## دكتورعبد لمنعيسم كحفني

# المعجب الشتامِل

# الفليفات الفليفات

ا في

العَرَبِيَّة • والانجليزيَّة • والفَرنسيَّة والألمانيَّة • والإيطاليَّة • والرّوسيَّة واللاتينيَّة • والعِبريَّة • واليُونانيَّة

> التاشير مڪتبة متدبولي



· .

الجَهَالثَّامِل لمصطلحات الفليسَفة



الكتاب: المعجم الشامل لمصطلحات الفلسفة

المؤلف: دكتور عبد المنعم الحقني

الطبعة: الثالثة ٢٠٠٠

الناشر: مكتبة مدبولي - ٦ ميدان طلعت حرب - القاهرة

تليفون: ٧٥٦٤٢١ - تليفاكس: ٧٥٦٤٢١

# المجتهالت الفليسفة لمصطلحات الفليسفة

العَرَبِيَة • والإنجليزيَّة • والفَرنسيَّة والعَرنسيَّة والألمانيَّة • والإيطاليَّة • والروسيَّة والروسيَّة واللوسيَّة واللوتينيَّة • واليونانيَّة • واليونانيُّة • واليُّؤانيُّة • واليُّؤانيُّة • واليُّؤانيُّة • واليُّؤانيُّة • وا

حالیف د کتور عبکه لمنعیست مستحفنی

التَاشِرُ مَكتبة مَدبولي ۲۰۰۰



جميع حقوق الطبع محفوظة الطبعة الإولى ١٩٩٠ الطبعة الثانية ١٩٩٥ الطبعة الثاثة ١٤٢٠هـ/ ٢٠٠٠م

MADBOULI BOOKSHOP

مكتبة مدبولى

# إلاهت مَلاه

إلى صديقي أنيس منصور الذي وهبنيه الله أخاً ومعلماً. . .

عسى ما ترى . أن لا يدوم ، وأن تَرى له فسرجاً مما الح به المدور عسى فسرج يساتِسى به الله إنّه له كال يسوم فسى خليفتِسهِ أمْسرُ إذا لاح عُمْسرٌ فارته الله انّ العُمْسرَ إنه قضى الله انّ العُمْسرَ يتبعُمهُ اليُسْرُ

\* \* \*

أخى.. لا تقنط من رحمة الله.. وغداً تشرق الشمس، وينبت الزهر، ويولد يومَّ جديد، وتبتسم الدنيا، وتُشفَى المريضة العزيزة.

ثِقْ فَى الله. أملى فَى الله وفيك كبير، وصدق فيك مَن قال: وقَـلٌ مَا أَبْصَـرَتْ عَيْمَاكَ مِن رَجُـلٍ إلاَّ ومعنــاهُ أَن فكّــرتَ فــى لقبِــهُ

اخوج*ك* عبد المنعم الحفني



إلى صديقي القارئ اللبيب ...

لا تُحَشرُ الأجسادُ قلتُ إليكما أو صَحَّ قولى فالخَسار عليكما قال المنجِّمُ والطبيبُ كلاهما إنْ صَحَّ قولُكما فلستُ بخاسرِ

\*\*\*

#### حكاية

قال أرسطو وهو يمهرب من رجال السلطة لما همّوا بالقبض عليه مثلما فعلوا بسقراط من قبله .. لا داعى لأن أهىء لأهل أثينا فرصة أخرى للإجرام في حق القلسفة !

#### لسان الحال

وإن تحرقوا القرطاس لا تحرقوا الذي . · . تضمنه القرطاس بل هو في صدري يسير معي حيث استقلت ركائبي . · . وينزل إنْ أنزل ويُدفَنُ في قبري

\*\*\*

#### حكمة

فكروا في الأمور يُكشّفُ لكم ... بعضُ الذي تجهلون بالتفكير وقد أعملَ الناسُ أفكارَهم ... فلم يُغنِهم طولُ إعمالِها ! عيد الملعم الحفني



**بِسِدِالِّةِ الِّحْوَالِّحِ ِم** رب بسر

#### مقدمة الطبعة الثالثة ٢٠٠٠

الحمد لله حمدًا أبدياً، والصلاة والسلام على أنبياته وأخلاَّته ومَن اصطفاهم من أهل الحكمة والبقين، اختصُّهم برسالاته، وعلَّمهم، وأناهم البيان. والحكمة هي الفلسفة، وهي ضالَّة المؤمن، يؤتيها الله من يشاء. ولُغة الحكمة أو لُغة الفلسفة هي أرقى اللغات، والمصطلح الفلسفي كان هُمّاً ثقافياً عربسياً منذ البداية، فقبل الغرب بمثات السنين حاول العسرب التأليف في المصطلح الفلسقي، ومن ذلــك أن الكـندى ــ المتوفى نحو ٨٧٣ م ــ وضع أول كتاب في التــعويفات الفلسفية، وأول قاموس للمصطلحات، وهو رسالته فني الحدرد والرسومة؛ وكان لجابر بن حيانات توفي نحو ٧٧٦م ـ دورٌ غير منكور فسي نشأة المصطلح الفلسفي برسالتمه «في الحدود»، وكان أول عربي يستعمل في الاصطلاح الفلسفي التعبريب الحرفي transliteration. ومن أشهر المؤلفات كذلك كتاب معمد الخسوارزمي امضائيح العلوم؛ (نحسو سنة ٩٩٧م) و«رسالية الحدود؛ لابن سبيتا (توفي سبنة ٣٧٠١م)، وقالتعریفیات للجرجانی (توفسی ۲۰۰۱). و\* معیار العلم» الغیزالی (توفسی ۱۱۱۱م)، وقالمقابسیات» للتوحيدي ( توفي بعد سنة ١٠١٠م). وتطور المصطلح الفلسفي كثيراً في ترجمات مدرسة حنين بن إسحق (توفي ٨٧٣م)، ولم تصبح اللغة الفلسفية دقيقة إلا عند الفارابي (توفي ٩٥٠م)، وكان كتاب الأمدى (توفي ١٣٣٣م) المسمى اللين، أول عمل معجمي شامل للألفاظ المصطلح عليها في اللغة الفلسفية. وأما ابن رشد (توفي ١٩٩٨م) فقد جرت محاولته في التأليف المعجمي بشرحه للمقالة الخامسة من كتاب ارسطو فما بعد الطبيعة، وهي المقالة المعروفة بمقالة الدال، وهي وحدها معجم فلسفى من ثلاثين مصطلحاً يونانياً. وهذا الكتاب يتناول هذه اللغة ـ لغة المصطلحات ـ في ثقافات شتيًّ، أكَّدَتُ فيه على تصويب الاخطاء الشائعة. والأغــاليط الذائعة، ودقَّقتُ التعريفات ونقدتُها، وفسَّرتها التفسسير العلمي، ونبَّهت إلى ما ينبغي أن يتوجه إليه الإصلاح من النَّظم، وما ينبغي أن يشمله الفسهم الصحيح مسن المعاني، وأن يُقصَد إليه من التغميرات في منجال الأداب والفنون،

وميدادين العلوم، ومدارس الفلسفة، ومذاهب الدين، وهدفتُ أن أرسّخ وأوسّع صعائى الحبرية والشقد م، والحير، والحق، والعسدل، وأن أوضح أخطاء المذاهب وضلالات الفيرق، وجهالات الجسماعيات، وأقضت في شسرح عيمق ورحابة فلسفة الإسلام، وتمثلت دائماً ما كان يضعله المحوسوعيون في فرنسا، أمثال ديديرو العظيم، وديلسير، وسيليوس، ودي ماليي، وميلز، وروسو، وفولتير، وهولباخ، وكوندورسيه، وهنفيسيوس، وكوندياك، وترسّمتُ ما كان يفعله الموسوعيون من المسلمين، أمثال أبي البيقاء، والتهانوي، من أهل الفلسفة، أصحاب الحكمة واليقين، وكنت قد أصدرت لهذا الكتاب قبل ذلك طبعتين، وهذه هي الطبعة الشالئة، ودندً فيها كثيراً ، ونقحت الكثير، وحاولت جهدي أن أخرج هذه الطبعة كما ينبغي أن تكون عليه مؤلفات الفلسفة، فشرّفُ العلم من شرّف موضوعه، والكتابة عندي صلاة ووسيلة، والفلسفة في عقيدتي أرفع العلوم شأنا، وأسماها قدراً، وبالعلم عسوماً بنقراب أهله إلى الله، وكتبابي هذا قرباناً إلى المه، وكتبابي هذا قرباناً إلى المه، والأمر من قبل ومن بعد فله سبحانه، فلا علم لذ إلا ما يعلمنا وهو العليم الحكيم.

نشكره تعالى قَدُر وُسعنا، ونسأله أن يزيدنا علماً، ويعلمنا مما يشاء، ويرزقنا الفهم لما نعلم، وأن تعمل بما تعلم، وأن نعلمً ما تعلمً والله المستعان.

عبد المنعم الحفني

### بسم اللّه الرحمن الرحيم ربِّ يستَّر

#### مقدمة الطبعة الثانية ١٩٩٥

الحمد لله على منا أولانا من نعم. حمداً لا ينقطع، وإن نعمة العقل لهى أجلّها وأرفعها، والإنسان هو أكرم خلّق الله على الله، وهو الأكرم بالعقل، وكانت للإنسان اللغة، وبها جَسَد تفكير العقل، والتفكير الفلسفى أسمى ضروب الشفكير، ومصطلحات الفلسفة كثيرة بمختلف اللغات، والحاجة ماسة أن نترجمها اتفاقاً، ونفسرها، ونجد لها أصح التأويلات . . وفي هذه الطبيعة من معجم الفلسفة زدت من عدد المصطلحات، وأضفت الكثير من التفسيرات، وأرجو أن أكون قد وفقت والله المستعان .

عبد المنعم الحفني



#### بسم الله الرحمن الرحيم رب يسر مقدمة الطبعة الأولى 1990

هذا المعجم استكمالٌ لموسوعة الفلسفة والفلاسفة التي سبق صدورها ، وقارئ الموسوعة لابد أن يصادف فسيها مصطلحات يتمنى لو يحيط بمعمانيها وتفسيراتها وأصمولها ، فأردتُ أن ألحق هذا المعجم بالموسوعة لتكمل الفائدة .

والمكتبة العربية في أمس الحاجة إلى معاجم الفلسفة ، والموجود منها حاليًا معجمان : الأول و المعجم الفلسفى » لمراد وهبة ويوسف كرم (١٩٧١) باللغات العربية والانجليزية والفرنسية ، وهو بسيط جدًا، ومصطلحاته عامة أكثر منها مصطلحات تخص الفلسفة ، وشروحها مبتسرة ، وتختاط فيها مصطلحات الفلسفة بمصطلحات علم النفس ، والثانى : و المعجم الفلسفى ، من تأليف الدكتور جميل صليها ، في جزءين ، وهو أكبر ، وباللغات العربية والغرنسية والانجليزية واللاتينية، ويعتمد في أغلبه على معاجم لالاند، وفوكه ، والتهانوى ، والجربجاني ، ولكنه للأسف الشديد لا يذكر هذه المراجع في اقتباساته ، ووردت به كثيس من الأخطاء حيث تلتبس على المؤلف بعض المصطلحات في لغاتها الاصلية ، وخاصة ما كان منها باللغة اللاتينية .

وقد صاولت قدر جهدى أن أتجنب هذه الأخطاء وأورد المصطلحات بلغاتها ، والكثير من مصطلحات الفلسفة القديمة ما يزال مستخدماً في أصوله اللاتينية ، والكثير من مصطلحات الفلسفة الحديثة إما فرنسي أو ألماني أو إنجليزي، بالنظر إلى أن سكنة هذه الفلسفة هم الفرنسيون والألمان والإنجليز والأمريكان . وكانت للفلسفة العربية مصطلحاتها ، وقد أوردتها من مصادرها عند الفلاسفة العرب وعند الإسلاميين ، واستعنت بالمراجع الكبرى في ذلك مثل التهانوي (طبعة الهند ١٨٦٢م)، والجرجاني (طبعة القاهرة ١٩٣٨م)، وكان لي شرف تحقيق هذا الكتاب الأخير والإشراف على طبعه

مجددًا سنة ١٩٨٩م)، وأبي البقاء ( طبعة ١٨٦٨م) ، ورجعتُ كثيرًا إلى معاجم لالاند Dictionnaire ، (۱۹٦٨) Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie Dictionary of ، رقسامسوس الفلسنفسة رعلم البنفس de la Langue Philosophique Philosophy and Psychology لمارك بولدرين . واستعنت في تصحيح الألمانية بموسوعة دردين Duden Lexikon Grosse (١٩٦٩). وكانست مراجعسي الأخرى قامسوس الفلسفة السوفسيتي ، وقامسوس رونز ، وقاموس شسمیت Worterbuch Philosophisches (۱۹٦۸). واطَّلعــت على المصطلحات فلمضية» الصادر من كلية الآداب والعلوم الإنسانية بجامعة محمد الخامس بالمغرب ، وهو عمل صغير، وواضح أن المتسرجم لم يهتم بالتراث الفلسفي العربي ، واجتهد فضاع منه القصد وأزكى فينا التشتُّت . وكذلك اطلعتُ على القاموس الفارسي ال وازه نامته فلسفى الا للدكتور سمهيل أفنان، وكانت من أهم مراجعي مصطلحات للجمع اللغوى ، ومؤلفات الأسانذة الكبار من أمثال عبــد الرحمن بدوى ، والأهواني ، وزكى نجيب محمود ، ويـاسين خليل ، وعزمي إسلام، وأنيس منصور، ومحمـود العالم، وفؤاد زكريا ، ويوسف كبرم ، وزكبريا إبراهيم ، وأبي العبلا عبفينفي ، وأبي ريده ، والأستاذين كريم متى ، ومحمد رضا المظفر ، وغير هؤلاء ممن لا يتسع المجال لتعديد أفضائهم .

ف إنَّ كنت قمد وفَقت ف ذلك ف ضل من الله ، وعُدرى في الخطأ أننا جمميعًا مجتهدون ، والعلماء قليلون ، والكمال لله وحده .

عبد المنعم الحفني





(i)

Eternity <sup>(E.):</sup>

Étenité <sup>(F.)</sup>; Ewigkeit <sup>(G.)</sup>

هو دوام الوجود في المستقبل، كما أن الأزل هو دوام الوجود في الماضي. وقسيل الأبيد هو استصرار الوجود في أزمنة غيير متناهبة من المستقبل، كما أن الأزل هو استصرار الوجود في أزمنة غير متناهبة من الماضي. والأبد مدة لا يتوهم أزمنة غير متناهبة من الماضي. والأبد مدة لا يتوهم انتهاؤها بالمفكر والتأمل البئة. والأبدى: Eternal (E.): Ewig (G.) الذي لا نهاية له، وما لا يكون منعدماً. والله تعالى الذي لا نهاية له، وما لا يكون منعدماً. والله تعالى أبيدي، وأبده عين أزله، وأزليه عين أبده، لأنه تعالى عبارة عن انقطاع الطرفين الإضافيين عنه ليتفرّد بالبقاء لذاته.

Creation (E.); Schöpfung (G.)

هو إحداث الأشياء على غير مثال مسبق. وفي اصطلاح الفلاسفة هو إخراج الشئ من العدم إلى الوجود بغير عادة. وعن ابن سيئا الإبداع هو أن يكون من الشئ وجود لغيره، منعلق به فقط دون متوسط من مادة، أو آلة، أو زمان. والإبداع أعلى رتبة من التكوين والإحداث، فإن التكوين هو أن يكون من الشئ وجود مادى، والإحداث أن يكون من الشئ وجود مادى، والإحداث أن يكون من الشئ وجود زمانى، وكل واحد منهما يقابل من الشئ وجه. والإبداع أقدم منهما، والتكوين

والإحداث منسرتهان على الإبداع، وهو أقسرب منهما إلى العلّة الأولى، فهو أعلى رتبة منهما. أَبْرُشَائِيّة ......نالله Congregationalism

Congregationlisme (F. ); Selbstverwaltung (G.)

فلسفة الأخوة النصرانية البرونسانية، وهي
القول بأن النصارى يؤلفون فيما بينهم جماعات،
ويشكلون أخسوة ذاتيسة، ومن اتصسال هذه
الجساعات بمعضها يتكون المجتمع النصراني،
وعضو الجماعة يدعى الأخ، أو هو أخو الجماعة
Congregationist

Epistemology <sup>(E.)</sup>; ابستمولوچیا Épistémologie <sup>(F.)</sup>; Epistemologie <sup>(G.)</sup>; Epistemologia <sup>(L.)</sup>

من علم وفى الإعربقية بمعنى معرفة، و مهمتنى علم وفى الإصطلاح فإن الإستسمولوچيا مى نظرية المعرفة بوجه عام، إلا أن أهل الفلسفة دأبوا على التفريق بينهما، فقصروا نظرية المعرفة دأبوا على التفريق بينهما، فقصروا نظرية المعرفة (ش) Erkennenistheorie (G.) Theory of hirosyledge (F.) طبيعة المعرفة، وأصلها، وقيمتها، ووسائلها، طبيعة المعرفة، وأصلها، وقيمتها، ووسائلها، وحدودها، أو البحث في المشكلات الفلسفية المترتبة على العلاقة بين الذات المدركة والموضوع المدركة والموضوع المدركة والموضوع المدركة والموضوع الإستمولوجيا فالاحرى أن نكون ترجمتها نظرية الإستمولوجيا فالاحرى أن نكون ترجمتها نظرية

المعرفة بل نظرية العلوم، أو قلسقة العلوم، ومجالها دراسة مبادئ العلوم، وفرضياتها، وتتاثجها. دراسة نقدية، من شأنها إظهار جذورها المنطقية. وقيمتها الموضوعية، ولا بنبغى أن نفهم من قولنا إنها نظرية العلوم أنها تدرس ضمنا المناهج العلمية فهذه موضوع لعلم المناهج بما المناهج بمن المنطق، وعلى ذلك تكون وهو قسسم من المنطق، وعلى ذلك تكون الإستمولوجيا مدخلاً لنظرية المعرفة، وأداة مساعدة لها لاغناء عنها.

والإستمولوجيا تدرس المعرفة بالتقصيل في العلوم المحسنافة، من جسهة ما هي محرفة بعدية posteriori مفصلة على أبعاد العلوم وأبعاد موضوعاتها، وكان دافع الفلاسفة لهذا البحث هو عدم ثقتهم في المعرفة الحسية. والمؤسس الحقيقي لهذا العلم هو أفلاطون، ويسود الاعتقاد أن أعلى درجات المعرفة هي المعرفة العلمية، وقد يقصر البعض المعرفة على العقل بوصفه أدانها، أو على العقل بوصفه أدانها، أو على العقل والحس معا، أو على العيان أو الوجدان المعرفة.

Son of god <sup>(E.)</sup>: این الله Fils de Dien <sup>(F.)</sup>; Gottessohn<sup>(G.)</sup>

عند النصارى هو صفة المسيح، ويأتى ذلك في إنجيل منى (٣/ ١٧، ٨/ ٢٩)، ولوقيا (١/ ٣٥). وبولس (رسالة إلى العبرانيين ١/ ٢، ٤/٤١). والإنجيل الأول من وضع منى، قبيل جمعه من أقبوال الناس، وألفه احتمالاً في نهاية القرن

الأول الميلادي، وروايته التي يذكر فيها ابن الله لا تأتى على لسان المسيح وإنما على لسانه هو. أي على لسان مني. والإنجيل الثاني من وضع لوقا، ولا يُعرَف أيضماً تاريخ تأليف، وإنما بقال إنه في نهاية القرن الأول الميلادي، ومصادره أقوال الناس أيضماً. وروايت عن ابن الله كـــلام مُــرسَل ولم يقله المسيح. وأما رسائل بولس فهي كذلك روايات، ولم ير بولس المسيح ولم يستمع إليه. وكلامه عنه مرسلٌ كذلك لايستند إلى واقع ولم يونَّق. والأناجيل جميعها دعوتها الأولى إلى تأليسه المسبح والتسأكيسد على أنسه ابس الله، والمدعوة إلى الله المتي نجدها في القرآن نقبابلها في الأناجيل المدعوة إلسي ألوهية المسيح. وفي القسرآن: ﴿ وقالت النَّصَارِي الْمُسْمِيعُ ابْنُ اللَّهُ ﴿ (التوبة ٣٠)، والإسلام على أن ﴿ الْمسيحَ عيسى ابن مريم ﴿ (آل عمران ٤٥) وليس ابن الله، وهو ليس إلا عبداً من عباد الله ﴿ لِن يسْتَكُفُ الْمُسِيحُ أنْ يكونُ عبدًا لله ﴾ (النساء ١٧٢) و﴿ مَا الْمُسيحُ ابْنُ مريعَمُ إلاَّ رَسُولُ قَلْدُ حَلْتُ مِنْ قَبِلُهِ الرِّسُلِ وَأَمُّهُ صديقة كانا بأكلان الطعام ﴿ (المائدة ٥٧).

ابن سيناء القرن العشرين .....

هو الدكسور مسعمد كامل حسين (١٩٠١ ١٩٧٧) صاحب القسرية ظالمة، والتسحليل المبيولوجي للشاريخ، فقد آثر في بداية حياته الفكرية أن يوقع مقالاته باسم ابن سينا، ربما لأنه كان يرى طموحه وقنداك في رسالة هذا

الفيلسوف المسلم الجامع للمعارف، والذى كرّس حياته لشرح فلسفة اليونان، وكان محمد كامل حسين عالماً طبيباً مِفْله، إلى جانب أنه فيلسوف.

**(بوخية** \_\_\_\_\_\_

مصطلح إغربتى الأصل epochs ومعناه تعليق الحكم، أو التوقف عن كل حُكم، والسبب عند المثكّاك أن الإنسان إذا سا حكم على شئ فإنه يستطيع في نفس الوقت أن يحكم على الشئ نفسه بضد ما حكم به عليه أولاً، ولذا فليس أمام الحكيم من سبيل إلا أن يتوقف عن كل حُكم، والإبوخية في فلسفة الظاهريات هي أن أضع الموضوع بين أقواس Simblemmerung من نظريات وآراه فلا أنحى كل ما عو مُعطى لي مباشرة، أي أن ألف أعلى المحكم ولا أنعلق بما هو شمائع عن الموضوع، وأصبح مشاهداً محايداً.

أبوريا ......

مصطلح إغريقي ومعناء أن يكون الإنسان بإزاء موقفين متعارضين، وكلاهما وجيه ويصلح للإجابة عن المشكلة الواحدة، ويتولد عن ذلك ما يسمى صراع الإقدام الإقدام.

Epicuranism البيقورية ..........نبية المستخدسة Epicurisme: Épicuréisme المستخدسة Epikurëismus المستخدد (۵۱) - ۳۶۱ المستخدد (۳۶۱) - ۳۶۱ المستخدد (۳۶۱) المستخدد (۳۶۱)

٢٧٠ ق.م). وهي مدرسة في الفلسفة ازدهرت في القرنين الثانسي والأول قبل الميسلات وبرز من تلاسيذ أبيقور مجموعة من النابهين، مثل: ميشرودوروس، وكسولونس، وهيترمنارخوس، وبوليستراتوس. ومن بعبد هؤلاء : فيلنونيدس. وزيشون. وديشريوس، ونسيلوديوس، ويبسو كايسونينوس. وسيرو. وديوچين. وفلسفتهم هي نقسبها فلسفة استاذهم. وتقوم في منجال العلم الطبيعي على النظرية اللرّية، والمعرفة عنده لاقيام الهما إلا على المعطيات الحمسية؛ والتجربة تُجملي الحقيقة. فبإذا تكررت النتائج ببَّتناها في ألفاظ. وعندئذ نخرجها من كونها معان كلية أو جزئية إلى الحياة لنطبتها في المواقف المشابهة. والطبيعة قوامها ذرات، تأتلف بنسب مختلفة فتنكون منها الأجسسام، وهذه الذرات في حسركمة دائسمة، والكون مجال حركتهما لانهائي، وكل منا في الكون من أحداث له أسباب، ولا شي يخرج عن السب والمسيبات. ولذة العيش هي في تحصيل الخميس، والعلم بالخمير لا يضيد وحده طالما لا يصحبه العمل، وقد يتأتي من فعل الخير بعض الآلم، وإنما فعل الخبر يؤدي إلى لذة أكبر من أي ألم. وبعض اللذة شرّ، ولذا فقيد يكون من الخير عدم طلب اللذة أحياناً. والقضائل عموماً وسائل لتحقيق الحيماة اللذبذة. وليس صحيحاً لذلك أن الأبيئوري لاينشد في حياته إلا اللذة. وأنه من طلاّب المنعة. والإسلاميـون الأواثل اعتسروا مع ذلك الأبيقورية فلسفة ماديات.

أتراكسيا .....

مصطلع إغريتي من فلسفة الأخلاق، ويعنى حالة السكون، واللا انف عال واللامبالاة، التي يكون عليها المرء عندما يحصل الحكمة الحقيقية. فيسزدرى اللذات الوقتية المُشبِعة لشهوات ورغبات وحاجات الجسد، ويعيش الزهد، وتلك لذة ليست كاللذات الحسية، فهى سلبية ولكنها أدوم من اللذات الحسية. والأثراكسيا قال بها أفلاطون وأرسطو والابيقوريون، وعند افلاطون فإن الخير هو اللا انف عال حيال أى شئ، والاستغناء عن كل شئ؛ وعند أرسطو اللذة الحقيقية هي حالة السكون المطلق، وعند أبيقور هي لذة نفسية نستشعرها من داخلنا، وحالة اكتفاء ذاتي عن كل بهرج الدنيا، فعندئذ لا يكون هناك ألم ولا تنعم، وإنما هذه الحالة من السكينة والسلام الداخلي.

انفاقیة Occasionalism <sup>(E.)</sup>;

Occasionalisme (F.); Okkasionalismus (G.)

تقول إن الله تعالى علّة فاعلة، وأما غير، فهو
علة اتضافية، أى اتفق أن كان علة دون قصد أو
إرادة، بمعنى أن الله هو العلة الأولى والكلية، وأما
غير، فهو علّة خاصة Particular Cause.

Ethocracy <sup>(E.)</sup>; ...... Éthocratie <sup>(F.)</sup>; Ethokratie <sup>(G.)</sup>;

هى حُكم الأخسلاق، أو الحكوسة التبي تقوم على فلسفة الأخبلاق، أو الفلسفة الداعية إلى حُكم الأخلاق.

والاصطلاح قال به هولباخ (۱۷۲۳-۱۷۸۹)، ويتألف من الكلمتين الإغسريقيتين : ethos بمعمنى فطرة الخير. أو روح الصلاح في الشعب، وcratia أى حُكم أو حكومة.

ومن دأى هولباخ أن اللولة وظيفتها أخلاقية، حبث عسلها الأول تأصيل روح الشعب الخيرة، بنربية الأطفال والشباب تربية اجتماعية تعاونية، ونظام الطبيعة في اعتقاده يقوم على التعاون والمتكافل، وأيضاً فإن العقل السليم أفكاره طبيعية ولبست غيبية، وينبغي على الحكومات أن نكون سياستها طبيعية مها الاخلاق المؤسسة على المادى الطبيعية هي الاخلاق المؤسسة من عمارسنها إلا كل الخير، وإذا أقيام كل إنسان واجباته على مقتضيات طبيعته لكان الناس واجباته على مقتضيات طبيعته لكان الناس جميعاً على سواء السبيل، ولنسابقوا على أداء الواجب، لأنه مع طبيعتهم ولا يعاندها.

Aton Cult; Le Culte Atonien (F.): أنُونِيهُ Der Kult Von Aton<sup>(G.)</sup>

دبانة أتون التى دعا إليها أخناتون، وهى دبانة التوحيد؛ وقبل إن أخناتون كان أول من دعا إلى التوحيد؛ وقبل إن أخناتون كان أول من دعا إلى الله الواحد الأحد، غير أن أخناتون توفى سنة ١٣٥٤ ق. م، أى فى القرن الرابع عشر قبل المبلاد، وكان النبى إبراهيم، ومن بعده يوسف عليهما السلام قد قدما خلال حكم ملوك الرعاة، أو الملوك الأجانب الذين أطلق عليهم المصربون أو الملوك الأجانب الذين أطلق عليهم المصربون اسم الهكسوس، فى الفترة من القرن النامن عشر

إلى السادس عشر قبل الميلاد، أى قبل أخناتون، وقالا بالتوحيد قبله. وفي القرآن أن يوسف دعا إلى التوحيد فقال لصاحبيه في السجن: ﴿ عَارَبَابٌ مُعَفَرِقُونَ خَيْرٌ أَمَ اللهُ الْوَاحِدُ الْفَهَارُ ﴾ ﴿ عَارَبَابٌ مُعَفرِقُونَ خَيْرٌ أَمَ اللهُ الْوَاحِدُ الْفَهَارُ ﴾ (يوسف ٣٩)، ولما أوف موسى إلى مصر قال واحد مومن من المصريين - مذكراً بيوسف واحد مومن من المصريين - مذكراً بيوسف ودعوته إلى التوحيد ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قبلُ بِالبِينَاتِ فَمَا زِلْتُمْ في شَلَ مَما جَاءَكُم بِه حَتَى إِذَا بِالْبِينَاتِ فَمَا زِلْتُمْ في شَلَ مَما جَاءَكُم بِه حَتَى إِذَا بِاللّهُ مِنْ بِعُدِهِ رَسُولًا ﴾ (غافر مَلَكُ مُنا بَعُدِهِ رَسُولًا ﴾ (غافر مَلْكُ هو الله مِنْ بِعُدِهِ رَسُولًا ﴾ (غافر الله من بعُدِه رَسُولًا ﴾ (غافر الله هو الله من بعُدِه رَسُولًا ﴾ (غافر الله هو الله من بعُدِه رَسُولًا أَن بكون ذلك هو السلها .

والأتونية - كما شرحتها مرامير أخناتون -امستندت آثارها إلى مراميسر داود، والأديان والحضارات تشلاقح باستمرار، وهبى مرة تأخذ، ومرة تعطى وهكذا دواليك. (أنظر الأخناتونية)

ينقسم الموجود إلى مؤثر ومتأثر وأثر. والأثر له أوبعة معمان ، الأول : بمعنى النتيجة أو المعلول، وهو الحاصل من الشيء؛ والثاني : بمعنى العلامة أو الصورة المطبوعة للمؤثر في المتأثر؛ والشالث :

بمعنى الخبر، ولذلك يطلقونه على الحديث وكلام السلف؛ والرابع: ما يشرتب على الشئ وهو المسمى بالحكم. والأثسار هي السلوازم المعلَّملة بالشئ.

الذنب الذي يستحق العبقوبة عليه ، ولا يصح أن يوصف به إلا المحرم، سواء أريد به العبقاب أو ما يستحق به من الذنوب .

وبين اللنب والإثم فرق، من حيث أن الذنب مطلق الجُرم، عمداً كان أو سهواً، بخلاف الإثم، فإنه ما يستحق فاعله المقاب، فيختص بما يكون عمداً.

ويسمى الذنب تبعة، اعتباراً بذَّنَب الشيء كما أن العقوية باعتبار ما يحصل من عاقبته .

والإشم والموزر واحد في الحكم العُرفى وإن اختلفا في الوضع ، فإن وَضُع الوزر للقوة، لأنه من الإزار وهو يقوى الإنسان ، ومنه الوزر، لكن غلب استعماله لعمل الشركا كان أن صاحب الوزر يسقوى ولا يلين للحق ، ووصع الإثم للذة. وإنما خُص به فسعل الشسر لأن المشسرور لذنة.

انْدًا عشرية ...... Ethna - Ashriya (A.)

مذهب الشبعة في إيران، يقولون بأن الأثمة إثنا عشسر كعدد شهسور السنة، فبالشسهر الثاني عسشر تنتسهى السنة، أي ينتسهى الزمان الأرضى، ويبسدأ

الزمان السماوى، وكان عدد أسباط بنى إسرائيل اثنى عشر سبطاً، وهكذا الأنمة، ومن رأى الاثنى عشربة أن النبوة خُتست بمحمد والمن التاريخ لايشوقف، وإنه ليسواصل بما يسمونه الاسامة أو الولاية، فكما أن دور النبوة ينتهى عند خاتم الأنبياء، فإن دور الإسامة أوالولاية ينتهى بخساتم الولاية عند ظهور الإسامة أوالولاية ينتهى وأثناء ذلك لا يمكن أن تخلو الأرض من إسام وإن كان مستوراً، والتُعيّنة أى النبزام الحدر ويقولون إنها ضرورة.

إثنيلية ...... إثنيلية

Dualité <sup>(F.)</sup>; Dualität <sup>(G.)</sup>; Dualitas <sup>(L.)</sup>

هى كون الطبيعة ذات وحدتين، أو أن الشئ يشتسمل على حسدين متشابلين ، أو كون الشئ مشتملاً على مبدأين لا ينحل أحدهما إلى الآخر. كالليل والنهار ، والتور والظلمة ، والخير والشر. أو كالتقابل المنطقي بين الإمكان والوجوب.

وقانون الإثنينية ، ويسمى أيضاً قانون التناقض، هو القول بأن أ لا يمكن أن يكون ب، ولا ب في نفس الوقت .

هو غناز لطيف ، اعتقد الإغريق أنه عنصر كمالعناصر، إلا أنه إلهمى ، وعزوا إليه الحركة ، وحسبه الرواقيون روحاً Povuma ، واعتقد

ديموقسريطس أنه القبدرة التي تحمل الكواكب والنجوم السماوية في مداراتها ،ووصفه ارسطو بأنه لا يفسسند ولا يشغسيس، وتشركب منه كل الكواكب فيمنا عدا الأرض المادية؛ ونسب إليه فلاسفة القرن السابع عشر أنه الحافظ على المادية استسمر اريشها (نظرية الشهبيل Plenum Theory): ووصف ديكارت بأنه الوسط الضبروري لنقل الحرارة والضنوء والمغنطيسية في المجنالات النبي نخلو من المادة . وبعث توماس يونج وأوغسطين فريزنل نظرية الأثير Ether Theory. باعتبار الأثير وسطأ نافـلاً ( نظرية الموجات الفــوثية )؛ وقــال كلارك ما كسويل إن الأثير حامل للطاقة . وأنه ليس تركيباً منادياً ، وأنه ساكن؛ وجعله علماء الفينزياء معيمارأ يتميسون إلى سكونه حركة الأجسسام الماديمة ؛ وأعطاه العلمماء في النظرية النووية اسم المجال الخوائي الفعال Active Vacuum Field. والأجسرام الأثيسرية هي الأجسسام الفلكيسة، وتسسى عالماً علوماً أيضاً.

فى اصطلاح الأصوليين استفراغ الفقيه الوسع لتحصيل ظن يحكم شرعى . والمستفرغ وسعه فى ذلك التحصيل يسمى مجتهداً (بكسر الهاء)، وهو الذى له مَلَكة الاقتدار على استنباط الفروع من الاصول ، ويشترط فيه أن يكون عالماً بمدارك الأحكام، وأقسساسها، وطرق إثباتها، ووجبوء

دلالاتها، وتفاصيل شرائطها ومراتبها، وجهات ترجيحها عند تعارضها، وأقسام النصوص المتعلقة بالأحكام، وأنواع العلوم الأدبية من اللغة والصرف والنحو وغيير ذلك . وهذا في حق المجتهد المطلق، وأما المجتهد في مسألة فيكفيه علم ما يتعلق بها، ولا يضره الجهل بما لا يتعلق بها. [جراء الإكعال ....... :(-1.4) Complementation (F.); Complementum (L.); Komplementation (G.)

إجراء النفى ، فالفنة المكملة لفنة هى نفى هذه الفئة ، ومن ثم فإن الفئة أ مكسملة للفئة أ . ومن ثم فإن الفئة أ مكسملة للفئة أ . والعلاقة ع هى نفى العلاقة ع أو المكملة لها . [4] Logical Operation [6] ;

Opération Logique (F.);

Logischer Vorgang (G.)

عملية النفى، أو الضرب، أوالجمع، أو الطرح المنطقى، التى يلجماً إليهما علماء المنطق، بمغرص التوصل إلى معرفة القوانين التى تحكم استنتاج النسائج التى تلزم عن اتخاذ هذه الإجسراءات المنطقية.

إذن بنابة التعريف للمفهوم ، وتعريف الإجراء ليس سوى إعبادة صياغة لتلك المفاهيم بلغة الإجراءات ، والإجرائية صورة لمتطلبات المفهوم ،والإجراءات المناسبة هي المنطقية والدقيقة المرتكزة على النجربة والتي يتصور الباحث أنها نازم البحث لاستكناه المفهوم ، وتوجه الباحث نحو استكناف المزيد من أبعاد المفهوم.

والمفهوم الإجرائي Operational Concept إذن هو مسحصكة التجمارب الإجمرائية من نستانج تحمده المدلولات.

ويحتاج الأسر في الإجرائية إلى ما يقال له التصميم الإجرائي Operational Design، وهسو الخطة الإجرائية التي يمكن أن يتَبعها الباحث، ولكل مبحث ومشهوم تعريفه وتنصميسه الإجرائي.

ومنوسس الإجرائية بويلجمان ( المنسوني الاجرائية بويلجمان ( المنسوني ۱۹۲۵) أمريكي، ولا بد أن يكون أمريكياً طالما أن الإجرائية مذهب تجريبي، ومن رأيه أن المفاهيم العلمية لابد أن تخضع للتحمليل، ومالا يمكن تعريفه منها إجرائياً ينبغي التخلص منه ، ويقول إن معظم اكتشافاتنا العلمية لا تقدم أشياء جديدة حنيقة ، وإنما الجديد فيها طريقتنا الإجرائية الجديدة في تحليلها وجلاء غوامضها.

كذا أى انفقوا؛ ونى الاصطلاح هو اتفاق خاص، ويراد به الانستراك فى الاعستنساد. أو الأقوال. أو الأفعال، أو السكوت، أوالستقرير؛ وفى اصطلاح الأصوليين هو اتفاق المجهندين من أمة محمد فى عصر على حُكم شرعى.

إجماع عام

Universal (General) Consensus  $^{(E_s)}$ ; Consentement Universel  $^{(F_s)}$ ;

Consensus Omnium; Consensus Gentium <sup>(L.)</sup>; Übereinstimmung <sup>(G.)</sup>

العزم التنام على أسر من جمناعية أهل الحلّ والعقد، ويعتبر إجسماعهم بمثابة دليل على صدق ما أجمعوا عليه .

مسذهب أدبى بعسارض المذهب الفسردى. ويوجب عسلى الكاتب المسسرحى أوالروائى أن يكون لمسان حال جسماهيسر الشعب، فيعبس عن عواطفهم وأفكارهم وليس عن عواطف وأفكار مجموعة من الأفراد. (جول رومان).

وجهة النظر التي يصفها البعض أحياناً بالعنصرية ، والتي تقسم الجماعات البشرية . بحسب اللون، والتسركيب العظمى، وبعض الفروق البولوچية الأخرى - إلى اجتساس .

وتنسب إلى كل جنس صفات أخلاقية وعلية تُرجع إليها الفروق الحضارية ، وتُبرز بها دعاوي سياسية واجتماعية. والبهود بحسب التوراة أول أجناسيين في العالم، ثم الإغربق. ثم المسيحيون، حيث جماء عن المسيح أنه قبال عن الأمم أنهما كلاب، وأنه ليس حَسنَا أن يؤخذ خسيز بني إسرائيل ويُلتَّى إلى الكلاب (متى ١٥/ ٢٦)، ثم الألمان الذين قالوا بنفوق الجنس الأبيض. وكان السيض دائماً أجناسيين. والجنس عندهم مرتبة رافية من البشر، تنتج عن تدريب مرتبط بظروف مواتية خاصة. وبفضل تنفوق الجنس يكون النطور الفيردي المتضاضل لاستبعدادات الجسيم والعشل والخُلق. والأجنباس البينسرية تنتج عن ظروف تاريخية وجيغرانية، فكمما في الحييوان والنبيات فإن بني الإنسيان تنشيأ بينهم الأجناس وتزدهر ونضمحل. وتنقىرض وتتكاثر أنواعبها بالشهجين. وهذه الأجناس هي الحوامل للقيم. وفيلسوف الجنس الذي لا يُبارى هو تشميرلين (١٨٥٥/ ١٩٢٧)، وعنده أن الجنس الآري هو أسمى الأجناس، وأن الجنس السمامي، أو اليهود بمعنى أصح. هم أخطر الأجناس.

تبدّل أو تحوّل ينتاب الشئ في الكيفية، أو فيما هو أعمَّ من ذلك، وهو تغييير صبورة الشيء. أي حقيقته وجوهره.

ومبدأ الإحالة هو المبدأ وليام إرنست هوكنج، (١٨٧٣م) يربط بين الأفكار والمشاعر في وحدة الفكر - الشمعور، ويقول بالشباين بين المعقل والحس في صياغة الخبرة.

فى اللغة يستعمل بمعنى الوهم والجواز فيكون لازماً، نحو المحتمل أن يكون كذاا ويستعمل بمعنى الاقتضاء والتضمين فيكون متعدياً، نحو الاعتمل الحال وجوهاً كثيرة!

وتقوم فكرة الاحتمال على ثلاث نظريات ، الأولى بدهية، والثانية رياضية، والثانئة منطقية . والاحتمال في الأولى هو منا لا يكون تصور طرفية كافياً، بل يشردد الذهن في النسبة بينهما ، ويراد به الإمكان الذهني. وحاول الرياضيون أن يضعوا أسساً ثابتة للاحتمال أطلقوا عليها حساب المعادفات، أو نظرية الاحتمال أطلقوا عليها حساب التفسير المنطقي للاحتمال على استقراء الشواهد وترجيع الاحتمال المصحيع، أو المعقول، أو المبرر . ويزعم أصحاب المنطق الاحتمالي أن المنطقيم أصدق مناهج البحث في القضايا العلمية .

منعب الاحتمال، وهو وسط بين مسذهب الشك ومذهب اليقين، ومؤداه أن العقل البشرى ليس بوسعه إلا التوصل إلى آراء محتملة، أما اليقين فيستحيل بلوغه؛ وفي مجال الأخلاق هو القول بأن الأخلاق الواجبية الاتباع هي التي يحتمل أن تكون أقرب إلى الحق، والتي لها غالبية من الآخذين بها.

أحد العامة ...... أحد العامة العامة

هذا هو الاسم النقلمي لأشيار جينزيرج (نحسو ١٨٥٦ ـ ١٩٣٧م)، الفيلسوف اليهودي صاحب الدعوة إلى التربية الينهودية، وهو بالعبرية <sup>وأحكاد</sup> ها عامه، وكان قد وقع بهذا الاسم مقالاً يعارض

به برنامج جمعية أحباء صهيون في أودسا حيث ولد ونشأ، لأنه برنامج يطالب بالهجرة اليهودية الفورية إلى فلسطين، بوصفها السببل العملي الوحيد لتأسيس الدولة اليهبودية، فكتب يقول: "ليس هذا هو الطريق، فبلا هجرة بدون إعداد روحي مسبق، وليس الوطن اليهودي هدفاً في حد ذاته، وإنما الهدف هو إنشاء وطن يكون ملهما ليهود العالم ودافعاً لهم إلى أن يتحدوا، وأن يحافظوا على جوهرهم بوصفهم الشعب المخنار.

أحلية الله تعالى أنه أحدى الذات ، أي أن ذاته لا تركيب فيها، ولا يظهر فيها شي من أسماته تعالى وصفاته ، ويعبرون عن ذلك بقولهم إنها عدم قسمة الواجب لذاته إلى الأجزاء.

قياس يتكون من مقدمتين تشتمل الكبرى على قضيتين شرطينين معطوفتين ، وتشتمل الصغرى على إثبات للمقدمتين في المقدمة الأولى، أو إنكار للساليين فيها ، ويكون الاختيار فيه بين بديلين كلاهما مكروه.

والإحراج الشلاقي Trileuma قياس ً إحراج، بدائله ثلاثة بدلاً من انتين.

والإحراج المثيت . Constructive d قياس إحراج مقدمته الصغرى مئبتة للمقدمين في المقدمة الكبسرى . والإحراج الخبيت البسيط Simple الكبسرى . والإحراج الخبيت البسيط constructive d . من من التسليبان في القاليان في القدمة القضيئين الشرطيتين المتصلتين في المقدمة الكبرى شي واحد مع اختلاف المقدمين ، وتثبت في التبيعة النالي المشترك في القضيئين الشرطيتين في المقدمة الكبرى، عن طريق إثبات المشرطيتين في المقدمة الكبرى، عن طريق إثبات المقدمين الواردين في القضيئين الشرطينين المشرطينين المتناتية ، التبادل ، بواسطة القضية الفصلية الاستثنائية ، من نوع : إذا كانت ق كانت ل ، وإذا كانت م كانت ل ، وإذا كانت م كانت ل ، وإذا كانت م

والإحراج المعيت المركب Complex Constructive . المقدمان فيه مختلفان ، كذا التاليان في المقدمة الكبرى ، وتثبت القضيتين الشرطيتين في المقدمة الكبرى ، وتثبت فيه المنتيجة التاليين بواسطة المقدمة الصغرى الاستثنائية ، من نوع إذا كانت قى كانت أن ، وإذا كانت م كانت ن ، لكن إما ن أو م ، إذن إما ل أو ن .

والإحراج النافى البسيط .Simple Destructive d. المقدمسان فى المقدمة الكبسرى شي واحد مع اختلاف التساليين ، والنتيجة تنفى المقدم المشترك فى القضينين الشرطينين فى المقدمة الكبرى، عن طريق نفى التساليين فى القضينين الشرطينين بالتبادل بواسطة القضية الفصلية الاستئنائية.

والإحراج النائى المركب Complex Destructive ما المقدمان التاليان مختلفان في القضيتين المتساليان في المقدمة الكبرى الشرطيتين المتساليان في المقدمة الكبرى والنتيجة تنفى المقدمين بالتبادل عن طريق نفى التاليين بواسطة المقدمة الصغرى الاستثنائية.

والإمسائ يقبرني الإحراج Taking a dilemma by فو النسليم بمقدمات الإحراج دون نتائجه .

Quadrilemma  $^{(E,\,\,;\,G,)}$ ;............ إحراج رياعى  $^{(F,\,)}$ 

قياسُ إحراج بدائله أربعة بدلاً من اثنين. إحراج متعدد البدائل ... ; (E.;G.) Polylemme (E.)

الاسم الدى أطلقه شيباب الهيجليين المعارضين الذين تزعمهم الأخوان برونو وإدجاد بسساور Bauer ، وكنان منهم مساركس، وإنجلر، وأرنولد روج ، وجورج هيرويج ، وجميعهم مفكرون ثوار.

نزعة إحياء القديم، من فلسفات أو أفكار أو مذاهب أو نظم.

وإلإحيائيون سلفيون أو أصوليون ، دعواهم أن ليس في الإمكان أحسن عما كان ، يستهويهم الماضي ويحسبونه عصراً ذهبياً ، أو يحسبون قيمه وفضائله هي القيم والفضائل . ومن ذلك ما يسمى الإحياء الليني Religious Revivol وهو العودة إلى الممارسات الدينية القديمة ، والأطر التي كانت نتنظم الحركات الدينية السابقة. وحركات الإحياء الديني من أكثر الحركات تطرفاً ، والحماس الذي يرافقها يجعلها من أكثر الحركات الحركات خطورة أيضاً.

Information <sup>(E.; F.; G.)</sup>; ...... Informatio <sup>(L.)</sup>

حو التحديث والإنباء ، ويطلق على الخبوء وهو الكلام الذي لتسبست خبارج يطبابق أو لايطابقه. وقد يطلق على إلقاء هذا الكلام ، وهو فعل المتكلم أي الكشف والإعلام.

وقيل الكلام المركب النام يسمى من حيث اشتماله الصدق والكذب خيراً، ومن حيث إفادته الحكم إخباراً.

المفتراع ....... (المفتراع المعتراع المفتراع ........ المفتراع Erfindung; Erdichtung; Ernnuerung (G.)

عو إحسدات الشيئ لا عن شئ ، ويناسب القدرة.

والإبداع، والاخستسراع، والعسُنع، والحَلَق، والإيجساد، والإحسدات، والبضعل، والستكوين،

والجُعُل، ألفاظ متقاربة المعانى: فأما الإبداع فهو اختراع النسئ دفعة؛ والعسنع إيجاد البصورة في المادة؛ والحُلق تقدير وإيجاد، وقد يقال للتقدير من غير إيجاد؛ والإيجاد إعطاء الوجود منطلقا؛ والإحداث إيجاد الشئ بعد المدم ؛ والفعل أعم من سائر أخواته ؛ والتكويس ما يكون بتنيير وتدرَّج غالباً؛ والجَعُل إذا تعدى إلى مضعولين يكون بمعنى النصيبر ، وإذا تعدى إلى مضعولين يكون بمعنى النصيبر ، وإذا تعدى إلى مضعول واحد يكون بمعنى الخلق والإيجاد.

Abbreviation <sup>(E.)</sup>; .......Abréviation <sup>(E.)</sup>; Abbreviatio <sup>(L.)</sup>;
Abkühzung <sup>(G.)</sup>

مرادف للإيجاز، وقبل أخص منه، لأنه خاص بحسفف بعض العبسارات بخيلاف الإسجساز. والحلف يغيّر المعنى ولا يغيّره الإيجاز.

والإبجاز يكون بالنسبة لما هو متعارف عليه، والاجتمعاد عندما يكون ذلك مناسباً للمقام ويراعيه، والإيجاز بيان المعنى بأقل ما يمكن من الألفاظ من غير حذف، والاختصار عبارة عن الحذف مع قرينة تدل على خصوص المحذوف.

وهناك أيضاً الاقتصار وهو عبارة عن حذف والاكتفاء بما هو وارد. وقد يراد بالاختصار الحذف بغير دليل؛ أو الحذف بغير دليل؛ أو أن الاقتصار حذف مع كون المحذوف غير مراد، والاختصار حذف مع كون المحذوف مراداً.

لغسة ضد الانفساق ، والفسرق بينه وبين الخلاف بستعمل في الخلاف الانفلاف يستعمل في قول بنى على دليل ، والخلاف فيما لا دليل عليه والاختلاف عند بعض المتكلمين هو كون الموجودين غير متماثلين ، أي غير متشاركين في جميع الصفات النفسية ، وغير متضادين، أي غير متشابلين ، ويسمى بالتخالف الموجودان غير أيضاً ، فالمختلفان والمتخالفان موجودان غير متضادين ولا متماثلين .

والاختلاف Unterschied والهوية متضايفان. أي لابُفهُم أحدهما إلا بالآخر، ولا يوجد إلا به، فلا مسعنى للهسوية بدون الاخستلاف، كسمسا لا مسعنى للاختلاف بدون الهوية.

فلسفة كأن Die Philosophie des Als-Oh حيث يقصر الواقع دون الوفاء بطموح الإنسان، ومن ثم كانت حاجته الدائسمة إلى اختسلاق عالم يستكمل به هذا الواقع. وهو يعرف أن اختلاقاته لا أساس لها من الواقع، لكنه يتمسك بها لأنها مفيدة عملياً. (فاينجر).

Choice <sup>(E.)</sup>; Choix <sup>(F.)</sup>; ...... Wahl<sup>(G.)</sup>

نرجيح الشئ وتخصيصه وتقديمه على

غيره، وهو أخص من الإرادة ، وعند المتكلمين والفلاسفة قد يطلق على الإرادة، وقد يطلق على القلودة، وقد يطلق على القلوة، ويقابله الإيجاب، والمشهور أن له معنيين، الأول كون الفاعل بحيث إن شاء فعل ، وإن لم يشأ لم يشعل ، والنساتي صحة الضعل والترك ، يشا لم يضعل ، والشاتي صحة الضعل والترك ، بيمنى أن المختار هو القادر الذي يصح منه الفعل والترك ، وقد يُضرّ بأنه الذي إن شاء فعل، وإن شاء ترك .

والاختمار عند الوجوديين يعنى الحرية ، فأنا مقيد بما سبق أن اخترت ، وعندما أخنار فأنا أفعل ، وأخاطر ، وألتزم ، وكل أفعل ، وأخاطر ، وألتزم ، وكل اختيار اختاره يحمل عبء قراراتي السابقة ، واختياري الأول يطبع كل وجعودي اللاحق ، ويرين على حباتي ، وأنا مستسول عن هذا الاختيار الأول وأتحمل وزره وذنبه ، وكل اختيار مخساطرة ، وأنا دائماً فريسة المفاضلة بين الختيارين، فإما اختيار طريق السلامة والعمر المديد وأضحى بكمالاتي، وإما أختار تحقيق ذاتي المديد وأضحى بكمالاتي، وإما أختار تحقيق ذاتي الاختيارين يزيد الإحساس بالذنب .

الجنسى، وتتم المفاضلة في الطيور مشلاً بحسب عذوبة التغريد، وجاذبية الألوان، والمهارة في المغيران، وفي الحيوانات بحسب النقوة البندنية وتناسق الشكل، وجسمسال الأوصساف، وفي الإنسان بحسب الجمال عموماً، بالإضافة إلى مواصفات أخرى من فضائل الخصال، وباعتبار الشعرف والنسب والحسب والغني والسلطان، وبذلك تضممن الطبيعة أحسسن السلالات، وتنطور الأنواع وترتقي.

Kenosis; Kenotism <sup>(E.)</sup>; ...... إخلاء وإخلائية Kénose; Kénotisme <sup>(F.)</sup>; Kenosis; Kenotismus <sup>(G.)</sup>

المذهب الذي يسقسول إن المسبح قسد كميّف الوهيته مع ناسوتيته، بأن أخلى نفسه من الألوهية وامتنع عن استخدامها واكتفى بالتاسوتية، فكان يفعل ويقول كالبشر.

Alter <sup>(E.; L.)</sup>; ...... Autruí <sup>(F.)</sup>; Der Andere <sup>(G.)</sup>

اسم خاص للمغاير؛ يشال للأشخاص والأشياء والأعداد ويطلق على المغاير في الماهية. ويقابله الأنا، والاثنان يتمثلان في الوعي، وكلما زاد الوعي كلما زاد الإحساس بالأنا وبالآخر، والآخر المقصود هو الغير ليس كما هو في الواقع وإنما كما أعيه أنا. والغيرية altraism هي أن أوثر الآخر أو الغير، على عكس الآنانية repoism وهي أن أوثر الأنا أي نفسي.

هسي المعماد سواء كمان بالجسم والروح. أم بالروح فقط دون الجسم؛ والآخـرة هي نهاية هذا العالم وابتداء العالم الآخر Tautre monde، وهو من الغيب. ولا علم لأحد بالغيب إلا ما تحدثنا به الكُتب السماوية. وأما شطحات الفلاسفة ـ كدانتي وأبي العملاء المعركي مفذلك من فعل المنخيلة. وبرهان الفلاسفة على الآخرة أن كل ما كانت له بداية فبلا بد أن تكون له نهاية، وهذه الدنيا مآلها إلى الزوال، وعلامات ذلك ما يجرى بها من تغييبرات على الطاقبة، ونفياد ليعض موادها، وتقلبات في المناخ، وارتضاع في حرارة الأرض، ومسا يطرأ على الأوزوز، ونهسانت المناعمة، وتسابق عبلي امضلاك أسلحة الدمبار الشيامل، حتى أنه لا مندوحه من التنبؤ بقُرب الساعة ومستوط الحضارة. والأخرة في فلسنة الدين خير من ا**لأولى، وهي الأبقي. وفي الأخرة** الحساب، فإما الثواب وإما العقاب. والاعتقاد في الآخـرة من شروط الإيمان. والآخـرة والأولى لله تعالى، ولها حرثُها كسما أن للأولى حرثُها؛ وهي دار القسرار؛ وهمي الحيموان؛ والذبن لا يسؤمنون بالآخرة في العلقاب والضلال السعيد؛ وعلقابها أشد وأبقى؛ ومن كان في الأولى أعـمي فهو في الآخرة أعمى، وأما مَن أرادها وسعَى لها سعيها وهو مؤمن فأولئك هم النفائزون؛ والمكذَّبون بها

هم الأخسسرون، وهى أكسيس درجات وأكبس تضضيلاً، ونعم الدار للمستقين، ويؤتبهم ربُّهم حُسن ثوابها.

Loyalism <sup>(E.)</sup>; ...... Loyalism <sup>(F.)</sup>; Lehntreue

"فلسفة الإخلاص The Philosophy of Loyalty من أبرز وأجمل ما كنب الفيلسوف جوزيا رويس أبرز وأجمل ما كنب الفيلسوف جوزيا رويس (1975) : والإخلاص كفضيلة له فلسفة كأى من الفسفسانل. والإخلاص هو الذي لا باعث له والقلب والعمل ؛ والخالص هو الذي لا باعث له إلا طلب اخق؛ والفرق بين الإخلاص والصدق: أن الصدق أصل وهو الأول. والإخلاص فرع وهو نابع، وفسرق آخر، وهو أن الإخلاص لا يكون إلا بعد الدخول في العمل.

والإخلاص للدولة هو الوفاء بحقها ، والإخلاص لله هو أن لا يضعل المخلص فعلاً إلا لله تعالى ، قبل وينقسم إلى إخلاص، وإخلاص الإخلاص؛ والأول - أى الإخلاص - ينقسم بحسب ما يظهر من العبد أربعة أقسام : إخلاص فى الاقوال ، من العبد أربعة أقسام : إخلاص فى الاعمال أى وإخلاص فى الاعمال أى العبادات ، وإخلاص فى الاعمال أى العبادات ، وإخلاص فى الاعمال أى القلب وواردات الغيب؛ والثانى - أى إخلاص وجه القلب وواردات الغيب؛ والثانى - أى إخلاص وجه الإخلاص بخلص العبد فلا يرى الإخلاص فعله ، بل يراه محض فعل الله ، وهذا الإخلاص فعله ، بل يراه محض فعل الله ، وهذا منتهى الإخلاص .

Ethics <sup>(E,)</sup>; ...... Éthique <sup>(F,)</sup>; Ethica <sup>(G,)</sup>

جَمع خُلق وهو السجية، والعادة، والطبع، ويردّها البعض إلى مَلَكة أو حس تصدر بها عن النفس الأفعال بسهولة من غير تقدّم فكر وروية وتكلّف، فسغيسر المراسخ من صفات النفس كمغسضب الحليم لا يكون خُلقاً، وكذا الراسخ الذي يكون مبدأ للأفعال النفسية بعُسر وتأمّل، كالبخيل إذا حاول الكرم، وكذا ما تكون نسبته إلى الفعل والترك على السواء.

والأخلاق هي هلم السلوك ، وموضوعه الفضائل والرذائل وطبيعتها وظهورها، وكيفية اقتنائها أو توقيتها ، ومن ثم كان قيام هذا العلم على تشكيل قواهد السلوك ، وكان تقسيم البعض للأخسلاق الى نظرية وصملية ، والأولى علم معيارى، والثانية هي نظبييقانه. وتنفرع عن الأولى ملاهب ونظريات، منها الوضيعي، والروحي، والنطوري،واللاهوتي ، والرواقي، والأبيقوري، والمادي، والمثالي، ولكنها تلتقي والأبيقوري، والمادي، والمثالي، ولكنها تلتقي السلوكية التي تنهي إليها.

والأخلاق في اللغات الأوروبية من Mores، و Ethica اللاتينيتين، وكلتاهما من أصول يونانية، ونعبر عن الأولى في العربية بالأخلاق، وعن الثانية بالآداب Morals (E.); Sitten (G.).

التجسرية الأخلاقية، وهي وقائع مساشسرة تعيش المبادئ الأخلالية.

وتتميز أخلاق الشكل أو الصورة Furmal Ethics عن أخلاق الموضوع Objective Ethics ، والأولى مجالها القيم الأخلاقية للأفعال والأشيخاص، بينما تربط الثانية قيمة الفعل والشيخص بنتائجه العملية، ولذلك يسميها كنط أخلاق التجاح Ethics of Success، ويعترف الأخسلاق الصنورية بأنها التي تسترشد بقواعد الأخلاق التي يعبرفها العقل العسملي، وهي قواعد صورية أو شكلية . ونمى المقابل لأخلاق كتط الصورية قامت أخلاق الموضوع ، بدعوى أنه لا يمكن أن توجد أخلاق بدون موضوع . وتميزت في أخلاق الموضوعات نزعة أصحباب فلسفة القيم، يرون أن النقيم مُثل عليا ، ونزعة أصحاب الأخلاق الوضعية يرون أن الأخلاق يجب أن تقرر المفيد للإنسان وتبتعد عن الأحلام والتهاويل. ومن ذلك أن علم الآماب Science of Mores يدرس الأخسلاق كسقبواعسة اجتماعية واقعيمة. وانفسم الفلاسفة بشأن وجود القيم إلى ضريقين : أصحاب الواقعية الأخلاقية Ethical Realism؛ يقبررون أن القيم موضوعيــة ولها وجود مادي ، وأصحاب اللاتية الأخلاقية \_ Ethical Subjectivism، يقولون إن القيم موجودة ذاتباً فقط وليس لها وجود موضوعي، والفريق الأول نضول عنهم الملواقم بين"، والفريق السناني نطلق عليمهم الذاتيين ال ومن رأى الكثيرين أن

للأخسلاق وجسوداً مسادياً Ethical Rationalism نقوم عن والعقلاتية الأخلاقية Ethical Rationalism نقوم عن أساس أن العقل هو الذي يحدد قواعد السلوك. والطبيعية الأخلاقية Ethical Naturalism تعسرت الفعل الأخلاقي بأنه كل مسا يؤدي إلى لذة أو منفعة. وأخلاق التعاطف وكالميا الخيالات التعاطف والتراحم منفعة. والخلاق التعاطف والتراحم بين الناس. والإرادية الأخلاق الرفيعة إنما تصدر عن بين الناس. والإرادية الأخلاق الرفيعة إنما تصدر عن شعور بالقوة وعن إرادة قوة ، وعكسها الأخلاق الخسيسة التي مصدرها الشعور بالضعف والهوان.

أخلاق الاستحسان .....

Approbative Ethics  $^{\{E_n\}}$ ;

Éthique d'Approbation<sup>(F.)</sup>

تقوم على فكرة أن الصواب هو ما يستحسنه المجتمع أو الدين أو الضمير .

Evoultionary Ethics <sup>(E.)</sup>;...... Éthique Évolutionnaire <sup>(F.)</sup>

كل ما يدعم العسملية البيسولوجية فهو خير. ووظيفة السلوك هى التكيف مع الطبيعة المحيطة. ( دارون ، وسينسر ) .

تنهض على مبررات عضلانية ؛ والأخلاق قبل العضلانية تكون عن اندفاع وتلضائية ولا تفاضل

بين السلذات الممكنة ؛ والأخلاق بعد العبقلابية تتنكر لكسل اللذات، ونسبتهدف غيايات غيسر دنيوية. (سانتايانا).

Theological Ethics <sup>(E.)</sup>;....... أخلاق لاهرئية Éthique Théologique <sup>(F.)</sup>

الأخسلاق الدينسة عما تدعسو إليه الديانات الكتابية. وهي أخلاق عملية غابتها صلاح الفرد في الدنيا والآخرة ، غير أن الإسلام يستسهدف بدعوته الفرد والمجتمع معاً ، ولذلك يوصف بأنه دين ودولة .

والصواب أو الحير الأخلاقي في الأخلاق الدينية مردة ومصدره الله ، وهو ما يتفق مع الشريعة كما يفسرها السلف الصالح . أما الشر فسمصدره الإنسان نقسه بنزعاته الأنانية ، وشهواته التي تتمكن منه بانشسغال عقله ، وتزكيها عوامل لا إرادية تتمثل في إبليس .

Ethics of Situations <sup>(E<sub>i</sub>)</sup>; ..... أخلاق المواقف Morales des Situations <sup>(F<sub>i</sub>)</sup>

الأخلاق التي تقوم على التقيد بمعطيات الموقف ، وليسس التنقسيسد بالنقوانين والمسادئ الأخلافية .

أخفاتونية ...... (E.); Akhnatonismus (G.)

Akhnatonisme (F.); Akhnatonismus (G.)

مذهب أخداتون (توفى سنة ١٣٥٤ ق.م) ،

قيل هو أول توحيد في العالم، دعا إليه أخناتون

كل الأمم ، ودعا إلى عبادة الله (أسون بالمصرية

القديمة)، الواحد الأحد، الذي ليس كمثله شي، ولا شريك له . وتقوم الأخناتونية على شلات مقولات : الحقيقة، والعبدق، والعدالة. ومن رأى الكثيرين أن أخناتون في الفكر الفلسفي مرحلة من مراحل نطور هذا الفكر من الجهل والهمجية إلى الاستقلال والتحرر ، وهو بهذا الاعتبار أول المثاليين في التاريخ البشرى ، وأول الداعين عالميا إلى السخم والمحبة. وكان أخناتون يدعو ربة ويقول البائن المناونية أصل التفكير المسيحى، والفول كانت الأخناتونية أصل التفكير المسيحى، والفول بأن المسيح ابن الله. وأخناتون ـ كاسم ـ كقولنا عبد الراضى، أي أن الإله قد رضى عن ابنه (انظر الأتونية ).

Brüder der Reinheit (G.)

جمعاعة من الفلاسفة الشعبيين ، جمع بينهم الود والوفاء كما يُفهم من اسمهم الخصوان الصفاء وخلان الوفاء، ودولوا إحدى وخمسين رسالة في الفلسفة الرسائل إخوان السهفا » ، كانت موسوعة فلسفية نسملت الرياضيات، والمنطق ، والطبيعيات ، والنفس ، والأخلاق ، والدين، ويبدو فيها تأثرهم بالأفلاطونية المحدئة والفيثاغورية والغنوصية، ويهدفون منها أن تكون محاولة لتشكيل نظرة باطنية، وهناك من الدلائل ما يشبت أنهم من الشيعة، وأنهم ارتبطوا بطائفة ما يشبت أنهم من الشيعة، وأنهم ارتبطوا بطائفة

الاسماحيلية، ولم يُعرف مؤسس الجسماعة، وربما كسان لعبدالله بن مسيعون القلائح بلاً في تأسيسسها، ولم يُعسرف من أسعساء أعضسائهسا إلا القلبلون ، وقبل إن أبا العلاء المعرى كان منهم .

Fraternity <sup>(E.)</sup>; Fraternité <sup>(F.)</sup>; ........... أَخُونَ Fraternitas <sup>(E.)</sup>; Brüderlichkeit <sup>(G.)</sup>

الرابطة بين الإخوة، وقـد تكون رابطة صُلُب أو بطن أو نسب، أو تكون آصرة صداقة ومحبة، ومن ذلك إخوان الصفا فقد تعاهدوا أن يتصافوا ويتوادُّوا، ويقال هم إخوان صفاء، أي تجمع بينهم المشاعر الطبيسة والعواطف النبيلة. وفي التوراة أن النبي داود كمان يدعمو يوناثان أخماً، عن حبّ له وإيثار لصحبتمه والناس إذا تصافوا نادي الواحد منهم على الآخر يا أخي، يريد أنهما يتساويان كالأنداد، أو كاسنان المشط، والأخسوَّة في الإنسانية من ذلك، فالناس جميعاً أبناءٌ لآدم، ينسساوي منهم الأحسمر والأبيض والأسود والأصفر. والأخسوة سعنيُّ بتنافي مع القبول بالصَفُوة، والسهود يقولون بأنهم شعب الله المختار، وهم لذلك سادة البشس، اختصهم الله وحساهم بهنذا الاصطفياء. والجنس الأبييض يستعلى ببياضه وينكر أخوته للأجناس، والنظرية العرقية أو الاجناسمية نقيض نظرية الأخوَّة. وفي رأى بسولسس أن المسيحية حبررت الناس من العبودية العرقية، فأولاد الأمَّة حساروا وأولاد الحُرَّة سواء، والجميع إخوة؛ والشيركة المبيحية

يُستَبِيد به، سواء كان رأياً أو مالاً، فبالواحد مثل الكل، وهم جميعاً مسواء. وقوله اوبما رزقناهم ينفقون، أي كانوا إخوة خلطاء في الأموال، لا يتميز ملك هذا عن ملك ذاك، والمال أصلاً مال الله، وكل أخ مستخلفٌ فيه، وأخوَّتهم شـركة، ولا يعني ذلك أنهم شيبوعيون، ولكنهم مجتمع مخسارك socialistic ولبيس اشتراكها socialist والفرق أن الجنمع المتشارك أو مجتمع الشركة لُحمته وسُداه الأخوَّة، والمجتمع الاشتراكي منذ روبرت أويسن (١٨٢٧)، ووليسام جسودوين، مجتمع يوتوبي، يتساوي فينه الناس في الفُرص وأمام القبانون، وأما مجتمع الأخوَّة فهو مجتمع اجتماعي، الناس نيه مستولون عن بعضهم البعض. ويصف المكن في كتابه «القوت» بيتاً من بينوت الإخوة هو بيت سنعيمذ بن أبي عبروبة يقول: "كمان فيه الطعمام معروضاً للناس ظاهراً لهم، واللحم مسلوخ ومعلَّق، والخبـز متوفـر، وكذلك السنياب والأثاث، وجسميع مسا في المنزل مُستَسلًا، وكل من يدخل إليه من الإخـوان ، إنَّ شاء قطع من اللحم فشوى وطبخ، وإن شاء أكل من الخسر بما وجد من الأدَّم، وإن شاء لبس من الشياب، فكان ذلك مشاعاً في منزله لمن أراد تناوله، والمريض، والمُقسعَد، والفسقيس، والمسكين. والمعتبوه، قد يبيقون مبلازمين منزله على الدوام. فقيد أقرد لهم مكائباً». والذي وصفه المبكى كان شأناً عناماً، فبالتكايا كانت منتشرة، يؤمنها غير القادرين، والمستشفيات، والبيمارستانات، وببوت

الأولى كنانت شركة أخواه وتباثرت المسيحية بالرواقية، والرواقسيون قالوا بأخوة الناس جميعاً في العائم بأسره، ووصفوا الأخوَّة بأنها شفقة الإنسان بأخيه الإنسان أبنما كان، وفي أي زمان؛ والإنسان عضو في أخوة عبالمية هي الجماعية الإنسانية، والإسلام يؤكد هذه الأحَوَّة، فالنبي صالح عليه السلام أخو قوم ثمود، وهبود عليه السلام أخو قبوم عاد، وشُعيُب أخبو قوم مدّيّن، ونوح عليه السلام أخ، وكذلك الأخ لوط عبليه السلام، والمؤمنون إخوة (الحجرات : ١٠)، يعنى في الله؛ ألُّغت بينهم العقيدة، وأنهت خصوماتهم وقرَّبتهم من بعضهم البعض، فيصاروا رُحماء فيما بينهم، وتحوكوا إخواناً بنعمة الله (آل عمران ١٠٣). والمسلمـون الأوائل تآخــوا أنصــارأ ومهاجرين، فكان الأنصاري ينزل لأخيه المهاجر عن نصف ساله ونصف بيشه ويورثه. والأخوة عند الفيلسوف الإسلامي أبي طالب المكي يجعلها إيثاراً وتضحيةً حسمي بالحياة، يقول : إن الناس ما كسانوا يقبولون هذا لي وهذا لك، وإنما المال مسال الله والكل فيه سواء، ومَن احتاجه لأمر استعمله، لا رباً، ولا شُحّاً، ولا احتيالاً، والناس كنمنا وصبغتهم القرآن : ﴿ أَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمَمَا رَزَقْنَاهُمُ يُنفقُونَ ﴾ (الشوري ٣٨)، ودأمرُهم؛ أي أسورهم، جاءت بصيغة المفرد، لأن هذا الأمر يستوى وذلك الأمر، والشوري فيها جميعاً وكنأنها الأمر الواحد، فنهو أسلوب حيناة بين الإخوة، و«شبوري» أي مشاع غير مقسوم ولا

السبيل، تعم الأرجاء، ومن ذلك ظاهرة سواتد الرحمن في مصر في رمضان، ومؤسسات الزكاة التي تنفق على بيوت بأكملها، وتعلّم الصبيان والبنات، وتوظف العاطين، والأخوة في الدين تكافل وتضامن، وليست كما في الاشتراكية أو الشيوعية اللين قوامهما صراع المطبقات.

عنوان مقالة برادلى (١٨٤٦-١٩٢٤) بكمل بها مذهب كنط، ويذهب فيها إلى ما يذهب إليه هيجل : أن الواجبات الاجتماعية \_ ويسميها الآداب الاجتماعية \_ تحددها المنزلة التي للشخص في الهيشة الاجتماعية، فبحسب المكانة التي تتبوأها في الجماعة تكون تصرفاتك وإحساسك بالواجب.

أجزاء الكلام اسم وكلمة وأداة ؛ والأداة لفظ مفرد بدل على معنى عند اقترائه باسم أو كلمة . والأدوات نسبتها إلى الأسسماء كنسبة الكلمات الوجودية إلى الأفعال .

Utensility<sup>(E.)</sup>; Utensilité <sup>(F.)</sup>; .............. Utensilität <sup>(G.)</sup>

الأشياء وجودها في ذاتمها ، فإذا كانت لأداء مهممة فهي أداة أو آلمة ، وعلاقة الأشيماء بعضها

ببعض هى علاقة أدانية ، والأشياء يُفترض فيها الأدانية ، أى أنها «أشياء ـ أدوات»، لها مـهمة tâche ، وهذا العالَم عالم مهمات . ( سارتر).

Morality <sup>(E.)</sup>; Moralité <sup>(F.)</sup>; ...... Moralitas<sup>(L.)</sup>; Moralität <sup>(G.)</sup>

مجموعة آداب يقصد بها آداب السلوك ، تقول الآداب المرصية وتقصد الآداب الحميدة ، وأدب المهنة وتقصد ما ينبغى لها من أصول، وما يتوجب على أصحابها من أخلاق.

والادب عبارة عن معرفة ما يُحترز به عن جميع أتواع الخطأ . وآداب البحث صناعة نظرية يستفيد منها الإنسان كيفية المناظرة وشرائطها صبانة له عن الخبط في البحث، وإلزاماً للخصم وإفحامه . والادب بخلاف الاخلاق ، لأن الأخلاق هي علم الفضائل، والأدب هو علم السلوك ، والأول علم معياري، والثاني تطبيقانه، ولذلك قبل التأديب لتهذيب الأخلاق وإصلاح العادات .

علم يُحتَرز به عن الخلل في الكلام ، ومنه يُتعرف التفاهم عماً في الضمائر بأدلة الألفاظ والكتابة ، وموضوعه اللفظ من جهة دلالاته على المعانى ، ومنفعته إظهار ما في نفس الإنسان من

المقاصد، وإيصاله إلى شخص آخر من النوع الإنساني ، حاضراً كان أو غائباً ، وهو حلية اللسان والبنان ، وأول أدوات الكمال، وبه يتميز ظاهر الإنسان على سائر أنواع الحيوان ، وينقسم إلى أصول هي الشعير والنثر ، وفروع بعضها خاص بالمفردات هي علوم اللغة والصرف، وبعضها خاص بالمركبات. وهي علوم المعاني والبيان، والعروض، والنحو، والقصة، والرواية، والمسرحية، والخطابة، والمقال .

حصول صورة الشئ المدرك عند العقل، وهو بهذا المعنى يرادف العلم، ويتناول أقساماً أربعة : هى الإحساس (إدراك الحسر)، والتخييل (إدراك الخيال)، والتحقيل (إدراك الوهم)، وأنتعقل (إدراك الوهم)، وأنتعقل (إدراك العقل)، وبعد ذلك يكون تمثل حقيقة الشئ، وبهذا المعنى يكون الإدراك عبسارة عن كسمال يحصل به المزيد من الكشف على ما يحصل في النفس من الشئ المعلوم بكل واحدة من الخواس. وأول مراتب وصول العلم إلى النفس هو الشعور ثم الإدراك.

والإدراك إن كان مجرد حصول الصورة في العقل، وتمثيل حقيقة الشئ المدرك من غير حكم عليمه بنفي أو إثبات، يسمى تصوراً، وأمسا مع الحكم بأحدهما فيسمى تصديقاً.

والإدراك عن طبريق المذوق من خمسواص

النبوة، ويسمى إدراك اللوق أو إدراك الحدس، وبه يشبت وجود طور وراء العقل، وتنفيح به في النفس عين نتحقق بها صدركات خاصة بمعزل عن العقل، كعرزل السمع عن إدراك الألوان، والبصر عن إدراك الأصوات، وجمسع الحواس عن إدراك المعقولات.

وفى الاصطلاح الصوفى الإدراك إما بسيط أو مركب، والإدراك البسيط هو إدراك لوجود الله مع الذهول عن هذا الإدراك، وعن أن المدرك هو الله؛ والإدراك المركب هو إدراك لله سبحانه مع الشعور بهذا الإدراك، وأن المدرك هو الله سبحانه.

والإدراك عند الفلاسفة، إما إدراك الجرئي، أو إدراك الحرئي، أو إدراك الحكلي، ويشتمل على وجهين، أحدهما انفعالي، والآخر عقلي، والأول هو الإحساس، والثاني هو الإدراك، والاثنان متكاملان، وندرك الأول باعتباره إدراكا داخلياً، وندرك الشاني باعتباره إدراكاً داخلياً، وندرك الشاني

وأعلى درجات الإدراك هو الإدراك الواصى، وهو الواضح المعبَّز. وأدنى درجات الإدراك هو الإدراك الضامض، غير المحسوس، ومن درجات الإدراك الإدراك البسيط، ويقابله الإدراك المركب.

والإدراك الطبيعي هو المعرفة التي تتولد مباشرة عن طريق الحس، كبادراك الألبوان التي تنبولد بطريق حياسة البيصر؛ والإدراك المكتبسب هيو تحصيل الاحكام والتأويلات، نستنبطها عما ندركه إدراكاً طبيعياً.

Active Apperception <sup>(E.)</sup>; ........... إدراك فاعل Aperception Active <sup>(F.)</sup>;

Aktive Apperzption (G.)

الإدراك الذي يشرئب عليه علمل ، بعكس الإدراك المنفعل المستقبل للانفعالات. (فنت) .

إدراك فيطرى ........... إدراك فيطرى Sens Commun <sup>(F.)</sup>; Gemeinsinn <sup>(G.)</sup>

اصطلاح توماس ريد ( ١٧١٠ ـ ١٧٩٦ ) ، وعسرف الإدراك بأنه جُسمساع الأحساسيس والمتصورات والاعتقادات، وقال بأننا نحس الكيفيات ثم نتصور الأشياء ونعتقد بوجودها. ونحن لانتعلم ما تعنيه الأحساسيس وإنما نشرجمها تلقائياً، وهذه السرجمة هي الإدراك المنطري، أو الإدراك الأصلي، وهو شئ لا نشبت وجوده بالبرهان ولكنه يتضمنه سلوكنا، وتشتمل وليه طبيعتنا. (انظر أيضاً فلسفة إدراك قطري).

إدراك قوق حسى ......

ESP (Extra-Sense Perception)

تحصيل المعلومات دون استخدام أعيضاء الحس، كما في ظاهرتي الاستيمار والتخاطر.

وكانت أول جمعية أنست لبحث هذه الظواهر في لندن سنة ١٨٨٢م، ورأسها هنرى مسيسدچويك؛ وضمّت الجمعيات المماثلة في أمريكا وغيرها فلاسفة بارزين من أمنال وليام جيمس، وبالفور، وبيسرجسسون، وشعيللر، ومكدوجسال، ودريش، ويسرود، وبرايس،

ودوكاس. وأجريت أول تجارب على الإدراك فوق الحسى في الثلاثينات ، واشتهر بها كتاب راين الأسناذ بجامعة ديوك « الإدراك قوق الحسى» (١٩٣٤م)؛ ومنها تجارب سول الأسناذ بجامعة لندن ،وفسرَها برايس بأنها دليل اشتمال الإنسان على كيان غير عضوى له فاعلية لا تفسرها النظريات الفيزيائية.

إدراك متعالِ .....

Transcendental Apperception  $^{(E,)}$ ;
Aperception Transcendentale  $^{(F,)}$ ;

Transzendentale Apperzeption (G.)

الإدراك المتجاوز للظروف، والذي يسبق كل إدراك ويكون أسساساً له، ويضمفي عليه المعماني. (كنط) .

العملية العقلية التي ترفع الانطباعات شبه الشعورية أو الغامضة إلى مستوى الانتساء وتنظمها في نَسَق فكرى، وعكسه الإدراك الواعي، المشوش الذي يعد خطوة نحو الإدراك الواعي، (لوك).

والعلم بالسالم الخارجي لذلك علم انطباعي بحصول صورته في الذهن ، ولذلك يسمى علما حصوليا ، بينما العلم بالأنا علم حضوري. فشهوده بذاته ولذاته ، وإدراكه بديهي ومباشر دون حصول صورته في الذهن .

تسمى الجملة المركبة التى أداة الربط فيها إذا الشرطية قضية شرطية ، كقولك « إذا تكاثرت الغيوم هطل المطر، أو يهطل المطر »، ويسمى صدر الجملة الذى فيه فعل الشرط المسلم، وتسمى التبجة أو جواب الشرط التالى .

اذا استبعدت الْعَلَّةُ لَم بِحدثُ الْمَعَلُولُ Sublatacausa tollitur effectus<sup>(L.)</sup>

منصولة بيكون التي يقوم عليها استقراؤه، وتعنى أنه إذا انتفى السبب انتفى المسبّب.

Submissiveness <sup>(E.)</sup>; ...... Soumission <sup>(F.)</sup>; Submissio<sup>(L.)</sup>; Unterwürfigkeit <sup>(G.)</sup>

ضرب من الاعتقاد يصدر عن عزم، والعزم فيه هو عزم قلب وليس عزم عقل، والعزم العلاقاً جزم الإرادة بعد تردد. وللإذعان مراتب، فالأدنى منها يحسصل بالظن، والأعلى منها يحسط بالغن، والأعلى منها يحسط بالغن، والأعلى منها تحصل بالنقين، وبينهما ضروب من الإذعان تحصل بالتقليد أو عن جهل مركب.

من الكينفيات النفسسية النبي لا تحتياج إلى

تعريف ، وهي في اللخة طلب الشئ أو شوق الفاعل إلى الفعل.

والإرادة فى الاصطلاح هى الميل الخامل على إيقاع الفعل وإبجاده وتكون مع الفعل وتجامعه، وإن تقدمت عليه بالذات ؛ أو هى القوة التى مى مبدأ النزوع، وتكون قبل الفعل .

وعند المتكلمين الإرادة اعتقاد النفع أو ظنه، أو هي ميل يتبع ذلك الاعتقاد أو الظن . وقيل في حدّما أنهما معني ينافي الكراهة والاضطرار. فيكون الموصوف بها مختاراً فيما يفعله .

والإرادة إذا استعملت في الله يراد بها المنتهى، وهو الحكسم دون المبدأ، فسإنه تسعسالي غسنيٌّ عن النزوع به ، وليسست إرادته صفسةً زائدة على ذاته كإرادتنا .

وقد نقال الإرادة بمعنى المشيئة، إلا أن المشيئة لغةً هي الإيجاد، وأما الإرادة فهي طلب الشئ.

وقد تقال الإرادة بمعنى الأمر، إلا أن الأمر مفوض إلى المأمور، إن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل، بينما الإرادة غير مفوضة إلى أحد، بل تحصل كما أراد المريد.

وإرادة الله قديمة، وتوجب المراد، وإرادة البشر حادثة، ولا توجب الفعل.

والإرداة عند الصوفية هي أن يعتقد الإنسان الشيء، ثم يعزم عليم، ثم يريده .

وللإرادة الحسادلة تسمة مظاهر، فبالإنسان

بنجذب إلى السنى ويسمى ميلاً، فإذا قبوى ودام سمى ولعاً، ثم إذا اشتد وزاد فهو العباية، ثم إذا زاد فهو الوَجَد ، فإذا تمكن منه سمى شفقاً، ثم إذا استحكم سمى هبوى ، فإذا استولى على الجسد فهو الغرام ، ثم هو الحب ، فإذا هاج حتى يُفنى للحب فهو الوُد ، ثم إذا طفح سمى عشقاً.

والمريد عند الصوفية اسم الفاعل من الإرادة. وهو من مات قلبه عن كل شئ فيريد الله وحده.

ونقال الإرادة الصاحة Bonne Volonté المسرة المساحة الصاحق على فعل الخير؛ والإرادة الحيمة الصاحة لإرادة الصاحة لإرادة الشرق الشرق التوجّه إليه؛ والإرادة العامة لإرادة الشعب ؛ وإرادة الاحتقاد للتسليم بأمور العقبدة التى لا يمكن التدليل عليها بالعقل ؛ وإرادة الحياة التى لا يمكن التدليل عليها بالعقل ؛ وإرادة الحياة وإرادة الكائن الغريزى ليحقق نبوعه ؛ وإرادة القسوة V. de Pulssance والغلب السياحة وإرادة الوعبي V. de Conscience والغلبة من الكائن أن يعى نفسه ولا يفقدها في الآخرين، وأن يعى الآخرين فيلا يسقطهم من خسابه.

(أنظر إرادة).

فى تيار واحد هو سياق الحياة، ويدفعها دافع هو دافع الحياة، ومن ثم فهى لا تمثل غير إرادة واحدة هى أرادة الحيساة. والحيساة هى فى ذاتها إرادة للحياة.

يرتبط البحث في الإرادة بالبحث في الحرية، وإشكالية الحرية لهسا جلورها في إشكالية الإرادة، والحرية في النعسريف هي قدرة على الاختيار بين متعددات، وقدرة الاختيار قدرة إرادة، والإرادة حرة في اختيار الحير أو الشر، ولا توجد حرية بدون إرادة سا، ولا إرادة بدون حرية بدون أرادة سا، ولا إرادة بدون حرية بدون أرادة سا، ولا إرادة بدون

وتنسمى الإرادة إلى السلوك الإنسسانى الذى يشكّل فى مجمله موضوع علم النفس. وترتبط الإرادة بالواقع النفسسى والواقع الخسارجي ، والعملاقة بينهما عملاقة فعل ، بمعنى أن تخسار وتفعل فى حرية .

ارادة عامة

General Will; Social Will <sup>(E.)</sup>; Volonté Générale <sup>(E.)</sup>

وتسمى كذلك إرادة اجتماعية، وإرادة جمعية، وهي إرادة الآمة، أو الشعب، أو الجماعة ، ويطلق عليها البعض أنها الإرادة الخيطية ، بينما إرادة الأفراد هي الإرادة الظاهرة .

من Orthodoxos الإغريقية بمنى القديم ، أى والأرثوذوكسية مى العقيدة الأرثوذوكسية ، أى المقيدة الأرثوذوكسية ، أى المعتبدة الصائبة أو السديدة، وهى المعنية بالهدى والرشاد ، والمقيصودة بقولنا سبواء السبيل. فبعد موسى وعيسى ومحمد عليه السلام اختلف الناس، وصاروا أحزايا ، ﴿ فَاخْتَلَفَ الأَحْرَابُ مَنْ الناس، وصاروا أحزايا ، ﴿ فَاخْتَلَفَ الأَحْرَابُ مَنْ الناس، وصاروا أحزايا ، ﴿ فَاخْتَلَفُ الأَحْرَابُ مِنْ لَيْهِمُ فَسِيرِحُسسون ﴾ كُلُّ حسسرُب بمساللة يُهم فسيرحسسون ﴿ كُلُّ حسسرُب بمساللة يُهم فسيرحسسون ﴿ المؤمنون ٥٣ ) والأرثوذوكسية حزب أصحاب المقيدة الصحيحة ، وهؤلاء كانوا من أهل اليونان ومن لف لف لف يهم من البلاد كمصر - لما اختلفوا حول طبيعة واحدة حول طبيعة المسيح، وقالوا إن له طبيعة واحدة جامعة بين اللاهوت والناسوت، واستزج فيها عنصر الإله بعنصر الإنسان، بينما رأى غيرهم وهم الكانوليكيون - أن المسيح له طبيعتان.

وفى السهودية فيان السهسودية الأرثوذوكسسية السهودية المرثوذوكسسية Orthodox Judaism هي السلفية، وتعنى العودة إلى الجذور، واتباع الأصول، وتعارضها السهبودية الإصلاحية Reform Judaism، وتقول بأن النسريعة كما هي في التوراة مرتبطة بتاريخ ذلك الزمان ولا

تصلح حالياً ،وينبغى الأخذ بالتأويل وإلا جَمدُ الدين، تماماً كرأى الدكتور نصر حامد أبو زيد فى شريعة الإسلام، بينما الأرثوذوكسيون اليهود يتولون كالأرثوذوكسيين المسلمين، إن الشريعة صالحة لكل زمان، لأنها حكم الله ، ويطالبون \_ كالأرثوذوكسيين المسلمين \_ بتطبيق الشريعة كما كالأرثوذوكسيين المسلمين \_ بتطبيق الشريعة كما هى، وأنه لا حاكمية إلا لله .

ثم إن الأرثوذوكسية هي الرشاد ، ويترجمون الخلفاء الراشدين مكذا : Orthodux Caliphs ، وهم الراشدون الأنهم على الرشاد.

والأرثوذوكسيون المسلمون هم أهل السنة ، وهم أهل السنة ، وهم أهل السداد والرشاد ، وغيرهم هم الأحزاب أو الشيعة ؛ وأهل المسنة بأخذون بالأصول ، ويجهندون رأيهم فيما ليس في القرآن من أمور تتعلق بالعصر أو المصر .

حُكم الصفوة ، أو الأعيان ، أو النُخبة ، أو أهل الحُلّ والعسقد ، وهم أخيسار البلا، وذوو السلطة والنفوذ ، كلمتهم مسموعة ، يطلبون بها الحق ، ويحكمون بالعدل ، ويساوون بين الناس، وهؤلاء هم أهل الصلاح والتقوى والعلم.

وكنانوا أيام الإغسريق يقنابلون بيس حكومة الأرسسوقراطية وحكومة الفرد ، ثم صنارت المقنابلة بينهنا وبين الحكومة الديمنوقراطيمة أو

حكومة الشبعب، فمنهما كنانت خيرية الصفوة فحكومتهم حكومة أقلية، وأما الحكومة الشعبية فيهى حكومة الأغلبيسة، ولأن الطبيقة الأرستوقراطية طبقة صغيرة فكثيراً ما يشار إلى الحكومة الأرستوقراطية باعتبارها حكومة أقلية أو حكومة أوليجاركية حكومة أوليجاركية ينصبرف إلى الأقلية الفناسنة وليس الأقلية الفناسنة وليس الأقلية المصالحة.

وقديماً كمانت الصفوة تتشكل من العائلات الكبيسرة المالكة للأراضى، والتى ينحدر من أصلابها الحكام والقواد والساسة. وكان دخول مصطلح الأرستوقراطية إلى اللغات الأوروبية في القرن الرابع عشر، وفي فرنسا عرفت الحكومة الأرستوقراطية بأنها حكومة النبلاء.

أرسطو العصر الحديث ...... L' Aristote de l'âge moderne <sup>(f.)</sup>

هو الفيلسوف الألماني چورج فيلهام فريدرش هيسجل (١٧٧٠ - ١٨٣١)، وكان الهينجليون قد أقاموا مركزاً للدراسات الهيجلية نحت اسم الاتحاد القولي للهيجلية، وبدا كما لو أن العالم لن يتجاوز فلسفة هيجل، وأنه طبع الفلسفة بطابعه كنفلسفة أرسطو في القرون الوسطى، وأن الفلاسفة من بعده قد صاروا إما معه وإما ضده، والجميع بتخارجون مع ذلك في النهاية من عباءته، وكلهم بدينون له بالفضل، والفلسفة وجدت إنجازها فيه، وهو الذي جدد البناء الفلسفي، وكما قال نيشه:

انحن الألمان، ما كنا إلا لنكون هيجليين، وكما يضول آلان أوجست اإن هيجل يقوم حالياً مقام أرسطو في زماننا هذا، وكما قال ماركبوزه:
 أعاد هيجل الازدهار إلى الفلسفة بعد أن ظن الجميع أن ناريخها قد أغلق نهائياً

أرسطو الهند .....هند الهند منطق المهند المنطقيين هنو جنوناما (۳۰۰ ق.م) شيخ المنطقيين الهنود.

فلسفة أرسطو والذين تلقوا عنه واستخدموا مضاهيمه ومناهجه ، وأشسهرهم من المسلسمين : الكندى، وابن سينا، وابن باجه، وابن رشد؛ ومن المسيحيين : الأكوينى، ووليام الأوكامي .

Erastianism<sup>(E.)</sup>; آرسطية Érastianisme <sup>(F.)</sup>; Erastianismus <sup>(G.)</sup>

نسبة إلى توساس إرسطس Erastus استاذ الطب بجامعة بازل سنة ١٥٨٠، وكان يعارض بندة أن بتدخل الدبن في الحُكم، أو أن تكون الحكومة ثيوقراطية، أي دينية. والإرسطية لذلك مى العلمانية. (انظر العلمانية).

وكان قدريا، وأذكر الجبرية، وأكد على حرية الإنسان، فانهموه بأنه بيلاجبيوس آخر، والاثنان كانا يسخران من الخطيشة الأبدية، ويقولان إن الله لا يمكن أن يعاقب البشر على خطيشة ارتكبها آدم، وأن قانون الله لا تزر وازرة وزر أخسرى، وأن الدعوة التي تقول بأن المسيع جاء ليخلص البشر من خطيئة آدم دعوة واهمة، لأن كل إنسان مسئول عما يفعل، وإلا فلا يعث، ولا قيامة، ولا حساب، ولاعتقاب. وقد كفرته الكنيسة، ونفته السلطة ولاحياب، وقد كفرته الكنيسة، ونفته السلطة خارج هولئده، وحرم عليه فرنسا، واضطهدت كل الحكومات أتباعه.

أرنو الكبير ......أرنو الكبير .....

لقب أنطوان آرنو(١٦١٢-١٦٩٤) الفيلسوف الفرنسي، سُمَى كذلك باعتبار أن أباه هو الصغير وكان محامياً شهيراً، إلا أن ابنه بزّه في الشُهرة، وصار من كبار الفلاسفة والمعارضين في الكنيسة وفي جامعة السوريون، وطردته الكنيسة والجامعة معا فاعتزل الناس، وحبس نفسه في الدير خشية الاعتقال، وفراراً من الاضطهاد.

Terrorisme  $^{(F.)}$ ; ..... $^{(G.)}$ 

مسن رهسب أى خساف، والإرهاب هو بث الرعب بالتلويج بالعنف أو اللجوء إليه لشرويع الناس. والإرهابي هو من يلجأ إلى الإرهاب بغاية السيطرة ، وأن تكون له ولأفكاره الغلبة . والحكم الإرهابي هو الذي قوامه الإرهاب ، استحوازاً على السلطة ، أو بسطاً للنفوذ.

الإرهاب القكرى ......

Intellectual Terrorism <sup>(E.)</sup>;

Terrorismue Intellectuel <sup>(F.)</sup>;

Intellektueller Terrorismus <sup>(G.)</sup>

هو التخويف ببث الإشاعات والنهديد بالسنجن والفصل النبعسفي ، والنبقي ، وقرض الإقامة الجبرية.

وإرهاب السلطة، أو إرهاب الدولة أخطر أنواع الإرهاب، لأن الدولة تستخدم فيه كل المناح لها من سجون ، وحبس احتياطي، وتعذيب. إلخ.

والدولة الإرهابية دولة مستبدة، يقوم عليها ديكتانور أو طاغية ، ويقال لها الدولة البوليسية كذلك. وقد يبدو أن الدولة المستبدة يحكمها القسانون أو الدستسور، إلا أن القوانيين تُصنع وتُفَيرك لخدمة الطاغية .

وقد يمارس الحزب الواحد الإرهاب، وقد عارسه الجسماعات حيال بعضها السعض، وقد غارسه الدول على المستوى الدولي كما تفعل الولايات المتحدة ويربطانيا اليوم. وفي كل الأحوال يتوجه الإرهاب إلى رمز الجماعة أو المفكرين من أصحاب الرأى المخسالف، أو المعارضين، أو إلى الدولة المعارضة.

وفى الإرهاب الفكرى يكون فرض الأفكار أو المذاهب بالقوة . ومن دأب الحكومات البوليسية إرهاب المدنسيين الآسنين وأخسذهم بالشسدة ،

وتأليب الطبقات على بعضها البعض، وافتعال الأزمات ونسبتها إلى آخرين، والاعتداء على الأرواح ، واللجوء إلى الاغتيال السياسى، أو مصادرة الكتب والمجلات، وحَبجب المقالات، وعادة ما يوكل الحرمان من الكتابة إلى الرقيب، وقد يُعتَدى على المفكر أو الفيلسوف كما حدث مع نجيب محفوظ، أو على أولاده وزوجه، وقد تدمر سيارته، أو يدمر مكان الاجتماع.

والتاريخ حافل بضحايا الإرهاب الفكرى من بين الفيلاسفية في كل أنحياء العالم ، وغيالباً منا تتهمهم الدولة بالخروج على القانون، والتحريض على قلب الحكم ، أو الدصوة للعنف وتعكير السلام الاجتماعي، أو تنهمهم الكنيسة أو السلطة الدينيية ببالزندقسة أو الإلحياد وهيؤلاء تراوحت العقوبات بالنسبة لهم بين السجن ، والاعتقال ، ومصادرة الممتلكات، وإحبراق الكتب ، والنفي ، والملاحقة ، والإعدام حرقاً أو شنقاً، ومن هؤلاء عبر التاريخ : آريوس (المتوفى ٣٣٦ م ) فقد كُفَّر وعبادته الكئيسسة وأدانته ا وأمسوري الشسارتري (١٢٠٧)، نسبوا إليه نشر العقائد الفاسدة الخطيرة، وأدين مــذهبه رســميــأ عام ١٣١٠م؛ وآينشــــتــاين (١٩٥٥م) أجبروه على الهجرة؛ وأبسرهسارد (١٨٠٩م) اضطهدته الكنيسة ؛ وإبقستاتوس (۱۳۰ م) جدعوه وبتروا ساقه ؛ وا**بن بـاجـــه** (١١٣٨ م) رمسوء بالإلحساد، ومسيحتوه، ودستوا له السم ؛ وابن باديس (١٩٤٠م) اضطهدوه أيمًا

اضطهاد؛ وابن تيمية (١٣٢٨م) حكموا عليه بالسجن، واتّهموه بالتجسيم والتشبيه والانتقاص من سقيام النبيّ ، وتوفيي في سبجنه في دمشق؛ وابن جيسرول (١٠٥٨م) اغستالوه ؛ وابن حسزم اتهموه بالنآمر، وألفوا به في السجن مرتين حتى وفاته ؛ وابن حنبل سجنوه، وصَربوه بالسياط ؛ وابن رشست (١٩٨) انهـمـوه بالـهـرطقـة، واضطروه إلى التسستر، ثم أليقوا القبض عليه وسجنوه ، وأحرقوا كتبه في الساحـات العامة ؛ وابن سبعين (١٢٧٠م) رموه بسرقة أفكار ابن رشد وإعادة صياغتها دون أن ينسبها لابن رشد، وقد اضطر للهرب إلى الضاهرة، ولحسقه بهنآ الاضطهاد، فنضر إلى مكة، ولهم يجد هرباً من الاضطهاد إلا أن ينتحر، فقطع شريان يده ؛ وابن مسينا ( ١٠٣٧م) اتهمموه بحرق مكتبة نوح بن منصور حتى لا يقرأ كسبها أحمد غيره ، وأسر وكاد يُقتل. وأنُقذ في اللحظة الأخسِرة ، ووجهوا إليه نهمة الخيانة، وأودع السجن لمدة سنتين؛ وأبن عربى هاجمه الفقهاء بضراوة ؛ وابن قيم الجوزية (١٣٥٠ ) سجنوه سرتين مع أستاذه ابن تيمسية ، ولم يُطلق سراحه إلا بعد موت أسسناده ؟ وايسن مَلَكا ( ١٦٥ ١م) أجبروه على تغبير دينه ؛ وأبن ميمون (١٢٠٤م) اضطهدوه فهاجر ؛ وابن مسرك ( ٩٣١م) انهمسوه بالهرطقة فهاجر ،واضطر أن يكتب مذهبه بالرموز حتى لا يقبضوا عليه ؛ وابن وقسا ( ١٤٠٥م) رموه بالإلحاد واضطهبدوه؛

ويؤلب الشعوب ضد حكامها ، وشككوا في دينه، وطردوه من كل بلد حَل به ، وقيل إنهم سمَّوه في شهاية الأمر ؛ وأضلاطون ( ٣٤٧ق.م ) اتهموه بالعمالة لسنقراط، والترقع على الأحزاب السبيساسسيسة ، وأنه يدين الدولية بالإرهاب ، واضطهده الطاغبية دينون، وباعه بيع العبيد في إيجينا ، ثم إن الطاغيه دونيسيوس سجنه تحفظياً ، واضطر صديقه أرخيتاس إلى استشجار مركب حربي لتحرير الفيلسوف ؛ وأقلوطين ( ٢٧٠ ) كرَّموه في السياسة كمراهية التحريم ؛ وأقبراطس الطيبي (من القرن الـرابع ق.م ) وكان الإرهاب الذي وقع عليه ضريداً من نوعه : إرهاب الجنس، مارسته عليه هيـارخيا ، ونعرّى لها ليــزهدها فيه فلم تنراجع إلا بعند أن تزوجته ؛ وأقليتنوماخوس (۱۱۰ ق.م) اضطروه أن ينتـحــر؛ **وأكـــــيلوس** (ولد ١٩٢٤م) أصدروا ضده حكماً بالإعدام ؛ ويومف ألبسو (١٤٤٠م) الينهبودي، اضطهاده نصاری أسبانیا ؛ والتوسر (من موالید ۱۹۲۱م) اضطهده الحزب الشبوعى؛ وإنسادوقليس (٤٣٠ق.م) أصبدروا بحبقه حكيماً بالنفي فانستحسر، بأن ألقى نقسمه في فوهة بركسان أطنا ؛ ومساركس (١٨٨٣م) وإنجلس (١٨٩٥م) عساني كملاهمنا الاضطهباد ولاحقشه الشبرطة ونُفي ، وعاش ماركس كأفقر ما يكون؛ وانسطاس ( من القرن الخامس الميسلادي ) عباني من الإرهاب الديني؛ وأنسلم (١٠٩ م) عاداه الملك شخصياً ، وتآمر عليه فهرب ، واختار المنفى وهو في الثالثة

وأبوحاتم الرازي (٩٣٤م) اضطهدوه ؛ وأبو حنيفة (٧٦٧م) حبسوه، وضربوه بالسياط يومياً حتى توفی بالسنجن ؛ وآبو عیسی بن هارون (۸۹۱م) اتهموه بالزندقية ؛ وأبولونيوس الطيباني (القسرن الرابع ق. م ) انهموه بالسحر؛ وأبوليناريس الأصغر (٣٩٠م) انهموه بالهرطقة، وأحرقوا كتبه؛ وأبيلار (١١٤٣م) انهــمـوه بالبهـرطقــة ، وخصـُــوه ؛ وأثناسيوس (٣٧٣م) أقالوه من منصبه أربع مرات؛ وأدورنسسو ( ١٩٦٩م) اضطروه إلى السهجسرة ؛ وإراسيمسوس ( ١٥٣٦م) اضطهيبدوه وأدانوه ، وأحرقوا صديقه ومترجمه لويس دى بركوان حيأ سنة ١٩٢٩م؛ وأرديجــو (١٩٢٠م) اضطهــدوه فانتحر ؛ وأرسطو ( ٣٢٢ ق.م ) اضطهدوه وأغلقوا مسدرسته ونفوه ومسات بمروضاً ؛ وزكيسي الأرسسوزي ( ١٩٦٨م) اضطروه إلى الهـجـرة ، وقبضوا عليه وعذَّبوه؛ وآرنسو (١٦٩٤م) أدانسوه وطردوه من الجامعة ؛ وإسبحق الإسرائيلي (٩٥٥م) أنكروا عليه أنه فيلسوف؛ والأفروديسي ( بيس القرنين الشاتي والثالث للميلاد ) اتهموه بالمادية ؛ وإسماعيسل شهيد صباحب حزب الأحناف وكبان إصلاحياً وضد الشرك فقتلوه (١٨٣١م)؛ والاشمسري ( ٩٣٥م) ظلوا يعتمبرون مذهب بدعة وينكرونه على هذا الأساس ؛ وأجريبا فون نتشابم (۱۵۳۵م) تاروا علیه وهددوه فهسرب ، ثم اتهمو، بالزندقة والسحر ؛ والألفاني ( ١٨٩٧م) انهموه بأنه وضع الفلسفة في مقام النبوة، وأنه يؤثر العقل على النقل، ويشبر الضلاقل، ويدعو إلى الشورة،

وأبو زيد البسلخي رموه بالبزندقة؛ وإرتست بسلوخ (١٩٧٧م) وجهوا إليه تهمة إفساد الثيباب؛ وبليسخاتوف (١٩١٨م) اضطروه إلى الهنجرة واختيار التفي؛ ويوجملاتوف (١٩٢٨م) طردوه من الحسزب؛ ويمولزانمو (١٨٤٨م) منعسوه من التدريس؛ وبوجالكوف (١٩٤٤م) اضطروه إلى الهجرة ؛ ويومبوناتزي (١٥٢٥م) أحرقوا كتبه في السناحات النعامية ؛ ولنوى بنوشاليد (١٨٤٠م) صودرت ممتلكات، ولوحق، واستتمر، وكتب ني «معارضة الحكم وحرية الصحافة»؛ ويسساريف (۱۸٦٨م) حبسوه بسبب مقالاته ؛ وييكسو ديلا ميسراندولا (١٤٩٤م) حاكموه بتهسمة الهرطقة ؛ ويبلاجينوس (٤٢٣م) عـارضوه، واتـهمـوه، وحبسوه ، ومنعوا تعاليمه ؛ والترمشي الحكيم (٩٣٢م) اتهمـوه بالزندقـة وتفوه؛ ويُــودوررس المعسيحين (٤٢٨م) أحرقوا كستبه؛ وثيبودوريشس (٤٩٨م) فنصلوه وأجبيروه على إنكار أقبواله ؟ والحسلاج (٩٢٢م) حاكمتوه مدة تسع سنوات ، وسجنوه خلالها ، ثم صلبوه حياً ؛ وقو الشون المعسري (٨٥٩م) اتهمسوه بالزندقة، ورحكوه إلى بغنداد، وسنجتوه ؛ ويبرثرائند رسبل (۱۹۷۰م) أدخلوه السجن لسنة أشهس وأهانوه أيما إهانة في الولايات المتحدة ؛ وروسميني (١٩٥٥م) لاحشوه حتى اضطروه للهجرة؛ وروسسو (۱۷۷۸م) اضطروه إلى النفى، واضطهــــدوه، وألبُّوا الغوضاء عليه ؛ ومسافونا رولا (١٤٩٨م) اضطهدته الكنيسسة ودعناة المذهب الإنسى؛

والسبعين ؛ وفرح أتطون (١٩٢٢م) اضطهدو، في لبنان فيهاجر إلى منصر ، فعاني فينها أكثر ، وصادرت السلطة الجريدة التي أنشأها ، واتهموه بالعلمانية، وأنه يقول إن النبوة نوع من الإدراك. وأن الأنسياء فسلاسفية ، وأن الحقيقية واحدة وإن قلَّمها الأنبياء للعامة مُسَربلة بالرموز الدينية ، وأن الدين لابد أن يفسصل عن الدولة ، وأن الدولة أساسها ليس الدين وإنما القوسية؛ واوريجسانس . (۲۵۳ م ) قسنبلوا أباه فيي زمن اضطهسبادات الإمبراطور ساويرس عام ٢٠٢؛ وأورييل داكوستا (١٦٤٠م) اضطهده الحساخياميات فيانسحر ؛ واوسابيوس ( ٣٤١م) حبسوه وزميله بامقيلوس ، وبعند استشبهاد زميله هرب إلى صبور ثم إلى مصر؛ وأوشيتو ( ١٥٦٥م) عاني الإرهاب الديني والطرد والنفى؛ وأوطيخس ( ٤٥٤م) اضطهـدو. دينياً وحاكسموه وسجنوه ؛ وأونامونو (١٩٣٦م) اضطهدوه دينياً وحكومياً ؛ وإيكهارت (١٣٣٧م) اتهمنوه بالهرطشة وحاكسموه وأدانوه؛ وبالنوكسا (١٩٧٧ م منعسوه من الكتسابة ؛ وكسسارل يارث (۱۹۲۸م) أقسالو، من وظيفته بسسبب معسارضت للطافية هتلر؛ ويرونـو باور (١٨٨٢م) أضطهدته الكنيسية واليهود؛ ويردياتيف (١٩٤٨م) اضطهدوه واضطروه للهبجرة؛ وچيسوردانو برونو (١٦٠٠م) أحرقوه حياً في روما ؛ ويوحنا بساريون (١٤٧٢م) أطلقوا عليه اسم الخائن الكبير ؛ واليسطاس (٨٧٤م) شككوا فيه واتهموه بالكفر؛ والبطليسموسي (١٩٢٧م) عاني الإرهاب الديني ؛

وكبلر ( ١٦٣٠م) اضطروه للهجرة، واضطهدوه أيمسا اضطهساد؛ وفيكتسور كبوزان (١٨٦٧م) اضطهدوه، وفصلوه من الجامعة، واعتقلوه ؛ ولابرتورنيير (١٩٣٢م) صادروا كنبه وحرّموها؛ وچورچ لوکساش ( ۱۹۷۱ ) اضطروه إلى نـقـد تفسه علناً، ونضوه إلى رومانيا ؛ ولويس السلاوني (١٥٩١م) انهموه ، وألقوا القبض عليه ، وزجّوا به في السجن مدة خمس سنوات؛ ونسطور (٥٠٠م) اضطهـدوه، وكفّروه، وفُـصل، ونُفى ؛ وتوفياسينانانوس اضطهدوه وقبتلوه شهيدآ في اضطهادات قاليريانس المشمهورة سنة ٢٥٨م ؛ وهسوس (۱۶۱۵م) اضطهدوه، وقبضوا عليه، وأحرق حَياً ؛ وهوسسول (١٩٣٨م) طُرد من الجنامصة؛ وهوليساخ (١٧٨٩م) خُرَمنت كتبه ؛ وهيبوليتوس (٢٣٥م) انّهموه ضمن من اتهموهم بالبدعة النوفاسيانية ، وكنفّروه، واستشهد ضمن اضطهادات سنة ٢٣٥م؛ **وويكـليـف** (١٣٨٤م) حاكموه، وأدانوه، ولما مات نبشوا قبره وأحرقوا رضاته، ونثروا الرمساد مع الربح ؛ وروجر وليسامسز (١٦٨٤م) اضطروه للهرب، وأن يعيش في عُزلة مستشرأ؛ ووليم الأوكسامي (١٣٥٠م) اتهسمسوه وحاكسموه ، واضطروه للبهرب ؛ وسيمنون ويل (١٩٤٣م) اضطرت للهرب أمام سطوة ما أسمته الجهاز الإداري والبوليسي العسكري للدولة؛ وياسبرز (١٩٦٩م) انهمىوه بما وصف النقاد أنه يوقظ معاصريه ويعلّمهم أن يروا ، وطردوه من الجامسعة؛ ويعضوب الرهاوى ( ۲۰۸م) اضطروء

وسبيتوزا (١٦٧٧م) حرموه دينياً، وحاولوا قنله؛ ومسقراط ( ٣٩٩ ق.م ) اتهمىوه بإفساد الشبسيية. وبالسخرية من الدين ،وحاكموه، وقضوا عليه بتجرع السم ؛ وسنيكا (٢٥م) اتهموه، ونفوه، وحكموا عليه بالانتجارا والسهروردي المقتول (١٩٥٥ م) اتهموه بالخروج على الدين، وقتلوه في قلعـة حلب ؛ وسواريز (١٦١٧م) أحرقوا كنتبه، ولاحقوه؛ وريشار سيعون (١٧١٢م) حاكـموه وأدانوه وأتلفوا كتبه ؛ والشافعي (٨٢٠م) سجنوه؛ وشتراوس (١٨٧٤م) لاحقوه، واضطهدوه ؛ وموريتس شليك (١٩٣٦م) اضطهدوه وقستلوه ؛ وشبيلينج (١٨٥٤م) اضطهندوه وفيصلوه من الجامعة ؛ وشيلي شميل (١٩١٧م ) اضطهدوه وحكموا عليه بالإعدام؛ وشيشرون ( ٣٤ ق.م ) نفوه وقتلوه ؛ وجرامسكي ( ١٩٣٧م) اعتقلوه ولم يُطلَق سراحه إلا بعد أن مرض مرضاً عضالاً: ورومانو جــوارديني ( ۱۹۹۸م) اضطـهــــدوه، وفسصلوه؛ وهسائلی (۱۹٤۸م) اضطهدوه . وسنجنوه ، وقستلوه؛ وجسرامسشي ( ۱۹۳۷م) اضطهسدوه وسنجنوه عسشرين سنة ، وننضوه ؛ وجاليليو (١٦٤٢م) لاحقود، وحاكمود، وسجنود؛ وچان قال (١٩٧٤م) اعتقلوه في معسكر اعتقال ؛ وفولتسيسر ( ۱۷۷۸م) اضطهدوه، واعستىقلوه، وأحرقوا كتبه ، ونفوه ؛ وفخته (١٨١٤م) انهموه بالإلحساد ، واضطهدته الحكومة والكنيسسة والطلاب، وفُسل من الجامعة؛ وكساميسائيللا (١٦٣٩م) اعشىقلوم، وحبوكهم، وادَّعي الجنون؛

للاستقالة والاعتزال ؛ ويوحنا الجندوي (١٣٦٨م) كفروه كفروه ويوحنا قدم القعب (١٣٠٨م) كفروه وفصلوه ؛ ويوحنا السلايلني (١٣٣٦م) حاصروه وقبضوا عليه، وعذبوه ثم قتلوه ؛ ويوحنا المركوري (١٣٤٧م) حاكسموه وأدانوه ؛ ويوستسينوس (١٣٤٧م) خاكسموه وأدانوه ؛ ويوستسينوس (١٣٤٧م) قتلوه حرقاً .... إلى آخر ذلك.

ومن الفلاسفة الذي عانوا الإرهاب في مصر مؤخراً: هباس محمود العقاد، وهبد الرحمن بدوي، وأنيس منصبور، ومحمود العالم، ولويس هوض، وهالى شكرى، ومحمد الغزالى، ومحمد عمارة. وسيد قطب، وعبد المقادر هودة، وسيد قطب، وعبد المقادر هودة، وحسن البنا، ونصرحامد أبو زيد، واسماهيل للهدوى، وغيب محفوظ، وقرح فبوده، وقهمى للهدوى، وخيب محفوظ، وقرح فبوده، وقهمى وعشرات آخرون، وفي الدول المرببة والإسلامية وعشرات آخرون، وفي الدول المرببة والإسلامية مئات، وما يزال للإرهاب الفكرى صرعى في كل مئات، وما يزال للإرهاب الفكرى صرعى في كل يوم، وفي كل البقاع.

Animism <sup>(E.)</sup>; ...... Animisme <sup>(F.)</sup>; Animismus <sup>(G.)</sup>

من الأرواح، جمع روح ، وهى الاعتقاد بأن لكلٍ كائن من أنواع الكائنات روحاً يدبر أمر، وتقسوم به صسورته ، والأرواح لئلك الكائنات كالمعانى للألفاظ ، وتسسمى بالطبائع الشاسة ، والأنفس كذلك .

اروس (E.: F.: L.: G.)

مصطلح أفلاطون، يقصد به المحبة أو غريزة

الإنساج، وهو الدافع إلى الفلسفة، لأن الإروس حساس شديد للتشبُّ بالمُثل في العالم الآخر، وعندسا نتذكسرها في اشتيساقاتنا إلى كل مساهو كامل وفاضل نشعر بالجزع، ونتمني لو نتشبُّه بها في هذه الحياة، وتصيبنا الدهشة من المضارقة بين الكمال والنقصان، وبين العلوُّ والحسَّة، والدهشة أساس التفلسف، والبعلو توجُّهه. وعناطفة الإروس إذن مسزيج من الحسماسة، والجسزع، والدهشة، وحب الاستطلاع، والتعلُّق بالجسميل والكامل والفاضل، نيجب أن نكون كذلك، وأن تكون الأشبياء كنذلك، وهذه نزعة إلى الخلود تنحقق عن طريق الولادة، وللذلك أطلق عليهما أنسلاطيون اسم الإروس أو للحبسة. والإروس أتواع، أدناها التعلُّق بالأشياء المحسوسة الجميلة، ويعلوهاالسملَّق بالفنون والآداب، وفنوق ذلك التعلُّق بالعلم كعلم، وبالجمال كجمال، وأعلاها جسميهماً الشعلق بالفنون والأداب، وضوق ذلك الشعلَق بالمُثل والماحيسات والمعساني والقسيم. وهذا الإروس أو المحبمة لابد أن تتطور بصاحبهما نحو التفكير الفلسفي، ولن يكون له ذلك إلا بأن بعرف الجدل أو الديالكتيك، فيهو الذي يوصل للمعرفة والحكمة، ولا ينبغي التوقف عند مرحلة الإعجاب بالحكمة، وإنما يسجب بلوغها، والجدل هو السبيل إلى ذلك.

والإروس عند برمنيدس والمدرسة الإيلية هو أيضاً المحبة، وهو أصل الخلق بنشأ عن سبدأين متقابلين وجدليين، يتزاوجان، وعن زواجهما

بتولّد الإروس، وعنه ينشأ باقى الوجود. وعند أمادوقليس فإن الإروس هو مبدأ للحبة، ونقيضه مبدأ الكراهية، والمحبة تجسمَع، والكراهية تقصل. وعند فرويد الإروس غريزة حياة ودافع إلى الحب والجنس والتكاثر والسقاء، ونقيضه التساناتوس والجنس وهو غسريزة الموت والفضاء، ودافع الكراهية والانقصال.

الضائل بمذهب للأعراق، وبتنفوق الجنس الأرى على غيره من الأجناس. والأرية يدين بهما الإنجليز والضرنسيون والأسريكيون والألمان بخياصة، وعندهم أن السيلالات واللغيات الآرية هي الأرقى، وهي التي تستحيدر من أصمول هندية إبرانية، والألمان يقبصرون الآرية ـ كعرفسية ـ على الأنساب الهندية الجرمانية، وأصحاب هذا النسب لغماتهم هي إحمدي اللغيات التبي تمثلهما السنسكرينية الهندية، وكُتُب الأقبيستان، ويضعون الأربة كمقابل للسامية، والأرى الصرف هو الجسرماني، والسمامي القُحُ هو اليهـودي. ولمّا انتشرت الدعوة الآرية في عبهد هيطر (١٩٣٣) كان توجهها إلى تنقبة اللغة الألمانية من الألفاظ الدخيلة، ونبذ الأعراق السامية خصوصاً، ومن ثم كانت الحملة ضد كل ما هو يهودي، واعتبروا من ذلك علم النفس الفرويدي، المسمى التحليل النفسي. واصطلاح الآري بالسنسكريتية يعني

النبيل، وأخلاق الآري - في دعم الآريين - هي أخلاق السادة، والقيم الأخلاقية الآرية تنفرد بها الشعبوب الآرية عن غيرها من شعوب الأجناس الأخرى، وتدل على ذلك لغاتهم ومضرداتها غير المتوافرة في أدبيات اللغات الأخرى، وهي قيم سادة وليست قيم عبيب، وهي قسيم تصنع الحضارات، ومن ذلك الحضارة الآرية التي هي الأوروبية، والتي تسود العالم حالياً، وفي زعمهم أنها كانت كذلك دائماً. وتعادى الآرية الأديان الكتابية لأنها سامية، وتقول بالمقللانية والعلمية، وترفض الميتافيزيقا، وفي ذلك يقول والعلمية، وترفض الميتافيزيقا، وفي ذلك يقول الكلي (يعنى الله)، وإنما العقل الوحيد الذي نعرف هو هذا المعقل الوحيد الموجود في الكلي (يعنى الله)، وإنما الغستيل الموجود في الإنسان؛!!

Arianism <sup>(E.)</sup>; ....... Arianisme <sup>(F.)</sup>; Arianismus <sup>(G.)</sup>

فلسفة اربوس المبتدع المسفة اربوس المبتدع المنسفة اربوس المبتدع المنسفة المعسسة المنسفة المنسسة المنسفة المنسسة المنسفة المنسسة المنسس

ويُطلَق على الأربوسسية أنها مسسلمي الطبيعتين hetero - ousios : الأولى طبيعة إنسية

للمسيح حيث ولدته مريم وهي بشنر، والثانية طبيعة إلهية حيث أنه من روح الله، وهو كلمة الله يعنى مشيئته، فبالله واحد أحيد، والمسيح كان بمشيئة الله، وبكلمته كن، فكان، شأنه شأن أدم خلقه بالمشيئة.

وتقسيض ذلك ملعب الطبيعة الواحلة homo-on sios الذى يقول أن المسيح فى الدنيا كانت طبيعته الإنسية هى الأظهر، وباطنها الطبيعة الإلهية، وقد رفض آريوس أن يوافق على ذلك.

وقال عن المسيح إنه لا يمكن أن يكون ابن الله الله مولود، وقبل أن يولد لم يكن شيئًا، وكانت له القابلية أن يموت، ولما مات كان مونه كموت الآخرين. وقد علمنا أن ولادته كانت كالآخرين. لأن مونه كان كالآخرين. والمسيح إنسان كالبشر، وكان طفلاً ثم صبياً، شم رجلاً، فقانون الصيرورة بسرى عليه.

وامتدت دعوة آربوس إلى الناس البسطاء. لأنه كنان قلد يئس من رجال الكنيسة، وحاربه هؤلاء، وكنان أشدهم حرباً عليه البيستاوس. واستصدر قراراً من مجمع نيقيا سنة ٢٢٥م ضده، ثم مجمع القسطنطينية سنة ٢٨١م، وكفروه، ولم يُقُو آربوس على الاستمرار فاعتزل، وانصرف يُقُو آربوس على الاستمرار فاعتزل، وانصرف الى الكنابة. وفي القرآن فيمنا ذهب إليه آربوس: في القرآن فيمنا ذهب إليه آربوس: في القرآن فيمنا ذهب إليه آربوس؛ في القرآن فيمنا ذهب إليه آربوس؛ في القرآن فيمنا ذهب إليه آربوس، من قبله الرسل وأمّه صديفة كنانا يَأْكُلان الطعام أه من قبله الرسل وأمّه صديفة كنانا يَأْكُلان الطعام أه (المائدة ٥٠).

Pre-eternity <sup>(E.)</sup>; Prééternité <sup>(F.)</sup>; ......... Acternitas a parte ante <sup>(E.)</sup>;

Vorewigkeit (G.)

دوام الوجود في الماضي ، ومنا لا تهاية له في أوله كالقدّم .

والأزلس مالم يتقدمه عدم، والذي لم يكن ليس، والذي لم يكن ليس لا علّة له في الوجود.

والأزليسسات تتناول ذات البسارى وصسفساته الحسقسيقسية الاعستبسارية الأزليسة ، وتتناول أيضساً المعدومات الأزلية بمكنة كانت أو عننعة.

وقال أعل التصوف: الأعيان الشابتة ويعض الأرواح المجردة أزلية ، والفرق بين أزليتها وأزلية المبسدع أن أزلينة المبدع تصالى نعت مسلبى بنسفى الأولية ، بمعنى افستساح الوجود عن العدم، لأنه عين الوجود ؛ وأزلية الأحيان والأرواح دوام وجودها مع دوام مبدعها مع افستاح الوجود عن العدم لكونه من غيرها .

والله تعالى أزلى أبدى، حيث الأبد والأزل صفتان له أظهرتهما الإضافة الزمانية لنعقل وجوب وجوده، وإلا فيلا أزل ولا أبد، كان الله ولم يكن معه شئ، ولا نقول كان الله موجوداً في الأزل، فإنه يشتضى كونه تعالى زمانياً، وهو محال.

والأزلى هو منالا بداية له ، والأبندى هو منا لانهاية له ، ويجمعهما معاً السرمدى وهو ما لا بداية ولانهاية له (انظر السرمد). وعند البعض فيإن الشئ يمكن أن يكون أبدياً دون أن يكون بالضرورة أزلياً، ولكن لا يمكن أن يكون أزلياً دون أن يكون أبدياً .

والعالم عند الفلاسيفة الشُّدآمي ـ كما يـقول الغـزالَى ـ أزلى لا بداية لوجوده ، وأبدى لا نهـاية لآخرة .

وعند الكندى الأزلى لم يكن ليس هو، وليس لهويت لا قبل كونى، ولا قوامة لـه من غيره، ولا علّة له ، ولا مسوضوع له ولامسحمول، ولافساعل، ولا سبب كان من أجله، ولا جنس له، ولا يفسد. وما هوكذلك فهو دائم أبداً.

والأول معناه القدم ، لأن القديسم يسمى به غير السارى، وأسنا الأول والأولية فلله تبعمالى، ولا ينسمى بالأول شئ غير الله جلّ جلاله. والأول أسم من أسماء الأولية، فهو الله القديم الذى لم يزل ولا يزال، والأولية من صفاته.

Grund; Begründung; Grundlage (أأساس في الفلسفة والمنطق بمعنى الأصل، أو السبب، أو العلّة. وكل تعين لابد له من أساس. أى من سبب لوجوده. والأساس العبوري كقولنا الأساس في حركة الكواكب حول الشمس هو قبوة الجذب التي بسببها تدور الكواكب حول الشمس، والأساس هنا شكلي لم نميز فيه بين السبب والتبجة، فكأننا بإزاء تحصيل حاصل.

والأساس الواقعي Vollstandige Grund كيقولنا سبب سقوط الحبجر هو تُقله، فبالسبب هنا واقعى، والأساس الواقعي هو وحدة الأساس الصورى؛ والأساس الواقعي كيقولنا إذا زدنا الشقل لم تستطع رفعه، فبالشرط جمع بين الأساسين معاً.

والتأميس هو إفادة معان أخر لم تكن حاصلة قبلاً؛ والتأسيس خير من التأكيد، لأن حَمل الكلام على الإفادة خير من حمله على الإعادة. أساس التضايف

## Fundamentum Relationis L.

الصلة القبائمة بين منتضبايفين. كالصلة بين الأب والابن منتضبايفين الناحية الأولى، والبنوة من الناحية الأولى، والبنوة من الناحية الثانية ؛ وبين الشريك وشريكه وتسمى الشركة.

الأسباني الأسباني الأسباني الأسباني التالية

اسم الشهرة للمنطبق بطوس، وكان أسبانيا، فأطلق عليه أنه بطرس الأسباني، غيبراً له عن أخسرين باسم بطرس أيضا، منهم بطرس الأوروبولي Petrus Aureoli أي بطرس الذي من أوربول؛ وبطرس الداميائي Petrus Damiani أي بطرس الأومان وبطرس الماميان، وبطرس اللومانودي بطرس الذي من داميان، وبطرس اللوماندي من داميان، وبطرس المندي من لومبارديا؛ وبطرس البيريجريني Petrus Lombardus وبطرس من بريجانيان وبسيطسوس أي بطرس من بريجانيان وبسيطسوس فارطاريتا، والمنارطارية،

وهكذا، وجمعيع هؤلاء فللاسفة من العنصور الوسطى.

Despotism (E.); .....

Despotisme<sup>(F,)</sup>; Despotismus <sup>(G,)</sup>

في اللغة مو الانفراد بالأمر، والأنَّفة عن طلب المُسورة أو قبول النصح؛ والمستبد Despot<sup>(E.G.)</sup>: Despote هو المستقل برأيه غروراً واستعلام وهو المنغليق على نفسسه، المستكيفي بذاته. وفي الاصطلاح الاستبداد شكل من الحكم يستقل فيه بالسلطة شخص أو حيزب، ولابرجع فيما يصدر عن قانون، ولاشرع، ولا يهمنه إنَّ رضي شعبه أو سخط. والمستبد قد يكون ملكاً كما كان الفراعنة، وقد يكنون طاغية كعناز الحكم بانضلاب، وأمسك بشقاليد، بالقوة الغناشمة. وكلمة despotes أي مستبد، إغريقيـة وتعنى الولىَّ • له الرقيق والحَدَم والحشم. ووصفَ هيرودت ملوك فنارس بأنهم مستبدون؛ وقال ارسطو إن الحاكم المستبد هو الذي ينفرد بالحسكم وحده لا يرجع فيسه إلى أحد؛ وكان قياصـرة روسيا مستبـدين، أي يحكمون فلا يراعبون في حكمهم إلآ منصبالحهم فنقط دون مصالح الناس؛ وكان ملوك نسرنسا يتولون "كلمة المُلك هي القانون". والحكومة المستبلة هي الحكومة المتبعسفة، والمتحكمة، والمسيطرة، والمستعبدة للناس، والاستبداد تقابله الشوري، وهي استطلاع رأي أهل الخبرة وأصحاب البصيرة. وعند أبسن خلسفون فيإن الطور الشاني منن الحكم هو طور

استببداد الحساكم على تسومته والانضراد دونهم بالسلطة. وني الفلسفة الأوروبية فسإن المستبد هو الحساكسم الذي لا ينسقسيسد بقسانون، وإرادته هي القانون، ووصَّفَ مونتسكيو الاستبداد بأنه شكل الحكومية التي تحبصير السلطة في يديّ الحياكم، والتي تشيع اخوف، وتعشمه على إرهاب البلولة لتفرض طاعة المستبد. وعند روسو الاستبداد أغتصاب للسلطة التشريعية ، وأن يكون الحاكم المستبد فوق القانون والمساءلة. ولربما تكون هناك مجالس شعبية ومجنالس تشريعينة، وإدارة مسئولة. إلا أنه على رأس الحكم هناك المستبد الذي يتحكم برأيه في ذلك كله.وفي الحكومات المستبدة يعشرف الوزراء والمسئولون جسميسمهم عندمنا ينصر حون بقولهم إن هنذا هو سا يراه الحاكم، بأن الأمسر كله في يده ولا حول لهم ولا قبوة، ويقرون بانهم مجرد موظفين منصلين لما يُطلب منهم. وتناقش المجالس النيابية خطاب الحساكم المستبد أوبيسانه مناقشسة شوح وتفسيسر وتبرير وليس مناقشية نشد وتمحيص وحنوار، وكان الكواكبي من أبرز فلاسفة العربية بحثاً في الاستنبىداد، ولم يحتصيره في شكل واحد من أشكال الحكم، فالمستبد قد يكون ملكاً، أو أميراً، أو رئيسياً في العمل يتسلط على أقرانه ويسجمع مقاليد الأمر في يديه.

والاستبداد بخلاف الليكتناتورية، والقرق بينهما أن المستبد تتكشف في سيكولوجيشه الانانية والفردية المسرفة، واللامبىالاة بالآخرين. أكثر مما هي عند الديكتاتور .

ويهمتم الديكتماتور برأي الآخرين، ويعشم على جهاز دعائي قوى، ويضع في اعتباره مصالح المؤيدين والموالين له، وليس كسدَلك المستبد. والفسرق بين الاستبداد والطغيان. أن المستبد قد يعدل أو يُحسن إذا لم ينازعه الحكُم منازع. بينما الطاغية يحكم دائماً وأبدأ بالحديد والنار، ويميل إلى العمدوانية والعنف، وفي طباعة دمـوية. ولا يستنكف عن اللجوء إلى القتل، وقد يورد شعبه موارد السهلكة دون مسبسرر. ويتسال في ذلك أن الاستبداد قبد يكون نيراً. وكان الشيخ محمد عبد بفرَق بين الاستبداد المطلق والاستبداد المستثير، وني الأول يتصرف المستبد بمشيئته منفردأ، وقد توافق مشيشته القانون والشرع، وقد تخالفهما، والحكم منفوض إليه في كل الأحوال؛ وفعي الاستبيداد المستنير ينفصل التشريع عن التنفيذ. والمستبد النيّر ينفرد بالتنفيذ دون التشريع.

مطلق الاستبداد، وهو أن يعتبر المستبد نف خليفة الله في الأرض، أو خليفة الرسول عنى . فلو أنه قد يحكم بالشريعة إلا أنه يستخدمها برؤياه الخاصة، ويتقى من النصوص ما يواثم مصلحت ويدعم نظامه، وكان ملوك أوروبا يزعمون أن سلطتهم مستمدة من الله، ولا رقيب

علیهم سوی انه، ولیسوا مسئولین اسام ایة هیئة أو أی قانون سوی الله.

Introspection <sup>(E. ; F.)</sup>; ...... Se)bstbeohachtung <sup>(G.)</sup>

ملاحظة المرء لعملياته العقلية ، أو ملاحظة النفس ملاحظة منهجية ، أو هو استعراض النفس ملاحظة منهجية ، أو هو استعراضا الأحداث الماضية (Retrospection ، استعراضا مهاشراً أكثر منه استبطاناً بالمعنى الدقيق للكلمة .

والاستبطان يختلف عن مراقبة النفس Selfوالاستبطان يصف انشغال الفرد
بذاته انشغالا نرجسيا ، وقلقه عليها ، أسا مراقبة
المنفس فهى فحص الذات موضوعيا .

eath النفس الاستبطائي Introspective Psyche وعلم النفس الاستبطائي المنهج ماى للنهج النفس يقوم على للنهج الاستبطائي Methode Introspective، وقد انتهى أمره الآن.

والاستبطانية introspectionism وجهية النظر التي تأخيذ بالمنهيج الاستسطاني في السحث السيكولويجي

والاستبطان التجريس -Introspection Expérm معض المساسه تكليف الفرد الإجابة على بعض الاختبارات، للفحص عن كيفية وصفه لحالته النفسسيسة خلال الإجابة، وتسمى طريقة الاستبطان التجريبي بطريقة فيوتسبورج Méthode الاستبطان التجريبي بطريقة فيوتسبورج de Wilszburg وهو اسم الجامعه التي كان يُطبَق فيها .

هى الحركة الكيفية، والانتقال من كيفية إلى كيفية أخرى تدريجياً، وتطلق أيسضاً على الكون والفساد ، وعلى التغيّر التدريجي في العرض .

وملعب الاستحالة (F) Transformisme هـ و الفول بأن الكائنات الحيّة لا تثبت على حال واحدة، بل تستحيل إلى بعضها البعض.

Transsubstantio (L.)

هذه المقولة من مقولات النصرانية الكاثوليكية والأرثوذكسية، وهي أنسد المقولات المنصرانية تعرفتا للسخرية، وتمارس في كنائس مصر ويعتقدها الأقباط: أن النصراني بتناوله من خبز القربان وخمره، فيإن الخبز والخمر يستحيلان فيه الميح ودمه، فيصبح المتناول نصرانيا بحلول المسيح فيه. ويقول فولتور في ذلك إن هذا الكلام ضد العقل وينافي العلم وكل قوانين الكلام ضد العقل وينافي العلم وكل قوانين الكيمياء والفيزياء! فلنتصور جميعاً أننا نأكل الإنه ونشرب دمه، ثم لمتخبل أننا قد صرنا جميعاً بالملايين آلهة بدورنا! وإننا لنفزع إذا توهمنا أن عذا الخبز هو لحم المسيح، وهذه الخمر هي دمه، في العلم والهيئة، والذي يرتكب هو ويصيبنا التفزز. ثم كيف يعكون هذا القسيس المتواضع في العلم والهيئة، والذي يرتكب هو نفسه الموبقات، في استطاعته أن يحيل الخبز إلى

خم ، والخمر إلى دم؟ وهل ينطلى ذلك على أى عاقل؟ ولنا أن تتصور ما تربحه الكنيسة من وراء نشر هذه الترهات ملايين من الأموال تُدرَ عليها من الناس السُذَج. فلِم لا يسمادى فسيها النساوسة؟

هو عسد النبئ واعتسقاده حَسَناً ، وطلب الاحسن من الامور ، فهو حُكم قيمة وتشريع، لأنك باستحسانك تدعو الآخرين أن يحذو حذوك (سارتر) ، ولذلك قال الإمام الشافعي مَن استحسن فقد شرع.

والاستحسان عند الأصوليين حُبِعة ودليل، ويقابل القياس الجلي، نصا كان أو إجماعاً، أو قياساً خفياً أو ضرورة ؛ وقيل هو القياس الحفي في مقابل القياس الجلي، ويُعمل به إذا كان أقوى منه ، وسموه قياساً مستحسناً، لأنه في الأخلب أقوى من القياس الجلي، ومن ذلك قوله تعالى ؛ ويشر عباد (آ) الذين يستمعون القول فيتبعون أخسنة (الزمر ١٨/١٧) وقيل الاستحسان هو ترك القياس والأخذ بما هو أرفق للمناس ، وقبل مو العدول عن قياس إلى قياس آقوى منه ، هو العدول عن قياس إلى قياس آقوى منه ،

فى الشرع أمر خارق للعادة يظهر من يه الكافر أو الناجر موافقاً لدعواء . وقبل الاستنداج هو أن تكون بعيداً من رحمة الله. وقريباً إلى العقاب تدريجياً، وهو الدنو إلى عذاب الله بالإمهال قلبلاً قليلاً.

يطلق على ذكر شبشين ، يكون الأول منهــما مُعنياً عن الآخـر ، سـواء كان ذكـر الآخر أيضـاً مغنياً عن الأول . كما إذا كان الشبئان متساويين. أو فم يكن ، كما إذا ذكر أولاً الخاص ثم العام . كما نقول في تعريف الإنسان الناطق : \*الحيوان». بخيلاف ذكر الخياص بعسد العيام ، فيإنه ليس باستندراك ، إذ الأول ليس مغنياً عن الثاني ، كسما نصول في تعريف الإنسسان الخيوان الناطق، . والاستندراك بخلاف الإضراب، والأول هو رضع توهَم يسولَـد من الكلام المقـدّم رضعاً شـــــها بالاستشناء، نحو «جاءتي زياء لكن همرو»، لدفع وَهُم المَحَاطَبِ أَنْ عَـمرو أيضاً جِمَاء كَـزيد. بناءً على ملابسة بينهسما وملائمة. والإضبراب هنو أن يجعل المتبوع في حُكم المسكوت عنه، يحتمل أن يلابسه الحكم وأن لا يلابسه، نحو «جاءني زيد بل همروا، فيحتمل مجئ زيد وعدم مجيئه.

Inference <sup>(E.)</sup>; .....

Inférence <sup>(F.)</sup>; Illatio, <sup>(E.)</sup>; Inferieren <sup>(G.)</sup>

فى اللغة طلب الدليل ، ونى عُرَف الأصوليين والمنطقيين هو إضامة السدليل ، وعند بعضسهم هو النظر فى الدليل ، والأوكى أن يسسمى ذلك تعليسلاً

وليس استدلالاً ، ويقبال على الاستدلال من علّة إلى المعبلول البيرهبان اللعي ، ومن المعبلول إلى العلة البرهان الإتي .

والاستندلال عملية عقلية ينتقل فيسها الفكر من أشياء مسلم بصحتها إلى أشيباء أخرى ناتجة عنها بالضرورة، وتكون جديدة عن الأولى .

وف د یکون الاستندلال استنشاجیاً ویسمی استنباطاً . أو استقرائیاً ویسمی استقراء .

ويسمى الاستسدلال من مقدمة واحدة استدلالاً مباشراً ، ومن مقدمتين استدلالاً قياسها أو قياساً .

استدلال بالأولى .....

Argumentum a Fortiori <sup>(L.)</sup>; Reasoning a Fortiori<sup>(E.)</sup>;

Raisonnement Fortiori (F.);

Argument a Fortiori <sup>(G.)</sup>

استدلال يستنتج من قضية حكماً لقضية أخرى لنفس الأسساب أو ما يزيد عليها ، فإذا كانت الأولى صادقة لهذه الأسساب فمن باب أولى أن تكون الثانية صادقة لنفس الأسباب أو ما يزيد عليها.

ويطلق اصطلاح استدلال بالأولى أيضاً على الانتقال من كمية أولى إلى كسمية ثانية أكسر أو أصغر، بحسب لا يكون بلوغ الكمية الأولى أو تجاوزها محناً إلا إذا كان بلوغ الشائبة أو تجاوزها محكاً . ويطبق الاستندلال بالأولى في القنضايا

الحقوقية كالقبضية التي تقول إذا كان بحق لك أن تقبتل السارق فسمن باب أولى يحق لك أن نقبتل القاتل.

Argumentum a Pari(L.);

Argument a Pari <sup>(G.)</sup>

اصطلاح قانونی فی الأصل ، يستعمل عندها براد تأييد قبضية باسباب مشابهة لتلك الأسباب المؤيدة لقبضية أخرى ، أو لإلحاق جزئس بجزئى آخر حكمه لمعنى مشترك بينهما ، مثل النبية كالخمر فهو حرام.

مغالطة روّج لها القدرية ، فطالما أن كل شئ بقدر وبسبب ، فإن العقل لن يستطيع شيئاً مهما أجهدناه ، ومن ثم فالأولى أن يُركَن إلى الكلل . وأن نستسلم لدوافع الغريزة .

 $Immediate\ Inference^{(E.)};\ ....$   $Imférence\ Immédiate^{(F.)}$ 

الاستنباط من سقدمية واحدة، إما بواسطة المقسابلة بيسن القسضايا، وإمسا بواسطة المعكس والنقض.

استدلال واقعي ..... (۱۸۹۰ - ۱۸۰۱ ) اصطلاح يوحنا نيبوسان ( ۱۸۹۱ - ۱۸۹۰ )

يضرّق به بين نوعين من الاستدلال: الصورى وغير الصورى ، والأول: نستخدمه فى الرياضيات، والمنطق ، والمعرفة المتحصلة به نجريبية ، والنصديق الذى يولّده لا أثر له فى سيرة صاحبه ؛ والثانى : نستخدمه فى الحياة ، فليست مسائل الحياة عما يمكن أن ننظر فيها نفكيراً استدلالياً صورياً مطلقاً ، ومن ثم فنحن نصل فيها إلى نشائج تصمد للاختبارات الصورية، ويسمى هذا المضرب من التفكير بالاستدلال المواقعى ، وهو واقعى لأنه الاستجابة الواقعية للتجربة الشخصية لصاحب التفكير

استدلال واضح بذاته .....

Philosopheme  $^{(E,)}$ ; Philosophème  $^{(F,)}$ ; Philosophem  $^{(G,)}$ 

استخلاص معنى من معنى مسابق عليه، مع أن المعنى السابق واضبع فيه المعنى المستخلص ولا يحتاج الأصر لاستخلاصه، ومثل ذلك المسادرة على المطلوب، وهي أن تجعل المطلوب نفسه مقدمة في قياس يراد به إنتاجه، كمن يقول: كل إنسان بشر، والبشس ضحاك، فالإنسان ضحاك.

صف يتمكن بها الحسيوان من الفسعل والترك بعسد سلامة الأسسباب والآلات ؛ وقبيل حى علّة الفعل، وقبيل بل حى شرط لأداء الضعل وليست علة ، وقبل هى قبل الفعل ، وقبل بل هى مع الفعل ، وقبل هى صفة المكلف وعلى هذا يجوز أن تكون قبل الفعل ، والاستطاعة الحقيقية هى القدرة الناصة التي يجب عندها صدور الفعل ، ولذلك فهى مقسارنة للفعل . والاستطاعة من الفعل الصحيحة هى أن ترتفع الموانع التي تمنع من الفعل والترك ، كالمرض وغيره .

هو سـوُق الكلام على وجـه يلزم منه كلام آخـر غير مقصود بالذات بل بالعرض .

Discursive <sup>(E.)</sup>; Discursif <sup>(F.);</sup> .... استطرادی Discursivus <sup>(L.);</sup> Diskursiv <sup>(G.)</sup>

هو المنسبوب إلى الاستطراد ، وهو الكلام المساق لغرض ما ، يكون له نوع تعلَق به ، ولا يكون السو'ق لاجله .

Aptitude <sup>(E.)</sup>; Aptitudo <sup>(L.)</sup>; ...... Eignung; Begabung; Neigung <sup>(G.)</sup>

هو كون الشئ بالقوة القريبة أو البعيدة إلى الفعل، وليس الاستعداد إلا مناسبة كاملة لشئ بعينه هو المستعدد له. والاستعداد لبس سبباً للإيجاد ،وقولنا إن النطقة إنسان بالقوة، يعنى أن عن شأنها أن يحصل فيها صورة الإنسان، فيحسب ارتضاع الموانع وحصول الشرائط يحصل فيها كيفية مهيأة لتذك الصورة، فتلك

الكيفية نسمي استعدادًا، ويسسمي القبول اللازم لها إمكانًا استعداديًا، وقوة أيضًا.

والكيفيات الاستعبادية إما استعداد نحو القبول والانفعال، ويسمى ضعفًا، ولا قسوة كالممراضية، وإما استعداد نحو الدفع واللاقبول. ويسمى قوة ، ولا ضعفًا، كالمصحاحية .

استعمال ولا استعمال .....

Use and Disuse <sup>(E.)</sup>;

Usage et désuétude <sup>(F.)</sup>; Gebrauch und Nicht- Gebrauch <sup>(G.)</sup>

مفاده أن استعمال العضو من أعضاء ألجسم يبقى عليه ، ويزيده فعالية ، ويوسع من وظائفه ، ويعود ذلك بالنفع على بقية الأعضاء ؛ وعدم استعماله يتسبب في ضموره وانحسار فعاليته . وتوارث الاستعمال -Héré : Héré الاعضاد على هذه أن استخدام الكائن لأعضائه ، وما يئول على هذه الأعضاء من فوائد وتعسديلات نتيجة هذا الاستخدام ، يورث للخلف .

شمول الحكم بالنسبة لجميع ماصدقات الحدّ وانطباقه عليها ، بمعنى أن الحسمل بتسعلق بكل الأفراد الذين يدل عليهم الحدد ويعنى حسلم الاستخراق أن الحسل ينطبق على بعض أفراد الحدد، وعلى ذلك فالقضايا الكلية تستخرق

موضوعها ، بينما القضايا الجزئية لا تستغرقه ولا تستغرق الضضايا الموجبة محمولها ببنما تستغرقه القضايا السائبة .

الانصراف المذهني بالمكليسة إلى الشئ، والتوجه المنفسي الكامل إليه توجهاً يمنع من الالتفات إلى غيره.

والاستغراق العسوفي هو الانشخال بالكلية بذكر الله، وتطهير القلب عماً سواه .

Interrogation <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Interrogatio <sup>(E.)</sup>; Befragen <sup>(G.)</sup>

عند أهل الفلسفة هو طلب بيان معنى اللفظ إذا كان فسيه إجسمال أو غسرابة ، وإلا يكون الاستفسار تعنتاً يُقصد به تفويت فائدة المناظرة .

Uprightness <sup>(E.)</sup> Droiture <sup>(F.)</sup>; ..... أستقامة Aufrichtigkeit; Rechtschehaffenheit <sup>(G.)</sup>

في الاصطلاح هي الوفاء بالعهود، وملازمة الصراط المستقيم، برعاية حد التوسط في كل الأمور، من الطعام والشراب واللباس، وفي كل أمر ديني ودنيوى، فذلك هو العسراط المستقيم، وعن ذلك في القسرآن ﴿ فَاسْتَقَمْ كُمَا أُمرُت ﴾ (هود ١١٢)، فالاستقامة هي أن تجمع بين أداء الطاعة واجتناب المعاصي.

والاستقامة ضد الاعوجاج، وهي مرور العبد في طريق السعب ودية بسإرشساد الشسرع والسعشل.

والاستقامة هي المعلومة؛ وفي فلسفة الأخلاق الاستبقامة هي أن لا تختار على الله شبيئاً، ولها مدارج ثلاثة : أولها التنقويم وهو تأديب النفس؛ وثانيها الإقامة وهي تهذيب القبلوب؛ وثالثها الاستقامة وهي تقريب الأسرار.

هو نتبع جزئيات الشئ ، ومنه استنقريتُ الشئ إذا تتبعته.

وعند المنطقيين الاستقراء هو الحكم الكلى الوجوده في أكثر جيزنياته ، أو هو تصفح الجرزنيات لإنبات حكم كلى، والانتقال من المعطّى إلى المُفكّر فيه du donné au pensé وهو قسمان. تام L. Complète أو صورى Epagoge ، أو استقراء ويسمى قياسا مقسماعوجاء أو استقراء المستقراء المستقراء المستقراء المستقراء وهو يستدل المستخدامه في العلوم الأحيانية والإحصانية ، كما استخدامه في العلوم الأحيانية والإحصانية ، كما يقال كل جسم إما حيوان أو نبات أو جماد ، وكل واحد منها متحييز فينتج أن كل جسم متحيّز ، وهو يفيد اليقين.

ومن أنواع الاستقراء التام الاستقراء الرياضي المستقراء السنفراء التام الاستقراء الرياضيون أولاً على القضية الخاصة الجزئية، ثم ينتقلون منها إلى قضية أحمَّ منها ، ويسمى هذا الاستقراء الرياضي بالاستندلال الرجعي، أو البرهان بالإنابة -Raisonn ement pur recurrence .

والثانى الاستقراء الناقص 1. Incomplete وهو أن يستندل بأكشر الجزئيات فقط ويحكم على الكل، وهو قسيم القياس، ولذا عدّوه من لواحق القياس وتوابعه، وهو يقيد الظن، كقولنا كل حيوان يتحرك فكه الأسفل عند المضغ، لأن الإنسان والفررس والحمار واليقر وغير ذلك مما تتبعناه كذلك، فإنه يقيد الظن، لجواز التخلف. كما في التمساح.

ويسمى الاستقراء الناقص بالتوسعى، أو الشعميسمى الاستقراء الناقص بالتوسعى، أو الشعميسمى المستحرض لا يتحسم في المحرنسات التي استقرئست، بل يتحداها إلى جزئيات لم تُستقرأ ويسمى أيضاً استقراء علمياً، لأنه ينتقل من المظواهر إلى القوانين.

والاستقراء الشرطى .Hypothetical 1 هو الذي إذا تحقيقت كل النشائج فإنه يصبيح نظرية عيامة محتملة .

استقراء تجريبي

Induction Expérimentale (É.)

استقراء يبدأ من الوقائع منتقلاً إلى القوانين. استقراء شرطى. (E.) Hypothetical Induction لا يختلف جموهرياً عن الاستقراء بالإحصاء (بالعسل) البسسيط Inductio per enumerationem لأنه إذا كانت ق هي النظرية، أو هي صنف الظواهر، و ب صنف نسانج ق ، فإن ق

تكافئ • كل أ هي ب ، والبيئة لـ ق تنحصل بالعد البسيط . (برتواند رسل).

استقراء صوری .....ه (Enagoge (E.: F.: G.) هو الحکم علی کلی لوجموده فی جممیع جزئیانه. (انظر قیاس مقسم).

Synechism <sup>(E.)</sup>; Synechisme <sup>(F.)</sup>; استمراریة Synekismus <sup>(G.)</sup>

القول بأن جدوى أى فكرة أو أى عسمل لا تنحقق إلا بالإلحاح عليها، والدأب على التذكير بهسا، أو على إتيسان العسمل وتكراره. ومسعنى الاستمرارية أن الدافع إليها كليّاني وشامل.

Deduction  $^{(E,)}$ ; Déduction  $^{(F,)}$ ; ...... استنباط Deductio  $^{(L,)}$ ; Deduktion  $^{(G,)}$ 

استدلال استنتاجي ينتقل فيمه الفكر من العام إلى الخاص،ومن المبدأ إلى النتيجة.

ويسمى الاستنباط من مقدمة واحدة استدلالاً مباشراً، ومن مقدمتين استدلالاً قياسياً أو قياساً.

والاستنباط المتعالى .Transcendental D عند كنبط هو استنباط شروط الطبيعة من شروط الفكر، بمعنى أن الأشيباء لا تكون أشيباء إلا إذا قبلت التشكل بالمقولات .

استخراج النسائج من مقدماتها ، وله ثلاثة أشكال : صورى وتحليلى وتركيبى ، والعسورى هو استنتاج صدق أو كذب قضية من صدق أو كذب قضية من صدق أو كذب أخرى ، والسنيجة تبلزم اضطراراً عن

المقدمات؛ والتحليلي مؤلف من عدة قضابا .
الأولى هي المراد إثباتها وهي نتيجة للأخيرة،
وكل قضية هي نتيجة للتي بعدها ؛ والتركيبي هو
الانتقال من المبادئ البسيطة إلى المركبات،
ويسسمي إنشائياً كذلك، لأن نتيجته ليست
منضمنة في المقدمات .

إسرائيليات .....إسرائيليات المستقل ال

الأحاديث التي كأن المسلمون يستشهدون بها من التوراة، وأول من أدخلها عبد الله بن عباس، وأطلق عليه المسلمنون اسم الحبر البحسر، والحبر في العبرية تصادل الفقيه في العبربية، وقبيل إن الرسمول ﷺ أباح النقل عن بني إسسرائيل ولا حرج من ذلك ، وإنما منقصود الرسول ﷺ كبان الاستشهاد وليس الاعنقاد،فما عُلمت صحت عا بأيدي المسلمين عما يُشهَد له بالصدق فذلك صحيح. وما علموا أنه يخالف ما بأيديهم فيهمو كمنذب، ومناهو يختاليف ولا يوافق عند المسلمسين، فمذلك يسكتون عنه، فسلا يؤمنون به،ولا يكذَّبونه، والمعـروف أصـلاً أن كل كُــتب اليهود من تأليفهم ووضعت بعد موسى بما لا يقل عن ثلاثماثة سنة، ووضّعَها أحبارٌ لا ندري عنهم إلاً النذر البيسيس، ومن ثم فليست هذه الكتب بالمراجع الصحيحة الموثوق بصحتها.

Element <sup>(E.; G.)</sup>; ...... Élément <sup>(F.)</sup>; Elementum <sup>(L.)</sup>

النطق العربي للكلمة البونانية استويخيون

وتعنى المعنصر، وكان الإغسريق يقسولون إن العناصر أربعة، هى: الأرض، والماء، والنار، والهبواء، وهذه العناصر الأربعة هى أصول المركبات، ومنها تتألف الأجسام المختلفة الطباع. والفارابي يقول الاسطقسات أربعة، والاسطقس هو الأصل، والخوارزمي يسميه الركن. وأفلاطون أول من قال به في محاورة طيماوس.

في اللغة الأساطيس أباطيل وأحاديث لا نظام لها، وفي المصطلح النبوى هي أحاديث خرافة، وفي المصطلح القرآني هي خسرافات الأولين، يعني أن رواجها كان في بعداية التباريخ، وهو العصر المعروف باسم عصر الأساطير، ومن نتاج أساطير هذا العصر أمساطير اليسونان التي روى عنها هومر في الإلياذة والأوديسة.

وعلم الأساطيسر -Mythololo يكن معروفاً ولم يكن معروفاً ولم يكن معروفاً قبل القسرن الناسع عشسر. والأصل البوناني لبلاسطورة methos يربط الأساطيسر بالفكر المتافيزيقي، ومدارها مغامرات الأبطال وأفعال الألهة معهم.

والأسطورة أساساً زمانها خارج التناريخ ، وليست من الواقع التجريبي، وعمالهما فانتنازيا خاصة بها. والأساطير كالأحلام لغشها بدائية وأثرية ورمزية، ولها مظهر لغوى مريض، فاللغة منطقية وعقلية، بينما الأساطير عبارة عن أباطيل، ومن ثم فإنها بالنسبة للغنة مظهر من المظاهر المرضية كالأعراض للعصاب.

ولما بدأت الديانيات الكتابية رفيضت هذه الديانات الأساطير وحاربتها، وفي عصر العقل حاربت الفلسفة والعلم الأساطير والدين معاً. ثم عادت الأسطورة صادة للبحث في القرن التاسع عشر، لا بوجودها الذاتي، وإنما كبنية واقعية تؤسس للسلوك الإنساني.

والأسطورة تلعب دور الدين والفن للعلم في الدنيا الشديمة، ويجتمع حولها الشعب وتتسب إليه، والأساطير من عوامل التأصيل الشومي، واستمرار الاستماع لها وتصديقها يرسخ الاعستقسادات، ويزيد الإيمسان، وينشئ الأعراف والتقاليد.

وعند علماء النفس من مدرسة التحليل النفسى قبإن الأسطورة تعكس أغوار نفسية الشعب، وهي تعبير عن الشعوره، وتنصوير لما عليه الأمور بين الناس في حقيقة الأمر، تصويراً يتخذ شكل الرموز.

والنومسن في الأسطورة زمن خساص بها ، والتساريخ الذي تضمسه تاريخ مشدس، وليس التاريخ العادي.

والأسطورة تجسيدٌ للمحرفة يلتمقى فيها اللوجوس Logos أو العقل، والميتوس Methox أى الخرافة، وانتصار العقل فيها باعتبار ما تضمه الأساطير من معان أخلاقية ،وأما انتصار الخرافة فمن جهة أنها موضوع للتأمل الفلسفى.

والأسطورة عند هيجل في أهمية الدين الطبيعي، وأفكار الأسطورة تتميز بدينامية خاصة تفرض نفسها على الحاضر والمستقبل كنماذج لما يمكن أن يحدث ، والأسطورة دين بالقوة ، وفن بالقوة ، وفلسفة بالقوة لأنها تحنوى على كل ما هو ديني وفلسفى وفني، وتضم مؤثرات جمائية، وتنضمن إمكانات لمسفسيسرات وتأويلات وتعليلات فلسفية لا نهاية لها .

هى الفلسفة الاسكندرانية التى راجت في الاسكندرية في الفترة بين القرن الثالث قبل الميلادي والقرن الثالث بعد الميلادي ، وهى فلسفة بونانية ، يهودية ، مسبحية ، فالاسكندرية خلال هذه القرون السنة كانت مدينة مفتوحة للشفافات الهيلينية وغيرها من تقافات البحر الأبيض، وكانت ثقافتها كوزمبولينانية،أي عالمية، واشتهر نعليمها باسم مدرسة الاسكندرية، وكانت مدرسة فريدة في علومها وآدابها وفلسفاتها وديانانها، واشتهرت الافلاطونية المحدثة كتعليم من تعاليمها، وافلوطين مؤسس هذه الفلسفة من تعاليمها، وافلوطين مؤسس هذه الفلسفة

اسكندرانى قُح، وكان من تلامية أمونيوس ساكساس ـ وهو الآخر اسكندرانى ، وفلسفة أفلوطين ـ كما يقول الناقد والمؤرخ فاشبرو ـ فلسفة شرقية بكل معانى الكلمة ، فى روحها وجـوهرها، يعنى اسكندرانية، وأما المظهر الخارجى لها فإنه وإن كان يونانيا ، فإن هذا لا يجعلنا نذهب إلى الحكم عليها بأن روحها يونانية. وتأثرت المسيحية بالأفلاطونية المحدثة بشدة، ومسدرسة الاسكندرية هى التى أوحت فلمسيحيين أن يقولوا بالتثليث ، والتشليث هو نفسه الأقاليم الثلاثة عند أفلوطين.

واشتهرت مدرسة الاسكندرية بالغنوص، وكانت للغنوص السيادة في الفكر الاسكندراني في الفكر الاسكندراني في الفرنين الثاني والثالث - خصوصاً - بعد الميلاد . والغنوص الاسكندراني أثر كل الأثر في التفكير المسيحي، ومدرسة الاسكندرية هي التي تربّي فيها بانتينوس، وكليمنت، وأوريجين، وهؤلاء أدخلوا التأويل كمنهج في النفسيس والتعليم .

وكانت مسدرسة أتشيوخ فى سوريا مسعارضة لمدرسسة الاسكندرية، وتسلسوم الشفسسيسر وليس التأويل.

ثم إن الاسكندرانية كانت صفة للفن الجديد، وللشقافة الجديدة في الفكر العالم، والعالم وقد فاك كان البحر الأبيض، فتسميّز اللباس المسيحي الاسكندراني للقساوسة، وتميّزت الطفوس المسيحية الاسكندرانية، وانتقل التراث

المسيحي الاسكندراني إلى العالم المسيحي عبر القسطنطينية من بعد.

وكان أسقف الاسكندرية أثاتاسيوس من أباء المسيحية الاسكندرانية عندمنا اندلعت ببن سنة ۳۱۸ و ۳۲۰م فستنه **اریسوس**، فکان لمدرسسة الاسكندرية رأيها المستقل، وانضم أثاناسيوس إلى الاسكندر بطريرك الاسكندرية ، وحضر معه مجمع نيقيا. وأعلن رأي مدرسة الاسكندرية في مسألة طبيعة المسيح، وصدرت أوامر الإمبراطور بنفي أثانياسييوس أربع مرات على النوالي ، وكانت شعبينه بين مواطنيه الاسكندرانيين تعيده في كل مرة إلى كرسيه، وله في أصول العقيدة المسيحمية أعنف ردّ على اليونمانين، وأعنف خطاب في معنى تجسُّد الكلمة، وفلسفنه عقلية. وصراعه ضد مجمع نيقية واليونانيين، مداره ما إذا كانت المينافيزيقا هي التي ستستوعب العقيدة، أم أن العنقب دة هي التي ينبغي أن تستوعب المحافيزيقاء

ويبدو أن الاسكندرانيين كانوا في العقيدة والفلسفة والعلوم والفنون والآداب نسيج وحدهم ، وفي الجدل الذي احتسدم بين الأفروديسيين وبين التوماويين والرشديين لم ينضموا لأي جانب، وأدلوا بدلوهم المستقل وهم أيضاً الذين أبدعوا تفعيلة الشغر المسماة الاسكندراني.

وسيظل العالم يذكس أن مكتبة الاسكندرية

كانت أعظم مكتبة في العالم ، وبسببها كان هذا الرقى والتميّز في ثقافة الاسكندرية.

ومما قبل في مدرسة الاسكندرية وفضلها على المسيحية أن أوربجانس الاسكندراني هو فبلسوف المسيحية في القرون الوسطى بلا منازع، واحتباروا أن يصنفوه، هل هو فبلسوف طبع المسيحية بطابعه الفلسفي، أم هو نصراني طبع الفلسفة بنصرانيت؟ وأوربجانس كان زمن اضطهادات الإمبراطور ساويروس عام ٢٠٢م، اضطهادات الإمبراطور ساويروس عام ٢٠٢م، الاسكندرانيين، وهروبهم للاديرة وتأسيسهم لما يسمى الدير وحياة الرهبنة، وأوربجانس اعتقل في عهد داقيوس وعدّب، ووصفه المؤرخون بأنه في عهد داقيوس وعدّب، ووصفه المؤرخون بأنه كان أعظم عبقرية انتجتها الكنيسة المسيحية الاسكندرانيسة، وكسان ناسكاً ورائداً لآباء المسحراء ومنافحاً عن الدين.

إحمدى فلسمضات فسلات انفرعت إليها الاسكولافيسة، هى : اسسمية أوكام ،وتوماوية الأكوينى ، وإسكوفية دُنْس سكوت (١٢٦٦ -١٣٠٨).

وحلّت الاسكونية محل مدرسة الهالسيسي وبونافنتورا، وبلغت أوجها في القرن السابع عشر،وجاء أفولها مع التضييق على الرهبنات

الدينيسة في القسرن التساسع عسشسر وأفسول الاسكولائية.

وتشكك الاسكوتية في العيقل، وتنسب الاحتمال إلى براهينه، وتجعل من اللاهوت علماً غاينته أحوال الناس، لا تعريفهم بالحقائق. والاسكوتية كفلسفة تأثرت كثيراً بالفلسفة الإسلامية وخاصة عند ابن سينا، ولا بتحدث سكوت عن الله إلا ويستخدم اصطلاح ابن سينا، الموجود الأولى Primum Ens.

إسلام ......ا

لغة مو الطاعة والانقياد، ويطلق في الشرع على الانقياد إلى الأعيمال الظاهرة كسما في الحديث النسريف: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسبول الله ، وتقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رصضان، وتحج البيت، وحساصل ذلك أن الإسلام شرعاً هو الأعيمال الظاهرة، من النلفظ بكلمات الشهادة، والإنيان بالواجبات، والانتهاء عن المنهات.

والنسرق بين الإسسلام وبسين الإيمسان: أن الإيمسان تصديق قلبى، والإسلام طاعة وانقيساد ظاهر، ولا يوجد شرعاً إسسلام بلا إيمسان، ولا عكسه، فبينهسما تلازم في المفهوم، سبوى أن الإسلام علائية والإيمان في القلب؛ وقيل بينهما

ترادف، لأن الإسلام هو الخنطسوع والانقساد للأحكام، بمعنى قبولها والإذعبان لها، وذلك حقيقة التصديق، فيترادفان، وإذا تقرر ذلك فحيث ورد ما يدل على تغايرهما فهو باعتبار أصل مضهوميهما، فإذا أفرد أحدهما دخل فيه الآخر، ودلّ بانفراده على ما يدل عليه الآخر بانفراده، وإن قُرن بينهما تغايراً.

وأصل الإسسلام أن المسلم هو الذي يحفظ الشيّ سالماً بتجديده وصيانته ، أي صيانة التوحيد وتجديد الإيصان بالله الواحد. وفي النصّوف أن المسلم هو المستسلم لله، والمسلّم نشست لله. والأصوب أن الإسلام هو خلوص العقيدة.

وتطور استعمال مقهوم الإسلام إلى ما يشمل الأصول الاعتقادية والقروع العملية، والأصول يقبنية، والفروع ظنية. والآراء في المعتقدات تسمى مذاهب، وكل أصحاب مذهب وأتباعهم يعتقدون أنهم على صواب يحتمل الخطأ، وغيرهم خطأ يحتمل الصواب. وبعضهم يرى أن الحق يتعدد في المسائل الاجتهادية.

وأمة الإسلام تجمع الذين يُعْرون بحدوث العالم، وبتوحيد صائمه، وقدّمه، وتأكيد صفائه، ونبوة محمد عصلية .

والإسلام يقرق بين الجاهلية والعالمية ، فقبل الإسلام كسان العرب في بداوة وجاهلية، وبعده صساروا إلى خضسارة وعالمية. وقبل الإسسلام لم

يعرف العرب الفلسفة وإنما خبروا الحكمة، وبعد الإسلام قاموا بنقل مؤلفات الفلسفة ، وكان اسم الفلسفة من الأسماء الدخيلة على اللغة العربية، وفضل الإسلام أنه شسجع على عليوم النظر، والفلسفة الإسلامية هي الفلسفة التي مدارها الإسلام والقرآن والحديث .

 Stil Nuove (اد)
 الأسلوب الجديد العلو ......

مدرمية إيطالية في فلسفية الأدب، أسسبها جويدو كفالكانتي من أعلام الأدب في فبرنتسه من أعمال إيطاليا، وكان شاعراً فيلسوفاً (١٢٥٥ - ١٣٠٠) وذهب إلى أن الشعبر خصوصاً، والأدب عموماً، لابد أن يعكسا حشيقة الوجود، فليس الوجود أسيانا كسما يزعم المتشائمون، ولكنه أفنضل وأحسن العوالم الممكنة، فنهنو اختيار الله، والله لا يخستار إلا الأصلح والأفضل، والأدب والشمير هميا ميرآة الوجبود، والمعياني الجميلة لابدلها من الأسلوب الجميل، وأعذب الكلام منا كان شعراً. وأعندب الشعير ما كبان غناءً. وكيفيالكانني هيو الذي تأثر خطاه شياعير إيطاليها العظيم هاتشي (١٢٦٥ - ١٣٣١)، وهو أيضا الذي وضع أساس الشعبر الغسرامي الإيطالي، وأهداه دانتي إحمدي سوناتاته بقبول : «إلى كل طبّب السيرة وكل قلب رقيق».

أسلوب الحكيم ......

هو عبيارة عن ذكر الأهم تعريضاً للمشكلم على تركبه الأهم، كسأن يُلقَى عليك السسوال

فنستنكره ولا تجيب عليه مباشرة وإنما تجيب بما يليق، فسهذا هو أسلوب الحكيم، فلما التنتى الحكيمان الخنضر وموسى عليهما السلام، ألقى موسى على الخنضر السلام، فأنكر الخضر عليه سلامه وقال: أنّى بأرضك السلام؟ فقال موسى مجيباً: أنا موسى، كأنه قبال أجبت عن الملاتق بك، وهو أن تستنفهم عنى لا عن سلامى بأرضى، فقول موسى هو الملوب الحكيم.

الإسلام دين ودولة .....

الإسلام ديانة شاملة ورؤية كاملة للكون. وهو رسالة عربية للعالم، لها جانبها السياسى وجانبها الروحى، أو بالأحرى هى رسالة سياسية لأنها رسالة روحية، فإن المدين والدولة بالنسبة إلى الروح العربية لاينفصلان، والإسلام يقوم باللاعوة الدينية وبالدعوة السياسية معاً، ويعبر فى ذلك بالروح العربية الحقيقية كأعظم وأوضح ما يكون التعبير، ولا يمكن تصور التفرقة بين الدين والدولة فى الإسلام، وإذا شستنا له أن تكون رسالته كاملة فلا بد أن يجتمع فيه الجانبان، وأن يُهُهُم على أنه شعقان، وأن شقى السياسة والدين يُهُهُم على أنه شعقان، وأن شقى السياسة والدين يؤمن بأن ينهض على بناء تحتى أخص خواصه التوحيد البناء القوقى ـ أى الحضارة ـ فى الإسلام إنما ينهض على بناء تحتى أخص خواصه التوحيد بين الدين والدولة.

لغسة ما وُضع لشئ من الأشياء ودلَ على معنى من المعانى، جـوهراً كان أو عرضـاً، ومنه

قسوله تعسالى: ﴿ وَعَلَمْ آدَمُ الأسسَاءُ كُلُهُا ﴿ البَرْهَ ١٣) ؛ واشتقاقاً هو ما يكون علامة للشئ، ودليلاً يرضعه إلى الذهن من الالفاظ والصفات والأفعال ؛ وعُرفاً هو اللفظ الموضوع لمعنى، سواء كان مسركساً أو مضرداً، مخبراً عنه، أو خبراً، أو رابطة بينهما.

وقد يطلق الاسم ويراد به ما يضابل الصفة أو الكنية أو اللقب.

والاسم هو اللفظ المفرد الموضوع للمبعني ، وهو ذات الشي أيضاً، فينقال: ذات، ومسمى، واسم، بمعنى واحد.

والاسم أيضـاً هو الصـفة في رأى البـعض، فيقال الخالق، والعليم، والحق. أسماء لله تعالى.

وفى علم التصوف الأسماء تستقسم باعتبار الذات والصفيات والأفعال إلى الفاتية كالله ، والصفاتية كالعليم، والأفعالية كالحائق.

والمسمى هو المعنى الذى وُضع الاسم بإزائه، والتسمية هى وضع الاسم للمسعنى، وقد يراد بالاسم نفس مدلوله، وبالمسمى الذات من حبث هى هى.

والاسم إن دل على معنى يقوم بذاته فهو اسم عين كالرجل، وإلا فاسم معنى، سواء كان معناه وجوديا كالعلم، أو عدميا كالجهل. والاسم مثل زيد وعمر وفاطمة وفراس هو اسم علم؛ ومثل رجل وامرأة وشمس وقمر هو اسسم لازم، لا ينقلب ولا يفارق؛ ومثل كاتب وخياط هو اسم

مشتق؛ ومثل غلام زيد وثوب جعفر هو اسم مضاف؛ ومثل فلان أسد هو اسم مشبه؛ ومثل أب وأم وأخت هو اسم منسوب؛ ومثل حيوان وناس هو اسم جنس.

والاسم باعتبار معناه على سنة أقسام، فنحو زيد جزئى حقيقى، ونحو الإنسان كلى متواطئ، ونحو الوجود كلى مشكك، ونحو الأسد حقيقى ومجاز، والاسم المقرد كزيد وعمرو، والمركب مثل تأبّط شراً وعبد الله.

اسم أعظم .............. Sovereign Name <sup>(E.)</sup>; .....

Nom Souverain (F.); Hoher Name (G.)

هو الاسم الجامع لجميع الأسماء، وهو اسم الله لأنه اسم الذات الموصوف بجميع الصفات، أى المسماة بجميع الأسماء". ويطلق فالاسفة الصوفية اسم الحضرة الإلهية على حضرة الذات مع جميع الأسماء.

الجنس على الكثير، ولكن على واحد على سبيل البعدل، كرجل. وعلى هذا فيإن كل جنس هو اسم جنس بخلاف العكس. ثم اسم الجنس لا يتناول الأفراد على سبيل العموم والتسمول في غير موضع الاستغراق، ولكنه يتناول ما تحته من الأنواع، كالحبوان فإنه يتناول الإنسان وغيره مما فيه الحبوانية، بينما السم النوع لا يتناول الجنس، كالإنسان فإنه لا يتناول الحيوان.

Concretus Terminus (L.)

الشئ الذي يمكن إدراك بالحواس ، مثل شجرة ، ويقابله اسم المعني .

حدَّ كلى يُطلَق على مسميات كثيرة تشترك في صفات تجعلها أعضاء في فئة واحدة هي الفئة الشاملة ، مثل إنسان .

مثل أحمد وفاطمة وعلى ، فرغم أن كــلاً منها يطلق على كثيرين إلا أنه حدّ مفرد .

| أسماء منشطة للذاكرة                                          | اسم مترادف (E.; G.)                                                          |
|--------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Mnemonic Terms (E.);                                         | Synonyme (F.)                                                                |
| Termes Mnémoniques <sup>(F.)</sup> ;                         | ماكان معناه واحداً وأسماؤه كثيرة ، أُخذ من                                   |
| Mnemotechnische Worter (G.)                                  | التسوادف. الذي هو ركبوب أحد خلف آخس،                                         |
| الأسماء اللاتينية لضروب القيباس وقواعد                       | وكسأن المعنى مركبوب واللفظين راكسبان عليسه ،                                 |
| ردُها ، وهي أسساء لا منعتي لها لكنها تساعد                   | كالليث والأسد .                                                              |
| على الحفظ والتذكر :                                          | اسم متواطئء (E.; F.)                                                         |
| ـ ضروب الشكل الأول                                           | Univocus (L.); Eindeutig (G.)                                                |
| - Barbara, Celarent, Daril, Ferio                            | بعم أشياء كشيرة، وبدل على منعني واحد،                                        |
| ـ ضروب الشكل الثاني                                          | كالإنسان له أفراد كثيرة، وصدقه عليها بالسوية.                                |
| - Cesare, Camestres, Festino, Baroco                         | Abstract Term (E.);السم معتى                                                 |
| ـ ضروب الشكل الثالث                                          | Terme Abstrait (F.);                                                         |
| - Darapti, Disamis, Datisi, Felapton,                        |                                                                              |
| Bocardo, Ferison                                             | Abstractus Terminus (L.)                                                     |
| - ضروب الشكل الرابع                                          | الشئ الذي لا يمكن إدراكه بالحمواس، مثل                                       |
| - Baramantip, Camenes, Dimaris, Fesapo,                      | العدالة .                                                                    |
| Fresison                                                     | اسم مقرد Singular <sup>(EG.)</sup> ;                                         |
| إسماعيلية                                                    | Singulfer (F.)                                                               |
| هم الشياعة الذين أوقفوا سلسلة الأثمة عند                     | حدٌ جزئي يُطلَق على مسمّى واحد، مثل                                          |
| إسماعيل بن جعفر الصادق، ويصفون أنفسهم                        | سقراط .                                                                      |
| بأنهم أهل توحيد، دفاعاً عن أنفسهم ضد الطعون                  | اسم مشترك                                                                    |
| •                                                            | Homonyme <sup>(F.)</sup> ; Homonymus <sup>(L.)</sup>                         |
| الني توجبهها إليهم الفيرق الإسلامية الأخبري                  | 4                                                                            |
| التي توجهها إليهم الفترق الإسلامية الأحترى<br>بأنهم أهل شرك. | تتعسدد معانيسه، وقد وضع للجسميع كلُّ على                                     |
| '                                                            | تتعدد معانيه، وقد وضع للجسيع كلُّ على<br>حدة، من دون أن يسبق وضعه لبعضها على |

النظر وينبوع الماء وغيرهما.

الاسمية أو الأسسمائية، هي المذهب الذي يقول

بأن المعانى لا تتحصل فى العقل إلا إذا أعطيت أسماء ، وأن هذه الأسماء comina هى إشارات المعانى فى العقل، وليست سوى أصوات تخرج من النفس العقل، وليست سوى أصوات تخرج من النفس المعانى من النفس المعانى منها فى العقل شئ، وإذن أساراتها لم يتبق منها فى العقل شئ، وإذن فالأنكار هى الأسسماء، والاستندلال هو الاستخدام الصحيح للأسماء فى مواضعها وليس هو الانتقال من معان إلى معان أخرى، ومعنى ذلك كله أنه لا وجود إلا لهذه الأسماء، سواء فى العقل أو خارجه.

والاسمية العلمية هي القبول بأن العلم ليس سوى مصطلحات جيدة الصياغة، أى أسماء يُتفق عليها .

وفى القسرآن: ﴿ وَعَلَمْ آدَمَ الأَسْمَاءُ كُلُهَا ثُمْ عَرَضَهُمْ عَلَى المَلاِكَةِ فَقَالَ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَاءُ هَوُلاءِ ﴾ (البقرة ٢١)، يعنى بالأسماء معانبها، وأن إدراك المعاني يكون بتحصيل أسمائها. وفي قبوله تمالي: ﴿ وَاقْتُكُو السُمْ رَبِكَ ﴾ (المزسل ٨)، وقبوله ﴿ فَهَالَيْ وَفَيْتُ بِالسُمْ رَبِكَ ﴾ (المزاسل ٨)، وقبوله ﴿ فَهَارَكُ وَلَيْبَحُ بِاسْمُ رَبِكَ ﴾ (الواقعة ٢١)، وقوله ﴿ فَهَارَكُ السُمُ رَبِكَ ﴾ (الواقعة ٢١)، وقوله ﴿ فَهَارَكُ السُمْ رَبِكَ ﴾ (الرحمن ٧٨)، فإن استحضار الاسم هو استحضار للمعني، والتسمية nomination بقدر الفهم والإحاطة، والاسماء التي يقال لها الكليات الفهم والإحاطة، والاسماء التي يقال لها الكليات تعالى : ﴿ هُو صَمَاكُمُ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الحبح ٨٨)، فيلسلمون اسم كلى مستضمن لكل معاني في المسلمون اسم كلى مستضمن لكل معاني الإسلام.

والخطأ في التسمية يولد خطأ في الفسهم، والعفريت قد لا يوجد إلا اسما على غير مسمى، كما في قوله تعالى: ﴿ أَتُجَادِلُونِنِي فِي أَسُمَاء سَمَّتُمُوهَا ﴾ (الأعراف ٧١). والعبارة الفارغة هي التي تشتمل على أسماء ليس لها مقابل في الواقع، والعفريت قد يكون اسما لا دليل على وجوده، ولكن اسم الله له واقع بأدلة عليه. (انظر دلائل وجوداله).

Essenes <sup>(F.)</sup>; ...... Esséniens <sup>(F.)</sup>; Essener <sup>(G.)</sup>

هم متفلسفة اليهود، أنكروا المعاد الجسماني، وآمنوا بالعسقاب والنسواب، وبخلود الروح، واسمهم من آسي بالآرامية ،فهم المؤاسون: يساوون بين الناس، لا فرق بين سيد ومسود. أو أن اسمهم من أسى الآرامية، فهم الأساة بمعنى الزاهديين. أو أنهم الأساة بمعنى الشافين الذي يمتهنون النطبيب، وكانوا لا يأكلون اللحم، وينصحون بالاستعفاف. وقبل بل ويأبون الذبح، وينصحون بالاستعفاف. وقبل بل هم المتقون، أو المتعهرون، وكان يوحنا المعمدان هم المتقون، أو المتعهرون، وكان يوحنا المعمدان الذي هو النبي يحى عليه السلام ـ منهم، وكان المعمدان المسبح كذلك منهم، ومن طقوسهم العمداد. (انظر التقوية والحصيدية).

والإشارات رموز نعمل عمل اللغة وتعبر مثلها عن معان. والإنسارة تقوم مقام العبارة ، أو أن الإشارة عبارة يشير بها المتكلم إلى معان كثيرة بكلام قليل يشبه الإشارة بالبد، فإن المشير بيده يشير دفعة واحدة إلى أشياء لو عبر عنها لاحتاج إلى ألفاظ كشيرة ، وفسترها أهل البديع بالإنبان بكلام قليل ذى معان جمة .

والإنسارة إلى الشئ تكون تارة بحسب شخصه ، وأخرى بحسب نوعه ، والإشارة قسمان : اللغتى والحسى ، وإشارة ضمير الغائب وأمثالها ذهنية لا حسية ، والإشارات الاصطلاحية ذهنية ، كإشارات الموسيقى أو الجبر . والإشارات المسارة الحسية تطلق على معنيين . أحدهما أن يقال بالإشارة بأنه ههنا أو هناك ، والشانى أن يكون منتهى الإشارة الحسية ـ أى الامتداد الخطى أو السطحى الآخذ من المشير منتهياً إلى المشار إليه . والإشارات الطبيعية حسية ، كالدخان الذى والإشارات الطبيعية حسية ، كالدخان الذى

والإشارة قد تطلق على حكم يحتاج إنباته إلى دليل وبرهان ، ويقابله التنبيه، بمعنى ما لا يحتاج إلى دلبل . والإشارة عند الأصوليين هى دلالة اللفظ على المعنى من غير سياق الكلام، وتسمى أيضاً فحوى الخطاب.

يشير إلى وجود النار .

**وإنسارة النص** ما عُـر ف بنفس الكلام، ولكن بنوع تأمل وتفكّر . والإنسارة إذا استتُعملت بعَلَى

يكون المراد الإشارة بالرأى، وإذا استُعملت بإلى يكون المراد الإيماء باليد. ويقال أنسار به أى عرَّفه.

اشتياه .....ه (ق. الشتياه الشتياه الشتياه (E.; L.)

Amphibolie (E.; G.); Amphibolia (E.; L.)

هـ و الالتيباس ، تقول اشتيه عليه الأمر، أي التيس واختلط؛ واشتيه في المسألة شك فيها.

ومغالطة الانستياه إذا كان اللفظ يتعدد معناه من جهة تصريفه، أو من جهة تذكيره وتأنيثه، أو كونه اسم فاعل أو اسم مضعول. ولعدم تمييز أحدهما عن الآخر يقع الاشتباه والغلط، فيوضع حكم أحدهما للآخر.

Homonym <sup>(E.; G.)</sup>; اشتراك Homonymie <sup>(P.)</sup>; Homonymus <sup>(L.)</sup>

الاشتراك لفظى ومعنوى ، واللفظى هو كون اللفظ المفرد مصنوعاً لمعنيين معاً، على سبيل البدل من غير ترجيح ، ويسمى ذلك اللفظ مشتركاً لفظيا؛ والمعنوى هو كون اللفظ المفرد مصنوعاً لمفهوم عام مشترك بين الأفراد ، ويسمى ذلك اللفظ مشتركاً معنوياً. (انظر اسم مشترك) .

اشتراکیهٔ ......ا

Socialisme (F.); Sozialismus (G.)

المذهب الذي يقبول بأن العمل هو أسباس التملّك ، وأن الملكية وظيفة اجتماعية ، ويدعو المذلك إلى ملكية المجتمع لوسمائل الإنساج ،

وإشسراف البدولة على النشاط الاقتصادى، وتوجيهه بما يكفل رفع التناقضات الاجتماعية ، ويحقق فسرص العسمل لكل مسواطن، وعدالة التوزيسع، والتقريب ببن الدخول، والمساواة أمام القانون ، وبرى لذلك أن الليمسوقراطية لها مضمون اقتصادى، وأنها في المقام الأول التحرر من الحاجة والاستغلال ، وأن النظام الاشتراكى ليس فى الواقع والحقيقة ضد حرية الفرد ، بل إن حرية الفرد لا تتحقق فعلاً ولا تتدعم إلا في النظام الذي يقوم على الجماعية .

وشعار الاشتراكية «من كل حسب جهده إلى كل حسب جهده إلى كل حسب همله»، وتنهض فلفتها التاريخية على ما تسميه حتمية الحل الاشتراكي ، بمعنى أن الاشتراكية مرحلة تضرضها قنوانين التاريخ والتطور الاجتماعي.

وتتراوح الدعبوة إلى الاشتراكيسة بين المدعاية لمها بالإقناع ، وبين المنهسديد بالإضراب، والعمل على إسسقساط النظام بالقبوة، والاسستبسلاء على السلطة وإعلان قيام دولة العمل.

وكان ظهور البيان الشيوهي الذي أصدره مساركس وإنجاز (١٨٤٨م) نقطة تحسول ببن الاشتراكية الخيالية، أو مسرحلة الدعسوة إلى الاشتراكية، وبين الاشتراكية العلمية أو مرحلة العمل على إقامة الاشتراكية.

ويعود فضل تقديم اسم الاشتراكية لأول مرة

فى العربية إلى سلامة مومى، ويفضل عليه البعض اسم المذهب الاجتماعي، إلا أنه اسم غمامض ويتسم بالعمومية الشديدة، ومن أجل ذلك ذاع اسم الاشتراكية لدلالته وسهولة نطقه.

وكان استخدام الاسم لأول مرة في أوروبا سنة ١٨٢٧م ،بالمجلة التعاونية التي كان يصدرها روبرت أوين مؤسس الحركة التعاونية ، وإن كان تاريخ الاشتراكية يرجع إلى أبعد من ذلك بكثير، وربا تعسود الدعوة الاشتسراكيسة إلى أفكار جمهورية أفلاطون، وأسلوب معيشة المسيحيين الأوائل ، ولا شك أن بذورها الحديثة كمانت تعاليم المفكرين الفرنسيين السابقيين على الثورة الفرنسية، من أمثال فولتير، وروسو.

وترى الشيوعية أن الاشتراكية مرحلة منوسطة بين الرأسمالية والشيوعية ، أو أنها مرحلة النحول إلى الشيوعية .

اشتراكية المنبر ......

Socialism of the Rostrum <sup>(E.)</sup>; Socialisme de la Chaire <sup>(F.)</sup>;

Kathedersozlalismus (G.)

الأولى أن نقول اشتراكية المنابر ، وهو الاسم الذى أطلق عليها من باب السمخرية ، تنديداً بالداعين إليها ، وهم مجموعة من أساتذة الجامعات الألمانية ، اجتمعوا في شكل مؤتمر في

إيزيناخ (١٨٧٢م)، وأصدروا منشوراً ينقد بشدة النظام الاقتصادى اللبرالي، ويدعو إلى نوع من الاشتراكية قريب من اشتراكية الدولة. والمقصود بالمنابر أن كفاحهم من أجل تحقيق الاشتراكية لا يتعدى الخطابة لها من فوق المنابر.

اشتراكية تجريبية ......

Experimental Socialism (E.);

Socialisme Expérimental (F.);

Experimentalsozialismus (G.)

تسمى كذلك اشتراكية بدون برنامج Socialis استكون برنامج بدون برنامج me sans programme وذلك لأنها لا تحدد مقدماً شكلا مسعيناً لما ستكون عليه التنظيمات الاجتماعية في ظل الاشتراكية ، ولكنها تنرك ذلك للتجربة، ولحين إسقاط النظام الرأسمالي فعلاً وتسلم مقاليد السلطة .

اشتراكية ثورية .....

Revolutionary Socialism (Ea);

Socialisme Révolutionnaire (F.);

Revolutionärer Sozialismus (G.)

القول بأن تحقيق النظام الاشتراكي مستحيل بدون ثورة اجتماعية تطبح بالنظام الرأسمالي ، وتقسضي على سلطة البورجوازية ، وتقسيم ديكتاتورية الطبقة العاملة ، وتقايلها الاشتراكية الإصلاحية S. réformiste ، أو التسطورية .8 كوسيلة تغيير اجتماعي ، وتسعى إلى تحويل كوسيلة تغيير اجتماعي ، وتسعى إلى تحويل

المجتمع إلى الاشتراكية بالتندريج ، وعن طريق تطوير قوانينه، والدعنوة إلى تحقيق الإصلاحات الاجتماعية من خلال المؤسسات الدستورية.

Ethical Socialism <sup>(E.)</sup>; ....... خُلَقَية Socialisme Éthique <sup>(E.)</sup>;

Ethischer Sozialismus (G,)

مذهب في الاشتراكية يجعل من الأخلاق علماً موضوعه رفع الثناقيضات في العبلاقات الاجتماعية ، ويعتبر كنط مؤسسه، لأنه القائل: «احمل دائماً بحيث تعتبر الإنسانية ، سواء في شخصك أو في الآخرين ، غاية، وليست مجرد وسيلة».

Utopian Socialism <sup>(E.)</sup>; ..... اشتراکیهٔ خیالیهٔ Socialisme Utopiste <sup>(F.)</sup>;

Utopischer Sozialismus (G.)

وتسمى كذلك اشتراكية طوياوية، من يوطوييا، وهى المجتسم الأسئل الذى لا يوجد، ولكن القسائل به يأمل أن يوجد في يوم من الأيام، ويرجع استخدام اصطلاح يوطويها إلى توماس مور.

والاشتراكية الخيالية تصور أكثر منها نظام، وتقوم على الملكية العامة، والتوزيع العادل للإنتاج، وتُعتبر ردَّ فعل إزاء التفاوت الاجتماعي في المجتمعات الإقطاعية القديمة، وتطوراً طبيعياً فظهور الرأسمالية، وزيادة التناقضات في المجتمع الرأسمالي، وكان الاشتراكيون الخياليون بعنقدون أن بالإمكان رفع هذه التناقضات وتغيير

للجسمع من أساسه، بنئسر الأفكار الاششراكيمة والدعوة لها .

اشتراكية شخصائية .....

Personalist Socialism <sup>(E.)</sup>; Socialisme Personaliste <sup>(F.)</sup>; Persönalistisch Sozialismus <sup>(G.)</sup>

مصطلح الوجودى الروسى ييردياتيف (توفى سنة ١٩٤٨م)، يقول إن الوجود تفاعل ربانى مستمر، والإنسان موجود يتفاعل باستمرار وينسواصل بالآخسرين وبالله، ويصبح بذلك شخصانيا، يملك مصيره ويشكله في اتجاء هدف، ويمارس تشاطه بالدخول في التجارب دواليك؛ والمجتمع الأصيل هو الذي يهي لهذا التفاعل والتواصل، وهو ضد انسحاب الشخص من والتواصل، وهو ضد انسحاب الشخص من الجماعة وانكفائه على نفسه، وضد ذوبان الشخص في الجماعة. ومجتمع النواصل هو معتمع النواصل هو ويطورونها في انسجام مع بعضهم.

والاشتراكية المسخصانية بخلاف الاشتراكية الجماعية - أى الماركسية ، وفيها الحبرة تفرض أهدافها على الشخص، وتجيره على العيش وفق غلياتها ، ومضمونها العلاقات الاقتصادية ، وأما في الاشتراكية الشخصانية فالخبرة تهئ للشخص إمكانيات تطوير نفسه في مجتمع يتواصل فيه الأشخاص، ومضمون علاقاتهم هو الحب ، لأن الحب وحده هو القادر على تحويل الذات إلى المخصية .

اشتراكية جماعة رويرت مسوئى، وصامويل كوليردج وآخرين، بسلغ عددهم ١٢ عيضواً مع زوجساتهم، وفيشل المنسروع لأنهم كانوا كميا وصفوا أنفسهم مثاليين.

نزع لفظ من آخر بشوط منياسبتهما معنيًّ وتركيباً، ومغايرتهما في الصيغة.

السراقية (E.); السراقية (G.) (G.) (Huminisme (F.); Hluminismus

الفلسفة الإشراقية الفلسفة الإشراق أشراق التى قال بها السهروردى، ويعنى بالإشراق إشراق الشيم قال بها السهروردى، ويعنى بالإشراق إشراق الشيمس عند طلوعها Aurora Consurgens ، أو الظهور الصباحى للأنوار المعقولة التى تشبذى للصوفية ، ويصفه أتباعه بأنه شيخ الإشراقيين فى مقابل الفارابي شيخ المشاتين، والأولون علمهم كشفى أو حضورى، ومعرفتهم مشرقية أو لدنية تنسمى إلى المسرق أو الفسروق، وتقوم على تنتسمى إلى المسرق أو الأخرون علمهم صبورى، المشاهدة الباطنة، والآخرون علمهم صبورى، على على على التفكير الاستدلالي .

٣٣٣ هـ ) صاحب الكتاب الأشهر المشالات الإسلامين ، يوفق بين النقلبين والعقلبين ، أو بين أهل السنة والمعتزلة ، وتابعه على طريقته الباقلاني ، وابن ضورك، والاسفراييني، وابن تومرت، والجويني ، والغزالي ، والشهرستاني، وفخر الدين الرازي، غير أن توفيقات الأشاعرة كانت صورية أحياناً .

Figures of Syllogism <sup>(E.)</sup>; ..... أشكال القباس Figures du Syllogisme <sup>(F.)</sup>;

Schlussfiguren (G.)

اربعة اشكال نبعاً لموضوع الحدّ الأوسط في المقدمة المكال نبعاً لموضوع المقدمة الكبرى وصحمول الصغرى ، وفي الشائي محمول المقدمة الكبرى وصحمول الصغرى ، وفي النسالث موضوع الصغرى ، وعَرَف ارسطو الأشكال النسلانة الصغرى ، وعَرَف ارسطو الأشكال النسلانة الأولى، ولم يذكسر الشكل الرابع صراحة ، ويُنسَب إلى واضعه جاليتوس الطبيب .

مشكلة ينصبعب حلها يسبب تناقض في الموضوع أو في تصوره ، وأطلق القدماء على حجج زينون أو أغاليطه اسم إشكالات ، وعرف أرسطو الإشكال بأنه إيراد رأبين متعارضين لكل منهما عند العنقل قيمته في الإجابة على المسألة المطروحة .

والإنسكتال Problématique صفة تطلق على

كل شئ يحسنسوى في داخل ذاته على تناقض، وعلى تقسابل في الاتجساهات، وعلى تعسارض عمل، والفرق بينه وبين المشكلة problème أن المشكلة هي طلب هذه الإشكالية بوصفها شيئاً بحاول القضاء عليه، وهي الشعور بالألم الذي بحدثه الطابع الإشكالي في النفس، ويوجب رفع مذا الألم، وتنبع الإشكالية في ذاتها، ثم محاولة نفسيسرها بالكشف عن طبيعتها وجوهرها. والمشكلة تنضمن لذلك أولا الشعور بالإشكال ثم محاولة نفسيره.

الأصالة هي أن يكون للشي أصسل ، أي أساس ، بمعنى أنه حقيقي وغير مزيّف ولا منحول. تقول إنه ابن أصول - أي ذو حسب ونسب.

والأصبول هي القنوانين والقواعب التي يُبنَى عليها العلم ؛ وأصالة الرأى جودته.

والأصالة في فلسفة هايدجر هي الأفكار النابعة من صاحبها ولم يقلد فيها آخرين، والإنسان لايكون أصبلاً إلا إذا كان ذانه

والأصمالة Originalité هي أن يكون المشيخ إبداعاً لم يسبق إليه آخرون .

وامسالة الأسلوب أنه مبشكر ، وليس من الأصالة أن يكون الأسلوب مستهجناً، أو أن

تكون الفكرة مستبغرية ، فبالأصالة تعنى الجندّة والجودة . . .

جماعة من المفكرين كانوا مؤلَّهين، يؤمنون بالله تعشَّلاً لا وحياً، يعني يرفضون النبوات. ورئيسمهم چورچ فوكس، إنجليزي، بــدا دعوته نحو سنة ١٦٤٨، يقول إن الله لبس شسخصاً وإنما هو في داخل كل إنسان، وهو نور باطن، ورفضُ الشبرائع الدينية وذهب إلى أن شبريعة الإنسبان هي قلبه، وعلى كلُّ منا أن يستفتى قلبه، وسيفتيه بالحق قطعاً، لأن من لديه هذه البصميرة فهو على الحق ولا يمكن أن يضعل ما يسئ إلى كرامت كمانسان، ولا مما يؤذي الأخريين ويحطُ من كرامتهم، لأن في كل إنسان بوجد الله، فمن يريد أن يهسين في نفسسه أو في الأخسرين الله ؟! والأصحباب لذلك ملتزمون، ومستلون، وليس من شيمتهم المبهرج في الثياب أو المبهر في الطعمام والشمراب، أو الضخم من المسكن، وإنما سبيلهم التوسط في كل شئ.

The Stoics (E.); ...... أصحاب الاصطوان Les Stoïciens (F.);

Die Stoiker <sup>(G.)</sup>

وهمم اصحاب المظلة أيضاً ، فهكذا كان الإسلاميون يطلقون على الرواقيين ، حميث

الاصطبوان أو المظبلة تبرادف الرواق . ( السطسر الرواقية ) .

هؤلاء الذين جمعها أقوال أو مؤلفات الفلاسفة، وضموها إلى بعضها البعض، وألحقوا بها الشروح، وضمنوها الحواشي والضمائم، وصنعوا منها أنساقاً فلسفية متكاملة، وكان ابن رئسك من أصحاب الجوامع، وله جوامع كُتب أرسطوطائيس في الطبيعيات والإلهيات.

أصحاب الطبيعتين للمسيح .....

Dyophysites (E.; F.); Dyophysiten (G.)

القائلون بأن المسيح له طبيعتان: بشرية وإلهية، والبشرية تعنى أن له جسماً، والجسم له رغبات، ويطعم، ويتبول، ويولد، ومريم هي أم المسيح البشر وليست أم المسيح الإله، والألوهية هي طبيعة ثانية فيه، لأنه ابن الله، وكلمة الله، ومن روح الله، والصلب جرى على الطبيعة البشرية، وكذلك التعنيب، ولم ينطق المسيح الإلهي بكلمات التوجع وهو على الصلب، وإنما الذي فعل ذلك المسيح البشر.

غلبت طبيعته الإلهية على طبيعته البشرية، وزعيم هولاء مضيروس Severus ، وهو يتبع الكنيسة المشرقية التي كانت تنافس كنيسة روما، وبالطبع خالفتها كنيسة روما، ومذهب أقباط مصر هو نفسه مذهب هؤلاء، وكان ظهور هذا المذهب في القرن الخامس.

Tractarians <sup>(E.)</sup>; ............... الكراسات Tractariens <sup>(F.)</sup>; Traktarianer <sup>(G.)</sup>

جماعة من فلاسفة أوكسفورد، كانت لهم حركة دينية أطلقوا عليها اسم حركة أوكسفورد مركة أوكسفورد المسيحي، والعبودة للأصبول وما كان عليه السيحي، والعبودة للأصبول وما كان عليه السلف، وإنما في لغة جديدة وبمصطلحات عصبرية، وأصدروا لذلك كراسات أو كتيبات عرفوا بها، وكانوا في الأصل ضد حركة علمنة الكنيسة الإنجليزية وعصرنتها ، ثم انقلبوا هم أنفسهم ليبراليين وأدخلوا الكنيسة الإنجليزية في أنفسهم ليبراليين وأدخلوا الكنيسة الإنجليزية في مهانرات وجدل عشيم مع الكنيسة الكانوليكية في روما. ومن هؤلاء كيبل، ونيومان، وبوسي. في روما. ومن هؤلاء كيبل، ونيومان، وبوسي. (أنظر حركة أوكسفورد).

Minor <sup>(E.; G.)</sup>; ...... Terme Mineur <sup>(F.)</sup>

عند المنطقيين يطلق على مـوضوع المطلوب في القياس الاقتراني .

قوم على تسمية شئ باسم بعد نقله عن موضوعه الأول لمناسبة بينهما، كالعموم والخصوص، أو لمشاركتهما في وصف أو عبر ذلك.

والاصطلاح إخبراجٌ للفظ من معنى لغبوى إلى آخر لمناسبة بينهما.

والاصطلاح اتضاق طائفة على وضع اللفظ بإزاء المعنى؛ وهو لفظ معين بين قوم معينين.

واستعمل هنرى بوانكاريه لفظ الاصطلاح للدلالة على أن مبادئ العلوم ، وبالأخص مبادئ الهندسة ، ليست بديهية ، ولا تعميمات تجريبية ، ولا فرضيات يتوقف صدقها على التحقيق التجريبي ، ولكنها اصطلاحات قد تواضع عليها العلماء.

Konventionalismus (L.)

وجهة النظر التي تقول أن الأسماء والقوانين والمبادئ أمور قد اصطلح الناس عليها قيما بينهم، ووقع اختيارهم عليها بالانضاق، وأن اختيارهم لها ليس له ما يبرره سوى أن العقل البشرى به أشكال قبلية تحكم تصوره للعالم، وتتحكم في اختياراته، وبسببها يقع اختياره على أشياء، أما القول بأن ما يختاره له ما يبرره قهو هراء، لأن ما يختاره وما يبده كلاهما يمكن البرهنة عليه بدرجة متساوية، ولا يفضل أيهما الآخر.

Origin <sup>(E.)</sup>; Terme Origine <sup>(F.)</sup>; ....... Originatio <sup>(L.)</sup>; Ursprung <sup>(G.)</sup>

هو أسفل الشئ ومبا يُبتنَى عليه غيره ، تقول أصل الحيساة، وأصل الدحسوة، وأصل اللغسة، أى أسباسها قبل تطورها ؛ أو هو حالة وضعها الأول، أو حالتها القديمة ،تقول الأحسل فسى الأشياء العدم ؛ أو هو الحالة التي تكون للشئ قبل عروض العوارض عليه ، تقول أصل الأنواح.

والأصلى والأمسيل هو الذي له خصائص الأصل خالصمة ، ويضابله المولَّد، والصناعي، والزائف.

والأصل هو المتفرَّع عليه، كالأب بالنسبة للابن، وهو المُستصحَب بالقياس إلى الطارئ. المارئ. المل المارئ. المل المارئ. المل المارئ. المل المارئ. المل المارئ. المل المارئ. والمارئ. والمارئ. والمارئ. وهو ما يشت حكمه بنفسه وببنى عليه غيره.

والأصول الموضوحة حى المبادئ المسلكة فى العلم على سبسيل حُسن الظن ؛ وفى الشسرح حسو الدليل ، تضول الأصل فى حذه المسسألة الكتساب والسنّة.

وا**لأصل في الـقـيساس هو مـــح**ل الحكم المنصوص عليه.

وأحسول الدين هي مبسادته ودلائله التي يُبتنَى

عليها ، وهو علم الكلام، ويسمى بالفقه الأكبر أيضاً .

والأصول الحمسة مصطلح المعتزله، وكان أول ظهوره في مدرسة الاعتزال بالبصرة عند واصل بن عطاء، وظهر معناه جلياً عند أبي الهذيل العسلاف، فجسمع في هذه الاصول سنذهب الاعتزال وأجمله، وهي : العدل، والتوحيد، والموعد والوعيد، والمنزلة بين المنزلتيس، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

أصل العالم ......:: World-ground <sup>(E.)</sup>

Principe du Monde (F.); Weltgrund (G.)

هو الأساس الذي بنى عليه العالم، وعند 
ديموقريطس مشلاً يتكون الوجود في الأصل من 
أجسام لامتناهية في العدد هي الذرات، ومن 
تألفها وتراكبها وتنافرها تتكون الأشياء أو تنحل 
إلى أجسزاه، وكل شئ له أصل وأساس ينقسوم 
عليه

الحركة الدينية أصلاً التي قامت بأوروبا في القرن السادس عشر ضد الكنيسة الكاثوليكية ، وأدّت إلى انقسام العالم المسيحي إلى برونسئانت وكاثوليك ، ويرجع ناريخها إلى عام ١٥١٧ عندما طرح مارتن لوثر بنوده السنة والتسعين لإصلاح الكنيسة ، ويؤرَّخ لانتهائها في القرن التاسع عشر عندما خسمد النزاع في ستيناته، وبدا

واضحا أن أياً من الفريقين لن يستطيع أن يفعل بالآخر أكثر تما فعل، وكان الإصلاح مقدمة لمذهب الفردية في المجال الديني.

إصلاح عظيم .....ا

اصطلاح بيكون (١٥٦١ - ١٦٢٦) يصور به ما كنان ينشده من نهنضة علمينة أساسنها العلم القائم على التجربة والملاحظة.

أصول خمسة .....

أصمول مذهب المعتمزلة، أي أركبانه، وهي: التوحيد، والعدل، والوعد، والنوعد والوعيد. والمنزلة بين المنزلتين، والأصر بالمعسروف والنهي عن المسكر؛ فالتوحيد لأنهم نفوا الصفات لله؛ والعسدل لأنهم أنكروا أن يقدر الله الشر على الإنسان ثم يحاسبه عليه، والله تعالى حكيم عادل ولا يمكن أن يريد من العباد بخلاف سا يكون في مقدورهم ويصدر عن إرادتهم فيحاسبون عليه؛ والوهد والوهبيد لأنهم أثبلتوا صدقه تعالى فيهسما، بأنه لا يغفر الكبائر إلا بنوبة وعمل صالح، ونفوا الشفاعة لهذا لأنها تتعارض مع عدل الله؛ والمنزلة بين المنزلتين لأنهم لم يكفّروا فاعل الكبيرة ، ولم يقولوا بالمغضرة له، وإنا جعلوه بين الاثنين، وقالوا إنه فاسق، وجعلوا الفسق بين الكفر والإيمان، والفساسق يعمذُب بحسب ما ارتكب ثم يدخل الجنة بعد أن يوفي العسقاب،بالنظر إلى إيمانه،وهو منا لم يرد به نصرًّ في القبرآن، فبالقباتل مبخلد في النار، وكبذلك

العساصى، والظالم، والمنافق، وفي غسيسر ذلك بالنسبة للمسلم فإن الأمر مردة القسط والميزان، فسمن خفّت موازينه فلهو في الجنة، ومن ثقلت موازينه فهو في النار؛ والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لأن في ذلك تطبيق للإيمان، فليس الإيمان سلبياً ولكن الإيمان إيجابي، وأن يعسمل المؤمن لصالح الجماعة.

أصولية ......أصولية أصولية المسامة (E.)

Fundamentalisme (F.);

Fundamentalismus (G.)

اصطلاح ديني من اليهودية أصلاً، استخدمه المسيحيسون، ثم المسلمون. والأصموليون في أي من هذه الديانات الثلاث هم الذين يرجمون في أحكامهم ومسائلهم الاجتهادية إلى الأصول. أي الكتب السماوية والمؤلفات المعتمدة، كركائز ومصادر أولى. وفي الإسلام مشلاً يُرجّع إلى القرآن والسنة عند الأثمـة الأربعة، والشيـعة لهم أنمتهم ورسوزهم الثقات. والإجساع حجة عند أهل الأصول من السنة، والاجشهاد والضيناس جائزان بشرط عدم الخروج عن ضبط الشرع، وكل مجتهد ناظر في الأصول مصيب، والنظر في المسائل الأصولية يجب أن يكون منسقن الإصبابة. ويوجّبه النشمد إلى الأصبوليين أن اجنهادانهم تنناول مسائل لاأثر حقيقي لها على حياة المؤسن، ويطلق على الأصوليين لذلك أنهم السطحيون Superficialists .

ومن الأصوليين: ابن حنيل، وابن تيمية ، ومحمد بن عبد الوهاب. ومن الحركات الأصولية أنصار السنة للحمدية .

نسبة معقولة بالقياس إلى نسبة أخرى معقولة، كالأبوة بالنسبة إلى البنوة، وبالعكس، وهى بهذا المعنى في المقولات من أقسام مطلق النسبة ، إلا أن الإضافة أخص من النسبة ، فإذا نسبنا المكان مشلا إلى ذات المتمكن حصل للمتمكن باعتبار الحصول فيه هيئة هي الأين ، فإذا نسبناه إلى المتمكن باعتباره ذا مكان كان فياحل إضافة ، لأن لفظ المكان يتنضمن نسبة معقولة بالقياس إلى نسبة معقولة أخرى، هي كون الشئ ذا مكان – أي متمكناً فيه، فالمكانية والمتمكنية من مقولات الإضافة، أما حصول والمتمكنية من مقولات الإضافة، أما حصول والمكان، لا نسبة معقولة بين ذات الشئ والمكان، لا نسبة معقولة بالقياس إلى نسبة أخرى معقولة.

وتعرض الإضافة للمقولات كلها ، بل وللواجب أيضاً كالأول؛ وتعرض للجوهر كالأب والابن ؛ وللكم - كالصغير والكبير ؛ وللكيف - كالأحر وهكذا؛ وقد تتوافق الإضافة من الطرفين - كالأخوة؛ أو تتخالف - كالابن والأب؛ أو تشواجد في المضامين كصفة حقيقية - كالعشق فإنه لإدراك العاشق وجمال المعشوق ؛ وقد تكون كصفة موجودة في

أحدهما فقط - كالعالمية، فإنها موجودة في العالم دون المعلوم؛ وقد لا تكون كصفة حقيقية - كاليمين والبسار، إذ ليس للمتيامن صفة حقيقية أصلاً.

إطناب .....إطناب Verbosity (E.);

Verbosité (F.); Verbositas (L.); Wortfülle (G.)

هو التخصيل، ويتقابله الإيتجاز، وبينهما
المساواة. قبال الفرويني: إن المقبول من طرق
التعبير عن المراد تأدية أصله، إما بلفظ مساو
الأصل المراد، أو ناقص عنه واف، أو زائد عليه
الفائدة، والأول المساواة، والناني الإيجاز،
والثالث الإطناب.

مأخوذ من العيور، بمعنى المجاوزة من شئ الشئ؛ والاعتبار هو النظر في حقائق الأشياء وجهات دلالاتها، ليُعرَف بالنظر فيها شئ آخر من جنسها ؛ وقبل هو النظر في الحكم الثابت أنه لأى معنى ثبت وإلحاق نظيره به، وهذا عين القياس، وهو أيضاً الاعتبار المحض.

وقبيل الاعتبار هو التنديّر، بمعنى الاختبار والامتحان، ومنه اعتبار المحدّثين، وهو أن تنأتى إلى حديث لبعض الرواة فتعتبره بروايات غيره،

أى تقابله بها لتعرف هل شاركه فيه غيره.

وقد يطلق الاعتبار على منا يقابل الواقع، فينقال هذا أمر اعتبارى Considéran، أى لينس بئسابنت في الواقع، ولا وجسود لنه إلا في ذهن المعتبر .

Belief <sup>(E.)</sup>; Croyance <sup>(F.)</sup>; ...... Credentia <sup>(L.)</sup>; Glauben <sup>(G.)</sup>

له معنيان. أحدهما المشهور، وهو حكم ذهنى جازم يقبل التشكيك، والثانى غير المشهور، وهو حكم ذهنى حكم ذهنى جسازم أو راجح، ومن شم يقسابل الاعتبقاد بالمعنى المشهور العيلم، وبالمعنى غير المشهور يشتمل العلم والظن، لأن العلم هو حكم جسازم لا يقسبل التستسكيك، والظن هو حكم بالطرف الراجح.

وقد يطلق الاعتقاد على التصديق مطلقاً ، جازماً أو غير جازم ، مطابقاً أو غير مطابق ، ثابتاً أو غير ثابت.

وقد يقال الاعتقاد لأحد قسمى العلم وهو اليقين ، وقد يقصد بالاعتقاد اليقين غير المشهور أو التصديق المشهور. وأيضاً لا يشتمل الاعتقاد بمعنى اليقين الجمهل المركب، بخلاف الاعتقاد بمعنى الحكم الذهنى الجازم القابل للتشكيك فإنه يشتمله أيضاً ، ولهذا قبل الاعتقاد إن كان مطابقاً للواقع فهو اعتقاد صحيح، وإلا فالاعتقاد فاسد، وكأن البقين معنى ثالث للاعتقاد.

النصديقات التي لا تقبل المتشكيك وتخص العقيدة والدين، كوجود الله، والبعث، والماد، والملائكة، والنبين، والكتب السماوية، والحساب والشواب والمسقساب، والجنة والنار، وبعض المذاهب الوضعية تقوم على الاعتقادات، كالرواقية، والماركسية، والمهندوسية، والكونقوشية، ومن اعتقادات اليهود أنهم شعب الله المختار، وأن الله اختصهم بارض الميعاد، والإيمان به كوله، واعتقادات المسلمين قوامها والإيمان به كوله، واعتقادات المسلمين قوامها التوحيد الخالص والدعوة لله. (انظر عقيفة والوثوقية).

،اعتقدُ حتى أفهم،....

«Credo ut Intelligam»<sup>(L.)</sup>

مقولة القديس السلم، يؤكد أن الاعتقاد إرادة ، والإيمان يأتي تصديقاً، ثم بعد ذلك يأتي الفهم ، فالفهم يكون من صور الإيمان وتوضيحاً للإيمان .

أعراض ....... ( أنظر مَرَض )

،أعتكدُ في المستحيل، .....

"Credo quia impossible" (L.)

مقولة فلاسفة المسيحبة الاسكولائيون،

إعلان تحرير العبيد .....

Emancipation Proclamation

البيان الذي أصدره إبان الحرب الأهلية الأمريكية الرئبس الأمريكي أبراهام لنكولن ( أول يناير ١٨٦٣ ) يعلن فسيسه تحسرير زنوج أمسريكا، ويناشدهم ألا يلجئوا إلى العنف إلا دفاعـاً عن النفس، ويقبلهم متبطوعين في الجيش الأمريكي. ويبدو أن الإعلان لم يكن عن قناعة بفلسفته، بل كنان ومسيلة تكتيبكينة لإلحناق الضمرر بجبيش الولايات الجنوبية حبيث كان معظمه من العبيد، فـضــمن لنكولن بذلك خــروج ١٨٠,٠٠٠ من المجندين العبيد من هذا الجميش، وانضمامهم إلى القدوات الشمسالية. ومع ذلك فيإن لمنكولن استسمرت حملته بعمد هذا الإعلان ضد التضرقة العنصرية. وكانت روسيا قبل ذلك في المثالث من مبارس سنة ١٨٦١ قبد أصدر إمبيراطورها الإسكندر الشاني اعلانه بتمحرير رقميق الأرض، بعد أن ثبت له خلال حرب القيرم التي استمرت من ١٨٥٣ حستي ١٨٥٦ أن الرقسيق الروس هم عنصب الجنيش الروسي، وأنه لا منعنة ولا عـزّة لروسيا بدونهم، ولسذلك رأى أن يحررهم ابتداءً من هذا التاريخ، واستغرق منه ذلك مدة خمس سنوات، كسان يجمع فسيسها مسلاك الأراضي ويوصيهم ويبيّن لهم فلسفته في التحرير، وفوائد ذلك على الأسة، ولم يكن الملآك في الحقييضة فعندما يصادر الدين العقل والمنطق، ويحظر على المناس أن يحصلوا على المعرفة والعلم إلا من أسفار العهد القديم والأناجيل، فلا تثريب عليهم إن صدقوا الخرافة أو المستحيل واطلقوا على ذلك اسم الإيمان أو العقيدة.

" Erkenne Dich Selbst" (G.)

شعسار منظراط الذي قرأه عسلى معبسد دلف وكسان سببساً في تحوكه عن النحست ، مهنة أبيسه ، وإهمساله أمسسرته ، والتنفيرَخ للنسائمل ، وارتبساد الأوساط الفكرية .

Information (E.; F.; G.)

لغسةً هو الإخبار ، وهو عبارة عن تحسيل العلم وإحسدائه عند المخاطب الذي يجمهل العلم به، ليتحقق إحداث العلم عنده وتحصيله لديه.

ويشترط الصدق في الإعلام دون الإخبار ، لأن ا**لإخبسا**ر يقع على الكنذب كسما يقع على الصدق .

والفرق بين الإعلام والتعليم، أن الإعلام إخبار سريع ، بينما التعليم يكون بتكرير وتكثير حتى يحصل منه أثر في نفس المتعلم .

وكفلك الفرق بيس الإصلام والإلهام عند المتكلمين ، فإن الإلهام أخص من الإعلام، لأنه فسد يكون بطريق الكسب، وقد يكون بطريق التنبيه.

موافقين له على سياست، ولم يروا الحكمة فيها، وتأخر المتنفيذ مسدة عشسرين سنة ، وخلق تنفيذ ذلك طبقة من الفقسراء المعدمين العماطلين كانوا وقود الثورة سنة ١٩٠٥ ثم سنة ١٩١٧ .

، اعمل الواجب الأقرب إليك عمله، ......

Do the duty which lies nearest thee <sup>(E.)</sup> عبارة كارلايل (۱۷۰۵ – ۱۸۸۱).

أعيان .......). ( انظر مين ).

Enifremdung (G.)

اصطلاح قدمه هيجل واستخدمه ماركس بمعنى مختلف، وهو عند هيجل يفيد عملية تحول الإنسان من شخصية أبسط إلى شخصية أغنى، بممنى أن المقبل المطلق قسد خلق الطبيسسة والإنسان، فطرح جزءاً من نفسه وصار هو نفسه هذا الجزء ،من خلال سيطرة العقل المناهى للذى هو الإنسان ـ على الطبيعة. وليس التاريخ إلا محاولة الإنسان الدائبة لمعرفة الطبيعة والسيطرة عليها .

واستنكر فيورباخ أن بكون الإنسان إلها مغترباً عن ذانه ، وقال إن العكس هو الصحيح ، حيث إن الإله هو الإنسان مغترباً عن ذانه ، فقد خلق الإنسان فكرة الإله ثم فصلها عن نفسه وجردها، وانحنى لها إجلالاً وركع يترضاها ، وكنان الله هو الذي خلقه وليس العكس، وقبال

قيبورواخ إن الإنسان لكى يزيل غربته لا بد أن يطمس صورة الإله . ووافق مساركس فيبورباخ على نقده لهيجل ، وأضاف أن الإنسان في سعيه للسيطرة على الطبيعة أنتج كذلك سلعاً ومؤسسات واغترب عنها، وكأنه لم يكن مصدرها ، وأخذ يترضاها أيضاً ويخدمها كالرقيق ، وكل هذه الألوان من الغربة ليست إلا أوجها متباينة لابتعاد الإنسان عن جوهره وطبيعته. والإنسان المغترب غاهاه ليس في وطبيعته وإمكانياته والإنسان غير المغترب هو المنيخة إنساناً، لأنه لا يعرف نفسه، ولم يع تاريخه وإمكانياته. والإنسان غير المغترب هو الإنسان الحقيقي، وهو سيد مصيره وما ينتجه، وهو الذي يحقق لنفسه الحرية .

## وإغراق كل الأمور الخيرة ، .....

"Omnium bonarum rerum naufragium"

مقولة إدارموس (١٤٦٦ - ١٤٦٦)، يهاجم بها الحروب، وينبه إلى آثارها المدمرة، بدعوى أنها تهدم كل شئ نبيل وخيس فى الإنسان، ويؤكد على عكس مكهافهللى أن السياسى لابد أن يجمع فى نفسه بين الأخلاق والسياسة، فالسياسة وحدها بدون أخلاق صدمرة؛ وكان إرازسوس صاحب نزعة إنسانية، واشتهرت مقولته عن الحروب ورددها القلاسفة الذين نحوا نحوه.

Fallacy <sup>(E.)</sup>; ...... أ**غلوطة**Fallacie <sup>(F.)</sup>; Fallacia <sup>(I..)</sup>
يتقسم الخطأ من الناحية النفسية إلى خطأ

غير مقصود يسمى فلطاً، وخطأ مقصود للتمويه على الخصم يسمى الضلوطة، ضالأضلوطة مى الكلام الذى يُعلَط فيه ويُعلَط به، والأضاليط حجج تبدو صحيحة، لكنها في الواقع ضاسدة. (أنظر مغالطة).

Casuistrie (F.); Kasuistrie (G.)

هو بيان حُكم المسألة، وهو بخلاف الاجتهاد الذي هو بذل الوسع واستفراغه، ليحصل الظن بالحُكم، ويذل الجهد في طلب القيصود من جهة الاستدلال.

عند المنطقبين طريق من طرق بيان عكوس القضايا ، وهو قرض ذات للموضوع شيئاً معيناً، وحمّل وصفى الموضوع والمحمول عليه ليحصل مفهوم العكس. والافتراض قضية مسلّمة أو موضوعة للاستدلال بهسا على غيرها. والافتراضات ترادف الأوضاع. وعند ابن سينا الافتراضات مقدّمات لبست بيّنه بذاتها، ولكن المتعلم براود على التسليم بها واستعمالها. والأوضاع عند ابن سينا مسلمات Postulates والأوضاع عند ابن سينا مسلمات Postulates يعنى افتراضات بديهية، ويستند إليها العقل في يعنى افتراضات بديهية، ويستند إليها العقل في البسرهان في القسضايا الأخرى. وقد يطلق المناس، الافتراض على القضية الصغرى في القياس، الافتراض على القضية الصغرى في القياس،

وعلى مادة الحكم، صادقة كانت أو كاذبة .

والافستراض عند العلماء تجويز عقلي، قسد يطابق الواقع أو يخالفه

Singularism <sup>(E.)</sup>; ...... Sigularisme <sup>(F.)</sup>; Singularismus <sup>(G.)</sup>

مستطلع كبيليه هلا ۱۸۸۲ - ۱۹۱۵ يصنّف به مدارس الفلسفة التي تقول بجداً واحد وتردَّ الكثرة إلى الواحد. والإفرادية والتغريد أيضاً هو التغردُّ عن الأشكال، أي تجاوزها إلى الواحد، والاتفراد في الأحوال، وهو مذهب الموحدين فه، ويقال لهم المفردون.

أفكار حسية ......أفكار حسية

الافكار المثلة لموضوعات العالم الخارجى المادية، حيث يعتقد البصض أن الإدارك الحسى المباشر يكون للأفكار الحسية، وليس لموضوعات العالم الخارجية المادية.

وتتميز الأفكار الحسية بأنها خصوصية ، ويفضل العلميون استخدام تعبير الأحاسيس أو الانطباطات الحسية ، بينما يفضل الفلاسفة استخدام تعبير المعطيات الحسية .

أفلاطونوف .....أفلاطونوف

اسم الشهرة للفيلسوف الروسى فيكتود ديمتريبيقتش كودريافتسف (١٨٢٨ - ١٨٩٨) وكان استاذاً للفلسفة بمدرسة موسكو اللاهوتية، وأظهر أثناء طلبه العلم في هذه المدرسة قدرات فذاة، حصل بسببها على منحة «أفسلاطون»

الدراسية، وتعطيم المنحنة الحق في إضافة اسم أفسلاطون إلى اسم اسسرت، وهو بالروسسية الملاطونوف.

Platonism <sup>(E.)</sup>; ...... Platonisme <sup>(F.)</sup>; Platonismus <sup>(L.)</sup>

تعاليم الأكاديمية التي أنشأها اللاطون نحو سنة ٣٨٧ ق.م، والتي ظلت ندرسها حتى سنة ٣٩٥م، عندما أغلقها الإمبراطور چستنيان. وبعد وفاة أفلاطون تعهدها ابن أخيه مبيوسيوس. ثم اكسانوقراطيس (٣٣٩ ق.م)، واتجها بها وجهة رياضية. وقد نافستسها المدارس المشائية، والرواقية، والأبيقورية ، واختلطت الافلاطونية الوسطى في القرنين الأول والشاني الميلاديين بالفيثاغورية المحدثة والتفكير الديني السائد. بالفيثاغورية المحدثة والتفكير الديني السائد. غير أن سقوط الرواقية وتزايد التأثيرات الدينية ترك المجال مفتوحاً آمام الافلاطونية المحدثة التي أسسها أقلوطين المولود في مصر نحو سنة أسسها أقلوطين المولود في مصر نحو سنة والأرسطية والرواقية والفيثاغورية.

وكسان فورف وريوس من فلاسف الأفلاطونية المحدثة ، وكان له تأثيره الكبير في فلسفة القرون الوسطى ، واشتهر بعدائه للمسيحية.

وقد ظلت الأكاديمية معقلا للشرك، واتجه فرعها السكندرى إلى الإيمان . واشتهر من بين مدرسة الإسكندرية الأفلاطونية فيلون اليهودي، وتأثر القديس أوضطين بالأفلاطونية المحدثة.

وأدمج الكندى الأفلاطونية المحدثة بعناصر

أرسطية ، وتبدو تأثيرات الأفسلاطونية في كتابات السرازي، وأخف الفسارايي نظريته السيباسية من أفسلاطبون، وحساول ابن سسبينا التساليف بين الأفلاطونية والأرسطية.

وفى عصر النهضة أقام قوسيمو دى ميدينشى أكاديمية فلورنسا على غرار أكاديمية أينا ، وألهمت تعاليمها الحركة المعروفة باسم احركة مصلحى أوكسفورده، وتوساس مور، وتوساس كمباتيللا ، وأفلاطونيى كيمبردج وحركة الكواكر، وجورج مور، وفيتجنشناين، والفلسفة التحليلية

فلسفة الخلوطين والأفلاطونيين الذين تأثروا به، واللفظة حديثة، لأن من نطلقها عليهم كانوا يقولون عن أنفسهم إنهم الخلاطونيون وكفى، لكن الأفلاطونية المحدثة كانت فى الواقع محاولة المختدرانية سورية آئينية، لدمج الفكر القديم كله، وخاصة أرسطو والرواقيين والفيئاغوريين والمشائين، بالافلاطونية، واحتواء المعتقدات السائدة، والأساطيسر، والطقوس، وعبسادات المسائدة، والسحر، وعلم الكيمياء المقديم، الشرق، والسحر، وعلم الكيمياء المقديم، فلسفة تُرضى طموح الإنسان الفكرى والدينى .

Cambridge Platonists (E.)

جماعة من فلاسفة الأخلاق والدين علموا

أفلاطونيو كيميردج .....

بكيمبردج فسي القرن السابع عشر، يجمعهم معاً تحمستهم لأفلاطون، وتقتبهم في العقل، وتأثروا بتعليم بتيامين ويتشكوت، وبرز منهم والف كسدويرث، ومنرى مسود. وعارضت الجماعة الكالفينية، لقيامها على القطمية واللاعضلية. وترى الجسماعية أن التبديّن تبعيقًل، وأن العيقل حسوت الله، وأن طاصة أوامر الله ليسست لأنهسا أوامره بل لأن ما يأمرنا به هو الخبير، وأن مخالفة العبقل مخيالفية ش، وطالبوا بكنيسسة مفيتوحية للجميع لاتضوم على الكهانة أو البابوية، والناس فيها أحرار. وعند أقبلاطوني كمبردج المسيحية طريقة في العيش، وأسماهم البعض لهذا السبب المتحروين من رمسمهة الذين Latitudinarians ا ولقبُّوهم بالأفىلاطونيسين، لأن ويتشكوت ألزم تلاميله بقراءة أفسلاطون، وكنان استسمساكه بالأفلاطونية بسبب التزاماتها الأخلاقية، والحو الأخلائي الذي تصايش فيه أتساعها، والطمأنية التي تستحدثها فيهم، ولأنها فلسفة تترفّع على الماديات وتدحسو إلى توخى الحسفسسة وطلب

العدل. وكان كوليردج هو الذي أعطى الجماعة

اسمها ذاك اأفلاطونيو كيمبردج.

الاسم الذي اشتهر به عند العرب كشاب أرسطو الرابع في المنطق، ومعنى الفود قطيسقي، البرهان، وترجمه العرب الإيضاح، لأنه يوضح فيه القياس الصحيح وغير الصحيح.

أسم الشهبرة عند الفرنجه للفيلسوف العربي ابن رشد (١١٢٦ – ١١٩٨م)، وهو عند الفرنجة أشهر فلاسفة الإسلام قاطبةً، وترجم مؤلفاته إلى اللاتينية مسخائيل اسكوت، وهرمن الألماني، ووجند الأوروبيون فسينه خيبر شسارح لأرسطوه وكشابه انهافت التهافت، أقوى مدافع عن الفلسفة، واشتهرت فلسفته عندهم .. إما بالسلب أو بالإيجاب \_ باسم الرشيعية. وابن رشيد من فلاسسفة الإسلام الذين اضطكهسدوا بسبب ولاتهم للفلسفة، وأحرقت كُنبه، وكانت معركت مع الفقهاء شرسة ،وحملوا عليه حملة شعواه لمحاولته التأليف بين الشريعة والفلسفة، ويذكر التاريخ ضمن ما يذكر أن السلطان أبا يوسف يعقوب هو الذي أمر بذلك، وقد فعل مثل ذلك المتصور بن أبي عسامر من قبل، وشسملت الأحكام تحذيث الإقامة، وعندم التعنامل معنه وإهانته ما أمكن. والحقيقة أن ابن رئسد له الكئير من الزلائث الفكرية التي نشطح بحسساً عن الدين وتماري في التوحيد، واللبيراليون والتنويريون في مصر لا يدانعون عن ابن رشيد لأنه ملحد، بل لأنه كمان يحستكم للعبقل، ولأن فلمستفشه في مجملها عقلية، ولأن الفيقهاء عادوه كما يعادون

اللبيراليين والتنويريين الآن. (أنظر رشدية).

أفيسينا .....

اسم النسهرة عند الفرنجة للفيلسوف الإسلامي ابن مسيئا (٩٨٠ - ١٠٣٧)، وهمو تحريف للاسم العربي، ويطلقون على فلسفته السم السينوية Avicennism نسبة إليه، ويعدونه أوسع المسلمين إنساجها في الفكر الفلسفي، وكانت مؤلفاته ملخصات من أفضل المؤلفات للراسة الفلسفة في العالم اللاتيني الأوروبي.

أقْرِمياس .....

اسم الشهرة عند الفرنجة للفيلسوف العربى ابن باجه، وهو تحريف للاسم العربى، ويُعرف به عندهم فيقال أفيمباس السرقسطى Avempace of عندهم فيقال أفيمباس السرقسطى Saragossa، لأنه كان من سرقسطة ، وفيها ولد وعاش، إلى أن توفى مسموماً سنة ١٦٨٨م - وعاش، إلى أن توفى مسموماً سنة ١٦٨٨م - ٣٥٠ به فكان من شهداء الفلسفة في العالم الإسلامي، وكان خصمه الطبيب الشهير ابن الملاء بن زهر هو الذي احتال ليوضع له السم في العلاء بن زهر هو الذي احتال ليوضع له السم في أكلة باذنجان بحيها.

اقتصاد المتصاد القصاد المتصاد المتصاد المتصاد المتصاد المتصاد المتصاد المتصاد المتحدد وهو التوسط في الأمر بين الإفراط من القصد وهو التوسط في الأمر بين الإفراط والتفريط ، يقال قصد في النفقة، واقتصد أيضاً ، يمنى لم يسمرف ولم يقسر، وفي الاصطلاح هو العلم المذى يسحث في قوانيسن إنتاج الشروة

وتوزيعها وتبادلها واستهلاكها . وتطلق النروة على كل سا يُنتفع به . والاسم القديم له «تلبيسر المشرل » أو «علم تلبيسر المنزل» . أو الحكمة المنزليسة، ، ويعرفونه بأنه العلم بالمشاركة التي ينبغى أن تكون بين أهل المنزل الواحد لتنتظم بها المصلحة المنزلية .

وقانون الاقتصاد هو أن أفتضل تفسيرات الشواهد العلمية هو أبسطها وأقلها تعقيداً ، وأن الطبيعة تسلك لبلوغ غاياتها أبسط الطرق التى تستلزم أقل الجهد والمادة والطاقة .

Political Economy <sup>(E.)</sup>; ...... Économie Politique <sup>(F.)</sup>;

National - Ökonomie <sup>(G.)</sup>

هسو هلم الاقتصاد، والاصطلاح حسايت نسباً، استعمله لأول مرة أنطون دومكونكرتهان في كستابه البحث في الاقتصاد السياسي المنابع الم يقصد به إلى إنشاء علم للاقتصاد، وإنما أراد به الفن الذي يكشف عن أنسخل وسائل إدارة الأموال العامة، ولم يستعمله بمعنى العلم النظري إلا الفيزيوقراطيون الفرنسيون في القرن الثامن عشر، دفعهم إلى الفرنسيون في القرن الثامن عشر، دفعهم إلى ذلك مذهبهم الغائي، فالعناية أو الطبيعة ترتب ظواهر العالم الاقتصادية بغية إحداث الانسجام بين المصالح، والاقتصادية بغية إحداث الانسجام بين المصالح، والاقتصاد السياسي يدرس العلاقات السبية والضرورية التي هي في نفس العلاقات علاقات غائية، وانتشسر عنهم هذا الوقت علاقات غائية، وانتشسر عنهم هذا

الاعتقاد بالعمل، أو النظرية بالتطبيق.

في اللغبة هو الأصبل ، وجمعته أقسانيم . والأقانيم عند النصاري ثلاث صفات من صفات اللَّه ، وهي العلم والوجود والحياة، وعبَّروا عن الوجود بالآب، وعن الحياة بروح القدس، وعن العلم بالكلمشة، وقبالوا: أقدوم الكلمة اتحسد بعيسى، بمعنى أن الطبيعة الإلهية اتحدث بالطبيعة الإنسانية، بحيث تكون الأولى هي الجوهر الذي به تقوم الشانية، ومن ثم كان معنى الأقنوم عند كتَّاب المسيحية هو الجوهر substantla وكان أول من استخدم اللفظ بهذا المنسى في اللغة الفلسفية اللوطين، وإن كسان ارسطو قد سبقه إلى استخدامه، ولكن بمعنى الحامل، وفي «الرسالة إلى العبرانيين، يعبرُ بولس عن المسبح بأنه الجوهر والمسسامل مسمًا، أي بالمعنسين الأرسطى والأفلوطيني، فطبيعته الإلهية هي حامل طبيعته الإنسانية وجوهرها في نفس الوقت.

من اليونانية الشاها المدرسة التي أنشأها أفسلاطون بعد سنة (٣٨٧ ق. م)، واتخلا مقرها بقرب حديقة كانت تسمى اكاديميكا المدرسة بهلذا الاسم، وظلت ومن ثم انستهرت المدرسة بهلذا الاسم، وظلت

الاستخصاد السياسي هو العلم الذي يدرس ظواهر الاقتصاد السياسي هو العلم الذي يدرس ظواهر إنتاج الثروة، وتوزيعها، وتداولها، واستهلاكها، ويُكتَفى فيه بوصف العلاقات الاقتصادية.

الاقتران في القياس هو تأليف الصغرى والكبرى . وتأليف المقدمشين يسمى اقتراناً (فزالى-مقاصد) .

Weifare Economics $^{(E_{-})}$ ; .... اقتصاد الرفاهية Économie de bien - être  $^{(F_{-})}$ ; Fürsorgeökonomie

اصطلاح بيجو، يحدد به أدوات تحقيق الرفاهية ، والنظام الاقتصادى الكفيل بذلك ، المعتمد على التخطيط للسياسات العامة للدولة لتحقيق أكبر قدر من الدخول، ومن الرعاية الاجتماعية، ومن رأى بيجر أن نفقات الإنتاج لابد أن تشتمل ضمناً على التكاليف الاجتماعية، والتعليم، والمواصلات، والإسكان، كالعلاج، والتعليم، والمواصلات، والإسكان، وتحسين ظروف العلم، وميّز لذلك بين الأرباح الرأسمائية والأرباح الإنتاجية. (انتظير دولة الرفاهية).

... الاقتتاع لا قيمة له مالم يصبح عملاً، "Conviction is worthless until it is converted in activity" <sup>(E.)</sup>

عبارة كارلايل (١٧٩٥ - ١٨٨١) التي تقرن

مفنوحة حتى أغلقها چستنيان باعتبارها مدرسة فكر وثنى (٢٩هم).

وينقسم تاريخها إلى ثلاث مراحل، الأكاديمية القسيسة .Ancienne A التي علم بها أضلاطون وأرسطو، والمتوسطة .A Moyenne A التي رأسها أرخلاوس وأقريسيبوس، والجدودة .Nouvelle A التي رأسها التي رأسها قرنيادس.

The Third Academy <sup>(E.)</sup>; .... گاندیمیة La Troisième Académie <sup>(F.)</sup>;

Die Dritte Akademie (G.)

هى نفس أكاديمية اللاطون إنما في طورها الشالث، وهو الذي اصطنعه قرنبادس، وكان الشك هو طابع الأكاديمية الشائية، وتأكد هذا الشك بتعاليم قرنبادس، ويعتبر أهم الشاكين في مدرسة الشك القديم، وكان ظهوره في القرن النساني قسبل الميلاد (توفي سنة ١٢٩ ق.م)، وعارض بشكه النظرية الأبيقورية في المعرفة، كما أنكر النظر العقلي، وقال بخداع الحواس، وأنه لا وجه للوصول إلى اليقين المطلق، وكل ما يمكن أن نحصل عليه هو بعض الآراء المحتملة، ولا وجود لعلية مطلقة.

New Academy <sup>(E.)</sup>; ........... أكاديمية جديدة Académie Nouvelle <sup>(F.)</sup>;

Neue Akademie (G.)

هى نفسها أكاديمية افىلاطون، وصفت بالجديدة لأن انجسانهما كمانت عكس انجماهات أفلاطون، فقد بدأت من القرن الثالث قبل الميلاد

تنطبع تعاليمها وبحوثها بالطابع العلمى، واسعدت كثيراً عن أفكار اسبوسيبوس وإكسينوقراط، وأصبحت أميل إلى الشك، وتعارض الفلسفات اليقينية، والأكاديمية الجديدة لذلك مدرسة في الشك، ويطلق عليها أحياناً اسم "الأكاديمية الثانية"، ومعلمها المرز الذي صبغها بهذه الصبغة هو أرسيسزيلاس، وذهب في تعاليمه إلى نقد كل المذاهب القائمة على اليقين، السابقة عليه والمعاصرة له، وأنكر على الإدراك الحسى باعتبار أن الإحساسات تصور لنا الأشياء في أحيان كثيرة بخلاف الواقع، وقال إن المعرفة الحسية وهمية، وعلى الإنسان أن يلجأ المعرفة الحسية وهمية، وعلى الإنسان أن يلجأ إلى المظن.

Florentine Academy  $^{(E.)}$ ; أكادومية فلورنسا Acedémie Florentine  $^{(F.)}$ ;

Florentinische Akademie (G.)

أنشأها قوسيمو دى مديتشى، وتعهدتها آسرة مديتشى إحياءً لذكرى أفلاطون، وبهدف ترجمة أعماله وأعمال تابعيه، وأشرف عليها عارشيليو فيشيئو، وضمنت بين أسائذتها ميراندولا، وداياكيتو، ولاندينو، ولوريشزو دى مديتشى، وبوليسزيانو، وينيفسيسنى، وراجت بين سنتى وبوليسزيانو، وينيفسيسنى، وراجت بين سنتى مديتشى.

Major <sup>(E.)</sup>; ...... Mejeur <sup>(F.)</sup>; Major<sup>(I..)</sup>; Oberbegriff <sup>G.)</sup> عند المنطقيين يطلق في القياس الحملي على أثناء حرب البلوبونيز بين أثبنا واسبرطة والتي است مرت من سنة 271 إلى سنة 205 ق.م، يعنى أنه كان فسوق الأربعيين لما تروجها. وأخبارها معه تصورها سليطة اللسان، جافة الطبع، شرسة، وما أكثر النوادر التي تُروى عن سوء معاملتها لزوجها حتى أنها كانت تُلقى عليه بالماء وهو جالس يتحاور مع أصحابه، وتعيّره أنه احرى به أن يعمل ليكتسب بدل أن يشرثر طول

Elixir <sup>(E.)</sup>; کسپر Élixir<sup>(F.)</sup>; Elixier <sup>(G.)</sup>

النهار!

مادةٌ زعم الفلاسفة من أصحاب الكيمياء الفرعية أنها تطيل العمر إلى ما لانهاية، وتشفى من كل الأمراض، واشتغلوا لذلك باكتشافها وتصنيعها، ومنهم جابر بن حيّان (توفى ١٤٨٩م)، وله كتباب باسم اصناعة الإكسيرا، وزعم بأنه نوصل إليه، وفي كتابه الخواص الكبير كتب يقول : وكان صعى من هذا الإكسير شئ فسقيشها منه حبتين، وعادت إلى أكمل ما كانت عليه في أقل من نصف ساعة زمانية ا. وصناعة الكيسياء هي الصناعة التي كانت تميز الفلاسفة الحقيقيين، وكان الرازي يمقول: لا أسمّى فيلسوفاً إلا من كنان عبلي علم بصنيعة الكيسميساءه. وهدف الكيمياء القديمة هو صناعة الإكسير كدواء، وحجر الفلاسفة كمادة لتحويل المعادن الخسيسة إلى مصادن نفيسة. ولابن سيناء رسيالة في علم الإكسميم يقر فيها صناعة الإكسير أو الدواء

محمول المطلوب، ويُسمّى أكبر لأنه في الأغلب أعمَ فيكون أكثر أفرادًا.

Greatest Happiness <sup>(E.)</sup>; ......... أكبر سعادة Bonheur Suprême; Suprême Félicité<sup>(F.)</sup>; Höchstes Glück <sup>(G.)</sup>

مبدأ بنتام (۱۷٤۸ – ۱۸۳۲) المسمى بمبدأ أكبر سعادة (أنظر مبدأ أكبر سعادة).

هو بمعنى الكسب عند أهل اللغة، ومن قرق بينهما قال: الكسب ينقسم إلى كسب الإنسان لنفسه ولغيره، والاكتساب خاص لنفسه، فكل اكتساب كسب بدون العكس؛ وقيل الاكتساب يستندعى التحميل والمحاولة والمعاناة، وأما الكسب فيحيصل بأدنى ملابسة، ولذلك خُص الشر بالاكتساب، والخير بالكسب.

والاكتسسامي علم يُحصِّل بـالكسب، وهو مباشرة الأسباب بالاختيار.

والإدراك المكتسسَب هو الحساصل من مبساشرة الأسباب بالاستدلال بنظر وفكر.

والعنفيات المكتسبة هي الحياصلة بالإضافية للصفات الفطرية بالممارسة والتكرار .

أكسانتيب .....

آشهر امرأة في الناريخ تسعدُب بها فيلسوف. وكسان مقسواط (٤٧٠ - ٣٩٩ ق.م) قد تزوجسها

الشافى من كل الأمراض، وصناعة صَبِغ المعادن أو تحويلها من معادن خسيسة إلى معادن نفيسة، المعبَّر عنهما باسم حجر الفلاسفة. (أنظر حجر الفلاسفة).

Ciericalism <sup>(F.)</sup>; ...... Cléricalisme<sup>(F.)</sup>; Kierikalismus <sup>(G.)</sup>

اتجاه في فلسفة الحكم نحو تقوية أثر الدين في الحياة العامة، وطبع التربية ومناهج التعليم به، وزيادة نفوذ رجال الدين من طريق السبطرة على الرأى العام وتوجيهه الوجهة المطلوبة من خلال خطباء المساجد والكنائس، وعندما ينمو الانجاه الإكليسريكي بنحول الحكم إلى ثيوقسراطية صريحة.

والحكومة في إسرائيل إكليريكية، أي أن السمين الديني المنظرف هو الذي بيده مشاليد الأمور، وفي إبران فإن الحكم ثيوقراطي، حيث ينولي رجال الدين أغلب المناصب الكبري، ينولي رجال الدين أغلب المناصب الكبري، ومنها رياسة الجمهورية، وفي البلاد العربية تغلب النزعات الإكليريكية، وللأزهر في مصر دور إكليريكي واضح في صياضة القوانين التي تتعلق بالنسريعة، وما يزال الأزهر يتحكم في قوانين الزواج والطلاق والاسرة، بدعوى الدين، قوانين الزواج والطلاق والاسرة، بدعوى الدين، وفي إعلان لوئيس جمهورية البمن أن رجال الدين عقبة في سبيل التقدم، وما تزال مصر تخصيع لنقوذ الكنيسة المصرية ولا تتدخل في الدين مسائل الأحوال الشخصية وكأن الكنيسة دولة مسائل الأحوال الشخصية وكأن الكنيسة دولة داخل الدولة.

الإشكال والخلط، تقبول النبس عليه الأمر، أى أشكل، واختلط، والنبس به، أى خبولط فى عقله.

ومفالطة الالتباس تحدث في نفس ترتيب الألفاظ، وذلك فيما إذا لم يكن اشتراك في نفس الألفاظ، ولا اشتباه فيها، ولكن بتركيبها وتأليفها يحصل الاشتباك والاشتباك مثل قول عقيل لما طلب منه معاوية أن يعلن سبّ على بن أبي طالب، فصعد عقيل المنبر وقال: أصرني معاوية أن أسبّ علياً، ألا فالعنوه!!! ووجاء الإيهام من جهة اشتراك عود الضمير، فأظهر أنه استجاب للعبوة معاوية، وأنما قبصد لعن معاوية نفسه وليس لمعن علي.

وبسمى الالتباس أيضًا محاراة، ومِن قبسمها الثورية. (انظر تورية).

Commitment: Engagement (E.: F.); ... الترام ... Engagement: Verphlichtung (C.)

هو المستولية، وعند الوجودين وخاصة ساوتر، فإن الإنسان لا يوجد إلا بقدر ما يحمل من مستوليات، لأنه مع المستولية توجد الحرية، ومع اخرية فإنه يمارس الاختيار، وكل إنسان ليس إلا النزاماته التي اختار بها أن يوجد. وأن تتحدد بها ماهينه، والنزاماته هي التزامات قبل نقسه وتجاه الآخرين والناس جميعاً، فما ارتضيه

التزاماً لنفسي هو دعوة مني للآخرين أن يحذو حدوى، وأن يحتملوه مثلى، وبقدر ما أضع على نفسى من النزامات بقدر شعوري بأني حرّ، وكل التزام أتولاه يؤكــد حربتي وحــرية الآخرين، لأن ما أفعله في حرية، وما اتخذه من قرارات اختياراً لا قسراً عني، لايمكن أن ينافي حرية الآخرين، فلو اعتديتٌ على حبريتيهم فإني أشبرٌع لهم أن يعتمدوا على حريتي، وكل النزام الحسناره هو إذن لصالحي وصالح الأخريان، ومن أجل ذلك نعيش جميعاً مهمومين، والقلق يخترمنا، وكيف لا نستشعر الهم والقلق ونحن نعرف أن ما نقرره لأنفستنا يمستنا ضرادي ويمس كل الناس؟ وفي القرآن في نفس المعنى أن للإنسان أن يختار (الأعراف : ١٥٥)، وأن له مشيئة (المدثر : ٣٧)، وأنه حر ومستول عن فعله وكسبه (النحل: ٥٦، والأنبسيساء : ٢٣، والعنكبسوت : ١٣)؛ وفي الحديث عن الرسول ﷺ أن كل من دعما إلى خير فله أجره وأجر من يعمل به إلى يوم الدين. وحسميم الالشزام هو الدعوة إلى الخير، والأمر بالمعسروف، والنهى عن المنكر (آل عسمسران : ١١٠)، وبالافتزام كان تكريم الإنسان (الإسراء : ٧٠)، وهو المعنيّ بالتكليف بحسسب وسع كل إنسان وفهمه (البقرة : ٣٣٣).

هو الكفر بالله، والملحد Atheist مو البذى يحكم على عبارة «الله موجود»، بأنها قنضية كاذبة؛ والفرق بين الملحد والعلا أهرى Agnostie:

أن الملحد منكر لله، قاطع في إنكاره، ومنعصب لهنذا الإنكار، بينما اللاأدرى يعلق الحكم على وجوده أو عدمه، فهنو لا يعرف، وغير واثق، ويفضل ألا يقضى في الأمر برأى.

والملاحدة يستمون أحيانًا • النصويين • أو «الطيب عيين • ، والأولون تسالوا بقيدم الدحر، والآخرون ذهبوا إلى قدّم المادة.

والإلحاد قبد يطلق على إنكار وجود الله، أو على إنكار صفة من صفاته.

ومن الملاحسدة الإسسلامسيسين: دكتسور حسدالرحمن بدوي في كتابه «الزمان البوجودي»، وكتسابه «رابعة المعلوية شهيدة العشق الإلهي»، وكتابه «تاريخ الإلحاد في الإسلام».

ومن المسيحيين: شوينهاور في كتابه «النسق المسيحي»، وهولساخ في كتبابه «نظام الطبيعة»، وفيورياخ في كتابه «جوهر المسيحية»، وجان بول سارتر في كتابه «الوجود والعدم».

ومن اليهود : فرويد في كتابه «مستقبل وَهُم، إلخ.

والحدل حول الإلحاد اشتهر في ألمانيا في أواخر القرن الثامن عشر باسم Atheismusstreit بين الفيلسوف فخته وخصومه من المؤمنين، وكان فخته ضد قبام حكومة دينية، ويشبه ذلك الجدل المعاصر في بلادنا حول الخلافة ودعوى الحكم للإسلاميين.

بالكلية، وهناك أيضاً الإلحاد بالآلهة، من مثل إنكار يوسف في قوله: ﴿ أَلْهَا اللهُ مُتَعَرِفُونَ خَيْرٌ أَم اللهُ الْوَاحِدُ الْقَهَارُ ﴾ (يوسف ٣٩)، وقوله تعالى: ﴿ أَلِهُ مُعَ اللهِ ﴾ (النمل ٦٠)، يعنى كيف تشركون وتعددون الآلهة وهو مسحانه المستقل المتفرد، فكأن الإلحاد بالآلهة هو المقابل لإنبات واحدية الله أو التوحيد Monutheism ، وبذلك يكون التوحيد في جانب، وفي مقابله إما الإلحاد مطلقاً مطلقاً وتعددها. مطلقاً وتعددها.

إلحاد جدلي ......إلحاد جدلي

جدل مشهور حول الإلحاد والدعوة إليه، أو معارضته وتأليب الحكومة ضد الداعين له، نشب في ألمانيا في نحو السنوات ١٧٩٧، و ١٧٩٨. و ١٧٩٩، و الفيلسوف فخته أساسًا، وكان قد صدر له سنة ١٧٩٢ مسقال ينقد الأديان السماوية ويشكك في الوحي. ولما عين أستاذا بجامعة بنا، ذاع صيبته كمفكر راديكالي، وجاهر بالإلحاد والمدعوة إليه وشايعه كثيرون، وكتب بالإلحاد والمدعوة إليه وشايعه كثيرون، وكتب كشيرون - ومنهم هيردو، إلى الحكومة للشلخل ووقف محاضرات فخته، وإنكار دعوته لعبادة ووقف محاضرات فخته، وإنكار دعوته لعبادة العين المعاضرات التي وكسروا المعاضرات التي وكسروا النوافذ، وسبوه هو وزوجته.

وفى سنة ١٧٩٨ نشرت المجلة الفلسفية مقالات لفخته تطفح بالكفر، وردّ عليه والد أحد الطلبة يبيّن خطورة أن يتلقى ابنه على فخته أو على الاستاذ الآخر الملحد فوريرج، واهتز الرأى

المسام خطاب الأب، واضطرت الحكومة إلى مصادرة المجلة، وتوجيه اللوم الشديد إلى فخته، وفصله من الجامعة، وكتب فخته يبين موقفه، وينفى أنه ملحد، وكان جوته من بين اللذين وجهوا إليه اللوم، وأقر فصله ومنعه من الكتابة أو التدريس، ولم يحاول فخته بعدها أن يكتب في الدين حتى ممانه.

الاسم الذي أطلقه هيسوم على مذهبه في الإلحاد، فهو ليس إنكاراً لوجود الله، وإنما هو شك في وجوده، فاليقين عنده مطلب البرهان النجريبي، والتجربة لم تكشف له إلا عن وجود انطباعات وأفكار تنصل ببعضها، حتى ليقول: أنا لست سوى حزمة من الإدراكات الحسية؛ وقال: ولو أني آمنت بوجود إله فهل أخرج بشي أزيد نما تقدمه معارفنا عن العالم؟ إذن لا لزوم لمثل هذا الاعتقاد أو الإيمان!

وأنكر هيوم المعجزات كمبرر لبناء دينى ينهض عليها. وقوله بالإلحاد الفلسفى يقصد به أن وجود الله محتمل، والاحتمال الذي يقول به هو الاحتمال العلمى، يعنى أنه لا وجود للإله إلى أن ينبت علميًا أنه موجود، وقبل ذلك هو فرض يحتمل النكذيب ويحتمل النصديق.

لايشرتب على عندم النقيمام به أية مسشولية. كالإحسان إلى الوالدين، فمن الطبيعي أن يُكرما في الشيخوخة، وأن تتوفر لهما الحياة الكريمة والعلاج؛ وكمذلك فإن ربِّ الأسرة مُملزمٌ برعاية أطفاله وتبربيتهم وتعمليمهم. والواجب لا يُثاب من يضعله، وإذا قبصر فيه أي إنسان استبحق الزراية واللوم. والالتهزامات الحُلُقية قــد تنعــدد وتشعارض، فيضاضل المرء بينهما ويؤثر منها صا بتوافق أكثر مع سُلّم القسيم عنده، والبعض يفعل الواجب لأنه عسملٌ أخلائي ملزمٌ به تلقائياً، باعتبار الإنسان مكلفاً، وتكليفه شئ بالطبيعة، منقطور عبليم الإنسمان؛ والبسعض يري أن الالتزاميات الأخلاقية نافعة ومردودها النفسي غير منكور، والإنسان جُبل عبلي إتيان ما ينفعه وينفع الناس، وما يـعطيه اللذة، وفعّل الخـير من الملذوذات.

ومنطق الإلزام الحكمة بنناول هذه القضهايا الأخلاقية، وهي لا تنطوى على معان وصفية، وقوامها توجيهات وإرشادات، هي مبادئ للعمل، ودستور للمعاملات بين الناس، ويأتيها الجميع اتفاقاً ودون تبرير لأنها ملزمة وواجبة، والإنسان يتميز بالحاسة الأخلاقية، وقد يفعل الواجب ويؤدى ما هو ملزم به أخلاقياً حتى لو كان مردوده فيه أذى له خاصة، والإلزاميات كان مردوده فيه أذى له خاصة، والإلزاميات الأخلاقية خيرة في ذاتها وبذاتها، وندركها ونفعلها مرة بالعقل، ومرات بالحدس، وتضاياها بسيطة وواقعية، وعندما ناتيها لوصف بأننا أخلاقيون، وأن سلوكنا صادر عن إحساس أخلاقيون، وأن سلوكنا صادر عن إحساس

بالواجب. (أنظر أيضاً الواجب الأخلاقي).

اسم الشهرة عند الفرنجة للفيلسوف الإسلامي أبي نصر الفارابي (توفي سنة ٩٥٠م) المشهور باسم المعلم الشائي، في مضابل أرسطو المعلم الأول. وقيل إنه كان يعرف سبعين لمغة، وكانت فلسفنه عائمية بمضهوم العالم في زمنه، مرج فيها الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة بالمشائية وهي أشهر فلسفات وقته.

Categoremetics <sup>(E.)</sup>; .... ألفاظ حملية أصلية Catégorèmes <sup>(E.)</sup>; Categoremae <sup>(L.)</sup>; Kategoreme <sup>(G.)</sup>

ألفاظ القبضية الحملية التي تصنع حدودها، وهي في المنطق الحسديث الرموز التي لا يتنوقف معناها على غيرها.

Syncategorematics <sup>(E.)</sup>; أَلْهَاظُ حَمَلْيَةً تَابِعَةً ; Syncatégorèmes <sup>(E.)</sup>; Syncategoremae <sup>(L.)</sup>; Synkategoreme <sup>(G.)</sup>

إضافات لفظية تلحق بحدود القضية الحملية مثل «كل» و «بعض». وفي المنطق الحديث هي رصور ليس لها معنى بذاتها وتكتسب مسعناها بتبعيتها لرموز أخرى.

على الآخر، ويبدى أجمل ما بنفسه لعل الآخر تعلُق مسودته به؛ والشائشة أن يتكدّر إذا تبعداً الوصال، ويصيبه من ذلك الغم والحزن؛ والرابعة أن يتمنى محبوبه ويستخبر عن حاله، ويريد لو يخبره بما في نفسه؛ والخامسة أن تبلغ المودة حدّها ويحاصر أليفه بها.

الواسطة بين المضاعل والمنفعل، كالمنشار. والآلة هي الأداة التي لها طابع عملي، والأدائية أو الآلية هي صفنها. والمنطق آلة قانونية بمعنسي آنه علم عملي.

ونحن نعسيش في عسالم من الآلات أو الأدوات لا وجود لها الأدوات، وهذه الآلات أو الأدوات لا وجود لها على هذا النحو إلا بنشاطنيا البشرى الذي يستعملها، والاستعمال هو أن يكون الشئ آلة أو أداة ، وتحيل «الأشياء - الأدوات» أو الآلات من الناحية الأنطولوجية إلى «أشياء - آلات» أخرى، الناحية الأنطولوجية إلى «أشياء - آلات» أخرى، وبذلك تقنضى كل آلة أو أداة العالم (هايدجر). Chiliasm (En); Chiliasme (En); Chiliasmus (En); Millennium (En); Millennium (En); Millennium (En); Millennium (En);

Lehre von dem tausendjährigen Reich (G.)

العقيدة الألفية: هي القبول بالعصبر الألفي الذي سيملك فيه المسيح على الأرض، بمعنى أن المسيح سينزل إلى الأرض من جديد، وسيدعو الناس، وسيهتدون به، ويحكم الأرض، ويسود

Doctrine du millénium (F.);

العدل، وبكثر الخير، وسيتم ذلك لألف سنة، وذلك هو العصر الألفى Millennium، ويقابل ذلك في الإسلام قول الشيعة بالمهدى المنتظر، والقول الرائع عموماً برجوع المسيع إلى الأرض بعد ظهور المسيع الدجال، والأحاديث في ذلك من الإسرائيليات ولا يؤيدها شئ من القرآن، ولو كانت هذه الرجعة للمسيع وظهور الدجال حق، والعلم من الأحداث الكبرى، لما أهملهما القرآن. والعلم يؤيد القرآن، والعلم ضد هذه الجرافات، والرخاء وعدمه كسببين مرهونان بعمل الإنسان، والرخاء وعدمه كسببين مرهونان بعمل الإنسان، ونحن مأمورون بالأخذ بالأسباب، وبرذ الأمور وناعلمًا.

Dieu (F.); Deus (L.); Gott (G.)

عَلَمٌ دال على الإله الحقّ دلالة جامعة لمعانى الأسماء الحسنى كلها.

والله رأس الأسماء الربائية جميعاً. واسمه تعالى الله يوصف بكل الصفات ولا توصف به المصفات. ويتردد اسمه تعالى فى القرآن أكثر من ٢٦٠٠ مرة، ومن صفات هذا الاسم سهولته فى النطق وفى السذكر. وفى التوراة هو الوهيم، النطق وفى السذكر. وفى التوراة هو الوهيم، ويهوه، والاسم الأخير معناه « هو »، كما نقول «هو الله». وهويته الحق نعالى هى عينه الذى لا يمكن ظهوره إلا باعتسبار جُملة الأسماء يمكن ظهوره إلا باعتسبار جُملة الأسماء

والله هو الرّب، والله في اليونانية Theos، ومن ثم فالاعتبقاد في الله هو Theism، بينمنا الربّ في اللاتينية Deos، والربوبية هي Deism.

وعن أبى هريرة عن النبى الله المعلق الله واحداً. وبعض تسمأ وتسعين اسماً - مائة إلا واحداً. وبعض أسمائه أنزلها في القرآن، وبعضها صفات جمال مثل : العليم، الرحيم، الهادي، الكامل، الجميل؛ وبعضها صفات جلال مثل : الكبير، المتعال، العظيم، الجليل، القهار؛ وبعضها مشترك بين المحال والجلال، وهي صفات كمال، مسئل الرحمن، الملك، الرب، الخالق، السميع، البصير؛ وبعضها صفات ذات، يوصف بها ولا يوصف بضدها، مثل : القادر، العزيز؛ وبعضها صفات المخال، يوصف بها ولا يوصف المخال، يوصف بها ولا يوصف المخال، يوصف بها والمخال كالرضي، المخال، يوصف بها وبضدها، كالرضي، والمغلن والمغلن القادر، العزيز؛ وبعضها صفات والغضب.

وتجلّيات الصفات عبارة عن قبول ذات العبد الاتصاف بصفات الرّب كالكرم، والفضل، والجود، ومن ذلك أيضاً صفة المجئ، والاستواء، والقول، ومن الصفات صفات أصفاء، كصفة الوجه، والبد، والسمع، والبصر.

وأهل السُنّة على الاعتقاد بهذه الصفات كما جاءت بلا تأويل، فهو تعالى كما وصف نفسه، وكما وصفه نبيّه، والآبات التي تناولت الصفات في القرآن تُعرف بالمتشابهات.

والناس في معرفة الله على أصناف، منهم أهل التقليد، يقلدون علماءهم، ومعرفتهم بالله خبربة؛ وسنهم أهل السنظير، يستدلون بالصنعة على الصسانع؛ وأهل المنسويه ينزهونه تعالى عن كل اللواحق؛ وأهل التشبيه، يرون أنهم لا يدركون الله إلا إذا شبهوه؛ وأهل العجز يقرون بعجزهم عن معرفته عقالياً عن بحث ونظر، ويقولون إن

تفكيرهم لا ينبغى أن ينصرف إلا إلى آلاء الله؛ وأهل الحلول والاتحاد لا يفرقون بين الله وخلقه، ويقولون إن الله ينفيض بالحياة عليهم، فإن أردنام من حولنا؛ وأهل التحقيق يجمعون بين الخبر والنظر.

أ واسمنه تعالى الأعظم هو الله. وأدلة وجنوده تعالى كسنيسرة، منها : دليل ظهمور الحيساة في المادة، وهو برهان التناسيل بين الأحيماء لدوام البيضاء، ويختصره البعض باسم برهمان النسل، كقبوله تعسسالى : ﴿ جَعَلَ لَكُم مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجُنا ﴾ (الشورى ١١)، ﴿ وَأَنِيُّنَّا فِيهَا مِن كُلِّ زُوجٍ بَهِيجٍ ﴾ (ق ٧)؛ وبرهان التمانع، كقوله تعالى : ﴿ لَوْ كَانُ فِيهِمَا آلِهَةً إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدُنًّا ﴾ (الأنبياء ٢٢)؛ ودليل الاختىراع، أن الكون من إبداعيه تعيالي؛ ودلييل العناية، أنه تعالى القائم بالكون؛ والدليل البديهي، أن العلم بالله علم بديهي، والإنسان يتجه إلى الله تلقائباً في الملمات، والدليل الصوفي بأن الإيمان يُلقَى في النفس إلقياءً؛ والثليل الاجتماعي ، أن الإنسان مركوز فيه أنه لكبي يصبح اجتماعه فلابد من الجيزاء والعبقاب، ولا بند من الاعتبقياد في الآخرة والبعث والحساب؛ ويرهنان الوصي، أن الوعي بالله يقيني، وأنه لابد من موجود أعظم يشوم على الكون؛ ويرهان الحسرية، فنفى الوقت الذي يشعر فيه الإنسان أنه حر حضيقة، يأتيه البقسين بوجود الله؛ والبرهان الأخلاقي، أو برهسان الواجب، أو الضمير، أو الوازع الحُلُقي، فمن أين يمرف الإنسان الحقّ والعمدل إن لم يكن للوجود من يغرس فيمه وجوب الحق والعدل؟؛ ويسرهانما

الجمال والحير، ولا يعرفهما الإنسان إلا لو كان هناك معيمار شامل كامل يرجع إليه ويقيس عليه وهو الله.

ويثبت الفلاسفة وجود الله بحجج كونية هي: حجة الحركمة والمحسوك الأول؛ وحجسة الممكن والواجب؛ وحجة العلمة أو العلمة الأولى.

ومن دلائل وجوده تعمالي الحجة الغائية. باعتبار الانسجام والنظام في الوجود، وهو ما يفرض غايبة له، وعِلَّة عاقلة هي التي تتولى التدبير لكل هذا الوجود.

واليرهان الوجودي، أو برهان المثل الأعلى، أو برهان الاستعلاء والاستكمال: هو أن العقل كلما تصور شيئاً عظيماً بتصور ما هو أعظم منه، وما من شي كامل إلا والعقل ينطلع إلى ما هو أكمل منه، والله هو غياية الكميال ولا مزيد عليه، ولا نقص فيه. وعندما تلح الفكرة على عشولنا وتكون موجودة في تصورنا، نعرف وقينها أن احتياج الفكرة إلى الاستكمال ليس على جهة الصورة، ولسنا نحن علته، فيلزم بالضرورة أن المستشعر وجود الله. وهذا هو الدليل الوجودي، أو الأونطولوجي.

وكل هذه الأدلة لإبطال حجَّة الناس أنهم ما بلغهم عن الله شئ ولم يعرفوه.

وهو الموجود الواجب الوجود، الذي لا يمكن أن يكون وجوده من غسيره، أو يكون وجوده لسواه، إلا فائضًا عن وجوده، فهذا شرح امسمه، وينسع هذا الشرح أنه الموجود الذي لا

يتكثر لا بالمعدد ولا بالمقدار، ولا بأجراء القوام، ولا بأجزاء الحدّ، ولا بأجزاء الإضافة، ولا يتغير لا بالذات، ولا في لواحق الذات غيير المضافة، ولا في اللواحق المضافة.

وهو مبدأ للوجود المعلول، ومبدأ للمسوجود المطلق؛ وهو صانع العالم باتفاق الفلاسقة سوى الدهرية، ولا صفةً له أصلاً، وما يصدر عنه فيلزم منه لزومًا ضروريًا.

Triune God <sup>(E.)</sup>; ...... والله ثلاثة في واحد، Le Dieu en Trois Personnes <sup>(F.)</sup>; Der dreieinige Gott <sup>(G.)</sup>

الإعسنسقياد أن الله هو الآب والابن وروح القيدس، ثلاثة شيخوص بطبيعة واحدة، وهو اعتقاد النصاري.

الله أو الطبيعة ...... الله أو الطبيعة

جُماع فلسفة سبينوذا (١٦٣٧ ـ ١٦٧٧) في الله حيث يعدّ تعالى شيئاً واحداً والطبيبعة، فهو نعالى ممند مكانى من الموضوعات الفيزيائية بقدر ما هو نظام لا مادى ولا محند من الفكر ، وبعبارة موجزة: الله مادة وعقل معاً ، وهو والطبيعة شئ واحد، فالله هو الطبيعة الطابعة أو الفاعلة ، والكون هو الطبيعة المطبوعة.

وخارج عن العالم، ........... "Entheismus" (G.)

مسذهب كسارل كساروس (۱۷۹۹ - ۱۸۹۹) يقول : إن الله يتجلّى في العالم وينفذ فيه، ولكنه في نفس الموقت عبال وخسارجٌ عنه، وتنصيب

الإنسان لذاته، ويعبِّر عنها العصـر مرةً باشتراكية الألوهية واحية في العالم العيضوي و-قصـوصاً في أفراد الإنسان. مباركس أو الشيبوعية، وهي ديانة جديدة فيهما الإنسان هو الله، ومرة بليسرالية الليسراليين فيرون اللَّه في الدولة وليس في الإنسان، والدولة المعنية "Dieu n'est pas, mais il devient" (E.) هي الشولة الأمريكية. وكأنما المصو هو الدولة أو مقولة رينان (1822 - 1892) يري أنه لكي نفهم الكون فليس ثمة مندوحة من إحلال مقولة النظام الأمريكي. الصبيرورة محل الوجود، فالعالم تحكمه قوانين (انظر دلاتل وجود الله). التقدم، وبعضها يزداد به وعي العقل الإنساني ، الله هو المادة، ........ بذائه، وغساية المصرفة حي نمو وتطور العسقل، "Quod Deus est materia" (G.) وصمليمة الخلق المستمسر الملاحظمة في الكون مقبولة دانيت المهنانتي من فلاسفية العصور ملخصهما كلمة واحدة هي ١١١٥، والله لا يكبون الوسطى الملحدين. بل يصير من خلال تقدم الإنسانية، فكلما

انے ......

Douleur (Fi); Dolar (In); Schmerz (Gi)

كيفية نفسية، لا يُعرَّف بل يُذكر بخواصه،
ويقبابله الليفة. والألم هو إدراك المنافير، ونَيْلٌ لما
هو عند المدرك (بالكسر) آفة وشرَّ من حيث هو
كذلك. والمراد بالإدراك العلم، وبالنيل التحقق،
فيان التكيف بالمشيئ لا يوجب الألم من غير
إدراك، فيلا ألم للجمياد، وإدراك الشي من غير

وقبال البسعض اللذة أمر عسدمى هو زوال الألم، كالأكل فإنه دفع ألم الجوع. والألم حسّى وعقلى، والحسى المدرك (بالكسر) من الحواس، والمدرك (بالفتح) ما يتعلق بالحواس، والعقلى ما يكون المدرك (بالكسسر) فيه العقل، والمدرك (بالفتح) من العقليات.

تقلمت الإنسانية زاد وعي العقل، وزادت معرفته

بالله، وزاد إيمانه، فالإيمان صنو التقدم، والله لن

يُحسرُف إلا إذا زاد وعي العقل، وزاد تقدمُ

الإنسانية.

مقبولة الفيلسوف الفرنسي أمسالويك مسن المدرسة الاسكولائية.

الله معسوس للقلب لا للعقل، "Dieu sensible au coeur, non á la raison" (E.)

مقبولة بسكمال، بمعنى أن القبلب هو الذي يستشمر الله، لا العقل، وهذا هو الإيمان.

عبدارة فيمورياح (١٨٠٤ - ١٨٧٧) عن تأليمه

النيل لا يؤلم.

َ الإله الذي ينزل عن طريق الآلة، ......... "Deus ex Machina" (الم

تشبيه ما يعوزه التعليل بفكرة الإله الذي ينزلونه في التمسيل المسرحي بواسطة الآلة لينوسط المسرح، فكذلك من يستخدم علّة لا يستوجبها الموقف لتدبير شئ. والاصطلاح لأرسطو، انتقد به انكساغورس لأنه افترض أن العقل علّة نمائية، وقال ذلك في حواراته، ولكنه عملياً لم يلجأ إلى استخدام هذا المصطلح قط في تفسيراته الطبيعية.

الهام الهام (E.; F.); Inspiratio (L.); Eingebung (G.)

لغة هو الإعلام مطلقًا، واصطلاحًا هو إلقاء المعنى في القلب بطريق الفيض، أي بلا اكتساب وفكر، وإنما الإلهام وارد غيبي، وقبولهم بطريق الفيض يُخرج الوسوسة، لأنها ليست إلقاءً بطريق الفيض بل بمباشرة الأسباب.

والإلهام أخص من الإعلام، لأن الإعلام قد يكون بطريق الاستعلام، أى بطريق الكسب. وهو أخص من الشعليم، لأن التعليم قد يكون إلهاسأكما في قبوله تعالى: ﴿ فَأَلَّهُمُهُا فُجُورَهَا وَتَقُولُهُا فَى الشمس ٨)، أى بخلق المدارك وتقورية في المكلّف. وقد يكون التعليم بنصب الضرورية في المكلّف. وقد يكون التعليم بنصب الأدلة السمعية أو العقلية، أما الإلهام فلا يجب إسناده ولا استناده إلى المعرفة بالنظر في الأدلة، وإنما هو الخاطرينية صاحبه فيفطن ويفهم المعنى وإنما هو الخاطرينية صاحبه فيفطن ويفهم المعنى بأسرع ما يمكن، ولهذا يقال فلان مُلهم، إذا كان يعرف بمزيد فطنته وذكائه ما لا يشاهده.

والإلهام بخلاف الوحى. لأن الأول كشفى بينما الثانى شهودى، أى يحصل بواسطة مَلَك؛ والوحى من خواص الأنبياء، والإلهام أعم؛ والوحى مشروط بالتبليغ دون الإلهام.

• إلهى! أتنى صفاء السريرة!، ...........

"Mon Dieu! Donne - moi la purcté intérieure!"

الصبخة الفرنسية لدعاء الفلاسفة كما ورد عند سقراط (٤٧٠ – ٣٩٩ ق.م)، وكان يرى أن آلهة البونان ليست سوى قوى للطبيعة نعمل بندبير الله، وهو الحاكم والغالب عليها جميعة، بيده الأمر، وهو الصانع، والخالق، والواجد، والمبدع، وهو على كل شئ قدير. وسقراط إذن كان موحدة. وليس كمنا ذهب إليه الدكتور عبد الرحمن بلوى، من أنه كان مشركاً معدداً، وأن دبانته هي الدبانة الشعبية.

هى أحدية جسمع جسيع الحقائق الوجودية، كسما أن آدم عليه السلام أحدية لجسع جسيع الصور البشرية، إذ للاحدية الجمعية الكسالية مرنبتان، إحداهما قبل التفصيل، لكون كل كثرة مسبوقة بواحد هى فيه بالقوة، هى المفصل فى المُجسل مجسلاً مفصلاً، وهذه هى أحدية آدم عليه السلام كسا فى قوله تعالى: ﴿إِذْ أَخَلَةُ رَبُّكَ مِن يُنِي آدَمَ مِن ظُهُ ورهم فُرَيَّتُهُم وَأَشْهَا مَان من ألستة من بيني آدم مِن ظُهُ ورهم فُرَيَّتُهُم وَأَشْهَا مَان من ألستة شهود المفصل فى المجمل مفصلاً، وأما المفصل شهود المفصل فى المجمل مفصلاً، وأما المفصل شهود المفصل فى المجمل مفصلاً، وأما المفصل

في المُجمل مجملاً لا مفصلًا فهو يختص بالحق تعالى، فهو الواجب الوجود، وبواسطة وجوب وجوده يلزم أنه مبدأ لكل سا عداه، ومجموع هذين الأمرين هو الإلهية .

Mecanisme (F.); Mechanismus (G.)

مسلمب فللسفى يردّ كل الظواهر إلى محددات ميكانيكية، ويرادف المذهب المادى.

وتطلق الآلية كذلك مجازاً على كل عملية يمكن أن تضوم على مراحل تتعاقب وتتعلق ببعضها البعض، كما في قولنا آلية الانتباء، وآلية الذاكرة، وآلية القياس.

Mère (F.); Mutter (G.); Mater (L.)

الوالدة، وأصل كل شيّ؛ وفي العربية أمّ - الألف للاست هلال، والميم حرف تكوين، والتشديد للتأكيد وبيان المعاناة، والأم تحمل وتلد كرها، أي مكايدة، والحمل والفصال أو الفطام عامان، والرعابة حتى الرُشد، وتقضى عمرها كله ملهوفة على ولدها. والأم كالأرض، وهي الجسم المادي المحسوس؛ وإدراكاً لدور الأم كان إطلاق أم القرى على مكة؛ والأمهات في الفلسفة المعناصر والطباع؛ ويقال اللغسة الأم، وأم اللغات؛ وأمهات الأسعاء المستى أربعة أسماء، هي : الأول، والآخسر، والظاهر، والبساطن. والهواء، والتراب، والنار؛ والأمهات العلوية، والهواء، والتراب، والنار؛ والأمهات العلوية، والهواء، والتراب، والنار؛ والأمهات العلوية، وعلم العقول، وعلم النقول، وعلم العقول، وعلم العقول، وعلم النقول، وعلم العقول، وعلم العقول، وعلم العقول، وعلم العقول، وعلم النقول، وعلم العقول، والمؤلم العقول، والمؤلم العقول، وعلم العقول، والمؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم العقول، والمؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم المؤلم ا

الأرواح، وأم الكتساب هو اللوح المحضوظ، أو سورة الفائحة، والعقل الأول، أو ماهيات الحقائق. وأم الهيولى هو اللوح، والأمنة هي الجماعة، سميت كذلك لأنها تجمع أفرداها كتجمع الأولادها. (انظر أملة). والفلسفة الأم هي الفلسفة اليونانية، لأنها الفلسفة الأصل لكل تفلسف اليونانية، لأنها الفلسفة الأصل لكل تفلسف لاحق أخذت به الأمم نفسها. وأم المصريين اليسها زغلول، فسقد كانت تجسمع المصريين إليسها ويقصدون بينها. وأمهات المؤمنين هن زوجات الرسول المنظمة الباسهن الناس، ويتحدثن إليهم عن الرسول المنظمة ويفقهنهم في الدين.

أمارة المارة المارة Hinweis (G.)

الدليل النظنى، ومسا يمكن التسوصل فيسه بصحيح النظر إلى الظن بمطلوب خبرى. وقد نكون الأمارة مجردة .. أي وصفا طردياً، لا مناسباً ولا شبيها به، وقد تكون باهشة .. أي مناسبة. والأمارة لغة هي العبلامة، واصطلاحاً هي التي يلزم من العلم بها الظن بوجود المدلول، كالغيم بالنسبة إلى المطر، فهانه يلزم من العلم به الظن بوجود المدلول، كالغيم بوجود المطر.

وعند التكلمين هو خليفة رسبول الله في

إقامة الدين، بحيث يجب اتباعه على كافة الأمة. وعند المحدثين هو المحدث والشيخ. وعند القراء والمسترين وغيرهم الإمام أو المعسحف الإمام، مصحف من المصاحف التي نسخها الصحابة بأمر هنمان، ثم أرسل منها إلى كل مصر مصحفاً فيسمى كل منها إماماً.

والإصام الكتاب، نحو ﴿ أَحْمَيْنَاهُ فِي إِمَامُ مُسِينَ ﴾ (يس ١٢)، أى في لوح محفوظ سبنى به لأنه أصل كل ما كُتب وصحف كما نسمى مصحف عثمان إماماً. والإمام الطريق أو الطريقة تكون للإمام الرئيس: ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامُ مُبِينٍ ﴾ تكون للإمام الرئيس: ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامُ مُبِينٍ ﴾ للنام إمَامًا ﴿ (البقرة ١٢٤)، أى مشلاً يقتدى به ورئيساً عبلى أمة. وكل أمة لها إمامها: ﴿ يُسومُ نَدْعُو كُلُّ أَنَاسِ بِإِمَامِهُمْ ﴾ (الإسراء ٢١). وشيوط لأن اللغة هي صائعة ألهوية، ودليل الانتماء لأن اللغة هي صائعة الهوية، ودليل الانتماء ووسيلة التواصل. والإمام صاحب رأى وبه بسنطيع أن يسوس الرعية ويدبر المصالح، ومن وحصاله العبدل والشجاعة والنجدة، فيحسن إلى خصاله العبدل والشجاعة والنجدة، فيحسن إلى المناس في قسضائه، ويحسمي الديار ويصون الميضة.

وإمام الفسلاسفة هو أفلاطون، والإمام في آية مدرسة فلسفة هو مؤسسها، فالرواقيون إمامهم زينون. والأثمة جمع إمام، وفي الاصطلاح أثمة الأسماء سبعة من أسماء الله الحسني، هي : الحي، والعالم، والمريد، والقادر، والسميع، والبصير، والمتكلم، وهي الاسماء الأصول التي تجمع كل والمسماء الحسني.

وللكفر أئمة (التوبة ١٧)، كما أن للهدى أثمة (الأنبياء ٧٣)، أى دعاة. والمسلمون على نسمية أصحاب المذاهب الأربعة بالإمام، وكان تلاميذ أبى حنيفة يدعونه الإمام الاعظم، وفي مصر بقال لشيخ الجامع الازهر الإمام الاكبر، ولُقب الفيلسوف الجويني بإمام الحرمين، فلما اضطهده الوزير الكندري ارتحل إلى مكة والمدينة وجاور الوسامة لاربع سنوات، فكان إماماً للحرمين فيهما . فيها لاربع سنوات، فكان إماماً للحرمين فيهما . إسامية المستعدة المستعدد المستعدد المستعدة المستعدد ال

هى الرياسة العامة في أمور الدين والدنبا، وعند المتكلمين هي خلافة رسول الله في إقامة الدين وحفظ حوزة الإسلام بحيث يجب اتباعه على كافة الأمة، والجمهور على أن من هو أهل للإمامة ويستحقها، هو المجتهد في الأصول والفروع، السجاع ذو الرأى، العدل العاقل، البالغ الذكر الحر، ويطلق على منصب رياسة الدولة الإمامة الكبرى، غييزاً لها عن الإمامة الكبرى، غييزاً لها عن الإمامة الكبرى، غييزاً لها عن الإمامة العرى وهي وظيفة من يؤم الناس في الصلاة.

وقال بعض الصوفية الإمامة قسمان، إمامة أو رياسة ظاهرية، وإمامة أو رياسة باطنية.

والإمامية فرقة من الشيعة قالوا بالنص الجلى على إمامة على وكفروا الصحابة، ومساقوا الإمامة إلى جعضر الصادق، واختلفوا في المنصوص عليه بعده.

وعند اليهود كانت الإمامة في الدين لهارون بعد موسى، وإمامة الدنيا ليشوع؛ وعند النصاري

كانت الإمامة بعد المسيح لبطرس، واندراوس، ويعسقسوب بن زيندى ، ويوحنا ، وفيلبس، وبرتولماوس ، ومستّى، ويعسقسوب بن حلفى، ولباوس، وسمعان، فهؤلاء أحد عشر، ومعهم يهسوذا الاستخسريوطى ولكنه بخع نفسسه بعد المسيح، وأدخل بدلاً منه بولس؛ وأهم هؤلاء جميعاً بطرس وبولس.

أمان أنطولوجي .... Sourity المان أنطولوجي

مصطلح وجبودي عند Laing والأخسرين، ينتقمد الوجودية وغيرهما من المذاهب الني نقسم المقات، وتباين بين البشير، وبينهم وبين العبالم، وتحيل الاشخاص إلى تعريضات وآلات، أو تجعلهم كحيوانات التجارب، وبدلاً من أن تكون في الممرفة سنعنادتهم وتكاملهم، فبإنها تمزقنهم أشلاء. وعنده أن للذهب الوجودي الصحيح هو الذي يعي به الإنسسان الصبحيح أنه صبحيح، والإنسان العليل يستميد به شخصيته الحقيقية. والأمسان الأنطسولوجي هو غساية أي إنسسان، والمطلب الذي يجب أن يسعى إليه أي فيلسوف هو العلم الأصبيل بالوجسود، والتنحليل الحقُّ للمسوجبود البسشيري بالمعنى المستنخسام في الأنطولوجيها الوجسودية أو العلم الوجسودي، والبيلوغ ببالإنسيسان إلى نبوع من الأمسيان الأونطولوچي في هذا العالم.

أمانيون .....

جسماعة من المتصصين الخسارجين على الكنيسة، أتباع يعقوب أمان، ظهروا في سويسره، وفي الألزاس بفرنسا في السنوات من 197 اإلى

١٦٩٧، وكانوا أصلاً من الميشويين وقسموهم على أنفسهم، وهم كجماعة التكفير والهجرة الإسلامية. يكفرُون المجتمع الحضري. ولا يرون صواب الطريقة الأوروبية في الحياة الحديثة، ومن دأبهم النطبهرُّ، ويقلدون المسلمين ويتوضيأون ويغسلون أقدامهم، ويحفون شواربهم، ويطلقون خاهم، ويأسرون بالهجرة في شكل جماعات تحترف الزراعة، وحياتهم بسيطة، ومطالبهم قلبلة. وتجسمُعناتهم تعاونينة، وملكيتنهم لملأرض جماعية. ويأكلون سوياً، وكيانت هجرتهم الكبري إلى أمريكا. واختاروا لأنفسهم أراض في الغرب يستصلحونها وينششون عليها مستوطناتهم، ويوجد منها حتى الأن (سنة ٢٠٠٠) نحو سبعين مستوطنة. وكل مستوطنة تضم نحو خمسة وسبعين فردآ، لهم إمامهم الأكبر، وأربعة أثمة آخرون، وصلواتهم بالألمانية المشوبة بالإنجليزية، بسبب الأسية التي هم عليها، وثيابهم بسيطة ومشماثلة، والنساء محتشمات وسحجبات ويغطين رءوسهن وصدورهن ويُطلن ثيبابهن، فلا يظهرن إلا الوجه والبندين، وتعليمهم جميعاً، نساءً ورجالاً حتى المرحلة الابتدائية، ولا يقرأون صحيحة ولامجلة ولا كستاباً، وبيمونهم تخلو من الكهمرباء والتلفيزيون والراديو والطيفون، ولا يركبون سيارات، ولا يستعملون آلات زراعية حديشة، وإن مرضوا لم يذهبوا إلى الطبيب، ويتداوون بالأعشاب، ولا یکذبیون، ولا یژنون، ولا پسسرقیون، ولا پیظلم بعضهم بعضاً، ويتقون الله حقَّ تقانه، وكأني بهم

جماعات النكفير والهجرة المسلمة، إلاّ أن هؤلاء يُضطَهـــدون لِفكُرهم وطـريقــــهم، وأولئك لا يُضطَهدون بلَ ويُكَـرمون ويُسمع لهم، وحــــبنا الله.

Imperialism <sup>(E.)</sup>; ...... Impérialisme <sup>(F.)</sup>; Imperialismus <sup>(G.)</sup>

فلسفة الدولة الاستعمارية التي تزعم لشعبها النفسوق العنصري والسميسادة الفكرية على الأمم الأخسري، وتنبحمه لذلك إلىي السيبطرة على معتدّرات هذه الأمم، وإختضاعتها لسياستها. وإلحاقها بركب حضارتها، وفرض الهيمنة على الشافتها. ويتؤرّخ للمترحلة الإمباريالية بهداية القرن العشرين، ويوضع مصطلح القسوة الإمبريالية Imperialis potesta توجهات الفالسفة الإمبريالية للدولة الرأسمالية الاستعمارية، حيث لايقتصر استعمارها لدولة أو دولتين ولكنها تزاحم دولأ أخرى على استعمار أقاليم العالم الغنيسة، ويميل رأس المال فيسهما إلى الاندماج وتصبح له توجيهات احتكيارية. وفي المرحلة الثانبة التي بدأت مع نهاية القرن العشرين تحولت الرأسمالية الاحتكارية للقوى الإمبريالية إلى رأسمالية احتكارية عالمية تجعل من الدول الرأسمالية الكبرى قوة عالمية Universalis potesta. وهو ما نشهده الآن في ظل النظام الجديد المسمى بالعَوْلة globalism. وإذا كانت الرأسمالية أعلى مسراحل النظام الاستعسماري Cotonialism، فسإن الإمبسريالية هي أعلمي مواحل النظام الرأسمسالي Capitalism، وأيضاً فإن تظام العُوَّلة يصبح أعلى

مراحل المنظام الإمبريالسي. وفي ظل الإمبريسالية تتركز الثروة العالمية في عدد من الدول الصناعية الكبري وتصبيح هي الدول الغنية، وتُعبقُد لهما السيطرة، أو لدولة منها تصبح لها الحاكمية المطلقة. ومن شمأن تركيز رأس المال والمعموفة في هذه الدول أن تنشأ الاحتكارات العالمية، ويناط بها الدور الحياسم في الاقتىصاد العيالي، وفيسها بنسركز رأس المال الاحتكاري المعمرفي التكثولوجي ويندمج برأس المال الصناعي والتجاري، ونشكل جميعها رأس المال المالي الذي يبصنع الاحتكارات المالية. وتتميز مرحلة الإمبريالية عن مرحلة الاستعمار بشصدير رأس المال والمعرفة علاوة على تصدير السلع. وتؤدى سيطرة سياسة الاحتكار المالي إلى هيمنة الاحتكارات المعسرفية العالمية على شئون العالم قاطبةً، وتقتسم السوق المالي الدولي فيحا بينهما، ويتم التقسيم بحسب المصالح الحيوية لكل دولة من الدول الكبري. ومصطلح الإمبريالية يعني السيطرة الكاملة للرأسماليمة الاحتكارية العماليمة على كل مخصمات الدول الصغرى، وإلحاقهما بنظامها المالي ، وبذليك تستولى عليها سياسياً وإيديولوجياً من قَمَّتها إلى قاعدتها. وبتطبيق هذا النظام عالميــاً ــ كما في نظام العمولة الحالي ــ تحدد الرأسمالية الاحتكارية النطور التباريخي للإنسائية، وتعييد تنظيم العالم على أساس إمبريالي.

أمة ..... المناه Nation (E.: F.: G) Natio أمة المناه Nation (المناه مفهوم مسحوري في الفلسفة

الاجتماعية والسياسية. والأمة في اللغنة جماعة من الناس أكثرهم من أصل واحد، وتجمعهم صفات موروثة، ومصالح وأماني واحدة، أو يجمعهم أمر واحد من دين أو مكان أوزمان، والأُمَّة بحقَّ مي جُماع ذلك كله، وتطلق تارةً على كل من بُعث إليهم نبيُّ ويسمون أمة اللحوة، وعلى من يؤمنون بهذا النبي وهم أمة الإجابة؛ فوحدة الدين تؤكد وحددة الأمة؛ ووحدة الأرض مقومً رئيسي من مقومات الأمة، والسكن المستقر على أرض معينة، والتضاعل معها، هما من شمروط تكوين الأمة التبي تمييزها عن غبيرها. والأرض للششركة أساس للاقتصاد المشترك وهو من مقبومات الأمة؛ وللمسوق الواحدة أهمية في تكوبن الجسماعية القومية؛ والاقشمساد والدولة والأرض عنوامل مشرابطة ومشفياعلة جدلياً في تكوين الأمــة؛ ووحدة المرق مقوم آخر من مضومات تكوين الأمسة؛ وكذلك اللغبة الواحسة، والثقافة الواحدة، وكان ساطع الحصري من أعظم فلاسفة اللغة كمقوم للأمة، وتتجلى روح الأمة وعبقرينسها في لغتها، واللغة تصنع الشقافة، لأنها وعاء الثقافة، ويقدر سعة الوعاء تكون ضلخامة وعظم الشقافية، واللغية أداة الشفكير والشعبيس وتصنع الشقافة الواحدة. ومن مقومات الأمة بخلاف ذلك الجغرافيا والتاريخ، وبهما تقوم إرادة الجماعة على العيش المشترك، وبالتاريخ يتشكّل تراث الأمسة الذي تنوجع إليسه، وهو إطنارها المرجعي القيمي ، فإذا صارت للجماعة المقومات، كانت لها آثارها الطابعة لشخصياتهم

وسزاجهم وسلوكياتهم، ويتألّف للأمة وعيّ خاص بها، وفهُمٌ للأمور عن غيرها.

والأمة بخلاف القوم وهم الجماعة من الناس تربط بينهم آصيرة يقسومون بها، والشوم هم العصبة، والأمة الواحدة بطموحاتها، لها مطالب قومية تعكس شعورها بعصبيتها. والعصبية هم الأهل تشدّهم إلى بعضهم البعض التصاءاتهم وأصولهم ومصالحهم وتاريخهم الواحد، تقول عصبهم الامر أي ضمّهم، وعَصب القوم به أي اجتمعوا حوله، والعصبية هي المدافعة والمحاماة عن هؤلاء الأهل.

والفرق بين الأمة والقومية أن الأمة جماعة عرقية، ثقافية، وسيساسية، وتاريخية، واقتصادية واحدة؛ والقومية حركة صمن هذه الجماعة نعبر عن أصالتها العرقية وتجاهد لتحقيق أمانيها وطموحاتها.

والأمة بخلاف الدولة، واسم الدولة حديث نسبياً، وكان المقابل للدولة عند الإغريق اسم المدينة عالمان، وعند الرومان كانت المدينة كالمانة وعند الرومان كانت المدينة عليها ثم صارت هذه لملان إلى وحدة، وأطلق عليها اسم الإمارات، أو المسالك، أو الإمبراطوريات. والدولة بمعناها الحديث عرفها المصريون القدماء، والدولة المعسرية هي أقدم تداول لمعنى الدولة. وانتهل اسم الدولة من فسارس إلى الأمويين، وصار اسم نظامهم المسياسي الدولة الأميين في الاصلح الدولة العباسيين في الدولة الحديثة إلا مؤخراً. والدولة في التعريف الدولة العباسيين في الدولة العباسية، ولم تعرف أوروبا الدولة الحديثة إلا مؤخراً. والدولة في التعريف

هي جماعة من الناس الذين يقيمون بصفة دائمة في موطن صعين، وتسيطر عليهم هيئة حاكمة ذات سيمادة. والدولة واقع سياسسي قد لا يتطابق بالضرورة مع وجود الأمة الواحدة. والانتساء إلى الدولة يخلق ما يسمى بالمواطَّنة. والدولة لها دورها الجدلي في تكوين الأمة وتوجيه مصيرها. والمواطستون من أصحاب الحسل الوطني هم الغسيسورون على الدولة باعستسبارها الوطن، والقومييون هم المطالب ون بوحدة الأسة إن كانت لها أوطان أو دول ستعددة. والدولة خطوة على طريسق الوحدة القنومية، وبالقومينة يتدعّم معنى الأمة، وتتبلور بالدولة الشخصية القومية، وتعمق القومية مضهوم الأمة. ومن أجل ذلك تشعارض العوَّلَة السائدة الآن في الفكر الغربي مع مفهوم الأمة. والعولمة هو الاسم الجديد للإمبريالية، وهي استعمار حديث. وتاريخ الغيرب مع الأعية هـ و تاريخ يعمل على إظهار الأسة الأمريكية، والأمة السريطانية، أو الأمة الفرنسية، أو الألمانية. أو الأسبانية إلخ، وفي المقابل طمس الأممية العربية أو الإسلامية، أو أية أنمية أخبري مغايرة. وأهمية نظرية الأمة لا تتقسوم فقط بالمدلول الإيديولوچي للفظ الأمة، بل أيضاً بدور هـذه النظرية الفصّال في ترابط الجسماعيات، وتآخيهها، واتحادها في نضالها السياسي من أجل التقدم والترقي. ومفهوم الأمة لذلك من المفاهيم الدينامية.

وتأتى أروع التضاسير لمعنى الاسة فى القرآن. والأمة جمعها أسم، وفى الآية ﴿ وَمَا مِن دَابُةٍ فِي الأرض وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَمَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَّمُ أَمْضَالُكُمْ ﴿

(الأنمسام ٣٨) أن الله خليق الكائينات أنواعسياً وأجناساً لهما من الطبائع المختلفة، واللغات المتبايسة، والشرائع المتمايزة، ما يتخصص به كل نوع وجنس وكمذلك النباس. جمعلهم أنمأ. وإنما ميّز الناس بالعقل والقمم والإيمان، والإيمان أعلى المرانب، والعقل والفهم في خدمة الإيمان. والأمم منها العلماء وهم صفوة رجالات الأمة، والعبيالم homo sapiens هو صياحب العلم والحكمـــة، وهــو من أهل الحـــجَى، وأرقــى منه العسارف بالله dorno religiosus فبإذا فبارقنا بين الأمم في المستقسول والعلموم كسائمت الآية : ﴿ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَهَالِلْ لِتَعَارَفُوا ﴿ (الحَجرات ١٣) سؤسُسة لاجتماع الأمم، وقيامها على السلم وتبادل المعرفة، وإذا نسارقنا بينها صُعُداً في سُلُم الترتي إلى الأديان كانت الآية : ﴿ وَلُو شَاءُ رَبُّكُ لَجُعُلُ النَّاسُ أُمُّةً وَاحِدُةً ﴾ (هود ١١٨) يعنى على الهدي، ولكنه تعالى لم يخلقهم كـذلك. وإنما كما في الآية : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أَمَّةُ وَاحِدُةً فَاخْتُلْفُوا ﴾ (يونس ١٩) فكان اختلافهم بالضلال وعلى النصلال، وأمسا أفسضل الأمم في سُلِّم الأفضلية وبحسب الرقى فهي الأمة للؤمنة، لأنه إذا كان الإنسان العارف بالله أفيضل من الإنسان العالم بالكون والبطبيعة إلخ، فكذلك الأمة العارفة بالله أفضل من الأمم العالمة بشئون الدنيا، ثم إن العلم إن لم يهد إلى الإيمان فهو عقيمٌ قد أجدب ولم يشمر، والأعظم أن تعلم أسباب الله في الكون فشعرفه منها، فشجمع بين العلم والعرفان. ومن أجل ذلك كانت أمة الإسلام هي

خيـر الأمم ﴿ وَكَذَٰلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطًّا لِتَكُونُوا هُمُهَدَاءً عَلَى النَّاسِ ﴾ (البقرة ١٤٣)، والوسط هو الخيار والأجود، يعني اخترناكم للقيام بمهمة الشهادة، وأن تشوسطوا بين الأمنين اللتين سبيقنا أمة الإسلام، وهي الأمة اليهودية والأمة النصرانية، والأولى قالت بالتوحيد ولكنها صلت إد جعلت الله إلهاً لليهود وحدهم، وقالوا عن أنفسهم إنهم خاصــة انه، أصطفاهم واجتباهم لرســالته، وهم أبناء الله وعدهم الأرض، لا تقوي منهم، ولكن لمحبسته لهم وإيشارهم على العبالمين، فيضلُّوا وأضلُّوا، وأنعبوا الخلق أجمعين؛ والشانية أسة التعمساري، طوّرت قبول الينهبود أنهم أبناء الله فاختصوا المسيح بهذه البنوة، وقالوا فيه ما لم يقله عن نفسه، ونسبوه إلى الله وقالوا هو ابن الله، فَالْغُوا وَاحْدَيَةُ الْأَلُومِينَةُ، وَعَنَادُوا إِلَى شُـرِكِ الإغريق والرومان، وأحيوا القول في زيوس كبير الآلهة، فقالوا عنه الآب، وتحدثوا في الأم والابن والعائلة المقدسة، فهدموا التوحيد.

فأما أمة الإسلام فأكدت التوحيد الذي نزل على اليهبود، وخلصته من الضلال، فيقالت بأن الله ليس ربّ البهبود وحدهم وإنما هو ربّ العسالين، وقبالت إن أنه لا يؤثر الأعجمي، ولا الأصفر، ولا الأحمر، ولا الأبيض، وإنما هو يؤثر التقيّ، النقيّ، الورع، العنفيف، وهو المؤمن الذي يعمل صالحاً، فهذا هو الموعود بوراثة الأرض في يعمل صالحاً، فهذا هو الموعود بوراثة الأرض في الدنيا، وثواب الله أفضل الثواب في الآخرة. ومن أمّة أخوجت للناس تأمرون بالمعروف أمّة أخوجت للناس تأمرون بالمعروف

وَتُنْهَوْلُا عَنِ الْمُنكُو وَتُؤْمِنُونَ بِاللّٰهِ ﴾ (آل عسمران ١١٠)، والنعريف إذن للامة الفُضلي هو ما جاء بالآية الكريمة، والأمم تتفاضل تفاضل الأفراد.

ويأتس في التبوراة استخبدام مصطلح الأمة (سنفىر النكوين ١٧/٤-٦) كىأقىدم استنخىدام للمصطلح، في الوعد الذي قطعيه الله على نفسه لإبراهيم أن يكثر نسله، ويُخرج من صلبه أثماً، وبذلك تسبقط الدعوى بأن منصطلح أمة منشتق من ا**لأمّ.** لأن الوعد كان للأب وليس للأم، فلا صلة مباشرة بين كلمة أمَّ وكلمة أمَّة، وإنما كانت دعواهم تلك نبريواً لقولهم أن اليمهودي هو من نكون أمَّــه يهــودية، وبذلـك يلغــون أن يكون اسماعيل يهودباً،ومن ثم لا يكون العرب يهوداً، وإنما اليهودي مَن كان مثل إسمحق، أمه عبرانية ــ أي يهمودية، ومن ثم فالسحق ونسله فنقط هم العبـرانيون أو اليهود، ولا حُـجّة بأن إبراهيم هو الأصل، وهو الأب لإسماعيـل وإسحق منعـاً. وأهمينة أن يكون إسحق وأولاده من بعنده هم العبيرانيون دون سواهم سأو دون إستماعيل وأولاده. أن يكون الموعسد بالأرض المقسدسسة مضصوداً به إسحق واليهود دون إسساعيل والعرب . ونسوا أنه لما مسات إبراهيم كفَّنه ودفنه وورثه مع إخبوته إسمياعيل. ولضبيق هذا المعنى للأم والأمسة عند المسهسود لسم يرد في المتسوراة استخدامات لمصطلح أمة كالاستخدامات التي وردت في القرآن. وفي التوراة لا يوجـد غير هذا المعنى: أن الأمة هي الجماعة؛ في حين أن استخدامات القرآن للفظة بلغت أحد صغمر

استخداماً، جمعتها أربعٌ وسنون آية، وهو ما يدل على أن مصطلح أمة أرسخ وأقدم في اللغة العربية من اللغة العبرية، ولا يمكن أن يكون أصل المصطلح في اللغة العربية هو كلمة أم. لأننا لا تنتسب لأسهاتنا بل لأباثنا، فنحن كبشر بقبال لنا بنو آدم، وكعمرب يقال بنو إسماعيل. والتوراه تسميهم الإسماعيلين، وتسمى اليهود بني إسرائيل وليس بني سيارة، والمعنى العبربي كذلك أرسخ وأشمل من المعنى العبري، واللغة العربية إذن هي اللغبة الأقبوم والأقبرب للغبة السامية الأم، وأحسب أن العلاّمة أحمد محمد شاكر في تعليق على مادة أُمة في دائرة المعارف الإسلامية لم يعط اللغة العربية حقهما عندما لم يجزم بأسبقية العربية على العبرية، وقال متحفظأ بترجيح هذه الأسبقية الترجيحاً فقطاء فالمصطلح أمة دليل جازم بأن العربية أسبق وأشمل.

كيفية للأجسام ندل على وضعها في المكان. والامتداد بشكل عام هو المكسان الفيزيائي المقابل لفكرة المكان المجردة في الرياضيات.

مصطلح كنط يصور به القانون الأخلاقى باعتباره واجباً منبئقاً من الإرادة وليس مفروضاً عليه. والواجب آمر مطلق لا برتبط بأية غباية، وأوامره من نوع: المفكلُ الواجب السلى هو قانون كلى لكل الناس، وما تفعله كانحا تعامل به الإنسانية

كلها في شخصك وفي اشتخاص غيرك، ومن أسمَ ضرورة طباعة القانبون الأخلاقي، ليس بالقسر، وإنما عن حرية كاملة.

Energetische Imperativ (G.)

مصطلح أوستقالد (نحو ١٨٥٣-١٩٣٢)، يقول بالتزام خُلقى، بأن لانبدد طاقاتنا هباءً، وآمر الطاقة فينا بأمرنا بأن ننفق طاقاتنا الإنفاق الأمثل. الذى يحقق المزيد من التنظيم داخل الفرد نفسه، وبين أفراد المجتمع الواحد، وبين المجتمعات الدولية المختلفة.

وأسرالطاقية الذي قيال به أوستيفيالد محل الأمرالخُلقي عنيد كنيط. وأمر الطاقية ينهي عن الحرب، لأنها تبديد لاخُلقي للطاقة.

ويؤسس آمر الطاقة لوجهة نظر شاملة مدارها الطاقة Energetische Weltanschauung.

Imperative <sup>(E.)</sup>;...... الْمُر Impératif <sup>(F.)</sup>; Imperativ <sup>(G.)</sup>

فى اللغة سا يُطلب به الفعل من الفاعل المخاطب؛ وعند المعتزلة هو القبول المقتضى طاقة المأمور، يفعل المأمور به؛ وهو الخبر بالثواب عن العقل تارة، والعقاب على النرك تارة؛ وهو قول القائل لمن دونه «افعل». يمعنى الطلب، ويقترن بالإرادة، وقيه امتثال واستعلاء؛ وهو إرادة الفعل، وقيه قدر مشترك بين الوجوب والندب والإباحة والتهديد والإذن. وضده الشهى، وهو

الكسلام الدال على طسلب الكسفّ، أو هو قسسول القائل استعلاءً (لا تفعل)، والمقتضى طاعة المنهى بترك المنهى عنه (انظر النهى).

أَمْر ...... (E.)

Commande (F.); Kommando (G.)

عندالمنطقيين ما يُطلّب به الفعل من الفاعل المخاطب، وصيغته عند النحويين ثلاثة أقسام: المقترنة باللام الجازمة، وغير المقترنة بها، والاسم الدال على طلب الفعل. وقد يسمى الأمر نهيا، والمخاطب به يسمى ماموراً. ومن صيغة الأمر الفعل، الفعل، كما أن من صيغة النهى «لا تضعل» والأسر قد يكون بالخير (النساء ١١٤)، وقد يكون بالشر (النور ٢١)، وفي القرآن: ﴿ وَلَتْكُن يَكُمُ أُمَةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالمُعْرُوفِ ﴾ (آل يحمران ١٠٤)، والقرآن يحمل بالأوامر من نوع: ﴿ خُدُ الْعَفْوَ وَآمُرُ بِالْعُرْفِ وَاعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ عمران ١٠٤)، والقرآن يحمل بالأوامر من نوع: ﴿ خُدُ الْعَفْوَ وَآمُرُ بِالْعُرْفِ وَآعُرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ عمران ١٠٤)، ويحمل بالنواهي من نوع : ﴿ لا تَقْدُوا فِي دينكُمْ وَلَا تَقْدُوا عَلَى الله إلا الحق الله الأوامر النواهي من نوع : ﴿ لا تَقْدُوا فِي دينكُمْ وَلا تَقْدُوا عَلَى الله إلا الحق ﴾ (النساء ١٧١).

أُمَرُ بالمعروف ونهي عن المنكر .....

Command and Interdiction (E.);

Commande et Interdit <sup>(F.)</sup>;

Kommando und Verbot (G.)

الأمر بالمصروف هو الإرشاد إلى المراشد المنجية، دلالة على الخير، ويقابله النهى عن المنكر، وهو زجر عسمًا لا يلائم الأخلاق أو القانون والشرائع السماوية، ومنع عن الشر وما تميل إليه النفس من الهوى والشمهوة. وفي القرآن أن أهل

الإيمان وأهل العمل : ﴿ يَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُعْتَكُو ﴾ (التسوية ٧١)، وأهمل الكفسر والسبفهاء: ﴿ يَأْمُسرُونَ بِالْمُلْكُو وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُسَكُو وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُسَكُو وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُعْرُوفِ ﴾ (التسوية ٢٧)، ومن علامات الأمة الفضلي الأمر بالمعروف والنهي عن المتكر، وهي سمة أمة الإسلام، وفيها يقول القرآن : ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُوونَ بِالْمُعْرُوفِ وَتَنْهُونَ وَتَوْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (آل عسران ١١٠)؛ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَتَنْهُونَ بِاللهِ ﴾ (آل عسران ١٠٠)، وفي ويقسول : ﴿ وَتَتَكُن مِنكُمْ أُمَةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْمَهْبُو وَيَأْمُونَ بِاللهِ ﴾ (آل عسران ١٠٤)، وفي ويقامرون بالمعروف ﴾ (آل عسران ١٠٤)، وفي ويقامرون بالمعروف ﴾ (آل عسران ١٠٤)، وفي الفلسفة المعلول بالسعلة، والمسبب بالسسبب، وجُسماع الأمر في هذه الأمور الشلائة : الإيمان والنهي عن المنكر.

Matter of Course <sup>(E.)</sup>; ....... Tout Naturel <sup>(F.)</sup>; Selbstverständige <sup>(G.)</sup>

الأمور الطبيعية: هي المبادئ التي يقوم عليها أي شئ، وبها يُبتني وجوده، ولو فُرِض عدم شئ منهما لم يكن له وجود أصلاً؛ وإنما نُسبت هذه الأمور إلى الطبيعة لأنها إما من مادة الطبيعة أو صورة لها.

Possibility <sup>(E.)</sup>; ......

Possibilité <sup>(F.)</sup>; Möglichkelt<sup>(G.)</sup>;

Possibilitas (4..)

حو عمدم اقستضماء الذات الوجمود والعمدم. والإمكمان الذاتي هو مما لايكون طرفه المخمالف واجبأ بالذات وإن كان واجباً بالغير.

والإمكان الاستعدادي .. ويسسمي الإسكان الوقسوعي أيضاً، هو ما لا يكون طرف المخالف واجباً لا بالذات ولا بالغير.

والإمكان الخساص هو سلب المضرورة عن الطرفين، نحو كل إنسان كاتب، فيإن الكسابة وعدم الكتابة ليس بضرورى له. والإمكان العام هو سلب المضرورة عن أحد الطرفين، كقولنا كل نار حارة، فإن الحرارة ضرورة بالنسبة إلى النار، وعدمها ليس بضروري، والإمكان الخاص أعم مطلقاً.

إمكانيون ......إمكانيون Possibilistes (F.)

هم الذين قالوا في مؤتمر سانت إتيين سنة المملا بالعسمل وفق الإمكانات وحدها، وأن تجرى بحسب ذلك الإصلاحات بالتدريج، إلى أن يمكن أن نقوم الاشتراكية في النهاية. وهذا المؤتمر كان بدعوة من الحركة الاشتراكية فسي فرنسا، وضم الماركسيين والمعارضين لهم الذين فرنسا، وضم الماركسيين والمعارضين لهم الذين أطلق عليهم جماعة ماركس اسم الإمكانيون قند هاجموا أطلق عليهم. وكان الإمكانيون قند هاجموا ماركس هجوماً شرساً، وأنكروا عليه «برنامج ماركس هجوماً شرساً، وأنكروا عليه «برنامج وزوج ابنه بول لافارج، وج. جسو Programme minimum وزوج ابنه بول لافارج، وج. جسو Guesoe عليه الأمل في تحصيل السعادة لا يبدأ إلا مع الدين، المناطقة المناطقة الإستان المعادة المناطقة الله مع المدين، المناطقة المناطقة المناطقة الله مع المدين، المناطقة المناطقة المناطقة اللهمين المنطقة المناطقة اللهمين المنطقة المناطقة ال

مقولة كنط (١٧٢٤ - ١٨٠٤)، باعتبار أن

الأخبلاق هي المذهب الذي يعلمنا كبف بجب

علينا أن نجعل أنفسنا جديرين بالسعادة، وفقط عندما يضاف إليها الدين يراودنا الأمل في أن نشارك ذات يوم في السلمادة، وهذا هو دور الدين في الأخلاق.

عبارة هويز (١٥٨٨-١٦٧٩) الني يعلى بها من شأن القانون ضد سلطة الدولة والحاكم الذي يجسدها ، بمقتضى عقد بُبرَم بينه وبين مسجموع رعماياه، ولولا القمانون لفتك الحاكم بالسرعية، ولتفشّت الفوضى وكانت •حرب الجميع ضد الجميع The War of All against All.

أمناء .....

هم صوفية فلسفتهم ملامتية، أي يظهرون مما في بواطنهم أشرًا على ظواهرهم، وكبان أمسين الحولي المجدَّد المصري (١٨٩٥ - ١٩٦٦م) من أمناء وقنه. (انظر ملامتية).

Propositions admises  $^{(F.)}$  ...... أمور اعتبارية

بمعنى الفرضيات، وتسمى أموراً كلية أيضاً، أو كليات Universuus، ونطلق على الأمور التى لا وجود لها في الخارج ولكن تتكرر كمفاهيم، فكل مفهوم، جنساً كان أو نوعاً، عالياً أو سافلاً، يكون بحسيث إذا فُرض منه أى فرد وجب أن يتصف ذلك الفرد بذلك المفهوم، حتى ليوجد فيه ذلك المفهوم مرتين، مرة على أنه حقيقته، أى تمام ماهية ذلك الفرد، محمول عليه مواطأة، ومرة على أنه صفة قائمة به، أى محمول عليه اشتقاقاً، على أنه صفة قائمة به، أى محمول عليه اشتقاقاً،

"To be or not to be" (E.)

مقولة شكسير في هاملت، وشكير فيها فيلسوف وجودى صميم يقول إن معنى وجودك كإنسان ليس مجرد اأن تكون، وإنما أن تواجه عملية الاختيار: اأن تكون أو لا تكون، وأن تتجاوز ذاتك وتظفر بالموجود الإنساني العينى بكل ما له من معنى، أو أن تدعه يقلت منك.

"Nisi Credideritis non Intelligetis" (L.)

عبـارة في سـفر السعيما، وتعنى أن الإيـمـان يحتاج إلى النعقَل، ولكنه يسبق التعقل.

، إنَ ما أومن به هو اللائمعقول، .............

"Credo quia absurdum" (L.)

عبارة ترتوليان (١٦٠-٢٢٠) التي يبني عليها الاعتبقاد، فيما هو لا سيعقبول قبل أن أفكر فيه يُعقلنهُ التفكير، ومن ثم أومن به.

Action <sup>(E.; F.)</sup>;...... Actio <sup>(L.)</sup>; Aktivität <sup>(G.)</sup>

عند حنين بن اسحق هو الفعل، من المقولات العشر، وهو نسبة الجوهر إلى أمر موجود فيه غير قار الذات، بل لا يزال يتجدد ويقسدُم كالإسخان والتبريد.

و «أن يفعل» هو الفعل، غير أن البعض بختار اسم «أن يفسعل» على الفسعل، لأن الفسعل قسد يستعمل بمعنى الأثر الحاصل بالتأثير، بمخلاف «أن يفعل» الني لا تستعمل إلا في التأثير. فيانه يجب أن يكنون اعتبارياً لا وجنود له في الخارج.

Gemeinen (G.)

هي ما لا يسختص بقسهم من أقسنام الموجود التي هي الواجب والجوهر والمرض.

Prince of Humanists <sup>(E.)</sup>; أمير الإنسانيين..... Prince des Humanistes <sup>(F.)</sup>;

Humanistfürst <sup>(G.)</sup>

اسم الشهرة **لإرازموس** (۱۶۹۹ – ۱۹۳۱م) فيلسوف عنصسر التهمضمة، وحساحب المذهب الإنسى المسيحى.

بالكسر والتشديد، تفييد التأكييد والقوة في الوجود، تقول • إن الشئ موجود» .

والصفة الأولى لواجب الوجبود أنه إنّ، أي موجود .

وبرهان إنَّ عند ابن سينا يفيد الإثبة، أي ثبوت الحكم، بمعنى إن الشئ .

مقولة كامبائيللا (١٥٦٨ - ١٦٣٩) يطرح فيها قضية الشك، ويشيم عليها مذهبه في المعرفة والوجود، وهو أول من فعل ذلك، واهتمامه بالوعى الذاتي كأساس للبقين.

Passion <sup>(E.: F.)</sup>; ان ينفعل، Passio <sup>(L.)</sup>; Passivität <sup>(G.)</sup>

عنمد حنين بن اسمحق همو الانفسال، مسن المقولات العشر، وهو نسبة الجوهر إلى حالة فيه، كالتقطع والنسخَن.

ولما كان الانفعال أمراً متجدداً غير قار، اختار السعض لهذه النسبة اسم "أن يتضعل" دون الانفعال، لأن الانفعال قند يستعمل ععنى التأثر، بخلاف "أن ينفعل" فإنها لا تستعمل إلا في التأثير.

أنا ضميم المتكلم، والأنا في الاصطلاح هو النفس، والمراد بالنفس عند ابن سينا ما يشير إليه كل أحد بضوله «أنا»، يشمير إلى نفسمه بـ "أنا» مغايراً لجملة أجزاء البدن، فهو شئ وراء البدن.

وعند الرازى فى قولى «أنا» أكون غافلاً عن جميع أعضائى الظاهرة والباطنة، وأكون سهنم القلب بما وراء ذلك، أضعل وأبصير، وأسمع، غافلاً عن جميع أعضائى.

والأنا في الفلسفة التجريبية هي جميع الأحوال الشعورية، فعند كونفياك: الأنا هي الشعور، بما هو، وبما كان.

والأنبا عند ديكارت قوة مفكرة: تشك، وتفهم؛ وتتصبور، وتقبرر، وتنفى، وتريد أو لا تريد، وتتخيل أيضًا، وتحسّ.

والأنا عند شيلتج هو الوعى بالذاتية؛ والأنا

هو مسجم على هو ذاتى، والداتى بقابله الموضوعى، والفلسفة المتعالية المتعالية المتعالية المتعالية المتعالية المتعالية المتعالية المتعالية، الأنا، وقرى فيما يدركه الأنا، وفي وعيه، الأساس لكل حقيقة واقعية، والمعرفة المتحصلة عن الأنا هي المعرفة المتعالية، والمعرفة المتعالية، والمعرفة المتعالية تنفصل بين القسضيتين اأنا سوجودا و المتعالية تنفصل بين القسضيتين اأنا سوجودا و المتعالية تنفصل بين القسضيتين الأنا والأنوى أو الذاتى هو الذي له عندنا حقيقة مباشرة.

والأنا عند كنط هو القوة المدركة، والعالم من امتيئال الأنا، وهو استثال ضيروري قبلي وعبيان محض.

وذهبب قشته أبعد من كنط وقبال ببالأنبا المطبلق Icineis ، وغير الأنبا الديكارتي إلى: ٩ إنَّ على واجبًا، فأنا إذن موجود ١٤ وقال في الفلسفة: إن الفلسفة تقتضي من مريدها أن يتأمل نفسه، ويصرف نظره عن كل منا يحيط به إلى باطنه، والأمر إذن فني التفلسف منعلق بالأنا، والعالم من امتثال الأنا، ومن ثم كنان شعور الآنا بالحرية

ويميز فشته بين الأنا الواقعى الذي هو بتاريخ ميلاد ونكويس جسماني وعقلي، والأنسا بوصفه شعوراً بالذات، فأنا من فعل نفسي وذاني. والأنا يصنع وجوده بنفسه ، ومن أجل نفسه، وفعله يرتد إلى نفسه، والأنا يصنع اللا أنا، يعني ليس ثم عالم بدون أنا، واللا أنا- أي ليس ثم عالم بدون أنا، واللا أنا-

والأنما عنىد هيسجل هو الشمسور أو الوعى، وعند شوينهاور ، هو الذات باعتبارها عقلاً يفكر أنا أفكر قأنا موجود"

"Cogito, ergo sum (L.);

Je pense donc Ud suis (F.);

I think, therefore I am (E.);

Ich denke, also bin ich (G.)

کوجیتو دیکارت (۱۵۹۱–۱۹۰۰) المشهور، فالإنسان بستطیع أن یشك فی کل شئ ماعدا أنه یشك، وللشك تفکیر، والشفکیر وجود. (أنظر کوجیتو). وعارضه مین دیبیران(۱۷۱۱–۱۸۲٤) بقسوله: إنی أعی ننفسی عملی أنی علّة حسرة، وادرك أنی أرید، وإنی أفعل، وإذن فأنا موجود.

أنا أكون، أنا أوجده

"Je suis, J'existe"(F.)

مقولة ديكارث (١٥٩٥ - ١٦٥٠) التي استخدمها في تأملاته الشائية وغايرها عن مقولته المسهورة باسم الكوجيتو التا أفكر، إذن أنا موجوده، فهذه المقولة الأخيرة يثبت بها وجوده من خلال أنه يفكر، وأما المقولة التي نحن بصددها فيثبت بها وجوده من خلال صيرورته، فأن بكون يعنى أن يصير دائماً، وإذا كان دائم الصيرورة من طور إلى طور، ومن حال إلى حال. فهو لا يمكن إلا أن يكون موجوداً.

انا أنت ، Je -Vous <sup>(F.)</sup>; Ich - Du <sup>(G.)</sup>

الأنا والأنست، فلسفة الوجسودي الصهيوني
 مسارتسن بوير (١٨٧٨-١٩٦٥) حسيث برى أن
 العبلاقات تنقسم قسمين : علاقمات بين الناس

ويمتثل، وجوهر الأنا هو الإرادة المختارة.

والأنا عـند كيركسجارد ذاتبة عميـقة. وشعور بالحرية وبالحب.

وعند قرويد الأنا هو المذات الواعي، والأنا الأصلى Super-ego هو الأنا الأخلاقي، ونقيض الأنا هو الهو 16، أو الذات اللاشعورية.

وعند مونيسه الأنا هو الشبخص، وهو ذات خلاقة لذاتها، صفتوحة على العلو، والأنا العبنى هو الذي يبذل ذاته بالانفشاح على الكون وعلى الناس.

كوجيتو الفيلسوف الفرنسي الوجودي لوسن ١٠٠ الاحجوديا، وعنده المحال ١٩٥٤ - ١٩٥١)، وكان وجوديا، وعنده أن الوجود عملية روحية مستمرة، فالذات تربد وتسمى للخلق وللإبداع في الواقع، ولكن الواقع بعوقها ويحد من انطلاقها ، فتسمو عليه بأن تخلق قيسمة، والذات المريدة مدينة بكينونتها ووعيها للعوائق التي تصادفها، ونحن نشارك في عالم من القيم المطلقة، ومن الواقع الأعجم، ونخلق أنفسنا باستمرار من خلالهما.

،أنا أفعل فأنا موجود» ......

"Je fais, donc je suis"<sup>(F.)</sup>

مشولة موريس بلوندل (١٨٦١-١٩٤٩)، وفلسفته فلسفة فعل، وعنده القعل هو الفعل الإنساني، أي الذي يقوم به الإنسان، ويحيل إلى ضاية مشمعور بها، ويقوم به بناءً على مبدأ بعايشه.

بعضهم وبعض، وعلاقات بين الناس والأشباء في العالم، والنوع الأول وهو العلاقات بين الأنا والأنت، تنصف بالتبادل، والانفتاح، والمباشرة، والحضور، وأما النوع الثاني وهو العلاقات بين الأنا والهو الناس والأشباء فيسميها علاقات بين الأنا والهو صفات العلاقات بين الأنا والهو صفات العلاقات بين الأنا والأدت.

وعلاقة «الأنا والأنت» حوار حقيقي، والكلام اثناء ها بين أنداد منساويين، وأكفاء لبعضهم البعض. بينسما العلاقة بين «الأنا والهسو» المشاركون فيها - غير منساويين، وليسوا أكفاء لبعضهم البعض، ويتخذ كل منهم من الآخر وسيلة أوأداة لغاية. وفي بعض الأحبان نقلب علاقة «الأنا والأنت» إلى علاقة «أنا وهو». وهذه العلاقة لبست في ذاتها شرأ، فبدون أن أتعامل مع الأشياء لن أحقق إنجازاً حضارباً، ولن توجد الفنون والعلوم والصنائع، وفي كل حضارة إذن هناك هذان النوعان من العلاقات، وبينهما تفاعل هناك هذان النوعان من العلاقات، وبينهما تفاعل ديالكنيكي، فبين الجبن والآخر تصبح علاقة «أنا - هو» علاقة «أنا - هو» وهكذا دواليك.

،أنا أيأس، إذن أنا آمل، ومِن ثُمَ فَسأنا موجود طالما أحبَّ .....

"I despair, hence I hope, therefore I am as long as I am loving"

مقبولة هوكسنج (١٨٧٣ - ١٩٦٦) باعتسبار البأس إقسرار بأنه يستبقمه أمل، وفي اليأس رفضٌ

للنظر إلى العالم بشكل واقعى، أى أنه فى اليأس ما يسزال هناك الأمل، واليأس دائماً ينطوى على الرجاء، والأمل دليلٌ على أننا تحب ما نامل فيه، والأمل والحب لذلك يعسنهان أن المؤمّل والمُحبَ موجودان.

## ،أنا الطريق والحقيقة والحياة، .....

"Ego sum via veritas et vitas" (l..)

عبارة المسيح عليه السلام كما وردت في إنجيل يوحنا؛ فأما الطريق فيعنى به المنهج؛ وأما الحقيقة فلأن الملازمة للمنهج تؤدى بالملازم إلى الحقيقة؛ وأما الحياة فلأنه بهما معاً: المنهج والحقيقة تكون الحياة في الدنيا والآخرة.

## ،أنا لا أختلق فروضاً .....

"Hypotheses aon fingo" (f...)

مقالة نيوتن (١٤٢١-١٧٢٧) يدحض بها اختلاقه للفرضيات، وعدم تأبيده إلا لما يعرف سلفاً أن الدواقع يؤيده. وقد جاء إعلانه هذا في مقدمة كتابه المهادئ الرياضية، وكمان ذلك هو ردّه على المتقولين عليه فيما بعد، من أمشال لايتس، باعتبار أن فروضه لا تقدم جديداً، ولا فائدة منها، وليست سوى تحصيل حاصل. وقال نيوتن : يكفيني أن الجاذبية موجودة فعلاً، وأن الأمر فيها بسير وفق القوانين التي شرحتها، والتي نفسر إلى حد كبير حركات الأجسام المساوية، وحركة المد والجذب في البحار. ومقالة نيوتن اأنا لا أختلق الفروض، برددها الفلاسفة نيوتن اأنا لا أختلق الفروض، برددها الفلاسفة كلما أنهموا بأنهم لم يأتوا بجديد.

،أنَّا هو أنّا وظروفي، ......

"Yo soy yo y mi circumstancia" (Sp.)

مقولة أورتيجا جاسيت (١٨٨٣ - ١٩٥٥) الوجودى الأسباني، يقصد بها أن الحقيقة عي الدّات - مع - الأشباء، وأن الأشباء من حوله عي النصف الآخر من شخصيته، والذات تفعل في الأشباء وتحقق نفسها بفعلها، والأشباء لها فعلها في الأشباء وتحقق نفسها بفعلها، والأشباء لها فعلها في الذات، ومن التضاعل الدينامي بين الذات والأشباء تكون الحباة. ومن ذلك قوله أيضاً بنفس المعنى؛ احباتنا حوار، أحد المتحاودين أيضاً بنفس المعنى؛ احباتنا حوار، أحد المتحاودين فيه هو الفرد، والآخر هو ما يحيط به من منساهد ويبئة،

Egoity <sup>(E.)</sup>; ......

Égoité<sup>(F.)</sup>; Egoitas<sup>(L.)</sup>;

Egoität; Selbstheit (G.)

من الاثماء وهي الوجود العيني للذات، أو ذات الوجود اليومي، أو أنا الحيماة اليومية، ويكتبها البعض الآلية كذلك.

وتشابل الأنائية الهوية. يقبول البسسطامي: •فنظرت بهويته إلى أناثيتي فزالت؛ (شطحات).

ويضول الحيلاج؛ ابينى وبيشك أنّى بنازعنى. فارفع بلطفك أنّى من البيئن». «وكأنى هو أو مو أنىً، لا توق عنى إن كنت أنى» (طواسين).

إنابة .......

Récurrence (F.); Rekurrenz (G.)

في الاصطلاح الفلسفي الصوني هي إخراج القلب من ظلمات الشبهات؛ وقبيل الرجوع من

الكلَّ إلى مَن له الكلِّ؛ وقبيل الرجوع من الغفلة إلى الذكر، ومن الوحشة إلى الأنس.

Solipsism (E.);

Solipsisme (F.); Solipsismus

اللفظة الإفرنجية من Solus اللاتينية بمعنى وحسدية، و Ipse بمعنى ذات، فتكون ترجمتها اصطلاحاً الآنا وحدية ، ويمكن ترجمتها بالآنانية اصطلاحاً الآنا وحدية ، ويمكن ترجمتها بالآنانية الإفرنجي حتى سنة المعنار الوجود من وجهة النظر المتافيزيقية هي الماتية باعنبار الوجود من تمثلي، أو من صنع تفكيري، وعبر عن ذلك يكارت فقال: «أنا أفكر فأنا موجود»، وديكارت هو القائل: «إن كل ما في الوجود من ساء وهواء وأرض، وألوان وأشكال وأصوات، وغيير ذلك، هي اختراعات من وأصوات، وغيير ذلك، هي اختراعات من الأنانة بأنه أنانة الواقع .. Reality S. باعتبارها الأنانة التي تلخصصها العسبارة «أنا وحدى الموجود»، أو «أن ذاتي هي كل الواقع».

وأنانة المعرفة هي كل معرفتي بهذا الواقع. والأثانة الأخلافسية هي كل منا أعشبره أنا أخلافيًا.

وكمان أول من اخترع لفظ الأنانة الراهب مسكسوتي Scotti في كسسابه الملكة الأنانيسين Monarchle des Solipses .

وليس صحيحًا ترجمة الدكتور فيمثالوحمن بدوى للمصطلح Solipsisme أنه «الهو وحدية»، والمعنى لا يستنقيم بهنذه الترجمة، لأنه في

التعريف أن الأنانة هي أن أقول إني أنا وحدى الموجود، وأما باقي الخَلق من ناس وأشياء فهم أفكاري وتصوراتي، يعني أنهم غير موجودين إلا بامتثالي لهم، وقد ترجم الدكتور بدوى أيضاً مصطلح فشته Ichheit الأنانة عن ترجمة معيى الدين بين حبري في الفتوحات المكية بقوله: الأنانة: قبولي أنا أنا، مع أن مستطلح فتسه صحيح ترجمته الأنا المطلق وليس الأنانة.

Egoism; Egotism <sup>(E.)</sup>; النائية Égoïsme <sup>(F.)</sup>; Egoismus; Ichliebe <sup>(G.)</sup>

من قولك أنا (ابن عربي)، وهي حب الذات وإيثار المصلحة الشخصية، وتقابلها الغيرية، وهي تفضيل الغير وإيثار مصلحتهم.

والأنائية نزوع طبيعى يدفع به الإنسان عن بشائه واستمراريت، ويؤكد به ذانه، ويشرى وجوده، لكنها كأثرة تشير حفيظة الناس ونستعديهم، وخوفاً من النزاع والنطاحن يتعلم الناس أن يوقيضوا بين مصالحهم المسخصية ومصالح الآخرين (هويز)، وأن يطلبوا السعادة للجميع، وأن تكون من نصيبهم كذلك (هيوم).

والإنسان في علم النفس يبدأ أنانيا ثم يتعلم أن يهدّب من أنانيت بالخطسوع لمبدأ الواقع. واضطراره إلى التعايش مع الناس (فرويد)، غير أن الأنانية تتبقى مع ذلك مبدأ أعلى للإنسانية (شترثر)، وإن كانت الغيرية معقودًا لها الغلبة في النهاية (كوتت).

والأنانية في فلسفة شوينهاور تنقسم إلى أنانية فيظر égoisme ، وأنانية هملية égoisme

pratique ، والأولى هي التي تجعيل الفرد يرى في وجوده وحده الوجود الحقيقي ، وأن الأشياء والناس فيما عداء أشباح وأوهام ليس لهم وجود حقيقي ؛ والثانية هي التي تخبّرها جميعًا في سلوك الأناني تجاء الآخرين ، والأنانية النظرية لا يمكن أن نعثر عليها إلا في مستشفيات الأمراض النفسية والعقلية.

والأنانية في المجتمعات الرأسمالية نتيجة طبيعية للننافس والتربية الرأسمالية، لكن التربية الاشتراكية أو الغيرية كفيلة بانتزاعها من الإنسان (ماركس). (انظر غيرية).

اأنت هو ذاك، .....بانت هو ذاك، الله "Tat Twram asi"

مسطلح منسكريتي من الفلسسفة الهندية المنكرة لإرادة الحياة، فإن الإنسان بالمعرفة تتحقق له الذاتية، وتصبح له الإرادة أن يكون نفسه، وأن يحطم إرادة الحياة التي نفل إرادته وتحبسه في إسارها، وينقلت منها إلى رحابة الوجود، فيوجد نفسه ويطبع الوجود بذاته، وهذا هو الإنسان الطابع لا المطبوع والعبارة «أنت هو ذاك» تعنى الطابع لا المطبوع والعبارة «أنت هو ذاك» تعنى

Sexuelle Zuchtwahl (G.)

المبدأ الثانى فى نظرية التطور، ويقول بصراع الذكسور من أجل حيسازة الإناث، ويفسسر ظاهرة الألوان الزاهسيسة وطقسوس الزواج التى لمعظم الكاتنات الحية.

ويخدم الانتخباب الجنسي المبدأ الأول في

نظرية النطور وهو الائتخاب الطبيعي، وبمقتضاء لا بنعقد الزواج إلا للأصلح، وبذلك تبقى الصفات الأفضل وتورك (دارون).

أول مبادئ النطور الشلائة، اكتشفه طارون والفريد والاس فى وقت واحد، لكن والاس كان يقول إن الكائنات الحبية فى تكاثرها نزع إلى الابتعاد فى سماتها عن أصولها، لكنها كلما تواجدت فى ظروف تبطل قانون الانتخاب الطبيعى (أو الاصطناعي) نرجع إلى سمات أصولها. واعتبر علماء الأحباء ذلك دليلاً على أوجود نزعة محافظة كامنة فى الطبيعة، وأن عامل وجود نزعة محافظة كامنة فى الطبيعة، وأن عامل عامل استمرار، وليس عامل تغيير.

أما دارون فاعتبر أن تماثل الكائنات الحية في بنية الجسم وانفراقها أتواعًا بحيث يتميز كل منها بسمات تلاثم بينه وبين البيئة، اعتبر ذلك دليلاً على أنهما تطورت من أصل واحمد أو عمدة أصول، وأنها في تكاثرها تلد أصنافًا تتميز بسمض المغايرة، وأن هذه المغايرة تمكنهما من التلاؤم مع البيئة، والبقاء والتنازع على القوت، والصراع في سبيل البقاء، وأن البقاء للأصلح والصراع في سبيل البقاء، وأن البقاء للأصلح أي للذي يكون أكثر تأهيلاً للتلاؤم مع البيئة ومقتضياتها.

Entropy <sup>(E.)</sup>; Entropia <sup>(L.)</sup>

كلمة إغريقية تعنى أصلاً الطاقة، استخدمها، رودولف كلوسيوس (١٨٥٤م)، ووليام كيلفن في سجال الحرارة، فهي البطاقية أو الحرارة التي يفقدها الجسم، بأى شكل من الأشكال، وتسبب اضطراب توازنه وتخلخل نظامه.

وطبيقت الإنسروبيا في مجالات أخرى في مسارت تعنى الزيادة المتى من جرائها ينشقل النسق من حالة أقل احتمالاً إلى حالات أكثر أحتمالاً، وفي مجال الأحياء تعنى أن الكائن لم يعد قادراً على الاستمرار في الحياة بسبب زيادة الفاقد من طاقته على قدرته على تصويض هذا الفاقد.

Eclecticism <sup>(E.)</sup>; ...... Éclectisme <sup>(F.)</sup>; Eklektizismus <sup>(G.)</sup>

والتخيرية كذلك، وهي الفلسفة التي تؤلف بين الفلسفات بعد أن تُسقط عناصرها المتعارضة، ولا تستبقى منها إلا المنسجم المتوافق.

وكان كوزان وريدان يقولان عن فلسفتهما أنها انتقائية، ويسمى كوزان نفسه الوسط العادل بين الفلسفات جميعًا . (انظر وسط عادل)

انتقال الصفات .....

Communicatio idiomatum (L.)

انتقال الصفات الإلهية من الله إلى المسيح، فتكون للمسيح طبيعة إلهية بجانب طبيعته البشرية، وكان البحث في هانين الطبيعتين من

المسائل التى تناولها الفكر الديني الكنسى خصوصاً بعد إنكار لوثر لكثير من المسلمات المسيحية، فإذا كان من الممكن أن تُنقَل صفات الله إلى الابن، فسمن الممكن أن تنقل صفات الابن إلى المسيحيين عندما يتناولون الخيز والحمر رمزى جسد ودم المسيح، وبذلك بحل المسيح فيهم ويتوحدون به.

Intelligentsia  $^{(E_0,F_0)}$ ; ...... اِنْتَارِ چِنْسِيا $^{(G_0)}$ 

هم المشقسة ون أو المتعلم ون السماخطون؛ والمصطلح بولسندي، وذاع في الروسيسا والبيلاد التي تحكمها، وكنان يعني هذه الطبقة من الأدباء والفنانين، وأهل النفكر عسمومًا، أو المتعلمين الذين تلقوا بالإضافة إلى العلم والأدب الغربيين علماً في تاريخ بلادهم ، وفي السياسة، وكان اهتمسامهم كبيسرا بسياسمة الحكم وأنواع الحكومات، وبالحريات العيامة وحقوق المواطنة. وكنان ذلك يسبب الحكوميات الاستبيدادية الني تعماقبت على بــلاد أوروبا الشــرقـيــة، وبسبب استسعلاء الأجناس الأوروبية على الاجناس السلافية، وتثمايهت أحوال هؤلاء مع أحوال المتقفين الساخطيس في الصين، وأيضاً في مصر والسلاد الإسلامية، وذاع المصطلح في العربية وغيرها من لغات الشعوب المضطهدة، وبشكل خاص بيسن المتعلمين المُسيّسين ـ أي المششغلين بالسياسة، وهؤلاء هم نخبة الطبقة المنوسطة. ووظَّفُوا ما تعلَّموه لحندمة بـلادهم، واشتـغلوا بالصحافة غيالبًا، وكشبوا المقالات، وصنَّفوا

الكتب، وحملوا مشعل النورة، وفي تركيا مثلاً كان حزب تركيا الفيتاة كليه من الإنتلجنسيا، وضم منحامين ومدرسين، وأطباء وضباطا وأعيانًا، وكذلك كان أعضاء حزب مصر الفتاة، وأعضاء الطليعة الاشتراكية والشيوعية في مصر، وكذلك رواد الحركات الإسلامية، كانوا كلهم من الإنتلجنسيا.

والمثقف ليس هو صاحب الثقافة المتخصصة ولكنه المثقف سياسيا، وقد يكتب المسرحية، أو يؤلف القصيدة فينحو فيها إلى إعلان العصبان، ويطالب بالشسورة، أو بالإصلاح، ويسرفض الاستعمار، أو حكومات الخديوى أو السلطان أو التيصسر أو الخليفة أو الإمسراطور أو رئيس أو التيصر أو الخليفة أو الإمسراطور، وألفريد فرح، الجمهورية، مثل نعمان عاشور، وألفريد فرح، ولويس عوض، وصلاح جاهين، وغيرهم، ولم ولويس عوض، وصلاح جاهين، وغيرهم، ولم يظهر مصطلح السجن السياسي، والجريمة بالسياسية إلا بسبب الإنتلجنسيا، وأفرادهم ليسوا كلهم ثواراً، وإنما هم راديكاليسون وطلاب إصلاح.

التلخيا المتافيا المتافيا المتافيا المتافيا المتافيا المتافيا المتافيات الم

للمالم.

في الاصطلاح العربي هي علم الإنسان أيضاً، والاسم الافسرنجي مسئستق من Anthropos الإغريقية بمعني إنسان، و Logos بمعني علم، فهو العلم الذي مناطه الإنسان من حيث هو كائن فيريقي واجتماعي، أي من حيث هو جزء من الوجود الطبيعي والاجتماعي، يتأثر ويؤثر في الطبيعة والمجتمع الذي يصايفه، ومن ثم كان أصطلاح الانثروبولوجية Anthropologism، وهي أنجاد في الفكر يجعل من الإنسان أعلى وأقيم وأسمى ما أنتجنه الطبيعية، وعلى هذا ينبغي وأسمى ما أنتجنه الطبيعية، وعلى هذا ينبغي التوجه إلى دراسة الإنسان؛ والانشروبولوجييا الغيزيقية . Physical هي علم دراسة الإنسان بهذا الغيزيقي، وعيزات هذا التكوين، وخصائص هذا النيوبة، وعيزات هذا التكوين، وخصائص هذا النيوبة.

والأنثروبولوجيا الاجتماعية .A Social A. علم دراسة الإنسان في بيته الاجتماعية، وتتبع تطوره مع نظور هذه للجنسمعات التي يساكنها، واللغة التي ينفاهم بها، والأشكال الأدبية والفكرية والفنية التي يعبّر بها عن نفسه، وتتجلى فائدة هذه الدراسات فيما يسمى الأنشروبولوجيا التطبيقية .Applied A تطبيق النائج التحصيلية لهذه الدراسات على المجتمعات التي

من الإغريقية anthropos إنسسان+ suphia الحكمة؛ والأنشروبوصوفية هي حكمة الإنسان، أو هي الفلسفة الإنسانية، وهي فلسفة روحانية. لأن الإنسسان هو الكائس الذي له روح مساقسة، فالروح ليست مجرد وسيلة أو طاقمة حياة، وإنما هي طاقة حياة عباقلة تتسم بالحكمة، وتسعى إلى الحكمة، وتجمعها وتلاّخرها، ولذلك كان الإنسان هو الكائن الوحيد الذي له تاريخ، يعيه، ويصنعمه، ويكتبه.والروح الإنساني تسميز بمأنها كتسعيلم، وتزداد وعيباً، وكلمنا تعيلمت ترقَّت تصاعبديًا. ونحن نسحدث عن روح العصر Zeitgeist، والعيصبور تشيقناوت، وروح عنصبر النهضة بخلاف روح العصير الصناعي، والروح في عصر النهضة مسوئبة، وبلغ الترقّي أقصاه في الروح الضردية الثي سادت الضرن الناسع عسشر، والأنشروبوصوفيسة تقوم على الروح المضردية. والدولة الشمولية من شأن قيامها القضاء على الفسردية، ووقيف التطور والتسرقي، ولا تزدهر الروح إلا في الحرية وكلما كانت هناك عبدالة ومساوأة وتعاون وتكافل وتضامن.

والأنثروبوصوفية نشسات أثناء الحرب العالمية الأولى، وكرد فعل لهذه الحرب، ودعا إليها وودلف ششايتر (١٨٦١- ١٩٢٥) ، وأسس لها جمعية بهذا الاسم سنة ١٩١٣ بقرية دورنساخ ، لمتربية الأطفال على المبادئ المادية والروحية معاً، بمنهج علمى لا يتعارض مع نظرته فوق السطبيعية

تحتاجها، لنطوير أنظمتهما وهياكلها الستعليمسية والاقتصادية، ومؤسساتها السياسية والحضارية.

ومن الأوائسل الســـــابقـين في هــذا العــلم الفيلسوف العربي ابن باجه في القبرن السادس الهجري - نحـو ١٠٠١م. وفلسفته جميـعها في علم الإنسبان، وعنده أن الإنسبان كائبن طبيعي واجتماعي، فنهو طبيعي نيه من الجسماد خصال. ومن النبات خـصال. ومن الحيوان خـصال ، إلا أنه كإنسان بمتاز على الجماد والنبات والحيوان بالقوة الفكرية، وله أفعال لا نوجد لغيره، يفعلها باختياره، وأهم ما يميز الإنسيان هو فيعله هذا الاختيباري الذي يأتيه بإرادته، وبتصوره هو لنفسه، وبدوافعه الخناصة به. وللإنسان كمالات روحيية تجعله أشرف المضلوقيات ، فلو كيان الإنسسان بوجسوده المادي لكمانت صسورته هي الصنورة الحيوانية لا غينر، وإنما الإنسان إنسان بصورته المادية وصورته الروحــانية أيضًا، وهو لا يكتفى بصورته المادية ولكنه برفع مسن شأن نفسه روحانياً، والفيلسوف هو بالصورة الجسمانية إنسان موجود ، وبالصبورة الروحانية هو أشرف إنسان.

مذهب الإنجليز في النصرانية، ويعتنف عدد من الفرق المنصرانية، ومنها جماعة الكنيسة العالمية، وجماعة الكنيسة الواطية، والكاثوليك الإنجليز، والإنجيلين إلخ؛ وكانت بداية هذا المذهب في القرن الشالث الميلادي، وتوطدت

أركبانه في القرن الرابع مع انحسسار الاحتلال الروماني من انجلسرا، وصار المذهب الرسمي للكنيسة الإنجليزية بعد حركة الإصلاح التي قادها هنري الشامن، وتميزت به ككنيسة وطنية، وفلسفته استقلالية، فالنصرانية لابد أن تتحالف في بلاد العالم بحسب مزاجاتها، وطبيعة أهلها، وتقاليدها. ويقوم المذهب على فصل الدين عن المدولة، وحرية تفسير التعاليم، وتكييف العقيدة مع الحباة ومطالبها. وحربة الفرد أن يقول ويفعل ما يشاء.

Gospel <sup>(E.)</sup>; ...... Évangile <sup>(F.)</sup>; Evangelium <sup>(G.)</sup>

من اللفظ البوناني أوتجليون، بمعنى الرسالة أو الشعليم، والمقبصود بهنا رسالية المسيح علينه السلام، أو تعاليمه، أو بشارته؛ وعند القديس مرقس هو إنجيل المسيح (١/١)، وعند القديس بولس هو إنجيل مجد المسيح (٢ كورنشوس؟). وحذه التعاليم، أو تلك البيشارة رواها أربعة هم: متَّى. ومرقس، ولوقا، ويوحنا، وأناجيلهم الأربعة هي الأناجيل الشرعبة النبي أقرتها الكنيسية ولم تقر غيرها. وأعدمت كل ما يخالف ذلك. ونسبة هذه الأناجيل المشروعة لأصحابها مشكوك فيها، لأن هذه الأناجسيل لم تُكتب إلا في القرن المثاني المسلادي، وإضفاء القداسة عليها بدعـوي أن مؤلفيها من الرسُل الملهمين أو الموحى إليهم مسردود عمليمه بمالتناقيض بين هذه الأناجسيل والاختلاف فيما بينها، وقيل إن إنجيل متى فلسقته يهسودية ، ويقدُم المسيح بأعتباره المسيح الذي

تحدثت عنه نبوات كتب اليهود القديمة؛ والفلسفة في إنجيل مرقس فلسفة ألمية، وغايتها القارئ الروساني خصوصاً؛ والفلسفة في إنجيل لوقا يوفائية، والمقصود بها القارئ اليوناني؛ وأما إنجيل بوحنا ففلسفته غنوصية واضحة، تذهب إلى أن يسوع هو الكلمة أو اللوغوس وقد تجسكت. والذهاب في الأناجيل هذا المذهب يعنى أن هناك وحدة فكرية في كل منها وهو لا يتوفر فيها، وبعض عباراتها شديد الفموض حتى أنها نرقى إلى أنها لا تعنى شيئاً وليست عبارات

إتجيل مثى .....

لا يوجد أي شاهد أو دليـل على أن اليهودي همتي أو متيان الذي معناه «عطية الله»، والذي كان واحداً من الحواريين الأثنى عشر، هو نفسه كاتب إنجيل مستى، فمنّى الحواري كمان جابياً في كفر ناحوم، ويعمل للرومان ضد قومه، والإنجيل هو رواية من يُدعى مـنّى، وليس فـيــه إلهــام ولا وحي، ولا يذكـر لنا المؤرخون لماذا وضـعوا هذا الإنجيل في المرتبة الأولى بين الأناجيل الأربعة، ولا يوجد مما يئبت أنه سبيقها تاريخيـاً، والمعوِّل عليد أن فلسفة متى فيه هي نقلة فكرية من التهوَّد إلى التنسيُّر. وواضح أن مؤلف هذا الإنجيل أو مؤلفيه - لا أحسد بدرى - حساولوا أن يجسملوا الفكر النصراني لــه أصوله في الفكر البــهودي، أو أنهم حاولوا تحريف المفكر اليهبودي والإعداد لفكر جديد يناسب العقلية ا**لأعية،** ودليلهم على ذلك أن هذا الإنجيل كسانت أصوله ربما يونانية أو

آرامية. ولايوجد ما يثبت أنه كُتب بالعبرانية، أي أنه في حقيقته لا يتوجّه بهله الفلسفة إلى العبرانيين وإنما لغيب رهم، وكسانت لمضة فلسسطين في زمن المسيح هي الأرامية، والنسخة المعوّل عبليها هي اليونانية. وقيل إن متّى نفسه قام بترجمة ما كتب إلى هذه اللغة، وهذا يضترض أن متَّى كان مشقفاً مع أنه كمان جمايهاً، ولم تكن فملسطين في ذلك الوقت تحت الحكم اليوناني ليتسعلم متى اليونانية من المستحمرين، ولكنها كانت تحت الحكم الروماني، فكان الأحرى أن يُترجم ما كتب إلى اللاتينية. والإنجيل مع ذلك يختلف عن الأناجيل الأخرى في وقائع قصة المسيح، وقيل إنه لابد قد كُتب قسبل خراب أورشليم. وأنه أنسبأ عن ذلك، وأورشليم خرَبت سنة ٨٧٥ ق.م، وكانت ولادة المسيح - كما قبل - في السنة الحامسة قبل الميلاد! وقسيل أنه لابد قد كُتب في السنة الثامنة بعيد رفع المسبح، وقيل بيل في السنة الخيامسية عشرة، وقبيل بل في السنة السنين، أو منا بين السنين والخيامسة والسنين، فكيف كيان ذلك ومنَّى لابد كــان حينذاك في النــسعين أو المائة من عمره! وثمة تناقضات كثيرة، منها بشارته التي تشير إلى الكنيسة وتذكرها باسم الكنيسة (متى ١٨/١٦ - ١٨/٧)، مع أن إنشاء الكنيسة كان لاحقأ! واحسمام الإنجيل بالطرح الفلسفي للمسميح في مواعظه دليل على أنه من كشابة أناس متمرّسين بالفلسفة الغنوصية خصوصاً، مع أن لفائف البحر الميت المكنسفَة، وهي أقدم أثر مسيمسي، تشبت أن المسبح كان من طائفة

الاسسينيين، وحؤلاء كسانوا يشكرون المساد الجسماني، ويؤمنون بالنواب والعنقاب ويخلود الروح، وكانوا أعداء للفريسيين والكتبة والصدوقيين، ونأملاتهم في الأخلاق، ولا يبحثون في العلم الطبيسعي، وكان النبي يعجبي قد تلقي عليهم، وكذلك المسيح، فقد كان معزهداً على طريقتهم ويؤمن بالاستعفاف، ولا يرى الزواج ما استطاع المرء، وقال بالشركة المسيحية على منوالهم، والاسينيون تأثروا بالنييشاغورية. والاورفية، والزرادشتية، والبوذية ،والهرمسية، والأجيل المسمى إنجيل متي.

إنجيل مرفًس .....

هو أقسصر الأناجيل الأربعة، ومع ذلك فالتضاصيل فيما يشدمه أكثر، واحتمامه منصب على الأساطير حول المسبع وليس على فلسفته، وأسلوبه خطابى غوغائى بتوجه فيه للعواطف وليس للعمثل، ويعنى بسرد الجانب الجمهادى والمأساوى في حياة المسبع، ولنلاحظ أن مرقس لو كان هو المؤلف فهو لم ير المسبع، ولم يستمع إليه، ولا كان من أتباعه، وقيل إنه كان من أتباع بطرس، ولعل من نسب هذا الانجيل إلى اسم مرقس قد أخذ الاسم من رسالة بطرس الأولى مرقس حيث قد ورد فيها الاسم مسقروناً ببطرس، والاثنان كانا في روما، ولذلك فإن إنجيل مرقس كما يقول المسيحيون مكنوب أصلاً للرومانيين. كما يقول المسيحيون مكنوب أصلاً للرومانيين. وبه الكثير من المسطلحات اللاتينية .. والمرجّع أن وبه الكثير من المسطلحات اللاتينية .. والمرجّع أن

والجزء الأخيس منه ملحق به وليس في مخطوطة الفاتيكان ولا في المخطوطة السينائية.

إنجيل لوقا ......

وفى هذا الإنجيل يعتبرف الكاتب وهو كما قبيل ثاوفيلس، وكان يونانيا ويعمل فى الطب يأن كل ما كتب فى المسبح من الاناجيل مؤلف، والتأليف عملية اختيار وإسقاط للرؤية الذانية على الأحداث، وأنه قبد اختيار هذه الأحداث لأنها الأشهر، وقيل إنه كتبها حوالى سنة ستين ميلادية، ويحفل فيها بالجانب الاسطورى عما ميلادية، ويحفل فيها بالجانب الاسطورى عما فلسفته فى شكل مواعظ وأمثلة، والغنوس فى فلسفته فى شكل مواعظ وأمثلة، والغنوس فى المخلس، والفادى، وأن رسالته عالمية للكافة.

إنجيل يوحثا

ومعنى يوحنا أن الله حنان، وقبل إن بوحنا هو ابن خالة المسيح، وروايته عن المسيح رواها لأهل آسيما الصغرى وإقسس بالذات، وكان وأخوه يعسقوب نورين، وأخوه حكم عليه هيرودس أجريباس الأول بالقتل، ويوحنا نفاه دومينيانوس. وشخصية يوحنا هى شخصية المعونى، وله لذلك تجلّيات وروَى، ولم يُرفع عنه النفى إلا سنة ٩٦، وتوقى بعدها بسنين، يعنى أن هذا الحوارى عاش قرناً من الزمان، وكتابته للإنجيل مشكوك فيها مع ذلك، ونسبه البعض ليوحنا آخر يُدعى يوحنا الشيخ، بالنظر إلى بلوغه ليوحنا آخر يُدعى يوحنا الشيخ، بالنظر إلى بلوغه العاتى في السن، والواضح من عبارات الإنجيل المناتى واحد فقط، فهناك تقاصيل عن

فلسطين مما يدل على أنه فلسطيني، رغم أنه عاش وتوفي في إفسس بآسيا الصغرى، والقول فيه أنه كان تلميذاً للمسيح وكان المسيح يحبه، لا يعنى أنه هو نفسه، وليس معقولاً أن يكون قلد شارك الآخرين في العمل مع المسيح، ومع ذلك يروى عنه ما لم يرووه عنه، فإن كان قد رأى ما رأوه فلماذا لم يرو الآخرون ما رواه هو عنه؟ وهذه التريدات حتماً من عند آخرين، والواضح أن كتابة هذا الإنجيل وغيره كان مقصوداً به نثيت الفول الذي يدمغ المسيحية بالشرك، وهو التثليث، وأن الميح هو الرب، وهوابن أله.

ونلاحظ تقارب كتابة الأناجيل الأربعة، والتشابه بينها، وتأكيدها الوحيد على ألوهية المسيح. وكان النصارى الأوائل لا يقولون بذلك، ومنهم الدوكينيون، والكيرنثيون، وهؤلاء أنكروا أن يكون المسيح إلها أو ابن الله، وقال الأبيونيون أن المسيح بشر وابن بشر، وظالما أن أمه ولدته، فكيف نقول إنه كان في الوجود قبل أمه؟

والأناجيل الأربعة شارك في تأليفها كثيرون وحرفوا فيها، وأضافوا، وأنقصوا، وهناك منها الآن نحو العشرين نسخة من التراجم لانشبه واحدة الأخرى أبداً، وكلمة آب هذه التي نقرأها في الثالوث تلاعب بالألفاظ، لأنه لا وجود لشئ اسمه الآب، والصحيح الآب، وإنما الأب مكروهة لأنها تعييد الذاكرة إلى تعدد الآلهة الإغريقي، باعتبار زيوس الأب الأعلى للآلهة والمسيح في إنجيل يوحنا يقول عن نقسه إنه إله حق، وأنه مولود غير مخلوق، بعني

يعيد ما اندثر من فلسفة البونان في اللاهوت وأساطيرها فيه، فهل نفهم شيشاً من هذه العبارة الأخبيرة «مولبود فير مخلوق»؟ فسالذي يولد يُخلَق. ولم يكن سوجنوداً قبيل الولادة، فكيف يقول عن نفسه أنه كان منذ البيدء عند الله، وقبل أن يكون إبراهيم ؟! وأنه أخــذ عن أبيه الذي هو الله كل صيفاته فيصيارت له؟!! وأمشال هذه العبارات التي يحفل بها إنجيل يوحنا ليست لها معان حقيقية.. وبتعبير المناطقة أنها كلمات قارفة من المعتبي، من أمشال قوله المنسوب إلى المسبح «أنا القيامة». ، وفلسفة هـذا الإنجيل تدور حول التجسُّد، ولم يكن المقصود من البشارة كلها إلا إعلاء اسم الإله الحديد في العالم، وهو المسيح، فَأَنَّهُ لَمْ يَعِدُ يُعَبِّدُ وَإِنَّمَا الْمُعْبُودُ هُوَ الْمُسْيِحِ، وهُو اللَّهُ تجسد في المسيح، فالمسيح يمكن أن يتجسد في المسيحيين والمسيحيات، والخبز والخمر كنجسد ودم المسبح، وتناولهما يعني ح**لول** المسيح في المسيحي أو المسبحبة، أو اتحاده بهما، والأناجيل الأربعة فلسفتها حلولية وانحادية صريحة لاموارية

ومن الغرب أن تُنسب ليوحنا هذا رسالات ثلاث، قبل أن الأولى كُبت بين سنتى ٩٠ و ١٠٠٠ بعنى في أواخر أيامه، ولكن الثانية قبل كتبت بعد ٩٠ وحسى ١١٠ بعنى بعد وقانه !!؟ بعنى بعد وقانه !!؟ والرسائل الثلاث إعادة لتعاليم الكنيسة، ونثبيت للإيمان المسبحى، وتصحيح لما يوصف بأنه تحريفات وخروج على العقيدة يروج لها الأنبياء الكنيسة كما يسميهم بوحنا ـ من داخل الكنيسة

نفسسها، وهؤلاء الأنبياء الكذبة في زعمه كانوا في الواقع ضد تيار التجديف العارم الذي دعت إليه الكنيسة المسيحية باعتبارها الوارث للوثنية الرومانية، فكان هؤلاء الأنبياء الكذبة ـ بحسب مسذهب يوحنا ـ ينكرون أن يكون هناك أحـــد أصلاً قد جـاء باسم المسبح أو الناصسري، وأن الأمر فبركة وتزييف كنسى روماني اختُرعت من أجله الأناجيل، لتـؤكـد لا على التـوحسِـد ولا العبادة وإنما على ألوهية المسيح، وعلى التجسيد. والتشليث، والحلول والاتحساد. وقيد ذهب هؤلاء الأنبياء الكذبة إلى إنكار ألوهية المسيح إن كان قسد وُجسد في يوم مسن الأيام مَن يُدعَى المسسيح الناصري، ووصفوا المسيحية بأنها فلسفة أراد بها أصحابها أن ينتلوها من عشيدة إلى حياة ومعيشة. وأن يجمسدوها في شخص المسيح، وقالوا إن المسيحية فلسفة طيفية خيالية. تحاول أن تجمع الروح والمادة في شخص واحد. وأن تؤلف ببن الناسسوت والملاهوت وتجعمله واحداً، وأن تجمميع بين الدنيا والأخسرة في شكل الطريسقية المسيحية. وتمالوا : هناك نيناقض بين اتضماع المسيح، وكنونه ابن الله: وبين مجنده كإله والابن الوحيد لله وقبوله الصلب والذل والمهانة؛ وبين إيمانه قبل الصلب، وتزعزع هذا الإيمان وهو على الصليب.

وليسست الأناجسيل برمتها والرسسائل إلا محاولات من الكنيسة للردّ على مَن أسمتهم الهراطقة والمضلّين، وللسرح العشيدة المسبحية شرحاً دخل فيه عنصر الزمن والتاريخ وتطور

الثقافات ومصالح الناس.

انعراف .....دراف التعراف التعرف التعراف التعرف التعراف التعراف التعرف التعراف التعراف

المقسسود بهسدا المصطلح الذي صاغب لوكوتيوس الأبيقوري، أن الذرآت في الطبيعة تستط بميل في الملاء فيمكنها أن نتلاقي، ومن ثم أن تجتمع وتتلاحم وتكون الأشياء، فكأن الأمور في الكون ليست آلية، وهذا الانحراف دليل على الحرية، فالروح ليست مستعبدة تفعل كل شي الضرورة باطنة، وليست مضطرة أن تتحمل ما يجرى لها مقهورة سلبية. والانحراف يحررها بحرى لها مقهورة سلبية. والانحراف يحررها من الالنزام بأن تذهب إلى محل صعين بالذات دون سواه وفي وقت معين.

Man <sup>(E.)</sup>; Homme <sup>(F.)</sup>; ...... Homo <sup>(L.)</sup>; Mann <sup>(G.)</sup>

هسو جسس عند علماء الشريعة، والرجل كالمرأة نبوع. وعند المناطقة هو نوع، والحيوان جنس، وعبرقه الماديون بأنه جسم له أبعاض وصور واحتباجات، ويمتاز عن سائر الحيوانات بشكل جسده، وأن المنسار إليه في اأنا أكلت، وشسربت، ومسرضت، وخسرجت، ودخلت وأمسنالها ليس إلا هذا الجسسم أو الهسيكل وأمضاه ليس إلا هذا الجسسم أو الهسيكل المخصوص.

وقال الإلهيون إن الإنسان لا يمكن أن يكون بدناً، بل هو هذا المعنى القائم بالبدن ولا مدخل للبدن في مسماه، وليس المشار إليه بأنا هو هذا الهيكل المخصوص، بل إنه الإنسانية المتومة لهذا الهيكل.

وقال جمهور الفلاسفة إن الإنسان حيوان ناطق، ولكنه ليس إنسانًا بأنه حيوان، أو ناطق، أو مائت، أو بأى شئ آخر، بل بأنه مع حيوانيته ناطق، ويحسساج أن يكون جوهرًا، ويكون له استداد في أبعاض، تضرض فيه طولاً وعرضًا وعسمقًا، وأن يكون مع ذلك ذا نفس، وأن تكون نفسه يُحتَذي بها، ويحس ويتحرك بالإرادة، فإذا التأم جميع هذا حصل من جملتها ذات واحدة. هي ذات الإنسان.

والإنسان الكامل الحقيقي في الفلسفة الصوفية هو الجامع لجميع العوالم الإلهية والكونية.

اصطلاح نيتشه (١٩٠١-١٩٠١) يصف به إنسان الغد الذى تنظور إليه الحضاة الأرية، أو حضارة السادة الأقوياء، الذين يصبُون بالعمل لغاية تعلو عليهم، هى إيجاد نوع من البشر بجاوزون بأخلاقياتهم هذا الإنسان الصغير الحالى، أطلق عليه نيشته اسم السويسرمان، وهو الذى اقترب منه جوته، بشخصه وسلوكه؛ وهو إنسان يستطيع أن ينظم فوضى عواطفه، ويضفى الشخصية على نفسه. وينقلب خالقاً، يعى فظائع المياة ولكنه يمجد اخياة وطريقة الخلق والإبداع، ولا يشخل باله بالأحتاد والضغائن، وهو صنو ولا يشغل باله بالأحتاد والضغائن، وهو صنو الذ، أو هو المقابل الأرضى له.

ولم يقل نيشه أنه هو نفسه سوبرسان. أو أن السويرسان موجود، بل قال إنه يرتجب، وقال إن قانون النطور يقضسي بذلك، وأن الإنسان الحالي

ليس سوى حبل مشدود بين الحيوان والسوبرمان، ومرتبة السوبرمان لايبلغها الناس جميعاً وإنما العيفوة، عندما ننبذ الأديان العدمية التي تنفر من الحياة الأرضية، وعندما تعود إلى القيم التي سادت يوماً الأمم الشريفة التي أبدعت قيمها ولم تتلفها من خارج، فليس للحياة من معنى إلا ما بعطيه الإنسان لها.

هو الإنسان المنفتح على العالم، وعلى الغير، فهكذا يؤكد نفسه كشخص. وبقدر ما يعتقد فعلاً بوجود العالم الفسيح من حوله، والغير المساكن له، بقدر ما يكون منفتحاً، وبقدر انفتاحه بندر ما ينشكل سلوكه ، وبقدر وغيه بالمعالم وبالغير بقدر ما نتحصل له المعرفة بأن وجوده هو علاقة أو حضور خلاق يجمع بين الأنا والأنت والهو، ويتجلى هذا المعنى في الحب لأنه يقوم على النبادل الخلاق، وفي السفر لأنه علاقة مع الغير ومع العالم. (مارسيل).

الإنسان حماسةً لا قائدة قيها،

"L'Homme est une passion inutile"، <sup>(۴.)</sup> مقولة سارتر (۱۹۰۰–۱۹۸۰) يعنى بها كما

مقولة سارتر (١٩٠٥-١٩٠٠) يعنى بها كما بقول : «كل موجود يولد بلا سبب، ويستطيل به العمر عن ضعف منه، ويموت بمحض المصادفة، ولا فائدة من العيش، فالحياة عاطفة تندلع وتشب للاسبب، وتنطفئ وتخمد للاسبب أيضاً».

«الإنسان حيوان مشارك في العقل، ......... (المنسان حيوان مشارك في العقل، .......... (المنا "Homo esse rationis particepis animal" مقولة مالبرانش (١٦٣٨ - ١٧١٥) يعني بها : أنه لا يوجد إنسان لا يقر بأن الفلاسفة قادرون على معرفة الحقيقة بالعقل، وأن العقل البشرى يشارك في العقل الكلي، وحتى الناس العاديون لهم أيضاً هذه الميزة بحكم أنهم بشر، فمثلاً نحن نسرى أن ٢×٢=٤، وأن من الحكسة أن نؤثر أصدقاءنا على أعدائنا، فهانان حقيقتان يراهما كل الناس في الصين كسما في أوروبا، ومن الفسروري إذن أن الناس جسيسعاً يتنساركون في مسقل كلي، ولابد أننا ونحن تدخل في باطن أنفسنا لنقضى في أصر من الأمور إنما نحتكم إلى هذا العقل الكلي، والإنسان وحده الذي له هذه الخاصية، وهو وإن كان حيواناً إلا أنه حيوان مشارك في عقل عام أو كلي.

إنسان روحى ..... الروح فى الإنسان الروحى كنسبة ألروح فى الإنسان الروحى كنسبة العقل فى الإنسان العاقل، أو كنسبة العقل الأول العالم، باعتبار الفلسفة التى تقول إن الإنسان عالم صغير، والعالم عالم كبير، والروح العالمية أو الكلية، أو النفس الكلية، هى قلب العالم الكبير، مثلما أن الروح الإنسانية، أو النفس الكلية، الوالنسان والإنسان بالقيم اللكبير، مثلما أن الروح الإنسان. والإنسان بالقيم الروحية، وترقيه صُعُداً فى سلم القيم الروحية، وترقيه صُعُداً فى سلم القيم الروحية، وهى أن البينة على الروحية، وهى أن يشتمله ملكوت الله. (أميروزيوس).

إنسان شامل ......السان شامل المسان شامل المسان شامل المسان المركس (۱۸۱۸ -۱۸۸۸) . اصطلاح كاول ماوكس (۱۸۱۸ -۱۸۸۵) . يعنى به الإنسان الذي يعسمل على تحقيق ذاته،

وممارسة كل إمكانياته، البدنية، والنفسية، والعقلية، والاجتماعية، والروحية، بوصفه فرداً وكائناً اجتماعياً معاً.

انسان شریف .....ا

قال به لاينس، وبتعبير القرآن هو صاحب النفس المعلمتنة، الممتلئ بالإيمان، ويُعرف أن ما هو مقدور له هو صا بخصه، لا أكثر ولا أقبل، فلا الناس يمكن أن يؤذوه بما لم يكتبه له الله، ولا هو يستطبع أن ينتزع لنفسه رزقاً لم يكن من نصيبه. وعند لاينشس: هو الراضى بواقعه، ويوقن أن هذا العالم هو أحسن العوالم الممكنة، وأن الحياة التي تهيات له هي أنسب الحيوات الصالحة له.

إنسان صانع ......إنسان صانع المسان صانع المسان صانع المسان صانع المسان المسان

هو الإنسان الخاصع لإرادة الحياة، الذي يعيش لغرائزه ولنفسه، وتضله أهواؤه، فيرتكب الآثام، ويتسردى في الخطايا، ورميزه آدم، والمبدأ الذي يصدر عنه هو مبدأ الفسردية، وهو مَسْلَ للإنسانية، وخطيئته هي المثال الذي ستنصل به خطايا البشسر من بعده في وحدة تتحقق في الزمان على هيئة أجيال إنسانية متعاقبة، ونحن محمشاركين في هذه الوحدة، نشارك في الخطيئة، وبلتالي في الألم والموت، فلولا الخطيشة التي يرتكبها الإنسان عندما يكون طبيعياً لما كان الموت. (شويتهاور).

إنسان عابد .....ا

أعلى مواقب الإنسان في مدارج الكمال، وهو الإنسان الذي عرف خالقه بعد أن عرف خلقه، وإلا فما فائدة أن نعرف الصنعة التي نحن عليها، والتي عليها الكون كله، وأن نعقلها، فالذي بعرف بعرف الصنعة عليه أن يُثنَى ذلك بأن يعرف الصناع، وهكذا يرتقى الإنسسان في مدارج الكمال الوجودي، بأن يصبح إنساناً عابداً بعد أن كان إنساناً عارفاً، ومعتى أن يكون عابداً بعد أن يشكر لله الذي صنع كل شيء فأبدع صنعه.

أعلى مراتب الحيوان، ويتميز بعقله عن سائر الحيوانات، وهو الإنسان الذي يتولد من تفكير الإنسان الذي يتولد من تفكيره، الإنسان الصانع في صنعه، وهو عاقل بتفكيره، ويما يحصله من معرفة، ويما له من إرادة.

إنسان عاقل ......إنسان عاقل

Perfect Man <sup>(E.)</sup>;...... Homme Parfait <sup>(F.)</sup>;

Vollkommen Mensch; Homo Perfectus مو للخلص في المسيحية، والبشير أو المسيح في اليهودية، وجيوموث في الهندية، وكيوموث في الهندية، وكيوموث في المزدكية؛ وفي الهرمسية هو ذو الطباع التامأ وفي المانوية خاتم الأنبياء السبعة، وعند الشبيعة الإمامية المهمدي المنظر. وكسان ابن صرى أول فيلسسوف عربي يتكلم في الإنسسان الكامل، في المنسان الكامل، وعنده هو الحلقة في العلاقة بين السماء والأرض وعنده هو الحلقة في العلاقة بين السماء والأرض (المرسول)، وهو خليفة الله ﴿ إِنّي بِعَاعِلٌ فِي الأَرْضِ خَلِيهَا لَهُ ﴾ (البقرة ٣٠)، وهو الربّاني (آل عسمران

٧٩) الذي يتمسئل في النبي ثم في الولى، وأعلى
 الأولياء هو القطب، وهو الـذي تم له الفناء في
 الله.

وعند الوصلاى الإنسان الكامل هو مَجْلَى الله. ومشاماته: الأول مشام النجلي في أسماء الله. واثناتي النجلي في صفاته، وأهلى المقامات التجلّى بالذات، ويكون فيه العبد خليفة الله في التجلّى بالذات، ويكون فيه العبد خليفة الله في الأرض، ويكون صورته فيها، يقول: ألم يخلق الله آدم على صورته؟ ورأى الجيلاني هذا في أن الله آدم على صورته؟ ورأى الجيلاني هذا في أن الإنسان صورة لله رجع فيه إلى سفر التكوين الإنسان صورة لله رجع فيه إلى سفر التكوين أصل له في القرآن. تعالى الله عن ذلك وتنزّه.

إنسان متأله ...... L'Homme - Dieu (F.)

هو الزاهد منقطع العلائق بالدنيا، يعيش شخالص العسادة، وهو عند المسلمين يتمثل في الإنسان الكامل أو ولى الله في نظرية الجيلاني وابن عربي، وعند النصاري هو المسيح غلبت عليه في الدنيا الطبيعة الإلهية على الطبيعة الإلهية على الطبيعة البشرية، فلما صلب وقع الصلب على الطبيعة البشرية وخلصت له الطبيعة الإلهية، وقبل الصلب كان المسيح الإنسان الإله، وبعده أصبح الإنسان الإله فقط دون الإنسان، وفي الفلسفة النصرانية أن الإنسان كي ينال الخلاص عليه أن يحيا في المسيح، أي يصبح إنسانًا منالها بلغي شخصيته المسيح، أي يصبح إنسانًا منالها بلغي شخصيته

الإنسان محكوم عليه أن يكون حراً ......
 "L'homme est condamné être libre"
 مقولة سارتر أن الإنسان حراً، ويسختار في

حرية، وهو صحيح لم يخلق نفسه، ومع ذلك فهو حر، وعندما ألقى به فى العالم صار مسئولاً عن كل ما يفعله، ولا عندر له إن لم يختر، أو إذا أساء الاختيار.

إنسان منقطع النظير ..... Un homme incomparable <sup>(F.)</sup>

اصطلاح ريتان (۱۸۹۳-۱۸۹۳) يصف به العبقرى الموهوب المخصوص برسالة من نوع رسالات الأنبياء والرسل، فهؤلاء ليسوا نوع آخر من المخلوقات، بل هم بشر اولا، والمسيح الذى يؤلهونه، هل من المعقول أن بكون إلها فى بدن بشرى؟ ولماذا؟ ويقول رينان: المسيح ليس بدن بشرا من يشر، وهو ابن مريم حملت فيه من بشر، وولد ولادة البشر، وكان طفالاً كالبشر، وكان يجوع ويبكى، ونما مع الزمن، وصار أطول جسما، وخط شاربه، وبلغ مبلغ الرجال، فهو قد سرى عليه التطور ومراحله، والفارق بينه وبين سرى عليه التطور ومراحله، والفارق بينه وبين من نوع العباقرة والموهوبين الذيس لا تتكرر ولادتهم.

إنسان موسوعى ...... السان موسوعى ...... الإنسان منعدد المواهب، قال به فرانسيس الإنسان منعدد المواهب، قال به فرانسيس يكون (١٥٦١ - ١٦٢٦م) واشترط له أن يكون بارزاً في ميادين السياسة، والقانون، والأدب، والفلسفة، والعلوم، ولقد حقق بيكون ذلك في نفسه.

إيديولوچية راجت في إيـطالبــا في النصف

الثاني من القرن الرابع عشس، وكان الداعي إليها شاعر إيطاليا بترارك، وامتدت منها إلى بقية بلدان أوروبا الغربية، وتمثلت في الدعبوة إلى العبودة إلى الشقافية القيديمة باعتبيارها ثقيافية مركيزها الإنسان، وغمايتها النمأكيد على كمرامته وحسريته وقيمته. وهسى بالإضبافة إلى البُعد التاريخي كل دعموة لسهما نفس الموضموع، وروافسدها ثلاثة: المذهب العلمي، ومسدّهب التطور، والإلحساد. والمفكر الإنسى أو الإنسساني Hummaniste F.: E.G.a Bunnows هو الذواقسة للنسرات .والذي يستلهمه. والإنسية عند كسونت ديانة تقديس الإنسان وتحل الإنسانية محل الله في العبادة. وفي سنة ١٩٣٣ صدر المنشور الإنسى ١٤maunist Manifesia في الولايات المنحدة، ووقَّعه فلاسفتها وعلى رأسهم هيـوى، وكان واضحـاً أن فلسفة المنشور تستقى من فلسفة البراجمانية الأمريكية. وقيل في الفلسفة الإنسية أنها الفلسفة الأمريكية الحشيشية، وفي كل أوروبا إذا قبل في وصف مشكر إنه إنسى فسمعنى ذلك أنه ملحد لايري وجمود المله، وأنه يحميل كل شيء طبب إلى الإنسان وليس إلى الله .

هى علم الوجود، وموضوعه الوجود المحض، أو الموجود المشخص وساهيته، أو الموجود من حيث هو موجود، أو الموجود في ذاته مستشلاً عن أحواله وظواهره.

مذهب الإيطالي چيوبرتي (١٨٥١م) حيث يرى أن الفكر تابع للوجسود، منقسابل المذهب النقسسي الذي يقسر وأن الوجسود تابع للمفكر. والأنطولوجية ميل الفكر إلى الأنطولوجيا أو علم الوجبود من حيث أنه العلم الذي يبحث في صفات وطبيعة الموجود في ذانه، أو الموجودات في ذاتها. وهي أيضاً مذهب من يرى أن الموجود ألم المطلق أي الله مدو المعيمار الذي يستند إليه المعقل في الحكم على الوجود واللاوجود؛ أو أنه مذهب من يرى أن معرفتنا بالله حدسية مباشرة، مذهب من يرى أن معرفتنا بالله حدسية مباشرة، ومن قبيل ذلك نظرية رؤية الله عند مناليرانش، وعند المسلمين والنصاري واليهود.

هو التأثر (من أي نوع)، والهيئة الحاصلة للمتأثر عن خيره بسبب التأثير، نبإنَّ كل منفعل فعن ضاعل، وكل مُتسخَّن ومُتبرَّد فعن مُسخَّن

ومُبرَّد، والانفعال على الجملة تغير، ولا فرق بين قولك ينفعل وبين قولك يتغير.

هو النبأثر النفسي، ويسخينك عن التبأثر أو الانفسال العبادي فيسما يستبحدثه بالمنفسعل من ظواهر نفسية بالإضافة إلى ظواهره الفيزيقية.

والانفعال النفسى قد يكون شعوراً سالباً أو جامحاً، وهو الهوى Passion، وأهواء النفس هي انفعالاتها التي لا تحلك لها صعداً، وقد يكون شعوراً إيجابياً يدفع صاحبه إلى الحركة، وهو العاطفة، والعواطف انفعالات أكثر استقراراً وأرسخ زمناً.

اتفعالات ...... Affecti (L.)

هى الكيفيات المحسوسة غير الراسخة، كصُفرة الوَجَل، والكشرة عند الغضب إلخ.

انفعائیة Emotivism <sup>(E.)</sup>; .....

Émotivisme <sup>(F.)</sup>; Emotivismus <sup>(G.)</sup>

النظرية الانفعالية Emotionalism في الأخلاق عند الوضعين المناطقة، وفي رأيهم أن العبارات الأخلاقية تعبيرات انفعالية عن أوامر تطلب أو تنصح بشئ؛ أو هي تقارير عن ميول المتحدث واتجاهاته وحالاته الذهنية.

انفعالیات ......................

هى الكيفيات المحسوسة الراسخة، كالصُفرة في الذهب، سُميت بها لأنها محسوسة، والإحساس انفعال للحاسة.

أنولوطيقا ......أنولوطيقا .....

الاسم الذي اشتهر به الكتاب الشالث لأرسطو في المنطق عند العسرب، ومسعني أنولوطيقا التعليل، وعرفها العرب بأنها العكس، لأن أرسطو ذكر في الكتاب قلب المقدمات، وما ينعكس منها وما لا ينعكس.

Réalité - humaine (F.) إِنْهِـة Dasein (G.)

مسعن الآن أى الوقت والحين. والآنية مى الوجود الإنساني، أو الوجود الذى هو نحن، أو وجود الذى هو نحن، أو وجود الماهوى Existenx وهو الوجود الماهوى وهو وهو الوجود المعنوية، وهو وجود الآنى أو الآنية والمعنوية، وهو وجود الآنى أو الآنية هو الوجود المتحقق، وهو وجود متناه، لأنه ليس حقيقة سائر الاشياء، بل حقيقتى أنا فقط.

وتتحقق الآنية في شكل وجود في العالم. وفي الزمان، ومجمعوع الآنيات هو العالم في مجموعه، متحققٌ في صوجودات محددة الموضوعات.

ونظل الآنيسة في قبلق، نتسسساءل عن الإمكانيات، أو عن البوجبود الماهوى، وبسبب هذا القلق تحاول الآنية النفاذ إلى الوجبود الماهوى، لأن وجودى الماهوى أو إمكانياتي غير المحسددة هي فسقط التي يسكن أن تحسروني من سلطان الوجود في العائم.

وسقموط الآنية Verfall Dasein هو أن يصبح وجمودي الماهوي وجموداً آنياً، بمعنى أن يستحمقق

موضوعياً. وأصبح جزءاً من العالم، وأدخل ضمن العام والكلى، ولا أعود ذاتى، والأصل فى الوجود الذاتية الفردية، وكل ما يعتدى على ذاتى وضرديتى ويُعرضها للكلية، فهو إفسادٌ وتزييفٌ للذائية، وتحطيمٌ لوجودى الماهوى، وذلك هو السقوط، (ياسبرز).

Ecceity (E.); ......

Ecceité <sup>(F.)</sup>; Ecceitas <sup>(L.)</sup>; Da- sein <sup>(G.)</sup>

هو تحقق الوجود المعيني من حيث سرتبته الذاتبية. وإنبية الشئ وهويته وهذيت وعينيته واحدة، بمعنى وجوده المفرد العيني.

واختلفوا في ضبط كلمية الإنية، فكتبها بعضهم الإنية من إنّ بالكسر والتشديد. تقول إن الشيئ موجود، يفيد النأكيد والقوة في الوجود، وهو لفظ محدث ليس من كلام العرب ؛ وأنيّة من أنّ المخففة كأن تقول أنه موجود؛ والأنية من الأنا؛ وأبضاً الآنية من الآن؛ والأبنية من أين نسبة إلى الوجود في المكان؛ والآيية نسبة إلى المقول في جسواب أي شئ هو، وكلها بمعنى تحقق الوجود.

Défaitisme <sup>(F.)</sup>; Flaumacherel <sup>(G.)</sup>

مندهب دعماة الهمزيمة، وهم الذين ينهمارون ضوراً عند كل فتسل، وتتوزع أنفسسهم أشتمانًا، ويضطرب تفكيسرهم، وهم المصسابون أصسالاً

بتفكك في الشخيصية، والقلق دائمًا يخترمهم، وقلقسهم من النوع الهائم، والهزيمة تشبط عسزاتمهم، ويصابون منها بالخسور. أو هم المنافيقيون، مبردوا على النضاق، ويكتبمبون في أنفسسهم الذَّحَل resentment المجتمعياتهم، ولا يصرحون بمشاعرهم العدوانية، ولا بالبغضاء التمي تملأ قلوبسهم، لأنهم قلة، أو من الأقبليسة المغايرة عرقبًا أو فكربًا أو دينيًا، ومضطهدون لذلك، اتخذوا أيمانهم جُنة فساء عملهم، وطُبع على قلوبهم، وإن يَظهـروا على الناس لا يرقـبوا فيسهم إلاً ولا ذمة، يرضونهم بأفواههم وتأبي قلوبهم، يضول فيهسم القرآن ﴿إِنْ تُصِبُّكُ حَسَنَةً تَسُوَّهُمْ وَإِن تُصِبُّكَ مُصِيبُةً يَقُولُوا فَدُ أَخَذُنَا أَمْرَنَا مِن قَبْلُ وَيَتُولُواْ وُهُمْ فَرَحُونَ ﴾ (النوبـة ٥٠)، بأمرون بالمنكر، وينهسون عن المعروف ، ووسسيلتسهم الإشاعة، وهم الطابور الحامس، ومنهم الجواسيس والعملاء، وبقبال لهم أحيانًا اللامنتيمون.(انظر اللامتنمون).

هم الأقارب، وأهل الرجل أخص الناس به، ولا أخص بالإنسان من الزوجة، وفي الاصطلاح أهل الفلسفة هم الفلاسفة والمشايعون لهم؛ وفي اللغة والعرف الأهل الزوجة، نقول يتساهل أي يسزوج. وقد يراد بالأهل كل من يصولهم الرجل من اصرأته وولده وأخيه وعمه وصبي أجنبي يقوته في منزله. وقد يراد بهم الزوجة والأولاد. والآل اسم جسمع لذوى القربي، وأصله أهسل،

ویختص بذوی المکانة، تقول آل الشبی منتها و تقصد از واجه، أو أن آله هم المؤمنون وهو المقصود بالدعاء اللهم صلى على محمد وآل محمد، أو أنهم ذربته وأزواجه، أو عشيرته.

أهل إثبات .....

من مصطلحات النفلسفة الإسلامية ، والإلبسات هو الحكم بشبوت شي لأخر، ويُطلَق على الإبجاد أو العلم تجوزًا.

وأهل الإنبات ـ ويطلق عليهم كذلك أهل الحق والإثباتر ـ ينبنون العلم، والقدرة ، والحياة، والسمع، والبصر، والعظمة، والجلال، والكرامة، والإرادة، والعلم، صفات لله تعالى.

أهل أهواء .......

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم المستبدون بالـرأى مطلقًا، كـالفلاسـفة أحيـاناً، والملاحدة بنكرون النبوات، ولا يقولون بشرائع.

وأهل الأهواء من الفلاسفة هم أهل البعدع والباطل، يحكمون بأهواتهم، ويقولون بِقدم العالم، أو يشولون بالتجسيم والتشبيبة، أو بالحلول، أو هم الفلاسفة المعطّلة، ويقال لهم الماديون أيضًا، والدهرية، والطبيعيون، وجميعهم عن ألفوا المحسوس.

أهل بيان .....

(انظر البابية).

أهل توحيد ......أهل توحيد

 Ebionites <sup>(E.)</sup>; ...... Ébionites <sup>(F.)</sup>; Ebioniten <sup>(G.)</sup>

إيسيسونيم ebionim بالعبرية تعنى الفقر، والإيبيونيون هم الفقراء، اختاروا الفقر زهدا، والفيقر هيونا عبلائل الدنيا، والفيقر هيونا تنقطع شدون عبلائل الدنيا، ومؤلاء جماعة من اليهود كانوا على المذهب الذي يقول بمجئ المسيح حتما، ولكنه ليس هذا المسيح الذي يعرفه النصاري ويقولون به، فهو المسيح دجال يدعى أنه إله، أو ابن للإله، والله لا يلد وليست له صاحبة، والوجود ليس له إلا إله واحد. ونسبوا التحريف والفيلال والزيغ في المسيحية لبولس المدعو بولس الرسول، وقالوا إنه المسيحية لبولس المدعو بولس الرسول، وقالوا إنه مزيف وأفسد الدين حقداً منه وكراهية، والله لا يمكن إلا أن يكون واحداً.

أهل فلسفة (L.)

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم الذين يسلكون طربق الفلسفة، مثل الكندى، وابن فرق، والفارابي، وابن سبنا، وابن رشد، وابن باجة، وابن طفيل. وهؤلاء إسلاميون أخذوا بمنهج أرسطو وأفلاطون.

ومن المتأخرين لطفى السيد، وعبد الرحمن بدوى، وعبد الحليم متحصود، وأمين الخولى، ومصطفى عبد الرازق، وبعض هؤلاء توجهانهم إسلامية أوروبية، وبعضهم توجهاته إسلامية متحضة ولكنهم يشتركون جميعاً في الأخذ بالعقل: ومنهجهم تغلب عليه العقلانية.

أهل السُنَّة والجماعة .....

أتباع السلف من الصحابة والتنابعين، الذين قسلوا النصوص الدينية بلا تأويل، وفيه موها أهل حديث ......

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم الذين يشوقفون عند ظاهر النصوص، وقلّما يفتون برأى. وهمولاء يفتون برأى، وهمولاء يبحثون عن علل الأحكام، ولا يحمدون عن الرأى.

وأهل الحديث تاريخيـاً هم **أهل الحسيحـاز.** وكبيرهم مالك بن أنس.

أهل حق .....

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم الذين أضافوا أنفسهم إلى ما هو الحق عند ربّهم بالحجج والبراهين، وهم أهل السنة والجماعة.

أهل رأى .....

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وأهل الرأى هم الذين بأخسدون بالرأى والمقيماس، ومقدمهم أبو حنيفة بن ثابت (المنسوفي سنة ٧٦٧م).

وأهل الرأى هم أهبل العبراق والأسبصيار، وتقبيضهم أهل الحسديث، وهم أهل الحسجياز، ويتوقفون عند ظاهر النصوص وقلما يفنون.

أهل عدل .....

من مصطلحات الفلسيفة الإسلاميية، وهم المعتزلة، وهم العلملية أيضًا، قالوا إن الله عدلٌ في أفعاله ولا يفعل إلا الصلاح والخير.

أهل عقل .....

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم المعتزلة، يقيمون منهجهم على التأويل بما يناسب العقل والمنطق.

بظاهر مسعناهسا، وعلى رأسسهم الأثمنة الأربعسة، ومفسرو القرآن، ورواة الأحاديث.

حكم الفرد الطاخية، من طَغَى بمعنى غلا وأسرف فى الظلم، وهو الجبّار ، المتكبّر، العانى؛ والطاخسوت هو الطاغى المعتدى كثير الطغيان، وقيـل الناء فى الطاغية للمسبالغة، أى لبيان أنه عظيم الظلم كثير العدوان، وفعلُه هو الطّغيان، أى تجاوز الحد فى الظلم.

والطاغية مستبد برأيه، ينفرد بالحكم، ويجمع السلطات، ويسعسمل لحسساب نفسسه وأسرته، ويستنغل أعوانه، وتتحبول الدولة في حكمه إلى دولة بوليسيسة، الجيش فيها والشرطة لحسمايته وأسرته وأنصاره.

وكلمة الطاغية قانون، وفي هذا الزمن تتحول رغبات الطاغية إلى دستور، وتوجيهاته أوامر، وهو الحاكم بأمره، القائد الأعلى للجيش، بعين الوزارة، ورؤساء الهيئات، وكبار القضاة، والنائب العام، ويحلفون له يمين الولاء، وهو الذي يقرر السلم والحرب، ويحدد سياسة الدولة، ويعقد الانفاقيات، ويبرم المعاهدات، والميزانية الخاصة به لا تُعرَض للمناقشة، وهو المنفرد باتفاقات التسليح، والامتيازات في بلده يمنحها لمن يشاء، والدستور لا يحاسبه، ولا تسرى عليه قوانين الكسب غير المشروع، وليس تسرى عليه قوانين الكسب غير المشروع، وليس من نهاية للمال العام يستنزفه من أجل نفسه،

ويفتح به الحسابات في الخارج، لنفسه ،ولأولاده وزوجه.

ويفيد الطاغية ويرسخ حكمه أن يفتعل المعارك، ويوهم شعب بالمخاطر من الحارج والداخل، ليسحكم بقسانون الطوارئ، ويزبَف الانتخابات والديموقراطية، ويسمح بأحزاب هزيلة، ويُحكم قبضته على الصحافة والإذاعة والتلبغزيون، ويملأ الصفحات الأولى بأخباره وصوره، ويوظف الإعلام لتشبيت أركان حكمه، ويخترع مشروعات قومية فجأة يشغل بها الرأى العام، ويزعم أنها طويلة الأجل فيلا يحاسبه أحد، وتشوه المسئولية، ويستنزف بها أموال الدولة.

والطاغية أو الديكناتور ببيع مشروعات وطنه للأجنبي، ويقلّص النعليم والخدمات، ويمُنَ على أمنه، ويقسمها إلى أغنياء وفقراء، وهو يستعين بالأغنياء، ويخلق من أعسوانه طبقة منهم، وحكومة أقنياه، يوظف فيها المال العام لمشاريعهم بدعوى تشغيل الشعب.

ولا يسمح الطاغية يتبادل السلطة لأنه وأعوانه يعرفون أنهم بمجرد البعد عن الحكم ستكون محاكمتهم وفضحهم، وهو يظل في الحكم، إلى ماشاء الله، وكلما انتهت مدة حكمه جددها له أعوانه، إلا إذا توفى، أو اغتيل، أو وقع انتسلاب على نظامه، ويظل معه حربه، لا يطبق ديموقراطية، وإنما يستفتى أعوانه عليه، ويذيع عن رجاله في مختلف الوظائف مبايعتهم له.

أوتوقراطية ......أوتوقراطية Autocracy (E.)

 $Autocratie^{(F_s)}$ ; Selbstherrschaft  $^{(G_s)}$ 

حُكم الـفـرد المطـلق، أو الحكومـــة مطلقـــة السلطة، سواء كان الحاكم المطلق فيها هو الفرد. أو الجماعة، أو الحزب، بحسب من تتركيز بيده السلطة. وله حق إصدار القبوانين أو التصريح بهما، ولمه أن يمنع تطور نظام الحكم إذا كمان في ذلك التطور خطورة على سلطانه. وعلى العكس من ذلك الحكومية اللاّ **أوتوقيراطية،** وهمي الشي تنوزع فيها السلطات. وكشيراً ما يتنخفَى الحُكم الأونوقراطي تحت مظاهر دبموقراطية، كأن نكون هناك انتخابات، ومجالس تشريعية، ووزارة مستولمة، وإنما يأتمر كل ذلك بأمر الحاكم المطلق. بدليل أن كل المذين يعينهم لمؤسسسات الدولة يتغيرون إلا هو، ويظل الحاكم المطلق على دَسْت الحكم حتى يتوفى. أو يُـطلَق عليه الرصاص. أو ينجح الانقلاب ضده. ويطلق أحياناً على الحكم الأوتوقــراطي اسم المونوقــراطيــة Monocracy أو الحكومة المواحدية، باعتبار أن الحاكم واحد وله مطلق السلطة.

فى الفلسفة الصوفية هو الصوفى الكامل، وفى الفلسفة الوجودية - خبصوصاً عند كيركجارد - هو المتفرد الذى يحيا فى ذاته فى وحدة هائلة، صامئاً كالقبر، هادناً كالموت، وطه الحقيقى الوحدة كما يقول نيتشه، والصمت عنده مصدر للنشوة المستمرة، وفى هذا الصمت تنمو

اسم الشهرة لأبي البركات البغدادي، وتعرفه المراجع الأجنبية بهدا الاسم (توفى بعيد سنة المراجع الأجنبية بهدا الاسم (توفى بعيد سنة في زمنه وبعد زمنه، وكان يهودياً ولكنه اسلم، واليهود يقولون إنه لم يسلم ولكنه لجأ إلى التقية لينجو بدينه، أو ربما أسلم ليدلس على المسلمين ويجد عندهم أذناً صاغبة لفلسفنه، وليتبوأ مكاناً علياً بينهم.

Orphisme <sup>(E.)</sup>;...... Orphisme <sup>(F.)</sup>; Orphismus <sup>(G.)</sup>

فلسفة دينية نسبة إلى أورفيوس Orpheus فى الأسطورة اليونانية، وكانت أمه كاليوبى Calliope ربّة الشعر، وأبوه أبوللو Apollo ربّ الفن والشعر والموسيقى، وجَدّ زيسوس ربّ الأرباب، فسلا عبجب أن كان أورفيوس عبيقريًا فى الغناء، ويعزف على القسيشارة كأنه إله، وحُدَث أن زوجته وكان يهيم بها حبًا لدغتها حية فمانت،

وأصابت أورفيموس لوعمة، وانطلق إلى عمالم الموتى لعله يعليد حبليسته إلى الحيماة، وهناك ظل ينوح ويعمزف حستى أن المونسي بكوا، ورُقّ قلب هاديس وزوجنه بيرسيفوني وهما حارسا الموتي. فأذنا لأورفيوس أن يصطحب زوجته إلى الدنبا بشسرط أن لا ينظرها في الطريسق، إلا إذا وصلا إلى الدنيا، ولكنه لم يستطبع الوفاء بعهده، فقد طال الطريق وزوجت تسيير خلفه، وأحب أن يطمئن عليها خشية التعب، فاستدار، وهنا وقعت الطامة، فقد عادت تعانى سكرات الموت. ورجسفت دواليك إلى حسالم الموتى ، وبكي أور فيبوس وانتحب ما شاء له البكاء، وزهد العيش، وعاف الدنيا، ولم يعد يقرب النساء، وتبتَل، وصام، وتغنى بأحـزانه، وكتب ما حصَّله من حكمة، ومسا كتب لم يبلغ إلاّ النقليل من الناس، وهؤلاء عقيدتهم أو فلسفتهم في الحياة هي الأورنية.

والأورفية بنسارة ونذارة، فالأطهار الأبرار لهم البشارة، والخطاءون الأشرار لهم النذارة.

والأورنية تقوم على القول بالثواب العقاب. والحسباب، وبالتناسخ، فتظل الروح بعد الموت تنقذ إلى أجسام بعد أجسام لتتخلص من آثامها، فليس الجسسد الذي ينائم وإنما هي الروح، فبإذا تطهرت تماماً عادت إلى عالم الخلود.

والطريقة الأورفية تقبض البطريقة الإغريقية التى تُعلى من الحياة الدنيا، وتنشد السعادة بتحصيل مُتَع الطبعام والشراب والنساء، وأما الأورفية فتقول بالروحائية، وتدعو إلى الخلاص،

وتنوسل بالزهد، وتبغى الترقية صُعُدًا في مدارج الكمال، ولم تَرُج وتعُم بين الناس، واعتنقها الصفوة، وكانت لها تأثيرات على أمباذوقليس وأضلاطون، وأثرت على المسيحية من خلال الأفلاطونية المحدثة.

والأورفية أيضًا مذهب فنى مسشنق من التكعيبة، فقد تبن للشاعر أبولينير (١٩١٤م) أن الفلسفة التى قامت عليها التكعيبية روحانية كمتلك التى للأورفية كمعتقد دينى، فأشكال الموضوعات فى اللوحات التكعيبية ليست من العالم المرئى، ولكنها إبداعات من وحى روحانيات الفنان التكعيبي ينشد بها الخلاص لنفسه، والمنعة التى تحكيها المشاهد لهذه الأشكال منعة جمالية روحية. واستخدام أبولينير لمصطلع الأورقية يذكرنا بما قيل عن ألوان جوجان أنها أورفيوس نفسها رمزية أبضًا.

ويرى أبولينير أن من بين الفنانين الآخرين الذين يدينون بالأورقية ديلوني، وليجيه، وبيكابيا ودينامب، وجميعهم حاولوا أن يصنعوا بالألوان مما صنعه أورفسيوس بالأنفسام، بأن يجردوها من الواقع ويجعلوا من تناسقها وتناهمها الجديدين واقعًا فنيًا.

أوغاد ......أوغاد .....

الأوغاد أو اللشام كما يسميهم الفيلسوف الفرنسي سارتر (١٩٠٥-١٩٨٠)، هم المنافقون اللين ينحطون لقسم العمامة، وينتقلدون العُرف العمام، ويضعلون كسما يضعل الناس، فمهمؤلاء

انتهازيون، إن أحسن الناس أحسنوا، وإن أساءوا أنسدوا، وهم الإصعون لا رأى لهم، وتبع دائماً، حياتهم آلية، ورتيبة، ومطردة، تستبدل أى واحد منهم بالآخر، ضربوا على قالب واحد، ومَثلُهم مثل المصنوعات المنتجة بالجملة. والمتقرد هو النقيض للوغد، ينفعل في حرية، ويتصرف بذاتية، وله منطقه الخاص. (انظر متفرد).

أرغسطينية .....

Augustinism; Augustinianism (E.);

Augustinisme (F.); Augustinismus (G.)

فلسفة القديس أوضطين (المتوفى ٢٠٤م)
وكان فيها أنباعها من بعده، وهؤلاه إما أعادوا
صياغتها، وإما عندلوها بما أضفوه عليها من
تأويلات، متأثريين في ذلك بفلسفتي ابن سينا
وأرسطو، وظلت فلسفته تسود الفكر الغيربي
والكنسي حتى مجئ الأكويني.

وكان من رأى أوغسطين أن الشك المسرف يتناقض مع نفسه، وأن هناك حقائق لايمكن أن ينطرق إليسها الشك، وهى حقائق منطقية، ورياضية، وعلمية، وفلسفية، وأخلاقية، ومن ذلك حقيقة وجود الله، وهى حقيقة تثبت بالمنطق وبالبديهة، وعنده أن النفس الإنسانية صورة من الله، وروحانيتها تجعلها واحدة مثلما أن الله واحد، غير أنها ننغير بتغير المخلوقات.

وأوغسطين يقول بنظرية ا**لإشراق،** ومفادها أن النفس ترى المعـقولات فى ضوء مـعرفـتهـا بالله، مـثلمـا نـرى الماديات فى ضـوء الشــمس،

والإيمان مقدور على الإنسان، والخير هو المطابق للنظام العام، والشر شر لأنه يعارضه، والله يريد المفعل حرا لأنه تعالى يفعل في حرية، ولذلك أنعم علينا بالعقل، وضفيلة الفضائل محبة الله، والمجتمع لا يكون مدينة الله والمجتمع لا يكون مدينة الله، وأما محبة الذات فإنها فلسفة أحل المدينة الأرضية Civitas terrena علي محبة الأرضية وأما محبة الذات فإنها فلسفة أحل المدينة الأرضية Civitas terrena عمينة الشميطان والحرب سجمال بين المدينة إلى أن تنتصر مدينة الله في آخر الزمان ونفنى مدينة الشيطان.

الفلسفة الاسمية المادية، قال بها وليام الأوكامي (١٣٨٥ - ١٣٤٩م)، وهو صاحب اصطلاح حد أو موسى أوكام، لنطبيقه منهج التوفير على القضايا يحدّها به وكأنه يضعل ذلك بموسى أو بنصل، وإنكاره أن توجد المعانى إلا في العقل، بمنال، وإنكاره أن توجد المعانى إلا في العقل، ورفضه لهيولي أرسطو، وتشكيكه في وحدائية الله، وفي الأخسلاق، وفي النفس الإنسانية، وذلك ما جعل كارل ماركس يؤرخ للمادية بالأوكامية، ويقول إنها أول تعبير فلسفى عن المادية في العصور الوسطى.

يستعمل كاسم فيُصرّف، ومنه قولهم ما له أول ولا آخر، ويستعمل كصنفة بمعنى الأسبق فيعطى له حكم غيره من صبيغ أفعل التضضيل،

من دخول مِن عليسه، ومنع الصسرف وعـدمـه، كقولنا أول الكاس، وأول الفرض.

والأول من سنة وجوه، فهو المتقدم بالزمان، أو في المرتبة، أو بالشرف، أو بالطبع، أو بالسببية، أو في المرقة (ابن رشد ما بعد الطبيعة)؛ والأول فرد لا يكون غيره من جنسه سابقًا عليه، ولا مشارنًا له، فقيد تقدّمه على غيره بإضافته إلى حنسه، ولذلك قال المحققون لا يقال الله أول جنسه، ولألك قال المحققون لا يقال الله أول هو مثلها، والأول في حق الله تعالى، باعتبار ذاته، هو الذي لا تسركيب فيه، وأنه المنزة عن العلق، وأنه المنزة عن العلق، وأنه المنزة عن يرجع من قال هو الذي لا يحتاج إلى غيره، وعن يرجع من قال هو الذي لا يحتاج إلى غيره، وعن قال المستغنى بنفسه، وبإضافته إلى الموجودات يرجع من قال هو الذي لا يحتاج إلى غيره، وعن قال المستغنى بنفسه، وبإضافته إلى الموجودات مو الذي يسعمدر عنه الأشبساء Quad Deus est

أول إدراك ...... (سا) Primum Cognitum عندما يبولد الطفل فلابد أن أول ما يبأتيه من الإحساسات تنطبع لديه كمدركات افتراضية، ولابد أنها مدركات بسيطة جداً لايقاس إليها، مشبوشة، ومختلطة، ولا تعنى شيشاً، وإنما تترك

Elementary; Primary<sup>(E.)</sup>; ...... Primaire <sup>(F.)</sup>; Primarius <sup>(L.)</sup>;

أثراً وإن كان بدائياً.

Erst; Elementar...; Primār <sup>(G.)</sup>

هو الذي بعد توجه العقل إليه لم يفتيقر إلى شي أصلاً من حيدس أو تجسرية أو نحو ذلك، كقولنا الواحد نصف الاثنين، والكل أعظم من جزئه.

تُطلَق على قسسم من المقدمات البشيئية، وتسسمى بالبديهيات، وهي قضايا ومقدمات توجب التصديق بها من غير سبب إلا ذواتها. وقد تطلق على الفسروريات أيضًا باعتبار أن الضروريات أوائل العلوم.

الأولوية للطبيعة .....الأولوية للطبيعة الأولوية الطبيعة الطبي

دعوى ارسطو أن أى أمر بتوقع حدوثه، فإنه إن كان متعلقاً بالطبيعة فإن وقوعه له الأولوية على ما يكون تعلقه بالإنسان، وعلى الإنسان أن يراعى في تخطيطه للأمور المجربات الطبيعية، وأن يتحسب حسابها. ومن ذلك أيضاً اصطلاح أرسطو Prius natura generalis يعنى أن الأولوية للبسيط على المركب، واصطلاحه الآخر Prius المحلل على المركب، واصطلاحه الآخر التاليل على المركب، واصطلاحه الآخر.

حُكم القلة، من Oligos الإغريقية، أي أقلية، و arkho أي حُكم، فقد ينخصر الحكم في عدد من الافراد، أو في عائلة من العائلات.

وكان دخول اللفظة إلى اللغات الأوروبية، وإلى قاموس المفردات السياسية، ابتداءً من سنة ١٩٧٧م ، والمعنى الذي ينصسرف إليه المصطلح هو النقد الشديد لهذا النوع من الحكومات،

والحكم عليه بالفساد والاستبداد، على عكس اسم الحكومة الديمقراطية أو الحكومة الشعبية، أو حكومة الأغلبية، فهي المقابل لحكومة الأقلبة.

وليس بوسع القبلة أن تشولى السلطة إلا لأن بيدها القبوة والمال والنفوذ والسلطان، فبذلك ما يجعلها تنفرد بالحكم، بينما بقية الشعب يرسف في الفيقر والعبوز والحاجة والأمية والجهل، وتخترمه الأمراض، وتحصده الأوبئة، ويُشغَل عن حقوقه بتحصيل لقمة العيش.

وحكومات الدول العسربيسة حكومسات أوليجاركية، وكثير من دول آسيا حكوماتها كذلك أوليجاركية، وكانت حكومة سوهارتو في إندونيسيا كذلك، وفي الدول الإسلامية التي تحكمها الأحزاب الدينية يسبود حكم الأقلية الدينية مثل حكومة الملالي في إيران، والملالي هم أهل النفوذ من المشايخ.

، أومن ومن ثم أعرف، ...... "Credo ut Intelligam" (الماء):

شعار الذين يرتبون للعقل مكانًا بعد القلب في مسائل الإيمان، فالإنسان يؤمن أولاً ثم يتفكر بعد ذلك. (السلم).

Euhemerism <sup>(E.)</sup>; ......

Euhémérisme <sup>(F.)</sup>; Euhemerismus <sup>(G.)</sup>

نظرية الهيميروس القورينائي (حوالي ٣٠٠ ق.م)، القبائلة بأن آلهة الأساطير ليسوا سوى أبطال آدميين عائسوا في الواقع، ثم ضخّم الناس سيسرتهم بعبد صوتهم بالتشريج حتى صبارت اسطورة، وقلبوهم آلهة.

أي ......Quod Sit (L.)

مطلب الأي هو سؤال عن فصل الشي الذي بقصله عن شي بشارك في جنب ومطلب ما ومطلب أي للتصور.

آیـة Verse (E.)

Verset (F.); Vers (G.); Versus (L.)

الآية في اللغة العلامة. والآيات المشهورة هي المقروءة في الكتاب، أو المسموعة في التلاوة، أو المُبِـصَرة في الكون. وكـل آبة إما حـروف تصنع كلمات ومعان، أو أنها حقائق وجودية؛ وكل آية تجشمع عملي مضهبوم، إنسارته إلى الألوهبة والواحدية، والألوهية لها مراتب، ولكل مرنبة اسمٌ جمالي أو جلالي، وتشجلّي من خلال كل آبة صفات للأسماء؛ والآبة عبارة عن الجمع للمشقرق من الكلسمات والمعاني، وهي دليل وجودي على واجب الوجود. والقرآن مركب من هذه الآيات، وعلمُها توقيفي، وعددها ستة آلاف وتسعمالة وست عشرة أية، وحروضها ثلثماثة وثلاث وعشرون ألف وسستمائه وسبعون حرفأه وتسمينها بالآية لأنها معجزة، والمعجزة هي الخيارقة الستى لا يقدر علمي مثلهما بشسر، وآيات القرآن حكمٌ بالغة، والحكمة في العربية هي الفلسفة في عُرف أهل الاصطلاح، وهي أحكام، وقبصص، وعظات، وعبير، وجدل، ونقبارير علمية، وجميعها من باب الحكمة النظرية أو الحكمة العملية، والأولى متعلقتها النظر في الإدراكات المتصورية والمتصديقية للأمبور التي

لامدخل لقدرتنا واختيارنا فيها، ومجالها العلم بالأعيان الموجودة مما يؤدى إلى صلاح المعاش والمعاد. ومن الحكمة العسملية الأخلاق، وآيات القرآن تهذيب ونأديب، وفيها الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، وموضوعها الحق والعدل، والخير والجمال، وتوزيع الثروة، والإنفاق العام والخياص، ومسياسة العسباد، وقسيام الدول وانهيارها، ومعايير الأحكام والقضاء، وعن طرق التربية والنعليم، وأصول الحوار، وأركان السلم، وعلم الحرب؛ والقرآن بما حوى من آيات عو خير كتاب، كما أن الكون هو خير الأكوان هو خير الأكوان

إيجاب ...... (E.: F.)

Affirmatio  $^{(t,i)}$ ; Behauptung; Bejahung  $^{(G,j)}$ 

يطلق على حدة معان، منها الاضطرار وهو عكس الاختيار، والمضطر لا يضعل ولا يترك في حرية، غير أن الله يوصف بالإيجاب، والإيجاب بالنسبة إلى الله يعنى أنه تعالى ضادر على أن يفعل ويصح منه الترك، إلا أنه لا يترك البتة، ولا ينفك عن ذاته الفعل، لا لاقتضاء ذاته إياه، بل لاقتضاء خانه إياه، بل لاقتضاء حكمة إيجاده، فكان الله إذن فاعلا بالمشيئة والاختيار، لا على الاضطرار الذي يجعل الفاعل غير قادر على الترك، بل بمعنى أن يجعل الفاعل غير قادر على الترك، بل بمعنى أن هذا الإيجاب إذا اقترن بالحكمة لا يحول دون وصفه تعالى بالاختيار، وهذا معنى قولهم إن مبدأ العالم موجب الذات.

والإيجاب في الحكم هو الإيقاع، أي إيقاع النسبة بين الموضوع والمحمول، ويقابله السلب أو

الانتزاع أو النفى، وقالوا : الإيجاب لشئ إيجاب، وانتفاؤه عنه سلب.

والموجبة الكليمة هي التي يكون الحكم فيها إيجابًا على كل واحد من الموضوع؛ والموجبة الجنزئية هي التي يكون الحكم فيها إيجابًا على بعض من الموضوع.

والإيجاب في عرف الفقيهاء هو القيبول، وسموه إيجابًا لأنه موجب العقد.

Suggestion (E.; F.; G.); \_\_\_\_\_\_ Suggestiv (L.)

إلفاء المعنى في النفسس بخفاء وسرعمة، وقد بكون المعنى فكرة، أو انضعالاً، أو فمعملاً ، وقمد نستدعى المعانى بعضها وتوحى إلى بعضها.

والإيحاء يكون في حال البقظة كما في حال النوم، ويشفاوت النياس في استعدادهم لنلقيم وقبوله.

والإيحاء قسد يكون إلهسيساً وهو العسلسم الفسروري يخلف الله في قلب المُوحَى بإدراك ما شاء الله له إدراكه من الكلام النفسي القائم بذاته تعالى.

وقيد يكون الإيحاء ذاتياً، والإيحساء اللاتي يكون من الشخص لنفسه.

والإيحاء الغيرى يكون مصدره الغير.

والإيحاء العقلي تنتقل به المعاني من الشخص إلى غيره دون توسيط من كلام أو فعل.

والإيحاء التنويمي تصدر به المعاني من الموحي إلى الموحّى إليه المنّوم مغنطيسيًا، فيعتقد أو يحسّ أو يفعل ما يقال له.

والإيحماء المؤجل هو الذي يؤجَّل تنضيله إلى موعد معين، أو بتحقق بعض الشروط.

والإبحاء الهستيرى هو الحالة الهستيرية التي تنتقل بالعدوى لدى رؤية المظاهر الهستبرية من صراخ وعويل وغيره.

Fremd-Suggestion (G.)

هو أن يوحى شخص إلى غييره بمعنى، قــد يكون فكرة أو انفعالاً أو فعلاً.

ويقال لها افكارية كذلك، قال بها لأول مرة ديستو دى تراسى (١٧٥٤ - ١٨٣٦ م)، ونقسوم على محارسة تحليل الأفكار إلى عناصرها الحسية، وبالتمرين يستطيع المرء أن يكتسب خبرة التمييز بينها، وأن يعسرف أيها ينهض على أساس من الواقع والتسجسرية، وأيها يخلو منها، ومن ثم يستغنى بهذه الطريقة عن المنطق التقليدي.

والإيديولوچيمون Idéologues مجموعة من الفلاسفة الفرنسيين اصطنعوا هذا المنهج.

واستخدمت الماركسية الإيديولوچية، بمعنى نُسَق الأفكار الذي يعلو البناء المسادي للمجتمع، ويعكس العسلاقسات المادية فيه \_ أي عسلاقسات الإنتاج أو العلاقات الاقستصادية، والإيديولوچي بهذا المعنى هو المقابل للاقتصادي.

والإيديولنوجيسة رؤينة مستكناملة، ومنبهج

وفلسفة، ويرى البعض أن هذا العصر هو عصر الإيديولوچيات، ويصفها البعض بأنها عقائد، وأنها تحاول أن تحلّ محل الدين، وما من شك أن الإيديولوچية السائدة الآن هي الماركسسية، والليبرالية.

والإيدبولوچية لا تعكس بصدق الواقع الاجتماعي المادي دائماً، وربما كان ذلك بسبب التخلف الأفكاري، غائبًا، عن الواقع المادي، والاسنة للا النسبي للإيدبولوچية بحيث يستحيل تفسير مضمونها تفسيراً مباشراً بالقوانين الاقتصادية وحدها، فهناك مثلا جُهد الإيدبولوچيين كي تستحير رغم الظروف التي تغيرت، والزَخَم الداخلي للإيدبولوچية وطاقتها على الاستمرار هوأيضاً من عوامل استمرارها في البقاء رغم عدم مناسبتها للواقع المادي.

اِيديولوچيون .....إيديولوچيون الطاقة (E.)

Idéologistes; Idéologues (F.);

Ideologisten; Ideologen (G.)

مجموعة من الفلاسفة، أعيضاؤها: فولني، وكوندورسيه ،ولافوازييه، ولابلاس، ومين دي بيران، اصطنعوا منهج ديستو دى نراسى المسمى الإيديولوچية، وأيدوا نابليون في أول الأمر، ثم عارضوا تسلّطه، فعيرهم بأنهم اليديولوچيون idéologues ، أى الأفكاريين أو أصبحاب الأصلى الأفكار، يقصد أنهم مشغولون بمناقشات عقيمة.

Being <sup>(E.)</sup> ; Être <sup>(F.)</sup>;...... Esse; Ens <sup>(L.)</sup>; Dasein; Sein; Seiendes <sup>(G.)</sup>

الوجود، والموجود أيضًا، وكان العرب يقولون جئ به من حبيث أيس وليس، ومسعناها كمعنى همو، في حال الكينونة والوجود، ومعنى «لا أيس، أي لا وجود.

فالأيس ضد الليس، والمؤيس هو الموجد، والتأيس هو الموجد، والله هو الإنبة الحق التي لم تكن ليساً، ولا تكون ليساً أبداً، لم يزل ولا يزال أيسساً أبداً، وهو المؤيس الكل عن ليس، وليس لغيسره تأييس الأيسسات عن ليس. (الكندي- وماثل فلسفية).

إيساغوجي .....

بالونانية المنفوجي، بمنى المدخل للمنطق، وهو كتاب لفنورفوديوس ولمسافيوجي أيضاً، وهو كتاب لفنورفوديوس Porphyrius (نحو ٢٣٤ - ٣٠٥) وضعه كمدخل لدراسة منقولات أرسطو، واشتهر عند العرب، وترجمه وشرحه كثيرون، منهم: أبو عثمان سعيد بن يعقبوب الدمشقي، وأبو بشسر متى بن يونس، ويحيى بن عندي، والحسن بن سوار، وعبد الله بن المقفع، وقسطا بن لوقا.

ولابن سبينا فى الشفاء شرح للمقولات، ووضعت عشرات الشروح، للأبهرى، والرازى، والكاتى، والشروانى، والشسالجى، والفنارى، والتيليسى، والشيرازى، والأنصارى، والآمدى، والقروينى، والأشسونى، والحفنى، حتى أن الكتاب أصبيع عَلَماً على المنطق، والقياس، والبرهان، والمغالطة، والشعر.

ايسوفراطية Esocracy <sup>(E.)</sup>; Isokratie <sup>(G.)</sup>

حكم الأنداد، من الإغريقية Isokralia، وهى حكومة أو مجتمع الأنداد، حيث أن الكل سواء، لا تماييز في النسب، ولا الدخل، ولا المناصب، ولا المنفوذ، فالجسميع متساوون، ولا فضل لأحد على أحد، ولهم حق التصويت، وحق الترشيع والتسميل، والقانون يطبق عليهم بلا تضريق، وتوزيع النسروة بالعسدل والميسزان، وكسأن الإبسوقراطية هي نفسها الديموقراطية.

Illumination d'Existence (F.)

مصطلح ياسبرق، يعنى به التحرر من آثار الضرورة التي تضرضها المواقف الحدّية، أي التي لا اختيار للإنسان فيها.

والوجود المقصود في اصطلاح البضاح الوجود هو الوجود الذاتي، وإبضاحه بعني أن يزيد اكتشاف الموجود لذاته، وأن يتجه فيما يفعل إلى تحقيق ذاته، بأن يتجاوز المواقف المعرقلة لتحرره، والتي ليس له يلا فيها، واستمرار هذه المواقف دون أن يغيرها يحول بيته وأن يحوز الحرية التي هي الصفة الأصيلة لوجوده الماهوي، وفي هذا الصراع يقوم معني الوجود.

في النبصديق لاستلزامه معناه، فبإنك إذا وثقت بأحد صدَقته.

والإيمان في الشرع هو إما فعل القلب فقط، وهو التصديق والاعتقاد، وإما فعل اللسان فقط، وهو الإقرار والشهادة، وإما فعلهما معا، وإما هو التصديق والإقرار والعمل، وقيل فمن صدق بقلبه وشهد بلسانه، ولم يعمل، فهو فاسق، ومن شهد وعمل ولم يعمتند فهو منافق، ومن أخل بالشهادة فهو كافر.

والإيمان بمعنى الاعتقاد قد يكون استدلائيًا أو تقليديًا، ولذا حكموا بصحة إيمان المقلَّد وقالوا هو الأصح، وقال بعضهم بل الاعتقاد يحصل بالدليل، والأصح أن إيمان المقلد غير صحيح.

والإيمان بمسعنسي التحسليق ينسب المصدق اختيارًا وليس عن بيّنة إلى المُخبِر، ويُسمَّى عقد الإيمان acte de foi.

ويطلق على الإبسان بمعنى التسمسديق الإبمان المنعدى بالسباء. والمُعددَّى إلى الله، لانك تقبول آمنت بالله، أى صدَّقت، أما الإيمان بمعنى تأدية الواجبات فليس فيه هذه النعدية، لانك لا تقول صلَّى أو صام بكذا.

وحجة القاتلين أن الإيمان لا يستلزم العمل قوله تعالى: ﴿ قُل لِعِبَادِي اللهِ إِنَّ آمَنُوا يُقِيسُوا الصَّلاة ﴾ (إبراهيم ٣١)، فسماهم مؤمنين قبل إقامة الصلاة.

والإيمان بمعنى التصديق لا يزيد ولا ينقص. لأن التصديق لا يقسِل الزيادة والنقصان، ولذلك

بطلق عليه اسم الإيمان المطلق، بعكس مطلق الإيمسان حيث يُطلق على الناقص والكامل من الإيمان، ولهذا نفى رسول الله الإيمان المطلق عن الزانى وشارب الخمس والسارق، ولم ينف عنهم مطلق الإيمان.

والإبمان بمعنى الإقرار يسمى الإيمان المُجمَل. لأنه يجمعل الإيمان في الشهمادة، والنصمديق فبم بمعنى الحكم أي الإقرار.

والإيمان الكامل هو بلا خلاف القائم على التصديق والإقرار والعمل، ويسمى بالإيمان المنجى أبضًا، لأنه يُنجى من دخول النار.

وا**لإيمان التسطيسمى** بمعنى الشوكسل على الله والتسليم له.

والإيسان الإرادى fides fiducia موضوعه مسائل الدين التي تنجاوز العقل وتخرج عن نطاق العلم، ولا يكون الاعتقاد بها إلا بالإرادة التي يوجهها الله بهداه.

والإيمان الواجب إيمان اعتقادى حيث لا يمكن البرهنة على وجود الله، ومسع ذلك هناك مصادر الإيمان الضرورية التي يرتكنز عليمها اعتششادنا بوجود الآمر الأخلاقي وهو الله (كنط).

والإيمان الفطري هو الإيمان الذي لا أسساس له، وتقتضى الحكمة أن نأخذ به ونعول عليه طالما أنه لا يوجد منا يمكن البرهنة به علمي وجود الله (سانتيانا).

وعسومًا فالإيمان يمكن إجسماله على خمسة أوجه: إيمان مطبوع هو إيمان الملائكة، وإيمان

معصوم هو إيمان الأنبياء، وإيمان مقبول هو إيمان المؤمنين، وإيمان موقوف هو إيمان المبتدعين، وإيمان مردود هو إيمان المنافقين.

إيمان حيواني .....الله Animal Faith (E.)

قال به چورج سانسایانا (۱۸۹۳-۱۹۹۲). وکان شکاکا یقول إنه ما من شیئ یمکن البرهنة علی وجبوده، وکل ما لدینا من معتقدات عن الوجبود إنما هو نوع من الإیمان لا أسساس له، أطلق علیه هذا الاسم: «الإیمان الحیبوانی»، ومسع ذلك اقتضت الحكمة أن نعول علیه وناخذ به.

Fides Solvificia (L.) الإيمان العُنْجِي .....

حو الإيمان الذي يدفع بصاحبه إلى الإخلاص في الدعوى إلى الله، وكان مسارتن لوثر لا يرضاه لنفسه، لأنه إيمان - كسما يقول - فيسه مصلحة، ويؤثر عليه الإيمان التسليمي.

الإيمان يتوج العقل .....

Fides Coronat Intellectum (L.)

عبدارة النسلم أن الإيمان بنشده المعقل، وأنه زينة العقل، ويتوج المعقل، فالمعرفة العنقلية فقط إنما هي للحياة ، والمعرفة العقلية التي تهدى إلى الإيمان هي المصرفة حقا، فالإيمان أرقى مسرانب الكمال، والإنسان المؤمن homo religiosus أسمى من الإنسان الماقل homo sepiens .

Fideism <sup>(E.)</sup>; ...... Fidéisme <sup>(F.)</sup>; Glaubensphilosophie <sup>(G.)</sup>

وجسهة النظر التي تبنى الاعتشصاد في الدين على الإيمان ولسيس على الدليسل والبسرهان، إمسا

بدعوى أن مسائل الدين تنجاوز العقل بحيث يكون الاعتقاد بصحتها ضرباً من اللامعقول، وفى ذلك يقسول ترتوليسان: "إن ما أومن به هو اللامعقول Credo quia absordum وإما لأنها من طبيعة غير طبيعة المسائل التي يصلح لها العقل بحيث يكون من الخطأ إدراجها ضمن مسائله أو تأسيسها عليه ، ومن ثم يرفض هؤلاء وأولئك العقل كلية في قضايا الاعتقاد؛ غير أنه بين هذين يوجد اتجاه مسوسط ديني وفلسفي، فالاتجاه الديني برتب للعقل مكانًا بعد القلب، فالإنسان يؤمن أولا ثم يتفكّر ثانيًا، وشعاره قول أنسلم: يؤمن أولا ثم يتفكّر ثانيًا، وشعاره قول أنسلم: والاتجاه الفلسفي يذهب إلى أن الإيمان فطرة في والاتباه الفلسفي يذهب إلى أن الإيمان فطرة في الإنسان.

آبـن .....أبـن The where (E.);

L'où  $^{(F_*)}$ ; Uhi  $^{(L_*)}$ ; Das Wo  $^{(G_*)}$ 

قسم من المقبولات النسبية، وهو حصول الحسم في المكان، أي في الحير الذي بخصه ويكون علوءًا به، ويسمى هذا أينا حقيقيًا.

وقيل الأبن هيئة تحصل للجسم بالنسبة إلى مكانه الحقيقي، أعنى أنه الهيشة المترتبة على الحصول في الحيز .

وقد يقال الأين لحصول الجسم فيهما ليس مكانًا حقيقياً له، مثل الدار والبلد والإقليم ونحو ذلك، فإن كل واحد منها يقع في جنواب أين. والمتكلمون يسمون الأين بالكون.

ومن الأبن ما هو أبين يقاته كقولنا في الدار،

وأين مضاف، أو بالإضافة، كقولنا فوق وأسفل، ويمنة ويسرة، وحول ووسط، وما ببن، وسا يلي، وعند، ومع، وعلى، وما أشب ذلك، ولكن لا يكون للجسسم أين مضاف ما لم يكن له أين بذاته.

ومن الأين مساهو أول حقيقي، وهو كون الشئ في مكانه الخاص به الذي لا يسع معه غيره، ككون الماء في الكون، ومنه ما هو ثان فير حقيقي، كما يقال فلان في البيت، ومعلوم أن جميع البيت لا يكون مشغولاً به.

والأين سنه جنسي وهو الكون في المكان؛ ومنه نوهي كالكون في الهواء والماء والسماء أو فوق وتحت؛ ومنه شخصي ككون هذا الشئ في

هذا الوقت في الهبواء وهو مكان ثبان، أو مسئل كون هذا الجسم في المكان الحيقيقي الذي لا يسع معه غيره.

هو عُرفاً استعمال نفظ له معنيان، ويُراد أحدهما مطلقاً؛ أو هو استعمال لفظ له معنيان، إما بالاشتراك أو بالتواطئ، أو بالحقيقة أو بالمجاز، أحدهما قريب والآخر بعيد، ويُقصد البعيد، ويُورَى عنه بالقريب، فيتوهمه السامع من أول وهلة، ويسمى بالتورية، والتخيل أيضاً.

وإيهام العكس من المفالطات. (أنظر مفالطة، وَوَهُم، وتورية).

\*\*\*





الحسوف النساني من حسروف الأبجسدية أو التهجي اوفي اصطلاح المنطقيين يرمُز للمحمول اختصاراً، وأما الموضوع فيرمز له الحرف ج. وفي الفلسفة الإلهية الباء عسلامة المرتبة الثانية من الوجود، وتكون للأولياء والعسارفين والرسل والأنبياء والفلاسفة.

Porte (E.; F.); Pforte (G.)

هو المدخل، والخلسفة أبواب، والباب تصنيف بذاته، ويتستمل المسائل من الجنس الواحد، أو النوع الواحد، أو الصنف الواحد، وفي العلوم ياب الأبواب هي الفلسفة، لأنها مسدخل الدارس لأي صلم من العلوم؛ وفي الفلسفة الدينية النبي هو الباب الكبير، والأولياء أبواب مستعرى، والأنمسة أبواب مستعلة، أي متسلسلة ودائمة؛ والبواب هو القائم على الباب؛ وبوابة العلم هو قيومه؛ وبواب القلسفة هو أرسطو.

بابوفية ......

Babouvisme (F.); Babouvismus (G.)

فلسفة ثورية قوامها المساواة بين الناس، وإنشاء جمهورية للمتساويين، وتُنسب لجواهوس بايوف(١٧٦٩-١٧٩٧)، ومن منظريها بوناروتي، ومبارشسال، وانطونيل، ودارتيه، وجسرمان، وديبون، وليبلينه وغيرهم، وهؤلاء جميعاً كانوا فرنسيين، واتهموا بالتأمر، واشتهر عنهم

اصطلاح مؤامرة المساويين، ولما انكشفت المؤامرة قدّموا للمحاكمة، وأعدم بابوف وداريه بالمقصلة عام ١٧٩٧، وغيل البابوفيه التحالف بين قوى الشعب المضطهدة والبورچوازية، وكان هذا هو أساس قيام الثورة الفرنسية، وبانتهاء البابوفية أنفسص عسرى هذا المتحالف، والكشسفت البورجوازية وحقيقة انتماءاتها، والبابوفية غيل الورجوازية وحقيقة انتماءاتها، والبابوفية غيل أولى محاولات تحويل الفكر الثورى إلى واقع تطبيقي، وعارسة النظرية عملياً، وتحمل الفلسفة البابوفية ملامع الواقعية الاشتراكية، ونبهت إلى حسمية الصراع بين الأغنياء والفقراء، وبين المتخمين والجياع، وأصحاب النفوذ والسلطان والمغلوبين على أمرهم من عامة الشعب.

يطلق على تلاميذ قورون الاحد من ٢٧٥ ق.م) اسم الباحثين، وفورون واحد من أربعة يلخصون مذهب هؤلاء الباحثين، وهم بخلافه: نبوسيفان أستاذ أبيقور، وتيمون، ومينقلس؛ وهم متشككون sceptiques، لأنهم يشكون في كل شئ ولا يسلمون بما يقال؛ وهم أيضاً الباحثون لأن الشك يدعوهم إلى التفخص والتفتيش؛ وهم كذلك المتوقفون عن الحكم والتفتيش؛ وهم كذلك المتوقفون عن الحكم لأنهم إذ لا يصلون إلى شئ من بحثهم يتوقفون عن الحكم عن الحكم أنها ألله المتابون لأنهم من بحثهم ون شم المحكم عن الحكم المتوقفون الله المتابون المنهم المرتابون المنهم من نحثهم المرتابون المنهم من نحل والسلية المطمئنة، أو يخلدون إلى الارتباب النام والسلية المطمئنة، أو

الطمأتنينة السلبية، والاكتفاء بالأقبوال المحتملة والظنيّات.

، باری أرمینیاس، .....ه Peri Armenias الم

الاسم الذي اشستهر به المكتاب النساني فسى المنطق لأرسطو عند العرب، حيث ياري باليونانية تعنى «في»، وأرمينياس نعنى «التفسير»، ويتناول الكتباب أنواع القبضايا، والأسسماء، والروابط، والخوالف، أي الأسماء المضمرة.

مِلَّة عبادة البقر والنار في السهند، وتقوم على المنهى عن القتل والذبح إلاَّ ما كان للنار، والنهى عن الكذب وشُرب الخسمر، وإباحة الزنا لشلا ينقطع النسل.

الذي لا يكون صحيحًا بأصله، أو ما بعند به ولا يفيد شيئًا، وما يظهر على غير حاله لمشابهته لشئ آخر في الأعراض فسيؤخذ على أنه هذا الشئ الآخر (أوسطو-ما بعد الطبيعة).

والساطل هو أن يُفعَل الضمل يراد به أمرٌ مسا، وذلك الأمسر لا يكون من ذلك الضعل. أيضًا مسا أبطل الشرع حُسنه كتزوج الأخوات.

والباطل من الأعيان ما فات معناه المخلوق له من كل وجه، بحيث لم يبق إلا صورته. والباطل من الكلام ما يُلغَى ولا يُلتَفت إليه.

والساطل في الفلسف الصوفية عبارة عما

سنوى الحقّ، والبطبلان خيلاف الحق، ويرادف القساد.

اباطن المنافن المنافن المنافن المنافن المنافن المنافن المنافقة ال

الباطن من كل شئ داخله، والباطنة السريرة، وعالم الباطن اسم من أسماء الله تعالى، ومعناه العالم بالسرائر، وهو «الباطن» أى أنه المحتجب عن أبصار خلائقه.

وعلم البياطن المختص بمعرفة السرائر كعلم الجَفْر. والعقل الياطن هو اللاشعور.

(انظر علم الباطن، واللاشعور).

المنسوب إلى الساطن، ويطلق على السعليم الذى يُحَصَّ به طلاب العلم في مراحله المتقدمة، وهو نوع النعليم الذي كان ارسطو يلقيه صباحًا على طلابه من الخاصة، خلافاً للدروس التي كان يسؤمها مساءً جمهور من عامة المتقفين، ويتناول فيها مسائل عامة، أخلاقية وسياسية، لا يستعصى فهمها على غير المتخصصين.

Esoterism <sup>(E.)</sup>; ...... Ésotérisme <sup>(F.)</sup>; Esoterismus <sup>(L:G.)</sup>

مذهب من يقولون أن للعلم باطناً وظاهراً، وأن ظاهره هنو القبريب للفنهم، وهو ما يتعلق بأمور الحياة كالأخلاق والسياسة، وباطنه هو مسائله العنويصة التي تدق على الأفسهام وتستعصى على أذهان العامة، وأن الظاهر هنو علم الخاصة، وأن علم الخاصة، وأن علم الخاصة بنبغى أن يصان عن الابتقال، ويُحجَب عن الجاهلين وأهل الهوى، وأن يقصر على ذوى عن الجاهلين وأهل الهوى، وأن يقصر على ذوى الفطنة وأصحاب الفضل.

والباطئية لقب عام مشترك تندرج تحته سائر المقاهب المتسفلسيفية العسديدة التي تقسول بأن النصوص الدينية، والطقوس والشعائر والأحكام العملية، كل ذلك رموز وإشارات إلى حقائق خُفيَة وأسرار مكنونة، ومن هذه المذاهب القرامطة نسبةً إلى الداعى حسمدان قَرْمُط؛ والخُرْميَّة وهسم مذهب اللذة حيث خُرَّم الفارسية هي اللذة، وهم أهل إباحة؛ والباسكية نسبة إلى بابك الخرَّمى؛ والاسماعيلية نسبةً إلى محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق سابع الأثمة؛ والسبعية نسبةً إلى قبولهم بأن أدوار الإمامية سيبعية مثل الكواكب السبعة؛ وللحُمَّرية لصبغهم ثبابهم بالأحمر تمييزاً ئهم ولمذهبسهم؛ والتعليسمية لأنهم يبسطلون الرأى وتصرف العقبل، ويقولون بالشعلم عن الإسام؛ والتعسيرية نسبة إلى نصير مؤسس المذهب والدروز نسبة إلى محمد الدرزي.

والباطنية من فلاسفة غبلاة الشيعة، سُمُوا

كذلك لقولهم بأن تلقرآن باطناً وظاهراً، والمعراد بالظاهر ظاهره المعلوم من اللغة، وهم يقولون بباطن القرآن دون ظاهره، ويزعمون بأن المتمسك بظاهره معذبً بالمشقة في الاكتساب، وأن باطنه مؤد إلى ترك العمل بظاهره.

و تطلق الباطنية أيضاً على النُّسُهة المُطلة من فلاسفة الصموفية. ومن وباطنية الشيعة أصحاب رسائل إخوان الصفا، ومن باطنية الصموفية ابن سبعين وابن عربي.

والساطنية كمذهب في الفلسفة قبال به من السونانيين الكلبية وعلى رأسهم أنتستانس، وزينون الرواقي، وخروسيفوس، وهيرقليطس؛ ومن الباطنية المهود قبلون؛ ومن باطنية المسيحين يوستينوس الشهيد، وأوريجانس، وهيرونيموس؛ ومن باطنية المسلمين عبد الله بن سبأ اليهودي.

والظاهر والباطن في الفلسفة القرآنية اسمان من أسسماء الله، فإن أنت اعتبرت الظاهر من الكون فهو تعالى وب الظاهر، وإن أنت تحصل لك العلم بأن خَلف هذا الظاهر باطناً لا تعلمه فهو نعالى وب الباطن؛ وهو الظاهر ليس فوقه شي، ظهر تعالى على كل شئ علماً، ويَطَن على كل شئ علماً، ويَطَن على كل شئ علماً، ويَطن على على شراً، وباطنه خيراً، كما عند الخَضر، العبد شمراً، وباطنه خيراً، كما عند الخَضر، العبد الخصابى وأقام المعالى غرق السفينة وقتل الصبى وأقام المعالى أله المناه وقتل الصبى وأقام المعالى وأقام

يقال للاستدلال أنه بالأولَى إذا كمان يُستنتج من قضية حكماً لقضية أخرى لنفس الأسباب أو

ما يزيد عليها (انظر استدلال بالأولى، وحُجة الدفع الأقوى).

بالنضاد ...... A contrario (الم

يقال للاستدلال أنه بالتضاد إذا كــان بَــــنتج من تضاد المقدمــات أو الفــروض تضاد النـــانج كذلك.

عكس باللمات ، ويطلق على كل مايطرأ على الموجود، لا من ناحية ذاته ولكن من ناحية ظروفه المستقلة عن طبيعته.

بِالْمِثْـل ....... A pari <sup>(E; F; L; G)</sup>

يقال للاستدلال أنه بالمثل عندما بسننج من قضية حُكماً لقضية أخرى لاسباب مشابهة، أو عندما يُلحق جرئياً بجزتي آخر في حكمة لمعنى مشترك بينهما، كقولنا: النبيذ كالخمر فهو حرام.

مجتمع صغیر اشتراکی، الکل فیه سواه، والکل یحکمون، آلقه روبرت سبوئی (۱۷۷۵-۱۸۶۳) من اثنی عشر عضواً مع زوجاتهم، وفشل مشروع سوئی ولم ینتج عنه إلا زواج کولیردج (۱۷۷۲- ۱۸۳۶) من آخت زوجته سوئی زواجاً فاشلاً.

والبانسيسوقرطية بالإغريقية من مقطعين: puntos أي النسساوي في السلطة.

اصطلاح لايبنتس، ويرادف عنده الاسعية، يصف به نرديدنا، كالببغاوات، لألفاظ لا تقابلها موضوعات، وليست لها معان حاضرة في الذهن.

لغة التفحُّص والتفتيش والاستقصاء للطلب؛ واصطلاحاً إنبات النسبة الإيجابية أو السلبية بين الشيئين بطريق الاستندلال، وطلب إثباتها من السائل إظهاراً للحق ونفياً للباطل.

وللبحث أجزاء تبلالة مرتبة بعضها على بعض، وهى المبادئ، والأواسط، والمقاطع، وهى المقدمات التي تنشهي الأدلة والحجج إليها من الضروريات والمسلمات.

Inquiry (E.)

Enquête  $^{(E.)}$ ; Frage  $^{(G.)}$ ; Inquisitio

مصطلح ديسوى فى منطقه التجريبى أو الأدائى: وخطوات البحث أن يعى صاحب الخبرة أنه فى سواجهة مشكلة، فسيبدأ بصياغتها، ثم بافتراض الحلول لها، وقد يلجأ إلى الاستدلال العقلى لبعقل به فروضه ويستيقن من ننائجها، ثم يحاول تجريبها.

والبحث إذا كان ناجحاً يتحول الموقف المبهم غير المحدد إلى موقف محدد، يُثرى صاحب الخيسرة بالمعلومات الشي تعمدًل من صعلوماته

السابقة وتضيف إليها، وتمنحه في النهاية اليقين، وتنقله إلى مرحلة الاعتنقاد. ولكل صوضوع الشواهد والإجراءات والوسائل التي تصلح لبحوثه دون غيرها، ولكن بحوث كل صوضوع تنواصل بغيرها من بحوث الموضوعات الأخرى ولا تنعزل عن سياقها. وكل البحوث تجرى داخل إطار أو سياق اجتماعي بحيث أن البحث شكل عام ينتظم كل أفراد الجماعة ويجمع من بينهم، حتى ليمكن أن نقول أنهم مجتمع من الباحثين، فالبحث يتطلب مجتمعاً يقوم عليه ويتوفر له، ومن شانه أن يعمل على تطوير المجتمع.

والبحث عسملية دائية من التصحيح الذاتي، فللا وجود لسلمطلقات والحضائق الأزليمة، وإنما المعرفة نسبية موضوعية معقولة، ومن ثم تخضع المعارف والنتائج للاختبار الدائم من قبل مجتمع الباحثين.

ويحكم التعريف، ...... (١٠٠٠) Per definition بعنى أن التعريف يتضمن الحقيقة المذكورة، فسمث قولنا الله لا متناه، فسحكم هذا التعريف لانهائية مطلقة.

«يحكم لا تهائية التمتع بالوجود» ........

"Per infinitam essendi fruitionem" (L.)

مقولة سبينول أن الله تعالى بحكم تمنعه بالوجود اللامتناهي، فهو جوهر يتصف بما لا نهاية له من الصفات، وكل صفة منها تعبّر عن ماهية سرمدية لامتناهية.

يَدَ Buddha <sup>(E.; F.; G.)</sup>.....

بالفتح، يطلق على بوذا، أو صنمه، أو معبده، ويرد بهذه المعانى فى كتب الجاحظ والمسعودى والبيرونى والنسهرستانى، ويعرفه الشهرستانى، بأنه شخص لم يولد، ولا يطعم، ولا ينكح، ولا يموت، ولا يهرم، ولا يُحدث، ويقصد به يسوقا الحى، ولا يُشبه البد على ما وصفوه إلا الخضر، العبد الصالح، الذى تتحدث عنه سورة الكهف.

ولاين سبيعين كتباب شهير تحت اسم "بسد العارف". والبّدَنة (بالفتح) هم أصحاب بوذا أو أتباعه. (انظر بوذية).

البد، والبداية والابتداء بمعنى واحد وهو الافتتاح والاستهلال. وفي التوراة: في البدء خَلَق الله السماوات والأرض؛ (التكوين ١/١)، وفي إنجيل يوحنا: ﴿ في البدء كان المكلمة ؛ (ا/١)، والكلمة البداية هي الملوغسوس أو الملوجوس البونانية، وهي في القرآن ﴿ كُنُ \* الملوجوس البونانية، وهي في القرآن ﴿ كُنُ \* وَ ﴿ إِذَا أَرِدْنَاهُ أَن تُقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (النحل، ٤)، و ﴿ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنْما يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ فيكُونُ ﴾ (مريم ٥٣)، والفلاسفة المقدماء أمثال هر قليطس وفيلون يقولون بالكلمة أو المبدأ هر تليطس وفيلون يقولون بالكلمة أو المبدأ باعتبارهما البداية، فالبداية هي اكن»، وهي مبدأ الخلق، وهي القسانون أو إرادة الله وقسضاؤه، والمسبح عيسى ابن مريم هو كلمة الله (النساء: والمنه والمنه والمنه والمنه والمنه و كلمة الله (النساء: والمنه والمنه والمنه والمنه و كلمة الله (النساء: والمنه و كلمة الله (كن» حملت

مريم ووضعت المسيح، وَبِكُن كان المسيح على
ما به من حكمة، وكانت بكن البداية، والخلق
إطلاقاً كان بها، وما يزال الخلق مستمراً والميلاد
متوانراً، وما تزال البدايات أبداً، والذي له بداية
له نهاية، والبدء من جمديد دليل على البعث،
ومن ابتدا الخلق على إعادته أقسد (يونس : ٤)
والإعادة أيسر، والبيدء أعسسر (الروم: ٧٧).
والبدء والإعادة يتجليان في اسميه تعالى المبلئ
والمهد:

کل نهر فیه ماء قد جری

فإليه الماء يومآ سيمود

والبداية كانت من العدم. والبدء والإعادة في الكون والطبيعة والتاريخ والحياة اليومية، وفي التكاثر والتناسل، ويشهدان على وجود الله، وأنه الواحد، لا إله إلا هو سبحانه. وأمنا الابتداء فيطلق على صعان، فالابتداء العُرفي هو ما قبل البداية، أي التمهيد، وأمنا ما كان عند البداية فهو الابتداء المغيفي. وما كان عند البداية فهو الابتداء المغيفي. وقد يكون الابتداء كليا، وقد يكون الإبتداء كليا، وقد يكون جزئياً. والكلام إذا كان ابتداء كليا، وقد يكون إنكار سمى ابتدائياً، كما نقول بادئ بكرة، أو بداة في بَعده. والابتداء والمحم. وبعمل إنكار سمى ابتدائي يخلو من الحكم. وبعمل والبتدا، في المبتدا والجيد، أو أنه بعمل في المبتدا، والمبتدأ بعمل في الحبر، أو أنه بعمل في المبتدا، والمبتدأ بعمل في الحبر.

ربدء العالم قابل تلابمان، غير قابل البرهان ولا للعلم، البرهان ولا العلم، البرهان البرها

عبارة توما الأكويني، بلخص بها أن اليفين

العمقلي في مسسألة القبول بالابتنداء في الزميان مستحيل، لكنه قابل للإيمان.

Primitivisme <sup>(F.)</sup>; Primitivismus <sup>(G.)</sup>

الفلسفة التلقائية العضوية، أو هي الفطرة خلف التفكير. والفكر البدائي طوطمي، وخرافي، ورمزي، ولا تسبعف اللغة على التعبيس، ولهذا يستعين بالرمز ويحتاج إلى التأويل.

والهبروغليفية مثلاً لغة بسائية، والتعبير فيها ينخذ شكلاً بدائياً، بتصاوير من البيئة، وليس فيه عمق المشاعر.

والقن البسعائى مسترسسة فى الفن من أوروبا، فلسنفستها فلسيفية فطيرة، ومن ذلك فن هنرى روسو.

والبدائية المحدثة Neo-primitivism مدرسة فنية تصدر من فلسفة واعية بتقليد الفن البدائي، أو استيحاء هذا الفن بالأحرى، كعودة إلى الأصول الإنسانية، والتعفف عن الزخم الحضاري المنحسرف، وكأن هذه المدرسة ثورة على الفن الحديث، كما في تصاوير جوجان، وديلاكروا، وبيكاسو، وموديلياني.

الإلهبية، قال به اليهبود أولاً ونقله عنهم الإسلاميون من الشيعة، وخاصة هشام بن الحكم، قال: إن علم الله يتعلق بالموجودات، ويعنى أن الله يجعل الشئ قبل أن يكون، ومن ثم فعلمه محدرت ويتأثر بحدوث الأشياء، وإذا رأى الأصلح ترك الصالح إليه، ويحتج الشيعة بأنه لا معنى لتوبة العبد وتعبده إن لم نؤمن بالبداء، ويستشهدون بالآية ﴿ يَمْعُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيَّفِتُ ﴾ ويستشهدون بالآية ﴿ يَمْعُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَيَّفِتُ ﴾ الرعد ٢٩). والبُّناء من تولهم إن الله يبدو له، أي يظهر له الرأى الأحسن بعد أن أراده أولا بشكل آخر، ويلزمهم من ذلك أن الله لا يكون عالماً بعواقب الأمور.

ما كان مخترعاً على غير مثال سابق، وما أحدث على خلاف المعروف، والبلعة الضالة، ما أحدث وخالف العرف والإجماع؛ والبلعة المستحسان المستحسنة ما كان فيه خير ونال الاستحسان بالإجماع، ونقيضها البلعة السيئة؛ والبلعة المحرمة هي ما خالفت الدين؛ والبلعة المنوية هسى المطلوبة؛ والبلعة الواجية الضرورية؛ والبلعة المحروبة؛ والبلعة المناوبة؛ والبلعة المناوبة، والبلعة المناوبة؛ والبلعة المناوبة، والبلعة المناوبة؛ والبلعة المناوبة غير المعظورة، والبلعة غير المعظورة، والبلعة المنابعة غير المعظورة، والبلعة غير المعظورة، والبلعة غير المعظورة،

وليس بشابت. والمبتدع الذي يستحدث البدعة. والمبتدعون faddists يسسمون بأهل البِيدَع، وأهسل الأهواء أيضاً.

Créateur <sup>(E.)</sup>; ...... Créateur <sup>(F.)</sup>; Schöpfer <sup>(G.)</sup>

هو المبسدع: نقول ا**بديع السسموات والأرض**"، أى خالقهما، وهو الله، والبديع اسمٌ من أسمائه الحسني، والإبداع أن تخلق على غير مثال سابق، والله لا مثل له فيما يبدع، والبدينع في الأشسباء عديم المثل، وفي البَشَر هو الذي ينفرد بعمل شيّ جنديد في زمنه ومكانه، وعند عنامة العلمناء هو موجد العين لا على مثل، وعند أهل الخصوص هو الذي ليس شئ مثله. واستمه تعالى البنديع ينفي المثلمية صن ذاته، وينفي المسال عن أضعماله، وقوله تعالى عن نفسه ﴿ بَدَيْعُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ ﴾ (الأنصام ١٠١) تعريفٌ بنفسه لأهل السعمنوم، وقبوله بعبد ذلك ﴿ وَلَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ خَسَالُونُ كُلُ شَيْءٍ ﴾ (الأنعام ١٠٢) تعريف بنفسه لأهل الخصوص؛ والإبداع هو عملُ البديع، وهو الإبجاد غيير المسبوق، وهو أعلى المتكوين والإحداث، والتكوين إيجاد من مادة، والإحداث إيجاد زمساني، والإبداع آقدم مستهما، لأن المسبدع هو الذي خلـق المادة التي كـــان منهــا الــتكوين، وخلق الزمان الذي كنان به الإحداث. والبنديع في الكلام هو الحَسَن، وله ضروب، كالاستعارة، والطبياق، والمجياز، والتنميشيل، والتسعليل، والإرداف، والإيجاز، وحُسن البيان إلخ.

البديهة - وكذا البداهة - هى أن بجئ الكلام عفوا من غير روبة ولا تفكير، ويسمى أيضاً بالارتجال. والبديهى الذى لا يتوقف حصوله على نظر وكسب، سواء احستاج إلى شئ آخر من حدث أو تجربة أو غير ذلك، أو لم يحتج فيرادف الفسرودي، وقد يراد به ما لا يحتاج إثباته إلى العقل، وإنما العقل يثبته بمجرد النقاته إليه من غير السعانة بحس أوغيره، فيكون أخص من الضروري كتصور الحرارة والبرودة ، وكالتصديق بأن المنفى والإثبات لا يجتمعان ولا يرتفعان.

القضية الضرورية التي لا يتوقف التصليق بها على نظر وكسب، وهي أصل اليقينيات. والقضايا البديهية على سنة أنواع: الأولية التي يصدق بنها العقل لمذاتها بدون سبب خارجي، مثل قولنا «الكل أعظم من الجنزء»؛ والمتساهلة وتسمى للحسوسة، وهي التي يحكم بها العقل بواسطة الحسّ؛ والمتجوبية أو للجرية وهي التي يحكم بها العقل يحكم بهنا العقل بواسطة تكرار المتساهلة؛ ومحتم بهنا العسقل بواسطة تكرار المتساهلة؛ والمتواترة التي تسكن إليهنا النفس سكوناً يزول معه الشك، ويحصل الجزم القاطع بواسطة إخبار معم الشك، ويحصل الجزم القاطع بواسطة إخبار جسماعة يمتنع تواطؤهم على المكذب واتفاقهم على المؤمنة المكذب واتفاقهم على المؤمنة واتفاقه واتفاقه

من النفس قوى جداً يزول معه الشك؛ والقطرية التى قلياساتها معلها، مثل حُكمنا بأن الاثنين خُمس العشرة.

بذاته ...... بذاته .....

تنسول الموجسود بذانه أى الذى لا ينسوقف وجبوده على آخير، وهو الفيعل المحض أى الله، وتقول هو موجود بذاته وليس بالعرض accidens الكيف لهمذا الشئ هو كيف من ذاته أو بذاته وليس كيفساً ثانوياً secundum من ذاته أو بذاته وليس كيفساً ثانوياً agoid.

Pragmatism <sup>(E.)</sup>; Pragmatismus <sup>(G.)</sup>

من اللفظ اليوناني pragma أي العمل، فهي الفلسفة العملية، وتجعل من العمل مبدأ مطلقاً.

ويؤرخ لظهور البراجمانية بمحاضرة وليسام چيمس : « المفاهيم الفلسفية والننائج العملية » (١٨٩٨)، ويلخسها جيمس حيث بنقول « إن تصورنا لموضوع ما هو تصورنا لما قند ينتج عن هذا الموضوع من ننائج عملية لا أكثر ١.

وتدرس الفلسفة العملية الواقع لا المجرد. ويهتم الفيلسوف العملى Pragmatist بالمدرك وليس بالمتصور، أي أنه يهتم بالأشياء ولا يحلَق في فضاء.

والبراجمانية عند الفيلسوف الإيطالي بابيني (۱۸۸۱ - ۱۹۵٦) لاتؤمن بوجـود سبادئ ثابتـة مطلقة أو حقانق أبدية.

والبراجساتيكية Pragmaticism اسم آخسر

للبراجمائية قبال به تشاوليز بيرس، (١٨٣٩- المبراجمائية (١٨٣٩ - ١٩٩٤) والفيارق بين الفلسفينين أن براجمائية جيمس كما يصفها هو نفسه تجريبية متطرفة.

وقال كالرينس إرفينج لويس (١٩٦٤
Conceptualistic تعسورية ١٩٦٤) بسراج ماتية تعسورية Pragmatism باعتبار أن كلاً منا لذيه مبادئ للتفسير ومقولات قبلية يزودنا بها العقل، ننسق بها ونأول التجربة الحسية، ونختار بينها على أساس براجساتي، أي أن المخسزون من هذه النسصورات لذي كل منا يرتهن به رفسضنا أو قبولنا لأي شي، وقبولنا ورفضنا مشروطان بالحاجات والأهداف الاجتساعية الحاصة والعامة. أما البراجماتية المطلقة ٩٠٠٠ (١٩١٦) الدينية، فنسفة جوزيا رويس (١٨٥٥- ١٩١٦) الدينية، وتقول إن الفكرة ينبغي أن تتطابق مع الموضوع. (أنظر فرائعية).

براکسیس .....براکسیس

هو العمل أو الممارسة، وهو في الفلسفة الوجودية من المقولات الأساسية، وتنهض فكرته على شطرين، الأول الخطة الذاتية أو المشروع الذي يشكّله الإنسان عندما يفكر في موقفه وأهدافه واحتياجاته، والشساني هو الموقف الموضوعي الذي يجد الإنسان فيه نفسه ويخطط لتغييره. وماهية «البراكسيس» هي التجاوز لتغييره. وماهية «البراكسيس» هي التجاوز ذلك عكناً بدون قسصد أو نيسة، فليس من ذلك عكناً بدون قسصد أو نيسة، فليس من الضروري أن يعرف الإنسان بالضبط ما يربد أن يفعل، أو حتى ما يفعل، أو التغيير الموضوعي

الذي يحدثه بفعله، ولكن ينبغي أن يكون مدركاً للحاجبة التي تنقصه مما يجعله ينفكر أن الأمور ليست كلما يريد، وأنها ينبغي أن تكون على شكل آخر، وهمذه القندرة على تخسيل الأصور بشكل مختلف هي التي تجعل الإنسان قادراً على «البراكسيس»، وعلى ذلك، وفي ضبوء فلسفة «البراكسيس» لا ننظر إلى السلوك الإنساني بوصفه خاضعأ لقوانين طبيعية فتسهل ملاحظته وتفسيّره كشئ مادي في ظروف معنية كما تفعل النزصة السلوكية، وإنما السلوك في الفلسشة الوجودية له داخل وخيارج، والإنسيان قبل أن يسلك يفكر في بيشته، وينتوى شيشاً ثم يقعل في الإطار الاجتماعي الذي هو فيمه وبحاول تغييره، حستى ليمكس أن نقول إن الإنسمان نشاج لنتاجمه الخاص، وليس نتاجياً سلبياً، لأنه يفعل منتجاوزاً ما يُعطَّى له، ويتجمه إلمي الإمكانيات، ويحاول أن يحقق منها اختياراً له من اختيارات عديدة، وبهذا يجعل الإنسان نفسه موضوعياً، ويسهم في صُنع التاريخ.

في اللغة النفوق، يقال برع الرجل إذا فاق أقرانه في العلم؛ وعند السلغاء مي الفصاحة؛ وهي عند سقراط arete أي الكفاءة والشطارة. واصطلاح براعة الاستهلال هو أن يشتمل أول الكلام على ما يناسب حال المتكلم فيه، ويشبر إلى ما يساق الكلام لأجله، وسمى بذلك لأن الكلام المشتمل عليه بنفوق على غيره، وكان

السوفسطائية يدرسون براعة الاستهلال. والاستهلال أصلاً صوت المولود حين الولادة، وبذلك يُستدكَّ على أنه حيَّ، وسُمَّى به الكلام الذي يدلُّ أوله على القصود.

برافعا ...... Brahman (E: F: G)

الله في اللغة السنسكريشية، وهوالموجـود أو الخالق أو الفاطر.

والروح الإنسسانى أو الاتمسا قسيسٌ من روح البراهما، وترتد إليه عندما يموت الإنسبان، ولأنها قيسٌ فهى براهما كذلك عندما تَخلِق وتُبدع.

براهِمَةَ ......Brahmanism <sup>(E.)</sup>;

Rrahmanisme (F.); Brahmanismus (G.)

من منكرى الرسالات، بعبدون الله مطلقاً لا من حيث نبى ورسول، ويقولون إنه ما في الوجود شئ إلا وهو مخلوق لله، ويعترفون بالوحدانية ولكنهم ينكرون الأنبياء والرُسل

مطلقاً، وأكثر ما يوجدون في النهند ويعرفون بزيهم. (انظر الهندومية)

براهین وجود الله ....... (أنظر دلائل وجوداله)

فلسفة حترى برجسون (١٨٥٩-١٩٤١) وهى مشالية لاعقلية، وحدسية صوفية، ويتول عن الفيلسوف الجديد إن عليه أن يعارض الفلسفات السائلة، وأن يوجد باستمرار، أي يتغير ويخلق نفسه دائماً، والانفتاح هو المنفذ

الذي يكون به تطور الفيلسوف والحياة بعامة، ودعامتا الحياة هما الأخلاق والدين، وكلاهما ينبغى أن يكون منفتحين على العالم، والتطور هو قانون الحياة وهو نبطور خلاق، وتحكم سورات حيوية. وكانت لفلسفة برجسون تأثيرها الكبيبر والواسع على الفكر الأوروبي، ولكن الكثير بما قال غير صفهوم، وليس مبرراً، ويكنفه الغمسوض، وشجعت فلمسفته الفلسفة الفلسفة اللعملانية.

Rarrière <sup>(F.)</sup>; Schranke <sup>(G.)</sup>

الحائل بين الشيئين، ويعبَّر به عن عالم المثال، أعنى الحاجز من الأجسام الكثيفة وعالم الأرواح المجردة، أي الدنيا والآخرة.

والبرزخ الجامع هو الحضرة الواحدية، والتميّن الأول الذي هو أصل البرازخ كلها، فلهذا يُسسمَّى البرزخ الأول، والأعظم، والأكبر.

والبرزخ كلمة فارسية وعربية، وربما كانت مشتقة من فرسخ العربية.

يرهان ......Demonstration (E; G.); .....

Démonstration <sup>(F.)</sup>; Demonstratio <sup>(L.)</sup> بيان الحُجِّة وإيضاحها، أو هو الحجة نفسها، وهى التي بلزم من التصديق بها التصديق بشيءً.

وفى عرف الأصوليين البرهان ما فصل الحق عن الباطسل، وميّز الصسحيح من الضاسد بالبسيان الذى فيه.

وعند المنطقسين البسرحان قسيساس مسؤلف من

مقدمات قطعية، منتج لننيجة قطعية، والحدّ الأوسط فيه لابد أن يكون علّة لنسبة الأكبر إلى الأصغر.

يرهان الإقرار بالخطأ .....

Argument from Error

برهان لإنبات المطلق أو الله، قبال به جوزيا رويسس، فنحن نخطئ في أحكامنا، ونفسر أننا أخطأنا، وكل خطأ لابد له من صواب، والباطل لا يكن أن نتصوره بدون مقابله الحق، ووجود الخطأ دليل على وجسود الحق، أي دليل على وجود الله، فحيثما كان الإنسان يكون الله، ونحن علوءون بحضرة الله في كل آن لانتا خطاءون.

ينقسم القياس البرهاني إلى ما يفيد علة وجود النتيجة ويسمى يرهان، وإلى ما يفيد علة المتصديق بالوجود ويسمى برهان إنّ، فإذا قال قاتل إنه ثمة نار، فقيل له لم ، فقال لأن ثمة دخاناً، وحيث كان دخان فشمة نار، فقد أفاد علة التصديق بوجود النار ولم يفد علة وجود النار، وهو قياس فيه الحدّ الأوسط واسطة في الإثبات فسقط وليس واسطة في النبوت، أي لابد أن يفرض الحد الأوسط علة للبقين بالنتيجة، أي يفرض الحد الأوسط علة للبقين بالنتيجة، أي يوهان أن، أو الإن، أو البرهان الأتي، لأنه يدل يوهان أن، أو الإن، أو البرهان الأتي، لأنه يدل والإنهة الحكم في نفسه، والإنهة مطلق الوجود، والفقهاء يسمون هذا والبرهان قياس الدلالة.

يرهان بالإنابة .....

Raisonnement par récurrence (E.)

قبال به بوانكباريه (۱۸۵۶ - ۱۹۱۲)، وهسو نفسسه البسرهبان الرياضي، وهو غبوذج الأحكسام التركيبية القبلية.

Applied Proof <sup>(E,)</sup>; ...... Preuve Appliqueé <sup>(F,)</sup>

هو أن تقرض من المعلول الأخير إلى غير النهاية جملة، وما قبله بواحد مشلاً إلى غير النهاية جملة أخرى، ثم تطبق الجملين بأن تجعل الأول من الجملة الأولى بإزاء الأول من الجملة الأالى وهلم جرا، فإن كان بإزاء الثانية، والثاني بالشاتي وهلم جرا، فإن كان بإزاء كل واحد من الشاتية كمان الناقص كالزائد وهو محال، وإن لم يكن فقد يوجد في الأولى ما لا يوجد في إزائه شئ في يوجد في الأولى ما لا يوجد في إزائه شئ في الثانية، فتنقطع الثانية وتتناهى، ويلزم منه تناهى والزائد على النائية إلا بقدر متناه، والزائد على المناهى بقدرٍ متناه يكون متناهبا الشهر ورة.

Probatio per Absurdum<sup>(L.)</sup>... برهان الخُلُف Probatio per Incommodum <sup>(L.)</sup>

إثبات القبضية بإبطال إحدى النشائج اللازمة عن نقيضها.

Krcisbeweis (G.)

مغسالطة تورد النشيسجسة في المقدمسة ثم تستخلصها من جديد من هذه المقدمة.

المصادرة على المطلوب، بجعل المطلوب نفسه مقدمة في قيماس يراد به إنتاجه، أو بافتراض صحة ما يراد البرهنة عليه كي يبرهن عليه. (أتظر الدور المحال).

Diallelus; Diallelon  $^{(E_i)}$ ; .......... برهان دوری Diallelus $^{(E_i)}$ ; Diallele $^{(G_i)}$ 

إحدى حُجَع أغريبا الخمس التي يؤسس أصحاب مذهب الشك عليها دعواهم في طلب وقف إصدار الأحكام، بزعم استناع البرهان واستحالة المعرفة، حيث أن كل البراهين والتعاريف تستند على بعضها البعض في دور محال.

برهان شارط لوجود العقل بوجود البدن .... Body-mind Dependence Argument (E.)

اصطلاح براتراند رسل، يدحض به فكرة الخلود، ويشترط وجود العقل بوجود البدن، ومن ثم فطالما أن البدن سيفنَى فإن العقل يفنَى معه، ومن ثم يكون من المعقول أن نفسرض أن الحياة العقلية تتوقف بتوقف حياة البدن.

ابرهان غیر مهاشر ........ Preuve indirecte <sup>(F.)</sup>

القسضية المراد البسرهنة عليمها بطريقة غير مساشرة يُستدل عليها بإظهار خطأ المقدمات، ومعنى أنها مخطئة أن المقضية صادقة. ومن أشكال البرهان غير المباشر برهان الخُلف.

برهان لِمَ Preave Proptérique <sup>(F.)</sup>

أو برهان لم مناله أن من ادعى أن فى موضع دخاناً فقيل له لم قلت؟ فقال: لأن ثمت ناراً، وحيث كنان النار فشمت دخانه، وهو علة الشصديق بأن ثمت دخاناً بعلة وجود الدخان. وهو قياس فيه الحد الأوسط واسطة فى الشبوت بالإضافة إلى أنه واسطة فى الإنبات. أى يكون علمة لشبوت الأكبر للأصغر ، ولذلك يسمى البرهان ببرهان لم ، أو البرهان اللمى ، لأنه يعطى الملكية ، أى العلية ، فى الوجود والتصديق معاً الملكية ، أى العلية ، فى الوجود والتصديق معاً كشولهم هذه الحديدة ارتفعت درجة حرارتها ، وكل حديدة ارتفعت درجة حرارتها ، متمددة ، فينتج هذه الحديدة متمددة ، فالاستدلال بالعلة على العلول.

برهان الواجب والممكن .....

Prueve a contingentia mundi (1...)

من براهين وجسود الله، ويقسوم على فكرة الوجود، فكل الموجودات تشترك في كمال عام تام حو الوجود، ولكل موجود علة، لأن الأشياء عمكنة وليست واجبة، أما الواجب فهو وحده الذي يمكن أن يعمد بلا علم، بينما العلة لجميع هذه الموجود هو الله. وهذا الموجود هو الله. (أنسلم).

وبرهان الواجب والممكن قال به الفارايي قبل أيسلم، يثبت به وجود الله، ويقوم على التفرقة بين

الممكن والواجب، وأثبت عنه ابن سينا فسى النجاة، والله والشفاء، ثم توما الأكويني، ويقول إن للوجودات على ضربين: أحدهما إذا اعتبر ذاته لم يجب وجوده ويسمى ممكن الوجود؛ والثاني إذا اعتبر ذاته وجب وجوده ويسمى واجسب الوجود.

وإن كان ممكن الوجود - إذا فرضناه غير موجود - لم يلزم عنه محال، فلا غنى بوجوده عن علّة. وإذا وجد، صار واجب الوجود بغيره فيلزم من هذا أنه كان مما لم يزل ممكن الوجود بلاته، وواجب الوجود بغيره.

وهذا الإمكان إمّا أن يكون شيئاً فيما لم يزل، وإسا أن يكون في وقت دون وقت، والأشياء الممكنة لا يجوز أن تمر بلا نهاية في كونها علة وملولاً، ولا يجوز كونها على سبيل الدور، بل لابد من انتهائها إلى شئ واجب هو الموجود الأول. والواجب الوجبود مشى فُرِض غيير موجود، لزم منه محال، ولا علة لوجود، ولا يجوز كون وجوده بغيره، وهو السبب الأول لوجود الأشياء.

برهان وجودی (أنطولوچی) .....

Ontological Argument (E.);

Preuve Ontologique (E.);

Ontologischer Beweis (G.)

أنّ الشعبور شعبور"بشئ ما، وظاهر الشعور يقتبضى الوجبود، والوجبود في كلّ مكان هو وجود هنذه المنضدة، وهذه العلبية من السجبائر،

وهذا المصباح، وبمعنى أعم وجود العبالم هو ما يتضمنه الشعبور، وهذا هو البرهان الوجودي، لانستخلصه من الكوجيسو الساملي بل من الموجود السابق على الشامل الذي يخص المدرك (سارتر).

مذهب للحقيق أنباع مارتن لوثر الذى انشق على الكنيسة الكاثوليكية، وعلق احتجاجه المشهور على بابها، وأعلن أن المسيحى لا يخضع إلاً للأناجيل وحدها، ولا يعترف بسلطان لغير الكتباب المقدس، ويرفض رياسة البابا وغيره، وأن الكنيسة لا سلطان لها على محو الذنوب، وأن الكنيسة لا سلطان لها على محو الذنوب، وإن الإنسان بدأن بعمله، ورفض الصلاة باللغة اللاتينية غير المفهومة، فالصلاة دعاء من القلب يتوجه به المصلى إلى الله، وأنكر استحالة الخبز الى جسد المسيح، والخمر إلى دمه، وأنكر لزوم الكنائس والسجود لها.

والبرونستنميون جساعتان: محسائظون المسبوليسون بنادون بالعسودة إلى الأصسول، وراديكاليون أو يساريون بفسرون الدين باعتباره فلسفة تقول بثنائية العقل والقلب، وتؤكد على الدور الحساتى للدين، وتعتبره من الحركات الاجتماعية الإيجابية التي غايتها الإصلاح.

ومن الفرآق الكثيرة للبروتسننتينية :البيوريتان أو المتطهّرون.والميثوديون أو المنهجيون، ومجددو

العمساد، والأصحاب أو الكواكرز، والطائفيون. والإنجيليون ، و المتسحررون ، و الأصسوليسون ، والعِلمسانيون، و التنقسويون ، و المشيسخانيسون ، والموحدون.

Proletariat <sup>(E.; G.)</sup>; ...... Prolétariat <sup>(F.)</sup>

البروليت الها اصطلاح استُخدم الأول مرة من البروليت اللاتينية، لبصف أدنى الطبقات الاجتماعية في روما القديمة، ثم إنه استخدم في زمن الإقطاع لوصف الطبقات الفيقيرة الكادحة، واستخدمه كاول ماركس ليعنى به الطبقة الصناعية المعاملة التي توظف طاقتها البدنية لتحصيل مجرد لقمة العيش، ولا يكاد يكفيها ما تحصكه من أجور شديدة التدني، وهي طبقة محرومة وتعمل على وسائل إنتاج علوكة لغيرها، ولا شئ عندها من حطام الدنيا سوى ما يجرى في عروقها من دم الحياة، والقوة العضلية ببحرى في عروقها من دم الحياة، والقوة العضلية ببحرى في عروقها من دم الحياة، والقوة العضلية ببحرى في عروقها من دم الحياة، والقوة العضلية البورجوازية.

وتوصف البرويستاريا بأنها طبيقة منضطهدة، يربن عليها الجهل، ويخسرمها المرض، ولا تجد السكن المسناسب، وشهديدة الإنسيان للجسرائم، ومنحطة أخلاقياً.

وفى الفلسفة الماركسية فإن هذه الطبقة لمذلك هي الموصودة بالثورة، ولا يمكن أن تشولى الحكم إلا بالعنف، وهيكتاتورية البروليتاريا Dictatorship إلا بالعنف، وهيكتاتورية البروليتاريا at the protetariat هي نوع الحكومة المرتقبة بعد الثورة.

ومنذ سنة ۱۷۳۶ واسم البسروليستسارى protetarian يعنى السعامل المظلوم من صاحب العمل، ومن المجتمع ككل، العمل، ومن المجتمع ككل، وتقشرن به صفحات أبرزها السنخط، والمعنى الحديث للبروليتارى لم يظهر إلا ابتداءً من سنة ۱۸۵۱.

ولعل أشهر بينان للبروليتساريا هو ذلك المشهور باسم البنيان أو المانيفستو الثينوعي المشهور باسم البنيان أو المانيفستو الثينوعي المساغسة المحاكس وإنجلز وأصدراه سنة ١٨٤٨، يدعوان فيه البروليتباريا إلى الشورة من أجل إقامة المجتمع الاشتراكي.

Ease (E.); .....

Aise (F.); Aesia (L.); Bequemlichkeit (G.)

في الفلسفة الصوفية هو حيال الرضا الذي يتفيأه العبيد المؤمّل في ربّه، وهوعكس القييض الذي يسببه الحقوف من الله.

وقيل البسط هو حال الرجاء. وكنان اشتقائه بهذا المعنى من الآية ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُعَنَّاعِفَهُ لَهُ أَصَّمَالُهَا كَثِيرَةً وَاللَّهُ يَقْبِعَنُ وَيَنْصُطُ ﴾ ( البقرة ٢٤٥).

ويقول الجنيد الخوف من الله يقبضني، والرجا منه يبسطني.

يسيط (E.; F.); .....

Simplex (L.); Einfach (G.)

هو ما لاجزء له أصلاً، أو ما ليس له أجراء

متخالفةُ الماهيـة، سواء لم يكن له جزء أصلاً، أو كان له أجزاء متفقة الحقيقة.

والبسيط إما حقلى لا يلتئم في العقد من أمور عدة تجسم فيه، كالأجناس العالبة والفسصول البسيطة؛ وإما خارجي لا يلتشم في الخارج من أمور صدة تجسمع فيه، كالمضارقات من العقول والتفوس.

والبسيط كذلك أربعة أنسام: بسبط مطلق، وهو الذي يدل على ما لا ينقسم أصلاً، لا بالقوة ولا بالفسعل؛ وبسيط حقيقي، وهو ما لا جنزء له أصلاً كالبارى تعالى؛ ويسيط إضافي، وهو الشئ الذي يكون أقل جسزء في شئ؛ ويسيط صرفي، وهو ما لا يكون صركباً من أجسام مختلفة الطبائع.

والبسيط أيضاً روحانى وجسمانى، كالعناصر. والواحد في كل مركب يسمى بسيطاً. والبسيط أيضاً بطلق على القضية التي موضوعها اسم محصل، ومحمولها اسم محصل، أو أنها لا تحتوى إلا على متغير مفرد لفشة من الفتات، أو التي لها موضوع واحدومحمول واحد والحكم فيها مطلق أو غير مقبد.

بشارة جبريل لمريم بحَمَّلها في عيسى عليه السيلام، وليسس من ذلك شئ في أناجيبل مشي ومرقس ويوحنا، إلا إنجيل لوقيا، ولم يرد فيمه

مصطلح البشارة وإنما وردت الواقعة مقستضبة للغاية، فقيد دخل الملاك على مريم وخياطهها فاضطربت وسألته متعجبة : أنحمل وهي لم تعـرف رجـلاً؟ فأجـابهـا بأن روح القـدس تحلّ فيها، وقوة العبلى تظللها، والقدوس المولود منها يُدعَى لذلك ابن الله. والكتاب الوحيد الذي يورد عن ذلك تضصيباً هو القرآن، وروايشه فسيها مصطلح البشارة، وهو من المصطلحات الراسخة فيه، ويرد ثمان وثلاثين مسرة. وجرت البشارة من الملائكة لإبراهيم ومسارة، وزكريا، ومُعريم. وأُمر النبي ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ منهِ والمحسسنين والصمايرين. والبشمارة تكون بالشئ المسار، وبشارة المنافقين والمستكبرين إنما للسخرية منهم والاستهزاء بهم. والبشارة استباق للأحداث بما يسرُ ويسهج النفس. وأكشر الفلسفات تضول بالبشاره، إلا المادية، والفلسيفة الهندية، ومذاهب الفيلاسفة من أمشال شوبنهاور وأبي العيلاء المعرى.

Sight <sup>(E.)</sup>; ...... Vue <sup>(F.)</sup>; Ansehen <sup>(G.)</sup>

قوة في القلب تُدرك بها المعقولات، بمثابة البصر للنفس ترى بها حقائق الأشياء وبواطنها، ويسميها الحكماء العاقلة التظرية، فإذا تتورت بنور القندس وانكشف حسجابها بهداية الحق يسميها الصوفية القوة القلسية.

Patriarchy <sup>(E.)</sup>; ...... Patriarcut <sup>(F.)</sup>; Vaterrecht <sup>(G.)</sup>

من patriarkia الإغريقية بمعنى الحكومية

(YX\_YY/Y+).

والأدلة على البحث كشيرة في القرآن، سنها قبوله تعمالي : ﴿ إِنْ كُنتُمْ فِي رَبِّبِ مِن الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن تُرَابِ لُمْ مِن نُطَعَمَة لُمَّ مِن عَلَقَة لُمَّ مِن مُصَعَة مُخَلَقَة وَغَيْرٍ مُخَلَقَة لِنَبَيِنَ لَكُمْ وَنَقِرُ فِي الأرحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمِّي ثُمَّ نَخْرِجُكُمْ طَفَلاً ثُمَّ لَتَبَلُّغُوا أَشُدْكُمْ وَمَنكُم مِن يُسَوَقَىٰ وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُر لِكَيْسُلا يُعْلَمُ مِنْ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْشًا وَتُرَى الأَرْضُ هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَرَاتُ وَرَبَتُ وَآنَيْتَتُ مِن كُلِّ زُوْجٍ بَهِسِجٍ ﴾ (الحيح ٥)، فندلِّل على قندرته على المعاد بما يُشاهَد من بدئه الخلق من تراب ثم من نطفة. ودليل آخر على قىدرته تعمالي على إحياء الموتى أنه يحيمي الأرض بعد موتها. بأن ينزك المطر، فتسهتز وتربو بالنبات والمزهر والسثمر. وروى الإمام أحسد عن لقيط بن عامير أنه سأل رسول الله ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْكُ ؛ كيف يحيى الله الموتى، وما آية ذلك في خلف، ؟ قبال : فأمنا مسروت بواد أهلك مُمحلاً؟؟ قبال : بلي. قبال : اللم مروت به يهمتز خنضراً؟؟ قال: بلس. قال: افكذلك ينحني الله الموتى، وذلك آيت، في خلفه، ثــم إن آية الله فــي خلقه أنهم لو كانوا حجارة أو حديداً \_ ناهيك عن أنهم عظام - لأحياهم الله، لأن الذي فطرهم أول مرة قادر على أن يحسيبهم مرة أخرى، والإفطار نشهده كل يوم، والإحياء بعد الموت لم نشهده، ولكننا نستمدل عليه مما شهدناه أول مرة. \* وَفَالُوا أَنْذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَنِنًا لَمَهُمُ وَثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا، قُلْ كُونُوا حجارة أو حَديدًا، أو خَلَقًا مُمَّا يَكُبُرُ فِي صَدُورِكُمْ ، فَسَيَقُولُونَ مِن يُعِيدُنَا ، قُل الَّذِي فَطُرَكُمْ أُولُ مُسرة ﴾ (الإسسراء ٤٩، ٥٠، ٥١)،

الأبوية، أو فلسفة الحكم الأبوى المطلق، حيث المحاكم هو كبير الأمة أو أبو الشعب puterfam الحاكم هو كبير الأمة أو أبو الشعب erial وسلطانه لا ينازعه فيه منازع؛ وحتى النظام الكنسى قيام على منوال المنظام الأبوى، ورئيس الكنيسة هو البطويرك؛ وحتى المنظام الإلهى تصوروه نظاماً أبوياً، وفي الدعاء paternoster أي أبونا، من قولهم "أبانا الذي في السموات، وفلسفة الحكم الأبوى ماييزال يقول بها البعض، وفلسفة الحكم الأبوى ماييزال يقول بها البعض، بنجح الحكم الديمقراطي في البلاد التي يسود ينجح الحكم الديمقراطي في البلاد التي يسود فيها النظام القبلي البطريركي في أفريقيا، وفي فيها النظام القبلي البطريركي في أفريقيا، وفي فيها، أن تتولاها حكومات أبوية.

البعث، والحشر، والمعاد، والإحياء، والنشر، الفاظ مشرادنة، وهو إبجاد الأعيان والإجناس والأنواع عن ليس. والصدوقيون من فرق اليهود ينكرون القيامة البتة، ولا يوجد في أسفار موسى ذكر للبعث، وفي سفر أيوب (١٩/ ٢٥-٢٧) يُفهم عن البعث ضمناً، وكذلك في المزامير في ألمواضع التي يُعبّر فيها عن الرجاء، مثلاً (١٦/ ١٤/ ١٩)، و(/٢٩) ، و(/٢٩) ، و(/٢٩) ، و(/٢٩) ، و(/٢١) ، وفي أشعياء هناك الحديث عن قيامة المؤمنين ٢١/ ١٩، وأيضاً في دانيال ٢١/ ٢٠ . والبعث في المسيحية في إنجيل مستى والبعث في المسيحية في إنجيل مستى والبعث في المسيحية في إنجيل مستى

فالذي قدر على البداءة قادرٌ على الإعادة بطريق الأولى والأحسري، وإنما إنكار السعب هو من فلسفة الدهرية : ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَّالُنَا الدُّنَّيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدُّهُرُ ﴾ (الجاثبة : ٢٤) وأصحاب هذه الفلسفة يقبولون ؛ ما ثمَّ إلا هذه الدنيا، يموت قـوم ويعيش أخرون، ولامـعاد ولا قيامة، والأمم والشعوب دورات حياة، والأفراد آجال، ويتكرر ذلك بلا تناه، وفي أمثالهم، كمأبيّ بين خَلَّف، أو العساص بن واثل، نيزلت الآية : ﴿ فَمَرَّبَ أَمَّا مَشَلاً وَنَسِي خُلْقَهُ ، قَالَ مَن يُحْمِي الْعِظَامُ وَهِي رَمِيمٌ ، قُلْ يُحْيِيهِا الَّذِي أَنشَأَهَا أُولَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ، الَّذِي جَعَلَ لَكُم مِنَ الشَّجَرِ الأَخْصَرِ نَازًا فَسَإِذَا أَتُهُمْ مَنَّهُ تُوقِعُونَ ﴾ (يسسس : ٧٨، ٧٩. ۸۰). ويروى ابن عباس عن العباص بن وائل : إنه أخذ عظماً من البطيحاء فيفشِّه بيده، ثم قيال لرسول الله عِنْظِينَ : أيحيس الله هذا بعد ما أرى؟ والآية تنبُّ أبأ من كسان المنكر للبسعث، إلى أن يستندل بالبدء على الإعبادة، وأن لا ينسى كبف خلقه الله من العدم إلى الوجود ولم يكن شيساً. وثمة دليل آخر، فبالذي بدأ خلق الشجر من الماء حتى صار أخيضر، ثم أعاده حطباً يابساً توقد به النار، كسذلك هو فسعَّال لمنا يشاء، فسادرٌ على مسا يريد، لا يمنعه شئ.

ويطلق البعث \_ بالاشتراك اللفظى كسما هو الظاهر \_ على الجسمائي والروحائي، فالجسمائي هو أن يبعث الله تعالى بدن الموتى من القبور، والروحائي هو إعادة الأرواح إلى أبدائها. ثم إنهم اختلفوا في أن الحشر إبجادٌ بعد الفناء، بأن يعدم

الله الأجرزاء الأصلية للبدن، ثم يعيدها، أو أن المحشرجَمع بعد التغريق، بأن يفرق الأجرزاء فيختلط بعضها ببعض، ثم يعيد فيها التأليف، ويدل عليه ظاهر قوله تعالى: ﴿ إِذَا مُوفِّتُم كُلُّ مُمَزَق إِنْكُم لَهِي خَلْق جَديد ﴿ (سبأ: ٧). وهذا عند من يقول بحشرالأجساد والأرواح، وأما للنكر لحشر الأجساد، فيقول: المعاد الروحاني عبارة عن مضارقة النفس عن بدنها، واتصالها بالعالم البعقلي الذي هو عسالم المجسردات، ورذائلها وشقاوتها هناك، بقضائلها النفسية ورذائلها.

وتتحصر الأقوال الممكنية في مسألة المعاد في خمسة، الأول : ثبوت المعاد الجسماني فقط، وهو قبول أكسشر المنكلمين المنافين للنفس النماطقة؛ والثانس ثبوت المعاد السروحاني نقط، وحسو قول الفلاسفة الإلهيمين، ومنهم أفلاطون؛ وا**لتسالث** ثبوتهما معاً، وهو قول كشير من المحققين كالغزالي، فإنهم قالوا الإنسان بالحقيقة هو النفس الناطقة، وهي باقية بعد فساد البدن، فإن أراد الله حسشر الخسلائق خَلَق لكل واحسد من الأرواح بدناً يتعلق بها ويتصرّف فيه كما كان في الدنيا، وليس هذا تناسخاً، لكونه عوداً إلى أجزاء أصلية للبدن وإن لم يكسن هو البدن الأول بعينه، على ما يُشمر به قبوله نعالي : ﴿ كُلُّمُمَا نَصِيحُتُ جُلُودُهُمْ بَدُلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ (النساء: ٥٦)، وتبوله تبعيالي: ﴿ أُولَيْسَ الَّذِي خَلْقُ السَّسَوَاتِ وَالْأَرْضُ بِقَادِرِ عَلَىٰ أَنْ يَخُلُقُ مِثْلُهُم ﴿ (يـس ٨١)؛ والرابع عدم ثبوت شئ منهما، وهذا قول المقدماء

من الفلاسفة السطبيعين؛ والخامس النوقف في هذه الأقسام كما قال جالينوس: الم ينبين لي بعد عن النفس: هل هي المزاج فينعدم عند الموت، فيستحيل بعشها، أو هي جوهر باق بعد فساد البدن فيمكن المعادة؟.

والبعث عند بعض الفلاسفة الأوروبيين، مثل شوينهاور وماكستجرت، ميلادٌ جديد، بدورة حياة جديدة.

وفى البونية لايكون البعث إلا بعــد الوفاة بتسعة وأربعين يوماً.

وفي الهندوسية لا يوجد بعث واحد، ولكنه يسجد بالوفاة، فتحل الروح بجسد آخر بتجدد بالوفاة، فتحل الروح بجسد آخر Transmigration، وهو مسا يسمى بالتقسم من Netempsychosis ومن المناسخ Palengenesis ومن ثم فالروح خالدة والجسم فان، وخلود الروح خلود آرضى، وإلى هذا الرأى ذهب القائلون بالظواهر المألوفسة phenomenous وهسى بالظواهر المألوفسة phenomenous وهسى المناهد أو الأصوات أو الافكار المتى يتبين للبعض أحباناً أنهم سبق أن شاهدوها، أو سموات أن ماهدوها، أو سموات أو الإفكار المتى يتبين بسبق أن كانوا فيه في هذه الحياة، ومن ثم فلابد يسبق أن كانوا فيه في هذه الحياة، ومن ثم فلابد أنهم عايشوها في حياة قبل هذه الحياة، وقريب أنهم عايشوها في حياة قبل هذه الحياة، وقريب أمن ذلك ما ذهب إليه فيثاغورس وإمبيدوقليس وأنسلاطون وأنسلوطين والأورفسيسون وبعض أصحاب المذاهب المغنوصية.

وكسان المصريون القدماء يقولون بالبعث بالروح والجسد مسماً، وفى الديانات التي تقول بنفس الفكرة يكون سبب هذا البسعث الشخصى

القول بالشواب والجزاء، حيث يكون من العدل أن يشاب المظلوم ويسجازي الظالم ، كـمـعـادل لسيادة الشر وغلبته في الدنيا.

والبعث كفلسفة سياسية واجتماعية اتخدته كشير من الحركات السياسية والاجتماعية، وأشهرها الأن حزب البعث العربي الاشتراكي في العراق، وفعى سوريا، وفي إيطاليا ذاع القول بالبعث Risorgimenta، وفيلسوفه عند الإيطاليين اثنان هما جيوبرتي، ومانسيني، وكانت حركة البعث في إيطاليا تسمى العطاليا الفتاة، ومثلها البعث في إيطاليا تسمى العطاليا الفتاة، ومثلها في تركيا القتاة، وفي مصر الفتاة،

.... اجراء جميع التغييرات الضرورية، .... "Mutatis Mutandis" (أ...)

من المصطلحات القديمة في الفلسفة والمنطق، ويستخدم في المقدمات والديباجات.

Dimension (E.; F.; G.);

كل ما يكون بين نهايتين غير متلاقيتين، وهو امتنداد إما قائم بجسم وهو عَرَض، وإما بنفسه وهو جرهم بالبسعسد المقطور، والقراغ المقطور، والحلاء.

والأبعاد الثلاثة هي الطول والعرض والعمق، وتسمى الجهات الثلاث، فما كان ذا بعد واحد فخط، وما كان ذا بعدين فسطح، وما كان ذا ثلاثة أبعاد فجسم تعليمي، وأضاف إينشتاين إلى هؤلاء الثلاثة بُعداً رابعاً هو الزمن.

مقولة لويس الخامس هشر، وفيها الأنانية الشديدة، والنفاهة المتعجرفة، والعربدة المستهترة، الشديدة، والنعربدة المستهترة، التي يمكن أن تكون للحاكم المستبد الجاهل، وشبيه بها مقولة لويس الرابع عشر «الدولة هي أنا عندما نعوز الحاكم المعرفة بالفن الكامل للحكم عندما نعوز الحاكم المعرفة بالفن الكامل للحكم. وورائة الصلاحية لمناصب الحكم أمر ضروري لإنتاج الحكام الكفاة. وانحطاط نوعية الحكام في المعالم هو المستسول عن كشرة الحسروب بين المعالم هو المستسول عن كشرة الحسروب بين الشعوب وخاصة بين دول العالم الشالث. وقد تنبأ مسائث بيف (١٨٠٤ -١٨٩٩) أن تدنى الأوضاع بين الطبقات الحاكمة قد تحمل أصحاب المواهب فيها على اعتبزال الحياة السياسة.

A posteriori (امن المنظق), .....

الشئ يكون بعد الشئ، والاستدلال البعدى هو الذى يذهب من النتيجة إلى المبدأ، بخلاف الاستندلال القبلي الذى يذهب من المبدأ إلى المنتجة ،ومن العلم إلى المعلول.

والمعرفة السيعدية تحصيليسة بالتجربة، والمصرفة القبلية عكسمها وهي الفطرية.

بَعْدَيَـة Posteriority (E.)

Postériorité <sup>(F.)</sup>; Spätersein <sup>(G.)</sup>

الأشياء التي هي موجودة معاً إنما يتخيل فيها القبيلية والبحدية باعتسبارها إلى شئ آخير، أعنى

باعتبار ترتيبها من ذلك وترتيب بعضها من بعض.

والبعدية كالقبلية، قبد تكون بالزمان، وقد تكون بالذات، فبإن كانت القبلية بالزمان دلّت على أن أحد الشيئين منقدم على الآخر بالترنيب، كنقدم المبدأ على النتيجة، وعكس ذلك البعدية.

پعض ......Some <sup>(E.)</sup>;.....

Quelques; Des (F.); Einige (G.)

طائفة من الشئ، وقيـل جزء منه، والبعض يتجزأ والجزء لا يتجزأ، والكل اسمٌ لجملة تركبت من أجـزاء محـصـورة، والبعض اسم كل جـزء تركّب الكل منه ومن غيره، ليس عينه ولا غيره.

Permanence <sup>(E.; F.)</sup>; .....

Permanentia (F.); Beständigkeit<sup>(l.,)</sup>

هو سلب العدم اللاحق للوجود، واستمرار الوجود في المستقبل إلى غير نهاية، ويقابله الفناء

والبقاء أعم من العنوام، وقسيل هو الأزل والأبد معما يجمعهما واجهب الوجود، كالاستمراد، فإنه ما لا نهاية له في أوله وآخره، ولما كان بقاء الزمان بسبب مرور أجزائه بعضها عقيب بعض، فقد أطلقوا المستعر في حق الزمان، وأما في حق الله فهو محال لأنه باق بحسب ذاته. (انظر مبدأ البقاء).

مقولة هريرت سينسر، جعلها دارون الشطر

المكمل لنظريت في النازع البقاء Struggle For المكمل لنظريت في النازع البقاء التكيّف، يعنى النكائنات تتنازع البقاء فيحدث عن ذلك انتخاب طبيعي، الغلبة فيه لمن كانت لديه أعضاء وغيرائز واستعدادات تجعله أقدر على البقاء والتكيّف مع مختلف الظروف.

Weepers <sup>(E.)</sup>; ...... Pleureurs <sup>(E.)</sup>; Weinender <sup>(L.)</sup>

الزُهّاد المتسفكرون الذين عُسرِفوا ببكائهم، شعوراً منهم بالذنب، وأسلاً ونضرَعاً، ونذللاً شه وخشوعاً، وكانت لهم بكائيات في الفلسفة تعتبر من آيات البلاغة، ومن هؤلاء : الحسن البصرى، وابن دنيا، وسنفيان الشورى، وذو النون المصرى، وأبو الدرداء، وهذا الأخيس له كتباب مشهبور باسم اكتاب الرقة والبكاء».

وكسان البكاء لقب بعمض البكّائين، مسئل : يحيى البكّاء، ومحمد بن واسع البكّاء.

والبُكاء في البهـودية والمسيحية، وكـان إرميا وأيوب من البكآئين، واسم النبي نوح من النَوْح بمعنى البكاء، سُمَّى كذلك لأنه كـان كثير البكاء والنواح.

بلاغة ....... المحالف المحالف

مساوية للدلالات الوضعية. وبلاغة المنكلم ملكة يُقتدر بها على تأليف الكلام الواضح، الفصيح، الخالى من التعقيد المعنوى، حسن القياس والنَسَق، بكشف عن أحوال الموجودات، ويتميز بالحكمة والنظر، لامبالغة فيه ولا تقصير، لأن خير الكلام ما خرج مخرج الحق. والكلام البليغ عند الوضعين هو المعبر عن الواقع لا أزيد ولا أقل.

،بلا قَبَل وبلا بعد، .....

A parte ante & a parte post (1...)

وَصَفُ الله تعالى أنه الأول والآخير، ليس له قبل، وليس له تعد، فكان الله في الأزل، وهو في الأبد، وأبد، وأزله هما عين كل منهما، فالأبد عين الأزل، والأزل عين الأبد، والله تعالى انقطاع الطرفين الإضافيين عنه ليتفرد بالبقاء لذاته.

Bolshevism <sup>(E.)</sup>; Bolchewismus <sup>(G.)</sup>

من الروسية Bolsheviki أي الأغلبية، فقد الختلف أعضاء حرب العسمال الديموقراطي الاستسراكي الروسي سنة ١٩٠٣ أنساء المؤتمر الشاني للحرب عند التصويت على انضمام أعضاء جدد للعزب، وأصر لينن وجماعته على قصر العضوية على الأعضاء العاملين، ورفض عضوية الانتساب، واقترع على رأى لينن أغلب الخاضرين، وأطلقوا على أنفسهم اسم البلاشفة، وقالوا عن خصومهم أنهم المناشفة المعاملين، ومع ذلك فيقسد ظلوا يتعماونون:

بلاشفة ومناشفة، لأنهم في النهاية اشتراكيون ثوريون، وظهر تعاونهم في ثورة ١٩٠٥، وبدا كما لو كانوا قد عقدوا فيما بينهم صلحاً خلال السحنوات من ١٩٠٦ إلى ١٩٠٠، إلا أن المختلافات زادت، وكان البلاشفة بصرون على زيادة المركنزية الحزبية، وزيادة تحكم القبادة السياسية، وقاطعوا انتخابات البرلمان (الدوما) سنة ١٩٠٦، ورفضوا مهادنية الحكومة وأي من الأحزاب الأخرى، وكانت لهم طرقهم التحكمية في فرض الاشتراكات وجمعها، والحصول من أي طريق على المال اللازم نتصويل نشساطاتهم الشورية، حتى ليقيد آباحوا السرقة، وهذه الأساليب رفضها المناشفة وأعضاء الحزب من الأساليب رفضها المناشفة وأعضاء الحزب من غير الروس.

وفي سنة ١٩١٢ انشق لينين وجماعته مصراً على أن يستسقل بهم، وأن يكون لهم تنظيسهم القوى المركزى والمنضبط للغاية، واستبعد لينين كل معارضيه والذين سبق لهم أن أعلنواعن آراء غير ثورية، وبهذه الإجراءات ظهرت شفاضية أفكار الحزب وانجلت مقاصده.

وانضم إلى لينين آلاف العمال والجنود عبر الروسيا كلها بعد ثورة فبراير سنة ١٩١٧، وخاصة بعد عودة لينين إلى الروسيا في أبريل، مطالباً بالسلام فوراً، وأن تستولى مجالس العمال على السلطة.

ولمى اكتوبر كان البلائسفة أغلبية في مجلس السوفييت في بتروجراد ومـوسكو، وأفلحوا في

قلب نظام الحكم، وتولوا السلطة رسمياً، وبعد ثورة اكتوبر مباشرة أخذوا يتعاونون مع كل الشوار من البسار الاششراكي، إلا أنهم تبنوا استحالة مشاركتهم الحكم، لأنهم طالبوا بعديلات كثيرة، وأن يهادنوا مختلف الطبقات.

وفى مبارس سنة ١٩١٨ غيّر البلاشف اسم الحسزب إلى الحزب الشبيوعي الروسي، وفى سسنة ١٩٥٢ غيّروه مرة أخسرى إلى الحسزب الشيبوعي السوفيتي.

وفي عبهد جودباتشوف استطاع المناشفة أن يدخلوا الحزب، ومشهم جورباتشوف نفسه ويلتسين، وغيرهما، وهؤلاء هم الذين جرى على أيديهم تصفية الاتحاد السوفييتي، وغيروا اسم الحزب الشيوعي إلى الحزب الاشتراكي.

والذى يهمنا من كل ذلك هو اسم البلشفية ومعناه الذى ينصرف إليه فى مجال الفلسفية السياسية.

لغة هو الوصول؛ وعند المناطقة الوصول إلى المطلوب؛ وعند السفسقسهاء الغسلام يصسير بالغسأ بالاحتلام والإنزال والإحسال، والبنت تبلغ إذا حاضت؛ وعند الفسلاسفة الإنسان لا يصير بالغآ إلا إذا كسملت فيه أربع صفسات : الأقوال، والأنعال، والمعارف، والأخلاق الحميدة؛ والبلوغ والأنعال، والمعارف، والأخلاق الحميدة؛ والبلوغ

البيولوچى بالسن ؛ والبلوغ التقسى بالإدراك؛ والبلوغ العقلى ببلوغ الكمال، والكامل هو التام الذي يحصل جميع ما ينبغى أن يكون حاصلاً له.

هى الفلسفة الأخلاقية للإنجليزى چيريمى بتنام (١٧٤٨ – ١٨٣٢)، قال بمذهب المتفعة، بمعنى أن محيار الأفعال الخيرة هو أن تؤدى إلى زيادة المجموع الكلى للذة، حيث أن الحاكم في كل ما نفعل أو لا نفعل هو تحصيل اللذة وتجنّب الألم، وعلى ذلك فكل ما تأنينا منه اللذة فيهسو نافع ومفيد، وأما المعيار للأفعال الشريرة فهو أن تؤدى إلى الإقلال من اللذات، أو حجبها بالكلية، أو أن تجلب الآلام والمفاسد ويصيبنا منها الأذى.

ينتاميون ....... التساع جيري بستام (المتوفى سنة ١٨٣٢م) أتباع جيري بستام (المتوفى سنة ١٨٣٢م) صاحب مذهب المنفعة، وكان قد أنشأ سجلة وبسنسمنستر ريفيو، للدعوة الإصلاح القانون، ليتواثم مع مذهبه ومبدأ المنفعة الذي يقول به، وكون حزباً لهذا الغرض، وصار البنتاسيون قوة سياسية مؤثرة، وضموا إليهم رجالاً لهم وزنهم سياسية مؤثرة، وضموا إليهم رجالاً لهم وزنهم

من أمثال چيمس مِلْ، وابنه چون ستوارت مِلْ، وغيمت حركتهم في تأسيس الكلية الجامعية التابعة الجامعية التابعة الحامعية الدن، وصار تلميذه چون أوستن أول أستاذ للتشريع بها.

بِنْرَةٌ عَنِ أَبِرَةَ ...... Filioque (ا...)

كانت الشهادة الإيمانية في المسيحية كالآتى:

«أومن بالروح القسدُس سَرى من الله الآب إلى المسيح الابن »، فصارت: «أومن بالروح القدس، الربّ واهب الحيساة، يسسرى من الآب والابن ، بنوة عن أبوة».

بالكسر، هي الفطرة، والجسم المركب على وجه يحصُل من تركبيه مزاج. والبنية هي الكل يتألف من أجزائه.

والبنياوى Structural هو المنسوب إلى البنية، تقبول علم النفس البنياوي Structural Psychology وتقصد الدراسة النفسية التي تبحث في عناصر الحياة المقلية بوصفها عناصر ساكنة، ويقابل علم النفس الوظيسفي Functional Psychology السذى يبحث في وظائف هذه العناصر من جهة ترابطها وتعلقها ببعضها البعض.

والملعب الينيباوي Structuratism هو دراسسة البِنَىَ بوصفها كلاً يتألف من أجزاء، وتحليلها إلى هذه الأجزاء.

Structuralism <sup>(E.)</sup>; ......

Structuralisme  $^{(F_s)}$ ; Strukturalismus  $^{(G_r)}$ 

الملعب البنياوي، وهو دراسة النظواهر من خلال التركيب البنائي لها، أو من خلال بنية الظاهرة. والينية هي مجموع العناصر المؤلفه للشكل، وهي نَستَ يتسم بالديومة النسبية، ويتناسب مع الوظيفة أو أنه يوجّه الوظيفة، أو أن الوظيفة، أو الهدف توجّه البناء لنعط شكلي

معين؛ ومن ذلك البناء الطبقى social structure والبنيسة والبناء الاجسسماحي social structure، والبنيسة الفوقية supra- التحتية الفوقية dinfra-structure، والأولى مبادية قبواسهما العلاقيات والماديات الاقسصادية، والثانية قوامهما الأخلاق والقوانين والأعبراف والتقاليمد التي تترتب على البنية التحتية.

وكلمة بنية بدأ استعمالها الفلسفى الحالى سنة ١٩٢٩، وكانت الداعية إليه دائسرة يسراخ اللغوية، ونبه إليه ثلاثة : ياكبسون، وكارشفسكى، وترويتسمكوى، والبنية فى اصطلاحهم تعنى النسرابط المحكم بين أجزاء اللغة فى تركيب الأصوات والجمل. والنزعة البنياوية تعتبر اللغة نظام عضوى، وأن كل لغة لها نظامها وتركيبها اللذان تُفهم منهما أشكال اللغة وتحولاتها، وهذا وتوقف أجزائها على بعضها البعض باطناً، وهذا الاعتماد الذاتي الباطني هو ما يسمى البنية.

Bahadonism <sup>(E.)</sup>; Bahadonismus <sup>(G.)</sup>

فلسفة السهادونيين، أتباع بهادون الهندى، وتقوم على الدعوة للعزلة، وتحبيذ الفناء، وإنهاء الاجتماع الإنساني، أى أنها فلسفة عدمية.

Bahaism <sup>(E.)</sup>; ...... Bahaisme <sup>(F.)</sup>; Bahaismus <sup>(G.)</sup>

مذهب يزعم مؤسسه ميرزا حسن على نورى أنه يوحّد بين الديانات، وكان ميرزا شيعياً إيرانباً اعتنق البابعة وادعّى النبوة، ووضع قرآناً أطلق

عليه «الكتباب الأقدس»، ولما توفى آل الأمر إلى ابنه عبدس، فلقب نفسه بعبد البهاء، وانفسل بالمدعوة عن أخيه وتزوج أسريكية، وانتبقل إلى عكا، وأطلق على مذهبه اسم البهائية.

وتقول البهائية بالنسبية، وبوحدة الوجود، ودورة النبوة، وأن الجنة والنار رموز، وأن النطور حقّ، والأديان جميعها قد انتهى أمرها، والله هو الإنسان نفسه، وكل صفيات الله هي الصفيات المرتجاة للإنسان.

وتبطل البهائية التشريع وتجعله للحكومات، وتوجب النعليم على أنباعها.

والرباني في السهائية هوصاحب الحُلق، ونبشر بالمساواة في الميراث بين الذكور والإناث، وتجعل للمرأة حق الطلاق كالرجل، ونفس هذه الافكار تطالب بها الحركات النسائية، وطالبت بها مؤتمرات السكان، ويُهاجَم بها الإسلام.

ونزعم البهائية أنه لا فسرق بين المسلم والمسبحى واليهودى، ولا بين الابيض والأسود والأصفر والأحمر، فالجميع سواء، غير أن اليهود هم أحباب الله، لماذا؟ لا نعرف! ويقولون لن يرضى الله عن العالم إلا إذا عاد اليهود إلى أرض الميعاد، وعندئذ يسكن الله المعبد ويسود السلام، ويقصدون بسكنى المعبد أن نقر الأحوال وتهدأ، وهي مغالطة وننيجة لا تتأتى من المقدمة، لأنه لماذا تستنقر الأحوال إذا استعمر اليهود فلسطين؟ وما دخل ذلك بعودة الله إلا أن يكون الميهود هم الله، أو شعب الله، أو أولاد الله، فلماذا

كانوا كسفلك دون غيرهم؟ وهم لقلك يرضضون التقوى والورع والتديّن كمعيار للقُرب من الله.

نسبة إلى بوذا Buddha (المتوفى سنة ٢٨٣ ق.م)، ومعنى الاسم المستنير»، واسمه الحقيقى سيطعارتا Sidharia وكانت تسمينه بالمستير لقوله يوماً: "لم يعد لدى منا أضعله فى هذه الدنيا»، فاعتبروا ذلك منه بمثابة الفكرة المنيرة وأنه قد استنار بها واهتدى، والاستنارة بالصينية المشهورة تحت شجرة اليسو التى أطلق حليها أنباعه اسم شجرة الاستنارة.

والدارما التي يعظ بها بوذا تلخصها الحقائق الأرسع النبيلة: أن الحياة كثيبة غير مقنعة؛ وأن الطمع سر بلائها؛ وأن القضاء على كآبتها يمكن بالقضاء على الطمع فيها؛ وأن السبيل إلى ذلك إنما بالطريق الثماني النبيل الذي مضمونه: الرأى السديد، والطموح السديد، والقول السديد، والعلموح السديد، والقول السديد، والتكسب السديد، والجهد السديد، والعقل السديد، والتكسب السديد، والجهد السديد، والعقل السديد، والتفكير السديد؛ وبنائق يتحقق الصفاء النفسي والفكري، فنبلغ وبذلك يتحقق الصفاء النفسي والفكري، فنبلغ يزول منا الإحساس بأنفسنا كذوات، ونذوب يزول منا الإحساس بأنفسنا كذوات، ونذوب الوجود أو الحقيقة الكامنة وراء الوجود الظاهري.

وكما ترى فالبوذية فلس<mark>فة صلعية أو فلسخة</mark> نفي.

Zen-Buddhism <sup>(E.)</sup>; ...... Zen-Boudhisme <sup>(F.)</sup>; Zen-Buddhismus

دعا إليها بوذى دارما Rodhidarma ، وكان قدومه من الهند إلى الصين عام ٥٢٠م، ولكن حركته لم تنشر إلا في القرن السابع بفضل تعليم هيوننج (المتوفى ٧٣١م)، ولم تُنقَل إلى اليابان إلا في القرن الثاني عشر.

وبوذية المزن مسزيج من بوذية الهند وتاوية الصين، وتشدد على المعرقة الحدسية، وانشعبت إلى المرينزاى الرينزاى الدينزاى التها ويجين اللها والسوتو التي أقامها دوجين الدوية، وقدام للرينزاى الرواج والشهرة حتى في أوروباً، وقوام الرينزاى الاستئارة عن مشايخ الطريقة، والدأب على التفكير، والأخذ بالنظام، وفلسفة الزن دعوة إلى بعث روح الشعب، والعيش بقوانين الطبيعة، وأن يكون الإنسان نقه، وأتباع الزن هم الذين وأن يكون الإنسان نقه، وأتباع الزن هم الذين تزعموا النهضة في البابان، وكانوا رواد الأدب والفن الجديدين، وقادوا البابان إلى حنضارة القرن العشرين، ولفظة زن هي النطق الباباني وهو الطريق لتحصيل الاستنارة.

پورچوازیــهٔ Bourgeoisie (E.; F.; G.)

مسسن Burgus اللاتبنيسة وهي المليسنة ، والبورجواري Bourgeots هو صاكن الملينة، وهو مصطلح ضرنسي أساساً، وكذلك البورجوازية بمعنى الطبقة للتوسطة، والمقصود بها أولاً هذه

المطبقة المتوسطة الفرنسية التي صارت ظاهرة في المدن الفرنسية، وهي طبقة الملاك الجدد، الذين لم يكونوا من المُلاك النبلاء الأرستوقراطية، ولكنهم ناجسروا، وأنشسأوا الشسروات، وصسارت لهم صناعات مربحة، وزادت مدخراتهم، وحازوا الضياع والقصور، وصاروا يسلكون كالنبلاء. ثم صار الاسم يُطلق على البودچوازية اللغيا من الموظفين والحرفيين وصغار التجار والملاك، الذين لهم سلوكيات وطعوحات البورچوازية العليا. لهم سلوكيات وطعوحات البورچوازية العليا والبورچوازية على ذلك شرائح وفنات، ومنذ والبورچوازية كان اسم البورچوازية فيه إساءة للمنتمين المبداية كان اسم البورچوازية فيه إساءة للمنتمين المبداية والبروليتاريا.

والاسم أطلقه العيمال أساساً على أصبحاب المورش والحرف ومبحلات التيجارة، وسمياسرة السوق.

وظهرت البسورجوازية في فرنسسا عنقب الحسروب الصليبية والركود الاقتصادي الذي أصاب فرنسا من حرائها، وسلسلة الحروب التي دخلتها، وكان واضحاً أن هذه الطبقة تزدهر في الأزمان على حساب الارستوقراطية.

ومع النورة المسناعية ازدهرت البورجوازية في كل أوروبا، وكانت الأساس في تسرسيخ النظام السراسمالي، ومن عباءة البورجوازية تخارجت الرأسمالية. ويقوم النظام الرأسمالي أساساً على الديموقراطية، والتعدد الحزبي، وتداول السلطة، والبسورجوازية هي احتياطي الرأسمالية وظهيرها.

وخطورة البورجوازية أنها طبقة عريضة، وفيها المخزون الفكرى والوجدانى للأسة، لأنها الطبقة المثقفة التي كانت سبب إنشاء الجامعات، وينتسمى إليها المسحفيسون والعلماء والأدباء وأسائلة الجسامعات والمفكرون، وهؤلاء هم الرواد في مجالات الفكر والصناعة والنجارة والمال ، ولم تكن الحروب الاستعمارية والإمهريالية إلا من أجل التوسعة على هذه الطبقة.

وكان كارل ساركس هو أول من أكد على استخدام مصطلح البورجوازية، ونبه بشدة إلى خطورة البورجوازية، وقال بحرب البطيفات، ودعا عنمال العالم إلى الانحساد لإستقاط البورجوازية، وبذلك تسقط الرأسمالية بالتبعية، ويؤول الحكم إلى البروليناريا وهم طبقة المنتجين الحقيقين.

النظام الديمقراطي التعلمي الذي يأخذ بمبدأ توزيع السلطة، ويُرضى كافة المصالح، ويستشير كافة جماعات الضغط صانعة القرار، على أساس أن الشعب مسركب شديد التنوع من الجماعات ذات المصالح.

Polygarchy <sup>(E.)</sup>; ...... Polygarchie <sup>(F.;G.)</sup>

الحُكم النعددي، وهو توزيع المسلطة بين كل الحسماعيات والفشات والمصالح، حسى لا تكون لجهة الغلبة على غيرها، فستُؤثر منصالحها على

مصالح غيرها.

والحكم التعددي يأخذ بكافة الآراء، ويرضى كافة الأطراف، ويستشير كافة جماعات الضغط صائعة القرار، على أساس أن المشاركة الجماعية ليست وقفاً على مناسبة الانتبراح وحدها، ومن ثم كانت الديمقراطية المصحاب هذا الشكل توزيعاً للسلطة وليس تركيزاً لها، فلكل ناخب وزنه ولا ينبغي إغفاله من قبل الحاكمين، وليس من المعقول مخاطبة الغالبية في الاستئناءات وحدها، وليس للحزب الحاكم أن يغفل الأقلية، بدعوى أنه لا يعتمد عليها في يغفل الأقلية، بدعوى أنه لا يعتمد عليها في انتخابه.

كل تحديد أو رسم فهو بيان، والبيان إخراج عن حد الإشكال، وهو الدليل يحصل به الإعلام، والعلم يحصل من الدليل.

والبيان هو المنطق الفصيح المعبّر. والتبيان بيانً مع دليل وبرهان، أو هو زيادة بيان لزيادة المعنى.

والبيان قد يكون بالكلام والفعل والإسارة والرمز، غير أن أكثر استعمال البيان في الفلسفة في الدلالة على القول. ومن البيان ما هو تقرير، أي تقرير الكلام، ومنه ما هو تفسير، وما هو بيان تغيير - أي بتغيير الكلام لتوضيحه، وبيان تبديل - أي بنسخ الكلام والإنبان بغيره، وبيان ضرورة - أي لابد منه.

والبيسان قسمٌ من العلسم العربي، والكشيرون

بطلفون على علم المعانى والبديع علم البيان، وصاحب هذا العلم يسمى بيانياً.

Communist Manifesto  $^{(E,)};$  ...... شیوعی  $^{(E,)};$  Manifest Communiste  $^{(F,)};$ 

Marifest der Kommunistischen Partei<sup>(G.)</sup>

بيان الحزب الشيوعي الشهير بالبيان أو المائيفستو الشيوعي، أصدره ماركس وإنجلز سنة ١٨٤٨، وفيه صاغا معاً الفلسفة الماركسية، والتفسير المادي للتاريخ، ويدعو البيان الشيوعي عمال العالم إلى الاتحاد والثورة.

بيروقراطية ......Boreabcracy (E.); .....

Bureaucratie <sup>(F.)</sup>; Bürakratie <sup>(G.)</sup>

البيروقراطية كفلسفة عي حكم المكاتب وتحكم المكاتب وتحكم المكتبين وسيطرتهم على نظام العمل والاصطلاح فرنسي الأصل، من Bureau بمحكم المكاتب أن السلطة التنفيذية هي هؤلاء الموظفون المنوط بهم مختلف أنواع الأعمال الإدارية والوظيفية، وتنهض على كسواهلهم السنسمرارية دولاب العمل في الدولة، إلا أن اللوائح التي تنظم أعمالهم قد يلتزمونها حرفياً، اللوائح التي تنظم أعمالهم قد يلتزمونها حرفياً، المعوقات التي قد تطرأ نتيجة تخلف هذه اللوائح في أحبان كثيرة عن اللحاق مركب الحضارة في أحبان كثيرة عن اللحاق بركب الحضارة وتمقدها المدائب. وهؤلاء الموظفون المكتبيون يقومون بالأعباء الحكومية، ولكنهم حالياً

أصبحوا شريحة كبرى من الطبقة المتوسطة، وكلما زاد دور الدولة في الحياة الاجتماعية زاد الاعتماد على البيروقراطية في تصريف الأمور، وصار لمصطلح البيروقراطية وقع سئ على أذن السامع، وارتبط بتعطيل العمل، وبالفسساد والرشسوة، وعمت الشكوى من ذلك، وأطلق المختصون على سلبيات البيروقراطي اسم المختصون على سلبيات البيروقراطي اسم عملية التحول إلى البيروقراطية اسم بقرطة الحكم عملية التحول إلى البيروقراطية اسم بقرطة الحكم بزيادة اللوائح الحاكمة، والقواعد المنظمة للعمل، بزيادة اللوائح الحاكمة، والقواعد المنظمة للعمل، واليجاد أجهزة رقابية على العمل الحكومي أو أي عمل تبرز فيه المكتبية.

وعالج فلاسفة كثيرون مسألة البيروقراطية، واعتبرها البعض من أدوات ومزعبجات الحضارة، وتضخم دور الدولة. وقال بعضهم إن السائد قديماً كانت النظم الإقطاعية، وأما اليوم فالسيادة للنظم البيروقراطية، وهي إذن من سمات العصر ولا غنى عنها.

ولعمل ماكس فيهر هو خير من بحث في فلسفتها، وتحدث في فلسفتها، وتحدث في فظمها، ونبه إلى ضرورتها، فالوظائف المكتبة التي تشكل التنظيم البيروقراطي وظائف متخصصة وفي خدسة المجتمع ككل، والعمل الاجتماعي في حاجة دائماً لحفظ الوثائق والمدونات الخاصة بأمور الناس والدولة، ولابد من تدريب كسوادر من العاملين على ذلك، وكل الوظائف المكتبة تحتاج العاملين على ذلك، وكل الوظائف المكتبة تحتاج للراسات، ولها دبلومات أوشهادات تُشترط

لكل مَن يُعيِّن فيها، والعمل الوظيفي نفسه تحكمه قوانين تحتاج لمن يعرَّف بها.

والدراسات كثيرة فيما ينبغي حيال مساوي أو أمراض البيروقراطية، ويبدو أن للبيروقراطي نفسه سبكولوجية خاصة، وهناك دراسات تبحث في الميول والانجاهات، والعقلية الخاصة التي تقبل العمل المكتبي وتجيّده وتَبرع فيه

ومن عيوب البير وقراطية أنها تحول الموظف إلى آلة تسبّرها اللوائح والقوانين، ومن أشهر الدراسات في الشخصية، هذه الدراسات عن الشخصية التي يقال لها Authoritative، وهي إما شخصية حرّقية ، لا اجتهاد لها في لوائح الحكومة أو العمل، وتنقّدها بالحرف، حتى لو كان في ذلك إساءة للناس أو ضرر بالغ على إنسان، فإما أنها شخصية مطواعة ، من نوع ما يقال له وإما أنها شخصية مطواعة ، من نوع ما يقال له الحاضرة، أي هذا الصنف المذي يُكثر من قول المأمورة.

وعلى أى الأحوال فالفلسفة التى تقوم عليها البير وقراطية تشوقف على درجة وعي المجتمع، وما بلغه من حضارة، والمستوى الشقافي للناس، ونوع الحُكم السسائد في الدولة، ونوعسيسات الأخلاق التي يأخذ بها الناس.

يتحمل عن الناس أوزارهم، فكل إنسان مسئول عن خطاياه، ولانزر وازرة وزر أخسرى، ولا موجب للقول بأن خطيئة آدم يتحملها كل بنى البشر، فآدم خطيئة النفسه. وقال إن المعمودية كذلك لا تمحو عن المعمد خطايا المستقبل، ولا نرفع عنه خطيئة آدم، ولا نجوز للاطفال لانهم لم يعوا بعد، ولكنها للراشدين بعد بلوغهم الوعى وإدراكهم للخير والشر، ومن أجل هذه الآراء الهست الكنيسة بيلاچيوس بالكفر، وأدانت فلسفت، وطورد البيلاچيون وضعلوا من فلسفت، وطورد البيلاچيون وضعلوا من وظائفهم في الكنائس.

، البيلاچيون العصريون، .....

The Modern Pelagians (E.)

الاسم الذي أطلقه الفيلسوف الإنجليسوي توساس برادوارداين ( ١٢٩٠ – ١٣٤٩ ) على المنكرين للقيدر من فلاسفة عيصره، ووصفهم بأنهم بيلاچيون، أي لهم آراء كآراء بيلاچيوس رنحو ٣٦٠ – نحو ٤٢١)، وهم من شيعته رغم مضي الزمن، وبيلاچيوس كان يقول إن الإنسان حر، ويفعل بلا قيد، وأنه لذلك مستول عما يضعل أو يعتنق من آراء، والبيلاچيون الجدد يذهبون إلى نفس الشئ، بينما كان برادواردايين يذهبون إلى نفس الشئ، بينما كان برادواردايين

يرى أن كل شيئ بمشيئة الله وإرادته، وأنه لا إرادة للإنسان مع إرادة الله.

بین الإیمان ورؤیة الله بقوم العقل الذی
 لنا فی هذه الحیاة وسطاً بین الاثنین، ......
 "Inter fidem et specim intellectum quem in hac viat capimus esse medium intelligo" (1...)

عبارة القديس أنسلم، يقر فيها بأن التفكير فريضة إيمانية، وأنه بدون العقل فبلا إيمان، لأن العقل أداة تمييز الإيمان وترسيخه، وهل تشوقع إيماناً عند من لا عقل له ؟ إنما نحن نعقل لنؤمن، ووسيلتنا إلى الإيمان العقل، وإنما الإيمان فوق العقل، وهو زينة العقل، ويتوج العقل.

البيئة على المذعى لا على المنكر، ........ "Probatio incombit et qui dicit; non el qui negat" (المنا

اصطلاح قانوني أصلاً لكنه استُخدم في كثير من الجدل العلمي والفلسفي.

ييوطيقى ......Paietkis (Gr.)

الاسم الذي المستهر به عند العرب كتاب أرسطسو التاسع في المنطق، ومعناه باليونانية الفيعرى، ويتكلم فيه على التخبيل، والتصور، والتمثل، وما أشبهها.

\* \* \*





**(ت)** 

تأثرية ........نائرية Impressionism<sup>(E.)</sup>; Impressionnisme <sup>(F.)</sup>; Impressionismus <sup>(G.)</sup> يطلق عليهما أيضاً الانطباعية، وهي فلمسفة الفن التي انطبع بها الشسعر والتصوير والموسيقي في أواخر القبرن التاسع عشسر، وكان أصحابها طبيسعيسين يؤثرون نقل انطباعباتهم المرئيسة عن الوجود المتغيّر من الطبيعة مباشرة، ففي النصوير والشمسر كان الشمسراء والفنانون يلجبأون إلى الخلاء، ويفضلون العزلة، ويتوجهون إلى البراح. ويصمورون في لوحاتهم تأثيرات ذلك عليهم. وبرعوا في توزيع البضوء، واشتهر منهم ماشيه، وموضيه، وسينزلي، ويبسسارو، وفي الشعر برع فيبرلين، ويودليسر، واهتم الروانيلون بتسجيل انطباعاتهم أو انطباعات شمخوصهم عن تسجيل الأحداث نفسها، وما من شك أن رواية مثل دعاء الكروان إنما كان فيها طه حسين من المدرسة التأثرية، وطه حسين عموماً تأثري في كتاباته في الرواية والشعر والمفلسفة. والتأثريون منهجهم الإيجاز الموحى، حتى في الموسيقي، ويكتبون أو يؤلفون في اقتصاد غير مُخلّ، وأسلوبهم يكنفه العموض كما عند ديبوسي، ورافيل ، ودي فايا. وفي روايات إدوارد فون كيسلرنج الألماني تتمثل التأثرية بكل معناني الكلمة، وأسلوبه عصبي. وشسخوصه لاتشوخي أن تضهم الحيناة وتشدير دروسها، وإنما أن تنعم بها، وتستمنع بكل لحظه فيهما، وعنده أن الحب إذا التهي فإن عجملة الحياة تتوقف، وفلسفته قائمة على أن الحب هو عصب

الحساة، والجنس هو لب الحب، وهو التستويج للحب، وتجربة الجنس فيها الوله، والوجد، والتعبد، والسمو، والتسفّل، وفيها الغضب، والحماس، وهي حرب ضروس تدخلها النفس فتنظهر، ويعانيها الجسد فينجلي، وأبطاله حالمون يعسسشون لمشاعسرهم، ولا يتسحدثون إلا بالأحاسس،

انفراع عن التأثرية، يعتمد على خلط الألوان في المشهد أو المسمع، بحبيث تأتي المكوّنات الشكلية لافتة ومثيرة، يتأثر بها البحسر والسمع والذهن.

وكان أول ظهور لهذا الاتجاه في معرض الفنانين المستقلين بهاريس سنة ١٨٨٤، وبعد ذلك تشابعت المعارض لشرسخ هذه الفلسفة الجديدة التي لم تستمر طويلاً.

آئیں .......ا Influence <sup>(E.F)</sup>: Einfluss<sup>(G.)</sup>

نقول: أثراً فيه تأثيراً، ونرك فيه أثراً، فالأثر ما ينشأ عن تأثير المؤثر، والمؤثر إسا الشيء النفساني في مثله، أو الجسماني في مثله، أو في النفساني، أو بالعكس.

تارينية .....

(انظر نزعة تاريخية).

يتميز النبى عن سائر الناس بتألُّه (ابن سينا ـ النجاة).

والحكماه المتألهون كمهرمس، وأنباذوقليس، وفيثاغورس، وسقراط وأفلاطون (سهروردي، إشراق). ويقول النصاري بتألَّه المسيح Apotheosis.

Déification <sup>(E.)</sup>;Déification<sup>(F.)</sup>;...... Vergötterung<sup>(G.)</sup>

مصطلح المؤلّهين للإنسان ، ينصورون به نزصتهم إلى القول بأن التسامى بالإنسان، والترقّى به، هو هدف كل تفلسف، ويزعمون أن رسالة الإنسان أن تصفو نفسه، ويسكن قلبه، ويطمئن فؤاده، وتتسع آفاقه، ويعمق فهمه، ويزداد علمه، وتكثير معارفه، وأن يسلك في مدارج الرقى صُعدًا حتى يبلغ مرتبة الآلهة، وهذا

هو الإيمان الذي برتضيم العبقيل، والديانة التي يمكن أن بقول بها.

عبادة الحيوانات، ليس باعتبارها رمزاً للآلهة، وإنما خلول الآلهة بها، فكل حيوان بسود منطقة من المناطق، ويُخشى بأسه، أو يُرجّى خيره، كان بؤلّه، اعتقاداً بأن آلهة الشر أو الحير تسكنه. وعند قدماء المصربين الكثير من ذلك، فكانوا يتعبّدون العجول، والبقر، والتماسيع، وكلاب الصيد، والكلاب البرية، والأسود، والكباش، والقرود، والنسور، والصقور، وكان للإله الواحد أسماء والنسور، والرقى، والفلية ، وباعتبار اختلاف عدة بحسب كل منطقة ، وباعتبار اختلاف الثقافات، والرقى، والفليقات.

لغة هو إيقاع الإلف بين شيئين، وعرفا جعل الأشيباء الكثيبرة بحيث لا يُطلق عليها اسم الواحد، سبواء كان لبعض أجزاته نسبة إلى البعض بالنقدم والتأخر أم لا، ضعلى هذا يكون التأليف أهم من الترثيب.

والتسأليف منه الشركسيب الذي تبين فيه المكونات، ومنه المزج الذي تذوب فيه المركبات. والمؤلف هو المركب، ونقييض التأليف الشفكيك decomposition.

Spekulation  $^{(G,)}$  Speculatio  $^{(L,)}$ 

الاستغراق في التفكير، إلا أن التفكير نشاط ذهني يتحرى الأسباب والنتائج، بينما التأمل نظر فيه اعتبار، لذلك كثيراً ما ينصرف معنى التأمل إلى النظر الديني دون سواه، أو النظر الفلسفي، ومن ثم نقسول الحياة التأملية كمقابل للحياة العملية (انظر فلسفة تأملية).

آویل Interpretation<sup>(E.G.)</sup>; Interprétation <sup>(F)</sup>; Interpretatio <sup>(L.)</sup>

مشتق من الأوك وهو نغة الرجوع، ويرادف التقسير، وقبل هو الظن بالمراد، والنفسير القطع به، فباللفظ المُجسمُل إذا لحقه البيسان بدليل ظنى يسمى مُأوَّلًا، وإذا لحقه البيان بدليل قطعى يسمى مفسرًا.

والتأويل في الشرع صرف اللفظ من معناه الظاهر إلى معنى يحتمله، إذا كان للحتمل الذي يراه موافقاً للكناب والسنة، مثل قوله تعالى: ﴿ يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيْتِ ﴾ (الأنعام: ٩٥)، إن أراد به إخراج الطير من البيضة كان نفسيراً، وإن أراد به إخراج المؤمن من الكافر، أو العالم من الحاهل، كان تأويلاً.

والمؤوكة Interpreters هم الذين يزعمون أن للقرآن والأحاديث معان ظاهرة وباطنة، وأن علم الظاهر بخنص بالمعاني النظاهرة، بينما بخنص علم الساطن بالمعاني الساطنة، وأن لكل علم أهله

وطريقة أهل الباطن الحدس والإلهام. غير أنه من وطريقة أهل الباطن الحدس والإلهام. غير أنه من أهل الباطن من يشطح في تأويلاته، ويغالي ويفرط، كناويل الروافض لقوله نعالي: ﴿مُرَجُ البُحْرَيْنِ يَلْتَقْيَانِ ﴾ (الرحمن 1) أنهما على بن أبي طالب وضاطمة ﴿يَخْسَرُجُ مِنْهُمُ عَا اللَّوْلَوْ وَالْعَرْجَانُ مَ بعني الحسن والحسين!!

ومن فلاسفة الناويس المعاصرين دكتور نصر حامد أبو زيد، ويرى الفرق بين التفسير والتاويل أن التفسير هو التزام بمضمون النص كما فهمه الأقدمون، بينما التأويل علاقة جدلية بين القائم بالناويل والواقع في تطوره، يتغير فيها سعني النصر ويتجدد بتغير معطات الواقع، وهذا المفهوم العصري للتفرقة بين التفسير والناويل لم يكن مسوجوداً عند ابن حياس الذي دعا له الرسول لله فقال: اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل، وكان ابن عياس يؤول القرآن، وكان الطبري بأخذ بالناويل، وأطلق على كتابه اجامع البيان عن تأويل آي الفرآن، وذلك بنسبت أن النفرقة بين التفسيس والتأويل هي تفرقة الشياف عن تأويل آي الفرآن، وذلك بنسبت أن المنفرقة بين التفسيس والتأويل هي تفرقة المنافرة.

(انظر تفسير، وتفسير شرعى، وهلم التفسير).

Consequent (E.); تابع

Consequent (F.); Consequens (L);

Folserichtie: Konsequent

Folgerichtig; Konsequent (G.)

النابع معلول ، وهو كل ثان بإعراب سابقه من جهنة واحدة . وهو خمسة أضرُب: تأكيد، وصفة ، وبدل، وعطف بيان، وعطف بحرف. (ابن سينا) .

Tabou <sup>(E.)</sup>; ...... Tabou <sup>(F.)</sup>; Tabu <sup>(G.)</sup>

هسسو للحسرم، ونابو كلمة بولينسزية. واستخدامها أصلاً في التحريم البدائي في الديانات الوثنية والطوطمية القديمة ونقلت إلى اللغات الأوروبيسة عن طريق علمساء الأنثروبولوجيا.

ومنشأ التحريم أن هذا الشيئ المحرم لا يجوز لمسه إلاّ لجماعة أو طبقة معينة، فهو المقدّس الذي ليس مسموحاً لأي أحد، أو أن المحرم هو النجس الذي بملامست يتنجّس الملامس. وفي البهبودية الكشير من التنابو، والمس للنجس ينجس، كأن يمس حيواناً، أو بهيمة: أو وحشاً، أو زحافاً نجساً، أو يمس نجاسة إنسان، وذبيحة السلامة لو مستمها تُنجس لايؤكل منها، والمريض بالبَرَص نَجَس. والمرأة أو الرجل إذا أجنبا يكونان نجـــين حتى المغيب، ويشوجب أن يغتسلا، وثبابهما تكون نجسمة وتظل نجاستهما حتى المغيب. والحائض والمستحاضة نجستان وكل من يلمسهما يصبح نجساً، وحتى من يلمس مضجعينها يصير حيضهما يكونان نجسين سبعة أيام إلخ. وني القرآن ترد لفظة نُجُس مرة واحدة : ﴿ إِنَّعَسَا الْمُشرِكُونَ نَجُسٌ لَلاَ يَقْرَبُوا الْمُسْجِدُ الْحَرَامَ ﴾ (التوبة ٢٨). والجنابة في الإسلام ليسست تجسساً وإغا يشوجب الطهبارة منهبا بسالغسسل، وعند الغبائط الطهبارة بالوضوء. وكسذلك الحبيض لا ينجس وإنما يُغنَسل منه، ولا تُؤتَى الحيائض حتى نطهُر.

والمحسرَّم كثير في الإسلام أدرجناه ضمن مبادة محرَّم.

لغة تعريف الوقت، وتاريخ الأمم وغيرها هو ذكر نشأتها وتطورها وآثارها، فهو العلم الذي يبحث في حياة الأمم والمجتمعات والعلاقات التي تقوم بينها (توينيي). وهو خبر عن الاجتماع الإنساني الذي هو عمران العبالم، وما يعرض لطبيعة ذلك العمران من الأحوال، وما ينشأ عن فلك من الملك والدول، ومراتب، وما يتحله البشر بأعمالهم ومساعيهم من الكسب والمعاش والعلوم والصنائع وما سوى لك (ابن خلفون للقفعة).

والتواريخ بحسب كل قوم مختلفة، ومنها التاريخ الهجرى، وهو أول المحرم من السنة التى وقعت فيها هجرة النبي النهاجية من مكة إلى المدينة، وشهبور هذا الناريخ مأخوذة من رقية البهلال، ولايزيد شهر على ثلاثين يوماً، ولاينقص عن تسعة وعشرين يوماً، ويمكن أن يجئ أربعة أشهر تسعة وعشرين يوماً على التوالي، وأن يجئ ثلاثة أشهر تسعة وعشرين يوماً على التوالي، وأن يجئ ثلاثة والشهر تسعة وعشرين يوماً على التوالي، والسنون أشهراً وسبب وضع الناريخ الهجرى أن أبا موسى الاشعرى كتب إلى عمر بن الحطاب. وإنا عد قرأنا صكاً من الكتب التي تأتينا من قبل أمير علم المؤمنين، وكان محله شعبان، فيما ندرى أي الشعبانين : أهو الماضي أو الآتي ؟ فجمع عصر الشعبانين : أهو الماضي أو الآتي ؟ فجمع عصر

أعيان الصحابة، واستشارهم فيما تُضبط به الأوقات ، وقال له الهرمزان وكان فبارسياً : "إن لنا حساباً نسميه ماه روز، أي حساب الشهور والأعوام »، وشرح له كيفية استعماله، فأمر عمر بوضع التباريخ، وأشاروا عليه بنباريخ الروم فلم يقبله لطولمه. وتاريخ الفُرس فردّه لعدم استناده إلى مبدأ معين. فإنهم كلفوا يجددونه كلما قام ملك، ويطرحون ما قبله، فاستقرؤهم عمر على تعيين يوم من أيامه ﷺ ، ولم يصلُح وقت المبعث لكونه غير معلوم، ولم يكن وقت ميالاته ﷺ معمروفاً للاختبلاف فيه، ولم ينصلُح وقت وفاته فقد أبمي المسلمون ذلك لنُفرة طبعتهم من حادث الموفاة له ﷺ، فـجعل عـمر مبدء الهجرة بداية التاريخ، لأنه بها ظهرت دولة الإسلام، وكانت الهمجرة يوم الثلاثاء لشمان من ربيع الأول ، بينما أول السنة الهجرية كان الخميس من المحرم، وكسان اتضافهم على هذا سنة سسبع عشسرة من الهجرة.

ومن التوقينات التاريخية الشاريخ الهوناني، ويسمى أيضاً التاريخ السكندي، نسبة إلى الإسكندر، ومبدؤه يوم الاثنين بعد مضى اثنتى عشرة سنة شمسية من وفاة الإسكندر؛ والتاريخ السسرياني مثله إلا في أسماء الشهور وأوائلها. وهذه الشمهور هي: تشرين الأول، وتشمرين الآخر، وتسباط، وآذار، ونيسان، وآيار، وحزيران، وتموز، وآب، وأيلول. ومنها التاريخ القبطي، وشهوره: توت، وبايد، وهشور، وكيهك، وطويه، وأسشير.

وبرسهات، وبرموزه، وبشنس، وبونه، وأبيب، ومسرى. وتاريخ الفسرس، وحسو التساريخ اليرزدجودي. ومنها التاريخ الملكى أو الجلالى الذي أمر بوضعه جلال الدين ملك نساه السلجوتي. والتساريخ الإيلخاني، وتاريخ اليهبود، وسنوه شمسية، وشهوره قمرية. ولا يلتنت اليهود إلى التفاوت في الأقاليم كالمسلمين، وشهورهم ٢٩، و ٣٠ يوماً، وأول أيام السنة يُسترط أن تكون سبنا، أو أحداً، أو ثلاثاء، أو خميساً. وتساريخ الترك، وسنوه شمسية، وشهوره قمرية.

والإنسمان تباريخس بالممريف. وتختلف الأسطورة عن التاريخ، والأسطورة موضوعها بداية الكون والإنسان والشعبوب، وعلى منوال الأسطورة تُسمجت رواية التاريخ، غمير أن زسان الأمسطورة سخنالف لزمسان الرواية التماريخية، والأحداث فيها غير منتابعة، والشغليب فيها للنسابت على المنسخول، وهمذا شمأن النساريخ اليهودي، والتاريخ المسيحي، وليس كذلك في الإسلام، ففي الإسلام لانوجد فلسفة واحدة المتباريخ. والمتباريخ في الإسلام هو التسباريخ المكتوب، والكنابة شرطها النمّدن الذي يقوم على التجارة، وأساس التجارة العشود وتوثيقها والإشهاد عليها، ولذلك تميز التناريخ الإسلامي بالكتابة والإسناد أو الإشهاد. والخيسر في القرآن بخيلاف الأسطورة، والخسيسر واقع، والأسطورة حلم من أحلام الشعوب، والمسلمون أسسوا النساريخ على هلم الأخبسار، واهتم المؤرخسون المسلمسون لذلك بالتسعسديل والجسرح. وربطوا

الشهادة بالأمانة. وتسجيل المسلمين للتاريخ تتابعي، واهتمامهم بفله التاريخ، فليس المهم السرد وإنما الاعتباد. ولما اكتشفوا الخضارة - التي أطلق عليها ابن خلدون اسم العموان البشرى محملوا سعيار التمييز بين الأخبار المقبولة والمرفوضة هو العقل. والتاريخ بدأ عالمبأ بالرواية عن تطور السطبيعة وتاريخ الأرض، وتولدت اللهائية في السرد ، ومقابلها الموضوعية، وكشف الساريخ عن وحدة فيه، وأن تطوره أكبير من التاريخ عن وحدة فيه، وأن تطوره أكبير من السجيل كل مراحله، ومنه ما يكون بوعي من أصبحابه، ومنه ما يكون بغيير وعي منهم. والإنسان إن لم يجرب الزمانية ويعي بها لن أصبوده في التاريخ، والحاضر بكشف الماضي. وجوده في التاريخ، والحاضر بكشف الماضي.

ولم يرد لفظ التاريخ في القرآن ولا في الحديث، ولا في الأدب الجاهلي، والغيالب أن أصل الاصطلاح فسارسي. وعلم التساريخ الإسلامي بدأ بعدمر بن الخطاب كما أسلفنا، وأسهم ذلك في ترسيخ مفهوم الأمة، وتوحيد فأكرتها التاريخية، واهتم الناريخ الأول بالأنساب.

ومن أغاط التاريخ الإسلامي السيرة، والأيام، والمضائي، والأخسار. ودور التاريخ عموماً أنه صحورة للأمة، ولم يعرف التاريخ الإسلامي التحقيب إلا لاحقاً، والطبري هو أول مؤرخ مسلم يعتمد السنة كوحدة للزمان التاريخي، وكتابه عن «تاريخ الملوك» هو أول تاريخ إسلامي

فى ذلك، وتطور النحقيب إلى كتابة التساويخ البلدول، وتطور التاريخ الإسلامي فانفصل عن الدين ،واتخذ موضوعات تاريخية حقيقية. ويعرف السخاوى فى كتابه الإعلان بالتوييخ لمن فم أهل التاريخ ، (٨٩٧ هـ) علم التاريخ بالمعنى الجديد فيمقبول إنه: فن يُبحث فيه عن وقائع الزمان من حيث التعيين والتوقيت، واعتبر ابن خلدون علم التاريخ من العلوم العقلية الفلسفية وقياس النقلية، وقوانينه من قوانين العمران. ومتلبر التاريخ بسمتعرض تجارب الأمم ومتلبر التاريخ بسمتعرض تجارب الأمم ويستوعب حصيلتها كأنها تجارب له بستهديها ويستوعب حصيلتها كأنها تجارب له بستهديها حركته فى الحياة.

History of Philosophy <sup>(E.)</sup>; ....قاریخ الفلسفة .... Histoire de la Philosophie <sup>(F.)</sup>; Geschichte der Philosophie <sup>(G.)</sup>

تاريخ الفلسفة هو تاريخ الروح الإنسانية في محاولاتها الذءوبة للكشف عن الحقيقة وتجليتها، ويتم ذلك على سراحل وبالتدريبج، ويعرض تاريخ الفلسفة لتطور الروح على سراً الزمان، وتنسئل الروح نفسها في العلم والفن والدين والقانون والفكر. والمعرفة بتاريخ الفلسفة فيها أن الحقيقة نسبية بحسب الزمان والمكان. وكان بدء تاريخ الفلسفة عند المصربين والبهود والهنود والباليين. وعند أرسطو أن الفلسفة ويقصد بها الفسفة الغربية - يبدأ تاريخها من ويقصد بها الفسفة الغربية - يبدأ تاريخها من وتنقسم الفلسفة في تاريخها إلى فلسفة شرقية وتنقسم الفلسفة في تاريخها إلى فلسفة شرقية وفي الفلسفة الشرقية هنوية، وفي الفلسفة الشرقية هناك

الفلسفة الهندية، والصينية، والإسلامية إلخ، وفي الفلسفة الغربية هناك الفلسفات الإنجليزية، والفرنسية، والألمانية والأمريكية إلخ. ولاينفصل تاريخ الفلسفة عن تاريخ الفلاسفة ومذاهبهم وروح العصور التي عاشو فيها. ومن أبرز فلاسفة تاريخ الفلسفة: هيجل، وكنط، ومن أبرز مؤرخي الفلسفة فلوطرخس، وكيسمانس السكندري، وذيوجانس اللائسسي. وأول من كتب في تاريخ الفلسفة بورليوس سنة ١٤٧٧. ويكتب تاريخ الفلسفة إما كتاريخ للشخاص الفلاسفة وفلفاتهم، أو كتاريخ لاشخاص الفلاسفة وفلفاتهم، أو كتاريخ لاشخاص الفلاسفة وفلفاتهم، أو كتاريخ للفلسفة، أو كتصنيف للفلاسفة، أو كمحاولة كامتقراء للمعاني العامة للفلسفة، أو كمحاولة كامتقراء للمعاني الغامة تانونًا تركيبا عاماً.

تاريخية ...... Geschichtlichkeit

مصطلح باسبرة، يمنى به التضامن والوحدة بسن الأنا التاريخي وبين الآنية، ويسمى الشعور بهذه الوحدة الشعور التاريخي، وعنده أن التاريخ بخلاف التأريخ، والشعور التاريخي أو التاريخية المنطقة الشعور التاريخية المنطقة الشعور التاريخية التاريخية الناهسي خلال المنطقة من المعلم بحوادث الماضي خلال النسلسل الزمني للعالم، والتاريخ هو شعور الذات بما حقيقته من مظاهر نشاطاتها المختلفة. والشيعية الآنية ويتبدي في كل حالة أريد فيها أن أدرك العليق، أي أن إدرك أنني أريد من خيلال المواقف التي أوجد فيسها، الخيروج عن هذه المواقف التي أوجد فيسها، الخيروج عن هذه

المواقف والعلو عليها، ابتخاء تحقيق إمكانيات جديدة.

## (أنظر نزعة تاريخية، وقلسفة التاريخ)

ضد الناقص، وهو الكامل أيضاً الذي يحصل له جميع ما ينبغي أن يكون حاصلاً له.

Taoisme (F.); Taoismus (G.)

المدرسة الثانية بعد الكونفوشية في الفكر الصيني القديم، أسسها لاوتزو أو لاوتان، ويقال إنه عناش في النقرن السادس قبل المسلادي، ومصنفه «التاوتي تشنج». والتاو ١٢٥٠ هو المنهج أو السبيل، ويقصد به السير على منوال الطبيعة ووفق قوانينها، وقبضيلة البساطة هي مردود الأخذ بتلك القوانين.

وطور الناوية الفيلسوف تشوانج تزو (المولود نحو ٣٦٩ ق.م) وفسر التباو بأنه مبدأ الحباة وخالق كل الكائنات، أى أنه الله.

مذهب أخسلاتى فى الزهد، خلط الساوية بالكونفوشية، واضطرت الناوية أن تصطنع فيه الكثير من آراء الكونفوشية، فتزاحمها إلى عثول المثقفين. ومن أشهر فلاسفتها واتج بسى (٢٢٦ -٢٤٩م).

Wechseleseitigkeit; Wechselwirkung (G.)

إحدى مقبولات الإضافة عند كشط، وهبى الاشتراك، أى التأثير المتبادل بين الفاعل والمنفعل، والمتبادل بين الفاعل والمنفعل، والمتبادل...; Reciprocal (E.); Réciproque (F.); Wechseiseitig (G.) هو الذي يمكن أن يؤخذ مكان آخر مساو له.

والقطعة التبادلية هي التي يمكن تبديل طرفيها بحيث يصير الموضوع محمولاً والمحمول موضوعاً، مثل: كل إنسان حيوان ناطق، وكل حيوان ناطق إنسان.

والنظرية التسبادلية في الرياضيسات هي التي تقلب الفرضية إلى نتيجة والنتيجة إلى فرضية. تعاين ......:: Disparité <sup>(E.)</sup>;Disparité <sup>(E.)</sup> Disparitas (L); Ungleichheit <sup>(G.)</sup>

ما إذا نُسب أحد الشيشين إلى الآخر لم يصدق أحدهما على شيء عا صدق عليه الآخر، فإن لم يتصادقا على شيء أصلاً فينهما النباين الكلى، كالإنسان والفرس، ومرجعهما إلى سالبنين كليتين، وإن صدقا في الجملة فيهنهما النباين الجوزي، كالجيوان والأبيض، وبينهما العموم من وجه، ومرجعهما إلى سالبنين بخرتيتين.

نبجته نقض لوضع من الأوضاع، وهو تبكيت لصاحب هذا الوضع، فبإذا كانت النتيجة من المشهورات أو المسلمات قبل له تبكيت جنلى، وإذا لم نكن من هذه ولا تلك، أو كانت منها ولكن صورة القياس غير صحبحة وجاءت شبيهة بالبرهان سمى تبكيناً مضطائياً. وإن كانت شبيهة بالجدل سمى تبكيناً مضافياً، وقياسها مغالطة.

التبتى ...... (E.)

Adoptionisme (L); Adoptionismus (G.)

مبدأ التبني. قال به المسيحيون تفسيراً وتبريراً لما ورد في الأناجسيل، أن المسيح ابن الله، قبلان البسعض اسستنكر أن يتسخمذ الله لمه ابناً، ذهب القياثلون بالتبني إلى أن المسيح ابن الله بالتبني وليس بالحشيقة، فالله لايلد وليس له صاحبة. وكمانت بدايمة هذه الدعموة في ألمانيما فمي نهماية القرن المثامن، وعارضهما كثيرون وخاصة القيون Alcuin ودعيا الجيلس الكنسي إلى اجتسماع لمناقشتها، وأعلن استنكاره لها سنة ٧٨٤. ثم عادت الفكرة إلى الظهنور في أسبانيا. وحمل لواء الدعوة لها إليفانتس أستف توليدو، وفيلكس أمنقف أورجل، وقالا إن المسيح له طبيعتان، إحداهما إلىهية باعتباره من روح الله، والأخرى إنسية لأنه كمان رجملاً من البشر؛ والمسيح في طبيعته هذه الإنسية أو البشرية هو ابن فه بالتبني. أي مجازاً وليس على الحقيقة، ونحن لانعرف إلا هذا الجانب الإنسى، وعلينا أن لا نؤمن ببنوته له بالتبني، ولانناقش بنوته الآخرى، لانه غُـيْب،

ولا نعرف عنها شيئاً، وأعجبت الفكرة الكثيرين، لأن المسلمين لن يعارضوها فنهي متفقة مع كنابهم الفرآن، فقد جاء فيه عن المسيح : ﴿ وَكُلِمْتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مُرْيَهُمُ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ (النسساء ١٧١) ، ﴿ وَالَّتِي أَحْسَنَتْ قُرْجُهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُوحِمَا ﴾ (الأنباء ٩١)، وإذن فالمسبح له طبيعة إلهية لايمكن أن يعارضها المسلمون، لأنه من روح الله، وهو أيضاً المسيح الإنسان المتصفل في شخص عبيسي. ولكن الكنيسة الكاثوليكية رفيضت هيذا الكلام، ووصيفيت بالهسرطقة، والردعلي هؤلاء وهؤلاء من القرآن : ﴿ إِنَّ مُثُلُّ عيسَىٰ عندَ اللَّه كُمُثُل آدُمٌ خَلَقُهُ مِن تُرَابٍ ثُمُّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ (آل عمران ٥٩) فبالكلمة في حالة عيسى فسنرتها حالة آدم بأنهما «كُنْ»، وأما المنفخ من روح الله في حيالة عيسمي فقيد ورد عن ذلك أيضاً في حالة آدم : ﴿ ثُمُّ سُواهُ وَنَفُحُ فِيهِ مِن رُوحِهِ ﴾ (السجدة ٩). ﴿ فَإِذَا سُويَّتُهُ وَنَفُخُتُ فِيهِ مِن روحسی﴾(ص۷۲)،فعیسی کنآدم سواء بسواء . فلماذا، يميز النصاري عبسى على آدم؟ ثم إن تفسير الروح هو الملاك جبرائيل. وهو الموكل إليه هذه المهمسة، وإذن فالله تعمالي لم ينفخ لا في أدم ولا في المسبح، ويسسقط بذلك الادعساء بأن في المسيح جانباً إلهياً، وإنما غاية مايقال فيه وفي آدم أن بهما جمانياً ربآنياً أو ملائكيماً، لأنهما من نفخ جبيريل مبلاك الربِّ والمسمى روح اللَّه؛ أو أن المسألة كما قال ثيودور أسقف موبسويستيا سنة ٤٠٠ أن الكلمــة المقـصـودة في الأناجــيل هي اكن، قالها الله كما نقولها نحن، والقول خروج

نَفَس، والنَفَس عند الله مين روحـــه، لأن الله لا يتنفس مـثلنا، ولكن مـايخـرج منه روح، وخَلق المسيح بهذه الطريقة كمخلق آدم سواء بسواء، وعيسى هو آدم ثان كآدم الأول. وتبودور لم يقرأ القرآن لأن محمداً ﷺ ماكسان قد جاء بعد، وما كان الإسلام قد عـرفه أحد، والنبي ﷺ ولد نحو سنة ٧١م وتوفي سنة ٦٣٢، يعني أنه بين نيــودور ونزول القرآن نحــو ٢٥٠ سنة أو أكثــر، وإذن فالنصاري كان منهم من قال مثل القرآن، فلماذا إذن إلقاء اللوم على الشرآن ومحمد والمسلمين؟ ويخطئ كثير من المفسرين المسلمين إذ ينسبون إلغاء التبني في الإسملام إلى حكاية زيد بن حارثة الذي كان يقال له زيد بن محمد فَنْزِلْتَ الآية : ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْهَيَّاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ غُولُكُم بِأَفْوَ اهْكُمْ وَ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ وَهُو يَهْدِي السَّبِيلُ ادْعُوهُمْ لآبَائهمْ هُو أَقْسَطُ عندَ اللهِ فَإِن لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَوَخُو الكُمْ فِي الدِّينِ وَمُو البِكُمْ ﴾ (الأحراب ه)، والحق أن حكاية زيد كانت فيقط مناسبة الإنضاء القول بالمتبني كليث، ردأ على النصاري الذين قالوا من قبل الإسلام ومن بعده: أن عيسى هو ابن الله بالشبني. ولم يكن عيسى في الحق إلا بشــرًا وأخَــا لنا في الله، ورسسول الله أرسله بالنوحيد.

Succession <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Successio <sup>(L)</sup>; Folge <sup>(G.)</sup>

والابن، وروح القدس، وأن طبائع الثلاثة متباينة. وهو تعدّد آلهة Polytheism واضح، كان الجهر به في الإسكندرية في القرن السادس، وحمل لواءه فيلوبونيوس، وقونون المطرسيوسي، ويوچين السيلوشي وآخرون، وانعقدت بسبب هذا القول ندوة في القسطنطينية بين أصحباب هذا الرأى وبين الأسقف يوحنا.

(انظر ثالوث، ومنعب التثليث)

مصطلح من الفلسفة الإسلامية، وهو السؤال يسأله السائل وكنأنه لا يعرف الجواب مع أنه يعرفه كمقوله تعالى لموسى: ﴿ وَمَا تَلْكُ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ ﴿ (طه ١٧)، وقد يفعل ذلك تحقيرًا كما في قوله تصالى حكاية عن الكفار: ﴿ هَلُّ نَدُّلُّكُمُ عَلَىٰ رَجِلِ إِنْبَتُكُمْ إِذَا مُزَكِّتُمْ كُلُّ مُمْزَقٌ ﴾ (سبأ ٧). يعنوان يعنون بالرجل محمداً ﷺ، كانهم لم يكونسوا يعمر فسون منه إلا أنه رجلٌ مساء مع أنه عندهم أظهر من الشممس، فبذلك هو تجاهل العارف. وقد يكون الشجاهل تعريضًا، كقوله تعالى على لسان النبي ﷺ ﴿ وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَّى أَوْ فِي صَلَالُهِ مُبِينٍ ﴾ (سبأ: ٢٤). نعرَض بهم بتجاهله أنهم الفريس المبطل، لأنه إما فريق ﷺ هو المبطل أو فسريقهم، فنواحند فسقط لابد أنه المصيب، وقد أقام الإسلام برهانه على التوحيد. فدلً على بطلان ما هم فيه من شرك ، وذلك هو أيضًا من تجاهل العارف.

(انظر السؤال).

تجاهل المطلوب .....

Ignoratio Elenchi (E.; E.; G);

Ignorance du sujet; Ignorance de la question <sup>(F.)</sup>; Ignaronce of the Subject <sup>(E.)</sup>

الجهل بالموضوع، أو الجهل بالسؤال. أغلوطة تقوم على تجاهل المطلوب إثباته، وإثبات شيء أخر، وادعاء أنه قد أجيب على المطلوب.

(انظر أيضاً مطلوب).

الان الحد الحد الحد الحد Procés Miche (F.)

أغلوطة تقوم على استغيراق الحد في النتيجة وعدم استغراقه في المقدمتين.

فعل تحصل به المجربات، وهى القنضايا النى يحتساج العقل فى جنزم الحكم بها إلى واسطة تكرار المشاهدة، ولا تقال إلا فى التأثير والتأثر، وبملاحظتها مراراً يحسصل لمشاهدها العلم التجريبي، ويقال للتجربة كلية عندما يتكرر وقوعها بحيث لا يحتمل معه اللاوقوع.

وللجسريات الكملية من أقسسام اليقينيات الضرورية. والتجربة بالمعنى العام يقال لها خيرة Experience ، وبالمعنى الخساص هى التجسرية العلمية Experience ، التي تتم بشروط معينة تسمى الطريقة أو المنهج التجريبي، ويقوم على الملاحظة والنصيف والفرض والتحقيق.

وتسمى منجربات التجربة العلمية طومساً تجربية ، لاعتمادها على التجربب.

تجرية حاسمة ..... (المربة عسم الحالات حسول فسرض من الحالات حسول فسرض من الفروض.

تجريبية يتجريبية Empiricism<sup>(E.)</sup>; .....

Empirisme <sup>(F.)</sup>; Empirismus <sup>(G.)</sup>

مذهب يقول إن الخبرة مصدر المعرفة وليس العقل، والمتجريبية بهنذا المعنى نقيض الفلسفة العقلية التي تفترض أن هناك أفكارًا لا يمكن أن تزودنا بها الحواس وينششها العقل بمعزل عن الخبرة، وتسمى لذلك معرفة فطرية أو قبلية.

وبرزت التجريبية كإسهام بريطاني، وأبطالها لوك، وباركلي، وهيوم ،ومل، وعناودت الظهور في القرن العنشرين في الوضعية المنطقية والظاهرانية.

تجريبية منسقة .....

Consistent Empiricism (E.);

Empirisme Consistant (F.)

الوضعية المنطقية أو التجريبية المنطقية، سميت بالمتسقية لأنها تقوم بتحبويل اللغة من شكلها المادي إلى شكل صبوري، وتُعلَق الحكم عليها حتى يمكن التحقق من صدقها باختبار انساق محتواها مع محتوى الواقع.

Logical Empiricism <sup>(E.)</sup>; .... تجريبية منطقبة Empirisme Logique <sup>(F.)</sup>;

Logischer Empirismus (G.)

هي الوضعية المنطقية التي أذاعتها جماعة فيينا.

وهى فلسسفة شليك، وكارناب، وتارسكى، ومنجر، وجودل، وآير، ورايل، وهى تجريبية لأنها ترى التفلسف مجال تجريب وليس سجال حديث، وأن وظيفة الفلسفة هى التنبيه إلى عا يجرى فى العالم وليس التصدى لتفسيره، وأن مناط الفلسفة هو قوام الخبرة وليس محتواها.

Abstraction (E.; F.; G.) بتجرید Abstractio (L)

انتزاع الكليات المفردة عن الجزئيات على سبيل تجريد لمعانيها عن المادة وعن علائق المادة ولواحقها. فالحسر ياخذ الصورة عن المادة مع الملواحق المادية، ويحتاج إلى وجود المادة أيضًا في أن تكون تلك الصورة موجودة له، والخيال يسرىء الصورة المنزوعة عن المادة تبرئة أشد، وذلك يأخذها عن المادة بحيث لا يحتاج في وجودها فيه إلى وجود عادة، لأن المادة إن غابت أو بطلت فإن الصورة تكون ثابتة الوجود في أو بطلت فإن المصورة تكون ثابتة الوجود في المادية. وأما الوهم فإنه يتعدى قليلاً عن هذه المرتة في التجريد، لأنه ينال المعاني التي ليست المرتة في التجريد، لأنه ينال المعاني التي ليست في دواتها عادية، وإن عرض لها أن تكون عيادة، وأما العقل، فسإنه يدرك الصور بأن غي مادة، وأما العقل، فسإنه يدرك الصور بأن

والتجريد الصورى Formal a تجريد بالنسبة إلى الإضافة، حيث تكون الفكرة المجردة عملاقة أو نسبة بين محمول وموضوع، وهذه النسبة هي ما يسمى صورة الحكم أو القضية، مثل بُعد وعدد، ومقدار.

والتجسريد المادى ما Material هو التسجيريد بالنسبة إلى الكيفية أو الصفة، حيث نكون الفكرة المجردة أحد الحدين اللذين يكونان مادة الحكم أو القضية، مثل بياض، وإنسانية. (انظر مجرد).

تجريدية ......Abstractionism (الدريدية)

Abstractionisme  $^{(F_{i})}$ ; Abstraktionsimus  $^{(G_{i})}$ 

فلسفة النعبير التجريدي، وتستخدم النشكيلات الزخرفية، وما يتوفر من عناصر تشكيلية تجريدية، تُختار لذاتها، وتتأنى عفوياً، وتعبر عن الدخائل الفكرية والشعورية للفنان أو الكاتب أو الشاعر أو الموسيقي، وتستحدث تأثيراً جماليا تتيجة التناسق والجماليات الخاصة بالتآليف التكوينية.

وفى البائب مشلاً لا تتصل الرقيصات المؤدّاة بأى معنى خاص، ولا تعبر عن أفكار معينة؛ وفى الموسيقى تشابع الأنفام فى تآليف للاتها؛ وفى الرسم تتضايف الألوان والخطوط من غير هدف وإنما ليس فى فوضى، ولعل خير مثال للتجريدية لوحات كاندينسكى (١٨٦٦ ـ ١٩٤٤)، والفن الإسلامى عمومًا، وفن الأرابيسك خصوصًا.

عسقيدة بدائية ضدمن المذاهب الهندية والديانات المصرية القديمة. والنجسد إما مؤقت، وإلما مائم، والمؤقت هو أن يحل الإله في شخص لفترة زمنية، أو بين الفيئة والفيئة .وعرفت بعض فرق الشيعة التجسد، وقالت به السبئية، والحربية. والخطابية، والاستماعيلية، والدروز، وهؤلاء

الأعسموا أن الإله يحملَ في خُلَقه، وهم المرسُل والأئمة، وفي المسيحية فيإن الله قند حلَّ في المسيح. وعند الخطابية من فرق الغلاة فإن الله تجسَّد في محمد، وقولهم كقول النصاري، فإنهم بشولون إن الله يتجسَّد في كل مسيحي يمتلئ بالعقيدة، وكان اليفندس الكليكي في القرن الثامن المبلادي يضول عن المسبح إنه إله بين آلمهة. يعني أن كل المؤسنين بيسمسوع آلهمة مسئله، وكسان الالبيجانيون يعبدون لذلك بعضهم البعض، ولابزال هذا المستسقد عند البسوليسسيسين، والبوجومبليين، ويستشهدون لإنبات اعتقادهم بقول بولس : لست أنا الذي ينكلم، بل المسيح المضيم في نفسي، ولذلك لم يسموا أنفسهم مسيحيين، أي انباع المسيح، ولكن قبالوا إنهم مسيحانيون، أي أن كل واحمد منهم هو مسيح كالمسيح، أي إله، ويعبد كل واحد منهم الآخر.

تجميع ...... (انظر مجسّمية).

فى اللغمة بمعنى الظهمور، وعند فالاسسفة الصوفية عبارة عن ظهمور ذات الله وصفاته، وهذا هو التجلى الربائي، ويسمى شانا إلهيا بنسبته إلى الحق سبحانه وتعالى، وحالاً بنسبته إلى العسيد، ولا يخلو ذلك التجلى من أن يكون الحاكم عليه اسما من أسماء الله تعالى، أو وصفا من أوصافه، فذلك الحاكم هو المتجلى.

والتجلّى الغائى ما يكون مبدأه الذات من غير اعتبار صفة من الصفات معها، وإن كمان لا يحصل ذلك، إذ لا يتجلى الحق من حيث ذاته على الموجودات إلا من وراء حجاب من الحجب الاسمائية. والتجلى الصفائي ما يكون مبدأه صفة من الصفات من حيث تعينها واستبازها عن الذات.

والتجلى الشهودى هو ظهور الوجود المسمى باسم النور، وهو ظهمور الحق بصور أسمائه في الأكوان التي صورها. (انظر ظهور).

وكسدًا للجانسة، وهو الاتحساد في الجنس. كالإنسان والفرس.

لَحَدَيِد .....Limitation (E.; F.)

Limitatio  $^{(L)}$ ; Beschränkung  $^{(G_s)}$ 

هو فعل الحدّ ، وذكر الأشياء بحدودها الدالة على حقائقها دلالة تفصيلية، وقد يطلق على الاسم المقترن بالسلب موضوعاً كان أو محمولاً، مثل: الإنسان لا أبيض، واللاإنسان أبيض.

تحركية ...... Mobilism<sup>(E,)</sup>;

Mobilisme <sup>(F.)</sup>; Mobilismus <sup>(G.)</sup>

مذهب من يقولون أن الأصل في الأشيساء قابليشها للحركة باستمرار، بمعنى أنها دائمة

التحوّل والتبدّل دون أساس ثابت، ومن ثم لا يكون هناك حاجة لمعنى القانون أو الجوهر.

Revisionism<sup>(E.)</sup>; .....

Révisionisme (F.); Revisionismus (G.)

من اصطلاحات الفلسفة الماركسية ، باعتبار أن البرامج المسارضة لهذه الفلسفة تطالب بمراجعة المنظرية الماركسسية وإعسادةالنظر في برنامجها الشوري واستراتيسجيشها وتكشيكاتها. وكان أول ظهور التحريفية في نهاية القرن التاسع عشر، وتمثلوها القدامي الرئيسيون هم برنشتاين وكاوتسكي في ألمانيا، وأدلر وباور في النمسا، والاشتراكيون البمينيون في فرنسا. والاقتصاديون والمناشفة والتروتسكيون والبوخاريتيون في روسيا. وتهدف التحريفية إلى إفراغ الماركسية من روحها الثورية. ويصف لينين محاولات التحريفيين هذه بأنها عملية إخصاء بورجوازية للماركسية. وتبدأ النحريفية عملها بتطعيم الحركة العمالية بشرائح بورچوازية ، وتكوين أرسنوقراطية عصالية من شيراتح العميال العليا. والانجاء التحريفي في التعريف الماركسي انتهازية بمينية صربحة وليس نزعة إصلاحية كمما يصورها التحريفيون. وينكر النحريف يبون الضرورة التاريخسية للشورة، ودكستماتورية الطبيقة العياملة، والدور القسيادي الماركسي، ويتخالفون والأنمية العمالية؛ ويقولون بالقومية. وبصولون على التحول التدريجي للرأسمالية إلى الاشتراكية، ويهجرون الجدل المادي، ويستنبطون المادية الجمالية والتماريخيمة بالنظريات الاجتماعية والفلسفية البودجوازية،

تحسنية Meliorism <sup>(E.)</sup>;.....

Méliorisme (F.); Meliorismus (G.)

مذهب القائلين بأن العالم ينزع إلى التحسّن، وبأن في ميسور الإنسان أن يساعد على تحسينه، وأن من الناس من يوفقه الله إلى ذلك، ومنهم من لا يوفّق ويتعشر، وأن كل ما في الطبيعة يعمل وفق مبادى، تحكم مادته، وأن التسقدم روح الحنصارات، ووراء الأسباب يوجد مسبّب الاسباب وهو الله، خلق الحياة والأكوان لغاية، فكل ما يقرب إلى الغاية فهو للأحسن، ومنطق فكل ما يقرب إلى الغاية فهو للأحسن، ومنطق الناريخ أن تتحقق الغاية، وأن تشرقي الحياة للأحسن، (بول كاروس)

كحصيل ........................

Acquisitio  $^{(\mathrm{L})}$ ; Erwerbung  $^{(\mathrm{G})}$ 

فى اللغة الجَمْع؛ وفى الاصطلاح جَمْع العلم مطلقاً؛ وعند المنطقيين عبارة عن جعل القضية محصلة (فتح الصاد المسددة)، وهى عندهم قضية حعلية بكون كل من موضوعها ومحمولها وجوديا، بأن يكون السلب خارجا من مفهومى الموضوع والمحمول جميعاً، سواء كانت موجية، كقولنا : "زيد كاتب"، أو سالبة، كقولنا \*زيد ليس بكانب"، سُميت بها لكون كل واحد من ليس بكانب"، سُميت بها لكون كل واحد من الطرفين فيها وجودياً محصلاً. وربما يخصص الطرفين فيها وجودياً محصلاً. وربما يخصص السابة بيطة بالموجة، وتسمى السالبة بيطة كان موجودا فيها إلا أنه ليس جزءاً من طرفيها.

تعصيل العاصل ......Tautology(E.);

Tautologie  $^{(F,;G)}$ ; Tautologia  $^{(L)}$ 

يقبال للجمل المركبة التي لدالات صدقها

ويستخفون بدور الجماهير في حركة التاريخ، ويتقدون مبدأ الالترام الخزبي، ويؤكدون على انفصال النظرية عن التطبيق. ولقد انتهى الاتحاد السوفيتي تمامًا، وانحلت جمهورياته، بتأثير وبتدبير التحريفيين، وعلى رأسهم جورياتشوف ويلتسين.

تعریق ...... Auto - da - fé

اصطلاح برتغالي سنقبول إلى كل اللغات الأوروبية، واختصت به محماكم التفنيش النصرانية في العصور الوسطى نقلاً عن التوراة. ومصطلحه فيها Holocaust أي المخسرقية. أو الذبيحية التي تحرق تعبِّداً. وكانيت المحارق تقام في أوروبا منذ القديم. وكان الفلاسفة والمفكرون يُقبض عليهم، وتصدر ضدهم الأحكام بالسجن المؤبد، وغالبها بالتحريق أحياءً. وأحرقت چان دارك بهذه الطريقة. وفي أسبانيا أحرق النصاري آلاف المسلمسين بعسد سنقبوط ممالك الأندلس الإسلامية، وفي القرآن أن إبراهيم عليه السلام حكموا عليه بالتحريق جزاء ارتداده عن دين آباته (العنكبوت : ٢٤)، وكبان العرب ينصفون من يسلم أنه قمد صبي، ويحكمون عليه بالتمريق. ومن هؤلاء أصحاب الأخدود (البروج:٤). والتحريق إذن كعمقوبة عقدية أو فكريمة قديم. وكانوا يحسرقون كُتب الفلسفة. وممن أحرق من الفلاسنفة چيـورداتو برونو (١٦٠٠م)، وهــوس (١٤١٥م)، وحتى رفات **ويكليف** لم تسلم من التحريق بعد سنوات من وضاته، وأحرق يوحنا اللایتلی (۱۳۵م)، ویوستینوس (۱۳۵م).

قيمة صدق مهما كانت قيم صدق الجمل البسيطة التي تشألف منها، أنها تحصيلات حاصل، و معنى ذلك أنها لا نضيف جديداً، فالقضية الإنسان، موضوعها فالقضية الإنسان هو الإنسان، موضوعها ومحمولها شيء واحد، وليس في ذلك علم جديد. والبسرهنة على صدق قضية بنكرار مضمونها بألفاظ أخرى هو تحصيل حاصل ولغو ومغالطة.

ومبدأ تحصيل الحاصل هو المذى يوجب أن يكون للفظ المستعمل في التفسير معنى واحد لا بتغير.

وقانون تحصيل الحاصل هو القانون الذي يقول إن ب + ب = ب، أو ب × ب = ب، وسعناه أن مجموع الحدود المنساوية، أو حاصل ضربها في نفسها، مساو لحدً واحد منها.

 $Verification^{(E_*)}; Vérification^{(F_*)}; ......$  Bewahrung ; Bestatigung  $^{(G_*)}$ 

إثبات المسألة بالدليل، من حقَّ بمعنى ثَبَت، وهو لفة رجع الشيء إلى حقيقته بحيث لا يشوبه شبهة، وهو المبالغة في إثبات حقيقة الشيء بالوقوف عليه.

والتحقق مأخوذ من الحقيقة، وهو كون المفهوم حقيقة مخصوصة في الخارج.

والتحقيق، والوجـود، والحصول، والثبوت، والكون، كلها ألفاظ مترادفة.

ومبيداً إمكانية التحطيق Verifiability Principle من أبرز مبادىء القلسفة الوضعية المنطقية، وهو معيارها للتأكيد من صعدق أية جملة نقيال عن

العلم، ويعنى أن الجملة لكى تكون ذات صعنى، ينبغى أن تصف المواقع، وتقبل إما التحقيق المباشر من صدقها بالمتجربة والرجوع إلى شهادة الحواس، وإما التحقيق غيسر المباشر بإجراء عمليات الرد المنطقى عليها لتحويلها إلى جملة تقبل النحقيق المباشر.

Analysis <sup>(E.; I.)</sup>; ...... Analyse <sup>(F.; G.)</sup>

عـكـس السركسي وهو إرجــاع الكل إلى أجزانه.

والتحليل الفلسفى استخدمه رسل، ودافع عنه مور، وفيتجنشتاين، وبرود، ورايل، وويزدوم، وسوزان ستبينج، وكارناب، وآير، كمنهج صالح للتفلسف، ويقوم على فكرة أن الواقع مركب ضخم يمكن تحليله إلى مكونات عقلية ومادية، وأحادية، واكتشاف العلاقات بينها، حتى ليمكن تسمينه بنفكير في شكل علاقات.

واستخدم رسل التحليل كشكل من أشكال التعريف اللغوى، واستخدمه مور كشكل من أشكال التسعريف، ليس تعسريف الكلمات، ولكنه تعريف المفاهيم والقضايا.

ويحدد فيتجنستاين وظيفته بأنه رد كل القضابا المركبة الوضعية إلى قضايا أولية، ثم رد هذه إلى وحداثها الأساسية من الأسماء القابلة للتحليل.

وميّـز ويبزدوم بين ثلاثة أنواع من الشحليل المادي، والصوري، والفلسفي. ووصف كارتاب الفلسفة بأنها منطق العلم، أو التحليل المتحالى المنطقى لجمله ومضاهيمه ونظرياته. والتحليل المتعالى عند كنط هو علم الصور القبلية التي يتألف منها العقل، ويقوم على تحليل المعرفة للكشف عن المبادىء والمفاهيم القبلية التي تجعل المعرفة ممكنة، وهو عنده أحد قسمي المنطق المتعالى.

والتحليل عند المنطقييان يسمى بالاتحلال أيضًا، وهو عبارة عن حذف ما يدل على العلاقة بين طرفى القضية من النسبة الحكمية ـ أى حذف أداة تدل على الربط بين الطرفيان، سواء كان ربطاً حَمَليا أو شرطيًا.

Philosophical Analysis <sup>(E.)</sup>; ... تحلیل فلسفی Analyse Philosophique <sup>(E.)</sup>; Philosophische Analyse <sup>(G.)</sup>

لم يُستخدم التحليل في الفلسفة إلا على يد برتراند رسل، وكان مور، وفيتجنشتاين، وبرود، ورايل، وويزدوم، وسوزان ستيبنج، وكارناب، وآير، على رأس من مسارس وأوضح ودافع عن التحليل. ونظرية التحليل الفلسفي توجد في كتابات رسل، أو أنها مقتبسة منها، وتقوم نظرية رسل في التحليل على الثنائية، بمعنى أن الواقع مثلاً شيء واحد ومركب ضخم يمكن تحليله إلى مكونات عقلبة ومسادية، وكلية وأحسادية، والتحليل هو اكتشاف مكونات الكلى المعقد. والعلاقات بينها.

طريقية من طرق البسحث والعسلاج النفسي،

نقوم على الكشف عن أسباب المرض النفسى في الاشعور المربض، أو فيما يسميه فرويد، صاحب هذه الطريقة، العُقد النفسية الكامنة التي تتألف من رغبات مكبوتة وذكريات مؤلمة منسية وأفكار ومشاعر متضاربة. وينهض العلاج على دفع هذه الرغبات والمشاعر والذكريات من اللاشعور إلى الشعور بواسطة عملية التداعي الحر للافكار، الشعور بواسطة عملية التداعي الحر للافكار، ومن خلال تعليل أحلام المربض وتأويلها، ومن خلال تعليل أحلام المربض وتأويلها، المربض ثماماً أسباب مرضه.

وترتكز نظرية التحليل النفسى على مفهوم فرويد في الجهاز النفسى الذي يتألف من الهو والأنا والأنا الأعلى، وسفسهسوسه في الكبت واللاشعسور والعقدة النفسسية والحيل الدفاعسية والطرح.

Existential Analysis<sup>(E.)</sup>; ....... Analyse Existentielle <sup>(F.)</sup>;

Daseinsanalyse (G.)

انجاه في علم النفس والعلاج النفسي قام كرد فعل ضد نظريات علم النفس وفلسفاته التي نقوم على العلم الطبيعي بشكل عام والتحليل النفسي الفرويدي بمشكل خاص. ويهتم للحلل الوجسودي بتحري عالم المريض والإحاطة به والإلمام بمضاصد أفعاله، فطالما أن الوجود يسبق الماهية، وأن ماهية الإنسان تتحدد باختياراته، فإن العلم بهذا الوجود يعني العلم بماهية الإنسان المقصود بالعلاج، وهو ما يسميه بنزفانجو .. واتد المقصود بالعلاج، وهو ما يسميه بنزفانجو .. واتد هذا النحليل الوجودي - المقولة المتعالية، أي غط

ومستمر.

ئۆيل ......tmagination <sup>(E.: F)</sup>;

Imaginatio (L); Einbildungskraft (G.)

هو قوة معتورة تتمثل الواقع وتستحضره بتأليفات ذهنية تحاكيه، وهو قوة مسخيلة تحكم على المحسوسات وتتحكم فيها بتركيب بعضها إلى بعض تركيبات مبدعة يتفق في بعضها أن تكون موافقة أو مخالفة للمحسوس، وهو أيضاً قوة وهمية تنسج الخيسالات والأوهام التي لا أساس لها من الواقع.

Subalternation (E.; E.; G); ...... Subalternatio (L)

كون الشيئين بحيث يصدق أحدهما على بعض ما يصدق عليه الآخر، سواء كان ببنهما عموم وخصوص مطلقاً أو من وجه، ويكون التداخل بين القضيتين المتماثلتين في الكيف والمختلفتين في الكم، أي بين الكلية الموجبة الوجبة والجزئية الموجبة، أو الكلية السالبة والجزئية المسالبة، فبإذا صدقت الكلية المتداخلة صدقت الجزئية المتداخلة فيها، لأن ما ينطبق على الكل ينطبق على الحل الكلية المتداخلة فيها، الأن ما ينطبق على الكل ينطبق على الحل الكلية المتداخلة معها الصدق والكذب، وإذا كلبة المتداخلة معها، وإذا كلبة المتداخلة معها، وإذا

عبدارة عن تبديل ذات إلى ذات أخسرى، مثل تحويل الشراب إلى الطين، والفرق بين التحويل والتفيير أن الأول يتعدّى ويلزم، بينما التخيير لا يكون إلا متعدياً.

عملية أن يتحسول الخبيز والنبيسة في التناول المسيسحى إلى جسم ودم المسسيح، تحويلاً بالسفعل والجوهر بعد تلاوة صلوات وأدعيات خاصة.

هو الحكم يثبوت المخصص لشيء ونفيّه عماً مسواه، أو هو قبصر السعام على بسعضٍ منه بدليل مستقل مقترن به.

تغليقية Traducianism<sup>(E.)</sup>; .....

Traducianisme (F.); Traducianismus (G.)
مذهب القائلين بأن الله تسالى خلق الكون وفرغ
منه في سنة أيام، ثم إنه تركه بعد ذلك للقوانين
والمسادئ، فعالخلق صمار تخليصًا، وهو التوالد

كذبت الكلية تحتمل الكلية المتداخلة معها الصدق والكذب.

تداؤب .....هو التنضافر أو التعاون في الحركات أو التعاون في الحركات أو العمليات ، الميكانيكية ، أو البندنية ، أو النفسية

بحيث تميل إلى أن تصنع كلا متقارنًا ومترابطًا.

الاسم القديم لعلم الاقتصاد، ويسمى أيضًا علم تدبير المنزل، والحكمة المنزلية، وهو من الحكمة العسملية، وضائدته تعلم المنساركة التي ينسغى أن تكون بين أهل المنزل الواحد لتنتظم بها المصلحة المنزلية في الأسرة. (انظر اقتصاد).

تدقيق .....ندقيق

Precision (F.): Praecisio (L.): Pracision (G.)

إثبات دليل المسألة بدليل آخر على وجه فيه دقة، سواء كانت الدقة لإثبات دليل المسألة بدليل آخر أو لغير ذلك بما فيه دقة، وهو أخص من التحقيق الذي هو إثبات المسألة بالدليل.

تذكّر ......دگر

Réminiscence  $^{(F,)}$ ; Reminiscentia  $^{(L)}$ ; Wiedererinnerung  $^{(G,)}$ 

الذِكْر استرجاع للمعنى الذي كان مدركاً في الماضي، والتذكّر طلب هذا المعنى بإرادة. (ابـن رشد ـ الحس والمحسوس).

Assoziationspsychologie (G.)

السنظرية السنى تسذهسب إلى الربسط بسيس الإحساسات والمعانى، وتجعل المعانى بمثابة الآثار

المترتبة على الإحساسات؛ أو تربط بين العلاقات الوظيفية للأنشطة النفسية؛ والترابط قد يكون بين الألفاظ التي تستسدعي مسعانيها ألفاظا أخرى متعلقة بالمعاني الأولى، ونسمى ذلك تداعيا للألفاظ، وفي التداهي الحر (E) المتدعاء الالفاظ المتدعاء الالفاظ ليعضها عن الترابط بين الشعوري واللاشعوري، وبين المصدريح والمكيسوت من الرغسيسات والصراعات.

وقوانين الشداعي المسلى المسلى المسلى المسلى المسلى المسلمان في المكان والنشاد والتشارن في المكان والزمان والعلية. والاهتمام يساعد على التداعي، وبعض التداعي بأتى عرضًا، والبعض يكون متناسبًا ومتسفًا ومنطقيًا.

والنداعي من أساسيات النمو العقلي.

Synonymy<sup>(F.)</sup>;..... Synonymie<sup>(F.; G.)</sup>

الاتحاد في المفهوم لا الاتحاد في الذات، كالإنسان والبشر، وحق المترادفين صحة حلول كل منهما محل الآخر.

Tranzendentalismus (G.)

فلسفة التصالى، أو القلسفة التصورية، أو العسورية، أو العمورية، وهى فلسفة كنط حيث يقول بأن المعرفة العلمية الحقيقية هى التي تتقوم بالحس والفهم، أو التي مصدرها الإدراك الحسمي والتفكير، أو التي يكون موضوعها الوجود الخارجي وما يضيفه

الفكر من عنده على التجربة. ومنهمة الفلسغة معرفة ما يأتينا من الخارج وما يضيفه الفكر عليه، ويسمى كنظ إضافات الفكر صسوراً أو إضافات صورية، وهي متعالية لأننا بها نحاول أن نتجاوز عالم الحس والتجربة.

تربية ...... Education (E.);

Éducation (F.); Educatio (L.); Erziehung(C.)

هى تبليغ الشيء إلى كماله، تقول ربّ الولد عمنى وليّه، ويربيه، أى يتعهده بما يغذيه وينميه ويؤدّبه؛ وفي الاصطلاح التسربية هي تدريب مختلف الوظائف النفسية، وتقوية القدرات، وتثمية الملكات، حتى تبلغ كمالها شيئًا فشيئًا. وللربّي هو المؤدّب الذي يروض على محاسن والمحادق والعادات.

وتربية النشء éducation des jeunes توجيههم اجتماعياً لما فيه منصلحتهم ومصلحة البيئة، وتتم هذه التربية وفق فلسفة معينة.

والتربية اللاتية self - education عملية فردية يتولى الشخص فيها نفسه بالتدريب والصقل، ينشد الكمال في مجال معين، وقد يترك فيها الطفل على مجيته ليتعلم من نشاطه القصدى؛ ويقوم المذهب التربوى éducationnisme على فكرة أن الإنسان كائن حى تتغيير طبيعته بشأثير غيره، وبمؤالفة ظروف بيئته، وأنه بالتربية يمكن نطويع هذه الطبيعة لما فيه خيره وخير بيئته، وأن الورائة عنصر فعال في تكوين الشخصية، لكن الشربية مى المعول عليه في توجيه البصفات الورائية وتوظيفها اجتماعياً.

التربية بوسعها كل شيء، التربية بوسعها كل التربية بو

عبارة هلغسيوس (١٧١٥ - ١٧٧١) يقول:
بوسع التسربية أن تخلق المواطن الصالح
للمجنسمع، ولو تغير نظام التعليم على هذا
الأساس فمن الممكن أن نوجة طاقات المتعلم إلى
ما فيه مصلحة المجموع، بدلاً من أن يتوجه
سلوكه إلى ما فيه مصلحته وحده؛ ثم إن النفع
العام، أو الخير العام سيعود عليه في النهاية
بالنفع والخير لنفسه أيضاً.

Ordonnance<sup>(E.)</sup>; ...... Ordonnanz <sup>(G.)</sup>

فى اللغة هو وضع كل شيء فى مرتبته، أى فى المرتبة المختصة به عنند الوضع ليس لغيره. وفى الاصطلاح هو جعل الأشياء الكثيرة بحيث يطلق عليها اسم الواحد، ويكون لبعض أجزائه نسبة إلى البعض بالنقدم والتأخر.

والترنيب أخص مفهوماً من الساليف، إذ لم يعتبر في الشأليف نسبة بعض الأجراء إلى بعض بالنقديم والتأخير.

جعل الشيء راجحاً، أي فاضبلاً، غالباً، زائداً، ويطلق مجازاً على اعتقاد الرجحان.

وفى اصطلاح الأصوليين هو بيــان الرجحان وإثبانه؛ والرجحان زيادة أحد المثلين المتعارضين على الآخر وصفاً ومعنى.

**والترجميح** اقتران الدليل الظمنى بأمر يَقُوىَ به على معارضه.

Synthesis <sup>(E.)</sup>;...... Synthése<sup>(F.)</sup>; Synthese<sup>(G.)</sup>

لغة الجمع. وعُرفاً مرادف التأليف. وهو جعل الأشياء المتعددة بحيث يطلق عليها اسم الواحد.

والتركيب في المنطق هو الجمع بين القضية ونقيضها. وفي علم النفس التركيب هو التأليف بين التصورات والعبواطف والنزعات في كل عسفسوى واحد. وفي نظرية المعرفة المتركيب هو جمع التصورات في صورة عقلية واحدة.

نسبة إلى التركبيب. والعقبل التركيبي sprit نسبة إلى التركبيبي esprit نسبة الكل دون symbétique هو الذي يسترعى النتباهه الكل دون الأجزاء، ويقابله العقل التبحليلي الذي لا يقطن إلا إلى الأجزاء. والحكم التركيبي Jugement s. والحكم التركيبي يزيد فيه المحمول على تضمن الموضوع.

والفلسفة التركيبية philosophy . هو الاسم الذي اختاره سينسر لمجموع مؤلفاته في مباديء علوم الحياة والنفس والاجتماع والأخلاق.

والطريقية التركسيية .methode هي انتسقيال

التفكير من المعانى والقضمايا البسيطة إلى المعانى والقضايا المركبة.

تركيبية منطقية .....

 $Logical\ Constructivism^{(E,i)};$ 

Constructivisme Logique (F.);

Logischer Konstroktivismus (G.)

منهج بوتراقد رسل في بناء الوقائع المركبة من وقائع أبسط منها، تنهض على معطيات الحسر المباشر لتجربة الملاحظ ولتجارب غيره ممن وجدوا في نفس ظروفه، وفي الاستدلال على العوالم المجهولة من العوالم المدركة بالحس أو المنظورة.

تروتسكية .....تروتسكية

Trotskysime (F.); Trotskyismus (G.)

فلسفة ليون تعروتسكى (١٨٧٩ ـ ١٩٤٠) وكنان من المنظرين الكبار للفلسفة الماركسية، واشترك في التخطيط للثورة البلشفية الروسية، ولكنه انشق على الحرب لما رأى انحرافسات ستالين عن صحيح الماركسية، ورفض إرهاب الدولة، وحكومة البرجل الواحد، والحكم الديكناتوري، وقال بالثورة الدائمة، وأنه ينبغي أن تشمل النسعة الاقتصادية العالم باسره، ولا تقتصر على بلد دون غيره من البلدان، فالسوق العالمية تؤثر في الجميع، وتتحكم في التقدم الاقتصادي لكل الأطراف، ولدلك فعلى روسيا التصدر النسورة إلى غسيرها من الدول والمجتمعات، فالثورة في روسيا لم تنه بإقامة والمجتمعات، فالثورة في روسيا لم تنه بإقامة

حكومة عُمَّال فيهما، وليست الثورة ملكاً لروسيا وحدها، وينسغي أن تظل روسيما في ثورة على طول الزمن، وكل مرحلة لابد أن تُسلم للمرحلة التي تليمها، والجمدل الماركمسي يقوم أصلاً على ديمومــة التغـييــر، والشورة في أي مكان عمــادها النورات الأخرى في كل مكان، والثوار دائماً في الطليعة، وقلَّة، بينما الطبقة العاملة هي الكتلة الضخمة من السكان، وأنه يتحتم كذلك أن تسميطر الكوادر الشورية علمي قنوي الشمعب العاملة، وأن تشرأسها وتوجههما. ونبِّه تروتسكي إلى خطورة البيروقسراطية، وأن تتبقرط الـثورة، وطالب بالمزيند من الديمو قسراطينة والمنقبد داخل الحزب ومن خارجه، وأطلق على البيروقمراطية أسم البونابرتية، أي ديكتاتورية البيمروقراطية، أو الحكومة البيروقراطبة المحكومة بالرأى الواحد، والفلسفة الواحدة، وطالب بجبهة متحدة تقف بالمرصاد للفاشية. وانتهت الترونسكية تماماً بوفاة تروتسكي، وقبل مات مسموماً.

تزییف مارکسی Falsification Marxienne (F.) تعبیر باکونین (۱۸۱۴ - ۱۸۷۲) الفیلسوف الفوضوی الفرنسی، یصف به آلاعیب المارکسیة

وعباراتها الطنانة.

هو النسساهل، تقنول تسسامح في حقّه أي احتمل انتقاصه؛ وفي الاصطلاح هو أن لا يُعلَم الغرض من الكلام ويحسناج في فهمته إلى تقدير لفظ آخر.

والسسماح في الرأى هو الموافقة على إعملانه وإن كان معارضاً.

والسماحة في السياسة هي اللين، وهي بذل ما لا يجب تفضّلاً.

والمسامحة المساهلة، وكَشَر السماح، وترك ما يجب تنزُّهاً.

ولا يعنى النسامح أن نتخلى عن معشقداتنا، أو لا تدافع عنها، أو لا ننتـقد الرأى الآخر، أو لا ندعو إلى ما نراه عندنا صواباً، أو لا ننفر مما نراه عند الأخـر خطأ وباطلاً، وإنما التسمامح أن نمتنع عن فسصب الآخسرين على اعسنناق آرائنا، أو قهرهم على التخلي عن آراتهم، أو الاستهزاء بوجهة نظرهم والقدح فيها. وأن نهجوهم عن حقّ أو باطل. ويوجب التسامع احترام آرائهم، وضمان حريتهم في التعبير، والاعتقاد، والاجتماع. وفي التسامح إقىرار بأن الحفيفة ليست حكراً لطرف دون سائر الأطراف، وأنهما نسبية، وأنه مع اجتسماع الأراء المتباينة يظهر الحق وينجلي، وينزهق البناطل وينطمس، ويسمتنيسر الجميع. والانفشاح على العالم يصنع التسامح؛ واللاتسامح منهج المتسعصبين، وغاية المستبدين؛ وحيثما كمان اللاتسامح كان الاضطهاد، ويرتبط اللانسسامح بالاضطهاد الديني خساصة، والاضطهاد السياسي عامة. وحتى في النَّظم الديموقراطية قد لا تتسسامح الغالبيية مع ديانة الأقليات أو ثقبافاتهم. وفي القرآن عن النسامح ما جاء عن فرعون ﴿ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلاَّ سَبِيلَ الرُّضَادِ ﴾ (غافر: ٢٩)، فالحقيقة

احتكارٌ للطاغبة. ولا تسامح أو مسامحة عنده. والحق هو ما يراه هو وحمده حقاً. وعن التسامح الديني قوله تعالى ﴿ يَا أَهُلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كُلِمَةٍ سُواهِ بُيْنَا وَبُيْنُكُمْ ﴾ (آل عمران ٦٤)، والكلمة السواء هي الحوار بالحق، وأن بيدي كل طرف ما يراه، وأن تكون السماحة على منهاج المتحاورين، ومبدأهم في التحاور : ﴿ لا إِكْسُرُاهُ فِي الدِّينَ ﴾ (السقرة ٢٥٦) ، و ﴿ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلَيَ دِينَ ﴾ (الكافرون ٦) ﴿ وَلَكُلُّ وَجُهَةٌ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْسُوَات ﴾ (البقرة ١٤٨)، يعني قد تكون كل الآراء على صواب، وأن يكون الأسر بين الجميع التبساين وليس الاختملاف، وأن تؤدي كل الطرق إلى الحق، وكما يقول المثل : •إن الطرق الموصَّلة إلى روما بقدر عدد الناس في العالَم "، فلكل شرعةٌ ومنهاج،﴿فَاسَتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾(البقرة ٤٨) والأمر بين الناس على الشعارف والشواد وليس على السعادي والسجافي، كمنا في قوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَالُلَّ لَتَعَارَقُوا ﴾ (الحسجسرات: ١٣)، وقوله: ﴿ مَّا أَلَقْتُ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكُنَّ اللَّهُ أَلَفَ بَيْنَهُمْ ﴾ (الأنشال :٦٣). ﴿ وَالْمُؤَلَّفَة قُلُوبُهُمْ ﴾ (التوبة :٦٠) من مصطلحات الإسلام، والدعوة فيمه ليست جبسراً، ولا تمويهاً، ولا خداعاً، ولاستفسطة، ولكنها بشرطين، وعلى هيئتين، ولها غطان : ﴿ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوعِظَّةِ الْحَمْنَةِ \* (النسحل:١٢٥)، ﴿ وَتَعِينُهَا أَذُنُّ وَاعِينَةً ﴾ (الحاقمة: ١٢). ومن أمتم الكُتب الإسلامية في التسامح كتباب الكواكبي عنن الاستبداد، ولايرقي إليه كستاب لسوك ارسالة في التسمامع Epistola de

Tolcrantia » ولا كشاب مسل «**عن الحسرية On** Liberty » وكلاهمـا وئيقة مسّن وثائق الدعوة إلى التسامع.

ترتب أمور غير متناهية مجتمعة في الوجود، ويكون الترتيب وضعيًا أو عقلياً؛ وأما التسلسل مطلقاً فهو ترتب أمور غير متناهية؛ وأما التسلسل المستحيل فترتب أمور غير متناهية مجتمعة في الوجود؛ فكأن لاستحالة التسلسل شرطين، الأول اجتماع الأمور الغير متناهية في الوجود، والثاني الترتيب بينها إما وضعاً أو طبعاً.

وأتسام التسلسل أدبعة، لأنه إما أن لا تكون أجزاء السلسلة مجتمعة في الوجود، أو تكون، والأول هو التسلسل في الحواث؛ والثاني إما أن يكون بين تلك الأجزاء ترتب طبيعي، وهو كالتسلسل في العلل والمعلولات وتحوها من الصفات والموصوفات المترتبة الموجودة معاً، أو يكون التسرتب وضعياً، وهو التسلسل في الأجسام، أو لم يكن بينها ترتب، وهو التسلسل في النفوس البشرية.

Presupposition $^{(E.)}$ ; Presupposition $^{(F.)}$ ; Presupposition $^{(F.)}$ ; Voraussetzung $^{(G.)}$ 

في علم الحدل هنو أن يُفرَض المحمال، إسا

منفياً أو مشروطاً بحرف الامتناع، ليكون المذكور عتنع الوقسوع لامتناع وقبوع شرطه، ثم يُسلَّم وقوع ذلك تسليماً جدلياً، فيدل على عدم فائدة ذلك على تقدير وقوعه، كقوله تعالى: ﴿ مَا اتَّخَلَّ اللهُ مِن ولَد ومَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلهُ إِذًا لَدُهُ بُ كُلُّ إِلهِ بِمَا اللهُ مِن ولَد ومَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلهُ إِذًا لَدُهُ بُ كُلُّ إِلهِ بِمَا خَلَقَ وَلَهُ لا يُعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْسِي ﴾ (المومنون ٩١)، والمعنى ليس مع الله إله، ولو سلّمنا أن مسعه والمعنى ليس مع الله إله، ولو سلّمنا أن مسعه من الاثنين بما خلق، وعلو بعضهما على بعض، من الاثنين بما خلق، وعلو بعضهما على بعض، فلا يتم في المعالم أسر، ولا ينفذ حكم، ولا تنظم أحواله، ولكن الواقع خلاف ذلك، وفرض إلهين فصاعدًا إذن محال لما يلزم منه المحال.

مستسدر ، بمعنى الذكسر ، ووضع الاسم للمسسمي، أى جمعل اللفظ دالا على المعنى المخصوص بحيث لا يتناول غيره. وتسمية زيد إنساناً هو أن نطلق عليه لفظ الإنسان، وتسمية فلان باسمه أى ذكره باسمه.

والاسم الجامد عند الأشعرى هو المسمى، فلا يقهم من اسم الله مثلاً سواه؛ والمشتق غير المسمى عنده إن كان صفة فعل، كالخالق والرازق، ولا عينه ولا غيره إن كان صفة ذات، كالعالم والمريد، وعند غيره هو المسمى.

Similitude<sup>(E.; F.)</sup>; .....

Similitudo <sup>(L)</sup>; Aehnlichkeit<sup>(G,)</sup>

كون أحد المثلين متشابها للآخر بحيث يعجز الذهن عن التمييز.

والتسسابه عند المتكلمسين هو الاتحساد في الكيف، ويسمى مشابهة أيضًا.

والمتشايه ضد المحكم، وهو ما يحتمل أوجها من التأويل، بعكس المُحكَم الذي لا يحسمل إلا وجها واحدًا.

Pessimism<sup>(E.)</sup>; Pessimismus<sup>(G.)</sup>

(انظر مذهب التشاؤم، ومذهب التفاؤل).

Anthropomorphism<sup>(E.),</sup> Anthropomorphisme<sup>(F.)</sup>;

Anthropomorphismus  $(G_i)$ 

عند الفلاسفة الصوفية عبارة عن صورة الجمال، لأن الجمال الإلهى له سعان، وهي الاسماء والأوصاف الإلهية، وله صور، وهي تجليات تلك المعانى فيما يقع عليه من المحسوس والمعقول، فالمحسوس كما في قوله عليه السلام: وأيت ربّى صورة شاب أسرد \* والمعقول كقوله تعالى: فأنا عند ظن عبدى بي فلبظن بي ما شاء \*، وهذه الصورة هي المراد بالتشهيه، ويقابله التنزيه.

والمسبّهة فرقة من كبار الفرق الإسلامية، شبّهوا الله بالمخلوقات، ومنهم مشبّهة غلاة الشيعة، القائلون بالنجسيم والحركة والانشقال والحلول في الأجسام.

كوأن الشيء عشاراً عماً عداه ، ويحصل

بالوجود الخارجي أي الحقيقي، وكون الشيء بحيث يمتنع فرض اشتراكه بين كشيرين، ويحصل من نحو الوجود الذهني، ويلحق الصورة الذهنية، وهذا التشخص هو خصوصية الشيء، ووجوده المتفرد، وتعينه، وهويته.

الهيولى هى المادة، والتشكل الهيولانى مو نظرية قابلية الهيولى للصور الجسمية وتشكلها بها، وبها يفسر أرسطو والمدرسيون تكون الأجسام من مادة وصورة.

Equivocation<sup>(E.)</sup>; ......Équivocatio <sup>(L)</sup>;

Zweideutigkeit(G.)

عند المنطقيين كون اللفظ موضوعاً لأمر عام مشترك بين الأضراد، لا على السواء بل على التضاوت، وذلك اللفظ يسمى مشككا، ويضابله التواطق، وهو كون اللفظ موضوعاً لأمر عام بين الأفراد على السواء.

يطلق على قسم من العلم المقابل للتبصور، وقبيل إن العلم إن خلا عن الحكم فيتصبور وإلا فتصديق، والتصور هو حصول صورة الشيء في العقل، أو إدراك ماهبيته من غير أن يُحكم عليها بالنفي أو الإثبات، مثال ذلك أن تصديقك بأن العالم حادث مؤلف من تصور العالم وتصور الحدوث، ومن إدراك وقوع النسبة بينهما، فمن

نظر إلى النصديق باعنباره مجرد إدراك النسبة قسال بساطة التصديق، ومن نظر إليه باعنباره مجموع إدراك النسبة الحكمية والطرفين والحكم قال بتركيب التصديق، وعلى كل حال فالتصديق فعل عقلى يستلزم نسبة الصدق إلى القائل، وضده الإنكار والتكليب، وهو عند المتكلمين أمر كسبى يشبّت باختيار المصدق، ولهذا يؤمّر به ويثاب عليه.

والتصديق له درجات. فإن كان مع تجويز لنقيضه يسمى ظناً، وإلا جزمًا واعتقاداً، والجزم إن لم يكن مطابقًا للواقع سمى جهلاً مركباً، وإن كان مطابقًا له ثابتاً ـ أى ممتنع الزوال بتشكيك المشكّك، يسمى يقيناً، وإلا تقليداً.

تصدیق نظری ......Rational Assent

اصبطاح تسوسان (۱۸۰۱ ـ ۱۸۹۰م)، فالتصديق الذي يرجع إلى المعرفة التجريدية تصديق نظرى، ونقيضه التصديق الواقعي Real ، Assent ، أو التصديق العاملي العاملي المحدق ودو الذي يقوم على طبيعة الشخص المصدق وغيربته الخاصة. والموقف الإنساني يستدعى التصديقين.

Classification<sup>(E.; F)</sup>; ...... Klassifikation<sup>(G.)</sup>

ترتيب التصورات بحسب ماصدقاتها في سُلَم صاعد من الأفسراد إلى الأنواع إلى الأجناس، فسأجناس الأجناس حسى نصل إلى جنس أعملي هوجنس الأجمناس. والتسعسويف يقتضى التصنيف.

ويشترط في التصنيف شلاقة شروط لكى يكون صحيحاً، فيجب أولا أن يستنفد كل التصورات الكلية التي يشتمل عليها التصور، وأن يكون النشابه بين الأنواع الموجودة في مرتبة أكبر منه بين الأنواع الموجودة في مراتب مختلفة، وأن يكون أساس التصنيف واحداً طوال عملية التصنيف.

فعل الشصور هو حصول صورة الشئ في العقبل، أو إدراك ماهية الشهر من غيهر أن يحكم عليها بنفي أو إثبات .

مضرد المتصبورات، وهو الأمر المقبصود، أي المعلوم التصورى.

والتصورات أو المعانى أفكار مجردة عامة كلية، فالتصور فكرة بمعنى أن وجوده ذهنى، وهو فكرة مجردة في مقابل الإدراك الحسى أو الصورة الحسية، وفكرة كلية بمعنى أنها تنطبق على عدد من الأفراد من ناحية الصفات التي ندل عليها - أي من ناحية مفهومها، وبذلك يختلف عليها - أي من ناحية مفهومها، وبذلك يختلف التصور عن الجنس، حيث الجنس فكرة كلية من الحيث الأفراد التي تصدق هي عليها، أي من ناحية الماصدة.

وتنقسم التصورات إلى قبلية وبعدية من ناحية كيفية تكوينها، وكلية وجرثية من ناحية

دلالاتها المنطقية، كسما تنقسم إلى مجرّدة وهيئية، وواضحة وغامضة، ومنميزة ومختلفة.

والصبور القبلي a priori c معنى أولى ليس مستخلصاً من التجربة، والبعدي a posteriori c معنى بعدى يستفاد من التجربة ويدل على أصناف من الموضوعات العينية، مثل ثديي الذي يطلق على أفراد الثديبات.

والتعمور الكلى universal c. والتعمور الذى معناه الواحد في الذهن يمصلح الشتراك كشيرين فيه كالإنسان والحيوان، والجرثي particular c. كالإنسان والحيوان، والجرثي الشتراك كثيرين فيه الذى معناه الواحد الا يصلح الشتراك كثيرين فيه البنة، مثل زيد إذا أريد به المشار إليه جملة الاصفة من صفاته.

تصورية ......

Conceptualisme (F.); Konzeptualismus (G.)

مسذهب يرى أن مسوضسوعسات الفكر
ومسدلولات الأسمساء الكلية تصسورات أو
مدركات عقلية لا توجد إلا في العقل، وتتكون
المعرفة منها، ولا يوجد ما يدل على نسبتها إلى
موجودات خارجة عليها، وليس فيها موضوعية.
لان كل معرفة لها عارف وهي لذلك ظاهرة

Sufisme<sup>(F.)</sup>; Sufismus <sup>(G.)</sup>

من الصفاء، أو الصوف، أو من أهل الصفة، أو من كلمسة فيلوسوفوس السونانية بمعنى حب الحكمة.

نفسية.

وقيل التصوف هو تصفية القلب عن موافقة البرية، ومضارقة الأخلاق الطبيعية، وإخماد المصفات البشرية. ومجانبة الدعاوى النفسانية، ومنازلة الصفات الروحانية، والتبعلق بالعلوم الحقيقية، والنصح لجميع الأمنة، واتباع الرسول على الشريعة. وهو وليد نزعة الزهد.

وكان أبو هشام الكوفى (المتوفى ٧٦٦م) أول من تسمّى بالصوفى.

وتعتمد فلاسفة الصوفية على تأويل القرآن والحديث، ويزعمون أن التصوف هو علم الباطن. ومن مبادئهم أنه لابد للمريد من شيخ يأخذ عنه. وخرقة التصوف هي ما يلبسه المريد من يد شيخه الذي يدخل في إرادته، ويتوب على يده ليلتبس باطنه بصفانه كما يلتبس ظاهره بلباسه، وهو لباس التقوى ظاهرا وباطنا، وأيضا لانها دليل المواصلة بين المريد وشيخه، فييقى الاتصال دليل المواصلة بين المريد وشيخه، فييقى الاتصال الرجال، فإن الشيخ أب حقيقى، كما قبال عليه الرجال، فإن الشيخ أب حقيقى، كما قبال عليه الصلاة والسلام: الآباء ثلاثة، أب ولَدك، وأب عليه علمك، وأب رباك.

ولكل شيخ طريقة، وللطريقة رساط يضم الشيوخ والشبان، ويأتيهم الطعام من الصدقة أو الأحباس أو السؤال.

وللتصوف مقامات وأحوال. ويستعين الصوفية بالموسيقى والشعر والغناء لتحريك وجداناتهم، وشعرهم يكثر فيه الحب والخمر، وإنسانهم الكامل الرسول عليه الصلاة والسلام، ولغتهم فيها الفيض والإشراق والجذب والوجد

والخوف. وأقيدم أنواع التسصوف الخوف من العقاب والعذاب، لكنه تحوّل إلى نزعة حب.

ویعتبر **دُو النون المصسری (ا**لمشوفی ۱۹۵۹م) المؤسس الضعلی لفلسفة التصنوف، ورأس هذه الجماعة، وعنه آخذ الجميع، وإليه انتسبوا.

ومن أشهر المفلاسفة الصوفية الكرخي، والجنيد، والداراني، والبسطامي، والحلاج، وابن عربي، وابن القارض، وجلال الدين الرومي، والسهروردي، والغزالي، وكانت رابعة العدوية أول من استعمل الاصطلاح الفلسفي: الحب الإلهي.

تصوّف ...... Mystleism<sup>(E.)</sup>;

Mysticisme<sup>(F.)</sup>; Mystizismus<sup>(G.)</sup>

اللفظة الإفرنجية هي الشائعة في اللغات الأجنبية، والتصوف عند هؤلاء هو الانتصاف للوجدان munion من المعرفة المنطقية، لأن الوجدان يتجاوز حدود المنطق إلى حقيقة لايصل إليها المنطق، والصوفي إنسان وجداني يغلب عليه الوجدان على العقل والمنطق. (ديلاكروا).

والتصوف هو الزُهد في المنافع، والخيرات، والتصوفي هو الذي والتشريفات، والمدويات، والصوفي هو الذي جعله الله وجنوده الواحد وليس منجرد شبيه به، وهو العنادل الإلهي الذي يوافق إرادته إرادة الله، فيريد ما يريده الله. (إكهرت).

تَصبِير ......Becoming<sup>(E.)</sup>; .....

Devenir<sup>(F.)</sup>; In Feiri <sup>(L.)</sup>; Werden<sup>(G.)</sup> تصبير الشيء شبشاً ، إما بحسب الذات،

كتسميير الماء حجراً وبالعكس، وحقيقته إزالة الصورة الأولى عن المادة وإفاضة صورة أخرى عليها، وإما بحسب الوصف، كتصبير الجسم أسود بعدما كان أبيض، وحقيقته إفاضة الاعراض على المحل القابل لها. (السظر ميرورة).

التقابل بين أمرين وجوديين بحيث لا يتوقف تعطَّل كـل منهـمـا على تعــقل الآخـر، وهذان الأمران يسميان بالمتضادين، والضدين.

والفرق بين الضد والنقيض: أن النقيضين لا يجسم عان ولا يرتف عان كالعدم والوجود، والضدان لا يجسم ان لكن يرتفعان كالسواد والبياض.

ويكون المتحساد بين القضيتين الكليتين المختلفتين في الكبف فقط، أي بيس الكلية الموجبة والكلية السالبة، وحُكمه أن القضيتين المتضادتين لا تصدقان مما ولكنهما قد تكذبان مما.

التضامن هو الاعتماد المتبادل بين الأفراد أو الظواهر، والأفراد المتسضامنون متكافلون يضمن بعضهم بعضاً. والمتضامن في الفلسفة الترام أخسلاتي، ومنه التغسامن الاجتماعي بين أفسراد المجتمع الواحد، والتضامن العضوى بالتسازر

والتساند والتعاون ،باعتبار الفرد جزءاً من الكل الاجتماعي، وله دوره الذي عليه القيام به، وكأن المجتمع بنيان واحد يشد بعضه بعضاً.

تضارف .......

Corrélation (F.); Correlatio (L.);

Korrelation(G.)

كون الشيشين بحيث لا يُنصور أحدهما ولا يوجد بدون الآخر؛ أو بحيث يكون تعلُق كل واحد منهما سبباً لتعلق الآخر به كالأبوة والبنوة. تضحية بالعقل ..... (ما) Sacrificium Intellectus

مقولة الفيلسوف الوجودى كيركجاره (١٨١٣ - ١٨٥٥)، يعنى أنه يخنار الإيمان على الكفر ولو كان الإيمان ضد العقل، والكفر مع العقل. ومقولته نقيض مقولة نيتشه: ﴿ أَنَ الإيمان بالمسيحية هو انتحار متواصل للعقل، وتضحية بالمروح الإنسانية، واستشصال لحرية الإنسان، ونيتشه هو الذي تأذّى عقله إلى القول المشهور: إن الله قد صات، ومسيظل مينا، ونحن الذين قنلاه، يقصد قتلوه بالعقل.

لغةٌ هو الاحتواء والاشتمال، واصطلاحاً هو إحسدى دلالات اللفيظ على المعنى، كسيدلالة الإنسان على الناطق. (ابن سينا).

وتكون عبلاقة التنضمين بين الفشات، كما تكون بين القضايا، وقضية التضمن هي الشرطية المتنصلة، ويسمى منقدمها ملزومًا impileans، وتاليها لازمًا implicate.

والتطسمن العكسى. counter-i يعنى أن كذب قضية يتضمن كذب القضية المكافئة لها.

والتضمن الدقيق .strict هو علاقة أو قسضية التسضمن بمعناه الدقيق : "بجب أن يكون إذا كانت ق فيإن ك"، وهي قضية نضمًن واجبة أو ضرورية.

والشخعن الصورى، وهى الشرطية العادية قضية التضمن الصورى، وهى الشرطية العادية التى تستخدم أدائى الربط "إذا" "إذا" وتشخرط وجود عبلاقة صورية محددة بين المقدم والتالى لكى تكون الجملة صادقية ولها معنى، مثل: "إذا تناولت حبة أسبرين إذن يضيع الصداع".

والعضمن المادى، وهى الشرطية التى تستخدم أداة النضمن المادى، وهى الشرطية التى تستخدم أداة الربط فإذا، لكنها لا تشترط وجود علاقة محددة لكى تكون القضية ذات معنى، وترتب الصدق والكذب على صدق أو كذب المقدمة والنالى، ويعرفها فيلون الميغارى بأنها قضية التضمن: فإذا كانت ق فيإن ك صادقة إذا كانت، فقط إذا كانت لا تبدأ بمقدم صادق، وتنتهى بتال كاذب.

والتضمن المادي العكسي.inverse material i هو عكس ق يشضمن ك، يعني كـذب ك يشخمن كذب ق.

Puritanism<sup>(E.</sup>; .....

Lehre der Puritaner: Puritanismus<sup>(G.)</sup>

البيوريتانية أو التطهرية، من الأصل اللاتينى Purus يعنى طاهر، وهي حركة دينية أدّى الأخذ بفلسفتها إلى ثورة سنة ١٦٤٤ وإعملان دولة

الكومنونث برئاسة كرومويل، وكانت نهابسها بدأية عهد الإحياء Restoration. والنطهرية كفلسفة بدأت في هولندا، وانتقلت منها إلى انجلترا، ولما بدأ اضطهاد المنطهرين في انجلترا هاجر المكثيرون إلى أمريكا ومعهم توجهاتهم الفلسفية وطبعوا الفكر الديني والفلسفي فيها بالطابع النظهري.

والطُّهــر والبطهــارة عبـــارة عن النظــافــة، وخلافهما الدنس. والتطهرية أو البيوريتانية هي مـذهب في النـزمُت والـتـزام الشـريعـة، وفكرة الطهارة في المسيحية منقولة عن اليهودية، واليهودية تُلزم البهود ليكونوا أطهاراً، أن لا يطعموا البهائم المجنرة إلا الضأن والمعز والأيائل والظباء، والحيوانات والطيور آكلة اللحوم، والحشرات ما عدا الجراد، والمانيات إلا الأسماك، والزواحف، والذبسائح التمي تقسيدُم لسلأوثان، والمخنوقة، والتي افسترسهما حيوان أو طيسر ضار، والدم. والتطهُّر من الدنس والنجاسة في اليهودية له طقوس في غاية الستعقيد والبـدائية، وقد تذبح له ذبيحة، وقمد تُحرَق جئتهما ويؤخذ الرماد ويضاف إلى الماء ويُرَش به النجس، وفي كل الأحوال لا بد من الذبيحة، ويطلق عليها اسم ذييحة الإثم. ويُغتسل من النجاسة، ويُغسَل منها الثياب، ويُحلق بسببها شعر الرأس. والبُرء من المسئولية فيه غُسل البدين. وفي المسحية الندين الطاهر الزكي عندالله هو صيانة الإنسان نفسه بغير دنس من العالَم، ومساعدة اليتامي والأرامل والمعوذين (رسالة يعقوب ١/ ٢٧)، أو كما يقول المسيح : اليس ما يدخل القم هو الذي به ينجس

الفم ، وإنما ما يخبرج من القم هو الذي تكون به نجاسنه ،، يعني النجاسة روحية وليست جسدية. وفي الإسلام بخيلاف ذلك، فطهارة الجسد فيها طهارة الروح، بنفس المثل الذي ضربه المسيح. أن لاتكون الخممر الجديدة في زق قديم، وكذلك والروح الطاهرة بليق بها الجسد الطاهر. وطهارة الجسد في القرآن تأتي ثماني مرات، وطهارة الروح اثنين وعشرين مرة، يعنى أن الإسلام يُعنَى بطهارة الجسد، وعنايت أكثر بطهارة الروح، لأن طهارة الجسد هي أصلاً في خدمة طهارة الروح. ومن المعاني الجسميلة في الطهبارة قبوله تعبالي ﴿ يَتَّلُو مُنْحُفًا مُطَهِّرَةً ﴾ (البينة :٢)، وتوله : ﴿ فِي مُبِعُف مُكَرِّمَة ۞ مَرْتُوعَة مُطَهِّرَة ۞ ﴿ عَبِس ﴾. يعنى أنها صمحف زكبية تدعبو للخبيس والحق ولازيادة فيسها ولانقصسان، ولا تحريف ولا تزوير ولابهتان والمتطهر رون والمطهرون من المصطلحات الفريدة في القرآن (الواقعة ٧٩ ، البـقرة ٢٢٢)، والأولى تعسني المتنزَّحون عسن المعساصي والآثام، والشانية هم الذين طهرت بواطنهم وظواهرهم، وحفظوا سسرائرهم، وهم الكاملون المكمَّلون. فبالمطهرون أصلى رتبة من المتطبهرين، وأسسى قدراً. وكان آل لوط من المتطهرين، ولذا قال فيهم أَعَلَ سَنِدُوهِم : ﴿ أَخُرِجُوا آلَ لُوطَرِمِن قَرْيَتِكُمُ إِنَّهُمُ أَنْفَىٰ يَتَطَهُرُونَ ﴾ (النمل ٥٦)، أي يغتسلون فلا يقربوا الدنس ، ولا يأتون منا يُسْسِد عليهم غُـسلهم، فكان ذلك تأريخاً من القرآن لفرقة المنسسلين أو المعسدانية Baptists النبي هي أصبل

العماد، وكانوا على غير دين موسى، ويؤمنون مع ذلك بالله الواحد، ولهم شريعة، ويزيدون على ذلك أنهم كانوا على سنهب رجل منهم يقال له القسصى أو القساصي، منسنق من الأرامية بمعنى المستر، لأنه لم يحب أن يظهر تدينه، وكان يؤمن بالبسعث والحسساب والآخرة، ويسأمر أتساعمه أن يغشسلوا في الأتهار بـقصد التطهـر ، فـسُمّوا بالمغتسلين، أو كما يقول القرآن المتعلهرين ، وذلك أنسضل وأشسمسل في المعنى والمبنى. وكسان النبي يحيى (يوحنا) يعمد الذين تابعوه بأن يـغسّلهم بالماء لتُرفع عنهم الخطايا ويتوب الله عليهم، فلما جاء المسيح عمد بالماء إعلاناً للإيمان، وعهداً على الصلاح، وكأن رش الماء على المُعمَّد إشارة إلى غسل روحه؛ وحبول مبعني المعمودية اختلف المسيحيون، وكمانوا فرقاً، وذهب الضالبية في تفسير المعمودية صذاهب فيهما الحلول والاتحاد، ومضمونها الشرك بالله ونهاية النوحيد، والبعض رفضهها للأطفيال وقيصيرها على الواشيدين، والبعض رفضها بالكلية وسخر منها.

تطرُّر .....Evolution(E.; G);

Évolution $^{(F_r)}$ 

التغيّرات النوعية التى تُستحدَّث أو تنشأ فى الكائنات وترتقى بهسا، سواء فى تركسيسها أو فى سلوكها. (دارون).

والتطور الخسلاق 6. créatrice يعنى أن الحساة يحكمها دافع حسوى يوجه تطور الكائنات جمعها وبعمل من خلالها، ومن ثم فإن هذا التطور لا يتم بشكل آلى. (برجسون).

والنطور الطافو emergent e. يعارض النطور المطرد عند دارون، بدعوى أن النطور قد يسرع فى فترات، فتظهر صفات ما كان من الممكن التنبؤ بها من المجرى السابق للأمور، ولا يقوم الطفر على العوامل الموجودة، ويظهر فى شكل المطور). (انظر ملعب النطور). (انظر ملعب النطور).

تطور عكسيّ ......نطور عكسيّ المسامة (E.; F.; G)

مفاده أن قانون الحياة ليس التطور الارتقائي من التجانس إلى التنوع، لكنه الانحلال، بمعنى التطور العكسى من التنوع إلى السجانس، أو من الاختلاف إلى التشابه.

تعادُل Equipollence<sup>(E.)</sup>;

Équipollence  $^{(F,)}$ ; Equipollentia  $^{(L)}$ ; Aequipollenz  $_{(G,)}$ 

هو التساوى والتكافئ، ويكون بين القضايا، ويعنى دلالتمهما عملى ممعنى واحد، أى كونهما متكافئة أو منساوية منطقيًا.

تعادلية ...... Equilibrationism <sup>(E.)</sup>;

Equilibrationisme (F.);

Equilibrationismus(G,)

مسلحب توفيق الحكيم، قال فيه بالسوجود المتوازن علمي طريقة روبينيم (١٧٣٥ - ١٨٢٠) في مذهبه بنفس الاسم.

وتعبادلينة روبينينه تضول بالصبراع من أجل البنقاء إلا أن وجبود الكائنات جمبيعياً متبوازن، بمعنى أن أحدها لا يلبغي الآخر. والنعبادلية هي

سمة الوجود، فالشر والخير متعادلان ولا يمكن أن يتدخل الله ليحسم التناقض بينهما لصالح الخير، والتعادلية عند الحكيم تولّد الانساق، فالضعف يفجر القوة، ولولا الضعف لما نشأت القوة، والإنسان الضعيف لابد فيه من نواحى قوة. والتعادلية فلسفة مقاومة.

وقانون التحادل هو قانون الوجود، فالشهيق يقابله الزنير.

والشعادلسية في الأدب هي الشوازن بين قسوة المتعبير وقوة المتفسير.

والتصادلية فلسفة إيجابية لأنها تحض على عدم الاستسلام للشر.

وفي الإسلام تنعادل الدنيا والآخرة، والعقل والقلب، ولغمة العمقل المنطق، ولمغمة المقلب الإيمان.

والتعمادلية فلسفة منفسحة تؤكد على الاجتهاد، وتؤمن بالعلم ، وتقوم على الإيمان، وتجمع بين الماضي والحاضر والمستقبل.

تعارض ......نارض .........نارض ......

Gegensatz; Gegensetzung (G.); Oppositio (L.)

المعارضة والنناقض، وهو كنون المدليلين بحيث يقتمضي أحدهما تبنوت أمر والأخر انتفاؤه. (انظر التناقض).

تعاليم ......Didacties <sup>(E.)</sup>;

Didactique (F.); Didaktik (G); Didactica (L.)

أقوال دينية المقصود بها تعليم مبادئ الدين. تُلقَى على هيشة مواعظ بأسلوب بسيط، وتُشَبع

فيها طريقة التكرار والاستعادة، وهو أسلوب الدعاة في أوروبا في العصور الوسطى، وما يزال كذلك حسى الآن في الكنائس في الأحياء الشعبية والريف وبين جموع العمال، ويختلف عن طريقمة المسؤال والجسواب بالتسحفيظ عن طريقمة المسؤال والجسواب بالتسحفيظ

Coexistence<sup>(E.; F.)</sup>; ...... Koexistenz<sup>(G.)</sup>

أن تعيش جسماعات مع بعضها البعض وأن تشآلف وتنواد ووتوافق، وقمد تكون تسيجمة هذا التعايش الانصهار عمني أن تذوب في بعضها السعض فبلا تشميايز؛ وقيد ينشج عن الشعبايش اندماج، فسالجماعة الأقل ثقافة وحمضارة تندمج وتذوب في الجماعة الأكشر ثقافة وحضارة، وقد يستمر التعايش وكل جمناعة تحتفظ بخصائصها وعاداتهما وتقاليدها ولغائمها وقوانينها، واليمهود على ذلك وقد دأبوا على أن يعتزلوا الجماعات التي يسباكنوها، وعُرف عنهم سُكني الجيشو gheno وهي الأحياء الخاصة بهم، وغط المعيشة الذي يخالف من بـساكنوهم. والجيشو عمـوماً مصطلح يعنى البيئة أو المكان الذي تعبيش فيه الأقلبات العبر'قية. والتعايش السلمي .peaceful c هو تعماون وتآلف وتوائم ممختلف المذاهب والعقائد والنَّظم، ومن ذلك حوار الأديان، وحوار المستسارات وهسا من مصطلحات التعنايش ألجوليدة.

تعبيرية ...... (E.); Expressionism (E.); Expressionismus (G.)

دراجت الفلسفة التعبيرية في الفنون والآداب في القرن العشرين، وكانت أكثر ما تكون في المانيا، والألمان هم الذين ابتدعوها وأبدعوا فيها،

فى القون العشوين، وكانت أكثر ما تكون فى المانية، والألمان هم الذين ابتدعوها وأبدعوا فيها، والشعبيس Expressionisi ينصرف إلى نفسه بتعمقها ويتعرف إلى مكنوناتها، ويعبر عن بواطنه الوجدانية.

والفلسفة التعبيرية هي فلسفة الباطن، والفرق بين التعبيري والتعبيري استبطائي، والفرق بين التعبيري والتاثري، أن التأثري انطباعي يصور الحدث من زاوية رؤياه، وأما التعبيري فاهتمامه بالنفاذ إلى أغوار نفسه يرى فيها أحداث الحياة؛ والتأثري أسلوبه فيه الإيجاز والغرض، والتعبيري أسلوبه مسهب، ويميل إلى المالغة والتهويل؛ والتأثري لا يختارموضوعا، والتعبيري موضوعه الأثير هو النفس، بتنفساريسها وتجاويفها ومنحابيها؛ والنأثري يصور الطبيعة، والتعبيري موضوعه الأثير هو النأثري يصور الطبيعة، والتعبيري موضوعه المائدة، والتعبيري موضوعه والتأثري يصود الطبيعة، والتعبيري موضوعه والتأثري يصور الطبيعة، والتعبيري موضوعه والتأثري يصود الطبيعة، والتعبيري موضوعه والتأثري يصود الطبيعة، والتعبيري موضوعه المواقف السيكولوجية؛ والتأثري ألوانه فيها حدة، والتعبيري مشاعره هي التي تنميز بالحدة.

ولعل أكثر ما تلتمس التعبيرية في التصوير عند كاندينكي ، وفان جوخ، وهذان يحشاج الناقد ليعرف بهما أن يفسر سورات جنونهما ونفجرات المشاعر بهما.

وتمثيلت التعبيرية السيكولوچية في الموسيقى عند ششراوس، وهو يستعين بالأوبرا ليحلل من خلالها الأنغام المتلاطمة عند الشواذ من الناس. وجاء استخدام مصطلح التعبيرية لأول مرة

صنة ١٩١١ أفى كتابات أوتو تسير ليته ١٩١١ أفضوا الشعراء رفضوا التأثرية، واستخدم اصطلاحه Linde «Ausdruckskunst محموعة من الشعراء رفضوا التأثرية، واستخدم اصطلاح -Bindruckskun- كمقابل للاصطلاح -bindruckskun- أي التأثرية، وفي الأولى الحياة ثورة وجيشان واضطراب ومشاعر Rauschkunst ، والفن فن وجلان ومشاعر Rauschkunst ، وصرخة نشوة قوية الفن هو فن رؤى فن وفي الشانية الفن هو فن رؤى عن Traumkunst . ولأن التعبيريين يبحشون عن الله المستور والخفي فيانهم كانوا باحشين عن الله وحبهم للإنسانية هو تعبير عن حبهم لله وشعارهم "Nicht Ich, sondern Du" ، أو حب الغير . أو حب الغير .

مذهب الكثرة، وهو القول بتعدد العناصر التى هى يتكون منها العالم، أو بتعدد المبادى، التى هى أصوله وعلله الضاعلة، أو أنه المذهب الذى يقرر أن لدينا عن العالم خبرات شخصية متعددة يمنع غايزها إثبات وحدته.

والتعددية يقابلها الواحدية.

تعددية واحدية .....

Theo-pantheism; Monopluralism (E.);

Monopluralisme (F.); Monopluralismus (G.)

نظریة یسردیاثیف (۱۸۷۱ - ۱۹٤۸ م)

الوجودی الروسی، یری آن الوجود تفاعل ریّانی

مستمبر Theogonic process ، وإمكانية خالصة،

تنحول إلى واقع بفعل إلهى هادف تتولد فيه قيم جديدة، وعسلية الخلق هي عملية تولد مستسم للقيم تشارك فيها كل الموجودات، وكلها بما فيها الله والإنسان متسمى لإبداع أقصى ما تستطيع من قيم. وعملية الخلق نجل مستمر لله، والإنسان نواة هذه النظرية، يحتق الإمكانيات بأن يتفاعل ويتواصل باستمرار بالآخرين وبائله، وبذلك وحده يصبح شخصية، بمعنى أن يملك مصيره وبشكلة في اتجاه هدف، ويمسارس نشاطه وبشكلة في اتجاه هدف، ويمسارس نشاطه الإبداعي بالدخول في التجارب دواليك، وكل شخصية هي شخصية الله.

Definition<sup>(E.; G)</sup>; ...... Définition<sup>(F.)</sup>; Definitio <sup>(I..)</sup>; Begriffsbestimmung <sup>(G.)</sup>

هو القول الدال على ماهية الشيء (أوسطو)، أو هو ذكر شيء تسنلزم معرفته شيئاً آخر، ويتم بالجنس والفصل، ويسمى تعريفاً بالحداء فإذا دل على الماهية سمى تعريفاً بالحداً النام أو تعريفاً كاملاً على الماهية سمى تعريفاً بالحدالنام أو تعريفاً كاملاً كتعريف الإنسان بالحيوان الناطق؛ فإذا دل على المشيء لمعرف دون أن يستوفى كل أوصافه الجوهرية مسمى تعريفاً بالحد الناقص أو تعريفاً ناهسماً المستوفى الإنسان بالناطق أو والفصل القريب، كتعريف الإنسان بالناطق أو بالجسم المناطق؛ فإذا انصرف التعريف إلى واحدها، أو بالخاصة والجنس البعيد وحدها، أو بالخاصة والجنس البعيد وحدها، أو بالخاصة والجنس البعيد

والتعريف الإسمى .nomimal d يكون لمسعنى اللفظ، كقولك الغضنفر هو الأسد، يُراد به تعيين ما وُضع له لفظ الغضنفر من بين سائر المعانى .

والتعريف الشيئي d. de choses أو الواقعي real .d يتعلق بحـقيقـة الشيء وماهيتـه من حيث هو كذلك في الواقع. والتعريف القاموسي dictionary d. بشرجمة اللفظ من لغة للغة، أو شرحه. والتعسريف اللاتي intrinsic d. يتناول مستسمون الشيء. والتعريف الخارجي extrinsic d. يتناول أوصافه الخارجية. والتعريف الإشاري .ostensive d بالإشبارة إلى الشيء نـفــــه أو إلى صبورته. والتعريف المعجمي .texical d هو التعريف بمرادف. والشمريف السيباقي .contextual d هو الشمريف الذي يتفق مع السياق الوارد فيه اللفظ. والتعريف التحليلي .analytical d بتعريفه بالحدّ أو بالرسم. والتعريف التسركييي .synthetical d بذكر عسلاقات الشيء بغييره. والتحريف النشبوتي .genetical d يتناول الشميء من ناحيمة صيمرورته وتغميره. والتصريف الدوري .circular d هو تصريف الشيء بشيء ثان، ثمم تعريف الشيء النباني بشالث وهكذا.. ثم تحريف الشيء الأخيسر بالشيء الأول، فالثاني، فالثالث إلخ.

والتعريف الهندسي ، geometric d ويسسمى ، ويسسمى الغطّ تعريفًا صبوريًا ، formal d أو تركيبيًا ، أو تكوينيًا ، ومنه تتكون سبادى ، العلوم ومقدماتها .

والتعريف التجريبي .empirical d تعريف مادي par-composition .material d.

ه، ويلخص المعارف التى حصلنا عليها بواسطة الاستقراء فى علم من العلوم، ويكون موضوعه لذلك نهاية هذا العلم. والتعريف بالتجريد par لذلك نهاية هذا العلم. والتعريف بالتجريد abstraction d. منطقية، ولتكن د (س)، فيكون النعريف عبارة عن بيان الشروط التى تحقق المساواة؛ والتعريف بالمسافرات d. by postulates تعريف رياضى غير باشر يُستخدم فى نعريف معمان من حيث هى منضمنة فى مجموعة من المصادرات.

تعريف اسمى ...... (4) Definitio quid nominis يكون لمعنى اللفظ.

تعريف بالحذ .....

Definitio per genus et differentia $^{(L_n)}$ 

التعريف بالجنس والقصل.

نعریف دوری .....

Dialielon; Circulus in definiendo <sup>(L.)</sup>

الدور المحال في التعريبة، وهو إحدى حجم أجريبا الخمس التي يؤسس عليها استحالة المعرفة، باعتبار أن كل التعاريف تستند على بعضها البعض.

تعريف شينى ...................انتعريف الواقعي.

Fanaticism<sup>(E.)</sup>; ......

Fanatisme (F.); Fanatismus (G.)

هو عـدم قبــول الحق عند ظهــور الدليل بناءً على ميل إلى جانب.

تعطیل ......

هو نفي الصدف ات القديمة عن الله ، أو هو

إنكار الخالق والبعث والمعاد جُملةً. وقد ينكرون البعث والمعاد ويشهدون للخالق، وقد يكون التعطيل إنكباراً للرسُل دون الخالق. ( النظسر معطلة).

Intellection<sup>(E.: F)</sup>; .....

Intellectio  $^{\{l_n\}}$ ; Intellektion  $^{\{G_n\}}$ 

قسم من الإدراك، وهو إدراك الشيء سجرداً عن اللواحق المادية، ويسسمي بالعقل أيضاً، وقد يسسمي بالمعلم أيضًا، وقد يطلق على الإدراك مجردًا، سواء كان المدرك مجرداً أو مادبًا.

تعقلية

(انظر النزعة العقلية).

هو كون الكلام غير ظاهر الدلالة على المراد، ويكون لفظيًا و معنويًا، والأول سب، خلل في تركبب الألفاظ وفق ترتبب يقتضيه أصل المعنى، والشانى سبب خلل في الانتقال من معنى إلى معنى حتى تمام الكلام.

تعلمُ بالممارسة ...... Learning by Doing (E.)

شعار ديسوى فى نظريته فى الديموقراطية والتربية، يهاجم به النظرية التربوية التى تجعل من المتعلم إنسانًا سلبيًا مهمت تلقى المعلومات واختزانها. والتربية عنده إعادة بناء مستمرة للخبرة تطور فيها الخبرة غير الناضجة إلى خبرة توظف فيها المهارات والعادات الفكرية ويطبق من خلالها شعار «التعلم بالمهارسة».

تعليق الحُكم ...... التعليق الحُكم

مصطلع حسرت، يترجم أحياناً االوضع بين قوسين ويعنى به أن نتوقف عن إصدار الأحكام والمصطلع استخدم من قبل في الفلسفة البونانية خصوصاً عند الشكاك من فلاسفة الأكاديمية الجديدة، مثل كرنيادس وأرقسلاوس، وأيضاً عند السيداموس وسكتوس إمبريقوس، وهؤلاء قالوا إن تعليق الحكم بعنى أن العقل لا ينفى هذا الكلام أو ينبه، وإنما يتوقف عن إبداء المرأى فيه وهسرل يقصد أننا إذا أردنا أن ننعالى فعلينا أن نضع العالم الخارجي والمذاهب وكل شئ خارج الذات - نضعه بين قبوسين، وبذلك نفسرغ إلى الأنا ونرى الماهية. (انظر أبوخية).

Causation <sup>(E.; F)</sup>; ...... Causatio <sup>(L)</sup>: Kausation <sup>(G.)</sup>

فى اللغة مصدر عَلَل، وهى عند أهل المناظرة تبيين علّة الشيء، ويطلق أيضًا على ما يستدل فيه من العلة على المعلول ويسسمى برهانًا لِمِيّاً، ويسمى البرهان اللمى معلّلاً.

Finality <sup>(E.)</sup>; ....... Finalité <sup>(F.)</sup>; Finalităt<sup>(G.)</sup>

القول بأسباب غبائية لظواهر الطبيعة، فإن كسان هسورياً formelle ، فهمو القول بعلة غبائية قصدية، وهي في الإنسان فاعلية واعية نوجب معرفته بالغاية المراد بلوغها ؛ وإن كان صادياً materielle ، فهمو القول بعلة طبيعية تعمل في الأجسام من غير وعي لتحقيق بعض الغابات؛ وإن كان داخليًا f. interne ، فهو القول أن أجزاء

الشيء نتبع طبيعت ككل، وإن كان خارجيًا ؟ externo فهو القول بعلاقة بين الشيئين المختلفين بحيث يكون أحدهما غاية والآخر وسيلة.

ومبدأ التعليل الغائى principe de finalité هو المغليل الغائل الغايات المقول بأن كل مسوجود يفعل لغاية، وأن الغايات كلها ترتبط بغاية كلية. (انظر هائية ومسلمب غائل).

Generalisation (E.); (Genéralisation (G.)

Généralisation (F.); Verallgemeinerung (G.)

جَمْع الصفات المشتركة بين الأفراد المتشابهة في تصور واحد له ماصدق هو مجموع الصفات المشتركة لكل الأفراد.

والتعميم أيضاً هو الانتقال من الخاص إلى العام. والتعميمات الاستقرائية .g inductive هي القوانين المستخطصة من الشجارب، أو هي المقوانين التجريبية.

والتعميم الكلى .universal g الصورة الرمسزية (FX)(X) لجملة عبامة مثل اكل الأشياء مادية؛ التي يمكن استخلاصها من جملة مفتوحة مثل اس مادي أو (FX).

والتعميم الوجودي .existential ق الصورة الرمسيزية (EX) (EX) لجسملة عاممة مثل ابعض الأشياء مادية التي يمكن استخلاصها من جملة مفتوحة مثل (س مادي أو (FX)).

ما به امتياز الشيء عن غيره بحيث لا

يشاركه فيه غيره، ومن ثم فهو التشخص، ويلزم فيه أن يكون المنعين مبهماً قبل التعين، والغرض من التعين إزالة الاشتباء والإبهام. والأعراض والصور تعرف بموادها المتسعينة، والاشسياء المحسوسة يكون لها وضع، وأين، ومقدار معين، ونسمى هذه الصفات معينات، كما نسمى العلاقة بين الشيء التي تُوجب أن يكون الشائي لازمًا عن الأول علاقة تعين أو تعينًا، فإذا لم تكن توجب ذلك دلت على عدم التعمين indétermination.

وتغییر أیضا، وهو كون الشيء بحال لم یكن له قبل ذلك، وهو إما دفعی بحبث ینغیر الشيء فی ذاته حقیقة ویسمی كولاً أو قساداً، كالخبز إذا صار خماً بعد الأكل، وإما تدریجی بحیث ینغیر فی كیفیسته مع بضاء صورته النوعیة ویسمی الاستحالة، كالنغیر الحاصل للدواء فی البدن.

والتغير إما في ذات الشيء، أو في جزئه، أو في الخارج عنه، ومن الأول تغير الليسل والنهار، ومن الشائي تغير العناصر بشبدل صورها، ومن الثالث تغير الأفلاك بتبدل أوضاعها.

انتقال الشئ من حيال إلى حال أخرى، وعند أرسطو هو الانتقال من الضد إلى الآخر، وهو أنسواع، الأول : هو الانتقال من اللاوجود إلى الوجود، وهو التولد، أو الحيدوث، أو الكون؛

والثاني : الانتقال من الوجود إلى اللاوجود، وهو الموت أو الفناء؛ والثالث: الانتقال من الوجود إلى الوجود. وهو الحركة والتغيير،قد يتم دفعة واحدة ويسمى طفرةً، وقد يتم بالندريج ويسمى تطوّراً. وفي القسرآن : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا يَقُومُ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مُا يِأْنفُسِهِمْ ﴾ ( الرعد ١١) بمعنى أن التغيير في الأفسراد والأمم والشممسوب بكنون أولاً من النفوس، فستغير بذلك الأحوال، وتختلف المصائر والأقدار، وفي البقرآن من ذلك أيضاً: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا تَعْمَةُ أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قُومٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ ( الأنفال ٣٥) ، يعني أن الضرر لا ينزل بالأمم إلا بسبب ذنوبها، ففساد الأحوال يستتبع فساداً دائماً، وتلك سُنَّة الكون. وهو قانونها الأزلي، وكان الـفيلسوف الإسلامي جمال الذين الأفضاني ( ١٢٥٤ هـ/ ١٨٣٨م\_ ۱۳۱۵ / ۱۸۹۷ )بطیب له آن بردد علی سامعیه ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقُومَ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ . يقصد بذلك أنه لا جبر في الإسلام، وأن سُنَّة الله في خلقه هي الأسباب، وأنه لذلك كان الإنسان حراً يخمثار لنفسه، فإن شماء تغيّر للأسوأ، وإن شاء تغبّر للأحسن، ومن ثم تكون مسئوليت وعدالة محاسبته إنَّ بالثواب أو بالعقاب، والمنوبة تأكيد النعمة وننبيتها، أو تحويل النقمة إلى نعمة. والعقاب عكس ذلـك، كما في الآبة : ﴿ فَلَسْكُ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَدُ أَنْعُمُهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُوا مًا بأنفسهم ﴾ (الأنفال: ٥٣).

Optimism<sup>(E.)</sup>; ...... Optimisme <sup>(F.)</sup>; Optimismus <sup>(G.)</sup>

## ( انظر مذهب التفاؤل، ومذهب التشاؤم)

هى القول بأن كل ما فى الوجود هو موثر ومتأثر، وأن المتفاعل هو القانون الغالب على الحياة، وأنه فى الإنسان لايوجد فعل نفسى أو بدنى ليس له رد فعل على بقية أجهزة الجسم، وكذلك رد الفعل له فسعل وهكذا، فالنفس والعقل والبدن جميعها تتفاعل معا ولا يفعل أيها بمعزل عن الآخر، والتفاعلية قال بها ديكارت أبها بمعزل عن الآخر، والتفاعلية قال بها ديكارت (١٦٩٦ - ١٦٣) وطورها سبينوزا (١٦٣٢ - ١٦٧٧)، وماليرانش (١٦٧٧)، وماليرانش

تَقُرُّد ......ه: Individuation (E.; F.; C)
ما يكون به المتشخص والتحيين في المكان والزمان.

وسيدا الشفرَّد principium individuanis هيو اصطبلاح ابن سينا، وهو القول بأن ليكل كائن وجودًا يتفرَّد به في الزمان والمكان، ويتميز به عن المثال المشترك بينه وبين أفراد نوعه.

والتفرد في الفن هو قدرة الشكل الفني على أن يعكس الجانب الفردي في الشخصيات أو الظواهر التي يستعرض لها، أي قدرته على أن يحتفظ بسماتها العينية الحسية، فهو منهج فني لإعادة عَمَّلُ الواقع، وعنصر من عناصر المتنميط الفني.

Individualisierung (C.)

هو التضرّد والتسيّسز، أو فيصل الشيء في الفكر، أو جعل الشيء الواحد أفرادًا، أو المباعدة بين الأشياء بحيث تتضرّق، فشبين، أو هو التخصيص على الفرد، فتقول تقريد العقويات بمعنى تخصيصها لتناسب كل حالة.

تغسير .....

Explication  $^{(F.)}$ ; Explicatio  $^{(L)}$ ;

Explikation; Erklärung (G.)

الاستبانة والكشف والعبارة عن الشيء بلفظ أسهل وأيسرمن لفظ الأصل. وتفسيس الشيء لاحق بد، ومتمم لد، وجار مجرى بعض أجزائه، والفرق بينه وبين الإيضاح أن التفسيس تفصيل الإجمال، والإيضاح رفع الإشكال.

والتفسير أعم من التأويل، وأكثر استعماله فى الألفاظ ومفرداتها، وأكثر استعسال التأويل فى المعانى وألجسمل، وكثيراً ما يستسعمل فى الكتب الإلهية، والتفسير فيها وفى غيرها.

والتفسير العلمي هو جلاء للظواهر،ويعد كتاب چون متيوارت مل انسق المنطق؛ (١٨٤٣م) أول محاولة لتقديم نموذج للتفسير العلمي، وهو النموذج الذي عُرف فيمنا بعد باسم التمسوذج الاستنباطي، وطوره في القرن العشسرين فلاسفة أمشال بريشويت، وناجل، وكسارل بوير، ولمل أفضل البحوث في النمط الاستنباطي هو بحث

هامبل ويول أوبنهايم المعنون «دراسات في منطق الطسير».

غير أن هناك النمط الاحتمالي الذي يقوم على الإحصاء، وتسمى النظرية التي تأخذ بالنمطين معًا نظرية القانون المفسر، وتسمى القوانين المفسرة للظواهر، والتي تقوم على التجربة، قوانين مجريبية أو تعميمات استقرائية.

والتنفسيسر الوصيقى .descriptive e يتسعلق بالعناصر المادية للظاهرة.

والتفسير النشوئى .emetic e يتسعلق بالظروف أو العلل المبسائسرة التي كسانت مسببًا في نشسوء الظاهرة.

ويتعلق التفسير الغائي .ceteological e بالغايات النهائية التي من أجلها، أو بهدف تحصيلها وتحقيقها، كان للشيء أو الحدث طبيعة خاصة.

والتعسير الوظيفي .functional e تفسير خاتى ينبه إلى ما يؤديه الشيء أو الفعل داخل السياق أو الكل، وما ينؤدي إليه من نشاشج تؤثر على الكل، ويرتد هذا الشائيس على الشيء نفسسه، وهكذا في تفاعل مستمر.

(انظر التأويل).

Exegesis (E.L.); ...... Exégèse (F.); Exegese (G.)

توضيح معنى الحديث أو العبارة أو الآية، وشأنها، وقصتها، والسبب الذي نزلت فيه، بلفظ يدل عليه دلالة ظاهرة. والفلسفة في المتقسير أن كل نص ديني بحستساج لكمساله إلى شسرح

وتوضيح، والتصدري لذلك من أبواب المكمة. وشسرف المفسسو من شرف ما يحمل من أمانة النص، ويجمع المفسر في نفسه من العلوم قاطبة. تقكير ............. ;(E)

Penser<sup>(F.)</sup>; Pensare<sup>(f.)</sup>; Gedanke<sup>(G.)</sup>

نشاط إنساني خالص له شكلان، فإما أننا نفكر لنصل إلى ما يمكن أن يكون الحقيقة، أو أننا نفكر لنصل إلى ما يمكن أن يكون الحقيقة، أو أننا نفكر لنبت برأى في مسالة ما، ويصف أرسطو هذين الشكلين بأنهما التأمل والتروى. وينتهى الشأمل الناجع إلى نتيجة، والتسروى المنامل الناجع إلى نتيجة، والتسروى بأنه نظرى، والنسفكيسر المنسروى بأنه عسملى. بأنه نظرى، والنسفكيسر المنسروى بأنه عسملى. والتفكير الإنساني خليط من الشكلين، وينم باطنيًا وقصديًا.

وتظریات الطکیر إما أفلاطونیة، أو أرسطية. أو تصنوریة، أو صوریة، أو استمنیة تقسینة. أو سلوکیة.

والمتفكير في النظرية الأفلاطونية حسوار داخلي بكلمات نشير إلى صور؛ وفي النظرية الأرسطية فعل عقلي حبث النفكير في الشيء مشاركته في ماهبته ومن ثم كان التفكير إثراءً للعقل؛ وعند التصويريين هو نشاط ببرز أفكار العقل الفطرية؛ وعند الصوريين نتابع لأحداث نرنبط فيها الصور العقلية بالعادات؛ وعند النفسيين حوار نفسي؛ وعند الترابطيين كلام مشرابط يدور في الذهن يمكن أن يعلنه صاحب مشرابط يدور في الذهن يمكن أن يعلنه صاحب كتفسير لسلوكه.

اصطلاح كشط، يصف به الميل إلى إثارة الشكلات الفلسفية دون الرغبة في الوصول إلى حلول علمية مقبولة لها. والاصطلاح إغريتي أصلاً، ويعني حب الشهرة، أو التفلسف حبًا في الشفلسف، أو كسما نقول اخسالف تُعرَف، ويستخدمه أفلاطون بمعنى الميل إلى الأخذ ويستخدمه أفلاطون بمعنى الميل إلى الأخذ بالمظاهر والنظواهر والاكتفاء بالقشمور دون اللباب.

تنشابل الألفاظ بالتناقض، مثل أبيض ولا أبيض،أو بالتضاد مثل أبيض وأسود. والتقابل في القضايا هو الصلة الموجودة بين قضيتين تختلفان إما من حيث الكيف، أو من حيث الكم، أو من حيث الاثنين معًا، مع الانفاق في بقية الأشياء.

يطلق على خمسة أشياء بالحقيقة والمجاز، الأول التقدم بالزمان، وهو كون المتقدم في زمان لا يكون المتقدم أفلاطون على أرسطو، وتقدم الأخير على الفيارابي؛ والشائي التقدم بالشرف، وهو أن يكون للسبابق زيادة كسال من المسبوق كتقدم العالم على الجاهل؛ والمثالث المتقدم بالرتبة بأن يكون المتقدم أقرب إلى مبدأ معين، وهذا الترتب إما حسقلي كسما في

الأجناس المترتبة على سبيل التصاعد، والأنواع الإضافية المترتبة على سبيل التنازل، فإن كل واحد من هذه الأمور المرتبة واقع في مرتبة يحكم العقل باستحالة وتسوعه في غيرها، وإما وضعى وهو إمكان وقوع المتشدم في مرتبة المساخير والمتأخر في مرتبة المنتدم بسبب اختلاف المبدأ، فإنك إذا جعلت الجوهر مبدأ كان الجسم متقدماً على الحبوان، وإن جعلت الإنسان مبدأ انعكس على الحبوان، وإن جعلت الإنسان مبدأ انعكس المتقدم محتاجاً إليه المتأخر ولا يكون علة تامة له، المتقدم الواحد على الاثنين؛ والخامس التقدم بالعلية، وربما يقال له الطلع باللمات أيضاً، بأن يكون المتقدم هو الفاعل المستقل بالتأثير ويسمى يكون المتقدم هو الفاعل المستقل بالتأثير ويسمى علة تامة.

Progress (E.); Pregressus (L.); Fortschritt (G.)

هو السير للأمام، ونقيضه النخلّف، والناخر، والنراجع، نقول تقدم الحيش، ونقدم التعليم، وتقدّم التعليم، وتقدّم التعليم، وتقدّم التعليم، وتقدّم التعليم، وتقدّم التعليم، والتقلم المتعلى، والمتواصل، وقد بتناهى أو ويتوقف، وفير المتناهى الذي يحقق الغاية منه ويتوقف، وفير المتناهى الذي يكون ضرورياً ومن حد إلى حد، كسما في تسلسل الأسباب أو والغائية في الحياة تقدّمها مطلق، وهو تقسلم والتقدم في قلسمة ألم الحسن، إلى المحسن، والتقدم أنه من الحسن إلى الأحسن، والتقدم في قلسفة الحسمية التاريخية من أنواع والتقدم في قلسفة الحسمية التاريخية من أنواع المطلق، وكل مرحلة أو طور تُسلم إلى المرحلة أو

الطور النبالي، كـأنما في خط منحن صـاعــد. أو خط كاللولب، ويرتبط بذلك أن النقدم دائماً إلى الأسام أو إلى الأعلى، وهنو ليس تقندماً إلا إذا كمان كمفلك، وفي اللغمة التنفيدم هو الارتضاء. وفكرة الرقيُّ أو الترقَّى ترتبط بالنقدم، وبالانتقال من النقص إلى الكمال. والتقيلمي Progressive ت مصطبحات; Progressif $^{(F_n)}$ ;Progressiy $^{(G_n)}$ الفلسفة السياسية، وهو الذي يأخذ بالنرقي، وينطور باستمرار، على عكس الرجسمي  $c Regressive^{(E,i)}; \quad R \ddot{u} c k l \ddot{a} u fig^{(G,i)}; \quad Regressil^{(F,i)}$ وهو المتخلِّف عن الركب، غير المساير للنطور، وانتصاره للقنديم على الجديد. والمنهج القضلعي Progressive method الذي يسيسر من العموميات إلى الخصوصيات. والتركيب نقدمي بينما التحليل رجعي. والغياس الشدمي Progressive syllogism هو القيماس المركب أو المموريت الذي فيه تتناقص الموضوعات وتشتمل نتبجته الأخبرة على المحمول الأول والموضوع الأخبير، كقولنا : كل الفيضاريات ذوات دّمُّ أحمير، وكل مبدرات اللبن فيقساريات، وكل أكسلات اللحسوم ممدرات للألبان. وكل كلب آكل للحم، وإذن فكل كلب أحمر الدم. والقيناس الرجعي عكس القياس التقسفعية والقياس الرجعي قياس مركب (سوريت) يتميز بزيادة عدد محمو لاته، واشتمال المتبسجة الأخيرة على الموضوع الأول والمحمول الأخير، كقولنا : هذا النهر جالب للضجيج، وكل جناف لبلضنجيج لأنه يتسحموك، والذي بتحرك غير جامد، وغير الجامد لا يصلح للمشي

على سطحه، وإذن فهذا النهر لا يمكن أن نمشى على سطحه، والتقدم الاقتصادى هو زيادة الإنتاج على سطحه، والتقدم الاقتصادى هو زيادة الإنتاج على الواردات، وزيادة الدخل القومى والفردى. والسقدم الأخلاقي Progress (E): Progress إلى (F.) Sintlicher Fortschritt (G.) هو اتجاه إلى (Progressus) المثال الأخلاقي، فإذا الكمال أو هو عملية تحقيق المثال الأخلاقي، فإذا كان هذا التقدم مثالياً فهو تقدم لامتناه Progressus كان هذا التقدم مثالياً فهو تقدم لامتناه وعند فلاسفة التطور فإن تقدم الأفراد أخلاقياً يتمشى بالتوازي مع تقدم المجتمع أخلاقياً، ويعتمد كلاهما على الآخر.

ومن أعظم فسلاسسفة التنقيدم فسولتسيسر (١٦٩٤-١٧٧٨) المبشر بعصر التنوير، ولاسيد العنقل العظيم»، وتلميناه تيرجنو وكوندورسيه، والاثنان جعلا فكرة التقدم الروح المحرك للعصر الحَديث، وكـوندورسيـه كتَبُ وأعظم كـتاب في التفاؤل خطّته يد إنسان»، واسمه «تخطيط لصورة عن تقدم العبقل البشري Esquisse d'un tableau des progrès de l'esprit humain ، والمسؤلم والسذى بسعث على التأمل، أن كوندروسيــه لكي يكتب هذا الكتاب هرب من رويسبيير المتعصب، ومن حُكم الجيلوتين، إلى بنسيون صغير، وجلس يؤلف كشابه دون مراجع، فلما فرغ من هذه الرسالية العلوية، والنفشة الإلهيمة، عن المستقبل المجيد للإنسانية، هرب من باريس إلى الريف، وألقى بجسمه المتعب المكدود على سرير فـقير. ونام ظناً أنه أمن، وفـي الصــــاح أيقظه أن يكون ممحماطأ بالجندرمة الذيمن فمبمضوا عليمه باسم االقانون!، وفي صبـاح اليوم التالي وجدوه مــِنــأ

على أرض الزنزانه في سبجن القرية، فقد كان بحمل معه دائماً قنينة من السم ليتفادي المقصلة، فأى مصير هذا الذي ينتظر الفلاسفة في عيصر التقدم! ولكن ما يعكر على الناس أن ينعموا بالتقدم وبالعقل - وجود هؤلاء الأشرار أمنال روبسبير - ثلة من الأولين وقليل من الآخرين، وهم الأجسلاف، والطغاة، وقليلو الدراية، تسكرهم القوة، ويسلمون العالم وثورة التقدم إلى الفوضى والإرهاب، وانظر من حولك في غضب إلى البوسنة، وكوسوقا، وأنغانستان، والعراق، والشيئان، لتدرك، وتعرف، وتتبقن والعراق، والشيئان، لتدرك وتعرف، وتتبقن مقدور عليه، ولا يعدو أن يكون كالبشور أو أي أذى يضعله هؤلاء، ومع ذلك ضالابتلاء بهم الطفح على الجلد، وستبلغ الإنسانية أملها بإذن الله بالغ أمره.

تَقَدُّم وعودة .......

قانون الحياة عند فسيكو (١٧٢٨). حيث التاريخ أطوار من النمو تنتهى بالانحلال والعودة إلى الهمجية الأولى، وعندئذ تبدأ دورة جديدة. تقدُّمية ......

Progressionisme (F.); Progressionismus (G.)

تقدم عكس تأخر، والتقدم السبق، والتقدمية صغة الذين يتنبهون في الحياة إلى النطور والسبق للأحسن، ونقيضهم الذين يتأخرون ويتجمدون، ومن كان دأبه المسقدم يرى الحياة في تغيير باستمرار، وأن الأمور إلى الأفيضل، وأن الأخذ بأسباب النقدم ضرورة تحتملها الحياة، فمعنى أن بأسباب النقدم ضرورة تحتملها الحياة، فمعنى أن نحيا هو أن نتقدم، والتقيدم هو النسورى أو

الليبرالي. وتاريخ البشسرية سلسلة من التقدم، ومفهوم التقدم لم يتبلور إلا مع الثورة الصناعية ورسوخ نظرية الارتفاء والتطور.

والتقدمية فلسفة ارتقائية، ورؤية شاملة للحياة Weltanschauung. ولُبّ التقدم سيطرة الإنسان على مقدراته، وأن يعيش في حرية، ومساواة، وأن ينعم بالأمن والسلام، والعمل المناسب، والنعليم للناسب، وأن لا يعاني من المرض والجهل والبطالة والظلم الاجتماعي.

Appreciation<sup>(E.)</sup>; ......

Appréciation <sup>(F.)</sup>; Wertschätzung <sup>(G.)</sup>

تحدید کل مخلوق بحدّه الذی بستحقه من حُسن وتُبِح، ونفع وضُر، وغیرهما.

تقريب ......Approximation<sup>(E.; F)</sup>; .....

Approximatio $^{(L.)}$ ; Näherung $^{(G.)}$ 

هو سوق الدليل على وجه يفيد المطلوب، أو يقرّب من المطلوب؛ وقيل سبوق المدليل على الوجه الذي يُلزم المدَّعيَ عليه، وقيل جعل الدليل مطابقًا للمُدَّعَى.

عكس التعنيف، وهو على نوعين. تقسيم الكلى إلى أجزائه، الكلى إلى جزئياته، وتقسيم الكل إلى أجزائه، والأول حقيقي، نحو الكلمة اسم، أو فعل، أو حرف، والثاني مجازى، كتنقسيم الجنس إلى الأنواع، والأنواع إلى الأصناف، والأصناف إلى الأشخاص؛ والأتاني إلى الأشخاص؛ واللات إلى

العرضى، كتقسيم الإنسان إلى الأبيض والأسود، وبالعكس كستسفسسيسم الأبيض إلى الإنسسان والفَرَس، وتقسيم العرضى إلى العرضى، كتقسيم الأبيض إلى الطويل والقصير.

والغرض من التقسيم تكثير الوسائط في البراهين وأجزاء الحدود.

وحقيقة التقسيم الاستقرائي ضم القيود المتحققة في الواقع إلى مضهوم كلى. وحقيقة الشفسيم العقلي ضم القيود الممكنة الانضمام بحسب العقل إلى مفهوم كلى سواء طابق الواقع أو لا.

lmitation<sup>(E.: F)</sup>; المادية المناود Imitatio<sup>(L)</sup>; Nachahmung<sup>(G.)</sup>

هو اتباع الإنسان غيره فيما يقول أو يفعل، معتقداً للحقية من غير نظر إلى الدليل، كأن هذا التبع جعل قول الغير أو فعله قلادة في عنقه من غير مطالبة دليل، كأخذ العامي بقول العامي، والمجتهد بقول المجتهد، ويكون التقليد شعورياً فيعلم المقلّد بأنه مقلّد، وعندئذ يسمى تقليده إرادياً، أو لاشعورياً يأتيه بالغريزة أو بالانقياد، وهو ما يسمى بالتقليد بالإبحاء.

ونظرية التقليد في علم الجمال هي القول بأن تقليد الطبيعة هو الأصل في كل الفنون.

فلسفة النباريخ التي قيامت بها جسماعية من المعتنقين لمبادىء الثورة البفرنسية، يؤيدون سلطة الباب المطلقة، ويعارضون الفردية في الأخلاق والمعرفة، واشتهر من مفكريها دى ميسنر والمعرفة، واشتهر من مفكريها دى ميسنر (١٧٥٣ - ١٧٥٣)، ودى بسونالد (١٧٥٤ - ١٧٥٠)، ودى لامينية (١٨٤٠ - ١٧٨١)، وتقوم فلسفتهم على لامينية (١٧٨٢ - ١٨٥٤)، وتقوم فلسفتهم على أن العقل الوحيد الذى يمكن البركون إليه هو العقل الجماعي الذي يتمثّل في التقاليد والمؤسسة الدينية، وأن الإنسان جزء من الكل الذى هو المجتمع.

والتقليدية في الدين هي القبول برأى الغير في مسائله بلا دليل، أي تفضيل النقل على العقل، أو أن النقل هو عقل ثبت صحنه.

كَغُمُّص ......Reincarnation (E.)

Réincarnation (F.); Wiedergeburt (G.)

یقال نقمت بمعنی لبس القمیص، وتقمصته
روح فلان أی لبسته، ولا یکون التقمص إلا فی
الحیاة، فإذا کان بعد الموت سمی تناسخًا.

Piety<sup>(E.)</sup>; Piete<sup>(F.)</sup>; ...... Pietas<sup>(L.)</sup>; Pietāt<sup>(G.)</sup>

ألمانيا في الفتسرة من ١٦٧٥ حتى ١٧٢٥م. وكان قينامها كنرد فعل للعلمانية Secularism الننبي انتشرت في أوروبا كلهما، وشعارها العسودة إلى التقوية في العلمنة التي كان العلمانيون يصبغون بها الكنيسة، وتشبيه أمور ذلك ما يحاوله البعض اليوم مع الأزهر وهو كنيسة المسلمين، من إدخال النظم التعليمية العلمانية في مجال الدراسات الدينية الأزهرية، وقلب الأزهر إلى مؤسسة علمانية كسواها من الجامعات المصرية. والتقويون Pietisten(G.) Pietists (Ed.; Piétistes (F.); على ذلك كما تحنج جمعية علماء الأزهر على عَلَمنة الأزهر، غير أن التقويين كان منهجهم في الاحتجاج أوضح. وفيلسوف التقوية هو يوحمنا أرنست (۱۵۵۵ ـ ۱۹۲۱م)، وكتابه الرئيسي هو المسيحية الحقة، وهو كتاب في فلسفة الإصلاح الأرثوذكسية. ومن فلاسفتها أيضاً فيليب يعقوب سبينر (١٦٣٥ ـ ١٧٠٠م). وكمان ضــد المادية والنرف اللذين سادا بلاده في تلك الفترة، وجمع حوله جماعة من الصالحين شكلوا فيما بينهم أهل حسبة، يأمرون الناس بالمعروف وينهونهم عن المنكر، وأطلق على جــمــاعتــه اسم «أهــــل التسقوى Collegia Pictatis (سنة ١٦٦٩)، وكسان يضعل كديوجين الكلمبي، يرفع شعمار التقموي، وينبه الناس إلى مستهج الإنجبيل؛ وإلى السسيل القويم، واستطاع أن ينشىء جمامعة كالأزهر نبي حالي Halle ، صارت من كبريات الجامعات الدينية في أوروبا، ومركزاً للدراسات التيقوية. أي الأصولية.

والفرق بين أهل الستقوى أو الشقويين، وأهل

السنة أو الأرثوذكس، أن التنقويين يعنولون على النية والإخلاص، بينما الأرثوذكس نصبون، وأما النية فيهى مسألة متروكة لله وحده، وهو الذي يعلم إن كانت نية العبد خالصة أو غير خالصة.

ومن فلاسفة النقوية أوجست هيرممان فرانكه Collegium Philosophicum ، وتطورت التسقسوية كدعوة سلفية إلى تقوية روحية Spiritual Pictism صوفية، واهتم الداعون لها بتأويل الإنجيل وليس تفسيره، ثم كان رد الفسعل بأن تحولت مرة ثانية إلى تقوية راديكالية، قوامها البروتستنتية اللوثرية، ثم صدارت تلوية عقبلاتية Rational Pictism، ومضمون كل هذه التحوّلات الوجود والماهية. فبالبعض أكبدوا الوجود عبلي الماهية، والسعض أكدوا الماهية على الوجود، ومعنى ذلك بعبارات إسملامية أن بعضهم كمان يرى الإيمان إقرارا وعقيدة، والبعض كان يرى أن الإيمان ما صدقه العمل، وقال بعضهم إن الدين ليس إتيان الطقوس ولكنه سُداة ولُحمة المؤسن، وهو بالدين يعيش لله، وفي اللَّه، وينام به، ويعمل، ويتنفس. ويتزوج، ويتعامل مع الناس.

ترك الفرائض في حالة الإكراء أو المتهديد بالإيذاء، وتُقسراً تقيية وتُقساة، من الآية ٢٨ من سورة آل عمران ﴿ لا يَتْخِذُ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ الله فِي شَيْءٍ إِلاَّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُم ثُقَاةً وَيُحَذَرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ

وَإِلَى اللّهِ الْمُعَيِيرُ ﴾، ونشرحها الآية ١٠٦ من سورة النحل ﴿ مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ يَعْدَ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أَكْرِهُ وَقَالِبُهُ مُطْمَئِنُ بِالإِيمَانِ وَلَكِن مِن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدَّرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِن اللّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

والتقية من مصطلحات الشيعة وقال بها أنمتهم، ويذهب الحنفية إلى أفضلية تركها، وقال ابن حنبل بشأنها \*إذا أجاب العالم تقية والجاهل يجهل، فيمتى يُسبين الحق؟ \*، وحدد الرازى يجهل، فيمتى يُسبين الحق؟ \*، وحدد الرازى جوازها \*فيما يتعلق بإظهار الحق والدين، وأما ما يرجع ضرره إلى الغير كالقتل والزنا وغصب الأموال والشهادة الزور وقذف المحسصنات واطلاع الكفار على عورات المسلمين فغير جائز البستة ، والتقية فلسفة جائزة عندما يكون المسلمون أقلية، ولجأ إليها اليهود في مختلف العصور في الشنات، ولجأ إليها النصارى في بداية النبشير بالنصرانية في الدولة الرومانية، وليس أحوج إليها من المسلمين الآن!!

Equivalence<sup>(E.)</sup>; ......Équivalence<sup>(F.)</sup>; Equivalentia<sup>(L)</sup>; Aequivalenz<sup>(G.)</sup>

يكون بين القنضية ونفسها فيعبر عن الهوية اويكون بين القضايا إذا كانت لها نفس الحدود ونفس الترتيب، ولكن أدوات النفى فيها معكوسة، وطالما أن صدق إحدى القضيتين يعنى صدق الأخرى وبالعكس، فإن بالإمكان معادلة أى قضبة بنفى نقيضها. وكما يعبر التكافؤ عن تساوى كمية الصدق بين القضايا المتكافئة، فإنه يعبر كذلك عن اللزوم المنبادل بينها.

فلسفة المدرسة الفنبة التي بدأها بيكاسو سنة ۱۹۰۷، بلوحته Les Demoiselles d'Avignon ، أي أنسات أفينيون، وكان سبب النسمية أن الرسام هنری صانیس فی صعرض باریس سنة ۱۹۰۸ ـ وكان أحد الحكام \_ وصف لوحةً لـجورج براك بأن موضوعاتها بها الكثير من المكعبات trop de eubes ثم إن الناقسد فوكسيل عندما شاهد معرض براك في نفس العام تأفّف من كشرة هذه المكعبات الصغيرة petits cubes في مستساهد اللوحات، وبدا واضحًا أن النادي التكعيبي الذي يضم بيكاسو وبراك وليسجيه قد ترسخ كسرد فعل على الانطب اعبية أو التأثرية، وإذن فعلم تكن التكعيبية إلا صيحة تحرر من غلبة اتجاه فني، وقبال النقساد عنهما إنهيا تحسرُر للأسبوأ، أو مي انحملال وليسمت تحبوراً، بمعنى أنهما خبروج عن الخطوط العامنة للفن، وتعبير مشوه عن الواقع، فالمرئيات في الواقع ليست هذه المكعبات، وإنَّ كان الفنان يراها مكعبات فمهو فساد في الرؤيمة، أو انحراف في الرؤيا. ولكن قبل كردّ على ذلك أن الأهرامات مكعبات وهي أثر من حضارة قىدىمىة، واللوحيات النكعيبيية كيانت تصبور مكعبات ومستشورات منتثرة كأنما بسعترها زلزالء والضوء مسلط عليسها يتسلل بينها وكأنه مسافر

يومض هنا وهناك فجأة، وفي لوحة المرأة صاحبة الماندولين لبسيكاسسو ببدو كماثما الكل قمد تحطم، وقيل ليس هو الشكل الذي تحطم وإنما الموضوع، فالمرأة والعالم الذي تعيش فيه كلاهما قمد انتثر، وأما الشكل فقند برع الفنان في إظهنار التناسق فيه. وفي التكعيبة نحن لا نبحث عن الواقع، والمهم أن الفنان يعبر عن نفسه ويبدع، وليست الخطوط الحسادة تبدمسيسرا، وهي على المعكس موجودة لتملأ الفراغ وتزحمه حتى لتبدو اللوحة مردحمة، والخطوط والمكعبات إنما هي بتأثير روح العصسر الذي طبعتبه الفيزياء عند إينشستاين وماكسس بلانك، ولو قُدَر لليموناردو دافنشي أن يعيش هذا النعصر لكان قند رسم لوحته مادونا بنفس الخطوط الني تلهمسهما الهندسية غسيسر الإقليدية. والفنان التكعيميي لذلك لا يحتاج لأن يجلس إلى الطبيعة يرسمها، أو أن يُجلس أمامه أشخاصًا، وإنما هو يرسمها في الاستوديو، ومن الذاكرة، وفنه لامعقول، أي لم يتبع فيه المعقول، وليس المطلوب أن يكون مفهومًا، وإنما اللوحة قصيمدة شعر، والشعر يتدفق بالمشماعر، واللوحة تشدفيق بالخطوط والألوان، ولا شيء أكسشر من ذلك، وحستي الألوان ليسمت هي ألوان الواقع، والمهم في ذلك كله أن الفن الحديد كمان مواصلة السجارب فنيمة جديدة، كما أن الشعم والرواية والمسرح كان مواصلة لتجارب أدبية جديدة، وعلى ذلك انتهت التكعيبية كتجربة كما بدأت کنجرية.

تعلیف ......................

Obligatio (L); Verflichtung (G.)

إلزام فعل فيه مشقة وكُلفة، والله لا يكلف النفس إلا ما تسع. والتكليف في الفلسفة الدينية هو إيجاب الإيمان والعسمل بما أمر الله، والمكلّف هو الإنسان العاقل البالغ.

تكىيم .....Quantification<sup>(E,F)</sup>; .....

 $Quantificatio^{(L)};\ Quantifikation^{(G.)}$ 

تــــوير الدالات بوضع أســوار أو عـــوامل إجراء قبل الدالة تحدد كمُّها.

والتكميم الثانوى في القضية عبارة عن حصر المحمول بحيث لا تقع نسبة الإيجاب أو السلب بينه وبين الموضوع في جميع الحالات، كقولنا كل الناس بنخدعون أحياناً.

اتجاه في فلسفة الحكم يطالب بحكومة من النقتيين بدلاً من السياسيين، باعتبار أن هذا المعصر هو عصر التكنولوجيا، والحلول المتاحة للمشاكل المختلفة هي حلول تكنولوجية، وليس أقدر عليها من النهقيين. وكانت الحسركة التكنوقراطية Technocracy Movement في مدينة نيويورك في سنة ١٩٣١ أو ١٩٣٢، وتزعمها فوارد سكوت اعتماداً على أفكار الاقتصادي ثورشتاين بلين، وساعدته الظروف الاقتصادية في زمنه على نشسر دعسواه، وكان الركسود الاقتصادي سنة ١٩٣٢ قد استحكم، وبلغت

الأزمة الاقتصادية ذروتها، ووجدت الدعوى مدى لها في جماعات تكنوقراطية أخرى تألفت في المدن الأمريكية الصناعية. وكما ذاعت دعوتهم بسرعة نقد أفلت بسرعة أيضاً، وظهر أن الرأسمالية الاحتكارية قد تبنتها لكى تسيطر بها على الحكم، وتُحكم قبضتها على إدارات الدولة. وتلاشت أخبار التكنوقراطيين تماماً في مارس ١٩٣٣، غير أن الدعوة كانت ما تزال منذ ١٩٣٦، وترتبط بالتكنوقراطية نزعة السيطرة سنة ١٩٣٦، وترتبط بالتكنوقراطية نزعة السيطرة الإدارية المنشرة حالياً والتي ناخذ بها الولايات المتحدة على نطاق واسع.

Generation<sup>(E.; G.)</sup>; ...... Génération<sup>(F.)</sup>; Generatio<sup>(L.)</sup>

والكون ، انقلابً الشيء وتغيَّره بما بالقوة إلى الفعل. وهو حصول الصورة في المادة بعد أن لم تكن حاصلة فيها.

Preformation; Preformism $^{(E,)}$ ; تكوُن مبابق  $^{(F,)}$ ; Präformation $^{(G,)}$ ; Praeformatis $^{(L,)}$ 

القبول بأن البذرة هي كنائن كامل قبد تكون مسبقاً، وكل صفاته هي صنفات بالإمكان، ومع التطور تصبح بالفعل، وتظهر جلية.

تكوين ......Composition<sup>(E.; F.)</sup>; .....

Komposition (G.); Campositio (L.)

النَّسُقُ اللَّذِي عليه العسمل اللَّفِي أو الأدبي بحيث يكون لنه شكل تميز، وقضية "الشكل- المحمد وي، من قبضايها فلسفة الفنون، ويقوم التكوين في التصوير مثلاً على التناغم بين الكتل ومساحات الظل والضوء، وفي الموسيمتي قسد يشتمل التكوين على تقسيمات موسيقية وألحان دالة أوخاصة، أو يأتي في شكل حركات مدارها وحمدة لحنيبة تصنع البناء الموسيبقي على هيشة تآليف وتكويشات مليشة بالشمحنات الوجمدانية المُكَنَّفَة. والمنكوين الموسيقي للسميمقونية له فلسفت الفنية ومردوده الشبعوري، ومعظم السيمفونيات تنتظم من أربع حركمات، وأحياناً خمس، وربما من حركة واحدة، مسمازجة فيلها التكوينات الحمركية ومستداخلة. والحمركة الأولى هي الأسساس في التكوين السيمـقوني ، وهــي الأعمق والأوغل في الفكر الموسيقي. وقد يقصد بذلك كله التسعبيس عن أفكار أدبية أو دراسية أو نصويرية.

ومن أعظم الأعمال الأدبية في صياغة التكوين رائعة تولستوى «الحرب والسلام»، وقصيدة إليوت «الأرض الحراب» وتمتاز قصائد شوقي بتكويناتها الكلاسيكية، والشعر المعاصر ترنبط تكويناته بالحركة الفنية النصويرية، ومن المعروف أن معدارس الفن في النصوير تؤثر بشدة في مدارس الفن في الرواية، وهناك من الروايات ما يتبع المدرسة التعبيرية، أوالانطباعية، أو التأثيرية إلخ ، منل: «المغريب» لكامي، وايوليسيس» لجيمس جويس، و« في انتظار جودو» لبيكيت، و«اعترافات شاب» لجورج صور، إلخ. ( انظر والغربة كلاً في بابه ).

Genesis <sup>(E.; L.)</sup>; ...... Genèse <sup>(F.)</sup>; Genese <sup>(G.)</sup>

إيجاد شيء مسسبوق بالمادة، ويعسبر عنه بالفعل، والختلق، والتخليق والإحداث ، والاختراع، والإحداث ، والاختراع، والإحساء، فإن جميع هذه المصطلحات تعبيرات عن التكوين، وهو إخراج المعدوم من العدم إلى الوجود.

والنكوين صفة أزئية لله وهو تكوينه للعالم، ولكل جسزء من أجسزاته لوقت وجسوده، على حسب إرادته وعلمه، فالتكوين ثابت باق أبدًا وأزلاً، والمكوَّن حادث بحدوث النعلق.

النسبة إلى التكوين، يقال العربة التكوينية التكوينية العلوم من جهة تكوينها؛ والتعريف المتكويني العلوم من جهة تكوينها؛ والتعريف المتكويني définition g. وهو أن يُعرَف الشيء بالفعل المولا له، كتعريفنا للمثلث بأنه السطح المستوى المتولا من تقاطع ثلاث خطوط مستقيمة؛ والتعسيف التكويني والمتعانف الأشياء التكويني والمتعانف الأشياء المختلفة التي أدت إلى حدوثها؛ والنظرية التكوينية المختلفة التي أدت إلى حدوثها؛ والنظرية التكوينية المختلفة التي أدت إلى حدوثها؛ والنظرية التكوينية طبيعيًا بسيطا، وإنما هو إدراك المكان ليس إدراكا طبيعيًا بسيطا، وإنما هو إدراك مكتسب مركب من عناصر أولية تنعرى من الامتداد.

الوظيفي في الشكل، ويبالغ في التبسيط، ويهتم بالتراث ويستلهمه فيما يقدمه من أشكال، ويستسهدف السأثيسر النفسي على المشساهد، ولايتوخي استحداث ثورة أو انفعالات شديدة. ولكنمه على العكس يأمل فمي أن تنستنزل على المشاهد الطمأنية والسكينة، وأن يتواصل بشقافة بلده. والتكوينية تأثرت بالتكعيبية والمستقبلية، والمؤكسد أن بدايتهما كمانت سنة ١٩١٣، وأن رائدها هسو الروسي فلاديمير تاتلين الذي حنفلت لوحاته بالتكوينات الهندسية التجريدية، وانضم إليه انطوان بزنفر، وناعوم جابو، وأصدروا جميعًا البيان أو المانيفستو الواقعي Realist Manifesto سنة ١٩٢٠، وصاروا المتحدثين الرسميين للمذهب. واستخلص النقاد اسم التكوينية من البيان، ولأنهم كبانبوا بهبوون الآلات والتكنولبوجينا، واللدائس والأشسيساء من الزجساج والتصلب، ويحبون أن يتحدثوا في وظيفة هذا الشكل أو ذاك في اللوحة، فقد أطلق النقياد عليهم أيضياً اسمهم الفيناتين المهدنسين . ومن المتكويديين رودشينكو ، وليسسيتزكسي. ولم يكن التكوينبون على وفساق مع الفلسسفسة الماركسسيسة ولا الإيديولوچية الشبوعية، واضطرتهم السلطات المسوفيلتيمة إلى النضرق والهجرة إلى المانيا ثم فـرنسا، وأثروا في الاتجـاء التسجريدي بنظريتـهم وفلسفتهم التكوينية، ومن باريس انتقل مذهبهم إلى انجلترا وأمريكا .

Amphihology; Amphibolia $^{(E.)}$ ; ........... من المقاطات، وهو إظهار الباطل في صورة

الحق، والفاسد في صورة الصحيح، والردى في صورة الجيد، وسبيه وجود شُبسهة أوجبت ذلك، ومنه تلبيسات السوفسطائية، فأوهمونا أنه لاحقيقة لشئ، وأن ما نستبعده للشئ يجوز أن يكون على ما نشماهده، ويجهوز أن يكون على فسيهر سا نشاهده. فإن قلنا لهم هل لمقالتكم هذه حقيقة أم لاً؟ فَصَدْ يَرَدُونَ بَأَنْهَا لَاحْقَيْـقَةً لَهَا، وأَنْهَـا جَائزَةً البطلان، فنقول لهم : فكيف تدعنون إلى سا لا حضيفة له ؟ أليس معناه أنكم تقرون أنه لا يحل لنا قبول قولكم !؟ وإن قلتم إن لمقالنكم حقيقة، تركتم مـذهبكم ! فكأن من يناظر السوفـسطائية ويجسادلهم يرومسون بالحسجماج والمناظرة الرد عليهم. يغلطون غلطاً بيّناً، لأن السوفسطائية لم يثبتوا حقيقة، ولم يقروا بمشاهدة لنناقشهم فيها. وكيف نناظر من يزعم أنه لايدري أموجودٌ هو أم معدوم؟ ومن يدّعي أن الصحبيح بمنزلة الفاسد؟ إلخ.

صدهب غالبة الربانية من البهود، يضفون القداسة على التلمود، وينزلونه من أنفسهم منزلة أعلى من منزلة التسوراة عند جمهور البهود، وعندهم أنه روح التسعب التي أهلت لتلقى الألواح في سيناء، وهو جهد البهود الشعبي في إقامة الدين المقابل فلجهد الإلهي المتمثل في تنزيل التوراة. ويشتق اسم التلمود من لوهيد العبرية التي تعنى دراسة، والتلمود إذن هو كتاب الممدارسة. وهو موسوعة دينية، حياتية، فلسفية، تعليمية. كالسنة عند المسلمين ، لا تكاد تخلو من تعليمية.

موضموع مما يمكن أن يكون محمل نسماؤل أو اهتمام من اليهود، ويقمع في نحو سنة آلاف صفحة من القطع الكبير، ويشتمل على جزءين من الفتاوي، الأول المشنا ويعني بالعبرية التعاليم الشفوية ، أي فتاوي الفقهاء الكبار كما تناولها الخلف عن السلف عبسر خمسة قبرون إلى أن صاروا إلى تدوينها؛ والثانية الجمارا ، وهي لفظة حبرية وتعنى الكمالة ، وهي كلذلك فشاوي شفوية، ومنها نوعان ـ الفتاوي البابلية وهي أكمل من النوع الثاني وهو الفتاوي الفلسطينية، والاثنتاز كانسا جهد السلف في تطويع المدين للمكان، وبالنظر إلى أن بمابل كانست أكشر عممرانآ فبإن الجمارا البابلية أنت أكثىر ضخامة ودسامة، وعند الرجوع إلى الاثنتين فسإن الأولمي الأخذ بالبسابلية لأنها الأكثر تحضراً. والمشنا والجمارا كالاحما بحناج لتفسير وتوضيح. والتلموديون هم شراً ح التلمود ومفسروه، وهم الضفهاء والراسخون في العلم، وتفسسيرهم وتأويلهم حو كشف للمراد بحسب المعنى البياطن ، والمتلمودية لذلك هم باطنية اليهود، وهم القباليون أو الفَبْليون ـ الذين يقـولون أن لكل شيء قَبُـل وبَعَد، وهم المعنيـون بالقَبَل أو المينا Meia ، وتأويلاتهم نبوة مفتوحة.

Analogy<sup>(E.)</sup>; .....

Analogie $^{(F.;G.)}$ ; Analogia $^{(I..)}$ 

والمسائلة أيضًا، هو اتحاد النسبتين في النوع، أي في تمام الماهية، وكل اثنين إن اشستركا في تمام الماهيسة فمهمما المفسلان، وإن لم يشسترك فهمما المتخالفان.

والسمائل بالسناس a. d'attribution هسو مشاركة في صفة بين كنثيرين مختلفين في الماهية تكون المشاركة في الماهية تكون المشاركة في الصفة مختلفة في كلَّ تبعاً لماهيته، كقولنا ألله عارف، والإنسان عارف، فرغم الاشتراك في المعرفة إلا أنها تكون لدى الله والإنسان على قدر ماهية كلِّ.

والتعاقل بالنسبة a. de proportion هو مشاركة في صفة بين كثيرين، أحدهم هو أصيل حاصل عليها بالمطابقة، والآخرون منسوبون إليها لعلاقة ما، كقولنا هواء صحى، وغذاء صحى، ومنزل صححى، والتعاقل بالنسبة عند الأكويني يسميه المساركة Participation، فلما كان الله هو علة مخلوقاته فلابد من وجود علة مشتركة Cause محلوقاته فلابد من وجود علة مشتركة وهي المعاقلة أو المشابهة، وهي المعاقلة أو المشابهة، وهي المعاقل، فالكمال صفة لله، وصفة للإنسان، والجامع بينهما هو هذا الكمال.

"Carpe Diem" هي التعاقل، فالكمال صفة لله، وتعقم بيومك، والجامع بينهما هو هذا الكمال.

معار الإنسان الذي ينشد الجسمال، ويطلب شعار الإنسان الذي ينشد الجسمال، ويطلب المتعة، وبعيش للأحاسيس، وينتهب المكذات كلما عرضت له، ولا يسرتبط أو يلتزم بشئ، فالارتباط قيد كالسرسن، والالتزام واجب نقيل يربن على قلبه كالهم، وهو يريد أن يكون طليقاً كالنسمة، يروح ويجئ أينما شاء وألقى به هواه، والزمن عنده لحظة مقبلة وأخبرى مديرة، ولكل لحظة أصدقاؤها وأفعالها، ولكل صديق طعم خاص المتحلح لغير وقته، ولكل مسلبق طعم خاص ومرجحاته، والحباة مواقف، ولكل موقف المسلك الذي يرى أنه به يسعد، وشعاره اتمتع

بيسومك أو كما يقول الشاعر ألفرد دى فنى : الحِب مسالن تراه مسرتين Aimez ce que vous ne

قياس التمثيل، وهو إنبات حكم واحد فى جرزئى لشبوته فى جرزئى آخر لمعنى مشسترك بينهما، ويسمى المنطقيون الجزئى الأول فرها، والجزئى الثانى أصلاً، والمشترك علة وجامعاً، كما نقول: العالم مؤلّف، فهو حادث كالبيت، يعنى البيت حادث لأنه مؤلّف، وهذه العلّة موجودة فى العالم فيكون حادثاً.

نىدُن .....

(انظر حضارة، وثقافة).

تعرد المجماهير .... (Sp.) مصطلح الفيلسوف الوجودي الأسباني الموريجا اي جاسيت (١٨٨٣ – ١٩٥٥)، بنه به أوريجا اي جاسيت (١٨٨٣ – ١٩٥٥)، بنه به إلى الظاهرة الجديدة في المجتمعات الحديثة، وهي ظاهرة التجمهر والزحام، ففي كل مكان، وأينما وليت وجهك فاجانك الجماهير تملأ الشوارع وتزحمها، وتحفل بها المدن والقري، والبنايات، والمفنادق، والمقطارات والمسادين، والمدائق والشسواطئ ... وعماول أن تشق لنفسك طريقاً بالكاد بين هذاه الكثرة الكاثرة، فصارت قيمة المسرحية تقاس بمقدار الزحام عليها، وقيمة قيمة المسرحية تقاس بمقدار الزحام عليها، وقيمة الحزب بعدد من يعقلونه في الانتخابات، وقيمة الحزب بعدد من يعقلونه في الانتخابات، وقيمة

السلعة بنكالب الناس عليها، فالأكثف هو الأعلى في سلُّم القيم، والصحيفة الأكثر قراءً هي الأفضيل، وحتى الكتباب الأكثر توزيسها هو الأنفس، وهذا العنصر إذن هو عصر الجمناهير، وزمن الغوفائية، وفيه بهبط الذوق، وتتسطح الأفكار، ويطلب الإنسان القوة المادية، ويدخل في الحروب، ويخترع الأسلحة الأكنثر تدميراً للمدن والتجمعات. والسياسة القائمة على التجمهر مي سياسة العبولمة وإلغناء الحدود، وتجاوز المكان والزمان. وهذا النساء علامة قسوة مسسادية وليست قوة روحية، والجمهرة دليل خصوبة بيولوچية، والجماهير تخترع مصيرها ولم تعبد تستنهبويها المعنابيس والمبادئ القبديمة. والقندوة التي تمثلهما الجسمناهيسر هي التي توجمه الأحداث، وأحكام الجمنهور هي التي يراعبها المساميون. ورجل الشارع هو عثل الجماهير، والحساة الواعدة الجديدة عي حيناة الاستعملاء والانتصار للشمعوب، ولرجل الشارع، والسلوك السبائد هو سلوكسه، وهو مندفع في طريقسه لايراعي سلطة ولادين، ولايسمع لأحـد سـوي نفسمه ومصلحته وحاجاته، ولابتشكك في أفكاره، ويعمل وكأنه هو وحده الموجسود، فرغم أن الحماهيس من حبوله يعمى وجبودها إلا أنه نستخرقه ذانه، والنتيجة أن البشرية تسير إلى البسربرية، وتنجمه إلى الجماهلية، وتنحسو إلى اللاحضارة، والقوضوية، فلا مبادئ، ولاقوانين، ولاقيم، وإنما توة غائسمة فقط لاغير. (قارن هذا الكلام بما يجري على المساحة الدولية من انشهاء

دور الأمم المتحدة، وسيادة القوة، وبربرية المدنية الأمريكية، وهجومها البربري على العراق، وعدائها للإسلام).

 $Seelen wanderung\ ;\ Metempsychose^{(G.)}$ 

انتسقسال النفس الناطبقية من بلدن إلى بدن آخر،وينكر النناسخية المعاد الجسماني، وعندهم أن النفوس الناطقة إنما نبقى مجردة عن الأبدان إذا كسانت كساملة بحسيث لا يسقى شيء من كمالاتها بالقوة، فنصير طاهرة عن جميع العملائق البدنية وتصل إلى عمالم القدس؛ وأممأ النفوس التي يبقى شيء من كمالانها بالقوة فإنها ترتاد الأبدان الإنسانية وتنتقل من بدن إلى بدن آخر حتى تبلغ النهاية فيما هو كمالها من علومها وأخلاقها، وحبيشة تبيتي مجردة مطهرة عن الشعلق بالأبدان. ويسمى التناسيخيية تعلق روح الإنسان ببدن إنسان نسخًا، وببدن حيوان مسخًا. وبجسم نباتي فسخًا، وبجسم جمادي رسخًا. والنصوص القاطعة من الكتاب والسنة ضد التناسخ، لكن العقل لا يدل على امتناعه، غير أنه يحكم بأنه لوكان واقعا لتذكرت النفس أحوالها الماضيـة في الأبدان السابقة، والقـول بالمعاد ينفي التناسخ.

والقول بالتناسخ كان في غيلاة الشيعة عند الجناحية والخطابية وغيرهم، وفي كثيبر من الفلسفات الغنوصية عند الهنود خصوصاً.

Correspondentia $^{(L_n)}$ ; Korrespondenz $^{(G_n)}$ 

تشابل بين النظائر والجمع بينهم على حذو واحد. والتناظر في المنطق علاقة بين الحدود المتناظرة، فإذا كانت جمعاً بين حدَّ مقدَّم وحدُّ تال كانت تناظراً بالتواطق، وإذا جُعل التالي مقدماً والحد الذي كان مقدماً في الجملة السابقة تالياً في الحملة اللاحقة سميت تناظراً بالتباهل. وننظرية المناظر مي القول بأن الكون مسركب من عوامل متناظرة العناص.

تناظر الوجود ......طر الوجود

وجهة النظر الفلسفية التى نقول بالتناظر بين الله والإنسان، وأمكن بها وصف الله بصفات إيجابية مناظرة لصفات الإنسان في الصفة وليس في الدرجة. وحبى الفكرة التي ينكرها السعض، ورفضها الفيلسوف كارل بارت، واستبدلها بما مساه متناظر الإيمان Analogia Fidei يقصد به فضل الله على الإنسان بما يجعله على شبه الله.

يُطلق على تناقض المفسسردات، وتشاقض القضايا، فتناقبض المفردين الحنلافهما بالإيجاب والسلب بحيث يقشضى لذاته حمل أحدهما وعدم حمل الآخر؛ وتناقض القضيتين الحنلافهما كماً وكيفًا، ويكون بين السكلية الموجبة والجرئية

السالبة، وبين الكلبة السالبة والجرئية الموجبة، وحكمه عدم صدق القضيتين المتناقسضين سعاً وعدم كذبهما معاً. والتناقض العسوري fomrat c. نظهر فيه علاقة التناقض صريحة ملفوظة مثل: أو منناه ولا مستناه. والتناقض المضمرة ولا أ، أو منناه ولا مستناه. والتناقض المضمرة مثل: مصرى وأجنبي.

Antinomianism $^{(E.)}$ ;......... $^{(E.)}$  Antinomismas $^{(F.)}$ ; Antinomismas $^{(G.)}$ 

الفصل في الدين سين الإيمان والعمل، أو هو معرفة الله تعالى دون أن يكون الإقرار باللسان من أركانها ولامن شروطها، كأن يقال مثلما عند بعض الفلاسفة: «أن من عبرف الله بقلبه وجحده بلسانه فهو مؤمن كامل الإيمان، وهو قول جهم مِن صَمُوان؛ أو أن يقال (إن الإيمان مجرد الإقرار باللسان >، وهو قول فلاسفة الكرامية، فزعموا أن المنافق مؤمن الظاهر، فشبت له حكم المؤمنين في الدنيا؛ أو أن ينقال فإن الإيمان تصديق باللسان؛ وليس شرطاً أن يعمل صاحبه بما قرر، ومن قال ذلك لم يجعل شيشاً من الطاعبات دليلاً على الإيمان. وكمان المعشولة يشولون الدليل على أن الإيمان إذا عُدِّي بالباء فالمراد به التصديق، فيقال آمن بالله أي صدّق، والإيمان المتعدي بالباء يجري على طريق اللغمة ، وأما الحوارج فعلى عكس ذلك كله قسالوا: الإيمان تسميديق بمالجنان - أي القلب، وإقسرار باللسسان، وعسملٌ بالأركسان، وكيذلك الشافعي قال: «الإيمان هو النصديق والإقرار والعمل؛ وهذا هو الحق الصراح.

تضاف فيه إلى الموضوع صفة منفية عنه بحكم تعريفه مثل دائرة مربعة.

تنامِ ..... Finitude (F.)

من المصطلحات الوجودية. والتناهى يعنى مسحدودية الاختيار بالنسبة للآنية، فمن بين عكناتها العديدة لا تستطيع أن تحقق إلا وجها أو بعض الأوجسه من الممكنات، وتتسرك باقى الممكنات، عا ينفذ منه العدم إلى الآنية أو الوجود (سارتر). (انظر أيضًا ملعب التناهي).

دعوة ماركسية معدّلة تختلف عن الماركسية اللهنيشية، تقول بأنه من الضرورى أن تواكب الماركسية التطور، وأن تقبل التعديل والتنقيح كل فنرة، فعمثلاً تقول الماركسية اللينينية أن اللجوء إلى العنف حتمى أثناء الانتقال من الرأسمالية إلى الاشتراكية، إلا أن التنقيحيين ذهبوا إلى أنه ليس بالضرورى اللجوء إلى المعنف، وأن التذرج على مراحل أجدى. ومن فلاسفة التنقيحيين وكارك كاوتسكى، وكاوتسكى من القائلين أن الثورة الاشتراكية عكنة من خلال النظيم البرلمانية، أى أن من الممكن أن تقوم الاشتراكية سلمياً.

كنوع ......; Verschiedenheit; Varietäi (G.); النوع المسال Veriety (F.); Variete (F.); Varietus (المسادع في الأجناس هو اختلافها من حيث

أن الهبوية تنحيل باستسمرار إلى مستنبوعسات، والمتنوعات تستوى في اختلافها، ويحدث التباين بينها بضضل الهوية التي تنصف بها. والمتنوعات قد تنشابه، وفي التشابه التسابه Gleichheit تكون هناك هوية من جانب واختلاف من جانب آخر، وهكذا فإن كل واحد غير غيره anderes (هيجل).

Enlightenment $^{(E,)}$ ; ......Eclaircissement $^{(F,)}$ ; Aufklärung $^{(G,)}$ 

اتجاه ثقافى ساد أوروبا الغربية فى القرن النامن عشر بتأثير طبقة المنقشين المعروفين باسم المسلسفين، من أمشال فولتبر، وديديرو، وكوندورسيه، وهولباخ، وبيكاريا. وكان التنوير نتساج هسهر العبقل، وأفكاره تقوم على ثلاث وحدات تتعلق بالعقل والطبيعة والتقدم، وتكون فى مجموعها الفلسفة والأخلاق الطبيعين. وأساسهما العلم باعتباره طريق العبقل. ليس وأساسهما العلم باعتباره طريق العبقل. ليس الأرض مدينة الله بعد أن يئس الإنسان من بلوغ المدينة الله في السماء. وشعار التنوير لذلك العلم للجميع، واالقراءة للجميع، عاماً كما هو الآن! المعلم للجميع، واالقراءة للجميع، عاماً كما هو الآن! المحميع، والمحميع، والمحمية المحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحميع، والمحمية المحمية المحمية المحمية المحمية والمحمية المحمية ال

من الإغريقية eironeia، وهو طرح مسعنى ينفى المعنى الأول ويناقبضه، وهو أسلوب في الجدل انخده سقواط لنفسه، وأثار عليه حفيظة أهل أثينا. والتهكم أيضًا هو ما كنان ظاهره جَداً وباطنه هزلاً، والهزل الذي يُراد به الجد بالعكس

ومن الشهكم الاستعارة الشهكمية، وهي السني استعملت فليما هو ضد معناها الحقيلقي أو فيما

هو نقيضها، تسزيلاً للشضاد والتناقض منزلة التناسب. تحو قوله تعالى: ﴿ فَهُ سُوِّهُم بِعَدَّابِ التناسب. تحو قوله تعالى: ﴿ فَهُ سُوِّهُم بِعَدَّابِ السَّارِةِ (آل عمران: ٢١)، أي أنذرهم، استعيرت البشارة التي هي الإخبار بما يُظهر سروراً في المخبسر به، للإنذار الذي هو ضدها. بإدخال المنارة على سبيل التهكم.

كان مقراط في محاوراته يبدأ بأن يصرح أنه جاهل ويريد أن يتعلم من محاوره، إلا أن كنت في الحجاج كانت ترجع كفة محاوره، فيبدو الأصر أن من كان يتيه بعلمه هو الجاهل المحتاج وأن من كان يتيه بعلمه هو الجاهل المحتاج للنعلم، وكأن سقراط حين قال أنه جاهل ويريد أن يتعلم من محاوره إنما كان يسخر من محاوره، وأطلق الأثينيون على هذه الطريقة اسم التهكم السقراطي، وقد استشعروا المهانة أن ينفضح جهلهم بهذه الطريقة التي يتبعها معهم، والناس تكره أن ينكشف أنهم يجسهلون، فكرهوا هذه الطريقة من سقراط، وخصوصاً السوفسطائيين المنالين الذين كانوا يتكسبون بادعاء العلم.

كون اللفظ سوضوعًا لأمر عام منسترك بين الأفراد على السوية، وذلك اللفظ يسمى متواطئًا كالإنسان؛ ويقابله التشكيك.

Sequence<sup>(E.)</sup>; Séquence<sup>(F.)</sup>;...... Sequentia<sup>(L.)</sup>; Folgen<sup>(G.)</sup>

كون الشيء بعد شيء بالقياس إلى مبدا

محدود. (ابن سينا \_ رسالة الحدود).

Penitents <sup>(E.)</sup>; ...... Pénitents <sup>(F.)</sup>; Bussfertigen <sup>(G.)</sup>

هم الذين يضولون إن الإنسان في خطيئة مستمرة، يخرج من خطيشة ليفعل خطيشة، ولامنجماة إلا بالتوبة، فمالخطيشة قضماء وقدر لا فكالث منهمما، والتوبة رحمة وأمل ورجاء، وقد تكون شفاهة : ﴿ فَتَلَقَّىٰ آهُمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَعَابُ عَلَيْهِ ﴾ (البقرة : ٣٤)، وقد تكون بإعلان الإيمان: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَمَلُوا السِّيِّفَاتِ ثُمَّ تَأْبُوا مِنْ بَعْدِهَا وآمَنُوا ﴾ (الأعراف : ١٥٣)؛ وصديق السوية من صديق العسمل: ﴿ مُن تُابُ وَآمَنُ وَعُمِمِلُ مَسَالِحًا ﴾ (القصص : ٦٧)؛ والنوبة للنذين يعملون السوء ويجهلون ثم يتوبون ويصلحون (النحل ١١٩)؛ ومن شسروط التوبة البيسان (البضرة : ١٦٠)، أي يبيّن الثائب عن توبته، وأن يأتمي التوبة من قريب (النساء : ١٧) ؛ وطريقها الاستغفار (هود : ٣)؛ والشوبة المقبولة هي النوبة النصوح (التحريم : ٨)؛ ومن عبلامات البنوبة أن يشوب التبائب إلى الحق وينبب، ويحمد الله عليها، ويتعبَّده ويقدَّس له، ويسبح في آبات متفكراً، وفي الكون مــــــــــراً (الشوبة : ۱۱۲). والتكفير Penance من أصبول التوبة، وقد يكون التكفير بالديَّة، أو بالصوم، أو بالصدقة، أو بالذبيحة، أو بالعنق (النساء : ٩٢)، وجميعها من القُسرات (الشوبة: ٩٢)، أي ما يُتقرُّب به إلى الله، ومنها القرابين (المائدة : ٣٧)، وهي في كبل الأدبان البسدائيسة، وكسانت عند المبرانيين نقلوها عن المصرين؛ وفي القرآن أن

قسابيل وهابيل اختلفا فقرب كل منهما قربانا، وقربان كل أحد مما يروج في بلاه وتملكه بده، وأساس القربان أن يُتقبّل من المتقرّب، ومن ذلك عند العبرانيين وغيرهم الذبائح والمُحرّقات، بأن يضع الخطاء يده على رأس الذبيحة ويعترف بالخطيشة ويذبح شه، وقد يجعل ذبيحته كلها شه أو بعضها، وما يجعله شه يحرقه، وما يجعله للناس يتصدق به؛ ومن القرابين الطبعات من الأطعمة، وهناك يوم عند العبرانيين للتكفير واعلان التوبة، وقبائع الخطيئة عندهم بخلاف واعلان التوبة، وقبائع الخطيئة عندهم بخلاف ذبائح الإثم، والأولى عن الخطايا، والثانية عما يرتكب من الأثام سهواً، وفي المسيحية صارت عن المتعربة بالاعتراف، وأما التكفير فقد تولاه المسيح عن المسيحية ما تعديد، وقد كفر بدمه عن خطايا العالمين.

والتوآبون جماعة من المتفلسفة من الشيعة، قالوا إن من خَذَل علياً والحسين وآل البيت فقد أثم في حق الله، والامناصحة للخاذل إلا التوبة، وهؤلاء خرجوا لقنال الأمويين وانتهى أسرهم وبطلت فريتهم بمقتل داعيتهم سليمان الخزاعى، وعبيد الله بن عبد الله المرّى.

والتوابون من فلاسفة الصوفية، انقطعوا إلى الله، وتأبوا حتى عن التوبة، ومنهم عوام الفلاسفة وكانوا يستتيبون الناس من الذنوب؛ ومنهم خواص القلاسفة وكانوا يستتيبونهم من الغفلة، ومنهم الفلاسفة من أهل المقام ويستنيبون من خاطر المعصية، ومنهم الفلاسفة الصديقية وهؤلاء يتوبون من أن بخطر غيسر الله في بالهم، وهم الربانيون أيضاً.

Penitence<sup>(E.)</sup>; Pénitence<sup>(F.)</sup>; ...... Penitentia<sup>(L.)</sup>; Reue<sup>(G.)</sup>

لغة الرجوع، وفى الفلسفة الدينية هى العودة إلى الله بالندم.وشـروطهـا العلـم بالذنب والندم عليه، والعزم على تركه فى المستقبل.

والتوبة عند الصوفية حالٌ من أحوال الرضا. لأنها ليست الإقرار بالذنب وتركه، ولكنها نزوع النائب بكليمته إلى الله، بأن ينسى ذنب لأن تذكره له ينسبه الله.

توجيه .......

Confrontatio (L.); Gegenüberstellung (G.)

هو عند المنطقيين أن يوجه المناظر كلامه منعاً أو نقضاً، أو معارضةً، إلى كلام خصمه.

في اللغة هو جعل الشيء واحدًا، والعلم بأنه واحد. وفي الاصطلاح هو مسعرفة الله تعالى بالربوبية، والإقرار بالوحدانية، ونفى الأنداد عنه جملةً.

ومرانب التوحيد : علم، وعين، وحق، فعلمه ما ظهر بالبرهان، وهينه ما ثبت بالوجدان،وحقه ما اختص بالرحمن.

والتوحيد العلمى: تصديقى إن كان دلبله نقلياً، وهو التوحيد العام؛ وتحقيقي إن كان عقلياً وهو التوحيد الحاص. والتوحيد العيني الوجدائي هو أن

بجد صاحبه بطريق الذوق والمساهدة هسين التوحيد، وهو على ثلاثة مراتب، الأولى : توحيد الافعال؛ وهو إفراد فعل الحق عن فعل غيره، بمعنى إثبات الفاعلية لله تعالى مطلقاً ونفيها عن غيره، وذلك إذا تجلّى الله بافعاله؛ والثانية: توحيد العفات، وهو إقرار صفته عن صفة غيره، بمعنى وذلك إذا تجلى الله بعلقاً ونفيها عن غيره، إثبات الصفة لله تعالى مطلقاً ونفيها عن غيره، وذلك إذا تجلى الله بصفاته؛ والثالثة توحيد اللات، وهو إفراد الذات القديمة عن الذوات، بمعنى وهو إفراد الذات القديمة عن الذوات، بمعنى وذلك إذا تجلى الله تعالى مطلقاً ونفيها عن غيره، إثبات الذات لله تعالى مطلقاً ونفيها عن غيره، وذلك إذا تجلى الله بذاته، فيسرى صاحب هذا وذلك إذا تجلى الله بذاته، فيسرى صاحب هذا التوحيد كل الذوات والصفات والأفعال متلاشية في واحدية ذاته وصفاته وأفعاله.

والتوحيد الرحماني هو أن يشهد الحق سبحانه على توحيد نفسه بإظهار الوجود، إذ كل موجود مختص بخاصية لا يشاركه فيها غيره، وإلا لما تعين، وهذه الوحدة دليل على وحدانية موجدة، وإظهار الموجودات على صفة الوحدة صورة شهادة الحق أنه واحد لا شريك له.

اصطلاح ماكس ميللر (١٩٠٦) يقول به إن التوحيد كان قائماً قبل الديانات الكتابية، فقبل اليهودية كان الناس يتعبدون له ويستشمرون وجوده بالفطرة، ولم يعلد الناس الإله إلا من بعد هذا التوحيد، لأنه في جميع اللغات كانت صيغة المفرد أسبق في وجودها من صيغة الجمع، وقبل أن يدعو الناس هذا الإله وذاك ويعددوا

الآلهة، كانوا لايعرفون إلا الله الواحد المفرد. (انظر الحنيفية).

توراة ......

هو كتاب اليبهود، فيه فلسفتهم وتشريعاتهم وأساطيرهم. والتوراة بمعنى الستعليم أو المشريعة. وأصلها في العربية بمعنى دلَّ وهدى، والمقبصود يكلمة توروت العبرية في سفر الخروج فرائض الله وشمريعته، وتشميمل على الأحكام الموروثة والمعمول بها عُرِفًا وعادةً من غيـر أن يكون لها أصل مكتبوب، وهي عند اليهود البتوراة الموصى بها من غير تدوين، والأحكام المدونة المنزّلة وهي المسماة عندهم أسفار موسى الخمسة Pentaleuch التكوين، والخبروج، والأحبار، والعدد، وتثنية الاشتراع، ويشوع، وجميعها منتحلة ولم تكتب إلا ابتمداءً من سنة ٤٥٨ ق.م، وتوفير على ذلك أحدهم وهو حزرا الكاتب، وليس من المعقول أن لَوَّحَى موسى اللَّذين كان يحملهما على ذراعيه نزولاً من الجبيل وقد نقش الله عسليهـما الشوراة. يمكن أن يكونا هما نفساها الأستفار الخمسة التي تقع في ٤٠٠ صنفحة من النقطع الصغبير. والأمسفيار ليست كُتباً في الشبريعية كبالاسم المدَّعي، ولا هي تعاليم، ولكنها كما يقول بولس الرسول: «أساطير يسهودية»، صيغ فيها تاريخ العالم لينؤصل شعب اليهبود، وليخلُص من كل هذه الصحائف إلى هذا الزعم: أن اليهود هم شعب الله المختار. والأسفار من الواضح أن أبد كشيرة تناولتها بالإضافة، فتعارضت المعلومات فيها ، وأقل القليل فيها من الشريعة، ورغم ذلك

فبالثوراة كساشسفية للروح اليهمودية، وقمد تناول أنبياؤهم الحسديث عن هذه الروح، ونبَّهوا إلى أن اليهود شعب لا أخلاقي، ومحب للعنف، ومثير للفتن، وعند المواجهات العسكرية جبان رعديد لايقوى على الصمود، وهدفه جمع المال من أي سبيل، وجاء سبَّ اليهود والطعن فيهم في أسفارهم التي يتعبدون بها: الخروج، والأحبار، والعدد، وتثنية الاشتراع، ويتسوع، والقضاة، وراعوث، ونحميا، وطوبيا، وأشعيا، وإرميا، وحزقيال ـ وبالاختصار لم يخلُ سفر من أسفارهم التي يضمها العهد القديم من توبيخ الهم، وإهانات توجه إليهم، حتى أن هـ. ج. ويلز قال: ﴿ إِن أَسَفُ ال اليهود نَفْسُها معادية للسامية، وينبغي عليهم لذلك منع تداولها إن استطاعوا». ونضحهم المسيح في الأناجيل الأربعة، وبولس الرسول، والاثنان اقتبسا من التوراة، وكان المرجع لاتهاماتهم لليهود هو التوراة نفسها، ومع ذلك فإن المقرآن يذكر التموراة بالخيس، ولكنه لم يقصد هذه التوراة التي بـين أيدبنا، وهي محرّفة. ومن المسجسب أن الكلام في هذه الشوراة عن موسى باعتبار ضمير الغائب هو، وليس موسى الذي يخماطب شمممه بأناء وفي هذه المتوراة المحرفة ذكر لموسى بعد موته، وعن اليهبود بعد مسوت مسوسى، فكيف تُـنسب مع ذلـك إلى موسى؟!!

توزية ....... توزية Calembour <sup>(F.)</sup>; Wortspiel (G.) من أبواب الإيهام من المنطق، وهي ضربان :

هو في اللغة التبت، فإن كان من جهة الشرع يسمى مقدمة، ومن جهة الشعور يسمى معرقاً، ومن جهة الوجود إن كان داخلاً فيه يسمى ركناً، كالقيام بالنسبة إلى الصلاة، وإلا فيان كان مؤثراً فيه يسمى علة فاعلية، كالمصلى بالنسبة إلى الصلاة، وإلا يسمى شرطاً منه وجودياً أو عدمياً.

والتوقيف العادى الوضيعى هو الذي يمكن الشروع بدونه، والتوقف العنقلى بالعكس. والتوقف العنقلى بالعكس، والتوقف الشرعى هو الذي بأنم ناركه، و التوقف فيما يفترض اعتقاده كالإنكار سواء، لأن التوقف موجب للشك.

Epoche <sup>(E.; U.)</sup>; ...... الترقف عن الحكم Epoché <sup>(F.)</sup>; Epocha <sup>(L.)</sup>

هذا المصطلح نقلته الفلسفة الغربية عن الفلسفة البونانية، وهو معسروف في الفلسفة الإسلامية من قبل ذيوعه الحالى في الغرب بتأثير من فلسفة هسول الظاهرائية، ويبدو أن أول من المسخدمه من الإغريق كان فسورون مسؤسس مدرسة الشك، بدعوى أن الإنسان فيس بوسعه أن يحبط بواقع الأمور، ولا أن يلم بالحقيقة، ولا مندوحة إذن من أن يعلق الحكم، أي يتوقف عن إصدار الأحكام التي من شأن إصدارها الإعلام بأن صاحبها لديه المعرفة اليقينية بمجريات الأمور، وهو أسر يستحيل على الإنسان بما هو الأمور، وهو أسر يستحيل على الإنسان بما هو كذلك. وكان من أفذاذ الشكّاك أركسلاوس،

مجمرَدة، ومرشحة، فعالمجرَدة هي التي لم يعذكر فيسها شئ من لوازم الموري به ولا المورى عنه. كيقوله تعمالي : ﴿ الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرْضِ اسْتُوكَ ﴾ (طه:٥)، فإن الاستواء على معنيين : الاستقرار في المكان وهو المعنى القريب المورى به الذي هو غيسر مقصمود، لتنزيهه تعالى عنمه؛ والمعنى الثاني الاستيلاء، وهو المعنى البعيمد الذي وري عنه بالقريب المذكور، وهذه التورية تسمى مجرّدة، لأنها لم يذكر فيها شئ من لوازم المورى به ولا الموري عنه، والمرشَّحة: هي التي ذُكر فيها شيُّ من لوازم هذا أو هذا، كفوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءُ بَنَيْنَاهُمْ بِأَيْدٍ ﴾ (الذاريات : ٤٧)، فسإن الأيدى تحتمل جارحة الياد على جهة الترشيح، وهو الموري به، وتحسمل القندرة والنقبوة وهو المعنى البعيد المقصمود. وفي قول آخر : المجردة هي الني لاتجامع شيشأ بما يلاثم المعنى القريب كما في الآية الأولى، والمرشحة هي التي تجامع شيئاً مما يلاثم المعنى القبريب المورى به عن المعنى البعميد كما في الآية الثانية.

توفیق ............; Accommodation<sup>(E.; F.)</sup>;

Accommodatio<sup>(L)</sup>; Akkomodation<sup>(G.)</sup>

لغة هو جعل الأسباب متوافقة للمطلوب، أى متوافقة الحصول والمتأدّى إلى المسببات، وحاصله توجيه الأسباب بأسرها نحو المسببات؛ وأصطلاحاً هو خلق الشدرة على الطاعة؛ وفي علم النفس هو خلق القدرة على التكيف مع البيئة الداخلية أو الخارجية تكيفا كلياً أوجزئياً.

وسبكستوس أمبريقوس، وكرنيادس، والسيداموس، وقالوا إن الإنسان قد يلجأ إلى التوقف عن الحكم بالكلية، أو جزئباً. ولما جاء هسرل حديثاً (١٩١٣م) رأى أن يلجأ إلى هذا الاصطلاح في جدله مع أصحاب المذاهب الأخرى، فقال إنه يتوقف عن الحكم فيما يخص مضمون الفلسفات الأخرى، وبتعبيره قال إنه الموضوعي قاراء بين قبوسين فيما ينعلق بالعالم الموضوعي خارج الذات، فالموجود إنما هو موجود ولمه قيمة لأنه داخل شعوري ووعبي به.

من اليونانية maiemikos والتوليد هو أسلوب مقراط في الجدل السقراطي القائم على الجوار وادعاء الجسهل بالشيء، ومن ثم يطرح على خصمه أسئلة من شأنها أن تستخلص الحقيقة من الخنصم، فقد كان - كما يقول هو عن نفسه مشهد بحواره مخاض النفس وهو يستولد منها الأفكار، كما كانت أمه القابلة تستولد النساء. ونهجه دبالكتيكي استقرائي.

حبتي أوائل المقبون الخيامس عيشبير مع ازدهار الاسكولائية، وكانت التومــاوية مذهباً يؤلف بين الماهيسة والوجسود، ويعسارض الاسسمسيسة والأفسلاطونية؛ ومن القسرن السادس عشر حمتي القرن الثامن عشر ازدهرت الشوماوية في أسبانيا بازدهار الاسكولائية، وتوسيعت في استخدام البسرهان الإني المذي يمسضي من الموجسودات المتنقدمة في محرفتنا إلى علمتهما الأولى. ومن منتصف القرن التباسع عبشر أشرفت الكنيسة الكاثوليكية على بعث النوماوية والترويج لهما رسمياً و من يتومها صيارت التوصاوية فلسفة الغرب. ولا يوجيد اليوم أسماء أكبير من اسميّ چاك ماريتان، وإتيان جيلسون يؤرخ بهما للتوماوية المحدثة. وكنان رائد الإحيناء التومناوي بوزيتي، والأخوين سوردي، وچيوزيبي بيكي. واتصلت الحسركة أخبرا بفلاسفة علم الظواهرمن أتباع هوسرك، وبالنطور الحديث في المنطق الصوري. تَوهُم ...... Fiction (E.; F.); ..... Fleticia (5...); Fiktion (G.)

قسم من الإدراك، وهو إدراك المعانى غير المحسوسة من الكيفيات والإضافات المخصوصة بالشيء الجوزئي، الموجبودة في المادة لا يشارك. فيها غيره، فيشترط فيه كون المدرك جزئيا كما في الإحساس والتخييل، ولا يشترط حضور المادة بخلاف الإحساس، ولا اكتناف المهيئات بخلاف التخييل.







(ث)

الموجود الذي لا يزول بتشكيك المشكك. والتسبوابت هي ما لا يتغير معناه باختلاف مواضعه، ويرادف أسماء الأعلام ذات الدلالة، فكلمة أفلاطون معناها ثابت، سواء قلنا أفلاطون فيلسوف، أو أفلاطون إنسان.

والثوابت الفردية individual constants رموز أسماء الأعلام في المنطق الحملي، وهي حروف صغيرة من أول الأبجدية مثل .a,b,c. والشوابت الحسمليسة predicate constants هي رمسوز المحسمولات في المنطق الحسملي، وهي حروف كبيرة سوداء وسط الأبجدية مثل .F.G.H.

والشيبات هو عدم احتمال الزوال بتشكيك المشكك.

ئائوٹ ......

Trinité (F.); Trinitas (L.); Dreieinigkeit (G.)

الآب، والابن والروح القندس، وهو اعتبقاد النصبارى، ويطلقون على ذلك اسم النسبالوث الاقدس. وفي القرآن عن ذلك ﴿ لَقَدْ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُو

(انظر ملحب التليث، وتثليث الله).

هو إيضاع النسبة ، وتسمى النسبة الشبوتية. وعند الأشاعرة: الثبوت والكون والتحقق ألفاظ مترادفة؛ وعند المعتزلة الثبوت أهم من الوجود، ويرادف التحقق.

والثبوتي يطلق على ما لا يكون السلب جزءاً من مفهومه، وعلى ما من شأنه الوجود الخارجي، وعلى الموجود الخارجي، ويرادف الوجودي.

ئالوث .....نالوث ......

مقرر الدراسة الشلائى فى مدارس العصور الوسطى، ويشسمل النحو والبسلاغة والجدل، ويكملها الرابوع أو المقرر الرباعى، ويشسمل الحساب والهندسة والفلك والموسيقى، فيصبح عدد هذه الفنون سبعة، ويطلق عليها اسم الفنون الحرة السبعة. (انظر فنون حرة، ورابوع، وطلسفة مدوسية).

Culture (E.; F.); ......

Cultura <sup>(L.)</sup>; Kultur <sup>(G.)</sup>

من ثقف بمعنى حياق وفطن، ومن كالتورا اللاتينية بمعنى الفيلاحة والتهذيب، ويستخدمها البعض بمعنى الحضيارة، وإن كانت الحضارة هى الثقافة في مرحلتها المتقدمة، حيث الحضارة من الحضر والتحضر، وتفيد التمدين.

ويميز ماركس بين الثقافتين المادية والروحية،

المشائية. (انظر غنوصية)

فسي اللغمة اضطراب وهيمجان شمائع، وفي الاصطلاح تغيير جبوهري في نظام الدولة من شأنه استبدال طبقة من الحكام بطبقة أخرى، وما لم يكن التخيير إيديولوچياً شاميلاً لكل نواحي النشاط الإنساني في المجتمع، فبالأحرى إطلاق اسم الانتضاضة عليه، أو أنه لا يعدو أن يكون انقلابًا . والعنف طابع الشورات وإن كانت هناك ثورات بيضاء ، والثورة بالمعنى الفلسفي قد نقصد بها التغيير الجلذري الشامل في شأن من الشئون، كأن نقول ثورة التكنولوچيا، أو الثورة المعلوماتية، أو ثورة الاتصال. ومن العسير النمشي مع أرسطو في تقسيمه للثورة، إلى ثورة غاينها استحداث المساواة بين أفراد الشعب وطبقاته، وثورة تبغى العكس، تقوم فيها طبقة بانقلاب تستبد به بالحكم لصالح مجموعة من السكان، فهذه لا يمكن إدراجها ضمن النورات. واسم الشورة بالمعنى الحالي جديد لم يدخل قياموس المفردات إلا ابتداءً من القرن الشامن عشر. وفي العربية كان الاسم الشائع الفتنة أو الخروج، والخارجي في العربية القديمة هو الثوري. والثورة قد يحبُّذها بعض المضكرين، والبعض يمري أنهما مسسوأت وليست شورة، وأن أضرارها أكثر من منافعها. ومن مفاخر الثورات أنها صحوة للشعب، وأنه

ويجعل الأولى أساس الشانية، على خلاف النظريات المشالية التى تذكر الأساس المادى للثقافة، وتعتبرها النتاج الروحى للصفوة، ويطلق على الثقافة المادية اسم الملفية. ويرفض كثيرون فكرة الأولوية الاقتصادية في الشقافة، بحجة تفاوت شقافات الشعوب برغم نشابه ظروفها المادية، ويرفضون كذلك فكرة تطور الشقافة وتقدمها. وقصر فير الثقافة على مجال المعانى والقيم، والحضارة على جانبها التنظيمي المادى. (انظر حضارة).

Dyad <sup>(E.)</sup>; Dyade <sup>(E.; G.)</sup> .....

حى القول بازدواجية المبادىء المفسرة للكون، كسنتائية الأضداد، أو هى الإثنيتسية، وهى كسون الطبيعة ذات مبدأين، كالنور والظلمة.

والثناتية قسم من القضية الحملية، وهي التي لم يُدَل فيها على النسبة أصلاً.

تنويّة ...... Dualism <sup>(E.)</sup>;

Dualisme (F.); Dualismus (G.)

الثنوية غنوصية، وهى سذهب دعاة الزرادشتية، والمديصانية، والمانوية، والمزدكية، والمرقونية، والمراطنية، من القائلين بأن النور والمؤلمة أصلان متضادان للعالم أزليان، هما يزدان وأهرمن؛ وكان ابن المقفع، وبشار بن برد، وناصر خسرو، من الثنوية. واستحالت الثنوية تهمة يتبادلها أصحاب الملل والنحل، وكان دخولها إلى الإسلاميين عن طريق الفلسفة دخولها إلى الإسلاميين عن طريق الفلسفة

بها تزداد ثقته بنفسه، ويستعر بها المواطن أنه أكثر كرامة، ويرتفع بسبسها مستوى المعيشة، وتزيد العمالة وفرص العمل وافترقية، وينشط الحراك الاجتماعي، وتدخل شرائح من الفقراء ضمن الطبقة المتوسطة أو الطبقة الحاكمة، وقد يجد فيها التكنوقراط من أبناء الطبقة المتوسطة والفقيرة فرحال الثورة.

والثورة إن لم يكن لها برنامج عملى وأهداف تتجاوز تغيير النظام إلى تغيير المجتمع نفسه فهى ليست ثورة. وكل ثورة لها سلبياتها وإيجابياتها، والثورة التي تزيد فيها الإيجابيات على السلبيات هي الثورة الحقيقية.

وللثورة أسباب لها تاريخها القديم الموغل في القدم، ولها مسببات ظاهرية، وربما تنشأ الثورات من مستصغر الشرر، وإنما لابد أن يكون وراء الأكمة ما وراءها، ولابد أن يكون السبب أبعد من ذلك.

والطبقة الوسطى هى منبع الشورات في كل العالم، والانتلجنسيا من هذه الطبقة هم قواد الثورات، ووقود الثورات هم أبناء هذه الطبقة. وطالما كانت هناك جامعات في السلاد النامية فهناك ثورات، لأنه بالعلم يعرف المواطن حقوقه، وطليعة الشورة هم المشقفون من الصحفيين، والكتّاب، والفنانين، وصنّاع السينما، وأسانذة الجامعات، وأصحاب الدعوات، والمطالبين

بالإصلاح، والوعَـاظ من رجال الدين، والأزهـر في مصر لعب أكبـر الأدوار في الثورات المصرية المتنابعة.

وفي البسلاد الناميمة كانت الشورة دائمًا ضمد الظلم الاجسماعي، وعدم المساواة، وإلغاء الحريبات، والاستبداد، وحُكم الفرد أو الحزب الواحد، وتزييف الديموقراطية. وفي السنوات الأخيـرة تتنامى أسباب الشورة مع العولمة وحُكم الأغنياء، ومسيطرتهم على المجالس التستريعية، بغرض خصخصة الصناعة والتبعليم والتجارة، وتقليص دور الحكومة والقطاع العنام، وانقراد المُلاك بالثروة، واستبعاد الطبقة المتوسطة أو تقليل دورها. وهناك فارق بين مؤسسة تعمل للصالح العام ومؤسسة تعمل لصالح صاحبها، كما أن هناك تبساين بين نبظام الشعمليم القسومي ونظام التعليم الذي هدفه تخريج الصنّاع من منوسطي التعليم، وتحجيم الثقافة واللغة القوميةوالدين، حتى يظل الناس سادرين في الجهل بحقوقهم، وليشوهوا عن هويتهم، بينما الجسامعات الخساصة تخرَّج أولاد الأغنياء بلغة غير لغشهم القومية، وبهبوَية خلاف هوية بلادهم، وليكونوا من بمعد الرؤساء والقادة في الاقتصاد والسياسة والحكم.

ولقد اشتهرت ثورات تفاوتت فى الأهداف، فشورة المستعمرات الأسريكية كان هدفها الاستقلال، والشورة الفرنسية كانت أهدافها اجتماعية، والثورة البلشفية كانت أهدافها

اقتصادية في المحل الأول، والثورة المصرية سنة 1907 كانت اجتماعية، وللمطالبة بالاستقلال، وكانت من الشورات النظيفة البيضاء لم تحدث بسببها مصادمات دموية.

ولا تفشل الشورات إلا إذا تصدّت لها شورة مضادة Counter - revolution ، تدعّمها جماعات قبوية من الشعب وجمهات أجنبية من الخبارج. وفي الشورة والشورة المضادة يبلعب الجبهاز الإعلامي دورًا منميزًا. وتشن الثورة المضادة حرباً سيكولوچيــة على نظام الشورة، وتكثير حـرب الصحف والإذاعات، وتنهض إذاعات لم تكن موجسودة، وتصمار صبحف جسليلة، وتزيد الإشاعيات، وحرب الإشاعات هي إحمدي أنجح وسائل الدعاية ضد الثورة، وتنفق الدول الأجنبية المال الوفيير الإقامة مصانع للشائعات-rumour factories وتخسصص المخسابرات الأجنسيسة الميزانيات الضخمة لتسليح القوى المضادة ومدها بالمال لرشوة واستمالة أعضاء الشورة وتُجهَض الثورة بخيانة بعض أعضائها والثورة الناجحة هي التي لها فلسفة وإبديـولوچيـة، وهي التي تفلح في غيرس التفكير الشوري وجعله منهجا شعيبًا.

وقد ترتبط الثورة بأفراد وتنتهى بموتهم، ولا تغلّج الثورة في البقاء إلا إذا كانت هناك الكواهر الثورية ذات الكفاءة لحمل أعباء الثورة. والثورة الناجحة تكون لها مفاهيم تحاول أن تعمّمها من

خلال التعليم، والمقررات التعليمية المورية هي الضمان لتخريج جيل من الشباب الواعى الأمين على أهداف الشورة. وأهم المقررات الشورية هي المقررات التي تحفظ على الشعب فيدسبت وهويته، وتضعه على مدارج التقدم، وتعطيم الجرعات المناسبة من التعليم النظرى والعملى. والناريخ واللغة والدين من أهم مقررات التعليم لأية ثورة. وتفشل الثورات إذا استبعدت الدين، وإذا تنكرت للقومية، وإذا أرادت تغيير الهوية، وغوذج الثورة الفاشلة الثورة التركية التي فرضت تغيير بالحديد والنار، وقام عليه العلمانيون، فلم تغير من الشعب التركي إلا المظهر دون المخبر.

ورجال الثورة لهم سمات دون بقية المفكرين التقليديين، وأهم هذه السمات الجرأة، والتقدمية، والقدرة على المبادأة، والثقافة الثورية، والتواضع، ومحبة الناس، والطموح الجسماعي، ولبس أدعى لشورة شعب من الشعوب من أن ينفرد بالحكم واحد أو أكسشر، أو حزب يستقل بالمسلطة ويحتكرها، ويسمنع بالقوانين التي يستها على هواء تداول السلطة، وهو الضسمان الوحسيد للايموقراطية. واحتكار السلطة يشيع بالبلا للايموقراطية واحتكار السلطة يشيع بالبلا الفساد ويعمم المحسوبية، وذلك أدعى إلى النودة الواحد في الحكم الأكشر من فترتين يصيب الشورة.

والثورة لها إرهاصات ندفع إليها، ثم تكون

مرحلة التثبيت، شم مرحلة ما بسعد الثورة. وفى مرحلة التثبيت تستعين الثورة بالقوى المضادة من الإداريين والفنييين، ثم تقوى الشورة، ويشتب عودها، فتستغنى عن هؤلاء وتكون لها كوادرها، ثم تأتى المرحلة الشائدة، وفيها إما أن تستكين الثورة فتناخر، ويستلزم الأمر أن تُستحدَث ثورة على الثورة، لتستنهض القوى وتعوض ما فات، وإما أن تواكب الثورة الأحداث وتسلم السلطة لقوى الشعب، وتهدأ الأمور، وتسير الأحوال لقوى الشعب، وتهدأ الأمور، وتسير الأحوال بخطى ثابتة بقدر جهد الشعب وظروفه. والتدخل بخطى ثابته بقدر جهد الشعب وظروفه. والتدخل الأوضاع، وشغل الثوار في المور فرعية. والجهاز الأدارى في مرحلة الشبيت هو الجهاز المستهدف أولاً من الشورة، لخطورة المقاهيم البير وقراطية أولاً من الشورة وعلى مستقبلها.

والثورة الدائمة مطلب أساسى لأية ثورة ، لأن كل الأمور في حاجة دائماً للتغيير، وأن يواكبها السفكير الشورى والتغييرات الشاملة. وبعض الثورات تشيخ وتترهل وتذبيل تلقائياً ثم تسقط والعسمل السرى لازم لنجاح أية ثورة. وتفشل الثورة إذا أسئ توقييتها، أو حمل مشعلها غير أكفاء. ولكل ثورة مهازل، ونواحى عظمة، ومساوئ وسفاخر، وإيحابيات وسلبيات، ومن مساوئ الشورة اللجوء في فترة التثبيت إلى مساوئ الشورة اللجوء في فترة التثبيت إلى الاعتقالات، والسجن بدون محاكمات. ومن الاعتقالات، والسجن بدون محاكمات. ومن إيجابياتها زيادة فرص التعليم والعمالة، وتنشيط إليجابياتها زيادة فرص التعليم والعمالة، وتنشيط

الحراث الاجتماعي والاقتصاد القومي، والانفتاح على العالم، وغيرس معاني الوطنية وخلق المواطن الجديد. وللثورة إنجازات طويلة الأمد، وأخرى قصيرة الأمد، وأكثر ما تُبتلَى به الثورات أن تنقلب إلى ضدها، فتصبح بدلاً من ثورة شعبية حكماً ديكتاتورياً ، أو دولة بوليسية، خدمة طبقة الأغنياء والأقلية الأرستوقراطية، وحينئذ تستخدم الديموقراطية للتشريع لقوانين وحينئذ تستخدم الديموقراطية للتشريع لقوانين لصالحها، ثم تحاكم المناوئين لها، والمطالبين بالديموقراطية بهذه القوانين وتبلقي بهم في بالديموقراطية بهذه القوانين وتبلقي بهم في السجون.

الثورة .....الثورة المالكة La Révolution (F.)

ثورة ١٧٨٩ الفرنسية والتي استمرت حتى سنة ١٨١٥، وفلسفتها تومية ليبرالية، ونظامها دبموقراطي، وفي الفلسفة الغربية يعدونها أول فورة لها فلسفة عصرية، وفي البلاد الإسلامية فإن الثورة الحقيقية هي الثورة الشاملة ذات الرؤيا الشاملة ذات الرؤيا الشاملة ذات الرؤيا الشاملة وفكرية، أو الإسلام نفسه كثورة متيافيزيقية وفكرية، وتقافية، واجتماعية، واقتصادية، وتشربعية. وكانت الثورة الفرنسية ثورة حقيقية فقد الغت وكانت الثورة الفرنسية ثورة حقيقية فقد الغت الفوارق الطبقية، ونحت الأرستوقراطية عن المحكم، والكنيسة عن الدين، وأقيامت حكومة الحكم، والكنيسة عن الدين، وأقيامت حكومة الجمهورية سنة ١٧٩٢، وكان إعلانها هو انتصار للطبسقسة البسورجوازية، وعَفَلت كل آمسال المطبسقسة البسورجوازية، وعَفَلت كل آمسال

البورجوازية في الدستور الجديد، ووزَعَت الخكومة بمشتضى هذا الدستور الأرض على الفلاحين، غير أن معاداة الثورة للدين أثبت أن الأخلاق لا نتهافت إلا بالدين، فلم يكن للحكام الجدد في ظل الثورة الفرنسية دين، ولم يكونوا على خُلُق، فأعملوا الفساد، وحكموا بالطاغوت والجبروت، ومارسوا إرهاب الدولة بالسم الشعب وهو من ذلك براء، وتدهورت الفلسفة لذلك، وانحطت النسقافة، إلا أن الأفكار اللبسيرالية انتشرت من فرنسا إلى أوروبا مع الجيوش الفسرنسية التي بدأت تدق أبواب الملكيسات الأوروبية وتطبح بالعروش آنذاك.

Social Revolution <sup>(E.)</sup>; ......... ثورة اجتماعية Révolution Sociale <sup>(F.)</sup>;

Saziale Revolution (G.)

التحول في الحياة الاجتماعية، بالإطاحة بالنظام القديم وإحلال نظام جديد محله ينقل المجتمع نقلة حضارية تصبح فيها القوى المجتمعية التقدمية هي القوى المسيطرة حقيقة والتي تنبول إليها مقاليد الحكم. وتحل الثورة الاجتماعية التناقضات في المجتمع لصالح الطبقة المجليدة الثورية التي ظلت تعد للثورة وتتهيأ لها وغهد للنقلة الحاسمة للسلطة في أيديها. وخلال الحقية الثورية فإن الجسماهير العريضة من الشعب الحاسل تهب نتشارك قي الكفاح بعد أن كانت العاصل تهب نشارك قي الكفاح بعد أن كانت تنأى عن الدخول في أية صراعات مع الطبقة تنأى عن الدخول في أية صراعات مع الطبقة تنأى عن الدخول في أية صراعات مع الطبقة تنأى عن الدخول في أية صراعات مع الطبقة

الرجعية الحاكمة.وفي الحقية الثورية يتسارع الوعي الاجتماعي ويواكب تطور تضافي يمايز الثورات الاجتماعية عن الانقلابات أو العصيان المسلح أو التمرد، وكل ذلك ليس سوى تغيّر في أفراد الحكّام، أو الكوادر الحاكمية من داخل الطبيقية نفسها التي في الحكم؛ وأميا الشورات الاجتماعية فهي تغيير جذري في شكل المجتمع نفسه والعملاقات الاجتماعية بين طبقات الأمة. وتختلف الثورة الاشتراكية عن الثورة الاجتماعية في أن النغيبرات التي تستدعيها الثورة الاشتراكية أكسشم جسذرية ، وهي تدفع إلى الحُكم أدني الطبقات الاجتماعية وأكشرها معاناة من الاضطهاد ، وهي الطبقة العاملة، في حين أن الثورة الاجتماعية من شأنها أن تنقل السلطة إلى طبقات أكثر شعبية وأشد إلحاحًا على الإصلاح، ورفع المظالم ، وتحلقيق المساواة، وإناحة فسرص التسعليم والعسمل للجسمسيع، وتوزيع التسروة الاجتماعية توزيعًا أكثر عـدالة. والثورة المصربة سنة ١٩٥٢ من نوع الثورات الاجتماعية.

Socialist Revolution <sup>(E.)</sup>; ..... غورة اشتراكية Révolution Socialiste <sup>(F.)</sup>;

Sozialistische Revolution (G.)

تحول جذرى للمجتمع ، ينتقل به من الرأسمالية إلى الاشتراكية، ويقوم به تحالف قوى المشعب العمامل، باعتبارها القدوى المؤهلة لإحداث هذا التغيير الحاسم في شكل المجتمع ، وبناء المجتمع الجديد، وتنمية الاقتصاد تنمية

مؤسسة على التخطيط، والقنضاء على الملكية الرأسسساليسة، وتحسويل الزراعسة إلى النظام الاجتماعية، والقضاء على المظالم الاجتماعية، واستحداث ثورة ثقافية.

Hourgeois Revolution <sup>(E.)</sup>; ... Révolution Bourgeoise <sup>(F.)</sup>; Bürgerliche Revolution <sup>(G.)</sup>

النسورة الاجتسماعية التي تمكن أكسر للبورچوازية من السلطة السياسية هي ثورة بورچوازية لصالح الطبقة المتوسطة ضد مصالح الإقطاع أو كبار المالكين، وتميز حقب التاريخ التي تسبق صعود الرأسماليشة الاحتكارية والشورة للمسرية سنة ١٩١٩ من نوع الشورة البورچوازية، وكذلك ثورات المستعمرات التي اندلعت بعد الحرب العالمية الثانية.

إعدادة بناء النظام التسعليسمى على أسس وأهداف ثورية تخدم الجسماهير العريضة، وتغير من مفاهيسمها العامة، وتجعل أعلى المنجزات الثقافية متاحة لها، وتؤهلها للمشاركة وإدارة شنون الدولة، وتخلق من سبواد الناس جماعات من المثقفين. وكانت هذه الأهداف هي غابة ثورة من المثقفين، وكانت هذه الأهداف هي غابة ثورة وأثاحت الفرصة للجميع أن بتعلموا ، وساعدت المتضوقين، وأنشات المكتبات، وأصدرت الكتب

بأرخص الأسعبار، وفتسحت المسارح ودارالأوبرا للجميع.

ئورة متوافيزيقية .....

Metaphysical Revolution <sup>(E.)</sup>;
Révolution Metaphysique <sup>(E.)</sup>;
Metaphysische Revolution <sup>(G.)</sup>

هي الثورة العامة على الوجود وليس على حالة من حالاته، وهي الحركة التي يثور بها المرء على حاله وعلى الخليقية كلها، وهي مبتافييزيقية لأنها تعترض على المعنى الأسيبان للحياة، وعلى الشرّ في الوجود، والـعوز والحاجمة والبؤس والشـقاء في الإنسان، فبالذي يثور لأنه يطالب بالدستور فثورته سياسية، والذي يثور مطالباً بالاستقلال لبلده فشورته تاريخيـة، وأما من يشور احتجـاجاً على الوضع المقرر له كإنسان فتورته ميتافيزيقية. والثائر الميتافيزيقي يثور لأنه يرى العالم وقد مزقته المطامع والإحن وهو يريد له المسعادة والوحمدة؛ ويشور خسد الظلم لأنه يسغى العبدل للجيميع؛ ويشور ضد الموت، لأنه يريد لـالإنسانيــة الخلود، وكان بروميثيوس من النوار الميتافيزيقيين، مثلما كان سيسيف في الأسطورة، وكلاهما ثورته ضد القَدَر والمصير. والفلسفية الوجودية عمموماً من النورات الفكرية المينافيزيقية.

Revolution and Revolt <sup>(E.)</sup>; ....... غورة وبمرَّد Révolution et Révolte <sup>(F.)</sup>; Revolution und Revolte <sup>(G.)</sup> الشورة فِكُر وحركة ضد النظلم والاستبداد،

ولاً تعمدُ الثورة ثورة إلا إذا تجاوز التغميسر الذي تنشده مجرد التغيير المسياسي إلى التغبير الثقافي والاجتماعي والاقتصادي، وأما مجرد التغيير السياسي فبسمى إصلاحاً. وتختلف الثورة عن التمرد، فالتمرد ينقضي سريعاً، ولاتماسك فيه ولا إحكام؛ وهو حركة لانتبيجة لها في الواقع، واحتجاج غامض لاينطوي على نظام أو مذهب، أما الثورة فتبدأ بفكرة، وتحاول أن تُدخل الفكرة في سياق التجربة التاريخية، وهي محاولة لتكييف العمل وفيقياً للفكرة، بهدف تشكيل العالم داخل إطار نظري. والتسمرد ينسخي إلى تستل أشخاص، بينما الثورة تفضى إلى قنل أشخاص ومبادئ في وقت واحد. وحركة اسبارتاكوس في روما سنة ٨٣ ق. م مَثَلٌ للتمرد، فقند بدأ بسبيعين عبدآ وانتبهت بسبنعين ألف، طالبوا فنقط بحنقوق متساوية مع المواطنين الروسانيين، وانتبصروا على القبوات الرومانية، وزحفوا إلى روما، ولكنهم نوقفوا أمام أسوارها، لأنهم لم يكن لهم مبدأ عام، ولا مذهب شامل يحركهم، فانصرفوا عن روما دون حرب، وأخفق تمردهم. وشبيه بذلك فتنة الزنج المشهورة نى الدولة العباسية، فقند خرجوا على منواليهم سنة ٢٥٥ هـ، واستقر لهم الأمر حتى سنة ٢٧٠ هـ.، ولم تكن لهذه الفتنة نتائج تذكر سوى أن قستل المتسمردون من المسلسمين قسرابة المليمون والنصف، ثم دالت دولتهم وانتهى أمرهم. بينما الثورة الفرنسية مَـثلُّ للثورات الحقيقية، وكان

اندلاعها سنة ۱۷۸۹ طبقاً لبرنامج هو نظریات روسو، وكان منظرها ورأسها المفكر سان چیست، وكان قیامها كسما لو كانت دیناً جدیداً، وكان لها شهداؤها وضحسایها، وأعلنت سیادة الشسعب، وكان شعارها: إن صوت الشعب هو صوت الله. ومبادؤها الثلاثة بمثابة الأصول للدین الجدید : الحق، والعدل، والعقل.

Theosophy <sup>(E.)</sup>; ...... Théosophie <sup>(F.)</sup>; Theosophie <sup>(G.)</sup>

هي الباطنية، والدعوات الثيوصوفية من أمثال الهرمسية، والقبالة اليهبودية، والاسم مشتق من اليونانية، حيث theos تعسني الله، و sophia تعسني الحكمة، فهي الحكمة الإلهية. والالتباس في الاسم، وذلك أن الثيوصوفية ليست دراسة للحكمة أو التدبير الإلهي، بدليل أن من الأبواب التي يتطرق إليها النيوصوفي السنحر، والسيميا ـ أو التهويمات، والتنجيم والتأثير عن بعد بالنجوم، ومن ذلك الربط، والرمل، والجفر. وفي النصوف الكثير من هذه المجالات الثيوصوفية أو الباطنيـة، وجميع ذلك كان يتداول قـديماً، وفي العصور الوسطى، ومعظم ما وصلنا من ذلك من فعل أبناء اليهود والهند. والجمعيات الثيوصوفية وُجدت في أمريكا وانجلترا، وأغلب أعضائها من الإناث بالذات، ربما لشهافت أصبيل في الذات النسائية يجعل النساء أكثر تعرضا للاضطرابات النفسيسة، وأكثر تقبَلاً للدعوات السسرية الباطنية، وكانت هيلينا بتروفنا بلافاتسكى (توفيت ١٨٩١)

وآنى بيسزانت (توفيت ١٩٣٣) من أشهر النساء العاملات بالثيوصوفية، والاثنتان كان بهما جوع جنسى عارم، وكانتا تفسرانه بأنه شبق وجدانى، وأنهما في الحمأة الجنسية تغيبان عن الوجود، وتشعرفان على جوانب باطنية من العالم، ويُكشف لهما السر الأعظم، وتتحقق لهما العرفانية الحقة.

وفى الفلسفة القديمة كان فينافورس باطنية، وكانت الأورفية من المدارس النيوصوفية، وكذلك كان الغنوص اليهودى والمسيحى، وليس أفلوطين والأفلاطونية المحدثة إلا غنوصاً من الطراز الأول، وكذلك كانت تعاليم إكهارت الألماني، وكسسابات نيقسولا التسوساوى، وبراسيلس، وجيوردانو برونو، ويعقوب بيمه، وفريدرش شيللنج.

والثيوصوفيون يعتقدون في التشاسخ، وفي المطلول، والاتحاد، وأنه لا فرق بين حيوان وإنسان، وبين أبيض وأسود وأحمر وأصفر، فالجميع إخسوان، وأن لكل شيء ظاهرا وباطناً. ومنهج الثيوصوفيين هو التأويل، للنفاذ من الظاهر إلى الباطن، ولا يتبسر ذلك إلا بالكشف والتجلي، واعتقادهم أن أصحاب الشفافية هم فقط الذين بوسعهم أن يروا الإلهى في الأرضى، والروحاني في الجسماني.

Theocracy <sup>(E.)</sup>; ...... Théocratic <sup>(F.)</sup>; Theokratic <sup>(G.)</sup>

من الإغريقية ثيوقراطيا theokralia، وهي الحكومة الني تغلب على الحكومة الني تغلب على حكامها النزعات الدينية، أو التي تقول بحكم الله، وتطبق الشريعة بدلاً من القانون الوضعى. والاسم يوناني الأصل مركب من لفظين، ثيوس بمعنى الله، وكرانوس بمعنى الشوة أو السلطان، فيهو النظام السياسي الذي يستند إلى سلطان إلهي.

والجساعات الأصولية في اليهودية أو المسيحية أو الإسلام إنما تصدر عن نزعات نبوقراطية. وكان أول داعية للثيوقراطية في العالم المسيحي سافسونا رولا ، وفي العالم الإسلامي أحمد بن حنبل. ثم ابن تيعية، وحسن البنا. وسيد قطب. وفي البهودية ينص سفر النقضاة على أن يكون الحاكم من رجال الدين، وكان داود نبأ وملكا، وكذلك سليمان، وفي سفر القضاة والحكام والقواد في عهد داود سنعة آلاف. ويستند والقواد في عهد داود سنعة آلاف. ويستند الإسلاميون المطالبون بحكم النيوقراطية إلى الأيات من القرآن منل ﴿ وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنْزَلُهُ وَالمَادَدة ٤٤).







(ج)

نسبة إلى المائة باللاتينية، وتعنى بلاد الغال التي هي فرنسا. والجاليكانية انجاه شعبوبي مال بالفرنسيين إلى الاستقلال بكنيستهم عن الكنيسة الكاثوليكية الأم في روما، والاعتزاز باجتهادائهم ونتاواهم وتفسيراتهم للدين، بحيث ينسب ذلك صراحة إلى الكنيسة الفرنسية وتُعرَف به. وبدأ هذا الانجاء إرينايوس في بواكير القرن الثالث الميلادي، فكانت الكنيسة الفرنسية هي المهيمنة على شئبون الحياة العامة والحكومة في فرنسا، ونازع قساوستها بابا روما السلطة، واستمر ذلك حنى اللورة الفرنسية فعاد إشراف روما على الكنيسة الفرنسية الفرنسية واستمر ذلك حنى اللورة الفرنسية فعاد إشراف روما على الكنيسة الفرنسية.

Aphorism <sup>(E.)</sup>; ...... الكلام Aphorisme <sup>(E.)</sup>; Aphorismus <sup>(L.; G.)</sup>

الجسمع جنوامع الكلم، وهي العسارات التي ألفاظها قليلة ومعانينها كثيرة، وتلخص نظرية أو تسوق نشيجة، ومنها قولنا مشلاً «البيئة على من ادعى، واليمين على من أنكر»، و الغرم بالغنم»، فهذه عبارات من جنوامع الكلم، ومن صفات النبي من اله أوتي جوامع الكلم.

الهاهل يقول في قلبه لا يوجد إله: .......

Dixit insupiens in cords suo non sit Deus (L.)

المزامير، المزمور ١٣ العبارة ١.

من الجهل نقيض العلم. والجاهلية مصطلح إسلامي يعنى الزمان الذي قبل نزول الكتاب على المسلمين، فبه انتفت عنهم الجاهلية وصاروا أهل كتاب. والكناب اصطلاحاً هو القرآن، فيه الحكمة الإلهية، والدنيوية، والأخروية، وفيه تاريخ الأمم، ونطور السبوات، والقسمس الحق الذي هو للمنوعيظة والعبيرة، والأدب العبالي، وجماليات النعبير، وقوانين أمة الإسلام الجنائية، والمدنية، والاجتماعية، والشخصية، والتجارية، والدولية، وقسوانين الحرب والسسلام، والعلم وطلبه، والسلاهوت وبراهين وجود الله، وصفاته تعالمي. والنبيُّ ورسالته وأخلاقه. وصواقف من حياة المملمين اليومية، ونواريخهم المعيشية والملحمية، ومناسكسهم، والأخلاق وما ينبغي أن تكون عليه، والصبحة والمرض، والذنوب والآثام والتكفيــر عنها: وطلب التوبة، ودرجــات المترقىَ في الإسملام، والعشاب والثواب في الدنيا والأخرة إلخ، فبذلك كله هو العلم، والمسلم الأخبذ بذلك والمقبع للكتباب تنتفي عسنه صفية الجهمائة. وفي القرآن تأتي الجاهليــة أربع مرات : ﴾ يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَسِسَ الْحَقَّ فَنَ الْجَسَاعِلِسَةٍ ﴾ (آل عمران: ١٥٤)، أي أنهم كنانوا في الجناهلية

يعسددون الألهمة، ويعسب دون الأصنام، فكانت اعتبارات الألوهية مندنية، وذلك معنى ظن الجماهلية، والنظن يسنفي اليقسين، واعتقادهم في الألوهيسة بالظن ولسيس بالجمسزم ؛ وفي الآية : ﴿ أَفَحُكُمُ الْجَاهِلِيَّةِ يَيْغُونَ وَمَنْ أَحْسِنُ مِنَ اللَّهِ حُكُمًا لِقُسُومِ يُوقِنُونَ ﴾ (المائدة : ٥٠) أي كـــان حُكم الجساهلية يناسبهم وتستهساء ولكنهم وقد صساروا مسلمين عدلوا إلى حكم الله، والله أرحم بخلقه من الوالدة بولدها. وقــد يقال سُنّة الجاهــلية بدلاً مِن حُكم الحاهلية، وسُنة الجاهلية هي طريقة الجاهلين لا العالمين. وفي الآية ﴿ وَلَا تُبَرُّجُنَّ تُبُوجُ الْجَاهِلُيُّةِ الأُولَىٰ ﴿ (الأحراب : ٣٣) ينهي النساء عن أن يسلكن كما النسوة في الجاهلية، سافرات تنتهبهن العيون، ولهن منسية يتكسرن فيها ويتنقصعن ويُظهرن بها مفاتنهن، فالإسلام صانهن، وصاغهن من جـديد، وأكرمهن؛ ثم في الآيسة : ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كُفُرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ ﴾ (الفتح : ٢٦) بَه إلى ما كان عليمه الجاهلي من حسية لمغير سوجب، لأنه لم يكن يحكّم العقل، والإيحنكم إلى كـناب، فصار بالإسلام والنفسرآن صاحب علم وتقوى. ولاتمتلكه عواطفه، وإنما يمتلكها بعقله وبتعاليم دينه. والجاهسلية إذن هي الظلاسية التي قال عسنها الأوربيون، وهي اكشر من الظلامية. (انظر أيضاً

الظلامية).

ديانة هندية تتناقض والديانة الهندوسية، وإن أخذت الكثير من أفكارها، وكان قيامها من طبقة المحاشرية المنافسة لطبقة البراهمة، التي عانت من ظلمها، ولذلك لا تعترف بالآلهة لتقضى على دور الكهنة أو البراهمة، وتقول بأن لكل كائن نفساً، وتنبذ العنف والقتل لأنه إزهاق للنفس، فمن وإن قالت بالكارما كالهندوسية إلا أن الكارما عندها هو ميدا النفس الذي يسزجها بالحارما عندها هو ميدا النفس الذي يسزجها بالجسم، ومن ثم فالسبيل إلى إبطال صفعول بالجسد وتحرير النفس منه يكون بالزهد حتى التعربي، وهذا هو الجانب الذي استمال فيها التصوفية.

يراد به علم الجبر والمقابلة، وهو علم تُعرف به المجهولات العمددية من معلوماتها المخصوصة، حال كون تلك المجهولات على وجه مخصوص من فرض المجهول شيشاً، وحذف المستثنى من أحد المتعادلين وزيادته على الآخر، وإسقاط المشترك بين المتعادلين.

Fatalism <sup>(E)</sup>; Fatalismus <sup>(G,)</sup>

حسو الجسروت عند فلاسفة المصوفية؛ وعند القلاسفية الكلاميين يستعمل كسثيرًا بمعنى إسناد

فعل العبد إلى الله، وهو خلاف القسد، وهو إسناد فعل العبد إليه لا إلى الله تعالى، فالجبر إقراط في تضويض الأمر إلى الله تعالى، بحيث يصير العبد بمنزلة الجماد لا إرادة له ولا اختيار؛ والقدر تفريط في ذلك، بحيث يصير العبد خالقًا لأفعاله بالاستقلال، وكلاهما باطل عند أهل الحق، وهم أهل السنّة والجماعة، والحق الوسط بين الإفراط والتفريط المستى بالكسب.

تصور هيرزن (١٨٥٠م) للجدل الهيجلي، باعتباره يسهد للنورة، ويقول بإمكان تجاوز المرحلة الرأسمالية من التطور، ويوحد بين النظرية والممارسة توحيداً يدعو إلى العمل على تنوير الجماهير وإعدادها للنورة.

Logical Algebra <sup>(E)</sup>; ....... Algèbre de la Logique <sup>(F)</sup>;

Algebra der Logik  $^{(G,)}$ 

حساب الفتات والقيضايا في القرن الناسع عشر، ولم يكن حساب القيضايا قيد تميز بعد كفرع مستقل، ويرجع الفضل في التمييز بينهما إلى ييرس (١٨٣٩ - ١٩٩٤) أولاً، ثم شرودر (١٨٤١ - ١٩٨٤) ولكن يذكر أن جورج بول (١٨٤١ - ١٨٦٤)، ولكن يذكر أن جورج بول (١٨١٥ - ١٨٦٤) كنان أول من استعسمل اصطلاح جبر المنطق. ويعتبر جبر المنطق صورة

من صور اللوغسطيقا.(انظر لوغسطيقا).

فرقة من كبار الفرق الإسلامية، قالوا لا تُدرة للعبد أصلاً، لا مؤثرة ولا كاسبة، بل هو بمنزلة الجسمادات فيسما يوجد منها، وأن الله لا يعلم الشئ، وعمله حادث لا في محل، ولا يتصف الله بما يوصف به غيره كالعلم والحياة، إذ يلزم منه التشبّه، والجنّة والنار تفنيان بعد دخول أهلها فيها حتى لا يبقى موجود سوى الله نعالى. وافقوا المعتزلة في خلق الكلام، وإيجاب المعرفة بالعقل قبل ورود الشرع. وهؤلاء هم الجبرية الحالصة، وأما أهل السنة والجماعة فهؤلاء هم الجبرية الحالصة، المتوسطة بين الجبر المتوسطة بين الجبر والنفويض، لأنهم يثبتون للعبد كسبًا بلا تأثير والنفويض، لأنهم يثبتون للعبد كسبًا بلا تأثير فيه.

أحيانًا يفضلون على اسم الجبيرية اسم الحتمية، ويقصرون الجبرية على مجال الفلسفة والدين، وأما الجبرية العلمية فمجالها ما يسمونه قانونية الطبيعة العجمية فمجالها ما يسمونه أحداث الطبيعة إنما تقع وفق قوانين حتمية كلية ودقيقة، وطالما أن الطبيعة تسير وفق قوانين جبرية أو حتمية، فإن النبؤ بما سيقع محكن إذا أمكننا أن تحيط علماً بما هو واقع الآن، وإذن

فالكون يعمل وفق آلية، أو أن الآلية Mechanism فالكون يعمل وفق آلية، أو أن الآلية المحل طابع المحود، ويعارض مبدأ الحرية مبدأ الآلية ومبدأ الجبرية ، فالجبرية ضرورة مطلقة، والوجود قائم على المسكن contingent والممكن لا يعنى أنه يحتم أن يوجد.

وقبول الجبريين إن كل منا يحدث منعلول متناسب مع علَّته، يناقبضه أن الوجبود لا يقوم على الاطراد والثبات.

والجبرية يناسبها القول بالمادية، والمادة لا تستطيع أن تفسر الحياة والفكر، وما هو نفسى لايمكن ردّه دائمًا إلى الفسيولوچي، ولقد تعلمنا من التطور أن القوانين ليسست ضرورية، وأن البحث العلمي كلما نقدم تهافت القول بالجبرية العلمية، حتى أن الاتجاه الآن كما يقول ماكس بلاسك (١٨٥٨ – ١٩٤٥م) هو القسول على العكس باللاجبرية (G) هو القسول على الظواهر الطبيعية لا تجرى وفق ميكانيكية معينة، الظواهر الطبيعية لا تجرى وفق ميكانيكية معينة، ولكنها تحدث مستقلة عن الإنسان، وعن آلاته للقسياس، ويكشف تباريخ العلم عن إخبفاق مذهب الآلية ، وخاصة بعد نظرية النسبية ونظرية الكمام ويعمله .

واللاجيسرية Indeterminism كيمسذهب في الفلسفية تقبول إن الفيعل الإنسباني الحير ليس معلولاً، فيلا الأخيلاق، ولا البلذات هي الدافع إلى الفيسمل الإنسباني، والفيساعل في نيظرية

اللاجبرية شخص غير مسئول، وتصوره كما لو كان أبله.

·جبهة القن الجديد، ......

"Fronte Nuova delle Arti" (ft.)

جماعة **إيطالية** لها فلسفتها الخاصة في الفن، تتسأت بعيد الحرب العبالميية الشانية، وأشبهترها انضمام نخبة من الفنانين من أصحاب الرسالات والفكر النفلسيفي إليههاء أميشال: بيسرولي، وجوتوسسو. وليونسيللو، ومنورلوني، وفازيني، وكوربورا. وفرانشينا، وسانتوماسو، وناركاتو، وفيدوفا، وبيزناتو، وجميعهم كانوا معنيين بقضايا الإنسان، ومشاكل المجتمع بعد الحرب، وتشغلهم قضية العلاقة بين القيم الفنية ورسالة الفن الاجتماعية، وأصدروا لذلك منشورًا في الواقسعينة Manifesto del realisma سنشة ١٩٤٥. أكمدوا فيمه على أنه رغم أن الفسن من واجبه أن يخدم المجتمع، إلا أنه باعتباره فنًا، له مقتبضياته الجمالية التي لا يمكن إلا أن يراعيها، فالفن بما هو كذلك لا بد أن أن يكون جماليًا. ولم تستمر هذه الحبركة طويلاً ،وانتبهت تمامًـا سنة ١٩٤٨، وحلت محلمها جمماعة فللصمورون الإيطماليمون الشمائية\_Otto Pitori Italiani وهم: بـــاز الديسللا، وسانتوسأسوء وتوركاتوه وفيسدوفاء ومورلوتيء وبيسروللي، وكسوربورا، ومسوريني، وكسانت توجهاتهم تجريدية.

الجحرم هو الآخرون، ......

"L'enfer c'est les autres"

مقبولة الفيلسوف الوجبودي الفرنسي جسان

بول سسارتر (۱۹۰۵ - ۱۹۸۰) في مسرحيت اجلسة سريقة "Buis Clos" (۱۹۶۷)، برى أن الآخرين هم مصدر عذاب الذات، وأن الوجود مأساة جائمة على الصدور، وجحيم حقيقي، وعذاب لا معنى له ويأخذ بخناق الإنسان.

Eristic <sup>(E)</sup>; ..... Eristique <sup>(F)</sup>; Eristik <sup>(G.)</sup>

وهو اللجاح أيضًا، عبارة عن مراء بتعلق بإظهار المذاهب وتقريرها والمجادلة هي المنازعة والمخاصمة، لا لإظهار الصواب، بل لإلزام الخصم. ومدرسة الجدال هي المدرسة الميغارية التي أسسها إقليدس الميغاري ببلدة ميغارا بالقرب من أثينا، وكان رواجها في أواخر القرن الخامس حتى أوائل الشالث قبل الميلادي، واشتهرت بغالطاتها ، وبالجدال الذي هو المراء، وباستخدام بغالطاتها ، وبالجدال الذي هو المراء، وباستخدام الحجيج السوفسطائية والاستدلالات المموهة.

القياس المؤلف من مقدمات مشهورة أو مسلمة، وصاحب هذا القياس يسمى جعليًا، وصاحب هذا القياس يسمى جعليًا، ومجسادلاً Dialectician (E.), Diateclicien (F.); Dial- (G.) والغرض من الجدل، إنْ كان المجادل سائلاً معترضاً، إلزام الخصم وإسكاته، وإن كان مجربها حافظاً للرأى، أن لا يصير ملزماً من مجربها حافظاً للرأى، أن لا يصير ملزماً من

Pialectic (E.); .....

Dialectique (F.); Dialektik (G.)

والجسدل أصله يسوناني لفظا ومسعسني، وكسان

الخصم .

أرسطو يعسد وينبون الإيلى مكتشف، وهو علم القوانين الأكثر عمومية التي تحكم تطور الطبيعة والمجتمع والفكر.

ويميز أفلاطون ببن الجسلال أو اللجاج ويميز أفلاطون ببن الجسلال. وكان تهكم سقراط صورة متقدمة على جسدل زينون. وأطلق أرسطو على طريقة سقراط اسم القياس المقسم. وقسم أفلاطون الجدل السي جدل مساعد ascending d. يتسدرج من الإحساس إلى الظن، ثم إلى العلم الاستدلالي، ثم إلى العملم الاستدلالي، ثم إلى العملم الاستدلالي، ثم إلى العملم الاستدلالي، ينزل بالتفكير من أرفع المنسل إلى أدناها، بتحليلها، ينزل بالتفكير من أرفع المنسل إلى أدناها، بتحليلها، فيما أطلق عليه اسم القسمة.

وكان الجدل عند الرواتبين هو المنطق الصورى، وأطلق عليه كنط اسم منطق الوهم، لأنه كان وسيلتهم إلى أقيستهم الوهمية التى أساسها إما أغاليط منطقية أو تجريبية. وقال كنط بالجسلل الترنسنطنالي Aranszendentaie Dialektik يكشف به زيف الأحكام الترنسندنالية، أى التى تتخذ موضوعات تتجاوز بها حدود النجربة. وأقام قخته الجسدل على القضية والنقيض ومركبهما. وطبور هيجل هذه الثلاثية إلى الذروة، فاعتبر الجدل قانون الموجود والطبيعة والفكر والمجتمع، وأن الجميع في حالة صيرورة وتغير وتحول دائم. وتطور هذا الجدل الثورى إلى الجدل الوجودي عند كيركجارد، وإلى الجدل المادي عند ماركس، حيث يعتبر وإلى الجدل المادي عند ماركس، حيث يعتبر كيركجارد الذات والموضوع وحدة، والإنسان في

مواقف يختار فيها ويفاضل ويفعل في حرية، أما ماركس فيعتبر الظروف الاقتصادية أساسًا للفكر، وأن للجتمع يتطور، وأن نقيضه يتولد منه في كل طور من أطواره، وأن النسورة تعسجل بإظهار النقيض الجديد الذي يقاومه القديم حتى يتحقق المجتمع اللاطبقي حيث الحرية والوفرة. يتحقق المجتمع اللاطبقي حيث الحرية والوفرة. جدل إسلامي الملاطبة القديم الخرية والوفرة. جدل إسلامي المحتمد المحتمد

Jslamische Dialektik<sup>(G.)</sup>

للجمدل في الإسلام أدبيات تمضمنتها آيات القرآن، فالجمدل للكلام به، وهو الكلمة المسواء بين منحاورين أو خصمين، والدعوة إلى الكلمة السواء فنرض كفاية (آل عنمران: ٦٤)، والناس في الجيدل إما كلمشهم عي السقلي وهم أهل الباطل، أو هي العليبا وهم أهل الحق (التبوية: ٤٠)، والكلمة الحسنى (الأعراف: ١٤٧) هي الكلمة الطيبة، ومثلها مثل الشجرة الطيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء، تؤتى أكلها كل حين، يعنى الحسجة القوية لهما أسانيمدها ومصداقسيتها وواقعها ونتائجها الصحيحة، على عكس الكلمة الخبيئة كالشجرة الخبيئة ما لها من قرار، وهي الحجة الساطلة، والبرهان الزانف، والفياس غير المنتج (إبراهيم ٢٤- ٢٦)؛ وشرط الجدل الصدق والعبدل (الأنصام: ١١٥)؛ والمجادلون بالباطل يبدُّلُونَ الكلام (الأنصام: ٣٤)، ويحرُّفُونه عن مواضعته (النسساء : ٤٦). والجمدل لا يكون إلا بالتي هي أحسن (العنكبوت: ٤٦)، والإكثار من

الجدل عصوصًا غير مستحب (هود: ٣٦)، والإنسان مفطور على الجدل وهو أكثر شئ جدلاً (الكهف: ٤٤)، وجدل الساطل لا يسنده الواقع وليس إلا جدلاً في أسماء يسميها أهل الباطل (الأعراف: ٧١). وجدل الباطل مطلوبه الباطل (الأعراف: ٧١). وجدل الباطل مطلوبه دحض الحق (غافر:٥)، ولكل صحاحب حق أن يجادل عن حقه (المجادلة: ١)؛ والجدل في الله لا ينبسغي إلا بعلم وهدى وسلطان (الحج: ٨، ينبسغي إلا بعلم وهدى وسلطان (الحج: ٨، وغافر: ٣٥)؛ والجدل عمومًا جائز عن البعض (هود: ٤٤) والأصل فيه أن تجادل كل نفس عن (هود: ٤٤) والأصل فيه أن تجادل كل نفس عن نفسسها (النحل: ١١١)، ولا جدال عن الذين يختانون أنفسهم (النساء: ١٠٧).

جدل سليي ...... Dialectique du non

منهج بالسلاد الإعادة بناء المعرفة، يقول إن السلب حركة تدمير وإعادة بناء للمعرفة، وأن المعرفة هذا دأبها: أن تكون لها نظريات، ثم تأتى نظريات أخرى تهدم الأولى، وهكذا، فالفكر يتنج مشولاته خلال ممارسته لما هو تجريبى، والعلم هو نشاج ذلك، وما نعدة اليسوم نظرية علمية صحيحة قد مر بالعديد من النظريات التي شبت خطؤها في مرحلة تائية، وستكون نظريات الني الغد صحيحة في نظر أصحابها الأنها قضت على نظريات البوم.

Attraction <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Attraction <sup>(C);</sup> Attractio <sup>(L.)</sup>.

بالفشح وسكون الذال ، من مصطلحمات

الفلسفة الصوفية، وهي عبارة عن جذب الله تعالى العبد إلى حضرته، والمجذوب من ارتضاه الحق تعالى لنفسه واصطفاه وطهره، فحاز من المنح والمواهب ما فاز به بجسميع المقامات والمراتب بلا كُلفة المكاسب والمتاعب،

والحافية القوة التي تؤثر في جسم متحرك على مسار وتكسبه العجلة العمودية.

والجاذبية الحالة التي بجداب بها صاحبها غيره، وفي المغنطيسية قوة تجاذب الأجسام عند دلكها وفركها، والأولى تسمى الجاذبية النفسية دلكها وفركها، والأولى تسمى الجاذبية النفسية (E.;G.): Charisme (F.)

Magnetismus (G.); Magnetisme (F.): Magnetismus (E.;c.)

يطلق على معان، منها ما يسركب منه ومن غيره شئ، سواء كان موجوداً في الخارج أو في العقل، كالأجناس والفصول فإنهما من الأجزاء المقلية. ومن الأجزاء الحارجية ما يسمى جزءاً شائعاً كانشلت والربع، ومنها ما يعبر به عن الكل كالرأس والوجه والرقبة من الإنسان، ومنها الجزء اللي لا يتجزأ المسمى بالجوهر الفرد.

Particular  $^{(E.)}$ ; Particulier  $^{(F.)}$ ; .......... جزئی Particularls  $^{(L.)}$ ; Partikulär  $^{(G.)}$ 

يطلق على معان ، الأول كون المفهوم بحيث يمنع نفس تصنوره من وتموع الشمركة في ذلك

جِسِ الحمير .....الحمير الحمير الحمي

(انظر يسوهية).

اختيار عسيسر يُفرض على الجاهل أو قليل الخبرة، وهو القضية الخامسة من هندسة إقليدس الخباصة بتساوى الزاويتين المقابلتين للضلعين المتساويين في المثلث، ولذلك فقد تستوى الأمور عند قليل الخبرة إذا تساوت في نظره، فيحار أيها يختار، مثل الحمار الذي به عطش وجوع، فيرى يختار، مثل الحمار الذي به عطش وجوع، فيرى الماء والعلق، ويحار الأيها يذهب لتساوي الرغبتين عنده، فيتوقف مكانه، فلا يذهب لهذا ولا لذاك، ويوت هو ينظر إليهما دون أن يختار. (انظر حمار بوريدان).

هو هذا الجسوعو الممستند في الجمهسات، أعنى الصورة الجسمية، والأجسام موضوع الطبيعيات، ويتألف الجسم من مادة أو حامل، ومن صورة تقوم في المادة، وصور أخرى تبدخل في باب المقولات كالهيئة والوضع. وللأجسام صفات أولى لا وجود للأجسام إلا بها، وصفات ثانية لا نزول الأجسام بزوالها.

والأجسام إما بسيطة أو مركبة، والجسسم المسركسب يتنالف من أجسام مختلفة الحقائق كالحيوان، واليسسيط هو ما لا بتنالف منها كالماء.وقسموا المركب إلى تام وغير تام، والسيط الى فلكى وعنصرى، وتارة إلى مؤلف يتركب من الأجسام، سواء كانت مختلفة كالحيوان، أو غير مختلفة كالحيوان، أو غير المنابهة في الماهية،وإلى مفسود لا يتسركب منها.وفرق أرسطو بين الجسم الطبيعي والجسم التعليمي، والأول هو الذي يُبحث عنه في العلم الطبيعي، والأول هو الذي يُبحث عنه في العلم الطبيعي، وعرفه بأنه جوهر يمكن أن تُفرض فيه أبعاد ثلاثة متقاطعة على زوايا قائمة، والثاني أبعاد ثلاثة المتقاطعة على زوايا قائمة، والثاني على الرياضية،وعرفه بأنه قابل للأبعاد الثلاثة المتقاطعة على الزوايا القائمة.

وقال المعتنزلة إن الجسم يتألف من ذرات أو جواهر. ومن رأى سمبليقوس أن الجسمية هي الصورة الأولى للجسم، بينما قال إخوان الصغا إن الجسمية هي مثال الجسم. وكانت للجسمة تقول أن الله جسم، ويصفه هشام بن عبدالملك بأنه جسم لا كالأجسام ولكنه موجود في ذاته،

وأبعاده لا ينميز فيها العرض من العمق، ويشبه لونه طعمه وراثحته.

حسمانية (E.); جسمانية Corporalism (E.); Corporalismus (G.) هي المادية. (انظر مادية).

Corpuscule (F); .................................;

Corpuscule (F); Corpusculum (L...);

Korperchen (G.)

الذرة أو الجوهر الفرد، وهو أصنغر ما يمكن أن تنجيزي إليه المادة، وقد يطلق في أيامنا على المستدق من الأجيزاء، فهي أشبه بالأجسام، كما نقول جسيمات اللمس.

وفلسفة الجسيمات نظرية طبيعية تحاول تفسير الظواهر الطبيعية بأن تنسبها إلى تجمّع الجسيمات غير المرئبة (الذرات).

جِنْر ......Djafr;llm-al-huruf (Ar.)

بالفتح وسكون الفاء، هو علم يُبحَث فيه عن الحسروف من حيث هي بناء مستقل بالدلالة، وضائدته الاطلاع على فهم الخطاب المحمدي الذي لايكون إلا بمعرفة علم اللسان العربي، ويُعرف من هذا العلم حوادث العسالم إلى انقراضه.

وقسيل الجفر والجسامعة كتسابان لعلى كرّم اللّه وجهه، قسد ذُكر فيهمسا على طريقة علم الحروف الحوادث التي تحسدت إلى انقراض العسالم، وكان

الأتمة المعروفون من أولاده يعمرفونها ويحكمون بها. (انظر أيضًا حروفية).

Sublimity <sup>(E.)</sup>; ...... Sublimité <sup>(F)</sup>; Sublimites <sup>(L.)</sup>; Erhabenheit <sup>(G.)</sup>

صيفة العظمية والكبرياء والمجد والسناء. والجمال والجلال يندرجان في جنس واحد، وكل جمال فإن شدة ظهوره يسمى جلالاً، وكل جلال في مبادئ ظهوره يسمى جمالاً ، إلا أن الجميل ينصف بالتناهي والجليل بعدم التناهي، ومن ثم يطلق الجملال على الصفات السلبية مثل أن لا يكون لله تعالى جسماً ولا جسمانيا، ولا جوهراً ولا عرضاً ونحو ذلك من السوالب. والجمال المطلق والجلال عن المطلق لا يكون شهوده إلا لله وحده، حيث الجلال هو ذاته، باعتبار ظهوره في أسمائه المحلق والجمال هو أوصافه العلية وأسمائه المخلق الحسنى، واستيفاء أوصافه والعلية وأسمائه للخلق محال.

فى اللغة هى العدد الكشير من الناس يجمعهم غرض واحد، فإذا كان اجتماعهم عشوائياً وبلا غرض فهم مجرد جمع، وفسى القرآن ﴿يُومُ الْجَمْمِ ﴾ (الشورى: ٧) يوم يخرج

الناس أشتاتاً ليس لهم من هاد وقوله تعالى ﴿مَرُّهُونُمُ الْجَمْعُ﴾ (القمر: ٤٥) أي الحشد، سمَّاهم جمعاً لأنهم لا ألفة بينهم، نقول جموع الحيوان يعنى حشودهم، وغريزتهم غريزة الجمع، أي أن اجتماعهم بالغريزة وليسس بالإرادة، فإذا تضامُوا اختـباراً وعن إرادة فهم المجتـج، ومـن سمسانه التنظيم، وأن يكون له نَسُق. والفسرق بين الجسمع وللجشمع، أن الأول عبارض، ومؤفت، وفنوضيوي، وعبل غيير نظام، والشاني ثابت، وقديم، وله سُمُت. ويتطور ويرتقى، ويقوم على النآلف، والنجانس، ويصنع وحدة؛ وأما الجماعة فهم المجموعة قد انتحوا بأنفسهم لهدف يسعون إلىه، كجماعة العلوم، والجماعة الدينية، وفي مصطلح الفرق الإسلامية أن الجماعة طائفة لهم نفس الاعتقادات، وقد يمقال للجماعة وابطة أو جمعية يؤلَّفها أعضاء، ومن ذلك الجمعية الفلسفية واشتغالها بالفلسفة. والجماعة في فلسفة كنط من مقولات الإضافة، وتسمى أيضاً بالاشتراك، وهو التأثير والتأثر. وجماصات العمل هي المنوط بهما واجب معين، وجماعات الضغط هي العدد من أصحاب المصالح وهم تأثيرهم السياسي معاً. والجماعة عي وحدة المجتمع، والإنسان اجتماعي بطبعه، يعيش في جسماعات كالقرى والملاز والأحياء، ومن مجموعها تنكون المجتمعات. وتسوفر للجماعية كل أنواع الإرادات : الإرادة الطبيعية Wissenwille ، فمن الطبيعي أن يعيش

الناس جسماعيات، والإرادة الغريزية Trichwille حيث أن الجماعية غريزة في الكائنات الحية جميعها وتلزمها للتعاون والتكاثر، وإرادة غرضية Zweckwille حيث الغرض يتحكم غائباً في الجسماعات البشر ببعضهم البعض، والإرادة العاقلة Kürwille كما في الاجتماعات السياسية، للتفاوض والتشاور والتعاهد والتصالح إلخ.

رابطة فكرية أسسها موريس شليك أستاذ الفلسفة بجامعة فيينا. وانضم إليها كثير من الفلاسفة والعلماء ، منهم: كارناب، ونيورات، وهان؛ وكانت تجمعًا يهوديًا خالصًا يدعو للتجريبية المنطقية بهدف توحيد العلوم ومنهجها، والبرهنة على لغو المينافيزينا، وبدت حركة ضد الدين، ومن ثم فقد قتل طالبً مؤسسها، ولاحقت الحكومة أسانذتها فهاجروا من النمسا للى بريطانيا وأمريكا، وكادت الحركة تنتهى نمامًا لولا بعض المتعاطفين معها في أوروبا الغربة وأمريكا من البهود أيضًا.

هسى الاشتراكية النظرية التى تقول بملكية الجماعة - أى الشبعب - للأرض، ولرأس المال، وبانضراد الجماعة بالإدارة وسيساستها. وأحياناً يقال للاشتراكية مطلقاً، وللشيوعية، أنهما

مذهبان في الجماعية. والجماعيون الفرنسيون كانوا على مذهبي ماركس ولاسال خصوصاً. والفرد في النظام الجماعي محكوم بقواعدها ولوائحها الجماعية، وليست له الذاتية التي للفرد في النظم الديموقراطية. وكان الجسماعيون الفرنسيون بميزون أنفسهم عن الاشتراكيين أو الشيوعيين بقولهم بالملكية الخاصة إلى جانب ملكية الجماعة، فالصناعات الكبيرة ملكية جماعية، ولكن المشروع الخاص ملك لصاحه.

جماعة دميوفسكى ..... Dembovsky Group

الاسم الذي أطلقه إنجلز في خطاب له حول المسألة البولونية، على مجموعة الفلاسفة الذين تحلقه البسولوني إدوارد تحلقسوا حسول الفسيلسسوف البسولوني إدوارد دميوفسكي (١٨٢٢ - ١٨٤٦)، وكان يدعو إلى فلسفة إبداعية، أو فلسفة مستشل، أساسها حاجات الناس، وحقائق الممارسة، وأشاد إنجلز بالشجاعة شبه البروليتارية للجماعة لاشتراطها الثورة الزراعية لتحرير بولونيا قومياً.

Beauty <sup>(E.)</sup>; .....

Beauté (F.); Schönheit (G.)

يطلق على معنيين، الجسمال الذي يعرف الجمسهور، مثل صفاءاللون ولين الملمس، وهو على قسمين: ذاتى وممكن الاكتساب، وثانيهما الجسمال الحقيقى، وهو أن يكون كل عضو من الأعسضاء على ما ينسغى أن يكون من الهيئة والمراح، والجمال الحقيقى صفة أزلية لله تعالى،

شاهد، في ذاته أولاً مشاهدةً علمية، فأراد أن يراه في صُنعه مشاهدةً عينية، فخلق العالم كمرآة، شاهد فيه عين جماله عياناً (القصيدة الفارضية).

والقبح (F.); Laid (F.); Hässlich (G.) والقبح منه باعتبار كونه من مجليات من العالم كالمليع منه باعتبار تنوع الجمال، فإن من الحُسن أيضاً إبراز جنس القبيع على قبحه لحفظ مرتبته من الوجود، كما أن من الحُسن الإلهى إبراز جنس الحُسن على وجه حُسنه لحفظ مرتبته من الوجود . (عبدالرحمن جماعى - الإنسان الكامل).

والقبح في الأشياء إنما هو بالاعتبار لا بنفس ذلك الشئ، فسلا يوجد في السعالم فسيح إلا بالاعتبار، فارتفع حكم القبيح المطلق من الوجود، فلم يبق إلا الحُسن المطلق.

والجسمسيل هو مسا يسخساطب في النفس الإحسساس بالجسمال أو عساطفة الجسمال، وهو بخسلاف الجسمال، حيث الأول محرّك للرضا، وباعث على السمسادة، والثاني يشير في النفس الرهبة والخشية. وقيل الجميل هو المُعبَر.

وأخيراً فيإن فكرة الجمال لم تعد علمية، ويفضلون عليها فكرة الفن لشمولها واتساعها. (انظر جميل، ونزعة جمالية، وعلم الجمال، ومنهج جمالي).

عند الرياضيين هو زيادة عدد على عدد آخر،

وما حصل من تلك الزيادة يسمى مجموعًا، وحاصل الجسمى، وعند الفلاسفة الأصوليين والفقهاء هو أن يجمع بين الأصل والفرع لعلة مشتركة بينهما ليصح القياس، ويقابله الفرق. وعند المنطقيين هوكون المعرف (بالكسر) بحيث يصدق على جميع أفسراد المعرف (بالفنح). وصاصل الجمع المنطقي لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحيانًا، أي صادقة بالنسبة إلى قبمة أو أكثر من قيم المنغير.

جمعية البحوث النفسية ...... SPR (E.)

تأسست في لندن عام ١٨٨٢م، على يد جماعة من العلماء، بهدف البحث في إمكان تحصيل المعارف من غير طريق الأحاسيس وأعضاء الحس، وكان أول رئيس لها هندى سيدجويك. وقامت أول جمعية أمريكية للبحوث النفسية سنة ١٨٨٥م، وكان وليام جيمس من أعضائها البارزين، وكان من رؤساء أو أعضاء أمثال هذه الجمعيات، الفلاسفة : بالقور، وبرود، وبرايس، ودوكاس،

Totality (E.);

Totalité (F.); Totalitas (L.); Totalität (G.)

لغسة للجمع ، وهو الحاصل من الجمع، والجمع المجملة هي الأجزاء من غير اعتباد الهيشة الوحدانية ، أي الكشيس المعض والأجزاء مع الهيئة الوحدانية .

والجملة إحدى مقولات كنط الاثنني عشرة. ويضعمها تحت عنوان الكم باعتبارها مركب من الوحدة والكثرة ـ أى الأجزاء.

إما خبرية أو إنشائية، لأنه إن كان لها خارج تطابقه أو لا تطابقته فخسيسرية، وإلا فيهي إنشائية.والخبرية لأنها تفيد خبراً يحتمل الصدق والكذب وتسمى القضية المتطقية. ويفضل بعض المناطقة استخدام مصطلح الجملة على مصطلح القضية، فينقولون الجملة التجريبية. compirical s. وهي التي تشتمل على محمولات تجريبية، علاوة على ما قد بكون فيسها من تعبيرات غيسر وصفية. والجميلة المفشوحة .vpen s مي التي تحسنوي على الأقل على متبغير فردي واحمد، مثل اس خطاء، أو \*- خطَّاء". ولا تكون الجملة المفتوحة صادقة أو كساذبة إلا إذا وضمعنا بدلاً من س أو المكان الخالي اسماً كأرسطو، أو صفة. والجملة المامة .s general s مثل اكل شئ مادي، أو ابعض الشيخ مادي، اللتين يمكن استخراجهما من الجملة المفتوحة " س مادي" بنقيديمها بسور أو أكثر، مثل الكل؛ أو «بعض».

اصطلاح كيركجارد - أبو الوجودية - يعنى به المجتمع، أو الأخرين، ويصفهم بأنهم حشمد،

وعلى الفرد النجاة بنفسه والخروج من بينهم لكي يصنع ذاته ويحقق وجوده. والجممهور أو الحشد - في فلسسفشه ـ على ألباطيل، ووجبود الناس مجتمعين وجبود زائف ويحيل الفرد إلى شخص غير مستول يضعف إحساسه بالمستولية، ويستشعرها مجرد كسر أو جزء ضئيل من كلّ. وكان أرسطو يسمى الجمهور الكثرة multitude، وهو وصف مميز للحيوانات؛ وأطلق نيستشه عليه اسم القطيع herd، وقال بضريزة للقطيع، والفرد في القطيع من دأبه أن يسطِّح كل شيُّ ليستطيع أن يفنهمه. وأشنار هسايفجمو على جنماهيم الناس أو دهمائهم بالضمير الهم ssie، لأننا دائماً تستسخدمه، وكمُّم يعني بهم الأخسرين cles autres ، والذات هي الذات المتعينة Dascin. وهذه الذات تفقد نفسها وأصالتها في الآخرين، أو في ذات الآخرين التي نشبر إليها باصطلاح قات ـ مُسمُ (ذاتهم) Themselves، ويعبر كارل بسبرز عن ذلك عصطلح وجود الجماعير Mass - Existenze أو die Massen

جمهورية بمهورية به محاورة أضلاطون الاسم الخطأ المعروفة به محاورة أضلاطون الاسم الخطأ المعروفة به محاورة أضلاطون السياسة Politeia، ويرى دكتور عبد الرحمن بدوى أنه خطأ شنع، قد ارتكبه في العربية على قدر علمي ثلاثة، هم : الدكتورة نازلة الفكيم من رؤساء قسم الفلسفة بجامعة عين شمس،

والمفكر محمد مظهر سعيد، والدكتور فؤاد ذكريا من رؤساء قسم الفلسفة في مصر والكويت وحاصل على جائزة الدولة التقديرية. وأحسب أن أستاذنا الدكتور بدوى قد فالى في ذلك كشيسراً، فكل قواميس الفلسفة الأجنبية وصوسوعاتها - بلا استثناء - يترجمون هذه المحاورة بالجمهورية وليس بالسياسة، وحنى دوائر المعارف الكبرى البريطانية والأمريكية ولاروس تشرجمها كذلك، وقد شايعهم على ترجماتهم هؤلاء الأسانذة الكبار ولانثريب في ذلك.

"Cadem Omnia Semper" (L.)

مقولة لوكريتيوس وتعنى إلى ما تعنى إليه عبارة اسفر الجامعة، أنه لا جديد تحت الشمس، فالشسس تشرق وتغرب كل يوم، والريح تدور وتطوف ثم تعبود، وجسميع الأنهار تجرى إلى البحر، والبحر ليس بملان، ثم يكون البخر والمطر وتعبود الأنهار للجريان، وكل شئ هو كما هو دائماً. (الفصل الأول).

Beautiful <sup>(E.)</sup>; ...... Beau <sup>(F)</sup>; Bellus<sup>(L.)</sup>; Shöne <sup>(G.)</sup>

الجميل هنو موضوع علم الجنمال. وقبيل لا

يوجد جميل بطبعه وإنما باعتبارات، وبحسب النقافات، وقبل هو المقيد أوالنافع، وقبل الجميل هو المعنوى؛ وهوالخبر، ثم ال الجميل له سمات من حيث انتظام الشكل وما فيه من تناسق، وهو الملاتم لذاته والمتآلف مع غبره، وهو الجذّاب الذي يشد الناظر إلى صورته يتأملها ويتعرف إلى معانيها، ثم إنه المبهج الذي يتأملها ويتعرف إلى معانيها، ثم إنه المبهج الذي يدخل السرور إلى نفس متأمله، والجميل فيه يدخل السرور إلى نفس متأمله، والجميل فيه في النفوس، والجميل من أسمائه تعالى، وفي الحديث: ﴿إِنّ اللّه جميل بحب الجمال ﴾، وجماله عمالي هو أوصافه في لطفه ورحمته، والجميل عن أخلاقياً هو المرتفع عن الدنايا، وهو الذي يوافق أخلاقياً هو المرتفع عن الدنايا، وهو الذي يوافق عليه الناس، ويسر أكبر عدد من الناس.

فى اللغة ما يعم كثيرين، وهو أعمّ من النوع، يقال الحبيوان جنس والإنسسان نوع، وعند أهل العربية يراد به الماهية، وبهذا المعنى يقال تعريف الجنس، ولام الجنس، واسم الجنس، وعلم الجنس.

والجنس على اصطلاح أهل النحسو سا ذلا على شئ، وعلى كل ما أشبهه. وعند الأصوليين والفقهاء عبارة عن كلى مقول على كئيرين مختلفين بالأعراض دون الحقائق، كالإنسان، فإنه مقول على كثيرين مختلفين بالأعراض. وعند المنطقيين لفظ كلى أعلى في الماصدق من وعند المنطقيين لفظ كلى أعلى في الماصدق من

النوع، وهو أول الألفاظ في الكليات الخمس في المنطق، وهي: الجنس، والنوع، والفسيصل، والخاصة، والعرض العام.

والجنس هو المقول على كثيرين مختلفين بالحقائق في جواب ما هو، وهو إما قسريب أو يعيد، لأنه إن كان الجواب عن الماهية وعن جميع مشاركاتها في ذلك الجنس واحداً فهو قريب، ويكون الجواب ذلك الجنس فقط، كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان، فإنه جواب عن الإنسان وعن جميع ما يشاركه في الجيوانية، كالفرس والغنم والبقر ونحوها؛ وإن كان الجواب عنها وعن جميع مشاركاتها في ذلك الجنس متعدداً فهو بعيد، وبكون الجواب هو وغيره، كالجسم فهو بعيد، وبكون الجواب هو وغيره، كالجسم النامي بالنسبة إلى الإنسان، فإنه جواب عن الإنسان وعن بعض مشاركاتها فيه كالنباتات.

وتترتب الأجناس ولا تذهب إلى غير نهاية، بل تنتهى الأجناس في طرف النصاعد إلى جنس لا يكون فوقه جنس آخر هو جنس الأجناس، أو الجنس العالى، أما الجنس المتوسط فهو الذي فوقه وتحته جنس، كالجسم والجسم النامي، فإذا كان فوقه حنس ولم يكن تحته فهو الجنس المساقل كالحيوان، وعلى ذلك فمراتب الأجناس أربع. كالحيوان، وعلى ذلك فمراتب الأجناس أربع. ويسمى ابن سنا الجنس العالى الجنس المفسرة.

جنس الأجناس .....سالاً Summum Genus الجنس الذي لا يعلموه جنس آخر، ويسمى

كذلك الجنس العالى لأنه يعلو غيره ولا يعلو عليه غيره.

جنس قريب ..... Proximum Genus (الم

جنس قريب لنوع، كالحبوان بالنسبة إلى الإنسان.

Paradise (E.);

 $Paradis \stackrel{(F)}{:} Paradisos \stackrel{(L.)}{:} Paradies \stackrel{(G.)}{:}$ 

في الاصطلاح هي القيمة الطلقة فيوق كل القيم الأخلاقية، وهي شرط فوق أرضى، فيه كل المقيم تنكركس وقبد صارت قداسية مطلقة؛ وعند اللاهوتيين هي اليوطوبيا الموعودة التي فيها يملك الأخبار ـ في وقت واحد ونهاتياً ـ الحق الكامل، والسرور الخالص، والفضيلة التامة، والحب اللامتناهي؛ وعنبد فلاسفة الصوفية الجنة منها : جنة الأضعال، ثواباً للأعمال أو الأضعال الصالحة. وهي جنة صموريمة لأنهما من جنس المطاعم والمشارب والمناكح، وهي لذلك جنة النفس، لأن النفس تشتاق للملذوذات، وهي جنة الوراثة أبضاً، لأن الصمالحين يرثونهما بما عمملوا من خبرات ومحاسن، وهي لذلك جنّة الأخلاق، فإذا تجاوزنا المحسوسات إلى المعنبويات، فالجنة هي جنة الصغات، لأنه بالإيمان يرى المؤمن بقلب ما بعد الرسوم، ويطالع المطلق في صفائه، ويتعرف إلى أسمانه، وهي لذلك جنة المنويات أو الجنة المعتوية، أو جنة السقلب؛ فإذا ارتقى الإيسمان والم يعد التباين، ولا الشخلف، وتوحدت الأشياء،

وصبار الكل إلى الواحسد، وفي الواحسد، وبالواحد، فذلك النعيسم الذي ما بعده نعيم، من مشاهدة جممال الأحدية، والجنّة حينثذ هي جنة السروح من وجه المشاهد، وجنبة الذات من وجه المشهود. وفي القرآن الجنة جنات، فالجنة الأرضية فيها النخيل والأعناب (البقرة : ٢٢٦)؛ وجنة آدم (البقرة : ٣٥) التي فيها خُلق وعصَى ربه؛ والجنة العالية (الغاشية : ١٠) هي جنة المأوي (النجم : ١٥) ، وجنة الخلود (الأحقياف : ١٤) ، وجيئة الوراثة (الشعراء: ٥٥)، وجنة المسعاد (الرعد: ٣٥)، وجنة المُحيرين (الزخــرف : ٧)، وجنة السعداء (هبود : ۱۰۸)، وجنة القاكهين (يسس : ٥٥)، وجنة المؤمــنين (غافــر : ٤٠)، وجنة المتّــقين (الشنجراء: ٩٠)، وجنة الصناطين (النسناء: ١٢٤)، وجنة المجاهنيين والصابرين (آل عمران: ١٤٢)، وجنات البُشْرَى (النوبة : ٢١)، وجنات مَدن (الكهف:٣١)، وجنات الفردوس (الكهف: ١٠٧)، وعن صفات هذه الجنات: أن الأنهار تجري من تحتها (البروج : ١١)، ومنها أنهار من ماء غير آسن، وأنهار من لبن لم يتغير طعمه، وأنهار من خمر لذة للشماربين (محمد : ١٥)، وتحفل بالعيون (الذاريات : ١٥)، وفسيها الغُرُف (الزمر ۲۰)، والبيوت (التحريم ۱۱)، والمساكن (الشوبة: ٧٢)، والأصحابها فيها ما يشاءون (النحل: ٣١)، وفيسهما النخيل والأعناب (المؤمنون : ١٩)، والفاكسهة والرمسان (الرحمن : ٦٨)، ولحم طيسر بما يشتمهمون (الواقعية : ٢١)،

ومن كل فاكسهة زوجان (الرحمن: ٢٥)، ولهم فيها أزواج مطهرة (البقرة: ٢٥)، حور عين (الطور: ٢٠)، كأمثال اللؤلؤ المكنون (الواقعة: ٢٢)، مقصورات في الحيام (الرحمن: ٢٧)، لم يطمشهن إنس قبلهم ولا جبان (الرحمن: ٣٥)، يطوف عليهم خلمان كأنهم لؤلؤ مكنون (الطور ٢٤)، بصحاف من ذهب وأكواب من فضة (الزخرف: ٢١)، ويُحلّون فيها من أساور من فضة ذهب ولؤلؤ (الحج: ٣١)، متكئين على سُرر الناشية : ١٠، وغلى فرش بطائنها من استبرق، مصفوفة، موضوعة (الواقعة: ١٠، الغاشية: ٣١)، وعلى فرش بطائنها من استبرق، يلبسون ثياباً خضراً من سندس (الكهف: ٣١)، ومن حرير (فاطر: ٣٣)، وفي وجوههم نضرة ومن حرير (فاطر: ٣٣)، وفي وجوههم نضرة النعيم (المطففين: ٣١)،

الجنون الأكبر .....الجنون الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر الأكبر المناسبة الم

وصف الفلسفة العدمية الحديثة التي انتجت تكنولوچيا الحروب، وأفرزها عصر الإمبريالية، والهيچيمونية، والجلوبيالية، والقول بدولة الصفوة، والشعب المختار، والتطهير العرقي، حيث شعار التاريخ كما يقول شوينهاور: «هذا أو ذاك معار التاريخ كما يقول شوينهاور: «هذا بديلين، أبهما أسوا من الآخر: أن ناخذ بالتقدم بديلين، أبهما أسوا من الآخر: أن ناخذ بالتقدم أم نتأخر ونتخلف؟ ومن أقوال نيشه «الإنسانية لا نتقدم، وأكثر من ذلك أنها لا توجده، ويقول فرائيليلي : «ليست أوروبا المستنيرة سعيدة، فحياتها حُمّى نسميها تقدماً ... تقدماً إلى أي

The Genie of Socrates <sup>(E.)</sup>;..... جنّی سفراط Le Génie de Socrate <sup>(E.)</sup>;

Genius Socratus<sup>(L.)</sup>

الهائف الذي كان يأتي سقواط (٤٧٠ - ٣٩٩ ق. وأي الطرق م) ويذكّره بما كان ينبغي عليه، وأي الطرق يسلك كلما تعرّض لاختيار صعب، وأطلق تلاميذه على ذلك هذا الاسم، وشبهوه بأنه الشديدة، ومن ذلك أنه أثاه أثناء محاكمت الشديدة، ومن ذلك أنه أثاه أثناء محاكمت المشهورة بعد أن عرض تلاميذه عليه الهرب وحكى ستقراط لهم عنه، وقسال لهم: إن هذا الصوت أمره بالامتفال لجلاديه، وأن يرضخ لإعدامه. وأناه هذا المصوت أيضاً في بداية حيانه فنهاه عن الاستخال بأصور الحياة، ودعاه إلى الاحتمام بالفلسفة أي الحكمة، وأن يكون همة عصبل هذه الحكمة، وهي الخير الحقيقي، والخير الكثير.

Jihad; Contention  $^{(E.; F.)}$ ; Streit $^{(G.)}$ ; ....  $^{(E.; F.; G.; L.)}$ Contentio $^{(L.)}$ ; Nisus  $^{(E.; F.; G.; L.)}$ 

هو بذل مسافى الوسع من القبول والبقيعل؛ ومنه الجهاد الأصغر: وهو مدافعة الشرّ والظلم والطغيان؛ والجهاد الأكبر: وهو مجاهدة النفس الأمارة بالبسوء. وللجاهدة هى بذل النفس فى رضاء الحق، وفطامهما عن الشبهوات، ونزع القلب عن الأمانى والشبهات. والاجتهاد هو

شي ؟؟ فالجنون الأكبر، أن تعشقد أنشا نتقدم. وفعونيتهل في كبتبابه « محباورات عن الموتي» (١٦٨٣) كان صادقاً عندما جعل كل الفالاسفة الذين يعتقدون في الخضارة والتقدم مشواهم الجحيم، والجحيم هو مصيرهم فينما يبدو، وفي "سفر الأمثال" بأتى عن الفلسفة : «الذي يزيد علماً يزيد حزناً ﴿ وعن الناتول قسرانس قسال : الإنسان أشمقي مخلوق على ظهمر الأرض. لقد قيل إنه سيد المخلوقات... كلا! إنه سيد المعذَّبين في الدنيسا وفي الآخرة بما ينتج من فللسفات مدمرة، ومن الانحرافات الجنونية أن تظهر فلسفات كانفوضوية، والشيوعية، والعبشية أو اللامعقول، والمتقبلية، والفاشية، والصهيونية إلى آخر هذا السهراء الذي لم يَعُد علينا بنفع، وبسبيمه استملي بعضنا على بعض واستكير، ودخلنا في صراعات وحروب، وصار المملمون يُضــرَبون كل يوم، وفي كل مـكان؛ لا لشيّ إلا لأنهم يقسنولون : لا إله إلا الله! ومن أجلهــــا بعادينهم العلمسانيسون، والليسيسراليسون، والراديكاليمون، والاشتراكيون، والشيوعيون، والعضلانيون، ودُعاة العبولمة، ويسبب الا إله إلاّ الله \* هذه العبارة من الكلمات الأربع، يُقتُّلون من المسلمين الآلاف في العسراق، والمصبومسال، وأضغانستان، والبوسنة، وكوسوف، ومصر، والجزائر، والصين، والروسيا، والشيشان.. فأي جنون هذا الذي يسمونه «التقدُّم»!!

استفرغ الوسع فى تحسسيل أمر يستلزم كُلفةً ومشسقةً؛ وهو الحكم الظنى الذى عليه دليل، وصاحبه يُسمى مجتهداً.

والجهاد ركن من أركان فلسقة المقاومة، وهومن فلسفة الفعل، ومن مبادته السعى من أجل تحقيق العدل، وتعميم الخير، وإقامة الحق. وكل أصحاب الديانات يجاهدون، ولكل وجهته وفلسفته، فاليهود جاهدوا كما في التوارة ليعبدوا الله الواحد في أرضهم التي أعطاها لهم، والنصاري جاهدوا ليكونوا مع المسيح في والنصاري جاهدوا ليكونوا مع المسيح في الملكوت الدنيوي والاخروي، والمسلمون يجاهدون ليعلو اسم ألله، وليتقاوموا حكم الطاغوت، والأنهم مضطهدون في دينهم. الطاغوت، والأنهم مضطهدون في دينهم. وأخرجوا من ديارهم، وتُغتصب نساؤهم، ويُقتَل وأخرجوا من ديارهم، وتُغتصب نساؤهم، ويُقتَل أطفالهم، وتؤخذ منهم أراضيهم وبالادهم عنوة.

وعن فلسفة الجهاد عند المسلمين مقالة جعفر يبن أبسى طالب : كنا قوماً أهل جاهلية، نعبد الاصنام، ونأكل الميئة، ونأتى الفواحش، ونقطع الأرحام، ونسئ الجسوار، ويأكل القسوى منا المضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولاً منا، نعرف نسبه وصدقه وأمانته وعفافه، فنحنا إلى الله لنوحده ونعبده، ونخلع ما كنا نعسبد نبحن وآباؤنا من دونه، من الحسجارة نعسبد نبحن وآباؤنا من دونه، من الحسجارة والاوثان»، والإسلام إذن نقلة حضارية من جاهلية إلى تمدّن وتحضر، يقول جعفر: أمرنا بصدق الحديث، وأداء الأمانية، وصلة الرحم،

وحُسن الجوار، والكفُّ عن المحارم والدماء، ونهمانا عن الفواحش، وقول الزور، وأكل ممال البتيم، وقذف المحصنة، وأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئاً، وأسرنا بالصلاة والزكاة والصبيام» : وعدَّد جعفر أصبول الإسلام .. وهي من مناهجه ، ويقول جعفر : اقصدقناه وآمنا به، وتبعناه على ما جاء به من الله، فـعبدنا الله وحده، ولم نشرك به شبسًا، وحرمنا صاحرم علينا، وأحللنا ما أحلّ لنا، فعدا عليناقومنا، فعذبونا، وفتنونا عن دينتا، ليردونا من عسادة الله تعالى إلى عبيادة الأوثان ، وأن نستبحل ما كنا نستحل من الخبائث، - يعني أن المؤمنين بإيمانهم تحوكوا من الفلسفية المادية ومن المحسبوسات، إلى الفلسفة النجريدية والمعنويات، وبدأت بذلك فلتنتهم، فكان عليهم الجمهاد، وأصحاب الفلسفات والمسادئ دائماً يُضننون، ومجاهدتهم للظلم تفرض عليسهم أن يقاوموه، ولقد تساوم المسلمون أولاً بأن هاجروا، ثم واجمهوا العبدوان وبدأوا حرباً مع الطغيان، والحرب المشروعة في الإسلام هي التي يدفع بهما المسلميون عن أنفسسهم ، أن يُضطهم وأن يُخسر جموا من أجل دينهم، وأن يُخسر جموا من ديارهم، وأن يُقستلوا ، وتُزهق أرواح أطفسالهم، وتُنتصب نساؤهم.

وفلسفة الإسلام التي تستوجب من المسلمين أن يجاهدوا من أجلها مضمونها التوحيد، ومحنواها السمو بالإنسان إلى مرتبة أرفع

وأرقى، ولما بعث اكتم بن صيقى ابنه ليأتيه بخير رسول الإسلام، جمع بنى تميم وقال لهم فى نبى الإسلام أنه: "يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، ويأخذ بمحاسن الأخلاق، ويدعو إلى توحيد الله وخلع الأوثان، والأوثان هيى مطلق الأوثان: وأوثان الحضارة. وقال أكثم: لو أوثان الجهالة، وأوثان الحضارة. وقال أكثم: لو لم يكن مايدعو إليه محمد ديناً، لكان فى أخلاق الناس حَسَناً ، يعنى أن فلسفة هذا الدين تقوم فى المجال التنظيري على التوحيد، وفي المجال التنظيري على التوحيد، وأله المثلة عليه وسلم رسالته في قوله : "إلها بعثت الأله مكارم الأخلاق،

والجهاد قد يستوجب القتال: ﴿ كُتِهَ عَلَيْكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْفًا وَهُو الْفَيْتَالُ وَهُو كُرُهُ لُكُمْ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْفًا وَهُو خَيْسُرٌ ﴾ (البقرة ٢١٦) والبقتال من فلسفته قوله تعالى: ﴿ فَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لا تَكُونَ فِيتَةٌ ﴾ (البقرة قوله تعالى: ﴿ فَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لا تَكُونَ فِيتَةٌ ﴾ (البقرة قوله قُورُ أَعِدُوا لَهُم مَّا استَعَقَعْم مِن عَرب الحق والعدل، وخصومهم حرب الباطل حزب الحق والعدل، وخصومهم حرب الباطل والظلم: ﴿ اللهِمَ أَمْنُوا يُفَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَاللهِمَ وَالْمُونِ فَي سَبِيلِ اللهِ وَاللهِمَ وَالْمُونِ فَي سَبِيلِ اللهِ وَاللهِمَ وَالْمُؤْمِنِينَ أَمْنُوا يُفَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَاللّهِمَ وَالْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَالْمُؤْمِنِينَ اللهُ مَنْ اللهُ مَالِهُ وَاللّهِمَ ﴾ (النساء ٢٧)، والمؤمن بين المؤمنين وبين الله والله الله عاله، ﴿ إِنْ اللهُ الشّتَرَىٰ مِن المُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُؤَلّهُم ﴾ (التوبة ١١١). والمؤمن يجاهد في سبيل الله بماله، وبنفسه، وبلسانه، وبكيانه كله، وفرضية القتال فن حق، فرضية عين على كل مسلم، لأنه قتال عن حق، فرضية عين على كل مسلم، لأنه قتال عن حق، فرضية عين على كل مسلم، لأنه قتال عن حق،

وردٌ لعدوانٌ. وليس قتال بغي. ومشروعية الجهاد في الإسلام أنه دفياع عن النفس، وردُّ لـلظلم، وتحطيم للطخيبان، وتحرير للشحوب، وفتح لأبواب الدعوة إلى الهداية والخير، يصول الله : ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَسَاتُكُونَ بِأَنَّهُمْ طَلِمُسُوا وَإِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ نَصُوعِمْ لَقَدِيرٌ 🕾 الَّذِينَ أَخُوجُوا مِن دِيَارِهِم بِغَيْسِ حَقَىٰ إِلاَّ أَن يُقُسُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ (الحسيج ٣٩. ٤٠). ﴾ وقَساتِلُوا فِي مسبِسِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَسَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْشَدُوا ﴾ (البقرة ١٩٠)، ﴿ جَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جهَاده ﴾ ( الحج ٧٨ ). وعن النبيَ ﷺ قل: إن سياحة أمنى الجمهاد في سبسيل الله عز وجل: رواه أبو داود. وحمدً الجمهاد هو بمذل الوسع، وقوله تعالى لا تعتدوا. والجهاد مثلما يدفع عن الأمة فهو يوحَّدها : ﴿ وَأَعْتُصِمُوا بِحَبِّلِ اللَّهِ جُمِيعًا وَلا تَفُولُهُوا ﴾ (آل عمران : ١٠٣): والاعتبصام بالجهاد توحسِد، وهو قوة :﴿ وَلَا تُفَازَعُوا لَتَفْشُلُوا وَتُذَهِّبُ رِيحُكُمْ ﴾ (الأنفال: ٤٦).

وسيكولوچية المجاهد محورها الإيمان، وعن عمير بن الحُمام لمّا اعتزم الجهاد، وقال :

ركضساً إلى الله يغيس زاد . ` . إلّا التتى وعمل المصاد والصبر فى الله على الجهاد . ` . وكل زاد عرضه التفاد غير التتى والبر والرشاد

والتنفاؤل والثقة بالله شرطان للجهاد. فإذا كان البلاء في الجهاد فالصبر عليه ﴿ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَّ إِيمَانًا وَتُسْلِيمًا ﴾ (الأحزاب ٢٢). ولما خاف أبو

بكر عند الغار قال له رسول الله ﷺ في إيمان •ما ظنك باثنين الله ثالثهـما»، وقــال : ولا تحــزن إن الله معناه. وكان المجاهدون في سبيل الله يبكون شوقاً إلى الجسهاد، وفي الجسهاد إحسدي الحسنيين : إسا النصر، وإما الشهادة، وكلاهما خير. ومن يقائل في مسبيل الله إمسا يُقتَسل أو يَغَلب، وفي الحالتمين يؤنيه الله أجره المعظيم، وإن قُنل فيهمو حيٌّ عند الله. والجهاد فيه الخروج، وشرطُه أن لايكون بَطَرأً ولا رياءً. وفيه الثبات وأن يكون المجاهدون صفآ واحداً، وأن يعدُّوا للمواجهة كل ما يستطيعون من قوة، وأن يسلجأوا إلى الحسرب النفسسية ويتوسلوا بالرعب، ويعبُّوا أنفسهم روحياً بذكر الله كثيراً، ولا يتسمنون لقاء العدو، وأن يسألوا الله العافية، فإذا فُرض عليهم القنال فالصبر عليه والدعباء لله، وكان الرسبول ﴿ اللهم أنت ربّنا وربّهـم، وقلوبنا وقلوبهـم بيـدك، وإنما يغلبهم أنته، وكان يقول : «يا مالك يوم الدين، إياك نعبد وإياك نستعين؟، وروى الشافعي بإسناد مرسل عنه ﷺ قال : •اللهم يا قديم الإحسان، يا مّن إحسانه فموق كل إحسان، بـا مالك الدنيـا والآخرة، يا حيّ يا قبيوم، يا ذا الجلال والإكرام، يا من لا يُعلجزه شئ ولايتعاظمه، انصبرنا على أعدائنا هؤلاء وغيرهم، وأظهرنا عليهم في عانية وسلامة عامة عاجلًا؟. ومن فلسفة المدعاء في الجهاد أنه جمهاد إيمان، وعن حق، والجماهد فيه مؤمن وله قضية، ولذلك فهو يدعو الله، والجهاد هو التجارة المنجية، وفيه النصر الموعود، والفتح

القريب، وعن النبي ﴿ اللهِ اللهِ اللهُ الل

والجهاد شبعبة من شُعِبَ الإيمسان، والإيمان بضع وسبعون شعبة، والجهاد من أولاها وقمّتها. وفى ذلك يقول الشاعر :

## الجود بالمال جودٌ فيه مكرُّمة

## والجود بالنفس أقصى خاية الجود

والجاهد لا يخشى الموت لأنه يعلم أن الموت والحياة بيد الله : ﴿ فَهِاذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ مَاعَةُ وَلا يُسْتَقَدِّمُونَ ﴾ (الأعسراف ٣٤)، ومن الحياد تكون النَّفرة خضافاً وثقالاً . والرزق لا ينقطع بالنوفر على الجهاد، وهو بيد الله : ﴿ وَمَا مِن دَابُهُ فِي الأَرْضِ إِلاَّ عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ (هود ٢)، في الشَّماء رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ (الذاريات

وكانوا دائماً أنصساراته والحق مع كل الأنبساء : ﴿ وَكَأْنِنَ مِن نُبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبَيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَّابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَا صَعَفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ ( الله وَمَا كَانَ قُولَهُمْ إلا أَن قَالُوا رَبّنا اغْيضِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَإِسْرَاقَنَا فِي أَمْرِنَا وَنَبِّتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ ( ١٤٧ ) ﴾ (آل عصران وَانصُرْنَا عَلَى الْقُومِ الْكَافِرِينَ ( ١٤٧ ) ﴾

القول بأن العمل فردى بحسب جهد صاحبه، أو أن الإنسان في حركته في الحباة يبذل من نفسه بحسب قدراته، وأن الله أو الاقدار لا تتدخل فيما يفعل، فالأعمال تُنسب لاصحابها، وليس للسماء فعلٌ ظاهر فيما نأتيه.

جهد إرادى ......قال به مين دى بيران (١٧٦٦ -١٨٢٤م) وهو

قال به مين دى بيران (۱۷ ۱۷ -۱۸۱۱م) وهو جهند النفس أو فعلها، وهنو الحس الباطن الذى شبسهه بالنور الداخلي، وقال عنبه إنه علّة فاعلة، وقوة تعلو على قوة الجسم.

Synergism <sup>(E.)</sup>; .......Synergismus <sup>(G.)</sup>

القسول بأن العسمل واحد وإن تجسزاً، وأن الإنسان يضعل ككل، وأن فعل الله يعاضد فعل الإنسان، وأن البئسر تشائر أعسمالهم يسعضها البعض، وأن الجماعية وليست الفردية هي المبدأ والأصل.

المنافقة (Elif.) إلى المنافقة

Ignorantia <sup>(L.)</sup>; Ignoranz; Unwissenheit <sup>(G.)</sup>

يطلق على معنيين، الجهل البسيط، والجهل المركب، والأول يقترب منه السهنو كأنه جنهل بسيط، سببه عدم استشبات التصنور حتى إذا نُبُّه السامي أدنس تنبيه تنبه، وكذا الغيقلة والذهول. والجهل البسيط بعد العلم يسمى نسيانًا. وليسس الجهل البسيط ضداً للجمهل المركب، ولا للشك ولا الظن ،ولا النظر ، بل يجامع كملاً منها، لكنه يضاد النوم، والغفلة ، والموت، لأنه عدم عمّا من شانه أن يقوم به العلم، وذلك غير متصور في حالة النوم وأخوانه وأما العلم فإنه يضاد جميع الأمور المذكورة. والجهل المركب عبارة عن اعتقاد جازم غيرمطابق. سواء كان مستندأ إلى شُبهة أو نقليد ويسمى مركبًا لأنه يعشقند الشئ على خلاف ما هو عليه، فهذا جهل بذلك الشي، ثم إنه يعتقد أنه يعتقده على ما هو عليه، فهذا جهل آخر قبد نركبًا مبعاً، وهو ضدٌ للعلم لصندق حدُّ الضدين عليهما. وفيما يُركى من الأمثال أن حمار الحكيم قسال لصاحبه: لبت الرسان يُنصف فأركب، فأنا جاهلٌ بسيط وصاحبي جاهل مركب! فقيل له: وما الفرق بين الجاهل البسيط والجناهل المركسي؟ قبال: الجناهل البسسيط هو الجاهل الذي يعرف أنه جناهل، والجاهل المركب هو الجاهل الذي لا يعرف أنه جاهل.

**جهل الحكيم** ....... المحكيم المحكيم المحكيم المحكيم المحكيم المحكوم المحكوم المحكوم الذي يعسرات أنه جناهل،

ونقيضه جهل الأحسق State Ignoratia الذي لا يعرف أنه جاهل. والجاهل الحكيم يحاول أن يعلم ويزيد من معرفته، إلا أنه مدرك أن لعلمه حدودًا، وأن عشله يقدر على فهم أشياء دون أشياء. والجاهل الحكيم يدرك أن للعالم خالفًا هو الله، وأن بوسعه أن يعرفه بآثاره في الكون وفي نفسه، فيعرف عنه صفاته، ولكنه بعجز عن معرفة ذاته تعالى، لأن الله مطلق والعقل لا إدراك له بالمطلق، والله لن يعرفه سوى الله، ولذلك فقد شهد لنفسه فو شهد الله أنه لا إله إلا أه إلا أه الله الله الفكر خدوده، واعتقاده مع ذلك بوجود المطلق اللامتناهي.

## والجهل بالقائون لا يعقى منه، ......

"Ignoratia legis neminem excusat" (L.)

كان لا يعرف الرجل أن الزواج باسرأة منزوجة عمل غير قانوني، ويقدم على الزواج منها رغم ذلك، فيانه لا يعفيه من العقوبة أنه لم يكن يعرف القانون ؛ وكذا الحق، والعدل، والخير، فيان الجهل بهذه الأصول لا يعفى من المحاسبة عن انتهاكها، وكذا العلم بالله تعالى لا يعسفى من المساعلة، وكل هذه المعرفة هي خصيصة الإنسان، وهي فطرة فيه.

مرتبته من حيث تقرير الوجود أو الإمكان أو الضرورة أو الامتناع، فالحكم إما ضروري يعبر عن ضرورة الصلة بين الموضوع والمحمول، وإما محكسن يعببر عن أن هذه الصلة من الممكن وجودها، وإما محتنع يعبر عن استحالة انتساب للحمول إلى الموضوع، وهو ما يسمى بجهة الحكم، وتنفسم بحسب أرسطو إلى الوجوب والإمكان والامتناع.

جهمية ....... Jahmiat <sup>(Ar.)</sup>

جماعة من التفلسفة كانوا جبرية خالصة، رئيسهم جهم بن صفوان، قالوا: لا قدرة للعبد أصلاً، لا مؤثرة ولا كاسبة، بل حو بمنزلة الجسمادات، يعنى انكروا الاختيار، وأستقطوا المستولية. وقالوا الجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلهما حتى لا يبقى موجود سبوى الله تعالى، يعنى أن الوجود إلى الفناء والعلم، وكأن ما كان، كأنما كنا في مسرحية وانتهت، واسدل الستار، ولم يعدد ثمة شئ؟! وكانما الوجود كان لعبت!!.

قد يسطلن على الإمكان الخاص، وقد يطلق على الإمكان العام، والممكن الخاص هو المرادف للجائز السعقالي، والممكن العمام هو ما لا يستنع وقوعه والجائز سا يمكن تقدير وجوده في العقل مخلاف المحال.

من الصفات إيجاباً أو سلباً.

جواهر ثالثة ........... خواهر ثالثة

الجواهر الشوالث كالأجناس؛ فإنسان ما جوهر أول، وهو يوجد في نوع، هو الإنسان وهو الجوهر الثاني، والنوع يوجد في جنس، هو الحي وهو الجوهر الثالث.

الأنواع هي التي فيسها نوجسد الجواهر الأول. ومثال ذلك أن إنسانًا ما هو في نوع.

Good Understanding <sup>(E.)</sup>; ......... Bon Entendement <sup>(F)</sup>;

Gutes Einvernehmen (G.)

أثبة الشي وعينه وذاته، وتخصيص اسم الجسوهر أمر اصطلاحي. والاسم منقبول من الجوهر عند الجمهبور (بالفارسية الكوهر)، وهي الحجارة التي يغالون في أثمانها، ووجه الشبه أن هذه سميت جواهر لشرفها ونفاستها، ومن ثم قيل مقولة الجسوهر أشرف المقولات، وأهل الفلسفة يعنون بالجوهر شيئًا، والصوفية يعنون شيئًا ألثاً. والجوهر هو شيئًا ألثاً. والجوهر هو كل ما وجود ذاته ليس في موضوع - أي في محل قريب - قد قام بنفسه دونه لا بتنفويمه. محل قريب - قد قام بنفسه دونه لا بتنفويمه. فالموجود الذي ليس في موضوع هو عكس فالموجود الذي ليس في موضوع هو عكس

أحد أدلة الفلاسفة على وجود الله، ويستند إلى جواز حدوث العالم، فطالما أن هذا العالم لم يكن من الضرورى أن يكون على ما هو عليه، بعنى أنه كان جائزا، فلابد أن يكون له محدث (بكسر الدال)، أى علة فاعلة، لأن كل جائز محدث (بفتح الدال)، ولابد أن تكون هذه العلة علة أولى ضرورية، وإلا وقعنا في دور، وهذه العلة هي الله.

جوّانية ...... إنية إلى المساورة إلى المساورة ا

مذهب دكتور عثمان آمين ، ويقوم على اعتبار القوة الحقيقية هي قوة الروح، وأن سيادة الإنسان لن تكون بسيطرته على ما يحيط به من مادة، بل بسيطرته على نفسه، بمعنى تعاليه على البواعث المادية. وكل شئ له جوانية وبرانية، وعثمان أمين معنى بالجوانية، ومعنى ذلك أنه يطلب الجوهر، ويتحرى الأصالة، ويجاوز المظهر إلى المخبر ويتحرى الأصالة، ويجاوز المظهر إلى المخبر (الجواني Pinterne)، ويلتمس الكيف والقيمة.

جواهر أولى .....واهر أولى .....

الجوهر الأول هو المعقول الأول (أثولوجيا). والجواهر الأولى هي الشخصيات (ابن سينا الشغاء). والجوهر الأول هو الذي لا ينقال على موضوع ما، مثل إنسان ما، وفرس ما (المقولات - ارسطو) ، فهو الكائن المفرد من حيث هو موضوع مباشر لما يُحمَل عليه

العرض، وهو الموجدود في موضوع - أى في محل مقوم لما حلّ فيه، فإن كان الجوهر حالاً في جوهر آخر كان صورة، إما جسمية وإما نوعية، وإن كان محلاً لجوهر آخر كان هيولي، وإن كان مركباً منهما كان جسماً، وإن لم يكن كذلك - أى لا حالاً ولا محلاً ولا مركباً منهما كان خسماً، وإن لم يكن كذلك - أى لا حالاً ولا محلاً ولا مركباً منهما كان خصم في نفساً أو عقلاً، وعلى ذلك فالجوهر منحصر في خمسة، هي : الهيولي، والعسورة، والنفس، والعقل.

والجوهر ينقسم إلى بسيط دوحانى كالعقول والتفوس المجردة، وبسيط جسمانى كالعناصر، وإلى مركب فى العقل دون الخارج كالماهيات الجدوهرية المركبة من الجنس والشحصل، وإلى مركب منهما كالمولدات الثلاث.

والجوهر عند إخوان الصفا جسماني وروحي، والجسماني فلكي وطبيعي، والطبيعي بسيط ومركب، والبسسيط نبار وهواء وماء وأرض، والمركب جسماد ونام، والنامي نبيات وحبيوان، والنبات منه ما يكون بالغرس وما يتكون بالبذر، وما يكون نفسه، والحيوان ناطق ـ كالإنسان، وغير الناطق منه منا يتكون في الرحم، ومنا يتكون في البيض، ومنا يتكون من العفونيات. أما الروحاني فهو هيولي أو صورة، والصورة قيد تكون مفارقة كالنفس والعقل، أو والصورة كالأشكال.

والمتكلمون يخصصون اسم الجوهر بالجوهر الفرد المتبحيّز الذي لا ينقسم، ويسمسون المنقسم

جسماً لا جوهراً، وبحكم ذلك لا يمتنعون عن إطلاق اسم الجوهر على المبدأ الأول.

والصوفية يسمون الجوهر النفس الرحماني، والهيولي الكلية.

وميداً الجيوهر .Principle of s هو القيبول بأن الكل صفة جوهرا يحملها.

جوهر ......Oousia <sup>(G.:E.):</sup> Oousie <sup>(F.)</sup>

اصطلاح اغريقي يخص طبيعة المسيح، وما إذا كان جوهره واحداً، أي أنه من طبيعية واحدة إنسيية، أو أنه من جيوهرين، أي طبيعيتين متخالفتين heteroousia : إنسية وإلهية .

جوهر فرد ......دا

يخسصص المتكلمسون اسم الجموهر المفسود للجوهر المتحيّز الذي لا ينقسم، ويسمون المنقسم جسسماً لا جوهراً، وبحكم ذلك يستنصون عن إطلاق اسم الجوهر على المبدأ الأول.

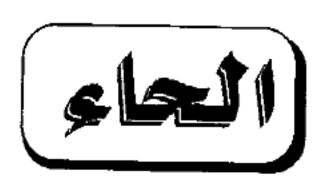
اسم مجرد دال على كيفية وجود الجوهر من حسيت هو جسوهر، والجسوهسرية أمسر لسيس في مسوضسوع، وإنما هي صا يعملاً هذا الموضسوع لأن يكون بالفعل شيئًا بالصورة.

أشياء واقعية خلف الظواهر المرتبة، وقد لايمكن تصورها إلا أننا نعرف أنها موجودة.

جيش ديني مسيحي، مؤسس بطريقة تأسيس الجينوش، والرُّتب فيه كالجيش، والفلسفة التي يقوم عليها أن الدين وقد صار غريباً بسبب طقوسه القديمة، وصفاحيمه التي كانت تناسب الجسمعات الأولى، لم يعمد صماحاً للناس، وتجديده ينبغي أن يكون على الطريقة الشحبية بحسب كل بلد من بلدان العالم، وعُصْرنة الديانة إذن ـ أي جمعلهما عصرية ـ هي مبتمغي الحركة، ولكن العصرنة يجب أن تكون ممنهجة ولهما نَسُق، وتتبع النُظُم، وأحسن التشكيلات الجماعية نظاماً هي الجيبوش، وتجيبيش الناس للخلاص أو النجاة هو عمل كل متدين مؤمن. والكثية هي أصغر وحدات هذا الجيش، والبلاد تُقسُّم إلى مناطبق، ولكل منطقة قبائد، وعيمل الجيش هو الدعوة للإيمان، والتقوى، والتخفيف على الناس، لمساعدة على معايشهم، وتيسير حياتهم، وفك رهوناتهم، وتسديد مديونياتهم. وتشمخيل عماطلهم، وتنزويج بناتهم، وتعليم أبنائههم. وعلى المتطوع أن يوقع أوراقـاً تفسيـد

طاعته الكاملة، وأن يبذل نفسه لرسالة الجيش، وبسمى فسي هذه الحالة جندي داهية، ويلتسحق بالدراسات التي نؤهله للترقى، ومُدتها سنتان. فإذا نجح فبمها التحق بدراسات عليما لمدة خمس سنوات أخبري. وكبانت بداية هذا المشروع في بريطانيا سنة ١٨٦٥، وتوفير عليه وليسام بوث Booth ، وهو داعية ميسئودي ، أي يؤمن بأن الدعوة لابد لها من منهج، والمنهج هو الذي ندور علبه فلسنضة الدعوة، وإنشاء الحيش كنان في المناطق العشوائية من لندن، والأحياء الفقيرة. وانتُخب وليمام بوث وابنه وليمام برامسويل بوث قائدين لعموم الجيش مندي الحياة، وسرعمان ما كبر الجيش وشمل سبعين قُطراً من أقطار العالم، وصمار وليمام يوث الحماكم الأعلى لأكسيسر إمسراطورية دينية في العبالم، واضطلعت قيبادة الجيش بشرجمة الإنجيل إلى مائة وستبين لغسة بحسب المراكر القيادية في كل بلد، وبلغ تعداد هذه المراكز سبعة عشر ألف مركز، تتبعها ثلاثة آلاف مدرسة ومسركز علاج طبي، فكأن سقصود المنهج method هو تنظيم الدعوة، وأن يجعلوا في النصرانية الخلاص الحقييقي من كل الهموم. النفسية، والاقتصادية، والجسمية، والعائلية، والإجتماعية

\* \* \* ..





حاسة استناجية

اصطبلاح يوحنا نيومان (١٨٠١ ـ ١٨٩٠)، ينسب إلى هذه الحاسة النمط الطبيعي في التفكير الواقعي للاستبدلال من التجارب الماشرة بتلقائية، فكل فرد تواجبهه مواقف عملية واختبارات أخلاقية تتطلب منه تقويمأ شخصيآ للأمور، وللأهداف والوسسائل المحققة لها، وهناك لحظات لا يمكن حستي لأعظم القسادة العسسكريين أن بعستمسد فسقط على قسواعمد الاستراتيجية والمفهوم الصوري للحرب، ولكنه يوظف كل معرفته هذه في خدمة تقديره التسخصي فهذا الموقف العسكري بعينه حتى يتبخذ بشيأنه القبرار المستبول، وقرارات العبالم والقاضي والناقد يسترشد فيها أصحابها بذكائهم الواقعي، واستدلالهم خير صوري، لانهم يعالحون مسائل لا يمحلها مجرد اللجوء إلى القسواعد المنطقسية الصورية، والحساسة الاستنتاجية هي المنوط بها إصدار الأحكام الواقعية في المواقف التي تستندعي الاستندلال الواقعي، ومع مفكرين من أمثال نيوتن.

Memory (E.); .....

Memoire  $^{(F,)}$ ; Memoria  $^{(L,)}$ ; Gedächtnis  $^{(G,)}$ 

قوة من شانها حفظ ما يدرك الوهم من المعانى الجزئية، فهى خزانة الوهم كالخيال للحس المشرك.

حاصل الجمع المنطقى .....

Logical Addition  $^{(E_*)}$ ; Addition Logique  $^{(F_*)}$ ; Logische Addition  $^{(G_*)}$ 

إضافة أعضاء فئة إلى أعضاء فئة أخرى لتكوين فئة جديدة يكون أعضاؤها عمن يستمون إلى الفئة النائية، أو عمن ينتمون إلى الفئة النائية حاصل ينتمون إلى الفئة النائية حاصل الجمع، أو الفئة الفعلية، لأن الجمع في حقيقته فصل بين أعضاء الفئنين لمجموعتين. ويرمز خاصل الجمع المنطقي بالإشارة + ومن الأفضل الإشارة ال

حاصل الضرب المنطقي ......

Logical Product  $^{(E_s)}$ ; Produit Logique  $^{(F_s)}$ ; Logikprodukt  $^{(G_s)}$ 

الفئة التي تكون متسخدهة في الفئات المضروبة، أو أكبر فئة يمكن أن تشتمل عليها الفئات المضروبة، أو تكون مشتركة بينها، وتسمى لذلك بالفئة العطفية؛ أو هو الجملة المركبة الناتجة عن ربط عدة جمل بسيطة بأداة عطف، ونسمى الجمل المرتبطة بهذه الطريقة عناصسر المعطف، أو عوامل حاصل الضرب المنطقي، وحاصل الضرب المنطقي لجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحياناً، أي صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قيم المنغير.

ويرمز له بالصيغة ع/غ. كمِثْل حياصل الضرب النسبى لملوالد والآخ هو العم، وللأخ والوائد هو الوالد.

Gegenwärtig; Gegenwart <sup>(G.)</sup>

فى اللغة الشئ الحاضر الموجود وله حضور أى واقع وجودى؛ والحضور اللغنى هو الانباه؛ وحضور البديهة سرعة الخاطر؛ والمعنى الحاضر هو الحساصل فى الذهن وقت الكلام؛ والحضور فى المجلس هو التواجد؛ والحساضر هو الزمن الذى يتوسط الماضى والمستقبل؛ وهو الضعل المضارع؛ والحساضر الأبدى L'Éternel Présent هو الزمان فى الذهن؛ والحاضر الأبدى Specioues Present المحضور فى الذهن؛ والحاضر الممتد المعتل محساضر عمد فى الذهن؛ والحاضر المعتد المعتل كحاضر عمد فى الماضى وإلى المستقبل، لا ينناهى ولا ينقسم.

فى الملغة هى الصفة، يقال كيف حالك؟ أى صفتك؛ وجمع الحال الأحوال، والحالة أيضاً بمعنى الصفة؛ والحال هو الزمان الذي أنت فيه، مسمى بالحال صفة لذى الحال. وفي الفلسفة الحمال من الكيفيات النفسانية والأعراض. والأحوال القائمة بذاته نعالى، كالعالمة والمعادرية، والحمال المعللة كما تُعلَّل المنحركية بالحركة الموجودة بالمنحرك، والقادرية بالقدرة. والحال فير المعللة هى الثابتة للذات لابسب قائم والحال فير المعللة هى الثابتة للذات لابسب قائم

به، كالأسودية للسواد، والجوهرية للجوهر. ومن اصطلاح الأصوليين الاستصحباب هو طلب صحبة الحبال الحاضرة لحبال مماثل ماضية وفي اصطلاح الصوفية الحال هي الوارد، أي ما يرد على التلب من طرب أو حسيزن، أو بسط أو قسبُض. والأحسوال هي المواهب الفنائضة على صاحبها: إما واردة عليه ميراثاً للعمل الصالح، ومن شمأنه أن يزكي النفس، ويصفَّى القلب، فتنحصل للمرء أحوال كبردَ فعل نفسماني، وإما أنهما أحوال لأنهما تحمول المرء من الاهتمامات المادية والخواطر الدنيوبة إلى الاهتمامات المعنوبة والأفكار الروحــانية، وذلـك هو الترقَى. والحــال عند النُحاة هي الزمان الذي أنت فيه، وصيغيتها صيغة المستقبل، ولفظها يبين هيئة المفاعل أو المفعول به .والحمال في اصطلاح أهل المعاني هي الأمر الداعي إلى التكلم بكلام مخصوص يؤدي إلى المُعنى المراد ويؤكنده، ويسمى ذلك مقتضى الحسال، وهو من اصطلاحيات المناطقية، ويعنى الكلام الكلي. والحال تنقسم باعتبارات، فهي منتبقلة أو ملازمة؛ ومنبيَّنة أو مؤكدة؛ ومقصودة الماتها أو موطيَّه كما في الآية : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآتًا عُولِيًّا ﴾ (يوسف ٢) نيإن القرآن توطية لمعربي؛ وزمانية أي للماضي أو الحاضر أو المستقبل؛ ومتوافقه أو متضادة إذا كانت مجموعة أحوال ؛ ومشرادقة أى صاحب الأحوال واحد، ومتبداخلة ليس صاحبها واحد.

والحساليسة فبالاسفة من المتصنوفة شُغلهم بالأحوال ، يتهيأون لها نفسياً فتحصل لهم بدنياً، ويقنون عن ذواتهم.

حالة رفع التالي ...... (الله Modus Tollens الم

قياس استثنائي متصل ناف من نوع إذا كانت س هي أ، فيإن س هي ب، لكن س ليست ب، إذن س ليست أ، وهو في حقيقته في حالة النفي بالنفي أو الرفع بالرفع، تنفي فسيسه المقسدمسة الاستثنائية تالي المقدمة الشرطية المتصلة، فيلزم عن ذلك نفي مقدمها في النتيجة، لأن نفي التالي في القضية الشرطية المتصلة يستلزم نفي المقدم.

حالة الرقع بالرقع .....

Modus Tollendo Tollens (L.)

هى نفسها حالة الرفع أو رفع التالى، لأننا ننفى أو نرفع مقدم القنضية الشرطية فى التنبيجة بواسطة رفع ونفى تنالى القنضية الشرطية فى المقدمة الاستثنائية.

حالة الرفع بالوضع .....

Modus Ponendo Tollens (L.)

قيساس استسنائي منفصل تشبت فيه القضية الاستنائية أحد البديلين في القضية الشرطية المنفصلة، فيلزم عن ذلك نفى البديل الآخر في النتيجة، من نوع إما أن تكون أهى ب، أو تكون ج هي د، لكن أهي ب، إذن ج ليست د.

حالة الوضع بالرفع .....

Modus Tollendo Ponens (L.)

قياس استنسائي منفصل مثبت، تنفى أو ترفع فيه القضية الاستثنائية أحد البديسلين في القضية الشرطية المنفصلة، فتأتى النتيسجة مثبتة أو واضعة

فياس استئنائي منصل مشبت من نوع إذا كانت س هي أ، فإن س هي ب، لكن س هي أ، إذن س هي ب، ويعرف باسم القياس في حالة وضع المقدم، لأننا نثبت فيه بالمقدمة الاستئنائية مقدم القضية الشرطية المنصلة، فتأتي النتيجة مئية ثنائي تلك القضية الشرطية، لأن إثبات المقدم يلزم عنه إنبات المتالى في القسصية الشرطية المتصلة.

هالة الوضع بالوضع .....

Modus Ponendo Ponens (La)

هى نفسها حالة الوضع،وسميت كذلك لأننا نضع أو نشبت التالى فى النتسيجة بواسطة وضع وإثبات المقدم فى القضية الاستثنائية.

Amour (F.); Amor (L.); Liebe (G.)

الحب أمتع صور التجارب الإنسانية جميعا، وهو الذي بحرك الشمس والحواكب، ويدمج البروتوزوا، وبسببه أخلص دانتي، وهام بترادك وَجُداً, وجُن قيس، وندور حياة الناس بين الجوع والحب. وعند الدلاطون كان الجنسان في الزمن القديم واحداً، ولكن الله بسبب خُبت البشر قطع الإنسان نصفين، وشتت بينهما، ليظلا يبحثان عن بعضهما، عقاباً لهما، ويستى النصفان على الدوام يتطلعان أن يلتقيا، وأن يتحدا، وهذه

الرغسة أن تكون كمالًا، وأن نسمى لمنتكامل في الكل الواحد هي الحب. وعند لاروشفوكو الحب بالنسبة إلى روح الحبيب كالروح إلى البدن الذي تحسيه. وعند دي موسيه جميع السرجال كذَّابون. وغشاشون. ومنافقون. ومختالون. وكافة النساء مغرورات ومنصنّعات ومحتالات، إلا شيّ واحد مسقسدس وجليل، هو اتحساد هذيبن الجنسيين الناقصىين. وعند تيتشه فإن أطهر عبـــارة سمعها هي قول القائل: إذا كان الحب صادقاً احتضنت الروح الجسد. وعند جيته فإن أول نزعة حياة عند الشبياب هي نزعة روحية. - وسن الشبياب مو سن الغيزل، والغيزل أحملي كملام إطلاقياً. وفي الطفولة فإن نصف ألعابها هي ألعاب حب. وقد تغرى المرأة الرجل، مشل امرأة العزيز مع يوسيف عليه السلام، والذكر غالباً هو الذي يقوم بالدور الإيجابي ويهاجم المرأة، مثل شمشون مع دليلة. وطبيعة الرجيل أو الذكر حي طبيعية المحارب، والمرأة بالنسبة إليه غنيمة، وكل غزل مغالبة. وكل سفياد غلبة. وكيان إيثار السيلامة هو الذي حدا بأفلاطون أن يقول : إن الذي تمسه نار الحب يمشى في الظلامة. ولام لابلاس أصدقاءه لما حضرته الوفاة عندما عزّوه بنجاحه الذي كان، وشُهرة كُشِيه التي سيتخيلَده، فقيال لهم : هذه الأمور ليست أهم شئ في الحياة! - وسألوه: وما هو الأهم؟ فأجابهم هذا العالم الشبيخ وهو في النزع الأخير: ١١٠ لحب! ٩. فكل شيَّ إلى الموت إلا الحب فإنه يتحدى الفناء، ويتخطى القبور، ويسد ثغرات الموت بتوالد المحبين والمحبات.

وحسرب الحب هي أشيرف الحروب، وأشهد الحسروب ضبراوة، ولم يكذب الذي تسال : «كل شي مبساح في الحبرب والحب"، فسقر أن الحب بالحرب، وأبرع من ذلك أن نقبول: إن أي حرب أسبابها العميقة نقيض الحب، وأي حب يلجأ فيه أطرافه إلى ومسائل الحسرب كسأنما يصدران عن بُغض وليس عن حب! وقديماً قال الشماعر : فيا أيها الحب الذي كأنما هو بُسغض، ويا أيها البغض الذي كان حبأ! والمرأة أبرع في حرب الحب، فإن اعتبرتَ الحب فنأ وقلت مع القائلين بفن الحب. فإن المرأة أيضاً معقودٌ لها لواء السفوق في الحب كفن. والحب إذا شُغل به الرجل، فيهو يحوز بعض وقنه، ولكن المرأة يملأ الحب حياتها كلها. وغيُسرة الرجل في الحب أشد ولكنها أقل عمـقاً، وغيرة المرأة أعمق وأقل شدة، وعندما تنتصير المرأة في حرب الحب فيإن انتصبارها إنما لتبياتها ومشابرتها، وأما المرجل فلأنبه الشجياع غيير الهيَّـاب. والمرأة مستعدة للزواج من الأحمق لو كان شـجاعاً! والحب في العُـرف ميلُ الطبع في الشيء الملذ، فإنَّ تأكد المبل وقوى يسمى عشقاً.

والبُسخْض عبارة عن نُفرة الطبع عن المؤلم المتعب، فإذا قوى يسمى مَقْتاً.

والعشق مضرون بالنسهوة، والحبّ مجردٌ عنها؛ والحب آصرة التوحد بين ذات المحبوب وذات المحب. والحيّة هم فلاسفة الصوفية الذين جعلوا هَمُهم الحب، وشُغلوا به، وأداروا حديثهم حوله، ومنهم رابعة العلوية التي قالت :

أحبك حبّين : حبُّ الهوى . ` . وحباً لأنك أهلُ لذاك

ففرقت رابعة بين حبّ الهوى والحبّ للحقّ تعالى. وفلاسفة الصوفية كرابعة هم أهل المحبة، يحبون الله ورسوله، وحبّهما هو الحبّ، ويقول أبو العزائم:

هو الحب نورٌ يكشف الحُجُب عن قلبي

فاهنز حالَ الذِكر شوقاً إلى رمِّى سقانا رسولُ الله خمرةَ حَبُّه

فأسكوننا طه فَهِمْنا إلى الربُّ

Platonic Love <sup>(E.)</sup>; ...... Amour Platonique <sup>(F.)</sup>; Platonische Liebe <sup>(G.)</sup>

تسناول، أقسلاطون في مسحاورتيمه اللمأدية!، والمسايلووس، ويقوم على طرفين : محب ومحبوب، ويكون بين النفوس النبيلة يستهويها الجممال الروحي، فبلا تستعبدها المواطف الحقيرة، وإنما هو الجمال مطلقاً شدَّها إليه، طاهراً لا يدنَّب دُنُس، ونقياً لا نشوبه شائبة، وهو المعال المشالي بششاق إليه المحب، ويرتضع إليه متسامياً بحبه، متسامحاً بعواطفه، ويطلق عليه العبرب الحبُّ العُسلوي، وهو المشالي الذي يكون على العضاف، وكانت رابعة المعدوية تستنكف الحب المادي وتطلب الحب المثالي أو الأفلاطوني، والأول ميلٌ إلى الحَلَق والاستستناس بهم، والثاني استغناء عن الخلق وإيشار الخالق، فالمذي يهوى الصورة يشركها إلى الأصل إذا صادف الأصل، فإذًا عرف خيالق الأصل، استغنى بالخيالق عن الخَلَق، وهمذا هو الحب الأخمسُ الذي قُصد إليه باصطلاح الحب الأفيلاطوني، فلو كسان الحب المادي يحرق الأحشاء، ويلهب القلب، ويقطع

الأكباد، فلا يسكن شوق المحب إلا بالرؤية واللقاء، فإن الحب الأفلاطوني له مقام الاشتياق، وفارق بين الشوق والاشتياق، ومن دخل مقام الاشتياق هام فيه، والهيوم هو أن يذهب المحب على وجهه، والهيمان هو شدة الموجد. (انظر محية، وعشق).

مقولة مبينوزا عن الخبر الأسمى الذي به تنحقق سعادننا ونجاتنا وخيلاصنا وحريتنا. وهو حب أساسه المعرفة العيانية بالله، وطالما الإنسان يمقل الله، والله أبدى، فحب الإنسان لله عقلي وأبدى.

حو أن نؤثر الناس بالخير، ونتمنّاه لهم، وفي ذلك تنميز إراحة قعل الحير benevolence عن فعل الخير beneficence ، وقد نريد الخير للناس ونعجز عن تحقيقه لهم، أو قد نسئ التقدير فنسئ إليهم، وفعل الخير يُشترط له القادرون، وإتيانه قد يكون في الخشاء أو في العلن، وقد يكون لفترة قد تقصر أو تطول. من أضعال الخير التي ظاهرها الشر وباطنها الخير خُرق السفينة في قصة الخضر ولي الله معلم النبي موسى عليهما السلام، فقد كانت لمساكين يعملون في البحر ووراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً، فخرقها الولي ليعيبها فلا يغصبها الملك، وتسلم لأصحابها المساكين يغصبها فلا يغصبها الملك، وتسلم لأصحابها المساكين المقسرة المساكين المساكين المناسبة الملك، وتسلم المناسحابها المساكين المناسبة الملك، وتسلم المناسحات الشلات المساكين المقسمرة (الكهف: ٨١)، والحكايات الشلات المقسمرة

باسم الخَصْر دافعها حُب الخير لللخير، والأنبياء والمرسلون والمصلحون يصدرون في أفعالهم عن حُبَّ ذاتي للخير، حنى جعلوه رسالتهم، والحُير المقصود هو الحاصل النافع والمفسيد. أو الواهب للَّذَة أو السعادة. أو المؤدى إلبهما. فإذا كان الخير خيرأ لبعض الناس وشسرأ لأخرين فهو خير مقيد **أو نسبى، وتبعاً لذلك فالخير المراد قد يكون خيراً** بالذات أو بالعَمرُض، والحَيمر الحياصل أكثر من الشر الحناصل. وفي مذهب المنضعة يُقومُ الخبر بمقىدار ما ينتنجه من السنفع. وحب الخيسر للناس يعمني أن محب الخبير لهمج Philanthropist مسن أصحاب مـذهب المنفعـة الجمـاعي، وهو الذي يربط خيرية الفعل بما ينتجمه من أكبر النفع لاكبر عدد من الناس؛ ويُغضى الخير للناس Misanthropy إنما ينبئ عن بغض حشيقي لهــم، ولذا قد يكون من الأصموب ترجممة المصطلح الإفسرنجي Misaothropist (عددو الناس): أو (عددو البشير) والحَّب والبُغض مشاعر مزدوجة ambivalent . قد تتواجد معمأ عند البعض، ولكن آخرين قد يكون طابع الشخصية الغالب عندهم هو الحَب للناس أو البغض لهم.

الحب هو العبداً، والنظام هو الأساس، والنقدُم هو الغاية، ....... "L'Amour pour principe, L'ordre pour base, et le progrés pour but (F.);

شعمار الوضعية عند كسبونت (۱۷۹۸۱۸۹۷)، ويسميه قانون التقدم، ويصفه بأنه قانون عظيم، أسباسه المحبة والنظام، والناس أدوات لتحقيق التقدم، والتقدم هو الناموس الأخلاقي

الجديد، والوعى به يحقق هدف التاريخ، ولا جدوى من إصافة التقدم لأن التطور إليه من الأسور الحشمية، ويشجلي التقديم معنوياً في الإنسان، وخارجياً في الكشوف والاختراعات العلمية.

من الحتم وهو القضاء. تقول حنّم بكذا \_ أى قضى به وحكم ، والحتمية ترادف الجبرية، غير أن الحتمية اصطلاح مُحدَث، وكان ظهوره في محال الفلسفية ألصق منه في مجال الدين، ويفيضله الكثيبرون، وخاصة في مجال العلم. واللفظ الإفرنجي ظهر لأول مرة في الفيلسفية الألمانية، وخاصة عند لايبنيس، وانتقل منها إلى الفلسفة وحاصة عند لايبنيس، وانتقل منها إلى الفلسفة واختصير في الفرنسية إلى صورته الحالية. وهو واختصير في الفرنسية إلى صورته الحالية. وهو في العربية أسبق، وياتي في القرآن : ﴿ وَإِنْ مَنْكُمُ وَإِنْ مَنْكُمُ الْمُورِيْدِةُ أَصِلْهُ عَلَى رَبِكُ حَدَمًا مُقْضِيًا ﴿ وَإِنْ مَنْكُمُ الْمُورِيْدِةُ أَصِلُهُ عَنْ رَبِكُ حَدَمًا مُقْضِيًا ﴿ (مسريم) لا أَوْرِدُهَا كَانُ عَلَى رَبِكُ حَدَمًا مُقْضِيًا ﴿ (مسريم) لا أَوْرِدُهَا كَانُ عَلَى رَبِكُ حَدَمًا مُقْضِيًا ﴿ (مسريم) لا أَوْرِدُهَا كَانُ عَلَى رَبِكُ حَدَمًا مُقْضِيًا ﴿ (مسريم)

والحنمية هي وجهة النظر التي تقول بأن لكل حدث جملة شروط، فبإذا توافرت فلا يمكن إلا أن يقع هذا الحدث ولا شيء غيره.

وتختلف نظریات الحتمیة باختلاف مجالات تطبیعتها، فهی فی صحال الاخسلاق المزعم بان الإنسان مفطور علمی الخیر، وأنه لا یمکن إلا أن بفعل ما یبدو له أنه الخیر، فیإذا فعل الشر فعله مضطراً أو عن جهل؛ وفی مجال المشوئیة هی

القول بأنه طالما أننا نعستقبد أن كل شيء مقبدور علينا، فمن العبث أن تتحدث عن الجزاء، لأنه لا جيزاء بدون مستولية. وتطورت هذه النظرة في مجال الدين إلى الحتمية اللاهونية الني تقول بأن هذا العالم هو أحسن العوالم المكنة طالما أن الله قـادر وعالم، قـدرةُ وعلماً مطلقـين، وأنه خيـرٌ محيض. وجاءت الحتمية العلمية نتيجة التطور العلمي، وشملت مجالات الفيزياء وعلم النفس والتاريخ، فالحتمية الفيزيائية ترّد كل ما يحدث في الطبيعة إلى نواميس لا تحيد عنها؛ والحسمية النفسية ترّد السلوك إلى مسبباته، والحنمية ا**لناريخية** هي وجهة النظر التي تقول بأن التاريخ يسير وفق قوانين وله أنماط. والحتمية التي تنتصر لمقبولة القبوانيين حتى لتبيدو كبميا لوكبانت تصاريف لملقدر هي الحتمية المتطرفة أو الجامسة . hard d وتقايلها الحتمية المعتللة .son d النسي تضغى بعض الحرية على الإنسان في حدود منا يشوفر له من طبائع. (ولينام چيسمس). (النظير چېرنة).

Argument (E.; F.; G.) Argumentum (L.); Beweis (G.)

مرادفة للدليل، وهي منا دلّ به على صحة الدعنوى، ولقد جبرت العادة بأن يستمى الشيء الموصل إلى التصديق حنجة، فمنه قيناس، ومنه استقراء وتحوهما.

والحجة مرادفة أيضاً للبرهان، غير أن البرهان أعم منها لاختصاصه عندهم بيقين المقدمات. أما ما تشبت به الدعوى من حيث إفادته للبيان فيسمى بيئة، ومن حيث الغلة على الخصم

يسمى حجة.

والمجادَلة الساطلة قد تسمى حسجة كقنوله تعالى: ﴿ حُجُنُهُمْ دَاحِظَةٌ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ (الشورى ١٦).

والحجمة الإقناعية هي الني تُرضى القانعين القاصرين عن تحصيل المطالب بالبراهين القطعية العقلية، والحجمة الإلزامية هي المركبة من المقدمات المسلمة عند الخصم المقاصود منها إلىزام الخصم وأسكانه.

حجة أخلاقية ........ (E.) Argument (E.) المحكة أخلاقية ......... (G.) Argument (G.) المحتجدة كنسط على وجسود الله، قبال: من الضرورى أن يُجازَى الخير ويُعاقب الشر، ومَن ثمّ يكون من الضرورى أن يوجد فوق الطبيعة موجودٌ عادل يقوم بهذا العمل هو الله.

(انظر حجج على وجود الله، ودلائل على وجود الله).

حُجّة أخيرة .....الله الأخير في الجعبة، كاللجوء إلى القوة مثلاً.

الحجة الشانية من حجج زينون الإيسلى علسي

بطلان الحركة، وتفتسرض أن إنساناً سريعاً كأخيل، وهو أمهر العدائين، يسابق سلحفاة، وأن السلحفاة متقدمة عليه قليلاً، فإذا أراد أخبل أن يلحق بالسلحفاة فإن عليه أن يقطع المسافة أولاً إليها، ولكنه لن يقطعها أبداً، ذلك لأن عليه أن يعبر قبل أن يعبر قبل ذلك ربع المسافة إلى منتصفها، وأن يعبر قبل ذلك ربع المسافة، وهكذا إلى منا لا نهاية، تماسا كما حدث في حسجة المضمار. (انظر حسجة المضمار).

حُجّة الإقرار .....

Argumentom ex Consesso (L.)

استندلال بقوم على قبضية أقرَّ الخيصم بصحتها.

Berkley's Argument <sup>(E.)</sup>; ....... **حجة باركلى** Argument de Berkley <sup>(F.)</sup>; Argument des Berkley <sup>(G.)</sup>

يستندل بها الفيلسوف الإنجليزي بماركيلي (١٦٨٥-١٧٥٣) على عدم وجود المعاني العامة في العقل، بحجة أن العقل لا يمكن أن يتنصور

الشيء مجرداً من صفاته، فالإنسان مثلاً إما أبيض أو أسود، أو طويل أو قصير، والحركة إما أن تكون مشيئاً أو طيراناً أو سباحة أو زحفاً. وليس في العقل شيء هو إنسان مجرد أو حركة مجردة.

حجة الدفع الأقوى .....

Argumentum a Fortiori $^{(\mathrm{L}_{\mathrm{s}})}$ 

السّذرَع بأسباب أقبوى من الأسبباب التي احتجَ بها الخصم.

حسجة زيتون الإيلى النائشة ضد الحركة، ومؤداها أن السهم لا بتحرك في مكان ليس فيه، ولا يتحرك في مكان ليس فيه، لأنه موجود في مكان مساو لنقسه، والسهم الطائر يوجد دائماً في المكان الذّي يتواجد فيه، ولذلك فهو ساكن دائماً.

الحجة الشخصية .....

Argumentum ad Hominem (1...)

مضالطة تقوم على تجريح الخمصم شخصياً. بدلاً من ساقشته فيما بدّعي.

حجة العصا ...ا<sup>(L.)</sup>... اعجة

مغالطة تشوسل بالتبخوييف والوعييد على الإقناع، وقد تتضمن تهديداً صريحاً أو ضمنياً.

حجة في موضعها .....

Agumentum ad Rem (L.)

تناقش مسا يدّعيمه الخمصم، ولا تبلجأ إلى

أسلوب المراوغة والتجريح الشخصي.

حجة المضمار أو حلبة السباق .....

Race-course Argument (E.);

Argument du Coureur <sup>(F.)</sup>;

Argumentum Curriculi (L.);

Argument der Rennbahn <sup>(G.)</sup>

الحجة الأولى ضد الحركة من حجع زينون الإيلى، ومؤداها أن العداء لا يمكنه أن يصل إلى خايته إلا بقطع نصف المسافة إليها، لكنه قبل ذلك لابد أن يقطع نصف نصف المسافة، وهكذا إلى مالا نهاية، واللانهاية ممتنعة، ومن ثم فالحركة ممتنعة.

Argument des Stadium<sup>(G.)</sup>

وتسمى أحيانًا حجة المجاميع المتحركة وتسمى الحجة الرابعة ضد الحركة من حجيج زينون الإيلى، وتفترض ثلاث مجاميع، كل مجموعة مؤلفة من وحدات أو نقط أربع، تصطف في تواز في ملعب، الأولى سباكنة في المنتصف، والشائية والثالثة متحركتان وتتجهان بسرعة واحدة في اتجاه بعضهما عبر الساكنة، فإن الوحدة الطرفية في أي من المجمعوعتين المتحركتين تقطع المسافات بين النقاط المؤلفة لها في زمن هو نصف المزمن الذي تقطع فيه المراب الذي تقطع فيه المسافات بين النقاط المؤلفة لها المسافات بين النقاط المؤلفة لها المناب بين نقاط المجموعة الساكنة، فمع

نساوى المسافة بين الوحدات المتحركة والوحدات الساكنة، إلا أن المتحركة نقطع الأولى في نصف الزمن الذي تقطع فيه الشائية، أي أن المسافة المتساوية تقطعها في زمن (في حالة المتحركة)، وفي ضعف هذا الزمن (في حالة الساكنة)، فيكون نصف الزمن مساو لضعفه وهذا خُلف، وإذن فالحركة وهم.

The Ten Arguments <sup>(E.)</sup>; ...... Les Dix Arguments <sup>(F.)</sup>; Die Zehnargumente <sup>(G.)</sup>

حجج إينسيديموس في الشك، ينبت بها نسبية الإدراك الحسى، باعتبار أن النسخص المدرك (بقستح المدرك (بقستح المراء) والشيء المدرك (بقستح افراء) كالاهما يتواجدان في ظروف محيطة خارجية وداخلية.

## حجج على وجود الله .....

Arguments for the Existence of God (E.);

Arguments pour l'existence de Dieu (17.1);

Beweise für das Dasein Gottes (16.1)

الحبج أو البراهين أو الدلائل على وجود الله، بدأت في صورتها المنطقية عند أرسطو في برهانه على المحرك الأول، واتخذت شكلاً جدلياً عنيفاً في العصور الوسطى عند الفيلاسفة المسيحيين والإسلاميين، وأشهير هذه الحجج: الحججة الوجودية، والحجة الكوئية، والحجة الغائية، والحجة اللاهوتية.

ودليل وجسود الله عبند المسلمسين همو دليل

التسمانع: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَ اللهُ لَفَسَدَتَا ﴾ (الأنسياء: ٢٢). (انظر دلائل وجسود الله، والدليل الطبيعي اللاهوتي، والدليل الغائي، والدليل الكوني، والدليل الوجودي، ودليل مستند إلى جواز حدوث العالم كلاً في مكانه).

Phitosopher's Stone  $^{(16.)}$ ; ...... خجر الفلاسفة Pierre philosophale $^{(F.)}$ ; Stein der Weisen $^{(G.)}$ 

يرادف إكسير الفلاسفة Philosophers' Elexir. وهي المحاولة العلمية للفلاسفة أن يحيلوا المعادن الخسيسة إلى معادن نفيسة، والقول بهما ينقرد به الضلاسنمة المملمون، ولا يتوجيد عند اليونان ضريب لاصطلاح الحبجير أو الإكسيسر، والمسلمون يسمون عملية التحويل من الخميس إلى النفيس علم صناعة الكبريت الأحمر، وهو عندهم العلم الأصطع te geand are وانتبقل الاصطلاح إلى فبلاسفة العيصور الوسطي في أوروبا من كتاب ابن سينا «النفس» خصوصًا ، ومسن هنؤلاء الذين أخسذوا المصطلح والنفكرة روجر بسيكنون، والبيرتوس السكبير، ورايمسوندس لولوس، واستخدم الاصطلاح عند روجر بيكون لإطالة الحياة، فما دام أن الحسجر أو الإكسير يرفع من المعادن الحسيسة إلى الكممال، ويُبرثها بما فيها من نقص، فإن بوسعه إزالة علل المبدن، وإطالة العمر، وحفظ الجسم سليماً، وذلك ما دعا داود الانطاكي إلى تجربة تحمضيره وإعممال أثره في الإنسان، وذلك نفسه ما أوصل الفلسفة والعلم الإسلاميين إلى حالة من الإفلاس أو الإبلاس!

Volume (E.; F.) Volumen (L.; G.)

يطلق على ما له مقدار ما، سبواء كان جسمًا أو لا، إذ الجسم لا يطلق إلا عملي المتصل في الجهات الثلاث ـ أي الطول والعرض والعمق.

Limit (F.); Limes (L.); Grenze (G.)

نهاية الشئ ونهاية المقدار، وهو الخط والسطح والجسم التعليمي، ويسمى طرفا أيضًا، وقد بكون مشتركاً، ويسمى حداً مشتركاً أيضاً، وهو ذو وضع بين مقدارين يكون نهاية لأحدهما وبداية للآخر، أو نهاية لهما، أو بداية لهما على أختلاف العبارات، فإذا أختلاف العبارات، فإذا تُسم خط إلى جرئين. فالحد المشترك بينهما الخط، وفي الجسم المنقسم كذلك فالحد المشترك بينهما الخط، وفي الجسم المنقسم كذلك فالحد المشترك المشترك هو السطح. وحد الإهجاز هو أن يرتقى الكلام في بلاغته إلى أن يخرج عن طوق البشر وبعجزهم عن معارضته.

Definition (F.); Definitio (L.)

عند المنطقيين يطلق في باب التعريفات على التول الدال على ماهية الشي، وينقسم إلى حد تام وناقص، والحد التام هو ما يتركب من الجنس والفحل القريبين كتعريف الإنسان بالحسوان الناطق، والحد الناقص ما يكون بالفصل القريب

وحده، أو به وبالجنس البعيد كتعريف الإنسان بالناطق أو بالجسم الناطق.

وعند الأصوليين الحدّ سرادف للمسعرّف (بالكسر) وهو ما بميز الشي عن غيره، وذلك الشيئ يسمى محدودًا ومعرَّفًا (بالفتح)، وهو ثلاثة أقسام، لأنه إما أن يحمصل في الذهن صورة غير حاصلة، أو بفيد تمييز صورة حاصلة عماً عداها. والشاني هو الحدُّ اللفظي، وهو ما أنبأ عن الشيُّ بلفظ أظهر عند المسائل من اللفظ المسؤول عنه المرادف له، كيقولينا الغضنفير الأسيف لمن يكون عنده الأسد أظهر من الغنضنفر، والأول إما أن يكون بحسب الذاتي، وهو الحد الحقيقي وهو ما أنبأ عن تمام ساهية الشئ وحيقيقيته، كيقولك في حد الإنسان: هو جيسم نام حساس، متحرك بالإرادة، ناطق. ومن شسرائط الحقيقي أن يُذكسر جميع أجزاء الحد من الجنس والفصل، وأن يُذكر جميع ذاتياته بحبث لا بشد واحد، وأن يقدم الأعم على الأخص، وأن لا يذكر الجنس السعيد مع وجمود الجنس القسريب، وأن يُحمَسرز عن الألفاظ الوحشية الغريبة، والمجازيّة البعيدة، والمشتركة المترددة، وأن يجمتهد في الإيجاز؛ وإما بالسرسم، وهو ما أنبأ عن الشيئ بلازم له مختص به، كيقولك الإنسيان ضياحك منتبصب القامة عريض الأظفار بادي البشرية

والفرق بين الحدّ والتعريف أن الحدّ تعريف الشيئ بالذات، كتعريف الإنسان بالحبوان المناطق، لكن الشعريف لا يقسصد منه إلا تحسميل صورة

الشئ في الذهن أو توضيحها، أو هو تعريف الشئ بالخارج، كتعريف الإنسان بالضاحك، فكل حداً تعريف ولكن ليس كل تعريف حداً تاماً، بل قد يكون حداً ناقصاً، أو رسماً تاماً، أو غير تام.

وحد الحد الجسامع المانع هو الذي يجسمع المحدود ويمنع غيره من الدخول فيه، ومن شرطه أن يكون مطرداً ومنعكساً، ومعنى الانعكاس أنه إذا عدم الحد عدم المحدود، ولو لم يكن مطردا لما كان سانعاً لكونه أعم من المحدود، ولو لم يكن ملادود، منعكساً لما كان جامعاً لكونه أخص من المحدود، وعلى التقديرين لا يحصل التعريف، وعلاماته استقامة دخول كلمة في الطرفين جميعاً، كما يقال في تحديد النار: كل نار فهو جوهر محرق، وكل جوهر محرق فهو نار،

والحدد للكليبات المرتسمة في العقل دون الجوزئيات المنطبعة في الآلات، والحدد لا يركب من الأشمخناص، فإن الأشمخناص لا تُحمد، بل طريق إدراكها الحواس الظاهرة والباطنة.

عند المنطقيسين يطلق في باب القيساس على جيزء العبارة الذي يكون مع غيره من الحدود معناها.

والقضية المنطقية البسيطة قوامها ثلاثة حدود، هي حدّ الموضوع، وحدّ للحمول، وحدّ الرابطة.

والحدود تنفسم من حيث الكم إلى حدود جزئية كأسماء الأعلام، وحدود كلية يشترك في الحد الواحد منهما أكثر من فعرد مثل «مثلث».

وتنقسم من حيث ا**لكيف إلى حدود سالبة** مى نفى لدلالات الحدود الموجبة.

وتسسمى الحدود فى المنطق الحديث فشات، والحد الجزئي فيه هو الفئة ذات الماصدق الواحد، والحسد الكلى هو الفشة الشاملة التي تحسوى على جميع الماصدقات التي يصدق عليها الرمز.

أصغر حدود المقياس النلائة، ويسمى اصغر لأن الموضوع في الأغلب أخص ، فيكون أقل أفسرادا، ومن ثم يكون أصعفر، ويرمز له بالرمز ص، ويرد في المقدمة الصغرى، كما يرد موضوعاً في النسيجة، ولذا يسمى أحياناً باسم حسمه الموضوع.

حد أعلى ...... النهابة العظمى لتغييرات قيم التابع، فإذا كان النهابة العظمى لتغييرات قيم التابع، فإذا كان الحد الأعلى هو أقبصى ما يمكن أن يبلغه التنغير سمّى الحد الأعلى المطلق المعلق T.M Absolu وإذا كان هو الأعلى باعتبار ما سبقه من حدود أو بما يلحقه منهما سمى الحمد الأعلى النسبس Term inus والحد الأعلى النسبس . Term inus واحد هو الأقسصى inimum نوعان من جنس واحد هو الأقسصى في الزيادة والنقصان.

القباس، ويسمى أكسر، لأنه في الأغلب أعم فيكون أكشر أفرادًا، يمعنى أنه يشير إلى فئة الماصدقات أكبر من الفتين اللتين يشير إليهما الحدان الآخران ويرمز له بالرمز ك، ويرد في المقدمة الكبرى، كما يرد محمولاً في النبيجة، ولذا يسمى أحيانًا حد المحمول.

Terminus Particularis<sup>(L.)</sup>;

Partikulär Terminus<sup>(G.)</sup>

ما يطلق على شيء أو فرد واحد بسينه، ولا يدل على أية صفة ،مسئل «هذا الكتاب»، أو «سفراط»، ويرمز له بحروف الأبجدية التي تبدأ من س، ص إلىخ. والحسد الجسرئي في المنطق الحديث هو الفشة ذات الماصدق الواحد، أو الشيء الواحد الذي يصدق عليه الرمز.

Terminus Universalis  $^{(1..)}$ ;

Allgemeine Terminus (G.)

ما يطلق على أكثر من نسرد أو شيء

لاشتراكسهم في صفة أو أكثر، مثل استلت. ويرمنز له بحروف الأبجلية التي تبلداً من الب إلخ.

والحسد البكلي في المنطق الحسديث هو الفشة الشاملة التي تحسنوي على جميع الماصدقات، أو الأشياء التي يصدق عليها الرمز.

Subject <sup>(E.)</sup>; ...... Sujet <sup>(F.)</sup>; Subjekt <sup>(G.)</sup>

الطرف الذي يقع عليه الحكم، أو يُخبَّر عنه في قضية منطقية بسيطة، مثل اسقراط؛ في عبارة اسقراط فيلسوف».

Intuition (E.; F.);

Intuitus; Intuitio (L.); Anschauung (G.)

في اللغة بمعنى سرعة السير، وهو التوهم في معانى الكلام والإصور، والقول بالظن، تقول:
الحُدس في فيلانه، يعنى أقبول فيه بالتوهم، والمحدس أخبار الناس، واعن أخبار الناس، يعنى تَحبر عنها وطلبها ليعلمها من حيث لا يعرفون به. وأصل الحدس الرمى، ومنه حدس يعرفون به. وأصل الحدس الرمى، ومنه حدس الظن وهو الرجم بالغيب وحَدش الكلام على عواهنه يعنى تعسفه ولم يتوقه. وفي الاصطلاح الحدس سرعة انتقال الذهن من المهاديء إلى المطالب، ويقابل الفكو.

والحدس فعل للذهن تستنبط به بداية الخدر الأوسط في القيساس. والذكاء قوة الحدس، ومبادىء النعليم الحدس، فإن الأشياء تنتهى لا محالة إلى حدوس استنبطهما أرباب تلك الحدوس ثم أدّوها إلى المنعلمين.

وقسيل الحسدس هو تمسئُّل الحسدُ الأوسط وسيا يجري مجراه دنعةً في النفس. (انظر عيان).

حَدْسياتِ .......

القنضايا التي يحكم بها العقبل بواسطة الحيلس، والمعرفة التي لا يحتاج العقل في جزم الحكم فيها إلى واسطة بتكرر المشاهدة، كقولنا انور القمر مستفاد من الشمس»، لاختلاف تشكلاته النورية بحسب اختلاف أوضاعه من الشمس قُرباً وبعداً.

مذهب من يرى أن للحدس المكان الأول في تكوين المعرفة.

ولهذه الحدسية في تاريخ الفلسفة صعنيان:
الأول إطلاقها على المذاهب التي تقرر أن المعرفة
تستند إلى الحدس ألعقلي، والثاني إطلاقها على
المذاهب التي تقرر أن إدراك وجود الحقائق المادية
هو إدراك حدسى مباشر، وليس إدراكا نظرياً.

والحدسية في الأخلاق تعنى أن القواعد الأخلاقية صحيحة لأنها كذلك بحكم الفطرة، وليس لأنها نتاج التجربة العملية والشفكيس السليم.

حدوث .......Creatio ex nibilo (t.)

الخروج من المعدم إلى الوجمود، أو كون الوجود مسبوقاً بالعدم اللازم لملوجود، أو كون الوجود خارجاً من العدم اللازم للموجود.

والحسدوث الفائي هو منا يحتاج وجنوده إلى الغير، فبالعالم بجميع أجزائه مُنحدَث بالحدوث الذاتي.

والحسدوث الزمساني هو مبا سبق العسدم على وجوده سبقاً زمانياً.

والحدوث الإضافي هو الذي مضى من وجود شيء أقل نما مضى من وجود شيء آخر، ويسمى الحادث القائم بذاته حادثاً، وما لا يقوم بذاته من الحوادث يسمى مُحدثاً لا حادثاً.

والحدوث مقابل القيام، والحادث مقابل القديم. والحدوث يستدعى مدة أى زماناً، ومادة أى محلاً، إمّا موضوعاً إن كان الحادث عرضاً، وإما هيولى إن كان صورة، وإما جسماً يتعلق به إن كان نفساً.

Commandments <sup>(E.)</sup>; ...... عدود Commandements <sup>(F.)</sup>; Gebote <sup>(G.)</sup>

جمع حمدً، وهو في اللغة المنع، وحدً الخمر سمى كمذلك لكونه مانعاً لمتماطيها عن صعاودة مثله، ومانعاً لغيره أن يسلك مسلكه.

لغة ضد القشهم، ويستعمل في قليل الكلام وكثيره. وفي اصطلاح المحدثين الحديث هو قول رسول الله عُنْظِيني وحكاية فسعسله وتقسريره، أو قسول

الصحابى والتنابعي، ولذا قبل الحديث أعم من السنة، وكثيراً ما يقع في كلام أهل الحديث أنهما مترادفان.

وقيل الحديث ما صلوعن الني الني غير القرآن. لأن القرآن لا يسمى حديثاً اصطلاحاً. والحديث إما نبوى وإما إلهي، ويسمى حديثاً معنيثاً قلمسياً أيضاً، فالحديث القدسي هو الذي يرويه لني الني عزرية عزّ وجل، والنبوى ما لا يكون كذلك.

وينتسم الحديث إلى: صحيح وحسن، وطسعيف، وكل منها إلى ثلاثة عشر صنفاً المسند، و المنصل، والمرفوع، والمعنعن، والمعلق، والفرد، والمدرج، والمشهود، والعزيز، والغريب، والمصحف، والمسلسل، وزائد الشقة. وينقسم الهسعيف إلى التي عشر قسماً: الموقوف، والمنطوع، والمرسل، والمنقطع، والمعضل، والشاذ، والمنكر، والمعلل، والمنقطع، والمعطرب، والمصطرب، والمقلوب، والموضوع.

والحبر أعم من الحديث، لأن الأول يصدق على كل ما جاء عن السنى ﴿ الله بخلاف الحديث فيانه يختص بالني ﴿ الألسر مسا روى عن الصحابة، وبجوز إطلاقه على كلام النبي أيضًا.

وعلم الحسفيث هو علم يعرف بمه أقوال النبى المنظم و أفعاله وأحواله، وموضوعه ذات النبى من حيث أنه نبى.

حديقة أبيقور .....ناه (Epicurus (E.) (Garden of Epicurus (Garden von Epikur (Garten von

٢٧١ ق.م) أنشأ لنفسه وأنباعـة حديقته المشهورة سنــة ٣٠٦ ق.م، فكانست جنةً وارفــــة الــظلال. جارية الماء، فيها من كل الثمرات، وجعلها لنفسه عزاءً له عن عذاباته الحسمانية التي عاني منها بسبب مرضه الطويل من النهابات الكُلية، فكان يجلس فيهما مع أتباعه يتحدثون ويتحاورون ويتناقشون في الفلسفة، ومذهبه فيها يتناسب مع أجواء الحديقة أو الفردوس الذي ابتناه، فقد كان يدعسو إلى تحسميل الطمسأنينة والسكينة أو الأتراكسيا: Ataraxia باليونانية، لايريد من أحد أن يعكر عليه صفوه، ولا يطمع أن يتندخل في أمر من الأمور، ولا ينشد من حياته إلا لذة المشاهدة وليس المشاركة، وللافعل وليس الضعل، يعيش سعيداً لنفسه، يخلو بها، ويتمتع بكون حديقته وخلُّو باله من المشاكـل والمطالب - حـنى اللذة الجنسية ولذة الطعام، كمان لا يطلبهمما طالما طلبهما فيه عناء، وتتمخص عنه آلام. وني الحديقة أقام أبيلقور مجلسه هذا، أو مدرسنه، وظل يدرّس بها نحـو ست وثلاثين سنة، إلى أن تونى سنة 270 ق.م.

"Bellum omnium contra omnes" (L.)

اصطلاح هوهز يعدد به نتائج الفلسفة الفردية، فالفرد الذي لا يرى إلا نفسه، ويعشقد في فرديته، يجعل من ذاته أساساً للعالم base في فرديته، يجعل من ذاته أساساً للعالم du mond ولا يتسمئل الآخرين إلا سن خلال نفسه، فوجودهم إنما يُستمد من وجوده، ومن عثله لهم، وهو لذلك على استعداد لأن يضحى

بالعالم كله من أجل بقائه هو نفسه، ويفضل وجوده على وجود الآخرين. ولو مات هو وبقى الآخرون فيلا قيمة للحياة بعده، ونهاية التاريخ هو أن يسموت، ولذلك هو في صسراع مع الآخرين، ويقول بالصراع كفلسفة للحياة، وأن الحضارات والأديان والوجود كله في صراعات لا ننتهى، والوجود برمته قائم على الصراع، والجميع، وهو نفسه معنى والجميع في حرب مع الجميع، وهو نفسه معنى أن نكون الحرب عالمية أو كونية.

الحبرب والسلام همما المسألة الأسباسية في الأزمنة الحديثة، ففي عصر الصواريخ والأسلحة النووية الحرارية صارت المسألة الفلسفية هي : أن نحيا أو لانحيا، وهل نعمل من أجل الحياة أو من أجل الموت؟ ولن تجد إنساناً ينطلب الموت لنفسه ولكنه من المكن أن يطلبه لغيره، والغير هم الآخر، وقد نطلب الموت للآخر لمجسرد أنه آخر، أي بسبب البُغض العرقي، أو نطلب الموت له لمنافسيات اقتصادية، ومزاحسمات على الأراضي والمياه والأقباليم. والحروب مشها العادلة، ومشها الجسائرة، ومنها المشروع، ومنهسا خبير المتسروع، والحرب من أجل الاستنعمار، أو الاستنعباد، أو فرض الهيمنة، أو الاستغلال، هي حرب غير عسادلة؛ وأمسا الحسروب التي من أجل تحسرير الشموب، سواء من الحكام الطغماة، أو من المستصمرين البغاة، فهي حروب عادلة. وكانت الحروب دائماً متوضع كراهية الشعوب، ونشيجة

الطغيبان والقهر والاستغلال، والتسعسايش السلمي peaceful coexistence هو البديل للحرب وفي عصر العولمة وهيمنة القطب الواحد يبدو أن مشكلة الحرب والسلام لن تُحل، وأن الحرب سنظل محتوقة طالما هناك استعلاء واستكبار في الأرض من جهة، واستضعاف ومستضعفون من جهة أخرى. ودول العالم اليوم منقسمه إلى دول شمال وجنوب، غنية ونقيرة، ومتقدمة ومتخلفة والحروب لا تقع غالبا بسبب الصراع الحضاري أو النقافي وإنما في الواقع لأسباب عرقيبة واقتصادية.

والحرب الساددة هي حرب الإنساعات، وهي الحرب الديسلوم اسية. والحسروب قد تكون اقتصادية دون صدام عسكري، واللجوء للسلاح ربما يقشعسر على المرحلة الأخيسرة. والحبروب نوعان: دفاعية .defensive ws وهدوانية offensive .ws والأولى ردّ فسعل عسدوان يسستسوجب استنهاض الدولة لسكانها، وتعبئة مواردها، زودًا عن حياض الوطن؛ والثانية سلوك عدواني سافر ندفع إليه مشاعر استكبار أو استعلاء عند شعب الدولة المعتدية، بتأثير النعرات العرقيمة، أو المنافرات الدينية، أو المناقبضات الإيديولوچمية، والاعتقاد السائد عند القوة المعتدية أنهبا على الحق وغيرها على الباطل. والحرب الإيديولموجية هي التي تعنينا في دراساتنا الفلسفية، وكمانت الحرب الساردة بين المعسكرين الشمرقي والغربي قبل مسقوط الدولة السموفيستية مسن نوع الحروب الإيديولوچية. وكمانت إيديولوچية أو فلسفية

المعسكر الشرقى هى الماركسية، بينما إبديولوچية المعسكر الخسربى هى الرأسسمالية، أو أن الإيديولوچية الشرقية كانت شمولية بينما الإيديولوچية الغربية ليبرالية. والحرب الأهلية الغربية ليبرالية، والحرب الأهلية الأساب إيديولوچية ولاختلافات عقدية، ويلجأ لأسباب إيديولوچية ولاختلافات عقدية، ويلجأ الأطراف المتحاربون إلى ما يسمى الحرب النفسية، باستخدام الدعاية ونشر الإشاعات للتأثير في باستخدام الدعاية ونشر الإشاعات للتأثير في معنويات الطرف الآخر، والفت في عُضُد الجبهة المداخلية، وتقويض الدفاعات النفسية للشعب، وهز ثقته في نفسه وفي قيادانه.

والسملام هو النقيض للحرب، وهو الحالة التي تكون بسبن الدول إذا تآلفت إيمديولو جيساتها، وتشابهت نظراتها العامة للأموراء وتقاربت فلسفاتها في البعيش، ونظمها السياسية والاقتصادية، وأصولها العرقبة. وثقافاتها الشعبية. وكنان السلام مطلب الفلاسفة في الفلسفات القديمة والحديثة عبلي السواء، سواء على مستوى الفرد أوبالنسبة للجمماعات. وفي تعريف السلام عند الفلاسفة ما يشبه الإجمماع على أنه غاية ينشدها الجميع، ولا يتأبون عليها، ويبذلون في سبيل تحقيقها الغالي والرخيص. وكان الفيلسوف الأكويني يراه مطلبًا كونيًا؛ ورآه كذلك فلاسفة الإسلام: أبن سينا ، والفارابي، وابن رشد؛ واشترط دانتي لتحقيقه أن يفرضه القانون؛ وأجساز مسواريز الدخول في الحرب من أجل السلام؛ وأباح جروتيوس شن الحرب للدفاع عن حالة السلم ؛ واعتبر مكيافيللي أن القاعدة هي

وإرادة سياسية واحدة. وسموق اقتصادية وجيش متسحد، ومنذ البداية أعرب فلاستفة هذه الإيديولوچيات الجديدة عن عداتهم للإسلام وللجنس السلافي، وقام بإعلان هذه الفلسفة الجنديدة لأول مبرة بينير ديبوا سنة ١٣٠٥، ثنم چورچ بیواریبرار سنة ۱٤٦١، ودیوك صالي Sully سنة ١٦٢٠، وأطلق صبالي عبلي فلسفت اسم فالتسخطيط الكييسر The Grand Design ، وتشسير چون بیللرز کنابه الجامع دمبررات المطالبة بحکومة أوروبيسة واحدة؛ سنة ١٧١٠ ؛ على أن أخطر الدعوا ت جميعها كتاب إمينهك كروشه سنة ١٦٢٢ بناستم «الفصوة للسلام» يطنالب بنإبادة المسلمين في أوروبا، وأن يعم السبلام العبالم، وتكون التجارة حرة، وأن تسيطر على العالم حكومة عالمية تأتمر كل الأجناس بأمرها، ولمها برلمان ينضم ممثلين عن كل النعسالم. وفني سنة ۱۷۱۳ انتشرت دعوة وليسام بين Penn لإقسامة البرلمسان الأوروبي. وفي القرن الشامن عشسر دعا روسو إلى إقامة حكومة قوية تفرض السلم على الحكومسات الأخرى، وأصسدر لذلك كسسابه **مشروع لسبلام دائم**، سنسة ۱۷۲۱ ، وطرح الفيلسوف كنط كتابًا مشابهًا باسم «المسلام الابدى؛ سنة ١٧٩٥، وتميز مشروع كنط بمطالبته بحكومة دستورية عالمية من مختلف دول العالم. وفي القرن التاسع عشر أقيمت المؤتمرات لتحقيق ذلك، منها مؤتمر لاهاي سنتي ١٨٩٩ و ١٩٠٧، وطالب نورمسان أنجل سنة ١٩٠٨ بأن تمستنع كل دول المعالم عن الحروب، بالنظر إلى تكاليفها

الصراع والحروب، والاستثناء هو السلام، وحتى السلام فإنه عنده ليس السلام الكسول وإنما هو السلام النشيط، يكون فيه الاستعداد للحرب المقبسلة ؛ وقال جون لسوك إن الحرب مشسروعة إذا تهدد السلام؛ وعند هيسجل أن الحرب قدرً الشجيم عنات البشيرية، والحرب هي النقيض للسلم، ومنهما معًا تشولد حالة جديدة أرقى وأكبشر تقندماً ،ويسزيد بهنا الوعى عند الأطراف المنحاربة، والحرب إذن خبير وبركة؛ وكان نيششه أول فيلسوف يمجّد الحرب، والحرب التي يعنيها هي حرب الحيضارات فعيلاً، وعنده أن الحروب تُنشئ قسمًا جديدة، وتضرز الأعراق النسيلة عن الأعراق المنحطة، وأن الحرب تلزمهما الشجماعة الني يقبصر عنها العبيند ولا يأتينها إلا النبيلاء والسمادة؛ وعند تريششكه الحروب أسجاد للشعوب، وصقلٌ لأرواحها، ومصنعٌ لتواريخها وعظمتها؛ وقال فنون برناردي إن الحروب تعبير عن الصراع الوجودي، والأصلح هو الذي يفوز فيها، وهو الأجدر بالبقاء؛ وذهب كالاوسفنز إلى أن الحروب ضرورة كنونية، وأنهنا تجلو معسادن الأمم، وهي التي تربط بين ماضي الأمة وحاضرها ومستقبلها، وظهرت دعوات جمديدة في القرن السابع عشر، كنانت لها إرهاصاتها منذ الفرن الرابع عشر، ولم تصحقق إلا في نهاية القرن العشرين، فيما يسمى حاليًا بالعولمة أو الكوكبة، وهيمشة دولة واحدة وتوابعها من الدول الكبرى على سياسة العالم، وكان المطلب الأساسي وحمدة أوروبا ، وأن يكون لهما برلمان واحمد،

الضخمة وآثارها الوخيمة على اقتصاديات العالم . وفي القرن العشرين ناهض دعاة السيلام Pacifists فكرة الحبرب، ودعنوا إلى سبلام دانم. واعتبروا الحرب أكبرالشرور. وجاء إنشاء عصبة الأمم لهذا السبب، ونادي الببعض سألا تندلع حرب إلا إذا كانت تحت مظلة عصبة الأسم، ومن هؤلاء: جيلبرت مواري، ولورد سيسل، ونوبل بيكر. وقال دعاة إلغاء الحرب بالكلية أن السبيل لمنع الحرب لن يتميسر بإنشاء جهاز عمالمي لحفظ المسلام، وزعم چون دينوي إنه يكفي أن بصدر إعملان عالمي تتوقعه كل الدول، يدين الحرب، ويجعرُم إعلانهما، ويدين من يبــدأها. ودلل قيــام الحرب العمالية الشانية، وتأليف الأمم المتحدة ومجلس الأمن، ومنا جبري في كلينهسمنا من خلافات بين الدول الكبري وبعضها البعض، ثم بينها وبين الدول الصغرى، وبين الدول الصغرى وبعضها البعض، أنه ما لم نتنازل كل الدول عن سينادتها لسلطة المجلس فلن يقر السلم في بقمعة من العالم، وزعم جون ستراشي أن من الضروري أن تكون هناك قموي عظمي، تعمل بالتمآلف مع بعضها، وتشرف على السلام في العالم كما لمو كانت دوله محميات لها، ودعا برترانيد رسل أن تكون رعماية السلام في العالم مسئولية دولة واحسدة وعسدة دول، وأن تفسرض هذه الدولة السلام فرضًا، فإذا استسمر ذلك لمدة قون مثلاً ، فقد يصبح تعميم السلام بالموافقة بدلاً من أن يُقرضُ فرضُسًا، ويبدو أن دعوة رسيل هي الستي يجرى عليها الأسر الآن في العالم، ستمثلاً في

الهيمنة الأمريكية، وقوة حلف الأطلنطي.

والسلم بين الدول من حسيت عسدم وجود حروب بينها، أو استصرار حالة الهدنة قبائمة لا تعكرها اضطرابات أو خصومات أو مشاحنات بين الحين والآخر، وخير من ذلك أن يكون المفهوم العمام للسلام هو أن تكون حالة السلم متوطدة، وأن يكون السلام مستقراً. ولا يعنى التعايش السلمى أن السلام قد عقد له اللواء، بل يعنى أن هناك خلافات بين مجموعة الدول يعنى أن هناك خلافات بين مجموعة الدول المتعايشة سلمينا، ولكنها توثر أن لا تندلع وخير من التعايش السلمى ما يصطلحون عليه المروب بسببها، وأن تحيا متسالمة رغم تناقضانها، وخير من التعايش السلمى ما يصطلحون عليه باسم التعاون السلمى ما يصطلحون عليه باسم التعاون السلمى المناه فعلاً، وهو جهدها بتحنق إلا بين الدول المتسالمة فعلاً، وهو جهدها الفعال في توطيد السلم ودعم أركانه.

ونظرية السلم في القرآن تطرحها خمسون أية، ففي سورة البقرة السلم فرض عبن على كل مسلم: ﴿ الْمُخْلُوا فِي السِلْمِ كَالَةٌ وَلا تَتْبِعُوا خُطُواتِ الشَيْطَانِ ﴾ (٨-٢). وفي سورة الأنفال السلم هو الأنسب والالبق والأولى: ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسَلْمِ فَاجْتُحُ لَهَا وَتَوَكُّلُ عَلَى اللهِ ﴿ (١١). وفي سورة النساء يشأكد السلم بالمسالمة والموادعة : ﴿ فَسَونَ النساء يَسَأَكُد السلم بالمسالمة والموادعة : ﴿ فَسَونَ اللهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَيلاً ﴾ (النساء ٩٠). وفي سورة الله لكم عَلَيْهِمْ سَيلاً ﴾ (النساء ٩٠). وفي سورة الله لكم عَلَيْهِمْ سَيلاً ﴾ (النساء ٩٠). وفي سورة الله لكم عَلَيْهِمْ سَيلاً ﴾ (النساء ٩٠). وفي سورة النساء أن طلب السلام لا يردَ أبدًا تحت أي زعم، النساء أن طلب السلام لا يردَ أبدًا تحت أي زعم، الأن السلام هو الأصل : ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَيْ

السلام وإفشاء السلام، وفي الحديث: "إن السلام وافشاء السلام، وضعمه في الأرض، فافشوا السلام بينكم " و وفي رواية للدارمي عن النبي عنه السلام عينكم ورحمة الله " وقال: "إذا لقي الرجل أخاه المسلم فليقل السلام عليكم ورحمة الله " وقال: "إذا دخلتم بيتاً فسلموا على أهله، فإذا خرجتم فأودهوا أهله بسلام " وقال: "أفشوا السلام تسلموا ؟ أو قال بالفشوا السلام كي تعلوا " وقال: "شلات من المفسوا السلام كي تعلوا " وقال: "شلات من فسك، ويقل السلام للعالم، والإنفاق من الإنسان، وكان ويقل السلام، وإليك المؤبة من الإيسان. وكان ومنك السلام، وإليك السلام، فحينا ربنا بالسلام». عنه السلام، وإليك السلام، فحينا ربنا بالسلام». عرف السلام، وإليك السلام، فحينا ربنا بالسلام». عرف السلام، وإليك السلام، فحينا ربنا بالسلام». عرف السلام، وإليك السلام، فحينا ربنا بالسلام».

إِلَيْكُمُ السُّلامُ لَسْتُ مُؤْمِنًا ﴾ (النسساء ٩٤). وأما الحرب فهي في النظرية الإسلامية لا تجوز إلا في أحوال ثلاث : إذا اعتدى على المسلمين معتد، أو إذا أخرجهم من ديارهم واعتدى على أعراضهم واستنولي على أملاكهم وأسوالهم، أو إذا منعهم أن يعبدوا الله ويقيسموا شعائرهم: ﴿ فَمَن اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلُ مَا اعْتُدَى عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة ١٩٤)؛ ﴿ وَمَا تُنَا أَلَا نُفَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ (البسقيرة ٢٤٦) ، ﴿ الَّذِينَ أَخْتُوجُسُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأَمْسُوالِهِمْ ﴾ (الحشسر ٨) ، ﴿ الَّذِينَ أَخُوبِهُوا مِن دِيَارِهِم بِغَيْسِ حَقٍّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ ﴾(الحسج • ٤). ولم يكتب القسّال على المسلّمين إلا لمثل ذلك، وإلا فالحروب لبست من الإسلام في شئ، وتتصادم مع جنوهر الإسلام ، ومع مرادات اسم الإسلام : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمْ ﴾ (البقرة ٢١٦). والإسلام من السلام، ومقبصود السسلام في الإسسلام هو المنسجسرة عن المحن والخطوب، واستنزال الطمأنينة والسكينة على القلوب، والبيرء من العيوب. والسلام اسمٌ من أسسماء الله الحسسنى: ﴿ هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلامُ الْمُؤْمِنُ ﴾ (الحشير: ٢٣). لأنه تعمالي يسلم في ذاته من كل عبيب، ويسلم في صفياته من كل نقص، ويسلم في أفيماله من كل شمرً أو ظلم، والضرآن يطلمن على الجنة اسم دار السلام: ﴿ وَاللَّهُ يَدْعُو إِلَىٰ دَارِ السَّلامِ ﴾ (يونس ٢٥)، والمؤمن المسالم هو صاحب قلب مليم، وهو الموعدود بالخلاص : ﴿ إِلَّا مَنَّ أَتَى اللَّهُ بِقُلْبٍ إِ سُلِيمٍ ﴾ (الشعراء ٨٩). وتقوم السُنَّة النبوية على

الفعل بالتدريج؛ وقيل هي شغل حيز بعد أن كان في حيز آخر؛ وقيل الحركة كونان في آن في مكانين، كسما أن السكون كونان في آنين في مكان واحد؛ وقيل الحركة كمال أول لما بالقوة من جهة ما هو بالقوة (ابن سينا ـ رسالة الحدود).

والحركة إما أينية، وهى الانتشال من مكان إلى مكان تدريجاً، وتسمى النقيلة؛ وإما كمية، وهى الانتشال مين كم إلى كم تدريجاً كالنمو والذبول والسمن والهزال؛ وإما كيفية وهي الانتشال من كيفية إلى كيفية كتسخين الماء ونبريده، وتسمى استحالة أيضًا؛ وإما وضعية وهي الانتشال من وضع إلى وضع بتبدل وضع المتحرك دون مكان على سيل التدريج، وتسمى المحركة الدورية أيضاً، كحركة الرحا.

والحركة إما ذاتية، وهى ما يكون عروضها للجسم بواسطة عروضها لشىء آخر بالحقيقة، كحصركة الجالس على السفينة. والحركة الذاتية ثلاثة أقسام، لأنه إما أن يكون مبدأ حركة الجسم في غيره، وهي الحركة الفسرية كالحجر المرمى إلى فوق، أو تكون الحسركة فيه إما مع الشعور - أي شعور مبدأ الحركة بتلك الحركة، وهي الحركة الإرادية كحركة الحيوان بإرادته، أو لا مع شعور، وهي الحركة الحيوان بإرادته، أو لا مع شعور، وهي الحركة العليمية كحركة النبات.

والحركة إما أن تكون بسيطة \_ أى على نهج واحد، وإما مركبة \_ أى لا على نهج واحد. والبيطة إما أن تكون بإرادة وهي الحركة الفلكية، أو لا بإرادة وهى الحركة الطبيعية، والمركبة إما أن يكون مصدرها القوة الحيوانية، وهى الحركة

الحيوانية، أو لا وهى الحركة النباتية، والأولى إما أن تكون مع شعور بها، وهى الحركة الإرادية الحيوانية، أو مع عدم شعور وهى الحركة التسخيرية، كحركة النبض.

والحركة المطلقة تحصل عند وجود الجسم المتحرك إلى المنتهى، لأنها هي الأمر المستد من أول المسافة إلى آخرها. والحركة النسبية هي أن يكون الجسم واصلاً إلى حدَّ من حدود المسافة في كل آن لا يكون ذلك الجسم واصلاً إلى ذلك الحد قبل ذلك الآن وبعده.

والحركة المنصلة .m perpetual سها حوية التصالية على الزمان لا يتصور حصولها إلا في الزمان. والحركة الجدلية .dialectical m تفييد الانتقال من فكرة إلى فكرة بطريق المشاركة أو التعارض.

وتقسضى الحركة أموراً سنة : الأولى مسا به الحركة \_ أى السبب الفعلى؛ والثاني ما له الحركة \_ أى محلها؛ والثالث ما فيه الحركة \_ أى إحدى المقسولات الأربع؛ والوابع ما منه الحركة \_ أى المسدأ؛ والحسامس ما إليه الحركة \_ أى المنتهى، والسامس المقدار \_ أى الزمان، فإن كل حركة فى زمان بالضرورة.

والحركة كسا تطلق على سا تقدم تطلق كذلك على كيفية عارضية للصوت، وهى الضم والفتح والكسر، ويقابلها السكون. وعند فلاسفة الصوفية الحركة هى السلوك في سبيل الله تعالى. حركة أوكمعفورد ..... (E.)

Oxford Movement (E.) عشر، قيامت في بواكيسر المقسرن التاسع عشسر،

وتزعمها خريجو الكليات المدينية التابعة لجامعة أوكسيفورد، وكانوا يصدرون كراسات أو منشورات في الدعوة Tracts، فأطلق عليهم للذلك استم أصبحتاب الكراسيات Tractarians، وكنانوا أصبوليين يؤمنون بالتبراث المسيحي ولكنهم أرادوا تهجينه بعناصر جمالية من حبث اللباس، أو أداء الشرائيم ، أو اللغة المصاصرة، حتى يكون هذا التراث مقبولاً من الناس. وكان قيام الحركبة أصلاً ضد التوجهات العلمية للكنيسة الإنجليزية، وأن تكون الدعوة إلى المسيح بالعيقل، وأن يهجر رجيال الكنيسية الجانب الأسطوري والخرائي ني المسينحية وينهشموا بالجموانب الأخلاقية والعبقلية، وبمعنى آخر أن تُعَصِّرن السيحية (أي تصبح عنصرية). وتزعم الحركة الأصولية فلاسفة ومفكرون من أمنال كبيل، وتيومان، وبوسى، وهذا الأخير توجه بمنشبوراته أو كبراساته الدعبائية ضد الكنيسة الكاثوليكية، لرفضها لاجتهاداتهم، كما أن الحركة برمتها انحرفت وغالت، وصارت دعوتها لبرالية. (انظر أصحاب الكراسات).

Gallarate Movement <sup>(E.)</sup>; .... حركة جالارات Mouvement de Gallarate <sup>(F.)</sup>

نسبة إلى بلدة جالارات بإيطاليا حيث أقيم مركز الدراسات الفلسفية لأسائذة الجامعات سنة ١٩٤٥، لتشجيع الحوار بين الاتجاهات الفلسفية المختلفة، بقسصد تعسمية الإدراك الدينى، والتفلسف من منطلق وجودى. وكان الأعضاء المؤسسون للحركة: قليس باتاليا، وكارلو

جیاکون، ولویجی سیتفانینی، وانضم إلیهم من خارج إیطالیا: روسانو جاردینی، وهیلسوت کوهن من آلمانیا، وجان فال، وریجی جولیفیه من فرنسا، وأدولفومونوز الونسو من أسسانیا، وروبرت کابونیجری من الولایات المتحدة.

Diggers' Movement <sup>(E.)</sup>; ..... حركة الحقارين Mouvement de Fossoyeurs <sup>(F.)</sup>;

Bewegung der Gräber<sup>(G.)</sup>

نزعمها وليام جودوين (١٧٥٦ - ١٨٦٣ م)
أبو الفوضوية، أثناء الضائقة الاقتصادية التي أحقبت الحرب الأهلية في انجلترا، حيث قاد أتباعه إلى ساحات من الأراضي الفضاء في جنوب انجلترا، في محاولة لإقامة مجتمعات أساسها العمل اليدوى - ومن ذلك اشتق اسمها الخارون، وزراعة الأرض واقتسام خيراتها.

حركة شعبية ....... (انظر الشمية).

حركية ...... (انظر التحرك).

الروسي بعني الفسلاحين الرقسيق، كسانوا في

هيسرزن (١٨١٢-١٨٧٠)، أراد بها التنظير لواقعية اجتماعية تجمع بين الفكر والممارسة، وتقبول بفلسفة عمل من أجل تنوير الجماهيسر ثوريًا، والدعوة لاشتراكية الفلاحين، حيث مجنمع القربة هو جنين الثورة الذي بنعهده يكبر ويتمو ويصبح ماردأ جبارأ. وشارك الفيلسوف تشيرنيشفسكي (١٨٢٨-١٨٨٩) في التأسيس للحركة، من منطلق أن للفلسفة دوراً اجتماعياً. وأن الصراع الطبقي قوة محبركة للنطور وصانعة للتاريخ، وأن صصالح الشعب وطبقة الفلاحين لهما الأولوية، وأن الحل الوحيمد لاستحداث الإصلاح المنشود هو قلب نظام الشرية، وخلق مجتمع قروى يتشارك ويتعاضد أفراده ويتعاونون معاً. وفي السبعينات من القرن التاسع عشر نشطت الحركة ودعت إلى برنامج سياسي لإيقاظ الفلاحين وتوعينهم وحشدهم للثورة. غير أن الحركة الشعبية للفلاحين بعد هيرزن وتشيسرتيشفسمكي لم ترتبط من بعد بالجماهير ، واعتمدت على كفياح القلة المثقيفة، وسياد بين فلاسفتها الاعتقاد في الاتجاه الليبرالي الإصلاحي.

Prohibition (E.; F.; G.); ......

معناها المنع، ومنه حُرمة الفعل أى كسونه عنوعاً، بمعنى أن المُكلف مُنع من اكسسسابه وتحصيله، ومعنى حرمة العين أن العين مُنعَت من العبد تصرفاً فيها، وأما حرمة الفعل فمن قبيل مُنع الرجل عن الشيء، كسما يقال للغلام لا تشسرب

هذا الماء، بينما معنى حُرِمة العين هى منع الشيء عن الرجل، وخسروجها عن أن تكون مسحلاً شرعاً، كسما أن معنى حُرِمة الفعل خروجه عن الاعتبار شرعاً.

واخرمة في الشرع هي الحكم بطلب ترك فعل ينهض فعله سبباً للعقاب، ويسمى بالتحريم أيضاً، وذلك الفعل يسمى حراماً ومحظوراً.

حرورية ...... Hororiyia (Ar.)

مصطلح فلسفى إسلامى، وهم الذين يثبتون الوعد والحوف من الله، وهم فلاسفة النواصب الحسوارج يضادون المرجشة، والإيمان عندهم هو اجتناب كل معصية. وقيل لهم الحرورية لأنهم خرجوا إلى حُروراه لقتال على بن أبى طالب، وكانوا وأنباعهم اثنى عشر ألفا، وناظرهم على فكسب إلى صفة منهم ثمانية آلاف، وقائل الباقين.

حروفية ......

دعوى شيعية فارسبة، صاحبها فسفل الله الاستراباذى (ولد سنة ٢٤٠هـ)، وفلسفته فيها أن النعبير عن المعانى بالحروف وأصواتها يكتمل فى الخروف العربية وعددها ٢٨، والحروف الفارسية وعددها ٣٦، والحروف فى اللغتين وعددها ٣٦، والصلة بين الحبروف فى اللغتين فى حرف اللام ألف، الذى يجمع فى حقيقته الحروف الفارسية الزائدة على الحروف العبربية، لتكون اللغة الفارسية الزائدة على الحروف العبربية، لتكون اللغة الفارسية مفسرة للغة العربية، وليكون المذهب الشهرية،

لارية Liberty; Freedom <sup>(E.)</sup>; ...... Liberté <sup>(F.)</sup>; Libertas <sup>(L.)</sup>; Freiheit <sup>(G.)</sup>

لغة الخلوص، وشرعاً خلوص حُكمي يظهر في الآدمي لانقطاع حقّ الغيير عنه، ويقسابلهما الرقّ. (انظر عبودية).

والحرية مفهوم خُلقى اجتماعى، قبد يعنى الاختيار بين البدائل المتاحة، وإتيان الافعال المتعمدة المسؤولة، والقيام بالمبادرات، وهذه عى الحرية الموجّبة، وقد يعنى التحرر من الضغوط وأنواع القسر والمعوقات التى قد يفرضها آخرون أو تفرضها المظروف على الفرد، وهذه هى الحرية السلبية. ومن النوع الأول حرية التفكير، والتعبير، والاجتماع، والعمل، والعبادة، والتملك، إلخ؛ ومن النوع الأتحرر من الحاجة والخوف.

وتقوم الديمقراطية على الحرية بمعنييها، فإذا رجح المعنى الأول على النساني كانت الحسرية بالمقهوم السراسمائي، وإذا غلب المعنى الشاني على المعنى الأول كانت الحرية بالمقهوم الاشتراكي.

والحرية لها معان مختلفة وشديدة التباين بحسب الأماكن، والنظم، والأفراد، والمجتمعات، والعصور، وفي الإسلام الحرية تقابلها العبودية، والحسر ليس هو من يتبيع هواه أو قانونه الذاني ولكنه الذي يتبع قانون الله. وفي اليبونان القديمة كان الحرّ هو من سلك وفق الطبيعة، وغير الحر هو من يخضع للقانون. والحرية عند سقراط هي فعل الافضل والأحسن. والحرية عند السلاطون عمى التحرر من عبودية الضرورة، وعند ارسطو

هى الاختيار بالإرادة الحرة؛ وفى المسيحية هى أن تختار الخير؛ فليس المهم أن تفعل فى حرية وإنما المهم أن يكون اختيارك للخيسر بإرادتك، وهو ما لا يتيسسر للإنسان منذ خطيشة آدم إلا برحمة من الله.

وفي الإسلام الحربة يقابلها الجير، وفلاسفة المسلمين في ذلك مختلفون، فبع من صغوان يقبول إن الإنسان ليس حرآ، وهو معجبور على أضعاله، ولا استطاعة له، وكذلك قال فلاسفة اليهود قريشقش والميموني وغيرهما؛ وقال الأشعري إن الإنسان ليس مجبراً، وهو لا يختار في حربة إلا عندما يكون ذلك في استطاعته، فإذا فعل فإنما فعله يكون عن استطاعة وعن اختيار خرا وقال بشر بن المعتمر إن استطاعة الإنسان فعلى الاختيار الحرهي فيه قبل الفعل ومع على الاختيار الحرهي فيه قبل الفعل ومع وغير مجبر قبل أن يفعل، فإذا فعل لم يعد حرآ؛ وقال أبو الهليل العلاف بل الإنسان حر وقال النظام إن الإنسان إذا لم يستطع أن يختار ويف على ويف على دخيات على ويف على عد حرآ؛ النظام إن الإنسان إذا لم يستطع أن يختار ويف على عدرية فيانما لأن آفة دخلت على المنطاعة.

والجيسرية قالوا إن الله لا يشبهه أحد، وهو وحده الفعال وليس من فعال غيره. وإضافة الفعل للإنسان في قولنا «زيدً مات» أن موته كان باختياره، وإنما أمانه الله.

ومضمون القرآن والسنة إفعل ولا نفعل، ولا يكون ذلك إلا عن حرية واختيار حر، والله تعالى يخاطب المؤمنين فيقول آمنوا، والفقوا، واستعينوا بالصبر، وكلوا من الطيبات، والاخلوا في السلم،

واتقوا الله، واكسنبوا الدين، وتبسينُوا، وخذوا حذركم، وأوفوا بالعقود، واذكروا نعمة الله، ولا تحرّموا طيبات الله، ولا تخونوا الله ورسوله، وقائلوا، وجاهدوا، والبشوا في القشال، وأنوا الصلاة والزكاة، ولا تقربوا الفواحش، ولا تأكلوا أموال الناس بالباطل، وأعبدوا ربكم إلخ، والأمر بكل ذلك موكول بحرية الناس واختيارهم، وتترتب على ذلك مسئوليتهم وحسابهم.

والحرية في الفلسفة الحديشة تتبعلق بنظرة الإنسان لنفسه ولفعله، وتعامله مع مجسمعه بالسلب أو بالإيجاب، واستعدادته الأولية على اعبتبار إمكان إرادته، وحبرية اختيباره iiherum arbitrium. وذهب هويز إلى أن الحرية هي انعدام القسر؛ وقبال سبينوزا إن الله وحده هو الحر، والإنسان غير حر، لأن الإنسان جزء من الطبيعة ويتحرك بانفعالات خارجية؛ وقال لايبنتس إن الإنسان بضعل في حربة كلمنا كان ضعله صادراً عن العقل؛ فإذا صدر عن الانفعال قلَّت حرَّية اختياره؛ وعند لموك الحرية هي أن نفعل أو لا نفعل بحسب ما نخشار أو نريد؛ وقال كنشط إن الحرية خاصية الإرادة العاقلة غير المتأثرة بمؤثرات وعلل أجنبية، فإذا لم يكن الكائن عاقبالاً خضع للظروف والمؤثرات الأجنبية؛ وليس معنى ذلك أن الإرادة العاقلة خارجة عن أي قانون، وإنما الإرادة العباقلة علَّية تضعل وفق الضانون؛ وأنكر شوينهاور حربة العمل، وقال إن الإنسان في إسار إرادة الحياة لا يستطيع فكاكأ، وحصر هيسجل الشصور المجرد للحرية في قبيام الذات ينفسهما

بدون الاعتسماد على الغسر، وبدون أن تُنسَب إلا لذاتها -Beisichein. Nichtab hängigkeit von Ande ren, Sichaufs ichbeziehen .

والحربة أبدًا قُدرة على الفعل، والانكشاف على الوجود والغير، والانتفتاح على العالم، وأن نبحث باختيارنا، ونتساءل بلا قهـر ولا خوف، وأن يناح لنا أن نعيش، ونوجد، ونفكر، ونجاهد، ونؤمن ، ونعستقد. والحرية إيجساب ، ونحن موجبودون فقط من حيث أننا مملوكبون بالحرية. والحرية هي حقيمةة وجودنا، وهي الأساس الذي قام عليمه الوجود بأسره. وفي الحمرية بوسعنا أن ننشئ العملاقات الثُّرة بمالغير، وبالوجبود، والله. ومباهية الإنسبان هي الحبرية، وكلما وعبيتُ أني حرّ كلما أسستُ لوجود الله. والوجود يشرط الحرية، والحرية تُشتبرط للعقل. ونحن محكومٌ علينا بالحرية، والحرية قضاؤنا وقُدَرُنا بلا معاذير، ودون تبسر برات، وكيل إنسسان مُلزَمٌ طبائره في عنقه، وله أن يفكر ويفعل في حرية. وعن الحسن البصري أن الإنسان يعمل ما يشاء، وهو حسب نفسه. يقول الله: ﴿ مَن اهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتُدِي لِنَفْسِهِ وَمَن صَلُّ فَسَإِنْمَسَا يَصَلُّ عَلَيْسَهَسَا وَلَا تَوْرُ وَٱزْرَةٌ وِزَّرُ أُخْرَىٰ ﴾ (الإسراء ١٥)، فالكل أحرار ولا يحمل أحبد وزر أحبد، والكل ميخشار، ولذلك فمهم مستولون: ﴿ بَلِ الإنسَانُ عَلَىٰ نَفْسه يَصيرُهُ ﴾ (القيامة: ١٤).

والحرية عند السالكيين انقطاع الخياطر عن التعلّق بما سبوى الله تعالى بالكليية. والحرية في

الفلسفة المسبحية ليست فرصة للجسد بل هي الحدمة بمحبة الروح (رمالة بولس إلى أهل غلاطية 17/4)، يعنى الحسرية ليسست الخسروج على المعقولات وإنما هي النزام وخدمة ومحبة.

هى القول بأن فعل الإنسان متولّد من إرادته، وأن اختياره لا تدفعه إليه ظروف أو ضغوط خارجية، ولا تقسسره عليه دوافع أو بواعث داخلية، وتقابلها سلبية الإرادة، أو اتعدام الاختيار self-arbitre عند العبد أو المملوك، حيث الخيرة فيما بختاره سيده.

حرية استواء .....(الله مقولة مولينا (١٥٣٥ - ١٩٣٠): أن الحرّ عو مقولة مولينا (١٩٣٥ - ١٩٣٠): أن الحرّ عو من يقرر - حين تُعطّى له كل الشروط الواجب توافرها للفعل، أن يضعل أو ألا يفعل، يستوى الأمر عنده، وكلاهما عنده سواء، وهو حر أن يضعل الشئ أو ينقضه. ومن رأى لايبسس أن يضعل الشئ أو ينقضه. ومن رأى لايبسس أن حرية الاستواء غير ممكنة لأنها تناقض مبدأ العلة الكافية. وقال شويشهاور إن حرية الاستواء غير منصوّرة، لأن مبدأ العلية هو الشكل الجوهرى لقدرتنا على المعرفة كلها.

حرية بدون قسر .....(المالك المعلقة ال

الله، وعندئذ بمارس الحرية بلا قسر. حرية اللامهالاة ......

Liberty of Indifference (E.);

Liberté d'Indifférence (f.);

Liberum Arbitrium Indifferentiae (L.)

ترادف حرية الاختيار (ديكارت)، وينم فيها الاختيار دون مرجح، وهي لذلك حرية إمكان أو لاحتيار دون مرجح كل المبالاة بين أطراف الاختيار. حيث يستوى كل الأطراف Indifference d'équilibre .(لايبنتس).

حرية وجودية ...... Liberté Existentielle

الحرية قدرة عملي الاختيار، والاختمار يعني الحسرية، والحرية هي وجنود الإنسنان، ويقدر منا تکون حرینی بقدر مسا یکون وجودی، ووجودی يعني أني أعي أنسي حر، وأنا مقيد بما سبق أن اخترت، ومحدود بزمانيتي، لكني حر تماماً داخل هذا الإطار، وأعيش حريني كنشباط وبعضوية، والوجود يتسجلي ويتكشف وأنا أستخدم حربتي ونعرَفي عليها. وإذا كمان وجودي يتولُّد عن ذاتي، فإن وجود غيري يعكس هذه الذات، ولن أسستطيع أن أحسقق ذاني إلاَّ بمناصسرة المذوات الأخرى، وبالتواصل الشعوري معهم، فالحرية لا تعيش إلا في عبالم من الحريات، ولا يتبحقق التواصل الأصيل إلاّ بين حريات، وليست حريتي إلا سعياً ذاتياً للتواصل بالذوات الأخرى من خبلال الصمراع المودي، وذاتي لا تكون ذاتًا أصيلة إلا إذا تَفَسَّحت لغيرها من الذوات، وليس التنواصل الوجنودي إلا ممارسة لحبريتي وحبرية الأخرين. (ياسبرز).

وعند القديس أوهسطين الحرية ضربان :

حرية كبيرى Libertas Major وحرية صفري الفاهمة المنافقة المنافقة المنافقة بأن الحرية المنافقة المنافقة الله معقولة النبي تسبق فعل الحير أو إنبان النسر، ونسحكم في الاختيار بينهما، أو أننا نعني بها الحرية النهائية المعقولة، وهي الحرية التي نتلو فعل الخير وإعلاء الحق، والأولى نقطة بدء وطريق، والثانية غياية ونهاية.

Sense (E.; F.);
Sensus (F.); Sinn (G.)

القوة المدركة النفسية، وهي قوة غريزية، وأول طريق الشعباليسم، وهو طريق إلى متعبرفة الأشياء وليس العلم بها.

والحواس ظاهرة وباطنة، والظاهرة خمس، هى : البسصر، والسسمع، والشم، والسلمس، والذوق؛ والباطنة خمس، هى : الحس المشترك، والمتصبورة، والمنخيلة، والوهسمية، والحافظة. والحدس من الحواس الباطنة.

المس باطن المنتان الم

القوة المدركة، منها قوة تدرك من خارج هى الحواس الظاهرة أو الخمس، وقوة تدرك من داخل هى الحواس الباطئة وعددها خمس كذلك، وهى: الحس المسترك الذي يقبل الصور المنطبعة في الحواس؛ والمتصورة التي تختزنها؛ والمتحودة التي تتحرف فيها بالتركيب أو الفصل، والوهمية التي ندرك من المحسوس ما ليس بمحسوس؛ والحافظة التي تحفظ المعانى التي أدركتها الوهمية.

والحدس حسى باطن.

حس خلقی ......ظلقی emoral Sense

Sens Moral<sup>(F.)</sup>; Sittliches Gefühil<sup>(G.)</sup>

القوة التي بها نميز، تلفائيًا، الحق من الباطل، ونقدر قيمة الشيّ حق قدرها.

ويطلق الحس السليم أيضاً على القوة على إصدار الأحكام بروية وبلا انفعال، في المسائل الواقعية التي لا نقبل الحل بالقياس العقلي الدقيق، ويشابله التسرع في إصدار الأحكام، والشطط، والتعصب، ومن ذلك قول أوجست كونت: أإن قوام الروح الفلسفية الحقة هو الأخذ بالحس السليم في جميع المسائل المنظرية التي يسهل تناولها». ويسمى الحس السليم كذلك بالعقل المشترك Raison Commune ، والحكمة الكلية بالعقل المشترك Sagesse Universelle.

علاقات من علاقات أخرى، كأن تكون العلاقة ع منتضمنة في العلاقة و ، فنقول إن العلاقة بينهما علاقة تضمن، فإذا تساوت العلاقتان قلنا إنهما في علاقة هوية. وهكذا.

حساب تحليلي للفنات .....

Calculus of Classes (E.);

Calcul des Classes (F.)

أحد موضوعات الحساب المنطقى، ويقوم على افتراض انتماء الأشباء في العالم إلى فئات، وحساب العلاقة بين هذه الفئات حين تُدخُذ حيالها إجراءات الضرب أوالجمع أو الطرح، بغرض النوصل إلى معرفة القوانين التي تحكم استنتاج النسائج التي تلزم عن اتخاذ تلك الإجراءات.

حساب تحلیلی للقضایا Propositional Calculus<sup>(E.)</sup>;

Calcul Propositionnel (F.)

أهم أجزاء المنطق، وبدرس الفضايا ككل من حيث ترابطها المنطقى وعلاقاتها بغيرها حين تُنخذ حيالها بعض الإجراءات المنطقية ، وما ينتج عن ذلك من قبضايا مركبة أقرب إلى الدلالات منها إلى القضايا.

حساب تطولى للمحمول .....

Predicate Calculus (E.);

Calcul Prédicatif (F.)

الحسساب النسجليلي لدالات القسضسايا (كارنات).

Sens Commun<sup>(F.)</sup>; Sensus Communis <sup>(L.)</sup>;
Gemeinsinn <sup>(G.)</sup>

قبرة فنطاسيا، وهي قوة نقبل بذاتها جميع الصور النطيعة في الحواس الخمس متأدية إليها منها، فالقوة الخيالية يخدمها فنطاسيا، وفنطاسيا تخدمها الحواس الخمس (ابن سينا- النجاة).

وفلسفة الحس المشترك قال بنها توماس ريد، واشستهسرت باسم فلسنفسة الإدراك النعطرى الاسكتلنديين، وترد الأنها قيامت على فلاسفة اسكتلنديين، وترد الأنكار إلى الأحساسيس والانطباعات، وتسميها رموزاً طبيعية، بعكس الكلمات التي هي رموز تقليدية يتحتم أن نتعلم معناها، أما الأحاسيس فنحن لا نتعلم معناها، وإنما ترجمها تلقائيا أو بالفطرة، ومبادئ الفطرة وتشتمل إلى إثباتها، وإنما يتضمنها سلوكنا، وتشتمل عليها طبيعتنا. فهكذا خلقنا الله، وحتى إدراكنا لوجود الأخرين.

حساب تحلبني للعلاقات ..........

Calculus of Relations (E.);

Calcul des Relations (F.)

يسحث ني القنوانين الصنورية لاستخبراج

Logical Calculus <sup>(E.)</sup>;... ........ Calcul Logique <sup>(F.)</sup>; Logikkalkül <sup>(G.)</sup>

يتكون من الحسساب النحليلي للقيضايا. ولدالات القضايا وللفئات وللملاقات.

بالضم وسكون السيس، يطلق على ثلاثة مسعان. الأول: كون النسئ مسلائه المطبع، وضده القسيح بمعنى كونه منافراً له، فما كان ملائماً للطبع حَسَنُ كالحلو، وما كان منافراً له قبيح كالمر، وما ليس شيئاً منهما فليس بحسن ولا قبيح، كأف عال الله تعالى، لننزهه عن الغرض، وفسر البعض الحسن والقبع بموافقة

الغرض ومخالفته، فما وافق الغرض حسن، وما خالف قبيح، وما ليس كذلك فليس حسناً ولا قبيحاً، وقد يعبر عنهما باشتماله على المصلحة والمفسدة. فما فيه مصلحة حسن ، وما فيه مفسدة قبيح، رما ليس كذلك فليس حسنا ولا قبيحا. ومال العسمارات الشلاث واحمد، فسإن الموافق للغرض فيه مصلحة لصاحبه، وملائم لطبعه، لميله إليه بسبب اعتبقاد النفع؛ والمخالف له غير ملائم لطبعه ، وليس المراد بالطبع المزاج حتى يضال إن الموافق للغرض قمد يكون مناضراً للطبع كالدواءالكريه للمريض، بل الطبع هو الطبعية الإنسانية الجالبة للمنافع والدافعة للمضارة والشاني : كون الشي صفة كمال، وضده القبح، وهو كونه صفة نقصان، فيما يكون صفة كيمال كالعلم حسن، وما يكون صفة نقصبان كالجهل قبيح؛ والثالث : كون الشيُّ معلِّق بالمدح، وضده القبح، بمعنى كبونه متعلق بالذم، فيميا تعلق به المدح يسمي حَـــَـناً، ومبا تعملق به الذم يسـمي قبيحماً، وما لا يشعلق به شئ منهمها فهمو خارج عنهما، وهذا يشتمل أفعال الله تعالى أيضًا، ولو أريد تخصيصه بأفعال العباد قبيل: الحسن كون الشيئ متعلق المدح عاجلاً والثواب آجلاً \_ أي في الأخرة؛ والقبح كونه منسعلل بالذم عاجلاً والعقاب أجلاً، فبالطاعة حسنة والمعصية قبيحة. والمباح والمكروه وأضعال بعض غيرالمكلفسين مثل المجنون والبهائم واسطة بينهما. (انظر جمال، رتبح).

هو المنسوب إلى الحسن، ويسمى محسوساً أيضاً وهو عند المتكلمسين منا يُسدرَك بالحس الظاهر؛ وعند الفلاسفة منا يُدرَك بالحس الظاهر أو الباطن، ويقابله العقلى.

والحسكى عند الأصوليسين يطلق على مضابل الشرعى.

Sensualia<sup>(L.)</sup>

جمع الحسى، وتسمى بالمحسوسات أيضاً، والحسيات في القبضايا تطلق على معنيين، الأول القبضايا الني يجزم بها العمقل بمجرد تصور طرفيها بواسطة الحس الظاهر أو الباطن، وتسمى محسوسات ومشاهدات أيضاً، وهي من المقدمات البقينية الضرورية؛ والثاني ما للحس مدخل فيها، فيتناول التجربيات والمتواترات، وأحكام الوهم في المحسسوسات، وبعض الحسدسيسات والمتواترات، وأحكام الوهم والمشاهدات، وبعض الوجدانيات، وهي بهذا والمعنى أيضاً من العلوم اليقينية الضرورية.

Assassins <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Menchelmörder <sup>(G.)</sup>

الباطنية، أنباع حسن بن الصبّل (المتوفى سنة المامئية، أنباع حسن بن الصبّل (المتفلسين، المعمل الأوروبيون الحشكشين، بدعوى أن ابن الصبّاح كان يداوم على تخدير أنباعه بالحشيشة حتى يدمنوها، ويكونوا ألبن عريكة له، ويطيعوه في كل أوامره، ولا يناقشونه في قلسفته في الدين والحكم، وهذا ليس

صحيحاً. فقد كان الغزالي يسميهم التعليمية، لأنهم كانوا يتعلمون ويناقشون، والحشيش معوَّق للعلم وتحصيله، ثم إنه يُفعد المتعاطين عن القيام بأي عمل، فكيف وهذا العمل سياسي، ويستبلزم تركيسز انتباه وتسوقداً ذهنيساً؟! وإلصاق هذه التهمة إذن بجماعة من السلمين اقتراء وإفك، ومَشْل للمستمشرقيين الذين أشباعبوا هذا البهمتان كما قمال القرآن : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشبيعُ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَلَمُهُ ۖ أَلَيمٌ ﴾ (النور ١٩)، وابن الصبياح كيان من فيلاسفة الباطنية ولم يكن حشَّاشاً!! وهو الذي ابتدع في العسكرية نظام الفدائمية لأول مسرة في التماريخ قباطبة، وكبان يقبول إن للقرآن صعبان سوى سا تتداوله ألسنة العامة، وأن صدينة الله في الأرض هي التي يتساوي فيها الناس، ولا يُظلم فيها أحد، ويطبُّق فيسها شـرع الله وأحكامه، ويحمفظ أهلها القرآن ويعملون به، وكانت ثورته على فساد الخلافية العباسيية . ومذهب الصباح هو التعليمية، ومن رأى المستشرق مسلفستر دى سماسي أن الصليمييس عانوا من الفشائية خملال حروبهم في فلسطين، وفوجئوا بروح الاستشهاد عندهم ، فنسبسوا إليهم أنهم محمدرون، أي حشّاشون، وأذاعوا الاسم.

حشر ...... (انظر البعث).

حشْرية ......

يسكون الشمين وفتحها، قسومٌ تمسكوا بالظواهر، فذهبوا إلى التجسيم وغيره، وسُمُوا

بذلك لأنهم كانوا في حلقة الحسن البحسرى، فوجدهم يتكلمون كلاماً فقال ردّوا هؤلاء إلى حشاء الحلقة، فنُسبوا إلى الحشاء، فهم الحشوية بفيح الشين.

وقيل سموا بذلك لأن منهم المجسمة أو أنهم هم المجسمة، والجسم حضو، فسموا على هذا القياس بالحشوية بسكون الشين؛ وقيل بل سموا بذلك لأنهم يطلقون الحشو على الدين، فيان المدين يتلقى من الكتاب والسنة وهما حشو، أي واسطة بين الله ورسوله على إلى أنه بجوز أن يخاطبنا الله بدون واسطة من دين. (انظر الظاهرية في ظاهر).

فى اللغة الإحاطة والتحديد والتعديد، وقبل هو القصد، وهو إثبات الحكم للمذكور، ونفيه عماً عبداه، وكثير من الناس لم يفسرقوا بينه وبين الاختصاص.

والحصر أقسام، لأنه إن كان بحيث يجزم به العقل بمسجرد ملاحظة صفهوم القسمة مع قطع النظر عن الأمور الخارجية فهو الحصر العقلى؛ وإن كان مستضاداً من تتبع فهو حصر استقرائى؛ وإن حصل بملاحظة تمايز ونخالف اعستبرها القاسم فهو حصر جعلى؛ وهو ما يكون بحسب القاسم فهو حصر جعلى؛ وهو ما يكون بحسب والأبواب المعدودة، والحصر الجعلى استقرائى في والأبواب المعدودة، والحصر الجعلى استقرائى في الخصول الحقيقة إلا أن لجعل الجاعل مدخلاً فيه. ومثال الحصر العقلى قولنا العدد إما زوج أو فرد، فإنا الحصر العقلى قولنا العدد إما زوج أو فرد، فإنا

إذا لاحظنا مفهوم الزوج والفرد جزمنا بأن العدد لا يخرج عنهما.

وحصر الكلمة في الأقسام الثلاثة، قبل قطعي وهو ما يجرم به العقل بالدليل أو التنبيب، وقبل عقلي، وقبل استقرائي.

والحصر عند المنطقييين عيارة عن كون القضية محصورة، ونسمى مسورة أيضاً، سواء كانت حملية أو شرطية، إلا أن الحكم في الحملية على أفراد الموضوع، إما جميعها، نحو كل إنسان حيوان، ونسمى محصورة جزئية، وفي الشرطية باعتبار نقارير المقدم، إما جميعها أو بعضها.

غنوص يهودى، والاسم مشتق من الحصيد بالأرامية والعبرية، وكذلك بالعربية، وهو أسافل الزرع التى تبسقى لا يتسمكن منها المنتجل، والحمسيديون هم البقية الصالحة التى لم تتمكن منها ديانات، ولا عادات الأغراب، ولم تصرفها عن عبادة الله على ملة اليهود، ويرد ذكرهم بهذا المعنى في سقر المقايسين الأول، فهم المؤمنون المجاهدون، ومنهم خرجت الفريسية، وهبى أن المجاهدون، ومجاهداً.

والحصيدية المعاصرة مذهب في النقوى، وفيه المجهاد الأكبر هو جهاد النفس. وكانت نشأة الحسيدية في أوروبا الشرقية لظروف اليهود المشابهة فيها لظروفهم زمن المقابيين، فحيث يعز الخلاص المادي لا يستبقى إلا الخلاص الروحي، ودعا إلى الحصيدية بعل شمطوب (نحو ١٧٠٠ ـ ودعا إلى الحصيدية بعل شمطوب (نحو ١٧٠٠ ـ

177٠م) وكسان يدعى مسداواة الناس بالاسم الاعظم لله ، بزعم أنه اختُص به ، واشستغل معلم صبية ومدرساً للشوراة ، واستقى من القسسالة اليهودية أو فلسفة القبول ، ومن أتباعه يعقوب بن يوسف.

والحصيدية تقول بوحدة الوجود، وطريقتها التفلسف، وهي الهبوط من أجل الصعود، وعلى الحصيدي أن يشتهي كل شيء، ويفعل كل شيء ليتطهر بمعرفة الإثم والخطيئة.

والحصيدية المحدثة عند مارتن بوير (توفى المحدثة عند مارتن بوير (توفى المحدثة عند مارتن بوير (توفى الفلسفة قبولهم إن الله لا يحل فقط فى كل شىء وفعل، وإنما كل شىء، بل وكل عمل، يؤثر فى الله، ومن ثم كانت لكل سلوك دلالة تتجاوزه فى الزمان والمكان إلى الوجسود كله. ويخطئ المدكتور حبد الرحمن بنوى خطأ كبيراً عندما يكتب الحصيدية بالسين وليس بالصياد يكتب الحصيدية بالسين وليس بالصياد العبرية المتقى، ويقول إن كلمة حسيد معناها فى العبرية العبرية والعربية!

المضارة والمدنية والثقافة مصطلحات تختلط دلالاتها في الفلسفات الغربية، وهي مصطلحات جديدة تماماً عليها، فكلمة Civilization بأتى استخدامها لأول مرة سنة ٢٠٧٤م بمعنى التمثن اي التخلق بأخلاق أهل المدن، واللبس مثلهم، والسلوك كدأبهم، والتحديث بلغشهم، وأما

الحضارة فهي معنى يأتي بعد هذا التباريخ، باعتبار المدن حواضر، جمع حاضرة، وهي المدينة الكبيرة. والحضارة الغيربية، والحنضارة الهندية، والحضارات الأسبوية ، هي هذه الحضارات في مجموعتها أو مجملها، باعتبار السائد في مُدنها من أخسلاق، وعبادات، وتبقياليسد، وقسوانين، وأنظمة، ولغات، وثقافات أهلها، والحضارة إذن هي حركة النمدِّن للمجتمع ككل، وإذا كان ذلك معنى الحضارة فإن مصطلح المعنية صار ينصرف إلى الجانب المادي من الحضارة، ساعتبار المدينة تجمعً سكاني هائل تنشابك فيه العلاقات، وتروج التسجيارة، وتكشير الصناعسات، وتنتوع الحرف، ويكبسر عدد الموظفين والصُّنَاع والسُّجَار والحرفيين والفنيين، وتختلف مصالحهم، وتنشكل الطبقات منهم، تطالب بامتيازات أو إصلاحات، ونقوم عليها أحزاب، وتصبح لها وسائل إعلام تتحدث باسمها، ويدخل الجميع في حلبة الصراع، وأنشاء ذلك يرتقي المجتمع المدنى، وتتقدم الحضارة كمحصَّلة نهائية،

والتسعوب والأمم ننفسهم إلى تسعوب متحضرة وغير متحضرة civilized and uncivilized ، ومجستمع المدينة مجستمع متحضر بالقباس إلى المجتسمع البدوى أو البقروى، والبسلاوة نقسيض الحضارة.

وكل هذه المعانى السابقة يجمعها بالإفرنجية مصطلح civilization ، بينما في العربية لكل معنى منها مصطلحها، فبمعنى التهذيب والتشذيب والصقل ـ نقول ثَقَف الرمح ـ أي قوّمه وسواه،

والثقافة إذن هى الأخذ بالأرفع والأحسن، وذلك بالتحكن من العلوم والفنون والآداب، فكل ما يصنع الجماعة روحياً هو من الثقافة، والمثقفون هم طبقة من المجتمع يتسمون بالفطئة والذكاء والفهم، ويأخذون بأسباب التعدن والحضارة، وقد تكون ثقافتهم عامة أو خاصة، وقد تكون لبعضهم ثقافة أدبية،أو علمية، أو طبية إلخ، ولربما تكون لهم ثقافة فرنسية، أو إنجليزية، بمعنى ولربما تكون لهم ثقافة فرنسية، أو إنجليزية، بمعنى أن بعضهم قد يتخصص في هذه الثقافة أو تلك من ثقافات الأمم الأخرى، فيعرف عن آدابها وناريخها إلخ.

ونخلص من ذلك إلى أن المدنية هي الجانب العمراني في الحضارة، بينما الحضارة أشمل من ذلك حتى ليمكن أن تتسع إلى معنى العالمية، ومصطلح العولمة أو الكوكبة Globalizationبقصد إلى هذا المعنى، وهمو أن نصبح الحمضارة لكل الأمم والمجتمعات واحدة وإن تعددت ثقافاتها. وفي الأصطلاح ;Crbanisme <sup>(F.)</sup>; وفي الأصطلاح .Urbanismus (G.) هنو الشحطيّر أو الشمليّن، أي الأخذ بالأسهاب التي تنقل مجتمعًا أو فردًا من البداوة أو المعيشة الريفيسة إلى الحضارة أو المعيشة في المدن، وقمد يدفع إلى ذلك هجرة الأضراد من القرى إلى المدن، أو لاتساع طرأ على رقعة القرية وأحوال الناس فيها، فستأهَّلوا للنقلة الحيضارية، وأن تكون لهم قيَم المدينة، وقد يفشل البعض في التكيف مع المقتضيات الجديدة وإدراك أبعادها، ويتناول الأدب الرواثي والسسينمسائي مسآسي هذا الصندام الحضاري الفنجائي، وبنعض الفلاسنفة

يُرجع الفشل في التهبايؤ الحضباري لجمبود في الطبع والذهن لبعض المجتمعات، أو لتمعارض القيم الجديدة مع المعتقدات الدينية. ولعملية التحنضر عمنومأ مشكلات نفسية واجتماعية وفكربة وعسقائدية؛ وعلم الاجتماع الحضري Urban Sociology هو النعلم النذي يبسنجنت في التحضُّر وآثاره، وجُماع الحياة في المدن صمومًا، وفي كل كنورة حضارية، كالبؤر الصناعبية والتجمعات السكانية حبول المصانع الجنديدة، وبالقرب من الجامعات. والتحضير أو التمدين هو تعبهد المجتسمع بأساليب الحضبارة وأنظمتها، وترقية المعاملات والعملاقات في تشابكها الجديد بقصد تمدينها. وتشضمن عملية الشمدين أو التحضير ما يسميه الفيلاسقة الإحبلال الشقيالي substitution culturelle $^{(F,)}$ ; cultural substitution وهو إحملال عنصمر ثقافي ممحل عنصمر تقمافي آخير. وفي عمليات الفسزو الشاماقي -cultoral conquest لا تكون مسحباولة الإحبلال شساملة، ولكنها نتشاول مختلف الأنشطة الفكرية والحينائية، وتنم بالتسدريج؛ وما يجري في منصر نشمل كل شيء، حتى الفقه، والدين، والعادات، والتربيسة، والاقتصاد، والفنون، والنظم الإدارية، وطرق التفكير، والإعلام. (انظر ثقافة، وعولمة). حضور ......Presence (E.); Présence (F.); Praesentia (L.);

Anwesenheit (G.)

هـ و الحَمْسُوة والمحاشسة كذلك، مِن حَسَضَرَ بمعنى قَسَدِم، وحلّ، وشهد، وخطر، يقسال للشيء

إنه حاضر - أى متواجد في المكان، وحضر الغائب، وحضرت الصلاة، وحضره الموت، وحضرت الصلاة وحضره الموت، وحضرني أمر. وحضور البنية - أى سرعتها. والحضور يقابل الغية، وهي عدم التواجد، غير أن الشيء قد يكون غائباً بالجسم حاضراً بالصورة في الذهن، ولذا يضرق الغلاسفة بين الحضور المادي p. physique وهو وجود الشيء بالفعل في المكان، والحضور المعنوى p. morale وهو حضوره في المكان، والحضور المعنوى وجوده. وهو حضوره في المذهن أو الشعور، بحضوره ويزو وجوده.

وعند فلاسفة الصوفية: الغيبة هي انصراف الفكر عن علم ما يجرى من أحسوال الخلق، واشتسفال الحس بما يرد عليه، وغيسابه عن الإحساس بنفسه وغيره بوارد من تذكّر ثواب أو تفكر عقاب، فهذا رغم أنه غياب من الخلق إلا أنه حضور بالحق، أي أنه يغيب عن الناس، ولكنه يكون حاضراً بقلبه بين يبدى ربّه، وهو الحضور العسسولي p. mystique ، فإذا رجع العبيد إلى إحساسه بأحوال نفسه وأحوال الخلق فهو حضور بين بلكي أنة، وحلقة الذكر. وللحاضرة هي الحضور بين يدى أنة، وحلقة الذكر. وللحاضرة حضور بين القلب، وقد يكون بتواتر البرهان .

Presentationism <sup>(E.)</sup>; ...... Présentationisme <sup>(F.)</sup>; Präsentationismus <sup>(G.)</sup>

فلسفة الإدراك البديهي المباشر للوجود الموضوعي - بمعنى أن المعانى الخارجية تحضر الذهن مباشرة دون تدخيل العقل في تركيبها. وللعرفة المغسورية هي تحصيل العلم بالأشياء بدون حبصول صورها في النذهن، كبعلم زيد لنفسه.

Truth; True <sup>(E.)</sup>; ...... Vrai <sup>(F.)</sup>; Veritas; Verus <sup>(L.)</sup>;

Wahre; Wahr (G.)

فى اللغة هو الشابت، والحق مصدراً يطلق على الوجود فى الأعيان مطلقاً، وعلى الوجود الدائم، وعلى مطابقة الحكم، وما يشتسمل على الحكم المطابق للواقع، ومطابقة الواقع له.

والحق اسم فاعل وصفة مشبئهة يطلق على واجب الوجسود لذاته، وعلى كل مسوجسود خسارجى، وعلى الحكم المطابق للواضع، وعلى الأقوال والأديان والمذاهب، باعتبسار اشتسمالها على الحكم المذكور.

وقيل الحق مطابقة الواقع للاعتقاد، ويقابله الباطل، كما أن الصدق مطابقة الاعتقاد للواقع، ويقابله الكذب.

وقسيل يسستسعممل الخطأ والصمواب في المجتهدات، والحق والباطل في المعتقدات.

والحق قوة Puissance قبل كل شئ، وهو قوة باطنة أسمى من سائر القوى، والشعور بالحق دافع حيوى يدفع الإنسان إلى أن يفعل ما يجب عليه أن يفعله، وهو فيض من الحياة يطلب أن يتحقق وأن يبذل ذاته.

والحق يعلو ولا يُعلَى عليه، والحق من أسماء الله، وهبو الملك الحبق، وديسته هو ديس الحبق، ودعبوته دعوة الحق، ويهبدي للحق، ويحق الحق بكلماته، ويُحق الحق ويُبطل الباطل ويمحبوه، ويقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق،

وإذا جاء الحق فما يبدئ الباطل وما يعيد. وأكثر الناس يكرهون الحق وهو المطلق، والحقيون يفسعلون الحق ويقسضون به، وقولهم حق، ويشهدون به.

وحق الينقين عبارة عن فناء السعبد في الحق. والبقاء به علماً وشهوداً وحالاً.

وقيمل علم اليقمين الشريعة، وظاهر اليقمين الإخلاص فيها، وحق اليقين المشاهدة فيها.

الحقوق موضوعية وطبيعية، والأولى هـي الحمقوق التي تسنها السلطة السياسية للأضراد والمجتمع ككل وللدولة، باعتبار هذه السلطة السياسية هي المعبرة عن إرادة المجتمع أو الأمة. والنسانيسة هي الحضوق الني تفترضهما الطبيعة الإنسانية للإنسان كإنسان، كحقّ الحياة مثلاً، وأن يعيش في حمرية، وحقه أن يممل ويكسب، وأن تكون له زوجة وأسرة، وأن يكون له سكن، وأن يجـد ما يَـطعَمُه ويشـرَبه. وتقـوم التفـرقـة بين الحنفوق الطبيسعينة والحضوق الموضنوعينة على الشمايز بين الطبعية والقانون، وأن الإنسان لا يستطيع أن يحيما بالحقوق الطبيعية وحدها، لأنه لابد من تنظيمها وتقنينها؛ والانتقبال من الحالة الطبيسعية إلى الحالة القانونية هو انتقال من دور البربرية والوحشيسة إلى دور الحضارة والمدنية عن طريق القوانين. وأصحباب مذهب الحقوق الطبيعية يحتجون بأن الطبيعة هي الأساس، وهي الصالحة للإنسان، وأما القوانين فهي قيد ونير

يحملهما الإنسان ويجب أن يتخلص منهما، والدولة ما لم تكن وفق الطبيعية وتراعى الحقوق الطبيعية كان منشؤه في الطبيعية فيهى شر، وكل حق كان منشؤه في الطبيعية خير، والنهج على منوال الطبيعية هو الأصح والأفضل، واتجه الطبيعيون لذلك إلى دراسة طبائع الإنسان، وأن يضعوا من القوانين ما لا يخالف الطبيعية، ومن الحكمة أن لا تتصادم القوانين مع الطبيعة،

حقوق المرأة ......ظوق المرأة Women's Rights (E.) Droits de la femme (F.); Frauenrechte (G.) الاسم الأفرنجى يُجمع ويُفرد بحسب شُهرة الاصطلاح في بلاده، فبالألمان والإنجليز يقبولون حقوق النساء، والفرنسيون يتحدثون عن حقوق المرأة، وكذلك يُشتهر في العربية اصطلاح حقوق المرأة ولا يضال حضوق النساء. وبالاعتبيارات العبقلية فبإن المرأة مساوية للرجل في كافية الحشوق، وكإنسانة فإن الاختلاف بين المرأة والرجل لا يرتب حضوقاً للرجل أكمثر من المرأة، و لا ينقص من حلقوق المرأة عن الرجل. وابتــداءً من المقبرن الشامن عشير توالت الكشابات تُشريَ نطالب بمساواة الجنسين في الحقوق، ويُرويَ أن أول مسؤلّف فلسسفي عن ذلك كنان كستساب الأيرلندية ماري وولستونكرافت سنة ١٧٩٢، وفيه تدحض وجسهسة المنظر التي تبزعم بأن الأرض خُلَقت من أجل خدمة الرجل، ولقضاء شهواته، وتطالب بأحمضية المرأة في الشعليم مثل الرجل، وأن تكون لها حقوقه في السعمل، وأن تتكافأ معه فى الحفوق السيناسية، وتتوفير لهنا نفس

الاعتبارات الادبية. وكان المعتقد أن المرأة لو نالت حق الاقتراع فسيتبع ذلك أن تشهاياً لها الظروف المواتية لتحقيق مطالبها في المساواة، ولكن هذا الحق مُنح للمسرأة ابنسداءً من سنة ١٨٩٣ في مخستلف بلاد العسالم، ومع ذلك ظلت تعساني الإجمعاف في غير ذلك من الحقوق وابتداء من سنة ١٩٦٠ بدأت تنتشر جمعيات حقوق المرأة تطالب بتحبريرها من ربقة القوانين والاعسبارات السائدة. وكانت الأمم المنحدة قد أقرّت حق المرأة **ني الانتراع سنة ١٩٥٢، بالمساواة مع الرجل دون** تمييز. وكانت القائمات على الحركات النسائية في العالم يشهمن الرجال بالتعصب الجنسي ضدعن Sixism بحسجة أنهن نسساء ، وأنهن الأضبعف والأقل كفياءة، وظلت المرأة في الولايات المتحدة تشقاضي سا يوازي ٥٩٪ من أجمعر الرجل، وفي اليابان كان ستوسط أجر المرأة ٤٨ ٪ من متـوسط أجــر الرجل، ولم تكن المرأة تُمــثُل في البــرلمانات ولا في الأحزاب التمشيل المتكافئ مع عدد النساء بالنسبة للسكان، وظلت النظرة السائدة عن المرأة أنها ست بيت، ولا ينبغي تعريضسها لما يتعرض له الرجال خيارج البيت، وأن من الأكرم لهما أن نقرً في بيشها، وأن يظل الرجل هو القَّوَام عليمها، وفي القسرآن من ذلك ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ بِمَا فَعَدُلُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمُوالِهِمْ ﴾ (النسباه:٣٤)ومعنى المقوامة في الآية أن الرجل يقسوم بأمر المرأة، أي يتكفل بهما وينمهض على أعبائهــا، ومن أفوال الرسول ﷺ ﴿ وَاتَّفُــوا اللَّهُ فَي النساء فإنهن عندكم هوان »، وقال « ولا تضربوا إماء

الله ، أى: النساء. وأما الآية : فوانسوبوهن ألله ، أن النساء (٢٤) فذلك مخصوص للسفلة من النساء والرجال قال فيهم الرسول على النساء والرجال قال فيهم الرسول على المسفلة ضربها أولئك بخياركم ، ولما أتوا له له بامرأة ضربها زوجها فأثر في وجهها قال : اليس له ذلك ، وفي رواية أنه قال: القود يعني أن يقتص من الرجل. وفي الآية : ﴿ وَلَهُنْ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنْ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنْ اللَّهِ عَلَيْهِنْ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِنْ اللَّهِ عَلَيْهِنْ اللَّهِ عَلَيْهِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللّه

لحق منفعة العام (E.) Usufructus (F.;L.); Niessbrauch

حق الاستغلال لفسترة من المزمن دون الإقلال من قبيسة الشي المُسسنَسغل، وهو من الحبضوق الموضوعة.

من الحق، وهو بحسب اللغة الثابت؛ وعند المنطقيين حقيقة الشيء هي ما به الشيء هو هو ، كالحيوان الناطق للإنسان، وليس كذلك أن نقول عنه المضاحك أوالكانب، كما يسمكن تصسور الإنسان بدونه.

وقد يشال إن ما به الشمىء هو هو باعسبار تحققه حقيقة، وباعتبار تشخّصه هوية، ومع قطع النظر عن ذلك ماهية.

وقد تطلق الحقيقة ويراد بها ما يشال في جواب السؤال بما هو، وهو حقيقة نوهية إن كان السؤال عن جزئيات النوع بالاشتراك فقط، وحقيقة شخصية إن كان السؤال بالخصوصية.

والوقوف على حقائق الأشياء ليس فى قدرة البشسر، ونحن لا نعرف من الأشياء إلا الخواص واللوازم والأعراض، ولا نعرف الفصول المقومة لكل منها.

والحقائق عند فلاسفة الصوفية ثلاث: الأولى حقيقة مطلقة، فعالة، واحدة، عالية، واجبة الوجود بذاتها، وهي حقيقة الله سبحانه؛ والثائية، حقيقة مقيدة، منفعلة، سافلة، قابلة للوجود من الحقيقة الواجبة بالفيض والتجلى، وهي حقيقة العسالم؛ والشائف، حقيقة أحدية، جامعة بين العسالم؛ والشائف، حقيقة أحدية، جامعة بين الإطلاق والتقييد، والفعل والانفعال، والنائير والتأثير فهي مطلقة من وجه، ومقيدة من أخر، والمنائر، فهي مطلقة من وجه، ومقيدة من أخر، فعنالة من جهية، ومنفعلة مرة أخرى. وهذه الحقيقة أحدية جمع الحقيقتين، ولها مرتبة الأولية والآخرية، وهي المسماة بالطبيعة الكلية، وحقيقة الحقيقة.

وقسيل الحق هو السذات، والحبقسيسقسة هي الصنفسات، فالحسق اسم الذات، والحسقيسقية المسمدية هي الذات مع التعيّن الأول.

وحقائق الأسماء هي تعينات الذات ونسبها، إلا أنها صفات يتميز بها الإنسان بعضها عن يعض.

ويمير الوجوديون بين نوعبن من الحقائق:
المقيقة المتطقيقة وتُعرَف بانها تطابق الفكر مع
الشيء veritas est adequatio intellectus com rei
والحقيقة الوجودية، وتعرّف بأنها تطابق الشيء مع
الفسكر veritas est adequatio rei com intellecto
ويميزون أيضاً بين الحقيقة الوجودية والحقيقة
ويميزون أيضاً بين الحقيقة الوجودية والحقيقة
الأنطولوجية معاملة فيل وصف الموجود بأي
الوجود منظوراً إليها قبل وصف الموجود بأي
وصف، والثانية الحقيقة كما تتكشف
للشعور،أى بعد وصف الموجود بأوصافه.

وقد يميز بين الحقيقة المادية vérité malérielle وقد يميز بين الحقيقة المادية vérité malérielle والحقيقة الصورية نطابق الفكر أو الشيء، نطابق الفكر أو القول مع الموضوع أو الشيء، والثانية هي اتفاق الفكر مع نفسه - أي أن الفكرة عن الشيء منطقية بصرف النظر عصا إذا كانت منطابقة مع الواقع أم لا.

حقيقة حياتية ......Samvrti - satya .....

اصطلاح مسكويتي من الفلسفة البوذية، وهي الحقيقة كما يضهمها أي إنسان بسيط له دراية بالحياة، وتتحصل له كانطباعات نزكيها الخبرة البومية، ويصفلها العقل الذكي. وحقائق الخبرة وقائع، والإلمام بها علم يتأتي للخبير صاحب التجارب؛ وهي غير الحقائق المطلقة التي يتناولها علم صا وراء الطبيعة. ويختص بها. والحقيقة المطلقة الملكة الملكة الملكة الملكة الملكة والحيقة المطلقة ولاهي إمبيريقية، يعني ليس لبست ظواهر حياتية ولاهي إمبيريقية، يعني ليس مجالها الخبرة والنجربة، ولا هي شئ يمكن مجالها الخبرة والنجربة، ولا هي شئ يمكن

التعبير عنه لغوياً. وهذه الحقيقة المطلقة محايثة، أى أنها بطون الحيقائق الحيانية، وهي كليبة أو مطلقة sunyata ،أي توجد كمعنى وليس كتعبن ويذكر الفيلسوف الصينى ناجسارجونا (الشرن النالث) رأس مدرسة المادههاميكا - أي الفلسفة الوسطية، أن الحقيقة الحيانية والحقيقة المطلقة كلاهما يكمل الواحد الآخر، وحقائق الحياة هي العلم بالظواهر، وكل ظاهر له باطن، وصلم الباطن مجاله الحقائق الأزلية أو الكلية أو المطلقة المطلقة

هى الوجود الذهنى للعالم الخارجي، ونقابل الخيفة الواقعية، ومن غير المتصور أن تكون هناك حقيقة مستقلة عن العقل من جهة وعن الوجود الخارجي من جهة أخرى حتى يمكن أن يتقابل بينهما بعد ذلك.

كان أو نفسياً، كالحقيقة الفيزياتية والنفسية مناط العلوم التجريبية. (كنط).

Twofold Truth <sup>(E.)</sup>;...... Vérité Double <sup>(F.)</sup>; Doppelwahrheit <sup>(G.)</sup>

الإنسان مَعْنَىٌّ بالحقيقة سواء كانت مطلقة أو نسبية، واحدة أو مزدوجة، وهي يسعى إلى تحصيل المعرضة أياً كانت، والميتافيزيق والدين يعطيمانه نوعاً من المعرفة لا توفيرها له العلوم، واهتمام الفلاسفة بالحقائق المطلقة، بينمما اهتمام العلماء بالحقائق العلمية، وكلا الحقائق - النسبية والعلمية . أجراء من الحقيقة المطلقة أو الكلية، والقول بحقائق مطلقة ليس شكلاً من الجزمية أوالقطعية، لأن مسلمات كل عالم أو فيلسوف، وإن بدت قطعية ، إلا أنها في جوهرها نسبية. وكان ابن رشد من الداعين إلى تعدد أوجه الحقيقة ـ يعني نسبيتها، وهو الذي روَّج لمصطلح الحقيقة المزدوجة، بضصله الدين عن الفلسفة، وقوله إن الفلسفة تحوى حقائق لايقرَّها الدين، كما أن الدين به من الحقائق ما لا تقرَّه الفلسفة، وانضم العلماء لدعاة الرشدية أو ملحب ابن رشد، فقالوا كبذلك بحقائق لا يقرها العلم تسعارض مع حمقائق الدين، وتتنافس مع حقمائق الفلسفة. ويستخدم عقيدة الحقسيقة المزدوجة في العبصير الراهن فبلاسفة وشتكلمون وعلماء رجعيون، ويأخذ التـقدميون بمبدأ النظرة الشـاملة الكلية الني تعكس الحقيقية الموضوعية على نحو تقريبي ونسبى، وكل معرفة مشسروطة بالمستوى الذي أنجزه العلم والتكنولوجيا، ومع تطور العلم

يتعمق مفهوم الإنسان ويدق وبكتمل ويتحصل لنا الوعى بأن كل الحقائق العلمية نسبية، لأنها لا تعطى معبرفة كساملة وشاملة بالموضبوعات النى نتناولها، ولأنها تحوى عناصر سيبأتي الوقت الذي يتجاوزها لتحل مجلها حقائق أخرى. وكل حقيقة نسبية هي في نفس الوقت خطوة على الطريق نحمو إدراك الحقيبة الطبلقية. والحقائق المطلقة هي مجمل الحقائق النسبية. وهذه الطريقة الجندلية هي التي أثبيتهما تاريخ المعسرفية الإنسسانيسة، وكلمسة تقسدم البعلم والتكنولوجيا، وزاد وعي الإنسان ،كلما اقترب من الحقيقة المطلقة، ولا سبيل إليها إلا بالتجربة. ومن خلال الممارسة، وكل نظرية يؤتاها الإنسان فإن النطبيق هو الذي يمحَـصَها، فيُدحض بعض قروضها ويشبت بعضها الآخر، ويستبعد بعض المفاهيم، ويستدخل مفاهيم غيرها، ويوجد بعض الشصبورات ويلغى تصبورات أخبرى. وتاريخ التعليم إن هو إلا سلسلة مين الأخطاء والنصحيحات الني يحبل بعضها مبحل البعض دواليك، وإنها لحمقيقة مطلقة أن نقول: إن كسل حقيقة مشروطة تاريخياً.

حقيقة موضوعية .......: المال Objective Truth (G.)

Vérité Objective (G.): Objektive Wahrheit (G.)

لا يتوقف تحصيل المعارف على إرادة الذات ورغبتها ، ولا تشوم الحقيقة بإرادة الناس ورغباتهم، بل تتحدد بمحتوى الموضوع، ومن ثم يُطلق عليها اسم الحقيقة الموضوعية، وبمقتضى بيداً الحقيقة الموضوعية، وبمقتضى مبيداً الحقيقة الموضوعية تشهافت دعاوى كل

الفلسفات المثالية الذائية. وتسسمح النظرة الذائية باستسدخال الخرافات والأسساطير كنوع من المعرفة، وينكر أهل العلم النظرة الذائية للمعرفة العلمية، لأنها تقوض العلم وتنزع الثقة فيه.

، الحقيقة مفيدة، .....

"Truth Must Be Useful" (F.)

مقولة شيلر Schiller (1974-1974) يعنى بها أن ما هو نافع هو صحيح وصواب ينبغى الأخذ به، ويقصد بذلك أن كل غاية نافعة علينا أن نتوسل إلى تحقيقها بوسيلة نافعة، تفيد تحقيق المغاية. وفكرة النافع والمفيد طورها شيلر في كتابه المغاية. وفكرة النافع والمفيد طورها شيلر في كتابه المنطق المفسيد FLogic for Use، ينتبقد به المنطق الصوري لارتباطه بالمبتافيزيقا ، ويقول إن المنطق يجب أن يكون عملياً ويرتبط بالحياة، وبمصالح ببعضهم البعض، ويقبول شيلر عن المصادرات الناس، ويفيدهم على فهم أنفسهم، وفهم بعضهم البعض. ويقبول شيلر عن المصادرات بعضهم البعض، ويقبول شيلر عن المصادرات تعجيمة فهي مطلوبة، وصحتها نقوم على أساس الوقائع. وقوله الملق هو النافع، أقوم على أساس الوقائع. وقوله الملق هو النافع، تعذير من دعاوى الحق الوهمية، ويقول: إن تحذير من دعاوى الحق الوهمية، ويقول: إن الأكاذيب أحياناً تكون مفيدة.

حقيقة واقعية أو وجودية .....

Veritas Rei; Veritas Existentiae; Veritas in Essendo; Veritas Essendi<sup>(L.)</sup>

الوجود العيني، بمعنى أن للعبالم الخيارجي وجوداً مستقلاً عن وجود المدرك.

Real; Actual; True <sup>(E.)</sup>; .....

Réel; Veritable (F.); Realis (L.);

Real; Wirklich (G.)

يطلق على معان، منها الصفة الشانية للشيء

مع قطع الشظر عن غيسره، مـوجـودة كـانت أو معدومة، ويقابله الإضبائي ـ بمعنى الأمر النسبي للشيء بالقيباس إلى خبيره؛ ومنها الصفة الموجودة. ويقابله الاعتباري الذي لا تحقق له، سواء كان معفولاً بالفياس إلى غيره، أو مع قطع النظر في الأغيار؛ ومنها ما هو قسم من القبضية الشرطية المنقبصلة التي احتبر فيها الننافي في الصدق والكذب، أي في التحقق والانتضاء معاً،كقولنا إما أن يكون العدد زوجاً، وإما أن يكون فرداً؛ ومنها قضية يكون الحكم فسيها على الأفراد الخارجية المحقَّقة والمقدَّرة، موجبة كانت أو سالبة، كلية كانت أوجزئية، وإنما سميت حقيقية لأنها حقيقة القضية، والمنطقيون يجعلون القضايا ثلاثة أقسام، إحداها ما يكون الحكم فيها على جميع أفراد الموضوع ذهنيا كان أو خارجياً، محققًا أو مقدرًا، كالقيضايا الهندسية والحسابية. وتسمى هذه قشسية حقيمقية، وثانيتهما ما يكون الحكم فيها مخصوصاً بالأفراد الخارجية مطلقاً، محقَّقاً أو مقدَّراً، كفضايا العلوم الطبيعية، وتسمى هذه قضية خارجية؛ وثالثتها أن يكون الحكم فيها مخصوصا بالأفراد الذهنية، وتسمى هذه قضية ذهنية، كالقضايا المستعملة في المنطق؛ ومنها منقابل المجازي، فينقال هذا المعنى حقسيقي وذاك مجازي.

•ا**لحقيقى هو ما نستعمله بأيدينا**؛ •Verum Factum<sup>» (الم</sup>

مبدأ فميكو في قراءة التاريخ، حيث يرى أن التاريخ أقسرب العلوم للإنسان، لأنه مِن صُنعه،

وننيجة إرادته وتفكيره، بعكس العلوم الطبيعية التي موضوعها الطبيعة، وهي ليست من صنع الإنسان.

Judgment <sup>(E.)</sup>;.....

Jugement (F.); Judicium (L.); Urteil (G.)

الحُكم في العمرف إسناد أمر إلى آخر إبجاباً أو سلباً، وإدراك وقوع النسبة أو لا وقوعها، وهو الحكم المنطقي. وفي الاصطلاح هو خطاب الله المتعلق بأضعال المكلفين بالاقتضاء أو التخيير، ويقال له الكلام النفسي، ومدلول الأمير والنهي والإيجاب والتحريم. والحكم العظلي إثباتُ أمر لآخر أو نفيه عنه من غيسر توقف على تكرر ولا وضع واضع، ويتحصر في الوجوب والاستحالة والجواز. والحكم العادي إثبات ربط بين أمر وآخر وجبودأ أو عندمنأ بواسطة التكبرر بينهمما على الحسّ، مع صحة التخلف وعندم تأثير أحندهما في الآخير البنة. والحكم العبادي القبولي كسرفع الفاعل ونصب المفعلول ونحو ذلك من الأحكام النحوية واللغوية. والحكم العادى العقلي كقولنا في الإنبات : الإسببرين ميزيل للصنداع؛ وفي النفى : الفطير ليس بسريع الانهضام. وقد يطلق العادي على منا يستند إلى شيء من العقل والنقل، ويطلق أيضاً على ما استفسر في النفوس من الأمور المنكررة المقبولة عـند الطباع السليمة، وعلى ما استمر الزمان على حكمه وعاد إليه مرة بعد أخرى، وعلى ما وقسع في الخارج على صفة اتضافًا. والحكم هند المنطقيهين يُطَّلق ويُسراد به القيضية إطلاقاً لاسم الجرء على الكل، ويطلق

على التصديق وهو الإيضاع والانتزاع، وعلى متعلَّقه وهو الوقوع واللاوقوع، وعلى النب الحُكمية، وعلى المحمول.

والحكم عند المحدقين: هو العملية النفسية الأولى، لأن الإدراك هو نخصيص المدرك بنمييزه عن غيسره، وكل تمييز حكم، ولكن كل حكم ينبغى أن يكبون أولا موضوعيا، بمعنى أن لا يكون الغرض منه مجرد العملية النفسية للحكم، وإنما الإشارة إلى شيء خارجي بخلاف الحكم نفسه، يوجد خارج هذا الحكم؛ وأن يكون ثانيا كلياً. بمعنى أنه إذا قيل صرة فإنه يصدق إلى الأبد بالنسبة إلى عالم مشال معين، لأنه وإن كان مشروطا من حيث الزمان والمكان والأفراد، إلا أن هذا الشرط نفسه جزء من الحكم، فلا يؤثر في صورته العامة من حيث صدقه الكلى، وهو ما يعبر عنه بضرورية الحكم، ومعناها صدقه الأبدى يعبر عنه بضرورية الحكم، ومعناها صدقه الأبدى برغم كل تحديد مكانى وزماني.

ونصنف الأحكام من ناحيتها الصورية إلى:
كلية وجزئية من حيث المكم، وموجبة وسالبة من
حيث الكيف؛ ومن ناحية العلاقات التي تثبتها أو
تنفيها إلى حملية وشرطية؛ ومن ناحية الصياغة
إلى علمية وغير علمية؛ ومن ناحية الإشارة
الخارجية الوجودية إلى أحكام تشير إلى مجرد
وجود، وأحكام تشير إلى الوجود معاً بالنسبة
إلى شيئين أو أكثر، وأحكام تنسب شيئاً إلى
شيء آخر من حيث أن الواحد معلول للآخر، أو
أنه تال بالضرورة له، أو يُستخلص منه مباشرة.

والأحكام عند كنط قسمان: حكم تحليلي .[

ماهية الموضوع، بمعنى أن خبره لا يخرج عن ماهية الموضوع، بمعنى أن خبره لا يخرج عن كونه تحليلا لغوياً لمعنى الموضوع، مثل الجسم محسد؛ وحكم تركيبي J. synthetique يخبر عن شيء، ويربط بين مفهومين مختلفين لهما علاقة بالموضوع، أو محموله يعبر عن صفة لا ندخل في مفهوم الموضوع، مثل الجسم ذو نقل.

وحكم التضمن J. d'inclusion عند لاشلهيه، يرتبط موضوعه ومحموله يفعل الكينونة، فمثلاً الإنسان فان، ننسب القناء للإنسان، بمعنى أن صفة الإنسان تتضمن صفة الفناء، والإنسان متضمَّن في أفراد الفائين.

وحكم الإضافة J. de relation يربط حسابه روابط تنصل بالمقدار، أو المسافة، أو القرابة، أو أية علاقة أخرى غير عبلاقة انتساب شيء إلى آخر، مثل القاهرة أكبر من بغداد. ولم يعرف المنطق القديم أحكام الإضافة، وعلى أساسها قام المنطق الرياضي الحديث. وحكم القيمة J. or value قيم حكم إنشائي يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر.

والحكم الوجسودى J. d'existence هـو حكسم بالوجسود لا بالضسرورة، مسئل حكمنا بـوجـود الشمس وكونها مضيئة.

والحكم الإيجسابي J. affirmatif محسموله موجب مثل اهي ب، أو سالب اهي لا ب. والحكم السلبي J.négatif محموله موجب، مثل ا هي ليست ب ، أو سالب مثل اهي ليست لاب، أو هذه اللهجة ليست خلوا من الحدة.

والحكم الأكثرى piural ق ينصب على عدد من الموضوعات، سواء كانت مفسترقة أو مجتمعة، تحت اسم كلى واحد، ويقابله الحكم البسيط الذي ينصب على موضوع واحد.

والحكم اللامتحدود J. Infini عند كنط هـ و الحكم الموجب الذي محمموله سالب، مثل ا هي لا ب، أو هذا الشعرخلو من العاطفة.

والحكم التسجسريين J. emperical أسساسسه المدركات الحسسية، وشرطه أن يقرض نفسسه بالضرورة على عبقل الشخص الذي يحكم، وعلى عسقل كل شخص في مسئل ظروف. والأحكام التجربية ثلاثة أنواع، أحكام الحتلاف، وأحكام اللائد.

والحكم بالنسباين J. of diversity يقسول بأن المحمول بخلاف الموضوع، على الصورة: هذا ليس ذاك. والنبساين منه القوى، ومنه الضعيف الذي يحتساج إلى تهذيب طويل في الحواس لندركه.

والحكم بالمشابهة J. of resemblance يقول بأن المحملول يشبه الموضوع في نواح، ويختلف عنه في نواح، والمشابهة بينهما لا ترقى إلى الذاتية، والاختلاف لا يجعلهما متباينين تماماً.

والحكم بالمضارنة 3.06 comparison يضوم على فكرة أن هذا أكبرمن ذاك أو أصبضر، وهو منا يسمى التفضيل.

والحكم بالذاتيسة 3. of identity يقسسول بأن المحمول هو الموضوع، يعنى يقول على الصورة :

هذه هو هذا.

والحكم التسوسيعي J. ampliative هـو السذى يضيف محموله إلى الموضوع شيشاً ليس فى الموضوع.

والحكم البرهاني J. apodictical يُستنتج من حكم تجريبي فيسمى استقراء، أو يُستنتج من مبادى عقلية أو قضايا عامة فيسمى أستدلالاً.

حكم أخلاقي ......نانه الخلاقي المسالة المسالة

Plutocracy <sup>(E.)</sup>;...... Plutocratie <sup>(F.; G.)</sup>

من اليونائية Plutus، أى إله المال والنسراء؛ والأغنياء في أى مجتمع أقلية، وهم الكبار من الملاك ورجال الأعمال، ولم يحكم الأغنياء إلا مع سقوط الأرستوقراطية مع المثورة الصناعية، فتسربع الاستسرليني والدولار والقسرنك على العسرش، وصار الحكم بدفات الشيكات؛ والديموقراطية وحدها هي التي يمكن أن تمنع الأقلية من محملي الثروة nonveaux riche من إخضاع حياة الأمة الاخلاقية والثقافية لمثل وقيم إخضاء حياة الأمة الاخلاقية والثقافية لمثل وقيم تجارة الحملة والسوق والمصنع.

حُکم ڈائی ...... Autonomie <sup>(E.; G.)</sup>

الاسم الإفرنجي من Autonomie الإغريقية،

وفى الاصطلاح الحكم الذاتى بمعنى أن النفرد أو الجماعة تشرع لنفسها بنفسها، وأن لها قانونها الخماص بها، وليس بالضرورة متعارضاً مع قوانين أخرى تحكم غيرها، فلمشلأ الكائنات العضوية لها قوانينها المختلفة عن الكائنات غير العصوية، والإنسان يقال إنه يحكم ذاته إذا لم تحدّه الطبيعة والبيئة والظروف أو القوى القهرية من خارجه.

والحكم الذاني في مجال الأخلاق يعنى ألأ يلترم الإنسسان إلا بالقانون المصادر عن ذاته. وتكون الإرادة مستقلة ذاتياً إذا لم تلزمها إرادات أخرى.

والحكم فسيسر الذاتي Heter بالذي يُفرَض من (G.) مسلماً بالمنالية في المناسو (G.) مبدأ أو مذهب خارج الكائن أو الجساعة، وأى مبدأ أو مذهب يعتنقه الفرد أو الجساعة فإنه يحكمه أو يحكمها من خارج. والشسيوعية، أو الليبرالية، أو الديموقراطية أو أى من الديانات، نجعل الإرادة خاصعة لاعتبارات المبدأ أو المذهب وهي اعتبارات خارجية، والذي يعمل يطلب بعمله اعتبارات خارجية، والذي يعمل يطلب بعمله المنفعة ، أو اللذة، أو السعادة، لايحكم ذاته، ولا يقنل لها، وإنما تحكمه هذه المبادئ المتي تتنافى يقنل لها، وإنما تحكمه هذه المبادئ المتي تتنافى وحرية الإنسان.

والحكم الذاتي في فلسفة كنط هو المذى يؤسس لأخلاق، ويعبر عن حرية الإنسان باعتباره كائناً عاقلاً، والمنشريع عند العقلاء

يستهدى المبادى الكلية للإنسان، وهى المبادء الضرورية للأخلاق وللحرية، ومبدأ الحكم الذاتى هو الأمسر المطاق الذاتى هو الأمسر المطاق كالمتنان الذاتى بقن للإنسان فاتباً، وبه لا يفعل الإنسان إلا ما يصلح أن يكون مبدأ عاماً كلباً لكل فعل إنسانى وللإنسانية جمعاء

وفى السياسة فإن الإرادة العسامة Volunte وفى السياسة Volunte تُلزم الإرادة الفسردية، وهو مسا فسصل القول فيه جان جاك روسو في رائدته العشد الاجتماعي».

وقد تطالب جماعة عرفية بالحكم الذاتى لمختوب السودان مشلاً، أو لشمال أيرلنده، أو لأكراد العراق، لانهم يرون أنفسهم مسميزين لغوياً أو دينياً أو سياسياً إلخ، ولهم إرادتهم العامة المختلفة، وتقنينهم لـذلك ينغى أن يكون لأنفسهم، وينبع من داخلهم، وطبقاً لحاجاتهم.

Ochlocracy (E.)

Ochlocracie (F.)

Ochlocracie (E.)

حكم الدهمياء، ودهماء الناس عامسهم وسوادهم، والرعاع هم الغوغياء، والواحد رُعاعة، والرهاوية من الرعبة والسوقة، وكانت كومونة باريس سنة ١٨٧١ رعاوية، أي يحكمها الدهماء، وكانوا فوضويين، واشتراكيين ثوريين. وعلى منوالها قيامت كومونة باريس التي واندحرت جميعها إلا كومونة باريس التي صمدت، وأطلقوا على أنفسهم الفيدراليين الالا

téderés، وكانوا بجمهلون الحرب فغيزتهم قوات الملكيين، وذبحوهم ذبحاً خلال الأسبوع الدموي la Semaine Sanglante، واندلعت إثر ذلك حرب الشوارع والمتاريس، وقبضت قوات الملكيين على ٣٨٠٠٠ من سواد الناس، ونفوا نحو سبعة آلاف غيرهم، وسجّل كارل ساركس ذلك في كتابه «الحرب الأهلية في فرنسا». وانتسبقل حكم الكومونات إلى مدن أوروبا، فاشتعلت الثورات، وحككم الدهماء، ونادوا بالحربة والحسقوق المدنية، ولكنهم لم يكونوا متمرسين، فهزمهم الأمراء والملوك، وألغنوا الكنومنونات. وفي سنة ١٩٣٦ قيامت الدهمياء بالثورة في أسببانييا، وكبونوا الكومونات في مُختلف مُدنها، وكانوا خليطاً من الفاشيسست والشبوعيين والفوضويين، فسأنهزموا أمام قموات فرانكو الوطنية. ويذكر التماريخ من حكم الدهماء ما جرى في روما سنة ٧١ قبل الميلاد، فقد سيطر عامة المصارعين والجلادين والفتوات على الحكومة بقيادة صبارتاكوس ، وألحمقوا بالقبوات الإمباراطورية أنكر الهنزائم . وكانوا في أول أمرهم نحو السبيعين فصاروا بالآلاف، وسيطروا على جنوب إيطاليا، ولكنهم كانوا غوغاء فتمردوا على سبارتاكوس نفسه، وانقسسموا على أنفسسهم فاندحرواء وانشهوا إلى الأسر، وصلب كراسوس منهم سنة آلاف. وشبيه بذلـك فـئنة الزنج في الدولة العبـاسية، وهؤلاء كانوا من الموالي فشمردوا على سادتهم، وأقساموا دولتهم من ٢٥٥ إلى ٢٧٠ هـ ، وقشلوا الكثيرين من الخلق قسيل نحمو المليمون والنصف، قبلمما

اندحروا ذُبِحوا عن بكرة أبيهم. وفلسفة الدهماء في الحكم أن يضعلوا ما يريدون، وأن تكون لهم ذاتيتهم، وقبوام الذاتية الملكية، وكان الدهماء طلاّب دنيا ومال، فزادت المظالم على أيديهم، وغلب الهوى والضلال.

هم الذين لهم رأى ينضرب بسسهم في الفلسفة، ولكنه كالحكمة العملية المرسلة أو القول المأثور، وهؤلاء هم : بلوتارخوس (توفى قبل ١٦٤ - ٢٦٤ م.)، وزينون الأكبر (نحو ٢٣٦ - ٢٦٤ ق.م)، وصبولون (نحسو ١٣٠ - ٢٥٠ ق.م)، وهوميروس (القرن التاسع ق.م)، وليموقريطس (نحو نحو ٤٦٠ م.)، وليموقريطس (نحو نحو ٤٦٠ م.)، وليموقريطس (نحو قراط ق.م)، وليموقريطس (نحو قراط ق.م)، ويطليسمسوس (القسرن النساني ق.م)، ويطليسمسوس (القسرن النساني ق.م)، والإسكندر المقدوني (١٥٦ - ٢٠٤ ق.م)،

ومن حكماء العرب: هرم بن قطبة بن سنان، والحارث بن كلدة الشقفى، وأكثم بن صبيفى بن رباح، وعامر بن الظرب العدوانى، وحبد المطلب بن هاشم.

ومن حكيمات العرب: حصيلة بنت عامر بن الظرب العدواني، وهند بنت الحُنس الإيادية، وجمعة بنت حابس، وصُحر بنت لقمان، وحذام بنت الريان.

حُكماء سبعة ....... المُكماء سبعة الله The Seven Sages (E.); ...... الله Les Sept Sages (F.); Die Sieben Weisen (G.)
هم أساطين الحكمة القديمة: طاليس المُلَطى،

وبيستاكسوس، وبياس، وصبوليون، وكليوبيل، ومسيسسون، وشسيلون، وقسال أفسلاطون: إن بروتاجوراس من الحكماء السبعة.

وقيل السبعة هم : طاليس ، وأنكساجوراس الأقلازوماني،وأنكسيمانس

المِلَطَى،وأنبادوقليس، وفيثاغورس، وسقراط، وأفسلاطون. وهناك اختسلاف كشيسر حبول هذه الأسماء.

حکمة (E.):

Sagesse (F.); Sapientia (I.); Weisheit (G.)
الرأى السديد الذي يسلك بصاحبه المسلك
الصائب، وهي بهذا المفهوم أسبق من الفلسفة
والدين، لأنها الدراية بأصور الحياة وما بعدها.
وكانت أقسدم صورها في البصين كتسابات
كونفوشيوس، وفي الهند الباجافادفيتا، وفي
مصر القديمة حكمة بتاح حوتب، ولدى اليهود
العهد القديم وحكمة سليمان، وعند الإغريق
شعر هزيود وتصبورات فيشاغورس، وعند
النصاري الأناجيل، وعند المسلمين البقرآن

والحكمة تطلق على معان : فهى هيئة للقوة العشليسة العسملية بين الإفسراط الذى تكون به الأفعال مكراً وحيلة، وبين الشفريط الذى نكون به الأفعال بلاهة وحمقاً، وهي بهذا المعنى أحد أجزاء العدالة المقابلة للجور.

والحكمة هي هلم الحكمة : وهو علم نظري بُرِحَتْ فيمه عن حقائق الأشياء عملي ما هي عليه في الوجود بقدر طاقة الإنسان.

والحكمة هي الحكمة العملية: وهي الفعل والقول لتحصيل الفائدة أو المصلحة التي تنرنب على الفعل من غير أن تكون باعثة للفاعل على الفعل، وتسمى بالغاية.

والحكمة : هي صعرفة الحق لذاته والخير لأجل العمل به، وهي التكاليف الشرعية.

والحكمة: هي الحُجة القطعية المفيدة للاعتقاد دون الظن، ونطلق عملي اليسترهان، ويستمي صاحب البرهان حكيماً.

والحكمة المنطوق مها هى علوم الشريعة والطريقة، والحكمة المسكوت عنها هى أسرار الحمقيقة التي لا يطلع عليها علماء الرسوم والعوام على ما ينبغى فشضرهم أو تهلكهم معرفتها.

والحكمة الإلهية : علم يُبحَث فيه عن أحوال الموجـودات الخـارجيـة المجـردة عن المادة التي لا تتعلق بقدرتنا ولا باختيارنا.

وداد الحكمة بالقاهرة أنساها الحاكم بأمر الله سنة ٣٩٥ هـ واختصها بالمراجع والمؤلفات والمخطوطات من كل فروع الحكمة أو الفلسفة، وأجلس فيسها المعلمين الحكماء، وحفلت بالدارسين، واكستظت بالمتناظرين، وأفسردها بالأموال، فكان على كل مصرى أن يدفع نُمن العسسر من أرباحه كل سنة للإنفاق على العسسر من أرباحه كل سنة للإنفاق على مستلزمانها، وكان المعلمون أحراراً فيما يدرسون ويقولون، إلى أن شاع في فلسفانهم الغنوس، وظهر منهم مدّعون للعرفانية، واستفحل أمر

اثنين منهم ، أحدهما كان يسمى بركات، والآخر حميد بن مكى القصار، فكانا يدعوان إلى مذهب الأشعرى ويتكلمان على طريقة فلاسفة علم الكلام، فانهما بإفساد العقول، وتُبض عليهما، وضُربا بالنشاب، وصُلبا على الخشب، هما واتباعهما في سنة ١٧ هم، وحدرت السلطة الدار وتعاليمها، وشددت عليها، بسبب إقبال الناس، وخوض المعلمين في المذاهب، وعهدوا بها إلى معلمين من معلمي السُلطة، ولم تعد إلى مكانتها الأولى كمركز حضارى فكرى مثلما كانت في بدايتها.

Phronesis (L.)

المتعلقة بالأمور العملية التي ينبغي أن نعلمها ونعمل بها (ابن سينا - تسع رسائل)، والعلم بها يؤدي إلى صلاح المعاش والمعاد، ولذلك نسمى حكمة عملية، وأقسامها ثلاثة : علم الأخلاق، وعلم تدبير المنزل (قديماً) وهو علم الاقتصاد (حديثاً)، وعلم السياسة، وكان قديماً يسمى علم السياسة المدنية.

حكمة نظرية ......عمة نظرية المسلمة ال

العلم بأحوال الموجسودات التي لا يتسعلق وجسودها بضعل الإنسسان، ويكون المقصسود إنماحصول رأى فقط (ابن سينا مشسع رسائل)، فغايتها ما حصل بالنظر، وهو الإدراكات التصورية والتصديقية المتعلقة بالأمور التي لا مدخل لقدرتنا واختيارنا فيها. وأقسامها ثلاثة، لأنها إما علم بأحوال ما لا يفتقر في وجوده

وتعقله ـ أى وجوده الخسارجي ووجوده الذهني م إلى المادة كالإله، ويسمى العلم الإلهى؛ وإما علم بأحوال مسا يفتقر إلى المادة في وجبوده الخارجي دون النسعقل، ويسسمى لذلك بالمعلم الأوسط لتنزهه عن المادة، وهو العلم الرياضي، وإما علم بأحوال ما يفتقر إلى المادة في وجبوده الخارجي وتعسقله، ويسسمى بالعلم الأدنى، وهو العلم الطبيعي.

نظام الحكم أو مجموع مؤسساته الحاكمة، وتنقسم من حيث خضوعها للقانون والرئيس الأعلى لها ومصدر السيادة فيها، فمن حيث الخضوع للقانون تنقسم إلى استينائية للحاكم فيها سلطة مطلقة، وقانونية لا يجوز للحاكم أن يتصرف فيها إلا طبقا للقانون. وتنقسم الحكومة القانونية إلى مطلقة، يركز فيها القانون جميع الصلاحيات بيد الحاكم، ومقينة يوزع دستورها الصلاحيات على مؤسسات الدولة: ومن حيث الرئيس الأعلى تنقسم الحكومة إلى ملكية ووائية، وجمعمورية، ومن حيث مصدر السيادة تنقسم الحكومة إلى ملكية ووائية، والطلقة والديكتاتورية)، وحكومة أقليسة والمطلقة والديكتاتورية)، وحكومة أقليسة (أرستوقراطية)، وحكومة شعية (ديموقراطية).

حكومة تالية في الأفضلية ...... The Second Best Government <sup>(E.)</sup>

من مصطبلحات **انسلاطون،** في كشابه

«الجمهورية» كانت أفيضل حكومة مي حكومة المدينة الفاضلة التي على رأسها الفرد الفيلسوف، وفي كتابه «النواميس» عدل عن ذلك إلى أفضل حكومة ثانية، وهي حكومة الطبقة الوسطى.

Etatism <sup>(F.)</sup>; ...... Étatisme <sup>(F.)</sup>; Etatismus <sup>(G.)</sup>

نظام سسياسي يجمعل جسميع الوظائف الاجتماعية من إنتاج وخدمات عامة تحت السيطرة المباشرة للحكومة.

يطلق على صاحب علم الحكمة، وعلى صاحب الحجة صاحب الحجة صاحب الحكمة العملية، وعلى صاحب الحجة القطعية المسماة بالبرهان. والحكماء هم المذين يتوافق فعلهم مع قولهم، ويتوافق فعلهم وقولهم مع الشرع.

والحكماء الإشراقيون رئيسهم الملاطون، وهم فلاسفة الصوفية، وطريقتهم الرياضة والمجاهدة، ومحصولها الاستكمال بالقوة العملية، ولقبوا بالإشراقيين لأنهم هم الذين أشرقت بواطنهم الصافية بالعلوم والمعارف.

والحكماء المشاؤون رئيسهم أرسطو، وهم الفلاسفة من أهل النيظر والاستدلال الذين كانوا يمشون في ركبابه متعلمين منه العلم والحكمة بطريقة المباحشة والمناظرة، وحماصل طريقتهم الاستكمال بالقوة النظرية والترقى في مراتبها.

والحكماء السيعة عند اليونانيين هم : طاليس،

وببتاكوس، ويساس، وصبولون، وكليوبول، ومينزون، وشيلون، وهناك اختلاف كثير حول أسمائهم، وعندما اختار أبيقور من تلاميذه الحكيم الذي يخلفه، لم يجدد أفسضل من مبترودوروس يستحق لقب الحكيم sophos.

والحكيم هو الذي يستحق الرياسة، أي رياسة العالم، لكماله في الحكمتين النظرية والعملية، وهو خليفة الله في الأرض لأنه أقرب الخلق منه تعالى، وهو الحكيم الإلهى المتوغل في البحث والتألم، فهإذا كانت السياسة بيده كان الزمان نورياً، لتمكنه من نشر العلم والحكمة والعدل ونحوها.

حكيم ً أَجِلَ ...... (Ar.)

الاسم الذي أطبلتسوه على الفسيلسسوف الدمشيقي موقق الذين السيامري، من شيراً ح ابن مسينا، وكبان متعبلمًا للفيلسيفية، وتبوقي سنة ١٢٨٢م.

حكيم كيتجسبيرج .....

Weiser der Königsberg <sup>(G.)</sup>

هو الفسيلسوف الأعظم صمانوفيل كنط (١٧٢٤-١٨٠٤)، قالوا عنه ذلك لأنه لزم مدينة كينجسبسرج لم يبرحها، فكانت ولادته بها، وفي جامعتمها تعلم، والتحق بها أستاذاً للفلسفة،

وعميداً لكلية الآداب بها، وفيها توفي ودفن.

حلاجية ...... Hallajiyia (Ar.)

هي مسسلاهب الحسسين بن مستعسور الحلاج (٨٥٧-٩٢٢م)، وهو من شهيداء الفلسفة، فيقد كفروه وحكم عليه الخليفة المقتدر بالله، بالسجن ثماني سنوات، فلمّا اتسعت بسببه النفتنة وتهدُّد الأمن، حكم عليه بالقبتل، فجُلد مرات، وقطعت أعضاؤه، ثم فصلوا رأسه، وأحرقوا جسمه، وذروا رمياده من أعلى منبارة الجيامع، فيميا نال المسيح ما فاله الحلاّج! وكانت متحاكمته وسجنه وقتله لادّعائه اجتراح العسجائب، ومعرفة الغيب، والإتيان بمثل المقرآن، وتعاطى الحيل والكيمياء لخداع العامة، فكان يدافع عن نفسه وهو يسير إلى الموت، يقبول: «همي حرامٌ، ومنا ينحلّ لكم أن تتقولوا على وأنا احتقادي الإسسلام، وملَّحي السنَّة، وتفضيلس الأثمة الأربعة، والخلفاء الرائسدين، وبقية العشرة من الصحبابة، وضوان الله عليهم أجمعين، ولى كُتُبُّ في السُّنَّة موجودة في الوراقين، قاله الله في

حلال .....دلال .....

Licite (F.); Licitus (I..); Erlaubt (G.)

هوما لابد فيه من العلم، ولا يكون فيه شُبهة، وقيل هو الذي قد انقطع عن حق الغير.

والحيلال في النسرع هو مسا أباحيه الكتباب والسُّنة بسبب جائز مباح.

والحلال ضد الحسرام لغة وشهرعاً. والحسلال البسيّن، أى الظاهر، وهو منا نص عليه الله تعمالى ورسوله، أو أجمع المسلمون على تحليله بعينه أو جنسه، ومنه أيضاً ما لم يُعملُم فيه منع على أسهل

القسولين؛ والحرام البين منا نص أو أجسم على تحريمه بعينه أو جنسه، أو على أن فيه حداً، أو تعزيراً، أو وعيداً؛ والمُشتبه ما ليس بواضح.

والحلّ والحُرمة همّا من صفات الأفعال الاختيارية، حتى أن الحرام يكون واجب الترك، بخلاف حُرمة الكفر ووجوب الإيمان، فإنهما من الكيفيات النفسانية دون الأفعال الاختيارية. (انظر أيضاً حرام).

الطف الثلاثي المقدس للمباركسيية اللاتينية .... Holy Trinity of Latin Marxism

هم الإيطاليان لابريسولا (۱۸۶۳–۱۹۰۶)، وكروتشه (۱۸۹۱ ۱۹۵۲)، والفرنسي سسوريل (۱۸۶۷–۱۹۲۲)، والأسستاذ من بين الشلائة هو لابريولا، والأخران تتلمذا عليه. ولابريولا هو أول فيلسوف ماركسي إيطالي.

Hylemorphism  $^{(E,)};$  Hylemorphismus  $^{(G,)}$ 

. هو أن يكبون الشيء حساصسلاً في الشيء ومختبصاً به، بحيث تكون الإشارة إلى أحدهما إشارة إلى الآخر تحقيقاً أو تقديراً.

والحلول الحسيسزى كمحلول الأجسسام فى الأحياز، والحلول الوضيعي كحلول السواد فى الجسسم، والحلول السرياني قد يكون في الجواهر كحلول الصورة في الهيبولي، وقد يكون في الأعراض كحلول الأعراض النفسائية، والحلول المجاول الأعراض النفسائية، والحلول المجاول الأعراض المنطق، كحلول المخلول المنطق الحال بالمحل، كحلول المنطقة في الخط، وحلول الحفط في السطح، وفي

الحلول السرياني يستلزم كل واحد من المحل والحال انقسام كل والحال انقسام الآخر، ويستلزم عدم انقسام كل منهما عدم انقسام الآخر، وليس الأمر كذلك في الحلول الجواري.

Incarnation <sup>(E.; F.)</sup>;...... Incarnatio <sup>(L.)</sup>; Verkörperung <sup>(G.)</sup>

عند النصارى هو حلول البارى تعالى فى عيسى عليه السلام، والحلوليون من المسلمين قالوا لا يستنع أن يظهر الله تعالى فى صورة بعض الكاملين، فأكملهم العترة الطاهرة، ولم يتحاشوا عن إطلاق الآلهة على أنمتهم. وعند المتكلمين أن الله تعالى لا يحل فى ضيره، لأن الحلول هو الحصول على سبيل التبعية، وأنه ينفى الوجوب الذانى، ولم يخسالفهم إلا غسلاة الشبيعة من النصيرية والإستحاقية، وبعض المنصوقة، قالوا: يحل الله تعالى فى العارفين.

والحلول المطلق في عُرف ابن تيمية هو وحدة الوجود.

Houclouliyia <sup>(Ar.)</sup> Immanentism <sup>(E.)</sup>; Immanentisme <sup>(F)</sup>; Immanentismus <sup>(G.)</sup>

مذهب وفلسفة القائلين بالحلول، بمعنى أن الله يسحسل في الأنسخاص الحسية. وهو أيضاً الحضورية، بمعنى أن الله تعالى له حضور في الأشياء، ويشعر الإنسان بذلك ولكنه يصجز عن أن يجعل هذا الحضور صوضوع علم واضح، وكان الحاربين، ولهما

شطحات في الحلول أودت بهيما. (انظر مسلعب الحلول، ووحدة الوجود، وملعب الكل في الله).

ويسمى دليل بوريدان، ودليل الحمار، ويوريدان فرنسى (توفى سنة ٢٥١٦م)، يُسرَى إليه قوله فى معرض الحديث عن الحرية، أن الإنسان إذا تواجد أمام داعيين متساويين، فيإنه بإمكانه أن يختبار بينهما، ويرجّع أحدهما على الآخر، ولن يكون كالحمار الذى تواجد على مسافة واحدة من الماء والعلف، وكان عطشه مساوياً لجوعه، فلم يستطع أن يختبار ويرجع أحد الجانبين على الآخر، ومات جوعاً وعطئاً. وقريب منه قول الغيرالى دفإنا نفرض تمرتين متساويتين بين يدى المتشوف فإنا نفرض تمرتين متساويتين بين يدى المتشوف اليهما، العاجز عن تناولهما جميعاً، فإنه يأخذ إحداهما لا محالة، بصفة شأنها تخصيص الشيء عن مسئله (تهافت الفلامفة). وهذه الصسفة عن مسئله (تهافت الفلامفة). وهذه الصسفة المخصصة هي الإرادة والاختيار، وهي ما يميز الإنسان عن الحمار.

Enthusiasts (E.);.....

Enthusiastes (F.); Enthusiasten (G.)

المفرد أخمس، وحميس أيضاً، وهو المتحمس والمتشدد في الدين ، وفي الزهد ، وكنان الحُمس في الكعبة قبل الإسلام، وكانوا يطيلون شعورهم ويضغرونها من الخلف، وينطلقون على ذلك صوفة، وقبل من ذلك اشتق اسم الصوفية.

والحُمس كانوا نوقة من الزُّحَاد في نهاية القون

الرابع في سوريا وأرباضها من شبه الجزيرة العربية، واسمهم الحسمس من الحسماس، فهم متحمسون، أي متعصبون وبهم حمية دينية ظاهرة. وكانوا لايجهرون بالصلاة ولذلك سموا أيضاً بللخبتين Euchites، وقيل هم المرقيبون أيضاً بللخبتين Marcionists وقيل هم المرقيبون مينوب (بلاد بنطس)، ونشر تعاليمه في مصر والشام وفارس، وكانت أساس المانوية فيما بعد.

Prédication <sup>(F.)</sup>.; Predicatio <sup>(L.)</sup>;

Prädikation (G.)

اتحاد المتغايرين ذهناً في الخارج، وينقسم إلى حمل المواطأة، وحمل الاشتقاق، والأول عبارة عن أن يكون الشيء محمولاً على الموضوع بالحقيقة بلا واسطة، كــقـولنا : الإنسـان حــيـوان ناطق. بخلاف حمل الاشتقاق حيث لا يتحقق أن يكون المحمول كلياً للموضوع، أي لا يكون الشيء محمولاً على الموضوع بالحقيقة، بل يُنسَب إليه، كالبياض بالنسبة إلى الإنسان، فعلا يقال الإنسان بياض، بل يقال الإنسان ذو بياض، والبيت ذو ستقف؛ ثم حمل المواطأة يشقسم إلى قسمين: الأول الحسمل الأوكى، وهو يغيب أن المحمول هو نفس عنوان حقيقة الموضموع، وسمى حملاً أولياً لكونه أوكي الصدق أو الكذب، ومن هذا القبيل حمل الشيء على نفسه، والناني الحمل النسائع المتحارف، وهو يفيد أن يكون الموضوع من أفراد للحمول، أو ما هو قرد لأحدهما قرد لآخر، وسمى بالمتعارف لشعارفه وشبوعه استعمالاً،

وهو ينقسهم إلى حسمل بالقات، وهسو حسمل القاتسات، وإلى حسمل بالعرض وهنو حسمل العرضيات، والحمل بالذات أن يكون مصداق الحسمل نفس ذات الموضوع من حسبت هي، والحمل بالمعرض أن يكون منصداق الحسمل خارجاً عنها.

حَمَلَ الله ...... Agnus Dei (اله)

هيد الفصح Pesneh في اليهودية، وهو عيد أول نتاج القطعان، فيضحنى بحمل أو جدى، ويؤكل، وتُلطخ بدمه الأبواب ترضيعة للإله الجائع، واخترع الكهنة له تفسيراً: أن الله قد ذبع أبكار المصريين وتجي بني إسرائيل الذين عُلمت أبوابهم بدم الحمل! وعيد القصح - كشأن كل شئ في اليهودية - مأخوذ عن الكنعانيين الذين كانوا يقدمون الجدى قرباناً لإلههم، والحمل في الأصل هو طوطم الكنعانيين، ثم انتقل إلى المسبحية، وأصبح «حَمَل الله» رمزاً للمسبح.

"Monarchomachi"

الاسم الذي أطبلق على دعساة السعساف.
الاجتماعي في فرنسا، حيث كان دعاة التعاقد
يستخدمون نظرية العقد الاجتماعي ضد ملوكهم
الطغاة، وكأن نظرية العقد سيف مصلت على
رقاب الملوك، وهم حَمَلة هذا السيف.

حَمْلَى ......Predicative (E.)

Prédicatif, (F.); Prädikativ (G.)

يُطلق على قــــم القـياس الاقـــراني، وعلى

قسم من القضية متابل للشرطية. ولكون الشرطية تنتهى بالتحليل إلى الحملينين سُميت الحملية بسيطة أيضاً، وأبسط القضابا الحملية الموجية.

وللقضمية الحملية تقسيمات، الأول باعتبار الطرفيين ،فإن لم يكن حرف السلب جزءاً من أحد طرفيها سميت محصّلة، وإلا سميت معدولة؛ والثاني باعتبار الجهة، فإن كانت مشتملة على الجهمة تسمى موجَّهة، وإلا تسمى مُطلقة؛ والشالث باعتبار الرابطة، فإن ذُكرت الرابطة تسمى ثلاثية، كقولنا زيد هو قائم؛ والرابع باعتبار الموضوع، فموضوع الحملية إن كان جزئياً حقيقياً سنميث مخصوصة اوشخصيته الخصاوص موضوعها وتشخّصه، موجبة كبانت كقولنا زيد كاتس، أو سالسةٌ كقولنا زيد ليس بكاتب؛ وإن كان كلياً، فإن لم يلذكر فيها السور، بل أهمل بيان كمية الأفراد سُميت مهملة موجية، نحر الإنسان حبوان، أو مسالية نحبو الإنسان ليس بحجرا وإن ذكر فينها السور سميت محصورة ومسوّرة، موجية نحو كل إنسان حيوان، أو سالبة نحو ليس كل حيوان إنساناً.

المنائية (Ar.)......

مذهب احمد بن حنيل (١٦٤ - ٢٤١ حد) أحد أئمة السنة، وفيه شدة وتعصب، ويأخذ بالإجماع كمبدأ أصولى في التفكير، وبالقياس، ويجيز المرسل من الثقات، وبقول بالاستصحاب، وهو إثبات ساكان مشبئاً، أو نفى ماكان منفياً حتى بقوم الدليل على تغييسره، ويؤكد على

الذرائع، فكل ما يكون وسيلة لأمر من الأصور فهو مطلوب بطلبه. وفلسفة الحنبلية تقوم على الاجتهاد، وتنهى عن التقليد، وما لا غاية من الخوض فيه ولا ننوصل فيه إلى شئ واقعى فهو من الكلام، والأحرى في الميشافييزيقا التسليم، من الكلام، والأحرى في الميشافييزيقا التسليم، وموجز المذهب أن العبائم لابد له من خالق، ولا يتعدد الخالق وإلا كان التنازع، والخالق واحد لا يجوز عليه التجزؤ ولا القسمة، والاعتقاد في أن له صفات. والحنبلية بأخالق هو اعتقاد في أن له صفات. والحنبلية فسد التعطيل والتشبيه، وتذكر على القدرية، وتقول بالقضاء.

فلسفة المتعبدين على غير دين النصارى واليهود في شبه الجزيرة العربية قبل بعثة محمد واليهود في شبه الجزيرة العربية قبل بعثة إسراهيم، وأساسها القول بإله واحد، وأشهر الحنيفية لهد بن همرو الذي قال فيه الرسول عن المي الصلت، ولكنه الثيامة أمة وحده، وأمية بن أبي الصلت، ولكنه لما بعث الرسول عن عاداه فقال فيه: «آمن شعرُه لما بعث الرسول عن أبي العملت، ولكنه وكفر قلبه وأبو قيس بن أبي أنس وكان يقول: أعبد رب إبراهيم؛ وخالد بن سنان، قال فيه النبي أعبد رب غيراهيم؛ وخالد بن سنان، قال فيه النبي

حياة (E.); Vita (L.); Leben (G.)

ضسد المسوت، ومفهومهما بديهي لأنها من الكيفسيات المحسموسة الغنية عن الشعريف، ومع

ذلك اختلفوا في رسمها، فقالوا إنها صفة توجب للموصوف بها العلم والقدرة، وقيل إنها مجموع ما يشاهد من قُوكي الحس والحركة والتخذية والتنمية والنكاثر.

وحياة كل كائن هى سيرته، وما تشتمل من عيزات وأحداث، تقول حياة إنسان، ونعنى ما تشاهده من ظواهر ومظاهر، كالحياة الاجتماعية أو الأسرية أو الفكرية أو الادبية إلغ، وقالوا: بل الحياة غير هذه القوى جميعها، لأنها مبدأ كل هذه القوى.

وشرطوا الحياة بالبنية التي هي الجسم المركب من عناصر على الوجه الذي يحسصل من كمسال تركيبها مزاج سموه الاعتفال التوهي، ولكل كائن اعتدال نوعي وروح، يستسوى في ذلك النسات والحيوان والإنسان والأمم.

وقيل بل الحياة هي الوجود، وهي تعم المعاني والهيئات والأشكال والصور والأقوال والأعمال والمعاني والنبات وغير ذلك، وقيل وجود الشيء نفسه حياته التامة، ووجوده لغيره حياة إضافية له فالحق سبحيانه موجود لنفسه فهو الحي، وحياته فالحق سبحيانه موجود لنفسه فهو الحي، وحياته موجودون بالله، فحياتهم إضافية، ولذا التحق بها الفناء والموت، ثم إن حياة الله تعمالي في الخلق واحدة تامية، لكنهم منيفاوتون فيها، فيمنهم من ظهرت الحياة فيه على صورتها النامية، وهو الإنسان الكامل، فإنه موجود لنفسه وجوداً حقيقياً لا مجازيًا ولا إضافياً، ومنهم من ظهرت فيها لا مجازيًا ولا إضافياً، ومنهم من ظهرت فيه

الحياة على صورتها لكن غير النامة، وهو الإنسان الحيواني، ومنهم من ظهرت فيه لا على صورتها، وهي باقى الحيوانات، ومنهم من بطنت فيه الحياة فيه فيه فيه صوجود لغيره لا لنفسه، كالنسانات والمعادن والمعانى وأمثال ذلك، فسارت الحياة في جميع الأشياء، فيما موجود إلا وهو حيّ، لأن وجوده عن حياته، وما الفرق إلا أن يكون ناما أو غيرتام، بل ما تم له إلا من حياته النامة، لأنه على القدر الذي نستحقه معرنيته، فلو نقص أو زاد لعدمت تلك المرتبة، فيما في الوجود إلا ما هو لعدمت تلك المرتبة، فيما في الوجود إلا ما هو حجرً بحياة نامة.

الحياة الباطنة الحرة .....

Freier Innerlichkeit (G.)

هي حياة العقل.

الحائز للعين له حق شغلها أو الانتضاع بها طوال وضع يده عليها؛ والحيازة دليل على الموجودية.

Space <sup>(E.)</sup>;..... Espace <sup>(F.)</sup>; Spatium <sup>(L.)</sup>; Raum <sup>(G.)</sup>

فى اللغة الفراغ مطلقاً، سواء كان مساوياً لما بشغله أو زائداً عليه، وفى أكثر كتب اللغة أنه المكان، وقبل إنه من غير المتصور أن يزيد الشيء على حيزه ولا حيزه عليه، وذهب بعضهم إلى أن ألحيز أعم من المكان، لأن الحيز هو الفراغ المتوهم الذي يشغله شيء عتد أو غير عمد، فالجوهر الفرد متحيز وليس بمنمكن، أما المكان فهو ما

يعتمد عليه المتمكن كالأرض للسرير، بينما الحيز هو الفراغ المتبوحة المشغول بالمتحيز الذي لو لم يشغله لكان خلاء ، كذاخل الكوز للمباء، وقيل الحبيز هو السطح الساطن من الجسم الحماوي المساس للسطح الظاهر من الجسم المحوي، وحاصله أنه المكان.

حين ...... Tempus Proprium

الزمان أو المدة أو الوقت المبهم أو المعين. والحيثية هي القضية الممكنة، وهي عند المنطقيين قضية موجهة بسيطة، غير معتبرة عندهم كالحينية المطلقة، وهي التي حكم فيها بسلب الضرورة بحسب الوصف من الجانب المخالف للحكم، كقولنا: كل مصدور بمكن أن يسعد في بعض أوقات كونه مصدورا، وهي نقيض المشروطة العامة، المامة، كما أن الحينية المطلقة نقيض العوقية العامة، وهي التي حكم فيها النبوت أو السلب بالفعل في بعض أوقات وصف الموضوع، كقولنا: كل مصدور يسعد بالفعل في بعض أوقات كونه مصدور يسعد بالفعل في بعض أوقات كونه مصدور يسعد بالفعل في بعض أوقات كونه مصدور.

Animal <sup>(E.; F.; L.)</sup>;...... Tier <sup>(G.)</sup>

أحد قسمين كبيرين تنقسم إليهما الأحياء، هما صنف الحيوان وصنف التيات. وعرفوه بأنه جسم حسّاس متحرك بالإرادة، ومركّب تام

متحقق الحس والإرادة، وأنه ما يختص بالنفس الحيوانية، خلافاً للإنسبان الذي يختص بالنفس الناطقة، وما سوى الإنسبان من الحيوانات يسمى بالحيوان الأعجم.

والحيواني هو المنسوب إلى الحيوان، نقول الروح الحيواني، وهو جسم لبطيف، قبل منبعه تجويف القلب الجسماني، وقبل ينتشر بواسطة العروق الضوارب إلى سائر أجزاء البدن.

حيوان ميتافيزيقي .....

Animal Metaphysicum<sup>(L.)</sup>

عبارة شويتهاور ، يخالف بها مذهب كنظ، الذي لم يجد جدوي لأي تفكير ميتافيزيقي، لأن أي تفكير من هذا النوع يخرج عن نطاق الخبرة الإنسانية، وأي معرفة إنسانية تـؤسّس عليه هي معرفة باطلة، وأي محاولة من أي فيلسوف للتصدي لمسائل وجود الله وخلود الروح مهما كان المنهج الذي يتبعه - مقضى عليها بالفشل، وقبد رأى شبويتهياور على العكس أنه قبد تُمنَى بالنجاح بعض المحاولات المخلصة لفتح طاقات صنغيرة يطل منهما هذا الفيلسموف أو ذاك على العيالم الآخر، لأنه صهما كيانت الأسبياب التي يؤسُّس عليها كنط مذهبه في رفض المتافيزيقا، فإن الإنسان لا يملك أحيانًا إلا أن تتعاوره الدهشة أمام الوجود، وإلا أن يتساءل عن مغزاه، وأن يحاول استكناه أسراره، طارحاً أسئلة ليست في نطاق العلم التجريبي ، لأنه ـ وهذا حقيقي ـ حیوان مینافیزیقی- قبل کل شی، وبعد کل شی،

يعنى أنه حسماً سيسال فى ذلك، وسيشطح خياله، وسيقدم قصصاً رمزية لا يملك الغالبية إلا أن يصدقوها حرفيا، ظانين أنها حقائق عن عالم آخر، لكن العين الفاحصة للفيلسوف المدرب سسرعان ما يتسبين فسيها التناقض والاستحالة، وعلى الإنسان - هذا الحيوان الميتافيزيقا، فلغز الوجود يغرى بالحديث فى الميتافيزيقا، والفلسفة الحقة لا ينبغى بالحديث فى الميتافيزيقا، والفلسفة الحقة لا ينبغى أن تتجاوز حدود العقل ونطاق المعرفة البشرية،

وإلا تحولت من فلسفية إلى دين وارتكبت نفس
 أخطاء الدين.

حيوانية ......

Animalité <sup>(F.)</sup>; Animalitas <sup>(L.)</sup>;

Tierheit; Tierreich (G.)

المملكة الحيوانية، أو مجموع ما نشاهده في جنس الحيوان من مميزات، وهي طبيعته ومقوماته الذاتية، وهي بهذا المعنى نقيض الإنسانية.







(خ)

خارج .....خارج فعاد Extern (E.)

Externe (F.); Externus (L.); Äeussere (G.)

يطلق على معان، منها ما ليس بجوز الماهية ولا نفسها، ويسمى عرضياً أيضاً، ويقابله الملاتى، ويعرف الذاتى بما ليس بخارج عن الشيء حتى يشتمل ما هو جزء الشيء وما هو عين الشيء فيدخل فيه الجنس والفصل والنوع؛ ومنها الخارج عن التعقل، ويسمى بالواقع؛ ومنها مقابل الذهن، أي الوجود الخارجي المقابل للوجود الذهنى؛ ومنها الحس؛ ومنها الموجود بذاته ولذاته.

خارجی .....خارجی

Extérieur (F.); Exterior (L.); Aeusserlich (G.)

بياء النسبة، ويطلق على معان، منها المقابل للذاتي وهو المذاتي وهو المرضى؛ ومنها المقابل للذاتي وهو الموضوع؛ ومنها المقابل للباطن وهو الطاهري أو الطاهر؛ ومنها المقابل للذهني وهو الواقعي؛ ومنها القضية التي يكون الحكم فيها على الأفراد الخارجية فقط.

خارجية ..... Kharidjiya (Ar.)

ملعب الحوارج، وهم فرقة من كبار الفرق الإسلامية، لزمهم هذا الاسم لحروجهم على الاتمة، وانقسموا إلى سبع طوائف، يجمهم تكفير أصحاب الكبائر، ويرون الخروج على الإمام إذا خالف السنة حقاً وواجباً، وفلسفانهم ملية وتنسم بالفوضوية والذائية.

الأمر الذي يخسرق ظهوره العادة، فإذا اقسترن بكمال العرفان فهو العونة، وإلا فهو العجزة من النبي، والكرامة من الولي.

والسحر ليس من الخوارق، لأن معنى ظهور الخارق هو أن يظهر أمر لم يعهد ظهورمثله من مثله، وإنما يكون إطلاق الخارق على السحر على سببل المجاز. (أنظر أيضاً سحر، وكمرامة أنسانية، ومعجزة).

خاصة ....... بخاصة الشيء قد يوجد بدونه.

والخاصة على الصفة التي تخص بعض أفراد النوع الواحد دون البعض الآخر، ويقسمونها على أربع جهات: فمنها ما يعرض لنوع وحده ولا يعرض لكله، كالطب والهندسة للإنسان، وتسمى خاصة لا بالتحسقييق؛ ومنها ما يعرض للنوع كله ولا يعرض له وحده، كذى الرجلين للنوع كله ولا يعرض له وحده، كذى الرجلين للإنسان؛ ومنها ما يعرض للنوع وحده وجميعه، كالخرف في الشيخوخة لكل الناس؛ ومنها ما يعرض لكل النوع، وله خاصة، وفي كل وقت، يعرض لكل النوع، وله خاصة، وفي كل وقت، كالضحك للإنسان، وإن لم يضحك دائماً،

ونسمى خاصة على الحقيقة، أو خاصة بالتحقيق. (إيسافوجي).

والخاصة المطلقة هي ما يخنص بالشيء بالقياس إلى كل ما يغايره، كالضاحك بالقياس إلى الإنسسان، وهي التي عُلنت من الكليسات الخمس، ويقابلها العُرض العام.

والخاصة الإضافية، وغير المطلقة أيضاً، هي ما يكون وجسودها في غيسر ذلك الشيء أيسضًا، كالمشي بالنسبة إلى الإنسان، والخاصة المطلقة إما بسيطة كالضاحك بالنسبة إلى الإنسان؛ وإما مركبة كقولنا بادى البشرة، مستقيم القامة، عريض الأظفار، بالنسبة إلى الإنسان؛ وقد تكون كرمة كالضاحك بالقوة للإنسان، والماشي بالقوة؛ وإمسا مقارقة كالضاحك والماشي بالقوة؛ وأمسا مقارقة كالضاحك والماشي بالفوة؛ وأمسا مقارقة كالضاحك والماشي بالفوة؛ وأمسا مقارقة كالضاحك والماشي بالفوة؛ وكان وأقضل الخواص ما عم النوع، واختص به، وكان لازماً لا يضارقه.

Property <sup>(E.)</sup>; ......

 $Propriété^{(F_i)}$ ;  $Proprium^{(L_i)}$ ; Eigenschaft $^{(G_i)}$ 

وتُجسع على خاصيات وليس الخواص، حيث الحواص اسم جمع الخاصة، والفرق بين الخاصية والخاصة أن الخاصية تستعمل في المخاصية تستعمل في الموضع الذي يكون السبب فيه مخفيا، كقول الأطباء الدواء يعمل بالخاصية، فقد عبروا بها عن السبب المجهول للأثر المعلوم، بخلاف الخاصة فإنها في العرف تُطلق على الأثر أعم من أن يكون سبب وجوده معلوماً أو مجهولاً، يقال: ما خاصة ذلك الشيء ؟ أي ما أثره الناشيء منه؟

لغة بمعنى العلم، ويقع على الصدق خاصة ليحصل به صعناه وهو العلم، إلا أنه كَنُر في العرف الكلام الدال على وجود المخبرية، صادقًا كان أوكاذباً، عالما كان أو لم يكن.

ويطلق الخبير عند الأصوليبين والمنطقيبين والمتكلمين على الكلام النام الغيسر الإنشائي: وعند المنطقيين على ما يحمل الصدق والكذب، ويقستمونه إلى مسا يُعلَم صدُّقه، وهو الضروري ـ أى الذي يفسيسد العلم السفسروري لمضـمسونه. والنظري ـ أي الذي يُعلم وقوع مضمونه بالنظر؛ وإلى منا يعلم كذبه. وهنو كل خبر مختالف لما عُلَم صيدته؛ وإلى ما لا يتعلم صدقته ولا كذبه، وهو منا يُظِّن صندقه كنخبر الصندوق، أو يظن كيذبه كيخبير الكَذوب، وقبد لا يظن كنذبه ولا صدقه كخبر مجهول. ويقسمونه أيضاً إلى المتسبواتر. وهو الخبـر الثابت على ألسـنة قوم لا يتمسور تواطؤهم على الكذب لكشوتهم أو العدالته، والمشهور وهو ما كان مصدره في الأصل أحد الناس العُدول ثم انتشر منه حسني يتقله قوم لا يشوهم توافقتهم على الكذب؛ وخير الواحد وهو الذي مصدره الواحد أو الاثنان فيصاعداً ما لم يبلغ الشهرة والنواتر.

Experience <sup>(E.)</sup>; Experientia <sup>(L.)</sup>;

Expérience <sup>(F.)</sup>; Experientia <sup>(L.)</sup>;

حى المعرفية بينواطن الأصور، وهي معترفية

تتكون من طول الممارسة، فالطبيب الخبير هو الذى يتقن الطب اتقاناً يسجاوز المعرفة النظرية به إلى المسارسة الفعلية السطويلة \_ أى أنه، بتعبير أرسطو، صساحب الذكسريات الكشيسرة الذى يستخلص منها مبادىء علمه.

والخسرة منها التلقسائي الذي يقسوم على المعطيات المباشرة، ومنها المقصور الذي يقوم على المحاولة والحطأ. والخبرة بالمعنى الكمامل مركب من المعنين معاً.

Rectangular Charts <sup>(E.)</sup>; .... خرائط مستطیلة Cartes Rectangulaires <sup>(F.)</sup>;

Rechteckige Karten<sup>(G.)</sup>

طريقة مستحدثة لتصوير القضايا الكثيرة الحدود بمستطيل بقسم إلى مستطيلات أصغر، أشسهرها خسرائط ألان ماركساند (١٨٨١م)، والكسندر ماكفرلين (١٨٩٠م)، ووليام نيولن ووليام هوكنج، ولويس كارول، وتشارلز بيرس. والقبر وألعاب المهرك،

Panem et Circenses (L.)

فلسسف الرومسان فى الحكم : أن يوفسروا للشعب الطعام واللهو، وأبسط الطعام هو الخيز، وأبسط اللهسو ألعاب السيسرك؛ فإذا توضر هذان العنصران اسستب للطاغية الحكم وخسمن رضا الشعب عنه.

• الخيل والمتعة، .....ها Panem et Laetita ما مطلب العامة الذين تغلب عندهم الدادة الحياة، فحتى العامة يستشمرون الملل

بين الألم والملل، ومهرب العامة من الألم والملل، بين الألم والملل، ومهرب العامة من الألم والملل، وأن يسايروا الحياة، ويخضعوا لإرادتها، والحيز والمتعة مظهران لإرادة الحياة ومهربان منها أيضًا، وهما أظهر ما يكونان من المطالب عند العامة، فإذا كانوا يربدون الحياة فعليهم أن يرضخوا لها، وأن ينشدوا المتعة فيها، وأن يحصلوا على الجبر، والخبر أدنى المطالب، وألح الضروريات، والمتعة هي جوهر الحياة عند العامة. (شوينهاور).

فى اللغة الانفراد ويقابله العموم؛ ويطلق عند المنطقيين على كون القضية مخصوصة، حملية كسانت أو شرطية؛ ويطلق على كون أحسد المفهومين مشمولاً لآخر، إما مطلقاً كالإنسان بالنبة إلى الحيوان، أو من وجه كالحيوان بالنسبة إلى الحيوان، ويسمى ذلك المفهوم خساصاً، واحس، إما مطلقاً أو من وجه.

خصرصية ......

مصطلع من الفلسفة الوجودية، فالإنسان عندما يكتشف وجوده، فإنه يكتشف أنه إنما يوجد كأنا، والمقصود بالأنا هو اعتباره لنفسه، وما يحب أن يكون اعتبار الناس له كلما تحدث إليهم وقال فأناه. ووجوده ذاك كأنا هو وجود يخصه، وليس بوسعه أن يستبلل به وجوداً آخر، فأنا هو أنا وليس أحداً سواى، وهذه العبارة غنصيل حاصل لكنها مع ذلك تعبر عن سر

غامض وهو هذا الأنا الوجودى كواقعة قد جرت، وكنت بها هذا الشخص الجزئى المعين ولم أكن شخصاً آخر، فأنا أمنلك هذا الجسد الجزئى، وأنا من هذا الجنس البشرى، ولى لون معين، وصفات وراثية خاصة بى، وعلى قدر من الذكاء، ومزاجى مزاج معين، وولدت في موقف تاريخى معين، وفي مجتمع معين إلخ، وكل ذلك هو خصوصيتى.

Error (F.); Errtum(G.)

بفتحتين، نقبض الصواب، والمراد بالخطأ في قوله النظية : إن الله تجاوز عن أمتى الخطأة \_ ضد العمد، وهو أن يقصد بفعله شيئًا فيصادف غير ما قصد، لا ضد الصواب، ولذا جاء ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطْنًا﴾ (النساء: ٩٢).

والمخطىء من أراد الصواب فصار إلى غيره. والخاطىء من تعمد إلى غيره. وقالت المعنزلة لا بؤاخذ بالخطأ، لأن المؤاخذة إنما هي الجناية وهي بقصد، وفي القرآن: ﴿ وَلَهْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُم بِهِ ﴾ (الأحزاب: ٥)، وفي الدعاء: ﴿ رَبّناً لا تُوَاخِذْنَا إِنْ نُسِينًا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ (البقرة: ٢٨٦).

والخطأ عرفه السوقسطائيون بأنه التحدّث فيما ليس موجودًا؛ وعرفه مور بأنه الإقرار بوجود ما لا يقابله شيء في العالم؛ وقال عنه ديكارت إنه من أفسعال الإرادة وليس العسقل، حسيث تميل الإرادة بالناس إلى الإقرار بأشياء لا يعرفون أنها غير صادقة. ولذا عرفوا الخطأ بأنه نقيض

الحقيفة، لأنه عدم النطابق بين الفكر والأشياء.

والخطأ بخلاف الكلب، لأن الكذب فسيه تعمد، بينمما الخطأ غبر متعمَّد وينشأ عن جهل. والكذب هو قولُ غير الحق مع العلم بالحق.

والخطأ يكون في الأحكام .. أي في الفكر، وليس في الأشياء. وهو فعل سلبي، وسبب الاندفاع في الحكم أو استباقه.

Faute (F.); Fehler(G.)

بكسر الخاء وتسكين الطاء، هو الإثم، قبال نعالى ﴿ إِنْ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْتًا كَبِيرًا ﴾ (الإسراء: ٣١) - أى إلما كبيراً، وهو الخَطَّ المتعبقد، ومنه الخساطىء، وهو من تعمد الخطأ، كما في مبتالة القسرآن ﴿ إِنْ فِرعُونَ وَهَامَانَ وَجَنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِينَ ﴾ (القصص: ٨) وهو بخلاف المخطىء من الحطأ (بفتح الخاء والطاء) وليس الخطأ، وهو من أراد الصواب فصار إلى غيره، والفعل من الأول خطأ، ومن الثاني اخطأ.

Discourse <sup>(E.)</sup>;...... بخطاب Discours <sup>(Y.)</sup>; Discursus <sup>(L.)</sup>;

Diskurs<sup>(G.)</sup>

بحسب أصل اللغة توجيه الكلام نحو الغير للإفهام، ثم نقل إلى الكلام الموجّه نحو الغير للإفهام؛ وقبل هو اللفظ المتواضع عليه، المقصود به إفهام من هو منهىء لفهمه.

والكلام يطلق على العبارة الدالة بالوضع

على مدلولها القائم بالنفس، فالخطاب إما الكلام اللفظي، أو الكلام النفسي الموجه به نحو الغير للإفهام.

والخطاب نوعسان. تكليسفى : وهو المتسعلة بأفعال المكلفين بالاقتىضاء أو التخيير، ووضعى وهو الخطاب بأن هذا سبب ذلك أو شرطه.

واخطاب العبام المراد به العبموم، واخطساب الحاص المراد به الخصوص.

ودليسل الخطباب عند الأصوليسين هو مفسهوم المخالفة؛ وفحوى الخطاب، ولحن الخطاب عندهم هو مفهوم الموافقة.

القياس المؤلف من المظنونات، أو منها ومن المقبولات، ويسمى قياسا خطابيا أيضًا، وأمّارة عند المتكلمين، وصاحب هذا القياس يسمى خطيها، والغرض منه ترغيب الناس فيما ينفعهم من أمور معاشهم ومعادهم - كما يفعله الخطباء والوعاظ.

وقد سموا الخطابة قياسا لأنهم لا ببحثون إلا عنه، وإلا فالخطابة قد تكون استقراء وتمثيلا.

والقيماس الخطابي قياس إقناعي، وهو الدليل المركب من المشسهورات والمنظنونات. وقسول العلماء هذا مضام خطابي ـ أي مقام يُكتَفى فيه بمجرد الظن.

بالفينج وسكون الطاء، وا**خياطر أ**يضًا، من

خَطَر بمعنی اضطر، وتحسرُك، وترَدد بین أن یوجد وبین أن لا یوجـد، ویطلق علی ما یخطر بالـبال، نقول وَرَدلی خاطر، ووقع فی خاطری.

والخواطر عند فلاسفة الصوفية أربعة: خاطر ربائي، وهو علم يقذف الله تعالى في قلوب أهل القُرب والحضور من غير واسطة؛ وملكى أي مِن ملك، وهو الباعث على مندوب أو مضروض، ويسمى إلهاماً؛ ونفساني أي من النفس، ويسمى هاجاً؛ وشيطاني، وهو ما يدعو إلى المكاره والمعاصى، ويسمى لذلك بخاطر العدو.

هــى خطيئة آدم التي أورثهـا نسله في قبول بعض فلاسفة النصرائية، وخاصة أوفسسطين (۲۵۶–۴۳۰)، وهي أنه عصبي ربّه وغوّي وطعم من الشبجرة التي نهاه أن يقربها وزوجُه، فكأن القول بالخطيشة الأصلية هو قول بالوراثة المعنوية مثلماً قال المسيح : ﴿ الآياء يأكلون المُعمَّرُم والأبناء يضرسون ٥، بمعنى أن ذنوب الآباء يرثها الأبناء، وليس كل النصاري على هذا الرأي، قالبيلاچيون أصحاب ببلاچيوس وأنباعه (نحو ٣٧٠) قالوا : وما ذنب الأبناء؟ إن الله لا يمكن أن يظلم، وكل أحد بحسب عمله؛ والسوسيبون أصحاب سوسينوس (القرن السادس عشسر) قالوا إن الإنسان مسشول عن أفساله هو فيقط وليس له دخل بأنعمال أبويه. وفي القرآن : ﴿ وَلا تُكْسِبُ كُلُّ نَفْسِ إِلَّا عَلَيْسَهَسًا وَلَا تَوْدُ وَالْإِدَةٌ وِزْدٌ أَخْسَرَىٰ ﴾ (الأنسام ١٦٤)، ﴿ وَمَن حَمَلُ فَإِلَّمَا يُعَمِلُ عَلَيْهَا وَلَا

تَوَدُ وَأَوْدَةً وِلْدَ أُخْرَىٰ ﴾ (الإسراء ١٥) يعنى أن آدم مسئول عن نفسه، وأنا لست مسئولا عما فعل : ﴿ وَلَا تُورُ وَأَوْدَةً وِلْدَ أُخْرَىٰ وَإِن تَدَعُ مُثَفّلةً إِلَىٰ حِملها لا يُحمَل مِنهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ (فاطر ١٨). لا يُحمَلُ مِنهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴾ (فاطر ١٨). وأدم يوم القيامة سيحمل وزره وحده ﴿ وَهُسم يَحْملُونَ أُوزَارَهُمْ عَلَىٰ فُهُ ورِهِم ﴾ (الانعام ٢١). فمقولة الخطيئة الأصلية ليست في الإسلام. ولا فمقولة الخطيئة الأصلية ليست في الإسلام. ولا من الفلسفة في شيء والفلسفة الحقة هي التي في القرآن، والمسئولية والاختيار والحرية عن حق هي ما يقرره القرآن والإسلام.

Vide (F.); Vacuum (E.; F.; L.);

Leerer; Vakuum(G.)

عند المتكلمين هو فراغ موهوم يكون ظرفاً للأجسام وحيزاً لها، وباعتبار أنه فارغ عن شغل الجسم إياه يقال له خلاء، فالخلاء هو هذا الفراغ مع فيد أن لا يشغله شاغل من الأجسام، فيكون لا شيئاً محضاً، لأن الغراغ الموهوم ليس بموجود في الخارج، ويشمل هذا المعنى الخلاء الذي لا يتناهى، وهو الخلاء خارج العالم، والخلاء الذي يبن الأجسام الذي يصلح أن يشغله جسم، لكه بين الأجسام الذي يصلح أن يشغله جسم، لكه الأن خال عن المشاغل، ويسمى أيضاً بالكان. والبعد الموهوم.

وقيل الخلاء أخص من المكان، فإن المكان هو الفراغ المتوهم مع اعتبار حصول الجسم فيه، والخملاء هو المقراغ الموهوم مع اعتبار أن لا يحصل فيه جسم.

وعند الفلاسفة الخلاء هو السعد المجرد الموجود في الخارج، القائم بنفسه. سواء كان مشخولا ببعد جسمى أو لم يكن، فإنه في نفسه خلاه، ويسمى بعدا مفطورا، وغراها مغطورا، ومكانًا أيضاً، وهو بهذا المعنى جوهر، فإنهم قد صرحوا بجوهرية البعد المجرد حتى قالوا أقسام الجوهر سنة لا خمسة.

وكسان ديموقريطى من القسائلين بالملاء بالمساه، وأن الخلاء ليس عداما، ولكنه امسداه منصل مسجانس يختلف عن الملاء بخلوه من الأجسام والمقاومة. وقال أرسطو إن الخلاء ليس لازماً للحركة، لأن الأجسام يمكن أن تحل محل بعضها دون افتراض الخلاء. وأنكر ديكارت فكرة الخلاء، كما أنكره لايبنتس لأنه ضد مبدأ العلة الكافية، وانتهت من الفينزياء الحديثة فكرة الخلاء، وحلت محلها فكرة منجالات القوى. الخلاء، وحلت محلها فكرة منجالات القوى. (أنظر ملاء).

خلاص ....... المناسبة فقالوا لذلك من المواجعة المناسبة المناء المناسبة الم

والخلاص في المسبحية هو الحلول أو الاتحاد. بأن يحلَّ المسيح في المؤمن به فينصبح سنيحياً كىالمسيح، أى يصـيـر ربّانياً، وبذلـك يتحيقق له الخلاص من إسار الدنيوية والمادة والخطيشة. وتنطهير نفسه. وللخيائيص -Redeemer; Savio ur<sup>(E.)</sup>; Sauveur<sup>(F.)</sup>; Heiland<sup>(G.)</sup> ينفرد به (لوقا ۲/ ۱۱)، وفلسفته فيه: «أن من أراد إن يخلص نفسه يُهلكهما، ومن أهلك نفسه من أجل الله يجسنها، فمسادًا ينفع الإنسسان لو ربح العمالم كله وخسر تفسه، (متيّ ١٦/ ٢٥ - ٢٦). وفي القرآن المخلص في الآية : ﴿ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا ﴾ (مربم ٥١)، فإما أنها بالكسر من الإخلاص في العسادة، وإما أنها بالفشح بمعنى أنه كمان من المصطفين كما في قوله تعالى: ﴿ إِنِّي اصْعُلُهُ مِنْكُ عَلَى النَّاسِ ﴾ (الأعراف : ١٤٤). وأما أن يكون المسيح مخلَّصاً فذلك يتنافى مع الحرية التي خُلق عليها البشر، فلأنهم أحرار كان عليهم أن يفعلوا باختيار، ومن ئسم كانت مسئوليتهم فمحسابهم ، ثواباً أوصفاباً. فكيف يستنقيم ذلك مع الإيمان بالمسيح، أنه ابن الله ، مسخلصاً للناس من أوزارهم؟ ففكرة الخلاص تُسقط المستولية والحساب، وتنعارض مع الاختيار والحرية. وترتبط بفكمرة المخلِّص أن المسيح هو القسادى . Redeemer (E.); Rédémpteur (F.); Erlöser (G والفداء من جانب المسيح يتصادم مع المستولية من جانب البشر، ولم يخلُص صَلَّب المسيح العالَمَ من أدرانه، ولن يخلص النصاري من أوزارهم، وعكس ذلك عند الفيلاسفية من عصر البيونان،

وكذلك في القرآن، فكل إنسان مسئول عن نفسه : ﴿ وَلا تَوْرُ وَالْإِدَةُ وِزْرُ أَخْرَىٰ ﴾ (فاطر ١٦٨)، ﴿ وَلا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسِمِ إِلاَ عَلَيْهِمَا ﴾ (الانعسام ١٦٤). وفكرنا للخلص والفادي هما اللتان أوحتا إلى سدنة الكنيسة أن يبيعوا للناس صكول الغفران، بوصفهم وكلاء عن المسيح. ويترجم المستشرقون الخلاص الإفرنجية إلى النجاة العربية، وفي القرآن: ﴿ مَا لِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النّجَاةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النّجَاة العربية، والي النّجاة لا رغافر ١٤) باعتبار النبوة دعوة للنجاة، والنجاة لا نخصت إلا بعسادة الله وحده لا شريك له عذا في الإسلام، وأما النجاة أو الخلاص في النصرانية فهو دعوة لعبادة المسيح، الربّ وابن الله. (انظر أيضاً جيش الخلاص)،

Universalism <sup>(E.)</sup>; المية عالمية عالمية عالمية Universalisme <sup>(F.)</sup>; Universalismus<sup>(G.)</sup>

مذهب مسيحانى يقول بأن الخلاص سيشمل العسالمين. وأنه ما من أحد إلا وتشمله رحمة الله وينجو، وهو مذهب برونستانتى أصلاً، نشأ فى أمريكا من خلال جون مسوداي، وكان إنجليزيا هاجر إلى أمريكا منة ١٧٧٠، وأسس لجماعته كنيسة فى هاميشاير الجليلة وكثر أتباعه، وانتشر المذهب فى المانيا وفرنسا وانجلترا. فكأن الخلاص ليس بالمسيح والإيمان بأنه ابن الله، وإنما الخلاص موقوف على رحمة الله. وهذا المعنى لا يوجد فى المسيحية ولا فى اليهودية، وإنما موجود فى المسيحية ولا فى اليهودية، وإنما موجود فى من أمر الله إلا الله من أمر الله إلا المانى من أمر الله إلا ما رحم (هود ٤٧)، والنفس أمارة بالسوء إلا ما

رحم الله (يوسف ٥٣)، والوقياية من السينيات إنما تكون برحمته تعالى (غافر ٩). وهــو المُجير من الهلاك برحمته (المُلك ٢٨). وكاشف الضُرُّ (المؤمنون ٧٥)، والناس جـمـيعــأ في رحمــة الله (النساء ١٧٥)، وبرحمته يحيمون (آل عمران ١٥٩)، كتب على نقسه الرحمة (الأنعام ١٢)، وهو ذو الرحسمة (الأنصام ١٣٣)، ولا يقنط من رحمة الله إلا الضالون (الحج ٥٦)، وهو الذي إذا فتح لملناس من رحمة فلا ممسك لهما (فاطر ٢)، ووسع كل شئ رحمة (غافىر ٧)، فرحمته تعالى شماملة، وهو تعالى الرحسمن الرحيم، الشنقياقاً من الرحيمة على وجيه المبالغية، ودين الإسلام هو ديس الرحمة، ونسي الحديث : •لسو يعلم المؤمن ما عند الله من العقوية مما طمع في جنته أحد، ولو يعلم الكافر ما صند الله من الرحمة ما قنط من رحسته أحدًا، وعن النبيُّ ﴿ عَنْ مُعْلَقُهُمُ عَنْ رَبُّهُ قَـالَ : «أثنا الله وأنا الرحمن»، وهو رحمن بكشف تجلبًه. ورحميم بلُطف تبوليم، ورحمن بما أولى من الإيمان، ورحسيم بما أسسدي من العسرفسان، ورحمانيته تعالى هي الظهور لحقائق الأسماء والصفات جميعها، ولولا رحمانيته تعالى ما ظهرت ذاته في المراتب العلمية، فيفلسفة الرحمة الشاملة الجامعة للعالمين من فلسفات الإسلام.

القول المرجوح، في مضابلة القول الراجع وهو الاختلاف. ويستعمل الخلاف فيما بني على

دليل. والمراد بالخلاف عدم اجتماع المخالفين وتأخر المخالف، بينما الاختلاف هو كون المخالفين معاصرين منازعين، والحاصل منه ثبوت الضعف في جانب المخالف في الخلاف.

Amity (E.)

Amitié (F.); Freundschaft (G.)

بالضم والتشديد، هى تخلية القلب عما سوى المحبوب، وهى لذلك من مراتب للعية، وهى الملك من مراتب للعية، وهى في اللغة المحبة، وعند السالكين الحلة أخص من المحبة، وهى تخلل المودة في القلب لا تدع فيه خلاء إلا ملاته ، لما تخلله من أسرار إلهية ومكنون الغيب والمعرفة. (انظر معية).

Absurd (E.; G.);
Absurde (F.); Absurdus (L.)

بالضم، خلاف المفروض، وهو عند المنطقيين القياس الاستشائى الذي يقصد فيه إنبات المطلوب بإبطال نقيضه، وله وجهان : برهان الخلف وهو إثبات القضية بإبطال إحدى النتائج اللازمة عن نقيضها؛ والردّ بالممتنع، أو الردّ إلى الخلف، وهو إبطال القضية باستخبراج ما يلزم عنها من نتائج كاذبة أو مخالفة للمطلوب. وإنما سمى الخلف خُلفاً لأن المتمسك به يثبت مطلوبه بإبطال نقبضه، فكأنه يأتى مطلوبه من خلفه، أى بإبطال نقبضه، فكأنه يأتى مطلوبه من خلفه، أى من ورائه، وقبل سمى خلفاً أى باطلاً، لأنه ينتج بإبطال في نقسه.

شيء، ويختص بمالموجودات الطبيعيمة، بخلاف الإيداع الذي هو إيجاد الشيء من اللاشيء.

والخلق اسم مشترك، فقد يقال خلق لإفادة وجود وجود كيف كان، وقد يقال خلق لإفادة وجود حاصل عن مادة وصورة كيف كان، وقد يقال خلق للاختراع من خلق لهذا المعنى الثانى لكن بطريق الاختراع من غير سبق مادة فيها قوة وجوده وإمكانه. (انظر ملهب الخلق).

خُلُق مستمر ...... ; Creatio Continua (L.)

مبدأ القول بأن الكون لم بخلق سرة واحدة. ولم يوجد مسبقاً، بل أنى على مراحل ﴿ خَلَقَ السَمُواتُ وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنْهَ أَيّامٍ ﴾ السَمُوات وَالْأَرْضُ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنْهَ أَيّامٍ ﴾ (الفرقان ٩٥) ، وكلما اقتضى الأمر شيئاً خلقه الله: ﴿ يَخْلُفُكُمْ فِي يُطُونُ أَمْهَاتِكُمْ مَن تُراب ثُمْ مَن نُواب ثُمْ مَن مُطَعَة مُخلُقة وغير مُحلُقة ﴾ نُطقة ثُمْ مِن علقة ثُمْ مِن علقه وجود دائماً الْخَلُق ثُمْ يُعِددُهُ ﴾ (الحيق موجود دائماً ، ولذلك فيهو ويونس ٤) ، فيهو موجود دائماً ، ولذلك فيهو مستسمر في الخلق، وقد بدأه من الشراب أو بالعناصر وطوره. ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارا ﴾ (نوح مستسمر في الخلق، وقد بدأه من الشراب أو بالعناصر وطوره. ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارا ﴾ (نوح الله على مستسمر في الخلق، وقد بدأه من الشراب أو الله عناصر وطوره. ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطُوارا ﴾ (نوح الله على المنان مِن طين ﴾ (السجدة ٧).

بضمستمين، يطبلق على الأفسراد وعلى الجماعات، تبقول الخسلاق زيد وتقبصد طبيعه

ومزاجسه، وأخلاق العرب وتقصد عاداتهم وطبيعتهم؛ وقبل الخلق ملكة، وقبل كيفية نفسانية، وهيئة للنفس راسخة تصدر عنها الأفعال بسبهولة من غيير تقدم فكر وروية وتكلّف، فسغير الراسخ من صفات النفس كخصب الحليم لا يكون خلقاً، وكذا الراسخ الذي يكون مبدأ للأفعال النفسية بعسر وتأمل، كالبخيل إذا حاول الكرم، وكالكريم إذا قصد بإعطائه الشهرة، وكذلك من تكلّف السكون عند الغضب بجهد أو روية لا بقال خُلُقه الحلم.

وليس الخُلق عبارة عن الفعل، فسرب شخص خلقه السمخاء ولا يبدّل، إما لفقد المال أو لمانع، وربما يكون خلقه البُخل وهو يبدّل لباعث أو رباء.

والحلق ينقسم إلى فضيلة هي مبدأ لما هو كمال، ورذيلة هي مبدأ لما هو نقصان. والحلق العظيم المنسار إليه في الآبة: ﴿ وَإِنْكَ تَعَلَىٰ خُلُقِ عَنْهِم المنسار إليه في الآبة: ﴿ وَإِنْكَ تَعَلَىٰ خُلُقِ عَنْهِم المنسار إليه في الآبة: ﴿ وَإِنْكَ تَعَلَىٰ خُلُقِ عَنْهِم المنسار إليه في الآبة: هو عني قبول عائشة، هو القرآن، يعني أن العمل بالقرآن كان طبيعة المحلق المرسول المنظيم هو الإقبال على الله تعالى بالكلية.

ترك أختسلاط الناس وإن كان بينهم، وعن بعض الصوفية هي العنزلة، وقال بعضهم العزلة من الأغيار، والخلوة من النفس ومنا تدعو إليه ويُشغَل عن الله، تقول اعسترل الناس واختلى

نفسه، وعلى ذلك فالعزلة كثيرة الوجود، والخلوة قليلة الوجود، وتكون الخلوة أعلى من العزلة.

هو الدوام والبقاء، وكل ما يتباطأ عنه التغيرُ والفساد. والخلود معناه أنه توجد حياة بعد هذه الحياة، وأنها نتميز عن هذه الحياة بأنها دار البقاء، والدنيا دار الفناء، ويذهب المقائلون بالخلود إلى السرهنة عليه بسرغية الإنسسان في الخلود، التي تفصح عن حنين منأصل فيه إلى حياة كانت له قسبل هذه الحبيساة، في دار أبقس من هذه الدار. ويسسخف خصومهم الفكرة بدعاوي من العلم والشجربة، تشترط وجود العقل بوجود البدن. واستمرار البدن باستمرار العقل، ومن ثم يكون من المعلقول أن يشوقف استمرار الحباة العقلية على استمرار الحياة البدئية. وكان ديكارت يقول إن العقل هو جوهر الإنسان، وأن الإنسان بما إنه مفكر فإنه متميــز عن جـــده، وحتى لو لـم يوجد كنجسند، فيإنه كجنوهر، منفكرٌ لن يتنوقف عن التنفكيس، وأطلق على العنقل بهذه النصفة اسم الروح، ولكنه لم يشرط الروح بوجودها في بدن. وقمال الضائلون بالخلود إنه قمد يكون بمالسروح وحدها، لأنهما جوهر الإنسمان وحقيقته، بينما يبلى الجسد ويفني ً؛ وذهب بعضهم إلى أنه يكون بالروح والجسمد معمأ، لأن الجسمد هو الصورة الإنسية، ومن ثم يكون بعث الإنسان ومقامه بالروح والجسسد معا كسما في الدنيسا، والأول

مذهب الخلود بالروح، والثاني مذهب المعاد.

Immortality of the Soul (الروح .... خلود الروح .... المروح Immortalité de L'Âme (F.);

Immortalitas Animae  $^{(1..)}$ ;

Unsterblihkeit der Seele (G.)

الخلود هو البقاء الدائم الذي لا يأتيه فساد ولا يعتريه فناء، ومذهب الخلود بالروح يقول أصحابه إن الإنسان مخلوق صركب من عنصرين، مادي يموت ويفني وهو الجسد، ولا مادي لا يصوت ولا يفني وهو الروح، وأن الروح توجد في الجسد فيما يشبه التقمص أو الحلول، ومع أنها لا مادية إلا أنها جوهر له كيانه، وكل شخص بما هو كذلك ليس جسماً، ولكنه الروح التي هي حقيقته وجوهره، وهي العنصر الخالد فيه.

خوارج ......Khawarij (Ar.)

والخارجية أيضًا، وهم الذين خرجوا على إجماع الأمة، والمصطلح يستخدم حاليًا بمعنى الجماعات الإسلامية التى تكفر المجتمعات، وتخرج على الحكوسات الحالية، وفي الأصل الخارجي هوكل من خرج على الإمام الحق الذي انفقت عليه الجماعة، سبواء كان الخروج أيام الصحابة على الأئمة الراشدين، أو كان بعدهم على التابعين، وعلماء الشريعة يسمونهم بغاة، وتاريخيا سموهم حرورية نسبة إلى حروراء بظاهر وتاريخيا سموهم حرورية نسبة إلى حروراء بظاهر طالب، ويسمون أيضا التواصي، وهمم الغائق طالب، ويسمون أيضا التواصي، وهمم الغائق والشراة باعتبار الآية: ﴿ إِنَّ اللَّهَ أَصْتُوكَنْ مِنَ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقَ مِنْ الْمُوعِينَ مِنْ الْمُوعِينَ مِنْ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ اللَّهُ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ مِنْ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُعْرَاقِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ وَالْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُعْرَاقِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْرَاقُ مِنْ الْمُوعِينَ مِنْ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرِقِينَ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ اللْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ اللَّهُ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُعْرَاقِ الْمُع

أَنْفُسَهُمْ وَأَمْمُوْلَهُم ﴾ (التوبة ١١١).

Imagination<sup>(E.)</sup>;......Imaginatio <sup>(I..)</sup>; Einbildungskraft<sup>(G.)</sup>

إحدى الحواس الباطنة، وهي قوة تحفظ الصور المرتبعة في الحسّ المشترك، وتبقيها بعد غية المحسوسات، ثم تركّبها مع بعضها البعض الم المعضها البعض المستها عن بعض في إبداعهات المحتودة المحسب الاختيار وبأشكال متجددة المحتودة المحسب المحتودة المحتو

استان (E.F) Imago <sup>(L.)</sup>; Vorstellung<sup>(G.)</sup>

الصورة المرتسمة في الخيمال للشيء المدرك بالحواس بعد غياب المحسوس، أو التي تخترعها المنخبّلة وتركّبها من الأمور المحسوسة.

والخيال عند فالاسفة الصوفية هو الطيف السنة المال المالة المحكومة عليهم ولذلك كيان أهل هذا العالم متحكومة عليهم بالنوم، ومقيدين بخيال معاشياتهم، بمعنى أنهم المالة عن حقيقة أن عالمهم ليس عالم الأصل في غفلة عن حقيقة أن عالمهم ليس عالم الأصل المالة ا

يطلق على الصورة المرتسمسة في الخيال

المتسأدّية إليه من طريق الحسواس، وعلى المعسدوم

الذي اختسرعته المتخبّلة وركبته من الأصور المحسوسة، أي المدركة بالحواس الظاهرة، ومعنى أنه من الأمور المحسوسة أن المقتصود به ليس الوهمي الذي اختبرعته المخبّلة اختراعاً صبرفا، وكأنه من المحسوسات وهو ليس منها.

حوحسصول الشيء لما من شانه أن يكون حاصلاً له، أي يتناسبه ويلبق به، فالحاصل المناسب من حيث أنه مؤثر فهو خير. وقبل الخير هو الحاصل النافع. والحاصل المقيد، والواهب للذة أو السعادة أو المؤدى إليهما.

والخير المعلق؛ وإذا كان مرضوباً لكل أحد بسمى الحير المعلق؛ وإذا كان خيرا لواحد وشرا لآخر يسمى الحير المقيد أو النسبى، وتبعاً فلالك ينقسم الخير إلى مساهو باللات ومساهو بالعسرض، والوجود بما هو كمذلك خير، والعدم باعتبار ما يتضمنه شر. وقبل الوجود خير محض، لأنه يستند إلى الله وهو خير محض، لأنه يستند إلى الله وهو خير محض، والعيدم شر مسحض، لأنه لا يستند إلى الله وقارنوا الخير بالشر في العالم، فقالوا إن المنافع في الوجود أكثر من المضار، والمرض وإن كنان واللذة أكثر منه، والخير في الوجود واقع بالقصد كثيراً إلا أن الصحة أكثر منه، وكذلك الآلم كثير والشر واقع بالقصد والنير في الوجود واقع بالقصد والشر واقع بالقصد والشر واقع بالقصد والشر واقع بالقصر وراء داخل في القضاء دخولاً أصلياً ذاتباً، والشر واقع بالقائم في هذا العالم هو التبيع والعرض، والالترام في هذا العالم هو

Goods <sup>(E.)</sup>; ...... Beins <sup>(F.)</sup>; Bona <sup>(L.)</sup>; Güter<sup>(G.)</sup>

هى الطيبات، منها ما هى شريفة، ومنها ما هى عدوحة، ومنها ما هى بالقوة كذلك، وما هى نافعة أيضًا؛ فالشريفة منها هى التى شرفها من ذائها، ونجعل من اقتناها شريفاً، وهى الحكمة والعقل؛ والممدوحة منها مثل الفضائل والأفعال الجميلة الإرادية؛ والتى هى بالقوة مشل التهيؤ والاستعداد لنيل الأشياء التي تقدمت؛ والتافعة هى جسميع الأشياء التى تُطلب لا لذانها، بل ليتوصل بها إلى الخيرات، ثم الخيرات منها ما هو مؤثر للأمرين جميعاً، ومنها ما هو خارج منهما.

فعل ما غلب خيره Beneficence "Bien faisance" (6.7). ألا ترى أنه إذا لُدغ إصبع إنسان، وعلم أن حياته فى قطعها يأمر بقطعها، ويريده لإرادة سلامته من الهلاك؟ فسلامة البدن خير كشير يستسلزم شرأ قليلاً، ولابد للعاقل أن يختاره، لأن ترك الخير الكثير لأجل الشر القليل لا يناسب الحكمة، وخَلق الخير هو الغالب، ووقع الخيسر المشوب بالنسر القليل هو من اللطف والحكمة، وخلق الشر المحض والنسر الغالب والمشر المساوى ليس من الحكمة.

الخميس المطلق المطلموب لذاته. والمؤثّر لأجل ذاته، وغاية كلّ فعل وكلّ أحد.





(د)

يطلق على نوع الاضطراب العقلى الذي يعجز المصاب به عن إصدار الأحكام، أو ترجيح أحد الحكمين على الآخر، رغم وجود مرية لأحدهما على الآخر، ويطلق أيضًا على المبالغة في اجترار المسائل الفلسفية المتعارضة، أو على الميل إلى استقصاء أسباب المسائل التافهة، أو على على الخوف المرضى من وقوع الحوادث وما شابه ذلك، أو على الإفراط في التوهم.

دائمة ...... (انظر فلسفة دائمة). دائمة مطلقة ......

(أنظر قضية دائمة مطلقة). دادية ......

Dadaisme  $^{(F_i)}$ ; Dadaismus $^{(G_i)}$ 

حركة فلسفية فنية عدمية، كانت بدايسها بزيورخ، ونيويورك، وبرلين، وكولونيا، وهانوفر، وباريس في بواكير القرن العشرين. والدادية من طعا dada، قيل إن مجسموعة الفنانين والفلاسفة الذين كانوا متحلقين في كاباريه فولنير بزبورخ سنة ١٩١٦، وقعت عيونهم على كلمة دافا أثناء تقليبهم في القاموس الفرنسي الألماني، وتعنى بالفرنسية الحصان الأرجوحة، وكانت الكلمة بالفرنسية الحصان الأرجوحة، وكانت الكلمة مضحكة وزرية فأعجبهم، واختاروها كاسم

تفلسفتهم الفنية الجسديدة التي يعسارضون بهسا فلسفة الفن القائمة على الجماليات. واسم النادية فيه ازدراء لكل القبم الفنية والجمالية، باحتبارها قبيم البيورجوازية، في حين كنانت فلسفشهم منحلة. وإباحية، وفوضوية، وسلبية، وعدمية. وتخريبية. وكان عُذرهم اللذي يتعللون به أنهم يهسدمسون لكي يبنوا. ومن هؤلاء چان آرب، وريتشارد هيلزنيك، وتريستان تسارا، وصارسيل جانكو، وإيمي هيننجـز، وكل هؤلاء كانوا حــثالة من الفنانيين، وزبالة من الفيلاسفية، على عكس مجموعة فناني وفلاسفة نيويورك مثل مان راي، وفرانسيس ببكابيا، فكانوا أغنياء وأصحاب فكُر حقبقي، وأصدروا لذلك منشورات يشسرحون فيلها فلسلفتهم، وكنانت لهم مجملات تصدر في برشلونه، ونيمويورك، وزيورخ، وباريس، خلال سنة ١٩٢٤؛ وامتمدت الدادية إلى ألمانيا كحسركة ضد النازية، وتبنَّاها البهود بالطبع وروَّجوا لها، لنفتَ في عَيضُد الفكر القومي الألماني، ولتشيع الانحلال بين الشبيبة الألمانية. واستخدم هؤلاء أسلوب المونشاج الشصيويري، فكأنوا يلصيقون سُلَخ من الصور الفيوتوغرافية إلى جوار بعيضها البعض، وإلى جانبها كلمات أو أشعار مطبوعة. يثبيشونها عملي اللوحمات، واستخدموا ذلك كوسيلة دعاية مضادة ضد للنشورات النازية، فكانوا يستقطعون من صورها أجزاء ويضيفون إليها كلمات تثير السخرية. وفي باريس انخذت الدادية منحني فكريأ أكشر منه تصويرياً، ونشرت

مجلة «الأدب» أطروحات فلسفية عن المذهب بقلم: أندريه بريسون، ولوى أراجون، وفيليب سوبول، وبول إلوار، وجورج ريبيمونت ديزاين. ثم اضمحلت الحركة وتخلى عنها أنباعها وانضموا إلى السربالية. ونما بذكر أن الدادية كان من أتباعها في مصر المفكر الكبير صبحى شفيق، وكانت دعوته إليها من خلال البرنامج الشانى بالإذاعة المصرية. (انظر السربالية).

2) Darwinism <sup>(E.)</sup>; Darwinismus <sup>(G.)</sup>

مذهب دارون (۱۸۰۹-۱۸۸۹) في النطور، وهو أكثر المذاهب الفلسفية أثرًا في القرن التاسع عشر، ضمّنه كتابيه «أصل الأنواع The Origin Of عشر، ضمّنه كتابيه «أصل الأنواع Species»، و«تسلسل الإنسسان الانتخاب الطبيعي، همادئ الانتخاب الطبيعي، وتنازع البقاء، والبقاء للأصلح. وأحيانًا يسمى مذهبه نظرية الارتقاء الأحيائي.

Social Darwinism <sup>(E.)</sup>;.. دارورنیهٔ اجتماعیهٔ Darwinisme Social <sup>(F.)</sup>;

 $Sozial darwinism us^{(G,)}$ 

نظرية دارون في تطبيقاتها الاجتماعية، باعتبار أن الصراع من أجل البيقاء والانتخاب الطبيعي هما المحركان الأولان للتقدم الاجتماعي. ومؤسس هذا الاتجاه هو ضريدرش لانج، وأرتو أمون، وبنيامين كيد، وخيرهم كثيرون، مثل: ألم بنديل، وضرانسيس مونتاجو؛ وبعض هؤلاء لم يجعل الصلاحية البيولوچية هي المبدأ الحاكم في يجعل الصلاحية البيولوچية هي المبدأ الحاكم في

رماننا هذا، فيهناك الشقيدم العلمي البطبي، والتطبيضات التكنولوچية الأحيائية. مما يتبيح الفرصة لحياة أفضل للذين كمان من الممكن أن ينقرضوا تسديمأ. وبعض أنصار هذه النظرية يرون أن كل الشرور الاجتماعية ينسبب فيمها تكاثر الأفراد غير الصالحين فيبزداد عددهم بين طبـقات الشـعب، ومن المواجب التـخلّص منهم ومستاعدة الطبياسة على ذلك، وفلسفتهم استبعلانية وغيسر واقعية، ويسصفها البيعض بأنها طبقية ،ومن المزاعم الأرستوقراطية والرأسمالية، لتبرير إبقاء الجماهير في الجمهل يخترمهم. والمرض يتفشى فيهمه فتتيسسر قيمادتهم واستخلالهم، وطبقاً لهذه النظرية فيإن الأغنياء، وأصمحاب الملايين، وكبسار الرأسمماليين والإداريين، ورجسال الصناعسة، هم المؤهملون للحياة، والمتنفوقون ،والأبطال الذين بشر بهم تيششه. وهم سيلالة الجنس الأبيض عمومياً. والجنس الأرى خـصــوصــأ ، وســلالة البـــهــود الشبعب المختار، فيهبؤلاء وحدهم ليهم ألحيباة والاستمرار دون غيرهم.

داروينية جديدة ...... Neo-Darwinism (E.)

Néo-Darwrnisme (F.);

Neudarwinismus<sup>(G.)</sup>

نظرية الغريد والاس (١٨٦٣-١٩١٢م) في الانتخباب الطبيعي في تطور الأحياء، فقيد كان هارون يقول بعوامل لاماركسية (نسبة إلى لامارك فالمارك الانتخباب المارك الانتخباب الطبيعي، بينما والاس يغلب الانتخاب الطبيعي،

ويقول عنه إنه الوسيلة الموحيدة للتحوير والتعديل في الأحياء إلا في الإنسان، ثم إن والاس في الداروينية الجديدة يقول بوجود جدوهر روحى في الإنسان لم ينقل إليه من السلف، وهو سر طاقساته الذهبية، وملكاته الرياضية والموسيقية والفنية، وعبقريته الدينية، وهذا الجوهر لم يبدأ في الفهور، وسر في الانكشاف، إلا بظهور الإنسان على سسرح التطور، وهذا هو الفسرق بين الداروينية المحدثة. حيث كانت الثانية مؤمنة، بينما الأولى ملحدة.

ومن الداروينية الجسديدة أيضًا هذا الاتجاه الألى في نظرية التطور، الذي نبزع إليه عبالم الأحياء الألماني فايتسمان (١٨٣٤ - ١٩١٤)، بأن ميسز في الكائس الحي بين الجراثيم الجنسية (البلازما) والمعناصر العضوية (السوما)، والأخيرة من صفاتها التأثر بالبيئة، ولكن ما يستحدث بها من تغيرات يورَّث، ومن ثم فليس لها دور في عملية تطور الكائن. وأما البلازما الجرثوبية فهذه عُرضة للتأثر بالبيئة، وتنا بها تغييرات تورَّث، وهي المستسولة عن عصلية تغييرات أبها الأنتخاب الطبيعي، وعلى ذلك فإن الدارونية الجديدة ليست إلا نزعة حيوية تحاول إيجاد التفسيرات السبية لعمليات النطور البيولوجي. دافع حيوي عيوي لانزعة حيوية الميولوجي. دافع حيوي المنتسولة الميولوجي. دافع حيوي الميولوجي. دافع حيوي المنتسولة الميولوجي. دافع حيوي المنتسولة الميولوجي. دافع حيوي المنتسورات السبية لعمليات النطور البيولوجي. دافع حيوي المنتسورات المنتسور

اصطبلاح إيمرسون ويرجسون لنيار السنعور

ينفذ إلى المادة وينسبب في ظهور أجسام حية يوجه تطورها. وينتقل هذا الدافع الحيوى من جيل إلى جيل بالتكاثر ، مسببًا تغييرات تتراكم وثنتج أنواهًا جديدة وينسق بين التغييرات حتى يستبقى استمرار عملها في التركيبات المتطورة الأكثر تعقيدًا، لكنه لا يولد طاقة جديدة خلاف الموجودة، وإنما هو يقذف في الأشكال الجديدة أكبر قدر من اللاحتمية، وهو ما يظهرنا عليه ناريخ ألحياة ونعرفه باسم العبدلة. وباسم التنوع المبدع، ولكن المادة الحرون تقيد الدافع الحيوى وتكبله بقوانينها ، وتسبطر عليه بالتكرار وتوزع المطاقة، ومن ثم يحاول أن يتجاوز المرحلة الني بحاول أن يحقيق كل ما بخاول أن يحقيق كل ما يحاول أن يحقيق كل ما يحاول أن يحقيق كل ما

والدافع الحيوى لم يقل به برجسون إلا بنائير من فلسفة إيمرسون، وإيمرسون أطلق عليه اسم القوة الحيسوية Vital Force، وأحيانًا يقال له المسلأ الحيوى Principe Vital .

Function (E.); Funktion (G.); Functio (L.)

في المنطق والرياضيات، إذا توقفت كمية س على كمية ص، بحيث تشعين ص كلما تعينت من فإن ص تكون دالة الكمية س، ونسمى س المنفير المستقل أو المتبوع، كما تسمى ص المتغير أو التابع.

و دالة القضية .Fropositional F عبارة تشتمل على متغيّر أو أكثر بحيث لا تصبح العبارة تضية

إلا عند تعبين قيم المتغيرات، أو أنها عبارة تشتمل على متغيرات، ولا تصبح قضية ذات معنى إلا باستبدال متغيراتها بشوابت. ويسمى تارسكى دالة النضية بدالة الجملة المفيدة Sentential F.

ودالة الصدق Truth · F قضية جديدة يتوقف صدقهما أو كذبها على القبضية الأصلية الني تسمى لذلك أساس صدق الدالة، فمثلاً باتخاذ إجراء النفي على القضية قد نحصل على القضية (ن ق) المتناقـضـة مـعـهـا، وتسـمي (ن ق) دالة صدق القضية ق، وتسمى ق أساس صدق الدالة.

داود الذي لا يُغلَب .....لا David Incibilis داود الأرميني، أول أرميني يمشهن الفلسفة، عباش غالبًا في القرن الخيامس الميلادي، وكيان خطيبًا مفوهًا، ومجادلًا لا يُغلّب، ومن نُمّ أطلقوا عليسه "داود المدنى لا يُغلب". وكسان يشقل من البونانية إلى الأرمينية مقالات أرسطو ويقوم بتفسير ها.

الدَجالون الثلاثة. (الدَجالون الثلاثة. (الدَجالون الثلاثة. Les Trois Imposteurs (F.);

Die Drei Bertrüger<sup>(G.)</sup>

هو الاسم الذي أطلقة الفيلسوف الـفرنسي بولينقيلييه ( ١٦٥٨ -١٧٢٦) على الأنبياء الثلاثة : موسى، وعبيسى، ومحمد عليمهم السلام. في كستساب له بهسنا الاسم Traité des trois" "Imposteurs واتهسمهم فسينه بأنهم كسذابون

ومزورون، وشسرائعهم باطلة، ومهلهلة، وكلها مغالطات، وكبير الثلاثة هو موسى، وكان يهوى الشعودة والدجل. وأما عيسى فنصاب ادعى أنه أبن الله، وديانت كلها سيرقات وتحريفات من الديانات والأساطير الإغريقية. وأما محمد فكان فتـوة يفرض على الآخرين أن يؤمـنوا به بالقوة، وبحسدُ المسيف . ونفس هذه الأفكار هي التي تناولهما تجيب مسحفوظ في رواينسه «أولاد بولينفيليه Boulainviller يعتبر نفسيه مفكرا حرأ، وكانت له شلة أوعُصبة بجنمعون سعاً ويشدون أزر بعضهم البعض، ومنهم : دارجينسون الذي كان يهرَب له مؤلفاته الفلسفية الممنوعة، وسيزار ديمارسيه تلسميذ فونتنيل، ونيقسولا فربريه، وجان بابتيست دي ميرابود، وكلهم مفكرون أحرار، وجماعتهم تذكرنا بجماعة هولباخ التي اشتهرت باسم Côterie holbachique ، والجماعتيان من الملاحدة الأزنـــام، وكانت كتـــابات أفرادهمـــا من المحظورات، وجميعها مهربات.

دخول تحت التضاد ..... (E.) Subcontrariety Subcontrariéte (F.); Subkontrarietät (G.)

يكون بين القضينين الجمزئيتين المختلفتين في الكيف، أي بين الجزئية الموجبة والجزئية السالبة، فإذا كانت إحداهما صادقة فالأخرى كاذبة.

دراما (E.: F.: G.: L.: G.)

الأسباس النقلسفي ليلدرامنا هو الإنسسان كسموضوع للقدر، ولتقلبات الحظ. ولرخسا

وسخط الآلهة عليه، وللصراعات التي عليه أن يدخلها ، وهو أيضًا موضوع للدراما باعتبارها علمًا مسرحيًا مناطه ندبر حركة الناس في الحياة، ووعظهم بالتبصير والتوعية. وهذا الصسراع الإنساني عنصر أساسي في الدراما، وخاصة الصراع ضد القدو. وكذلك أحزان الإنسان، وأفراحه واتراحه، وآماله، وأشواقه، قد يجد التعبير عنها على المسرح.وكان أفلاطون مسرحيًا قبل أن يكون فيلسوفًا. والحواد المسرحي كسان وسيلته في مؤلفاته، ووسيلة سقراط وأرسطو، وكانت المدرسة المشائية تعتمد الحوار.

والمأساة الدرامية عند أرسطو هي أثر فني يصور أحداثًا محرزة تستثير الشفقة، ومهمة الدراما عموماً تطهير النفوس، والدراما هي فن المشاعر. وكان أسائلة المسرح الإغريقي فلاسفة بطريقتهم، وكتاباتهم تصوير للصراع بين طموح الإنسان ورغبته في تحصيل القوة والمعرفة، وبين إبمائه بالإلهيات؛ وأيضًا بين انتصاره لنفسه على الطبيعة ورضوخه لها، وكذلك ثورته على البيئة واستسلامه لضغوطها.

والملهساة هي المقابل للمأساة ، وهما شقاً الدراما. وغاية الملهاة هي نفسها غاية المأساة ، إلا أنها تتخذ السخرية والإضحاك وسبلة للعرض، ويرى كتّابها أنها وسبلة أنجع وأكثر فعالمية. (انظر الملهاة).

دروز.....دروز (En F.); Drusen (G.) فرقة مشركية، أتباع منحمنة بن استماهيل

الدرزى، نفرَعت عن الشيعة السبعية، وانشقت عليها، ويدَعى فلاسفتها الإسلام، وكان ظهورها عليها، ويدَعى فلاسفتها الإسلام، وكان ظهورها بصر أيام الفاطميين، ونقول بألوهية الإنسان، ويرمسز له الحياكم بأمر الله الغاطمي ( ٢٨٦ - ٤١ هـ وهو الصورة الإنسية التي حلّ بها الله ليهدى البشر، ومن ثم فإن الدروز حلولية، وقالوا بمقالة النصارى في المسبح، بأن الله حلّ في المسبح، أو أن روح الله يمكن أن تتوحد بمجسد الإنسان، فكذلك فعل الله مع الحياكم بأمر الله وعندما ضيق الناس على الدروز في مصر، ودي التيم بلينان، ودعا الأهالي إلى مندهيه، واستقر في وتسموا باسعه.

كلام إنشائى دال على الطلب مع خضوع، وبسمى سؤالا أيضاً وهو طلب الفعل مع النسفل ومزيد التضرع؛ وهو مفتاح الحاجة، ومستروح أصحاب الفاقات، وملجأ المضطريين. والدعاء في نفسه عبادة، وأسمى العبادات أن يكون العبد صاحب دعاء بلسانه، وصاحب رضا بقله، وفي فلسفة الدعاء أنه إقرار إيماني، ودليل على وجود الله. ودعاء الفلاسفة يتسميز برطانة أهل الفلسفة، فكان الفسارايي مثلاً يقول: اللهم يا واجب الوجود، وبا علة العلل، وبا قسدياً لم يزل الفلسفة، وأخوان الصفاء، وأصحباب الوفاء، واجعلني من عالم الشقاء والفناء، واجعلني من المنسفاء، وأصحباب الوفاء، وسكان

السماء، مع الصديقين والشهداء. أنت الله الذي لا إله إلا أنت ، علة الانسيساء ، ونور الارض والسماء، امنحنى فيضاً من العقل الفعال، ياذا الجلال والإضضال، هذب نفسى بأنوار الحكمة. وأوزعنى شكر ما أولينسنى من نعمة. وأرنى الحق حقاً والهمنى اتباعه، والباطل باطلاً واحرمنى اعتقاده واستماعه. وهذب نفسى من طيتة الهيولى، إنك أنت العلة الأولى:

يا هلَّة الأشياء جميعاً والذي

كانت به عن نيضه المتفجر

ربِّ السماوات الطباق ومركزٍ

فى وسطهن ّ من الثرى والأبحرِ إنى دعوتك مستجيراً مُكْنَباً

كدُّرُ الطبيعة والعناصر عنصرى دعاة التغرَّب .......... (انظر الغرب).

دعه يعمل ، دعه يمن Laissez Fare, Laisez Passer (E., F., G.)

شعار مدرسة مانشستر، واشتهر عنها شهرة واسعة، وكان المعبّر عن فلسفة سسينسسر (۱۹۰۳–۱۹۰۳)، ويعنى أن لكل إنسان الحرية في عمل كل ما يريد، بشرط ألا يعتدى على مثل هذه الحرية عند الآخرين، وينسب هذا الشعار للماركيز أرجينون، فهو أول من استخدمه ضحمن خطاب له إلى جسسريدة Journal ضخمن خطاب له إلى جسسريدة Economique الماركيز دى جورناى.

Apostoliques  $^{(E.)}$ ; Apostolisches  $^{(G.)}$ 

الذعوة المقصودة هي الدعوة الدينية، والداعي appostle هو المنوط به الدعوة، وهو في المسيحية الحسواري، وكان حواريو المسيح اثني عشر، وفي الإسلام اشتهر دعاة الفاطميين، وكانت دار الحكمة هي دار الدعوة للشيعة في مصر، وكانوا يلتبون المتخرج منها الداعية المصرى، ومهمته نشر الدعوة للمذهب في للإسلام، وللدعاة رئيس هو هاهس الدعسماة. والدعموة في المسيحية تقوم على ما بسسمونه منهج أو طريفة السؤال والجسواب Catechism؛ والدعوة الفاطمية أكثر تعقيداً ومرتبة على منازل، ففي البداية يسأل الداعي من يدعوه إلى المذهب عن المسكلات، وسأويل الأبيات. ومعانى المسائل الدينية، وشئ من الطبيعات من الأمور الغامضة. كأن يسأله عن الروح، والنفس، والإنسان، وما حقيقة ذلك، والفرق بين الإنسان والبهائم والنبات، ويداوم الداعي على ذلك حتى يربط المدعسو إليسه، ويتأنس به، ثم ينقله نـقلةً أخبرى، بأن يقنعه بـدور الاثمة، وأنه لا سـذهب بدونهم، وأنهم أصبحاب المستبورات، وعندهم علم البواطن والتأويس، فإذا آنس منه الاقتناع أحاله إلى كُتب الفــلاسفة، وأفهمه أن الفــلاسفة أنبياء، ولهم حكمة خاصة.

والإسلام كديانة يقوم على الدعوة، وفلسفة الدعوة أن التوحيط بيانٌ وبلاغ، والدعوة رسالة، والمسلم الرساليapostolic هو الصحيح الإيمان،

المُبلَّغ عن الله تحالى ورسوله النَّهُ ، وكل مسلم مطالبٌ بالإسلاغ، وأمُه محمد هي أمة بلاغ ودعوة.

دعرة سلافية .....دعرة سلافية

دعوة شعوبية روسية قال بهاكربينفسكي، وخومياكوف، وغيرهما، غنايتها المحافظة على الفرد والمجتمع الروسي ككل خسد غزو الحضارة الغربية، باعتبار أن الحضارة المغربية لا يمكن أن تنجيزاً، ولا يمكن أن يتناولها الضرد الروسي في جزء منها دون الآخر، ومين ثم فإن هذه الحضارة يتمثل خطرها في الجيزء والكل معاً على الفرد والمجشمع الروسي كبكل، ولذلك فيقيد عبادي هؤلاء الشعبوبيون دعياة التغيرّب، أو الاتجاه إلى الغرب، ونظروا إلى الروسسيا باعتبسارها الحضارة المؤسَّسة على العقل والإيمان معمًّا، في حين أن الحضارة الغربية تقوم على العقل وحده، وأن من خصوصيات الحضارة الروسية أنها حضارة الجنس السلافي والديانة الأرثوذكسسية، ومن خصوصيات الجنس السلاني أنه يستنسعر ذاته كشبعب يعيش على المشاعبية، ويخضع الصخير فيه للكبير، وينصباع فيه السواد للحكَّام. (اتظـر نزعة سلانية).

في اللغة قولٌ يقصد به الإنسان إيجاب حقه على غيره، والإقرار عكسه، يعنى إخبار حق الغير على نفسه، والشهادة إخبار حق الغير على الغير.

والدعوى عند أهل المناطقة قبضية تشتمل على الحكم المقبصود إلبانه بالدليل، أو إظهاره بالتنبيه، والقاصد أو المتصدى لذلك - أى لائبات الحكم أو لإظهاره يسمى مدّعيا، وبقيد المقصود خرج قبول الناقض بالنقض، والمعارض، فإنه لا يسمى بدعوى ، لانهما ليسا مدعيين، لأنهما لم يتصديا لإثبات الحكم أو لإظهاره من حيث أنه إثبات أو إظهار، بل من حيث أنه نقى لإثبات الحكم أو إظهاره عن حيث أنه نقى لإثبات الحكم أو إظهاره تصدي به المدّعي.

والمنتعي إن شرع في الدليل اللمي يسمى معلّلاً بالكسر، وإن شرع في الدليل الإني يسمى مستدلًا، وقد يستحمل كل منهما مقام الآخر - بمنى المتمسك بالدليل مطلقاً.

ونسمى الدعوى مسالة وميحثا من حيث أنه يرد عليها أو على دليلها السؤال، ونسمى نتيجة من حيث أنها نُستفاد من الدليل، وتسمى عدَّمَى من حيث أنها يقام عليها دليل، وتسمى قطعة وخبرا من حيث أنها تحتمل الصدق والكذب، وتسمى حكاية من حيث أنها إخبار عن الواقع.

وبعرف الغزالى الدعوى فيقول: إنها النسبة بين مضردين، إذا تحدى بهما المتحدى ولم يكن عليها برهان، وكان في مقابلة المدعى خصم، فإن لم يكن في مقابلته خصم سميت تغيية. (الغزالي محك النظر).

الدكتور الرزين .....الدكتور الرزين المرزين ال

الاسم الذي أطلقوه على هنري الجنتي (توفي ١٢٩٣م)، والدكتور تعني الاستاذ، وكان منحفظًا

وحزيناً ، وعندما يلمقى دروسه على تلامية. كانت رئة الحزن لا تفارق صوته، وكان عرضائيًا يهدرُس التصوف، ويقسول بفلسفة ابن مسيئا، وبالمحبة، وبالفناء في الله كاستاذه الحلاّج (تونى وبالمحبة، وبالفناء في الله كاستاذه الحلاّج (تونى

الدكتور الملاك .....ا

الساروف أو الساروفيم بالعبرى، وملائكة العسرش بالعبرى، هم أعلى مراتب الملائكة. والدكتور المساروف، هو والدكتور المساروف، هو الفيلسوف الإيطالي بونافتورا (نحو ١٢١٧) وكان من رهبان الفرنسيسكان، وكان من رهبان الفرنسيسكان، ومؤلفاته في الفلسفة الاسكولائية.

دلائل وجود الله .....

Arguments for The Existence of God <sup>(E.)</sup>; Preoves de L'Existence de Dicu <sup>(F.)</sup>

أشهرها ثلاثة : الدليل الوجودي، والدليل الكوني، والدليل القائي، والأول وضعه أسملم ويقول: إن مالا يسكن تصور ما هو أكمل منه لابد أن يوجد في الواقع وليس في الذهن وحده والثاني وضعه أرسطو، ويقول: إن الأشياء تتحرك يفعل غيرها، ومن المضروري أن نصل إلى محرك أول هو الله، وإلا نقع في دور. وأقدم الدلائل هو الله والسائي. فليس من علة لما بالعالم من غائية ونظام وانسجام إلا أن يكون له مذبر عاقل، لأن المادة تعجز عن تدبير نفسها بنفسها. وقال كنط بالدليل الخالي، وهو أن الخير والشر لابد أن بالدليل الأخلاقي، وهو أن الخير والشر لابد أن بوجد إلى يقوم بهذا العمل.

هى كسون الشىء بحسالة يلزم من السعلم به العلم بسشىء آخر، والمشىء الأول يسسمى دالاً، والشيء الآخر يسمى مللولاً.

وتنقسم الدلالة إلى اللفظية، وفير اللفظية، ولان الدال إن كان لفيظاً فبالدلالة لفظية، وكل واحدة من اللفظية وغير اللفظية تنقسم إلى عقلية، وطبيعية، ووضعية، فالدلالة العقلية عي أن يجد العقل ببن الدال والمدلول علاقة ذاتية تنقله من أحدهما إلى الآخر، كدلالة المعلول على العلة والدخان للنار؛ والدلالة الطبيعية هي أن يجد المعقل بين الدال والمدلول علاقة طبيعية هي أن يجد المعقل بين الدال والمدلول علاقة طبيعية المحالة من أحدهما إلى الآخر، كدلالة الحكمرة على الخجل؛ والدلالة الوضعية هي أن يكون بين الدال الخجل؛ والدلالة الوضعية هي أن يكون بين الدال والمدلول عسلاقة الوضعية من أن يكون بين الدال المعنى، بحيث كلما أطلق اللفظ فهم المعنى.

وتنقسم الدلالة الوضعية السلفظية إلى دلالة المطابقة، ودلالة النخصص، ودلالة الالتزام؛ أما دلالة المطابقة فهى دلالة اللفظ على تمام ما وضع له، كدلالة الإنسان على مجموع الحيوان الناطق، وتسمى بالدلالة المطابقة بالتوصيف أيضاً؛ وأما دلالة التضمن فهى دلالة اللفظ على جزء ما وضع له، و تسمى دلالة اللفظ على جزء ما وضع له، و تسمى دلالة التضمن بالإضافة، وبالدلالة المحمنية بالتوصيف أيضاً، كدلالة الإنسان على الحيوان أوالناطق؛ وأما دلالة الالتزام فهى دلالة الملفظ على ما بلزم عنه، وتسمى الدلالة الالتزامية اللفظ على ما بلزم عنه، وتسمى الدلالة الالتزامية البضاً، كذلالة الإنسان على الضاحك.

ودلالة النص عند الأصوليين هى دلالة اللفظ على الحكم فى شىء يوجد فيه معنى، يُفهم لغةً من السلفظ أن الحكم فى المنتطوق لأجل ذلبك المعنى، وتسمى يفحوى الخطاب، ويحسن الخطاب أيضًا.

في اللغة هنو المرشد، يقال العبالمُ دليل على وجبود الصبانع؛ وفي الاصطبلاح هو الذي يلزم من العلم به العلم بـشيء آخر؛ وعند الفـلاسفـة عبارة عن مجموع الأقوال التي يؤدي تصديقها إلى تصديق قسول وراء تبلك الأقسوال؛ وعند الأصوليين عبارة عما يستدل بوقبوعه وبشيء آخر من حالاته على وقوع غيره، وعلى شيء من أوصافه، ويشتمل العليل النقطمي الموصل إلى القطع ويسمى برهانآ والغليل المظنى ويسمى أسارة؛ وعند المتكلمين هنو الذي يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى العلم بمطلوب خسرى، وهو الدليل القطعي،وقد يُخُص الدليل بما يكون الاستبدلال فينه من المعلول على العلة، ويستمى برهانا إنها، ويسمى عكسه وهو ما يستدل فيه من العلة على المعلول تعليلاً وبرهانا لمهاً. ثم الدليل عندهم إما حقلي لا يتوقف على السمع أصلاً، أو مُقلَّم لابد فيه من صدق المخبر ولا يثبت إلا بالعبقل؛ وعند المنطقين الدليل قول منؤلَّف من قضايا يستلزم لذاته قبولاً آخر، ويرادف الحجة والبسرهان، ولا يخلو عندهم إما أن يكون على طريق الانتشال من الكلي إلى الكلي أو الجرئي

فيسمى برهاناً وقياساً، أو من الجزئى إلى الكلى فيسمى استقراء، أو من الجنزئى إلى الجنزئى فيسمى تشيلاً. والدليل الإلزامي هو ما سلم عند الخمصم، سواء كنان مستدلاً عند الخمصم أو لم يكن.

دنيل الجهل .....

Argumentum ad Ignoratiam (l..)

أغلوطة تقوم على الادعاء بأن القضية صادقة طالما أنه لم يئسبت أنهسا كساذبة، أو بالمعكس، والشيخ الشعراوى بلجأ إلى هذا المدليل لإثبات أن الله هو الحسالي للكون، فطالما أن الكتب ألسماوية قد ذكرت ذلك ولم يأت آخر ليدعى أنه صاحب الكون دون الله، فإذن الدعوى بأن الله هو الخالق صحيحة.

دليل طبيعي لاهوتي ......

Physico - theological Argument  $^{(E_*)}$ ;
Preuve Physico - théologique  $^{(F_*)}$ ;
Physicotheologischer Beweis  $^{(G_*)}$ 

إثبات وجود الله استناداً إلى ما نشاهد، فى العالَم من نظام وغبائية وجمسال، وما تلمسه فيه من وحدة، الأمر الدى يستحيل مسعه الإقرار بأن هذه الصفات حيى نتيجة علل اتضائية، وإنما لابد أن تكون دليلاً على الصسائع، وهو عقل كامل، وهو الله.

Teleological Argument (E.); .......... خانی عانی Argument Téléologique (F.);
Teleologischer Beweis (G.)
ان کل الموجودات طالما تفعیل لغایة فإنه یلزم

أن يكون هناك موجود عاقل يوجهها نحو نلك الغاية، وهو برهان اشتق من تعسريف أرسطو للغائية بأنها المبدأ الأول المحرك للأشباء نحو تمام صورها، وأن كل ما في الطبيعة يخضع لغاية.

Cosmological Argument <sup>(E.)</sup>;..... دئیل کونی Preuve Cosmologique <sup>(F.)</sup>;

Argumentum Cosmologicus (L.);

Kosmologischer Beweis<sup>(G.)</sup>

البرهان على وجود الله، ويسمى أحيانا باسم المدنيسل باحتمال حدوث العالم Proba A باسم المدنيسل باحتمال حدوث العالم جيانز، وطلط أن العيالم جيانز، والجائز محدث، والمحدث لابد له من محدث، فإن الله موجود، ويقابله الدليل الوجودي.

Ontologischer Beweis (G.)

أو الدليل الأونطولوجي، نسبة إلى علم الوجود أو الأونطولوجيا، وهو الدليل على إنبات وجود الله بتحليل تصورنا لذاته، فحيث أن الله يتصف بجميع الكمالات، والوجود أحد هذه الكمالات، إذن فالله موجود؛ ولكنه دليل يقوم على المضالطة لأنه ينتقل دون برهان من الوجود في الأذهان إلى الوجود في الأعيان.

دنیل مستند إلى جواز حدوث العالم ........ Proba a Contingentia Mundi<sup>(L.)</sup>

دليل وجبود انه المسبتند إلى فكرة أن العبالم بجميع ما فيه ليس من الضروري أن يكون على

ما هـ و عليه، ومن ثم فالابد أنه محدث طالما أنه جائز، وكل محدّث لابد له من فاعل يصير على أحد الجائزين أولى منه بالآخر، فإذا كان الفاعل أوالعلة الضاعلة جائزة تسلسل الامر إلى ما لا نهاية، والنسلسل دور، فلابد إذن من علمة فاعلة ضرورية، وهذه العلمة هي الله.

World <sup>(E.)</sup>; ...... Monde <sup>(F.)</sup>; Mundus <sup>(L.)</sup>; Welt <sup>(G.)</sup>

عبارة عن هذاالعالَم، وقبل هي ما حواه الليل والنهسار، وأظلَته السسماء، وأقلَته الأرض. وقال أهل السلوك الدنيا ما شُغلك عن الله تعالى.

نسبة إلى اللعر، وهم فرقة من الفلاسقة الزنادقة أو الملاحدة يجحدون الصانع، المدبر، العالم، المصانع، المدبر، العالم، المصادر، ويزعمون أن العالم لم يزل موجوداً كذلك بنف لا بصانع، وينكرون البعث والمنبوة والحساب، ولا يعرفون الخيس ولا الشر، وإنما اللذة والمنفعة.

وقبيل الدهرية هم الزروانية، أو الزرفانية، حيث زرفيان أو زروان هو الدهر، أو هو الزمان المطلق الذي يُنهلك ولا يَهلك، وهم طائفة من مجوس فارس، (انظر زندقة، وطبيعية).

Ewigkeit (G.)

عند المنطقيين هو ثبوت المحمول للموضوع

أو سلبه عنه في جميع الأزمنة، يعني عدم انفكاك شيء عن شيء، والضيرورة استناع انفكاك شيء عن شيء ، فالدوام أعمّ من الضرورة، وهو ثلاثة أقسمام : الأول الدوام الأزلسي ، وهو أن يحكون المحمول ثنابتاً للمنوضنوع أو منسلوباً عنه أزلاً وأبدأ، كقولك كل فلك منحرك بالدوام الأزلى؛ والثانى الدوام الذاتي وهو أن يكون المحمول ثابتأ للموضوع أو مسلوبا عنه منا دام ذات الموضوع موجوداً مطلقا، كيقولنا كل زنجي أسبود دائمًا؛ والثالث الدوام الوصفي، وهو أن يكون الثبوت أو السلب ما دام ذات الموضوع موصوفا بالوصف العنواني، كقولنا كل أمّي فهو غيمر كاتب ما دام أمياً. واللآداوم : إما لادوام الفعل، وهو الوجودي اللادائم، كمقولنا كل إنسان متنفس بالضعل لا دائماً، ولا شئ منه متنفس بالفعل لا دائماً، وهو المطلق المسام المخالف للأصل في الكيف، أي الإيجماب والسلب، لأن الإيجماب إذا لم يكن دائماً يكون السلب بالمفعل، والسلب إذا لم يكن دائماً يكون الإيجباب بالفعل؛ وإسا لادوام الضرورة وهو الوجودي اللاضروري، كقولنا كل إنسان ضاحك بالفعل لا بالضرورة، ولا شئ منه بضاحك بالنفعل لا بالضرورة، وسفهمومه بمكن عام مخالف للأصل في الكيف، فإن الإبجاب إذا لم يكن ضرورياً فهسناك سلب ضرورة الإيجاب. وهو الإمكان العام السالب، والسلب إذا لم يكن ضرورياً فهو سلب الضرورة، وهو الإمكان العام الوجب.

Circle <sup>(E.)</sup>; ...... Corcle <sup>(F.)</sup>; Circulus <sup>(L.)</sup>; Zirkel<sup>(G.)</sup>

علاقة بين حديّن بحيث يسمكن تعريف كل منهسما بالآخر، أو علاقة بين قنضيتين بحيث بمكن استنتاج كل منهما من الأخرى؛ أو علاقة بين شرطين يتوقف ثبوت أحدهما على الآخر.

والذور قرينة الشيء غيالياً، وقيل كل منهسما بحيث إذا ذُكر الآخر معيه غالبياً يدل أحدهمنا على الآخر،

والدور توقّف كل من الشيئيان على الآخر، وينقسم إلى دور علمي: وهو توقف العلم بكل من المعلومين على العلم بالآخر؛ ودور إضافي معي، وهو تلازم الشيئين في الوجود بحيث لا يكون أحدهما إلا مع الآخر؛ ودور ماو كنوقف كل من المتضايفين على الآخر.

والأدوار مذهب الغلاة من فلاسفة الشيعة الذين تأثروا باليهودية والمسيحية، وذهبوا إلى التول بالتناسخ، وزعموا أن الله خلق سبعة آدمين واحداً بعد واحد، وكل آدم ونسله يمكنون في الأرض خمسين ألف سنة، ثم يموتون وتكون قيامتهم، وتتناسخ أرواحهم في صور بعد صور، ويسخ الله من عصاه، ويكون آدم الجديد ونسله وهكذا، وجميعها سبعة أدوار، وأسرفوا في الناويل ونسبوا مذهبهم إلى الآية : ﴿ أَتُرَكُّنُ طَهُهُا عَن طُهُ فَي مراحل وأدواراً، ويسدو أن ذلك ما يذهب إليمه أحد وأدواراً، ويسدو أن ذلك ما يذهب إليمه أحد الإسلاميين المحدثين من أساتذة الجمامعة مؤخراً، هداه الله

يُصلَب، ولم يُضتَل، بل شبّه لهم، والإسلام إذن لم يأت في ذلك بجديد، فهو نفسه ما كان يقوله النصاري من الدوسيتيين، وقد نزلت الآية: إَوْمَا قَتَلُوهُ وَمَا مَلَيُوهُ وَلَكِن شُبّة لَهُمْ ﴾ (النساء: الآية) الأوردت نص اعتقاد الدوسيتيين، فلماذا إذن يُفرد هذا القول للإسلام دون النصاري وكان منهم أنفسهم من يعتقده؟

تنظيم سياسي يكفل حماية القانون وتأمين النظام لجماعة من الناس تعيش على أرض معينة بصفة دائمة.ويرد چان بسودان (١٥٣٠-١٥٩٦) سلطة الدولة إلى سلطة الأب القبلي، ويعتبر الدولة اتحاداً من عدد من الأسرات تحت سلطة حاكم ذي سيادة .ويبرر البعض سلطة الحاكم بأنها مستمدة من الله. حيث الحاكم خليفة الله في الأرض. وتعتبر النظريات الثيوقىواطية أقــدم نظريات تبرير استهداد الملوك. وفي القرن السابع عشسر برزت نظرية العقد الاجتماعي باعتبار أن السلطة السياسية يجب أن تعبر عن إرادة الشعب. ويحدد الشرع في الإسلام وظيفة الحاكم حتى ليقصرها على الصلاحيات النفيذية. فالولاية أمانة، وسلطات رئيس الدولة واجبات. وكان هذا الأسباس الإسلامي هو آخر ما وصل إليه الفكر السيباسي الغبربي نشيجية للشورات الفكرية والاجتماعية المستمرة. وقد ذهب ادبجىء إلى تبرير خضوع الدولة للقانون بنظرية الشضامن الاجتماعي. وعلى أي الأحسوال فيإن

Vicious Circle; Circular...... دُوَرٌ مُحال Reasoning Argument in a Circle <sup>(E.)</sup>; Cercle Vicieux <sup>(E.)</sup>;

Circulus Vitiosus; Circulus in Probando<sup>(b.)</sup>; Zirkeischluss ; Zirkelbeweis<sup>(G.)</sup>

الدور الفاسد، نوع من المصادرة على المطلوب وهو بيسان الشيء بما يتسوقف بيسانه هلى بيسان الشيء بيسان الشيء بيسان الشيء بيسان الشيء بنفسه، ومعنى ذلك أن الشيء يكون موقوفاً على نفسه وهو محال، كنعريف الشمس بأنه كوكب نهسارى، ثم تعسريف النهسار بأنه زمسان طلوع المشمس، ويسمى دوراً مصرحاً حسيث يكون التوقف بمرتبة واحدة، أو كنعريف الاثنين بأنه زوج أول، ثم تعريف الزوج بالمنقسم بمتساويين، ثم تعريف الاثنان، ويسمى دوراً مضمراً، حيث يكون التوقف بمراتب.

أو دوكسيسة ، نزعمة غنوصية ذهب إليهما جوليوس كاسياتوس ، وكانت شائعة بين نصارى الشرق الأدنى قبل الإسلام ، تقول بأن المسيح لم

الإدارة في الدولة القانونية ليس لها أن تتصرف إلا بموجب نص قانوني. والدولة في الماركسية مي التنظيم السياسي للطبقة السائدة في الاقتصاد، ويؤرخون لظهورها بانقسام المجتمع إلى طبقات، ويقوم تشكيلها على الجهاز الحاكم المزود بالجيش والمبوليس والسجون. وفي المجتمع القائم على الملكية تكون الدولة أداة القسمع في يد الطبقة المستغلة (بكسر الغين). والدولة الاشتراكية مي التي يشكلها مجتمع اشتراكي . ودولة كل الشعب التي يشكلها مجتمع اشتراكي . ودولة كل الشعب المبتمع قد دخل مرحلة الإدارة الذاتية العامة المبيوعية.

لاولة الرفاهية ....... État de l'abondance <sup>(F.)</sup>; Fürsorgestaat <sup>(G.)</sup>

دولة الرضاهية أو التي يزيد فيها الإنتاج عن حاجة الناس، ويتحسقق للفرد الدخل الذي يشبع عنده كل حاجاته الفردية والاجتماعية. ومجتمع الرفاهية أو مجتمع الوفرة يبشر به اليهود فيما يسمى الألفية، مع رجعة النبي إيليا المسمى عندهم المسبح، ليُحق الحق، ويرفع الظلم، عندهم المسبح، ليُحق الحق، ويرفع الظلم، ويشيع العدل، ولن يحسدت ذلك إلا إذا عاد اليهود إلى أرض الميعاد، فيعود الله إلى بيته في أورشليم، وعندئد تفيض الأرض أنهاراً من لبن أورشليم، ويعم الخير، ولا يتبقى ثمة محتاج، ولا معوز، ولا فيقير، ولا مسكين. ودولة أو مجتمع الرفاهية يبشر بها المسبحيون كذلك برجعة المسبح، وأن يحكم الأرض لألف سنة هي عصر دولة أو مجتمع الرفاهية المزعوم. وهذه الدولة،

أو ذلك المجتمع، هو نفسه اليوطوبيا في المصطلح الفلسفي. وبشرت الماركسية بيوطوبيا عمالية، أو دولة رفاهية. وفي زعم الرأسماليين أنهم قادرون على تحقيق دولة الرفاهية، ويضربون المثل بالدول الصناعية الكبري ، كالولايات المتحدة وبريطانيا وضرنسا وألمانها واليابان، وجسميعهما يزيد دخل الفرد فيها على ثلاثة آلاف دولار في الشهر، وهو ما يضيض عن حاجبته، كمما تنوفر له الخدمات الصحبة والتعليمية والاجتماعية إلخ. وأسطورة دولة الرفاهية نروُّج خصوصاً في هذه المجتمعات الرأسمالية الكبيرة، والبعض يسمى الشيوهية ﴿الرأسمالية الشمبية؛ ، والدولة التي تأخذ بها هي دولة رضاهية بـهذا الاحتبـار، والبـعض يرى أن الاشتراكمية هي النظام الوحيد الضادر على تحقيق دولة الرضاهيمة. والمسلمون يزعمون أن فلسفة النُّظم الإسلامية كـغيلةٌ بخلق مـجــّـمع الوفرة ، وقبام المدينة الكاملة كما كـان يسميها القـارابي . وتتضيارب هذه الأماني في كل هذه الأنسطمة مع ارتفاع معدلات البطالة، واستحالة العلاج الطبي المجاني للفشراء لتكلفت العالية في ظل التكنولوچيا الطبية الحديثة، والعجر عن التعليم بسبب مصاريفه الفلكية، وعندم وجود المساكن الصحية الكافية بأجور تناسب دخول الناس وتضمن عفاف شباب الأمنة، والفساد المستشري في أجهزة الدولة في ظل النظام الديموقراطي، والبسوس الذي يطارد الملايين، ويتسسرد به الأطفال، وتُنفئن بسب البنات، كل ذلك يجزم بأن النظام العالمي الذي تتحكم فيه الرأسمالية

العالمية والإمبريالية الصناعية، لايمكن أن نقوم به دولة أو مجتمع رفاهية. وتضاءلت فرص إمكان هذه الدولة بتركيز الثروة في أيدى الأغنياء، وفي الطبقة التي يمثلها هؤلاء وحدهم يمكن أن تتحقق دولة أو مسجنسم الرفاهية، والرفاهية هي حكر الأغنياء، والفقراء في كل مكان محرومون منها، وكلما تركيزت الثروة مع القلة الغنية زاد عدد الفقراء، حتى أن بلداً كمصر ارتفع خط الفقر فيها وزادت نسبة الفقراء المعدمين إلى ٨٤٪، في فيها وزادت نسبة الفقراء المعدمين إلى ٨٤٪، في نسبتهم إلى الشعب المصري للشروة المصرية تبلغ نسبتهم إلى الشعب المصري ١٣٪ فقط ! بينما بقية المصريين بين بين.

وفى دولة الرفاهية يُفترض فى الدولة أن نتحمل مسئولية تحيقيق الرفاهية لطبقات الشعب جميعا، ويتحقق ذلك لو كانت أهداف الأحزاب الحاكمة مؤسسة على الدعوى بأن رفاهية الفرد ضرورة قومية لاستتباب الأمن، وأن الأمن الاجتماعي لا يقل أهمية إن لم يزد عن الأمن تتولاها المصالح الخاصة للرأسمالية. والذي تتولاها المصالح الخاصة للرأسمالية. والذي يحدث في الدول النامية التي تأخذ بخصيخصة الاقتصاد القومي أن الحكومات تتحول إلى حكومات تتحول إلى ميزانية وزارة الداخلية، وتتحول الدولة إلى دولة بوليسية على ميزانية وزارة الداخلية، وتتحول الدولة إلى دولة بوليسية القسوانين والنظم لصيانة الدولة أمنيا، وضع القوانين والنظم لصيانة الدولة أمنيا، واستنباب الأمر للنظام الحاكم.

دولة المدينة ...... État - cité <sup>(F.)</sup>

دولة تتكون من صدينة واحدة مستقلمة ولها استداد عسمراني يشسمل القرى والمناطق المحبطة بهما. ولا توجد مثل هذه المدن حمالياً. وقميل إن دول الخليج مثل الكويست لها نموذج دولة المدينة. وكسانت دولة المدينةمسوجسودة عند الإغسريق والروسان فكانت أثيبنا سدينة دولة، وإسبوطة مدينة دولة. والفلسفة النبي يقوم عليهما حُكم المدينة الدولة أن مجسمهما ينفسرد بمزايا وخصوصية ليست لغيرها من المدن وإن كبان أهلها من نفس الأعراق التي منها المدن الأخرى، وتفقد المدينة خبصوصيتهما لو اندمجت مع المدن الآخري. وفي العصور الوسطى كانت فينيسيا مدينة تجارية، وكانت روما مبدينة تشريع وفلسفة قبانون، ولما اتحدت المدن الإيطالية في عبصر القوميات تلاشت هذه الخصوصية في الصيغة القومية الجديدة. وكذلك عند العرب فكانت مكة لها الأولوية على ينرب بحكم وجود الكعبة بهاء ولما ماجر الرسول ﷺ إلى المدينة استقطبت أهل الفكر والتشريع وصارت بؤرة الفضة الجديد. ثم إنها له تعد لها هذه الميزة لمَّا قسامت الدولة الإسلامية.

"L'état c'est moi" ..... أناء

عبارة الطاغية لويس الرابع عشر، فكل طاغية برى أنه مصدر التشريع وليس الأسة؛ وأما أهل الفلسفية فيقلبوا عبيارة لويس سيخبرية منه

وقالوا: "L'état e'est tul" أي «الدولة هي هو» -يظن لويس أنه المقتصود بِهُوّ، بينما الفيلاسفة يقصدون بِهُوَ الشعب، أي : «الدولة هي الشعب». ديانة الإنسانية...; Religion of Humanity (F.); Religion de l'humanité (F.);

Menschheitsreligion <sup>(G.)</sup>

مسذهب أوجست كنونت (۱۷۹۸ -۱۸۵۷) أراد به وضع نظام اجتماعي جديد، غايت هو الشقدم سالإنسان، والإيمان به، والاعشقاد فيه، وأسساسمه حبُّ الناس ، وأن نعييش من أجل الأخرين ، والديانة التي يبشر بها هي ديانه واقعية كما يقول، لأنك فيهما لا تبحث عن إله غمائب ترميز إليبه بالضبميس هو، وإنما إله حناضير هو الإنسان، وهو موجبود وحناضر. وانجناه التطور نحو الشقدم، وهو حسمية، ولا يعني بالشقدم أنه المادي وإنما هو نمو وتطبور الطبيعة الإنسانية تفسها. وكنان كونت يؤمن بأن الإنسان في تقدم صعنوى مطرّد، وأنه في تحسنن مستمر، وغو مستواصل، يتنجلَّى تضدَّمه ونموَّه في الكشوف العلميية والاختراعيات الصناعية الفنيية، وفي تحسين الظروف المعيشية للإنسيان، وزيادة عدد سكان الجنس البشري.

اديانة العمل، .... (E.) Religion of Labour

مسصطلح ليو تونستوى (١٩٢٨-١٩١٠) الروائي الروسي، والفوضوى المؤمن، صاحب «الاعتراقات»، دعا فيها إلى عقيدة أساسها المحبة للناس، والعمل من أجل خير الجُميع، وقال إن

الإنسان مخلوق ليسعمل، وله كل مقومات العامل، وأن الذي لا يعمل فهو معطل لما فيه من فُسرات وملكات، والطريق إلى الله بالعسمل الصالح، وبالعسمل يندمج الإنسان في مجتمعه الصغير، وينخرط في المجتمع الإنساني الكبير، الصغير، وينخرط في المجتمع الإنساني الكبير، أن وعلى كل محب للحقيقة، وللحق، وللخير، أن ينتصر للعسمل مع الناس، وأن يتوقف عن العمل لنفسه. والعسمل مع الناس يعنى المحبة لهم، وفي رسالته بعنوان اللهي اعتقده يقول تولستوى: إن الطريق الوحيد ليخلد الإنسان نفسه هو أن يُدمج الطريق الوحيد ليخلد الإنسان نفسه هو أن يُدمج الفسه ضمن البشر من حوله، وأن بعايشهم.

الثوريون الروس من الأرستوقراطية، الذبن نظموا انقلاباً ضد الطغاة من الحكام، وضد نظام الحكم المطلق، ونظام رقيق الأرض، في ديسمبر سنة ١٨٢٥، وكانوا فلاسفة ليبراليين من الداعين إلى التحرير، ولأنهم كانوا من الأرستوقراطية فقد خشوا الدلاع الثورة الشعبية، ولم يلجأوا إلى العنف الشوري، ولكنهم أفادوا الفلسفة بكتاباتهم الداعية إلى اكتشاف الحقيقة، وتنوير العقول، وضرورة الحرية والديموقراطية، وبث الوطنية في النفوس، وتقديس الإنسان، وكانوا الفرنية، وعارضوا المنالية، وأنكروا الدين. ولما الفرنية، وعارضوا المنالية، وأنكروا الدين. ولما فشلت حركتهم حكم على سنة منهم بالإعدام، وبالأشغال الشاقة المؤيدة على مائة آخرين.

Bardesanism  $^{(E_i)}$ ; Bardesanismus  $^{(G_i)}$ 

نسبة إلى ديمسان (١٥٤- ٢٢٢م)، وكان سريانيًا قدم من فارس إلى الرهبا، وتسمى باسم نهرها، واعتنق المسيحية، فلما وجدها تعننق التثليث، قال هو بإلهين للنور والظلمة، وأضاف ابنسه عرمونيوس بعض تعاليم الأفلاطونية والروافية إلى مذهب أبيه، ومهدت الديصانية طظهور المانوية، (انظر المانوية).

ديكارتية ......Cartesianism <sup>(E.)</sup>;.....

Cartésianisme (F.); Cartesianismus (G.)

فلسفة رينيه ديكارت (١٥٩٦ ـ ١٦٥٠). أو فلسفة تلاميذه: بوسويه، وفينيلون، ومالبرانش، وسبينوزا، والبورتروياليين وغيرهم، والديكارتية فلسفة عقلية تورية، والفلسفة الحديثة نبدأ بالديكارتية، وديكارت هو المؤسس الحقيقي للفلسفة الحديثة الأوروبية، وميزة ديكارت أنه فقل الفلسفة من الاسكولائية والتنظيرية إلى التجريسية والعلمية، وهو صاحب المبدأ المشهور الذي يقول: لا يجوز للإنسان أن يصدق سوى الأشياء التي يقرها العقل وتؤكدها النجرية.

المناتورية الفرد، المناتورية المناتورية المناتورية المناتورية الفرد، المناتورة الفرد، المناتورة المناتورة ويستبد الأمر. والديكتاتور له كاريزما خاصة، ومجرد ظهوره يقنع الأخرين ويشدهم إليه، فيصفقون له ويأغرون بأمره. ومن صفائمه أن تأتلف حوله

جماعةٌ هم أنصباره وأعوانه، وحيزيه السياسي وطُغمنه الحاكسة، ودعايتهم تنصرف إليه. والديكتانور من دأبه أن تكون له شمارات يوجز فيها أفكاره وينشرها بهن الناس بوسائل الإعلام المُحتلفة، لبنفخ قيمها من حماسه، ويشغله بفلسفاته، وكنان هشلو ديكشاتبوراً، وكنذلك مسومسوليني. واعتمال كالاهما على المذهب الشوفيني الذي يقول به، وليست النازية والفاشية إلا استعلاءً قومياً، وكان لينين ببشر بديكتانورية البروليناريا ومي حكومة العمال المطلقة السلطة. ومن الطبيعي أن تفوز الأحزاب الديكتاتورية في آية انتخابات، حيث أنها منظرفة في السمينية، وتجيمه العزف على النغمة الوطنية أو القومية. وكسان اعستبلاء هبتلر ومسوسسوليني للحكم بالانتخباب، وذلك دليل على أن المظهرية في أي نظام - ولو كمان ديموقراطياً - ليست هي الأمر الذي يجب التعويل عليه وإنما روح الحكم نفسه وليس شكله، ولـ عل هذا هو السبب في وصف الحكومات الشيوعية بأنها حكومات شعبية، أي أنهما وإن كمانت ديكنماتورية إلا أنهما لصمالح الشعب

## ، ديكتاتورية الشردمة العاركسية، .....

"La dictature de la coterie marxienne"

مقولة باكسونين الفوضوي الفرنسي (۱۸۱۶-۱۸۷۱) بسخر فيسها من ماركس والماركسيين، ويهاجم ديكتانورية البروليتاريا الني قال بها ماركس، وجاءت سخريته عقب انعقاد الدولية الأولى في لاهاى سنة ۱۸۷۲،

ووصف باكسونين هذا المؤتمر بيانه السنهيسف مسادكسس، ورد أنصبار مباركس عليه بنفس الطريقة، فنعتوا أنصار باكونين بأنهم الباكونيون ويسخبرون منهم وباكونين هو الذي صاغ هذه الصفة اماركسي "Marxiste" والاسم اماركسي الصفة اماركسي المسلم الاستمان عن مباركس نفسه، ولا عن رفاقه، وإنما عن خصومه: باكونين وأنصاره الذين امتلا بهم ذلك المؤتمر.

نظام اجتماعی فیه الشعب مصدر السلطة،
یمسارسها نواب له أو عثلون عنه من خلال
التشریعات التی یشرونها، ویحکم بمقتضاها
النظام القضائی، ویدیر من خلالها موظفون
عمومیون الجهاز الإداری للدولة، وتنظم بها
العسلاقة بین الحاکم والمحکوم، ویین أفسراد
الشعب بعضهم ببعض.

والمجتمع الديموقراطى هو المجتمع الذى قوامه الفرد نفسه وكرامته، والذى يعمل على أن تتكافأ الفرص للجميع، ويتاح لهم العمل، وتتكفل لهم الحريات.واللفظة يونانية أصلاً، حيث kratia تعنى حكم، و demos تعنى الشعب. والمقابل للديموقراطية هى الأوتوقسراطية والمقابل للديموقراطية ها المرجعية فيها للدستور والقانون، والشعب فيها يعلو على popolo: فليس العكس. ومعنى الشعب بعلو على

الشيوعية والاشتراكية يحكم الناس أو الشعب الشيوعية والاشتراكية يحكم الناس أو الشعب أيضاً والقرق بين الديموقراطية وبين أى من هذه النظم أن الديموقراطية تتمييز بإجراءاتها والوسائل التي تستعين بها، وليس مجرد أن يقول الناس رأيهم في أمر من الأمور ، فقد يستعين النظام الديكتاتوري بالاستفتاء العام، وقد يرجع في الكثير من شئون الدولة إلى وقد يرجع في الكثير من شئون الدولة إلى الاحسزاب أو الشبعب نقسمه، إلا أنه في الديموقراطية فإن المرجعية في خصوص الدولة وعصومها لممثلي الأمة في المجالس النيابية، وتقوم على مبدأ نداول ولشرعية هذه المجالس، وتعتمد الديموقراطية على التعددية الحزيبة، وتقوم على مبدأ نداول على السلطة، واحترام الأغلبية لحقوق الأقلية.

ويتميز في الديموقراطية نوصان من النظم السياسية ، الأول: ما يسمى بالديموقراطية على نطاق صغير «microdemocrac» ويمكن تطبيعها في المصانع والمجتمعات الصحفيرة، وهي ديموقراطية الإغريقية، ديموقراطية ماشرة كالديموقراطية الإغريقية، والتحساني : الديموقراطية على نطاق واسع والتحساني : الديموقراطية على نطاق واسع المدن الكبيرة والدوائر الانتخابية التي نضم عددًا طبخ الناس يقدر بالملايين، ينتشرون في ضحمًا من الناس يقدر بالملايين، ينتشرون في مساحة واسعة من الأرض.

وهستاك الديموقسراطية الاجتماعية .social d. وهى بخلاف الديموقراطية الاشتراكية .socialist d والأولى تعنى دمسقرطة المجتسمع، أي عمارسة الدعوقراطية حيشما كمان الناس، في المصنع،

والبيت ، والثمارع، والمدرسة إلخ، فالحرية والمساواة مكفولتان للجميع، والكل سواء أمام القانون، ولا أحد يضرض على أحد رأبًا، والكل يتحسري رأى الكل. وأمّا في الديموقسراطية الاشتراكية فالاهتمام ليس بهنذه الأمور، وإنما بالنواحي الاقتصادية، كأن ينشد المجتمع المساواة في فترص البعيمل، وفي الأجيور، وفي فترص التعليم، والعناية الصحية، والسكن إلخ، وذلك شيُّ تقوم به الدولة وتشهض بأسبيابه، وتُسَن له التشريعات من خلال ممثلي قوى الشعب العامل. والبعض يسمى ذلك الديموقراطية الاقتصادية .economic d كمقابل للديموقراطية السياسية .political d فمالأولوية في المجتسمع الشميسوعي والاشتبراكي للنواحي الاقتبصادية، بينما في المجتمع الليبرالي الأولوية للنواحي السياسة، باعتبار أن الاقتصاد يقوم على السياسية وليس المكس. والديموقراطية اللبيمرالية هي نفسهما الديموقراطية الشعبية، إلا أنها نوع متطور من هذه الديموقراطية يواكب العصر، ويقوم على التمثيل ولبس الانتخاب المباشس، ويساير ظروف التجارة الحرة، والتعليم الحر، والمجتمع المفتوح، والبعض يطلق على هذه الديموقراطية اسم الديموقراطية الرأسسماليسة ،capitalist d كسما يطلق على الديموقراطية في المجتمعات الصناعية اسم الديموقراطينة الصناعية .cindustrial d ويقصد بها هذا النوع من الديموقراطية على نطاق مصغرً داخل المصانع والتجمعات الصناعية؛ وأما الديموقراطية الشبيوعية .communist d فتجمّع بين

الديموقراطيتين، فيهى ديموقراطية سياسية واقتصادية بياسية واقتصادية politico - economic d. وهي أيضا ديموقراطية على النطاقين المصغر والواسع ديموقراطية تقوم وأيضًا هي ديموقراطية تقوم على البنينين التحتية والفوقية supra - infra.

واسم الديمسوقراطية لم يزدهر إلا عقب الحرب العنالمية الأولى، وقبل ذلك قلَّمنا تلتمس الديموقراطية في مجتمع من المجتمعات. ولم يذع اسم الديموقراطية الشميية .people's d إلا بعد الحرب العمالمية الثانية. والفارق بين أي نوع من الديموقراطيات الحديثة والديموقراطية اليونانية - أن اليونانية تقدم على المشاركة المباشرة من الشمعب في التمصويت على المسروعات والقوانين، بينما الديموقراطيات الحديثة يضطلع بهدفه المهمة فيهما نوأب عن الشعب. والمعض يقول إن الديمموقراطية الحمديثة لا تشميه في شئ الديمنوقراطية الينونانينة، والأولى أن يقنال عن الديموقراطية الرأسمالية الحالية أنها ليسرالية diberalism وحستى تميينزها باسم الديموقراطية الليبرالية لا يصح ، وليس الممسك باسم الديموقراطية إلا بسبب ذيوع المصطلح، ولولا ذلك لكان الأحرى استخدام مصطلح الليبرالية.

والنقد الموجه للديموقراطية هو جانبها الغوغاني خاصة في البلاد النامية، حتى أن البعض يطلق عليها اسم motocracy، أي حكم الشعب. العامة، وليس democracy، أي حكم الشعب. ولعمل أكثر الديموقراطيات تقدمًا هي التي تروج في البلاد الغنية والصناعية المتقدمة،

وترتبط بمسنوى التعليم ، ووعى الناس، والدخل القومي، والرخاء الاقتصادي، وفاعلية القيادات وإخلاصها.

درموفراطیة عسکریهٔ Military Democracy <sup>(E.)</sup>

مصطلح مورجن (۱۸۱۹–۱۸۸۱) یعنی به التركيز للسلطة في أبدى القيادات العسكرية، وتحولها التسدريجي إلى مؤسسة وراثية، ونظام الممساليك في مستصبر من ذلك، وهو نيظام ديمو قراطي لانه كان يستشير أهل الرأي من سدنة وعلماء الدين، وأنه كـان يبرر استغـلاله للشعب بفسرض الضرائب والمكوس بفستاوي دينية يصمدرها رجمال محمينون من قسبّل السلطة العسكرية. وتعانى الجيزائر من الديموقيراطية العسكرية وتحكُّم رجال الجيش في النظام العام. وفي كثير من بلاد الشرق الأوسط ورث العسكر السلطة واستمر حكمهم تحت مظلة الديموقراطية الزائفة، وحبوكوا أجهزة النظام المدنى من أدوات لإرادة الشعب إلى أجهزة بوليسية مستقلة لحكم وقسهر الشسعب وفيسركة السقوانين التي يسستندون إليها.

Religion <sup>(E.; F.; G.)</sup>; ...... Religio <sup>(I...)</sup>

لغة بمعنى العادة، ويطلق بمعنى أوسع على الحق والساطل أيضًا، ويشمل أصول الشرائع وفروعها، لأنه عبارة عن وضع إلهى سائق لذوى العقول باختمارهم المحمود إلى الخير بالذات،

وقد يسبحور فيه فيطلق على الامسول خاصة فيكون بمعنى الملة، وقد يتجور فيه أيضًا فيطلق على الفروع هذه الأصول. على الفروع خاصة، يعنى فروع هذه الأصول. والفرق بين الدين والملة والمذهب، أن المديس منسوب إلى الله، والملة إلى الرسول، والملعب الى المجتهد، وأما الشريعة فتضاف إلى الله والنبى والأمة، وهي من حبث أنها يطاع بها تسمى دينًا، ومن حبث أنها يطاع بها تسمى دينًا، ومن حبث أنها يعضها تسمى ملة وكثيراً ما فيستعمل هذه الألفاظ بعضها مكان بعض، ولهذا فيل أنها متحدة بالذات ومتغايرة بالاعتبار.

الدين أفيون الشعوب، .....

"Die Religion ist das Opium des Volkes"<sup>(G.)</sup>

مقولة صاركس التى ينقد بها الدين لفصله الدنيا عن الآخرة، ولدعوته للفقراء إلى أن يستسلموا ويباسوا من الدنيا طمعاً فى الآخرة، واكتفاء بها. ويقول مباركس: اللهين هو زفرة الخليقة المقهورة، وهو منزاج حالم بلا قلب، وهو الخليقة المقهورة، وهو منزاج حالم بلا قلب، وهو الروح لاحوال بلا روح: إنه الهيون الشعوب الشعوب الدولة الموق الشعوب الشعوب المعامة Gemüt elner herziosen Welt, wie sie Geist geistloser zustände ist. Sie ist "das Opium "sabى أن الفقراء بدلاً من أن يشوروا على أوضاعهم بتخرطون فى التديين لعلهم بتحرطون فى التديين لعلهم بتحرطون فى التديين لعلهم بتحرطون فى التديين لعلهم الدين عن ذلك بجنات وثواب فى الذنياء ويعوضهم الدين عن ذلك بجنات وثواب فى الآخرة يُحرم منهما الأغنياء، والنتبجة أن يرضخ الفقير ويستسلم للاستبداد.

وقىد يكون ذلك حنقبيقية في اليهودية

والنصرانية، فالديانتان عنصريتان، وترسخان الرق والعبودية كنظامين من نظم الاجتساع (سفر الخروج ۲۱ / ۲-۱۲)، حتى أن الأخ ليبيع نفسه لأخيه في البهودية، ومن حق أي يهودي أن يقتنى العبيد من الشعوب خصوصا (الأحيار ۲۰ / ۲۹)، وملكية العبد أبدية، والعبيد يورتون (أحيار ۲۰ / ۲۹).

وثأتى على لسان بولس فى رسالته إلى أهل غلاطية أقسى الأحكام بشأن العبودية والرق، فأنبياء الأمة عبيد أبد الدمر، وهاجو كانت أمة، وكل من انحدر منها من نسل فهو رقبق مثلها، وكأن الناس تُنسب لأمهائها وليس لآبائها وكأن الناس تُنسب لأمهائها وليس لآبائها ألامة لا يرث مع ابن الحرد الأمة وابنها فإن ابن الحرة (٣٠)، وينتصل من أن يكون المسجون أولاد أمة، ويؤكد أنهم أولاد حرة (٣١).

والزهد الذي يحدثر منه مباركس كشير في اليهودية، والنصاري هم الذين ابتدعوا الرهبانية، وهم أصحاب الشول: "مع المسيح في السماء أفضل.

وفى الإسلام بخسلاف ذلك كله، ومنهج الإسلام الحض باستمرار على نحرير العبيد والإماء تكفيراً للذنوب، ويأتى ذلك دواليك في سيور النساء الآية ٩٦، والمائدة الآية ٩٩، والمحادلة ٣، بل إن الله ليقسم قسماً عظيماً بتحرير الرقاب في مورة البلد الآية ١٣ فيقول فرقاً أَدْرَاكُ مَا الْعَقَبَةُ فَلْكُ رَقَيَةً ﴾، يعنى أنه لشديد

على النفس أن تنزل عما تملك؛ وأن من ينزل عن ماله فكأنما هو يسلك الطريق الوعس، ولكنه في الحق طوبق النجاة والخير، وعن النبي ﷺ : «من أعتق رقبة مؤمنة أهنق الله بكل إرب ـ أي عضـ ـ منهما إرباً منه من النار، حمتى إنه ليمنق الميد باليماء وبالرجل الرجل، وبالفرج الفرج"، رواه أبؤ هريرة. ولما سمع على بن الحسسين الحديث نادي على غلامه ـ بعني عبده ـ نقال له : اذهب فأنت حرّ لوجه الله: . والعرب كانوا يسمون العبــد غلاماً تلطُّنَا وحياءً ورحمةً، والقرآن لم يكن يعسرف بالعبودية إلا لله، فـزكــريا عـبـدٌ من عـبـاد الله (مريم:٢)، وكذلك النبي محمط الشخيعب (الفرقان : ١)، والمسبح عيسى بن مريم (النساء : ١٧٢)، وداود (ص : ٣٠)، ونوح (الإسراء :٣)، والخَضر (الكهف : ٦٥) جميعهم عبيدٌ له، وعباد الرحمن هم المُخلَصون، والمتَّقون، وفي الزواج قال الله تعمالي : ﴿ وَلَعَيْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِن مُسْرِكُ وَلُواْ أَعْمَ بَكُمْ أَهُ (البِشرة: ٢٢١)، وفي الزكماة قال: ﴿ وَآتَى الْمُسَالَ عَلَىٰ حُبِهِ ذُويِ الْقُسَرِينِ وَٱلْيُسَسَامَىٰ ﴿ وَآلَيْسُسَامَىٰ وَالْمُسَسَاكِينَ وَأَبْنَ السَّبِيلِ وَالسَّاتِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ (البشرة : ١٧٧) فنجمعل تحرير المرقبة من آيات الإيمان، فليس الإيمان عبادات وطقوس شكلية .وإنما أن نُــؤتي ذلك الذيــن ذكـــرهـم فــي الآية، ومنهم منصرف تحرير الرقباب، بل وجعل شرطه أن يكون عن محبة فلا غضب ولا إكراه.

والإسلام في مسألة التحرير تقديم، بل وثوري. والإسلام دين الدنيا والآخرة، وشرط الدنيا العمل الصالح، واستن الله الجمهاد ضد

الحاكم الظالم، والطُّغمة الحاكمة المستبدة؛ واستنَّ مضائلة المعتدين، ومواجعة البُّغاة . فإنُّ صَدَق كلام مباركس على اليهودية والنصرانية فهو لا يصدق على الإسبلام، والآبات التي تدل على ذلك تنتشر في الضرآن كله وفي أحاديث الرسول

دين هرَ ......Free Religion<sup>(F.)</sup>

فلسسفسة فسرانسسيس إلينجسوود أبوت (١٨٣٦-١٨٣٦)، تقول إن العلاقية بين الإنسان والله ينبغي أن تكون حرة، فبلا واسطة من كنيسة أو قساوسة بين الربِّ والعبد، والرابطة بينهما شخصية، ومن ثم أنشأ ما يسمى بالرابطة الدينية الحرّة، ولم يقصر العضوية فيها على المسيحيين، وضم إليها بهودأ وبوذيين وكوتفوشيين وهندوسأ ومسلمين، وقال بلاهوت ليبرالي، وجعل محور فلسفيته أن يكون الاعتبقاد الديني مفشوحاً، وأن يؤسِّس على العقل والعلم، وأطلق على توجهاته اسم التوحيد العلمي Scientific Theism ، وأصدر مجلة أسبوعية أعطاها اسم االلين الحراء ظهرت تباعياً من سنة ١٨٧٠ إلى سنة ١٨٨٠، وفلسفت دعوة للتفكير، وحثّ على تنكب الإيمان الوراثي. وأن نبدأ من جديد باست مرار، فنتأمّل الكون والخليشة، وأن يكون إيماننا بعقولها لا يقلوبنا. وأن بكون مداره الاعنقاد بأن الحياة لا نستقيم إلا إذا كانت لغايمة، فنحن فيها لم نأت عبئاً، وليس علينا أن نعميش دون أن نتوخي هدفياً، والإنسان يختلف عمن غميره من الكائنات بأنه حميوان أخلاقي، وحيوان يؤمن بإله.

وفى القرآن عن ذلك أن المدين شه (الأنعام: ٣٩)، وأنه شه خالصاً (الزمر: ٣٣)، ولا إكراه فى الدين (البقرة: ٢٥١)، فالاعتقاد أساسه الحسرية وذلك هو المدين القسيم (التسوية ٣٦)، والدين الحنيف والدين الحق (التسوية: ٢٩)؛ والدين الحنيف (يونس: ١٠٥) يجمع ولا يفرق (الشبورى: ١٣٥)، والجمع فيه لكل ما أنزل على الأنبياه: إبراهيم، وإسسماعيل، وإسحق، ويعقوب، والأسباط، وموسى، وعيسى، لا تفرقة بين أحد منهم، والتسليم فيه شه وحده (البقرة بين أحد منهم، والتسليم فيه شه وحده (البقرة بين أحد تكون الديانة عالمية أو للعالمين، وديانة حرة، وكأنه استبطن الإسلام في فلسفته.

Natural Religion <sup>(E.)</sup>;...... Religion Naturelle <sup>(F.)</sup>;

Natürliche Religion (G.)

لا يتول بالبعث ولا الحساب، ولكن دعاته مع ذلك لا يجمحدون الإله بالكلّبة، وإن كانوا يحلون محلّ الإله فوق الطبيعي إلها طبيعيا هو الإنسانية، حيث يدين الإنسان الفرد بحياته ووجوده للإنسانية، سواءٌ من ناحية استمراره البيولوجي أو ثقافته، وكذلك فإن البشرية تحتاج لهذا الإنسان الفرد، بعكس الإله في الديانات الكتابية حيث هو العنيّ عن عباده. ويصف الكتابية حيث هو العنيّ عن عباده. ويصف غايات مثالية علمية أو اجتماعية أو فنية، بأنها غيربة لها طبيعتها المدينة الني لا تختلف في

نوعها عن التجارب الدينية الأخرى وإن تباينت عنها في الكيف.

ادینامیکا میسانده (E.); Dynamique <sup>(F.)</sup>; Dynamik <sup>(G.)</sup>

فرع من الفبرباء يبحث في أثر القوة في الأجسام المتحركة والساكنة ، ولا سيما في القوة الحية. وينقسم علم الميكانيكا أو علم الحيل كما كانوا يسمونه قديماً، إلى ثلاثة أقسام: الاستاتيكا، أو الاستاتيات، أو السكونيات، أو علم السكون ويعنى بعدراسة الأجسسام الساكنة أو القوى المتوازنة؛ والكينتيكا، أو علم الحركة، وهو علم المتوازنة؛ والكينتيكا، أو علم الحركة، وهو علم

الحسركات المجسردة عن أسبساب حدوثها؛ والنيناميكا، أو الديناميات، وهي القوى المحركة، طبيعية كانت أو أخلاقية أو فكرية، المؤثّرة في أي مجال.

وأطلق هيسريرت (١٧٧٦-١٨٤٦) ليضظ الاستاتيكي أو السكوني على علاقة الحالات الشعورية بعضها ببعض في حال تبدّلها وتغيّرها.

وعلم الاجتماع الاستانيكي أو السكوني عند كونت وسبنسر يبحث في توازن الجماعات ، ويقابله علم الاجتماع الدينامي الذي يبحث في تطور الجماعات وتقدمها.





Self <sup>(E)</sup>; Soi <sup>(F.)</sup>; ...... Selbst <sup>(G.)</sup>; Ipse <sup>(L.)</sup>

ذات الشيء نفسه وعينه، والذات أعم من الشخص، لأن الذات تطلق على الجسم وغيره، والشخص لا يطلق إلا على الجسم. والذات ما يقوم بنفسه ويقابلها العرض، ويطلق على الماهية وهي حقيقة الشيء ويقابلها الوجود. والدوات أولى كزيد وعمرو، وثانية مثل الإنسان.

و تطلق الذات في المنطق على مسيا يحسد مفهوم الشيء، والنسبة إليها فاتي وهو ما يخص الشيء وغيره.

ذات متجسدة ...... دات متجسدة

مفهوم ستاوت (۱۸۹۹م) الذي يحل به مشكلة ثنائية العقل والجسد، ويلخصه في تجربة الفود بجسمه، فأنا أدرك جسمي كموضوع، لكني أعي جسمي وعقلي بوصفهما عاملين لا انفصام بينهما، وأني موجود بهما وجوداً غير منفسم، لأن كل إنسان يعي نفسه كوحدة لا يتميز فيها العقل عن الجسم.

الذات في وعسيسها بالآخير أو الآخسرين، واعتبسارها لهم؛ أو هبي قسيم الذات المشارك للناس، والمنخرط في المجتمع. (فوييه وبارث)،

Subjective<sup>(E.)</sup>; ...... Subjectif<sup>(F.)</sup>; Subjektiv <sup>(G.)</sup>

الذائى لكل شيء هو منا يخصه ويسيزه عن جميع ما عداه، فنتقول في وصف أحد الناس إن تفكيره ذاتي، بمعنى أنه يبني أحكمامه على ذوقه ومشاعره وعادائه.

والذاتى ما يخص المتفكير البشرى فى مقابل ما يخص المالم الطبيعى، وبهذا المعنى يقال عن الكيفيات الشانوية كالحرارة واللون أنها ذائية، ليس من جهة أنها متغيرة بتغيير الأفراد المدركين فحسب، بل من جهة تعذر إدخالها فى نظام من التصورات المنطقية الصالحة لتقسير الأشياء.

والذاتي هو المتوهم كالإحسساسات الذاتية التي ليس لها أساس من الواقع، ومنها الوجود الذاتي الذي هو ذكرى الموتي في أذهان الأحياء.

والمنهبج اللاتى هو الاستبطان القبائم على ملاحظة النفس. والملعب اللاتى الذى لا يرجع إلى قيم موضوعية للتمييز بيس الحق والباطل، والجميل والقبيح، والخير والشر، ولكنه يستوحى رغبات النفس واتجاهات المرء.

 به فهو قواسها، سواء كان هو نفس الماهية كالإنسان المحمول على زيد وعمرو، أو كان جزءاً منها كالحيوان المحمول على الإنسان أو الناطق المحمول عليه، فإن نفس الماهية أو جزءها يسمى ذاتياً، وعليه فإن الذاتي يعم النوع والجنس والفصل، لأن النوع نفس الماهية الداخلة في ذات الأفراد، والجنس والفصل جزءان داخلان في ذاتها.

لللعب المفاتى، وهو اتجاه فلسفى يُرجع كل الأحكام الوجودية أو التقويمية إلى أفعال أو أحوال المرء الشعورية الفردية؛ وهو في للنظيق النظرية التي تذكر القيمة الموضوعية للفرق بين الحق والباطل، أو التي ترجع اليقين إلى التصديق الفردى؛ وفي الاخلاق النظرية التي ترجع المتميز بين السعادة الفردية بين الحير والشر إلى التمييز بين السعادة الفردية والشقاء الفردي، أو إلى الانفعالات الشخصية والشي تبنى الأحكام الجمالية على الأذواق الفردية؛ وفي علم النفس تطلق على الفلسفة التي تدافع عن وجهة النظر الذاتية والتي توفض الإقرار بأن القيم الموضوعية مقدمة على القيم الذاتية والأمور الشخصية.

والاصطلاح في فلسفة الدين أن الخيرخلقه الله هكذا، وهو خير لانه أراده هكذا، والامر فيه من مشيشة الله، ولو أراد الله لنا خيراً من نوع آخر لكان ولاعتبرناه خيراً. وقبولنا perseitas boni يعنى الخير في ذاته، أو الخير بحسب مشيئة الله.

ذاكرة ......ناكرة

Mémoire<sup>(F.)</sup>, Memoria<sup>(L.)</sup>; Gedächtnis <sup>(G)</sup>

القوة التى تحفظ ما يدركه الوهم من المعانى المحزئية وتذكرها (ابن سيها - عجاة)، وهمى وظيفة عامة للجهاز العصبى نشأت عن اتصاف العناصر الحية بخاصة الاحتفاظ بالتبدلات التى تطرأ عليها وربطها بعضها ببعض (ويو - أمراض اللاكسرة)؛ وهى أيضاً وظيفة نفسية عبارة عن القدرة على إحياء الحالات الشعورية التى القضت، وبذلك تستبقى ماضى الكائن فى حاضره.

والفاكرة الانفصالية M. Affective قدرةٌ على تذكر الأحوال الانفعالية القديمة.

واللماكرة الحسية M. Brute قدرة بسيطة على تذكر الأحداث من باب التذكر الخام.

واللاكرة المنظمة M. Organisée هي ذاكرة المعاني التي تنظم الذكريات وتضفي عليها مختلف النفسيرات والتأويلات.

ذَحَل .....دَحُل Resentment<sup>(E.)</sup>;

Ressentiment(F.; G.);

Verdruss; Missbilligung (G)

حو الغِلَ والحضد والرغبة في الانتضام والثأر

يخفيها صاحبها ويتحين لها الفرصة، مشتق في اليبونانية من lokhi أو lokhan بمعنى الكمون والرصد. والذحل يقول به نينشه في فلسفته في إرادة القوة، وهو من أخلاق العبيد وليس من أخلاق السادة، ويصرّف بأنه الشعور المتكرر بالإسماءة على يد الغير، ويعمجن المساء إليه أن يردّها ليشفى غليله بمن أدخلها عليه، لعجز فيه عن ردّ الفحل في الحال، ولكنه يظل يذكرها ويجشرها نما يزيد شنعوره بهناء ويضناعف من حقده الدفين الذي يغلى في صدره حسي ليستحيل كالأتون، فيبحث عن منصرف ولا يجد إلا الطرق الخفية غيسر المباشرة يفرَج بها عن نفسه. والأخلاق المسيمحية هي نتاج الذحل. لأن المسيحي عندما عبجز عبن رد الإهانة فإنه قبال باحشمالها، ولجأ إلى النسك والزهد. وثورة اليهود على الرومان مبعثها الذحل، ولكنه اتخذ شكل العنف. وكـذلـك ثورة الشـعب الألماني بزعامة معارتن لوثر كان الدافع إليها الذحل، والذحل صبيغ حركة الإصلاح، وكانت المثورة الفرنسية انتصارأ للقيم التي يولدها الذحل عند الشعب على النبلاء والأرسنوقراطية.

ذرانعية ......ذرانعية Instrumentalism (E.)

Instrumentalisme $^{(F.)}$ ; Instrumentalismus $^{(G)}$ 

اللويعة instrument هي الوسيلة والسبب إلى الشيء، وجمعها فرائع. وتطلق الذرائعية على فلسفة حنا ديوي (١٨٥٩ - ١٩٥٢)، وهي

فلسفة براجماتية تقرر أن الأفكار والنظريات والمعارف والنتائج والغايات أدوات أو وسائل أو ذرائع لبلوغ أهداف جمديدة، ولتوضيح وتعديل المعايير والغايات في ضوء الخبرات المتراكمة للفرد والمجتمع، والمنطق اللوائعي هو الذي يبني أحكامه على النجربة، ووظيفته دراسة وسائل عصيل المعرفة بنجاح، وضمان صحنها، وإثراء صاحب الخبيرة بالمعلومات التي تعملك من معلومات السابقة ونضيف إليها، وتمنحه في معلومات السابقة ونضيف إليها، وتمنحه في النهاية اليفين، وتنقله إلى مرحلة الاعتقاد.

(انظر براجماتية، وأدانية).

فرة ....... Atom<sup>(E.; G.)</sup>; .....

Atome<sup>(F.)</sup>; Atomus; Individuum Corpus<sup>(l..)</sup>

وكانت تسمى بالجوهر الفرد، وهى أصغر جزيئات العناصر الكيميائية، وتسألف من نواة مركزية ثقيلة شُحنتها موجبة، وجزيئات خفيفة شُحبنتها سالبة تحيط بها وتنحرك في مدارات حولها، وتسمى إلكترونات. وتتألف النواة الذرية نفسها من نبوترونات وبروتونات تعمرف باسم النويات. ويبلغ حجم الذرة واحداً من مائة ملبون من السنتمتر تقريباً، ونواتها أصغر منها عشرة آلاف مرة. ونعادل قيسة شحنة النواة عدد بروتوناتها ونساوى عدد إلكتبرونات الذرة. ويمكن أن تنقسم النواة ويولد ذلك طاقة هائلة. (انظر النظرية اللوية، والملاهب الملري).

Atomism<sup>(E.)</sup>;.....

Atomisme (F.); Atomismus (G.)

النظرية التي تقنول إن المادة ننكون من ذرات وجسيمات دقيقة، وتعتبر الذرات أدق جسيمات يمكن أن تتكون منها المادة، وتختلف في الوزن والسرعة والنُّظُم التي تنكون منها أساسًا الأجسام المختلفة. والمنظرية الذرية من أقدم النظريات في الفلسفة العالمية، وقال بها الهنود في فلسفات النيابا والضايسينسيكاياء وصناغهما لوقسيسوس وديمــوفــريطس وأبيــقـور عـند اليــونان. ثم لوكريتيوس عند الرومان، صيباغةً أدق وأكمل. وطورها جاليلينو، ونيوتن، ،دالنيون، ومندلييف، وبويل، وأفوجاردو. وغيرهم، في القرنين السابع عشر والتاسع عشر، وقال بها المسلمون في نظرية الجنزء اللذي لا يتنجنزاً، أو الملذهب الذرّي، ثم صارت هي النظرية الفيزيائية الكيميائية للمادة. ونكاد تكون هي أسساس التسميسورات المادية للعالم، وتعتبر أن المادة لا نفني. ولا نهائية، وأن التفاعل بين الأجسام الدقيقة في الكون مستمر ويحدث على شكل فعل مباشر للقوة.

Logischer Atomismus (G)

الجانب المتبافية يقى لنظرية بمواتراند رسل الجانب المتبافية يقى لنظرية بمواتراند رسل (١٨٧٢ - ١٩٧٠ م) الأحمادية المحمايدة، وتقول بأن كل مصرفة يمكن التعبير عنها بجملة ذرية وبمركباتها الدالة على صدقها، وأن هناك تماثلاً

بين بنية الواقع وبنسبة اللغة المُثلَى الني تعمير عنه، فمما لا شك فيه أننا نستطيع أن نعبر عن الواقع بعدة طرق كل منها بنديل عن الأخبري، ولكن واحدة نقط هي الستي يمكن أن تعبر عنه التعسيبر الأمثل، وهي التي تماثل بين اللغة والواقع، وينتج عن ذلك أن الموضوعات المادية الني لا يتسنى لنا التعبير عنها بهذه الطريقة لن يتيسر لنا أن نعرف عنهما شيئًا. وأهم من ذلك فلن نفهم أي كــــلام يقال عنها، ومن ثم يكون لزامًا علينا ونحن نعبر عن الواقع بـأقل عـدد من الجـمـل وأوجـزها أن يرنبط سعني هذه الجميل الذربة ارتباطا سباشرا بالخبرة نفسها. بأن يكون قنوامها أسماء وصفات لمعطيات حسية وعلاقات بين هذه المعطيات. فإذا توافر ذلك للجملة وكانت تعبيرًا عن موجودات لا يمكن تحليلها إلى أبسط منها سميت جملة فويسة، وبديهي أن جـملة المواصفـات لن تكون تعبيراً إلا عن واقعة ذرية.

دَرُيونِ .....دَرُيونِ Atomists<sup>(E.)</sup>

Atomistes (F.); Atomisten (G.)

فى الفلسفة اليونانية هم الذين قالوا إن الأجسام لا متناهية فى العدد، وليس فى داخلها خلاء، بل هى مسلاء تام من الذرات، وهى أجزاء لا نتجزأ، أو هى جواهر فردة تحنلف من حيث الشكل والمقدار والوضع، وتختلف صفاتها الشكل والمقدار والوضع، وتختلف صفاتها والكشافية التى ندركها عنها كالثقل، والصلابة والكشافة، واللون، والذوق، وسا يطرأ على والخسام من نغيرات بنشأ عن تغاير نجمتع الذرات أو انفسصالها. والذرات المداخلة فى

تكوين الإنسان ذرات لطيفة، وتجمَّعها فيه أكثف في أماكن كالمخ عنهُ في أماكن أخرى.

والذريون رئيسهم لوقييوس، ومن أبرز فلاسفنهم ديموقريطس، وتلميده أييقور. والمذهب الذرى خليط من آراء هرقبليطس وزينون والإيليين، وهو مذهب مبادى آلى مسرف، ينافى العلمية تمامًا.

أدكام (E.; F.) Intelligence (E.; F.) Intelligenz (G)

في علم النفس، نشاط عقلى معرفي يربط الأسباب بالمسبات، ويعنى عند الإنسان الوعى بالعلاقة بين السلوث والهدف، والوعى بالزمان، والقسدرة على سواجهة المواقف الجسديدة بالسنجابات جديدة، والتكيف مع البيئة. والذكاء عند الفلاسفة هو الذهن والفطنة أيضاً، غير أن المغمن قوة للنفس لاكتساب الآراء التصورية والتصديقية، والفطنة جودة تهيؤ الذهن لتصور ما يرد عليه، والذكاء أعم من الذهن والفطنة، وقد يُفسرُ بأنه ملكة سرعة إنتاج القضايا وسهولة أستخراج النتائج.

Reminiscence<sup>(E)</sup>; ...... Réminiscence<sup>(F.)</sup>;

Wiedererinnerung; Reminiszenzen (G)

بالكسر، وبالضم أيضًا، استرجاع للمعنى الذي كان مدركاً في الماضي، والتذكر طلب هذا المعنى بإرادة . والذكر هو الحفظ، وهو ضد النسيان،

وابن سيمنا يقول إذا تكور الحس كسان فكرًا، وإذًا تكور الذكر كان تجربة.

Guilt<sup>(E.)</sup>; ...... Coulpe<sup>(F.)</sup>; Culpa <sup>(L.)</sup>; Schuld<sup>(G)</sup>

هو المعمية، وهو اسم لفعل محرم يقع المرء عليه عن قصد فعل الحرام، ويُستعمل اللغب فيما يكون بين السان يكون بين السان وأبسان غيره، بخلاف الجُسَاح فإنه ميل يستعمل المشاع فانه ميل يستعمل في المناء المناء

يكون بين العبد وربه وقيما يكون بين إسان فيره، بخلاف الجناح فإنه ميل يستعمل فيما بين إنسان وإنسان فقط، والعنث أبلغ من الذنب، لأن الذنب يُطلق على الصغيرة، والحنث يبلغ مبلغاً يلحقه فيه الكبيرة. والجُوم بالسضم لا يطلق إلا على الذنب الغليظ، والذنوب على قسمين، كبائر وصغائر، والكبيرة كل ذنب رنب الشارع عليه حداً وصرّح بالوهيد فيه، وقيل هى منا قبح في العقل والطبع، مثل الشئل والظلم والزنا والكذب والنميمة ونحوها، وقيل صغر والزنا والكذب والنميمة ونحوها، وقيل صغر الذنوب وكبرها بالإضافة إلى ما فوقها وما غتها، فأكبر الكبائر الشرك، وأصغر الصغائر المسائل النفس، وبينهما وسائط يصدق عليها حديث النفس، وبينهما وسائط يصدق عليها

والذنب من مصطلحات الفلسفة الوجودية، فالإنسان بحكم تكوينه، وتناهيه، والحرية المعطاء له، عُرضه لان يأتي الذنب، وارتفاعه أو سموه هو المقابل لانحطاطه وسقوطه. وفكرة الذنب في الوجودية لهما مسعني أو تطور سمابي على الأخلاق، وهي النقص أو الانعدام natitic الذي عليه صميم وجود الإنسان، والمأساة أن الإنسان عليه عليه صميم وجود الإنسان، والمأساة أن الإنسان

الأمران.

قد تكفّل بنفسه، وبمسئوليته عن وجوده رغم علمه بأنه ناقص أو منعدم، والقرآن عبر عن ذلك أبلغ وأدق تعبير في الآية: ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يُحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنْ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإنسَانُ إِنّهُ كَانُ ظُلُومًا جَهُولاً ﴾ (الأحراب ٧٢).

والأمانة هى التكليف والمستولية والاختيار والحرية. وأفظع المذنوب أن لا تختيار الله، وإن كانت مقارفة الذنوب اغتراباً، فأكبر الذنوب أن لا تختيار الله فيأنت لم لا تختيار الله، لأنك إن لم تختير الله فيأنت لم تعيرف لوجودك معنى ولا تعيرف نفسيك، وذلك هو رسالة، فكأنك لم تعيرف نفسيك، وذلك هو الاغتراب الحقيقي.

عدم استئبات النصور حيرة ودهشة، وهو قسم من السهو والجهل البسيط بعد العلم.وقال الأمسلى إن الغفلة والذهول والنسيان عبارات مختلفة لكن يقرب أن تكون معانيها مشحدة، وكلهما منضادة للعلم، بمعنى أنه يستحسيل اجتماعها معه.

ذو أشر رجعي ......Ex post facto<sup>(L.)</sup>

توصف الآراء أو البراهيسن أو الحسجج التي تصاغ لتناسب أو تبرر الوقائع بعد العلم بها بأنها آراء سبق مناقشتها أو البت فيها، كأن تقول:

إن هذا الرأى جاء متأخراً، إنه قد عضا عليه الزمن، أو صار قديماً.

قوة منبئة في العبصب المفروش على جَرَم اللسان تدرك بها الكيفيات الملموسة الواردة إليه من خسارج، وهي الحسرارة والبيرودة والمرطوبة واليسبسوسسة. والذوق في الأصل يُعسرف في الطعم، ثم كشر حتى جُعل عبارة عن كل تجربة. والملوق والطبيع قبد يطلقان على القبوة المهيناة للعلوم من حيث كمالها في الإدراك، بمنزلة الإحساس من حيث كونها بحسب الفطرة. والذوق أيضا قوة إدراكية تختص بإدراك لطائف الكلام ومحاسنه الخفيسة، لكونه بمنزلة الطعمام اللذيد الشهى لروح الإنسسان المعنوى، والطبع بما يتعلق بإتيان الفنون وحذقها لكونهما بحسب ما جُبل عليه صاحبها بحيث لا ينفع فيها إعمال العقل إلا قليلاً. وقد يراد باللوق السليم مطلقاً، وهو الحُكم على الأشياء حكمما صادقًا. والذوق في الفلسفة الإلهبية عبارة عن نور عرفساني يقذف الحق بسجليـه في قلوب أولياته، يــفرقــون به بين الحمق والباطل، من غيسر أن ينقلوا ذلك من كتاب أو غيره.





والرابط أيضاً، هي اللفظ الدال على معنى الاجتماع بين الموضوع والمحمول، وهي في القضية البسيطة فعل الكينونة المصرح به أو المضمر، أو الضمير «هو» المصرح به أو المضمر، أو الضمير «هو» المصرح به أو المضمر، فإذا كانت في صورة «كان» وأمثالها تسمى وابطة فير زمانية؛ وقبيل إن الرابطة أداة لدلالتها على النسبة، و«كان» و«هو» ليستا بأدانين. وإذا ذلت الرابطة على علاقة انصال سميت وابطة موجبة، وإذا دلت على علاقة انفصال سميت وابطة موجبة، وإذا دلت على علاقة انفصال سميت وابطة موجبة، مالية.

راہوع .....راہوع

المقرر الرباعى من الفنون السبعة الحرة التى كانت تُدَّرس كلمسقرر للفلسفة المدرسية فى العصور الوسطى، ويئسمل الحساب، والهندسة، والفلك، والموسيقا. (انظر فلسفة مدرسية، وفنون حرة، وثالوث).

الرادبكالية تعنى الجذرية، والفلسفة الراديكالية فلسفة إصلاحية، دعاتها من المنادين بالتخيير الجندري، والردايكاليون ليسراليون يعارضون الطيقية، وامتيازات أصحاب رأس المال، وكبار الصناعيين، وأصحاب الالقاب، وكانوا دائماً طليعة البورجوازية الليسرائية، وكانت للحركة

الراديكالية صُحف وأحزاب وبرامج سياسية واجتماعية وثقافية، وطالبوا بالتعليم للجميع وأن لا يكون وقفا على القادرين من الأغنياء، ونادوا بالتأميم. والأحزاب الراديكالية غالبًا اشتراكية، ولم تكن ثورية، واتجمعت إلى استحداث الإصلاحات الجذرية بدساتير جديدة تمامًا. وكان جمال الدين الأفغاني (١٢٥٤ – ١٣١٥هـ / ١٨٩٨ - ١٨٩٧م) وسلامة موسى في مصر من رواد الراديكالية.

راديكالية فلسفية

Philosophical Radicalism (E.),

Radicalisme Philosophique<sup>(F.)</sup>; Philosophischer Radikalismus<sup>(G.)</sup>

فلسفة جريعى ينتام (١٧٤٨-١٨٣٣) النفعية التي طورها چون متيورات مل (١٨٠٦-١٨٧٣)، وقامست عليها جماعة الفلاسفة الراديكاليين، وكانوا يؤمنون بالديموقراطية، وبحكم الأغلبية والفعل الذي يعود والفعل الأذي يعود بأكبر قَدر من السعادة لأكبر عدد من الناس، ولا تُعسفل الراديكالية الأقلية، وليسست الديموقراطية في عُرفها توجيه حزب الأغلبية للحكومة، وإنما الديموقراطية تربية للفرد، بأن يحفل برأى الآخرين، وأن يستمع إليهم، وأن يتيم بينه وبين الآخر حيواراً. والراديكالية الفليدة تقول بالحرية لكل الناس، وبالاقتصاد الفليموقراطية النابية، وبالتسامع الديني، المؤرد وبالديموقراطية النابية، وبالتسامع الديني، المؤرد وبالديموقراطية النابية، وبالتسامع الديني،

راديكاتيون فلاسفة .....

Philosophical Radicals (E.)

جماعة من الفلاسفة والمنظرين والمفكرين من أمثال بنتــام (١٧٤٨ ~ ١٨٣٢)، وچيــمس مل، وأبنه چون (۱۸۰٦ - ۱۸۷۳)، كــان لــهــا أثرها السياسي والاجتماعي، كالأثر الذي كان للجمعية الفابية في الجيل النالي، وكانت جمعية اشتىراكية تأسست سنة ١٨٨٣ / ١٨٨٤ ، لنشر الفكر الاشتراكيي ، واستحداث تغييرات راديكالية بالمجتمع بطريقة تدريجية، على منوال الفائك الروماني فابيوس مكسيموس فيروكوزوس (نحســو ۲۷۵ - ۲۰۳ق.م) الذي لم يدخــل ني صعركية مع القرطاجيين، ولكنه ظل يهياجميهم فبرادي وجمياعات، وعلى فيترات، ليستنزفهم ويستنفد قواهم خلال الحرب اليونانية الثانية (من ۲۱۸ – ۲۰۱ق.م)، وأطلقوا لللك عليه اسم للُّرجيِّ the delayer. لأنه كان دائمًا يؤخر الهجوم السافر على أعدائه؛ فكذلك الجماعة الفابية، ومنهم سیدنی وبیساتریس ویب، وبرناردشو، وهـ

رأس المال ............... رأس المال

فى الفلسسفة عو كستاب كسادل مسادكس (۱۸۱۸ – ۱۸۸۸) الأساسى، يكشف عن قوانين الوأسمالية ويؤسس فلسفياً للاشتراكية، وقيل فيه إنه إنجيل الاشتراكيين، ووصفه برتراند رسل بأنه إنجيل الحذّل البروليسارى - أى الحقد والرغبة فى الثأر، والبروليتاريا هى طبقة العمال المضطهدين.

والكتاب بلا منازع همو إيديولو چية البروليستاريا. والاشتراكية التي يبشر بها علمية وإنسانية، ومنهجه فسيه هو منهج الجسلل المادي، يكشسف به متناقسضات الرأسمالية في مسراحل نموها. والتغييرات التي طرأت على محتواها، والواقع الموضوعي وسا فيه من نعـقيدات، ومـا عليه من أشكال، ومختلف المفاهيم الاقتصادية. وصا تنطوى عليه من سباينات . والكتاب برمنه مداره نظرية فائض القيمة، وحجر الزاوية نيه هو التناول المادى التناريخي للمنجشمع وتطوراته ويستعضد إجماع أهل الفلسفة على أنه لولا كتاب رأس المال لظلمت المادية التاريخية فرضية فلسفية، ولما أصبحت نظرية علمية، وأن ماركس في هذا الكتماب شرح شمرحاً وافسياً مضاهيم هذه المادية التناريخينة. وفروضها. وأبان عن الكينفينة التي تطورت بها قوى الإنشاج، وجدل وحمدتها وتناقيضاتها، والتبحول التبدريجي لعيلاقاتهما، وصدور كل التغيرات الاجتماعية عنها. ورأس المال كما يراه ماركس - ليس شيئاً من النقود أو وسنائل الإنشاج ولكنه هذا النظام من عبلاقيات الإنتاج والتوزيع للثروة الاجتماعية.

تقوم فلسفة النظام الرأسمالي على الملكية الخاصية ، والسوق الحرة ، والحرية الضرورية. ودأس المسال الذي تنسب إليه الرأسمالية هو ما يملكه الرأسمالي ويستشميره في الإنتاج، وقد

بكون رأس منال ثابت كالآلات، أو رأس منال مسئل مسئلول بستخدم في تمويل الإنتاج. و رأس المال يتكون أصلاً نتيجة الادخبار، ثم يستشمره الرأسمالي في الإنتاج الذي يقصد إلى إشباع حاجات المستهلكين.

ومن عبوب الرأسمالية أن جماعة الرأسمالية أن جماعة الرأسماليين قد يتحكمون في السوق إن لم تندخل الحكومة وتحدد الأسعار وتمنع الاحتكار. ثم إن الربح هو غاية الرأسمالي، وهدف نشاطه الاقتصادي، في حين أن رفاهية المجتمع ينبغي أن نكون غاية هذا النشاط. والاشتراكية هي فلفة المناهضين للرأسمالية، والتي تقول بملكية المجتمع لادوات الإنتساح، وسيطرته على كل الأنشطة الاقتصادية لتحقيق عدائلة التوزيع والمساواة في المقرص، وتذويب الفوارق بين الطبقات. وهي أهداف لا تراعيها الرأسمالية.

والراسمالية - كفلسفة - قديمة، فالإنسان مجسبول على الاتجاروالمقايضة والإنتاج والاستهلاك، والذي ينتج أكثر بوسعه أن يدخر ويتوسع في الإنتاج، وأن يطوره ويدخل عليه التحسينات لينافس به المنتجين الآخرين، وكلما فلت التكلفة تكون الغلبة للسلعة الأرخص. وكانت الراسمالية تجارية، أي تعتمد على الاتجار في مختلف السلع، ثم أصبحت صناعية بعد في مختلف السلع، ثم أصبحت صناعية بعد الشورة الصناعية والثورة التكنولوجية الحالية. وكان الراسماليون أفرادا، ثم تطوروا فأصبحوا شركسات واحتكارات كبيسرى، وارتبط شركسات واحتكارات كبيسرى، وارتبط

الرأسماليون بمصالح مشتركة في العالم كله وصارت الرأسمالية عالمية.

والرأسمالية - كنظام - تختلف من بلد إلى بلد بحسب النقدم التقنى في هذا البلد أو ذاك، والمستوى الحضارى والنعليمي للشعب، ومستواه الاقتصادي، والنظام السياسي الذي يحكمه. ونتدخل الدولة أحيانا بإنشاء المصانع أو توفير المشروعات، وقد تمثلك الدولة - وليس المجتمع - وسائل الإنساج، وتتحكم في الاقتصاد، وتقوم بالبيع والشراء على المستوى المحلي والدولي، ويُطلق على ذلك اسم رأسمالية الدولة للنظام ويُطلق على ذلك اسم رأسمالية الدولة للنظام الاشتراكي الذي هو ملكية المجتمع أو جمهور المتجين لوسائل الإنساج، وللنشاط الاقتصادي من خلال مجالس إدارة لمؤسسات الإنتاج نضم من خلال مجالس إدارة لمؤسسات الإنتاج نضم عثلين عن المنتجين والمستهلكين.

Staatskapitalismus<sup>(G.)</sup>

مهمة الدولة الرأسمالية قبل مرحلة الاحتكار أن تعمل على تسارع الإنتاج والتوسيس على الرأسماليين، وفي زمن الإمبريالية تندمج فهيا الاحتكارات الضبخمية مع جسهاز الدولة البيورچوازية، أو أن الدولة تؤمم الاحتكارات وتصبح دولة وتدول ملكيتها وإدارتها إليها، وتصبح دولة رأسمالية احتكارية، ويصبح نوع رأسمالينها هو وأسمالية النولة الاحتكارية State-monopoly

Copitalism، ولا يعني ذلك أن مسجمتمع الدولة صار يملك رأس المال وأدواته واحتكاراته، أو أن الدولة تملك ذلك وتدييره لصالح الجنسمع، لأن طبيعة رأس المال في الدولة الجديدة هي نفسها طبيعته في الدولة القديمة، والتناقضات بينه وبين العمل منا تزال قاتمة. بل إنه في ظل رأسمالية الدولة تتعمق المتناقضات أكثره ويزيد استغلال الشعب العمامل بكل طبيقياته ومستوياته، ولا يصبح من حقه الإضمراب، وتُقمع أبه تحركات وطنينة يقوم بهما، وتدان احمنجماجاته، ويسمجن أفسراده، وتُسنَ ضيده قسوانين طوارئ، وتعلن الأحكام العرفية، ويظل الشبعب تحت حكمها لسنوات وسنوات. وينبغي عمند تقييم رأسمالية الدولة أن تراعى أن بلاداً خرجت لتوها من إسار الاستعمار ليس أمامها إلا أن تكون رأسمالية الدولة هي نيظاميهما المعنام، فيمسئل هذه الدول تقدمية، ومسخسطرة إلى تأميم الصناعات الني كان يمتلكها المستعمر ويتحكم بها في مقدرات الأمة، وهو ما جبري عليه الحيال في مصبر إبّان ثورة ١٩٥٢، وفي سسوريا بعسد الاستستسلال. وكسفلسك في الهند، وكل السدول الحسدينسة المتي قامت على المستعمرات القديمة، ومعيار الحُكم عند نقيم رأسمالية الدولة أن ننظر منا إذا كانت هذه الرأسسمائية تدعم مصالح الاحتكارات أم مصالح الشعب.

| Opinion <sup>(E.; F.)</sup> ;                    | رأى |
|--------------------------------------------------|-----|
| Opinio <sup>(L.)</sup> ; Meinung <sup>(G.)</sup> |     |

اعتقاد النفس أحد التقيضين عن غلبة الظن، وقيل الرأى هنو إجالة الخاطر في المقدمات التي يُرجَى منها إنتاج المطلوب، وقد يشال للقضية المستنجة من الرأى رأى، ويقال لكل قضية فرضها فارض رأى أيضاً. والآراء المحمودة هي المشهورات المطلقة.

Öffentiche Meinung (G.)

هو مجمل الافكار والمفاهيم حول مواقف وأحداث وظواهر اجتماعية، تعلنها جماعة أو جماعات من الناس، كاستنكار، أو استهجان، أو إقرار. وينشكل الرأى العام بطريقة غرضية بواسطة المؤسسات، أو المنظمات، أو الجمعيات، أو النقابات المهنية، أو الطبقية، كما يتشكل عضوياً كذلك بخبرة الناس العملية وبما لديهم من أعراف وتفاليد وعقائد مؤيدة أو معارضة. ويكشف الرأى العام عن تضارب المصالح بين الفتات والطبقات، كما أنه صدى للوعى العام ويسرز دائماً رأيان تجاه أية قضية من القضايا، ويختلف الرأيان ويتطاحنان، ويحاول كل منهما أن يستبعد الآخر، والاثنان يعكسان مصالح أن يستبعد الآخر، والاثنان يعكسان مصالح المفين).

لنب الفيلسوف اليبهودي الأشهر منوسي بن ميمنون (١١٣٥ ـ ١٢٠٤م)، من دائرة الشقافية

العربية، وأبرز فالاسفة اليهود في العصور الوسطى، واسعه عندهم رابي موشه بن ميمون، وكان العرب يجلونه لعلمه ويطلقون عليه اسم الرئيس، أي رئيس أهل الملّة من اليهود، وأما أهل ملته فلقبوه موسى زمانه "موشه هزمان"، ولقبه اللاتيني Maimonides أو الميموني.

اسم من أسماء الله تعالى، باعتبار نسبة الذات إلى الموجودات العينية، فإن نسبة الذات إلى الأعيان الثابتة هي منشأ الأسماء الإلهية. كالقادر والمريد؛ ونسبتها إلى الأكوان الخارجية هي منشأ الأسماء الربوية، كالرازق والحافظ؛ هلاب اسم خالص يقتضى المربي وتحققه، والإله يقتضى ثبوت المألو، وتعينه، والله اسم لمرتبة ذانية جامعة لحقائق الموجودات، والرب مطلقاً لا يطلق إلا عليه تعالى وعلى غيره بالإضافة، نحو رب السفار، وهو باللام لا يطلق نغيره بالإضافة، نحو رب الدفار، وهو باللام لا يطلق نغيره نالاعظم والتعين الأول، الذي هو منشأ جميع الأسماء وغاية الأعابات، وإليه الإشارة بقوله ﴿ وَأَنْ إلَىٰ رَبِكَ المُتَهَىٰ ﴾ (النجم ٢٤).

Usury<sup>(E.)</sup>; ...... Usure<sup>(F.)</sup>; Usure <sup>(L.)</sup>; Wucher<sup>(G.)</sup>

الربا لغة هو السفضل والزيادة؛ وشرعاً فضلٌ خالي عن عسوض شُرِط لأحمد المتصاقدين؛ وفي علم الاقستصاد المبلغ يؤديه المقسرض زيادة عماً

اقترض تبعداً لشروطه. ووصف الربا في القرآن:
﴿ لا تَأْكُلُوا الرّبَا أَضِعَافًا مُضَاعَفَةٌ ﴾ (آل عسران
: ١٣٠)، وحكمه في الآية: ﴿ وَآخَلُ اللّهُ الْبَشِعُ
وَحُرُمُ الرّبَا ﴾ (البقرة: ١٧٥)، ووصفه: ﴿ يَمْحُقُ
اللّهُ الرّبَا ويُوبِي العشدُقاتِ ﴾ (البقرة: ٢٧٦).
والربا شرّ ماحق وليس من الخير في شي، والنهي
عنه عقلاً وعُرفاً وشيرعاً، ويماثل أكل أسوال
الناس بالباطل والسرقة،

رياعيات ................. Quadrivium <sup>(L)</sup>

اصطلاح مدرسی من العصور الوسطی، کان يطلق علی أقسسام الدراسات العلبا فی کلیّات الآداب أو الفلسفة، ویشمل الحساب والهندسة والموسیقی والفلك.

رباعية (E.: F.)

 $Quardripartita^{\{L_n\}}; Vierteilige^{\{G_n\}}$ 

النفضية الموجهة المذكورة فيها الجهة، وسميت كذلك لكونها ذات أربعة أجزاء.

الفسقسيسة المُعلّم، والعسالِم الرامسيخ في العلم والدين.

ربَائيَة ...... Rabbinism<sup>(E.)</sup>; .....

Rabbin $sme^{(F_s)}$ ; Rabbin $smus^{(G_s)}$ 

فلسفة البهود التلموديين، يقولون عن كتابهم التلمود إنه الشريعة غيسر المنزّلة والمكملة لشريعة مسوسى المحضوظة في العشوراة. والربانيسون من

رمَاتي Rubbi العبرية. يمعني الحبر، فالربانيون هم الأحبار، ومنهم الغالية، يعتبرون التلمود أهم من التوراة، لأن التبوراة كتاب الله، وأما التلمبود فهو كتاب الشبعب اليهودي. وهو اجتهاد المجتهدين في الدين، يتواتسون بين النصبوص والظروف المتخيرة، ومن أقسوالهم أن الله إذا أعبوزه أمر يستشمر الرّبانيين، والربانيون إذا استشكلوا أمراً اجتهدوا فيه، واعسملوا عقولهم،ولم يرجعوا إلى الله، واستنفتوا قلوبهـم، ولم يستشبيروا الله، ومن أقوالهم أن الله والربانين اختلفوا فيما بينهم حول قضية من القضايا فاحتكم الله لواحد من الربانيين فنقضى همذا الواحد ضد رأى الله، فمأقر الله منا رأوا. ونقيض الرّبانيين القرّاءون، وحؤلاء ينقدون التلمسود ويكفرون الربّانيسين، ولا يرتضسون إلآ بالتوراة كشابأ وحييدأ للعضيدة والشربعة. والربانيـون يدَعـون أنهم لم يكتبـوا التلمـود إلا بوحى من التوراة، والسلمود أنمركستاب السرهمار وفلسفة الشباليين والحصيديين، وانتهى بالصهيونية.

اسم للمرتبة المقتضية للأسماء التي تطلب الموجودات، فيدخل تحتها العليم والسميع والبصير والمريد والقادر ونحو ذلك، فإن العليم يقتضى المعلوم، والمريد يطلب المراد، والقادر المقدور، وهكذا والرب يقتضى وجوب المربوب وتحققه. وللربوبية عند الصوفية تجليان مسعنوى

وصودى، فالمعنوى ظهوره فى أسسمائه وصفانه على مسا اقتنضساه القانون التنزيسهى من أنواع الكمالات، والصورى ظهوره فى مخلوقاته على ما اقتضاه القانون الخلقى التشبيهي.

وقبل الرحمة من صفات الذات، وهي إرادة المصال الخبر ودفع الشر، لأن الله أراد في الأزل أن يرحم عباده في حسا لا يزال، وقبل هي من صفات الفعل، بمعنى أن الله قادر أن يعطى العبد ما لا يستحقه من المنوبة ويدفع عنه ما يستوجبه من المعقوبة، ولذلك قبل عن الرحمة إنها ترك عقوبة من يستحق العقوبة.

ردّ بالممتنع أو ردّ إلى الخلف .....

Reductio per impossibile;

Reductio ad absurdum (L)

الطريقة غبر المباشرة في رد القياس بواسطة

البرهنة بشياس من الشكل الأول، على أن بطلان النسيجة في القياس المطلوب ردّه لا يشفق مع صحة المقدمتين بافتراض أنهما صحيحتان.

ردُ صوری ....... Ecidetische Reduktion (G.)

الرد أو الاخترال الصورى في فلسفة الظاهرية، ويقوم على التصبير بين الواقعة الظاهرية، ويقوم على التصبير بين الواقعة والمداهة Wesen (Eides)، وفيه نرد الوقائع الجزئية أو الفردية إلى الماهية الكلية، كأن نرد مشلاً درجات اللون الأحمر إلى ساهية الاحمر، أو نرد مختلف الأفراد - حسن، وعلى، وسيد، ومحمد، إلى ماهية الإنسان.

ردً ظواهري ......

Phenomenological Reduction (E.):

Reduction Phénomérologique (E.);

Rhänomenologische Reduktion (L.)

فى فلسفة الظاهريات التى قال بها هوسول، وهو العسملية التى يتجاوز بها الوعى الصفات العارضة للموضوع فيد البحث، أو الإدراك، أو النامل، أو المناقشة، أو التفكير، بحيث لا ينبغى إلا ماهيت الشابتة التى تهم الذات، ويسسيه عوسرل لذلك الرد الظواهرى المتعالى، لأن الأنا تتجاوز به العالم المباشر إلى موقف ناملى يستوعب فيه الأنا المتعالى الخبرات الواقعية للذات التجريبية، ويخلص إلى ماهية الموضوع أو صورته.

رد متعال .... (الله متعالى .... الرد أو الاختزال المتعالى، ويقوم على التمييز

بين الواقعي Reales وبين اللاواقعي Breales وفيه نرد المعطيات في الشعور العادى البسيط إلى ظواهم مستسعسائيسة في الشسعسور على الطلاقه Reines Bewosstsein.

Reduktion voon Syllogismus<sup>(G,)</sup>

يبرهن على صحة القياس برده من أحد أشكاله الشلائة الناقصة إلى قياس من الشكل الأول، إما بالطريقة الماشرة بعكس إحدى المقدمتين بحيث يجيء الحد الأوسط موضوعاً في المقدمة الكبرى، أو بالطريقة غير المباشرة التي نسمى ببرهان الخلف، بواسطة البرهنة بقياس من الشكل الأول على أن بطلان النتيجة في القياس المطلوب رده لا يتفق مع صحسة المقدمسين بافتراض أنهما صحيحتان.

بالكسر وسكون الدال، عند المنطقسيين هو النتيجة.

رسالة ..... ..... Message: Mission<sup>(h.: F.)</sup>; .....

Botschaft: Mission (G.)

فى اللغة هى البيلاغ، من ركل اى بعث، والرسسول فى الاصطلاح هو المبلغ عن الله وأصحاب الرسالات هم الموكل بهم الفيضاى الكرى، يتفرغون لها، ويضحون من أجلها.

والرسالة قد تكون عبامة أو خاصة، فالعبامة فطرة في الإنسان، فتراه يعمل لغاية، ويحمل مهمة، ويقوم بها واجباً وفرضاً؛ والخاصة يتحدد بهما تكليف السعض دون غييرهم، ورسيالات الرسُل من هذا القبيل الخاص، وكذلك الفلاسفة والمصلحون، وفي اصطلاح الفلاسفة هي الكلام المشتمل على قواعد علمية. والفرق بينها وبين الكشساب إنما هو بحسب الكمال والنقصان، والزيادة والنقصان. فالكتاب هو الكامل في الفن أو العلم أو الفلسفة، والرسالة غير الكامل فيه. ورسالة الرُسل قبد تكون بشبريعية، سيواء أمير الرسول بتبليغها أو لا، وتساوقها النبوة. وقد تُخُص الرسالة بالتبليغ، أو بالوحى، أو بكـناب. أو بشريعة. أو بعـدم كونه مأموراً بمتابعــة شريعة من قبله من الأنسياء. وفي اصطلاح المحدُّثين المُوسَل من الإرسال، من مصطلحات الأصوليين؛ والمرسل هو الحديث الذي سيقط من آخر إسناده من بعسد الشابعي راو واحد أو أكسسر، وذلك السقوط يسمى إدسالاً، وصورته أن يقول النابعي صغيراً أو كبيراً. قال رسول الله ﷺ كذا، أو فُعل كبذا بحضرته وسكت، ونحو ذلك بما يضيف إليه. والحاصل أن المرسل حديث رفعه التنابعي مطلقاً ولا يُحتَج به عند الجمهور. وكذلك القول المرسل إطلاقاً لا بُحنَج به عند أهل الحق. ورسائل لأهل الأمصار من الحكام. يبلّغهم بالإسلام. ودسائل العهد الجديد في النصرائية عي التي كتبها الرسل إلى الكسائس حول المسيحية. وكان

الفلاسفةكنط وهيجيل يقبولان إنهمما صاحبا رسالة ،والدكستور هبمد الرحمن بدوى فيلسنونها الكبير يردد باستصرار أنه وهب نفسه لرسالة الفلسفة ،ولم يستزوج من أجل ذلك. ورسالة الفلسفة عند سقراط تحصيل المعرضة الصحيحة، وعسند أنسلاطون إقامة الحكومة العبادلة، وعند أرسطو نشر العلم. وما من عظيم من عظماء التساريخ في السيساسية أو العلوم أو الفنون أو الآداب إلا وهو صاحب رسالة، وكان طه حسين يقول إن رسالت نشر الثقافة. والرسالات تتنوع وتخشلف بحسب وعي الأفسراد والأمم، وقبد يضيق مجمأل الرسالة حتى يقتصمر على واجبات الأب نحو أسرته، وقد يتسع حتى ليعمَّ الإنسانية جميعها. وأصحاب الرسالات الكونية Cosmic ms. مثل طافور الشاعر الداعي للمحبة، وكنط الفيلسوف وغساتدي، وكانت دعوتهمما إلى السلام. والتوراة كرسالة هي تأكيد عظمة اليهود وأنهم الصنفوة، وترسيخ حقهم في الاستعلاء والاستكبار العنصرى؛ ورسالة الاناجيل تأليه المسيح باعتباره ابن الله؛ ورسالة الإسلام الدعوة إلى الله، وتوحسيده وتقسواه، ونشر الرحسمة والأخوة، وإشاعة السلام. (انظو رسول).

Description<sup>(Ea Fa)</sup>; .....

 $Descriptio^{(L_n)};\ Beschreibung^{(G_n)}$ 

عند المنطقيين قسم من المعرق مقابل للحد، ومنه تسام .complete d. وناقسص .complete d. فسالرسم التسام منا بشركب من الجنس القبريب والخاصية، كتعريف الإنسان بالحيوان الضاحك،

بعنى أن التعريف ينصرف إلى خواص الشيء أو أعراضه؛ والرسم الناقص ما يكون بالحاصة وحدها، أو بها وبالجنس البعيد، كتععريف الإنسان بالضاحك أو بالجسم الضاحك، أو بعرضيات تختص جملتها بحقيقة واحدة، كقولنا في تعريف الإنسان إنه ماش على قدميه، عريض الأظفار، بادى البشرة، مستقيم القامة، ضحاك بالطبع.

والرسم عند فلاسبقة الأصبوليين أخص من الحدّ لأنه قسم منه؛ وعند فلاسبقة المصوفية هو الحلق وصبغائه، لأن الرسوم هى الآثسار، وكل ما سوى الله آثاره الناشئة عن أفعاله.

 $Vean-Diagramm^{(G,)}$ 

نسبة إلى عالم المنطق الإنجليزى حنا فن الذى طور طريقة استخدام الدوائر عند بولر لتصوير البراهيس القياسية، وطبقها في مجال حساب الفئات، واستخدم فكرتبن أساسينين من جير بول، هما فكرة الفئة الفارغة وفكرة الفئة الكلية، وجا لتصوير القضايا رباعية الحدود إلى الأقطاع الناقصة، وإلى أشكال أخرى هندسية أكثر تعقيداً لتصوير القضايا متعددة الحدود.

Euler Diagram<sup>(E.)</sup>; ...... Diagramme de Euler<sup>(F.)</sup>; Euler-Diagramm<sup>(G.)</sup>

نسبة إلى العالم الرياضي السويسري ليونارد

يولر (١٧٠٧ - ١٧٨٣م) الذي كسان أول من استخدم الأشكال الهندسية لتصوير البراهين القياسية بالتعبيرعن الحدود أو الفنات بواسطة الدوائر

Apostle<sup>(E.)</sup>; Apôtre<sup>(F.)</sup>; ...... Apostel<sup>(G.)</sup>; Apostolus <sup>(L.)</sup>

الرسول في الإصطلاح هو مبحوث العناية الإلهبة للناس، وهو الشاهد عليهم، والمخلص، والمبشر، والمناهد عليهم، والمخلص، والمبشر، والناير، والحُبجة. والرسالة في الدين اشترط للرسول أن يكون عاقلاً، واشداً، وشيداً، فطناً، ذكياً، حافظاً، بليغاً، عظيم النفس، عالى الهسمة، صاحب عزم وعزيمة، صادقاً، أميناً، شديد الدراية والوعي، نافذ البصر والبصيرة، له قبول وحضور.

والفسرق بين الرمسول والنبي : أن الأول صاحب رسالة، وأما الثانى فهو صاحب نبوءة يخبر عن الغيب أو المستقبل، ويأتيه علم به، وحباً أو بإلهام. والفرق بين الرسول والقيلسوف : أن الرسول ينشىء ديانة، والديانات رؤية شاملة أن الرسول ينشىء ديانة، والديانات رؤية شاملة عقليا، ويبحث في الأصول والمبادىء، ويقصد عقليا، ويبحث في الأصول والمبادىء، ويقصد إلى الحقيقة، والنبلائة : الرسول، والنبي، والفيلسوف : يستغون الحكمة، ويهدفون إلى الصلاح ، ويصدرون عن المطلق، ويختلفون في المسلح.

والرسول بَـشَرٌ من البَشَـر، يُوحَى إليه بِشَرَعٍ وأُمـر بتبليـغـه، سواء كـان له كـتاب أُنزل عَليـه

ليبلُّغه، ناسخًا لشرع مَن قَبْله أو غير ناسخ له. أو أَنْزَلَ عَلَى مَنْ قَبُّلُهُ وَأَمْرُ بِدَعُوةَ النَّاسُ إِلَيْهِ ، أَمْ لَمْ كتاب، ولمفلك كنُسرت الرُسل، وقبل هم ثلاثمانة وثلاثة عـشـــر، وقلَّتْ الكُنب فكمانت التــوراة . والإنجيل، والزبور. والقبرآن والرسول أخص من النبيَّ وأفضل، لأن الرسول أمر بشرع، بينما النبيُّ حافظٌ لشريعة غيره. والفائدة في إرسال الرسُل المتعريف بالشريعة، وما يتنزل عليهم من الكُتب إنما لتسعمويف الناس بالحق. وجسميع الرسل من الذكور، وهناك نبيّات بين النساء، وفي النصرانية يُطلق اسم الرُسل على تلاميذ بسوع الاثنى عشر. وهم الحواريون والأنصار في القرآن: ﴿كُمَّا قَالَ عبسسَى ابن صَويَمُ لِلْحَوَارِيْنَ مَنْ أَنصَارِي إِلَى اللَّهُ \* (النصيف) ) ، وهؤلاء هم: سبمعيان يطرس، وأندراوس، ويعشوب بن زبدي ويوحنا أخـوه. وضيليس، وبرنولماوس، ونوسا، ومستَى العشـَـار، ويعتقسوب بن حلفي، ولياوس الملقب تداوس ويسمى أيضًا يهوذا بن حلفي، وسمعان القانوني وهو سمعنان الغيور، ويهوذا الاستخربوطي. ولمّا رُقع المسبح انتخب التلاميذ متسياس خلفًا ليهوذا الاسخربوطي، وكذلك صار بولس الثالث عشر لهم بعد الصعود بسبع سنوات. وكلمة الرسول تضاهى كلمة الصاحب في الإسلام، فأصحاب الرسسول عَيْنَتُ هم الذين رأوه ،وجلــســوا إلبـــه، ونقلوا عنه، وحفظوا منه، وكــذلك في النصرانية فإن الرسول هو الذي قد اتصل بالمسيح، ودعاه ، وعاشره، وتلقى عنه مبـاشرة، ولم يُستثن من هذا

الشرط سوى متياس وبولس. وكان بونيايا من الرسل. وهو صاحب إنجيل برنايا المختلف عليه، والذي ينكره النصاري لأنه يقبول بالتسوحيد ويؤكد على بشرية عيسى. ويسمى النصاري أبياوزا كل الدعاة إلى النصسرانية المبسشرين بالإنجسيل. باسم الرسل. وفي الرسسالة إلى العبرانيين أطلق بولس على المسيح اسم الرسول العبرانيين أطلق بولس على المسيح اسم الرسول بوحنا يتحدث المسيح عن نفسه كرسول. (انظر يوحنا يتحدث المسيح عن نفسه كرسول. (انظر

اشكال هندسية، مثل رسوم يولر، ولامبرت، وفن، نستخدم في المنطق الصبور لتصوير قضاياه ونسهيل فيهمهما من قبل طلبة المنطق، وكذلك لتسهيل مراجعة النتائج التي يمكن التوصل إليها باستخدام البراهين الجبيرية في مجال المنطق، ولتوضيح الارتباط الوثيق بيسن المنطق كمحكم وعلم الطبولوجيا ونظرية المجموعات.

فلسفة ابن رشد (١١٢٦ - ١١٩٨م)، أو رؤياه عن فلسفة أرسطو، وكان قند توفّر على شرح كُتبه، واشتهرت شروحه وتُرجمت إلى اللاتينية، ونالت رواجًا منقطع النظير في أوروبا في العبصسور الوسطى، وعُرفت فلسسفته أو شروحه باسم الرشعية، وقيل عن مفهومه لفلسفة

أرسطنو يأتب المفهنوم العربي، ثم اقستصبروا على تسميته بالمفهوم الرشدي، واستخدم فقهاء الكنيسة اسم الرشدية كتبهمة يلصفونها بخنصومهم، وأخصهم فلاسفة جامعة باريس من أمثال سيجر البارابانتي، ويويشيوس، وانتقل تأثير الرشدية من جاممتي باريس إلى جامعة بولونيا وبادوا ابتداءً من القرن الرابع عشر حتى منتصف القرن السابع عشر، وكنان الجدل الذي احتدم حنول ابن رشد مناطه ازدواجية الحقيقة عنده، بمحاولته النوفيق بين الدبين والفلسمة، وبيس النقل والعمقل، ومضالته المشهدورة في ذلك أن : الشريعة والفلسفة أختان شقهقتان، لأن الحقيقة واحدة لا تتجزأ، وكل ما حنالك أننا تسعى إليهما من زوايا شتّى، ونقسرها من جنوانب مسختلفة، ومن ثم كنان من رأي الرشديين اللاتين أن من الممكن أن تكون إحدى القبضايا صحبيحة فلسفييا وفي نفس الوقت تناقض نضية أخرى صحيحة شرعيًا وبالعكس، ولا تشميريب في ذليك. وابن رشميد لم بر أن يستخدم حجج الفلسفة في إثبات الشريعة، وميّز بين ما بمكن أن يلجماً إليه الفلامسفة من حسجج برهانيــة، وما يمكـن أن يلجأ إليه المتكــلمون من حجج جدلية. وعلى ذلك فالرشديون أو الفلسفة الرشدية قبوامها : أن الشريعة أخت النفلسفة ،وإن اختلفنا في المنهج، والشيريمة نخاطب عيامة الناس، بينما الفلسفة تتوجه إلى خاصتهم.

الرقع إلى السماء ...... [الرقع إلى السماء المحددة Elevatio ad caelo الرقع الما المحددة أن أمادوقليس (نحو ٤٥٠ ق.م) أراد أن يقال إنه رُفع إلى السماء ليعبدوه

ويقدسوه، فألقى بنفسه ني فوهة بركان أطنة، إلا أنه نسى إحدى نعليه على فوهة البركان، وكان مستاداً أن يلبس نعالاً خاصةً من السرونز عُبِّزه، نصرفوا أنه لم يُرفع على الحقيقة، ولكنه انتحر وادَّعَى أنه رفُّع. وفي التوراة، ينأتي في سنفسر الملوك الثاني، في القصل الشاني، العبارات من ١ إلسي ١٨ : أن إيليسا رُفع إلى السسماء، وأنه ترك رداءه لصاحبه أليستع، يعنى أنه رُفع عارياً، وقال أليشع إن مركبة تبث نارأ خرج منها فرسان واحتملوا إيليها معمهم. وإيليها يبدو في التوراة كالخيضر في سورة الكهف في القرآن، واليشع هواليسع، ولإيليا حكمة مستورة وأفعال مبهورة. وربما كان أمهادوقليس قد قرأ ذلك عن إيليا الذي هو إلياس في القرآن. وروايته في القرآن (الأنمام : ۸۵) ساوت بینه وبیس زکریا وبحیی وصیسی، وهم من الأخبار والصبالحين ، ولهم كراسات وخوارق، وربما كان إيلىيا كذلك. واسم الهاس في القرآن هـ و الصيغـة اليونانيـة والعربيـة لإيليا العبرية ويعني الله إلهيء. وفي القرآن كذلك أن المسيح رُفع : ﴿ إِنِّي مُتَوَقِّبِكُ وَرَافِعُكُ إِلَى ﴾ (آل عممران : ٥٥)، والتنولي يعني أن يجري عليمه الموت، وفي القرآن يقول عيسى : ﴿ فَلَمُكَا تُولُهُ عَنِي ﴾ (المائدة : ١١٧)، يعني أجريت عليّ الموت، فكأن المسعني أنه توقساه أولاً ثم رضعسه. والرفع في القسرآن بأتي ثمان وحشسرين سرة، جميعها بمعنى الإصلاء والتشريف والتكريم، تلخصها الآية: ﴿ وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ (مريم:٥٧) وتفسيرها الآية الأخرى : ﴿ وَجَاعِلُ الَّذِينَ اتَّبُعُوكُ

فوق اللهن كفروا ﴿ (آل عسران: ٥٥) يعنى أن المكانة العالمية هي أنه تعالى نصر أنباعه على أعدائهم ويظفرهم يهم، وظل أمر أنصارعيسي كذلك حتى كُتبت الأناجيل الأربعة في القرن الثاني، تروى عن المسيح وتنسب إليه أنه ابن الله وأنه صلب وتوفي، ثم قامت قيامته، أي أصعد إلى السسماء، وأنه الرب والقسدير، والأول والآخر، والبداية والنهاية، وهو الباب، وابن الله والمخلص، ورب الأرباب، ورئيس ملوك والمخلص، ورب الأرباب، ورئيس ملوك الأرض، والمدبر، ووارث كل شيء فكأن المكان المعلى والمرفع إلى السماء هو أن يكون المسيح الها، وذلك ما يقال له الغلو في المسيحية، وهو الشرك بعينه.

فى الفلسفة هيو الجيزة؛ وقيد يراد به نفس ماهية الشيء، أى جمسيع الأجزاء؛ وقد يراد به ما يدخل فى البشيء، أى جسميع الأجسزاء؛ وهو قسمان : أصلى وزائد، والركن الأحسلي هو ما ينتفى بانتفائه الشيء وحكمه، والزائد هو الجزء الذي إذا انتفى كان حكم المركب باقياً.

رُهاة العجارة ...... العجارة العصابين كسانوا حركة رُماة الحجارة أو الحصابين كسانوا يرمونها بالنبال des frondes جرت في فرنسا سنة ١٦٤٨ ، كحركة رماة الحجارة في فلسطين حالياً، فهدؤلاء وأولئك كانوا ثواراً، خرجوا على

السلطة. وكان وراء الحيركة الفرنسية مجموعة من الفيلاسيفية ألبوا الناس بمقيالاتهم اللاذعية، ومؤلفياتهم الناقدة، كأنها الحيجارة، يلقون بها السلطة، كرمياة الحيجارة سواء بسبواء، والمقصود من اسبسهم Irondeurs أنهم المعيارضيون اللوذعي هو الذكي الذهن، الحديد الفؤاد، كأنه يلذع من ذكاته ،وهؤلاء الفلاسفة كانوا هجائين فيلذع من ذكاته ،وهؤلاء الفلاسفة الامثال، ومنهم : كونديه، ومدام دي لافييت، والموان ومدام دي سافينيه، ولاروشفوكولد، وأنطوان أرنولد، ومدام دي سابليه، وهؤلاء اختياروا الأمثال الساخرة ليسبهل حفظها ولتذيع بين الناس، ومن ذلك كتيب لاروشفوكولد المشال الناس، ومن ذلك كتيب لاروشفوكولد المشال وكان يُطبع ويُوزع سراً.

الرمز Symbol في اللغة هو العلامة والإشارة، يدل بها الرامز على المرموز.

والرمز في الاصطلاح ما دلَ على غيره دلالة معان مجردة على أصور حسية، كدلالة الأعداد على الأشياء، ودلالة أصور حسية على معان منصورة، كذلالة الشعلب على الخداع، والكلب على الوفاء.

ويطلـق الرمــز، على كل حــد فى سلـسلة المجازات يمثّل حداً مقابلاً فى سلسلة الحقائق.

والرمسزي :Symbolique<sup>(F.)</sup> Symbolique

(Exambolic هو الدلالي المنسسوب إلى الرمسز كقولك التمثيل الرمزي وهو الإيماني.

والرمسزية كفلسفة تعارضها الواقعية، والانطباعية. وكان ظهور الرمزية كحركة فنية وأدبية في فرنسا سنة ١٨٨٥م، وأبرز الرّمزيين فيها: مالارميه، وبودلير، وفيرلين، ومورو، وريدون.

والرمزية الدينية مذهب في العلو، والقصص في التوراة والإنجليل والقرآن لها رمزية خاصة، والتناويل مناط فك رموزها، واستنخدم أفلاطون التأويسل لإلباس الحقائق ثوباً رسزياً، والصوفية أكثر الناس استخداماً للرمزية.

والرمزية مذهب من يقبول إن العقل البشرى لايستخدم ولا يدرك إلا الرموز؛ وهى فى الشعر صياغة المعانى رموزا، والنسعر الملحمى أكثر ضروب النسعر لجموءاً للرمزية. والرموزية أدعى لإثارة الخبال وإذكاء العاطفة.

والرمزية كدلالة اجتسساعية نب إلى الانسماءات الفكرية والطبقية، فالمسيحى مثلاً يرسم الصليب على يده ليعلن عن نفسسه كمسيحى، والقضاة والشرطة والجيش والأطباء وأساتذة الجامعة ورجال الدين لهم لباسهم الذي يرمز لهم ويميزهم ويعلن عن مراتبهم.

والشرمييز Symbolization هو استخلاص المفاهيم من الخبرة، وإدراك المعلاقة بيس الرموز وما تنطبق عليه فني الواقع، وبالشرصييز نعطي رموزاً لما ندرك، ونربط بين هذه الرموز وما تمثله.

وبالرسوز العلمية تكون صورة العالم علمية، وبالرمسوز الأسطورية تكون الصسورة أسطورية، وبرسوز اللغة العمادية تكون صمورته المألوضة التي نعرفها عنه بشكل عمام، فكأن للتحثيل السرمزي وظيفة تناسب كل صورة، ووظيفته في الترميز الأسطوري تعبيرية تُدمج الرمز فيما يرصز إليه، قالرعد يعبّر به الربّ عن ضضبه، لا يكون مجرد تعبير ځــارجي عن غضب الله، ولكنه هو نفــــه غضب الله. ووظيفته في الترميز العادي حدسية، نعبس فيه باللغة العادية عن العالم كما تندركه بالفطرة، بوصفه صوجودات في الزمان والمكان لها خصائص دائمة، وأخرى عارضة، فكأن لغة ارسطو التي يطرح بها تصورات شبيهمة بهذه التصمورات لغة عمادية أو قبل علمية، وتأتى في مرتبة بعد الرمسزية الأسطسورية وقسيل الرمسزية العلمية. وأخيرًا هناك الموظيفة التصويرية في الترميز العلمي، وغايشها ننظيم التفاصيل، وربط الجزئيات، والتعبير عن العلاقات بينها.

رهان باسكال .....لا Le Pari de Pascal (F.)

اشتهر الفيلسوف الفرنسى باسكال (١٦٦٣ - ١٦٦٣) بما يسسمى رهان باسكال، أو حُجة الرهان، فنحن علينا أن نختار بين الإيمان بوجود الله، أو أن ننكر وجوده، فعلى أيهسما نراهن؟ ويخاطب باسكال الشكاك والماديين فيقول: إن الرهان على واحد منهما تكسبون به كل شيء وعلى الآخر تخسرون به كل شيء فراهنوا إذن على أن الله مسوجود ولا تشرددوا! والمكاسب على أن الله مسوجود ولا تشرددوا! والمكاسب سيكسب بالرهان الحياتين بدلاً من حياة واحدة،

ألحياة الدنيا والحياة الآخرة. وإنما الآخرة حياة البدية من السعادة. والاختيار في الرهان من أعيمال القلب، وواضح أن باسكال مطلع على الفلسفة الإسلامية، وفلسفة القلب أحد أركان هذه الفلسفة في القرآن، ولعل القرآن هو الكتاب

السماوى الوحيد الذى ميز الإنسان بالعقل والقلب. والتسمية القلب، صريحة فى القرآن، وحُجّة الرهان التى قال بها باسكال سبقه إليها

الغيزالي في كتبابيه الإحيباء، وهميزان العمل، ويقول الغيزالي ناسباً الكلام للإمام على بن أبي

طالب: قال على رضي الله عنه تعالى عنه لمن كان

يشاغبه ويماريه في أمر الآخرة: "إن كان الأمر

كما قلت ُ فقد هلكت ونجوتُ "، بمعنى أنه إذا لم تكن هناك آخرة فقد نجا الجميع، وإذا كانت هناك

ناص عند المؤمنون فقط، وهلك المنكرون، فالأولى

إذن أن يؤمن المماري فينجو. ورحم الله القائل:

قال المنجع والطبيب كلاهما

لن تُبعَث الأجسام قلتُ إليكما إن صبح قولكما فلستُ بخاسرٍ

أو صحَّ قولَى فالخسار عليكما

رهين المحبسين .....

هسو أبو العسلاء المعرى (٩٧٣ ـ ١٠٥٧ م)
الفيلسوف العربي، اللاأدري، الشكّاك المتشائم،
صاحب رسالة الغفران، العقالاني، المؤلّة، رهين
المحبسين: الدار والعمي، أو رهين المحابس
الشلائة كما قال هو: الدار، والعمي، والجسد
الخيث:

## أراني في الثلاثة مِن سجوني

فلا تسال من الحبر النبيث لفقدی ناظری ولزوم پیتی

وكون النفس في الجسد الخبيث Dream<sup>(E,)</sup>; ..... Rêve<sup>(F,)</sup>; Traum <sup>(G)</sup>; Vision <sup>(E,; F,; G,)</sup>

انطباع المصورة المنحدرة من أفق المخيلة إلى الحسر المشترك. والرؤيا تختص بالمنام، والرؤيا تختص بالمنام، والرؤيا تختص بالقلب. والرؤيا خيال باطل عند جمهور المتكلمين، إذ الغالب منه أضغاث أحلام، ولفقد شرائط الإدراك عند النوم، فالنوم ضد الإدراك فلا يجامعه، فلا تكون الرؤيا إدراكا حقيقة، بل من قبيل الخيال الباطل وتحتاج إلى التأويل، وذلك يحتاج بدوره إلى معرفة أحوال الرائي النفسية والاجتماعية.

Vision<sup>(E.; F.; L.)</sup>; .....

Seben<sup>(G.)</sup>

حقيقة الرؤية إذا أضيفت إلى الأعبان كانت بالبصر، وتسمى الرؤية بالحاسة، وتقابلها الرؤية بالوهم والتخيل، والرؤية بالشفكر. والرؤية بالعقل يراد بها العلم مجازاً. والرؤية مع الإحاطة تسمى إدراكاً.

رؤية شاملة ............... Weltanschauung<sup>(G.)</sup>

بالإنسان ميل دءوب لأن تكون له رؤية أو فلسفة شاملة يستطيع بها تأويل الواقع وربط صورته بمبادئه هو نفسه، وبمعانيه وقيمه الني بُصدر بها أفعاله.

رزية في الله .....لله La Vision en Dieu<sup>(F.)</sup>

نظرية ماليرانش (١٦٤٨-١٧١٥) يرد بها كل شي إلى الله، لأنه خسالق كل شي خلق الموجودات ومالها إليه، وما يفيض منها من أفكار إنما في الأصل يفيض من خالقها، والله يتضمن أفكارها ويحتويها ويعلمها، وما من فكرة تخرج من موجود إلا وهي في الأصل فكرة تخرج من موجود إلا وهي في الأصل صادرة عن الله، والإنسان، لأنه من روح الله، فإنه وهو يفكر لا يفكر بنفسه وإنما بالله ، ويرى في الله.

روية ليلية ...... Nachtarsicht (G.)

مصطلح فشنر (۱۸۰۱ ـ ۱۸۸۷م) يصف به وجهة النظر المادية التي تؤكد على جمود المادة وعطالتها، ويقول بأن كل شئ على العكس حي ويه نفس وروح، وفلسفة فشنر لذلك مي فلسفة شمول النفس Panpsychisenus (انظر شمسول النفس).

رؤية نهارية ......Tagesansicht<sup>(G.)</sup>

مصطلح فشنر (۱۸۰۱ـ ۱۸۸۷م) يصف به وجهة نظره اللامادية.

روافض ......

Négateurs (F.); Negateren (G.)

من مصطلحات الفلسفة الإسسلامية، والروافض هم الشيعة الرافضون لإمامة أبى بكر وعسمر؛ أو أنهم الغُلاة في حُبَ على بن أبى طالب وآل البسيت، وبُغض أبى بكر، وعسمر، وعشمان، وعائشة، ومسعاوية، وآخرين من

الصحابة؛ أو هم الرافضة، لأنهم يرفضون الدير كليةً، وكفروا الصحابة، وأبطلوا الاجتهاد، وفلسفتهم سلبية، وفوضوية، وعدمية.

روافوة ...... Stoicism<sup>(k.)</sup>;

Stoicisme<sup>(F.)</sup>; Stoizismus<sup>(G.)</sup>

نسبة إلى رواق stoa بوليسجنونس المسردان بلوحاته، والمسمى لذلك الرواق المصور، بأثبنا، الذى اتحذه زيسون مقراً له يجسمع فيه بمريديه، فدعى أصحابه بالرواقيين، وأسماهم الإسلاميون باصحاب المظلة، وأصحاب الاصطوان.

والروافية فلسفة اخلاقية، وَفَلَات على أثينا مع الأجانب من غير اليونانيين، وكان مؤسسها وخلفاؤه - حتى ظهور المسيح - من الآسيويين وإن كانوا قد تلقوا تعليماً يونانياً.

وأزدهرت الرواقية الأولى في القرن المثالث قبل الميلادي، ودعا إليها زيسون من سيتيوم، وخلف عليها إقليسوس، وأرسى دعائمها أقريسييوس.

واششهر من فلاسفة الرواقية المتوصطة نسى الفرنين الثانس والأول قبل الميلاديين : هينوچيس السليوسى، وبانييس الروديسي، ويوسونيوس.

وكمان أضول الرواقية المتأخرة في القرنين الأول والشاني الميلاديسين، وبرز من فلاسفتها: سنيكا، وإيكتيتوس، وكان آخر فلاسفتها الإمبراطور ماركوس أوريليوس. والفلسفة في الرواقية هي محية الحكمة، والحكمة هي العلم بالأنسياء الإلهية والإنسانية. والمعرفة عندهم

حسيسة، ويتماثل علمهم الطبيعى مع اعتمقادهم الطبيعى. والأخلاق الأبيسقورية تنشد السلام الروحى، وتتوسل إلى ذلك بالفضيلة.

Nacration<sup>(E.; F.)</sup>; ...... Erzählung<sup>(G.)</sup>; Nacratio<sup>(L.)</sup>

فى اللغة هى النقل، وفى الاصطلاح أن ينقل أهل النظر عن غيرهم بمن قد يكونون أنداداً، وهذه هى رواية الأقران، أو أن يروى الكبير عن الصغير، وهى رواية الأكابر عن الصغائر. وتاريخ الفلسفة حافل بالرواة، من أمشال فلوطرخس الذى كتب كتاباً عن اأقوال الفلاسفة، الذى كتب كتاباً عن اأقوال الفلاسفة، ويوجانس اللائرسي صاحب كتاب الأمشاح، الفلاسفة»، ويورليوس، وفتشينو، وجوكلينوس وقوله، والرواية علم يُطلق على فعل النبويني وقوله لا على فعل، والأثار يُطلق على أفعال الصحابة.

اختلفوا في آمره، فقال كثير من أرباب علم المعانى وعلم الباطن والمتكلمين والفلاسفة: لا المعانى وعلم الباطن والمتكلمين والفلاسفة: لا نعلم حقيقته؛ ومنهم من ذهب إلى أن الروح الإنسانى هو المسمى بالنقس الناطقة، وقالوا فيه إنه مجرد، أو غير مجرد، والقائلون بنجرد الروح يقولون إنه جوهر مجرد متعلق بالبدن، والقائلون بأنه غير مجرد قالوا هو مبدأ الحس والحائلون ومبدأ الحياة في البدن، وقيل هو الحياة، والحرارة المغريزية، والدم والدماغ.

واختلفوا فى النفس والووح، فقيل هما شىء واحد، وفسيل هما مستغسايران، وقبل النفس مسنها الأخلاق والصسفات، والروح فيسها الحيساة؛ وقبل الروح هو الطبيعة التامة للكائن، تقوم به صورته، والروح المعفلوق روح إلىهى قسام بسه ذلك الروح المخلوق، وهو روح القلس أو روح الأرواح.

وقبيل روح الشيء نفسسه، وجسد الإنسسان صورته، وروحه معناه، وسرّه هو ال<mark>روح الإلهي أو</mark> روح القلمن.

وقبل الروح حيواني وإنساني، والسروح الحيواني مبدأ الحركة والحسن، والإنساني مبا به الحياة والإدراك.

والروح الاصطلم هو الروح الإنساني منظهر الذات الإلهية من حيث ريبوبيتها. وفي اصطلاح أهل الله وغيسرهم هي السر الخفي، والنفس، والفؤاد، والقلب، والكلمة.

والأرواح الضميفة Esprits Faibles هــى العـقــول الاستهــوائيـة العــاجــزة عن النــفكـــر الموضوعى المنظم، والأرواح القوية Esprits Forts هى الأرواح الغريبة أو المعادية للعقائد الدينية.

روح إنساني ......... (وح إنساني Spiritus Humanus (L.)

هو اللطيفة العالمة المدركة من الإنسان، الراكبة على الروح الحيواني، وهو المقصود بقوله تعالى : ﴿ مِن رُوحِي ﴾ (الحجر : ٢٩)، وقوله : ﴿ وَيَسْأَلُونَكُ عَنِ الرُّوحِ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْسِ رَبِي ﴾ ﴿ وَيَسْأَلُونَكُ عَنِ الرُّوحِ قُلُ الرُّوحُ مِنْ أَمْسٍ رَبِي ﴾ (الإسراء: ٨٥)، ولا يعلم كتهه إلا الله. ومذهب أهل السنة والجعاعة أن الروح الإنساني والعقل

من الأعيان وليسما بعرضيين كقول المعتزلة وغيرهم، وأنهما يقبلان الزيادة من الصفات الحسنة والقبيحة، كمما تقبل العين الناظرة الغشاوة والرمد، وتقبل الشسمس منكشفة، ولهذا وُصف الروح بالأمَّارة بالسوء مبرَّة، وبالمطمئنة أخسري. وعند الغسرالي الروح الإنسساني ليس بجسم يحل بالبدن حلول الماء في الإناء، ولا هو عَرَض يحلُّ بـالرأس أو بالقلب حلول العلم في العالم، بل هو جـوهر، لأنه يعرف نفـسه، ويعلم عن خالقه، ويدرك المعقولات. ومن رأي الغزالي أن الفلاسفة الذين تكلموا في الروح اعتبروه جزءاً لا بسجزاً، وشيئاً لا ينقسم، ولا محل هنا لاستخدام لفظ الحزء، لأن الجنزء يضاف إلى الكل، ولا كلَّ هنا فلا جنزه بالتبعية، إلا أن يراد بالجنزء ما يريد القبائل بقبوله فالواحد جيزء من العشرة؛ ولو أننا أخذنا جميع ما به قوام الإنسان في كونه إنساناً، لكان الروح واحداً من جُملتها، لا هو داخل فسيم، ولا هو خسارج عنه، ولا هو منفيصل منه، ولا هو متبصلٌ به، بل هو منزهٌ عن الحلول في المحسال، والاتصسال بالأجسسام، والاختصاص بالجهات، والروح مقدسٌ عن هذه العوارض. وقوله تعالى في الروح الإنساني ﴿ قُلِ الروح مِن أمسرٍ رَبِّي ﴾ منعناه أن الروح الإنساني موجود بالأمر، فإذا وُجد صار وجوده زسانياً. وبوجوده في المادة يصمير وجوده آنياً. والروح الإنساني إذ يوجد بالأمر، فإن بدن الإنسان يوجد بالحلق.

ومراتب الأرواح البشرية خنمس : ضالأولى

الروح الحسّاس أصل الروح الحيواني، ويتلقى ما تورده الحنواس، وبه تكون حينوائية الإنسيان في قبولنا الإنسان حيوان ناطق، ومن ذلك الإنسان في طفولته فهو حيوان رضيع؛ والثانية السروح اللاكسر الذي يختبزن الذكريات ويحفظ صور الأشياء في المخيلة، وما تورده الحواس، وهذا لا يوجمد عند الطفل الرضميع وإنما يتحمصل له في سن لاحق، فإذا أحب شيئاً وغيّب عنه بكي لأن صورته عنده، ونجد ذلك عند بعض الحيبوان، فالكلب الذي يُنضرَب بخشبة، إذا رأى الخشبة من بعد جرى لأنه يعرف ضررها له، ولا نجد ذلك عند الفَراش مثلاً، لأنه يُؤذِّي بالنار فيعاود الطبران إليبها ولا يفيد من تجبربته معها؛ والمثالثة السروح المُسدرك الذي يدرك به السعفل المعساني الخارجية عن الحس والخيال، وهذا الروح يميز الإنسان بخاصة، وبه يقال إن الإنسان حيوان ناطق. والنطبق خياصية الروح المدرك؛ والرابعية الروح العاقل الذي يستنبط، ويستدل، ويستقرئ، ويؤلف المركب من البسيط، ويستخرج المعاني الشريفة والقيم السامية، وإذا استفاد نتيجتين مثلاً مزج وألف ببنهما واستخرج نتيجة ثالثة وهكذا دواليك؛ والخامسة الروح القنصي، أو السروح السماوي، أو روح الله، ويتبجلي في الإنسان الحكيم، النبي أو الرسسيول، أو الولي، أو الفيلسوف، الرباني أو الإلهي.

روح المجماعة ..... (Esprit de Corps (Esprit Go) ..... أو مصطلح ضرنسى، ويسعنى روح الضريق، أو روح التضمامن يستشعبره الفرد والجماعة، ويقرآ

في الوعي العام، وتستبهدي به خناصة المجتمع وعامنه؛ وهو أصرة اجتماعية من أقوى الأواصر. ومشاركة وجدانية تتبدى سيكولوجيأ على أفراد المجتمع، وتولَّد بينهم عـاطفة اجتماعيـة عضوية. وتوقظ فيهم الحمية والغيرة على الجماعة، وتخلق بينهم مشــابهة عاطفيــة وتماثلاً في الفهم، ومحرفة عامة بالدوافع، فيسلكون ويضعلون كأنهم رجلٌ واحد، والبعض يترجم المصطلح بالإنجليسزية Consciousness of Kind يعسني وعسى الشوع، والمقصود بالنوع الجسماعة المتصائلة، فهو وعي اجتماعي يؤلف بين الجماعة ويدفعهم إلى العمل كفريق واحد. وفي الألمانية ترجمه بارث حرفياً (١٨٨٦-١٩٣٥) Korpsgeist ولكسن مصطلحه لم يذع بين قبومه كبإذاعة المصطلح الفرنسي الأصلي . وفي الإيطالية ترجموه حرفياً كسندلك Spirite di corpa ، ولم يدّع أيسنساً إلا المصطلح الفرنسي؛ ويشبهه في المعنى النوعسي الطيسقي Conscience de classe ورعى المتسماثلين Conscience de similitude; Conscienza della simi-Hitudine يعنى الوعى بين أصمحماب المصالح والدوافع المتشابهة والأحداف المنقاربة، فإنهم في هذه الحسالة يعملون بروح الجمساعة أو روح الفريق.

نقول روح الإنسان بمعنى مصدر الحياة فيه، وهو اصطلاح شائع في الثقافيات البدائية، وتطور في الفلسفة الإغريقية إلى العقل أو المطلق.

روح العصر ......

مى ماهيته وجوهره، نقول: عصر العقل عود مى ماهيته وجوهره، نقول: عصر الانفكير فيه وصمر الإيمان الذي ساد العقل التفكير فيه وصمر الإيمان الإيمان الإيمان الدي كان الإيمان مو مضمون مذاهبه ومقاصد الناس فيه وعصر للخاطرات age of adventure هو الذي نادى فيه الفلاسفة والعلماء بأفكار محورية كبرى، كأن يقولوا إن الأرض تدور حول الشمس وليس العكس، فيمعنى ذلك تكذيب الكتاب المقدس والكنيسة، وهي مجازفة مردية للداعى لها.

وعند الفلاسفة أن الفلسفة هي الإمساك بروح العصر، وأن محك صدق أي مذهب هو قدرته على الصمود للزمن، وتلاؤمه مع الروح العام. وكان هيجل يقول إن الإنسان ابن عصره. وهانية والمنانية والمنانية والمنانية (E.)

Spiritualisme (E.); Spiritualismus

مذهب من يعتبر أن النفس غير هيولية، وأن الروح جوهر الوجود، ومن صفاتها الذاتية الفكر والحربة، وأن التسصورات والظواهر العسقلية والأفسعسال الإرادية لا تفسسسر بالظواهر العضوية، وأن الفرد والمجتمع ينحوان نحو غايتين، إحداهما متسامية ونتعلق بالروح، والأخرى دونية وتسعلق بالحياة الحيوانية أو المادية. والروحانية أو الملعب الروحى تقابل المادية أو المذهب المادى كتقابل الروحاني والمادى.

مذهب من يعتقد أن الروح تبقى بعد الموت على صدورة جسم لطيف لا يُرى بالعين، ولكن يمكن للأحياء أن يتصلوا به عبر وسيط في ظروف خاصة.

مرحلة في الأدب والفن خياصة، ظهرت في تاريخ الثضافة الأوروبية الغربية فسي أواخر القرن الشامن عشر، واستمرت حتى الربع الأول من القبرن التاسع عبشر. والمزاج الرومسانس مسزاج أساسى، فالناس تولمد كلاسيين أو رومانسيين. والشخصية الرومانسية حسّاسة وانفعالية. وقد يغلب الطابع الرومانسي على عصر من العصور، ويميل المزاج الرومانسي في التصوير إلى الألوان الزاهية والمناظر الشرقيـة والرسوم المزدحمة؛ وفي الهندسة إلى الطراز الغنوطي؛ وفي الموسيقي إلى الأنغام العاصفة وموسيقي البرناميج؛ وفي الرواية إلى النمرّد على الروتينية والعقبلانية والانطلاق نحو اللانهاتي؛ وفي الشعير إلى الشورة الأبدية كما عنذ بيرون، وفي التناريخ إلى الاعتنقاد في التقدم والمبعى نبحو التحبرر كمبا عند سكوت وماكولي، وفي الفلسفة إلى رفض العقلانية؛ وكسان شوينهساور نموذج الضيلسوف الرومسانسي المتطرّف.

Neoromanticism<sup>(F.)</sup>; ....... جديدة Néo-romantisme<sup>(E.)</sup>; Neuromantismus<sup>(G.)</sup>

فلسنفة العودة إلىي رومانسينة القرن المتناسع عسشسر، أو هي نزعسة الحسدالة تنبحبو المنحي الرومانسي للقرن التساسع عشسر، وأحيساناً يُطلق عليها «ما بعد الرومانسية Postromanticism» ولعل أبرز ما يميز ذاك القرن الحركات القومية فيه، والتغنِّي بالقومية، وتأكيم الخصائص الوطنية، والاعتبزاز بالنهج الوطني، وتمجيد كل سا هو تسومي ووطنني . وفي القبرن العبشسرين كنانت مجاهدات أخسري لأقبوام من خبارج أوروبا، وانتشرت حركات الاستقلال الوطني، خصوصاً بعد المتورة البلشمفية، والثورة التركسية، ثم الثورة المصرية سنة ١٩٥٢م، فألهمت أقواماً في أمريكا اللاتينية، وفي أسيما وإفريقيما، وكمان الإحيماء الوطنى، وازدمرت الفسلسيفية والأدب والفنون، وكلها تشغني بالأوطان وأمجادها، وكأنهما عودة إلى الرومانسية الأوروبية في القرن التاسع عشر، وأطلقوا على ذلك اسم الرومانسية الجنيفة، وكان مضمونها إعادة اكتشباف الروح القومية، وفي مصر مشلاً كان شعر مسلاح چاهين، وروايسات نجيب محفوظ، وفلسفة العقاد وطه حسين؛ وفي الجممهوريات السوفيشية الأسيوية كسانت سيمفونيات شوستاكوفتش. وفي الفلسفة تمثّلت الرومانسية الجديدة في الإصرار على المذهبين الذاتي والعقلي.

رومانیهٔ Romanism<sup>(F.)</sup>; .....

Romanisme $^{(\vec{k}.)}$ ; Romanismus $^{(G.)}$ 

القسول بأن بابا روما هو خليفة القديس بطرس، وهو المهيمن على شئون النصرانية من بعده، وله الإشسراف على أمورها في العالم المسيحي، وذلك عكس المذاهب الأخرى التي لا تعشرف بسلطة البابا، بدعسوى أن المسيح لم يستخلف أحداً، وليس لبشر أن ينزعم لنفسه سلطة التحريم والتحليل، ولا الاستحسان أو الاستحسان أو شخصية بين العبد والرب ولا دخل للكهنوت فيها.

رياء ونفاق .....

Dissimulation and Hypocrisy  $^{(E_n)}$ ;

Dissimulation et Hypocrisie $^{(E_i)}$ ;

Verstellung und Heuchelei<sup>(G.)</sup>

السريساء من الرؤية، وهو أن يُرى عليك شئ ليس منك في الحقيقة، ولكنك تتلبّسه لكى توهم الغير بأنك كسما يرونه فيك. والتغاق من النفق، يدخله المنافق كسما يدخل الفار جُحره ويطلق عليه النافقاء. والجُحر كثير الأنفاق، وكذلك المنافق، يضع أقنعة شتى بحسب الأحوال، ليتنع الآخرين بشئ ليس من حقيقته، ويظهر من نفسه خلاف ما يبطن والمُراءاة إظهار شي ليشاهد على خلاف ما يبطن والمُراءاة إظهار شي ليشاهد على

صاحبه، والنفاق إبطان شئ فلا يُرى على صاحبه، وفي الحالتين فإن الرياء والنفاق لا صدق فهما، والنية فيهما غير مخلصة. والفرق بين الرياء والسّمعة أن الرياء يكون فيما يُشاهد أي في الفعل، والسّمعة تكون فيما يُسمّع، أي في القول.

والرياء والنفاق من المصطلح القرآني (البقرة 178، والنساء: ( 78/ 78))، ويجئ عنهما أن أعسمال المنافقين والمراثين تذهب أدراج الرياح لأنهم يضعلونها تقية ومصانعة للناس، ومَنلُها كسمثل صفوان عليه تراب فأصابه وابل. وفي إنجيل متى يوصف الفريسيون والصدوقيون بأنهم مراءون، ودعاهم يوحنا بأولاد الأضاعي، ووبخهم المسيح على ريائهم وادعائهم البرّ كذباً، وتفسير الناموس شكلاً (٥/ ٢٠ ؛ ٢١/ ٢٠).

رياضة ...... (ياضة المجادة Askesis (Gr.)

مصطلح إضريقى، وهو فى فلسفة اللغة هى استبدال الحال المذمومة بالحال المحمودة، وعند فلاسفة الصوفية الرياضية هى الإعراض عن الشهوات، وملازمة الصسلاة والصوم، والبُعد عن صُحبة القوم.

رياضيون كَفَرَة .....

Infidel Mathematicians (E.)

مصطلح بادكلی (۱۹۸۵–۱۷۵۳) يصف به نيوتن وتلاميذه، ويتهمهم بالكفر ساخراً، يقول : كم نحنرم المفكرين ونعتقد أنهم كبار، والحق

أنهم صغار، ونيوتن من هؤلاء، فهو قد تأدّى إلى نظريات في الطبيعية من شأن الأخذ بها إنكار الدين والكفر بالله، وهذا الرياضي الكافر قد نال إعجباب العلماء من أهل الرياضيات الذين تنكّبوا المقديم ووصفوا أنفسهم بأنهم مفكرون أحسرار، مع أن نظرياتهم ونظرات أستاذهم نيوتن، لاتصمد للنقد، والنجريب عليها يكذّبها. ويطلق باركلي على هؤلاء اسم كفرة الرياضيين ويطلق باركلي على هؤلاء اسم كفرة الرياضيين طريقة باركلي الساخرة فإن النشاد سخروا منه أبضاً وقالوا: لا عجب أن عبته الكنيسه أسقفا لكليون بأيرلنده سنة ١٧٣٤!!

Suspicion<sup>(E.)</sup>;Soupcon<sup>(P.)</sup>; ...... Suspicio<sup>(L.)</sup>; Argwahn<sup>(G.)</sup>

من مصطلحات السوفسطائية, وهو مسا لا يبلغ درجة اليقين، والشك سببه، كأنه يشك أولاً فيوقعه شكه في الريب، فبالشك مبدأ الريب كما أن العلم مبدأ اليقين.

والريب قد يجىء بمعنى الفلق والاضطراب، وفى الحديث: \*دع ما يريبك إلى ما لا يريبك، فإن الصدق طمعانينة والكذب ريبة، ومنه ريب السفعسر وقد يوصف به المشك، كسما فى قبوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَفِى شُكَ مِنْهُ مُعْرِيبٍ ﴾ (هبود:

١١٠). والريب في تاريخ الفلسفة عند الشُكّاك
 اليونان وهو مطلق التردد.

ريچينا أولزن ......Regina Olsen<sup>(F.)</sup>

الفتاة التي أحبها الفيلسوف الدغركي كبيركبعارد (١٨١٣-١٨٥٥)، وكانت رائعة الجمال وتعرف عليها سنة ١٨٣٧ فوقعت من نفسه موقع الغرام، ووجهت كتاباته، وأفادننا هذه المؤلفات الراثعة بسببها، فكنب يومياته يسجل فيها عواطفه وأفكاره، وقال عنها إن رجينا ملكة على قلبه، وخطبها سنة ١٨٤٠، وكان يريد لزواجهما أن يكون روحيا، وكانت تريده زواجا شرعيا، وكان هو جزعاً، وقلقاً، ودائم الحزن، وكانت عي كنسمة الصيف، وكرفة الفراشة، ولم غض سنة على الخطبة إلا وقد فسخت، وتركت والم، واستشعر لفراقها الشقاء البالغ، واحتمى وألم، واستشعر لفراقها الشقاء البالغ، واحتمى كيركجارد، وخسرت رجينا، وفازت الفلسفة!

ريطوريقي ......

الاسم الذي اشتتهر به عند العرب كشاب أرسطو السابع في المنطق، والاسم اليوناني معناء فن البلاغة، وترجمه العرب الخطابة، وموضوعه الأشياء المقنعة، والأصوب بالطبع فن البلاغة.







+

Psalmbook <sup>(E.)</sup>; ...... Psautier <sup>(F.)</sup>; Psalmen<sup>(G.)</sup>

لفظ سرياني بمعنى الكتاب، استعمله العرب، ويأتى في القرآن: ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الرَّبُو ﴾ (القمر : ٥٢)، أي في الكتب.

وأكثر الزبور عند أهل الكتاب مواعظ يقال لها مزامير، فلسفتها مدارها الشكر والحمد والناء على الله، وعدد مزاميره منة وخمسون مزموراً، وما فيه من الشهرائع إلا آيات مخصوصة، يطرحها موشاةً بالمواعظ.

والزبور عند الصوفية تجليات الأفصال، وأما النوراة فهو تجليات الصيفات، وأما القرآن فهو عبارة عن الذات.

ديانة فارسية قديسمة تنسب إلى زرادشت، وقيل إن ظهوره كان فى القرن العاشر أو المناسع قبل الميلاديين، أو فى القرن السادس أو المخامس قبل الميسلاديين فى رأى آخر، وأنه انشقل إلى فلسطين وتتلمذ على أنبياء إسرائيل من تلاميذ إرميا، ولكنه لم يطمئن إلى البهودية فعاد إلى الأدبان الفارسية، وتشبه ولادته ولادة المسيح، وله كتاب هو «الأفيستا» وشرحه «الزندافستا» وشرحه «الزندافستا» ومرحه «الزندافستا» والموجودات ويقسم الوجود إلى نور وظلمة، والموجودات منهما، أو من الخير والشر، والعالم صواع بين القوتين سينتهى بانتصار إله النور أو الخير أهودا القوتين سينتهى بانتصار إله النور أو الخير أهودا

مازدا في آخر الزمان، ولذلك تسمى الزردشتية أحساناً باسم المازدية، وأطلق عليها الإسلاميون اسم المجوسية، والمجوسية هي ديانة عبدة النار، وكان زرادشت قد اعتنق عسبادة النار أيضاً، وانتشرت بيوت النار في كل أنحاء فارس، ومن ثم أصبحت المجوسية اسماً لكل الديانات الفارسية ومنها الزردشتية (انظر المازدية).

Zurvanism <sup>(E.)</sup>; Zurvanismus <sup>(G.)</sup>

فرقة من المجوس عبدة زروان، وهو الإله عندهم، يؤمنون بأنه عندما اهتم أحدث أهرمن أو إليس، ومن علمه جاء هرمز أو جبريل أو إله النور والخبر، وأن السيادة لأهرمن على الأرض مدتها ستة آلاف سنة، فإذا انقضت عاد الناس إلى حباة النعيم وعم السلام.

زمان .....نمان ....

Temps (F.); Tempus (L.); Zeit (G.)

عند الفلاسفة جوهر مجرد عن المادة، لا جسم مقارن لها، ولا يقبل العدم لذاته، فيكون واجبا بالذات، وقال عنه أرسطو إنه كم منصل لهيئة غير قارة هي الحركة، وقال افلاطون إن في عالم الأمر جوهرا أزلياً يتبدل، ويتغير، ويتجدد، وينصرم، بحسب النسب والإضافات إلى المتغيرات، لا بحسب الخقيقة والذات، وذلك الجوهر باعتبار نسبة ذاته إلى الأمور الثابتة يسمى مرمديا، وإلى ما قبل المتغيرات يسمى دهرا، وإلى مقارنتهما يسمى زماتاً.

والزمان استداد موهوم، غيبر قار الذات، متصل الأجزاء، يعنى أى جزء يفرض فى ذلك الاستداد يكون نهاية لطرف وبداية لطرف آخر، أو نهاية لهسما، على اختلاف أو نهاية لهسما، على اختلاف الاعتبارات، كالنقطة المفروضة فى الخط المتصل، فيكون كل أن مفروض فى الامتداد الزمانى نهاية وبداية لكل من الطرفين.

وقبال أبو البركبات البغدادى : الزمان صفدار الوجبود؛ وقبال المتكلميون الزمان أمير اعتباري موهوم؛ وعرفه الأشاعرة بأنه متجدد معلوم، يقدر به، ومتجدد مبهم لإزالة إبهامه.

وقال الرازى فى المباحث المشرقية: الزمان كالحركة له معنيان، أحدهما أمر موجود فى الخارج، غير منقسم، مطابق للحركة، وهو الذى يسمى الآن السيّال، وثانيهما أمر متوهم لا وجود له فى الخارج.

والمزمان عند بعيض الفلاسفية إما مساض أو مستقبل، فليس عندهم زمان حاضر، بل الحاضر هو الآن الموهوم المشترك بين الماضي والمستقبل.

واتفق أرباب الملل على أن الله تعسالى لا يجرى عليه الزمان، أى لا يتعبن وجوده بزمان، بمعنى أن وجوده ليس زمانياً، إما لكون الزمان متغيراً غير متعين، وإما لأنه تعالى لا تعلق له بالزمان وإن كان مع الزمان.

ينكر القائلون بالنسبية الزمان المطلق بحجة أنه

لا يوجد مقياس واحد للزمان ينطبق على كل عدد من الأنساق التى تختلف حركاتها، وكل انفاق زمانى بين الحوادث الواقعة فى أصاكن مختلفة هو اتفاق نسبى، فالحادثتان قد نقعان معا بالنسبة إلى راصد آخر، لاختلاف المكان الذى يرصدانهما منه، فلكل نسق زمانه الخاص به يرصدانهما منه، فلكل نسق زمانه الخاص به زمانه الحقيقى.

وبينما نجد صبنسر يرجع المكان إلى الزمان، نجد برجسون يرجع الزمان المتجانس Temps نجد برجسون يرجع الزمان المتجانس Homogène (وهو نقيض الديمومة) إلى المكان. أما علماء النبية فيجمعون الزمان والمكان في مفهوم واحد هو الزمان المكاني Temps · Espace، أي الزمان المرتبط عكان، ويسمون الزمان بالبعد الرابع فلأشياء.

هى الوجود البزماني، عناصره: الماضي الدرماني، عناصره: الماضي الدرماني، والمستقبل do futer والمستقبل passé وهي غير منفصلة، وليست آنات بعضها غير موجود، أو لم يعد موجوداً، أو لم يوجد بعد، وإنما هي الحظات متداخلة ومتراكبة.

والزمانية شمول، والماضي هو ماض لهذا الحاضر، والحاضر حضور في العالم، والماضي يسكن الحاضر، وأنا من أكونه في الماضي، والماهية ما كان، وماهيشي إذن في الماضي، وهذا قانون وجودها. والماضي هو ما هو في ذاته، بينما

الحاضر هو من أجل ذاته، وهو ما هو في مقابل المستشبل الذي ليس بعد. وما يوجــد في الحاضر يتميز من كل وجمود آخر بطابع الحضور، والمستقبل هو الحضمور المقبل، وهو يصل إلى العالم بالاستقبال. والمستقبل يعني أن عليّ أن أصبر، والمستقبل هو أنا من حيث أني أنرقب نفسى كحضور، وهو مشروع، وإمكان حضوري يُخطُّط مقدَّماً، والمستقبل هو منا سأكونه، ولكى أكنون مستنقبيلاً لابد أن أكنون حراً، فبالحبرية مضدورة على . وهكذا نـرى أن الزمـانيـة توال، بمعنى أنهما إضافة المقبّل avant، والبَّـعْـد prés. والكثرة ونسفآ للقبل والبسعد هي الكثيرة الزمانيية multiplicité temporelle ، والزمسانيسة عملي هذه الصورة من الترتيب أو النظام، زمانية مكونية temporalité statique ، وهذه السكونية هي البنية الصورية للزمان، ولكن الزمان سيّال، ومجرى الزمان مستمر ويشكل ما نسميه الزمانية الديناميكية temporalité dynamique وشعورنا بالزمان الذي يجس نسميه زمانهة نفسية ١٠ . psychique

البسوذية البسابانيسة، نشسأت في الصسين واستوطنت البابان، وتقوم على التأمل الباطن، وبه - إذا مسار على طريق الناو - أي وضفاً للطبيعة، يبلغ العقلُ العسقلُ الأول ويتحد به، ضإذا محقق له ذلك استنار وصار علما مطلقاً.

المُدَفَة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّة المُحَدِّم الرافسطين للألوهية، والمنكرين المُحَدِّة المُحَدِّين المُحَدِّين المُحَدِّين المُحَدِّد المُحَدِّة المُحَدِّد المُحَدِّة المُحَدِّد المُحْدِّد المُحْدِي المُحْدِّد المُحْدِي المُحْدِّد المُحْدِّد المُحْدِّد المُحْدِّد المُحْدِّد ال

للديانات. والأصل اللغوى للكلمة فارسى، ربما مسن زنسدى ، أى الدهرى، فالزنادقة إذن هم الدهري، فالزنادقة إذن هم الدهرية؛ وربما الكلمة من الفارسية ونديس، أى الذي يتأول النصوص ويخرج بها عن معانيها المقصودة. وربما الكلمة من زنديك، ونعنى المؤمن بتعاليم مزدك في كتابه الزند، وربما الزندى هو الزرادشتى المؤمن بكتاب الزنده لورادشتى.

وكان ظهور الكلمة في العبربية مع التفلسف في مسألة الجبر والاختيار، وكان معبد الجهني قد غالى فيه، فاتهموه بالزندقية، واتسع الانهام فشممل الفكر التمصوفي، والقمول بالحلول، وبوحدة الوجود، والفكر العلمي عموماً كما عند جمابر بسن حيمان، وكمان يُظهر الإسمالام ويبطن المانوية، ثم صمار الزنديق هو الذي ينسحلل من الدين بالكلية، وكنان من الواضح منذ البناية ارتباط الزندقة بالشمويية، فالرفض لم يكن أصلاً للديس بما هو كسذلك، وإنما لأنه فكُسر عسربي، والفرس كانوا خد العرب، ولم يقدّم الرافضون فكرًا بديلاً، وكان رفضهم لذلك عبشياً عدمياً، صادراً عن نظرة قومية، واستعلاء عنصري، وعدم فهم، وشكّية نفسية. ويبدو أن الذين نشروا اسم الزندقية هم الفُرس أنيفسيهم، وأما العبرب فقيد آثروا عليها مصطلح الإلحساد، وهو أكشر تعبيراً. وليس صحيحاً أن النزندقة موقف فكرى متحور وراديكالي، لأن الذيسن عُرفوا بالزندقة لم يكونوا كنذلك، وكانت لهم تبعيشهم الفكرية، وكنانت مواقبضهم هذه فردية، فلم يحدث أن كانت الزندقية حركة جمياعية تحررية كميا يقول

البعض. وكسان الزنادقة يُستنسابون وتُمزَق مؤلفاتهم، ويُعهد بهم إلى المحتسب الذي أطلقوا عليم صاحب النزنادقة؛ ومن أشهر الزنادقة المتقدمين: أبو على سعيد، وأبو على رجاء، وأبو يحيى؛ ومن أشهرهم من أهل الفلسفية: ابن يحيى؛ ومن أشهرهم من أهل الفلسفية: ابن طالوت، ونعمان، وأبو شاكر، وحماد بن عجرد، وأبان بن عبد الحميد اللاحقى، وأبو العتاهية، وأبن المقفع.

(انظر ملحب الإلحاد، والدهرية).

زُهد ..........نُهد Asceticism <sup>(E.)</sup>; ....

Ascétisme (F.); Asketick (G.)

لغة الإعراض عن النبي احتماراً له، من قبولهم شيء زهيد أي قليل؛ وشرعاً أخذ قدر الضرورة من الحلال النبيق، وهو أخص من الورع، إذ هو نرك المشتبه، وهذا زهد العارفين، وأعلى منه زهد القرين، وهو الزهد فيما سوى ألله من دنيا وجنة، إذ ليس لصاحب هذا الزهد مقصد إلا الوصول إليه تعالى والقرب منه.

والزهد في الحرام واجب عام في الحرام، وفضل في نوك الحالال إن كان أزيد بما لابد منه، ومكرمة في توك الشبهسات، فإنَّ توك الشبهات سبب للكوامة.

وقسمُوا الزهد ثلاثة أقسام : زهد فَرَض هو اتضاء الشرك الأكبر؛ وزهد الريساء في الفسعل والسمعية في القول، وهو اتفاء الشيرك الأصغر؛ وزهد الحرام، وهو اتفاء جميع المعاصي.

وقيل الزهد قسسمان : زهد مقدور هو ترك طلب منا ليس عنده وإزالة منا عنده، وزهد غيسر مقدور هو ترك الدنيا بالكلية.

والزاهد هو من شكل نفسه بما أمره الله وتَركَ شُغله عن كل ما سواه. والمزهود فيه قبل هو الدنيا والمطعم والملبس والمسكن، وقبل الحياة.

وتُنسب أقدم أخسبسار الزهد لأهل المهند والصين، وكنان الفيشاغسوريون والكلبيون والرواقيون من النزهاد، ولا يوجد في الفلسفة الحديثة زاهد إلا شويتهاور.

وفى الإسلام كان النبى محمد على إمام الزاهدين. وأقدم حركات الزهد فى الإسلام ما روى عن أهل السسنسنة، وكسان منهم أبو ذر الغضارى، وسلمان الفارسى، وبلال بن رباح، وعمار بن ياسر، وصهيب الرومى، وخباب بن الأرت.





(س)

Samaritans (E.) Samaritains (E.)

اليهود الذين بغالون في الطهارة، وأثبتوا نبوة موسى وأنكروا من بعده من الأنبياء من بني إسرائيل، وقبلتهم جبل جرزيم بين القدس ونابلس، قالوا إن الله أمر داود أن يبني البيت في هذا الجبل، وهو الطور الذي كلم الله موسى عليه. ولغة الساسرة غير لغة اليهود، وقالوا إن التوراة كانت بلسانهم، وأن لغتهم هي أقرب اللهجات للعبرانية.

والسامرى الصالع يضرب به المسيح منالاً لصلاح العمل، ويجب به على السؤال من هو القريب؟ فالذى يصنع بك المعروف هو قريبك وليست القرابة هي صلة الدم. وفي إنجيل يوحنا يتهم اليهود المسيح بأنه سامرى وأن به شيطاناً، يعتى أن السامرة أهل ضلال، وحاولوا رجم المسيح بهذه المدعوى.

فى اللغة السمو هو العلو والإرتفاع، وفى الاصطلاح يُفرَّق بين الجميل والسامى، والجمال قد يوقظ فى النفس الغرائز، ولكن النسامى يعلو بها عن الدنيا. والتسامى Sublimation فى التحليل النفسى هو تحليل الطاقة إلى منصرفات من الفن

والأدب الرفيع أو الأعمال الاجتماعية الجليلة، بدلاً من اسمتناف ادها في الجنس أو العدوان. والسماء اشتقاق من سما، لأنها المرتفعة العالمية، والتسامي بالفن يستحدث التطهمير Catharsis للنفس، وكان شعر اسخولوس يوصف بالسمو. والأسلوب مسنه المسسامي، ومنه المستدنسي، ومنه البسيط المعتدل. والسامي من القول كالسامي من الفعل، ينال الاستحسان والرضا، ومن شأنه أن بيهج وبُفرح، ومـوسيقي بيتهوفن، ومـــرحيات شكسبيس، وروايات دستويىفسكى، ولوحـات رمبرانت، جميعها من الأدب والفن الساميين، ولها جذبة ونشوة. والسنامي فيه جلال، والجلال صنو الجمال. والجميل الحق هو الجليل، والجليل الحق هوالحميل، والله تعالى جميل وجليل، والصوفية تسمو بهم محبة الله فيهبوون الجمال والجللال. ومن شأن الجسمال والجلال المسامي بالحس. ومشاهدة العظيم تفجير الإحساس بالسمو، ولا يستشعر السمو إلا النفوس الكبيرة، وتقف قبالته مبهورة وفي دهش، وللمعاني السيامية منزلة رفيعة في النضوس، وفي الأدب الصوفي الكثير من السمو، والسمو له طوارق وطوالع، ويستسحدث في القلوب بشارات وزجر، وله تجلّيات تتحصل به الطمأنينة. والحب إذا تسامي صار شغفاً، فيحفظ المحب باطنه عن غير المحبوب، ويستثله طوعاً ورغبة. والشكر إذا

تسامى انتقل من الشكر باللسان إلى الشكر بالأركان، فإذا نسامى أكثر صار شكراً بالقلب، واعتكافاً على الذِكْر، ومن الشِعر المتسامى قول ابن عربى:

لقد صار قلبي قابلاً كل صورة

قمرعی لغزلان ودیر گرهبان -

ويبت كأوثان وكعبة طائف

والواحُ توراة ومصحفُ قرآن ادين بدين الحب إنَّى توجهتُ

ركائبه فالحب دينى وإيمانى

فلسفة مسيحانية أيمية كالماسونية، صاحبها الأنمى كلود هنرى سان سيمون (١٧٦٠ ـ ١٨٢٥ مر). وللدعوة مجلس من اثنى عشير سبطاً من البهود، ولا تقوم على الاعتقاد بمسيح بقدر ما تقول بعصر مسيحاني، يجد فيه كل فرد فرصة العمل المناسب الميسر له، ويلغى الميراث، وتزول الفوارق الطبقية، وتسساوى النساء بالرجال، ونوزع الأجور بحسب العمل والكفاءة، وتنهض بأعباء الحكم مجموعة رجال المال، والصيارفة ورجال الصناعة والعلماء، وهم السخبة أو ورجال الصناعة والعلماء، وهم السخبة أو كحكومة النبى داود. والسامنسيمونية ديانة العمانية أطلقوا عليها اسم المسيحية الجليلة،

وقيل هي مــؤامرة يهودية، الغرض منهــا تقويض الديانة المسيحية.

Sahaism <sup>(E.)</sup>; .....

Sabaisme<sup>(F.)</sup>; Sabaismus<sup>(G.)</sup>

فسرقة من المسلمسين الأواثل الذين قسالوا بالحلول، نسبةً إلى عبدالله بن سبأ اليهودي اليمني الذي أسلم عن تدبير ، في السنة السمابعة من خلاقة عثمان، ليفتن المسلمين، وقال عن على بن أبى طالب أنه لم يُسقـتل وإنما رُفع كـعـيـسى ابن مريم، وقبال في تفسير الآية : ﴿إِنَّ الَّذِي فَسَرَضَ عَلَيْكُ الْقُورَانَ لَرَادُكَ إِلَىٰ مَعَادِ ﴾ (القصص٥٨) أن السنبي ﷺ سيرجع، وأنه أحق بالرجـوع س عبسى، ووضع لهم الرجعية. وتسال إن لكل نبي وصيباً ،وعليباً هو وصيّ محمد، وهو أوّلي بالخلاضة، وعشمان أخذها منه بغير حق،، وألب الناس على عناميان. وعن المستشرق اليهبودي فلهوزن أن أفكار ابن سبأ مستمدة من البهودية، لأنه في السهودية فإن يوشسع هو خليفة موسى. ولكل نبي خليضة. وقال المستشيرق اليهبودي جولدتسيهم إن فكرة الرجعة يهودية، وفكرة الحلول يهودية نصرانية، وفكرة الرفع إلى السماء يهودية، فسقد رُفع إيلينا إلى السنمناء. وقنال المستنسرق اليهودي لاندر إن فكرة المهمدية التسي قال بها ابن سبأ يهودية الأصل، وبناءً عليه كانت فلسفة ابن سبأ وثقافته يهودية، وكمان عملُه أن يتخلغل إلى الفيلسفة والمثقافة الإسيلامييين

ويصبغهما باليهودية. وأول التفليف الإسلامي كيان على يد ابن سبباً هذا. وهو الذي أدخل فلسفة الرفض للمخالفين والبراءة منهم، واستخدم الدعاية والتشنيع والحرب النفسية، وأرسل الدعاة، وكان عبد الرحمن بن ملجم يهودياً من أتباعه، واليهود كانوا منتشرين في اليمن في قبائل حمير وهمدان وكنانة وبني الحارث بن كعب وكندة، ومنهم يهود الحبشة المشهورون باسم الفلاشا.

Reason <sup>(E.)</sup>; .....

Raison (F.); Ratio (L.); Grund (C.)

اسم لما يتوسل به إلى مطلوب، ويسمى بالبدأ أيضاً، وهو ما يحتاج إليه الشيء إما في ساهيته، أو في وجوده، وذلك الشيء يسمى مسبباً.

والسبب ترادفه العلة، إلا أن السبب ما يحصل الشيئ عنده لابه، والعلة ما يحصل به؛ وأيضاً فإن المعلول ينشأ عن علته بلا واسطة بينهما ولا شرط، بينما السبب يفضى إلى الشئ بواسطة أو بوسائط، ولذلك يتراخى الحكم عليه حتى توجد الشرائط وثنتفى الموانع، وأما العلة فلا يتراخى الحكم عليها، إذ لا شرط لها، فمتى وجدت العلة أوجبت وجود المعلول، وعلى ذلك فالسبب أعم من العلة، وهو إما تام أو ناقص، والتام هو الذى يتوقف وجوده فقط، والناقص أو غير النام هو الذى يتوقف وجوده فقط، والناقص أو غير النام هو الذى يتوقف وجود المسبب عليه، لكن لا يوجد المسبب بوجوده فقط، والناقص أو غير النام يوجد المسبب بوجوده فقط، والناقص أو غير النام يوجد المسبب بوجوده فقط، والناقص أربعت

أقسام، لأنه إما داخل في الشيء، فإن كان الشيء معه بالقوة فسبب مادي، أو بالفعل فسبب صورى، وإما غير داخل، فإن كان مؤثراً في وجوده فسبب فاعي، أو في فاعلية فاعله فسبب فاتي. وقبيل تأدّى السبب إلى المسبب، إن كان دائمها أو أكثرياً، يسمى ذلك السبب سباً فاتياً، والمسبب غاية ذائبة، وإن كان التأدّى مساوياً أو أقلباً، عليه ذائبة، وإن كان التأدّى مساوياً أو أقلباً، يسمى ذلك السبب عابة اتفاقية.

،سبب كافي كيما يوجد شيء، .....

"Une raison suffisante pour qu'une chose existe"

عبارة المهنس (١٦٤٦-١٧١٦) يصوغ بها مبدأ العلة المحافية، ومقاده أنه لا يحدث شئ بدون سبب كاف، ولا يمكن لواقعة حقيقية أو موجودة، ولا لحكم أن يكون صحيحاً، إلا إذا كانت هناك علّة كافية تفسير لماذا حدث ما حدث، أو لماذا كان الأصر هكذا وليس على نحو أخر.

Cause et effect<sup>(F)</sup>; Ursach und Witkung (G)

كل حادثة نتيجة لسبب، وما من حادث إلا
وخدوثه سبب يفسره، والحادث كنتيجة يلحق
السبب زمانيا، ويتوقف حدوثه عليه، ويرتبط به
وفيقاً لقانون الارتباط بيس السبب والمنتيجة،
والسبب المكافى يفسر وجود الشي أو عدم

سبب ونتبجة ...... Cause and Effect (E);

وجوده، أو كونه على هذه الحالة أو تلك. وسدأ السعبب الكافي للفعل يجعل حصول الفعل متوقفاً على عوامل تدفع إليه.

القائلون بأن المسيح في آخر الزمان يجئ إلى الأرض مجينه الشاني، لينصر الخير، ويبحق الحق. ويهزم الشبيطان، ويدخل معه في معركة فاصلة يطلقون عليها ارماجيدون Armagedon، ومكانها المجدل في إسرائيل، أو مجدل هسقلان على بعد ٧١ كم جنوبي القندس، وفينها يُستحَق الأشرار ويعلو الأخيار والصالحون، ونكون مملكة المسبح التي يستودها السلام والعبدل والرخاء والوفرة. والفلاسفة يسمونها اليوطوبيا المسيحية، أي المدينة الفاضلة، أو أرض الأحلام، أو الجنة الموعودة. ومصطلح Adventism يعنى المجيئية، والقائلون به هــم اللجيئـيون Adventists، أو الأدفيدـتــــ، وهـــم أيضاً السبشيون، لأنهم يدّعون أن المسبح سبجئ للمرة الثانية يوم سبت وهو نهاية الأسبوع، ولذا يقال إنهم أيضاً الجيثيون في اليوم السابع-Seventh Day Adventists. واليهاود يقولون كبدلك بالمجئ الشاني للنبي إيليها أو إليشع، وإليشع- ربما هو اليسع الوارد اسمه في القرآن، كان بالقرن الناسع قبل الميلاد، ويسميه اليهودية المسيح، وهو غير مسبح المسيحية الذي يعنبره السهود دجسالا وينكرون نزوله أصلاً. ومجئ اليشع الثاني تنبأ به

دانيال في السفر الذي يسمعي باسمه، ويبجئ عنه أبضًا في سفر الرؤيا، وكان البريسيليون (أتباع بريسليسان Priscillian ، والكتساريون Cathari المتطه رون ، والجدودون للعماد Anaheptists والتقسوبون Pictists (أنساع لوثر) ،من القبائلين بالمجئ الثاني. وظهرت كثير من الفرق المسيحية تذهب نفس المذهب، مثل الهنزون Shakers، والمورمون Mormons. ومؤسس السبئية أو المجيئية هـ و وليام ميللر (١٧٨٢-١٨٤٩)، واتباعـ هـ هـ الميسللسريون Millerites. ويقول أتبساع شهمود يهود بالسبتية. ويطلقون على أنفسهم اسم القجريين الألفية Millenial Dawnists لأنهم يمتقبدون أن مجيُّ المسيح سيكون فجر سبت، أي فيجر اليوم السابع من الأسبوع، وذلك بعند ألف سنة .ولم تصدق أبدأ نبوءة أي من اليهود أو المسيحيين عن ناريخ نزول البشع أو المسيح، ونبوءاتهم لبست سوى أماني وخنزعبلات مهووسين دينيين؛ وجميعهم يباركون قيام دولمة إسرائيل ويرون في عودة اليهود إلى أورشليم علامة على مجي المسيح.

السيبرنطيقا أيضًا ، هي علم توجيه الآلات، سواء كانت إلكترونية، أو مبكانيكية، أو عصبية، أو اقتصادية، واللفظة مشتقة من الإغريقية بمعنى موجّه الدفة، ومن ثم فعِلم السبرانية هو صلسم

التوجيه، ويُذكِّر أن العالم الأمريكي نوديرت فيبر (١٨٩٤ \_ ١٩٦٤م) هو واضع أساس هذا العلم بكتابه «السبراتية أو التحكم والاتصال في الحيوان والألقة (١٩٤٨م). وبقدر ما يدعى السبرانيون أنه بالإمكان إيجاد آلات كالبشر، بل إن الإنسان نفسه عندهم نوع من الآلة الواعية، بقدرما يعترض المعارضون على أن هذه الآلة الذاتية أو ا**لرويسوت لا يمكن أن تكون كالبشر، حتى وإن** قيل مجازأ إنهما نوع من الكاثنات الحية، لأنها لا تفعل إلا ما تُبرمُج به. وعلى أي حمال فالسيرانية علم فيه الجديد كل يوم، وترتبط فيه الهندسة بالفسيولوچيا، حتى ليقال إنه العلم الذي يشرح فيه القسيبولوچيون للمهنبدسين كنيف يبنون الآلات، ويشرح فيمه المهندسون للفسيمولوجيين كيف تسيير الحياة، أو أنه العلم الذي يدرس النظريات العامة للتحكّم في الأنساق المختلفة. سواء كانت بيولوچية أو تفنية.

نسبة إلى يوسف ستالين ١٨٧٩ - ١٩٥٣) رئيس الحرزب الشيوعي السوفيهتي، ورئيس الدولة السوفيتية بعد لينين. والاستالينية مذهب في الاستبداد، يوصف أحياناً بأنه استبلاد مستنير، وهي أيضًا نظرية في الشورة تقوم على تجسيع المسلطة في يد فرد واحد هو الحاكم القيلسوف، ورؤياه وإن كانت ثورية إلا أنها رؤية سفردة،

ويصدق على سيتالين القول في القرآن المنسوب إلى نرعون : ﴿ مَا أُوبِكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهُدِيكُمْ إِلَّا مُبِيلُ الرُّشَادِ ﴾ (غافر: ٢٩)، فقد جمع ستالين بين التنظيم للشورة وبين الحكم بمقتضاها بأسم البرولستاريا. وفسر النظرية بأنها التطبيق المتاح للمبادئ الكبرى، ووصف البولشفيك دعاة حكومة الشعب بأنهم خياليون، وأنهم يمقضون في الأمور بعواطفهم وليس بعضولهم، وتسال عنهم إنهم مراجعون وليبراليون، ودافع عن مبادي لينين وفلسفته في الحُكم بأنها للاسترشاد وليست قنوانين منزكة، وانهم خصومه بالجسمود، وجعل نضمه القبيم على الثورة، والمنظر الوحيد للمباركسية، وأقيام دعايشه على وجبهة النظر الواحدة للحاكم، وما سُمَّى فيما بعد باسم عقيلة الشخصية personality cult ، أي العقيمة التي مدارها الشخصية نفسها وليس المذهب، فتصبح أقوال وتفسيرات وشروح القائل مقدمسة فُدسية الكُتب المنزَلة، ووجهة نظره هي وجهة النظر السمائدة والغساليسة، وينسوحمد الحسزب خلفها monolithic ، ولم يخطر التشرذم حول تفسيرات أو رؤي أخرى مخالفة، وأطلق ستالين على الخارجين على فلسفته اسم المنشقين déssenters. ومنذهب الستنالينينة يقسوم على الدعوى الاشتراكية المقائلة بأن اشتراكية قوية في بلد واحد أفضل من اشستركيات عدة ضعيفة في بلدان كشيرة، فمع أن هذف الاشتراكيسة هو

انتصار الثورة العالمية للبروليناريا، إلا أن هذا المطلب بمكن النغاضى عنه إذا تهددت المخاطر الحكومة الاشتراكية الأم، ومع أن المساواة من مبادئ الثورة الاشتراكية، إلا أن سنالين لم ير تطبيب قسيما في هذه المرحلة، وسيخسر من المساواتية عملية مغايرة المساواتية عملية مغايرة آلت بها السلطة إلى الصغوة من أهمل الثقة من الفنيس والعسكريين من الطبقة المشقية المنشقة أو الانتلجنسيا التقنية.

في اللغة هو صرف الشيء عن جهته، وفي العرف هو الإنباز بخارق عن مزاولة قول أو فعل محرم في الشرع، وهو في اليهودية والنصرائية والإسلام، وفي كل المذاهب الدينية والفلسفية في آسيا، وليس منه ما يضعله أصحاب الحيل معاونة الآلات والمستحضرات، أو ما بنظهر، صاحب خفة اليد. وتسميته سحراً على التجوز، أو لما فيسه من الدقة، لأن السحر في الأصل موضوع لما خفي سببه. والسحر ليس له دليل من العقل إلا إجماع الناس، وأنكره المعتزلة، وأعل العلم والحكماء والفلاسفة، وقيل في تفسيره إنه العلم والحكماء والفلاسفة، وقيل في تفسيره إنه من جهة الساحر، والمعتقد فيه أنه ربما كانت بعض النفوس قادرة على إنبان الحوادث الغريبة، بعض النفوس قادرة على إنبان الحوادث الغريبة، تكسب ذلك بسبب كثرة التوهم والتخيل، إذ لا بسبب كثرة التوهم والتخيل، إذ لا بسبب كشرة التوهم والتخيل من التحدية السبد كشرة التوهم والتحدية التحدية المعادية التحديد التحدية السبب كشرة التحدية التحدية السبد كشرة التحدية التحدي

صدوت الحوادث في البيدن، مبيادي، كذلك فدوت الحوادث خارج البدن، فنصير لها القدرة البدنية على فعل الخوارق بتأثير أحوالها النفسية. وكنذلك فيإن السنيغيال المنفس بهذا الجانب وتوجهها بكليتها إليه يقوى التأثيرات النفسانية، واختصاص ذلك علم الباراسيكولوچيا أو علم فض الظواهر النفسية الخارقة.

والسحر الكلامي هو غرابته ولطافته المؤثرة في القلموب، المحسوكة إياها من حسال إلى حسال كالسحر.

والسحر في الملاتينية ماجيا Magia، من ماجي Magin أي المجوس، يُنسَب لهم لأنه صناعتهم، وكانوا بعبدون الكواكب ويزعمون أنها المديرة للعالم، ومنها تصدر الخيرات والشرور والسعادة والنحوسة، وأن للسبحرة القدرة على التأثير عليها واصطناعها بحيث تؤثر بالتالي في أقدار الناس.

وحكم القرآن في السحر قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُمْ بِعَنَارُهِنَ بِهِ مِنْ أَحَدِ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ (البقرة: ١٠٢) يعنى إلا بشضاء الله. وتعلَّم السحر لا يشيد، وفي النسسرآن ﴿ وَيَعَظَّمُونَ مَا يَعْسُوهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ النسسرآن ﴿ وَيَعَظَّمُونَ مَا يَعْسُوهُمْ وَلا يَنفَعُهُمْ ﴾ النسسرآن ﴿ وَيَعْطَمُونَ مَا يَعْسُوهُمْ وَوَرَجِهِ ﴾ (البقرة: ١٠٢)، ويضرب لذلك مثلاً: ﴿ فَيَعَظَّمُونَ مِنْ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ﴾ (البقرة: ١٠٢) م وفي نفس الآية في القسرآن أن أشهسر السحرة اثنان هما هاروت وماروت وكانا بابل.

فيرعون إنما كمان من باب الشميدة، ولهذا قبال القرآن: ديخيل إليه من سحرهم أنها تسمى، أي أن صصيهم تظهر بمظهر الأضاعي كسما لوكسانت تسعى وهي في حقيقة الأمر لا تسعى؛ والشوخ الخسامس. الأعمال العجيبة من تركيب آلات مركبة بنسب هندسية، مما يعدّ الآن من أفانين الصناعية والتكنولوجيا، مما لا يدري به العبوام، فيحسبون ذلك من سحر الساحر. والرازي يقول إن سخر سُحَرة فرعون كيان منه ذلك أيضًا، أي استخدام الحيل المتقدمة المعتمدة على الدرابة بفنون الميكانيكا وخسروب الفيزياء، فلربما فُعَلَ سحرة فبرعون ذلك فحشوا عبصيهم زثبقا مثلأ فصارت تتلوى بسبب ما فيها من الزئبق، فيخيل إلى العامة أنها إنما تتلوى باخشيارها أو باخشيار السحرة؛ والنوع السائس: الاستعانة بالخواص الكيميائية للمواد وللأطعمة والدهانات، ومن ذلك ميا يضعله النطاسييون والمدّعون صخيالطة النيسران ومُسمسك الحسيسات، إلى غسيسر ذلك من المجمالات؛ والنوع المسمايع : ادَّعماء الحموارق والنمويه بها على العوام، فإذا كانوا جهلة وقليلي التمييز ضعفاء العقول. اعتقدوا أنها حقّ، فتتعلق قلوبهم بها. والبعيض قد يدّعي أنه يعرف الاسم الأعظم للَّه وينحابل بذلك، وطريقتهم تقوم على بث الرعب في السيامعيين فتضعف عقولهم، فحينئذ يستطبع الساحر أن يضعل بها ما يشاء، وهذا النمط يقال له التَنْبَلَة، والساحر اسمه تنبل، أي الحادق في علم الفراسة، فيدري كيفية التأثير

وعند الرازي السيحير ثميانية أنواع: الأول: سحر الكذابين والكشدانيين الذين كانوا يعبدون الكواكب السبعة السيّارة، وكانوا يعتشدون أنها مـديرة العـالم، وأنها تـأتى بالخيـر والمنسر، وهم اللذين بعث الله إليسهم نبيّه إبراهيم الخيليل مُبطلاً لمقالتهم، ورادًا لمذهبهم؛ والنوع الثماني: سحمر أصبحاب الأوهام والنضوس القوية، والوهم قسد يؤثر على صاحبه بأنه يمكنه مثلاً أن يمشي على الهواء أوعلى الماء. ومن السحر الوهمي توهُّم الحسيد بالعين، وفي الحيديث العين حق، ولو كان شيء سابق القدر لسبقته العين»، والحديث فيه تأكيد أن بعض الناس جُبلوا على الحسد، وأن عيونهم فيمها ذلك، ولكنه لا يعني أن الحسد يقع، ومعنى أن العين يمكن أن تسبق القدر، أن العائن يود لو يتحقق حسده فيكون قدرًا؛ والنوع الشـــالث: الاستعانية بالأرواح الأرضيية فيـما يزعمون آنه الاتصال بالجن، والفلاسفة لا تعتقد ذلك ولا يعشقده كل صاحب عقل، ولم يكن المعنزلة يعتقدونه. ومن يعتقده من العامة بلجأون إلى الرُقّي والعزائم والتسخير لبحصل به الاتصال؛ والنوع الرابع: التخيّلات ويُسمَّى الشميلة، وهو أخُذُ بالعيون، يعني أن المشعبة يُذهل الناظرين، ويأخذ عبونهم إليه ليستخرقهم فيما يصنع، في حين أنه يصنع شيئًا آخر بسرعة شديدة دون أن يدروا بـه، وسينئذ بظهـر لهم هذا الشيء الآخر على غير ما انتظروه، فيتعجبون منه جداً، وفي القرآن أن سخر السَحَرة بين يدى

على ضعاف العقول، يختارهم بمعرفته بعلم الغراسة، وهو العلم الذي يرشد إلى معرفة كامل العقل من ناقصه؛ والنوع الثامن : السنعي بالنميمة من وجوه خفية لطيفة، والنسيمة على قسمين: فبقد تهدف إلى التحريش بين الناس وتفريق قلوب الإخسوة والأهل وأبناء الوطين الواحيد والبلد الواحد، وقد تهدف إلى نفس تلك الغاية وإنما في صنفوف العندو، وأعل العلم الحنديث يسمنون ذلك الحرب النفسية، وحبرب الكلام، أو حرب التصريحات، وحرب الإشاعات، وإنما أدخل الكلام ضمن فن السحر، لأن السحر في الملغة عسارة عما لَطُفُ وخَفي سبيه، ولهنذا كان الحديث: ﴿إِنَّ مِنَ البِّيانَ لَسَحَراً ﴾، وسُمَّى السَّحُور لكونه يقع خفيًا آخر الليل، والسُّحُر الرئة، سميت بذلك لخفائها ولطف مجاريها إلى أجزاء البدن، ولذلك قبالت عائمشة : التوفي رسبول الله ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمْ بين سُحِرى ونحرى». ومن ثم كان فن السحر ـ كما قلنا عن حق، هو فن التمويه والتخييل، سواء كمان بخفة اليمد، أو بالكلام يكون رُقيُّ. أو يكون بشوهم استحضار الجان أو الأرواح، أو بكون عقاقير، أو يكون كلاماً كالسيحر.

يطلق على مرادين، أحدهما الأمر الحفى ضد العسلانية، والآخـر القلب، سن باب إطلاق لفظ الحال على المحل، تقول ظهر سرّ قلبى، ووقع في

سرى. والسر قال عنه الله تمعالى ﴿ يَعْلَمُ السِّرُ وَأَخْسَفُى ﴾ (طه: ٧)، فيهو نور روحانى، وآلة النفس، بدونه تعجز عن العمل ولا تفييد فائدة. والسر بهذا المعنى هو ما يختص بكل شيء من جانب الحق عند التوجه الإيجادي.

وسر العلم: هو حقيقة سر العالم به؛ وسر الحقيقة : الحال: ما يُعرف من مراد الله فيها؛ وسر الحقيقة : ما لا يُغش من حقيقة الحق في كل شيء؛ وسر الشجليات : هو شهود كل شيء في كل شيء؛ وسر القدر : ما علمه الله من كل عين في الأزل؛ وسر الرسوية : هو ظهور الرب بصور الاعبان، وسر الرسائم بذانه، في من حيث مظهريتها للرب القائم بذانه، الظاهر بتعينانه، قائمة به موجودة بوجوده.

السرّ الوجودي .....

Le Mystère Ontologique (F.)

مقولة الفيلسوف الوجودي جابرييل مارسيل ( ۱۸۸۹ – ۱۹۷۳) أن الوجود يفتح على العلو، فالنجاة أو الخلاص من مأساوية العالم إنما برحسمة من الله، كسيف هذا؟ هذا هو السسر الوجودي الذي يريد مارسيل أن يه مس به في شعورنا.

مسن المسسود وهو التوالى والتسعاقب، سمى الزمسان به لذلك بسسبب مسرور أجسزائه بعضسهسا عقيب بعسض، وزادوا عليه الميم ليفيد المسبالغة في

ذلك المعنى، ولما كسان هذا المعنى في حتى الله محالاً، كان إطلاق السرمد عليه محالاً أيضًا.

والسرمسنية عند الماديين هي صفة المادة التي تتنوع وتنغير ولكنها لا تفني.

Surrealism <sup>(E.)</sup>; ...... Surréalisme <sup>(F.)</sup>; Surrealismus <sup>(G.)</sup>

مذهب فلسفى فني، معناه ما قوق الواقع، فهو المذهب الذي لا يعني بالواقع بل يتجاوزه إلى عالم الروى والأحلام، ولا يحفل بالتراكيب العقلية والقنواعد الاخلاقية والجسمالية والروابط المنطقسية، ولكنه يتسخطاها إلى عالسم اللامعمقول واللاشمور. والاصطلاح من وضع ظيوم ابولليمتيار في مسارحيته المعنونة الشلاء تربعزة (مُثلبت عام ١٩١٧م ونشرت عسام ١٩١٨م). تم شاع اللفظ في الربيع الثاني من القرن العشرين، واستعمله أتدريه بريتون وآخرون من أدباء وفنانى المدرسة الحسديئة ومنهم لوثرياميون الشاصر الذى امتـدى به أنصــار هذه التزعـة، ومجـّـد السَّـر ني وأتاشيبد مبالدور افهاجم الإنسيان هذا الحبوان المتوحش. والسربالية ثورة مطلقة، وعصيان تام، وعبادة للامعـقول، ودعوة ضد كل شيّ، ورفضٌ لكل الحدود والقبيود، وكنان انبثاقتها من حمركة دادا Dada التي تقسدس عمدم المعني والمتناقض، والسريالية لمذلك هي ثورة العقل على نفسه.

المعادة المعادة Happiness; Eudaimonia (E.); المعادة Felicitas (أس); Bonheur; Eudaimonia (E.); Glückseligkeit

نقيضها التعاسة، ومظاهرها الفرح، والنشوة،

والزهو، والرضا، وكلها أحوال تتقلب على النفس، وترتبط بمواقف، وتتباين في النسدة، ويتمايز الناس بإزائها، وتتصل باللذة وتحصيلها، وبالرغبات وإشباعها، وبالأماني وتحقيقها. وقد تشرنب السعادة عملي أسباب من خارج المرء، وتزول بزوالها، وقد تقوم على أسباب تتصل بالذات والباطن، وهي السعادة الجمديرة بالمفائل ونشدان للمفائل.

والسعبادة لا تُنال إلا بالعلم والعمل، وأولى مراتب السعلم مصرفة النفس وقبواها وأخلاقها، وأولى مراتب العمل مجاهدة النفس بتزكيتها .

وقد ترتبط السسسادة بسوعى المرء بحسريته، وإحساست بأنه كامل مكتف بنفسته وفى انسجام مع وجوده (كنط).

Sophisme (F.); Sophisma (L.G.); Fallacia (L.)

قياس مركب من الوهميات؛ وقبل قياس مركب من المشبهات بالواجبة القيول، ويسمى قياساً سوفسطائياً، وتسمى صناعته سفسطة، والغرض منه شغليط الغير عن قصد صحيح أو غرض فاسد (انظر المغالطة وسوفسطائية).

والسوفسطائي (E.: G.) والسوفسطائي Sophiste (F.); Sophist في المسوّة بلجأ إلى المغالطة، ويستخدم قياسًا ظاهره الحق، وباطنه الباطل، يقتصد به خداع السامعين، وربما خداع نفسه، ومن ثم في القياس المبنى على النغلط ليس بقياس

سوفسطائى، لأن الغلط ليس سفسطة، وقبضايا الغلط ليست من المموهات، وليس فى نية موردها الخداع، ومن السوفسطائيين المشهورين: چورچياس، وبروديكوس، وهيباس. ولو حللنا كلام أى طاغية مستبد لوجدناه يستخدم السفسطة، وأغلب كلام السياسيين من ذلك، ومنه أيضًا دفسوع الملاحسدة وأهل الشك واللاأدريين وأصحاب الفلسفات الضعيفة، والعراب الفلسفات الضعيفة،

سقراط الاسكندراني .....

واليهود الزاعمين أنبهم شعب الله المختسار وأنه

وعَدَهُم فلسطين ، واختبصهم بالجنّة ولو أشموا

ملء الأرض، وبشرَّهم بالعلو في الدنيا والآخرة.

وكل ذلك من المموهات ويُقصد به الخداع.

Socrates Alexandrinus (L.)

الفسيلسسوف الاسكندراني ، ابن البلاد أمونيوس ساكاس عمده وساكاس تعنى الحمال أو العنال، فبتلك كانت مهنه التي كان يرنزق منها، وكان قبيح الوجه، حافي القدمين، مهلهل النيساب، ولكنه كان حكيمًا يعلم الناس ان بسألوا، ويستنبطوا، وأن لا يأخذوا الأمور قضايا مسلماً بها، وكان يجلس في الاسواق يحاور النباب. وهو مؤسس المدرسة الافلاطونية المحدثة، ومن تلاميذه أفلوطين، ولمونجينوس، وسموه مقراط لانه كان ينهج نهجه، وبه شبّه منه، سواء في السمت أم النهج، ويبدو أنه مات ميته. وكان في السمت أم النهج، ويبدو أنه مات ميته. وكان

النعت الذي وصف به أفلاطون الذيوجانس السينويي، وكان صاحب فلسفة شعبية ويمثل بحق مذهب الملامنية الكلبية، واشتهر عنه أنه كان يسير ممسكا مصباحاً في وضح النهار، بحثاً عن الإنسان، دون أن يجد إنساناً واحداً جديراً باسم الإنسان، دون أن يجد إنساناً واحداً جديراً باسم الإنسانة. (انظر الملامنية، والكلبية)

Socratisme (F.): Sokratismus (G.)

هى فلسفية سغراط، وهى بالأحرى طريقته الفلسفية، لأن سقراط لم يكن له مذهب فلسفى، فقد عاش فلسفته ولم يكتبها، وهى إذن أسلوب حياة وتفكير، وسيقراط يونانى (٤٧٠ ق.م م ٣٩٩ ق.م) ويعتبر "أبو التنقلسف، وأعيظم فيلاسفة العالمين، وكنان رجلاً بسيطاً من عامة الشعب، يعمل أبوه فى تحت شواهد القبورمن الججارة والرخام، وتعمل أمّه قبابلة ماى داية ما الحجارة والرخام، وتعمل أمّه قبابلة ماى داية وكنانت تولّد الفقراء وكان سقراط أقبح من التبع، حتى قالوا عنه أنه مسخ، فقد كان كبير الرأس، وأفطس الأنف، عريض المنكبين، واسع

الفم، صغير الأذنين، ضيق الجبهة، في وجهه غش، ضحم الجشة، له كفّان كبيران، وقدمان عريضتان، وملابسه رثة، ومعطفه مهلهل، وما كان يلبس حدًاءً حتى في الشناء، وما كان يعمل عسميلاً ثابتياً، وإنما هنو يهنوي الحنوار مع الناس وخاصة الشباب، ويسير هائماً في الطرقات، يسأل ويناقش ويشير الجدل، ولم يكن يكره شيئاً قىدر كراهيمته للطغيسان، وكان يعتبسر الطاغيسة أقريتيناس عندوأ له، ولنفسسه، وللناس، ولله، فيهكذا دائما الطاغبية، وكان يقبول لا تصدقوا كلمة بما يضول الطاغية، ولا تصدقوا حتى إذ أقسم بالله، وكان مثالاً للعقل وبطلاً من أبطال الإنسانية، متحبرر الفهم، متفتحاً على الناس، وكان ناقداً شديد النقد، مواطناً صالحاً أشد ما يكون الصلاح، أي ـ احتراماً للقانون ـ أبي أن يهرب من سبجنه بعد أن صدر عليه الحكم بالإعدام، وتقبلَ أن يتجـرّع السُّمَ راضياً . ونقطة الانطلاق في فلسفته أن يحقق شتعار معبد دلفي الإعرف لفسك، وأن يتحقق ما قبالته عنه عرافة دل في أنه ليس هناك من هو أكبشر حكمة منه، فكان يحاور الناس ليشبين حقيقة حكمته، وصواب علمه، وحيشما وُجد الناس تواجد سقراط سائلهم، ويتهكم بما يقبولون، ويكشف سقسطتهم وعلمهم السغوغائي، وتابعه الشعب على نهجه فلم يكونوا يطيعون، وتمردوا وعصوا، وسألوا عن كل شئ، وشكا الآساء إلى الحكام، فاصتبروا جسريمتم إفساد الناس، وتسعكير الأمن

وبلبلة الاستفرار !! وكان يستخدم التوليد الذي تعلّم حكمته من أمه المولّدة، وإنما هو كان يولّد الأفكار، وأنزل الفلسفة من السماء إلى الأرض، وادخلها البسيوت والأسواق، وكمان أول من تفلسف عن الحيساة، وهو أصل كل معدارس الفلسفة التي تفلسفت حول الحياة، وكان ينشد الحياة الفاضلة الشريفة، وعنده العمل هو الذي يكشف مسصداقسة الإيمسان، وعلَّم الناس أن الفسفسيلة ليست موروثة، وليست احتكاراً للاغنياء، وإنما هي شئ نصل إليه بعقبولنا، ونتعلمه ونطبِّقه في معاملاتنا، وعاش سقراط يستنيسر بعقله، لأنه كان يردد على الناس الأ أمرف شبيئاً، ولما جاء الموت احتصله بشجاعة، ومات في صفاء وسكينة وطمأنينة لأنه فم يعرف الخوف من الموت، ومات عقلاً خالصاً. فهذه هي السقسراطية: فكر وعميل، وسمو عبملي، وعمل راق، وشدة نقوى، وإخلاص للعقل.

سفراطبهٔ معدنهٔ .......... Neo-socratism <sup>(E.)</sup>; ........... Néo-socratisme <sup>(F.)</sup>; Neusokratismus <sup>(G.)</sup>

فلسفية، أو بالأحرى منهج جابرييل مبارسيل الوجودى، تشبّهاً بمنهج مقراط الذى كان يعالج مشكلات الفلسفة في صورة مشكلات يومية.

سقراطيون صغار ....... (E) minor Socraties المسقراطيون صغار الفلسفة من الإنجلين الصفون به صغار الفلاسفة الذين خلفوا سفراط بعد تَجعرَعه السُمّ، وهم بخلاف أفلاطون:

أنتستانس، وأرستبوس، وإقليدس المغارى. وفيد، وشيشرو، وسيسمياس، وسيبيس. وإسكينيس.

اصطلاح هايدجر. ويعنى به أن تعيش الذات حياة زائفة، بأن لا تكون لها قيمها وإنما قيم ومعايير الآخرين، وبذلك تنجرد من ذاتيتها وتصبح أنية محضة تعبش في الزمان الذي يمضىء ويسمى هايدجم ذلك منشوط الآتية Verfall des Daseins. والسنقسوط فكرة يهسودية مسيمحية، وعند هاتين الديانتيسن يسمون زلة أدم سقوطاً، ويرتبون عليها ما يترتب على السقوط الملازم لطبيعة الخطيشة. ولبس في القرآن أي أثر لهذا المعسى، وهبوط آدم من السماء إلى الأرض لبس سقموطاً وإنما هو انتقال من حمال إلى حال، أو من عبهد البراءة والدعمة إلى عبهد التكليف والعمل. وقسصة الملكين هاروت وماروت وهبوطهما إلى الدنيا ليس سقوطاً، فقد أنزل عليهما السحر يعلمانه الناس فلا ينخدعون به ﴿ وَمَا يُعَلَّمَانَ مِنْ أَحَدِ حَتَّىٰ يَقُولًا إِنَّمَا نَحْنَ فَتَنَدُّ فَلَا تَكُلُّرُ ﴾ (البقرة : ١٠٢).

اسكون Immobilité <sup>(E.)</sup>; Immobilitas <sup>(L.)</sup>; Unbeweglichkeit <sup>(G.)</sup>

هو عدم الحركة عماً من شأنه أن يتحرك، فإذا

قر الشيء في المكان وانقطع عن الحركة وصف بالسكون، وإذا تعادلت القوى المؤثرة فيه وصف بالتوازن، والسكون بهذا المعنى أصر وجودي مضاد للحركة، وفُستر بالحيصيول في المكان مطلقاً. وكما تقع الحركة في المقولات كذلك السكون، لأنه يقابلها، فالسكون في الأشياء ذوات حفظ النسبة الفاصلة للجسم إلى الأشياء ذوات الأوضاع، بأن يكون مستقراً في المكان الواحد لأكثر من زمان واحد. والمسكون في الكم هو وذبول وتخلخل وتكاشف. والمسكون في الكيف وذبول وتخلخل وتكاشف. والمسكون في الكيف هو حفظه من أن يطرأ عليه نمو والمسكون في الكيف والسكون في الوضع هو حفظه من النسدل من وضع إلى آخر.

الطمسانينة تسنزل في القلب، وهي سسلام للنفس وراحة للحقل، تنشأ عن الاتصاف بالحكمة والاعتدال والاتزان، ويزداد بها المؤمنون إيماناً.

Negation (E.; G.); .....

Négation (E.); Negatio (L.);

Verneinung (G.)

مقابل الإيجاب، قالوا: الإيجاب والسلب قد براد بهما النبوت واللاثبوت، فنبوت شيء لشيء إيجاب، والمتفاؤه عنه سلب، وقد يُعَبر عنهما بالوقوع واللاوقوع، وبوقوع النسبة ولاوقوعها،

وقد يراد بهما إيقاع النسبة وانتزاعها، أي رفعها، فحيث لا يتنصبور ثمة نسبة لم يُنصبور هناك إيجاب ولا سلب.

والسلب إمسا عسائد إلى المذات، أو إلى الصفات، أو إلى الصفات، أو إلى الأفعال، فالسلوب العائدة إلى الذات كفولنا: الله تعالى ليس كذا وكذا، وبحسب هذه السلوب غير المتناهية تحصل الأسماء غير المتناهية.

والسالب أعم من السلبي، إذ المعانى سالبة وليست بسلببة، ودلالة السلبي على السلب مطابقة كدلالة القدّم على انتفاء العدم السابق، ودلالة البقاء على انتفاء العدم اللاحق، ودلالة السالب على السلب الترام، كدلالة القدرة على نفى العجر، وأما دلالتها على المعنى القائم بالذات فإنها مطابقة.

وسلب العموم نفي الشيء عن جملة الأفراد لا عن كل فرد، وحموم السلب بالعكس.

والسلب في القنضسيسة على ثلاثة أوجسه، فالقنضية السالبة المحمول، موضوعتها سلب عن المحمول؛ والقضية السالبة الطرفين تعنى أن شيئا سلب عن الموضسوع هو شيء سلب عنه المحمول؛ والقنفية السالبة هي النتي سلب المحمول عن موضوعها.

السلسلة لازمة في الذمن إلى غيسر نهياية (سهروردي ـ حكمة الإشراق).

والسلسل ترتب وضعى أو عقلى؛ والسلسلة قد تكون طوليد، من علّة ومعلول في شكل صاعد أو نازل، وقد تكون دائرية، أو مشغلة، بمنى أن العلّة والمعلول متبادلان.

في اللغة هي التسلط والتحكم، وقد تكون السلطة سياسية أو أدبية أو علمية أو دينية إلخ، وقد تكون سلطة شرعية .A Legitimate كما يعن للبعض أن يعرفها، وقد تكون سلطة فير شرعية، بمعنى أن المجتمع لم يخولها من آلت إليه، فتكون تسلطاً يقوم على القسر والإكراه.

ولا تعنى السلطة إمكانية ممارستها في كل الأحوال، كهدذا الشمرطى الذي يصلك سلطة تفريق المظاهرات، ولكنه يعجز عن استخدامها تحت تأثير غضب الجماهير.

وقد تكون السلطة هفوية بتأثير عوامل جاذبة في شخصية صاحبها - الكاريزما Charisma ، بُده بها الناس، كسلطة النبي ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ ال

A. de Jure ويميز البعض بين السلطة الشرعية A. de Jure الني تؤول إلى صاحبها بحكم الشرع، والسلطة الواقعية A. de Facto التي تكون لصماحبها في الواقع، وتبخبول الأولى من تؤول إليسه بعض

الصلاحيات التي لا تجيز له تجاوزها. ورغم أن السلطة الواقعية تقوم على اعتراف البعض بسلطة أخرين عليسهم، بحكم واقع أن هؤلاء الآخرين أعرف من غيرهم بما يحتاجه هؤلاء البعض، أو أنهم الأحكم أو الأقدر، إلا أنه كشيراً ما نقوم هذه الواقعية على الشرعية أصلاً، حيث يكون الأصلح في الواقع هم الأصلح شرعاً.

ويفسر البعض السلطة التي تخولها الغالبية فقد ارتضت هذه المخماعة للقيام بواجب تنامين مصالحها، ومن ثم فسهى تؤدى لها واجب الطاعة طبالما أن هذه الجماعة تسهر على مصالحها، غير أن لخلع السلطة في حالةعدم وفائها بما النزست به يتوجب التوجه إلى المؤسسات التي يكون عملها الرقاية على السلطة وإسقاطها، ومن ثم لا يكون ثمة على السلطة وإسقاطها، ومن ثم لا يكون ثمة حق للتمرد على السلطة بالطرق القردية.

سلطوية دينية ...... النزعة الداعبة إلى جعل سلطة البابا مطلقة، النزعة الداعبة إلى جعل سلطة البابا مطلقة، والقول بأنه معصوم، وله أن يعين من يشاء في المناصب الدينيسة، أي أنه الرئيس الأعلى للحكومة الدينية البابوية.

فلسفة النقليس، بغلّبون النقسل على العقل، ويقولون إن غابة منهج الجَلَف أن يتسبّعوا السلف

الصالح the good ancestors. والحنابلة هم أول من قالوا بالسلفية، وتجدد ظهورهم في القرن السابع الهجري على يد شيخ الإسلام ابن تيمية، وفي القرن الثاني عشر على يد محمد بن عبد الوهاب، وما يزال الوهابيون بدعون للسلفية.

والسلفية يرفيضون المنطق اليوناني، والسَلَف عندهم لم يعرفوا البرهان واليقين والمقدمات الإقناعية في مسائل العقيدة، ويقوم منهج السلف على الأخـذ بالنصـوص، وليسس للعـقل عندهم سلطان في تأويل القرآن وتفسميره، بدعموي أن العقل شاهد ولبس حاكماً. ويدرس السلفيون الوحدانيـة، والصفات، وأفعـال الإنـــان، وخلق القرآن، بمنهج يجمعل المعتقل مسائراً وراء النقل يعزَّزه ويقوَّيه. ومنهج السلفيين هو الغويش فيما يخص صفات الله وذانه، ويثبتون له يدًا في قوله تعالى: ﴿ يُدُّ اللَّهِ فُوقَ أَيْدُيهِمْ ﴾ (الفتح : ١٠)، ولا يحاولون تأويل ذلك ولا تفسيسره، وإنما باخذون ألفاظ القمرآن بظواهرها الحرفية ويطلقونها على معانيهما الظاهرة في أصل الدلالة، ويقررون أنها ليست كالحوادث، وما بعد ذلك يفوّضون فيه من غير تفسير. ومنهج السلف على ذلك يجمع بين التشبير والتضويض. والتقسير السلقي يكون بالمعنى النظاهر، والتنزيمه عن الحمسوادث، ثم التقويض في الكيف والوصف.

والسلفية يقولون فى الجبر والاختيار بشمول قدرة الله وإرادته، فالله حُلق العبد بقُدرة وإرادة، والعبد يفعل ما يشاء بقدرته وإرادته.

فلسفة ليسرالية برچوازية تنادي بالسلام، وتدعمو إلى تبنّي الطوق السلمميسة في حلّ المنازعسات، وتنكر أن تلجساً الجسمساهيسر إلى المظاهرات، أو أن يضوم العممال بالإضرابات، وترفض منطق النورة، وتأبي النضرقة بين الحرب العبادلة المنسروعسة الدنساحيسة، والحسوب غيسر المشروعة، وغير العادلة، الهجومية، وتعتبر الحرب خطيئة، والثورة عملاً لا أخلاقياً، ولا نقر للشمعموب بأن تناضل من أجل المتحمرر من الاستحمار، أو الهيمنة، أو التبعية، أو أن تقاوم الحكم المستسبد وتعسمل على إستشاط الطغاة. ولا ريب أن السملام مطلبٌ عام، ولا يختلف عليه أحد، وعلينا جميعاً أن نسعى لتحقيقه، إلا أننا لا ينسغى أيضاً أن نديس النضال من أجل السلام كعيمل يناقض فلسيقة السيلام، وتقوم حبركات السلام العسانية على هذا الوعى بالأخشلاف بينهما، كما تبني على الدعوة للسلام، الدعوة إلى الحبوار، ونزع السلاح، وحبق الشعبوب في الامشقلال، وأن يكون لها دولها المستقلة، وحق الجماهير أن يحكمها القانون، وأن تُشرّع لنفسها، لا أن يحكمها طفاة وأحزاب لها مصالحها الطبقية.

ومن أصبحاب النزعة السلمية المشهورين بـوترانـد رسيل (١٨٧٢--١٩٧)، وله مــواقف

مناهضة للفاشية ، والشيوعية ، وللاستهداد عموماً ، وللعنف والحرب خصوصاً ، وعارض الانجاء السائد لتنمية المعرفة التدميرية ، واستخدام الطاقة النووية في حرب محتملة بين الدول العظمى ، وأنشأ موسسة رسل للسلام ، وأدان الحرب الفيتنامية .

Megation (E.; F.; G.; )

المنهج السالب من مناهج المعرفة بالله، باطراح الحواس والأفعال العقبلية، والتوجّه بقوة الانجذاب إلى الله الموجود خلف كل فكر وكل ماهية، مثل قولنا: الله ليس بجسم.

واصطلاح السلوب من مصطلحات علم المكلام الإسلامي، فالله ﴿ لَهُ مَ حَمِقُهِ هَي الله ﴿ لَهُ مَ حَمِقُهِ هَي الله الله المنافقة الإلهية من نعط آخر الشورى: ١١)، والطبيعة الإنسانية أو الطبيعة المادية، مختلف عن الطبيعة الإنسانية أو الطبيعة المادية، ومع ذلك فليس بوسعنا الكلام في وجود الله وصفاته إلا في مقابل وجود الإنسان والأشياء وصفاتها، ولكي نرفع عن أنفسنا هذا الحرج لا نوصفاتها، ولكي نرفع عن أنفسنا هذا الحرج لا نجعل قبولنا عنه تعالى إلا سلباً لما في الإنسان وسائر كائنات الطبيعة من صفات، أو أن نتوقف بالكلية عن الحديث في الله حتى ولو كان حديثنا عنه منطقياً. (انظر علم إلهي، ولاهوت).

حى سيرة الإنسان وسلمه واتجاهه؛ وعلم السسلوك هو معرضة النفس، ما لها وما عبليها، ويسمى بعلم الأخلاق.

والسلوك فمي علم النفس هو الاستجابة الكلبة، الحركية والغدّية، التي يقوم بنها الكائن الحي،كردّ نمعل للموقف الذي يواجبهم. وحييز السلوك هو حيز الحياة؛ ومجال السلوك هو الظروف البيشية أو المشهر الذي يؤثر في توجيه سلوك الفرد في لحظة معينة. واضطراب السلوك، ويسمى بالسلوك السابكوياتي، يتوصف به المتحرفون أصحاف الأعراض السلوكية التي لا يوافق عليها المجتمع. والعلاج السلوكي ينوم على نظرية أن السلوك الخماطيء سمبيمه تعلم وتكيف خاطشان، ومن تم يقوم العملاج بإزالة السلوك الخساطيء، والتسدريب على سلوك يتوصل إلى التكيف الصحيح. وديناميات السلوك غط الدوافع الذي يكمن خلف السلوك. والوراثة السلوكية، فرع علم النفس الذي يدرس التأثيرات الوراثية على السلوك. والعلوم السلوكية تدرس نشياط الإنسان والحيوانات الدنيبا مستعبنة بمنهجي الملاحظة والتجريب، وتشمل علم النفس، وعلم الاجتماع، والأنثروبولوچيا الاجتماعية.

طريقة عسملية ومذهب فلسسفي، راجت بين الحربين العالميتين الأولى والثانية، وتدرس الاستجابات الواقعية، أى التي يمكن ملاحظتها وتجربنها، ولا تقول باللاشعور كدافع من دوافع السلوك، ومن أقطابها وطسون، وجوثري، وسكير، وثورندايك، وتولمان، وهول. ويصفها وطسون، مؤسسها، بأنها علم موضوعي تجريبي محض، وفرع من العلم الطبيعي، هدفها التنبؤ بالسلوك والسيطرة عليه.

والسلوكية البيئية . Environmental B. هي القول بأن كل ما في العنقل مصدره التربيبة، ومن فعل البيئة، فالبيئة تترك انطباعاتها الحسية على العقل، ومن هذه الانطباعات تتكون الانفعالات عموما، والذكريات وهي أحباسيس انتابها الضعف، والأفكار والأحكام تشكون بمقسارنة العسقل فلأحاسيس بعضها ببعض. أما تأثير الوراثة فهو سواء في كل الناس، طالما أنهم أسوياء، ولذلك فلا داعى لاحتساب عامل الوراثة عند البحث عن دوافع السلوك.

سماع .......

Audition (E.; F.); Auditio (L.); Hören(G.)

قد بُطلق ويراد به الإدراك كسما في الإدراك بحساسة الأذن، وقد يطلق ويراد به الانقسياد والطاعة، وقد يطلق بمعنى القمهم والإحاطة. والسامع أعم لغة من للخاطب، إذ الحاضر هو المخاطب الذي بوجه إليه الكلام، والسامع بعم

سائر الحاضرين في المجلس.

والسبع القوة المودعة في الأذن التي من شأنها إدراك الأصوات، ولا اختيار لها فيها، فإن الأصوات تصل إليها من أي جمانب كمان، ولا قدرة لها على تخصصيص قوة السمع بإدراك البعض دون البعض، بخلاف قوة البصر، إذ لها فيه شه اختيار، فإنها تتحرك إلى جمانب مرتى دون آخر.

والسميع هو نمط الشخصية التي يقوم إدراكها أساسًا على السمع، أى التي تنضح الصور السمعية في ذهنها أكثر من الصور البصرية. والسميع عند فلاسفة المتكلمين هو الله تعالى، وهو عبارة عن علمه تعالى بالمسموعات. وقال فلاسفة الصوفية: السمع عبارة عن تجلى علم الحق بطريق إقادته من المعلوم، لأنه سبحانه يعلم كل ما يسمعه من قبل أن يسمعه ومن بعد ذلك، فما ثم إلا تجلى علمه بطريق حصوله من المعلوم، مسواء كان المعلوم نفسه أو مخلوقه.

والسماع، وفي السماع، وفي السماع، وفي الاصطلاح ما لم تُذكر فيه قاعدة كلية مستملة على جزئياتها، بل يتعلق بالسمع من أهل اللسان ويتوقف عليه، ويضابل القياس، والنسامع لغة النقل عن الغير، وشرعاً هو الإشهاد، وهو ما حصل من العلم بالنواتر أو الشهرة أو غيره.

مين .....مين المعمر؛ وسن النمو ـ ويسمى سن

الحدالة، وسن الصباء وسن الفتوة أيضاً، وهو عبارة عن الزمان الذي يكون النضيج البدني قيه وافياً، وهو من أول العدمر إلى قريب من ثلاثين سنة، وسُمى به لكون البيدن في هذا الزمان ناسياً، ويغلب عليه النضيج، فيقال سن التضيج، وسن الشحيطان، وقد تزيد إلى الأربعين، ويختلف والشلاثين، وقد تزيد إلى الأربعين، ويختلف ذلك بحسب الأمزجة والأقاليم، وغلبة النشاط وصحة البدن؛ ومنه سن الكهولة، ويقال له سن الانحطاط، وفيه تكون القوة ناقصة عن الوفاء بحاجات الجسم، ومنتهى هذه السن قريب من الستين، ويغلب فيه ثبوط الهمة، وقلة الخبركة؛ ومنه سن الثيول. مع الستين، ويغلب فيه ثبوط الهمة، وقلة الخبركة؛ ومنه سن الثيول. مع السن التيول. مع ظهور ضعف القوة، والمين عهداً أي كبيراً.

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، من فعل سسن بمعنى بين، وسسميت كذلك لأنها مبينة للقرآن. وقيل السنة هي الطريقة، حسنة كانت أو سيئة؛ وفي الشريعة هي الطريقة المسلوكة في الدين من غير وجبوب ولا افتراض، وتطلق عند علماء الأصول على كل ما قاله أو فعله أو قرره النبي بَيْنَ ، مما يمكن أن يكون دليلاً لحكم شرعي. ومطلق السنة لا يقتضي اختصاص سنة الرسول، فيان المراد في العسرف هو طريقة الدين، إما للرسول بقوله أو فعله، أو للصحابة.

والسنة عند الشافعي مختصة بسنة الرسول، فلا يطلق اسم السنة على طريقة الصحابة إلا بالمجاز. ولم تدوّن السنة في عهدالني عن خوفاً من اختلاطها بالقرآن، وكان عمر بن عبد العزيز أول من أمر بتدويسها بسبب الحشو الكثير الذي تعرضت له، عقب الخلاف الذي نشب بين على ومعاوية، وقيل إن ابن شهاب الزهري كان أول من قام بتدوينها، ومن بعد ابن شهاب كان ابن مجريج في مكة، والإمام مالك في المدينة، وسفيان الثوري في الكوفة، والإمام مالك في المدينة، وسفيان لها ضوابط وقواعد، أطلق عليها علماء الحديث اسم مصطلح الحديث.

وتحسل السنة المركز النساني من المصادر النشريعية بعد القرآن، وهي المبيئة والمفسرة له، إما بتفصيل المجمل، وإما بتقييد المطلق، وإما بإلحاق فروع بأصولها التي تَخفَى على الناس.

وتنقسم السنة من حيث الشهوت إلى سنة متواترة ومشهورة وآحاد: والمتواترة قطعية، لأن ثواتر نقلها يفيد القطع بصحة الخبر؛ والمشهورة تشسيسه المنسواترة، نظراً لأن مسصدرها، وهم الصحابة، لا يرقى الشك إلى صدقهم ونزاهتهم؛ والآحاد هي ما رواها واحد أو أكثر، ونفيد الظن لا القطع، والبعض يرفضها، وجمهور العلماء يأخذ بها. وكلها إما أن تكون قطعية الدلالة إذا كان النصر واضحاً صريحاً، وإما ظنية الدلالة إذا كان النصر واضحاً صريحاً، وإما ظنية الدلالة إذا كان النصر واضحاً صريحاً، وإما ظنية الدلالة إذا كان النصر عصل التأويل.

وتنفسم السنة من حيث الإلزام إلى مسنة ملزمة، وهي أما يدخل ضمن النشريع، وسنة غير ملزمة، وهي أما يتعلق بحياة الرسول الشخصية. وتسمى الملزمة سنة مؤكلة، وسنة هدى كذلك، أي المكملة للدين، ومنها السنن الرواتب، أي الثوابت التي ثبتت للفروض، وتسمى غير الملزمة السنن الزائدة على الهدى، كالتوافل، السنن الزائدة على الهدى، كالتوافل، وتطوع.

وأهل السنة هم أنباع السلف من الصحابة والتابعين، الذين قبلوا النصوص الدينية بلا تأويل، وعلى رأسهم الأثمة الأربعة: أبو حنيفة النعمان، ومالك، والشافعي، وابن حنيل.

غير أن من السنة القولية مايرفضه البعض لتناقضه مع القرآن ، وهناك إجماع بين رواة الآحاديث على أن النبي وهناك إجماع بين رواة الآحاديث ، وعن ابي هريرة قبال : خرج علينا الرسول ونحن نكتب أحاديثه فقال : ماهلا الذي تكتبون؟ قلنا : أحاديث نسمعها منك بارسول الله ، قال . "كتاب غير كتاب الله ؟ يقول أبو هريرة : فجمعنا ما كتبناه وأحرقناه بالناره وفي دواية أخرى لابي هريرة قال : "بلغ رسول الله أن أناساً قبد كتبوا أحاديثه، فصعد المنبر وقال : "ماهله الكتب التي يلغني أنكم قد كتبتم ؟ إنا أنا أناساً في مناه شيء منها فليأت بها ، ويقول بشر ، فمن كان هنده شيء منها فليأت بها ، ويقول أبو هريرة : فجمعنا ما كتبناه وأحرقناه بالناره.

وعن أبى هريرة أيضاً أنه قال : ا لاتكتبوا عنى غير القرآن ، ومن كتب عنى غير القرآن فليمحه».

ولم يأذن الرسول عليه الله الله المعلم الحدرى أن يكتب أحاديث، وعن عبدالله بن عسرة عليه خرج يوما كالمودع وقال الا إذ تُعب مي فعليكم بعسدى بكتاب الله الله المحلوا حلاله، وحرموا حرامه ، وعن عائشة وليه قالت : جمع أبي الحديث عن رسول الله، وكان خمسمائة حديث، فيات ليئة بتقلب كيسرا، فلما أصبح حديث، فيات ليئة بتقلب كيسرا، فلما أصبح قال الى بنية الملمى بالأحاديث التي عندك الحالث التي عندك الحديث وأخرقها وقال: أي بنية المحمول المعلم بالأحاديث التي عندك المحاديث التي عندك المحاديث التي عندك المحاديث وأحرقها وقال: أهي أمنية كأمنية أهل الأحاديث وأحرقها وقال: أهي أمنية كأمنية أهل الكتاب؟، ثم كتب إلى الأنصار قال الممن كان عنده من المحتاد شيء فليتلفه الله .

السهو والنسبان والذهول والغفلة بمعان واحدة، غير أن السهو يكون لما علمه الإنسان وما لا يعلمه، والنسهان لما غاب بعد حضوره، والشهول عدم استشبات الإدراك حيرةً ودهشة، والغفلة عدم إدراك الشيء مع وجود ما يقتضيه.

والسهو في اللغة هو الغفلة، وفي العرف هو قسم من النسيان، فإنه فقدان الصورة الحاصلة في العشل، ولكنه يتسمكن من تذكرها في أي وقت يشاء، أما في النسيان فهو لا يتمكن من تذكرها إلا بعد تجشم كسب جديد.

والسهو هو غفلة القلب عن الشيء بحبث يتنبه بأدنى تنبيه، والنسبان غيبة الشيء عن القلب بحيث يحتاج إلى تحصيل جديد.

سُوعِ النية ...... Mauvaise-foi (F.)

هو الكذب على الذات بقصد الفرار من الحرية المستولة التي للوجود لذات (سارتر)، ونقيضه حُسن النة bonne-fol.

هو استدهاء معرفة، أو ما يؤدي إلى معرفة، والسؤال للمعرضة قد يكبون للاستعبلام، وتارةً للتبكيت، وتارةً لتعريف المسئول وتبيينه. وسؤال الجدل يعنى الاعتراض، والسائل هو المعترض، وهو من نَصُب ننفسه لنفي الحبكم الذي ادعاه المدّعي بلا نصب دليل عليه، فعلى ذلك يحمدق السوال على المناقض فقط. وسوال الجدل حقّه أن يطابق جوابه بلا زيادة ولا نقص، أما سؤال التعلم والاسترشاد فحقّ المعلم أن يكون فيه كنطبيب يسحرَى شفاءً سقيم، فيبيّن المعالجة على ما يقتبضيه المرض، لا على ما يحكيمه المريض، وقد يعدل في الجواب عمًا يقتضيه السؤال تنبيها على أنه كسان من حق المسؤال أن يكبون كسذلك، ويستميه البنعض أسلبوب الحكيم. وقسد يجيء سؤال المتكلم عمًا يعلمه كما لو كان يسأل عمًا لا يعلمه، ويسمى سوأق المعلوم مساق خيره، ويسميه البعض تجاهل العارف.

سُون ..... Quantifier (E);

Quantificateur (F); Quantifikator (G.)

عند المنطقيسين هو اللفظ الذي يحدد نوع القضية من حيث الكم والكيف. وسور القضية الكلية الموجة مثل كل وجميع؛ وسور الكلية السالبة مثل ولا واحد من، وكل. ليس؛ وسور الجنزية الموجية مثل بعض، وقليل من؛ وسور الجزئية السالبة مثل ليس بعض، وقليل من؛ وسور الجزئية السالبة مثل ليس بعض، وليس كل.

ويطلق السور أيضاً على كسية الأوضاع فى القضايا الشرطية، كلفظ كلما، ومهما، ومتى، وليس كلما، وليس متى. والقضية المشتملة على السور تسمى مسورة أ،ومحمورة. وهى إصا كلية وإما جزئية. والسسود الكلى وهى إصا كلية وإما جزئية. والسسود الكلى بالنسبة لكل س تكون إذن قد س الم وسور كلى موجب، مثل بالنسبة لكل س تكون إذن قد س الم وسور كلى ما بساليا، مثل بالنسبة لأى س، إذا كان س هو د. فإنه يلزم عن ذلك أن لا يكون س هو د.

والسور الوجودى .Existential Q. ورز متغير بين قوسين (س) للسور الكلى ايوجد س بحيث، وكثيراً ما يرمز له بالرمز E س. والسور العودي الموجيد المؤتية الموجبة مثل (ك س) دس، ونقرأ يوجد على الأقل فرد واحد هو س بحيث يكون س مقامراً. والسور الوجودي السالب للقضية الجزئية السالبة، مثل (E س) ن د س، وتُقرأ يوجد فرد واحد على الأقل هو س بحيث يكون س مقامراً. والسور الوجودي س، وتُقرأ يوجد فرد واحد على الأقل هو س بحيث يكون س غنياً وغير ذكى.

مى بعض قرآن يشتمل على آى، ذو فاتحة وخاتمة، وأقلها ثلاث آيات. وأقسام سور القرآن أربعة مى : السبع المطوال، والمثون، والمثانى، والمفسصل؛ والسبع المطوال هى : البقرة، وآل عمران، والنساء ،والمائدة، والأنعام، والأعراف، والكهف؛ والمثون : ما وليها، سميت بذلك لأن كل سورة منها تزيد على مائة آية أو تقاربها؛ والمشانى : ما ولى المنبن، لأنها تثنيها، أى كانت بعدها، فيهى لها توان، والمنون لها أوائل؛ أو مى السور التي آيها أقل من مائة آية؛ والمفصل : ما ولى المنانى من قصار السور، سميت بذلك لكثرة ولى المنانى من قصار السور، سميت بذلك لكثرة الفصول التي بين السور بالبسملة، وقيل لقلة المنسوخ منه، ولهذا يسمى بالمحكم أيضاً.

وعدد سور القرآن مائة وأربع عشرة، وجميع أى القرآن ست آلاف آية وستمائة وست عشرة آية، وجسسيع حبروف القبرآن ثلاثمسائة وثلاثة وعشرون ألف وستمائة وواحد وسبعون حرفاً.

قد يكون للسورة اسم واحد، وهو كثير، وقد يكون لهما اسمان فمأكستر، فالفائحة لهما نيف وعشرون اسماً، والمائدة تسمى أيضاً العقود، والمنقذة لأنها تنقذ صاحبها وهكذا.

ولكل سورة موضوعاتها ، وفلسفتها ، والفلسفة هي الحكمة ، وترتبط فلسفة السورة بأسباب نزولها أو مناسبة ذلك .والسورالمكية

موضوعها العنفيدة ، والسورالمدنية موضوعها العبادات والنسريعة والأحكام ، ولكل مسورة وحدتها العضوية ، ويختلف أسلوبها بحسب موضوعاتها ، ويتسم الأسلوب ببلاغة الألفاظ ، وحسن النظم ، واستيفاء المعانى في قليل الكلام ، كقوله تعالى : ﴿ وقيل بَا أَرْضُ اللّهِي مَاءَكُ وَبَا سَمَاءُ لَعُوله تعالى : ﴿ وقيل بَا أَرْضُ اللّهِي مَاءَكُ وَبَا سَمَاءُ الْعُود وَ فَيضِي الْأَمُو وَاستوت على الْعُود وَ فَيضِ الْمَاءُ وقيضِي الأَمْو وَاستوت على الْعُود وَ فَيضِ الْمَاء وقيضي الأَمْو وَاستوت على الْعُود وَ فَيضِ الْمَاء وقيضي الأَمْو وَاستوت على الْعُود وَ فَيضِ اللّه وَاللّه الله وَاللّه وَاللّه

وتقترن المعانى المتغايرة فى السور المختلفة ، فالوعد يقشرن بالوعيد، والترغيب يقشرن بالترهيب ، والماضي يقشرن بالمستقبل ، والحكمة تقترن بالجلل ، فلا تنبو السور ولاتتنافر. وتجمع سور القرآن مختلفاً من العلوم والفلسفات التى لم يدحيضها علم، ولا جافاها الصواب، ولم ينكرها كشف. وأوجز ذلك كله النبي المنتها قلل: الغمل كلام الله على مسائر الكلام كفضل الله على حقد .

رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ الْمُرْسَلِينَ ١٤ (القصص٧).

Vital Force (E); ...... Élan Vital (F.); Lebensdrang (G.)

الدافع الحيسوى الذي يتسحكم في عسملية التطور ويبوجه الارتقساء من داخل السكائنات، ويفسسر النشسوء والارتقساء في الكنون كله. (برجسون).

(الظر حبوبة، ودافع حيوي).

Sorites <sup>(E.)</sup>; Sorite <sup>(F.)</sup>; ....... Kettenschluss <sup>(G.)</sup>

هو القيماس المركب مفصمول النتائج.(انطر قياس).

أصحاب فوستوس سوسينوس Socinus كانت نشأتهم في إيطائيا في القرن السادس عشر وهم أصل القول بالتوحيد، فقد رفضوا التثليث، وكانت دعوتهم أساس قيام الكنيسة الموحدة، وقالوا: إن المسيح نبي كالأنبياء، ولكنه تميز بأنه كلمة الله، فكان من غير أب، فهو آية من آيات كلمة الله، فكان من غير أب، فهو آية من آيات من أنفسنا منزلة خاصة، ورفضوا فكرة أنه جاء من أنفسنا منزلة خاصة، ورفضوا فكرة أنه جاء يضدى البشرية، ويرفع صنها خطيشة آدم، فكل يضدى البشرية، ويرفع صنها خطيسة آدم، فكل الأسان مستول عن نفسه وسيحاسب على هذا الأساس.

فرقة، كانوا من المشتغلين بالحكمة وتدريسها، وتجدوا في اليونان في القرن الخامس قبيل الميلاد وأوائل الرابع، أبرزهم: بروناجوراس الأبديري (نحو ٤٨٠-٤١ ق.م)، وجورجياس الليونتي (٤٨٣ - ٣٧٥ ق.م)، وهيسبسياس الإيلى، وبروديقوس، وهيولاء قالوا: الضمروريات

بعضمها حسيسات، والحس يغلط كشيسرا. والبديهيات قبد كشرت فيهما اختلافات الآراء واعتراضات العقلاء، وكلهم يجزم بحقَية قوله، ويزعم ببطلان أقموال مخالمفيه، وقمالوا : فكيف يُقطّع بأن هــذا صــادق وذلك كــاذب؟ وقبالوا : النظريات فرع الضروريات، لأنها إنما تستفاد من الضروريات دفعاً للزوم التسلسل أو الدور. فقىسادها فسادها، ولهـذا ما من نظـريّ إلا وقد وقع فيمه الحشلاف المعقبلاء، وتناقض الأراء، فحينئذ لا وثوق بالعيان، ولا رجحان للبيان، فوجب الشوقف، فلذا قال بمضهم إن الأشياء أوهام، وبعضهم أنها تابعة للاعتقاد، وبعضهم أنها مشكوكات. وتعليم السوفسطائية هي Sophistry; Sophistique; Sophistik (أنظر فرق السوفسطانية الشلاث في اللا أدرية، والملعب اللا أدرى، والسعشادية، والسعشدية، واضطر سفسطة، ومغالطة)

سوفسطيقي .....

الاسم الذي اشتهر به عند العرب كتاب أرسطو السنادس في المنطق، ومسعني الاسم اليسوناني «الجدل المضائطي»، وترجمه العرب التسحكم، إذ أن السوفسطائي هو المتحكم، والكتاب فيه وجوه المغالطات وطريقة التحرر منها.

سُوق المعلوم .....

مصطلح من الفلسفة الإسلامية، وسُوق

المعلوم مساق غيره عبارة عن مسؤال المتكلم عما يعلمه كما لو كان لايعلمه، ليوهم أن شدة الشبّه بين المتناسبين أحدثت عنده النباس المشبّة بالمشبّة به، وهو للمسبالغة في المعنى، كسقولك: أهذا الدكتور بدوى أم أنه سقراط؟ فإن كان السؤال عن شيء يعرفه المتكلم خالياً من التشبيه فيهو تجاهل العارف، كقوله تعالى : ﴿وَمَا تِلْكُ بِيَمِينِكُ يَعِمِينِكُ مُوسَىٰ ﴿ (طعارف، كقوله تعالى : ﴿وَمَا تِلْكُ بِيَمِينِكُ يَعامل العارف، كقوله تعالى : ﴿ وَمَا تِلْكُ بِيَمِينِكُ السؤال، و تجاهل العارف، كالمال العال العارف، كالمال العارف، كالمالمال العارف، كالمال العارف، كال

Politics <sup>(E.)</sup>; .....

Politique <sup>(E.)</sup>; Politica <sup>(L.)</sup>; Politik<sup>(G.)</sup>

من ساس أى أمر ونهى، وهى استصلاح الخلق بإرشادهم إلى الطريق المنجى، فإذا كان فى العاجل والآجل، وعلى الخناصة والعامة، فى ظاهرهم وباطنهم، فهى السياسة المطلقة، ولا تتأتى إلا للأنبياء؛ وإذا كان فى العاجل، وعلى الناس فى ظواهرهم لإصلاح نظمهم فى أمرور معاشهم، فيهى السياسة الملفية، ولا تكون إلا للحكام؛ وإذا كان على الخناصة فى بواطنهم، فهى السياسة الملفية، ولا تكون إلا فهى السياسة النفسية، وتكون للعلماء.

وتقال السياسة أيضًا على تدبير المعاش: بإصلاح أحوال جماعة مخصوصة على سنن العدل والاستقامة، ومنها السياسي "Politician "." Politiker (G.) وهمو رجل الدولة العادل أو رجل الحكم الحاذق.

والسياسة نوعان: شرعية ومعلية، وتستمد الشرعية أحكامها من الشريعة، وتستمى المدنية علم السياسة، وهو من أقسام الحكمة العملية، وهو علم نُعلَم منه أنواع الحكومات والدول، والمجتمعات المدنية وأحوالها، والنظريات السياسية في الحكم، وفي علاقات الدول والحكومات والمجتمعات بعضها ببعض، والحكومات والمجتمعات بعضها ببعض، والمحتمعات بعضها ببعض، والمجتمعات المدنية وأحكامها، والمجتمعات المدنية وأحكامها، منها، وحلة زواله، ووجه انتقاله، وما ينبغي للحاكم وأعوانه من وزراء وغيرهم، وللشعب من حقوق وواجبات، وعلاقات هؤلاء جميعاً ببعضهم البعض، ومصالح الناس، وما تكون به همارة المدن.

ثم السياسة من جهة أخرى نظرية وعملية: والنظرية موضوعها الظواهر السياسية التي تتعلق بالحكومة والدولة؛ والعملية موضوعها الظواهر الاقتصادية والاجتماعية، أي الممارسة العملية للحكم من جهة تطبيق العدالة وحسن الإدارة.

Context<sup>(F.)</sup>; Contexte<sup>(F.)</sup>; ...... Kontext<sup>(G.)</sup> Contextus<sup>(L.)</sup>

سباق الكلام مجراه، نقول يُفهم معنى الاصطلاح من سياق الكلام، يعنى من مجمل مفهوم النص ، وكل قول أو ضعل لابد لفهمه من الإحاطة بالسياق الذي يتضمنه، ومعنى قولنا سياق الأحفاث أنها جرت على تسلسل معين

كان له صغزاه. وسياق المرض هو التراتب الذى عليه تناميه. وفي القضاء يالتزم الخصوم المعنى الذى يفرضه السياق العام لمجرى الخلاف، وفي النصوص الفلسفية سيحتل فهم العبارات منفصلة عن بعضها وإنما في مجراها أو سياقها العام.

سياق بعيد ...... Far-reaching Cuntext

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهو المفهوم الضمنى البعيد يُستخلص بعد لأي، وهو الشكل الرابع من أشكال القياس، كقولنا : ق كل عبادة لاتستغنى عن النية ، وكل وضوء عبادة، ونيسجته السعيدة: بعض مستغن عن النية ليس بوضوء ، ولهاذا أطلقوا على ذلك اسم السياق البعيد.

(انظر شكل).

سياقية .......

Contextualisme (F.); Kontextualismus (G.)

نقبض النزعة الاتعزالية في فلسفة الفن، حيث ترى أن العمل الفني ينبغي أن يُفهم في سياقه أو في بيئته الشاملة، وأن الكثير من المعرفة التاريخية وغيرها، تدخل في صميم العمل الفني، وتثرى تجربته أكثر بما لو كانت بدون مِثْل هذه المعرفة، ومن ثم ينبغي أن يكون تذوق كل الاعتمال الفنية في سياقها، وينسحب ذلك بالنبعية على كل أمر.

Procession (E.; F.); ...... Procession (G.)

عند المنطقيين والأصوليين من مسالك إثبات العلة، ويسمى بالسيّر، وبالتقسيم، وبالترديد أيضاً. والتسمية بأيهم إما تسمية الكل باسم الجزء، وإما اكتفاءً عن التعبير عن الكل بذكر الجزء، ويفسر بأنه حصر الأوصاف الصالحة للعلية، ثم إبطال علية بعضها ليثبت عليه الباقى، أو حتى يبتى وصف واحد فيستقر ويتعين للعلية. وعلى التحقيق الحصر راجع إلى التقيم، والسير راجع إلى التقيم، والسير راجع إلى التقيم، والسير راجع

: '' Kondukt' '' '' Conductio ''' '' Kondukt' ''' النهج والمذهب والسُنّة، تـقول ســــار أبو بكر بـــــرة رسول الله ﴿ النَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

Biography <sup>(E)</sup>; Biographie <sup>(c)</sup>; ......

هى تاريخ الحياة يعرضه كاتب السيرة، فيه الحكمة والعظة والاعتبار. ويتناول كاتب السيرة الفلسفة الشاملة لصاحبها، ويختار من الأحداث في تاريخ الشخصية مابلقي الضوء على الجوانب الواقعية من حياته ،ومايفسر اختياراته. وتحكم كتابة أية سيرة القيم الجمالية والأخلاقية للكاتب، وأصدق السير ماكان عن معاشرة أو معاصرة لصاحبها، وفي السير الأدبية قد يخترع الكاتب روايات أو يتوهم حسوارات، ويطرح الكاتب روايات أو يتوهم حسوارات، ويطرح

رؤى لينضنفي على الشبخنصينة القينمية التي يسصسورها له ، وأكمل السيير ماكسان بقلم صاحبها، وفن السيرة الذانية autobiograply من الفنون النبي تتبح الكثيبر من الطرح المفلسفي لصاحب السيرة، وفعل الأينام، لطه حسين من أفضل السيمر الذاتية لما تعرضه من فلسفة كماتبها في الحبياة الفكرية المصرية ، وما ينصبوره عن العقلية العربية في مسائل القضاء والقدر، والجبر والحرية، والاختيار والمسئولية. وتعتبر السيرة الذانية للدكتور عبدالرحمن بدوى من أكثر السير جفافاً ، وأقلها إبداعياً، وانصرف فيها إلى عرض سذهبه بلغة ومصطلحات الفلسفة. وكنانت السيرة الذائية للإمام الغرالي في «المتقسد من الغملاله عملاً أدبياً فلمفياً من الأعمال الكبري التي استنحشت أن تشرجم إلى ست لخات، واستبطنها كشير من الغربيين، وتأثر بها أوغسطين فسيلسوف النصرانيسة الأكبير في اعترافأته.

Simonism (F.); Simonismus (G.)

أتباع مسيمون المجموسي Simon Magus، أو مسيمون الساحر، وهو يهودي، والغالب أنه اشتغل بالسحر، وكان قد انضم من قبل إلى إحدى فرق الغنوص اليهبودي في عهد المقابيين، وأخرجته منهما عشيقته هيلانة. والسيمونية هي أيضاً السممانية، حيث سيمون العبرية هي سمعان العمريية، والسيمونية من سمعان العبرية، والسيمونية منهب كل من يشاجر العربية، والسيمونية منهب كل من يشاجر

بالإيمان، ويرجو المنفعة عن طريقه، وكان السيمونيون فرقة قليلة العدد لا تعدو المثلاثين فردأ، ويذكر آخرون أنهم كانوا أكثر من ذلك، ويقول إيرناوس إن سيسمون هو أبو الغنوص المسيحى، يعنى أنه كان مسيحياً، وتكون عشيقه عبلانة هى التى أضونه أن يكون مسيحياً. وكان يخلط التعاليم المسيحية بالفلسفة اليونائية وبأساطير هومر، ولذلك قيل إن غنوصه. ملفق من مصادر شتى.

مونتاطوقا ......Syntatics <sup>(E.)</sup>: Syntactique <sup>(F.)</sup>: Syntaktik <sup>(G.)</sup> النحو المنطقى، فرعٌ من علم ما بعد المنطق،

أدخله فيتجنفتاين عام ١٩١٩، وإن كان قد سبقه إليه فسريجة، وراسل، وهيلبسرت، وجوديل، وتشسرنش، وكلين، وغسيرهم، ويعدرس البناء الحسابي للمبارات والجُمل. والمشكلات التي يتعسرض لها هذا المعلم هي مشكلات عدم التناقض، ومشكلات عدم منهجياً كارناب في كتابه السيتفاطيقا المتطقية المتطقية للغة؛ (١٩٣٤).

6 **\$** \$







(ش)

شاذ Abnormal <sup>(E)</sup>;.....

لشروح من سبقوه.

Anormal (G.)

المخالف للقياس، ونعتبر النسبة بحسب الصدق، أو بحسب المفهوم، الصدق، أو بحسب الوجود، أو بحسب المفهوم، وإذا كان الشذوذ للأدنى فهو الشاذ المُنكَر، وعلم نفس كان الشذوذ للأدنى فهو الشاذ المُنكَر، وعلم نفس الشواذ هو علم النفس الذي يبحث في الظواهر العقلية أو الانفعالية أو السلوكية الشاذة.

شاڤعية شاڤعية شاڤعية

مدهب الإمام النسافعي (١٥٠ - ٢٠٤هـ)، أحد مذاهب السنة الأربعة. والنسافعي فيلسوف في أربعة أنسياء: في السلغة، واختلاف الناس، والمعاني، والفقه. ومنهج الشافعي يُعني فيه بضبط الاستدلالات، ولا بهتم بالجنزئيات والتفاريع، وذلك هو النظر الفلسفي. ونسبة الشافعي إلى علم الأصول كنسبة أرسطو إلى علم المنطق،

والنسافيعي استنبط علم أصول الفيقه، ووضع قيانونًا كليباً يُرجع إليه في معرفة مبراتب أدلة الشرع ويؤسس للتفكير الفلسفي في الإسلام.

فلسفة روحانية مؤداها أن الأرواح في عالم البرزخ لها القدرة على أي شيء وأن الخيرة منها تستنكف النزول إلى عمالم الأرض، وأما الشريرة فإن الحنين إلى فعل النسر وممارسة الأذي ما يزال يعمل فيها ويحضها إلى أن تلحق بمن كانت على صلة بهم في الحياة، وأن تصيبهم منها البلايا والشرور. واقتضى الأمر لذلك أن يتخصص بعض البشر - من لهم طبائع روحسانية - في الاتصال بهذه الأرواح والتأثير عليها . والشسامان Stramac هو هذا الطبيب الروحاني، والسمه من Saman المغولية، ومعناها «العبارف»، والمذهب على هذا همو مستحب العمرفائية، ويخستلف عن المذهب الأخر في العرفانية أو الغنوصيمة. أن الأخير خاص بالعلوم الإلهية، وأما الشامانية فهي خاصة بالأرواح ، ومن ثم كانت المشامانية لذلك عسى صليم الأرواح، وهو علم بدائق ينتشسر بين البدائبين في آسيا وأمريكا الجنوبية، والعارف، أو الشاسان. أو العالم في الأرواح، هو التبادر على تحضيرها والسيطرة على أفعنالها، وتوجيهها نحو ما فسيه صلاح الأمور أو صنالح الناس، وأخص

ذلك علاج الأصراض، وعودة الغائب، وكشف المستور، وقراءة الطائع، والتنبؤ بالغيب، وإصلاح ذات البين بيس الأزواج، وعلاج العُقم، وربط الذكسسورعلى إناث دون إناث، والعسمل الذكسراهية أو الحسب، وبالفسئل أو بالنجاح. والغلسفة الشامانية تعبير عن رغبة الإنسان في بلوغ الكسال، والخلود، ونوال المستحيل، والانسامانيون أهل عقيدة موحدة، ولكنهم يرون أن والشامانيون أهل عقيدة موحدة، ولكنهم يرون أن لنسير الأحوال.

اصطلاح ياسبرز، وبعنى الوجسود بما هو شامل، ومسهما استطال فإن له آفاقه المحدود، بمعنى أن تفكيرنا فيه وتصورنا له محدود. والتعالى هو الجهد الملتزم الشخصى والمخلص، لكل فسرد، لبلوغ السسامل في أى مسجسال من مجالاته، ومجالاته ثلاثة: الشامل الكلى وهو الله والتسامل السجمريي وهو العالم كما نخبره، والتسامل اللائق وهو الذات. والشسامل الكلى ومو الذات. والشسامل الكلى بحدويتى كذات عارفة، ويحتسوى العالم يحسوينى كذات عارفة، ويحتسوى العالم كموضوع للمسعرفة. ويجهد الإنسان لبلوغ الشامل الكلى بطريقته، بأن يكتشف العالم على طريقة العلم، وتكون له بالشامل معرفة علمية غريسية، أو قد يستاقش العلاقة بينه وبين العالم،

وتكون له بالشامل معرفة إبستمولوچية أخلاقية نفسه، نفسية، وبها يتكشف له وجوده الذاتي هو نفسه، أو قد يتجه مباشرة إلى البحث في الله، ولكن البحث في الله لن يكون إلا بالسيم على درب الله، واقتنفاء أثر خُطاه، من خلال لغة تمثيلية ورموز، أو بالشفرة على حد تعبير يسكال، ويشبه الشامل خط الأفق الذي يرنو إليه البحار دومًا بنظره، ولا يختفي أبداً من أمام بصده، لكنه لا يدركه قط.

Evidence (E);

Témoin (F); Zeugenbeweis (G.)

في اللغة هو الحاضر، وفي اصطلاح الصوفية عبارة عمًا كمان حاضراً في قلب الإنسان وغلب عليه ذكره، فإن كان الغالب عليه العلم فهو شاهد العلم، وإن كان الغالب عليه الوجُّد فهو شاهد الوجمة، وإن كان الغالب عليم الحق فهو شاهد الحق؛ ونسواهد الحق هي حقائق الأكبوان فإنها تشبهما بالمكونُ؛ وشواهما التوحيد هي تعمينات الأشباء، فإن كل شيء له أحدية بشعين خياص يمتاز به عن كل ساعداه. وشواهد الأشهاء اخستسلاف الأكسوان بالأحسوال والأوصساف والأفعيال، كالمرزوق يشهيد على الوازق، والحيّ على المحيى، والميت على المميت. والشماهد عند أهل العبربية هنو الجزئي الذي يُستشهد به في إثبات القاعدة، وهو أخصّ من المثال. وعند أهل المناظرة ما يدل على فساد الدليل للتخلّف أو لاستلزامه المحال. شَيْهَة Dubiosity <sup>(E.)</sup>;....

Dublosité (F.); Ungewisshelt (G.)

هي الالتباس، وما يشتبه الدليل وليست به، وفي الشرع ما التبسس أمره، فلا يدري أحلال هو أم حسرام، وحق هو أم باطل؟ والشبهة من متصطلحات المنطق، وهي التبياس الأمر، وأميا الانسباء ما بين الخطأ والصواب فهو أن يصير الأمر ملتبساً. والمشتبهات الأمور المتشابهة، وقيل الشبهة ما تشتبه بالدليل. ويقال شبهة الاشتباه، أو الشبهسة المشابهة، أو شبسهة الظن، وهي الشبسهة في حق من اشتبه عليه، وهي أن يظن ما ليس بدليل، ولابد فيها من الظن ليتحقق الاشتباه. وأما شبهة الدليل فهي التي يتوافر لها الدليل، وتسمى أيضاً شبهة حُكمية، وشبهة الفاعل الذي يفعل مع الظن أنه الصواب. والمُشتبه Suspected هو كل ما ليس بواضح صبحته، وأختُلف في بطلانه، والمشتبَّه هو الواقع بيسن الحق والبياطل، والصسواب والخطأ. وشبهة العمد هي التي يتعمدها المشتبه .

(انظر الاشتباء).

Arbre (F); Arbor (L.); Baum (C.)

نى الاصطلاح الصوفى هى الإنسان الكامل، مدبّر هيكل الجسم الكلى، فإنه جامع الحقيقة، منتشير الدقيائيق إلى كل شيء، فهو شسجرة وسطية، لا شرقية وجوبية، ولا غربية إمكانية، بل Jeunesse et Vieillesse نياب ومشيع ..... بيشن

يقول المثل الحكيم: «أواه لو عرف الشباب. وأواه لو قسدر المسسيب Si jeunesse savait et المنطبعة «vicillesse pouvait الحياة أنها لا تعطينا الحكمة إلا حينما نشيب ويُسلب منا الشباب. وفي الشباب نحن قادرون على الفعل، ولكن فعل ماذا ونحن لا نعرف؟! وفي الشيخوخة يكون المجزعن الفعل مع أننا تعرف!

الشبح الكامن في الآلة .....

Ghost-in-the Machine

متصطلح جيليوت رايل ينتقد به إهمال الفلسفة الغربية للجسد، حيث الاعتقاد السائد في التفكير منذ أفلاطون وحنى ديكارت والمثالبة الحديثة، أن الذات الحقة، أو الإنسان الحقيقي، يتمثل بـطريقة ما في الداخل، وأن الجسملة عبارة عبن شيئ زائسد، أو هيكل، أو إطسار من نوع ما. وعلى هذا المقهوم الثنائي: النفس - أو الشيّ المفكر res cogitans ، والجسم ـ أو الثمن المعتد res extensu ، دارت جميع مشكلات الفلسفة حول الكيفية التي يمكن بها أن يتصل هذا الثنائي الواحد، بالآخسر في الإنسسان، وفكرة رابل أو نظريته عن الشبيع الكامن في الآلة هي نفسها الفكرة التي كسانست سائسدة في المسسرح اليسوناني والروماني، والتي عبروا عنها بهذه العبارة • الإله الذي تظهره الآلة Deus ex machine، حيث كان الإله يهبط فسجأة من سيقف المسترح بواسطة آلة خاصة .

(الجوهر Substance ) غير جسماني corporelle incorporelle (الجسم Corps ) animé inanimė (الحنيّ Vivant) غير حياس sinsible non - sensible (اخيوان Animal ) ناطق غير ناطق raisenable non-raisonable (الإنسان Homme)

هو الفرد المسخص المعين، وقيل هو الجسم الذي له مسخص وحجمية، وقد يراد به الذات المخصوصة والحقيقة المعينة في نفسها تعيناً بمناز عن غيره. وقيل للصسورة الإنسائية والماهية الإنسائية طبيعة يشترك فيها أشخاص النوع كلها بالسوية. وهي بمحلما شيء واحد، وقد عرض لها أن وجدت في هذا الشخص وذلك الشخص فتكشرتُ، ويصير الشخص شخصاً بأن نقشرن

أمسر بين الأمسرين، أصلها ثابت في الارض السفلي، وفرعها في السموات العلى، أبعاضها الجسمية عبروقها، وحقائقها الروحانية فروعها، والنسجلي الذاتي المخصسوص باحدية جسمع حقيقتها ثمرتها.

شجرة التنوير ...... Bo; Bodhi Tree (E.)

الشجرة التي كان يجلس تحتبها بوذا، والتي تحصّلت له تجربة التنوير في ظلالها.

Tree of Porphyry <sup>(E.)</sup>; ... **شجرة فورفوريوس** Arbre de Porphyre <sup>(F)</sup>;

Arbor Porphyriana (L.);

Baum des Porphyrios (G.)

تصنيف مشجرً للكليات يبين تبعيتها بعضها لبعض، وعددها خمسة، بينما هي عند أرسطو أدبعة، والخامس هو النوع، ولم يكن أرسطو يعتبره من الكليات، وإنما هو الموضوع نفسه من حيث أن الحكم يصدر على النوع وليس على الأفراد، بينما النوع لا يضاف إلا للغرد، كقولنا مقراط إنسان.

ولشجرة فورفوريوس أشكال مختلفة عند القدماء، منها الصورة التالية :

بطبيعة النوع خواص عرضية لازمة وغير لازمة .
وميّز العلماء بين الشخص الطبيعى ١٠ وميّز العلماء بين الشخص الطبيعى والمنخص المعنوى ٢٠ من حيث أنه هذه والمنخص المعنوى ٢٠ المناوى ٢٠ إلى المناوى ٢٠ إلى المناوى ٢٠ إلى المناوى ٢٠ إلى المناوى المناوية المناوى المناوى المناوية المناوعة المناوية المناوعة المناوية المناوعة المناوعة

Personalism (E.); Personalismus (G.)

فلسفة منالية انتشرت في أمريكا وفرنسا في بداية القرن العشرين، ترى أن الحقيقة شخصية، وأنه لا يوجد إلا الأشخاص وما يخلقونه، وأن الشخصية واعية وموجهة لذانها، وأن الشخص هو ساهية الذيموقسراطية، وأنه ضحد النظم الجماعية.

ورغم أن الشخصائية استخدمها رينوفيهه حديثًا (١٩٠٣م) ليطلقها على فلسفته، إلا أن التعبير سبقه إليه الشاعر الأمريكي والت ويتمان (١٨٦٧م)، وكان هرقليطس (٥٠٠ ق. م) أقدم من ذهب إلى اعتبيار الشخصية هي الواقع النهائي.

Critical Personalism <sup>(E)</sup>; ..... شخصانیهٔ نقدیهٔ Personalisme Critique <sup>(E)</sup>;

Kritisacher Personalismus (G.)

فلسفة محورها الفرد بشخصه وليس عناصر من سلوكسه، ولا القوانيان العامة التي تحكم سلوكه، وإنما ما يصنعه بعينه دون سواه، ويكون سياً في تفرده. والشخص كلّيانيّة متكاملة هساسه

numplex وأهم ما يوصف به نشاطه الهادف، وما ليس بشخص هو شيء، والشيء ليس كالأ، ولكنه فقط سجمنوعة أشيناء أخرى، والشيء لا استقبلالية له، ومحكوم من خارجه، وليست له فردية. ولا يعى كل شخص أنه شخص كنامل متشرد ومستقل، وإنما القلة فقط هم الذين يعون ذلك الوعى مراتب، والأعلى مرتبة ينظر للأدنى مرتبة باعتبناره شيشًا وليس شيرن).

هويسة الشمسخص، وتعسيسَنه، ووحسدته. وخصوصيته، ووجوده المتقرّد.

شخصية الشخصية).

فيد الخير، ومعناهما معلوم لجمهور الناس بداهة، يصفون بكل منهما أشياء مخصوصة، ويسلبونهما عن أشياء أخرى، ولكنهم لا يفرقون بين ما بالذات وما بالعرض، ويطلقون الخير أو الشر على كل منهما، ولكن النسر قسمان، وكذا الخير: شرَّ بالذات هو العدم، وهو الشر المحض، وشرَّ بالعرض هو العدم، يمعنى الحابس للكمال وشرَّ بالعرض هو العدم، بمعنى الحابس للكمال

عن مستحقه. والشر غير ذلك وجوه أخرى: فالشر المتافيزيقى أو الفلسفى -Le Mai Mélaph في ysique والشر بالذات والشر بالعرض، فهو العدم المحض، وهو عدم مفتضى طباع ألمىء من الكمالات الثابتة لنوعه وطبيعته، وهو أيضاً العدم الحابس للكمال عن مستحقه؛ والشر أيضاً العدم الحابس للكمال عن مستحقه؛ والشر الطبيعى Ex Mai Ehysique يطلق على كل نقص الفليعي والخهل، والضعف والنشويه فى الخلقة، ويقال لما هو مثل الألم والفم والنشويه فى الخلقة، ويقال لما هو مثل الألم والفم والشر الأخلاقى على مبادئها من الأخلاق، وهو ما يقال له الرذيلة أو مبادئها من الأخلاق، وهو ما يقال له الرذيلة أو الخطيئة. والشرية ضد الخبرية، وهى عند ابن سينا من علائق الهبولى والعدم.

والشر المحظور malum prohibitum هو الذي يحظره العُرف العمام، أو القانون، لا لأنه شرّ في ذاته وإنما لأن الجمساعة قمد انفقت على حظره وتجريمه.

شرط ......

Conditio (L.); Voraussetzung; Bedingung (G.)

فى الفلسفة يطلق على قسم من العلّة، وهو الأسر الوجودي الموقوف عليه الشيء الخيارج عنه، ولا يكون وجسود ذلك الشيء منه ولا لأجله، ويسمى آلة أيضًا؛ وعند الاصولين هو الخيارج عن الشيء، الموقوف عليه ذلك الشيء، عير المؤثر في وجوده، كالطهارة بالنسبة إلى الصلاة؛ وفي العرف العيام هو ما يتوقف عليه المعلم

وجود الشيء؛ وعند المناطقة جزاء الكلام، فإن الكلام عندهم مجموع الكلام والجزاء. والقضية الشرطية هي القضية المركبة من قضيتين، إحداهما محكوم عليها، والأخرى محكوم بها، وهي قسمان. متصلة، ومنفصلة (انظر قضية شرطية).

والشسرط هو المشدم في القضية الشرطية. والشرطى قسم من القياس الاقتراني (انظر قياس اقتراني). والمشروطة نطلق على المشروطة العامة، وعلى المشروطة الخاصة (انظر المضروطة). وشوطا بروتاضوراس يُضرَب بسهما المُثَل عسلى الإحراج، وكان بروناغوراس قد درّب تلميده أواللس على المحماماة، واشترط عليمه أن يدفع له أجره من أتعاب أول قضية يكسبها، ولكن التلميذ ماطل في التسرائع ومن ثم نبي الدفع، فسرفع عبليسه بروتاغوراس قضية، وقال للقاضي: إذا خسر أواثلس القبضيمة فعليمه أن يدفع بناءً على حُكم المحكمة؛ وإذا كسبها فإن عليه أن يدفع بناءً على الاتضاق، وهو في الحمال تبين لابد أن يدفع. وردّ عليه أوائلس بأنه : إذا كسب القضية فلن يدفع بناءً على حكم المحكمة، وإذا خـــرها فلن يدفع بناءً على الشرط، وهو في الحالتين لمن يدفع.

شرطية ....... Hypothetical <sup>(E)</sup>; .....

Hypothétique (F.); Hypothetisch (G.)

حى الجملة المصدرة بأداة شرط عند النحاة، وحى القضيمة المركبة من قضيتين عند المنطقيين،

وهي على قسمين، لأنها إن أوجبت أو سكبت حصول إحدى القضينين عند حصول الأخرى فمتصلة، وإن أوجبت أو سلبت إحداهما عن الأخرى فمنفصلة.

(انظر نزعة شرطية).

شرُع ......Shar'c

ما شرع الله لعباده من الأحكام التي جاء بها نبى ، سواء كانت مستعلقة بكيفية عمل، وتسمى فرعية وعملية، ويختص بها علم الفقه، أو بكيفية الاعتقاد، وتسمى أصلية واعتقادية، ويختص بها علم الكلام.

والشرع أبيضًا هو الدين والمِلَّة، فسإن تلك الأحكام من حيث أنها تُطاع لها دين، ومن حيث أنها تُملَى وتُكتَب مِلَّة، ومن حيث أنها مشروعة شَرَع.

وقد يُخَص الشرع بالأحكام العملية الفرعية، ويسمى علم الشرائع والأحكام، ويُخَص علم التوحيد والصفات بالأحكام الأصلية.

والشسرع عند أهل السنّة مُنشِيء لـلأحكام،
وعند أهل الاعتزال مُجيز لحكم العقل، ومقرَّد له
لا منشىء. وقوله تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمُ شِرْعَةُ
وَمِنْهَاجًا ﴾ (المائدة: ٤٨) عند ابن عباس الشرَّعة ما ورد به القرآن، والمنهاج ما وردت به السنة.

والشرحي هو الذي يجزم العقل بإمكانه ثبوتاً وانتهاءً ولا طريق للعقل إليه، ويقابله العقلي

وهو منا لبس كذلك. ويطبلق النسرعي كعذلك على مضابل الحسي، فالحسى ما له وجود حسى فقط. والنسرعي ما له وجود شرعي مع الوجود الحسي. ثم إن النسرعي يجيء على مستنسين، الأول ما يشوقف على النشرع، والشاني ما ورد به خطاب النسرع.

والعلم الشرعي هو علم صدر عن الشرع، أو توقف عليه العلم البصادر عن الشسرع نوقف وجود، كعلم الكلام، أو نوقف كمال، كعلوم الحديث والفقه والتفسير.

بالكسر والسكون، هو اعتقاد نعبدد الآلهة، وهو على آنحاء: شرك الاستقلال، وهو إثبات الهين مستقلين، كشرك الثنوية الدين أثبتوا إلهين، أحدهما حكيم يضمل الحبر، يسمونه يزدان، والآخر سفيه يفعل الشر، يسمونه أهرمن، وهو الشيطان بزعمهم؛ وشرك التبعيض، وهو تركيب الإله من آلهة، كشرك النصارى، الذين قالوا المسيح ابن الله؛ وشرك التقريب، وهو عبادة غير الله ليقرب إلى الله زُلقى، كشرك متقدمى الجاهلية؛ وشرك التقليد، وهو عبادة غير الله تبعاً للغير، كشرك التقليد، وهو عبادة أير الله تبعاً وهو الشباب المغير، كشرك متأخرى الجاهلية؛ وشرك الأسباب وهو إسناد التأثير للأسباب، أى القوى الكونية والعقول والنفوس التي خلقها الله وفوض إليها والعقول والنفوس التي خلقها الله وفوض إليها تدبير العالم، ويسمى هذا الشرك بشوك الفلاسةة

كذلك. ومن شرك الأسباب شرك الطبيعيين الذين يدّعون أن هذه القوى الكونية واجبة الوجود لذواتها ويمتنع عليها العدم؛ وشرك الأفراض. وهو العسمل لغيسر الله. وحكم أنواع الشرك الأول الكفر بالإجماع، وحكم السادس المعصية من غيسر كفر بالإجماع، وحكم السادس المعصية التفصيل، فمن قال في الأسباب إنها تؤثر بطبعها فقد قضى الإجماع بكفره، ومن قبال إنها تؤثر بطبعها بقوة أودعمها الله فيها ،وتجاوز الله، وتناسى في يقوة أودعمها الله فيها ،وتجاوز الله، وتناسى في قونها قوة الله خالفها، فهو فاسق.

شريعة ...... Shari'a (Ar.)

حى الطريق فى المدين، وترادف الشرع (انظر الشرح).

Ecstasy <sup>(E.)</sup>; .....

Ecstasie (F.); Ecstasis (L.); Ekstase (G.)

مصطلع إسلامي ، وهو دعوي، أوكلمة عليهامسحة رهونة، تصدر من الصوفي باضطرار واضطراب، وهي من زلات اللسان. وقبل إنها دعوى حق يفصلع بها العارف من غير إذن إلهي عن حاله في الوجد والسكر، والوجد هو شدة اضطراب، والسكر شدة انتشاء، بمعنى أنه لم يعد شمة إلا الله، يكاشفه الحق إياه. ويطلعه على وجوده الواحد حيث لا وجود إلا وجوده، فيفني عن وجود ذاته، وعن وجود كل موجود آخر سوى الله. وكمان الصوفية قبل الحالاج ينطقون بعبارات الشطع دون تحرز ولا تحرج، فيلما

حوكم الحلاّج وصلّب صاروا يحسبون لكل ما يتحدثون به ألف حساب. وأول من شطح كان إبراهيم بن أدهم، ثم رابعة العدوية، وزاد الشطح عند أبي يزيد البسطامي، ثم كان إعدام الحلاج داعياً للشبلي أن يحذّر الصوفية من الشطح، فغسضت من بعد ذلك شطحات الجيلاني، وابن عبربي. ومن أمشلة الشطح عند أبي البربيد قوله: "مسبحاني ما أعظم شاتي، وقوله: "طاعتك لي يارب أعظم من طاعتي لك"، وقدوله: "طاعتك لي يارب أعظم من طاعتي لك"، وقدوله: "ما النار؟ الأستندن إليها خدا، وأتول: اجعلني العلها فداء، أو الإبلعتها! ما الجنة؟ لعبة اجعلني العلها فداء، أو الإبلعتها! ما الجنة؟ لعبة صبيان».

المعني People <sup>1E-1</sup>; .....

Peuple (E.); Volk (G.); Populus (L.)

الشعب في اللغة هو الجمساعة الكبيرة تنتسب لأب واحد، قبد تنتسب إليبه شعوب أخرى تنشعب وتصنع دولاً. والشعب أكبر من القبيلة، وفي المصطلح الشعب: هو الجماعة تخضع لنظام اجتماعي معين، وتنكلم بلسان واحد، وتنحدر من أصول واحدة، لها عميزات عرقية ووجودية واحدة، تنفرد بها ونظهر في عاداتها وشقالبدها، وفي طريقة تفكيرها ومبولها المزاجية، ولها تراث مشترك وثقافة عامة . والدولة : هي الوجود السياسي للشعب، والشعب شيرط لوجود السياسي للشعب، والشعب شيرط لوجود المدولة، وقد تنظيمن الدولة عدة شعوب كما في العراق وإبران، وقد يوجد الشعب وليست له

دولة كبالشعب الفلسطيني، والشبعب الكردي. والشعب من جهة أخرى هو السواد الأعظم من الناس، أو من العنامة في مجتمع تسمير فيه أقلية مثقفة هي النخبة من رجال الفكر والعلم والسيباسة والدين والاقتصاد وقند يشضمن الشعب أقليات عرفية أو عنقدية، وربما لها لغاتها المختلفة. والشعوب لها شخصيانها بحب المناخ والجغرافيا وأحوالها الاقتصادية ومستوياتها الثقافية والتعليمية. ولكل شعب مزاجه الخاص، ومن ثبم إنساجيه الفنمي والأدبي، وسلوكي الحضاري. والشعوب بأخلاقها، وبقدر ما تكون الشعوب أخلاقيًا يُولِّي عليها، وتتخالف مصائرها، ولا يشغير ما بها إلاّ إذا تغيرُت هي نفسهما أخلاقيًا. وقد يكون الشعب منفسخًا على العالم وقمد يكون منغلقًا، وبقمار انفضاحه يكون إسهامه الحضاري.

والشعوب قد نثور على حكامها وتخرج زرافسات في تظاهرات سلمبية أو عنيفة، وللصحافة وأجهزة الإعلام الدور المعلّى في تهييج الشعب وتشكيل ما يسمى بالرأي العمام لديد، ومن السهولة نشر الإنساعات بين أفراد الشعب وقت الأزمات، وفي المظاهرات تميل جموع الشعب إلى أن يكون سلوكها غوغانيا، وكان من السهل بعد مقتل يوليوس قيصر أذ يخطب بروتوس ويتنع الشعب بالأكانيب

أنطونبوس أن يفنّد مزاعم بروتس ويشير الشعب عليه، وعبّر شوقي عن ذلك أجمل تعبير فقال : هداك الله من شعب برئ

## يُصرُّفه المضلّل كيف يشاء

ومضهبوم الشبعب يعنبي الضشة المضطهدة المستغلَّة مهضومة الحقوق، والشروة احتكار للطبقات الغنية دون الشعب، والمال دولة بين أفراد هذه الطبقات، ومجموع الشعب محروم من الخدمات الأسياسية ومن الشعليم، وفي بلد كمصر يعيش ٣٨٪ من الشعب تحت خط الفقر، وتنتشير الامية، وطبقياً لإحصائبيات الجامعات المصرية وصراكز البحوث فيهما فإن ٥٢٪ مسن الشعب أميلون . ومنظرو النخبة الحاكسمة أحدثوا الشسقاف أني التعليم، وأضردوا للأغنياء مسدارس وجنامصات خاصبة لهُمَّنَت فيهنا مناهج الدين واللغة العربية، واللغة والدبن هما صانعا الهوية. فإذا ضيَّعت اللُّغة والدين ضاحت الهوية. وأولاد الأغنياء في مصر انتشرت بينهم اللغات الإنجليزية والنسرنسية واندثرت العربيسة وتضاءل شأنهاء وتدأب الدولة على تشجيع العامية بوسائل الإعملام. وهذه تنشير الإستقباف بين جموع الشمعب والنشسأ الجديد بيسما الأغنياء بمنأى عسن ذلك بفسضل أطبساق التعليسفسزيون واستماعهم للإذاعات الأجنبية، وقراءتهم للصحف والجلات والمؤلفات غبير العربية. وفي استفضاء قُدم لطلبة الجامعة الأصريكية في القاهرة

حول أعتمال طه حسين ، وبوسف إدريس . وعباس العشاد، أعلنوا جهلهم بهذه الأسماء. تأهيك عن أعمالهم، وسئلوا عن معارفهم الدينية فلم يحيمروا جواباً. فحسى الثقبافة انشطرت إلى ثقافة أغنياء و**ثقافة شعبية** هي خاصة الـفقراء. وللدكتور حسن فتحي كناب في عمارة الفقراء. فيحتى الفقراء صبارت لهم عبمارة، وصبارت للأغنيماء مدنهم الخاصمة التي أعطوهما أسمماء أجنبية، مثل: دريم لاند، وستيلادي ماري، وسيرابيللا؛ وانعكست الشقنافة الأجنبيية على أسلماء البنات ، مثل نانسي، وسونيا، وروزانا. وهايدي. وحبب على الشقافة الشعبية أنها إسلامية في صضمونها، وأن أصحابها لا يصلحون للوظائف العلباء واستُبعدوا من مراكز الحكم،، وقُسرُّب الأقسِاط، وكنانوا في الماضي يطلقون اسم الشعوبية على الشعوب التي تؤكد هويتها القومية . ويطارد القوميون والوطنبون في عبصبر العبولمة، ومن يظهر التسميك بدينه من المسلمين يُشهم، وريما قند يُقبض عليه بضانون الطوارئ. وهذا هو الحال دائمًا مع كل الشعوب في ظل حكومات المترفين والطغاة.

والشعب ليس الأمة، فالأمة أكبر من الشعب، وقد يقال أحياناً الشعب المصرى أو الأمة المصرية بمعنى مسرادف، وما يزال استعمال مصطلح الشعب كبديل عن الأمة عندما تستحكم النزاعات القطرية أو الإقليمية. ويقال الأوساط المكومية أو أوساط المنجة الحاكمة، والمهرجانات الشعبية كمقابل للأوساط الحكومية أو أوساط النخبة الحاكمة، والمهرجانات الشعبية كمقابل

للاحتفالات الرسمية ومهرجانات الدولة لمناسبات لايعرف عنها الشعب شيئاً وتخص الأغنياء وحدهم والفلسقة الشعبية تعكس كل هذه المفارقات، وهي عبارات كالأمثال والحِكَم، نستخدم الرموز، وتميل إلى التعبير عن نفسها في الحكايات والأغناني الشعبية. والفولكلور هو الحوطة. وترتبط الفلسفة عند الشعب بالأدب الموعظة. وترتبط الفلسفة عند الشعب بالأدب والفن، ويعكس الفن الشعبي المزاج الشعبي، والفن، ويعكس الفن الشعبي المزاج الشعبي، المنابة، كما يعكس الأدب ويتميز بالوجدانية العالمية، كما يعكس الأدب الشعبي عقلية وثقافة الشعب، وطريقته في التفكير، وفي المقصص والشعر الشعبيين الحرن التفكير، وفي المقصص والشعر الشعبيين الحرن والبؤس وانشقاء عما يتجرعه الشعب يوميا، والمؤس وانشقاء عما يتجرعه الشعب يوميا، الموسيقية وعباراتهم الأدبية.

Populism <sup>(E.)</sup>; Populismus<sup>(C.)</sup>

حركة القوى الشعبية الواعبة عندما تعتنق الاشتراكية، وتطبعها بالطابع الوطنى، وتذهب إلى طريق تسومي للاشتراكية، وأشهر هذه الحركات الحركة الشعبية الروسية، وكانت مطبوعاتها تتوجه باللوم للمتقفين لأن بلادهم علمنهم ولكنهم لم يمدوا أيديهم بالمساعدة للشعب القلاح وللقرية، وكان الفسروف وميخايلوفسكي من فلاسفتها الميرزين.

مصطلع من الفلسفة الإسلاميية ، ويعنى

الانفسالية التي تقوم على العرقية، وذاع اسم الشعوبية زمن الدولة العباسية، والشعوبيون هم الذين آثروا شعوبهم على سائر الأمة الإسلامية، واختصوها وحدها بالنبجيل والتمجيد، وتحدثوا لغاتها القديمة وكتبوا بها، واستعلوا على غيرهم، وأشاعوا الفُرقة بين أجناس الأمة، وطالبوا بالحكم الذاتي؛ وأخص هؤلاء القرس والتُرك، وعموماً فالشعوبيون تاريخيا هم وكانوا ينادون بتصفية الخلافة، وإشهار استقلال بلادهم.

والنوبيون والأقباط في مصر حالياً شعوبيون، وكذلك الأكراد، والمطالبون بإحلال اللغة العربية الدارجة في بلادهم مكان اللغة العربية القصحي.

وحال الشعوبيين هو حال القوميات التى كانت خسمن الاتحاد السوفيتى ثم انفصلت عنه، واستقلت بنفسها وعادت إلى لغاتها القومية، فكذلك فعلت إيران وتركيا، وبربر الجزائر لهم نقس المطالب الشعوبية. والفلسفة الشعوبية ليست فلسفة تسومية ولكنها استعالاء عرقى، وهى لذلك فلسفة سلبية.

هو إدراك الشيء من غير ثبات، أي إدراكه بالحس الظاهر، وقد يكون بمعنى العلم، وقيل أصله الإحساس، والعلم مجاز منه صار لشهرته فيه حقيقة عرفية. والمشاعر هي الحواس، أي

القوى الداركة، أى النفس وآلاتها. وأحسن وصف للشعور هو قول بولدويين إنه الشيء الذي نفقده بالتدريج وتحين تنتقل من الصحو إلى النوم، ونسترده بالتدريج وتحن تنتقل من النوم إلى النوم إلى الصحو.

شعورٌ بأننا مُلْقَى بِنا .....ناها Geworfenheit

اصطلاح هايدجر (۱۸۸۹ ـ ۱۹۷۲) بصف به الحالة الوجدانية التي يستشعرها الإنسان، بأنه موجود في العالم ولم يُستشر، كما لو كان مُلقى به geworten ومرمياً هناك يعانى، ويطلق هايدجر على ذلك اسم الوقائعية Fakitzitat.

Mediation <sup>(E.)</sup>; .....

Mediation (F.) Vermittlung (G.)

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية ، وهي اللغة سؤال فعل الخير، وترك الضرر عن الغير لأجل الغير، على سبيل النضرع. وعند أهل الفلسفة الشفاعة واسطة قد تجوز في أفعال الخير عن أهل الخير، وقد تشفّع أمنيقاريس في أفلاطون، وأطلق سراحه وأعتقه. وكذلك تشفّع أفلاطون في سقراط، وحاول وآخرون أن يدافعوا عنه ويقنعوه بعدم شرب السُم وتشفّع فيلون السكندري الشهير بنفيلون اليهودي، لأبناء طائفته عند الإمبراطور كاليجولا ، ليعنفيهم من السجود لشمائيل الإمبراطور التي في معابدهم؛ وتشفّع سارتر عند رئيس جمهورية فرنسا من أجل إطلاق سراح الكاتب چان چانيه من السجن السجن

معدى الحياة. والشفاعة في كل الأديان، وعند السهود هي العهد الأبدى الذي قطعه الله على نفسمه لهم بأن يشفع لأى الخطاء منهم؛ وعند النصارى في رسائل بولس أن مجرد الاعتقاد بربوبية المسيح توحد بينه وبين المسيحي المؤمن فينسفع له ذلك يوم القيامة وإن كُـنُرت خطاياه . وفسى القسرآن بأني عن الشفاعة شلانون مرة. والشفاعة في الدنيا نوعان :حسنة وسيئة، وحُكم الحسنة قوله تعالى :﴿ مَن يَشْفُعُ شَفَاعُةً خَسَنَّةً يَكُن لَّهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَن يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُن لَهُ كِفُلَّ مِنْهَا وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْء مُغِيتًا ﴾ (النساء٥٨) . وفي الآخرة لاشخاعة إلا للّه (السجدة٤). وما للظالمين من شخيع يطاع (غمافر١٨) ، ولاتنفع شفياعة إلا من شهيد بالحق (الزخرف٨٦) ، ولا شفياعة أصلاً إلا من بعيد إذنه تعالى، وفي السُّنَّة أن النبيُّ عَرَبِينَا مِن هؤلاء المأذون لهم بالمشمضاعة. يسألها ربه لأمت فيقول له: المحمد ارقع رأسك وقل يُسمع، واشفع تشفع».

والشفاعة في الدنيا تفتضي حاكماً مستبدأ الاحاكماً عادلاً، لانها تقنضي منه أن يتخلي عن المعدل من أجل الشفيع، وأن يفسخ ماكان يتوجب عليه أن يتوجه إليه عرمه. والحاكم المستبد هو الذي يقبل أن يحكم بخلاف مايعلم أنه الصواب والحق. والشفاعة بهذا المعنى ظلم ومحال على الله، لأنه تعالى يستحيل أن يغير إرادته، ولا أن يحسول عَدله، وإرادته تعالى

بحسب علمه الأزلى لاتغيير فيها ولاتبديل. وعلى ذلك فما ورد في الشفاعة من الأحاديث من المتشابه، والمسلمون فيهما على النفويض فيما لايعلمسون. وينزهون الله عن الشفاعية على شاكلة ما يرونه منها في الحياة الدنيا. وكان الإمام ابن تسمية برى في أحاديث الشمفاعة أن شفاعة الرسول ﷺ ليست إلا من باب الدهاء، ولاتعنى أن المولى سيمرجع عن إرادته من أجل الشمافع. ومنا ورد في النقرآن عن يوم الحسساب قياطع حاسم بشأن الشفاعة، وفيه تنقطع الأسباب. وتبطل منفعة الأنساب، ولا يُدفّع فيه بالفداء ولا بشفاعة الشافعين، وتضمحل الوسائل، إلاّ ماكان س إخلاص في العمل قبيل حلول الأجل. وفي القلسقة في مجال الشيفاعة يقول الشيخ محمد حسبسه : إن الشفاعات في إفساد الحكومات والدول والشعوب أشد فتكأ من الذئاب الضارية بالغشم. وفي الحكومسات المتي تروج فسيسهسا الشفاعات يعتمد الناس على الشفاعة في ظل ما يطلبون، لا على الحق والعدل، فنضيع فيهما الحقوق، ويحل الظلم محل العدل، ويسرى ذلك من الحكومات إلى الناس فيكون الفساد عاماً ، وهو حبال بلادنا، والاستنقاد الشائع فينهنا أن لاقضاء لمصلحة إلا بالشنقاعة والرشنوة. وبهذا المعنى نستحيل شفاعة على الله، لأن مايقضي به إنما هو تابع لحكمته وعلمه وعبدله والحق الذي هو اسمه، وهذه الشفاعة التي يستعلق بها السفهاء

قد نفاها السلم، يوم الحساب: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِمَّا وَزَقَاكُمْ مِن قَبْلِ أَنْ يَاتِي يَوْمٌ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلا خُلُةٌ وَلا شَفَاعَةٌ ﴾ (البقرة ٤٥٢). وفي ذلك نفي تام لاي نوع من المسقاعة، بل هو القسط والميزان ﴿ وَنَضَعُ الْمُو ازِينَ الْقِصطَ لَيُومُ الْقَيَامَةُ فَلا تُظْلَمُ نَفْس شَيْنًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةً مِن خُردُلُ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ خُردُلُ أَتَيْنًا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ ﴾ (الأنباء ٤٧).

وقيد ذهب السمض إلى القبول بالشيفاعية للمسلم الذي ينطق بالشبهادة وإنّ زنا أو سرق ، وينفى القرآن ذلك البثة في الآية: ﴿ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ ورسُولُهُ وَيَسْعَدُ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا قِيهَا وَلَهُ عَدَابٌ مُسهِينٌ ﴿ (النسباء ١٤) . فالعساصى إذَن في النار مخلَّداً ، وليس كما ينقولون أنه يدخل لفترة ثم يقر في الجنبة بعد أن ينال جزاءه؛ وكذلك القائل لايعذب لبعض الوقت وإنما هو مخلّد في النار ولاشقباعة فب : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَصَبُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَّهُ وأعُدُ لَهُ عَدَابًا عَظيمًا ﴾ (النساء ٩٣). والتظالمون كذلك لاشفاعة لهم وهم مخلدون في النار: هما للطَّالمِينَ مَنْ حُسمسِيمٍ وَلا شَسَمْسِيعٍ يَطَاعُ ا (غافر ١٨)؛ وكذلك المناقفون: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ والمُنافقات والكُفَّارَ نَارُ جَهِنَّمَ خَالِدِينَ فيهَا هِي حَسْبِهُمْ وَلَعْنَهُمُ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقَيِّمٌ ﴾ (التوبة ٦٨). فلا استثناء لأحد بسدعوي الإسلام أو غيره، وإنما عو الحـساب والميسوّان: ﴿مَا لَهَٰذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ

صغهرة ولا تحبيرة إلا أحصاها (التحسيف ١٠٠٠ جُوَمَايَعُرُبُ عَن رَبِكَ مِن مِثْقَالِ دَرَّة فِي الأَرْض ولا في السَّمَاءِ أَه (بونس ٢١)، ﴿ فَعَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ فَرَّة خَيْراً يُرَهُ ومَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ فَرَة شَرَّا يَرَهُ ﴾ (الرازاة ٧/٨)، رُفعت الأقلام وجفت الصحف.

شلقة إنسانية .... Caritas humano genere

مشولة الرواقيين يشولون إنهم مواطنون عالميون، تجمعهم آصرة الإنسانية، وتحدوهم الشفقة بالإنسان فالناس جميعا إخبوان، والشبعوب والامم أصهار وانساب، والمواطنة العالمية تخرج بالناس والأمم والشعوب عبر حدودهم إلى رحابة الكون، وتذكرنا هذه الفلسفة بما يسمى الآن العولمة مادية بمارية، وعولمة الرواقيين نزعة فلسفة العولمة مادية تجارية، وعولمة الرواقيين نزعة إنسانية.

Doubt " : Dubitatio " : Zweifel " ...

هو التردد بين النقيضين بلا ترجيع لاحدهما على عند الشاك، لجهله بوجبود مزية لأحدهما على الآخر، ولذلك قبيل الشك ضبرب من الجهل، لأن الجهل ويقابل العلم، وهو أخص من الجهل، لأن الجهل قد يكون عدم علم بالنشيضين، وليس الشك كذلك، وإذن فكل شك جبهل وليس العكس، والشك إن ترجع أحد طرفيه ولم يبطرح الآخر فهو الظن، فإذا طرحه فهو غالب الظن، وهو بمنزلة اليقين. والفرق بين الشك والريب، أن الشك ما اليقين. والفرق بين الشك والريب، أن الشك ما

استوى فيه اعتقادان، أو لم يستويا، ولكن لم ينته أحدهما إلى درجة الظهور، بينما الريب ما لم يبلغ درجة البقين وإن ظهر بعض الظهور، ولذلك يقال شك مريب، ولا يقال ريب مشكك، ويقال أيضًا رابني ولا يقال شكني، فالشك إذن سبب الريب، كأنه شك أولاً فيوقعه شكه في الريب، فالشك مبدأ الريب، كما أن العلم مبدأ الريب، كما أن العلم مبدأ الريب، كما أن العلم مبدأ الريب،

والشك عند بهكارت من أفعال الإرادة، ويسميه الشك المتهجى، وهو غير الشك عند أصحاب ملعب الشك، حيث يكون منهجاً عقلياً يتوقف به الشكاك عن الحكم بالإثبات أو النفى، ويتسعلل للذلك بأن الناس تنخشلف في الآراء والمعشقدات والعادات والاخلاق والانطباعات، وبالأخطاء التي يشردون فيها، والتي مصدرها الأحساسيس أو الوجدان أو الذاكرة أو الاستدلال، وبامتناع التدليل على صدق العقل الاستدلال، وبامتناع التدليل على صدق العقل والتعويل عليه، وامنناع البرهان النام.

غير أن من الشك ما يختص بالعقيدة ويسمى الشك الأنطولوچي، ومنه ما يكون مرضاً عقلياً يصيب صاحبه بالعجز عن إصدار الأحكام.

ولا جدال آن من القضايا ما لا يحتمل الشك، وتسمى بالقضايا الأساسية، وترتبط بمحتسويات الوعى المساشرة، مثل المعطيات والأفكار الحسية، ومنها ما لا يسع المرء إلا الشوقف إزاءه في شك من أمره، وهي القضايا

من النوع التعجريبى المتعلقة بالعالم الخارجي. وقد اختلفت الآراء في تبيين أسباب تصديقنا للقضايا الإساسية، أو للقضايا البدهية، كالقضية الرياضية التي تقول إن ٢ + ٢ = ٤، وأقاموا تصديقهم لها على الضرورة المنطقية. وقال البعض إنها القضايا اللتي لا يتصور الموافقة على نقيضها، أو التي لا يشك فيها ما لم تكن هناك أسباب لذلك.

(انظر أيضًا داء الشك).

Methodischer Zweifelt (G.)

الطريقة الفلسفية عند ديكارت والغزالي لبلوغ السقين، باطراح كل سا يوهم بالشك بحيث لا يتبقى الا العلم البقينى الذى لا يبقى صعه ريب ولا بقاربه غلط.

الشكل السهندس هو الهيئة الحاصلة للجسم بسبب إحاطة حد واحد بالمقدار، كما في الكرة، أو حدود كما في المضلعات من المربع والمسدس. والشكل المنطقي هو الهيئة الحاصلة في القياس من نسبة الحد الأوسط إلى الحد الأصغير والحد الأكبر، وأشكال القياس الحسملي أربعة، فإن كان الحد الأوسط محمولاً في الصغرى وموضوعاً

في الكبري، فهو الشكل الأول، كقول النبي ﷺ: اكل بدعسة ضملالة، وكل ضملالة في النار، ونتيجته كل بدعة في النار، وشرط إنتاجه إيجاب الصغرى وكلية الكبرى، وهو يختص بأن ينتج الموجبة الكليمة، وباقى الأشكال لا تنتج الموجبة الكلية، بل إما موجبة جزئية أو مسالبة؛ وإن كان الحد الأوسط محمولًا في المقدمشين، أي في الصغرى والكبرى، فهو الش**كل الشاتي**، كقول البعض: اكل غائب مجهول الصفية، وكل ما يصح بيمه ليس بمجهول، ونشيجته كل غبائب لايصح بيعه، وشرط إنتاجه اختلاف مقدمتيه في الإيجاب والسلب، وكلية كبراه، ومن خواصه أنه لاينتج إلا سسالبة. وإن كنان الحمد الأوسط موضوعاً فيهمسا، أي في الصغرى والكبري، فهو الشكل الثالث، كقول البعض: اكل حيوان حسم، وكل حيوان نامه، ونتيجته : بعيض الجسم نام. وشرط إنتاجه أن تكون صغراه موجبية، وإحدى مقدمتيه كلية. ومن خواصه أن نتيجته لا تكون إلا جرئية. وإنَّ كان عكس الشكل الأول، بأن يكونَ الحد الأوسط موضوعياً في الصبغري، ومحمولاً في الكبرى، فهو الشكل الرابع، وسمَّاه البعض بالسياق البعيد أيضاً، كقولنا: (كل عبادة لا تستنفني عن النية، وكل وضوء عبادة؛، وتثييجته: (بعضُ مستنفن عن النيبة ليس بوضوءا. ولكل شكل من هذه الأشكال الأربعة ضروب تنشأ من اختلاف القضايا في الكم

والكيف.

الشكل الرابع من أشكال القياس، وفيه يكون الحد الأوسط مسحمول الكبسرى وموضوع الصغرى، وينسب إلى جاليتوس الطبيب الذي أخسذه عن ارسطو، ولو أن أرسطو لسم يقل به صراحة، ولم يقبله مع ذلك كنيس من المناطقة كشكل مستقل باعتباره هو نفسه الشكل الأول بعد عكس حدى نتيجته

(انظر نظرية شمول النفس)

نظرية الحسزب الواحسد، حسيث تكون إيدبولوچيته هي الإيدبولوچية الرسمية للدولة، ولا يكون من المسموح به قبام حزب آخر منافس، ولامعارض، ويكون الفرد مطالباً بالولاء الكامل للحزب الحاكم، وأن تكون عقيدته هي عقيدة الحزب، ومن شم فالمسمولية مذهب استبدادي، لولا أنها تختلف عن النظريات المطلقة القديمة، حبث كانت هذه النظريات نشمل الناحبة السياسية وحدها، ولكن المشمولية تنسحب إلى كافة أوجه النشاط الاجتماعي، وأخطرها الناحية المعقائدية. (انظر الفاشية، والنارية).

فلسفة الديانة اليابانية التي يطلق عليبها اسم Shinto، أي الطريق الإلهي، حيث الله هو قلب أو روح الوجود، يسترى في الموجودات، ويخلشها ويطورها، والمؤمن هو الذي يسيسر على الطريق. ويرى أن كل منا في الوجود من نبيات وحينوان وجماد هو من الله، وهو النجسيد لله، وبعض الخلائق أو الموجبودات حين خلقمها الله قبست من روحه أكستر من غبيرها. ومشوله فيسها لذلك أكشر من غيرها، ومن ثم فإن الياباني يعتمز بها، ويحشرمها، ويقدّسها، ومن ذلك الشمس أمانيــراسو، وتماثيل المعيــودات بركةٌ يُتبــارك بها. والمؤلفات الموضرعية في ذلك كشيرة واستمهيا الشنتويات Shinten.وتشبه أسفار اليسهود الخمسة التي يقال لها التوراه، وتحكي عن أصول الشعب الساباني، وكيف جماء، وأعماله، وملوكمه، ودياناته،ورؤسانه.

خبر قباطع، وقبيل إقبرار مع العلم وثبات البقين، وقبل بينان الحق، سواء كان عليه أو على غيره، ولهنذا شبهت الدلالة في كمال وضوحها بالشهنادة. وتقام الشنهادة بلفظ الشنهادة، أي أن يقول المخبر أو الشناهد أشنهند بالله، وتكون قسماً، ومنهم من يقول إن قال أشهد تكون قسماً

وإن لم يقل بالله. والشهادة إن لم تُمحص ربحاً لم يؤمن فيها من العشور، وتسمى قنواعد محيصيها بنقد الشهادات Critique des Témoign عن يقين فهى الإخبار مهده، فإذا لم تكن الشهادة عن يقين فهى الإخبار الله كن في حبيان وتخمين، وإذا لم تكن في مجلس حكم، أو بقصد إصدار حكم، فإنها لا تسمى شهادة.

شهوانية ................ Concupiscence الشهوانية

Concupiscentia dan; Sinuliche Begierde (G.)

الانستهاء وطلب اللذة وتحصيلها، وكلها أسور طبيعية لولا أن تطغى على قبوى النفس وتتصلكها وتوجيهها فتصبح شُغل صاحبها، وتعميه عن الصواب، وتوقعه في صدامات مع الآخرين ومجتمعه.

شهوة ......Appetite (E.):

Appétit <sup>(E.)</sup>; Appetitus <sup>(L.)</sup>; Appetit <sup>(C.)</sup>

حركة في النفس طلباً للمملائم، وتوقان إلى المستلذات. والشهوة الكملية هي زيادة الشمهوة وامتدادها كما هو في طبع الكلاب.

تنهود Vision (E.F.G.); Visio (L.)

مصطلح من الفلسفة الصوفية، وهو رؤية الحق. وشهود المفصل في المجمل هو رؤية الكثرة في الذات الأحدية. وشهبود المجمل في المفتصل هو رؤية الأحدية في الكثرة.

شهود بهوه ......... Jehovah's Witnesses

فرقة نصرانية أمريكية الأصل، تستمد اسمها

من عبارات مستناثرة في الأسفار اليهودية والنصرانية، من ذلك في سفر إشعيا: «يقول الرب وأنتسم شسهسودى وأنا الله (٤٣/ ٩-١٣)، ونسى سفراعمال الرسل يأتي على لسان الرب المسيح : اوتكونيون لى شهيوداً؛ (٨/١)، واسم الله فـي العبرية يهوه، من هيه، أو هوه، بمعنى الذي كان وأعلن عن نفسه، واسم شهود يهوه أنهم موسى، وهارون، وناداب، وأبيهو، والسبعون من شيوخ إسرائيل، الذين صعيدوا الجبل وشاهدوا يهوه عياناً. وهؤلاء مثلهم الآن الجسماعة التي نشهد لله أنه قبد بلغ عن نفسه، وأنه قبد أعبدر من أنذر. وكان اسم الجماعة من قبل برج مراقبة صهيون Zion's Watch Tower Society ئم حَــٰذف عهيون من الاسم، واكتُفَى فيه يبرج المراقبة فقط، وأخبراً صار الاسم شهود يهوه. والجماعة صهيونية كما يشيس اسمها في البداية، واستخدامها الجديد للاسم يهوه والدعوة له، بمثابة تبشير باليهودية بين غير اليهبود، وهم الذين يعرفونهم باسم الأمم أو الجسوييم، يعنى الأغيار (غيسر اليهود). ومؤسس هذه الفرقة هو الأمريكي تشمسازلز تباز رسل (۱۸۵۲-۱۹۱۳) ومرکسزها بروکلین بنیویورك. معقل الصهيونية في أمريكا، وحيث أكبر تجمُّع يهودي في العالم. وفطسفة هذه الجماعية معادية للفلسفة النصرانية: فهي تدحض القول بإلهية المسيح، وتنكر الشفليث، بدعبوي أنه لم يرد في الأناجيل الثلاثة: سرقس، ومتى، ولوقسا، إلا في

إنجسيل يوحنا، وأن المسطلح وضييسره من اختراع مصطلحات الفلسفة المسيحية من اختراع ترتوليسان (١٩٠٠-٢٤٠) وهو أبو الفكر الدينى اللاتينى؛ وأمثال هذه المصطلحات وثنية، وفكرة التثليث مدسوسة وأقرها مجمع نيقية الوثنى (٢٢٥)، ولا توجد مثل هذه الكلمة في أسفار العهد القديم بأجمعها، والمسيح ليس سوى نبي يبلغ عن يهوه، ويفعل بإذنه، وكان المصريون في يبلغ عن يهوه، ويفعل بإذنه، وكان المصريون في والزردشتيون، والهنود، والبوذيون، والإغريق، والاسكندنافيون، ومن المستحيل أن يقوم المسيح بعد الصلب بالجسد، ورؤية التلاميذ له بالجسد بحذ الصلب بالجسد، ورؤية التلاميذ له بالجسد كيذب، والبشر من اللحم والدم لا يحبون في السماء، بأجسادهم وإنما بأرواحهم.

وهذه الفرقة على دين اليهود، وخاصة مذهب الفرقة اليهودية المعروقة باسم العملوقيين، وكان أتباعها من متعلمي اليهود الأغنياء، وكانوا ظاهريين أو نصيبين، أو حرفيين، وشهبود يهوه مثلهم ينكرون خلبود النفس، وأن يكون للإنسان نفس مستقلة عن الجسد، وإنما النفس والجسد واحد، فبمجرد موت الجسد تنتهى النفس ورانتهاء البدن، فبالنفس خاصية البدن، وبانتهاء البدن تنهي خواصه. والنفس عندهم في الدم، والدم من الجسسد، وهو دفق الجياة في الحسد، ويحرم شهبود يهبوه التناول المسيحي، وهو أن يطعم المسيحي، الخبر رمزاً للحم المسيحي،

والخمر رمزاً لدمه، فذلك من الطقوس الوثنية. وتحريم أكل لحم شئ ميت من الدين، وكذلك تحريم شرب الدم، وبالتبعية يحرم نقل الدم في المستشفيات.

وتؤمن هذه الجماعة بأنها الفرقة الناجية، وأن لها الجنة، وأنه في يوم القيامة سيكون الأحياء فقط هم الصالحون، المؤمنون بيهوه، وأما غيرهم فموني، والهاوية ليست النار وإنما هي القبور، والعدم فيها بلقهم. وثواب الصالحين جنة الفردوس، ومكانها الأرض، فالأرض إلى دوام، والصالحون هم الذين يكون لهم الخلود، والجنة هي المدينة أو الجمهورية الفاضلة التي يقوم عليها أهل الصلاح، وحكومتهم ثيوقراطية، وهي التي بشر بها حزقيال، وقال إن اسمها ايهوه شمة، أي ايهوه هناك الموهي أورشليم الجنيئة بعد إعادة بنائها، والحياة فيها ستكون أبدية، فالإنسان خُلق لبعيش، لا ليسموت، ولكن الذين سيعيشون هم لبعيش، لا ليسموت، ولكن الذين سيعيشون هم فقط الذين يشهدون ليهوه.

وهذه الفسرقة مسئلها - مسئل الماسونية، والقاديانية، تستنكف حمل السلاح، وتعادى المدعوة القومية وتنادى بعدم مقاوسة الشر، وليس ذلك من منطق محبة الخير أو السلام، وإنما بدعوى أن النوراة والاناجيل تأسر بذلك، في حين أن النوراة تطفح بالعنف، وتحفل بإراقة الدم، فإبراهيم لما سمع بهزيمة أخيه مشى إلى أعدائه وقتلهم قتلاً، وبنو يهوذا حاربوا مشى إلى أعدائه وقتلهم قتلاً، وبنو يهوذا حاربوا

أورشليم وهدموها بحد السيف، وأحرقوها بالنار، وأبيمالك أحرق تاباض بمن فيها، ورجال إسرائيل خرجوا جميعهم لقتال بنيامين؛ وحتى المسيح فإنه صاحب شعار: (كل اللين ياخلون بالسيف، بهلكون بالسيف، ودعوة عدم المقاومة بالسيف، بهلكون بالسيف، ودعوة عدم المقاومة التي تدعو تإليها عذه الفرقة باطلة، لأن مقاومة الشر والفساد ضرورية، والباطل هو الاستسلام لهما، ومن البهتان أن نطلق ليد الغاصب المعتدى الحرية في أن يستعمر ويحتل ويضرب ونظل الحرية في أن يستعمر ويحتل ويضرب ونظل ساكنين. ودعوى هؤلاء إلى نزع السلاح يناقضها تخزيس البهود للسلاح، ومن أقوال المسيح في الردّ على هذه الدعوة الانهزامية: «لا تظنوا أني جنت لاكلى سلاماً على الأرض! ما جنت لاكلى سلاماً بل سيفاً». والمسبح كان داعية سلام وليس داعية استسلام!.

ومن أغرب دعوات هذه الفرقة قولها بنهاية التاريخ ، وهى نفس دعوة فوكوياها، ويصراح الحضارات الذى قال بها هتتجنون، والاثنان: فوكوياها، وهنتنجنون، من أتباعها، فأما نهاية التاريخ فنعبر هذه الجماعة عنها بالمصطلح «أزمنة الأمم» يعنى التاريخ الأعى، أنه قد قارب الأقوال، وأن التاريخ الثاني سبعود كما بدأ، فلقد كانت هناك عملكة الله وهى عملكة يهوذا ولكنها ضربت سنة ٢٠٧ ق.م، ومن يومها توقف زمن فليود الزمن زمن الأمم، ولكن بعودة اليهود إلى أرضهم وقيام إسرائيل بعود الزمن إلى الله،

ونتنهى عالك ودول الشيطان، ولا تعلو إلا علكة الله التى تحكم بناموس الله، ويعلو اليهود شعب الله المختار، وأمسا الأمم فقد خلقهم الله كالحيوانات لتخدم بنى إسرائيل. وحسسراع المضارات سينتهى إلى انتصار الحضارة التى يقوم عليها شعب الله المختار، وستكون المعركة الفساصلة ببن قسوى الشر وقسوى الخبسر في هرصيحدون، ومكانها المدينة التى كانت باسم مجدل جاد أى برج جاد، وتسمى الآن خرية للجللة، وتبعد ميلين شرقى عسقلون، قبل لأنها المؤمنون بيهوه، ويفنى غيرهم!! ولا أحسب أن وادى بين جال، وسينتصر هناك شهود يهوه، أو المؤمنون بيهوه، ويفنى غيرهم!! ولا أحسب أن كهذا الفكر، وهؤلاء الناس يطلقون على هذه كما الشكر، وهؤلاء الناس يطلقون على هذه الثرثرة اسم فلسفة ؟!

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهي طلب الرأى؛ والمستشار هو العليم الذي يؤخذ رأيه، وهو المشير الناصح، يقال اشتور القوم أي تشاوروا، فالشوري مبدأ وأصل في الحكم؛ وفي القرآن: ﴿وَآمَرُهُم شُورَىٰ بَيْنَهُم ﴾ (الشوري ٢٨٠)، أي لا يبرمون أمراً حتى يتشاوروا فيه، فالشوري ملزمة للحاكم، وعليه أن يشاور أولى الأسر؛ والإجماع من أصل الشوري، وإذا اجتمع أهل والإجماع من أصل الشوري، وإذا اجتمع أهل الشسوري على أسر فإنما ليلترم به الحاكم؛

والشورى في الآية سمةٌ لكل مجتمع مسلم، وحيئما كان اجتماع المملمين وجبت عليهم الشورى؛ وفي النسوري تختلف الآراء وتتباين، ولامندوحية عن الأخذ برأى الأغيلبيية؛ والحُكم في كل الأحسوال لأهلُ الحلُّ والعسقيد، وهم الصفوة الذين لديهم العلم، والناس في الحكم تنضرق ببالعلم، والذي يقبضني في أي أمر هو العبليم، وأهل السعلم هم الأعبلون في مسسراتب الحكومة الإسلامية، وهم الذين يتكلمون بالحق، ويقوسون على الأمر بالقسيط، وليس لمن لا علم له أن يقفسو شئونِ الناس؛ والسعلم تخصُّص، ولا جندال بغيس علم؛ والرأى السنليم عند من يؤتي العلم؛ ولا اخستبلاف بعند علم؛ والبعبالم الحق عندمنا يدلى بعلمنه يعتسلر دومنآ بالعيسارة اذلك مبلغي من العلم؟، فضوق كل ذي عبلم عليم، والعلسم صنو الحُكم، يسعني مَن يؤتَى السعلسم له أن يحكم؛ ونسى الآية ﴿وَثَمُواوِرْهُمُ فِي الأَمْو﴾ (آل عمران ١٥٩) إلزامٌ بالأحَدُ بالشوري، حسى للنبي ﴿ الله على الله على الناس ويطبُّق عليسهم، فلابد أن يُسستنساروا، والشورى تطيّب قلوب المحكوميس، فيطمشنون للحكم، وهي أنشط لهم فيما يفعلونه؛ وحتى النبي ﴿ لِلَّهِ عَلَيْكُم قَدَ شماور في كل أمر، وكمانوا يجمادلونه، وجادلته المرأة في زوجها؛ وكانت عائشة يؤني تجادله؛ وجادله عمسر بن الخطاب؛ وشاور يوم بدر، وفي أحد، وأشار جمهور المسلمين فيأمر بما أشاروا؛

ويوم الخندق شباورهم في منصبالحنة الأحتزاب فعارضه سعد بن معاذ وسعد بن عباده ، فترك ما نواه؛ وشاورهم يوم الحديبية وعـمل بمشورتهم؛ وكان يقول لأبي بكر وعمر : ﴿ لَوَ اجتمعتما في مشورة ما خالف تكماه، يعنى أنه بأخذ بالأغلبية. وعن على بسن أبي طالب أن النبي ﴿ اللَّهِ اسْسَالُ عَنْ العسزم فضال: «منساورة أهل الرأى ثم الباعهم»، وأهل الرأى يعنى أهل الاختنصساص، وقنوله اتباعهم أي وجوب الأخبذ بمشورتهم. والحديث فيمه أن العرم يأتي بعد الشوري، أي لا فعل للحاكم إلا بعيد مشياورة، ولذلك جاء في الآبة بعد ذلك مباشرة ﴿فإِفَا عزمت فيتوكل على اللهُ؟ أي إذا شاورت في الأمر فاعرم على ما اجتمع عليه أهل الرأى، وتوكل على الله قبيه. ثم قبوله ﴿ إِنْ الله يحب المنسوكلين ﴾ إبانةٌ عن الفسرق ببن التوكل والشواكل، والأول فيه الأخذ بالأسباب، وأن تكون للحاكم قاعدة علمية عريضة، وأن يستعبد لكافة الاحتمالات، والثاني هو حيلة الجاهل العاجز، والله يحب المتوكل ويعده النصر، وأما المتواكل فنصيبه الخذلان.

الإسلام تعنى حُكم الشبعب لنفسه بنفسه، وعن طريق أهل العلم وأهبل الحل والعبقد، فبهبؤلاء نوآبه، وهم النقبائمسون على إدارة دفسة الدولة، بالتشاور والتصاون. ومفهلوم الشوري يشضمن الحرية بكافة أشكالها، والشوري لا تصلح إلا لو كان المجتمع الذي يأخذ بهما مجتمع فيه الناس أنداد وسنســاوون في الحقــوق والواجبــات، كلُّ بحسب وسعه. ولمَا نوفي الرسول ﴿ النَّجْ التُّحْبِ أَبُو بكر الشخماباً من جمهور المسلمين؛ وحكم بالشورى، وكانت شريعته أن الحُكم للأصلح من الساس، وذهب فلاسفة المسلمين إلى القول بأن كل ما يُخرج القاضي من أهلية القضاء، والحاكم عن الحُكم، هو نـقـــه مـا يُخـرج الـوكـيل عن الوكالة؛ فبالحُكم وكسالة، والشبوري هي ركن الوكمالة الركمين. فسمما لنا لا نأخمذ بمديننا هدامًا !! 411

فى اللغة ما يصح أن يُعلَم ويُخبر عنه أو يحكم عليه، وفى الاصطلاح هو الموجود ens ، سواء كان وجوده خارجيا أو ذهنياً، ولفلك قيل الشيء، والثابت، والموجود، ألفاظ مترادفة، فلا يطلق على المعدوم.

وقبل للشيء هو ما يصح أن يوجد، وهو يعم الواجب والممكن، وأما الممتنع، أي المستحيل أو المعدوم، فيسمى شيئًا لغة، ولكنه ليس شيئًا،

بمعنى أنه غيسر ثابت، ولذلك قبل الشيء حقيقة في الموجود، ومجازاً في المعدوم. والشبيئية Choiscité في المعدوم. والشبيئية بالشيء والإخبار عنه، وعند الصوفية هي على نوعين: شيئية ثبوتية، وهي ثبوت المعلومات في علم الله متميزاً بعضها عن بعض، وشبيئية موسيئية موجودية، وهي وجودها خارج العلم. ويسمى مذهب الفلاسفة الذيبن يُشيئيون المعانى بمذهب التشيق أو الشبئية Choisisme واللا أشياء المعانى بمذهب اصطلاح برينتانو، يقول إن لغانيا حافلة بكلمات اصطلاح برينتانو، يقول إن لغانيا حافلة بكلمات ليس لها ما يقابلها من الأشياء في الواقع.

شمرء في ذاته .............. ; "F": Ding an sich (G.)

Chose - en - soi (F); Ding an sich (G.)

الشيء المطلق المستقل عن الظواهر الطبيعية
وهن صدورها الموجودة بالفسعل (كسنسط).

هو الضروري.

شيءَ ما ...... Etwas <sup>(C.)</sup>

شيءلايد منه ..... Sine qua non

الوجود في داخل ذاته ولم يتحدد، نقول الهو شئ ما المعنى أنه في بداية الذات.

والشيء الواحد لا يوجد في أماكن متعددة في أن واحدو ....... Res de non Praedicatur

حُسجَة أبيسلار (١٠٧٩ ـ ١١٤٢ م) خسد الاسميين، ينفى بها أن يُطلَق الشىء على الشىء فى مكانين فى وقت واحد، فسقراط لا يعكن أن

بكون في أثينا وروما في نفس الوقت، فالألفاظ ليست كلبة، والقضايا فقط هي الكلية، والألفاظ يمكن أن تكون كلية باعتبارها جزءاً من قبضية، وبهذا المعنى فقط يمكن أن يقال إن اللفظ يصح أن يكون كلياً.

شيئية Choisisme (F.)

تقوم على فلسفة أن الواقع أشياء، وأن إدراكنا له هو إدراك بأشيساء، سبواء كسائت كموضوعات متمايزة أو ساعتبارها صوراً في الذهن، فما كانت توجد في اللذهن لو لم توجد في الواقع ويدركها العقل كأفكار حسية. (انظر الواقعة).

Sachhaltigkeit <sup>(G.)</sup>......

الفرق بين الحسقيقي والمتوهم هو أن الحسقيقي يخضع لمعيسار الشيئية، أي أنه مسحسوس ويُدرك حسياً، والشيئ res هو الموجود ens.

شيخ ....... Shaikh <sup>(E.)</sup>;Cheik <sup>(F.)</sup>; Scheich <sup>(G.)</sup>

من اصطلاحسات الفلسفة الصوفية الإسلامية، بمعنى الرئيس، والمُعلَم؛ وهو الإنسان الكامل في علوم الفلسفة، والشريعة، والطريقة، والحقيقة، وقيل هو الذي يقرر الذين والسشريعة والمذهب في قلوب المريدين والسطاليين، وشسرطه أن يكون عبالماً بكتباب المله وسنة رسبوله. وهو العبالم، وليس كل عبالم بأهل للمشبيخة، بل العبالم، وليس كل عبالم بأهل للمشبيخة، بل ينبغى أن يكون موصوفاً بصنفيات الكميال،

ومُعرِضاً عن حب الدنيا والجاه وما أشبه ذلك، ويكون قسد أخذ هذا البطريق النقى عن شسيخ محقق.

شيخ أكبر ...... Summuns Patriarcha

الشيخ الأكبر هو محيى العدين بن صرى الشيخ الأكبر هو محيى العدين بن صرى (١٦٦٤ ـ ١٦٤٠) صاحب «الفتوحات المكية» أخصب الفلاسفة المسلمين عقلاً وخيالاً، وله نحو من مائة وخمسين مؤلفاً، وقيال عنه نيكلسون إنه عبقرى الإسلام، وله الدراسات في الإلهيبات عسبد بها السبيبل أمام اللاهوت المسيحى، وأثر في النهضة الأوروبية، وقال عنه المسين بلاثيوس إنه استاذ النهضة في الفلسفة المسوفية في أوروبا.

Devil (F.:) Diable (F.); سيطان (G)

Tenfel (G)

Tenfel (G)

Dämonologie (G.); البحوث فيه، وفي تاريخه وفلسفته اسم الشيطانيات (G)

Dämonologie (G.); Demonology (E.)

النقص، والفساد، والمرض، والموت، في الحياة كوقائع وحقائق، قبل إن المسر أصل من أصول الوجود، والأصول والمبادئ في الفلسفة القديمة واجبة الوجود، ووجبودها لذاتها، وهي آلهة، فكأنما للخير إله، وللمرأ إله، وإله الخير أو النور يناقضه إله البشر أو الظلام، والوجود صراع بينهماكمصراع النهار والليل، والنور والظلام،

وهما يتخالفان، وسيظلان كذلك إلى ما شاء الله للوجود أن يستمر. وفي الديانات قبل الكتبابية كان إله الشر بحسب الشقافات، فهو مست عشد المصريين، وشيعة عند البهود، وأهرمان عند الزردشتيين، ومولوخ عند الساميين، وهؤلاء كثرت عندهم آلهة الشر، مثل: أبدون، وأبوليون، وبليمال. وفي الديانات الكتابية تشخص إله الشر أكشر وحسارت له أوحساف وأضعبال، وهو في العبرية الشيطان Satan، وفي النصرانية بعلزبوب، وعسزازيل. وكان اسمه عند البونان Diabolos ، ومفيستونيليس، وعند اللاتين لوسيفر، وهيمون. وكانت أكمل صور الشيطان في القرآن، واسمه الشيطان اسم عربي خالص، غير منقول، من شطا شيطاً، أي هلك، فهمو الشيطان، أي الهالك الرجيم والملعمون، أو هو من شطن شطوناً أي بُعُد بُعَـداً، وهو الشيطان أي البضال الذي أوغل ضبلاله وابتعبد عن رحمية الله. واسم الشبيطان صمار عَلَمها على الخبث، والدهاء، والمكر، والفساد، والأذى، وكل الخصال غير الحميدة، وفي الاصطلاح الفيلسفي هو الغيسلال، ضيد العشل، من المساني الأصسول، وفي الفلسنفة المسبحية والوجودية يرمز فلسقوط، وفي الإسلام يرمسز لحال من أحوال تحشر الإنسسان؛ وفي الأسطورة أن الشيطان وسنوس لأدم وحسواء فأكلا من الشجرة المحرمة قبانت سوأتاهما، فعرضا، والمعرفة في اليهبودية والمسيحية سقوط،

الطب النفسي يطلقون على ذلك خواف أو رهاب الشسسر، ولهم الآن قُسداس يطلـقـون عليـه اسم القداس الأسود، وتعبُّدهم أثناءه للأجساد العارية، يتحسمونها، ويستبيحون الرذائل وكأنهم يفعلون المحامد، ويحتسون الخمور، ويرقصون، ويغنون، ولهم كناتسهم في الولايمات المتحدة؛ وفي بلادنا العربية فإن طائفة الهزيلية من أكراد شمال العبراق منهم، ولهم كتاب هو «الجلموة»، ومصحف يسمونه (رشء)، والشبيطان عندهم لا ينطقون اسمه، ويستعيضون عن ذلك باسم المُلَك الطاروس. وابتاء الشمطان هم الفلاسيفة والأدباء والفنانون الذين ينسبون ما يكتبون إلى الشيطان، ويقولون إنه زعهم المتسمردين، ورئيس الشوار، وملهم العسصماة على الظالمين، ومن أجل ذلك يتمثلونه في معاركهم مع الحكومات، أو مع التقاليد، وإعجابهم برفض الشيطان أن يسجد لآدم يلهمهم بــالخروج عن المالوف. وكان بشـّـار بن برد، وأبو نواس من هؤلاء. ونسب أهل العلم العباقرة للشمياطين، وهم آل هيقر، وسكمناهم وادي حيستو. والنبوغ في عُرف أهل السعلم يفرقه عن الجنون شَسعُسرة، وقبالوا إن الفينون جنون، والنابغون تتلكسهم الشيباطين فيستصرفون كالمجانين. ونسب الإغريق إلى مقراط أنه كان يُوحى إليه واحسدٌ من الجن، والجن نسرعٌ من الشيباطين. واستحان سليمان بالجن فسبنوا له الصروح، وصنعوا التسماثيل. وكُستُب نوابغ

وفي الإسسيلام هي طورٌ من الأطوار، ونقسيض المعرفة الجمل، وآدم وحنواء المحي جهلهما فاستمحقا أن ينقلا إلى طور آخر هو طور الدنيا، والاعتماد على النفس والاستقلالية، والتفكير، والاختراع، ليسدا حاجاتهما، ويتعرضا للخير والشر، ولولا ذلك ما عرفا ما هو الخبير وما هو الشر، وما الفضيلة وما الرذيلة؟ وفي القرآن يأتي من الأسماء الشيطانية اسم إيليس، من الإبلاس، أي فيقد الرجياء. والشيطيان في العبيرية لا يكاد يذكر، وفي المسبحية هو عنصر من عناصر الفلسفة التي يقوم عليسها الخلاص، وفي الإسلام فإن الحرب سجمال بين المؤمن والشيطان، وعمله في الدنيا: أن يستذل الناس، ويستخبّطهم، ويكيد لهم، ويُعسدهم غسروراً، ويوقع بينهم البعنداوة والبغضاء، ويزيّن لهم الفساد، وينسيهم ربّهم، ويفتنهم، وينزغنَّهم، وهو العدو المبين، ويمسُّهم منه السطائف، والنَّـصَب، والعــذاب، ويكسقي في أمنياتهم، ويخطلهم، ويصطعم عن السبيل، ويستنحوذ عليهم، وهو لهم قبرين يوحي إليهم، وله حمیزات، ووسساوس، وخطرات، ووعبود، وهو مسارد، وعُسمي، ورچيم، وأوليساؤه هم إخوانه، وحزَّبُه، والمُحدثون يطلقون عليهم عَبَّنة الشبيطان، عرفناهم في مصر سؤخراً، وينتشرون في العالم، وكانوا في الماضي البعيد تتمثلهم نحَلُ الكثيرية، والبوجمولية، والألبية، ويتسمّون بأسماء أماكن تواجدهم، ويُعرَفون برفضهم للديانات، وخوفهم المشديد من الشر، وأهل

الأوربيين عن الشياطين، وليس أشهر من لوسيغر ومفيستوفيليس في رواية فاوست لجوته. وفي الطب النفسي استبدل فرويد ونيسته وهارتمان بالشيطان ما أطلقوا عليه اسم العقل الباطن أو الهسو 16، وله وسواس ونزغات تضطرب لها النفوس، وتصاب منها العقول بالجنون.

Shi'ites (Ar.)

أقدم المذاهب الإسلامية، فقد ظهروا في أواخر حُكم عشمان، وقوى المدفعب في عهد على، ولما غيالي الامويون في سبّ على وبنيه، غالى الشبعة في الثناء عيليهم وانتهوا إلى تأليه على.

والشيعة يهود المسلمين، وأخذ الشيعة عن اليهود القول بالإمامة، والمهدية، وعصمة الإمام، وكان عبد الله بن سبأ الذي قال بتأليه على يهوديا ثم أسلم، ليفتن المسلمين بعد على وفي حياته.

والشيعة يقولون على الله بالبناء \_ وهو أن يغير الله ما يريد تبعاً لتغير علمه، وينسبون إلى الأثمـة الرجعة \_ أى بعد أن يختفوا يعودون ليحكموهم من جديد، ويقولون بتناسخ الأرواح \_ أى خروج الروح من جسد لتحل في جسد آخر.

وأشهر مذاهب الشيعة: الزيدية، والإمامية، والاسماعيلية، والدروز، والنصيرية، يجمعهم القبول بالإمامة كما ذكرنا، وهي عندهم ليست قضية مصلحية تناط باختيار العامة، بل قضية أصولية؛ ويجمعهم أيضاً القول بوجود التعيين، والتنصيص، وثبوت عصمة الأنبياء والأثمة،

والقول بالنولّي والتبري، قبولاً وفعلاً وعقداً، إلاّ في حال النّفية

شیمونتو ...... Cimento (اتمار)

اكاديمية شيمتو التي أقامها تلاميذ جاليليو، وكانت تجمعاً علمباً، ولفظة شيمنتو تعنى التجريب، وكان شعار الجمعية فاختبرتم اختبر، أي جَرَب باستمرار ولا تمل التجريب، وهو الشعارالذي كان أستاذهم يعلمهم أن يحققوه عندما يقول لهم: «الأشرف لي أن أنعت بالجهل، على أن أنحاز إلى الخطأ وأدافع عنه». وكان دوما ينصح تلاميذه أن يقروا بأنهم لا يعرفون، وأن لا يتحدثوا فيما لا يعلمون. وفلسفة الجماعة إذن عنه فلسفة التجريب.

نظام اجتماعی لاطبقی، الملکیة فیه عامة، والعمل لکل الناس بحسب قدراتهم، ولکل فره نصیب فی الشروة بحسب حاجاته، وتعتبر جمهوریة أفلاطون أولی مصنفات الشبوعیة، وتشابعت بعدها تصورات الفلاسفة: توماس مور، وتوماسو کامبانیلا، وجسابربیل بونیه، وبریسو دی وارفیل، ومورلی، وباتیان کابیه، وإدوارد بیلامی، واتفقوا جمیعاً علی أن المنافسة علی الملکیة أصل الخطیئة والجریمة، وأن العالم فیه ما یکفی الجمیع من الخیرات، لکن اکتنازها من قبل البعض حجبها من الآخرین، وإذن فائده من قبل البعض حجبها من الآخرین، وإذن فائده فی الانتاج لکنها فی التسوزیع.

وتختلف الشيوعية عن الاشتراكية في هذه النقطة، فالاشتراكية تركّز على الإنتاج، وتنادى: دمن كل حسب عسله وإنتاجه، بينما تؤكد الشيوعية على الاستهلاك، وشعارها: دمن كل حسب قدراته، إلى كل حسب حاجاته،

Scientific Communism $^{(E)}$ ; along  $^{(E)}$ ; Communisme Scientifique  $^{(E)}$ ;

Wissenschaftlich Kommunismus (G.)

مذهب في الفلسفة الشيوعية نقيض الشيوعية الفلسفية والاشتراكية الخيالية، ويؤسس بالعلم للشيوعية، ويقيم فلسفتها على قوانين التطور التاريخي. وصاحب هذا المذهب هو مساوكس، (١٨١٨ - ١٨٨٣) وفسريدويك مساوكس، (١٨٩٠ - ١٨٩٩)، ويسرهنان به على الماركسية، والمضرورة التاريخية للشيوعية لبناء المجتمع الجديد التقدمي، ومراحله مرحلتان: في المجتمع الجديد التقدمي، ومراحله مرحلتان: في الأولى أن يتحسول المجتمع الرأسسمالي إلى الاشتراكية، وفي الشانية أن يصبح في النهاية الاشتراكية، وفي الثانية أن يصبح في النهاية شيوعيا، والمرحلتان يتحكمهما القانون، والأساس المادي والتقني، وأغتة الإنتاج، وملكية والأساس المادي والتقني، وأغتة الإنتاج، وملكية

الشعب لوسائل الإنتاج، وإلغاء الفوارق الطبقية، والضوارق بين العسمال والغسلاحسين والمشقضين، والتصريب بين الدخول، وتعميم الشعليم، ونشر الثقافة وإتاحتها للجميع.

شيوعية فلسفية .....

Philosophical Communism (E.);

Communisme Philosophique (P.):

Philosophisch Kommunismus (G.)

اصطلاح إنجلز (۱۸۲۰ ـ ۱۸۹۰) يصف به الشهوعية الحيالية التي كانت سائدة بين طبقة المتقفين البرجوازيين الثوريين في المانيا بين سنتي المتقفين البرجوازيين الثوريين في المانيا بين سنتي يربط بين آراء الشبان الهيجليين وخاصة عند فيورباخ، وتعاليم الاستراكيين الحياليين، ويتجاهل دور وطبيعة الطبقة العاملة، وينحو إلى العقلانية، ويعتبر دعاته أنفسهم من أهل العلسفة، وأن مصادرهم هي الفلسفة الألمانية النفلينة وليس الاقتصاد. ومنهم: هيرويج، التقليلية وليس الاقتصاد. ومنهم: هيرويج، وجرون.







(ص)

والصبائية كذلك، فرقة من التصارى، قالت بالروحانيات، وأن لها قوة تصريف الأجسام، وأنها مبادىء الموجودات، وإليها المعاد، وأن سكناها الكواكب العليا، وأنها لها ما للأبدان، ولذا قال عنهم المسلمون أنهم حبيدة الكواكب، وعبدة أوثان.

والصائبة الأولى هم الذين قبالوا بعانيسوس وهرمس ولم يقولوا بغيرهما من الأنبياء.

وقيل الصابئة فرقة من أهل الكتاب يقرأون الزيبور، ورد عنهم في القبرآن ثلاث مرات: ﴿ إِنَّ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ مَنْ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّصَارِي مَنْ آمَن اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالِينَ اللّٰهِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالَةِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالَةِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالَةِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالَةِ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالنَّعَالَةِ وَالْمُعَانِينَ اللَّهُ يَعْمَعُونَ وَالْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ وَالْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمُعَالِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَالَّهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ عَلَيْهِ مَا لَيْعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ وَالْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ عَلَيْهِ مَا لَالْهُ عَلَيْهُ وَالْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلْمُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَالْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَالْهُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ الْمُعَانِينَ اللَّهُ الْمُعَانِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَانِينَ اللَّهُ الْمُعَانِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَانِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَانِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَا الْمُعَلِينَا الْمُعَانِينَا الْمُعَانِينَا الْمُعَانِينَا الْمُعَانِينَا الْمُعَانِيِينَا الْمُعَلِينَا الْمُعَ

وانست الخلاف فيسمن يكون الصابقة في الحسابقة في الحسفية، ففريق قبالوا هم قبوم بين المجوس واليهود والنصارى ليس لهم دين، وفريق جوزوا ذباتحهم وأباحوا مناكحتهم، ومن أقوال الرائى:

إن الصابئين قبوم يعبيدون الملائكة، ويقرأون الزبور، ويصلّون للقبلة.

وسئل وهب بن منبه عن الصابئ فقال: هو الذي يعرف الله وحده وليست له شريعة يعمل بها، يعنى هو الربائي deist الذي يؤمن بالله، ولا يشبع نبسباً من الانبساء ولا كشاباً من الكتب السماوية.

وقال عبد الرحمن بن زيد: الصابئون أهل دبن من الأدبان، كانوا بجزيرة الموصل يقولون لا إله إلا الله، وليست لهم صالحات بحضون عليها، ولا كتاب، ولا نبى إلا قبول لا إله إلا الله: قال : ولم يؤمنوا برسول. فمن أجل ذلك كان المشركون يشيرون إلى النبى عليها والمسلمون معهم فيقولون هؤلاء النصابئون ويريدون أن يشبهوا المسلمين بالصابئين في قولهم لا إله إلا

وقال الحليل: «الصابئة قوم يشبه دينهم دين النصارى إلا أن قِبْلتهم مختلفة فى اتجاه الجنوب، ويزعمون أنهم على دين نوح».

وقال الغرطبي: •والذي تحصل من مذهبهم أنهم موحدون، ويعتقدون تأثير النجوم، وأنها فاعلة، ولهذا أفنى بعضهم بكُفرهم».

والسرازى اختيار أن الصابئين قوم يعبدون الكواكب، بمعنى أن الله جعلها قبلة للعسباد وللدعاء. أو بمعنى أن الله فوض الكواكب تدبير هذا العالم.

وأظهر أقوال المسلمين ما نقله ابن كثير عن مجاهد ووهب بن منبه: أنهم قوم ليسوا على دين اليهود، ولا المنصاري، ولا المجوس، ولا المشركين، وإنما كانوا على القطرة وظلوا عليها، فلم يقرروا لانفسهم ديناً، ولهذا كان المشركون يصفون من يُسلم بأنه قد صَبئ، أو أنه صابئي. أى أنه قد خرج عن سائر الاديان.

وقال بعضهم: الصابدون الدين لم تبلغهم دعوة نبى. وكان سلمان الفارسى من الصابئة، وقد بين أن لهم صلواتهم وعباداتهم، والقرآن فد أثبت أنهم من الموحدين ولم يكونوا كمفره، والصابئة مايزالون بجنوبى العراق ، وليست لهم شريعة ولايشابعون نبياً. وصابئة العراق يؤكدون أنهم مندائية (أنظر المتدائية)، وأنهم معماديون، أنهم مندائية (أنظر المتدائية)، وأنهم معماديون، المحمداني، والمعمدانية هي الاغتسال، فهم المغتسلون، ويبدو أن آل لوط كانوا منهم، وفي المغتسلون، ويبدو أن آل لوط كانوا منهم، وفي القرآن عن ذلك : ﴿أَخْرِجُوا آلَ لُوط مَن قَرَيْنكُمُ إِنَّهُم المُعْسَال.

الصانع بهذا المعنى، وقال في كتاب النواميس:
اهناك أشياء لا يجب أن يجهلها الإنسان، منها
أن له صانعا، وأن صانعه يعلم أفعاله! ويفرق
أفلاطون بين الصانع الأهلى الذي خلق نفس
العالم، وبين الثواني التي خلقها بنفسه، وفوض
إليها أمر خلق الموجودات الفائية. واستخدم ابن
سيئاه الصانع، يقصد به الله الخالق. ومن أقوال
الغزالي: إن للعالم صانعاً! (تهافت الفلاسفة! ولم برد اسمه تعالى الصانع في التوراة ولا
الإنجيل، وورد في القرآن: ﴿ صَنعَ الله الذي أتقن الصانع ألم المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع الله الذي أتقن المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع الله الذي المنابع والعالم.

والإنسان الصانع Homo Faber هو الذي يصنع الاشباء، ويصنع نفسه، فهو صاحب صناعة مالفنتج أي يصنع المحسوسات، وصناعة مالفنتج أي يصنع المحسوسات، وصناعته هي علمه بالكسر أي يبدع المعاني، وصناعته هي علمه الحاصل بالممارسة، والمتعلق بكيفية العمل، وهو ملكته التي يقتسر بها، دون سائر الكائنات، على استعمال سوضوعات ما، لنحو غرضٍ من الأغراض، صادراً عن البصيبرة، بحسسب الأعراض، صادراً عن البصيبرة، بحسسب الإمكان.

Patience <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Patientia <sup>(L.)</sup>; Geduld <sup>(G.)</sup>

حُــمُل النفس على المكاره، وهو من خبواص الإنسان، ولا يتصور إلا له .

والصبر ضربان: بدنى ونفسانى، والبدنى هو تحمل المشاق بالبدن، كالصبير على الضرب الشديد، أو الصبر على الألم العظيم؛ والتفسانى هو منع النفس عن مقتضيات الشهوة ومشتهيات الطبع، وله أسماء مختلفة عند الناس، فهو إن كان صبراً عن شهوة البطن والفرج يسمونه عفة؛ وإن كان فى حال الغنى يسمونه ضبط النفس؛ وإن كان فى حرب ومقاتلة يسمونه شجاهة؛ وإن كان فى خرب ومقاتلة يسمونه شجاهة؛ وإن كان فى كظم الغيظ والغضب يسمونه حلماً؛ وإن كان فى نائبة من نوائب الزمان يسمى سعمة الفس؛ وإن كان فى فضول العيش يسمى كتمان الفس؛ وإن كان فى فضول العيش يسمى زهداً؛ الفس؛ وإن كان فى فضول العيش يسمى المقاعة.

صَعْبَة Company (E.); Compagnie (F.); .....

Gemeinschaft (G.); Compagnia (L.)

هى الرُفقة، أو الزُملة، والعساحب: الملازم، إنسانا كان، أو حبوانا، أو مكانا، أو زمانا، ولا فرق أن تكون مصاحبته بالبدن، وهو الأصل والأكثر: ﴿ وَالعساحب بِالْجَسْبِ ﴾ (النساء٣٦)، بعنى صُحبة جيرة، أو بالعناية والهمة : ﴿ يَقُسُولُ لِعسَجِيهِ لاَ تَحْزَنُ ﴾ (التوبة ، ٤)، ولا يقال في العُرف لِعسَجِيه لاَ تَحْزَنُ ﴾ (التوبة ، ٤)، ولا يقال في العُرف لِعسَجِيه لاَ تَحْزَنُ ﴾ (التوبة ، ٤)، ولا يقال في العُرف أنّا أكثر عنك مالاً ﴾ (الكهف٤٣)، ويقال للمالك للشيئ أنه صاحب هذا الشيئ ومالكه أيضاً كقوله تعالى : لا أصحاب الرس ، واأصحاب الأيكة ، تعالى : لا أصحاب الرس ، واأصحاب الأيكة ، ودأصحاب الليكة ، ودأصحاب السفينة ،

وكذلك لمن بملك التصرف، تقول صاحب الأمر والنهى، وأصحاب المصلحة، وأصحاب الحل والنعقد، وصاحب الجيش، والصحية هي الدنيا معروفا به العسيس المنهوبة في الدنيا معروفا به العسيس المنهوبة في الدنيا معروفا به والصحية بمعنى الخلطة: ﴿قَالَ إِنْ سَأَلْتُكُ عَن والصحية بمعنى الخلطة: ﴿قَالَ إِنْ سَأَلْتُكُ عَن وَالصَحية بمعنى الخلطة: ﴿قَالَ إِنْ سَأَلْتُكُ عَن تَخَالَطْنَى، وَ﴿ يَا صَاحِبُي ﴾ (الكهف ٢٦)، أي لا تخالطنى، و﴿ يَا صاحبة مؤنث الصاحبة أي زميلي السجن، والصاحبة مؤنث الصاحبة أي زميلي السجن، والصاحبة مؤنث الصاحبة والأصحاب : هم الملازمون، مثل: «أصحاب والأصحاب : هم الملازمون، مثل: «أصحاب النار، و«أصحاب المسحيم»، و«أصحاب النار، و«أصحاب المسحيم»، و«أصحاب المسعير»، و«أصحاب المسعير»، و«أصحاب المسعير»، و«أصحاب الأخدود».

والصحابة في المصطلح الفلسفي الإسلامي مم في الأصل أصحاب الرسول؛ وقدولنا الصحاب، لكون الصحابة بغلبة الاستعمال في أصحاب الرسول على كالعلم لهم، ولهذا اشتق منها العممايي وهو بخلاف الصاحب، إذ الصاحب مشتقة من الصحية.

ثم إن الصحابى فى المصطلح الإسلامى هو من صحب النبى عَنْ في المصطلح الإسلامى هو وآمن به، ومسات على ذَلك، حتى ولو لم يره بسبب العمى كابن أم مكنوم، فالصُحبة أعم من مجرد الرؤية، أو مجرد المجالسة، أو المعاشاة، لأن

الصُحبة فيها أن بأخلاعنه، ويتعلم منه، ويتلقى عليه، ويعلقى عليه، ويعاشره ويخالطه. والصُحبة تعنى كشرة المداوسة عليه، واللقاء به، حتى ليشتهر بها الصحابي، ويُعرف عنه منابعته له، ولطريقته أو سننه.

Sobriété (E.); Sobrietas (L.); Nüchternheit (G.)

عند فلاسفة الصوفية، هو رجوع العارف إلى الإحساس بعد غيبته وزوال إحساسه، وضده السّكر، وهو حال شريف يعتور عليه صحوان، صحو قبله هو صحو كل الناس في الدنيا، وهو ليس من الأحوال في شيء، وصحو بعدد، ويسمى الصحو الثاني، وهو المقصود بالرجوع إلى الإحساس بعد السّكر، ويسمى كذلك صحو إلى الإحساس بعد السّكر، ويسمى كذلك صحو الجنمع، لأنه يجمع بين السكر والصحو، حيث يكون العبد ما يزال في حيرة بعد الذهول، يتأرجح بين السكر والصحو، ويسمى أيضًا يتأرجح بين السكر والصحو والتميير بعد الذهول عن العقل.

الإسلامية، وفي بعض المؤلفات القبطبة في مصر يجئ اصطلاح الصحوة القبطية.

والمقصود بالصحوة: الإفاقة من الغفوة أو الغفلة، والعمل بهمة روحية وحماس نفسى، لحركة بعث ونهضة اصلاح وإحياء تشمل التنظير والتطبيق، وقد يطلق عليها أحياناً اسم حركة الإحياء المعتمدة الإحياء المعتمدة الإحياء revitalization movement في المجتمعات في أزمان المحن، ووقت الكوارث في المجتمعات في أزمان المحن، ووقت الكوارث والهزائم، فيتحقق التفكير في العودة للتراث، ولما كان عليه السلف، لعل من ذلك منجاة من وهذة الحاضر.

اتفاق مجمهول العلة، أو تزامن لسلسلتين عليتين مستقلتين، أو هي سلب الضرورة. ويقول أصحاب الحتمية : إن القول بالصدفة إفلاس عن معرفة الأسباب، أو جهل بها، وسياتي اليوم الذي يكون بالإمكان إصاطة اللثام عنها : وقال أصحاب صيدا الرية : إن بعض الحوادث، كما يطلق عليه دون الذرية، لا يمكن التنبؤ بها، وأن مبدأ الحتمية لذلك لا يصلح للتطبيق على هذا المستوى دون الذري، وإنها حوادث صدفية فعلاً.

اصطلاح تشارلز ساندوز بيسرس (۱۸۳۹ ـ ۱۹۱۶)، انسنسقه من اليسونانيسة بمعنى الصدفسة،

والصدفية إذن هي القول بالصدفة، فالكون جاء بالصدفة، والصدفة عنصر من عناصر الوجود، وهي عنصر فعال وموضوعي، وليس افسراضياً. والصدفة تعمل عملها في التاريخ وفي التطور، وفي كل ما يجرى من أحداث، ويطلق بيرس على مذهبه في التنشئة أو التكوين بالصدفة اسم بالصدفة اسم Tychasticism، وعلى عسملية التخلَّق أو التوليد

Veracity <sup>(E.)</sup>; ...... Véracité <sup>(E.)</sup>; Veracitas <sup>(L.)</sup>;

Wahrhaftigkeit <sup>(C.)</sup>

ضد الكلب، والاثنان من خواص الحبر، وصدق الحبر، وصدق الحبر مطابقت للواقع، مع الاعتشاد بأنه مطابق، وكذبه عدم مطابقت للواقع، مع الاعتقاد بأنه غير مطابق. والصدق المنام هو مطابقة الخبر للواقع ولاعتقاد المتكلم معا، فإن انعدم واحد منهما لم يكن صدقاً تاماً، فإن كان الخبر مطابقاً للخارج وغير مطابق للاعتقاد، أو بالعكس، فهو صادق باعتبار، وكاذب باعتبار.

والعسادق veracious الذي لا يكذب. وفي الاصطلاح العبادق نعت للنبي المناح لا للتخصيص، ولا للتوضيح، لأن من مقتضيات النبوة الصدق. والتفصيل في التعبديق للنبة لا للتعددية، وكذا في التكليب، فتصديق النبي أي أبي عنه وقوله نبي عنه الصدق إليه فيها يخبر به ، وقوله نسالي : ﴿ لَوْلا أَخُرُتُنِي إِلَىٰ أَجَلِ قُرِيبٍ فَأَصَدُقَ ﴾ تسالى : ﴿ لَوْلا أَخُرُتُنِي إِلَىٰ أَجَلِ قُرِيبٍ فَأَصَدُقَ ﴾

(المنافقون ۱۰)، من العبدق، أو من العبدكة، وهي ما تعطيه تُصدق الله به في إيمانك؛ وقدوله: ﴿ وَاللّٰذِي جَاءُ بِالعبد في إيمانك؛ وقدوله: ﴿ وَاللّٰذِي جَاءُ بِالعبد في وَحَدَّقَ بِهِ ﴾ (الزمر ٣٣) اى حقق ما أورده قولاً بما تحراه فعلاً. والصدق عند المنطقيين يُستعمل كذلك في غير ما سبق في المفردات وما في حكمها، ومعناه الحَمل، تقول المكاتب صادق، على الإنسان، أي محدول عليه؛ ويستعمل في القضايا، ومعناه الوجود عليه؛ والتحقق، تقول دهذه القضية صادقة؛ أي منحقق.

والصدق في القول هو مجانبة الكذب كما عرفنا؛ وفي الفعل هو الإتيان به وترك الانصراف عنه قبيل تمامه؛ وفي النبية العزم بالجيزم والإقامة عليه حتى يبلغ الفصل.

صدور ......صدور Emanation <sup>(E; G.)</sup>; .....

## Emanation (F.)

هو أيضاً الفيض، تقول الشعاع بصدر عن الشمس، والفارابي يقول: إن الموجودات تصدر عن عن الله، وأنها تفيض عن وجوده، وليس وجود غيره إلا كفيض عن وجوده هو، والله تعالى لا يحتاج عن وجوده شئ آخر، ولا يُعقه شئ عن أن يفيض عنه غيره، وابن مينا يقول بالصدود، وكذلك ابن رشد.

والصدور بخلاف الخلق، لأن المخلوق موجود منفصل تماماً عن الخالق، والخلق إما من عدم أو من مادة سابقة، والصدور فيض عن

الخالق ولا ينفصل عنه.

والصدور ينضاد التنطور، لأن النطنور يكون من الأعلى كمالاً إلى الأكنمل، والصدور يكون من الأكمل إلى الأنقص.

Saduceism <sup>(C.)</sup>; ..... الصدوقيون Saducéisme <sup>(F.)</sup>; Saddukeismus <sup>(C.)</sup>

نسبة إلى صدوق ،أو صادق، أو الصادق، رئيس الكهنة أيام داود وسليمان، وفي عائلته حفظت رئاسة الكهنوت حنى عصر المقابين، فسمى خلفاؤه وأنصاره صدوقيين، أو بمعنى أصح الصادقيين، وكانوا ضد تقليد الآباء، على عكس الفريسيين خصومهم، ومالوا إلى الفلسفة اليونانية وخاصة فلسفة أرسطو، ويقال صدوقي الفكر بمعنى المتحرر فكريًا، ويقابله زنديق في الفكر الديني المسلم، والرنديق هو الكافر بالتقاليد، وبالمعاني التقليدية، وبالنقل، ويغلب العقل والصدوقيون والزنادقة كانوا عقلانيين. والمسيح حذر من خمير الفريسيين والصدوقيين، أي من والرسلامية : زنادقة الإسلام ثلاثة: ابن السواوندي، والمعرقي، والمعرقية.

والصدوقيون ظاهريون، بمعنى أنهم يقولون بفلسفة الظاهر، ولا يسميلون إلى التأويل، وهم أشبه بالظاهريين في الأندلس، عير أن صدهب الظاهرية الإسلامي بشأثير ابن حيزم كنان أروع، وأكبر، وأشمل.

مبالغة في الصدق، وهو في الاصطلاح الذي كُمُّل في نصديق كل ما جاء بـه الني الله ، علماً وقولاً وضعلاً، بصفاء باطنه، وقربه بساطن النبي يُلِيِّكُ ، لمثلة مناسبته له.

صدّيقية صدّيقية Truthfulness <sup>(E.)</sup>;.....

Véridícité (F); Wahrhaftigkeit (G.)

من الصدّيق، وهي درجة أعلى من درجات الولاية، وأدنى من درجات النبوة، فمن جاوزها وقع في النبوة، فمن جاوزها وقع في النبوة، قبال عَيَّاتُهُمْ: أنا وأبو بكر كَمْفُرَسُيَ رَهَان، فلو سبقني لآمنتُ به، ولكني سبقنه فآمن مر.

...... العقل مثل الصفحة الملساء، Intellectus est sicut tabula rasa (أ...)

عبارة يونافنتورا (١٢١٧ ــ ١٢٧٤)، يعني يها أنه: لا توجد في النفس معرفة فطرية.

هو النزاع والمغالبة بدين القوى المتخالفة أو المتباينة، كالصراع على الاختصاصات c. de المتباينة، كالصراع المصالح compétence وصراع المصالح c. d'intérêts والصراع المسلح بين المدول القوانين c. de lois والصراع المنفسى بين نزوات المرء الدول c. armé المرء

ومحرمات المجتمع، والصراع بين الأنا واللاأنا، وبين الأنا والأنا العليا، وبين الشعور واللاشعور، وبين العقل والقلب، أو بين الحب والواجب أو القانون، وصراع الإقدام الإقدام، والإحجام الإحجام.

Dramatisch Kampf (G.)

تجد التناقيضات بين الأشخياص النعطية من الحياة، التعبير عنها في مشاهد عظيمة من الواقع، وبرؤية درامية، في شكل صراعيات نوعية بين القديم والجديد، أو بسين الخرية والضسرورة ، أو السلطة والقسدر، وبين الجمسيل والقبسيح، والخيسر والمنسر، والحق والمعبدل، والتصمواب والخطأ. وتتنوع المدارس الفنية في طريقة العرض الجمالي للصراح، ومضــمونه ،وأهدافه، ومراميسه، ولغنه. وقد يتخذ الصراع أشكالاً كوميدية، أو يصل إلى أن يكون مأساوياً. وتنصور دراما كل أمة حضيفة الأوضاع فيها، وتعكس تراثها الثقافي، وتكشف عن سيكولوچيــة شعبهما، وقد تروج الرواية عند مجتمع ، أو يزدهر فيها المسرح، أو ترقى فيها السينما، بحسب الشكل الفني الأنسب لنوعية الحسيساة في هذا المجشمع أو ذاك،ومن الأقبوال المألوفة أن نسسمع أن الشعير هو ديوان العبرب. وكسانت أروع الأعمسال الفنية انعكاسسأ لضمسائر التاس، وآلامسهم، وأشسواقسهم، وأمسالهم،

ومعاناتهم، وتصور صراعهم مسع ظروفهم وأقسدارهم، وكلمسا ارتقى الفن الدرامى كسان أصدق فى عبرضه للواقع، وتميزت الصبراعات التى يعرضها بعمق وأهمية مضمونها الفلسفى، وبعدتها، وكثافتها، واكتمالها فنياً وجمالياً.

صراع طيقى ....... Lutte de Classe <sup>(F.)</sup>; Klassenkampf <sup>(G.)</sup>

اصطلاح أشبهبره مساركس، وكسيان أول من استخدمه کارل جرون Karl Grün، باعتبار أن الصراع بين الطبقيات هو المحرك للتاريخ، ولبس معنى ذلك إنكار دور الأضراد العظام، فلهمؤلاء دورهم. وإنمسا الصسسواع الطبسيقى والشزاع بين الطبيقيات، له الدور الغياليي، وطبيقياً لتتحليل ماركس فإن طبقـتى الأغنياء وملاَك الأراضى في مصر مشلاً، كانسا الطبقتين الملتين تؤذيان وتستنفلان طبقيات البورجوازية والعمال والفيلاحين، بما أدَّى إلى اندلاع الشورة المصبرية بفيادة حبد التاصر، فصارت الطبقة البورجوازية حي الطبقة العليا، وتلبها طبقة العمال ثم طبقة الفيلاحين. وبعد عبد الناصر أعادت الرجعية الغلبة للرأسسالية، وتدنّى مسشوى الطبيقة البسورجوازية إلى أحط المستسويات، حستى أن مستوى دخل الفرد فسيها لم يعد يزيد عن ٧٣٠٠ دولاراً في السنة، بينسا ٣٨٪ من الشسعب المصرى تحت خط الفضر، ومنا نشهنده من قينام الجماعيات الإسلامية بالمصيبان، والصدام بينها

وبين المسلطة هو تعجير عن هذا الصراع الطبقى المحتدم بين من بملكون ويحكمون وبين المُعدَمين والمضطهدين. (انظر الماركسية، والشيوهية، والمادية التاريخية).

صراع من أجل البقاء ......

Struggle for Existence (E.);

Lutte pour l'existence (F.);

Kamph ums Dassein (G.)

مال به دارون (۱۸۰۹)، وهو عند مالتس (۱۷۹۸)، الصراع من أجل الحياة الا۹۸) الصراع من أجل الحياة الا۹۸) اله بناه (۱۷۹۸) اله بناه (۴۰) Struggle for Life (۴۰); Kampf ums (۵۰) وتنصارع الحيوانات مع بعضها البعض لمختلف الأسباب، فيحدث عن ذلك انتخاب طبيعي الاسباب، فيحدث تكون الغلبة فيه انتخاب طبيعي الاورد بغرائز وأعضاء تجعله أقدر على البقاء، وفي الأحوال القصوى تنشأ أنواع جديدة البقاء، وفي الأحوال القصوى تنشأ أنواع جديدة عندها وسائل تجعلها أقدر على التكيف (مبينا بقاء الأقدر على التكيف).

عند المنطقيين هي القيضيية التي فيسها الحيدُ الأصغر.ُ

Purisme (F.); Purismus (G.)

مذهب في فلسفة الفن، ظهـر في فرنسا نحو سنة ١٩١٨، ودعا إليه أماديه أوزينفان، وتشارلز

إدوارد جينيريه، كرد فعل للتكعيبية التي زاد إبهامها وغرابنها، فكانت الصفائية عودة بفلسفة الفن إلى الوضوح والألفة، وأن تكون الأشكال الفنية مفهومة، وتحيل إلى موضوعات حقيقية من المخياة اليومية العصرية، وتخلو من الكدورة والفسوضي وقتامة الألوان. وأصدر أوزينفان وجينيريه كتابهما (ما بعد التكعيبية (١٩١٨)، وواصلا شرح فلسفتهما في سلسلة مقالات وواصلا شرح فلسفتهما في سلسلة مقالات ظلت تظلهر نباعاً من سنة ١٩٢٥ تحت اسم ظلت تظلهر نباعاً من سنة ١٩٢٥ تحت اسم

هم السكف، أو أهل السنة والجماعة، وهم المئينة الذين ينبستون لله تعسالى صفات أزلية من العلم، والحيساة، والقدرة، والإرادة، والسسمع، والبسصر، والحكلام، والجلال، والإكرام، والحلود، والإنعام، والعزة والعظمة، ولا يفرقون بين صفات الملات المات وصفات الأفعال. ونقيضهم المعتزلة، وهم المعلمة. وأبرز الصفاتية عبدالله بن سعيد بن كلاب (المتوفى وأبرز الصفاتية عبدالله بن سعيد بن كلاب (المتوفى

Attribute <sup>(E.)</sup>; ...... Attribut <sup>(F.; G.)</sup>; Attributio<sup>(L.)</sup>

مصدر وصفت الشيء إذا ذكرته بمعان فيه، لكن جُعل في الاصطلاح عبارة عن كل أمر زائد على الذات، نبوتياً كان على الذات، نبوتياً كان أو سلبياً. والمعلاقة بين الصفة والموصوف هي النسبة النبوتية، وتبلك النسبة إذا اعتبرت من جانب الصفة يعبر عنها بالقبام، وكل صفة

موجودة في نفسها، سواء كانت حادثة كبياض الجنرم مشلا وسواده، أو قديمة كعلمه تعالى وقدرته، فإنها تسمى في الاصطلاح صفة معنى. وإن كانت الصفة غير سوجودة في نفسها، فإن كانت واجبة للذات ما دامت الذات غير معلمة بعلة سميت صفة تفسية، أو حالاً نفسية، مثالها التحير للجرم وكونه قابلاً للاعراض. وإن كانت الصفة غير موجودة في نفسها إلا أنها معلمة، إنما الصفة غير موجودة في نفسها إلا أنها معلمة، إنما معملة، إنما معميت صفة معنوية أو حالاً معنوية، مثالها كون الغلم والقدرة وقادرة ومريدة، فبإنها معلمة بقيام العلم والقدرة والإرادة بالذات.

والعبقة النفسية هي التي لا يحتماج وصف المذات بها إلى تعقُّل أمر زائد عليها، كالإنسانية، والمحقيقة، والوجود والشيئية للإنسان، ويقابلها العبقة المعنوية التي يحتاج وصف الذات بها إلى تعقل أمر زائد على الموصوف كسالتحير والحدوث، ويعبارة أخرى فإن الصفة النفسية هي التي تدل على الذات دون صعنى زائد عليها، والمعنوية ما تدل على معنى زائد على الذات.

والصفة الثيولية هي أن يشتق للموصوف منها السبم؛ والصفة السلبية هي أن يستنع الاشتقاق لغيره. وصسفاته تعالى ترجع إلى سلب، أو إضافة، أو مركب منهما، فبالسلب كالمقدم فإنه يرجع إلى سلب العسدم عنه أولاً، أو إلى نقى الشبيه ونفى الأولية عنه، والإفسافة كنجميع

صفات الأفسعال، والمركب منهسما كالمريد والقادر فإنهما مركبان من العلم والإضافة إلى الخَلَق.

وصفات الذات entitative attributes هي منا لا بجوز أن يتوصف بضدها، كنالرحمة والتغضب؛ وصفات الأفعال operative attributes عند السعض تفس الأفعال، وعند البعض منشؤها.

والصفات الجمالية ما يتعلق باللطف والرحمة. وقال المحققون من أهل السنة أن صفات الله زائدة على الذات، ولا يُشبِت الفلاسفة والمعسرلة لله تعالى صفة أصلاً، لا صفة ذات ولا صفة فعل، ويقولون إنه تعالى واحد من جمعيع الوجوء، وغله وقدرته وعلمه هو حقيقته وعبنه وذاته. وعند الأشعرية صفات الذات قديمة قائمة بذات الله، كالعلم والقدرة والإرادة، وأما صفات الفعل كالتكوين والإحياء والأمانة فليست بذات الله.

Tabula Rasa <sup>(E; L.; G.)</sup>; ...... ويقح**ة علىهاء** Table Rase <sup>(F.)</sup>

مي ما يكسون أجزاؤه المقروضة متساوية في الوضع ومستسصلة ، بحسيث لا يكون بيسن تلك الأجزاء فرج.

واصطلاح الصفحة الملساء يرمز إلى الكيفية التي تكون عليها النفس قبل حصولها على المعرفة، وهي العقل الهيولاني أو العقل بالقوة الذي هو استعداد محض لم يقبل بعد شيئًا من الكمال الذي يخصه، ويرمز عند التجريبيين إلى حالة الفطرة التي هي أشب بلوح من المسمع لم

يُنقش عليه شمىء، وأما ما ينقش في العبقل بعد ذلك من معارف فيستمد من الحسل والتجربة.

وكان لسوك يقول بالصفحة الملساء، وقد اعترض لايبتس على ذلك بدعوى أن النفس لو كانت خالية من كل نقش واستعداد نظرى لما استطاعت أن تنعلم شيئًا.

Elite (E.: G.); Élite (F.)

هم الأعيمان، والأخيار، وعلية القوم في أي مجتمع؛ وهم أهل الحل والعبقيد، وأصحاب النفوذ والسلطان، وأصحاب الجماه والوجماعة؛ وهم النحسة من الفنانين والمفكرين وأهل العلم. وكلما انسع المجتمع وارتقى كلما زاد تخصص الصفوة وكثر عددهم، وكل نشاط من الأنشطة الاجتماعية له الصفوة التي تضطلع برفعة شأنه. والتنويه بذكره. وهناك صفوة حاكمة .ruling v. وصفوة سيامية power elite، وصفوة يطلق عليها اسسم الصفوة الاستراتيومية strategic elite وهسم النخبية فيي كل نشياط، والمهيمنون عليم والقائمون بتطويره، وهم أكثر الناس مسئولية ني المجتمع، ويتوقف عليهم تقدمه، ويقابل هذه الصفوة الاستبرانيجية صفيوة أخبري متخمصمة segmental elites في كيل المهين والحسيسرف والصناعــات والمجــالات الفكرية والاقــتصــادية، ومجمل هؤلاء يصنع الصفوة الاسترانييجية، فالصفوة الاستراتيجية إذن تضم جماعة الصفوة في المجتمع أو الأمة. وكبانت الصفوة الحاكسمة

دائماً من الاقتحاديين أولاً ثم من السياسيين ثانياً.والطبقة الأرستوقراطية من الصفوة، وهؤلاء أصحاب العراقة والنسب والحسب. وفي بعض المجتمعات كان الحكم من نصيب طوائف معينة، والطائفة الحاكمة ruling caste مثل طائفية الأحبار الشي اقستسحسرت عملي بيت لاوي من بين الإسرائليين، وما يزال الإسرائيليون يأملون أن يأتي المسيح المنتظر وهو من بيت داود، وكمانوا يقولون للنبي ﷺ إنه لا نبوة إلا من بني إسرائيل، ومن نسل داود. والينهسود كنشبعب يعشببرون أنقسهم صفوة الشعوب، وأنهم شعب الله المغتار. ونظرية الصفوة بذكرها القبرآن، ويأتي مصطلح الاصطفىساء فينه ثلاث عشرة مترة، ويطلق على الصفوة اسم المصطفين، والأخبيار؛ والأنبياء من المصطفين، والأولياء من الأخسيار، وكسان آل عممران من عبائلات الصيفوة. وكلمها تمايزت الأنشطة في المجستمع وكشرت فسرص ظهمور الأكفاء والأخيار كــثر التخـصص والمصطفون. ومن ذلك الصفوة أو النخبة العسكرية، والصفوة العلمية في مجالات الهندسة، والطب، والفنون، والآداب، ونمى المجال الديني، وصفوة الصحفيين والمعلمين، وكل من هنؤلاء منوط به خسيدمسة الجنمع، والعمل على تماسكه، والرقى بقيمه، والحثّ على المعاني السامية، والأهداف الكبري. والمجنسمعيات المنطورة مجتسمعيات ولآدة دائمآء وعملية إحلال الصفوة بغيرهم مستمرة دواليك، وقـد تؤول الوظائف القيسادية إلى الصـفـوة من

العائلات، ويرثها أولاد العائلات أباً عن جد، وقد يكون الاعتبار في اختيار الصفوة للمؤلاء للمؤهلات العلمية، أو للخبرة. وبعض هؤلاء الصفوة يشغل المراكز القيادية لغترة، وبعضهم ربحا لمدى الحياة. وللصفوة مكافآت تحفزهم على تولى المسئوليات وتوابعها، ومن ذلك أن تزيد دخولهم، وتكثر أملاكهم، وتضخم عوائدهم، أو تكون لهم الوجاهة والأبهة والعظمة، وتضخم عائدهم عليه عليهم الأوسمة والنياشين والألقاب، أو تُضرد لهم الامتبازات، وتصيرلهم شعبية، ويقابلون بالمحبة والترحاب.

Prayaer (E.); .....

Prière (E.); Precatus (L.); Anducht (G.)

عند فلاسفة الصوفية عبارة عن واحدية الحق تعالى، وإقاسة الصلاة إشارة إلى إقاسة ناموس الواحدية بالاتصاف بسائر الأسماء والصفات؛ فالوضوء عبارة عن إزالة النقائص الكونية، وكونه مشروطاً بالماء إشارة إلى أنها لا تزول إلا بظهور أثار الصفات الإلهية التي هي الوجود، لأن الماء مر الحياة؛ وكون التيمم يقوم مقام الطهارة للفسرورة إشسارة إلى التسزكي بالمخسالفات والمجاهدات والرياضات؛ ثم استقبال القسائة إشارة إلى التوجه في طلب الحق؛ ثم النية إشارة إلى انعقاد القلب في ذلك النوجه؛ ثم تكبيرة الإحرام إشارة إلى أن الجناب الإلهي أكبر وأوسع عا عسى أن يتجلّى به عليه، فلا نعبده بمشهد، بل

هو أكبر من كل مشهد ومنظر ظهر به على عبده، فلا انتبهاء له؛ وقبراءة الفاتحة إشارة إلى وجود كسماله في الإنسان، لأن الإنسان هو فناتحة الوجود، فتح الله به أقضال الموجودات. فقراءتها إشارة إلى ظهور الأسرار الرّبانية نحت الأستار الإنسانية؛ ثم الركبوع إشارة إلى شهبود انعدام الموجسودات الكونية تحت وجسود التنجليات الإلهية؛ ثم النسام عبارة عن مقام البقاء، ولذا تقول فيه السمع الله لمن حمده، وهذه كلمة لا يستحقها العبد لأنه أخبر عن حال إلهي، فالعبد في القيام الذي هو إشارة إلى البقاء خليفة الحق تمالي، وإن شبت قلت عينه ليرتفع الإشكال، فلهنذا أخير عن حال نفسته ينفسته، وترجم عن سماع حقَّه ثناءً خلقه، وهو في الحالين واحد غير متعدد؛ ثم السجود عبارة عن سحق آثار البشرية ومحقها باستسرار ظهور الذات المقدسة؛ ثم الجملسوس بين السجدنين إشارة إلى المتحفق بحقائق الأسماء والصفات، لأن الجلوس استواء في القسميدة وذليك إنسارة إلى قسوله تعسالي: ﴿ الرُّحْمَنُ عَلَى الْعَرِشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (طــه ٥) ؛ تـــم السبجدة المثانية إشارة إلى منقام العبودية، وهو الرجموع من الحق إلى الخلق؛ ثم التحميات فبمها إشارة إلى الكمال الحقيّ والخلقي، لأنه عبارة عن ثناء على اللبة تعبالي، وسسلام على نبيته وعلى عباده الصالحين، وذلك هو مقام الكمال، فلا يكمل الولى إلا بتحققه بالحقائق الإلهية،

وباتباعه لمحمد ﷺ، وتعادُّبه بسائر عساد الله الصالحين.

صلصلة المجرس العبد إذا أخذ عند الفيلاسفة الصوفية، أن العبد إذا أخذ يتحقق بالحقيقة الإلهية برزت له في مباديها ملصلة الجرس، فبجد أمراً يقهره ويسمع لذلك أطيطاً مِن تصادم الحقائق بعضها على بعض، كأنها صلصلة الجرس في الخارج، وهو مشهد يمنع القلوب عن الجسرأة على الدخول في يمنع القلوب عن الجسرأة على الدخول في الخضرة الإلهية، ولاسبيل إلى انكشاف المرتبة الإلهية إلا بعد سماع صلصلة الجرس.

شعار المسيحيين، فقد جاء في إنجيل لوتا:

«وتعال للجميع إن أراد أحد أن يأتي وراتي فليتكر
فقسه، ويحمل صليبه كل يوم ويتبعني» (١٤/ ٢٨)،
وحَمَّل الصليب إشعار بإنكار النفس، واقتفاء أثر
المسيح، والسير وراء مخلصهم وفاديهم؛ والتعبير
مستعار من العادة التي قبضت بها الأنظمة
الرومانية على المحكوم عليه بالصلب أن يحمله
كل يوم، وانفرد لوقنا بهذه العبارة، فهو صليب
بنجدد كل يوم كلما تجددت الأمال والآلام،
ولابد لحمل الصليب من خطوة تسبقه وخطوة
تلحقه، والخطوة التي تسبقه هي إنكار الذات،
والخطوة التي تلحقه هي اقتفاء آثار المسيح في
قوله « ويتبعني»، وإذن ليس حمل الصليب غاية،

لكنه وسيلة لهذه الغابة، وهي اتّباع المسبح.

ومن الذين قسضوا بالصلب الإسكنسدر المقسلونى، ويُروى أنه صَلَب ألـف حسورى (من صور لبنان). وعن يوسيفوس المؤرخ اليهودي ان كورش هدد بالصلب كل من يعترض على إعادة اليهود إلى فلسطين، وكذلك فعل داريوس (سفر عزرا ٦/ ١١)، وكسان الإمبسراطور الطيبوخسوس أبيف أنيس يصلب البهود المتبدينين المتمسكين بدينهم، وصلب إسكنفر يساويس الكثير منهم. والصلب عنذ الرومسان للأعشاء والأرقساء وليس للرومان، وكمان يسبق الصلب تعلَّيب الضحية بالجلد (متى ٢٧/ ٢٦) ، ثم كان عليه أن يحمل صليب إلى حيث يُصلُب. والسيع جلدوه، وضربوه على رأسه، ويصنفوا في وجنهه، وأجبروه أن يحمل صليبه، ثم صلبوه، وثبَنوا يديه وقدميه بالمساميس، وصلبوا معه لصين، واحداً عن بمبينه، وواحداًعن يساره وثبُّ وا فوق رأسه لافستة باللاتينية والعـبرية واليونانيـة تقول: اليسوح الناصري ملك اليهود، وفي القرآن ﴿ وَمَا قَتْلُوهُ وَمَا صَلْبُوهُ وَلَكُن شُبَّهُ لَهُمْ ﴾ (النساء ١٥٧)، ﴿ إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَىٰ إِنِّي مُتُولِقِيكُ وَرَافِعُكَ إِلَىٌّ ﴾ (آل عمران ٥٠). والأقرب إلى العقل والصواب أنه توفى ثم رُفع ولم يُصلب، كسما أن إيليسا رُفع (٢مسلوك ٢/ ١-١٨). وحن اين الأثبيسير أن الأسمخريوطي لمَّا دلَّ اليهمود على المسيح، وتكأكأوا عليم، ألقى الله شبهه على الذي دلُّهم

عليه، فأخذوه يعتقدون أنه المسيح، ورفع الله المسيح، ثم إنه نزل بعد سبعه أيام إلى حيث كانت أمه تبكيه، فطمأنها أن الله رضعه، ولم يصلبوه، وإنما شبه لهم، وجَمَعت له الحواريين فأمرهم أن يبلغوا عنه.

والقرآن يؤرخ للصلب قديماً في قصة يوسف عن صاحب سبجته: ﴿ وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُصلَبُ فَعَاكُلُ عَن صاحب سبجته : ﴿ وَأَمَّا الْآخَرُ فَيُصلَبُ فَعَاكُلُ الطّبِرُ مِن رَأْسِهِ ﴾ (يوسف 3)، فبعد الصلب يُسرك المصلوب حتى يتعفن وتأكل الطبر منه وعن طُرق الصلب يقبول القرآن : ﴿ وَلَأَصَلَهُمُ مَن خُلُوعِ النَّحْلُ ﴾ (طه ٧١)، و ﴿ لِأَفْطَعَنْ أَيْدِيكُمْ وَارْجُلَكُمْ مِن خِلِف ثُمْ لِأُصَلِبُنْكُمْ أَجسَمُعِينَ ﴾ وارجلكم من خِلف ثُمْ لأَصَلَهُ تَكُمْ أَجسَمُعِينَ ﴾ والأعراف ٢٤٤)

ومن أشهر المصلوبين الصوفى الكبير الحسين منصور المخلاج (٣٩هـ)، وكان عذابه أنكى من عذاب المسيح ، فقد حبس تسع سنوات، وحوكم أغرب مصاكمة، وكانت تهمته كالمسيح ادّعاء الألوهية، وقسبل أن يُصلُب فَعل مالم يضعله الملسيح، فقد صلى ركعتين وأشهد الله أنه يشهد بالوهيته ووحدانيته، واستغفره لنفسه ولقضاته، وقال أروع الشعر في الحب الإلهي، شم ضربوه ألف جلدة حتى غاب عن وعبه فكانوا يضربون ميناً، وفي اليوم الثاني، صليوه على الخشية، وثبتوا ذراعيه وساقيه بالمسامير، ثم بدأوا يقطعونه عضواً عضواً في اليوم الثاني، وأخيراً ضربوا عنق، وكانت أخر كلمائه : «حَسْبُ الواجد إفرادُ عنقه، وكانت أخر كلمائه : «حَسْبُ الواجد إفرادُ عنقه، وكانت أخر كلمائه : «حَسْبُ الواجد إفرادُ عنقه، وكانت أخر كلمائه : «حَسْبُ الواجد إفرادُ عنوا على جسده النفط

وأشعلوا فيه النار، وحملوا الرساد على رأس منارة ونثروه لتذروه الربح، ونصبوا الرأس يومين على الجسر: ثم طيف به عليه رحمة الله! فهل فعلوا ذلك مع المسيح؟؟!!

ومن شهداء الفلسفة المصلوبين: فيلان بن مسلم المشهور بغيلان القدرى، وكان يقول بأن القدر خيره وشره من الإنسان، ويقول إن رئاسة البلاد شورى وبالإجساع، ويرشع لها كل من كان أهلاً لها بالعلم لا بالنسب، فصلبوه على باب كيسان بدمشق أ.

ومن شهداء الحق والعدل زيد بين على بن المسسين بن على بن ابى طالب، قطعسوا رأسه، وصلبوء على باب دمشق، وظل مصلوباً إلى أن مات الخليفة وولى غيره فأمر بسإنزال الجنسمان وإحراقه.

وفى التاريخ العربي جرى الصلب على يد الطفاة حتى بلغ من صلبوا تحو الألفين وليسوا جميعاً من النسهداء، وإنما هذا العدد لمن جرى عليهم الصلب وإن كانوا بغاة هم أيضاً ، وفى التاريخ اليهودي أضعاف ذلك، وفي التاريخ المسيحي أضعاف أضعاف ذلك.

صناعات أريع .....

Quadrivium; Scientie Quadriviales (1...)

الحساب والهندسة والفلك والموسيقى، وهى قسمٌ من السدراسات العليا في كليات الأداب أو الفلسقة في العصور الوسطى، وتسمى بالإضافة

إلى الصنّاعات الثلاث بالصناعات أو الفنون الحرّة السبعة.

صناعات ثلاث .....

Trivium; Scientie Triviales (L.)

قواعد اللغة والبلاغة والمنطق، وهي قسمٌ من الدراسة الجامعية في كليات الفلسفة في العصور الوسطى.

صناعات خس .....

Quinquevium; Scientie Quinquenalis (i...)

عند المنطقيسين هي : البيرهان، والجسدل، والخطابة، والشعر، والمغالطة.

صنّف مننف

Classe (F.); Classis (G.); Klasse (G.)

عند المنطقيين هو النوع المقيد بقيد كلى عَرَضى، كالتركى والهندى، فيان الجوزيات المندرجة تحت الكلى، إما أن يكون تباينها بالذائيات أو بالعرضيات، أو بهما، والأول يسمى أنواعا، والثانى أصناقا، والثالث أتساما، وعلى هذا فالصنف كلى مقول على كثيرين متفقين بالحقائق دون العَرَضيات.

المنتُم (E.; G.) Idole (F.);Idolum<sup>(E.)</sup>

غشال من حبحر أو خشب أو معدن على صورة وشكل وهيشة معبود غائب، يقوم مقامه، لاعتقاد العاكفين عليه أن طريقتهم لن تستمر إلا

بشخص الإله حساضراً، أو من ينوب منابه، ينظرون إليه ويشرضونه عبادة، وليس طلبهم الحواتج من الأصنام إلا إثباناً لإلاهيتها، وعن هذا كانوا يقولون: ﴿مَا نَعْدُهُمْ إِلاَ لَيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَنْ كَانُوا يقولون: ﴿مَا نَعْدُهُمْ إِلاَ لَيُقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَنْ كَانُوا يقولون: ﴿مَا نَعْدُهُمْ إِلاَ لَيْقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ وَلَا فَنعلم قطعاً أنه ما من وَلَهُ مَنْ الرّصر؟)، وإلا فنعلم قطعاً أنه ما من عاقل ينحت جسماً بيده، ويصوره صورة، ثم عاقل ينحت جسماً بيده، ويصوره صورة، ثم يعتقد أنه إلهه وخالقه، بل وإله وخالق الكل.

ووسع فلاسفة الصوفية معنى الصنم ليشمل كل منا يتسغل العبيد عن الحق، وقبالوا كل منا شغلك عن الحق فهو صنم.

وقسسم بسيكسون الأوهام والضسلالات التي تصرف المقل عن الحق أربعة أقسام، فقال إن مصدرها قد يكون طبيعة القبيلة البشرية، كالميل القطري في الإنسان إلى التصديق والتعسيم، وهو ما أوقيعه في ضلالات عليم النجوم، وعلم السحر والطلسمات، وأطلق عليها بيكون لذلك اسسم أصنام القبسيلة Idola Tribus ؛ وقسد يكون مصدرها كل فرد على حدة، بحيث تكون ضلالات العنقل وأوهامه هني ضلالات وأوهام يختص بهما هذا الفرد دون سمواه، لأن منشسأها تفكيره الخناص ومزاجه الشخيصي وتربيشه، ويطلق عليها بيكون اسم أصنام الكهف Idola Specus ، أي أصنامه التي ينخسَص بهنا نفست، والتي ينعبَّد بها وحـده دون قبيلته، ويستبقيمها لَفُلُكُ فِي كَهِمْهُ، يُعنِي عَمْلُهُ؛ وقد يكون مصدر هذه الضبلالات والأوهام الإسفياف الذي تنزلق إليه استخداماته السوقية للألفاظ نتيجية شيوعها

وابتذائها، ولذلك يسميها بيكون اصنام السوق المنام السوق الماء وقد يكون مصدرها خلط للذاهب واختلافاتها، وكان الحقائل مسرحيات تُمثَّل وقصص تُروَى، ويسميها بيكون أصنام المسرح Idola Theatri، وضلالات الفلاسفة من هذا القبيل

Zionism <sup>(E.)</sup>; Zionismus<sup>(G.)</sup>

عقيدة وفلسفة ومنهج عمل، تستند إلى الشوراة، ونقوم على القول بأفضيلية اليهود على العالمين، بدعوى تعهد قطعه الله على نفسه لنبية إبراهيم، حيث أمره الله بالتوجّة من أرضه في بلاد منا بين النهرين إلى أرض كنعان لتكون له أرضًا: «انطلق من أرضك وعشيرتك وبيت أبيلك إلى الأرض التي أريك! (التكوين ١٧)، وأقيم عهدى بيني وبينك، وبين نسلك من بعدك مدى أجيالهم عهد الدهر - لأكون لك ولنسلك من بعدك، وأعطيك أرض غُربتك لك، ولنسلك من بعدك، وأعطيك أرض غُربتك لك، ولنسلك من بعدك، وأعطيك أرض غُربتك لك، ولنسلك من بعدك، حصيع أرض غُربتك لك، مؤيدًا وأكون لهم إلها؛ (التكوين ٢٧).

وتقوم الصهيونية على الاعتقاد بأن إبراهيم ونسله من بعده قد اختصوا الله بعبادتهم، فاختصهم الله بعهد، وهو عهد علامته الحتان وأولاد إبراهيم - إسماعيل، وإسحق، وهذان ورثته ونسلهما، والعرب هم نسل اسماعيل، واسمهم في التوراة الاسماعيليون، ونسل إسحق

هم الذين عبرفوا من بعيد بأسم الينهبود، وأميا الاسم العيرانيون فهو للعرب ولليهود معًا قبل أن يُصنَّفُوا كـعرب ويهود. والعهد الذي قطعه الله على نفسه هو إذن وعبد للعرب ولليبهود مسعاً، فلماذا جعله اليهود لأنفسهم دون العرب؟ واليهود يفسرون العهد بأنه عَقْدٌ من طرف واحد، والمسلمون أتباع محمد هم الذين اعتنقوا الحنيفية أو الإسلام ديانة إبراهيم، وفستروا العهد بأنه بين الله ومن آمن واتقي وعُسمل صالحناً، وأما البسهود غفائوا إن عُهُد الله لهم سنواء عملوا صالحًا أو لم يعملوا. واليسهود والعرب قالوا إن الله اختارهم لرسالة وصفوها بأنها خُلقية، تتحقق بها سيطرة القيانون الأخلاقي المطلق على العيالم، واليسهود يقولمون إنهم لهذا شبعب الله المختبار، والعرب يقولون إنهم خيسر أمة أخرجت للناس، لأن اليهود باختصاصهم الربكاني قد حساروا أمَّة نقوم على التوراة، والعرب باختصاصهم الرّباني قد صاروا كملسمين أمةً تقوم على القرآن، والتوراة والقبرآن همسا القبانون الخُلقي المبطلق، ومن ثم يُضرَبُونَ مثلاً للكعال الخُلقى في العالم. والفارق بين البسهسود والعسرب أن اليسهسود قسالوا إن اختصاصهم بالرمسالة لذاتهم، بينما العرب كانوا في الشعسريف القبرآني أمة بلاغ، ورسسالتهم للعالمَين، وهم قمة الرسالة لأن القرآن بالعربية، والإسسلام هو الصبورة العبالمينة لدعبوة إبراهيم، بينما اليمهودية هي صورة ممحلية خاصة بشعب اليهبود دون سواهم، ومنضمبونها الصبهبوتية.

وقاموا بالتبليغ، ونهضوا على الدعوة لله، ولحكم الله ، وبيَّوا، وأمروا بالمعروف، ونهوا عن المنكر، فكانوا خيسر خَلَف لخير سَـلَف، وكانت لهم هذه الأرض ومنا حولهنا، شرقنا وغربًا. وشبعبالأ وجنوباً، وكلما جناء في التنوراة عن استماعيل ونسله. •فإني جاعله أمةً عظيمة». واختصت أمة اسماعيل بالعظمة، وكان وعد الله لإبراهيم عن ولده اسماعيل: وأباركه وأُنْمُه وأكثره جدًا جدًا، ويلد اثنى عشر رئيسيا، وأجعله أمة عظيمة». ولقيد كنان، فكانت عظمة العرب قبيامهم بالرسسالة، وانتسشهروا في الأرض يفست حسون الأمصار، ويعسمُرون الذيار، ويدعون لله. ويزعم فلاسنفة الصهيمونية مع ذلك أن الحتيمار اللَّه كان لهم وحدهم، مع أن العهد كان ولم يكن إسحق، وكنان اسماعيل ابن ثبلاث عشرة، وعهند الله لإبراهيم عن إسحق كمان غامضاً فملا تعرف عن أي شيء كان: ﴿ أَقْسِمَ عَهْدَى مَعِنَّهُ بَعَدْ \_ يَعْنَى مَعْ إسحق - عمهداً مؤيدًا لنسبله من بعده، ولا شيء أكشر من ذلك. ثم إن إسماعسيل اسمٌ يوحي بأشياء، فمعناه بالعبرية اليسسمع الله، يسعني يستجيب لدعوة الله، ويستجيب الله لدعائه، وكانـت أمَّنه لــذلك أمة اســتجابــة، فامَّا إســحق فمعنى اسمه بالعبرية ايضحك»، قالبت سارة إنهما سمباه كذلك لأنهما إبراهيم وسارة ـ ضحكا لمَّا بشرَّهما اللَّه بالغلام، وضحك جبرانهم لأنهم صاكانوا يعتبقدون أن الزوجيين يمكن أن ينجمها وهما في كمهولتمهمما الموغلة، ونزل الولد ويرغم أن اليسهود يساهون بأنهم اختُصوا بعسادة اللَّه، أو بتوحيده، فاستحقوا أن يختصهم بعهده، فإنهم كانوا أكــــثر الشعوب تمردًا عليـــه وكُفرًا به، وقد جاء في سفَر يشوع: ١١خشوا الرب واعبدوه بكمنال وأمنانة، وانزعوا الآلهة الذين عبدهم آباؤكم في عبسُر السنهـر، وفي منصسر، واعبسدوا الربِّ، وجاء في سفر القضاة: "فسكن بنو إسرائيل في وسط الكنعيانيين، والحيشيين، والأموريين، والفريزيين، والحوبيين، واليبوسيين، واتخذوا بناتسهم لأنفسهم نسساء، وأعطوا بناتهم لبنيهم، وعبدوا آلهتهم، فعمل بنو إسرائيل الشرَ فى عين الربِّ، ونسوا الربِّ إلههم، وعبدوا البعليم والعشتاروت، «وجاء في نبوءة إرميا : ابعمدد مدنك صارت ألهمتك يا يهوذا، وبعمدد شوارع أورشليم وضعتم مسذابح للخزي ومذابح للتبخير للبعل". وقال الله على لسان إرميا: «كما تخون المرأة قرينها هكذا خنتموني يابيت إسرائيسل، «لأنهم من الصغير إلى الكبير، كل واحمد مولع بالربح، صن النبيّ إلى الكاهن، ولم يخزوا خزيًا، ولم يعرفوا الخبجل. غياظوني بأصنامهم». ومن شم فإن اليهود يكونون قـد نقضوا المعبهد فلم يعبدوا الله بهسذا العهد، وبناءً عليه يُنقَض الاختيار، لأنهم لم يمتثلوا للقانون. وأما العرب، أولاد إسماعيل بن إبراهيم، والذي كان العهد في وقته ولم يكن إسحق بعد، والمنطقي أن ينصرف العهد إلى اسماعيل كوريث وحيد لإبراهيم،فهؤلاء قد أونوا بالعهد.

يضحك فسمًا وأبوه والضاحك الهذا السبب. ومع ذلك فقد حرّف اليهود التوراة، وأضافوا وعدَّلوا، فالمنطقي أن يكون العهد بسين طرفين يتقابلان لمي العهد، فأما اليهود فقد كتبوا عبلي لسان الله: اليس لاجل برك وعندالة قلبك تدخيل لتمتلك أرضهم، بل لكي يفي الرّب بالكلام الذي أقسم عليم لآبائك إبراهيم وإسحق ويعقوب، ضاعلم أنه ليسن لأجبل بُّرك يعطيك البربِّ إلهك هذه الأرض الحبيدة لتسمئلكها»، يسعني أنه يعطيبهم الأرض سواء فعلوا البرُّ أو لم يفعلوا ! والعكس في القسرآن، فبالبسرُ لا يكون إلا جزاء العسمل الصالح: ﴿ وَأَنْسَكُنْنُكُمُ الْأَرْضُ مِنْ بَعْدِهِم قُلْكُ لِمَنْ خَسَافُ مُسَمَّسُامِي ﴾ (إبراهيم١٤). وفي النفلسفة الصهيـونية فإن الله اختبار البهود للأرض ، لأنه فقط متعصّب للبهود، ويحب هذا الشعب رغم اصلابة رقبته؛ ويقرأ هؤلاء الفلاسفة بالعنصرية في النوراة، وينسب غيرهم إلى هذه العنصرية عُزلة السِهود في المحتمعات التي عاشوا فيها، وعدم توافقهم الذي تتسم به الشخصية اليهودية. وينهض البناء الفلسفي للصهيدونية على هذا التعصب، وعلى فلسنفة الرجعيَّة، باعتبار أن اليهودية هي دين المنفيين، وعلى اعتبار أن تحقيق الحُلم الصبهيوني قبد تمثّل في دولة داود الذي به تحقق العهد، فإذا كمانت الدولة اليهودية قد دالت في يوم من الآيام ودمسرت أورشليم، فإن اليسهود سيسرجعون حشماً، وستكون لهم الدولة من

جديد، وفي كل مسرة تضيع الأرض إنما هي محفوظة لأصحابها، وستعود إليهم عندما يعودون إليها، ويتبقى دائماً أن يترجم الشعب هذا الأمل إلى حقيقة، أى أن يحول ما في العقل والقلب إلى واقع تاريخي. فأين الله في ذلك كله؟ ليس الله في الصهيونية طبقاً لما سبق إلا إلها قد استعبده اليهود لأهدافهم السياسية، وهو إله مستعبد يعمل لخيرهم وحدهم، وإن كان هذا الخير لا يتناتي إلا بإلحاق الأذى بالشعوب الأحرى، حتى وإن ثبت أنها شعوب تؤمن بالله الواحد وتعمل بشريعته، والصهيونية من نم هي الواحد وتعمل بشريعته، والصهيونية من نم هي المتاريخ العالم. صواب مسواب المهودي في التاريخ العالم. صواب المعول المهودي في التاريخ العالم. صواب المعول المهودي في التاريخ العالم. علي المعلوب المعول المهودي في التاريخ العالم. علي المعول المعول

لغة المسداد، واصطلاحاً هو الأمر الشابت الذي لا يسوغ إنكاره؛ وقسيل الصسواب إصابة الحق؛ والفرق بين الصسواب والصدق والحق، أن الصواب هو الأمر الثابت في نفس الأمر الذي لا يسوغ إنكاره، والعسلق هو الذي يكون ما في المنطأ، وهما - الصواب والخطأ - يستعملان في المنطأ، وهما - الصواب والخطأ - يستعملان في المنظأ، وهما - الصواب والخطأ - يستعملان في المنقدات، والحق والباطل يستعملان في المعتقدات.

تُطلق على عدة معان، فقـد يراد بها الشكل

المخصوص الذي عليه الشيء، ويقال صورة الشيء ما به يحصل الشيء بالفعل، أو هي ترتيب الأشكال وتركيبها وتناسبها، وتسمى العسورة المخصوصة. وقد تطلق على ترتيب المعاني التي ليست محسوسة، فإن للمعاني أيضًا ترتيبا وتركيباً وتناسبا يسمى صورة. فيتقال صسورة المسألة، وصورة الواقعة، وصور العلوم العقلية. وقد يراد بهما النوع، والصبورة المنوعية هي الجنواهر الني تختلف بهما الأجمسام أنواعاً. والصورة كذلك ذهنية وخبارجية، واللعنية هي الشائسة بالذهن قيام العرض بالمحل، والخارجية إما قائمها بذانها إن كسانت الصورة جوهرية، وتسمى واقمعية، أو بمحل غير الذهن إن كانيت الصورة عرضية، كالصورة التي تراها مرتسمة في المرآة فهى من الصور الخارجية. وصورة القضية Propositional F. هي دالة القضية (الانجر). ونظرية الصورة هي أن الظواهر والكائنات صورة، وأنها تندرج فمي النسرتيب للاحسسن، وأن عناصسر الصورة تدخل في تركيبها، وتعتمد عليها. وتشكل فيما بينها الكل الذي هو صورة الشيء. (انظر نظرية الجشطلت).

صورة باطنة ...... Modulus Interior

اصطلاح الفيلسوف الفرنسي بوفسون (۱۷۰۷ - ۱۷۸۸)، يستبدل به اصطلاح التلخيا الإغريقي، يمنى الكمال أو التمام، ويعنى الصورة الباطنة، أي الصورة الكاملة للشئ، بصرف النظر عن شكله الخارجي.

صورة جسمية ....... الشكل الجسمي الذي للشيء.

صورة جوهرية ...... المحتولة بوهرية محموع خواص الشيء المعقولة، أو ما يتميز به وجود الشيء، وتقابلها الصورة العرضية.

صورة شخصية ...... Forms Individualis معورة شخصية ....... على التي تخص الفسرد دون سواه، والتي بهما يكون تعيينه.

صورة عرضية ...... المان المناه عرضية كالمسالة Forma Accidentalis كيفية تلم بالكائن المناى اكتمل كنوع، مثلما تقول إن فلانا قد صار موسيقياً.

الصور الفية أشكال حية، ومنعية، وحسية، لواقع موضوعي؛ أو هي رؤية جمالية يعيشها الفنان أو الكاتب أو الشاعر، ويمكن إدراكها مباشرة أو بطريقة غير مباشرة في إطار من المئل الجمالية بحب الانتماءات الإيديولوجية للفنان أو الكاتب أو الشاعر، ووفيقاً لنظرته الفلسفية أو الكاتب أو الشاعر، ووفيقاً لنظرته الفلسفية الشاملة، وصدهبه الجمائي المحدد. وتختلف الصورة الفنية عن النظرية العلمية، أو الفكرة الفلسفية، أو المبدأ السياسي أو الاخلاقي، الفلسفية، أو المبدأ السياسي أو الاخلاقي، فالصورة وحدة جدلية يتداخل فيها الحسي والمنطقي، والمتعين والمجرد، والمساشر وغير والمنطقي، والمتعين والمجرد، والمساشر وغير المباشر، والجزئي والكلي، والعرض والضروري،

والخسارجي والداخلي، والمظهر والجسوهر، والشكل والمضمون، وتعبر عن أفكار، ومشاعر، وعبواطف، وأحاسيس، ويطرحها الفنان في قوالب جمالية محددة تتناسب معها، وتنسجم مع أهميتها وعُمقها وسُمُوها، والخيال هو أداة الفنان التي تجمع كل ذلك وتوجهه الوجهة الفنية والفلسفية بحسب مراده.

الصورة مستقلة عن المادة، حيث يمكن أن توجد، وأن تفعل بدونها، مثل الروح، فيمكن أن تحل في الجسم، ويمكن أن توجد مستقلة عنه.

الصورة في قيامها في المادة واعتمادها عليها، وعكسها الصورة اللامادية.

صورة مقارقة ...... الروح الخالصة، تخالطها المادة ولكنها لا تحل قيها.

وهى مفردات تجعل لها شكلاً وبنية تخصها. وفي المنطق الرياضي يعبر عن الصبورة المنطقبة بصيغ حسابية منطقبة لها نفس وظيفة المصيغ المنطقية في اللغة. وفي المنطق الجدلي تعبر الصور المنطقية عن الواقع في تطوره والمحكاسساته المعرفية.

صورة ميتافزيقية (من Forma Meyaphysicalis) الماهية النوعية التي للشيء، كيما نقول إن الإنسان حيوان عاقل.

صورة توعية ......الشكل المنوعي الذي يمسير الكائن كنوع، الشكل المنوعي الذي يمسير الكائن كنوع، فنقول إنه حيوان أو نبات أو جماد.

المخسنص بالشكل دون المضسمون، وهو المنسوب إلى الصورة من حيث هى واقع مادى، فهو الشيء الموجود وجوداً خارجيا. ونقول المنطق العسورى ونقصد المنطق الذى يبحث في صور الاستدلال؛ والأخلاق العسورية ونقصد القوانين الكلية للسلوك؛ والتربية العبورية ونقصد نوع النبرية التي تهتم بتطوير صورة الفكر، أو القدرة على النفكير بشكل عام بصرف النظر عن الأغراض والغايات التي نستخدم فسها هذا النفكيو.

حسباً، ولكن يمكن النفكير فيه، في مقابل المفسارق وهو الشيء في ذانه، ولذلك يوصف الصبوري بأنه المتعالى، بمعنى أنه يتعالى على الإدراك الحسي، وأنه الباطني الذاتي، أي الخاص بالتفكير.

صورية .....

المذهب الصورى (انظر المذهب الشكلي).

صوفی ٔ ...... Sufi <sup>(E. G.)</sup>; Soufi <sup>(E.)</sup>

عند فلاسفة النصوف هو الفاني بنفسه، الساقي بالله تعالى، المستخلص من الطبائع، المنصل بحقيقة الحقائق؛ وهو الذي يجاهد لطلب هذه المدرجة. والمنصوف هو الذي يشبه نفسه بالصوفي، والصوفي هو المتزهد عن طلب الجاه والدنيا. وقبل الصوفي هو الذي صفا من الكدر، والنظع إلى الله من البشر، واستوى عندة المذهب والمدرّ والحرير والوبر. وانظر تصوفي)

صوفيّة عُراة ...... Gymnosophistes (F.)

هم الصوفية الهنود الذين كأنوا يتعرون زُعداً وتقشَّـفاً، وقيل إن ئمة عسلاقة بين لفظة الصوفية فى العسريسة وبين اسم هسؤلاء المصسوفيسة الهنود العراة.

عن محنواه الثر. والصيرورة هي الوسيلة التي بها ينكون وجودنا ويتحقق، ومن خلال الصيرورة بعاني الإنسان نتائج أفعاله. والعالم وكل شئ يوت باستمرار ويحيا بالصيروره في كل آن. والله تعالى لا يكون ولكنه "يصير" من خلال تقدم الإنسانية، فكلما زاد تقدم الإنسان زاد عقل الإنسان وعيا وعرف الله، وتزيد معرفته به كلما زاد وعيه، قوالله يصير؟ يعنى في معرفة الإنسان زاد وعيه، قوالله يصير؟ يعنى في معرفة الإنسان

Formula <sup>(E.; t.,)</sup>; ...... Formule <sup>(F.)</sup>: Formel <sup>(G)</sup>

هى الهيئة، تقول العسيغ الفنية وتقصد التكوينات الفنية لدى فنان أومدرسة أو عصر بعينه. والصيفة عند أهل العربية هى الهيئة الحساصلة من ترتب الحسروف وحسركاتها وسكناتها؛ وعند الفلاسفة هى العبارة اللقيقة المركزة التي يمكن مناقشتها والاستنتاج منها؛ وعند المنطقين هى المبدأ في الحساب المنطقي، وعند المنطقيين هى المبدأ في الحساب المنطقي، والعيمة المفتوحة . Open F عندهم تحتوى على والعيمة المفتوحة . Open F عندهم تحتوى على منفير حراً واحد على الأقل، ونقيضها العسيقة المفاسقة المفاسقة في علم النقس هى منفير حراً ومدوسة العسيقة في علم النقس هى مدرسة الجشطلت. (انظر جشطلت).





(ض)

Exactitude <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Exaktheit <sup>(G.)</sup>

فى اللغة الخزم والإحكام، تقول ضَبَط البلاد أى حفظها حفظاً بليغياً، وضبط الكتاب أى دَقته وأحكمه.

والضبط في الاصطلاح مو إسماع الكلام كما يحق سماعه، وأيضاً فيهم معناه الذي أريد به، ويقال له الفسط الفكرى، والأول هو ضبط أدائه، والناني هو ضبط معناه. والفسابط مو أدائه، والناني هو ضبط معناه. والفسابط مو الحكم الكلي المذي ينطبق على حسرئساته والمفسيسوط (G) Exact (G) والمغابق بإحكام، وأكثر استخدامه في القياس، تقول بإحكام، وأكثر استخدامه في القياس، تقول قياس مضبوط إذا كان مطابقاً بدقة. والعلوم المغبوطة Sciences Exactes هي العلوم الدقيقة أو المحكمة التي تقوم على قياس المقادير كالحساب المحكمة التي تقوم على قياس المقادير كالحساب والهندسة وغيرهما.

Contrary (E);

Contraire (E.); Contraries (L.); Konträr (G.)

هو عند الجمهور بقال لموجود في الخارج مساو في القوة لموجود آخر ممانع له. ويقال عند الحواص لموجود مشسارك لموجود آخر في الموضوع، مسعاقب له، أي إذا قيام أحددهما بالموضوع لم يقم الآخر به.

والضمان في الاصطلاح لا يجتمعان في

شى واحد من جهسة واحدة، وقد يكونان وجوديين كما في السواد والبياض، وقد يكون أحدمها سلباً وعدماً كما في الوجود والعدم. والفسلان لا يجتمعان، لكن يرتفعان كالسواد والسياض. والنقضان لا يجتمعان ولا يرتفعان، كالوجود والعدم والحركة والسكون.

مند منطقیهٔ Antilogism <sup>(E.)</sup>; Antilogismus <sup>(G.)</sup>

العبارة أو القضية المنافرة للمنطق ولا تتلاءم مقدمتها مع نتائجها.

LogicalMultiplication (قَارُبُ مِنْطَقَى ...... ; "Maltiplication Logique (۴.);

Logische Multiplikation<sup>(G.)</sup>

الضرب في العند تضعيف أحد العددين بالعدد الآخر، ويسمى أحد العددين مضروباً، والعدد الآخر مضروباً قيه، والعدد الثالث حاصل الغسرب، وحاصل الضرب المنطقي لصنفين هو الصنف المتضمن في كل منهما والمتضمن لكل صنف متضمن في كل منهما.

وحاصل الضرب المنطقى لمجموعة قضايا هو دالة قضائية صادقة أحياناً، أى صادقة بالنسبة إلى قيمة أو أكثر من قيم المتغير.

وصبورته : «كيل ب هي أ، كل س هي أ.٠. كل س هي أ».

| ضرب ثالث من الشكل الرابع من القياس                 | ضرب أول من الشكل الثالث من القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| العملىا                                            | الحملىا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ومشاله : «بعض الأحزان مسغدٌ للروح، وكل             | ومثاله : «كل حيـوان جسم، وكل حيوان نام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| صغبذ للروح مطلوب ٪ بعض مناهبو مطلوب                | ٠٠٠ بعض الجسم نام٠٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ر سن<br>أحزان».                                    | صَـَرْبٌ أول من الشكل الثاني من أشكال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ضُرِبٌ ثانٍ من الشكل الأول من القياس               | القياس الحملالقياس الحمل الحمل العمل الحمل العمل العم |
| الحملى                                             | ومشاله : "لا كذوب منصدَّق، وكل شيريف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| وصسورته : الاشيء مين ب هي أ، كل س                  | مصدَّق .*. لا شريف كذوب».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حي ب: لاشيء من س هي آه.<br>حي ب: لاشيء من س هي آه. | ضَرَبُ أول من الشكل الرابع من القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                    | الحملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ضرب ثانٍ من الشكل الثالث من القياس                 | ومثاله : *كل مجاملة نفاق، وكل نفاق رذيلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| العمليا                                            | ٠٠. بعض أنواع الرذيلة مجاملة».                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ومشاله: "بعض الإنسان جــــم، وكل إنسان             | ضَرَّبٌ ثالث من الشكل الأول من القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| حيوان بعض الحبوان جسمه.                            | الحملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| صرب ثانٍ من الشكل الثاني من القياس                 | وصورته « کل ب هی ۱، وبعض س هی ب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| الحملي                                             | بعض س هي آه.<br>بعض س هي آه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ومثاله : •كل نجم مضىء بنفسه، ولا كوكب              | ضرب ثالث من الشكل الثالث من القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مضيّ بنفسه ٪. لا كوكب نجمه.                        | العمليا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ضَرّب ثانٍ من الشكل الرابع من القياس               | -<br>ومثاله : «كل شاعر مـرهف الحسّ، ويعض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الحملي                                             | الشعمراء مصابون بالتدرن ٪ بعض المصابين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ومثاله : •كل مصائب الحياة زائلة، ولا واحد          | بالتدرن عرهفو الحسّ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| من الزائل يستدعي الخوف لا شيء يستدعي               | ضربٌ ثالث من الشكل الثاني من القياس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| الخوف هو مصيبة من مصاتب الحياة ١.                  | الحملي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ضَرب خامس من الشكل الشالث من                       | ومشاله : «لا واحد من السمك يتنفس برئة،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| القياس الحملي                                      | وبعض الخيسوان البحسرى يتنفس برئة ٪، بسعسض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                    | ألحبوان البحري ليبر يسمك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

وكل الحقائق مؤدية إلى السمو .. بعض ما يؤدى إلى السمو ليس بمحتمل».

وصنورته: قالاشيء من ب هي أ، بعض س هي ب .. ليس بعض س هي أ؛

ضرب رابع من الشكل الثالث من القياس الحملي ......

ومثاله : الآ إنسبان مستغن عن نبقسه، وكل إنسبان عدو لنفسيه ..بعض الأعداء لا يُسستغنّى عنهمه.

ضرب رابع من الشكل الثاني من القياس الحملي ......

ومثاله : «لا مجنون مسؤول، وكل مسؤول قابل لأن يُعاقب :. بعض القابلين للعقاب ليسوا مجانين».

ضــربُ ســادس من الشكل الثــالث من الكياس الحملي ........

ومشاله : «لا وطني منافق، وبعض الوطنيلين خطباء نه بعض الخطباء ليسوا منافقين».

ضررٌ لا يرجع لقطأ .....

Damnum abaque Iniuria (L.)

هو الضرر الذي يأتي عضواً ولم يقصد إليه مرتكبه ولم يصدر منه، ومن ثم ليس مسئولاً عنه وعن نتائجه.

Moods of Syllogism <sup>(E.)</sup>; ..... مشروب القياس Modes Syllogistiques <sup>(F.)</sup>

Modi Syllogistici(1...); Schlussmodi (G.)

الضروب عند المنطقيين هو اقتران الصغرى بالكبرى. وضروب القياس تسعة عشر ضرباً هى ضروب أشكال القياس الأربعة، واختلافها عن بعضها باختلاف الكم والكيف فى القضايا التى تتألف منها، وقد يتحد الكم والكيف فى الشكل الواحد، مختلفين، وقد يختلفان فى الشكل الواحد، وبعض ضروب القياس منتج، وبعضها غير منتج، وضروب الشكل الثاني المنتجة أربعة كذلك، وضروب الشكل الثاني المنتجة أربعة كذلك، بينما ضروب الشكل الثاني المنتجة أربعة كذلك، وضروب الشكل الرابع المنتجة خمسة، وأسماء بينما ضروب الشكل الرابع المنتجة خمسة، وأسماء وضروب لاتبنية لا معنى لها سوى أنها صيغت بطريقة ردّ الضروب فيما يسمى بردّ القياس، وتسمى لذلك بالأسماء المنشطة للذاكرة. (انظر وتسمى لذلك بالأسماء المنشطة للذاكرة. (انظر وتسمى الذلك بالأسماء المنشطة للذاكرة. (انظر

Necessite<sup>(F.)</sup>; Necessitas<sup>(L.)</sup>;

Nothwendigkeit (G.)

فى اللغة المحاجة؛ وعند فلاسفة الصوفية ما لا بد للإنسان من بقائه، ويسفى حشوق النفس أيضاً؛ وعند المنطقيين عبارة عن استحالة انفكاك المحمول عن الموضوع، وتقابلها اللاضرورة أو الإمكان.

والمهرودات خمس: المهرودة الأزلية وهى الحماصلة أولا وأبدأ، كفسولنا الله تعمالى أعلم بالمضسرورة؛ والمسرودة اللهية وهى الحماصلة معادامت ذات الموضوع موجودة، كشولنا كل إنسان حيوان بالمضرورة؛ والمغسرورة الوصفية، باعتبار وصف الموضوع، كقولنا كل إنسان كاتب بالمضرورة مادام كاتبا؛ والمغرورة الوقية، كقولنا كل قمر منخصف بالمضرورة وقت الحيلولة؛ كل قسمر منخصف بالمضرورة وقت الحيلولة؛ والمغرورة المعنية وهى ما يكون تصور طرفيها والمخرورة اللهنية وهى ما يكون تصور طرفيها كافياً في جزم العقل بالنسبة بينهما، وعكسها الإمكان المنعني وهو ما لا يكون تصور طرفيه كافياً فيه بل يتردد الذهن بالنسبة بينهما.

والضرورة عند الفلاسفة إما مطلقسة كالضرورة المتافيزيقية أو الرياضية البحنة، وتتضمن بذاتها امتناع تصور النقيض، أو امتناع وجوده، وإما مقيلة بشرط، بمعنى أن الشئ بنصف بها في ظروف معينة، كالضرورة المنطقية التي تستسلزم تبخر الماء مثلاً عند درجة الغليان،

والضرودة الحُلقية التي تقضى بأن يخستار الإنسان الأحسن والأسمى والأونق من غيره.

Nothwendig (t.)

لغة يطلق على ما تدعو الحاجة إليه دعاء قويا، وعلى ما سكب فيه الاختيار على النعل والترك؛ وعند المنطقيين يُطلق على معان، منها مقابل النظرى أى الكسيس، وهو الضرورى بعمنى السديهي، وهو الذى لم يتوقف حصوله على نظر وكسب، ومنها مرادف البديهي، وهو الأوكسي، وهو ما يكفى تصور طرقيه فى الجزم بالنسبة بينهما. ومنها اليقيني وهو الشامل لكل ما بالنسبة بينهما. ومنها اليقيني وهو الشامل لكل ما ضرورية، لأنها إما ضرورية ابتداء، أو لازمة لها فروساً ضرورية، لأنها إما ضرورية ابتداء، أو لازمة لها لزوماً ضرورية، والثاني هو الكسيي.

والقضية الغسرورية حى التى يحكم فيها بضرورة ثبوت المحمول للموضوع، أو بضرورة سلبه عنه، كقولنا كل إنسان حيوان بالضرورة، ولا شيء في الإنسان بحَجَر بالضرورة، وسميت ضرورية لاشتمالها على الضرورة.

والحكم النفسروري هو الذي يشتسمل على ضرورة منطقية كقولشا : الكميستان المساويستان لكميسة ثالثة متمساويتان، ويقابل الحكم الخبرى، Error <sup>(E.; L.)</sup>; ...... Erreur <sup>(F.)</sup>; Irrtum<sup>(G.)</sup>

فى اللغة الغى والفساد، والخطأ والنزلل والبطلان؛ وفى الاصطلاع فقيدان ما يوصل إلى المطلوب. والضلال هو أن لا يجد السائك طريقه إلى مقصده، أو أن يخطىء فى مكانه ولا يهندى إلى مقصده، أو أن يخطىء فى مكانه ولا يهندى إله. والضلال ضربان : ضلال فى النظر كالضلال فى معرفة الخالق، وضلال فى العمل كالضلال فى الأخلاق والشرعيات. والإضلال شبيه الضلال، أو هو سببه، والأول هو أن يضل عنك الشيء أو تحكم بضلالة، والثانى أن يُزيّن للإنسان الباطل ليضل.

ضمتی .....

Implizite (G.); Implicite (F.); Implicitus (L.)

هو ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق، فكأنه تضمنه وانطوى عليه، وضده العسريح؛ وضمنا أي مفهوما؛ والتضمين هو إعطاء الشيء معنى الشيء، وبعبارة أخرى إيقاع لفظ موقع غيره لتضمنه معناه؛ أو هو حصول معنى في لفظ من غيسر ذكر له بإسم هو عبارة عنه، وهو من أنواع الإيجاز، كقولك معلوم، قانه يوجب أنه لابد له من عالم.

صمير Conscientia (L..); Gewissen(G.)

في اللغة المستور، وأطلق على العنقل لكونه مستوراً عن الحنواس، وهو العقل الذي يُنصدر والحكم المسكن، اللذان لا خسرورة ولا امستناع فيهما، كقولنا هذا شتاء قارس.

Nothwendigkeitsgläubiger (G.)

( انظر حنمية وجبرية ) .

تنعوف ...... ضعوف

Faible (F.); Febilis(L.); Schwach(G.)

الغسّسعف ـ بالفسّح ـ ضد القوة، يكون في العقل والرأى؛ وبالضم ـ يكون في الجسم، وهو قسم من الاستعداد.

والضعيف من اللغات ما انحط عن درجة القصيح، والمسكر أضعف منه وأقل استعمالاً. والاخسس هو الأضعف، فالجزئي أخس من الكلي، والمتروك ما كان قديماً من اللغات ثم تُرك ولم يُستعمل.

والحسيف الفسعيف مسا قبصر عن درجة الحسسُن،وتتضاوت درجانه فى الضعف بحسب بعده عن شروط الصحة؛ والحليث المضعف ما لم يُجمعُ على ضعفه، بل الضعف فى متنه أو سنَده لبعيضهم وتضوية البعض الأخير، وهو أعلى من الضعيف.

والضعيف من الأدلة غير المنتج، ومن العلل ما كان له أكثر من معلول محتمل الوقوع. والقياس المضعيف نتيجته جزئية مع أن مقدمتيه تسمحان بنتيجة كلبة.

الأحكام المعيسارية، وملكة الاستحسسان والاستهجان، أو الملكة الخُلقية c morale ؛ ويردُّه النفسسانيون إلى التربيبة والأوامير والزواجير والوراثة؛ ويرده الاجتمساعييون إلى العبادات والأعراف؛ ويؤكد العقليمون أنه قبلي مفطور في الإنسان، وأنه من طبيعة العيقل وسابق على كل تجربة؛ ويعزوه الارتساطيمون إلى تأثير العضاب والثواب وارتباطهما بيعض الأفعال دون البعض الآخر؛ ويصنفه النطوريون بأنه حبصيلة النجربة الإنسانية على مرّ التاريخ في اتجاهها من الأثرة إلى الإيشار، ومن ثم ينشأ الضميسر من شعبور الالتزام نحو المجتمع، لما في ذلك من فوائد تخدم التكيف والنطور نحو الأفضل. ويوصف الضمير بأنه قوى أو ضعيف، وتتحدد أخلافيته بتصميمه على التعلق بالقيم الموضوعية التي يقصد إليها. رمن أحبواله تأنيب الضمير.manvaise ويتمثل في اللوم الذي يوجهه الإنسان إلى نفسه بسبب انتهاكه قواعد الأخلاق، وفيما يتلو ذلك من ندم على ما بدر منه، ومن توبة عن العودة إلى مثل ما ارتكب، ويطلق عليه هينجل .malheur de la c ويقسابله رضا النضمير .honne c وهو شنعبور بالاستحسان، بعكس التأنيب الذي هو شعور بالاستهجان، وقد يكون سلبياً بتمثل في الامتناع عن الأثام، أو إيجابياً مصدره أداء الواجب

وسلوك طريق الضضيلة. والإفراط في الشعور بالندم كمالإفراط في الشعور برضا الضمير، كلاهما مؤذ، حيث يؤدي الأول إلى اليأس والقنوط، ويؤدي الثاني إلى ثبوط الهمة.

Light <sup>(E)</sup>; .....

Lumière (F.); Lumen (L.); Licht(G.)

غنى عن التعريف، وما يقال في تعريفه هو من خواصه وأحكامه؛ وقبيل هو كمال ذاتي لا عرضي، وكبيفية لا يتوقف إبصارها على شيء، معكس اللون فإنه يتوقف على الضوء، فإن اللون ما لم يصر مستنبراً لا يكون مرئياً.

والضوء قسمان. قاتى وهو القائم بالمضىء لذاته كما للشمس، وعرضى وهو القائم بالمضىء تغيره كما للقمر، ويسمى نوراً.

والفسياء جسمع ضوء، وهو عند فلاسفة الصوفية رؤية الأغيار بعبن الحق، فإن الحق بذاته نور لا يُدرك ولا يُدرك به، ومن حيث أسساؤه نور يُدرك ويُدرك به، فإذا تجلس القلب من حيث كونه يُدرك به شاهدت البصيرة المنورة الأغيار بنوره، فإن الأنوار الاسمائية من حيث تعلقها بالكون مخالطة بسواده، وبذلك استتر انبهاره، فأدركت به الأغيار، كسما أن قرص الشمس إذا عليم رقيق يُدرك.





(d)

Obedience (E.); ...............نطاعة المحافقة الإرادة، وعند أهل السنة

عند المعتزلة موافقة الإرادة، وعند اهل السنة والجماعة مسوافقة الأسر لا موافسةة الإرادة، لأن الأمر قد يوجد بدون الإرادة.

والطاعة أعم من العيادة، لأن العيادة غلب استعمالها في تعظيم الله، والطاعة تُستعمل في موافعة أمر الله وآمر غييره؛ والعيادة نذلُل، والطاعة فعل المأمور ولو ندباً، وترك المنهيات ولو كراهة. وتجوز الطاعة لغير الله في غير المعصية، ولا تجوز العيادة لغير الله.

هى اسم لمقدار ما يمكن أن يفعله الإنسان بمشفة، وذلك تشبيه بالطوق المحيط بالشيء، استخدمها ارسطو بمعنى القدرة على التحول من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل

والطاقة في الفيــزياء، بتعريف أوستفالد، مــا ينتجه العمل، أو ما يمكن تحويله إلى عمل.

وتقاس الطاقة بوحدات العمل اللازمة للتغلب على مقاومة قوة مقدارها داين واحد لمسافة منتيمشر واحد، ووحدتها في الفيزياء الذرية الفولت الإلكتروني.

والطاقة إما حركية أو كامنة، والحركية هي ما

يكون بخسم كتلته ك يتحرك بسرعة مقدارها س، وتساوى ٢/١ ك س٢. والكامئة هى الطاقة المخزونة، وباكتشاف مبدأ اختزان الطاقة صار من الواضح أن مفهوم الطاقة يمكن أن يسحب على كل فروع الفيزياء والغلوم الطبيعية، وبسبب إمكان تحويل الطاقة إلى عمل ميكانيكي، صار من الممكن استخدام وحدات العمل السابقة من الممكن استخدام وحدات العمل السابقة كمقاييس للطاقة الحزارية والمكهربية والمغنطيسية والبصرية إلغ.

والطاقة الحيوية Kroft فكرة هيرد (١٧٨٤) التي يفسر بها الظواهر الطبيعية والنشاط البشسري، والتي تضمفي على الكون والحسياة وحدتهما الدينامية، وهي بمثابة مبدأ أول أو قوة أولية، وتشبه ما قال به شويتهاور ويرجسون في القرن الناسع عشر.

وحفظ الطاقة Erhaltung der krall (صند هلمهولتس)، أو مبدأ حفظ الطاقة Principe de ta قلط الطاقة والمسامة هو conservation de l'énergie في الفيزياء العامة هو القول بأن الطاقة نظل كميانها ثابتة في الأنساق التي لا يطرأ عليها التعديل إلا بحركة الأجزاء المكونة لها، وإلا بتأثير هذه الأجزاء في بعضها البعض.

وانحطاط الطاقة Dégradation de l'énergie هوا القول بان الطاقة وإن بقبت ثابشة الكمية، إلا أنها نشوزع بين الأجسسام توزعاً منسساوياً يجعل

الإحساس بها أضعف والانتفاع بها أقل.

Specific Energy <sup>(E,)</sup>; ....... Énergie Spécifique <sup>(F,)</sup>;

Spezifische Energie<sup>(G,)</sup>

نظرية مولر التي تقول بأن الإحساس طاقة فطرية مولر التي تقول بأن الإحساس طاقة فطرية وأنه ليس صفة الخواس التي صفة الأشياء الخارجية بل صفة الحواس التي تدركها، وأن لكل حاسة طاقشها النوعية، واختلاف الإحساسات ليس مرجعه اختلاف صفات الأشياء الخارجية، ولكنه بسبب اختلاف الحاسة المدركة.

عند فلاسفة الصوفية هو من عصمه الله من المخالفات؛ وطاهر الظاهر هو من عصمه الله من المعساصى؛ وطاهر البساطن من عصمه الله عن الوساوس والهواجس والتعلق بالأغيار؛ وطاهر السرّ والعلاتية من قام بنوفية حقوق الحق والحلق جميعا لسعيه برعاية الجانبين.

فى اللغسة السيخر، وفى الاصطلاح علمٌ بقوانين تُعرف منها أحوال البدن من جهة الصحة وعدمها، وصاحب هذا العلم يسمى طبيها.

والطب البروحساني Medecine des ames هسو

العلم بكمالات القلوب وآفاقها وأمراضها وأدوانها وبكيفية حفظ صحتها واعتدائها، وهو من اصطلاحات فلاسفة الصوفية؛ والطيبيب الروحاني Médecine des Âmes، أو طبيب القلوب هو الشيسخ العارف بذلك الطب، القادر على الإرشاد والتكميل.

والطب النفسي: Psychiatry<sup>(E.)</sup> (الطب النفسية والعبسيب هو طب الأمراض العشلية والنفسية، والعبسيب النفسي هو المتخصص في علاج هذه الأمراض. طبائعية المستحصص في علاج هذه الأمراض. طبائعية السستنانية السستن

مذهب القبائلين بالطبيائع الأربعة : الحرارة، والبرودة، والرطوبة، والببوسية، بوصفها أصل الوجود، وأن العبالم مركب منها، فكانوا لذلك يتعبدون لها. وفي الفلسفة البونانية الكثير من الطبائعية.

طَبُع ......

Natura<sup>(L.)</sup>; Natur<sup>(G.)</sup>

صفة مركوزة في الأجسسام، حالة فيها، مظلمة ليس لها معرفة وإدراك، ولا خير لها من نفسها، ولا بما يصدر منها، ولا تدرك (بالقتح) بالبصر الظاهر، كالماء فإن طبعه الرقة والسيلان ودفع العطش والإنبات.

والطبع فى الإنسان هو الجبلة التى جُبل عليها والسبجية التى خلق بها، وهى صفاته النفسية والخُلقية؛ وعلى ذلك فيإن البطبع يتناول منا له

شعور وإرادة، وما لا شعور له، بينما الطبيعة في أكثر استبعمالاتهما مقيدة بعمدم الإرادة، وبهذا المعنى يكون الطبع مرادفاً للطبيعة وأعمَّ منها.

طبقة Class (E.1;

Classe (F.); Classis (L.); Klasse (G.)

فى اللغة القوم المتشابهون، فطبقات الرواة عند علماء الحديث هي جماعاتهم التي تشترك في السن وتنشابه في الأخذ؛ وطبقات الصوفية هي جماعاتهم الذين يشتركون في لقاء المشايخ والتلقي منهم. والطبقة عند علماء الاجتماع هي الجماعة التي يقوم تشابهها على اشتراك المصالح.

وتختلف المجتمعات حول تصنيف هذه الطبقات، فقد يبنى تصنيفها على الحيازة. أو العسرق، أو العلم، أو العسمكرية وتتألف المجتمعات الحديثة غالباً من طبقات للاث : أدناها في السلم الاجتمعاعي الطبقة الكادحة أو البروليتاريا، وهي طبقة من لا يملكون ولا يحكمسون؛ وأوسطها البورچوازية، وهي طبقة صغار الملاك والتجار والحرفيين والمهنيين، وأعلاها طبقة الإقطاعيسين وكبسار الملاك والصناعيين، وهي طبقة من يسلكون ملكية والصناعيين، وهي طبقة من يسلكون ملكية والصناعيين، وهي طبقة من يسلكون ملكية عكنهم من الاستحواذ على السلطة والتأثير في القوانين لحماية مصالحهم.

وصراع الطبقات Klassenkämpfen هو الحسرب الدائرة بين البطبقات الشلاث حسول المصالح والسلطة. وقد يكون الانتقبال بين الطبقات مكنا

كما في المجتمعات الديمقراطية أو المفتوحة، وقد تنغلق الطبقيات على نفسها، وتعزل نفسها عن بقية المجتمعيات بسياج متين من الدين أو العِرْق، كصا في النظام الطبقى المغلق عند البراهيمة، أو عند البهود، حيث بحرّمون الاختلاط والتزاوج من غيرهم، ويضفون على انغلاقهم صفة الشرعية.

Caste (E.: F.); اطبقة مقلقة Castus (E.:); Kaste (G.)

(انظر طبقة).

تطلق على معان، منها أنها ألبدا الفعلى أو الانفعالى الأول الدائم لحركة الجسم وسكوناته، من حيث أن الموجودات تنحرك وتسكن على نسق واحد، فقدل على أن فيها علة الحركة والسكون، وعلة اطرادهما، فالفعل الباطن واطراده علامتان على الطبيعة (ابن سينا ما النجاة)؛ ومنها أن الطبيعة هي القوة السارية في الأجسام التي بها يصل الجسم إلى كماله الطبيعي؛ ومنها أن الطبيعة هي المهورة الجسمية للشيء، أو هي صورته الذاتية، أو صورته النوعية؛ ومنها أنها حقيقة الشيء الواقعة من تعريف الخاصة؛ أو أنها المفهوم الذي إذا أخذ من حيث هو هو لا يمنع وقوع الشركة؛ ومنها أنها الحقيقة الإلهية الفعالة لكل صور العالم؛ ومنها أن الطبيعة هي هذه لكل صور العالم؛ ومنها أن الطبيعة هي هذه

الصور الشخصية التي لا تتناهي والتي بشتمل عليها العبالم؛ ومنها ما بقوله الأطباء أن الطبيعة هي القوة المدبرة للبدن من غير إرادة ولا شعور. أو أنها مراجه، أو هيشته التركيبية، أو ما يطلق عليه الفلاسفة قوته الجسمانية.

طبيعة طابعة طابعة

هى الحقيقة الإلهية الفاعلة بياطن الطبيعة. ومظهرها الصور الشخصية التي لا تتناهى، والتي تشتمل عليها هذه العوالم الدنيويون، (سبينوزا).

طبيعة مطبوعة ...... Natura Naturata المبيعة

الصور النسخصية التي نشتمل عليها هذه العبوالم من حيث أنها مظهر الحقيقة الإلهية الفاعلة بباطن الطبيعة. (سبينوزا)

الطبيعة لا تصنع طفرات، •Natura non facit saltum<sup>(L.)</sup>

أن الطبيعة تنطور وكل شيء فيها يتم بالتديج وعلى مراحل وليس طفرةً .

طبيعى ...... Natural (E.);

Naturel (F.); Naturalis (L.); Naturlich (G.)

هو المنسوب إلى الطبيعة، ويطلق مثلها على معان، منها الخلق، والورائي، والقسطرى، ضد المكتسب، والطوّعي ضد القسرى، والتلقائي ضد الإرادي، والعسقوى ضد المتروى الذي للتأمل دخل فيه. والطبيعي أيضاً ضد الوضعى، كالحق الطبيعية، وضد المعجر العجر

كالظواهر الطبيعية المقابلة للظواهر الخارقة للطبيعة، وضد المفتعل كالبكاء الطبيعي يقابله البكاء التمثيلي، وضد الصناعي كاللغات الطبيعة (الإنجليسزية أو العربيسة إلغ) المقابلة للغات الطبيعة الصناعية أو المصطنعة (الاسبرانتو مثلا)، وضد الغيبي، نقول العلم الطبيعي ونقصد أحد أقسام الخيبي، نقول العلم الطبيعي ونقصد أحد أقسام الحكمة النظرية الذي يقابل العلم الإلهى المسمى علم ما بعد الطبيعة، وما قبل الطبيعة أيضا، وضد الشرعي كما نقول إبناً طبيعياً، ونقصد أنه لم يكن من زواج شرعي.

والطبيعيون فرقة كانت تعبد الطبائع النها أصل الوجود، يتركب منها المعالم وينحل إليها، وتسمى هذه الفرقة بالطبائعية أيضاً. ويخبر القرآن عن الطبيعيين بأنهم الدنيويون والدهرية أيضا : ﴿ وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُنْهَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلَكُنَا إِلاَّ الدُّهُو ﴾ (الجائية ٢٤).

المبيعية Naturism (قر)

Naturisme (F.); Naturismus(G.)

الفلسفة البدائية التي كانت قوام العبادات البدائية للطبعة، باعتبار الطبيعة هي الخالق لكل هذه الشوى المنبشة في الكون والتي تدفع البدور للإنبات، والسحاب لنزول المطر، وتضفى الطاقة والضوء على السمس، وتنير القسم، ومن ذلك عبادة الإغريق للطبيعة فكان للرعد إله، كما أن للأرض إله، وللقمر إله، وعند المصريين القدماء كان رع هو إله الشمس.

فلسفة الطبيعيين، وهم معطلة الفلاسفة الذين ينكرون الحسائق والبعث والإعادة، ويتصولون بالطبيعة التي تُحيى وتُفنى، ويخبر عنهم القرآن في سورة الحائية بأنهم الطبائعيون، والعنيويون، والعنيويون، والعمريون أيضًا ﴿وَقَالُوا مَا هِي َ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُنيا نَمْوتُ وَنَعْهَا وَمَا يُهْلِكُنّا إِلاَّ اللَّهُمُ ﴾ (الجائية: تَمُوتُ وَنَعْهَا وَمَا يُهْلِكُنّا إِلاَّ اللَّهُمُ ﴾ (الجائية: تَمُوتُ وَنَعْهَا وَمَا يُهْلِكُنّا إِلاَّ اللَّهُمُ ﴾ (الجائية: تَمُوتُ وَنَعْهَا وَمَا يُهْلِكُنّا إِلاَّ اللَّهُمُ اللهِ المحسوسة التي يتركب منها العالم ويتحل إليها، وقصراً للحياة والموت على تركبها وتحلّلها، فالجامع هو الطبع، أو هو الطبيعة، والمهلك هو اللهر.

والطبيعية فلسفة المتأدبين والفنانين في القرن العشرين، وهي تصوير مظاهر الطبيعة وتقليدها، وتختلف عن الواقعية أن الفنان في الواقعية معني بالواقع وليس الطبيعة، والذي وضع المنسور الطبيعي كان سترتليرج، ونشره كمقدمة لمسرحية الأنسة چولي، وكان إميل زولا قد أصدر كتابه الملعب الطبيعي في المسرح الملاحية الطبيعية الملبيعي في المسرح المسرحية الطبيعية بالمواقف وليس بالحركة، وتقدم مشاهد من حياة بيرهارت هاوبتمان، واتجهت الرواية الطبيعية عنده بيرهارت هاوبتمان، واتجهت الرواية الطبيعية عنده والعاهرات، وعسما هم : الفقسراء والبؤساء، والعاهرات، وعسمال المصانع، والمنسشردين، والنواذ، والأناقون، تصورهم على طبيعتهم، والنواذ، والأناقون، تصورهم على طبيعتهم،

ووفق أحبوالنهم وتصرف انهم، وفي بيشسانهم الطبيعية. (انظر النجرية)،

Logische Subtraktion (G.)

الطرح هو الحسلف، وعند الرياضيين يطلق على إستقباط العسدد الأقبل من العسدد الأكسشر، ويسمى الأقل.

والاطراد أيضاً، يستعمل في التعريفات بمعنى أن المعرف (بالفتح) يجب أن يصدق على كل ما صدق عليه المعرف (بالكسر)؛ وهو الاطراد والمنع وعكس الطرد، بمعنى أن المعرف (بالكسر) يجب أن يصدق على كل ما يصدق عليه المعرف (بالفتح)؛ وهو الجمع والانعكاس، ويعبرون عن ذلك بأن كل ما يصدق عليه الحد يصدق عليه المحدود، وكل مالم يصدق عليه الحد لم يصدق عليه المحدود، وكل مالم يصدق عليه الحد لم يصدق عليه المحدود، وهو معنى قولهم كلما وبعد الحد المحدود، وهو معنى قولهم كلما وبعد الحد الحدة وجدد المحدود، وهو معنى قولهم كلما وبعد الحدة وحداد المحدود، وهو معنى قولهم كلما وبعد المحدود، وهو معنى قولهم المحدود، وهو معنى قولهم المحدود ا

والطرد في العلّة أنه كلما وُجدَّت العلّة وُجدُ الحُكم، وعكس الطرد أنه كلما انتفت العلّة انتفى الحكم، كما في الحَد على المُحدُود، ويعبرون عن ذلك بأنه الدوران في الحكم.

طرف .....طرف

EXtréme (F.); Extremus(I..); Extrem(G.)

فى اللغة الناحية أو الجانب، والطرف من كل شئ منتسهاه؛ وفى الأخبلاق هو الرذيلة حيث الفضيلة وسكط بين طرفين، كالشجاعة وسط بين الجُبن والتهور.

والطرفان عندالفقهاء هما أبو حنيفة ومحمد بن الحسن، سميا كذلك لأن أحدهما في طرف الأستساذ، والآخر في طرف التلميسذ؛ وعند المنطقيين هما الحد الأكبر والحد الأصغر في القياس الحملي، ويسميان بالراسين كذلك، فالحد الأصغر، والذي نريد أن يصير موضوع اللازم هو الطرف الأصغر، والذي نريد أن يصير موضوع اللازم هو الطرف الأصغر، والذي نريد أن يصير محمول اللازم هو الطرف الأكبر.

المثير أو المضاف في القضية الإضافية، ويرمز له بالرمز س.

طرف النهاية ....... Successeur <sup>(E.)</sup>; Nachfolger(G.)

المشار إليه أو المضاف إليه في القنضية الإضافية، ويرمز له بالرمز ص.

هو ما يمكن التوصل بصحيح النظر فيه إلى المطلوب، فإن كان المطلوب تصوراً سمى الطريق

إليه معرِّفًا، وإن كان تصديقاً سمى طريقه طيلاً.

والطريق اللمى هو أن يكون الحدد الأوسط علة للحكم في الخارج، كما أنه علة في الذهن، كشولنا هذا محموم لأنه متعفن، وكل متعفن محموم، فهذا محموم.

والطريق الإنى هو أن يكون الحد الأوسط علة للحكم، بل هو عبارة عن إنسات المدَّعى بإبطال نصيضه، كمن أثبت قيدَم العقل بإبطال حدوثه بقوله العقل قديم، إذ أو كان حادثاً لكان ماديا، لأن كل حادث مسبوق بالمادة.

وطريق أهل الحقيقة هو مراسم الله تسمالي وأحكامه التكليفية التي لا رخصة فيها.

طريقة ........................

Methode (F.); Methodus (L.); Methode (G.)

حمى المنهج الذي يتوسل به أهل صناعة ما ليلوغ غاية معينة، فالطريقة الغنية هي أسلسوبهم لتحقيق إنجاز معين؛ والطريقة العملية هي منهج أهل العملم؛ وطريقة الاتفاق هي طريقة النلازم بالوقوع، ويقابلها طريقة الاختلاف بالتلازم في التخلف، ويقال أيضاً بطريقة الاتفاق أو بطريقة الاختلاف.

عند فلاسخة الصوفية هى السيرة المختبصة بجماعة تسلكها إلى الله تعمالي تقطع بها المنازل وتنرقّى في المقامات.

Method of Agreement <sup>(E.)</sup>; ... **طریقة** الانقالی ... Méthode de Concordance <sup>(F.)</sup>;

Methode der Übereinstimmung (G.)

فى المنطق التطبيعةى، هى طريقة التبلازم فى الوقوع، بمعنى أنه إذا اشتركت حبالتان أو أكثر لظاهرة من الظنواهر فى طرف واحد، فبإن هذا الطرف يبكون علة أو مسعلولاً لهسذه البظاهرة (جيمس ستيوارت مل نسق المنطق).

طريقة السؤال ...................... Fragebogen<sup>(G.)</sup>

وتسمى أيضاً طريقة الاستقصاء، وهي أن تُطلب من عدد كبير من الناس الإجابة على جملة من الأسئلة الموزعة عليهم. ولهذه الطريقة في علم النفس شكلان، الأول الطريقة الخير مباشرة وهي طريقة السؤال أو الاستقصاء، والثاني الطريقة المباشرة، وهي السؤال الشفوى. طريقة المباشرة، وهي السؤال الشفوى. طريقة المباشرة، وهي السؤال الشفوى. Catechism (E.); ...... (Catéchisme

طريقة في التعليم عن طريق الحفظ لاتدع مجالاً للمتعلم أن بفكر، وذلك بأن تطرح عليه أسئلة تضع لها الأجوبة أسفلها ليستذكرها عن ظهر قلب، وتنبع الكنيسة الكاثوليكية نفس الطريقة في إفريقيا لمحاربة الإسلام، وتضع للناس أسئلة وأجوبتها عن الإسلام ليستذكروها ويجادلوا بها المسلمين. واتبع كالفن نفس الطريقة لنعليم البرونستانية، وله كتاب «العقيطة على لتعليم البرونستانية، وله كتاب «العقيطة على

طريقة السؤال والجواب Le Catechisme ( ١٥٤٢) ( ١٥٤٢) وهو المشهور هند البروتستانت باسم اكاتيكيزم كالفنء .

فى اللغية هو الغلو، والعاضيهو النظائم المسرف فى الظلم، وهو الحبار المنكبر العانى، والطاغوت والجمع طواغيت، هو رأس الضلال، والطغيبان يورث البوار، والنظاغية يضرط على شعبه وعلى من حوله، ومعنى الآية ﴿إِنْ الإنسانَ لَيَطْغَيْ ﴾ (العلق ٦)،أى أنه يستغنى عن الآخرين حنى ليضل عن الصواب.

والطغيان قد يكون في الفرد ويكون في الامة، وكان اليهبود عبر التاريخ أمة طاغية أبلست بمظالمها للشعوب، وأفلست بما أوقعت بين الأمم من وقيعة ودسيسة وحروب وخراب، ولذلك انتهبوا إلى هذا المصيبر المشئوم، وفي الحكمة أن للطاغين شر مآب(ص ٥٥). ويتفارق الحكمة أن للطاغين شر مآب(ص ٥٥). ويتفارق وأطغى (النجم ٥٢)، ونهاية الطاغية الخسران، فالبعض أظلم والأمة الطاغية مآلها البوار، مثل قوم ثمود والأمة الطاغية (الحاقة ٥)، وفي بعض التفاسير أم حكامهم كانوا كذلك فسلط الله عليهم ما بهلكهم، ومن شأن الطغيان أن يمد للطاغية في طغيانه يعمه فيه (البقرة ١٥)، وجزاء الطغيان الويل لا يُرفع عن الناس وإلا لجوا في طغيانهم، الويل لا يُرفع عن الناس وإلا لجوا في طغيانهم،

والطاغوت عبادة (المائدة: ١٠)، ولنقرأ عن النازية والفاشية لنعلم أى عبادة كانت، وطاغوت بعض الدول كسالولايات المتحدة من الحكمة اجتنابه، أما من يذهب مذهبهم فهولاء ينافتون ويقاتلون في سبيل الطاغوت، وإيمانهم بالجبت وهو العلم المفلس، والتقدم الميشس، والعلمانية الموكسة.

ودولة الطاغية بوليسية، وقد ينفرد الطاغية وحكومته فيها بالنشريع والتنفيذ معاً فتكون مطلقة، وقد يشرك الطاغية وحكومته آخرين في أتخاذ القرار فحينئذ تسمى الحكومة مقيدة، وقد يكون طغيان الطاغية بطريق الدستور، قد فصله تفصيلاً، واصطنع بنوده اصطناعاً، وبحكم به حرفياً، فحينئذ قد يقال أن حكومته دستورية.

تغيّر أساسى مضاجىء قد بلحق الأشياء أو الأشخاص فى الجوهر أو فى الأعسراض، وقد يكون التغيار أحيائها من شأنه استحداث صفات وراثية جديدة. والمذهب الذى يدعو إلى ذلك يقسال له منعب المطفرة (شنه Mutationismus (شنه Mutationisme (قلسسان عارون، والممارك، ويرجون، وإعرسون من دعاة مذهب المطفرة.

طفرة حيوية ...... (انظر سبورة حيوية، ودافع حيوى، وقبوة حيوية).

هو التماس الممكن؛ والمطلوب هو ما يطلب بالدليل، ويسمى سن حيث إنه موضع الطلب مطلباً أيضاً، وقد يقال المطلب دون المطلوب لما يطلب به التصورات، مثل قبولهم: الإنسان ساهو؟ والنصديقات كقولهم: هل العالم حادث؟

والطلب فعل اخستيماري لا يأتي إلا بإرادة منعلقة بخصوصية المطلوب، موقوفة على امتيازه عما عداه.

Talisman (E.; F.; G.)

هو الخيارق الذي صبيداًه القُبوَى السيمياوية الفيعَيالة المسزوجة بالقبوابل الأرضيية المنضعلة لتحدث به الأمور الغربية.

L' Avant-garde (E.)

مصطلع ذاع في فرنسا في القرن السابع عشر، وعاد إلى الظهور بعد الحرب المعالمية الثانية. ومجاله الفن، والأدب، والعمارة، والفكر عموماً، والطليعيون هم الذين يسبقون الآخرين، ويخرجون على التقاليد، واشتهر مسرح الطليعة خصوصاً كمنجال للتجارب الرائدة في الكنابة والإخراج، ومن الفلاسفة الطليعيين لامسوث لوفساييسه ، وتوريسه، وجي باتان، وجساستدي، وجروتيوس، وميناج، ومعدام جورناي، وميرسين، وكان مولير طليعياً في بدايته، وكذلك سيراتو دي برجراك؛ ومن أشهر النوادي الطليعية في الفكر برجراك؛ ومن أشهر النوادي الطليعية في الفكر

طویاویهٔ Utopianisme <sup>(F.)</sup>; Utopianismus<sup>(G.)</sup>

يشتق اسمها من Utopia الإضريقية، بمعنى المكان المتخبيُّل الذي لا وجود له على أي أرض. والطوباوية فلسفة مثالية تشتمل على أفكار لحياة أفضل، وجمهورية تطبب فيمها الحياة للجميع، وقد يقصد بها أنها الفلسفة التي تقول بأفكار غير عملية ينعذر تحقيقها ولكنها يمكن أن تكون غاية يستهدى بها الصلحون، وهي فلسفة مجموعة المؤلفات السياسية والاقتنصادية والأدبية والفلسفية التي تنبحو هذا المنحي وتبقصد إلى إقامة مدينة متخيلة فاضلة، ولتوماس مور كتاب باسم Ciopia (سنة ١٩٥٦م) جري فيه على هذا المعنى، والكثيم من المؤلفات السيماسيمة والاقتصادية والأدبية والفلسفية ينحو نحو إقامة مدينة قباضلة متخيلة، وصن ذلك: اجمعهورية أفلاطون، وكنابه «القوائين»، وكتاب «السياسة، لأرسطو، والملدينة الضاضلة؛ للفارابي، واحول التصليم الجمالي لبلإنسان؛ لشبيللر، والإسروس والحضارة؛ لمارك وزه، والخالة الإنسانية؛ لحنَّة أرنت، والأصفار جليفر، لسويفت، والخبار من لا مكنان، لولينام موريس، ودحيٌّ بن يقظان، لابسن سبينا. ولابن طفسيل، واالغُسرية الخسريسة؛ للسهروردي، واصفيتة الشمس؛ لكامسانيللا، و الماك لفنلون، و الرحلة إلى إيكاريا الكابت، والطلنطس الجسليدة لبيكون واالطوي الحسليثة لويلر، و«تشريع الطبيعة» لمورلي، و«انظر خلفك»

الفلسفى جيماعية الساحستين الملاحسة libertins érudits.

طمأنينة طمأنينة

Quiétude (F.); Quietudo(L.); Ruhe(G.) توطين وسكون يمحملان لملنفس على سا أدركته، فإن كان المدرك يقينياً فاطمئنانها زيادة اليقين وكماله، وإن كان ظنيًا فاطمئنانها رجحان جانب الظن، بحيث يكاد يدخل في حدد اليقين. ومسلعب الطهسانينة (۴۰) Quictisme (۴۰) Quietismus <sup>(G.)</sup> مو الـقسول الذي ذهب إلـِسـه مسوليتوكس (١٦٢٧\_١٦٩٦م)، وجسويون (١٦٤٨ ـ ١٧١٧م)، وأخفه عنهما فنلون (١٦٩٧م) : أنَّ القنباء في الله ومستسساهسدته في القلب نجد معه النفس طمنأنينة وسكينة وأنسأ يغنيها عن العبادات. وشبيه به قبول الصالحية اصحاب صالح بن عسر الصالحي المرجيء القدري، أن الصلاة ليست بعسادة الله، وأنه لا عبادة أنه إلا الإيممان به، وليس الإيمسان إلا معرفته، وهو خصلة واحدة لا يزيد ولا ينقص. Obliteration (E.: G.); ..... Oblitération (F.); Obilteratio (L.)

عند فبلاسيفية الصبوفيية هو ذهاب سائر الصفات البشرية في صفات أنوار الربوبية.

Purification<sup>(E.: P.)</sup>; ...... Purification<sup>(C.)</sup>; Purifikation<sup>(C.)</sup>

لغة النظافة، وخلافها الدنس، وشرعًا النظافة المخصوصة المتنوعة إلى وضوء وغُسُل ونيمم.

لبسلامي، والمنشور الشيومي المركس وإنجلز، والمسلم في الطريق السيد قطب، والطلبطس الجسليلة البسيكون، والطبوباوي الصفة منها، ونطلق من باب الزراية على هذه الفلسفة لبعدها عن طبيعة البشر، وعدم انفاقها مع شروط حياة الإنسان، كقولهم الاشتراكية الطوباوية حياة الإنسان، كقولهم الاشتراكية الطوباوية وفوريبه) ، كمقابل للاشتراكية العلمية (اشتراكية وفوريبه) ، كمقابل للاشتراكية العلمية (اشتراكية ماركس وإنجلز)، والفكر الطوباري كنفيض للفكر ومدينة كاملة، ومدينة الله).

طُوبِينَ .....ظوبِينَ Etopie (1.:6.1 ....

وهى اليوطوبيا أيضاً، قبل هى الحسنى، وقبل الحيس، وبكل فُسنر قوله تعالى: «اللهن آمَنُوا وعُسطُوا الصَّالِحَاتِ طُوبِي لَهُمْ وَحُسنُ مَسَابِ « (الرعد: ٢٩)، وهى كل مستطاب في الجنة من بقاء بلا فناء، وعزَّ بلا زوال، وغنى بلا ففر

والطوبى فى القاموس المحيط شبجرة فى الجنة، أو هى الجنة نفسها، وعند الفلاسفة هى جنة أرضية مشخبيَّة، الناس فيها سواسية. والخيرات منساع بين الجميع، ويرجع سبب انشار هذا المعنى إلى كتاب توساس مور بنفس الاسم (١٦٥١م).

طوييقى .....الله المستهر به عند العرب كناب

أرسطو الخسامس في المنطق، ومسعني طوبيسقي باليونانية المواضع - أي مواضع القول الذي يذكر فيمه الجسلك، ويسمى باليونانية دباليمقطيسةي dialektiki.

Hotem dadatatat

هو حبيوان، أو نبات، أو أى شيء أخبر مشداس لدى جمعاعة أو قبيلة أو حس س الشعوب البدانية، ويرمر للجمعاعة ويحميها، وتدور حبوله طقوسها البدينية وشرائعها، وبالإضعافة إلى البطوطم القبيلي، ففكل فسرد طوطمه الخباص الذي تربطه به علاقة شخصية، وأمر اختياره لنفسه عتروك له وحده، وعناك غير هذين الطوطمين طوطم ثالث يجمع بيس نساء البطون كلها أو رجالهم، ويسمى الأول الطوطم العام، والثاني الطوطم الشخصي، والثالث الطوطم الجنبي التعام، والثاني الطوطم الشخصي، والثالث الطوطم الجنبي التعام، والثاني الطوطم الشخصي، والثالث الطوطم المشخصي، والثالث الطوطم الجنبي التعام، والثالث الطوطم الشخصي، والثالث الطوطم المشخصي، والثالث الطوطم المشخصية والثالث المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة

ويخسئلف العلمساء في نطق اسم الطوطم. ويؤثر العلامة على عبد الواحد وافي كتابته توثم. ويكتبه آخرون تودايم ،ودوديمام ودودام، ويذغر أن أول من أورده بهسذا النطق المشمانع سوئت انجليزي مغمور اسمه حنا لونج، وكان ترجمانا بشركة الهند الشرقية، في كتاب له بعنوان المسفار وحسده ورحلات لترجمان مندي (۱۷۹۱). وحسده توالت الكتب التي تستحدم هذا المصطلح الذي أخذه فوويد، ووضع عنه وعن مدلولانه كتابه الطوطم والمحرمة.

Totemism <sup>(E.)</sup>; ...... Totémisme <sup>(F.)</sup>; Totemismus<sup>(G.)</sup>

هى نظام القوانين والعادات التى تدور حول العطوطم، بوصفها قوانين وشرائع اجتماعية ودينية. فالبطوطمية أقدم ديانة عرفها تاريخ الإنسانية، وهى ليست عبادة الحيوان أو النبات، لأن القبائل التى تدين بها تؤمن أنها والطوطم من أصل واحد، فحمث القلبيلة التى تجعل طوطمها هو الذئب، ترى أنها والذئب تنحدر من أب واحد.

طيرة ......

بالكسر وفتح الباء وربما تسكينها، وهى المتشاؤم بالطيور، سوائحها وبوارحها، فالغراب مثلاً يعنى غُربة، والعقاب عُقوبة. والفرق ببنها وبيس الفسأل Ocean، أن الاخير عام فيما يسر ويسوء، والطيرة فيما يسوء فقط، ومذهب المسشاؤم في الفلسفة يأخذ بالطيرة، ونقيضة

مذهب الشفاؤل ويشتق اسمه من الفاك. وكان أبوالعملاء المعرى، وشوبتهاوز، والأبيتوريون، والشكيون، ومالتس، متشائمين، بينما الروافيون والأفسلاطونيسون الجسدد، ولايبنتس، وولف، والفلسفة الشعبية عموماً، وفلاسفة التنوير كانوا متفائلين. (انظر التشاؤم والتغاؤل).

طَيْطَانِيهُ طَيْطَانِيهُ Titanisme <sup>(F.)</sup>; Titanismus<sup>(G.)</sup>

الطبطانية أو الماردية نسبة إلى المارد التات، وهي القول بالجهد المتواصل، والنوتر الداتب، ومي فلسفة الذين يذهبون إلى أن تغيير التاريخ وتشكيل المصير عملية شاقة وتتطلب جهد الجبابرة، على عكس ما يذهب إليه أصحاب مذهب الحرية من إمكان تغيير التاريخ وتشكيل المصير، وفي ذلك يقبول الوجوديون إن الإنسان بصنع نفسه ويختار قيمه الخاصة.







(ظ)

ظاهر .....ظاهر disparent (Ea F.);

Apparens (L.); Scheinbar (G.)

فى اللغة هو الواضح، ويطلق على معان، منها ما يبدو من الشيء في مقابل ما هو عليه في ذاته، ومنها ما الكشف واتضح معناه من غير تأمّل وتفكّر، وضده الحقى وهو الذي لا يظهر المراد منه ولا بالطلب؛ ومنها ما دلّ على معنى بالوضع الأصلى أو العرفى؛ والظاهر أخيراً ما دل على معنى دلالة ظنية.

قاهر ......

Exotérique (F.); Exoterus (I...); Exoterisch (G.)

ضد الساطن؛ وظاهر التنزيل المملوم منه بالاكتساب؛ والظاهر والباطن في صفة الله تعالى لا يقال إلا مزودجسين كالأول والآخر، وهو الظاهر آية، لكثرة آياته ودلائله، والساطن ماهبة، لاحتجاب حقيقة ذاته عن نظر العقول، بحجب كبريائه.

والظاهر إشارة إلى معرفتنا البديهية، فإن الفطرة تقتضى في كل منا نظر إليه الإنسان إنه تعالى موجود، ومثل طالب صعرفته كمثل من طوف الآفاق في طلب منا هنو معه؛ والباطن معرفته الحقيقية، وهني النتي أشنار إليها أبو بكر يؤتية وله : يا من غاية منصرفته القنصور عن معرفته.

وظاهر الممكنات هو تجلّی الحق يصور أعبان الممكنات وصسفاتها، وهو المسسمی بالوجود الإلهی، وقد يطلق عليه ظاهر الوجود. وظاهر العلم أعبان الممكنات.

والظاهرية هم المنسوبون إلى القول بالظاهر، وشيخهم هاووه الأصفهائي المتوفى ۲۷۰هـ أول من استعمل قول الظاهر، وأخذ بالكتاب والسنة وألغى ما سوى ذلك من الرأى والقياس.

Phänomen 10.1

هى الأمسر ينجم بين الناس، تقسول بدت ظاهرة الاعتمام بالصناعة. والظاهرة العلمية هى ما يضد إليه انتباء العلماء من الحقائق النجريبية، وهى موضوع كل تجربة بمكنة. والظاهرة النفسية هى ما يدركه الشمعور كالظواهر الانقصالية والإرادية.

وقى الفلسفة الحديثة ترسيخ مفهوم واحدية الظاهرة ولم تعد الثنائيات التى تقابل بين الظاهر أو الخارج والباطن فى الشيء، فلم يبق ثَمَ خارج للموجودات للموجود، وما يتكشف من المظاهر للموجودات لم يعد يُميَّز فيها بين الباطن والخارج، فيهى جميعاً سواء، وتشير إلى مظاهر أخرى ليس لأحدما امتياز على غيره، ويحيل الظاهر إلى

السلسلة الكلية للظواهر، ووجود الموجود هو ما يظهر عليه.

والظاهرة نسبية لأن النظهور يفسرض مَن يظهر له، والظاهرة هي مساهي مطلق الأنها تنكشف كما هي وتدل على نفسها دلالة مطلقة. ولا يستند الظهور إلى أي وجود مختلف عنه. وعلم الوجود أو الأنطولوچيا هو وصف ظاهرة الوجود كما تشجلي، أي الوجود كما ينكشف لنا.

Epiphenomenon <sup>(E)</sup>; ...... قاهرة ثانوية Épiphénomène <sup>(F)</sup>; Epiphaenomenon <sup>(L)</sup>; Epiphänomenon <sup>(G)</sup>

هى الظاهرة التابيعة لغيسرها، بحيث لا يؤثر وجودها أو عدميه في وجود الظاهرة الأصلية أو عدمه.

(أنظر مذهب الظواهر الثانوية). ظاهرية ( أنظر فلسفة الظاهريات ).

Humour <sup>(L.: V.)</sup>; ...... Humor <sup>(L.: V.)</sup>

تطلق على الملكة التي تكون مبدأ لصدور الألفاظ التي لا تخلو عن ظرافة وإيهام، وتطلق على هذه الألفاظ أيضاً. والظرافة مفارقة غير متوقعة في الكلمات أو المواقف أو الشخصيات متشير فينا الضحك كتفيس عن دوافع جنسية

أو عدوانية مكبوتة، وتكون الظرافية بمثابة الحلم يتناول الكلمات بالتحريف، والمواقف بالتشويه، ويكون الضحك إفراغاً لما بالنفوس من طاقات زائدة على المفارقة غير المتوقعة التي يستحدثها التحريف والنشويه.

ظَرُف ......ظرُف Receptivum

كل ما يستقر فيه غيره فهو ظرف؛ والظرفية هي حلول الشيء في غيره حقيقة، نحو الماء في الكوز، أو مجازاً، نحو النجاة في الصدق.

الضوء الثانى الحاصل من مشابلة المضىء بغيره، وما نسخته الشمس، وهو من الطلوع إلى الزوال: وعند الصوفية هو الوجود الإضافى الذي أخبر عنه الله تعالى ﴿ أَلَمْ تُو إِلَىٰ رَبِكُ كَيْفَ مَسَدُّ الظَلِّ ﴾ (الفرقان ٤٤)، أي بسط الوجود الإضافى الظاهر بشعينات الأعيان الممكنة، التي هي معدومات أظهرها المنور الذي هو الموجود الخارجي، فستر ظلمة عدميتها.

والظلال والظلالات عندهم هي الاسبعاء الإلهية، والظل الأول هو العثل الأول، لأنه أول عبين من الأعبان ظهرت بنوره تعالى وقبلت صورة الكثرة التي هي شؤون الوحدة الذائية. وظل الإله هو الإنسان الكامل، ويوم الظلة من أيام القبرآن (الشبعراء: ١٨٩) عنذب به الله الله المناسعراء: ١٨٩)

أصحاب الأيكة، فأرسل عليهم رعدة وحرآ شديداً، فأخذ بأنفاسهم، فخرجوا من البيوت إلى البرية، فبعث عليهم سحابة أظلتهم من الشمس، فاجتمعوا تحتها فأرسل عليهم الحر كاللهب، وما كان أكثرهم مؤمنين، والظل يقابله الحرود (فاطر: ٢١).

ظلامية ...... قلامية

Obscurentisme (F.); Obscurentismus (G.)

مذهب الذين لا يستحسنون تثقيف الشعب، ويهدفون إلى إعاقة النقدم وانتشار المعرفة. والظلامي Obscurant عكس التنويري illuminated . والظلامية ضد حركة الفكر والنشسر، ومع التزمت ضد النسامح، والسلفية ضد الحداثة.

والظلامية مصطلح غربي، وفي العربية مصطلح يبزء هو الجاهلية Jahiliyia: Ignorantism فإنما نسبة الظلامية للظلام، وأما الجاهلية فنسبتها للجهل وهو سبب للظلام، وخير الانساب ما كان للأسباب.

( أنظر جاهلية ).

ظَنُم \_\_\_\_\_ظُنُم \_\_\_\_

Injustitia (L.); Ungerechtigkeit (C.)

لغسة وضع الشيء في غسيسر منصله؛ وفي الشويعة عبارة عن التعدّي عن الحق إلى الباطل، وهنو الجَدُور؛ وقيل هو التصنرف في ملك الغير ومجاوزة الحدد، وهو مستحيل على الله تعالى،

إذ لا ملك ولا حق لأحد مع الله، بيل هو الذي خلق المالكين وأملاكهم، وتفضل عليهم بيها، وعبهد لهم الحدود، وحرم وأحل، فلا حاكم يتعقبه، ولا حق يترتب عليه. وقبيل الظلم مقصود من الله تعالى، لكنه لا يفعله عدلاً منه وتنزماً عنه، لأنه تعالى، لكنه لا يفعله عدلاً منه وتزماً عنه، لأنه تعالى، غدّح بنفسه في قبوله: ﴿ وَمَا أَنَا بِطَلَامُ لِلْهُ بِيعِلِيهِ ﴾ (ق: ٢٩)، وقسالت المعتزلة إن قبوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لا يَطْلِمُ مِثْقَالُ فَرُونُ ﴾ (النساء: ٤٠٠)، دال على العبد يستحق فروب على طاعته، وأنه تعالى لو لم يُحبه لكان ظللاً، أو لكان ذلك في صورة الظلم.

والظلم منه ظلم النفس وهو أن تعميها فلا تبصر، وتصممها فلا تسمع، وتوردها موارد الهلكة. ومن يظلم نفسه فله عدّاب بئيس، ذلك أن ظلمه يظل يتابعه ويلاحقه، كما حدث مع ماكبث وزوجته في مسرحية شكسيو، ويطلق النفسانيون على ذلك اسم علنب الفسميو، ولا نقيضان للظلم ولا فداء به. والقسمط والحسق نقيضان للظلم. والظلم من شيم الطفاة وهو أنسب لهم. والمظلوم له أن يهاجر، وماذون له أن يقاتل بأنه ظلم، وأن يتسصر من بعد ظلم. والخلوق، والزور، وهضم الحقوق، والغلو، وقد بأنيه الفرد كما تأتيه الجماعة. والظلم لا يورث، وقد ينجب الظالم محسناً. والظالمون دأبهم الشقاق البعيد، وبعضهم أولياء والخض، ولا يزدادون إلا خساراً ونباراً. والبحوث بعض، ولا يزدادون إلا خساراً ونباراً. والبحوث

فى الظلم كشيسرة فى القرآن، وفيه أيضاً أن الإنسان بطبعه ظلوم كفور (إبراهيم: ٣٤)، وظلوم جهول (الأحزاب: ٧٣).

الله المحافظة المحاف

بين العمدم والوجود، ولهذا يسمى الكُفر عند

الصوفية ظلمة لعدم نور الإيسان عن قلب

الإنسان الذي من شأنه أن يتنور به.

Vermuthong (G.)

الشك والظن بحسب اللغة يكاد لا يُفرق بينه ما، غير أن الشك هو تجويز أسرين ليس لاحدهما مزية على الآخر، والظن تجويز أمرين أحدهما أرجح من الآخر، ولذا قيل الظن اعتقاد راجح، فيضابل اليقين وهو الاعتقاد الجازم. والعلم وهو الاعتقاد الخازم.

والظن من الأخسداد، يتردد بنين البقسين والشك، وطرفساه العلم والجنهل، ولمذا كانت بعض الظنون أقنوى من بعض. والظن الغنالب.

أو غسالب النظن، يلحق باليقين وتُبتنَى عليه الاحكام. والظن الحق هو الرأى في الشيء أنه كذا ويمكن أن لا يكون كذا. ولا إللم في ظن لا يتكلم به، وإنما الإلم فيما يُتكلم به، ولا عبرة في ظن يسين خطأه من بعد. والمقلمات الظنية آراء يقع التصديق بها لا على النسات، بل يحظر إمكان تقيضها بالبال، ولكن الذهن يكون لها أميل. والمظنوفات قضايا يحكم بها العقل حكما راجحًا مع تجويز نقيضه.

طواهرية ...... به المستخدمة المستخد

مسريقان، أحدهما بنكر الشيء في ذاته، ويزعم أنه ليس ثمة إلا الظواهر، وأن الظاهرة لا تُفهم إلا باعتبارها مركبة من ظواهر أخرى، أو داخلة في تركيب ظواهر أخرى (رينوفييه، وكادويوث، وهودجسون)، والآخر بسلم بوجود الشيء في ذاته، ولكنه يزعم أن العسقل لا يبدرك مع ذلك سوى الظواهر (كنط، وكونت، وسبنسر).

(انظر أيضاً علم الظواهر).

ظواهريّة واقعية .....

Factual Phenomenalism (E.)

مذهب من يقول إن الوجود يقبوم في ذاته، وليس في كونه مُدَركًا.

هى الوجود، أى تصير أولاً شيئاً، ثم تصيرثانياً ظاهرة، والنظاهرة هى المناهيسة فى مظهسرها الخنارجي، والموجود هو ضنمنيناً ظاهرة، وهو يحتنوى على الشئ فى ذاته وعلى الوجود فى الخارج.

ويوحنا أن المسيح تراءى بعد صلبه ودفنه، لمريم المجدلية، ومربم أم يعقوب، وسالومة، ثم تراءى لتلميذين من تلاميذه، ثم لتلاميذه الأحد عشر ولم يكن معهم توما، ثم لتلاميذه جميعاً ومعهم توما، ثم لسبعة منهم، ثم كان الصعود وارتفاعه إلى السماء.

\* \* \*







(ع)

ا جز عقلیا الله Non compos mentis (E:G.); Nicht dispositionsfahig (G.); Non compos sui (F.)

نبجة إصابة بتلف في المغ، أو أنه مولود بهذا العجز، أو تحصل له بعد مرض من الأمراض. والمصطلح تقنى وقانوني، ويستخدم في مجال الفلسفة ويعنى فقدان الأهلية على التصرف كالعقاد، وفاقد الأهلية ينبغي أن يكون تحت الوصابة.

عادة المائة (E); Habitude (F.); Gewohnheit (G); Habitus (L.)

ما استشعروا عليه عند حكم العنقول، وعادوا له مرة بعد أخرى. وليست العادة إلا عُرفًا عملياً، وقد يُفرُّق بينها وبين العرف باستعمال العادة في الأفعال والعرف في الأقوال.

والعادة ثلاثة أنواع: هرفية هامة وهي عُرف الجماعة الكثيرة؛ وهرفية خاصة وهي اصطلاح كل طائفة مخصوصة، وهرفية شرعية كالمصلاة والزكاة والحيح تركت معانيها الأصلية إلى معانيها الشرعية، ولذلك قبل العادة شرعاً هي الاستعمال، والمراد من الاستعمال نقل اللفظ، كما سبق، من موضوعه الأصلي إلى معناه المجازى شرعاً الذي غلب استعماله فيه كالصلاة والزكاة حتى صار بمنزلة الحقيقة، ويسمى إذ ذاك حقيقة شرعية.

والعادة عند بعض النفسانيين منفعلة وفاعلة. والفاعلة تتسم بالإرادة بعكس المتفعلة. ولذلك قبل الفاعلة إبجابية والمنفعلة سلبية.

عارِف Connoisseur <sup>(F.)</sup>; Kenner <sup>(G.)</sup>

العارف من المعرفة وهي غير العلم، فالمعرفة قد تكون بكسب بعد عدم، أو تكون بكسب بعد نسيان؛ والمعرفة هي إدراك البسيط والجزئي، ومنها المعرفة الاستدلالية التي هي إدراك للجزئي بدليل. وأما العالم فهو من العلم الذي هو إدراك للمركب والكلي، ولذلك يقال عرفت ألله دون علمت من العلم الذي المنطق علمت أله دون علمت من العلم في اصطلاح المنطق بالمرتب، بينما تعلق العارف بالبسيط. وفي اصطلاح الصوفية العارف من لا يشغله شاغل اصطلاح الصوفية العارف من لا يشغله شاغل طرفة عين عن رضاء الله، ويقال إن الله عالم ولا يقال عارف، إذ ليس إدراكه تعالى استدلالياً، ولا يسبوقاً بعدم، ولا قابلاً للنسيان.

حو الغنوصي؛ الغنوصية هي العرفان. والعارف بخلاف الزاهد والعابد، فالزاهد هو المعرض عن مناع الدنيا وطيباتها؛ والعبابد هو المواظب على فعل العبادات، كالصبلاة والصيبام ونحو ذلك؛ وأسبا العبارف فهو المنصرف بفكره إلى قُدس الجبروت، مستديماً لشروق تور الحقّ في سرّه.

وهو لا يريد إلا الحق الأول، لا شمئ غيره، ولا يؤثر شيئاً على عرضانه، وتعبُّده لله وحده، لأنه مستحقٌ للعبادة، ولأنها نسبة شريضة إليه. لا لرغبة أو رهبة.

العاصفة حركة فكرية كان لها أثرها. في الفلسفة، حركة فكرية كان لها أثرها. في الفلسفة، والتصوير، والمسرح، والرواية، والشعر، في ألمانيا في بدايات القرن العشرين، والاسم من إبداع هيروورث واللدين، أطلقه على المجلة الأسبوعية التي كان العاصفيون يصدرونها في برلين، وظهر أول عدد منها سنة ١٩١٠، والاسم قد نترجمه الانتفاع»، وهؤلاء المفكرون هم المندفعيون، لأنهم المندفعيون، وهؤلاء المفكرون هم المندفعيون، لأنهم انتفعيوا إلى التجديد الخالص، ونفروا الناس في القديم، واحتضنوا لمذلك المستقبلين، واحتفوا بالخركة المستقبلية، وبأعمال الفنانين المجددين من أمثال بيكاسو، وبراك، وديلوناي، وسيفيريني، وأنشأوا مدوسة العاصفة أو الفكر العساصف Sturm Scule كحلقة فكرية لدراسة العساصف Sturm Scule

العاصفة والاندفاع

Sturm and Drang (G.)

الحركة الفكرية الألمانية التى قامت فى أواخر القرن الثامن عشر بستأثير فلسفة هامان (١٧٣٠ ـ ١٧٨٨)، وكان مأساوياً، اعتنقد أن المعرفة للإنسان كالنزول إلى الجحيم، دركات بعد دركات، وأنه مثل سقراط عليه أن يعلم عصره بالنقد، وكتابه «ذكريات مقراطية» (١٧٥٩) أول

هجنوم له على روح المعتصر، وفينه قبارن بين المسبح وستراط، وقال إن عبصره ليس في حاجة إلى المسيح وإنما إلى سقراط، وهاجم التنوير لأنه ينزع الإيمان لصالح العقل، كأنما بجرد العصر من ثبابه وبتركه عار، وأكد أن الإيمان والعقل كلاهما لازم. وحبركة العماصفة والاشتفاغ قبالت مبثله بالنسردية والعمودة إلى الطبيعية، وانجمهت إلى الرومانسية، ومجدّت من أهل الفلسفة روسو، ومن الشسعسراء النسلاسنفسة إدوارد يونج، وماكفرسون؛ وارتبطت الحركة بجنوته وهيردر. وكان جنونه تلميذاً لهبردر، مشلما كان هيردر تلميذاً لهامان، وينعتبر كنتاب جنوت Von " deutscher Art und kunstr! إنجيل الحركة؛ وروايته اللام فيسرترا تصويراً لكل فلمسفة هامان. ويرجع اسم الحركة إلى مسرحية لفون كلينجر، ومعنى العاصفة والاندفياع أن المفكرين من المنتسبين إلى الحركة سيكونون كأنهم العاصفة بذرون بالقديم كأنه نراب، وأسا الاندفاع فهو وصف للجماعة بأن تورتهم هي ثورة دائمة، وأنهم سيظلون على الدرب أهل تجديد، فبلا عسجب لذلك إن كيان شيئر من بين صنَّاع العناصفة، وقند أجاد وأبدع، ثم ألت الحسركة إلى الأفسول، مع استنفسادها لطاقستسهسا، وانصسراف جسوته وشسيبلر إلى الكلاسيكية. وتخلصهم نهائياً من فلسفة هامان . عاقل .....عاقل Rationnel (F.); Rationell (G); Rationalis (L.) الإنسان حيوان عباقل، أو متعبقل، بما له من

عقل. والعباقل هو الذي له ماهية مسجردة لشيء (ابن سينا ـ النجاة).

وإذا اجتمع للرجل العلم والعمل والأدب يسمى هاقلاً. والعاقل هو من اتقى ربّه، وحاسب نفسه، وأبصر مواضع خطواته قبل أن يضعها، وتواضع لمن فوقه، ولا يحتقر من دونه، وأمسك النفس من منطقه، وخالط الناس باختلافهم.

والعقلى Rational ما لا يكون للحسّ الباطن فيه مدخل، وقد يُطلق على منا يُدوك بالحواس؛ والمعثول Rational هو المدُرك (بالقنح)، في مقابل المدُرك (بالكسر) وهو العاقل.

والعقليون هم أهل العقل (رسائل عبد الحميد الكائب)، ويسمى به المعتزلة.

ومعدولية أبضاً: فالمعاقلية كنون الشئ عقلانياً، والمعقولية كنون الشئ معقولاً أو موافقاً للعقل.

(بكسر اللام)؛ وهو من يقوم بالعلم أو من يشوم بالعلم أو من يشون أحكام العلم ويخليه عن وجوه الخلل. ويشترط في كون الشخص عالماً بعلم أن يعلمه بدليل، وإلا يسمى حاكياً لا عالماً. والعالم بخلاف العارف، حيث العلم هو إدراك الكلى

والمركب، والمعرف على إدراك الجزئي والبسيط، ولذلك لا تقول علمت الله ولكن تقول عرضتُه؛ ولا يقال الله عارف ولكن يقال إنه عالم.

بفتح اللام، في اللغة اسم لما يُعلَم به شي، مشتق من العلم، والعلامة على الأظهر، كخاتم لما يُحسنَم به، وطابَع لما يُطبَع به، ثم غلب في الاستعدمال فيما يُعلَم به الصانع، وهو ما سوى الله من الموجودات جوهراً كان أو عرضاً؛ وقد يطلق على مجمعوع أجزاء الكون. والعالم اسم لكل ما وجوده ليس من ذاته من حيث هو كل، وينقسم إلى دوحاتي وجسماني. وقال الحكماء لا عالم غير هذا العالم، أعنى ما يحيط به سطح عالم غير هذا العالم، أعنى ما يحيط به سطح محدد الجمهات، وهو إما أعيان أو أعراض. ويسمون العناصر وما فيها بالعالم السُعلى، وعالم الكون والفساد، والأفلاك وما فيها عالماً عليماً العيما بعالم العيما بعالم الربوبية.

مذهب شويسهاور: أن الوجود في الواقع ليس إلا التحقق الموضوعي للإرادة، وأن الإرادة هي جوهر الإنسان، وأن الوجود له مبدأ واحد وحدة مطلقة في ذاته وإن تعددت المظاهر التي يتحقق عليها موضوعيًا. والعالم كإرافة Die Well

الوجسودى، لأن الإرادة حماضسرة في كل شئ، الوجسودى، لأن الإرادة حماضسرة في كل شئ، وبنسبة واحدة في الشئ الضغيل كسما في الشئ العظيسم، وهي الدفاع إلى الوجسود، وتدافع من أجل البقاء، وحماسة وتوثب للعيش، والإرادة في الموجودات هي إرادة حياة.

مجموع الأشياء المحسوسة التي ندركها بحواسنا أو نتصور أن إدراكها بالحواس عكن، وتسمى هذه الأشياء بالأشياء الخارجية أو أشياء العالم الحارجي، وهي الموجودة في الأعيان لا في الأذهان.

هو ما تحت السماوات، وقبل هو ملكوت الأرض، وقبل هو النفس، والعالم الكبير هو القلب؛ والجمهور على أن العالم الصغير هو الإنسان، وهو صورة مصغرة من الله Mikrotheos. والدنيا أيضاً عالم صغير، وصورة طبق الأصل مصغرة من الكون أو العالم الكبير Makrokom.

العاقلة هي الوحبيدة التي تتصدور الغايات، وبشرط أن يكون الموجود العاقل هو واضع شريعته، وأن يحترم كرامة الإنسانية في شخصه وفي أضخاص الناس جميعا، ومعنى ذلك أنه العالم الذي يحدد واجبات الأفراد، ومن ثم فهو مشالى لكنه مع ذلك يمكن أن يتحقق من خلال الحرية.

عالُم الفِكر .....عالُم الفِكر .....عالم

(هيكبارت) عبالم الوعى والغرض والغباية والإرادة والكيف.

عالُم کبیر Macrocosme<sup>(F,)</sup> ; Makrokosmus <sup>(L.: G.)</sup>

ما فوق السسماوات، وقيل هو ملكوت السماوات، وقيل هو القبلب، والجمهور على أن العالم الكبير عبارة عن السماوات والأرض وما بينهما .

عالم المادة ....... المادة الخالصة في كُمُها وعدم عيزها، بعكس عالم الفكر.

الُم الْمَقَالَ ........ Universe of Discourse<sup>(E)</sup>; Univers du Discours<sup>(F)</sup>; Universum Discursi<sup>(L)</sup>

عـالم الأشيـاء من فئـة معـينة، بافتـراض أن الأشياء في العالم تنتـمي إلى فئات أو تدخل في

مجموعات، فإنه لو كانت أحى فئة كل الأشياء غير الملونة باللون الأحمر، ففي هذه الحالة يتكون العائم من فتنين، هما أو أ، ويكون هذا المعالم هو عالم الأشياء الملونة، أو عالم المقال الخاص بالألوان.

عام المحافظة (Général<sup>(E.)</sup>; Generalis<sup>(L.)</sup>; Allgemein<sup>(G.)</sup>

كل ما يتناول أفراداً متفقة الحدود على سبيل الشمول، ويقابله الحاص. وهو إما عام بصيغته ومعناه كالرجال، وإما عام بمعناه فقط كالقوم. والفرق بين العام والكلى: أن الكلى يستغرق كل أفراد نوعه كالإنسان، والعام يستغرق جميع ما يصلح له، مثل اللرجال، والمسلمون، فإنه يتناول الجماعات دون الآحاد.

آمل Factor (F.); Faktor (G.)

عند النحاة ما أوجب كون الكلمة على وجه مخصوص من الإعراب، كعوامل الرفع أو النصب أو الجزم ، وهي قسمان : لفظية وهي ما يُتلفظ به حقيـقة أو حُكماً، ومـعنوية وهي مما لا يكون له أثر ضي اللفظ أصبارً، لا حقيقةً ولا حُكماً. والعامل عند الفلاسقة ما له أثر في الشئ ويرادفه السبب؛ وعند المؤرخين نكون به حوادث التاريخ؛ وفي علم النفس ما يؤدي إلى نتيجة معينة نفسية أو عقلية؛ وني الإحصاء هــو المتغير سوضوع البحث. والتحليل العاملي Factorial Analysis هو النظريفسة المتسبسمسة في تحليل الاختبارات، لردّ مختلف المعوامل إلى ما هو أبسط منها وتحليل طبيعتها. والعمامل الممام .General . F عند سبيرمان هو الذكساء وهو العنصر المشترك بين جميع الاستعدادت العقلية . عامل إجراء ..... عامل إجراء Operateur (F.) ; Operateur (G.)

أداة ربط الجسملة المركبة، وأشهير عبوامل الإجسراء قوا، وقاوا، وقاذا... إذنا. وعسامل الإجراء الكلى هو السبور الكلى الموجّب، مثل: (س) دس، وتُشرأ: بالنسبة لكل س تكون إذ الدسرة.

العائلة المقدسة ...... (G.): العائلة المقدسة المقدسة La Sainte Famille (F.): The Holy Family (ك.) في النصرانية المقسود بها حائلة المسيح،

وتتكون منه، وأمه مريم، وزوجها يوسف النجار. والثلاثة فمروا إلى مصرهربًا من جمور هيرودس. وعادوا مرة أخبري إلى الناصرة عندما انصلحت الأحسوال، وتبسمناً بهذلك يطلق اسم العسائلة المقدسة على العسديد من الرهبانسات. وفي الفلسفة استخدم كارل ماركس وفريدريك إنجلز هذا المصطليح ضد الأخوين باور وجسماعة الهينجليين الشيبان، وجعلاه عنوان كنتاب لهما أطلقا عليه كذلك تنقد النقد النقدى Kritik der kritik Kritik» (١٨٤٥)، استخفافًا واستهزاءً بالفلاسفة المثالبين، باعتبارهم مجموعة من العاطلين الذين لا يحسنون سوى التأمل والنقد ، وأما النضال والكفاح فلا يعرفونه، بل ويعادونه، فهم كالرهبان ـ بل أضل من ذلك، كالراهبات، هؤلاء اللاتي اعتران الدنيا ويعشن الوهم، ويعبدن شخصًا يؤلُّهنه، والكناب على العكس يشب فبالحركة العسمائية، ويعتبر العمال طليعة الحركة الثورية، فهم الذين سيحفرون قبس الرأسمالية، وسيؤرخ بنضالهم للفلسفة المادية.

عبء الإثبات ....... اصطلاح قانونى أصلاً، يرادف قولنا البيئة على المدّعي، الذي يلخص القاعدة القانونية البيئة على المدّعي لا على المُنكِرِ، وهي قاعدة امتد استخدامها إلى مجالات أخبري علمية وفلسفية بخلاف القانون.

تختلف عبادة الأبطال عن هبادة الأسلاف ancessor worship ancessor الله عبادة الأسادة والعبادتان كانتا سائدتين في المجتمعات البدائية، وما تزالان بصورة مسترة حتى الآن، والموتى في الديانات الكتابية الثلاث أحياء عند ربهم يرزقون، ويذهب البعض إلى الاعتقاد بأن الموتى يزورون الأحياء ويمكن أن يؤثروا في حسيساتهم، والأبطال هم صسفوة يؤثروا في حسيساتهم، والأبطال هم صسفوة المجتمع، وتنسب إليهم المعجزات والخوارق، وهم عسكريون، وسياسيون، ومفكرون، ورسل، وأنبياء، وأولياء، وعلماء إلىغ، أدوا لشعوبهم خدمات جُلي، فأنزلتهم منزلة عالية، وأضفت خدمات جُلي، فأنزلتهم منزلة عالية، وأضفت

عليهم مهابة وجلالا وقداسة ، وألهنهم. وتقوم فلسفة عبادة الأسلاف وعبادة الأيطال على الفكرة النسابسة أن الماضى أفسضل من الحساضر ، وأن الأجداد كانوا أكثر حكمة ، وأن الأبطال أناس مصطفون، وأساس عبادة الأبطال نظريمة الاصطفاء، أو نظرية النُخبة أو الصفوة: أن كل مجتمع به أفراد تضرزهم الأحداث، وأنهم المنزل والقدوة، والأبطال والأسلاف ضروريان لتربية والقدوة، والأبطال والأسلاف ضروريان لتربية أبناء الأمة على الوطنية والقومية وهي شرط الهوية.

التعبيد لإنسبان باعتباره إلها، وهو ما يفعله النصارى، إذ يتعبدون لعيسى ابن مريم باعتباره النصارى، إذ يتعبدون لعيسى ابن مريم باعتباره الربّ ابن الله؛ أو هى المتعبد للإله وتعسوره كإنسبان، له يدان، وساقان، وجسم، ورأس، وعينان، ومقعدة، ومن ذلك التجسيم والتشبيه كما عند اليهود، إذ يجسمون الله ويتصورونه كما لإنسان، وفي كشابهم أن الله خلق الإنسان على صورته، أي على صورة الله.

عبادة الأوثان ...... Idolatrie <sup>(۲.)</sup>; Götzendienst <sup>(۵.)</sup>

الوثن idolater هو الصنم ، والوثنى idolater هو المتعبد للأوثان، يعبدها بديلاً عن الله، أو نوسلاً إليه وشفاعة، وفي القرآن عن إبراهيم في عبادة الأوثان، قسال: ﴿ إِنْهَا اتّخَذَتُم مِن دُونِ اللّهِ أُوثَانًا

مُودَةً بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ﴾ (العنكبوت ٢٥)، وتسال: ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أُولَّانًا وَتَعَلَّقُونَ إِفْكُما ﴾ (العنكبوت١٧) ، يعمني أنهم اتخذوا الأوثان وجعلوا الاجتسماع إليها مناسبة يتوادون فيها بسنهم، ولقد نحتوها وصاغوها وليس فسيها معنى ولا شكلاً وإنما هي أباطيل تعارضوا عليها، وكان الأحسري بهم كسما يقول الله تعمالي : ﴿ فَاجْتَنِهُوا الرِّحْسَ مِنَ الْأُولَانِ ﴾ (الحسيج: ٣٠) والرجس هو النجس، فجعلها اللَّه من المحرمات وأوصى باجتنابها، والاجتناب أشمل في المعني من تحريمها، وعبادة الأوثان شرك ونقيضه الإيمان. والحنيقية هي ملَّة من يَحْنَف عن الأوثان إلى اللَّه فيشعبُ له تعالى ويستنقيم على ذلك. ونقيض النجس الطُّهر، فلو طبقنا مبدأ المنفعة فأيهما أفيَّد وأنفع للإنسان : النجس أم المُطَهـر؟ أن نعبـد الأوثان أم نعب الله تعمالي؟ وكسانت للعرب أوثانهم يتعللون بعبادتها بقولهم: ﴿ مَا تَعَبُّدُهُمُ إِلَّا لِيُغَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْقُنْ ﴾ (الزمر:٣)، وأصل الوثن أنه اللبوت على الشئ وملازمته، لا يحيد عنه، ويقوى عنده ويشند، والمقيم على الوثنية من أهل الباطل، وفي المجماز فإن كل بماطل يصيم عليم صــاحــبه هــو وثن. ويُطلَق في الفلـــــــة على أن تخلق الشيئ فيكون من صُنعك، ثم تقادسه وتعطيه قسيمة أكبسر منك، و يُطلق على ذلك اسه الافتراب أو الاستلاب allenation أي أن يصبح للمصنوع وجودًا أعلى من وجبود الصانع، حنى ليتحكم فيه، فينزله من نفسه منزلة عالية، ويصبح

منه بمثابة إله. ويطلق بيكون على ضلالات العقل وأوهامه من هذا القبيل، والإصرار عليها وثباتها، اسم الأوثان أو الأصنام.

السعبد إلى الحبوانات بوهم تمثل الألوهية وصفاتها فيها، وفي الهند يتعبُّد الهندوس للبنر لما فيها من الود والأمومية والعطاء الكثير بما تجود به ضروعتها من اللبن يشتربه الصغار فيكبرون. ويتعاطاه الكبار فيشندون . وعبد قدماء المصريين العسجيل أبيس برمسزون به إلى القسوة المادية والضحولة والإخصاب، وتعبد الإسرائيليون للعجل، وصنعوا له تمشالاً من ذهب، فلم يفهموا تجريد الألوهية وأرادوها مادية عينية، وكانوا يعبدون الحية، ففي كتابهم المسمى العدد، القصل الواحد والعشرين، العبارة الناسعة: أن موسى صنع لهم حية مُحرقة، وأقامها على عسود في البرية لكبي ينظروا إليها، فمن كان يؤمن عن حق لم تلاغه الحيات، ومن لم يكن ينؤمن لدغته، والنظر إلى نُنصُب الحبية وحده يشنفي، وبعد موسى استخدمها اليهسود صنمأ فحطمها حزقيال ودعساها تحششان، أي مجبرد قطعة ننجاس. والنصاري يعبدون تماثيل العذراء والمسيح، ويتعبدون لصورهما، ويتباركون بالأيقونات. وعندما تنبأ المسيح بأنبه سيُصلَب شرح يوحنا في إنجيله معنى الصلب وأهميتمه بمقارنته برفع الحية النحاسية على العمود.

عبادة الطبيعة ......: Nature Worship فيادة Culte de la nature (F.); Naturverehrung (G.) التعبد إلى قوى الطبيعة باعتبارها قوي خارقة. وهمي آلهة لذلك، منها الذكبور ومنهما الإناث، فالبحار إلاهها بوسيدون عند الإغربق، وتبتون عند الرومان، والقمر والحيوانات الضارية إلاهتها ديانا عند الرومان، وأرتميس عند الإغريق. وساطير إلاه الغابات، وفينوس إلاهة الجمال، وإيروس إلاه الشهوة، وهيرميز إلاه الطُرق. وأثينا إلاهة الصنائع، وزيسوس أبو الألهسة، وهكذا. وأرجع ماكس مولر نشأة الأدبان إلى ما كان يستشعره الإنسان حيال قوى الطبيعية من الخوف والرهبة، أو العظمة والانبيهار. وكان المصريون القدماء يعبدون الشممس، وعُبُد البابليون الكواكب. وعبادة الطبيعة عند جان چاك روسو هي العودة إليها. والأخذ بأسبابها، والسير على دربها، فالطبيعة أم الاختراع، وطرق الطبيعة ومناهجها هي خير الطُرق والمناهج.

هي تفدير الأفراد من أصبحاب النفوذ

والسلطـة، ومن الحُكَّام والطغــاة والفــلاسـفــة والأبطال، مثل الأنبياء والأولياء، تقديرًا مبالغًا فيه، ونسبة مزايا قد تكون لهم فعلاً أو زوراً. والتعبُّد إليهم عند الشيعوب كالتعبُّد للأصنام، ويذهب إلى ذلك أصحماب التفاسير المثالبة للتاريخ، باعتبار أن مجري أحداث التاريخ إنما يحسده القسواد، ويصنعه الأبطال، وينظر له المفكسرون، وأن التساريخ من صُنع هؤلاء، وهو إرادة السنماء أو أنه إرادة العظماء، وهؤلاء يُصطَفَونَ لهــذه المهــام، وهو إرادتهم أكـشر منه إرادة الشمعوب أو بضعل الظروف الموضوعيمة. وبمنطق قوانيتها. ومن الذين يذهبون هذا المذهب المشالي في تفسيس التاريخ كبارلايل، وفيولتيس، والهينجليون النبسان، وعلى عكس ذلك تذهب الماركسية إلى تفسير مادي موضوعي للتاريخ، باعستسبسارها إبديولوجيسة الملايمين وليسست إبديولوچيسة قبرد أو أفيراد، والتساريخ في هذه النظرية هو فعل الجماهير، وبمقتضاها فيإن عبادة الفود تعوق تربية الجسماعيس تربية اشتراكية. وتضعف إحساس الناس بالمستولية، وتهدم سادئ الديمو قراطية.

عبادة المجتمع ...... Sociolâtrie <sup>(E.)</sup>; Soziolatrie <sup>(G.)</sup>

اعتبار أن الإنسان جزء من المجتمع ، وأن المجتمع أمان وأمن للإنسان، ومن ثم تقديس المجتمع، وللجشمع Society جماعة من الناس

يسعايشون فسي منطقة واحدة ، وتجمعهم ثشافة واحدة. ويشمرون أنهم وحدة وكميان منميز له حاجاته ونُظمه ومؤسساته. ومن الذين تعبدوا للمجستمع وجمعلوه في مرتبمة الآلهة الفيلسوف كسسونت، فقد جـ مل تقدم المجتمع غــاية ونظاماً وأساساً. وأعطى لوحدة المجتمع سرمدية شاملة. والفيلسوف كوتلورسيه جعل من المجتمع وتطوره دعامة فلسفته ونسب إلى المجتمعات أطوارا تتقسدم فيبهيا نحسو المساواة بين الأمم والطبينات والأفيراد. وهيسجل تمدّس المجتمع ونسب إليه روحًا كلية وإرادة هي قوة باطنة، ولو أخلى المجستسمع من جبوهس، لتبحيطم وانحلّ وانهارت دولته، ومعيار تبقدم للجنمع هو شعور أفراده بالحرية، والقانون هو مرآة المجتمع، يعبر به عن إرادته الحرة لا إرادة الطاغية أو الحزب، وفي القانون بمارس أفسراد المجتمع حقوقتهم، ويسمى حيجل الضرد شخصًا، والأسر المطلق لقانون المجتمع الصمحيح هو : «كن شخصًا واحترم الآخريـن يوصفـهم أشخـاصاً»، والآخـــرون هم المجتمع.

يغلب على الشعوب أن تتعبد إلى موتاها من الصساخين أو الأبطال والعظماء، لما في تذكرهم والتعبود أو التبرك بهم من فوائد ومشافع، وكان فلاسفة العصور الوسطى بؤلّهون أرسطو، وفي

عصر النهضة مالوا إلى نقده، والنقد لأرسطو وللأناجيل وأسفار العهد القديم كان من المحرمات، وعوقب عليه الكثيرون بالإحراق أو السجن أو الحرمان، ووصف چيوردانو برونو ثورة الكنيسة على نقد الأناجيل بأنها عبادة للموتى، وقال فيورياخ إن تأليه المسيح من عبادة الموتى، وكسدلك تأليه التسراث، وأن القول الملومية على طريقة القدماء تضحية بالعقل بالألوهية على طريقة القدماء تضحية بالعقل وقال نيسشه إن الله قد مات، يعنى أنه لا عبادة للموتى، وأنه لا ينبغى أن يُربط مصير الإنسان بالأسوات. وعند فرويد أن عبادة الموتى إقرار بالتأثير عن بعد، وهو أن ننسب للموتى أفعالاً بعد موتهم، والأولى أن من يموت لا فعل له.

عبارهٔ هبارهٔ Sentence<sup>(E.; F.)</sup>; Sententia <sup>(L.)</sup>; Satz <sup>(G.)</sup>

اللفظ الدال على المعنى؛ والجملة المفيدة نتركب من الفاظ تعبر عبن المستور، وتتكلم عما في الضميسر؛ وعند الأصوليين هي عبارة النص والمراد بالنص اللفظ المفهوم، فمعنى عبارة النص هو حين النص؛ وعند الفلاسفة تكون العبارة تخليلة أو تركيبة، والتحليلية تحلل المفهوم الذي بندرج تحته الموضوع، والتركيبية تخبر عن شيء بندرج تحته الموضوع، والتركيبية تخبر عن شيء بالموضوع، والعبارة التحليلية تستمد خبرها من الموضوع، والعبارة التحليلية تستمد خبرها من الموضوع، بمعنى أن خبرها لا يخرج عن كنونه الموضوع، بمعنى أن خبرها لا يخرج عن كنونه

بناء للنعليمة؛ ولكن العبارة التركيبية تحمل خبراً جديداً مستمداً من الواقع الخارجي وليس من الموضوع. وكل عبارات الرياضيات تحليلية لأنها تفيد أحكاماً تُستبط من مفهوم الموضوع، بينما كل عبارات العلوم من نوع العبارات التسركيبية لأنها لا تستمد أحكامها من مفهوم الموضوع.

ومنطق العبارات Logic of Sentences هو منطق القضايا، والقضية أو العبارة التحليلية في هذا المنطق تكون صادقة إذا كان محمولها تحليلاً لبعض صفات موضوعها، مثل : "الشجرة نبات الو تحليلاً لكل صفات هذا الموضوع، مثل : "الشجرة نبات له جذور وساق وفروع وأوراق وثمر»، أو مستنبطاً من مفهوم الموضوع، مثل : مجموع زوايا المثل ١٨٠ ولم تصل ٣٦٦، وإلا كان هناك تناقض بين الموضوع والمحمول. أما العبارة التركيبية فيلا تكون صادقة إلا إذا كان الحكم يطابق الواقع المأخوذ منه، وتكون كاذبة إذا كانت تخالف هذا المواقع.

Vain (E.: F.); ......

Vanus (L.); Vergeblich (G.)

بحسب اللغة كل فعل لا تترتب عليه فائدة أصلاً، وهو حقيقي إذا كان فعلاً لا ينصور له فائدة، وهرفي إذا لم يتصور له فائدة معتد بها بالنظر إلى المشقة في نظر الفاعل، وشسرعي إذا كان فيه غرض ولكنه ليس بشرعي؛ وهيث في النظر إذا كانت له فائدة متصورة يعتد بها، لكنها

لا تكون مطلوبة عند الطالب. (انظر لا معلقول، وفلسفة اللامعقول).

Slave (E);

Esclave (F.); Esclavus (I..); Sklave (II.)

هو المعلوك، وهو النعبيسة القنَّ؛ وفسى الاصطلاح هو أشرف أسماء المؤمن، وهو العبد المضاف إلى الله، والأول يُنجمَع على هبيد، والشاني بجمع على صباد. والشبد الرقيق في اليهبودية من الأمم والأغبراب، ويورَّث للأبناء، وهو عبدٌ أبدأ (الأحبار ٢٥/٥٤). وفي المسيحية ابن الأمة هو دائماً كذلك، لأن العبودية صارت في دمه، والأمَّم غيار المسيحية تبلد للعباودية، والمؤمنون بمالمسيح يلمدون للحريمة (بولس إلى أهل غلاطية). وفي الإسلام عن عمر: أن الأصل أن الناس ولدتهم أمهانهم أحسراراً، أو أنه لا استحباد في الأرض. وفي القرآن الحض على تحرير العبيد، والمصطلح الفرآني اتحرير رقبة أو **لك رقبة؛** (البلد ١٣، والنساء ٩٢)، فشبَّه الاستعباد بالغل في الرقبة، والتحرير أي هو رفع هذا الغل، أو فك هذا السنيسر عنه. وفي النقيرآن يُسلنسمس للتحرير أي باب، فهو كفّارة القمثل الخطأ حتى وإن كسان القسنسيل من قسوم أعسداء؛ وهو كسفسارة الذنوب وإن قلت هذه الذنوب.

الصوفية أعلى من العبادة التي هي إقامة الأمر ومحلها البدن؛ والعبودية هي الرضاء بالحكم ومحلها الروح؛ والعبودة أعلى منهما لأنها تعظيم وإجلال لله، وعبادته حياة ومحبة، ومحلها السرّ. وهبودية التي أشرف من رسالته، لأنه بالعبودية ينصرف من الخلق إلى الحق، وبالرسالة بالعكس، ولهذا قُدّمت العبودية في "أشهد أن محمداً عبده ورسوله».

Pride <sup>(E.)</sup>; .....

Orgueil (F.); Vanitas (L.); Stolz (G.)

(بضم العمين وتسكين الجميم) عميمارة عن تصور استحقاق الشخص رتبة لا يكون مستحقاً لهما؛ وعند المصوفية هو أن تنظر إلى نفسك وعملك، بمعنى أن تعظم نفسك.

Incapacity <sup>(E)</sup>; Incapacité <sup>(F)</sup>; ...... Capacitas <sup>(L)</sup>; Unfähigkeit <sup>(G)</sup>

ضد القدرة، وقبيل هو عدم القدرة، وقبيل العجز يتعلق بالموجود دون المعدوم، كعجز الزّمن (بفستيح الزيسن وكسسر الميسم) عسن، وجواز تعليق العجيز بالضديسن. وللعجيز صور مختلفة عند الأطباء والنفسانيين، فالعجز الإدراكي Actamathenia خلل غير عضوى، ولا فسيولوچى، يصيب قوى الإدراك بالتعطل، وكسدلسك العجز عن المسعود Aphrenia والعجز الخسى والعجز الخاصة . Akinesis والعجز الحسى

فى اللغة هى الاستقامة؛ وعند أهل الشرع هى الانزجار عن المحظورات المدينية؛ وعند الفلاسفة هى مَلَكة فى النفس تمنعها عن الرذائل؛ وهى المبدأ المثانى، أو الطبيعي، أو الوضعى الذى يحدد معنى الحق، فإذا كان تعلقها بالشئ المطابق للحق دلت على المساواة، وإذا كانت متعلقة بالفعل كانت من المفضائل، وفى العدالة تتحثل بالفعل كانت من المفضائل، وفى العدالة تتحثل كل الفضائل.

وقسيل العسدالة هي النسوسط بين الإفسراط والتفريط، وأساسها المساواة، وجوهرها الاعتدال والتوازن.

والعدالة في الاقتصاد هي صدالة المعاوضة . Commutative . . Commutative . وتتعلق بتبادل المنافع: وهمي عدالة المتوزيع . Distributive . وهي من مطالب المعدالة الاجتماعية . Social . وهي المعنية بالمساواة ببن المواطنين أمام القانون، وإناحة فُرُص التعليم والعملاج والإسكان والتسقماضي والتسوظيف للجميع؛ وهي الضمان للحمريات وللحد من الفوارق الاجتماعية.

قوامه تسع صنور يُكتفى بها فى الدلالة على الأعداد إلى ما لا نهاية لهنا؛ وأسمناء مراتبها أربعة، وهنى : الأحناد والعشيرات، والمثنون، والألوف. ويشتق الاسم الافرنجى algorism من

اسم الخوارزمي، وهو الشيخ أبو عبد الله محمد بن أحمد بن يوسف الخوارزمي صاحب المفاتيع العلوم؛ أقدم كتاب موسوعي مسلم، ويُنسَب إليه مذا العلم، ويسميه حساب الهند، ويسميه الإفرنج العد العربي، وكان دخوله إلى أوروبا في القرن التاسع الميلادي.

Number (E.); .....

Nombre (F.); Numerus (L.); Zahi (G.)

هو الكشرة المركبة من الأحاد. فالمواحد إذن ليس بالعدد ، وهو ليس بعدد بالطبع بــل باشتباه الاسم، فبالاثنان أول العدد. والبعدد ينقبسم إلى شقع ووتو. وقد يتنال لكل ما يقع من مراتب العدّ عدد، فاسم العدد يقع على الواحد أيضاً بهذا الاعشبار، وينكون كل عبدد سواه مبركبياً منه. وذهب البعض إلى عدم كنون الواحد عدداً. لأن العندد كم منفصل، وهو قسم من مطلق الكم الذي يُعرف بأنه عُرَض يقبل القسمة لذاته، والواحد من حيث أنه واحد لا يتبل القسمة. والعدد المنام هو ما إذا اجتمعت أجزاؤه البسيطة الصحيحة كمانت جملتها أقل منه؛ والعمد الزائد هو ما إذا اجتمعت أجزاؤه زادت عليه. و**الأعداد** المتوالية هي الأعداد المتفاضلية بواحد واحد، مثل ١ و٢ و٣ و ٤؛ وإن أخذت الأعداد بتضاضل اثنين اثنين وجُعل المبدأ واحسداً سُعيت الراها متموالية، مثل ا و٣و٥: وإن جعل المبدأ اثنين سميت أزواجاً مسوالية، مسئل ٢و٤و٦؛ والأعداد الطبيسمية

مى الأعداد المتفاضلة بتفاضل معين، كواحد واثنين وثلاثة ونحوها، سواء كان المبدأ واحداً أو غيره، مثل ٣و٢وه، ومثل ١و٤و٧؛ والأهسناد الجبرية سائبة أو موجبة؛ والعند الصحيح أو العليمي يقابله العليمي، واللامناهي يقابله التوتيي، والمعرد يقابله العيني، واللامناهي يقابله المتناهي؛ والحقيقي يقابله الحيالي. والعدد المنطق (بضم المهم وفستح الطاء) Rationnel له جسائر؛ والأوكس والمرحب المتناسم إلا على نقسه أو الواحد؛ والمرحب وعشرية (مثل وعشرون دقيقة وعشرون ثانية). والمسلمان واحد واحد المتحابان مجموعاهما.

وتبحث تظرية الأعداد في اختلاف الخواص العددية باختلاف الأعداد، خلافاً للخواص المستركة المسماة بالخواص الجبرية. ويقول قاتون الأعداد الكبري Law of Great Numbers أنه بتكرار الحالات المتشابهة يقل الفرق النسبي بين أفرادها، ويدق التنبؤ بتناتجها، وهو القانون المذي يقوم عليه حساب الاحتمالات. والأرثماطيقي Arithme هو علم العدد، وعلم العدد هو علم من أصول الرياضي.

Equity<sup>(E.)</sup>; مُعَلَّلُ Équité<sup>(F)</sup>; Aequitas<sup>(L)</sup>; Billigkeit<sup>(C)</sup>
هو الإنصاف ضد الجنور؛ وفي الآية : ﴿ إِنَّ

اللهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ﴾ (المنحل : ٩٠) أن العبدل هو أن تعطى منا عبليك وتأخذ منا لك، والإحسان هو أن تعطى أكثر تما عليك وتأخذ أقل مما لك، فالإحسان زائد على العدل، وتحرّى العدل واجب، وتحرى الإحسسان ندب وتطوع. وعند أهل الشرع العدل نعت من العقالة؛ والرجل العدل هو الرضيّ المقُنع في الشهادة، يقال له ا**ذو** حسنله؛ والحُكم العسلل به إقامة الحدود، ورفع المظالم. والظلم تقيض العدل، والطلم شر ومفسدة ورذيلة، والعبدل خير وصلاح، وهو من أسمياء الله الحسني، وهو العبادل، والتعبدل، والمقسط والقسائم بالقسط، وهو تعسالي يحب المقسطين أي أهل المدل، والأخبار المقسطون هم الذين يدلُون بالعدل على الحق، وبهيم يداوم الحق على الظهور .وكان المعتزلة بلنبون كذلك بأنهم أهل صغل، وعفلية أيضاً، لأنهم قبالوا إن الباري تعمالي حكيم عبادل لايجوز أن يريمد من العبياد خلاف ما يستطيعون، ويقبضي عليهم بشيء ثم بجازيهم عليه، فبالعبد هو الفاعل للخبير والشّر، وهو القبائم بالإيمان والكنفس، وهو الذي ينهض بالطاعة أو بالمصية، ومن ثم يُجازِي على فعله أو اعتقاده؛ والعدل تنزيه الباري عن فعل القبيح والإخلال بالواجب.

فقدان الشئ لما تقنضيه طبيعنه من الكمالات

الثابتة لنوعه وطبيعته، وهو عدم إضافي لا عدم مطلق؛ ويطلق عند المنطقيين على وقبوع النسبة بين منجمول ومنوضوع لبس له أن يكون ذلك المحسمول، ولا يؤدي انتفاؤه عنه إلى نقص في ماهينه، مثل ليس زيد جالساً.

العدم يقابل الوجود ، كما أن العدمي يقابل الوجودي. والعدم مطلق، فالبالغ من النقص غايته فهو المنتهى إلى مطلق العدم، فبالحرى أن يطلق عليه صعنى العسدم المطلق ، وأما العدم المشاف Privation فهو الذي يُنتقص من كمالاته. ومعنى أن العدم مطلق ليس أنه بذات سوجودة على الإطلاق، ولا معدومة على إطلاق، بل هو ارتفاع الذات الوجودية بالقوة .

والعدم قمد بسبق، والفاعل الذي يضيد الشئ وجوداً بعد عسدمه يكون لمفعوله أسران، عدم قد سبق، ووجود في الحال.

ولا يوصف السعدم المحسض بأنه قسديم ولا حادث، ولا مُشساهَد ولا غائب. ووجود المعسوم هو خروج ما بالقوة إلى الفعل.

والعدم جعله هينجل محرك الجدل من الموضوع (الوجنود) إلى نقنيض الموضوع (العدم)، لتأليف مركب الموضوع والنقيض، الذي هو مزيج من الوجود واللاوجود، فهو جزء من الوجود يظهر في كل فعل من أفعاله، حيث أن الفعل اختيار ونبذ إمكانات، وكل نبذ يحمل

العمدم ويتم في قلق، والقلمق يطلعنا على العمدم في الأشياء والعالم، فكأن الإنسان هو الذي يأتي بالعدم إلى العالم، لأنه الوحيد الذي يختار وينبذ ويقلق.

حينما لا يكون هناك سبب لا يكون هناك

المنسوب للعدم، وهو الحداً الذي يدل على فقيدان الشي لصفة نشتضيها طبيعته، كالعَمَى للإنسان.

والقضية العنعية هي التي محمولها أخس المتقابلين بحسب المشهور، كقولك: زيد جائر، أو الهواء مظلم؛ وأما في التحقيق فهي التي محمولها دال على عدم شئ من شأنه أن يكون للشئ أو لنوعه أو لجنسه.

اصطلاح تورجيف، أديب روسيا، في روايته الباء وأبناه، (١٨٦٢)، يقصد به مذهب الشك. والعدمية الفطسفية مطلقة تنكر كل شئ، ونقدية تنكر قدرة العقل على بلوغ البقين. والعدمية الأخلاقية تنكر الثيم والظواهر الاخلاقية. وتثبت التفسيس الأخلاقية مصادر

خارج الأخلاق. والعلمية السياسية مسذهب سياسي اجتماعي روسي، اعتنقه باكونين، وكان أهم دعساته نيشساييف، وتشيسرنشفسكي، وبيساريف، ودوبروليوبوف، وغايته القضاء على النظم السياسية القائمة.

عدو القاسقة .....

L'Ennemi de la philosophie (F.)

هـو فرانسوا فوريهه ( ۱۷۷۲ ـ ۱۸۳۷ ) الفيلسوف الشيوعي الفرنسي، وكان يعتقد أن الفلسفة أعدى أعـداء العـمل، وأن المذاهب الفلسفية بمجلداتها الأربعمائة ألف التي لا تحوى غير كلام في كلام، لا فائدة منها، ولا نصنع خيراً، ولا نبني بيتاً، رلا تعلم صنعة، والأحرى أن يتعلم الناس ما يفيدهم ويعود عليهم وعلى المجتمع بالخير. وهل تُصبع الفلسفة جوعاناً أو تكسو عُرباناً ؟ اومع ذلك فكلامه هذا فلسفة!

عدول ......طول .....

Modifikation (G.); Modificatio (L.)

وتعديل أيضاً، من العدل بفتح العين، والأول هو أن تريد لفظاً فت عدل عنه إلى آخر، وسه المعسدول عند النحاة، وهو الاسم المُخرَج عن صيغته الاصلية؛ والشائي هو الاختلاف، ومنه المعدل وهو ما وقع فيه التعديسل. والعدول كون أداة السلب جزء من القضية كالإنسان لا حجر. واللاحي جساد، والتحصيل خلافه، كالإنسان

حيوان، والحجر ليس بحيوان. والمعنولة همي القضية التي يكون حرف السلب جزءاً من الشئ سواء كانت موجبة أو سالبة.

عدول ...... ا<sup>(E.; F.; G)</sup>; Privatus

كون أداة السلب جزء من القضية كالإنسان لاحجر، واللاحي جساد، والتحصيل خلافه كالإنسان حيوان، والحجر ليس بحيوان.

عرش .......

Trône <sup>(f.)</sup>; Thronus <sup>(f.)</sup>; Thron

فى لسسان أهسل الشسرع هو الذى سسمّساه الفلاسيفة فَلَك الأفسلاك؛ والعسرش الأكبر عنسد الصوفية قلب الإنسان الكامل.

عُرُض ......

Accidens (L.); Akzidenz (G.)

(بفتحتین) عبارة عن صعنی زائد علی ذات الجوهر، یُجمع علی اصراض، نشول هذا امر عبرض، أی عارض، بمنی لا یئست ولا بدوم، ویطلق علی الکلی المحمول علی الشی الخارج عنه، ویسمی صرفیا آیضا، ویشابله الذاتی. والعرض إن کان لحوقه للشی لذاته یسمی عرضا فریسا، وعرضا خریا، والعرض اللازم بواسطة آمر خارج یسمی عرضا خریا. والعرض اللازم سایمت انفکاکه عن الماهیة کالضحك بالقوة ماینت انفکاکه عن الماهیة کالضحك بالقوة للانسان، وعکسه العسرض فیسسر اللازم، ویسمی عرضاً مفارقاً.

والعرض عند العلماء موجود قائم بمتحيز، وعند المعتزلة ما لو وجد لنقام بالمتحيز؛ وعند الفلاسفة ماهية إذا وجدت في الخارج كانت في موضوع، أي محل مقوم لما حل فيه

والمعرض الذي هو ما لا يتقوم بذانه إما أن تصدق عليه النسبة، أو يقبل القسمة، أو لا هذا ولا ذلك، فالذي تصدق عليه النسبة فهو سبعة: عينية محضة وتسمى بالأكوان، كالحركة والسكون، والاجتماع والافتتراق، والبعد والقرب، ونحو ذلك؛ وعينية فيها إضافة كالفوقية، والتحتية، والبسارية، والميمينة؛ ومنه السرعة، والبطء، والتقدم، والتأخر؛ والسبق إذا تسابق رجلان مثلاً؛ والتأثير كالأكل والضرب والقتل، فإن مثل ذلك لا وجود له بدون الفاعل؛ والسادس كون الشيئ محاطاً بغيره بحيث ينتقل والمناهلة للشئ من نسبة أجزاء إلى أجزائه مجرداً، أو مع النسبة من نسبة أجزاء إلى أجزائه مجرداً، أو مع النسبة إلى الخارج منه، مثل الاضطجاع والاستناد.

وأما ما يقبل القسمة فهو توصان، أحدهما الكمية المتصلة وهي العدد، لأنك إذا زدت على الواحد آخر صار اثنين وبطلت الواحدية؛ والثاني الكمية المتصلة، وهي الطول، والعرض، والعمق، والسعة، والضيق، والقيصر، والرقة، والشخانة، ونحو ذلك.

وأما ما لا نسبة ولا قسمة له فلا يخلو : إما أن

يكون بما يششرط لوجوده حيماة أو لا، فبالذي يشترط الحياة فبلا يخلو أيضاً : إما أن يكون إدراكات أو لا ، فالإدراكـات لا تخلو إما إدراك الجنزئيات وهي الحنواس الخنمس، وإمنا إدراك الكليات وهي صفة القلب كما أن الحواس صفة الأعسضاء الظاهرة. ونعنى بالإدراكسات القلبسية الحكم بأمر على أمـر خطأ أو صواباً، فـالكفر من الإدراكات كمالإيمان. وأساغير الإدراكات فلا بخلو : إما أن يكون تحريكياً أو لا، فغير التحريكي ثلاثة أنواع همي العجمز، ويدخل فيمه النوم والموت والكسل، والثاني اللذة ويدخل فيها الشبع والري، والشالث الألم ويدخل فيه الجوع والعطش. وأما الشحريكي فخمسة أنواع، هي : القمدرة، والإرادة، والشمهوة ويدخل نسمها الشجياعة، والنُّفُرة بأنواعيها ويدخل فيهما الفزع والحياء والغيرة والغضب. وأما اللذي لا يشتوط فيه الحياة فخمسة أنواع، هي : الألوان والأضواء وهي مسرتع البسامسرة، والأصسوات وهي حظ السامعة، والحرارة والرطوبية، والبرودة والبيوسة ، والخفية والشقل، والصلابة والسلين وهي حظ اللامسة. وبما لا يشترط له الحياة أيضاً الحياة والبقاء والتحييزات والزمان، فهيذا جملة أنواع الأعراض تسعة هي: الكم، والكيف، والآين، والوضع، والملك، والإضافة، ومنى، والفعل، والانقىعال؛ والمقبولات عشسر، منهبا الأعراض النسع، وقد نظم بعض الفضلاء المقولات العشر مكذا :

زيدُ الطويل الأزرق ابن مالك

فى بيته بالأمس كان متكمِر بيسده مسيف كواه فسالتـوىَ

فهذه عشر مقولات سوا والمتكلمون أنكروا وجود لمسان من هذه النسب التسع، واعترفوا بوجود الأين وسموه الكون، وأنواعه الحركة والسكون والاجتماع والافتراق. والفلاسفة قائلون بوجود الجميع في الخارج كالجوهر.

Accidens Communis (L.)

الذي يعرض لغير موضوعه أيضاً، أي لا يختص به، فهو عام، كالماشي بالقياس إلى الإنسان، والطائر بالقياس إلى الغراب، والمتحبز بالقياس إلى الغراب، والمتحبز بالقياس إلى الحيوان، فهو إذن المكلى الخارج، المحمول على موضوعه وغيره.

Inseparable Accident <sup>(E.)</sup>; .......... عَرَضَ لازم Accident Inséparable <sup>(E.)</sup>; Accidens Inseparabilis <sup>(L.)</sup>

ما يمتنع انفكاكه عن الماهية، كالسواد بالنسبة

للرنجي، وهو الكلّبي الذي يحسمل على النوع أو الجنس حملاً مطلقاً، ويليق أن يؤخذ في جواب أي شئ هو، في حاله لا في ذاته، وهو العمرض غير المفارق، مثل الأسود إذا حسملناه على القار، فإن كل قار أسود.

Accidens Separabilis (L.)

مــا لا يمـــتنع الفكاكــه عن الــشـى، وهو إمــا سريع الزوال كحُمرة الحجل وصُفرة الوجه، وإما بطئ الزوال كمالشيب والشبياب. وهو الكلِّي الذي يحتمل على النوع أو على الجنس حتملاً غيسر مطلق، ويليق أن يؤخل في جواب أي شئ هو، في حماليه لا في ذاته، مثل قبولينا الأسبود والأبيض إذا حملنا على الإنسان، وكذلك القيام والقعود والمشى وأشباه ذلك. والأعراض المفارقة منها ما من شأنه أن يحمل على شخص ما دائماً، مثل القطوسة والزُرقة، ومنها ما من شبأنه أن يحمل عليه حيناً ولا يحمل عبليه حيناً، مثل القيام والقنعود ومسا أشبته ذلك، فالأول يسسمي المرض اللازم لشخص ماء والثاني يسمى العرض النسارق لشخيص ما، وكل واحد من هـذين قد يستعمل في إفادة تمييلز شخص عن شخص، فتسمى لذلك فصولاً، لا على التحقيق لكن على طريق التشبيه بالقصول الذاتية.

عر**متی** ................; (الله Accidental <sup>(E.)</sup>; Accidentalis (الله); Accidentel (E.); Accidentalis (الله); Akzidentiell; Akzidental; Akzidentell (الله) كل ما ليس بذاتى، وقد يُغلط فيه فيُظن أنه

العرض الذي هو المقابل للجوهر، وليس كذلك، فإن المعرضي قبد يبكون جيوهراً كالأبيض، والعرض لا يكون جوهراً كالبياض.

وينقسم العرضى إلى لازم لا يضارق أصلاً، كالضحك للإنسان، ومضارق ينقسم إلى ما هو يعطئ المفارقة كالشبوبية، وإلى ما هو سريع المفارقة كحصرة الخبجل. وينقسم الذي لا يفارق إلى ما يضارق في الوهم دون الوجود كالسواد للزنجي، وإلى ما لا يتصور أن يفارق أبضاً في الوهم دون كالمحاذاة للنقطة؛ وقد يضارق في الوهم دون كالمحاذاة للنقطة؛ وقد يضارق في الوهم دون الوجود، ككون الزوايا من المضلت مساوية للقائمتين، إذ قد يفهم المثلث من لا يفهم ذلك.

وينقسم العرض إلى ما يخص موضوعه كالضحك للإنسان ويسمى خاصاً، وإلى ما يعم غيره كالأكل للإنسان ويسمى عرضيا مطلقا.

مذهب من يقولون أن الاحداث تقع عَرَضاً. أى بلا سبب. والعرضية في الأخلاق هي القول باللاحتمية، واللاوجوب، واللاضرورة؛ وفي المتافيزيقا هي الزعم بأن العالم تكون مصادفة، وأن التاريخ يجرى اتفاقاً.

ما استقرت النفوس عليه بشهادة العيقول

وتلقته الطبائع بالقبول، وهو حبجة أيضاً لانه أسرع إلى الفهم. والعرف القولى هو أن يتعارف الناس إطلاق اللفظ عليه. والعرف العملى هو أن يطلقوا اللفظ على هذا وعلى ذاك ولكنهم فعلوا هذا دون غيره. والعرف عند البعض هو العادة، وقد يفرق ببنهما باستعمال العادة في الأفعال والعرف في الأفوال، وليست العادة إلا عرفا عملياً، ثم إن العادة ثلاثة أنواع: فالعرفية العامة هي عرف جماعة كثيرة لا يستند إلى طائفة مخصوصة، والعرفية الخاصة هي اصطلاح كل طائفة مخصوصة، والعرفية العامية المعادة المنوية كالمحلاة والزكاة والحج تركت معانيها اللغيوية لمعانيها الشرعة.

يستعمل العرفان فيسما يُدرك آثاره ولا تُدرك ذاته. ولهذا يقال فلان عارف بالله ولا يقال عالم بالله ولا يقال عالم بالله، لأنها معرفة ليسست بمعرفة ذانه، بل بمعرفة آثاره، فعلى هذا يكون العرفان أعظم درجة من العلم. فإن التصديق إسناد هذه المحسوسات إلى موجود واجب الوجود أو معلوم بالضرورة، فأما تصور حقيقة الواجب فأمر فوق الطاقة البشرية. والعرفانية هي الغنوصية أو مسذهب الغنوص. (انظر فنوصية).

Decision <sup>(E.)</sup>; ...... Décision <sup>(F.)</sup>; Decisio <sup>(L.)</sup>;

Entschliessung; Entschluss (G.)

من الكيفسات النفسانية، وهي حسرم الإرادة

Resolution: Wilkürhandlung أى المبل بعد النردد الحاصل من الدواعى المختلفة المنبعثة من الآراء العقلية والشهوات والتغزات النفسانية، فإن لم يترجّع أحد الطرفين حصل التحيز، وإن ترجّع حصل العزم وتم الفعل Wahlhandlung.

وأولو العنزم هم أصحاب الشيرائع، اجتهدوا في تأسيسها وتقريرها وصبيروا على تحمل مشاقها ومعاداة الطاعنين فيها.

عسكرية عسكرية Militarisme (۴.); Militarismus (6.)

نزعة شوفينية، أي حربية عدوانية، تزكيها فلسفة قبوة، والقبوة أهدافها الغزو والفنح، وكنانت اسبرطة - كشموذج - دولة عسكرية، والنازية والفاشية والصهيونية نُظم عسكرية. وفي النظم العسكرية يسبطر العسكريون على مقالبد الحكم، ويوجهون دفة السياسة، ويطبعون المجتمع المدنى بالطابع العسكري، ويمجدون الشخصية العسكرية. وفي النظام الشيبوعي - بدلاً من أن يسبق اسم أي شخص لقب سيمد ـ فإنهم يلقبُونه بالمتناضل militant، وفي الإستلام كانبوا أحياناً يلقبونه بالمجاهد، وأطلق الأتراك على سليم اسم مسليم الفساتح ahe conqueror تأكيداً للروح الجهادية أو العسكرية للشعب، وأنها روح ليست دفساعيسة، وإنما هي نزاعسة للغسزو والفسنح. والصبهبونية نزعبة عسكربة توسعيسة، وشميار الفلسفة الصهيونية: «أنا أجاهد وإذن أنا موجود».

وفى التوراة أن الرب هو ربّ الجنود، وإسسرائيل دائمة الإعلان أنبها دولة بلا حدود، أي مفسوحة الحدود، بمعنى أنها دولة توسعية.

ومن فلاسفة العسكرية نيسسه (١٩٠٠ - ١٩٠٠) وهو مؤسس فلسفة القسوة، وباعث الروح العسكرية الجرمانية، والخياة عنده إرادة قوة، وفتح، وتسلط، وغزو، واستيلاء، وتملك، وإخضاع. ونبحث العسكرية دائماً عن كل ما يقاوسها. وسعادة العسكر في الشعور بالقوة، والقوة سيادة، وأقصى السعادة هي أن تنمو القوة وتزيد، وأن ينحصل للعسكر أنهم قد قضوا على مقاومة ما.

قيل العشق آخر مرتبة المحبة، والمحبة أول مرجة العشق؛ وقيل هو إفراط المحبة وشدتها، فيرى العاشق معشوقه فلا يعرفه، كما روى عن مجنون ليلى أنها مرت به ذات يوم فدعته إليها لتحدثه، فقال لها دعيني عنك فإني مشغول عنك بليلى! وهذا آخر مقامات الوصول والشرب، وفيها ينكر العارف معروفه، فلا يبغى عارفاً ولا معشوقاً، ولا يبغى عارفاً ولا العسشق هو الذات المحض المحشق وحبده، فالعشق هو الذات المحض الصرف، الذي لا يدخل تحت رسم، ولا اسم، ولا اسم، ولا أسم، ولا وصف؛ والحب عبارة عن ميل الطبع في الشئ المُلذ، فإن تأكد الميل وقوى سمى

عشقاً؛ والبُّغض عبارة عن نُفرة الطبع عن المؤلم المتعب، فإذا قموى يسمى مقمًّا؛ والعشق مبقرون بالشموة، والحب مجردٌ عنها ؛ وأول مراتب الحب الهوى وهو ميل النفس؛ ئم العلاقة وهي الحب اللازم للقلب، وسسميت عبلاقية لشملَق القلب بالمحموب؛ ثم الكَمَلُف وهو شدَّة الحب. وأصله من الكُلفة وهي المشبقة؛ ثم ا**لعبشق** وهبو فرط الحب؛ ثم الشغف وهو حُرقة الحب؛ واللوعة والسلاميج مثل الشغف، فباللاعج مو الهبوي المُحرق؛ واللوعة حُرقة الهوى؛ ثم الجسوى وحسو الهوى البياطن وشدّة الوجد من عبشق أو حزن؛ ثم النتيم وهو أن يستعبده الحب؛ ثم النَّبَلُّ وهو سُقَام الحب، ومنه رجلٌ مستبول؛ ثم الوَكَمه وهمو ذهاب العقل في الهوى؛ ثم الهُيَام وهو أن يذهب على وجهه لغلبة الهبوى عليه؛ والصببابة رقسة الشوق وحسرارته؛ والمقلُّة والوَمَق المحبــــة، والوامق المحب؛ والوَّجَدُ الحبِ الذي يتبعه الحزن؛ والشجن حبٌ يتبعه هُمُّ وحزن؛ والشوق نزاع النفس إلى المحب؛ والوَصِّب ألم الحب؛ والحُكَّة توحيد المحبة. وهي رتبة لا نقبل المشاركة؛ والبود وهو خالص المحبة؛ والغيرام وهو البولوع؛ والمحبة أم حده الأسماء كلها.

أى الذى كان نسيه الاعستقاد أن الآلسهة تمكم الحياة وتتصرف فى الأقدار؛ ثم كان حصر الأبطال

عدد محل البطال الإنسان محل البطل الإنسان محل الإله، وتسام الأبطال المتخليص الأوطان وتحديد أراضيها؛ وثلا ذلك صعر الرجال age of men ويبسزه صسراع الناس العساديين مع الأشسراف للمساواة بين الجميع في الحقوق والواجبات، وهو عسمسر تطبسيق الديموقسراطيسة وقيسام الجمهوريات.

غر المجتمعات بأطوار من النمو والانحلال، وتبدأ بالطور الهمجى Feral or burbaric phase وتتميز فيه نوعية من الرجال الأبطال يحققون لشعوبهم خيراً عميماً بما يبذلون من جهد وتضحية زوداً عنهم، ومن هؤلاء فيسيوس الإغريقي، وأجامنون، وأوديسيوس، وأبو زيد الهلالي العسريي، وجلجسامش الفسارسي، الهلالي العسريي، وجلجسامش الفسارسي، وشعشون العبراني، وغيرهم كثيرون في كل أمة، وقوة هؤلاء خارقة، وحيلهم واسعة، وبهم وقوة هؤلاء خارقة، وحيلهم واسعة، وبهم القديمة.

Age of ideolgy<sup>(E.)</sup>; ........ عصر الإيديولوچية Âge d'idéologie <sup>(F.)</sup>; Ideologieziezeit <sup>(F.)</sup>

هو القرن التساسع عشر، وكان أول استخدام للفظة إيديولوجسية أو الأفكارية عند رسسو دى تراسى (١٧٥٤ - ١٨٣٦)، وأبرز الإيديولوچيين : فولنى ، وكوندرورسيه، ولافوازييه، ولابلاس،

ومین دی بیران، وجمیعهم أصحاب أفكار أو عقائد.(انظر إبدیولوجیة).

Age of Belief <sup>(E.)</sup>; ...... عصر الإيمان Âge de foi <sup>(F.)</sup>; Glaubezeit <sup>(G.)</sup>

هو عصر الفلسفة المدرسية التي كانت تطبعها التوجهات الدينية، والبحث في الألوهية، والدفاع عن العقيدة، وأهم فلسفات هذا العصر: الأوغسطينية، والرشدية، والأوكسامية، والمولينية، والاسكونية، والتوماوية.

Age of Analysis <sup>(E.)</sup>; ....... Âge d'analyse <sup>(F.)</sup>; Analysezeit <sup>(F.)</sup>

هو القرن العشرين عندما أصبح التحليل أدانه الكبسرى في استكناه الحسقائق، وفلسفة السحليل هي الفلسفة السائدة فيه، واشتهر من فلاسفتها: مور، وفيتجنيشتاين، وبرود، ورايل، وويزدوم، وسوزان سنيبنج، وكارناب، وآبر، (أسفلسر التحليل).

Age of Enlightenment $^{(E_i)}$ ; ....... عصر التتوير

Aufklarüngzeit <sup>(G.)</sup>

هو القرن الشامس عشر فى أوروبا، وتميز بسيادة العقل وتحرره، والانصراف عن العقائد، والتزام الانفستاح الجسديد، وأبطال هذا السعصر: ليستشخ، ومندلسسون، وريماريوس، وتسيستنز، وهيردر، ولموك، ونيوتن، وضولتير، وكسونلياك، وديديرو، وتأثرت بكتسابات هنولاء ثلاث بلاد

خصوصاً. هي: آلمانيـا، وانجلترا، وفرنسا. (أنظـر أيضاً تنوير) .

Age of Reason<sup>(E.)</sup>; ...... Âge de Raison <sup>(E.)</sup>; Zeit der Aufkärung <sup>(G.)</sup>

القرنان السابع عشر والنامن عشر، وفيهما غلبت فلسفة التنويس في فرنسا، على يد المتفلسفين من أمثال هولباخ وبيكاريا، وكانوا دعاة للفلسفة، وروّجوا للطابع العقلي الذي كان لفلسفة ديكارت، وسبينوزا، ولايبنس، ولوك، والتنوير هو نتاج عصر العقل، وغلّب الإلحاد في ذلك العصر.

Axial Age<sup>(E.)</sup>; ....... Âge Axial <sup>(E.)</sup>; Achsenzeit <sup>(G.)</sup>

فى الفلسفة هو عبصر التحولات الفكرية الكبرى، فيمشلاً القرن السرابع قبل المسلاد في اليونان، شهد سغراط معلماً، ثم القلاطون، ثم ارسطو، والثلاثة هم أعظم فلاسفة العالم القديم، بل أعظم فلاسفة العالم قاطبة، وما أحدثوه من أثر في الفكر تجاوز كل التصورات، وأيضاً فإن القرن الثامن عشر في أوروبا طبعه اثنان بطابعهما ذكيط أعظم فلاسفة العصر الحديث، وهيجل الذي وصف بيانه المجسدة لبناء الكون. وكان لفلسفة كنط أكبر الأثر في الشقافة الإنسانية، وفياق تأثيرها كل تأثير، وابتداء من كنط بؤرخ للاستقلال المطلق للمقل كمبدأ أساسي للفلسفة، وأما هيجل فكان بمثابة أرسطو المؤمن الحديث،

وكما ختم نابليون تاريخ أوروبا في ذلك القرن فلم تعد فيه أحداث كبرى، كذلك ختم هيجل الفلسفة فتضاءلت إلى جوار فلسفته كل الفلسفات من بعده، وتخارجت منها أو ضدها، وفي الأديان كان الغرن السادس الميلاي من العصور المحورية الكبرى بظهور الإسلام، وما أحدثه القرآن من هزة فكرية صادمة، حتى ليعد محمد عني أكبر مفكرى العالم قاطبة. والعصور المحورية كثيرة، ولدى كل الأمم، والكلام فيها المحورية كثيرة، ولدى كل الأمم، والكلام فيها لاينضب له معين.

هو نفسه عصر النهضة، وفيه غامر الفلاسنة خصوصاً، وخاضوا غمار مسائل وقبضايا ومشاكل فلسفية عبويصة لأول مرة، ما كان أحد يجرؤ على أن يتناولها أو بقترب منها أو يذكرها، ومن هؤلاء ماكيافلي، وجبوردانو برونو، ولوثر وإبرازموس، وليوناردو دافينشي، ومايكل أنجلو وإبرازموس، وليوناردو دافينشي، ومايكل أنجلو

عَصْرانَبِهُ ......

Mødernisme <sup>(F.)</sup>; Mødernismus <sup>(F.)</sup>

حركة دينية مسيحية، تطورت في أواخر القرن التاسع عشر، واستنفدت نفسها قبل

الحرب السمالمية الأولسي، وكانت غنايتها تحسديث الفكر المديني، والتسوفيق بين التسراث والآراء العصرية والأفكار الجديدة فسي الفلسفة والتاريخ والسياسة والاجتماع والعلوم، وحمل لواءها ني انجلترا چورېج تيىريل، وفون ھيجيل، ومــور بيتر؛ وفي أيطالبا انطونيو فوجازارو، ورومولو موري، وسلفاتورى مسينوتشى؛ وفي ألمانيها فسرانس كىراوس، وهيرمـان شنيل؛ وفي فرنسـا لويسي. وإدوارد لوروى، ولوسيسان لابيرتونييس، وأصدر الأخير حوليات الفلسفة المسبحية، وقبال إن مدفها تفسير الدين تفسيراً عقلياً أو علمياً. وتسببت فلسفات العصراتين في كثير من المصادميات مع الكنيسة، حتى تولى البيابا بيوس العاشر، فأصدر سنة ١٩٠٧ منشوره الذي يحظر الكُتُب العصرانية، وحذر رجال الدين أن تكون لهم مثل هذه الانجاهات. وفي ممصر كان الشيخ محمد عبده عصرانياً، وهناك اتجاهات عصرانية عند الكشير من مسشايخ الأزهر الحساليين (سنة ٢٠٠٠)، يسمونها أحياناً بتجديدية. وأحيانا يطلقون علبها اسم النحديث .

Media Aetas (L.)

العصور الوسطى في الفلسفة، أوالعصور الوسطى الفلسفية، المقصود بها تلك العصور التي سادتها القلسفة المدرسية، وتشمل ما يسمى

بالغنون السبعة الحرة: منها ثلاثة يقال لها الثالوث، وهى: النحو والخطابة والمنطق؛ وأربعة يقال لها السرابسوع، هى: الحساب والهندسة والفلك والموسيقا، وهذه المواد كانت هى كل المقرر الدراسى، وتضمنتها مؤلفات أرسطو وشراحه، وانضم إليسها اللاحوت، والعصور الوسطى الفلسفية نقع بين القرنين الناسع والرابع عشر أو الخامس عشر، وتوصف فلسفة العصور الوسطى الخامس عشر، وتوصف فلسفة العصور الوسطى بأنها الفلسفة الحقة لأنها كانت تشتمل على كل المعارف.

هو على المجاز جزء الآلة، أو ضرد الهيئة الاجتماعية، وعلى الحقيقة هو جزء الجسم الحي الذي يقوم بوظيفة معينة، ومن ثم فالأعضاء إما دريسة، نكون مبادئ للقوى، محتاجاً إليها في بقاء الشخص، وهي القلب إذ هو مبدأ الحياة. والدماغ إذ هو مبدأ قوة الحس والحركة، والكبد لأنه مبدأ قوة الحس والحركة، والكبد الشلائة مع رابع وهو الأنشيان؛ وهير الرئيسة وغير خادمتها، والأولى هي ما لا تكون مبدأ ولكن نكون مُعبنة ومؤدية، كالأعصاب للدماغ، والشرايين للقلب. والأوردة للكبد، وأوعية للني للأنبين؛ والثانية والأوردة للكبد، وأوعية للني للأنبين؛ والثانية عي الني لا تكون مبدأ ولا مُعينة، بل تجرى إليها تنظيم الى مرؤوسة وغير مرؤوسة، فالمرؤوسة عي الني لا تكون مبدأ ولا مُعينة، بل تجرى إليها تنظيم الني لا تكون مبدأ ولا مُعينة، بل تجرى إليها

القُورَى من الأعضاء الرئيسة، كالكلي، والمعدة، والطحال، والرئة، وغير المرقوسة هي التي لا تكون رئيسة، ولا خادمة لها، ولا مرقوسة، فهي الني تختص بضوى غريزية، ولا يجرى إليها من الأعضاء الرئيسة قبوى أخرى، كالعظام والغضاريف. وكذلك تنقسم الاعضاء إلى بسيطة ومركبة، فالبسيطة و وتسمى بالمفردة والمنشابهة الأجزاء كالعصب والعظم، والمركبة وتسمى أيضاً آلية، كاليمب والعظم، والمركبة وتنسمى أيضاً آلية، كاليمب والعظم، والأعصاب والعظم، والأعصاب والعرق، وأعضاء أميلة وهي العظام والأعصاب والعرق، وأعضاء غذاء، وهي المعدة والكبد والطحال، وأعضاء غذاء، وهي المعدة والكبد والطحال، وأعضاء غذاء، وهي المعدة والكبد والطحال، وأعضاء تناسل وهي الخصيتان وما يتصل بهما.

عضوائية عضوائية Organicism<sup>(E.)</sup>;

Organicisme <sup>(F.)</sup>; Organikismus <sup>(G.)</sup>

وتقبصد ما يجري من عمليات كيمماوية بين الأعضاء أو داخلها، والوظائف المضوية لما تؤديه الأعضاء من وظائف من شأنها قيام الجسم الحي بما يضاط به؛ والعمضوى لذلك ما يشعلق بالبدن. ويقابل النفسي والعنقلي؛ والعنضوي هو المبدأ المنظم، فتقول الكل العضوى، والقانون العضوى، بمعنى المنظم والأساسي. والعضوى يقابل الآلي. وهو كل نمو بتسأئيس القبوي الداخليسة، ويهدف لغاية، فالكاثن الحيّ عنضوي بهذا المعنى؛ والملفعب العسضوى يتسابل المذهب الحيسوى، وهو القول بأن الحسياة تنشأ بضعل قسوى داخلية. ونستهدف غاية تتجاوز الأجرزاء وتعمل ككل والعضوى في علم الاجتسماع مو القول بأز المجتمع كائن حيّ ككل الكاثنات. ول. قوانينه، وأن تطوره بفعل قواه الذائية، وانتظامه بانتظامها. Temperance (E.); ...... Temperance  $^{(6.)}$ ; Temperantia  $^{(6.)}$ ; Temperenz (G.)

هيئة للقوة الشهوية، نشوسط بين الفجور الذي هو إفراط هذه القوة، والخسمود الذي هو تفريطها، فالعفيف من يباشر الأمور وفق الشرع والمبروءة؛ والعفيفة المرأة ذات عضة، وشرعاً هي البريئة عن الوطء الحرام والمتهمة به.

هو خزاء الشر، وما يلحق الإنسان بعد

الذُّب من المحنة في الآخرة، وأما ما يلحيقه من المحنة بعد الذنب في الدنيا فيسمى بالعقوية، أو القصاصPunition: Punishment، والأديان وبعض المذاهب الفلسفية ترى القصاص من المجرم باسم المجتمع، إما في نفسه بالقتل، أو في بعض بدنه كحدً السرقة، أو في حرينة بالسجن، أو في ماله بالمصادرة والتغريم، أو في حقوقه الوطنية بحرسانه سها. وفي فلسفة العنقاب قد تُقرض العشوبة للردع، أو للقسمع، أو للشأديب؛ وعند علماء النفس تكون الأولوبة للعلاج النفسي أو السلوكي؛ وفي فلسفة القبانون ينبغي أن تتناسب العشوبة مع الجُرم. وتخفف الأحكام بحسب ظروف ارتكاب الجريمة؛ وتنشفي المسئولية عن الجماني في بعض الحالات مثل الجنوز. وتتساين وجهات النظر في ع**نوبة الإعدام :**Todesstrafe<sup>(G)</sup> Peine Capitale (F.); Capital Punishment (E.) والبعض يرى وجوبها، ومن هؤلاء كنط، فالمجرم لابد أن بعماني ما عماني منه الضمحيمة، ولابد أن يشعبر الجميع بأن المجتمع لن يصرف النظرعن الجُرم لو وقع، وأن قيم المجتمع مصونة لا ينبغي أن تَهسدر. وسن رأى بتشام والمدرسة النفيعية أن إقرار العتماب فيه أمان للمجتمع. وفي التشريع اليهودي والإسلامي : ﴿ كُتِبُ عُلَيْكُمُ الْقَصَاصُ فِي الْقَتْلَى مَ (البقرة ١٧٨)، ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقَصَاصِ حَيَاةً يًا أُولِي الأَلْمَابِ ﴿ (البَّرِة ١٧٩)، ﴿ وَكُنْبُنَا عَلَيْهِم فيها أن النفس بالنفس والعين بالعين والأنف بالأنف وَالْأَذُنَّ بِالْأَذُن وَالْسِنُ بِالْسِينَ وَالْعِسْرُوحَ فَسَمَسَاصٌ ﴿

(المائدة ٤٥)، وذلك المعنى نفست يأتى في سفر الأحسسار ٢٥/ ٣٦- ٢٧)، يعنى أنه في شسرع القيصاص حكمة عظيمة، وهبي بقاء النفوس وصونها، لأنه إذا عَلم القاتل أنه يُقتل، انكف عن صنيعه، فكان في ذلك حياة للنفوس، ولذا اشتهر قولهم: \*لقتل أنْفَى للقتل". (انظر أيضاً حقوية).

Contract (E.); .....

Contrat (E.); Contractus (L.);

Kontarakt; Vertrag (G.)

هو الإيجاب والقبول مع الارتباط. والعنقد الاجتماعي: "Fire Social Contract" (Social Contract" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre" (Geselischaftslehre) (Geselischaftslehren) (Gese

Complex (E.);

Complexe (E.); Complexus (F.); Komplex (G.)

فكرة أو مجموعة من الأفكار المسرابطة، المكبونة كلياً أو جزئياً، تصبغها العواطف بشدة، وفي صراع مع غيرها من الأفكار أو مجموعات الأفكار المقبولة من الفرد. والعشدة اصطلاح كارل جوستاف يونج (١٨٧٥ - ١٩٦١)،وهسى

أنواع : فعقدة التقص افتراض أدلر أن البشر يسمون من أجل التقوق، وان سعيهم أساساً نوع من التعويض، أو من التعويض الزائد،عن شعور بالنقص؛ وحقلة الأب حى تعلَّق البئت وارتباطها بأبيها ارتباطأ زائداً، وتسمى بعقدة إلكترا كذلك، نسبةً إلى إلكنرا ابنة أجاممنـون، التي أحبت أباها لدرجية أن عبادت أمسهما بمسبب هذا الحب، وحرضت أخاها على قبتل الأمء وعكسها عقبلة الام وهي حب الولد لامه وارتباطه بها ارتباطأ شديداً، وتسمى كذلك **عقدة أوديب** نسبةً إلى أوديب الملك الذي نزوج أسه وقتل أباه. وعقمة اللَّبْ، أو عقدة الشعور باللُّف سبها الصراع بين الأنا الأعلى أو الضمير وبين الرغبات الجنسية والعدوانية المكشوف أو المكبونة، مما يجعل الفرد باستمرار في موقف المدافع عن نفسه خُلُقياً. وعقدة الأنوثة عند البنات هي عقدة الخصاء عند الأولاد، وهي عضدة نقص لاكتشباف البنت أنها أقل من الولد بسبب عدم استلاكها قضيباً مثله، ويدفعها ذلك إلى تأكيد أنوئتها وأنها ليست أقل من الرجال، فتغالى في إحساسها بذاتها وإظهار تفوُّقها على الرجال. وتسمى أيضًا عقلة ديانا في الأسطورة الإغريقية التي كانت تفاخر بأنها لم يمسها ذكر، وكانت تنصرف كالذكور ، وهلاة الخيصياء عندما تبكون بالذكور هي عبقدة نقص يحس معها الذكر بأنه أقل من غيره من الذكور . عدواناً، أو جنـــاً، أو مبادأةً، أو قوةً، أو إنساجاً. فيندفع ليشبت أنه ليس أقل منهم، وعسندما تكون

فى الإناث فهى أيضاً عقدة نقص أن الأنثى أقل من الذكر الذي يمثلك قضيباً لا تمثلكه، وتتحول العقدة إلى رغبة في إثبات الأنثى أنها ليست أقل من الذكور، فتنافسهم وتتفوق عليهم وتبزُّهم.

Dogmatism <sup>(E.)</sup>; ......

Dogmatisme (G.); Dogmatismus

كقولنا مدنية من مدينة، والعقدية مذهب في السقين، وقد يُطلق عليها اسم القطعيسة، أو السقين، وقد يُطلق عليها اسم القطعيسة، أو الوثوقسية، أو الجمزمية، أو الدوجما، أي العقيدة، الدوجمانية، لاشتقاقها من الدوجما، أي العقيدة، وهي مطلب الإيمان الذي يقابل الشك، والملعب العقدي هو المقابل لمسلمين أو العقدي هو المقابل المسلمين أو العقدي هو المقابل المسلمين أو العقدين أو المسلمين أو ال

والمذهب الشكى نفسه مذهب قطعى إلا أنه سلبى، ويطلقون عليه اسم القطعية أو الوثوقية أو العقدية السلبية.

والعقدى ، أو القطعى ، أو الوثوقى . Dogmati والعقدى ، أو الوثق الوثق الدنة القطعى الوثق المتعدد الا يقبل الجدل فيه، واعتقاده القطعى أو الوثوقى بأن الإنسان قادر على بلوغ الحقيقة والينقين إذا اعتصد على قواه العقلية اعتماداً علميا، ومن ثم كان القالاسفة العقليون، أو القطعيون، أو الوثوقيون، هم المنبتون للحقائق الكليسة، وأحكامسهم لذلك مطلقية، وتسمى الكليسة، وأحكامسهم لذلك مطلقية، وتسمى وثوقيتهم أو عقديتهم هفدية إيجابية. واعتبر كنط

الفلسفات العقلية فلسفات عقدية، لأنها تقدّم نظريات عن العالم نقطع بصحتها وكأنها حقائق يقينية لا نُتازع. والعقدية كذلك تعتبر مقابلاً للفلسفة النقدية.

والعقدية تناهض الاجتهاد، وترقى أن تكون جموداً مذهبياً، ولمذلك يترجمها البعض بالجمود المذهبيا، ولمذلك يترجمها البعض بالجمود المشعيين، ومن ذلك أن القطعية كانت فرقة من فرق الشيعة تقطع بموت الاثمة الواحد تلو الآخر إلى الإمام الثاني عشر المنتظر، واعتقادات الشيعة المخالفة للسنة اعتقادات قطعية ونوع من الجمود المذهبي لا يقبل النسعيديل ولا النشاش. والصهيونية، والفاشية، والنازية مذاهب قطعية والمعادة، تقوم عملى دعاوى إيمانية غيير قبابلة للنقاش.

والعقدية الأخلاقية .Moral D. هي الفلسفة التي تذهب إلى القول بأن الاعتبقاد إيمان يصدُقه العسمل، وأن الأخلاق معتبقدات لابد فيها من الممارسة، وكل عسمل صائح إنما يصدر عن إيمان عقدي بمبادئ قويمة. (أنظر عقيدة).

اسم مشترك تطلقه الجسماهير والفلاسفة والمتكلمون على وجوه مختلفة لمعان مختلفة . أما الجماهير فيطلقونه على ثلاثة أوجه: الأولى بما الجماهير فيطلقونه على ثلاثة أوجه: الأولى براد به صحة الفطرة الأولى في الناس، فيقال لمن صحت فطرته الأولى إنه عاقل، فيكون حَدَّه أن

العقل قوة يجوز بها التمييز بين الأمور القبيحة والحسنة؛ والثاني يراد به ما يكتسبه الإنسان بالتجارب من الأحكام الكلية، فيكون حَدَّه أنه معان مختلفة في الذهن، تكون مقدمات تُستنبط بها المصالح والأغراض؛ والثالث معنى آخر يرجع إلى وقار الإنسان وهيأته، ويكون حَدَّه أنه هيئة محمودة للإنسان في حركاته وسكناته وهيئاته وكلامه واختياره. وأما الفلاسفة فاسم المعقل عندهم مشترك يدل على ثمانية معان العقل عندهم مشترك يدل على ثمانية معان مختلفة : العقل بالمعنى العامى البسيط الذي يريده المتكلمون؛ والعقل النظرى؛ والعقل الملكة؛ والعقل بالملكة؛ والعقل بالملكة؛ والعقل بالملكة؛ والعقل بالمعنى المستفاد، والعقل الفعال.

والعقل في التعريف جوهر بسيط مدرك للأشياء بحقائقها، ولا يُنسب إلى عضو مخصوص، والعقل ليس شيئاً غير إدراك صور الموجودات من حيث هي؛ وهو جوهر مجرد عن المادة. وقيل العقل هو آلة سواء السبيل، وأنه جوهر محرد يدرك الغائبات بالوسائط، والمحسوسات بالمشاهدة؛ وهو ميزان صحيح، فأحكامه يقينية، غير أنك لا تطمع أن تزن به أمور التوحيد والآخرة وحقيقة النبوة إلخ.

والعقل كما يوجد في الإنسان يوجد كذلك في الحيوانات الدنيا، ومن ثم يزعم البعض أن الآلات كذلك يمكنها أن تمارس التفكير كما يمارسه الإنسان، ومن ثم يجيز البعض لأنفسهم أن يسموا بعض الآلات باسم العقول الإلكترونية.

Reason <sup>(E.)</sup>; Raison <sup>(F.)</sup>; ....... Vernunft<sup>(G.)</sup>

الاسم الصينى للفيلسوف تشودهى (١٢٠٠ - ١٢٠٠م)، ويعتبره الفيلسوف الصينى الأكبر تشومه و آخر فيلاسفة الصين المعظام، وله فضل تجديد الكونفوشية وإقيامة ماسمى فيهما بعد بالكونفوشية العقلانية للحفثة.

عَلَىٰ أَرِيبِ .....Esprit de Finesse (F.)

اصطلاح باسكال Pascal نقول آرب بالشئ أى صار ماهراً فيه وبصيراً، والأرابة هي البصيرة النافذة، فالعدل الهندسي Raison يلتمس المبادئ الملموسة، ومنهجه منهج الشك، وإنما نحن في حاجة إلى منهج العدل الأربب أي إلى منهج واسع الأنق، عدميق المأخذ، رهيف كل الرهافة ودقيق. ويقصد باسكال بالعقل الأرب القلب، ويقول إننا بالقلب نعرف الأصول والمبادئ، وهي الأولى التي لا برهان عليها سوى نقها، وهي

المكان. والزمــان، والأعــداد، ولا تحتياج هذه إلى برهان للإثبـات، وإنما هي مركّبـة فينا، يعـرفهـا القلب بالغريزة، والقلب عمله الاستشعار، بينما العقسل العادي عمله الإدراك والاستنساج، ويميز باسكال لــــذلك بين منطق العـــقل وبين ما يسميه الصلب Herzenslogik ((ناء); Logique du cocur منبطق القبلب (E): Logic of the Heart (E). ولا شبك أنه يستقبل ذلك من القسرآن، وفسيسه أن القلب يفسق. (الأعراف ١٧٩) ، ويعقل (الحج٤٦)، ويتعمد، (الأحـزاب٥)، ويزوغ (آل عمـران٨)، ويطمـئن (المائسدة١١٣)، ويغلُ (الحسشر١٠)، ويمرض (البقرة١٠)، ويتحسّر (أل عمران١٥٦) ، ويتسو (المائدة١٣)، ويطهُر (المائدة٤١) ، ويُطبَع عليه (الأعـراف-١٠٠ ) ، ويأبي (التـوبة٨) ، ويغـتـاظ (التسوية١٥) ، ويرتاب (الستوية ٤٥) ، ويسنافق (النسوبة٧٧)، وينكر (النحل٢٢)، ويلهسو (الأنبياء٣) ، ويصاب بالرعب (الأحزاب٢٦). ويأتيه الوجل (المؤمنون ٦٠)، ويضرَع (سبأ ٢٣). ويلين (الزمر٢٣)، ويخشع (الحديد ١٦)، ويؤمن (المجادلة ۲۲)، ويرين عليه (المطففين ۱۶)، ويائم (البقرة ٢٨٣) ، ويطمع (الأحزاب ٣٢)، ومنطق القلب ربما كسان لذلك أعلى قسدراً، وأسسمي مكانة، وأشرف منزلة من منطق العقل.

عقل إلهى .....ها عقل إلهى المسلو المعقل اللاتى بالقوة ، وهو يسميه أرسطو المعقل اللاتى بالقوة ، وهو أبدأ فاعل اوهو بالفعل؛ ويسميه ابن سينا العقل العلمى ، وهو من جنس العقل الهيولانى إلا أنه رفيع جداً.

عقل إنساني ...... (الله المعلق المستقبال رسوم الهيئة في الإنسان المعلق الاستقبال رسوم المعقولات.

عقل أول .....ا

فعلٌ محض وعلة ، إلى الحقائق الإلهية (إبن رشد - نهافت الفلاسفة) ويجب أن يكون بسيطاً وواحداً بباطلاق (ابن رشد - ما بعد النطبيعة)، وبنسبته إلى العبد يسمى العقل الأول. وبنسبته إلى الحق يسمى القلم الأهلى، ويسمى بالبروح الأمين لأنه خزانة علم الله وأمينه، ويسمى بهذا الاسم جبرائيل ، وكل عقبل أول هو أعلى فى المرتبة بما يعقل، والأول يجب عنه وجود عيقل اخر (ابن مينا - النجاة).

عقل بالفعل ...... اعتل بالفعل .....

هو أن تصدر النظريات مخزونة عند قوة العاقلة بتكرار الاكتساب. بحيث بحصل لها ملكة الاستحضار متى شاءت من غير تحشم كسب جديد.

والعقل الـذى بالفعل شبه موضوع، ومادة للعقل المستفاد (الفاداي - رمالة في العقل)، ويسمى عقالاً بالفعل لأنه عقل ويعقل متى شاء بلا تكلف واكتساب، (ابن مينا-النجاة).

عقل بالقوة ......عقل بالقوة المسادة Intellectus Possibilis

هو العقل لم يكتب فيه شئ بعد، وهو يخرج إلى الفعل بسبب عقل بالضعل (ابن سينا۔

النجاة). والعبقل بالقبوة هو العقل البهيبولاني. (وسائل الكندي).

عقل بالملكة ...... الملكة الملكة

هو علم بالسفسروريات، واستبعداد النفس بذلك لاكتساب النظريات.

عقل جدلی ...... (۴۶) Raison Dialectique

مصطلح سارتم في كتابه الله العقل الجدلي Critique de la Raison Dialectique في ويذهب فيه إلى أنه من المحال الإضطلاع بأي نشاط عقلي -بما في ذلك البحث المفلسفي التباريخي - دون إدراك أن هذا النشاط جدلي من حيث الشكل، فيأي تنفكيس عبن العبالم لا يملكن أن يكون إلا جدلياً، وأي فعل إنساني في العالم هو في حد ذاته جدني بالضرورة، يعنى يسيمر وفقاً لتصادم المتناقيضيات والشغلب عليها، فما دام الضعل الإنساني يعمد إلى تغيير حالة معبنة من أمور العالم، إلى حالة أخرى مختلفة، وما دام الإنسان مسشولاً عن هذا التغييس، فلا بد أن يكون ثمة تصدادم، أو تناقض، أو تنافسر أساسي بين سا يُخطُّط له (التفكير الذهني) وبين ما يحدث فعلاً (التغيير الفيزيائي)، وذلك أنه بتخطيطه وما يقوم به من نشباط لتحقيقه (براكسيس) إنما يفرض على العالم المادي شيئاً أجنبياً عليه. وهذا التفكير الجدلي والعمل الجدلي، يتآزران في كل شأن من الشسئون الإنسسانية، ويظهر تأثيرهما في كل سا يدور حبولنا. والعبقليبة الجندليبة تطبع التباريخ

والفكر، وطبيعة العقلية الإنسانية عملية فى أساسها وليست ننظرية، ومن ثم فالآصسرة بين الفكر وموضوعه قوية، والعلاقة بينهما متشابكة، وهى فى نفس الوقت نفكيسر عن الموضسوع، وهذه العسلاقة هى البراكسيس فى الموضسوع، وهذه العسلاقة هى البراكسيس Praxis ، أو العمل المخطط، أو فى شكل مشروع. (أنظر براكسس).

عقل حيوى .....عقل حيوى e

هو نفسه العقل النظرى ويزيد صليه أن هذا العقل الحبوى ليس ساكناً وإنما يشفجر بالحبوية والحركة والقدرة على التحوّل. (أورتيسجا أي جاسيت).

قوة للنفس هي مبدأ التحريك للقوة الشوقية الى ما تخناره من الجزئيات الأجل غاية مظنونة أو معلومة. وهذه قوة محركة وليست من جنس العلوم، وإنما سميت عقلية الأنها مؤتمرة للعقل، مطبعة الإشاراته بالطبع، فكم من عاقل يعرف أنه مخضر بانباع شهواته ولكنه يعجز عن المخالفة للشهوة ، الا لقصور في عقله النظرى بل لضنور هذه القوة التى سميت العقل العملى، وإنما تقوى هذه القوة بالرياضة والمجاهدة والمواظبة على مخالفة النهوات. (الغيزالي - معيار العلم)، والعقل العملى عند كنظ هو الملكة المتعالية التى والعقل العملى عند كنظ هو الملكة المتعالية التى

تشضمن المبادئ القبلية لكل فعل، أي قواعد الأخلاق.

كل ماهية سجسردة عن المادة أصالاً، وهو المُخرِج لنفوس الآدميين في العلوم من القوة إلى الفعل، ونسبته إلى المعقولات والقوة العاقلة كنسبة الشمس إلى المصرات والقوة الباصرة، إذ بها يخرج الإبصار من العقوة إلى الفعل. وقد يسمون هذه العقول الملائكة . (الغزالي معيار العلم).

عقل قدسى .....العقل بالمُلكة، إلا أنه رفيع جداً هو من جنس العقل بالمُلكة، إلا أنه رفيع جداً ليس مما يشخرك فيه الناس كلهم. وهو حال للعقل الهيولاني يكون فيه شديد الاستعداد للاتصال بالعقل الفعال، كأنه يعرف كل شئ من نفسه. وهذا ضرب من النبوة، وهي أعلى مراتب القوى الإنسانية. (ابن سينا - النجاة).

عقل على ...... المناه المناه

ولذا كان هو القسطاس المستقيم، لأنه لا يحيف، ولا يظلم، ولا يسفونه شئ. والنفس بعد الموت تسقى دائماً غير صاينة، مشعلقة بهذا الجوهر الشريف المسمى بالعقل الكلى. (ابن سينا).

عقل مفارق ...... المفارق المعقل مفارق المعقل جميع لا يعقل إلا ذاته، وأنه بعقل ذاته يعقل جميع الموجودات. (ابن رشد).

بفتح الكاف، هو مجموعة المعقولات التي يقصدها التجريبيون، والتي تشغير دائماً بتغير الزمان والأفراد، ومن ثم فهو العقل المعقول.

عقل مكون ......Raison Constituante; .....

Raison Raisonnante (F)

بكسسر الكاف، هـو المبدأ الـواضح للقــيم والمعايير والقواعد، وإرادته إرادة توحيد، وغايته النجانس والتوافق، وهو ثــابت لا ينغير، ومن ثم فهو العقل العاقل.

عقل مُنقعِل .... .....منقعِل المسلمان Intellectus Passivus العسقل الهيسولاني والعسقل المنضعل الفارابي).

اعثل نظری :...... ; ....... Theoretische Vernunft; Spekulative Vernunft <sup>(G)</sup>

مايكون للنفس بحسب أصل القطرة خلوها عن كل صبورة، وهو قوة للنفس تقبل ماهيات الأمور الكلية من جهة ما هي كلية. (الغيزالي). والعقل النظري أو التأملي عند كنظ هو الملكة المتعالية التي تشتمل على المبادئ القبلية للمعرفة، وتؤسس لذلك للعلم، ويسميها كنط العسقل الحائص أو للحض Reine Vernunf.

عقل هيولاني ....... الله nous bolikos وحسو مصطلع أرسطو nous bolikos وحسو الاستعداد المحض لإدراك المعقبولات، وهو قوة محضة خالية عن الفعل كما للاطفال، وإنما نُسب إلى الهيولي لأن النفس في هذه المرتبة تشبه الهيولي الأولى الخالية في حد ذاتها عن الصور كلهيا. والعمقل المهيبولي الذي هو بالقسوة.

(القبارايي)؛ وهنو العقل ينالقوة، وجرت النعادة

تسمينه بالعقل الهيولاني تشبيها له بالهيولي.

(اين سينا).

عقل وإرادة سيست المناسبة، والعقل أداة الإرادة من الكيفيات النفسية، والعقل أداة التسمييز بين الأصور وإصدار الأحكام وإدراك المحسوسات والمجردات. وأصحاب مسلهب الإرادة هم الذين يجعلون الأولوية للإرادة، فهى التي تحمل على إيقاع الأفسال وإيجادها، وهي

القوة التي هي مبدأ النزوع، وأصحاب مسلهب المسقل هم الذين يقولون إن كل موجود فسهو معقول، ويؤسسون الاعتقاد على ما يستدلونه بالأدلة العقلبة. وكان توما الأكويني يرى سيادة الإرادة على العقل، بينما كان ديكارت ولوك عقلانين يعلبان العقل على الإرادة.

عقل ونقل .......عقل ونقل .....

يذهب بعض الفلاسفة إلى أولوية النقل على العقل بدعوى قصور العقل عن إدراك الكليات وتصور المعببات، والعقل نسبى باعتبار الرمان والأفراد والجماعات. وكان الغزالي من المعتقدين بهذه المقولة. ومن رأى دونس سكوت أن العقل أنسدته الخطيئة والآثام، ويزيغه الهوى والضلال، ولا يصلح كوسيلة لبلوغ الحقيقة، ولا تنفع من ثمة الفلسفة وحدها لنعرف ما لا نعرفه إلا عن طريق النقل، ولابد أن تكون الفلسفة والعقل في خدمة الدين والنقل، وهذا هو رأى الفزالي وأبن تيمية؛ وبعض الفلاسفة الآخرين بجعلون للعقل الأولوية على النقيل، وللفلسفة الأفيضلية على اللاهوت، ومن هؤلاء إربجين سكوت، وفي ذلك يقول عبارته المشهورة: النقل بصدر عن العقل الحق، وأما العقل فلا يصدر أبدأ عن النقل. ومن رأي ابن رشد أن النقل والعقل متلازمان، والدبن والفلسفة متآخيان .

العقل يسبق الإيمان،

"Ratio ante cedit fidem"

عبارة أوغسطين (٣٥٤ - ٤٣٠) في الصلة

والاستسقسادية، أو اللوج ماطيسة ، أو الوج ماطيسة ، أو الوثوقية Dogmatism مذهب الذين يؤمنون بقدرة العقل على بلوغ اليقين. (انظر كلاً في بايه).

حكس .......

Conversus(L.); Umgekehrt (G.)

فى اللغة عبارة عن رد الشئ إلى سُنته على طريقه الأول، مثل عكس المرآة، ومن ثم العكس نفى الشئ، والله ولذا قيل نفى الشئ، قالوا عكس الإثبات النفى، ولذا قيل المعكس فى باب المعرف مفسَّر بأنه كلما التفى الحد انشفى المحدود، أى كل ما لم يصدق عليه الحد لم يصدق عليه الحدود، ويقابله الطرد.

استدلال مباشر بعكس وضع الموضوع والمحمول، بحيث إذا صدقت النقضية الأصلية صدقت النقضية التخمية، ويشترط لذلك أنه بنيع صدقت النقضية للعكسية، وأن لا يكون في كيف العكسية حد مستغرق لا يستغرق في الأصلية، وأن لا يكون في ولكن لا يشترط أن يكون حد الأصلية المستغرق مستغرقاً في العكسية. ويسمى العكس في حالة الكلية السالبة والجزئية الموجبة بالعكس المستوى التسام أو البسيط C Simple C. وفي حالة الكلية المساوى الجزئية الموجبة يسمى بالعكس المستوى الجزئية موجبة يسمى بالعكس المستوى الجزئية موجبة بعنى تحويل الكلية الموجبة إلى جزئية موجبة بعنى المستغرق في المعكوسة حدً لم يكن

بين العقل والنقل، وبين العلم والإيمان.

عقلانبة عقلانبة Rationalism عقلانبة

Rationalisme<sup>(F,)</sup>; Rationalismus <sup>(La G,)</sup>

مذهب أهل العقل، وهي العقلية، أو تعقَلُ المُلائم، باعشبار أن كل سوجود معقبول، وكل معقول موجود، أو باعشبار العقل شرط الإيمان. أو أن العقائد الإيمانية صحبحة من حيث يمكن أن يستدل عليها بالأدلة العقلية.

عقوبههٔ ..... Penalty<sup>(E.)</sup>;

Pénalité (E.); Poena (L.); Strafe (G.)

ما يلحق الإنسان من المحنة بعد الذنب في الدنيا، وأما ما يلحقه بعد الذنب من المحنة في الأخرة فيسمى بالعقاب. ونطلق العقوبات أيضاً على الأحكام النسرعية المنعلقة بأصور الدنيا باعتبارات المجتمع. (انظر أيضاً عقاب).

العقائد ما يُقصد فيه نفس الاعتقاد دون العسل، وهي الحكم الذهني الجازم أو الراجح. والعسقيدة أيضاً هي النظرية التي تقرّها السلطة ويلنزم بها الأفراد الواقعون تحت سلطانها، أو هي المبدأ الذي يقوم عليه المذهب ويسلّم معتنقوه بصحته ابتداءً كنوع من الإيمان، ولذلك ارتبطت العشيدة بالدين لتعني ركن الدين، كما نقول العشيدة بالدين لتعني ركن الدين، كما نقول العشيدة الإسلامية ونقصد بها أركان الإسلام.

مستغرقاً في الكلية الموجبة. ونقض المعكس المستوى .: Obverted C نوع من الاستدلال المباشر بالعكس والتقض، وهو تحويل القضية إلى أخرى، موضوعها محمول الأصل، ومحمولها نقسيض موضسوع الأصل، مع بقاء المصدق والكذب، وطريقة ذلك بعكس القضية الأصلية عكساً مستوياً أولاً، ثم تنقض المعكوسة نقض المحمول.

هو أن غيمل مشابل المحمول بالإيجاب والسلب موضوعاً، ومقابل الموضوع محمولاً، فنقول : إذا قلناكل ح ب لزم منه أن كل ما ليس ب ليس ح. (إين مهناه - الشفاء).

وحكى التقيض التسام .Full C. أو للواقسة المحدول القنضسية إلى أخرى موضوعها نقيض محمول الأولى، ومحمولها نقسض مسوضوع الأولى، مع بقاء العسدق والكيف، وهذا هو عكس التقيض المخالف، ثم نقض المحمول.

وحكس التقيض الجزئي أو المخالف المعنف مو تحويل القضية إلى أخرى موضوعها نقيض محمول الأصل، ومحمولها نقيض موضوع الأصل، مع بقساء الصدق دون الكيف، وذلك بنقض محمول الأصل أولاً، ثم نعكس نقض المحمول عكساً مستوياً.

عکس ونقض عکس ونقض Éduction <sup>(E.)</sup>; Eductio <sup>(L.)</sup>; Eduktion <sup>(G.)</sup>

طريقة في الاستدلال المسائسر، بالمكس والنقض بين قضايا تختلف في الموضوع وحده، أو المحسول وحده، أو في الموضوع والمحسول معاً، وهو أنواع: العكس المستوى ونقضه؛ ونقض المحسول؛ وعكس النقيض المخالف؛ وعكس النقيض الموضوع، والنقض الموضوع، والنقض الموضوع،

علاقة Relation (E.; F.; G.); Relatio (أحلاقة Relation)

رابطة وهي بالكسر، كعلاقة القوس والسوط وتحوهما، وتستعمل في المحسوسات؛ وبالفتح كعلاقة الخصومة والمحبة ونحوهما وتستعمل في المعاني. وفي اصطلاح المنطقيسين العلاقة بالفتح، وتربط بين موضوعين أو أكشر، أو هي خاصية تنتسى لموضوع باعتباره مرتبطأ بموضوع آخرء ويُرمز للملاقة بالرمزع، ولها طرفان، الأول طرف البيداية أو السابق Predecessor، أو المشير Referent؛ وهو المضاف، ويرمــز له بالرمز س أو u) والثاني طرف **النهماية، أو اللاحق** Successor، أو المشار إليه Relatum؛ وهو المضاف إليه، ويرمز له بالرمز ص أو ه . ولكل علاقة **نطاق** Domain. وهو الفشة التي يكون الطرف البداية في القضية الإضافية أحد أفرادها، ونطاق مضاد أو عكسى. Counter-d أو . Converse-d وهو الفتة التي يكون الطرف النهاية أحد أضرادها، ويسمى سجموع

النطاق والنطباق العكسي مجال المعلاقة Field of Belation

وتختلف العلاقيات باختلاف الحيدود التي تربط بينها من حيث نوع الحدود ، فبالعملامة العنصسرية . Constituent R تربط بيس حدود أو عناصر القبضية الواحدة س ع ص، والعملاقة المنطقسية . Logical R ـ مــثل علاقــة اللزوم التي تربط ق ، ل في الصيغية ق < ل ؛ والعيلاقيات المتطقية الأسماسية هي العطف والفيصل واللزوم، ومن حسيث عدد الحمدود فالعملاقة الأحمادية الحد .Menadic R عبلاقية انعكاسية، وتسمى كنذلك عبلاقة ذات منغير حبر. وصورتهما س ع س؛ وال**ملاقة الثنائية الحد . D**yadic R نكون بين حدين، ونسمى كذلك علاقة ذات متغيرين حُرَّين مثل س على يمين ص؛ والعلاقة ثلاثية الحدود .Triadic R تكون ذات متغيرات ثلاثة ببن ثلاثة موضوعات أو حدود مثل من اشتبري ص من ط؛ والعبلاقية متعددة الحدود .Polyadic R تكون بين أكدث من حدين، وتسمى كذلك علاقة دالية متعددة الحدود.

ومن حيث طبيعة الحدود فالعلاقة من الدرجة الأولى R. of First Order تربط بين أفراد مثل س ع ص؛ وحلاقة من الدرجة الشائية R. of Second ع ص؛ وحلاقة من الدرجة الشائية Order تربط بين فئات أو عبلاقات من الدرجة الأولى؛ ثم هناك علاقة الهوية R. of Diversity التي نبر عنه بالنساوى؛ وعلاقة التباين R. of Diversity وتربط بالنساوى؛ وعلاقة التباين R. of Diversity وتربط

بين علاقتين مختلفتين، مثل علاقتي «أكبر من؛ و أفراد ونهايتها فثات؛ وهلاقة شاملة . Universai R تربط ببن فسردين، ورسزها ٧؛ وصلامة ترتيب .Order R وتكون بين منوضوعين، بحبيث يكون أحدهما أكبر من أو أصغـر من الأخر؛ وعـلاقـة فارضة .Null R بين شيشين، ورمزها ٨؛ وعلاقة فاليسة.Functional R وهي علاقية واحد بكشير ؛ وصلاقية دالية متعسدة الحدود Many - termed .Functional R بين أكثر من حدين ، وتسمى أيضاً علاقية متعبدة الحدود؛ وعلاقة واحبد بواحد، One .one R وتكون بين أحسد حدود النطاق وأحــد حدود النطاق العكسي، كمعلاقة الزوج بزوجمته: و **علاقة واحد بكث**ير .One - many R بين موضوعين أحدهما نبابت والأخر متغيبر، وتسمى العبلاقية الدالية، مثل س والد ص حيث يمكن أن يكون س والدأ لآخرين غير ص؛ وعلاقة كثيـر بواحد .Many - One R وهي عكس علاقية واحد بكثير، فنقسول إن س ابن ص حسيث يمكن أن يكون كشبرون غبير ص أولاد س؛ وهلاتمة كثير بكشير .Many - many R وتربط بيسن أكسشر من حسد من حمدود النطاق والنطباق العكسي، مثل عملاقية «والله» طالمة أن له أكــــــر مــن طفل ، وللـطفل والمدان

ويميز الفلاسفة بين الصفات الجوهرية للشئ وصفاته العارضة، ويميزون كذلك بين العلاقات ابن عم فإن ص كذلك ابن عم . علاقة جائزة الانعكاس ..........

Nonreflexive Relation (1...);

Relation Nonreflexive :::

Unreflexive Beziehung \*\*\*\*

لبست انعكاسية ولا لا انعكاسية، والكنها بين بين، مثل علاقة يُعجَب أو يكره، فالإنسان لا يُعجب بنفسه دانساً أو يكرهها دوماً ولكنه يفعل ذلك بين الحين والأخر.

علاقة جائزة التعدى .............

Nontransitive Relation (\*); Relation Nontransitive (\*); Untransitive Beziehung (\*)

Nonsymmetreal Relation <sup>(6,1)</sup>: Relation Nonsymétrique <sup>(6,1)</sup>: Unsymmetrische Beziehung <sup>(6,5)</sup>

العلاقة بين موضوعين، حيث تكون مي ومعكوستها لا هما بالمتساويتين ولا بالمتناقضتين، وإنما يجوز أن يتسماثلا أو لا يتسماثلا، كمعلاقة اليحب»، فإذا كان س يحب ص، فمن الجائز أن يكون ص يحب س أولا يجه.

التي تربط الصفات الجوهرية ببعضها وهي ما بسمى بالعلاقات الغاخلية أو الباطئة . Anteroal Rs . بسمى بالعلاقات الغاخلية أو الباطئة . Asserbal الأشياء والمعلاقات التي تكون للشئ بغيره من الأشياء وتسمى بعلاقاته الخارجية . Asserbal Rs . واتخذ هذا التمييز شكل الخلاف حول الماهية والوجود وقيل عن الماهية إنها مجموع خصائص الشئ الجوهرية التي ترتبط فيما بنها بعلاقات باطنة، وقيل إن الأشياء لا توجد إلا في عسلاقات باطنة، بغيرها، وأن كل العلاقات خارجية لأنها ظواهر نكشف عن سمات الشئ.

Reflexive Relation<sup>(E.)</sup>; ........ علاقة انعكاسية Relation Reflexive <sup>(E.)</sup>; Reflexive Beziehung<sup>(G.)</sup>

تربط بين الحد ونفسه، أو بين أحد أعضاء الفئة وعضو أخر من أعضائها، أو بين القضية المساوية لها أو المتكافئة معها، وصورتها سع س.

Transitive Beziehung (G.)

بين طرفيها طرف مشترك ، مثل س أكبر من ص، ص أكبر من ط، إذن س أكبر من ط.

Symmetrical Relation<sup>(k.)</sup>; علاقة شائل ........... Relation Symétrique<sup>(E.)</sup>;

Symmetrische Beziehung (G.)

إذا كانت العلاقة بين موضوعين مساوية لمعكوستها، وصورتها (سع ص) = ( (صع س) كالعلاقة بين أولاد الأعمام، فإنه إذا كان س علة، لأنه بحلوله ينغير حال الشخص من القوة إلى الضعف. وفي اصطلاح الأصوليين العلة الشرعية عبارة عما يجب الحكم به معه، وهي موضوعة أو منصوصة، ومستنبطة بالاجتهاد، ومتعدية تتعدى الأصل إلى غيره، وقاصرة لا تتعداه. وقد تكون العلة اسما أو معنى أو حكماً. والعلة عند الفلاسفة عقلية وهي ما يحتباج إليه الشئ إما في صاحبته (علة الماهية)، كالمادة (علة مادية) ، والصورة (علة صورية)، أو في وجوده (علة الوجود) ، كالغابة (علة خاتية) والفاعل (علة فاطلة)، والموضوع ويسمى معلولاً.

ثم العلة على قسمين طة تامة، ونسمى طة مستقلة أيضاً، وهى عبارة عن جميع ما يحتاج إليه الشئ في ساهيته ووجوده، أو في وجوده فقط، كما في المعلول البسيط، وعلة فيم تامة، وتسمى ناقصة أوفير مستقلة.

والعلة مطلقاً فاعلية، أو صورية، أو مادية، أو غائبة، وقد تكون بسيطة أو مركبة، وقد تكون ذاتية أو عرضية.

والعلة إما عامة نكون جنساً للعلة الحقيقية. كالصانع الذي هو جنس للبناء، أو خاصة، وهي العلة الحقيقية كالبناء.

وقد تكون العلة قريبة أو يعيلة. فالضاعلية القريبة كالعفونة بالنسبة إلى الحمى؛ وقد تكون مشتركة أو خاصة كبناء واحد لبيت واحد. والفرق بين العلة وشرطها أن الشرط يشوقف

Irreflexive Relation (E.); هكاسية المعكاسية المنافقة لا المعكاسية (E.); Relation Irreflexive (E.); Irreflexive Beziehung (G.)
لا تصلح للربط بين الحد ونفسه، مثل العلاقة الكبر من الو الصنفر من الوصورتها (سع الكبر عن الواقة لا تعاملية المنافقة المنافلية المن

Asymmetrical Relation (E.);
Relation Asymétrique (E.);
Asymmetrische Beziehung (G.)
إذا كانت العلاقة بين سوضوعين هي نقيض إذا كانت العلاقة بين سوضوعين هي نقيض معكوستها، كعلاقية اوالدا، فإنه إذا كان س

اعلاقة لازمة ....... علاقة لازمة Relation Intransitive (F.);

Intransitive Beziehung (G.)

علاقة لا منعدية إذا لم تكن تتعدى الربط بين حدين فيقط إلى حد ثالث، فيمثلا عيلاقة اوالده فيإنه إذا كان س والداص، وكيان ص اوالده ط، فإن س لا يكون والداط.

علامة (E.);.....علامة

Marque : Attribut (F.) Markmal (F.)
هى ما نعلَق بالشئ من غيبر تأثير نيه ولا
توقف له عليه إلا من جهة أنه يدل على وجود
ذلك الشئ؛ وهى ما يكون عَلَماً على الوجود من
غير أن يتعلق به وجوب ولا وجود.

Cause (E.; F.);

Causa (E.); Ursache; Grund (G.)

فى اللغة عبارة عن معنى يحل بالمحل فسيتغير به حيال المحل بلا اختسيبار، ومنه يستمى المرض

عليمه تأثير المؤثر لا ذاته، كيبوسمة الحطب للإحراق، إذ النار لا تؤثر في الحطب بالإحراق إلا بعد أن يكون يابساً.

علَّة (تفاقية ...... عنَّة انفاقية ......

ليست شرطاً لحدوث الشئ ولا يتوقف عليها وجوده، وتختلف عن العلة الفاعلة، ومن ذلك قول الغزالي: إن مشاهدة التعاقب بين ظاهرتين لا يسمح لنا بأن نشول إن الظاهرة الأولى علة الظاهرة الثانية، فإذا حصل الاحتراق عند ملاقاة النار دل ذلك على الحصول عند، لا على الحصول عند، لا على الحصول عند، لا على الحصول عند، لا

علة أساسية ...... العلة الفاعلة، كالنجار بالنسبة للسرير.

علة أولى .....طلة أولى ....

علة الوجود، والعلة الأولى قدرة، والعلة الشائية فعل؛ والعلة الأولى سبدعة فاعلة منسمة الكل، وعلة كل وجود (الكندي وابن سيناء).

علة ثانية ......

العلة الأولى قدرة، والعلة الشائية فعل بسأثير العلة الأولى.

علة حاجية ...... علة حاجية

موجهة نحو منافع معينة ولإشباع حاجات معينة، فمسئلاً وظيفة العضو هي علّة تسركيبه على هذه الصمورة دون غيرها، فالعين بما هي كـذلك لسدً حاجة الإبصار. (جويلو).

علة ذاتية ......

تطلق على ما هـ و معلول حقـيقة، وعكسها علة عرضية.

علة درانعية ...... Causa Instrumentalis

والعبلة الأداة أيضاً، من مصطلحات الفلسفة المدرسية، وهي الأداة التي يتم بها وجود الشئ، أو الوسيلة لإحداث النتيجة، كالقلم الذي يُكتَب به، أو اليد التي هي أداة التنفيذ للإرادة العاقلة.

Zweckursach (G.)

ما يوجد لأجلها المعلول، أو هي علة وجوده، كالجلوس بالنسبة للسرير. وهي علة العلل، وتتقدم سائر العلل، وذلك لأن سائر العلل إنما تصيير علىلا بالفعل لأجل غاية، وعملة العلل ليست لأجل شئ سوى نفسها.

Wirkende Ursache (G.)

ما يوجّد الشئ بسببه كالنجّار بالنسبة لعسرير. ومبدأ العلل الفاعلية يقول: إن الظواهر تكوّن سلاسل، فيها وجبود السابق يعيّن وجود اللاحق.

علة صورية ...... النوعية التي تحدد شكل الشيء أو هي ما

يوجد الشئ بالفعل، كالشكل بالنسبة للسرير. علمة مسادية .....ها الله مسادية مسادية مسادية مسادية مسادية مسادية مسادية مسادية المسادل بالقوة، كسالحشب ما يجب بها وجود المعلول بالقوة، كسالحشب والحديد بالنسبة إلى السرير.

التي يكون بهما الشئ دون وسيط، وعكسمها فهم المساشرة (F.) Cause Indirecte الني يكون بهما الشئ عن طريق وسيط.

علة رجود ....... Raison d'étre

هي ما يتوقف عليه اتصاف الماهية المتقومة بأجزائها بالوجود الخارجي، وهي إسا أن يوجد بها المعلول ـ أي تكون مؤثرة في المعلول، موجدة له وهي العلّة الفاصلية، وإسا أن يكون المعلول لأجلها وهي العلة الغائبة.

عِنْم Science (E.: F.); Scientia (L.); Wissenschaft (G.)

بكسر اللام، وهو في عُرف العلماء الإدراك مطلقاً، تصوراً كان أو تصديقاً، يقيناً أو غير يقيني، وإلى هذا المعنى ذهب الفلاسفة؛ وعند فلاسفة المتكلمين لا معنى له سوى اليقين.

وقيل العلم هو إدراك الكلى مضهوماً كان أو حُكماً، وإدراك المركب تـصوراً كان أو تصـديقاً، وإدراك المسـائل عـن دئيل، وهو هـذه المسـائل المدلَّلة، والمَلَكة الحـاصلة من إدراك تلك المسـائل

والتي يُقتدر بها على استعمال موضوعات بغرض معبن. ويقال لها الصناعة أيضاً.

وقيل العلم هو إدراك المعلوم على ما هو به، آو هو الذي يوجب كون من قام به عالماً. أو يوجب له اسم العالم، أو أنه ما يصح لمن قام به انقان الفعل، أي إحكامه وتخليمه عن وجوه الخلل.

وقيال المتكلمون لابد في العلم من إضافية ونسبية بهما يكون العيالم عيالماً بيذلك المعلوم، والمعلوم معلوماً لذلك العالم، ويستمونها التعلق أو العالمية.

وقسم الحكماء العلم إلى قديم : وهو عسلم الله؛ وحادث : وهو بديهى لا يحتاج إلى تقديم، كالعلم بأن الكل أكبر من الجزء؛ والغسرودى : كالحاصل بالحواس الخمس؛ والاستدلالي وهو ما يحتاج إلى تقديم، كالعلم بثبوت الصانع.

والعلم حضورى وحصولى، والحضورى هو حصول العلم بالأشباء بدون حصول صورها فى الذهن كعلم زيد بنفسه؛ والحصولى أو الانطباعى هو حصول السعلم بالأشياء بعد حصول صورها فى الذهن. والعلم إجمالى وتفصيلى، والإجمالى كمن يسأل عن مسألة فيحضره الجواب دفعة واحدة ثم بأخذ فى تفصيله؛ والتشميلي كمن ينظر إلى أجزاء المعلوم ومراتبه بحسب أجزائه، بأن يلاحظها واحداً بعد واحد.

والعلموم المدوّنة هي التي دُونت في الكتب،

وتنقسسم إلى نظرية لا تتعلق بكيفية عمل كالرياضيات ، وعملية كالطب؛ أو تنقسم إلى آلية لتحصيل شئ آخر، وهير آلية؛ أى مقصودة بذواتها؛ أو أنها شرهية وهير شبرعية، أو نقلية وهلية.

وكل علم لابد فيه من أمور ثلاثة: الموضوع، والمسائل، والمبادئ، وموضوع كل علم هو ما يبحث فيه؛ ومسائله هي القيضايا التي يطلب بيانها، وهي في الأغلب نظريات؛ والمبادئ هي التي تشتوقف عليها مسائل العلم، وهي إما تصورات أو تصديقات، والتصورات هي حدود الموضوعات، والتصديقات مقدمات، إما بيئة بنفسها فهي علوم متعاركة، وإما غير بيئة بنفسها في علوم أخرى.

علم الآخرة Eschatologie (E.: G.); Eschatologia (L.)

حو علم المعاد، وموضوعه أحوال النفس في السعادة والشقاء في الآخرة، وقُرب نهاية الدنيا، ومن ذلك قول اليهود بالألفية، أي قدوم المسيح إيليما، وأن يحكم العالم بالعدل مدة ألف سنة؛ وقول النصارى بالرجعة للمسيح عيسى ابن مريم، وأخذ المسلمون عنهما ذلك وقالوا بالمهدى المتظر، وحدوا من المسيح الدجال (انظر ألفية، ومهدى منظر)، وكانوا يطلقون على علم الآخرة في العصر الإسلامي الأول اسم الفقه.

وضعه ابن خلدون باسم علم العمران اليشرى

تبل أجست كونت (١٧٩٨ ـ ١٨٥٧) في فرنسا،

المان چون ستيوارت مل قد استخدم الاصطلاح

في انجلتزا في نفس الوقت في كتابه «المتطق» سنة

١٨٤٣، ويعنيان بهاذا العلم الجاديد دراسية
المجتمع بشكل ينطابق مع دراسة العلوم الطبيعية

من الناحية المنهجية. ووضعت أول نظرية في هذا
العلم قبل كونت بنحو سائة سنة، وضعها آدم
فيركسون في انجلترا أيضاً سنة ١٧٦٧.

والنظرية المعاصرة لعلم الاجتماع تُشتق من ثلاثة انجاهات فكربة مختلفة: أولاً الانجساء التحوكي والتطوري، وحمل لواءه كمونت فيي فرنسا، وهوبهساوس في انجلترا، ويؤكد على المراحل التحولية التي يمر بها المجتمع وتؤثر في أسلوب معسيشة الناس، وهذه المراحل هي: المرحلة الدينسية، والمسرحلة الفلسنفسية، والمرحلة العلمية الواقعية، ولكل مرحلة بنيستها الدينية والسياسية التي تميزها. والاتجاء الثاني هو الاتجاء الفكري وغلبت عليم النظرية الاجتساعية كسما شرحها إميل دودكابم، وتأثر فيها بأفكار كونت. والانجاه الشالث برزني نظريات كارل ساركس (۱۸۱۸ ـ ۱۸۸۳)، ومساکس فسیبسر (۱۸۹۶ ـ ١٩٢٠). والأول اتجاهاته موضوعية، ومادية تاربخية ، والثاني صفاهيمه منطقية، وتوجهت دراسساته إلى دور وأهمسية الديس في الحيساة الاجتماعية، واشتهر بنحليلاته الاجتماعية للنظام البيروقراطي. وكانت لإسهامات علماء آخرين

آثار بعيدة المدى في تطوير هذا العلم، منهم زيمل (۱۸۵۸ ـ ۱۹۱۸)، وباریتـو (۱۸۶۸ ـ ۱۹۲۳). وتغير معنى اصطلاح علم الاجتماع، وصار يُعنَى بالفلسفة الاجتماعية، وكثرت تخصصاته. فهناك علم اجتماع المعرفة، وعلم اجتماع الدين. وعلم الاجستساع الريفي والحضري، وعلم الاجتماع الصناعي، والسياسي، والاقتصادي. وعلم اجستماع اللغسات، وعلم الاجتسماع الإجرامي، والشانونسي ... إلخ. وكنان كنونت يقسم علم الاجتماع إلى جزئين: علم الاجتماع الساكن الاستانيكي Sociologic Statique، ومهمته دراسة النظم السياسية والاجتماعية لمعرفة الشروط الدائمة لوجود الأوضاع التي عليها هذه السنطسم؛ وعلم الاجتماع اللينامي Sociologie Din camique ويدرس قوانين نمو المجتمعات وتطور أوضاعتها، أي يدرس قوانين المراحل التاريخية الثلاث؛ والفكرة الأساسية في القسم الأول هي فكرة النظام، وفي القسم الثاني فكرة التقدم. ولكن القيسمين مشرابطان، لأن النظام والتقيدم يترتب الواحد منهما على الآخر.

علم الإدارة ....... Tactologie <sup>(F.)</sup>; Taktologie<sup>(G.)</sup>

أو التكنولوجيا، اصطلاح بودجيداتوف (١٩٧٨ - ١٩٧٨)، وكان يعنقد أن العالم عبارة عن خبرات منظمة، ومن ثم فإن تثقيف الجماهير بهذا العلم الذي يجمع بين كل العلوم، ويبحث في أشكال الخبرة المنظمة، يسلحها بالوعى ضد

الاستغلال، ويرفعها إلى الحكم طالما أن الحكم لا يؤول إلا لطبقة المديرين والمنظمين.

علم أرثماطيقي ........ ( انظر العلم الرياضي).

علم أسفل .....

هو الحكمة الطبيعية أو العلم الطبيعي. (انظر علم أهلى، وعلم طبيعي).

علم الإعراب ......Syntax (E.; C.); Syntaxe (E.); Syntaxis (L.)

مأخوذ من أعربه إذا أوضحه، فإن الإعراب يوضح المعانى المقتضية، والعام منه يعالج القواعد الصورية التي تحكم بناء الكلمات، والخاص هو ما يكون به اختلاف آخر المعرب. والإعراب في المنطق يمسالج المسلافية بين الرموز اللغوية المستخدمة في البرهنة على المبرهنات بمصرف النظر عن معناها.

اصطلاح ليفي يريل، ويطلق عليه أحياناً هلم الأيسين. والأعراف وقيائع اجتماعية ترقى إلى العادات وتصير آداباً عامة تستسحسنها المجتمعات خسلال تطورها النساريخي، وبمكن وصسفيها موضوعياً كالوقائع الفيزيائية.

هو الـعلم الإلـهي. (انظر علم اســفل، وعلم طبيعي).

علم الأمور الإلمهية ويسمى باليونانية تاولوچيسا (خوارزمي مضاتيح العلوم). والصحيح أنها تيولوچيا، من theos إله و logos علم. والتبيولوچيا (بالناء أو الثاء) أو العلم الإلهى، هو علم من أنواع الحكمسة النظرية. ويسمى أيضا ُبالعلم الأعلى، لأنه لا يُبحَث فيه إلا عن الربِّ الأعلى، وعن العنفسول وهي الملأ الأعلى؛ ويسمى كذلك بالفلسفة الأولى لحصوله من العلة الأولى وهي الإله؛ وبالعلم الكلي لانبه علم الكليات الشاملة لجميع الموجودات أو بعيضها؛ وبما بعيد الطبيعة لأن معلىوماته قبيلية ومتقدمة على معلومات الحكمة الطبيعية باعتبار الذات والعلية والشرف؛ وبما بعد الطبيعة تندراً لأن معلوماته بعبدية ومشأخرة باحتبسار الوضع لكون المحسوسات أقرب إلينا. وأصوله خمسة، الأول الأمور العامة، والثاني إثبات الواجب وما يليق بـه، والشالث إثبات الجمواهر الروحانية، والسرابسع بيسان ارتباط الأمور الأرضسية بالمقوى السماوية، والخامس بيان نظام الممكنات. وقروحه قــسـمـــان، ا**لأو**ل البـحث عن كبيفيية الوحى وحسيرورة المعقبول منحسنونسآء ومته تعبريف الإنهسيات، ومنه الروح الأسين، والشاني المعلسم بالمعاد الروحاني.

علم انطباعی ... (E) Science Impressionistique (F.)

هو حصول العلم بالشئ بعد حصول صورته

فى الذهن ولذلك يسمى علماً حصولياً -S. Aegu ise.

القدول بأن الإيمان ليس تصديقاً وإنما هو محصلة تفكير، وليس أداته أو مستقره القلب، وإنما العقل. وفي العصور الوسطى في أوروبا كانت النقلة من الإيمان بالقلب وباعتباره التصديق، إلى الإيمان العرفاني أو الغنوصى، أي المختلط بالفلسفة، والمبرعنه بمصطلحاتها اللاينية، ومع النهضة وعصر العقل صار المحديث في الميتافيزيقا واللاهوت يستند إلى المنطق، ولا يستشهد بالكثب المقدسة، وصار فلسفة مستقلة وليس فلسفة في خدمة الدين.

هو المخصوص بمعرفة الأسرار والخفايا، كمعلم الجغر أو علم الحسروف، وهو علم يسزعم أصحابه أنهم يعرفون به الحوادث إلى انقراض العالم، أو كالقبالا التي يفسر بها اليهود التوراة السرى بالأرقام والحروف، أو كعلم أحكام النجوم ويتعرف منه الاستدلال بالتشكلات الفلكية على الخوادث السلفية، وعلم السحر وهو علم يستفاد منه حصول ملكة نفسانية يقتدر بها على أفعال غريبة بأشياء خفية، وعلم الطلسمات السذى يتعرف منه كيفية مزج القوى العالية الفعالة يتعرف منه كيفية مزج القوى العالية الفعالة

بالقوى السافلة المنفعلة ليحدث عنها فعل غريب في عالم الكون والفساد، وعلم السيميا وهو كالسحر، وحاصله إحداث مثالات خيالية لا وجود لها في الحس.

علم تجريبى ..... المحافظ المح

Pedagogy <sup>(E.)</sup>; ....... Pédagogie <sup>(F.)</sup>;Pädagogik <sup>(G.)</sup>

يبحث في الوسسائل التي تكفيل التربية الصحيحة للطفل، خلفياً ونفسياً وعلمياً، والبلوغ به إلى الكمال الخاص به، وهو من هذه الجهة علم علمي. وكذلك فإنه يبحث في النظم التربوية، نشائها وموضوعها وتبطورها والغاية منها، بغرض إلقاء الضوء عليها وتقويمها وتوجيه المشتغلين بالتربية، وهو من هذه الجهة علم معياري.

المورفولوچيا، فرع من علم الأحياء يبحث في

شكل الأنواع الحيوانية والمنبانية وبنيتها، وعند علماء اللغات هو علم الصرف ويبحث في صور الألفاظ، وعَمَ استبعمال هذا الاصطلاح حتى امتد إلى علم الأرض وعلم الاجتماع وعلم النفس.

علم يُسعرَف منه الاستدلال من المتخبُّلات الحلمية على ما شاهدته النفس حيالة النوم من عالم الغيب، فتخيلته القوة المتخيَّلة مثالاً يدل عليه في عالَم الشهادة. وهالم الغيب الشخصي هو مكنونات النفس ورغباتها، ذلك أن المرء إذا أخَفَى خُلُفًا وكبَّتَ شهوةً ، جاء الحلم فـأظهرها وبينها، وصالم الغيب العلوى هو مخبوءات المستقبل، وقد يكمون هذا المخبوء مركوزاً في الجبلة فتنظهره النفس بالاختيار، فيصدق الحال على المقدور. ومن الرؤي ما يحتماج إلى تأويل، ومنها ما يطابق مدلولها دون تأويل، وربما اتصل الخيال بالحسّ كالاحتلام. ويختلف مأخذ التأويل بحسب الأشخاص وأحبوالهم. ومن أشهر من تناولوه من العرب ابن سيرين (توفي ٧٦٨م)، ومن الفرنجة فنوويسة (توفى ١٩٣٩م)، وكتابناهمنا موسومان باسم تفسير الأحلام. ومنضعة هذا العلم الاستباق لمعرفة ما يرد على الإنسان من خبير، والإنذار بما يتموقعية من شمر، والإحماطة بجوانب نفسه ومكنونات ضميره وجسمه، إلا

أن المرء وحده لا يستطيع غالباً تفسير حلمه دون علم وتدريب. ويقنوم التحليسل القسى فى ركسن وكنين منه على تنفسسيسر الأحسلام، وهو علم له أصوله وطرقه.

من علم الديانات السماوية، وهو في الإسلام من العلوم المنطورة والني لها تاريخ تـليد، يُعرَف به نزول الآيات وشسؤونهسا وأقسامسبيصسهسا. والأسباب النازلة فيها ثم ترتسيب مكبَّها ومدنيَّها، ومُحكمهما ومتشابههما ، وناسخها ومنسوخها، وخاصها وعنامها، ومطلقها ومقيدها، ومجملها ومضصلها، وحلالها وحرامها، ووعدها ووعيدها، وأمرها ونهيبها، وأمثال ذلك وغيره، والتأويل الموافق لما قبلها ومسا بعدها الذي تحتمله معانيها غير مخالف للكتماب والسُّنَّة. وأما كلام الصوفية في القرآن فليس بتفسير. وعلم التفسير لا يقتصر عملي ما يخص القرآن عند المملمين. ولكن النصاري لديهم أيضاً علمٌ لتنفسير الأناجيل، وكسذلك السهبود، وهبو أحد علوم اللاهوت، وكانت مدرست الإسكندرية وأنطاكيا من أشهر مدارس التفسير في النصرانية، وكانتا على خلاف، فمدرسة الإسكندرية تحبذ التأويل. ومدرسة أنطاكية ظاهرية. ومثّل خلافهما خلاف مدارس الكوفة والبصرة والمدينة في التفسيس

الإسلامی. ومن أشهر المفسرين المسلمین ابن کثیر، والقرطبی، والطبری، ومن أشهر المفسرین النصاری فلاسیوس (۱۳۵۷)، وجلاسیوس (۱۳۲۹)، وبنجل (۱۷٤۰)، وإرنسستی (۱۷۲۵)، وهیرمان. (انظر تفسیر شرهی، وتفسیر، وتاویل).

فلسفت تبحث في حدوث الكائنات الحيّة وتبدّل أشكالها باعتبارها أنواعناً، أو هي دراسة الوراثة دراسة تجريبية بتهجين بعض الأصناف.

علم الجبر ...... ; Algebra (C: L: G)

Algébre <sup>(C.)</sup>

بُعرَف به المجهولات العددية من معلوماتها المخصوصة، حال كون تلك المجهولات على وجمه مخصصوص، من فرض المجهول شيشاً، وحذف المستنى من أحد المتعادلين، وزيادته على الآخر، وإسقاط المشترك بين المتعادلين.

ويسمى الاستطيقا أحياناً، من Aesthetikes البونانية بمعنى الإدراك الحسسى، ثم اقستصر استخدامها على العلم الذي يعرض للمسائل التي يثيرها تأمل الموضوعات الجمالية: وانقسم هذا الأخير إلى علم نظرى أو عام يبحث في

الصفات المشتركة للأشياء التي تولد الشعور بالجسمال ويحلل هذا الشعور، فهو إذن علم معيارى كالمنطق والأخلاق؛ وقسمه العملى أو الخناص يسبحث في الصور القنيسة ويحللها ويستخلص قوانينها، وينظلق عليه اسم النقسد الفني.

علم الجمال المتعالى .....

Transcendental Aesthetics (E.);

Esthétique Transcendentale (F.);

Transcendentale A "esthetik ""

هو الاستاطيقا المتعالية عند كنط (١٧٢٤١٨٠٤) وتبحث في الصور القبلية للمعرفة الحسية، وهي صورتان: الأولى صورة المكان، وهي صورة قبلية للمعرفة بالعالم الخبارجي، والثانية صورة الزمان، وهي صورة قبلية للمعرفة بالعالم الداخلي.

علم الجمال الوجودي .....

Existential Aethetics (E.1):

Esthétique Existentialiste (f.i.

Existentiale Äesthetik (G.)

النزعة المشالية في النفن لتناول التجارب الفردية اللاعتقلانية، وتظهر بجلاء في المؤلفات المسرحية والروائية لفلاسفة وجنوديين من أمثال مسارتر، وباستبرز، ومنارسيل، وسيمنون دي بوضوار، وكنامي إلخ، وكنان أول من عبر عن وجهة نظر جنمالية وجنودية النباعر وسلسكه

(۱۸۷۵ – ۱۹۲۹). وعند الوجودية يطرحونها في فإن التجربة الجمالية الوجودية يطرحونها في شكل شيفرة أو رموز تدل على القوى العلوية وتختلط فيها التجربة الجمالية بالتجربة الدينية، وكلما كان الكاتب أو الفنان الوجودي معبرًا عن أصالية الفرد بالرموز، ومصورًا لمواقفه الحدية، كلما كسان أدبه أو فنه أكشر وجودية، وأوفى كلما كسان أدبه أو فنه أكشر وجودية، وأوفى بغسابات الأدب والفن أن يتسوغل في النفس بغسابات الأدب والفن أن يتسوغل في النفس كمما في روابات من الجوانب المظلمة فيها، الإنسانية ويكشف عن الجوانب المظلمة فيها، كسارتر، و"دم الآخرين، لسيمون دي بوفوار، والغريب، لكامي.

Präsentielle Wissenschaft (G.)

هو حنصبول العلم بالشئ بدون حننصول صنورته في الذهن، كعلم زيند لنفيسه، بمعنى أن

قراراته، ويخضب عنهما لحكم العقل والعلم الرياضي. علم السحر .....علم السحر ..... Magle (F.; G.); Magica (L.) علمٌ يستفاد منه حصول مُلككة نفسانية يقتدر بها على أفعال غريبة بأشياء خفية، ومنفعته أن يُعلَم ليُحذَر لا ليُعمَل، ولا نزاع في تحريم عمله، أما مجرد علمه فظاهر الإباحة قد ذهب بعضهم إلى أنه فرض كفاية. علم السياسة ...... Political Science (ق.) Science Politique (E.); Scientia Politica (L.); Stautswissenschaft (G.) ويسمى كبذلك السيامة المنفية، والحكمسة المدنية، والحكمة السياسية، وسياسة المُلك، وهو من أقسام الحكمة العملية. (أنظر السياسة). علم سيميا ....... علم سيميا يطلق على غير الحقيقي من السحر، من لفظة السيم يدة العبرانية، بمعنى يقرأ عليه، أو يعرزم عليمه بكلام الله، وحياصله إحداث مشالات لا وجود لها في الحسّ. علم الطباع ...... ; ............ علم الطباع Caractérologie (F.); Charakterkunde ; Charakterologie (6.)

ببحث في السجايا والخلق والطبائع الني تميز

الأفراد، من قبيل وصفها وتحليلها وتصنيفها،

الإدراك بديهي مباشر. علم الدراية ...... علم الفق وأصول الفق (أنظر علم أصول الفقه). علم الريوبية ...... ; Theodicy (E.); Théodicée (F.); Theodizee (G.) علوم الفلسفة ثلاثة، فأولها العلم الرياضي في النعليم، وهو أوسطها في الطبع، والثاني علم الطبيعيات، وهو أسفلها في الطبع، والثالث علم الربوبية، وهو أعلاها في الطبع. (الكندي ـ وسالة إلى المتصم). وكنان لايشتس (١٦٤٦–١٧١٦) أول من استخدم المصطلح في لفظه الأجنبي، ثم شاع في فرنسا بشأئير المدرسية التوفييقيية syncretism (١٨٤٠ ـ ١٨٨٠) ، كأحبد أقسام الفلسفة التي أضيفت على مشاهج التعليم الثانوي، وتشمل علم النفس. والمنطق، والأخسلاق، وعلم الربوبية. علم الرياضيات الاجتماعية Social Mathematics (E.): Mathematiques Sociales (F.); Sozialmathematik (G.) عند كوندورسيه (١٧٤٣-١٧٩٤)، هو علم السلوك الإنساني، وبمقتضاه الإنسان مقامر يزن

احتمالات الأراء المتضاربة ونتائجها، ويتخلص

بذلك من سيبطرة الغسرائز والعسواطيف على

بحثاً تركيبياً يحدد العلاقات المشتركة بينها، وقد يهدف إلى تنصنيف الفروق العضوية في غاذج، بغاية تحديد الأشكال والصور الإنسانية، من جهة تشابهها الجسماني وعلاقتها بالجنوانب النفسية، ويسمى حينتذ بعلم النماذج Typology.

أو علم طبعى، ويسسمى بالمعلم الأدنى، أو الأسفل، ويقابل العلم الإلهى أو العلم الأعلى، وهو علم بأحوال ما يفتقر إلى المادة في الوجود، وموضوعه الجسم الطبعي من حيث استعداد، للحركة والسكون والتغير والنبات. (انظر علم أعلى، وعلم أسفل)

اصطلاح كريسمان (١٨٩٤) وعنوان رسالته للدكتوراه، مناطه الطفل بوصفه كائناً حياً تخضع ردود أفسمساله وغوه لنقسوانين بسيسولوچيسة وسيكولوچية واجتماعية خاصة، مغايرة للقوانين التي يخضع لها البالغون، ومن ثم ينبغي دراستها منفصلة.

Phenomenology (E.); Phinomenologie (G.)

Phénomenologie (E.); Phinomenologie (G.)

الفلسفة كعلم ليست كالعلوم التجريبية،

ولكنها علم وصفى، وهذا هو غيره عن المناهج

النقلبدية الني غايتهما معرفة العمالم باستنماط حقيقته من المضاهيم المجردة، بدلاً من الانفستاح على العالم ومطالعته لاكتشاف حقيشته. وعلم الظنواهر هنو العبلم البذي يدرس البظواهم أو المعطيسات التي تبسدو للوعي، دون أن بحساول اصطناع الفروض وتقديم التفسيسرات لها، وإنما ينجاوز صفاتها العارضة إلى ماهياتها الثابئة الني بدونها لا تكون الموضوعيات سوضوعيات. ويحسر صرحلم التفسس الظواهري Psychologic Phé nomenologique على التشبُّ د بوصف المعطيبات النفسية كما تبدو بالفعل، بعبداً عن كل تصور مسبق أو غرض فلسنفي. وينفرد علم الظواهر التسمسالي Phénomenologie Transcendentale باستخدام عملية الردّ الظاهري المتعالى، يتجاوز بها الأنا العالم المباشر ويخلص إلى المجري الخالص للخبرة المعاشة، وإلى الماهية أو الصورة التي لملشئ. ويلتسزم علم المظواهر الوجمسودي Phénomenologic Existentielle بوصف السنسروط الواقعية التي تصنع الموقف وتحدده. ويحلل هلم ظواهر الفكر Phenomenologie de l'Esprit المراحل التي يصر بها الوعي فيي انتقاله التاريخي من المعرفة الحسية إلى معرفة الذات حتى يبلغ درجة العلم المطلق.

من أصول الرياضي، وهو نوعان: علم العدد

النظري العام، ويسمى بالأرثماطيقي، ويبحث في ماهية العدد وثبوت الأعراض الذاتية له وسسلبها عشه؛ وعلم العسد المعسملي، أو علم الحسساب، وتُعرف به طبرق استخبراج المجهولات العددية من المعلومات العددية.

علم العروض القروض العروض العروض العروض العروض العروض Prosodie التناز Prosodie التناز التناز عن حيث المياز التناز عن حيث المياز التناز التناز

نعرف به كيفية الأشعار من حيث الميزان والتقطيع، والقيد الأخير احترازٌ عن علم القافية. وموضوع علم العروض هو اللفظ المركب من حيث أن له وزناً.

Prescience (E.; F.); مام (لغيب Prescientia (L.); Vorherwissen (G.)

علم الله، ولا يكون بالاستدلال كالتوقع، ولا بالتخصين كالرّجم بالغيب، ولا يذهب من فكرة إلى فكرة إلى فكرة إلى فكرة إلى فكرة إلى فكرة إلى ما المشرى، ولكنه ينفذ إلى كل الموجودات، ويتم دفعة واحدة بحدس واحد. ويتنزه علمه تعالى عن الزمان، ونبه إلى جميع الأزمنة على السوية، فنكون جميع الأزمنة من الأزل إلى الأبد بالقياس إليه نعالى كامنداد واحد متصل، بالنسبة إلى من هو خارج عنه، فلا يخفى على الله ما يصح أن يُعلم، كلياً كان أو جزئياً، لأن نسبة المقتضى لعلمه إلى الكل واحدة، فمهما حدثت المخلوقيات لم يحدث له تعالى علم آخر بها، بيل حصلت مكشوفة له بالعلم الأزلى.

علم القراسة .....

Physiognomy; Physiognomie (F);
Physiognomik (G.)

نتعرف منه أخلاق الإنسان من هيئته ومزاجه وتوابع ذلك من طرائق الكلام والمسشى والتفكيس إلخ، وحساصله الاست دلال بالخُلق الظاهر على الحلق الباطن. وفي الحديث: "اتقوا فواسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله.

التفصيلية الأربعية: الكتاب، والسنّة، والإجماع، والقياس، ويسمى هنو وعلم أصول الفقه بعلم الدراية، وهو معرفة النفس ما لها وما عليها.

علم القيم ...... Axiologie <sup>(F.: G.)</sup> ...... (انظر فيمة).

Scholastiche Theologie (G.);

ويسمى كذلك باصبول الدين، وسماه أبو حنيفة بالفقه الأكبر، ويسسمى بعلم النظر والاستبدلال، وعلم التوحيد والصفات؛ وكنائت تسبيته بعلم الكلام لأن عنوان مباحثه كان قولهم الكلام في كذا، ويتسحمقق بإدارة الكلام بين الجانبين، وموضوعه إثبات العقائد الدينية المتعلقة

بالله وصفاته وأفعاله، وما يشفرع عن ذلك من مساحث في النبوة والمعاد؛ وهو علم يقتدر معه على إنسات العقائد الدينية على الغير، بإيراد الحجج ودفع الشبه. ويمتاز علم الكلام عن علم الجسئل أن الأخير لا اختصاص له بإنبات هذه العقائد؛ ويمتاز عن العلم الإلهى باعتبار أن العقائد؛ ويمتاز عن العلم الإلهى باعتبار أن البحث فيه على قانون الإسلام لا على تعانون البحل.

وفسائدة علم الكلام وغسايت، النسرقي من حضيض التقليد إلى ذروة الإيشان، وإرشاد المسترشدين بإيضاح الحجة لهم، وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم، وأن تُبتّني عليه العلوم الشرعية فإنه أساسمها. وكان علم الكلام إسلامياً خالصاً حسني القرن الخامس، وبعد ذلك خالطته عناصر يونانية، وامتزج بالمعلوم الفلسفية. وقاوم الفقهاء فالاسفة المتكلمين، واعتبروهم من المبتدعة، ولكن المتكلمين الذبن اتجهوا هذه الوجهمة الفلسفية والمينافيزيقية اضطرتهم إلى ذلك حـاجتـهم للردّ على آباء المسيـحيـة الذين هاجموا الإسلام بأقوال ونفسيسرات من كتابات المسلميين أنفسسهم. والمعتنزلة من فالاستمة المتكلمين؛ ومن كسِمار الفلاسفة المتكلمين : الأشسعري، والبساقلاني، والجسويني، والبغسدادي، والِمُبَاتَى (انظر مذهب كلامي).

(الكهف ٦٥) ، والمقسود بذلك ولى الله الحَضِر حيث عِلْمه من الله تعالى، من غير واسطة مَلَك ونبى، وبالمشافهة والمشاهدة. وقيل العلم اللدني هو المعرفة بذات الله تعالى وصفاته علمًا يقبنيًا بالمشاهدة والذوق.

Eidetische Wissenschaft (6)

يهدف إلى الإحاطة بالماهية أو الصورة ، ويقوم على الوصف النظاهرى، ووسيلته العيان الماهوى. (هوسرل).

علم مدنی شدنی Civique <sup>(F.)</sup>; Scientia Civilis <sup>(L.)</sup>; Staatsbürgerkunde<sup>(G.)</sup>

علم تدبير المدينة، وهو المسمى بوليطيعي، وتعسرف به أصناف السسياسات والرئاسات والمجتمعات المدنية، وهو من أفسام الفلسفة المدنية.

Foreknowledge <sup>(E)</sup> ; ...... Précognition <sup>(F.)</sup>; Precognitio <sup>(L.)</sup>;

Vorherwissen (G.)

نقول قد سبق لعلم فبلان إذا كان قد عرف مقدماً بما سيكون عليه الحال مستقبلاً، أو إذا كان قمد استنبط من إحاطته الحبالية لموضوع معيين نتاشج هي توقعاته لهذا الموضوع في المستقبل.

الأسم الذي أطلقت مساري بيكر إدى Mary Baker Eddy (۱۹۱۰ \_ ۱۹۲۸) على فالسيفية العلاج بالإيمان، أو العلاج بالدين، وطرحتها في كتبابهنا اللعلم والعبيجية Science and Health (١٨٧٥) وادَعت فينه أنها اكتشبقت البادئ التي كانت أساس العلاج الذي اشتهر به المسيح، من أنه كسان يبرئ الأكسمه والأعسمي والأعرج والأبرص ، ويحيى الموتى. وفلسفتهما مثالية ذاتبة تقول فيمها إن الإنسان روح وجسمت والحياة في مجملها روح وصادة، والحاصل الآن أن الجسد والمادة قد طغيا على الروح، فصار الإنسان إلى ما صسار إليمه من أمسراض وأوجماع، وانتسهت المجمنمه عات والعمالم كله إلى مما انتهى إليمه من مظالم وجور وعسف، وأن علاج ذلك بسالعودة إلى الروح وتغليبها، وكيان المسيح يضعل ذلك، والله موجمود في الإنسان المؤمن، وإيماننا بالمسيح يجمعل المسبح يسكن أجمساسنا ويقسر في مجتمعاتنا، ومن ثم ينسيسر علاج كل معوج، ولا تعمود هناك إمكانية أن يوجمد المعوج والمنحسرف والضال والممروض أصلاً.

وأقسامت لا إدى لا مجمعوعة من الكنائس تخارجت عما أطلق عليه اسم الكنيسة الأم في بوسطن، وأطلقت على فلسفتها اسم الشفكر

الجسليد The New Thought ، وهو الفكر الذي يناسب هذا «العهد الجليد The New Testament فكما أن المسبح قد دشن عهده الجديد بتعاليمه الجديد ، فكذلك عذا العهد الحضاري العلمي له فكره الجديد. (انظر أيضًا فكر جديد).

هو السمائطيقا أيضاً، والمجمع اللغوى يعطيه اسم السيمية، ويعرّفه بأنه البحث في معانى الكلمات ونشأتها وتطورها، والأثار اللغوية النربية على ذلك. وهو أينفساً علم دلالات الألفاظ، أي دلالة الألفاظ على للعاني، ويدرس العلاقة بين الدال والمعلول. والدلالة هي كمون الشئ بحمالة يلزم من العلم بهما العلم بشئ آخر. ومن علوم الدلالة علم المبنّى Syntactics أو علم المبرف والنحور والدلالة قبد تبكون عقلية، كالتي بين المعلول والعلة، كالعملاقة بمين الدخان والنار؛ وقسد تكون طبيعية، كالعلاقمة بين الحمرة والحجيل؛ وقد تكون وضعية، أي اتفاقية، بمعنى أن تسميمة الشئ باسمه كائت وفق اتفاق بين الجُماعة، إلا أن المعنى الذي ينصرف إليه الاسسم يتنفيس من وقبت إلى وقت، في المنكان الواحبة، ومن زمن إلى زمن. وعلم المعانيي هو علم أحوال الألفاظ بحسب الأزمان، ومطابقتها لمقتضى الحال، ويستلزم ذلك تتبع خواص تراكيب الكلام في الإفادة، ومنا يتنصل بهنا من

الاستحسان وغيره ، يُحترز بذلك من الخطأ في تطبيق مقتضى الأحوال ، ولم توضع المعاجم الفلسفية إلا لهذه الغاية.

علم معیاری ............. ; Normative Science (E.) Science Normative (F.)

Normative Wissenschaft (G.)

موضوعه الأحكام التقويمية المسعلقة بالقيم العلبا الثلاث: الحق ،والجمال، والخير، وتشمل العلبوم المعسيسارية: المنطبق، وعلم الجسمسال، والأخلاق.

موضوعه الأحكام الواقعية، وأقسامه ثلاثة. هى: الإلهى، والرياضي، والسطبيعي، وتقابلها العلوم العملية؛ وغاية النظرى هو الحق، وغاية العملى هو الخير. (ابن سينا - رسالة الحدود).

علم تجريبى كان مناطه قديماً البحث فى جوهر النفس لمعرفة تهذيبها؟ (إخوان العسفاء الرسالة الأولى)، ولكنه انفصل عن الفلفة واتجه للبحث فى ظواهر النفس دون جوهرها للكشف عن قسوانينها، واخستلفت أسسماؤه بحسب موضوعات بحثه، فهو السلوكى إذا اقتصر على دراسية السلوك، والتساملي إذا قيصد إلى تأمل دراسية السلوك، والتساملي إذا قيصد إلى تأمل الأفكار وفحصها إلخ، وتنسجت ميادينه، فتناول

الإنسان والحبوان، والأسوياء والنسواف والكبار والصغار، والأفراد والجامعات، وصار يستفاد من نتائج بحوثه في مجالات تطبيقية، كالتربية، والصناعة، والسياسة، والجيش، والتسويق الخ. علم نفس جشطات .: 'Estalt Psychology 'Est'; Gestaltpsychologie de la Forme 'Est'; Gestaltpsychologie 'Gs'

نظرية نفسية تذهب إلى أن الظواهر النفسية لها خصائص كلية ليست هى مجموع خصائص الأجزاء، وأن الإدراك كلى ومباشر، ثم يُكتَسب الإدراك بالجنزئيات بالتجريد والتحليل، وأن خصائص الآجزاء تسوقف على خصائص الكل، خصائص الأجزاء تسوقف على خصائص الكل، عيث أن إدراك الكل يسقدم على إدراك الإجزاء، فالطفل بدرك الحيوان ككل، ثم يتبين خصائص الأجزاء بوصفها مكونات لهذا الكل.

علم نفس جمالی .....

Aesthetic Psychology; Esthopsychologie  $^{(E,I)}$ ; Ästhetische Psychologie  $^{(G,I)}$ 

هو البحث في الأعمال الفنية باعتبارها وثائق نفسية تكشف عن طبيعة صانعيسها، أو طبيعة الجمهور المنفوق لها، ويسميه البعض سيكولوچية الغن.

Individual Psychology ;

Psychologic Individuelle (F.);

Individual psychologic (G.)

واضعه القسريد أدلرAdier (المتسوفي سنة ۱۹۳۷)، وتقسوم فلسنفسته على وجسود دافع

للعدوان مهدمته النغلب على المعوقات وضغوط البيئة، ووجود حاجة للحب، وشعور بالنقص، وحاجة للطهور والتفوق، والسعى نحو هدف متخيِّل يوجّه الفرد في حياته، ويتفاعل مع الواقع المضاد اللذي عليه المجتمع. وأطلق أفلسر على الشعور بالنقص اسم عقلة المغس Complex، وقال إن السوى ينفاعل مع الواقع بالتكيف مع منطلباته، بينما يتكيف العصابى بالتواضع، والتذلّل، والتخنّث، ويتكيف الغصابي بإعادة نشكيل الواقع في ذهنة ليتحصل له عه صورة لما ينغي أن يكون عليه تُرضيه.

علم نفس فرزیانی ........... Psychophysique <sup>(F.)</sup>; Psychophysik <sup>(G.)</sup>

قال به فشنر (۱۸۹۰)، يريد به أن ينشئ علماً مضبوطاً للعلاقات الوظيفية بين الظواهر المادية والتقسية، مبيئاً أن نفس الظاهرة يمكن أن تتجلى بطريفتين؛ وتسسّمه إلى علم النفس الفيسزيائي المعاخلي ويدرس العلاقة بين الإحساس والتهيّج العصبي، وعلم النفس الفيزيائي الخارجي، ويدرس العلاقة بين الأحساس ويدرس العلاقة بين الأحساس والتهيّج العصبي، وعلم النفس الفيزيائي الخارجي، ويدرس العلاقة بين الإحساس والمثير المادي.

علم ن**ف**سی نزوعی...;<sup>(E.)</sup>;... Psychologie Hormique <sup>(F.)</sup>;

Hormische Psychologie (G);

يعتبر السلوك الإنسساني نزوعــاً يضوم على نواح انفعالية ومعرفية، فإدراك الخطر يترنب عليه الحوف منه ثم الهروب، وهي ميـول فطرية نفسية

نتكون منها الخرائز التي يفسّر بها **ماكسدوجل** السلوك.

علم نفس وظيفي .....

Functional Psychology (E);

Psychologie Fonctionnelle (F.);

Funktionelle Psychologie (G.)

أساس البراجمانية والسفرانعية، قام كرد فعل لعلم النفس الشركيبي الذي يقتصر على تحليل ووصف العسمليات المسعورية، ويسئله وليام جرسمس، ولاد، وهول، وبيرس، وسين، وديوى، وأغبل، ويعتبر عسليات الإدراك والانفعال والتفكير والإرادة وظائف تخدم عملية تكيف الإنسان مع بيئته، وسيطرته عليها.

Traditionelle Wissenschaft (G.)

علمٌ وضعى يستند إلى الخبر عن الواضع الشرعى، ولا مجال فيه للمعقل إلا في إلحاق الفروع. وعكسه العلم الطبيعي الذي يهتدي إليه الإنسان بفكره.

اصطبلاح بتسام (۱۷٤۸-۱۸۳۳)، يعنسي به العلم الذي يدرس الواجبات في شكلها العملي، وليس من الناحية النظرية كما هي عند كسنط،

ذلك لأن الواجب عنده أسر تجسريبى مستعلق بالمواقف والظروف الاجتساعية، وليس أمرأ مطلقاً كنما عند كنط، ويطلق علم الواجبات حالياً على مبحث الواجبات المهنية، كما تقول مبحث الواجبات المهنية، كما تقول مبحث الواجبات المهنية، كما تقول الطبيب وآداب مهنة الطب.

موضوعه الوجود المحض، أو الموجود المشخص ومناهيته، أو الموجود من حيث هو موجود، أو الموجود في ذاته مستقبلاً عن أحواله وظواهره.

علْم وَسُطَ .....Scientia Media المناه

اصطلاح الفيلسوف الأسباني لوى دى مولينا (١٥٣٥ - ١٩٣٠) ، ينسب إلى الله تعالى علما كالنبو المضبوط الدقيق، وبه يكون الإنسان حر الإرادة، يريد ويضعل ما ينساء دون أن يقدر الله عليه ذلك، ولكنه تعالى يعرف عنه أنه سيفعل أو لا يفعل لو وضع في هذه الظروف أو تلك ، لانه تعالى يعلم عنه، وعن فهمه وميوله وطموحاته ورغباته، ويعلم أنه لو تهيأت له الظروف أو لم نتهيا فسيفعل أو لا يفعل، وعلمه تعالى إذن ليس بقدر، ولكنه مع ذلك علم يسميه مولينا العلم بقدر، ولكنه مع ذلك علم يسميه مولينا العلم الوسط، أي يتوسط بين الجبر وحرية الاختيار، فالعبد حر ولكن أفعاله يعلمها الله مسبقاً.

والعلم ومن ثُمَ المتنسِق؛ والتنسِق ومن ثُمَ

"Science, d'où prévoyance; ...... prévoyance, d'où action"

عبارة كونت (۱۷۹۸ ـ ۱۸۵۷) الفيلسوف الوضعى الفرنسي، يؤسس بهذا الشعار لسباسة وضعية جديدة بعد أن أسس لعلم اجتماع وضعيعى جسديد، ويعنى به أنه بالعلم يمكن النخطيط للمستقبل، ثم يأتى الفعل بناءً على هذا التخطيط.

علْمائية Laicism <sup>(F.)</sup>; Laïkismus<sup>(G.)</sup>

اللايكية أو العلمانية، قبيل من العُلم بمعنى العالَــم فهي العَلمـائية (بفــنح العين)، والعَلمـاني بخسلاف الديني أو الكهمنوتي. وأصل الكلمية الإفرنجية من Latkus الإغريقية، وهذه التفرقة بني العلمانية والكهنونية مستمدة من البهودية وفرعها المسيحية. حـيث الكهانة والكهنوت من اصطلاحات التبوراة، فكانت ممارسية ذلك من نصيب عبائلة **هبارون،** وكان كل ذَكبر من ذرية هارون كاهناً، بشرط ألاً يكنون به عيب أو نشوهً جسدي، والبكر فقط يمكن أن يبلغ درجة الكاهن العظيم، وللكاهن في حساته قسود وقبوانين لا تُفسرض على غيسره من اللاويين أو من عنوام الشعب، وهؤلاء اسمهم لايكيون. وبترجمتنا عُلمانيون. وعندما بدأ التنويرفي أوروبا كانت من أولى مطالباته فصل الدين عن الدولة، وأن يكون الناس جميعاً لايكيين أو عَلْمَانِين، أي ليسوا

أخرويين، والأخروي هو الذي يعمل في الدنيا للآخرة وليس للدنيا، بينما العلماني بعمل للدنيا، وغايته هذا العالم وليس الآخرة. وربما يكون اشتقاق علمانية (بكسر العين) من العلم، فقد قام التنوير عبلي العلم، أي علم الدنيسا، وليس على الدين. والعلمانيون (بفستح العين أو كسرها) في بلاد الإسسلام هم الذين ينادون بتطبيق القوائين الوضعية، باعتبار القانون يصاغ من أجل المصلحة، والمصالح تشغاير، وتشغباير منْ ثُمَّ القسوانين، ولا يرون إمكان أن تظمل الشمريعسة الواحدة تحكم الناس لمشات وألوف السنين بلا تبديل، فــذلك هو الجمــود واللامعقــول، وكانت الشريعية لازمة في طفولة الإنسيانية، ونحن الآن في عبصر العبقل والعلم، وقبد بلغت الإنسانية الرشد ، وأن لها أن تشرُّع لنفسها بحسب العَصر والمصر . ومن دعاوى التعلمانيين أن التعلم والفلسفة الوضعية أثبتا أنه لاحقيقة وراء الحس والواقع الحسسي، وأن العقل العلمي يستجاوز مرحلة الأديان والميتافيــزيقا. وغاية العلمانيين في بلادنا اللحاق بالفكر الغبربي، ومواكبة الشورة العلمية الصناعية التكنولوجية.وما يسمونه العُوْلة أو الكوكيمة Globalism مي فلسفة الداعين إلى عالَم واحد ليس نيه قومية، ولا وطنية، ولا ديانات، ولا أحرزاب، وإنما الانفساح يحكم الجميع ، والديموقراطية هي مذهب الكل، وحرية التجارة مكفولة، فلا حمدود، ولا اضطهادات سياسية أو دينية، والإنسان مهما كان، وأنَّى كان.

له حشوق، والفلسفة العلىمانيـة مـؤدأها أن لا معسائي ولا قيم لغسيسر المحسسوس والمنظور والمستموع والمطعسوم والمشيروب، والانتصبار للمبصلحة ينغلب على وصناية الندين. وفي العلمانية بتميز العلماني القُح عن العلماني المسلم أو المسيحي أو البهودي، حيث الأول ينكر الدين تماماً، ويغلّب العقل والعلم، واهتمامه بهذه الحياة الدنيا. والثاني يؤمن بالآخرة، ويراعي العبادات، ولكنه في المصلحة والتشريع بتسابع القوانين الوضعية. والعلماني المسلم مثلاً يصلي ويصوم ويزكى، ولكنه لا يرى الأخف بالاقتصصاد الإسلامي، ولا بالشريعة الإسلامية، وينكر الحمدود، ويستسقص من الشموري، والتنوير والليسرالية والديموقراطية من المصطلحات العلمانية الأساسية. وكان التنوير في أوروبا ضد الدين. وتقوم المليبرالية على الدعوى للتحرر، وأما الديموقراطية فهي مذهب المنادبن بأن بكون القانون وضعباً وليس تشريعاً إلهياً.

ويبدر أن للعلمانية كنذلك معنى آخر عند البسمض، فكان هيسربرت الشيسربوري البسمض، فكان هيسربرت الشيسربوري (١٩٤٨-١٩٤٨) يدعبو إلى ديانة علمانية، وله كتاب عن الليائة العلمائية العلمائية كانت (١٦٤٥) يقول فيه: إن الليانات الكتابية كانت بالوحى، والوحى انتهى، وليس صحيحاً أن الوحى قد اقتصر على شعبوب دون شعبوب، ولأنه متاح لكل فرد، وما على القرد إلا أن

يتوجه إلى الله وسيستجيب له؛ والوحى ليس به أسرار، ولا تقوم الديانات على أسرار، ولا على الكهانة والكهان، وإنما الأسر طبيعى بين الله ومن يطلبه، ومن ثم فإن المديانات البدائية كانت الأقرب إلى الله من المديانات الكتابية، لأنها كانت تقوم على البساطة الشمديدة، ومع ذلك ففيها كل ما في الديانات الكتابية، والمحك لكي نبين صواب الديانة، سواء كانت كتابية أو غير ذلك، هو عسالبة ما تدعو إليه، وتوافقها مع خبرات الإنسان العادى وأنها ميسرة للفهم والتطبيق، ويسميها هيربوت ديانة الأمم Religion ويتحدث عنها في كتابه تحت هذا الاسم، وبهذا الاعتبار، يعنى أنها ديانة عالمية.

Transcendence (£);

Transcendance (F.); Transcendenz (G.)

هو الحسروج من حسال الإسكان إلى حسال التحقق، وبذلك يتحقق معنى الحرية، لأن العلو ارتفاع من حال أخرى. بما يقدر عليه المرء ومنا يربد فعلم، وهو الرغبة والسنعى في تجاوز نطاق الواقع الراهن.

وللعلو رسوز أو شفرة طابعها الغموض. فحبث يبدو الشئ غير مفهوم فإنه يتصف بطابع الشفرة، وعلى الإنسسان قراءتها وبذلك يحتق لنفسه العلو، وتستلزم قراءتها تجاوز مظهرها الرمزى.

والعلو يتسابله المحايثة Immanence حيث

العلمو أرفع من التسجسرية، وأبعسد من المعلوم والمحسوس، وأسا المحايشة فهى الوجبود داخل العالم المحسوس أو في نطاق التجربة.

Geisteswissenschaften (G.)

هي الفلسفة الإنسانية (فارابي - التوطئة في المنطق)؛ وهي المبادئ العقلية والأفعال والملكات الني بها يسمو الإنسان فيحصل من ذلك العلم الإنساني (قارابي : تحصيل السعادة). وهي العلوم الحقيقية الني لا تتغيير بتغير الملَل والأديان، كعلم المنطق، وعلم الكلام، وبعض علوم الحكمية. والعلوم الإنسانية بالمعنى المصاصر هي التماريخ، وفيقيه البلغية ، والاقتنصياد ، والاجتنيمياع ، والأنثرويولوچيا الاجـنماعيــة، والقانون المقارن. وعلم النفس، وعلم الجريمة، والسيمانطيق، ونظرية الانصال. وغير ذلك مما يستجد من علوم يمكن إدراجها ضمنها، وهي ما تعرف أحياناً باسم العلوم الاجتماعية أو الإنسانيات. غير أن الاسم صبار أصبغير من أن يحتموي كل هذه الدراسات . وكان حنا ستبورات مل يطلق عليها اسم العلوم الأدبية.

علوم تقسيرية ....... (انظر معيار).

Morawlissenschaften <sup>(6.)</sup>

وكان دلتاي يطلق عليها - Geisteswissense معنى علوم الروح Sciences de l'esprit.

Notiones Communes (L.: 6.)

المقدمة التي هي صبداً برهان الأواسط تسمى العلم المنعارف (ابن مسينا - الشفاء). والعلوم المتعارفة هي الآراء العامية، وتسمى العلوم المشهورة، والأوائل المتعارفة.

علوم معيارية (انظر معيار).

العمل والفعل مترادفان، غير أن العمل أخص والفعل أعم، ولا يقال العمل إلا فيما كان عن فكر وروية، ولهذا قُرن بالعلم، حسى قال بعض الأدباء قُلب لفظ العمل عن لفظ العلم تبيها على أنه من مقتضاه. والفعل ACT يكون من غير بطء، بعكس العمل الذي يحتاج إلى استداد زمان. والإعمال اضطراب في العمل؛ والإعمال

مصطلح ساركسي، حيث كل نشاط إنساني منه جانب مادي وآخر روحي، والعمل الإبداعي هو الذي يخلق مه المبدع واقسمًا جنديدًا يشبع المنطلبات المادية والروحية للقراء أو المشاهدين أو المستمعين. وكلما ارتقى العمل إبداعيًا كلما كان أونى بحاجبات طبيقات النياس وأظهر لمصرفية المبدع. وأي عمل يحكن أن يكمون إبداعياً، فليس صحيحًا أن الإبداع في الفن والأدب فقط، ولكنه في كل نشاط ومنجال وعلم. والفيلسوف المبدع هو الذي يظهر مقدرة فاتقة في طرحه لأفكاره، وتعبيره عنها في نسق منظم معجز، وكانت النظريات في العسمل المبدع أنه من وحي الله، أو من وسوسة الـشيطان (شيطان الشعمر مثلاً) ، أو هو القدرة على نقل المحتوى اللاشعوري، أو هو الثمبير المبهر بالحدس، أو أنه المظهر لما يعتمل في النفس من غرائز وميلول يتسامي بها صاحبها تعبيراً بالألوان ، أو الألحان، أو الكلمات، أو الأنكان

، عملی فی جوهره ودافعهٔ مناسبهٔ، ......... "Mi obra es por esencia y presencia circunstancia" الاجراء

وصَّفُ الرئيجا أي جاسيت؛ الفيلسوف الوجودي الأسباني لنفسه (١٨٨٣ ـ ١٩٥٥).

يقصد أنه رجل مناسبات ، لمه بوادهه الفكرية الطارئة التي تخطر على باله فيصوغها عبارات بليغة فيها جمال البلاغة وحكمة الفلسفة، ومعنى ذلك أن أورتيجا ليس صاحب مذهب متكامل. ولا يكتب بنواصل وإنما كلما استلزم الأمر.

عموم ...... Generality (قدار)

Géneralité <sup>(F.)</sup>; Generalitas <sup>(L.)</sup>;

 $\mathbf{Allgemeinheit}^{(G,)}$ 

فى اللغة الشحول؛ وعند المنطقيين هو كون أحد المفهومين اشتمل أفراداً من المقهوم الآخر، إما مطلقاً بأن يصدق على جميع ما يصدق عليه الآخر من غير عكس كلى، ويسمى هموماً مطلقاً، وذلك المفهوم يسمى عاماً مطلقاً، وأعم مطلقاً، والمفهوم الآخر يسمى خاصاً مطلقاً، والمنهوم الآخر يسمى خاصاً مطلقاً، والمنسنة إلى الإنسان. وأخص مطلقاً، كالحيوان بالنسبة إلى الإنسان. فيإنه أعم منه مطلقاً؛ وإما من وجه بأن يصدق فيإنه أعم منه مطلقاً؛ وإما من وجه بأن يصدق من وجه، وذلك المفهوم يسمى عاماً من وجه، وذلك المفهوم يسمى عاماً من وجه، وألل المفهوم الآخر يسمى خاصاً من وجه، وأخص من وجه، والمفهوم الآخر يسمى خاصاً من وجه، وأخص من وجه، والمفهوم الآخر يسمى خاصاً من وجه، وأخص من وجه، والمفهوم الآخر يسمى خاصاً من وجه، وأخص من وجه، والمفهوم الآخر يسمى خاصاً من وجه، وأخص من وجه، كالحيوان بالنسبة إلى

عَنَى .....Blindness <sup>(E.)</sup>; .....

Cécité (F) ; Caecitas (II); Bliodheit (G)

فى اللغية عدم البحسر، وعند الصوفية هو الاستينار، ويقابل الأحدية وهى الظهور الذاتى، فى حين أن العمى هو البطون الذاتى.

عنادية ....... (أنظر القضية العنادية).

معاً، لكن يمكن افتراض صدق إحداهما.

عنادیهٔ The Opinionated <sup>(E.)</sup>; ...... Les Opiniâtres <sup>(F)</sup> ; Die Eigensinuige <sup>(G)</sup>

فرقة من السوفسطائية ، يعاندون ويدّعون أنهم جازمون بأن لا موجود أصلاً، فهم ينكرون ثبوت الحقائق وتميّزها في أنفسها مطلقاً، ولا يقولون كالعندية بأنها تابعة للاعتقادات، فالحقائق عندهم كسراب يحسبه الظمآن ماء، وليس لها شوت أصلاً، ويُرد عليهم أنكم جزستم بانتفاء الأحكام فناقضتم كلامكم.

Providence (E.; E.); عناية إلهية Providence (C.; E.); صناية إلهية Providence (C.)

هى علم الله نعالى بالموجودات على أحسن النظام والترتب، وعلى ما يجب أن يكون لكل موجود من الآلات، بحيث تشرتب الكمالات المطلوبة منه عليها. والفرق بينها وبين القضاء أن

القضاء هو وجود جميع الموجودات في العالم العقلي مجتمعة ومجملة على سبيل الإبداع، في حين أن في مفهوم العناية تفصيلاً، إذ هو تعلَّق العلم بالوجه الأصلح والنظام الأكمل الأليق.

والعنابة الإلهبية هي إحاطة علم الله بالكل، وبالواجب أن يكون عليه الكل، حتى يكون على نظام، وبأن ذلك واجب عنه، وعن إحاطته به، فيكون الموجود وفق المعلوم على أحسن نظام، من غير انبعات قصد وطلب منه تعالى، فعلم الله يكب غيمة الصواب في ترتيب وجود الكل منبع لفيضان الخير في الكل. (ابن سينا والتعليقات).

والعنابة هي كون الله عدالمًا لذاته بما عليه الوجود من نظام الخيسر، وعلة لذاته للخسير والكمال بحسب الإمكان، وراضبًا به على النحو المذكور، فيعقل نظام الخير على الوجه الأبلغ في الإمكان، فيفيض عنه ما يعقله نظاماً وخيرًا على الوجه الأبلغ الذي بعقله، فيضائًا على أثم تادية، إلى النظام بحسب الإمكان. (ابن سينا النجاة).

والأبيشوريون لم يؤمنوا بوجود عناية إلهية، وقالوا إنها وهم من الأوهام. فأين هذه العناية الإلهية في عالم حظ الشير فيه أكبر آلاف المرات من حظ الخير؟" ومصير الخير أسوأ بكثير من مصير الشر؟ وأين العناية الإلهية في عالم جزء ضنيل جدا منه هو الذي يصلح لسكني الإنسان؟ وأين العناية وقد تركت الطبيعة الإنسان؟ خلوا من كل سلاح ، بل كان الإنسان هو خلوا من كل سلاح ، بل كان الإنسان هو

الحبوان الأعزل الأكبر؟ وأبن العناية الإلهبة إذا كان الله لكى يمعنى بأحوال الناس فلابعد أن ينائر لما يصيبهم من شراً أو خبر؟ وإذا كان الله سينائر فهل يليق أن ينائر بالآلام والنسرور؟ ثم إن هذه الحالات لو تأثر بها مستحدت به تغييرات، فأبن ذلك من قبولنا إنه تعالى لا يتغير؟ ولهذا أنكر الابيقوريون القول بالعناية الإلهبة للكون، وقالوا لو كان قد خلق العالم ووضع فيه عنايته لنمثلت هذه العناية في الطبيعة، ولكنا نجد أن الطبيعة غير عاقلة، وقبوانينها مطردة، فكان لابد أن بخلق العالم وينظمه على مثال الطبيعة العمياء، ولا مجال هنا لابة عناية.

والقرآن برد على ذلك بأن الكون لابد فيه من مدير وإلا لكان قد انتهى بنذ بندا، والله هو مدير الأسر، ويصرف البرباح ، وينزل المطر، ويسبت الزرع، ويولج الليل في النهار، ويولج النهار في الليل، ويقسم الارزاق، ويحيى وثبت ، ويحفظ السماء من أن تنطبق على الارض، والارض أن غيد، والشمس أن تنخسف والقمر أن ينكسف، وكل شئ عنده بميزان ومقدار.

فرقة من السوق طائية، ينكرون لبوت الحقائل وغيزها، ويزعمون أنهما تابعة للاعتبقادات دون العكس، من قولهم هذا الرأى هندى صواب، أو أعسبة لل أنه الصواب، فيلو قطع النظر عن

الاعتشادات لارتفعت الحقائق بالمرة: لسعدم بشاء تُميَّز بسعضها عن بعض، لكنهم يقولون بثبونها وتقررها بتبعية الاعتقاد وتوسيطها.

Elément (E. G.); ...... Elément (F.); Elementum (L.)

العناصر أجسام بسبطة لايمكن إرجاعها إلى ما هو أبسط منهـا، ونتركب منها المركـبات. وتسسمي لذلك بالأمهات والأسطقسات، والمواد، والأركبان، فهي الأصل الأول في الموضوعات. ويقسأل عنصسر للواحد الذي يشركب منه العدد. والحرف الذي يتركب منه الكلام. وعنصر القضية هو مادة القضية. والعناصر عند القيدماء أربعة، هي : النار، والهواء، والماء، والأرض، وهي تشيل الكورُن والفسساد، بمعنى أنهما تنقلب كل منهما للأخبر، غيسر أن هناك عنصمراً خامساً منه مادة الأجرام السماوية ليس له ضد فلا يتغير؛ ومن العناصر الثقيل، وأكثر حركانه لجهة الأسفل؛ فإن كان جميعــه إلى أسفل فهو الثقـيل المطلق وحــو الأرض، وإلا فبالإضافة وهو الماء؛ ومنها الحفيف وأكثر حركاته لجهة الفوق، فإن كان جميعه لجهة القوق فهنو الخفيف المطلق وهنبو البشار، وإلا فبالإضافة وهو الهواء.

وطبيعت أنه لا يتحرك بغيس الحركة المكانية الدائرية.

عنوان معنوان تالط

Titre <sup>(F.)</sup>; Titel<sup>(G.)</sup>; Titulus <sup>(L.)</sup>

هو ديباجة المكتاب؛ وهنوان الأمر هو أن يأخذ المتكلم في غرض فيأتى لقصد تكميله وتأكيد، بأمشلة في ألفاظ تكون عنوانًا الأخبار منتقدمة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَاتَّلْ عَلَيْهِمْ نَبّاً الَّذِي آتَيْنَاهُ آلِينًا فَانسَلَخَ مِنْهَا ﴾ (الأغراف ١٧٥) فيإنه عنوان قصة بلعام.

وعنوان المعلوم هو أن يُذكر في الكلام الفاظ تكون مضانيح لعلوم، ومداخل لها، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ انطَلِقُوا إِلَىٰ ظَلَمُ دَى ثَلاث شعب ﴿ اللهندسة ، فإن الشكل المثلث أول الأشكال، وإذا الهندسة ، فإن الشكل المثلث أول الأشكال، وإذا تصب في الشمس على أي ضلع من أضلاعه لا يكون له ظل لمسحديد رءوس زواياه، فأمر الله تعالى أهل جهنم بالانطلاق إلى ظل هذا الشكل تهكما بهم ، وكذلك في قول الله تعالى: وألا من إعراب الله والأرض ﴿ وَكَذَلك نُوى إِلْمُ العِيمَ مَلَكُونَ السَّمَوال الشران والأرض ﴿ (الأنمام ٥٧) عنوان علم الكلام وعلم الجلل، وعلم الهندسة، وهذا من إعراز القرآن، فهو إن شبّه بالعلوم فإنما يشبة بالصحيح غير المنسس حتى ليكون القرآن كتابًا معجمزًا في العلوم.

وعنوان الموضسوع عند المنطقسيين هو مفسهوم

الموضوع، ويسمى وصف الموضوع. (انظر المفهوم والموضوع)،

عَوْدَ أَبِدِي .....عَوْدَ أَبِدِي

Palingenesis; Endless Return (E.);

Palingénésie; Retour Éternel (F.);

Pallingenesie; Ewige Wiedergeburt (G.)

المبدأ الذي يقول إن الكون له دورة حياة تكروت في الماضي، وستتكرر بكل تفاصيلها في المستقبل. وكان هذا هو رأى الفيشاغوريين والرواقيين، وأفلوطين، وجوستاف لويون، ودورنج، وهكل، غير أن هذا المبدأ لم يشتهر في الفلسفة الحديثة إلا من خلال كتابات نيشه، فقد جعله صلب فلسفته في كتابيه الرادة القوة و الفيشاغوري على الدورة الكونية اسم السنة الكبيرة، أو العلد الكامل، وقدرها هرقليطس الكبيرة، أو العلد الكامل، وقدرها هرقليطس بنحسو ۱۸۸۰۰ سنة، أو ۱۸۰۰۰ سنة في قول

العمولة أو الكوكبة هي مذهب النقاتلين أن الرأسمالية هي ديانة الإنسانية ، وأن النسبية المفكرية ستكون لها الغلبة على المطلقات الإيديولوجية، وأن مبدأ النسبية الثقافية هو المعول عليه وليس مبدأ مركزية الثقافات، وأن العالم ينتقل حالياً ونهائها من الشمولية والسلطوية إلى

الديموقراطية والتسعددية، وتشمله ثورة معلوماتية تنتشر في كل مكان، من شأنها إلغاء الحدود بين الدول بحيث يصبح من السهل انتقال الناس والمعلومات والسلع على نطاق العالم كله ؛ ويتم ذلك من خسلال الشفياعيل بالحبوار والمنافسسة والمحاكاة. والعولمة بهمذه المعاني تقابلها للحلية، والأولى تعنى تنوسيع الحيدود، والشانيسة تعنى تضييق الحدود . وفي العولمة رَسْمُلُة العالم، ونتم السيطرة عليمه في ظل هيمنة دول المركز وسسيادة النظام العبالمي الواحيد، ويذلك تشهيافت الدولة القومية، ونضعف فكرة السيادة الوطنية، ويؤل الأمر مع الشقافة إلى صيماغة ثقافة عالمية واحدة نضميعل إلى جوارها الخيصوصيات الشقافية. ويبدو الآن النمط السائد هو العولمة الأمريكية، بمعنى أمسركمة العبالم وسيبادة الإيديولوجية الأمريكية على غيرها من الإيديولوجيات. وكانت بمداية ظهور العمولمة نشأة اليمورماركت، والبوردولارماركت، وإلغاء القيود المصرفية. وتحرير سعر الفيائدة، وإدماج أسواق المال المحلية في الأسواق المالية العالميـة، ودخول نمط النصنيع للنصدير، وظهبور اقتصاديات المشباريع الكبيرة، وانتقال رأس المال والتكنولوچيا، ويتطلب بذلك استنتمارات ضخمة في التعليم وتنميمة الموارد البشرية والبيئة المتحشية. ولا شك أن للعولمة آثارها السلبية بما يتمثل في إضعاف الشعود بالمواطنة، وظهمسور ولاءات أوسع من نطاق الدولة، دونما اعتبار للخدود القومية، واختلفاء

عمدد الفقراء في العالم، وعدد المعمدمين منهم. حسمت المشكلة مع العبولمة وصارت من المقرين والأخذين بمضمونها ، ولذلك فمن غبر المناسب أن نحسذر الدولة من العسولمة. أو أن نضاليسهسا بإجراءات لن تري إلا أنها ضد سياستها. فسمثلا دولتنا ضد التنمية الـذاتية. ونحن نقباوم العولمة بهذا المطلب، ونعرف أن الدولة ستضاوم دعوننا وتعارضها ، وربما نسجن الداعين إليمها. ومحن مع الوطنية والقوميسة ضد العولمة، وضد المشسوق **أوسطية** وهي النمط الإسراتيلي من العولمة. كما أن الاسركة هي النمط الامتربكي منها. ودولنتا ضد الوطنية والقومسية، وضد إعادة توزيع النروة وتقليص الضوارق الاجتماعية، ولم نعيد دونة محابدة بين طبقات الأسة، وهي تمالي، الاعنياء والمترفين ضد الفقراء، ونحن نويد القبضاء على الجوع والفقر والآمية والمرض في بلادنا. والدولة مع مشسروعيات الشبراكية الأجنبيية والإنشاج للتستصدير ، وسسيطرة رأس المال الأجنبي . ومشروعات الشركبات الاجنبة سنعددة الجنسيسات، ونحن مع الراسماليسة الوطنية. والمنسسروع الوطسني الفُطرى والسفسومي. ووزير الإعلام عندنا بشحدث عن نُقَـافة عالمبـة واحدة. ونحن نقبول بتعداد النشافات العبالمية. ورسبوح الهوية الثقافية الفردية والجمماعية والوطية والقومية. ومن الخطأ القول أن العولمة ضد الإيديولوچية، لأنها هي نفسمها إيديولوچية الدولة الشومية، والهويات العرقية، وترسيخ الانقسساميات والتشمرذم والمنسماين في الدول المختلفة. وسميادة الفوضى عالمياً فيسما يطلق عليه اصطلاحاً اسم المواطنة العالمية. ولا تختفي الدولة تمامــأ في نظام المعولمة ولكنهــا تتحــول من دورها القديم إلى دور الدولة الحارسة التي تحمى النظام الاقتصادي الجديد ومستنبعاته، وتصبح دولمة منافسة، إديولوچيتها هي إيديولوچيــة السوق. ومثل هذه الدولة في الدول النامية ينحصر عملها في تسليم اقتنصاد بلدها إلى الأجانب أصبحاب الشركات الدولية المعملاقة، ونسمي ذلك خصخصة. وتسحب الدعم المقدم للفقراء باسم التثبيت الاقتصادي. ونفتح السوق المحلية للسلع المستوردة. ومثل هذه الدولة يطلقون عليها اسم ا الدولية الرخيسوة Soft State". وتبرتبيط البدول الاقتنصادية الضاعلة في تشكيل العمولمة بالدول السبع : الولايات المشحدة، والسابان، والمانيا، وفرنسا، وبريطانيا، وإيطاليا، وكندا، ويجتمع رؤسناء هذه الدول سنويأ لرسم سيناسة العنولمة للسنة القادمة، ويشكل هؤلاء فيما ببنهم مجلس إدارة اقتنصاد العبالم، وشركباتهم هي الشبركات الكوكبية، وتبلغ نسعة وسنين بنكا. وسبعا وثلاثين شركة تأمين ، وتسع شركات في سجال ثورة المعلومسات. ويتسراجع في ظل هبذا النطام الاحتكاري نبصيب ا**لعالم المثالث** من مجموع الناتج المحلى الإجممالي للمعالم، وتزيد بذلك الفجوة بين دول الشميال ودول الجنوب، ويزيد

وإرادة هيسمنية على العبالم. وليسس الهندف من تأكيد البقول بالسوق العالمية إلا لإخلال النوازن في النظم الداخلية للدول القومية. ونحن نقول بالعالمية Cinivarsalism ضد العولمة، والأولى انفتاح على العالم، وإقرار بتباين الثقافات والحضارات، والشائية انفيتاح على شقافية واحدة هي الشقافية الأمريكية ورفضٌ لما عاداهما من ثقافات. ووسيلة العالمية الحنوار بين الحضارات، ووسنيلة العولمة الصدام والنصراع بين الحضارات. والعولمة غيرو **تقاني.**، واختراق للثقافات القومية، واعدام للهوية الوطنية والقومسية، بينما العالمية إثراءٌ لهذه النقافات وتلاقحُها حضارياً وعلمياً وتقنياً، وترسيمةٌ للهوبات. وتشوم العالمية على المساواة والمندّية بين مختلف النقافات ، بينما الأساس في العبولمة التبيعبية والهيمشة، والمتطبيع، والغيزو ، والاختراق. وإفراغ الثقافية من مضمونها وانتزاع هويتها الخاصة، والنرابط بين الناس برباط عولمي من اللاوطنية، واللاقومية، واللادينية، واللادولة، الأسر الذي لابد أن يؤدي إلى النزاعات الأهلية والفوضى العبالمية، وسيكون الخاسسر دوماً الدول النامية، بينما الكاسب الوحيد هو الدول السبع الكبرى الغنية وعلى رأسها جميعاً أمريكا.

عيان ......عيان

اصطلاح کنظ، يستعمله بمعان عدة : عبان عقلي، وعبان تجريبي، وعبان محض، فبالعبان العقلي قبل فيه إنه بدرك الحقائق خارج التجارب

المسكنة؛ والعيان الشجريين بتعلق بموضوعات يكون إدراكها عن طريق الإحساسات؛ والعيان للحفي مد Reine A. للحفي من المحين منحو قبلي كشكل من الحساسية دون أن يكون هناك موضوع وانعي، والعيبان (بالكسير) مصدر عابن الشئ إذا رأه بعينه، وهنو صفة الرائي، والعيبان الشجيريين بعينه، وهنو صفة الرائي، والعيبان الشجيريين المحينة بالوقائع بمعاينتها بالحس والملاحظة الشجريبية، وبشائله العيبان الماهوى، وبطلق الفارابي وابن سبنا على العيان المتجريبي اسم العقل المستفاد، وهو إدراك العبان المتجريبي اسم العقل المستفاد، وهو إدراك فباشر يرهف بالمعارسة، كإدراك الطبيب بعرف ذاء المريض من مجرد المشاهدة.

عيان باطنى ...... "Impere Anschauung السيان باطنى ....... هو ما ندرك به بواطننا، وصاغر به من أحوال باطنة، ونقيضه العيان الخارجي، وهو نفسه العيان الحسي. (كند).

عیان تجریبی ...... انتان تجریبی Empirical lutuition <sup>der</sup>:

Empirische Anschauung (10.1)

الصيان بالكسر مصدر عابن الشئ إذا رأه بعبته، وهو صفة الرائي، والعيان الحسى عند هوسسرل هو الخبرة بالوقائع بمعاينتها بالحس والملاحظة التجريبية، وبقابله العيان الماهوى

عَیان تَنبوی ...... اعیان تنبوی htuition <sup>(E.)</sup>: ........

إدراك مباشر فجانى . كإداك نيوتن لقوالين الجاذبية عندما سقطت عليه النفاحة، وبحدث

ذلك خصوصاً للعلماء والمكتشفين فيطرأ الحل العلمي للمشكلة أو المسألة بلا برهان ولا تجربة. وإنما لمجرد انشخال البال بها وانصرافه إلى حل معضلتها. فيأنيه الحل كالنبوءة بعد جهد جهيد. ويتنزّل عليه فجأة وتثبت النجرية ضحته.

عيان حسى .......... الله المعالم عيان المعالم المعالم

Similiche Anschauung

هو إدراكً مساشر للمحسوسات، كإدراكي للطعسوم إذا ذقستهسا، وللألوان إذا أيصسرتهما، وللأشكال والأحجام والأوزان ... إلخ.

عيان عقلي ....... "': ....... Intuition Intellectuelle ":

Intellectuelle Anschauung

هو الإدراك المبائسر للمعانى العقليـة المجدّدة إدراكــاً بـــلا برهان. كــادراك المؤمن لــوجــود الله. وإدراك الفيلسوف لمعنى الزمانية.

عند هوسرل، هو معاينة الماهية والإحاطة بها، ويتسوم على الوصف الظواهرى للأشسيساء. وهو وسيلة علوم الماهية.

عيان مينافيزيقي .....

Metaphysical Intuition (F.): Intuition Métaphisique (F.): Metaphysische Anschauung (IG)

حو الوجسدان أيضاً، وهو الإدراك ليواطن الأمسور بالحس الداخلي كسالغسريزة، ويسسبق

الحوادث ويتوقعها، ويضهم ما ليس للعنل سبيل اليمه، وهو وسيلة الكشيرين للسهم الحباة بي جملتها، واسبعاب حركتها في صدر وربها وبالعيان المينافيزيني ندرك المتجانس واللامتجانس والمتوالي والمتصال؛ ومعاني أمور كالحربة والكرامة والشوف، واللهم عموما وسيلها العان المينافيزيتي أو الوجدان.

عيسى ما المعادية الم

الصيغة العربية للاسم العبري يشوع أو يسوع أو خوشع، يعني المُخطِّص . وعن اسم المسيح . يقسال المسيح عيسس ابن مريم: . وفي القمرأن يرد اسمنه هيستي تنحو خمس عشرين مرة. ويأتي وصفه أنه كلمة الله الفاها إلى مربم وهي "كُنَّ". فكان عيسمي من أم بلا أب. مثلما حوا، من أب بلا أم، ومسئلمسا أدم من لا أب ولا أمَّ، وإنَّا هي مطلق الضدرة عتبدات وأعطاه الداخكمية وأناه الإنجيل أي البشارة. فلم يزوده بشريعة، ولم يأمره بتبليغ شنرع. وكانت دعوته أن يصمحح المفاهبم المغلوطة ، ويبين الصنواب فيهما من احطأ. وبناه إلى روح الديانية والملة. وهو **الإخلاس**، وهمو المقلمك ؛ المخطمس، لأنه بعلهم الإخلاص في العسبسادة: أو أن المخلص من الخلموص. وهو الطهارة من الدنس والذنوب. وكنانت العبادة عند اليهود طفوسية وشكلية. وأرادها عيسي روحيمة، فتكون كل حركات العمباد وسكناتهم. وفيامهم وتعودهم وتقلبانهم، وأفعالهم وأقوالهم

لله تعالى، وكانت لعيسى طبيعتان ووجهان، فطبيعة بشرية ووجهها إلى الخلق، وطبيعة ربائية، وجهها إلى الحق، ومن يخلص طبيعته ووجهه للحق، فسفلك هو للخلص بالكسر، وفيعله الإخلاص، وبدعوته للإخلاص فهو المخلص. (انظر المسيح، والمسيحية، والمسيحانية).

مقولة كونت (١٧٩٨ ـ ١٨٥٧) يؤسس بها لمبدأ جديد في الأخلاق، هنو مضمون الدين الجنديد الذي بشر به وأطلق علينه اسم عبنادة أو ديانة الإنسانية.

عَيِن ......

Concret (F.); Concretus (L.); Konkret (G.)

ما له قيام بذاته، جوهراً كان أو جسماً، وقد
يراد به حقيقة الشي المدركة بالعيان، أو ما يتوم
مقام العيان، ويقابله المعنى ، وهو ما قام ببالغير،
كالإعراض ، ومن هنا قيل العالم إما عين أو
عَرض.

واسم العين هو الاسم الدال على معنى يقوم بنفسه كزيد؛ واسم المعنى هو الاسم الدال على معنى لا يقوم بنفسه، وجودياً كان كالعلم (بالكسر)، أو عدمياً كالجهل، وكل منهما إما مشتق، نحو: راكب، وجالس؛ أو غير مشتق: كرجل، وقرس. وقد يراد باسم المعنى ما دل على

شئ باعتبار معنى الصفة التي له، سواه كان قائماً بنفسه أو بغيره، كالمكتوب والمضمَّر، وحاصلُه المشنق وما في معناه، بينما قد يراد باسم العين ما ليس كذلك كالدار.

وقد يبقال العين لما يدرك بإحدى الحواس الطاهرة، كزيد، واللون، ويسمى بالعبورة أيضاً، ويقسما للا تدركه إحدى الحواس، كالصداقة والعدواة.

وكذلك يقال العين على مقابل الذهن، ومن ثم كان الوجود العيني هو الوجود الخارجي.

ويقال العين على ما يقابل الغير ويعنى الفرد، وما يقابل الصورة العلمية ويعنى الواقع.

ويقال إن الوجود فيها عداه تعالى زائد على حقيقته، وحقيقة كل شئ عبارة حن نسبة تعين الوجود في علم موجده أزلا وأبداً، وهي المسماة بالعين الثابئة المعبر عنها بالماهية؛ والأعيان الثابئة في الفلسفة الصوفية هي صور العالم في مرتبة التعين الثاني، وهي حقائق الممكنات في عالم الحضرة العلمية. لا تأخر لها عن الحق إلا بالذات العلمية. لا تأخر لها عن الحق إلا بالذات لا بالزمان، وهي أزلية وأبدية.

والأعيان المضمونة بأنفسها على ما يجب مثلها إذا ملكت إن كانت مثلية، وقيسمنها إن كانت في أن عليه والأعيان المضمونة بغيرها على خلاف ذلك.







(غ)

Finalisme (F.); Finalismus (G.)

الملعب المنعائي كمضابل للمذهب الآلى؛ والمذهب الغائى هو الذي بأخذ بالتعليل الغائى والمذهب الغائي بأخذ بالتعليل الغائى لظواهر الوجود، فغائية تركيب آلة التصوير هي أن تتطابق أجزاؤها كي تقوم الآلة في مجموعها عاهو منوط بها من وظيفة هي الفساية مسن اختراعها. والملهب الغائي هي الذي يتصور لكل الموجودات غايات تتجاوز مجرد وجودها المباشر، وأما إذا كبان مضصودنا المذهب الغائي الغائية كل ظواهر الوجود الذي يعلل بالأسباب الغائية كل ظواهر الوجود فهدا هو الملهب الغائي الكلي، أو التيليولوجي فهدا هو الملهب الغائي الكلي، أو التيليولوجي

والغائبة إما صورية أو صادية، أو داخلية، أو خارجية. والغائبة الصورية Formal Finalism هي خارجية. والغائبة الصورية المصادية، والمعانية المقصلية التي نوجب معرفته الإنسان فاعليته الواعبية التي نوجب معرفته بالغابة التي ينشدها من عمله . والغائبة المادية . Material هي نفسها الغائبة الطبعية المادية . Natural F. أي الغائبة التي يجئ عليها تركيب الأشباء أو الكائنات ، وتفعل فعلها فيها من غير أن تعي هذه الأشباء أو الكائنات بالغاية المترسبة التي عليها تحقيقها، والتي هي علة تكوينها ووجودها؛ والغائبة الداخلة أو الباطنة . الداحلة ووجودها؛ والغائبة الداخلة أو الباطنة . الداخلة هي الغائبة من تكوين ووجود الأجنزاء الداخلة

فى الشئ أو الكائن على ساهو عليمه؛ وفى ذلك يقول كنط أنه فى الكائن الحى : • كل شئ وسيلة وغاية على التبادل ٤ . والغائية الخارجية External وغاية على التبادل ٤ . والغائية الخارجية الكوب فى F. هى الغائية من وجود شئ أو كائن ليكون فى خدمة غائية أخرى لشئ أو كائن آخر، وفى ذلك قبل مثلاً إن للبقرة أربعة أثداء مع أنها لا تلد إلا عجلاً واحداً، ونادراً ما تلد عجلين، وذلك أن عجلاً واحداً، ونادراً ما تلد عجلين، وذلك أن الثديين الزائدين قُصد منهما إلى ضداء الإنسان من اللبن.

غائية .....غائية Teleology <sup>(E)</sup>; .....

Téleologie <sup>(F.)</sup>; Teleologia <sup>(L.)</sup>; Teleologie <sup>(C.)</sup>

النظرية التى تزعم أن كل مسا فى الوجدود بتوجه لشحقيق غابة معينة، وبذلك تكون الغائية هى علم أو مبحث الغايات. وكان أرسطو أول من طرح تعريفاً للغائية، فقال إنها المبدأ الأول الذى تتحرك الأشياء بمقتضاء نحو تمام صورها الني مى وجودها بالفعل. واستخدم اللاحقون تعريف أرسطو للغائية للبرهنة على وجود الله فيما عُرف باسم البوهان الغائي، فطالما أن فيما موجود عاقل بوجهها نحو تلك الغاية. والمذهب الموجودات تضعل لغاية فيانه يلزم أن يكون هناك موجود عاقل بوجهها نحو تلك الغاية. والمذهب الفسائي هو الغائية علية، أى تشمل الوجودكله، الطبيعة، فالغائية كلية، أى تشمل الوجودكله، بينما يتتصر تطبيقها في المذهب الفائي، وميدا على الطبيعة وحدها. (أنظر النعليل الغائي، ودليل غائي، ومغة التعليل الغائي، ودليل غائي، ومغة عائي).

هم الشيعة الذين غلوا في حق أثمتهم حتى أخرجوهم من حدود الخلقية وحكموا فيهم بأحكام الإلهية، فرعا شبهوا واحداً من الاشمة بالإله، وربما شبهوا الإله بالخلق، ونشات شبهاتهم من مذاهب الحلولية والتناسخية، ومذاهب اليهود والنصارى، حيث شبهت اليهود الخالق بالخلق، وشبهت النصارى الخلق بالخالق، وشبهت النصارى الخلق بالخالق، وشبهت النصارى الخلق بالخالق، وشبهت النصارى الخلق بالخالق، والبداء، والرجعة، والتناسخ.

Ends and Means (E.); ......... ووسائل .......... الفاعدة في السلوك السياسي الأخذ بمبدأ أن الفاعدة في السلوك السياسي الأخذ بمبدأ أن الفساية تبسرر الوسسيلة la fin junstifie les moyens وهي نيظرة غائية في مقابل النظرة الأخلافية أو

وهى نظرة غائية فى مقابل النظرة الاخلاقية أو الملتزعة dentological التى تقول بالالتزام بالخير فى ذاته، والإقرار بأن بعض الأفعال فيها خير فى ذاتها بصرف النظر عما قد تستحدثه من نتاتج سيئة ، وقد لا تنتج الوسائل الشريرة إلا نتائج شريرة من جنسها، غير أن الكذب على المربض قد يغشفر وإن لم يكن لازماً، وقد يكون من المواجب المنضحية بفرقة من الجيش لإنقاذ الجيش كله، وحيئذ يبدو أن مبدأ الغاية نبرر الوسيلة صحيح، والحكم على الأشياء بنتائجها عملية حسابية قد تنجاوز نطاق الأوامر الأخلاقية المعقلية طلزمة إلى نطاق المقارنات والمفاضلات العقلية المعقلية المعتلية المعتل

الرياضية، وقد يبدو أن الغايات الواحدة قد تتعدد وسائل تحقيقها، ولكن ذلك قد لا يكون صحيحاً في مجال الأخلاق، فالوسائل فيها تؤثر في النتائج المتحققة، والأفعال في مجال الأخلاق قد تجوز فقط المفاضلة بينها باعتبار أن هذا الفعل خير، ولكن الفعل الآخر أكثر خيرية، والمؤيد لمبدأ الغاية تبرر الوسيلة قد يلقى بكل القواعد الأخلاقية. ويجعل منطق النتائج وحده هو المبدأ الهادى له، ويترتب على ذلك أنه قد يعيش في توتر دائم، وقد يمضى به العمر ويحاسب نفسه فيجنونا عندما اختار ما اختار، وإذن فالإنسان لا يتحرر من الأخلاق، ومن الالتزام باللاءات الأخلاقية الدينية من أمثال: لا تقتل، باللاءات الأخلاقية الدينية من أمثال: لا تقتل، ولا ترنى.

غاية .....غاية

Fin (F.); Finis (L.); Ende (G.)

هى ما لأجله إقدام الفاعل على فعله، وهى نابت لكل فاعل فعل بالقصد والاختيار، فلا توجد الغاية في الأفعال غير الاختيارية. وقد نسمًى غرضاً من حيث أنه يُطلَب بالفعل، وقبل هي الفائدة المقصودة سواءكانت عائدة على الفائدة المقصودة سواءكانت عائدة على الفائدة إلى الفاعل التي لا يمكن تحصيلها إلا العائدة إلى الفاعل التي لا يمكن تحصيلها إلا بذلك الفعل. وقبل الغرض هو الذي يُتصور قبل بذلك الفعل. وقبل الغرض هو الذي يُتصور قبل بدلك الفعل. وقبل الغرض هو الذي يُتصور قبل النسروع في إيجاد المعلول، والغاية هي التي

تكون بعد الشروع. وقال بعضهم الفعل إذا ترتب عليه أمر ترتباً ذاتياً يسمى غاية له من حيث أنه طرف الفعل، ونهاية وقائلة من حيث تربيبه عليه، فإن كان له مدخل في إقدام الفاعل على الفعل يسمى غرضاً بالقياس إليه، وعلة ضائية الفعل يسمى غرضاً بالقياس إليه، وعلة ضائية الفيا.

والغاية بما هي شئ فبإنها تتقيدم سائر العلل، وهمي علة المعلل Fin en sui، أو Zweck an Sich. وذلك لأن سائر العلل إنما تصميم عللاً بالضعل لأجل الغاية، وليست هي لأجل شئ آخر.

Zweck an Sich <sup>(G.)</sup>; ...... Fin en Soi <sup>(F.)</sup>

هاية موضوعية ضرورية مطلقة، تقابل الغاية الذاتية أو الفردية، والتي تنصف لذلك بالنسبة، وأنها مؤقتة ومتغيرة ولبست لها قيمة كلية ثابتة (كنط).

وهى هلة العلل، لأن الغاية بما هى شئ تنقدم سائر العلل، وهى علّة العلل لأن سائر العلل إنما تصيير عللاً بالضعل لأجل النغاية، وعلة العلل ليست لأجل شئ آخر. (ابن سينا - النجاة).

غَبْطَةَ عَبْطة Blessedness (F.);

Beatitude<sup>(F.)</sup>; Beatudo <sup>(L.)</sup>; Seligkeit<sup>(G.)</sup> هى ثمنى الإنسان أن يكون له مثل الذى لغيره من غيسر إرادة إذهاب ما لغييره، بعكس الحسس

الذي هو إرادة زوال نعمة الغير.

غُرابِ أسود ......غراب أسود ....

مصطلح فلاسفة الصوفية المسلمون؛ وعند فلاسفة متصوفة المسيحية هو الليلة الظلماء Nox فلاسفة متصوفة المسيحية هو الليلة الظلماء Obscura ، وهو في الأفلاطونية المحدثة حالة الفناء والطمس والمحو ، حيث تزول كل المظاهر الخارجية بالنسبة للنفس، ويصبح كل شئ في حالة عُماء.

....غرب .......غرب .....

Occident (F.); Westen (G.)

أوروبا الغربية ، أو حضارتها بمعنى أصح، باعتبارها الحضارة المؤسسة على العقل. ودهاة التخرب Westernizers هم دعاة الانفساح على الغرب الأوروبي، وهم الجسماعة في كل أمة، الداعون إلى الأخذ بأسباب العلم الأوروبي، وكديث اقتصاد بلادهم، وهيكلها الاجتماعي، ومؤسساتها السياسية، وثقافتها، والاصطلاح ومؤسساتها السياسية، وثقافتها، والاصطلاح روسي أساسا، باعتبار أوروبا تقع إلى غربي روسيا، ثم نقل إلى اللغات الأخرى بصرف النظر عن موقع كل بلد من أوروبا. وكان دعاة الشغرب في روسيا: بيلنسكي، وهيسرزن، الشغرب في روسيا: بيلنسكي، وهيسرزن، والكونين، وفي مصر لطفى السيد، وطه حسين. (انظر متغربون).

غرض ......غرض Purpose <sup>(E)</sup>; .....

Dessein (F.); Propositus (L.); Vorsatz (G.)

ما لأجله فُسعِل الفعل، ويسسمى عِلَة خسائيسة أيضساً، وهو الأمر السباعث للضاعل على الضعل،

فهو المحرث الأول للفاعل، وبه يصير الفاعل فاعلاً، وهو الفائدة المقصودة العائدة إلى الفاعل التى لا يمكن تحصيلها إلا بذلك الفعل. والغرض هو الذى يتصور قبل الشروع فى إيجاد المعلول، والغاية هى التى تكون بعد الشروع، أو أنه يسمى غرضاً من حيث علاقته بالفاعل، وعلة غائية من حيث حكم الآخرين عليه. والملعب الغرضى هو الذى يفسسر السلوك ويرجعه إلى مجموعة الأغراض التى تدفع إليه.

غرضية Purposefulness<sup>(E.)</sup>; ...... Finalité <sup>(F.)</sup>; Zielstrebigkeif<sup>(G.)</sup>

الفعل لغرض وهدف، وهو مظهر للرابطة العلمية والتطور المحكوم بالقبوانين للعبالم العضوى ، والأنظمة الاجتماعية، وللسلوك الإنساني، وللتفكير. وقد برهنت النظرية العلمية على غرضية كل أشكال الحياة الاجتماعية والنشاط الإنساني ، حيث بكون الهدف المقصود متضمنا في سلسلة السبب والتيجة. وكل فعل متلاثم صع غرض لهو فعل غرضي، ويتفق كل منلاثم صع غرض لهو فعل غرضي، ويتفق كل نشاط غرضي مع الظروف والانجاء العام للنطور.

مَلَكة تصدر عنها صفات ذائية، ويقرب منها الخُلق، إلا أن للاعتسار مدخسلاً في الخُلق دونها. والعقل غريزة مكنونة.

Instinctus (G.)

والغريزة نيسر الأعمال بلا خبرة، وتحفظ بقاء

الفرد والنوع، وهي عاصة، وتساعد على التكيف، وهي عمياء تحقق نفسها في ظروف غير طبيعية، وتظهر بنظام معين وفي علاقة بالنضج. وكل ما هو موروث أو فطرى من الأوضاع الجسمية أو النفسية للإنسان فهو من الغريزة، وتحققها يحدث اللذة، وعدم تحقيقها يحدث الألم. وعند اللذة، وعدم أن أبعاد الغريزة هي : الإدراك الذي ينيرها، والنشاط الانفعالي الذي ينصاحبها ، والسلوك الذي تعبر به عن نفسها. وعند واطسن والسلوك الذي تعبر به عن نفسها. وعند واطسن الغريزة نموذج من السلوك الموروث والاستجابات الأولية.

هى القول بأن الإيمان بوجود إله أو قوة عاملة مديرة وخالفة للكون هو مسالة غريزية في الإنسان ، وهو فطرة فيه، وفي القرآن: ﴿فَالَهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

لغريزة التدين الفيلسوف هيوم، بدعوى أن نم أجناساً لا تؤمن بوجود إله ، فلو كان الإيمان فطرياً في الإنسان لكان مسوجوداً في كل الشعوب، وأخطأ هيوم إذ خيلط بين الاعتقاد في الله وغريزة الشديس ، فلم يوجد شعب ، ولا جماعة ، ولا فرد إلا ويؤمن بقوة غير طبيعية وفوق الطبيعية .

Treachery <sup>(E.)</sup>; ...... Tricherie <sup>(F.)</sup>; Verrat <sup>(G.)</sup>

بالممنى الاصطلاحي هنو رفض المشوط في قيم الأخرين، والإصرار على أن يكون للذات منطقتها الخاص الذي لا تخضع فيبه للواجب والماضي والشضاليد، أو لأية أوامر أجنبية عن الذات، اجتماعية أو عائلية أو مهنية، تنسلخ بها عن وعيها أو شخصيتها، وتستهدف الذات من ذلك أن تعيش الحياة بوجود أصبيل يلابس الرضيسات والميسول والذوافع التى يرى الأسسوياء خبرورة كبُّتها. وقولنا الغش والغشَّاش مثل قولنا في الإسسلام الحنَّفُ والأحيف والحنيسفسيسة ، فالأحنف هو المائل عن الشيء وذلك مرتذل، إلا أنه في المعنى الذي يقصده الإسلام أنه المائل عن الضبلال إلى الحق ، وذلك حَبَفٌ مستحسنٌ ومطلوب، ومثل ذلك الغش والغشَّاش، وهو أن لا تشابع الأخرين على عواهم وضملالاتهم ، وأنت حيينذ تغيشكهم وندعى أنك معيهم وأنت ضدهم . وتكشف تجربة الغش عن تلقائبة

الوجود وتدفيقه الحر، وكذلبك عن لامعقوليته،

فبالإصرار على الغش يكتشف الغشاش أنه لا توجد قواعد أو مصابير، وأن كل شئ ماتع وغير ثابت، ونتيجة لهذا التلاشي اليومي ينزلق إلى الغثيان. (سارتو).

Anger <sup>(E.)</sup>; ...... Colère <sup>(L.)</sup>; Ira <sup>(L.)</sup>; Zorn <sup>(G.)</sup>

كيفية نفسائية مبدؤها طلب الانتقام، وإرادة الإضرار بالمغضوب عليه، وتغير يحصل عند غلبان الدم ليحصل عنه التشفى، وطالب الغلبة هو الغضوب. والقوة الغضبية يكون بها الغيظ والحتى، والنجدة والإقدام على المكاره، والتسلط والترقع، وضروب المكرصات. ولذة الغضب في المظفر.

Paralogism (E.); Paralogismus (L.: G.)

Paralogisme (F.); Paralogismus (L.: G.)

خطأ غبر مقصود، وهو غير الأضلوطة أو الغسالطة، وهي الحجمة التي قد تبدو صحيحة ولكنها خطأ قصد به صاحبه النمويه على الخسصم. والأضاليط المتعالية paralogismus عند كنط، أو الخلط الفسائي paralogismus

الجدلية التي يمحاول بهما البمض إثبات وجمود

أو العِرفانية، هي اسم علم على المبذاهب الباطنية، وغايتها معرفة الله بالحدس لا بالعقل،

الباطنية، وغايتها معرفة الله بالحدس لا بالعقل. وبالوجود لا بالاستدلال، وتُشتق من الإغريقية بمعنى المعرفة، فهى المعرفة بالله التي يتناقلها المريدون سراً، وهي الوحى المشجدد الذي لا يتوقف أبداً، وتعددت فرقها ومدارسها لكنها في أغلبها مروق على الدين، وفلسفتها توفيقية تمزج بين الديانات والأساطير والفلسفات الراتجة في منطقة حوض المتوسط والشرق الأوسط، ودعا اليها في الساسرة رجل يقال له سمعان، وفي إليها في الساسرة رجل يقال له سمعان، وفي الإسكندرية باسيليوس ، وفي روما فالتين، وفي آسيا الصغرى مرقبون.

والأولى يهودى من السامرة ادّعى الألوهية؛ والثانى قال بتسلسل مبلاد الآلهة، فما دام المسيح ابن الله - وهو غنوص واضح، فإن من الممكن أن نقول إن الله أو العقل نوس ولد اللوغوس، وهذا ولّد فرونيسس، وهذا ولّد صوفيا ودوناميس، ثم جاءت الملائكة الأولى والشانية، وهذه خلقت الأرض والسماء، وزعيسمهم هو إله اليهود الذى أثار البغضاء بين الناس، وزرع الشحناء بينهم، العالم، وعند صلّل المسيح ليخلص العالم، وعند صلّل المسيح اتخذ سيمسون العالم، وعند صلّل المسيح اتخذ سيمسون هو، ولم بصلّل المسيح، ورفعه الله إليه، وأما الشاك فقال بالصدور عن الأيون فكان العقل والحقيقة إلغ.

والرابع قال بإلهين أحدهما خير والآخر شر. وأن النفوس تفيض من إله الخير. وكانت المانوية أهم هذه الفرق الغنوصية جميعها .

ونقيضُه الحضور والشهود؛ والغيبة والغياب بمعنى؛ وهيئة القلب هى الغياب عن أحوال الخُلق بالانشغال بأحوال النفس، أو بما يرد على الفكر من خواطر الحقيقة والحقّ.

هو الخفيُّ الذي لا يكنون محسنوساً، ولا في قوة المحسوسات، ولا يشعلق به علم مخلوق؛ ومنه قسمٌ يمكن استنباطه بالنظر وإقامة الدليل، وقسمٌ لا دليل عليه فلا يمكن للبشر معرفته كما تَمَالَ تَعَمَّالِي: ﴿ وَعَندُهُ مُفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ ﴾ (الأنعام: ٥٩). وفيب الغيب. وغيب الهوية وضيب المطلق : هو ذات الحق باعتبار اللاتعين. والغيب المكنون، والغيب المصون : هو السرّ الذاني وكنهه الذي لا يعرفه إلا هو، ولهمذا كان مصوناً عن الأغيار ومكنبوناً عن العقول. والغيب المطلق كوقت قيمام الساعة، والغيب الإضافي كسنزول المطر في مكان لم يكن فيه الشخص. والمطلق لا يكون إخبار الناس به إلا عن طريق الله، والمقيد ليس له طريق إلا الإلهام. والرسول يتلقى الغيب من مَلَـك وبلا واسطة أيـضـــأ، والولمي لا يتــلقـي بالذات بل بواسطة تصديقه للنبي .

غيرية ...... المنابعة غيرية المنابعة ا

Altruism <sup>(E.)</sup>; ...... Altruisme <sup>(E.)</sup>; Altruismus <sup>(L.; C.)</sup>

من الغير المقابل للأنا، فيهى المذهب الذي يقابل الأنانية، وهي القبول بالإيثار مقابل الأثرة، والميل الطبعي نحو الآخرين والتضحية بالمصلحة الشخصية في سبيل الآخرين. (أنظر الآخر).

张 \* \*







(**ف**)

Surplus Value<sup>(E,)</sup>; ...... قانض القيمة Plus - value <sup>(F,)</sup>; Mehrwerth<sup>(G,)</sup>

من اصطلاحات الفلسفة الماركسية ، فطبقاً لماركس فإن الرأسمالي بحسب آليات السوق يبيع منتجة بسعر التكلفة \_ أي ما تكلفه في إنتاج هذا المنتج ، فسمن أيسن إذن يأتيه الربح ؟ وطبقاً لماركس فإن العامل يحتاج مثلاً لأن يعسمل طبقاً للأسعار الحقيقية للأجور في السوق إلى أربع ساعات يوميا ، ولكن صاحب العسل لا يعطيه الأجر المناسب لنجديد طافته على العسل المنطره أن يعمل عدداً إضافها من الساعات ، كأن يكون هذا الوقت الإضافي ساعتين بومياً فكأن العامل في الحقيقة يعسمل أربع ساعات فكأة هائين الساعتين للرأسمالي ، وفائض القيمة هو فكة هائين الساعتين .

Fascisme <sup>(E.)</sup>; Faschismus <sup>(C.)</sup>

إيدبولوجية الحركة التى استولت على السلطة في إيطاليا سنة ١٩٢٦ بزعامة موسوليني، واستمرت في الحكم حتى سقوط إيطاليا في يد الحلفاء سنة ١٩٤٥. ومُنظّرها چيوفاني جتيله، وهو الذي وضع مسشاقيها (١٩٣٢). وتطلق القاشية على كل حركة مشابهة في أي بلد في العالم، ويعرفها جنيله بأنها حركة بعث قومية نتاهض الرأسمالية والشيوعية والاشتراكية، لأنها جميعاً انحيازية لطبقة من الطبقات ونقول

بالصراع الطبيقى، الأمر الذى يضعف الجبهة الوطنية، ولكن الفاشية تتؤلف بين كل المصالح، ونقرّب بين الطبيقات ، وتذبيب الفوارق، بهدف خلق دولة قوية تنوسل بالحرب للتوسع.

واسم الغاشية Fascismo أطلقه موسوليني سنة المعصى ومعها فأس، والمعنى أن العصما الواحدة المعصى ومعها فأس، والمعنى أن العصما الواحدة لا تصلح ولبست لها قوة ولا مقاومة، وإنما العصى مجتمعة لا يكسرها شئ، ويرمز الفأس العصى مجتمعة لا يكسرها شئ، ويرمز الفأس ألى القائد أو الزعبم الواحد، أو الدولة المنحدة تحت إمرة زعيم واحد، يُحكم قبضته عليها، ويوحدها، ويوجه تشريعاتها، ويأخذ بيدها إلى مكان بين الأمم تحت الشمس، وهوه نفس كلام نتياهو في كتابه بنفس العنوان، وكأنما نتنياهو بترسم خطى موسوليني وله فلسفته.

والفاشية ضد الفردية، وهي مذهب جمعي، والأمة عند الضائسيين نوق الأفراد، وسلطة الأمة أو الشعب مطلقة.

وتعيب الفاشية على الشورة الفرنسية أنها دعت إلى شكل هلامى من الحسرية والمساواة، فف تَتُ في عَضُد الدولة، وفرقت بين جسوع الأسة. وبدلاً من الإيثار والغيرية علمت الناس الانائية والاثرة، وجعلت المصلحة الذائية فوق الواجب العام.

والفاشمية فلسفة تسوة، ومذهب مشائى بقول بالمستقبلية ويعمل لها، ويتجاوز الواقع المرير إلى

مستقبل أفضل مفروش بالورود، وسعطر بالأماني، ويخطط ليوطوبها جميلة هي صجتمع الوفرة والحقاية، وشعارها لذلك: «أن تعطف وأن تطبع، وأن تكافح»، في مقابل شعار الثورة الفرنسية «الحرية» والمساواة، والأخوة»، وهدف الزعيم الفاشي أن يجعل من الأمة دولة، وأن يصبغ الدولة بالعسكرية، وأن يبث في الشباب روح الغزو والفتح.

ويطرح موسوليني فلسفته في مقال له بعنوان عميادئ الفائسية Doctrina de Fascismo يقسول: برنامجنا بسيط، فنحن فريد أن نحكم إيطاليا، وهم يطلبون منا أن نطلعسهم على برنامسجنا، والبرامج كثيرة جداً سبقنا إليها آخرون، وليست البرامج هي التي تنقصنا لإنقاذ إيطاليا، وإنما إيطاليا في حاجة إلى الرجال والقوة».

وكان چيوفاني چنتيله بعلن في كل مناسبة بكل قسوة: أن الدولة هي مسصدر الأخسلاق. والدولة هي الناس جميعاً، ولكي يحيا الناس حياة تستحق، ينبغي أن شكون الدولة قوية، فالدولة الثوية تضمن لكل فرد حياة رائعة، وقوة الدولة في أبنائها ورجالها، والقوة ينبغي أن تكون هدف الجميعة. غير أن موسوليني مزهوأ بغلسفة القوة هذه - ارتكب أخطاء سياسية أسرعت بإنهاء حكمه وسقوط الفاشية.

عند النحياة ما أسبند إليه الضعل؛ والفساعل

المختار هو الذي يصح أن يصدر عنه الفعل مع قصد وإرادة؛ والعقل الفاهل Amellectus Agens هو القوة التي نجرد الماهيات عن الماديات . والعقل الفعال المعقل المعالمة المواقعة التي تؤثر في العقل بالفعل لشرفعه إلى درجة العقل المستفاد والفاهل بمعنى الفعال عدنانده يتصف بالقدرة على الفعل فالدواء الفعال ما لمه صفة الشيفاء والمسخص الفعال هو المتصف بالنزوع القوى. والفاعل هو المتصف بالنزوع القوى. والفاعل مهم الفعال هو المتصف بالنزوع القوى والفاعل مهم الفعال هو المتصف النوجود والفاعل Agens Efficiens هو ما يكون بسببه الوجود وليس الأجله.

هى النشساط التلقسانى المؤشر، وهى النزوع الطبيعى لإتبان الأفعال، تقول قاعلية س أى ما يسديه من نشاط. والضاعلية في علم النفس هي جسملة الظواهر النفسسية المسصلة بالعواطف والنزوع والإرادة، وفساعليسة الكائن الحي هي جملة سلوكه أو عسلياته العقلية وصا بتصل بها من نشاط حركى بيولوچى.

مذهب الضاهلية هو القول بأن الحياة أساسها الفسحل، وأن السلوك انجاه إلى تحقيق فعل، والتفكير هو تفكير في فعل أو متعلق به ويقوم عليه بحيث يكون الفعل هو ميزان قيمة السلوك والتفكير.

يترجمونها كتيبة والجمع كتائب، والفالانج مجتمع صغير خيالي بعيش أفراده على الشيوعية في الإنتاج والتوزيع. (فورييه).

نسبة إلى فالتينوس (نحو ١٥٠م) مؤسسها وأول رئيس لمدرسة من أكبر مدارس الغنوص المسيحي، وكان مصرياً ارند عن المسيحية، وتجئ معظم صعلوماتنا عن هذا المذهب من المكتبة القبطية التي اكتشفت بنجع حمادي من صعيد مصمر، والقالنسينية خليط من المسيحسية والأفلاطونية.

المدة بين زمانين، أو المسافة الزمنية التى يستغرقها الفعل، تقول فترة الحمل، وفترة الرخاء. والفترة هي الفاصل الزمني بين العلة والمعلول. والفترة عند الصوفية هي خمود نار البداية المحرقة بتردد آثار الطبيعة المخدرة للقوة الطلبية.

• فَتُشْ عَنَ الْأَقْوِيَاءِ. "Cherchez les forts" . خلف كل حكوسة، هـناك أقليّـة تسُـيّـرها .

وأول قواعد التحليل السياسي هي هذه القاعدة: \*فتش عن الأقوياء»، والأقويساء في أي مجتسم هم هذه الأقلية ، العسسكرية، أو التجارية. أو

مُلاك العقارات والأراضى، الذين في أينيهم مقاليد الحكم فعلاً، وبمعنى آخر أن الاقلية الحاكمة قد تكون العسكر يرفعون إلى الحُكم مجموعة من القواد، أو تكون جماعة من أغنياء رجال الاعسمال يحكمسون بواسطة رئيس الجمهورية أو الملك، أو تكون أفراداً من الأسر القديمة قويت بامتلاك الأرض، وبلغت مرتبة القسيسادة والمنزلة، وشكلت ما يسسمى القسيسادة والمنزلة، وشكلت ما يسسمى بالأرستوقراطية، وحجة الأرستوقراطي الذي يريد الخكم، أن الأرستوقراطية هي البديل الوحيد عن الجكم، أن الأرستوقراطية أو بالقوة الغائسمة الجكم بالفروة الغاشمة، أو بالقوة الغاشمة المبوليسية أوالعسكرية، لأنها حكم صفوة المبوليسية أوالعسكرية، لأنها حكم صفوة المبتعم، ونخبة نبلائه وأعيانه.

فذلكة ...... Resultatio ; Epitome مناكة

مجمل الكلام وخلاصته، مأخوذة من قولهم فَلْلُكُ كَانَ كَلْدًا، إشبارة إلى حاصل الحساب ونتيجته، ثم أطلق لفظ الفذلكة على كل ما هو نتيجة متفرعة على ما سبق، حساباً كان أو غيره، وهذا يسمى بالنحت، وهي إما قذلكة تقريرية كشوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْقَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ مِعْلُومًا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ مِعْلُومًا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴿ (البقرة ١٩٤)، أو فذلكة بعنالي: ﴿ فَعَنْ الْعَدْة عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ مِعْلُومًا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴿ (البقرة ١٩٤)، أو فذلكة مسايية كتوله تعالى: ﴿ تَلْكَ عَلْمُ اللّهُ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ ﴿ (البقرة ١٩٤)، أو فذلكة اللّه مَا البقرة ١٩٩١)، بعد قوله: ﴿ فَعَنْ اللّهُ فَلَاقَة اللّهُ فَاللّهُ اللّهُ اللّه

في اللغة التثبت والنظر؛ و**حلم الفراسة** قيل إنه

من علوم النفس، وقيل هو علم بقوائين تُعرف بها الأمور النفسائية الحُفية بالنظر في الأمور الجسمائية الظاهرة. والفراسة في اصطلاح أهل الحقيقة هي مكاشفة البقين ومعاينة الغيب. والقسياس الفراسي شبيبه بالدئيل من وجه، والحد الأوسط فيه هيئة بدنية توجد للإنسان المنفرس فيه، ولحيوان آخر غير ناطق، ويكون من شأن تلك الهيئة أن تبع مزاجاً يتبعه خلق، فيقال فلان عريض الصدر، والأسد عريض الصدر، والأسد عريض الصدر وشجاع، وإذن فقلان عريض الصدر وشجاع.

غَرَحٌ .....لَذَهٌ في القلب لنيل المُشتهى.

ما يتناول شيئاً واحداً دون غيره، أو هو الذي لا يختلط به غيبره، وهو أعم من الوتر وأخص من الواحد. والفرد يتنوع إلى حقيقي وهو أقل الجنس، واهتباري وهو تمام الجنس لأنه فرد بالنسبة إلى سائر الأجناس. وقيل الفرد هو النوع المقيد بقيد التشخص، وقيل هو الطبيعة المأخوذة مع القيد، والفرد المحشر هو الماهية مع وحدة بعبنها. والفرد الحقيقي في الجمع ثلاثة لأنه أقل بعبنها. والاعتباري جميع أفراده.

قرد أعلى ...... المتالكة المتعالية المنطقية المتحالجة المنطقية المتخارجة عن الكنطبية المحدثة، والفرد الأعلى

هو العسارف، وذاته هي الذات العسارفة، وهي أعلى من الذات الفردية الإنسانية.

lndividual; Individual <sup>(F)</sup>; ...... Individualis <sup>(L.)</sup>; Individuali <sup>(G.)</sup>

ما يخص الفرد من صفاته المقومة، أو ما يُنسب إليه، نقول الملكية الفردية، والحرية الفردية، وتقصد ما يتعلق منها بالأفراد كأفراد. وعلم النفس الفردى هو العلم الذي يبحث في الفروق بين الأفراد.

ما يكون للفرد من تفرد، أى من خصائص وصفات يكون بها اختلافه وساينته للآخرين من أفراد نوعه. ولم يصبح مصطلح الفردية ضمن المصطلحات الفلسفية إلا بعد ترجمة كتب ابن سينا إلى اللائينية، والفردية عند ابن سينا مرادفة للشخصية، وتبطلق على ما يكون للفرد من أصالة تنبو به عن التقليد. (انظر أيضاً نزعة فردية).

فى اللغة التقدير والقطع، ويستعمل الفرض بمعنى النجويز العقلى أى الحكم بجواز الشيء إذ للعقل أن يفرض المستحيلات والمستعات، أى يلاحظهما ويتنصبورها, والفسرض على توعين أحدهما ما بسمى قرضا انتزاهياً ، وهو إخراج ما

هو موجود في الشئ بالقوة إلى الفعل، ولا يكون الواقع مسخالفاً للمسفروض، والشاني ما يسسمي فرضاً اختراهياً، وهو النعامل واختراع ما ليس بموجود في الشئ بالمنقوة أصالاً، ويكون الواقع مخالفاً للمنفروض. وأما الفرض عند الفقيهاء فهو المرادف للواجب، وهو ما ثبت بدليل قطعي لا شبهة فيه، ويُكفَّر جاحد، ويُعذَّب تاركه.

هى الفكرة التى يقوم عليها تجريب الباحث لبتبين صدقها، أو القضية التى يأخذ بها نفسه فى بداية برهانه لإحدى المسائل، وهى فى العلوم الرياضية التعريف الذى يشرح الفكرة ويبسطها؛ وفى العلوم التجريبية هى القضية المظنونة، أو الرأى الذى يقع التصديق به، لا على الثبات، بل يخطر إمكان نقيضه بالبال ولكن الذهن يكون إليه أميل (ابن مينا - النجاة). والفرضية التشغيلية اليه أميل (ابن مينا - النجاة). والفرضية التشغيلية وتجربت (رايست). والفرضية القابلة للتحقيق وتجربت (رايست). والفرضية القابلة للتحقيق الخالية تحقيقها.

الأعيان، فينقال فَرَقتُ بِينِ الحكمين (منخفُ هَأَ)، وفرَقت بين الشخصين (مشدَّداً). والفرق يراد به التمييز، والتغريق يراد به عدم الاجتماع، والسبب أن المعماني لطيفة والأجمسام كشيفة، فأعطوا الخفيف للطيف، والشهديد للكثيف. والفرق عند الأصوليين وأعل الفلسفية هو أن يفرُق المعترض بين الأصل والفرع، بإبـداء ما يختص بأحمدهما لئلا ينصح القياس، ويقابله الجسمع. والنسارق عندهم هو الوصف الذي يوجيد في الأصل دون الفرع، ويقابله المشترك وهو الوصف الذي يوجد فيهما. والفرق عند الصوفية ما نُسب إليك، ومعناه مبا يكون كسبا للعبد من إقبامة وظائف العبودية وما يليق بأحوال البشرية، ويقابله الجمع وهو منا سُلُب عنك، ومنعناه منا يكون من قبل الحق من إبداء معان وابتداء لطف وإحسان . ولابد للعبد منهما فأن من لا تفرقة له لا عبودية له، ومن لا جُمَّع له لا معرفة له. والقرق الأول هو الاحتجاب بالخَلْق عن الحق، ويقاء رسوم الخليقة بحيالهما. والفيرق الثباني هو شبهود قيبام الخلق بالحق، ورؤية الوحـدة في الـكشرة، والكشرة في الوحدة، من غير احتجاب بأحدهما عن الآخر. فرقان ...... ; Discrimination (E.: F.); Distinction  $\stackrel{(E.; F.)}{\longrightarrow}$ ; Distinctio  $\stackrel{(L.)}{\longrightarrow}$ ; Unterscheidung (C.)

العلم الشفصيلي الفارق بين الحق والبساطل. والفرقان عند الصوفية عبسارة عن حقيقة الأسماء والصفات عسلي اختلاف تنوعاتهسا، فباعتسباراتها يتميز كل اسم وصفة عن غيرهما، فحصل الفرق

فى نفس الحق من حيث أسلمائه وصفاته. وتميزت بمعضها عن بعض. والفرقان Forquan اسم آخر للقرآن لأنه يفرق بين الحق والباطل.

رهبانية الفرنسيكان، أسسها فرانسيس الأسيسى نحو سنة ١٢١٠، وكانوا وعاظ شوارع يجموبون الأنحاء ويخطبون في الناس، وتأثرت بهم الفلسفة في العبصور الوسطى، فيقد كانوا واقسعيين ، وأنكروا على الأسسمائيين. ولما توني فرانسيس خلفه بونافتدورا (١٢٢٦) فانقسمت الرهبانية أقسامًا تــلاثة. فجماعة كانوا متـشدين zealots، فتخلوا عن كل عَرَض الدنيا، وأرجعوا الشرُّ إلى الملكية، ورغبـوا عن التملُّك؛ وجماعوا قىالوا عن أنفسسهم أنهم لَــُـــُــون Laxists، أي يأخذون الأمور باللين والرفيق؛ وجمماعة قبالوا إنهم المعتملون Moderates، توسطوا في كل شئ؛ وأطلق المتشددون من بعيد على أنفيسهم اسم الروحانيين Spirituals ، يعنى أن فلسفتهم تنكر الجسد ومطالبه ، وتؤكد على أن الإنسان روح وليس جمدًا، وعبارضتهم جماعة قبالوا عن أنفستهم أنهم الرهبائيون conventuals، وهمم الجمهور community أي الغالبية، أو كما نقول في الإسلام إنهم الجماعة والسواد الأعظم. وانقسموا بعد ذلك أحزابًا كشيرة، وكلهم ديدته حياة الزهد والفقر.

Freudism $^{(E,i)}$ ; .......Freudismus $^{(G,i)}$ 

فلسفة التحليل المنفسي التي قال بها فسرويد (١٨٥٦ ـ ١٩٣٩) ، وتقوم على الذائية ، وتتنكر للموضوعية، ونقول بسيطرة قوة نفسية خاصة مجهولة وغير عاقلة على الشعور ، ويطلق فرويد عليها اسم اللاشعور أو الهو، وهي التي وراء كل أفعال الإنسان، بُغية تحصيل أكبر قدر من اللذة وتقليل الألم أما أمكن، وكل أضعمال الإنسمان يوجهها مبدءان : مبدأ اللَّفة الذي يتمثل جلبًا في سلوك الأطفال. ومبدأ الواقع الذي ينحصل مع النضبج ويدفع إلى ضبيط المنفس والمسخطيط للتشكير والسلوك والتكيف مع الواقع . وينشأ الصبراع حينما يتصبادم المبدءان، وعندما تنناقض غرضيات السلوك ودوافعه. وتتكون الشخصية من الموروث السيمولوجي والنفسي والشجسارب الحالية والقيم الأخلاقية والنحريمات والمباحات. وينسب فنزويد للنفس منزاحل للنمنو يسميهما المراحل النفسية الجنسية ، والمرحــلة الأولــي في الطفولة. ويتمسركز فيسها الانتباه على القم. ويسميها لذلك المرحلة الشفوية، ثم تأتى المرحلة الشرجية، والانتباء فينها على الإخراج. والمرحلة النفسية ويتحول فيها الاهتمام إلى القبضيب ويخشى عليه الإخصاء، وتصبح الخشيمة من الإخصاء البيولوجي خشية من الإخصاء النفسي، بفقدان الرجولة والاستقىلالية والهوية. والسلطة التي تشوجه إليسها مخساوف الطفل هي السلطة الأبوية. وينعين الطفل بأبيه من نوع تعين

المعندي عليه بالمعتدَى، بتوهم أن تمثُّله به يمنع عنه أذاه، والنعيّن بالأب هو استثال أخلاقياته وقسيمه وهويته الرجولية، ويتكون بذلك عند الطفل الاتا الأصلى أو الضمير . وآخر مراحل النصوحي المرحلة التناسلية، وفيها تصبح لمدى الطفل القدرة على أن ينجب مشيله، والشخصية التناسلية همي الشخصية الكاملة، والقليل من الرجال هم الذين يمكن أن تتحقق لهم هذه الشخصية. وقد يحدث أثناء النمو أن تستبت صفيات من مراحل وترحُّل لمراحل أخبري، وقبد يتعشر النممو وينتكس. وتضطرب النفس وتصباب بالأعسسية أو الذهانات، نتيجة الصراعات بين الشعوري واللاشعوري، والحلال والحرام، والحق والباطل، والصدواب والخبطأ، ونكون لذلبك أعسراضه المرضية النفسية والعمضوية، وبها يتوافق الإنسان مع ظروفه ودوافعه واحتياجاته والضغوط عليه وهي بمثابة دفاعات، وردود فعل، وإستقاطات، وتخيلات. بهما يواصل الإنسان الحياة رغم سا يكتنفها من مصاعب تلح عليمه وتعوق حركمته نيها.

Sut generis (L.)

القول المتفرد الذي لا نظير له من نوصه، والجسمع قرائله ، وهي جنوامع الكلم أو الأفكار، لأنها تنزل منزلة الفريلة من العقد، وهي الجوهرة التي لا نظير لها . تدل على عظم فصاحة المعنى والفكرة، وأقنوال الرسول والفكرة، وأشوال الرسول والفكرة فرائله ، وأمشال لقمان والمسيح، وفلسفة كنط وهيجل، وتصوف ابن عربي، وصفت بالفرائله لما فيها من فنصاحة ابن عربي، وصفت بالفرائله لما فيها من فنصاحة

الكلام، وقبوة البيان، وجيزالة المنطق، وأصبالة الأفكار.

من كلمة فريس Phariser الأرامية، ومعناها المنعزل. والغريسية منذهب الفريسيين، وكانوا فرقة من فسرق السهبود يناهضون المضرقيين الأخريين: الصدوقية والأسبنية، وكان الفريسيون تندرية، وقالوا بالبسعث، والشيامة، والثواب والعقاب في الأخرة، والمتزموا المنصوص، وكانوا حرّفيين وتقليدين، فانتقدهم النبي يحيى عليه السلام، ودعاهم على زعم إنجيل متى "أولاد الأفاعي"، وعاب عليهم المسبح أنهم جعلوا الإنسان تابعًا للنص ولبس العكس، فالأصل أن النست للإنسان للسبت. وكان شاول الملقب عند ولبس الإنسان للسبت. وكان شاول الملقب عند المسبحين ببولس الوصول منهم، وكانت لهم يد ظاهرة في المؤامرة على المسبح.

فريضة Précepte <sup>(E)</sup> : Preceptum <sup>(L)</sup> ; Vorschrift <sup>(G)</sup>

في اللغة التنظير؛ وفي الشرع ما ثبت بدليل مقطوع كالكتاب والمسنة والإجتماع، وهو على نوعين : فرض هين Obigation ، وقرض كفاية الوعين : فرض هين Obigation ، وقرض كفاية واحد إقامته، ولا يسقط عن البعض بإقامة البعض، كالإيمان ونحوه، وفرض الكفاية ما بلزم جميع المسلمين ويستقط بإقامة البعض عن الباقين، كالجهاد وصلاة الجنازة.

زوال الصسورة عن المادة بعد أن كسانت حناصلة، ويقنابله الكنون، فنإذا دلَّ النكون على الوجود بعد العدم، فإن الفساد بدل على العدم بعد الوجود. والكون Generation يحدث دُفّعةً. والفسماد تدريجياً ، حتى يبلغما الدرجة التي تمنع الشئ من تسميته بذات الاسم. والفسساد عند الفقهاء هو كون الفعل مشروعاً بأصله لا بوصفه والبطلان كونه غير مشروع بواحد منهما. فعلى هذا الفاسد والباطل متباينان، وجعل البعض الفاسد شاملاً للمكروه أيضاً، وهو ما يكون مشروعاً بأصلمه ووصفه، لكنه جاوره شئ آخر منهى عنه، فكان الفاسد شياملاً للكل، لأن الفياسد فيائت الوصف، والساطل فيانت الأصل والوصف، والمسكرو، فسأنت وصف السكمسال، فيكون فوات الوصف موجوداً في الكل. وفساد الشحم عند الفلاسفة هو أن يعرض لحاسة الشم أن تشم الروائح كلها رائحية واحبدة؛ وفسساد الشهوة هو أن يميل الإنسان إلى أكل ما لا يؤكل كالتراب ونحوه؛ وفساد الهضم هو أن يسغيس الطعام في المعدة إلى بعض الكيفيات الرديَّة؛ وقساد الاعتبار عند الأصوليين وأهل الفلسفة مو أن لا يصح الاحتجاج بالقياس فيما يدعب المستدل، لأن النبصّ دلّ على خلاف، وفسساد الوضع عند الأصوليين هو أن لا يكون القياس على الهيئة الصالحة لاعتباره في ترتب الحكم.

هو ترك عطف بعض الجسمل على بعض، والوَصل منه الضعيف. Weak D. والوَصل منه الضعيف. Inclusive D. ويسمى أحياناً بالفصل الشعولى . Inclusive D. أو فير الاستبعادي، ونعبر عنه بالأداة "أو"، كقولنا "الطالب أديب أو فيلسوف الإومنه القوى Strong منه القوى Complete D. أو السكاميل. Complete D. ويسمى أحياناً بالفصل الاستبعادي . Exclusive D. ونعبر عنه بالقصول " إما . أو "، مع استحالة الجمع بين بالقسول " إما . أو "، مع استحالة الجمع بين البديلين، كشولنا "صاحب هذا الكتاب إما على أو حسن".

Difference <sup>(E.)</sup>; ...... Différence <sup>(f)</sup> ; Differentia <sup>(L)</sup> ; Differenz <sup>(G)</sup>

هو الكلّى الذاتى الدّى يقال على نبوع تحته جنس فى جسواب أى شئ هو منه، كالمناطق للإنسان، فيه يجاب حين يُسأل أنه أى حيوان هو؟ والنسرق بين الناطق والإنسان أن الإنسان حيوان له نبطق، والناطق شئ ما لم يعلم أى شئ مو له نطق. والنطق فيصل مفرد، والناطق فصل مركب وهو الفصل المنطقى. (ابن سينا التجاة).

والفصل بقال عاماً، وخاصاً، وخاصاً، وخاص الحاص، لأنه قد بقال في شئ أنه بخالف بفصل عام منى كان بخالف نفسه أو غيره بغيرية كيف كانت المخالفة. ويقال في شئ إنه يخالف غيره بفصل خاص منى خالفه بعرض غير مفارق. وبقال في شئ إنه يخالف غيره بفصل خاص

الحساص متى كنان يخالفه بفصل منحدث للنوع (إيساغوجي).

والفسصل إذا لوحظ إلى النوع المذى تحت نوعه قبل له الفصل البعيد، كالحساس بالقياس إلى الإنسان؛ وإذا لوحظ إلى نوعه المساوى له قبل له الفصل القريب، كالحساس بالقياس إلى الجيوان، والناطق بالقياس إلى الإنسان. ويسمى الفصل مقوماً باعتبار أنه يقوم نوعه المساوى له، وعيزه عن الأنواع الأخرى المشتركة معه فى الجنس الذى فوقه؛ ويسمى مقسماً باعتبار أنه يقسم الجنس إلى قسمين، أحدهما نوع ذلك الفصل، وثانيهما ما عداه، كالحساس المقوم للحيوان، والمقسم للجسم النامى إلى حيوان وغير حيوان، فيضال الجسم النامى حساس وغير

فضيلة المستمل بعنى الزيادة في الحير، أو Vertu (F.); Virtus (L.); Eigenschaft; Tugend (G.) مسن الفسطل بمعنى الزيادة في الحير، أو الخلبة والقبوة كما الحيسان ابتداءً بلا علّة، أو الغلبة والقبوة كما نقول بفضل الله virtus أي بعونه، ويفضل كفا و معنى المنازه أو الغلبة الشئ مي وقده التي يكون بها امتيازه أو كماله الخاص، كما يقال نفسيلة السيف إحكامه القطع. ومصدر يقال نفسيلة فعيلة، والعرب نهني به عمّا دلّ على الطبيعية غالباً، فتأتي بالفيضيلة إذا قيصد بها الطبيعية غالباً، فتأتي بالفيضيلة إذا قيصد بها وبذلك تكون الفيضيلة هي عبادة فعل الخير وبذلك تكون الفيضيلة هي عبادة فعل الخير وبذلك تكون الفيضيلة هي عبادة فعل الخير والرادة، ويشترط لها أرسطو العيلم والإرادة،

وأساس النرغيب فبسها إمكان تغيير الخُلق، فلو لم يكسن ذلك بمكسنأ لبسطلت الموصسايا والمواعظ، والمقصود مجاهدة النفس ورياضتها على الأعمال الصالحة لتهذيب أخلاقها ، إذ أن سعادة النفس في كمالها، وتكميلها يكون باكتساب الفضائل كلها، وهي وإن كانت كثيرة إلا أنها تجمعها أربعة نشتمل شُعبها وأنواعهنا، وتسمى أمهنات القضائل Verti Cardinales ، وهي الحكمة والشبجناعية والعيقية والعدالة، فالحكمة فضيلة القوة العقلية، والشجاعة فنضيلة القنوة الغنضبية ، والعفية فعضيلة القبوة الشهوانية، والعدالة عبارة عن وقوع هذه القوى على الترثيب الواجب، وبهما نتم جميع الأمور. ومثلما هذه القوى في النفس فإن لها ما يقابلها في التجنمع في طبقانه، فالحكمة فضيلة أهل الفلسفة، فيضيلة العيمال. والضضيلة احتبدالٌ بين طرفين كلاهما رذيلة، فالحكمة مثلاً وسط بين السَّفَة والبُّلَه، والشمجاعة وسط بين التمهور والجُبن. والفضبائل هيئبات نفسبانية تصمدر عنها الأفسعال المحمودة. وفسرقوا في العصور الوسطى بين الفيضائل الحُسلقية Verti Morales وهي الفيضيائل الأربع السابشة، وبين الفضائل اللينية Verti Theologaies وهي الإيمان والرجمهاء والمحسبسة (الأكسويش). والفضيلة السياسية Vertue Politique عي التـزام القانون وحب الـوطن وإيثار المصلحـة العامة على المصلحة الخاصة.

فطرة وفطرية هي الخلقة التي يولد عليبها كل

مولود، من فَطَر بمعسني خَلَق، وفي الحديث «كيل مولود يولد على الفطرة ثم أبواء يهـوّدانه أو ينصّرانه أو يمجُّسانه»، أى يولد على هيئة ليس فجها إيمان ولا كفر ولا إنكار ولا معرفة، فالفطرة هي الجبلة المشهيئة للدين. وقبيل هي البيدأة التي أبدأ الله عليمهما الناس، وهي الإسملام من قبوله تعمالي : ﴿ فَطُرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ﴾ (الروم ٣٠) . أي أنه تعالى فطر الناس وخليقهم على معرفيته فالدين كالغريزة في الإنسان. والقول بالفطرة من الفلسفة الإسلامية، والإسلام دين الفطرة. والفطرة مصطلح إسلامي أصولي. وقيل الفطرة هي ما أخذ الله من الميثاق على ذرية آدم وهم في أصلاب آبـائهم ، وقبل هي سا يقلّب الله قلوب الخلق إلينه بما يربدون، كسما نقبول منفطور على الخيس، أو مفطور على الشر. وقد يتموهم البعض الفطرة أنهما الشواجد فسي الدنيا دفسمة وهو بالغ العمقل ولم يسمع رأياً. ولم يعتقد مذهباً، ولم بعاشر أُمنَّ، ولم يعرف سيباسةً. ولمكنه شاهد المحسسوسيات وأخذ منها الخيبالات ، ثم إنه يُعرض الشيُّ على دُهنه فيسَسْكك فيه. فإن أمكنه الشك فمعنى ذلك أن الفطرة لا تشهد به، وإن لم يمكنه الشك فسمعنى ذلك أنه مما توجيم الفطرة: غير أن كل منا توجيه الفطرة ليس بصنادق، بل كشيسر منه كماذب، وذلك هو الذي ينسخصكل بالحدس، وإنما المصادق فطرة القوة المسماة بالفطرة العقلية أو العقل، وهي الفطرة الأولى في الإنسان؛ والفطرة الثانية هي الفطرة الهيولانية. أي الحَلْـق. والفطـريات هي البـادئ الأولى، أو هي

الأفكار القطوية Innées Idées . وصلحب القطرة المستقل innéisme هو القسول بالضطرة، أو بأن العسقل البشوى يتحتوى أفكاراً ومبادئ فطرية لم يكتسبها بتجربة ولا بتلقين.

هى العادات والآراء الني تكون لدى غالبية الناس والتي بقيمون عليها عارستهم اليومية، ويسميها البعض ملكة الغهم التي يتم بها إدراك المعاس، أو ملكة الحقائق الأولية، وهي المعتقدات الني تحظى بالموافقة الضمنية العامة، وصبادؤها حقائق لا تُستنبط، ولكنها واضحة بذاتها ومستقرة في عقل الإنسان، وتفرض نفسها عليه في لغنه، ونحكم سلوكه.

والفطرة أساس كل معرفة، ومنها المفطرة النافون بالفطرة الناقدة Critical common sense والمنادون بالفطرة اسميهم الفطريون Common - sensits ، وارمطو شيخهم ، لأنه المقائل بأن الأضكار الفطرية هي الأفكار الأكثر تسلطاً.

وأفكار المفطرة أفكار خام، ينقيها التفلسف. وتتطور بتطور الحياة. ودائمة الشعديل لنفسها. والأفكار الفيطرية أساس الأفكار العلمية، ونقطة الانطلاق التي يبدأ منها العلم.

قسمٌ من المقمدُمات البقينيـة الضرورية، وهي قريبة من ا**لاوليات**، لأن تصور الطرفين كاف في

الجزم فيهسما، إلا أن الأوليات بلا واسطة، وفي الفطريات بواسطة، نحو الأربعة زوج، فإن من تصور الأربعة زوج، فإن من تصور الانقسسام إلى منساويين في الحال، وترتب في ذهنه أن الأربعة منقسمة إلى متساويين، أو زوجين، وهي قبضية قياسها معها في الذهن.

Nativism <sup>(E.)</sup>;..... Nativisme <sup>(F.)</sup>; Nativismus <sup>(G,)</sup>

القول بأن الأفكار والمبادئ جبلية وسوجودة في النفس قسبل التحربة والتلقين. (السظسر التجريبة).

عند النحاة ما دل على معنى في نفسه مقترن بأحد الأزمنة الثلاثة. وعند المتكلمين هو صرف الممكن من الإمكان إلى الوجود، ويقابله النقوة، أي صن الوجود بالقوة Puissance إلى الوجود بالفعل. والفعل الكامل Acte Parfait هو تحقق الانتقال من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل. والفعل الخالص Acte Parfait هو الفعل الإلهى Acte المعن الإلهى Acte الفعل الألهى Cot الذي لا يعرف الانتقال من القسوة إلى الفعل. والفعل الإنساني Acte المعرف الذي

تدخله الإرادة ويهدف إلى غرض ، بمكس الفعل الغريزي وهو اللاإرادي أو الانعكاسي. والقعل المسادى A. Materiel يتسعلن بمادة الإرادة، أي بُوضُوعَـها؛ والقعيل الصوري A. Formet يتبعلق بصورتها، أي بالقصد أو الغرض الذي يوجمه الإرادة. والفعل عند الفلاسفة هيئة عارضة للمؤثر في غيره، أو كون الشي مؤثراً في غيره. والتأثير مقولة الفعل، ويقابله التأثر مفولة الانفعال، وكلاهما أمران متجمدان غير قارين، ولذا اختار البعض لهما اسم «أن يفعل» و «أن يتضعل» دون الضعل والانفسال، فإن النفعل والانتفسال قد يستمملان بمعنى الأثر الحماصل بالتأثير والنأثر، بخملاف "أن يضعل" و "أن يتقسعل" فبإنهمما لا يستعملان إلا في التأثير والتأثر. والفعل عن يعد Action at a Distance والفعل بالتلامس : مُفهوماًن منقبابلان يفسر بهما التضاعل بين الأشياء المأدية، وكمان الإغربق يعمنبرون أن تأثيم الأجسمام في بعضها البعض يتم بالتلامس، ثم قال هيكارت بالتلامس وبالتفاعيل عن بعد من خلال الأثير. ونسر نيسونن التفاعل عن بعمد بالجاذبية ولكنه اششرط الوسط المادي. وتطورت نظرية الشفاعل بالتلامس إلى نظربات المجال، والجهد، والقصور الذاني، في القرن الثامن عشر، ونظرية الطاقة في القرن التاسع عشر، والنسبيسة، والكم في الفرن العشرين.

۱۹۳۸) بطلقه على اتجساهات الدّات نحسر الموضوع، كسالشىعور، والانقسعيال، والشك. والإرادة.

Volition (Ea F.) إِنِّ (رادى)...... Volitio (الما) Willensakt

نشباط عقلى يستميز بستصور لغناية معينة. وتفكير يقنوم على الشروى، ثم عنزم يبعث في الجسم تشاطأ يقابله.

فعُل عن بُعد ......فعل عن بُعد

هو الجماذبية؛ و الضعل عن بُعمد، والفسسعل بالتلامس Action by Contact مفيهومان مشقابلان يُفسرُ بهما التفاعل بين الأشياء المادية، وكمان الإغريق يعنبرون كل تأثر مادي على جسم مادي إنما يتم بالسلامس؛ واعتبقد الذريون أن الفيضاء يحمقل بالمذرات ولكنهما لانتسقماعل إلاإذا تصادمت: وقبال ديكارت بنظرية الفيعل المستمر Continuous action theory إما بتلامس الأجسام، أو بتضاعلها عن بُعد، من خيلال الوسط الأثيري وضغط الأجسام على بعضها عبر هذا الوسط؛ وفسر نبيوتن هذا النفاعل بالجاذبية المتبادلة بمين الأجسام؛ وقال ليونارد يوفر بنظرية الدَّفق السيَّال iffuid flow theory وقال لارانج ولابلاس ينظرية الجهد Potential theory وقال بوسكونتش ينظرية القصور الفاني؛ وقال جاكسويل بالطاقة، وقبال أندريه أمبير بالقوى الكهربية المغنطيسية؛ ثم كانت نظرية النسبيمة عند إينشستماين؛ ونمظريمة الكمم Quantum theory، وبذلك انسبهت نظرية الفسعل

عن بعد، فيما يبدو أنه فضاء بين الأجسام غير حقيقي، وإنما بينها اتصال بقل أو يكثر، ويتدنى أو يزيد، ويظهر أو يختفى، ولا شئ إلا ويؤثر على شئ وهكذا. وقبل فلك فالكلام فيعل عن بعد، ومن التفكير ما يكون فعلاً عن بعد، ومن التفكير ما يكون فعلاً عن بعد. مثل التخاطر، والاستبصار؛ وقيل والسحر أيضاً يقصد به صاحبه التأثير على التفكير والعواطف.

عسارة اسكولائية تعنى أن الوجود يحدد الفعل تحديداً تامًا، وفي فلسفة كشط فإن الطبع المعتول يحدد الطبع التجريبي، وليس صحيحاً أن الحرية تُعزَى للفعل، والضرورة للوجود، فالعكس هو الصحيح، ومن ثم فالمستولية الأخلاقية تقع على ما نكونه Ce qu'on est لا على ما نضعله Ce qu'on est والإنسان حبر في وجوده ولكنه ليس حراً في أفعاله.

مفارقة غير متوقعة في الكلمات أو المواقف

أو الشخصيات تستثير ضحكنا؛ ويفسرها كنط بأنها توقع مسحون ينهى إلى نتيجة عكسبة تماماً؛ ويقبول عنها شويشهاور إنها المفارقة التي يسببهما التجاور بين العظيم والتافه؛ ويصفها محمد، بأنها المحد الذي ندقه من شخصيات

پرجسون بأنها العجز الذي نتوقعه من شخصيات كان المفروض أنها أقدر الناس على التكيف مع

ظروف الحياة، وإذا بها تبين عن سفارقات صارخة تشهر الضحك. ويصف برجسون

الشخصية المضحكة بأنها الجامدة التي يفسضها جمودها في المناسبات المختلفة ، أو أنها

الشخصية التي تتملكها أفكار ثابتة تلاحقها في

مواقف لا تستدعيها. وتدخل هذه التفسيرات ضمن نظرية المفارقة Incongruity Theory ، غير أن

موضع الإضحاك من المفسارقية قيد يكون من

إحساسنا . أزاء عجز الأخرين هذا العجز المضحك . أننا والحسد لله في وضع أفضل.

وتقول بهذا النفسير نظرية النغوق Superiority

Theory . ويقلول فلرويد **بنظرية الشفريج** Relief

Theory ، ويفســر بها جانب الإمــتاع في الفكاهة

ما فيها من مفارقة تفرغ سا فينا من شمحنات انفعالية جنسية أو عدوانية، ويكون عمل الفكامة

كعسمل الحلم، يتناول الكالمات بالتسحريف

. فنضحك، تخلصاً بما بسنفوسنا من طاقات زائدة.

ويقسم فرويد الفكاهة إلى نوع برئ لا أذى منه Harmless Wit، وآخر ينفّس عمّـا لدينا من ميول

للدعابة Tendency Wir ، واللذة التي نحصكها

من النوع الأول كاللذة التي يحيصُلها الأطفيال

باللعب Infantile Play Pleasure بيشمسا اللذة

المتحصلة من النوع الناني كاللذة المتحصلة من الأحلام.

يطلق على ثلاثة معان : الأول حركة النفس في المعقبولات، سواء كانت بيطلب أو بغيير طلب، أو كانت من المطالب إلى المسادئ، أو من المادي إلى المطالب، وهذا المعنى الذي يتضمن الحركة يُخرج الحفس، لأن الحدس هو انتقال من المبادئ إلى المطالب دفعة لا تدريسجماً. والمراد بالمعقبولات ما ليست ممحسوسية وإن كانت من الموهومات. فخرج التخيل لأنه حركة النفس في المحسوسات بواسطة المتصرفة، والأولى أن يزاد قبيد القصيد، لأن حركة النفس فيميا يتوارد من المعقولات بلا اختيار - كما في المنام - لا تسمى فكرأ. ولاشك أن النفس تلاحظ المعقبولات ضمن تلك الحركة، فيقبل لذلك أن الفكر هو نلك الحركة، والنظر هوالملاحظة التي ضمنها، وقبيل لتلازمهما أن الفكر والنظر مترادفان؛ والتساني حركة النفس في المعضولات مبتدئة من المطلوب المتصور، مستخرقة فيها، طالبة لمباديه المؤدية إليه، إلى أن تجدها وترتبسها فسترجع منهما إالى المطلوب، أي أنهامبجموع الحبركتين، وهذا هوالفكر الذي يترتب عليه العلوم الكسبية؛ والشالث هو الحركة الأولى من هماتين الحركتين، أي الحركية من المطلوب إلى المبادئ وحدها من غير أن توجد الحركة الشانية معها وإن كانت هي المقبصودة منها، وهذا هو الفكر الذي يسقبله

الحدس تقابلاً يشبه تشابل الصاعدة والهابطة، إذ الانتشال من المبادئ إلى المطالب دفعة يشابله عكسه الذي هو الانتشال من المطالب إلى المبادئ وإن كان تدريجاً.

والفكر هو أن ينسقل الإنسسان من أمسور حاضره في ذهنه، مستصورة، أو مصدقً بها تصديقاً علمياً ، أو ظنياً، أو وضعاً، أو تسليماً، إلى أمور غير حاضرة فيه، انتقالاً لا يخلو من ترتيب (اين سينا : الإشارات والتنبيهات).

والفكر ترتيب أمور سعلومة للنادي إلى مجهول.

New Thought (E.) من جدید

كان ظهور جماعات الفكو الجديدة في أمريكا بدءًا من القرن الناسع عشر، وكثرت هذه الجماعات وتعددت قياداتها بحيث لم يكن في المستطاع حصرها ورصد دعاواها الفلسنية ومطالبها النقافية، وانتشرت إلى آوروبا وآسيا وإفريقيا. ولمّا ووجهت بالنقد على زعم أنها ضد الذين كانت صُحفها ومجالاتها ومؤلفات أعضائها تؤكد أنها جماعات مسبحية أصلاً. ويُذكر أن أول الداعين لها كان فيياس كويمي ويُذكر أن أول الداعين لها كان فيياس كويمي على أساس أن الفكر والممارسات القديمة تأذت بالإنسان إلى الأمراض والإحسابة بالقلق والاكتشاب، وأن كل أدران الحضارة من ثم في وان علاج ذلك بنبغي أن بتوجه لا إلى إصلاح وأن علاج ذلك بنبغي أن بتوجه لا إلى إصلاح

نظم الحياة والاقتصاد والاجتماع، وإنما إلى العقل والقلب والوجدان ، ويناءً عليه دعت هذه الجماعات إلى علم جديد أطلقت عليه العلم المسيحي Christian Science . وتولت هذه الدعوة السيدة ماري بيكر إدى ، وقالت إن المعلم الجديد هو رد فعل عملي منوجبات الشك المديني المني تجتاح العالم. واشتهر من الداعين لهذا العلم الجديد وارين إيفانز ، وهوراشيو دريسر، وچولز دريسسر. وطرح إيفسانز فلسفيته في الكشير من إصداراته، مثل: العلاج اللعني Mental Cure. واللرض الذهني Mental Hiness)، والروح والجسم Soul and Body. وفلسنفية هذه الجسمياعسات أفلاطونية، هيجلية، شرقية، هندوسية، صوفية، وأبرز ما فيها قولها بالمتعالى مثل كنط، واعتقادها في الله، وأن الإنــــان هو ممثله في الأرض. وله إمكانيات الله غيمر المحدودة. وكمان انعضاد أول مؤتمر لهذه الجماعات سنة ١٩١٧، وأصدرت ما أسمته اإعلان المبادئ Declaration of Principles ردت فيه كل أوجباع وألام ومنظالم وشكاوي البسشرية إلى اضطرابات فكرية، وبينت أنهسا جميعًا نتيجة حشمية لسوء التفكير، وأن تصحيح هذا التسفكسر يقوم على عدودة الإيمان بالله. والاعتشاد أن الله حلَّ في المسيح ويمكن أن يحل في أي إنسان يعدُّ نقسمه لهددًا الحلول. وهذه الجماعات في مجمل فكرها مسيحية تستبرية، تقول بعمهد جديد كالعهد الجمديد الذي بشر به المسبح بدعوته، وإذا كانت المسيحية هي الطّراح المفكري للعهد الجديد المسيحي، فالطّرح الفكري

لهذا العلم الجديد الحالى هو العلم المسيحي. بتقنين المسيحية وتفسير مبادئها تفسيرًا علميًا بناسب ألعصر.

فكراني .....

اسم الشهرة الأنيس منصور (ولمد ١٩٢٤)، المصرى، فيلسوف الأدباء، ومعنى الفكراني مولد الأفكار، شأن سيقراط، ويُعرف أيضاً باسم الحكاواتي، أي الذي لا تخلو جعبته من القصص والحكم والأمثال، وكأنه بيعهم الدري.

ldea <sup>(E.)</sup>; ...... ldée <sup>(F.)</sup>; Idee <sup>(G.)</sup>

صورة الشئ الذهنية أو دلالته في الذهن: وحركة النفس في المعاني مستعينة بالتخيل في أكثر الامر، يُطلَب بها الحد الأوسط أو ما يجرى مجراه عما يصار به إلى علم بالمجهول (ابن سينا: الإشارات والتنبيهات).

والفكرة عند أفلاطون هي المثال، وعالمها عالم المثل الدي يتسجاوز عسالم المحسسوسسات والتصورات الذهنية، وإلى هذا المعنى نفسه بذهب كنط.

والفكرة العامة I. Générale المي الصورة العامة غير المتمعنة عن الشئ في الذهن. والفكر المطابقة المصطفية المستوعب ويشوبها الغيموض. والفكرة الشابئة I. Fixe ظاهرة مرضبة يتسلّط فيها أحد السصورات على النفس تسلطاً تعجز عن رده الإرادة. والفكرة القوة Gée Force المحرة والفكرة القوة Jdée Force

اصطلاح وضعه طويبه، بمعنى أن الفكرة وإن كانت ذهنية إلا أنها تبعث على الحركة ولها قوة فعل، وتشبهها الفكرة المحركة. Motor I عند وليام جيمس، باعتبار أن كل فكرة لابد أن تكون لها فعالية ونشاط، ومن ثَم فهى فكرة محركة، نصب في الفعل إلا إذا أعاقتها أفكار أخرى. والأفكار عموماً موجهات سلوك طالما تسيطر على تفكيرنا. والفكرة الصورة Idee-image

هى صورة النسئ التى تنقلها الحسواس ومنها تنكون الفكرة المذهبية عن النسئ. والمفسكرة الفسطرية المسلوبة المسلوبة المسلوبة المسلوبة التى تستحدها النفس من ذانها قبل انصالها بالعالم. والفكرة العارضة المختلفة Adventice هى الآنية من الحسواس، والمفسكرة المختلفة Adventice التى بصطنعها الذهن ويدخل فيها الخيال. والفكرة المشلة I. Representative هى الصورة الذهنية عن الشئ التى تذكسرنا بأنها خلاف الشئ نفسه.

Philistinism<sup>(E.)</sup>; ... (چَلافَةُ أَو بِهُونَدُهُ) Philistinisme <sup>(F.)</sup>; Philistinismus <sup>(G.)</sup>

الاسم من الإغريقية Philistia ، أى فلسطين، وسكانها غير العبرانيين هم الفلسطينيسون Philistics ، والمفرد فلسطيني Philistics ، والمفرد فلسطيني باعتبار أنه العدو الذي يُخشَى باسم الفلسطيني باعتبار أنه العدو الذي يُخشَى باسه ولا يُرجى له صلاح أو فَهم للدين أو الثقافة العبرانية، واستخدم ماتيو أرنولد هذا المصطلح بهسذا المعنى ينصف به النقساد أصحاب الأذواق الهابطة، والفنانين والكتباب

غيسر المزودين بشتسافة رفيعمة، ويرادف بين الفلسطيني وبين الجلف، والعبربيد الظالم، فكأن الفلسطنة همي الجلافية. وفي كشابه ﴿الشقسافية والفسوضسوية Culture and Anarchy (١٨٦٩) نسب المفسوضوية إلى الأجملاف، وادعَّى أن الجملافة أو المفلسطنة مموجودة في كل طبقمات المجتمع، وكأني به يقصد بالجلف خائن الشقافة. أو يهوذا أسخريوطي آخر في مجال الشقافة، وكمأني به يتنبيأ لأجلاف الشقيافة بمانتحمار أدبي كانتحار يهودا، يهوي بهم إلى أسفل الدركات. وكأن الجلافة هي البِّهوَذَة [ ونفسير فرويد لظاهرة نسبة صفة لجنس بأسره أو شمعب بكامله، أن الميهود - وهم الذين صاغوا هذه الصفة - يعانون من هُذَاء اضطهاد، فيجعلهم ذلك ينسبون ما بهم إلى غيسرهم، وبدلاً من أن يقبولوا مستبلاً: هذا الرجل نكرهه، يقسولون : هذا الرجل يكرمنا وتذلك نستحن تكرهمه بمعنى أنه بمسبب مذاء البهود يضلبون الواقع، وينسببون منا فينهم إلى غيسرهم، والواقع أن زخم الكراهيـة الذي تمتليء به كُشبهم المقدسة، ويحفل به تاريخهم، قـد تمرسوا على إزاحسته إلى الشمعب الفلسطيني والعرب والمسلمين بعامة. وحيلة الإزاحة من الحبل الدفاعية النفسية عند العاجز والفلسطنة شعور بالنقص عند اليبهود ومن بحذو حذوهم، وهو شعور يدعنو صاحبه إلى السلوك بناستكبار واستعلاء . ولقبد دأب البهبود لهبذا إلى إهانة العسرب والمسلمين والفيلسطينيين استكيسارا. ومسصطلح النفلسطنة هنذا من مسصطلحسات

الاستكبار عندهم.

## فلاسفة جُدُد ...... فلاسفة جُدُد

مصطلح الستهر في فرنسا لمجموعة من الفلاسفة الماركسين التاقدين للدولة الشيوعية فيل سقوط الاتحاد السوفييني، وكانوا غالباً ترونسكين أو ماويين، ومنهم جلوكسمان الذي كان شديد النقد للبنين، وشبه الدولة السوفيتية بأنها • آكلة بشر •، وجان بول سارتر الذي أسس الشيوعي .

## فلاسفة معلمون .....

جيل الفلاسفة المصريين الذبن عرفتهم مصر عقب الحرب العالمية الثانية، ومنهم عباس العقاد، وزكى نجيب محمود، ولويس عوض، وطه حين، وسلامة موسى، وتوفيق الحكيم، ونجيب محفوظ، وأنيس منصور، ومحمود أمين العالم، وغسالى شكرى. والاصطلاح قسال به لطفى الحولى.

مشتقة من فيلاسوفيا البونانية وتفسيرها معبة المحمدة، فلما عُربت قبل فيلسوف ثم اشتقت الفلسفة منه. ومعنى الفلسفة علم حقائق الأشياء والعسمل بما هو أصلح (خورازمى: مسفاتيح العلوم)، وهي علم الأشياء بحضائقها بقدر طاقة الإنسان (الكندى: كتابه إلى المعتصم)، وكان فيناغورس أول من سمى نفسه فيلسوناً، وعرف الفلاسفة بأنهم الباحثون عن الحقيقة بتأمل المفتاعية بتأمل

الأشياء، ووصف الحكمة بأنها المعرفة القائمة على النامل: غير أن أفسلاطون عرف الفلفة بأنهاعلم الواقع المكلى، فجعل حب الحكمة علماً، وسوف تنقسم الفلسفة الأوروبية إلى غطماً رئيسيين، أحدهما عقلى نقدى يقوم على التحليل المنطقى، والآخر يستكر للتحليل ويسعى التحصيل النتائج العامة بالحدس المباشر الشخصى؛ وينشابه هذا النمط الثاني مع الحكمة ويسمى الفلسفة التأملية، ولكن بعض الفلاسفة المحدثين لايعنبر الفلسفة إلا النمط الأول الذي يسمونه الفلسفة التقلية.

والتقسيم القديم للفلسفة إلى جزئين نظري: وعملي، ومن القدماء من جعل المنطق جزءاً ثالثاً غيير هذين، ومنهم من جمعله جنزءاً من اجنزاء العلم النظري، ومنهم من جعله آلة الخلسفة، ومنهم من جمعله جمزءاً منها وآلة لسها. وتنقسم الفلسفة النظرية ثلاثة أقسام: وذلك أن منها ما الفحص فيه عن الأشباء الني لها عنصمر ومادة ويسمى هلم الطبيحة؛ ومنها ما الفحص فيه عمَّا هو خارج عن العنصر والمادة ويسمى علم الأمور الإلهية، ومنها ما ليس الفحص فيه عن أشياء لها مادة لكن عن أشيباء مسوجبودة في المادة مثل المقادير والأشكال والحركات وما أشبه ذلك، ويسمى العلم التعليمي أو الرياضي، وكأنه متوسط بين العلم الأعلى وهو الإلهي، وبين العلم الأسفل وهو الطبيعي. وأما الغلسفة العملية فهي ثلاثة أقسام: أحدها تدبير الرجل نفسه ويسمى علم ا**لأخلاق؛** والثاني تدبير الخاصة ويسمى تدبير

المنزل (وهو علم الاقتصاد)؛ والثالث تدبير العامة وهو سيناسية المدينة والأمة والمُلك (وهو عسلم السياسة) (خوارزمي: مقاتيح العلوم).

وفائدة الفلسفة أنها النشبة بالإله بحسب الطاقة البشرية لتحصيل السعادة الأبلية، كما أمر الصاق الشخي في قوله: • تخلقوا بأخلاق الله • أى تشبهوا به في الإحاطة بالمعلومات والتجرد عن الجسمانسات، لكن الحذر منها واجب، ذلك أن شرك الفلاسفة أشنع من شرك الجاهلية، وكان الكندى فيلسوفا ولكنه كان مسلماً ومؤمناً، وليس الشرك والفلسفة متلازمين. ومع ذلك فقد رأى بعض أصحاب المذاهب أن الدين والفلسفة متعاديان قالوا لبعض أعيان القضاة: ابن سينا من ذلاسفة الإسلام، قال ليس للإسلام فلاسفة من ذلاسفة الإسلام، قال ليس للإسلام فلاسفة (ابن تيمية: الرد على المنطقين).

Social Philosophy <sup>(E.)</sup>; ...... أفسفة (جنماعية Philosophie Sociale <sup>(F.)</sup>; Sozialphilosophie <sup>(C.)</sup>

الفلسفة الاجتماعية لعلم الاجتماع كالفلسفة العلمية للعلوم، إلا أن الفلسفة الاجتماعية تتقدم الفلسفة العلمية، وهي ألزم لعلم الاجتماع من الفلسفة العلمية للعلوم، ومع ذلك فعلماء الاجتماع ليسوا سواء في اعتمادهم على الفلسفة الاجتماعية، وعلى دراستها التحليلية النقدية المبادئ والنظريات والمناهج التي ينهض عليها للمبادئ والنظريات والمناهج التي ينهض عليها علم الاجتماع. وتُولى الفلسفة الاجتماعية أهمية كبيرة لدراسة القيم دراسة تحليلية، لتقويم الظواهر الاجتماعية التي مسدارها مبادئ الأخلاق.

فلسفة إدراك فطرى .....

Common Sense Philosophy (E.);

Philosophie du Sens Commun (F.);

Philosophie der Gemeinston (G.)

الأفكار هي انطباعتنا عن الخبرة الحسية. وهي مسلمات وليست اخشراعاً فلسفياً. وأساسها مادي حسكي. والإدراك الفطري هو الإحساس بالأشياء الموجودة والاعستاد بوجودها، والأحساسيس رموز طبيعية لها وظيفة الكلمات، غير أن الكلمات رموز تقليدية نتعلم معانيها، ونحن لا نتعلم ما تعنيه الأحاسيس وإنما نشرجهمها تلقبائياً، وهذا هو معنى أن الإدراك فطرى، وكأنما الأحاسيس كلميات مألفوفة تنقلنا ميناشرة إلى معناها دون أن تنفرض نفسيها على انتسبساهنا، وإذن فسالإدراك الفيطري هو إدراك أصلى، ومبادئ الفطرة لا سبيل إلى إثبانها بالبيّنة وإنما يتضمنها سلوكناه وتشتمل عليها طبيعتناه فسهكذا خُلصنا، وليس لنا إلا أن نبِّمه إلى هذه المبادئ ونقرً بأن الله خلفنا بهما، وحستي إدراكنا لوجنود الله هنو إدراك فطرى كبإدراكتنا لوجنود الآخرين. فنحن لا نحماج إلى أن نسوق الأدلة على وجمود الآخرين، فسيكفى انهم موجبودون. وأنهم سوضوع أحسسسنا وتضكيرنا. وكسذلك الأخلاق فطرية وإن كنا لا نصل إلى أحكامها إلا بالعقل والاستدلال، إلا أنها تقوم على مقدمات أخلاقية واضحة بذاتها. (توماس ريد).(انظر أيضاً إدراك فطري) .

فلسفة إسلامية ... Islamische Philosophie فلسفة وصف الفلسفة بأنها إسلامية أو مسيحية لا يعنى سوى أنها فلسفة نشأت داخل الحضارة الإسلامية أو المسيحية إلخ، وأن المفكرين في هانين الحضارتين ، أو أية حيضارة تُنسب للدين. استخدموا علم النظر والبرهان في مسائل الدين، وتناولوا بالعقل ما جاء في النقل . والأصلاء في الفلسفة الإسلامية كالأصلاء في الفلسفة البهودية أو المسيحية، وكما في اليهودية فيلون، وفي المسيحية أوغسطين والأكويني، فيإن ني الفلسفة الإسلامية: ابن سينا، والفارابي، وأبن رشـــد، وابن طفـــيل، وابن باجـــه، والغـــزالي، وغيرهم . وفلسفات حؤلاء ـ وإن كانوا من أقطيار شُستَى، إلا أن الإسسسلام طبيع آراءهم الفلسفية، ونظراتهم الشاملة Weltanschauungen للحياة بحيث صار من الممكن أن ندرجها جميعًا تحت مسمى الفلسفة الإسلامية .

الساقية إشراقية السراقية السر

الفلسفة أمة الدين، .....

(أنظر الإشراقية).

(Philosophia ancilla theologiae)<sup>(1...)</sup>

وجهة النظر التي سادت أوروبا في العصور الوسطى: أن الفالسفة إنما لخندمة نشار الدبن غالبتينها، وذهب إلى نحو ذلك هوين، فجمعل موضوع الفناسيفة الأولى البسحث في المكان والزمان والعّلة والمعلول والكم إلخ.

Philosophy of History (قلسفة الثاريخ .... : الثاريخ Philosophie de L'Histoire (۴.) ;

Geschichtsphilosophie (G.)

تبحث في القوانين العامة التي تحكم تطور المجتمعات الإنسانية، ومعنى هذا النطور وغايته، وبالمعنى العام تبحث في الأسباب التي بها تكون الوقسائع التساريخية، ومن فلاسفة التساريخ ابن خلدون، وهيجل، وكونت، وشليجل، وباكل، ولونسه، (انظر تاريخيسة، ونزعة تاريخسية، وتاريخ).

Philosophy of Education<sup>(E.)</sup>; ... فلسفة التربية Philosophie de l'éducation <sup>(F.)</sup>;

Erziehungsphilosophie (6.)

دراسة نظريات النوبية، وتحليل الأهداف من التربية، وشرح صلة هذه النظريات بقيم العصر ومتطلبات المجتمع، ففي عبهد المسوفسسطائيين (الفرز الخامس قبل الميلاد) كان الهدف من التربية صرف الناس عن التفكير في السماء إلى التفكير في أحبوالهم على الأرض، وتعليمهم أن الإنسان هو مسعيار الخطأ والمصواب، والحق والباطل، وأن الأمور في ذلك نسبية، وأن الصالح العام هو الذي يجب مراعاته. وفي عهد مقراط (في القرن الرابع قبل الميلاد) كان يعلم مقراط (في القرن الرابع قبل الميلاد) كان يعلم

وإقناع الناس به، وكان موقف ابن رشد (١١٢٦ - ١١٩٨ مر ١١٩٨ مر) أن الفلسفة هي النظر في الموجودات من جهمة دلالتها على الصانع، وبهذا جعل الفلسفة في خدمة الدين، فكلما كانت المعرفة بصنعة الموجودات نامة ، كانت المعرفة بالصانع أثم.

Oxford Philosophy<sup>(E.)</sup>; ...... Philosophie d'Oxford <sup>(E.)</sup>

فلسفة جماعة أوكسفورد، وأبرزهم جيلبرت رايل، وجون أوستن، وهارت، وسنسروسن، وهمسشاير، وهيسر، ونوملين، ونوول سسيث، وموضوعها اللغة العادية ، وأطلقوا عليها فلسفة اللغة السادية Ordinary Language Philosophy. (أنظر فلسفة اللغة).

Prima Philosophia<sup>(L.)</sup>; Erste Philosophie<sup>(G.)</sup>

العلم الإلهى عند أرسطو باعتباره يبحث فى للبادئ والعلل الأولى، فى سقابل العلم الطبيعى الذى أطلق عليه اسم فلسفة ثانية. ويطلق ابن سينا اصطلاح فلسفة أولى على الحكمة النظرية التى تشعلق بما وجوده مستنفن عن مخالطة النغير، ويجعل الفلسفة الإلهية جزءاً منها، ويعرفها بأنها اصعرفة الربوبية». (ابن سينا: تسع رسائل فى الحكمة والطبيعيات). وأما يكون فيطلق فلسفة أولى على البحث فى المبادئ الصورية العسامة لدى كل العلوم أو على الأقل لدى

الناس أن يشكوا في الآداب التي آلت إليهم عن السلف، وأن يكنون تفكيسرهم منطبقي، وأن يحترموا عنقولهم. وأن يواصلوا البحث حيث الحقيقة بعيدة الغور، وكلما بحثت فبها وتعمقتها كلما اكتشفت أموراً جديدة تستوجب البحث. وكمان أفملاطون (القرن الرابع قبل الميلاد) أول فيلسوف في التربية وقدّم لنا أول نظرية متكاملة فيها، وأهداف من التربية أخلاقية. ولما كان أوغسطين (القرن الرابع الميلادي) كان من رأيه أن الشربية هدفهها عارسة القسدرات والملكات واستخدامها باستمرار. وفي عصر النهضة كان البحث في التربية لخدمة النعليم وترقبة المجتمع. ولم تبدأ الفلسقة الحديثة في التربية إلا بنظريات كومينيوس في القرن السابع عشر، والفضيلة عنده هي المعرفة، ومن يعبرف يتنكب الرذيلة. ووضع **جـون لـوك** أهدافاً موضـوعية للتربـية، وقال إن الفهم والإرادة سُنَتان مركوزتان في الإنسان. وغاية النعليم خُلُق المواطن الذي يخدم مجتمعه. ودعا روسو (القرن الثامن عشر) إلى تعليم المرأة لخلق ربَّة البسبت المواعبية، وتعليم الذكبور لخلق المواطن الصالح، وقال إن أي ممارسات تربوية تخالف الطبيعة نقضى على شخصية المتعلم وتفسدها. واعتبر يستبالونسي (القبرن التباسع عشر) التعليم وسيلة إصلاح اجتماعي، ودعا إلى نشمر التعليم أو إنشاء المدارس العامة، وغيّر المناهج فجعل الأساس فيها المواد الحسية، وما يحتاجه المجتمع من مهارات، وما يفيده من

صناعيات، وأكمل فسروييل رسالة بسنالونسي بالتنبيم إلى أن يبدأ الشعليم منذ الحضانة،وأنشأ لذلك دورًا للحسضانة لأول مرة في الشاريخ، وكانت فلسخته في النربية ممارسة كل الملكات ، والتنسيق بين كافة المهارات. وحصر كنط التعليم في إذكاء الملكات الثلاث للإنسان: حب المعرفة ومن واجب النسعليم أن يشسبعمه في المتسعلم، والرغبات ومن واجب التعليم أن ينمي الصالح منها ويصرف غيير الصالح، والإرادة وبجب تدريسها لنشوى فيطلب المتعلم المعالى، ولا يستنكف أن يبذل الجهند لتحصيل المعارف، وأن يصفل ذانه ليصبح مواطئًا نافعًا. وهكذا تسابع الفلاسفة، وكلُّ يدلى بدلوه، ويطرح نظريانه بحسب المجتمعات ورقيبها والتغييرات في أهدافها وتصوراتها للحاضر والمستقبل. وكثرت المدارس التربيوية في القبرن العشسرين، ولكل فلسفتها الخناصة، ومن ذلك المدرسة النرابطية، والمدرسة المسلوكية، ومندرسة الجنشطلت إلخ، وأثرت هذه المدارس في سيساسسة التسعليم، وفي وَضُع المناهج، وتحديد الأهداف التربوية.

فنسفة انتقوق الباطن .....

Immanent Transcendentalism (E.);
Transcendentalisme Immanent (E.);
Immanenter Tranzendentalismus (G.)

تقوم الثقافة على التلقائية الإبداعية للإنسان، وهذه بدورها تسعبُسر عن تفوق بساطن لا يمكن إخضاعه للمناهج التعسميمية في العلوم، ولذلك

لايمكن تطبيق القوانين السببية في مجال الثقافة، ولا يمكن القول فيها بالارتقاء والنقدم، ومن يقول بذلك يخلط بين العسملية الثقافية والعملية الحضارية. (الفريد فيهر).

فلسفة الجسيمات .....

Corpuscular Philosophy (E.);
Philosophie Corpuscularie (E.);
Korpuskularsphilosophie (G.)

نظرية طبيعية تقسر الظواهر الطبيعية بأن تعزوها إلى فعل تجمّعات الجسيسمات أي الذرات.

Aesthetic Philosophay<sup>(E.)</sup>; ..... الجمال Philosophie Esthétique <sup>(F.)</sup>; Ästhetische Philosophie<sup>(G.)</sup>

مناطها التجرية الجسمالية، والاحكام الجسالية. وتقول فلسفة الجسمال بطريقة جمالية في النظر إلى الأشياء، وتسعرفها بأنها الطريقة التي تتناقض مع الطريقة العسملية التي تقوم الأشياء بمقدار ما تقدمه من منافع. والموضوع الجسمالي في منظور فلسفة الجسمال له علاقات داخلية وعلاقات خارجية، وتشكّل العلاقات الداخلية أو الباطئة ما يسمى بالموضوع الظاهري، بينما تشكّل ما يسمى بالموضوع الطبعي، العلاقات الخارجية ما يسمى بالموضوع الطبيعي، فإذا توجهنا بانتباهنا إلى التكوينات اللونية في لوحة من اللوحات مثلاً فإننا نراها كموضوع ظاهرى، وعندما نركز على الطريقة التي مُزجت ظاهرى، وعندما نركز على الطريقة التي مُزجت بها الألوان، فإننا نراها

كموضوع طبيعى، وإذا اعتبرناها من الناحيين فإننا نراها كموضوع جسمالى، ورؤيتنا تشكل رؤية جسمالي، ورؤيتنا تشكل رؤية جسمالية، ومنظورها من منظور فلسفة الجمال، وهي فلسفة تختلف باختلاف الثقافات، من فرد إلى آخر، ولكل مدرسة فلسفية مقوماتها الجمالية، ولا تكون للموضوع قيمة فنية إلا إذا كانت له قيمة جسمالية، والقيسمة الجمالية للموضوع هي التي تبة إلى قيمته الفنية.

فلسنفة برجمسون التي تجعل الحبرية خاصة الإنسان دون سائر الموجبودات، وتصفيها بأنهما شعبور بداخلنا بصيبرورة مستنصرة وديمومية حقيمتية، وبدافع حيوى هو تيار من الشمور نفذ إنى المادة وكسان السبيب في الخلق والإبداع والنطوير، وربما كان الدافع الحبيوي هو الله، وهو نعل خالص بحداء العالم المادي الذي يجاهد أن يتجلَّى فيه، وهو دائم المصيرورة، هدفه أن يخلق في حرية، والحرية هي الطاقية التي تظهر الإنسان على صبحيم ذاته وتطلعه على صغباته المضردة، وبها يحقق ذاته في كل فعل من أفعاله فيشعر بحريته مباشرة، ويدرك أنها ميزة كل نظام فريد من الحوادث تفقد فيه مفاهيم العقل كل دلالة من دلالاتها. والحرية هي نسبة النفس المسخّصة إلى الفعل الصمادر عنها، وصعنى ذلك أن الفعل الحر لا ينشأ عن عامل ننفسي مفترد، ولكن عن النفس كلها. والفرق بين فلسفة الحسمية وفلسفة

الحرية، أن الأولى تقسم الفعل الحر وتعلّله بقوى طبيعية، بينما ترى الثانية أن الفعل الحر لا ينقسم. وأن السببية النفسية التي هي أساس الحرية تختلف كل الاختلاف عن السببية الطبيعية.

Philosophy of Life <sup>(E)</sup>; .............. قلصفة الحياة Philosophie de la Vie <sup>(F,)</sup>;
Philosophie des Lebens <sup>(G,)</sup>

ليست الحياة هذه النواقعة السيولوچينة الني يتشارك فيهما الإنسان والحيوانات، ولكن الحيماة الإنسانية مي التي نخبرها بكل تعقيداتها المروفة. وحي مركب من هذا العدد الذي لا حدّ له من الحسيسوات الفسردية الني يتكون منهسا الواقع الاجتماعي والتباريخي للناس، والتي تدخل فيها أصال الأفراد ومخاوفتهم وأفكارهم وأفعالهم والمؤسسات التي يضيمونها، والقوانين التي يسترشدون بهما. والديانات الني يعتنقونها، وكل الآداب والفلسفات والفنون والعلوم. وليست الخيباة بهذه الصدورة موضوعاً صبالحاً للفلسفة للبحث فيه، ولكنها موضوع الفلسفة الوحيد. وفلسفة الحياة للفرد والجماعة هي رؤية أو فلسفة شاملة، بها يمكن تأويل الواقع وربطه بالمبادئ والمعاني والقيم المتي تصدر عنهما أضعال الفرد والمجنمع. (دلتاي).

فلسفة الروح ...... الاسم الذي أطلقه لوى الفيل (١٨٨٣ ـ الاسم الذي أطلقه لوى الفيل (١٨٨٣ ـ ١٩٥١) على فلسفته، وهي وجودية ذات نزعة روحية، مضمونها: أن الإنسان الا يعرف الأشياء

في ذانهما. وإنما يدرك فقط استثالاته لها. أي أن معرفته تنحصر في الشعور ، ومن ثم عليه أن يتوجه إلى الباطن، أي النوعي ، ليكتسشف الحقائق، وأول ما يكتشفه في نفسه هو الموجود المطلق أي الله، وفي كل فعل يأتيم الإنسان فهناك هذا المطلق. بل وفي كل فعل في الوجنود هناك هذا المطلق . فسهدا هو الينبسوع اللانهمائي لديناميكية الوجود. والطلق حر، والإنسان يشاركه في الحرية ضمن حدوده البشرية، غير أن المطلق سرمدي والإنسان زماني، والعالم في صبرورة أبدية. والصيرورة تحتوى الإنسان. وبها يتكون وجنوده إلى أن يموت، والموت صبينزورة أيضًا ولكنه انشقال من الوجبود المحمدود إلى الموجود اللامستناهي. ومن أجل ذلك أطلق النقاد على فلسفة لاقسيل اسم الوجودية الروحية .Spiritualistiche Existentialismus

اليوديمونية ، من endaimonia الإغريثية، وتعنى لغويا أن تكون في حفظ الآلهة ورعايتهم، ولا تعنى أن يكون للرء سلمسيدا، وإنها أن يكون محظوظا. ولما سئل ارسطوعن محظوظا. ولما سئل ارسطوعن cadaimonia ، أجاب بأنها أن تسلك في إطار الفيضيلة فترضى عن نفسك ، وتتحصل سلامًا داخليًا من شأنه أن يسهج النفس، وينظج القلب، وقال أيضًا إنها الحالة التي يكون عليها المرء إذا تأمل حظوظ الدنيا فأخذ العظمة والعبرة من ذلك ورضى بتسممته وتصيبه. وتخلص من ذلك إلى أن

البديمونية مي بمعنى ما طريقة لتحصيل السعادة النفسية ، ويسميها أرسطو أتراكسيا ataraxia أي الطمأنينة والسلام. وأما سقراط فيقيد جعل تحصيل السمادة بتحصيل المعرفة الحقيقية والعمل بمقتضاها. وعند أفلاطون أن الخير هو ما يحقق النفع للإنسان، وأن الغاية من كل عمل أخلاقي تحقيق السعادة. وعند كشط فسإن الدافع إلى الأخسلاق هوالواجب، والواجب لا صلة له بالسعادة، فيقد يتأني عن تحقيق الواجب سعادة، وقد بشأتي عن تحقيقه شقاء. وعند الابيـقوريين السعادة ليسست ذهنية فقط، ولا هي نفسية فقط وإغا هي بدنية أيضًا، والحياة السعيدة هي الحياة الخالية من أي ألم، أي أنها الطمأنينة السلبية أو الأتركسيما. وعند الرواقيين السعمادة هي النهج على مقتضى العقل ووفق الطبيعة، وهي حالة من الرضا الذاتي. وعند النفعيين السعادة هي تحصيل أكبر قدر من اللذات وتجنّب أكبر قدر من الظلم، ومبدأ المنفعة لذلك هو مبدأ أكبر سعادة لأكبر عسده من الناس. وعند صسولون لا يطلق على الإنسان أنه سعيد، أي محظوظ، إلا إذا كان ذلك هو حالمه طوال حياته، فليست السعادة مسألة وقشية، أو سرتبطة بعمل دون عمل، ولكنها أسلوب عام في العيش.

Patristic Philosophy<sup>(E.)</sup>; .... قلسفة بطريكية Philosophie patriastiqe <sup>(F.)</sup>; Patristische Philosophie<sup>(G.)</sup>

تنقسم الفلسفة النصرانية ثلاثة أقسام بحسب العبهود المنصرانية، فغي البنداية ، في زمن آباء

الكنيسة أو البطاركة - أى في الزمن الأول - في الغرب حتى وفاة جريجورى الكبير سنة ١٠٤، وفي الشرق حتى وفياة يوحنها الدمشيقي سنة ١٩٥٠، سادت الفلسفة البطريركية، يعنى فلسفة القديسين والأساقية المعلمين الأوائل، ثم كانت الفلسفة الاسكولائية أو المدرسية، ثم الفلسفة النصرانية الحديثة. وكانت فلسفة أوضحطين المتوفى سنة ١٤٤، هما أبرز ما في الفلسفة البطريريكية، وأوغسطين هو المتحدث الرسمي باسم هذه الفلسفة، وأغلب فلاسفتها موسوعيون ، ابتداءاً من كابيلاسنة ١٤٤٠، وانتهاء بالكوين سنة ١٠٨، وكانوا شراحًا أكثر منهم مبيدعين، ولهذا لم يقيض لهذه الفلسفة أن تعيش أكثر من ذلك، وأسلمت نفسها للمدرسة الاسكولائية.

Speculative Philosophy<sup>(E.)</sup>; .... فلسفة كأملية Philosophie Spéculative <sup>(F.)</sup>; Spekulative Philosophie<sup>(G.)</sup>

نعتمد على العقل دون الرجوع إلى الخبرة، وكانت الاسكولائية تأملية، وكذلك فلسفات أفسلاطون، وأفلوطين وسلارسة الإسكندرية. ويعتبر ديكارت أول فيلسوف تأملي خالص، لأنه لم يؤسس قضاياه إلا على مبادئ بستوحيها من العقل، وكتابه فعقال في المنهج، بتحرر فيه من كل الفلسفات السابقة إلا ما هو بين للعقل، واستخلص مبادئ عقلية قبال عنها لايبنشس ساخرا: النها تشبه تعليمات كيميائي محترف، مساخرا: النها تشبه تعليمات كيميائي محترف، وعدد عن حقائق سرمدية قال عنها إنها جزء من حقيقة الله المعقولة، وأن الله يتأملها بتأمله من حقيقة الله المعقولة، وأن الله يتأملها بتأمله من حقيقة الله المعقولة، وأن الله يتأملها بتأمله من حقيقة الله المعقولة، وأن الله يتأملها بتأمله

لذاته. ومنهج ديكارت هو المنهج التأملي المعتمد. وتقصر التأملية عن استيعاب الواقع، وتُشغَل بتعريفاتها عن صفات الواقع لصالح هذه الشعريمقات الشأملية. وعند فينخشه (١٧٦٢ \_ ١٨١٤) يستنبط بمنهجه التأملي ـ من طريق الوضع والمقابلة والتركيب نسبقا من سقولات الوجود والتفكير، ويقول إن الحدس العقلي ـ أي التأمل - هو أداة المعرفة العقلانية. وفي فلسفة شسيلتج (١٧٧٥ - ١٨٥٤) الشأملية عد الحدس العقلي إلى تأميل الوعي والعقل معًا، وبقول إن المعرفة بمهمما غير بمكنمة غالبًا، وقعابلة للإيمان فحسب. وعند هينجل (١٧٧٠ ـ ١٨٣١) فـإن التسحليل الشأملي يرادف التسحليل الجددلي، ومشكلة هيجل أن فلسفنه عن الواقع تخيضع لتعريفاته المعقلية، والمنتجمة أن تفكيره بمصبح تأمليًا ، أي نظريًا.

Analytical Philosophy<sup>(E.)</sup>; .... قلصفة تحليلية Philosophie Analytique<sup>(F.)</sup>;

Analeytische Philosophie (G.)

تدور أبحاثها حول تحليل اللغة العادبة مثلما في تجربية أكسفورد، أو أن اهتمامها الأساسى بتحليل اللغة العلمية كما عند الوضعية المنطقية، أوالوضعية الجديدة، وقد جعل فيتجشئاين في كسابه وأبحاث فلسفية؛ الغرض من الفلسفة توضيح الفكر، بدعوى أنه ليس للفلسفة موضوع جدير بها إلا هذا الموضوع، فمهمتها الأولى في أي علم هي أن تتحقق من أن اللغة التي يستخدمها عي اللغة الصحيحة، وأنه قد التي يستخدمها عي اللغة الصحيحة، وأنه قد استعملها استعمالاً لا يجاني طبيعة هذا العلم.

فلسفة تركيبية .... Philosophia Synthetica المامية

المذهب الذي يستول أن الأفكار مسصدرها الحسواس والفطرة، وأن إدراك الواقع أساسه الأحسسايس والحبرة. (أندرياس ريديجر)، وكانت فلسفة سبنسر (١٨٢٠-١٩٧٣) تركيبية، وسوضوع النفكير فيها هو التركيب الكوني، ويقوم على النظور، ولا يوجد الشركيب إلا في النطور.

فلسفة تصورية .....

Transcendental Philosophy (F.);
Philosophie Transendentale (F.);
Transzendentalphilosophie (G.)

فلسفة كنط المتعالية، وهي الترانسئلتالية أيضاً، وهي ذائية تصورية، إلا أنها تنميز عن التصورية المطلقة التي تصف المدركات الحية بأنها ظواهر، والتي تقصر الحقيقة على ما يوجد في العقل من معان، وتجعل العقل حدسياً، بينها الحقيقة عند كنظ في النجرية، ومدركات العقل ظواهر، والعقل نفسه صوري، ووظيفة معانية توحيد التجرية، والنفكير له قوة الحساسية الصورية، والطبيعة لكي تكون معلومة لابد أن نتطابق مع شمروط الفكر، وآلة التفكير هي الاستنباط الصسوري أو التسرائسندنسالي المستنباط الصسوري أو التسرائسندنسالي كنان الفكر هو المذي يدور حول الفكر بعد أن كان الفكر هو المذي يدور حول الأشياء كنان الفكر هو المذي يدور حول الأشياء التشكل والأشياء الاشتاء الاشتاء التشكل

بمقلولاته، والشئ في ذاته أيضاً لا ندركمه بالحس لكن بوسمنا أن نفكر فيه، ومن أجل ذلك يُطلق كنط على ملذهب اسم المثالية التصلودية، أو الترانسنانت الية، مقابل المثالية المفارقة التي تراعم معرفة الشئ في ذاته.

فلسفة تورة .....

Philosophie de la Révolution (F.)

فلسفة البير كامى (۱۹۱۳ ـ ۱۹۹۰) طرحها فى كنابه «الإنسان للتصرد كانته «الانسان المتصود كانته» ونشره سنة ۱۹۹۱ (كان لى شرف ترجمته إلى العربية ـ الحفنى) والتمرد بخلاف النورة، وهو يهدد للشورة، وكسامى بريدها ثورة وليس تمردا، وثورته تخستك عن كل ثورة، وهي ثورة على كل ثورة، وهي ثورة على كل ثورة، وهي ثورة على كامى باسم اللاسعة...ول الذى يطبع الحسياة والوجود فيسه، يعلنها والوجود. وثورته ليست سلبية ، وإيجابيتها هى والوجود. وثورته ليست سلبية ، وإيجابيتها هى مجال، ضد الظلم والبؤس والشقاء. ولن يزول مجال، ضد الظلم والبؤس والشقاء ولن يزول الظلم، ولا البؤس، ولا المسؤس، ولا المسؤس،

فلسفة خفائية ...... Occulta Philosophia الم

مذهب عرف الى بنناول الطواهر الخسفية بالتفسيس، ومن ذلك الفراسة، وقسراءة الطوالع، والتماثير بالسحر، والنفث في العُقد، والتكهن بالغيب، واستطبلاع النجوم، وذلك بدعوى أن للافيلاك والجمسادات نفوسياً تنصيل بالنفس

الإنساني، وبمكن التأثير عليها عن بعد، وأن أرواح الموتى في الوسع استدعاؤها والإفادة بعلمها بالأمور الخفية. ومن الفلاسفة الذين كانت لهم اهتمامات فلسفية بالعالم الباطن أو المستور أو المحتجب أجريبا (١٤٨٦ - ١٥٣٥) ومذهبه أن للحروف والأرقام بواطن، ووضعها إلى جوار بعضها البعض له دلالاته عن مستقبل الأحداث. ومن هؤلاء الفلاسفة أيضاً جيورداتو برونو (١٥٤٨ - ١٦٠٠) الذي أنقن الهرمسية المصرية - وهي الأساس فلسحر والتنجيم.

Perenniai Philosophy <sup>(E.)</sup>; ....... فلسفة دائمة Philosophie Pérenne <sup>(F.)</sup>; Philosophia Perennis <sup>(L.)</sup>;

Immerwährende Philosophie (G.)

تقوم فكرتها على الدعوى بأنه رغم ما تبدو عليه مختلف المذاهب الفلسفية من تعارض، إلا أنها تنولف جميعها تراثاً فريداً دائم الاتحال، جوهره واحد، وفي ذلك يقول الفسيل: إن الفلسفة التي عرضنا هنا مبادئها الأساسية لاتقدم شيئاً جديداً، لأنها ليست سوى تأملات شخصية مادشها قد زودتنا بها الفلسفة الدائمة التي هي عمل البشرية كلها.

Political Philosophie <sup>(E.)</sup>; .... غلسفة سياسية Philosophie Politique <sup>(F.)</sup>; Politische Philosophie<sup>(G.)</sup>

مبادؤها هي الحُكم العبادل، وتنظيم الجماعة، وتحديد قواعد قيام الدولة، وتسأسيسها والمحافظة

عليها ضد الصراعات الداخلية والأعداء الخارجيين. ولا يكاد بوجد فيلسوف إلا وكتب في فلسفة السياسة، بدءًا من أفلاطون، ومن أبرزهم أرسطو، والفسارايي، والأكسوييني، وسبينوزا، وهيجل، وكنط، ومكيافيللي إلخ، وكلهم من قطاحل الفلاسفة.

ويؤرَّخ للفلسفة السياسية الحديثة بكتاب هوبز الواياتان (١٦٥٢)، وكتابي الحكم ، و "حول الحكم المنفي (١٦٩٠)، وكتابي جان جاك روسو العقد الاجتماعي (١٧٦٢) والمقال في أصل وأسس عدم المساواة بين الناس (١٧٥٥).

ومن رأى هيمجل أن وظيفة السلولسة همي استحداث انسلام الاجتماعي، وفصل الاشتباك بين الطبيقات، وإشاعة الاستنقرار في المجتمع، وتمكين الموحدة الوطئيسة. والدولة هي عمقل الجسماعة، وتنازُع الدول يئيسر الحروب، فـنكون الغزوات والفتوحيات ، وتنشأ دول أكبر، إلى أن تقوم الدولة العمالمية. وأنكر ساركس على هيجل إفراره بالملكية الخاصة باعتبارها أساس الاجتماع، ووصفها بأنها وسيلة سيطرة طبيقة خاصة على الحكم والنظام التشريعي، وقيال مــاركس إن الدولة التي يــدافع عنهــا هيــجل هي الدولة السورچوازية . ودعــا إلــى الأخــذ بالعلم والتكنونسوچيــا بدلاً من الخــوض في الحــروب، وقبال إنه بالنسقيدم العلمي تزيد سيطرتنا على مقدراتنا. وقامت على هذه الدعوة أنظمة ليبرالية تسأسى بالنظام الأمريكي، وتنادي بخصيخصية المشسروعيات العيامية، وأن تكون زيادة التنميية

للقطاع الخاص، وتقول بالعبولة وحرية التجارة، والاحتكام الدولى في المنازعات بدلاً من اللجوء إلى الحروب. واختلفت الفلسفة السياسية للعالم في نهاية القرن العشريين عما كانت عليه في القرون السابقة، ويبدو أن هذه الفلسفة تشكلها حالياً النظورات الهائلة في علوم الاتحسال والصناعات الإلكترونية، وأن العالم بتجه إلى أن تدين الدولة بالولاء للفلسفة السياسية لدولة واحدة تنطبع بها كل الانظمية والدول في القارات كافة وهي الدولة الأمريكية.

## فلسفة شعبية أو رائجة .....

Popular Philosophy <sup>(E.)</sup>;
Philosophie Populaire <sup>(F.)</sup>;
Popularphilosophie <sup>(G.)</sup>

مجموع المنسورات الفلسفية التي ذاعت في المانيا في القرن الثامن عشر، وزعم فيها مؤلفوها أنهم يسيرون على منوال فولف، ويؤكدون النزعة النسحررية الني بدأها، وكسانت بسيطة في معلوماتها، وسطحية، لتناسب ثقافة الجماهير الواسعة، وأشهر ممثلي هذه الفلسفة مندلسون، وإنجل، وأبت، وسسولزر، وجسارف، ويسوكلز، وليسنج، وبأسدوف، وفيدر. ومن الفلاسفة الشعبيين في مصر عبد الله النديم.

Philosophy of Nature <sup>(E.)</sup>; ..... **الطبيعة** Philosophie de la Nature <sup>(F.)</sup>; Naturphilosophie <sup>(G.)</sup>

فلسفة الطبعيين، وهم معطّلة الفلاسفة الذين

ينكرون الخالق والبعث، ويقولون بالطبيعة التى تحيي وتفنى، ويخبر عنهم القرآن في سورة الجائية بأنهم الطباعيون، والمعربون أيضاً ﴿ وَقَالُوا مَا هِي الله حَياتُنَا الدُّنِيا نَعُوتُ وَنَحْيا ﴾ (الانعسام ٢٩) إلا حَياتُنا الدُّنِيا نَعُوتُ وَنَحْيا ﴾ (الانعسام ٢٩) إشارة إلى الطبائع المحسوسة التي يشركب منها العالم وينحل إليها، وقبصراً للحياة والموت على تركبها وانحلالها، فسالجامع هو المعليع، وهسم الطباعيون لذلك، أو هو الطبيعة وهم الطبيعيون لهذا السبب، والمهلك هو اللعر، ﴿ وَمَا يُهلِكُنَا إلا للمُعربُ ﴾ (الجائية ١٤)، ولهذا فهم المعربون أيضاً. الدُّعرُ ﴾ (الجائية ١٤)، ولهذا فهم المعربون أيضاً. وفلسفة الطبيعة أحد أقسام الفلسفة الألمانية في بداية القرن الناسع عشر، وخاصة عند شيائج وهيجل، وتقصر نفسها عندهما على البحث في الطبيعة وأحوالها.

فلسقة الظاهريات ....

Phänaomenologische Philosophie;

Phånomenologie (G.)

منهج المسلمات (١٨٥٩ - ١٩٣٨). ولفلسفة المناصرة الظاهريات أبلغ الأثر في الفلسفة المناصرة وخاصة في الوجودية، لا من حيث هي نسق فلسفي وإنما باعتبار منهجها في استخلاص الماهيات. ولا تعنى فلسفة الظاهريات بما عندنا من النظريات والآراء السابقة، وإنما تضع كل فلك بين قوسين، وتبحث عن المعطيات بغض فللنظر عن وجودها (وضع الوجود بين قوسين)، وترد الوقائع الجزئية إلى الماهية الكلية (الرد أو الاختزال الصورى eidetische Reduktion)، وتميز بين الواقسعى واللآواقسعى، وترد المعطيات في الشعور الساذح إلى ظواهر متعالية كالشعور الساذح إلى ظواهر متعالية كالشعور

المحض (السردَ أو الاخستسيزال المتسمسيالي transzendentale Reduktion).

واسم الطاهرية Phainomenon، و clogos و Phainomenon، و Phainomenon، و الكلمستين البونانيين البوناني والكلمسة الأولى تشستق من الفسعل البوناني pheinein بمعنى يسظهس أو يخسرج إلى النور، من pheinein الهندو أوروبيسة، وترتبط بفكرة النور والوضوح. والظاهرة Phänomenon هي ما يتبدى أو يظهر إلى النور. والكلمة logos تعنى القبول، وهو ظهور المسعنى الخنقى بحروف منطوقة. والفينومينولوچية إذن هي علم ما يُظهر ذاته، والفينومينولوچية إذن هي علم ما يُظهر ذاته، والبنى الداخلية لها والمتعلقة بها والتي كانت والبنى الداخلية لها والمتعلقة بها والتي كانت خافية علينا ولم يكن لها ظهور سافر من قبل. خافية عامة ....... ; (5) Philosophie Générale (5).

Algemeine Philosophie (G.)

اصطلاح أوجست كونت الذي أطلقه على البحث في المبادئ العامة لكل العلوم، وذاع في فرنسا حتى عام ١٩٠٧ بوصفه أحد موضوعات إجازة الفلسفة، ويتناول المسائل الفلسفية العامة التي تثيرها دراسة العلوم الاجتماعية، مثل علم النفس والمنطق والأخلاق والجسمال، دون أن يخسص بأي من هذه العلوم وحسده، ومن هذه المسائل طبيعة المعرفة، وما يتعلق بأمور الروح والنفس والعالم والإله، وعالاقة المادة بالحياة، والشعور ،ومسألة التقدم. وكان انتشار المصطلح والشعور ،ومسألة التقدم. وكان انتشار المصطلح بسبب تفضيله على مصطلح المنافيزيقا لغموض الأخير وإغرابه.

مجموعة الآراء النجريبية والمادية التي تبدو كالفلسفة والتي تروج بين عامة الناس، وكان شيسشوون يطلق على كل فلسفة تستعد عن أفلاطون وسقراط اسم فلسفة عامية.

Arabische Philosophie (E.); .... عربية Arabic Philosophy (E.); Philosophie Arabe (F.)

قولنا إن الفلسفة عربية يعنى أنها تعبير عن الروح العربيـة، ولا ينبـغى أنْ يُفْسهُم ذلك بمعنى عنصري، بل بمعنى حضاري، كقولنا الفلسفة اليمونانيمة ، أو الفرنسسيمة ، أو الألمانيمة، فكل من كتنبوا بالعربينة في الفلسفة يندرجون تحت هذا المصطلح االفلسفة العربية، وبتعبير حضاري فكل من ينتسب إلى هذه الوحيدة الحضارية التي تسمى الحضارة العربية، ويكتب في الفلسفة، فهو فيلسوف أو مفكر عربي، وفلسفته أو فكّره هو فلسفة وفكر عمربيان. وكان سلامة صوسى قبطيًا مصرياً، وكذلك يوسف كرم، ومراد وهيه. ولويس عُوض، وفلسفاتهم عبربية؛ وأيضًا فإن فسرح أنطون كسان لبنانيساً، وزكى الأرسسوزي سوريًا، وكلاهما فيلسوف عربي، وصاحب فلسفة عربية أصيلة . وللأرسوزي مثلاً في الفلسفة كتُب «العبيقرية العربية في لسانها» (١٩٤٣ )، و «بعث الأمة المسريسة ورسسالتهما إلى العسالم، و «الأمة العربية: ماهيتها، وسالتها ،

ومشاكلها»، واللسان العربي»، وتقوم فلسفته على أن فكرة العروبة بمختلف أبعادها كامئة بين المفردات كالروح والجسد. والعروبة عنده روح وليست عنصرية أو عرقية، كتقولنا الروح اليونانية، والروح الألمانية، وروح geist أيسسة حضارة هي هويتها.

Philosophy of the Act <sup>(E.)</sup>; ........ فلصفة العمل Philosophie de l'Acte <sup>(E.)</sup>;

Philosophie der Arbeit (G.)

فكرة هيرزن (١٨٤٣) التي يبرهن بها على وحدة الوجود والفكر، والتسجيرية والنامل، والمسجيرية والنامل، والمستمع والفيرد، وهي منهجمه في المعرفة الذي يلائم به بين المتلفائية أو الحياة اللاواعية للمسجيميم والواقع أو النشاط الواعي للأفراد، والتي على أساسها دعا إلى العمل الاجتماعي كطريق لتنوير الجماهير وإعدادها للورة.

Practical Philosophy<sup>(E.)</sup>; . عملية عملية Philosophie Pratique <sup>(F.)</sup>;

Praktische Philosophie (G.)

كل فلسفة تعتبر المعرفة أداة لتحقيق نتائج عملية هى فلسفة عملية، ومعيار الصدق في الفلسفة العملية، ومعيار الصدق في الفلسفة العملية، ولا يهم إن كانت هذه الفلسفة تعكس الواقع أم لا، والفلسفة البراجعائية (الذرائعية) مثلاً فلسفة عملية، ونعتمد النتائج العملية لمعرفة صدق الأفكار وما إذا كانت نافعة على أفضل وجه.

والفكرة في الفلسيفية العسمليية أداة نفع. والنقيد لهذه الفلسفة أنها لا تفسهم المنفعة العسملية على أنها ما يؤكد الصدق الموضوعي بمعيار الممارسة، وإنما ما يحقق المصلحة للفرد. ومن الفلسفات العملية كذلك فلسغة الحياة، وتتناول البحث في الحياة من منظور عملي، إلا أنها وقد اعتمرت الحيماة هي المبدأ النهائي فشلت كفلسفة تعكس الواقع، ولم تستعن بالعقل والحواس لتفسير الحياة، ولكنها استخدمت الحدس، والمثال على ذلبك برجسون (١٨٥٩ ـ ١٩٤١) فقد جمل المفهوم الرئيسي في فلسفته هو الديمومة الخالصة. أي اللامسادية، وقبال إن المسرفة بهما لا يكن تحصيلها إلا بالحدس، وفسسره بأنه الإدراك الصوفي أو المعرفة الصوفية، فهل المعرفة بالحياة هي هذا الإدراك الغيبي؟ فالعمملية عند برجسون هي استخدام مبادئ علم النفس، وعلم الأحياء، وغيرهما من العلوم لاستخلاص هذه النشائج الني توصف بأنها عملية وهي في الواقع مثالثة . وكذلك الأمر في الوجودية فهي فلسفة عملية في غاياتها ولكنهما مثالية في منهجها عمندما تتصور الحياة كإرادة عاطفية داخلية، وتجعل من الفلسفة عرضًا لا عقلانيًا للقوى الروحية، ومن ثم كانت الفلسفية العملية في التفسير النهاتي فلسفة لا إرادية تختفي وراءالرجوع إلى النطبيقات العملبة ولكنها تفسرها بروح ذانية شديدة التطرف في الذائية.

فلسفة العناصر .... Elementarphilosophie .... فلسفة البادئ أو العناصر عند كارل رينهولد

(۱۷۵۸ - ۱۸۲۳)، باعتسار العالم يقوم على مبادئ أو عناصر ترتبط بعضها ارتباطا ضروريا محكمًا يقينياً، يستمد ارتباطه وإحكامه ويقينه من يقين المبدأ الأساسى الذي يقوم عليه مذهب العلم، وهو أن وجود الأشياء التي نتمشلها يتميز عن المتمثل لها.

## فاسفة الفعل ...... Philosophie de l'action (F.)

فلسفة بلوندل (١٨٦١ - ١٩٤٩) يؤكد فيها على الفعل في مقابل العقل، فلا يوجد فن، ولا علم، ولا مبادئ ، ما لم يأخذ ذلك كله نصيبه من الفعل. والفعل هو الإنسان، لأنه لا يتحقق شئ إلا بواسطة الإنسان. وكل فعل يحيل إلى غاية مشعور بها، ويهتدى بمبدأ معاش. وليس الفعل في فلسفة بلوندل هو نفسه الفعل في البراجمانية، فالأخير المقصود به ما يخص الحياة اليومية، وأما فعل بلوندل فهو العمل والممارسة المومكان للحقيقة ، وفلسفته في الفعل ترتبط لذلك بالكيفية التي يعاش بها هذا الفعل، والتي يُعقَّل بها على حدً سواء.

Philosophie de la Misère<sup>(F.)</sup>; .... غُنَسَفَةً Philosophy of Poverty <sup>(E.)</sup>;

Philosophie der Armut<sup>(G.)</sup>

هذا عنوان كتاب ليسرودون الفيلسوف الفوضوى الفرنسى ، نشره سنة ١٨٤٦، فكان له دوى بين المثقفين، وعابه كارل ماركس ، ونشر رداً عليه كتابه ففقر الفلسفة Misère de la Philosophie عليه كتابه ففقر الفلسفة المان على النقيض، فبرودون كان يدعو إلى الحربة، وإلغاء الوطنية، وإزالة الحدود بين الدول، وأن تكون المواطنة عالمية، وأن

يكون العسمل هو القيامة الاجتساعية، وقال بتجسمهات بشرية عبارة عن كومونات متصلة ببعضها البعض بدون وجود حكومة مركزية ، ولا سجون، والناس يساجرون ويشسرون دون عاشق من الدولة، بينما صاركس كان يدعو إلى ديكسانورية البروليستاريا، وأن تبكون الدولة مركزية، والجيش قوياً، والحكومة شعببة. وكان ماركس مستبعدًا يستأثر بكل شئ، ويفرض آراءه على الآخرين، وإذا عارضوه فصلهم من الحزب أو الدولية، وفعل ذلك مع برودون عندما حاجاه مليًا ولج في الجدل معه.

Philosophy of Art<sup>(E.)</sup>; ...... فلسفة الغن Philosophie de l'art<sup>(F.)</sup>;

Kunstphilosophie (G.)

هى الفلسفة التى من شأنها نوضيح المعانى المقصودة بمصطلحات مثل: الشكل، والتعبير، والمعنى، والرمز، والصورة، والتجريد، والجميل إلغ، وفى ضوء هذه النوضيحات تناقش عبارات مثل اللفن تعبير، و اكل عمل فنى هو رمزاد وما يتوصل إليه فلاسفة الفن من نتاتج هو وما يتوصل إليه فلاسفة الفن من نتاتج هو بالذات، وإنما هى للتطبيق على كل الأعمال عمل فنى الفنية فى عمومها. ولا يقضى الفيلسوف فى عمل فنى عمومها. ولا يقضى الفيلسوف فى عمل فنى بأنه جميل أو قبيح، فبذلك هو عمل الناقد الفنى، وإنما عمل الفيلسوف هو شرح منى يكون العمل الفنى جميليا، وما هى شروط الخمال التي ينبغى أن تتوفر فيه. واختصاص يكون الغنى هو تحليل وتقييم العمل الفنى، وفد المنتى، وفد

يتم ذلك من خسلال الإطار التساريخي، أو من خلال نأكيد تسعيته لمدرسة أو حقسة فنية، وبدون النقد الفني لا يتفهم الإنسان العادي العمل الفني ولا يتذوقه، أو قد يتذوق ولا يدري سببًا لذلك، وعلى عكس ذلك ينصرف اهتمام الفيلسوف، وهو بُعنَى بالكَلِيات الفنية وليس بالتفاصيل، وتشغل تفكيره العموميات وليس الخصوصيات، وكتاباته هي التي يتعلم عليها الناقد، وينطلق من مفاهيمها. والناقبد لا يتساءل: ما هو الفن؟ فهذا سؤال يطرحه الفيلسوف ويجيب عليه. والفن عند أهل الفلسفة هو ما يسدعه الفنان من أعمال، وعلى ذلك، ضالمنظر الطبيعي في البيئة لا يعد عملاً فنيَّما، ومنظر غروب الشمس ليس من الفن في شيُّ، وإنما لوحمةٌ عن الغروب لفنان طبيعي، أو تجريدي، أو تعبيري، إلخ، هي باعتبار الفلسفة عسملٌ فسني لا شك فسيسه. والفسن إذن هو شيٌّ مصنوع، وهو من عمل إنسان ما. ويُعنَّى التقييم الفني بالعمل المصنوع بفنية ، والذي براعي القيم الجمالية فهلذا هو المقصود بأنه عمل فني، وهو العمل الذي يستحدث في نفس الراثي أوالسامع استجابة جماليـة ، والذي يعد تعبيرًا عـن قيم جمالية، وكذلك فقد يقال أحيانًا : الفن هو إعادة صياغة للطبيعة أو للواقع، وهذا حق، لأن الفن أكبر وأعظم من الطبيعة ومن الواقع. وعند تقييم العمل الفني فبإن الفيلسوف يعيزله عما قبد قرأه عن حياة صاحب هذا العلمل ، عا ليس له صلة مباشرة بهذا العمل، ويقيّمة القيلسوف من خلال سياقمه الفني، أي بحسب قيمته الذاتية، ومما فيه

من فنون أخرى، وقسيمة ما يحويه مشها، وقسمة عذا العمل بالنسبية للأعمال الأخرى للفنان، وللأعمال الأخرى من نوعه عند الأخرين، وقد يفيد في التقييم أن يتم من خلال السياق الناربخس، وروح العصر، والأفكار التي يمثلها ، والثورية أو الجددة التي يطرحهما. ومن اللازم في التقييم الإحاطة بظروف إنتاج هذا العمل، وحياة الفنان في الفشرة الزمنية التي تم فيها صُنع هذا العمل، والخلفية الثقافية والجمالية للفنان وما طرأ عليها من تغييرات أو تبدّلات، وحالته المزاجية، والسيكولوجية العامة للفئان وللعمل الفني نفسه، وتأثيره على الناس، وعلى مجموع الثقافة الفنية والاعتبارات الجمالية، وكان كروتشه (١٨٦٦ - ١٩٥٢) يقسول إن العسمل النفني هو نتاج عقلية ومزاجية الفنان. وعند فلاسفة آخرين فالعمل الفني له وجود سادي، وهو إضافة للموجودات للادية الفنية الأخرى، ويعملك في أوضاعها من حيث الشرتيب والأهمية. وتشباين الفنون وتتخالف في وسائلها التعبيرية، وكل فنان له طريقت، وأسلوبه في صياغة الواقع، أو استحداثه وتمثيله وتصويره، والواقع هو القاسم المشمستسرك بين كل الفنون والآداب. ولكل موضوعه أو محتواه. وكثيراً ما يصنع الموضوع الشكل الفني، وقد تكون منعة المشاهد أو السامع أو القارئي مصدرها الشكل، والملهب الشكلي أو الصورى Formalism في الفن هو الذي يؤكد على الشكل أو الصورة كغاية أولى للغنان العسوري Formalist، وأصحاب نظرية النصورة يقولون إن

الفن الأصيل stoe art هو الذي غايت لذاته وشعار هؤلاء : «الفن من أجل الفن Art for art's الفن من أجل الفن Art for art's المقابل: «المفن من اجل المقابل: «المفن من أجل المحينة المحينة المحتواة Art for life's sake . وهناك صدرسة ثالثة شعارها: «الفن وسيلة لغاية دغلغة الحواس فالثة شعارها: «الفن وسيلة لغاية دغلغة الحواس وإشباع الاستسماع، وربحا تكون غاية اجتسماعية، وربحا يهدف الفنان من عسمله مجرد أو فكرية، وربحا يهدف الفنان من عسمله مجرد تغيير المضاهيم، أو استحداث ثورة، أو النوعية بقيم ومبادئ معينة. (انظر فن).

فلسفة قبل سقراطية .....

Presocratic Philosophy (E.);

Philosophie Présocratique (F.);

Versekratische Philosophie (G.)

اصطلاح يطلق على الفلاسفة قبل سقراط، ابتداء من طاليس في القرن السادس حتى جورجياس في القرن الرابع قبل الميلادي، ويبلغ عددهم نحو أربعة عشر فيلسوفا، وهم : طاليس، وأنكسيسندريس، وأنكسيسانس، ومرقليطس، وفيينافوراس، وإكسانوفان، وبارمنيدس، وزينون، ومليسوس، وأنباذوقليس، وديموقريطس، وإنكساجوراس، وبروتاجوراس، وجورجياس.

فاسفة (نقيمة القيمة التيمة ال

فلسفة لوتسة (١٨١٧ - ١٨٨١)، يجمع فيها بين العلم والفسن والقسمة، فسماذا يكون العلم والفن لوكانا بلا قسمة؟ ومن أجل ذلك تنكر

فلسفة ألبيسر كامي (١٩١٣ ـ ١٩٦٠)، وشهيرته الفيلسوف الشورة واللامعقول Philosophe de la révolution et l'absurde وليه الكتــــابـان الرائعان السطورة سيسيف Le Mythe de Sisyphe (١٩٤٢)، وطلانسان المتصرد ١٩٤٢)، وطلانسان (وكان لي شرف ترجمتهما إلى العربية وقت صدورهما - الحفني). فأما سيسيف فشخصية أسطورية نرسز للإنسان في هذا الوجود، عندما يشعر في لحظة نادرة أن حياته لم يعد لها معني. وأنها عبثٌ ني عبث، وأنه لا شيَّ في الوجـود معتسول، وأنه ينسغي على الإنسسان من ثُمَّ إن يكيف سوقفه من الحياة تسعا لذلك سئلما فعل سيسيف، فقد رضي أن يعيش وهو يحمل الحجر إلى أعلى الجسبل، وعندما يكاد يصل بنقع منه متدحرجًا إلى أسقل، فينزل ليحمله وهو بعلم أن ذلك سيتكرر معه، ولكنه يرضى لأنه يعيش أثناء ذلك، وهو يريد أن يعيش، وصوقيفه ثورة، لأن الألهسة حكمت علب بالموت، وهو قـــد رفض الموت وثار على حُكم الآلهة، وسيسيف ـ عند كامي ـ هو نفسه الإنسان. وقبلسفة كامي مؤداها لذلك إعش ثائرًا عملي الحسياة، ومُتُ ثائرًا على الموت، وهي فبلسفة ضيد الإيمان، وضيد الانتحار، لأن من يسلّم بأن الحيماة عبث لابد أن ينتحر . وكامي لن يستسلم للانتحار، فالانتحار تسليم بـأز اخميـاة بلا معـني ، وأن الوجـود لا معقول، والتسمرد يسلم بذلك أيضًا، ولكن كامي

فلسفة القيمة إمكان أن يحيط العقل بكل الواقع، وأسا القيمة فعلا يقدرها إلا المسعور العباطفي، وهو الوحيد القادر على إدراكها، وعلى الحُكم حُكماً فاصلاً في أمور التناسق والتناغم والتآلف والانسجام والجمال، والقيم بوجه عام. والممالك عند لوت ثلاث: علكة الوقائع، ومملكة القوانين المكلية، ومملكة القيم التي هي المعايير التي بها يتحدد معنى العبالم . يقول: تصوروا عالما بلا قيم؟!

As-if Philosophy <sup>(E.)</sup>; ...... Philosophie de Comme-si <sup>(E.)</sup>; Philosiphie des Als-Ob <sup>(G.)</sup>

هى الاختلاقية Fiktionalismus التى دعا إلبها هانز قايسجر، حيث يختلق المرء عبالماً يستكمل به واقسعه عندما يقبصر هذا الواقع عن الوفاء بطموحه، ويعيش في عالمه المختلق وكأنه حقيقة، رغم أنه بعرف أن اختلافاته لا أساس لها من الواقع.

فلسقة اللامشروط .....

Philosophy of the Unconditioned <sup>(F.)</sup>; Philosophie de L'Inconditionné <sup>(F.)</sup>;

Philosophie des Unbedingtes (G.)

اللامشروط هو المطلق أو اللامتناهي، وفلسفة اللامشروط هي نظرية فيكتور كوزان التي يذهب فيسها عكس هاملتون إلى أن اللامشسروط يمكن معرفسته، وأن العقل قادر على تنصوره والإحاطة

يسمر دعلى العبب واللاسعفول في الحياة والوجود، والمتمرد يرفض الموت، وأما المستسلم فيعجل بالموت، والتمرد يضفي على الحياة قيمة، وفلسفة كامي لذلك فلسفة تمرد على اللامعقول، وفلسفة تحد للوجود وللعدم سواء بسواء، وتحديه للوجود بالتسليم بأنه غير معقول، وتحديه للعدم برفض الانتحار.

فنسفة لايبنتسية فولفية .....

Leibniz - Wolfflan Philosophy (F.)

اصطلاح بيلفيتجر (١٦٩٣ ( ١٧٥٠) بصف به فلسفته باعتبارها مزيج من فلسفة لايبنتس (١٦٤٦ ـ ١٦٤٦) وفلسفة فسولف (١٦٧٩ ـ ١٧٥٤) ، وهي فلسفة طبيعية ملحدة.

Philosophy of Language (F.); .... [44...]

Philosophie du langage (F.);

Sprachphilosophie (G.)

فلسفة مور، ورسل، وفيتجنستاين، وهؤلاء دعوا إلى تحليل النراكسيب اللغوية، وتعمق مدلولاتها، لبيان انطباقها أو عدم انطباقها على المدلولات المنطقية لها. ونظرية فينجنشتاين في المعانى باعتبارها هي نفسها استعمالاتنا للكلمات، طورها فلاسفة أوكسفورد: رايل، وأوستن، وهارت، وستروسين، وهولاء دارت وهير، وتوملين، ونوول سميث، وهؤلاء دارت مباحثهم فيما أطلقوا عليه اسم الفلسفة التحليلية، يقصدون إلى تحليل اللغة، واهتمامهم لذلك بالكلمات ونركيب الجملة، ومختلف

النعابير بمختلف اللغات، وعندهم أن اللغة العادية حافلة بالمتصبورات ولها العديد من الوظائف، وأن معانى الكلمات بتوقف على السياق المستعملة فيه.

Immanence philosophy<sup>(E)</sup>; .... غلسفة محابثة Philosophie de l'immanence <sup>(E)</sup>;
Immanente Philosophie <sup>(C)</sup>

فلسفة المعطيات المباشرة، أو هي علم الخبرة الخالصة، قال بها مجموعة من الفلاسفة الألمان: شوبه، ورعكه، وليكليس، وشوبرت مسولدن، وآخرون، يذهبون إلى أن الواقع هو ما يحيط به الوعى، ويفسرون العالم بأنه ما نعيه منه، وليس معنى ذلك أنهم يقولون بالأنانة - التي تزعم أن العالم هو ما هو بالنسبة لكل واحد منا، والبعض العالم هو ما هو بالنسبة لكل واحد منا، والبعض أطلق على فلسفتهم اسم واحسفدية الموهى اطلق على فلسفتهم اسم واحسفدية الموهى مقولاتها إلى حد ما مقولات باركلي وهيوم والكنطين المحدثين مقولات باركلي وهيوم والكنطين المحدثين والوضعيين.

Scholastic Philosophy (E.); .....قلسفة مدرسية Philosophie Scolastique (E.);
Scholastische Philosophie (G.)

فلسفة العصور الوسطى باعتبار الفلسفة خادمة للدين، ومهمتها تبرير وتأويل الدين المسيحى ليسمشى مع العنقل، وكنان شرلمان قند أسس المدارس عبر كل فرنسا لينشر العلم بين الناس، وأطلقوا على الفلاسفة المدرسين اسم المدرسيين

الأساتلة doctores scholasti وقصروا اسم sch ala stici - أي المدرّسيين ـ على من كانت صناعيت التعليم من خلال المحاضرة في مختلف المدارس والأديرة، وكانوا جميعهم من رجال الدين، ولذا فلم يكن عبجبها أن تكون نعاليمهم لصالح الدين، وأن يستخدموا اللاتينية كلغة للفلسفة. وكانت فلسفاتهم شروحًا في أغلبهما للكتب الدينيسة ولمؤلفات أرسطوه وجملوا للدراسة مناهج أطبلقوا عليسها «المنهج الشسلائي». أو «الثالوث» و«المنهج الرباعي» أو «الرابوع». وبدأ إنشاء المدارس في القرن الثامن، إلا أن الفلسفة المدرسية لم تبرز إلا في القرن الناسع، ومالت إلى الأقول مع مُقدم النهضة في القرن الخامس عشر، وفي هذه القرون الخمسة انقسمت الفلسفة المدرسية إلى **شلات م**راحل، في ا**لأولى** كيان التأسيس لها والإحاطة بمسائلها عند سكوتس إربجينا ، وأنسيلم، وروسلان، وبيرينجر ، ووليام شنامينو، وبيرنارد شنارتر، وأبينلار، وجيلبنزت بواتبيه، وجون سالسبورى؛ وفي الثانية كان طرح هذه الفلسفة في أنساق عند الإسكندر الهاليسي، والبسرت الكبسيسر، وتومسا الأكسويني، ودنس سكونس، وهؤلاء كانوا أقطابهما؛ وفي الشالشة بدأت الشبخوخة تدب في أوصالها ، وبدأت تتجاوزها أحداث التاريخ، إلى أن دالت دولتها ، وإنْ كنا نرى تأثير الدين الشديد على فملاسفة أوروبا حسى الآن وخاصةً في نمرنسا ، حسى أنه لمن النادر أن تجد فيلسوفًا معاصرًا ليس من رجال الدين، فبالدين غيالبًا هو لُب تعياليم الكثيرة من

الفلاسفة اخالييل. (انظر الاسكولائية، والمدرسية).

Orientalism <sup>(E.)</sup>; ...... Orientalisme <sup>(F.)</sup>; Orientalismus<sup>(G.)</sup>

الحكمة المشرقية، أى التى تنتمى إلى المشرق، وهى الحكمة اللدنكة السنى تقلوم على المشاهدة الباطنية.

فلسفة المشروط .....

Philosophy of the Conditioned <sup>(E.)</sup>; Philosophie du Conditionné <sup>(E.)</sup>; Philosophie des Bedingtes <sup>(C.)</sup>

نظرية وليام هاملتون التي بذهب فيها إلى أن المعرفة بالأشباء تكون بنسبتها أو بتحديد علاقاتها بأشباء أخرى تكون شرطاً لها، فكل مدرك مشروط بغيره، وموجود بين طرفين مثناقضين لايمكن تصورهما، وهما حدود المشروط أو ما يمكن تصوره منه، ومن شم يصبح المسروط هو الشئ الوحيد الشابل للمعرفة، والمعرفة، و

Occidental Philosophy (E.); .... غلسفة مغربية .... والله مغربية المتالكة والمتالكة والمتالكة المتالكة والمتالكة والمتالكة والمتالكة المتالكة والمتالكة والمتالكة المتالكة المتالكة والمتالكة والمتالكة والمتالكة المتالكة المتالكة

صوري.

Existential Philosophy (E); ... غلسفة Philosophie Existentielle (P.);

Existenzphilosophie (G.)

(أنظر الوجودية).

Greek Philosophy<sup>(F.)</sup>; .... **فئسىفىة** يونانيىة Philosophie Greque <sup>(F.)</sup>;

Griechische Philosophie<sup>(G.)</sup>

تعكس الفلسفة اليونانية خصائص اليونانيين والظروف الحبضارية التي مبروا بها، وخبضعت كغيرها من الفلسفات لعوامل التأثير والتأثر، واصطبغت في أول الأمر بالصبيغة الدينية الشرقية، ولكنها اتسمت بمعادلة المتناقضات حتى قبل إن ما يصفها هو أنها فلسفة أبو**لونية** ، يعنى أن التعادلية تحكمها، ومن شأن ذلك أن نكون نظرتها للأمور سكونية ومكانية، فلم تستسغ مثلاً فكرة اللانهائية وعسددت الآلهة، وانطبعت الفلسفة بطابع الاعتبدال، واستبهدفت التنظيم والربط بين الإنسان والطبيعة والتنسيق بينهما، وحتى في الفن ساوقت بين الصورة والموضوع. وفي الفلسفة ـ وهي المعبّر عن روح الشعب ـ لم يرج النقد، وتطورت الفلسفة مع ذلك، وتاريخها في البونان حافل، والناريخ فكر وحياة، ونتابعت عليها العصور، ومرت الفلسفة اليونانية بمراحل، فكانت أولاً فلسفة طبيعية، ثم فلسمة دبنية، ثم فلسفة واقمية، ومشالية، ثم كنانت التضرقة بين الأخلاق والمسيامية، وكان الاهتمام بالأخلاق الاجتماعية أكثر من الأخلاق الفردية ، وتبلور

الفلسفة ملكة العلوم .....

Philosophia est Regina Scientiarum (L.)

من مصطلحات الاسكولاتين، فكانت الفلسفة في بدايتها حكمة، وتطورت وخرجت من عباءتها كل العلوم، والتفكير الفلسفي أو العلمي هو التفكير السائد في المعرفة عموماً، وكل العلوم غبايتها خدمة الفلسفة، وسائر المعارف وأنواع العلوم جميعها أدوات لها، والعالم هو موضوع الفلسفية، والكون هو الختصاصها. وكما تفعل الملكة عندما تقسم علكتها إلى ولايات وأقاليم، وتعين عليها من تختارهم من الأفذاذ ليصرفوا أمورها الجزئية، وتقتصر الملكة على تدبير السياسة العليا والنظام، فكذلك الفلسفة تقسم عملكتها إلى مجالات متعددة، وفيها القصور المنبغة الكثيرة، وهي مختلف المذاهب والمدارس والجعاعات.

Philosophy of Identity <sup>(E.)</sup>; ..... فلسفة الهوية Philosophie de l'identité <sup>(F.)</sup>;
Identitätsphilosophie <sup>(G.)</sup>

فلسفلة شهلنج (١٧٧٥ - ١٨٥٤) التي توحد بين الطبعيعة والمعرفة، والموضوع والذات، وتذهب إلى أن جوهر الأنا هو الروح، وجوهر الطبيعة هو المادة، وليس الروح إلا مادة تنتظم، وليست المادة إلا روحاً ناعسة، وترد الجميع إلى أصل واحد هو الله أو المطلق، والتاريخ هو الهوية التي تصدر عن المطلق بوصفه إرادة.

ذلك إلى القسول بالقسوانين الكلية، وتنوعت مصادر القلسفة اليونانية وتعددت روافدها. والمتسمسوا بالإنسان ، والمبحث في العلم والمدكات والتصورات، وأصبحت الفلسفة إنسانية تبحث عن الماهيات. وبعد موقعة كيرونيا انسانية تبحث عن الماهيات. وبعد موقعة كيرونيا حرياتهم الفردية، فصرفوا تفكيرهم عن فلسفة حرياتهم الفردية، فصرفوا تفكيرهم عن فلسفة العمل، ومالوا إلى الدين، واعتنقوا المسبحية، وأصبحت توجهاتهم في الفلسفة أوروبية أو عالمية أكثر منها قومية.

Art (E.: E.); Ars (L..); Kunst (G.)

بالمعنى العام هو جُملة القنواعد التي يحصل باتبـاعــها تحمقــيق غايــة، ومن ثم يكون الفن هو المقابل للعلم، حيث العلم نظرى وغايته تحصيل الحَضيقة، والفن عملي وغايته تحقيق الجمال. والعسالم ملكته العقل والبيرهان. ولكن الفنان  $Artist^{(E,i)}$ ;  $Artiste^{(F,i)}$ ;  $Artista^{(E,i)}$ ; Kiinstler $^{(G,i)}$ مَلَىكتِــه الحِسَّ الفني Artistic Sense<sup>(6)</sup>; Seus (Artistique <sup>(F.)</sup>; Kunstsino والسيلوق: Taste .Goül<sup>F.)</sup>; Geschmack<sup>(G.)</sup> صنعة أو صناعـة، وهو اصطلاحاً ملكة نفسـانية وقدرة مكتسبة بفندر بمهاعلي استعمال أمور لغرض من الأضواض، صادراً ذلك الاستعمال عن بصيرة بحسب الإمكان .. وهو صناعة على قسمين : بيانية كالخطابة، والشعر، والبرهان، والجدل، تخستص فاندتها لمتسعاطي العلوم النظرية والمعمارف الكونيمة؛ وآلهمة كالسنجارة والعمارة غايشها تحمقيق المنافع. وقمد يقسمسون الفنون إلى

إيضاعسية جوهرها البزمان والحركمة، كالشمر، والموسيقي، والرقص، وتشكيلية جوهرها المكان والسكون كبالعمارة والنحت. وكان البقدمياء يدرجنونها جميعاً تحت اسم الفنون السبعة، ويستمونها الفنسون الحرة Liberal Arts ( Arts Libéraux<sup>(F.)</sup>; Freien Künste<sup>(G.)</sup>: الأولى ث**لاثبة** Trivium ، وهي : النحو، والبلاغة، والجُدل، والشانية رباهية Quadrivium وهمي : الحساب، والمهندسة، والفلك، والموسيقي؛ وكانت تسميتها بالحرة لأنها نعد طلبتها للأعمال الحرة. وننقسم الفنون من ناحية ومسائلهما إلى منظورة تخناطب العين، ومسمنوعة تضوم على الصوت ولها شكل الموسيقي. غير أن من الفنون سا هو مختلط ويجمع في نفسه أكثر من فن. كسمالأوبرا التي تشمتمل على موسيقي وشعر ونصوير وإن غلبت عليها الموسيقي. وقلسقة الفن أضيق في نطاقها من فلسفة الجمال، حيث تقصر نفسسها عبلي المفاهيم والمسائل التبي ترتبط بالأعمال النبية وحدها، وتستبعد ما عبداها، كالنجربة الجمالية للطبيعة.

فن التفكير ......الله التفكير المسلم التفكير المسلم التفكير المسلم التفوان آرنو، وبيير نيكول (١٦٦٢) أطلقاه على المنطق.

Art for Art's Sake<sup>(E.)</sup>; ...... L'Art pour l'art <sup>(E.)</sup>

مبدأ علم الجمال المشالي، ويقابله مطلب المضمون الفكرى، وكان انتشاره في القرنين الناسع عشر والعشمرين باعتبار الفن له طبيعته

الذاتية ، ويستهدف ذاته، وليس له من هدف آخر سوى الإمتاع الجمالي، ويستنبع ذلك أن الفنان من هذه المدرسة حر وليست له رسالة اجتماعية ولا أية مسئوليات تجاه مجتمعه.

مصطلع صوفى يعنى عدم شعور الشخص بنفسه ولا بشئ من لوازم نفسه، بمعنى تبديل صفاته البشرية بصفات محبوبه وهو الله، دون ذات محبوبه، فكلما ارتفعت صفة فيه قامت صفة إلهية مقامها، فيكون الحق سمعه وبصره كما يقول الحديث، والقناء عند البعض بمعنى سقوط الأوصاف المذمومة، والبقاء عكسه، بمعنى بوت النعوت المحمودة. وطلامة القناء \_ كما يقولون \_ انقطاعك عن الخلق كما لو كنت منياً في الرحم فلا ترى شيئاً إلا الله، ولا تعلم إلا الله، وليس المقصود بالفناء هو نهاية الحياة ورجوع وليس المقصود بالفناء هو نهاية الحياة ورجوع وهو فناء عن الذات وبقاء بالله.

أى الحس المسترك، وهى قدوة تقبل بذاتهما جميع الصور المنطبعة في الحواس الخمس منادية إليه منها (ابن سينا - النجاة).

هذا الضرب من الفنون الذي يتميز عن الفن

العبادى بأنه قد صبيغ أساسها لنقرأه ونشهاهده ونسمعه جمالياً. وليست قدمة الفن الجميل فيما تُصد به، ولكن قدمته فيما يحقيقه في تجربتنا به. (انظر فلسفة القن).

تتكون ظاهرياً من مدركات بصربة وتخاطب العين، ولو أن ذلك ليس دائماً، إذ توجد حالات تخاطب فيها حاسة اللمس كذلك. ويندرج تحت الفنون المنظورة: المتصوير والنحت والمعسمار، وكل الفنون النافعة تقريباً.

تصور المعنى من لفظ المخاطب، فهو الإدراك أو حصول الصورة عند النفس الناطقة، وهو قوة كسفسوة الذهن، أو اسستسعداد لإدراك المعلوم والمعارف بالفكر. وجودة القسهم هي صحة الانتقال من الملزومات إلى اللوازم.

والفسهم عند هايدجر هو Verstehen أى أن نفهم مواقفنا في الوجود، ونحددها، ونشرحها، ونشرحها، ونشاملها، والأهم من ذلك هو أن نجد الطريقة لتحقيق مشروعاتنا في الوجود، فالفهم ينطوى على جانب ذهبني وجانب عملي، والعملي هو تحقيق الأشياء بالذهن والسيطرة عليها، فأن بفهم الإنسان العائم صعناه أن يعيشه كاملاً وفي حرية وبثراء.

Euphoria (E.: E.): ..... Euphorie (F.: G.)

فَوْح السعادة من غير أساس من ظروف الشخص الاجتسماعيسة، تسسم به بعض الاضطرابات العقلية والأنماط الانفعالية الشاذة، وهو عادة عَرَض للأهان، ويظهر كعرض لبعض الأمراض الجسمية كالسل الرثوى، والشلال، وإدمان المخدرات كالمسكالين.

مذهب الشك المطلق، نسبةً إلى فورون (نحو ٣٦٠ - ٢٧٠ ق.م)، وتلاميذه نوسيفان أستاذ أبيسقور، وتيمسون الفليونتي ، ومستقلس، بنكرون العلم واليقين، ومن ثُمَّ فكل قضية تحتمل السلب والإيجاب، ولذلك فيمن الحكمية العيدول عن الإيجماب والسلب معاً، وأن نـعلَّق الحكم على الأشباء ونمننع عن الجدل. (انظر مدرسة فورون). وكان بسكال (١٦٢٣ ـ ١٦٦٢) يعتبر الفورونية - أي الشك - هي الموقف النفلسفي الصحيح، والشك هو الذي تأدَّى به في كتابه ١**١لافكار** ٩ إلى الدفاع عن الدين بالحط من شأن العقل، والتقليل من قيمة المعرفة الإنسانية، وإظهار البؤس الذي علميه العسقل عندميا يتبخلي عبنه الله. ويلخص مونتاني معنى الشك أو النزعة الفورونية فيقول: إن طريقة أصمحاب هذه النرعية هي : أن لا أقرر شبيتًا، ثم أوكيس الاحبري أن أفعل كــذا وليس كذًا؟ والرأى هذا يسساوي الرأى المناقض له، ولا

شئ يبدو صادقًا لا يمكن أن يبدو كاذبًا. وقبال هيسوم (١٧١١ ـ ١٧٧٦) في ذلك نفسسه: إن معظم ما نصل إليه من نتائج غير متيقنة وتحفل بالشك.

Anarchism <sup>(E.)</sup>; .......................;
Anarchisme <sup>(F.)</sup>; Anarchia <sup>(L.)</sup>;
Anarchismus <sup>(G.)</sup>

مذهب اجتماعي يشتق اسمه من لفظة إغريقية بمعنى الاحكومية، فهمو المذهب الذي يناهض قسيمام الحكومسات ويدعمو إلى إنشماء مؤسسات اجتماعية واقتصادية بمحض اخبنيار الناس وإرادتهم الحرَّة. ويعتبر بسرودون (١٨٠٦ -١٨٦٥) أول من نادي بالنفوضسوية، وطالب بتقنويض السلطة السياسية، وإحلال ننظيمات اجتسماعيمة نتبادل المنافع وتقوم على الانفياقات التعاقدية، ولذلك تسمى فوضويته فوضوية نفعية .Mutualist A. بعكس فــوضـــوية شـــتــيــرن (١٨٠٦-١٨٥٠) التي ترفض كيل أشكيال التعاون الاجتماعية وتؤمن بالفرد وحده، فإن كان لزاماً أن يتعايش مع بقية الناس فبشرط أن لا يُفتسده ذلك هويته. وكنان من جرًاء إفسراطها في المدعوة الضردية أن ارتبطست في بعض رواف دحا بالإرهاب والاغستيبالات السيباسيية. واشتبهرت فوضوبة باكونين المسمأة بالجماعية .Callectivist A. بمعارضنها للمباركسية ودعبونها لملكية العبمال لأدوات الإنشاج، ولكنها كبانت تعبنقيد بالعنف كطريق لقلب نظام الحكم واستبيلاء العمال على ، في غرينة القرآن، .....

De cribratione Alchorani (i...)

كتاب وضعه نيقولا القوساني (١٤٦١ من نقسد القرآن، ضسمن مسا أصدره النصاري والسهبود ضد الإسلام والنبي والنبي وحجمه صغير، يزعم فبه أن الإسلام صورة مسطة جداً للنصرانية، وأن محمداً والنبي الميكن الإمبلام صورة إلا مبشراً لمسيحية ساذجة جداً، وبدائية، تناسب العقلية البدوية التي ينصف بها العرب. والواقع أن نيقولا كان شديد السذاجية وهو يكتب عن الإسلام، وتعوزه المادة العلمية، ويبدو أنه اعتمد على نسخة مترجمة للقرآن عن اللاتينية ولكنه لم يفهم، وكان متعصباً عنيداً، وينحو إلى التعميم وعياراته بلغة المنطق كلها مغالطات، ومناقشتها وعياراته بلغة المنطق كلها مغالطات، ومناقشتها تظهر تهافتها كقضايا صحيحة، ناهيك عن أنها سليمة عقلياً.

هى الجماعة المتظاهرة التي يرجع بعضهم إلى بعض، ويسمى أفرادها عناصر الغشة، وليسس الأفراد وحسدهم هم الدنين يمكن أن يمكونوا عناصرالفئة بل القثات أيضاً، ولذلك فهناك فئات وأنواع منها، ويتم تحديد الفئة بما يكون لأفرادها من خصائص مشتركة، ومن ثم يمكن اعتبار مفهوم الفئة هو نقسه مفهوم دالة القضية. والفئة الشاملة . والفئة على اقتراض أن لكل الشاملة . ومن ثم معين، ومن ثم في اقتراض أن لكل فئة ما يكملها بالنسبة لعالم مقال معين، ومن ثم

السلطة. وتقوم فوضوية كرويوتكين المساهية ( 1971 - 1971 م) . Communist A. ( 1971 - 1971 همن كلَّ حسب حاجاته المن كلَّ حسب حاجاته المن كلَّ حسب حاجاته ويدعونها لقيام مخازن سلعية يسحب منها كل فرد ما يحتاجه دون حساب. أما فوضوية تولستوى ( 1974 - 1971 ) فأساسها ديني، تولستوى ( 1974 - 1971 ) فأساسها ديني، ولذلك تسمى . Pacifistic A. أي الفوضوية المسالمة والذلك تسمى احتساب الحاجة كمعبار للتوزيع والإنتاج، وترفض الطاعة للسلطة والتعامل والإنتاج، وترفض الطاعة للسلطة والتعامل بالقسانون مع الناس أو الدولة، والأخمذ بنظام الملكية، ولكنها لا تتوسيل لتحقيق ذلك بالعنف، ودعونها فلسفية حُلقية أكثر منها سياسية.

كتاب أرسطوطاليس بادى أرمينياس، ومعناه عن التفسيس (الكندى – رسائل)، وأرمسينياس عى العبارة .(ابن سينا ـ الشفاء).

المقصود بالمسائل الخاصة شئون السريرة أو الضمير، ونقيض ذلك In foro externo أي نسى المسائل الخارجية، أي الني ليست من الشئون الذائية. ومن ذلك أن القسائون يتناول المسائل الخارجية، واللين مجاله مسائل الباطن، والقلفة مجالها شئون الداخل والخارج معاً -in foro.

فإن الفتة الشاملة هي عالم المقال. والفتة الفارغة. .Noll C هي الفيئة الصيغيري التي يفيترض أنهيا تكمل الفئة الشاملة، ويعبر عنها بأنها فنـة جمبع الفئات التي لا أعنضاء لهما، ويرمـز لها بالرمـز صفر. والفئة المكملة .Complementary C هي الفئة المنقـوضـة أو المنفيـة، وهي التي تصنع مـع الفئـة الأصلية عالم المقال، ويكون حاصل جمعها مع الفشة الأصلية واحداً صحبحاً. والفيئة العنطفية .Conjunctive C هي الني تنتُج من تقاطع فثنين أو عطفهمنا أوحاصل ضربتهماء مثل فثة الأدباء الفيلاسفية، الناتجية عن عيطف القيشين الأدباء والفلاسيفة. والفئة الفَحَلية .Disjunctive C مي حاصل الجمع المنطقي، وتسمى كذلك لأن الفئة الناتجة تفصل بين الفنتين المجموعتين فمصلأ قويا بأداة الجسمع «إمها .. أو»، أو فصلاً ضعيفاً بأداة الجسمع «أو». وقضية الفئة النساملة يعبر عنها هكذا: أ = أ + أ، فبإذا كانت أ في علاقة هوبة مع الفيئة الشاملية فإن ذلك يعني أن أ = صيفراً. فإذا لم تكن في حالة هوبة فإن المنفية لن تكون صغراً، أي أنها تكون ذات أعضاء. والقضية العطفيية متطابضة الفيئات تفييد نضيمن فشتين إحداهمنا في الأخرى، وصنورتها كل أحي ب. وكل ب هي أ.

قُبِنَو لَعْوى ..... Linguistic Veto<sup>1E.1</sup>

اصطلاح مدرستي كيمبردج وأوكسفورد، والفيت هو الاعتسراض، وهاتان المدرستان تعترضان على المصطلحات الدينية أو لغة الأديان

والمفردات التي تستخدمها وتنتقدانها، بدعوى أنها مصطلحات فارغة من المعنى، وتتساءلان: أي معنى محدد لكلمات مثل الروح، أو الجنة ، أو النار. أو الشيطان، أو حتى الله ؟ وتذكر هاتان المدرستان على الدين استخدامه لهذه الألفاظ ، وعجزه عن إنبات صحة أي منها، بمعنى أن يكون لها واقع حقيقي كما في الوقائع العلمية يمكن التجريب عليه.

فَيِنَاغُورِية ...... (انظر مدرسة فيناظورية).

مدرسة في الفكر الفرنسي راجت تعاليمها في أواخر القرن الثامن عشر، ومن فلاسفتها كونيساي، وجورناي، وديبودي ميسمور، ومبرسيبه - لاريفيير، وهؤلاء كانوا يقيسون ثروات الأمم بمقدار ما يتوفر بها ما طعام للناس، وقالوا إنه لا صحة للعقل إن لم يصح البدن، وأن الأمم ثرقي باهنمامها بالغيذاء والكساء والسكن، فذلك غاية ما يطلبه الناس ليسعدوا، وهو هدف مسعاهم في الحياة، ولذلك عارضوا وهو هدف مسعاهم في الحياة، ولذلك عارضوا سياسية التجارة الحرة والنصدير، ونادوا بعدم تدخل السلطة في شدون الناس، فكلما قلت سيطرة الحكومة كثر الطعام والخير، ولا تتدخل السلطة إلا لتحمى الأغنياء والتبجار دون الفقراء والمعورين.

في اللغة كثرة الماء بحسث يسيل عن جوانب ممحله؛ وفي اصطلاح العملماء يطلق على فعل فاعل بفيعل دائماً لا لعبوض ولا لغرض، وذلك الفساعل لا يكون إلا دائم الوجسود، لأن دوام صدور الفعل تابع لدوام الوجود. والفيّاض في قولهم المبدآ الفيّاض بمعنى ذو الفيض الذي تفيض منه جميع الموجـودات، أو بمعنى الوهاب مجازاً. والقصود بالفياض أنه فاعبل الكل، بمعنى أنه الموجود الذي يفيض عن كل وجود فيضاً مبايناً لذاته (ابن سينما ـ النجاة). وقال الصوفية الفيض عبارة عماً يفيده التجلّي الإلهي. والغيض الأقدس عبارة عن التنجلي الحسي الذاني الموجب لوجود الأشيباء واستبعداداتها في الحضرة العلمية ثم العينية، كما قال: •كنت كنزاً منخفياً فأحببت أن أعرَف.. ٢ ألحديث، والفيض المقلس عبارة عن النجليات الأسمالية الموجبة لظهور ما تقتضيه استبعدادات تلك الأعيبان في الخارج، فبالفيض المقدس منرتب على الفيض الاقدس، فبالأول تحصل الأعيان الثابتة واستعدادتها الأصلية ني العلم، وبالتالي تحصل تلك الأعيسان في الخارج مع لوازمها وتوابعها.

والقسيض هو العسشور أيضاً، والقسارايي يستخدم الاصطلاحين بمعنى واحد. (انسطسر صدور).

فیکتور (ریمیتا ......الاسم المستىعار الذی کتب به الفیلسوف

الوجسودی السدائمراکی کیسرکسجسارد (۱۸۱۳ -۱۸۵۵) .

فرلسوف أَذُن .....قرلسوف أَذُن

اللقب الصينى للفيلسوف الى الله، أطلقوا عليم المسمى الأفن الذات المدو في الأشر الفيلسوف العجوز لاوتو الدو المسلسوف العجوز لاوتو المبه الأفناء هو ما السادس قبل الميلاد)، وتفسير لقبه الأفناء هو ما تذهب إليه الآبة في القرآن: ﴿ وَمِنهُمُ اللّٰهِينَ اللّٰهِينَ وَيَقُولُونَ هُو أَذُنَّ قُلْ أَذُنَ خَيْرٍ لَكُمْ ﴾ تذهب إليه الآبة في القرآن: ﴿ وَمِنهُمُ اللّٰهِينَ اللّٰهِينَ وَيَقُولُونَ هُو أَذُنَّ قُلْ أَذُنَ خَيْرٍ لَكُمْ ﴾ الله التوبة ١٦) ، وكان الى اسماعاً، لا يحجر على رأى، ولا يمنع صاحب دعوى أن يطرح دعواه، وبناقش ويحاجي، ومطلبه أن يستقيم الناس على الطريقة، وينبّعوا الحق، والطريقة هي البساطة والتواضع، والحق هو الفضيلة، والحكمة هي أن أنيش على السجية، وخصومه أرادوا بوصفه أنه نعيش على السجية، وخصومه أرادوا بوصفه أنه وصفهم له بأنه أذن وفسروه بأنه أذن خبر،

فيلسوف إسكافي ..... Schusterphilosoph

اسم الشهرة للفيلسوف يعقوب بيمه (١٩٧٥ ـ ١٦٢٤)، وكان يرتزق من صناعة الأحسذية وإصلاحها، واضطر إلى ترك هذه المهنة لما اتَّهم بالهرطقة، وكانت مؤلفاته حافلة بالاصطلاحات الصنعوية، فرسز الشهوة الملح، ورسز التغيير الزنبق، ورمز الغضب الكبريت إلخ.

فيلسوف تيوتونى .....

Philosophus Teutonicus $^{(t_n)}$ 

اسم الشبهرة للقيلسوف الصوفي الألماني

يع**قوب بيمه** (١٥٧٥ ـ ١٦٢٤) ، يعنى أنه ألمانى قُحَ.

تيلسوف ً حقيقى ......... Vrai Philosophe <sup>(F.)</sup>; True Philosopher <sup>(E.)</sup>

اصطلاح هيجل (١٧٧٠ ـ ١٨٣١) يصف به مسلسراط (نحو ٤٧٠ ـ ٣٩٩ ق. م) باعتباره الفيلسوف الذي عاش فلسفته ولم يُعن بكتابتها، ولم يفسل بين حياته وبين ما يعلمه للناس، وكان النموذج المحند في للفيلسوف الحق، ولم يكن له مذهب وإنما كان له منهج، واعتبره هيجل بطلاً من أبطال الإنسانية فقد أسفر عن عدائه للطغيان ولم يبال بالسجن، ورفض أن يهرب من للطغيان ولم يبال بالسجن، ورفض أن يهرب من السجن احتراماً للقانون، لأنه القدوة ، فإذا كان الشجن عامة الناس؟

فيلسوف حمّال ........ المحمّل Ammonius Saccas (نحو مو امونيوس الحمّال Ammonius Saccas (نحو ١٣٥ - ١٤٢ م) مصرى من سواليد الإسكندرية، وكسان هذا لـقبه لأنه بدأ حسيانه حسمَالاً في الأسواق، ثم علم نفسه بنفسه، وتعلم عليه أفلوطين ولونجينوس وكلاهما من كبار الفلاسفة في زمنهما وبعد زمنهما.

Philosopher - monk<sup>(E.)</sup>; ....... راهب Moine - philosophe <sup>(F.)</sup>; Mönch - Philosopht<sup>(G.)</sup>

هسو الآب چورج شمحاته قنواتی (۱۹۰۵۱۹۹۶) الراهب المصری، وفلسفته بجمع فیها بین العلم والدین، وانتماءاته عالمیة، وتوجهاته إلى الحوار بین الحضارات، والحوار المسیحی

الإسلامي خصوصا، واشتهر بدراساته في الفلسفة الإسلامية، ويصف فلسفته بأنها إنه مؤمنة، وكان يعظم الرازي على ابن سينا في الطب، ويكبر ابن سينا على ابن رشد في الفلسفة، وله بالفرنسية «مقلعة في علم الكلام الإسلامي» بالاشتراك مع لويس جارديه ومن تقديم ماسينيون.

Minute Philosopher<sup>(E.)</sup>; ...... **فیلسوف صفیر** Petit Philosophe <sup>(E.)</sup>; Philosophus<sup>(L.)</sup>

الاسم الذى أطلقه شيشرون (١٠٦ ـ ٢٧٦ ق.م)، ق.م) سخرية من أيهقور (٣٤١ ـ ٣٤١ ق.م)، وقرنيادس (٢١٤ ـ ٢٧١ ق.م) يقارنهما بسقراط وأفلاطون . وجعل باركلي (١٦٨٥ ـ ١٦٨٥) سجموعة مقالاته لصحيفة الجارديان بعنوان مقلدا مادنها مقلدا المسغيرة، مقلدا شيشرون، ويقصد به مجموعة الفلاسفة الذين كانوا يقولون عن أنفسهم أنهم مفكرون أحرار كانوا يقولون عن أنفسهم بأنهم فلاسفة صفار ولكنهم صغار.

فيلسوف عناحك .....

 $Laughing\ Philosopher^{(E,)};$ 

La Chende Philosoph<sup>(F,)</sup>;

Philosopr Rieuh (G.)

هو الإغسريقى ديموقسريطس (٤٦٠ ـ ٣٧١ ـ ٤٦٠ ق.م) . أبرز فلاسفة المذهب السذرى، وصاحب نظرية الجسزء الذى لا يتجزأ، كان من المترفين. ولكنه أنفق مناله على الأسفنار، وواجه مشباكله

وما أكثرها بالضحك، وكان يسخر من جنون الناس، ويضحك لما يقولون ويفعلون، وما حَمَل هماً، ولا عرف غماً، وكان يقول إن البصر هو سبب شقاء الإنسان، لأنه يرى به ما ينغص عليه حياته، ففقاً عينى نفسه حتى لا يرى البؤس في وجوه الناس، وكان مع عماه يضحك أيضاً.

فيلسوف عالم ..... Scientist - phitosopher هو الفيلسوف الذي مجاله التنظير للعلوم والتأسيس لمناهجها وقواعمدها ومبادئها. والكثير من الفلاسفة حاولوا أن يجعلوا من الفلسفة علمًا كالعلوم، أمشال چوليسان هكسلي (١٨٨٧ -١٩٧٥) ومباحثه في البيولوچيا الفلسفية، و(١٨٠٩ \_١٩٣٨) وفلسفته عبلمينة ومتهجية عـقــلانيــة، وجـعل من الفسينومبينولوچيــا علمــأ أساسيًا؛ وهيكل (١٨٢٤ ـ ١٩٦٩)، وفلسفت علمية تطورية؛ ومن أبرز فـالاسفة التطور دارون، ولامارك، ووالاس، وفي الفسينزياء إينشستباين ووايتهد، ولورنتسس، وفيتزجيرالد، واشتهر من فلاسفة العلم بريثوايت، وشيفر، وستيفن تولمان. إلخ. والعمالم بالنسبة لهؤلاء كلٌّ متكامل له مبيادئ عليبا لايكشف عينها إلا للفيلسوف العالم، وهو الذي بوسعه أن يستخلص الأحكام العامة من السمات الجوهرية لموجودات الطبيعة ، وعلى منوالها يمكن إصادة صباغة العالم صباغة صحبحة تحقق الوفيرة ، وترسِّخ الحق والعبدل والحرية، وتجعل من العقل مرجعًا عامًا لكل أمور

الحياة

Slave Philosopher $^{(E,i)}$ ; ....... گینسوف عید Philosophe Esclave $^{(F,i)}$ ; Sklavephilosoph $^{(G,i)}$ 

هو الفيلسوف إيقتانوس الروماني (ولد سنة ٢٥٠)، يقول عن نفسه : كنت عبداً، أعرج، فقيراً مثل إروس، وربما كان اسمه المعبد بمعنى التابع، وهو نفسه العبد المشهور الذي بتر تيرون ساقه، وبينما كان الجلاد يعده للبتر توجه إليه إبقستانس بالكلام وقال : حذار! فلسوف تكسرها! - فلما بترها الجلاد، قال له بأسى: ألم أقل ذلك؟ - والقصة رواها أوريجانوس، فكان أبقتانس من شهداء الفلسفة.

فيلسوف العرب .... Philosophus Arabicus ....

هو أبو يوسف يعقوب بن إسحق الكندى (من مواليد نحو سنة ٢٦٠ هـ أو ٨٧٣م)، واشتهر بهذا الاسم فقد كان العرب يرضيهم أن ينسبوه لهم، ليؤكدوا أن العقلية المعربية قادرة على النفلسف، وليست عقلية وسيطة نقلت الفلسفة عن اليسونان إلى أوروباً. والكندى كسان أول فيلسوف عربى، وأول فيلسوف مسلم بوجه عام، وكنان أول من مازج بين الفلسفة اليونانية والفكر الديني المسلم، وأقسام بذلك لأول مسرة فلسفة عربية إسلامية .

فيلسوف فقيه ...... فيلسوف فقيه

هو الفيلسوف الذي مجاله نظرية الحق وفكرة العدالة والعلاقة بين القانون والفلسفة، أسئال چين بودان الذي قبال بالقانون الطبيعي، وفرانشيسكو فيشوريا (١٤٩٢ - ١٥٤٦) ،

وفسرانشسیسسکو سسواریز (۱۵٤۸ ـ ۱۶۱۷) . وهوجسو جسروتیسوس (۱۵۸۳ ـ ۱۹۴۵)، ومدرستهم هي المدرسة الإنسية ؛ وبنتام (١٧٤٨ - ۱۸۳۲)، ودافسید هیسوم (۱۷۱۱–۱۷۷۱). ومدرستهم هي المدرسة النضعية؛ ومن الوضعيين رودولف فون إميسرينج (١٨١٨ ـ ١٨٩٢)؛ ومن الواقعيين ينوسف كبوهار (١٨٤٩ ـ ١٩١٩). ومن أبرز فلاسفة الشمريعة المصريمين الشيخ أبو رُهرة، وكذلك الفيلسوف الفقيه الدكتور كمال أبو المجد. والعالم بالنسبة لهؤلاء يستحيل تنظيمه اجتماعياً تنظيمًا كاسلاً في ظروف الوجود الأرضى، فسلا أقل من رفع التناقض فيسه بين المبادئ الشخصية والمبادئ الاجتماعية، ولن يشيسر ذلك فمي ظروف الحياة المتاريخية إلا في ظل الدولة الدستورية. وبعض مؤلاء الفلاسفة القانونيين يبرر قيام أنظمة شمولية أو فوضوية بأنها حسنة نسبيًا، وإنما إذا أردنا أن نتجنب اليأس والإحبياط فلابد أن نبني مثلنا العليبا للمجتمع الأرضى في ظل دولة القانون.

فيلسوف فلأخ ...... فيلسوف فلأخ

اسم الفيلسوف الاسكتلندى ديفيد هيوم (۱۷۱۱ - ۱۷۷۱)، وكان قد سافر إلى باريس وأقام بها مدة ثلاث سنوات (۱۷۹۳ - ۱۷۹۳). وثال بها الشهرة والمجد، واستقبلته صالونات سيدات المجتمع الراقى المشقفات: مدام دى ديفاند، ومدام جوفران، ومدموازيل دى ليبيناس، برغم هيئته المنفرة، فقد كان له كرش ضخم، ووجهه سمين مترعل، وملابسه مهوشة.

ولهبجت الاسكتلندية نظهيره كالفيلاح، فكانت مدام دى ديفاند تخياطيه قائلة: فيا فلاحى المعزيز mon philos ويا فيلسوفى الفلاح cophe paysan mon gros ويا مسفيحكى المسمون cophe paysan إلى دفدى السمون السمون drôle!

اسم الشهرة للفيلسوف اليونانى ثاميسطيوس (نحو ٣١٧ ـ ٣٨٨ ق. م) وكان أبوه يوچنيوس فيلسوفا هو الآخر، ولكنه لسكناه في الريف، أو ربحا لأخالاقه الريفية، وكسان يطلق عليمه الفيلسوف الريفية، وكسان يطلق عليمه الفيلسوف الريفي Philosopus Rusticus على عكس ابنه الذي كان متحضراً كأهل المدن فكان فيلسوفا مدنياً.

وملك فيلسوف كذلك، متولة الدلاطون أن الفلسفة لا ينبغي أن تُدرَس إلا في سن منقدمة نحوا خاصة والثلاثين، وتستمر دراستها إلى نحو الخمسين، فيحق لمن تعلمها وأنقنها أن يكون حساكما، والملك على ذلك ينسخي أن يكون فيلسوفا أصلاً. وعند الفارابي فإن المدينة الفاضلة إنما تدوم فناضلة ما دام ملوكها يسوالون في الأزمان على شرائط واحدة، والملكية الفاضلة تستحيل إلا بالملك الفيلسوف الذي له القوة على الفيوانين الكلية، والحبرة على ممارسة الأعمال المناسة وحنكة الملك المناسة وحنكة الملك

بهذه الصفة ليبررعزلته.

في تاريخ الفلسنة كله ثلاث فسيلسوفات : أريثة Arete ابنة طيغطرس الفيلسوف القورينائي. والتي تعلم عليها ابنها الطيبقطوس تلميسذ أمّه ؛ وهيباتيا Hypatia الاسكندارنية، من سواليد ١٥٠٥ ميلادية. وأبوها الرياضي الكبير ثاون السكندري، وكنانت من شُبرًاح أفىلاطون وأرسطو، وتتلمىذ عليها سونسيوس ، ولم تنزوج، ولا اعتنقت المسبحية، فألَّب ذلك عليها العامة، وكانت عائدة من سفر في صربتها، فانقضُوا هليبها وأوسعوها ضربًا، وحبسوها في كنيسة القيصرين، ورجموها بالحجارة حتى ماتت، والثالثة سيمون ويـــل ۱۷۰۱ (۱۹۰۹ ـ ۱۹۴۳)، وكسانت يهمودية فرنسية. وكرهت اليهودية، ورفضت المسيحية، واعتنقت المفكر اليسساري ، ولكشهما رفضت اللينينية والاستالينية، وعاشت متصوَّفة، وتوفيت بسوء التغذية، مدفوعةً بإحساس مأساوي بالمستولية عن البشرية. وكنانت الفلسقة عمومًا أبعد الميادين عن النساء، ولم توجد امرأة بها هذا الميل للفلسفة إلا كانت أقبرب إلى الرجال سمتًا وسلوكًا وتفكيرًا، وتصرفات مدرّسات الفلسفة في الجامعات كالرجال، وكما قال **شوينهاور** فإن الحبوب سجمال بين المرأة والفلسفة، وكل اسرأة متفوقة عقليًا - بوأي شبوبنهاور - بهما بعض الشذوذ، فمثلاً چورچ ساند كانت ندخن سيجارًا

الفيلسوف، أو الفيلسوف الملك، كحنكة الطبيب الذي يستفيد بالعلم المنظري ويمارسه نطبيقا، ويعايته مشاهدة، وكذلك المهنة الملكية تلزصها الفلسفة، والمملك بها لا تفسيد رياسته. والمدن والجسمهوريات لا تدوم فياضيلة إلا إذا صبار ملوكها فضلاء، والفلسفة صنو الفضيلة، وأما الذين رياستهم جاهلية فيلا ينبغي أن يكونوا ملوكا أصيلاً. ونموذج الفيلسوف الملك: الإمام على بن أبي طالب (١٠٠ - ١٦٦م)، والإسراطور وكان أحد أقطاب الفلسفة الرواقية، وخصص الروساني موقس أوريليوس (١٢١ - ١٨٠٠م) الرواقية، والأفيلسفة والأميران ميرجي ترويتسكوي (١٨٦٠ - ١٩٢٠) والإسبقورية؛ والأميران ميرجي ترويتسكوي (١٨٦٠ - ١٩٢٠)

فيلسوف ناقص ..... Philosophe Manqué

الاسم الذي أطلقه النقاد على الفيلسوف الإنجليزي تشاولي دينير برود (١٨٨٧ - ١٩٣٦)، ويعنى أنه خائب، أو تابط الهمة، أو متقاعس، فلم يكلف نفسه عناء إنشاء مذهب أو فلسفة خاصة به، ولكنه تعامل مع الموجود من الأفكار في زمنه يشرحه أو يفسره ولا يقول فيه وجهة نظره.

فيلسوف هاو ...... Dilettante Philosopher

اسم الشهرة للفيلسوف الإنجليزي دويسرت بويسل (١٦٢٧- ١٦٩١) ، ولم يكن ينحب أن يتخرط فني الجدل الفلسفني ، ولا أن يشارك في الحيركات الفكرية المعاصرة له، ووصف نفسه

خاصاً بالرجال عندما تفكر، وربما كان لقلة عدد فلاسفة النساء سبب آخر تعليمي واجتماعي وليس بيولوچيا، والشريحة المتعلمات قليلة. ومن كبيرة بينما شريحة الناء المتعلمات قليلة. ومن المنطقي لذلك أن يقل عدد محبات الحكمة، وعنهات الفلسفة، عن عدد حكماء وفلاسفة الرجال، وربما إذا زاد إقبال النساء على التعليم خرجت من بينهن شهيرات في الفلسفة شهرة ماقو في الشعر، وجورج إليوت في الرواية، ومدام دي مستال في المفكر، وإليزايث وكاترين دي مهيينشي في الحكم. أقول ربما!!

## Philolgy<sup>(E.)</sup>; Philologie <sup>(E.; G.)</sup>........ فيلولوچيا

هى دراسة الآثار الفكرية ،والروحية دراسة تقوم على المنصوص وتحقيق الوثائق، في المعلم الذي يبحث في المتراث الفكري المكتوب للأمة باعستيساره صورة لتطور العيقل الإنسساني، ولمحساولات الروح الإنسسانيسة للكشف عن الحقيقة، وأن تكون للأمة نظرتها في الوجود، وفلسفتها التي تعيش عليها وتصوغ على منوالها حياتها.

经 粉 彩





(ق)

قاطيغوريا ......قاطيغوريا قابل ......قابل Beceptive 'E'; Réceptif (F.); Receptivus (L.); Rezeptiv (G.) هو المنفسعل ويسسمي بالمادة والمحمل أيضاً. والقابل عند الصوفية هو الإيمان الثابنة من حيث قبولها فبيض الوجود من القاعل الحق وتجلُّمه الدائم الذي هو فعله. Réceptivité (F.); Receptivitas (L.); Rezeptivität (G.) استعداد لقبول التأثير، وهو عبارة عن إمكان

اتصاف شيء بصسفة لم تحصل له بعد مع وجود حالة يحصل بها. والقابلية والمقبولية بمعنى واحد.

Suggestibility (E); .....قابلية الإيحاء Suggestibilité <sup>(E.)</sup>; Suggestibilität <sup>(G.)</sup>

الاستعداد الفطري لتبلقي الإبحاء، ويتفاوت من شخص لآخر.

قارئ الكتاب ......ناون الكتاب .....

لقب الفيلسوف إكهرت (١٢٦٠ - ١٣٢٧)، ودرجة من الدرجات العلمية لمن يقرأ على أحد المشايخ الكبار من معلمي الفلسيقة في الجامعات القديمة. ويطلق على النوراة أنها اللقراء ، وعلى طانفسة البهسود الذين بأخسذون بالمدونات ولا يعسّندون بالمرويات أنهم القرّاءون. والقرآن أي كتاب القراءة \_ هو كتاب المسلمين، وقارئ القرآن هو الذي يتلوه فهماً وتجويداً.

Catégorie (K.); Categoria (C.); Kategorie (C.) لفظة إغريقية استخدمها الإسلاميون كذلك، وتعمني ل**لفنولة.** وتطلق على الجنوهر والأعراض النسعة فيقال المقولات عشر وتسمى القاطيغوريات وهي : «الجوهر»؛ و«الكم»؛ و«الإضافة»؛ و«متي» (أي نسبة الشيئ إلى الزمان)؛ و أين (أي نسبته إلى المكان)؛ و"الوضع " \_ ويسمى "النَّصِّبة "، مثل القيام والقعود؛ و﴿ لَهُ هِ - والبعض يسميها ﴿ دُوكِ، وبعضهم يسميها «الجدَّة»؛ وينضعل - أصلهسا الانفعال أي قبول أثر المؤتّر؛ واليقعل؛ . والكتاب الأول لأرسطو في المنطق اسسمه بالميسونانية ففسي قاطيغورياس eperi Katigorias. (انظر مقولة).

القاديانية ......القاديانية Kadyaniyia

غنوصية حديثة ، ومذهب القائلين بالتجسيد من مسلمي الهمند، ويسمون أنفسهم الأحمدية أيضاً، لأن فبلسوفهم أو إمامهم هو أحمد قاديان المتونى سنة ١٩٠٨م، وفلسسفتهم تضوم على الدعسوة للسلم، ونَسْخ الجسهساد، والسهى عن النعصَّب، والحَثُّ على تحصيل العلم والثقافة.

قاعدة العادة Rule (E.) Régle (F.); Regula (L.); Regel (G.)

في اللغة مي الأصل والقانون والمسألة، وعند أمل الاصطلح هي القضية الكلية المنطبقة على جسمع جزئياتها، أو التي يسمهل تعرَّف أحوال

الجزئيات منها؛ وهي كلية لاشتمالها على أحكام جزئية هي فروع لها، واستخراجها منهما يسمى تفريعاً.

القماعدة المسلوكيمة التي ترتبط في التمفكيس الغربي بقول المسيح عليه السلام: ﴿ فَكُلُّ مِنْ تريدون أن يفعل الناس بكم، إضعلوا هكذا أنتم أيضاً ينهسم! (إنجيل متى، الإصنحاح السنايع، ١٢)، واعتبرت هذه القاعدة أساس كل اجتماع وتربية وتشريع، وقبل بشأنها إنها دسنور يلخص كل الضواعد الأخلاقية في صياغة واحدة، وأنها قناعدة إنسانية لا يختص بها التفكير الديني المسيحي وحده، وأن التفكير الإنساني يحفل بصياعات أخرى، فكوتفوشيوس قبل المسيح بخمسمانه عام يقول: الوسا لا تحب أن يفسعله الآخرون بك لا تضعله بالآخرين؛ ، والنبي محسمد عَيْنِينَ بعد المسيح بستمائة عمام يقول: "أحسب لأخيك ما تحب لنفسك»، و «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه مـا يحب لنفسه، والفيــلسوف كنـط يقسول: «افعل بحيث تعامل الإنسانية في شخصك وفي الأشخاص سواكة .

Canon <sup>(E.F.;L.)</sup>; Kanon <sup>(G.)</sup>;...... Law <sup>(E.)</sup>; Loi<sup>(F.)</sup> ; Gesetz<sup>(G.)</sup> ; Lex <sup>(L.)</sup>

كلمة عربية سربانية إغربقية بمعنى المسطرة، ثم نقلت إلى القضية الكلية من حيث تُستخرَج بها أحكام جزئيات المحكوم عليه فيها، وتسمى تلك القضية أصلاً، وقاعلة؛ وقيل القانون هو أمر كلى منطبق على جميع جزئياته التي يتعرف

أحكامها منه: وقبل هو قبضية كلية حَملية موجبة. وكان الأبيقوربون يطلقون اسم القانون على نظرية المعرفة، والقوانين الوضعية Lois على نظرية المعرفة، والقوانين الوضعية positives هي التي تضعها الحيكومات، في مقابل القيدوانين أو التشريعيات الإلهية أو قوانين الأخلاق ويطلق على القوانين الإلهية أو قوانين الأجلاق المناهة المناهة، فالقتل محرم القيوانين الطبيعية المعرم منالاً في كل التشريعيات سواء كانت إلهية أو وضعية. يعنى أنه كان محرماً قبل أي تشريع وضعية. يعنى أنه كان محرماً قبل أي تشريع إلهي أو وضعي.

Law of Effect <sup>(E.)</sup>;....... Loi de L'Effet <sup>(E.)</sup>

الأضعال التى ترنبط بمواقعة معينة وتخلف آثاراً حسنة، فإن المرء يصيل إلى تكوارها بتكرار مواقفها، ومع تكرار الموقف يتزايد احتمال وقوع الفعل المرتبط به؛ وعلى العكس فإن الأفعال التى تخلف آثاراً سيئة، يصيل المرء إلى فيصلها عن مواقفها، والاحتراز من التردّى فيها بنكرار هذه المواقف، ومع تكرار المواقف فإن تكرار وقوع الفعل يقل احتماله (ثورتدايك).

قانون الإثنينية ............. (قانون الإثنينية ............ المنافض الإثنينية ........... (G.)

Lol de Dualité (F.); Prinzip der Dualität (G.)

ا أ ا الايمكن أن يكون (ب او الاب المي وقت واحد، ويسمى أيضاً قانون التناقض.

Distributive Law (E.); ...... قانون الاستغراق Lei Distributive (F.)

صورته أ X (ب +ج) = أب + أج، وفي

Law of Absorption <sup>(E.)</sup>; ...... قانون الاستنفاد Loi d'Absorption <sup>(F.)</sup>

صورته أ + أب = أ، حيث أ (فئة الطلبة)، و أب (فئة الطلبة المجتهدين) مندرجة ضمن أ، ومن شم تكون أ أو أ ( أ + ب ) = أ، أى أن  $(X^{\dagger})$  +  $(X^{\dagger})$  = أ، أى أ+ أب = أ.

Law of Parsimony (E.);....... Principe de parcimonie (F.);

Prinzip der Sparsamkeit (G.)

ويسمى كذلك ميدا الاقتصاد، قال به لويد كونواى مورجان، يرفض به النظرية التى ترد سلوك الحيوان لأسباب سيكولوچية، ويفسر السلوك في ضوئه بأدنى الأسباب مَرتبة وليس بأرفعها كلما استطعنا.

Commutative Law<sup>(E.)</sup>;...... Loi Commutative <sup>(F.)</sup>

لا يؤثر تبادل الحدود أو الفينات أو القضايا في الضورب أو الجمع المنطقييين على معناها،

نمئلاً أ× ب = ب× أ، وكذلك أ + ب = ب + أ.

Law of Simplification (E.); .... فانون التبصوط Principe de Simplification (F.);

Prinzip der Vereinfachung (6:1)

ان ما يصدق أو تنصف به حدود أو فئات أو قضايا حاصل الجمع أو الضرب المنطقيين يصدق أو تتصف به الحدود أو الفضات أو القضايا الداخلة فيها.

لفانون تعصيل العاصل Law of Tautology<sup>(E.)</sup>; Loi de Tautolgie<sup>(F.)</sup>; Gesetz der Tautologie<sup>(G.)</sup>

حاصل الضرب أو الجمع المنطقيين للفئات المتطابقة أو القضايا المتكافئة هنو نفسها مثبل: 1 + 1 = 1، أو : 1 × 1 = 1.

لا يؤثر إصادة ترتيب الحدود أو الفشات أو القشات أو القضابا في الضرب أو الجسمع المنطقييين على صعناها، فسمشلا أ × ب ج = ب × أج = ج × أب.

Law of Composition<sup>(E.)</sup>;....... Principe de Composition<sup>(F.)</sup>; Prinzip der Komposition <sup>(G.)</sup>

إذا كانت الفيئة أ (الرساميون مثلاً) مشخصة في الفسيشية ب (الفضائون)، وكسانت المفسيسة

ج(المجددون)، متمضمنة في الفئة د(المجمهدون). فإن أج (الرسمامون الفنانون) تكون متمضمنة في الفئة ب د (الفنانون المجتهدون).

Law of Application (التطبيق التطبيق Principe d' application (المرابع);

Prinzip der Applikation (6.)

يعبر عن مبدأ المتداخل، ومؤداه أن ما يصدق بصفة عامة بالنسبة لكل س من حبث انفاقه مع شروط معينة، يصدق أيضاً بالنسبة لفرد ما على الأقل هو س يكون مسنوفياً لهذه الشروط نفسها.

قانون التكافؤ المادى .....

Law of Material Equivalence (6.4); Loi d' Équivalence Matérielle (F.)

قضية التكافؤ تكون مكانئة لعبارة عطفية تعطف قضيتين لزوميتين، أو تكون مكافئة لعبارة فصلية تكون من قضيتين مقصولتين، أولاهما قضية عطفية، والأخرى فيصلية تنقى القضيتين

المفصولتين فيها.

Law of Contradiction<sup>(E)</sup>; ... **قانون النتاقش** Principe de Contradiction<sup>(E)</sup>;

Grundsatz des Widerspruchs (G.)

القانون النسانى من قوانين الفكر النبلائة. والأحرى أن يقال عنه مبعداً عندم التناقض الالحرى أن يقال عنه مبعداً عندم التناقض المحن principe de non contradiction. وصورته لا يمكن أن يكون ب ولا ب فى الوقت نفسه، فلا يوجد عضو واحد مشترك بين فتنين، ولا توجد قضية صادقة وكاذبة فى الوقت نفسه.

قانون عكس التقيض .....

Law of Contraposition (E.);

Principe de Contraposition (E.);

Prinzip der Kontraposition (G.)

ويسمى أحياناً ميداً التناقل، ويعنى أن القضبة اللزومية تكون مكافئة للقبضية اللزومية التى يكون المقدم فيهما نفياً لنالى القبضية الأصبلية، ويكون النالى فيها نفياً لمقدم القضية الأصلية.

قانون القياس الشرطى المتصل .....

Law of Hypothetical Syllogism<sup>(E.)</sup>; Loi de Syllogisme Hypothétique<sup>(F.)</sup>;

مبـدأ تعدَّى اللزوم، وصـورته : (ق < ل). (ل < م) : < : (ق < م).

قانون النفى المزدوج .....

Law of Double Negation  $\stackrel{(E.)}{-}$ ;

Principe de Négation Dooble<sup>(E.)</sup>

صورته أ = أ، ويعنى في حساب الفئات أز الفئة تكون في علاقة هوية أو تنطابق ذاتياً مع الفئة المكملة للفئة المكملة لها ، فالفئة المكملة للفئة أهى أ، والفئة المكملة للفئة الجديدة هى أ. وفي حساب القضايا تتكافأ القضية مع نفى نفيها حيث يكون نفى النفى إثباتاً، وصورته ق = به به ق.

Law of Identity<sup>(E.)</sup>;....... Principe d'identité<sup>(F.)</sup>;

Prinzip der Identität (G.)

القانون الأول من قوانين الفكر، وصورته أ =

أى أن الشيء هو نفسه، والفئة تشتمل على
 ذاتها، والقضية تكافئ نفسها.

قانون الوسط المرفوع ......

Law of Excluded Middle (E);

Principe du tiers (milieu ou moyen)Exclu<sup>(F.)</sup>; Exclusi Tertii Principlum<sup>(L.)</sup>;

Grundsatz des ausgeschlossenen Dritte(oder Mitte)<sup>(G.)</sup>

القانون الثالث من قوانين الفكر، وصورته أن الشيئ لابد أن يكون همذا أو لا هذا، ولا شالث لهذين الاحتمالين، أو أن الفرد من عمالم المقال لابد أن يكون أحد أعضاء الفئة أو نقيضها اللتين تكونان عالم المقال، أو أن القضية أو نقيها صادقة ولا وسط بين البديلين.

قانونا اللزوم المادي .....

Law of Material Implication  $^{(E_*)}$ ;

Lois d'Implication Matériele<sup>(F.)</sup>;

Prinzip der Materielle Implikation (G.)

أولاً : إن القول بأن قى تستلزم ل يكافىء القول بكذب ق أو صدق ل.

ثانیاً : إن السفول بأن ق تسستلزم ل یکافی، الفول بکذب أن تکون ق صادفی وأن تکون ل کاذبة فی الوقت نفسه.

De Morgan's Laws<sup>(E.)</sup>; .. **كانونا دى مورجان** Principes de De Morgan<sup>(F.)</sup>

(حسباب الفنات): أن الفئية المكملة خاصل جمع فيثين هي نفسها الفئة الناتجية عن حاصل جمع الفئسين المكملتيين للفئسين الأصليسين.

وكذلك فيإن الفشة المكملة لحاصل جسمع فشتين تكون هي نفسها الفئة الناتجة عن حاصل ضرب الفئتين المكملتين للفئتين الأصليتين.

(حساب القضايا): أن نفى القسضية العطفية يكافىء القسضية القصلية التى تتكون من نفى القسضية المعطفية. القسضية المعطفية. وكذلك فإن نفى القضية الفسصلية يكافئ القضية العطفسية التى تتكون من نفى القسضيتين المفصولتين فى القضية الفصلية.

قانونیا ...... De Jure ....

أو شرعيًا، ويقابله واقعيًا de factor ، فالشئ قد يكون في حيازة أحد الناس في الواقع ، أو قهد يكون ملك إنسسان شرعًا أو قانونًا ولكنه في الواقع في حيازة آخر . (انظر واقعيًا).

Truth-Table<sup>(E.)</sup>; ...........قائمة الصدق Table de Vérité<sup>(F.)</sup>

مصفوفة تُذكر فيها إمكانات صدق أو كذب قبضية بسيطة أو أكثر، ومنا يترتب على اتخباذ إجراء أو آخر حيالها لتكوين دالات صدقها بغرض التعبرف على إمكانات صدقها أو كذبها.

مصطلح یهودی Kabbalah یراد به التعلیم الباطنی ونزوله وحیا علی حکمها اسرائیل، ویسمونها الحکمة المستورة، وبطلق علی دارسیها طلاب النعمة، وکتابها «الزوهر» أو «الإشراق» من وضع شبتهای لاوی، واختلطت فی الاندلس

بالفلسفة الإسلامية، وتسللت إلى فرقة العيسوية نسبة إلى مؤسسها عيسى إسحق بن يعقبوب الأصفهاني، المعروف عند اليهود باسم عوقيد ألوهيم، أي هابدالله،

والقبالي Cabaliste <sup>(F.)</sup>; Kabbalist والقبالي (G.) هو المسخسصّص في القسبالة وتأويلاتها وتطبيقاتها السحرية، والقبالية (Eabalism (E.)) وتطبيقاتها السحرية، والقبالية (Cabalism (F.)) القبالي تعسسس (Cabalisme (E.)); Kabbalismas (G.) القبالي تشيعته وانتصاره لها بالتآمر والدس والوقيعة.

والقبالة غنوص يهودى غايته تحقيق الخلاص للقبالى الفرد أو القباليين كتجماعة، وللقبالة شكلان: عملى ونظرى، والأول لتعليم السحر والشعوذة، والشانى فلسفة غير واقعية يدور الحديث فيها عن أشياء غيبة لا تملك أن تنفيها أو تنبئها. وسيطر اليهود من خلال القبالة وطقوسها وادعائها معرفة المصير وقراءة المستقبل والتأثير فيه، على متقدرات أفراد مهمين وجماعات فيه، بأكملها. والماسونية قبالية، وجماعة شهود يهوه، وكذلك الكثير من التجمعات الكنسبة في أمريكا، ومنها كنيسة الشيطان التي يؤمها من يُطلق عليهم اسم عبدة الشيطان التي يؤمها من يُطلق عليهم اسم عبدة الشيطان.

لَيْخ Ugliness<sup>(E)</sup>;....

Laideur (F.); Foeditas (L.); Hässlichkeit (G)

المنافسر للطبع أو المشتمل على الفسساد والنقص، ويقابل الجمال والحسن. والقبح قيمة جمالية موجة. والقبيع مذموم، والجميل عدوح؛ والحسن واجب

ومندوب، والقبيح حرام ومنهى عنه.

وكان المسلاطون يعتبر الجميل هو المنتج للاحاسيس اللذيذة، إلا أن التراجيديا مؤلمة لكن ما تشيعه من حكمة وشجاعة يتجاوز ما فيها من آلام. والقبح عند أوضطين استثناء وليس قاعدة، وهو نقص في الشكل الذي لجنس الشئ القبيح.

والجميل في الدراما هو الجميل شكلاً، أي الملتزم للوحدات الثلاث (كورني)؛ وفي الفنون هو الملتزم للنسب (دورير)؛ وعند بوزانكيت هو المعبر، والقبيح هو عكس ذلك جميعاً. غير أن القبيح تبد بكون هو نفسه موضوعاً للفن، وعندئد يكون حسن تصويره وبراعة التعبير عنه هو ما يقال له جمال القبع. وفي الآية : فوهم مَن المفتوجين (القصص ٤٤) أن المقبوح هو الذي يكسب القبع المعنوي أو الاخلامي moral ugliness يتول إليه نشيجة طغبانه، واستبداده، واستكباره. يتول إليه نشيجة طغبانه، واستبداده، واستكباره. فاستخف قومه فأطاعوه، فتجبر وأكثر في الأرض والناس لسوء فعالها. والمقبوح غط نفسي خلقي فساداً، والمقبوحون هم الجماعة الذي يقبحها الله والناس لسوء فعالها. والمقبوح غط نفسي خلقي من أعاط الشخصية.

Before<sup>(E,)</sup>; .....

Avant<sup>(F.)</sup>; Prius (L.); Voro<sup>(G)</sup>

من قبيل ألفاظ الجهات السبت الموضوعة لأمكنة مهسمة، ثم استعيارت لزمان مبهم سابق على زمان ما أضيفت إليه للمشابهة بينه وبين معناها الأصلي. ويقال قبل في الطبع إذا كان لايمكن أن يوجد الآخس إلا وهو مسوجسود،

كالاثنين والواحد. ويقال في الزمان، ويقال في المرتبة. وهو في الإضافة قد يكون بالذات كما في الأجناس والأنواع المتسالية، وقد يكون بالاتفاق كالذي يقع مقدماً في الصف الأول. ويقال في الكمال، كقولنا إن أبا بكر قبل عمر في الشرف، ويقال قبل بالعلية فإن للعلة المتحقاق الوجود قبل المعلول.

يعنى من قبل. والمعرفة القبلية هى معرفة بالأسباب والعلل؛ والحكم القبلي هو الذي يصدر عن علم بالعلّة طالما أنها متقدمة على المعلول؛ والمعنى القبلي هو المعنى الفطرى؛ والاستدلال القبلي هو الذي يقوم على قواعد العقل كالدليل الأنطولوجي عبلى وجبود الله. والقبلي يتقابله

قبلی ....... A Priori الم

Priority<sup>(E.)</sup>;......

البعدي A Posteriori .

Priorité<sup>(F,)</sup>; Prioratus <sup>(L.)</sup>; Priorităt<sup>(G,)</sup>

القبلية والبعدية من المعقولات الثانية. والقبلية الزمائية عبارة عن تحقق اللمئ في زمان لا يتحقق فيه الآخر، وذلك أعم من أن لايتحقق ذلك الآخر أصلاً، أو يتحقق ولكن لا في ذلك الزمان بل في زمان لاحق. والقبلية المطلقة لا تتوقف على وجود ما بعدها. (أنظر المذهب الأولى).

Consent<sup>(E.)</sup>; .....

Consentement<sup>(F.)</sup>; Consensio <sup>(1.)</sup>;

Zustimmung<sup>(6.)</sup>

هو جنواب الإيجباب عند الفنفساء، وعند المنطقييين يطلق على معنيين أحدهما مطلق

إمكان الاتصاف بأمر، والناني الانفعال، ويقال له القوة والاستعداد أيضاً، وهو عبارة عن إمكان اتصاف شي بصفة لم تحصل له بعد

الجماعـة من الناس يستهدفـون قبُلة واحدة، أى مقاصد ، ولهم أصول عرقية واحدة، وثقافة منجانسة، ونُظُم معيشينة متساوقة ، وشريعة حاكمة غير مكتوبة، وعقائدها متناسبة مع ظروفهم وأحوالهم. والنظام القبلي أصل النظم الحديثة ، وما يزال معمولاً به في مناطق كثيرة من العالم، وخاصة في المناطق الصحراوية والنائية؛ وللجتمع القبلي نقيض المجتمع الحضرى؛ والحميّة القبيلية هي الانتصار للقبيلة وأصرة الدم التي تجمع بين أفرادها ، وفي البيمولوچيا فمإن النداء الحيني هو المساوي لنداء الدم، فبالتبجيانس الحبيني، والدم الواحيد يجبري في عبروق أبناء القبيلة الواحدة، هما اللذان ينجمعان بينهم، ويدعنوانهم للتزاوج الداخيلي، والمصاهرة فيمنا بينهم، وأن يؤثر بعسضهم البسعض بالفوائد والمصالح والمنافع. وترجع الرابطة القبلية إلى ما يسسمي بعبادة الأسلاف أو الجدود، والتناريخ المشترك . والقبائل تتكون من الأفخاذ والعشائر، والفيضة في اللغية هيو حَيَّ الرجل، والأصل أن للمرء فخدِّين، وكذلك النقبيلة، والفخــذ هو النبصف moiety من القبيلة، والأفخاذ تنفرع إلى بطون، والبطن sept المرة الواحدة من النشاج، فبالأخوة يستقلون بأنفسمهم ، فكلٌ منهم بطن،

والبطون تتكون من العشائر، والعشيرة clan هي أصغر وحدات القبيلة، والجسمع عشائر، كالقبيلة والقبائل، والأصل في ذلك أن لكل إنسان أهل. وأهل الرجل أخصّ الناس به، وجمعه أهلون، وهم آله . وبيته أيضًا، وأهل بيته، وقومه الذين يؤول إليهم، أي يرجع ؛ وعيص الرجل هم آباؤه وأعمامه وأخواله وأهل بيته. والقبيلة هي الركن، ويجي عنها في القرآن ﴿ أَوْ آرِي إِلَىٰ رَكُن ِ شَدِيدٍ ﴾ (هـود ۸۰). والشُّعب هـو الحمي، ينشـعب من القبيلة، وقيل هي القبيلة نفسها، وقيل الشعب الأجيال المختلفة من القبائل الواحمدة، كالشعب العربي، والشعب الصيني. والشعب أهم من القوم. والأصل في ذلك كله الرابطة والوشيجة القبلية ، ولولاها ما كانت اتحادات ولا جمعيات ولا مؤسسات، والنواة هي القسبيلة وليست العشيرة، ولا الوطن، ولا القوم. والقبلية أصل النَّظم، والانشساب في القبيلة للأب دون الأم، والأب هو مسؤسس القسبيلة، ولسم يصنع دول أوروبا إلا قبائلها ، وليست الحروب في إضريقيا حروبًا بين دول وإنما بين قبائل، وليست الحروب بين أوروبا الشرقيـة وأوروبا الغربية في حقيقـتها إلا حروبا بين القسيائل السلافيية والقبائل الجسرمانية، أو بين الأربين والسكسون أو الفرانك، أو بين الرومان والسيونان إلخ، فكما أن للقبلية مزايا فلها كذلك مساوئ. والحكمة من انعصاب الناس إلى شعوب وقبائل كما قال الله تعسالي: ﴿ يَا أَيُّهُمَا السَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكُر وَأَنتُمَىٰ

وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَهَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُرُمُكُمْ عِندَ اللَّهُ

أَتُّقَسَاكُمُ﴾ (الحجرات ١٣)، فجميع الناس في الشرف بالنسبة إلى آدم وحواء، وإنما يتفاضلون بقدرتهم على التواصل والتعارف والستعاون، والتلاقع حضارياً، وقبوله أكرمكم أتقاكم، يعنى الأضخل هو الذي يصبنع التواصل والشعبارف والتعاون كما ينبغي وعلى أتم وجمه، فنتعلم من بمضننا البعض، وكل قبيلة تنقل عن أختها ، وفي الحسديث: «تعلَّموا من انسابكم منا تعلون به أرجامكم ، فيإن صلة الرحم محبة في الأهل، مشراة في المال، مسسأة في الأثر ، ، أي أن التعارف بين الناس سواء كانوا أفراداً ، أو شعوباً ، أو قبائل له الضوائد الشلاث : أن نحب بعضنا البعض إذا تعارفنا، وعلى التعارف تقبوم التجارة ، والتجارة مثراة في المال ، وبالتعارف يكون حفظ الذكر . فَتَلُ رحِيمِ .....Euthanasia<sup>(E.)</sup>; .....

Euthanasie (F.; G.)

مسن eu الإغريقية ، بمعنى رحيم أو حَسَن، وthanatos بمنى الموت، وهو القيضاء على حياة المريض المصباب بمرض حضبال ليس منه شفياء، ويتسبب له في ألم لا يطيقه، أو المسن الماجر وقد فقسد القدرة تماماً على أن يعتمسد على نفسه، وانعدم عنده الإحبساس، وحسار لايتكلم، ولا بطلب الطعنام، ويشبول ويشبرز على نفسمه، ويحتاج إلى فريق من الممرضين للإشراف عليه، فعندئذ قد يرى البـعض أن الأرحم له ولمن حوله أن يقضى نحبه ، بإعطائه دواءً بسرع بموته. وهو قَتَل لاشك فيه ، يبرره الطب أو بعض المفكرين، وتحرمه المشسرائع البهودية والنصرانية والإمسلامية

في رأى البعض، ومن الفلاسفة من لا يرى أن الشرائع تحرّمه، فهو أولاً ليس قسلاً خطأ كالذي في الآية : ﴿ وَمَن فَتُلَ مُؤْمِنًا خَطَتًا ﴾ (النساء ٩٣). وهو ثانياً قــتلّ له ما يبرره كــما في الآية : ﴿ وَلا يَغْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقِّ ﴾ (الفـرقان ٦٨)، وليس قتل المريض أو المُسن الذي يتمعذب في نفسه، ويتعذب به أهله، إلا من باب الرحمة، وتعمَّد قتله ليس للقستل، وإنما هو شفقةٌ به وبهم. وهو على ذلك القنـل المشروع المعبّـر عنه بالقتل عن حق، ويعيب هذه الفلسفة أن القنل حُكم يصدر عن الآخرين، والأحكام قمد تحتمل الخطأ. والإصرار على الخطأ هو المعبِّر عنه في القرآن : ﴿ وَمَن يَفْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤُهُ جَهِّنُم ﴾ (النساء ٩٣)، والمؤمن هـ والإنسـان أياً كـان، وهو في المرض مؤمن بالضرورة ، وهو أعجز من أن يدفع عن نفسه، ووليَّه الله والسلطان لو قتله الطبيب ووافقه الأهل، وقد يوافق الأهل استعجالاً لموت المريض أو المُسن ليسرشوه، وقستل المريض والمسن كمقتل الموءودة التي لاذنب لهما في الآية: ﴿ وَإِذَا الْمُوءُودَةُ سُئِلَتُ ﴿ إِنَّا إِنَّا ذَلْبِ قُتِلُتُ ﴾ (النكوير)، فيإنه إذا كان المظلوم سيسال ، فما الشان مع الظالم؟! ومن الغريب أن سيقراط وأضلاطون أجازوا الفتل الرحيم أخلاقياً وإن رفضوه قانونياً.

Fatalite<sup>(F.)</sup>; Fatum <sup>(L.)</sup>; Fatalität<sup>(C.)</sup>

تعلُّق الإرادة الذاتية بالأشيباء في أوقياتها
الخياصة، فيتعليق كل حال من أحوال الأعيبان
بزمان معين وسبب معين عبارة عن القدر.

Faie<sup>(E.)</sup>;

والقدر هو خروج الممكنات من العدم إلى الوجود واحداً بعد واحد مطابقاً للقضاء، والقضاء في الأزل والقلر فيما لايزال. والفرق بين القدر والقضاء هو أن القضاء وجود جميع الموجودات في اللوح المحفوظ مجتمعة، والقدر وجودها مشفرقة في الأعيان بعد حصول شرائطها، ومن ذلك الزواج (الأحزاب ٣٨)، والمورى ٥٧)، وحادثات الطبيعة والقدر (القمر ٢٢)، والموت (الواقعة ٢٠)، والمطارئات من المصائر (النمل ٥٧). (انظر قضاء).

الله الله Power (E.)

Pouvoir<sup>(F.)</sup>; Potentia <sup>(L.)</sup>; Vermögen<sup>(G.)</sup> صفة تؤثر على قوة الإرادة، وهي الصفة التي تُكَنّ الحي من الفعل أو من تركه بالإرادة .

والقدرة إمكان إيجاد الفعل.

قدرة ممكنة .....

Potentiality; Enabling Power<sup>(E.)</sup>;
Potentialité <sup>(F.)</sup>; Potentialität <sup>(G.)</sup>;
Potentialitas<sup>(L.)</sup>

عبارة عن أدنى قوة يسمكن بها المأصور من أداء ما لزمه بدنياً كان أو مالياً. وهذا النوع من القدرة شسرط في حكم كل أصر احسسرازاً عن تكليف ما ليس في الوسع.

Potency; Operative Power<sup>(E.)</sup>; . قدرة ميسرة Puissance<sup>(F.)</sup>; Potenz<sup>(G)</sup>

ما يوجب المسرعلي الأداء، وهي زائدة على القدرة المسكنة بدرجة واحدة في القوة، إذ بسها يشبت الإمكان ثم اليُسسر، بخلاف الأولى إذ لا

يشبت بها الإمكان، وشرطت هذه القدرة فى الواجبات المالية دون البدنية، لأن أداءها أشق على النفس من البدنيات، لأن المال شقيق الروح، والفرق بين القدرتين فى الحكم، أن الممكنة شرط محض، حبث يتوقف أصل التكليف عليها، فلا يشترط دوامها لبقاء أصل الواجب. وأما الميسرة فليست بشرط محض حيث لم يتوقف التكليف عليها.

والقدرة الميسرة تقارن الفعل عند أهل السنة والأشاعرة، خلافاً للمعتزلة، لأنها عَرَض لا يبقى زمانين، فلو كانت سابقة لوجد الفعل حال عدم القدرة وهو محال وفيه نظر، لجواز أن يبقى نوع ذلك العرض بتجدد الأمثال، فالقدرة الميسرة دوامها شرط لبقاء الوجوب.

Fatalism<sup>(E.)</sup>; Fatalismus <sup>(C)</sup>

( انظر جبرية )

كُدرية Free Will; Libertarianism<sup>(E.)</sup>; .....

Libre Arbitre; Libertarianisme (F.);

Freier Wille; Libertarianismus (G)

Liberum Arbitrium (L.);

وصحيحها القسادية ، من القسادة بمعنى الاستطاعة، وأن الإنسان مريد لأفعاله قادر عليها. ولا يرى القدرية أن الكفر والمعاصى بتقدير الله تعالى، ومن ثم فأعسال الإنسان محسوبة عليه، والقدرية بهذا المعنى تعنى مفعب حسرية الإوادة. وكان المعنزلة قدرية، وعكسهم الجسيسية، وفي حديث الرمسول أن القدرية

مجوس هذه الأمة»، والحديث ضعيف، وقد ينصرف إلى قصر القدرة على العباد من دون الله، والحقيقة أن لله تعالى قدرة إبداع، وللعباد قدرة اكتسساب وإبداع، وهذه قدرة ولكنها قدرة مختلفة تماماً.

Saint David (E.; F.);.....داود Sankt David (G)

الاسم الذي أطلقوه على داليد هيوم (١٧١١) من إدنبره، وكانوا قد أطلقوا عليه في باريسس الاداود البطيب الإسبب شخصيته الاجتماعية المحبوبة، وطيبة قلبه، وتنفوره من الخصوصات، وحدبه على الناس، وإكرامه لأصدقائه، وكان زير نساء من الطراز الأول، يترضاهن ويحاول أن يحوز إعجابهن، فكان نقاده يهاجمونه من نقطة ضعفه النسوية، وأصدقاؤه يدافعون عنه مرة بأن يطلقوا عليه اسم القديس، ومرة بتوصيفه بالبطيبة، نفياً لإشاعة أنه أير نساء.

يُطلَق على الموجود الذي لا يكون وجوده من غيره، وهو القديم بالذات. ويطلق القديم على الموجود الذي ليس وجوده مسبوقاً بالعدم، وهو القديم بالذات يقابله المحدَث بالذات، وهو الذي يكون وجوده من غيره. كما أن القديم بالزمان، يقابله المحدث بالزمان، وهو الذي يتون وجوده من غيره، كما أن القديم بالزمان، يقابله المحدث بالزمان، وهو الذي سبق عدمه وجوده سبقاً زمنياً. وكل قديم بالزمان، وليسس كل قديم بالزمان،

قديماً بالذات، فالقديم بالذات آخص من القديم بالزمان، فيكون الحادث بالذات أعم من الحادث بالزمان، لأن مقابل الأخص أعم من مقابل الأعم، ونقيض الأعم من شئ مطلق أخص من نقسيض الأخص. وقيل القديم ما لا ابتداء لوجوده الحادث، والمحدث ما لمم يكن كذلك، فكان الموجود هو الكائن الشابت والمعدوم ضده. وقيل القديم هو الذي لا أول ولا آخر له.

Koran<sup>(E.; G.)</sup>; Coran <sup>(F.)</sup>......

كشاب المسلمين ، فيه عن فلسفاتهم في اللاهوت الإسلامي. وعن بسراهين وجبود الله، وصفاته. ونشأة الكون والحياة، وخلق الإنسان والحبوان والبطير، وتكوين الجميسال والوديان والأنهبار، والدنيا وكبف تُعباش، والآخرة ومسا فيها ، وكيف يُعدُ لها، وعن الأمم السابقة، وفلسضة التاريخ، والاجتساع وفلسفة التمدّن. والحضارات وبزوغها واندثارها، وشسروط قيامها وعوامل سقوطها، والنبوات وتاريخها، والدعوة إلى الله وكسيف كسانست، ومسدارج التسرقي في الإنسان، وأن الإنسان العبايد هو أرقى المراتب، وكيف يكون الإنسان عابداً، وفلسفة الاصتقاد. وصعني الإيمان، وشروط العمل الصالع، وعن حساة الرسول ﷺ والدعسوة، وتشريعات المسلمين الجناتيــة والمدنيــة والتــجارية والدوليــة. وفي القبرآن من كل مثل، ويقص من القبصص أكثر الذي فيه يختلفون، وفيه من آيات الوعيد ما يخوِّف ويُرهب، ومن آسات البشارة سايضرح ويبهج، وأن نزوله بالعربية ، لا عوج فيه، ليبسره

للذكر، ولينهموه كنذير وبشير، وليكون شناءً للمؤمنين، وفرقه ليترأوه على مكث. وليتبت به فؤادهم، وهو الكتباب الجامع، فيه حكمة الدنيا وعلم الآخرة، واسمه القرآن من قرأ، واسمه الكتباب لأنه قد خُط في الصحائف، وحُبر في الكتباب لأنه قد خُط في الصحائف، وحُبر في الكتب، وهو كلام الله لا باطل فيه، لأنه لا مصلحة فيه لأحد بالذات، فلم يروَّج لليهود كالتوراه، ولا دعا لعبادة عيسى كالأناجيل، وإنما الدعوة فيه لله، والله مطلق لم يتشخص، ولم يتلبس أمّة من الأمم، ولا تقسم فرداً من الأفراد، وهو الأحد، الفرد الصعد، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد.

والقبرآن كستباب في العلوم، ويسحض على العلم والأخذيه، ومنهجه تجريبي، وهو دعوة إلى التمدّن والخضارة، وأزكت كلماته ومصطلحاته الأذهان والأفسام، فكانت علوم الفيقيه واللغية والتفسيسر والقراءات، ويزغت الفلسفات وعلوم الكلام، ودار الجسدل والحسوار، وتعلم الناس الأصبول والمبادئ، وأخذوا بالأسباب، وقبالوا بالتعليل، فكان الضرآن نوراً وهدى، وموعظة، وفنحاً وبركة، ولم تشضارب فيه آية مع آية، او سورة مع سورة، أو حُكم مع حُكم، أو غَسمَض فسيه لفسظ وبهُمَ. ولا استنفلق منه مسعني، وكبان تدوينه في حياة النبيُّ ﴿ ﴿ ﴾ وبمعرفته، وكان يمليه على الكنبة، وفي الأحماديث أن تسمية وعشىرين كاتباً توفيروا على تدوينه، ومنهم من الأكتابر أبو بنكو، وعنصر، وعشمان، وهلى، ومعاوية، وكسانوا يحفظونه ويرتلونه، ودونوه في

عهد أبى بكر، وتوقر على ذلك زيد بن ثابت، والشرم فى ندوينه أن يشسهد على صححة الأية، وعلى ترتيبها، شاهدا عدل، وعهد أبى بكر بنسخة القرآن إلى عسر الذى استحفظها ابنته حقصسة زوجة الرسول الشيخ قسبل وفعاته، واستحضر عشمان النسخة، وأمر أربعة من أمنائه أن يستنسخوها بعدد المدن الكبرى فى بلاد الإسلام، وأرسل بها، فكانت هذه هى النسخة الوحيدة المنداولة منذ ذلك الحين وإلى الأبد بإذن الله . ولقد أكثر المفسرون فيه شرحاً ونفسيراً، والمشرعون والمقانون، والتأويل هو اجتهاد المعانى والمشرعون والمعامة والعامة ،

المريب المعالمة المعالمة المعالمة (المالية). Next<sup>(E.)</sup>; Prochain<sup>(E.)</sup>; Proximus المعالمة (المالية) المعالمة المعالمة

القريب ضد البعيد، والقسرب هو الدنو، ويستعسمل في الزمان، والمكان، والنسبة، والخظوة، والرعاية، والقدرة. والجنس القسريب ضد الجنس الأعلى؛ والعلّة القريبة ضد العلة الأولى. والقرب عند الصوفية عبارة عن قُرب العبد من الحق بالمكاشفة والمشاهدة، والبُعد عبارة عن بُعد العبد من المكاشفة والمشاهدة،

وقسيل النقسرب هو الدنو من المحسبوب بالقلوب، وهو على نوعين: قُرب النوافل، وهو زوال الصفات البشرية وظهور الصفات الإلهية عليه؛ وقُرب الفرائض، وهو فناء العبد بالكلية عن الشعور بجميع الموجودات حتى نفسه أبضاً بحيث لم يبق في نظره إلا وجود الحق سبحانه.

فى اللغة هى الأمر الدال على الشئ أو المعنى المراد، وعند المنطقيين هى اقتسران الصغرى بالكيرى بحسب الإيجاب والسلب والكلية والجزئية فى القياس الحملى، وتسمى ضرباً واقتراناً أيضاً.

نغبة من الاقتسام، وهي في الشريعة تمييز الحقوق وإفراز الأنصباء، وعند المحاسبين قسمة عدد على عدد لتحصيل عدد ثالث إذا ضرب في العدد الثاني عباد الأول، ويسمى العدد الأول مقسوماً والثانث خارج القسعة.

والقسمة عند المنطقيين تسمى التقسيم أيضاً، وهي إما قسمة الكل إلى الأجزاء بتجزئه الكل وتحليله إلى أجزائه، وأما قسمة الكلى إلى جزئبانه بضم قبود متخالفة إلى الكلى ليحصل بانضمام كل قيد إليه مفهوم يسمى قسماً، وقسم الشئ هو ما يندرج تحته. ويسمى كل قسم بالنسبة إلى قسم أخر قسيماً؛ وقسيم الشئ هو ما يكون مقابلاً للشئ ومندرجاً معه تحت الكلمة التي هي مقابلاً للشئ ومندرجاً معه تحت الكلمة التي هي القسمة بالنسبة إلى الأقسام. وتسمى قسمة الكل القسمة بالنسبة إلى الأقسام. وتسمى قسمة الكل إلى الأجزاء بالقسمة الطبيعية لأنها تحليل الشئ وفروع؛ بينما تسمى قسمة الكلي جدر وجذع وفروع؛ بينما تسمى قسمة الكلي جائبات إلى جدر وجذع وفروع؛ بينما تسمى قسمة الكلي إلى جزئبات

**بالقسمة الميتافيزيقية لأ**نها تكون بتقسيم الشئ إلى صفاته، كتقسم الجنس إلى أنواعه.

ومن ناحية أخرى فإن قسمة الكل إلى أجزائة تنقسم - من جهة ما يوجب الانفصال في الخارج وما لا يوجبه ـ إلى قسمة خارجية، وتسمى أيضاً بالقسمة الانفكاكية، والفكّية، والفعلية، لأنها تفوم على الفصل والفكِّ الخارجي، سواء كان بالقطع بأداة، أو بالكسر من غيير أداة؛ وقسمة ذهنية لاتوجب انفيصيالاً من الخيارج، وتسمى أيضياً الفرضية والوهمية، ونكون الفرضية بفرض شئ غيىر الشيُّ، أو بفرض العقل؛ والوهميـة هي ما يكون بحسب التوهم. أما قسمة الكلي إلى جزئيات فهي نوعان : حقيقية واعتبارية، لان القيود المتخالفة المنضمة إلى الكلي إن كمانت متبعاينة تسمى قسمة حقيقية، كقسمة العدد إلى الزوج والفرد؛ وإن كانت متخايرة تسمى قسمة استبسارية، كشقسيم الإنسان إلى الضباحك والكاتب.

والقسمة مسرة أخرى أولية وثانوية، والأولية يكون الاختلاف بين الأقسام بالذات، كانفسسام الحيسوان إلى الفرس والحسمار، والشانوية يسكسون الاختلاف بالعوارض كالرومي والهندي.

والقسمة ضرورية للتعريف، وهي عكس التعنيف، لأنها ترتب التبصورات في سلم نازل من جنس الأجناس إلى الأنواع العليا حسى نوع الأنواع فالأفراد.

Dichotomy (E.) (...... مُنَعَةُ ثَنَانِيةُ

Dichotomie (F.; G.); Dichotomia (L.);

Zweiteilung (G.)

تقسيم النصورات إلى أنواع أو أجناس ونقائضها، فنقسم الجوهر إلى سادى ولامادى، والمادى إلى عساقل والمادى إلى عساقل والمادى إلى عساقل ولاعاقل. وفي حالة القسمة الثنائية نكون بإزاء نقيضين لا وسط بينهما، وأنهما يستغرقان فيما بينهما كل عالم المقال والكون كله، فإذا قسمنا المون مشلاً إلى أسود وأبيض فإننا لانستنفد كل الألوان، ولانكون القسمة صحيحة، وعلينا لكى تكون صحيحة، وعلينا لكى أسود ولا

التمييز الثلاثى بين البيدن Soma ، والنيفس Psyche ، والروح Spirit .

Intention<sup>(Ea F.)</sup>;.....

Intentio (L.); Absicht(G)

الإرادة المتوجهة نحو الفعل، ولغة هو النية، يقال نوى الشئ أى قصده، غير أن النية استقرار القلب على أمر مطلوب. والقصد لغة العزم والتسوجه إلى الشعل، ويحسفل الوجسوديون والظواهريون بالقصد ولا تهمهم النية، والقصد عندهم هو اتجاه الذهن نحو موضوع معين

والتفكير فيه، ويسمون المدركات بطريق القصد بالأنواع القصدية Espèces Intentionelles؛ غير أن الإدراك عند الظواهريين لا يكون بالذهن وحده ولكنه بالذهن والانفعال معاً. والانفعالية القصدية على Affetivité Intentionnelle هي الانفعالات التي تتوجه إلى الأشباء، كالحب والبُغض فتعين على معرفتها، فهمي للنفس كالإدراك، وللعقل كالتذكر.

من مصطلحات فلسفة الظاهريات: أن كل فكر هو فكر في شئ، ويقصد إلى شئ. والقصد عشد الاسكولائيين intentio intellecta وعشد برنتانو (١٩٦٧ ـ ١٩٦٧) هو الملاقة الواقعية بين الظاهرة الفيزيائية؛ والقصد في فلسفة الظاهريات عند هوسول (١٩٥٩ ـ ١٩٣٨) هو الشيال الذي يصنع موضوعه في الإدراك.

يشب الأداء، وهو الذي لا يكون إلا بِمثَل معقول بحُكم الاستقراء، كفضاء العسوم والصلاة، لأن كل واحد منهما مثل الآخر صورةً ومعنى.

في الاصلاح عبارة عن الحكم الإلهي في

أعيان الموجودات على ما هى عليه من الأحوال الجارية من الأزل إلى الأبد. وفي اصلاح الفقهاء القيضاء تسليم مثل الواجب بالسبب. (النظر قدر).

لغة الحكم، والقضاء في الخصومة هو إظهار سا هو ثابت. والقضاء على الغمير إلزام أسر لمم يكن لازماً قبله.

فُضاة السُلُطة .....

اصطلاح إسمالامي لمن يُعدخل السيساسة في القضاء من المشتغلين بالقضاء، فيحكم على أهل الفلسفة والإنتلجنسيا الفكرية عسومأ أحكامأ يُرضى بها الحكام، وبمالئ بها النظام، أمشال الشاضي أحسد بن أبي دؤاد الذي حكم على أحمد بن حنبل؛ والقاضي أبي عامر يحيى بن عيسسي بن أبي الحسين بن ربيع، الذي جاهر الفيلسوف ابن رشد المنافرة والمهاجرة؛ والقضاة محملد بن داوود، وأبي عمر محمد بن يوسف، وأبي جعفر بن بهلول، وأبي عمر الحمادي، وهم الذين حاكموا الحلآج وحكموا عليه بالسجن وبالقتل صلباً، وغيير هؤلاء كشيرون قبضوا بأحكام جائرة، غابت فيها ضمائرهم كقنضاه، ونال الفسلاسيفية منهم السيجين، أو النفي، أو التشريد، أو التحريق، كما حدث لابن تيمية، وابن قيم الحوزية، وابن مسرة، وأبي حنيضة النعمان، وعباس محمود العقاد ، وطه نصر أبي زيد، ومثات آخرين .

قضية Proposition (E.; F.);

Proposition (F.); Satz; Proposition (G)

القضية المنطقية جملة خبرية نفيد خبراً يحتمل الصدق أو الكذب، أو هي حكم بوجود علاقة موجبة أو سالبة بين طرفين أو حدين تربط بينهما على نحو صادق أو كاذب، وتسمى الحالة التي توجد عليها القضية من حبث السلب والإيجاب كسف القضية، كما يحدد عدد الماصدقات التي تصدق عليها القضية كم القضية. وتسمى الألفاظ أو العلامات التي تضاف إليها لتحديد كيفها أو العلامات التي تضاف إليها لتحديد كيفها وكَمّها بالأسوار.

وتصنف القضايا ثنائياً إلى حملية وشرطية، ورباعياً إلى كلية وجزئية من حيث الكم، وموجية وسالية من حيث الكيف.

والقضايا التى قياساتها معها هى ما يحكم العقل فيها بواسطة أمر لايغيب عن الذهن عند تصور الطرفين، كقولنا: اللاربعة زوج، بسبب ومعط حاضر فى الذهن وهو الانقسام بمتساويين، فإن الذهن يرئب فى الحال أن الأربعة منقسمة فإن الذهن وكلما كان كنذلك فالأربعة زوج، بمتساويين، وكلما كان كنذلك فالأربعة زوج، وتسمى فطريات أيضاً. وأشباه القنضايا-Pseudo-ايضايا مبتافيزيقية أو ما شابهها مما لا يمكن التحقق من معناها تجريباً، ولاتقوم على يمكن التحقق من معناها تجريباً، ولاتقوم على معطبات حسبة، وتوصف بأنها قنضايا فارغة لامعنى لها (كارناب).

Occasional Proposition (E.); ... قضية اتفاقية ... ; Proposition Occasionnelle (F.)
قضية شرطية متصلة حُكم فيها بوقوع

الاتصال بين الطرفين، أو بلا وقوعه، لا لعلاقة تشخص الاتصال. والاتفاقية الخاصة هي التي حكم فيها بصدق التالى على تقدير صدق المقدم، لا لعلاقة بينهما موجبة لذلك بل لمجرد صدقهما، كقولنا: "إن كأن الإنسان ناطقاً فالحمار ناهق، وقد يقال إنها التي يُحكم فيها بصدق النالى فقط، ويجوز أن يكون المقدم فيها صادقاً أو كاذباً، وتسمى بهذا المعنى اتفاقية عامة، سميت بذلك لانها أعم من الأولى.

وتطلق الاتفاقية أيضاً على قسم من الشرطية المنفصلة، وهي التي حكم فيها بالتنافي، لا لذات الجزئين، بل بمجرد أن يشغق في الواقع أن يكون بينهما منافاة وإن لم يقتض مفهوم أحدهما أن يكون منافيا للآخر، كقولنا للأسود اللاكاتب، أما أن يكون هذا أسود أو كاتباً، فإنه لا منافاة بين الأسود واللاكاتب، لكن تحقق السواد وانتفاء الأسود واللاكاتب، لكن تحقق السواد وانتفاء الكتابة؛ وعلى هذا فقيل السالبة الاتفاقية فإنها رفع هذا المفهوم.

فضية احتمالية .....

Problematic Proposition (E.);

Proposition Problématique (f.);

Problematischer Satz (6.)

تضرر احتمال صحة الشيء أو تقول من المحتمل أن يكون أهو ب.

س وليسس ص، أو أنه لا شي من ببين من ليبس عضواً في فئة أ هو عضبو في الفئة ب، وصورتها أ هي ب.

Exceptive Proposition<sup>(E.)</sup>; .. قضیهٔ استثنائیهٔ Proposition Exceptive <sup>(F.)</sup>

قضية عطفية نستثنى فيها فئة واحدة فقط من التضمن في فئات أخرى غيرها. وصورتها كل أ هي ب، ولا أهي ب.

Relational Proposition <sup>(E)</sup>; ... قضية إضافية Proposition Relationnelle <sup>(F)</sup>

قسضية بسيطة يرتبط طرف ها برباط إضافة يتصل بالمقددار، أو المسافة، أو القرابة، أو التساوى، أو غير ذلك من العلاقات إلا علاقة التضمّن، مثل الهرَم أعلى من القلعة.

Plurative Proposition (E.); ...... قضية أكثرية Proposition Plurative (F.)

قضية محصورة سورها لفظ مثل كثير أو أكثر، كقولك أكثر المصريين عرب، والفرق بينها وبين القيضية الكلية أو الجزئية، أن استغيراق الموضوع في المحصول كلى في الكلية، وجيزتي في الجزئية، وأكثري في الأكثرية.

Primitive Proposition <sup>(E.)</sup>; ...... قضية أولية Proposition Primitive <sup>(F.)</sup>;

Primitiver Satz (G.)

مسلمة أو بدهية، وهي أولية في الترتيب فنقط، بمعنى أن المسلمة تأتى في الترتيب قبل المبرهنة التي تلزم عنها.

Apodictic Proposition <sup>(E.)</sup>; ... قضية برهانية Proposition Apodictique <sup>(F.)</sup>;

Apodiktischer Satz (G.)

أو واجبة، أو محتنعة، أو ضرورية، أو حتمية (منطق الجنهة)؛ وتعبير عمّا لا يمكن أن يكون بخلاف منا هو كائن، أو تقول إن من الضروري أن أهو ب.

هي التي موضوعها اسم محصل، ومحمولها اسم محصل، ومحمولها اسم محصل، أو أنها لاتحتوى إلا على متغير مفرد لفئة من الفئات، أو التي لها موضوع واحد ومحمول واحد والحكم فيها مطلق غير مقيد، أي أن حقيقتها ومعناها إما إبجاب فقط، كقولنا: كل إنسان حيوان بالضرورة، فإن معناه ليس إلا إيجاب الحيوانية للإنسان، وإما سلب فقط، كقولنا لا شي من الإنسان بحجر بالضرورة. فإن حقيقته ليست إلا سلب الحجرية عن الإنسان.

هى التى يمكن الخمصول عليها بوضع كل من طرقى القضية الأولى موضع الآخر، بحيث يصبر الموضوع محمولاً والمحمول موضوعاً، مثل قبولنا : "كل إنسان حيوان ناطق، وكل حيوان ناطق إنسان". ولا يكون النبادل صادقاً إلا في القضايا الكلية السالبة، أما القضايا الكلية الموجهة فإن النبادل لا يكون صادفاً إلا إذا كان المنعراق الحدود واحداً كما في الحد النام.

السائبة لا تستخرق الموضوع لكنها تستخرق المحمول ورمزها ج. س؛ والقضية الجزئية العطفية صورتها بعض أحو ب، وبعض أليس ب.

Collective Proposition <sup>(E.)</sup>; ... **قَضْرِةَ جَمَعُرِةً** Proposition Collective <sup>(F,)</sup>;

Kollektiver Satz (G.)

موضوعها مجموعة أفراد أو فئة غير محددة. مثل «صدّق مجلس الأمة على القانون».

Categorical Proposition (E.); .. قضية حملية Proposition Catégorique (F.);

Kategorischer Satz (G.)

قضية بسيطة تتكون من موضوع ومحمول ورابطة؛ وتنقسم من حيث الكم إلى كلية رمزها ك مثل: اكل المصريين عبربه؛ وجزنية رمزها ج؛ مثل: ابعض المصريين عرب الاوتنقسم من حيث الكيف إلى موجبة ورمزها م مثل: اكل البشر فاتون الاوسالية رمزها سرا مثل: الإنسان ليس قرداً وتنقسم من حيث الكم والكيف معا ليس قرداً وتنقسم من حيث الكم والكيف معا اللي كليبة موجبة رمزها ك.م، مثل: اكل المصريين عرب الاوكلية سالبة رمزها ك.م، مثل: اكل المسريين عرب الاوجزئية مالبة رمزها ك.س مثل: الكل مئل: المعرب وجزئية موجبة رمزها ج.م مثل: العسرب مصريون الاوجزئية سالبة مصريين العسرب العسربين العسرب العسرب العسربين العسرب العسربين العسرب العسرب العسرب العسربين العسرب العسرب العسربين العسرب العسربين العسرب العسربين العسرب العسربين العسرب الع

قضية دائمة مطلقة .....

Absolute Permanent Proposition <sup>(E.)</sup>;

Proposition Permanente Absolue <sup>(F.)</sup>

قضية موجهة بسيطة حُكم فيها بدوام ثبوت المحمول للموضوع أو بدوام سلبه عنه ما دامت

Analytical Proposition <sup>(E.)</sup>; .... **قضية تحليلية** Proposition Analytique <sup>(E.)</sup>;

Analytischer Satz (G.)

هي التحصيل اللفوي لموضوع، مثل: «الإنسان حيوان ناطق».

Synthetical Proposition<sup>(E.)</sup>; .. قضية تركيبية Proposition Syntétique <sup>(F.)</sup>; Synthetischer Satz <sup>(G.)</sup>

صصدر الخبر فيها ليس هو المعنى اللغوى للموضوع.

## قضية تقريرية أو واقعية أو مطلقة .....

Assertoric Proposition (E.); Proposition Assertorique (F.); Assertorischer Satz (G.)

(منطق الجهة) قضية غير مقيدة بجهة، تقرر مجرد وجود المحمول في الموضوع، أو انتسابه إليه، دون بيان جهة أو النحو الذي عليه هذا الوجود؛ أو أنها القضية التي تقول من الحق أن أ هو ب.

Particular Proposition<sup>(E.)</sup>; ...... قضية جزئية Proposition Particulière<sup>(F.)</sup>; Proposition Particularis <sup>(E.)</sup>;

Proposition Particularis

Partikulärer Satz (G.)

تفید الحکم علی جزء أو بعض ماصدقات أو أفراد الموضوع، أو هی التی تثبت أن فشة ما هی فئة ذات أعیضاء طالما أنها تساوی الفشة الفارغة. ویرمز لها بالرمز ج.

والقضية الجنزئية الموجبة لا تستغيرق الموضوع ولا المحسمول ورسيزها ج . م؛ والقبضية الجزئية قضية شرطية متصلة .....

Conjunctive Proposition (E.); Proposition Conjunctive (F.); Konjunktiver Satz (G.)

قضية سركبة أداة الربط فيها إذا الشرطية، مثل: الذا تكاثرت الغيوم هطل المطرالا والشرطية المتعملة الموجبة هي التي حكم فيها باتصال تحقق قضية بتحقق قضية أخرى؛ والشرطية المتصلة السالية هي التي يحكم فسينها بسلب ذلك الاتصال.

والمتصلة ثلاثة أقسام، لأنه إن التقى فيها عطلق الاتصال إيجاباً أو سلباً تسمى متبعلة مظلقة الاتصال بكونه المحمد (إن قيد الاتصال بكونه لزومياً سميت شرطية متصلة لزومية الشمس طالعة موجبة كانت، كقولنا : "إن كانت الشمس طالعة فالنهار موجود"، أو سالبة، كقولنا : "ليس إن كانت الشمس طالعة فالليل موجود"؛ وإن قيد كانت الشمس طالعة فالليل موجود"؛ وإن قيد الاتصال بكونه اتفاقاً سميت شرطية متبعلة القاقية المنات، كقولنا: الإنسان ناطقاً فالحمار ناهق"، أو سالبة، كقولنا : "ليس إن كان الإنسان ناطقاً فالحمار ناهق"، أو سالبة، كقولنا : "ليس إن كان الإنسان ناطقاً فالحمار ناهق"، أو سالبة، ناهق"، وحكم القبضية الشرطية المتبعلة أنه إذا ضدق المقدم صدق النالي، أما صدق المتالى فلا يستلزم صدق المقدم، ورمزها ق ل.

قضية شرطية منفصلة .....

Disjunctive Proposition (E.); Proposition Disjunctive (F.);

Disjunktiver Satz (C.) قضية مركبة أداة الربط فيها \* إما \* البدائلية ذات الموضوع موجودة خسارجاً أو ذهناً، كقولنا: «كل أوروبي أبيض دائسماً»، سسميت دائمسة لاشتمالها على الدوام، ومطلقة لعدم تقييد الدوام فيها بوصف أو غيره.

Negative Proposition (E); ....... قضية سالية ........ Proposition Négative (F); Negativer Satz (G.) تفيد انسفصال الموضوع عن المحمول، ويرمز لها بالرمز س.

Singular Proposition <sup>(E.)</sup>; ... **قَصْبِهُ شَخْصِبِهُ** Proposition Singulière <sup>(E.)</sup>;

Singularischer Satz (G.)

موضوعها حداً فردی، مثل: «هذا الرجل مصری»، أو اسم علم، مثل: «محمد عربی». Hypothetical Proposition (En): قضیة شرطیة (En): Proposition Hypothétique (En): Hypothetischer Satz

قضيت مركبة يحكم فيها بالارتباط بين قضيتين على أساس أن إحداهما شرط الشائية، كقبولنا: وإذا تساوت زوايا المثلث تساوت الأضلاع، ويسمى القسم الأول أو الشرط بالمقدم، والنائي بالتالي أو اللازم. وليست القضيتان في الشرطية كاملين، فإن المقدم أو السالي لا يكون وحده قضية أو قولاً كاملاً فالمقدم ليس قولاً وإنما هو شرط القول، والنائي ليس قولاً وإنما هو شرط القول، والنائي ليس قولاً كاملاً

وتنقسم القضية الشرطية إلى قسمين لأنهما إن أوجبت أو سُلبت إحدى القنضيستين عند حصول الأخرى فمنصلة، وإن أوجبت أو سلبت إحداهما عن الأخرى فمنفصلة.

أو "أو". والشرطية المتفصلة الموجبة من التي حكم فيها بالننافي بين القيضيتين، إما في الصدق والكذب معاً، أي في التحقق والانتشاء معاً والكذب معاً، أي في التحقق والانتشاء معاً وتسمى متفصلة شرطية حقيقية Pisjunctive P. Disjunctive P. قولنا: فإما أن يكون هذا العدد زوجاً، وإما أن يكون فرداً؟ وإما في الصدق فقط، أي من غيير أن تتنافيا في الكذب، بل يمكن اجتماعهما على الكذب، وتسمى شرطية متفصلة مانعة الجمع المكذب، وتسمى شرطية كقولنا: الإما أن يكون هذا الشئ شجراً، وإما أن يكون حجراً؟ وإما في الكذب فقط، أي من غير يكون حجراً؟ وإما في الكذب فقط، أي من غير أن تتنافيا في الصدق، وتسمى شرطية متفصلة أن تتنافيا في الصدق، وتسمى شرطية متفصلة مانعة الخلو Pypothetical D. P. Exclusive كقولنا: وإما أن يكون هذا الشئ لا شجراً ، وإما أن يكون

والشرطية المنفصلة السالية هي التي يحكم فيها بسلب ذلك التسافي، إما فيهما معا ونسمي حليقية، كقولنا : "ليس إما أن يكون هذا الحيوان إنساناً وإما أن يكون كاتباء، أو في الصدق فقط، وتسمى شرطية منفصلة مانعة الجعع، كقبولنا : "ليس إما أن يكون زيد إنساناً أو يكون ناطبقاً؛ أو في الكذب فقط، وتسمى شرطية منفصلة مانعة الحلو، كقولنا : "ليس إما أن يكون هذا إنساناً أو يكون فسرساً". ثم الشرطية المنفصلة مطلقاً، يكون فسرساً". ثم الشرطية المنفصلة مطلقاً، وحقيقية كانت أو مانعة الجمع أو مانعة الحلو، موجبة كانت أو سالبة، إن حكم فبها بالتنافي أو بسلب الننافي مسميت شرطية منفصلة مطلقة؛ وإن بسلب الننافي أو سأبه بالعناد سميت شرطية منفصلة منفصلة منفصلة منفصلة المنافي أو سأبه بالعناد سميت شرطية منفصلة منفسلة منفصلة منفسلة من

عنادية؛ وإن قيد بالانفاق سميت شرطية منفصلة اتفائية.

لا يرجع الصدق فيها إلى صورتها أو معناها فقط، بل إلى تحقيقها، ولذلك كان الصدق فيها ممكناً فقط وليس ضرورياً.

مى الصادقة بالضرورة التى يكون صدقها لازماً عن صورتها وطريقة تركيبها فقط، بصرف النظر عن مطابقتها للواقع أو عن عنضويتها الفعلية.

Numerical Proposition <sup>(E.)</sup>; .... **قَضية عددية** Proposition Numérique <sup>(F.)</sup>;

Numerischer Satz (C.)

الموضوع فيسها محدود جزئياً بطريقة معينة، مثل : "ثلاثة أرباع الطلبة نجحوا".

Privative Proposition <sup>(E)</sup>; ...... قضية عدمية Proposition Privative <sup>(F.)</sup>;

Privativer Satz (G.)

المعدولة المعقولة نحو: «زيد أعمى»، فإنها معدولة من حيث المعنى لا من حيث اللفظ. وقبل الحي التي محمولها أحسن المتقابلين، نحو: «زيد جائر». هذا بحسب المشهور، وأما في التحقيق فهي التي محمولها دال على عدم شئ من شأنه أن يكون للشئ أو لنوعه أو لجنسه (ابن مسيئا – النجاة).

الموضوع، وتثبت عن الفئة بأكملها سواء كانت بسيطة أو مركبة، أنها تساوى صفراً. ويرمز لها بالرمز ك.

والقنضية الكلية الموجبة تستغرق الموضوع ولانستغرق المحمول، وتعنى أنه لا يوجد عضو فى الفئة أمثلاً لا يكون متصفاً كذلك بأنه عضو فى الفئة ب، ويرمز لها بالرمز ك. م.

والقضية الكلية السائية تستغرق الموضوع والمحمول، وتفيد أن الفئة المثستركة بين الفئتين أ و ب فئة فارغة، ويرمز لها بالرمز ك. س.

infinite Proposition<sup>(E.)</sup>; .... قضية لا محدودة Proposition Infintive <sup>(F.)</sup>

قضية موجية محمولها سالب، مثل أ هي لا ب.

Restrictive Proposition (الله محصورة (الله )).

Proposition Restrictive (F.)

موضوعها كلى، والحكم عليه مبيَّن أنه في كله أو في بعضه. (ابن سينا - النجاة).

والتنضية المحصورة هي التي لها سور (خوارزمي - مفاتيح العلوم). والقضية المسورة محصورة وسميناها القضية المحيطة. (سهروردي -حكمة الإشراق).

قضية مخالفة .....

Paradoxical Proposition (E.)

Proposition Paradoxale (6.)

يلزم عند افتىراض صدقها أنهاكاذبة، وبلزم عن افتراض كذبها أنها صادقة. Conventional Proposition<sup>(E)</sup>; ...قضية عرفية Proposition Conventionnelle <sup>(F)</sup>; Konventioneller Satz <sup>(C)</sup>

قضية بسيطة حكم فيها بدوام ثبوت المحمول للمسوضوع أو سلب عنه صادام ذات الموضوع منصفاً بالعنوان، مثاله إيجاباً : «كل كاتب متحرك الأصابع مادام كاتباً»؛ ومثاله سلباً : «لا شئ من الكاتب ساكن الأصابع ما دام كاتباً». وسميت عرفية لأن العرف يفهم هذا المعنى من السالبة عند ذكر الجهة. حنى لو قبل : «لا شئ من النائم بمستبقظ»، يُفهم منه سئب الاستبقاظ من النائم بمستبقظ»، يُفهم منه سئب الاستبقاظ

Copulative Proposition (E.); .... قضية عطفية Proposition Copulative (F.);

عن النائم ما دام نائماً.

Kopulativer Satz (6.)

قضية شرطية منفصلة مركبة من قضيتين بينهما حرف العطف واو.

Alternative Proposition (قضية عنادية :... ; .... عنادية Proposition Alternative (قنية :... ;

Alternativer Satz (G.)

هى القنضية الشرطية المنفصلة التي يكون الحكم فيها بالتنافي لذات الجزأين مع قطع النظر عن الواقع، كسما بسين الفرد والزوج، والحسجر والشجر، وكون زيد في البحر وأن لا يغرق.

Universaler Satz (G.)

تفيد الحكم على جميع ماصدقات أو أفراد

Compound Proposition<sup>(E.)</sup>; ..... **قضیهٔ مرکبهٔ** Proposition Composée <sup>(F.)</sup>

تتكون من عدة قبضايا بسيطة، والحكم فيها مقيد بشرط؛ أو أنها تحتوى على حاصل ضرب أو جمع عدة فيئات؛ أو هي التي حقيقتها تكون ملتمة من إيجاب وسلب، كقولنا: «كل إنسان ضاحك لا دائماً»، فإن معناها إيجاب الضحك للإنسان وسلبه عنه بالفعل.

لقضية مساعدة ...... Lemme <sup>(F.)</sup>; Lehnsatz; Hulfsatz<sup>(G.)</sup>

يؤتى بها لإقامة البرهان على قضية أخرى. وفى الهندسة الإقليدية هى النظرية المساعدة يستعان بها لإثبات النظرية الأصلية، وفي منطق أرسطو هى المقدمة، وعند الرواقيين هى المقدمة الكبرى.

Privative Proposition (E): ..... وقضية معدولة ..... والمراد المعدولة المعدولة المعدولة المعدولة عدمى المعدولة المعدولة

الطرفين، نحو : «اللاحبي لا عالم». والمعدولة

المعقولة نحو: ازيد أعمى الفظاء معدولة من حيث المفظاء والمعسولة المحملة هي قضية حملية موضوعها ومحمولها كلاهما وجوديان، نحو: ازيد قائم الأوقيل الحملية التي موضوعها ومحمولها وجوديان إن كانت موجة سميت محملة، وإن كانت سالية اسميت بسيطة، والعبرة في إيجاب القضية وسلبها بإيقاع النسبة ورفعها لا بطرفيها.

قضية مقارنة .....

Comparative Proposition (E.);

Proposition Comparative  $^{(F,)}$ ;

Komparativer Satz (G.)

قضية سركبة يتميز موضوعتها يحمل إحدى الصفات عليه بدرجة أكبر أو أصغر من حملها على غيره، كتولنا : «الألم أعظم الشرور».

Possible Proposition <sup>(E.)</sup>; ...... قضية ممكنة Proposition Possible <sup>(F.)</sup>

المكنة العامة هى التى حكم فيها بسلب الفسرورة المطلقة عن الجانب المخالف للحكم، فإن كان الحكم فى القضية بالإيجاب كان مفهوم الإمكان سلب ضرورة السلب، وإن كان الحكم فى القضية بالسلب، كان مفهومه سلب ضرورة المسلب، فإن مفهومه سلب ضرورة الإيجاب. فإنه هو الجانب المخالف للسلب، فإن قلنا : اكل نار حارة بالإمكان العام، كان معناه أن سلب الحرارة من النار ليس بضرورى؛ وإذا قلنا : الا شئ من الحار بيارد بالإمكان العمام، كان العمام، قلنا : الا شئ من الحار بيارد بالإمكان العمام،

بضروري، وإذا قلنا : «لا شيّ من الحار بسارد بالإمكان العام»، فمعناه أن إيجاب البرودة للحار ليس بضروري.

والمكنة الخاصة هي التي حكم فيها بسلب المضرورة المطلقة عن جانبي الإيجاب والسلب، فإذا قلنا: «كل إنسان كاتب بالإمكان الخاص» أو : «لاشئ من الإنسان كاتب بالإمكان الخاص» الخاص»، كان معناه أن إيجاب الكتابة للإنسان وسلبها عنه ليسا بضرورين، لكن سلب ضرورة الإيجاب إمكان عام سالب، وسلب ضرورة السلب إمكان عام موجب، فالممكنة الخاصة، السلب إمكان عام موجب، فالممكنة الخاصة، سواء كانت موجبة أو سالمة، يكون تركيبها من مكنتين عامتين، إحداهما موجبة والأخرى سالبة، فلا فرق بين موجبنها وسالبنها في المعنى ما لم في الملفظ، حتى إذا عُبرت بعبارة إيجابية بل في الملفظ، حتى إذا عُبرت بعبارة سابية كانت موجبة، وإذا عُبرت بعبارة سابية كانت سالبة.

Indefinite Proposition (E.); ....... قطبیة مهملة Proposition Indéfinie (F.);

Unbergenzter Satz 1G.1

لا سبور لها، مثل : ١٠لانسان قبان»؛ وبعض هذه القضايا قوانين علمية.

هى التى حكم فيها بضرورة ثبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه فى وقت غير سعين من أوقات وجود الموضوع لا دائماً بحسب الذات، فإن كانت موجبة كقولنا : "بالضرورة كل إنسان

متنفس في وقب ما لا دائماً، كان تركيبها من موجية متنشرة مطلقة، وهو قولنا: "بالضرورة كل إنسان منتفس في وقت ما الإيسان متنفس بالفعل أي قولنا: "لاشئ من الإنسان بمتنفس بالفعل الذي هو مفهوم اللادوام الإنسان بمتنفس بالفعل كقولنا: "بالضرورة لا شئ من الإنسان بمتنفس كقولنا: "بالضرورة لا شئ من الإنسان بمتنفس في وقت ما لا دائماً "، فتركيبها من سالية متنفرة في وقت ما لا دائماً "، فتركيبها من سالية متنفرة هو اللادوام. هو الجزء الأول، وموجية مطلقة هامة هو اللادوام. قضية موجية مطلقة هامة هو اللادوام. قضية موجية مرجية ما كانت الله كانت

Affirmativer Satz (G.)

تفید اتنصال الموضوع بالمحمول، ویسرمز لها بالرمز م أو A.

لفظ الجهة مصرح به فيها، وهو اللفظ الدال على كيفية نسبة المحمول إلى الموضوع، إيجابية كانت أر سلبية، كالفسرورة والدوام، وتسمى تلك الكيفية مادة واللاضرورة واللادوام، وتسمى تلك الكيفية مادة الفسية، كقولنا: «يجب أن يكون الإنسان حيواناً، ويمتنع أن يكون حيجراً، ويمكن أن يكون حكيماً». والألفاظ الدالة على الجهة هي وبدل يكون حكيماً». والألفاظ الدالة على الجهة هي وبدل على دوام العدم، وممكن وبدل على دوام وجود ولا عدم، والفرق بين الجهة والمادة أن الجهة لفظة مصرح بها تدل على أحد هذه المعانى، والمادة مصرح بها، وربما حالة للتضية في ذاتها غير مصرح بها، وربما تخالفا: كقولك: «زيد يمكن أن يكون حيواناً»، تخالفا: كقولك: «زيد يمكن أن يكون حيواناً»،

فالمادة واجبة، والجهة ممكنة. (ابن سينا - النجاة).

والقضية الموجهة عند كنط إما احتمالية وحى
المشكوك في صدقها، وجهتها الإمكان واللا
إمكان؛ أو خبرية مطلقة، نبة محمولها إلى
موضوعها مطابقة للواقع في الإبجاب أو
السلب، وجهنها الوجود وعدم الوجود؛ أو
ضرورية ونسبة محمولها إلى موضوعها
ضرورية، وجهنها الوجوب والجواز.

Existential Proposition<sup>(E.)</sup>;... **قضية وجودية** Proposition Existentielle <sup>(F.)</sup>;

Existentialer Satz (G.)

هي التي تشبت الوجود أو تنفسيه عن نوع بسبط أو مركب. والقضية الوجودية الموجبة كلية. صورتها كل أهي ب (ويوجد بعض أ)؛ والسالبة قطعة كلبة سالبة، وصورتها لا أ هي ب (ويوجد بعض أ وأبيضاً بعض ب )؛ والوجودية اللاضرورية هي المطلقة العامة مع قيد اللاضرورة بحسب الذات، وهي إن كمانت موجبة كمقولنا : «كل إنسان ضماحك بالفعل لا يمالضرورة». فتركيبها من موجبة مطلقة عامة هي الجزء الأول، وسالبة بمكنة عامة وهي معنى لا بالضرورة. لأن الإيجماب إذا لم يكن ضرورياً كمان هناك سلب ضرورة الإيجاب، وسلب ضرورة الإيجاب شئ من الإنسان بضاحك بالفعل لا بالضرورة، فتركيبها من سالبة مطلقة عامة وهو الجزء الأول. وموجية محكنة عامة وهو معنى اللاضرورة، فإن السلب إذا لمم يكن ضمرورياً كمان مناك سلب

ضسرورة السلب، وهو الممكن العام الموجب. والقضية الوجودية اللادائمة هي المطلقة العامة، مع فيد الدوام بحسب الذات، وهي سبواء كانت سوجبة أو سالبة يكون تركيبها من مطلقتين عامنين إحداهما موجبة والأخرى سالبة، لأن الجزء الأول مطلقة عامة، والجزء الثاني هو اللادوام ومضهومه مطلقة عامة، ومثالها إبجاباً وسلباً قولنا: «كل إنسان ضاحك بالضعل لا دائماً، ولا شئ من الإنسان بضاحك بالفعل لا دائماً، ولا شئ من الإنسان بضاحك بالفعل لا دائماً».

Temporary Proposition<sup>(E)</sup>; ..... **أَشَيَةُ وَلَنَيَةً** Proposition Temporaire <sup>(F,)</sup>

قضبة موجهة حكم فيها بضرورة نبوت المحمول للموضوع أو سلبه عنه في وقت معين لاداتما، نحو: فكل قصر منخسف وقت حيلولة الأرض بينه وبين الشميس لا داتما، ولا شئ منه بمنخسف وقت التربيع لاداتما، وهي مركبة من وقتية مطلقة موافقة في الكيف، أي الإسجاب والسلب؛ ومطلقة عامة مخالفة في الكيف وقت معين، والمطلقة ما حكم فيها بالضرورة في وقت معين، والمطلقة هي التي حكم فيها بالنسبة بالفعل في وقت معين، والمطلقة مي التي حكم فيها بالنسبة بالفعل في وقت معين،

Section d'or <sup>(F.)</sup>; Goldener Schnitt<sup>(G.)</sup>

من مضايس الجسمال التي ترتاح العين إلى مطالعتها وتستحدث في النفس انشراحاً بسبب الانسجام والتوافق الذي يصير إلبه النكوين لو روعيت فيه ، والقطع الذهبي هو أن تأني نسبة

الخلاء إلى الملاء في التكوين، أو نسبة الضوء إلى الظل، أو الألحان الخافصة إلى الألحان الزاعقة. أو نسبة استخدام الآلات إلى بعضها البعض، أو نسبة التشكيلات اللحنية المختلفة إلى العمل ككل، وإلى البناء الموسيستى للعمل ككل، وإلى البناء الموسيستى للعمل ككل. كالنسبة بين طول الجزء العلوى من الجسم إلى المطول العمام للجسم، أو كمالنسبة بين حماصل المطول العمام للجسم، أو كمالنسبة بين حماصل الكلية للسطوح، وهي مختلفة بحسب الشكل الكلية للسطوح، وهي مختلفة بحسب الشكل العام للشئ، ونوعه.

، قُل لهم أنى عشت حياة رانعة، ..... " Tell them I've had a wonderful life! "

آخر ما نطق به الفيلسوف الكبير فيتجنشتاين (١٩٨٩ - ١٩٥١)، وكان قد أصبيب بالسرطان، وأناه الموت، فرنا بعينيه إلى صديقه الملازم له في مرضه، وهمس إليه بعبارته هذه قبل أن تسدل الستار لآخر مرة على حياته المعذّبة المشردة المؤلمة أشد الألم!

للقلب معنيان، أحدهما اللحم الصنوبرى الشكل، المودع فى الجسانب الأيسر من الصدر، وهذا القلب للبهائم أيضاً؛ وثانيهما لطيفة ربائية روحانية لها تعلَّق بالقلب الجسمائمي كتعلَّق الأعراض بالأجسام، والأوصاف بالموصوفات، وهو حقيقة الإنسان، وهذا هو المراد من القلب، وقد يعنى النفس، أو الروح، أو العقل، ولذلك قيل الشلب حقيقة جامعة بين الحقائق الجسمائية قيل الشلب حقيقة جامعة بين الحقائق الجسمائية

والفنوى المزاجسة، وبيسن الحنفائق الروحانية والخصائص النفسية.

والقلب بشابله العسقل، ويؤسسس عليه باسكال فلسفته فيما يسميه منهج العقل الأربب المسكال فلسفته فيما يسميه منهج العقل الأربب المشئ أي صار ماهراً فيه - والأرابة هي البصيرة النافذة، وهي العيان والوجدان.

وللقلب فلسفة في الإسلام بلخصها الحسديث: قالقلوب أربعة : قلب أجرد فيه مثل السراج يُزهر، وقلب مربوط على غلافه، وقلب منكوس؛ وقلب مصفح؛ فأما القلب الأجرد فقلب ألمؤمن سراجه فيه نوره؛ وأما القلب الأخلف فقلب الكافر، وأما القلب المنافق - عَرَف ثم الكافر، وأما القلب المنافق - عَرَف ثم الكافر، وأما القلب المنطقع فقلب فيه إيمان ونفاق، الكر؛ وأما القلب المصفح فقلب فيه إيمان ونفاق، ومَثَل الإيمان فيه كمثل البُقلة يمدها الماء الطيب، ومَثَل النفاق فيه كمثل القراحة يمدها الله والقيع، فأى النفاق فيه كمثل القراحة يمدها الله والقيع، فأى المنفاق فيه كمثل القراحة يمدها الله والقيع، فأى المنفاق فيه كمثل القراحة عدها الله والقيع، فأى المنفاق فيه كمثل القراحة عدها الله والقيع، فأى المنفاق فيه كمثل الأخرى غليث طبه المنه والقيع، فأى

والقلب في الاصطلاح الإسلامي مشكاة، والإيمان فيها مصباح (النور: ٣٥)، والإنسان الكامل هو المذي يُمتلا قلبه بنور الله فسيسصير كالكوكب الدري يشع بهداه، ووقوده الشجرة المباركة - أي الهدى النبوي - وهو زينونة، لا المباركة ولا غربية - يعنى لا هو هدى اليهود أهل الشرق، ولا هدى النصاري أهل الغرب، وزيت الإسلام مضي بطبعه ولو لم تسسمه نار - أي الإسلام مضي بطبعه ولو لم تسسمه نار - أي حتى ولو حاولوا إطفاءه، وإنما نور الله، ونور نبية حتى ولو حاولوا إطفاءه، وإنور المؤمنين - كل

ذلك نبورٌ على نور، (البنور: ٣٥) والله يهسدي لنوره من يشساء، والله يضمرب الأمشال (النور: ٣٥)، ونوره تعالى موثله القلب. والقلوب في القـــرآن تفــهــم، وتعي، وتدرك، وتحبس، وهي المذوات. ولهما أحوال. ومنهما:القلب الغليظ فظ الطبع (آل عسمسران: ١٥٩)، والبقلب السليم خالص الإيمان (المشعراء: ٨٩)، والقلب المتكبر الجبار (غافس : ٣٥)، والقلب المنيب (ق: ٣٣)، والقلب الذاكر (ق: ٣٧)، والقلب المختوم علبه (الشورى: ٢٤)، والقلب الآثم (البـقرة: ٢٨٣). والقلب المؤمن المطمئن (النحل: ١٠٦). والقلب الغمسافل (الكهيف: ٢٨)، والشلب المريض (الأحزاب: ٣٢)، والقلب المهدي (الشغابن: ١١) ، والقلب المربوط عليه (القبصص : ١٠)، والقلب المزاتغ (آل عمران: ٨)، والقلب المغلول (الحشر : ١٠)، والقلب المحسور (آل عمران : ١٥٦)، والقلب المطهّر (المبائدة : ٤١)، والقلب القساسي (الأنعسام: ٤٣)، والتقلب المطيسوع (الأعبراف: ١٠٠١)، والقبلب المغيظ (الشوبة: ١٥)، والقلب المرتاب (السوبية : ٤٥)، والقلب المتألُّف (التبوية: ٦٠)، والقلب المنكر (النحل: ٢٢)، والقلب المكنون (الكهف : ٥٧)، والقلب المخبوت (الحيج ٥٤)، والقلب الوَجل (المؤمنون: ٦٠)، والقلب المفزوع (سيساً : ٢٣)، والقلب اللِّين (الزمر : ٣٣)، والقلب الخاشع (الحديد : ١٦) ، والقلب الخيّر (الأنضال : ٧٠)، والقلب الواجف (النازعيات: ٨)، والقلب السياكن (الفسيّح: ٤)، والقلب المشقلُب (النور: ٣٧).

والقلب المجرم (الشعراء: ٢٠٠)، والقلب المحافر: المنصر (ضافر: المنصر (الزمر: ٤٥)، والقلب الكاظم (ضافر: ١٨)، والقلب المصحص (آل عمران: ١٥٤)، والقلب العاقل والقلب العاقل (الحج: ٤٦)، والقلب العاقل (الحج: ٤٦).

نى اللغة هو الاضطراب والانزعاج؛ وفى الاصطلاح مسقولة وجودية، وهو الشعسور الأساسي للوجود في العالم، ينبثق من شعور الأنية، أنها ملقاة هناك في العالم، ومرضعة على الاختيار، وأن الخطر يتهددها، ويكشف عنها القلق للموجود لذاته، ويعرض عليه أن يحققها، ويضع الإنسان وجها لوجه أمام نفسه باعتباره لم يوجد بعد، وإنما سيوجد بواسطة الاختيار، والاختيار حرية ومخاطرة، والقلق يقترن بالإمكان والحرية.

ثلاثة قوانين أو مبادئ، هى: قانون أو مبلأ اللاتية أو الهوية، وصورته: أهى أ، مثل الإنسان مو الإنسان؛ وقانون أو مبلأ التناقض، أو بالأحرى صدم التناقض، وصورته: ألا يمكن أن تكون ب، كالإنسان لا يمكن أن يكون ناطقاً وغير ناطق فى نفس الوقت؛ وقانون أو مبدأ الوسط المتنع أو الثالث المرقوع، وصيغته: أن الشئ لابد أن يكون باو لا ب، لأنه لابد أن يكون على حال أو نقيضها، أى أن يتصف بإحدى الصفتين،

ف الإنسان ناطبق أو غير ناطق ولا ثالث له ذين الاحتمالين. (انظر هذه القواتين في مكانها)

المفوسة القوريتائية، نسبة إلى بلدة قورينا حيث أسس أرسبسوس، تلميد سقراط، مدرسة تعلم مسلعب الللة، وخلفته عليها ابنته، ثم ولدها أرستبوس الصغير، وكان رواجها في النصف الشاني من القرن الرابع قبل الميلادي، ومن أبرز فلاسف ها هيجيسسياس، وأنيكيريس، فللاسف ها هيجيسسياس، وأنيكيريس، وثيودوروس. وكان القورينائيون دعاة أخلاق، ولذلك لم يبحثوا في الطبيعة والرياضيات، وقالوا باللذة، وأن اللذة البدنية أفضل من اللذة المعتلية لأنها الأقوى، وأن العبرة في الأفعال بنتائجها، وكانوا النتيض للكليين الزهاد.

قول Dietum (E.: F.: L.: G.)

هو الملفظ المركب في القبضية الملفوظة. أو المفهوم المركب العقلي في المقضية المعقولة. والموصل القبريب إلى التصور يسمونه قسولا مسارحاً لشرحه صاهية الشيء ومعرفاً (بالكسر) أيضاً. والقول بالموجب Affirmative Dictum عند الأصوليين من أنواع الاعتراضات، وهو المتزام المسائل ما يلزم المعلّل بشعليله، مع بقاء النزاع في المختم المقصود.

ويسمونه القضية ، والحكم (فارابي ـ التوطئة في المنطق) ويُحكَم فيه بنـــة معنى إلى معنى إما

بإيجاب وإما بسلب (ابن سينا ـ شفاء ).

قول مُعجمى .....لادة المعجمي المعجمي

الكلام المركب ذو المعنى في مقابل الملفوظ، بتصدى للمعنى بطريقة المعاجم ، وقد يحتمل الصدق والكذب؛ وقيل هو الحكم بالإمكان jugement virtuel في مقابل الحكم بالضعل jugem

قول متصل ......... الله Oratio Continua

هو الخطابة عند الرواقيين، أحد أقسام المنطق. وقسمه الثاني الجدل.

Nationalisme (F.); Nationalismus (G.)

اعتقىاد يجمع بين أفراد شعب من الشعوب أنهم يؤلفون مجموعة سكانية متميزة، لهم لغتهم، وديانتهم، ومصالحهم المشتركه، وأمانيهم وأمالهم، وناريخهم، وأنهم وحدة اجتماعية لها أعرافهما وفلسفتها وثقبافتها، فإذا اعُستدي عليهم مبوا جسميعاً للزودعن حيناضهم وشرفهم وكرامتهم، وأعراضهم وأولادهم وأراضيهم، وقند يطلبون الاستنقلال الذائي لنتغبايرهم عن جيرانهم رغم أنهم داخل دولة واحدة كالباسك في أسبانيا، وقد ينشدون الاستقبلال والانفصال الكامل كالأبرلنديين الشماليين. والبهود تجمعهم قومبة واحدة رغم شناتهم. ولم يكن لهم أرض ولا دولة، وبعد قيمام إسرائيل فيإن اليهبودي الأمسريكي يديسن بالولاء أولأ لإسسرائيل قسبل أمريكا. والإسلام أضاف بُعداً جديداً للقومية هو البعــد الدبني، والرسول ﴿ يَشْبُ تَحَدَثُ كَشَيْرًا عَنْ

أمة الإسمالام رغم تباين أجناسمها، والأمة Nation قواها الانتماءا وأمة الإسلام تجمعها وحدة الدين والتاريخ المشترك للإسلام كديانة نوسعية أساسها التبشير. وأمَّة الإسلام أمة بلاغ، والبلاغ جناحاه البشارة والنقارة، وكل مسلم مطالبٌ بالبلاغ ، وأن يجشهد رأيه، والاجشهاد لا يُغَلَق أبدأ في الإسسلام؛ ولو كسانت سسورتا المزميل، والمدئر مقصوداً بهمما النبي يَرْجُنِينِهِ فقط، لما كان ثمة داع لهما بعد وفاته، وإنما الخطاب فيهما ـ تأويلاً ـ يوجمه إلى كل مسلم : أن يبلُّغ. وهذه العرابطة المشتركة Religation ـ من الفعل اللاتيني Religate بمعنى يربط، ومنها اشتقت Religion بمعنى دين، والدين عند أمسة الإسلام، وعند أمة السهود، والأمة المسيحية، وكافئة الأمم والقوسيات، هو الرابطة الجامسعة، وهي التي تربط الأمة القومسية، وكسان الفسيلسسوف مساطع الحسمسرى يتمسرجم Nationalism وطنية، واخستار لمعنى القومية Nationalitarism، ويعتبر أن الأساس في القومية اللغة والتاريخ والدين، واللغة القومية عند، بمثابة الوعاء الذي تتشكل به الأمم، وتحفظ فيه تراثهما وثروتها الشقافية، وتنقل بواسطت أفكار الشمعب. وفي اللغبة تبكمن كل ذخباتر الفكر والتنقاليند والشاريخ والفلسفة والدين. والأمنة ينبض قلبها في لغنتها. واللغة عند فيخت عنامل بناء للقسومييات، وهي السبيل لبعث الأمة ونهضتها، والقول بأن سويسرا تجسمع بين أبنائها

وحدة قبومية رغم اخبتلاف لغاتهم، يتنجاهل أن

سويسرا دولة وليست أمة.

الشدة والطاقة، يقال قوة الجسم، وقسوة الفكرة. والقوة الفكرة. والقوة الفكرة والفول، وتساوى في الميكانيكا مصدر الحركة والفعل، وتساوى في الميكانيكا حاصل ضرب الكتلة في السرعة (القانون الثاني من قوانين الحركة عند نيوتن). وكان هوقليطس يعتبرها مكوناً أولياً في الأجسام، وعنصراً من عناصر تنظيم الكون. وقال عنها باركلي إنها النيسير العلمي ولكنه لا يفسير ماهية الحركة. التيسير العلمي ولكنه لا يفسير ماهية الحركة. وقال عاخ إنه اصطلاح رياضي يتصل بقياسات المكان والزمان. ويلعب مفهوم القوة في الفيزياء المعاصرة نفس الدور الذي يلعبه الحدد الأوسط في التياس التقليدي، فهم يمكن دراسة السلوك الحركي للأجسام الفيزيائية.

Power (F.); ......

Pulssance; Pouvoir <sup>(F.)</sup>; Potentia <sup>(L.)</sup>; Vermögen; Fähigkeit; Macht <sup>(C.)</sup>

مبدأ الفعل، أو الاستعداد الذي في الشئ، والإمكان الذي فيه، لأنه يوجد بالفعل (ابن رشد والإمكان الذي فيه، لأنه يوجد بالفعل (ابن رشد من الخيص ما بعد الطبيعة). ويقال قوة لما به يجوز من الشئ فيعل (قوة فياهلة Puissance active)، أو الفيال (قوة النفعالية P. Passive)، ولما به يصير الشئ غير متغير الشئ مقومًا لآخر، ولما به يصير الشئ غير متغير ونابت. (ابن سينا مالنجاة). ويميز أرسطو بين الوجود بالقوة en puissance والوجود بالفعل en وجود الشئ وجودأ

المكنا، بينما الثانى هو أن يوجد الشئ بالفعل.

المحكنا، بينما الثانى هو أن يوجد الشئ بالفعل.

المحقة باطنة المحمد المحمد

قوة جوهرية ......الله المسلط المسلط المسلط المسلط المسلط كرستيان فولف (١٦٧٩ - ١٧٥٤) المسلط الإغريقي إنتلخيا أي الكمال أو التسمام، يقول إن كل كمائن به قسوة جوهرية تنحو به نحو التمام أو الكمال بصرف النظر عما بحدث في الواقع.

Memoria Retentiva "": Gedächtnis ""

الذاكرة، وهي قبوة تحفظ ما تدركه القبوة
الوهمية من المعانى غير المحسوسة الموجودة في
المحسوسات الجزئية. (ابن سينا - نجاة)؛ وإن كان
إدراكها مشصلاً كانت حافظة، وإن كان منقصلاً
كانت ذاكرة. (ابن رشد - الحس والمحسوس).

قوة حية .....طقة المستخدمة المستخدمة المستوى المستفد المستوى المستفد المستفدة المستفد المستفدة المستف

المقتصود بها القدرة الباطنة أو المعنوية على الاستحسرار برغم الصنعماب والعسراقسيل والإحباطات، وقصور ذات البد، ومع ذلك فقد تكون هذه القوة عند بعض الناس وكأنما هي قوة على التحدي، وبعض المعوقين قد يشتقون نتيجة هذه القوة الذاتية فيهم.

Concupiscible Appetite الله: ... عقوة شهوانية .... عقوة شهوانية .... على Appétit Concupiscible (F.);
Regehrungstrich الله: " .... Appetitio Concupiscibilis الله على القسوة النزوعية والنسوقيسة، تبعث

الحفظ غير الانطباع والقبول، والحسّ المشترك يقبل الصور، ولكن القوة المتصورة تحفظها. (الغزالي-مقاصد القالسفة).

Cognitive Power <sup>(E.)</sup>; ...... Puissance Cognitive <sup>(F.)</sup>;

Vis Cognitative (L.)

تنقسم قسمين، فإن منها قوة تُدرِكُ من خارج هى الحواس الخمس، ومنها قوة تدركُ من داخل وهى الحواس الباطنة، ومنها قوة تدرك الصورة، وقوة تدرك المسنى، وقوة فنطاميا، وقوة خيال، وقوة منخيلة وقوة وهمية، وقوة حافظة. (ايسن سينا دالنجاة).

Puissance Vegétative (F.); Vis Vegitativis (L.) من قُسوَى النفس أو مَلَكانسها، وتعسمل في الحيسوان والنبات فسينمو، وتحسرتكه لطلب السطعام وإلى النناسل.

قوة غاذية ....... بناية المستخدسة الفرة عاذية المستخدسة الفرد المستخدسة المستخدسة المستخدسة المستخدم المستخد المستخد

الحافظة لما ينطبع في الحسّ المشــــرك، فبإن

له بالقموة، فتضعل فيمه باستمداد أجسام أخرى تتشيه به من التخليق والتمزيج ما يصير شبيها به بالفعل (ابن سينا ـ نجاة).

Moving Power <sup>(E.)</sup>; ....... Pulssance Motrice <sup>(F.)</sup>;

Vis Motabilis (Lar.

القسوة التي إذا ارتسم في التسخيل صبورة مطلوبة أو مهروب منها حملتها على التحريث، ولها شعبتان : قوة شهوانية وقوة غضبية. (ابن سينا مالنجاة).

تدرِك المعانى الغير محسوسة الموجودة فى المحسوسات الجزئية، كالقوة الحاكمة بأن الذئب مهروب منه، وأن الولد معطوف عليه. (ابن سينا \_غاة).

Measurement <sup>(E.)</sup>; ......

Mesure ""; Mensura "" Mussung "" في اللغة عبارة عن النقدير، يقال قست النعل بالنعل، إذا قدرتُه وسويتُه؛ وهو عبارة عن رد الشي إلى نظيره، والقياس تقدير الشي المادي أو المعنوى بواسطة وحدة معينة لمعرفة عدد ما يحتويه من هذه الوحدة، ويستعمل أصلاً في العلوم الطبيعية والرياضية، كما يستخدم في علم النفس.

Syllogism <sup>(E.)</sup>; Syllogismus <sup>(L.) G.)</sup> Syllogisme <sup>(E.)</sup>; Syllogismus <sup>(L.) G.)</sup> قـول مؤلف من فـضايا إذا سَلمت لزم عنهــا

لذاتها قول أخمر. والقياس استدلال غيمر مباشر، وتقتصر عمليته على ثلاث قضايا حملية فقط، وثلاثة حــدود فــقط، فــإذا قلَّتُ عن ذلك كــانت استدلالاً مباشراً، وإذا زادت كانت قياساً مركباً، أو أي شكل آخر غير قياسي. وقيضايا القياس الثلاث مقدمتان ونتبجة، وتسمى المقدمتان اللازم منه، والنتيجة الملزوم، ويسمى ما قبل اللازم عند أخذ الذهن في ترتيب المقدمات مطلوباً. وتتكون المقدميتان من حيدين بينهميا حد ثالث أوسط لا يظهر في النتيجة. ومحمول النتيجة يسمى الحد الأكبر، وموضوعها يسمى الحدّ الأصغر. وتسمى المقدمة التي يوجد فسيهما الحد الأكسر المقسدمة الكبيري، والمقدمة التي يوجود فيسها الحد الأصغر المقلمة المصغرى. وينقسم القياس إلى استشنائي واقشراني؛ وله قواصد تُردَ إلى بعضها البعض؛ ومبدأه «مقالة الكل واللا شئء؛ وأشكاله أربعة، ولكل شكل ضروبه، وللضروب أسماء لامعني لها، وإنَّ كانبت قد وُضعت بطريقة خياصة لندل على طريضة استخلاص الضرورب ولتنشبط استظهار ها.

وبسمى كذلك أبافسوجى: "Apagogne السيوجى: "Apagogne الشينية، Apagogique الشينية، وصُغراه احتمالية، ونتيجته من نوع الصغرى أي احتمالية، ويطبقه يبرس على أي استدلال نتيجته احتمالية.

حالة وضع المقدم، من نوع: إذا كانت س هي أ، فسإن س هي ب، لكن س هي أ، إذن س هي ب.

قواس استئنانی منفصل ......

Disjunctive Syllogism (E.);

Syllogisme Disjonctif  ${}^{(F_i)}$ ;

Syflogismus Disjunctivus (L.)

هو القياس الشوطى المنقصل، ويكون بغيس شرط، نحو: الجسم إما جماد أو حيوان، لكنه جماد فليس بحيوان، ويشكون من مقدمتين كبراههما قضية شرطية منفصلة، وصغراهما قضية حملية استئنائية تنفى أو تثبت حدود الانفصال في القضية السابقة، ونتيجته حملية تنفى أو تثبت الحدود الأخرى أو الحد الآخر؛ وله قسمان، يتميز أحدهما على الآخر بناءً على ما تنبشه وننفيه القضية الاستئنائية، وهما حالة الرضع بالرفع وحالة الرفع بالوضع.

قياس استثنائي منفصل ناف .....

Modus Ponendo Tollens (L.)

Modus Tollendo Ponens (L.)

حالة الوضع بالرفع، تنفى أو ترفع فيه القضية

Exceptive Syllogism<sup>(E.)</sup>; ...... قياس (سنتشائي Syllogisme Exceptif <sup>(F.)</sup>;

Syllogismus Exceptivus (I...)

ما يكون عين النيجة أو نقيضها فيه بالفعل, كقولنا: "إن كان هذا جسماً فهو منحيز، لكنه جسم، ينتج أنه منحيز"؛ ويتألف من مقدمتين، إحداهما شرطية منصلة أو منفصلة، والأخرى حملية استثنائية، وسميت استثنائية لأنها تبدأ عادة بأداة الاستثناء لكن.

قباس استثنائي منصل ......

Hypothetical Syllogism (E.);

Syllogisme Hypothétique (F.);

Syllogismus Hypotheticus (L-1

يكون بالشرط، ويسسمي لذلك قياساً شرطياً متصلاً، وتسمى المقدمة المشتملة على الشرط شرطية، والشرط مقدماً، والجزاء تالياً، والمقدمة الاخرى استنائية، نحو: "إن كان هذا إنساناً فهو حيوان، لكنه إنسان، فهو حيوان، ومن أنواعه قياس الحكف؛ وله قسمان يتسمايزان، بناءً على ما تقوله المقضية الاستثناية، التي قد تثبت صدق المقدم في القضية الاستثناية، التي قد تثبت صدق فيها . وهما حالة الوضع أو وضع المقدم ، وحالة الرفع أو رفع النالي.

قیاس استثنائی ناف ..... استثنائی ناف است استثنائی ناف استفالی من نوع: إذا کانت س هی أ، فسیان س هی به إذن س فسیان س هی ب، إذن س لیست ب، إذن س لیست أ.

الاستئنائية أحمد البديلين في القضية الشرطية المنفصلة، فتأتى النتيجة مشبتة أو واضعة للبديل الآخسر، من نوع: إما أن تكون أهي ب، أو تكون جمي د، ولكن ليست ب، إذن جمي

Confunctive Syllogism (E); .. قياس اقتراني Syllogisme Conjonctif (F.);

Syllogismus Conjunctivus II...

كقولنا الجسم مولّف وكل مؤلف مُحدّث فالجسم محدث، وهو القياس الذي لم تذكر فيه النتيجة ولا نقيضها، ويسمى بالاقتراني لاقتران الحدود فيه. وينقسم الاقتراني بحسب القضايا إلى حملي وهو المركب من الحمليات الساذجة، وشرطى وهو المركب من الشرطيات الساذجة، أو منها ومن الحمليات.

Persuasive Syllogism: (E);..... قياس إفناعي Syllogisme Persuasif (F.);

Syllogismus ad Persuadendum (L.)

يسمى ما قنوى منه وأوقع تصديقاً شهيهاً بالينقين جدلياً، وما ضعف منه وأوقيع ظناً غالباً خطاياً. (ابن سينا ـ نجاة).

هو القلياس الشسرطي المنفلصل، أو القيماس الاستثنائي المنفصل.

قياس برهاني .....

Demonstrative Syllogism (6.1);

Syllogisme Démonstratif (F.);

Philosophema (L.)

من المقدمات الواجب قبولها - إن كانت ضمرورية - سينتج منها المضروري على نحو ضرورنها، وإن كانت عكنة سينتج منها الممكن. وينقسم القياس البرهاني إلى ما يفيد علة وجود النسيجة ويسمى بعرهان لم وإلى ما يفيد علة النسيجة ويسمى بعرهان لم وإلى ما يفيد علة النصديق بالوجود ويسمى برهان إن (ابن سينا النصديق بالوجود ويسمى برهان إن (ابن سينا الإسمارات) ولا فرق بين القياس الشمولي أو قياس الشمول والقياس التمثيلي الذي يسمونه فياس الشمول والقياس الذهن من المعين إلى المعنى البرهان، وهو انتقال الذهن من المعين إلى المعنى العام المنشراك الكلى. (ابن تيسمية - الرد على المنطقيين).

قياس التمثيل .....

حو التسمئيل، أو السقياس المسرعي. (النظر القياس البرحاني، والقياس الشرعي).

قباس ننافر .....نافر .....

Antisyllogisme (F.); Antisyllogismus (F.)

من ابنكار السيسدة كسرستين **لاد شوانكلين.** ويتألف من ثلاث قضايا، يعنى صدق اثنتين منها كذب الثالثة.

والنريرية، واجهة أو ممكنه أو ممتنعة. (ابن مسينا ــ إشارات وتنبيهات).

Categorical Syllogism<sup>(E.)</sup>; ........ قباس حملی Syllogisme Catégorique <sup>(F.)</sup>;
Syllogismus Categoricus <sup>(L.)</sup>;
Kategorischer Syllogismus <sup>(G.)</sup>

يتكون من ثلاث قضايا حملية وثلاثة حدود، ويشترط فيه أن تكون إحدى المقدمتين على الأقل موجبة، فإذا كانت إحدى المقدمتين سالبة كانت النتيجة بالضرورة سالبة أيضاً. كما يشترط فيه أن يستغرق الحد الأوسط في إحدى المقدمتين على الأقل، ولا يستغرق أي حد في المتيجة ما لم يستغرق من قبل في المقدمة التي يبرد بها، مثل: "كل معدن بتصدد بالحرارة، وكل حديد معدن، إذن كل حديد يتصدد بالحرارة، والقياس الحملي منه البسيط المتعالى وتنيجته متضمنة في المقدمتين بالفعل، ومنه الاقتراني متضمنة في المقدمتين بالفعل، ومنه الاقتراني بالفوة وليس بالفعل.

Rhetoric Syllogism (E); ....... خطابی ........ بخطابی Syllogisme Rhétorique (E);
Syllogismus Rhetoricus (E);
Rhetorischer Syllogismus (G)
ما ضَعُف من القياس الإقناعي وأوقع طناً غالباً. (ابن سينا الجاة).

قباس الخَلْف .....

Syllogism per Impossibile (۴.);
Syllogisme Par L'Absurde (۴.);
Syllogismus ad Absurdum (۱.)
هو الذي نبين نبه الطلوب من جهة تكذيب

نقیضه، فیکون هو بالحقیقة مرکباً من قیاس اقترانی ومن قیاس استئنائی، ومثاله: «إن لم یکن کل (أب) فلیس کل (أب) وکل (ج ب)»، فهذا قیاس اقترانی من شرطیة متصلة وحملیة، وینتج: «إن لم یکن کل (أب) فلیس کل (أج)»، ثم تجعل النتیجة مقدمة، وتستثنی نقیض تالیها، فتقول: «إن لم یکن کل (أب) فلیس نقیض تالیها، فتقول: «إن لم یکن کل (أب) فلیس کل (أج)، لکن کل (أج)»، وهو نقیض التالی ینتج نقیض المقدم، وهو أن «کل (أب)»، وهذا هو صورة قیاس الخلف وصورة استباعه بالشرطیات وإن کان أکثر الناس یتحیرون فی مقدمة، فیتج إبطال مسلم (ابن مینا-نجاة).

Circulus in probando (I...)

هو أن تأخذ النتيجة وعكس إحدى المقدمتين فتنتج المقدمة الثانية. (ابن سينا ـ مجاة).

Prosyllogism<sup>(E.)</sup>; Prosyllogismus (المنالي المنالي المنالي المنالي المنالي المنالي المنالي المنالي المنالي التالي المنالي المنالي التالي المنالي التالي المنالي المن

قياس سوفسطائي ......

Sophistical Syllogism (E.);

Syllogisme Sophistique (E.);

Sophisma (L.; G.)

القياس الفياسد الذي يسمى مقالطياً، وهو

الذى يتسراءى أنه برهانى أو جدلس ولا يكون كذلك. (ابن سينا ـ عجاة).

قياس شرطى متصل مطلق .....

Pure Hypothetical Syllogism (E.);

Syllogisme Hypothétique Pur (F.)

مقدمتاه والنتيجة كلها شرطية مطلقة من نسوع : «مهما كانت ك صادقة كانت م صادقة، ومهما كانت م صادقة كانت ق صادقة، إذن فمهما كانت ك صادقة كانت م صادقة».

Deduction by Analogy<sup>(E.)</sup>; ...... گیاس شرعی Raisonnement per Analogie <sup>(E.)</sup>;

Deduktion auch Analogie (6.)

ويسميه المنطقسيون والمتكلمون تمثيلاً، وإنما سمى شرها لأنه من مصطلحات أهل الشرع، وهو المستعمل في الأحكام الشرعيمة، ونُسرُ بأنه مساواة الفرع للأصل في علَّة حكمه. وقبل هو المعنى المسمتنبط من النص، لتحديد الحكم من المنصوص عليه إلى غيره، وهو الجمع بين الأصل والضرع في الحكم. والقيباس الشرعي تلبحقه القسمة باعتبارين، الأول باعتبار العلة إلى قياس علة، وقياس دلالة، وقياس في معنى الأصل؛ والنساني باعتبار القوة إلى قبياس جلي وخسفي. فشياس العلة ما ذكر نبيه العلة، وقياس الدلالة \_ ويسسمي قيساس التلازم أيضاً \_ هو الــذي لا يذكر فيه العلة بل وصف ما يلزم لها؛ والقيساس في مسعني الأصل هو أن يُجسمُع بين الأصل والفرع ينفي الفيارق، أي بمجسرد عيدم الفارق مين غيسر تعرّض لوصف هو علة، وإذا تعرض للعلة وكان

عدم الفارق قطعياً كان قياساً جلياً، كما إذا كان ظنياً كان خفياً؛ والقياس الجلي ما علم فيه نفى الفارق بين الأصل والفرع قطعاً، كقياس الامة على العبد في أحكام العبق، والقياس الحفي بخلافه. وهو سا يكون نفى الفارق فيه مظنونا كقياس النبيذ على الخمر في الحرمة. وقيل كقياس النبيذ على الخمر في الحرمة. وقيل القياس الجلى هو الذي يسبق إليمه الإفهام ويسمى بالاستحسان، والخفى بخلافه. والجلى له قسمان: ما ضعف أثره، والثاني ما ظهر فساده وخفيت صحته؛ والخفي له قسمان: الأول ما قوى أثره والثاني ما ظهرت صحته وخفي قوى أثره والثاني ما ظهرت صحته وخفي فساده. والمقيس عند الأصوليين هو الفرع، فالمقيس عند الأصوليين هو الفرع، والمقيس عليه هو الأصل.

قیاس شرطی نسپی ......

Conditional Syllogism (E.);

Syllogisme Conditionnel (F.);

Syllogismus Condicionalis (□)

قسضایاه المثلاث شرطینة نسبینی، من نوع: «كلما كان أهوج كان د، وكلما كان أهو ب كانج، وإذن كلما كان أهو ب كان دب».

Syllogismus Poeticus \*\*\*;

Poetischer Syllogismus (G.)

لا يوقع تصديقا، ولا يحداول الشاعر الشاعر الشاعر الشصديق به بل التخييل، ولكنه يظهر إرادة التصديق ويستعمل مقدماته على أنها مسلمة، فإذا قال فلان قمر لأنه حُسن، فهو يقيس هكذا:

هو القيماس الذي يكون لزوم ما يلزم عنه بيناً عن وضعه، فلا يحساج إلى أن نبين أن ذلك لازم عنه. (ابن سينا ـ نجاة).

Episyllogism <sup>(E.)</sup>; ...... بابق الحق المناطق (Episyllogisme (E.)); Episyllogismus المناطق (Episyllogismus قياس مركب إحدى مقدمتيه تتينجة لقياس مركب إحدى مقدمتيه تتينجة لقياس سابق عليه.

قياس مركب ......Pollysyllogism <sup>(E.)</sup>; ..... Polysyllogisme  $^{(F,)}$ ; Polysyllogismus  $^{(I,a,G,)}$ ويسميه مونتاتي «لياس الثعلب Sorite du trenard ويشألف من صدة أقيسة متسلسلة، بحيث تكون نتبجة القياس السابق مقدمة القياس التالي، فيكون هناك قياسات مترتبة محصَّلة للتمياس المنتج للمطلوب، فسموا ذلك قمياساً مركبًا، وعدوه من لواحق القياس البسيط. فإذا كانت نتيجة القياس المركب هي مقدمة القياس التالي مصوا القياس سابقاً، وإذا كانت إحدى مقدمتيه نتبجة لقياس سبابق عليه سمي قبياسا لاحقاً. ويكور القياس المركب متقدماً Progressive حيسن نتقدم مسن قياس مسابق إلى قيماس الاحق، ويسمى أيضما قياساً تركيبياً، ويسكسون راجيمياً Régressive إذا سرنيا من قياس إلى آخر سابق عليه، ويسمى كذلك تحليلياً، وإذا صرح بننائج تلك الأقيسة سمى القياس مركباً موصول

افلان حَسَن، وكل حسن قمر»، وهو قول إذا سَلَم لزم عنه قول آخر، لكن الشاعر لايقصد هذا وإن كان يُظهر أنه بهذا يخيل، فيرغَب أو ينفّر، ويقزز، أو يبسط أو يقبض.

Weakened Syllogism <sup>(E.)</sup>; ...... **قیاس ضعیف** Syllogisme Faible <sup>(F.)</sup>

ويسمى قياساً مقتراً كذلك، وهو الذى يُكتفى فيه بنتسيجة جــزئية مع أن بوسسعنا أن لخــرج بنتبــجة كلية.

Epicheirema <sup>(E.)</sup>; ...... Épichérème <sup>(E.)</sup>; Epicheirem <sup>(L.)</sup>

يقع على مسقدمات مسحمودة، أي ظنيات، وهو القياس الجدلي أو الخطابي، ويقال له أيضاً القياس البقيني أو البرهاني، والقياس المغالطي أو السونسطاني (أوسطو-طويها).

Imperfect Sytlogism<sup>(E)</sup>; .... **غير كامل** Syllogisme Imparfait <sup>(F.)</sup>;

Syllogismus Imperfectus (E.);

Imperfekter Syllogismus (6.)

هو الذي يلزم عنه شئ، ولكن لا يكون بيناً في الأسر أن ذلك بلزم عنه، بل إذا أريد أن نبين ذلك نبين بشئ آخر لكنه غير خارج من جملة ما قبل، بل إما نقيض ما قبل، أو عكسه، أو تعيين شئ منه وافتراضه على منا نوضح، (ابن سسينا - الجاة).

Strengthened Syllogism<sup>(E.)</sup>;...... **قیاس قری** Syllogisme Fort <sup>(F.)</sup>

قياس مُقرِط، مقدمتاه كليتان، ونتيجته جزئية.

النتائج، لوصول نلك النتائج بالمقدّمات، وإن لم يصرح بنتائجها سمى قباساً مركباً مفصول النتائج ومطويّها. والقباس المفسود هو المقابل للقباس المركب، ويتألف من قباس واحد.

قياس مركب مفصول النتائج .....

Sorite (F.E.); Sorites ; Kettenschluss

ويسمى كذلك السوريت، وهوالقياس الذي تحذف منه نتيجمة كل قياس سابق، وأهم حجمة سوريت عند الميغاريين هي حجة كومة القمح.

مَياس مركب مفصول النتائج جوكليني ..... Goclenian Sorites <sup>(E.)</sup>; Sorite Goclenien <sup>(F.)</sup>; Goclenischer Kettenschluss

نسبة إلى رودلف جوكلينيوس Goclenius الأستاذ بجامعة ماربورج، وهو قياس مركب مفصول النتائج، لكن كل نتيجة فيه هى المقدمة الكبرى فلقياس اللاحق، أى أن تركيب المقدمات فيه تنازلي.

Syllogism of Equality<sup>(E.)</sup>; ...... قياس مساواة Syllogisme d'Égalité<sup>(f.)</sup>

سمی کذلك لأن الأصل فیه المثال المعروف : أ تساوی ب و ب تساوی ج، بنتج أن أ تساوی ج.».

Enthymem (G.)

يكون بحدّف إحدى المقدمتيين أو النتيجة بحيث بفيهم الجزء المحذوف ضمناً، فبإذا كانت المقدمة الكبرى هي المحذوفة سمي إضمياراً من

المعوجة الأولى، كما إذا قلت: «هذا إنسان لأنه ناطق»، وأصله «هذا إنسان، وكل ناطق إنسان، إذن فهذا إنسان» وكل ناطق إنسان، إذن فهذا إنسان». وإذا كانت المقدمة الصغرى هي المحدودة سمى إضماراً من الدرجة الثانية، فإذا حُدفت النبيجة فقط سمى الإضمار من الدرجة الثانية.

Enumeratio Partium (L.)

هو الاستقراء التام، وسماه أرسطو كذلك لأن سقراط كان يستدرج به خصمه للإقرار بالتعميم من خلال التسليم بصحة الاقسام أو الأجزاء. (انظر الاستقراء).

قياس مُمارِ ...... النياس السوفسطائي أو المغالطي.

قيعة الصدق ...... التسلم الصدق الصدق أو الصدق أو الكل دالة صدق قيمنا صدق، هما الصدق أو الكذب، وتعنبر القبضية صيادقة أو كاذبة إذا

. اتصفت جملئها بواحدة من هاتين الشيمتين.

Value <sup>(E.)</sup>; ......

Valeur (F.); Valor (L.); Wert (G.)

هى ما يقوم به مقوم، وترادف النمن، غير أن الشمن هو ما يلزم بالبيع وإن لم يقم به، وقد يكون مساوياً للقسمة أو زائداً عليها أو ناقصاً عنها، والخاصول أن ما يقدره العاقدان عوضاً للمبيع يسمى ثمناً له، وما قدره أهل الاختصاص وقرروه فيما بينهم للشئ يسمى قسمة، والقسمة من وجهة نظر ذائبة هى ما يكون به الإقبال على

الشئ وطلبه من جهة معينة، فإذا كانت لما للشيّ من منافع فسسهي قيمته الاستعمالية Valeur d'usage، وإذا كسانت لما يمكسن أن يُبسادُل به من سلع أخرى فهي قيمته التبادلية. والقيمة من رجهة نظر موضسوعسة هي منا يكون به طلب الشئ واستحقاقه الشقدير، فإذا كانت لذات الشئ فهي قيمته المطلقة، وإذا كانت لما فيه من منافع فهي قيمته الإضافية. وقيمة الفعل الأخلاقية هي ما نيه من خير، وينقدر اقترابه من صورة الخير في الذهن بقدر زيادة هذه القيمية. وصورة الخير في الذهن هي قبيمته المشالية وهي أمساس أحكام القيمة. وأهم تقسيم للقيسمة هو الذي يفرّق بين القيم الشخصية Personwerte والقيم الشيئية Suchwerte. والقيمة الاقتصادية هي منا للشيء من قدرة على إشباع الحاجات؛ والقيمة الحقيقية هي ما له من منافع؛ أما القيمة الاعتبارية، فهي مقدار الشقة التي للشيئ عند متداوليه، كالقيمية التي للأوراق المالية؛ والغيمة الذاتية للشيّ هي مقدار ما بُذَل فيه من عمل اجتماعي؛ والقيمة الحسّية كالمستساغ وغير المسساغ؛ واللسيم الدينيسة كالمضدس والمدنس؛ والقيم الحيانية كالنبيل والمستذل؛ والقيم الروحية كالجميل والضبيح؛ واللائق وغير اللائق. وللمعرضة قيسمة في حـدُ ذاتهما. وموضعوع فلمضة القيسمة Philosophic des

Valents مو القيم وأنواعسها، فإن فسرناها بصورها في اللهن كانت مثالية، وإن رددناها لأسباب طبيعية أو نفسية أو اجتاماعية كانت وجودية. وموضوع نظرية القيمة هو طبيعة القيم ومعايرها، وعلم القيم هو مبحث طبيعة القيم، وأنواعها، ومعاييرها، وهو من أبواب الفلسفة العمامة، وارتباطه بعلم الأخلاق، وبفلسفة الجمال، وبالإلهيات، وتقوم عليه الأحكام في القيمة.

من القيام وهو البقاء والدوام، ويكون بالغير أو بالذات، فإن كنان قائماً بالغير افتقر إليه في وجوده افتقار تقويسم، كافتقار الأعراض إلى موضوعاتها؛ وإن كان قائماً باللات لم يكن محتاجاً إلى ما يقومه (أبو البقاء). والقائم باللات هو الموجود بالذات، وهو القيتوم، ويقال على واجب الوجود فهو الحق بلاته الواجب وجوبه من ذاته (ابن سينا - الإشارات والتنبهات).

صفة القسيّوم، وهو الموجود بالذات، الواجب وجوده من ذانه، وهو الله.

敬 樂 的







**(2)** 

Entity <sup>(E.)</sup>; ...... Entité <sup>(F.)</sup>; Entitas <sup>(L.)</sup>; Entität<sup>(G.)</sup>

موضوع مشخص، كما نقول وجبلاً ليست، له وحسدة أوهوية مسادية؛ أو هو الشئ ندرك بشكل عام كموضوع من موضوعات الفكر غير المحددة الصفات. وفي الفلسفة المدرسية هو ما تتسقوم به مساهية ووحدة الجنس، لكن هذا الاستعمال قد يسوهم بأن للمعاني المجردة واقعاً حقيقياً.

الملهب الكاثوليكي يعني المذهب الشامل أو المحامل، أو صدهب الكافية أو المحاليية. ويبدو الأساس العرقي في الاختلاف بين الأرثوذكسية والكاثوليكية، حيث أن الكنائس الشرقية أرثوذكسية، والكنيسة الغربية كاثوليكية؛ ثم إن الكنيسة الأرثوذكسية سلافية ويونائية، والكنيسة الكاثوليكية لاثينية. والكنيسة الأرثوذكسية الكاثوليكية، وتسميتها خرجت على الكنيسة الكاثوليكية، وتسميتها بالأرثوذكسية أنها الكنيسة التي على المذهب بالأرثوذكية تنقوم على المعتقاد بأن روح القدس من الآب وحده، لا من الآب والابن، والكاثوليكية تدعو إلى الاكتفاء الآب روح القدس من الآب والابن معاً. والكنيسة الكاثوليكية تدعو إلى الاكتفاء بأن روح القدس من الآب والابن معاً. والكنيسة الكاثوليكية مي الني عاني منها الفكر العلمي، الكاثوليكية هي الني عاني منها الفكر العلمي، الكاثوليكية هي الني عاني منها الفكر العلمي،

وحكمت بإعدام مخالفيها، وقبضت بحرسان الكشيرين، وهي التي أقيامت محياكم التفيتيش، وكانت تصدر صكوك الغضران، وعادت الملوك والمالك كلما تهدد سلطانها على عيامة الناس، وزعمت أن للبابا السليطة الدنيوية والأخروية، اعتقاداً بأن البابا هو خليفة المسيح على الأرض وناتبه فيها. واحتجزت الكنيسة الكاثوليكية لنفسها الحق في فهم الكُتب المقدسة، واسستبدّت بتفسيرها، وانفردت بتفسيرات لم تخطر على أحد من المسبحيين من قبل، ولا قالت بها المجامع المسيحية الأولى، وعارضت العضل، وأغمضت أمور الدين، وألزمت المسيحيين بتأويلاتها، بتأثير مدارس الفلسفة، حمتي كانت هذه التأويلات شطحات جديدة توجُّه لها أشيد النقيد من الكثيرين، منادين بالإصلاح، وضجّوا بالشكوي من غرابة مسا ذهبت إليه، وكنان من دعاواها أن خبز وخصر العشاء الرباتي يستحيلان إلى جسد المسيح ودمه، وأن مَن طَعمَهما فيقد أحلَّ المسيح في جسده بلحمه ودمه، وذلك أمر غريب في العقيدة. وركن الدعوة الكاثبوليكية ألوهية المسيح، وأنه من جوهر الله، وأنه قديم بـقدّمـه، ولا يعتريه تغيير ولا تحوّل. والحجمة الكاثوليكية على صحمة ما تذهب إليه أن كنيسسة روما الكاثوليكية بمشابة الحكومة الدينية، وتفسيراتها من صحيح العقيدة ويتوجب الأخذ بها والعمل بما فيها؛ وواضح أن المسيحية الكاثوليكية همي آراء أصحابها، وتمثلُهم أكثر بما تمثّل مسيحية

المسيح، ومن دعاواهم أن مريم العذراء والدة المسيح جسسداً، وأن المسيسح إلهٌ حقّ، وإنسان كذلك معرُوفٌ ببشريته، وله طبيعتان، ومشيئتان، ولكنه مشوحًد في الأقنوم. والتعميد من طقوس الكاثوليكية؛ وكنبُ العهد القديم أساس الاعستسفاد الكاثوليكسي، ويؤمن الكاثوليك بالخطيئة الأولى، وأنبها سوروثة عن الآباء، وأن الجنس البشري يعجز وحده عن تحصيل الهداية، وأن مسقوط الإنسان في الخطيشة استوجب أن يهب المخلِّص لنجدته، وأن المسيح قد وُهُب دمه لختلاص البشترية، ومات عبلي الصليب فنداءً للإنسسان، وأن الخلاص يتم بالرحسمة، ولولا رحمة المسيح بالبشر لاستوجبت الخطيئة الأولى لهم اللعنة الأبدية، والرحمة تعنى المحبة، ولقد غرست محبته لهم محبة مقابلة في الإنسان، فترسَّخ فيسه الإيمسان، وازدهر الأصل، وتعلُّم أن يحسب، ويصمفح، ويغفر، ويعمطي؛ والإنسان يلقى جزاءه على عمله في الدنيا والآخرة.

الكارسا في الديانة الهندوسية هي قانون العقل الذي يحدد نوع الحياة المقبلة للروح عند موت الفرد، بمعنى أن سلوك الإنسان في الحياة يحدد نوع حياته المقبلة التي تبدأ بالميلاد الثاني، فيان كان سلوكاً روحياً فإن الروح تصعد في طريق العودة إلى الروح العام، وتتحد به، وتنال

النعيم الأبدى؛ وإن كانت ما تزال مستسبشة بالماديات والشهوات فيإنها تضل طريق العودة، وتتجول، وتحل بأجساد أخرى.

Sufficient (E.); Sufficiens (L.); Genügend (G.)

ما يحصل به الاكتفاء، والشوط الكافي هو العلمة التي بها يكون الشيء والتي بانتفيائها ينتفي الشيء والتي بانتفيائها ينتفي الشيء وصدأ السبب الكافي هو القول بأن من الضيروري أن يكون هناك سبب لكل شيئ بتوقف وجوده عليه.

مذهب كالفن (١٥٠٩ ـ ١٥٠٩) ومن نهج عليه، وهو صورة منزمتة من بروتسنانية صارتن لوثير، وله كتاب واحد هو كتاب انظام الديانة للسيحية Institutio Religionis Christeanae كتاب حيبانه، وضعه بالللاتينية، وتُرجم إلى كتاب حيبانه، وضعه بالللاتينية، وتُرجم إلى الفرنسيسة العامية العامية فكان أول كتاب في اللاهوت بهذه اللغة.

وفلسفة كالمقت تنكر مذهب المؤلّفة تدعو إلى قيومية الله على العالم، وتنكر مذهب وحدة الوجود، لأن كالمقن يقول بشخصانية الله وعلوّه على العالم؛ وتنكر الكالفينية حرية البشر، وتقول إننا بمعرضة الله نعرف أنفسنا، ومعرضة الله ليست بمجرد تأكيد وجوده تعالى، بل هي تقوى الله بمجرد تأكيد وجوده تعالى، بل هي تقوى الله

وعبادته وطاعته؛ والإنسان لمديه شمور باطن بالألوهية، يعنى أنه يحدس وجود الله بالفطرة، ويوسعه أن يميّز الخير من الشر، إلا أن معصية آدم أفسدت قطرته.

وتقول الكالمفنية بالقضاء والقدر، ولكنها تنكر أن يكون الشسر من فعل الله، وإنما هو بسبب خطيئة آدم، وهذه الخطيئة فساد وراثى في طبيعة البشر، وهبى فساد شامل لكل البشر، والإنسان فقد بالخطيئة حريته وصمار عبداً لشهواته، ولا يشحره من الخطيئة إلا بالإيمان بالله، والتوكل عليه، والتسليم لقضائه وقدره وأحكامه؛ والله قد خلق الإنسان على صورته ليسجعله قادراً على أن يكون على عبلاقه مع شخص الله، وأن يفكر يكون على عبلاقه مع شخص الله، وأن يفكر أفكار الله، وأن يحب الله كما يحبه الله، أى أن الإنسان بالإيمان يصبح في أنس ومُشاركة مع الأنه.

وكسائف عاش مطارداً من الكنيسة والسلطات ، وعساش في المنفى بتنقل بين سنراسبورج، وبازل، وزيورخ، وجنيف، وفي هذه المدينة الأخيرة صارت له الأمور فيها، فتحول إلى طاغية مستبد باسم الدين، بعد أن كان معروفاً بأنه إصلاحي، وارتكب أبشع جريمة في هذا المجال، بأن أمر بإحراق الطبيب العظيم والمفكر المتحرر ميشيل سيوفيت !!!

بكون حاصلاً له، وربما شرطوا أن يمكون وجود الكامل وكمالات وجوده من نفسه لا من غيره، فإن اعتبر في التام هذا القيد فلا تام في الوجود إلا واجب الوجود تعالى، وإن لم يُعتبر كانت العقول المفارقة ثامة، فإن تم غيره منه بأن يكون مبدأ لكمالات غيره في فوق المتام، والدى مم أعطى له ما به يتمكن من تحصيل كمالاته يسمى بالمكتفى، والذى لا يكون حاصلاً له مابه يتمكن من تحصيل كمالاته يسمى من تحصيل كمالاته بسمى من تحصيل كمالاته بسمى من تحصيل كمالاته المي من تحصيل كمالاته المي من تحصيل كمالاته المي اخر - يسمى بالناقص.

كان الله ولم يكن إلا الله، وبعسد فناء الدنيسا تعبود الأشبساء إلى أصلسها، ولا تفنى، وإنما لا يكون لهسا وجبود ذائى بل تبيقى فى وجبودها الأصلى ـ أى فى الله. (سكوت إربيجين).

في القياس الحملي عند المنطقيين هي المقدمة، التي فيهـا الحد الاكبر؛ وفي القسياس المشرطي أو الاستثنائي هي التي تتضمن الشرط.

"Le Premier ...... maître de l'hôtel de la philosophie<sup>,,(F.)</sup>

الاسم الذي أطلقوه على هوليساخ (١٧٥٣ ـ.

١٧٨٩) أبرز فلاسفة المادية الملحدة في القرز الثاني عشر، فقد كان بيته صالوناً أدبياً بنغشاه المتغلسقيون عشر، فقد كان بيته صالوناً أدبياً بنغشاه المتغلسقيون المواودة المواودة، والقلاسفة المواوديون مؤلفو المواودة، أمثال : ديديرو، ودالمبير، وروسو، وكذلك الكثير من الأجانب، أمثال : هيدوم، وجيبون، وآدم سميث، وشتيرن، وبنيامين فرانكلين، يناقشون أشد الأفكار راديكالية، وتُقدَّم إليهم مع الفلسفة أشهى الأطعمة.

الاسم الافرنجى إغريقى، والكتاب بحب هذا الاسم هو الكتاب المقدس عند النصارى، المسمى الإنجيل، وفي القرآن أن النصارى والبهود هم أهل الكتاب، أي الذين أونوا كتابًا من الله والقرآن كذلك كتاب المسلمين، ويمكن أن يُطلَق عليه وعلى أي كتاب المسلمين، ويمكن أن يُطلَق عليه وعلى أي كتاب المسلمين لفظ bible (انظر كتب مقدسة).

Sacred Books<sup>(F.)</sup>; ...... Livres Saints <sup>(F.)</sup>; Heilige Schriften<sup>(G.)</sup>

هى كتب اليهود التى ينضمنها العهد القديم وهى ثمانية عشر كتابًا ، منها الأسغار الحسسة وهى ثمانية عشر كتابًا ، منها الأسغار الحسسة ملحقة ، منها: المزامير، وسفر أيوب، والأمثال، والجامعة، ونشيد الأناشيد، والحكمة إلخ. وكتب النصارى المقدسة التى يشتملها العسهد الجديد أربعة هى الأناجيل المشهورة: منى، ومرقس،

ولوقا، ويوحنا، بالإضافة إلى رسائل بونس وعسددها ثلاث هسشرة رسالة، والرسائل الكاثوليكية ليعسقوب، وبطرس، ويوحنا، ويهوذا، وما يسمى رؤية القديس يوحنا.

وكتاب المصرين القدماء المقدس كان كتاب الموتى؛ وعند الفرس كُتب الزند أفيستا، والجاثا، والبائنا، والبائنا، والبائنا، وفي الهند الزند أفيستا، وعند البراهما اليوبا نبشاد؛ وكُتب البوذيين حوارات بوذا، والسوترا، واللالينا فيستارا، والهادشا كلارينا، والبساجافاد جينا؛ وفي الصين مسأثورات كونفوشيوس؛ وعند المسلمين القرآن.

Scribes<sup>(E.F.)</sup>; Scribae (L.)

السكساتسب الذي بكنب، وهو المفكر والفيلسوف؛ وكاتب الوحى الذي به بكون رصد الكلام المقدس؛ وتمثال الكاتب المصري يصوره إنسانًا فيه الفهم والذكاء وطمأنينة النفس؛ وفي شكوى الفلاح المصرى بشكو الكاتب من الظلم الواقع على الفقراء؛ وفي سفر حزقيال (٩ / ٢) وصف للكاتب القديم، يلبس الكتان، وعلى حقوه دواة الكاتب.وفي جلجامش البابلية ذكر للكاتب القوى، حامل لوحات الكتاب في حزامه، وهو الإله نبو، حامل إزميل الكتابة؛ وفي حزامه، وهو الإله نبو، حامل إزميل الكتابة؛ وفي الديانة المصرية كان الإله توت هو الكاتب. وفي التوراة فإن اللاويين هم الكتبة، وأشهر كتاب الناموس عزرا الكاهن الذي يرد ذكره في القرآن الناموس عزرا الكاهن الذي يرد ذكره في القرآن عسزير (النوبة : ٣٠)، وهو الذي يشوجه إليه

التحديد و قويل للبن يكتبون الكبتاب بأيديهم ثم يُقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللهِ ﴾ (البقرة: ٧٩). وذلك ما سبق إليه المسبح في تحديره من الكتبة، يقول: «المويل لكم أيها الكتبة والغريسيون المراهون؛ (مستى التسمسكون بالنسكل دون المضمون، ووصفهم المسكون بالنسكل دون المضمون، ووصفهم فقال ايقولون ولا يغملون؛ (منى ٢٢/٢)، وقال: فقال ايقولون ولا يغملون؛ (منى ٢٢/٢)، وقال: مصالبهم، ويعملون أهدابهم، ويحبون أول المتكتات مصالبهم، ويفعلون أهدابهم، ويحبون أول المتكتات في العشاء، وصدور للجالس في المجامع، والتعيات في الأسواق، وآن ينصوهم الناس معلمين؛ (مستى في الأسواق، وآن ينصوهم الناس معلمين؛ (مستى أللسيح، وفي الأناجيل فإن تَبِعة صَلَبة تقع عليهم، وكانوا سبب استهاد استغانوس (الأعمال ٢٣/ ).

والكاتب في الإسلام هو العادل: ﴿ لَهُكُمْ كُاتِبُ بِالْعَدْلِ ﴾ (البقرة ٢٨٢) فالكتابة شهادة ، والمعدل في الشهادة القسط والحق، وهما المقصودان بقوله تعالى : ﴿ وَلا يَأْبُ كُاتِبُ أَن المقصودان بقوله تعالى : ﴿ وَلا يَأْبُ كَاتِبُ أَن يَكُتُبُ كَمَا عُلَمَهُ اللّهُ فَلْكُتُبُ ﴾ (البقرة : ٢٨٢)، يعنى لا يمنع الكاتب أن يكتب للناس، فالكتابة بعنى لا يمنع الكاتب أن يكتب للناس، فالكتابة بكن يعلم، فليتصدق على غيره عن لا يُحسن يكن يعلم، فليتصدق على غيره عن لا يُحسن الكتابة، وفي الحديث : ﴿ إِن مِن الصدقة أَن تُعين عبد من الكتابة، وفي الحديث : ﴿ إِن مِن الصدقة أَن تُعين يبعل الكتابة، وفي الأخرق، يعنى أن تساعد من يبعل الكاتب أن يبعل الكاتب أن

بكتب، ومثلما المقراءة ضرورة بقوله تعالى ﴿ السرأَ ﴾ (العلق ١، ٣) فكذلك الكتابة بقوله تعالى ﴿ ولهكتب ﴾ . (البقرة ٢٨٢) والقراءة والكتابة بهما العلم والحضارة، والأدبان الكتابية لها هذه الميزة: أنها تقوم على كتاب، وأصحابها هم أهل الكتاب، والكتاب يحتاج إلى الشرح والتنفسير، وأساسهما المعلم، والتعليم مكانه المدارس، وبهدذا يكون التسمسلان وتنهض الحضارات.

كثرة ...... Pluralité <sup>(F.)</sup>; Pluralitas <sup>(L.)</sup>; Pluralität<sup>(G.)</sup>

من المعانى الواصحة، وتقابل الوحدة، والكثير يقابل الواحد، ولا يُعهم احدهما دون نسبته إلى الآخر، فالواحد كالشخص الواحد يتركّب من أجزاء من اللحم والعظم والعروق، يتركّب من أجزاء من اللحم والعظم والعروق، وفيه كثرة بالفعل باعتبار هذه الأجزاء، بينما الواحد بالانصال كالماء الواحد، ليس فيه كثرة وأنفصال بالفعل، إلا أنه قابل للكثرة، وكثرته بالفسوة وليست بالفعل. (هزالى مسلما علمه الفلاسفة).

ويطلق ملحب الكثرة على القول بأن العالم يشألف من موجودات كسنسرة هي جواهر مشخصة، لها استقلالها الذاتي وليست ظواهر خضيفة واحدة مطلقة. (انظر تعسدية)؛ كسما يوصف الحكم الذي يشطبق على عسدد من الموضوعات وليس موضوعاً واحداً بأنه حكم

اكسسرى Jugement plural. ويقال للنفضية المحسورة التي سورها لفظ مثل كشير وأكشر، مثل: «أكثر المصريين عرب»، أنها قسضية أكثرية Proposition Plurative.

 $Lying^{(E.)}$ ; Mensonge Faussete  $^{(E.)}$ ; ....... کُـذِب Mendacium $^{(L.)}$ ; lüge $^{(G.)}$ 

الكذب خلاف الصيدُق، وهو قبيحٌ لعينه، والصدق حَسَنٌ لعبينه، وقيل رداً على ذلك أنه لا شئ من الأقوال والأفعـال يقبح أو بحسَّن لذاته، وإنما لما يتحلق به من المضار أو المنافع. والكذب يطلق عملي الخبيسر الذي لا يطابق الواقع. وفي القياس فإن المقدمات الكاذبة تنتج نتائج كاذبة . وكما يقول الاسكولاثيون : لا يقول الكاذب إلأ كلذباً ex falso sequitur quodlibet. والتكاذب يطلق على الفعل إذا استهدف الغش والخنديعة؛ ويطلق على الأشخاص إذا غالطوا. والسعض يفعل الكذب لا يتوخى به المنفعة، وهذا هو معتاد السكسيلي (F.); Menteur habituel السكسيلي Lugenbold Habitual Tiar <sup>(E.)</sup> ، وهو المريض بالكذب. ويقبول السمض إن هناك كلية صفيرة clittle lie وكمذبة بيضاء fromme Lüge. ومضارقة الكذَّاب paradoxe do menteur مغيالطة تُنبيب للمندرسة الميغارية، فلمثلاً لو أنك كئت مصريًا وقلت إن جلميع المصربين كذبة، فإنك تكون كاذبًا بالتسعية لأنك مصرى، وبما أنك لن تصادق على أنك كاذب، فأنت مع ذلك كناذب، لأنك قلت إن جنميع

المصريين كفية. فإذا صبح أن المصريين ليسوا كفذية وأنت كسذبت وقلت إنهم كسلية، فسإن المصريين الذين أنت منهم لابد أنهم كذبة مثلك، ويكون قولك إذن صادقًا. (انظر صدق).

كرامة إنسانية ...... Dignité Humaine <sup>(F.)</sup>; Menschenwürde <sup>(G.)</sup>

الكرامة في اللغة هي العزَّة، يقال: لفلان عليَّ كرامة، أو أفعلُ ذلك كرامةً لك، أو حُبًّا وكرامة، وجميعها بمعنى الإعزاز والمعزة. وفي الاصطلاح الكرامة أمرٌ خبارق للعادة، وخوارق العادة إسا للأنبياء، أو العارفين، أو الأولياء، فالتي للأنبياء معجزات، والتي للعارفين معونات، وأما الكرامات فيُختص بها الأولياء. والكرامة عند أهل الفلسفة من القوارق بين الإنسان وغير الإنسان، والإنسان وحده دون سائر المخلوقات له كرامة، والكرامة الإنسانية هي احترام الشخص لنفسه وفرضه هذا الاحترام على الأخريس. ولا يكون الشخص محترماً إلا بما يصدر عنه من أقوال وأفعال يراعي بها ذاته، وأن لا يظهر أمام الأخرين بما يجعله موضع احتمار أو ازدراء أو استهجان، مما يُخلُّ بشرفه، أو يتسبب له في الامتهان. ومسدأ الكرامة الإنسانية Principe de la Dignité Humaine قسال به كنط، ومؤداه أنه علينا دائمـاً أن نفعل وفي بالنا أننا نتبعيامل مع الإنسيانية، في شمخبوصنا، وفي شخوص سوانا، باعتبار أن لنا كبرامة، كما أن للغميم هذه الكرامة، وأننا تحافظ على هذه

الكرامـة التى تُمبَـزنا كبـشر، باعتـبارها غـاية فى دّانها، وليس لأنها مجرد وسيلة.

والكرامية والمكرمية من الفرق الإسلامية، قد نظن أن لهما صلة بالكرامة، وإنما الكرامية على اسم مؤسسها عبد الله محمد بن كرام (بكسر الكاف)، وكان من المشبّهة في فلسفته، والمكرمية ينسبون إلى مكرم العجلي الحارجي، وفلسفته تكفيرية، فكان يكفّر نارك الفروض، ويُلزمه الجهل بالله.

Krautism<sup>(E.)</sup>; ...... Krautisme <sup>(E.)</sup>; Krautismus<sup>(G.)</sup>

فلسفة الألماني كارل كرواسة المسلم الكل المستم الله ومذهبه فيها ما أطلق عليه اسم الكل فسسى الله ومذهبه فيها ما أطلق عليه اسم الكل والمستم الله الله والموجود برباط واحد هو توجّه الكل الله، فالمصير إلى الله، وحركة التاريخ بدءاً من الفسرد الذي يولد ويستمسو ويشسيخ ثم يجوت وانتهاءاً بكل ما في الوجود، إنما هي حركة تستهدف هذا المصير، ولذلك أكد كراوسه على قيمة الفرد ومصير كل فرد، خلافًا لهيجل قيمة الفرد ومصير كل فرد، خلافًا لهيجل وشميلنج، وأنكر أن تكون الدولة هي غسابة التاريخ، ونبه إلى دور الفن في التاريخ، وعرفه بأنه القوة الحيوية لله وهي قيد الفعل. والكراوسية لها لم تُرج في ألمانيا ولكنها وجدت أرضاً خضبةً لها في أسبانيا، بنفضل جهود جوليان سائز ديل ديو وزير النشافة، الذي كيان قد زار ألمانيا وبالجيكا وزير النشافة، الذي كيان قد زار ألمانيا وبالجيكا

سنة 1884، وتصرف إليه الكشيس من تلاسيسة كراوسه، وأبرزهم أهرينز في بلچيكا، وهيسرمان ضون ليوناردي في ألمانيسا، وهذان تلقّي عليسهمسا المذهب وعاد إلى أسبانيا يدعو له.

رهبنة، قبل موسسها من يدعى برتولت، مقرها جبل الكرمل بفلسطين، وكانت بدايتها في أواخر القرن الشانى عشر، واعترفت بها الكنيسة سنة ١٢٢٤ ، ولما انتسهت الحروب الصليبية انتشرت في أوروبا في القرن الثالث عشر، وانتهى أمرها سنة ١٦٩٨ ولم تُضف جديداً للفلسفة المسيحية، ومن بين من تلقوا عليها وأخذوا بتماليمها الفيلسوف الفرنسي چان بودان وأخذوا بتماليمها الفيلسوف الفرنسي چان بودان

کرپستولوچیا Christologie<sup>(F.; G.)</sup>; Christologia<sup>(L.)</sup>

الدراسات حول شخص المسيح، وماهيته، وسيرنه، وأقواله، والدعوة التي دعا بها، ومزاعم فلاسفة النصارى فيه، وتفسيراتهم لما جاء عنه في الأناجيل، وللقبضايا الفلسفية الميتافيزيقية التي أثارها ذلك وأحدثت جدلاً شديداً في العالم المسيحي كله ومنا نزال حتى اليوم، وخاصة رسائل بولس وما طرحته من أحكام.

والمسيح شخصية جدلية بكل معانى الكلمة،

نظرية بولس ساسوساتا التي غيز بين اللوغوس ويسوع الإنسيان. وكل هذه المذاهب تأنت بنيأثير الفلسفة اليونانية، وخماصة الأفلاطونية المحدثة ، وكـذلـك مـذاهب الآباء الرسموليين: چسمتين الشبهيمد، وكليمنت السكندري، وإرينيوس، وترنوليان، وديوينسيوس. وكان أوريجين أبرز هؤلاء، وفي نيشية ، ثم خالقيندونيا طُرحت نظريات جنديدة حنول طبيعية المسيع، وكنان مذهب الأبوليت المسيح Apollinarism أن المسيح شخص له جمد، ولكن بمدلاً من العقل البشري فبإنه تمتلئ باللوجوس؛ وماذهب المنسطوريين Nestorianism الذي يقسول بالطبيسعتين مسعًّا للمسيح، الإلهية والبشربة بالتساوي؛ ومذهب السوتيكيين Eutychianism الذي مفاده أن الطبيعة الإلهية استغرقت الطبيعة البشرية. وبعد مؤتمر خلقيدونيا صارت عقيدة الكنيسة هي ما أكدته قىراراتە، ولكىن فىحىوى ھذە القىرارات غىبىر سعروف، والموضوع غامض تمامًا، والكلمات التي صيغ بها إعلان خلقيدونيـا ضبابية وهلامية. وتحشمل ألف تقسسير؛ وكمللك قرارات مـؤتمر القسطنطينية الذي قال بإرادتين للمسيح، إرادة بشرية وإرادة إلهية، وذلك ضد القائلين بطبيعة واحدة للمسيح Monophysites، وإرادة واحدة له Monothelism. وقيامت البيروتسنتيية كيحيركية إصلاح كنسية ، بتأثير الحلافات بين الملوك والأمىراء والكنيسسة الكاشوليكيمة. وفي القبرن التأسع عشر كان للفلسفة المحدثية تأثيرها على بما روت عنه الأناجيل، وهي التي لم تؤلّف إلا في نهاية القرن الأول مين الميلاد، وربما في القرن الثاني، ولم يشهد كاتبوها المسيح، ولم يسمعوا له، ولكنهم نقلوا عنه ما قباله الناس دون تشبّت ولا توثيق، ورووا ذلك في شكل حكايات، وليس هناك ما يجزم بأن مؤلفيها هم هؤلاء. وربما كانت جميعها روايات مختلفة لراو واحد. والعلوم حول المسيح تشتمل على ما قالنه فيه والعلوم حول المسيح تشتمل على ما قالنه فيه مختلف المدارس المنصرانية، كما الأربوسية

والعلوم حول المسيح تشتمل على ما قالته فيه مختلف المدارس المنصرانية، كسالأربوسيسة Arianism، والإبيونية Ebionism، وكلاهما أنكر أن يكون المسيح قد ولد بلا أب؛ والغنوصية Gnosticism التي توقيفت عين القبول في المسيح كيشر؛ والدوكتية Docetism، وهيي مدرسيةٌ في الغنوص المسبحي ؛ وكنذلك كان الباسيليديون Basilldians الذين اعشق دوا تحسول المسيح إلى الألوهية منذ عسمادته؛ والفالينتيون Valentenians. وهؤلاء قالوا إن حُمل مريم في المسيح لم يكن إلا وسسيلة لقسبول الناس لـلربُ بينهم. وأمسا الألوجييون Artemon وأتبساع ارطميون Artemon، فمهمؤلاء كمانوا موحّديس ، وقالوا إن المسيح كالرسُل ، ولكنه كلمة الله ومن روحه، وليس أكشر من ذلك.وقال الباتريساسيون Parripassians إن المسسيح هو الله، ولا فسرق بين الأب والابن. وأن الله بنفسسه هو الذي صُلُب. وقال السمابيلون Subellians بالسنشليث: الآب، والابن، وروح القندس، جميعها وجنوه لله، وأنكروا أن يكون المُسيح شخصًا وإنما هو الله، ونأدى ذلك إلى

الكريستولوچيا في الخلاف بين مدرسة جيسين وسدرسة تبنجن؛ وفي القرن النامن عشر قالوا بوحدة الطبيعيتين، بتأثير الحركة العقلانية، وقال كنط بذلك، وفصل هيجل بين الطبيعتين لا في الدرجة ، وتحدث شلايرساخر في غوذجية حياة المسبح كونسان فاضل ومشائي، وفعب آخرون مثل ريتشاره روته إلى دراسة سيرة المسبح أخلاقيا، وقال فالاسفة أمثال ديلتش، وكاهنيس، ومارتينسن، ولانجه، وجوديت، وهوارد كروسيبي، بإرادة واحدة ، وطبيسمة واحدة؛ وذهب دورتر إلى نظرية تقول بندرج إلهية المسبح مع الحبرات والمتجارب والمواقف الجديدة؛ ويتوجه الاهتمام الحالي إلى حياة المسبح وليس إلى طبيعته،

هو صرف الفدرة والإرادة نحو الفعل، ويطلق أيضاً على تحصيل المجهول من المعلوم، فإن شأن النفس إدراك ماهية الكمال، بكسب المجهول من المعلوم والاستكمال بالفعل. (اسن سينا - المنجاة). والاكتساب والكسب بمعنى عند أهل اللغة، غير أن الاكتساب يستدعى التعمل والمساناة، والكسب يحصل بأدنى ملابسة، ولذلك خُص الشر بالاكسساب، والخيسر والخسساب، والخيسر والخسر.

في اللغة رفع الحيجاب، وفي الاصطلاح هو الاطلاع على ما وراء الحجاب من المعانى الغيبية، أو حصول العلم بالأمور الحقيقية، والأول طريقة الإنهام، وهو العلم الذي يقع في القلب بطريق الفيض من غير استدلال ولا نظر، بل بنور يقذفه الله في الصدر (الغزالي - المتقد من الضلال)؛ أو طريقة الحسس، حيث يمكن للشخص المؤيد النفس بشدة الصفاء وشدة الانصال بالمبادي العقلية، أن تتحصل له الحقائق حدساً، أي قبولا العقلية، أن تتحصل له الحقائق حدساً، أي قبولا قريباً من الدفعة (ابن سينا - عجاة)؛ أو طريقة قريباً من الدفعة (ابن سينا - عجاة)؛ أو طريقة الوحي وهو كلام الله المنزل على نبيء والشاتي طريقة الاستدلال. (انظر استدلال ، والهام ، وحدس).

كُفُر .....نافر Infidelity <sup>(E.)</sup>

Infidélité <sup>(F.)</sup>; Infidelitas <sup>(L.)</sup>; Unglaube<sup>(G.)</sup>

خسلاف الإيمان، فسمن قبال بيان الإيمان هو المعرفة بالله، قال الكفر هو الجهل به؛ ومن قال إن الإيمان هو المعصية. وعند الإيمان هو المعصية. وعند البعض أن الكافير إن أظهر الإيمان فيهو المتافق؛ وإن أظهر كفره بعد الإيمان فهو المرتد؛ وإن قبال بالشريك في الألوهية فهو المسرك؛ وإن تديين بيعض الأديان والكتب المنسوخية فهو الكتسامي؛ وإن ذهب إلى قيدم الدهر واستناد الحوادث إليه فيهو المعطل؛ وإن كان ينبطق بعضائد أخرى بالإضافة إلى الإسلام فهو الزنديق. (انظر كلاً في بالإضافة إلى الإسلام فهو الزنديق. (انظر كلاً في بالإضافة إلى الإسلام فهو الزنديق. (انظر كلاً في

بابه) .

يطلق بالاشتراك على ثلاثة مفهومات : الأول : الكلى، أى مسا يمنع نفسس تصوره من وقسوع الشمركة؛ والشاتى: الكل من حيث هو كل، أى الكل المجموعى؛ والثالث الكلى، بمعنى كل واحد واحد، أى الكل الإفرادى.

والكل يقابل الجنزء، كما أن الكلي يقابل الجنزئي، والفرق بين الكل والكلي، أن المكسل ينقسم إلى أجزائه، والكلي ينقسم إلى جزيئاته، والكل يتقوم الماء بالأوكسيچين والكل يتقوم بالاجزاء (كتقوم الماء بالأوكسيچين والهيدروجين)، بخلاف الكلي، كالإنسان فإنه لا يتقوم بالجزيئات. والكلي يحمل على الجزئي، يتقوم بالجزيئات. والكلي يحمل على الجزئي، كقولنا : «زيد إنسان»، بخلاف الكل حيث لا يقال الأوكسيجين ماء. والكل موجود في يقال الأوكسيجين ماء. والكل موجود في الخارج. ولاشئ من الكلي بموجود في الخارج. واجزاء الكل متناهية وجزيئات الكلي غير متناهية.

والكل هو اسم للحق تعالى، باعتبار الحضرة الأحدية الإلهية الجامعة للأسماء، ولذا يقال أحد بالذات، كل بالأسماء. وقبيل الكل اسم لجملة مركبة من أجزاء محصورة، وتسمى مسهوراً. كشولنا : «كل إنسان فان»، وبدل على استخراق أفراد الموضوع.

ر کل تحدید سلب، محدید سلب، Omnis determinatio est regativo

مقولة سبينوزا، ويعنى بها أن كل وصف هو تحديد، وتنضمن استعمال صفات وتصورات، ونفى صفات وتصورات أخرى.

، کل شیء حسن، .....نال شیء حسن،

مبدأ التفاؤل عند لاينيتس : أن الله قد اختار من بين العوالم المكنة التي يتصورها هو، أحسن هذه العوالم. فكيف إذن نفسر وجود الشرّ الذي يسود العالم؟ يقبول لايبنتس : إن الشرور ثلاثة: شرٌّ متافيزيقي ، وشرٌّ فيزيائي. وشيرٌ أخلاتي، فالمتافيزيني عبارة عن النقص البادي في كل المخلوفات والملازم لها، والرد عليه بأن الله هو الكامل الوحيمد ولا بصبح أن تأثى المخلوقيات كباملة مثله، وإذن لاصحبت آلهمة. وخماصيمة المُخلوق أنه يطلب من الله، فلو كان كــاملاً لكفُّ عن أن يطلب. والشر الفيزيائي عبارة عن الألم الموجود في الحياة بكل أشكاله، فلنحقيق الخير الأكبر يُسمّح يبعض المناعب، ولكي تحبصل على الثمر الابد أن نكدح ، والتلميذ لكي ينجح عليمه أن يذاكس، ولكي تكسب المال عليك أن نكدً. والولادة الجديدة تصاحبهما ألام المخاض. ثم إنه في الألم عنقاب للأشرار، وإلا لاستوى الخميس والشمر، ولآثر الناس الشمر لأنه أخذ بلا مقابل، وزهدوا في الخبير لأنه عطاء بلا طائل. والشمر الأخسلامي عسبسارة عن الخسطايا والآثام والذنوب في الحياة، فالذي يختار بين خطيبتتين سيضطر أن يختار أهونهما إلمًا. كالطبيب الذي

عليه أن يخشار بين أن يكذب على المريض -وهذه خطيئة .. فينجو المريض بزيادة الأمل عنده، وبين أن يُصدقه القبول، ويخسره بعجزه عن شفائه، فيموت المريض غماً وكملاً. وقد اختار الله أيضًا أهُون الشرّين: أن يخلق العالم بما فيــه من خطايا، باعتبساره أحسن المعوالم الممكنة. وعباب فولتمير على لايبنتيس هذا الكلام ، لأن معناه أن الله هو الذي خلق الخطيئة، وأن الإنسان ليس حرًا مختارًا إذا ارتكبها، فكيف يُنسأل عنها ويُحاسَب عليها؟ وهناك احتمالات أربعة، هي: إما أن الله يريد أن يمحمو الشمر من العمالم ولكنه عاجز عن ذلك؛ أو أنه يمكنه ذلك ولكنه لا يربد؛ أو أنه لا يريد ذلك ولا يستطيعه أيضًا؛ أو أنه يريسده ويستسستطيم. فلسو أنه لا يريسد ذلك ولا يستطيعه، فلذلك عجزٌ منه، ولا يليق بالله أن بكون عاجزًا. وإذا كان يستطيع ذلك ولا يربده فللك شـرً، والله لبس بشرير. وإذا لم يكن يريده ولا يستطيعه، فذلك عمجزًا وشرُّ معًا. وإذا أراد ذلك ويستطيعه، فمن أين إذن تُحصَّل الشو في العالم؟

العبارة المتنى تلخص مبدأ الغائبية، وهو مبدأ بديهى يُدرَك بالعيان ولا يتحساج لبرهان، وصاغه أرسطو بقوله «لا شئ يتحدث عبثًا».

وني القرآن يشول الله تعالى : والعصمة ألما خلفاكم عيفًا: (المؤمنون ١١٥) ، يعنى أن الخلق

هو دائمًا لسفاية، وكل شئ إنما يحسدت لغاية يتوخاها حدوثه.

مذهب الفيلسوف الألماني كبارل كراوسه المحاده أنّ «الكل مرجعه إلى المحاده أنّ «الكل مرجعه إلى الله الله المحادة أنّ «الكل مرجعه إلى والكائنات والوجود بأسره يشترك في ذلك، فالله يشتملهم جميعًا ولكنهم لا يشتملوه، وهذا هو الفرق بين مذهب «الكل في الله» ومذهب «الكل في الله»، ومذهب اللكل في الله»، ومذهب اللكل في الله»، ومذهب اللكل في الله»، ومذهب «الكل في الله»، ومذهب اللكل في الله»، ومذهب «الكل في الله»، أو وحلة الوجود أفعاله.

ويقول كبراوسه: إن البشير والتاريخ والكون كلهم إذن في وحدة، والناس جسيب يا بربطهم رباط تاريخي واحد هو توجسههم إلى الله، ووحدتهم روحية، وميثاقهم الذي يجمعهم ميثاق إنسان مثالي Menschheitsbund هو الذي تستهدفه حركتهم في التاريخ. (انظر وحدة الوجود).

الكُلُّ العضوى أكبر من المجموع الرياضي المجموع الرياضي 'The Organic whole is greater 'لأجــزانه، .... than the mathematical sum of its parts'

ينطبق ذلك على كل شئ سواء فى الكائنات الحية أو اللوحات الفنية، فأنت لا تدرك جسمال اللوحة من مجرد تحليل أجزاتها وبيان تركيبات ألوانها. والأمر كذلك مع الواقع أو المطلق، فإنه يسألف من أجزاء تنضافر كلها لتكوين الكل وتحديده.

مكل المعرّف ولا شيء غير المعرّف، ......

"Omni et Solo Definito" (L.)

شرط التعريف، وهو أن يكون ماصدَق القول المعسرُف والشئ المعسرُف واحد، وأن يكون المعسرُف واحد، وأن يكون التعريف مميزاً، بمعنى أنه ينطبق على كل المعرَف ولا شئ غير المعرَف.

الكلاسيكى هو الفديم؛ والاسلوب الكلاسيكى هو التقليدي القديم والمتوارث؛ والسكاتسب الكلاسيكى Scriptor Classicus هو الدى يكنب بالطريقة القديمة، لا يجدد ولا يبتدع ، وإنما يتبع وأسلوب فيه فيه توازن، يعنى يخلو من إثارة، والابخاطب الوجدان. والانطباعات عنه هادئة، وخياله يستنصر الرائى أو المطالع بتأثير الأجيال، وحسبق الماضى، وكانوا يقابلون بين الكانب وعسبق الماضى، وكانه العوام Scriptor Proletarius وأي الذي يخاطب سواد الناس، وأسلوبه دارج، أي الذي يخاطب سواد الناس، وأسلوبه دارج، وفيه الحكمة، وافتعال المواقف المؤثرة، ولبس فيه تخطيط لمنواح جمالية شكلية، على عكس تخطيط لمنواح جمالية شكلية، على عكس الأسلوب الكلاسيكى الذي يستصف بالتناسب الوقور، والجلال المهيب.

بالشكل والأسلوب مثلما كان الحال في النصف الثاني من الشرن الثامن عشر، وكان هذا الانجاه بمثابة ردّ الفعل على ما كان رائجاً وقتها وأطلقوا عليمه اسم الرومانسية، أو ما يعد الرومانسية، والفلسفة الكلاسيكية الجديدة مضمونها عقلى، وتنحو إلى الموضوعية، وفيها الكثير من المنطقية، والنأى عن العاطفية، والاهتمام بالنظام، وبالشكل، والتصميم، والوضوح في القصد، والميل إلى التجريد والتجريب أبضاً. (انظر رومانية).

Speech <sup>(E.)</sup>; ...... Parole <sup>(F.)</sup>; Sprache<sup>(G.)</sup>

عند النحاة لفظ تبضمن كلميين بالإسناد وبمسمى جسملة، ومُركباً ناماً أيضماً؛ وحصروا الكلام في الخبر والإنشاء. والكلام فيعل مخصوص بالحسّ القيادر، لأجل أن يعرف غيره ما في ضميره من الاعتبقادات والإرادات؛ وأما الكلام الذي هو صفة قائمة في النفس فهو صفة حقيمقية كالعلم والقندرة والإرادة. والكلام أخذ من الكُلم، فإن الكُلم يُدرَك تأثيره بحاسة البصر، والكلام يدرك بحاسة السمع. والتكلم عند أهل الكلام ما يضاد السكوت، سواء كان مركباً أولا. مفيداً فالدة تامة أولا. وهلم الكلام، ويسمى بعلم أحسول السلين أيضساً، حو اسم علم مسن العلوم الشسرعيـة المدونة، يبمحث عن الأغراض الذاتيـة للموجود من حيث هو على قياعدة الإسلام. وقبال الصبوفية الكلام تجلّي عبلم الله سينحمانه باعتبار إظهاره إياه، سواء كانت كلماته نفس Cynisme (F.); Zynismus (G.)

المدرسة الكلية، نسبة إلى ذيوجانس السينوي، وكُنيته الكلب، ربما لأنه كان كثيراً ما يضرب الامسئلة بالحسوانات وخاصة الكلب، وربما لأنه كان حاد اللسان ولا يعرف الذوق، فشبهوه بالكلب، أو لأن أقواله كانت كالنباح. ورغم أنه كبير الكلبين إلا أن الكلبية، فيما يقال، ترجع إلى تعاليم التيستانس، تلميذ سقراط، الذي يرجع السعادة إلى الفضيلة الخلقية، التي محورها ضبط النفس، الذي يقتضى الزهد. واشتهرت الكلبية في القرن المثالث قبل الميلاد، وراجت في القرن الثاني قبل الميلاد، وكان لها أكسر الأثر في تطور الراقية وخاصة عند زينون.

لفظ بالقوة أو بالفعل، مستقل، دال بجملته على معنى بالوضع، ويُكنّى عند أهل الحق عن كل واحدة من الماهيات والأعيان بالكلمة المعنوية. والكلمات الإلهية ما تعين من الحقيقة الجوهرية وصار موجوداً. والكلمة عند المسبحيين هى الأقنوم الثانى من الأقانيم الثلاثة؛ وعند المسلمين هى عيسى النبي كلمة الله (آل عمران) لانه وجد بأمره، إشارة إلى قوله تعالى اكن، في الآيات من أمنال: ﴿ إِذَا قَعْمَىٰ أَمْراً فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُن الرادة فيكُونُ ﴿ (آل عمران: ٧٤)، فهى صورة الإرادة فيكُونُ ﴿ (آل عمران: ٧٤)، فهى صورة الإرادة الكلية. وكلمة الله هى الصدق والعدل (الأنعام:

الأعيان الموجودة، أو كانت المعانى التي يفهمها عباده، إما بطريق الوحي أو المكالمة.

كلام داخلى ......هاندان المسالة المسالة المسلم الم

السمعية الحركية، التي تنقوم في الذهن وإن لم يعبر عنها بالألفاظ، وتسمى لذلك بالسكملام النفسي، والأولى أن تُسمَّى باللغة الداخلية حيث اللغة أعم من الكلام.

Cynic<sup>(E.)</sup>;...... Cynique<sup>(F.)</sup>; Der Zyniker<sup>(G.)</sup>

اسم الشهرة للفيلسوف الإغريقي فيوجانس السينوي (٤١٣ ـ ٣٣٧ق. الميلاد)، والكليي السينوي (١٥ ـ ٤١٣ق. الميلاد)، والكليي الموقع ومعنى السينوبي أنه من بلدة سينوب وهي إحدى بلاد آسيا الصغري ولكنه عاش في أثينا وبها تعلم، ولم يشتهر إلا بأسلوب معيشته، وكما قال هيجل إن الكلبية عنده دلالة حياة وليست دلالة فلسفة، وكان ساخرًا يثير الناس بكلامه ليدفعهم المي التفكير، ويسير في الأسواق في وضح النهار يحمل مصباحًا يقول: إنه يبحث به عن إنسان واحد مستقيم الخلق، ولم يكن يضع عليه سوى واحد مستقيم الخلق، ولا يقتني من الدنيا أكثر من واحدت، ولا يأكل إلا إذا جاع، وإذا أكل لم حاجسته، ولا يأكل إلا إذا جاع، وإذا أكل لم يشمع، ولم يكن يأكل إلا إذا جاء، وإذا أكل لم يشمع، ولم يكن يأكل إلا مسرة واحدة، ومن الشعامات، وعدّه إبقناتوس من الحكماء.

Cynicism (E.); ......

١٤٥)، وهي الحسني (الأعراف : ١٣٧)، وهو ا تعالى ينحق الحقّ بكلماته (الأنفال: ٧)، ويمحو الباطل بكلماته (الشورى: ٢٤)، وكلمة الله هي العليا (الشوبة : ٤٠)؛ والكلم منه الطيب (فاطر : ١٠)، والكلمة الطيبة كالشجرة الطيبة (إبراهيم : ٢٤) ، يصعدها الله (فياطر : ١٠)، والخبيشة كالشجرة الخبيشة ، يتوجب اجتثاثها من فوق الأرض (إبراهيم : ٢٦)، ومنهاكلمة الكُفّر (التوبة : ٧٤)، كبُرت كلمةٌ نخسرج من أفواههم إن يقولون إلا كنذباً (الكهف : ٥)، وهؤلاء هم اليهود والنمصاري، يحرّفون الكلم عن مواضعه (المائدة : ١٣)، ولا تبديل لـكلمات الله (يونس : ٦٤)، ولو كان البحر مداداً لكلمانه تعمالي لنفد البحسر قبل أن تنفد كلماته ولو جماءوا بمثله مددأ (الكهف : ١٠٩)؛ والكلمة الباتية في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْهَا كُلُّمَةً بَاقَيَةً ﴾ (الزخرف: ٢٨) هي كلمة التوحيد.

هــو الطــرد في التعريفــات، ويعنى أنه كل ما صــدق عليه الحــد صدق عليــه المحدود، ومــا لم يصدق عليه الحد لم يصدق عليه المحدود.

الكلمنتيات الكلمنتيات

محاضرات کلمنت الاسکندرانی Clément ریم محاضرات کلمنت الاسکندرانی d'Alexandrie

رومانياً يُدعى تيتوس فلافيوس، واعتنق المسبحية، وقيل هو أول خلفاء بطرس على كرسى روما، وقيل هو من أسرة فلافيوس إمبراطور روما، وقيل إنه بسبب المتزامه المسبحية الحقة نُفى، أو ألقى به فى البحر الاسود ومات شهيداً، وأهمية هذه المحاضرات أنها تنقل عن بطرس فى القرن الأول الميلادى أن المسبح لم يقل أنه ابن أله، وأنه لبس سوى نبى مُرسَل، وأن بطرس أنكر التأويلات المسبحية للأناجيل، واستنكر ما جاءبالكثير منها، فالله واحد، والمسبح لم والدين أبداً أنه الله، والتوجيد هو عقيدة النبى الحق، والدين الذي حدده الله هو أن لا نعبد إلا الحق، والذين الذي حدده الله هو أن لا نعبد إلا إياه، والنبى الحق أو نبى الحقيقة إنسان كسائر الناس إلا أنه يُوحَى إليه.

كلوتېلد دى قو .....كلوتېلد دى قو

الفناة التي أحبها الفيلسوف الفرنسي أرجست كسونت (١٧٩٨ - ١٨٥٧)، سؤسس الوضعية وعلم الاجتماع، وكان حبه لها عنيقًا ملك عليه قلبه، فسفى سنة ١٨٤٥ عرفها، وسرعان ما توفت ولم يكد العام على معرفته بها ينصرم، وكان حبهما عفيفًا، إلا أن العاطفة المشبوبة التي أجحبها فيه أثرت في تطوره الفكري، فانصرف بعاطفته المشبوبة إلى محبة أكبر للإنسانية جمعاء، ودخل في تجربة صوفية أكبر للإنسانية جمعاء، ودخل في تجربة صوفية عميفة، كتب بسببها أكثر مؤلفاته التي أثارت الجدل حوله، ولم يدخل اسم كلوتيلد تباريخ الفلسفة إلا بسبب هذه المؤلفات . ويذكرنا ذلك

بفتياة أخرى هي رجيشا أولزن ملهمة التفيلسوف كيركجارد. (انظر رجينا).

يطلق بالاششراك على معاني، الأول: الكمل الحقيقي، وهو المفهوم الذي لا يمنع نفس تصوره من وقوع شركة كثيرين فيه، كالإنسان؛ وا**لثاني** : الكلى الإخساني وهو ما اندرج تحته شئ آخر في نقس الأمر، وهو أخسّ من الكلي العقبيتي. والكيلي طبيعي، ومنطقي، وعقلي، فالإنسان مثلاً فيه حصة من الحيوانية، فإذا أطلقنا عليه أنه كلى فهمنا ثلاثة اعتبارات. أحدها أن يسراد به الحصة التي شارك بهما الإنسان غيره، فهذا هو الكلى الطبيعي؛ والشاني أن يراد به أنه غير صانع من الشركة، فهذا هو الكلى المنطقى؛ والثالث أن يراد به الأمران معاً، أي الحمسة التي يشارك بها الإنسان غيره مع كونه غير مانع من الشركة، وهذا هو الكلي العبقلي. والكليات عند القدماء خمس، ويسميها فورفوريوس المقولات الخمس، وتنقسم إلى كليات فاتية بها تتكون الماهية، وكليات عرضية، أي ليست جوهرية. وتنقسم الذائية إلى : الكلى العام الذي تندرج تحته كليات أخص منه ويسمى الجنس؛ والكلى الذي يندرج هو نفسه تحت كلى أعمَّ منه ويسمى الشوع، فبالإنسان نوع ولكنه يسندرج في جنس الحيسوان؟ والكلس النساس بأنبراد النوع الواحد ويسسى الغصل، مثلما نقول احيوان ناطقه، حيث النطق

هو الصفة التي تعين الإنسان كنوع تفصله عن بقية أنواع الجنس. وننقسم الكليات العرضية إلى ما يعم الشئ وغيره من النوع الواحد أو الأنواع الأخرى، ويسمى العرض العام، وما يخص بعض أفراد النوع الواحد دون البعض الآخر ويسمى المناصة، وتتعدد الأنواع صعوداً وهبوطاً حتى المناصة، وتتعدد الأنواع صعوداً وهبوطاً حتى نشهى في أعلى السلم إلى الجسوهر، أو جنس الأجناس، الذي لايليه نوع آخر بل أسماء جزئية، وقد تكون الأجناس قريبة لأنواصها أو بعيدة وغيا.

هو المثال الكلى المنحقق في شخص بعينه، أو الموجود الحقيمةي المذى لا تحيط به العقول لانطوائه على إسكانيات لاتحسس، أو الموجود الحقيقي الذي يحصل للعقل بالنجريد (هيجل).

The Five Universals<sup>(E.)</sup>; ....... کلیات خمس Les Cinq Universaux; (Les Cinq mots)<sup>(E.)</sup>;

Quinque voces<sup>(L.)</sup>

هى الأمور الكليّة أيضًا، والأمور الاعتبارية، وكان أرسطو بعتبرها أربع كليات، هى الجنس (وبدخل فيه الفصل)، والتعبريف، والمَسرَض العبام، والخاصة، ولكن فورقوريوس جعلها خمسًا، وعرفت من بعد باسم شجرة فورقوريوس أو الكلمات أو للحمولات الحسس، وهى: الكلى الذي يندرج العام ويسمى الجنس genus ؛ والكلى الذي يندرج

هو نفسه تحت كلمة أعم ويسمى النوع المواحد ويسمى والكلى الخاص بأفراد النوع المواحد ويسمى الفسعثل الفسعثل differentiam؛ والكلى الذي يعم المشئ وغيره، وهو الصفة الحادثة المتى تتعلق بالشئ أو لا تتعلق به وهى العرض العام accidens والكلى الذي يخص بعض أفسراد النوع الواحد دون البعض الآخر ويسمى الخاصة proprism. (انظر أمور اعتقادية).

کلیانیة ......Holism <sup>(E.)</sup>; Holismus<sup>(G.)</sup> انظر نظرهٔ کلیّهٔ).

Universality <sup>(F.)</sup>; ...... Universalité <sup>(F.)</sup>; Universalitas <sup>(L.)</sup>; Allgemeingültigkcit<sup>(C.)</sup>

تطلق على كون المفهوم كلياً، حقيقياً كان أو إضافياً! كسما تطلق على الفضية الحملية التي يحكم فيها على جسميع أفراد الموضوع؛ وتطلق على قسم من القضية الشرطية، وهي التي يكون النالي فيها لازماً في المتصلة اللزومية، ومعانداً في المنفصلة العنادية.

كُلْيَةٌ خَفْيَة ...... كُلُيّةً خَفْيَة

اصطلاح الفيلسوف الإنجليزي روبوت بويل (١٦٢٧ ـ ١٦٩١) ، قبال به إنه عسضو ضمن جماعة أطلق عليمهم هذا الاسم، ولم تكن هذه الجماعة وقتذاك معروفة، وإنما انكشف أمرها من

بعد ، فعرفنا أن الكلية الخفية أو المستورة هي كلية جريسام، وأن هذه الجماعة هي التي أعلنت عن نفسها من بعد باسم الجمعية الملكية Royal Society، وكانت احتصاصاتها فكرية وفلسفية وتربوية، وانصرفت إلى الدعسوة إلى الإصلاح وترقيبة المتعليم ونشر العلوم.

كلية القلسفة ...... الآداب باعتبار الفلسفة الاسم القديم لكلية الآداب باعتبار الفلسفة بمقولة ديكارت الشهيرة : اإن الفلسفة كلها بمنابة شجرة، جذورها المينافيزيقا، وجذعها الفيزياء، وغصونها المتفرعة عن هذا الجذع هي كل العلوم الأخرى" ، فكأن الفلسفة أعلى درجات الحكمة، وبهذا المعنى ارتبط اسم كلية الآداب بالفلسفة ، ولا تزال هذه النسمية حتى البوم في الجامعات الألمانية والإيطالية والأسيانية.

هو العُرض الذي يقتضى الانقسام لذاته، وكم المقضية هو كون الموضوع هو ماصدقه؛ وكم المقضية هو كون الموضوع هو ماصدقه؛ وكم المقضية هو كون الموضوع كل أو جسسزء. والكم إمّسا متعمل Discontinued، أو متقصل Discontinued، لأن أجزاءه إما أن تشترك في حدود بكون كل منها نهاية جسزء وبداية آخر وهو المتصل، أو لا وهو المنقصل. والمتصل إما قار الذات، مجتمع الأجزاء في الوجود، وهو المقدار المتقسسم إلى الخط في الوجود، وهو المقدار المتقسسم إلى الخط والشخن، وهو الجسم التعليمي، أو غير والمنطح والثخن، وهو الجسم التعليمي، أو غير قار الذات وهو الزمان. والكم المنقصل هو العدد

فقط، كالعشرين والثلاثين.

Perfection (E.);

Perfectio (L.); Perfektion (G.)

في الملغة هو الحاصل بالفعل اللائق بما حصل في المنه؛ وفي الاصطلاح هو ما يتم به الشيئ إما في ذاته ويسمى كمالاً أولَ، وتوعاً إذا به يصير الشيئ نوعاً بالفعل، وإما في صفاته ويسمى كمالاً ثان، وهو الكحمال الذي يبلحق الشيئ، لا يكمل في الصفات إلا بها؛ فالكمال الأول يتوقف عليه الذات. أما الكمال الصناعي فهو ما يحصل بالصنع؛ والكمال الطبيعي ما لا دخل للصنع فيه؛ والكمال الآلي ما يحصل بالآلة. وللحق كمالات عند الصوفية: يحصل بالآلة. وللحق كمالات عند الصوفية: الأول الكمسال اللاتي، وهو عبارة عن ظهوره تعالى على نفسه، بنفسه، لنفسه، بلا اعتبار الغير والغيرية؛ والثاني الكمال الأسمالي، وهو عبارة عن ظهوره عن ظهوره على نفسه، بنفسه، لنفسه، وشهود ذاته في والغيرية؛ والثاني الكمال الأسمالي، وهو عبارة عن ظهوره عن ظهوره على على نفسه، وشهود ذاته في التعينات الخارجية، أي العالم وما فيه.

Entelechy <sup>(E.)</sup>; كمال أول Entéléchie <sup>(F.)</sup>; Entelechia; Endelechia <sup>(E.)</sup>; Entelechie

بسميه أرسطو انتلخيا، وهو حال الموجود المتحقق بالفعل، وهو الكمال الأقصى (الفارابي - محميل السعادة)؛ والكمال بهذه الحال يسمى استكمالاً (ابن باجه - كستاب النفس)؛ وتمام الشئ

وكماله هي التي سماها الفيلسوف الطالاشيها (الكندي ـ رسائل).

كما لية (انظر مذهب الكمال).

المون المستقامة (E.; F.) Immanentia (E.); Immanenz (G.)

استنار الشي عن الحس، كالزُبد في اللبن قبل ظهوره، وكالدُهن في السمسم (الحسوارةمي - مقاتيح العلوم). ومبدأ الكمون Principe d'Imma هو القول بأن الكل داخل الكل.

کُن Dictum Factum<sup>(L.)</sup>

مقالة الفلاسفة اللاهوتين: أن إرادة الله، أو قسوله ، هو نفسه ف عله؛ وفي القرآن عن قضاته تعالى: ﴿ إِذَا قَعْمَىٰ أَهُوا فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ تعالى: ﴿ إِذَا قَعْمَىٰ أَهُوا فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (آل عمران ٤٧) ؛ وعن إرادته تعالى: ﴿ إِنْمَا فُولُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (النحل لشيء إذا أردْنَاهُ أن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (النحل له ؟)؛ وعن أمره تعالى: ﴿ إِنْمَا أَمْرَهُ وَالله الْمَرْهُ ﴾ إِذَا أَمْرَهُ وَلِينَا أَمْرَهُ ﴾ (النحل إذا أَرَادَ شَيْنًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ (يس ٨٢) .

بالضم وسكون النون) هو تصبور الشيء أي تمثُّله في الذهن، على وجه التضصيل، كنتصور الإنسان بالناطق الضاحك، فإن تصورهما تصور الإنسان بجميع أجزائه على التفصيل.

Kantisme<sup>(F,)</sup>;Kantismos<sup>(G,)</sup>

فلسفة إهانويل كنط (١٨٤٠ ـ ١٩٠٦) ومن جرى على نهجه، ويذهب فيها إلى النقدية. وتحليل المعرفة تحليلاً نقدياً. ونقد العقل النظرى في غييره بين الصواب والحطأ وإدراكه للواقع، ونقد العقل التطبيقي في غييره بين الخير والشر، ونقد الإدراك في فهمه لغائبة الأشياء وجمائها. ومن أتباعه فسايهنجسر، وشمسيت، وبيك، ورينهسولت، ومايمون، وشمولزه ولأوتوليبمان ورينهسولت، ومايمون، وشولزه ولأوتوليبمان ورينهسولت، ومايمون، وشرائه ولاقتل المؤلفات في ويعد أعمق وأوسع دراسة في هذه الفلسفة باية لغة.

اتجاه في العودة إلى نقدية كنط ساد ألمانيا بين سنتي ١٨٧٠ و ١٩٢٠، ويمثله عسدد من الفلاسفة ملحقين بالجامعات الألمانية، ولا يجمعهم فيما بينهم إلا إنكارهم على اللاعقلانية والطبيعية التأملية، واعتقادهم أن الفلسفة لابد أن تكون اعلمًا ، ولن تبلغ ذلك إلا إذا البسعت تكون اعلمًا ، ولن تبلغ ذلك إلا إذا البسعت منهج كنط واحتدت بروح فلسفته. ولم يكن اختلافهم حول كنط إلا لأن لكل منهم زاوية رؤياء الخساصة لفلسفة كنط فسيلسوف ويكسرج، وكانت الهوة بينهم كبيرة، واتجهوا كونيكسبرج، وكانت الهوة بينهم كبيرة، واتجهوا

اتجاهات بعبدة، إلا أنهم ظلوا على وفسائهم لتناموس كنط الاصطلاحى؛ واشتهرت في التفسيرات الكنطية المحدثة جماعة فلاسفة ماربورج، وصاروا يُعرفون باسم مدرسة ماربورج في الكنطية المحدثة، ومنهم هيرمان كوهين وبول ناتورب، وإرنست كاسيرر، ورودلف ستاملر، وكارل فورلاندر. وكذلك اشتهرت جماعة جامعة جوتنجن بإعامة ليونارد نيلسون، وعرفوا باسم مدرسة جوتنجن ا وجماعة جامعة هايدلبرج، وعرفوا باسم مدرسة بادن ،أو مدرسة الجنوب الغربي في الكنطية المحدثة، ويتزعمهم ريكرت.

کرچیتر ......Cogite (E)

الكوجيتو الديكارتي، نسبة إلى ديكارت (١٦٥٠-١٥٩٦)، وهو اختصارللعبارة: على الكر، وإذن أنا موجود Cogito، erge sum وسمى كذلك لانه يبدأ بفعل كوجيتو اللاتيني، بمعنى أفكر، فالإنسان يستطيع أن يشك في كل شئ ما عدا أنه يشك، والشك تفكير، والتفكير وجود، وإذن فأنا صوجود طالما أنى أفكر، وهذه حقيقة مؤكدة لا يمكن أن يخدعني عنها شئ، وهي مبدأ أول للفلسفة ومعيار لكل حقيقة.

كوزموبوليتانية ............ كوزموبوليتانية Cosmopolitisme<sup>(F.)</sup>; Kosmopolitismus<sup>(G.)</sup>

نظرية وحـدة الجنس البشرى، وهى مــا يطلق عليه الآن اسم االعَوْلة Globialism ، باعتبار أن

العالم وحدة واحدة، والكوزم وبوليت انهة كإيديولوجية تطرح فكرة الحكومة العالمية، والبرلمان العالمية، واللغة العالمية، وكسانت الدعوة إليها بعد الحرب العالمية الثانية، وهي دعوة يهودية، باعتبار أن اليهود يتوزعون في العالم بلا وطن، فكانت شعوب العالم تضطهدهم، فطالبوا بمواطنة عالمية، وجواز سفر عالمي، واخترعوا لغة الاسبرانتو العالمية من كل اللغات. وفي الاعتقاد اليهودي أن العالم سيحكمونه عندما يعودون الي أورشليم، فيعود الرب إلى بيشه في بيت المقدس، فعند ذلك ستكون أورشليم أو بيت المقدس حيث بيت الرب هي العاصمة العالمية.

كوزمولوچيا ...... Cosmologie <sup>(6.)</sup>; Kosmologie <sup>(6.)</sup>

علم الكون، ويسحث في قوانين العالم من جهة أصله وتكوينه. والكوزمولوچيا العقلية، أو علم الكون العقلية، أو علم الكون العقلي، هو البحث في مسائل الكون المتعلقة بأصله وطبيعته، من جهة أنه واقع متعين خارج الذهن، ودراسة هذه المسائل تثير ما يسميه كنط بالثقائض Antinomies.

Cosmos (E.: ۴.) Kosmos (G.) (Cosmus (L.)

عند أهل التحقيق الكون عبارة عن وجود العالم، من حيث هو عبالم لا من حيث أنه حق، وإن كان مرادفاً للوجود المطلق العام عند أهل النظر، وهو بمعنى الكون عندهم.

اسم لما حدث دفعة، كانقلاب الماء هواء، فإن المصورة الهوائية كانت ماء بالقوة، فخرجت منها إلى الفيعل بدفعة، فإذا كان على الندريج فيهو الحركة. وقبل الكون حصول الصورة في المادة بعد أن لم تكن حاصلة فيها. والكون تغير من لاشي إلى شي (فاراي - وسالة القياس).

مذهب كيوندياك (١٧١٤ ـ ١٧٨٠) ، وكان حسيباً ، يقول : إن الإحساسات هي تغيرات النفس ، وهي المبدأ الذي يتحكم في تحولاتها الداخلية، وتنعاون الحواس مع بعضها البعض لتساعد على اكتشاف العالم، وأهمها اللمس ، وهو الذي يعلم الحواس الأخرى كيف تحكم على الأشياء فتكون بها عملية اكتساب المعارف.

المدرسة الأولى في ترتيب المدارس الفكرية الصينية، وتُنب إلى كوتفوشيوس (٥٥١ - ٤٧٩ ق.م) وتلميذه منشيوس، وتعاليمها محافظة، ندعو إلى الاستكانة والتواضع والطاعة لمن هم أعلى مقاماً، وتعزو الفوارق الاجتماعية إلى إرادة السماء، وتردّ الشر إلى قصور في المعرفة أو في التربية، وكانت هذه السلسية في الكونفوشية

سبب عزوف الجماهير عنها، الأمر الذي جعل بعض فلاسفتها يصطنعون تعاليم الفلسفات المناهضة حتى تجد الكونفوشية طريقها إلى عقول العاصة، وهو سا يعرف باسم الكونفوشية السوليفسية .Syncretic C. ومع ذلك كسانت الكونفوشية أعجز عن تلبية حاجات الشعب، فلما تبتشها أسرة سونج بعثت ما يسمى فلما تبتشها أسرة سونج بعثت ما يسمى الكونفوشية المحدثة . Neo- C. المحدثة الدخيلة وانقسمت الكونفوشية المحدثة إلى حركة عقلانية ترد الكثرة إلى الواحد الذي الإنسانية وخاصة الخلقية، وهي حركة مثالية مو المبدأ الكلى أو القوة المادية، وتتقصى الطبيعة الإنسانية وخاصة الخلقية، وهي حركة مثالية تصف المبيدأ بأنه العسقيل الكلى الأزلى؛ ثم الضمحلت الكونفوشية في الصين بعد انتصار الماركسية.

أما الكونفوشية التوليفية فهى كونفوشية أسرة هان (٢٠٦ ق. م)، التى توسلت بها لبعث الشعب الصينى لمقاومة الغير، ولذلك أنكرت الشعب الصينى لمقاومة الغير، ولذلك أنكرت القدر، وأن يكون للهماء دخل فى مصائر البشر، وقالت بقانون لكل كائن، وأنه لا شئ بعد الموت لأنه نهاية الحياة، ولتوكد بذلك أن الإنسان الصينى هو صانع حياته، وأنه لم يكتب عليه هذا البوس، وأنه لا حياة بعد هذه الحياة، فيإن شاء أن يعيشها كريمة فليس أمامه إلا أن يكدح ليصنعها بنفسه، وكان أبرز فلاسفة هذا الانجاه تونج شونج شو (١٧٦ - ١٠٤ ق. م).

قانونها، وهو في الإنسان طبيعته أو قانونه الخلق. وفلاسفتها المعلمون الخمسة: تشينج بي (١٠٣٣ - ١٠٧٧)، وأخوه الأكبر تشنج هاو (١٠٣٢ - ١٠٨٥)، وعسمتها تشانج تساى (١٠٣٠ - ١٠٧٧)، وعسمتها تشانج تساى (١٠٣٠ - ١٠٧٠)، ونشسوهسى (١٠٢٠ - ١٠٢٠)، وكان أبرزهم أثراً تضينج بي واضع أركان النظرية، وتشبوهسى الذي أضاف إليها اللمسات الأخيرة.

والكونفوشية المحدثة المثالية هي مدرسة العقل، ومؤسسها لوهسيانج شان، الملقب بلوتشويوان (مؤسسها لوهسيانج شان، الملقب بلوتشويوان (مؤلد ١٩٩٣ م ١٩٩٠)، ويقبول إن العقل هو المبدأ، وأنه لافرق بين العقل البشري والعقل الكلي الذي يملأ العالم من الأزل وإلى الأبد، ويصف العمقل البشري بأنه عقل فيلقي يعرف الخمير بالفطرة، ولديه القوة القطرية على فعله.

الكيف هيئة قارة في الشي لايقتضي قسمة ولانسبة لذاته؛ فيقوله الهيئة يشمل الأعراض كلها؛ وقوله اقارة في الشيء احتراز عن الهيئة غير القارة كالحركة والزمان والفعل والانفعال؛ وقوله الايقتضى قسمة ايخرج الكم؛ وقوله اولانسبة يخرج الأعسراض؛ وقوله الذاته ليدخل فيه الكيفيات المقتضية للقسمة والنسبة بواسطة اقتنضاء محلها ذلك. وكل حكم من بواسطة اقتنضاء محلها ذلك. وكل حكم من ناحية الكيف إما صبيغته النفي أو الإيجاب، والأصل في الحكم أنه إيجابي، والحكم السلبي

استنكار لحكم إيجابي، أو هو حكم على حكم على شئ. وللكيفية أقسام أربعة : الأول الكيفيات للحسوسة سواء كانت انفعالات أو انفعاليات، والثاني الكيفيات المختصة بالكميات، أي العارضة للكم، إما وحسدها، فللمنقصل كالزوجية والفردية، وللمتصل، كالتثليث والتربيع؛ وإما مع غيرها كالخلقة، فإنها مجموع شكل وهو عارض للكم مع اعتبار اللون؛ والنسالث الكيفيات الاستعفادية ، وهي إما أن تكون استعداداً للقبول والانفسال، وإما أن تكون استحداداً للدفع واللاقبول؛ والرابع الكيفيات النفسانية، وهي إما أن تكون راسخة فتسمى مَلَكات، وإما أن تكون غير راسخة فتسمى حالات. والكيفيات كذلك إما أولية أوثانوية، والأولية هي التي لاتنفصل عن المادة وتسمى لذلك أصلية، كالحرارة والبرودة، والصلابة والاستداد، والشانوية هي المشتقة من الأولية كالألوان والأصوات.

Alchemy<sup>(E)</sup>; Alchimie<sup>(F,: G,)</sup> ......

الاسم القديم للكيمياء، نقله الأوروبيون عن العرب، وكان علم الكيميا عندهم من علوم الفلسفة، والمستغلون بالكيميا من الفلاسفة، والمستغلون بالكيميا من الفلاسفة، ومنهم عند العرب جابر بن حسيسان (توفى ١٨٨٤م)، والكندى فيلسوف العرب (توفى ١٩٦٦م)، والرازى (تونى ٩٩٦٩م)، وابن سينا (توفى ١٠٣٧م)، والبيسرونى (توفى ١٠٣٠م)، والبيسرونى (توفى ١٠٠٠م)، وحنين بن إسحق (توفى ١٨٧٣م) إلغ. والكيميا كلمة مصرية وتعنى الأرض الجامعة للمعادن، وهي بذلك علم الأرض أو معادنها، والإجماع على أن نشأة علم المكيميا كانت نشأة مصرية.

واشتمغل به الكهنة، وكمانوا يصرفون به أسترار المواد، ونبسغوا بذلك في صناعيات التسعيدين والأصبياغ ، وأسرار التبحنيط عندهم كيسماوية. ويزعم اليهود أن الكيميا من لفظة شامان العبرية. ونبغ اليهود في الكيمياء كصناعة لتزييف الذهب والقبضة ، وتركبب الدواء، ولم يكن بمارس الكيميا إلا روحانيون وفلاسفة، واشتغل بها عند البهود القباليون وجعلوها علم أسرار المواد . وكان جُلُّ هُمَّ الفسلاسفية أن يكتشفيوا المادة التي تحيل المعادن الخسيسة إلى معادن نفيسة ، وأطلقوا عليمها اسم حجمر الفلاسقة؛ واشتبغلوا بصناعة الدواء وانصرفوا إلى تركبيب الدواء الجامع المانع الناجع الذي يشفى كل الأمراض، وأطلقوا عليه اسم الإكسير ، والأوروبيون تابعموا العرب في اهتمامتهم الكيميائية، وتقلوا عنهم مصطلحي حجر القبلامقة والإكسير ، وترجموا مؤلفاتهم، إلى عهد نظرية الفلوجستون، والكالكس Calx ، ثم اكتشباف الأوكسچين، وعصير لافوازييه، ثم إنشناين والعصر النووي الذي نعيش قيه .

كيومرث .....

هو آدم في الأسطورة الفارسية، قال بأصلين للوجود: يزدان وأهرمن، والأول قديم أزلى، والثاني متخلوق محدث نقيض الأول، كالظلام نقيض النور، والشر نقيض الخير.

علم الحركسات المجرّدة عن أسباب حسدوثها، وهو فسرع من علم المسيكانيكا، والاصبطلاح من وضع أمبير (١٧٧٥–١٨٣٦).







(U)

مسذهب نيشته (١٨٤٤ - ١٩٠٠) القسائل بوجبوب استبدال سُلم الأخلاق القديم بسلم جديد للقيم يختلف عن القديم ويعارضه في أغلب الأحبوال، وتقوم الأخلاق فيه على إدادة القوة.

Amoralisme <sup>(F.)</sup>; Amoralismus<sup>(G.)</sup>

اللا أخسلال هو الذي يتجاوز الأخلاق ولايدخل في نطاقها، كأفعال الحيوان والطبيعة، فإنها بمعزل عن الأخلاق لخلوها من الوعى والعلم والإرادة، فهى أفعال حيادية لاتوصف بأنها خير أو شر، فمثلاً نقول "العلم لاأخلاقي"، أي لا علاقه له بالأخلاق، لأن أحكامه واقعية وليست أحكام قيمة، واللاأخلاقية على ذلك فلسفة لاتعترف إلا بأحكام الواقع، أي الأحكام العلمية، وتنكر أحكام القيم، والأحكام التقديرية والأخلاقية، ولاتامر بشئ، ولاتنهى عن شئ في ميال الأخلاق.

The Agnostics <sup>(E.)</sup>; ...... Les Agnostiques <sup>(E.)</sup>; Die Agnostiker<sup>(G.)</sup>

فرقة من السوفسطائية، قالوا بالتوقف في وجود كل شئ وفي علمه بزعم أنه قد ظهر من كلام القادحين في الحسيبات، والقادحين في المسيبات، والقادحين في البديهيات، تبطرتُق التهمة إلى الحكم الحسي

والعقلى، فوجب التوقف فى الكل، فإذا قبل لهم لقد قطعتم فى هذه القضية، فناقضتم كلاسكم بكلامكم، قبالوا كبلامنا هنذا لايفيدنا قبطعاً فيتناقض كما توهمتم، بل يفيدنا شكاً، فأنا شكاك، وشباك أيضاً فى أنى شاك، وهلم جبرا، فلا تنسهى الحيال إلى قطع شئ أصبيلاً، فيستم متصودنا بلا تناقض. (أنظر المذهب اللاأدرى).

الا أفترض فروضاً، ...... "Hypotheses pon fingo" المانية

مقولة تيوتن (١٦٤٣ - ١٧٢٧)، ربما تعنى أنه يرفض استخدام الفروض في البحث العلمى، أو أن منا يقوله ليس افتراضيات وإنما عن خبرة وتجارب.

Non-ego (F.); Nicht-ich<sup>(G.)</sup>

المقابل فلانها، أى كل ما يغابر الذات، سواء كان العمالم الخارجي برسّته، أو الأشمخاص، أو الأشياء.

Subsequent <sup>(E.)</sup>; Subséquent <sup>(E.)</sup>; Folgend <sup>(G.)</sup>

الإنسان. ولازم الوجود هو ما يمتنع انفكاكه عن الماهيسة من حيث هي هي كالسواد للزنجي. واللازم البين Evident Consequent هو الذي يكفي تصوره مع تصور ملزومه في جزم العقل باللزوم بينهاما، كالانقسام بمتساويين للأربعة، فإن مَن تصور الاربعة، وتصور الانقسام بمتساويين، جزم بمجرد تصورهما بأن الأربعة منقسمة بمتساويين، واللازم هيو البين Non-evident Consequent هو واللازم هيو البين Non-evident Consequent هو وسط، كتسساوى الزوايا الشلاث للقائمة وتصور وسط، كتسساوى الزوايا الشلاث للقائمة وتصور المثلث، فإن مجرد تصور المثلث، وتصور المنطث، فإن مجرد تصور المثلث، وتصور المنطث، فإن مجرد تصور المثلث، وتصور المنطث، فإن مجرد تصور المنطث، وتصور المنطث، فإن مجرد تصور المنطث، وتصور المنطث، فإن محرد تصور المنطث، وتصور المنطث، فإن محرد المساوى الزوايا للقائمتين، لايكفي في جزم الذهن بأن المنطث متساوى الزوايا للقائمتين، بل

Unconscious (E.); الأشعور Inconscient (E.); Incuis (L.); Unbewusst (G.)

مصطلح من مصطلحات علم النفس، ويعنى بشكل عام مجموع العمليات النفسية التي تجرى داخل الفسرد دون وعى منه، ويحاد يقستصر استخدامه عملى علم النفس الفرودويدى، أو مايسميه البعض بعلم النفس البورجوازى، ويقل استخدامه كثيراً في علم النفس الماركسى، وعلى استخدامه كثيراً في علم النفس الماركسى، وعلى ذلك يزيد الاهتمام به في أوروبا الغربية وأمريكا الشسمالية والعمالم الرأسسالي عنه في أوروبا الغربية وفروبا الغربية والموالم الرأسسالي عنه في أوروبا الغرب الاهتمام المشرقية والعمال المأسسالي عنه في أوروبا الغرب وعالم النفس الاهتمام المتزايد به إلى الطبيب وعالم النفس المنسوى ميجموند فرويد (١٨٥٦ -١٩٣٩)،

غير أن اصطلاح اللاشعبور أقدم في الفلسفة من فرويد، فقد استخدمته الأساطير والديانات بمعناه وليس بلفظه منذ فجر التاريخ، واستخدمه بلفظه وسعناه فبلاسفة ومفكرون وشعيراء من ألمانينا خصوصاً. وانجلترا، وفسرنسا. قبل فرويد بقرتين تقسريساً، ومن هولاء كسدورث، ولايسننس، وهينزدر، وجوته، وفنخنته، وهينجل، وشبيلنج، وريختر، وشوينهاور، وجوته، غير أن آهم هؤلاء كسان فنختر الذي يدين له فمرويد بفكرة تشبيبه العنقل بجسبل الثلج العائم، جسزؤه الطافي هو الشعبور، وجزؤه المختبقي تحت سطح الماء الذي تنقاذفه النبارات هو اللاشعور؛ ونيتشه الذي قال إن نشاط الشعبور لا يمس إلا السطح، وأما نشاط اللائسعبور فنهنو الأكبير والأستاسي، وأن كل دوافعنا الشعبورية ظاهرات مطحيبة تتصبارع خلفتها الغرائز اللاشعبورية فيسما بينهما. ودوّت صرحة نيششه «أين هم أطباء النفس الجدد؟» . وبعدها بدأ فرويد علمله. ولكنه لم يكن أيضاً أول من صباغ نظرية تستقيمة للصراعيات في اللاشمور، فقد سبقه هيسريارت وقبال بتأثير الأفكار المكبوتة اللاشعبورية في الشبعور. ونبُّ وليسام هامسلنسون إلى دور اللائسسسور في تشكيل الانفعالات وتوجيه السلوك. ويتكون اللاشعور عند فمرويد من الطاقيات المكبونة المتي يشوههما الإحباط، والـتي تضغط عـلي الشعـور وتوجـه السلوك البومي. والتي لايُستَئني منها شخص منحضّر، امرأة أو رجلاً. وتظهر في سلوكهم

بدرجة أو بأخرى، والاتقصح عن نفسها بشكل منافر إلا في الحالات المرضية المسماة بالعُصاب. ويقسَم فرويد العنقل إلى جزء سطحي عاقل مو الأنسا Ego، وجبزء علميق غريزي عدواني لا شعوري هو الهو ad وجزء علوي متخارج من الأنا ويمثل القيم والضمير وهو الانا الأعلى Superego وتوجبه البنعض بالنقبد لينظرية اللاشبعبور عند فرويد، ووصفوها بأنها نظرية بيولوچية، وهاجم أطسر تقسيم فرويد الثنائي إلى شسعور ولاشعور بوصفيه المبدأ الأسياسي في العملييات النفسية. وقال بوحدة وتكامل القوى النفسسية والعقلية في الإنسان، وبأن هناك عنواصل غيير مكبوتة في اللاشعبور لم نتوصل إلى فيهميها بعد، ولكنها تتممثل في محماولة التكيف اجتمعاعيماً، وتخطّي نواحي الضمعف المتسوهمية، أو أوجمه النقص الحقيقية في كل إنسان. ورفض يسونج فكرة الدوافع المكبوتة وقال باللاشعبور الجمعي، وهبو ليس عضلاً جماعياً، لكنه المستوى الأعمق في عقل الفرد الذي بتكون من إمكانيات لطرق من التفكير شائعة لدى كل الناس، لتماثل تركيبهم الجيني ولتنسابه خبراتهم الأسرية والاجتماعية. وأبرز وانسك دور التقاليد الدينيسة والجمالية في تشكيل اللاشمور. ويبدو أن العلم بعد هؤلاء قد توقّف حالياً عن تقديم الجديد في مجال الفهم النظري للاشعور.

اصطلاح هيجل، يصف مذهب سينوزا

المُشبِت لوجود الله، والمستكر بأن يكسون للكون وجبود مستشقل فى ذاته عن وجبود الله، لأن كل موجود إنما هو موجبود فى الله، فى مقابل مذهب الإلحساد المنكر لوجود الله والمشبت لوجبود الكون وحده.

الاسم الذي يطرحه باركملي (المتموفي سنة ١٧٥٣) على فلسنفته المشالية، ويعنى بذلك أن المادة لاتوجد إلا لأن هناك العقل الذي يدركها، وأن المادة عباطبلة غبير عساقلة توجيد سمالية كمدركات، وأن العقل أو العقول التبي تدركها فناعلة، ويستسمى باركلي المدركسات أشبيناء أو صفات محسوسة، يحسّها العقل كأفكار، والمحسوسات أو الأفكار لاتوجيد إلأ بوصفيها مصنوعات للعقول الفاعلة التي تدرك، والتفوس الفياعلة التي تريد، أو بمعنى آخر أن الوجبود هو وجبود لكي يُدرَك (بضشيح الراء)، أو لكي يُدرك (بكسر الراه)، أو لكي يريد، أي ليكون فاعلاً، أو يكون مراداً، أي مضعولاً، ومن ثم فتصور وجود المادة مستنقلة عن العقل هراء. وكذلك لا يمكن أن نمصور أن الأفكار صور مماثلة للعمالم الخارجي، طالما أنه لايوجد عالم خمارجي يمكن أن تشبيهه إلاّ هذا العيالم العقلي البذي خرجت

لاماركيّة المستندية المست

واللاساركية نظريته في فلسفة الورائة والبيئة وأصل الأنواع، حاول بها تفسيس تحول أنواع الكائنات الحية بعضها إلى بعض والتغيرات الني تطرأ عليها، فتغير ظروف البيئة يؤدى إلى تغير أجهزة الكائن الحي العضوية، كما أن الحاجات التي تشرئب على هذا الشغيب تؤدى إلى خلق أعضاء مالائمة، وتقوى الأعضاء والتراكيب الجديدة، وتتحسن مع استعسمالها، وإذا لم أشتعمل أو قل استعمالها نضعف ونضمر، ثم إن التغيرات مع توالى الأجيال تصبح ورائية.

حالة نفسية حيادية لاتنفعل باللذة ولا بالألم (ربيو)؛ أو أنها الغيبة عند أهل الشهود La Sainte الله عن علم ما يجرى المنافقة ولا بالألم من أحوال الحلق لشغل الحس بما ورد عليه (ابن من أحوال الحلق لشغل الحس بما ورد عليه (ابن عسسريي)، أو هي لامبالاة اسستواء المطرفين ما المحالة التي يتم فيها الاختيار دون مرجع، وتسمى حسرية فيها الاختيار دون مرجع، وتسمى حسرية الإحكان Liberté de Contigence (لايجشنس)، وترادف بهذا المعنى حرية الاختيار (ديكارت).

القضايا الأولية، أو المسلّمات، أو البدهيات. وهي لامبرهنات بمعنى أنها غبر مبرهَن عليها في

النسق أو النظرية التي توجد فيها، وليس المقصود أنهسا لايكن البسرهنية عليسهما عملي الإطلاق، فالمسلمات في نسق معين قد تكون مبرهنات في نسق آخر.

موضوعات تنسابه ولا تختلف بصفات ذانية. وبنا اللامتميزات، أو هوية اللامتميزات الامتميزات الامتميزات الامتميزات الامتميزات الشائل بأن الاشياء في الواقع لاتخينك عن بعضها السعض باختلاف أوضاعها في الزمان والمكان فحسب بل تختلف كذلك بصفائها الذائية فلا يوجد شئ بشابه شيئاً مشابهة تامة في الطبيعة (لايبتس).

كل تناه ولاتناه يشال على ما هو كم، وليس شئ من القوى غير المتناهية موجوداً في الجسم، ولاقوة جسمانية غير متناهية، فإذن القوة التي غرك الحركة الأولية التي لانهاية لها ليست بقوة جسمانية، بل محرك الحركة الأولية غير جسم ومنارق لكل جسم، ومع ذلك قد يقال إن غير المتناهى في الأجسام إما بالقوة أو باللفعل. والأعداد لانتناهى، والحركسات لانتناهى، بل لها ضرب من الوجود وهو الوجود بالقوة، لا القوة ضرب من الوجود وهو الوجود بالقوة، لا القوة

التى تخرج إلى العقل، بل القوة بمعنى أن الأعداد يمكن أن تسزايد فلا تقف عند نهاية أخيرة ليس وراءها مزاد . وكل الأشياء تتناهى بالفعل، ومع ذلك فإنها ليست بحسب النهاية الأخيرة متناهية بالفعل دائماً، لا لأنها قلد حصل لها كل واحد من أجزاء لانهاية لها، ولكن من جهة أنها دائماً يُسلب عنها التناهى إلى النهاية الأخيرة. (إسن سينا - نهاة).

The Unconditioned <sup>(E.)</sup>; ....... L'Inconditionné <sup>(F.)</sup>; Das Unbedingte <sup>(G.)</sup>

عكس المشروط، وهو الذي لانتسني معرفته لأنه غير نسبي، أما المشروط فهو الذي يمكن معرفته بنسبته إلى أشياه أخرى تكون شرطأ له. فكل مدرك مشروط، والمشروط عند هاملتون هو الشئ الوحيد القابل للمعرضة، واللامشروط عو ما لايمكن معرفته، ولكن اللامشروط عند كوزان عكن أن يحيط به العقل ويستوعبه.

المعرفات (<sup>E.)</sup>: Indéfinissables (E.); Undefinierbare (G.)

ألفاظ بسيطة مجردة لا تقبل التعريف ولكنها تستعمل في تعريف غيرها، وهي على نوعين. الأولى معطيات التجربة المباشرة التي ليس من الممكن أن تُعسرَف بومسيلة أخسرى من ومسائل التعريف غيسر تلك التي تُعلم بها في التجربة مباشرة، وهذه المعلومات إما إدراكات حسية أو انفسالات أولية، فلا نستطيع مثلاً أن نعرف

للأعسى منذ المسلاد طبيعة الضوء أو اللون؛ والنسائية الأجناس العليا التي ليست أنواعاً لأجناس أعلى منها، وهي المقولات التي حاول الفلاسفة أن يضعوا لها لوحة تُستخدم في تعريف جميع الأشباء، كفكرة المكان.

اللا معرفة ليست جهالا، فالذي يُسأل عن الروح ويقسول لا أصرف ليس بجاهل، فأمور الروح، وما بعد الموت، والحسساب، والسعث، والشياسة، والجنة والنار، كلها من الغيبيات، وبعض الناس لا معرفة لهم بها بالكلية، واللفظة من مصطلحات فلسفة هاملتون ومانسل ضمن نظريتهما في المعرفة.

Irrational <sup>(E.)</sup> (F.) Irrationalis<sup>(L.)</sup>

المنجاوز لحدود العقل، أو الذي يقبصر دوله التفسير المنطقي

لامعقول ......دانظر فلسفة اللامعقول، وعيث).

Nonconformist,<sup>(C.)</sup>; ...... Non - conformiste<sup>(F.)</sup>; Nonkonformist<sup>(C.)</sup>

حو الذي لا يمتشل، ويستشق على الجسماعية، ويخسرج عليسهما، والاصطلاح في العسربينة هو الحارج ، والجمع خوارج ، واللامنتمي بخلاف

المستبقل، لأن الأول متمرد، والشاني منفرّد . ولا يتبع أية جماعة. واللامنتمي عند كولن ويسلسون من الشبياب الغياضب، وكان اللانشماء صبرعة السبعينات، وهو تعبير عن حالة البأس والقنوط التي أصبابت طلبية الجاسعيات بخاصة عندسا تأجسجت الثسورات في أنحساء العسالم ضسد الاستعمار، واشتد الصراع بين الرأسمالية والشيوعية، وكثر دعاة الإصلاح، وعم السخط من جراء ذلك حتى شمل الجميع، والألبرتومورافيا رواية االلامتسمىء موضوعها عبصيان الشباب الإيطالي تحبت الحكم الفساشي. واللامتشمسون جماعة المنشقين على المذهب البروتستنتي. أرادوا أن يقلولوا إن صن الممكن أن يؤمنوا بالله بدون وساطة الكسنيسة. واشستهروا كمذلك باسم المنطقين dissenters ، واطلقوا على أنفسهم اسم الكنسيين الأحرار free churchmen بمعنسي أن من الممكن أن تكون للأحياء أو للقرى كنائسها دون أن نتبع كنيسة كبرى، أو أن يكون قساوستها موظفین، بل وبوسع الناس أن يتعبُّدوا لله دون كنيسة، فمجرد اجتماع أهل المنطقة والتلافهم وقراءاتهم للأناجيل يكفي في أي مكان، وليس المهم أن يكون اجتماعهم في كنيسة، وبيت الله هو دائمًا حيثمنا تعبِّد الناس، فالله بحضر أينما

Alogical <sup>(E.)</sup>; ...... المنطقى المنطقى Alogique <sup>(E.)</sup>; Alogicus Alogisch (G.) المنجماوز لحمدود النطق والابعدخل في بابه،

يطلبه عباده.

وليس بمعنى أنه صحيارض أو مناقض له -Antilog ique . (انظر ضد منطقية).

لاهوت ......لاهوت Kheology <sup>(Ea)</sup>;

Théologie  ${}^{(F_*)}$ ; Theologie  ${}^{(L_*)}$ ; Theologie  ${}^{(G_*)}$ 

الإلهبات، أو الفيلسفة التي تبحث في الله، ومع ذلك فالبحث في الله يتجاوز الإنسان، ولاتيكن أن يخبرنا عن الله إلا الله، ومنا أخبرنا به سبحانه هو ما تلتزم بأن نمعرفه، وقيل إن الفلسفة التي تبحث في الله هي بالأحرى الا فلسفة! وليست من الفلسفية بمعنى كلمية فلسفية. وإذا تحدثنا عن الله فهل نصفه بـصفاننا البشرية؟ وهل نمثل وجوده الإلهي بوجودنا البشري؟ وكمان علماء الكلام الإسلامبون يتفادون ذلك. فقالوا مشلاً إن الله تعالى سنميع ولكن ليس بسنمع كسمعنا، وفي الفرآن من ذلك ﴿ لَيْسَ كَمَعَظُهُ شَيُّهُ ﴾ (الشورى ١١)، وأطلقوا على ذلك اسم السلوب، وأطلق عليه المسيحيون في العصور الوسطى اسم اللاهوت السلبي، وهو نفي الصفة البشمرية عن الله وإن كانت تشبُّت له مسعنيٌّ. والإنسان عندما يتحدث عن الله يتمجاوز الواقع، والواقع له العنقل، والله وسبيلةُ السحث فيه هو المقلب، أي الإيمان. وعن طريق القلب نسجاوز الواقع إلى المبدأ الأول وسبب الأسباب، والله يحسبُ القلب، والإيمان لايُسكن لذلك أن يكون علماً وإنما هو اعتقاد، والمؤمن بقول اعتمد ولايقسول أهلسم، ومع ذلك فبإن العمقل يُكمل

معطيات الإيمان، ووضوح الحيق يُظهر أكسرُ ني فلسفة الدين، والقلب يتبهنا إلى شواهد وجوده نعمالي، والعمقل يسرهن على وجموده، وأشهم براهين وجنود الله : الحنجة النوجودية، والحنجنة الكونية، والحجة الغانية، والحجة الأخلاقية : فالله جوهر، لامستناه، سرصدي، ثبابت إلخ، وهذه الصفات لايكن أن تستفيدها من أنقسنا، ولايمكن أن تكون سوجبودة في عبقبولنا فيقط، فلابد أنها بالضرورة موجودة في الواقع، والذي يتصف بها هو الله؛ قبالله سيبحاله هو الذي بينده حركمة الكون والفساد، لأن كل متمحرك لابد له من محرك، وهكذا إلى ما لانهاية، وعندند نقع في الدور، فيلزم إذن أن نضر بأنه لابد من محرك أول لايحسرك شئ ويحسرك هو كل شئ؛ والله سبحانه واجب الوجود، لأن كل وجود فإسا واجب، وإما نمكن ، فإن كان واجب الوجود فقد صح أنه الله، وإن كان ممكناً فلابد له من مــوجد. والموجد لابد له من سوجد. وهكذا، إلى أن نبلغ النهاية إلى واجب الوجود، أي الذي يُوجد غيره وهو صوجود بذانه، وإلاَّ نقع في دور، فــــلابد أنَّ هناك علَّة أولى هـي علَّة ذاتهـا ولا مـعلول لهـا. وهذه السملة الأولسي هي الله ؛ وكبل مستسبأمل للموجودات بجد أنها سوجودة لغاية. وطبقاً لذلك فيإن الكون كله لابد من وراثه عقل مبدبر هو الله، قبد رسم لهذا الكون عبلة غاتية؛ ونحن نؤمن بأن الخمير لابد أن يُجمازُي، وكذلك الشمر لابد أن يُعباقُب، ومن البضيروري على ذلك أن

بكون فوق الطبيعة موجود أعلى عادل يجازى الخير ويعاقب الشر، وأيضاً فإن هذه القيم في الوجود لا بد أن تسرجع في النهاية إلى قسيسة مطلقة لها شخصية على أسمى درجة هي الله وليس أكثر دليالاً على وجود الله من هذا الآسر الخُلقي في الإنسان - أي الضميس، ولابد لهذا المضمير من مثل أعلى، وهذا المثل الأعلى هو الله وأيضاً فإن من يشعر أنه حُر، لن يرى أنه أوجد نفسه بذاته حواً. (انظر علم إلهي).

Godhead; Divinity<sup>(E)</sup>; ....... Divinite<sup>(E, )</sup>; Gottheit<sup>(G, )</sup>

قول النصارى أن المسيح به من الألوهية ومن البشرية معا، فما كان من الألوهية فهو اللاهوت، وما كان من الإلوهية فهو اللاهوت manimon. واللاهوت هو الخالق، والناسوت هو المخلوق، والناسوت هو المخلوق، وربنا يطلق الأول على الروح ، والتانى على البدن، وربنا يطلق الأول أيضًا على العالم السيفلي، وعلى العلوى، والتانى على العالم السيفلي، وعلى العالم السيفلي، وعلى العالم السيفلي، وعلى النصارى، وبنابله على العالم عند المسلمين ، النصارى، وبنابله علم المكلام عند المسلمين . (انظر أيضاً علم إلهي).

نقيمض الوجود، وهو الحلو، أو الانشفاء، أو العدم. (انظر ليسية).

لايينتس فرنسا .....لاينتس فرنسا

اسم الشهرة لويمون رويسه الاستهرة ولايستس هو الفيلسوف الألماني الكبير (١٩٤٦ - ١٧١٦)، فقد كان رويسه - وهو الفسرنسي من مواليد مثل لايبتس: إن البنية الحقيقية ترجع دوماً إلى مثني أو غاية تبرر ما هي عليه، فالآله ليس لها من بنيسة غيير تلك التي تقلدها إياها بانيها، من بنيسة غيير تلك التي تقلدها إياها بانيها، ويذهب رويبه في فلسفنه - مثل لايبتس - في الجاه مسذهب نفسسي كلي، ويجسعل من وعي الجناه مسذهب نفسسي كلي، ويجسعل من وعي النسان منطقة تلاقي الفردية البيولوجية وعالم الشخصية، وينتهي إلى ما يشبه المينافيزيقا أو الشخصية، وينتهي إلى ما يشبه المينافيزيقا أو وجود نفسها وإنما تعبر عن المعنى الكون المثلما وعبر مفردات الجرئية لاتبرر وجود نفسها وإنما تعبر عن المعنى الكون المثلما تعبر مفردات الجملة عن معناها.

مقولة فلاسفة المؤمنين، ينسبون صدور الموجودات عن الله تعالى بما يسمى الحكلق، وهو تعالى الحسالي الحسالي، يخلق من عدم، بينما الحُلق يخلقون من مادة قد خلقها الله، فالله هو الحالق أولا وأخيراً. والفلاسفة الطبيعيون بقولون إن الحكلق من عدم غير ممكن، لأنه لابد أن نوجد قبل الحكلة من عدم غير ممكن، لأنه لابد أن نوجد قبل

الخلق المادة أو الهيولى الأولى التي يقع عليها الخلق كلما قال أفلاطون وأرسطو، وقلد بكون الخلق بطريق التحويل الطبيعي من حالة موجودة إلى حالة أخرى، أي أنه يكون تغيراً. وأما الفلاسفة المؤمنون فيرون أن فعل الخلق عن الله إنما يكون بكن فينشأ الشئ من العدم، وهذا الفعل لا يخص أحدًا غير الله وحده.

اللّذة ليست بشئ إلا إدراك الملائم؛ ولذة كل قوة حصول كسالها. (ابن مينا - نجاة). واللذة إدراك كل قوة لما هو مقتضى طبعها. (خسزالى مقاصد المفلاسغة). واللذة إدراك الملائم. (ابسن خلون - مقلعة). واللذة ليست بشئ سوى إعادة ما أخرجه المؤذى عن حالته تلك التي كان عليها (الرازى - رسائل). واللذة يقابلها اللاّلة عليها وهي منافات اللذة، أو هي الألم Schmerz، وهو نقيض اللذة.

أسَرُوم أسَرُوم Inhérence <sup>(E.)</sup>; Inherentia<sup>(E.)</sup>; Inhärenz<sup>(G.)</sup>

كون الحكم مقتضياً لآخر على معنى أن الحكم بحيث لو وقع يقتضى وقوع حكم آخر اقتضاءً ضرورياً، كبالدخيان للنار في النهار، والنار للدخان في الليل.

ومبدأ تعدّى اللزوم هو قانون القياس الشرطى المتصل.

لزوهية ...........نوهية ...... (قال المستخدم ال

لسو السفاحة المسبراطورة الصين التي حكمت على الفيلسوف الصيني تان سسوتونج (١٨٦٥ - ١٨٩٨ م) وخمسة من رفاقه بالإعدام، بسبب ما ذهبوا إليه من فلسفة في الإصلاح، ودعوتهم للأفكار الغربية ، وكانت الإمبراطورة محافظة وشديدة التعصب فلفلسفة الصينية القديمة. وفلسفة تان تشبه ما ذهب إليه طه حسين وسلامة وفلسفة تان تشبه ما ذهب إليه طه حسين وسلامة موسى من جعل مصر بلداً أوروبياً، ونشر الثقافة الأوروبية فحيه، والأخذ بالنهج الأوروبي في المتفكير .

Language (F.); Lingua<sup>(L.)</sup>; Sprache<sup>(G.)</sup>

نسق من الإرشادات والأصوات المتعارف على معناها، للتعبير عن الفكر، والتواصل بين الناس، بل إن اللغة توجد حيث يوجد العالم كما يقول هايدجو، وحيث أن التاريخ لابكون إلا في عالم، فإنه حيث توجد اللغة يوجد التاريخ، وحيث ترجد اللغة يوجد التاريخ، وحيث تكون المشاركة في الشعور وحيث تكون الملفة نكون المشاركة في الشعور المشترك بالمواقف بين الناس، والمشاركة في فهم الوجود مع الغير، واللغة منها العادي أو الطبيعي العادي أو الطبيعية والانجليزية والفرنسية، ومنها الحاص أو

الوضيعي أو الصناحي .Actificial L وهي البتي يخترعها الفلاسفة والعلماء لأغراض علمية، وتسمى أبضاً لغة صورية أو مثالية، ويطلق عليها البعض اسم لغة العلوم حبث نكون لكل علم رطانته، وكارناب يسميها لغة التقارير .Report L. أو لغمة المحاضر ما Protocol ، لأنهما لغة ممحددة العبسارات والمعساني كاللبغة التي تستسخسدم في المحاضىر والموثائق ويمكن أن تصماغ بها الحمقائق العلمية التجربية ، أو يسميها اللغــــة الطاهرية ... Phenomenalistic ... من جهة أنها تقسيمسر على وصف الظواهر، وعبلي ذلك فقيد كان هناك اتجاهان من اللغة، الأول يرى أن اللغة العادية تصلح لأغراض الفلسضة، وأن لجبوء الفلاسفة إلى لغة تخرج عن إطاراللغة العادية أوقع الفلاسفة في المحظور، نسجماءت أغلب عباراتهم خالية من المعاني. وهاجم الذين يذهبون إلى هذا الرأى اللغمة الصناعمية، أو العلمية، أو الوضعية، أو الخاصة، وقالوا إنها لايمكن أن تقوم مـقام اللغة العـادية. ونزع الاتجاه التحمليلي إلى تأكيد أن اللغات الطبيعية، التي دأب البعض على اتهامها بالعجز، تحوى من التعبيرات والتصورات ما يجعلها أصلح أدوات الفيلامسفة للتعبير عن المستبدق من المعياني، واشتهرت مدرسة أوكسفورد التحليلية بدراساتها المنقبصية للغبة العادية، وينظرينها في استجلاء المعانى من السياق. وذهب البعض إلى دراسة اللغة القاتمة دراسة بنيبوية، أي باعتبارها نظاماً

عيضوياً، أو بنية Structure لها نسقها الخاص الذي تعتبمد فيه الأجزاء على بعيضها البعض. ولايكون للكلمات فيها من سعني إلا من خلال الكل. أما الاتجاء الثاني فقد رأى أن اللغة العادبة معموِّقة لتقدُّم الفلسفة، وهاجموها لعمجزها عن التعبير عن الفكر المنطقي، وحــذّروا من الخلط الذي تشردي فيمه بين الشكل النحوي للجملة وبين شكلهما المنطقي، وقالوا بوجموب قيمام لغة مشالية يتطابق فيها الشكلان النحوى والمنطقي، ونتخلص فسيها من كل المخمالفات المنطقمية التي ترتكبها السلغة الطبيعية، فيسهل تعلمها ونصبح أداة للتسفياهم الدولي، وتؤدى دورها في تضدم الحضارة، ويسميها لايبنتس اللغة الفلسفية Lingus Phiksophica، ويصفها بأنها لغة ذات خصائص عامة، تستخدم الرصور بدلاً من اللغة الصادية، ويمكن أن يشفاهم بها العلماء والمفكرون فيسما بينهم ، وهمسي لمذلك لغمة تنجماوز المحلمة.أي أنها لغة دولية L. Universelle أو L. Internationale. واختصارها ١٠١٠، وقد أراد ريكارت، ودالجارنو. وليتليبه، أن يصطنعوها من عناصر لفظية تطابق العناصر المنطقية للأفكار. وكانت فكرة لايبنس أساس تأليف لغة الاسبرانثو الدولية المني نقوم على اختميار مقاطع ألفاظ دولية، وإضافة توابع

ولواحق ذات مصان محمددة إليهاء لبيان وظيمة

الكلمات في الجملة. (انظر فلسفة اللغة).

أو مسا بعد السلغة، وهي اللغة التي نشسرح بها

اللغة موضوع الدراسة.

اللغة الظاهرية أو العلمية، ويؤثر كارناب أن يستمينها كيذلك، لأنه اختار أن تكون لغنة علم الفيزياء هي لغنة كل العلوم، وهي لغة وصنفية كمية.

لغة موضوع الدراسة.....

Object Language <sup>(E.)</sup>

اللغة موضوع دراسة اعلم دراسة البنية المعلم دراسة البنية الوعلم السيسمانطيف، ويرمز لها بالرمز الداء وتتكون من الشوابت المنطقيمة، وهي الرموز الرابطة، ومن المتغيرات أو حروف الجملة، ومن الصيغ المصاغة جيداً، واختصارها. Wiff.

ما يتلفظ به الإنسان أو في حكمه، مهماً كان أو مستعملاً، فيقسم إلى قسعل، واسم، وحرف. والمنطقيون يسمون الفعل كلمة. وكل واحد من الاسم والفعل يفارق الحرف في أن معناه تام بنفسه في الفهم بخلاف الحرف؛ ثم نفارق الكلمة الاسم في أنها تدل على معنى، نفارق الكلمة الاسم في أنها تدل على معنى، وعلى زمان وقوع ذلك المعنى، كقولك ضرب، فسانه بدل على الفسسراب الواقع في الماضى، والاسم كقولك الفرس، فإنه لايدل على الزمان.

والألفاظ من المعماني على خمسة منمازل : المتواطئة، والمترادفة، والمتباينة أو المتزايلة. والمشتركة. والمتفقة. وكذلك ينقسم اللفظ إلى مفرد ومركب، وجزئي وكلي؛ واللفظ المفردincomplete term هو اللذي لا يراد بأجزائه أجزاء من المعنى، كالإنسان فإنه لا يراد بإن ولا بسمان معنى من أجرزاء معنى الإنسان، (إن ساز)، بخلاف قولك زيد يشي. إذ يراد بزيد معنى. وإذا قلت عبد الله، وكان اسم لشب، كان مفرداً، لأنك لا تقصد به إلا ما تقصد بقولك زيد. واللفظ المركب complex term حو ما أريد بجزء لفظه الدلالة عبلي جزء معناه كعبيد الله إذا أردت النبعث. واللفظ الجيزئي particular termهو ما يمشع نفس مفهـومه من الشـركة فـيـه. كنقولك زيد، وهذا النفرس، وهذه النسجرة. واللفظ المفسرد الجزئي هو الذي لا يمكس أن يكون معناه الواحد. لا بالوجود ولا بحسب النوهم. لأشباء فوق واحد. بل يمنع نفس مفهومه من ذلك، كقولنا زيد. واللفظ المكلِّي aniversal term هو ما لا يمنع نفس مفهومه من وقوع الشركة فيه. كالفيرس، والشجيرة ،والإنسان. واللفظ المقيرد الكــلى بدل على كثيرين بمعنى واحــد متفق، إما كشيرون في الوجبود كالإنسبان، أو كشيرون في جواز التنوهُم كالشمس. وبالجملة الكلي هو اللفظ الذي لا يمنع مضهومه أن يشترك في معناه

كشيرون. فسإن مُنَع من ذلك شيُّ فيهو غيـر نفـس

مفهومه.

واللفظ الذي يقع على أشياء كثيرة ، إما أن يقع بمعنى واحد على السواء، وقبوع والحيوان، على الإنسان والفرس، ويسمى متواطئًا ؛ وإما أن يقع بمعان مشباينة وقبوع والعين، على الدينار والبصر، ويسمى مشتركًا ؛ وإما أن يقع بمعنى والبصر، ويسمى مشتركًا ؛ وإما أن يقع بمعنى والحد لا على السواء، وقسوع الموجدود على الجوهر والعرض ، يسمى مشككًا. وإذا وقسعت الجوهر والعرض ، يسمى مشككًا. وإذا وقسعت علمة ألفاظ على الشئ الواحد تسمى متوادفة ، مثل أسد، وسبع، ولبث، وهزير.

Heteronym <sup>(K.; Ca</sup>; ...... Hétéronyme <sup>(K.)</sup>

الألفساظ المتباينة أو المتسزايلة هي الأسماء المختلفة للمسميات المختلفة، كالغسرس والثور والسماء لمسمياتها.

Synonym <sup>(E.)</sup>; ...... Synonyme <sup>(F.)</sup>

الأسمىاء المترادفية هي المتواردة على مسمى واحد، كالليث والأسد، والحمر والعقار.

Equivoque <sup>(F.)</sup>; Aequivok <sup>(C.)</sup>

هو المتردد بين المشترك والمتواطئ، وقد يسمى المشكك لتردده .

Homonym <sup>(F.; C.)</sup>;...... Homonyme <sup>(F.)</sup>

اللفظ الواحد المطلق على مسميات كــثيرة،

كلفظ البعين للذهب والشسمس والمسزان وعين الماء.

لِمَ ؟ .....كتولنا: لم كان هذا الشيّ؟ (انظر لمِنْهُ).

يفرق الفلاسفة بين ا**لأسئلة السبية** -Why والأسئلة الكيفية questions والأسئلة الكيفية ويقولون إن العلم والبحث التجريبي يختصان بالإجابة على أسئلة الكيف. أما أسئلة اللَماذا فهي أعمس من أن يكون في مستسدور العلم التحصدي لهما، وهي أليق بالديمن والشفكمبر الميتافيزيقي. ويقول جيلسون Gilson إن العلماء لا يسألبون إطلاقاً لماذا كانت الأشباء، لكنهم يسألون عن الكيفية التي بها كانت، فالعلم لا يعرف لماذا نكون الأشياء ولماذا توجد. ولبس في وسبعمه أن يطرح على نفسمه سؤالاً كمهذا، ولعل **ديفيد هيوم** هو أقدم من سبق إلى هذا الرأى، غير أن هيوم كان لا أدرياً، بمعنى أنه لم يكن يدري بما يجيب على هذا السؤال. وقال من جاء بعده من فلاسفة القرن التاسع عشر، وأخصهم صاخ. وكبيرشوف، وبنسولت، أن غياية العلم عي وصف الظواهر وليس تفسسيبرهما. ولا يمانع البعض، مثل كارل بيرسون، في استخدام النفسير العلمي طالما أن المقبصود بكلمة تفسير الكيف الموصفي The Descriptive How. ويضرق

الفلاسفية بين الاستخدام اللغبوي العادي للماذا والاستخدام الفلسفي. ونسمى الأسئلة من قبيل لمَاذَا وُلَدَيْهُ. ولمَاذَا كِنَانَ هِنَا العِنْالَمِ، بِالأَسْتُلَةُ الأساسية جدأ Super - altimate questions . فبإذا كان طارح السؤال من أصحاب للعششدات الدينية، ويقبصد بسؤاله الاطلاع على الإجابات التي يقدمها معتقده لهذه الأسئلة، فإن اللماذا الني يبديها تُنسَب إلى النمط اللاهوتي أو الديني The Theological Why غيسر أن البعض قسد طرح أسئلته كنوع من الإقرار بما في الكون من إعجاز. وبما يكتنفه هو من إحساس بالعمجز والحيرة أمام السر الكوني، وفي هذه الحالة تكون اللماذا شبه دينية Quasi- theological Why وليست دينية. ويرى البعض أن الدين لايجبب على سؤالهم الأساسي : لماذ كان الله ؟ ويسقول هايدجسر إن الإنجيل يسدأ بعبارة في البدء خلق ألله المسموات والأرض، ولكنه لا يذكر ولماذا كسان الله؟ ومن ثم كان هناك البعض من الفلاسفة الذين يرون أن تمط الأسئلة الأساسية جدأً؛ ليس له جنواب، ومع ذلك فهي أسئلة تستوليد حالة ذهنية ونفسية يستبطيع معها المرء أن بتضهّم معجزة الوجـود. بينما يري بعضٌ آخر أن هذا النمط من الأسئلة لا جدوي منه، وبنبهُون إلى الفرق بين اللماةا العلمية التي تسأل عن أشباء معينة وتستنقصيها بالتجربة. واللماذا الكونيسة The Cosmic Why التي تسمأل عن مسعني اشياء لا معنى لها أصلاً طالما أننا لا نستطيع أن نجزم بوجودها.

Touch; Feeling (E.); .....

Toucher <sup>(F.)</sup>; Gefühl; Tastsinn; Tasten <sup>(F.)</sup>

تشلامس الأجسسام عندما لايوجد بينها فواصل مكانية، فإذا كان أحــدها كائناً حاساً فإنه يتحصل له إدراك ببعض خواص الجسم المحس، كالبرودة والحرارة، والنعومة والخشونة، والطراوة واليبوسة، والحلاوة والمرارة. ويفرّق ارسطو بين التنذوق بوصنفه عُسمَل جـزء من البـدن. والمـن بوصفه عُـمَلُ بقية البدن، ويقرُق بـينهما بوصف التذوق للنكهة، واللمس لبقية خواص الأجسام. ويجمعل تسوك الصلابة أهم خنصائص الجسم. ويقول عنها إنها فكرة لايمكن تصورها أو العثور عليها إلا في المبادة، ولا يستبشيلها من حبواس الكائن إلا حاسة اللمس، وتتولد بضعل مضاومة الأجسام الحاسة للأجسام، الني تحاول زحزحتها عن الأمساكن التي تفسغلهما. ووصف بساركسلي اللمس بأنه الحاسمة النبي تطلعنا مبساشرة على العنالم الخنارجي؛ ووصف بترايس الإحسناس بالصلابة بأنه إحساس عضلي بصلابة الجسم المُحَسِّ. وأرجع كوندياك قدرة الكائن على إدراك موضوعات الحسّ إلى الفطرة أو السعلم، حيث يتعلم الكائن أن يؤول الأحاسيس بوصفها إشارات تدل على موضوعاتها (نظرية الإشارات الموضعية Local-sign Theory ). ويربط هافيد كاتز بين الإحسماس باللمس وبين حمركمة الجمسم الخاسُ وزمانها. ويصف ارمسترونج الإدراك عن

طريق اللمس بأنه إدراك بعلاقة بين جسم الحاس والحسم المُحسّ.

لَمِيّة Propter Quid (E.)

اسم من لم، ومسعناها تعسرتُ علمة الشين والبرهان اللمي. أو يرهان لمّ. مثاله أن من ادّعي أن في موضع دخاناً فيضيل له : •الم قلت،؟ فقيال : الأرَّ ثمت ناراً، وحسبت كسانت النار فستسمَّت دخان، فسقد أفاد برهان لم، وهو علَّة التمصديق، بأن ثمت دخاناً. بعلة وجود الدخان. (اتظر لم). المنشرب أولاً ، والمتقلسف ثانيا، .... "Primum est bibere, deinde philosophare" (!...)

مَثْلُ لاتبني أبيقوري دارج، يعني أن السمادة تأنى أولاً. فسما فائدة الفلسسقة إن لم نكن وسميلةً لسعادة الإنسان ؟ ومن الخطأ أن يكون اشتغال الفكر بالحكمة من أجل الحكمة. وإنما الحكمة من أجل العمل، والعمل ينأدي إلى السعادة، ومثياس المعرفة الصحبحة هو الإحساس ـ يعني اللذة والخلو من الألم، والخسمر أمَّ اللذات، كـمــا أن الفلسفة أم المعرفة، وبناءً عليه بأتي الشراب أولاً ثم يكون التفلسُف.

لوثرية .....لوثرية Lutheranism (E. ) Luthéranisme  $^{(F,)}$ ; Lutheranismus  $^{(C,)}$ 

مذهب مارتن لوثر (۱۸٤٣ ـ ١٤٤٦)، وهو البرونستستية Protestantismus: Prot estantisms أو مبلغب للحتجين، وهنو المذهب الذي ينضمصل بين الديسن والدولة، وبمين الحب

والواجب، والقسانون والأناجيل، والفلسفة واللاهوت، والعقل والإيمان، ناسيساً على نظرية أن الحقيقة ذات وجهين؛ وتنكير اللوثرية أن المسيح يحل في بدن من يأكل العشباء الرباني؛ وتنكر استحالة الخبز إلى عظام المسيح المكسورة، واستحالة الخمر إلى دمه، وحلولهما في جسم الآكل؛ ولا تستسيغ الرهبئة لرجل الدين، ولا تجعل لبابا روسا سلطة عليه في البلاد النابعة لدول أخرى؛ ولا تقبول بالاعتبراف، وأن بقدرة رجل الدين أن يحل العاصى من ذنويه ، فلا شي رحمة الديل الالديان.

من الفاظ فلاسفة النصوف، وهو الكتاب المين، والنفس الكلية، فالألواح أربعة : لوح القضاء السابق على المحو والإثبات، وهو لوح العسقل الأول؛ ولوح القسدر، أي لوح النفس الناطقة الكلية التي يفصل فيها كليات اللوح الأول ويتعلق بأسبابها، وهو المسمى باللوح للحقوظ؛ ولوح النفس الجزئة السماوية التي ينتقش فيها كل ما في هذا العالم بشكله وهيئته ومقداره، وهو المسمى بالسماء الدنيا، وهو بمثابة خيال العالم، كما أن الأول بمثابة روحه، والثاني بمثابة قله؛ ولوح الهيولي القابل للصور في عالم الشهادة.

لوح أبيض ...... (اتظر صفحة ملساء).

لُوغسطيقة Logistics <sup>(E.)</sup>; ...... Logistique <sup>(E.)</sup>; Logisticus <sup>(L.)</sup>; Logistik <sup>(L.)</sup>

كلمة قديمة تدل عند أفلاطون وفي العصور الوسطى على الحساب العلمى في صفابل علم العسدد النظرى. وفي مسؤتمر الفلسفة المسانى العدد النظرى. وفي مسؤتمر الفلسفة المسانى (١٩٠٤) اقسسرح إبلسون ولالاند وكوتورا إطلاقها على المنطق الرمزى. وقد تدل الكلمة في بعض استعمالاتها على المذهب القائل بإمكان المستباط القوانين الحسابية من المنطق، ولكن استعمالها بإحدى هذين المعنيين لم يستشر، وقل استعمالها بالتدريج اكتفاءً بمرادفها المنطق الرمزي.

بالغين كما السنهس في العربية، وباليونانية المحمد، من فعل ١٠٥٥ بمعنى أقول، فهو الكلمة أو القول، ويطلقه هرقليطس على مبدآ أو قانون السيلان الدائم الذي تجبري على أساسه أنواع النغير المنتضاد في الوجود؛ ويتجعله أفسلاطون مستودع الصور العليا التي على أساسها تنشأ الأشياء. ووردت فكرة اللوغوس في افتتاحية الإنجيل الرابع (إنجسيل يوحنا) «في البحد كان الكلمة، والكلمة كان عديدة ترجع فكرة اللوغوس في الإنجيل إلى تأثير قيلون اليهودي، وترد الكلمة إلى الأصل العبري Dablar في العهد القديم بمعنى اللوغوس، غير أن الكلمة في العهد القديم بمعنى اللوغوس، غير أن الكلمة في العهد القديم بمعنى الكون، ومن ذلك في القبرآن: ﴿ وَيُومَ يُقُولُ كُنُ الكون، ومن ذلك في القبرآن: ﴿ وَيُومَ يُقُولُ كُنُ الكون، ومن ذلك في القبرآن: ﴿ وَيُومَ يُقُولُ كُنُ الكون، ومن ذلك في القبرآن: ﴿ وَيُومَ يُقُولُ كُنُ الكون، ومن ذلك في القبرآن: ﴿ وَيُومَ يُقُولُ كُنُ

فَيَكُونُ ﴾ (الأنعام ٧٣)، فالكلمة هي «كنَّ فعل الأمر، يقبولها الله تعالى لنكون الموجودات كما قضى : ﴿ إِنَّمَا قُولُنَا لِشِيءَ إِذًا أَرَدْنَاهُ أَنْ تُقُولَ لَهُ كُن **لَمَهُكُونُ ﴾ (النحل 1). واللوغوس في الفلسفة** الرواقية تعنى العضل البلري Logos Spermatikos. أو المبعدا الخمالق للانسيماء، والقسوة البساطنة في الموجسودات، أو العلَّة السِلمية التي منهما تنشأ الموجنودات. ويصف فيلون اللوغوس بأنه سبدأ يتوسط الله والمخلوف ات، لأنه من ناحية قد وكَّده الله، أو هو ابن الله. ومن ثم قله بسدء، ولكنه ليس البدء الزمني وإنما البدء من حبيث مرتبة الوجود. والفرق إذن بين اللوغوس المفلسفي، واللوغوس المسيحي، واللوغموس الإسلامي : أن الفلسفي يجمله ميندا خالقياً، والمسيحي يجعله المسيح، والإسلامي يجمعله كلمةً من الله تعمير عن إرادته هي اکڻءَ.

Lyceum <sup>(E.; L.)</sup>; Lycéc <sup>(F.)</sup>; Lyzeum <sup>(G.)</sup>

مدرسة ارسطو الني أسسها سنة ٣٧٥ ق.م في غيضة قريبة من معبد أبوللو اللوقيوني، ولقبه بالإغريقية من معبد أبوللو اللوقيوني، ولقبه بالإغريقية البهداد، ومنها المهداد التي عُربَت لوقين. ولأن أرسطو كان يلقي محاضراته ماشياً وهو يقطع طرقات الغيضة فإن المدرسة سميت بلللوسة للشائية. وبعد وقاة أرسطو سنة ٣٢٢ ق.م اضححل شأنها لتحول طلبة العلم إلى مدرسة الإسكندرية.

لويانان ..... (Léviathan الويانان .....

كتاب لهويز بهذا الاسم (١٦٥٢). يشبُّه فيه الإنسان والمجتمع المدني بوحش يحمري هذا هو اسمه العبرى، ويرمز إلى الشر في العالم كما جاء في سنفسر أيوب (الفيصل الحسادي والأربعين)، فالإنسان شريرُ بطبعه، وكله نقائص ، وهو جبان. وفياسد. وخبيث، ويسلك بأنانية وجشع ، ولا يرى إلا متصلحته، ولا يذعن إلا إذا خياف. ولا يضحي بمصالحه إلاً مرغسًا، ولا يحب السلام للسلام، وإنما عن خشية من الحبرب ونتائجها. ويتبول هويمز عبارته الشهيرة: الإنسان للإنسان ذنبٌ. والكل في حرب ضد الكل، والواحــد في حرب ضد المجموع، ولنا أن نتصمور مجتمعًا أو مدينة أو جمهورية أحمادها هذا الإنسان. فهي شرٌّ مسستطيس، ووحش هائل، ولكي نبدجّن هذا الوحش ويصبح كما في المزمور ١٠٣ العبارة ٢٦ - غير ضار، يلاعب الجميع، فعلى كل ضود أن بنقل حقىوقه الطبيعسية إلى فرد واحد من المجستمع فينقوى هذا الفرد الواحد على الجنميع، ويحتقق للجميع الأمن والعدل، وينصبح القانبون الحاكم هو العَقَدُ الاجتماعي الملزم.

صن Liberalis اللاتينية بمعنى الحرّ. والليمرالية مذهب الحرية. (انظر مذهب الحرية، والعلمانية).

من ليس النافية، عمنى العدم، والليس هبو

المعدوم، وهو العدم أيضاً، ويضابله الأيسسس وهوالوجود والموجود أيضاً ومعنى لا أيس أى لا وجد.

ليكُنْ Fiat<sup>(E.: F.: G.: L.)</sup>

صيغة بجاز بهما أمرٌ من الأمور، وفي القرآن: ﴿ إِنَّمَ السَّوْلُمَا لِشَيْءٍ إِذَا أُرَدْنَاهُ أَنْ نُقُسُولَ لَهُ كُنَ فَيَكُونُ ﴾ (النحل ٤٠)، كما قبل:

إذا ما أراد الله أمراً فإنما

بقول له کُن فیکون

وفي الحديث الفدسي عن رسبول الله ﷺ بسرواية أبسي ذر: ﴿إِذَا آردتُ شيئًا فَعَالِمُا أَقُولُ لَهُ كُنَّ **فيكون**" أخرجه الإمام أحمد. و"كن" على الكلمة التي جاء ذكرها في إنجيل بوحنا: «في السدءكان الكلمة. (١/١)، وتشرحها العبارة: «كلُّ به كُوَّن، ويغيموه لم يُكوَّن شئ نما كُوُّن، (يوحسنا ١ / ٣) ، وفي القرآن : ﴿ إِنَّمَا الْمُسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرَّيْمَ رَمُولُ اللَّهُ وَكُلُّمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَىٰ مَرْيَعَ﴾ (النساء ١٧١). والكلمة هي «كُنَّ»، وهي اللوغوس logos في الفلسفية اليونانية ، تكون بها الأشياء بقوانينها، فيُخُلُق الشيُّ بحسب أصوله الضرورية. وكلمة الله عند قبيلون هي القانون الذي بمحكم العالم. والله يحكممه بمكلممة منه، والنصماري يقمولون الكلمة هي الأقنوم الثاني، وهي المسبح نفسه. والمسلمون يقولون الكلمة هي كن، ومثّل عيسي عند الله كسمثل آدم قسال له كن فكان. وعند ابسن عوبي الكلمة هي القوة السارية في جميع الكون.

وهى الخُلُقُ بكلمة كنّ. قالها الله تعالى فيكون الإنبات للسبات، والتخليق للحيوان إلىخ، بقوة قانون كلمنه تعالى كُنّ.

اصطلاح يوحنا العسليسي لحائني البسط والقبض الصوفيين، آخذه عن أبي الحسس والقبض الصوفيين، آخذه عن أبي الحسس الشساذلي، يَبِّرْ به بين نوعين من الليلة الظلماء: الليلة الحسية والليلة الحسية والليلة الحسية للحواس، بينما الليلة الروحية أرفع شائا، وهي للصفوة المختارة من الكاملين؛ وفي الأولى غواول النفس أن تنطهر ولكنها تمر عبر طريق مظلم لا ندري فيه إلى أين المصير، وتحار ولا تجد مسبيلاً إلى النامل ولا إلى الرياضة والمجاهدة، حتى يقيض الله لها نوراً كالبصيص يشع في قلب المريد، وتبدأ نفسه ترتاد الليلة الروحية وتنظهر بالتدريج من الجهالات والنقائص، وتُلهم التقوى بالتدريج من الجهالات والنقائص، وتُلهم التقوى والمحبة، ويصفيها الله من أدران الحواس لتصبح منهيأة لقبول فيوضات النور من الذات العلية.

والبسط والقبض اصلاً من مصطلحات الترآن: ﴿ وَاللّهُ يَقْبِطُ وَيُصُطُ ﴾ (البقرة ٢٤٢)، وتشبيهات يوحنا الصليبي من القرآن: ﴿ اللّهُ وَلِي النّورِ ﴿ البقرة : ٧٥٢)، فالظّلُمَات قيد تتفيشي المؤمن (البقرة : ٧٥٧)، فالظّلُمَات قيد تتفيشي المؤمن كيونس: ﴿ فَنَادَى فِي الظّلُمَاتِ قيد تتفيشي المؤمن سُبحانك إني كُنتُ مِنَ الظّلَماتِ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَ أَنتَ سُبحانك إني كُنتُ مِنَ الظّالِمِينَ ﴿ (الأنسِاء ٧٨)، وقيد وليست الظلمات كالنور (المرعد ١٦)، وقيد

تطبق عليمه كمالأصواج (النور ٤٠)، ولا منجماة منهما إلا برحمة من الله، يصملي عليه وملائكته لمخرجه منها إلى النور (الأحزاب ٤٣).

لينونية Léninisme<sup>(F.)</sup>; Leninismus<sup>(G.)</sup>

نسسبة إلى فلاديميسر أوليانوف (١٨٧٠ - ١٩٣٤). واسمه الحركي لينين ، ويعتبر المنظر الثالث للفلسفة الماركسية بعد ماركس نفسه وإنجلز ، وقائد النورة البلشفية، وباعث روسيا الحديثة. واللبنية فلسفة عسمل لا تضصل بين النظرية

وتطبيقها، وترى أن مصداقية النظرية أن تكون عكنة النطبيق، وتعارض الفلسفات المثالية، وتؤكد على ثورة البروليشاريا، ودور الحزب الاشتراكي الديموقراطي في قيادة الثورة والتحول بالمجتمع من الرأسمالية إلى الاشتراكية، وتقول بالمادية الجدلية، وبالوجود الموضوعي للمادة مستقلة عن الشعور، ولا ترى الزمان والمكان أحوالاً ذاتية ولكنهما شكلان من أشكال المادة، وتقبول بإمكانية الحقائق الموضوعية، وتجعل المحاولة معياراً لها.







(م)

يصفها أرسطو بأنها محاكاة لفعل ضخم متكامل الأحداث، يستثير شفقة المتفرجين، وينقث عن انفعال الحسوف لديهم، وتتسرتب أحداثه بشكل سعين هو الحسبكة، وهي أهم عناصره، ويأتي رسم المسخيصيات بعدها في الأهبية. وقال شويشهاور بأن المأساة هي الفن الذي يعكس الجوانب المفجعة في الحياة التي تتمثل في الآلام الإنسانية التي تجل عن الحصر. وفي السقوط الدي يتردّي إليه في النهاية كل وفي السقوط الدي يتردّي إليه في النهاية كل العسادلين والابرياء، وإذاء ذلك لم يعسد أصام الإنسان من سبيل لتغيير هذا المصير المحتوم إلا بتصويره وغثيله، فالبِقَن العظيم يكون الخلاص من هذه الحياة المحكوم علينا بها.

مؤسس العدرسة الاسمية ...... Inceptor scholae nominatium المرابة

الاسم الذي اشتهر به وليام الأوكامي (١٢٨٥ - ١٣٤٩)، وكان يقال عنه أيضاً المؤسس المجل أستجل المشاء وكان يقال عنه أيضاً المؤسس المبسمي أول تعبير عن الفلسفة المادية في العصور الوسطى، وأرّخ كارل ماركس للمادية بالأوكامية.

مشفاً، متحركاً إلى المكان الذي تحت كرة الهواء وضوق الأرض. (ابن مينا ـ تسبع دسائل). والمساء عنصر في الفلسفة القديمة عند طاليس، وهو أول من أرجع الأشياء الحبَّة إلى الماء، وفسسر ذلك أرسطو بأن طاليس رأى النبات والحيسوان يتغذى من الماء، والإنسمان يتسخلُق منم، والمطر نزهو به الأرض وتخضر . والماء أيضاً أصل في القرآن، إلَّا أنه ليس جوهراً كما في الفلسفة القديمة ، وإنما هو جــوهر بالمعنى العلمي ، له أحــوال وصفات بحسب تباين تراكيسه، وما يدخل عليه من عناصر ، أو تُجرري عليمه من تبعدلات، ومصدر كل المياه السحاب المطر (الأعبراف ۵۷) ، ونزول مسدرارٌ (الأنعسسام٢)، أو دافق (الطارق٦)، أو غَــرُقــاً (الجن١٦)، أو طوفــان (العسنكب وت ١٤)، وقسد تسسيل به الأودية (الرعد١٧) ، وتنسقجر الينابيع (الزمر٢١)، وتنحبس العيبون (الأعراف ١٦٠)، ومنه الطهور (الفرقان ٤٨)، والمطهِّس (الأنفال ١١)، والفرات (المرسلات٢٧)، والنجاج (النبأة ١)، والمسكوب (الواقعة ٣١)، والشراب (النحل ١٠) ، والصديد (الواقسعة ٣١)، والمُهُل (الكهف ٢٩) ، والمهين (السجدة ٨)؛ وبه تحيا الأرضى بعمد موتها (البقرة ١٦٤)، ويخرج كل نبات (الأنعام ٩٩)، صفوان وغير صفوان يسقى بماء واحد (الرعد ٤)، ومنه تُخلق الدواب (المنور ١٤)، والبشمر (القبرقيان ٤٥)، ويونع الشمر مختلف الألوان (فاطر ٢٧).

وهذه الصفات والمزايا ينفرد القرآن بذكرها فلا شئ منها في التوراة ولا الأناجيل، ويأتي فيه دون غيره ﴿وَجُعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيْ ﴾ (الأنبياء ٣٠)، وهو المقال المعجز والموجز، وفيه الحكمة البالغة !

اماأزمن به هو اللامعقول، Credo Quia Absurdum<sup>(L.)</sup>

وجهة النظر التي تبنى الاعتقاد في الدين على الإيمان وليس على الدليل والبرهان، بدعوى أن مسائل الدين تتجاوز العقل بحيث بكون الاعتقاد بصحتها ضرب من اللامعقول. (ترتوليان).

فرع علم الأخلاق الذي يدرس التحليل المنطقى للأحكام الأخلاقية. والاسم من اختراع الوضعيين المنطقيين، تشبيها بعلم ما بعد الطبيعة. وعلم ما بعد الأخلاق هو إذن علم يعلو على الأخلاق المعبارية ويسبقها، وهو دراسة البناء المنطقى للغة علم الأخلاق، ولدلالة الأحكام المنطقى للغة علم الأخلاق، ولدلالة الأحكام والمصطلحات فه.

Postpredicaments <sup>(E.)</sup>; .......... مابعد المقولات Post-prédicaments <sup>(E.)</sup>; Postprädikamente <sup>(G.)</sup>; Postpraedcamenta <sup>(L.)</sup>

المعساني التي تأتى بسعد المقسولات، وهى : الشقابل، والشقدم، والمسعيسة، والحركة، والملك. (أرسطو).

ماتريدية .....ماتريدية

فلسفة أبي منصور الماتريدي (توفي ٣٣٣ هـ) ومن تلقى عليه، ويذهب إلى التأويل في الدين، ويأخذ بالأدلة العقلية المنطقية والسراهين. والماتريدية كالأشاعرة، إلا أن الماتريدية يتغلبون العقل أكثر، فمشلاً يرى الاشعرى أن معرفة الله واجبة شرعاً، والماتريدي يراها واجبة منطقياً.

ما يتجاوز الدراسات المنطقية، أو ما لا يمكن التعبير عنه منطقياً، وهو علم دراسة مضاهيم المنطق وأنساقه، ومشكلات اللغات الصورية، ودلالات المعنى ، والتأويل، والبسرهان إلغ، ويتقسم إلى السيتاطيقا أو النحو المنطقى، والسيمنطيقا أو النحو المنطقى، والسيمنطيقا المنطقية، وأبرز فلاسفنه فريجه، ومدرسة لفوف البولندية، وهيلبرت، وجوديل، وتارسكى، وكارناب وغيرهم.

Metapsychic <sup>(E.)</sup>; ما يعد النفس Metapsychisch <sup>(G.)</sup>

ما يتجاوز الدراسات النفسية من الظواهر الغيبية، ويطلق عليها علم منا بعد عبلم النفس الغيبية، ويطلق عليها علم منا بعد عبلم النفس Metapsychologie (\*\*\*); Métapsychologie (\*\*\*); Metap sychology ومنه النخاطر، والتكهّر، والسحر، والحدد، وقراءة الكف إلخ.

مقىالة دعاة المساواة بين الجنسين Feminism. والمعنى أن مرادات النساء دائمًا مع الخير والحق.

وأن لا صبحة لما يشباع عن النساء من دعاوى الفساد والشر، كما في المثل الآخر الذي يقول: فقت عن المرأة Cherchez la femme ، بمعنى أن وراء كل مصيبة امرأة. وأمثال هذه المقالات من الفلسفات الشعبية التي يطلق عليها أحيانًا اسم

مأثورات .....مأثورات المستعدد Eroblemata الم

«القلسفة العامية».

نوع من المكتب ذاع التأليف له في أوروبا في القبرن السابع عشبر، ويحفل بالصور الرسزية، والكتابات الموجيزة كالحكم، والأشعبار الشعبية سهلة الحفظ والترديف عن أمور الحياق وتنعرض للنساء، وأنحاطهن، ورغساتهن، وخسياناتهن. ومواصفاتهن في الزواج، والأصحاب، وعدم وفسائهم، والزمسان غيسر المواتي، العندَّار، والقلُّب وتقلبساته إلمخ، ونُسلَب هذه المؤلفسات من المأثورات للإيطالي أندريه السياتو ، وكان فيلسوفًا شعبيًا، ويكتب العامية، وكتابه Emilemata نشره سنة ١٥٣١: والكتاب الشاني الذي اشتهر سن ذلك النوع من الكتابات في الفلسفة العامية هو كتباب اللجرى **جوهائس سمبوكس تحت** نـفس الاسم (١٥٦٤). والكتباب الشائب للهولندي هيسدريانوس چونيساس (١٥٦٥)، والسرابسع للإنجليزي جيوفري ويتني (١٥٨٥) بمعدوان اسخبت ارات ما أثورة ؛ ثم كنترت بعد ذلك المأثورات في الحب والغيرام، والعيشق والهيئم. وانتسهت هذه الصرعة في السأليف الممنوع قبل

نهاية القرن الناسع عشر.

الاسم الذي أطلقه كونفوشيوس على الإنسان العظيم ابن العظماء، والماجد ابن الأساجد، والمعظمة أو المجد صفيتان للإنسان الفاضل الذي ينشد السعادة لكل الناس، ويسهم في تأسيس المجتمع الفاضل، وهو المجتمع المنظم في طبقات، الذي يعرف كل واحد فيه مكانه وصكائته، وبراعي فيه الحاكم والوزير، والأب وابنه، والأخ وأخوه. والمروج وزوجته، والصديق وصديقه، النزاماتهم الأخلاقية الواحد قبل الآخر.

ماجنا كاربًا ..... Magna Carta

وثيقة في فلسفة الحق، صدرت في انجلترا سنة ١٢١٥ وتحدد العسلاقة بين الحساكم والمحكومين، وشكل الاقسسطاد في الدولة، وجرت عليها تعديلات عدة، واعتبرت من الوثائق الكبرى بالنظر إلى أهمية الموضوع الذي تناولته، وكان صدورها ملهماً لكثير من الكتابات النياسفية لاحقاً في الحقوق عمسوما، الكتابات النياسفية لاحقاً في الحقوق عمسوما، الكتابات النياسفية لاحقاً في الحقوق عمسوما، العمادرة سنة ١٦٢٨، ثم قانون "حظر إيقاء المواطنين رهن الاحتقال بلون عرضهم على القاضى المواطنين رهن الاحتقال بلون عرضهم على القاضى صيغا على منوالها، وكذلك كانت الفلسفة الني ضيغا على منوالها، وكذلك كانت الفلسفة الني أوحت بها هي نفسها التي ألهمت صياغة ميثاق

الأمم المتسحسدة. وتسسبق الماجناكــارتا وثبــقتـــان تاريخيستان لا تُذكران في المؤلفات الأوروبية في فلسفة القانون، والاثنتان صباغهما الرسول عليها اسم صحيفة الموادعة ، وفيها تنحدد العلاقة بين مختلف الطوائف والعشائد في مجتمع المدينة، ومساهمات كلُّ في سيرانيات الدفاع والتكافل الاجتماعي، وتؤاخي الصحيفة بين الجميع ، يصرف النظر عن دياناتهم وأصولهم العبرقية، وتكفل حق المواطنة للجميع على المسماة خطبة الوداع، أو خطبة البلاغ، وفيها تنأكد المساواة بين الجميع، وحقهم في العيش في أمان. وأن تصان أعراضهم، ودماؤهم، وأموالهم، وأن تكون للنسباء حقوقيهن غير المنكورة، وأن نقوم العلاقيات الاقتصادية على الأصول الشابشة. والموثينقتيان لذلك أشمل وأعيمق. وتدلان على تطور كبيس في الوعي التاريخي والاجتماعي. وللضهم لفلسفة الاجتماع الإنساني، وفلسفة القانون بعامة.

صادة الشئ هي التي يحصل الشئ معها بالقوة؛ وقسيل المادة الزيادة المسصلة. والمادة في الفلسفة هي المحل، وتسمى بالهيولي أيضاً؛ وعند المنطقيين هي كيفية النبعة بين المحمول والموضوع، وتنحصر نلك الكيفية في الوجوب

والامتناع والإمكان الخاص، لأن المحمول إما أن يستحيل ثبوته، فالنسبة ممتنعة، وتسمى مسادة الامستناع، أو لا، فالنسبة ممكنة، وتسمى مسادة الإمكان الخساص، وتنحصر باعتبار آخر فى الضرورة واللاضرورة، وباعتبار آخر فى الدوام واللادوام.

Materialism<sup>(E.)</sup>; Materialismus<sup>(G.)</sup>

تقابل المثالية Idéalisme وكان ديمقريطس، وأبيقور، الموجودات هو المادة، وكان ديمقريطس، وأبيقور، ولو كرتيوس يذهبون إلى أن كل شئ موجود هو من الذرآت، وأنه لا يفنى وإنما يتحلل إلى ذرآت ننشر فى الكون، وتستقل فى الحلاء، وتشحد لتصنع الموجودات تحت ظروف معينة، والكون عند لامترى، وهولباخ، وهلفيسيوس، يتألف من أجسام مادية وفقًا لقوانين موضوعية ضرورية، أجسام مادية وفقًا لقوانين موضوعية ضرورية، وحنى الزمان والمكان فإنهما أحوال للمادة، وكذلك الفيكر الإنساني قوامه البناء الجسماني وظروفهم المادية، ونطورت الفلسفة المادية إلى المؤيدة العلمية، ثم المادية التيابين أجسامهم وظروفهم المادية، ونطورت الفلسفة المادية إلى المؤيدة العلمية، ثم المادية التيابيغية فى الماركسية. (انظر كلاً في بايه).

Historical Materialism <sup>(E.)</sup>; ... مادية كاريخية Matérialisme Historique <sup>(F.)</sup>; Historischer Materialismus <sup>(G.)</sup>

فلسنمة الماركسمية في الساريخ، والجمانب

التطبيقى للمادية الجدلية في مجال الدراسات الاجتماعية، وترد حركة الناريخ إلى تطور قُوكى وعلاقات الإنتاج في المجتمع، وتصفيها بأنها الأساس التحتى الذي يضوم عليه البناء الفوقى والسسيساسي، والذي ينطابيق مسعسه الوعى الاجتماعي.

Dialectical Materialism <sup>(E.)</sup>; .... مادية جدلية Matérialisme Dialectique <sup>(F.)</sup>; Dialektischer Materialismus <sup>(G.)</sup>

النظرية العامة للاشتراكية، وتسمى بعالمادية لأن تصورها وتعليلها لحوادث الطبيعة والمجتمع. وهو سا يسمى بفلسفتها، ماديان، وتوصف بالجدلية لأن أسلوبها في النظر إلى الأحداث، أو ما يسمى منهجها في البحث والمعرفة، جدلى.

Scientific Materialism<sup>(E.)</sup>; ....... علمیة علمیة Matérialisme Scientifique<sup>(F.)</sup>;
Wissensshaftliche Materialismus<sup>(G.)</sup>

يمثلها فوجت، ومنوليشوت، وكابانيس، وبلغت أوجها عند حكل في مذهبه الواحدي، فغرجت عثلاً كان يقول إن المخ يفرز الفكر كما يفرز الكبد الصفراء، وكان يعتبر الإنسان علميا مجرد حيوان كالحيوانات، وموليثوت (١٨٢٢ عمرد المهنا كالحيوانات، وموليثوت (١٨٩٣ عمره المهنا الفسيولوچية المهنا المهنا المهنا الفسيولوچية مشر، والماء عشر، والماء عيد والمادة عنده عي كل شئ، والمخ هو منصدر والموامل الفيزيائية عي الموامل الكبري

في الحياة الإنسانية، ولذلك قد يطلق على ماديته أبضًا المادية القبريالية -Physiokalische Material ismus. وكتابانيس (١٧٥٧ - ١٨٠٨) هو القتائل والأدية النبة سيبة Psychologische Materialismus . ونبسه إلى العملاقسات بين المادي والنفسسي في الإنسان، وضرورة دراسة الإنسان المادي عند اعتبار أخلاقياته، وقال بأن أصل عمليات الإرادة يرجع إلى عسمليات البدن، وأن الإنسبان دائمًا يخضم لقوانين مادية تحدد أحوالمه النفسية من سعادة ورضا وتضاؤل إلخ، وأن عمليات الغريزة نربط العمليات العقلية بالوظائف العضوية. وأما هكمل (١٨٣٤-١٩١٩) فقد تصور الكون لانهائياً. والزمان بلا بداية ولا نهاية، وتملأ ذلك كله مادة تضج بالحركة الدائمة، وهي كلية تعيد دوريًا تطورات تكرر نفسها، وفلسفته مسادية المسبولوجية كسيمينائية Physiologische - chemische . Materialismus

، ماذا أعرف ؟، ...... ، Que Sais- Je ؟، .....

شعار مكستوس إمبريقوس، وكان مونتانى المعار مكستوس إمبريقوس، وكان مونتانى شكل لوحة كبيرة، ويضصد بهذا الشسعار أنه يشك فى كل شئ ، ويشك فى العقل كأداة لتسحيصيل المعرفة، وفى المعارف التي يحصلها، وكان مذهب الشك هذا أسلم المذاهب عنده، وأحكم عبارة عنده هى أن تقول : لا أهرف عنده، وأحكم عبارة عنده هى أن تقول : لا أهرف عنده، وأحكم عبارة عنده هى أن تقول : لا أهرف عنده، وأحكم

مارکسیة Marxisme (۴.); Marxismus (6.)

الفلسفة الماركسية. وهي ما كتبه المفكرون بعد ماركس تطبيقاً لنظريته في مختلف المجالات. ولم يكن ما كسنيه ماركس فلسمفة، وكان يعتسبره كتبابات علمية تاريخية اجتمعاعيمة، تتناقض مع الفلسفة التي رفضها، بوصفها فكر طبقة مقضى عليمها بالفناء، ومظهراً لنفسخها وانحطاطها الفكري. ومن ثم فأفول هله المرحلة من نارخ البسشرية باندلاع المشورة البروليستارية يعنسي أفول الفلسفة البورچوازية، لأنه لن يتبقى ما يتفلسف الفلاسقة بشأنه حين يكون المجتمع الجديد مجتمعاً علمياً. ومع ذلك بُذلت محاولات لقلب الماركسينة فلسفة، بمحجمة أن الماركسيمة وهي تناقش أفول الفلسفة تقع في التناقض وتنفلسف. ثم بحجة أن بها جزءاً هو عبارة عن تعميمات أو نبوءات، وأي السعض أنها جـزء حيّ من التوات الماركسي، وأطلقوا عليه اسم الفلسفة. وفئملت كل محاولات احتواء الماركسية في إحدي الفلسفات السابقة عليها، أو اللاحقة لها، وكان أبرز الموازنات تملك التي جممعت بينهما وبين الجدل الهيسجلي، والتي قسام بها لموكماش، ومانهایم. ومارکوزه، وسارتر، ومیرلوبونتی.

مارونیهٔ Maronisme <sup>(E.)</sup>; Maronismus <sup>(G.)</sup>

أتباع يوحنا مبارون، قال المسبح له طبيعنان ومشيئة واحدة، وقرر مجمع القسطنطينية تكفيره

(۱۸۰م) ، ولجأ أتباعه إلى جبل لبنان يعتصمون به من الاضطهاد إلى أن قَـبِلتهم الكنيسة الكاثولبكية سنة ١١٨٢م.

مازدیة مازدیة Mazdaisme <sup>(E.)</sup>; Mazdäismus <sup>(G.)</sup>

نسبة إلى أهورا مازدا، أو إله النور أو الخير في الديانة الزردشتية. (انظر الزردشتية).

حركمة باطنية، فلسفتها يهودية صهيونية، تشنق اسمها من Mason بمعنى بنّاء، على زعم ان الماسونيسة كسانت في الأصل رابطة للسناتين في انجلنه الساسة أو لبنائين من نوع خناص هم المنكاءون الفنسون المسخمصمصون في بناء الكاتدرائيات. فلماً لم تبعد الكاندرائيمات تُبنّي قبلت الرابطة أصضاء من غيير أبناء المهنة. واتخلذت لنفسها فلسفة خاصة وصفت بانها بنائية، بمعنى أنها للإعمار الهادي والمعنوي، وبدأ انتشارها في العالم، وتُسمَّى القن الملوكي، والمقبصبود بالفن البنياء، والملوكي لأنهيا تتبرسم خُطى الملك سليمان الذي بني هيكل أورشليم، وانخذ له كعلامة تجمة سداسية. يقولون عنها نجمة إسسرائيل. ويزعم الماسونيون أن لهم رسيالة أخلاقية جمالية؛ وشعارهم شعار الثورة الفرنسية : الحسرية، والإخاء، والمساواة؛ ويدعمون لليهمودية باعتبارها أصل الأديان، ودين الصيفوة؛ وغايتهم

البحوث التي تتناول معاني الصواب والخطأ والقيمة وغيرها، مما يشجاوز الأخلاق نفسها التي تسحث في الأضعال مما يمكن أن تدرجه تحت المصواب أو الخطأ، وأن تنطبق عليه المعابير التي يمكن بها الحكم عملي هذه الأفعال بأنها صواب أو خطأ.

سافیا Mafia (E.F.:G.;th.)

فلسفة العدالة الشعبية، فعندما تقوم على الحُكم سلطة ديكتاتورية، ويرأسها الحاكم السنبد. تعاونه طبقة أوليجماركية من الأغمنياء أصحماب النفوذ والسلطان، فليس من سببيل للخيلاص أمام الشيعب إلا أن يتولى بنفسيه استخلاص حقوقه من الطغاة، وأن يسلّم وكالة ذلك إلى مسجمموعمة من الأقبوياء من أبنائه يشكلون عُصبة، رئيسهم هو الدون don ، وينوب عنه أحد خلصائه Consigliere، ويقوم على تنفيذ أوامرهما مجموعة من القواد Caporegime بأغر بأوامرهم جنودا يضطلعون بالمهام الصحبة ويواجمهون كبيار الرأسماليين والإقطاعيين ودهاقنة السلطة. واصطلاح المافيساة إيطالي مختلفٌ في معناه، والألفاظ محتوى ومعنى قبل أن تكون شكلاً ومبشى، ومبنى ومعنى المافيا هو الانتقام Vendeda، والفرق بين الفيندينا والمافيا أن

الإعداد لعودة النسعب اليهودي إلى استرائيل، وعبودة الربِّ إلى بينه في أورشليم. وسياسة الماسونية حشد مفكري العالم وسياسييه خلف هذا المطلب. وقبل كسان الشيخ محمد عبده ماسونیاً، وكذلك جورجي زيدان، وكمال أتاترك، ويقبول أحد هناعام سنزلف بروتوكولات حكماء صهيون، في البروتوكول الرابع : والماسونية تقوم مقنام الحجاب لإختفاء أهدافنا والتسويه عليتها، ويظل مخططو عمل الماسونينة ومركزها الرئيسي غير معلومين للشعب، وعلينا أن نقضي على كل الأديان، وننزع من عبقبول الأمم الاعشقباد بالله والروح، ونحلُّ محلهما صيِّف حسَّية، وحاجات ساديمة ـ وفي ذلك يقلول رشسيمه رضا المفكر الإسلامي : إعلم أن الجسعية الماسونية قد أسست لأجل هدم الحكومة الديسنية أولأ وبالذات، وهذا نفسمه رأى جمال اللين الأفغاني نقلم عنه رشيد رضا، وأتساءل: كيف إذن يقال أن الشيخ محمد عبده استاذ رشيد كان ماسونياً ؟! وهذا بالضبط ما يقصد إليه الماسونيون : أن يشيعوا أن كبراء البلد أعضاء معهم، وذلك ما جعلهم يشيعون أن محمد عبده كان واحداً منهم.

عند البسورتروباليين الأفراد الذيبن يصدق عليهم التصور ويدخيلون تحت جنس؛ ويسميه چون ستيوارت مِل Denotation، ويعنى به الشئ الذي ينطبق عليه المفهوم في الواقع الخيارجي العيني.

الأولى فردية. والشائية جماعيـة. والمافيا انتقـامها شعبى، وأهدافتهما استخللاص حقوق الناس بالقوة. وقيام المانيا في جريرة صقلية دون غيرها من أقاليم إيطاليا لأنها جزيرة معزولة ومحرومة . وعماني أهلهما الفقر والجمهل والمرض، وكمانت الحكومة في إيطاليا تبعث إليهم سحكام يستومسونهم سبوء التعنذاب، ويعتبيدون على حُسرماتهم وأعراضهم ، ويستجنون شبابهم . ويقستلون الرجسال، ويسستولمون على الأرض والماشية، واستمر ذلك منذ القرن الشالث عشر. فشكّل الأهالي من بينهم جماعة مختارة، كانت بمثابة حكومة سرية. وكان قَسَم الولاء عندهم هو ما أطلقوا عليه اسم omertà، أي السيرية والكتمان والعمل في صمت. وأطلقت الحكومة بدورها على هذه الجماعات اسم الإرهابين. وقيل إن اسم المافيا هو من اختراع الحكومة ، وهو اسم حركى، وقبل إنه من اختراع هذه الجسماعات. وحاولت السلطة في عهـد البوربون، ثم في عهد موسوليني القضاء على نفوذها، وساعد في ذلك نوزيع الأراضي على الفشراء ، وبناء المساكن للمحتاجين، وتوزيع الماشية، وإقمامة المدارس. وكسان العسمال قسد بدأوا في المشكوى من الظلم الواقع عليهم، ونفشت العشواتيمات في إيطاليا مع الشورة الصناعية ، فانتشلت عدوى المافيا إليهم، وخرج من صفوفهم من يطالب بحقوق العمال، ويغنصبها من الرأسماليين ويعيدها إلى أصحابها، ولذلك انضم أعـضـاء المافيــا إلى

النقابات، واحتكروا المناصب العليا فيها، وبدأ الصراع من خلال المافيا بين النقابات، والسلطة. وكانت الولايات المتحدة أكثر البيئات صلاحبة لنمو المافيا بها ، بسأثير النظام الرأسمالي المسرف في الاحنكارية. ولسوء تبوزيع الشروة. وتدنيُّ مستوبات العمال الاجتماعية، ووجود مهاجرين من إيطاليا، ومن صقلية بالذات، نقلوا نظام المافيا إلى المناطق الصناعية الكبرى، وجنّدت الحكومة الأمريكية الأموال الكثيرة لحسرب المافيا، وضبقوا عليهم في النثابات، واضطرت المافيا للجوء إلى النجارة غبير المشروعة من خبلال احتكار تهريب المخدرات والخمور، واستضمار انتشار البغاء. ومن سيقبل على المخدرات والخمور والبلغاء سوى الأغنياء؟ فكأن احتكار المانيا لهذه السلع الثلاث كان لحسرب الأغنياء ودحرهم والفّتُ في عَضَدُ أَبِنَاتُهِم ونَسَاتُهُم.

ماکس شترنر ......ماکس شترنر

الاسم المستعار للفيلسوف الألماني يوهان كسبار شعبت (١٨٠٦-١٨٥)، من أصحاب النزعة المفردية المتطرقة، وكان يوقع به كتاباته، وعُرِف به ضمن جماعة الهيجليين الأحرار التي كان يتزعمها الأخوان برونو وإدجار باور.

مانعة الخلو ....... (انظر القضية الشرطية)

مذهب مالتس (١٧٦٦-١٨٣٤) الاقتصادي البريطاني، وكسان قد نشر سنة ١٨٩٨ معمل في ميسدأ السكان -Essuy on the Principle of Populati وه ينسب فيه الفقر والعوز اللذين يعاني منهما العالم إلى ما أطلق عليه اسم للبدأ، وعُرف فيما بعد باسم قانون مالتس Loi: Malthus' Law!E. مسؤداه Malthus' sches Gesetz<sup>(G.)</sup>; de Malthus<sup>(F.)</sup> أن الموارد الطبيعية تزيد وفق متوالية حسابية، على حين أن السكان يزيدون وفق مستسواليسة هندسية، واقترح سالتس كعلاج تحديد النسل. عن طريق تأخسر الزواج للقبادرين على الزواج. ومَن لا يقسنر على الزواج فعليه بالنزام العنفة . وقبال إن للحبروب والأويشة والمجاعبات فبوائد لأنها تقلل من عـدد السكان، وتعيـد التوازن بين الموارد المتاحة وأعسداد الناس. وتؤكد المالتسسية للحملثة Neo - Malthusianism على تحديد النسل كموسيلة ناجمحة وشمرط أساسي لرفع مستموي المعيشة، والقنضاء على الفنقر والعبوز. وبعض الضلاسضة يري في تحديد النسل وسيلة صرقية يحارب بهما اليهود والجنس الأبيض غيرهما من

الأجناس، وبعضهم يرى في تحديد النسل سلاحاً

لضرب ديانة كالإسلام. بتقليل عدد المسلمين، والوسيلة الحضارية للتوفيق بين الموارد وعدد السكان هي التنمية، إلا أن الدول الغربية لا تريد للمسلمين رقياً وتستبقيهم مجتمعات استهلاكية.

مالكية ...... Malikiya (Ac.)

مذهب مالك بن أنس (٩٣ – ١٧٩هـ) ويقول بالإجمعاع والقياس ، والاستحسان ، والعُرف، والإجمعاع والقياس ، والاستحسان ، والمرأى . وسعد الذرائع، والمصالح المرسطة ، والرأى . ومالك من الظنيّين، ويتمثل الآية : ﴿إِنْ فَظُنْ إِلاَ فَطَنْ إِلاَ أَعَنْ بِعُستَيْقَتِينَ ﴾ (الجائية ٣٦)، وكتابه الموطعة هو أول كتاب مؤلف في الإسلام، ومنهجه فيه التوسط، وكان يحترم الرأى الآخر ويقول: الاختلاف بين أهل العلم رحمة.

Manichaeism <sup>(E.)</sup>; ...... Manichäismus <sup>(E.)</sup>

نسبة إلى سانى بن فاتك مؤسسها، ولد بجنوبي بابل نحو سنة ٢١٦ سيلادية، وادّعى النبوة. والمانوية فرقة غنوصية مسيحية كانت أخطر البدع التى تعرضت لها المسيحية، وأطولها عمراً. لأنها استمرت من القرن الثالث حتى القرن الثالث عشر، وأهم أركانها قولها بالثنائية، أى بإله للنور وإله للظلام، وتُخلط فيها الشعاليم المسيحية بالتعاليم اليهودية والبوذية والزردشية، وتنظم في كنيسة على رأسها إمام عاصمته بابل، وكان انتشارها في آسيا الصغرى والهند والصين وبلاد البلقان وإبطاليا وفرنسا.

دما هي الملكية؟ إنها السرقة!. ............... "Qu'est -ce-que la propriété? C'est le vol!"

عبارة مشهورة ليرودون فيلسوف الفوضوية. وكذلك عنوان كتاب له أصدره سنة ١٨٤٠. ويعنى بهذه العبارة أنه طبالما أن سعر السلعة يمبل إلى أن يكون هو سعر التكلفة بحسب آليات السوق، فإن الرأسمالي لا يتحقق له الربح إلا من سرقة ساعات إنتاج إضافية يقوم بها العامل بلا أجر، أي أن الرأسمالي بسرق المنتج الحقيدي، ومن حاصل السرقة يتحقق له النملك، سواء لأدوات الإنتاج أو للعقار. والملكية عصوماً وفي كافة صورها، لا تتأتي للمُلكية عصوماً وفي مرقة الآخرين.

من قسولهم «مساهو»، كمسا يتولون الكيفية والأبنية من كيف وأين؛ ويقال ماهية، وماثبة أيضاً وهى أسسماء مسولدة (ابن تيسميسة ـ الردّ على المنطقيين).

وقيل الماهية منسوبة إلى ما، والأصل الماتية. قلبت الهمزة هاءً لئلا يشمنبه بالمصدر المأخوذ من لفظ ما، والأظهر أنه نسبة إلى «ما هو»، جُعلت الكلمتان كلمة واحدة.

والماهيسة عند المنطقسيين منا به يُجساب عن السؤال بما هو. وعند الفلاسفة والمنكلسين بمعنى ما به الشي هو.

وتطلق الماهية خياليها على الأسر المتبعثل.

فتقديرها في الأذهان لا في الأعيان. (ابن تيمية). والأمر المتعنقل من حيث أنه مقبول في جواب ما هو يسمى ماهية، ومن حيث ثبوته في الخارج يسمى حقيقة، ومن حيث اللوازم له يسمى ذاتا، ومن حيث أنه محل يسمى مللولا، ومن حيث أنه محل الحوادث يسمى جوهراً.

والماهية نوعية وجنسية واعتبارية، والتوعية هي التي نكون في أفرادها على السوية: والجنسية هي التي لا نكون في أفسرادها على السسوية؛ والاعتبارية هي التي لا وجبود لها إلا في عقل المعتبر مادام معتبراً. وهي ما به يجاب عن السؤال بما هو، كما أن الكمية مابه يجاب عن السؤال بكم.

والماهية - في الفلسفة الموجودية - هي خاصية الإنسان، وذلك لأنه إذا لم تبكن للإنسان طبيعة إنسانية مقررة من قبل، فبإن كل إنسان يصنع ماهيشه وهو يعيش ويفعل ويحس إلخ، وبناء عليه فبإن الوجود العيني المتفرد المتمثل في كل واحد منا هاهنا في هذا المسالم، وفي هذا الآن، هو وجود سبق الماهية، فالإنسان يوجد أولاً، ومع استمرار وجوده، وبما يفعل، تتحدد ماهينه.

ما يجب أن يكون ......عبرة ميجل نذهب إلى نفس معنى الواجب عبارة هيجل نذهب إلى نفس معنى الواجب عند كنط: «أنت تستطيع ، لأنه يجب عليك». ... ما يُسلّب عن المقدم، ... "Quod Negatur de Concequenti, Negatur de Antecedenti

الصبغة المدرسية لمبدأ الضروب السالبة : «ما

يسلب عن معنى مستغرق يُسلب عن كل ما يقال عليه علما المعنى»، ويقوم عليها الشكل الأول من أشكال القياس الحملي، فإذا سلبنا الشجرة عن كل أفراد كل أفراد الحيوان، كانت مسلوبة عن كل أفراد الإنسان لانهم داخلون تحت الحيوان.

ما يصدق مرة يصدق أبداً؛ \*Once True, Always True!<sup>(E.)</sup>

الصيغة المدرسية لمبدأ الضروب الموجبة : اما يتطبق على معنى مستغرق ينطبق أيضاً على كل ما يقال عليه هذا المعنى الموجه عليها الشكل الأول من أشكال القياس الحميلي، ومثاله : "أنه لمأ كان معنى حيوان ينطبق على أفراد الإنسان، فيأنه ينطبق على البهود "

مبادئ الحدود الأقل Principia Extremalia<sup>(L.)</sup>

قوانین الحرکة التی تقول إنها تنتقل عبر أقصر مسافة (هیرو السکندری)، وفی أقل زمن (بطرس دی فیرمات)، وبأقل جهد عکن (بطرس دی صوبیرتهوس)، ونطورت جمیعها إلی سبدا

الفعل (وليام روان هاملتون) الذي كان أساس الديناميكا الكهربائية، وديناميكا الكم،ونظريات الكم، ومسجال الكم، والنسسبية، وفسسرها موبيرتيوس ويولر بأنها دليل على وجود مخطّط غاثى في الكون، ومصمّم مبدع لهذا المخطّط.

مواد أو مقلّمات الأفيسة، وهي إما أن تكون في حداً نفسها مستغنية عن البيان وإقامة الحُبحة، بعنى أن لا تكون مطلوبة بحجة، وإما أن تكون محناجة إلى بيان، ثم هذه الأخيرة المحتاجة لا بد أن بنتهى طلبها إلى مقدمات مستغنية بنفسها عن البيان وإلا لزم التسلسل في الطلب إلى غيير نهاية، وتسمى المقدمات المستغنية عن البيان مبادئ المطالب، أو مبادئ الأقيسة، وهي ثمانية أصناف: بقينيات، ومظنونات، ومشهورات، ومشهورات، ومشبولات، ومشبهات، ومغيلات، ومشبهات، ومغيلات،

Immediate  $^{(E,i)}$ ; ......... $^{(E,i)}$ ; Immediatus $^{(L,i)}$ ; Unmittelbar $^{(G,i)}$ 

هو النسعل الصادر بلا وسط، ويقابله هيو المباشر. نقول معرفة مباشرة : وهسى الإدراك الداخلي المباشر : وهو الذي الداخلي المباشر : وهو الذي بسنخرج صدق أو كذب قضية من صدق أو كذب لله واسطة، كسما في التسقابل

والتناقيض؛ والمعطيات الماشيرة : وهي المبادئ العقلية التي لا يمكن إنكارها؛ والقضية المباشرة : وهي التي تعبّر عن علاقة مباشرة بين حدّيها، ولا تُستنبط من قضية أسبق عليها.

والمساسر عند المعنزلة هو الضعل بلا وسط، وأما الضعل بوسط فهو التسولا، كحركة السيد والمفساح، فإن حركة المفتساح تتوسط حركة البد فيكون توليداً.

Disparate <sup>(Ea L.)</sup>; ...... Disparatus <sup>(L.)</sup>; Disparat <sup>(L.)</sup>

هو اللفيظ المخالف للفظ آخير في المعنى، سواء كانا متحدين بالذات كالإنسان والناطق، أو مختلفين بالذات كالشيجر والحجير، ويقابله المسرادف. والألفاظ المتباينة هي المتقابلة، وهي تتفاصل مثل: إنسان وفرس؛ أو تتواصل، مثل: سيف وصارم.

فى المنطق همى كون المفهومين بحيث لا بصدق أحدهما على كل سا يصدق عليه الآخر. كالإنسان والحجر، ويسمى تباينًا كليًا، ومهاينة كلية أيضًا. والمباينة الجزئية، أو النباين الجزئي أبضًا. هو صدق كل واحد من المفهومين بدون الآخر في الجملة.

مبتدع ........ المبتدع المستدع المستدع المستدع المستدع الأمر إذا أحدثه، وشريعةً مَنْ أبتدع الأمر إذا أحدثه، وشريعةً مَنْ

خالف أحمل السنة. والمبتدعون يسمون يساهمل البدع. وأهل الأهمواء أيضاً. والمبتدع قد يكون مبندعاً ببدعة لا تتضمن الكفر. وقد يكون ببدعة لا تتضمنه.

نظرية المعرفة، لا من حيث تناولها لموضوعات العلوم وطرقها وقوانينها وجادتها، تناولاً انتقادياً تحليلياً مسيناً على الواقع والتجربة، ولكن من حيث تناولها لاصل وطبيعة وصحة وحدود المعرفة تناولاً نظرياً خالصاً.

Principle <sup>(E.)</sup>; ...... Principe <sup>(F.)</sup>; Principium <sup>(L.)</sup>; Prinzip<sup>(G.)</sup>

الأصل والبنداية والابتنداء، وفي المنطق هو القضية التي يُستنتج منها غيرها وتسمى القنقم، والمبندأ ما يدخل في تركيب غيره ويسمى العنصر أو الاسطفس، وهو ما يعتمد عليه آخر فنهو المرطة، وهو القوة التي تنتج الشي ويسمى العلة. والمبندأ الفياض هو الله. والمبندأ الفاتي عند الفلكيين هو أول الحمل من منطقة البروج، والمبندأ الطبعى عندهم هو أول الحمل من معدل النهار، والمبادئ جمع مبندأ. والمبادئ في العلوم هي مسائلها الرئيسية، وهي المقدمات التي تنتهى الأدلة والمبادئ بخلاف المسائل، فإن المبادئ لا تحتاج إلى والمبادئ بخلاف المسائل، فإن المبادئ لا تحتاج إلى البرهان، في حين تُثبَت المسائل بالبرهان القاطع. والمبادئ العبالية هي العقول والنفوس السماوية.

وميادئ النهايات هي فروض العبادات من حيث أن نهاياتها هي كمال القُرب والمواصلة الحقيقية.

مبدأ الأحسن ...... Principe de meilleur (F.)

قال به لايبتنس ، بقول إن الله يعمل بمقتضى هذا المبدأ ويختار الأحسن لكل شئ ولكل أحد، والأحسن هو الأكثر ملائمةً.

مبدأ الاطلاع .....

Principle of Acquaintance (6.1

(برترائد رسل) وبقضى بأن تكون كل قنضية مطلوب طرحها أو فهمها مؤلفة من عناصر يلم بها صاحبها، ومن ثم فيإن أى تعبير لغوى يكون مفهوماً لو أنه كان يشير إلى أشياء قند خبرناها، أو يمكن أن تفسيره تعبيرات لغوية أخرى تشير إلى أشياء خبرناها،

ميدأ أكبر سعادة .....

The Greatest Happiness Principle (E.)

قال به الانجليزى بتام (١٧٤٨ - ١٨٣١)، ويعنى أن الإنسان عليه أن يسعى إلى تحصيل أكبر قدر من المنفعة، ويعرف المنفعة بأنها كل لذة، أو كل سبب في إيجاد لذة، والمنفعة هي خاصية الشئ التي تجعله ينتج فائدة، أو لذة، أو معادة، وكلها بمعنى واحد، فهي خاصية الشئ التي تجعله بحسمي السعادة من الشيقاء، أو الألم، أو الشر، أو البؤس، بالنسبة إلى الشخص الذي تتعلق به المنفعة.

مبدأ كارناب (١٩٩١-١٩٥٤)، وأبرز مبادئ الفلسفة الوضعية المنطقية ومعيارها المرئيسي للناكد من صدق أبة جملة تقال عن المعالم، ويعنى أن الجملة لكى تكون ذات معنى ينبغى أن تصف الواقع وتقبيل إما التحقق المباشر من صدقها بالتجربة والرجوع إلى شهادة الحواس، وإما التحقق غير المباشر بإجراه عمليات الرد المنطقى عليها لتحويلها إلى جُمَّل تقبيل التحقق المباشر، وبالاختصار تكون جملة تشتمل على محمولات تجربية فقط.

Permanence Principle (F.); ......... مبدأ البقاء Principe de permanence (F.)

مبدأ بقاء الجدوهر، بمعنى دوامه في الزسان، وسؤداه أن كل الظواهر فيها شئ باق دائماً هو الجدوهر، وشئ متخير دائماً هو أحدواله الني تنعاقب عليه وتحدد كيفية وجوده، (كنط - نقد العقل الخالص).

قال به وليام هوكنج (١٨٧٣ - ١٩٦٦) يربط به الأفكار والمشاعر في وحدة الفكر الشعورية، فمرة يكون الحكم للعقل، ومرة يكون للحدس، والاثنان يتسبادلان، والتسادل دائماً بين اثنين، فالموجود ذات وموضوع، والشئ سادة وقيمة،

وشكل ومعنى، والكون يكسف عن دبالكتيك تبادلى وحدوى، فيه أقصى الخير وأقصى الشر، وأقصى الفضيلة وأقبصى الرذيلة، وأقصى العدل وأقسمى الفظلم، ولو لم يكن ألم الفنان وكل المبدعين لما كان الكمال الذي ينشده الإنسان.

ميداً التحقق ...... Principle of Verification (E.) لا يكون التمحقق إلا عمن طريق التمجربة. وبهدف التأكد مما إذا كانت القضية ذات معنى أو لاً، وهو نفس المبدأ الذي دارت عليه مناقشات الوضعية المنطقية في نقدها للمينافيزيف، بل وللفلسفة في عمومها : ومبدأ إمكان النحقق من المبادئ التي نقوم عليها المفلسفة الإنجليزية، وقال به الفرد جولس آير Ayer (وُلد سنة ١٩١٠). ومن أشهس كتب فاللغة والحقيقة والمتطق .Language Truth and Logic ، (١٩٤٦)، ومفاد هذا المدأ أن أبة قبضينة تكون خالبية من المعنى إلا إذا أثبتت النجربة صحنها، ويكفى لإثباتها الاستشهاد ببعض الملاحظات التي تقرر صحنها أو بطلانها. ومن ذلك أن قبضايا الميشافيريق الامعنى لها. وبالتالي فهي باطلة، ومن ذلك القول بوجود إله. أو صلاتكة، أو بعث، أوحسماب، أو جنةً ونار، فليس هناك من المشاهدات ما يثبتهما، ولا يوجد ما يمكن أن نستمند إليه في الدعوي بأن للعالم جوهراً نهائياً واحداً. أو أنه مؤلّف من عدة جواهر نهائية.

مبدأ التعليل الغانى ...... Principe de Finalité (۴.) القول بأن كل موجود إنما يفعل لغاية، وغايته

جزئية، وترتبط الغايات الجنزئية بغاية كلية، وإذن فلابد أن يكون هناك بالضرورة موجود عاقل يوجّه الموجسودات إلى هذه الغنايات الجنزئية والكلية، وهذا الموجود العاقل هو الله، وعلى مبدأ الغائبة قام الدليل الغنائي من الأدلة المثبئة لوجود الله. (أنظر الدليل الغائي، والتعليل الغائي).

ميدأ التقابل

Principle of Oppositeness (E.)

المبدأ الذي يحل محل مبدأ التناقض، ومؤداه أن العمقل الاستمدلالي يدرك المعماني منفيصلة ولكنها متقابلة. وفي وحدة.

ميداً السبب الكافي .....

Principie of Sufficient Reason <sup>(E.)</sup>; Principe de Raison Suffisante <sup>(E.)</sup>; Principium Rationis Sufficientis <sup>(L.)</sup>

عند لايتس، أحد مبدأين كبيرين يحكمان الاستدلال العقلى، الأول مبدأ التناقض، والثاني مبدأ السبب الكافى: أن لكل شئ سبباً يكفى لكونه كذلك لا على خلافه.

مبدأ العلة الكافية .....

Principium rationis sufficientis (L.)

كل واقعة هى ضرورية شرطيًا أو فينزيائيًا. وهى سبب كاف يصنع منها حقيقة. (انظر مبدأ السبب الكالي).

ميداً القردية .....

Principium Individuationis<sup>(1...)</sup>

هو النسول بـأنه لا وجــود للأفــراد إلا في

الدرجات العليا من درجات الوجود ، وهى : العضوية ، والحياة ، والتفكير . ولا وجود للفردية فى الجماد . وتمثل العضوية والحياة والتفكير التسروط العاصة للفردية التي لا يمكن أن يقوم خارجها أي وجود فردى ، والفردية الحقيقية لا

وجود لها إلا في الإنسان، ويتسميز الإنسان الفرد عن باقى أفراد نسوعه من حيث الهسوية الخارجسية والداخلية، وهو نسيج وحده Sui generks. وهناك

فرق بين النفرد والشخصية Personalité والأول حقيقة بيمولوچية طبيعية، والشخصية حقيقة

روحية- أي هي الروح كما تتحقق في الطبيعة ،

وقد يكون الفرد الموهوب بلا شخصية، بمعنى أنه

لا يستطيع أن يبلذل من الجهد ما يحقق بمه لنفسه

الشخصية، وأي إنسان يمكن أن يفتقر إلى

الشخصية، ولكنه لا يمكن أن يفتقر إلى الفردية ،

وهو كنفرد جزءمن الجشمع ومن العالم، وله

وعي، وبدون الوعي فهو ليس سوي جسم.

مبدأ المفاضلة بين الحجج Principle of Weighted Cortainties (E.)

قسال به مسور، حبیث بطرح الحبج المؤیدة والمعارضة للاستمیشاق من قوة صدقها، وإبنار القضیة النی تقدم الحجج الاقوی بالتصدیق.

ميداً الملائمة ..... (۴۰) Principe de covenance فيداً المحسن قال به لايبئنس، وهو اسم آخر لمبدأ الأحسن (انظر مبدأ الأحسن)، فالله بضعل الأحسن للناس

وللوجود، والأحسن هو الأكثر ملائمة للأشياء والأشخاص والأمور.

Law of Identity <sup>(E.)</sup>; ....... Principe de l'identité <sup>(F.)</sup>; Prinzip der Identität <sup>(L.)</sup>

أن الموجود هو ذاته، أو هو ما هو، ويعبر ً عنه رياضياً بالمعادلة أ = أ، ومنطقياً أ= أ.

مبرهنة Theorem (F.); Lehrsatz (G.); Theorema (J.)

عبارة مى نتيجة من مقدمات بديهية تسمى مسلمات، ويقوم صدقها باعتبارها لازمة عن هذه المسلمسات. ومسرهنة الاستدلال Peduction The مى قبانون الاستندلال، وهو استيفاء البرهنات بواسطة النماذج البديهية الخاصة بالنسق. وميرهنة دى مورجان هى قبانونا دى مورجان للفيئات، وصورتهما: ١- أن سالب ماصل ضرب أى نشتين يساوى حاصل جمع مالب الفيتين ٢- وأن سالب حاصل جمع أى مالب الفيتين يساوى حاصل جمع أى

ما كانت جميع أجزائه متساوية بالطبع دون اختلاف في الكيف، ويطلق على الشي كله أو على أجسزائه كستسجسانس المكان، أو تجسانس الوحدات التي ينالف منها العدد. والمنجانس

أصناف ، منهم الملائكة الأرضيون والملائكة الروحانية المجردة نسمى الروحانية المجردة نسمى عقولاً ونفوساً، وهي الملائكة العملية وعند الملا صدراً فيإن الملائكة المقريين هم المسمون عند الأوائل أرباب الأنواع، والمثل الأفلاطونية، والمثل الإنسانية عن الملائكة. أن والصور الإلهية .. وعند ابن تيمية عن الملائكة . أن من يريد الجسمع بين النبوة والفلسفة يقول إن الملائكة هي العقول، وهذا من أبطل الباطل.

Possession (E.; Y.);
Besitz (G.); Possessio (L.)

الملك ، بالكسر وسكون، قد يسمونه مفولة؛ وهو هيئة تعرض للشئ بسبب ما يحيط به وينتقل بانتقاله. وهو نسبة الجسم إلى حاصر له أو لبعضه وينتقل بانتقاله. وفي اصطلاح الفقهاء الملك اتصال شرعى بين الإنسان وبين شئ يكون مطلقاً لتصرف فيه وحاجزاً عن تصرف غيره.

والملكة الخلقية Faculté Morale هي تلك التي قال بها أصحاب عبلم نفس الملكات في الفرن النامن عشر، حيث ذهبوا إلى وجود ملكة للتمييز بين الخير والشر، سيماها بشلر (١٦٩٣ - ١٦٩٧) الفيمير. وعلم نفس الملكات Faculty Psychology الفيمير الظواهر العقلية بإرجاعيها إلى نشاط قدرات صعينة مثل الذاكرة والخيال والإرادة والانتباد وما شابه (فولف ١٦٧٩ - ١٧٥٤).

الني بها يحكم على الأشياء أو يقومها أخلاقياً. أو الني يمينز بهما بين الحق والبساطل، والصواب والخطأ. والاصطلاح للفيلسوف الإنجليزي بشلر (١٨٣٥ - ١٩٠٢).

Property <sup>(E.)</sup>; ...... Propriété <sup>(E.)</sup>; Eigentum <sup>(G.)</sup>

اسلاك الثروة المادية، وهي تعبير عن علاقة الناس بيعضهم البعض في المجتمع من خلال المعاملات الاجتماعية وعملية الإنتاج، ويحدد غو التوى الإنتاجية تطور أشكال الملكية، كما أن نغير أسلوب الإنتاج من شأنه أن يؤدي إلى تغيير شكل الملكية، ولكل مرحلة من مسراحل غو تقسيم العمل شكل الملكية الخاصة بها، وعرفت تقسيم العمل شكل الملكية الخاصة بها، وعرفت البشرية نوعين من هذه الأشكال: الملكية العامة في والملكيسة الخاصسة، وكانت الملكية عامة في المجتمعات المشاعية البدائية، وهي عامة كذلك

تركيب الصور والمعانى وتضعيلها، والتحرّف فيها، واختراع أشياء لاحقيقة لها. وهي قوة لا تسكن أبد، لا نوماً ولا يقظة، وليس عملها منتظماً، بل النفس هي التي تستعملها في المحسوسات مطلقاً على أي نظام تريد، إما بواسطة القوة الوهمية، وبهذا الاعتبار تسمى متخيلة، لتصرفها في الصور الخيالية، وإما في المعقولات بواسطة القوة القوة العقلية، وبهذا الاعتبار تسمى مفكرة لتصرفها في الصور الخيالية، وإما في المعقولات بواسطة القوة العقلية، وبهذا الاعتبار تسمى مفكرة لتصرفها في الصور العقلية.

Puritans <sup>(E.;)</sup>; ...... Puritans <sup>(F.)</sup>; Puritaner <sup>(G.)</sup>

جماعة البيوريتان في إنجلترا في أواخر القرن السادس عشر والسابع عشر، أرادوا النطهر من كل المقبولات المكاثوليكية، وكمانوا أصولين ولكنهم طوعوا الأصولية والتعاليم المسيحية لتناسب روح الشعب الإنجليسزي، وفي نفس الوقت طبعوا الفلسفة والأدب والفن بطابعهم الأصولي.

والمتطهرون في القرآن في سبورة الواقعة ٧٩ والبسقرة ٢٢٢ ، وهم المستنزهون عن المساصى والآثام، والأعلى منسهم رتبسة المطهسروُن. (انظر تطهرية).

منعارفات .....منعارفات المناطقة المناط

علم الآراء العامية، وتسسمى العلوم المشهورة، وهسى الأوائل المتصارفة عند الفسارابي، والعسلم المتعارف عند ابن سينا؛ وهي البديهيات الواضحة

بذاتها التي لا تحتاج إلى برهنة ولكننا تستخدمها في البرهنة على المبرهنات.

Transcendental <sup>(E.)</sup>; Transcendental <sup>(G.)</sup>; Transcendental <sup>(G.)</sup>; Transcendentalis <sup>(L.)</sup>

يطلق المتحالى في الفلسفة المدرسية على بعض المحمولات التي تعتبر أعلى وأعم من غيرها، وأشهرها ثلاث، هي : الواحد، والحق، والحق، والحبسر، وهي أعم من مقولات أرسطو لأنها تصدق على كل الموجودات لا على بعضها دون البعض. والمبادئ المتحالية هي المبادئ التي تحكم كل العلوم الجرزية. والمعرفة المتعالية هسى المبادئ التي تحكم التسمورات القبلية التي تسبق أية خبيرة. والمتعاليات أية خبيرة. والمتعاليات أية المتعاليات القبلية التي تسبق أية خبيرة.

Westernizers <sup>(E)</sup>; ...... Occidentaliseurs <sup>(E)</sup>; Verwestlicher <sup>(G)</sup>

لداعسون إلى التغريب، أى التوجه لثقافة وفكر وفلسفة وحضارة أوروبا، والمصطلح روسى أصلاً باعتبار أوروبا فرى روسيا، وانتشر المصطلح على هذا الاعتبار، والتسغسريب المصطلح على هذا الاعتبار، والتسغسريب لانه ليس تحوكاً للأنا إلى آخر، ولكنه تأكيد للأنا ليس أخراً للأنا إلى آخر، ولكنه تأكيد للأنا الهوية والأصالة، ولا تعنى الحسفائة العداء المارات؛ وكان الافغاني أصولياً ولكنه كان أيضاً المتراث؛ وكان الافغاني أصولياً ولكنه كان أيضاً

يطالب بالإصلاح الديني على طريقة الغرب: وكان الطهطاوي نرائيًا بدعو إلى ليبرالية غربية: وكنان شبلي شنميل شعوبيًا بقول بعنالية علمية. وهؤلاء وغبيرهم رأوا في النسموذج الغبربي نمطأ **للتحديث، ورآه طه حسين** غطا للمثاقبقة. وكان الشغسربب منذ بداية الاحتكاك بين الحسضارة الإسلامية والخضارة اليونانية، ورغم أن اليونان كبدولة انتمهي أسرها؛ إلا أن حضارتها كبانت الأقبوي، وعطاؤها أشمل. وكان من المتغبربين الفيلاسيقة : ابن سينا ، والفيارابي، وابن رشيد، وابن طفيل، والكندى؛ وكل فللسفة المسلمين نهلوا من الفلسفة والعلم البيوناتين. ومعد الاستعمار الأوروبي لبلاد المسلمين كمان التوجه للغرب قسويًا، وكنانت له ردة ضعل قسوية عند السعض، ولم تكن الصبحوة الإسلامية لولا الصدمة الاستسعمارية. ولم تكن المذاهب كالسلفية والأصولية إلخ لوالم بكن الغرب الضعل على التنفريب القنضاء عبلي المركزية الأوروبية eurocentrism. وتأكيد الهبوية العربية والإسملامية، ومع ذلك فيإن الهوية العربية أو الإسلامية لم تتعارض مع التغريب. وهناك الوسطيون أو المعتدلون الذين يؤسسون بالعلم الغربي هويتهم وذاتيهم ووعيهم الخناص، ولا يرون أن هجمة الثقافة الأوروبية غـزواً ثقافـياً. ولكشهسا تلاقح شقساني يزيد سن وعي الأمسة الإسلامسية، ويزكمي في الشمعوب العمربية الروح

الوطنيمة والقوسية، ويبوسُع من المفهوم الديني، ويحوك الخضارات الشعوبية إلى حضارات ذات بدلاً من حضارات موضوع. ولا يرى المعتدلون أن المعاصرة نشيض الأصالة ولكنها مكسملة لها ونطورٌ عليها: ولا تعارض بين التجديد والتراث. ويقبهمنون اللقاء بين الحبضارات حنوارا وليس صراعًا، وأنه من اللازم أن تنهل الشبعبوب من العلم الأوروبي لنوسس لدولها الحديثة. وتنظّر لمؤسساتها. ولمأ تعلمنا الفلسفة الغربية وانتشرت بيننا تعالبم الغرب، شدَّتنا إليها المعاني الكبيرة الني حيفلت بهما وقسامت عليمهما، فكانت لذلك حركة الترجمة الكثيفة، وكثيرت المؤلفات في الماركسية ، والوجودية، والوضعية، والمتحليلية، وبرز معلمون كبار يترسمون خطى الغرب، مثل : أحمد لطفي السيد، وزكي نجب محمود، وغالي شكري. وسلامة موسى، وعبدالرحمن بدوى، وأنيس منصور، وذاعت الكتُب عن المدارس الفكرية الكبسري في الأدب والمسسرح والفلسفة، وتأسّست الجامعات تدّرس هذا كله. والوسطية الني تؤكد الأصالة وتأخذ بالحداثة، مي التيار الغالب، وشعار الوسطيين. أننا ننغُرب لنعسرف أنقسسنا، وتعى ذواتنا. ونؤكسد هويننا، وتعمق شخصياتنا. والعلم والفكر أصلاً لا وطن لهما. وهما نبُتٌ صالح حيثما صَلُحت النربة وصَلُح العاملون عليها.

Variable <sup>(E.: †.)</sup>;...... Variabilis <sup>(L.)</sup>; Variabel <sup>(G.)</sup>

المنخيسرات رموز لبس لهما معمان بذاتهما

ولكنهاندل على مجهولات يمكن أن توضع بدلأ منها أسسماء لأشيساء معينة ثابتة. والمنغيرات في منطق الفسشات أ، ب، ج .... a.b.c (مسن أول الأبجدية)، وفي منطق القضايا ق، ل، م ...P.Q.R (من وسط الأبجادية)، وللجزئيات الفردية س، ص ... X. Y ( من آخير الأبجديـة )، ويسمى سا يوضع بدلأ من مجهولات المتغيير بقسهم هسذة المتغير، ولكل متغير قيمة اسمية، والشوابت Constants هي المقابل للمتنفيسرات والمتنفيسرات الفسيردية Individual Variables هي مشفيرات المفردات الجنزئية. والملتغيير الحر Free Variable: هو المنغير الذي لا يشقيد بسمور معين، ويسميه رَمِسِل المتغيراً حنقيقياً Real Variable؛ والمتغير الشيَّة Bound Variable \* هو اللذي يدخيل في مجال السور الذي يستخدم همذا المتغير، ويسميه رسيسيل استخييراً ظاهرياً Apparent Variable ؛ ومتنفيترات للحمنول :Predicate Variables هسي متغيرات الدالة التي توجد في دالة القضية.

هو الذي يذهب صدّهب الفسلاسيفية وإنما لا يُضَهَم عنه ، وهو الحَسَلَّلَق الذي يتصنَّع في قوله وليس وراء ذلك شئ، ويقال لكلامه فَلَاْلِكَة من كثرة ترديده فذلك كذا وكذا.

Philosophaster; Philasophus (المناطقة المناطقة المناطقة

المتغلسفون ......ها المتغلسفون جماعة من المشقفين عُرفوا بهدا الاسم في خرنسا، وكانوا صحفيين وكُناباً ونقاداً ورواد

صالونات أدبية، من أمثال قسولتير، وديديرو، وكوندورسيه، وهولباخ، وبيكاريا، ولم يكونوا بشكل عام أصحاب أنساق فلسفيه بقدر ما كانوا مروجين Populariseurs لأفكار عصرهم، ومن ذلك أنهم أشاعوا مصطلح التنوير Philosophie des مساد أوروبا في القرن الشامن عشر؛ ومن الظلم أن ندرج في القرن الشامن عشر؛ ومن الظلم أن ندرج بينهم فولتير وديديرو فقد كانا من فلاسفة الضف الأول. والمتفلسفون استفادوا جميعاً من الفلاسفة العسفة ولوك، الذين طبعوا القرنون السابع عشر والنامن ولوك، الذين طبعوا القرنون السابع عشر والنامن عشر بطابعهم الثقافي حتى أطلق على هذه الفترة عشر بطابعهم الثقافي حتى أطلق على هذه الفترة اسم عصر العقل معهر والعامن. age of reason

أنْمَنْنَاهِي ......هو ما يتحدد بغيره وليس بذاته فقط.

منواتر ............ Traditionalis Informatio

الخبر الشابت على ألسنة قسوم لايسصور تواطؤهم على البكذب، ولا اتضافيهم على فيهم الحادثة خطأ

متواترات .....سان المتا Traditionalia Permissa المتواترات فضايا تسكن إليها النفس سكوناً يزول سعه النسك ويحسصل الجنزم القباطيع، وذلك بواسطة إخبيار جسماعية يمتنع تواطؤهم على الكذب، ويمتنع اتفاق خطئهم في فهم الحادثة.

متراطیء تانیم (Eindeutig <sup>(G)</sup>; Univicatio (E.)

الكلى الذي بكون حصول معناه وصدقه على أفراده الذهنية والخارجية على السوية. كالإنسان والشمس، فإن الإنسان له أفراد في الخارج، وصدقه عليها بالسوية، والشمس لها أفراد في الذهن، وصدقها عليها أيضاً بالسوية.

هو المفرد من أهل المدينة الفاضلة عند ايسن ياجسه Avenpace (أواخر الفرن الحادى عشر المسلادى ١١٣٨) فى كشابه الليب للشوسلة. والمتوحد هنو الحكيم الفاضل الإلهى، الذي يظل يشدير أموره إلى أن ينبال أفضل وجنوداته، وهو للذلك فرد خارج عن عادة الناس وطبائعهم.

متی ......Le Quand <sup>(F)</sup>; Quando; Das Wann <sup>(G)</sup>

قسم من الأعراض النسبية، وهو حصول الشئ في الزمان المعين أو في ظرفه وهو الآن. وينقسم المتى كالأبن إلى حقيقي، وهو كون الشئ في زمان لا يفضل عليه، كاليوم للصوم، والساعة المعينة للكسوف؛ وغير حقيقي كيوم كذا وشهر كذا للكسوف. والفرق بين الحقيقي من المتى والأبن، أن الحقيقي من المتى يجوز أن تشترك فيه أشياء كثيرة، بخلاف الإبن الحقيقي.

الله على الجرزي الدي يُذكير الإضماح (Example (G.))

القاعدة وإيصالها إلى فهم المستفيد، وهو أعم من الشاهد وهو الجزئي الذي يستشهد به في إثبات القاعدة ويجب أن يكون نصاً من النصوص. وقد شاع عن أهل العربية أنهم يعتمدون كثيراً على المثال، والاعتماد على المثال ضرب من الاعتذار، والمحتاج إلى الاعتذار هو الترك لا الذكر.

الجسسع المثل، وهي الصسور المجسرة للموجودات في عالم الإلهية، ويسميها أقلاطون بالمثل الإلهية، وهي لا تفسد ولكنها باقية، وإنما الذي يفسد هو هذه الموجودات الكائنة. وللشل الأقلاطونية هي مبدأ الوجود والمعرفة، فهي مبدأ الوجود والمعرفة، فهي مبدأ الوجود لأن ألجسم يتعين في نوعه إلا إذا شارك بجوزه من صادته في مثال من المثل، وهي مبدأ المعرفة لأن النفس لا ندرك الأشياء ولا تعرف المعرفة لأن النفس لا ندرك الأشياء ولا تعرف أسماءها إلا إذا كانت قادرة على تأمل المثل. والمعطيات أمل المثل عند كناط صورة عقلية نجاوز المعطيات الحسية.

مثال موضوعی ......ظال موضوعی Jdée Objective <sup>(63)</sup>; Objective Idee <sup>(63)</sup>

المثال الموضوعي هو المقابل للواقع الموضوعي.
وفي الواقعية المثالية الموضوعي هو مضمون أو
معنى الواقع الموضوعي، وفي المثالية فيإن المثال
الموضوعي هو المعنى الذي على منواله يكون
الواقع الموضوعي، أو هو المعنى الذي ينظرح في
الواقع الموضوعي، ويخلق منه واقعاً موضوعياً

للمسئال، أو واقسعاً بعساكى أو يماثل المشال. ويتحدث البعض عن حضور المُثل في الواقع أو الأشباء، والمثال هو الماهية، وقد يرى البعض أن الشي هو ذانه وماهيت، والبعض قد يرى أن الماهية أو الكليات واقع مثالي خاص لا صلة له بأى حال بالوجود الحسى الواقعي.

مثانی .......اندی Ideal <sup>(E.: G.)</sup>; Idéal <sup>(F.)</sup>

حو النصوذجي ، ويقال في مقابل الواقعي: والمثالب نظري ومتخبيّل، والواقعي هو الحسّي؛ والمنسائي لا يبرتبط بزمسان ومكسان، والواقسعي بخلافه.

المثالية (E.); المثالية ldéalisme (F.); Idealismus

من المشال، وضعنى الكلمة فى الإغريقية الصورة أو الفكرة. والمشال عند السلاطون هو الأصل الذى خُلفت الكائنات على صسورته. وظهرت الفلسفة المثالية فى القرن الشاس عشر كمقابل للمادية، واستخدمها لايبنتس (١٧٠٢) بعنى اللامادية، ودينيرو بمعنى الأفكارية، وقال عن المنساليين أنهم الذين يردون الوجود إلى عن المنساليين أنهم الذين يردون الوجود إلى أفكارهم عنه، ولذلك سُمّى المثاليون بالأنانيين أو الأنا وحديين، ووصف باركيلي المثالية بأنها المذهب الذي يقول إن الروحى أو اللامادي هو الأوكى، وأن المادي هو الثانوي.

Problematic Idealism (E); ... مثالیة إشکالیة ... الطفالیة الطفالی الطفالیة الطفالیة الطفالیة الطفالیة الطفالی ا

أشكال الوجود سوى وجود الذات.

مثالية تصورية .....

Transcendental Idealism <sup>(E.)</sup>; idealisme Transcendental <sup>(F.)</sup>; Transzendentaler Idealismus <sup>(G.)</sup>

المعرفة حسية عقلية، لأنها الحصيلة المشتركة للإدراك الحسمى وللتفكير، أما موضوعات المينافيزيقا أو ما لا نستطيع إدراكه حسيًا فلا يمكن أن ندعى معرفته، لكن بالإمكان التفكير فيه أو تصوره (كنط).

نرد الوجود إلى أفكارنا عنه، وتسمى لذلك أحياناً باسم المثالية التقسية T. Psychologique، أو اللهب اللهب اللهب اللهب اللهب اللهب الوجود هو ما ندركه منه، أو أن الإدراك هو الوجود كما يقول باركلي.

Personal Idealism (E.); ....... مثانیة شخصیة Idéalisme Personnel (F.);

Personlicher Idealismus (G.)

تؤكسد على الطابع الفسردى والفسريد للشخصية، سواء كانت إنسانًا أم إلها، وتقول بالسنحالة تواجد المادة بلا ذهن، أو بلا علاقة بذهن، أى بنسخصية ، وهذه الأذهان فردية ومستقلة، ولا يمكن أن ينفذ وعى في وعى، أو أن تستوعب شخصية شخصية أخرى، بما في ذلك الله، فالله هو الذهن اللاستناهي ، والأشخاص أذهان مستناهية، والعالم يتألف من الاثنين، أذهان مستناهية، والعالم يتألف من الاثنين،

شخصية الله ، كما تستحيل معرفة الله بالإدراك الحسى، لأن في ذلك قبضاء على المسخصية وحدودها سواء بالنسبة إلى الله أو إلى الصوفى العارف (واشدال).

Physikalischer Idealismus (G.)

نظرية تنكر مسوضوعية المعرفة، بدعسوى أن الواقع الفيزيائى هو ما يحيط به الخبرة الحسسية المباشرة للذات، وأن المعرفة لذلك نسبية.

مثالية فسيولوجية .....

Physiological Idealism (ق); Idéalisme Physiologique (ق); Physiologischer Idealismus (ق) لإحسياسات رموز للعبالم، أو أن صورة

أن الإحساسات رموز للعالم، أو أن صورة العالم لدينا تحددها السمات البنوية والوظيفية للحواس (ميللر).

وجهة نظر باركلي التي تقول باستحالة وجود المكان في ذاته وكل ما ينسملق به، وتسنظر إلى الأشياء في المكان باعتبارها مجرد تهيؤات.

Absolute idealism <sup>(E.)</sup>; ............ **مثالية مطلقة** idéalisme Absolu <sup>(F.)</sup>; Absoluter idealismus<sup>(G.)</sup>

أن الفكر لا يدرك الطبسيسمة ولكنه يدرك تصوراته عنها، وأن ما يحدث في هذا الفكر، أو

الأنا المدرك، أو التجريبي، هو شئ يخصه ولا يفسره نظام الأسباب والعلل، وأن المكان والزمان والمتولات ليست مجرد حقائق لابد أن يسلم بها الأنا المدرك، ولكنها الآثار التي تُدرك بها فاعلية أنا. أكبر من الأنا المتناهي، هو الأنا اللامتناهي أو المطلق. (فشته). والمطلق هو المسدأ الأول في الشلهة، ولذلك فكل فلهة أصيلة هي فلسفة مثالية (هيجل).

Transcendant Idealism (E.);.... مثالیة مفارقة Idéalisme Transcendant (F.); Transzendenter Idealismus (G.)

تقول بالشئ في ذاته، أو المقول الذي لا يدركه الحس، ومن ثم فالمعرفة عقلية لأنها حصيلة النفكير، بعكس المثالبة التصورية الني تقول بأن المعرفة بالشئ في ذاته مستحيلة، لكن التفكير فيه أو تصوره ممكن. (كنط).

Menshevik Idealism <sup>(E.)</sup>; ...... مثالیة منشقیة Idéalisme Menshevik <sup>(E.)</sup>; Menschevik Idealismus <sup>(G.)</sup>

الاسم الذي أطلقة ستسالين على مثالبة ديسورين، ويعنى به أن فلسفته منفصلة عن المسارسة والنطبيق. والمتشفية بالروسية تعنى القلة، فهى إذن مشالية القلة، وهى النقيض للفلسفة البلشفية، أي فلسفة الأغلبية، وهى الماركسية اللينية. وقد اعتبر ستالين فلسفة ديبورين فلسفة مناقضة بسبب تأكيده على

هيجل، وعجزه عن أن يهضم التحول في فلسفة الحزب الشيوعي من عهد لينهن إلى عهد ستالين، وأن يستشمر الفلسفة في خدمة مصالح الطبقة الكادحة، وأن يستخلص ويبين مصالح هذه الطبقة دون غيرها ويدعو إليها، وأن يرى في اللجنة المركزية للحزب أنها المنظر الوحيد للفلسفة الماركسية.

Theistischer Idealismus (G.)

الفلسفة التى تقول بأن الوعى عبارة عن صور أو افكار تتحكم فيها الذات وتختار بينها، وأن الطبيعة تحكمها الغائية وروح مسيطرة هو الله، له فيعل وإرادة، وهو شخص، خَلَق العالم ويعلو عَليه. (چيمس وارد).

Objective Idealism <sup>(E)</sup>; .... مثالیة موضوعیة Idéalisme Objectif <sup>(F)</sup>;

Objectiver idealismus (G.)

أن العارف والمعروف مظهران للمطلق أو المثال (شيللنج)؛ أو أن العالم ينكون من كائنات لها صورها الكلية في العقل (بيرس وهوايشهد)؛ أو أن التجارب الحسية الانفعالية الإدراكية الني موضوعها الآخرون والعالم، والتي تقوم في ظل الوعي المباشر بوجودعقل آخر، قوامها العلاقات الثنائية بين الأنا والأنت، وتتجاوز في محصلتها حدودها كتجارب صعرفية إلى الحقيقة المطلقة المطلقة (لرنست هوكنج).

Critical Idealism <sup>(E.)</sup>: ...... idéalisme Critique <sup>(E.)</sup>;

Kritischer Idealismus (G.)

منهج أكشر منه فلسفة، تنصول بأن الشي يُستنبَط من الفكرة، وتقابل القطعية التي تستنبط الفكرة من الشي (فشته).

Actual Idealism (المثالية واقعية الطفقة الط

فلسفة چيوفاني چتيله، وهي مثالية ولكنها محدودة بحدود الخبرة بالواقع وليست شطحات ميسافيزيقية، والتفلسف بطريقته هوعلم المعرفة بالواقع، وكشف البناء المنطقي للخبرة حيث لا تجييز بين الذات والموضوع، وفيعل الوعي هو نشاط المذات التلقائي على الواقع لتشبت به وجودها وتؤكد به نفسها، وعلى هذا يجمع چنيله بين الفكر والعمل.

الصفائية الذين يثبنون لله تعالى صفات أزليسة، من العلم والحسياة، والقسدرة والإرادة، والسسمع والبسس ، والكلام والجلال، والإكرام والخلود، والإنعام، والعزة، والعظمة، ونقيضهم المعطلة، وهم المعتزلة، لأنهم يعطلون الصفات أو بنفونها عن الله.

بالمعنى المطلق هو حداً نمائى نتجه إليه من غير أن نبلغسه ، ووجوده ليس كوجود الموضوع الحارجي ولكنه نزوع لا منعين يرضى العقل والعاطفة إرضاءً كاملاً. وبالمعنى النسبى هو نموذج نتصوره ونقيس عليه ونسترشد به، وكل المثل العليا الحاصة بالأفراد أو الجامعات أو الموضوعات الجزئية من هذا القبيل.

Maxim <sup>(E.)</sup>; ...... Maxime <sup>(E.; G.)</sup>; Maxima <sup>(E.)</sup>

هو القول السائر، أي الفاشي، وهو من المجاز المركب، ولفشو استعماله على سبيل الاستعارة مُمَى بالمثل، وهو في اللغمة أصلاً النظير، ثم نُقل إلى القبول المسائر. ومن الأسثال أن نقبول: "في الصيف ضيّعت اللبن"، وهي حكمة مأثورة، والأمثال لمهما سيكولوجية خاصة وتأثير عجبب على الأذان والأفسهام. وتُحدث معانسها نضريراً غريباً في الأذهان. ولكون المثل فيه غبرابة استعير للحمال أو الصفة أو القبصة إذا كمان لها شأن عجيب وحمالٌ غريب. والأمثال في النقرآن نحو الثمانين مثلاً، والصورة التي تثيرها في المخيلة إما واضحة ظاهرة منصرحٌ بها، وإمنا كنامنة، ومن الأولى قسوله تعسالي ﴿ فَحَنَّلُهُ كَحَمَّلُ الْكُلُّبِ ﴿ (الأصراف ١٧٦) يُضرَب للرجل يُؤتَى الفيهم والنباهة، وله حكمة ولكنه لا يعمل بهما، وقوله تعسالي : ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أُولِيَّاءَ

كَمْثَلِ الْعَنكُبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيِّنَا ۚ وَإِنَّ أُوهُنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعُنكَيْوت ﴿ (العنكبوت ٤) يعني أنهم تعاهدوا على رضاء المشركين دون الله يرجون لمصرهم ورزقهم، فنهم في ذلك كبيت العنكبوت في ضعفه ووهنه، فبإنه لا يجدي المتمسك به والذي يأوي إليه دون الله: ومن الشانية كما جناء عن الماوردي عن الحسين بن الفضل ـ وكان يُخرج أمشال العرب وغير العرب من القرآن خساصةً. فسُئل : هل تجـد في كتاب الله هذا المئل : اخسر الأمور أوسطها الأقال: نعم، في أربعة مواضع: قوله ﴿ لا فَارِضُ وَلا بِكُرُّ عُوانٌ بَيْنَ ذَٰلِكَ ﴾ (البقرة ٦٨). وقبوله : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكُنانَ بَيْنَ فَلَكَ قُوامًا ﴾ (الفسرقان ٦٧). وقسوله : ﴿ وَلا تُجْمَعُلُ يُدَكُ مُغَلُّولُهُ إِلَىٰ عُنُقُكُ وَلا تُبَعِيْطُهَا كُلُّ الْبَعِيْطُ ﴾ (الإسبراء ٢٩)، وقبوله : ﴿ وَلا تَجْهُرُ بِصَلاتِكَ وَلا تُخَافَتُ بِهَا وَالنَّغِ بَيْنَ ذَلكَ سُبِيلاً ﴾ (الإسراء ١١٠). وسئل : وهل نجــد فيه هذا المثل : ٥من جهل شيئاً هاهاه٥؟ قال : نعم، في مُوضَعِينَ : ﴿ إِلَّ كُذَّابُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ ﴾ (يونس ٣٩)، وقسوله : ﴿ وَإِذْ لَمْ يُهْمُ صَادُوا بِهِ فَسَيْقُولُونَ هَذَا إِفْكَ قَديمٌ ﴾ (الأحقاف ١١). وسُئل : وهل تجـد فيـه هذا المثل : • لا يُلـدغ المؤمس من جحر واحمد مرتين؟؟ قبال نعم : ﴿ قَبَالُ هُلُ آمَنُّكُمْ عَلَيْهِ إِلاَّ كَمَّا أَمْنتُكُمْ عَلَىٰ أَحْيَهُ مِن قَبْلُ ﴾ (بوسف 14). وسُئل: فهل تجد فيه قولهم: «لا تلد الحية إِلَّا الحَينة ؟ قسال: نعم، : ﴿ وَلَا يُلِدُوا إِلَّا فَعَاجِمُوا كَفَّارًا م (نوح ۲۷).

وكان المسيح عليه السلام يعلّم بالأمثال، لأن الكلام لعامة الناس لا يكون إلا بالأمثال (مرفس ٤/ ١١)، والأمشال تقرُّب المعاني، وكانت أميثاله على مقسنضي أفهام العاسة ومنها: مسشل الزارع يزرع الحَبّ، فسمسا سنقط عبلي الطريق تسأكله الطيبور، ومنا سقط عبلي أرض حُجرة لا يجند عمق تبراب فبيبس حيث لم يكن لنه أصل، وما سقط بين الأشواك فالنسوك يخنقه، وما سقط في الأرض الجميدة ينمسو ويعطى ثعراً، وكسللك من يزرع الكلمة في سكانها أو غيسر مكانها؛ ومسئل المسسراج، فهل يؤتي بالسراج، ليوضع نحت السرير، أم ليبوضع على المنارة؟ فيكذلك ليس خَفَى إلا سيظهر، ولا حَدَثُ لِيُكتَم بل ليُعلَن؛ ومَـفُل السامـريّ العسالح لما سالوه عسمَن يكون الغريب الذي ينبغي أن نعامله بمحبة؟ فقال لهم عن رجل وقع بين لصوص فعروه وجرحوه وتركوه بين الحسياة والموت، فأتى كاهن فأبصره فأسسرع بالهبرب، وأتى آخير ورآه وهرب، ثم حضر سنامري، فنحنَّ علينه وحيمله وداواه وأكرمه، فسأى هؤلاء هو القريب؟ إنه الذي صنع الرحمة حتى ولبو كان سامرياً؛ ومثل البوكيل النظمالم يريد الله والمال، والعبيد لا يعبيد ربَّين؛ وهكذا. وقبيل إن صدد الأستشال في الأناجبيل **ثلاثون** مثلاً، أكثرها في إنجيل مني وإنجيل لوقا.

والأمثال في التوراة وكتُب اليهود ولكنها سطحية وليست كأمثال المسيح. وتشبتهر أمثال سليمان ولكنها قلما تُقرآ، وموضوعها الحكمة،

وتتناول السلوك وتقبضى فيه بما هو مشهور. فكأنها الفطرة العامة، مثل قوله: «الابن الحكيم يسر أباه، والابن الاحمق يُحزن أمه، أو قوله: ايا بنى، لا تنسى تعليمي وَلَيْع قلْبُك وصاياى»، وجميعها تحصيل حاصل وبديهيات.

المساظرة لا لإظهسار الصسواب بيل لإلزام الخيصم، فإذا عُلم بفيساد كلامه وصبحة كلام خصمته سميت مجادلته مكابرة، وإذا كسانت مجادلته عن غبر علم سميت معاندة.

مجاز ...... Tropus (L.)

الحقيقة والمجاز يطلقان على اللفظ حقيقة، وإما لغوية، وأيضاً المجاز منه للجاز العقلى والمجاز لغوية، وأيضاً المجاز منه للجاز العقلى والمجاز اللغوى، والمجاز المشهور مو لفظ مشهور في معناه المجازي فإذا أطلق يتبادر منه هذا المعني، والمجاز تعلل به المدرسة الشكية استحالة اليقين، بدعوى أن الناس لا يتبحدثون إلا مجازاً، ولا ينبغي أن نأخذ ما يشولونه على أنه الحقيقة، فالحقائق نسبية، وتختلف عند الفرد الواحد من وقت إلى نسبية، وتختلف عند الفرد الواحد من وقت إلى المراخية، والمشهور من المعارف فيه الكثير من المعارف المناف بلا تثريب، المنافي يمكن أن نعارضه أو نناقضه بلا تثريب، والبسرهة على الافتيراضيات لا تكون إلا

بافتراضات من جنسها، فكأننا في دور، ولذلك فكل تعبيراتنا مجازات. وكانت المدرسة الفورونية أشهر المدارس التي ذهبت إلى القول بأن اللغة مجازية، وأنكرت أن يوجد بما تعبر عنه اللغة شئ على الحقيقة. وفورون (٣٦٥-٢٧٥ ق.م). وأنسيداموس، وقرنيادس، وأجريبا، وغيرهم، أثبتوا بالحجج أن ما نعرفه عن العالم وعن أنفسنا هو مجازات وليس حقائق، وحُججهم تُعرَف باسم الحُجج العشر أو المواقف الشكية، وأحياناً باسم الحُجج العشر أو المواقف الشكية، وأحياناً بشار إليها باسم الأقوال الفورونية.

مُجِبُرِهُ ...... Mojabbera (Ar.)

الفلاسفة من المسلمين الذبن قبالوا بالجبر، وهم الجبرية أيضاً، نفوا استطاعة العبد قبل الفعل وبعده، وأن يكون له اخستيار في الفعل، وأن يكون له كسب. والمجبرة والقدرية مشضادتان. (انظر الجبرية، والجبر).

Civic Society <sup>(E.)</sup>; ...... Société Civile <sup>(E.)</sup>

هو المجتمع كما تحكمه القوائين المدنية، وتظهر نوعية المجتمعات نما يحكمها من نشريعات تنظم الملكية، وعلاقات الإنشاج، وتوزيع الثروة في المجتمع، والعائد الاجتماعي، والأسرة كوحدة اجتماعية، والحياة اليومية للناس ونشساطاتهم، ويروج هذا المصطلع في البلاد الرأسمالية بالنظر إلى غموض مفهومه، وفي الماركسية يفضلون عليه مقاهيم محددة مثل البناء

الاقتصادي للمجتمع، أو الأساس التشريعي فيه، وأسلوب الإنساج والتوزيع وهكذا، وينسوجه الاهتمام عند القائلين بمصطلع المجتمع المدني إلى الملكية الفردية والمشروع الخاص، وعلى عكس ذلك ذهب كونت مثلاً عندما قال بنظام الحكم الاجتماعي Sociosocracy ، أي النظام الذي يتوجه اهتمامه إلى المجتمع، ويؤول الحكم فيه للمجتمع لا للأفراد، والملكية فيه اجتماعية، توظف خدمة المجتمع وليس لأهداف الأفراد من أصحابها، وفي تعريف ماركس فإن المجتمع المدني هو شكل الأسرة في المجتمع، وتنظيمها، ونظام الملكي فيه، ونظام الطبقات التي يتألف منها المجتمع.

العسماد أول شعائر النصرانية، وهو غَسُل الطفل بالماء باسم الآب والابن والروح القدس. واللفظة سربانية الأصل أو صولًدة، من العمد أى البلل. وطائفة مجددى العماد من البروتستنت، نشأتهم في ألمانيا بعيد عام ١٥٢١، وفلسفتهم أن الإيمان والعماد لا يجوزان إلا لراشد، والأطفال لا يفهمون التنصير، والنصرانية ديانة عسيرة فيها الكثير من الغموض وتحتاج لفهم واع، ومن ثم فكل من تعمد طفلاً ينبغى أن يُجدد عماده راشدا بعدد اقتتاع بالنصرانية، فللك هو الإيمان المحسوب، وأما إيمان الأطفال فهو غيبر محسوب، وكمان داعى الحركة الأول توماس

منذر Münzer، ونيقولا سنبورش النبي فينتبرج. وروتمان، ويوحان بوكولت الذي انهم بالعبصيان وأدين كضالع في ثورة الفلاحين بتورينجيا سنة ١٢٢٥، وكنانت حركة مجندي العمناد ثورية إصلاحية أصلاً، وهي التي حرّضت الفلاحين على النورة، وكان العصر عصر إصلاح، وفهموا الدين كفلسفة إصلاحية، وشعارهم مقالة المسبح : ﴿ لَا نَظْنُوا أَنِّي جَنْتُ لَأَلْقَى عَلَى الأرضُ سَلَاماً ! لم آت الألثى سَلاماً لكن سيفاً. أنيتُ الفرق الإنسان عن أبيه، والابنة عنن أمّها، والكُّنَّة عن حماتها، وسعت حركة مجددي العماد إلى قلب نظام الحكم. وإقاسة حكوسة ثيوفراطية. تطبق المساواة، وتوزع الشروة بين الناس بالعدل. وتُبطل النظم، وتُحقُّ الحق، وتلغيي استسيازات الأغنياء، وتتعامل مع كل طبقات الشعب على سواء.

مجرَيات .....Experta (L.)

ما يحتاج الحقل فيه في جزم الحكم إلى تكرار المشاهدة مرة بعد أخرى. والمجربات قضابا وأحكام تتبع مشاهدات عما تتكرر فتفيد (ابن سينا - إشمارات). والمجربات أمور أوقع المتصديق بها الحسر شركة من القياس (ابن سينا - نجاة).

Abstract (6.); مجرّد Abstait (6.); Abstractus (4.0); Abstrakt (6.)

كون الصمورة مجمرَدة، إما أن تكون بتسجريد العقل إياها، وإسا أن تكون لأن تلك الصورة في

نفسمها مجرّدة عن المادة (ابن مسيسًا مشمّاء). والمجرَّد أسم مفعلول من الشجيريد، وهمو عنماد الحكماءوالمتكلمين الممكن الذي لا يكون متحيزأ ولا حالاً في المتحيز، ويسمى مفارقاً أيضاً؛ أو هو ما لا يكون محلاً لجوهر، ولا حالاً في جنوهر آخر، ولا مركباً منهما. وللجرّدات Abstracta هي التصورات الني لا تنتسب إلى التجربة إلا بواسطة تصبورات أخبري، مثل إضافية وبده. (شويشهاور). والعلوم المصرَّفة Sciences Abstraites هي العلوم التي نستخدم المعاني المجردة المعزولة عن كل لواحق سادية، كالميتنافينزيقنا، والمنطق، والرياضيات، والفيزياء العامة. والفن للجرد هو الذي يقنع فيمه الفنان بالتعبيس عن فكرته المجردة بالخطبوط والأشكال والألوان، وليئس بالصسور التي تمثل الأشبياء الخبارجية، ويرادف المضمن الحالص. (انظر تجريد)

Solide <sup>(E.)</sup>; Solidus <sup>(L.)</sup>

فكل يحيط به سطح واحد أو أكشر، والمجسَّمات المتشابهة المتساوية هي التي تحيط بها سطوح منشابهة منساوية، فإن لم يعتبر تساوى السطوح فهي متشابهة فقط. (إقلينس).

مـذهب من يقولمون إن الله جسم حـقـيقـة.

ومنهم من يبالغ ويقول إنه على صورة إنسان، ومنهم مقاتل بن سليمان الذي ادّعى أن لله جسماً من لحم ودم، والكرامية الذين قالوا إنه جسم، أى موجود، وقالوا مقالة المجوسية، فقد نقل اليهود النجسيم من الديانات القديمة، وقالوا القرآن به تجسيم لكنه أقل بما عند اليهود، وتجسيم القرآن ليس هو التجسيم كسما يدعون ولكنه صور مجازية لتقريب المعنى وليس فيها من التجسيم شئ، وفارق بين أن يقال في التوراه إن الله هبط إلى الدنيا في اللبل، وصارعه يعقوب وصوعه، وبين أن يقسال في القسرآن يد الله فسوق أيديهم، وبين أن يقسال في القسرآن يد الله فسوق أيديهم، فجعل له يدأ مجازاً، فهذا هو المقصود بالصور فجعم المجسمية المجازية في القرآن. (انظر ملهب المشبهة)

Sommation (F.); Somma (L.)

فى اللغة المجموع، والمحصَّلة؛ والجُملة للشئ
هى منجموعه؛ والإجتمالي نقيض التفصيل؛
والمجمل ما ازدحمت فينه المعاني واشتبه المراد إلا
بسيان من جنهة المجتمل، والمُجتمل هو المُلخَّص،

مَعِمَل Summation (E.; G.)

ببيون من جمهه المحمل، والمجمل مو المتحص، والمجملات هي الملخصات، كمجملات ابن رشد أو ملخصاته لمؤلفات أرسطو،

Sum Total <sup>(E.)</sup>; ...... مجموع Somme Totale <sup>(F.)</sup>; Die Gesamtsumme <sup>(G.)</sup>

الحاصل الكلى من عمل الجمع، أو هو جمع الجمع، ولا يطلق في العربية على أقل من تسعة، كما أن جمع المفرد لا يطلق على أقل من ثلاثة.

والمجموع في التعريف هو بذكر عبلاقات الشي بغيره، ويطلق عليه التعريف بالتركيب. والمجموع في منطق الضضايا هو الكم، ويتحصل بتحديد عدد ماصدقاته التي نصدق عليها القضية.

المَجْلَى هو المظهر، أو الظهور؛ ويتجلّى الله تعالى بأسمائه وصفاته وأفعاله، وهو إشراق تورانى باعتبار ظهوره تعالى فى نفسه وإظهاره لغيره من العلم والعين، بحسب فسدرة تلقى المتلقى على احتمال طاقه النور، ﴿ فَلَمّا تَجَلّىٰ رَبّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكّا وَخَرُ سُومَىٰ صَعِقًا ﴾ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكّا وَخَرُ سُومَىٰ صَعِقًا ﴾ للأحبال جَعَلَهُ دَكّا وَخَرُ سُومَىٰ صَعِقًا ﴾ للأحبال جَعَلَهُ دَكّا وَخَرُ سُومَىٰ صَعِقًا ﴾ فإذا كان التجلّى بالقدر الضرورى يحدث فإذا كان التجلّى بالقدر الضرورى يحدث شروق النمس، وإنبات النبات، وميلاد الحيوان، وتسرى الحرارة في الكون، وتسولد الطاقة، وتكون الحياة. والتجلّى فَهُم ووعى وإدراك وتصديق وإيان.

Unknown (المجهول المجهول المج

ما ليس بمعلوم، وينقسم إلى مجهول تصورى، أى مجهول إذا أدرك كان إدراك تصوراً، وإلى مجهول تصديقى، أى مجهول إذا أدرك كان إدراكه تصديقاً. والمجهول المطلق، أى من جميع الوجوه، لا يمكن الحكم عليه وتحقيقه.

ديانة عَبْدة النار، وكان زراهشت (نحو ٦٦٠ -

السامية).

مهال المحاء فارس، ومن ثم أصبحت المجوسية مهال المحادث المجوسية المجاوسية ومنها الزردشنية. المحال الديانات الفارسية ومنها الزردشنية. المحوس Magus مفردها مجوسى Magus، وكان ما يمنع وجوده في الخارج، كاجتماع الحركة يسرودوت قد أطلق عليهم اسم Magus عسس والسكون في جزء واحد. وكل حادث فيإنه قبل

والسكون في جزء واحمد. وكل حادث فيإنه قبل حدوثه إما أن يكون في نفسه نمكنا أن يوجد، أو محالاً أن يوجد، والمحال أن يوجد لا يوجد (ابن سينا ـ نجاة).

Apologists <sup>(E.)</sup>; ......Apologistes <sup>(E.)</sup>; Apologeten <sup>(G.)</sup>

جماعة من المعلمين تصدّوا للدفاع عن الدين والاحتجاج ضد الاضطهاد الديني، واشتهرت حركتهم ابتداءً من القرن الثاني حتى الرابع. وكان جوستين (نحو ١٠٠ ـ ١٦٥) وتلميله تانيان (نحو ١٢٠) من أشهر المحامين.

محاورات ...... Dialoge <sup>(G.)</sup>; Dialogi <sup>(L.)</sup>

فى الفلسفة طريقة التحاور، أو المنافشة مع الأخرين بالتحاور، اشتهر بها أفلاطون وسقراط، وكتب بها افلاطون محاوراته المعروفة باسم: امحاورات أفلاطون Platons Dialoge، تدور حول سقراط؛ وعددها خمس وثلاثون محاورة، رتبها تراسلوس الذى عاش فى بداية القرن الأول المجموعة منها أربع محاورات، وقبل إن الذى رباعات أو مجموعة منها أربع محاورات، وقبل إن الذى رباعات أو منهم في القرن مخموعة منها أربع محاورات، وقبل إن الذى رباعات المعروبات، وقبل إن الذى الثالث قبل الميلاد، وبدو أن بعضها منحول على الثالث قبل الميلاد، وبدو أن بعضها منحول على

٥٨٣ ق. م) قد اعتنقها، وانتشرت بيوت النار في كل انحاء فارس، ومن ثم أصبحت المجوسية اسمأ لكل الديانات الفارسية ومنها الزردشتية. وللجوس Magus مفردها مجوسي Magus، وكان هيرودوت قد أطلق عليهم اسم Magus عسن الاسم الأوردي ماجي، ومنها اشتق الاسم منوراون أي السحر، فقد كانوا يشتغلون بالسحر ويقرأون الطوالع، ويعملون بالعرافة.

وقيل المجوسية فرقة من الكفرة يعبدون إله الشمس والقمر. وقبل فرقة من الثنوية يعبدون إله النور يزدان، وإله الظلام أهرمن. ويبدو أنه كانت لهم أكشر من ديانة. وقبل مذهب المجموس هو الكيومرثية، وكيومرث هو نفسه آدم في الديانات الكتابية، غير أن أهرمن إله المظلام قتله، وتأويل ذلك أن آدم أضله الشيطان، ونبت من مسقطه ذلك أن آدم أضله الشيطان، ونبت من مسقطه رجل يقال له ديباس، ومن ديباس خرج ميشة، والمرأة ميشانة، وهما أبوا البشر. (انظر الزردشتية، والمرأة ميشانة، وهما أبوا البشر. (انظر الزردشتية، والمرأة ميشانة، وهما أبوا البشر. (انظر الزردشتية،

محایاة السامیة ....... Philosemitism <sup>(E.)</sup>; Philosemitismus <sup>(E.)</sup>; Philosemitismus <sup>(G.)</sup>

النقسيض للعملاء المسامية النقسيض النقسيض المسامية الدين عرفوا بمحاباة وسن بين الفيلاسفة الدين عرفوا بمحاباة السامية الفيلسوف الآلماني دينجلر هوجسو (١٨٨١ - ١٩٥٤)، وفي مجال الطب النفسي ارتست جونز. واليهود يحاولون دائماً مقاومة شيوع هذا المصطلح، وعلى العكس ينشرون بهمة مصطلح العداء للسامية. (انظر هيداء بهمة مصطلح العداء للسامية. (انظر هيداء

من يحاوره، ويفرض عليه الإقرار بمسائل يغالطه فيها، وسلاحه أو منهجه فيها هو المفالطات.

Trial and Error <sup>(E.)</sup>;...... Essayage et Erreur <sup>(F.)</sup>; Die Regula Falsi <sup>(G.)</sup>

منهج المحاولة والخطأ، شاع عن لويد كونواي مورجسان (١٨٩٤)، يفسس به تنظور السمات العقلية عند الكاتسات القيادرة على السعلم من التجربة.

المحايثة المسهمورية (E.: F.) المحايثة المسهمورية (Emmanenz

هى التخبّر والبطون اللذان يتصف بهما الزمان، فسع الزمان، وفى قبلب الزمان تشواجد الكشرة وتُخلَق الموجودات بلا انقطاع، فالزمان وجود حى متخبّر، خالق، ومتجدد. والفلسفة للحايثة Immanente Philosophic هى التسول بأن الواقع هو كل ما هو باطن فى الوعى من أشياء، والعالم هو ما نعيه من الوجود. وأى نشاط والعالم هو ما نعيه من الوجود. وأى نشاط يوصف أنه إمسا باطن أو ذاتي immanent أو منعد متعدد ويؤثر فيهم.

المحبة الأصلية هي محبة الذات عينها لذاتها، لأنها أصل جميع أنواع المحبّات. والمحبة بين كل اثنين إما لمناسبة في ذائبهما، أو لاتحاد في وصف. أو مرتبة ، أو حال، أو فعل، وحقيقة المحبة أن نهب كُلُك لمن أحببت، فلا يبقى لك منك شئ.

أفلاطون، والمطعون فيها إحدى عشرة محاورة. وأميا الأخربات وعبددها اربع وهيشيرون فبتبد جزموا بصحة نسبتها إلبه وهي : هيبياس الأصغير، وبروتاجوراس، والدفاع عن ستراط. وأقبريطون وخبرميندس، ولاخس، ولوسبس، ويوتفرون، وجنورجياس، ومينون، ويوتيديمس، وأقراطلوس، والمأدبة، وفيندون، والسيباسة، وقريطيناس، ويرمنيدس، وفينلايوس، وفدرس، والسياسة، والسوفسطائي، وثأبتانوس. والنواسيس، وطيسماوس. وأدبيات السحاور dialectics هي آلبات الطريقة، ومبدعها مسقراط (٤٦٩-٤٦٩ ق.م) ونقبلها عنبه أفسلاطون. وتوصف بأنها طريقة التوليد، بالحوار مع الناس، واستخراج سا في اذهانهم من مفهومات. خصوصاً عن الأمور الاخلاقية، وقال منقراط عنها أنه تلقنها من أمّة «فيناريت» وكانت تعمل قابلة. وفي سبيل توريط الخصم يعلن سقراط أنه لايعرف شبيناً، وأنه يريد أن يشعلم ممن يحاوره. ويبدأ يقحص أقواله، ويكشف زيفها أو قصمورها، لايهدف من ذليك إلى إفحام الخيصم كالسوفسطانيين، بل الموصول إلى الحقيقة. ويطلق على هذا المنهج اسم الفيالكسيك . أو الجمدل، أو الحسوار المنهجي. والمحساورات هي محادثات فلمنية، منظمة، وهادفة، تقصد إلى وضع الشعريفات، على النقيض من سحاورات المسوفسطانيين ، المقائمة على الجدال وليس الجُدَل، والتي يملي فيها السيوفسطائي رأيه على

وأهل للحبة على ثلاثة أحوال: محبة المامة، ومحبة الحواص أو المعادقين، والمحبة الذاتية والمحبة نفسها أنواع ثلاثة: للحبة الجار أو محبة الغير؛ وللحبة الخار أو محبة الغير؛ وللحبة تنفسم بحسب المبادئ والحابة تنفسم بحسب المبادئ والغايات إلى عشرة افسسام، خسسة منها للمحبين، أولها: الألفة، ثم الهوى، ثم الحلة، ثم الشكف، شم الوجد؛ وخمسة منها للماشتين، أولها: المؤتنان، ثم الوكه، ثم الدكش، ثم الفناء، واسم المحبة يشتسمل على الكل، والمحبة أما يستعملها المحب أو تستعمله، فإن استعملها كسب واختيار، وهو فيها لاصحب؛ وأن استعملها كسب، ولا تظر لنظر كنفسه، فهو عاشق.

وصب المحبة ميل الجميل إلى الجمال بدلالة المشاهدة. والحب الإلهى وراء حب العقلاء، وهو صفة قائمة بذاته، وحب العبقلاء قائم بهم فيحبونه بحبة إياهم.

وفى الحديث النبوى: "إن الله جعيل يحب الجمالة، فكل شئ ينجذب إلى أصله وجنسه، وينزع إلى أنسه ووصله، والجسيل المطلق هو الله تعالى، وصحبتنا لله لذلك كيفية روحانية، وأما محبتنا لغيره فهى لأننا نتصوره جميلاً، فنكون محبتنا له كيفية نفسية، لتوحم لذة فيه، أو منفعة، أو مُساكلة، كمحبة العاشق لمعشوقة، والمنعم عليه لمنعمه، والوالد لولده، والصديق لصديقه، وقيل في الآية: فومن الناص من يتخذ من دون الله وقيل في الآية: فومن الناص من يتخذ من دون الله

أندَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحَبُ اللهِ ﴾ (السقرة ١٦٥) أن المحبة لما كانت نوعاً من الإرادة، والإرادة لا نعلنى لها إلا بالجائزات، فيستحيل تعلنى المحبة بذات الله تعالى وصفاته، فإذا قلنا نحب الله فسمعناه نحب طاعته نازلة، والإنسان قد يأتي اللذة لمحبة لها في ذاتها، وكذلك الكمال قد نحبه لذاته، والله تعالى محبوب لذاته، والدينة وفي ذاته.

وللمحبة مقام ، ولها مراتب، وتبدأ من الإلف حتى شدة المحبة واستبلائها على القلب، فتكون النُفرة عمَّا سوى المحبوب أشلًا. ومحبة المحبوب قد لا تجد صدى عند المحبوب، وإذا كان لها الصدي فيسنحق أن تسوازن المحبتان وتشعادلا، فأحدهما محبته غالبية بالضرورة، ومن زادت محبته فهو اللحب، والمقابل له للحبوب، والأول محبنه محبية، والثاني محبته محبوبية، والصفتان لا تجتمعان إلا في هين المحبة: بأن لا يحب المحب إلا المحبة. فإذا ارتقت محبة المحب إلى مرتبة المحبوبية تحلقق له الوصول، وارتفع عنه التضاد ، ولم يعد ثمة فرق بين محب ومحبوب، وإنما هي المحبة للكل كما يقول فيرجيل Amor omnibus idem، وهــي المحبة الحقيقية amitié propre فكــل محبوب محب، وكل محب محبوب، وعندئد يتكلم المحب عن نفسه باعتباره المحبوب. والناس في المحسبة أتماط، وبعيضهم بختص بالمحبة، وبعضهم بالمحبوبية، بظهور أحد الوصنين فيهم وبطون الآخير، فمن ظهرت عليه علاقات المحبية وبطنت المحبوبية قيل إنه للحب.

ومن ظهرت عليه علاسات المحبوبية وبطنت علامات المحبية قيل إنبه محبوب، وفبلاسفية الصموفية على أن المحسوب الأول من الخلق هو محمد ﷺ، ثم من كان أقرب منه بحُسن المتابعة، والله تسعالي يقول : ﴿ إِنْ كُتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهُ فَالْبِعُونِي يُحْبِينُكُمُ اللَّهُ ﴾ (آل عمران : ٣١). فمن اتَّبع محمداً ﴿ إِلَيْكُ وَصَلَّه، فتسرى منه خاصية المحبوبية فيه، فيمتأتي له أن يجددب آخرين إلى نفسمه فينعطينه بدوره صفية المحبسوبية، كمما المغنطيس بجذب الحديد إلى نفسه، لمجانسة روحية بينهما، فيعطيه خاصيته، فيتأتى منه جذبٌ أخر وإعطاؤه إياه الخـاصبة المغنطيسـية. وكذلك فيإن الروح المطهر السنبوي بالنسبية إلى الحضيرة الإلهية، كالحديدة الأولى بالنسبة إلى المغنطيس. جذبته مغنطيسية الذات الإلهية بخاصية المحبة الأزئيسة، والروح النبسوية بدورها جسذبت أرواح المؤمنين فتمعلقت به كالحمديدات المتعلق بعضها ببعض إلى الحديدة الأولى، وكل حديدة ظهرت فيهما خاصبة المغنطسيس، فكأنها المغنطيس، وإلى هذا أشار النبي ﷺ : \* من رأني فقد رأي الحسق، وبالتبصية قال الحلاَّج : ﴿ أَمَّا الْحَسَّى ، فَاللَّا ينبغي أن يتسجه إليه الإنكار، لأنه لم يقل ما قال إلا بمنطق الحال.

والفرق بين المحبة والود والرحمة : أن المحبة إرادة إلى المحبة إرادة إلى المحبة إرادة كل العمة، فتكون المحبة أخص من الود والرحمة.

وأجمل ما قبل في المحبة : أنها ارتباح القلب لوجود المحبوب؛ وذهاب المحب بالكليّة في ذكر المحبوب، وخلوص المحب لمحبوبه بكل وجه؛ وسُكُر لا صَحَو فيه، ودَهَش عند لقاء المحبوب يعطل التمييز.

والمحبة قبضية توجب المحبة. وقيل في قوله تعالى : ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة : ٥٤) أنه لولا أنه تعالى بحبهم لما أحبوه، ولولا أنه أخبر عن المحبة فأنّى كنا نصدق أن الإنسان المخلوق من الطين بمكن أن يُحب أو يُحَب؟

Probable <sup>(E., F.)</sup> ; ...... Probabilis <sup>(L.)</sup> ; Probabel <sup>(C.)</sup>

الجَائز والمتوهم، أو الممكن ذهنيـاً، وهو سا يكون إثبانه بقرينة .

مُحَرِّكَ أَوَل .......Primum Mobile المُحَرِّكَ أَوَل .....

برهان أرسطو على أنه، يقول: كل متحرك إنما بنسحرك بمحسرك، وهكذا إلى أن نصل إلى محرك أول لا بحركه متحرك، وإنما حركته من ذانه، وهو تعالى العبقل على غاية الحقيقة، وهو أيضاً المعتول على غاية الحقيقة، قبهو عقل ومعقول معاً، وتعقّله إنما هو لذانه.

مسن الحسرام، وهو الممنوع فِعْله، ويقبال له محرَّم. والبيت الحوام هو الكعبة؛ والمسجد الحرام الذي فِه الكعبة؛ والبلد الحرام مكة؛ والشهر الحرام

واحد الأشهر الأربعة التي كان العرب يحرّمون فيها القتال، وهي : ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرّم، ورجب؛ والحُرمة ما لا يحل انتهاكه من ذمّة، أو حقّ، أو صُحبة، أو نحو ذلك. والحُرمة هو أخّكم بطلب ترك فعل بنهض فعله سبباً للعقاب. والحريم ماحرَّم فلا يُنتهك. والحريم ثوب المحرّم، والمحريم من كل شئ ما تبعه فَحرُم بحصره من الدار : ما أضيف إليها من بحصره ومرافقها.

والحرام يقابله الحلال وهو المباح، وقد يكون حراساً لعيده. وقد يكون حراساً لغيره. والحرام نوعان، أحدهما ما يكون منشأ حُرمته عين ذلك المحل، كحرمة أكل المدينة، وشرب الحسر، ويسمى حراماً لعينه؛ والثانى ما يكون منشأ الحُرمة غير ذلك المحل، كحرمة أكل مال الغير، فإنها ليست للمال في ذاته ولكن لكونه ملك الغير، وفي الحرام لعيره، فإنه إذا أضيفت الحُرمة فيه بخلاف الحرام لغيره، فإنه إذا أضيفت الحُرمة فيه إلى المحل يكون على حدف المضاف، أو إطلاق المحل على الحال، فإذا قلنا المبة حرام، فمعناه أن الميتة منشأ لحرمة أكلها.

والمحرّمسات في الإسلام تجسمها الآيات : ﴿ إِنْمَا حَرِّمُ عَلَيْكُمُ الْمَهْتَةَ وَالدُّمُ وَلَحْمُ الْجَنزِيرِ وَمَا أُهِلُّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ﴾ (البقرة ١٧٣)؛ ﴿ وَأَحَلُ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمُ الرِّبَا ﴾ (البقرة ٢٧٥)؛ ﴿ وَلا تَقْسَلُوا النَّفْسُ الَّتِي حَرَّمُ اللَّهُ إِلا بِالْحَقِ ﴾ (الانصام ١٥١)؛

و ﴿ إِنْمَا حُرَّمَ رَبِي الْفُواحِشَ مَا ظَهُرَ مِنْهَا وَمَا بَعْلَنَ ﴾ (الأعراف ٢٣)؛ ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْيَرِ مَا دُمَّتُمْ صَيْدُ الْيَرِ مَا دُمَّتُمْ صَرْمًا ﴾ (المائدة ٣)؛ و ﴿ تُحِلُوا شَمَّالِرَ الله وَلا الشَهْرَ الْحَرَامَ ﴾ (المائدة ٣)؛ و ﴿ حُرِيَّاتُكُمْ وَالْمَاتُكُمْ وَالْمَاتُكُمْ ﴾ (النساء ٣٣)؛ أَسُهَاتُكُمْ وَالْمَاتُكُمْ ﴾ (النساء ٣٣)؛ و ﴿ أُحِلْتَ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ ﴾ (المائدة ١).

هو الحسّى، أي المدرك بالحسّ، والمحموسات الجسم، وهو قند يكنون منحسسوسنا بالأصبالة

بالذات، وقد يكون محسوساً بالعرض. والمحسوس بالذات ما يكون محسوساً لا بالتبعية والمحسوس بالعرض ما يكون محسوساً بالتبعية لا بالأصالة، مشلا السصير يحس الضوء واللون بالذات، ويحس العظم، والعدد، والوضع ، والشكل، والحركة، والسكون، والقرب، والبعد، بالعرض، أي يتوسط الضوء واللون، ولذا يقال بالعرض، أي يتوسط الضوء واللون، ولذا يقال بالعرض بالخقيقة هو المحسوس بالذات.

شم المحسوسات من الكيفيات هي مايدرك بالحس أيضاً، وأنواعها بحسب الحواس خمسة: المسوسات، وتسمى بأوائل المحسوسات، والمسموسات، والمدوسات، والمسموسات، والمسموسات، والمسموسات،

محاكم التفنيش يعتبرها الفلاسفة أكبر سبة في تاريخ النصرانية، فبالإضافة إلى قرارات الحرمان Excommunication، والمصادرة، والإقامة الجبسرية، وحظر النشر، وإحراق المؤلفات، والتسعسذيب والجلد، والإهانة والإذلال، فبإن الكنيسة أقامت هذه المحاكم ليس لمحاكسة الفلاسفة وغيرهم، وبيان حقيقة وضعهم من الإدانة أو البراءة، وإنما كسما في سعنسي كلمة تفنيش - للبحث في سراديب عقولهم، وفي سرائرهم، وضحائرهم، ومكنونات صدورهم،

عَما يدينهم، فتقضى هذه المحاكم في شأنهم بالإعدام. وكان يشبهد على المفكر اثنان ذوا عدل ـ وكانا في الحقيقة من شهود الزور من الخصوم، فإن تاب الفيلسوف أو المفكر اكتفوا بتحقيره، أو جلده. أو ألبسوه لبماس الخزي والعار، وإن أصرً على رأيه وحباول الدفياع عن تنفيسيه نكلوا به، وحكموا عليه وأسرته بالصَّلُب حتى الموت. ثم التحريق hotocaust أو بالتحريق فنقط حيًّا -auto daté أو بالسجن في جُبِّ مكبلاً في الأعلال. لا يري النور، وطعمامه من غمسلين، وشمرابه من حسيم. وكانت هذه المحماكم قبد تُصبت أولاً للمسلمين في أسبانيا بعد سقموط ممالك الأندلس، ولم يروا بأساً أن تشمل البهود، وكان هؤلاء وأولئك يملنون عن ارتدادهم عمن دينهم واعتناقهم للنصرانية تثية، فما شفع لهم ذلك. ثم انبسط نفوذ هذه المحاكم عملي كل من يُظهر انشتاقاً على التصرائية من أصحاب الفكر، وخاصة الفلاسفة في إيطاليها. وفرنسا، وأسبانيا. والبرتغال، وألمانيا، وهولنده واستخدمت السلطة هذه المحاكم لننكل بأعدائمها منهم، وتزهق حرية الفكر. وحوكم من الفلاسفة في أسبانيا هذه الفئة الجديدة ممن كان يُطلَق عليهم اسم التنويريين Aiumbrados، وكسان إعملان الأحكام الصسادرة ضدهم يتم علناً serme generalis في السياحات

المحاكمة. وكان يجمع العشور غصباً. وحدث أنه في يوم واحد أحبرق ماثنين، وجمع أكثر من مانتي ألف كبراون. ومن أشهر المفتشين الراهب الدوسينيكاني توماس التوركومادي، وكان سفاحاً متعطشاً للدماء لا يقاس إلبه الحجّاج بن يوسف التضفى ، ولا أبو العباس السفّاح، فقد بلغ جملة من أحرقهم أحياء ألف رجل. وحنوكم وعذَّب مرتين المقديس إجنائيموس ليولا مؤسس رهبمانية الجسيزويت. وسُسجين الآب الدومسينكياني بارتولوسوري كباراترا لنحبو سبع عشرة سنة، فكان حالههما كما بشال في الأمثال: النصرانية تأكل أبناءهما ! وهؤلاء الرهبان الدومسبنيكان. سدنة همذه المحماكم معم المذين نقلموها إلى المكسيك، وبيرو، وصقلية، ونشروها في العالم المسيحي. ولعل المشرع الحمديث في بلادنا لا بكون نبد نقل عن هيؤلاء قوانبينهم التي تحبجر على الفكر وتجرم الفلسفة، وقد قبل إن وزارة التبربيبة ألغت متقروات الفلسيفية من المدارس الثانوية. وأن تشريعات بعينها تحظر النفكس الإسملامي . وتلاحق المفكرين الإسملاسيين في بلاد الإسلام. وأن للرأى عندنا جرائماً يُعاقب عليها بالسجن والفصل والمصادرة والغرامة! وجاء في الصحف مؤخراً أن الزعبم الأمريكي

العامة، وسط صمت الجسموع الغقيرة. ويذكر التاريخ أن هذه المحاكم للفكر وللضميس كانت بدايتها في القرن العاشير، واستمرت حتى القرن التاسع عشر عندما ألغاها بالكلية يوسف بونابرت سنة ١٨٣٤، أي أن هذه المحماكم المسينة ضد الفكر والعشيدة استنمرت تسعة قنرون، وكانت قرارات إقبامتها تصدر من البابا، فيُعيِّن في بلد من البلاد مفتشاً عامـاً يشرف عليها. ويُعييّن هذا بدوره رؤساء وأعضاء للمحاكم الإقليمية. وكان الذين أوعسوزوا بفكرة هذه المحماكم رهبسان الدومينيكان في أسبانيا، وشكلوا غالبية أعضائها. ومن دعواهم لتسريرها وإضفاء الشرعية عليها، أن الله نفسته عقد محاكمة لأدم وحبواء وأدانهما وأصدر أول حكم بالحرسان والنفي، وأن المسيح حساكم الفسريسسين والصدوقيين وقبضي فيهم برأيه، ولعنهم في الدنيما إلى يوم الدين. وحرمهم من منفرة الله وأن البابا باعسباره خليفة المسيح في الأرض، له هذا الحق من بعده بالتبحية. ويذكر فولتمير في معجمه في الفلسفة أن عدد الذين صُلبوا وأحرقوا من قبّل محاكم التفتيش بلغوا نحو مانة ألف، كان منهم المذكرون، والمسلمنون، واليهود. وكسان على رأس هذه المحماكسم أحمد النصابين العناة واسمه سافيرها، احتال على الناس وفرض عليهم الإتاوات في إشبيلية وإلاّ تسدّمهم إلى

المسلم لويس فرقسان قند دست له المخسايرات الأمريكية السمُّ، وأنه يعاني سكرات الموت عقاباً له على دعاواه وفلـــفته الإسلاميـة !! وكذلك حبوكم جارودي في فرنسا. وتُعقَد المحاكمات تباعآ في المانيا وبلجيكا وتركيا وصربيا وهولنده وإسسرائيل لمفكرين إسسلامين. ومـن الأمـــــلة الصبارخية على إرهاب البدولة إدانة الخبوسيني لسليسمان وشسدى وإحداره دمسه، وهو مسا يتنافى بالكلية مع القرآن والسُنَّة، من مثل قبوله تعالى : ﴿ وَجَادِلُهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ (النحل ١٢٥)، قيل في تفسيسر التي هي أحسن أنه المنطق؛ ومن ممثل قوله ﷺ : ﴿لم أَبِعَث متعنتاً ولا فحَاشاً وإنما بِعثت معلماً ﴾، ، وأن رسالته هي الحنيـفية السمحـاء، والسماحة في الإسلام هي منضمون الآية: ﴿ لا إِكْرَاهُ فِي الدِّينِ قَد تُبَيِّنَ الرُّشُدُ مِنَ الَّغَيَّ ﴿ (السِشرة ٢٥٦)، وسيـذكر الـتاريخ عندنا بالعـار والشنار محساكم التفنسيش التي عُلقدت للحيلاج، وللسهروردي، ولأحمد بن حنبل، ولكثيرين غير هؤلاء ، ويبدو أن حرية العقيدة وحبرية الفكر مطلبيان مشاليبان يتعبذو تحيقييقيهميا طالما حكم الطاغوت همو الغالب، سواء في بـــلاد النصاري. أو اليهود، أو الإسلام.

Place (E.); ..... Lieu (E.); Locus (L.); Ort (G.) مكان حصول الجسم، واسمٌ للمفعول فيه.

Mohamedanism (E.); .....

Mohométisme <sup>(F.)</sup>; Mohamedanismus <sup>(G.)</sup>

أسمٌ يطلقه الفرنجة صلى الإسلام، يعنون بالاسم مذهب محمد، باعتبار أن الإسلام في زعمهم ليس ديناً وإنما هو رؤية محمد ( تحو ٥٧٠ ـ ٦٣٠م)، أو أن الإسلام سجموعة أقوال محمد، والشرأن من أقواله كــذلك، ومن تأليــفه ووضعه. ولم يكس للدبانتين السبابيقتين على الإسلام اسمٌ إلا أن تُنسب إلى نييهما موسى وعيسى، فكان يقال الموسوية والمسيحية. أو يقال البهودية والمسيحية، أو بقال البهودية والنصرانية. فلأنها مملكة يهودا أو يهوذا، فسكانها هم اليهود. كما يُطلق على أهل مصر أنهم المصريون. وأما المسيحية فنسبة إلى المسيح عيسى، والنصرانية لأن المسيح كان من الناصيرة وأتباعث لذلك هم أنباع الناصري أو النصساري . وكل هذه الأسماء لا صلة لهـا بالديانة نفسـها. وأمـا الإسلام فسهو اسمٌ حقيقي لديانة، وهو أول اسم في التاريخ لديانة. وأصبحاب هذه الديانة هم المسلمون وليسسوا المحمديين. والإسلام كيان اسم ديانة إبراهيم، وإسماعيل. وقوله تعالى : ﴿ هُوَ سُمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قُمِلُ ﴾ (الحج ٧٨)، قبال ابن أسلم يعنى إبراهيم ، مسمّاكم مسلمين لأنه دعا ربّه فَسُلَا : ﴿ رَبُّنَا وَاجْعَلْنَا مُسَلِّمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُويَّتِنَا أَمُّهُ مُسْلِمَةً لَك ﴾ ( البشرة ١٢٨) ، فالإسلام إذن كنان ملَّه إبراهيم: ﴿ مَا كَمَانُ إِبْرَاهِيمُ يَهُمُودِيًّا وَلا نصرانيًا وَلَكِن كَانَ حَيْفًا مُسلِمًا ﴾ (آل عمران٦٧) والإسلام يعنى التسليم لله الواحد: ﴿ لا شَرِيكَ لَهُ

وَبِلَاكِ أَمِرْتُ وَأَنَا أُولُ الْمُسلِمِينَ ﴾ (الانعسام المحدد)، فأول المسلمين في القديم كنان إبراهيم، وأولهم في الحديث محمد على ، وكان على يقسول: «أصبحنا على ملة الإسلام، وكلمة الإخلاص، ودين نبينا محمد، وملة أبينا إبراهيم حنيقا وما كنان من المشركين، وكلمة الإخلاص عنيقا وما كان من المشركين، وكلمة الإخلاص الذي أن الفرنجة يخطئون على لا إله إلا الله. فكما ترى أن الفرنجة يخطئون إذ يستمسون المسلمين محمديين، والإسلام المحمدية، وخطؤهم مصدره سوء الفهم، أو سوء الطوية.

Predicate ; Attribute <sup>(E.)</sup> ; ...... Prédicat ; Attribut <sup>(F.)</sup> ;

Praedicatum ; Attributum (L.) ;

Prädikat ; Attribut 16.1

عند المنطقيان هو الذي يسبيه النحويون خبر المبتدأ، وهو العبقة، ومشال ذلك من قولنا «زيد كاتب»، قزيد هو الموضوع، وكاتب هو المحمول بمعنى الخبر، وهو المحكوم به فى القضية الحملية دون الشرطية، وفى الشبرطية يسمى مقلماً. والمحمول صفة تطلق إيجاباً أو سلباً على موضوع مشخص بالذات. وهو الحد الذي يضاف إلى الموضوع فى القضية أو يسند إليه، أو مو الحكوم به أنه موجود أو ليس بموجود لشئ أخر. ويسمى أرسطو المقولات محمولات، لأنها تحمل على الجوهر وهو لا يُحمل على شئ. والمحمولات الجاهر، وهى الجنس، والنوع، والفصل، والمات الجوهر، والفصل، والنوع، والفصل، والنوع، والفصل، والخاصة، والعَرَض العام. ومحمولات الجوهر والعام. ومحمولات الجوهر والعام. ومحمولات الجوهر العام. ومحمولات الجوهر

عند سببينوزا هي أحبواله وصفياته الذانية، ولا تسمى الصفات الإلهية محمولات.

مخصوصية .....

عند المنطق بين، وتسمى بالشخصية أيضاً. (انظر القضية الشخصية).

مدارس انفلسفة اليونانية Schools of Philosophy of Greece <sup>(E.)</sup>; Écoles philosophiques de la Gréce <sup>(E.)</sup>; Philosophenschulen der Griechen<sup>(G.)</sup>

تنفسم هذه المدارس ثلاثة أقسام: ما قبل سقراط Pre-Socratic والسقراطية، وسا بعد سقراط Post - Socratic ومن المدارس الإغريقية قبل السقراطية مدرسة ملطية، وفلاسفتها طاليس، وأناكسيسنس؛ وزمانها القرن السادس قبل الميلاد. وغالبًا يُضَم لهذه المجموعة عبراقليطس من المدرسة الأيونية.

ومن القبل سفراطيين أيضاً **الفيثاغوريون من** قروطونا، ومؤسس مدرستهم **فيثاغورس** (المولود

نحو سنة ٥٨٠ ق.م)، وأبرز فلاستنهم في القرن التالي **فيلولاو**س.

ومن القبل سقراطيين كذلك الإيليون من إيليا، وأقطابهم إكسونوفان (المولود نحو سنة ٥٧٥ ق.م) وإن كانت صلته بهم مشكوك فيها، وبارمنيلس (وكان ظهوره نحو سنة ٤٧٠ ق.م)، وميليسوس وزيشون (نحو 69 - ٣٠٠ ق.م)، وميليسوس وفلسفته مشابهة لفلسفتهم. ومنهم أبضًا اللريون من أبليرا، ورءوساؤهم لوسيوس، وديوقريطس أبحو ٢٠٠ ق.م). وكل هؤلاء بالإضافة إلى أنكساجوراس (نحو ٥٠٠ - ٣٠٠ق.م) الذي كانت مدرسته في لميساكوس - كانوا أيونين ونظرياتهم قبل سقراطية.

وفى النصف الشائى من القرن الخامس قبل المسلادى انقلبت هذه المدارس ما عدا مدرسة فيثاغوراس ومدرسة أبديرا، إلى تعليم السفسطة. ثم كمان القسم الشائى بمجئ معقسراط (٢٩٤ - ٣٩٥ق.م) ، ولم تكن له مدرسة يعلم فيها. ولكن تلاميذه أسسوا عدداً منها، وكان كل منها يزعم أنه يدرس تعاليمه. ومن هؤلاء ميدرسة يزعم أنه يدرس تعاليمه. ومن هؤلاء ميدرسة أضلاطون المسماة الأكاديمية. وكانت هناك أيضا علاسمتها إبوليس، واليكسينوس، وديودوروس، فلاسفتها إبوليس، واليكسينوس، وديودوروس، ومسيلو، وكانت شهرتهم في الجدل. ولا نعرف ومنها الفيلسوف مينيديوس، وأبضاً كانت هناك ومنها الفيلسوف مينيديوس، وأبضاً كانت هناك الملدرسة الكليمية التي أسسها التيشينيس، واشهر ومنها الملدرسة التي أسسها التيشينيس، واشهر

فلاسفنها ديوچهن؛ والمدرسة القورينائية التي أسسها أريستيوس. ثم كانت المدارس للمرحلة بعد سقراط، وأشهرها الأكاديمية به وهذه بدورها انقسم تاريخها إلى الأكاديمية القديمة لأفلاطون اوالمتوسطة لارسيسيلاوس (نحسو ٢١٥ - ٢٤١ ق.م)؛ والمحملة ق.م)، وقرنيادس (٢١٤ - ٢١٩ق.م)؛ والمحملة فسيلون (نحسو سنة ١٠٠ ق.م) وأنطيسوخس، وكانت تعاليم أفلاطون تحت اسم الأفلاطونية المونيوس وكانت تعاليم أفلاطون تحت اسم الأفلاطونية المونيوس ودرنست في المدرسة السورية لمؤسسها إياميليخوس (توفي نحو ٢٠٠م)، وأفللوطين (٢٠٤ - ٢٩م)، ومثل الأفلاطونية المحدثة في أثبنا بلوطارخ (توفي نحو ١٢٠م)، وكان دامسقيوس على رأس ألاكاديمية عندما أغلقها جستيان سنة ٢٩مم.

وأما المدرسة المشائية الني أقامها أرسطو (٣٨٤ - ٢٢٢ق.م) فكان مكانها اللقيون، وخلفه عليها تلاميذه: ثيوفراسطوس، وستراتو.

ومن مدارس القسم أو المرحلة الشائلة أيضاً:
الملوسة الرواقية ، وفلاسفتها زينون (٣٤٠ - ٢٥٠ق.م)، وكلينس ، وقريسيبوس، وبانيتيوس، وسنيكا، وإبقنيتوس؛ والمدرسة الأبيقورية لموسسها أبيطور (٣٤١ - ٢٧٠ ق.م) ، ومن فلاسفتها فيلوديوس، ولوقريتيوس.

مجموعة الآراء والأفكار التي ينفرد بها مجموعة من الفلاسفة، ولهم فيها أتباع وتلاميذ يقال إنهم من مدرسة واحدة. وكانت لليهود واليونانين مدارس، وأقدم من عرف المدارس المصريون، ولم يعرف العرب المدرسة إلا في الإسلام، فكان بالمدينة دار للقراء، وكان الخليفة المعتضد بالله العياسي أول من ابتني مدرسة لتعليم الفلسفة، وكانت المدرسة للبهقية أول مدرسة للحكمة في الإسلام، ثم المدرسة السعيدية، وأشهر هذه المدارس القديمة المدرسة النظامية ببغداد، ومدرسة المحكمة أو دار العلم، بمصر.

Abdera School <sup>(E.)</sup>; ......École d' Abdère <sup>(F.)</sup>;
Schule von Abdera <sup>(G.)</sup>

أسسها ديموقريطس في القرن الحامس قبل الميلادي في أبديرا حيث ولد، وعُرفت بفلسفتها المادية الذرية، ولذلك نُسب لوقيوس إلى أبديرا فقوله بالذرية مع أنه من مواليد مِلَطية، وكان من دعاة مبدرسسة أبديرا: مستسرودودوس، وأنكسارخوس معلم فورون.

Athenian School <sup>(E.)</sup>; ...... École d' Athènes <sup>(E.)</sup>; Schule von Athen <sup>(C.)</sup>

الاسم الذي عُرفت به أكاديمية أفلاطون في الفشرة التي ثلث وفيانه، وفلسفيتها منزيج من فلسفيات أقسلاطون نفسه، وفورفوريوس، وياميليخوس . وكان يلوتارخ الأثيني (المتوفي 271) أول ممثليها.

أسسها توساس ريد في النصف الشاني من القرن الثامن عشر، ويشستق اسمها من المنطقة الجغرافية التي ظهرت فيها، ويطلق عليها كذلك اسم مدرسة الإدراك القطري بحكم ما كانت تدعو إليه، وبشأثير معارضتها لمدرسة الفكر التجريبي التي كان يمثلها باركلي وهيموم، واشتهر من أتباعها دوجالد ستيوارت، وتوماس براون. (انظر أيضاً إدراك فطري، وفلسفة إدراك فطري).

مدرسة الإسكندرية

School of Alexandria; Alexandrinism (E.);
Alexandrinisme; École d'Alexandrie (E.);
Alexandrinismus; Schule non Alexandrie (G.)

غيرت بهذا الاسم الدراسات الأفلاطونية الني كانت تروّج لها مجموعة الفلاسفة الذين عاشوا في الإسكيندرية في الفترة من منتصف القرن الرابع حتى سقوط المدينة في يد العرب سنة ١٤٢ م، وهي دراسات لغتها يونانية لائينية، واتجاهاتها وثنية من ناحية، وعبرانية من ناحية أخرى، وكان أول فلاسفتها هيروكليز (نحو أخرى، وكان أول فلاسفتها هيروكليز (نحو وهيباتيا الني أعدمتها الجمعاهير في شوارع وهيباتيا الني أعدمتها الجمعاهير في شوارع الإسكندرية.

المدرسة التي وجهت التمفكير الفلسقي في

اسكندنافيا، ومؤسسها هاجو صنيرم وتلميذه الدولف فالن ، وكان رواجها في الفترة من سنة ١٩٣٠ في السويد بخاصة ، واتسمت بالواقعية إلى حد الإمسراف في البساطة، والشك في أي تأمل مينافيونيقي أو معرفة ذاتبة ، والاهتمام بتحليل ظواهر النشاط الذهني ومحتوياته ، والقول بأن مهمة الفلسنة الرئيسية هي تحليل المضاهيم، والتأكيد على الجانب النفسي للقيمة. وتأثرت مدرسة أوبسالا بمدرسة كيسمبردج الإنجليزية في المتحليل. وبالتجريبية المنطقية.

مدرسة أوكسفورد اللغوية ...... Oxford Language - school <sup>(E.)</sup>

مدرسة اللغة العادية Ordinary - Iunguage واهتماماتها بالاستعمال اللغوى العامى واهتماماتها بالاستعمال اللغوى العامى والجمعى، باعتبار أن استعمال الألفاظ يشترط تأويل معطيات الحواس، وأن سوء الفهم لمشاكل الفلسفة يتأنى من سوء فهم ، أو سوء تأويل الألفاظ، وهي دراسات أسهمت في التأسيس للاور اللغة في الفلسفة والمنطق.

Eleatics; Eleatic School (E.); ..... أيلية École d' Élée (E.); Schole der Eleaten (G.)

نسبة إلى إيليا إحدى مدن أبونية بجنوبي أيطاليا، وهي المدرسة التي تزعمها بارمنيدس الإيلى، وتعلم بها ميليسوس الإيلى، وتعلم بها ميليسوس الساموسي، وتقول بعالم واحد له طبيعة لا

نتغير، وهو إن كان واحداً في العقل فهو كثير في الحس.

lonians; Ionian School <sup>(E.)</sup>; ..... أيونية Joniens ; Ionienne École <sup>(F.)</sup>; Jonische Schule <sup>(G.)</sup>

مدرسة مِلْطية، حيث ملطية أكسر مدن أيونيا في آسيا الصغرى، وبها وُلد العلم الإغريثي.

Baden School <sup>(E.)</sup>; ...... École de Baden <sup>(E.)</sup>; Badische Schule<sup>(E.)</sup>

المدرسة الكنطية المحدثة بيادرسة المدرسة بجامعة هايدلبرج، وتسمى لذلك مسدرسة هايدلبرج، وأحيانًا مدرسة بادن، وأحيانًا مدرسة الجنوب الغسري الألمانية في الكنطبة المحدثة، ومؤسسها هايتريش ريكرت (١٨٦٣ – ١٨٦٣). ومؤسسها هايتريش ريكرت (١٨٦٣ – ١٨٦٣). ومن أقطابها كذلك مونستربرج (١٨٦٣ – ١٩٤٧)، وجوناس كوهن (١٨٦٩ – ١٩٤٧)، وحسان وبرونو باوخ (١٨٧٧ - ١٩٤٢)، وكسان كنط، مدنها أو علماً في النظرة الشاملة، كنط، مدنها أو علماً في النظرة الشاملة بالمعرفة.

مدرسة بادوفا ...... Scuola di Padova<sup>(lt.)</sup>

الاسم الذي أطلقه الفيلسوف الفرنسي رينان (۱۸۲۳ - ۱۸۹۳) على مجمعوعة فالاسفة جامعة بادونسا أو بسادوا في إيطاليا ، وكانوا إما رشديين ، وإما اسكندريين (نسبة إلى الإسكندر

الأسروديسي)، وبجمعهم معارضتهم للأصولية المسيحية، وكانوا طليعة التنوير والنزعة الوصفية. واستدت هذه المدرسة على مدى ثلاثة قرون - الرابع عشر، والخامس عشر، والسادس عشر، ومن أشهر فلاسفتها يومبسوتسي (١٤٦٢ - ١٥٣٥).

مدرسة الجدال ....... الله الجدال ....... الله الجدال ...... الله المحدود المحدود الله المحدود المحدود

المدرسة المسفارية الني أسسها إقليدس المسغاري ببلدة مسغار بالقرب من أنسنا، وراجت تعاليمها في أواخر القرن الخامس حتى أوائل السالت قبل الميلادي.

مدرسة الجنوب الغربي الألمانية ....... Südwestdeutsche Schule

هى نفسها مدرسة بادن ، أو مدرسة هايدلبرج في الكنطبة المحدثة. (انظر كلاً في مكانه).

مدرسة الحكمة ...... Schule der Weisheit (G.)

أنشأها الفيلسوف الألماني كيزرلنج Keyserling (١٩٨٠ - ١٩٤٦) في درمشتات بالقرب من فرنكفورت ، وكان في فلسفته وتعليمه ينحو إلى التأكيسد على الحكمة، ويتحسدت بالمأثورات والأمثال، وينكر الاعتسماد على العقل وحده،

ويقول إن الإنسان عقل وقلب، وأن الفلسفة هي بالفعل حب الحكمة، وهي السيسر على نهج الحكماء، وليست بالفلسفة أية أقوال لا يراد بها تأكيد حقوق الحياة.

مدرسة سان قُكتور .....

Saint - Victor School (E.); École de Saint - Victor (F.); Schule von Saint - Victor (G.)

مدرسة أوغسطينية أنشئت في سان فكتــور بــاريس، وأقامــها وليام شــامبو، واشــتهــرت في القرنين الثاني عشر والثالث عشر.

Chartres School <sup>(E.)</sup>; ......École de Chartres <sup>(E.)</sup>; Schule von Chartres <sup>(G.)</sup>

مدرسة كاتدرائية وجدت في شاوتر بفرنسا في آوائل القرن السيادس، ولم تشتهر إلا في الفرنين الحيادي عشر والثياني هشر، وبلغت أوجها على يد الأخوين برنار وتيبري، وعُرفت بدراساتها الإنسية، وكيانت مركزاً للأفيلاطونية اللانينية. ومن أهم مفكريها جيلير دي لابوريه، ويعد هو وأبيلار أقوى عقليتين في القرن الثاني عشر، وجيوم دي كونش،وجان دي سالسبوري.

مدرسة فورون ...... ۴۰۰ Accole de Pyrrhon المدرسة فورون (۳۹۰ – مدرسة في الشك ، مؤسسها فورون (۳۹۰ – ۲۷۰ ق.م) من مدينة إيليس ، صحب الإسكندر إلى الهند ، وعرف عن المقاهب الهندية وأخذ شكه منها، ولما عاد إلى اليونان أقام مدرسة لم

تستمر طويلاً، ولم يشتهر من معلميها إلا تيمون الفليـونتـى، ومنهـم نـوسيفـان أستـاذ أبيقـور، ومينقلس. (أنظر الشك، ومذهب الشك).

#### مدرسة فيثاغورية ..... . .. ...

Pythagorean School (G.); École Pythagoricienne (E.); Pythagoreische Schule (G.)

مدرسة فلسفة وتصوف، تُعلَم المبادي، العقلية ومبادىء التصوف والنزهـد، وأن كـل الأشياء في جوهرها أعداد، أو تحاكي الأعبداد، أو صيغت على نصوذج الأعبداد، والأعداد متصلة بها، أو أنها في علاقات أو نسب بين الأشياء، أو أن العدد ما عليه الأشياء من نظام وانسجام، وهذا الانسجام هو الذي جعلهم يهتمون بالموسيقي، فالنغمات تختلف بالختلاف العدد، ولملاعبداد سنز خياص، والانسجام بين الأعداد ينسحب على الكون كلمه. والأعمداد فمرديمة محمدودة، وزوجيمة واللامحدود هو الشر، والوجود به ثنائية، والأصل الوحدة وهي الله، والكون نشأ عن طريق الصدور ـ صدور الكثرة من الواحد. ونسبب الفيشاغبوريبون إلىي الأعبداء صفيات أخلاقية، فالعدد ٥ مثلًا هو مبدأ الزراج، لأنه حاصل الجمع للعدد الذي يدل على المذكر والعدد الذي يدل على المؤنث؛ والعدد ٧ للمعتقدات القديمة، فالسموات سيع، والأرضين سبع، والأسبوع سبعة أيام؛ والعدد ١٠ أكمسل الأعسداد. والانتظمام فسي الكسون

جميعه، والأشكال المنتظمة كالمكعب يقابلها من العناصر التراب، والأشكال الهرمية يقابلها من العناصر النار، والمثمنة يقابلها الهواء إلخ.

#### مدرسة قورنيائية ......

Cyrenaism: Cyrenaic Scholl <sup>(E.)</sup>; Cyrénaïsme: Cyrénaïque École <sup>(F.)</sup>; Cyrenaismus <sup>(G.)</sup>

نسبة إلى قورنيا حيث أسس أرستبوس تلميذ سقراط مدرسة تُعلَّم مذهب اللذة، وخلفته ابت ثم ولدها أرستبوس الصغير. وكان زواجها في النصف الثاني من القرن الرابع الميلادي. وكان القورنيائيون دعاة أخلاق، يقولون إن اللذة وراء سلوك كل الكائنات، وأن العبرة في الأفعال ستائجها، والإنسان سيد الملدذات وليس العكس.

# مدرسة كَلْبية .... مدرسة كَلْبية

Cynism; Cynic School (E.); Cynisme; École Cynique (E.); Zynismus (G.)

نسبة إلى ديوچين السينوبي، وكنيته الكلب، لأنه كان يضرب المثل كثيراً بالحيوانات وخاصة الكلب، وتقوم تعاليمها على فكرة أن السعادة أساسها الفضيلة الخلقية التي محورها ضبط النفس انذى يقتضى الزهد والاكتفاء الذاتي.

### مدرسة كوينهاجن . . . . . . . . . . . . . . . . . .

Copenhagen School (E.); École de Copenhagen (E.); Schule von Kopenhagen (G.)

جماعة من علماء كوبنهاجن للفيزياء

النظرية، على رأسهم بور، وهيىزنبرج، وآخرون. تطرقت شسروحسهم فى مسيكانيكا الكم إلى استطرادات ومسائل فلسفية، فمثلاً أنكروا القول بالسببية، ورفضوا مصطلح حرية الإرادة، وتأثروا بالفلسفة الوضعية.

مدرسة ماربورج ....... تعالیم فلاسفة جامعة ماربورج فی الکنطیة تعالیم فلاسفة جامعة ماربورج فی الکنطیة المحدثة بزعامة هیرمان کوهین (۱۸٤۲ – ۱۹۱۸) ، وهؤلاء أصدروا صحیفتهم فی الفلسفة باسم صحیفة مدرسة ماربورج، وکان کوهین یدعو وزمیله ناتورب (۱۸۵۶ – ۱۸۹۶) إلی المنهج المتعالی لکنظ، وکتب الاثنان فی الصحیفة : امن کان من الفلاسفة ینهج نهجنا المتعالی علی طریقة کنظ فلینضم إلینا، وغیر هذبن إرنست طریقة کنظ فلینضم إلینا، وغیر هذبن إرنست کاسیرر (۱۸۷۶ – ۱۹۶۹)، ورودولف ستاملر (۱۸۵۰ – ۱۹۶۸)، ورودولف ستاملر (۱۸۵۰ – ۱۹۶۸)، ورارثرت کورلاند (۱۸۲۹ – ۱۹۶۸)، وأرثرت فیرست کورلاند (۱۸۲۹ – ۱۹۶۲)، وأرثرت فیرست کورلاند (۱۸۲۹ – ۱۹۶۲)، وأرثرت

Peripatetics (E.); مدرسة مثنانية Péripatéticiens (E.); Peripatetiken (G.)

مدرسة أرسطو في اللوقين، حيث كان يعلم تلاميذه ماشياً، أو أنه كان يناقشهم مفضلاً الجلوس في أحمد بماشيه، وانستهم من تلاميذه المشائين : نيوفراسطوس، وإبوديموس، وسترانو، وديودوروس، وأندرونيفوس.

Fa - Chia <sup>(E. F.)</sup> ; ...... Fa - Kia <sup>(G.)</sup>

مدرسة الفاتشيا، أو الفاكيا legalist school ،

كانت تياراً فانونياً في الفلسفة الصينية، طالب بأن يكون للمجسمع قوائينه الخاصة (فا)، مثلما للطبيعة قوانينها الخاصية (تاو)، وهذه القوانين هي أساس الدولة ورخائها وتقدمها.

وتعبر مدرسة المشترعين عن وجبهة نظر الدولة، وتقوم على تقويض أو تحريف ما كانت تدعمو إليمه الكونفوشية والمووية والتناوية من مدارس الفكر الصيئى القديم، وفلسقتها مكيافيللية، تبرر الحبروب التوسعية، وتعرّف الفضيلة بأنسها الامتثال لأواسر السلطان ، غير أن الأهم - والذي تستقى منه اسسمها أنها تعرف الشر بأنه كل ما يخرق المقانون ويعمل على تقويض الحكم، ولذلك كيان أصمحاب هذه المدرسة يقننون لكل ما يريدون ، وشعارهم اكل شي بالقانون، ولكل حادث حديث ، والتاريخ لا بعيد نفسه. ولا عيسرة بما كان، فالمهم ما هو كائن وما سيكون. وأبرز ممثلي هذه المدرسة هان فيه تزو (نحسو ۲۸۰ - ۲۳۳ ق.م). ومن المضمحك أن الحكومة في بلدنا في القرن الواحد والعشرين تستخدم نفس التعبير «كل شئ بالقانون» ، فكلما أرادت أن تعرض شبيئاً على الناس سنّت له فانوناً ثم تذرّعت بالقانون لعيقاب من يخالف ما تريد!!

Normal School <sup>(E.)</sup>; .......... Ecole Normale <sup>(E.)</sup>; Lehrerseminar<sup>(E.)</sup>

مدرسة فرنسية اختصاصها تخريج المدرسين للمدارس الابتدائية أصلاً، ومناهجتها نتناول

ثلاثة أنشطة ، الأول: النظرية التربوية كما ينتن الهساعلم النفس، وعلم الأخسلاق، وعلم الاجتماع، والثانى: التخصص العلمى باعتبار العلوم التى تُذرس فى مختلف المراحل من تاريخ وجغرافيا وفيزياء وكبمياء ورياضيات ولغات المختلفة. وكان الفيلسوف جان بول سارتر من المختلفة. وكان الفيلسوف جان بول سارتر من خريجى مدرسة المعلمين العليا وتأهل منها للتدريس بالمدارس الثانوية.

مسدرسة قبل سقراطية ، وبها يبدأ المتفلسف اليوناني تاريخيا، وتنسب إلى ملطية (بكسر الميم وفتح اللام ونسكين الطاء) عسلسي الساحل الآسيوي. وكان ازدهارها في القرن السادس قبل الميلاد، وفلاسفتها ثلاثة، هم: طائبس، وأنكسيمندريس، وأنكسمانس، وبهم توجّه التفلسف إلى العالم المحسوس.

مدرسة الموصل ...... Mosul School (E.)

مدرسة في الفن، فلسفتها واقعية ، وتنهض على المتصبوير من الواقع بدون اللجسوء إلى الخيال، ولكنه الواقع المشوب بالرغبة في العلو والمترقى والتسامى، وتتمثل واقعيتها في أشكال البشر، وأنواع الحيوانات والطيور والنبانات المرسومة والتضاصيل الكثيرة، والألوان التي تعكس ألوان الطبيعة، وفنانو هذه المدرسة

فلاسغة يعتقدون أن الوجود ملاء، وأن الله لم يخلق الحلاء، فالحلاء عدم ونقيض للوجود، والوجود بما أنه كذلك فهو ملاء يقينًا. وأصحاب هذه المدرسة شديدو الإيمان بالله، وعندهم أن الكتابة فن، والكتابة تقسير وتوضيح، ولذا صاحبوا رسوماتهم بالكتابات، وخير الخطوط هو الخط الكوفي، وكل الحروف به تبين فلسفتها الإيمانية بسوجهاتها المستقيمة كانها تتعبد لله، وتتناغم مع مخلوقات الطبيعة في الترتيم له.

Megarian School <sup>(E.)</sup>; ..... مدرسة ميغارية École Mégarique <sup>(F.)</sup>; Megarische Schule <sup>(G.)</sup>

وتعرف كذلك باسم مدوسة الجدال الميغارى، أسسها إقليمس الميغارى ببلدة ميغار بالقرب من أثبتا، وراجت في أواخر القون الخامس حتى أوائل الشالث قبل الميسلاد، وتأثرت بسسقراط والإيلين، واشتهرت بأغاليطها؛ ومن فلاسفتها أبوليدس، وبريسون، وستلبون، وديودوروس كرونس، وكلينيماخوس، وبانتويدس.

مدرسة هايدلبرج .....

Heidelberger Schule <sup>(G.)</sup>

تعاليم فالاسفة الكنطية المحدثة الذين كانوا يدرسون بجامعة هابدلبرج وذهبوا مذهب كنط، ودعوا دعوته، وعلى رأسهم هاينريش ريكرت (١٨٦٣ - ١٩٣٦)، وتعرف المدرسة كذلك باسم مدرسة يادن في الكنطبة المحدثة، ومدرسة الجنوب القريس الألمانية. (انظر مسدرسسة بادن،

ومدرسة الجنوب الغربي الألمانية).

Warsaw School <sup>(F.)</sup>; ...... École de Varsovie <sup>(F.)</sup> ; Schule von Warschan<sup>(G.)</sup>

مدرسة في المنطق والفلسفة أسسها تواردو فسكى، واغوف، تواردو فسكى، وانتسب إليها تارسكى، ولفوف، وغيرت برفضها للاعقلانية ، وتطبيقها لمنطق الاستدلال العلمي، واهتمامها بالسيمنطيقا المنطقية، ومن علمائها الوكاسيقتش وفايزبرج ، وسلوتشكى، وكانوا روادًا لمنطق القسيم، ومنطق الجهة ، ومنطق الملاقات، وأسهموا في التأسيس لعلم ما بعد المنطق، وفي نظرية الفنات.

Yin Yang School<sup>(E.)</sup>; ... واليانج École de Yin Yang <sup>(E.)</sup>; Schule von Yin und Yang <sup>(G.)</sup>

مدرسة صينية قديمة تقوم على مسدأين كونيين، الأول سالب سلبي مستكين، والآخر إيجابي فعال قوى، ومن تفاعلهما تتولد الأشياء، والمظنون أن مؤسسها هو توين (٣٠٥- ٢٤٠ ق.م).

ويسمى كذلك اسكولائي، نسبة إلى المدرسة أو الاسكولا، وهو التعليم الفلسفى الذي نشأ في كل المدارس الكنسية في العصور الوسطى من القرن العاشر إلى نحو القرن السابع عشر، وتميز

بارتباطه بعلم اللاهوت، وبمحاولة التوفيق بين الوحى والعقل، وبالاعتماد فى البحث على طرق القياس البرهاني، وتفسيرات النصوص الفديمة وخاصة النصوص الأرسطية، وأبرز فلاسفته توما الاكويني. ويطلق المدرسي كذلك على سببيل الزراية على كل بحث يتسم على سببيل الزراية على كل بحث يتسم بالصورية الشديدة، كالإفراط فى التقسيم والتخريد، والاستدلال والتفريع والتجريد، والاستدلال المفظى. كمما يطلق على كل باحث به مبيل واضح للتقيد بالقديم والتزام التراث وترجيح واضع للتقيد بالقديم والتزام التراث وترجيح

Scholasticism <sup>(E.)</sup>; ...... Scolasticisme <sup>(E.)</sup>; Scholastik <sup>(G.)</sup>

مى الاسكولائية أيضًا، والفلسفة المدرسية. (انظر فلسفة مدرسية).

Neo - Scholasticism <sup>(E.)</sup>; ...... مدرسیة معدثة Néo - scolasticisme <sup>(E.)</sup>; Neuscholastik <sup>(G.)</sup>

مدرسة الفلاسفة من أهل الدين المسيحى، قالوا إن الفلسفة يجب أن تقوم على العقبل كما هو الشأن في الفلسفة التوماوية، لأنها طالما أنها فلسفة فبلا أداة فها إلا العقل، والعقل وحده، وعلى هذا يذهب المدرسيون المحدثون إلى إنكار الفلسفة المسيحية، ومن هؤلاء سيرب Sierp.

هؤلاء متكلمون على الطريقة الإسلامية.

هَمُّهم استخلاص الفكر المسيحي من الأناجيل وتفسيره وشرحه والتعليق عليه، ونطوير مبادئه . والبناء على أصوله . وبدأت الحركة المدرسية في العبصبور الوسطى في البقيرن الحيادي عسشير واستمرت حتى عنصر الإصلاح. واستخدم المدرسيمون منطق أرسطو يدحمون به رؤياهم المسيحية ، ويطبعون به تعاليمهم فتبدو كالفلسفة. وكان رائد هذه الحركة أنسيلم، ومن أقطابهما روسيلنيوس، ووليام شماميو، وأسيلار. وبيسرنارد كليسرفسو، وبطهرس لومسهارد، ويوحنا سالسيبوري، والإسكندر الهاليسي، وبونافنتورا، وألبرت الكبير، وتوما الأكويني، ودنس سكوت. وروجر بیکون، وولیام أوکام، ورایموند سابندی. ونيضولا قوسا. وانقسمت الحركة المدرسية إلى مرحلتين تفصل بينهمما المرحلة التي سيطر عليها الفكر الغربي في أوروبا متأثرًا بالفلسفة اليونانية في القبرن الشاني عشير. (انظير الاسكولائيسة، والفلسفة المدرسية).

بفتح الراء، هو موضوع الإدراك، فإذا كان مجرداً عن المادة، كإمكان زيد، فإدراكه تعتلُ وحافظه العقل، وإن كان مادياً فإما أن يكون صورة، وهي ما يُدرك بإحدى الحواس الخمس الظاهرة، فإن كان مشروطاً بحضور المادة فإدراكه نخيل وحافظه الحيال، وإنا أن يكون معنى وهو ما لا يدرك بإحدى الحواس الظاهرة، فإدراكه

توهم وحسافظه السذاكسرة، كسيادراك حسداقية زيد وعداوة عمرو. والملوكات منها المركب والبسيط.

مدينة الله ...... الله Civitas Dei

الاسم الذي أطلقه اوضطين (٢٥٤ - ٢٥٠) على منظمه الأعلى في الدولة، وهي دولة تستمد سلطتها من الله مباشرة، ومن مهامها ما ينصل بالحياة الدينية، وما يتصل بالحياة الدينية، أي أنها تعمل من أجل تحقيق السعادة على الأرض وفي الآخرة بالنسبية للمواطنين، فالسلطة الدينية تشرف على السلطة الدينية الذيوية لتوجهها إلى الأبدية، والسلطة الدينية تساعد السلطة الدينية على تحقيق أغراضها، ونقيض مدينة الله أو المدينة السماوية : "الملينة الأرضيسة Civitas أو مدينة الشيطان، وهي التي بحكمها الضلال والهوى والطغيان، وهي التي بحكمها الضلال والهوى والطغيان.

مدينة فاضلة ..... و Urbs Virtutis المدينة

مو الاسم الذى أعطاء الفارايي لمدينته التي تخيلها أسوة بجدمهورية أفلاطون في كشابه السياسة ، وأعطاها الفارابي اسم فعيادئ أراء أهل المدينة الفاضلة ، وما يتحدث عنه في هذا الكتاب مو المدينة المثالية أو اليوطوبيا ، ويشبهها بالبدن وأعضائه الطبيعية ، ورئيسها بمثابة القلب، وكل عضو له من الهيئة والملكة ما يؤهله لعمله . ويضاد المدينة الفاضلة أنواع من المدن: المدينة الفاصلة أنواع من المدن: المدينة المفاسقة ، والمدينة المتبدلة والمدينة المفاسقة ، والمدينة المتبدلة والمدينة الفاسقة ، والمدينة المتبدلة والمدينة الفاسقة ، والمدينة المتبدلة والمدينة المنابة الفاسقة ، والمدينة المتبدلة والمدينة المنابة المتبدلة والمدينة المنابة .

ويقصد بالملينة المتبدّلة أن أهلها كانوا بومًا على الفضيلة ثم تبدلُوا إلى غير ذلك. وأما المدينة المحساهلة فيقصد إلى أربعة أنواع منها : المعلينة المحسرودية وأهلها جهلة لأنهم اقتصروا على تحصيل المضرورى؛ والمدينة البدّالة وهى التي أهلها يسعون لليسار لليسار بدلاً من أن يكون يسارهم خياة أفضل؛ ومدينة الحسنة والسقوط، وأهلها يطلبون الملذة والمتعة، ويؤثرون الهيزل واللعب؛ ومدينة الكرامة، وأهلها الجهلة حصروا همهم في أن يحفظوا لأنفسهم كرامتها، وأن يشتهروا بذلك، ولذتهم أن يراعي الناس كرامتهم؛ ومدينة التغلّب، وأهلها الجهلة يرومون الغلبة على الناس بذلك، وهذه هي لذتهم ؛ والمدينة الجماعية ، وهي التي يسغى أهلها الجهلة أن يعبشوا كجماعة حرة بعملون كلّ ما يحلو له.

مدينة كامنة ...... Urbs Perfecta الله عامنة

اصطلاح الفيلسوف العربى ابن يساجسه (م١٠٨٥ - ١٠٩٩) لمدينه الفاضلة أو اليوطوبها، ويتخيلها على غرار جمهورية أفلاطون في كتابه «السياسة»، ومدينة الفارابي في كتابه «آراء أهل المدينة الفساضلة»، وهي كاملة باعتبار أن كل أعسمال الناس فيها على صواب، ولذلك لا يحتاجون فيها إلى طبيب أو قاض، وكل إنسان يعمل فيها في العمل الذي أعيد له، وهم مراتب يعمل فيها في العمل الذي أعيد له، وهم مراتب أو طبقات.

مذاهبي .......... المناهبي المناهبين المناهبي المناهبي المناهبين المناهبين

المذاهب، ولا يجد تشريباً أن يتسذهب بأى منها، أو بها جميعًا، وكان محمد بن خلف من علماء الشرن الخيامس الهجسرى (١١٣٥م) يلقبونه حنفشاً، وهى الأفعى التي تغير جلدها . لأنه غير مذهبه ثلاث مرات في وقت قبصير، فكان حبليًا، ثم حنفيًا، ثم شافعيًا، فاختصر ذلك كله في لقبه بالحروف الأولى من هذه المذاهب، فكان حنفشاً (حن - ف - شأ، باعتبار ح رمزاً لحنبلي، وفَ لحنفي، وش لشافعي). ولُقب أحمد بن عبدالمتم اللمتهوري (١٩٢٧م) بلقب الملاهمي، وكانت فتاواه على المذاهب الأربعة، وذيل اسمه وكانت فتاواه على المذاهب الأربعة، وذيل اسمه في كشابه الحشف العيمون، هكذا : «الحنفي، في كشابه الحشف العيمون، هكذا : «الحنفي، المنافعي، الحنبلي،

المستسقد المذى يُذهب إليه، والطريقة، والأصل، وهو بخلاف النسق الذى هو تجميع للمعرفة فى كلَّ عضوى هو أقرب إلى النظرية، أما المذهب فخصائص منصلة بالعمل. والملهب التعليمي هو الذى يرجع إليه ويسترشد به اتباعه، ويسميه البعض لذلك ملهب التعليم؛ ومسن مذاهب التعليم الكلام، وهو طريقة أهل الكلام في إبراد الحجة على صورة معينة خاصة بهم، وينسرونه بأنه مذهب الصحابة أو الجمهور منهم، ويصفونه بأنه مذهب الصحابة أو الجمهور منهم، ويصفونه بأنه مذهب الصحابة أو الجمهور ومذهب. وفي

مجال الفلسفة نقول الفلسفة الأفملاطونية ولا نقول المذهب الأفلاطوني، فإذا أردنا استخدام اصطلاح منذهب نقول المذهب الأفسلاطوني في المعرفة. وكذلك لا نقول المذهب التجريدي وإنما النجربدية أو النزعة النجربدية. ولا تقول المذهب الإسلامي ولكن نشول الإسلام، والمذاهب في الإسلام السنَّى أربعة، هي : الحنفي، والمالكي. والشافعي، والحنبلي، وعند الشبعة : الإمامي. والجسم فسرى، والزيدي. وفي المنصرانية: الأرثوذكسي، والكاثوليكي، والبروتستانتي. وفي اليهودية: السامري، والفريسي، والصدوقي، ومـذهب القَرائين، والحـصـبدي، والأصـولي أو السلفي، والإصلاحي أو التجديدي. وحسرب الملاهب اختلافها إيدبولوچيآ وما يستتبع ذلك من فتن دامسية. والتقسريب بين المذاهب دعوة مسحدثة تفرضها الفلسفة التنويرية وعصر العولمة، لرأب الصدع بينها ، وإقرار الحوار بالحسني، كـوسيلة حضارية للإقرار بالآخر.

القول بأن كل الظواهر بمكن ردّها إلى جُملة محددات ميكانيكية، ويرادف المذهب المادي.

مذهب إباضي .....المذهب إباضي

الداعى إليمه عبدالله بن إياض في الأعسوام الأخبرة من حكم مروان الثاني، يقول الاستطاعة

قبل الفعل، وأضعال العباد مخلوقة، والعالم كله يفتى بفناء البشرية محل التكليف، وأهل القبلة دارهم دار توحسد، إلا حسيث كان الحكام، فلورهم دور بغى.

# مذهب الاثنيّ عشرية .....

هو مذهب الشبيعة الذين يقبولون أثمة الإسلام النا عشر، وأن تاريخ البشر لا يتوقف عند نبى وإنما يتواصل بالإمامة أو الولاية، وكما أن دور النبوة ينتهى عند خاتم الأنبياء، فإن دور الإمامة أو الولاية ينتهى بخاتم الولاية عند ظهور الإمامة أو الولاية ينتهى بخاتم الولاية عند ظهور الإمام الشانى عشسر. والأرض في عُرف الاثنى عشرية لا يمكن أن تخلو من إمام، إلا أنه قد يكون مستوراً، فلابد دائمها من وجود اتصال يكون مستوراً، فلابد دائمها من وجود اتصال بالسماء. والإمام معصوم من الخطأ والخطيئة والنسيان. ومن مقولات هذا المذهب : التُقية ، والرجعة.

الأصل الذي ترجع إليه كل القيم الإنسانية. ويسمى نيشه فلسفته خُلفية خالصة Meiner M. ويسمى نيشه فلسفته خُلفية خالصة الأعلى قانون باعتبار أنه يجعل سيدا الفلسفة الأعلى قانون العسمل وليس قسانون الوجود، ومن ثم تكون المينافيزيقا تابعة لعلم الاخلاق وليس العكس، وأن ما يجب على الإنسان لنفسه ولجنسه متقدم على ما عليه خُالفه، وأن بحثه عن خيره الذانى منقدم على بحثه عن خيره الموضوعي،

Voluntarism (E.); مذهب الإرادة Voluntarisme (E.); Voluntarismus (G.)

أو الإرادية، وجهمة النظر التي تغلّب الإرادة. أو ما تسميه الفلسفة القديمة الهوى، أو العاطفة. أو الرغبة، أو النزوع الطبيعي، على العقل.

مذهب الإرادة الأخلاق*ي .....* Ethical Voluntarism <sup>(E.)</sup>;

Volontarisme Éthique (F.); Ethikvoluntarismus (G.)

يقسول إن إرادة الشئ هي المبرد الأخسيسر لنفسها، وبذلك يكون الشئ خيراً لأنه مُعقِد رغباتنا، ويكون شراً بمقدار ما ننفر منه.

مذهب الإرادة السبكولوچى .....

Psychological Voluntarism (E.); Volontarisme Psychologique (E.); Psychologisch Voluntarismus (G.)

يصور الناس بوصفهم كاثنات تريد غايات وأهدافاً معينة، وتوظف العقل في خدمة الإرادة لتحقيقها، وأبرز تمثليه هويز، وهيوم.

Theological Voluntarism (E);
Volontarisme Théologique (F);
Theologischer Voluntarismus (G)
مذهب بطرس دميان (۱۰۷۲ ـ ۱۰۷۷)،

Theologischer Voluntarismus ((1) مسلمه بطرس دميسان (١٠٧٧ مسلمه)، مسلمه مسلمه بعدم جمدوى العمقل والجددل في مسمائل الدين ، لسبب بسيط، هو أن قوانين المنطق نفسها ليست صحيحة إلا لأن الله قد أرادها كذلك.

مذهب الإرادة المطلقة .....

Absolute Voluntarism (E);

Volontarisme Absolu (F);

Absoluter Voluntarismus (C)

والبراجمائية المطلقة. ويعنى مذهب الإرادة المطلقة أن المطلق كلى وناقص، ويتكامل من خسلال أن المطلق كلى وناقص، ويتكامل من خسلال الأنراد الذين يصنعون مصائرهم بإرادة حرة، والإنسان باكتشافه النقص في الفكر يعرف والإنسان باكتشافه النقص في الفكر يعرف الفكر المطلق. ويقول مذهب الإرادة المطلقة أن كل فكرة نبحث عن موضوع، وأن الموضوع كل فكرة نبحث عن موضوع، وأن الموضوع الذي تهدف إليه الفكرة هو التعبير عن الإرادة المطلقة. (جوزيا رويس).

مذهب الإرادة الميتافيزيقي .....

Metaphysical Voluntarism <sup>(E.)</sup>; Volontarisme Métaphysique <sup>(F.)</sup>; Metaphysischer Voluntarismus <sup>(G.)</sup>

الإرادة هي العلّة الأولى، وعلم الطواهر . تعبير عنها، ووصفها شوبتهار بأنها قوة عمياء لا حدود لها، وقال إن الشهوة الجنسية والواعز الديني مظهران لإرادة الحياة وللتواجد للأبد.

مذهب الإرادة الواحدة للمسيح .....

Monothelism (E.);

Monothélitisme (15.1); Monothelitismus (16.1)
القول بإرادة واحدة للمسيح، فلئن كانت له طبيعتان إلا أن طبيعته الإلهية غلبت طبيعته البشرية ، وكذلك انطبعت إرادته البشرية بإرادنه الإلهية، فلم تعد له إلا إرادة واحدة إلهية.

مذهب الإرادتين للمسيح .....

Dyotheletism (E.);

Dyothéletisme  $^{(\Gamma)}$ ;

Dyotheletismus; Zweiwillenlehre (G.)

مقالة القائلين بأن المسيح له طبيعتان: بشربة وإلهية، ومن ثم فله إرادتهان، ولا تغلب إحداهما الأخرى، وإنما لكل إرادة مجالها، فالإرادة البشرية مجالها أفعال وعالم البشر، والإرادة الإلهية مجالها الأفعال والعالم الإلهي ، وما كان بالقضاء والقدر فهو من الإرادة الإلهية. ومذهب الإرادتين قال به أصحاب مفهب الطبعيتين للمسسيح، الطبيعة المسلمة المستح، الطبيعة الإلهية، فالمسيح، الطبيعة المسلمة المستخص في جسد وولًد من اسرأة، فالمسيح متشخص في جسد وولًد من اسرأة، ولكنه كلمة الله ومن روح الله، وكل طبيعة لها عارساتها، والصلب جرى على الطبيعة البشرية.

القول بأن الكائنات الحية لا تثبت على حال واحدة بعل تستحيل إلى بعضها البعض. واحدة بعل تشبك الثبات : Fixisme (F.); Fixism (E.)

"" Fixisans وهو أن الكائنات الحية ثابتة على أشكالها وأحوالها منذ الخليقة، فالإنسان إنسان، والقرد قبرد وهكذا. ومذهب الاستحالة قال به النطوريون. والاستحالى: Transformiste (F.G.); التطويات المائنات عنو القسسائل بمذهب الاستحالة . (انظر استحالة ، ومذهب الثبات).

وجهة النظر التي تنكر وجود الله والبعث والحساب والخلود، وتقول بإمكان وجود أخلاق بدون أسساس ديني. والملحسد (المناه على المناه المناه المناه المناه المناه عبارة المناه موجوده أي معنى، وهو غير اللاأدري الذي لا يرى أن إئسات وجسود الله أو إنكاره شي مستحيل. (انظر لاأدرية).

lmmanentismus; Entheismus (16.)

مقالة القائلين أن كل شئ في كل شئ ، وأن الكمون إنما هو خروج الأشياء بعضها من بعض. (ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ). (انظر الحلول).

يقول إن وجـود الحقـائق مستـقل عن الوعى بها، وسابق على هذا الوعى، وأن وجودهما قبل وجود المعرفة بها والنجريب عليها، ومؤسس هذا

المذهب نيقولا هارتمن (١٨٨٦ - ١٩٥٠) ، وَضَعَ به مينافبزيقا المعرفة على أسس انطولوجية واقعية ، بدعوى أن ماهية المعرفة ليست إنتاج Erzeugen بسل إدراك Erfassen الموجودات القائمة بذاتها مستقلةً عن المعرفة.

Structuralism (E.); ...... Structuralisme (F.); Strukturalismus (G.)

نسبة إلى البِنْبة، حيث يبحث في البِنْي (جمع بنية) وليس في البوقائع الجرزية، وهو في علم النفس البِنْيي، ويبحث في النفس يطلق على علم النفس البِنْيي، ويبحث في البِنَى النفسية، أي الظواهر النفسية، باعتبارها كلاً يسألف من عناصر هي أجزاء الحياة النفسية أو العقلية. (انظر البنياوية، والبنية)

Alistoricisme <sup>(E.)</sup>; ...... المذهب تاريخي Historicisme <sup>(F.)</sup>; Historizismus <sup>(C.)</sup>

القول بأن الحقيقة ناريخية، بمعنى أنها تتصف بالنسبية الناريخية، أى أنها تتطور بنطور الناريخ. وكنابة الناريخ تجاوزت رصد سيرة الملوك، وإنه لتفكير سقيم أن يظن دعاة التطبيع مع إسرائيل أن إلغاء الناريخ من مقررات المدارس المصرية هو أفضل طريق إلى السلام. والناريخ لم يعد بمفهوم الدكتور عبدالعظيم رمضان، مجرد أحداث تُرصد ضمن نظرة أحادية دون اعتبار، وأعظم المؤرخين المعاصرين هم الذين يجسمعون بين الفلسفة والتاريخ، وكانت عبارة نابليون الأثيرة: وإنى والتاريخ، وكانت عبارة نابليون الأثيرة: وإنى المسلسفة

الوحيدة، ولولا الفلسفة لكان التاريخ مجرد سسرد للوقياشع ، وكنذلك فسإنه لولا التساريخ لأصبحت الفلسفة أيستسمولوجيا أو قصورا تُبنَى على الرمال . وللتاريخ تفاسيـر شنى، فمنها مثلاً التفسير الفيني عند موسويه، باعتبارالناريخ دراما الإرادة الإلهية، فكل حادثة فيه هي درس من السماء يشعلمه الإنسان، وكانت مراجع هذا التفسير أسفار العهد القديم؛ وقو لتير، وجيبون، ومونىتسكيمو، إلخ هم الذين حرروا الشاريخ من اللاهبوت. ومونتسكيو قبال بالتقسير الجغراني ، وقبل ذلك نبَّه أبقراط إلى تأثير البيئة الجغرافية في تكوين السكان نفسيًا وأخلاقيًا، وتكوين الدول؛ وأرجع أرسطو نجاح الإغريق وامتيازهم العقلي إلى مناخهم المنوسط؛ وقال باكل بنأشير المناخ والطعام والأرض ، وتأثير مظاهر الطبيعة في حياة كل جنس من الأجناس. وأما مساركس فبقال بالتغسير الاقتصادي ، يعنى تقسيم الثروة، وطريقة الإنتاج والتوزيع ، وحرب الطبقات، فهذه الأمور هي التي تحدد مظاهر الحياة ، سواء كان هذا المظهر دينيًا، أم أخلاقيًا، أم علميًا، أم صناعيًا، أم زراعيًا، أم أدبيًا، أم فنيًّا، أم فكريًّا. والتظسروف الاقتصادية هي التي تحدد قيام الإمبرياليات، كالإمبريالية الأمريكية البيوم، وهي التي عُجَّلت بسقوط الانحاد السوفيتسي. والمنافسة الآن بين الدول هي منافسة اقتصادية من داخل نظام الجات والعولمة؛ والشفاوت في الشروات والدخول، بين شبعسوب دول الشبمسال ودول الجنوب ، وبين

الدول الغنية والدول الفقيرة ، هو الذي يفجر الخروب الصغيرة، ويعجل باندلاع حرب عالمية ثالثة.

ومقبابل هذا الشفسيسر المادي نقول إسسرائيل بشفسيم عِرْقي للشاريخ ، باعتبار أهم العوامل المحددة لحركة التماريخ هو العامل العرقي، بمعنى أنَّ الفروق العبرقية تُحتَّم فبروقًا عشلية . وروح العسمسر Zeitgeist وإن كمانت الآن مع التفسيسر الاقتصادي إلا أنها تسمح بالتفسير العرقي، وحروب البلقان والشبىشان والخليج وغيرها مي حروب أسبابها عرقية، وأهدافها التلهيسر العسرقي Cleansing والنظرية الفلسيفية الحاكسمة على التقسيم العرقي هي نظرية الصفوة المختارة، والصفوة هم العرق الأسمى. ويتصل بالتفسير العسرقي مسا بسمي بالسفسير النفسي أو السيكولوچي، والتفسير النفسي هو الذي يبرر نظرية الصيفوة الأنه يقسم الناس إلى عباقرة وعاديين وحمقي، والعساقرة أو عظماء الرجال هم الذين صنعوا التاريخ في كل مجال، وليس تاريخ الفلسفة إلا تباريخ عظماء الفلاسفة، والقول فيهم يصدق على غيرهم كبالعلماء بالنسبة للعلم، والأبطال بالنسبة للحركة العامة للحيماة، وهؤلاء الأفذاذ جميعاً هم الذين ولدوا الأفكار، وصنعبوا الاخشراعات. وجُماع هذه التفاسير كلها هو منا تقول به فلسفية التاريخ أو التفسير الفلسفي للتاريخ، وهي فلسفة أو تفسيرً

مركب، والفلاسفة وحدهم هم المؤهلون للنظرة الكلية أو الشاملة.

Trinitarianism <sup>(E.)</sup>; Dreieinigkeitslehre <sup>(G.)</sup>

القبول بالثبالوث الأقبوس: الآب، والابن، وروح القدس، يعنى أن الله واحد ولكنه بثبلاثة أجزاء أو ثلاثة مظاهر، وهو مذهب الاناسيوس (١٩٦٠ - ٢٩٦) أسقف الإسكندرية، أراد به الردّ على هرطقة آريسوس (١٩٦١ - ٣٣٦)، وكان آريوس يقول بالوحدانية، وأن المسبح هو ابن مريم وليس ابن الله، فالله لا يلد. وردّ عليه أثاناسوس بأن المسبحية تقوم على الاعتبقاد في المنالوث الأقدس، والألوهية في المسبحية مثلثة، والله واحد وإنما بشلائة مظاهر، أو أنه من ثلاثة أجزاء واعتبرت الكنيسية الكاثوليكية هذا المذهب هرطقة، وشكل قول أثاناسيوس أساس المقيدة الأرثوذكسية.

يقابله ملعب التفاؤل. وفلسفة النشاؤم تقوم على أساس أن كل ما بالحياة شر، وأن العالم بعستوره النقص، فكانت الزلازل والسراكين، والجنفاف والسيول، والبرد والحر، والأوبئة والأمراض، والنطاحن والحروب، وأن الإنسان نفسه مفطور إما على التشاؤم أو التفاؤل، وأكثر الناس مع المتشاؤم ولا يستشعر التفاؤل إلا

الخسمةي، والأحسمق هو المتفائل الذي لا مسرر لتفاؤله. ومذهب النساؤم يؤكد على الألسم، بدعوى أنه طابع الوجود وقانون الحياة. وفلاسفة التشاؤم بنكرون أن تكون هناك عناية إلهية، وإن كان هناك إله فهو قد خلق العالم وتركه وشأنه، والله في زعم هؤلاء لا يكترث بالإنسان، ولا بخيره ولا سعادته. وأكبر عمل لمذهب النشاؤم بخيره ولا سعادته. وأكبر عمل لمذهب النشاؤم في الفلسفة العربية : أبو العملاء المعرى (٩٧٩ – ٩٧٩)؛ وفي الفلسفة الغربية : شويتهاور

# وزِهَّدنی فی الحُلُق معرفتی بهم

وعلمي بأن العالمين هباء!

والشائى قبال: السعادة وهم ، وهى إمكانية معلقة على سبيل الإغراء بالبقاء في هذا الشقاء، والألم يخترم حياتنا، والهم والجزع، وإذا حاولنا النخفيف عما نعانى من ألم دخلنا في ألم جديد، ونحن باستمرار ندور في عجلة الألم!

والقسرآن فيه من التشاؤم والتفاؤل معاً، فالموجود جدلى وفيه الليل والنهار، والأبيض والأسود، والبسر والعسر، فلا الليل يسبق النهار، ولا النهار يسبق الليل، ولا السواد يعم الكون، ولا البياض هو لونه الغالب، والله يقول: وفان مع العسر يُسراً ﴾ (الشرح ٦)، فقرن العسر باليسر؛ ويقول: ﴿مَنْ جُعُلُ اللهُ بَعْدَ عُسْرِيُسُواً ﴾ (الطلاق٧) ، ويقول: ﴿مَنْ بِعُمُ اللهُ بِكُمُ اليُسْوَ وَلا البطلاق٧) ، ويقول: ﴿يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْوَ وَلا البطلاق٧) ، ويقول: ﴿يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْوَ وَلا البطلاق٧) ، ويقول: ﴿يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْوَ وَلا البطرة بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَانَ فَإِنْ البطرة بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَانَ فَانَ فَإِنْ البطرة بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَانَ فَإِنْ البطرة بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَانَ فَإِنْ البُصْرة وَلا البطرة بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَانَ فَانَ فَانَ فَانَ فَانَ اللهُ بِكُمُ النَّهُ اللهُ فَإِنْ البَصْرة وَلا البُصْرة فَانَ اللهُ ال

من النشاؤم قبوله تعالى : ﴿ لَقُلَّا خُلَقْنَا الإنسَانَ لحى كيد ﴾ (البلدة)، والكيد هو الشقاء، وقوله: ﴿ حَمَلَتُهُ أَمَّهُ كُرُهُمُا وَوَضَعَتُهُ كُرُهُا ﴾ (الأحقاف ١٥) . والكُرُه هو المصاناة والتحب يكونان في الحمل ، فمنذ البداية والإنسان يولد في مشقة، ويعيش في مشقة، وفي الحمل تقاسى الأم الوحم والغشيان والثُقل والكرب. وعند الوضع كأنما النفس تُشَقّ نفسين ، والجسم ينقسم إلى أثنين، ويستعلم الطفل ـ كعنذاب الأم ـ من الطلق والدفع، ويبدأ الحساة أول مما يبدأها بالبكاء. وتلخص الآية : ﴿ وَالْعَسَمُ اللَّهِ إِنَّ الإنسَانَ لَغِي خُسسَرِ ﴾ (العصر ١/ ٢) حياة الإنسان على الأرض خلال عُمره كله، فيهو دائمًا إلى خسران. وأصا النفاؤل فهسو في مثل هذه الآية : ﴿ إِلَّا الَّذِينُ آمَنُوا وُعُمِلُوا المسالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالمسبرة (العصر؟) ، كنما في مذهب أفلاطون، فناثروح في اتصنالها بالمبدن المادي تتدنى وتنحط بسبب الشهوات والرغبات التي يفرضها عليمها البدن، ولذلك فمن الواجب على الإنسان أن يتحرر من البدن قدر استطاعت فيحسر الروح، ومقبابل الفيلسوف فإن الإسلام يقول بالمؤمن، وصفات الفيلسوف أن يحرز الحكمة والفضائل وصفات المؤمن الإيمان، وأن ينعمل الخيس، ويندعو إلى الحق، وأن يصب ويكون قدوة للأخرين في الصبير. وصفات المؤمن أروع من صفات القيلسوف ، لأن حكمة القيلسوف وفضائله لذاته ولا شئ منها للناس، ثم إن أضلاطون يدعو

إلى الزهد حتى الموت، كما يقول سفراط: الموت ملهم للفلاسفة، وهو نقطة البدء، وغاية الفلسفة؛ وفي الإسلام نقطة البدء أن يعيش الإنسان الحباة الصالحة، ويساعد المجتمع من حوله على الصلاح، أي أن الفيلسوف يعيش لنفسه، بينما المؤمن يعيش لنفسه، بينما وعلمه الحقيقة ، والمؤمن معلم وعلمه الحق والصبر، وشتان !! وعلى ذلك فالمؤمن معتشائم وجوداً وحاضراً، ومتفائل حياة ومستقبلاً، والفيلسوف منشائم فقط.

مذهب النشكك الأخلاقي .......Ethical Skepticism <sup>(E.)</sup>;

Scepticisme Éthique (F.); Ethischer Zkeptizismus (G.)

إن تسواعد الأخلاق أواسر أو توصيبات أو تعبيرات انفعالية لاتجاهات صاحبها أو معتقداته، ومن ثم فهي نسبية وغير ملزمة للأخرين.

صَدْهَبِ الفَـلاسفَـة الذَّينَ يَشْسَيُسُونَ المَّعَانَى، ويسمى الشيئية كذَّلك. (انظر أيضاً شيئية) .

أن كل ما في الطبيعة يخضع للتطور من البسيط إلى الأكثر تعقيداً، غير أن التطور قد يكون بالانتخاب (دارون)، أو خلاقاً (برجسون)، أو عكسياً - أي من التنوع إلى التجانس (لالاند)، أو طافراً (لويد مورجان)، أو غائباً (لامارك)، أو

Emergent Evolutionism (E.)

فلسفة لويد مورجان ، ويفسر التطور بالنشوء الفحانسي، أو الانشاقي، لسعنديلات تطرأ على الكائنات الحية، من شأنها أن تلائمها لظروفها.

يقابله ملعب النشاؤم . واليه ودية والفلسفة الفائمة عليها أساسهم التشاؤم، بينما المسيحية قوامها التفاؤل، والإسلام مريح من المذهبين، وكذلك فلسفة أفلاطون، وكنط. والفلسفة الأفلاطونية المحدثة، والرواقية، والفلسفة التي تقول بها ثورات كالشورة الفرنسية، والشورة البلشفية: والشورة المصرية، جسميعها متفائلة، وتفصح عن آمال عريضة للمستقبل. والفلسفة المحديثة متفائلة، وترى أن الوجود يستحق أن يعاش، وأن العالم ليس أفضل العوالم، ولكن بوسع الإنسان أن يصنع منه شيستا أفسضل، والفلسفة بوسع الإنسان أن يصنع منه شيستا أفسضل، والفلسفة بوسع الإنسان أن يصنع منه شيستا أفسضل، والفلسفة التقدمية تذهب إلى ذلك.

Finitism (E.); ...... التناهي التناهي Finitisme (F.); Finitismus (G.)

أنه ليس ثمة شئ في الواقع لامتناه، وأن كل ما ضبه يخضع لقانون العدد، فإذا قبيل إن العقل بوسعه أن يتصور اللامتناهي الرياضي، أجاب أصحاب مله التناهي بأن الموجدود في الأذهان بخلاف الموجود في الأعيان.

نقيضه ملعب الاستحالة ، وسلعب التطور. والثبات يعنى ثبات الكائنات على أشكالها دون أن يطرأ عليها تطور جوهرى، فالإنسان هو الإنسان، والقرد هوالمقرد، ولا يستحبل القرد إنسانًا، ولم يتطور الإنسان من القرد، فكل نوع ثابت على نوعه، والطفرات حالات شاذة مآلها الزوال ولا تُخسرج النوع عن نوعه. والشبائي الزوال ولا تُخسرج النوع عن نوعه. والشبائي الزوال ولا تُخسرج النوع عن نوعه. والشبائي الزوال ولا تُخسر النوع عن نوعه. والشبائي والله ولا تُخسر النوع عن نوعه. والشبائي النهائي وملعب الشبات.

والشبات Fixierung<sup>(G.)</sup>; Fixation<sup>(E.;F.)</sup> حو الاستشقرار وعدم الشغير، تقبول ثبنت الفكرة في عقله، أي استقرت، والفكرة الثابتة ;idée fixe هي

المستشقرة التى تنفوض نفسسها باستسمرار على الشعور، وفى صورتها المرضية تتحكم فى السلوك الواعى للفرد.

والتبيت في التعلم هو أن يمهر العضو في إنيان حركة، أو أن يسهل على العمقل تذكر موضوع. والتنبيت في التحليل النفسي هو التعلق بمرحلة باكسرة من مراحل النفسي النفسي الجنسي، أو بموضوع من تلك المرحلة. والثبات في الاممطلاح مو صمود على الرأى أو المذهب، وهو التصميم والإصرار. والتبات في الاخلاق Perseverance والإصرار. والتبات في الاخلاق بالاخلاق Perseverance ومقاومتها. (Eligent Sperseverance): في المنفس تقوى بها على احتمال الآلام ومقاومتها.

مذهب الهيجليين الذي لا يرى أن الحقيقة ثابتة وكلية ، وإنما هي في صيرورة وتغير؛ وكل وضع المشخص بنضمن تَقْيه antithèse، وكلا الوضع ونفي الوضع يتحد في مركب synthèse أعلى، وهكذا باستمرار.

Aestheticism <sup>(E.)</sup>; ...... عذهب الجمال Esthétisme <sup>(F.)</sup>; Ästhetikismus <sup>(G.)</sup>

اتجاه صريح أو ضمنى يعلى من شأن الجميل ويجعل من شأن الجميل ويجعل من قسم الجمال أعلى قيم الحياة، ويطلب الجمال الجميل لذاته لا لمنفعته أو خيريته. وملعب الجمال الاخلاقي اتجاه يصنف السلوك باعتباره جميلاً أو قبيحاً، وينظمه وفقاً لقيم الجمال.

مذهب الجوهرية...... Substantialisme <sup>(F.)</sup> ; Substantialismus <sup>(G.)</sup>

مذهب القائلين بوجود الجواهر من حيث هي دوات موجودات قائمة بنفسها، أو من حيث هي ذوات قابلة لتوارد الصفات المتضادة عليها دون أن تتغير هي نفسها، ويقابله مذهب الظواهرية الذي يبطل القائلون به معنى الجوهر، ويعتبرون الموضوع الذي تُحمَل عليه الصفات قائماً بهذه الصفات وحدها لا بشئ آخر غيرها.

Liberalism (E.); ......Libéralismus (G.)

منفهب في فلسغة السياسة يرى وجوب استقبلال السلطة التشريعية والقبضائية عن السلطة التنفيذية، ويقرر للمواطنين ضمانات تحسيبهم من تعسيف الحكومات والمنادون الأوائل بمذهب الحرية هم جماعة من الأسبان طالبوا بإدخال النظام البرلماني (نحو ١٨١٠)، من النمط الإنجليزي ، إلى أسبانيا، ومذهب الحرية بهذا المعنى نقبض الملعب الاستبدادي -nutor بهذا المعنى نقبض الملعب الاستبدادي -incrisme فلسفى يقرر حرية الاعتقاد والرأى، وأنه ليس من الضروري أن يكون الناس على دين واحد من الضروري أن يكون الناس على دين واحد كي ينصلح النظام الاجتماعي ، ومذهب الحرية أخيراً مذهب فلسفى اقتصادي بقرر وجوب

تخلى الدولة عن عارسة النشاطات الصناعية والنبجارية، وعن النبدخل في العبلاقات الاقتصادية بين الأفراد والطيقات أو الشعوب، ويسمى هذا المذهب بمفعب الحرية الاقتصادية الدولة المدولة الدولة على كل النشاط الاقتصادي؛ وهو نقيض ملعب رأسمالية الدولة الاقتصادي؛ وهو أيضاً نقيض النظام الاشتراكي الذي يقوم على السيطرة الاقتصادية للمجتمع.

مذهب حسَّى .....

Sensualism; Sensationalism <sup>(E.)</sup>; Sensualisme; Sensationalisme <sup>(E.)</sup>; Sensualismus <sup>(C.)</sup>

يجعل الاحاسيس مصدراً وحيداً للمعرفة، وكانت نشأته في القرن التاسع عشسر نتيجة التطورات التي استحدثها التجريبون في القرنين السابع عشر والشامن عشسرا وأبطاله هارتلي، وجيمس جمل، وكوندياك.

أقدم المذاهب الفلسفية، وهو مضمون الأرواحية animism ، والطوطمية Totemism والطوطمية والديانات والديانات الباطنية والغنوصيية، والديانات المصرية والهندية، يقول: إن الله حالٌ في الكون أو في الإنسان. والحلولية انتشرت عند المسلمين وجاءتهم من الهند، ومن النصرانية، فإذا كانت

روح الله قد حلّت في المسيح، فيسكن كذلك أن تحل في أجساد أخرى لأشخاص آخرين، وكان الحلاّج المقتول سنة ٩-٣هـ داعية الحلول الأول، وقال بالوحدة، ووحدته وحدة شهود لا وحدة وجود، يعنى أن الله تعالى يشهده في نفسه ويحل فيه على المجاز وليس على الحقيقة، وأما وحدة الوجسود فيهي أن الله يحل في الطبيعة وفي الأبسان. (انظر وحدة الوجود، ومذهب الكل في المأن).

مذهب حتبني .....مذهب منابي

مذهب أحمد ابن حنبل ، قال بالنوقيف في العبادات، والعقو في المعاملات. ومن أصول المذهب الحنبلي: للصالح المرسلة، أي مصالح الناس اليومية فيجب مراعاتها؛ والاستصحاب أي استدامة الثابت صا دام ثابتًا، والمنفى ما دام منفيًا-أي لا تغيير بما هو قائم من غير داع يستلزمه؛ واللوائع أي التي بحق الأخذ بها كموسائل لأمر أو لنهي. وفي المذهب الحنسلي يسوغ الاجتهاد حتى للعنامي. والعلم هو معرفية المعلوم على ما هو بـه. وليس فـي المذهب الحـنبلـي نعطـيل ولا تشبيمه، والإيمان بالله ينسغي أن يكون بلا كبيف، فهو سميع يسمع، ويصبر يبصر، من غيـر تشبيه ولا تأويسل ، لأنه ليس كسسمسشله شئ. وليس القسضياءعند الحنابلة بمعنى الجسيسر والإلزام، وإنما قبضاء المعاصى على المناس، بمعنى أن الله خلق لهم حركاتها النبي تكون بها الإرادة المفاسدة

والمعاصى، لا بمعنى أنه أسرهم بها ويجبرهم على عليسها. ومن قبضائه تعالى أنه أوجب على المكلفين النظر والاستدلال الموصلين إلى العلم، واختلافهم يدل واختلاف الناس من القبضاء، واختلافهم يدل على وجوب النظر. والإيمان شامل، فهو قبول باللسان، وعمل بالأركان، واعتقاد بالقلب، ويزيد الإيمان بالطاعة، وينقص بالمعصية، ويقوى بالمعلم، ويضعف بالجهل.

#### مذهب حنفی .....مذهب حنفی المعالم

مؤسَّسه أبو حنيفة النعمان ، وفلسفته إسلامية. ومضمونها : أن لله ماثية، أي ماهية، بمعنى أن الله يعلم نفسته شنهنادةً لا بدليل و لا خَبُر، ونحن تعلمه بدليل وخُبُو. والله تعالى لا يشبه شـيئاً من خُلَقه ولا ينسبهه شيّ من خُلقه. ويعمتبر المذهب الحشفى أول مسسذهب قسسال في الله أنه ليس كالأشياء.وفي المذهب الحنفي يصيرالتصييز بين صفات الذات له تعالى وصيفات الفعل. والله قد خلق العمالم لا من ممادة، وكمنسب كل شئ بالوصف أو بالحُكم- أي أن الأشيباء ستكون على كلذا من الصفات، لا بصيغة الحكم، أي فلنكس على كـذا من الـصـفــات. وعلم الله في المذهب الحنفي أزلي، وما يحدث من تغيير في الأشياء إنما هو محصور في الأشياء وفي علم اله. ونـظريـة الـقرّ من النظريات الاعـثقـادية في المذهب الحنفي، بمعنى أن الله خلق البشر في هيئة الذر في صُلُب آدم فهم يتحدرون منه تباعًا، وأنه

أخذ عليهم الميثاق فأقروا له بالعبودية، ولكنهم نسوا بعد أن ولدوا وشبوا ومذهب أبى حنيفة كسبى، مؤداه أن الله لا يجبر أحداً على الإيمان، وكل أفعال العباد من كسبهم على الحقيقة ، ولا يتنافى ذلك مع القول بالقضاء والقدر، فالأعمال مخلوقة من الله ومكسوية من العباد، والقضاء هو ما حكم الله به نما جاء به الوحى، والقدر ما تجرى به قدرته وقدره على الخلق من الأزل ، ومن ذلك أمره تعالى بالتكوين والإيجاد، وأصره بالتكليف والإيجاد، وأصره بالتكليف والإيجاب ، والأول تسير الأعسمال في الكون على مقتضاه، والثاني يسير الجنزاء في الآخرة على أساسه.

اتجاه مثالی فی علم الحیاة یرجع العسملیات الحیویة فی الکائشات الحیة إلی عوامل لاسادیة بسمیها قوی الحیاة، أو السورة الحیویة، أو الکهرهاء الحیوانیة، ومذهب الجمهور من الفلاسفة الحیویی هو الملحب الحیوی البسیط، غیر أن التیار العلمی السائد بین علماء الحیاة و ویسمیه البعض الملحب الحیوی قد حاول عزل هذه الحیاة الحیوی التحیی قد حاول عزل هذه الحیاة الحیاة الحیوی التحیی، قد حاول عزل هذه الحیاة الحیاة الحیوی الکائن والتحیریب علیها، واشتهر من هؤلاء ولیام هارفی، وشتال، وکان أبرزهم هانز دریش.

Neo- vitalism <sup>(E.)</sup>; ....... مذهب حيوى حديث Néo - vitalisme <sup>(F.)</sup> ; Neuvitalismus<sup>(G.)</sup>

فلسفة القائلين أن الحياة المتخلَّقة أكبر من مجموع العمليات التي تستحدثها، وأن هذه

العمليات تتم بخُطة مسبقة أو تستهدف قاية قد رُصدت لها تبلاً، ويردون الحياة إلى ما نسميه الروح Seele ، وهي كمال أول أو انتلخليا، بمعنى قوة حسوبة تسيطر على العمليات الحيوية وتوجهها وجهة غائية.

Hylozoism <sup>(E.)</sup> ; ...... مذهب حيرية المادة Hylozoisme <sup>(E.)</sup> ; Hylozoïsmus <sup>(G.)</sup>

أن الحياة من خصائص المادة، وأنه لا انفصام بين المادة والحياة، وأن كل حياة مستحدة من المادة، على عكس ما كان بقول به أفلاطون وباركلى من أن المادة عاطلة ولا نفعل بنفسها. ويرجع مسذهب حسيوية المادة إلى الرواقسين الأوائل، غيس أن الاسم لم يقل به إلا والسف كدويرث (١٦١٧ ـ ١٦٨٨)، وينسبه إلى متراتو رئيس مدرسة المشائين (٢٨٧ ـ ٢٦٩ ق.م).

ملعب التطور، وهو تقييض ملعب الفيض، حيث يفترض الأخير أن الكائنات تفيض من مبدأ أعلى، والكائنات الأقرب إلى المبدأ هي الأكمل، ومنها تفيض كائنات أدنى؛ بينما الثانى بفترض أن الكائنات تسسلسل من الأدنى إلى الأعلى. ومذهب الخلق هو الذي يقول بأن الله خلق الخلق في سنة أيام ثم ترك كل شئ للأصول والمسببات نفعل فعلها. ومقعب الخلق المسببات نفعل فعلها.

مرة في سنة أيام ولكنه دائم الخلق والتدبير والرعاية والحفظ لما يخلق ولما قد خلق، والإسلام على هذا المذهب، كما في قبوله نصالى: ﴿ إِنْ وَبَكُمُ اللّهُ اللّهِ عَلَى السّمَواتِ وَالأَرْضُ فِي سِنّةٍ أَيّام وَبُكُمُ اللّهُ اللّهِ عَلَى السّمَواتِ وَالأَرْضُ فِي سِنّةٍ أَيّام ثُمُ استَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُديّرُ الأَمْرَ ﴾ (يبونس ٣)، ثم استواء عليه يعنى والعرش هو الوجود، والاستواء عليه يعنى السيطرة عليه والتسمكن منه، وتدبيس الأصر موالانه.

القول بالخلود، وهو ثلاثة مذاهب، فملعب الخلود بالروح Immortal soul doctrine يقول إن الإنسان مخلوق مركب من عنصرين الجسد والروح، والروح تنقمص الجسد، والموت يجرى على الروح، وحقيقة كل شخص روحه وليس جسده؛ وملعب المعلد شخص روحه وليس جسده؛ وملعب المعلد والروح، فالصورة الإنسان؛ وملعب الإنسان الطيف، وهذه حقيقة الإنسان؛ وملعب الإنسان الطيف، يقول بطبيعتين للإنسان، واحدة مادية هي الجسد، أو الإنسان كصورة أو كجسد، والأخرى أثيرية كالطيف وهيو مانسميه الروح، والجسد يصيبه الروح، والجسد يصيبه الروح، والجسد يصيبه النسان، فيسموت الإنسان الطيف، والخسد يصيبه الروح، والجسد يصيبه النسان الطيف فيسموت الإنسان الجسد، وينسلخ عنه الإنسان الطيف انسلاخ الأفعى من جلدها.

وجهة النظر التي تقبول بأن الكون كله عبارة

عن مجالات لقوى طاردة وجاذبة تنفاعل مع بعضها، في مقابل المذهب الآلى أو الميكانيكى الذي يرد المادة إلى ذرات، ولكنه لا يتجعلها تأتلف وتفترق إلا ينفعل حركة تمر بها ولكنها تسها، فهى عارضة وليست من خواصها. ويعتبر رودجر بوسكونش (١٧١١ ـ ١٧٨٧) مؤسس المذهب.

مذهب ذاتى أخلاقى .....

Ethical Subjectifism <sup>(E.)</sup>; Subjectivisme Éthique <sup>(F.)</sup>; Ethischer Subjektivismus <sup>(G.)</sup>

أن الأحكام الخُلقية هي أفكار أو انفعالات أصحابها تجاه الآخرين، سواء كانت باستحسانهم أو باسنهجائهم.

يتألف الواقع المادى من جزيئات بسيطة دقيقة تسمى ذرات، والمذهب الذرى يرجع ما نلاحظه من تغيرات فى الأشياء والعالم إلى ما يطرأ على هذه الأشياء، أو ما يستحدث بها من تغير فى الوضع النسبى للذرات الداخلة فى تركيبها. والمذهب الذرى أقدم نظرية عرفها تاريخ الفكر الفلسفى، وصاغها دعوقريطس صياغة محكمة، وطورها سينرت (١٩٧٦ ـ ١٩٧٢) عهداً للاتجاه العلمى للنظرية الذرية، ولكن چون جالتسون العلمى للنظرية الذرية، ولكن چون جالتسون وجيهتى النظر القديمة والحديثة، وأدى تطور وجيهتى النظر القديمة والحديثة، وأدى تطور

النظرية حديثاً إلى قيام علم الطبيعة النووية.

Deism<sup>(E.)</sup>; ...... Déisme<sup>(E.)</sup>; Deismus <sup>(G.)</sup>

من deus الإغريقية يعنى الرب، وهو وجهة النظر التى تقول بوجود إله غير شخصى، لبس كإله الديانات الكتابية، كسبب أول للعالم. وهو عند الغزالى الإيمان بالله مع جحد اليوم الآخر ويعتقد الربويى أن الله خلق العالم وتركه يعمل وفق قوانينه دون تدخل منه، ومن ثم يستفى عن الله القدرة المطلقة والعلم المطلق.

Spiritualism <sup>(E.)</sup>; ...... Spiritualisme <sup>(F.)</sup> ; Spiritualismus <sup>(G.)</sup>

بجعل الغائبة أصل الحياة، وبضول بالفكرة الموجهة الخالفة (الروح)، وأنها علة الأجسام الحية، وحقيقة الإنسان، وجوهر الوجود. ومن نتائج هذا المذهب القول بخلود الروح، وبوجود المله، وتقدم القيم الروحية على القيم المادية.

المعرفة بالهبوط المعرفة المعر

القول بأن الله كمان يعرف مسميقاً أن أدم سيعصى أمره ، وأنه سيهبطه إلى الأرض لتكون الحياة الدنيا. وفي القرآن : ﴿ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ﴾ (البقرة ٣٠) دليل على

أنه تعالى قد قص على الملائكة قصة آدم قبل أن يخلقه، فكان سبحانه يعرف أن آدم سيعصى أمر، وسبجعله خليقة في الأرض، ويقابل هذا ملعب سبق القضاء بالهبوط supralapsarianism ، يقول إن الهبوط قد قضى به الله من قبل أن يقع، ووقوعه لذلك كان أمراً مقضياً يعلمه الله بعد أن قضى به فالقضاء به يسبق علمه به.

النظرية التي نجعل النماس السعادة العقلية لا السعادة الحسية أساساً للسلوك الأخلاقي ومحكاً له، وتقول إن السعادة العقبلية هي الخير الأسمى وغاية كبل فعل سواء عملي المستوى الفردي أو الاجتماعي، وهو بهذا المعنى يقابل مذهب الللة. (انظر مذهب الللة).

مذهب سلوكي ....... (انظر سلوكية).

Panpsychism (E.); ...... النفس (E.) Panpsychismus (G.) مذهب النظير إلى المالم من وجهة نفسية النفس (انظر شمول النفس) .

مذهب الشك ......Skepticism الشك الشك

Scepticisme (F.); Skeptizismus (G.)

مندهب أهل الشك أو المتستكين، وهم فلاسفة الإغريق من فورون إلى سيكستوس، ومن نحا نحوهم من المحدثين، أمشال هيوم، الذين شكّوا في كفاية الحواس، وكفاءة العقل لبلوغ اليقين حول طبيعة الأشياء، ومن ثم قالوا بوجوب تعليق الحكم، ويسميهم الإسلاميون اللادرية، وأشهرهم أرقاسيلاوس، وقرنيادس، وفورون الإيلى، وكان لهم أثرهم على الفكر وفورون الإيلى، وكان لهم أثرهم على الفكر الإسلامي عند الغزالي، وملعب الشك النام هو المذهب الفورونية. (انظر فورونية)

اتجاه يؤكد الشكل على الموضوع في الفن، باعتبار أن الفنون شكلية أو تشكيلية، مثل الشجريدية، والتكعيبية، والسربالية، والدادية، والوحشية. وهو في الأخلاق يزعم أن المبادئ الأساسية التي تحكم تصرفاتنا شكلية خالصة. وفي الرياضيات يؤكد جوانسها الصورية على المضمون أو المعنى، أو ينكر أن يكون للمعادلات الرياضية مضمون. (انظر كلاً من هذه المفاهب في مكانه).

أنها طبياع لازمة عن العلل الخارجية بالضرورة، كما في مذهب الجبرية .

قسمان ، أحدهما ملعب الطاقة المطلقة الذي قال به أوشتفال، والأولى أن يسمّى للسلهب المادى السطاقى Materialisme Energetique كسما ذهب إلى ذلك باشيبلارد، وهو القول بأن كل عناصر الوجود، نفوساً وأجساماً، تشألف من الطاقة؛ والآخر مذهب الطاقة المحددة، وهو القول بأن للادة ليست إلا كسيات من الطاقة ، وأما الطاقة عموماً فهى الحقيقة الجوهرية الأولى .

مذهب الطبيعة الواحدة ... أو المدينة الطبيعة الواحدة ... Monphysisme (C.) ; Monophysismus

عند اللاهوتين المسيحين، هو القول بأن للمسيح طبيعة واحدة ناسونية، وهو قول عندهم يرقى إلى التجديف، وهو القول الذي ذهب إليه تسطور (توفى في صعيد مصر سنة ٤٥٠)، بقول: إن صريم أم الإنسان المسيح وليست أم الإله، ومن ثم فالمسيح طبيعته من طبيعة أمه وليس إلها وإنما إنسان مملوء من البركة والنعمة، أو موحى إليه من الله، فلم يرتكب خطيئة ، ولم يأت أمراً إذا. وأنكر مجمع إفسس سنة ٢١١ يأت أمراً إذا. وأنكر مجمع إفسس سنة ٢١١ دفا الرأى في الطبيعة الواحدة الإنسانية للمسيح، وأعلن: أن مريم المعذراء، والدة الله متوحدٌ في الأفنوم.

وأبضاً فإن كنيسة الإسكندرية أعلنت أن

المسيح له طبيعة واحدة اجتمع فيها اللاهوت بالتأسوت، ومن أجل ذلك انعقد مجمع إفسس الثاني سنة ١٥٤، وقرر أن المسيح فيه طبيعتان لا طبيعة واحدة، وأن الألوهية طبيعة وحدها. والناسوت طبيعة وحدها، التقينا في المسبح. (انظر نسطوريون).

مذهب طبيعي أخلاقي .....مذهب طبيعي أخلاقي

Ethical Naturalism  $^{(E,i)}$ ;

Naturalisme Éthique  $^{(F,i)}$ ;

Ethischer Naturalismus (G.)

يقول به النفعيون والبراجمانيون ، وتتقوم فيه الأفعال والمؤسسات بما يمكن أن تنجه من آثار من شأنها إسعاد أو استمرار حياة من تتناولهم. مذهب الطعأتينة ............. ; "Quietism (E.)"; Quietismus

(أنظر الطمأنينة).

هو القول بأن ظواهر الشعبور تابعة للظواهر الفسيولوجية ، تتولد منها ولا تؤثر فيها، فكما أن ظل الماشي لا يؤثر في سيبره، كذلك لا يكون لظواهر الشعور تأثير في حركة الإنسان وفعله.

Rationalisme <sup>(F.)</sup>; Rationalismus <sup>(G.)</sup>

النعمقُلية أو التعبيد للعقل، يتخليب المبررات المعتليمة على المبررات الوجسدانية والإرادية،

وإعطاء الأولوية للتسمقُل لا لملإرادة والشسعمور. وردَّ الموجودات إلى أفكار أو عناصر عقلية.

مذهب العلم ...... العلم Wissenschaftslehre

هو العلموية أبضاً، قال به قشته (١٧٦٢ -١٨١٤)، يدعو به إلى أن تكون الفلسفة علمًا بقينيًا لا يقبل الجمدل ولا المعارضة. والعلم كلي، ولا يمكن أن يكون العلم علماً من غيمر أن يربط بين مبادته برباط يمؤلف بينها ويصنع منها كللا بقينياً، والفلسفة كفلك لابد أن تتمرابط مبادؤها ترابطاً كليًا بقينيًا، ولو حدث في العلم عــدم اتفاق بين يقين أحمد المبادئ ويقين مبدأ أخمر فإن ارتباط مسادئ العلم لن يكون كليًا ، وكذلك الأمر في الفلسفة. ولابد إذن من مبدأ عام كلي بربط كل المبادئ، ويكون هو المبدأ الأول أو المبدأ الأساسي Grundstaz، وهو أن كل الموجودات لها وجودها الموضوعي المتميــز عن امتثالنا لمها. وكل استشال له شكل يتبعلق بالذات المستثلة ، وهذا المبدأ أو هذه البداية هي التي تستمد منها مذاهب العلوم الجزئية يقينها.

ومن أبوز العلمويين بوتواند رسل (١٨٧٢ -١٩٧٠)، والعلمسوية عنده تعنى الاعتسقاد في المنهج العلمي، وفي التقدم والارتقاء. ولرسل كتاب المنهج العلمي في الفلسفة».

يقول بأسباب غائية لظواهر الطبيعة، وبقابل المذهب الآلي، فبإذا انسع التعليل الغاثيFinality

ليشممل كل ظواهر الوجود فيهو المذهب الغسائي الكلي Teleology.

Pyrrhonism <sup>(E.)</sup>; ...... Pyrrhonisme <sup>(F.)</sup>; Pyrrhonismus<sup>(G.)</sup>

مذهب في الشك ، وينسب إلى فورون من إسليس على الشك ، وينسب إلى فورون من إسليس ٢٦٥ ٢٠٥ ـ ٢٧٥ ق.م) . يعارض المدرستين الرواقية والأبيقورية، ويقوم على أن المعرفة ليسست محكنة، ويجب على الإنسان من شمّ أن يشك، وأن ينظم حسساته ويقيمها على هذا الشك، وأن يُعلَق حكمه على الأشياء، وأن يكون قوله المدائب في أية قسضايا: هذا ما يسدو لي ، أو يظهر لي من الأمر، والأحرى الصمت والصوم عن الكلام وإبداء الرأى، وبذلك يطمأن باله، وتتمحمل له المرأى، وبذلك يطمأن باله، وتتمحمل له المرأى، وبذلك يطمأن باله، وتتمحمل له المرأى، المناهم، الإن الغساية من أي فكر هي بلوغ الأتراكسيا، أي الطمأنينة، ولا سبيل إليها إلا إذا كان المرء سلبياً، بتعامل مع الحياة وكأن شيئاً لا يهم .

مذهب القيض .....

Emanationism ; Emanatism (F.); Émanationnisme ; Émanatisme (F.); Emanationslehre ; Emanatismus (G.)

قال به اقلوطين، ويفسر نشأة الكون بردّه إلى مبدأ أعلى يصدر عنه الخلق - كالإنسعاع أو الدفق، بشكل سرمدى، ولا يتقلل هذا الندفق المدائم من الأصل. والكائنات الأقرب إلى المبدأ هي الأكمل، ومنها تفيض كائنات أدنى.

Panentheism <sup>(E.)</sup>; ....... الكنّ في الله Panenthéisme <sup>(F.)</sup>; Panentheïsmus<sup>(G.)</sup>

مقالة الفلاسفة الطبيعيين الذي تصوروا الطبيعة الخارجية على أساس الطبيعية الإنسانية، وأضفوا على ذلك نظرة صوفية، بأن جمعوا بينهما عن طريق الله، فقال طالبيس بوجبود إله الطبيعسة، أو أنه لا وجنود للإله إلا حسالً في الطبيعة، ووحَّـد بين الآلهة، وجعل فيـوس هــو الإله الأكبر أو كسبير الألهة، وضعل مثل ذلك أنكسسمندريس، فبقال إن اللاسحدود هو كل الوجمود، واللامحمدود هو الله. وتجلَّت هذه النزعية للتموحيد بين المطبيعية وبين الآلهية في أوضع صورها عند إكسينوفان الذي جعل الآلهة هي الطبيعية ، وقبال بوحيدة الوجود، وقبال هرقليطس باللوغيوس، أي العقل المسيطر على الكون كله، وهو اللَّه، وكان هذا الاتجاه أظهر ما يكون عند فلاسفة اليونان السابقين على سقراط، وارتبطت هذه النزعة بالنزعة الأورفية، فكان كل الفلاسفة السابقين على سقراط أورفيين في نفس الوقت، وكان طاليس يقول بحباة للطبيعة كحياة الآلهـة. وهذه النظرة التأليـهيـة للطبيـعة هـي ما تترجمهما أحياناً بأنها والكل في الله؛ وأحياناً أخرى نترجمها محلول الله في الكلُّه . (أنظر وحقة الوجود ، ومذهب الحلول ) .

المذهب الكلامي .....

Dialectico • theological Argument  $^{(E_i)}$ ; Raisonnement Dialectico • théologique  $^{(E_i)}$ ; Theolgischer Beweis  $^{(G_i)}$ 

البسرهنة. أو إيراد الحسجمة للمطلوب على

طريقة أهل الكلام، وهنو أن يكون هناك بعد التسليم بالمقدمات مقدمة مستلزمة للمطلوب. نحو ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَّ اللَّهُ لَقَسَدْتًا ﴿ (الأنبياء تحو ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَّ اللَّهُ لَقَسَدَتًا ﴿ (الأنبياء ٢٢)، واللازم وهو فسناد السنموات والأرض باطل، لأن المراد به خروجهما عن النظام الذي هما عليه ، فكذا الملزوم وهو تعدد الآلهة.

هو القول بأنه لبس في الإمكان أبدع بما كان، وأن الكمال هو الوجود الحاصل بالفعل، إذ أن الحسروج من القوة إلى القسعل كمال. وقبولنا إن الأكمل لاحق وتابع لما هو أدنى كمالاً، ليس أقل بشاعة من قبولنا إن الشي بحدث من لا شي. (ديكارت مقالة الطريقة).

مندهب اللا أدرية أو اللا أدرين. القائلين بالتوقف في وجود كل شئ، فهم ينكرون العلم بنبوت الشئ ولاثبوته، ويجحدون إمكان التأكد من وجودالله، ويعلقون الحكم على وجوده، فلا ينكرونه ولا يشبشونه. ومن أبرز فلاسفة هذا للذهب من المحدثين توماس هكسلي (١٨٦٩)، وهو الذي سك الاسم الافرنجي للمصطلح. وانظر لا أدرية).

Hédonisme <sup>(E.)</sup>; ...... اللذة Hédonisme <sup>(E.)</sup>; Hedonismus <sup>(G.)</sup>

تنصير فيه نظرينان، هما: مذهب اللذة أو السعادة الأخلاقي، ومذهب اللذة النفسي، والأول مو وجهة نظر عدد كبير من الفلاسفة من أرستبوس وأبيقور، إلى لوك وهوبز وهيوم وبنتام ومِل ، ويقسول إن اللذة حسى الشئ الوحسيسد المرغوب لذاته. ويقوم الثاني على فكرة أن اللذة وتحاشى الألم هما الدافع إلى السلوك.

ومن فبلاسفة مذهب اللذة الأخبلاتي في العربية الشاعر أبو نبواس (٧٦٢/٧٦٢م) الذي يتول:

فامضٍ في اللَّفَات تُدُماً والخُلَعَنُ فيها العِلَارا ويقول :

فست ارى للهُ ولا فَرَحاً

ولا نجاحاً حتى أرى القدّحا

وكان الأبيسقوريون على ملذهب اللذة، والإسلاميون أطلقوا على أبيقور اسم أفيقورس، وقالوا عن أتباعه أصحاب الللة.

يقابل المذهب الروحى، ويزعم أنه لا بوجد إلا المادة. وأنها الجسوهر الحقسيقى الذى به نفسسر كل ظواهر الحياة، عقلية واجتماعية وأخلاقية.

مذهب المتسامحين ...: Latitudinarianism (6.)
Latitudinarisme (6.)
للتسامحون جماعة من رجال الدين المسيحي

المسلمحون جماعه من رجال الدين المسيحي تمردوا على الكنيسة الإنجليزية في القرن السابع

ولو كانوا من المنشقين وأهل الديانات الأخرى، بدلاً من وظيفتها آنذاك التي رأوا أنها تنحصر في محاسبة الناس وتكفيرهم، وتأليب السلطات عليهم، والحبجر على حرية الفكر بدعوى أنها سلطة إلهية، فالكنيسة ليست سوى مؤسسة اجتماعية يسرى عليها البلى، ويسرع إليها الفساد، إذا لم تجدد نظامها وتطور رسالتها.

Egalitarianism <sup>(E.)</sup>; ...... المساول المساول Égalitarisme <sup>(F.)</sup>; Egalitarismus <sup>(G.)</sup>

وجهة النظر التي تجعل من المساواة بين الناس مبدأ حيث تزهم أن الناس ولدوا أحراراً متساويين بالطبيسعة، وترد اللانساوى بينهم إلى الظروف الاجتماعية، ومن ثم فلكى يعبود الناس إلى الحالة الطبيعية يتوجب أن تعاد صبياغة النظم الاجتماعية عا يكفل أن يعبامل الناس بسبواسية لضسمان حرياتهم، وأن يعبامل الناس بسبواسية لضسمان ملكاتهم دون ضغوط أو معوقات.

Anthropemorphism <sup>(E)</sup>; ..... مذهب المشيّهة Anthropemorphisme <sup>(E)</sup>; Anthropemorphismus <sup>(C)</sup>

مندهب القائلين بأن الله على صورة ذات اعضاء وأبعاد، ويجوز عليه الانتقال، والنزول والصعود ،والاستقرار والشمكن، والمصافحة والملامسة والمزاورة، أى أنهم يجعلون لله وجوداً مشخصاً. والتشبيه عكس التعطيل، وينسب النشبيه إلى الإسرائيلين، وإلى الخشوية من أهل الشيعة والميان، وإلى الخشوية من أهل الشيعة والميان، وحشوية).

Logicism <sup>(E.)</sup>; ...... Logicisme <sup>(F.)</sup> ; Logizismus<sup>(G.)</sup>

النزعة العقلية التي تذهب إلى تفسير كل ما يعن للمرء من مسائل بأنها قضايا وأقيسة منطقية تحتاج في معالجتها إلى المنهج المنطقي. والمذهب المنطقي يضصل علم المنطق عن علم النفس وعن الفلسفة ، ويجمعله الحاكم على كل العلوم الذهنية، ويقدم المنطق كأداة أولى في البحث الفلسفي. والمذهب المضمى هو المقابل للمذهب المنطقي. ( انظر ملهب نفسي ).

يتوم الأفعال بمقدار ما تنتجه من منافع ، غير أن أصحابه فرق وشيع، فمنهم من يقيم سذهبه على قيسمة كل فعل على حدة، وهؤلاء هم فلاسفة ملهب منفعة الفعل، ومنهم من يصنف الأفعال طبقاً لقواعد الأخلاق ولا يحكم على الأفعال بنتائجها، ولكن بمقدار مسايرتها أو مجافاتها لقواعد الأخلاق، وهؤلاء هم فلاسفة ملهب المنفعة المقلق، ومنهم من يعرف المنفعة بأنها اللذة، وأصحاب هذا المذهب هم المقائلون بالمنفعة الفائمة على اللذة ، ومنهم من يطلب بلنفعة لذاتها حيث توجد يعض الأفعال الخيرة بذاتها ،وتطلب لأنها كذلك وليس لأنها وسائل، ويسمى مذهبهم بملهب المنفعة المثالين به بمذهب ما يطلب ويسمى مذهبهم بملهب المنفعة المثالين به بمذهب ما يطلب الفرد، ويسمى مذهب القائلين به بمذهب

المنفعة الغردى أو الأناني، ومنها ما يفيد الجماعة ويسمى بملعب المنفعة الجماعي. ومن الفلاسفة من يعتبر الملاهب النفعي مذهبا أخلاقيا معباريا يُسترشد به لما ينبغي فعله، ومنهم من يعتبره ملاهبا أخلاقيا وصفياً عمله تحليل التفكير السلوكي، وكانت نفعية هيوم تفسيرية، بمعنى أنها كانت تتناول الفضائل القائمة وتحاول تفسيرها.

يقوم الأفعال الخُلقية بما فيمها من أكسر نفع لأكبر عدد من الناس، ولكنه يختلف عن مذهب المنفعة التقليدي في أنه لا يفصل الميل الشخصي لفعل الخير عن العقل نفسه.

مسن Theos الإغريقية بمعنى الإله؛ وهو الاعتبقاد بوجبود إله، قادر، عليم، حيّ، سميع، بصير، خلق العالم وهو منميز عنه. والمسوق Deist (E:G) غير الرسوي: Theiste (F) لا Deist الذي يعتبقد بوجبود إله خلق العالم ولكنه تركه لا يتبدخل في شيؤونه، فإيمانه بالله كسبب أولى وليس إيمانياً بإله شيخيصي كإله الديانات الكتابية.

وكان إيمان هيوم باللَّه فلسفياً وليس كعقيدة.

فكان يشك في وجود إله، ولا يستطيع مع ذلك إلا أن يقول إن وجوده محتمل، ولا يقصد بالاحتمال هذا الاحتمال العلمي، إذ أنه كان ينكر المعجزات كمبرر لبناء ديني ينهض عليها، إلا أنه لا يستبعد أن يكون العالم من تصميم كائن يشبه العقل المبدع شبها بعيداً، لكنه استنكر ما يقول به الدين عن خلود أو سقوط أو حاب، ووصفه بأنه خرانة، وأطلق على إيمانه ذلك اسم التأليه الفلسفي philosophical theism، أوالمسذهي المؤلهة. (انظر ملهب الربوبية).

النظرية التى تقرر أن العقل بوسعه أن يصل إلى الحقيقة فى ذاتها مباشرة مستقلة عن الذات المدركة. ويطلق المذهب الموضوعي بشكل خاص على مسذهب كسنسط من حيث أنه يقرر أن للتصورات قيمتها الموضوعية.

مذهب موضوعی أخلاقی ........................ Ethical Objectivism <sup>(E.)</sup>; Objectivisme Éhique <sup>(E.)</sup>; Ethischer Objektivismus <sup>(G.)</sup>

النظرية التي تقول أن العبارة الأخلاقية تكون موضوعية إذا فصلناها عن قائلها والمناسبة التي قالها فيها. سواء من الناحية الزمنية أو المكانية.

أن كل عــلاقــة هي نـــبــة بين مــوضــوعين.

فسقراط ليس طويلاً أو قصيراً ولكنه أطول من ثانيتانوس وأقصر من ألفبادس، وكل معرفة هي نسبة بين ذات وموضوع تجعل كلاً منهما مشرورطاً بالآخر، والنسبية في الأخلاق هي الاعتقاد بأن فكرة الخير والشر تتغير بنغير الزمن والمجتمعات، وأدى القول بالنسبية في الفلسفة القديمة إلى الشك، ولكن مذهب النسبية صار إحدى دعامات العلم الحديث، (انظر نسبية).

يبحث في المسائل الفلسفية باعتبارها مسائل نفسية، ويجعل من علم المنفس العلم الحاكم على الفلسفية، ويقابل الملهب المنطقي، والملهب الاجتماعي، فإذا أطلق المذهب النفسي كمقابل للمذهب المنطقي فإنه يعني إرجاع مسائل المنطق إلى علم النفس، وتصبح القضايا والقياسات المنطقية عمليات عقلية كغيرها من الظواهر النفسية؛ وإذا اطلق المذهب النفسي كمقابل للمذهب الاجتماعي فإنه يعني إرجاع مسائل الاجتماع إلى علم النفس، أي تفسيرها بقوانين علم النفس. والمذهب النفسي في الاخلاق هو المذهب الذي يسحث في العيم التي للأشباء باعتبار الرغبات فيها وأنها نسد حاجات نفسية. (أنظر نفسانية).

هذهب نقدى .....ناهيه التي تقول بأن العقل ينشئ المعرفة

وفيقياً ليصبوره ومنقبولاته، إلا أن هيذه الصبور والمقبولات التي تبنطيق على عبالم الشبجبرية لا تنطيق على عالم الشئ بذاته.

مرآة مرآة Miroir <sup>(Fa</sup> ; Spiegel<sup>(Ga)</sup>Speculum<sup>(La)</sup>

فى اللغة البلور أو الماء أو السطوح اللاصعة عما تنعكس عليه صور الأشياء، وعند الفلاسفة بقولون موآة الكون؛ ويقصدون الوجود الكونى الظاهر باعتباره عاكساً للوجود الإلهى المخفى؛ ومرآة الوجود: هي النقنيات الباطئة منعكسة على الوجود، والإمكان، والوجود يتعبن بها ظاهراً؛ ومسرآة المستسرتين: هما حضرتا الوجوب والإمكان، أو الحضرة الخالفة والحضرة المخلوقة، والنبي أو المولى أو الفيلسوف الإلهى مظهر والخيوان والنبات وسائر الموجودات مظهر لجميع والحيوان والنبات وسائر الموجودات مظهر لجميع أسمائه تعالى.

Apologeties <sup>(E.)</sup>; ...... Apologétique <sup>(F.)</sup>; Apologetik <sup>(C.)</sup>; Aplogetica <sup>(L.)</sup>

المرافعات أو الاحتجاجات التي دونها المحاسون عن الدين في شكل كُتب رضعوها إلى الأباطرة الرومسانين، أو في هيشة حسوار مع الوثنين، واستخدموا فيها الفلسفة لنشد

المعشقدات الوثنية والفسلسفات الملحدة، ولشرح الدين وإثبائه بالعقل.

حند أهل السلوك محافظة القلب عن الردية. وقيسل أن تعبيد الله كأنك تراه، فيإن لم تكن نراه فإنه يراك، وهي على ضربين، مواقبة العام ومراقبة الخياص، فصراقبة العام من الله تبعيالي خوف، ومراقبة الخاص من الله رجاء.

Square of Opposition <sup>(E.)</sup>; ....... مريع التقابل Carré d'opposition <sup>(F.)</sup>;

Quadrat von Opposition (G.)

مبريع أرسطو الذي يمثل النقابسل بين القضايا في الاستدلال المباشس، وهي التناقض، والنضاد، والتداخل، والدخول تحت النضاد.

امريتهل السيانية الس

لفظ كالمنقبول بلا فرق، إلا أنه لا تلحظ فيه المناسب بين المعمنيين، ومنه أكسشر الأعسلام الشخصية.

مريّد .....Apostata المريّد الما

هو اسم الشهرة للإمبراطور الفيلسوف يوليانوس (٣٦١ ـ ٣٦٠)، يكنبون عنه فيقولون يوليانوس الجاحد، وكان من يوليانوس الجاحد، وكان من الأفلاطونيين المحدثين، وانتحل النصرانية منذ شبابه، ولكنه لما أصبح أمبراطوراً ـ وكان قد صقلته مصاحبة الفلاسفة، وحج إلى المضامات العليا الفلسفية ـ انقلب على النصارى، وانتقد أن

بكون للإله - المسبع - أما من البشر، وعاب عليهم إطلافهم اللحي، وهاجم عقيدة الوهية المسبع، وكانت حبججه لا تبارى، فاستحق بجدارة أن يطلقون عليه اسم المرشد، ويصفوه قائلين \* البابا الأعظم للوثنية ».

مرجنة ..... Morjea (Ar.)

من مصطلحات الفلسفة الإسلامية، وهم جماعة الفلاسفة المسلمين الذين قالوا بالإرجاء، والإرجاء اشتق من الرجاء، لأن المرجئة يرجون لأصحاب المعاصي الشواب من الله ، فيقولون لا يضر مع الإيمان معصية، كسما أنه لا ينقع مع الكفر طاعة؛ وإما أن الإرجاء بمعنى التأخير، لأن هؤلاء أخُروا حكم أصحاب الكبائر إلى الآخرة، فهم كسمأ فسلاسفة اليونان وآوروبا الذين علمقوا الحكم، وتوقَّفُوا عن إصداره بهـذا الشأن. وهم أصناف: منهم مرجشة الخوارج، ومرجئة القدرية. ومرجئة الجيرية، وقبل إن أول مسن وضع الإرجاء حسَّان بن بلال بن الحارث المُزنى، وقـيل بل أبــو سلت السمان، وقبل إن الحسن بن محمد بن الحنفية كان بكنب كتبه إلى الأمصار يدعو إلى الإرجاء. إلا أنه لم يؤخسر العسمل عن الإيمان، وقسيل عن المرجشة أنهم جماعة من الصحابة، كسعيد بن جبير، وأبي مقاتل، خالفوا كل من طلع بقول فيه سلية.

مرسوم بوستینیانوس... Justinian's Decree

المرسوم الذي أصدره سنة ٢٩هم الإمبراطور الرومساني يوستسينسيانوس، بإغلاق مسدارس أثينا

الفلسفية، فكان أسوأ سرسوم صدر ضد الفلسفة في تاريخ العالم!

مرشد الصناعيين ...... Catéchisme des Idustriels <sup>(F.)</sup>

كتاب سان سيمون (١٧٦٠-١٨٢٥) نشره سنة ١٨٢٣، واستعرض فيه تطور الإنسانية خلال أربعة عشر قرنا، وانتهى فيه إلى هذه النتيجة: أن الغاية من الجسمع الحديث ليس الحرب، ولا الغزو، بل الإنتاج والصناعة، وأن المعليم غايته التنظيم الأمثل للإدارة والصناعة، وأن السياسة هي علم الإنتاج الصناعي، وأن دور الحكومة لاينبغي أن يتعدى دور رجل الشرطة من حيث ضمان الأمن الشركم، والأسن المتعامي، والأمن الشركم، والأسن المتعامي، والأمن المتعامي والتجاري، وذلك من حيث ضمان الأمن الشركم، والأسن المتعامي، والأمن الصناعي والتجاري، وذلك من حيث ضمان الأمن الشركم، والأسن المتعامي، والأمن الصناعي والتجاري، وذلك من حيث ضمان الأمن الشمركمي، والأمن المتعامي الظروف الأنسب المعالية أن تُكفّل للمجتمع الظروف الأنسب لنطوير الإنساج، وأنه لا ينبغي أن نغيفل للحظة من النظام الصناعي.

مرقیونیهٔ مرقیونیهٔ Marcionisme<sup>(F.)</sup>; Markionismus <sup>(G.)</sup>

مذهب مرقبون (نحو ۸۵ -۱۵۹ م) وأتباعه. ويلغت المرقب وينه ذروتها في منتصف القرن الثاني، ثم اضمحات وغلبتها الماتوية، وانتهت تقريباً في القرن الخامس، والكثير من فلسفة كنط في الدين من المرقبونية، وتنبّه المرقبونية إلى أنه بحسب ديانة اليهود وديانة النصاري فإن هناك

إلهين مختلفين تمامأ، أحسدهما إله البهبود وهو منشندد وقاس ، والثاني إله النصساري وهو رسميم ومتسامح؛ ثم إنه باعتبار أن ما يدعو إليه يسوع وبولس مما يقال فيه أنه العبهد الجديد، فإن تعاليم النصرانية تتنافر كليةً مع ما يقول به العهد القديم أو التراث اليمهودي الذي أقرته الكنيسة كأساس للعهد الجديد. وكسما قال المسيح لا يجوز أن مُخلَّطَ الماء الجَسِديد بالماء النقسديم، ولا أن يُرقُّع النوب القديم بقطعة من قماش جديد ، فإنه يمكن الجرم بأن اليهودية ليست ديانة ، ولا تعدو أن نكون مجموعة من المقوانين تصنع من أفرادها دولة. ويلفت الانتباه أن القواعد الأخلاقية في اليهودية خلاف أخلاق اليبهود، والناس بأفعالهم وليس بما بدَعون، مما يشمعرك أن مسادي الأخلاق أضيفت إلى اليهودية لاحقاً من الفلسفة اليونانية. وبقول مرقبون إن المسيحية يهودية المنشأ ، ولكنها لم تصميع ديانة إلا لما تخطصت من اليهمودية، والدبانة الحقة واحدة ولا تتكثر، وإنما الذي يتكثر هو الملَل ، وألغى مرقسيون اليهسودية كديانة، وظل يطهّر المؤلفات المسيحية من تأثيرها فسيها. وعنده أن السهبودية ملَّة مادينة، وأنها تصبورات شعب سادى النظرة، وأما المؤمنون بسلمب حيثة فهـؤلاء روحــانيون. والروحــانية هي ديانة المستقــبل لأن العالم يتجه إلى الروحانية.

اسم واحد حُكماً، ويقابله المفرد وهو ما يعبّر عنه باسم واحد حقيمة. ويطلق المركب على قسم من الأعضاء، ويقابله البسيط وهو ما لا يتـركب من الأجسام. وقد يسمى اللفظ المركب مؤلِّفاً، إلا أن المؤلف هو ما يدل جزءه على جزء معناه. والمركب إما تام، أو غير نام لأنه إما أن يصح السكوت عليه أى يفيد المخاطب، وإما أن لا يصبح ذلك، كما إذا قبيل: \* زيد "، فبنقى المخاطب ينتظر فائدة لأن يقال قبائم، أو قاعد مبثلاً. بخلاف منا إذا ثيل: « زيد قسائم ، والمركب إن صح السكوت عليه فكلام، وإن احتمل الصدق والكذب فقضية. فإن أفساد الحكم فخير. وهو من حيث أنه جيزء من المدليسل فصقدمة، ومن حبيث يُطلب من الدليل فمطلوب، ومن حيث يُحصَل من الدليل فنتهجة. ومن حيث يقع في العلم ويُسأل عنه فعسألة. وذاته في كل ذلك واحدة، واخسته لاف العبدارات إنما لاختلاف الاعتبارات. والمركب من أقسمام الموجمهات. والقضية المركبة هي القضية الموجهة التي لا يكون فيهما حكم واحد بل حكمان. أحدهما إيجاب والآخـر سلب، وتقابلها القضية البسبيطة، وهي ما لا يكون فيهما إلا حكم واحد إيجاب أو سلب. والقياس المركب هو الاستدلال من عدة قبياسات نشيجة كل منهما مقدمة للآخر. والحسد المركب هو الذي يصحبه ما يفسسره، مثل قولنا : ﴿ الْإِنْسَانَ، الَّذِي هُوَ حَيُوانَ، نَاطَقُ ۗ . وَالْعَلَمُ للركب هو الذي يعده غيمر الواحد، كالأربعة تعدها الاثنيان، ويقابله العسد الأول، وهو كبون

العدد بحيث لا يعده غير الواحد، كالشلاثة والخمسة.

Disciple <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Discipulus <sup>(G.)</sup>; Anhänger <sup>(L.)</sup>

مصطلح صوفى، من الإرادة بمعنى الذي يريد الله ويعرض بقلب عن كل ما سوى الله؛ وهو طالب الكمال، المسجرد عن إرادته، والداخل في جملة المتوصلين إلى الله.

Temperament (E.; G.); ....... Temperament (F.); Temperamentum (L.)

الأسزجة طبائع، وهى استعدادات نفسة مكتسبة ومورونة. والمزاج مصدر بمعنى الامتزاج، وهو كيفية متشابهة تحيصل من تفاعل عناصر منافرة لأجزاء عاسة بحيث نكسر سورة كل منها سورة كيفية الآخر، ومنه ميزاج البلن وهو ما يمازجه من أخلاط، والكيفيات المناسبة لكل واحد منها. والمزاج ينقسم إلى معتدل وغير معتدل. ويفسر المعتلل بما بكون بسائطه متساوية. كما وكيفا، حتى نحصل كيفية عديمة الميل إلى من المتعادة ويسمى معتدلاً حقيقياً. مشتقاً كما وكان خروج الأمزجة عن الاعتدال المذى هو الأصل لتسخرج الأنواع عن الكمال وتكون الأصراحة إلى الأسرجة الإنسان.

نسبةً إلى مسزدك المولود في نيـــــابور سنة

٤٨٧م، والمقتول سنة ٣٢٥م، وكان مانوياً، لكنه انشق على ماني، وقال بثلاثة أصول للعالم بدلاً من أصلين، والأصول النسلانة هي الماء والنار والتراب، وأصر أتباعه أن تكون ملكية النساء والأموال على المشاع، وبسبب ذلك أقبل الناس عليه، وكان انتشار المزدكية بإيران، ولكن الإسلام قضى عليها. (انظر المانوية).

هي السؤال ، وعند المنطقيين هي المعوى، وتطلق أيضاً على القضية المطلوب بيانها في العلم، وقد تطلق على المحمول، والجمع مسائل، وهي القضايا التي يُسرهُن عليها في العلم، ويكون الغيرض من ذلك العلم معرفتها، وهي أحد أجزاء العلوم، لأن أجزاء كل علم ثلاثة: الأول: الموضوعات وهي التي يُسحَث في العلم عن عبوارضها الذانية؛ والثاني: المسادئ وهي حمدود الموضوعات وأجسزاؤها وأعبراضها، ومقدماتها بديهية أو نظرية؛ والثالث: المسائل ومقدماتها بديهية أو نظرية؛ والثالث: المسائل والمسائلة الغامضة عند الصوفية هي بقاء الأعيان والمسائلة الغامضة عند الصوفية هي بقاء الأعيان والموبود الظاهر في صورها، وظهوره باحكامها، الوجود الظاهر في صورها، وظهوره باحكامها، والموبود في صسور الخلق المسديد صلى الآنات، والموافة وجوده إليها، وتعينه بها.

Fundamental Question (ق...): مسألة أساسية. (ق...): Question Fondamentale (ق...): Grundfrage في الفلسفة هي مسسألة العلاقية بين الوعي

والوجود، أو بين التفكير والمادة والطبيعة، فهل بنطابق الوعى مع الوجود ؟ وهل البوعى تبادر على أن يعكس العالم بصدق؟ والماديون يقولون إن وجود المادة أساسى والوعى ثانوى، وأنه يتكون نتيجة تأثير العالم الخارجى فيه؛ والمثاليون بتولون إن الوعى أولى وهو الواقع الحقيقى، وأن الإدراك هو إدراك الوعى لنفسه وليس للعالم الموضوب وعى، أى أنه إدراك لما في الوعى من المسالم الخسارجى، وهو إدراك لما في الوعى من العالم الخسارجى، وهو إدراك للمفكرة المسطلقة والإرادة الكلية، أو باختصار إدراك لله تعالى. وبعض المذاهب الفلسفية تقوم على الثنائية، أو وبعض المذاهب الفلسفية تقوم على الثنائية، أو أنها تتوقف عن الحكم ونقول باللاأدرية.

، مسألة غير واضحة « ..... اساء "Non Liquel"

لاشئ أكثر سخرية من أن يرى المستمع لنقساش فلسفى فى الميشاف بريقا، الطرفين المتحاورين ينحيان المناقشة كلها جانباً بعد لأى، بدعسوى أنه لا شئ واضح. وفى القسانون الروماني، قد يرفض القاضى الحكم فى القضية لأن أيا من المدعى والمدعّى عليسه لم يبين فلمحكمة أنه على الحق والآخر على الباطل، فيكون حكمه هو الحكم السالف، بأن يقول: إن فيكون حكمه هو الحكم السالف، بأن يقول: إن المسالة أو التضية غير واضحة.

مسألة قومية

National Question (E.);

Question Nationale (F.); Nationalfrage (G.)

مسألة التحرر الوطني ومنا يلزمه من شبروط

لتطوير تحقيقه من أهم المسائل التي تدور حولها كل الفلسفات التحررية المعاصرة، حبيث تكثر على السساحسة \_ حسنى الدوليسة \_ الدول أو المجتمعات الرازحية تحت السيطرة أو الهيمنة من قَبَلُ الدولُ الْكبري، وكانت إلى عهد قربب مجرد مستعمرات، وربما نالت استقلالها حديثًا. ومن شأن الرأسمالية أن تبحث عن الأسواق. والمواد الخام السرخيصية، والأبدى العاملية زهيدة الأجر، واستغلال تخلُّف الكشير من المجتمعات. وإلحاق اقتصادها بالاقتصاد الرأسمالي للدول الكبسري، وبعد الاستعمار نولدت مسرحلة الإمبىريالية، والعالم اليوم يسعيش مرحلة العمولة وسيطرة النقطب الواحيد على النظيام العمالمي. ويشمل ذلك السيطرة على الشقافات الفوسية. وصباغة الهوبة صياغة غيير وطنية، سعيًا وراء ما يسسمي بالمواطنة العمالمية، في المجتمع العمالمي الواحد، والحكومة العالمية الواحدة. وترى الدول الكبري أن الحل الوحيد للمسألة القومية، في ظل نظام العولمة، هو ضرب القوى الموطنية، وعمزل الدول القومية، وحصارها اقبتصاديًا، وإخضاعها عسكريًا، كما في كوسوڤا والعراق.

موضوعها كما يوصفها اليهود هو معاداة السامية anti - semitism ، أي كراهية الشعوب لليهود، نتيجة وعي شديد لدى الشعوب

بمغايرتها الهم. وهذه المغايرة تستشعرها الشعوب بسبب استعلاء البهود استعلاءً عرقياً، بدعوي أنهم الجنس الأرقى، أو الشعب المختار، فيقيد اصطفاهم الله لنفسه ولدعوته، وأعطاهم عهداً أن يكونوا المتفوقين والمسيطرين، وتكون لهم الغلبة رغم فلُنسهم ، ولا يذوب اليسهسود للذلك في الشعوب: كالتي يعيشون بينها، وتفيدهم دائمًا الحركات الانقلابية والفتن ، لأنها نفت في عَضُد الشعوب، وتفيدهم المناجرة، وهي صميم الروح اليهمودية، والبنوك الحستراع بهمودي أصلاً، والتعامل بالرباهو وسيلتهم لملسيطرة على المال والاقتصاد. ومن رأي ماركس \_ وهو يهودي \_ أن التجمع اليهمودي لا يكون إلا حيث يوجد المال، ومن أجل ذلك مسيطروا على الولايات المتحدة، وغلبوا عملي الوزارات الرياسيية وميؤسسية الرئاسة، وسيطروا على مؤسسة الرئاسة الروسية ورناسمة الوزارة، وكنانت لمهم السينطرة على مخابرات العالم، وعلى الصناعات الحربية والاستراتيجية، ويجمع ديورانت، وماركس، وسارتر ، وتشسمبرلين، وفيرويد، وبوبر وآخرون على أن السيطرة على العالم هي غاية اليسهودية، وهي أساس المسألة البهودية، ومن أجل ذلك يروُج البيهبود لصبراع الحيضبارات، وللعبولمة ، والخصخصة، ودمج البنوك، وإنشاء البورصات، وللاقتصاد الحر، والليبرالية، والعلمانية، بهدف نسهيل الشغلغل وإحكام السيطرة. ويروج علماء البهود في الأنثروبولوچيا والاجتماع والاقتصاد

والسياسة للأفكار ضد القومية ، واللغة القومية ، والسعليم القومي، وتنشر وسائل الإعلام التي يسيطر عليها اليهود ثقافة يطلقون عليها اسم العللية ، الأمر الذي امتوجب أن تنفر الشعوب من اليهبود، وأن تبرز الدعوات لاضطهادهم وليست المسألة اليههودية إذن هي اضطهاد الشعوب لليهود، وإنما هي ميل اليهبود للسيطرة على العسالم، والصلف الشسديد عند اليهبود، ووموهم المكررة أن علكة اليهبود هي العالم ، والورشليم هي العاصمة. وتعكس الفلسفة وقريشيش، وفيلون، وابن عزرا، وسبينوزا، وموسى منذلهون، وابن عزرا، وسبينوزا، وموسى منذلهون، وصامويل هيرش، وسليمان وموسى منذلهون، وصامويل هيرش، وسليمان ورزنزفايج، وانتهاء بمارتن بوير .

هى الإقرار بما تصدر من أنعال أو أقوال، وما يترتب عليها من نتائج، قد تكون معنوية (الاحترام أو التحقير)، أو اقتصادية (التعويض المالى عن الضرر)، أو قانونية (الجنزاء)، أو دينية (الثواب والعقاب)، أو أخلاقية (المدح أو الذم). وتقوم المسؤولية على الحرية، ولا يكلّف بها مجنون، وتسقط عن صاحب الإرادة المسلوبة، وإن كان البعض بميز لذلك بين المسؤولية الكاملة والجزئية والمخففة، ويشترط في المسؤولية الكاملة والجزئية والمخففة، ويشترط في المسؤولية الكاملة

أن يكون هناك قانون صريح يآمر بالفعل أو بالتسرك، وأن يكون المسؤول كامل الأهلية. وتكون المسؤول كامل الأهلية. وتكون المسؤولية عن المخالفة أو الضرر، سواء كان المخالف أو المسبب في الضرر قد صدر عنه الفعل بإرادته، أو نسبب فيه بإهماله أو بسهوره، والشعور بالمسؤولية هو إدراك من قبل الفاعل بأبعاد ونتائج وقيمة ما يفعل. وتنهض المسؤولية المقلقي، وتحوجب المسؤولية المدنية تعويض الغير عن الضرر، وتكون المسؤولية الجنائية عن المخالفات والجنح والجرائم.

مسافر عابر ...... Homo Viator المسافر عابر

اصطلاح جابرييل سارسيل (١٨٩٨-١٩٧٢) الوجودى الفرنسي، وعنده أن السفكير الوجودى هو تفكير الذات المتجسدة التي تحبيا دائمًا في مواقف؛ أو هو تفكير الموجود الذي لا يركن أبدًا إلى السكون والجمود ولكنه على الطريق دومًا ، مسافراً عابراً بنتقل من موقف عبيني إلى موقف عيني آخر.

Equality <sup>(E.)</sup>; ....... Égalité <sup>(F.)</sup>; Acqualitas <sup>(L.)</sup>; Gleicheit <sup>(G.)</sup>

عند المنطقسيين هي أن يصدق كل من المنهومين على جميع ما يصدق عليه الأخرا ويسمى ذلك بالتساوي أيضاً، فالناطق والكانب منساويان. والقضيتان المتساويان يكون بينهما تضمن منبادل. والقتان المتساويان تشتمل كل منهما على الأخرى. والمساواة في اللغة هي

الوحدة في الكم عدداً كنان أو مقداراً. ويقال للشكلين أنهما متساويان هندسياً إذا انطبق أحدهما على الآخر، ويسمى ذلك بالتطابق، فإذا انفقا في قياس واحد فهو التكافر، فإذا كنان اتفاقهما في الهيئة دون القياس فهو التشابه.

والمساواة في الأخلاق مبدأ يقرر للناس نفس المحقوق والواجبات بصرف النظر عن الجنس أو المعتصر أو اللون أو المركز الاجتماعي، ونفس الفرص أمام القانون عما يندرج تحت اسم المساواة الملتية، وهي ضروب: فمن المساواة ما يقال لها صورية، ونقابلها المساواة الواقعية أو المادية، كأن يتساوى شخصان في المؤهل العلمي أو غير ذلك من المشروط المادية التي تصنع الناس.

Concomitance (E.: F.); ...... Concomitantia (L.); Konkomitanz (G.)

عسارة عن السلازم بين الشيئين بحيث لا يتخلّف أحدهما عن الآخر في سرتبة، وتستعمل فيما يعم الاتحاد من المفهوم والمساواة في الصدق فنشتمل الألفاظ المرادفة والمساوية.

هو الزمان الآتي، ويقابله الماضي، والأبد هو المستقبل المطلق، وعند أفلاطون المستقبل هو ما سيكون. والزمان أقسام، مساض قد انقضي. وحاضر نعابنه الآن، ومستقبل في الغيب نتوقعه. وينتج الحساضسر عن الماضي، ويسحسمل بذور

المستقبل .ولا يعني الماضي أنه لم يعد سوجودًا، فسالماضي دائمك يرين بكلكله علمي الحياضير والمستقبل، والماضي هو كل منا قد حدث أو كان يمكن أن بحدث. والمستقبل هو كل ما سيحدث. والزمانية نشمل الجميع. والوجود في حركة مستمرة نحو المستقبل، والإنسان يعلو دائمًا على ذاته، وينوجه العلو نحو المستقبل الذي سيكونه، وإمكانيات هذا المستنقبل لاستناهينة، ووجبود الإنسان اتجاه نحو مشروع تنحقق له فيمه إمكانياته، ومن أجل ذلك كـان وجود الإنسـان وجود منوتر نحو المستقبل، وهو يعمل دائمًا من أجل المستقبل، ولتحقيق ما لم يتحقق بعد. والخاضـر حبل مشدود بين الماضـي والمستقـبل. والإنسان يتقدم عبسر الزمانية ويرتقى على أساس ديالكتيكي قوامه نفي النفي، وكــان الحاضر ثمرة الماضي، وسيكون المستسقيل ثمرة الحيركة الدبالكتبكية الصاعدة حلزونيا نحو التبقيدم الشاريخي والاجتماعي. ويحفزنا الأمل في المستقبل إلى مزيد من السبطرة على الطبيعة. ومن الممارسة في حرية، ومن الشمعور بالذات. ولضمان مستقبل الذات يشوجب أن يقر بهما الأخير، ونقيرً بالأخير، ومسسستقبل الذات من مستقبل المجتمع والبشرية جمعاء، ولكي نستطلع المستقبل لابد أن نُحسـن قراءة الماضي ، وتأويل الحاضر واستشمار إمكانياته، وتفسير الزمانية بمنطق التناريخ، وبموضوعيسة علميسة، وبذلك لا

يكون استطلاع المستقبل رجماً بالغيب. وبعض الفلاسفة - كبوير مثلاً ـ يقولون باستحالة استطلاع المستقبل، فالتاريخ على عكس الفيزياء هو علم الاحسداث التي لا تنكرر ، ويحسفل بالمفاجات، ولا يمكن التنبق فيه بالمستقبل. والفلاسفة إزاء المشقبل إما على التشساؤم وإما على التسفاؤل، وشبوبينهاور، وشبنجلر، وهارتمان، وهايدجس، وسارتر كنانوا متشائمين، وعند الوجنوديين فإن الموت نهساية مأسساوية للتساريخ، والموت مسستقسيل كل الإمكانيات وكل المشروعات، وهو حدّ المستقبل، والإنسان دائماً ينتظر المستقبل الذي به تنصلح أحواله، ولكن هذا المستقبل هو جودو اللذي لا يجئ كما يقول بيكيت . وفي القرآن أن البُشرَى للمؤمنين ، حياضراً ومستقبلاً، في الحياة الدنيا ونى الأخبرة، والإيمان بالمستنقبل نجباةٌ وخلاصٌ للمؤمنين ،وفي المستقبل يُستخلفون في الأرض. ويكون لهم الشمكين، ويُحصَّلون ما وُعدوا من أجر كريم وعظيم .

مذهب الذين بميلون إلى للسطيل، ويهفون إلى التجديد، وينشدون التغيير، ويطلبون التغيير، ويستهويهم المجهول. والمستقبلية في علم الجمال هي التعبير عن الأمل في المستقبل، باستحداث الأنساق والأشكال والمناسيب الجديدة التي ترتاح

لهما النفس ويطمئن لهما البال ؛ وفي الموسيمي والتصنوير والشمير والمسرح والسنينما هني اتجاه فني أدبس بدأ في الظهــور سنــة ١٩٠٩ عندمـــا نشرت جريدة الفيجارو الفرنسية، بيانًا أو منشورًا للشاعر الإبطالي فيليبو توساسو ماريتني ذكر فيه لأول مرة مصطلح المستقبلية، ويعدد فيه ما ينتظره للأدب والفن من تغييرات مبشرة في المستقبل، بناءً على الافكار الجمديدة الني بدأ من أسماهم المستقبليون؛ يروجون لها ، ويعملون على تطبيقهما. وهال الفراء للمنشور أن ينفي الماضي، وأن يطالب بندمير المتاحف والمكتبات التي تزخر بالقديم البالي، وبإسقاط الدعوات الإصلاحية التي ليست مع القديم ولا مع الجديد، وتتخلُّ مواقف وسطية ماتعة، وبتقويض الأخلاقيات والفلسفات والمذاهب الستي دائت دُولُها، وانتهى أسرها، وأسنت أحوالها وزنخت. وكبره الناس من مارينتي أن يكون مع الفاشية، لا لسبب سوى أنها مذهب جديد يطالب بالتغيير، ويرسم صورة زاهية للمستقبل، ويمجد الحرب لأنها الوسيلة الوحبدة للقضاء على القديم وتطهير الفكر وتنقيته وتأسيسه فكرأ للمستقبل وأعلن مارينيتي أنه مع الفـوضوية، وعُـسكرة الحُكم، وكل أفكار ندعو إلى التندميس والعقل. ثم إن **سارينيتي** آزر حركة الرسامين أوميرتو بتوسيوني، و كادلوكارا، ولوبجي رسولسو، وچياكون بالا، وسسيتو شفسيريتي؛ ووتسع مسارينتي معهم ببسانهم الذى أصدروه سنة ١٩١٠، وهؤلاء بدأوا الأسلوب المستقبلي، وتبنوا

التكعيبية وتجاوزوها، لأنهم كانوا وجدانبين أكثر من التكعميبيين، وثوارًا يميلون إلى العنف، وتمثّل ذلك في لوحاتهم وموضوعاتهم. وبينما كنان التكعيبيون يرسمون الأشياءساكنة وثابنة. كان المستقبليون يرسمونها تضج بالحياة ، وتتحرك . وتفعل، وكانوا يصنورونها من جميع جنوائبها، بينمنا التكعبيبيون اكتفوا بتنصويرها من عندة جوانب لا غير. وتتابعت بينانات المستقبيليين في مخمنلف فروع الفن والأدب. فبوسيوني كمان له بينان في النبحت ،والأسلوب المستنقبيلي في (۱۹۱۲)؛ وأنطونيو سنانت إيليا أصدر بسانه في المُعمار (١٩١٤).وأنهت الحرب العالمية الحسركة المستقبلية ، ولكن الكثيرين كانوا قد نطبّعوا بها. وأرست لهم قواعد جديدة في أسلوب العمارة. وفي التشكيل عمومًا في كل الفنون المعاصرة. وقد نعجب حالبًا ونشكو عما يقال له هبوط الذوق العسام، متمثلاً في الأغاني والموسيقي والرواية والمسرح والسمينما الجمديدة، ولكن ذلك كله من تأثير الحركة المستقبلية ، لأن المستقبيلين شعيميون في الأساس، والفلسفة المستقبلية وجَهت السياسة والمنظريات الاجتماعية، فمثلاً كان من المستقبيليين الروس من بسمى فيليمر خليبنكيوف. وكان شاعرًا، وقال بلغة جديدة للشعر ادَّعي أنها لغة المستقبل، الكلمات فيهما تنجاوز الواقع إلى عالم أرحب، ودنيا أوسع، فيها الأماني والآمال. واسيليمسر هذا صبار شباعير الشورة ، يعني أن المستقمبليين شاركوا في تأجيج الشورة واندلاعها

وانتشبارها. وأصدر المستقبلييون سنة ١٩١٢ منشورهم التكشيكي يقولون فيمه بأسلوب صادم يصفع الذوق العام على قنفاه. ويطالبون ببإلقاء روايات بوشكين. ودستويفسكي، وتولستوي تحت الأقدام. وهؤلاء أنفسهم هم الذين بشروا بأدب وفن البرولتياريا، وآثروا التعبير بلغة العمال، وكانوا خلال الحمرب الأهلية الروسيمة يخرجون إلى الشوارع، ويخطبون في الناس، ويقرأون عليهم أنسعارهم، ويناقشونهم في المقناهي. فقد كنانت الصحف والكتب ممنوعة وضير مناحبة خبلال المصبراع، وكنائث هنذه هي طريقتسهم الوحيدة، وسبقوا سارتر والوجودين على الذين كانوا بحشدون الناس ويحاورونهم في مقاهي باريس خلال الحسرب وبعدها. والمستقبليون هم الذين أسسسوا اليسسار الأدبى والفني فسسى روسيا وكان اليساريون في مصر وأوروبا كلها، وإيطالينا وفنرنسا بالخنصنوص، روادًا. وحركمة الطليعية avant- gorde هي حاركتهم. والحاركية التجريبية في مصر هم واضعوها. ومسرحهم في مصر وغيرها هو مسرح الطليعة. وكان من وراء الحركة الطليعية في مصر المفكر المصري لطمفي الخولى الذي رأس تحرير مجلة الطليعة ـ وهذا هو اسمهار

Enlightened <sup>(E.)</sup>; ...... Bluminé <sup>(E.)</sup>; Erleuchteten <sup>(E.)</sup>

اسم الشهرة لجوتاما بوذا (عاش نحو ٤٨٠

ق.م)، فبعد أن بلغ العشرين، نزهد لمدة ست سنوات، وكان يجلس نحت شبحرة البو أو البوذى عندما تحصلت له الاستنارة، وتحقق له العرفان: بأن الحياة معاناة ومكابدة وألم، والسبب هو أن الإنسان برغب ويتمنى ويربد، فلو أننا توقفنا عن أن نطلب الأشياء، إذن لرأينا الأمور بالمنظار الصحيح، ولتوجهنا إليها بالوسائل الصحيحة، ولقلنا فيها الكلام الصحيح، وسلكنا السلوك الصحيح، ولعشنا حياننا المعيشة الصحيح، ولبذلنا من أجلها الجهد الصحيح، ولفهمناها فهما صحيحا، وتأملناها التأمل والطمأنينة، أو النرفانا، أى الفناء الذي فيه والطمأنينة، أو النرفانا، أى الفناء الذي فيه الخلاص والراحة الأبدية. (انظر بوذية، ونرفانا).

المستنورون .... ; Illuminated<sup>(E.)</sup>; .... مستنورون Uluminés<sup>(F.)</sup>; Erlenchteten<sup>(G.)</sup>

نقبيض الظلاميين القلاميين Obscurantists والاستئارة Illumiation نقيض الظلامية والاستئارة Obscurantism نقيض الطبقة المثقفة الآخذة بالأسياب، والتي تجري في حياتها بحسب مقتضيات العلم، وتُحكّم العقل، وشعارهم قول الشاعر:

أطلق الفكر في العوالم حراً

مستطيراً يزيغ هنك الحجاب

يقرع النجم سائلاً ثم يرتب

ءً إلى الأرض باحثًا عن صواب

Ecumenism <sup>(E)</sup>; ...... Ecumenisme <sup>(E,1</sup>; Ökumenismus <sup>(C,1)</sup>

من oikoumeninkos الإغريقية، وهي العالم

Voraussetzung (G.)

عبارة يحصل النمسائم بينك وبين غيرك على صدقها، سواءكانت صادقة في نفس الأمر أو كاذبة أو مشكوكة. والطرف الآخر إن كان خصماً فإنّ استعمال المسلمات في القياس معه يراد به إفحامه، وإن كان مسترشداً فإنه يراد به إرشياده وإقناعيه، ليمحيصل له الاعتبضاد بالحق بأنسرب طريق عندما لايكون مستعدا لتلقى البرهان وفهمه. والمسلمات إما عامة، سواء كان التسليم بها من الجمهور عندما نكون من المشهورات. أو كان التسليم بها من طائفة خاصة كأهل دين أو ملَّة أو علم خناص. وخنصوص هذه المسلميات في علم خاص سيمي ا**لأمسول** الموضوعة لللك العلم، عندما يكون النسليم بها عن مسامحة على سبيل حُسن الظن من المتعلّم بالمعلِّم. وإما خاصة إذا كان التسليم بها من شخص معين وهو طرفك الآخر في مقام الجدل. كالقضية التي تؤخذ من اعترافات الخصم ليبنني عليها الاستدلال في إبطال مذهبه أو دفعه.

دسوج (Ea F.); Christus (G.)

هو المسيح عيسم بن مريم ، لم يُعرَف له تاريخ مسلاد ، ولم نعرف مني رُفع ، وفي القرآن أن مريم لمّا جاءها المخاض وولدت المسيح، قال لها الملاك : ﴿ وَهُزِّي إِلَيْكَ بِجِدْعِ النَّخَلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبُ جَنِيًا﴾ (مسريم٥٧)، والرطب بـكون في الصيف، يعنى أن سيلاده عليه السلام كان صيفًا ولم يكن في ٢٥ ديسمبسر، وكان قبل التاريخ الميلادي سنحبو أربع سنوات، أي أن النسقويم الثلاثين، واستمر أربع سنوات ، ورفضه قومه. وكان يعلّم في كفر ناحوم وسا حولها، واختار لنفسه حواريين وأنصمارك وأنكر على الفريسبين والصمدوقىيين والمكتبء، وعلَّم منا كنان يناقض الشريعة، فنجهروا له بالعنداء، وسلمه يهبوذا . وتعليمه بالأمشال. وبعيد رفعه حرك اليهبود أقبواله، وأدخل منولفيو الأنباجيل والرسبائل ـ وكساتوا غمالمها يهسوداً ـ الغنوص في الديانة، وأولوها تأويلات عرضائية، وانقسم النصاري شيعًا ومذاهب. والإسلام صحيح النصرانية، وأكد الدعوى بأن المسيح ليس سسوى بشر رسول، وأن الله يتعمالي أن يكون له ولد أو صاحبة . وفلمنفة المسيح كما تطرحها الأناجيل لم تكن مهادنة ولا مسالمة، وبها الكثير من العنصرية والاستكبار العنصري، وتنتبصر للبهبود كجنس على الجنس الكنعاني. ورسالة المسيحية لليهود خاصة.

والكثير من فلمضنه في الاستضعاف سبقتها إليه الفلسفة الهندية مشلاً، ولذا لم يجد فساندي أن أقوال المسيح تختلف كشيرًا عن اعتبقاد الهنود. ودعوته إلى المحبة قالت بها الفيشاغورية، والمؤرخون يجمعون على أن ما نُسب إلى المسيح من أمثال شعبية ألهمتها إياه الفلسفة الشعبية الرائجة كحكمة يومية، وهو فيلسوف شعبي أكثر مــته داعية إلى ديانة، وأوحت فلسفــته بكـل الفلسفة المسيحية في العصور الوسطى والكثير من الفلسفة المحدثة، وما عند مندلسون وليسنج وباسدوف وإنجل وأبت إنما كان تقليدا لطريقة المسيح، كفيلسوف شعبي، وأمثاله كأمثال لقمان الحكيم. والكثير منها يناقض بعيضه البيعض، كقوله إنه ما جماء لينقض بل ليكمل. ثم قوله إنه لن يدع حـجرًا إلا وسينقضـه، وأنه قد جـاء في العهد القديم الرجم وأنا أقول من كان منكم بلا خطيشة فليلقمها بحمجر، ولم بسرك شيئًا من الشريعية اليهودية إلا وألغياه، ولم يقدم مع ذلك بديلاً له. وشسريعت كسما في الأناجسيل هي اللاشريعة. وذلك ما جعل كيركجارد يقلُّده ويقول باللافلسفة ، ولم يتمذهب كبير كجارد تشبها بالمسيح.

نظرية قديمة قدام الفلسفة، فأقدم المذاهب تجعل للكون إلهين: إله للنور ، وإله للظلام، أو إله للخير وإله للشر، أو إله للحياة وإله للموت.

والمسيح الدجال في الزردششية هو أهرسان الشيطان؛ وفي اليسهودية يذكره دانيسال لأول مرة نحو سنة ١٦٨ ق.م في صورة الملك الطاغية أنتبوخس أبيفانس، واعتبره فيما يقول ويفعل كأنه المسيح ظاهرًا، وباطنًا هو دجَّال. ومن بعد دانيال اصتبير اليبهود كل عبدو لهم عبدواً ١٠٠٠ وشبههوا الطغاة بالمسيح الدجال الموعبود وفي رسالة بوحنا الأولى عند المسيحيين أن المسبح الدَّجال من عبلاسات الساعية، وأنه قبد كُشُر المسحاء الدحالون، ووصمتهم الرسالة بأنهم كذابون (الفصل الثاني ٢٢, ١٨ ، والفصل الرابع ٣)، ومُضلّون (الرسالة الشائية العبارة ٧). وعند المسلمين بأتي عن الدّجال في أحساديث الرسمول ﴿ اللَّهِ فَقَطَ، ولا ذكر له في القرآن، وتذكر هذه الأحباديث المراجع الكبري ، وبعض النقاد برى أنها من الإسرائيليات لكثرتها والتأكيد عليها باستمرار، وفي مجملها أن الدجال من أمة الإسلام من علامات الساعة، ومكتوب بين يمينه كافر، ولا يولد له، ولا يدخل مكة ولا المدينة. وهو أمور البعين اليسري، بمسبوح العين، عليبها ظفرة غبليظة، أو عبنه طافئة ، جُنفال النسعر أو قطط ، وكأنما معمه الماء والنار، أو الجنة والجحيم. أو نهران يسجريان، أحدهما ماء أبيض، والآخر نار تتاجيج ، ولا حقيقة لايهما، فما نـحسبه نارًا هو باردٌ لا يحرق، وما نحسبه ماءً هو حارٌ يحرق، ولكن قــومًا يؤمنون به، ويسنجــيون له. فيأمر السماء فشمطر، والأرض فننبت، ومن

ينكره ويجحده يمحله نما بيديه من أموال، وينزل المسيح فيقتل هذا اللاجال. ودولة المسيح تستمر أربعين عامًا. ومنضمون الأحاديث أن الساعة تكون عندما يعم الفساد ويطم ، ويستفحل الشر ويستشرى واللجال رمز مذاهب الفلسفة الباطلة في الحكم والأخلاق والمتبافيزيقا وغيسرها، والتحذير من دعوته تحذير من التطبيقات المضلّلة.

Messiah (E.); مسيح مُنتُظُر Messia (E.); Messias (G.); Messia (L.)

بالعبري Mashlah ، من المُلع وهو الدهن بالريت على الشيئ والمسح من الطقسوس البهودية، والكهنة بمسحون،ومُسبح داود ثلاث مرات. والمسح من الله هو تكريس الله نفس المؤمن خدمت. وفي المزامير : ﴿مسحك الله إلهك بدهن الابتهاج)؛ (مزمور ٤٥ / ٧)، وفي سقر إشعياء : ﴿ الربِّ مسحني الأيشر المساكين﴾ (١٦/١). واسم المسيح لأنه مُفرز مكرَّس لـالخدمة، وهو المنشظر بعد البطرد من الجنة (تكويس ٣ / ١٥). وانتظر اليهود مجينه من جيل إلى جيل (تكوين ١٢ / ٣ - ۲۲ / ۸)، وُوعسد به إبراهيم، ويعسقسوب، وبلعيام، ومنوسى، ونائان. واعتنقاد الينهبود أن المسيح المنتظر إنما يأتي ليخلصهم من ظالميهم، ويحبررهم من النفي، ويعيبدهم من الشستات. والششات هو البيئة المناسبية لميلاد هذه الفكرة. ونظرية المسيح المنتظىر منذ بدابتها احتسجاجٌ على النفي. واسستنكارٌ لمناهضة الأسم لحسقُ اليمهسود

الإلهي في السعودة إلى أرضيهم. وظيهور هذه العقيدة بما تنطوي عليـه من أمال وآمان كان بمثابة الزفرة يصعدها اليهود فسي غمرات السياسة التي لم تنقطع ثوراتهم عليها. واعتقبادهم أن المسيح سليمان، أو إيليا، يأتي راكبًا السحاب. أو عنطيًا حمارًا على دأب الأنسياء في تواضعهم. وظهر بين اليهود مسحاء دجالون استغلوا العقيدة ، وقيل كانوا اربعة وعشرين دجَسالاً . وكناب الزربايل؛ من المؤلفات اليهودية المشهورة في موضوع المسيح المنتظر. وفلاسقة اليهود على القناعة بقيام دولة المسيح، وأنه يحكم ألف سنة. أو أن دولته تستسمر لهذه المدة، وأن نهاية الستاريخ لن تنصلح إلا بما انصلحت به بدايتم. وبدابة التاريخ كانت الخروج من أرض العبودية ني مصــر والدخول في أرض الميـعاد، ونهاية الــتاريخ ستكون الخروج من أرض العبودية في كل مصر. والدخول أيضًا فمي أرض الميعاد. أي أن النهماية لابد أن تتسق مع البداية.

وفكرة المسيح المنتظر عند الفلاسيفة من الأفكار التي تراود اليهود منهم خاصة، وهو عند برجسون الولية الحيوية ، وعند برنشفيك هو الوعى المطلق ، وعند ماركس هو طبقة البروليتاريا. والصهيونية تقوم على فكرة المسيح المنتظر، وهو الدولة المسيحانية. أو يوطوبيا أو جنة اليهود في الأرض ، أي دولة إسرائيل. والمسيح المنتظر في الصهيونية أو عند الفلاسفة اليهود هو فكرة المسان وقد أزيل عنه الاغتراب والاستلاب، والصهيونية هي النسخة اللادبنية أو

الإنسانية من فكرة المسيح المنتظر والمسيحانية. وهي محاولة لاسترجاع العصر الذهبي للبهودية عن طريق العنف السياسي دون انتظار لمعموث إلهي.

فلسفة المقائلين بضرورة المخلص في آخر الزمان، واستمه عندهم المسيح المنتظر ، أو الهدى المنتظر، أو الأمل أو الرجساء المسيحاتي Messias Hoffming auf den (G.); Éxperance Messia-، nique $^{(F,i)}$ : Messianic Hope $^{(E,i)}$  موهنو المخسلوس، يعني المحرّر لليهمود من العبودية. والشمتات همو البيستة الملائمة النبي تنمنو بهنا بمذرة الأصاني المسبحانية. ونظرية المسبحانية، أو القول بالمهدي المنتظر، هي من البداية احمنجاج على النفي. وفي البهودية والمسيحية فإن المسيح لابد أن بكون من اليهود، كما أن المهدى المنتظر عند الشبعة هو من نسل على بن أبي طالب، وا**لرجعة** عند أصحاب هذا المذهب مقبولة من مشبولاتهم ، ومن رأى جولد تسبهير أن نظرية المسيح المنتظر أكمل عند الشبيعية بيقبولهم في المهندي المنتظر، وانتبهج المتبصوفية نهبج الشبيعة وقالوا بالتأويل، وكسئوت الاقساويل بشأن المهسدي المتنظر أو المسبيح المنتظر . في كل الديانات، وسيموا هؤلاء باسم ا**لوقياتين** الذين يحددون وقت نزول المسيح المخلص. وفي الأحاديث يكثر التحاذير من الدجال. وقبل إن دولة المسيح، أو المهـدي، أو المخلّص، ستستـمر

ألف سنة، وهؤلاء سُمُوا الألفيين لهذا السبب ، وتعتقبد الكثير من الطوائف في الألفية ، ويقبوم إيمان اليهود يشولة آخر الزمان على دعوى أن نهاية التاريخ لن تنصلح إلا بما انصلحت به بدايته، وأن بداية التاريخ كمانت الخروج من أرض العمودية في منصبر، والدخول في أرض المستعاد، ولذا ستكون نهاية الشاريخ هي الخبروج من أرض العبودية في كل الأصصار، والدخول في أرض المعاد بفلسطين كرةً أخرى، أي أن النهاية لابد أن تنسيق مع البداية. وفيلاسفة اليسهود ستضفون على القول إما بالعبودة الشخصية للمخلَّص، وإما بقيام دولته أو فـردوسه دون المخلَّص نفسه. ويستمى موسى هيس هذا العصدر الذهبي سُبُت التاريخ. والماركسية فلسفة مسيحانية ، لكنها مادية وليست روحية، فكما ينتظر اليهود المسيح المخلص، ويستنظر السنصساري أن يأتي المسسيح الفادي كبرةً أخرى كمنا قال في نبنوءته، كذلك يؤمّل الشيبوعيون المباركسيبون في مجتمع قائم على العمل والحب هو جنّة الشيموعية الموعودة كمنا قال منوريس توريز أمين الحزب الشبيوعي الفرنسى، وكذلك نقول الماركسية بمخلَّص هو البروليتاريا أو طبقة الأجراء، وفي ذلك يقول ألبير كامى : إن البروئيتاريا - بفضل آلامها ونضائها، هي المسيح الإنساني الذي يكفّر عن الخطيئة الجماعية. ولم يعد المخلص نبيًّا كما في اليهودية، ولا إلهاً كما في المسيحية ، ولكنه الإنسان العامل - الثوري، بل طبقة العمال أو الأُجَراء جميعهم ،

فلسوف تبرز هذه الطبقة، ولسوف تظهر على كل الطبقات، وتشولى مقاليد السلطة ، وتشقذ بالثورة الإنسانية المسلوبة من إنسانيتها ، وتنتشلها من وهدتها ومن حالتها البائسة الراهنة، وتسمو بهما إلى مسرنية أفضل وأرقى تنحل منها كل التناقضات ، وتزول كل الطبقات.

مذهب الضائلين بتجسد الكلمة ثم توحدها في المسيح، بدعوي أن الله تبعمالي أشرق على الجمسد إشراق النور على الجمسم المُشفَّ، وقبال بعضهم بل انطبع فيه انطباع النقش في الشمع، وقسال آخسرون ظبهسر به ظهسور الروحساني بالحسماني، ومنهم من قسال تدرّع اللاهوت بالناسوت، وقال نفرٌ منهم مازجت الكلمة جسد المسيح محازجة اللبن للمساء، والماء للبن، وهؤلاء أتُبستوا لله تعسالي أتسانسه ثلاثة، فسقالوا إنه جسوهر واحد، بعنون به القياتم بالنفس وليس التحيّر والحبجمية، فنهنو واحد بالجنوهرية ، وثلاثة بالأقنومية، ويعنون بالأقانيم الصفات، كالوجود والحياة والعلم، وسموها الآب، والابن، وروح القدس، وفالوا في الصعود إنه قَتْل وصَلَّب، قتله السهود حسدا وبغيا وإنكارا لدرجته ، ولكن القتل لم يرد على الجسزء اللاهوني وإنما ورد على الجزء الناسوتي. وقالوا كمال الشخص الإنساني ني ثلاثة وجوه: نبوة، وإماسة، ومُلَكة، وغيره من

الأنبياء كانوا موصوفين بهذه الصفات الثلاث أو ببعضها ، والمسيح درجته فوق ذلك ، لأنه الابن الوحيد، فلا نظير لـه، ولا قياس إلى غيره. ولهم في نزوله اختلاف، فيعضهم يقول لا نزول له إلا يوم الحسساب، فبعد أن قُسَل وصلُب نزل ورآه شمىعون، وكلمسه، وأوصى إليه، ثم فسارق الدنيا وصعد إلى السماء، وشمعون هو أفيضل الحسواريين علمًا وزهدًا وأدبًا. غيس أن شسماول المُلْقَب بيولس الرسول غير أوضاع كلام المسيح. وخلطه بكلام الفلاسفة، ثم اجتمع أربعة من الحسواريين، وجسمع كل واحد سنهم جمعتها من حكاية المسيح سمَّاه الإنجيل ، وهم منى، ولوق، ومرقس، ويوحنا، وجاء في خنام إنجيل متى أنه تسال : "إني أرسلكم إلى الأمم كـمــا أرسلني أبي إليكم، فساذهبوا وادعسوا الأمم باسم الآب والابن **وروح القدس**»، فذهبوا ودعوا، وافترقوا إلى فرُق أشهرها: الأرثوذكـــــــة، والكاثوليكيـــة. والبروتستنينة. (انظر كل فرقة في مكانها).

ومن أركان المسيحية القول بصلب المسيح فداءً عن الخليطة، وقيامه من القبر ورضعه، وأنه يدين الأحياء والأموات.

ويرمز للصلب في المسيحية بالصليب، امتئالاً لقول المسيح: «إن أواد أحد أن يأتي وواثي فلينكر نفسه، ويحمل صليب كل يوم ويتبعني». وبحمل الصليب كل يوم يتجدد الأمل في الخلاص، وهو رمسز لموت النفس عن الأنانيسة وحب الذات، ويعنى أن المؤمن على آثار المسيح، وتقرّبه الصلاة

إلى الله عن طريق المسيح، وتؤدَّى بأسم المسبح. والتعميد فربضة يشار فيهما بالغسل بالماء باسم الآب والابن والروح القندس، ويرمز إلى تطهير النفس، وهو في المسيحية كالخشان في اليهودية، بغرض ختم المنعمة والمعصودية اعتبراف علني بالإيمان. وتناول الحسبز والخمسر إشارة إلى جمسد المسيح المصلوب ودمه المسفوك. والخبرز والخمر لبسا طعاماً جسدياً، وإنما طعامٌ روحي لحباة روحية. ويرمز العشاء الرباني لمجئ المسبح الثاني. ولموته، تذكاراً للماضي والمستقبل. والمسيحية ألغت الكشير من الشريعة اليهودية كالختان. وأباحت الخمر ولحم الخشزير. وبعد .. فهل هذه المسبحية هي بشبارة المسيح؟ هذا كـلام في الفلسفة وليس من الكلام الديني بأي حال من الأحوال، وهو كلام كله أغـاليط وسوفسطائي لا سُكُ فيه، وينهافت عند النقاش.

Peripatetismus; Peripatetische Schule (G.)

الفلسفة المشائية هي فلسفة المشائين peripatetics : أرمسطسو وحواريب وأنصاره وتلاميذه، فقد كان أرسطو يعلم في مدرسته المسهيرة في منطقة الملعب الرياضي 1.yceum يؤثره أرسطو وكان بالملعب محشى ظليل peripatos يؤثره أرسطو ويغشله وتلاميذه ومن أبرزهم ثيوقراسطوس، ويسوديوس، وسستسراتو، وديسودروس، وأندرونيقوس، وكان يحاضرهم ويناقشهم وهو

يقطع المشى جيئة وذهابًا، وكان يحب المشى، ولم يكن يريد أن يُحرم نفسه من هذه الرياضة لقاء أن يحاضر، فجمع بين المحاضرة والرياضة، وعلم الأذهان وأفاد الأبدان، والفلسفة المشائية إذن هي الأرمطية; Aristotelism; Arkstotélisme; إذن هي الأرمطية; Aristotelisms من المحافوة ومن أخذوا عنه، وتلقوا عليه واستخدموا مفاهيمه ومناهجه، وأشهر هؤلاء من المسلمين: الكندى، وابن سينا، وابن ماجه، وابن رشد؛ ومن المسيحيين: وابن ماجه، وابن رشد؛ ومن المسيحيين: وابن ماجه، وابن رشد؛ ومن المسيحيين:

مشاعية بدائية .....

Primitive Communalism (E.);
Communalisme Primitive (F.);

Primitiver Kommunalismus (G.)

آول نظام اجتماعی فی العالم، و کان ظاهرة عامة بین کل الاجناس والاعراف والشعوب، و کانت الملکیة مشاعیة لکل أفراد المجتمع، و لا اختصاص لاحد بارض دون غیرها، والزراعة نتم جماعیا، وأدوات الإنتاج والاسلحة والاوانی کلها یشارك فیسها الجمیع ویستخدمونها بلا غییز لاحد علی أحد، والناتج الاقتصادی یوزع بینهم بالتساوی ، ویستهلك جماعیا. والنظام المشاعی البدائی کان ضرورة لیستطیع بها الناس أن البدائی کان ضرورة لیستطیع بها الناس أن عصموا أنفسهم من الحیوانات والغزوات من غیرهم، ولیقووا به علی العمل المنتج لیواصلوا غیرهم، ولیقووا به علی العمل المنتج لیواصلوا الخیاة. ولم یتطور هذا النظام إلا مع الفصل بین الخیاة. ولم یتطور هذا النظام إلا مع الفصل بین الزراعة و تربیة المانسیة؛ ومع نبادل المنتجات الزراعة و تربیة المانسیة؛ ومع نبادل المنتجات

نشأت التجارة، وبدأ التفاوت الاجتماعي بين المناس، وظهرت الملكية الحاصة، ويظهورها نشأ نظام الاستعباد وتملك الرقيق والاتجار فيهم، وتعلم الناس الحرف، وبدأت مرحلة جديدة من تقسيم العمل، وسهل ذلك انهيار النظام المشاعي البدائي، وظهور الفقراء والأغنياء، ومجتمع الطبقات، ونشأة الدولة والإقطاع.

مشار إليه ...... Relatum (L.)

المضاف إليه أو الطرف المنهاية في القسضية الإضافية، ويُرمز له بالرمز ص. والمشير Referrent هو المضاف أو الطرف البدايسة، ويرمز له بالرمسز من ...

هي اتفاق النبين في الخاصة، كبدا أن المشابهة اتفاقهما في الكيفية، والمساولة اتفاقهما في الكيفية، والمساولة اتفاقهما في النوعية. وقد يراد من المشاكلة المتناسب المسمى بمراهاة النظير. وقد وقيل المنساكلة انحاد في الشكل، ويرادفها النشاكل، مثل قوله تعالى: ﴿ تُعَلِّمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا وَمَكُرُ اللّه ﴾ (المائدة ١١٦)، وكدذلك أعلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا وَمَكُرُ اللّه ﴾ (المائدة ١١٦)، وكدذلك ويشاكل الجرء الأول من كل آية الجزء الشاني من يشاكل الجرء الأول من كل آية الجزء الشاني من الآية.

مشاهدات .....هي المحسوسات، وهي ما يُحكم فيها بالحس،

سواء كان من الحواس الظاهرة أو الباطنة، وقد تجعل أعم أو أخص منها، وهي قضايا قياساتها صعمها، كنشولنا «الشمس مشرقة»، أو «النار محرقة»، أو «إن لنا غضباً وخوفاً»، وجميع ذلك من المحسوسات.

Contemplation (Contemplation Contemplation Contemplation

التأمل، والاستبطان. مشبّهات ......

قضايا كاذبة يُعتقد بها لأنها تشب اليتينيات أو المشهورات في الظاهر، فيغالط فيهما المستدَّل غيره، لقمصور تمييز ذلك الغيسر، أو لقصور نفس المستدَّل.

Homonym <sup>(E.: G.)</sup>; ...... Bomonyme <sup>(F.)</sup>

ما وُضع لمعنى كثير بوضع كثير، كالمعين.

لاشتراكه بين المعانى، والاشتراك بين الشيئون إن كان بالنوع يسمى عائلة، كاشتراك زيد وعمرو في الإنسانية؛ وإن كان بالجنس يسمى مجانسة، كاشتراك إنسان وضرس في الحيوانية؛ وإن كان بالعرض: إن كان في الكم يسمى مادة، كاشتراك ذراع من ثوب في الطول؛ وإن ذراع من خسب وذراع من ثوب في الطول؛ وإن كان في الكيف يسمى مشابهة، كاشتراك الإنسان والحجر في السواد؛ وإن كان بالمضاف يسمى مناسية، كاشتراك زيد وعمرو في بنوة بكر؛ وإن كان بالمنكل يسمى مشاكلة، كاشتراك الأرض كان بالمنكل يسمى مشاكلة، كاشتراك الأرض كان بالمنكل يسمى مشاكلة، كاشتراك الأرض كان بالمنطح كل فلك؛ وإن كان بالأطراف يسمى مطابقة.

Conditioned <sup>(E.)</sup>; مشروط Le Conditionné <sup>(F.)</sup>; Das Bedingte <sup>(G.)</sup>

قال به هاملتون نقالاً عن كنط، ويعرق المشروط بأنه الذي يتوقف في وجوده وتصوره على شئ آخر، فهو مشروط بهذا الشئ، وقانونه أن التفكير في الأشياء يستلزم معرفة شروطها، وأن كل ما يمكن تصوره موجود بين طرفين لا يمكن تصورهما، أي أن ما يمكن تصوره يحدّه ما لا يمكن تصوره. ويجعل هاملتون قانون المشروط أحد المبادئ الأساسية للعقل، ويسمى الفلسفة المشروط، وتقابلها التي تطبق هذا القانون بقلسفة المشروط، وتقابلها

فلسنغة اللامشروط، وهو الملامنتياهي أو المطلق،

Problème (E.); Problèma (L.)

المشكلة بخلاف المسألة، والمشكلة هي المعضلة التي لا يتوصل فيها إلى حلّ، أو هي المسألة التي يُطلب حلها بطريق العقل أو العلم.

مشكنة زائفة المشكنة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافة المنافقة المنا

اصطلاح رودلف كارناب بأن ما لا يستند إلى الواقع ولد أساس من الإدراك الحسى فهو ليس بمشكلة حقيقية ،ولكنه قبول مرسل ومشكلة مشوهمة، ومن ذلك المشاكيل الفلسفية فهى مشاكل متوهمة ، وأوهام تخطر بالعقول نسيجة التباسات في اللغة، والمهمة التي ينبغي أن تناط بالفلسفية هي تخليص اللغة من الانساسات، وتنقية الفلسفة من المشاكل المتوهمة.

مشهورات ......

وتسمى الذائعات أيضاً، وهي قضابا اشتهرت بين الناس وذاع التصديق بها عند كافة العنقلاء أو أكثرهم، وأقسامها : المطلقة وهي المشهورة عند طائفة عند الجميع، وللحلودة وهي المشهورة عند طائفة . وتنقسم أبضا حسب أسباب الشهرة إلى : الواجبات القبول وهي ما كان السبب في شهرتها كونها حقاً جلها، فيتطابق من أجل ذلك على الاعتراف بها جميع العقلاء - كالأوليسات والفطريات، وتسمى لذلك بالمشهورات بالمعنى الأعم، والتأثيبات الصلاحة - وتسمى المحمودات،

وتقرر أن العمقل والفلسفة قادران على الإحاطة به.

مشروط ......

نافذ المفعمول في وقت معين ، إلاَّ إذَا عُدَل أو اجتُنِب مسبقًا باتخاذ إجراءات لاحقة، أو بتنفيذ شرط معين.

مشروع ......Project <sup>(4.)</sup>; مشروع

Projet $^{(F_i)}$ ; Projectum $^{(I_{i+1})}$ ; Projekt $^{(G_i)}$ 

هو اختيار سا هو لذاته كطريقة في الوجود والمفعل على ضوء الغاية (سارتر). والمشروع عند هايدجسر هو إمكان وجود ينكشف من خلال فسهسمي لوجودي الآني، والآنيسة أي الذات تستشرع نفسها. أي تدرك مشروعات نفسها.

Equivocal <sup>(E.)</sup>; <u>طَلَّمُة</u> Équivoque <sup>(F.)</sup>; Equivocus <sup>(I.)</sup>; Aequivok <sup>(G.)</sup>

هوالكلّى الذي لم يتساو صدّقه على أفراده، بل كان حصوله في بعضهما أولى. أو أقدم، أو أشد من البعض الآخر، كالوجسود فبإنه في الواجب أولى وأقدم وأشدً مما في الممكن.

Problematic <sup>(E.)</sup>; ...... Problématique <sup>(F.)</sup>; Problematisch <sup>(G.)</sup>

هو الذي أشكل على السامع طريق الوصول إلى المعنى لدقت في نفسه لا بعارض. والمشكل من الإشكال وهو الداخل في أشكاله - أي أمثاله - فيهو اللفظ يشتبه المراد منه بدخوله في أشكاله على وجه لا يُعرف المراد منه إلا بالتأمل بعد الطلب.

أو الآراء المحصودة ، وهي ما تطابق عليها الآراء من أجل قبضاء الصالح العيام، ليلحكم بهيا . باعشبار أن بها انحفاظ النظام وبقاء النوع. كقـضية حُسن العــدل وقبح الظلم؛ والحُلڤــيــات وتسمى الآراء المحمودة كذلك، وهي ما تطابق عليها أراء العقالاء من أجل قضاء الخلق الإنساني بذلك، كالحُكم بحُسن الشبجاعة وقُبح الجُبن، والانفعاليات ـ وهي الني يقبلها الجمهور بسبب انفعال نفساني عام، كالرقة والرحمة؛ والعساديات ـ وهي الني يقبلهما الجمهمور بسبب جريان العادة عندهم، كاعتبادهم احترام القادم بالقيبام، والاستقرائيات ـ وهي التي يقبلها الجمهور بسبب استقرائهم التام أو الناقص، كسحُكمهم بدأن تسكرار الضعل المواحد بمل. والمشهورات يضابلها الشمنيع وهو الذي بسكره الكافة أو الأكثر.

هى الإرادة؛ وقبل هى العناية الأزلية المسماة بالقضاء؛ وقبل الإرادة والمشيئة لا فرق بينهما بالنسبة إلى الهوية الغبية الذائية، فعينهما سواء، لكن الفرق بينهما في منعلق كل منهما، فالإرادة تتعلق بترجيح أحد طرفى الممكن، أى الوجود أو العدم، بينما المشيئة تتعلق بحقيقة الشئ أو ماهيته من غير ترجيح لأحد جانبيها، وعلى ذلك إذا

توجسهت مشيئة الله بتعليق إرادته بأحد طرفي الممكن، لا يسعد أن يسمى ذلك مشيئة الإرادة. والفرق بين مشيئة الله ومشيئة الخلق، أن عشيئة الخلق هي اختيار يتردد بين أمرين كل منهما ممكن الوقوع، فيترجّع أحدهما لمزيد مصلحة وفائدة، ولكن مشيئة الله هي اختياره الثابت، إذ لا يصع لديه تردد ولا إمكان حُكمين. (انظر الحتمية).

Preshyterianism <sup>(E.)</sup>; ..... Preshytérianisme <sup>(E.)</sup>; Preshytérianismus <sup>(E.)</sup>;

مذهب في البروتسنانية يقسم أنباعها إلى جماعات، يرأس كل جماعة شيخ منهم ، وهؤلاء يرفضون البابوية، أو الدعوى بأن البابا خليفة المسيح، وشيخ الجماعة presbyter تهندى بهذيه، وتتلقى عنه، وفلسفتهم في ذلك أن الناس خُلقوا أحزاباً، وأنه لابد لكل حيزب من كبير لهم، فهكذا كانت البشرية منذ الأزل.

تطلق على قسم من الخطأ في البرهان، لخطأ في مادته من جهة المعنى، بجعل النتيجة مقدمة من من مقدمات البرهان بتغيير ما، وإنما اعتبر التغيير بوجه ما ليقع الالتباس، كقولنا: «هذه نقلة وكل نقلة حركة فهذه حركة أفالصغرى ههنا عين النتيجة، فإن قبل هذا خطأ في الصورة لأن النبجة حينذ لا تكون قولا آخر فلا يكون قياساً، النبجة حينذ لا تكون قولا آخر فلا يكون قياساً، قلنا هو قول آخر نظراً إلى ظاهر اللفظ.

مركبات محتملة من قيمة الصدق. (كواين). **Petition of Principle** (E.); مصفوفة العبارة .....د دالة القضية. (كواين).

المستحة المستحة المستحة المستحة المستحة المستحة المستحة المستحة المستحدة ا Intérêt <sup>(F.)</sup>; Interesse <sup>(G.: L.)</sup>

المنفعة التي يرتبها صاحبها على الضعل؛ والمساليج المرسلة هي التي لم يشبهد لهما الشرع بالاعتبار ولا بالإبطال، ولكنها مع ذلك ترجع إلى حفظ مقاصد الشرع المعلوسة، ولا يفهم من ذلك أنها قياس ، لأن القياس له أصل معين. والمسلحة العمامة utilitus publica هي ما يقتبضيه الصالح العمام ، وهي الغاية من أحكام الشمريعة. والاجتهاد واجب إذا ما ثبت أن مصلحة الجماعة تنطلب توسعية في تطبيق حُكم شـرعي، وبقابل ذلك في القيانون الرومياني corrigere jus propter utilitatem publican. ومن أقوال الفيقية الزرقياني (المتنوفي سنة ١٧١٠م): اولا غسرو في تبسعيمة الأحكام للأحبوال). والمصلحة الحاجية هي الستي في محل الحاجة؛ والمصلحة التحسينية هي التي لا تكون في محل الضرورة ولا الحاجة، بل هي تقرير الناس عملي مكارم الأخلاق ومحاسن ألخصال.

National Interest (ق.); ...... كوسلمة وطنية Intérét National <sup>(F.)</sup>; Nationalinteresse <sup>(G.)</sup> من سفاهيم الفلسفة السيباسية، لتحليل سيناسنات بعض الدول، ولشبيريرها أحينانًا ، وإضفاء الشرعية على ما تتخذه أحيانًا من مصادرة على المطلوب ..... Pétition de Principe (F.); Petitio Principii (L.); Beanspruchung des Beweisgrundes (G.)

بافتراض صحة ما يُراد البرهنة عليه كي بيرهُن عليه، كما يقال مثلاً : «كل إنسان بشر، وكل بشر ضحاك، ينشج أن كل إنسان ضحاك». فسإن النتيجة عين الكبري، وسبب الاشتباه أن بشرأ وإنساناً قد يُظن أنهما متغايران معنيّ لتغاير لفظيهما. والمصادرة قد تكون **ظاهرة** وقد نكون خفية، فالظماهرة في القياس البسيط السابق، والخفية في الأقيسة المركبة التي تكون فيهما النتيجة بعيدة عن المقدمة، وتروج على المغفلين، فكلما كانت أبعد في الذكر كلما كانت المصادرة أخفى وأقرب إلى القبول.

مُعَمَّنُ ......Koran (E.; C.); Coran (F.)

اسم القرآن؛ والمصحف الذي اتخذه عثمان بن **عفان** ليقرأ فيه يسمى مصحف الإمام، وليس هو بخط عشمان كما توهمه بعضهم، بل هو بخط زيد بن ثابت؛ وقبل الأظهر أن المراد بمصحف الإمام جنسه الشمامل لما اتخذه عثممان لنفسه في المدينة، ولما أرسله إلى الأمصار. ويشبُّه كل ما لا تُنكر صبحته بأنه منصحف. والمصبحف كتباب يشتمل على قبضايا مشهبورات، اشتهبرت بين الناس وذاع التصديق بها.

مصفوفات الصدق ...... Truth Matrices المسفوفات الصدق قوائم الصدق، ولكل قضيتين بسيطتين أربعة

بالسمها خناصة. وثبت تاريخيًا أن جميع انقرارات التي تُتخَذُ للصالح الوطني تسببت في منساكل أضرت بهذا الصالح أكثىر مما أفادته أو راعته. ثم إن هذه القرارات لم تنفذ بحذافسرها. فإنبها تشعرض لمداخللات وتغييرات مستمرة ومراجعات ، وهنو ما يزيند مفتهنوم المصالح الوطنية غيموضًا. ومن الصعب تحديد هذه المصالح في المجتمعات المغلقة والدول الشمولية أو الدول الني تطبق ديموقــراطية مــزيفة. ويُجــابّه نفسيس أي إجراء عسكري أو سيناسي يُتخَـدُ بدعوي الصبالح الوطني يدهشية واستنغراب واستهجان دولي من قبّل المثقبفين، وعبّرت عن ذلك كشيرا الاستثناءات والاستقصاءات التي جرت في أمريكا وأوروبا عقب حرب الخليج، وضراب العسراق، وضراب منصنع الأدوية في السودان، والقلف الجوي لأفغانستان، والحملة العسكرية الروسية على الشيشان، والحرب العرُقية في البوسنة ثم في كوسنوفا. وفشل هذا المصطلح كأداة تحليل أو نبرير فلسفى أو سياسي. وزاد من دوافع المتسخلي عمته مسيمل الدول إلى التصرف كمجموعات بدلاً من التصرف منفردة، كما هو حادث الآن في أوروبا، وإفريقيا، وآسيا، والشميرق الأوسط، والعممالم العمربي. وكل النكنلات الدولية الحالية تعمل من خلال الصالح الدولي العيام، وصالح المنطقة التي تنتمي إليبها خصوصًا. ويعبُّر عن ذلك حاليًا باسم العَوْلمَة، مما بفقد الصالح الوطني مضمونه الواقعي، ويصرف الفلاسفة والسياسيون عن استخدامه كأداة تبرير

إجسراءات تمس أمن وسللامة دول أخسري. واستخدم الإيطاليون لأول مسرة في الضرن السادس عشر، ثم الإنجليس في القبرن السابع عشر، صيغًا مقاربة من صيفة المصلحة الوطنية. كأن يتقال الإرادة السامية للملك ، أو الصلحة العَلَيَّة، أو مصلحة الدولة raison d'état ، أو الشرف البوطني، أو المصلحة العامة، أو الإرادة العبامة. وكنانت الولايات المتبحدة هي الدولية الوحييدة الني لجأت إلى عذا المصطلح كشيرًا واستخدمته على نطاق واسع وكلما تهددت مصالحها ، وعرأف الفلاسفة السياسيون المصلحة الوطنية بأنها المعيار الواقعي الذي بحب أن يراعيه أي تخطيط سياسي. أو أي إجراء اقتصادي، أو أي تحرُك عسكري؛ ومجموع المصالح الوطنية هي التي تصنع قبوة أية أمنة، وهي منصالح تشخيس بحسب الزمان، ويتنغيّر حاجات كل أمة. ويوصف الآخذين بمفهوم المصلحة الوطنية في مجال التمحليل السياسي بأنمهم موضوعيون Objectivists، بينما يوصف السياسيون الذين يلجأون لهذا المصطلح كإطار لتسرير التخطيط السياسي للدولة بأنهم ذاتيون subjectivists. ومن عيبوب هذا المصطلح غموضه وإبهام معناه، فالمصلحمة العليما للدولة ممن الأصور التي قمد يُخمَنَلف حولتها داخل الدولة نفستها، وصنانع القرار المسياسي قد يخدم بقراره مصالح لجماعة أو طبقة دون سائر مواطني هذه الدولة، ويمثل في هذه الحالة تلك الجماعة أو الطبقة وينحدث

أو تحليل.

مصورة مصورة .....

Mnéme (F.)

قوة مدركة باطنة، تحفظ ما قَسِله الحسّ المشترك من الحواس الجزئية الخمس، وتبيتى فيه بعد غيبة المحسوسات. (ابن سينا عجاة).

مصين .......

مصطلح وجمودي، والمصيم هو الممسأل Geschick، ومصير كل إنسان هو مستقبله، ومصيرالإنسانية هو الوجود الإنساني مكبّرًا، وهو تاريخيها . ونيج التباريخ ثلاثي: ماض انقبضي. وحاضمرٌ مُعاش، ومستقبل نتطلع إليه. والمصمر ينسحسدد «بالتوجسود - في العسالم»، ويترتبط ﴿بِالْوَجِـــود - مع - الآخــرينِ»، وأن يكنون لنا مصمير يعني أن ندخل التاريخ جماعةً، ومصمبر كل فرد برنبط بمصير مجتمعه من جيله. والتاريخ هو مصائر الأجيال، وتاريخ العالم من تاريخ الإنسيان، وحسى الطبيعية اندسجت في التساريخ أو المصير الإنساني ، لأنهما أصبحت مسرحًا لأفعال الإنسان، والهُمّ الوجودي بالمصير هو رغبة عند الوجوديين في الانتصار على الموت. وبعض الخيلاسينية الوجوديين مسئل كبركجارد تصور الإنسان مُركّبًا من الزماني والأزلى، والمصيرعنده هو الخلود؛ والبعض مثل بيسردياتيف ذهب في بحثه عن المصمير إلى القول يضرب من الحياة الأزلية وسط الزمانية؛ والبعض

مسئل أونامسونو بشر بمصير آمل، وقال إن حساة الإنسان ليست بيولوچية أو كسميَّة فحسب، وإنما تتخللها تحوَّلات كيفية، نواكبها رغبة في التحرر مما هو زائل. وإدامة السلحظة الشرية المستلشة ، والحياة بهذه الكيفية لا بمكن أن تنفنّي . ويثول اونامونو: دعونا نستحق الخلود على الأقل، فإذا لم يكن لنا نصيب في شئ سموى العدم فإن ذلك بعني إدانة لملكون نفسسه، وإذا كسان العدم هو وحده الذي يستظرنا فلنعمل بحبيث يكون ذلك قدرًا ظالمًا". وهذا التشاؤم الوجودي عن المصمير قبد يناقبضه الأمل عند الوجوديين المسلمين بحاصة، وفينومينولوچيا الأمل تؤكد أن من ماهيمة الوجود البشري الواعي أن يأمل في حياة بعد الموت، والوعي الوجبودي للموت باعتباره حدًا هو أيضًا قدرة على تصبور شي يجاوز هذا الحد، ويعني أن انفتياح الإنسيان هو أن يتجياوز ذاته وأى وَضُع أو حالة من حمالاته الراهنة. وقد يكون ما بالحياة من استلاءات، وهذاالأمل الذي يومض دومًا ويسلمع بالأماني والمُنِّي، أقسول: قد يكونا سجسرد أوهام تتخيلهما ونرجعوها عن المصيرالإنساني النهائس. ومشكلة المصير القردي للإنسان لا تنفصم عن مشكلة الحقيقة النهائية. ولو كمان هذا الوجود عسِثُما لا طائل منه، وبغيسر إله، لما كمان هناك مصميم نهائي - لا للضرد ولا للجماعة، ولما كانت هناك حقيقة نهائية، ولكانت حياتنا وتماننا جمسيمًا أوهامًا في أوهام. وإنما هذا الكون يسير بنظام سعين، وبنهج صعين، ولمعنى ممعين، ولضاية ممعيسة، ولا يمكن إلا أن يكون له ربّ يشوم بكــل ذلك إزاءه. وفسينومسينولوچيما

الإيمان ترسّخ فينا الأمل في الله، وفي حياة أعلى. وأرقى، وأخلد، وهو ما يمنحه الدين .

هو المحسوق ؛ ومضمون الكتاب مسادته؛ ومضمون الكلام فحواه؛ ومضمون الجملة ما يُفهَم منها ولم تكن الجسملة موضوعة له، كالاعتراف المفهوم من قول القائل : إن له عليه ألف دينار؛ ومضمون التصور مفهومه؛ ولكل شئ صورة أو شكل ومضمون، أى مادة؛ ومضمون الحكم هو كونه كلياً أو جزئياً، موجباً أو سالباً، ومضمونه هو الحدود التي تصنعه.

عند المنطقين تستعمل بمعنى الصدق، فإنهم بقولون الكلى مطابق للجزئى، بمعنى أنه صادق عليه، فالصادق عندهم هو المطابق (بالكسر)؛ وعند أهل البيان مطابقة الكلام للمقتضى صِدُفه عليه.

أبواب البحث عن كل شئ موجود أربعة. وتسمى المطالب العلمية، ونعنى بها المسائل التى تقع فى العلوم، وهى : مطلب هل، ومطلب ما. ومطلب أى، ومطلب لم.

مطلب أى .....مطلب ألى هو سؤال عن فصل الشئ الذي

يفصله عن شئ يشاركه في جنسه. ومطلب الأي للتصور.

مطلب لم ...... Quare Sit الم

هو طلب العلّة، وهو على وجهين، أحدهما سؤال عن علة الوجبود، كتقولك: لِمَ احترق الشوب؟ فتقول: لأنه وقع في النار؛ والآخر سؤال عن علة الدعوى، وهو أن تقول: لِمَ قلت إن الثوب قند وقع في النار؛ فتقول لأنى وجدته محترقاً. ومطلب لم للتصديق.

مطلب ما .......Quid Sit <sup>(L.)</sup>

هو سوال عن ماهيسة الليئ، وهو على وجهين، أحدهما لا يُعرف مراد المتكلم بلفظ ما لم يفسره، كما إذا قال "عُقار"، فيقال ما الدي يراد به؟ فيقول: الخمر؛ والثاني أن يطلب حقيقة الشيئ في نفسه، كما يقال: "ما العقار؟"، فيقول: "هو الشسراب المسكر المعتصصر من العنب". ومطلب ما للنصور.

هو سوال عن وجود الشئ، وهو على وجهين: أحدهما عن أصل الوجود، كتقولك: مل الله مسوجود؟ والشاني عن حال الشئ: كقولك هل الله مريد؟ ومطلب هل، ومطلب لم لم للم لم الله عريد؟

مطلق طلق (E.); ..... Ultime; Final <sup>(F.)</sup>; Allerlezt <sup>(G.)</sup>

نقول مطلق المعنى U. signification أى آخر ما يمكن تصبوره من المعانى ، ومطلق الحقيقة U. truth أن هذه هى الحيقيقة المجردة التى أمكن التوصل إليها ضمن سلسلة من الحقائق أو الوقائع، ولا ينفى ذلك وجود معان أو حقائق أو وقائع تالية witerior ، فبالتعالى هو الذي يلحق المطلق أو الأخير أو النهائي. ومطلق الرأى المطلق الرأى حداً، أى أنه رأى مفتوح وقابل لمزيد من الأمور هو الذي لا يحداً،

من مصطلحات الفلسفة المثالبة، ويعنى الحقيقة النهائية باعتبارها واحدة ومصدراً للتنوع، وكاملة لا متناهبة، قد صدر عنها العالم المتناهى غير الكامل. والمطلق Day Absolute هو ألله، وهو مفاهو بدائمه، موجود في كل مكان، في العالم، ما هو بدائمه، موجود في كل مكان، في العالم، وفي الإنسان بوصفه كائناً عاقلاً مفكراً يحمله في داخل نفسه، ويستعين به وإن لم يشعر بذلك. والمطلق يتجلى في التاريخ الإنساني، وفي الفكر، والمطلق يتجلى في التاريخ الإنساني، وفي الفكر، إيداعه الفكرى والفني والأدبى إنما يكشف عن المطلق فيه هو نفسه، وليس أدل على وجود الله المطلق فيه هو نفسه، وليس أدل على وجود الله من هذا الدليل: ﴿ وَفِي الفلسفة الحديثة يُعبّر عن (الذاريات: ٢١). وفي الفلسفة الحديثة يُعبّر عن

الله تعالى أحياناً بالقيمة المطلقة، ويعرَّفها لوسسن (١٨٨٢-١٩٥٤) بأنها القيمة الباقية فوق كل قيسمة، وهي المثل الأعلى. والمطلق هو مــا يتناول الأفراد على سبيل البدل، كرجل مثلاً، والعام ما يتناول جسميع الأفسراد . والمطسلق هو الدال على المَاهِية، ومسا ينعرض للذات دون الصنفات، وهو المنعمرًى عن الصفة والشرط والاستثناء. والأنسا المطلق عند فخته (١٧٩٤) هو الخالق؛ والفلسفة عند شیللنج (۱۸۰۳) هی علم المطلق، ویسمی شيلسانج فلسفته، المشالية المطلقة. والمطبلق صند هيجل (١٨٠٧) هو الذات المفردة، والمبدأ الكلي، والروح المطلق، ونسره الكثيرون بأنه اللَّه، ووصفه كولميردج بأنه العقل اللانهمائي الصمد. والمطلق في الدين هو السلَّه الذي لا إله إلا هو . والمُطَّلَقَة عند المنطقيين هي القبضية التي لم تذكر فيها الجهة، وأما المقيّدة فهي الموجّهة التي تذكر فيها الجمهة. وربما يقال للمطلقة ا**لوجودية اللاضرورية**، والوجودية اللادائمة، وتسمى المطلقة السكندية نسببة إلى الإسكندر الأضروديسي، وربما يضال المطلقة للعُرفية العامة.

العلم عمومًا هـ و الإرادة نصورًا أو تصديقًا، عن يقين أو عن ظن ، ضروريًا أو محكنًا، متحصًلاً أو بديهـيًا، نظريًا أو عـمليًا ، كليًّا أوتفـصيليًا، ويوجب للمثــنغل به اسم العــالِم، فكل عالم له

معلوم يكون به عالمًا، وليس كذلك علمه الله نعالى، ضعلمه مطلق العلم، وعلمه تعالى يسبق كل حسدت، وشسامل لكل الفسسروريات والمحدثات. غير أن العالم يمكن أن تطلق على الإنسان الذي صناعته العلم، ولكن العلم، وفي تطلق إلا على العسالم الراسخ في العبلم، وفي القسرآن: ﴿وَفُوقٌ كُلِّ ذِي عِلْمِ عَلِيمٍ ﴾ (يوسف القسرآن: ﴿وَفُوقٌ كُلٍ ذِي عِلْمِ عَلِيمٍ ﴾ (يوسف القسرآن: ﴿وَفُوقٌ كُلٍ ذِي عِلْمِ عَلِيمٍ أَرفع منه درجة. وهكذا إلى أن نصل إلى نهاية السلسلة فيلا يكون ثمة إلى أن نصل إلى نهاية السلسلة فيلا يكون ثمة عليم مناسبم المائل وفيه عبدم كل صفات العلم، فهو تعالى، وفيه تجتمع كل صفات العلم، فهو العالم، والعليم، والعالم، والعالم والعالم

مطلق (لقُدُرة ...... ; بمطلق القُدُرة Allmacht <sup>(نام)</sup>; Omnipotentia <sup>(ام)</sup>

من صفاته تعالى أنه القادر، يعنى يقدر أن يوجد المعدوم، ويعدم الموجود، وقدرته تعالى مطلقة. ولا قسدرة إلا لمه، وهو المقستسدر "Omnipotent" أي المتمكن الذي له غاية القدرة، فهو يفعل بلا معالجة ، ولا واسطة ، ولا يعارضه معارض. ولا يعارضه معارض. ولا يعرج عن قبضته مخالف، وإنما أمره إذا أراد شبتًا أن يقول له كن فيكون.

Omnipresence; Ubiquity <sup>(E)</sup>; مطلق الوجود Omniprésence; Ubiquité <sup>(F)</sup>;

Aligegenwart (6.)

كُلْبَـة الوجـود، من abi اللاتينيــة بمعنى كل

مكان. أو أي مكان، و amni أي الكل ، نقول: الله في كل مكان. ووجوده تعالى كُلِّي. أي مطلق لا يحده حد وفي القرآن: ﴿وَلِلَّهِ الْمُشْرِقُ وَالْمُغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُوا فَثُمَّ وَجُهُ اللَّهِ﴾ (البشرة ١١٥) . يعنى أنه مستوجسود في كيل مكان ; Omnipresent الله و کل مکان ، Omniprésent  $^{(\Gamma,r)}$  ; Altgenwärtig $^{(G,r)}$ نه ، وله المنسارق والمغيارب، ولا يخلو منه مكان كسا قال: ﴿وَلا أَدْنَىٰ مِن ذَلِكُ وَلا أَكْثُرَ إِلاَّ هُو مُعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾ (المجادلة ٧)، وكسما قال : ﴿وُسِعَ كُرْمَيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ﴾ (البقرة ٥٥١)، وني معنى ذلك قبال ابن عبياس الو أن السيموات والأرض جميعًا يسطن ثم وُصلَن بعيضهن إلى بعض، ما كنَّ في سعبة الكرسي إلا بمنزلة الحلقة في المفازة، أي أن وجموده تعالى بملأ المكان. وهو أكبىر من المكان. ودلائل وبراهين وجوده تمعالى المطلق أو الكلى كشيرة أجملها في كينابه القرآن. وتنبه إليسها أياته في الكون، وبسط ابن رشند سن هذه الأدلة دليل الاختراع، فكل مُخترَع لابد له من مخشرع، والكون لابد له من مُكونٌ. وكذلك من أدلة وجموده دليل العمناية، لأن الذي يخسرع شبئًا لابد أن يرعاه وإلا دال وزال وانتهى أمره مع الزمن أو بالاستعمال ، ولكن الكون مستمر ولا يتمناقص بل يمزيد. فنعملم أن الله أوجمهده. وأنه بتعسهده ويرعاه ويُعنّى به. وقد جسعله تعالى على نظام فريد، وانسجام عتيد. فعلمنا أن هناك علَّة

غائية هي التي نشوني هذا التدبيس، والفلاسفة نبهوا إلى هذا الدليل الغاتي. وثمة دليل وجودي على وجوده تعالى، فبالعقل كلما نصور شبئنا عظيمًا بتصور ما هو أعظم منه، فعلمنا أن هناك كسمالاً مطلقًا، لا مزيد عليه، ولا نقص فيه، نصوره ونشمئله. وهكذا كل الأدلة والبراهين ، ووجوده تعالى لذلك مطلق الوجود. (انظر دلائل، وبراهين، وحجيج وجودانه).

Absolutism (E.) عطاقیة Absolutisme (E.) Absolutismus (G.)

مذهب من يقول بالمطلق؛ وفي نظرية المعرفة منذهب من يقرر أن بوسع العنقل الإنساني أن بحيط بالحقيقة؛ وفي مبحث القيم مذهب من يرى أن معابير القيم أخلاقية، أو جمالية موضوعية ، ومطلقة ثابتة وليست ذائبة متغيرة؛ وفي السياسة سذهب من يجعل للحاكم السلطة المطلقة غير المقيدة ولا المشروطة.

Elenchus (Ea F., La G.)

ما يُطلب بالمدليل، ويقسابله الضسرورى. والمطلبوب أعم من الدعوى، وهو إما تعمورى كماهية الإنسان. أو تصديقى مثل العالم حادث، ويسمى من حيث أنه موضع الطلب مطلباً أيضاً. وتجاهل المطلوب مغالطة تنشأ من إثبات شئ غير المطلوب. (انظر تجاهل المطلوب).

مظنوبات .....

آراء يقع التصدق بها لا على النبات، بل يخطر إمكان نقيضها بالبال ولكن الذهن إليها أميل (ابن سينا على الظنونات القضايا التى يُحكم فيها حكماً راجحاً مع تجويز نقيضه. والقياس المركب من المقب ولات والمظنونات يسمى خطابة.

بعنى البعث ، ومذهب المعاد يشول بالبعث بالجدد، وأن الصورة الإنسية لا تتم إلا بالجدد وأن الإنسان - وهذه حقيقته - سيكون بعثه ومقامه في الأخرة بالروح والجدد معا كما كان في الدنيا. (انظر البعث).

مرجع معاداة السامية إلى استعلاء اليهود عرقيًا بدعواهم أنهم الشعب المختار، واستكبارهم فكربًا، على زعم أن فلسفاتهم الدينية والأخلاقية والاختماعية والاقتصادية كانت دائمًا الفلسفات الأم الى استقت منها كل الفلسفات الأخرى، ولقد دأب اليهود نشيجسة لهذه الاعتفادات على الغركييز على الهيسمنة على

اقتصاديات الأمم ووسائل إعلامها ، والتغلغل في تقافياتها ، وإنفياذ كشير من مضاهيمهم ونظرياتهم في ثقبافيات الأمم ، تحت مستميسات جمديمسدة تمسماير الوقمت وتجماري مطالب المشقفين بخياصة.و أفليح اليمهود في استمالية الكثير من المفكرين إليهم حتى ظهر مصطلح محاباة السامية -Philosemitism (E.); Philosemitisme (F.); Philosemitismus (G.) وصارت المسألة اليمهودية من المسائل الكبري التي كنب فيهما الكثيرون، واقترحوا لمعاداة السامية الاقتراحات. ومن هـؤلاء برونـو بارو الذي اقتـرح أن يندمج اليهود في الشعوب التي يعابشونها، وصار ذلك مطلب الاستنارة اليهودية ، وذهب ماركس إلى أن سر اليسهودي في الربا والاقستصاد الرأسسمالي الحر، فلو أثمت الثروات الضومية لزالمت سيطرة اليهود وصاروا بلا حول ولا قوة، فمعبود اليهود منذ البداية كان الذهب والمال، وعبادة العجل في زمن سوسي تنبي عن سيكلـوچينـهم ونكوينهم الفكرى، واليهمود ماديون، ولهم ميمولهم القوية للسيطرة والهيمنة، ذلك ما استولد معاداتهم. وكان أول من استخدم مصطلح معاداة السامية الصحفى الألماني ويليام مار سنة ١٨٧٩، وكــان ذلك بعد الحرب البروسية الفرنسية، وظهور تأمر اليهود على الاقتصاد الألماني. ويفصل القرآن سيئات اليهود عبس كل العصور فيقول: ﴿ فَهِمَّا تقطيهم مُشَافَعُمُ وَكُفُرِهِم بِآيَاتِ اللَّهِ وَقَتْلِهِمُ الأَلْبِياءَ

بِهُ بِهِ حَقَرُ وَقُولِهِمْ قُلُوبُنَا عُلُفٌ بَلُ طَبِعَ اللّهُ عَلَيْهِمْ عَلَىٰ بِكُفُرِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلاَ قَلِيلاً هُوَيِكُفُرِهِمْ وَقُولِهِمْ عَلَىٰ مَرْيَمَ بَهُ اللّا عَظِيمًا \* وَقُولِهِمْ إِنّا قَتَلْنَا الْمُسِيحَ عِيسَى مَرْيَمَ رَسُولَ اللّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا عَلَيْوهُ وَلَكِن شَيّهُ ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللّهِ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا عَلَيْهِهُ وَلَكِن شَيّهَ لَهُمْ وَإِلَّ اللّهِ بِهِ مِنْ الْمُعْلَقُوا فِيهِ لَهِي شَلْكَ مِنْهُ مَا لَهُم بِهِ مِنْ عَلْمَ إِلاَّ اللّهِ مِنَا اللّهُ وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ (الناء ١٥٥ - علم عِلْم إلاَ اللّه الله وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ (الناء ١٥٥ - ١٥٠ عِلْم إلاً اللّه الله وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ (الناء ١٥٥ - ١٥٠ مَلُولُ وتَثْنِهُ اللّهُ اللّه وَمَا قَتَلُوهُ يَقِينًا ﴾ (الناء ١٥٥ - ١٥٥ أَسْفَار الحَروبُ والأحسار والمُلُولُ وتثنية الاشتراع، وحمده الذي يته الاشتراع، وحمد الأحمد وفة بأنها كتُبهم الدينية، فيهل كانت هي الأحمر وفة بأنها كتُبهم الدينية، فيهل كانت هي الأحمد وفة بأنها كتُبهم الدينية، فيهل كانت هي الأحمد وفة معادية للسامية؟ (أنظر محاباة السامية).

إقامة الدليل على خلاف ما أقام الدليل عليه الخصم، والمراد بالخلاف المنافاة، فالمعترض يسلم دليل المستدل وينفى مدلوله، بإقامة دليل آخر يدل على خلاف مدلوله، فبالمعترض يقول للمستدل ما ذكرت من الدليل وإن دل على خلاف، وليس عندى من الدليل ما يدل على خلاف، وليس عندى من الدليل ما يدل على خلاف، وليس ولهذا قبل إن المعارضة محانعة في الحكم مع بقاء دليل المستدل بالإبطال، ولهذا قبل إن المعارضة محانعة في الحكم مع بقاء دليل المستدل.

معاش الشعب .....

The People's Livelihood

اصطبلاح صن بسات سن (۱۸۶۱ \_ ۱۹۲۵)

كبديل عن اصطلاح الاشتراكية، باعتبار الاشتراكية اصطلاح مستورد.

معترض عن مبدأ .....

Conscientious Objector (E.);

Objecteur de conceience (6.);

Kriegsdienstverweigerer (G.)

رافض الخدمة العسكرية بدعموي أن ضميره لا يسمح له بذلك، أو لأنه من جماعة دينية، أو يعتنق مذهب أخلاقي لا يرى العنف ؛ ولا يلجأ للقسوة، ومن ثم قبلا ينجموز له أن ينخسرط في السلك العسكري أو ضمن الشرطة . وشاع ذلك بعد إعملان أتباع ميمتو سيممونز المصروفين باسم المستويسين أن يُجنَّدوا إجساريًا، واضطرت الحكومات المخستلفة إلى إعشاتهم وطائفني المجلدي العمادة وأنباع اشهبود يهوده وبعيض الحكومات أعطت المسترضين حق الاختميار بين أن يقبلوا التجنيد العسكري أو التجنيد المدني، وجعلت عدد سنوات الخدسة المدنية ضعف عدد سنوات الخدمة العسكرية، والبعض يفرض على المعترضين أداء البدل، وهو نبصاب مالي يختلف من حكومة إلى حكومة وبحسب الظروف الاجتماعية.

Mu'tazila (Ar.); Rationalists (E.); ..... معتزلة المعتزلة Rationalistes (E.); Rationalisten (C.)
ويُسمون أهل المقل، لأنهم يقيمون منهجهم

على تأويل نعاليم الدين تأويلاً يتفق مع المعقل. ويرجع سبب التسمية إلى واصل بن عطاء (٦٩٩ ـ ٧٤٩م)، وكيان قـد خالف أسـتــاذه الحــــسن البصري، فقال في المسلم مُرتكب الكبيرة : إنه في منزلة بين منزلتين، فسلا هو بالكافسر، ولا هو بالمؤمن، وقيام إثر إعلانه لرأيه فيانتحي بنفسيه، فقال الحسن : «اعتىزل عنا واصل» . وأصول مذهب المعتزلة خمسة وهي: التوحيد، والعدل، والوعمد والوعيمد، والمنزلة بين المنزلتين، والأسر بالمعروف والنهى عن المنكر. وكان يطلق عليهم اسم القَطَرية، والعفلية .وذهب المعتزلة إلى أن الإنسان حرّ، وهو مسؤول عن أفعاله، لأنه ليس من العدل أن يجُسازَي على عمل لم يأته بإرادته ، ولذلك وُصفوا بأنهم أخل صلك، كما وُصفوا بأنهم أهل توحيد، لأنهم قالوا بأن الله عين ذانه، وأن إضافة صفات إليه يجعل الصفات أزلية، وهذا تعددُد. ومن ذلك أيضاً قبولهم إن القبرآن كلامه تعالى مخلموقٌ محدّث، وهو ما عُرف في التباريخ باسم محنة القرآن، حيث أغبري مذهب الممتزلة بعض المثقفين من الخلضاء فاضطهدوا المعارضين، ثم دارت الدائرة على المعتزلة فيسما عُـرف باسم محنة المعتزلة منذ خـلافة المتـوكل. وقبل إنهم بعسد اتفاقهم على هذه الأمور انضرقوا عشرين فرقة يكفّر بعضهم بعضاً. وقيل إنهم طيقات عددها التنا مشرة طبقة، وبين الطبيقة والطبقة صلة تلمذة؛ وقبل هم فتنتان: محشولة

البصرة، ومعتزلة بغداد. وكانت البداية الحقيقية لمذهب الاعتزال الفلسفى بالطبقة الرابعة، وهى المدرسة النبى ضمت واصل بن عطاء ، وغيلان الدمشقى، وصالح الدمشقى (صاحب غيلان)، وعمرو بن عبيد، ومكحول بن عبد الله ، وقنادة بن دعامة، وبشيرالرحال؛ وفي الطبقة الخامسة كان عثمان بن خالد الطويل أستاذ أبى الهذيل المعلاف؛ وفي السادسة أبو الهذيل ، والنظام ، وبشر بن المعتمر، ومعمر بن عباد السلمى، وابن وبشر بن المعتمر، ومعمر بن عباد السلمى، وابن كيسان الأصم، والأسوارى ، والفوطى وهؤلاء من عتاولة فلاسفتهم؛ وفي السابعة ابن أبى داود، وابن الاسسرس، والجساحظ، والمردار راهب وابن الاسسرس، والجساحظ، والمردار راهب المعتزلة، والرازى، والمدينورى، والطالقانى، والموزى، والسمان. (انظر أيضاً أهل توحيد ، وأهل عدل ).

Miracle <sup>(E.; F.)</sup>; ...... Miraculum <sup>(L.)</sup>; Mirakel; Wunder <sup>(G.)</sup>

الإعسجاز في المكلام هو أن تؤدى المعنى بطريق هو أبلغ من جميع ما عداه. والإعجاز أمر خارق للعادة، والمعجزات إما أنها فوق الطبيعة، أو ضد الطبيعة والأولى لا أن ضد الطبيعة ، أو خارج الطبيعة والاولى لا تضعلها الطبيعة ، مثل بعث ميت؛ والشائية نتعارض مع نظام الطبيعة، كما حدث مع مريم في حملها للمسيح دون رجل، أو إدخال إبراهيم في حملها للمسيح دون رجل، أو إدخال إبراهيم في النار ولا يحترق ؛ والثالثة أحداث تجرى في الطبيعة في الأحوال العادية ، ولكنها كمعجزات

لا تستطيع الطبيعة أن تجاريها، كأن يتحول الماء إلى نبيذ. ونستسم المعجزات عند الفيلاسفة إلى ترك وقول وفعل، فالترك كالإمساك عن القوت برهة من الزمان بخلاف العادة؛ والقول كالإخبار بالفسيب؛ والفيعل كالشيام بعمل لا يفى به قوة غيره، كشق بحر. ومن النياس من ينكر إمكان المعجزات في نفسها، ومنهم من ينكر دلالتها على الصدق، ومنهم من ينكر العلم بها. وعند أهل الشرع ظهور المعجزة دلالة على الصدق أهل الشرع ظهور المعجزة دلالة على الصدق فطعاً، فيلابد لها من وجه دلالة، وإن لم يُعلَم الوجه بعينه.

الإيجاب المعدول هو عدم شئ عما من شأنه أن يكون له ذلك الشيئ وقت الحكم، أو نبي الجملة، أوعماً من شأنه، أو شأن نوعه، أو جنبه القريب أو البعيد، كعدم اللحية عن الشجر.

نتسال للإدراك مطلقا، تصوراً كسان أوتصديقات، ولهذا قيل كل معرفة وعلم إما تصور أو تصديق. غير أنهم فرقوا بين المعرفة والعلم، فالمعرفة تقال لإدراك البسيط، سواء كان تصوراً للماهية أوتصديقاً بأحوالها، وبهذا

الاعتبار بقال عرفت الله دون علمته، من حيث أن مسملق المعرضة هو البسيط الواحد، ومتعلق العلم هو المركب المتبعدد. وتقال المعبرفة لإدراك الجزئي، سواءكان مفهوماً جزئياً أو حكماً جزئياً؛ أما إدراك الكلى مفهوماً كان أو حكماً، فيخص العلم. وبهـذا المعنى يقال أيضا عـرفت الله دون علمته. ويكون استعمال المعرفة في النصورات والعلم في النصديقات. وتقال المعرفة فيما يُدرك آثاره وإن لم تُدرك ذانه، أوتقال لإدراك الجرني عن دليل، وتسمى معرفة استدلالية، وتقال فيما لا يعرف إلا كمونه موجوداً فمقط، والعلم أصله أن يقال فيما يعرف وجوده وجنسه وكيفيته وعلّته. ومعرفة النصوفية استندلالية، من حيث هي العلم بأمر باطن يستدل عليه بأثر ظاهر ، وشهودية من حيث هي علم بمشهود سبق به. ثم المعرفة تقال للإدراك المسبوق بالسعدم. وهو الإدراك الذي بعد جهل، ولشاني الإدراكين إذا تخللهمما عدم، وهو الإدراك القبابل للذهول، ولهمذا يضال الله عمالمٌ ولا يقال عارف، إذ ليس إدراكه تعالى استدلالياً، ولا مسبوقاً بالعدم، ولا قابلاً للذهول.

والفلاسفة إزاء امكانية المعرفة إما أنهم يقرون هذه المعرفة أو أنهم ينكرونها، والمنكرون شكاكسون أصلاً، وكسان فسسورون (٣٦٥ - ٥٧٧ق.م) أول الشكاكين، بدعوى أن الكائنات تخملف إدراكاتها لنفس الموضوعات بحسب تفاوت تركيبها، والموضوع الواحد له انطباعات مختلفة على الحواس، والانطباعات تختلف الإدراك حسب الظروف، وكهذلك يختلف الإدراك

بحسب الموضوع والحالة الدى عليها حيث تدركه، وبالمافة التى ندركه منها، وبعلاقاتنا به، وكل شئ نسبى إلى من يلاحظه، والآراء تختلف باختلاف العادات والأعراف.

معرفة حدسية ...... المعرفة حدسية التي عليها أسمى مدارج المعرفة، وهي الحالة التي عليها عقل الله. (سينوزا).

Presential Knowledge <sup>(E.)</sup>; .. معرفة حضورية Connaissance Présentielle <sup>(E.)</sup>;

Präsentiale Erkenntnis (G.)

المعرفة الكشفية، أو المشرقية، أو اللَّدُنيّة، التى تشوم على المشماهدة الساطنية، وهمى معرفة الصوفية، أو المشرقيين، أو الإشراقيين، وعكسها المسرفية الصبورية . Representative K. أو المشائية Perceptio ex الاستدلالية ، أو المغربية ، أو المشائية audite . (معهروردي).

Scientific Knowledye (E.); ..... معرفة علمية ...... Connaissance Scentifique (C.);
Wissenschaftliche Erkenntnis (C.)
أعلى درجات المعرفة الأنها المعرفة المنطبقة

على الواقيع، وهي تصبورات للواقيع ونظريات تربط الفكر بالواقع بواسطة العشل، وبواسطة هذه النظريات نحساول تنظيم وفسهم عسالم الانطباعات الحسبية وتصوير الواقع منطقياً، ونهنم الفلسفة العلمية بجلاء العقل في تكوين القوانين والنظريات العلميمة عن الواقع، واختبار مطابقة معرفة العالم للعبالم الخارجي، ويتبغى لذلك أن تقوم الفروض العلميةعلى التسجريب، والفروض تدفع العلم للأمام، والعيقل هو الذي يرتب الفروض والوقائع، ودور العقل في المعرفة العلمية أساسي، ولا تكفي الوقائع المجردة في المعرفة العلمية، ولابد من ترتيبها وتنظيمها وهو دور العمقل، والعقل هو الذي يعسمم الظواهر أو الوقائع المساهدة، وكل تعلميم هو فرض، والمعرفة العلمية هي معرضة بالقروض والوقائع، وهي معمرفة بالظراهر والإضافات والشراكبب. ومبادئ العلم اصطلاحات عن قوانين تجريبية. والعلم يخلق الوقائع العلمية، والوقائع العلمية **وقبائع مجردة** des faits ous يصوغيها العبائم من وقائم خام أو فجَّة des falls bruts . ومعنى أنه يصوغها أنه يعبر عنها بالكلمات والرموز.

وتقول الفلسفة العلمية بالاحتمال الفلسفة العلم، والاخذ وبدون الاحتمال بُقضى على العلم، والاخذ بالاحتمال أخذ بالأحوط واحتساب للصدفة، والصيفة لها دورها الكبير، وتخفض الظواهر لقوائين الصدفة، والقوائين العلمية رميزية وتقريبية. (أنظر جبرية).

معرفة عيانية ......Scientia Intuitiva المعرفة

نوع من المعرفة، قال به سبينوزا، يصدر عن فكرة مكافئة للماهية الصورية لبعض صفات الله، وينتقل إلى المعرفة المكافئة لماهية الأشياء، ولا بعنى ذلك أنها تنبئق عن وجدان صوفى أو طفرة عقلية، وكونها تصدر عن فكرة مكافئة أنها علمية وإنما بشكل عامى، أى أنها معرفة بسيطة ولكن لها كل خصصائص الأفكار العلمية الصحيحة. (انظر معرفة حدمية).

معرفة فطرية ......

وهى حمدسية باطنة تظهيرنا على وجمودنا مباشرة بصورة يقينية لا تحتمل الشك. ويقابلها المعرفة المكتسبة Notitia Illata . (كمبانيللا، وانظر معرفة باطنة).

معرفة كشُفية ....... Gnose <sup>(F)</sup>

علم البساطن، أو المعرفة المباشرة الني يصل البها الصوفى بغير وسائط من مقدمات أو قضايا أو براهين، وهي معرفة فوق عقلية لا يحوزها إلا من سلك سبيل المتصوف وألهم المعرفة المباشرة، ولهذا يرى الصوفية أنها علم الصديقين، وأن من كلس له منه نصيب فهو من المقربين وينال درجة أصحاب اليمين، ويسمى صاحبها عارفا صحاب اليمين، ويسمى صاحبها عارفا Gnostique .

معرفة مكتسبة .....هرفة مكتسبة معرفة النفس بالعالم الخمارجي، وتأتينا من

مصدرين: الحدس والتجريد؛ ويظهرنا الحدس مباشرة على الواقع المادى فلا يفوت العقل النفاذ منه شيئاً، بينما لا يعطينا التجريد منه إلا صورة مضطربة مشوهة. (كمبانيللا).

معركة القرصان ...... Corsarengefecht

العاصفية التي ثارت ضد كيركيجار (هكـذا ينطق الاسم في الدانيمرك)، وشنّتها عليه صحيفة «القرصان Carsaren» وهذا هو اسمها، وكانت صحيفة نقدية تحدر في كوينهاجن، تتناول المشماهينر بالمسخرية، وتشمُّع عليمهم، وطالت مسهامها كيركنجار سنة ١٨٤٦، فهنزأت به، وعيّرته بشكله القبيح، وجسمه الضنيل، وانحناءة ظهره، وطنول سنراويله، وأعنجنب ذلك بعض طلأب الفلسفة، فاستخدموا تعبيرات الصحيفة في الاستهزاء به كلما لقوه في النسوارع، وصار الصبية يرمونه بالحجارة، والعامة يسبونه، ولاقي الأمرين من زملاته أساتذة الجامعة بما جُبلوا عليه من حقيد وحسد لكل نابضة، وأشفى فليلهم أن يقرأوا استهزاء الصحيفة به، وحتى القساوسة ما كانسوا راضين عن كيسركجمار وسلقوه بألسنتمهم الحداد، وكاد كسيركجار يُجن لولا نعزيت لنفسه بأن المسيح قد صاني أكثر منه، وأهين وصُلب، والمسيحي عليه أن يعيش - كسيَّده - في خوف وتشعريرة!

من أصضله بمعنى أعياه، فهي الشكلة التي

تستعصى على الحل، والتي تقوم بنفس صاحبها أفكار بإزائها تتضارب وتتعادل في القوة بحيث لا يغلب إحداها، فهي مشكلة غير قابلة للحل. ومبحث المُصْلات Aporetics يصف المتساكل المنطقية غير القابلة للحل، وصفاً لا يتوخى به بلوغ حلول بشانها، ولكنه بهدف إلى تحليلها، ويسمى هذا المنهج بالمنهج الإشكالي Aporetitic ويسمى هذا المنهج بالمنهج الإشكالي ١٨٨٢ - ويسمى فيقولا هارقان (١٨٨٢ - ١٩٥١) فلسفته بأنها فلسفة معضلات أو إشكالات.

مم المعتزلة، لأنهم نفوا الصفات القديمة عن الله. وعلى رأسهم واصل بمن عطاء (المتسوفي ١٣١هم). ومعطلة الغلاسفة هم المنكرون للحالق والبسعث، أو المنكرون للبسعث والإعادة مع إقرارهم بالخالق، أو المنكرون للبسعث والإعادة مع إقرارهم بالخالق، أو المنكرون للرسل ﴿ وَقَالُوا مَا لِهَا ذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامُ وَيَصْشِي فِي الأَسْواقِ ﴾ إن فهذه أصنافهم الثلاثة.

كل ما يمثل مباشرة للذهن، أو كل المتاح مما يمكن أن نعبه بشكل مباشر وتلقباتى من عناصر الخبرة أو مبادئ العلم المسلمة. والمعطيسات الحسية Sense Data مى ما نصطلح على تسمية الكوتات الموضوعية للموقف ، فمشلاً عندما أرى في حبة الطماطم شكلها المستدير ولونها الأحمر

فأقول إن ما أراه شكلاً مستديراً أحمر، فهذا هو المعطى الحسى Sense Datum. المعطى الحسى فوصفى يخصنى وحدى، وهو يقينى وحدى، وهو يقينى وحدى، لكنى لو قلت إن ما أراه حبة طماطم، فقذ أكون مخطئاً ونوهمت شيئاً له شكل ولون الطماطم. وقلت إنه حبة طماطم، فإذا اقتصرت على وصف ما يمثل خسسى مباشرة، فإن وصفى وصف ما يمثل خسسى مباشرة، فإن وصفى سيكون للمعطى الحسى دون سواه، ومعنى المباشوة أن الوعى يكون به حدسياً ولبس استدلالياً أو غيره والمعطى الحسى اصطلاح استدلالياً أو غيره والمعطى الحسى اصطلاح النفس استخدام مصطلح الاحاسيس Sensations. Sense impressions أو الانطباعات الحسنيسة Sense into تندرج تحت وصطلح واحد هو الافكار الحبية Sense .

معقول المعقول Noctic (۱۹۵۰); Noctic المعقول ا

المعقول من كل شئ هو مجرد ماهيته المنسوبة إليه مع سائر لوازمه، ومعقولات الاشباء هي حضائق الأشباء، والصور المنتزعة عن موردها، المصلحائرة صلوراً في هذه الذات، هي المعقولات أولى وثانية، المعقولات أولى وثانية، والأحقولات أولى وثانية، والأولى المتقولات أولى وثانية، والأولى المتقولات التي يقع بها التصديق، لا بالاكتساب، ولا بأن يشعر المصدق التصديق، لا بالاكتساب، ولا بأن يشعر المصدق بها المحلوم ما يكون بإزائه صوجودٌ في الخارج، بها المخارجي، كشولها فإنها تُحمل على الموجود كطبيعة الإنسان فإنها تُحمل على الموجود الخارج، الخارجي، كشولها الإنسان؛ والشائعة

الخارج، وهي العوارض المختصوصة بالوجود الخارج، وهي العوارض المختصوصة بالوجود الذهني، كالنوع والجنس والفصل فإنها لا نحمل على شئ من الموجودات الخارجية. والمعقولات النائية هي العلم المنطقي الذي موضوعه المعاني المعتولة الثانية التي تستند إلى المعاني المعقولة الأولى. والمعقول الكلي هو الذي يطابق صورة في الخارج كالإنان والحيوان والضاحك. (انظر المنومن).

المعلم الأول ......نامعلم الأول ........نامعلم الأول .......نابعلم الأول .......نابعلم الأول .......نابعلم المعلم المعلم

هو أرسطوطاليس (٣٨٤ - ٣٣٢ ق.م) أعظم فيلسوف موسبوعي، جمع في نفيه كيل فروع المعرفة الإنسانية.

The Second Master <sup>(E)</sup>; .......... المعلم الثاني Le Deuxième Maître <sup>(F)</sup>;

Der Zweitmeister (G.)

هو منشيوس Menciux (نحو ٢٩٨-٣٧٢ ق.م) فيلسوف الصين الثاني، وكونفوشيوس هو فيلسوفها أو معلمها الأول. ومنشيوس هي الصيغة اللاتيئية من الاسم الصيني منبج تزو. أي المعلم منج، وكتابه ممصنف منشيوس! شاملٌ في الحكمة، وبنألف من سبعة كتب، وفلسفته الحكمة، وبنألف من سبعة كتب، وفلسفته إلى أن الإنسان نزاع بضعه إلى أن الإنسان نزاع بضعه إلى المعرفة.

ولتّب اللاتين الفارابي (نحو ٢٥٠–٣٣٨ هـ) بالمعلم الشاني فني صقابـل المعلم الأول أرسطو ،

وبفضله تنوطدت الفلسفة الإستلامية وانطبعت بطابع المزج بين الأفسلاطونية والأفلوطينيية، وبين الأرسطية والمشائية، واستمار ذلك إلى مجئ ابن رشد.

فى الفلسفة الصينية هو هسون تزو المسون ترو المسود المسود المسود المسود المسود المسيوس، والأسانى هو منشيوس، ويذهب مشلهما إلى القول بنظرية الماجد، أو العظيم، أو النبيل، ودوره فى ترقية الحياة، وكان يخالفهما بشأن طبيعة الإنسان، وعنده أن الإنسان شهرير بطبعه، ومادى يسمى للكسب، وما دعا الحكماء بطبعه، ومادى يسمى للكسب، وما دعا الحكماء بناعاً بطبعه للشر، ولذلك كانت غاية التربية كبح جماح الفطرة الإنسانية.

معلم الجيل ...... Mo'allem Aijeel 'Ani

الاسم الذى اشتهر به أحمد لطفى السيد باشا. فكانوا يطلقون عليه أستاذ أو معلم الجيل، لكتاباته فى النربية، ومناداته أن تكون بغاية خلق الإنسان المئتف، وكان شعاره نفس شعار كنط: المن ليس مثقفاً فهو بهيمة، ومن ليس مؤدّباً فهو متوحشه.

معلم فانق الدقة .....

Opus Summus Exactus Magister

اسم الشهرة للفيلسوف يوحنا الريباوي Jean.

de Ripa المعمروف بيوحنا الماركي، وكمان بدرس الفلسفية بكلية الفنون نحبو سنة ١٣٥٨، وارتبط اسمه بالاسكوتية والرشدية.

معلمون ...... Sophistes <sup>(F.)</sup>: Sophisten <sup>(G.)</sup>

(أنظر سونسطائية).

سوفسطائية الهنود، وكانوا مسعلمين كالسوفسطائية في اليونان في القرن الخامس قبل الميلاد وأوائل الرابع، وتميزوا بعسريهم، فقد كانوا يضعون قطعة مبن قماش حول الوسط يدارون بهما عوراتهم ويلقون بطرفها على صدورهم وأحد الكنفين فستدلى على الظهر، وهؤلاء فأثرت بهم الكليبة اليونانية عند أونيسكرتيوس فألملم الكليبة وكان قد عرفهم لما اشترك ضمن المعلم البكليد، وكان قد عرفهم لما اشترك ضمن نائرسكندر الأكبر على الهند، وألف تاريخا فلإسكندر في الهند ملأه بالقصص الفاضع، ولما فلاسكندر ألهده بعضاً من تعاليم سوفسطائية الهنود العراة في الزهد، ولم يستخذ هو نفسه زوجة، ولا سكناً، ولم يطبخ لنفسه طعاماً.

معمدائية معمدائية Baptisme <sup>(C.)</sup>: Baptismus<sup>(C.)</sup>

مذهب في البروتستانية يقول بأن العماد أو التنصير بجب أن لا يتم إلا بعد النضوج والتفهّم الكامل لمعاني المسيحية. والتعميد يكون بنغطيس

المُعَسَمَّد في الماء وليس رشه به. ويبدو أن أول من مسارس الشعميد كسان النبي يحمين. وينقسم المعمدانيون قسمين، فضريق يقول بخصوصية التعميد. وأنه فقط للنحمة، وأن المسيح قد صلب من أجل أن يُغفَر للنخبة أو الصفوة؛ وفريق يقول يعمومية المتعميد، وأنه للجميع، وأن المسيح صُلب من أجل أن يُعْمَفُ و للجميع، والأولون يتبعون كسالشين، والآخرون بتبّعون يعلقوب ارمينيوس. والقبول بالعماة معناه التطهّر من الرجس والذنوب والآثام، ويرمز للتوبة المنصوح. ولذلك فإنه لا يصلح للأطفال حبث لا يفهـمـوز الإيماز. ولم يعرفوا بالمسيح، ولم يؤمنوا به بعد. والمعمدانية منذهب في العقبلانية الدينية، وتدعو إلى حبرية التفكير، ولذلك كان ارتباط المعمدانيين بالأحزاب الليسرالية، وبالثورة الأمريكية، وبالبيوريسانية، ثم باليسار الفلسفي.

وكانت الحركة المعمدانية مع تحرير العبيد. ورحسبت بإعسلان التسحسرير Proclamation المعمدانية المعمدانية المعمدانية على نشرالتعليم، فمن الايعرف فإنه المعمدانية على نشرالتعليم، فمن الايعرف فإنه المعمدانية لذلك يكن أن يؤمن، وأنشأت الحيركة المعمدانية لذلك جامعة شيكاغو - كجامعة الازهر - لتخبريج دعاة بفلسفة معمدانية أو تنصيبرية تمكنهم من نشر المسيحية برؤيا تحريرية في آسيا وإفريقيا وأمريكا الملاتينية. وعندما اندلعت النورة البلشفية في اللاتينية. وعندما اندلعت النورة البلشفية في المعمدانيون. ومنهج المعمدانية هو التركيز على المتعريف بالاناجيل وشرحها وتفسيرها، وليس على طقوس الصلاة وشرحها وتفسيرها، وليس على طقوس الصلاة

والصيام إلخ، وتُولى الغناء الديني عناية كبيرة؛ ويصف المعمدانيون الفلسفة المعدانية بأنها ديانة قلب heart religion. وكنانت الفلسفة المنصرانية Modernism من رواقدها. وهي محاولة للمواثمة بين الإيمان بالتسرات الديني ومسسمايرة نطورات العصر، والانتشاح على العالم والفكر الجديد. ومن فلاستفتهم المرمنوقين: چون مايلز، وروچر وليمامز، وجيبرهارد أوبكن، وشبالر ماتيبوز. وهاري إسينرسنون فنوسندينك، وانفنزعت عن العصرانية حركة جبديدة تقبول بالأصولية ولكنها تفسرها تفسيرات ليبرالية وأطلقت هذه الحسركسة الجديدة على نفسسها اسم «الأصولية Fundamentalism»، واحتبدم الصراع الفكري بين الأصموليين المسلفسيين، وبين العصرائيين المجددين، وخرج المعمدانيون من هذا الصراع بتبار فكرى ثالث أطلتوا عليه معمداتية المؤسن Believer's Baptism ، يقوم على الاعتقاد في المسيح. وأسلوبه في العيش, والدعوات التي دعما إليهما، والأخذ بفلمسفيته، دون أية طقبوس فرضتها الكنيسة، أو المتابعة لأية قساوسة، فقراءة الأناجيل وحدها كافية. والتمعلُّم عنها واف، ولذلك فالتعميد بعد النضوج الفكري، وبعد أنَّ يكون المُعمَّد قد آمن بالمسيح. بحريته الكاملة. وباختياره المطلق، وهو بمثابة أخذ العهد عليه بأن يلزم ذلك وبكون من المتقين. والكنيسة المعمدانية كنيسة حرة، وأعضاؤها أحرار متماوون، وكلهم قساوسة، نمن يستطيع منهم أن يبشر ويعظ

والمعمدانيون يدعون إلى حرية الاعتقاد، وأن الايجرى النصبيز بين المواطنين في أية دولة على أساس من معتقداتهم، وأن يكون الحوار مفتوحاً بين الدبانات.

هو كل ذات وجوده بالفعل من وجود غيره، ووجود ذلك الغير وهو العلة لبس من وجوده، فمسعنى العلة ملازم لمعنى المعلول، لكن العلة قد توجد دون وجود المعلول، بينما يستحيل وجود المعلول الاخير هو ما لا يكون علة لشئ أصلاً.

Sense ; Meaning ; Signification ; ....... import ; Purport <sup>(E.)</sup>;

Sens ; Signification ; Notion <sup>(F.)</sup>; Sensus ; Notio <sup>(L.)</sup> ; Sinn ; Bedeutung <sup>(G.)</sup>

هو الصورة المذهنية من حيث وصع بإزائها اللفظ، من حيث أنها تُقصد من اللفظ، فإن عبر عنها عنها بلفظ مفرد يسمى معنى مفرداً، وإن عبر عنها بلفظ مركب يسمى معنى مركباً. والفرق بين المعنى والمفهوم، أن للفهوم هو الصورة الذهنية سواء وضع بإزائها اللفظ أو لا، على حين أن المعنى هو الصورة الذهنية من حيث وضع بإزائها اللفظ. والكلام البلغ هو الذي يدل بلفظه على المعنى اللفظ. والكلام البلغ هو الذي يدل بلفظه على معناه اللغوى أو المعرفى، ثم نجد لذلك المعنى دلالة ثانية على المعنى المقصود الذي يريد المنكلم دلالة ثانية على المعنى المقصود الذي يريد المنكلم وسعان أول وصعان أول وصعان

شوان، فالمصاني الأول هي مدلولات التراكيب، والألفاظ التي تسمى في علم النحو أصل المعني ، والمعاني الثواني الأغراض التي يساق لها الكلام، وقد تسمى المعاني الأول بالكيفيات الزائدة على أصل المعنى، وبالصنور والخنواص منجازاً. وكذلك يطلق المعنى على ما قمام بغيره ويمقابله العين، وعلى ما لا يُدرك بإحدى الحواس الظاهرة ويقابله العين أيضاً. والمعاني جمع معني، وتطلق على مبيادي عليم من العلوم. والمعشى المسرقي Cognitive Meaning هو المعنى العلمي أو الواقعي . Factual M. والمعنى الاتضعالي . Emotive M. مسن مفاهيم الوضعية المنطقية، حيث يميز فلاسفستها بين المعنى العلمي أو الواقعي فعبارة مثل : ينبخر الماء في درجة حرارة ١٠٠ ، والمعسني الانفعالي لعبارة مثل: الحياة مسرح كبير، حيث يعبر المعنى الأول عن واقعية، والثاني عن انضعال؛ والمعنس للمبرّر Expressive M. هو المعنى الانفسمالي بعكس المعنى المعرفي.

هو الخرق المذي يظهر من قبل العوام، غير مقرون بكمال عرفان، تخليصاً لهم عن المحن والبلايا. وسُمَى كذلك لأنه من الله إصانة منه تعالى على أحوالهم.

(انظر أيضاً خارق، ومعجزة)

Norme<sup>(E.)</sup>; ...... Norme<sup>(E.)</sup>; Norma<sup>(L.)</sup>

المعيار عند الأصوليين هو الطرف المساوى

للمظروف، كالوقت للصلاة؛ وعند النطنين هو الفاعدة أو المقياس المجرد ويرادفه العيار، والميزان، ومعيار الصدق ميرانه، وهو وسيلة الحكم على صدق القضية أو العبارة أو كذبها، وكان لأهمية مفهوم المعيار أن المعيارية صنادة، وكان لأهمية علماً يقرب في معناه من نظرية المعرفة، والعلوم المعيارية Normative Sciences هي المعلوم التي تنحو إلى وضع القواعد والنماذج الضرورية لتحديد النفيم، كالمنطق والأخلاق والاستطبقا، وتقابل العلوم التفسيرية Explicative Sciences التي تتجه إلى ملاحظة الأشياء وتفسيرها، كالفيزياء، تتجه إلى ملاحظة الأشياء وتفسيرها، كالفيزياء، فيهي علوم تخبير عن الأشياء، بعكس العلوم المعيارية التي يمكن وصفها بأنها إنشائية.

Simultaneity (E.);
Simultaneité (E.); Zeitigkeit (G.);
Simultaneitas (L.)

هى المصاحبة، ونطلق على وجوه، فالمعية الزمانية هى كون المنصاحبين في زمان واحد لا يتقدم أحدهما الآخر ولا بتأخر عنه؛ والمعية النسبية هى الحدوث في الزمان المحلى الواحد بالنسبة لملاحظ، مع أنه من الممكن أن لا يكون كذلك بالنسبة لملاحظ من مكان آخر، كأن يكون كوكباً غير الأرض؛ والمعية المنطقية هى انشظام كوكباً غير الأرض؛ والمعية المنطقية هى انشظام النصديقات في الفعل الذهني الواحد كما في الضرب المنطقي؛ والمعية الشرفية كشخصين المنطقية كعلين من نوع واحد.

قياس فياسد. والآتي بها فسالطٌ في نفسه، ومغالطٌ لغيره، وصناعته كاذبة، ولكن العلم بها نافع لملاحسراز عن الخطأ ، وفي ذلك يقسول الشاعر:

عرفت الشر لا للنسر ... لكسن لتوقيد وسن لا يعرف النسر ... من الناس يقع فيه وريما يمتحن بالمغالطات من يراد امتحانه في العلم ليعلم به كماله ، بعدم ذهاب الغلط عليه وبذهابه عليه يكون فصوره، وبهذا الاعتبار تسمى قياما امتحانيا . وقد تستعمل في تبكيت من يوهم العوام أنه عبالم، لإظهار عجزه عن النسييز بين الصواب والخطأ، فيصدون عن الاقتداء به . وبهذا الاعتبار تسمى قياما عناديا.

وعسواد المضالطة المشبّهات، لفظاً أو معنى؛ وأجزاء صناعة المغالطة ذاتية وخارجية. والذائية حى القضايا التي بذائها تقنضي المضالطة، وهي نفس النبكيت، وتسمى الجيزاء الصناعة المذائية؛ والخارجية هي ما تنتضى المغالطة بالعرض، وهي الأمور الخارجة عن التبكيت، كالتشنيع على المخاطب، وتشويش أفكاره بإخجاله والاستهزاء به ونحو ذلك، وتسمى الجزاء الصناعة العرضية. والغلط الواقع في نفس النبكيت، وهو القياس والغلط الواقع في نفس النبكيت، وهو القياس المضالطي، إما أن يتع من جهة صورته، وهي التأليف المقدمات، أو من جهة صورته، وهي التأليف بينها، أو من الجهتين معاً. ثم إن هناك غلطاً يقع بينها، أو من الجهتين معاً. ثم إن هناك غلطاً يقع

فى القضايا وإن لم تؤلف قياساً. والغلط الواقع فى مادة القياس إما من جمهة كذبها فى نفسها وقد التبست بالصادقة؛ أو أن شناعتها فى نفسها وقد التبست بالمهورة؛ وإما من جهة أنها ليست غير النتيجة واقعاً، مع توهم أنه غيرها ، فتكون مصادرة على المطلوب؛ وإما من جهة أنها ليست أعرف من النتيجة مع من ظن أنها أعرف.

وأما الغلط من جمهة صورة القياس فمينقسم إلى مغالطات لفظية ومعنوبة، أو مغالطات في القول In Dictione ومغالطات خارج القولExtra Dictionem؛ واللفظيـة إمـا تقع في جـوهر اللفظ المفرد أو المركب، ومن المفـرد ما يكون في جوهر اللفظ من جمهمة اشتراكمة بين أكثر من معني. وتسمى الاشتراك أواشتراك الاسم ، وما يكون في حمال اللفظ وهيئته في نفسه، وذلك للاشتيماء بسبب اتحاد شكله (مغالطة الاشتباه)؛ وما يكون في حال اللفظ وهيشه بسبب الإعراب والإعجام (مغالطة التبرة). ومن المركب منا يكنون نفس التركيب بتشضى المغالطة، ويسمى المعاراة، وسا يكون توهم وجود التركيب يقتضيها، بأن يكون التركيب معدوماً فيتوهم أنه موجود ، ويسمى تركيب المفصل؛ وما يكون توهم عدمه يقتضبها، بأن يكون المتركيب موجوداً فسيتوهم أنه معدوم. ويسمى تقصيل المركب. والمغالطات المعنوية تنقسم إلى ما يقع في التأليف بين القضايا: والأول إصا أن يقع لخلل في الجزءين معاً (إيهام الانعكاس)؛ بأن يُعكّس موضعهما فـيُجعَل الموضوع محمولاً وبالعكس ، أو يُجمعل المقدم تاليماً وبالعكس ﴿

وإما أن يقع الخلل بجزء واحد، بأن يُحذف الجزء ويُذكر مكانه ما هو بدله، إما عدارضة أو معروضة، وإما لازمة أو ملزومة (أخذ بالعرض مكان ما بالذات)؛ وإما أن يقع الخلل بجزء واحد بأن يوضع معه ما ليس منه ولا من قيوده، أو يحذف سا هو منه ومن قيبوده وشروطه (مسوه اهتبار الحَمْل). والثاني هو ما يقع في التأليف بين النضايا الني ليس تأليفها قياساً، بأن يتوهم أن تلك الفضايا قضية واحدة (جميع المسائل في مـــــالله): وإمــا أن يــفع الخلل في نفــس تأليف المقدمات بخروجه على أصول وقواعد القياس والبرهان والحدل (صوء التاليف): وإما أن يقع الخلل في المقدمات بملاحظة النتيجة باعتبار أنها عبن إحدى المتسدمات (المسادرة على المطلوب): وإما أن يقع الخلل في المقدمات بملاحظة النتيجة باعتبار أنها ليست مطلوبة منها (وضع مساليس بعلة علة). (أنظر أغلوطة).

باستخلاص صدق المقدم من صدق قضية شرطية منصلة وتال صادق.

مغالطة أخذ ما بالعرض مكان ما بالذات.. Fallacia Accidentis; Sophisma Accidentis الم

بأن يوضع بدل جزء القضية الحقيقي غيره مما يشتبه به، كعارضة ومعروضة، أو لازمة وملزومة؛ كأن نكون لموضوع واحد عدة عبوارض ذائية له فُحمل أحد هذه العوارض على العارض الأخر

بنوهم أنه من عوارضه، بينما هو في الحقيقة من عوارض موضوعه وصعروضه؛ أو كأن يكون لموضوع عارض آخر، لموضوع عارض آخر، فيحمل العارض على الموضوع بتوهم أنه من عوارضه، بينما هو في الخنصيفة من عوارض عوارضه.

مغالطة مفضوحة لا علاقة فيها بين المقدمات والنشيجة المستخملصة، وتشبه معقمالطنة الشالى الأرسطيمة التي تشخمهن صغمالطني نفي المقدم وإثبات التالي.

مغالطة استدرار العطف .....

Argumentum ad Miscricordiam (L.)

كأن نستـدر العطف على المتهم وظروفه بدلاً من أن نسوق الأدلة على براءته.

مغالطة إسقاط الشرط

A Dicto Secundum Quid ad Dictum Simpliciter; Secundum Quid (L.)

باستخدام عبارة سشروطة بعد إسقاط شروطها، مثل العبارة القرآنية ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لا تَقْرَبُوا العبلاة وَآتُم سُكَارَىٰ وَ (النساء ٢٤)، فبقول قائل: ﴿لا تقربوا الصلاة الريسقط وأنتم سكارى.

Equivocation <sup>(E.)</sup>; .... مغالطة اشتراك الاسم Équivoque <sup>(F.)</sup>; Aequivok; `

Zweideutigkeit (G.)

بأن يكون اللفظ صالحاً للدلالة على أكثر من معنى واحد بأى نحو من أنحاء الدلالة، سواء كانت بسبب الاشتراك اللفظى، أو النقل، أو الجاز،أو الاستعارة،أو التشبيه، أو التشابه، أو الإطلاق والتقبيد، أو نحو ذلك. وأكشر اشتباه الناس وغلطهم ومغالطاتهم وخلافاتهم من أقدم العصور نرجع إلى هذه الناحية اللفظية.

مغالطة الاحتجاج بالعُرف .....

Argumentum ad Judicium (t.)

بالتنذرَع بما جنري عليمه العمل في المجتمع وبين الناس.

مغالطة الاحتجاج بالقول الشائع ...... Argumentum ad Populum المائع

الشذرَع بما هو نسائع، واستشارة عواطف الناس، كنأن تتملق وطنبتهم، أو نشعلًل بما فيه صالحهم، دون أن تتطرق إلى الوقائع والأسباب ونناقشها بموضوعية.

مغالطة الاحتجاج باسترضاء الجمهور ....... Argumentum ad Auditores (L..)

كأن يسأل الغالط لِمَ فعلتَ ذلك، فيتذرع بأنه كان عليه أن يسترضَى الحضور، أو المستمعين، أو الجمهور

مغالطة الاحتجاج بالمصلحة الشخصية .....
Argumentum ad Personam ""
التذرّع بالمصلحة كبرهان على الصدق.

... مغالطة الاستشهاد بأقوال في غير محلها Argumentum ad Vercundiam <sup>(L.)</sup>

بالتهرّب من مناقشة الأصل والتعلّل بأقوال لا تمت للأصل بصلة.

مغانطة بعقبه إذن بسببه Post Hoc, Ergo Propter Hoc <sup>(L)</sup>

أو مغالطة وضع ما ليس بعلة علَّة، وتفترض أن حدثاً يكون مسعلسولاً لآخـر، لا لسسبب إلا لأنه يتلوه.

مغالطة التجاوز في الحدّ الأصغر ...... الانتهاوز في الحدّ الأصغر .....

استغیراق الحدّ الأصغر موضوع النشیجة فی النتیجة، وعدم استغراقه فی إحدی المقدمتین.

مغالطة التجاوز في الحد الأكبر ...... الانتجاوز في الحد الأكبر Ellicit Process of the Major

است غراق الحيد الأكبر متحمول النتيجة في النتيجة، وعدم استغراقه في إحدى المقدمتين. مغالطة القركيب. ""Fallacia Compositionis

وتسمى أحباناً مغالطة تركيب المغصل. أو المغالطة باشتراك الفسمة، وتدعى أن الكل يتصف بإحدى الصفات لا لسبب سوى أن الأجزاء تتصف بها، وعكسها مغالطة التقسيم.

مغالطة التقسيم ....... التقسيم المخالطة التقسيم أحياناً مغالطة تفصيل المركب، أو المغالطة باشتراك التاليف، وتدعى أن ما يصدق على الأجزاء التي ينكون منها الكل ككل يصدق على الأجزاء التي ينكون منها الكل، وعكسها مغالطة التركيب.

مغائطة جميع المسائل في مسألة ......

Fallacy of Many Questions (E.);
Sophisme de la Question Mal Posée (F.);
Sophisma Plurium Quaestionum (L.)

يطلب إجابة بسيطة عن سؤال معقد، حيث بنحل السؤال إلى عدة أسئلة تحيّر المجيب وتوقعه في الغلط بالجواب.

مغالطة الحد الرابع .....

Quaternio Terminorum (L.)

حيث يجب أن يكون القياس الحملى من ثلاثة حدود فقط، ويخلق وجود حد رابع أو أكثر هذه المفالطة. وحجة السهم من حجج زينون الإبلى من هذا النوع، لأنه يستعمل في حُجته اللفظ الواحد بمعنيين مختلفين.

مغالطة رفض القضية بسبب كذب قضية أخرى .....الله Non Causa Pro Causa

حيث نبدو القضية الأخرى كما لمو كانت نتيجة عن الأولى ولكنها ليست كذلك.

مغالطة النيرة .....مغالطة النيرة

أو المغالطة في الإعراب والإعسجام، بأن بصحف اللفظ نبطفاً أو خطأً ، بإعجمامٍ أو حركات في صيغته أو إعرابه. بالفرق؛ والفارق هو الوصف الذي يوجد في الأصل دون الفسرع. والمفارقات الرواقية هسى أقوالهم الأخلاقية المطلقة.

Intension (Ea Fa Ga) مفهوم المعادة الم

هو الصورة الذهنية سواء وُضع بإزائها اللفظ أو لا. كـمـا أن المعـني هو الصـورة الذهنيـة مــز حيث وُضع بإزائها اللفظ، والمفسهوم الذاتي Subjective Intension نصورًر يكون لدى شخصي دون غميمره من الناس عن المشيئ في زمن سعين. وهو الصفات النبي ترتبط في ذهنه عن الشي والتي يتميز بها عنده، فإذا كانت معرفته تلك حي كل ما يُحرَف في عصيره عن الشيِّ فإنهما تكون أعلى صورة علمية للمفهوم من الناحية الذانية. والمفسهوم الموضيوعي Objective Intension هسسو النسصور الــذي يكون لدينا عــن الشيء، والذي بحيط بكل صفته الذائية والعَرَضية، بحيث يتعمادل مفهموسنا للشئ مع حقيمقة هذا الشمئ في الخارج. والمفهوم الشرعي، عند الأصوليين بخلاف المنطوق، وهو منا دلَ علينه السلفظ، وينقسهم إلى مفهوم سوافقة، ومفهوم مسخالفة، والأول هــو أن يكون المسكوت عنه \_ وهو المسمى بغير محل النطق ـ سوافقاً في حكم المذكور المسمى بمحل النطق، ويسمى فحنوى الخطاب، ولحن الخطاب عند الشافعية ، ودلالة النص عند الحنفية، ومثاله قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُقُلُّ لَهُمَا أَفَ ﴾ (الإسراء ٢٣) فمعلم من حبال النباقف وهو مبحل النطق حبال الضرب وهو غبير محل النبطق. والثاني مفهوم مغالطة نفى المقدم .....

Denial of the Antecedent (E.)

باستنشاج كذب التبالى من صدق قضية شرطية متصلة وكذب مقدمها.

مغالطة الوسط غير المستغرق .....

Undistributed Middle (L.)

قياس فاسمد فيه الحدّ الأوسط غير مستغرق في إحدي المقدمتين على الأقل.

مفارق ...... Transcendent (E: 15)

Transcendens (L.); Transzendent (G.)

بكسر الراء، هو العرض غير الملازم، والممكن الذى لا يكون منحيزاً ولا حالاً في منحيز. ويسمى بالمجرد أيضاً، ويراد به الاعم الشامل للواجب والممكن. والجواهر المفارقة الغائبة عن الحس هي المؤثرة في الاجسام، وهي العقول السماوية عند الفلاسفة، أو الملا الأعلى عند المنكلمين، أو هي المديرة للاجسام العلوية أي المفلكية؛ وهي النفوس المفلكية عند الفلاسفة. الفلاسفة. والملائكة السماوية عند المنكلمين، والمفارق عند والملائكة السماوية عند المنكلمين، والمفارق عند والمعاوية عند المنكلمين، والمفارق عند والمفارق عند المنطقة المسماوية عند المنكلمين، والمفارق عند المنطقة المسماوية عند المنكلمين، والمفارق عند المنطقة المسماوية عند المنكلمين، والمفارق عند المنطقة المسماوية المنطقة المسماوية المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المسمودة المنطقة المسمودة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المنطقة المسمودة المسم

Paradox (E2); .....

Paradoxe (E.; G.); Paradoxa (E.)

قسول يتسركب من أصل وفسرع، ويفسر ق المعترض بينهما بإبداء ما يختص بالأصل دون الفرع؛ أو هي الرأى الذي يضنوق بالتصايز أو الاختلاف عما بعشقده الناس، وإن لم ينصرح

المخالفة وهو أن يكون المسكوت عنه مخالفاً للمذكور في الحكم إثباتاً ونفياً، ويسمى فليل المغطاب، وسماه الحنفية تخصيص الشئ بالذكر، وهو أقسام، الأول مفهوم الصفة، مثل: "في الغنم السائمة زكاة" يُفهم منه أنه ليس في المعلوفة زكاة؛ والشاني مفهوم العلد الحاص، منثل: فإقاجلدُوهم فمانينَ جَلْدَةً أَهُ (النور ٤)، فيفهم أن الزائد غير واجب؛ والثالث مفهوم الشرط، مثل: فروان كُنُ أولات حَمْل فأنفقوا عَلَيْهِنْ حَتَى يَضَعَن أولات حمل فأجلهن بخلافه؛ والرابع مفهوم الاسم وهو نفي الحكم عنما لم يتناوله الاسم، الاسمم وهو نفي الحكم عنما لم يتناوله الاسم، وسماه الحنفية بتخصيص الشئ باسمه.

Komprehension; Inhalt (65);

Comprehensio (L.)

النصور الذي بزعم الإحاطة بكل صفات الشيء وهو أمر غير ممكن المتحقيق لأن العلم في نقدم مستوعباً لكل نقدم مستوعباً لكل الصفات المشتركة بين أفراد النوع الواحد فهو المفهوم الإجمالي .C Total C ؛ وإذا كان مستوعباً لكل الصفات الذاتية التي بها يتقوم الشي فهو لكل الصفات الذاتية التي بها يتقوم الشي فهو المفهوم الحاسم .C Decisive C ؛ وإذا كان مستوعباً لكل الصفات التي تلاخل في الحد، وكذلك لكل الصفات التي تلزم عنها منطقيها منطقيها منطقيها وإذا المسمئاً لا تصريحاً منهو المفهوم الفيمني .c المسمئاً المنوعب الصفات التي تخص مجموعة من أفراد استوعب الصفات التي تخص مجموعة من أفراد

النوع دون بقية النوع، كمأن يكون المثلث حادا أو منفرجاً أو قائم الزاوية، فهو المقمهوم المتخصص Eminent C.

مفهوم اصطلاحی ...... ; مفهوم اصطلاحی Connotation <sup>(L.)</sup>; Mitbezelchnung <sup>(L.)</sup>

المفسهوم الشائع الذي اصطلح عليه الناس للفظ، أو الصفات التي يدل عليها باعتبارها الصفات المصطلح عليها من أجل تحديد مدلول النصور، من حيث أن هذه الصفات جوهرية للأفراد الذين يدل عليهم التصور، وداخلة في تعريفهم، حتى أن غياب هذه الصفات يؤذن بأن الاسم لا ينطبق ، ولا يعد الفرد حينند منسباً إلى نلك الطائفة من الأفراد.

مقاربة .....

جماعة اليهود الذين قالوا إنه لا يجوز وصف الله بوصف، وأن صاحاء في التوارة من وصف إنما يجوز أن يكلم الله وصف إنما كان تشبيها، وما يجوز أن يكلم الله موسى والذي كلمه هو مُلك، وكان يوصيه نبابة عن الله، وجاءت تسميتهم بالمقاربة - وهو أسم عسربي - لأنهم يقسربون مسفاهيم وأحداث وأشخاص التوراة للناس حتى لا يعتقد الناس أن فلك كان على الحقيقة، فكل ما جاء في النوراة من قصص هو على المجاز ولتقريب المعاني.

مقالة انكل واللاشئ .....

Dictum de Omni et Nullo a...

مبدأ الاستدلال القياسى من الشكل الأول الذي يلخص كل قواعده وشروطه، وتستمد منه أشكال القياس الثلاثة الباقية، ويتلخص حكمه في أن ما يصدق أو يكذب بالنسبة للكل من أي نوع يصدق أو يكذب بالنسبة لأى من أجزائه. وكان الاسكولائيون قد صاغوا هذا المبدأ كتعبير موجسز لقسول أرسطو: انحن تقسول عن شئ محموله عليه صفة أنه مستغرق، حينما يكون من المستحسيل أن نجد جرءاً من الموضوع لا تُمحمل عليه المصفة». وكسذلك حين يقسال: «ليس محمولاً على شئه، فإن معناه أن صفة الصفة مورفع عن مسفة للشئ نفسه، ورفع المصفة هو رفع عن الشئ نفسه، والمحمول على الكل محمول على الكل محمول على الكل لا محمول على الكل المحمول على المعض.

مقبول ......Synkatathesis (Gr)

مصطلح رواقي، والمعروف عن الرواقيين ولعهم بصياغة المصطلحات الجديدة في المنطق. والمقسبول عندهم هو القسضية أو العبسارة المستحسنة، أو المفهوم المُصادَق عليه.

مقبولات ......

قسم من المقدمات غير الينقينية، وقضايا تؤخذ عن يُعتقد فيهم، إما لأمر سماوى كالأنبياء والأولياء، وإما لاختصاصه بمزيد عنقل ودين كأهل العلم والزهد.

Antecedent (E.); ......

Antécédent (F.); Antecedens (G.: L.)

الجنوء الأول من الاستندلال الذي يُقبرُن به حرف الشرط وينتظر جوابه يسمى مقدماً، والثانى يسمى تالياً، وكل واحد منهما في نفسه قضية. والمقدم عند المحاسبين هو العدد المنسوب إلى الآخر، والمنسوب إليه يسمى تالياً. والمقسلم والمتقلم بمعنى واحد، وهو الذي يتقدم غيره في الزمان، ومنه قولهم المقدم المياشر، والمقدم الثابت، ويرادف الشرط والعلة.

المقدمات Prolegomena نطلق على ما يتوقف عليه البحث، وهي في اللغة صارت اسماً لطائفة مستقدمة من الجيش، وهي في الأصل صفة من السقديم بمعنى التقدم، شم نقلت إلى ما يتوقف عليه الشئ أو الفعل، سواءكان التوقف عقلياً أو عادياً أو جعلباً. ومقدمة الكتاب هي ما يذكر فيه قبل الشروع في بلقصودلارتباطهما. ومقدمة الكتاب المسروع في بلقصودلارتباطهما. ومقدمة الكتاب العلم ما بتوقف عليه البحث فيه، ومقدمة الكتاب أعم من مقدمة العلم، وبينهما عموم وخصوص مطلق. والفرق بين المقدمة والميادئ أن المقدمة أعم من المبادئ ، وهي التي تتوقف عليها المسائل بلا من المبادئ ، وهي التي تتوقف عليها المسائل بلا واسطة، بينما المقدمة ما تتوقف عليها المسائل بلا واسطة أو لا واسطة.

قياس، وهي على قسمين: قطعية تستعمل في الأمارة، الأدلة القطعية، وظنيسة تستعمل في الأمارة، والمقطعية سبع، هي : الأوليات، والفطريات، والمنساهدات، والمجسريات، والمحسيات، والوهمسيات في المحسوسات، والمقلعات الظنية أربع، هي : المسلمات، والمشهورات، والمقبولات، والمقرونة بالقرائس كنزول المطر بوجود السحاب الرطب. والمقاعة الغريبة هي التي لا تكون مذكورة في التي لا تكون مذكورة في القياس، لا بالفعل ولا بالقوة، كما إذا قلت : أ مساو لج مساو لج، وب مساو لج ، ينتج أن أ مساو لج بواسطة مقدمة غريبة، وهي : كل مساو لمساو لشئ، مساو لذلك الشئ.

 Minor Premise (E); ......

 Prémisse Mineure (C); Untersatz (C)

 : القدمة التي فيها الطرف الأصغر،مثل (المحرف) المقدمة التي فيها الطرف الأصغر،مثل (المحرف) المقدمة التي فيها الطرف المحرف) المحرف المحرف

هى المقدمية التي فيها الطرف الأصنفر،مثل: كل جسم مركب.

Predicament <sup>(E.)</sup>; ...... Prédicament <sup>(F.)</sup>; Praedicamentum <sup>(L.)</sup>; Prädikament <sup>(G.)</sup>

هو المحفوظ أو المحمول أو المقبولة. والفرق بين ال**مقول** والم**قولة** أن الناء في الأخيرة للمبالغة،

أو للنقل من الوصفية إلى الاسمية. والمتسولة الاتوبية. والمتسولة الاتوبية به Egocentric P. من دعوى المشاليين، وتعنى أن العقبل لا يعرف ولا يكتشف الأشياء بمعزل عن وعينا بها، أو أن الأشياء لا توجد طالما أننا لا نعرف بها.

مقولة ......

Catégorie 1E.1; Categoria (L.1); Kategorie 1G.1

قاطيمغوريا بالإغريقية، وهي قمول بقال بغير تأليف قمد يدل على جوهر (إنسان، فرس)، أو كم (ذو ذراعين، ذو ثلاثة أذرع)، أو كـــــبف (أبيض، كاتب)، أو إضافة (ضعف، نصف)، أو أبن (في السبوق، في المدرسة)، أو منتي (أمس، عام كــذا). أو موضوع (مستكئ، جالس)، أو اأن يكون له: (مننعل ، مسلح)، أو اليفعل: (يقطع، يحسرق)، أو ابتضعل؛ (ينقطع، يحسسرق). والمقبولات عبند أرسطو هشمر، وتطبلق عبلي الجوهر والأعراض التسعة، وسميت كذلك لأنها محمولات، حيث المقبولة بمعنى للحمسول، أو بمعسني الملفوظ، أي المقبول، والناء للمسالغة ، أو المنتقل من الوصفية إلى الاستمية. والمقولات عند كنط اثنتا فشرة، فمن حيث الكم هناك مقولات الوحدة والكثرة والجملة، ومن حيث الكيف هناك سقبولات الموجسود والسلب والحسد، ومن حيث الإضافة هناك صفولات الجوهر والعليّة والتنفساهل، ومن حيث الجنهة هنباك مقبولات الإمكان والوجبود والضرورة. وكنط يُسسمَّى \*أول عبقرية مقولية Catégoriste في العصر الحديث؟.

مقولة فردبة (أنوية) ...... Egocentric Predicament <sup>(اندا</sup>

مؤداها أن السمال لا يعرف ولا يكتشف الأشباء بمعزل عن وعينا بها، أو أن الأشباء لا توجد طالما أننا لا نعرف بها، لآن اكتشافنا لها يعنى وعينا بها، ومن ثم نتعرف بها، أو أن طبيعة الأشياء تنقوم بعلاقاتها بالأشياء الأخرى، وأنه لا يمكن أن توجد الموضوعات المادية على ما عي عليه بمعزل عن علاقاتها بالعقل الذي يعرفها. وهذا المبدأ هاجمه الواقعيون ووصفوه بالتناقض وهذا المبدأ هاجمه الواقعيون ووصفوه بالتناقض خارج الوعى، لأن عجز إنسان عن اكتشاف س خارج الوعى، لأن عجز إنسان عن اكتشاف س معقول، ووصفوا المقولة الأنوية بأنها فلسفة أنا وحدية solipsism غير مقبولة.

Constituent (المُعَقَّم :: Constituent (المُعَقَّم :: Constituent (المُعَانِّم :: Constituent (المُعَانِّم :: Constituent (المُعَانِّم :: اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ال

هو الشئ الذي بدخل في ماهيسه، فسلتهم ماهيته منه ومن غيره (اين سينا - منطق). والصورة توعان مقومة ومنمّمة (قارابي - رسالة في الشعر). وكل معنى يُنسَب إلى شئ فإما أن يكون ذاتباً له مضوماً لذاته، أي أن قوام ذاته به، وإما أن يكون غير ذاتي صقوم ولكنه لازم غير صفارق، وإما أن يكون يكون لا ذاتباً ولا لازماً ولكن عرضياً. (فزالي - معيار العلم).

كل جسم له مكان طبيعي؛ ويُنسَب إلى **اللاطو**ن أن المكان هو الفضاء والبُعد المجرد. واختلف أهل العلم والتحمقيق حبول المكان، فمذهب أرسطاطاليس إلى أن المكان هو السطح الباطن من الجسم الحاوي المماس للسطح الظاهر من الجسم المحبوى. وذهب بعض الفيلاسفة إلى أن المكان هو السطح مطلقةً. وذهب **الإشراقيون**. إلى أن المكان هو البُّعد المجرَّد الموجَّسود، ينقذ فيه الجسم. وينطبق البُحد الحيالَ فينه على ذلك البُحد في أعسماقسه وأفكاره ويسمكي ذلك السعيد بعيدأ مقطوراً. لأنه فطر عليه البداهة. والقساتلون بأن المكان هو البُعد المجمود الموجود فمرقشان، فرقمة تشول بجواز خلوه من الجسم، وفرقة تمتعه. وذهب المتكسلمون إلى أن المكان بعدً مسوهوم مفروض يشغله الجسم ويملأه على سبيل التوهم وهو الخلاء وذهب بعض الحكماء إلى أن المكان هو الهبيولي، إذ المكان يقبل تعاقب الأجسام المسكنة فيمه، والهيمولي أيضاً تقبل نعاقب الأجسام، أي الصور الحسمية، فبالمكان مو الهيولي. وقال بعضهم إنه الصورة الجسمية. لأن المُكان هـو المحــدُّد للشيئ الحـــاوي لــه بالذات، والصمورة كذلك. وينقال مكان لشمئ يكون فيمه الجسم فيكون محيطاً بـه، وهو الذي يتكلم عنه الطبعيون، وهو حاو للعتمكن. ويقال مكان لشيُّ يعتمد علبه الجسم فيستقر عليه.

المكان مُشاهدُ وظاهر .....

Fore invientam et manifestum (1...)

تعريف أرسطو للمكان، فالفلاسفة اختلفوا في تعريفه، وعجيزوا عن تحديده، وأرسطو عرفه بهذه العبارة البسيطة فكان خير تعريف.

فلسفة نيقولا مكياشيللي (١٤٦٩-١٥٢٧م) صاحب الكتاب المشهور «الأمهر principi ». وفيه يرسّخ لأخلاقيه الغاية تبرر الوسيلة. ويقول إن الحاكم لابحتاج للفضائل وإنما بحتاج إلى القبوة المعنوية ، وقبوته المعنوية هو تنفسته وقبوة شعبه المعنوية، وكذلك السياسي. والمكيافيللية مذهبٌ في القومية، وفي الوطنية وحب الوطن، ومذهبٌ في الاستعمار، والفلسفة التي تستقي منها أنه لا أخبلاق في السيباسة والحُكم، وأن سياسة الحكم ليست ما تمليه الأخلاق، ولكنها ما يستنفاد من دراسة تجارب التاريخ، وأن الموطنية هي أعلى وأسمى فسروض الواجب، ويدين الإنسان لوطنه بوجوده أولاً، ولـلتربيـة والخبـرة نانها. والمكياشيللية تقول بالطبقات، وتوزع الحقوق والواجيات بحسب الانتماء الطبقي. وأهل الدين هم أعلى الناس مكانة، ثم يليسهم الحكام والسياسيون، ثم تواد الجيش، ثم العلماء والفلاسفة والفنانون والأدباء، وأمنا أحاد الناس من العيامة فيهيؤلاء لهم من الاحترام والإعبزاز

بقدر محبتهم لوطنهم، ولخيره، وبقدر تمكنهم من فنونهم وصنائعهم.

Corps (E); Corpus (La); Korper (Ga)

بضتح الميم واللام، فنى الفلسيضة هو الجسسم سمى به لأنه مملئ للمكان، وأما الملا للتشابه فهو الجسم غير المتناهي ولا يوجد فيه أمور متخالفة الحقائق.

Hohe Kompaganie<sup>(G.)</sup>

العقول المجردة والنفوس الكلية.

Attenum (E., L., G.); Plein (F.)

الملاء، جسمٌ من جمهة ما بمانع أبساده دخول جسم آخر فيه. (ابن سينا رسالة الحدود). والملاء هو الوجود، عكس الحلاء الذي هو لا وجود. والكون كله صلاء، أي يحتوي على ذرات، من تلاقيها وافتراقها يحدث الكون والقساد.

ملانمات .......

اصطلاح الرواقيون، يقولون إن الأخلاق نوعان: أخلاق نظرية أو فلسفة أخلاقية هي ما يفكر فيه الفيلسوف ويعنقه، وأخلاق عملية هي ما يمكن تنفيذه من الأخلاق النظرية بحسب الملائم منها لمقتضى الأحوال، وما يمكن تحقيقه، وينساءل أرسطو في صعرض كلاسه عن اللذه باعتبارها الخير الأسمى: هل الذي يعمدًب

ويُصلّب هو الإنسان الكامل، أم هو الإنسان الذي يتمتع بكل لذات الحياة من مال وشهرة وشهوات؟ ويقول: إن مثل هذا الإنسان المعذّب لا يمكن أن يكون المثل الأعلى للحياة الخُلقية، ولكن الملذّة وهذا هو الأهم - لا تعنى دائسا الملائمة، وإنما معناها أن يحقق الإنسان فعلاً - أو كما نقول حديثاً يحقق الإنسان ذاته، وعلى هذا فقد يحيا الإنسان حياة مليثة بالآلام، ولكن هذه الآلام نقسها تنسهى بسعادة هي عينها السعادة بتحقيق الأفعال. فإذا كان فعل الإنسان يؤدى به إلى معاناة الآلام، فيجب ألا نعتبر هذه الآلام مضادة للذة، أو مضادة للملائم، بل ما دائت تحقيقاً لفعل، فهي جديرة أن تسمى لذة، وبدورنا نقول لعل المسيح والحارّج على الصليب كانا نقول لعل المسيح والحارّج على الصليب كانا يستشعران تلك اللذة الملائمة.

Atheists (F.); ...... Atheisten (G.)

المنكرون لوجسود الله، ويطلق عليسهم الإسلاميون اسم اللغرية، لأنهم ذهبوا إلى قدم الدهر واستناد الحوادث إليه، والدهر مجبول من حيث الفطرة على ما هو الواقع فيه، فما ثُم إلا أرحام ندفع، وأرض تبلع، وسسماء تقلع، وسحاب نقشع، وهواء تقمع، ومن مشاهير الفلاسفة الملاحدة: ماركس، وفرويد، وشليك، وداكوسنا، ولابريس، وفشته، وإيكهارت. وآريوس، وابن الراوندي، والدكتور عبدالرحمن بروي، وجماعة الوضعيين المنطقيين، ومنهم في بدوي، وجماعة الوضعيين المنطقيين، ومنهم في

صصر دكـتور زكـى نجيب مـحمـود، وجـماعـة العلمانيين والتنويريين وهؤلاء كُثر في مصر.

توجُّ الانتباه نحو موضوع خارجى أو داخلى بقصد المشاهدة والمراقية. والملحوظات هى المشاهدات.

ملازمة ......نامه الملازمة الملازمة الملازمة الملازمة الملازمة الملازمة الملازمة الملازم بمعناه الفكاك الشرئ عن الشرئ واللمزوم والتلازم بمعناه.

ملازمة خارجية .....

Extrinsic Concomitance (E.)

Concomitance Extrinsèque (F.);

Äussere Konkomitanz (G.)

هى كون الشئ مشتضياً للآخر فى الخارج، فكلما ثبت نصور الملزوم فى الخارج ثبت نصور السلازم فيه، كالزوجية للاثنين، فإنه كلما ثبتت ماهية الاثنين فى الخارج ثبتت زوجيته فيه.

هى كون الشئ مقتضياً للآخر فى الذهن. أى منى ثبت تصور الملزوم فى الذهن ثبت تصور السلازم فيه، كلزوم البصر للعمى، فإنه كلما ثبت

السلام قيم، كلزوم البصر للعمى، فإنه كلما ثبت تصور العمى في الذهن ثبت نصور البصر له.

ما لا يمكن لسلمتل تصسوره خلاف اللازم، كيفسياد العيالم على نقدير تسعدد الألهية بإمكان الانفاق.

ما لا يمكن تصموره خلاف اللازم، كالبماض للأبيض ما دام أبيض.

المرزمة مطلقة السينية المرزمة مطلقة السينية المرزمة المطلقة المطلقة المرزمة المرزمة المطلقة المرزمة المطلقة المرزمة ا

كون الشئ مقتضياً للآخر، والشئ الأول هو المسمى بالمسلوم Implicans، والثاني هو المسمى بسالسلام Implicate ، كنوجبود التنهسار لطلوع الشنمس مقتض لوجبود النهار، وطلوع الشنمس ملزوم ووجبود النهار لازم.

ملامتية .....

جماعة من الإسلامين، وكبيرهم حصفون القصار (٣٧١ هـ)، قالوا برفع التكاليف، وأخفوا تعبدهم وطاعاتهم كما يكتم العماصي المعاصي، بدافع الخوف من مدح الناس أو الرياء، فأثروا أن

يظهروا فيهم بما يستجلب عليهم الملامة والذم. ملامتية كليهة .....

مسلمب فيوجانس السينوي، وكسان زاهدا متخليا، طورالمفعب الكلبي اليوناني، أراد أن يجابه الاحكام المستبيقة النسائعة بين الناس، والتنقالييد السارية، وأن يبدى لهم احتيقاره للحضارة، ولم يكن يرى أتباع القوانين لمعارضتها للطبيعة، وأن يعبش الناس طبيعيين، وقال باشتراكية النساء والأولاد، وإلغاء الزواح، وإقامة علاقات جنسية حرة، وأعلن المواطنة العالمية، وعدم الاعتيراف بحدود المدن ولا دسانيرها الخاصة.

The Atheist <sup>(E.)</sup>; L'Athée <sup>(C.)</sup>; ....... <u>sala!</u>) Der Atheist; Der Gottesleugner <sup>(G.)</sup>

لقب تيودوروس القوريني (نهاية الفرن الرابع الميلادي)، وكسانوا ينادونه ليسودوروس الملحد، وفلسفته مادية ومدارها ملذات الحياة حنى قبل إنه الهُم أيهقور صاحب مذهب اللذة.

Angel day

Ange 'F'; Angelus 'C'; Engel 'Co'

(بفستح المبم واللام)، جسسم لطبف نوارنی بنشکل باشکال مختلفة، قالت به الأدبان، والشأن معه کالشأن مع الغیب، وهو کما أخبرت به کتب السهود والنصاری والمسلمین، جوهر بسیط ذو حیاة و نبطق عقلی غیر سایت: وعند ابن سینا، هو واسطة بین الباری والأجسام الأرضیة، فسمه عیقلی، ومنه نفستی، ومنه جسسمانی والملائکة

أصناف ، منهم الملائكة الأرضيون، والملائكة الروحانية المجردة تسمى الروحانية المجردة تسمى عقولاً ونفوساً، وهي الملائكة العملية وعند الملا صدرا فيان الملائكة المقريين هم المسمون عند الأوائل أرباب الأنواع، والمئل الأفلاطونية، والمثل الإلهية.. وعند ابن تيمية عن الملائكة، أن من بريد الجمع بين النبوة والفليفة يقول إن الملائكة هي العقول، وهذا من أبطل الباطل.

Possession (E.; F.);

Besitz (G.); Possessio (L.)

الملك ، بالكسر وسكون، قد يسمونه مقولة؛ وهو هيئة تعرض للشئ بسبب ما يحيط به وينتقل بانتقاله وهو نسبة الجسم إلى حاصر له أو لمعسضه وينتقل بانتقاله. وفي اصطلاح الفقهاء الملك اتصال شرعي بين الإنسان وبين شئ يكون مطلقاً لتصرف فيه وحاجزاً عن تصرف غيره.

Faculty (E.);

Faculté (F.); Facultas (L.); Vermögen (G.)

صفة راسخة في النفس، وتحقيقها أنه تحصل للنفس هيئة Dispositio بسبب فعل من الأفعال، ويقال لتلك الهيئة كينفية نفسانية، وتسمى حالة ويقال لتلك الهيئة كينفية نفسانية، وتسمى حالة ومارستها النفس حتى رسخت تلك الكيفية فيها وصارت بطيئة الزوال فتصير ملكة، وبالقياس وصارت بطيئة الزوال فتصير ملكة، وبالقياس الى ذلك الفعل هادة وخُلقاً Habitus. وملكات وملكات فياها المختلفة،

والملكة الخلقية Faculté Morale هي تلك التي قال بها أصحاب عبلم نفس المُلكات في القرن الثامن عشر، حيث ذهبوا إلى وجود مُلكة للتصييز بين الحير والشر، سماها بتبلر (١٦٩٢ ـ ١٦٩٧) الحير والشر، سماها بتبلر (١٦٩٢ لـ ١٢٥٧) هو نفس الملكات Faculty Psychology الضمير الظواهر العقلية بإرجاعها إلى نشاط قدرات معينة مثل الذاكرة والخيال والإرادة والانتباه رما شابه (قولف ١٦٧٩ ـ ١٧٥٤).

التي بها بحكم على الأشياء أو يقومها أخلاقيا، أو التي بمينز بها بين الحق والساطل، والصواب والخطأ، والاصطلاح للفيلسوف الإنجليزي بشلر (١٨٣٥ - ١٩٠٢).

اسلاك الثروة المادية، وهي تعبير عن علاقة الناس ببعضهم البعض في المجتمع من خلال المعاملات الاجتماعية وعملية الإنتاج، ويحدد غو التوى الإنتاجية تطور أشكال الملكية، كما أن نغير أسلوب الإنتاج من شأنه أن يؤدى إلى تغيير شكل الملكية، ولكل مرحلة من مسراحل غو تقسيم العمل شكل الملكية الخاصة بها، وعرفت البشرية نوعين من هذه الأشكال: الملكية العامة في والملكية الحامة في المجتمعات المشاعية البدائية، وهي عامة في المجتمعات المشاعية البدائية، وهي عامة كذلك

الملكية المشاعبة.

الكوميديا أو الملهاة كنوع من الفنون. كانت نشأتها بونانية؛ والاسم ملهاة من يلهس، واللهسو نقيض الجدّ، والملهاة تنقيض المأسنة، والأولسي تتناول المجشمع ككل. وتسخر من تضاليده أو مضاهيمه بقصد الإصلاح الاجتماعي، بزيادة وعى الناس بعيبوبهم، والشانية تتناول الأضراد وتكشف عن الصبراعات التي يعنانونها، يقصد ترقبة المشاعر، وأن يزداد الناس حكمةً عن الحياة. والملهاة الناجحة هي التي تزيد بهما المفارقات. ويضحك الناس من مواقيفها المتخلفة عن التطور، أو غيس المسايرة للعقل، وتسعكس التنافر بين الجديد والنقديم، أو بين الشكل والمضمون، أو بين الغاية والوسيلة، أو بين الفعل والإمكانات والظروف. وقد تتطرق الملهاة إلى الإضحاك من النعل القبيح الذي يراد أن يظهر جميلاً. والملهاة عمموماً ساخرة، والباعث على الضبحك هو تناقض منا يُعبرَض من منواقف منع المثل العليما الاجتماعية للمتفرج، والضحك من أدوات الثورة على القديم. وطريقة ناجحية للتوعية، وآداة قوية لاستحداث النغيير . والإنسان هو الكائن الوحيد الذي يضحك ويبكي، لأنه الكائن الوحسيد الذي يعي التناقيض ويمكنه أن يستخبر من ذلك. وفي القرن العشرين نشأت ملاهي سأساوية تجمع بين الكوميديا والتراجيديا، وامتدت الكوميديا إلى فنون المسترح والمسينميا والتلفسزيون والرسم

في المجتمعيات الاشتراكية، وأما المجتمعات الرأسمالية فالملكية فيها خاصة. وتسود الملكية الخاصة كذلك في المجتمعيات التي يسود فيبها الإقطاع والعبودية. ومع وجبود الملكية الخياصة ينقسم المجتمع إلى طبقات متناحرة، وتستأثر بالحكم والتشريع الطبقة التي تملك، ويُحرَم منهما الطبقات غير المالكة. ويؤدى إلغاء الملكية إلى إلغاء سيطرة طبقة المُلاَكُ على الحُكم، وزوال الصراعات بين الطبقات، ومحو الفروق الطبنية. وهناك فسرأق ببن الملكيسة الخساصسة لأدوات الاستعمال الشخصي، والملكية الخاصة لأدوات الإنساج، ولا شك أن التملُّك الشخيصي فطري في الإنسان، ونجده في الطيور والحيوانات التي تذود عن حياضها وأعشاشها ونسلها. ولا يشكّل هذا السملُّك خطراً معيناً ومن شأنه أن يحفز الناس إلى العمل، وإنما الحذر ينسعي من جهة الملكية الخاصة الاستغلالية.

ملكية مشاعية ....... <sup>ها Soborny Property .......</sup> مصطلح الفيلسوف الروسي جسسورج

جيرة يتش يطلقه على نوع من الملكية الجماعية يخص الجماعة ككل، بحيث يكون كل عضو من الجماعة صاحب ملك ومسارك للجماعة فيما يملك وفيما يملكون، فبإذا أحب أن يتخارج عن الجماعة فله أن يطلب أن يبيعهم ما بخصه من أسهم الملكية، ويحق للجماعة أن تبيع ما يخصه إلى عضو جديد فيها، ولا يجوز أن تئول الملكية الجماعية لعضوواحد، ولا يتقاضى العضو المتخارج ثمنًا لما يملك أكثر مما يعادل نصيبه في

والتصوير ، والكاريكاتير، وفنون الأدب الروائى والقسصص والشسعسر، وظهسرت أنواع من الكوميديا، منها كوميديا الأخطاء فتنضارب المواقف نتيجة لذلك، وكوميديا الأمزجة، وتسخر من تقلّب المواقف، وتبدلً الأمزجة، وما يترتب على ذلك؛ وكوميديا المكائد والأحاييل والمقالب، وكوميديا المكائد والأحاييل والمقالب، وكوميديا السلوك والتصرفات الغريبة، والكوميديا الارتجالية المشهورة باسم Commedia dell'Arte وبعض الملاهي ليست سوى فارسات Schwänke (أنظر أسفاف، وبعسضها هو فن راق بلا منازع. (انظر مأساة).

مماثل مماثل Analogous (E.);

Analogue  $^{(F,)}$ ; Analogus  $^{(L,)}$ ; Analog  $^{(G,)}$ 

ويسمى المشل أيضاً (بكسر الميم وسكون الناء)، وهو المشارك للشمئ في تمام الماهية، فياذا قبل هما متماثلان، أو مقلان، أو مماثلان، كنان المعنى أنهما منفقان في تمام الماهية، فإن لم يشفقا فهما المتخالفان. وقبل المثلان هما الموجودان اللذان يشارك كل منهما الآخر فيما يجب له ويكن ويمنع، فيلزم منه اشتراك المثلين في جميع الصفات.

اسبن السبادی (۱۳۵۰): السبادی السبادی

هـ و المستحيل، وهو ما يجب عدمــياً وما لا

يمكن وجوده. كمامتناع حجرية الإنسان. والفرق بين المشنع والمحال، أن المحال بمنسع وجوده في الخمارج، كماجتمماع الحركة والسكون، ولكن الممتنع ما يمتنع وجوده إطلاقاً.

الممكن مسا يجموز أن يوجسد ويجموز أن لا يوجد. (الغزالي-الاقتصاد في الاعتقاد).

منا لم يحسدت بعند ولكن من الممكن أن يحدث يوماً ما .

Possible <sup>(E., F.)</sup>;...... كان اعتبار ما كان Möglich <sup>(C.)</sup>; Possibilis <sup>(E.)</sup>

الشئ الذي حدث في الماضي وكان يمكن أن لا يحدث، أي لم تكن ثمة ضرورة وجودية تقتضي أن يكون قد وُجد، وتقتضي أن لا يمكن أن لا يكون قد وُجد.

ممكن واقعراً ...... Possibile Verum

كل شئ موجود هو ممكن الوجود ما عدا الله فهو واجب الوجود. والممكن الوجود هو المنطق في التجربة وليس ضروري الوجود.

Contingent Being <sup>(E.)</sup>; ...... Être Contingent <sup>(E.)</sup>

الموجودات على ضربين : عكن الوجود إذا لم يعتبر ذاته لم يجب وجوده، وواجب الوجود إذا اعتبر ذاته وجب وجوده.

وعكن الوجود إذا فرضناه غير موجود لم يلزم عنه محال، فبلا غنى بوجوده عن علة، وإذا وُجِد صار واجب الوجود بغيره.

وإمكان الوجهود إما أن يكون فيما لم يزل: وإما أن يكون في وقت دون وقت. وما هو شكن يجوز أن يمر بلا نهاية في كونه علة ومعلولاً، ولا يجوز كونه على سبيل الدور، بل لابد من انتهائه إلى شي واجب هو الموجود الأول، أي الله، وهو تعالى واجب الوجود، وأما الكون فهو عكن الوجود.

والممكن الوجود هو الذي متى فرض غير موجود أو موجوداً لم يعرض منه محال. والممكن الوجود هو الذي لاضرورة فيه بوجه، أي لا في وجوده ولا في عدمه. وقد تعني بممكن الوجود ما هو بالقوة.

عبارة مشهورة وتعنى : من العدم لا يتولُّد إلاَّ

العدم، أو العدم يبقى دائماً هو العدم. وهي عبارة تستحق أن تسمى مذهب الهوية، لأنها ليست إلا كقولنا : ما العدم إلا المعدم؛ وسا الوجود إلا الوجود.

شعار الفيوعية، رفعه لينين ليؤسس به للدولة الشيوعية : أن كل إنسان من حقه وواجبه العمل بحسب قدراته، وقه أن يستوفى من الأجر على عمله ما يُشبع به حاجاته ويكفيها.

شعار الاشتراكية، رفعه ليتين ليميز بين التوزيع في ظل النظام الاشتراكي، والتوزيع في ظل النظام الشيوعي، فالاشتراكية تأخيذ بمبدأ العلم، وكل مواطن عليه أن يعمل بحسب قدراته، ومن حقه أن يتمل بحسب مدات بناسب مع هذا العمل، لا أكثر ولا أقل.

ه من يجهل الحقيقة معذور إنْ خالفها ه....
"Ignoratio facti excusat"
كأن يتقدم رجلٌ للزواج من امرأة متزوجة لم

يكن يعرف أنها منزوجة .

دمن يدري ؟، ...... Quien sabe

عسبارة اصطلاحية كسان الفسلاسفة الاسكولاتيون يرددونها كلما اجتهدوا الرأى في مسائل غيية، تقليداً لعلماء المسلمين الذين كانوا كلما أدلوا برأى تحرجوا أن يكون قد جانبهم فيه الصواب، فيقولون : «والله أعلم».

ءمن يعرف ربّه يعرف نفسه، ......

"Noverim me, noverim te", (L.)

مقولة القديس اوضيطين (٢٥٤ ـ ٢٣٠ م) ولها أكبر الأشر في الفكر الفلسفي والصوفي في المصور السوسطى، وتشبه في معناها ومبناها حديثاً لرسول الله المنتخب (نحو ٢٧٥ ـ ٢٣٢م) يقول: \* من عرف نفسه فقد عرف ربع، وأعرفكم بنفسه أعرفكم بريه \*، ويقول أهل الفلسفة إن التئسابه دليل على أن الظواهر الروحية المتشابهة تنج أقوالا وأحكاماً متنابهة.

مناظرة ......

Débat (E.); Debatte (G.); Debata (L.)

توجه المتخاصمين اللذين مطلب أحدهما غير مطلب الآخر في النسبة بين الأشياء إظهاراً للصوباب. وعلمها يُعسرَف به كيفية آداب إثبات المطلوب ونفيه، أو نفى دليله مع الخصم. والآداب تعنى الطرق، وموضوع هذا العلم هو البحث.

مِنَافِقُونِ ......لانتان Hypocrites (المنافِقونِ .....

فبلاسفية يظهيرون ځيلاف ميا يبطنون، وفي الإنجيل هم الكتبة والفريسيون ( منى ٢٣/١٥). كانوا يهدمون بالصغائر ويدركون الكبائر، وفي القرآن صورة كاملة بعنوان «المنافقون» نزلت في رأس فلسفة النفاق العربي عبد الله بن أبي سلوب. والنفاق في اللغة من نافقاء اليربوع يستتر فيه عن عندوه ويخندعه، والمنافقون في الدين الذين يسترون كفرهم بقلوبهم ويظهرون إيمانهم بالسنتهم. والمنافقيون في الفلسفة هم السوفسطائية، كانوا بعلمون الناس فن الكذب أو فن المغالطة، ولمّا عرضوا على سقراط أن ينافق ويظهر خلاف ما يبطن لينجو بنفسه، رفض، فكيف تكون الحكمة مبتضاه وينافق؟ وفي سورة النساء وأصفَا الله تعالى منافقي المدينة فقال إنهم مردوا على النفاق. أي تمرَّسوا به ومهروا فيه، فترك عليمهم صفانه بتوسمها فيهم المتوسمون. والنفاق له ريُن على القلب. وهو مرض يتغشَّاه. وأشد المنافقيين في الإسلام كان الأصراب، وهم سكان الأطراف لم يعرفوا التحضّر، وبهم بداوة وجلافة، ومكر وخداع. والمنافق قمد بحسب أنه يخادع الناس وما يخادع إلا نفسمه، والنفاق ضد النسرك، والجمهاد يسوجه إلى الاثنين. والإيمان نقيض السنفاق. والمشافق كسذاب. والرياء والنفساق سواء. والمراشى يظهر خلاف منا يبطن، وعلامة المراثي في نفسه أن يحب الحميد على طاعة اللّه ويكره الذم، فسيدع طاعمة الله مسخافة الذم، وإذا عمل عملاً لم يعلم به النياس لم تقنع نفسه حتى

يطلب أن يعلموا به، فينال الحمد منهم، فيسعده ذلك، ولاتسخو نفس المراتى بإنيان الخير لا يعلم يه أحد.

والمراثي يراشى حتى بيدنه وبزيد. وللرياء منازل ، وخطرات، وأوقسسات. ويورث السرباء كالمياهاة بالعلم أو بالعمل ، وكالتفاخر بالدين أو الدنيا، والحكيم يُلزم نفسه بالعسل لا يريد أن يعلم به إلا ننفسه. وفي القرآن ﴿ الله نفسه يُواءُونَ ﴾ (الماعون )، هم الذين يعسملون العمل ليطلع عليه الناس فيعجبهم ذلك.

هى طلب الدليل على صقدمة معينة؛ وقيل هى إبطال دليل الخصم وتسمى عاتعة؛ فإذا ذكر المبطل لمنعه سنداً سميت مناقضة.

مناهج الأخلاق ......; "Methods of Ethics

Méthodes de Morale <sup>(F.)</sup>: Methoden der Ethik <sup>(G.)</sup>

اصطلاح مسيد جويك (١٨٣٨ - ١٨٨٣)، يزعم أن الخلق السوى من الممكن تمييزه بوسائل علمية، وطرق في البحث مؤداها تحرى نتائجه، وتبيان حقيقته، والكشف عن وسائله، ومن شأن ذلك أن يعلمنا أن نعرف الصواب من الخطأ، والحق من الباطل، عندما نشرع في العمل، بما توحيه إلينا مختلف الظروف، دون اللجوء إلى معاير سابقة، ونواه وأوامر محفوظة تُعلى علينا

ما ينبغي أن نفعل أو لا نفعل .

مندائية Mandaeism <sup>(E.)</sup>; Mandaismus <sup>(G.)</sup>

فرقة غنوصية كنان انتشارها جنوبي العراق والكوفة، ولغنها الآرامية ، وكانت تعتقد بعالمين، والهين، واحد للنور وآخرللظلام، وقبضي عليها الإسلام.

منزلة بين منزلتين .....

أصل من أصول مذهب المعتزلة، فجعلوا الفسق بين الكفر والإيمان، وكان الخوارج يقولون إن المسلم مرتكب الكبيرة الذى يموت دون توبه كافر مخلد فى النار، وقال المرجئة إن الإيمان لا نضر صعه المعصية، وأرجأوا الحكم فى مرتكب الكبيرة المسلم إلى الله، وقال أهل السنة مرتكب الكبيرة المسلم مؤمن فاسق، وكبيرته لا تخرجه من الإيمان، ولا تسدخله فى الكفسر، فسلا يكون مخلداً فى النار، بل يُجازى على قدر كبيرته. وأما المعتزلة فيقد جعلوا الفسق بين الكفر وأما المعتزلة فيقد جعلوا الفسق بين الكفر والإيمان، وسرتكب الكبيرة لللك فى منزلة بين والإيمان، وسرتكب الكبيرة لللك فى منزلة بين الكفر الظلق، وكبيرته تخرج من الإيمان ولا تدخله فى الكفر، ويعاقب بقدر كبيرته ولا يخلد فى النار. انظر معتزلة ، وأصول خمسة ) .

منشطات الذاكرة .....اناكرة

Mnémotechnie (F.);

Mnemonik; Gedächinisskunst (G.)

عند المنطقيين هي الأسيساء اللاتينية لضروب

القياس وقواعد ردّها. وهي ألفاظ لا صعني لها ولكنها تساعد على الحفظ والتذكر، ووضعت بطريقة خاصة بحبث تمثل الحروف المتحركة الثلاثة الأولى في كل كلمة من سطورها الأربعة ضرباً من الضروب المنتجة ، وتمثل الحروف السماكنة - أواثل الكالمات في المطر الأول -ضروب القياس الأربعة من الشكل الأول، فإذا ورد حرف منها في أول كلممة من كلمات الأسطر التبالية فإن ذلك يعنى أن الضرب الذي تمثله الكلمة بُرد إلى الضرب الذي تمثله الكلمة من كلمات السطر الأول التي تبدأ بنفس الحرف. وإذا ورد حبرف ؟ في الكلمة قبإنه بعني اللجوء إلى عملية عكس بسيطة، وإذا ورد في أخرها فإنه يعنى أننا سنلجأ إلى عكس النتيمجمة التي نصل إليها في القياس الجديد، عكساً يضع الحدين في وضعهما الأصلي. ويعني الحرف٢ في وسط الكلمة أن المقدمة التي وصلنا إليهما بالردَّ تُعكَس بتغيير كَمُها. ويعني الحرف K أننا سنلجاً إلى نقض المحمول، والحمرف C أن الطريقة التي يجب أن تُتبع في الردّ هي الطريقة غير المباشرة . أما الحروف N, L, T, R فحروف زائدة، ولا يكون للحرفين D, B أي معنى ما لم بأتيا في أول الكلمة. (انظر ضروب القياس، والأسماء المنشطة للذاكرة).

أيضاً علم الميزان، إذ به توزن الحجج والبراهين، وكمان ابن سبينا يسمسيه خماهم العلوم لأنه غمير مقصود بنفسه بل هو وسيلة إلى العلوم فهو كخادم لها؛ كما كان الفارابي يسميه رئيس العلوم لنفاذ حكمه فيها، فيكون رئيساً حاكماً عليها. وجاءت نسميته بالمنطق مبن النُطق بطلق على اللفظ، وعلى إدراك الكليسات، وعلى المنفس الناطقة، وحسيت أن هذا الفن يقموي الأول، ويسلك بالثاني مسلك السداده ويحصل بسببه كمالات الشالث، اشتق له اسم منه وهو المنطق: وهو علم بقوانين تفسيد معرفة طسرق الانتقال من المعلومات إلى المجمهولات وشرائطهما، بحيث لا يعرض الغلط في الفكر، فهو من المعلوم الآلية، لأن المقبصود منه تحبصيل الجهبول من المعلوم؛ وموضوعه : النصورات والتصديقات من حيث أنها توصَّل إلى صجهول، وذهب أهل التحقيق إلى أن موضوعه المعقبولات الثانية من حيث أنها نوصل إلى مجهول، والمعقبولات الشالثة ومنا بعدها من حيث أنها عبوارض ذانية للمعقولات الثانية. وقبل سوضوعه الألفاظ من حيث أنها تدل على المعاني. والغرض من المنطق : التمييز بين الصدق والكذب في الأنسوال، والخيسر والشر في الأفعال، والحق والباطل في الاعتقادات. ومنفعته : القدرة على تحصيل العلوم النظرية والعملية؛ وشيرقمه : أن يعيضه فترضُّ وهو البيرهان، لأنه لتكمسيل الذات، وبعضه نقبلٌ وهو ما سوى البرهان من أقسسام القياس، لأنبه للخطاب مع الغير، ومرتبته في القراءة : أنَّ يقرأ بعد تهذيب الأخلاق وتقويم الفكر ببمعض العلوم الرياضية.

والمنطق هو نظام التعيّنات الخالصة للفكر، وهو علم الوجسود ، والبسحث في المنطبق بحثٌ في الوجود.

ومولف المنطق ومدونه ارسطو. والمنطقى ومدونه المنطقى الموافعة المنافعة المنا

Deontic Logic <sup>(E.)</sup>; .... بنطق الإلزام الخلقي Logique Deontique <sup>(E.)</sup>; Pflichtlogik <sup>(G.)</sup>

يختص بالناحية الصورية للإلزام الخلقي، أي ناحية الجهية التي تؤثر في العبارة فتجعلها عبارة تعنى إلزاماً خلقياً، ولذلك يرتبط بمنطق الجهة، ويقوم على مبادئ أن ما ينبغي فعله أسنطيعه، أي أن الملزم محكن، وأن ما لا يمكن فعله دون أن يترتب عليه خطأ، من الخطأ فعله، والعكس يترتب عليه خطأ، من الخطأ فعله، والعكس بعكس الأفعال التي إلزامها حقيقي، بعكس الأفعال المطلوبة التي إلزامها ظاهرى والتي بختص بها منطق المتطلبات. أما منطق

المتطلبات Logic of Recquirements فيدخنص بالأفعال المطلوبة والتي إلزامها ظاهري، بعكس منطق الإلزام الخلقي الذي مناطه الأفعال الملزمة التي إلزامها حقيقي.

Elementary Logie<sup>(E.)</sup>; ...... Logique Élémentaire <sup>(F.)</sup>;

Elementare Logik<sup>(G.)</sup>

المنطبق الحسملسي من الدرجسة الأولى. First order Predicate Logic ، ويعالج الحسجج التي تقع خارج نطاق منطق الجمل، أي الجُمَل التي ليست بسيطة، ولا مركبة، وهو أهم أجسزاء المنطق الحملي، ويسمى من الطراز الأول لأنه يُقصر استخدام الأمسوار على الأفراد دون الفشات. وببدأ المنطق الحملي بأبسط نوع من الجمل، وهي الجُمُل المفردة التي تقرر أن صفة معينة يمتلكها موضوع فرد، أو أن علاقة معينة تقع بين موضموعين فردين ، ويعبُّر عنها بثوابت حملية تصف وتربط الحدود، وتسمى تعبيرانها صيغ فرَّسة، ولا تكون لها قبم صدق إلا بعد تأويلها. ويرمز للغبة النسق الصوري للمنطبق الحملي من الدرجة الأولى بالرمز LP ، وهي لغة خاصة تتجاوز نسق منطق الجمل. وكذلك فإن حسابه بتجاوز حساب الحمل، وعموماً يعتبر هذا المنطق طريقة قباسية لصياغة النظريات الرياضية وغيرها صباغة صورية.

منطق توافق الأضداد .....

Coinicdentia Oppositorum (L.)

منطسق إنياني يوفق بين الأضسداد ويسسيسر

بالإنسان في اتجاه الله. (تسيجلر).

منطق حديث .....منطق حديث

Logique Moderne (E); Moderne Logik (G)
منطق صبوری وإن کسان أوسع منه ونورة
علیة. ویرجع ظهوره إلی لایستس أولاً، تسم
چورج بول، وشرویدر، وطوره فریجه، وبیاتو،
وهوایتهد، ورسل، وهیلبرت، وفینتجنشتاین،
وکارناب، وغیرهم، ویسمی أحیاناً بالمنطق
الرمزی، أو الریاضی، أو الاستدلالی، أو النظری،
أو جیر المنطق Algébre de la Logique ، أو المنطق
اللوفاریتمی، أو اللوضطیقا، وینوقف الاسم علی
اللوفاریتمی، أو اللوضطیقا، وینوقف الاسم علی
اللوفاریتمی، أو اللوضطیقا، وینوقف الاسم علی
المهدف من التسمیة، ومنطق الجُسمل Sentensial
المهدف من التسمیة، ومنطق الجُسمل المهدف من التسمیة، ومنطق الجُسمل المهدف من التسمیة، ومنطق الجُسمل مفیره تصیف

لها قيمنا صدق، ويدرس روابطها التي تجعل منها جملاً مركبة، والتي تجعلها دالات صدق للجمل البسيطة التي تتألف منها ، ولذلك يسمى باسم نظرية دالات الصدق. أما المنطق دو القيمتين باسم نظرية دالات الصدق. أما المنطق دو القيمتين السدة من النوع السابق التي توصف بإحدى قيمتى الصدق والكذب.

منطق حملى من الدرجة الأولى ........ (انظر المنطق الأولى).

Symbolic Logic <sup>(E.)</sup>; منطق رمزی Logique Symbolique <sup>(F.)</sup>;

Symbolische Logik (G.)

فرع من المنطق الصورى يتميز عليه بدقة صياغته، ويختص مثله بالاستدلال، إلا أنه بستخدم المنهج الرمزى الذى يتبع في صياغة الأنساق والحسابات التحليلية الصياغة الصورية، ومع أن لاينتس (١٧١٦)، ولمبرت (١٧٧٧)، ومعرما - قدموا له، إلا أن حتا فن (١٨٨٠) كان أول من اسستخدم الاصطلاح، ثم بدأ المنطق أول من اسستخدم الاصطلاح، ثم بدأ المنطق الرمزى كنوع مسستقل من المنطق في منتصف القرن التاسع عشر بفضل چورچ يبول (١٨٤٤) مؤسس جير المنطق، وتطور بفضل فريجه، وبيانو، ورسل، وهوايتهد، وهيليسرت، وفينيشتانن.

العبارة، وأنالوطيقا أو تحليل القياس، وأنالوطيقا الشانى أو البسرهان، وطوبيسقا أو الجسدل، وسوفسطيقا أو المغالطون، وريطوريقا أو المغالطون، فهذه تسعة كتب جعلها العرب لتسعة فنون من المنطق دليلاً عليها.

Logic of Relations (E.); ......... منطق العلاقات Logique des Relations (E.);

Relationen Logik (G.)

ويسمى كذلك منطق الإضافة ، ويعالج القضايا من حيث العبلاقة أو الإضافة. والجمل الإضافية هي التي لها روابط تختلف عن روابط الجمل الحملية، وتتصل بالمقدار، أو بالمسافة، أو بالقرابة، أو بغير ذلك من العلاقات غير عبلاقة الاستلزام، مثل الهرم اكبر من القلعة».

Algorithmic Logie<sup>(E.)</sup>; ... وغاريتمى Logique Algorithmique <sup>(F.)</sup>;

Algorithmische Logik (C.)

(انظر منطق حليث).

Transcendental Logic <sup>(E.)</sup>; ...... منطق متعالي Logique Transcendentale <sup>(F.)</sup>;

Tranzendentale Logik (G.)

الاستنباط الصبورى الذي بمقتضاه تُستنبط شروط الطبيعة من شبروط الفكر، وهذا يعني أن Mathematical Logic <sup>(E.)</sup>; ....... Logique Mathématique <sup>(E.)</sup>;

Mathematische Logik (G.)

مجموعة المبادئ الخاصة بالبنية العقلية المتعلقة بالنظريات الرياضية، ويدرس خصصائص الإجراءات والعلاقات الخياصة بالمنطق، ويطبق مناهج الرياضيات الصورية . ويعرف أحياناً باسم المنطق الرمزى، أو الحديث، أو الاستدلال الرمزى، أو اللوضطيقا.

Formal Logic <sup>(E)</sup>; ...... Logique Formelle <sup>(F.)</sup>; Formale Logik <sup>(G.)</sup>

العلم الذي يهستم بصبورة الشفكير أكشر من اهتمامه بموضوعه ، ويقابله المنطق المادي. والمنطق الأرسطي صورى، يهتم بالتصديقات والتصورات دون مضمونها الواقعي.

منطق یونانی مطور، عسرف العسرب بعد الفتوحات الإسلامیة، وتعریب انکتب الیونانیة، وکان أبرز المعربین آیا بشرمتی بن یونس (نحو ۲۰۰۰ م ۹۶ م)، ویحیی بن عدی (۲۹۰ م ۹۷۶ م)، وآبرز الشراح الکندی (نحو ۲۰۰۰ م ۸۹۳)، والفارایی الشراح الکندی (نحو ۲۰۰۰ م ۸۷۳)، والفارایی (نحو ۲۰۰۰)، واین سینا (۹۸۰ م ۱۲۲۷)، واین رشد (۱۱۲۱ م ۱۱۹۸). وأجم کتب المنطق واین رشد (۱۱۲۱ م ۱۱۹۸). وأجم کتب المنطق الی عُربت وکان لیا آکیس الأثر فی تطور المنطق العسریی: کتباب ایساغدوجی لفورفدویوس، وقاطیخوریاس أو المقولات، وباری آرسانیاس أو

الأشسياء لا تسكون أشيساء إلا إذا قسبلت التشكل بالمقولات، أو أن الطبيعسة كي تكون معلومة لابد أن تتطابق مع شروط الفكر. (كنط).

المنطق مثالی Logique Idéale <sup>(E.)</sup>; Ideale Logik <sup>(G.)</sup>

منطق هيجل (١٧٧٠ ـ ١٨٣١) ، والفارق بينه وبين المنطق بعامة أنبه عند هيجل هو علم الوجود أو الأونطولوچيا، ويبحث في الوجود والماهية، بينما المنطق بعامة ببحث في التصور، والمنحكم، والاستنتاج.

منطق نظری .......... (انظر النطق الحدیث).

اتجاه يجعل للمنطق مكاناً خاصاً في الفلسفة، يفسله عن سائر العلوم النفية ويرد والعقلية، ويقدمه عليها في الشرف والرتبة، ويرد كل الظواهر إلى أسباب منطقية، ويفسرها بأسلوب منطقى.

Ethischer Logizismus (G.)

وجهة النظر التي تزعم أن الأحكام الأخلاقية صمادقية لأن إنكارها يعني الستردّي في التناقض الذاتي، فمالخطيئة بما أنها كذلك خطأ، والقول بعكس ذلك يعني التناقض مع وصفها بالخطيئة.

Panlogism <sup>(E.)</sup>; مطلقه مطلقه Panlogisme <sup>(F.)</sup>; Panlogismus <sup>(G.)</sup>

هى القول بأن الوجود الواقعى معقول بكامله ويمكن إنشاؤه بالعبقل وقبوانينه (إردمسان)؛ أو القول بأن الوجود في هوية مع النفكير، وأن أي تطور في المجتمع أو حدث في الطبيعة فإنما يجرى تحققاً للنشاط المنطقي للفكوة.

Enunciation <sup>(E.)</sup>; ...... Énoncé ; Énonciation <sup>(F.)</sup>;

Enunciato ; Dictum (1...); Aussage (G.)

اللفظ إذا اعتبر بحسب دلالته فقد تكون دلالته بالمنطوق وقد تكون بالمفهوم، والمنطوق هو ما دل عليه اللفظ في محل النطق، والمفهوم ما دل عليه اللفظ لا في محل النطق؛ ثم المنطوق على عليه اللفظ لا في محل النطق؛ ثم المنطوق على قسمون: صريح، وهو ما وصل اللفظ له فيدل عليه بالمطابقة أو التضمن، وخير صريح، وهو ما لم بوضع اللفظ له، بل يلزم ما وضع له فبدل لم بوضع اللفظ له، بل يلزم ما وضع له فبدل عليه بالالنزام؛ وخير الصريح إما دلالة افتضاء، أو دلالة إثباء، أو دلالة إشارة.

منظوریة ...... Perspectivism (E.)

Perspetivisme (F.); Perspektivismus (G.)

نظرية في المعرفة تقول بأن وجهات النظر في الشئ الواحد تشعدد بقدر ما يوجد من أفراد يشخذون هذا الشئ موضوعاً لمعرفتهم، وكل وجهة نظر ضرورية وصادقة، ووجهة النظر الخاطئة هي الني تزعم بأنها وحدها التي على صواب.

منقول ......Transferee (E.)

اللفظ الذي تعدّد معناه وقد وصع للجميع، كالمشترك، ولكن يفترق عنه بأن الوضع لاحدهما مسبوق بالوضع للآخر، مع ملاحظة المناسبة بين المعنيين في الوضع اللاحق، مثل لفظ «الصلاة» الموضوع أو لا للدعاء، ثم نقل في الشرع للأفعال المخصصة من قيام وركوع وسجود، ومنها لفظ السيارة والطائرة والهائف من مصطلحات المعصر، والمنقول يُنسَب لناقله، فالمنقول العرفي كلفظ سيارة؛ والمنقول الشرعي، أو المنطقي، أو المنحوى، عند أهل الشرع أو المنطق أو المنحو (لخ.

هو الطريق الموصل بصحيح النظر فيه إلى المطلبوب، وبالمعنى المعلمي هو مسجسسوسة الإجراءات التي ينبغي اتخاذها بترنيب معين لبلوغ هدف معين. والمتهج المعلمي هو الطريقة المخططة التي تقوم على أسس علمية خالصة، ومنهج العمل يرادف برنامج العمل. وللتهيج العلمان هو مسواد الدراسة وخطة دراستها. ومتاهج البحث Méthodologie فرع من المنطق يبحث في مناهج العلوم.

منهج الانفاق ...... (E.) المنهج الانفاق ...... المنهج الانفاق ...... أحدد مناهج جون سنيوارت مِلُ لضبط الاستمقراء، فعند دراسة إحدى الظواهر ننظرفى مجموع الأحوال التي تنم في إطارها الظاهرة، ونعزل العامل الذي يظل موجوداً باستمرار في

مختلف التجارب على الظاهرة برغم تغير ً بقية العوامل .

Deductive Method <sup>(E.)</sup>; ....... منهج استنباطی Méthode Déductive <sup>(F.)</sup>; Deductive Methode <sup>(G.)</sup>

منهج للاستدلال العلمي قائم على الاستنباط. ( أنظر استنباط ).

منهج الاقتراق ......قا منهج الاقتراق ...... فإذا اتفقت مجموعتان عكس منهج الاتفاق، فإذا اتفقت مجموعتان من الوقائع من جسميع الوجوه إلا وجها واحداً. فتغيرت المنتجة من مجرد اختلال هذا الوجه، فيان ثمة صلة لابد أن تكون مسوجودة بين هذا الوجه والظاهرة موضوع البحث.

Axiomatic Methode <sup>(E.)</sup>;...... Méthode Axiomatique <sup>(F.)</sup>; Axiomatische Methode <sup>(G.)</sup>

طريقة في بناء النظريات بالاستنساط من القضايا البديهية، والصباغة من البديهيات من مناهج تنظيم المعرفة العلمية، وانبعت كثيراً منذ أرسطو وإقليدس، وكثر اتباعها حديثاً في الرياضيات والفيزياء وعلم الأحياء وعلم اللغة. والمنهج البديهي له صورة المنهج الافتراضي الاستنباطي.

الغرض من استخدام هذا المنهج هو التقليل

ما أمكن من القضايا والحدود غير المعرفة. أى البديهيات، والبناء عليها بناءاً متسلسلاً لتكوين نظريات أو أنساق أو نُظم جديدة، من طريق استدلال خاص بمبز النظريات البنائية ويقوم على الاستقراء الرياضي، والهندسة التكوينية، والمنطق التكوينية، والمنطق التكويني

Experimental Method <sup>(E.)</sup>; ..... منهج تجریبی Méthode Expérimentale <sup>(E.)</sup>; Experimentelle Methode <sup>(E.)</sup>

قسال به جماليمليمو سنة ١٦٠٢، فـ مملاحظة الظاهرة يولدً لمدى العالم نكرة، والفكرة تدعو إلى التجريب، والفكرة طرأت على جاليليو وهو يدرس سقوط الأجسام بمساعدة المستوى المائل. والفكرة تدعو صاحبها إلى التجريب. والتجريب تثبت به البيراهين، والبرهان أو العقل لايفيد إلا في استنساط النتائج من الفكرة وإخضاعها لمزيد من التجريب والتمحيص، ولمزيد من الفروض والأفكار النجريبية، ولا تكون الفكرة أو الفرض تجريبيين إلا إذا كمانا محتملين وقابسلين للتجريب علسهمنا، والفكرة أو الفرض الجديدان يبدوان كعلاقة جديدة غير متوقعة بدركها العقل بين الأشياء، وللعقل كامل الحرية أن يشك في هذه العلاقة شكأ فلسفياً. ولا يعني ذلك أن العالم التجريبيي عليه أن يكون شكاكاً، لأنه بدون الإيمان العلمي فلن يكون هناك تجريب، والإيمان العلمي تقريبي ومنفاوت، وما يستخلصه العقل من نظريات لا يمكن أن بكون مطاعةً، والحقائق

المستنبطة جزئية وموقوتة ولا تمثل غير الحالة الراهنة لمعارفنا، ومع نطور العملم لابد أن يطرأ عليها نعديل، والعلم التجريبي يقوم إجمالاً على الفكر والمنهج، والخطأ في العلم وارد، وكذلك الخلط، وينتنع العلماء بالخطأ ويضرهم الخلط، والخطأ نقص في التجريب، والخلط شطح في الخيال، والمنهج التجريبي يحدد من الانحرافات الخيال، والمنهج التجريبي يحدد من الانحرافات النظرية التي مصدرها الخطأ، ومن الاستغراق في التصورات غير العلمية التي يدفع إليها الخيال.

والغرض من النجريب تحقيق الفروض واستخلاص القوانين وذلك هو الاستقراء، أى الانتقال من الجزء إلى الكل وهو القانون العام الحاكم، وأساسه التحليل والنجريد.

## منهج التغيرات المتضايفة ......

Method of Concomitant Variations (k.)

فى الظواهر ترنبط النبتائج بالمقىدمات، فبإذا غيرًما المقدمات تغيرت النتائج

Genetische Methode (G.)

منهج في البحث على أساس تحليل تطور الظواهر، والغرض منه إثبات الصلة بين الظاهرة في الزمن والتحمولات من الأشكال الأدنى إلى الأشكال الأعلى، ويتفوق هذا المنهج على المنهج التحليلي النجريبي، لأن البحث فيه يساير النطور الفعلى.

منهج جهادی .....

منهج الشيخ محمد عبده (١٨٤٩ - ١٩٠٥) في الإصلاح، ينكر به أن يلجعاً إلى الجماعات السيرية، أو أن يتسوسل بالعنف والاغستيسال السياسي، ويقول أنه إذا ينس من الإصلاح فإنه ينتقى عشرة من طلبة العلم يربيهم عنده نربية صوفية، مع إكمال تعليمهم، ليكونوا خلفاً له في خدمة الإسلام. ويقول إنه لن يراس من الاصلاح، ولن يواصل علمه في الحكومة، بل عليه حينتذ أن يترك العمل بها، ثم يؤلف كمنابأ في بيان الحال ينشره باللغة العربية ولغة إفرنجية. حتى يطلع الجميع على حقيقة الأوضاع.

Dialectic Method <sup>(E.)</sup>;...... منهج دیالکترکی Méthode Dalectique <sup>(E.)</sup>; Dialektische Methode <sup>(C.)</sup>

أن نمو أو تطور الفكر يجرى من الوضع إلى السلب والتباليف بيشهما، على أساس سراحل الفكر من الموضوع إلى نقيضه، ثم إلى المؤلّف

من كليهما. أي مركّب الموضوع والنقيض. والمنهج الديسالكتيكي هو إدراك التسعمارض في الوحسدة، أو إدراك الموجب في السسمالب. والديالكتيك هو المبدأ المحرك للتنصور، من حبث أنه لا يحل فقط جزئيات الكل، بل إنهمه ليحدثُها أيضاً. ولفظ ديالكتيك لا يعني أن موضوعاً أو قضية أو أي شئ مُعطّى للشعور أو العاطفة أو الوعي. يشحل لتنشق منه مستصاداته، فسهمذا هو الدبالكتيك السلبي عند أفلاطون. وأدركه الشُكّاك القدماء على أنه تناقض، وأدركه الماركسيون على نحو فاسد، باعتباره وسيلة اقتراب من الحشيقة، فأسأ المعالكنيك الإيجابي فهمو المهالكتيك العالى ومضمونه إدراك الموضوع جدلياً، لا بمعنى أنه حدّ ومضياد، وإنما أيضاً على أنه يُخرج من الموضوع محشواه، وكذلك يعطى فكبرة عنه تنمو بقبضل نشاط العقل وكالاهما المحتوى والفكرة إيجمهابيمهان. والفكرة عنه نمو وتقمده بماطن للمحتوى، وسلسلة الأفكار التي نحصل عليها بهداده الطريقة همي في نفس الوقت سلسلة من الأشباء الواقعية أو الحقيقية أو العينية عن الموضوع. وجميع التصورات للموضوع تحكمها جميعاً روح المحتوى، وعلى ذلك فالمديالكتيك تستطيع به أن ننمي تصوراتنا عن الموضوع. فيمغتني وينمو في المحتوى، ومنهج الديالكنيك هو السير بحسب المراحل الثلاث لملديالكتيك ، من الوضع (الشضيسة)، إلى الوقع ( نقسيض القضيمة) . إلى التأليف الجامع بين الوضع والرقع ( مركب القضية والنقيض ). ( هيجل ) .

Wissenschaftliche Methode (G.)

يقوم على الملاحظة وتعريف المقولات الكلية الني تصف السمات المطردة للشي الملاحظ، ثم تعميم القوانين الكلية البسيطة المعبرة عن هذه السمات المطردة تعميماً استقرائياً، والتصدي لتفسيرها بالفروض، ومقارنة نتائج الفروض إذا تعارضت مع النعميمات، ثم تنظيم الفروض التي تعارضت مع النعميمات، ثم تنظيم الفروض التي أعتمد للاختبار في بدهيات، والندليل على بقية النظرية كنتيجة لما سبق.

Comparative Method <sup>(E.)</sup>;....... منهج مقارن Méthode Comparative <sup>(E.)</sup>; Vergleichende Methode <sup>(G.)</sup>

الغرض منه النسحليل وإظهار المتسابهات والعناصر المشتركة، وطوره همبولت، وكونت، وفي مجال اللغة أسهم جريم، وبوت، وشلابُخر، ودي سوسير في تطويره، وأفاد استخدام هذا المنهج في تطوير علم اللغات والأنشروبولوچيا والدراسات في الأداب الشعبية.

منهج منطقی طبولوچی .....

The Logical Topological Method (E.)

منهج الفسريد تورث هوايتهد (١٩٤٧ ـ ١٩٤٧)، قبال به كسمفهوم رياضي عن المالم المادي، ورفض به آراء نيون في تفسير العالم كسجرئيبات أو ذرات تشبغل حيسراً في المكان والزمان، وقال بأن للعالم خطوطاً من القوة لها

انجاهات ومسارات من الأحداث يعترض بعضها بعضا، وقد تأثر هوايتهد في ذلك بالكشوف العلمية في الفيزياء الموجهة vector physics ، وفي العلمية في الفيزياء الموجهة vector physics ، ومفهوم المجال، وأطلق الديناميات الإلكترونية، ومفهوم المجال، وأطلق على منهج خطوط القوة المتداخلة في مسجالات السم المنهج المنطقي الطبولوجي، ووصفه بأنه منهج النجريد الشامل، يصف به التشابك بين الأجسام بأشكالها المختلفة كما لو كان متشابكاً من المخلوط، ويجعل من المهندسة تجريداً لوقائع الحياة. وقد بسط هوايتهد نظريته هذه في كتابه المحول المعرفة الطبيعية The Principles of Natural السبيعة The Principles of Relativity (1977)، و المسلط النسبية The Principle of Relativity

Geometrical Method <sup>(E.)</sup>; ...... منهج هندسی Méthode Géometrique <sup>(E.)</sup>; Geometrische Methode <sup>(G.)</sup>

فى الفلسفة هونفسه المنهج البسليهي، واستخدمه سبينوزا (١٦٣٢ ـ ١٦٧٧) فى تأليف كتابه " الأخلاق" على أساس هندسة إقليلس، فكان يضع أولا النعسريفات والمسلمات الضرورية، ثم يبرهن على ما ينتج عنها من نظريات. وكذلك استخدم ديكارت (١٩٩١ ـ نظريات. وكذلك استخدم ديكارت (١٩٩١ ـ المنهج " يؤكد فيه على أن معيار صحة الفروض والنظريات هو وضوحها وتميزها، وهما الصفتان والنظريات هو وضوحها وتميزها، وهما الصفتان الأساسيتان للبديهيات الهندسية، وكذلك أوصى مالبرانش (١٦٣٨ ـ ١٧١٥) فى كتابه " فسى البحث عن الحقيقة " بانتهاج المنهج الهندسى حتى يكن تلافى أخطاء أى منهج آخر بخلافه.

Methodismus (G.)

الميثودية أو المتهجية مي فلسفة حركة الإحباء الديني التي تزعمها الأخوان جون وتشارلز ويزلى في القرن الشامن عشر، وكانا قد أخذا نفسيسهما بدراسة الدين دراسة منهجية، وإقامة الدعوة إليه على أسس منهجية. ونشأت الحركة داخل جامعة أكسفورد، وأطلقوا على أعضائها أنهم المنهجيون Methodists واسموا جماعتهم النادي القندس Holy Club ، أو النسادي الدينسي، وانقض السنادي سنة ١٧٣٥، ولكن الجمساعة المنهجية أو المينودية لم تنفض. اعتقاداً من چون ويزلي أن المؤمن لا ينبغني أن يعمل وحده وإنما من خبلال جماعة. وأن الحيسر والحق والعندل منا يطلبه الناس من الدين، والنسقيوي هي سراعساة ذلك، وأخذت الجماعة نفسها بما نسميه في الإسلام الأمسر بالعسروف والنهى عن المتكره، وقناموا بنعمل المحتسب في الإسلام، وقالوا بالقدوة، فإن أردنا أن نجمعل الناس مستدينين فللنكن لهم قسدوة. ولنجمعهم حول كلمة الحق، وعمل الخير. وميزان المعدل، وكانوا كالحنابلة في الإسملام وتعصبوا حتى أن الكنيسة البريطانية رضضتهم. واتخذوا لأنفسهم اسماً شوڤينياً هو ﴿ جسود . • Soldiers of Christ المنبع

الآرامي المشيع، وفي الإغريقية هو مسايا، وفي العربية المسسيح، ومعنى المسيح أنه الممسوح بالزيت ، وتطور المصنى عند اليسهود بعد السبي لبعني المُهدى المنتظر، والمهدية أو المسيحانية هي فلسنفيته ومبعني المهيدي هبي أنه الذي يخلص ويحرر اليهود من العبودية، فكما حررَهم موسى من العبودية في مصر، سيحررهم المهدي أو المسيح المنتظر من العبودية في المنفى والمشستات. وبعسيدهم إلى فالمسطين الأرض الموعسودة، ليحكمهم بالشريعة، فيعم العدل، ويسود السلم، وتَخصُب الأرض. والمهـدي المنتظر، أو المسيح المنتظر، أو المُخلُّص، من نسـل داود، أو هــو داود نفسته يبعثه الله ليتعمل سيضه البتبار في أعداء شعب الله المخسار، وليقيم دولتهم، ويقدمُ راكباً السمحاب، أو عنطيماً حصاراً كدأب الأنبيماء في تواضعهم. وقبيل المهندي أو المسيح المنتظر هو سليمان الذي سببعث من جديد، وقبل إن داود أو سليمان ولَد في بيت لحم، أو في أورشليم يوم خراب المعبد، والايزال على قيد الحياه في مكان خفي، حبأ لا براه الناس، وسيظهر في آخر الزمان .

وفكرة المهدى المستظر في الإسسلام شيعية وليست من عقائد أهل السنة، وقيام الفكرة وانتشارها والاعتقاد بها إنما كان لتبرير السمرد السياسي. وفلسفة المهدى المنتظر كانت لها أصداء بعيدة على المعتقد الديني، وعلى الأمن العام في الدولة الإسلامية، وكانت سبباً في شيوع الاضطراب بها. والمهسدي هو الإمسام

الحاكم، وهو متظر لأنه مُغيب، وسيعود ليحكم، شأنه شأن عيسى، ليشيع العدل ويقيم الميزان، ويحق الحق، ولا يموت إلا بعد العودة، وبعد أن يلى أصور الناس. وأصل نظرية المهدى المتظر كمعب الأحياد اليهودى اليمنى المشهور بنسريه الإسلام ( مات في عهد عمر سنة ٣٦ هـ)، ونقلها من التوراة، وأخذها الشيعة وجعلوها أصلاً من الأصول الاعتقادية، وذهب بعض الصوفية نفس المذهب، واستشمرها العباسيون ولقبوا أول خليفة باسم المهدى، وكان اسمه من قبل عبد الله السفاح، ثم روّجوا لأبيى المحفو المتصود أنه المهدى. وفي الإسلام فيإن الأحاديث عن المهدى وفي الإسلام فيإن الأحاديث عن المهدى المنتظر وفلسفته كلها الأحاديث خرافة .

مُهِعلَة ...... المنطقية المنطقة المن

Metagescichtschreiber <sup>طف</sup> فـــلاسفــة المؤرخين الذين بشطون أو يغــالون

فى تأملاتهم سعباً وراء أغاط أو قوانين التاريخ.

Composite 'E''; ......

Composé 'E'; Compositio 'لس';

Zusammengesetzt 'G'

المكوَّن من اشياء كشيرة بحيث لا يطلق عليه اسم واحد منها. وكل مؤلَّف مُحدَّث. (فارابي ـ حيون المسائل).

قد بعجب القارئ إذ يعلم أن روسيا لم نعننق المسيحية رسمياً إلا سنة ٩٨٨. واعتمد الناس فيها على ترجمات محرفة ومشوهة للتوراة والأناجيل، فلما كمان عام ١٦٥٢ أدرك بطريرك الكنيسة الأرثوذوكية الروسية أن هذه الكتب بهما أخطاء جمسيممة، وشكل لجماناً من المنرجىمين لينوفروا علمي تصحيح الترجيمة عن البنونانيية، وظلت هذه اللجسات ست سنوات تعمل بلا كلل، وخرجوا بشرجمات مشوّهة ومحرَضة أيضماً. وثار الناس، ورفيضوا الصبلاة خلف القساوسة بالشرجمات الجديدة، وكونوا جماعــات قُدامَى المؤمنين، فقد عــجبوا أن تكون التبرجمية البونانيية حرفيية، وأن يكون التقليب اليوناني في كل شي حتى في لباس القساوسة، وفي الطقوس اليونانية، واتخذت حركة العصبان شكل رفض كل ما ينقلونه عن الغــرب المسيحي ضمن حركة التغريب التي بدأها بطرس الأول. واضطر القيصر إلى تصحيح الأوضاع، وتنحية

المجددين، أو المستخرين، وانقسست الكنيسة الروسية قسمين: الكنسيون Popovosty وهؤلاء هم القساوسية وأتباعهم الذين اعتقدوا الحق مع التقليد، والتقليد هو لُب الأرثوذكسية، والكنيسة الروسية كنيسة أرثوذكسية، أي كنيسة مقلدة أو على سنّة الأوائل؛ واللاكتسيون المتعودة أو وهم قيدامي المؤمنين، وهؤلاء رفضوا أن يصلّوا خلف القساوسة، ورفيضوا كل الطقوس إلا خلف القساوسة، ورفيضوا كل الطقوس إلا العماد، واتبّعوا فقط الأناجيل.

مواقف حدية نهائية أو أساسية تصطدم بها الذات في الفناحها على العالم، فهي بمنابة السور الذي لا سببل إلى اجتيبازه، والذي يحد من فاعلية الذات، فمثلاً الفناء حد نهائي أو حاجز، والإنسان يخبر الفناء كحداً لوجوده، وهو عاجز فبله (بكسر القاف)، وكذلك العذاب، والكفاح، والمجاهلة، والخطيئة، كلها حدود لا يمكن تفسيرها أو استنباطها من أشياء أخرى، وهي شئ واحد مع الآنية نفسها، ومن وجودها المستمر ينولد ما في الآنية من عدم رضا يعبر عن معنى الوجود الممكن. (ياسرة).

هو عدم الحياة عما من شأنه يكون حياً، وقيل عما انصف بها؛ أو هو تعطُّل القوى عن أفعالها.

وَثُرِكُ النَّفُسِ استعمالِ الجسد. والموت كيفية وجودية لا يُتصوِّر إلا فيما له وجود. وهو أنواع: طبيعسى، واخترامي؛ والطبيعي يقبال له الأجبل المُسمَى، وهو انقضاء الحياة بالأسباب اللازمة الضرورية، ويختلف في الأشمخاص باختلاف الأمزجة، فقيل إن صاحب المزاج الدموى أطول عمراً من الصفراوي، والبلغمي من السوداوي. والموت الاخترامي هو انطفاء الحيباة لا للأسباب الضرورية، بل بعارض ، كنقتل أو غيره. والموت مسن المواقف النهمائية Grenzsituationen المشي يصطدم بهنا الإنسنان، وهو يخبر الفشاء كحندً لوجوده، والموت واحد من أفجع حدوده، وهو أكبر منصدر لقلقه وهلعه، ولكنه يسمو بروحه، لأنه يلح عليه أن يعسيش الحياة في أصالة. والشيعيور بأن الموت متعلقٌ على الرقباب، وأنه حاضر، بشير في الإنسان شجاعته، ويهزه ككل، ويسمو به عن الصَعَار، ويجعله لا يلنفت إلا إلى الأهم.

وقيل الموت موتان: طبيعي وإرادي؛ والحياة حياتان: طبيعية وإرادية. والموت الإرادي يعنون به إحياء النفس بإمانة الشهوات، والحياة الطبيعية بقناء النفس في الغبطة الأبدية بما تستفيده من العلوم الحنصيفية وتبرأ به من الجهل، ولذلك أوصلي أفلاطون طالب الحكمة فقال: مت بالإرادة تحس بالطبيعة ٤. وقال مقراط: إن حياة الإنسان ممارسة للموت، وحياة الفيلسوف موجهة نحو الموت، لأنه يعي داتماً أن عُمره موجهة نحو الموت، لأنه يعي داتماً أن عُمره

يُنتقص منه باستمرار. وأنه يعيش للموت. وكان الموت دائماً ملهم الفلاسفة. ونقطة البدء في أي فلسفة، وغاية كل تفلسف، والفكرة التي يدأب عليها كل أدبب أسيان، ولذلك وصفها شموينهاود بأنها عروس الفلاسفة، وغازلها الوجىوديون من كيركىجارد حنى سارتر، ولُـــقُبوا لذلسك بقلامسفة الموت، وعند لهما علماء النفس ندوة ( سنة ١٩٥٦ ، دعنت إليهما الجنميعيمية السيكولوچية الأمربكية. ويبدو أن الموت مسألة إنسانية محضة، فالإنسان هيو الوحيد الذي يعي أنه مائت. ولاشك أن الموت لغز الحياة، وشُغل به الأقدمون، ولكن الدين هو الوحيد الذي قدّم فيه وجهـة نظر متكاملة. والموت عند الصوفـية هــو الحجاب عن أنبوار المكاشفات والتجلي، وهو قمع هوى النفس، فمن مات عن هواه فقد حبًا بهمداه، ولعل هذه الحميماة هي الموت، إذ قسال الرسول عُنْ الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا. فلعل الحياة الدنيا نومٌ مقارنةً بالأخرة ، فإذا مات الإنسان ظهرت له الأشياء بخلاف ما شاهده الآن، فيسقال له عند ذلك. ﴿ فَكُشَّفْهَا عَنكَ عَطَاءَكَ فَبُصَرُكَ الْيُومُ حَديدٌ ﴾ (ق ٢٢) . وعند الفلاسفة الأصوليين فإن المقتول بموت بأجله بلا تقديم ولا تأخير: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقَدِمُونَ ﴾ (الأعراف ٣٤). وعند فلاسفة الكلام أن المقسول يتولد موته من فعل القاتل وليس من فعل الله، ولو لم يُقتلُ لعاش إلى أمد قسدَره الله له، فسالقائل عندهم غيّس الأجل بالتصديم، ومبنى الاختلاف في الحالتين: أن

الموت قتلاً عند الكلاميين وجودي وليس عدمياً. بمعنى أن الشاتل هو الذي أوجده وفَعَلَه فـيُنسب إليه . وهو مسئول عنه؛ والموت عند الأصوليين ــ سمواء كان وجموديا أو عندمياً. يستند إلى الله ابتداءً، وهو في الشعريف بُطلان الحياة. ومن ثم يكون منوت المقستنول بأجله قطعساً بسبب من القساتل. وهو عملي ذلك مسسئسول. وبعض المتكلمين يقبولون كل حيوان لمه أجلان: القبتل والموت. فإن لم يُقتَل فإنه يعيش لأجله الذي هو الموت. ويقول الفلاسفة إن لكل حي أجلاً طبيعياً هو الأجل المُسمَّى، وهو أيضاً الموت الافتراضي. وهو مونه بانتبهاء عَمَل بدنه . وتوقُّف أجبهزته، ولهذه عسمر افشراضي، وقد يموت نتيجة توقف أجهزته يفعل مرض. وعمل المرض هنا كعمل القاتل، وهذا هو الموت الاخترامي السابق التنويه عنه، سُمَى كذلك لاخسترام المرض للجسم، كاختىرام ألة القائل للجسم سنواء بسواء ، يعني نفاذها فيه وإفسادها له فلا بصلح للحياة .

Thermaltod (G.)

النظرية التى تقول بأن الكون يندفع نحو حالة نهائية نتيجة انتشار الحرارة وارتفاعها في المكان بسبب النحول المستمر لجميع أشكال الحركية إلى الشكل الحيراري، واختلال المتوازن مع زيادة الإنتروبيا، وهي الزيادة التي بشملها القانون الثاني للديناميكا الحرارية. غير أن هناك

قــوانين أخرى في الكون تمنع ذلك وتُدخل مــادة الكون والطاقة في مجالات أخرى من النطور .

Euthanasia <sup>(E.)</sup> ...... Euthanasie <sup>(F.: G.)</sup>

من en الاغريقية بمعنى رحيم، و hanatos بمعنى موت ، فهو الموت الرحيم، يعنى رحمة ورأفة وشسفيسة بمن وقع عليمه هذا الموت. والاصطلاح وضعه روجر بيكون . يصف به الخاتمة الطبيعية لحياة خيرة، أو هو غط الموت الذي يعسجل بوضاة صساحيم، أو الذي يمكن استحداثه بوسائل غير مؤلفة، أو الموت الذي يضع حدا لحياة ملؤها الشقاء والألم، أو المنظرية التي تبيح التعجيل بموت المصابين بعاهات أو المراض لا يرجى برؤها.

Affirmative (E.); .....

 $Affirmatif^{(E,)}; Affirmativus^{(L,)};\\$ 

Affirmativ (G.)

عند النحساة منا لا يكون نفسياً ولا نهسياً ولا استفسهاماً، وفيسر الموجب بخلافيه، والموجب في الفلسقة هو الضروري.

البديهي التنصور الذي لا يُشرح بغير اسمه، لأنه مبدأ أول لكل شمرح له، بل صورته تقوم في النفس بلا توسط، ولا يجبوز أن يُعرَف الموجبود إلا تعبريفاً لفيظياً، ومن ذلك قبولهم إنه الشابت

العين، ويقابله المعدوم، وهو المنفى العين، وفائدة لفظ العين التنبيب على أن المعروف هو الموجود في نفسه لا الموجود تغيره، والمعدوم عن غيره. والموجود الخارجي، ويسمى كذلك الموجود العيني، والموجود الأصلى، هو ما بكون اتصافه بالوجود خارج الذهن؛ والموجود المشخص ما يكون اتصافه بالوجود في الذهن والموجود في الذهن ويتصف بوجود ظلى، أي أنه ظل وحكاية عن العفل مسراتب، أعلاها الموجود بالملت بوجود هو العفل مسراتب، أعلاها الموجود بالملت بوجود هو وأوسطها الموجود باللتات بوجود هو وأوسطها الموجود باللتات بوجود هيره، فالانفكاك وأوسطها الموجود باللتات بوجود فيره، فالانفكاك والنصوره، وأدناها الموجود بالغير فيمكن والانتكاك والنصورة بضاً.

موجود أعلى ......لا L'Étre المرجود

مصطلح ديكارت عن الله تعالى ، يصفه تعالى بأنه خالق ساهيات المخلوقات ووجودها ، وأنه الذي وضعها في الوجود حراً مختاراً. وهو تعالى الأعلى، والتحدث عنه يخضعه للبيئات المنطقية كما لو كنا نتحدث عن كوكب المشترى أو كوكب زحل مشلاً. وعند هيكارت ينقسم الموجود إلى ميدانين : ميدان المعلوم، وميدان الموجود الأعلى المؤسوع وميدان الموجود الأعلى الذي هو الأساس في ما هو معلوم ومفهوم.

مسطلح كسونت (١٧٩٨ ـ ١٨٥٧). أن الإنسانية هي الأكبير : أكبير من الأفراد، وأنهيا

الأجدر بأن تكون لها الرعاية والقداسة كالآلهة. فإن كان المسلمون بقولون عن إنههم «الله أكبر». فبالإنسانية في الفلسفة الوضعية هي الموجبود الأكبر، والله غير منظور، ولكن الإنسانية ملموسة ومحسوسة وتعايشنا وحجمة كونت متهمافتك لأتة والاكثرانين اللها تنتظورا وملموسا ومخسوساً في الكون، والإنسانية أمرٌ كليّ لا وجود حقيقي له إلا بوجود الإنسان، وكل إنسان إلى زوال. وقد علمنا عن النشأة الأولى من ميلاد البشير والحبيوان وإنبات النبات، وعلمنا عن النهاية من موت كل ذلك، وكيما كانت البداية تكون النهاية، ولا يتبيتي سبوي الله، فيهمو في الأول والآخر، وهو في كل شيئ وكيل أحيد وليس أكبر من اللَّه معنى ومبنى في كل الوجود. موجود بذائه ...... Being - by - Itself (E.) Être - par - soi <sup>(F.)</sup>

الموجود الذي ليس له سبب متضدّم عليه، لا ضاعسل، ولا حسورة، ولا سادة، ولا غساية، وهو المحرك الأول ، وهو الله.

Fure Being <sup>(E.)</sup>: ....... Ètre Pur <sup>(E.)</sup>

جُمساع الماهيات أو المسوجود بما هو مسوجود، ويرادف الموجبود المطلق وهو الله، وهو الموجبود المستقل عن الملواحق التي له بالذات أو بالعرض. (مبانتاياتا).

Being - in - itself <sup>(E)</sup>; ...... ذاته Être - en - soi <sup>(E)</sup>

يقال له موجود بذاته أيضاً، وهو الجوهر الذي

ليس في موضوع، أو الذي لا يحتاج في الوجود إلى ذات أخرى يقارنها حتى يقوم بالفعل، بخلاف العرض الذي يقال لكل موجود في موضوع، أو لكل من يحمل على الشئ لأجل وجوده في آخر يقارنه.

هو الله. ووجوده في مطلق المكان وليس في المكنان المعنين. ولينس مطلمق المكنان هو المنكان المبهم. ولكنه الكون أو الوجود المطلق.

الموجود الذي يشمر بنفسه من جهمة ما هو فاعل ومريد، وكل من حُرم هذا الشعور بالذات فهمو مسوجود في ذاته وليس مسوجوداً لذاته. (سارتر).

موجود منطقی .......

معنى قائم فى الذهن لميس له ما بطابقه فى الخارج، نخترعه لحاجة التواصل، وبهذا المعنى نكون كل الأفكار المجردة والعامة موجودات منطقية.

ولكنهم نسبوا إليه أنهم شعبه المختار، وقالوا عليه بالبداء، وأنه قد أخذ على نفسه عهداً بأن يجعلهم الأعلين في الأرض والخلفاء، وافتروا عليه كذباً حتى لعنتهم أنبياؤهم، وما من نبى إلا نمهم وهجاهم وأقذع في وصفهم. والمسيحيون عادوا إلى الشرك بأن نسبوا إلى الله أنه اتخذ ولداً، وقالوا إن عبيسى هو الله أو ابن الله، ووصفوه بأنه لم يلد ولم يولد وليس كسمئله ووصفوه بأنه لم يلد ولم يولد وليس كسمئله

والموحدون هو الاسم الذي اتخذه المروز في أوقات المحن ليبركوا أتقسهم من الشرك، وهو اسم اتباع ابن تومرت في المغرب، قالوا بالتوحيد. ومذهبهم عنقلي، وكانوا جبرية ينكرون حرية الإرادة.

مُوحِي ...... Suggestif <sup>(E.)</sup>; Andeutend <sup>(C.)</sup>

كل مسا يوحى بالمعانسي، فسهو المؤثر على الحقيقة أو المجاز، وقد يكون شخصاً أو فكرة أو انفعالاً أو فعلاً، تقول كتاباً موحياً وتعنى أنه بشير فيك التفكير ويبعثك على التأمل.

علم التشكّل، أو نظرية الأشكال، ويسحث في صور الأشباء أو أشكالها، وهو في علم الحياة بدرس الصور المميزة التي ثلانواع المختلفة من الحيوان والنبات، وشباع استخدام هذا اللفظ

في العلوم الحديثة، كالجسيولوجيا وعلم الاجتسماع، وفي اللغة هو علم الصرف. والمورفولوجيا الاجتماعية هي دراسية أشكال المجتمعات ؛ والمورفولوجيا النفسية هي دراسة العلاقية بين البنى المورفولوجية في الأفراد وأحوالهم النفسية.

Encyclopaedists (E.); Enzyklopädisten (G.)

جماعة الموسوعين الفرنسين الذين تزعموا حركة التنوير الفرنسية، رئيسهم ديسديسرو، وأشهرهم ديلمبير، وروسو، وفولتير، ومونسكيو، وجريم، وهولباخ، وكونلورسيه، وهلفيسيوس، وكونسلياك، ودوبيتون، وكويسناي، وهاللر، ودي جوركو، وديكلو، وبوفون، وهنؤلاء بندأوا في النعاون منعاً على إخراج مشروعهم الثقافي الكيبير « للوسوعة L'Encyclopédie » منذ سنة الكيبير « للوسوعة وكانوا عقلانين، ونقدين، وتقدين، ونوريين من الطراز الأول، وأنكر عليسهم وأضطهمتهم بشدة، وحاولت تعويق السلطة ، واضطهمتهم بشدة، وحاولت تعويق إصدار واضطهمتهم بشدة، وحاولت تعويق إصدار الموسوعة ومتابعتها.

موسى الإغريق ...... Atticizing Moses

الاسم الذي أطلقه تومينيوس ( القرن الناني الميلادي على **اقلاطون**، تمثلاً بموسى اليهود، فهو عنده وعند الإغريق بمنزلة سوسى عند السهبود، ونومينيوس نفسه كما ذهب الأكثرون بهودي،

ويعرف عن السهودية، وقبوله ذلك عن أفلاطون إنما ليروج له عند اليهود وليس عند الإغريق .

موضع ...... (نظر المكان). (انظر المكان).

موضوع ......

Sujet<sup>(F.)</sup>; Subjectum<sup>(L.)</sup>; Subjekt<sup>(G.)</sup>

هو الذي يسميه النحويبون المبتدأ، وهو الذي بقتضى خبراً، وهو الموصوف. وحد الموضوع هو ذات مشخصة يُحكم عليه بأن شيئاً آخر موجود له أو ليس بموجود له.

موضوع ......

Objet <sup>(E)</sup>: Objectum <sup>(L)</sup>: Objekt <sup>(G)</sup> الشئ الذي عبيّن للدلالة على المعنى، والشئ

الشي الذي عين للدلاله على المعنى، والني المشار إليه إشارة حسبة؛ وقبل هو الأمر الموجود في الذهن. وموضوع كل علم ما يبحث فيه عن عبوارضه المذاتية، كسبدن الإنسان لعلم الطب، وكالكلمات لعلم النحو. والموضوع يضابله الملاتات. والموضوع الطبيعي هو مجموع العلاقات الخارجية فلشي؛ والموضوع الظاهري هو علاقاته الداخلية أو الباطنية.

صفة أو حالة كون الشيّ أو الموجود موضوعاً بالنسبة إلى ذات.

والموضوعية صفة الموضوعي، واتجاه عقلي لرؤية الأشياء كما هي عليه في الواقع، فلا يشوعها بالنظر الضيق أو المنحاز.

المُوقُر المُوقُر العام Le Vénérable (E.)

الاسم الذي أعطوه للفيلسوف Béde (۷۳۵ - ۱۳۵). بقبولون: The Venerable Bede (۴۰۰ Béde ) لأنه كسان الله في الله الله الله كسان الله في هذاي الوفسطين ، وحاول أن بصنع قواعد للدين كسما فيعل آباء الكنيسية، وأن يوفق بين الله في والفلسفية، وكبان لهذلك على هيئة من الوقار سمناً واعتقاداً.

موقف ...... (E.: F.: G.); Situatus

هو الوضع، من مقولات أرسطو العشر، وهو المقول في جواب ما هيئته في المكان، أهو جالس، أو نائم، أو قائم؟ وعند الاجتماعيين والنفسانيين هو علاقة بين الإنسان وبيئته الطبيعية أو الاجتماعية، فالموقف الاجتماعي علاقة اجتماعية، والمفكري علاقة فكرية إلخ، والموقف الكلي هو المحصلة النهسائية لكل ذلك وغيسره. وعند الوجوديين هو انخراط ما هو لذاته في العالم؛ وأخلاق المواقف هي طريقة ما هو لذاته في قبول وقائعياته والمتأثير فيها؛ وأدب المواقف هو النمط وقائعياته والمواقف العلاقات الإنسانية بوصفها الأدبي الذي يعالج العلاقات الإنسانية بوصفها مواقف؛ والمواقف الحدية أنماط أساسية للوجود الإنساني لا يملك صاحبها تغييرها.

موقف ......Befindlichkeit <sup>(G.)</sup>

مسصطلح هايدجسر (١٨٨٩)، والموقف هو الذي يكشف عن الحال الأساسيمة في الإنسان، وهو شعوره بأنه موجود في العالم تجاه الغير، وهو كشف وشعور عاطفي Gerühl

معا: أن الآنية موجودة تشاهد وتحس أنها كاننة. ويتضمح لها موقسعها من العسالم في وسط موجودات من الاحياء والأشياء، ولها فرديشها من خلال الموقف الذي تقفه والمذي تنفتح به على العسالم انفتساحاً وجودياً. والموقف هو الذي يؤسس لمشاعرنا، وتشفجر بنا عبواطف خاصة يؤسس لميدو الوجود بالنسبة لنا أننا موجودون لنتأثر على نحو ما.

نظرية الفسيلسوف الأسساني لوي دي مسولينا (١٥٣٥ - ١٦٠٠) في التونيق بين العلم الإلهي المسبق وبين حرية الإرادة عند الإنسان، فالمشكلة في الفلسفة الدينية هي : أننا لو قلنا إن الله يعلم مسبقاً منا يكون من البشر، لكان معنى ذلك أن البشمر مقدور عليمهم علم اله، فكيف يحاسبهم وهم واقعون تحت قدره تعالى؟ وتنقسم الفلسفة النصرانية إزاء هذه المشكلة قسمين : مذهب نوما الدوميناكياني، ومذهب مولينا اليسسوعي. وتوما يقول إن كل فعل إنما يحدث بمشيئة الله، وحرية الإنسبان هي مشيئته تعالى؛ ومولينا يقول إن الإنسان حرّ فيمما يتصل بنوع من الأفحال المنسروطية تقع في المستسقيل لو توفسرت لهيا الشروط، والله يتعلم عنهنا بتعلم وَسَطَ Scientia media، أي أنه تعالى ينظر إلى ما سيسقع من هذا الإنســـان أو ذاك لو وُضع في هــذه المظروف أو تلك، ولأنه يبعلم عن هذا الإنسسان وتركبيسيه

وميوله تماماً، نشوقعات الله تعالى هى التي تحدث بحدًافيرها، وتوقيعانه هى البنى يسميها صولينا البعليم الوسيط، والمولينياوية هى الشول ببالعلم الوسط لله تعالى.

Monad <sup>(F.: G.)</sup> Monade <sup>(F.: G.)</sup>

من الإغريقية monus وهو وحسدة بناء الأشياء عند الغيثافوريين، وهو الذرة الداخلة في تركيب الأشياء عند الفريين، وهو الجوهر الفرد والصورة المصنفرة للعالم المذى يجمع بين المادة والروح وبنه تتكون الأشياء عند چيورداتو برونو، وعنه أخذ لايبنس فكرة المونادات، وقال إنها جواهر مفردة مكتفية بنفسها، تطور نفسها من الداخل، وتتميز بالإدراك والنزوع والتلقائية.

Monadology <sup>(F.)</sup>; ...... Monadologie <sup>(F.)</sup>; Monadeniehre <sup>(G.)</sup>

نظرية الموندات التي ترد أصل العالم إلى وحدة الموناد، وتصفه بأنه مشيئة الله وقانونه في خلف. وتعرّف بأنه جوهر فرد ولكنه لا يعمل بعسزل عن الجواهر الأخسري ، وأنه وإن بدا مستقلاً وله إرادته فإنه يعمل بالمشيئة.

Monadism <sup>(E.)</sup>; ...... Monadisme <sup>(E.)</sup>; Monadismus <sup>(G.)</sup>

مددهب القسائلين بأن المعالم يتسألف من مونادات، هي جواهر مفردة تخضع من داخلها لمبدأ روحي، هو قانونها الخاص الذي يعكس

قانون العالم أو مبدأ الخلق فيه، ويمكن وصفه بأنه مذهب ذرّى روحى، أو أنه مذهب فردى روحى فى أصل العالم والمخلوقات.

من الإغريقية حيث ergism من erg وهو العسمل، وmon بمعنى الواحد، فيكون إجمالي المعنى مسدهب العسمل الواحد، وهو مقالة الأوغسطينيين من أهل الفلسفة الذين قالوا إننا في البعد لا خيار لنا، ونحن نبعث بمشيئة الله وحده.

الحكومة المطلقة، واللفظة إغريقية أصلاً، والحساكم المطلق; Minnarque المنافة المنافة المنافة والحساكم المطلق; Minnarque المنافة المنافة المعربية بلفظة عاهل، ويقولون عاهل السعودية وعاهل الأردن، وكل السلطات تتركز بيده، وهو المرجع السلطوى الأعلى، وكلمته هي القانون والدستور، وقيد بخول آخرين بعض سلطاته، وملوك إلهند والصين وغيرهما كانوا بالوراثة وملوك إلهند والصين وغيرهما كانوا بالوراثة الحاكم المطلق بالانتخاب يتولاه الأعيان، ثم صار وراثياً مرة أخرى، وصارت للمحاكم المطلق المطات أوسع، وبعض الحكام وإن كان يعقال سلطات أوسع، وبعض الحكام وإن كان يقال

تولوا الحكم بالقوة، أو تولوه بالانتخاب من قبل حزب واحد حاكم بأمره، وحكومة الحزب الواحد هي حكومة مطلقة، ورئيس الجمهورية، مثل سوهارتو وغيره، ممن يظلون في الحكم لأكثر من فشرتين رئاسيستين هم حكام مطلقو السلطة. وفلسفة الحكم المطلق: ""Monarchimus تقوم على Nonarchisme تقوم على

دعوى قديمة بأن الملك هو خليفة الله في الأرض، وني الإسلام ادَّعي الحكام أنهم خلفاء الرسول، وكانوا يحكمون حكمأ مطلقأ وإن احتجوا أنهم بحكمون بالقرآن والسُّنَّة، إلا أنهم لم يكن شمةً رقببٌ عليهم في تأويلهم لأحكامـهما. ولم يكن عليهم تشريب إنَّ قضوا ظلمأ، وليس العيب في النصوص وإنما العيب ني فيهميها وتفسيرها، الفهم والنفسير اللذين يخرجانها عن مقصودها. والبعض حاليأ يزعم أن رئيس الجمهورية مطلق السلطة إنما يحكم بمقتضى الدستور أو بالقانون. غبر أن حزبه وجماعته يصنعان القانون ويصنعان الدستور، وتوظّف مؤسسات الدولة التشريعية لتنقنين كلمة السرئيس، ولكل مخيالفية قوانينهما الرادعة التي تحمى مؤسسة البرئاسة، وتضمن للحماكم إطلاق يده وأن يسمنمسر في الحكم. وحَسْبُنا الله.

Montanisme (F.); Montanismus (G.)

مذهب مونتانوس اليوناني ارتد عن المسيحية لما ظهر له نساد رعاتها، وادّعي هو نفسه النبوة، وبشّر بنزول المسيح، وبألفية نبيداً من أورشليم

الجديدة بسركيا نكون مركز إشعاع للمسيحية الصادقة، ودعا إلى الزهد، والمنعفق عن النساء، والإصسرار على السنسولة والصسيسام، وطلب الاستشهاد في سبيل الحق، ووصف دعوته بأنها تصوف مسيحي، أو مسيحية أرشوذوكسية، أي مسيحية صحيحة.

أو مدرسة مسوتزو، من مدارس الفلسفة الصينية، وفلسفتها إيجابية، ومؤسسها المعلم تزو. أو مسسوتزو، حيث مو تعنى المعلم، وتعادى الكونفوشية لسلبينها، والارستقراطية لأنها تقوم على الاسترقاق، وتدعو إلى الحب كسسلاح ضد الحروب.

من الإغريقية meta ta physika أى ما بعد الطبيعة، أو علم ما بعد البطبيعة، وهو الفلسفة الأولى في مراتب الفلسفات، وهو علم الربوبية، والعلم بالموجود بما هو موجود، والعلم الإلهى الذي مجاله البحث في الموجود المطلق، والحقيقة المطلقة لا الحقيقة النسبية، والبحث في المادئ الكلية والعلل الأولى، وأحوال الموجودات التي الكلية والعلل الأولى، وأحوال الموجودات التي المادة، والبحد في وجودها إلى المادة، والبوجود الواجودات التي المادة، والموجود والتحصيل والنظر المعقلي، وهو أعم وأعلى من والتحصيل والنظر المعقلي، وهو أعم وأعلى من

سائر العلوم. لأنه العلم بالمبادئ التي تستخدمها سائر العلوم.

وغرض علم الميتافيزيقا الاطلاع على الحقيقة المطلقة لا الحقيقة النسبية، واستخلاص المعارف القبلية والمجردة الخارجة عن نطاق الشجربة، والنفاذ إلى الوجود الحقيقى خلف كل تجربة، والبحث عن حقائق الأشبياء وأصبولها. وقد نقسم المينافيزيقا لذلك إلى ميتافيزيقا هامة، أوعلم الوجود بما هو صوجود، وميتافيزيقا خاصة أوعلم الوجود بما هو صوجود، وميتافيزيقا خاصة مى علم الموجودات، ونظرية الكون، وحقيقة المادة.

Idealiste Metaphysics<sup>(E)</sup>;. مينافيزيقا مثالية (E) Métaphysique Idéalistique (E) Idealistische Metaphsik (G) عى المينافيازيقا في إطار النظريات العلمية. (فوييه).

ميتافيزيقا وصفية .....

Métaphysique Descriptive (5.3);
Beschreibende Metaphysik (6.5)
مجالها وصف التركيب القائم لفكرنا عن العالم وليس اقتراح تركيب أفضل له، وهو ما تنصدى له الميتافيزيقا التنقيحية .Revisionary M. (مستروسن).

Descriptive Metaphysics "";

قدر الشئ أو مقداره. وميزان الشئ هو معياره. وهو الشئ نفسه تحت ظروف معينة. أو أنه ما يكون به الشئ، وبغيابه لا يكون نفسه. والميزان في الشسوع هو ما تعرف به مقادير الأعمال. والميزان الصحيح هو العقل، فأحكامه يقينية لا كذب فيها، إلا ما تعلق منها بالصفات الإلهية وأمور التوحيد وحقيقة النوة، فإن مَثَل العثل فيها كمثل الميزان الذي يوزن به الذهب فيطمع رجل أن يزن به الجسال (ابن خلدون المقلمة وهو والميزان عند المنطقيين يطلق على علم المنطق، وهو والميزان عند المنطق، وهو الخطأ في الفكر. والميزان عند الصوفية هو العدالة. المخطأ في الفكر. والميزان عند الصوفية هو العدالة. وميزان الصدق هو معياره، وهو وسيلة الحكم على العبارة أو المقضية بأنها صادقة أو كاذبة.

من الإغريقية mechane بعنى آلة. والميكانيكا كانوا يسمونها قديماً علم الحيل، وهى فرع من الفيسزياء يسحث في الطاقة والقوى وأثرها في الأجسام، ويقسمها أمير إلى الاستاتيكا، أو علم السكون، ويدرس الأجسام الساكنة والقوى المسوازنة؛ والكينتيكا، أو علم الحركة، وهو علم الحسركات المجسردة عن أسباب حدوثها؛ والليناميكا، ويبحث في أثر القوة في الأجسام المنحركة والساكنة ولا سيما في القوة الحية.

القبرن العشريس في أمريكا ممن خلال فلمسفة مستنوريتو (۱۹۳۰)، وله منعنها خياص للميكروسوسيولوچيا هو معهد مورينو، وصحيفة خاصة بطلق عليها السوسيومتري. وأسياس النحليل الميكروسوسيولوجي مفاهيم البنيات الصغيبرة من رغبات وعواطف ومشساعو، وتنافر وتجاذب بين الناس. وأيضاً من أساسيات هذا النحليل مفاهيم البنيات الكبيرة، فحيثما كان هناك تَجمَع فله أصوله والتزامياته ونظُمه، كيما في المدارس، ومالاعب الكرة، وفي التجامعات السكنيــة إلخ . واستــقرار الحيــاة الاجنــماعــية لا يتمحمقق إلا بشوافق كل من النظامين مع الآخـر، وإذا لمديكن النوافيق ظهر النوتير الاجتماعيي. ومن مصطلحات الميكروسوسينولوچيا ما يسمونه فالشورة السوسيومترية The Sociometric Revolution» فطبقاً للمعايير الميكروسوسيولوجية يُمكن تحقيق التوافق الاجتماعي من خلال الأقيسة السوسيوسرية، بإعادة تجميع المجتمع.

بالفتح فالسكون، ما كان فعلاً، فيقال مال عن الحق ميلاً. والمَيل بفتحنين ما كان خِلقة، فيقال في الشجوة ميل. والميل طبعي وقسرى ونقساني، والقسرى يكون بسبب خارج عن محل الميل في الوضع والإشارة، كميل الحجر المرمى إلى فوق؛ والقساني لا يكون بسبب خارج، فلكنه مقرون بالشعور، وصادر عن خارج، ولكنه مقرون بالشعور، وصادر عن

الإرادة، ويسمى نزعة؛ والبل الطبعي - ويسمى الحقيقي .. هو الذي لا يكون بسبب خارج ولكنه لا يصدر كذلك عن الإرادة، كميل الحجر بطبعه إلى التسفّل. والمبل إما ذاتي أو عسرضي، لأنه إن قام حقيقة بما وصف فهو فاتمي، وإن لم يقمم به حقيقة فهو صرضي، على قياس الحركة الذانية والحركة العرضية. وأيضاً الميل إما مستقهم وهمو الذي يكون إلى جانب المركز، وإما مستدير وهو ما يكون سبباً لحركة جسم حول نقطة كسما في الأفلاك. ومبدأ الميل قوة في الجسم يقتضي ذلك الميل. والمسيل هند المتحكمين أنواع بحسب أنواع الحركة، فقيد يكون إلى السُفُلُ والعُلُو وإلى سائر الجهات، وكل نوعين منهما بينهما غماية التنافي متنضادان، كنميل الصناعدة والهنابطة، والجل بالنسبة إلى السُفُل يسمى ثُقُلاً، وإلى العُلُو خفة. والميسل عند الصوفية هو الرجنوع إلى الأصل مع الشعور بأنه أصله ومقبصده، لا الرجوع الطبيعي كما في الجمادات. والميل عند الفلكيين قوس من عائرة الميل بين معدل النهار وداترة البروج.

فرقة أمريكبة، وهم أتباع مينو سيمونز، وهم طائفة كاثوليكية رادبكالية مسالمة، تدعو إلى إنساء السلام. والإيمان بالمسيح بأنه المخلص والفادي، ولا نقول بالمناولة، فعندهم أن الكنيسة هي جسد المسيح، وأن تعاليمه هي دمه، فمن أراد التناول فلينضم إلى الكنيسة وليصبح معها جسدأ واحداً. ولينفهُم تعاليم المسيح ويُبُشَر بها، ولا ينبغي أن يُعلَن المسيحي مسيحياً إلا إذا بلغ مبلغ الرجال ، وصار مسئولاً عن نفسه، وصارت له الحربة أن يخشار، ولذلك فبلا يجوز تعميم الأطفال لأنهم لايفهمون، والتعميد لا يكون إلا للكبار. والمينوبون يتقولون بإعادة العصاد، وكان مسيتو مسن جماعة إصادة العلماد Anabaptists ، وفلسفته أخلاقية، والمسيحية التي يدعو إليها أخيلاقية، واعتبرته السلطات ثورياً وهرطيقاً (١٥٣٧). ويرفض المنوبون التجنيد العسكري، وأن بنخسرطوا في الشسرطة، ويؤمنون بالعسمل الاجتماعي.

条 務 係







انچية .........................

اصطلاح من الفلسفة الإسلامية، يفيد أن أهل الجسماعة أو أهل السنئة هم المعنسون بأنهم الفرقة التي لها النجماة من الفرك الكثيرة الني ينقسم إليها أهل الفلسفة في الإسلام. وفي الحسديث: «افترقت اليبهود إحدى وسبسمين فرقة، وافترقت النصارى النتين وسبعين فرقة، وتفترق أمنى **ثلاثاً وسبعين، كلهم في النار. إلاّ واحدة**"، فقيل : يا رسول الله: مَن الناجية؟ قال: قصا أنا عليه وأصحابي، وفي رواية أخرى قال : ﴿ الجماعةُ ﴿ ومذهب الناجية هو مذهب المتبسمين والمحافظين والسلفية، لا يقولون مقالة القُدرية، ولم يعتزلوا ما عليه الأُمَّة، ولم يكونوا من الروافض، ولا بِذَهِبُونَ إِلَى مِا يَذَهِبِ إِلَيْهِ الغَلاةِ، والسَّاطنيةِ، والشبيعة، وسبائر أهبل الأهواء والضلالة من جـماعــات الفــلاسفــة ممن يقــولون بما لـم يقل به الأوائل. والجماعية الناجيية هم أهل الوسط، أو هم الوسطيمة، وحالهم لا مع الإفراط ولا مع التفريط، وهم المقصودون بالآية: ﴿وَكُسَلَالِكُ جَعَلْنَاكُمْ أُمُّةُ وَسَطًّا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (البقـرة ١٤٣)، والآية: ﴿كُنتُمْ خَيْرُ أُمَّةُ أَخُوجَتُ للنامي تأمرُونَ بالْمَعْرُوف وَتَنْهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (آل عمران ١١٠) .

(۱۸۳۹-۱۹۱۶م) ووليسسام چيسسمس (۱۸٤٢ - ۱۹۱۰) وآخرون، ببلدة كيسبردچ بولاية ما ساشموسينس، وكنانت السراجمانية حصيلة النشاط الفلسفي للنادي، وكان بيرس هو المسحنات الرسيمي باسم الننادي، وهو المؤسس الفسعلي له. وكسان يقسول الدبُّسر الآثار هي كل فكرتنا عن الموضوعا، ويزيد الأسر وضوحاً فيسقول : إن فكرننا عن هذه الآثار المباشرة وغمير المساشرة هي الفكرة التي تستحصل لنا نتسجة صا تستشعره حواسنا عن الموضوع، أي هي فكرتنا عن آثاره المحسوسة، ولا تعنى هذه الفكرة شيئاً طالما أنها لا تؤثر على سلوكنا العلمي الذي يمكن أن تنظمه وتؤدي إليم، بمعنى أن الفكرة هي التي تعطى لسلوكنا معناه. ولكن جيمس قلب هذه القاعدة في المني إلى قاعدة في الصدق، فقال : طالما أن الفكرة هي مبا نفعله بهـا ـ أي مضمون سلوكنا \_ فيإنها تصدق بما يكون لمها من نشائج طيبة، أو بمشدار منا تساعدنا في الوصنول إلى عبلاقيات مُرْضية مع أجزاء الخبيرة الماضية والمستقبلة؛ وضايق بيرس تحريف جيمس لنظريته ، وآثر أن يطلق عليها في نهاية الأمر أسم البراجسماليكمية Pragmaticism بأسسأ نما فعله بهما جيمس وأنباعه من أعمضاء النادي، وتنفيراً خاطفي الأسماء من خطف الاسم الجديد القبيح للبراج مانية! وأفادت الفلسفة من هذا النادي، ومن الخلاف الذي قسم أعيضاء، وانضحت به

أكثر أفكار هذه الفلسفة العملية التي اشتهرت بها أمريكا.

Fire (E); .....

Feu (F.); Ignis (L.); Feuer (G.)

جسم بسيط طباعه أن يكون حياراً يابساً، متحركاً بالطبع عن الوسط (غزالي معيار العلم). والنار في الفلسفة القديمة عنصر أو أصل، وفي القرآن أن الإنسان خُلق من طين، وإبليس خلق من نار، إشارة إلى نظرية العناصر الأربعة: الماء والنار والطين والهواء. والنار نقيضها للساء، وبحسب نظرية الأمزجة فإن اصحاب المزاج المناجي النساري يتوافقون مع أصحاب المزاج الماتي، والنار عنصر ويستثيرهم أصحاب المزاج المهوائي، والنار عنصر له الخلود، لأنهسا كانت في الدنيا، ثم هي في وجماعته مخلدون في النار.

النازية هي إيديولوجية أو فلسفة الحزب النازي، وكلمة المعتاد المتألف من الحروف الأولى من السم حزب العمال القومي الاشتراكي الألماتي المعتاد المتالات الحزب قبد ألف أصلاً يهودي يدعي الطون ديكسلر سنة ١٩١٩، إلا أن عتلر انضم للحزب واستطاع أن يضوز برياسته بالقوة سنة للحزب عامند ١٩٢١ حستى سنة ١٩٣٣ حستى الحزب نجاحات هائلة، وعُهد إلى هتلر أن يتولى الحزب نجاحات هائلة، وعُهد إلى هتلر أن يتولى

الحكم بعسد انتخابات ١٩٣٣، فسأعلن الحكم النازي، وألمغي الأحسراب إلا الحسرب النازي، ونشــر المبادئ والفلـــفـة النازية : أن ألمانيا فــوق الجميع، وأن السيادة للجنس الأرى الجيرماني، وأن الاشتراكية نظام سياسي واجتماعي يفوق غيره من الأنظمة، إلا أنه لايوافق على عالميشها، فالانسنراكية الألمانية يجب أن تخص ألمانيا وحندها . وأطلق عليهما لذلك اسم الاشتراكية القومية أو اشتراكية الدولة، وهي الاشتراكبة التي كان لاسال اليهودي قد كتب عنها من قبل ونوء بها، وأوجـز هنار برنامجه في ٥٢ نقطة ضمنها كتاب الأشهر اكفاحي Main Kamph، واعتسر إنشاء ودعم الرابخ الألماني مسألة حياة أو موت بالنسمية لألمانيما، بأن تشوسع ألمانيا وتبسلط يدها على الأراضي الأوروبسية الواسسمة فسي بولنده وتشيكوسلوفاكيا، وحبيثما كان الشُعب السلافي الذي كنان يصف بأنه شمعب منحط كماليهمود، وافترض لذلك قوانين تحسرم الاختلاط بالشعوب المنحطة، ووصف اليمهود حيشما كانوا بأنهم لصنوص الحنضارات والمدنينات، ومستنغلو النسعوب، ومشيرو الفستن، ومديرو المؤامرات، وأبدى ازدراءه للمسيحية ولليهودية، وللماركسية والرأسمالية. وقمامت النازية عملي علم النفس ويحبوئه واستسغل هتلر والنظام الألماني المعسرفة بسيكولوجية الشعوب، وبالأصول النفسية للدعاية، وللحرب النفسية، وراعي أن يكون الخطاب الألماني مفهوماً لأقل العشول فهماً، وأن يكون خطاباً مـثبـراً، ولا يهم أن يكون على حق

أو على باطل وفي المؤتمر الناسع للحسرب في نورنبرج سنة ١٩٣٧ أعلن أن المانيا تمر بأكبرثورة لقافية وطنية، وصحية عرقية. وكنان اعتنقاده كاليقين بنتائج هذه الثورة، حتى أنه أدخل الألمان في حرب ضروس ضد الديموقراطية والشيوعية معاً. (انظر شمولية، وملعب شمولي، وكليائية،

الناس عنى دبن ملوكهم، ...... "Cuius regis ejus religio"

شعار القهر الذي كانت الحكومات تأخذ به وتطبقه في صدرامة بلا تسامح مع أي من الأدبان غير ديانة الحاكم، فالأولى بالمحكومين أن يكونوا على دين حكامهم.

ناسوت ..........ناسوت

Nature humaine (F.); Menschliche Natur (G.)

المخلوق في مسقابل اللاهسوت وهو الخسائق. والناسوت هو الجسزء الإنسى في طبيعة المسيح، وربما يطلق الناسوت لذلك على البدن في مقابل الملاهسوت وهو الروح، وربمها يطلق الأول على العالم السبغلى أو عبالم الشبهادة، أي الدنيسة، والثاني على العالم العلوى أو الآخرة.

Reasonable <sup>(E.)</sup>; ...... Raisonnable <sup>(E.)</sup>; Rationalis <sup>(L.)</sup>;

 $\mathbf{Vernüntfig}^{(G,)}$ 

هو الإنسان بمعنى المعاقل أو المفكر، والمراد بقولهم الإنسان حيوان ناطق أن الحيوان جنسه،

والناطق فصله المذى يميزه عن سائر الحيوانات، والنفس الناطقة هى الإدراك، والناطق عند الفرقة السبعية من فرق الشيعة هو الرسول.

تامية.....Power<sup>(E.)</sup>; .....

Puissance Augmentative (F.);

Vermehrendes Vermögen (G.)

هى القوة التي فعُلُها النصو، والقياس المنمية، إلا أنه روعي المزاوجة فأسند الفعل إلى السبب.

فى اللغة هو المنبئ، سمى به النبى لإثباته عن الله تعالى؛ وقبل من الطريق، سُمى به لأنه طريق إلى الله. وقال فلاسفة الشريعة هو مَن اجتمع فيه خصال ثلاث: الأول أن يكون له اطلاع عملى بعض المغيبات التى لم تجر العادة بها من غير سابقية تعلم وتعليم، والسانى ظهور الأفعال الخارقة للعادة، لكون هيولى عالم العناصر مطبعة له بناءً على تأثير النفوس فى الأجسام وأحوالها، والسائث أن يرى الملائكة مصورة بصورة محسوسة، ويسمع كلامهم وحياً من الله بله.

وبخطئ فلاسفة الاجتماع عندما يخلطون بين النبى والمتنبئ، والنبوءة قد تصبب وقد تخبب، والمتنبئ يعتمد على قدرته على قراءة الأحداث الحالية أو الماضية، واستخلاص نتائج مستقبلة منها يجعلها موضوع نبوءاته، فأما النبوة فظاهرة

ميتافيزيقية؛ والنبى من المصطفين والمخلصين والمنقين، وليس كذلك المتنبئ. والنبي من البشر. وقد ينخطئ، ولم يُعصَّم إلا فيمنا يبلُّغ عن ربِّه. وله معجزات. ونظرية النبوة في الإسلام تــقوم على القندوة، فالمسلمون قدونهم النبني محمد عَيْثُ ، وأخلاق النبي هي القسرآن، وليس كذلك المتنبئ. ثم إن النبي يدعو لعبادة الله وليس لنفسه. ولا يشقاضي أجرأ أو يتبوأ مركزاً له مكاسب المادية، والنبي محمد عاش في فقر شديد، وكان زاهداً غاية الزهد. وليس كذلك المتنبئ. واليهود كشومية كان يشال لهم العبرانيون، وكان إحساسهم القومي شديدأ قبل أن يأتيهم موسي عليه السلام، وأما المسملون فكانوا قبائل وشيعاً وأجناساً قبل محمد ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَامًا مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وجمعهم تحت راية الإسلام، وصنع منهم أمة لها هويتها وعقيديتها وشريعتها، ودعاها إلى اجتهاد الرأى وأن لا تغلق بايه، ولفتها إلى اللغة، واللغة وعاء الحنضارة، وتبسض الامة، وقلبُها الشباعر. وذهنُّهما المُتوقد، وهي الني تـوحُّد الأمـة، وليس عبجيباً أن يكون باعث أمة محمد هو كشاب المقرآن. والنبي أعم من المرسول وأقل مرتبة، لأن الرسول يختص برسالة وكتتاب، والنبي لبس كذلك. والرُسل ذكور، بينما النبي قد يكون ذكراً أو أنشى. وتذكر الشوراة من النبيّات: مريم أخت سوسى وهارون، ودبورة، وحبتَة أم صبموثيل. وخلدة امرأة شالوم، وحنَّة بنت فنوئيل، وبنات فيلبس الأربع. وكانت هناك نبيّات كاذبات، مثل : نوغـــدية، وإيزابل. وكـــانت بعض زوجـــات

الأنبياء بدعون نبيات أحياناً من باب أن امرأة الخورى خوربة منله، ومثل هؤلاء لم تكن لهن صفة كهنونية. ومن أنبياء اليهود عاموس، وهوشع، وأشعياء، وميخا، وإرميا، وحبقوق، ودانبال، وحبزقيال، وحبجى، وزكسريا إلغ، وعددهم في الجملة سنة عشر. وكان هناك أنبياء كذبة مشل صدقيا، وباريشوع. والمسيخ اللجال حذرونا منه في اليهودية والمسيحية والإسلام، حذرونا منه في اليهودية والمسيحية والإسلام، الأنبياء الكذبة في الإسلام عبهلة بن كعب المشهور بالأسود وكان في الأصل كاهناً شعباذاً، المشهور بالأسود وكان في الأصل كاهناً شعباذاً، وطليحة. ومن النبيات سجاح بنت الحارث. وانظر رسول).

،نتفلسف ننعيش، .....

"Primum vivere, deinde philosophari" (1.3)

مستسولة أونامسونو (١٨٦٤ - ١٩٣٦) الفيلسوف الوجودي الأسباني، فبالشر والمرض والمعوز ليست إلا تحديّات تستشير الإنسان لتجاوزها، والفلسفة هي معينه وملاذه، يتوسل بها لفهم غايات الحياة، أو أنه يتوسل بها لإيجاد غايات لنفسه في الحياه، أو أنه يتفلسف ليصرف في الفلسفة أحزانه، وربما كان الإنسان يتلهى ويسمر بالفلسفة، وعلى أي وضع فهو يشقلسف ليعيش.

هو القول الثلازم من القسياس، ويسمى رَدُفًا أيضاً.

Elites <sup>(E.)</sup>; ...... Élites <sup>(E.)</sup>; Eliten (G.)

جسمع نجسيب، عند الصوفية هم الرجال الأربعون القائمون بإصلاح أحوال الناس وحمل أثقالهم، المتصرفون في حقوق الخلق. وربما كان العدد أربعين بمناسبة الأربعين يوماً وليلة التي مكتها موسى على الجبل فأحاط فيها بالحكمة، فربما هؤلاء أيضاً أربعون لأنهم جسموا فيهم الحكمة.

Grammatik (G.)

فى اللغة هو الجانب والطريق والقصد، وهو علم بقوانين يعرف بها أحوال التراكيب اللغوية من الإعراب والبناء وغيرهما، وقيل النحو علم يعرف به أحوال الكلم من حيث الإعلال، وقيل علم بأصول تُعرَف بها صحة الكلام وفساده. ونسبة صناعة المنطق إلى العقل والمعفولات كنسبة صناعة النحو إلى اللسان والإلفاظ.

وموضوع النحو اللفظ مفرداً كنان أو مركباً، والغسرض منه الاحتراز عن الخطأ في التأليف والاقتدار على فهمه والإفهام به.

والنحو المنطقي G. Raisonnée مستخلص من العقل ويعتمدعلى المنطق في وضع قواعده، في مضابل النحو العام الذي يقوم على الاستعمال اليسومي للغنة الحسينة، والأول قبال بنه الكندي

والسرخسي والضارابي وابن يعيش، بمن أطلق عليهم حمزة الاصفهائي الفلاسفة النحويين. وفي أوروبا بدأ على يد جماعة بورترويال، وتزعمه أرنو ولانسلو (١٦٦٠)؛ وقوى عند الموسنوعيين في المقرن الثامن عشر، وحاول هومسول وضع نحو مجرد على أساس مبادئ الفلسفة المتعالبة في القرن العشرين، وظهر كتبيار مستقل عند أتباع المنطق الرمـزي، وعلى رأسهم كوتبيرا. والنحـو للجسرة G. Pure قبال به أصبحيات الظاهريات واخصهم هوسرل، وحاولوا على أساس نظريتهم في المعنسي أو الدلالة أن يجردوا النحسو من كل الرموز الخاصة، فكل تعبير له تبمت الموضوعية، أي له معنى قبابل للتحقيق في الخبارج في رموز هي أصوات اللغة، مما يجعله قابلاً لتكوين منطق مجرد، فالنحو لا يستخدم إلا في التفكير الصوري معبِّراً عنه في اللغة، فهو من ناحية يهب الألفاظ قبيصتهما التصورية، ومن ناحيمة أخرى بحستوي على قموانين التفكيمر المنطقي على هيمثة صور إجمالية لفظية.

نَحُويَ ......نَحُويَ Grammaticos (Gr.)

لقب يحيى النحوى السكندرى بالإغريشية، أطلقة على نفسه مثل لقب أستاذه رومسانوس النحسوى، وكان مسيحياً عاش في نهاية القرن الرابع وبداية الخامس، وتتلمذ على أسونيوس الأفلاطوني، وكان أول فيلسوف مسيحي يتبع مذهب أرسطو ويضع شروحاً لها، وأطلق عليه تلاميذه اسم فيلوبونوس Philoponos أي العاشق

لعسمله، وأما خصوصه فأطلقوا عليه «مَن يُسمب نفسه دون جدوي Operarius vanus».

هو المثل في الذات والمخالف في الصفات. قالوا الله تعالى منزه عن الند. وقيل الند المثل المنازع؛ وعند فالاسفة التصوف كل شئ يمنع العبد عن خدمة سيده أي الله، ومن جملة ذلك النفس، والهوى والحكل والدنيا، والشيطان.

من النّنو وهو ما يقدمه المرء لربه، أو يوجبه على نفسه من صدقة أو عبادة أو نحوهما، وهو بالعبرية بمساعة يأتى عنهم فى التوراة أنهم النُساك المنذورون شه يعتزلون الخمر والمسكر والحل وكل نقع العنب، والعنب الرطب واليابس، ولا يحلقون لحاهم ولايقصون شعرهم ويطلقونه خصلاً. وقد يكون النذر لمدة أو لمدى الحياة ، ويضيف القرآن إلى معنى النذر ما ذكرته امرأة عمران أم مريم من أنها نلوت ما فى بطنها الم محررة (آل عمران: ٣٥)، أى خالصاً مفرغاً للعبادة، وأن مريم نسلوت الصوم عن الكلام الموراة عن الكلام الموراة عن الكلام الموراة عن الندر المدى لم يذكره التوراه عن الندر.

أنشاه بريدجسان (١٩٢٧) بدعوى القول أنه لا يمكن تحديد معنى أى مفهوم إلا من خلال وصف الإجراءات عند استخدام واختيار هذا المفهوم. ويتوقف المتحليل الإجرائي للمفهوم على ما نلجأ إليه من سجموعة الإجراءات المناسبة، وأما المفاهيم التي تُطرح من غير إجراءات فتعتبر مفاهيم خالية من المعنى. والإجراءات فتعتبر مفاهيم خالية من المعنى. والإجراءات التي تُنخد إما إجراءات ذرائعية الإليارات (براجمائية)، أو إجراءات تفكير. ومن مفاهيم يؤسس للنظريات، وإذن تكون النزعة الإجرائية بؤسس للنظريات، وإذن تكون النزعة الإجرائية مستقلة عن مفاهيممنا عنها، وكما يقول بريدجمان: «الأشياء بناءٌ من صنعنا».

نزعة إرادية إنسانية .....

Humanistic Voluntarism (E.)

منفعب شيار ۱۹۳۷-۱۹۹۱)، يغلب جانب العقل النظرى، يغلب جانب الإرادة على جانب العقل النظرى، ويجعل الإنسان مقيباس كل شئ، والإرادة المقصودة الالا ليست بالمعنى الميتافيزيقى وإنما هي الجانب الضعال في الإنسان، وكذلك فيان العقل المقصود هو ما يظهر في الخبرات اليومية الواقعية من فعالية فكرية حرة، ولا وجود لشئ اسمه المقضيقة المطلقة، وإنما الأشياء هي في الواقع ما نراه فيها، وما نأخذها به، وهي مزيج من الحق والمساطل، والمصواب والخيطا، والإيجساب والحيطا، والميتا أن لا نوافق على صحة رأى إلا

إذا اختبرناه، وصعبار صحنه هو نشائجه العملية. والحق هو النافع، وكل وسيلة لغاية ينبغى أن يراعى في الغاية أنها مفيدة، وكذلك يراعى في الوسيلة أنها مفيدة لتلك الغاية.

تزعهٔ (قنصادیهٔ ...... Économisme <sup>(E.)</sup>; Oekonomismus <sup>(G.)</sup>

التفسير الاقتصادى للتاريخ، وقصر مهام حركة الطبقة العاملة على النضال الاقتصادى، لتحسين ظروف العسمل، ورفع الأجور إلغ. وينكر فلاسفة هذه النزعة دور الأحزاب العمالية في النضال السياسي وفي المنظريات الشورية، ويقصرون هذا الدور على البورجوازية الليبرالية باعتبارها الطبقة الواعية والراغبة في الإصلاح.

تزعة إلى المعافظة ...... Conservatisme (6.); Konservatismus (6.)

ارتباط الناس بالعادات والمؤسسات التي طالما عاشوا في ظلها، وتفضيلهم لما جرى عليه العمل من قبواعد. وهي نزعمة لم تظهر في أوروبا إلا بعد حركة الإصلاح، وتطورت كرد فعل لنمو الانجاه العقلاني، ويؤرخ لها بظهور كتاب إدموند يسبرك فتأملات في الثورة في فيرنساء (١٧٨٠)، ويعتبر وتعادى التغيير الراديكالي الاجتماعي، ويعتبر المحافظون أن الحكم مهارة خاصة لا يتمتع بها كل إنسان، ومن ثم كانت كراهيتهم

isolationism <sup>(E.)</sup>; ...... isolationisme <sup>(E.)</sup>; Isolationismus <sup>(G.)</sup>

نزعة في فلسفة الفن ترى أنه لكى نتذوق العمل الفنى فإننا لا نحتاج لأكثر من التطلع إليه، والاستماع له أو قراءته المرة بعد المرة أحياناً وبتركيز شديد. ولن نكون بنا حاجة إلى الخروج من إطاره لنشارن بينه وبين حقائق التاريخ والسيرة أو ما شابه، ولو فعلنا ذلك فلن يكون العمل الفنى مستكفياً بذاته، ومن ثم يكون معيباً من الناحية الفنية. والسياقية نقيض الانعزالية.

نزعة أنبة ...... الترعة أنبة المعادية Instantanéisme

النزعة إلى تفسير حركة التاريخ بالآن، بمعنى أن كل آن لها مواضعاتها وجدلها، وعكس ذلك القسول بالكلية الزمانية، بمعنى شمول الزمانية وليس آنيتها.

منهج ونظرية شاملة في الحيساة، فسرها تروليستش، ومانهسايم، ودلتاى، وفندلسانت، وريكرت، وكروتشه، بأنها وجسهة النظر التي تنظر إلى العالم بوصفه مجال فعل الإنسان باعتباره الكائن الوحيد الواعى، ومن ثم لا يكون هناك مجال للحديث عن أى معرفة أو خبرة إلا بالنسبة إلى الإنسان، فالإنسان هو الكائن الوحيد.

خلط غير منظم لوجهات نظر مختلفة، وتأليف معتسف بين معان وأفكار من مذاهب شنى يبدو تطابقها لغير المتعمق، تأليفاً طابعه النسرع، وقد يكون بهدف المغالطة، وتترتب عليه أخطاء في التقدير، لأنه يحول دون البحث في الرابطة الأساسية من سلسلة الأحداث، ويحجب الرؤية الصحيحة للأمور.

Eclecticism (قرعة توفيقية المسابقة) Éclectisme (قرعة المسابقة)

الجسمع بين الآراء المتشمايهمة في المذاهب المختلفة في كل موحد يتسدم جديداً يعلو عليها منفردة، ومشال ذلك نزعة الإسملاميين الذين حاولوا الشوفيق بين الفلسفة اليونانية والشربعة الإسلامية. وتختلف نزعة التوفيق عن نزعة التلفيق ، بتعمقها الأمور وتدقيقها ونظامها المنماسك.

وجهة النظر التي تجعل للعالم مبدأبن متساويين هما الجوهر والمادة، على عكس النزعة الواحسنية Monism التي تدمج المادي والروحي معاً. وتقوم الثنائية على الجدل الثنائي، فالزمن منه ليل ونهار، والحياة نقيضها الموت، إلخ. وتفضى الثنائية إلى المشالية. وفلسفة ديكارت وفلسفة كنظ من الفلسفات ذات النزعة الثنائية.

والنزعة الثنائية هي الأساس الفيلسفي لنظرية التوازن النفسي الجسمي. (انظر ثنائية).

نزعة جانيكانية ......نزعة جانيكانية

الدعموة إلى إعطاء الحكّام في فرنسا سلطة تعمين الأساقمة، وتمصدر عن اعسقاد راسخ بالنومية، وفلسفتها لذلك ذات نزعة سياسية.

نزعة جمالية ...... Esthétisme <sup>(E3)</sup>; Schöngeistelei <sup>(G3)</sup>

الاتجاه الذي يقوم الجسمال بالقيمة الجسمالية، ويعرف أصحاب هذه النزعة القيمة الجمالية بأنها الصفة التي تجعل من الشئ موضوعاً جمالياً، أو الصفة التي بها يحكم الأغلبية، أو النقاد في كل العصور بمعنى أصح، على الشئ بأنه جميل؛ أو أن القيمة الجمالية هي العلاقة التي تربط الشئ أن القيمة الجمالية هي العلاقة التي تربط الشئ الجسيل بمطالعيه؛ أو أنها بالأصح الصفة التي الجميل بمطالعيه؛ أو أنها بالأصح الصفة التي الجميل بمطالعيه؛ أو أنها بالأصح الصفة التي المحميل بمطالعيه؛ أو أنها بالأصح الصفة التي المحميل بما الشئ جميلاً. والجمال يُدرك بالحدس أكثر منه بالعقل، والجمال لا يُعرف.

Slavophilism <sup>(E.)</sup>; ......Slavophilismus <sup>(G.)</sup> Slavophilisme <sup>(E.)</sup>; Slavophilismus <sup>(G.)</sup>

نزعة استعلائية عرقية كالنزعة الآرية، والنزعة الصهيونية، شديدة الكراهية للإسلام والمسلمين، فبلا تحسسين أن العيداء البذي يكنه الصرب للمسلمين في البوسنة والهرسك، وفي

كوسموفا، ولبد مجريات السياسة البوم، ولكنه قديم قدم هذه النزعة، والصرب من الجنس السلافي، وكــذلك الروس. ومن أشهــر فلاســغة هذه النزعة خومياكوف (١٨٠٤–١٨٦٠)، وكان حلمه الأكبر تحرير الشعوب السلافية من حُكم الأنراك، واشتغل ضابطاً، وكتب في الفلسفة وهو يلبس ملابس الفللحين الروس ويتكلم مثلهم، وعنده أن الشقافة الأوروبية عضلية مادية، والثقافة السلافية عقلية مثالية، وكان هيجل يؤمن بالعشل، وخومياكوف يؤمن بالذات خلف العصّل: ذات الشعب أو الذات العبرقيسة؛ ويتول خوميناكوف بما يسمى السينورتوست Spornosi. أي القول بأن المسيحيين إخوة أحرار، وأمنا غبر المسيحيين والمسلمين خاصة فأولئك لهم الهلاك. وأن المسيحيين هم المسادة والأحرار، بينما العببودية للمسلمين واليبهبود وهم ملعبونون. وذلك الاعتقاد هو اعتقاد موروث، وسيرات مسبحي سلافي. وبعد وفياة خومياكوف أطلقت عليه صحيمة «أخبار موسكو» أنه من أكبر معلمي المضبطة، وهو قول حق، لا منطق فيه ولا إعتمال عنقل، وليس الاستنعالاء العارقي السلافي إلا سفسطة! والسلافيون Shavophites هم دعاة هذه النزعة السلافية، ومن أبرزهم كبرييفسكي، وإكساكوف، وسامارين، وبلغت الدعسوة ذروتها قــديماً سنة ١٨٣٩، وحديثــاً سنة ١٩٩٩، بهذا النزاع بين السلاف أهل الصرب، وبين غيرهم من الأقلسات غير الأرثوذكسية، فالسلافية وإن كانت دعوة عرقية إلا أن جمانيها

الديني هو الأرثوذكسية، وهي الديانة التي تعكس وليست الشوقينية نعى هذه الروح إلا بسبب رؤياهم الإنطولوچية الإرادية للعرق السلافي، بدعسوي أن هذا العرق يجسمع بين الروح والمادة، وبين الإرادة والنموكل. والسلالميون الجمعد -Neo Slavophiles منهم دانيلقمسكي، وليسونتميف، وستسراخوف، وميلوسيوفتش السنفّاح، وهم من الغلاة المتعصبين أشد التعصب، ورجعيون أكثر ما تكون الرجمية، وينكرون التطور المحكوم بالتناريخ، ويضمعون المسلاف في مضابل كل الأجناس والأعسراق والمديانات الأخسسري، ويتولون برسالة لهم حاكسمة على العباد! ولم بكن عجيباً ولا غريباً أن نضع النازية الصهيونية والمسلانيـة في سلَّة واحدة، وأن يعــتـبـر النازيون اليهود والسلاف من أحطَّ الأجناس!

لَرْعَة شُرُطية ....... Conditionnalisme <sup>(E)</sup>:

Konditionismus; Konditionalismus (<sup>(6)</sup> انجاه لإحلال اجستمناع الشمروط وتضافيرها محل السببية.

نزعة عقلية ....... (انظر ملعب مقلی).

نزعة فردية .......انزعة فردية المطالقة المطالقة

عن طموح، أو عن كبرياء، وهو دأب الأفراد الذين يحسون بذواتهم إحساساً قبوياً والنزعة الفردية مذهب فلسفى اجتماعي وسياسى يرى في الفرد أنه أساس كل حقيقة، والمقصود بالقيم جسميسها، وهي منهج الذبين بردون المظوامر الاجتماعية والتاريخية إلى تأثير الأفراد، ومن ثم نكون النزعة الفردية هي المقابل من جهة للنزعة السلفية من حيث أنها ضد الامتثال والتقليد والاتباعية، ومن جهة أخرى تكون المقابل لملعب الدولة من حيث هي دعوة لتضييق سلطان الدولة والحدا من نشاطه إن لم يبكن كفه، وفي ذلك يقول كرويتكين إن سيطرة المدولة على كل يقول كرويتكين إن سيطرة المدولة على كل ما يجب للدولة قبل الأفراد أشعرهم بأنهم ما يجب للدولة قبل الأفراد أشعرهم بأنهم ما يجب للدولة قبل الأفراد أشعرهم بأنهم

الزعة منطقية (أنظر منطقية).

نزعة منطقية خلقية ....... (أنظر منطقية خلقية).

ازعة نفسانية Psychisme (E.) ; Psychismus (G.)

النزعة السيكولوجية التى نفستر مسائل الفلسفة والأجتماع والتاريخ والاقتصاد والطب بتفسيرات نفسية، وتردّ كل العمليات من مختلف فروع العلوم إلى عمليات وأنشطة نفسية، وهي علم النفس وقد أخذ شكل الاتجاء النفسيري لجميع الظواهر الأخلاقية والعقلية

والجمالية. ويعتقد فلاسفة هذا الاتجاه أنه يكفى الأخبذ بعلم النفس خل المشاكل الاجتماعية والمفردية، وإخضاع الفلسفة للبناء النفسى أو لنظرية نفسية يجعلها من أصلح الأدوات لحل كل المشاكل العقلية. وتتبدى النزعة النفسائية عند فلاسفة مثل هيوم، وجون سنيوارت مل، ووليام جيمس، وهوسرل، وبرنتانو. (انظر ملعي

Relation (E.); .....

Rapport (F.); Relatio (L.); Verhältnis (G.)

تطلق على معمان منها قبياس شئ إلى شئ. وبهذا المعنى بقبال النسبة بين القضبايا والمفردات منحصرة في أربع: المباينة، والكلية، والمساواة، والعموم مطلقاً. وتعتبر النسبة تارة بحسب الصدق، وتارة بحسب الوجود كما في القضايا، ونارة بحسب المفهوم . والنسبية بين الأعبداد منحصرة في أربع: الشمائل، والتداخل، والتوافق، والتبياين، ومنها فسياس كمية أحمد العددين إلى كمية الأخر، والأول يسمى منسوبا ومقلما. والثاني يسمى منسوباً إليه وتالياً عليه. والنسبة قد تكون بسيطة وقد تكون مؤلفة، وقد تكون مساواة منتظمة أو منضطرية. ونسمى النسبة التوالمية . متصلة؛ كما تسمى النسبة فير المتوالية منفصلة. وعند أهل المعقول النسبة وقوع أو لا وقوع، أي ئبوت شي لشي، وتسمى نسبة ثبوتية، وانتفاء شي عن شي وتسمى نسبة سلبية، وهير ثيوتية، وبعبارة أخسري هي الإيجساب والسلب، والشي الأول

يسمى منسوباً ومحكوماً به، والشئ الثانى يسمى منسوباً إليه ومحكوماً عليه، وإدراك تلك النسبة بسمى حكماً. ثم النسبة باعتبار كونها حالة بين الشيئين، ورابطة لأحدهما إلى الآخر، مع قطع النظر عن تعقل الشيئين، تسمى نسبة خارجية، وهي جزء مدلول القضية الحارجية؛ وباعتبار تعقلها بأنها حالة بين الشيئين نسمى نسبة ذهنية ومعقولة، وهي جزء مدلول القضية المعقولة، وهي جزء مدلول القضية المعقولة، والمنه واللاوقوع، ومورد الإيجاب والسلب ويسمى نسبة حكمية، ونسبة تقييلية والناسبة مي الاتحاد في النسبة ونسمى تناسباً

Relativity <sup>(E.)</sup>; .....

Relativité (F.); Relativität (G.)

صفة للعلاقات ، فسقراط لبس طويلاً أو قصيراً، ولكنه أطول من تبشانوس وأقصس من ألقبيادس.

Ethical Relativism <sup>(E.)</sup>;...... Relativisme Éthique <sup>(E.)</sup>;

Ethischer Relativismus (C.)

وجهة النظر عند آير، وكارناب، وفي المذهب الشكي، تقبول بأن صواب الضعل أو الحكم إنما يكون بالنسبة للظروف التي جرى فيها الفعل أو صدر في إطارها الحكم، وأن الأخلاق صجرد قواعد غير ملزمة لغير المعتقدين فيها، وأن س المستحيل تبرير أي فعل أخلاقي، وأنه ليس في

الاخلاق مُطلقات، ولا يمكن أن يكون لها أساس علمسى، ولا يمكن الحكم على فسعل أخسلاقى بالصحة أو بالخطأ، ويؤدى ذلك منطقياً إلى تبرير اللا أخلاقية.

Kulturrelativismus (G.)

شكل من النسبة الوصفية، تُرجع الاختلافات في القيم والمسادئ بين الأفراد إلى اختسلافات في الأطر والتقاليد الحضارية التي يستمد منها هؤلاء الأفراد قيمهم وتقاليدهم الأخلاقية.

نسبية فوق أخلاقية .....

Metaethical Relativism (E.);

Relativisme Metaéthique (f.);

Metaethischer Relativismus (G.)

وجهة النظر التي ترى أن للاختلاف ات في الأحكام الأخلافية بين الأفراد دلالة تشجاوز الصواب والخطأ إلى دراسة النظريات التي يمكن ردّ هذه الأحكام إليها ودراسة البناء المنطقي لهذه الأحكام.

نسبية المعرفة.: (Edutivity of Knowledge المعرفة.

Relativité de la Connaissance (F.);

Relativität der Erkenntniss (0.)

أن كل معرفة هي نسبة ذات وموضوع نجعل كلاً منهمنا مشروطاً بالآخر ويحندَّه. ولكل عثل قوالبه التي يصب فيها المعطيات، ومن ثم تختلف

صور المعرفة باختلاف العضول. ويكون إدراك الفكرة بالنسبة لغيرها من الأفكار المخالفة أو المشابهة لها التي سبقتها، ولذلك فإن الإدراك نسبى ومشروط، ويستحيل بناءً على ذلك إدراك المطلق لأنه لا يوجد شئ خارجه يمسكن معارضته به.

Normative Relativism (E.);....قسبیة معیاریه Relativisme Normatif (F.);

Normativer Relativismus (G.)

أن الشئ يكون خاطئاً أو صائبًا إذا كان هذا الشئ خاطئًا أو صائبًا بالنسبة لمعايبر أخرى خلافه، كأن تكون معاييس المجتمع أو الدين أو الحزب إلخ.

Descriptive Relativism (ق.);.... نصبیهٔ وصفیهٔ Relativisme Descriptif (F.);

Beschreibender Relativismus (G.)

وجهة النظر التي تُرجع الاختلافات في القيم والمبادئ بين الأفراد إلى أسسباب طبيعية فيهم لا يمكن رفسعمها، ومن ثم تَقنع بوصف الظواهر الحلقية دون بحث في أسباب هذه الاختلافات.

ئسر مو ......L'Aigle de Meaux ..

اسم الشهرة لجاك بوسويه (١٦٢٧ - ١٠٠٤)، ومو Menux كاندرائية بالقرب من باريس، انتقل إليها بوسويه وظل بها أسقفاً بدافع عن الكنيسة الفرنسية، وعن الإيمان المسيحى، وكان كالنسر يحلق عالباً وينقض على أعبداته ناقداً، فلا غرابة

أن يطلق عليه هذا الأسم، وأن يصف الفلاسفة من جيله قاتلين: إن يوسويه هو الكنيسة، تماماً كما أن لويس هو الدولة Bossuct est l'église, autant que أن لويس هو الدولة Lonis est l'état.

سطورية المطورية المط

Nestorianisme <sup>(F.)</sup>; Nestorianismus <sup>(G.)</sup>

أصحاب نسطور أسقف القسطنطينية المتوفي سنة ١٥١م. يعني قسبل الإسسلام، قالوا : إن مُــــُل المسيح كممثل أدم، وأن الله واحد ولكنه ذو أقانيم ئلاتة : الوجنود، والعلم، والحبيناة، وهي ليست زائدة على الذات، وهي هو. وأن الكلمة اتحدث بجسد المسيح، لا عن طريق الامتىزاج، ولا عن طريق الظهـور به، ولمكن كـإشـراق الشــمـــ من كوة على بللورة، وكظهبور النقش في الشمع إذا طُبع بالخناتم. وكنان يشق على تسطور أن يضول إن المسيح هو الله، أو أنه ابن الله وُلد من صريم. فكيت لإله أن يتناسل؟ وكسيف له أن يستجب؟ وكيف له أن يتعذّب؟ ويتبغى الإقرار بأن المسيح بشسر. وأنه ابن الإنسان. يعني ابن بشسر. غيسر أنه أرقى وأسسمي من كل البيشر، وهذا هو الجيانب الإلهي فيه، ويختص بقدراته وعلمه. وما يهمنا في المسيح هو دعنوته الأخلاقية، وحياته كيشر ونموذج، وهميا جيانيان إنسيانييان فيه. وهو ميا نستطيع فقط أن نتناوله بالحديث عسنهما ولا أكثر من ذلك. وأدين نسطور من منجمع أفسسس سنة ٤٣١، وطرد من الكنيسة، وأحرقت كتبه، ونفي إلى صعميد مصر ، وفيه توفي. وآمن به كشيرون

وخاصة في مصر، فلما جاء الإسلام بعد ذلك بقرنين آمن به كثير من المصريين الذين كانوا على مذهب نسطور.

ما جماء في الكلام على نظام واحد؛ وهو في المنطق والرياضيات مجموعة من القيضايا المرتبة في نظام معين هو النظام الاستنباطي . وبعض هذه القيضايا مقدمات غير مبرهن عليها تسمى مسلمات نقرر صدقها على سبيل التسليم، وبعضها ننائج مستنبطة من هذه المقدمات تسمى مبسرهنات نقرر صدقها باعتبارها لازمة عن المسلمات.

Oblivion <sup>(E.)</sup>; ...... Oubli <sup>(F.)</sup>; Oblivio <sup>(L.)</sup>; Vergessenheit <sup>(G.)</sup>

هو عدم مؤقت للصبورة الحاصلة عند العقل بحيث يتعذر ملاحظتها أى وقت شاء، ويسمى فعولاً أو سهواً؛ أو يكون بحيث لا يشمكن من ملاحظتها إلا بعد تجشم كسب جديد وهذا هو النسيان. والنسيان المؤقت أو السهو جهد بسيط سببه عدم استنباب النصور أى العلم تصورياً كان أو تصديقاً، فإنه إذا لم ينقرر كان فى معرض الزوال فينبت مرة ويزول أخرى، ويثبت بدله تصور آخر، فيشتبه أحدهما بالآخر اشتباها غير مستقر، حتى إذا نبه الساهى أدنى تنبيه تنه وعاد إلى التصور الأول. وكذا الغفلة يقرب منه،

ويفهم منه عدم التصور مع وجود ما بقتضيه. وكذا اللعول، قبل سبه عدم استتباب التصور حييرة ودهشة، وهو قيسم من السهو والجهل البسيط بعد العلم. وقد فُرَق بين السهو والنسيان، بأن الأول زوال الصورة عن المدركة مع بقائها في الحافظة، والمثاني زوالهما عنهما معا فيحتاج حينذ إلى سبب جديد. والنسيان قد يكون طبيعياً وقد يكون مرضها كما في أمراض الذاكرة.

نُصَ :........نُصَ :Text (E.; G.)

Texte (E.); Textus (L.)

بالفتح والتشديد، قبل هو الكلام الذي يغلب على الظن فيهم معنى منه من غير قطع، وذلك لأن النص في اللغة هو الظهور، والعرب تقول نصّت الظبية إذا رفعت رأسها وأظهرته ، وقيل، وهو الأوجد والأشهر، أنه المعنى الذي يفهم من الكلام ولا يتطرق إليه احتمال، كالخمسة فإنه لفظ نص في معناه لا يحتمل شيشا آخر، وعلى ذلك يقال نص عليه إذا عنيه، والنص من ثم في عرف الأصوليين يطلق على الكلام المفهوم المعنى من الكناب والسنة، سواء كان ظاهراً، أو نصاً، من الكناب والسنة، سواء كان ظاهراً، أو نصاً، أو مقسراً، أو حقيقة، أو مجازاً، عاماً أو خاصاً، وعاصاب الشرع تصوص.

نُصارِي .....نصارِي .....

Nazaréens (F.); Nazariten (G.)

نسبة إلى الناصرة Nazareth وهي مدينة في الجليل، وفسهما نشأ المسميح ولُقُب من أجل ذلك

بیسوع الناصری، ولُقَّب تلامیذ، بالناصرین، والنصساری آیضاً. والناصرة بالعبری تعنی المنصورة.

والنصاري هم جماعة المتكلمين الذين أقروا رسولية بولس، وقبلوا إلهية المسيح بدعوى أنه مولود مريم العذراء. والربّانيون يسمونهم **هراطقة اليهود،** وكانوا يقرأون النسخة العبرية لإنجيل متي، ولكنهم لم يتبعوا المسيحية. وحسافظوا على نامسوس مسوسى وشريعسته، ولم يلزموا بهما المسبحيين من غير اليهود. والمندائيون من الميسهـود كـــانوا يقـــولون إنهم كــــذلك من النصاري، ولا ينكرون المسيح، ولايؤلهونه، وحو عندهم مسن النبسيين أو الأولساء، وأنكروا على المسيحيين تجديفهم على الله بقولهم إن المسيح ابن الله. ويأثني في القسرآن مسصطلح النصساري والنصراني خسس عشرة مرة، بمعنى أتباع الناصري، وهو المسيح ابن مريم. وسبب تسمية الدعوة باسم النصرائية أن المسبح بدأها بالناصرة. والنصرانية في القرآن مذهبٌ في الشرك ذهب فيه النصاري إلى القول بألوهية المسيح، وجعلوه ابناً لله (التوبة ٣٠)، وانخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله (الشويسة ٣١)، مشل: بولس، وبطرس، ومتِّي، ولوقبا، ويوحنا، وأوغـــطين. وأنسلم، وإجناتيوس لويولا إلخ. ولا يأتي اسم المسيحية بمعنى أنباع المسيح في القرآن، وإنما هم النصاري. والنصرانية في الأناجيل تقول بربوبية المسيح (مستي ٣/٣)، وأنه ابن الله (متي ٣/١٧-٨/ ٢٩، ولوقسا ١/ ٣٥، ويوحسنا ٥/ ٢٠)، وابن

العلى (لوقسا ٢٣/١)، والمُخسَلَص (لو ٢/ ١١)، (ليسست المُخلَص أى الخسالص الإيمسان، وإنما المخلُص، والمُخلَص هو الله، وأما النبيّ فسهو ليس إلا منذراً ومبشراً ومعلماً). (انظر تلوية)

Rassermesser der Ockam (G.)

النصل حسد الرمع أو السسهم أو السبكين، ونصل أوكام، أى مبدأ أوكام، وهو نفسه قاتون الاقتصاد الذي يقول بأن الطبيعة نشوسل لابعد الغايات بأقرب الوسائل وأقل الجهد، وفي ذلك يشول أبين خلدون : إن الطبيعة لا تترك أقرب الطرق في أفعالها وترتكب الأعوس والأبعد. (انظر قانون الاقتصاد).

Pronuntiato; Ratio (1...);

Aussprache; Vernunft (G.)

بالنضم وسكون الطاء، ينطلق على النبطق المحارجي وهو اللفظ، وعلى النطق الداخلي وهو إدراك الكليبات، وعلى مصدر ذلك الشعل وهو اللسان، وعلى مظهر هذا الانفعال - أي الإدراك، وهو النفس الناطقة. والمراد بالنطق في قبولهم: "الإنسان حيوان ناطق" هو القوة الموجودة في جنان الإنسان التي ينتقش فيها المعاني.

Order <sup>(E.)</sup>; ...... Ordre <sup>(E.)</sup>; Ordo <sup>(L.)</sup>; Ordnung <sup>(G.)</sup>

الترتيب، وهو وسيلة العنقل للفنهم؛ ويعنى في المنطق ترتيب الحدود في اتساق؛ وفي الطبيعة اطراد وقبوع الأحداث وفق قبوانين معينة؛ وفي الاجتماع النقيد بالقوانين؛ وفي الأخلاق العمل وفق القيم؛ ولذلك كنان حب النظام عند البعض فضيلة الفضائل كلها.

نظام أبوى ...... (انظر بطريركية).

Matriarchat (F.); Mutterrecht (G.)

غلبة سيطرة الإناث في المجتمع نتيجة الدور الأصومي الذي يتقلّدنه، وأهميته السالغة في الإنجاب والتربية. وفي المجتمعات التي يسود في ها المنظام تكون السيطرة الاقتصادية للإناث. وحينما ينصبح للأم عدد من الأولاد الذكور والإناث فإنهم يكونون لها عزوة، وبقدر ما لها منهم يقدر مكانتها، وكلما كثر أولادها زادت ملكيتها الاقتصادية وهيمنتها الاجتماعية. والنظام الأمومي ظهر في مرحلة تاريخية عندما كان الزواج مشاعباً وتنسب الأولاد فيه إلى الأمهات. وكان الذكور يتقرغون للصيد بينما كانت الإناث يتفرغن للزراعة، والزراعة أكثر حرفية من الصيد، وأكثر إدراراً للخبر، وأهم حرفية من الصيد، وأكثر إدراراً للخبر، وأهم اقتصادياً. وفي مرحلة الرعى هبط دور المرأة التحيير، وأهم

وصار الذكور هم القوة المنتجة في المجتمعات، واقتنوا العبيد، واحتكروا النساء وصرن ملك أيمانهم، وانتقلت المجتمعات من النظام الأمومي إلى النظام الأبوى. (أنظر البطريركية).

Speculation <sup>(E.)</sup>; ....

Speculation 'f.,'; Speculatio "...;

Spekulation (G.)

هو التفكير والتأمل والبحث ، وهو ترئيب أمور معلومة للتأدى إلى مجهول ، وهو الفكر الذي يطلب به علم أو غلبة ظن، والمراد بالفكر أنتقال النفس في المعاني بالقصد، فإن ما لا يكون انتفالاً بالقصد لا يكون نظراً بل هو كالحدس، وليس كل حديث النفس فيكراً، بل الفكر هو ما يكون بطلب علم أو ظن، ويسمى نظراً، فالفكر جنس للنظر، وما بعده فيصل له. والنظر منه الصحيح ومنه الفاسد، والصحيح هو ما يؤدى الى المعلوب. ومنه الذي يختص بالمعقولات والذي يجرى في غيرها.

Holisme (F.); Holismus (G.)

مذهب يقوم على مقولة الكلية بوصفها المفتولة الأساسية في الكون، أو المبدأ الخالق المسؤول عن مجرى النطور ابتداءً من الكليات المسائية من النوع المادي الخالص، وانتهاءً بالشخصية الإنسانية التي تنجسد فيها المقيم الروحية والمادية معاً. والله تعالى كُلَ، والخلق جاء كلّياً. (سعطس ١٩٢٦).

ما لا يتمعلق بكيفية عمل ويقابله العمملي . وتنقسم إليهيما العلوم والحكمة والصناعات فالعلوم النظرية هي الغير متعلقة بكيفية عمل كالرباضيات والطبيعيات، والعلوم العيملية هيي المتعلقة بها كالمنطق والطب العملي. والحكمة المنظرية هي علم بما لا يكون وجوده بقيدرتنا واختسارنا، والحكمة العسملية هي علم بمسا يكون وجوده واختياره بقيدرتنا واحتيارنا والصناعيات العملية هي التي يتوقيف حصولها على ممارسة العيمل، بينميا الصناعسات النظرية هي النبي لا يتوقف حمصولها عليمها، وعلى ذلك يكون علم المنطق والبطب العملي من جسهية أنهسما من الصناعات خارجين عن العملي، إذ لا حاجة في حصولهما إلى مزاولة الأعمال، بخلاف علوم كالخياطة والحيباكة لتوقيضها على الممارسة والمزاولة.

تظريات التبدي .. "" Theories of Appearing التبدي .. "
وجهات النظر الواقعية التي تقول بأن الشي هو ما يبدو لنا، وأن خصائصه التي ينبدي عليها هي الخصائص المكانية والزمانية والإحسانية التي له بوصفه منظوراً.

تظریهٔ Théorie <sup>(F.)</sup>; Theoria <sup>(L.)</sup>; Theorie <sup>(G.)</sup>

تصور أو فرض أشبه بالمبدأ، له قيمة التعريف على نحو ما ، يتسم بالعمسومية، وينتظم علما أو عدة علوم، ويقدم منهجماً للبحث والتفسيسر، ويربط النتائج بالمبادئ.

نظرية الانساق في الصدق .....

Coherence Theory of Truth (E)

إحمدى نظربنين فى الصمدق، والشانية هى نظرية التطابق، والأولى قال بها لايبنتس وسبينوزا وهيجل، وبرادلى، وبها تكون العسارة صادقة إذا السنقت مع غيرها من العسارات الني تدخل فى نطاق علم معين.

نظرية الاستغراق ....

Theory of Distribution <sup>(f.)</sup>; Théorie de l Distribution <sup>(f.)</sup>; Theorie der Verteilung <sup>(C.)</sup>

تقوم على أساس أن المحمول والموضوع معاً بنظر إليسهمما من ناحيمة الكم، وتنقسم القضايا الحملية تسعاً لذلك إلى كليمة موجبة أو سالمبة. وجزئية موجبة أو سالبة . نظرية الإشارات الموضعية .....

Local - sign Theory (E.)

تُرجع قسدرة الكائن على إدراك مسواضع الأحاسيس إلى الفطرة، أو التعلّم، حيث يتعلم الكائن أن يُأول الأحاسيس بوصفها إشارات تدل على مواضعها. (كوندياك).

وجههة النظر الني تقبول بأن الموجودات وأفعالها هي مناسبات عارضة أو اتفاقية ليخلق ألله مبوجودات وأضعالاً أخبري تنقشضيها الموجودات والأفعال الأولى.

نظرية الإنسان مركز الكون .....

Anthropocentrism (E.);

Anthropocentrisme (F.);

Anthropozentrismus (G.)

وجهة نظر مشالية تقول بأن كل شي في الكون قد خلق من أجل الإنسان، وأنه خليفة الله فيه، وأنه حليفة الله فيه، وأنه حسواء في الحياة الدنيا أو الآخرة - هو محسور الحلق والنشوء. وفي القرآن: ﴿ وَسَخَرَ نَكُم مُا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴿ وَالْمَانِيةَ ١٣ )، و﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ﴿ (الجانية ١٣)، و﴿ وَيَجَعَلُكُم خُلَفًاء الأَرْضِ خَلِيفَة ﴾ (الجانية ١٣)، و﴿ وَيَجَعَلُكُم خُلَفًاء الأَرْضِ خَلِيفَة ﴾

(النمل ۲۲).

نظرية انقعالية في الأخلاق .....

Emotive Theory in Ethics (E.)

وجهة نظر الوضعيين المناطقة، وفي رأيهم أن العبارات الأخلاقية تعبيرات انفعالية عن أوامر تطلب أو تنصح بشئ، أو تقارير نعبر عن مبول المتحدث واتجاهاته وحالته الذهنية.

القول بأن فشة الأشياء ليست أعسفاء ضمن هذه الفشة، فلفظ إنسان مشالاً اسم لفئة مجموع البشر، لكن فئة مجموع البشر ليست واحداً من البشر. وبالمئل فئة الأعداد صحيحاً أو باطلاً عن أشياء نمط، لا يجوز أن يكون صحيحاً أو باطلاً عن عن أشياء من نمط آخر إذا كان لكل منهما معنى، وخاصة إذا كانت إحدى الفئات هي ماصدق لمحمول معين، فإن من غير المعقول أن نطبق ذلك المحمول على تلك الفشة، ومن ثم فإننا عندما نشول عن فئة الإنسان أنها إنسان، لا يكون ما نثوله باطلاً فقط بل وبغير معنى، (بوتواند وسل).

Descriptions Theory ''': .... نظرية الأوصاف .... Théorie des Déscriptions 'F.'

نُمسيَّز بين التسسميسة باسمِ عَلَم، مسئل: اسكوت، والتسمية بعبارة وصفية مثل امؤلف ويفرلي، والفارق بين التسمينين أن اسم العلم يشير إلى مسمى هو معناه، أما العبارة الوصيفية فليس لها معنى إلا في جملة ولا تعنى شيئًا

وحدها. فإذا سلمنا بأنه لأمشال هذه العبارات الوصفية مسميات في عالم الواقع، لكان علينا أن نسلم بوجود كاشنات واقعية لكل ما يخترعه خيالنا من عبارات وصفية. (برتراند رسل).

Euhemerism <sup>(E.)</sup>; ....... الأبطال Euhemerism <sup>(E.)</sup>; Euhemerismus <sup>(G.)</sup>

وتسمى كذلك الهوههميرية، نسبة إلى يوهيميروس القورينائي (نحو ٣٠٠ ق م)، الذي ذهب إلى أن آلهة الأساطير ليست سوى أبطال من الآدميين عائسوا في الواقع، وضخم الناس سيرتهم بالتندريج بعد موتهم حتى صارت أساطير.

نظرية تحقيق الذات .....

Theory of Self-realisation (E.)

القول بأن الإنسان مطالب أخلاقياً بأن يحفق ذاته الفردية من خلال أفصاله، وهو ما تذهب إليه الفلسنفة الشخسصانية عند جوزيا رويس، وهو كنج، وغيرهما.

نظرية النداؤب .....نظرية النداؤب

القول بأن غاسك العقل ووحدة العمليات الحركية. العقلية إنما يرجعان إلى وحدة العمليات الحركية. (يعيمس). والتسناؤب Synergy هو النضافر أو التحاون، والتضافرية Synergisme : "Synergisme التعاون، والتضافرية Synergisme : ""، هي القسول بوحسدة الحركات الجرنية مهما كانت ضالتها، وأية الحركات الجركات إنما تعمل ضمن مجموعة من الحركات إنما تعمل ضمن مجموعة أكبر منها، متضافرة معها ومتدائبة.

Reactology (E);..... الأفعال Réactologie (G.)

القول بأن النفس هي محبصكة ردود الأنعال الداخلية ضد السأثيرات الحارجية، وهو منفهوم آلي محض.

Entwicklungeslehre (G.)

نظرية أو مسلم الحيانا تظرية الارتقاء الأحيائي والارتقاء، وتسمى أحيانا تظرية الارتقاء الأحيائي Theory of Organic Evolution وتقوم على ثلاثة مبادئ، هي : الانتخاب الطبيعي، والانتخاب الطبيعي، والانتخاب المسلمي وتوريث الصفات المكتسبة (النظسر التطور).

تظریهٔ التوازی ....... Parallélisme <sup>(F.)</sup>; Parallelismos <sup>(G.)</sup>

تقول بأن العسمليات العبقليسة والبيدنية تتلازمان، وأن إحداها يتغير بتغيّر أخرى، ولكن من غير أن يكون بين سلسلتي النغير أينة علاقة سبية.

نظرية الجزء الذي لا يتجزأ. ; Atomism الذي لا يتجزأ. Atomisme <sup>(F.)</sup>; Atomismus <sup>(L.: G.)</sup>

المذهب الذركى كما عرفه الإسلاميون. (أنظر الملعب اللرى، والنظرية اللرية).

نظرية الجسيمات الدقيقة الطبيعية .....

Doetrina Minimorum Naturalium (L.)

الاسم الذي أطلقه مسفسرو أرسطو في العصور الوسطى من الرشديين اللاتين على ما ذكره بشان ذرات ديموقريطس، فقسد ظن الأفروديسي (القرن الشاني)، وليمسطيوس (القرن الرابع)، وفيلوبونوس (القرن السادس)، أن لأرسطو وجهة نظر جسمية، لأنه وصف الذرات بأنها مركبة، فأطلقوا عليها اسم المسيمات الدقيقة.

الجمعطات بالألمانية تعنى الكل المنظم الذي يتكامل بأجزاته في مقابل الأجزاء منظوراً إليها كل على حدة. وبدأت حركة الجمعطلت نحو سنة ١٩١٢، وتوفر عليها ثلاثة من علماء النفس هم فيرقاير، وكيهلر، وكوفكا. وكما يقول فيرتاير فإن ما يحدث للأجزاء تحدده قوانين باطنة تحكم الكل، وكان بداية ظهور النظرية في مجال مسيكولوچية الإدراك، ثم توسع أصحابها في تطبيقها على كافة الظواهر البيولوچية والطبيعية، من حيث أنها مركبة من عناصر وأجزاء تابعة لنبية الكل وقوانينه، وأن لكل الظواهر صوراً لبنية الكل وقوانينه، وأن لكل الظواهر صوراً تتحقق لها الصورة، أو الصيغة، أو الشكل الجيد، تتحقق لها الصورة، أو الصيغة، أو الشكل الجيد، الذي يوافق الإدراك.

نظرية الغطأ ..... 'Eheary of Error' الغطأ

تفسير الخطأ بأنبه الاصتبقياد بأن المظهير هو الحقيقة، وأنه إدراك المعطيات مشروطة بشئ آخر خلافها. (سناوت).

نظرية دالات الصدق .....

Theory of Truth - functions (E.)

منطق الفضايا الذي يدرس القسضايا التي لها قيسمنا حسدق، ويدرس روابطها التي تجسعل منها قضسايا مركبة وتجسعلها دالات حسدق للقضسايا البسيطة التي تنألف منها.

نظرية ذات وجهين .....

Double - Aspect Theory (E.)

تُميز بين العقل والحسم. (جورج هشرى لويس).

نظرية الذَرَ .....

شهيدًا ﴿ (النحل ٨٤). وأشهر المواثيق ميثاق بني إسرائيل أن لا يعبدوا إلا الله (البقرة ٨٣). وميثاقهم هو الميثاق الغليظ (النسماء ٢١). وقد تَصْضُوا عَهَدُ اللَّهُ (البَصْرَةُ ٢٧)، فلعنهم وجمعل قلوبهم قاسيسة (البقرة ٧٤). وكذلك فعل النصارى: ﴿ وَمِنَ اللَّهِ مِنْ قَالُوا إِنَّا نَصَارَىٰ أَخَذُنَّا مِينَاقَهُمْ فَنُسُوا حَظًّا مَمًّا ذُكُرُوا بِهِ ﴾ (الماندة ١٤)، فكأننا بأقوال موثلر من القرآن القُذَّة بالقَدَّة. وفي القرآن أيضاً : ﴿ مَثَلُ نُورِهِ ﴾ (النور٣٥) ، قيل هو نور الله، فلما أشـرق يتوره على البشــر وهم يعد ذُرّ في صلب أدم أو في أصلاب آبائهم ، أي في عالم الإمكان، قبسوا من نوره، فهذا تفسير المثل نسوره»، أي نور المؤمن الذي قبيسه من الله، ومن الناس من قُبَس قبسةً كبيرة فذلك إيمانه أكبر. ومنهم من كانت قبست صغيرة فذلك إيمانه أقل. والناس يشفاوتون فني الإيمان، وقد يؤمنون وقند بجحمدون. والله يهدى لنوره من يشاء، والله یجعل نوره هدی للناس به شدون به (الحدید ۲۸)، ويوم القيامة هو لهم نور يسمى بين أيديهم (الحديد ١٢)، وتعاليمه تعالى هي النور (الأنعام ٩١). واقتباس النور ليس صُدفة، وليس افتثاناً، لأن الإنسان حتى في عالم الإمكان يسمي إلى النور ويقسس منه، وفي الحديث عن هشمام بن حكيم ورواه ابن جرير : أن رجلاً سأل رسول الله أنبدأ بالأعمال أم قد قُضى القضاء؟ قال : "إن الله قد أخذ ذرية آدم من ظهـورهم ثم أشهدهم على أنفسهم ، ثم أفاض بهم في كفيَّه، ثم قال هؤلاء في الجفنَّة، وهسؤلاء في النار، وأهل النار مسيسسرُّون

وأورثوا الأبناء الشرك. وفي رواية ابن عساس ما معناه أن اطلاعمه نعالي على ذرية أدم. أي البشر جميعاً، كان وهُم بعبد مجرد ذُرَ ـ أي إمكان. فنثرهم الله تعمالي بين يديه. وفي رواية أخرى أنه نعالی مُسَع علی ظهر آدم فاستخرج منه کل نُسَمة هو خلقتها إلى يوم القيامة، وأخـــذ منهم الميثاق بأن يعبدوه ولا يشركوا به شيشا. وني ذريته لنسيبانه، ولما جُحُد جحدت ذريته كذلك. ولمأ خَطَىُ خطئت ذريته مثله. والمراد بالإشهاد هو أنه تعالى فَطَرهم على توحـيـده. وقول القلاســـنة من بعسد، مثل ماكس موللر، بالتوحيد الفطري hylozoism هو من تأثيم نظرية الذرُّ في القرآن وأصحاب نظرية السوحبيد الفطري يقبولون إنه باليهودية كان الت**وحيد الكتابي،** وقبل اليهودية كان التنوحيند الفطري، وإبراهيم هُدَّى إلى السوحيند بالفطرة، وأخناتون قال بالتوحيد بالفطرة. وشهادة الذر هي أنهم قبالوا لا إله إلا الله. وموثلر بقبول إن الناس لمأ فـقدوا الفطرة ضـلُوا عن التـوحيـد. والمسيحية شبرك وخروج على التبوحييد. وفي الآية أن المنسرك يسعلل بأن آباءه كمانوا على هذا الشرك، والشرك أنتهاك للمسيئاق. وما قاله موللر هو نفسه ما بقوله القرآن : ﴿ وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلاَّ أُمَّةً وَأَحِدَةً فَاخْتَلَفُوا ﴾ (يبونيس ١٩)، ﴿ فَبُعَثُ اللَّهُ النَّهِ عَيْنُ ﴾ (البقرة ٢١٣). أي بعثهم لما أشـركوا. ليجدُّد مع الناس الميثاق أو العَهْد: ﴿ لَقُدُّ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةً رَّسُولاً أَنِ اعْسِدُوا اللَّهُ ﴾ (النحل٣٦). والرسول هو الشهيد : ﴿ وَيُومَ نَسْعَتْ مِن كُلِّ أُمُّة

لمسل أعل الجنة، وأهل النار ميسسرون لعمل أهل النارة، فكما ترى أنه بعد الإشهاد كان الفرز، فمن كان نأثره شديداً بالإشهاد، وكان ظاهر الإخلاص له، فهولاء وجههم إخلاصهم وإيانهم إلى عسمل أهل الجنة، وذلك هو ايتانهم إلى عسمل أهل الجنة، وذلك هو النائس، ولم يُبن الإخلاص، فغلك الميسر لعمل النائس، ولم يُبن الإخلاص، فغلك الميسر لعمل وتصيفهم بسيطاً، وليس في الأمر قضاء ولكنه وتصيفهم بسيطاً، وليس في الأمر قضاء ولكنه العمل، والعمل فقط: ﴿ مَن عَملَ صَالِحاً فَلِقَهِ وَمَن أَسَاء فَمَلَيْها ﴿ فصلت ؟ ٤)، ، ﴿ إلا من تاب وَمَن لهم عالما فَلَا المَن المَن المَن وعَمل صالحاً فَلَا المَن المَن وعَمل صالحاً فَلَا المَن المَن المَن وعَمل المَن المَن المَن المَن المَن المَن وعَملوا الصالحات (مريم ؟ ٢)، ﴿ وَبِشْرِ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصالحات (مريم ؟ ٢)، ﴿ وَبِشْرِ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَملُوا الصالحات أنْ لَهُم جَنّات ﴾ (المِقرة ٢٤).

Atomic Theory <sup>(E.)</sup>; .... مظریة ذریة Théorle Atomique <sup>(F.)</sup>; Atomenlehre <sup>(G.)</sup>

النظرية الفيزيائية الكيميائية لبناء المادة، والني ترجع الأشيماء في العالم إلى ذرات وجسيمات دفيقة تصفها بأنها أصغر جزيئات العنصر الكيميائي، وكانت صياغتها لأول مرة في الفلسفات الهندية الفلدية، ثم في فلسفات الفلسفات الهندية الفلدية، ثم في فلسفات فوقسيسوس، وديوقسريطس، وأبيسقور، ولوكرينيوس، بشكل أكمل، واعتبروا الذرة أصغر جزيئات المادة الني لا تنفسم، وأطلقوا عليها لذلك اسم الجوهو الغرد. غير أن النظرية الحديثة تذكر وجود مادة نهائية لا تنغير، وتتول باللانهائية الكمية للمادة، على أساس استمرار واللانهائية الكمية للمادة، على أساس استمرار

قوى التفاعل المباشر بين هذه الجسيمات الدقيقة فى المجسالات الكهـرومغنط.بـــــة والنووية التي ترتبط بها.

نظریة ریما .... انظریة ریما

وجهة نظر بهادراباهو الهندى الجمايني سن القرن السادس الميلادي، ويتقول بالتسبية، وأد الآراء لذلك عبلى النباين، وكذلك السعوب، والازسان، ويطلق على ذلك اسم انظرية ربحات وصيختها: "ربحا كان ذلك موجوداً، أو ربحا كان موجوداً أن فلسخة موجوداً وغير موجوداً، ويقبيناً أن فلسخة بهادراباهو هي نتيجة التعاليم الجابنية المناقضة والتي تتعدد بها الاحكام من مختلف الوجوه.

نظرية الزخم ..... المتحدوني (١٣١٦ - ١٣٩٠) قال بها ألبرت السكدوني (١٣١٦ - ١٣٩٠) وعرف الزخم بأنه خاصية اخركة الفطرية، وفال إن الكتلة الأكبر تولد زخماً أكبر وعجلة متزايدة. ولهذا بنطلق الحجر أسرع من الريشة.

تحملف عن منعب حيوية المادة، حبث أن الأخبر يقول بأن المادة حية، ولكن نظرية شمول النفس تقول بأنها حية ولها تَفْس، وأن كل كانن عبضوى له نشاطه النفسى أو عبضوى له نشاطه النفسى أو الواعى، وأنها جميعاً ينتظمها سلم، الكاننات اللاعبضوية في أسفله، والعضوية في أحلاه،

والإنسان على قسمته. ونظرية شسمول النفس هي الصيبغة الفلسنسية لملعب حيسوية المادة. ومسن الفسلاسفية الذين قالوا بهيا: طاليس، وأفلوطين. وكامبانيللا، والايبننس، وشوبنهاور، وهوايتهد.

سيكولوچية أو نظرية الجشطلت التى تعتبر أن لكل الظواهر صوراً تتدرج فى الترتب من الحسن إلى الأحسن، إذا توافرت لها بعض الشروط الخارجية، حتى تتحقق لها الصورة أو الصيغة أو الشكل الجيد الذى يوافق الإدراك. وتطلق الصورة فيها على البنية، والدركيب، والتنظيم.

Theory of Energy <sup>(E.)</sup>; ............... **خطرية الطاقة** Theorie Énergetique <sup>(E.)</sup>; Theorie der Energie <sup>(G.)</sup>

هى نفسير جميع ظواهر الكون **بالطاقة و**لبس بالمادة.

نظرية عامة للعلاقات .....

General Theory of Relations (E.)

تعالج العلاقات في الشضايا الإضافية. وللعلاقة اتجاه سير، من اليمين إلى البسار، أو بالعكس، ويسمى المضاف الطرف البداية أو س، ويسمى المضاف إليه الطرف النهاية أو ص.

النظرية العضوية في الحقيقة والواقع .....

The Organic Theory in Truth and Reality 18-1

تشول أنه لا وجود للأصضاء في الكائنات العضوية إلا من حبث صلتها بالكل، والحال كذلك في كل الموجودات من غير الكائنات العضوية الحية، فكل حقيقة أو واقعة تعتمد على كل حقيقة أو واقعة أخرى.

## نظرية العظيم التاريخية .....

Great - man Theory of History (E.)

تزعم أن التاريخ من صنع العظماء، أو أنهم العناصر المؤثرة في حركة الناريخ، أو أنهم يجسدون، أو يمثلون، أو يلخصون الاحداث الناريخية، وأننا بناريخ هؤلاء الناس يمكن أن نفهم الناريخ بالمعنى الذي يعبر عنه هيجل حينما يقول إن البطل «يجسد عصره»، ويعتبر عباس محمود العقاد من أبرز الممثلين لهذا الانجاه في العربية بما كتب من عبقريات.

## نظرية العلاقات الداخلية .....

Theory of Internal Relations (E.)

تستوم طبيعة الأشياء بعلاقاتها بالأشياء الأخرى، ولا يمكن أن بكون شيئان ستضايفان كما هما عليه ما لم توجد العلاقة القائمة بينهما، ومن ثم لا يمكن أن توجد الموضوعات المادية على ما هي عليه بمعزل عن علاقاتها بالعقل الذي بعرفها.

نظرية العواطف الخُلقية .....

Theory of Moral Sentiments (E.)

أن قبواعبد الأخلاق أحكام خُلفية لإنسان مشالي بمكن أن يوجد، وعلينا أن نقشرب منه في تصرفاتنا. (آدم سميث).

نظرية الفكرة المحركة .....

ldeomotor Theory (E.)

لا تتميثل الفكرة أو يكون لها شكل من غير الحركة الجسمية التي تقصد إلى ابتعاثها ، ومن ثم فيان الفكرة ذكرى للحركة المنشواة نسبقها . (كاميل).

Monoideism (E.); ...... الفكرة الواحدة ....... Monoïdéisme (E.); Monoideismus (G.)

القول بأن الذهن لا ينشخل في المرة الواحدة إلا يفكرة واحدة هي التي يتوجه إليها الانتباء، ويتركز عليها، ويواليها، وينصرف إليها العقل. إلى أن تثيره فكرة أخرى، وهكذا.

تظرية القانون المقسر .....

Covering - Jaw Theory (E.)

تذهب إلى بيان أن ما يتحدث فى التاريخ إنما هو شئ متوقع بفعل الظروف التى دفعت إليه، ومن ثم يمكن التنبؤ بأحداث المستقبل طالما هناك فوانين مفسرة تصدقها التجربة.

Theory of Force (6);...... القوة القوة المقوة المقوة المقوة Théorie de la Force (Pa); Krafttheorie (Ga) يتسبب استخدام القوة في تمايز الناس

اجتماعياً ونشو الطبقات بما يتحصل لمها من الامتيازات. واستخدام القوة إما داخلياً، يعنى من فئات من المجتمع ضد فئات أخرى، واستغلال الفئة المنتصرة للفئة المغلوبة على أمرها، وإسافئة خارجياً. يعنى من مجتمعات أو قبائل أخرى، ويرجع نشوه الدولة إلى فرض سيطرة الجماعة الحاكمة على الأغلبية داخلياً، وعندما تقوى الدولة فإنها نسعى لفرض سيطرتها على دول أخرى واستعمارها. ومبدأ القوة هو ركيزة الحكم الاستبدادي، وسياسة مراكز القوة هي ركيزة الحكم الاستعمار والإمبريالية والحرب الباردة.

مبحث طبيعة القيم وأنواعها ومعاييرها . والنظر الانتقادي في معنى القيمة بشكل عام. ويرتبط البحث في القيمة بالبحث في القيم الخلقية والمنطقية والجمالية والدينية.

Theorie de la Quantification du Predicat "".

النظرية العامة للأستوار، وما يتعلق بسها من
مفاهيم .

تظریة کوبرنیقیة ....; تظریه کوبرنیقیه Théorie de Copernic (۴.);

Copernicanische Theorie (۲.)

می النظریمة التی تفسسر مسا نراه من دوران

يومي ظاهر للاجرام السماوية بأنه يرجع لدوران الأرض نفسها، ولهذه الأجرام حركانها الدائرية كـذلك حول الشمس، ومنهـا الأرض نفسهـا، وذلك منا يستمي بنظرية صركزية الشممس للكون heliocentric theory. وكيان كشير من القبلاسفة القدماء تبد ذهبوا إلى شئ من ذلك، وقبالوا بدوران الأرض. وجساء ذكر ذلك في كستماب بطليموس الجمعي Almagest وقعد أنكر بطليموس عليمهم ذلك وأخذ برأيه علماء الفلك قسبل کسویرنیق (۱٤٩٣-۱۰٤٣). وربما کسان **فيثاغورس (نحو ٦٠٠** ق.م) قد علّم لمتلاميذه أن الشمس هي سركنز الكون وليس الأرض، وأن كل منا عداها يدور حنول نفسته وحولها. وظل تلميذة إكفانتوس يؤكد على تلاميده بأن الأرض ندور حول نفسها، وقبيل عن اريستارخوس الساموسي أنه كوبرنيق العالم القديم، وأنه كان يقول بأن الشمس هي مركز الكون.

نظرية اللغتين .....

Two - language Theroy  $^{(\mathrm{L})}$ 

للحسديث عن النفساط الإنساني لغسشان إحداهما أعبَّر بها عن نيقسي، والأخرى يعبر بها آخر عني. (ماكاي).

نظرية اللشير - الاستجابة التي تقوم عليها الملاصة السلوكية الأمريكية في علم النفس، حبث تقول بإمكان تحليل كل أنماط السلوك الإنساني والحسيواني إلى مشبر واستجابة، وتربط بين

الاستجمامات وظروف الكاتن البيشية الماضية والحماضرة أو ممحددات سلوك الحمارجية، ورغبانه ودوافعه أو محددات سلوكه الداخلية.

Theory of Knowledge <sup>(E.)</sup>; . . نظرية المعرفة Théorie de la Connaissance <sup>(F.)</sup>;

Erkenntnistheorie <sup>(G.)</sup>

البحث في طبيعة المعرفة وحدودها وقيمتها وأصلها ووسائلها ، وفي المشكلات الفلسفية التي تنشأ عن العلاقة بهين الذات المدركة أو العارفة والموضوع المدرك أو المعروف.

نظرية المعلق العثالي .....

Theory of the Ideal Observer (E.)

أن قسواعد الأخسلاق ليست عسواطف أو معتقدات قبلان أو علان من الناس بمن بمكن أن يأتيهم الخطأ، ولكنها أحكام شخص مفترض مشالى، صبالحسة لكل زمان ومكان، ويمكن التشبه به.

Relativätstheorie (6.1

نظربة إينشتاين، ولم يكن اكتشافها مرةً واحدة ،ولكنه تكامل على دفعتين ، صاغ في الأولى النظرية النسبية الحاصة (١٩٠٥)، وفي الثانية النظرية النسبية العامة (١٩١٦) وبهما أكد النائية النظرية النسبية العامة (١٩١٦) وبهما أكد إينشتاين أن الزمان ليس مطلقاً. وأن قباسه ينأثر بالزمان الخياص لكل مُشاهد، وجمع بين المكان بالزمان الخياص لكل مُشاهد، وجمع بين المكان

والزمان في وحدة أطلق عليها اسم المكسان الزماني، تتكون من مكان وزمان نسبيين.

نظرية نشوء الإنسان .....نظرية نشوء الإنسان

Anthropogenesis  $^{(E_i)}$ ; Anthropogenese  $^{(G_i)}$ ; Anthropogenese  $^{(G_i)}$ 

النظرية التي تحدد أصل الإنسان، وكان دارون وهكسلى وهيكل قسد بينوا أن الإنسان تطور عن إنسان أول نبهت إليه الحيضريات، وكانت القوة الدافعة إلى تطوره هي العمل الاجتماعي ليد به الإنسان حاجاته النبادلية مع الناس، ويقسم علماء الانشروبولوجيا ظهور ونطور الإنسان إلى عدد من المراحل، فمثلاً أثبت إنسان جنوب إفريقيا البدائي استخدامه للأدوات الطبيعية، وبرهن إنسان بكين، والإنسان النياندرتالي أنه قام بصناعة منظمة لأدواته التي يحتاجها. ومع النطور الاجتماعي تطور الوعي والكلام لديه، واكتسب بدنه شكلاً يناسبه ما يقوم به من أعمال، واستغرق ذلك منه مشات يقوم به من أعمال، واستغرق ذلك منه مشات الآلاف من المسنين.

نظرية النظائر .....

Doctrina Correspondentiae (L.)

هى القسول بأن الكون مسركب من عسوالم متماثلة، تتناظر عناصرها وتنبادل التأثير، بحيث يكون من شأن كل عنصر أن يكشف عن خواص نظيره في العوالم الأخرى.

نظریة الواجبات (انظر علم الواجبات).

نظرية الهيولى والصورة ...... Hylemorphism <sup>(E.)</sup>; Hylémorphisme <sup>(E.)</sup>; Hylemorphismus <sup>(G.)</sup>

نظرية ارسطو والمدرسيين التي تفسّر تكوّن الأشياء بمبدأين أسمامسيين، هما : السهيمولي أو المادة، والصورة.

نظریة وظیفیة ...... (أنظر وظفیة).

نظرية وممارسة .....

Theory and Practice (E.);

Théorie et Pratique (F.);

Theorie and Praxis (G.)

تطلق النظرية على ما يقابل الممارسة العملية في مجمال الواقع، والمعارسة هي المداوسة على تطبيق المسادئ النظرية، وهي نشاط عسلى يقابل العلم النظري. والنظرية هي خسبسرة المناس يعممونها في وعيهم، والمجمل الكلى لمعرفتهم بالعالم الموضوعي. والتجربة العلمية من أشكال الممارسة. ولا توجد النظرية بدون ممارسة، وليس حناك من ممارسة إلا وتسبقها معرفة نظرية قصلها بالممارسة، والاثنتان «النظرية والممارسة» وحدة واحدة، وكلناهسما تؤثر في الأخرى، وتعدلان من بعضهما البعض، وتُظهر الممارسة مصداقية النظرية. والممارسة نشاط اجتماعي عملي يُعَمَّم، وفي كل مرحلة يحدد هذا النشاط عملي يُعمَّم، وفي كل مرحلة يحدد هذا النشاط دوما في حياتهم البومية بطريقة واعية يحاولون دوما في حياتهم البومية بطريقة واعية يحاولون

بها اكتشاف مضمون الواقع، ويوجه نشاطهم مجمل ما لديهم من المعرفة. والنظرية هي المجمل الكلى لمعرفة الناس بالعالم الموضوعي، والممارسة هي نشاطهم لدعم الوجود وتطور للجنمع.

Analogue <sup>(E.:F.)</sup>; ...... Analogum <sup>(L.)</sup>; Analog <sup>(C.)</sup>

ما يكون مشابهاً للشئ في أمر من الأمور الطبيعية التي تُدرك بالحواس. اوالنظائر أو الاسطوخيا هي الأمور التي لها نسبةً إلى شئ ا (ابن مسينا - الشغاء)، وهي الألفاظ المتواطئة. ومراعاة النظير هي التناسب.

So und Nicht; Ja und nein<sup>(G.)</sup>; ............ كنعم ولا Sic et Non<sup>(L.)</sup>

منهج التعليم في العصصور الوسطى، لايشولون أن الأشباء لها وجود في الخارج أو ليس لها وجود، وإنما هي أسماء فحسب، وأن الدين لا يناقض الفلسفة، ولا تناقض الفلسفة الدين، وإنما الفلسفة والدين شي واحد، وليس من تعارض بين الميدانين.

بتعبریف أرسطو اكمال أول لجسم طبیعی قابل للحیاة -Entelectrica swmatl organikou duma شاه و تشال علی أوجسه، منها : ذات السشیئ وحقیقته، وبهذا المعنی تطلق علی الله تعالی؛

وعين الشي أيضاً. فيقال : جاءني بنفسه ؛ ويعنون بها الروح، فيقال : خرجت نفسهُ.

والنفس عند الفيلاسيفية جوهر ميضارق عن المادة في ذاته دون فعله، ولهما اعتبمارات ثلاثة وأمسماء بحسبها، فإنها من حيث هي مبدأ الأفعمال قبوة، وبالقياس إلى المادة المني تحملها صـــورة، وبالقياس إلى طبيعـة الجنس التي بها تتحصل ونتكمل كعال. وتعريف النفس بالكمال أولَى من الصمورة ومن القوة، إذ المصورة هي الحَالة في المادة ، والنفس الناطقة ليست كذلك. والقوة أسم لهما من حيث هي ميدأ الأفيعال وهو بعض جهات المسرِّف . والنفس على أنسام، مي : الفلكية، والنباتية، والحيوانية، والإنسانية؛ والثلاث الأخيرات كمال أول الجسم الطبيعي الآلى؛ لـكن الن**فوس** الفـلكية خارجـة عن هذا ، لأنها لا تضعل بواسطة الآلات. ولذلك يسسمون النباتية والحيوانية والإنسانية نفوساً أرضية، بينما الفلكية نفوماً سماوية، والنفس الإنسانية هي النفس الناطقة، وما ذكر في تعريف النفس ليس تعريفاً لهما من حيث ماهيشها وجوهرها، بل من حيث إضمافتها إلى الجسم الذي هي نفسٌ له. إذ لفظ النفس إنما يطلق عليهما من جهمة تلك الإضافة، فوجب أن يؤخذ الجسم في تعريفها.

والنفس فى اصطلاح فلاسفة الصوفية على خمسة أضرب: حيوانية، وأمّارة، وملهَمة، ولواسة، ومطمئة، وكلها أسماء الروح؛ وهى حيوانية باعتبار تدبيرها للبدن؛ وأمّارة باعتبار ما يأتيها من المقتضيات الطبيعية بمئابة الأسر للانهماك في اللذات الحيوانية؛ والملهمة لاعتبار

ما يلهمها الله من الخير؛ واللوامة لاعتبار أخذها في الرجوع والإقبلاع، فكأنها تلوم نفسها: والمطمئنة لاعتبار سكونها إلى الحق؛ فإذًا ظهرت

على جسدها الآثار الروحية كعلم الغيب فاسمها الروح.

نفس إنسانية ...... Ame Humaine (F.); Anima Humana (L.); Humanistische Seele

تسلمي النفس الناطقة، والسروح أبضاً، وهي كمال أول لجسم طبيمي آلي من جهة ما بدرك الأمور البكلية والجيزلية المجمردة ويفعل الأفسعال الفكرية والحدسية. والكمال ا**لأول** هو ما يتم به النوع في ذاته، بأن يكون سبباً قريباً لتحققه؛ والمراد بالآلي أن الجسسم ذو قبوي مسختلفة. وللنفس الإنسانية قنواها المختصة بهنا، وهي العقلية، فساعتبار إدراكها للكليات تسمى قسوة تظرية، وعقلاً نظرياً، وباعتبار استنباطها لها تسمى قرة عملية، وعقلا عبملياً. والنفوس الإنسانية مجردة، أي ليست قوة جسمانية حالة في المادة، ولا جسماً، بل هي لا مكانية، لا نقبل الإشارة الحسية، وإنما تعلقها بالبدن تعلق التدبير والتصرّف من غير أن تكون داخلة فيه بالجزئيات أو الحلول.

Ame Sensitive (E.); Anima Sensitiva (L.); Sensitive Seele

قبوة الحبيبوان على إدراك الأحباسيس التي يتلقباها بحواسه الخبمس، وهني بمشابة النفس

الناطقة في الإنسان.

نفس حساسة ...... Ame Sensible (F.); Simpliche Seele (G.) Anima Sensibilis; Spiritus Vitalis (L.)

الحسواس الحسمس، وهي قسبوة الإدراك من خارج. من قوى النفس الحيوانية.

نفس حيوانية ...... (E) Animal Soul Ame Animale (F.); Anima Animalis (L.); Animalische Seele (C.)

كمال أول لجسم طبيعي آلي من جهة ما بدرك الجمزئيات الجمسماينية ويتحبرك بالإرادة، ويختص بها الحيوان، ويملكها الإنسان بالإضافة إلى نفسسه أو روحه الشسريفية التي هي: العيقل الواعي، والضمير، والبصيرة، والمدارك العليا. وللنفس الحسيوانية قبوتان محركة ومحسقه والمحركية باعشة وفاعلة، والباعثة هي النزوعية والشوقية، وهي إما شهوانية أو غضبية. والفاعلة قوة تنبعث من العضلات والأعصاب .

نَفُس الْعَالَم ........... ; Soul of the World (E.) Ame on Esprit du Monde (F.):

Weltseele; Weltgeist (G.);

Anima Mundi ⁴...

هي تفسس الكل، وهي المبسدأ الذي يوحَسد العالم وحركته، ويجمع الطبيعة كلها في جسم كلى واحد (شيلتج). (انظر وحدة الوجود).

Ame Céleste (F.); Himmlische Seele (G.); Anima Celesticalis (L.)

كمال أول لجسم طبيعي ذي إدراك وحركة دائمين يتَحان تعقلاً كلياً حاصلاً بالفعل. وقبل إن لكمار كموكب نفسساً، وأن النفوس للأفيلاك الكلية، وأن الكواكب وغيرها هي الأصضاء والآلات للنفس المدبرة. وقبل لجسميع الأفسلاك نفس واحدة تتعلق بالمحيط. وبالباقية بالواسطة . (ابن سينا).

نفس الكل ......ناس الكل ................................ Ame du Tout <sup>(6.)</sup> ; Seele des Alles <sup>(6.)</sup>; Anima Totae (L.)

على قبيناس مسقل الكل، وهي مبدأ قريب لوجنود الأجسام البطبيعية، وكمال أول سديرً للأجرام أو للجرم الأقبصي، يحرُّك به كبحركية الكل على سبيل الاختبار العقلي.

ئفس كليّة ......نفس كليّة المسابقة Universal Soul Ame Universelle <sup>(F.)</sup>; Universale Seele <sup>(G.)</sup>; Anima Universalis (b.)

هى المعنى المقول على كـئيرين مـختلفين في جواب ما هو، والني كل واحد منها نفس خاصة لشخص. (ابن سينا - رسالة الحدود).

كانفس ناطقة ..... Pensive Soul Ame Pensante (C.); Nachdenkliche Seele (C.); Animus Intellegentis (1..)

هى النفس الإنسانية، وتنقسسم قواها إلى قوة

عــاملة وقوة عــالمة، وكل واحــدة تـــــمي عقــلأ، فالقبوة العاملة هي العقل العملي، والقبوة العالمة هي القوة النظريمة أو العقل النظري. (ابن مسينا ــ ٤١٤).

نَفُس نباتية ......نَفُس نباتية ..... Ame Végétative (F.); Vegetive Seele (G.); Anima Vegetativa (L.)

كمال أول لجسم طبيعي آلي من جهة ما بشولد وبزيد ويغستذي ، ويسختص بهما النبيات، ويملكها الحيوان بالإضافة إلى نفسمه الحيوانية. وللنفس النسانيمة قوى. ممنها ممخدومة، ومنهما خادمة وتسمى بالقوى الطبيعية. (ابن سينا).

نفسانی ...... Psychological (E.) Psychologique (E.); Psychologisch (G.) منسوب إلى هلم النفس: Psychology الن

Psychologie<sup>(E.C.)</sup> أو منسعلق به، وهنو خلاف Psychic<sup>(E.)</sup>; Psychique<sup>(F.)</sup>; Psychisch<sup>(G.)</sup>التفسي المنسوب إلى النفس Psyche (Estin); Psyche المنسوب

Psychic (E.) Psychique (F.); Psychisch (G.)

منسسوب إلى المنقس أو منتعلق بهما، وهو بخلاف التفساني المنسوب إلى هلم النفس. (انظر نفساني) .

لغمية Utilitarians (E.) Utilitaires (F.); Utilitarier (G.)

(أنظر ملحب المنفعة).

تغوس ......

النفس كما يقول الروافيون، وجَمْعها نفسوس. النفس كما يقول الروافيون، وجَمْعها نفسوس. والنفس كالنفس، تبعث الحياة في الأجسمام وتحركها، وتُعمل فيها التنفيرات. وهناك حركة جوز وهد في النفوس التي تحييا بها الأشياء. يكون بها نبضها واستمرارها ودوامها في شكل توتر يسمونه تونسوس دوسه، يحدث فيها المحيط إلى المركز إلى المحيط، ثم تقلصات من المركز.

Négation (F.); Verneinung (G.); Negatio (I.)

من أقسام الخبر مقابل الإنبات والإيجاب، قبيل بل هو شطر الكلام كله، والفرق بينه وبين الجَعَد أن النافي إن كان صادقاً سمى كلامه نفياً ومنفياً أيضاً، ولا يسمى جَحداً؛ وإن كان كاذباً سمى جعداً ونفياً أيضاً، فكل جعد نفى، وليس كل نفى جعداً؛ ومثال النفى! في ها كان مُعَمد أبا أحد من وجالكم ﴾ (الأحزاب ٤). ومثال الجعد: في المنطق هو السلب، فين إلنمل ١٣). والنفى في المنطق هو السلب، ويكون بأدوات النفى، مثل: أما، ولم، ولم، ولا، وليس، فيانها إذا دخلت عملى القبول جعلت معناه سلباً. والنفى إذا دخل على القبول جعلت الى نفس الصفات مطلقاً، لأن الذات يتوجه إلى نفس الصفات مطلقاً، لأن الذات لا تُنفى أصلاً، بخلاف ما إذا دخل على الفعل فإنه يتوجه إلى نسبة الفعل إلى الفاعل فقط. ونغى العام يدل

على تفي الخساص، وتبوته لا يدل على تبوته؛
وثبوت الخساص بدل على ثبوت العام، ونفيه لا
يدل على نفيه؛ وتفي الواحد بلزم منه نفي الجنس
البنة، ونفي الجنس قند يكون صيبغة، نحو: "لا
رجل"، وقند يكون دلالة، نحو: "سا من رجل"،
وقد يكون استعمالاً، نحو ؛ "ما في الدار ديّار".
ونفي الأدنى يلزم منه نفي الأعلى.

وفلسفية النفي حديثة نسبياً، وقامت عبليها فلسفة هينجل والقلسفة الماركسية. وفي الفلسفة القديمة يوجد النفي في العلاقمة بين الوجود واللاوجود، وكملاهما نفي للآخر، فاللاسوجود بنتشى وجوده والموجبود ينتفى لأوجبوده وفي فلسفة مسجل أصبح النفى يعنى أكشر من مجرد النقض، لأن القضية إذ يتخارج منها نفيسها، فإن المركب منهما يصبح الواقع الجديد. وفي الفلسفة الماركسية فإن النفى بعنى الصراع بين الواقع القديم والبواقع المتولِّد، والصبراع هو أسباس الأرتقاء، وحركة التماريخ عبارة عن نفي السنفي، أى أن كل نفى للقنديم يحتمل في ذاته نقنيضته الذي ينفيه بدوره، فيصبح قديماً ساكان جديداً. ولكل نفي مستضمون محمد، وكل شان من الششون له شكل نفيه الخناص به. وقانون تنفى النفي negation de la negation يعمل عمله في كل شئ : في المملكة الحيوانية، وفي حالم النبات، وفي الجيولوجيا إلغ، كما أنه في الاقتصاد. وعند بعض القلاسفة مثل مساركوزه فبإن النفى عدمٌ، وكان الميلاد نفيـاً للاوجود، والميلاد وجود، والموت لاوجود أو نفي للموجود. وقانون الحسياة

ئیس ـ كما يذكر ماركس ـ نفي إيجابي يتولد عنه الارتقاء، وإنما هو نفي سلبي يستحدثه الموت.

Syndicalism <sup>(E.)</sup>;..... Syndicalisme <sup>(F.)</sup>; Syndikalismus <sup>(G.)</sup>

حركة عسالية هدفها إسقاط النظام الرأسمالي، ونظام الدولة، وإحلال نظام جديد يحكم فيمه العمال المنتجون ممن خلال وحداتهم في الفستسرة من ١٩٠٠ إلى ١٩١٤، وكسان للنجاحات التي حققتها في فرنسا آثاراً مدويةٌ في الأوساط العمالية في أسمانيا، وإبطاليا، وانجلترا. ودول أمريكا اللاتينية وغيرها. وبدأت الفلسفة النقابية تجد المعارضة الفكرية لها بدءاً من نهابة الحسرب العمالمية، باعتب ارها فلسفة نابعة عن الفلسفة الغوضوية التي كان يقول بها يبير برودون. والاشتىراكي أوجىست بلانكي، ولذلك كانت النشابية تُعمرف في فرنسا باسم النقسابيسة الشسورية Syndicalisme révolutionnaire . ومثَّلتها بشكل قبوي المنظمتان العماليتان الكبيريان في فرنسنا بدءاً من سنة ١٨٩٠: الاتحاد العمام للعمل «Confédération Général du Travail (CGT) واتحاد بورصنات العنمل -Fédération des Bourses du Tra wall ، وأسهسمت كتبابات فيبرناند بي**لونيب**ه فسي نشرالفكر النقابي، وعندما انضمت المنظمتان إلى بعضهما سنة ١٩٠٢ اكتسبت الحركة النضابية زخماً، وصارت لها قوة ملمومسة. وتدور فلسفة بيلوتييه على محورين، الأول ندنَّى أجور الطبقة

العاملة مما يجعلهما طبقمة محرومة ينفمشي بين أفرادها الجهل والمرض والفقر، حيث يعيشون في ساكن غير أدمية، ولا يوليهم أحد أبة أهمية، والثاني لا أخلاقية المجتمع الرأسيمالي. وتفسّخ هذا للجمنمع. وافستقاده المطلق للثقافة الوطنية، وللقيم القائمة على التكافل والشعاون والتعاضد والمتساند، الأمر الذي لابد أن ينشهي إلى حرب طبقية حتمية لابد أن ينتصر فيها العمال. والعامل النقابي يختلف إيدبولوجياً عن العامل الاشتراكي. لأن الأخير بريد أن يلغي الرأسمالية ويسقط دولنهما وينيم ا**لدولة** الاشتراكية، ولكن النقبابي ضد الدولة بدعوى أنها أداة واختراع رأسمالي، يجمع السلطة لتكريس رأسمالية أكبر وأكثر طغيانيأ لصالح البيبروقيراطية ولإقيامية الدولة الرأسماليـة، وعلى عكس ذلك فـإن التقــابيــة عممادها نقابات العمال، وتستند هذه إلى ما يسمى بورصات العمل bourses du travail ، وهي التي ترصد حركة المعمل والعممال، وتقوم بتوظيفهم وإلحاقهم بوحدات الإنتاج الراغية في تخصصات بعينها بحسب حاجمة سوق العمل. وكسان چورچ سموريل من أبرز فلاسف النقابية وتستند الحركة النقابية سياسيا على حق الإضراب . وتعتبره من المقومات الأساسية لهـا في حربها ضد الرأسمالية، غير أنه مع تولى الشيوعية للسلطة، وللمكاسب التي فاز بها العمال في الدول الشيبوعية والاشتراكية، ضعفت الحركة النفابية. وقد حاولت النازية والفائيية أن تستند على النفسابيين في تأسس الدولة الوطنيسة.

واختلفت النقابة في الولايات المتحدة عنها في أوروبا بسبب التكوينات الإنشاجية الضخمة في النظام الصناعي الأصريكي، وميل النشابيين إلى إنشاء اتحادات كبرى لا وحدات إنتاجية صغيرة.

Anarchosyndicalism <sup>(E.)</sup>; ... نقابیهٔ فرضویهٔ Anarcho - syndicalisme <sup>(E.)</sup>; Anarchosyndikalismus <sup>(G.)</sup>

تطبيق خاص لنوع من الفلسفة الفوضوية المساعية، يكون فيها كضاح العيمال لتحقيق المجتمع المنساعي الحر من خلال نقابات العيمال، ويكون الإضراب الجيماعي هو الوسيلة الأولى لتقويض الدولة البورجوازية ، والتعبير الأمثل لجماعية العمل المساشر، ومن ثم تتحول التقابات الجيماعية إنتاجية يدير من خلالها العمال مصانعهم.

عند فبلاسفة الصوفية أنهم طبقة الذين استخبرجوا خبايا النفوس، وفي زهم ابن عربي أن عددهم للثمائة، لماذا؟ لا أدرى! (ابن عربي).

يقسال نقدت المدراهم وانتقسدتها بمعنى أخرجت منها الزيف؛ والانتقاد عند المحدثين هو التعليل، أي إظهار ما في الحديث من علّة، وعلة الحديث هي التحريف؛ والناقد هو المعلّل، ونقد الكلام كشف عيوبه؛ والنقد تقويم، وهو قسم من

المنطق يتعلق بالحكم، وبهذا المعنى بقال نفسد المعرفة، ونقد العقل، والنقد الأدبى أو الغنى؛ وهو الفحص والندقيق بهدف بيان ما فى الأثر من عيوب أو محاسن؛ والروح النقدية هى التى ندقق وتتفحص من غير تحيّز؛ والفكر النقدى والانتقادى هو الذى لا يقبل القول على علاته فيتجه بتساؤله إلى المضمون، ويسمى نقداً من داخل أو داخلياً، أو ينبحه إلى الشكل ويسمى نقداً من خارج أو خارجياً، أو ينبه إلى العيوب ويسمى نقداً من خارج أو خارجياً، أو ينبه إلى العيوب ويسمى نقداً سليها، أو يبين المحاسن ويسمى نقداً إيجابياً.

Artistic Criticism <sup>(E.</sup>; ..... Criticisme Artistique <sup>(E.)</sup>;

Artistische Kritik (G.)

مناطه النحليل النقدى وتقويم الأعسال الفنية، وهو غير فلسفة الفن، فالتاقد الغنى يمكن أن يصف عسلاً فنيا سعيناً بأنه معبر أو جسيل، بينما بنساءل الفيلسوف في مجال الفن عما يمكن أن يعنيه عندما يقول إن عملاً معيناً ينسم بالجمال أو أنه معبر.

المذهب المتقدى ، وهو مذهب كنط وكل فلفة مثالبة تقول بأن العقل ينشئ المعرفة وفقاً لصوره ومضولاته، إلا أن هذه الصور والمقولات الني ننطبق على عبالم التجربة لا تضطبق على عالم الشئ بذاته.

نقدیهٔ تجریبیهٔ ......... Empiriocriticisme<sup>(F.)</sup>;Empiriokritizismus<sup>(G.)</sup>

الفكرة الأساسية في الفلسفة النقدية التجريبية: أن كل معرفتنا ينبغي أن تتحصل بالتجرية، ولا قبعة لأي معرفة إلا بالتجرية، والنجرية تخلف أحاسيس وانطباعات هي الني نحنكم إليها في الخطأ والصواب، وصصدر أي معرفة ليس العقل ولا الفطرة، وإنما الحواس والتأمل reflexion الذي يستند إلى الحواس، وكل أفكار أولية عندنا مصدرها الحواس. والعلم هو جماع هذه الانطباعات المنحصلة عن الحواس.

ملعب الكنطبة المحدثة. وإثنا الكنطبة المحدثة تختص بألمانيا، بينما النقدية المحدثة تختص بفرنسا عند رينوفييه (١٨١٥-١٨١٥)، وله محاولات في النقد العام»، وأسس مجلزن: «التقد الفلسفي»، والنقد الديني»، فغلبت عليه النزعة النقدية ووصفت بأنها محدثة، وتعارض النزعة المغالبة في توكيد العلم محدثة، وتعارض النزعة المغالبة في توكيد العلم وجود الوقائع العلم الدقيق محدود، ولا ينبظم وجود الوقائع الأولى، وتُخضع النقدية المحدثة كل المجهولات للظواهر، كما تخضع العقل النظرى للعقل العملي.

 Defect (E.); .....

 Défaut (E.); Defekt (G.); Defectus (L.)

 بطلق عبلی مبا لا یکون حیاصلاً له مبا به

بتسكن من تحصيل كسالاته بل يحشاج في غصيلها إلى آخر.

شئ ذو وضع يمكن أن يستسار إليه بالإنسارة الحسبة، غير منقسم أصلاً، لا طولاً، ولا عرضاً، ولا عسمتاً، لا بالنعل ولا بالتوهم . والمشطة الرياضية إحدى لامعرفات الهندسة؛ والنقطة موضع تلاقبي الخطين المتقاطعين، ونهاية الخط. والنقطة المستافيزيقية هي المدرّة، أو الموناد عند لاينتس. (انظر موناد، وذرة) .

بيان نخلُف الحكم المدعى ثبوته أو نفيه عن الدليل المعلَّل الدال عليه في بعض من الصور. فيان وقع بمنع شي من مقدمات الدليل على الإجمال سمى نقضاً إجماليا، لأن حاصله برجع إلى منع شي من مقدمات الدليل على الإجمال، وإن وقع بالمنع المجمود أو مع السند سمى تقضياً تقصيلياً، لأنه مع مقدمة معينة.

نوع من الاستدلال المباشر بتحويل القضية إلى أخرى، موضوعها نقيض موضوع الأصلية، ومحمولها نقيض محمول الأصلية.

نوع من الاستدلال المساشر، بتحويل القبضية إلى أخرى تساويها في الصدق، موضوعها على موضوع الاصل، ومحمولها نشيض محمول الأصل.

Transference <sup>(E.)</sup>; ...... Transfert <sup>(E.)</sup>; Übertragung <sup>(C.)</sup>

هو الحركة في المكان. والنقلة تغيير من مكان إلى مكان. والمنشول ما كان مشتركاً بين المعاني وتُرك استعماله في المعنى الأول. ويسمى به لنتله من المعنى الأول. والناقل إما الشرع فيكون منقولاً شرهياً، كالصلاة فإنها في اللغة للدعاء ثم نقلها الشبرع إلى الأركبان المختصوصة؛ وإمنا غيير الشرع، وهو إما العرف العام فهو المتقول العَرَض، ويسمى حقيقة هرفية، كالدابة فإنها في أصل اللغة لكل ما يدب على الأرض، ثم نقله المرف العام إلى ذات القسوائع الأربع؛ أو السعرف الخساص ويسمى مثقولاً اصطلاحياً، كاصطلاح النحاة والمناطقة، أما اصطلاح النحاة فهو كالـفعل فإنه كان موضوعـاً لما صدر من الفاعل، كالأكل، ثم نقله النحويون إلى كلمة دلت على صعني من نفسها مقنرنة بأحد الأزمنة الثلاثة. وأما اصطلاح المناطقة فسهو كالدوران، فإنه في الأصل للحركة في السكك، ثم نقله المناطقة إلى ترتب الأثر على ما له صلوح العلية، كالدخان، فإنه أثر يتنزنب على الشار، وهي تصلح أن تكون علة للدخسان وإن لم يترك مسعناه الأول بل يستعسمل منه أبضأ،

ويسمى حقيقة إن استعمل فى الأول وهو المنقول عنه، أو مجازاً إن استعمل فى الثانى وهو المنقول إليه ، كالأسد فيانه وضع أولاً للحيوان، ثم نقل إلى الرجل الشجاع تعلاقة بينهما وهى الشجاعة. ونقل العسواطف هو تحويلها من الموضوع الذي أثارها إلى موضوع آخر غيره بينهما صلة. ونقل القيم هو إضفاء قيمة الغاية بينهما صلة والأصل على الجزءأو الرمز. ونقل على الواسطة والأصل على الجزءأو الرمز. ونقل المشاعر هو أن يحس شخص بأحاسيس آخر بالعدوى.

Nemesis <sup>(E.: G.)</sup>; Némesis <sup>(E.)</sup> .....

ضد النعمة والجمع نقم، والاسم الافرنجي يرادف القدر، غير أن النقمة تنزل بالبشر نما بفعلون، ونستتبع عمل الشر، وليست انطاماً من الله ولكنها حاصل السوء، ومن يزرع الشر لا يحسمد إلا شرا، وقانون الوجود أن الجنزاء من بحس العسمل، والمرجع في ذلك لايات مثل : حسل العسمل، والمرجع في ذلك لايات مثل : (فصلت ٢٤)، وهو إن أحسنتم احسنتم لأنفيها في وأن أسام فقلها في (الإسراء ٧)، وهو عالهما اللهين وأن أسام فقلها في (الإسراء ٧)، وهو عالهما اللهين أساؤوا السوائي (الروم ١٠)، وهو عالهما اللهين

Antinomy <sup>(E, )</sup>; Antinomia <sup>(L, )</sup>

التقسيخسان الأمران المسمانعان بالذات كالإيجاب والسلب، والتقسضان استنتاجان مناقضان من قضية واحدة وكلاهما سليم ويستند إلى أساس سليم، ونظهر النقائض كلما

حاولنا تجاوز حدود الخبرة الحسية، فيكون من الممكن البرهنة على الشئ ونقيضه على السواء. ويطلق النقيض والنقيضة أيضأ على المركب من مفهوم ونفى منضم إليه من غبير اعتبار الصدق فيه كما لإنسان واللاإنسان . وتقيض الشئ رفعه. أى أن نقيض صدق الشئ رفع صدقمه عنه. ونقيض القضية المشتملة على ذلك الصدق قضية مشتملة على هذا الرفع، والأول في التصورات، والثاني في التنصديقات. والنقائض المنطقية عند كشط قضابا متنازعة ستساوية في القوة من حيث استناد كل منها إلى أساس عبقلي سليم، مثل العالم متناه والسعالم غير متناه، والحسرية موجودة ني العبالم ولا حرية في العبالم ، إذ لا وجود إلا للسببية. واستخدم كنط النقائض ليثبت أن العقل لا يستطيع أن يتمجاوز حدود الخبرة الحسية ولا يستطيع أن بدرك الشئ في ذاته. وكشبهراً صا استخدم فلاسفة اليونان الإحراج بمعنى التقيض، وكثير من نقائضهم تعتبر الآن نقائض لغوية. ومن النقائض العقلية أن نقول العالم متناه والعالم غبر متناه. ومن النقائض اللغوية Semantic antinomies نقيضة الكذَّاب te menteur عند إيوبوليدس، فإذا كنتُ يهودياً وقلتُ إن جسميع البهسود كذبة كنتُ كاذباً مثلهم، وكان قـولك إنهم كذبة قولاً كاذباً. واليهود ليسوا إذن كذبة. وإذا صحّ قولك : ليس اليهود كمذبة وكنت أنت يهودياً، وجب أن يكون قولك إن اليهود كذبة قولاً صادقاً، فاليهود إذن

كذبة، وهكذا دواليك ومئال آخر عملي النقائض

اللغوية ما يسمى بتقيضة جريلتج وأساسها القول:

اوالمحمول المنطقى بحكم سواه، والمحمول هو كلمة تعبر عن خاصية معينة، فإذا تواجدت الكلمة ولم توجد هذه الخاصية نقول إن المحمول هنا منطقى بحكم سواه، يعنى اسماً فقط وليس فعلاً.

Partial Inversion (E); ....... تقيض الموضوع Inversion Partiale (F);

Partielle Inversion (G.)

نوع من الاستبدلال المباشر بشحويل القضية إلى أخرى. موضوعها نقيض موضوع الأصلية، ومحمولها محمول الأصلية.

مى الدعوى أو القضية التى نتناقض مع دعوى أو قضية أخرى من غيير أن ترجح إحداهما على الأخرى. والنقيضة عند كنط هى الطرف السالب من قضايا العقل المتناقضة التى يسميها نقائض العقل، مثل العالم لامتناه فى مقابل العالم متناه؛ وعند هيجل هى المرحلة الثانية من مراحل الجدل التي تتعسارض مع المرحلة الأولى التي يطلق عليها اسم الدهسوى أو الأطروحة.

هو الطريقة والصنف والنموذج، تقول «على تمط واحد»، أي «على طريقة واحدة»، و«من نمط واحد»، أي «من نوع واحد». والأتماط الأفلاطونية

هى النماذج التي جاءت الموجودات على مثالها. والنمط في علم النفس التحليلي عند يبونج هو صنف من الناس أو طريقتهم في توجيه طاقاتهم النفسية، ويميز يونج بين تمطين هما السنمسط المنطوى، والنمط المتبسط.

التيبولوجيا 'Fie'; Typology (E) من الطبيعة هي علم الأنماط الذي يدرس التنوع في البطبيعة على شكل أنماط. ومسذهب الأنماط الحبيوية على شكل أنماط. ومسذهب الأنماط الحبيوية تتقسيم به الكائنات إلى فشات تميزها خواص حبوبة عيضوبة. ومنهج التنميط Typological Method يبرتب النظواهر والوقائع والموجودات مجموعات، وفي تسلسل، والوقائع والموجودات مجموعات، وفي تسلسل، على أساس ما بها من أوجه النشابه، ويصنفها بلاهابير الشكلية. والأنماط الشقافية Coloural هي العبادات والنقاليد الخاصة بكل بلماعة، كأغباط الأكل، والمتفكير، والمعيشة. وصفائه التي بنصف بها.

هو والغيول من أنواع الحركة الكمية، وفُسر بازدياد حجم الأجزاء الأصلية تلجسم بما ينضم إليه ويداخله في جميع الأقطار على نسبة طبيعية. والأقطار هي الجسوانب أي الطول والعسرض والمعمق. وقد يشتبه النمو والذبول بالسمن والهزال، والفرق أن الواقف في النمو قد يسمن كما أن المتزايد في النمو قد يسمن كما أن المتزايد في النمو قد يهزل، وتحققه أن

الزيادة إذا أحدثت المنافسة في الأجيزاء الأصليسة ودخلت فيهما وتشبهت بطبيعتها، والدفعت الأجزاء الأصلية إلى جميع الأقطار على نسبة واحدة مناسبة بطبيعة النوع، فذلك هو المنهو.

هو الحد أو الطرف الذي به بصير الشئ ذو الكمية بحيث لا يكون وراءه مزاد شئ فيه . والنهاية عند فلاسفة الصوفية هي الرجوع إلى المبدأ الذي هو الله تعالى، أو إلى الصفاء الذي كان في عالم الأرواح قبل التعلّق بالجسد، أو إلى حافظ إلا الله.

الحركة الشقافية التي بدأت في إيطاليا في منتصف القرن الرابع عشر واستمرت حتى القرن السابع عشر واستمرت حتى القرن السابع عشر واستمرت حتى القرن السابع عشر واستدت إلى بنقية أوروبا، ويؤثر البعض أن بسميها الإحسياء ;'Restaurierung''' المنا الحركة كانت في الواقع إحياءً للتراث اليوناني، وانفتاحاً على كل ما انصف به ، حتى لو كان ضد الإيمان والكنيسة. وغيل الانفتياح في الاقتيصاد في غو والكنيسة، وغيل الانفتياح في الاقتيصاد في غو حركة النجارة والرحلات البحربة، وفي العلوم في الكشوف الفلكية وخياصة نظرية مركزية

الشمس، وفي الفلسفة في العودة إلى الفلسفة الأبيقورية. وآشرف على النهضة الفكرية متقفون أطلقسوا على أنفسسهم اسم **الإنسسسي**ن أنفسسهم اسم **الإنسسسي**ن أنفسسهم الم

نؤيما ...... المُعطى أو المُدرَك (هومسرك)، أو الموضوع الذي يحيل إليه الشعور كما هو في ذاته بكل

معالمه المكونّة لظاهرته (سارتر). نسور .....هانه المكونّة لظاهرته (سارتر).

Lumière (F.); Licht (G.); Lumen (L.)

الكيفينة العارضة من الشمس والنقمر والنار على ظواهر الأجسام الكشيفة كالأرض، ومن خاصينه أن تصير المرثيات بسببه منجلية منكشفة، ولهدًا قيل في تعبريفه هو الظاهر بتفسيه المظهر لغيره، ويرادف الضوء، إلا أن النور يختص بالمنير بالواسطة كسالقسمس والسضسوء بالمضئ بالذات. وقسّمه الإشراقيون إلى نور عارض، أو عرضى، أو هيئة، لا يقوم بذاته بل يفتقر إلى محل بقوم به كالشمس، وإلى ما ليس هيئة كغيسره، بل هو قائم بذاته ويسمى بالنور للجرد، والشور المحض، وهو إما فنقير محتاج كالعقول والنفوس، وإما غنى مطلق لا افتقار فيه بوجه من الوجوه إذ لبس وراءه تور، وهو الحق سبحانه ، ويسمى تسور الأسوار، لأن جميع الأنوار منه، والنور المحيط لإحاطته بها جميعها، والنور القيّوم لقيام الجميع به، والنور المقملس أي المنزه عن جميع صفات النسقص، والنور الأعظم الأعلى إذ لا أعظم ولا

أعلى منه، ونور التهار لأنه يستر جميع الأنوار كالشمس يستر جميع الكواكب. والنور عند فلاسفة الصوفية هو ظهور الموجودات من العدم إلى الوجود، ولأنها كالخارج من الظلمة إلى النور فيكون الوجود كله نوراً. ثم النور يطلق مجازاً على الواضع عند العقل، باعتبار أن الواضع ظاهر عنده فيكون نوراً.

والرب في السهودية هو رب النار (التكوين ٢/٢)، وفي المسيحية هو رب النور (يوحنا ١٢ / ٢)، ومن أجل ذلك فروح السهودية الشدة والغسطب والعنف، والرب رب الجنود، ورب الحروب، بينما روح المسيحية المحبة والسلام والطمأنينة، ويقول المسيح : ﴿ فَاهنوا بالنور لتكونوا أبناء النور ﴿ (يوحنا ١٢ / ٣٦) ، وألله تعالى في القرآن ﴿ نور السماوات والأرض ﴾ (النور ٣٥)، الخسيث : ﴿ أصود بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، ﴿ اللهم لك الحمد، أنت نور السموات والأرض ومن فيهن، ولك الحسد، أنت قسوم السماوات والأرض من والمساوات والأرض ومن فيهن، والجزء الثاني من السماوات والأرض يعني أنه قيومهما.

وفى القرآن فلسفة كاملة للنور الربّاني، وفى الحديث: فإن ربكم ليس عنده ليل ولا نهار، نور العرش من نور وجمهه، وفى الآية: ﴿مَفُلُ نُورِهِ كَمِشْكَاة فِيهَا مِصَبّاحٌ ﴾ (النور ٣٥) يعنى مثل هذاه فى قلب المؤمن، أو مَشَل نور المؤمن كاتما قلبه مشكاة فيها مصباح، أى أن المفطور عليه قلب

المؤمن كمأنما هو المصبـاح له إشراقات ونجـليات، فكذلك نور الله تعمالي يشع الهمدي نوراء وقلب المؤمن يشع الإيمان بالله نوراً. ومقتضى الحال كما في الآيسة ﴿نُورُ عَلَىٰ تُورِ﴾ (النبورە٣) . أي نور، تعالى ونور المؤمنين به. وعن أبيُّ بن كـعب قال: المؤمن يشقلب في خسسة من النور: فكلامه نور؛ وعمله تور، ومندخله تور، ومخبرجه تور، ومصبير، نــور " وقوله تعالى : ﴿ يَهُدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مِن يِشَاءُ ﴾ (النوره؟) يفسّره الحديث : الن اله تعمالي خلق خلفه في ظلمة ، ثم ألقي عليهم من نوره يومشك فمن أصاب من نوره يومئذ اهندي، ومن أخطأ ضل، مُللَلك أقدول: جَعَلَ القلم على حلم الله صرَّ وجل؛ . فبالظلمة هي خَلْقُه تعمالي للإنسمان من نراب، والنور هو الهُدي. تجليَ الله تعالى به على بني أدم وهم ذُرٌّ - أي إمكان - في ظهـر آدم، قـمنهم من قيس من نوره أكبئر، ومنهم من قَـيَس أقل، قمن أخلدُ من نور الله اهتسدي. ونور الله في الإنسسان مكانه القلب، ويظهر وضاءةً على الوجب النضير بنعسمة الإبمان، وفي الحمديث : اللقلوب أربيعية: قلبُ أجرد ، مسئل السراج - يُزهر، وقبلبُ أَطْلَفُ مربوط على خلافه، وقلب منكوس ، وقلب مصفح. فأمسا القلب الأجرد فقلسبُ المؤمن، سراجه فسيه نوره؛ وأمسا القسلب الأخلف فسللسب الكالميرة وأمسسا القلب المنكوس فسقلب المنافق، حَرَف ثم أنكر؛ وأمسا القلب المُصَـفَحَ مُقلبٌ فَسِه إيمان ونفاق ، ومـثل الإيمان فيـه كــمشــل البَقْلة يمــدّها الماء الطبــب، ومــئل النفــاق فيــه كمسئل القَرْسة بمدَّها الدم والقَسيح، فأي المَدَّون خلبتُ على الأخرى خليت عليه). أخرجه أحمد.

اصطلاح مين دى بيران (١٧٦٦ - ١٨٦١) يقصد به الحسّ الباطن sens intime وكان قد سبقه إليه روسو (١٧١٦ - ١٧٧٨) . إلا أن مين هو الذي أشهر الاصطلاح وليس روسو. لأنه جعله من أجزاد نسقه القلسقي، فهنو الرغبة القوية الجياشة في النفس أن تعلو على وضعيانها والظروف التي تحبط بالانا، وأن تنجاورها، وهو والظروف التي تحبط بالانا، وأن تنجاورها، وهو باطن لأنه جهند نفسي مشعور به وإرادي . وهو باطن لأنه ليس جهدا عضليا.

اصطلاح نوما الأكويني (١٣٢٥ ـ ١٣٧٥) أخسده عن أرسطو، وهو نور داخلي غسريزي. يستشعر به الأمور بالقطرة والبديهة، أو تلفسانيا ودون إعسمال فكر، وأطبلق عليه جاليليو tume المستخد معلمه معلمه بسكال اسم naturate. وأعطاه بسكال اسم naturate ويقال يرى بنور الطبيعة، يعنى بالوجدان.

ئور ً محمدی . ......

نظرية الفسالة من فلاسفة الصوفية. تأثروا فيها بالحلولية المسيحية وجدفوا تجديفهم، فزعموا أن الرسول قد اجتمع فيه روحان: روح الهية قديمة لا يجرى عليها أحكام الفناء والنغير، وروح بشوية حادثة تجرى عليها أحكام الكون والفسادة وأنه عليها قد خلفه الله نعالى من نوره، قمن أحبه داخله من نوره عليها إ

نوس ...... Nos 'Ga

لفظ إغريقى يعنى العقل، فهو العقل مدبر الكون، وعلة الحركة والنظام، وهو علة فاعلية وغائية، ويتصف بالبساطة والقدرة والعلم، فهو بسيط لا يشركب من شئ، ووجوده للهذا في الموجودات بمقسادير نكشر أو تقل لايوثر في الكيف، ويتصف بالقدرة لكى ينفذ في كل شئ، وتقتضى القدرة العلم الكلى.

Species <sup>(E.; E.)</sup>; ...... Espèce <sup>(F.)</sup>; Spezies <sup>(G.)</sup>

بالفتح وسكون الواو، اسم دال على أسياء كثيرة مختلفة بالأشخاص ، وعند المنطقيين هو حقيقي وإضافي، والحقيقي كلى مضول على كثيرين مختلفين بالعدد فيقط في جواب ما هو. كالإنسان فإنه مقول على زيد وعمرو وبكر وغيرها في جيواب ما هو، وهذه ليست مخملفة بالحنقائق بل بالعبدد. والإضباني هو الكلى الأخص من الكلبين المقبولين في جواب منا هو. كالإنسان بالنسبة إلى الضاحك والماشي. وسمى بالإضافي لأن نوعيته بالإضبافة إلى ما فوقه وهو الحيسوان والجسم النامي والجسسم والجوهر. وكل من الحقيقي والإضافي له مرانب أو مرتبة. فالإضافي بالنسبة إلى مثله مراتبه أربعة، لأنه إما أن يكون أهم الأنواع وهو النوع العالى كالجسم. أو يكنون أخبس الأنبواع وهنو النبوع السنافل كالإنسان، أو أعلم من بعض وأخس من بعض وهو النوع الهنوسط كالجسم النامي والحيوان، أو

مهاينة للكل وهو النوع المفرد كالعقل إن قلنا إنه ليس بجنس، والجوهر جنس له. وليست للسنوع المحقيطي بالنسبة إلى مشله إلا مرتبة الأفراد، وله مرتبتان بالنسبة للإضافي، فهو إما مفرد أو سافل لاستناع أن يكون تحنه نوع، فإن كمان نوع فوقه فهو سافل وإلا فمفرد.

النوع الذي لا نوع تحنه بل بليه أسماء جزئية في شميجرة فورفوريوس. (الظر تسجمرة قورفوريوس).

نوع سافل ........ Espèce Inférieure <sup>(E.)</sup>; Unterere Spezies (<sup>(6)</sup> ليس تحته نوع البنة فليس بجنس البنة.

Higher Species (E.); Hilhere Spezies (G.)

Espèce Supérieure الله المنافع متوسط (Espèce Moyenne (F.); Mittlere Spezies (G.)

هو توع وچنس، وچنسه توع.

Noumenon (E: 6.) نومن Noumène (F.)

من الإغريقية وهو الشئ في ذاته، ويسعني ما يمكن تصوره والتفكيس فيه. وكان **السلاطون** أول

من استخدم اللفظ في محاورة تسماوس بمعنى الشي كما هو في الواقع، وكموضوع للمعرفة التأملية. واستخدمه كنط بمعنى الشي في حقيقته وهي موضوع للحدس العقلي وليست مدركأ حسياً، لكن العقل النظري - لما له من قوانين وطبيعة لا بنجاوزهما - لا يستطيع الإحاطة بهذه الحقيقة ويقصر عن بلوغها، ومع ذلك فإن العقل العسملي بفترضها ويسلم بمها، ومن ثم يصبح للنومن أو الشي في ذاته معنيان، أحدهما سلبي للنومن أو الشي في ذاته معنيان، أحدهما سلبي وهو دلالته على ما لا يمكن معرفته، والآخر أبحابي وهو كونه إحدى مسلمات العقل أبحابي وهو كونه إحدى مسلمات العقل العملي.

نيرقانا ......

لفظ سنسكوين بعنى حرفياً الإطفاء بالنفخ. ويطلق عند البوذيين على طريقتهم في بلوغ الخلاص من زيف الدنيا وإرادة الحياة، بإطفاء جذوة الحياة في الجسد، بإفناء الذات وملائناة الفردية والشخصية، والتوحد بالكل كوسيلة للعودة إلى المبدأ الأول الذي هو المبدأ الكلي والخير الاسمى، ويسمون من يبلغ هذه الحالة بالمستنيس الاسماء، والنيسرفانيا هي المستنارة illuminated، والنيسرفانيا في النيرفاني أوالفاني مستنير لان غشاوه الدنيا قد رأى الحقيشة رأى العين، وفني عن نفسه فيها، وهي حالة لم يبلغها العين، وفني عن نفسه فيها، وهي حالة لم يبلغها على الكمال إلا ببوذا، وهو لهذا الوحيد الملقب على الكمال إلا ببوذا، وهو لهذا الوحيد الملقب بالمستنير ، واستعار شوينهاود لفظ النيرفانا

وأطلقه على السعادة العقلية والنفسية التي يمكن أن يبلغهما من ينكر إرادة الحياة في نفسم. ويمحو فيها الميل إلى بقاء الذات والنوع.

ئيتشه الروسي ......... Ruski Nietzsche

اسم الشهرة للفيلسوف الروسى ليونتيث (١٨٣١ - ١٨٣١) وكان مع الأرستوقراطية، وحكم الصنفوة، ويقول بالفردية، ويسدى الكرامية لكل ما هو شعبى، ولما يُسمَّى أمة، ويظهر النفور من أية عواطف إنسانية، أو فلسفات مدارها الأخلاق الدينية.

نینشریهٔ ...... Naturism <sup>(E.)</sup>;.....

Naturisme (F.); Naturismus (G.) جمال الدين الأنغاني للديب أحمد

اصطلاح جمال الدين الأفغاني لذهب أحمد خسان في الهند، نقله عن فقهاء المسلمين هناك، وألف فيه كتاب الردّ على المعجرية، بالفارسية، وترجمه الإمام محمد عبده إلى العربية، وأورد فيه اسم النيتشرية، والدهرية والنيتشرية واحد، وهما المذهب الطبيعي، ودعوة أحمد خان كانت إلى غرى أسباب الطبيعة. (انظر دهرية، ومسلعب طبيعي).

لغة هى العزم والقصد، وهى الإرادة الباعثة للتدرة، القائمة على المعرفة، المتوجهة نحو الضعل؛ وقبل هى انعاث القلب نحو ما يراه موافقاً لغرض، من جلب نفع ودفع ضرر، حالاً أو مآلاً.

وسوء النية "" mauvaise foi في الفلسفة الوجسودية هو الكذب على الذات، وبواسطة سوء النية يحاول البعض أن ينهرب من الحرية والمسئولية.

وحُسن النية المستخون. والفعل الحركات والسكون. والفعل بحُسن النية الله والسكون. والفعل بحُسن النية أي بسلامة القصد، نبس فيه الرباء أو الطمع في عطاء ، أو النسوقاع لثناء ، ومن يضعل ذلك فهو المزور "Frand (E); Fraude (F).

المدينة الفاضلة التى أفامها روبرت أوبن (١٧٧١ - ١٨٥٨)، بقرية نيولاتارك، وهى أول محاولة يوتوبية لتحقيق حُلم البشرية لعلاج الفقر والعوز والحاجة، ولنعميم التعليم، وإنشاء مستوطنات تحكم نفسها بنفسها ويقوم عليها الفلاسفة وأهل الاختصاص. ويوتوبيا أوين تتالف من عدد من المزارعين أصلاً لا يزيدون عن ثلانة آلاف، ويدربون على الزراعة الميكانيكية. وتكون لنهم صناعاتهم المحلية، وتبنى لهم

المساكن المستقلة، ولكنهم يعيشون جماعات . ويتناوليون طعمامسهم في مطبعم القسرية، ولهم أندبتهم ومدارسهم، ويستمر أطفائهم معهم حتى سن الشاللة، ثم يُعَلَهاد بهم إلى المدارس العاسة، ولأول مرة أنشأ أوين مدرسة أطفال في بريطانيا سنة ١٨١٦؛ والملكية في القبرية على الشبوع، وناتج العمل يوزع على العاملين، والقرية نفسها شركة مساهمة . ولأي جماعية أن تنشئ مثلها؛ وتقبمها على أسس اشتراكية، ووصفها إنجلز من بعد بأنها اشتراكية خيالية أو يونوييسة utopian socialism . وانتشرت مجتمعات أوين شبيسهة نبولانارك في قرى أخرى مثل كوينوود همبشاير (أنشئت سنة ١٨٣٩ واستمرت التنجربة حتى ١٨٤٥)، وأوربسنمون بالقبرب من جلاسجو (أنشئت سنة ١٨٢٦ ولـم تستمر إلا سنة واحدة حنى ١٨٢٧). ورالاهين بكورك (أنـــُــــت سنة ١٨٣١ واستمرت حستي ١٨٣٣). ولم يُصُلُّر لنبو لانارك - القرية الفاضلة - أن نستمر بعد سنة ١٨٢٨ . بــــب الخلاف حسول دور الدين في القرية، وشكل النظام الحاكم .





(**&**)

هاثایوچا ...... Hatha Yoga

المصدر من هذا، وهو الوجود الجزئى المشار إليه للشئ، أو وجوده هناك، ويقتصدون به منا يكون الشئ هو هذا الشئ لا غيره، وهو وجوده المتعين ، والهذيّة، والإثية، والهويّة، كلَّ واحد، يقال هوية الشئ وهذيته (انظر هو هوية).

هرطقهٔ .................

Hérésie <sup>(F.)</sup>; Haresie; Ketzerei <sup>(G.)</sup>

مستصطلح بونائى الأصل من Hairesis، فالهراطقة واستخدم فى المسيحية ويعنى البلخة، فالهراطقة المستخدم فى المسيحية ويعنى البلخة، فالهراطقة أصحاب البسدع. وعن انهموا فى المسيحية بالهرطقة أوسابيوس، وبامفيلوس، ويبكودبلا ميراندولا، وببلاجيوس وغيرهم بالمئات. (انظر إرهاب فلمفي).

دبانة قديمة أسسها من يدعى هرمس المصرى، أو هرمس مثلث العظمة Hermes Trismegistus، وتنسب إلى كتب قديمة تسمى كتب طاط المشلث العظمة، مدونة باليونانية ولا يعرف أحد أصلها. وهرمس هو الاسم الذي أطلقه اليونان على الإله تحسوت Thoth، وسماه الأفلاطونيون المحدثون

المرحلة الرياضية من اليوجا، وغايتها التحكم في التنفس. ويستنكل وضع الجسم ركناً مهما فيها، وخاصة الوضع المعروف باسم وهست السلونس، وتُنسب إليها تحقيق صعجزات فسيولوچية ونفسية وذهنية، حيث يسيطر اليوجي على وظائف جسمه اللا إدادية وحالته المزاجية.

II y a (F.) ...... La La

العبالم والموضوعات من حيث هي توجد بوصفها عالماً وموضوعات، وليس بوصفها وجوداً في ذاته لا معنى له . ويستشأ «الهاهنا» من خروج ما هو لذاته إلى الوجود. (سارتر).

هذا إلى قرب، وذا لما بَعُد. وهذا إما موضوع لمفهوم كل شرط استعماله في جزئياته، أو لكل جزئي جيزئي منه، ولا إسهام في هذا الفهوم الكلى ولا في واحد واحد من جزئيساته، بل الإبهام إنما ينشأ من تعدد الموضوع له أو المستعمل فيه، ويرفعه النوصيف.

هرمس المثلث العظمة، أى له التعظيم ثلاث مرات، واعتبر جيوردانو برونو الهرمسية أصل الديانات جميعها، وفضلها على المسيحية، ونية إلى أن ما تذهب إليه في أصل الكون يشبه سفر التكوين، بل إنه مأخوذ منها، وكذلك أقوال كثيرة للمسيح وفي الأناجيل، وأنها تتنبأ بنزول ابن الله لهداية البشر، وتشبه في بعض نواحيها إنجيل يوحنا، وترجم فشنو في العصور الوسطى الكتابات الهرمسية إلى اللاتينية واعتبرها أصل الأفلاطونية.

An Sit ? (L.)

حرف استفهام يُطلب به التصديق، وهو قسمان: بسيط ومركب، من حيث أن الستصديق ينقسهم إلى الشصديق بوجود الشئ، وإلى الشصديق بلبوته لغيره، والأول مثل: هل الله موجود؟ ويسمى مطلب هل مطلقاً، والثانى مثل: هل العالم حادث؟ من حيث يُطلب به وجود صفة أو حال لشئ، ويسمى «مطلب هل مقيداً».

فى اللغة هو الحين، وفى الاصطلاح كيفية نقسانية فيها القلق والخوف والرجاء. والهم مقولة وجودية من حيث أن الموجود مسئول عن وجوده ، ومشغول به أو مهموم soucieux، وإذا كان يريد، أو يشتهى، أو ينفر إلخ، فبإن ذلك نتيجة لأنه مهموم من حيث أنه سوجود. والهم تتيجة لأنه مهموم من حيث أنه سوجود. والهم

من دواعى الفعل، لأن المهسموم هو مَن اجتسمعت نفسه على أمر، فبإذا أزمع عليه فيهو الهسمسام. والمهمموم تتنازعه نفسه، ولهلذا قبل الهُمّ جهاد فكرى.

They (E.); Ils (F.); Sie (G.)

من مصطلحات الفلسفة الوجودية إشارة إلى الآخرين. والوجود مع الآخرين يشغل الفرد عن نفسمه، وقد يسلب الأخرون ذاته فيكون سقوطه إلى قيمهم وأخلاقياتهم ومعاييرهم. ولذلك كبان النصراع معهم متسدور عليه، فالآخرون هم الجسحيم ، والإنسان غيسر الأصيل هو الذي ينسبعهم وكنانه واحسد من قطيع، أو بشكّل معهم ما يسمى الجمهور، وأخلاقيات القطيع أو الجمهور هـي أدني أخلاقيات يمكن أن تكون لأقل أفراده وعيًا. والوجمود مع الآخرين يسعنس الوجود في العالم، والشاريخ هو حركة الأحداث والصلاقات في المعالم بين الأنا والهُمُ أو الأخرين، ويشوقف مصمير أي إنسان على وجوده مع الآخرين، ودخبوله التاريخ هو دخول جمعى، والمصبر يربط الجسميع بنفس المعلاقة التي يربطهم بهما القندر Fate ، ومصير كل فبرد من مصبر جبله، ولكل جيل منصيس، وكل فرد في هذا الجسيل يشسارك الهُمُّ أو الآخسرين في هذا المصير. (انظر الوجود في العالم).

هندوسية المنطقة المنط

Brahmanisme $^{(F,)}$ ; Brahmanismus $^{(G,)}$  ; البرهمسية Brahmanism<sup>(E.)</sup> نسبةً إلى الإلة براهما، ويسمى كهنتها البراهمة، ولا يوجد لها مؤسس وإن كان أساسها عقائد الأربين والطورانيين بعد اندماجها وانصالها بغيرها من الأفكار والعقائد لسكان المنطقة. وكنابها الغيدا Veda، ويشتمل على أربعة كستب في الطقسوس والشسعبائير والأناشيسد والأدعيات، قمتها الأوبانيشاد Upanishads الني يقال إنهما وضعت في الفترة من ٨٠٠ إلى ٦٠٠ ق. م، وتجمع كل الآلهة في إله واحد له ثلاثة أسيماء، هي : البراهما Brahman أو المُوجـــد. والفسشين Visnu أو الحسافظ، والسينف Siva أو المُهلك، وبراهمان هو الله باللغة السنسكريتية، ويقابله الأتما Atman أي الشيطان، أو عنصر الشرّ في الوجود، أو الروح الفسردية، وهي قبس من الروح العسام وتحلُ في الإنسسان ، ولذلك ضروح الإنسان مثلثة كمذلك، فهي براهما عندما تخلق، وفشنو عندما تسمى للحيفاظ على الحضارة. وسيفا عندما تُهلك وتدمر.

الطو (Ex Fr L.); Es (G.)

الغيب الذي لا يصح شهوده للغير، كغيب الهوية المعبر عنه باللاتعين. والهو في التحليل النفسى جزء التسخيصية غير المعروف إلا ما نستخلصه عنه من الأحلام والأعراض العصابية، ويقابله الأنا، فالهو لاشعوري، وبدائي، وغير منظم، وانفعالي، ويتجاهل ويتناسى المتناقضات، والأنا عكس ذلك تماماً، والهو يطبق مبدأ اللذة والأنا يطبق مبدأ الواقع.

ومعناه بالحقيقة الوجود، سمى رابطة لأنه يربط بين المعنيين، كسما في قولنا: «زيد هو كاتب»، فإن معناه في الحقيقة: «زيد موجود كاتب». ويعبر عن الوجود يقعل الكينونة cose النابة العربية وفي كثير من اللغات، فحينما نقول اللغة العربية وفي كثير من اللغات، فحينما نقول دويد كاتب» أقصد «زيد هو كاتب» أو «زيد بكسون كساتبساً»، وأن زيداً إذن لابد أن يسكون بكسون كساتبساً»، وأن زيداً إذن لابد أن يسكون موجوداً وإلا لما أمكن ابتداء أن نضيف إليه شيئًا، ومن ثم فضعل الكينونة، أو الضمير «هو»، بدل على الوجود، إما بالنسبة إلى الموضوع، وإما بالنسبة إلى الموضوع، وإما بالنسبة إلى الموضوع، وإما بالنسبة الى الموضوع، وإما دائماً في كل حالة نحكم فيها بشيء ولكن ليس من الضروري

هو المطلق ...... Soi Absolu (F.)

الذي لا تكون هويته موقبوفية على غيره ، ويُكنِّي به البيعض عن الحيقيقية المشهبودة لهم،

المتجلّة لسرائرهم من وراء أستار الجبروت، من حيث هي هي، من غيسر ملاحظة اتصافها بصفة من صفاتها ، ولذلك يضعونه موضع الموصوف ويجرون عليه الأسماء حتى اسم الله.

Hussism <sup>(E.)</sup>; Hussismus <sup>(G.)</sup>

أفسكسار حسنا هسوس (١٣٧٠ ـ ١٤١٥) الإصلاحية، وفلسفته تحتل مكانة تتوسط فلسفتى ويكليف ولوثر في سلسة الفلسفات الإصلاحية الأوروبية البرونسنانية، ودفع حياته ثمناً لتمرده، وخاص أتباعه من بعده عدداً من الحروب الأهلية (١٤١٩ ـ ١٤٣٧) كانت تعبيراً عن تزايد الروح القومية والرغبة في الإصلاح الديني.

الهسوهو، والهمى هي، كلاهما لفظ مركب جُعل اسماً فعرّف باللام، تقول هو يعيته وتقصد أن الشئ الواحد له اعتباران، فكما يقال اهداك عقال اهداك بقال اهدوا يقال اهدوا يقال اهوموه، للتأكيد، والعكس الاهسو soi. دموهو برجود وحدة بوجه من الوجوه بين الذين، فما كان في الكيف يقال له شبه، وما كان في الكم فهو مساو، وما كان من الإضافة فهو مناسب، وما كان هوهو في الجنس قبل له مجانس، وما كان من النوع قبل له عائل؛ وأيضاً مجانس، وما كان من النوع قبل له عائل؛ وأيضاً مما كان هو هو هي الخواص يقال له منساكل.

ومقابل الهوهو على الإطلاق الغير، وينظلق الهوهو على ما يدل عليه الواحد من جهة العدد، وذلك فيما إذا كان له استمان، كقولنا: إن مسحمداً هو ابن عبد الله؛ أو من جهة النوع، كقولنا: اإنك أنت أنا في الإنسانية؛ ومنه هوهو بالجنس، كقولنا: إن هذا الفرس هو هذا الجيمار في الجيواينة؛ ومنه ما هو بالمناسبة، وبالموضوع، وبالعرض.

المصدر من الهوهو، وهي الاتحـاد في الذات والوجود.(انظر هفية).

لغة هو ميل النفس إلى ما تحب وتشبيهى محموداً كان أو مذموماً، ثم غلب على غير المحمود، بقال فيلان اتبع الهوى إذا أريد ذمه. وعند أهل الشرع الهوى هو الميل إلى الشهوات والمستلذات من غير داهية الشرع، بقال فلان من أهسل الأهسواء لمن زاغ عن طريقة أهل السنة والجماعة ، والمراديصاحب الهوى المبتدع المائل إلى هواه في أمسر الدين، ويسسمى أهل الأهواء بأهل البحرع أيضاً. وفي الاصطلاح الهوى هو بأهل البحرة أيضاً. وفي الاصطلاح الهوى هو مبلها إلى ما يلائمها، وإعراضها عماً بنافرها، ومو عند فيلاسفة الصوفية محبة الحق خاصة بخيلاف المعنى الشيائع من أنه الميل إلى خلاف بخيلاف المعنى الشيائع من أنه الميل إلى خلاف الحق .

اسم مستق من حرف الرباط الذي بدل على ارتباط المحسول بالموضوع في جوهره، وهو حسوان أو حسرف هسوا في قبولهم ازيد هو حيوان أو إنسسان، وهبوية الشمئ، وعينينه، ووحدته، وتشخصه، وخصوصيته، ووجوده المنفرد، كل واحدً. وقبل إن الأمر المنعقل من حيث أنه مقول في جواب ما هو يسمى ماهية، ومن حيث ثبوته في الخارج بسمى حقيقة، ومن حيث امتبازه عن الأغبار يسمى هوية. وهوية الحق تعالى عينه الذي الأعبار يسمى هوية. وهوية الحق تعالى عينه الذي لا يمكن ظهوره، ولكن باعتبار جملة الأسماء والصفات فكأنها إشارة إلى باطن الواحدية.

لغة صورة الشئ وشكله وحالته وكيفيته. والهيئة والعَرَض مشقاربا المفهوم، إلا أن العرض يقال باعتبار حصوله. يقال باعتبار حصوله. ويكثر استعمال لفظ الهيئة في الخارج، والوصف في الأمور الذهنية. وعلم الهيئة اسم قديم لعلم الفلك.

هيبيز....... الهيبز، صرّعة كانت في السبعينات. جماعات الهيبز، صرّعة كانت في السبعينات. وهؤلاء من الشباب الغاضب اللامنتمي، آثروا الحياة خارج تجمعات المدن والقرى، وحيانهم شركة على طريقة الشركة المسيحية، غير أنهم لا يؤمنون بالله، ولا يعشق دون بالأدبان، والإيمان

بالكلية لم يدخل قلوبهم، وعضولهم خواء، فلما سفهوا ضلَّت نفوسهم ، وعبدوا هواهم، وعادوا الحضارة، وخاصموا المدنية، ولكنهم ليسوا ثواراً وإنما مستعردون ، وفارقٌ بين الشعرد والشورة، والأول مجدب وخبواء وعدم، والثانية مخبصبة ومثمرة وتهدف إلى التغيير للأحسن والأفضل. وبساير الشمرد تعاطى المخدرات، والانكساب على الجنس الذاتي والغييري، ومع نفس الجنس ومع غير الجنس، يفعلونه كتعاطيهم للمخدرات. ولا ينششون به عبائلات، وصبلاتهم مقطوعة بالمجتمع، وليست لهم وظائف، ويعيشون على التسمول، وعلى حسساب أولاد الأغنياء من زملائمهم، ويخرجـون على التقـاليد في اللبـاس والمظهر، ويطلقون لحاهم وشعورهم. ويضمون القلائد والنمائم من رءوس الكياش والجماجم والصُلِبان المعقوضة، إعرابًا عن معارضتهم للأدبان، بتمثلون الشيطان في عصبيانه وتمرده، والتبس مظهرهم على الناس مع انتشار الفلسفة الوجودية، فاعتنقد الناس أنهم وجوديون، والوجودية منهم براء، وربما اسمهم الهيسيسزة تحريف من tappy أي السعيد، فهم السعدا Les Gais<sup>(F.)</sup>; The Gay <sup>(F.)</sup> يكن الحسون بداخليهم، وهم المسكمون Die Müssiggunger (G.); Loufers (E.); Les Flâncurs (F.) دائمو التعاطي للحشيش، ومن شأنه مع المتعاطي إحداث حالة من النشوة والانبساط حتى ليعزف عن الدنيا ويعشزل الناس. وربما اسمهم الهيبيز على طريقة أرستوفان الإغريقي كنائب المسرح

الساخر، وله مسرحية الفرسان Hippeis ، وهم جسماعة كانوا يتحلقون حبول الغوغاء، ولهم فلسفتهم الغوغائية، فربما اسم الهيبيز hippies تحريف لاسم عنها الإغريقية، فهم فرسان من ورق، وخيولهم هباء، وسسميهم قد أفلس وأبلس.

Hegelianism <sup>(E.)</sup>; .....

Hégélianisme (E.); Hegelianismus (G.)

ظهر أثر هيجل (١٧٧٠-١٨٣١) في التفكير الميتنافينزيقي وعلم الجمنال والنظرية السياسية والاجتسماعيمة وفلسفة المدين والتاريخ، وتراوح تأثيره فيهاء واختلفت النتائج التي توصلت إليها الحركات الهبجلية ، ولم يكن اختلافها لاختلاف الظروف بقدر ما كان بسبب التناقيضات في الفلسفة الهيجلية نفسها، تلك التناقضات التي اعتبرها هينجل خظات جدلية في حياة العقل الكلى، تأتلف في وحدة فلسفية لكنها تخلفي صراعاً هائلًا، سرعان ما تفجّر في خلافات حادة بين مريديه الذين تجمعوا في يبينه في شكيل جمعية للنقد العلمي، انقسمت من بعد إلى يمن ويسار، وكنان خير منا قدمه الينمين (جنابلر، وهينتج، وشاللر، وميشليت، ودوب، وجانز. وروتشسر، وهوثو) تشرهم لأعممال هيسجل الكاملة. واتجمه اليسار إلى الإلحماد وإنكار الدين (فيمورباخ وشتراوس)، ثم توجّه إلى السياسة يطلب التغمير حاملاً شعار هيجل المعمقول مو الذي يجب أن يكون»، ولكنه طالب كــــذلك

(روج) بإنزال العقل من السماء الهيجلية إلى أرض الواقع، بنبذ تهاويم المستافييزيقا، والاستمساك بالحرية، ولكنها الحرية الحقيقية وليست شيئاً ضبابياً ميتافييزيقياً (ماركس). وانتقل تأثير هيجل من ألمانيا إلى أوروبا وأمريكا في الحركة المناهضة له على يد كيركجارد، ولكن الخط الهيجلي ظل مرفوعاً في بريطانيا، وتمثل في المهيجلين المحدثين أصحاب المنشوو الهيجلي المهيجلي المنشوو الهيجلي الماركسية اللينينية، والبراجمانية، والوجودية في المسرن العشرين، وبالقطع فيما بعد ذلك من المسئور.

نيار معاد للماركسية، كان ظهوره في انجلترا وأصريكا في النصف الثناني من القرن التاسع عشر، كرد فعل للمادية والوضعية، وللدفاع عن الدين والفلسفة التأملية، وتوعمه جرين، وبرادلي، وروس، وماكتسجارت، وغيرهم، وانتشر هذا النيار في إيطاليا في فلسفة كروتشه وجنتيله، وفي هولندا في فلسفة بولاند، وفي المانيا عقب الحرب العالمية الأولى، وفي فرنسا بعد الحرب العالمية الثانية، وخالطته الوجودية بعد الحرب العالمية الثانية، وخالطته الوجودية عند جان فال ، وإيبوليت ، وكوجيف. وترفض عند جان فال ، وإيبوليت ، وكوجيف. وترفض فلسفة الحياة الجديدة الجدل، وتفسير هيجل بروح فلسفة الحياة. وفي سنة ١٩٣٠ أقيم مركوز فلسفة الحياة. وفي سنة ١٩٣٠ أقيم مركوز

للدراسات الهيجلية تحت اسم الاتحساد الدولى للهيجلية، وكانوا يعتبرون هيجل «أرسطو العصر الحديث»، ويقولون عنه إنه الخير الذي عاد على الدراسات الأوروبية، كالخير الذي عاد على الدراسات اليونائية بأرسطو.

الهيجليون اليساريون من القرن التاسع في النسلانينات والأربعينات من القرن التاسع عسشر، ويمشلون الجناح المنظرف من مدرسة هيجل، ويذهبون في تخليد الوعي الاجتماعي اللي التنبيه إلى حالة الاغتراب أو الاستلاب التي يحساها الإنسان في ظل الفكر الديني، والفكر المسيحي خاصة، ومن أقطاب الهيجليين الشبان شتراوس صاحب كتاب «حباة المسيح» (١٨٣٥) وبرونو باور، وفيسورباخ، وموسى هيس، وبرونو باور، وفيسورباخ، وموسى هيس، بداياتهما إلى هؤلاء النسبان ثم وجها النقد بداياتهما إلى هؤلاء الشبان ثم وجها النقد بورجوازية متطرفة، لم يكن لها من صدى إلا بورجوازية متطرفة، لم يكن لها من صدى إلا أنها عبارات ثورية.

مسيحية أورثوذكسية، ومن مؤلاء هوش، وجابلر، وطور المتأخرون منهم المذهب كقوة مضادة للهيجليين الثبان، وهدفوا جميعاً إلى تصحيح الفهم لهيجل.

هيجليون بمينيون.....

Right - wring Hegelians (E.);.

Droits Hégéliens (F.); Recthegelianer (G.)
هم أنباع الهيجلية الحقة عم أنباع الهيجلية الحقة المحليد، وإردمان، Arthodoxe
وفيسشر، وحاييم، ونسيللر، وميسئليت، وكوثوفيشر، وكانوا أكاديميين ويعملون أسائذة للفلسفة ولم تضطهدهم السلطة، على عكس الهيجلين اليساريين نقد كانوا ثواراً، ولذلك كانوا بعملون من خارج الجامعة التي هي هيئة رسمية.

خادمة ريته ديكارت رائد الفلسفة الحديثة المعدية المعدية المعدية المعدية المعدية الفلسفة المعدية المعدي

بنزلة برد تحولت إلى الشهاب رئوى، ومات فى السويد برعاية هيلانة، ويسبها دفنوه فى مقبرة الأطفال الذين ماتوا بدون تعميد. وسعت هيلانة حتى نقلوا رفانه إلى فرنسا بعد سبع عشرة سنة، ودفنوه فى كئيسة سانت چنفييف، وطالب بعض رجال الثورة سنة (١٧٩١)، بنقل رفاته إلى مقابر العظماء حالبانتيون، ورُفض الطلب، واستقرت الرفاة فى كئيسة سان چرمان دى بريه، وكل ذلك الرفاة فى كئيسة سان چرمان دى بريه، وكل ذلك بسبب هيلانة!!

هيلواز ..... Héloise (۴۰)

هيلواز أو هلويزة، فناة الفيلسوف الفرنسي أبيــلار (١٠٧٩ -- ١١٤٢) ، وكان له معــها شأن وأي شأن، فنقد تأثرت بهما حيماته وانتجت الفيلسوف الذي نعرفه ؛ ففي سنة ١١١٨ ــ وكان عسمره تسمعًا وثلاثين سنة - وقع في غرامهـــا . وكان عمرها سبع عشمرة سنة، وكان يلاقيها سرًا فضبطه عمها، فـقرر أبيـلار أن يهرب بهما إلى بلده، وهناك ولدت له ولدًا سيمياه للعسجب استطير لاب Astrolabe ثم عساد إلى بناريس وتزوجها سرًا، وتآمر عليه عمّها، واستأجر بعض البلطجية الذين ترصدوا له وهو نائم معها، فنزوا عليه وخصوه، وانتشرت الفضيحة، فقرر أبيلار أن يعتزل في الدير، ثم ابتني لنفسم ديرًا يعلم فيه الفلسفة، وكتب لنا فيه خمسة كُتب فيها، ووضع منهجًا عقليًا في البحث ، فكان بما كتُبَ ووضَعَ رائدًا خَرِية الفكر في أوروبا كلها، وبذلك كانت الفلسفة هي الفائزة من حكايته مع هيلواز.

روح وفكر العصر الهيلينى، وهو العصر الذي يضع بين خروج الإسكندر الأكسبر من اليونان لغزو العالم (٣٢٣ ق. م) حتى سقوط المسالك اليونانية على يد الدولة الرومانية (٣٠ ق. م)، وتختلط فيه الفلسفات اليونانية بالمعتقدات والأفكار غير اليونانية لشعوب آسيا الوسطى والبحر الأبيض، وتوفر على هذا العصر فلاسفة لم يكونوا يونانيين ولكنهم سكنوا أثينا وكتبوا بالبونانية، مثل: زينون، وأبيقور، وفيلون، وكبدوماخوس، وأنتيبوخس، وبانتيتياس، وكليتوماخوس، وأرقلاوس، وقرنسادس، وكان وبوسيدونيوس، وأرقلاوس، وقرنسادس، وكان الفكر ما الفكر ما الأبيقورية والرواقية.

الهيمولى هى المادة، والهيولانية أو التشكّل الهيمولائي هى نظرية قبابلية الهيمولي للصمور الجسمية وتشكّلها بهنا، وبهنا يفسسر ارسطو والمدرسيون تكوّن الأجسام من مادة وصورة.

شئ قابل للصور مطلقاً من غير تخصيص بصورة معينة، ويسمى بالمادة، وهي على اربعة أفسام: الهيولي الأولى، وهي جوهر، غير جسم محل للصورة الجسمية، والهيولي الثانية هي جسم

قام به صورة كالأجسام بالنسبة إلى صورها النوعية؛ والهيولى الثالثة هي الأجسام مع الصورة النوعيسة التي صارت محلاً لحصور أخرى كالخشب لصورة السرير؛ والهيولى الرابعة هي أن يكون الجسسم مع الصورتين محسلاً للصورة كالأعضاء لصورة البدن؛ فالهيولى الأولى جزء كالأعضاء لصورة البدن؛ فالهيولى الأولى جزء الجسم، والثانية نفس الجسم، والثانية والرابعة الجسم جزء لهيما. والخيلاصة أن الهيولى عل الحسم جزء لهيما. والخيلاصة أن الهيولى على الإطلاق هي الهيولى الأولى، فإطلاقها على باقى

الأقسسام بالتقييد بالثانية والمثالثة والرابعة. وللهبولى أسماء باعتبارات، فهى قابل من جهة استعدادها للصور، ومادة وطيئة إذ يتوارد عليها الصور المختلفة، وعنصر إذ فيها تبدأ التراكيب، واسطاقس إذ إليها ينتهى التحليل والهيولاني Hylétique هو المنسوب للهيولي، تقول العالم الهيسولاني Raison Hylétique وهو قوة للنفس مستعدة لقبول ماهيات الأشياء مجردة عن المادة.

海 海 敦







Duty (E.); ......

Devoir; Obligation  $^{(F,)}$ ; Divorium  $^{(G,)}$ ;

Pßicht; Verpflichtung that

هو الاستحسان ، يقال يجب أي يُستَحسن، وسمَوه الوجوب العرفي الاستحساني ، وقابلوا بينمه وبين الوجوب العنقلي والشرعي. والأول سا يلزم صدوره عن الفاعل بحيث لا يتمكن من الترك بناءً عملي استلزامه محالًا. والشاني هو ما يكون تاركه مستحقأ للذم والعقاب والوجوب شُغَل الذَّمَّة، ووجوب الأداه طلب تفريغ الذمة. والواجب في العمل اسم لما بلزم علينا. ويتصبر الواجب عن الضرورة والقسـر حيث الضــرورة معنى ميتافسيزيشي أو فيزيقي، والقسم هو كل مما يمنع الفيعل عن التبحيق، ولكن الواجب مبعني أخسلاقي ينقسوم على الإرادة الحسرة الشي تأنزم صاحبها بقيم وأضعال مصينة، ويميزون بينه وبين الالتمسيزام ، حبيث الالنزام شبعور باطن، بينميا الواجب أمسرٌ عيني. وللواجب تقسيسمات **باعتبارات : الأول** باعتبار فاعله ينقسم إلى فرض عين وفرض كفاية، فغرض العين ما وجب على كل واحد من آحماد المكلفين، وفرض الكمفاية مما وجب على بعض معين، أو على الكل بحيث لو فعل السعض لسقط عن الكل؛ والشاني باعسبار نفسه ينقسم إلى معيّن ومخيّر ، والمعين ما نبت بالأمر بواحد معين، والمخير ما ثبت بالأمر بواحد مبسهم؛ والشالث باعتبار وقتبه بنقسم إلى مضيَّق

وموسع، فإن كان زمان الواجب مساوياً له سُمى واجباً مضيفاً، ووقته بسمى معياراً، وإن كان زائداً عليه يسمى واجباً موسعاً؛ والرابع باعتبار مقدمة وجوده ينقسم إلى مطلق ومقيد، فالمطلق ما لا يتوقف وجوبه على مقدمة وجوده من حيث هو كذلك، والمقهد بخلافه، وقيل المطلق ما يجب في كل وقت وعلى كل حال.

والواجبات إيجابية وسلبية، والإيجابية مثل يجب عليك أن تسدد ديونك، والسلبية مثل لا نسارق؛ ومنها الواجبات القانونية التي يتسرنب العقاب على منتهكها؛ والواجبات الأخلاقية العامة الني لا يترتب قانوناً شئ على عدم أداثها؛ ومنها ما هو نحو الله، وما هو نحو الغير، وما هو نحو السنات ؛ ومنهسا واجبات الصدالة، وواجبات الإنصماف، والأولى قانونية محافظة، والشانية خاصــة بما ينبغى وثوريــة. وقد تتنازع الواجــبات فيصا بينها، وكان تزاعبها موضوعاً متجدداً للدراما. وعموماً فإن الإنسان يحل الصراع دائماً في ضوء الظروف النبي تمليسها كلُّ حالة، فسيؤدي بعض الواجبات على حسماب البعض الآخر، ولكن الأولوبة في حساب الواجبات تكون دائماً مع تسماوي الظروف للواجب الذي تدفع إليه الاعتبارات الأسمى. وبشكل عام تفضّل النواهي على الأواسر، والواجبات الكلية على الجنزنية. والعبدل على الإنصاف. وكبان كشط يُترجع الواجب إلى العقل العملي السابق على كل

تجسربة؛ والغسرويديون بردونه إلى الأنا الأعملى المنشدد، وهو مركب من التربيسة والعوامل الوراثية؛ واللاهوتيون يربطونه بالإيمان، فكلما زادت تشوى المرء، كملما كان إتيمانه للواجب تلقائياً وعن طواعية، والأخلاقيون يروز فيه تأكيداً وتحقيقاً للشخصية، (انظر أيضاً عملم الواجبات).

هو ما يمتنع عدمه أو لا يمكن عدمه؛ والواجب الوجسود هو الذى يمكون وجسوده من ذاته ولا يحتاج إلى شئ أصلاً؛ والواجب الوجود لذاته هو ما يكون وجوده لذاته وليس من غيره؛ والواجب الوجود بغيره هو الذى يحسناج إلى علة توجب وجوده؛ والواجب الوجود بغاته بوجود هو عينه هو الله.

واجب أخلاقي ...... Devoir <sup>(F)</sup>; Das Sollen <sup>(G)</sup>

واجب كنط، يتول: الواجب الأخلاقى هو ما يُقرر وفقاً لقاعدة، والقاعدة هى المبدأ الذاتى: اكل ما فى الطبيعة يعمل وفقياً لقوانين، والمكانين العامل . أى الإنسيان . هو وحده الذى لديه القيدة على الفيعل وفيقاً لقوانين ـ أى وفيقاً غلى الفيعل وفيقاً لفكرته عن القيوانين ـ أى وفيقاً لمبادئ \* والواجب إذن هو ضرورة إنجاز الفعل احتراماً للقانون عموماً، والقانون يتميز بأنه كلى. أى صادق فى كل الأحوال. والتقانون الأخلائي خيصوصاً هو القانون الذي يقول إن الفياعل

الأخلاقي ينصرف أخلاقياً إذا احتكم إلى العقل دائماً. وسبطر العقل على كل مبوله. والواجب آمر مطلق يربط الإرادة بالقانون، وبالقاعدة الصالحة لأن تكون مبدأ للعقل. والواجب الأخلاقي يحتم أن نفعل بحسب القاعدة الني تتول الأفعل كما لو كنان ما تفعله هو قانون كلى عليك وعلى الجميع؛ وافعل بحيث تعامل الإنسانية في شخصك وشخص غيرك؛ وافعل كما لو كنت تشرع لتفسك، يعنى مقسور على فعل ما تفعل، وإنما أنت تفعل بإرادتك الحرة.

واجب الإعالة ......

اصطلاح يوسف لينكيوس يوير (المتوفى سنة واجب الجندية، وكأنه كما أن الجندية واجب واجب الجندية، وكأنه كما أن الجندية واجب وإلزام على الفرد تجاه المجنمع والدولة، فالإعالة الكريمة كسذلك واجب وإنما من قبل المجنمع والدولة للأفراد، وتشبه فلسفة لينكيوس فى ذلك فلسفة المغلمة الملقية المطبقة فى مصر، مع فارق أنه فى مصر فالمقابل للخدمة الإجبارية فى الجيش فى مصر فالمقابل للخدمة الإجبارية فى الجيش زميد جداً، والمقابل للخدمة المدنية فى غابة المتفاهة، ولا يوجد عندنا بالمرة شبيبه لواجب الإعالة هذا.

هو غير المنتسم من الجمهة التي قيل له أنه واحد، فسن غير المنقسم ما لا ينقسم في النوع. كالإنسان، فيقال واحمد نوعي، وأفراده واحدة

بالنوع؛ وما لا ينقسم بالجنس؛ كـالحيوان وأفراده کالإنسان والأسد والنمر - واحدة بالجنس؛ وما لا ينقسم في الفصل، كما يقال الناطق واحد في الحميوان ، وما لا ينقسم بالعرض كما يشال : الكاتب والمضاحك واحسد في الإنسمان، فإن الإنسان عبارض لهمما؛ ومنا لا ينقسم في الموضوع. كالكاتب والضاحك. فإن الإنسان موضوع لهما لكونه موصوفاً بهما؛ وما لا ينقسم في المحمول كمما يتال : القطن والثلج واحد ني البياض. فإن الأبيض محمول عليهما: وما لا ينقسم في النسبة كما يقال: إن نسبة العقل إلى النفس واحد؛ وما لا ينقسم بالحد، أي حدَّه ليس لغيره ، وليس له في كمال حضيقة ذاته نظير، فهو واحد بالكلية، ولهذا بقال إن الشمس واحدة؛ وما لا ينفسم في المعدد كمالخط الواحد، والجسم الواحد، وهو إما أن يكون فيه كشرة بالضعل فيكون واحدا بالتركيب والاجتماع، كالشجرة، فإنها مركبة من أجزاء مقدارية متخالفة؛ وإن لم تكن به كشرة بالضعل فمهي بالشوة فهمو متحمل وواحد بالاتبصال؛ وإن لم تكن فيه كنثرة بالفعل ولا بالقوَّة فهو واحد بالعدد على الإطلاق؛ وما لا ينقسم بالعدد قد بكون غير منقسم بالصورة وقد يكون منقسم بالكمية، كالإنسان الواحد والفرس الواحد؛ وقد يكون غيـر منقسم بالكمية والصورة وهو على ضربين، فإن كان له وضع فهــو نقطة. وإن لم يكن له وضع فــهو ا**لواحـــد** الكلي الذي هو مبدأ العدد، ويقال له كذلك ركن العدد ولا يعتبرونه عدداً؛ ويطلق الواحد بالشخص

لما يكون تصوره مانعاً من وقبوع الشركة فيه كرزيد، وواحد لا بالشخص من حيث مضهومه واحد وفكنه كثير من جهة الانطباق على الأفراد كإنسان؛ والواحد النام ما يحصل له جسيع ما يكن له مس الأجزاء كالدائرة والكرة؛ وإن لم يحصل له جميع ما يمكن له فهو الواحد غير النام بحط المستشيم فيان الزيادة عليه ممكنة دائماً؛ والنام إما طبيعي أي خلقي كزيد، وإما وضعي أي منسعلق بالوضع، أي الذي اصطلحوا عليه، كالدرهم والدينار؛ وإما مشاعي - أي مضعلق بالصناعة - كالبيت الواحد، ويقال لكل صوجود واحد من جهة ما هو موجود بالوجود الذي يخصه.

والواحد يحق ليس عنصراً، ولا جنساً، ولا نوعاً، ولا فرداً، ولا فصلاً نوعياً، ولا خاصة، ولا غرَضاً عاماً، ولا حركة، ولا نفساً، ولا عقلاً، ولا كُلاً. ولا جزءاً ، بل هو الواحد على الإطلاق، فلا كثرة، ولا تركيب.

والواحد الحقّ ليس مادة، والاصورة، والاكما، والا بُنعت، والابتحف بمقسولة؛ وهو واحسه محض، الابتكثر، والا ينتسم؛ وليس زمسانا، والامكانا، والاموضوعا، والامحمولا، والا كَالاً، والاجزءا، والاجوهرا، والاعرضا،

والواحد الحق لا يستمد وحدته من غيره، بل هو الذي يهب الوحدة لغيسره، وليس لسلسلة واهبى الوحدة من ابتداء إلى غير نهاية، بل لابد من التوقف عند واهب أعلى هو الواحدة الحق،

وهبو الواحد الأولى، وكل ما يقابل الوحدة إنما يستمدها منه، وعنه تصدر كل وحدة، وكل ماهبة، وهو الحبة، وهو ماهبة، وهوالخالق، والمبدأ لكل حركة، وهو وحده الجدير بوصف الواحد، وما عداه يقال عليه الواحد مجازاً.

والواحد الحق، هو المحض، المسوط، المحيط بجميع الأشياء البسيطة والمركبة. وهو علة آبة الشي وكثرته؛ وهو ضاعل العدد، فالواحد قبل الاثنين، والاثنان بعسد الواحد، والاثنان من الواحد، والاثنان محدودان والواحد غيير الواحد، والاثنان محدودان والواحد غيير محدود، لأنه من الوحدة، وليس كذلك الاثنان. والواحد على والواحد على والواحد على الاشار، وهو الله على الأشار، وهو الله من الوحدة، والكمال، وهو الله الاشار، وهو الله الاشار،

واحد وكثرة .....واحد وكثرة المساسية

استخرق التفكير في مصدر الأشياء تاريخ الفلسفة اليونانية كله، وترجع بداية هذا التفكير لعبهد ما قبل سقراط، حيث شغل الفيلاسفة الأواثل بمناقشة ما إذا كان العالم أصله مبدأ واحد، كأن يكون الهواء وحده، أو الماء وحده، أو أن أصله عدة مبادئ، كأن تكون الهواء والماء والنسراب والنار، وهي مستمكلة قسامت في كل والنسراب والنار، وهي مستمكلة قسامت في كل الفلسفات المعروفة، وتمثلت في الأديان في تعدد الملاهة، وفي الديانات الموحدة في رفسضها الألهة، وفي الديانات الموحدة في رفسضها للكرة.

فلسفة وليام هاملتون (١٧٨٨-١٨٥٦) التي تنكر الثنائيات وتقول بوحدة الشعور أو الوعى، وموضوع هذا الشعور أو الوعى، فالوعى علاقة بين العبارف أو الواعى وبين موضوع المعرفة. والواحدية في الإدراك بأن تكون المعرفة مباشرة لابواسطة، وليس الإدراك استنتاجاً بأننا نعى أولا ثم نستنتج بعد ذلك الوجود الحاضر لموضوع فيسرياتي، فالإدراك لاينفسصل عن المدرك ولا فيسرياتي، فالإدراك لاينفسصل عن المدرك ولا

Monism <sup>(E)</sup>; ...... Monisme <sup>(E)</sup>; Munismus <sup>(G)</sup>

هي عدم قسمة المواجب لذاته إلى الجزئيات، ويشرقون بينها وبين الأحدية التي هي عدم قسمته إلى الأجزاء. والمواحدية تعنى أن العلم واحد، بمعنى أنه لا شريك له: والأحدية بمعنى أنه تعالى أحدى الذات لا تركيب فيه. والمواحدية المذهب الذي برد الكشرة في الكون إلى المواحد أو المبدأ الواحد الحذى هو المادة أوالمروح (قسوئف)، أو المطاقة (أوستفالد)، أو المثال (هيجل). والمواحدية هي اتضاق الأشياء في العالم في الباطن رغم اختلافها في الظاهر (برادلي)، أو الموحدة في العالم التي تجسع بين الله والعالم، والروح والمادة (هكل)، ومن معانيها ثلك النزعة الفلسفية التي السمها هيسجلو (١٩٠٠) ونقوم على وحدة أسمسها هيسجلو (١٩٠٠) ونقوم على وحدة المفيقة وإن نعددت مظاهرها، وإمكان النوفيق بين المعرفة العلمية والإيمان الديني.

واحدية متعالية .....

Transcendental Monism (E.);
Monisme Transcendantal (F.);
Transcendentale Monismus (G.)

فلسفة كودريافسف افلاطونوف الروسى المسافة كودريافسف الملاطونوف الروسى المادي يختلفان ويرنبطان، ووجودهما متقابلان بالقول إما بالمادية أو بالمثالية، وأما التوحيد بينهما فلابد من اكتشاف سبدأ ثالث يوحد بينهما هو الكائن الكامل كمالاً مطلقاً ـ وهو الله ـ الذي خلق العالم وجعل المادة أساساً Substrate لظهور الروح، وأطلق أفلاطونوف على نظريسه اسم الواحدية المتعالية.

Neutral Monism <sup>(E.)</sup>; .......... محاردة Monisme Neutraliste <sup>(E.)</sup>; Neutraler Monismus <sup>(G.)</sup>

نظرية وليام چيمس التي تقول بالهيولي، وهو ليس المادة وليس العسقل، ولكنه شئ مسحسايد خاص بالخبرة، العارف والمعروف جزءان من أجزائه ، فيهو أسبق وأعم من المادة والعقل معاً. واقتشى برتراند رسل خطى جيمس، وقبال مئله بالواحدية المحابدة، وذهب إلى أن المعقل والمادة بئابة تركيبات منطقية استمدت من معطيات لا مى بالعقلية ولا هي بالمادية، ولكنها محايدة، وهي سادة النجربة تتجمع في تركيب معين، ونترابط تبعاً لقوانين السيكولوجيا، وتساعد على ونترابط تبعاً لقوانين السيكولوجيا، وتساعد على تكوين العقول، ولكنها عندما تترابط تبعاً لقوانين الشيزياء تكون الأشياء.

واحدية تجريبية .......

فلسفة الروسى بوجدانوف (١٩٧٣-١٩٢٨) عارض بها الماركسية، ومالاً هيجل في جدله الذي يقوم على إدراك التعارض في الوحدة، أو إدراك الموجب في السالب، ولكنه لم ينقل سع ماركس بأنه من الوضع Thèse والنفى Antethèse يتولد صراع، وإنما قال إن ما يجرى في المرحلة الثالثة هو التوحيد والتأليف Synthèse. وقد أنكر عليمه لينين فلسفته في كتابه "المادية والنشدية التجريبية".

Spiritual Monism (E.); ......... واحدية روحية Monisme Spirituel (E.); Geistlicher Monismus (G.)

مذهب چيمس وورد (١٨٤٣-١٩٢٥) في شمسول النفس، يسرجع الكشرة في الكون إلى وحدة تشملها ، يصفها سأنها مطلقة وإلهبة ، والكشرة التي يعنيها ذرات روحية تتألف منها الكائنات، والله نفسه روح تتميز بالفعل والإرادة، وهو شخص حر ومسئول لأنه خالق.

الحدية الطاقة (Energetic Monism (E.); الطاقة (Monisme Énergétique (F.); Energetischer Monismus (G.)

نظرية أوستقالد (نحو ١٨٥٣-١٩٣٢) في الطاقة، باعتبار أن البطاقة وحدها هي علّة كل التغييرات في الطبيعة، وأن كل ما نشاهد، من ظواهر إنما هي تحبولات من أشبكال الطاقة إلى شكل آخر، وأن إدراك المادة لا يكون إلا كطاقة أو اختلافات في الطاقة.

Means (اسطة Moyen (المطة Moyen (المطة Moyen (المطة Moyen (الموادية Moyen (الموادية Moyen (الموادية الموادية ال

ما يتوصل به إلى الشيء وترادفها الوسيلة وهي ما تتحقق به الغيابة، نقول واسطة أو وسيلة لغاية الغاية الفاية means to an end وعند مبكيا فيللى «الغاية تبرد الوسيلة means to an end المحتود الوسيلة المحتود الله في السياسة، ويفصلها عن الأخلاق، ويبح المحسر سات والمحظورات من أجل تحسيس الأهداف. والوسائل عند الأصوليين قسمان الأول الواسطة في الشيوت. وهي أن يكون الشئ واسطة، أي علمة لئيوت وصف لئين آخر في واسطة، أي علمة لئيوت وصف لئين آخر في واسطة في الإثبات، ويسمى واسطة في التصديق أيضاً، وهي ما يُقرن بقولنا والنه كذاء، فذلك الذي الذي يقرن بفولنا ولانه عدائه فذلك الثين الذي يقرن بفولنا ولانه عدائه لانه متغيير، فيحين قلنا يقرن به المنغير، فالمنفير، فيحين قلنا المالم حادث لانه متغيير، فيحين قلنا إذا قلنا المالم حادث لانه متغيير، فيحين قلنا

Reality <sup>(E.)</sup>; Realitât <sup>(E.)</sup>; Realitât <sup>(E.)</sup>; Realitât (E.)

هو الخمارج عن السمعيقل؛ ومطابقة الكلام للواقع الخارجي هو الصدق؛ والمطابق للواقع هو الإيجاب والسلب؛ ومطابقته ما للواقع أي للأمر الخارجي هو التوافق في الكيف؛ وصدق الخبر هو مطابقته للواقع لاعتقاد المخبر ولو خطأ؛ والواقع في طريق ما هو، المقول في جواب ما هو، كما إذا سنل عن الإنسان بما هو فأجيب بالحيوان الناطق ضائه يدل على الواقع بالمطابقة. والواقع عند

المتكلمين هو اللوح المحضوظ، وعند الحكماء هو العقل الفعال.

Objective Reality <sup>(ام)</sup>: ... . . واقع موضوعي Realité Objective <sup>(ام)</sup>: Objektive Realität <sup>(ام)</sup>

هو الواقع المادي في شموله. وبكل اشكاله ومظاهره، وهو نسبي لانه ما يدرك ويفهمه العقل الفسردي من الواقع بمشكل عام، والفرد نفست وإدراكاته جزء من الواقع الموضوعي، وأجريد النظرة الفردية يجعل الواقع الموضوعي سنفنا مع الواقع الموضوعي سنفنا مع الواقع المعام.

الله المسلمة المسلمة

ما حدث ووجد وصار حقيقة وواتعا. أق المتعملا، ويقابله الممكن، أو المتوهم، أو المتعمل والواقعة والظاهرة شئ واحد، غير أن الواقعة المبه من الظاهرة لأن الظاهرة تطلق على سا بمكن رؤيته ويوجد في المكان، لكن الواقعة تطلق على ما يُرى وما لا يرى، وله تسبية في البرسان، ما يُرى وما لا يرى، وله تسبية في البرسان، كالواقعة النفسية. والواقعة والشيئ حقيقتان وجوديتان، لكن الشئ حقيقة ثابتة، والواقعة حقيقة متحركة، ومع ذلك فبالإمكان تصور الشئ الواقعة بنصوره منبدلا منغيراً.

والواقعية عموساً إما سلبية. أو فترضية. أو خُلفية، أو اجتماعية، والواقعية الاجتماعية ظاهرة لا تُفسّر إلا على مستوى النسبج الاحتماعي. ولدروكايم هذه العبارة المشهورة: "يجب معالجة

الواقعة الاجتماعية باعتبارها شيئاً Traitez le fait أسيئاً social comme une chose ولا يحيط من شيئاً الواقعة الاجتماعية أن تكون كالأشياء؛ والمقصود بعبارة دوركايم أن الواقعة الاجتماعية لها حقيقة تنساوى على الأقل مع منا للأشيئاء من حقائق، وإنما ولكن الواقعة الاجتماعية ليست شيئاً مادياً، وإنما هي شئ مثل الأشياء المادية غيس أنها على نحو مختلف.

واقعياً ......كما هو في الواقع. (انظر قانونياً).

Realism <sup>(E.)</sup>; Realismus <sup>(G.)</sup>

هى المذهب السذى يقرر للواقع الحسارج عن التعقل وجوداً مستقالاً، ويقيس صدق الكلام بمطابقت للواقع، وهى بهذا المعنى نقابل المثالية. وكانت الواقعية في العصور الوسطى تقرر للكليات وجوداً مستقلاً عن الأشياء التي تمثلها. وتقابل بهذا المعنى الاسمية والتصورية. والواقعية الأفلاطونية هي المذهب الذي يجعل للمثل وجوداً أحق بالوجود من الأشياء المحسوسة. والواقعية أحق بالوجود من الأشياء المحسوسة. والواقعية خارجة تقرض نفسها على الذهن، فيضطر إلى التسليم بوجودها وكانها أعيان خارجية، يكتشفها كما يكتشف الوقائع الفيزيائية أو الكيميائية أو المحبولية وليس عن الفن أن يعكس ويعبر عن الواقع وليس عن مثاليات متخيلة.

Socialist Realism <sup>(E)</sup>; ....... واقعیة اشتراکیه Réalisme Socialiste <sup>(F.)</sup>; Sozialistischer Realismus <sup>(G.)</sup>

مذهب أدبى يعتمد على الوقبائع والوثائق، ويُعنَى بتسصوير أحبوال الطبيقسة الكادحية من المجتمع.

الشئ في حقيقته هو منا يبدو للناس، ولكن العقبل في عملية الإدراك يستقى من الخيصائص الكثيرة التي يعرفها الناس للشئ الواحد خاصية واحدة.

أبسط أشكال الواقعية المباشرة ، ويفسر بها بعض الفلاسفة وجهة نظر الإنسان البسبط الذي يعتقد أن ما يحسه من خصائص الأشياء هو حقيقتها، ويدحض هذا الرأى أن الناضر إلى الطاولة من عل يتوهمها مسطحة مستدية، بينما الناظر إليها عن بعد يستوهمها بيضاوية.

واقعية تمثيلية .....

Representational Realism  $^{(E,)}$ :
Réalisme Representationael  $^{(F,)}$ ;
Repräsentationsrealismus  $^{(G,)}$ 

تقـــوم على زعهم أن الشمئ يصـــدر عمنه

إشعاعات تصافح العين أو غيرها من أعضاء الحس، وتحدث بالشبكية تغييرات كيميائية، وترسل نيضات إلى العصب البصرى، فيستقبلها المخ، وبذلك بدرك العقل الأفكار الحسية التي تمثل شكل ولون وكل الخسصائص المرتبة أو المسموعة إلى للشئ،

الواقعية غير البياشرة، وسميت ثنائية لأنها تقول بوجبود للأشياء في البواقع، ولصورها في الذهن.

الفلسفة الواقعية التي تقول إن الشئ في حقيقت هو جُماع ما يبدو به للناس، غير أن العقل في عملية الإدراك ينتقى من الخنصائص الكثيرة التي للشئ الواحد خاصية واحدة أو أكثر، ولذلك توصف النظرة الواقعية الجديدة بأنها نظرية انتقائية Selective theory.

وفى إيطاليا تميزت الواقعية الجمعية المحيدة المحتود Neorealismo، وغلبت في العشرينات من الترن العشرين، واضطهدتها الفاشية ولاحقت مفكريها، وبعد الحرب العالمية الثانية وستوط موسوليني عادت إلى الظهور، وتشبه في عمومها الفلسفة الإيطالية الواقعية التي كانوا يطلقون عليها ودن هذه الفلسفة يطلقون عليها ومن هذه الفلسفة

صدرت الواقعية الجديدة، ولكنهما اختلفت عن الأخرى بتأثير مجاهداتها مع الفاشية، وانضمام مفكريها لحركة المقاومة وللحرب، فاكتسبت زخماً عــاطفياً لم يكن للواقعيــة، وكان مفكروها وطنيين سنحسمسين يحبون بلادهم، وكمانوا في الغالب يساريين يشتغلون بالإصلاح الاجتماعي، ووصفوا أنفسسهم بأنهم مناضلون، ومنهم سالقاتوري كواسيمودو، وألبرتو مورافيا، وإجنازيو سيلوني، وكنارلو لينقي، وشناسكو وبارتولینی، وکارلو برناری، وسیزاری بافازی، وإلبو فيستوريني، وكارلو كناسالو، وإيطالو كالقيس، وكورزيو مالابارتي، وكارلو إسليوجادا. ولعل أفضل الكتابات تمثيلاً لمها "زمن اللامبالاة Gli indifferenti ) غورافياء و افونتاسارا (Fontamara (۱۹۳۰) لسيلوني، واسحادثة في صبيقليية Conversazione in Sicilia (١٩٤١) لفينوريني. وكئير من هؤلاء سُجن زمن الحرب، أو آثر المنفى، أو سكن الأديرة. والبعض مخافة السجن والاضطهاد - اشتغل بالترجمة، ويذكرنا ذلك سالكثير من المفكريين المصريين في عهد الخصخصة ونزييف الديموقراطية، والتبعية لأسريكا. وبعند الحرب تصديى هؤلاء لأحبوال التاس في بلادهم. ومنا كانوا يقاسنونه، وكتنبوا عن المعاذبين في القرى، والمعاوزين من الموظفين في المكانب، والبائسين في الحواري. ومن أعظم مؤلفاتهم في ذلك كتباب الشبوارع المعبارية (١٩٤٤) ليسراتوليني، ولعبل أوجع أعبممالهم للفلب رواية مسالابارتي اقصه محسين

فيقيرين Cronache de poveri amanti وكتب فينوريني بصراحة وبلا مواربة قبصته مع المقاومة في الرجال ولا رجال مواربة قبصته مع المقاومة في الرجال ولا رجال المقاومة في إيولي (1926). وكانت رواية المسيح توقف في إيولي كانت وكانت واية المسيح توقف في إيولي جهنم التي كان يحترق فيها الفلاحوز في الجنوب حيث عاش منفياً.

وفى مدرسة الواقعية الإيطالية الجديدة تخرَج الكثير من المفكرين المصريين ومشهم كاتب هذه السطور.

Naturlicher Realismus (G.)

أنه فى فسعل الإدرائة أشسعر بتفسس كسذات مدركة، وأشسعو بالأشياء خارجي كمسوضوعات متمايزة عن ذاتي. (هاملتون).

القعية غير مباشرة .. (۴۰) Réalisme Indirect القعية غير مباشرة المؤادة المؤادة

تعسسس الإدراك في المحل الأول هو إدراك للصور التي تتكون في العقل وتمشل موضوعات العالم الخارجي.

Transcendental Realism (E.);
Réalisme Transcendental (۲.3);
Transzendentaler Realismus (G.)

تدعى أن الزمان والمكان والظواهر السياء بالذات (كنط).

أنه لا توجد حقيقة واحدة بل حقائق متعددة وليس بينها قياس مشترك، فهناك مثلاً الحقيقة أو الواقع أو الموجود الحسى ، والمنطقى، والرياضى، والأخلاقى وهكذا.

Neo - realism <sup>(E)</sup>; Neorealismus <sup>(G)</sup>

تعسارض المذاهب المسالسة التي تقسول بأن الموضوع أو المعروف يعتمد في وجوده على فعل المعرفة، وقدم برنتانو ومستونج للدعوى الرئيسية للواقعية المحدثة بأن ما يعرفه أو يدركه العقل يوجد مستقلاً عن فعلى المعرفة والإدراك.

واقعية المنظورات .....

Perspective Realism <sup>(E.)</sup>; Réalisme Perspectif <sup>(F.)</sup>; Perspektivischer Realismus <sup>(G.)</sup>

يبندو الشئ على صفة معينة من زاوية رؤية مسعينة، وعبلى صنفسة أخسرى من زاوية رؤية مختلفة، ومن ثم تعتبر الأشياء منظورات.

Objective Realism (اقعیهٔ موضوعیهٔ یست.) Réalisme Objectif (ا

Objektiver Realismus <sup>(G.)</sup>

تعنبر الأشياء موضوعات للإدراك.

واقعية نقدية ....... Réalisme Critique <sup>(6.)</sup>;

Kritischer Realismus (G.)

مدرسة مثالية حديثة ظهرت بنشر كتاب ميللوز الواقعية التقدية (١٩١٦)، وتقيم فعل المعسرفية على ثالاثة عناصير هي : الذات، والموضوع، والمُعطَى؛ والمعطى هو الشئ الجديد في الواقعية النقدية، وهو مضمون الوعى وليس صورة أو نسخة من الواقع الفيزيائي.

وا**قف الربح ......** Wind Stanter (E.)

هو أمبادوقليس ( نحو ٤٠٠ ق.م ) الفيلسوف والشاعر البوناني، وكان طبيباً وزعيساً للحزب الديموقيراطي، وتُروي عنه الروايات كرواية ذي القسرنين في القسرآن الذي بني السبد من زَبَر الحديد، فلما هبت الربع هبوباً شديداً لدرجة أنها انتزعت المشمار من الأشجار، جاء أمسادوقليس بحسيس ذبحها وسلخ جلودها ونشرها على الروابي وقمم الجبال لوقف هبوب الربع، بأن تَصدُدها الجلود، وقيل فتوقفت الربع، فسمعي لذلك اواقف الربع، أي الذي صددها وأوقفها.

وأميسادوقليس هو نفسس الفييلسيوف الذي

انتحر بأن ألتى بنفسه فى فوهة بركان أطنا، ليظن الناس أنه رُفع إلى السماء فيعبدوه بوصفه إلها، ولكنه لسوء حظه ترك أحمد نعليه على حمافة الفوهة، وكمان معتماداً أن يلبس نعالاً خماصة من البروتر تميزه، فعرف أنه انتحر ولم يُرفع!

والدونيون المالية Waldonists "":

Waldonistes (F.); Wadonisten (G.)

جاعة بطرس والنو ( نحسو ١١٧٠م )، وفلسفته تنوم على الفقر والفضيلة، ورفض سلطة الساسا، والتبركي من دعاة رجال الدين. (هكذا قال !!).

فرقة نعدد المستحق للعبادة ولكنها لا نقول بتعدد الواجب لذاته، وتعبد الأوثان ولكنها لا تصفها بصفات إلهية وإن أطلقت عليها آسماء إلهية، بل تتخددها على أنها تماثيل لأنبياء وزُهاد وملائكة، أو لكواكب، وتشنفل بها على وجه العبادة توصلاً بها إلى ما هو إله حقيقةً.

وكانت الوثنية في كل المعالم، وراجت عبادة الأوثان في سرحلة من سراحل التساريخ، وعند العرب كانت الأوثان: يضوث، ويعوق، ونَسْر، وريام، وسناة، والفَلْس، واللات، والعسرزي، والغبغب، وهبل، وإساف، ونائلة، ومناف، وذو المُلَسَبة، وذو المُكفين، والأقيصر، ونُهم، وستير، وعميانس، واليعبوب، وباجَر، وجُملتها واحد

وعشرون وثناً، وأصلها جميعا الكعبة، فقد كان العسرب لايظعن منهم ظاعن من مكة إلا حمل معه حجراً من حجارة الحرم، تعظيماً له، وصبابة بمكة، فحيثما حلوا وضعوه، وطافوا به كطوافهم بالكعبة، تيمناً منهم. وحباً له، وهم بعد يعظمون الكعبة ومكة، ويحبحون ويعتمرون على إرث إبراهيم وإسماعيل، ثم نسوا لما طال بهم العهد. فعبدوا ما استحبوا، واستبدلوا بدين إبراهيم وإسماعيل غيره، فعبدوا الأوثان.

وأمسا الإغسريق فكانت أوثانهم بحسسب وظائفه، وشخصوها، فقد يميتر ربة الغلال. والرومان أطلقوا عليها سيريس، وأفروديت ربّة التناسل والحسب ، وديونيسسيوس صنم السكر والعربدة، وأبيونا حيامية الأطفال، ودومديسوكا تحرستهم في أوبتهم. وانتردينوكا تُعنَى بهم فيسما بين ذلك، وكبُّ تحرسمهم وهم نيام، وإبدوكما تعلَّمهم الأكل، وفابولينوس تعلَّمهم الكلام. وسيتاتانوس تبعلمهم الوقيوف. ونشيأ عن إيمان الإغريق كشير من صور الفن، كالنحت والبناء من البدفن، والدرامسا من الحواكب الدينيسة، والموسيسقى والشسعر من الشرائيم، وهذَّب الفن بدوره الدين، وخلّد ذكّ ر الآلهـــة القسديمة. وأصيمحت الدرما أدباء والأدب فلمسفقه وأذابت الفلسيضة جميع العقائد والأفكار القديمة وصهرتها، فانتقل توحيد سموفوكليس إلى شك يوروبيدس، ثم إلى عبارة صديقه بروتوجوراس المشهورة : ﴿ أَمَا عَنِ الْأَلْمِةِ \_ هَلِ هِي مُوجُودةَ أَمْ غير سوجودة، فهذا شئ لاسسيل إلى معرفته ٥.

فكأن الدراما ولدت في الفلسفة فكرة حطمت في النهاية الآلهة القديمة، هي فكرة القضاءه، الناهاد على كل شئ، و القدر الفي يحكم الآلهة والبشر على السواء، ثم نقلت الفلسفة فكرة الآلوهية نهائياً، إلى التفسيرات الطبيعية، والتبراب والهواء والنار، بآلهة السماء، وعلم السوفسطائيون الناس التفكير الفلسفي، وأن يشكوا، حتى إذا كسان زمن أفلاطون انهارت الوثنية الإغريقية تماماً. وفي محاورة النواميس يقول أفلاطون: إن الناس لم يعودوا يؤمنون بالأوثان، ولا يحلفون بالآلهة، ومع ذلك ظل الشيرك الحفى قائماً، فإله سقراط كان روحاً بنحرك البنة وآلهة أبقور كانوا ملوكاً لا عمل بتحرك البنة وآلهة أبقور كانوا ملوكاً لا عمل لهم.

وٹوفیہ Dogmatism<sup>(E.)</sup>; Dogmatismus<sup>(G.)</sup>

منعب اليغين ، أو هي القطعية، أو الجزمية، أو الحرجة، أو الدوجهاطيقية، أو هي الاعتقادية، لاشتقاقها من العقيدة أو الدوجها "" dogma (E: G:); dogme وهي مطلب الإيمان الذي يقسمابل الشك، ولمذلك بطلقون على الشكية أو المذهب المشكى اسم الوثوقية السلبية . وتزعم الوثوقية أن الإنسان قادر على بلوغ الحقيقة والمحقين إذا اعتصد على قواه العقلية اعتماداً علمياً، ومن ثم كان الفلاسفة الوثوقيون هم المثبتون للحقائق الكلية وأحكامهم الوثوقيون هم المثبتون للحقائق الكلية وأحكامهم

لذلك مطلقة، وتسمى وثوقيتهم لهذا السبب وثوقية إسجابية. والوشوقي dogmatist هو الآخذ بالوثوقسية، أو هو الواثق من نظرياته وقدراته العقلية ولا يعتقد بإمكان ترديه في الخطأ. (انظر عقيدة، واعتقادات).

Ecstasy (E.); Extase (F.); Ecstasia (L.); Ekstase (G.)

فى اللغة الحزن، وعند فلاسفة الصوفية هو الحزن بلف النفس بغيبتها عن صفاتها بمشاهدة الحق، فهو وَجُند بسبب الفَقْد، وقيل إنه كان قد فقد الوجود إلا أنه قند وجد الموجود، أى الله، ويعبَّر عن ذلك بأنه فقد الوجود بالموجود.

ال المعادل المعادلة المعادلة

فى اللغة نقول وَجَد بمعنى حَزن، والوجدان ( بكسر الواو) قوة باطنة ندرك بها الدخائل، كعلمنا بوجود ذواتنا، وبأننا نخاف ونحزن ونفرح، والوجدانيات هى ما نستشعره من لذة وألم، وما يلم بنا من عواطف، وما يتفجر فينا من ذكريات وصور، والوجدان إذن عيان كيفى. وكذلك يعرف برجسون الوجدان بأنه المشاركة الوجدان بأنه المشاركة الوجدان بأنه المشاركة العلم، وأما الوجدان فهو أداة الفيلوف، والمعرفة التى نحصلها بالعقل هى المعرفة العملية الجزئية، بينما المعرفة التى وسيلتها البوجدان هى معرفة بينما المعرفة التى وسيلتها البوجدان هى معرفة شاملة وكيفية، والوجدان يدرك ما لا يمكن التنبؤ به، والممكن، والمعانى من أسئال الحرية، والحياة، به، والممكن، والمعانى من أسئال الحرية، والحياة، والروح. ( انظر أيضاً حدس، وهيان مينافيزيقى).

هو ما بجده كل أحد من نفسه عقلياً صرفاً كأحوال نفسه، أو مدركاً بواسطة قوة باطنية. والوجدانيات هي التي نجدها إما بنفوسنا كعلمنا بوجود ذواننا وبأفعالها، أو بآلاتها الباطنة كعلمنا بخوفنا وشهواننا وغضبنا ولذننا، وهي وإن كانت من أقسام العلوم الضرورية لكنها قليلة النفع في العلوم لأنها لا تقوم حجة على الغير، فإن ذلك الغير ربما لم يجد من باطنه ما وجدناه، أما إذا ثبت الاشتراك في أسبابها فهي حجة على الغير، الغير، كعلمنا بوجود ذواتنا، ولذا قد يستدل بالوجدان في بعض المطالب لكنه قليل.

وتسمى بالقضايا الاعتبارية أيضاً، وهى قضايا مبدأ الحكم بها الوجدان، أو حدس قبوى من النفس يزول مسعسه الشك ويذعن المذهن بمضمونها. والفرق بين الوجدانيات بمعنى المحسوسات، الحدسيات وبين المساهدات بمعنى المحسوسات، أن المحسوسات بالحواس الظاهرة مشاهدات فقط، وما نجده بنفوسنا وجدانيات فقط، وتجتمعان فيما نعلمه بما ينفق مع الواقع.

وجِدْتُها ......

قوركا ٥ من heureka اليونانية، صبحة النصر زعق بها أرخمينس ( ٢٨٧ ـ ٢٢ ق.م )
 عند ما اكتشف قانون الجاذبية. والمصطلح صار

على لسمان الضلامسفة من ذلك الحين كلما تكشّفت لهم حقائق عن الوجود .

وجوب ......

Nécessité<sup>6F,1</sup>; Necessitas<sup>(L,1</sup>; Notwendigkeit<sup>(G,2)</sup>

هو الثبوت، يقابل الإمكان والامتناع، وهما معان منتزعة حاصلة في اللذهن، وتصوراتها بالكُنّة ضرورية فإن كل عاقل يتصور حقيقتها ، كوجوب حيوانية الإنسان، وإمكان كاتبيته وامتناع حجريته ، ووجوب الوجود هو استغناء الموجود بالذات بوجود هو عينه، أو استغناؤه نعسالي في الموجودية في الخارج عن فسيره،

Being <sup>(E.)</sup>; ...... Être <sup>(F.)</sup>; Sein <sup>(G.)</sup>; Esse <sup>(L.)</sup>

والوجوب بالغير هو الذي للذات باعتبار غيره.

مصدر وجد الشئ، يُطلَق على الذات وعلى الكون في الأعيان؛ وقيل إنه لايحتاج إلى تعريف لأنه بديهي التصبور، فبلا يجبوز أن يُعرَف إلا تعريفاً لفظياً، من حيث بيان أنه مدلول للفظ دون أخر، بما يقيد فيهمه من ذلك اللفظ لا تصوره في نفسه، وإلا كان دورا وتعريفاً للشئ بنفسه، كتعريفهم الوجود بأنه الكون، والثبوت، والنحقق، والشيئية، والحصول، وكذلك بالنبة إلى من يعرف الوجود من حيث أنه مدلول هذه الألفاظ دون لفظ الوجود. والوجود وإن كان صفة، لكن إذا نفى عن الشئ يقال نفى الشئ، ولا بقال نفى الشئ، ولا بقال نفى الشئ، إذ نفى الشئ ليس إلا ولا بقال نفى صفة الشئ، إذ نفى الشئ ليس إلا

نفي وجوده، قنفي الصفة صار بمعنى نفي غير الوجود. والوجود الخارجي عبارة عن كون الشي في الأذهان، ويسمى الأول ا**لوجود الأصيل** من حيث هو مصدر الآثار ومظهر الأحكام، والثاني الوجسود الظل لأنه حكماية عن شي. والوجودالحقيقي هو الوجود القائم بنفسه الواجب لذاته؛ والوجود الانتزاعي هو ما يرتسم في الذهن عند انتزاع كنهه عن الماهية. والوجود الحاص هو حقيقة الشيّ التي يكون بها ما به، فللمثلث مثلاً حقيمة أنه مثلث. والوجمود الرابطي هو وجمود للغيس بأن يكون رابطأ بين موضوع ومحمول كما يقال : زيد يوجد كاتباً. والوجود المطلق هو الكورن، وهو منفرد ليس له جنس ولا فنصل، ويشمل جميع الموجودات، وللوجود مسراتب بحسب العقل، أعلاها الموجود بالذات، بوجود هو عين ذاته، فالانفكاك وتصوره كلاهما محال؛ وأوسطها الموجود بالذات بوجود غيره، فالانفعال محال دون تصوره؛ وانشاها الموجود بالغير فسيمكن الانفكاك والتنصبور أيضاً. وللوجبود أحوال. فهو في الجنوهر أقوى منه في العرض، وني اللَّه أقبوي منه في الإنسبان ، ولذلك يقبال عن وجود الله أنه وجود في ذاته، بينما وجود الإنسمان وجود بغيره. ويفرق الوجموديون بين الوجود الآني أو المتعين، والوجود الماهوي أو وجود الماهيات قبل تحققها.

وجود الآنية ......

الآنية حرة، والحرية تحديد تقوم به الآنية

لتعين ذاتها، فأنا الذي أقر طريقة وجودي بنفسى، باختياري لأحد أوجه الممكن المناحة لي، وهكذا اختمار نفسى في وجودي، ووجودي الآني.

Perseity <sup>(E.)</sup>;...... Persété <sup>(E.)</sup>; Perseität <sup>(G.)</sup>; Perseity <sup>(L.)</sup>

عند توما الأكويتي الموجود على ضربين. موجود هو فعل محض، وهو لا منناه، وواحد. ووجسوده هو وجود بذاته per se وصوحبود هو مزيج من العقبل والقوة، وهو سنناه، وستعدد: ويتوقف في وجوده على موجود بالضعل، أي معلول لغيره.

و وجود بالفعل، ......

عند هيجل هو مبحث الماهية، سمى الوجود بالفعل لأنه فعّال، ولذا يمكن تسميته أيضاً وجوداً فعّالاً، وتتحقق به الماهية ونوجد .

، وجن فحسب، ...... Das Sein Schiechthin (G.)

الوجسود ليس مسوجسوداً ولكنه وجسود الموجسودات التى تستسمد منه وجودها، وعند البحث في الوجود فياننا نسداً بالموجود Sciende في السوجسسود Sciende والوجود إذن مبدأ في اعتماق الموجودات والا يمكن وصفه إلا بأنه وجود فحسب.

ا وجود في ذاته، ...... (۴.) Être - ca - soi الرجود في ذاته، الوجود الأشسياء،

ووجبود العالم، ووجبود الظواهر، ويتبصف بأنه ملاء. (سارتو).

. وجود - في - المعالم السيسin-der-Welt-sein

اصطلاح هايدجر. ويعنى أن الموجود البشري قىد قُذْف به نسى العالم ضمد إرادته، وأنه بوجــد بالعالم دائماً. ووجوده ليس مجرد وجود مكاني ولكنه وجود قوامه الاهتمام بهذا الوجود والقلق عليه، لأنه وجوده هو ولا يمكن أن يكون عبالَمه بدونه، كسما لا يمكن أن يوجمه هو بدون هذا العالَم، فهو عالمه الخاص، وعالمي الخاص بكل ما يثنمل علينه من موضوعات ليس مجموعة من الأشياء، ولكنها أدوات الاستخدام تغرينا على استخدامها، وتنكشف لنا حقيقتها من خلال تناولتا لهما، وتحميلنا إلى أدواب أخسري. ومع أن الإنسان قد قُدْف به إلى عالم ليس من صُنعه. إلا أنه قبد أحلى بينه وبين استنسعيابه وتعبديله عن طريق الخروج المستمسر من ذاته للتلاحم مع عالم الأدوات والمواد، واحتبـال الفُرَّص ، وسَبِّـر أغوار فدرانه ، والارتداد إلى نفسه، والقذف بنفسه للأمام لمتحقيق إمكانياته، ولميجعل هذا العالم الذي ليس من صُنعه عالمه .

الله على على مكان » ....... ؛ Ubiquité (۲۰); Ubiquitas (۱۰۰۱);

Ubiquität; Allgegenwart (6.)

هو الوجـود أو الحضور الكلّـى، وهو وجود اللّـه فـى مطلـق المكان وليس فى المـكان المعين، والمطلق لا يعنى المبهم ،ولكنه الكون أو الوجود المطلق.

• وجود فى متناول الهدين، "Chandensein في متناول الهدين، عمو وجود لا ينكشف عمو وجود لا ينكشف إلا بالعمل والاستعمال، فالمطرقة لا يُعَرف لها وجود إلا إذا استعملتها البد.

ا وجود في موقف، .......... Situationalité <sup>(E.)</sup>; Situationalität <sup>(G.)</sup>

المواقف خبرات مباشرة وتجارب من نوع الحب، والمقلق، والأمل. واليأس. والوجود دائماً وجود في مواقبف. وفيها بواجه الإنسان الحدود التي على نشباطه الحبر، وبعض المواقف يُقبرُض عليه، وبعضها يختاره اختياراً حراً. وفي المواقف يطور الإنسان إمكاناته، ويصبح ذاته، ويتكشف له وجوده الذاتي أو الحقيقي، ويجرب حربته كساملة. وفي المواقف يتسعسايش الإنسسان مع المتناقضات ـ مع الحرية والعبودية، والتواصل مع الاعتزال، والخيس مع الشر، والصدق مع الزيف، والسمعادة مع الحمون، والحمياة مع الموت. والازدهار مع الدسار. وفي المواقف ينفستح على العالم، ويمارس فاعليته، ويستشعر تناهي الوجود والعبث الذي يخترسه في حضور الموت، وبخبر أنه ليس وحده، وقبد يستنفرقه الموقيف ويسيطر عليه، ويدع نفسه للسقوط، ويفقد ذاته، ويزبُّف وجوده، أو أنه بضاضل بين المواقف ويخشار منها أثراها له ، بل أنه لينصنعها، ويسيطر عليها، ويصنع وجوده ويعيشه أصيلاً .

Pre-existence (قائد):...... Préexistence (قائد): Präexistenz (مقالة النصاري في المسيح أنه قبل أن ينجسك

بشمراً كــان في الأزل روحـــاً من روح الله ، ولما توفاه الله عاد روحاً من غير جسد .

الشعور أو الوعى منظوراً إليه فى ذاته، وكأنه فى حمالة وحمدة وانعسزال، وهو الإنسان بما هو إنسان، من حيث أنه يشجماوز وجود الأشباء والوجسود المادي بوجمه عمام، وهو الذات، أو الذاتية، ومنظمن فى كل معرفة. (مسمارتر). والكائن الذى يشعبن من حيث أنه يعمارض كائناً أخر، هو كائن للاته المنات ال

"Sein-Zum-Ende" (C.)

هو الوجود للموت ، بمعنى أننا مقدور علينا الموت. وأن نفني حشماً، وكنائما خُلِقنا لنفني ولا شئ سوى ذلك .

Être - pour - outrui <sup>(F.)</sup>; ...... وجود للغير، Seinfür - anderes <sup>(G.)</sup>

حو الشعور منظوراً إليه من وجهة النظر الاجتماعية والوجود مع الآخرين. وكل وجود للغير يتضمن صراعاً ونزاعاً مستمراً مع الوجود للذات، ذلك أن كل وجسود للذات، خلك أن كل وجسود للذات، موضوعاً استرداد وجوده الخاص - يجعل الغير موضوعاً بالنسبة إلى الذات. (ساوتر).

، وجود للعوث، ......Sein-Zum-Tode (G.)

هو الوعى بأن نهابة الحياة هى الموت، وكأنما الحياة هى حياة للموت، وأن الوجود هو وجود للموت، وأن الموت هو أعلى إمكانيات الوجود،

وأن مواجهتی له هی بوصفه موتی آنا، وتجربنی أنا، فلا أحد بشداركنی موتی، ولا أحد بشداركنی صوتی، وعدی الذی یعانی الموت، فصالموت بحسبط بی من كل جسانب، ویلاحقنی أنی ذهبت أو قدمت، ویخترمنی فی الزمان والمكان . (هایدجر).

Existence (E.; F.); ......Existence (E.; F.); .....

الوجود من حبيث هو إمكان يبدو على هيئة موضَّوع، ولا يبدو إلا لنفسه، وبينه وبين العالَم توتر مستمر، لأنهما لا يُكن أن بنحدا ولا أن ينفصلا، ونحن في العالم نحقق إمكانياتنا. وهذه الإمكانيات إنما تنصدر عن وجود مناهوي، كلما أحاول الإحاطة به يقلت من بين يديّ، ودائماً في حال من الترجع بين الذاتبية والموضوعية، وطالما هو إمكان فبإنه يتميلز بالحريمة، ويقابله الوجود الآني أو الأنية، وهو وجنود ستحتقق، ووجنود زماني، أما السوجود الماهوي فهو في الزمــان أكثر من الزمان، ولا يوجـد بالنسبة إليـه صوت. بل يوجد فيقط علو أو سقوط. ولأنه وجبود ماهوي فهو لا يتحقق، فإذا تحقق يصبح فردياً وتاريخياً. وإنما طالما هو وجبود ساهوي لا يتحبيط به فكر، وبمجرد التفكيسر فيه لا بصبح ساهوياً، ولهذا فإن الآنية في قبلق دائماً، لأنها تريد أن تنفذ إلى الوجود الماهبوي، ومع ذلك فوجودها في العالم يصيبها بالهُمّ، وتريد أن تتحرر منه ، ولا يحررها منه مسوى أن نفكر في الوجبود الماهوي ، وهذا

هو مسعنى التسوتر الدائسم بين الوجسود الماهوى والأنية .

## . "Das-sich-vorweg sein"...... وجود مُستبقّ

اصطلاح هايدجر بعرف به الآنية من حيث هي هُمَ: أنها الوجود المستَبق، المُلقَى به، والمتروك في عالم ضاع فيه. وهو الوجود الذي سبق على نفسه، وكل وجود هو في سَبْق مع نفسه. لأن فيه إمكانيات لم تنحقق بعد.

## ، وجود الموجود، .... Bas Sein des Seindes

وجود الموجودات هو أنهما موجودة، ووجود الشئ خلاف الشئ، والموجود كسما يشار إليه هو das Seinde.

## ، وجود . هنا ه

الآنية، وهى الأحوال التي ينكشف الوجود لنفسه، فأنا صوجود في المزمان والمكان، والوجود يحيط بي ويؤلّف كياني، وأنا ظاهرة من ظواهره، وموجود هنا والآن، والآنية هي الإمكانية العينية الكاملة لوجودي .

## وجود وماهية ..... Existentia et Essentia .....

يقابل الاسكولائيون بين الوجود والماهية، ويصف الاكوين الماهية بأنها الوجود بالقوة، والوجود بالفسعل؛ بينمسا يصف الوجوديون الماهية بأنها مجموع الخصائص الثابتة للموضوع ، والوجود بأنه الحضور الضعلى في المسالم، وكانت الفكرة في الفلسفة المصديمة أن العالم، وكانت الفكرة في الفلسفة المصديمة أن الماهية نسبق الوجود، غير أن الوجوديين قالوا إن الماهية نسبق الوجود، غير أن الوجوديين قالوا إن

بكون السلب جزءاً لفهومه؛ ومنها ما من شأنه الوجود الخارجي، والوجودي بهذيين المعنيين برادف الثوتي؛ ومنها ما لا يستقل بنفسه بل يقوم بغيره ويكون قيامه به لوجوده له في الخارج، كالسواد المقائم بالجسم، فإن ثبوته له إنما هو بوجوده له في الخارج؛ ومنها ما يستقل بنفسه سواء عرض عند قيامه بموجود أو لم بعرض، فالسواد مثلاً وجودي سواء وُجد الموجود أو لم يعرض، فالسواد مثلاً وجودي سواء وُجد الموجود أو لم يوجد.

Existentialism (F); Existentialismus وجودي النابد المنابد المناب

جعلة المذاهب التي ترى أن الإنسان هو الوحيد الموجود، وأن كلمة وجود لا تنطبق إلا عليه، أما غيره فهو كائن، وأن تحليل الوضع الإنساني يكشف عن معنى كونه موجوداً، وأن الموجود الموجودة على ساهيته، أو بمعنى أصح أن الموجود إذ يوجد يكون ماهيته، بحيث أن الماهية ليست في ذاتها سوى الوجود نفسه في واقعه المبنى؛ أو أن الموجود هو في وقت واحد وجود وماهية، ومن ثم لا تكون للوجود ماهية متميزة عنه، وهذا بمثابة القبول بأنه في جوهره حرية، أي إمكان مطلق، ويلزم من ذلك أن الوجود لا يمكن إدراكه إلا على هيئة تاريخ، أو باعتباره زمائية ، إدان الفرد يستطيع أن يصنع نفسه، ويتخذ مواقفه وأن الفرد يستطيع أن يصنع نفسه، ويتخذ مواقفه في حسرية، وبالشكل البلى يحتقق له وجسوده في حسرية، وبالشكل البلى يحتقق له وجسوده الكامل.

وچودية ......

(أنظر قضية وجودية).

الإنسان هو الوحسد الذي يسبق وجوده مساهيته. ثم هو يحدد ماهيته تدريجسياً من خلال اختياراته وأفعاله، ونظل ماهيته مفتوحة حتى يموت.

، الموجود يعنى الإدراك، .....

"Esse est Percipere" (4.1)

فى قول آخر اكمل: اللوجود هو أن تُلوك ، أو آن تُسلُرك ، أو أن تسريسد Esse est Percipi. aut " "percipere, aut velle" وهنو مبدأ باركلى (١٦٨٥ - ١٦٨٣ ) - ١٧٩٣ )، يقسول : إن الموضنوعسات المادية لا توجد مستقلة عن إدراكنا لها ، أو أن الوجود هو ما تريده به وتسقطه عليه .

ا وجود يزداد انضاحاً بواسطة العدم، ...... "Ens per nihil notius explicator" (قد)

عبدارة دونس سكوت، كقولنا ابضدها تنميز الأشياء ، فبمسعني العدم - وهو المقابل للوجود -بيين معنى الوجود، وإلا فسالوجود وحده لا يمكن تعريفه .

باعتبار أنه ليس ثمة شئ في الوجود قبابل للتفكير فيه، فهو خال من كل اختبلاف، ياطنه كخارجه، بلا مضمون ولا تحديد، ولا يميزه شئ، وليس فيه ما يُنظر إليه، وأى نفكير فيه هو تفكير في خسواء، وهو إذن عسدم لا أكسنسر ولا أقل. (هيجل).

Existential (E; G); ...... Existential (F.)

ويقابله العدمي، ويطلق على ممان، منها ما لا

## وجودية حرة، ووجودية مقيدة ......

Free and Restricted Existentialism (E.)

الفلسفة الوجودية الحرة من كل المعشقدات الموروثة، كوجودية هايدجس، وأبنيانو، وسارتر، ويشابلها الوجودية المقبدة وترتبط بعشيدة. كوجودية كارل يسبرز، وجبرييل مارسيل، ويطلق عليها أحيانا اسم الوجودية المؤمنة، ونقيضها الوجودية الملحنة وهي الوجودية الحرة.

## ،الوجودية مذهب إنسانى، .....

L'existentialisme est un humanisme (F.)

محاضرة سمارتر المسهورة ( ١٩٤٦ ). ومضمونها أن المذهب الوجودي يهتم بالقيم الإنسانية والشخصية اهتماساً أولياً. كما يهنم

بتحفيق الوجود الإنساني الأصيل.

وتصنيف سسارتر للوجودية بأنسها صدّهب إنساني، فيه أن المذهب الإنساني المفتوح على العالم ويبحث في تحقيق القيم الإنسانية فيه ، ومنه للذهب الإنساني المغلق الذي يتنفسمن أن الإنسان هو الخالق الوحيد لقيمه، وأنه لا وجود خارج هذا الزمان لأي خالق أو قيم بخلاف الإنسان وقيمه. وهذا هو ما تنصرف إليه مقولة سارتر : أن الوجودية ليست مذهباً يهتم بالسماء، ولا تبحث في الغيبيات، ولا تهتم بالتدين، ولا اعتبار لها بأي مينافيزيقا غير إنسانية. والإنسان في الوجودية متروك غير إنسانية. والإنسان في الوجودية متروك في الناه، ويستسيغ غير إنسانية. والإنسان في الوجودية متروك في الناه، ويستسيغ من القيم، وعلى عكس ذلك وجودية ما يستطيع من القيم، وعلى عكس ذلك وجودية

هايدجر، وتميزت محاضرة سارتر أنها نبهت إلى هذا المذهب الإنساني المفتوح، وتجعل للإنسانية سجالاً وجودياً أوسع، حيث الإنسان يستمد وجوده اخساص من هذا الوجود العمام، وهو مسئول عنه وأمام نفسه.

وجودية مؤمنة "Existentialisme Théiste المجودية مؤمنة

وجودية جابريل مارسيل وآخرين. وتنقوم على الإيمان بالله، والإقرار بالوجود بالاقبال على الحياة، وليس الإقبال على الحياة الأضرباً من الاختيار الحر، وضعلاً من أضعال الإيمان، وليس الإيمان والحسرية سبوى شساهدين على حساجة الإنسان إلى المتعالى، ولا تتحيقق خبرة المتعالى إلا من خلال المشاركة في ضعل الوجود، وفي حياة الموجود المتعالى - الله - وذلك هو الإيمان حقيقة. ( انظر سقراطية محدثة) .

وجودية وضعية .....

Existenzialismo Positivo (10.)

وجودبة نيقولا ابنيانو ( ١٩٤٨ ) وقد نرجمها باسم الوجودية الإيجابية، وتقول بإمكانية الممكن، أو بتعبير كنط الإمكانية المتعالية المعلية الوجوديات الانهزامية أو السلبية منذ كبركجارد، ويقسمها إلى وجوديات يسارية عند هايدجر وياسببرز، وسارتر، ووجوديات يمينية عند مارسيل، ولافيل، ولوسين! واليسارية تحيل الإمكانيات الإنسانية إلى لا إمكانيات، وتبرز فناه الإنسان وقدره المحتوم المؤدى به إلى الفشل؛ واليمينية ننفى الوجود وتحول الإمكانيات إلى

كمونيات قد تنحيق أو لا نتحقق. وأما وجودية أبنيانو الإيجابية فإن الممكن مناح تختار منه ما تشاء، وكل ما يمكن أن تختاره فهو عكن، أى أن فلسفة الوجودية الإيجابية هي فلسفة إمكان

مفتوح .

وحدانية الله هي أن بمتنع أن يشاركه شئ في مساهيت وصفات كسماله، وأنه منضرد بالإيجساب والتدبير العام، بلا واسطة، ولا معالجة، ولا مؤثر مسواه.

Unity <sup>(E.)</sup>; ...... Unité <sup>(F.)</sup>; Einheit <sup>(G.)</sup>; Unitas<sup>(L.)</sup>

هى ضد الكثرة، وهما من المعانى الواضحة، وعرفوا الوحدة بكون الشئ بحيث لا ينقسم إلى أمور متشاركة فى الماهية ، سواء لم ينقسم أصلاً كالواجب والنقطة وتسمى وحلة حقيقية، أو انقسم إلى أصور مخالفة فى الحقيقة، كبريد المنقسم إلى أصفائه، وتسمى وحدة إضافية. وتسمى وحدة إضافية وقالوا فى الوحدة إنها نفس الوجود، فتكون الوحدة الشخصية هى نفس الوجود الشخصى النابت لكل موجود معين .

وحدة الشهود .....

طريق الجملاب والفناء في الله عند الحملاج. يشهد فيه الله في نفسه، وبحل فيه على المجاز لا على الحقيقة . ( انظر مذهب الحلول ) .

مذهب الوحوش Les Fauves كما أطلق عليهم الناقد لوى فوسيل سنة ١٩٠٥، وهؤلاء كانوا تجريبيين يهدفون إلى التجمديد، ويتمردون على القديم، وأضرخ ذلك في التنصبوير أسلوباً جريئاً خرج على النأثيرية ومنا بعدها، واتخنذ موضوعاته من الطبيعية مباشوة يصورها بالألوان الفاقصة نضج بالحركة، وتصنع من اللوحة ما بشب الصدمة العنيفة للناظر، ونستشعر جرأة الفنان في استخدام الفرئساة، ونوظيف الألوان والأبعاد، واستغلال المساحات المتاحـة. وزعيم هذه المدرسية هنري مساتيس ، يشميكز بالحس الوجيداني العالي للشكل. وانضم إليه أخرون: أندريه ديران، وموريس فالامينك، وهؤلاء الثلاثة صنعبوا صرعة الوحشية. وكان هناك كشيرون أعجبتهم شخصية ماتيس، أو وجدوا راحة نفسية في أن ينفُسسوا عن أنفسسهم من خسلال الألوان الوحشية. ومنهم چورچ براك الذي قدّم للتكميبية ومسبق إليمها. وكمانت الوحشمية بمشابة صرحلة لأغلب الوحشيين تعلموا فيها، وما كادت غضبي ثبلاث سنبوات ( ١٩٠٨ ) إلا وكانوا قد ملوا الانفسالية التي عليها الوحشية وآثروا التكميمية لمعقوليتها ومسايرتها للمنطق، وظل ماتيس وحده مخلصاً لأسلوبه، إلا أنه حاول أن يناغم بين ما يرسم من مسوضوعات المعالم الخارجي ومبا يستشمع إزاءها من عواطف ومشاعر .والمدرسة تجربة فنية جديدة تخرج بالفن

عن أطر وفلسفة الانطباعية إلى رحاب أوسع وأشمل، ولا ينبغى وصف فلسفتها بأنها عدمية ودليل إفلاس الفلسفة الجسديدة، أو دليل أن عصرنا لم يعد عصر فلسفة، أو أن فلسنت عدمية، فكما ذكرنا فإن الوحشية ليست إلا تجربة من التجارب الكثيرة الني اتسم بها هذا العصر الثورات في كل شي، والخروج عن التقاليد للتجريب، والتجريب دائماً وبشكل مستمر مثلما أوصى جاليليو. وليست الوحشية خروج عن المألوف في الموضوعات، وإنا هي خروج عن المألوف في الموضوعات، وإنا هي خروج عن المألوف في الأسلوب.

(انظر تكعيبية)

Pantheism <sup>(E.)</sup>; ...... Pantheismus <sup>(G.)</sup>

مذهب القاتلين بأن الله لا يوجد مستقلاً عن الأشياء، أو أنه نفس العالم، والأشياء مظاهر الأشياء مظاهر لحقيقته الكلية، أو مظاهر لذاته، نصدر عنه بالتسجلي، أو نفيض عنه فيسوض النور عن الشمس، ويصف ذلك ابن عربي فيقول: عما وصفناه بوصف إلا كنا نحن ذلك الوصف، قوجودنا وهو وجوده، ونحن مفتقرون إليه من حيث وجودنا، وهو مفتقر إلينا من حيث ظهوره لنقسه الفير أن وحدة الموجود عند الحلاج والإسلاميين نختلف عنها عند سبيتوزا مثلاً وهو فيلسوف غيري يهودي، الله عنده والطبيعة أو الكون شئ واحد أو وجهان عنده والطبيعة أو الكون شئ واحد أو وجهان الشئ واحد، فالله هو الطبيعة الطابعة أو الفاعلة.

مكانى من الموضوعات الفيهزيائية، بقدر ما هو نظام لامادى ولا ممتدمن الفكر، وبعبارة موجزة فإنه مادة وعقل معًا. وواضح أن الحلاّج يشفوق على سبينوزا، وأن وحدة الوجود عند الإسلاميين أرقى منها عندسبينوزا والذين ذهبو مذهبه.

هو الكلام الحُنفيُّ يُذرَكُ بسرعة، وهمو خفيَّ لأنه لا ينتركب من حروف وأصوات كمالكلام. وبدرك بسرعة لأن تلقّيه بالروح وليس بالحواس. غيمر أن الكلام بتلمثل للبلان وينتقل للحس المشترك فينتقش به من غير اختصاص بعيضو وجمهــة. والكلام هو إعـــلامٌ من الله للأنبــيـاء والأولياء .Propusitional R. وهو العلوم الحاصلة المُوَّحِيَّ بها، وهي في الحقيقة علمٌّ واحد لا تعدَّد فيه ولا نكثِّر، بل الشعدد في حديث النفس والحيال والحس وتأويلاتهما . والنبي برى الأشياء بقواه الساطنة، ونحن نراها بقلوانا الحسية، وهو بعلم بالوحي ثم يري على الواقع ، ونحن نري ئم نعلم. والموحى على **ثلاثة** : **بلا واسطة**، بمل يخلق الله في قلب الموحى إليه علماً ضرورياً بإدراك ما شاء الله إدراكه؛ أو بواسطة خليق أصوات في بعض الأجسام. كسما الحيال مع موسى عليه السلام، أو بإرسال مَلَك. وإلى الأول الإشارة بقوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِيَشُو أَن يُكُلِّمَهُ اللَّهُ إِلاَّ وَحَمَّا ﴾ (الشوري ٥١)، وإلى الثاني ﴿ أَوْ مِن وَرَاهِ حِجَابٍ ﴾ (الشورى ٥١). وإلى الثالث ﴿ أَوْ

يُوسِلُ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاءُ ﴾ (الشهوري وما). وقد يكون الوحى رؤيا كرؤيا إبراهيم، أو الهاماً كفوله تعالى: ﴿وَأُوحَىٰ رَبُكَ إِلَى النّحْلِ مَا النّحل مَا النّحل مَا النّحل مَا النّحل مَا النّحل ما ثبت بلسان مَلَك، والشام على ثلاثة : الأول ما ثبت بلسان مَلَك، والشارة ويسمى خاطر لللّك؛ والثالث الإلهام. وأما بإشارة ويسمى خاطر لللّك؛ والثالث الإلهام. وأما

وَحْنَى كَشَفْقَى ......طلال التاريخ بما يشسهد بقدرته تجلّى الله من خلال التاريخ بما يشسهد بقدرته ووحدانيته.

الباطن فما يُنال بالرأى والاجتهاد.

الحبّ الكثير من غير شهوة ولا اعتقاد نفع، وهو عند السالكين الحب الذي يهيّج حسى يُفني المحب عن نفسه.

Moyenne (F.); Durchschnitt (G.); Medius (L.)

اسم للمكان الذي يستوى إليه المساحة من الجوانب في المدور، ومن الطرفين في المطول. والوسط العددي أو الحسابي لجملة من المقادير هو حاصل قسمة مجموعها على عندها، والوسط الهندسي هو حاصل ضرب الكميات في بعضها.

في النسبة هو الذي تكون نسبة أحد الطرفين

Médian <sup>(f.)</sup>; Mitte <sup>(G.)</sup>

إليه كنسبته إلى الطرف الآخر.

الخصلة المحسمودة لوقوعها بين طرفى إفراط وتضريط، ﴿ وَكَلَالِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسُطًا ﴾ (المسقرة الاشرة )، أى متباعدين عن الإفراط في كل الأمور والتفريط، والأوسط هوالحيار.

عند المنطقـبين هــو الحـند الأوسط المـــــمى بالواسطة في النصديق أيضا.

Milleu (E.: F.: G.) Umwelt (G.)

مو البيئة كعامل مؤثر شأنها شآن الوراثة، ونظرية الوسط M. Théoric عند كسونت ( ١٧٩٨ - ١٧٩٨) تقول بتضافر الكائن العضوى والوسط - بمعنى الظروف الخارجية، على توجيه وخلق الظواهر الحيوية. ويختلف مبدأ الظروف المحيطة عن مبدأ العلل الغائية، والأخير يكتفى بالتفسير، وأما الأول فعمله ربط قوانين التوالى بقوانين الافتران. واصطلاح الوسط على ذلك فلسفى بيولوجي، وهومن المصطلحات الأساسية في فلسفى بيولوجي، وهومن المصطلحات الأساسية في فلسفة لامسارك ( ١٨٢٩ - ١٨٢٩)، ولكن كيونت وسع مفهوم المصطلح بقوله بما أسساه

الوسط الفكرى Milien Intellectuel \_ بقصد به المسطة الشقافية. واصطلاح الموسط الفكرى استخدمه كذلك Taine بنفس المعنى.

Juste Milieu <sup>(E)</sup>; ....... Rechte Mitte <sup>(G)</sup>

فلسفة فيكتور كوزان (١٧٩٢-١٨٦٧) بقول إن تاريخ الفلسفة بنائف من مذاهب بعارض بعضها البعض، وأنه الوسط بينها جميعاً الذي يُسقط عناصرها الباطلة غير المتلائمة من حسابه، ولا يستبقى منها إلا العناصر المتلائمة، وبطلق على فلسفت، أنها التسخيسرية أو الانتقائية éctectisme.

وسطية إسلامية .... وسطية إسلامية

نسار فلسفى إسلامى تجنسع فيه السلفية والتجديد، والثوابت والمتغيرات، ويعسمل ضمن نيسار الصحوة الإسلامية ولكنه يسرى وجوب ترشيدها وليس وجوب احتوائها. ومن هذا التيار يوسف القسرضادى ومحمد الفرائي، وفهسمى يوسف القسرضادى ومحمد الفران: ﴿وَكُذَالِكَ هُويدى، ومحمد عمارة. وفي القرآن: ﴿وَكُذَالِكَ جُعَلَناكُمُ أُمّةُ وَسَطا إِهِ (البشرة ١٤٣)، تسوسط مغالاة اليهودية وتعصيبها، وتفريط النصرائية إلى محد الغيفلة، والوسط دائماً هو الأجود، وكانت الفضيلة عند أرسطو وسطاً بين طرفين، أحدهما إفراط، والآخر تفريط، فمثلاً فيضيلة الشجاعة إفراط، والآخر تفريط، فمثلاً فيضيلة الشجاعة المكرم أو السخاء هي وسط بين إفراط هو المشهور، وتفريط هو إفراط هو تبذير، وتفريط هو المشتير، وفي القرآن إفراط هو تبذير، وتفريط هو المتقتير، وفي القرآن إفراط هو تبذير، وتفريط هو المتقتير، وفي القرآن

عن ذلك : ﴿ وَلا تُجعَلُ يَدَلَكُ مَعْلُولَةً إِلَىٰ عُتَقِكَ وَلا تَعابِ لَبُسطُهَا كُلُ الْبُسطِ ﴾ (الإسراء ٢٩). ولا تعاب الوسطية في الإسلام بأنها نقص بالنسبة إلى الطرف المفسرط، وإفراط بالنسبة إلى الطرف المفرط، لأنها أخلاقياً ومنطقياً ليست الدرجة التي فيها نقص بالنسبة إلى كمال، وإفراط بالنسبة إلى فيها نقص بالنسبة إلى كمال، وإفراط بالنسبة إلى فيها نقص، بل هي القسمة العليا، والدرجة الأولى، ولهذا كان المثل الدارج : «خير الأمور الوسط».

عند السالكين مرادف للوصل والاتصال، قالوا الاتصال هو الانقطاع عما سوى الله؛ وفي الحديث الاتصال بالحق على قدر الانقصال عن الحلق؛ وقيل من لم ينفصل لم يتصل، أى من لم ينفصل عن الكونين لم ينصل عكون الكونين ، وأدنى الوصال عنساهدة العبد ربه تعالى بعين القلب.

الموصايا العشر .....

The Ten Commandments (6.1); Les Dix Commandements (6.1); Diezehn Gebote (6.3)

وصایا الرب لموسی، باتی عنها فی سفر الخروج (۲۸/۳٤)، وفی سفر الثنیة ۱۳/۶ وفی سفر الثنیة ۱۳/۶ من و ۱۳/۶) أنها الكلمات العشر decalogoe، من البونانية ideka logoi، قبل نزلت علی صوسی مكنوبة علی لوحی حجر (خروج ۱۸/۳۱)؛ ومع ذلك ففی سفر الخروج (۲/۲۰)، ثم

في سفر تثنية الاشتراع (٥/ ٧-٢١) يأتي عددها خسمس هشسرة وصبية مع اختلاف كبيس في الصياغة، وجميعها وصايا من نوع لا تضعل. إلاّ وصبيتين من نوع المعل. واحستالت الكنيسة وخاصة الفيلسوف أوغسطين، ليجعل منها عشر وصايا بـدلاً من خمس عـشرة، وجعل الـوصايا الثلاث الأولمي تختص بواجبات الإنسان نحو الله؛ والسبع الأخيرة بواجبات الإنسان حيمال الإنسان، وعلى ذلك تكون هذه الوصبايا كالآتي ١ - لا تعبد سبوى الله، ٣ - لا تصنع تمشالاً أو صبورة لشئ بمنا في الأرض ولا في السيمساء وتسجد له أو تعيده؛ ٣- لا تحليف بالله بالباطل؛ ٤ - اعمل في سنة أيام، ولا تعمل بوم السبت فيانه للربُ؛ ٥- اكرم أباك وأمك: ٦- لا نَصْنَل؛ ٧- لا تَزْن؛ ٨- لا تسرق؛ ٩- لا تشبهد شبهادة زور؛ ١٠- لا تشنه زوجة صاحبك، ولابيته. ولا حقله، ولا توره. ولا حماره، ولا شيئاً مما له.

وفى رواية متى للإنجيال سُئل المسيح عن أعظم الوصايا فى التوراة فقال: \*أحبِبُ الربُ الهك بكل قلبك، ونقسك، وذهبنك، هذه هى الوصية العظمى والأولى، والثانية التى تشبهها: أحبِبُ قريبك كنفسك. وقال: «بهاتين الوصيتين المحب قريبك كنفسك. وقال: «بهاتين الوصيتين يتلخص الناموس كله والأنبياء «. ومجمل الدعوة إذن هى المحبة. وفي القرآن الوصايا عشر في سورة الأنعام الآية ١٥١، وهي: (١) ألا تشركو به شيئاً (٢) وبالوالدين إحساناً (٣) ولا تقتلوا أولادكم من إملاق ، الله يرزقكم وإياهم (٤) ولا

تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن؛ (٥) ولا تقنلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق؛ (٦) ولا نقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشده: (٧) وأوفوا الكيل والميزان بالمقسط؛ (٨) وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قربي؛ (٩) وأوفوا بعهد الله؛ (١٠) ولا تتبعوا السبل فنفرق بكم عن سبيل الله.

ويأتى في القبرآن أيضاً عن إبراهيم وبنسيه أن الله أوصناهم بالإسبلام (البيقيرة ١٣٢)، ووصلى نوحأ ومحمداً أن يتيم الناس الدين ولا يشفرقوا نيه (الشوري ١٣). وفي سورة،العنكبوت، الآية ٨ ، تأتي الوصية بالوالبدين حُسنًا . وفي سورة مريم الآية ٣١ يرد على لسان عيسى وصية الله له بالصلاة والزكاة وأن يبسرَ والدنه، وأن لا يكون جبَّاراً شقبـاً. وفي سورة النساء الآية ١٣١ وصية الله لأهل الكتاب أن يتقوا الله ولا يكفروا به، وفي نفس السورة الآية ١٣٥ يوصي المؤمنين : ١ - أن يكوونوا قوامين بالقسط؛ ٢- وشهداء شولو على أنفسهم أو الوالدين أو الأفربين؛ ٣- وأن لا يسبَّعبوا الهبوي أن يعبدلواه ٤ - وأن يؤمنوا بالله وملائكته ، وكتبه، ورسُّله. والينوم الآخر. وفي سورة البلد الآية ١٧ الوصية بالصبر وبالمرحمة، وكما في الحديث : «الراحمون يرحمهم الرحمن. ارحسموا من في الأرض يرحسمكم من في السمساء ٧. وفي سمورة العسصر الآية ٣ الوصسيسة بالحق وبالصير. وفي القرآن الوصيايا كشيرة ومنهما ما يتناول الأسوال، ومنها ما اختصاصه الآداب، على أن أعظمها جمسيعاً وأولاها بلا منازع

الوصية: أن يعبد الناس الله إلها واحداً، لا إله إلا هو (التسوبة ٣١)، مسخسلصين له الدين حنفاء (الزمر ١١)، وهي مضمون ورسالة الإسلام. وهو معرفة الله والتوحيد أبلغ وصايا الإسلام، وهو معرفة الله تعالى بالربوبية، ونفى الأنداد عنه جملة، وإفراد فعله عن فعل غيره، وإقرار صفائه عن صفات غيره، وإثبات الذات له مطلقاً وتفيها عن غيره، والإسلام هو الأعظم، والأكثر تحضراً في وصاياه ولا شك في ذلك.

يقال بمعنى النعت، وبمعنى الأصر القائم بالغير، وبمعنى ما يقابل الاسم، وقبيل هو ما لوجوده تأثير فى تتويم غيره، ولعدمه تأثير فى نقصان غيره، وقبيل هو الأمر الذى إذا قام بالمحل يوجب فى ذلك المحل حُسناً أو قُبحاً. والوصف والعسفة مشرادفان، غيبر أن الوصف يقوم بالواصف، والصفة تقوم بالموصوف، فقول الفائل ازيد عالم وصف لزيد باعتبار أنه كلام الواصف وليس صفة لزيد، وعلم زيد القائم به مفهوم الموضوع حو مفهوم الموضوع حو مفهوم الموضوع وحقيقته، ويسمى عنوان الموضوع وحقيقته، ويسمى عنوان الموضوع وحقيقته، ويسمى عنوان الموضوع وحقيقته، ويسمى عنوان الموضوع وحقيقته،

وصیة کاترین قبصرة روسیا، ........... (Nakaz <sup>(Reos.)</sup>

تأثرت كانرين الثانية بفلسفة مونسكيو

الاجتماعية، والثورة التي استخدثها سيزار بيكاريا في فلسنفسة العسقساب ونظريات علم المنفس الإجبرامي، وأرادت أن تستحدث بدورها ثورة تشريعية في روسيا أساسها هاتين الفلسفتين السابيقتين، لنجمعل من بلادها دولة ديموقراطية، وتعطى النباس حسيقسيوقسهم، وتطامين من الديكناتورية، وتلغى الامتيازات التي كان يتمتع بهسا النبلاء والأغنيساء، وقد ذكسرت كل ذلك في الوصيبة التي أصدرتها في العاشير من أغسطس سنة ١٧٦٧ ووجّهتها إلى لجنة صبياغة الدستور، لتنجعل اللجنبة من الوصيبة تبنواساً لهنا وكشاباً مرشداً. وذكرت كاترين فيما بعثت به إلى اللجنة أن الحق يعلو فوق القوة، وأن الشعب مصدر كل تشريع، وأن الجسيع سنواء أمنام القنانون، وأنه لابنيىغى مصادرة فكر، ولا أن يُسْبِعُن صاحب رأي، وأن يقبول كل منواطن روسي ويضعل منا يشماء مسادام في حمدود القمانيون، وطالما أنه لا يؤذي بما يشول أو يضعل أحداً. ولشد هلل أهل الفلسفية لذلك كثيرآء واستبشرت الانتليجشيها الروسية خيراً. إلا أن اللجنة لم تجنمع ، وتأجّل انعقبادها، ولم تُناقَش أية قوانين، ولا استُنحدث أى إصلاح، وظلت كاترين تحكم الروسيا حُكماً أوليجاركياً. أي مطلقًا.

وَضُع .......وَضُع Position (E.: F.: 6.);

Positio (L.); Situation (E.; F.; G.); Situatus (L.)

مقولة من مقولات أرسطو، وهينته عارضة للشئ بسبب نسبتين: نسبة أجزاته بعضها إلى

بعض، ونسبة أجزائه إلى الأمور الخارجة عنه، كالقيام والقعود فإن كلا منهما هيئة عارضة للشخص بسبب نسبة أعضائه بعضها إلى بعض وإلى الأمور الخارجة عنه، والوضع الحسى هو كون الشئ مشاراً إليه بالإشارة الحسية؛ والوضع اللغوى هو تعيين اللفظ للمعنى بحيث يدل عليه من غير قرينة؛ والوضع الشرعي كوضع الصوم والصلاة من جهنة الواضع وهو الله؛ والوضع العرضي العرضي الخاص من قوم مخصوص كوضع أعل العرضي هام إن كان من أهل العرف العام.

، وضع بين أقواس، ..... Einklammerung الم

من مصطلحات فلسفة الظاهريات عند هوسرل، بمعنى أن أعلَّق الحكم على الموضوع، وأتعامل معه كشاهد محايد، فأنحى كل ما هو ذائع عنه، والآراء السابقة فيه، وأستنع عن كل الأحكام الوجودية حتى وإن كان مدارها أناى نفسه، دهل هو موجود أو غير موجود؟! وأتوجه إلى ماهية الموضوع فلا يعنينى الوجود الواقعى للموضوع وإنما ماهية.

وضعی Positive (۴-);

Positif (F.); Positiv (G.); Positivus (L.)

ما كان من وضع واضع فهو موضوع أيضاً. يقال قواتين وضعية الأنها من وضع الإنسان ، في مقابل القوائين الطبيحية، وتسمى لذلك حسائق وضعية من جهة أنها من وضع الله؛ ودين وضعى

فى مقابل الدين الطبيعي؛ والعلم الموضعي أى الذى يبحث فيما ينبغى أن يكون عليه هذا الواقع من جهة بعض الغايات المتصورة. والوضعى هو الحسى أو المتجربيي في مقابل التأملي أو الحبالي أوالوهمي ، وهو الإبجابي في مقابل السلبي، والصادق في مقابل الكاذب.

يطلق عليها كونت اسم العقيدة الوضعية المنافعة المنافعة و المنافعة المنافعة و المنافعة الفكر مناطه الواقع، وأنه وقد عجز عن الكشف عن المبادئ والعلل الأولى والغايات النهائية، انصرف عن المسافيزيقا والدين، واكتفى بالواقع ببحث في ظواهره، وبكشف عن العلاقات بينها، ويتحرى ثوانينها، وأنه لذلك قد مر عراحل في الأولى لاهونيا، وفي الثانية مبافيزيقياً، وهو الآن في المرحلة الوضعية.

وضعية نجريبية .....

Experimental Positivism (E.)

مذهب ونظرية في الحياة من القرن التاسع عسسر، وتشمل كل نواحي الفكر والعسمل، ويصفها البعض بأنها فلسفة سلبية، لأن الدافع إلى إنشانها هو أن تكون رد فعل ضد المينافيزيقيا التقليدية ومبالغات النوعة التلفيقية، ولذلك استبدلت بالفلسفة المنهج العلمي كأساس لفلسفة علمية تقوم على دراسة الظواهر

لاإدراكسهما. والمنشئ الحقيقي لهذه الفلسفة **ارج**ست کمونت (۱۷۹۸-۱۸۵۷)، وروادها فی الفلسفة القديمة المكياشيللي الإنجليزي فرانسيس بيكون (١٥٦١-١٦٢٦)، وطالب الفلسفة الأبدى چون لوك (١٦٣٢-١٧٠٤)، وكوندياك (۱۷۱۰-۱۷۸۰)، ومسان سيسمسون (۱۷۲۰-١٨٢٥) وهو أول من استخدم كلمة وضعي Positif بمعنى المذهب الوضعي. وكسونت أراد بالوضحية أن يتجاوز الفلسفة المتعالبية للثورة الفسرنسية، ووضيعي عنده يعنى الواقعي، والنسبي، والمُعطَى المباشـر من النجربة. ولم يكن كــونت مادياً، وقــال عن الماديين إنهم عــقول لا علمية، لأنهم يتنصورون المادة حياملة للظواهر. ويفسرون الأعلى بالأدني، وقال عن التجريبية المطلقة أنها عقيم ومستحيلة. ويقيم كونت الوضعية على أساس الملاحظة والتجربة، وبفصل بين الظواهم الحسيسوية والظواهم النسيسزيائيسة

الكيميائية.

الشكل المعاصر للوضعية، وتُسمى أحياناً باسم التجريبة العلمية، ومركزها الرئيسى الولايات المتحدة، والفلسفة اللغوية ضرب من الوضعية الجديدة في بريطانيا، وممثلاها هناك الفريد آير وكبارل بوبر، ومعرفةالواقع في ضوء الوضعية الجديدة وسيلته النفكير العملى العينى، المنطقة تستحيل إلا كتحليل لغوى بقنصر بينما الفلسفة تستحيل إلا كتحليل لغوى بقنصر على اللغة المعطاة، أي المباشرة.

Logical Positivism <sup>(E.)</sup>; ....... وضعية منطقية Positivisme Logique <sup>(E.)</sup>;

Logischer Positivismus (G.)

الاسم الذي أطلق بلومبسرج وفايجل (١٩٣١) على مجموعة الأفكار الفلسفية التي المتهرت بها جماعة فيينا، وتسمى أحياناً باسم النجريية المنطقية، أو التجريية المتسقة، أو الوضعية للحدثة المنطقية، وكلها نناهض الفلسفات المينافيزيقية، بدعوى أنها تبحث في موضوعات لا معنى لها طالما أنها تتجاوز الخبرة ولا يمكن التحقق من صدقها عملياً. ومن فلاسفتها التحول، وهان، وكارناب، ومنجسر، وجودل، وتارسكي، وآير، ورايل، وفي مصدر كان زكي فيب محمود.

مِن وَطَن بالمكان أى أقام به وانخده سكناً ومحلاً، ويقال موطنه كذا أى حيث كانت نشأته، ووطنته أى مستقره سواء ولد به أو لم يولد. والكلمة الإفرنجية من الإغربقية Patrioter أى أرض الآباء، والوطنى Patrioter الغيور على بلده، ويضحى في سبيله، ويحميه ويبذل من أجله دمه، لأنه عنده بعنى العرض والشرف والعزة. والناس دأبت بالفطرة على أن يحموا مواطنهم، وحتى الطيور والحيوانات لها مواطن تدفع عنها وتزود وتشاتل حتى الموت. ولحكمة فيان الكشير من الحيوان والطير لا يتناسل إذا أنتزع من موطنه، وقيل في ذلك إن الكائن بشأقلم فسيولوجياً مع

بيشة الموطن، فإذا تغيرت البيئة اضطرب جسمه للتغيير فسيولوجياً، والحنلت إفرازانه الغدّية، فلا يرضب ولا يشمنهي، ولا يتناسل. ويلدهب الكثيرون من أهل الفلسفة والعلم إلى بيان الأثر النفسسي للعبيش في الموطن أو الاضطرار إلى تركه، وفي الوطن يرقد الموتى من الجدود، وكل كائن منقطور على الانتساب religare وبسدون الوطن فلا أصل ولانسب، فبالوطن هو الجذور، ومن religare كانت religion، كأنما الانتساب دين ّ يُصلِّي به. والوطنية، شقَّ القومية mationalism، ومبحث القومية يُعنيُ بالانتساب العرقي، ومبيحث الوطنية يبيحث في تبعيات المواطنة من مشاعر وواجبات وحنقوق، والقنومية عاطفة لشعب هذا الوطن، بينما الوطنية عناطفة للوطن نفسه. وبعض الناس ريما يكون ولاؤهم للأرض دون الناس، والسعيض ربما يعلو ولاؤم لبلناس على أي ولاء آخر، والبعض لا يتصور أن يُطرَد من أرضه، أو أن يضطر للهجرة منها، والبعض قد يذوي ويهسرم إذا انتُزع من قومه واعسنزلُه أهل قريته أو بلده. ولكل وطن تاريخ يعتز به المواطن، ولأهل الوطن لغة تجمعهم إليها، ووحدة اللغة ووحمدة التماريخ هي ما يميز الوطن. والمشعبور الوطني وليد الروابط الاجتماعية والاشتراك ني الملغة وني التاريخ.

وإنه لأمر عجب أن تنهج حكومتنا نهجًا يخطّطه لها الأمريكيون، أساسه إلغاء لغننا العربية في التعليم والإصلام، وإنكار ديننا بربطه بالتطرف والإرهاب، وإسقاط هويتنا المصرية

والعربية بشأكيد تبعيننا لأصريكا وكل ساهو أمريكي، حتى لقد انقسم شعبنا قسمان: فقسم الطبقات الكادحة وهؤلاء يرسخون فيهم اللغة العامية كلغة أولى، وقسم الطبقة الغنية ومن هؤلاء الأقساط، واللغة الأولى عند أبنائها هي الإنجليزية بالرطانة الأمريكية. وأما الدين فلم يعد بُدرُس لا للفقراء ولا للأغنياء إلاً لمامًا.

## 

Fonctionnalisme (6.); Funktionalismus (6.)

نظرية في علم الجمال تردّ جمال الأثر الفتى الله قيمته النفعية. والنظرية الوظيفية في علم الاجتماع والأنثروبولوجيا مؤسسها برونسلاف مالينوفسكي، وطورها داديكليف براون، وينهض بها في أصريكا: ميسرتون، وناجل، وبارسون، وسوروكين؛ ويعسرفها مالينوفسكي بأنها وجهة النظر التي تنسب لكل عادة، وصوضوع مادي، ومعتشد، وفكرة، وظيفة حيبوية في النَّسَق مكوناته، ولها هدفها الذي تنجزه والذي يمثل مكوناته، ولها هدفها الذي تنجزه والذي يمثل مكوناته، ولها هدفها الذي تنجزه واللذي يمثل مكوناته، ولها هدفها الذي تنجزه والمذى المتداخل والمتفاعل فيه.

والوظيفة في القلسفة هي القول بأن الأجزاء تخدم وظائف وتنساعد جميعها لتأمين الكلية، وأن لكل ظاهرة وظيفتها، أو أسبابها الغانية، أوعلة وجودها، وأن أية انساق تتكون من أبنية لها فاعليتها وأدوارها وعناصرها التي تخدم السياق الوظيفي العام أو الوظيفية الكلية للنسق.

وفي علم النفس فإن المدرسة الوظيفية نشأت كرد فعل للمدرسة البنائية؛ وعلم النفس الوظيفي هو الطرح الفكرى النفسساني للمدرسة الوظيفية. وهو العلم الذي يهتم بدراسة العقل من حيث وظائف. وبفرق الفلاسفة بين حُسن الوظيفة eufunction وسوم الوظيفة dysfunction والأولى هي التي يكون بها تحقيق التكامل الوظيفي لمختلف وحمدات النسق ماكما في اللغات مبثلاً. والثانية هي العكس، وكذلك بميزون بين الوظيفة الكامنة والوظيفة الظاهرة. وبين الوظيفة المقصودة ولكنها مدركة. والوظيفة المقصودة ولكنها غير مُعركة. ويجمع أهل الفلسفة بين الناحيتين الوظيمفيية والبنوية. ومن مصطلحات النظرة الوظيمة ما يقال له الوظيمة النفسية، والاضطرابات النفسية المنشأ يقال لمها اضطرابات وظيفية.

Promise and Threat (E.); .......... وُعَدُ وَوَعِيدُ Promesse et Menace (F.);

Versprechen und Drohung (G.)

من الأصول الخمسة في فلسفة المعنزلة، تقول وعده الأمر أي منّاه به، ووعده الشر أو بالشر، أي هلده به، والوعيد الشهديد. وفي القرآن في الوعد: أن الله تعالى صادق الوعد (مريم ٥٠)، ووعده مفعول (الإسراء ١٠٨) وهو تعالى يعد وعد الحق (إسراهيم ٢٢)، ووعده الحق (الأنبياء وعد الحق (إسراهيم ٢٢)، ووعده الحق (الأنبياء وعد الآخرة (الإسراء ٧)، ووعد للمسؤمنين هو الوعد الحسين (طه ١٨٨)، وهو

الوعبد المسئول (الفرقبان ١٦)، وهو تعبالی لا يُخلف وعبده (إبراهيسم ٤٧)، وهو الوعبدُّ المَّأْتَیُّ (مريم ٦١).

وكذلك فى القرآن من الوهيد: أن يوم القيامة هو يوم الوعيد (ق ٢٠)، ووعيده تعالى هو الوعيد المخوف (ق ٤٥) وهو الوعيد الحق (ق ١٤).

وفى الوعد والوعبد يرى المعتزلة أن الله تعالى لا يغفر الكبائر إلا بعد التوبة، فإذا مات العبد على الطاعة والتوبة استحق الشواب، وإلا فهو يعذب عذاب الكفار، وذلك هو عدل الله، ومن ثم أنكروا الشغاعة، وتمسكوا بالآيات التي تنفى الشفاعة، لأن الشفاعة تتعارض مع الوعد والوعيد، وتنفى العدل عن الله، لأنه إذا كان العبد بنجو بالشفاعة وليس بعمله فلا معنى لوعد أو وعيد، ولن يكون ثمة مضمون للعدل.

هو أن تحفظ الشئ في نفسك، والإيعاء هو أن تحفظه في غيرك، والوصاية أبلغ من الحفظ لانها تختص بالباطن، والحفظ يُستعمل في حفظ الظاهر.

والوعى فى علم النفس جُمماع العمليات العقلية التى تشترك فى فهم الإنسان للعالم ولنفسه، ويرتبط بنشساط الإنسان ويتطور الليغة،

وكان لوك يعتبره حساً داخلياً ، وقد جعل تعريف لوك بعض الفلاسفة في القرن التاسع عشر يقرنون بين الوعى والاستبطان الذي عرفه متاوت ، بأنه تنبه الشخص لأحواله النفسية، وشرَّطه ريد بما يجرى في ذهنه من عمليات حاضرة ، فياذا كان لتجارب وعاها الذهن في الماضى فهو استرجاع . وقد رفض كونت فكرة الاستبطان لأنه من غير المعقول أن ينقسم المشبطن على نفسه، فيدرك جزء من عقله أنه يدرك ، ويرقب الجنزء الآخر الجزء الأول الذي يقوم بالإدراك . ورفضه السلوكيون كمصدر للمعرفة بالذات، ورفضه على الشخص فكرة عن نفسه غير حقيقتها.

وعرف وليام جيمس الوعى بأنه علاقة ببن الذات والعالم؛ وعرفه وسل بأنه خاصية المغ؛ وقال عنه الماديون انه انعكاس العالم الموضوعى والوجود الشخصى، وأنه يستوعب التاريخ والمعرفة، فيدرك الواقع بطريقة مُثلى، ويضع لنفسه أهدافاً، ويوجه نشاط الإنسان إليها، ومن ثم فهو لا يعكس الواقع الموضوعي فقط، لكنه يخلقه أيضاً.

وعی جماعی .....

Collective Consciousness (Ed);

Conscience Coffective (F.)

Kollektiybewusstsein 16.1

التـفكيــر والإحــــاس والإرادة العــامــة التى لمجموع أفراد الجمساعة أو المجتمع، والتي تختلف

عما يمكن أن بفكر فيه الفرد منها، أو يحس به ، أو يريده لنفسه، لأن الاجتماع يولد في نفوس الأفراد كيفيات جديدة، وكأن هناك وجدانًا جماعية تفرض نفسها على الأفراد من الخارج، وتملأ نفوسهم من الداخل. (دوركايم).

Religious Conscionsness <sup>(E.)</sup>; ...... وعى دينى ...... Conscience Religieuse <sup>(E.)</sup>;

Religiüses Bewusstsein (G.)

النسعور الدينى الفطرى فى الإنسان، وهو وجدان دينى، وإدراك بقوة باطنة بسوق ذوى العشول إلى الإيمان بقوة عليا مديرة وخالفة فلكون، وبدف مهم إلى السعى نحو الخير، وبالوعى الدينى نتحصل إدراكات النفس الني بها تكون المحبة ف، ولعبادته وطاعة أواسره، والأخذ بالقيم المطلقة، والعمل بمقتضاها.

وقتية ...... ( أنظر تغية وقية ).

الولاية \_ نى الاصطلاح \_ صغرى وكبرى، فالصغرى أن يتولى العبد نفسه بالصلاح، ويتوجه فيه بالخير إلى ربه، ويسأله الهنداية وأن يتولاه؛ والكبسرى هى التى يتولى الله فيها عبده فلايكله إلى نفسه ولا إلى الناس.

والولاية خاصة وكلية، فالخاصة تخص الأنبياء، والكلية تخص العارفين بالله، كالعبد الصالح الذي هو الخفصير في سبورة الكهف. وعلم الأنبياء بالوحي والإلهام، وعلم الولي اخلاقية moral والولاية تتجاوز الاخلاق moral فالعبد الصالح قتل الغلام، والقتل مُجرَم شرعاً فالعبد الصالح قتل الغلام، والقتل مُجرَم شرعاً ولم يكن كذلك عند العبد الصالح، وموسى لم ير إلا أنه جُرم كما يعلم من شريعته، وهذا هو الفرق بين الولاية والنبوة، فالولاية تفسر للنبوة. والنبوة لا تعلق لها والنبوة المولاية تفسر للنبوة. والنبوة لا تعلق لها بالوقت، والنبوة تتعلق تشسريعاتها بالوقت.

ومع ذلك فهى تدور! "" مقالة جالبليو عندما حاكسوه واضطروه أن مقالة جالبليو عندما حاكسوه واضطروه أن يوقع على اعتراف بأنه قد أخطأ عندما ذهب إلى اعتمادات علمية صعارضة للكتباب المقدس سنة اعتمادات علمية معارضة للكتباب المقدس سنة على ركبتيه حنى نهض وضرب الأرض بقدميه صارخاً دومع ذلك فهى تدورا؛ يقصد جازماً أن صارخاً دوم حول الشمس. وهذه العبارة من أشهر العبارات التي قبيلت في تاريخ الفلسفة وأصبحت من تراثها.

وهابيَّة ...... Wahabi'yia (Ar.)

صدفعب محمد بن عبد الوهاب (١١١٥١٢٠٦هـ)، المؤسس لحركة البعث الإسلامي الحديث، وفلسفته سلفيه إصلاحية، ينهج فيها إلى التوحيد الخالص، وكان قيد بدأ بدراسة

الفلسفة الإشراقية، ثم انتهى إلى الأصولية، أي الأخيذ بالأصبول، والاجسمهاد بالسأويل دون التعطيل.

Estimative Faculty (E.);

Faculté Estimative (F.); Vis Estimativa (I.)

يطلق على ال**قوة الوهمية** من الحواس الباطنة، وتدرك المعانى الجزئية الموجبودة فى المحسوسات - كالشوة الحاكمة فى الشاة بأن الذئب مبهروب منه، والولد معطوف عليه.

Fiction (E. F.);

يطلق على الاعسنداد المرجوح ، والمواد الماعتذاد التصاديق والحكم. والوهم عند أدلس فكرة بعشقد بصحتها صاحها وفيها التفسير النهائي لسلوكه، أو هي مثل أعلى يصعب تحقيقه ولكنه مع ذلك حافز على السلوك. والأوهام الفاتونية هي التعبيرات الفانونية التي تجافي الواقع ولكننا نسلم بصحتها قانونياً، كتولنا الجهل بالقانون لا يعنى منه.

Musion (E.; F.; G.); Musio (L.)

الظن الضامد، وقبل هو الخداع الحسى، أو التسمئل الحسى الكاذب المناشئ عن الانخداع بالظواهر، وهو في حالة الإدراك البصري تحريف ذاتي للمسحسوى الموضوعي أو للمسعطيات الواقعية، وفي حالة الذاكرة هو التزيف الذاتي بإضافة أو حذف أو إحلال شئ محل شئ عند

تذكر التبجارب الماضية. والموهبوم هنو النبادر الوتوع، بخلاف المتوقع فإنه كثير الوقوع.

وهمی ......

Fictif <sup>«E,r</sup>; Fiktiv <sup>(C) 1</sup>; Fictivus <sup>(L) 2</sup>

يطلق على المعنى الجزئى المدرك بالوهم، وقد يطلق على ما اخترعت الشوة المتخيلة اختراعاً صرفا من عند نفسها على النحو المحسوس. والوهميات تطلق على المعانى الجزئية المدركة بالوهم، وعلى الأمور المخترعة بالقوة المتخيلة. والأهداف الوهمية عند أدار هى الافكار التي لا مضابل لها في الواقع، وقد تكون مُشلاً عليا، ولكنها مع ذلك حافز حقيقي للسلوك.

الفعيات المعالية "Estimative Judgements": المعيات المعالية المعال

التضايا التي يحكم بها الوهم، فإن حكست على المحسوسات بأحكامها كان حكست صحيحاً، بشرط شهادة العقل لا مطلقا، فإنها فد تحكم يعداوة من لا عداوة له، فسمسنل هذه الوهميات تعدد من المقدمات البقينية الضرورية، وإن حكمت على الأمور غير المحسوسة بأحكام المحسوسات، كان حكمها كناذباً، كالحكم بأن وراء العسالم فسفساء لا يناهى، ومسمئل هذه الوهميات تعد من المقدمات النظنية، والقياس المركب منها حفسطة.

 $\phi = \phi - \phi$ 







(ي)

يأس ..... Despair المانية Despair

Désespoir (\*\*); Verzweiflung (\*\*\*);

Desperatio (L.)

البياس بقيابله ا**لأمسل** :"Hope<sup>Thi</sup>: Espoir البياس Hoffmag "البيأس ممضولة وجبوديية تعنى القنوط وانقطاع الرجاء، فالوجود معناه أن نعاني الباس والتلق حسمًا، واختفاء الباس بساوي العندم تمامًا ، ويحكم أن النفيرد متحكوم عليه بالاختيار. والاختيارمخاطرة، فالقلق هو الصورة التي يتخذها هذا التوعي ، واليأس هو الحد الذي يفضى إليه. وهو ينتزع الإنسان من نفسه باعتباره متناهباً. ويعيده إلى ذات من حيث هو أبدي في اللك الذات، فإذا الغلق على ذانه، واعتصم داخل سر بوسم. والحنار أن يكون ياتسا، يصبح يأسه ياسًا شيطانيًا . غير أن هناك ياسًا منجيًا يفتح على المطلسق ويؤدي إلى الأبدي، وهو عسلامسة على إنسانية تدرك نفسها على أنسها متناهية ولامتناهية في أن واحسد. وهو ككيل شئ في الإنسسان ذو جانبين، وديالكتيكي، ويفتح على سبل متقاطعة، بحبث بتموقف كل شئ على الطريقية التي بيأس بهما كلُّ منا، وإذا أخفق البناس وأفسضي إلى النصلب فإن الإنسان يهلك ، وهذا هو الموت الذي لا ينسهي أبدًا، ولكنه إذا أرغم النفس على حشد أخر منا عندها من قوى، وعلى أن يبأس يأسًا حقيقيًا، فإنه يوقظ النفس لإدراك قميمتها

الابدية، وإذن فباليباس صفية الموحمود الدي بدع ذروة الانفعال التوجودي. (كيركجارد). النظر أنا أياس).

**يسوع** ، ، ، ، ، Jesus <sup>(از المعارات</sup> العادية)

الاسم العبرى يضوع أو هوضع، والعبرى عبسى، والمعنى المخلص المحافظة المسبح والمسبح والمسبح والمسبح والمسبح والمسبح والمسبح، والمسبح، والمسبح، والمسبح، أو يسدن فيقط، أى المسبح، وفي القبران عيسسى وحدد، وايضاً عيسسى ابن مريم، وكذلك المسبح عيسى وحدد، أبن عريم، ويؤكد القرآن على ابن مريم لينتفع ابن مريم، ويؤكد القرآن على ابن مريم لينتفع بسبق اسمه الرب، تأكيدا على الوهيد، ونم مرد على السان المسبح أنه الرب أو ابن الله، وسا ورد على ليخض مسؤلفي الأناجسيل دون البعض، وعيسي، وعيسى

الجزويتية أو اليسوعية، هم جماعة سبرع، أو أصحابه، أو أنصاره، أسسها أجناتيوس ليولا سنة 1050، وكنان جنديا وأصيب إصبابة بالغة كناد يموت بسبسهها، وهذه هي التجسرية أو المحنة الروحية التي غيرته وحدولته بالكلية إلى إنسار

منسدين حكيم. يؤمن بالمسيح، وأنذر تفسسه للدعموة، وآمن به في البيداية سينة نضر، تحلُّشوا حوله ونشروا فلسفته، وقوامها الزهد، والعفة. والموعظة بالحسني، والمرونة، والمسامحة، والانضماح على الناس، والشغلغل في الأوساط الشعبية، والانتشار في العالم، وأقبرت الكنيسة الكاثوليكية هذه الفلسفة وباركتها، ووجدت فيها الردّ الكاثوليكي على الدعوة إلى النهضة والإصلاح والتنوير. وعندما نوفي لويولا كان له ألف داعية يعملون في التبشير في بلاد الشرق الأوسط وآسيا وإفريتسيا، نجاوزوا عملهم الداعي إلى المسيح إلى تأليب الأحزاب على بعضها السعض، وبعث الفُرقة بين الوطنيين، وأنشأوا المدارس ليضمنوا تعليم المسيحية للناس منذ طضولتسهم، وليلغوا اللغبات الوطنية وينشروا الشقيافية الأوروبية، وسبيبادة الجنس الأبيض، وكانت مدارسهم تعلّم في البداية بـاللاتينية. ثم تحولت إلى الفرنسية والبرتغالية والأسبانية والإيطالية، وزادت الشكوى من خداع المبشرين وانباعهم أخس الوسائل لتحقيق أعدافهم، وفهم الناس من اصطلاح البسوعية أو الجزوينية أنه المكر والدهاء. وفلسفة اليسموعيين محافظة ورجعية، وتنكر حقوق المرأة، وتستبعدها بالكلّية من النشاط الاجتماعي العام، وتجعل للرجل السلطة الكاملة والسيادة الشماملة، وتحرم على النساء دخول التجمعات البسوعية، وقصرتها على الرجال، فللاعجب أن انتشمرت بين الرهبان اليسوعيين اللواطة، وتسلُّط كبار السن منهم على

الشبان، وكان من بين نشاطات الشباب في مدارس اليسبوعيين النصفيل، وكانت هناك مسرحية سنوياً في كل صدرسة، فقيل إن المسرح اليسوعي كان يقدم نحو السنمائة مسرحية سنوياً، ويقوم بالدور النسائي فيها الشباب، ثم سمحوا للنساء بالتمثيل فعم الفساد وطم، حتى اضطرت الحكومسات إلى إلغساء هذا النفساط اليسوعي كاملاً بدءاً من سنة ١٧٧٣.

فى اللغة هو العلم الذى لاشك فيه، أو العلم الحساصل بعد الشك، وفى الاصطلاح هو أو تصدق بمصدق بمضمون الخبر ولاتحتمل كذبه، أو تصدق بعدمه ولا تحتمل صدقه، أى أنك نصدق به على نحو الجزم، وهو اليقين المنطقى، وهو أعلى قسمى النصديق: اليقين والظن؛ وهو السقين بالمعنى الأعم أو مطلق اليقين. غير أن لليقين معنى خاصاً هو الاعتمقاد المطابق للواقع الذى لا يحسمل النقيض لا عن تقليد، وهو اليقين الموضوعى.

والبنقين من صنفة العلم وضوق المنصرفة والدرابة، فيقال علم يقين ولا يقال معرفة يقين. والعلم البقيني أو اليقين العلمي أبلغ علم وأوكده. ولا يكون معه مجال عناد ولا احتمال زوال.

واليتين عند أصل الحقيقة رؤية العيان يقوة الإيمان لا بالحجة والبرهان، وهم يجعلون له لذلك مسراتب ثلاثاً: الأولى علم اليستين، وأصحابها إما علماء راسخون، عرفانهم

بالاستدلال والبرهان، وإما صالحون عرفانهم بإمارات وقناعات تطمئن إليهما نفوسهم، ويشينهم للذلك ذاتى . والشائية عين البسقين، وأصحابها الحكماء، وهى أن تصيير بحيث تشاهد المعقولات فى المعارف المفيضة إياها كما هى. والشائنة حق اليقين، وأصحابها الانبياء والأولياء على حسب تفاوتهم فى المراتب، وهى أن تصير بحيث تنصل بالمعقولات انصالاً عقلباً وتلاقى ذاتها تلاقياً روحياً.

واليقين الحسيس مجاله الحضائق البديهية. واليقين الاستدلالي مناطه الحقائق النظرية، واليقين الاحسلامي هو أن لا يعشور المرء شك إزاء حقية أمر من الأمور أو قرار يتخذه.

القضايا التي يسحصل منها التصديق الميقيني ، وهي إما ضرورية بمعنى بديهية نضطر إليها، أو نظرية كسبية تنتهى لا محالة إلى البديهيات ، فالبديهيات أو القسروريات إذن هي أصول البقينيات ، والبرهان قياس مؤلف من يقينيات لإنتاج بقيني. والضروريات أو البديهيات ست على المسهور، هي : الأوليات، والفطريات، والمساهدات، والحسسيات، والمجربات، والمتواترات؛ وقيل سبع، وسابعها الوهميات. (انظر كلا).

يهودي .............ينهودي

اسم النسهرة لفيلون (نحو ٢٠ ق.م - نحو ٥٥م)، يقال فيلون اليهودي يجسمع بين الفلسفة أول فيلسسوف يهودي يجسمع بين الفلسفة واللاهوت، وبرغم فلسفته فيهو يهودي حتى النخاع، لأن الأصل عنده ليس الفلسفة ولكن الدين، إلا أنه كان ليبراليا في تبديته ولم يكن متعصباً، وكان أول من فجر الخلاف بين الفلسفة والذين، أو العقل والنقل في اليهودية، ذلك أن والذين، أو العقل والنقل في اليهودية، ذلك أن تأثره بالنفاة اليونانية كان أكثر من تأثره بالدين اليهودي، ولم يأخذ الدين اليهودي أصلاً إلا من خلال قراءانه اليهودية باللغة اليونانية.

يهودية Judaism <sup>(E.)</sup>; ...... Judaïsme <sup>(E.)</sup>; Judenthum <sup>(G.)</sup>; Judaismus <sup>(L.)</sup>

نسبة إلى يهودا من الأسباط الاثنى عشر، وأطلق اسمه على إحدى المملكتين اللتين انقسم اليهما ملك سليمان، ومن ثم فاليهودية جنسية سكان تملكة بهودا، ثم صارت علماً على كل اليهود. واليهودية كدبانة، في غير القرآن، نظام سلوكي أكثر منها عقيدة، فهي ثقافة اليهود، أي فلسفتهم، وعاداتهم، وأعرافهم، كما وردت في التوراة كتابهم الأول، وفي المتلمود الذي يشرحه ويكمله، وتتسم بإيمائها بالمطلق الذاتي، أي الله المقصور على اليهود؛ فقد اختارهم الله لعبادته فاختصوه بالوحدانية، ونتيجة لأنهم شعب الله فاختصية بالوحدانية، ونتيجة لأنهم شعب الله واختصيهم بأرض الميعاد، فيان مشاهيم الله والشعب والأرض تختلط عندهم ونكون أساس والشعب والأرض تختلط عندهم ونكون أساس الوعى الصهيبوني، وهنو وعي ضد الواقع من الوعى الصهيبوني، وهنو وعي ضد الواقع من

أجل نهاية سعيدة سوعوده هي خلاص إسرائبل. والله يندخل دائماً لخلاص البهود، فقمد خلَّصهم في مصر، وسيخلصهم في آخر الزمان من النفي في كل منصر، وبين البنداية والنهاية «يدٌ قنوية وذراع ممدودة، تدفع بالتاريخ من خارجه، وتحرُّك البشر كبالدُّمَّى. وفلسفة التباريخ في اليهبودية معادية للتـاريخ أو لاتاريخـيــة، ولذا فقــد ذوى إحسماس اليهمود بالزمن، وخلا تبراثهم من المؤرخين وحفل بالنزعيات الطوباوية، وانعزلوا حنضارياً ونفسسياً، وليس لديهم لذلك سنوى العنف يتسوسلون به لتجاوز الهسوة بين المشال اللاتاريخي وبين الواقع المتعين، حيث العنف هو الوسيلة اللامعقولية لفرض تصورات لا تاريخية على واقع تاريخسي. وإله البسهسود ـ كسمما تطرح فكرته الشوراة ـ تعبيس عن العقلية الميهودية غمير القسادرة على الرؤية المركبية، حسيث المنظرة الواحدية تكاد نطبع تفكيرهم، فسالإله عندهم واحمد، وكمذلك الشمعب، والديانة، والمتنزيل. والتاريخ. ومع ذلك فالمنفكير البهودي تجسيمي وتشبيمهي، وإله هم الواحد لذلك يعبرون عنه بالجمع ألوهيم، وفلسفتهم في اللاهوت هي وحدة الوجود والفليفة الحلولية. ولبس الله إلا فعله، بمعنى أنه الطبيعة، والطبسيعة خلاَقة، أو هي طبيعة فاعلة، وجوهرها لذلك جوهر إلهي.

Judaism <sup>(E.)</sup>; ...... Judaisme <sup>(F.)</sup>; Iudaismus <sup>(G.)</sup>

نسبةً إلى يهنوذا الاسخىريوطي بن سمعان

الاسخىريوطى (بوحنا٦/ ٧١) الذي خان سيده المسبح، وباعه خصومه اليهود بثلاثين من الفضة. ويُضربُ مثلاً لشك المنقفين، وإفلاس النقافة التي تقوم على العقل دون القلب، وعلى التفكير دون الإيمان .واسمه الاسخريوطيي من ايش كريوت العبسريتين يعني الرجل الذي من قبرية قبريوت. ولم يكن بذلك جليلها كمقية تلاميذ المسيح، ولكنه كمان مفكراً ، وطمع أن يمثال الحظوة عند المسميح ، فلم يعُسد أن يكون أمين صندوق جماعشه، ولم يكن ما ينقاضاه يكفيه فكان بخستنس من المصندوق أو مكلذا شنّع عليمه النصاري. والاسخريوطية هي مذهب تفسير الروحاني بالمادي . فقـد ظن يهوذا أن المسيح وله كل هذه النقسدرات بوسسعسه لو تنصسارع مع الامبراطورية الرومانية أن يصرعيها، فاستنعجل مخاصمتها ليرغم المسيح على الإطاحة بها. وقبل المسبح الصُّبلة الشهيرة التي بها ميَّزه اليهود عن أصحابه. فبلما قبضوا على المسيح وعدَّبوه انسحر الاسخىربوطى، وانشحاره الأخلاقمي كان أوقع، وانتحاره الفلسفي كان أشد وأنكي!

تعليشات فلسفية دينية على كتب القبيدا الهندية الأربعة. ألفت على عدة فرون، غير أن أقدسها يرجع إلى القرن الخامس قبل الميلادى، وتقوم على الجدل الفلسفي، وتبحث في طبيعة الله والروح، وترسم طريق الخلاص للإنسان

بالتوحّـد الفكرى بالبراهما أو المبـدأ الخلاق وهو الله.

بوجا يوجا يوجا

فلسفة بوذية حندوسية قديمة جمع أصولها ودونها الأول مرة باتانجالى في القرن الشانى فبل الميلاد في كتابه اتعاليم اليوجا»، ثم فياما في كتابه اشرح اليوجاة في القرن الرابع قبل الميلادي، ثم فيجنانا بهيكسو في القرن السادس عشر في كتابه فيجنانا بهيكسو في القرن السادس عشر في كتابه وغايتها التحكم في البدن وتخليص الروح من زمانيته بحيث تعبود إلى وتخليص الروح من زمانيته بحيث تعبود إلى النرفانا أو السكون الأبدى.

يوجاكارا .....

مدرسة بوذية تأخيذ بنظرية اليوجا وتطبيعها الاخلاقي أو الكارا.

من عدوه اليونانية، حيث عد بمعنى لا. ومن ثم فاليوطوبيا نعنى عما ليس بمكان، أى المكان المتخيل الذى لا وجود له فى الواقع، ويرجع استخدام اللفظ بمعنى الجئة الأرضية، أو المدينة الفاضلة، أو المسالية إلى توماس مور (١٤٧٨ - ١٥٣٥) فى كتابه «أقضل لخظام الجتماعي» صور فيه مجتمعاً شيوعياً أبيتورياً يقوم على المساواة والعدالة والحرية، ويسعى إلى يقوم على المساواة والعدالة والحرية، ويسعى إلى تحصيل السعادة؛ ثم أطلق لفظ اليوطوبيا على كل كتاب من بعد بصور مدينة فاضلة منخبلة لجتمع إنساني مثالى، ومن هذه الكتب: عمدينة

الشسمس؛ لكامسانللا (۱۹۲۳)، و الطلائطا الجديدة؛ لبيكون (۱۹۲۷)، و الليماك؛ لفندلون (۱۹۲۷)، و المراك، لفندلون (۱۹۹۹)، و المرحلة إلى إيكاريا ، لكابت و المدينة الفساخلة ؛ للفسارابي و « مدينة الله » لأرغسطين.

واليوطوبيا هي الجنَّة التي بيشُّر بها الفلاسفة. في مقابل الحِنَّة في الكتُب السماوية. وجنَّة عَدُّن، أو جنَّة الفردوس، أو الفردوس فيقط كما ورد ذكرها في الأساطير القديمة التي كبانت شأثعبة عند شعبوب آسيا الصغرى. ثم إن كهنة «بيت الربُّ كتبوها في المتوراة في القرن السبابع قبل الميلاد. وكانت قبل اليمهود موجودة عند الفرس. والفينيقين، والكلدان، والبابليين، وغيرهم. وكـنُبَ هزيــود سنة ٨٠٠ قبل الميــلاد يحكى عن الجنة أو اليوطوبيا في مخيَّلة الإغريق فقال : جُزُّر السعنداء، حيث تنمو شجرة تحمل تفاحأ ذهبيأ يهب الناس الخلسودة. وهذه الجنة الموعمودة ذات الشجرة الأعجوبة موجـودة ليضاً عند الهنود في كُتب القيدا، فقد أنزل شيبقا شجرة نين من السمماء، وأغرى المرأة أن تغوى بهما الرجل بدعموي أنهما لوطعما منها فسيكتب لهما الخلود، وأكلا، فأنزل شيفاً عليهما اللعنة، وقضى عليهمنا بالبؤس والشقاء. وفي كنتاب تشي كنج عند قدماء الصبنيين أن المرأة هي الني طمعت في المعرفة، فمأكلت من شجرتها، فمأشعلت النار في بنيها ـ بني البشر، فما زالوا يتحركون للمعرفة، والمعرفة تُخرجهم من الجمنة، لأن في كثرة المعرفة كثرة الغُّمَّ. والذي يزيد علماً يزيد حزناً. غير أن

الفلاسفة يتسولون عكس ذلك: أن الرغبية في المعرفة أخرجت الإنسان من الجنة، والخروج منها إنما ليحصل المعرفة، لآنه بالانخراط في المعالم ستكون له المعرفة، وبالمعرفة سبعود إلى الجنة مرأ أخرى، ولكنها هذه المرة هي الميوطوبيا: جنة من صنع الإنسان العارف، أي الفيلسوف.

يونوكيانية : Eutychianism (المرابع Eutychianism) : Eutychianismus (المرابع Eutychianismus) : المرابع المرابع

نسبة إلى يوتيكين ظاهره قال إن المسبح تغلب عليه الطبيعة الإلهية على الطبيعة البشرية وأن الطبيعة الإلهية تستغرق الطبيعة السشرية وقال إن المسبح مولود، واستحن، وعالى وعذب وصلب.

« تم الکتاب بحمد الله و منته ، وحقوق التائيف والطبع مذفولة للمؤلف»

## محستوكات الحيكتاب



| رثم الصفحة | الموضوع                                     | رقم العشعة | الموضسوع                             |
|------------|---------------------------------------------|------------|--------------------------------------|
|            | : ۳۰ احتمالية                               | ٥          | ۔ إهداء                              |
|            | أ ٣٠٠ أحد العامة                            | 4          | رمقدمة الطبعة النالثة                |
| 77         | ٣٣ أحدية                                    | 11         | رمقدمة الطبعة الثانية                |
|            | ۴۳ إحراج                                    | 17         | ومقدمة الطبعة الأولى                 |
| 47.        | ا ۳۶ احواج رباعی                            | ١٧         | الالف                                |
|            | ٣٥ - إحراج متعدد البدائل                    |            | ١ ۽ أبد                              |
|            | ٣٦ أحرار                                    |            | ۲ إبداع                              |
|            | ً ٣٧ إحيائية                                | •          | ٣. أبرشانية                          |
|            | ۳۸_ إخبار                                   |            | ٤- ابستمولوچيا                       |
|            | ۳۹_اخنواع                                   | 1.4        | ٥- ابن الله                          |
| 4.4        | ٠٤٠ اختصار                                  |            | 2- ابن سيناء القرن العشرين           |
|            | ۱ ٤ ـ اختلاف                                | 14         | ٧_ أبوخية                            |
|            | ا ٤٤ اختلاقية                               |            | الد أبوريا                           |
|            | 22_ اختيار                                  |            | ٩ ـ أبيقورية                         |
|            | \$ \$ ـ اختيار جنسي                         | 4.         | ١٠ أتراكسيا                          |
| * 4        | 42_إخلاء وإخلائية                           |            | ١١ ـ انفاقية                         |
|            | ۴ £ _ أخر                                   |            | ١٢ ـ أنو قراطية                      |
| ۲-         | 282-أخرة                                    |            | ١٣_أتونية                            |
|            | 44_ إخلاص                                   | 71         | ۱۶-اثبات<br>۱۰-                      |
| r 1        | <b>٩ ٤ ـ أخلاق</b>                          |            | ۱۵ـ أثر<br>:                         |
| **         | ٠٥٠ أخلاق الاستحسان                         |            | ١٦_ إثم                              |
|            | ۱ ٥ ـ أخلاق تطورية<br>تام المدادة - مام الم |            | ١٧ ـ اثنا عشرية                      |
|            | ۲ هـ آخلاق عقلانية<br>معمد داده داده        | **         | ۱۸_ إثنية                            |
|            | · ٣٠ـ أخلاق لاهونية<br>معمد تراوي الأهونية  |            | ۱۹ ـ أيشر<br>۲۵ ـ ا ما د             |
|            | \$ 2 أخلاق المواقف<br>معمد أنهام من         | 17         | ۲۰ ما اجتهاد<br>۲۱ د إجراء الإكمال   |
| 77         | ٥٥. أخناتونية<br>٢٥. إخوان الصف             | ''         | ۱۱۱ بجراء الإكمان<br>۲۲ باجراء منطقی |
| • •        | ۱ مدرخوان الصنب<br>۱ مد أخوة                |            | ۲۳_ إجرائية<br>۲۳_ إجرائية           |
| 40         | ۱۰۰۰ آداب اجتماعیة<br>۱۹۸۰ آداب اجتماعیة    | Y £        | ۴ ۴ إجماع عام                        |
|            | ۹ هـ آداة                                   |            | ٢٠- إجماعية                          |
|            | ٠٠- أدائية                                  | ĺ          | ٢٦_ أجناسية                          |
|            | 11- ادب                                     |            | ٢٧_ إحالة                            |
| 44.7       | ٦٢_ إدراك                                   | ***        | ٢٨ ـ أحياه الله                      |
| ۴V         | ٦٣ أدراك فاعل                               | 1          | ٢٩ و إحتمال                          |
|            | -                                           |            |                                      |

|             | ۹۹ ما استحسبان             | !           | ٦٤ - إدراك فطرى         |
|-------------|----------------------------|-------------|-------------------------|
| ÷ :         | ۱۰۰ هـ اسبادراخ            |             | ٦٥ ـ إدراك فوق حسى      |
|             | ۱۰۱ سيدگال                 | i           | ٦٦٠ إدراك متعال         |
|             | ۲۰۱۱ استدلال بالأبرش       | :           | ٦٧_ إدراك واع           |
| <b>2</b> .5 | ۱۰۳ د استدلال باسن         |             | ۸۸ ـ إدراكية            |
|             | ۽ ١٠ لوالسندولال انگليدان  |             | ાંડ્] _ જ લ             |
|             | ٥٠٠ _ استادلال سالم        | **          | ٠٠ إذا استبعدت العلة لم |
|             | ٣٠٦ ما استدلال واقعي       |             | بحدث المعلول            |
|             | ١٠٧ ـ استدلال واصح بذانه   | :           | ٧١_ إذعان               |
|             | ۱۰۸ یا استطاعه             |             | ٧٢ إرادة                |
| 2 7.        | ۹ - ۱ د استطراد            | F4          | ٧٣ ـ إرادة اعينفاد      |
|             | ۱۱۰ ساستطرادی              | !           | ٤ ٧ ـ إرادة حياة        |
|             | ١١١ سنعداد                 | :           | ٧٥_ اېرادهٔ حرهٔ        |
|             | ۱۹۲ د استفهال و لا استعمال |             | ٦ ٧ ـ إرادة محامة       |
| 2.0         | ١٩٣ هـ استعراق             | 1.          | ٧٧ أرثوذكسية            |
|             | ۱۱۴_استفسار                |             | ۷۸ أرستوفراطية          |
|             | ١١٥ اراستثان               | <b>.</b>    | ٧٩ أرسطو العصر الحديث   |
|             | ١١٢٦ استقراء               |             | ٨٠ أرسطو الهند          |
| ·           | ۱۱۷ سنتراء تجريبي          |             | ۱ ۸۔ أرسطية             |
|             | ۱۱۸ داستقراء خبرطی         |             | ٨٢ إرسطية               |
|             | ١١٩ـاستفراء صورى           |             | ۸۳_ أرمينية             |
|             | ١٢٠ استمرارية              | <b> </b>    | 4.6 أرنو الكبير         |
| žΑ          | ۲۱ - استنباط               |             | ه ۸ ار داب              |
|             | ١٩٢٢ استنباط               | 14          | ٨٦_ أرواحية             |
|             | ١٣٣ _ استنتاج              | !           | ٨٧ إروس                 |
| 64          | ١٧٤ - إسرائيليات           | £A.         | ۸۸_آری                  |
|             | ١٢٥ - اسطفس                |             | ٨٩ ـ أريوسية            |
|             | ١٢٦ أسطورة                 | 11          | ۹۰ ازل                  |
| ٠           | ۱۳۷ میکندر انبه            |             | ۹۱ د اساس               |
| 7, 7        | ١٢٨ - إسكونية              |             | ٩٢ أساس النضايف         |
|             | ١٣٩_اسكولائية              | !           | ۹۳_ أسباني              |
|             | ۱۳۰ ـ اسلام                | ۵١          | ٤ ٩ ـ استبداد           |
| 75          | ١٣١ ـ أسلوب الحكيم         | <u>؛</u> ۲۰ | ٩٠_ استبداد مطلق        |
| 7.5         | ١٣٧_اسم                    | İ           | ۹۶ استبطان              |
| 7.5         | ١٣٣ ـ اسم أعظم             | 04          | ۹۷_ استحالة             |
|             | ۱۳۵-اسم جنس                |             | ٩٨ استحالة خيز القربان  |
|             |                            |             | وخمره                   |
|             |                            |             |                         |

| 37.5 | ١٧٠ ـ اصطلاح             | į            | ١٢٥_اسم عام                  |
|------|--------------------------|--------------|------------------------------|
| -    | ١٧١ ـ اصطلاحية           | :            | ۱۳۹_اسم علم                  |
|      | ١٧٢ ـ أصل                | 33           | ۱۳۷_اسم مترادف               |
|      | ١٧٣ ـ أصل العالم         | ;            | ۱۳۸ د اسم منواطئ             |
| ٧٥   | 1٧٤_اصلاح                |              | ۱۳۹۰ داستم معنی              |
|      | ۱۷۵ء اصلاح عظیم          |              | ۱۶۰-اسم مفرد                 |
|      | ١٧٦ء أصول خمسة           |              | ۱۵۱ د اسم مشترك              |
| V-7  | ۱۷۷ ـ أصولية             |              | ١٤٢ - أسماء منشطة للذاكرة    |
| VV   | ۱۷۸ ـ اصانة              |              | ۱:۲ سماعیلیة                 |
|      | ۱۷۹ ـ اطناب              | ļ            | ١٤٤ ـ إسمية                  |
|      | ۱۸۰_اعتبار               | \<br>\tag{v} | ۱۶۵ اسپنیون                  |
|      | ١٨١_اعتبار               |              | ۱٤٦_إشارة                    |
| V.A  | ١٨٢_اعتقاد               |              | ۱٤۷ ماشتهاه                  |
|      | ۱۸۳ منفادات              |              | ۱٤۸ - اختراك                 |
|      | ١٨٤ اعتفد حنى أفهم       | 34           | ١٤٩ ـ اشتراكية               |
|      | ١٨٥ ـ أعنقد في السنحيل   | 7.4          | . ۱۵- انستراک: المنبر        |
| v s  | ١٨٨٦ اعرف نفسك           |              | ۱۵۱_اشنراکیهٔ تجریبیة        |
|      | ١٨٧ - إعلام              | ٧٠           | ١٥٢ ـ السراكبة لورية         |
|      | ١٨٨ ـ إعلان تحرير العبيد |              | . ١٥٣ ـ اشتراكية خلقية       |
| A٠   | ١٨٩ ـ اعمل الواجب        |              | ١٥٤_اشنراكبة خيالبة          |
|      | الأقرب إليك عمله         | :            | ١٥٥ ـ اشتراكية شهيانية       |
|      | ۱۹۰ راعیان               |              | ١٥٦_انستراكية مثالية         |
|      | ١٩١ـ اعتراب              |              | ۱۵۷_اشتقاق                   |
|      | ١٩٢ ـ إغراق كل الأمور    | ٧١           | ۱۵۸_انسراقية                 |
|      | . اخبرة                  |              | ٩ ٩ ١ ـ الشعربة              |
|      | ١٩٣٠ أغلوطة              | i            | ١٦٠_ أشكال الفياس            |
| AΊ   | 194 ـ إنتاء              |              | ١٦١_ إشكال                   |
|      | ١٩٥٥ ما أقتر اضي         | 7.7          | ١٦٢ أصالة                    |
|      | ١٩٦ ـ إفرادية            | . 44         | ١٦٣ ـ أصحاب                  |
|      | ١٩٧ ـ أفكار حسبة         | :            | ١٦٤ ـ أصحاب الأصطوان         |
|      | ١٩٨٠ أفلاطونوف           | !            | ١٦٥ ـ أصمحاب الجوامع         |
| Ąt   | ١٩٩٥ أفلاطوب:            | •            | ١٦٦ ـ أصحاب الطبيعتين للمسيع |
|      | ٢٠٠ ل أفلاطوبية محدثة    | :            | ١٦٧ ـ أصحاب الطبيعة الواحدة  |
|      | ٢٠١ أفلاطونية كيمبردج    | <br>         | للمسيع                       |
| ۸T   | ۲۰۳- آفود قطبنی          |              | ١٦٨ ـ أصعاب الكراسات         |
|      | ۲۰۳ أفيروس               |              | ١٦٩ وأصغر                    |
|      |                          | İ            |                              |

|       | ٢٣٩ءاله لا يكون بل بصير       | A t      | ٤ - ٢ - أفيسينا             |
|-------|-------------------------------|----------|-----------------------------|
|       | ٢٠٠٠ هـ محسوس للقلب لا        |          | ۲۰۵ أفيمباس                 |
|       | للعضل                         |          | ۲۰۶ افتران                  |
|       | ١٤١٠ انه هو الإنسان الإنساني  |          | ۲۰۷ و اقتصاد                |
| ٩.,   | ٣٤٣ قالم                      | :        | ۲۰۸ تا افتصاد سیاسی         |
|       | ٣٤٣ ـ الإله الذي يمول عن طويق |          | ٢٠٩ ـ اقتصاد الرفاهية       |
|       | الأله                         |          | ٢١٠ عافتناع لا قيمة له      |
|       | ٤ ٤ ٧ - الهام                 |          | ۲۱۱ و أقنوم                 |
| 47    | ٣٤٥ إلهي أنثى صفاء السريرة    |          | ٢١٢_ أكاديمية               |
|       | ٢٤٦ إفهية                     | . A7     | ٢٠٢٦ أكاديمية فاللة         |
|       | ۲۶۷_ البِدَ                   | <u>!</u> | ١٤ ٦ . أكادية جديدة         |
|       | ۲۱۸ ام                        | :        | ٢١٥ - أكادبمية فلورنسا      |
| 4.5   | ٢٤٨ ـ أمارة                   | :        | ٢١٦_ أكبر                   |
| 44    | 4 ۲۰ ۲ إمام                   | ۸۷       | ۲۱۷ - اکبر سعادة            |
|       | ٢٦٠ إمامة                     |          | ۲۱۸ اکنساب                  |
| ١     | ۲۶۱ ـ امان انطولوچی           | !        | ٢١٩ . أكسانيب               |
|       | ۲۹۲ أمانيون                   | !        | ٢٢٠ إكسير                   |
|       | ۲۹۴ مريالية                   |          | ٢٢١_ إكليريكية              |
|       | ٢٩٤ ي آمة                     |          | ۲۲۲_النباس                  |
|       | ٣٦٥_أمر خلتى                  |          | ۲۲۳_النزام                  |
|       | ٢٦٦_ أمر الطاقة               | i        | 222ـ افتزام                 |
|       | ۲۶۷_ أمو                      | ۸۹       | ۲۲۰ الحاد                   |
| 1 - 1 | ۲٦٨ أمو طبيعي                 |          | ٢٣٦۔ إلحاد تعدد الآلهة      |
|       | ٢٦٩ـ أمن الناس هو الفانون     | ٩.       | ۲۲۷_ إنحاد جدلي             |
| 1.0   | الأعلى                        |          | ۲۲۸ ـ إلحاد فلسفى           |
| 1.5   | ٠ ٣٧٠ امتاراد                 | i        | 224 إلزام سفلقي             |
|       | ٢٧١ـ أمر بالمعروف ونهي عن     | 41       | ۲۳۰_الفارابيوس              |
| 1.1   | النكر                         |          | ٢٣١ - الفاظ حملية أصلية     |
|       | ۲۷۲_ إمكان                    |          | ٢٣٢ ـ ألفاظ حملية نابعة     |
|       | ٢٧٣_ إمكانيون                 |          | 744_ ألفة                   |
|       | ٢٧٤ أمل في تحصيل السعادة      | 44       | ٢٣٤_ آلة                    |
|       | ٣٧٥۔ أمور عامة                |          | ۲۳٥ ألفية                   |
|       | ٣٧٦ أمور اعتبارية             |          | 41_447                      |
|       | ۲۷۷_ آمناء                    |          | 233_انه ثلاثة في واحد       |
|       | ٢٧٨ أمير الإنسانيين           | !        | ٢٣٨. انه في العالم وخارج عن |
|       | ٣٧٩ أن أعرف بعتى أن أكون      | 40       | العالم                      |
|       |                               | i        | •                           |

|                | ۳۱۳ إنسان                  | ١٠٨   | ۲۸۰- إن لم نؤمن لن تتعقل         |
|----------------|----------------------------|-------|----------------------------------|
|                | ۲۱۶ انسان أعلى             |       | ۲۸۱_ إنا ما أومن به هو           |
| 1 7 7          | ۳۱۵_انسان جوال             | 1-4   | اللامعقول                        |
|                | ٣١٦ - انسان خماسة لا فاندة |       | ٢٨٢ أن نكون أو لا تكون           |
|                | مها                        | 1     | ۲۸۳ آن يفعل                      |
|                | ٣١٧ عدانسان حيوان مشارك    |       | ۲۸۴_آن ينفعل                     |
|                | في العشل                   |       | Li_TAP                           |
|                | کی<br>۳۱۸ انسان روحی       | 11.   | ٢٨٦- أنا أريد فأنا موجود         |
| 174            | ۳۱۹_انسان شامل             |       | ٣٨٧۔ أنا أفعل فأنا موجود         |
|                | ٣٢٠ انسان شريف             | :     | ۲۸۸_انا أفكر فأنا موجود          |
|                | ٣٢١ انسان صانع             |       | ٢٨٩- أنا أكون أنا أوجد           |
|                | ۳۲۲ء انسان طبیعی           | 111   | ۲۹۰ مانا أنت                     |
| 171            | ۳۲۳۔ انسان عالد            |       | ٣٩١ مأنا أباس إذن أنا أمل        |
|                | ٢٢٤ السان عافل             | :     | ٢٩٢- أناالطريق والحقيفة          |
|                | ۳۲۵۔انسان کامل             | 111   | والحياة                          |
|                | ٣٢٦ـ انسان مناله           | :     | ٢٩٣ ـ أنا لا أخبلق فروضاً        |
| 170            | ٣٢٧. انسان محكوم عليه      | 315   | ۲۹۴_ أنا هو أمّا وظروفي          |
|                | ٣٣٨ السال منقطع النطير     | •     | ۲۹۰ اثاثثة                       |
|                | ٣٢٩ السان سيسوعي           |       | 4 ٧ ٩ ٦ - بنانية                 |
|                | ٠ ٣٣٠ انسية                | į     | 294 _ أنانية                     |
|                | ۲۳۴ الطفولوچيا             | 111   | ۲۹۸_انتخاب جنسی                  |
|                | ٣٣٣_ أنطولو چــة           | i     | ٢٩٩ دانتخاب طبيعي                |
|                | ٣٣٣دانطولوجية واقعبة       | . 110 | ۳۰۰ آنتروبیا                     |
| 177            | ٤ ٣٣٠ المعال               | i     | ٢٠٠١ انتقائية                    |
|                | ٣٣٥ الفعال تنسى            | 117   | ٣٠٢_انتقال الصفات                |
|                | ٣٣٣_الفعالات               |       | ٣٠٣ ـ إنتليجنسيا                 |
|                | ٣٣٧ الفعالية               | 117   | ٣٠٣ التلخيا                      |
| ì. <b>▼</b> .∀ | 2004ء المعالمات            | 1114  | ٢٠٠٤ أنثر ويوصوفية               |
|                | ٣٣٩- أمولوطيقا             |       | ٥ ٣٠٠ أنثر وبولوجيا              |
|                | ۰ ۲ ۳ آنیهٔ                | i     | ۳۰۳ انجليكانية                   |
|                | ٧ ۾ ٣ إلية                 | !     | ۳۰۷ إنجيئ                        |
|                | ٣٤٣٠ الهوامية              | 17.   | ٣٠٨ـ الْجَيْلُ مَنِي             |
| 117            | ٣٤٣ أهل                    | 171   | ۳۰۹- انجيل مرقس                  |
|                | عالمته الإليات             | :     | ۳۱۰ هم انجميل لوقا<br>د ده. هندن |
|                | ٣٤٥ أهل الإهداء            |       | ۲۹۱ انجیل بوحنا<br>۱۳۸۳ ا        |
|                | ٢٤٣ ياندان بيان            | :     | ۳۱۴_انجراف                       |
|                |                            |       |                                  |

|       |                            | :                                      |                        |
|-------|----------------------------|----------------------------------------|------------------------|
|       | ٣٨٣ـ ايضاح الوجود          | !                                      | ٣٤٧_أهل توحيد          |
|       | المار ۱۳۸۴                 | i                                      | ٣٤٨ أهل حديث           |
| 1 { - | ٣٨٤_إيمان حيواني           |                                        | ٩ ؛٣٤ أهل حديث         |
| 154   | ۳۸۵ ایمان منجی             |                                        | ٣٥٠ أهل حب             |
|       | ٣٨٦ـ ايمان ينوج العنن      | !                                      | ۲۵۱_اهل رأی            |
|       | ٣٨٧_ إيانية                | 179                                    | ٣٥٢ أهل عدل            |
|       | ۳۸۸_آین                    | 14.                                    | ٣٥٣_ أهلَّ عفل         |
|       | ٣٨٩_ ايهام                 |                                        | ٣٥٤_أهل فقر            |
|       | المبياء                    |                                        | ٥ ٣٠٥_ أهمل فلسفة      |
| 111   | ۽ <b>ل</b> ِ ڀاءِ          | !                                      | ٣٥٦_أهل السنة والجماعة |
|       | ۳۹۱_پاپ                    |                                        | ٣٥٧_ أوتاركية          |
|       | ٣٩٣ مايونية                | 177                                    | ٣٥٨ أوتوقراطية         |
|       | ۳۹۳_ پاحث                  | :                                      | ۹ ۳۵۰ او حد            |
| 150   | ۲۹۴ پاری آرمیباس           | :                                      | ٣٦٠ أوحد الزمان        |
|       | ٣٩٥ ياستوية                | 177                                    | ۲۳۱ أورفية             |
|       | ٣٩٦_باطل                   | •                                      | ٣٦٢_ آونجاد            |
| 157   | ٣٩٧. باطن                  | !                                      | ٣٦٣_ أوغسطينية         |
|       | ۳۹۸ باطنی                  | :                                      | ٢ ٣٦. أو كامية         |
|       | ٣٩٩. باطنية                |                                        | ٣٦٥_ أول               |
|       | ٠٠ ٦. بالأولى              | 14.6                                   | ٣٦٦ أول إدراك          |
|       | ١ - ٤ - يالنصاد            |                                        | ٣٦٧_ أولمي             |
| 117   | ٢٠٠٤. بالعرض               | i                                      | ٣٦٨ أوليات             |
|       | 7 • € - اباعثان            |                                        | ٣٦٩ أولوبة للطبيعة     |
|       | وووي والسسوفراطية          | 150                                    | ٣٧٠ أوليجاركية         |
|       | ه ۱۹ هر پیمانیهٔ           | !                                      | ٣٧١ـ أومن ومن ثم أعرف  |
| 1 ! A | ٣٠ فد يحت                  | :                                      | ٣٧٣ أو هيمبرية         |
|       | ٢٠٠٤ يحكم النعريف          | 177                                    | ۳۷۳_ آی                |
| 157   | ٩٠٩ و. بحكم لا تهاليد      | :                                      | عبا_۳۷ نيد             |
|       | النستع بالوجود             |                                        | ٣٧٥_ إيجاب             |
|       | ۱۰ ٤ ـ بد                  | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ٣٧٦ـ إيحاء             |
| 4 { 4 | ١١ كالم بده ويداية وإبنداء | :<br>i                                 | ٣٧٧_ ايحاء غيري        |
| 15.   | ۱۲ کا بداء انعالم          |                                        | ٣٧٨_ أيدبولوچية        |
|       | ۱۳ ۵ ـ بدائية              | :                                      | ٣٧٩_ ايديولوچيون       |
|       | \$ 1.5 يداهة               | 124                                    | ۳۸۰_ابس                |
|       | ه ۱ ۱ در بدعة              | :                                      | ۲۸۱ اېساغوجي           |
|       | ۱۶ کا کا شاہع              | :                                      | ۲۸۴_إيسوفراطية         |
|       |                            | i                                      |                        |

|      | ٩ ٥ \$ ـ بعدى الطوقان   | :     | ۱۷ ؛ ـ بديهي                      |
|------|-------------------------|-------|-----------------------------------|
| 174  | ۵۲ د پېدي               | 107   | ١٧ \$ ـ بديهية                    |
|      | ٥٢ ٤ عدية               | i     | ۱۸ ځـ پذاته                       |
|      | 404۔بعض                 |       | ١٩ ﴾ ـ براجمانية                  |
|      | ده ۱۵ پښاد              |       | ۲۶۰ پراکسیس                       |
| 175  | ٢ ٥ لاس بغاء الأقدر     | ,     | ٤٣١ ۽ براعة                       |
| 171  | ۲۹ الـ بكاءون           | :     | ٤٢٢_پراهما                        |
|      | ٨٥٠٤_ بلاغة             | !     | 224 براهمة                        |
|      | ٥٩ كال بلا قبل وبلا بعد | 100   | ٢٣٤ــ براهبن وجود انه             |
|      | ۲۰ ف بلشفیه             |       | ٤٢٥_برجسونية                      |
|      | ٤٦١ عد بلمرغ            | :     | ٤٢٦_برزخ                          |
| 170  | ۲۳ کال بنتامیة          | ì     | ٤٣٧ عـ برهان                      |
|      | 25.34 بنتاميون          | 108   | ٤٢٨ ع. بوهان الإقوار بالخطأ       |
| 177  | £٣٤_بوة                 |       | ٤٣٩ يم هان إن                     |
|      | 4.5 كار بىية            | į.    | ٤٣٠ رهان بالإنابة                 |
|      | ٦٦٦ عـ سياوية           |       | ۲۳۱ برهان الخلف                   |
| 174  | ٣٠٠ تا ۽ پهادو تبة      | :     | ٤٣٢ برهان دائري                   |
|      | ٨٨ ٤ ـ بهانية           |       | 2877ء برحان الدور                 |
| 154  | ١٩٠ ٤ ـ سرديد           | 1     | ۱۳۶ برهان دوري                    |
|      | ٠٠٠ لا يونية النزن      | 100   | ٤٣٥ برهان شارط                    |
|      | 271ـ بورچوازية          | •     | ٤٣٦ء برهان غير مباشر              |
| 17.9 | ٢٧٢ـ بولباركية          | 197   | ٤٣٧ برهان غير مباشر               |
| 150  | ٧٣ ئاء بوليجاركية       |       | 234 برهان لم                      |
|      | 4∨ئ_پان                 |       | ٤٣٩_برهان الواجب والممكن          |
|      | 1444 بيان شيوعي         | 100   | ۴٤٠ برهان وحودي                   |
| 164  | 177ء بير وفراطية        | ·     | الحكام بروتستنبة                  |
|      | ۷۷ م یالاجید            |       | ٤٤٦ ٤ ـ بروليناريا                |
|      | ٤٧٨ ـ بيلاچيون عصريون   | . 104 | 25.5 بــط                         |
|      | ٤٧٩-بية على المذعي      | :     | 111-بسبط                          |
|      | ۸۰ 1 بيوطيني            | 14.   | ٥ ٤ ٤ ـ بشارة                     |
| 175  | الناء                   | :     | ٢١٤- بصيرة                        |
|      | ٨١ ٤ ٤ نائرية           | 171   | ٤٧ كـ بطرير كية                   |
|      | ٨٢ ك. تأثرية محدثة      | :     | 44 £ 4 بعث                        |
|      | ± A۳ ثاثیر              | :     | 4 \$ \$ ـ بعد إجراء جميع التغيوات |
| 145  | \$44 مانار بحية         | :     | الضرورية                          |
|      | £6.25∧4                 | :     | ٠ ١٥ عال يعد                      |
|      |                         | :     |                                   |

|       |                                                                                                                | :      |                        |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------------------|
|       | ٢٦هـ تحريق                                                                                                     |        | ٩٠ ـ تاليه             |
| 144   | ٧٧ م. تحسينية                                                                                                  | 171    | ٩١ £ ـ تأليه الحبوانات |
|       | ۲۸ هـ تحصيل                                                                                                    |        | ٤٩٢ تاليف              |
|       | ٥٢٩ عُصيل الحاصل                                                                                               | ۱۷۸    | 197_نامل               |
| 1.14  | ۵۳۰ نحفیق                                                                                                      | 174    | ٤٩٤_ ثاويل             |
|       | ۵۳۱ تحنیل                                                                                                      |        | ه 14 عـ تابع           |
|       | ٣٣هـ تحنيل فلسفى                                                                                               | •      | ٩٩ فيدنابو             |
|       | ٥٣٣ لحليل تفسي                                                                                                 |        | ٩٧ ٤٠ تاريخ            |
|       | ۹۳۴_ تحلیل وجودی                                                                                               | 141    | ٩٨ ٤. تاريخ الفلسفة    |
|       | ٥٣٥ نحويل                                                                                                      | į      | ٩٩٤ ٤ ناريخية          |
| ۱۹.   | ٣٣٥ نحويل إنمي المسبح                                                                                          |        | ٥٠٠ نام                |
|       | ۵۳۷ء تخصیص                                                                                                     | :      | ۱ - ۵ ـ ناویة          |
|       | ۵۳۸ تحلیثیة                                                                                                    | 141    | ٥٠٢ تاوية محدثة        |
|       | ۵۳۹۔نحبل                                                                                                       |        | ۳ ۰ هـ تبادل           |
|       | - ٤ هــ تدليفل                                                                                                 | · NAY  | ٤ - ٥ ـ تباين          |
|       | ١ ١ ٥ هـ تداوب                                                                                                 |        | ه ۰ هـ تېکېت           |
|       | ٤٦ هما تندييو الشوال                                                                                           | :      | ۰ - ۵ ـ تېنې           |
| 191   | ۴۴ ٥٥ ندفين                                                                                                    |        | ∨ • د_شال              |
|       | 11 ماندكر                                                                                                      | 145    | ۸ ۰ ۵ - تغلیث انه      |
|       | ٥٥٥٠ ترابطية                                                                                                   | :      | ٩ ٠ ٥ ، تجاهل العارف   |
| 444   | ۴۶ قد برادف                                                                                                    | i      | ١٠٥٠ تجاهل المطلوب     |
|       | ٤٧ ٥٠ تا (ئىستوستالية                                                                                          |        | ١١٥. نجاوز الحد        |
|       | ١٨ فدنرية                                                                                                      | 148    | ٥١٢هـ خبرية            |
|       | ٤٩ هـ ترتيب                                                                                                    |        | ۱۳ ۵ تجربة حاسمة       |
| 195   | ٠ ٥ ٥ د ټر چيخ                                                                                                 |        | ١٥٤ تجريبية            |
|       | ۱۵۵۱ ترکیب                                                                                                     |        | ١٥٥٥ تجريبية منسقة     |
| 141   | ۲۵۹ نړ کیږي                                                                                                    | 1/0    | ١٦ ٥- تجربيبة منطقية   |
|       | ٥٥٣ في كيبية منطقية                                                                                            |        | ١٧ ٥ ـ تجريدية         |
| 190   | ¢ ٥ هــ تر ولسلكية                                                                                             | i      | ۱۸ ۵ تحسید             |
|       | ٥٥٥ر تزېيف مار کسي                                                                                             | i<br>1 | ۱۹ه_تحسیم              |
|       | ٥٥٦ء نيانح                                                                                                     |        | ۵۲۰_نجل                |
|       | الافقال تسلسل                                                                                                  | 17.1   | ۵۲۱ م تجنیس            |
| . 4 % | ۸۵۵ نسئې                                                                                                       |        | ۲۲هـ تحدید             |
|       | ٩٥٥٠ نسبة                                                                                                      |        | ۵۲۳ تحوزية             |
|       | الم المنابع على المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المنابع المناب |        | ۲۴ه د نحر کیهٔ         |
|       | ٢٨ هما نشاؤم                                                                                                   | 144    | ٥٢٥_تحرينية            |
|       |                                                                                                                | ;      |                        |

| ***          | ۹۸ ۵. تعقید            | :      | ٦٢هـ نشخص           |
|--------------|------------------------|--------|---------------------|
|              | ٩٩ ٥ ـ تعليم بالممارسة | 144    | ٦٣ ٥ ـ تشكل عيولاني |
|              | ٣٠٠ تعليقُ الحكم       |        | ۲۹هـ تشکیك          |
| T - A        | ٢٠١ نعليل              | 154    | ەەم_تصديق           |
|              | ٦٠٩ تعليلُ نماني       | ;      | ٥٦٦ تصديق نظري      |
|              | ٦٠٣ تغميم              | 199    | ٦٧هـ تصنيف          |
| <b>₹ • ٩</b> | ١٩٠٤ نعين              | i<br>i | ۲۸فد تصور           |
|              | ۲۰۰ تغییر              |        | ٥٦٩- نصورية         |
|              | ٩٠٦- مفاؤل             |        | ۵۷۰۔نصوف            |
| * 1 *        | ۱۰۷ نفاعلیة            |        | ۵۷۱ نصبیر           |
|              | ۲۰۸ نفود               | ***    | ۵۷۲ نضاد            |
|              | ۲۰۹ نفرید              | 4.1    | ۵۷۴_ تضامن          |
|              | ۲۹۰ تفسیر              | 4.4    | ٥٧٤ نضايف           |
| * * *        | ٩١١ـ تفسير شوعي        | ÷ .    | ە∨ە∟تضحية بالمقل    |
|              | ٦١٣ نفكير              |        | ٧٧٩ تضمن            |
| *15          | ۱۹۳ <u>۰ نفلی ف</u>    | I      | ٧٧٥_ نطهرية         |
|              | ۱۶ ۵ - نفابل           | İ      | ۸۷۵ تطور            |
|              | ۱۹۴۰ نقدم              | 1.4    | ٥٧٩ـ تطور عكسي      |
|              | ۲۱۳. تقدم وعودة        | !      | ۸۰ م. نعادل         |
|              | ٣١٧ ـ تقدمية           |        | ۸۱ م. نعادلية       |
| 411          | ۱۱۸- تشدیر             | ۲٠t    | ۸۴⊄ـتغارض           |
|              | ٩١٩-نقريب              | !      | ۵۸۳ نعالیم          |
| Tip          | ٠ ٦٦٠ تشبيم            | :      | ۸۵_ نماند           |
| * 17         | ٦٣١ نقليد              | . T-0  | ۵۸۵_نعایش           |
|              | ٦٦٢٩ نظيدية            | :      | ٥٨٦ نعبيرية         |
|              | ٦٢٣_نفمصن              | :      | ۵۸۷_ تعددیة         |
| YVV          | ۲۲۱ نفوی               | :      | ٨٨٥ ـ تعددية واحدية |
|              | ٦٢٥ نفوية              | Í      | ٥٨٩ نعريف           |
|              | ٦٣٦ نفية               | Ī      | ۹۰ د تعریف استنی    |
|              | ۲۲۷ نکافؤ              | ***    | ٩١-د تعريف بالحد    |
|              | ٦٣٨_ نكميبية           | :      | ۹۲ ۵۰ تعریف دوری    |
| *14          | ٦٢٩۔ نکلیف             |        | ٩٣ ٥ ـ تعريف شيئ    |
|              | ۲۳۰ تکمیم              | 1      | ٩٤هـنعصب            |
|              | ٦٣١. تكنو قراطية       | :      | ۵۹۵_ تعطیل          |
| * 1 *        | ٢٣٢ نکون               |        | ٩٦هـ نعفل           |
|              | ٣٣٣ ــ نکون سابة       | 1      | ٩٧ ٥٠ تعقلية        |
|              |                        |        |                     |

|              | ۲۷۰ نوماوية                           | ***         | ٦٣٤ تكوين          |
|--------------|---------------------------------------|-------------|--------------------|
|              | ۲۷۱ توهم                              | į           | ۱۳۵_ نکوینی        |
|              | ازن'۔                                 | 447         | ٦٣٦ نكوينية        |
| 14.5         | ۲۷۲ ئالت                              |             | ٦٣٧ ئلبيس          |
|              | ٢٧٣ـ نالث موقوع                       | į           | ٦٣٨ نلمودية        |
| <b>۲۳</b> 1/ | ٢٧٤ ئالوت                             | 777         | ٦٣٩ غائل           |
| 7 Y A        | 774ءئوت                               | İ           | 11. غنع بومك       |
|              | ٢٧٦ لفاقة                             | 1           | ٦٤١ فَنَبَلَ       |
| ***          | ٦٧٧ لتانية                            | :           | ٦٤٢ تمدن           |
|              | ٨٧٨ ـ تنوية                           | <b>የ</b> የተ | ٩٤٣_تمرد الجعاهير  |
|              | ٣٧٩ شورة                              | !           | . ٦٤ يناسخ         |
|              | ٢٨٠ ثورة اجتماعية                     |             | 120ء تناظر         |
| 78.          | ٦٨١ نورة اشتراكية                     |             | ٦٤٦_نناظر الوجود   |
| 751          | ٦٨٣ ـ نورة بورچوازية                  |             | ٦٤٧_ ئناقض         |
|              | ٦٨٣ ـ تورة لغافية                     | ***         | ٦٤٨ تناقضي ديني    |
| 710          | ١٨٤ فورة مينافيرينية                  |             | ٦٤٩ تناقض في الوصف |
|              | ١٨٥-ئورة وثود                         |             | ۰ ۱۵۰ نناه         |
|              | ٢٨٦ ليوصوفية                          |             | ١٥١_ تنشيحية       |
|              | ٦٨٧ ـ ئيو قراطبة                      |             | ۲۵۲_نتوع           |
|              | الجيم                                 | 770         | ۹۵۴ ننویر          |
|              | ١٨٨ جائيكانية                         |             | ١٥٤_ تهكم          |
| 4 5 7        | ٦٨٩_ جامع الكلام                      |             | ۵ ۹۰ نهکم سفراطی   |
| * * V        | ٦٩٠ الحَاصَل بِغُولُ فِي قُلْبِهِ لاَ |             | ٢٥٢_نواطؤ          |
|              | يوجد إله                              | ***         | ١٩٥٧_ ټوال         |
|              | ۲۹۱ ـ جاهلية                          | į           | ٥٩٨ ټولبون         |
| A3.7         | ٩٣ : ١ جابية                          | 777         | ٥٥١_ توبة          |
|              | ٦٩٣ - جـر                             |             | ٩٩٠ توتمية         |
| <b>v</b> { 4 | ١٩٤ جبر الفورة                        | 777         | ١٩١١ نوجيه         |
|              | ١٩٩٥ جبر المنطق                       |             | ۲۲۱ نوحید          |
| ▼ 🌣 -        | 797_ حبرية                            |             | ٦٦٣ نوحيد فطري     |
|              | ١٩٩٧ جبهة النس الخديد                 | ***         | ۲۲۶_ نوراة         |
|              | ٩٨٠) الجعيم هم الأخرون                |             | ٥ ٩٩٠ نورية        |
| * 5 \        | <b>۹ ۹</b> جدال                       | :           | ٦٦٦ نوفيق          |
|              | ۲۰۰۰ جدل                              | TTT         | ٦٦٧ نوفف           |
|              | ۰۱ کی حدل إسلامی                      | !           | ٦٦٨_ نوقف عن الحكم |
|              | ۲۱۷ جدل سنسي                          |             | ٩٩٩ توليد          |
|              |                                       | :           |                    |

|                               | ,   |                         |       |
|-------------------------------|-----|-------------------------|-------|
| ـ <b>جذ</b> ب                 | !   | ۷۳۸_جهه                 |       |
| - جزء                         | 707 | ٧٣٩_ جهمية              |       |
| ـ جزنی                        | ;   | ۷٤٠ جواز                |       |
| ـ چزوينية                     | !   | ٧٤٧_جواز حدوث العالم    |       |
| بجسر الحمير                   | 107 | ٧٤٧ جوائيه              | * 5.7 |
| ـ جـــم                       | :   | ۴\$ ٧ ـ جواهر أولي      |       |
| ـ جــمانية                    | 101 | ٤٤٧ـ جواهر نالثة        |       |
| - جسيم                        |     | ١٤٥_جواهر ثالبة         | Y % A |
| ـ جفر ٔ                       |     | ٣٤٦ جودة الفهم          | ***1  |
| ـ جلال                        | i   | ٧٤٧ جوهر                |       |
| ألا جماعة                     | 100 | ۱۷۵۸ جوهر فرد           |       |
| أرجماعة فيبنا                 | i   | ٧٤٩ جوهرية              |       |
| لدجماعة دمبوسكي               | 707 | ٧٥٠ء جيش الحلاص         |       |
| المجماعية                     | i   | الحاء                   |       |
| المحمال                       |     | ٧٥١ حاسة استنتاجية      |       |
| ال جمع                        | 707 | ۲۵۷ حافظة               | 777   |
| ب<br>الـ جمعية البحوث النفسية |     | ٧٥٣. حاصل الجمع المتطفى |       |
| الدجملة                       |     | ٤٥٤ حاصل الضرب          | */*   |
| لدجمهور                       |     | المتطفى                 |       |
| المجمهورية                    | 101 | ٧٥٥ء حاصل الضرب النسبي  | •     |
| الدجميع المسائل في مسألة      | -   | ٥٩٧_ حاضر               |       |
| الرجميع الأشياء هي هي دائمًا  |     | ٧٥٧_ حال                |       |
| ا۔ جمبل                       | 104 | ٧٥٨_ حالة رفع التالي    |       |
| '۔ جنس                        | ۲٦. | ٧٥٩ حالة الرقع بالرفع   |       |
| تدجنس الأجناس                 | ļ   | ٧٦٠ حالة الرفع بالونسع  | tvo   |
| الـ جنس قريب                  | ;   | ٧٦١ حالة الوضع بالرفع   |       |
| ال جنة                        | ۲٦£ | ٧٦٣ حالة وضع المقدم     |       |
| الـ جنون أكبر                 |     | ٧٦٣ حالة الرضع بالوضع   |       |
| اله جني سقراط                 | i   | ٢٦٠_ حب                 | ***   |
| ال جهاد                       | ;   | ٧٦٥. حب أفلاطونم        | TVV   |
| ا جهد إرادي<br>المحمد إرادي   | 470 | ٧٦٦ حب عقلي 4           |       |
| الدجهد أحادي                  | i   | ٧٦٧ م حب الناس          |       |
| الدجهد تداؤيي                 | !   | ٧٦٨ء الحب هو المدأ      |       |
| ا۔ جهل                        |     | ٧٦٩_حنمية               | 774   |
| د جهل الحكيم                  | **7 | ٧٧٠ حجة                 |       |
| د جهل بالقانون                | :   | ٧٧١_ حجة أخلاقية        |       |
|                               |     |                         |       |

|                                       |                           | !    | • .                       |
|---------------------------------------|---------------------------|------|---------------------------|
| 444                                   | ٨٠٦ء حركة جالارات         |      | ٧٧٢ حجة أخيرة             |
|                                       | ٠٧٠٨ حركة الحفارين        |      | ٧٧٣_ حجة أخيل             |
|                                       | ۸۰۸ حرکة شعبية            |      | ٤٧٧ ححة الإسلام           |
| 495                                   | ٨٠٩ حركة الفلاحين         |      | ٧٧٥ حجة الإقرار           |
| 490                                   | ۸۱۰ حرکبة                 |      | ٧٧٦_حجة باركلي            |
|                                       | ۸۱۱ ـ حرمة                | 774  | ٧٧٧ حجة الدفع بالأقوى     |
|                                       | ٨١٢ ـ حرورية              |      | ۷۷۸_ حجة السهم            |
|                                       | ۸۱۳ ـ حروقية              | !    | ٧٧٩ حجة شخصية             |
|                                       | ٨١٤ ـ حربة                |      | ٧٨٠_ حجة العصا            |
| * 9 7                                 | ۸۱۵ ـ حربة إرادة          | ۲۸۰  | ۷۸۱ـ حجة في موضعها        |
|                                       | ۸۱۲ ـ حربة استواء         | İ    | ٧٨٢ حجة المضمار           |
|                                       | ۸۱۷ ـ حرية بدون قسر       | YAI  | ٧٨٣ حجة الملعب            |
|                                       | ٨١٨ ـ حرية لا مبالاة      | TAY  | ٧٨٤ حجع عشر               |
|                                       | ٨١٩ ـ حربة وجودية         | i    | ٧٨٥_ حجع على وجود الله    |
| *41                                   | ۸۲۰ حسن                   |      | ٧٨٥ حجر الفلاسفة          |
|                                       | ٨٢١ حسن باطن              |      | ٧٨٩_ حجم                  |
|                                       | ۸۲۲ حسن باطنی             | !    | ٧٨٧ ـ حد ٰ                |
|                                       | ٨٢٣ حس خلقي               |      | ٧٨٨_ حد أصغر              |
|                                       | ٨٢٤ حس سنيم               |      | ٧٨٩ حد أعلى               |
|                                       | ۸۲۵ ـ حسل طاهر            | 7.47 | ۷۹۰ حد أكبر               |
|                                       | ٨٢٦ ـ حسل مشترك           |      | ٧٩١_ حد أوسط              |
| APY                                   | ٨٢٧ء حساب تحليلي للملاقات | 1    | ۷۹۲ـ حد أوكي              |
|                                       |                           |      | ۷۹۳_ حد جزنی              |
|                                       | ٨٢٨ حساب تحليلي للفنات    | 448  | ٤٩٤ حد كلي                |
| *44                                   | ٨٢٩ حساب تحليلي للفضايا   |      | ٧٩٥ حد للحمول             |
|                                       | ٨٢٠ حساب تحليلي للمحمول   |      | ٧٩٦ حد الموضوع            |
|                                       | ٨٣١ حساب منطقي            |      | ٧٩٧_ حدس                  |
|                                       | ٨٣٢ حساب المنفعة          | 7.60 | ٧٩٨ حدسية                 |
| ***                                   | ۸۳۳ حـــی                 |      | ۷۹۹_حدوث                  |
|                                       | ، ۸۳ حسی                  | 444  | ۸۰۰ حدود                  |
| $\boldsymbol{v} \cdot \boldsymbol{v}$ | ۸۳۵ حسبات                 | -    | ۸۰۱ حدیث                  |
| 4.1                                   | ۸۳۳_ حشاشون               | 141  | 2 0 0 محديقة أبيقور       |
| 7.8                                   | ۸۳۷_حشر                   |      | ٣-٣- حوب الجميع ضد الجبيع |
|                                       | ۸۳۸ـ حضر                  | į    | ٨٠٤ حرب وسلاغم            |
| r· (                                  | ٨٣٩ حصيدية                |      | ۱۰۰۵ حرف                  |
|                                       | ۰ ۸۹۰ حضارة               | İ    | ٨٠٦ حركة                  |

|      |                      | :           |                                   |
|------|----------------------|-------------|-----------------------------------|
|      | ۸۷۷ حلول             | 4.0         | ۱ ۱۸ء حضور                        |
|      | ٨٧٨ـ حِلُولية        | :<br>:<br>! | ۲ £ ۸ ـ حضورية                    |
| ۲۲.  | ٨٧٩ ځمس              | 4.1         | ٨٤٣ حق                            |
|      | ۸۸۰۔ حمل             | *·V         | ١ ٩ ٨. حفوق طبيعية                |
|      | ٨٨٩ حمل انه          |             | ٥٤٠٠ حقوق المرأة                  |
| 441  | ٨٨٢ حملة البيف       | :           | ٣٤٠٠ حق منفعة                     |
|      | ۸۸۳ حملي             | !           | ٨٤٧ حقيقة                         |
|      | ٨٨٤ حتلية            | Y-A         | ٨٤٨ حقيقة حياتية                  |
| ***  | ٨٨٥ء حنيفية          |             | ٩ ٤ ٨ ـ حقيقة دهنية               |
|      | ٨٨٦_ حياة            | :           | ٥٠٠ حقيقة صورية                   |
|      | ٨٨٧ حياة باطنة حرة   | !           | ۱ ۵۰ ـ حقيقة مادية                |
| ***  | ٨٨٨ حيازة بوضع البد  | 4.4         | ٨٥٧_ حقيقة مزدوجة                 |
| ***  | ۸۸۹ خيز              |             | ٨٥٣_ حقيقة موضوعية                |
|      | ۸۹۰ هون              | 711         | ٤ ٨٥ ـ حقيقة مقيدة                |
|      | ٨٩٨_ حيوان           | ;<br>!      | ٥٥٥ حقيقة واقعية                  |
|      | ٨٩٢ حيوان سينافيريتي | :           | ٨٥٦ -خقبقى                        |
|      | ٨٩٣ حيوانية          | 414         | ٨٥٧۔ الحقيقي هو ما تستعملہ أيدينا |
|      | الخاء                | 717         | ۸۵۸۔ حکم                          |
| ***  | ۸۹۵ خارج             |             | ٥٥٨ حُكم أخلاتي                   |
|      | ٨٩٥ ـ خارجي          | 711         | ٨٦٠ - حكم الأغنياء                |
|      | ٨٩٦_ خارجية          | 410         | ۲۱ اس سحکم دانی                   |
| ***  | ٨٩٧_خارق             | -           | ٨٦٧ حُكم الرعاع                   |
|      | ۸۹۸۔ خاصہ            |             | ٨٦٣ حكماء أصول                    |
|      | ٨٩٩ ٨٠ خاصية         |             | ٨٦٤ حكماء سبعة                    |
|      | ٩٠٠ خبر              | 717         | ۱۹۵۰ حکمهٔ                        |
| ***  | ٩٠١_خبرة             |             | ٨٦٦ حكمة عملية                    |
|      | ٩٠٢ خرانط مستطيلة    | i           | ٨٦٧ حكمة نظرية                    |
|      | ٩٠٣ خبز ومنعة        |             | ٨٩٨ـ حكومة                        |
| **!  | ١٩٠٤ خصوص            |             | ٨٦٩_ حكومة تافية في الأفضلية      |
|      | ٩٠٥ خصوصية           | * * 1 V     | ۸۷۰ حکومیة                        |
|      | ٩٠٩ خطأ              | !           | ۷۱ ۸۷ حکیم                        |
| ***  | ٩٠٧. خطأ             | TIA         | ٨٧٣ حكيم أجل                      |
|      | ۹۰۸ حطاب             | !           | ٨٧٣ حكيم الشمال                   |
| ***  | ٩٠٩ خطابة            | į           | ٨٧١ـ حكيم كنجسيرج                 |
| 44.5 | ٩١٠ يخطره            | 719         | ٥٧٠_ حلاجبة                       |
|      | ۱۹۰ مخطينة أصلية     | i           | ٢٧٨ حلال                          |
|      |                      | i           |                                   |

|     | ٩٤٧ د تنور ملاك         |       | ٩١٢ غلاء                 |
|-----|-------------------------|-------|--------------------------|
|     | ٩٤٨_ دلانال وجودانه     |       | ۹۱۳_خلاص                 |
| ۳٥٠ | 2175_484                | 220   | ١٤ ٩ ـ خلاصية عالمية     |
|     | ۵۰۰ دلیل                |       | ه ۹۱ م خلاف              |
|     | ٩٥١ دليل الحهل          |       | ٩١٦ خلة                  |
|     | ٩٥٢۔ دليل طبعي لابوني   | 44.4  | ٩١٧ و خُلف               |
|     | ٩٥٣ دليل غاني           |       | ۹۱۸ هـ خلق               |
|     | ٩٥٣ دلېل کولی           |       | ٩١٩. خلق مستمر           |
|     | ۱۹۵۶ دلیل و جودی        | ۲۳۷   | ٩٢٠ خُلْق                |
| 401 | ٩٥٥ دليل مستند إلى جواز |       | ٩٢١_خُلوة                |
| 404 | حدوث العالم             |       | ۹۲۲ خلود                 |
|     | ۶۵۹ دنیا                | TTA   | ٩٢٣ خلود الروح           |
|     | ۱۹۵۷ دهریهٔ             |       | ۹۲۶ خوارج<br>م           |
|     | ۸۹۸ دوام                | 711   | و ۱۹۲۰ خیال<br>۱۹۲۵ خیال |
| ずまず | ۹۵۹_دزر                 |       | ٩٢٦ خيالي                |
| rot | ۹۹۰ دور دېکارنې         |       | م<br><b>۹۲۷ خ</b> بر     |
| 800 | ۹۹۰_دور محال            |       | م<br>۱۹۲۸_خیر آسمی       |
|     | ۲۱ ۱ دوسینیة            | 454   | ۹۳۹ خیرات<br>سام         |
|     | ٩٦٧ دولة                |       | ۔۔<br>اندال              |
| 457 | ٩٩٣٠ دولة رعاهية        |       | ۹۳۰ داء الشك             |
|     | ٩٩٤ دولة مدينة          | 454   | ۹۳۱_ دائمة مطلقة         |
|     | ٩٦٥ ديانة انسانية       |       | ٩٣٧ ـ دادية              |
|     | ٩٦٦ ديانة عمل           |       | ٩٣٣ داروينية             |
|     | ۱۹۳۷ دیستیریون          | rtt   | ۹۳۰_ داروينية اجتماعية   |
| rov | ٩٦٨ د مصانية            |       | ٩٣٥_ داروينية جديدة      |
| 494 | ٩٦٩ ديكارئية            |       | ۹۳۹ دافع حیوی            |
|     | ۹۷۰ ـ دېكنانو ر بة      | 710   | ۲۳۷_ دالة                |
| 421 | ٩٧١ دېگتانورية الشرزمة  | 727   | ۹۳۸-داود                 |
|     | المار كسية              | rev   | ۹۳۹ داود الذي لا يغلب    |
| 4.4 | ٩٧٣ ديوقراطبة           |       | ٠ ١ ٩ ـ دجالون ثلاثة     |
| 410 | ٩٧٣ـ ديمو قراطية عسكرية |       | ١ ٩٤٠ دخول تحت النضاد    |
|     | 444ءدين                 | A37   | ۹۴۲_دروز                 |
|     | ٩٧٥_دين حر              |       | ٩٤٣ دعوة                 |
|     | ٩٧٣ دين طبيعي           |       | ٩٤٤_ دعوة سولافية        |
|     | ٩٧٧ ديناميکا            | T 2 9 | ه <b>۹۹.</b> دعوی        |
| 777 | الذال                   |       | <b>۹۶۹ دکتور</b> رزین    |
|     |                         |       | <b>2</b>                 |

| ۸۷۸_ ذات                | :            | ۱۰۱۴ ريانية         | *V4   |
|-------------------------|--------------|---------------------|-------|
| ٩٧٩ ـ ذات منجسدة        |              | ١٠١٥ريوبية          |       |
| ۹۸۰ دات اجتماعیة        | † <b>1</b> V | ١٠١٦ وجيمان         |       |
| ۹۸۱_ ذاتی               |              | ۱۰۱۷ رحمه           |       |
| ۹۸۲_ذاتية               | . 774        | ١٠١٨ ر د بالمتنع    |       |
| ٩٨٣_ ذاكرة              | ;            | ۱۰۱۹ د د سوري       |       |
| ٩٨٤ ذحل                 |              | ۱۰۴۰ ما رد طواهري   |       |
| ٥٨٠ ذرائعية             | 414          | ١٠٣١ و د منعال      | 444   |
| ٩٨٦_ فرة                | ;            | ۱۰۲۲ درد القباس     |       |
| ٩٨٧_ذرية                |              | ۱۰۲۳ روف            |       |
| ٨٨٨ ـ ذرية منطقية       | 44.          | ۱۰۲۵ رسالة          | ዮለኝ   |
| ٩٨٩_ذريون               | i            | ۱۰۲۵رسم             |       |
| ۰ ۹۹ ـ ذکاء             | !            | ١٠٢٦ رميغ في        | ra:   |
| ۹۹۱ مذکر                |              | ١٠٢٧ ـ رسم يولار    |       |
| ٩٩٢ ڏنب                 | rvr          | ۱۰۲۸ درسول          | 7 A 2 |
| ٩٩٣ دهي                 |              | ١٠٢٩ ـ رسوم سطفية   | TAR   |
| ٩٩٤_ذهول                |              | ١٠٣٠ ۽ رسديد        |       |
| ٩٩٩_ذو أتر رجعي         |              | ۱۰۳۱ رک             |       |
| ۹۹۹_ذروق                |              | ۱۰۳۲ ۵ و دویة       |       |
| المواء                  | rvi          | ١٠٣٢ تا رهان بسكال  | ***   |
| ۹۹۸ و ابطة              |              | ١٠٣٣ وهين المحبسين  |       |
| ٩٩٩_رابوع               |              | ١٠٣٤ رويا           |       |
| ١٠٠٠_ راديكالية         | TVO          | ١٠٣٥ روية           |       |
| ١٠٠١ ـ راديكالية فلسفية |              | ١٠٣٦ روبا ساملة     |       |
| ١٠٠٢_راديكاليون فلاسينة |              | ۱۰۳۷ درویا هی اند   | エムス   |
| ۱۰۰۳_رأسمال             | :            | ١٠٣٨ ـ رؤيا ليلية   |       |
| ١٠٠٤_ رأسمالية          | ***          | ١٠٣٩ ـ رؤيا نهارية  |       |
| ١٠٠٥_ رأسمالية دولة     |              | ۱۰۶۰ سروافضی        | 474   |
| ۱۰۰۱_رأی                |              | ١٠٤٠ ـ روافية       | *4.   |
| ۱۰۰۷ و رأى عام          |              | ١٠٤٣ ـ روابة        |       |
| ٨٠٠٨ ـ رام بام          | !            | ۱۰۶۳ روح            |       |
| ١٠٠٩رب                  |              | ١٠٤٤ دروح السالي    |       |
| ٠١٠١ ريا                | TVA          | ٥٤٠١ـ روح جماعة     | 441   |
| ۱۰۱۱ رباعیات            | :            | ۱۰۶۱ دروح حبوانی    | 44    |
| ۱۰۱۲ رباعية             | • :          | . ١٠٤٧ ـ روح العالم |       |
| ۱۰۱۳ ریانی              | i            |                     |       |
|                         | 1            |                     |       |

|       |                           | i      |                       |
|-------|---------------------------|--------|-----------------------|
| 111   | ۱۰۸۰ مسر وجودی            |        | ۱۰٤۸ ـ روح عصر        |
|       | ١٠٨١ ـ سريد               |        | ١٠٤٩_روحانية          |
|       | ١٠٨٢_سريائية              |        | ١٠٥٠_روحية            |
| : 14  | ۱۰۸۴ ـ سعادة              |        | ۱۰۵۱ ـ رومانــية      |
|       | ١٠٨٤ سفسطة                | :      | ١٠٥٢ ـ رومانسية جديدة |
| 111   | ١٠٨٥ ـ سقراط الاستخندراني | *4*    | ١٠٥٣_رومانية          |
|       | ١٠٨٦_ سقراط محتوناً       | 1      | ٤ ٥٠٠ ـ رئيس علوم     |
|       | ١٠٨٧_سقراطية              | 1      | ١٠٥٥ ـ رياء ونفاق     |
|       | ١٠٨٨ سفراطة محدثة         | į      | ١٠٥٦ ـ رياضة          |
| (10   | ١٠٨٩ سقراطيون صعار        | 79V    | ۱۰۵۷ رياضيون کفرة     |
|       | ١٠٩٠_سقوط                 |        | ۱۰۵۸_رپب              |
|       | ١٠٩١ ـ سكون               |        | ١٠٥٩_ريچينا أولزن     |
| 5/7   | ١٠٩٢ ـ سكبنة              |        | ۱۰۹۰ رېتورېقى         |
| ٤١٧   | ١٠٩٣_سلب                  |        |                       |
|       | ١٠٩٤ ـ سلسلة              | T4A    | الزاى                 |
| £ \ A | ع 4 - ١ - ملطة            | İ      | ۱۰۶۲_ ژبور            |
|       | ١٠٩٦ ـ سلطوية دينية       | 799    | ۱۰۶۴ رودشنیة          |
|       | ١٠٩٧ ـ سلفية              | İ      | ١٠٦٤_ زروانية         |
|       | ۱۰۹۸ سلمیة                | £      | ۱۰۹۵_ زمان            |
| 114   | ۱۰۹۹ د سلوب               | £ • ٣  | ١٠٦٦_ زمان محلي       |
| 171   | ١١٠٠ مىلوك                | ļ      | ١٠٦٧_زمانية           |
|       | ١١٠١ـسلوكية               | ļ      | ۱۰٦۸_زن               |
| 144   | 11.7 ـ سماع               | 1.1    | ١٠٦٩_زندقة            |
|       | ١١٠٣_سيز                  | !      | ۱۰۷۰_زهد              |
| £ 4 4 | ١١٠٤ ئے                   | 1.0    | المسين                |
|       | ١١٠٥_ سهو                 |        | ١٠٧١_سامرة            |
|       | ١١٠٦_سؤال                 | 1.7    | ۱۰۷۲ سامیة            |
|       | ۱۱۰۷ سور                  |        | ١٠٧٣_سانسيمونية       |
| 2 Y 2 | ١١٠٨_سورة                 | t·v    | ١٠٧٤_سبئية            |
|       | ١١٠٩ ـ سورة حبوبة         | \$ · A | 10٧٥_سبب              |
|       | ١١١٠-سوريت                | £1.    | ١٠٧٦ سبب ونتيجة       |
| 570   | ١٩١١-سوسينيون             |        | ١٠٧٧ ـ سبتية          |
|       | ١١١٢ - سوفسطانية          |        | ۱۰۷۸ میرانیة          |
|       | ۱۱۱۳ مونسطیتی             | 111    | ١٠٧٩ ـ سنالينية       |
| 2 7 7 | ١١١٤ ـ سوق معلوم          | 1      | ۱۹۷۸-سحر              |
|       | ١١١٥_سياسة                |        | ١٠٧٩ءسر               |

|      |                          | ;   |                        |
|------|--------------------------|-----|------------------------|
| 111  | ١١٥١ م شعور بأن ملقي بنا |     | ۱۱۱۱ سیاق              |
|      | ١١٥٢ ـ شفاعة             |     | ۱۱۱۷ ـ سياق بعيد       |
|      | ١١٥٣ م شفقة انسانية      | 173 | ۱۱۱۸ ـ سياقية          |
| tto  | ۱۱۵٤۔ ئات                | l i | ١١١٩ ـ سپر             |
|      | ١٩٥٥ ـ شك أنطولوچي       | :   | ۱۱۲۰ ـ سیرة            |
| 111  | ١٥٦ ارشك منهجي           | :   | ۱۲۱_سیمونیة            |
|      | ۱۱۵۷۔شکل                 |     | ١١٢٢ سيناطيقا          |
|      | ١١٥٨ ـ شكل جالبنوسي      | 177 | الشين                  |
|      | ١١٥٩ ـ شمول النفس        | :   | ۱۱۲۴ مشارح             |
|      | ١١٦٠ شمولية              | :   | ۱۱۲۶ مشاذ              |
|      | ١١٦١ ـ شنتوية            | 1TT | ١١٢٥ ـ شافعية          |
| : 19 | ۱۳۲۴ شهادة               | :   | ١١٢٦ ـ شامانية         |
| 50.  | ١١٦٣ ـ شهوانية           |     | ۱۱۲۷ ـ شامل            |
| 101  | ١٩٦٤ ـ شهوة              | irt | ۱۲۸ د شاهد             |
|      | ١١٦٥ ـ شهود              |     | ۱۲۲۹ د شیاب ومشیب      |
|      | ۱۳۱ مشهود يهوه           |     | ١١٣٠ ـ شبح كامن في آلة |
|      | ۱۱۹۷ شوری                | 170 | ۱۳۱ ا ـ شبهة           |
|      | ۱۱٦۸ شي،                 | !   | ۱۹۳۲ ـ شجرة            |
|      | ١٩٩٩ ل. شين في ذاته .    |     | . ۱۹۳۳ - شجرة تنوير    |
| 101  | ١١٧٠ م. شئ لابد منه      | Ì   | ۱۹۴۴ مشجرة فورفوريوس   |
|      | ۱۱۷۱ د شئ ما             | ļ   | ۱۱۳۵ د شخص             |
| 101  | ۱۱۷۲ د شئ واحد           | 177 | ١١٣٦_شخصانية           |
|      | ١١٧٣ ر شينية             |     | ١١٣٧ ـ شخصانية نقدية   |
|      | ١١٧٤ ـ شيخ               | trv | ١١٣٨_ شخصية            |
| 100  | ١١٧٥_شيخ أكبر            |     | ۱ ۱۳۹ مسر              |
|      | ١١٧٦ مسيطنة              |     | ۱۱۴۰ ـ شر محظور        |
| 104  | ۱۱۷۷ د شبیعة             | 271 | ۱۱۶۱ ـ شرط             |
|      | ۱۱۷۸ ـ شيمونتو           |     | ١١٤٢ ـ شرطبة           |
| :1.  | ١١٧٩ ـ شيوعية            | 11. | ۱۱۲۳-شوع               |
|      | ١١٨٠ ـ شيوعية علمية      |     | ١١٤٤ ئىرڭ              |
| :11  | ١١٨١ شيوعية فلسقية       | 111 | ١١٤٥_ شريعة            |
| : 77 | الصاد                    |     | ۱۱۶۲ د شطع             |
|      | ۱۱۸۲ ماینه               |     | ۱۱٤۷ءشعب               |
|      | ۱۸۴ ۵ ـ صانع             |     | ١١٤٨-شعبة              |
|      | ١١٨٤ ـ صبر               |     | ١١٤٩-نعوبية            |
| 177  | ١١٨٥_صحبة                |     | ۱۹۵۰ شعور              |

|                                         | ١٢٢٢ صورة فنية           | :          |                             |
|-----------------------------------------|--------------------------|------------|-----------------------------|
|                                         | ١٢٢٣ عبورة كاملة         | 171        | ١١٨٦_صحو                    |
|                                         | ١٢٢٤ صورة لا مادية       | • ''       | ۱۱۸۷ ـ صنعوة كبرى           |
|                                         | ١٢٢٥ صورة مادية          | :          | 11٨٨_ صدفة                  |
| 23/4                                    | ۱۲۲٦ فيورة منارف         |            | ١١٨٩_صدنية                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۱۲۲۷ - صورة منطقية       |            | ۱۹۰ ـ صدق                   |
|                                         | ۱۲۲۸ ـ صورة مينانيزيفية  | 110        | ۱۹۱۱ـ صدور                  |
|                                         | ۱۲۲۹_ صورة نوعية         | 1          | ۱۹۳ ـ صدوقیون               |
|                                         | ۱۲۴۰ صوری                |            | ۱۹۳ مدیق                    |
|                                         | ۱۳۳۱_صوربة               | 177        | ۱۱۹۱_صديفية                 |
|                                         | ۱۲۳۴ ـ صوفی              | 1          | 1190 مـ صراحة العقل<br>مدور |
| \$A1                                    | ۱۲۳۳ ـ صوفية عراة        |            | ١١٩٦ - صراع                 |
|                                         | ۱۲۳۱ ـ صبرورة            |            | ۱۹۷ ۵ مراع درامی            |
|                                         | ۱۲۳۵ ـ صيفة              | £1V        | ۱۱۹۸ مسراع طبقی             |
|                                         | ١٧٣١ _ صيغة مغلقة        | £3A        | 1199_ صراع من أجل البقاء    |
|                                         | ١٢٣٧ _ صيغة مفتوحة       | 174        | ۱۳۱۰_صفری                   |
|                                         | الضاد                    | ٤v٠        | ۱۲۰۱_صفائية<br>۱۲۰۲_صفائية  |
| £AY                                     | ١٢٣٦_ ضبط                |            | ۱۲۰۳ صفة                    |
|                                         | ١٩٢٧ ـ فــد              | <b>{V1</b> | ١٢٠٤ صفحة ملساء             |
|                                         | ١٣٣٨ ـ ضد منطقية         | tvt        | ۱۲۰۵ صفوة                   |
|                                         | ١٢٣٩ خيرب منطني          |            | ١٢٠٦ صلاة                   |
|                                         | ١٢٤٠ ـ ضرب أول شكل أول   |            | ١٢٠٧ صلصلة الجرس            |
|                                         | ١٩٤١ ضرب أول شكل اللث    |            | ۱۲۰۸ میلید                  |
|                                         | ١٣٤٣ ضرب أول شكل ثان     | 177        | ١٢٠٩ صناعات أربع            |
|                                         | ١٣٤٣ ضرب أول شكل رابع    | 1V0        | ۱۲۱۰ میناعات ثلاث           |
|                                         | ١٣٤٤ ضرب ثالث شكل أول    |            | ١٣١١ـ صناعات خمس            |
|                                         | ١٣٤٥ ضرب ثالث شكل ثالث   | 173        | ١٢١٢- صنف                   |
|                                         | 1727 خبرب ثالث شكل ثان   |            | ۱۲۱۳ مشم                    |
|                                         | ١٣٤٧ ضرب ثالث شكل رابع   |            | ۱۲۱۴_صهيونية                |
| iar                                     | ١٣٤٨ ـ فسرب ثان شكل أول  |            | 1710- صواب                  |
|                                         | ١٣٤٩ مضرب نان شكل تالث   |            | ١٢١٦ـ صبورة                 |
|                                         | ١٢٥٠ ضرب ثان شکل ثان     |            | ١٢١٧ صورة باطنة             |
|                                         | ١٢٥١ ـ ضرب ثان شكل رابع  |            | ١٢١٨ صورة جسمية             |
|                                         | ١٢٥٢ ـ ضرب خامس شكل نالث | tvv        | ١٢١٩ ـ صورة جوهرية          |
|                                         | ١٢٥٣ ـ ضوب خامس شكل رابع |            | ١٣٢٠ ـ صورة شخصية           |
|                                         | ١٣٥٤ ـ ضرب رابع شکل أول  |            | ١٢٢١_صورة عرضية             |
|                                         |                          | 1          | •                           |

|               | ١٢٩٠ طرف بدآبة                            | :      | ١٢٥٥ ـ ضرب رابع شكل ثالث       |
|---------------|-------------------------------------------|--------|--------------------------------|
|               | ١٢٩١ ـ طرف نهاية                          | İAi    | ۱۲۵٦ فسرب رابع شکل ثان         |
| : 40          | ۱۲۹۲ طربق                                 |        | ۱۲۵۷ مضرب دابع شکل دابع        |
|               | ١٢٩٣ ـ طرَبتة                             | įξλ¢   | ۱۲۵۸ فسرب سادس شکل نالث        |
|               | ١٢٩٤ ـ طربتة صوفية                        | į      | ١٢٥٩ فسرر لا يرجع لخطأ         |
|               | ١٢٩٥ طريقة عسلية                          | :      | ۱۳۶۰ ـ ضروب القباس             |
| 147           | ١٣٩٦ طريقة فب                             | i      | ١٣٦١ خبرورة                    |
|               | ١٢٩٧ ـ طريقة أنفاق                        |        | ۱۲۶۲ شروری                     |
|               | ١٣٩٨ طريقة سؤال                           | 743    | ۱۲۹۳_ضرورية                    |
|               | ١٢٩٩ ـ طريقة سؤال وجواب                   | 114    | ١٣٦٤_ضعيف                      |
|               | ۱۳۰۰ طوغیان                               | :      | ١٢٦٥_ ضلال                     |
| \$ <b>4</b> V | ۱۳۰۱ طفرة                                 | :      | ۱۴۹۹_ضعنی                      |
|               | ١٣٠٢. طفرة حبوية                          | :      | ١٣٦٧ ـ ضعير                    |
|               | ۱۳۰۴ طلب                                  | 19.    | ۱۲٦۸_ضوء                       |
|               | ٤ - ١٣ ـ طلسم                             |        | الطاء                          |
| 194           | ۱۳۰۵ طلیعه                                | i      | 1779_طاعة                      |
|               | ٢٠٠٦ طمأنينة                              | į      | ۱۲۷۰ طاقة                      |
|               | ۱۳۰۷_طمس                                  |        | ١٢٧١ ـ طاقة حبوبة              |
| : 44          | ۱۳۰۸ طهارة                                | :      | ١٢٧٢_ طاقة نوعية               |
|               | ١٣٠٩ ـ طوباوية                            |        | ۱۲۷۳ د طاهر                    |
|               | ۱۳۱۰ ـ طویی                               | £41    | \$ ١٣٧ ـ طب                    |
| ٥٠٣           | ۱۳۱۱ ـ طوبيتي                             |        | ۱۲۷۵ ـ طب روحانی               |
|               | ۱۳۱۲ ـ طوطم                               |        | ۱۲۷۱ ، طب نفسی                 |
|               | ۱۳۱۳_طوطمية                               | 1 194  | ١٣٧٧_ طبائمية                  |
|               | ۱۳۱۶_طبرة                                 |        | ۱۳۷۸-طبع                       |
| 3.1           | ۱۳۱۵ ـ طيطانية                            |        | ١٩٧٩ طبقة                      |
|               | الطاء                                     |        | ۱۲۸۰ ـ طبقهٔ مغلقهٔ            |
|               | ۱۳۱۹ ـ ظاهر<br>موهود دون استان            | :44    | ١٣٨١_طبيعة                     |
|               | ۱۳۱۷ء ظاهر وباطن<br>۱۳۱۸ء ظاهرہ           |        | ١٣٨٢ ـ طبيعة طابعة             |
|               | ŕ                                         | 141    | ۱۲۸۴ طبيعة مطبوعة              |
|               | ۱۳۱۹ ـ ظاهرة ثانوية<br>۱۳۲۰ ـ طاهرة علمية |        | ١٢٨٤_طبيعة لا تصنع نقرات       |
|               | ۱۳۲۱ ـ ظاهرة نفسية                        |        | ۱۲۸۰ طبیعی                     |
| 0.0           | ۱۳۲۲ ـ ظاهرية                             | į      | ۱۲۸۳ طبیعیة<br>۱۲۸۷ طاحات      |
| _             | ۱۳۲۴_ ظرافة                               | i<br>i | ۱۳۸۷ ـ طرح منطقی<br>۱۳۸۸ ـ طرد |
|               | ۱۳۲۶_ ظرف                                 | :      | ۱۱۸۸ - طرف<br>۱۲۸۹ - طرف       |
|               |                                           | ŀ      | 11/11 - طرف                    |

| ١٣٢٥۔ظل              | ٥٠٦    | ١٣٦٠_ عبادة أبطال               |     |
|----------------------|--------|---------------------------------|-----|
| ۱۳۲۱ء ظل أول         |        | ١٣٦١ ـ عبادة إنسان              |     |
| ١٣٢٧ ظلامية          | !      | ١٣٦٢ عمادة أوثان                | ۸۱۹ |
| ۱۳۲۸ ظلم             | !      | ١٣٦٣ عبادة حيوان                |     |
| ١٣٢٩ ـ ظلم النفس     |        | ١٣٦٤ عبادة صور                  | 27. |
| ١٣٣٠ ظلمة            | σ٠٧    | ١٣٩٥ عيادة طبيعه                |     |
| ۱۳۳۱_ظن              | 011    | ١٣٦٦ عبادة فرد                  | 211 |
| ١٣٣٢_ظواهرية         | i<br>: | ١٣٦٧ عبادة مجتمع                |     |
| ١٣٣٣_ظواهرية واقعية  |        | ١٣٦٨ ـ عبادة مونا               |     |
| ۱۳۳٤ ـ ظهور          | !      | ۱۳۶۹ عبارة                      |     |
| ١٣٣٥ ظهور المسيح     | 017    | ۱۲۷۰ء عبث                       | 277 |
| العين                |        | ١٢٧١_ عبد                       |     |
| ١٣٣٦ ـ عاجز عقلياً   | ٩١٣    | ١٣٧٢ عبودية                     |     |
| ١٣٣٧ عادة            | į      | ١٣٧٣ ـ عجب                      |     |
| ۱۳۳۸ ـ عارف          | }      | ١٩٧٤ عجز                        |     |
| ١٣٣٩ عاصنة           |        | ١٢٧٥ عدالة                      | OYT |
| ١٣٤٠ عاصفة وأندفاع   | 011    | ۱۳۷۱ ـ عدل عشری                 | 272 |
| ١ ١٣٤١ عاقلية        | ļ      | ۱۴۷۷ عدد                        |     |
| ۱۳٤۲ عالم            | ļ      | ۱۳۷۸ ـ عدد أصلي                 |     |
| ١٣٤٣ ـ عالُم         |        | ١٣٧٩_ عدد أصم                   |     |
| ١٣٤٤_عالم إرادة      |        | ۱۴۸۰ عدل                        |     |
| ١٣٤٥ عالم خارجي      |        | ١٣٨١_عدم                        | ೨೯೨ |
| ١٣٤٦ عالم صغير       |        | ۱۲۸۱ ـ عدم موجود                |     |
| ١٣٤٧ ـ عالم غايات    | 010    | ١٣٨٣ ـ عدم لا يتأثى منه إلا عدم |     |
| ١٣٤٨ ـ عالم فكر      | į      | <b>؛ ۱۳۸</b> ـ عدمی             |     |
| ١٣٤٩ ـ عالم كبير     |        | ۱۳۸۰ ـ عدمیة                    |     |
| ١٣٥٠ عالم مادة       |        | ١٣٨٦ عدو فلسفة                  | ۵YV |
| ١ ١٣٥ ـ عالم مقال    |        | ۱۳۸۷_ عدول                      |     |
| ١٣٥٢_عالم هو الإنسان |        | ١٣٨٨ ـ عدول ونحصيل              |     |
| ١٣٥٣ ـ عالمية        | 017    | 1889 ـ عرش                      |     |
| ١٣٥٤ عامة            |        | ۱۳۹۰ عرض                        |     |
| ١٣٥٥ ـ عامل          |        | ۱۳۹۰ عرض خاص                    | PTA |
| ١٣٩٦ عامل إجراء      | ٥١٧    | 1891 ـ عرض عام                  |     |
| ١٣٥٧_ عائلة مقدسة    |        | ١٣٩٢ عرض لازم .                 |     |
| ۱۳۵۸ ـ عبء إثبات     | ٥١٨    | ۱۳۹۳ ـ عرض مفارق                |     |
| ۱۲۵۹_ عبادة          |        | ۱۳۹۶ د عرضی                     | 044 |
|                      |        |                                 |     |

|     |                                              | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                    |
|-----|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
|     | ١٤٣٠ عفل بالفعل                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٣٩٥ عرضية                         |
| 95. | ٣١ ١ - عقل بالقوة                            | ٥٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٣٩٦ عرف                           |
|     | ١٤٣٢ ـ عقال بالملكة                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۳۹۷_عرفان                         |
|     | ١٤٣٣ ـ عفل جدلي                              | [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۳۹۸_عزم                           |
|     | ١٤٣٤ عقل حبوى                                | PTI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٣٩٩_عسكرية                        |
|     | ١٤٣٥ ـ عقل عملي                              | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱٤۰۰_عشق                           |
|     | ٣٦؛ ٦. عقل فعال                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٠١ ـ عصر الهة                    |
|     | ۱۹۳۷ ـ عقل فدسی                              | ī.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ١٤٠٢ ـ عصر أبطال                   |
|     | ١٤٣٨ ـ عقل كسول                              | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤٠٣ عصر إيدبولوچية                |
|     | ١٤٣٩_عقل كلي                                 | 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٤٠٣ عصر إيمان                     |
| 011 | ١٤٤٠ عقل مستفاد                              | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤٠٤ عصر تحليل                     |
|     | ١٤٤١ عقل مفارق                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٠٥ - عصر تنوير                   |
|     | ١٤٤٢ ـ عقل مكون                              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤٠٦ ـ عصر عقل                     |
|     | ١٤٤٣ ـ عقل مكون                              | ; oft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۶۰۷ عصر محوري                     |
|     | ١٤٤٤ ـ عقل سفعل                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱٤٠٨ ـعصر مغامرة                   |
| 014 | ۱٤٤٥ عقل نظري                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٠٩ عصر تهضة                      |
|     | ة 1££ مقل هيولاني                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 121-عصرانية                        |
|     | ١٤٤٧ ـ عفل وإرادة                            | 072                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۹۱۱-عصور ومنطی                    |
|     | 44 \$ ١٠ عفل ونقل                            | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤١٢ءهضو                           |
|     | ٩ \$ \$ ١ ـ عقل يسبق إتمان                   | 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۴ ۱۳ عضو أولى                     |
| cir | ١٤٥٠ عقلانية                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1111ء عضو طرقي                     |
|     | ١٥٥١ عقوبة                                   | 770                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1210ء عضوانية                      |
|     | ٢٥٤١ عضيلة                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11311ء عشة                         |
| 010 | ۱٤٥۴ عکس                                     | ĺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱:۱۷ عقاب                          |
|     | ۱۴۵۴ عکس مستوی                               | 040                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۱۶۱۸ عقد                           |
|     | ١٤٥٥عکس نقيض                                 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٤١٩ ـ عُقِدة                      |
|     | ١٤٥٦ عكس ونقض                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٢٠ عقدية                         |
|     | ٧٥٤١_علاقة                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٢١ ـ عَفَّدِية أخلاقية           |
|     | ١٤٥٨ علاقة انعكاسية                          | 274                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ١٤٢٢ ـ عقَدية سلبية                |
| -17 | ۱ <b>:0</b> ۹ ـ علاقة تمدى                   | [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1177_عقل                           |
|     | ١٤٦٠ ع <b>لاقة نماث</b> ل                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ١٤٧٤_عقل وذهن                      |
|     | ١٤٦١ علاقة جائزة انعكاس                      | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۱۱۲۵ عقل أديب                      |
|     | ۱۶۲۲ علاقة جائزة تعدي                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۲۲۹ - عقل أريب<br>۱۳۶۰ - ماه      |
|     | ١٤٦٣ ـ علاقة جائزة تماثل                     | 944                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1270 ـ عقل إلهي<br>1270 ـ عقل الهي |
| 017 | ۱۲۱۱ ملاقة لا انمكانية<br>محمد معدد الانتخاب |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۱۶۲۸ حقل إنساني                    |
|     | 11.4 ملاقة لا غائلية                         | !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1279_عقل أول                       |
|     |                                              | and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s |                                    |

| 200   | ۲۰۰۲ علم جمال                    | :<br>: |                       |
|-------|----------------------------------|--------|-----------------------|
|       | ۲۰۰۳ علم جمال سعائی              | 1      | ٢٦٦ ١ ـ علاقة لإزمة   |
|       | ۲۰۰۴ علم جمال صعابی              | !      | ٧٢٤١ علامة            |
|       | ۲۰۰۵ علم جماد وجودي              |        | ١٤٦٨ علة              |
|       |                                  | i      | ١٤٦٩ ـ علة اتفاقية    |
|       | ۲۰۰۹ علم حضوری<br>۲۰۰۷ ما د از   |        | ١٤٧٠ علة أساسية       |
|       | ۲۰۰۷_علم درایة<br>۱۹۰۸_عربین     | :      | ۱ ۲۷ ملة أولى         |
|       | ۲۰۰۸ علم ربوبیه<br>۱۰۰۸ ما اشاره | į      | ١٤٧٢ علة ثانية        |
| 00%   | ۲۰۰۹ علم ریاضیات                 |        | ١٤٧٣ ـ علمة حاجبية    |
| •••   | اجتماعية                         | • £ A  | ١٤٧٤ علة ذاتية        |
|       | ٢٠١٠ علم سحر                     |        | ١٤٧٥ علة ذرائعية      |
|       | ۲۰۱۱ علم سياسة                   |        | ١٤٧٦ علة غائبة        |
|       | ۲۰۱۲ علم سیمیا                   |        | ٧٧} ١_ علة فاعلية     |
| oov   | ۲۰۱۳ علم طباع                    | 019    | ١٤٧٨ علة صورية        |
|       | ۲۰۱۴ علم طبیعی                   | :      | ٩ ٧ ٤ ١ _ علة مادية   |
|       | ۲۰۱۵ علم طفل                     | 50-    | ١٤٨٠_ علة مباشرة      |
|       | ٢٠١٦ علم طواهر                   | 2      | ١٤٨١ ـ علة وجود       |
|       | ۲۰۱۷ علم عدد                     |        | ١٤٨٢_عثم              |
|       | ۲۰۱۸ علم عروص                    | :      | ١٤٨٣ ـ علم أخرة       |
| 0 0 A | ۲۰۱۹ علم عیب                     | i      | ١٤٨٤ علم اجتماع       |
|       | ٢٠٣٠ علم فراسة                   | ļ      | ١٤٨٥ _ علم إدارة      |
|       | ۲۰۲۱ علم فقه                     | 001    | ١٤٨٦ ـ علم أرثماطيقي  |
|       | ۲۰۲۲ علم قيم                     |        | ١٤٨٧_علمَ أسفَل       |
| 309   | ۲۰۲۳_علم کلام                    |        | ١٤٨٨ ـ علم اعراب      |
|       | ٢٠٢٤ علم لدني                    |        | ١٤٨٩ ـ علم أعراف      |
| 37.   | ۲۰۲۵_ علم ماهية                  | 700    | ۱۴۹۰ علم أعلى         |
|       | ۲۰۲۹ علم مدنی                    |        | ١٤٩١ ـ علم إلهي       |
|       | ۲۰۲۷ عدم مسبق                    |        | ۱۹۹۲ ـ علم انطباعی    |
|       | ۲۰۲۸ علم مسیحی                   |        | ١٩٩٣ ـ علم إيمان      |
|       | ٢٠٢٩ عشم معاني                   | 007    | ١٩٩٤_علم باطن         |
|       | ۲۰۳۰ء علم معیاری                 |        | ١٩٩٥_علم تجريبي       |
| ١٢٥   | ۲۰۳۱ علم نظری                    |        | ١٩٩٦_علم تربية        |
|       | ۲۰۳۲_علم نفس                     |        | ١٩٩٧ ـ علمُ تشكل      |
|       | ٢٠٢٣ـ علم نفس جشطلت              | 001    | ١٩٩٨ ـ علم تعبير رويا |
|       | ۲۰۴۹ علم نفس جمالي               |        | ١٩٩٩ ـ علم نفسير      |
|       | ۲۰۳۰ علم نصبي فردي               | •      | ۲۰۰۰ علم تكوين        |
| ০খাশ  | ٢٠٣٦ علم نفس فيزياني             |        | ۲۰۰۱ ـ علم جبر        |
|       |                                  | 1      |                       |

|       |                        | 1           |                     |
|-------|------------------------|-------------|---------------------|
| 344   | ٣٠٧٣ عبان سنأفيزيتي    |             | ۲۰۳۷ حلم نفس نزوعی  |
|       | ۲۰۷۹ عیسی              |             | ۲۰۴۸ علم نفس وظیفی  |
|       | ۲۰۷۵ عین               |             | ۲۰۴۹_علم نقلی       |
|       | الغون                  | 015         | ۲۰۱۰ علم واجبات     |
|       | ٢٠٧٦ غائبة             | !           | ۲۰۴۱ علم وجود       |
|       | ٣٠٧٧ غالية صورية       | :           | ۲۰۶۲ علم وسط        |
| 2V4   | ٩٠٧٨ عاشة قصدية        | :           | ۲۰۲۳ علم ثم تنبؤ    |
|       | ٧٠٧٩_غالية             | 1           | ۲۰۴۱ علمانية        |
|       | ۲۰۸۰ غابات و رسانا     |             | ٥٤٠٠ علو            |
|       | ۲۰۸۱_غاید              | 070         | ٢٠٤٦ علوم انسانية   |
| 54.   | ٢٠٨٢ عاية بذانها       |             | ٢٠٤٧ ـ علوم نفسيرية |
|       | ۲۰۸۲ غيطة              | Į           | ۲۰٤۸ علوم روحية     |
|       | ۲۰۸۴ غراب اسود         | 277         | ۲۰۶۹ متعارفة        |
| 4 / 1 | ۲۰۸۵ غرب               |             | - ۲۰۵۰ علية         |
|       | ۲۰۸۹ غرض               | İ           | ۲۰۵۱_عمل            |
|       | ۲۰۸۷_غرضیة             |             | ۲۰۵۲ عمل إيداعي     |
|       | ۲۰۸۸_غريرة             | :<br>•      | ۲۰۵۳ عملی فی جوهره  |
|       | ٢٠٨٩_ غويزة تدين       | 1           | ۲۰۵۶ هموم           |
| 0 8 4 | ۲۰۹۰ عش                | 437         | ۲۰۵۵_عصى            |
| 674   | ۲۰۹۱ غضس               | ۸۲۰         | ٣٥٠٢_ عناد          |
| 6 A Y | ۲۰۹۲ غلط               |             | ۲۰۵۷ عنادیة         |
|       | ۲۰۹۳ غنوصية            | į           | ٢٠٥٨ عنادية بونانية |
|       | ٢٠٩٤ غياب              | 274         | ٢٠٥٩_ عناية إلهية   |
| ελΛ   | ٩٠- ٢- غيب             | 1           | ۲۰۹۰ عندية          |
|       | 41-41_غيرية            | 941         | ۲۰۹۱ عنصر           |
|       | الفاء                  |             | ۲۰۹۲_عنصر خامس      |
| 0.45  | ٣٠٩٧ فاتض القيمة       |             | 2017ء عنوان         |
|       | ۹۰۹۰ د فاشیة           |             | ۲۰۹۴ عود آبدی       |
|       | ٢٠٩٩_ فاعل             |             | ٢٠٦٥ عولمة          |
|       | ٢٠٩٩- ١ فاعلية         | avt         | ٢٠٦٦_عيان           |
|       | ۱۰۰ ۲ ماعلیة (مذهب)    |             | ۲۰۹۷_عبان ماطنی     |
|       | ٢١٠١ قالانج            | 1           | ۲۰٦۸_عيان نجريبي    |
| ٥٩٠   | ۲۰۲ م فالنتينية        |             | ۲۰۲۹_عیان تنبؤی     |
|       | ۲۱۰۳ فترة              | ٥٧٢         | ۳۰۷۰ عبان حسى       |
|       | ١٠٤ ٦. فنش عن الأقوياء | <b>4</b> YY | ۲۰۷۱ عیان عقلی      |
|       | ۲۹۰۰ خذلکة             |             | ۲۰۷۲ میان ماهوی     |

| 2.4                           | ٢١٤٢ فكرة عامة          | 691 | ۲۱۰۳ واسة                      |
|-------------------------------|-------------------------|-----|--------------------------------|
| ₹ • €                         | ۲۱۶۳ فلسطنة             |     | ۲۱۰۷ فرح                       |
|                               | ٢١٤٤ على فلاسفة جدد     | :   | ۲۱۰۸ مه فرد                    |
|                               | ٥٤١٩ ـ فلاسفة معلمون    | į   | ۲۱۰۹_فرد أعلى                  |
|                               | ۲۱٤٦ فلسفة              | :   | ۲۱۱۰_فردی                      |
|                               | ٢١٤٧ . فلسفة اجتماعية   | 297 | ۲۱۱۱_فردية                     |
| 7.0                           | ٣١٤٨ . فلسفة ادراك فطوي | ĺ   | ۲۱۱۲ فرض                       |
|                               | ٩ ٢ ١ ٢ وفلسفة إرادة    | 098 | ۲۱۱۳_فرضية                     |
|                               | ١٥٠- علىفة اسلامية      | :   | ۲۱۱۶_فرقی                      |
|                               | ٢١٥١ علسفة اشراقية      |     | ۲۱۱۵ فرقان                     |
| 7.7                           | ۲۵۷۲_فلسفة أمدين        | 041 | ۲۱۱٦ فرنسيسكان                 |
| $\mathbf{v} \cdot \mathbf{v}$ | ٢١٥٣_فلسفة أكسفورد      |     | ٣١١٧ ـ فرُويدُية               |
|                               | ١٥٤ ٢ فلسفة أولى        |     | ۲۱۱۸_فرید                      |
|                               | ١٥٥ ٦ فلسفة تاريح       | !   | ۲۱۱۹_فریسیة                    |
| 2.4                           | ٥٠٦ ٢ عنصفة تربية       | 090 | ۲۱۲- فریضة<br>۲۱۲- فریضة       |
|                               | ٣١٥٧ علسفة تفوق ماطن    | 097 | ۲۱۲۱_ فساد                     |
|                               | ٢١٥٨ عنسفة جسيمات       |     | ٢١٢٢ فصل                       |
| 7 - 9                         | ٢١٥٩ م فنسفة جمال       |     | ں<br>۲۱۲۳_فصل خاص              |
|                               | ٢١٦٠ فلسفة حرية         | 090 | ۳۱۲۶ دفصل عام<br>۲۱۲۶ دفصل عام |
| 71-                           | ٢١٦١ كال فلسفة حياة     |     | ٢١٢٥ فضيلة                     |
|                               | ٢١٦٢ لفلسفة روح         |     | ٢١٢٦_ فطرة                     |
|                               | ۲۱۲۳ فالسفة سعادة       |     | ٢١٢٧ فطرَّة ناقضة              |
| 711                           | ٢١٦٤ فلسفة بطريكية      | ۸۹۸ | ۲۱۲۸ ته فطریات                 |
|                               | ٢١٦٥ فنسفة تأملية       |     | ۲۱۲۹_قطرية                     |
|                               | ٢١٦٦ فلسفة تحليلية      |     | ۲۱۳۰ عطنة                      |
|                               | ٣١٦٧ فالسفة تركيبية     |     | ۲۱۳۱_فعل                       |
| 717                           | ٢١٦٨ ٢ فلسفة تصورية     |     | ۲۱۳۲ د فعل إدراك               |
|                               | ٢١٦٩. فلسفة تورة        | 099 | ۲۱۳۳ کے فعل إرادي              |
| 212                           | ٢١٧٠ للسفة خفائية       | 7   | ٢١٣٤ عن بُعد                   |
|                               | ٢١٧١ كي فلسفة دائمة     | 1   | ١٣٥ ٢ ـ فعل يتبع الوجود        |
| 117                           | ٣١٧٢ ل فلسفة سياسية     | 7-1 | ٢١٣٦ نقه                       |
|                               | ١٧٣ ٢. فلسفة شعبية      |     | ٢١٣٧_ فكاهة                    |
|                               | ٢١٧٤ عنسفة طبيعة        | !   | ۲۱۳۸_فکر                       |
|                               | ١٧٥ ٢ فلسفة ظاهريات     | 7-7 | ٢١٣٩ د فكر جديد                |
| 110                           | ٢١٧٦_ فلسفة عامة        |     | ۲۱۴۰ فکرانی                    |
|                               | ٢١٧٧_ فلسفة عامية       | •   | ٢١٤١_ فكرة                     |
|                               |                         |     |                                |

|       |                      | 1    |                           |
|-------|----------------------|------|---------------------------|
| ***   | ٢٣١٤ في غربلة القرآن |      | ٢١٧٨ ٢ فلسفة عربية        |
|       | ٣٢١٥ - ٢٢١٥          | 717  | ٣ ١٧٩ ٦ . فلسفة عمل       |
|       | ۲۲۱۹ فيتولغوي        | 717  | ۲۱۸۰ عملية عملية          |
|       | ۲۲۱۷ فيثاغورية       |      | ٢١٨١ فلسفة عناصر          |
|       | ۲۲۱۸ فیزیو قراطیون   | 714  | ٢١٨٢ يالسفة فعل           |
| 747   | ۲۳۱۹ـ بيض            |      | ٣١٨٣ - فلسفة فقر          |
|       | ۲۲۲۰ فيكنور إربهينا  |      | ۲۱۸۴ م. فلسفة فن          |
|       | ٢٢٢٠ فيلسوف أذَن     | ļ    | ٢١٨٥ ٦ـ فلسفة قبل سقراطية |
|       | ٢٢٢٢ فيلسوف إسكافي   | 7.14 | ٣١٨٦ فأسفة قيمة           |
|       | ٢٢٢٣ فيلسوف تيوموني  |      | ٣١٨٧ ٢_ فلسفة كأن         |
| 714   | ٢٢٢٤ فيلسوف حقبتي    | İ    | ۲۱۸۸ ۲ فلسفة لا مشروط     |
|       | ٢٢٢٥ فيلسوف حمال     | 74.  | ٢١٨٩_ فلسفة لامعقول       |
|       | ٢٢٢٦ قبلسوف راهب     |      | ١٩٠٠ علسقة لابينتسية      |
|       | ٢٢٢٧ء فيلسوف صغير    |      | ٢١٩١_ فلسفة لغة           |
| 77.   | ٢٢٢٨ فيلسوف ضاحك     | 171  | ١٩٢٣ ٣ فلسفة محايثة       |
|       | ٢٢٢٩ فيلسوف عالم     |      | ۱۹۳ ۲ فلسفة مدرسية        |
|       | ۲۲۳۰ فیلسوف عبد      |      | ٢١٩٤ د فلسفة مشرقية       |
| 221   | ٢٦٣١ فيلسوف العرب    |      | ٢١٩٥- فأسفة مشروط         |
|       | ٢٢٢٢ فيلسوف فقبه     | 744  | ٢١٩٦ ع. فلسفة مغربية      |
|       | ٢٣٣٤ فيلسوف فلاح     |      | ٢١٩٧_ فلسفة ملكة علوم     |
| 7,# ¥ | ٢٣٣٥، فيلسوف مدني    |      | ٢١٩٨ تدفلسفة هوية         |
| 74.0  | ٢٣٣٦ فيلسوف ملك      | 777  | ٢١٩٩ ٢ فلسفة وجودية       |
|       | ٢٣٧ د فيلسوف ناقص    | į    | ٢٢٠٠ فلسفة بونائية        |
|       | ۲۳۲۸ فیلسوف هاو      | :    | ۲۲۰۱_فن                   |
|       | ٢٣٣٩ فيلسوفة         |      | ۲۲۰۲ فن تفکیر             |
|       | ۲۲۴. فيلولوچيا       |      | 2220 فن للفن              |
|       | القاف                | 771  | ۲۲۰٤_فناء                 |
|       | ا ۲۲۴ قابل           | i    | ۲۲۰۰ فنطاسیا              |
|       | ٢٧٤٢_ قابلية         |      | ٢٢٠٦ فنون جميلة           |
| 747   | ٢٧١٣ ـ قابلية إيحاد  | 3.70 | ۲۲۰۷ فنون منظورة          |
|       | ۲۲۱۴ قارئ كتاب       | !    | ۲۲۰۸ فهم                  |
|       | ٣٢٤٥ قاطيغورية       |      | ۲۲۰۹_ نواُق               |
|       | 2222 قاديانية        |      | ٣٣١٠ فورونية              |
|       | ۲۲۴۷ فاعدة           | 777  | ۲۲۱۱_فوضوية               |
| 744   | ۲۲ ۹۸ قاعدة ذهبية    | Į    | ٢٢١٢ في العبارة           |
|       | ٢٣٤٩ قانون           | 1    | ٢٢١٣ ـ في المسائل الحناصة |
|       |                      |      |                           |

|     | ۲۲۸۳ قدیس داود                         | !      | ۲۲۵۰ قانون أثر           |
|-----|----------------------------------------|--------|--------------------------|
| 72V | ۲۲۸۷_ قدیم                             | !      | ٢٢٥١_ قانون إثنينية      |
|     | ٣٢٨٨ قرآن                              |        | ۲۲۵۲ قانون استغراق       |
|     | ۲۲۸۹ قویب                              |        | ٢٢٥٣ قانون استنفاد       |
| 757 | ۲۲۹۰ قرينة                             |        | ٤ ٣٢٥ قانون أعداد كبري   |
|     | ٢٢٩١ قسمة                              |        | ٢٢٥٥ قانون اقتصاد        |
|     | ٢٢٩٢ قسمة تنائبة                       | ٦٣٨    | ۲۲۵٦_ قانون تبادل        |
|     | ٢٢٩٣_ قسسمة ثلاثية                     |        | ۲۲۵۷ء قانون نبسيط        |
|     | ۲۲۹۱_ قصد                              |        | ۲۲۵۸_ قانون تحصیل الحاصل |
| 714 | 4779 قصدية                             |        | ٢٢٥٩_ قانون ترابط        |
|     | ۲۲۹۱_قضاء                              |        | ۲۲۹۰ قانون تركيب         |
|     | ٧٢٩٧ _ قضاء وقدر                       |        | ۲۲۲۱ قانون نطبیق         |
|     | ۲۲۹۸ قضاء (حَكَم)                      | 744    | ٢٢٦٢ـ قانون تكافؤ مادي   |
| 70. | ٣٢٩٩ قضاة سلطة                         |        | ٣٢٦٣ قانون تناقض         |
|     | ۲۳۰۰ قضية                              |        | 2225 عكس التقيض          |
|     | ۲۴۰۱ قضبة اتفاقية                      | i      | ۲۲۲۵ قانون نفی مزدوج     |
|     | ٢٣٠٢_ قضية احتمالية                    | !      | ٢٢٦٦_ قانون هوية         |
|     | ٢٣٠٣ قضية استيعادية                    | !      | ٢٢٦٧ـ قانون وسط مرفوع    |
|     | <ul> <li>۲۳۰ قضية استثنائية</li> </ul> | 74.    | ۲۲٦۸_ قانون لزوم مادی    |
|     | ٢٣٠٥ تضية إضافية                       |        | ۲۲۲۹ قانونا دی مورجان    |
| 101 | ٢٣٠٦ فصية أكثرية                       | 7:1    | ۲۷۰ م. قانونیا           |
|     | ٣٠٠٧ قضية أولية                        | İ      | ۲۲۷۱ قائمة صدق           |
|     | ۲۳۰۸ قضية برحانية                      |        | ۲۲۷۲_قبالة               |
|     | ۲۳۰۹ قضية بسيطه                        | !      | ۲۲۷۳_قبح                 |
|     | ۱۳۱۰ قضية تبادل                        | 484    | ۲۲۷٤ قبل                 |
|     | ٢٣١١ قصية تحليثية                      | 757    | ۲۷۷۰_قبلی                |
|     | ٢٣١٢ فضية تركيبية                      | :<br>! | ۲۷۷۳ قبلية               |
| 107 | ۲۲۱۳ قضية تقريرية                      |        | ۲۲۷۷ قبول                |
|     | ٢٣١٤ تضبة جزئية                        |        | ۲۲۷۸ قبیلة               |
|     | ٢٣١٥- فضية جمعية                       | 111    | ٣٧٧٩ قتلٌ رحيم           |
|     | ٢٢١٦ قضية حملية                        |        | ۲۲۸۰ قلىر                |
|     | ٣٣١٧ قضية دائمة مطلقة                  | ;      | ٢٢٨١ قدرة                |
| 705 | ۲۴۱۸ قضية سالبة                        | İ      | ٣٢٨٦ قدرة ممكنة          |
|     | ٢٢١٩. قضية شخصية                       | 710    | ٣٢٨٣ قدرة ميسرة          |
|     | ۲۳۲۰ قضية شرطبة                        | 7:1    | ٢٧٨٤ قِدرية              |
|     | ٢٣٢١ قضبة شرطية منصلة                  | 1      | ۲۸۰۵ تا فلریة            |

|     | ۲۳۵۸_ تو :                | 205 | ٣٣٢٣. قضية شرطية منفصلة  |
|-----|---------------------------|-----|--------------------------|
|     | ٢٣٥٩ فوة انفعالية         |     | ۲۳۲۳_ قضية صادقة         |
|     | ۲۳۲۰ قوة باطنة            |     | ۲۳۲۴ قضية صحيحة          |
|     | ۲۳۹۱_ قوة باحثة           |     | ۲۳۲۰ قفیة عددیة          |
|     | ٢٣٦٢ـ قوة جوهرية          |     | ۲۳۲۲ نضية علمية          |
|     | 2777 قوة حافظة            |     | ٧٣٢٧_ قضية عرفية         |
|     | ٢٣٦٤ فوة حسية             |     | ۲۳۲۸_ نضية عطفية         |
| 775 | ٢٣٦٩_ قوة حية             |     | ٢٣٢٩. قضية عنادية        |
|     | ٢٣٦٦ - قوة حيوية          |     | ۲۲۳۰ تف <b>ی</b> د کلید  |
|     | ٢٣٦٧_ قوة خارجية          |     | ۲۳۳۱_ قضية كلية سالية    |
|     | ٢٣٦٨_ فوة على الحباة      | 700 | ٢٢٣٢_ قضية كلية موجبة    |
|     | ٢٣٦٩ قوة شهوانية          | 1   | ٢٣٣٣_ فضية لا محدودة     |
|     | ٢٣٧٠ قوة طيعية            |     | 2774 ـ تضية محصورة       |
|     | ٢٣٧١_ قوة غازية           |     | ٢٣٢٥ قضية محيطة          |
|     | ٢٣٧٢_ قوة غضبية           |     | ٢٣٣٦ مَضَيَّة مِخَالَفَة |
| 378 | ٢٣٧٣_ قوة فأعلة           |     | ۲۳۲۷ قضیهٔ مرکبهٔ        |
|     | ٢٣٧٤_ قوة محركة           | 707 | ۲۲۲۸ قضبة مساعدة         |
|     | ٣٣٧٥ قوة مدركة            |     | ٢٣٣٩ - قضية مطلقة        |
|     | ٢٣٧٦ قوة منمية            |     | ٠ ٢٣٤_ قضية معدولة       |
|     | ٢٣٧٧_ توة مولدة           | 707 | ۲۳۴۱ قضية مقارنة         |
| 170 | ۲۳۷۸ قوة نزوعية           | İ   | ٢٣٤٢_ قضية عكنة          |
|     | 2324. قوة غائية           |     | ٣٣٤٣ قضية مهملة          |
|     | ۲۳۸۰ قوة وهمية            | 701 | ٢٣٤٤ قضية متشرة          |
|     | ۲۳۸۱_ فیاس                | 709 | 2324 نضية موجبة          |
|     | ٢٣٨٢_ قباس احتمالي        |     | 2321 قضية وجودية         |
|     | ۲۳۸۳ ـ فياس استثنائي      |     | ۲۳٤٧ـ قضية وقنية         |
|     | ۲۳۸٤ قياس استئنائي منصل   | 77. | ۲۳۴۸ تطع ذهبی            |
| 111 | ۲۳۸۵_ قیاس استئنائی ناف   |     | ۲۳٤٩ قلب                 |
|     | ٢٣٨٦ قياس استئنائي متصل   |     | ٠ ٢٣٥٠ قلق               |
|     | مئبت                      |     | ١ ٥٣٥_ قوانين الفكر      |
|     | ٢٣٨٧_ قياس استثنائي متفصل |     | ۲۳۵۲_ تورینانیة          |
|     | ٣٣٨٨. قياس استئنائي منفصل | 771 | ۲۳۰۳ قول                 |
|     | ناف                       |     | ۲۳۵٤_قول جازم            |
|     | ٢٣٨٩ قباس استثنائي منفصل  | 111 | ۵۳۳۵ قول معجمی           |
| 15V | <del>ئېت</del>            | i   | ۲۳۵۲ قول متصل            |
|     | ۲۳۹۰ قباس اقترانی         |     | ۲۳۵۷ قومية               |
|     |                           | 1   |                          |

|      | 7 M 1 M 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | i           |                              |
|------|-----------------------------------------|-------------|------------------------------|
|      | ۲۶۲۵ کائولیکیة                          |             | ۲۳۹۱ قیاس اقناعی             |
|      | ۲۱۲۹ کارما                              |             | ٣٣٩٣ ـ قياس بدل              |
| 774  | ۲:۲۷ کاف                                | İ           | ۲۳۹۳_قیاس برهائی             |
| 244  | ٣٤٧٨ كالفنية                            |             | ٢٣٩٤ قياس غنيل               |
|      | ۲۲۲۹ کامل                               |             | ۲۳۹۵ قیامن تنافر             |
| 7.11 | ٢٤٣٩ كان الله مو الكل                   | 13/         | ۲۳۹۲ قیاس جدلی               |
|      | ۲۱۳۰ کېږي                               |             | ۲۳۹۷۔ قیاس حملی              |
|      | 2517 كبير خدم الفلسفة                   |             | ۲۳۹۸ قباس خطابی              |
| ٦٨t  | ٢٤٣٢ کټاب                               | 779         | ٢٣٩٩ قياس خُلف               |
|      | ۲۴۴۴ کتب مقلسة                          |             | ۲٤۰۰ ئياس دور                |
|      | 7141 کنت                                |             | ۲۶۰۱ فیاس سابق               |
| 7.45 | ٢٤٣٥ كثرة                               |             | ۲٤۰۳ قياس سفسطاني            |
|      | ۲ <b>۴۳</b> ۹ کذب                       |             | ۲۶۰۳ قیاس شرطی منصل مطلق     |
|      | ٢1٣٧ كرامة إنسانية                      |             | ۲۶۰۴ قباس شرعی               |
| 7.40 | ٣٤٣٨ كراوسية                            |             | ۲٤۰٥ قياس شرطى نسبى          |
|      | ٣٤٣٩ كرمليون                            | ]           | ۲۶۰۱_قباس شعری               |
|      | ۲٤٤٠ کريستولوچيا                        |             | ۲٤۰۷ قياس ضَعيف              |
|      | ٠ ٢١٤٠ كــب                             | 17.         | ۲٤۰۸ قياس ظني                |
| 7.47 | 758۱ کِشف                               |             | ٩٠ ؛ ٧ ـ قياس غيو كامل       |
|      | ٢٤٤٣ كُفُر                              |             | ۲٤۱۰ فیاس قوی                |
|      | ٢٤٤٣ کُلُ                               |             | ۲٤۱۱_ قياس كامل              |
| 7.45 | ٢٤٤٤ كُلُّ تحديد سنب                    | į           | ٣٤١٣ قياس لاحق               |
|      | ۲۱۴۱ کل شی حسن                          |             | ۲۴۱۳ قیاس مرکب               |
|      | ٢٤٩٥ كِل فاعل بفعل                      | 171         | ٢٤١٤ قياس مركب مفصول النتائج |
|      | ٢٤٤٦ کُلُ في ايد                        |             | ۲٤۱۵ قیاس مرکب مفصول النتائج |
| 544  | ۲٤٤٧ کل عضوی                            | 700         | جوکلینی<br>جوکلینی           |
|      | ٢٤٨٨ كل المعرف                          |             | ۲۶۱۲ یاس مساواة              |
|      | ٢٤١٩ كلاسبكية                           |             | ۲:۱۷ و پاس مضمر              |
| 284  | • ۵ ؛ ٦ ، كلاسبكية جديدة                | 177         | ۱۸ ۲۴ تیاسی مقسم             |
|      | 1037_ کلام                              | ļ           | ۲ ( ۲ ۲ - نیاس عار           |
|      | ۲۵۲ کلام داخلی                          |             | ۲:۲۲ قيمة                    |
| 74.  | ۲۱۵۳ کئی                                | <b>10</b> 0 | ٢٤٢١ قيمة صدق                |
|      | ٤٥٤ ٢ ـ كلبية                           |             | ٣٤٣٣ قيوم                    |
|      | ۵۵ ۲ - کلمة                             |             | ۲۴۲۳ قيومية                  |
|      | ٢٤٥٦ كلما وجداخد                        |             | الكاف                        |
|      | ۲۶۵۷ کلمنتبان                           | 174         | ۲۲۲. کائن                    |
|      |                                         | ;           |                              |

|       | 1.1 N +64+                         | 741      |                        |
|-------|------------------------------------|----------|------------------------|
|       | ۲۶۹۲ لا مادية<br>۲۶۹۷ - ۱۵۱        | 1 131    | ۲۲۵۸ کلوتیلد دی فو     |
| N - 4 | ۲٤۹۲ لا مارېة<br>- ۱۵ مارې         |          | 7104 کلی               |
| ۷٠٤   | ۲۴۹۳ لا مبالاة<br>۱۰ - ۲۴۹۳ مبالاة | 1        | ۲٤٦٠ کئی عینی          |
| V٠a   | ۲٤٩٤ لا مبرهنات                    |          | 7171-کلیات خمس         |
|       | 7890 لا متميزات                    | į        | ۲٤٦٢ کلیانیة           |
| V•7   | ۲۶۹۳ لا متناه<br>د د د د د د د     |          | ۲۶۲۴ کلیة              |
|       | ۲19۷ <u>ل</u> ا مشروط              | 797      | ٢٤٦٤ كلية خفية         |
|       | ۲٤٩٨ ـ لا معرفات                   |          | ٢٤٦٥ كلية فلسفة        |
|       | ٢٤٩٩ لامعرفة                       | i        | ۲۲:۲۳ کم               |
| V • V | ۲۵۰۰ لا معفول                      |          | ۲: ۱۷ کمال             |
|       | ۲۵۰۱ لا ستتبعى                     | 747      | ۲۶٦۸ کیمیال اول        |
|       | ۲۵۰۲ لا منطقی                      | <b>;</b> | ٣٤٦٩ كمالية            |
|       | ۲۵۰۳_لایوت                         |          | ۲۱۷۰ کمون              |
|       | ۲۵۰۴ لا وجود                       | :        | ٧٤٧١ کن                |
|       | ٢٥٠٥ لاينتس فرنسا                  | 741      | ۲۱۷۲ کنه               |
|       | ٢٥٠٦ لا يخص فعل الحلق              | 190      | ۲۱۷۳ کنطیة             |
| V•A   | ۲۰۰۷ لذه                           | :        | ٤٧٤ ٦ـ كنطية محدثة     |
|       | ۲۵۰۸ لزوم                          | į        | ۲:۷۵ کو چینو           |
|       | ٢٥٠٩ لزومية                        | 799      | ٣٤٧٦ كوزموبوليتانية    |
|       | ٢٥١٠_ليو اليفاحة                   |          | ۲٤۷۷ کوزمولوچيا        |
| V · 4 | 4 ١ ٥ ٧ ـ لغة                      | ĺ        | ۲٤٧٨ کو ُن             |
|       | ٢٥١٢- لغة طبيعية                   |          | ٢٤٧٩_ كوندياكية        |
|       | ٢٥١٣ لغة صناعية                    | ]        | ۲۶۸۰ کونفوشیة          |
|       | ١٤ ٥٧- لغة وضعبة                   |          | ۲٤۸۱ کيف               |
|       | 1010-لغة محاضر                     |          | ۲ ٤٨٢ کيميا            |
| V۱۰   | ٢٥١٦_لغة شارحة                     | v        | ۲٤۸۳ کيومرث            |
|       | ٢٥١٧_ لغة فيزيانية                 | V·1      | ۲۱۸۱ کینئبکا           |
|       | ١٨ ٢٥. لغة موضوع الدراسة           |          | اللام                  |
|       | ١٩ ه ١ - اغظ                       |          | ٥٨٥ ٢- لا أخلاقية      |
|       | ٢٥٢٠ لفظ منباين                    | V · Y    | ٢٤٨٦ لا أدرية          |
| VII   | ٢٥٢١ لفظ مترادف                    |          | ٢٤٨٧ عـ لا أفترض فروضا |
|       | ٢٥٢٢_ لفظ منفق                     |          | Li Y _T EAA            |
|       | ٢٥٢٣ لفظ مشترك                     |          | ٢٤٨٩ لاحقة             |
|       | ٢٥٢٤ لفظ متواطئ                    | v-#      | ۲٤۹۰ لازم              |
| VIT   | 1040هـ الما                        | !        | ۲٤۹۱ لا تبعور          |
|       | 130 - 7077                         |          | ٢٤٩١ لا كونية          |
|       |                                    |          |                        |

|               | ۲۵٦٢_ مارونية               | i    | 1 7074                         |
|---------------|-----------------------------|------|--------------------------------|
|               | ۲۵۱۳ مازدیة                 | į    | ۲۵۲۷ لس<br>۲۵۲۸ لية            |
|               | ۲۵۲۶ ماسونیة                | VIE  | ۲۵۲۸ مید<br>۲۵۲۹ فوئریة        |
|               | ۵۲۵ به ماصد فی              | , ,, | , ,                            |
|               | ٢٥٦٦_ما نوق الأحلاق         | ٧١٥  | ۲۵۴۰ لوح<br>۲۳۳۱ - شا          |
| VYA           | ۲۵۹۷ و عول<br>۱۷ ه۲ ـ مانیا | V14  | ۲۵۳۱ لوح أبيض<br>۲۵۳۲ لوغسطيقا |
|               | ۲۰۶۸ ماکسی شترنو            |      | ۲۵۳۳ لوغوث<br>۲۵۳۳ لوغوث       |
|               | ٢٥٦٩ مالا تهاية له          |      | ۱۹۳۶موموت<br>۲۵۳۶ملوقین        |
|               | ٢٥٧٠ مانعة الجمع            |      | ۵۳۵۰-لوباثان<br>۱۹۳۵-لوباثان   |
| \' <b>* 4</b> | ٢٥٧١ مانعة الخلع            | ٧٢٠  | ٢٥٢٦ ليرالية                   |
|               | ۲۵۷۲_ مالنسية               |      | ۲۰۴۷-لیسیة                     |
|               | ٢٥٧٢ ـ مالنسة محدثة         |      | ۲۵۳۸_لیکن                      |
|               | ٤ ٧ ه ٢ ـ مالكية            | i    | ٢٥٣٩_ ليلة ظلماء               |
|               | ۵۷۵ ۲_ مانویة               | i    | ٠٤٠ لينية                      |
| vr.           | ٢٥٧٦ ما هي الملكية          | ŀ    | الميم                          |
|               | ٧٥٧٧ ماهية                  |      | ۱ ۲۰۶۱ مأساة<br>۱ ۲۰۶۱ مأساة   |
|               | ۲۵۷۸ ما بجب أن يخون         | ٧¥١  | ٢٥٤٢_مؤسس المدرسة الإسمية      |
|               | ٢٥٧٩ ما يُسلّب عن التالي    | !    | 4307_ماء                       |
|               | ۲۵۸۰ ما يصدق مرة            |      | ۲۵۶۴_ما أومن به                |
|               | ٢٥٨١. ما ينطبق على التالي   | VYY  | ٢٥٤٥_ما بعد الأخلاق            |
|               | ۲۵۹۳ مبادی الحدود           |      | 2021- ما بعد المقولات          |
| VEL           | ٢٥٨٣_ مبادئ الأقيسة         |      | ٧٤٥٢ ماتريدية                  |
|               | .۲۰۸۴ مانسر                 | VTT  | 44 ه ۲ ـ ما بعد المنطق         |
|               | ۲۵۸۰_مار                    | !    | ٩ ٢ ٥ ٢ - ما بعد النفس         |
|               | ۸٦ م٠٩ مېان                 | į    | ٢٥٥٠ ـ ما تريده المرأة         |
|               | ٢٥٨٧_مباينة جزئية           |      | ۱ ۲۵۵۱ مأثورات                 |
|               | ۸۸۵ ۲ مبایسة کلیة           | VY!  | ۲۵۵۲ ما جد                     |
| VT 7          | ۲۵۸۹_مبتدع                  |      | ٢٥٥٣ ماجناقارتا                |
|               | ٢٥٩٠ ميجب معرفة             |      | ٤ ٥ ٥ ٧ ـ مارة                 |
|               | ۱ <b>۹۹۱</b> مید:           |      | ٢٥٥٥ء مادية                    |
|               | ٢٥٩٢ ميدا الأحسن            | 449  | ٢٥٥١ مادية تاريخية             |
|               | 4094_مبذأ الاطلاع           |      | ٢٥٥٧_ مادية جدلية              |
|               | ٢٥٩٤ مبدأ أكبر سعادة        |      | ۲۵۵۸ مادية علمية               |
| ٧٣٣           | ٢٥٩٥ مبدأ امكان النحقق      | VY1  | ٩ ٥ ٥ ٧ ـ مادية مثالية         |
|               | ٢٥٩٩ ميدا بقاء              |      | ٢٥٦٠ ماذا أعرف                 |
|               | ۲۰۹۷ میدهٔ تبادل            | VYV  | ۲۵٦۱-مارکسة                    |

| ۲۵۹۸ مبدا تحقق              |        | ٤ ٦٣ ٢ ـ مثالية فيزيائية |      |
|-----------------------------|--------|--------------------------|------|
| ٢٥٩٩ مبدأ تعليل غائي        |        | ٣٦٣٥ مثالية فسيولوجية    |      |
| ۲۹۰۰ مبدأ تقابل             | VT1    | ٢٦٣٦_ مثالية قطعية       | VET  |
| 227. ميدأ سبب كاف           |        | ٢٦٣٧ منالية مطلقة        |      |
| 222- مبدأ علة كافية "       |        | ٢٦٣٨ ـ سئالية مفارقة     | V 6# |
| ٣٦٠٣ مبدأ فردية             |        | ٣٦٣٩ ـ مثالية منشفية     |      |
| ٢٦٠٤ مبدأ مفاضلة بين الحُجج | VTO    | ٢٦٤٠ مثالبة مؤلهة        |      |
| ٢٦٠٥_مبدأ ملائمة            |        | ٣٦٤١_مثالية موضوعية      | vŧŧ  |
| ٢٦٠٦ مبدأ هوية              |        | ٢٩٤٢ مثالية نقدبة        |      |
| ۲۹۰۷ د میرهنة               | !      | ٢٦٤٣ مثالية واقعبة       | Vio  |
| ۲۹۰۸ منجانس                 | ٧٣٦    | ٢٦٤٤ مثبتة               |      |
| ۲۲۰۹_ملك                    | 744    | ۲۹۶۵_ مثل أعلى           |      |
| ۲۶۱۰ ملکة                   | ĺ      | ۲۹۶۶ مثل سائر            |      |
| ٣٦١١_ ملكة أخلاقية          | Ì      | ۲۶۴۷ مجادلة              | 737  |
| ۲۹۱۲ ملکیهٔ                 | :      | ۲۹۶۸_مجاز                |      |
| ٣٦١٣ منطهرون                | !      | ٢٦٤٩ ـ مجبرة             |      |
| ۲۶۱۴_ متعارفات              | VYA    | ۲۳۵۰ءمجتمع مدنی          |      |
| ٥ ١ ٣ ٦ . منعالة            |        | ١ ٦٥ ١ ـ مجددو العماد    |      |
| ۲۹۹۱ متغربون                |        | ۲۹۵۲_مجربات              | VIV  |
| ۲۹۱۷_ متغیر                 |        | ۲۹۵۳ مجرد                |      |
| ۲۹۱۸ متفلسف                 |        | ٢٩٥٤ مجسم                |      |
| ٢٣١٩_متفلسفون               |        | ۲۹۵۵ میسینه              |      |
| - ۲۲۲ منثاه                 | 779    | ٢٩٥٦_مجمل                | YEA  |
| ۲۶۲۱ متوانر                 | į      | ٣٦٥٧_مجموع               |      |
| 2227 متواترات               |        | ٢٦٥٨_ مجلى الله          |      |
| ۲۶۲۳ متواطئ                 |        | ٢٦٥٩_ مجهول              |      |
| ۱۹۲۴ منوحد                  | į      | ٢٦٦٠ مجوسية              | Ve•  |
| ۲۶۲۵_مشی                    | Vį.    | ٢٦٦١ محاناة السامية      |      |
| ۲۲۲۳ مثال                   |        | ۲۳۳۲ میخال               |      |
| ۲۶۲۷ مثال موضوعي            |        | ٣٦٦٣ ـ محامون عن الدين   | Vet  |
| ۲۹۲۸ مثالی                  |        | ٢٦٦٤ محاورات             | Y04  |
| ٣ ٣ ٣ - مثالية              | i<br>! | ٢٦٦٥ محاولة وخطأ         |      |
| ۲۳۰ مثالية إشكالية          |        | ٢٦٦٦ محابثة              | Vø\$ |
| ٣٦٣ ٦_مثالبة نصورية         | 134    | ٧٩٩٧_ معنية              | V04  |
| ۲۳۲ ۲_ مثالية ذاتية         | ;      | ٢٦٦٨ محبة حقيقية         |      |
| ٦٣٣ ٦ـ مثالية شخصية         |        | ٢٩٩٩ محتمل               |      |
|                             | -      |                          |      |

| V7.5          | ٣٧٠٦ء مدرسة الموصل            |        | tid vav.                             |
|---------------|-------------------------------|--------|--------------------------------------|
|               | ۲۷۰۷ مدرسة ميغارية            | i<br>: | ۲۶۷۰ محرك أول                        |
|               | ۲۷۰۸ مدرسة حابدلبرج           | VOT    | ۲۱۷۱ محرم                            |
| V10           | ۲۷۰۹ مدرسة وارسو              | Vov    | ۱۹۷۲ محصوس<br>۲۹۷۳ محکمهٔ تفتیش      |
|               | ٢٧١٠ مدرسة الين والبالح       |        | ۱۹۱ د محکمه تعنیس<br>۲۹۷۶ محل        |
|               | ۲۷۱۱ـ مدرسی                   | i      | ۲۹۷۹ محمدیة                          |
| V55           | ۲۷۱۲ مدرسیة                   |        | ۲۹۷۱_محمول<br>۲۹۷۱_محمول             |
|               | ٢٧١٣ مدرسية محدثة             |        | ۲۹۷۷_مختص                            |
|               | ۲۷۱٤ مدرسیون                  | VOV    | ۲۹۷۸ مخصوصیة                         |
|               | ۲۷۱۵ مدرن                     |        | ٢٦٧٩ مخيلات                          |
|               | ٢٧١٦ مذينة الله               | !      | ٢٩٨٠_مدارس فلسفة يونانية             |
|               | ٢٧١٧ مدينة فاصلة              |        | ٧٩٨١_ مدرسة                          |
| V5V           | ٧٧١٨ مدينة كانئة              |        | ٢٩٨٢ مدرسة أبديرا                    |
|               | ۲۷۱۹.مذاهبی                   | Voq    | ۲۹۸۳ مدرسة آثينا                     |
|               | ۲۷۲۰ مذهب                     |        | ٢٩٨٤_مدرسة أسكتلندية                 |
|               | ۲۷۲۱ مذهب ألى                 |        | ٧٦٨٥ عدرسة اسكندرية                  |
|               | ٢٧٢٣ مذهب احتمال              |        | ٢٦٨٦ مدرسة أوبسالا                   |
|               | ۲۷۲۳ مذعب إباضي               |        | ٣٦٨٧ مدرسة أوكسفورد اللغوية          |
|               | ٤ ٣٧٣. مدهب التي عشرية        |        | ٢٦٨٨ مدرسة إبلية                     |
|               | ۲۷۲۵ دادهب اجتماعی            | ٧٦٠    | ٢٩٨٩_مدرسة أبونية                    |
| V5A           | ٢٧٢٦ مذهب أخلاقي              | ļ      | ۲۶۹۰_مدرسة بادن                      |
|               | ٢٧٢٧ مذهب إرادة               | 1      | ٢٦٩١ـ مدرسة بادوقا                   |
|               | ٣٧٢٨ مذهب ارادة أخلاقي        | Į.     | ٢٩٩٢ مدرسة جدال                      |
|               | ٢٧٢٩ مذهب إرادة سيكولوجي      | 711    | ٢٦٩٣ ـ مدرسة الجنوب الغربي الألمانية |
|               | ٢٧٣٠ مذهب إرادة لأهوني        |        | ٢٩٩٤ عدرسة حكمة                      |
| V:53          | ٢٧٣١ مذهب إرادة مطلقة         |        | ٢٦٩٥ مدرسة سان فبكتور                |
| <b>V</b> '\'+ | ٢٧٣٢ مذهب إرادة مبتأفير بثمي  | V17    | ٣٦٩٦ـ مدرسة شاوتر                    |
|               | ٢٧٣٣_ مذهب إراده واحدة للمستح |        | ۲۹۹۷_مدرسة فورون                     |
| VYY           | ٢٧٣٤ مذهب إرادتين للمسبح      |        | ١٩٨٨ ٣ مدرسة فيثاغورية               |
|               | ٢٧٣٥ مذهب استحاث              |        | ٢٦٩٩ ٢ مدرسة قورينائية               |
|               | ۲۷۳۱ مذهب إخادي               | V1*    | ٢٧٠٠ مدرسة كلبية                     |
|               | ۲۷۳۷ مذهب أهل الكمون<br>مسيح  |        | ٢٧٠١ مدرسة كوينهاجن                  |
|               | ۲۷۳۸_مذهب آوشی<br>ه ۱۹۰۳ :    |        | ۲۷۰۲ مدرسة مشاتية                    |
| VIII-         | ۲۷۳۹_مذهب بنبي                |        | ۲۷۰۳ مدرسة مشترعين                   |
| ٧٧٣           | ۲۷۴۰ مذهب تاریخی              |        | ۲۷۰۴ مدرسة معلمين                    |
|               | ۲۷ ۱ ـ ۴۷ مذهب تنلیث          | I<br>I | ۲۷۰۵ مدرسة ملطية                     |

|      |                                                                       | 1     |                                          |
|------|-----------------------------------------------------------------------|-------|------------------------------------------|
|      | ۲۷۷۸ مذهب خبرورة                                                      |       | ۲۷۲۲ مذهب نشاؤم                          |
| VAN  | ۲۷۷۹_مذهب طائة                                                        | 1     | ٢٧٤٣ مذهب نشكك أخلاقي                    |
|      | - ۲۷۸_ مذهب طاقة محددة                                                |       | ٢٧٤٤ مذهب تشيؤ                           |
|      | ٢٧٨١. مدهب طبيعة واحدة                                                | 177   | ۲۷۴۵ مذهب تطور                           |
|      | ٢٧٨٢_ مدهب طبيعة أخلاقي                                               | į     | ٢٧٤٦ مذهب تطور فجالي                     |
| VAT  | ۲۷۸۴_ مذهب طمأنينة                                                    |       | ۲۷۱۷ مذهب نفاؤل                          |
|      | ٢٧٨٤. مذهب طواهر نانوية                                               | •     | 2474-مذهب تكاملي                         |
|      | ۲۷۸۵ مذهب عثلی                                                        |       | 2774 مذهب تناهي                          |
|      | ۲۷۸٦ مذهب علم                                                         | VVo   | ۲۷۵۰ مذهب نوحيد                          |
|      | ۲۷۸۷_مذهب غانی                                                        |       | ۱ ۲۷۵ مذهب نبات                          |
| VAT  | ۲۷۸۸_مذهب فورون                                                       | 777   | ۲۷۵۲_مذهب جدلی                           |
|      | ٢٧٨٩ مذهب فيضبي                                                       |       | ۲۷۵۳_مذهب جمال                           |
|      | ٢٧٩٠ مذهب كل في الله                                                  |       | ٢٧٥٤ـ مذهب جوهرية                        |
|      | ۲۷۹۱ مذهب کلامی                                                       |       | ۲۷۵۵ مذهب حركة                           |
| VAL  | ۲۷۹۲ ملحب کمال                                                        | · VVV | ٣٧٥٦. مذهب حرية                          |
|      | <b>۲۷۹۳ ـ مذهب لا آدر</b> ی                                           |       | ۲۷۵۷۔مذہب حسی                            |
|      | ۲۷۹۶ بدهب نذه                                                         |       | ۲۷۵۸_مذهب حلول                           |
|      | ۲۷۹۵ ملفی مادی                                                        |       | ۲۷۵۹_مذهب حبلی                           |
|      | ۲۷۹۹ مذهب منسامحون                                                    | VVA   | 2277 مذهب حنقي                           |
| VAO  | ۲۷۹۷ مذهب مساوة                                                       |       | ۲۷۶۱ مذهب حیوی                           |
|      | ۳۷۹۸_مفحب خبهة                                                        |       | ۲۷۹۲_مذهب حبوي حديث                      |
|      | ۲۷۹۹ مذهب منطقی                                                       |       | ٢٧٦٣_مذهب حيوية المادة                   |
|      | ۲۸۰۰_مذهب منفعة                                                       |       | ۲۷۱۹ مذهب خلق                            |
|      | ۲۸۰۱ الذهب منفعة مثالي<br>۱۲۸۰ ما د د د د د د د د د د د د د د د د د د | :     | ٢٧٦٥_مذهب خلود                           |
|      | ۲۸۰۲ مذهب مولفة                                                       |       | ۲۷۳۹ مذهب دینامی                         |
|      | ۳۸۰۳ مذهب موضوعی<br>مرمع رزم رزم رزم اخلات                            | ٧٧٩   | ٢٧٦٧ مذهب ذاني أخلاقي                    |
| 747  | ۲۸۰۵ مذهب موضوعی اخلاقی<br>۲۸۰۵ مذهب سبی                              | 771   | ۲۷۹۸_ مذهب ذری                           |
| 77.1 | د-۲۸۰۹ مدهب نفسی<br>۲۸۰۹ مذهب نفسی                                    |       | ۲۷۲۹_مذهب ربوبية                         |
|      | ۳۸۰۷ مذهب نقدی                                                        |       | ۲۷۷۰ مذهب روحی                           |
|      | ۲۸۰۸ مذهب وضعی                                                        | !     | ٢٧٧١ مذهب سبق معرفة                      |
|      | ۲۸۰۹ مراة                                                             | ٧٨٠   | ۲۷۷۲_مذهب سمادة                          |
|      | ۱۸۲۰ مراه<br>۲۸۱۰ مرآة الكون                                          | 10.   | ۲۷۷۳ مذهب سلوکی                          |
|      | ۱۸۱۱ مراة العون<br>۲۸۱۱ مرأة الوجود                                   |       | \$ ٧٧٧ مذهب شمول النفس                   |
| VAV  | ۲۸۱۳ سراءون                                                           |       | ۵/۲۷۷ مذهب شمولی<br>- ۱۳۷۶ د د د د د د د |
|      | ۲۸۱۳ مرافعات                                                          |       | ۲۷۷۱ مذهب شك                             |
|      |                                                                       |       | ۲۷۷۷_مذهب شکلی                           |
|      |                                                                       | I.    |                                          |

|                          | í                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸۵۰ مشاهدات             | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢٨١٤_ مراقبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۱ ۱۸۰۰ مشاهدة            | YAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢٨١٥ـ مربع النقابل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۸۴۲_مثبهات              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۱۳. مرتجل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٨٥٣ مشبهة               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۱۷_ مرتد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢٨٥٤ مستبه               | YA9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۱۸_ مرجتة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۸۵۵ مشترك               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۱۹-مرسوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۸۵۱_ مشروط              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۲۰ يوسنينېانوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۸۵۷ مشروع               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٢٨٢١ مرشد الصناعين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۸۵۸ مشکك                 | V4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۲۲_مرقبونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٨٥٩_ مشكل               | V41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۲۴_مرکب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۸۹۰ مشکلة               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸۲۴ مرید                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٨٣١ مشكلة زائفة         | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸۲۵ مزاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۸۶۴_مشهورات             | * V4Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۲۸۲۱ مزدکیة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۸۹۴ مشینه               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۲۷_مسألة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٤ ٣٨٦٦ مشيخانية          | V47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢٨٢٨ ـ مسألة أساسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٣٨٦٥ مصادرة              | V4t                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢٨٢٩ ـ مسألة غير وضحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢٨٦٦ـ مصادرة على المطلوب | V96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۳۰_مسألة قومية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲۸۴۷ مصحف                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٨٣١ مسألة بهودية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 27.74 مصفوفة العبارة     | V43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٣٨٣٢ مسئولية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٩٢٨٦ مصليحة              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸۳۴ مسافر عابر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٠ ٢٨٧ مصلحة تحسينية      | V4V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۳۱_مساواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١ ٢٨٧ مصلحة حاجبة        | V4A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸۳۰_مساوقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢٨٧٢_ مصيلجة عامة        | V44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٢٨٣٦ مستثبل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٢٨٧٣_مصلحة وطنية         | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸۴۷ مستقبلبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| \$ ۲۸۷ مصورة             | A• \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۲۸۲۸ مستنیر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۳۸۷۵ مصبیر               | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2 283 مستثنيرون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣٨٧٩ مضمون               | ŀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۰ ۲۸ £ ـ مسلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۲۸۷۷_مطابقة              | !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸٤۱-مسیح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۸۷۸ مطئب                | ۸۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۲۸٤۲ مسيح دجال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٢٨٧٩ مطلب لما            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٨٤٣ مسيح منتظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۲۸۸۰ مطلب ما             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٢٨٤٤ مسيحانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۲۸۸۱ مطلب هل             | ŀ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸٤٥ مسبحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۸۸۲ مطلق                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ۲۸٤٦ مشائية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٣٨٨٣ـ المطلق             | ۸۰۴                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٣٨٤٧ مشاعية بدانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| \$ ٨٨٠ مطلق العلم        | i                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۲۸۶۸ مشار إل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٣٨٨٠ مطلق فدرة           | !                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٢٨٤٩ مشاكلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                          | ۲۸۰۱ مشبهات ۲۸۰۲ مشبهات ۲۸۰۶ مشبهات ۲۸۰۶ مشبهات ۲۸۰۹ مشبها ۲۸۰۸ مشبها ۲۸۰۸ مشبوط ۲۸۰۸ مشبوط ۲۸۰۸ مشبوط ۲۸۰۸ مشبوط ۲۸۰۸ مشبکل ۲۸۰۸ مشبکل ۲۸۰۸ مشبکل ۲۸۰۹ مشبکل ۲۸۰۹ مشبخله زائفه ۲۸۰۷ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ علی المطلوب ۲۸۰۸ مصادرهٔ تحسینیهٔ ۲۸۰۸ مصادرهٔ وطنیهٔ ۲۸۰۸ مصادرهٔ وطنیهٔ ۲۸۰۸ مصادرهٔ وطنیهٔ ۲۸۰۸ مطابقهٔ ۲۸۰۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ المطابع مطابقهٔ ۲۸۸۸ مطابقهٔ المطابع ۲۸۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ المطابع کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸۸ مطابقهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالم۸ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کالهٔ کاله | ۱۸۵۷ مشاهدة ۱۸۵۷ مشبهات ۱۸۵۷ مشبهات ۱۸۵۵ مشبها ۱۸۵۵ مشبها ۱۸۵۵ مشبها ۱۸۵۵ مشبوط ۱۸۵۵ مشبوط ۱۸۵۵ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۵۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مشکل ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة ۱۸۹۹ مصادرة |

|     | ۲۹۲۲ پرمعنی                 |          | ۲۸۸۲_مطلق وجود         |
|-----|-----------------------------|----------|------------------------|
|     | ۲۹۲۳_معونة                  | AVE      | ۲۸۸۷_ مطلقیة           |
|     | ٢٩٢٤ معيار                  |          | ۲۸۸۸_مطلوب             |
|     | 7940 معية                   |          | ۲۸۸۹_مظنونات           |
|     | ۲۹۲٦ مغالطة                 |          | ۲۸۹-معاد               |
|     | ٢٩٢٧ مغالطة إثبات التالي    | Ala      | ۲۸۹۱ معادات السامية    |
|     | ٢٩٢٨ عالطة أخذ ما بالعرض    |          | ۲۸۹۲_معارضة            |
|     | 2929 مغالطة أستخلاص لنبجة   |          | ۲۸۹۳ء معاش شعب         |
|     | ۲۹۳۰ مغالطة أستدرار عطف     |          | ٢٨٩٤ ـ معترض عن مبدء   |
|     | ٢٩٣١ . مغالطة أسفاط شرط     |          | ٢٨٩٥ معتزلة            |
|     | ۲۹۳۷ مغالطة أشتباه          | ۸۱٦      | 1491_444               |
|     | ٣٩٣٣ مغالطة أشتراك أسم      |          | ٧٨٩٧_معدول             |
|     | ٢٩٣٤_ أحتجاج بالمرف         | İ        | 2244_معدولة            |
|     | ٢٩٣٥ مغالطة القول الشائع    |          | ٢٨٩٩ ممرقة             |
|     | ٢٩٣٦ مغالطة أسترضاء الجمهور | <u> </u> | ٣٩٠٠ معرفة باطنة       |
| ATS | ٢٩٢٧ مغالطة بصلحة شحصيه     | ATV      | ٢٩٠١_معرفة حدثية       |
|     | ۲۹۳۸ مقالطة في غير محلها    | 1        | 2907ءمعرفة حضورية      |
|     | ٢٩٣٩ ـ مغالطة بعقبة         | 414      | ۲۹۰۳ معرفة علبية       |
|     | - ۲۹۱ مغالطة حد اصمر        | !        | ٢٩٠٤ معرفة عيانية      |
|     | ٣٩٤١ مغالطة حد أكبر         | !        | ٥-٧٩- معرفة قطرية      |
| 475 | ٢٩٤٢_مغالطة تركيب           |          | ٢٩٠٦ معرفة كشفية       |
|     | ٢٩٤٣ مغالطة تقسيم           |          | ۲۹۰۷ معرفة مكتسبة      |
|     | \$ \$ 9 9 _ مغالطة بتسيم    |          | ٨-٨ ٢٠ معركة القوصان   |
|     | ه ٢٩٤ ينفالطة ميثلة         | !        | 79.9 مىضلة             |
|     | ٢٩٤٦ مغالطة حد رابع         | į        | ۲۹۱۰_معطلة             |
| AYV | ٢٩٤٧ ـ مغالطة كذب فضية أخرى |          | ۲۹۱۱ معطیات            |
|     | ٢٩٤٨ مغالطة نبرة            | ۸۲۱      | ۲۹۱۲_معقول             |
|     | ٩٤٩ ٣ مغالطة نتي مقدم       |          | ٢٩١٣_معلم أول          |
| ATA | - ٣٩٥ مغالطة وسط عير مستغرق | :<br>    | ۲۹۱۶_معلم ثان          |
|     | ۲۹۵۱. مقارق                 |          | ٢٩١٥_معلم نالث         |
|     | ۲۹۵۲ مقارفة                 | 777      | ٢٩١٦ معلم جيل          |
|     | 404 ٢ ـ مفهوم               | !        | ٢٩١٧ ـ معنم فائق الدقة |
|     | ٤٩٥٤ مفهوم إستعابى          | AYY      | ۲۹۱۸_معلمون            |
|     | ٥٥٥ ٢ مفهوم إصطلاحي         |          | ٧٩١٩ معلمون عراة       |
| ATS | ۲۹۵۲_مقاربة                 |          | ۲۹۲۰ مصمطانية          |
|     | ۲۹۵۷ مقال                   |          | ۲۹۲۱ معلول             |
|     |                             | 1        |                        |

| ۲۹۵۸_مقالد کل          |                | ۲۹۹۴ ملكية مشاعية         |        |
|------------------------|----------------|---------------------------|--------|
| ۹ ۹۹ ۲ مقبول           |                | ٥٩٩ ٦ ـ ملهاة             |        |
| ۲۹۹۰ مقبولات           | !<br>[         | ۲۹۹٦ يمائل                |        |
| ۲۹۹۱_مقدم              |                | ۲۹۹۷ یاراه                |        |
| ۲۹۶۲ مقلعة             | ۸۴٠            | ۲۹۹۸ تنتع                 |        |
| ٢٩٦٣ مقدمة ظنية        | <u> </u><br> - | ۲ <b>۹۹۹</b> مکتن         |        |
| ٢٩٦٤ مقدمة قطعية       | ۸۴۱            | ٣٠٠٠ ممكن باعتبار ماسيكون |        |
| ۲۹۳۵ مقدمة صغرى        |                | ٣٠٠١ـ نمكن باعتبار مكان   |        |
| ۲۹۹۳ مقدمة كبرى        | i              | ٣٠٠٣ـ مُكن عملياً         |        |
| ۲۹۶۷ مقول              | i<br>I         | ٣٠٠٣ـ محن منطقياً         | ۸۳۸    |
| ۲۹۹۸_مقولة             | i              | ٢٠٠٤ تمكن واقعيا          |        |
| ٢٩٦٩_مقولة فردية       | ۸۳۲            | ۳۰۰۵ مکن الوجود           |        |
| ۲۹۷۰ مقوم              |                | ٣٠٠٩ من العدم لم يكن شينا |        |
| ۲۹۷۱ مکان              |                | ٣٠٠٧ من كل بحسب قدرانه    | ለተጓ    |
| ۲۹۷۲_ مکان مشاهد وظاهر |                | ويحسب حاجاته              |        |
| ۲۹۷۳_ مکیافیلیة        | 1              | ٣٠٠٨ من كل بحسب قدرانه    |        |
| \$4- <b>*</b> 4∨\$     |                | ويحسب عمله                |        |
| ٣٩٧٠_ملأ أعلى          |                | ٣٠٠٩ من بجهل الحقيقة      |        |
| 2 1 4 4 4 - Kr         | :              | ۳۰۱۰ من بادری             |        |
| ۲۹۷۷ ملائعات           |                | ۳۰۱۱ من يعرف ربه          | A \$ * |
| ۸۷ <b>۴</b> ۲_ملاحدة   |                | ۲۰۱۲ مناظرة               |        |
| ٢٩٧٩_ملاحظة            |                | ٣٠١٣ منافقون              |        |
| ۲۹۸۰ ملازمة            | ATE            | ۲۰۱۴ منافضیه              |        |
| ۲۹۸۱ ملازمة خارجية     |                | ٣٠١٥. مناهج أحلاق         | ASY    |
| ۲۹۸۲ ملازمة ذهبية      |                | ۲۰۱۶ منتشرة               |        |
| ۲۹۸۳ ملازمة عادية      |                | ۲۰۱۷ مندانیهٔ             |        |
| ۲۹۸٤_ملازمة عقلبة      |                | ٣٠١٨ منزلة بين منزلتين    |        |
| ٢٩٨٥ علازمة مطلقة      |                | ٢٠١٩ منشطات ذاكرة         |        |
| ٢٩٨٦_ ملامنية          | ۵۳۸            | ۳۰۲۰ منطق                 |        |
| ٢٩٨٧ ملائة كلبية       | ۸۳٦            | ٣٠٣١ منطق إلرام خلفي      | AST    |
| ۲۹۸۸ ملحد              | i              | ٣٠٢٣ـ منطق أولى           |        |
| 4 ۹ ۸ ۹ - ملك          | İ              | ٣٠٢٣ـ منطق توافق الضداد   |        |
| ۲۹۹۰ ملك               |                | ٢٠٢٤ منطق جعل مفيدة       |        |
| ۲۹۹۱ ملکة              | i              | ٢٠٢٥. منطق جهه            |        |
| 299 ملكة أخلافية       | !              | ٣٠٦٦ منطق حديث            |        |
| ۲۹۹۳_ملکبة             | l.             | ٣٠٢٧ء منطق حملي           |        |
|                        |                |                           |        |

|      | ۳۰٦٤ مهدي موحدين            | Att    | ٣٠٢٨ـ منطق ذو قيمتين    |
|------|-----------------------------|--------|-------------------------|
|      | ۳۰٦٥۔ مهملة                 |        | ۲۰۲۹ منطق رمزی          |
|      | ٣٠٦٦ مؤرخون بعديون          |        | ۳۰۳۰_منطق ریاضی         |
|      | ٣٠٦٧_مؤلف                   |        | ۳۰۳۱_منطق صوري          |
| Apt  | ٣٠٦٨ مؤمنون قدامي           | 1      | ۳۰۳۲_منطق عربی          |
|      | ٣٠٦٩ مواقف حاجزة            |        | ٣٠٢٣_منطق علاقات        |
|      | ۳۰۷۰ موت                    |        | ٣٠٣٤. منطق لوغاريتمي    |
|      | ۳۰۷۱ موت حراری              |        | ٣٠٣٥ء منطق منطلبات      |
|      | ۳۰۷۳ بوت رحیم               | Λiο    | ٣٠٣٦ء منطق متعال        |
|      | ۳۰۷۳_موجب                   |        | ۳۰۳۷ منطق مثالی         |
|      | ۲۰۷۴ موجود                  |        | ۳۰۳۸ منطق نظري          |
|      | ۳۰۷۵. موجود أعلى            |        | ٣٠٣٩_ منطقية            |
| Acc  | ٣٠٧٦_ موجود أكبر            |        | ٠٠٠٠_ منطقية خلقية      |
|      | ۳۰۷۷ موجود مدانه            |        | ٢٠٤١ منطقبة مطلقة       |
|      | ٣٠٧٨ موجود خالص             | ۸ŧ٦    | ۳۰٤۴ منطوق              |
| A@R  | ٣٠٨٩. موجود في ذاته         | !<br>! | ٣٠٤٣ـ منغورية           |
|      | ۳۰۹۰ موجود فی کال مکان      |        | ؛ £ ٣٠٠ـ منظورية        |
|      | ٣٠٩١ موجود لذاته            |        | ۲۰۶۵_منقول              |
|      | ۴۰۹۳ موجود منطقی            | AEV    | ٢٠٤٦ منهج               |
|      | ۳۰۹۳ موحدون                 |        | 20 - 2_ منهج أنفاق      |
|      | ۹۶ ۳۰ موحي                  | A £ A  | ۴۰ ۴۸ منهج استنباط      |
| Asv  | ٣٠٩٥ مورفولوجيا             | F .    | ٤٩ ٣٠٠ـ منهج افتراق     |
|      | ٣٠٩٦ موسوعيون               | i.     | ۵۰۰ منهج بديهي          |
|      | ٣٠٩٧ موسى الإغريق           | [      | ٢٠٥١ منهج بناني         |
|      | ۲۰۹۸ء موضع                  | }      | ۲۰۵۲_منهج تجویبی        |
| Vav  | ٣٠٩٩ـ بوضوع                 | Ata    | 30.04 منهج تغيرات       |
|      | ۲۹۰۰ موضوع طبیعی            | , A.   | ۲۰۵۴ منهج تکوینی        |
|      | ۳۱۰۱ موضوعیه                | 1      | ۳۰۵۵ منهج جمالی         |
| 10 t | ۳۱۰۳ موقر                   |        | ۲۰۵۳ـ منهج جهادی        |
|      | ۳۱۰۴ مونف                   |        | ۳۰۵۷ منهج دبالیکتیکی    |
|      | ١٠٤هـ مولينية               | !      | ۵۸ - ۳ - منهج علمی      |
|      | ۳۱۰۵ موناد                  |        | ۳۰۵۹ منهج مقارن         |
| A    | ۳۱۰۶ مونادولوجبا<br>دوروج   | ۸۰۱    | ۲۰۹۰ منهج منطقی طبولوجی |
| A7.  | ۲۹۰۷ سونادية                |        | ۳۰۱۱ منهج هندسی         |
|      | ۳۹۳۸ موفار جية<br>مروع سراک | 4.50   | ۱۲۰۱۳ منهجية            |
|      | ۳۱۰۹ مونارکية               | ٨٥٢    | ۲۰۹۳ مهدی منتظر         |

| AVI | ٣١٤٥ نزعة توفيقية      | 471 | ٣١١٠ مونتانية            |
|-----|------------------------|-----|--------------------------|
|     | ٣١٤٦ تزعة ثنائية       | ATO | ٣١١١- مووية              |
|     | ٣١٤٧ منزعة جاليكانية   |     | ٣١١٢ مينافيزيقا          |
| AVO | ٣١٤٨ - تزعة جمالية     |     | ٣١١٣ ـ مينافيزيقا مثالية |
|     | 2113-ئزغة حدسية        | 433 | ٢١١٤ ميثافيزيقا وصفية    |
|     | ٣١٥٠ نزعة سلافية       |     | ۳۱۹۵ میزان               |
|     | . ۱۵۱۰ نزعة شرطية      |     | ٣١١٦ ميكانبكة            |
|     | ٣١٥٢ نزعة عقلية        | ATV | ٣١١٧ـ ميكروسوسيولوجيا    |
| AV7 | ٣١٥٣ ل تزعة فردية      |     | ٣١١٨-ميل                 |
|     | ٣١٩٤ تارنزعة منطقية    |     | ٣١١٩ مينويون             |
|     | ٣١٥٥_نزعة شبانية       |     | النون                    |
|     | ٢١٥٦ نيسة              | ۸٦٨ | ۳۱۲۰ ناجبة               |
| AVV | ۲۱۵۷ سیبیة             |     | ۱۲۱ ۳ نادی مینافیزیقی    |
|     | ٣١٥٨. نسبية أحلاقية    |     | ۳۱۲۲ تار                 |
|     | ٩ ٥٠ ٣ سبية ثقافية     | A14 | ۳۱۲۳_نازیة               |
|     | ٣١٦٠ لسببة فوق أحلاقية |     | ٣١٣٤ تاس على دين ملوكهم  |
| AVA | ٣١٦١ نسبية معرفة       |     | ٣١٢٥ ناسوت               |
|     | ٣١٦٣ نسبية معيارية     | !   | ٣١٢٦_ناطق                |
| AVS | ٣١٦٣ سبية وصفية        | ۸٧٠ | ٣١٧٧ تاسية               |
|     | ٣١٦٤ءيسر بو            |     | ۲۱۲۸_نبی                 |
|     | ۲۱۲۵ د نسطوریه         |     | 3224-ئىقلىسىت لىغىش      |
|     | ٦٦٦٦دنسش               | AVI | ۲۱۲۰ تنبچه               |
|     | ۳۱۳۷ نسپان             | !   | ۱۲۱ ۲_نجباء              |
| AA  | ٣١٩٨-نصر               |     | ٣١٣٢ نيجو                |
|     | ٣١٩٩ ٣٠ نصاري          |     | ٣١٣٣_نحو منطقي           |
|     | ۲۱۷۰ ت. نصل أو كام     | İ   | ۴۱۳۹_نبخوی               |
|     | ٣١٧١ نطق               | 774 | 1140ءند                  |
|     | ٣١٧٢ عنظام             |     | ٣١٣٦ تالدية              |
| AAA | ٣١٧٣ نظام أبوي         | 1   | ٣١٣٧ ـ تزعة اجرائية      |
|     | ١٧٤ ٣- نظام أمومي      |     | ٣١٣٨ ـ نزعة إرادية       |
|     | ۲۱۷۵ نظر               |     | ٣١٣٩ ـ مُزعة اقتصادية    |
|     | ٣١٧٦ نظرة كلية         |     | ٢١٤٠ تاريخة محافظة       |
|     | ۳۱۷۷ نظری              |     | ٣١٤١ . نزعة إنعزالية     |
|     | ۲۱۷۸ تفریات تبدی       | ۸۷۲ | ٣١٤٢ تا نزعة أنبة        |
| 744 | ٣١٧٩ ٣ نظرية           |     | ٣١٤٣ منزعة تاريخية       |
|     | ٣١٨٠ نظرية انساق       |     | ٣١٤٤ نزعة تلفيقية        |
|     |                        |     |                          |

|              | ٣٢١٧ نظرية كم المحمول   |        | ۲۱۸۱ تظرية استغراق         |
|--------------|-------------------------|--------|----------------------------|
|              | ٣٢١٨_ نظرية كوبرنبنية   |        | ٣١٨٢_نظرية إشارات          |
| A4 ·         | ٣٢١٩ نظرية اللغتين      | }      | ٣١٨٣_نظرية أعداد           |
|              | ۳۲۲۰ نظریة م س          |        | ١٨٤ ٣ـ نظرية اتفاقية       |
|              | 2224 نظرية معرفة        |        | ۱۸۵ ۳ نظریهٔ انسان         |
| AAY          | ٣٢٣٢ نظرية معلق منالي   | ۸۸۳    | ١٨٦ ٣. نظرية انفعالية      |
|              | ٣٣٢٣ نظرية سبية         | :      | ١٨٧ ٣- نظرية أثماط         |
|              | ٣٢٢٤ نظرية نشوء الإنسان |        | ١٨٨ ٣- تظرية تأليه الأبطال |
|              | ٣٣٢٥ نظرية بظانر        | !      | ٣١٨٩ ٣. نظربة تحقيق الذات  |
|              | ٣٢٣٦ نظرية هبولي وصورة  | 1      | ٣١٩٠ تـ نظرية تداؤب        |
|              | ٣٢٢٧. نظرية وظيفية      | :      | ۲۱۹۱ تظرية ردود أفعال      |
| A98          | ٣٢٢٨_ نظرية وممارسة     | ۸۸۵    | ٣١٩٢ نظرية تطور            |
|              | ۳۲۲۹ نظیر               |        | ۳۱۹۳ نظریة توازی           |
|              | ٣٣٣٠ يعم ولا            | !<br>! | ٢١٩٤ نظرية جزء لا يتجزأ    |
|              | ۲۲۳۱ نیسی               | :      | ٣١٩٥-نظرية جسيمات          |
|              | ٣٧٣٧_ نفس إسبانية       | ۸۸٦    | ٣١٩٦ نظرية جشطلت           |
|              | ٣٢٣٣ شس حاسة            | ]      | ٣١٩٧ نظرية خطأ             |
|              | ٢٢٣٤ نفس حساسة          | !      | ٢١٩٨. نظرية دالات صدق      |
|              | ٣٢٣٥ نفس حيوانية        | !      | ٣١٩٩ تار نظرية ذات وجهين   |
| ለ <b>ፍ</b> ዮ | ٣٣٣٦ـ نفس العالم        |        | ٣٢٠٠ نظرية الذر            |
| A41          | ٣٢٣٧ نفس فلكية          | 1      | ٣٣٠١_نظرية ذرية            |
|              | ٣٣٣٨ نفسي الكل          | AAV    | ٣٣٠٣ـ نظرية ربما           |
| አ <b>ዓ</b> ወ | ٣٣٣٩ نفسي كثية          |        | ٣٢٠٣_ نظرية زخم            |
|              | ٠ ٢ ٣٠ نفس ناطقة        | :      | ٣٢٠٤ نظرية شمول تقس        |
|              | ۳۲۴۱ نقس سائية          | İ      | ۲۲۰۵ نظربة صورة            |
| አባኝ          | ۲۲۲۲ نفسیانی            |        | ٣٢٠٦ نظرية طاقة            |
|              | ۳۴ ۴۳ نفسی              | !      | ٣٢٠٧ نظرية عامة للعلاقات   |
|              | - TY & &                |        | ٣٢٠٨_ نظرية عضوية          |
|              | ۴۴۴۵ نفوس               | į      | ٣٢٠٩. نظرية عظيم تاريخية   |
|              | ٣٤٤٦ نفي                | ۸۸۸    | ٣٢١٠ نظرية علاقات داخلية   |
|              | ۱۳۶۴ علی شاریهٔ         |        | ٣٢١١ نظرية عواطف خلتية     |
|              | ۳۱ ۴۸ نقاسة فوضوية      |        | ٣٢١٢. نظرية فكرة محركة     |
| _            | ۹ ۲ ۲۳ _ نقباء          | İ      | ٣٣١٣ نظرية فكرة واحدة      |
| AAV          | ۰ ۲۲۵ نقد               |        | ۲۲۱۶ نظریة قانون مفسر      |
|              | ۴۱۵۱ نقد فنی            | AA4    | ۲۲۱۵ نظریة قوة             |
|              | ٣٢٥٢_ نقدية             |        | ٣٢١٦ نظرية فيم             |
|              |                         |        |                            |

|              | ۲۲۸۹_ ما هنا       | :             | ٣٢٥٣_ نقدية تجربية   |
|--------------|--------------------|---------------|----------------------|
|              | - ٣٣٩ عنا          | A4A           | ٣٢٥٤ نقدية محدثة     |
|              | ۳۲۹۱_ هذبة         | {             | ٣٢٥٥. نقص            |
|              | ٣٢٩٣_ هرطقة        | 1             | ibi _ 7707           |
| ٩١-          | ۳۲۹۳_هل            | A99           | ۳۲۵۷ نقض             |
|              | ٣٣٩٤ هم            |               | ۳۲۵۸ نقض نام         |
|              | ۲۳۹۵ مم            |               | ٣٢٥٩ نقض محمول       |
|              | ٣٣٩٦. عندوسية      |               | ۳۲۲۰_نقل             |
| 911          | ۳۴۹۷ هو            | 9             | ٣٢٦١ نقمة            |
|              | ۳۳۹۸. هوسرئیات     |               | ٣٢٩٢ نقيض            |
| 917          | ٣٣٩٩ هو مسمى رابطة | 4-1           | ٣٢٦٤ نقيض موضوع      |
|              | ٣٤٠٠ هـ المطلق     |               | ٣٢٦٥ نقيضة           |
| 414          | ٣٤٠١. هوسية        |               | As_mtil              |
|              | ٣٤٠٣ـ هو هو        | 4-4           | ٣٣٦٧ نمو             |
|              | ۳۶۰۳ هوجوبة        |               | ٣٢٦٨ نهائية ذات غاية |
|              | ۲۴۰۱ هوی           |               | ٣٣٦٩ نهاية           |
| 915          | ۵۰۵ موبد           |               | ٣٢٧٠ نهضة            |
|              | 7 • \$ ٣ مينة      |               | ٣٩٧١_نؤيما           |
|              | ۷ - ۱۵ - هیبیو     |               | ۲۲۷۲_تور             |
|              | ۳۶۰۸ هجلبة         |               | ۳۲۷۳ نور داخلی       |
| 4 1 4        | ٣٤٠٩_هجلية محدثة   | 4.4           | ٢٧٧٠ء نور الطبيعة    |
| <b>4</b> ▼ - | ٣٤١٠ هجليون شبان   | 1             | ۳۲۷۵ نور محمدي       |
|              | ٣٤١١ مجليون شيوخ   | į             | ۴۲۷۱ نوس             |
|              | ٣٤١٢ هجليون پيبيون |               | ۳۲۷۷ نوع             |
|              | ۲٤۱۲ مېلانة        | į <b>૧-</b> ٤ | ٣٣٧٨ ـ نوع الأنواع   |
| 444          | ۲۴۱۶ هیلواز        | 1.v           | ٣٢٧٩. نوع سافل       |
|              | ۳۴۱۵ هیلینیه       | :             | ٣٢٨٠_نوع عال         |
| 4 4 4        | ٣٤١٦_ هيولانية     | ]             | ٣٢٨١ نوع متوسط       |
|              | ۱۷ \$۳. هيولي      | !             | ۳۲۸۲_نومن            |
|              | المواو             |               | ٣٢٨٣ نرفانا          |
|              | ۲2 ۱۸ واجب         | 1             | ٣٢٨٤ تينشه الروسى    |
|              | ٣٤١٩ ـ واجب أخلاني | 4-4           | ٣٧٨٥ نيتشرية         |
| 9 4 5        | ٣٤٢٠ واجب إعالة    |               | ٢٨٦٦. نية            |
|              | ۲۲۲۱ واحد          |               | ٣٢٨٧_ نيو لانارك     |
|              | ٣٤٢٣ـ واحد وكنرة   |               | الهاء                |
|              | ٣٤٢٣_ واحدية       | 4-4           | ٣٧٨٨ـ هاڻايو جا      |

|         |                            | :     |                         |
|---------|----------------------------|-------|-------------------------|
|         | 31.31 وجود أنبة            | 410   | ٣٤٢٤ واحدية تجريبية     |
|         | ٣٤٦١ وجود بذانه            |       | 3220 واحدية روحية       |
|         | ٣٤ ٤ ٣٠ وجود بالفعل        |       | ٣٤٣٣ـ واحدية الطاقة     |
|         | ۲۴ ۱۳ وجود فحسب            |       | ٣٤٢٧_ واحدبة منعالية    |
|         | ٣٤٦٤ وجود في فاته          |       | 2214 وأحدية محايدة      |
| 44.     | ٣٤٠٥ وجود في العالم        |       | ٣٤٢٩ واسطة              |
|         | ۳۴۲۳ وجود نی کل مکان       | 477   | ۳٤۳۰ واقع               |
|         | ٣٤٦٧ وجود في متناول اليدبن | 417   | ۳٤۳۱ واقع موضوعي        |
|         | ۲: ۹۸ وجود في موقف         |       | ٣٤٣٧ واقعة              |
|         | ٣٤٦٩ وجود مسبق             |       | ٣٤٣٣ـ واقعيا            |
| 100     | ٧٠) ٣. وجود لذاته          |       | ٣٤٣٤ واقعية             |
|         | ٣٤٧١ وجود لفناه            |       | ٣٤٣٥. واقعية اشتراكية   |
|         | ٣٤٧٣ ـ وجود للغبر          |       | ٣٤٣٦_ واقعية انتقائية   |
|         | ٣٤٧٣ وجود للموت            | i     | ٣٤٣٧. واقعية بسبطة      |
|         | ۴ <b>۲۴ م. وج</b> ود ماهوی |       | ٣٤٣٨ـ واقعية تمثيلية    |
| 44.     | ٣٤٧٥. وجود مستبق           | 444   | ٣٤٣٩. واقعية ثنائبة     |
|         | ٣٤٧٦ وجود الموجود          |       | ٣٤٤٠ واقعية جديدة       |
|         | ٣٤٧٧ وجود هنأ              |       | ٣٤٤١_ واقعية طبيعية     |
|         | ٣٤٧٨ وجود وماهية           | 974   | ٣٤٤٢ـ واقعية غير مباشرة |
|         | ٢٤٧٩ وجود يعني الإدراك     | 95.   | ٣٤٤٣ واقعية متعالبة     |
| 444     | ۲۵۸۰ و جود بتضح            |       | ٣٤٤٤. واقعية منكثرة     |
|         | ٣٤٨١ وجود يساوي العدم      |       | ٥٤٤٥_ واقعية محدثة      |
|         | ۳۱۸۲ و جودی                |       | 2 \$ 24. واقعية منظورات |
|         | ٣٤٨٣ وجودية                | ļ     | ٣٤٤٧ واقعية موضوعية     |
| 477     | ٣٤٨٤. وجودية حرة           |       | 22 24 واقعية نقدية      |
|         | ٣٤٨٥ وجودية مفيدة          | 1 441 | ٣٤٤٩ واقف الريح         |
| 454     | ٣٤٨٦ـ وجودية مذهب إنساني   |       | ٠٠ ١ ٣٤ والدونيون       |
|         | 41 14 وجودية مؤمنة         | !     | ۲۴۵۱ وثنية              |
|         | ٨٨ ٢٤ ٢- وجودية وضعية      | 444   | ٢٥٤٦ وثوقية             |
| ۹ ٤ -   | ٣٤٨٩ رحدانية               |       | ٣٤٥٣ وجد                |
|         | ۳٤٩٠ وحدة                  |       | ۴۵۵۴_ وجدان             |
|         | ۴۶۹۱ و حدة شهود            |       | ۵۵ \$۳. وجدانی          |
| di e te | ٣٤٩٢ وحشية                 |       | ٣٤٥٦ وجدإنيات           |
| 954     | ۳۱۹۳ وحدة الوجود<br>رويت   |       | ٣٤٥٧_ وجدتُها           |
|         | ۴٤٩٤ وخي<br>د ميس          | 977   | ٣٤٥٨_ وجوب              |
|         | ۳٤۹۵ وحی کشفی              |       | ۳٤۵۹ وجود               |
|         |                            |       |                         |

|     |                 | ,   |                       |
|-----|-----------------|-----|-----------------------|
| 900 | ۳۵۲۰ وهُم       | 427 | ٣٤٩٦ ود               |
| 907 | ۳۵۴۱ وهمی       | :   | ٣٤٩٧ وسط              |
|     | ٣٥٢٢ وهميات     |     | ٢٤٩٨ وسط عادل         |
|     | الياء           | 488 | ٢٤٩٩ وسطية إسلامية    |
|     | ٣٣ ه٣٠ باس      |     | ۰۰ ۳۵۰۰ وصال          |
| 10V | ٢٥٢٤ بسوع       | İ   | ۳۵۰۱. وصابا عشر       |
| 401 | ٢٥٢٥ـ بسوعية    | 910 | ۲ - ۲۰ وصف            |
|     | ٣٥٣٦_ يقين      | 417 | ٣٥٠٣ـ وصية كاترين     |
|     | ٣٥٢٧_ بفينيات   |     | ۲۵۰۱ وضع              |
|     | ۳۵۲۸_ پهودې     | 447 | ۵۰۰۵ وضعی             |
|     | ٣٥٢٩ بهودية     | :   | ٣٥٠٦ـ وضعية           |
|     | ۲۵۳۰ يوپانېشاد  |     | ٣٥٠٧. وضعية تجريبية   |
|     | ۲۵۳۱_ بوحا      |     | ٨٠٠٨ وضعية جديدة      |
|     | ٣٥٣٢_ بوحا كارا |     | ٣٥٠٩ وضعية منطقية     |
|     | ٣٥٣٣ يوطوبها    | 444 | ۳۵۱۰ وطنية            |
|     | ٣٥٣٤ يونوكيانية |     | ٣٥١١_ وظيفية          |
|     |                 | 111 | ۲۰۱۲ وعد ووعید        |
|     |                 |     | ۲۵۱۳- وعی             |
|     |                 | 400 | ۱۹ ۳۵ وعی جماعی       |
|     |                 | 1   | ۱۵ ۳۵ وعی دینی        |
|     |                 |     | ٣٥١٦- وقتية           |
|     |                 |     | ١٧٥١٧ ولاية           |
|     |                 | 908 | ۲۵۱۸ ومع ذلك فهي ندور |
|     |                 |     | ٢٥١٩. وهابية          |
|     |                 | )   |                       |

نّم الغشرس بحيد الله و منّته جيع حقوق الناليف والنشر والطبع محموطة للمؤلف

## من مؤلفات الدكتور الحفني

## في الإسلام:

- براهين وجود الله تعالى والردّ على المنكرين والملاحدة والدهريين.
  - كتاب «قوت القلوب» لأبي طالب المكي. تحقيق.
    - كتاب «فرق الشيعة» للنوبختي والقمى. تحقيق.
- موسوعة الفرق والجماعات والمداهب الإسلامية. رصد مذهبي لكل الطوائف
   الإسلامية حتى الجهاد والإخوان.
  - الموسوعة الصوفية: أعلام التصوف والمنكرين عليه والطرق الصوفية.
- المعجم الصوفي: مصطلحات ولغة التصوف وما تعنيه وأصولها ومصادرها في الإسلام.
- الدعاء المستجاب: جماع دعاء النبي 義، ودعاء الأنبياء وأولياء الله الصالحين
   من أمة الإسلام.
  - تجلّبات في أسماء الله الحسني.
  - وابعة العدوية إمامة المحزونين والعاشقين العابدة الخاشعة.
    - الإمام الفيلسوف حجّة الحق الشاعر عمر الخيام.
- موسوعة أم الممؤمنين زوجة رسول الله على عائشة بنت الصديق: الراوية،
  والمفسّرة، والمحدّثة، والمؤرخة، والمجاهدة، والداعية إلى الإسلام. أول
   كتاب جامع شامل منذ الإسلام وحتى الآن لأحاديث عائشة رضى الله عنها ورواياتها ومبيرتها وإسهاماتها لترسيخ الشّنة، ودراسة لأسلوبها ولغنها وأدبها، ومقارنة عِلمِها بعِلم أخريات في الديانات الأخرى وفي مجال الدعوة.

## في علم النفس:

- موسوعة علم النفس والتحليل النفسي (إنجليزي عربي).
- موسوعة علم النفس في خدمة حياتنا اليومية (إنجليزي عربي).
- المعجم الموسوعي للتحليل النفسي (إنجليزي فرنسي ألماني).
- التحليل النفسى للأحلام: النظرية الجامعة في تحليل الأحلام نفسياً.
  - موسوعة أعلام علم النفس.
  - موسوعة مدارس علم النفس.
  - تفسير الأحلام لفرويد (عن الألمانية).
    - موسوعة الطب النفسى (مجلدان).

## في الفلسفة:

- موسوعة الفلسفة: الموسوعة الشاملة للفلاسفة وللفلسفة الإسلامية.
- المعجم الفلسفي: المعجم لمصطلحات الفلسفة الإسلامية والعالمية بلغاتها (إنجليزي، فرنسي، ألماني، لاتيني، إيطالي، إسباني، يوناني، عبرى، عربي).
  - التعريفات: معجم الجرجاني في الفلسفة والفِرَق، تحقيق.
    - موسوعة فلاسفة ومتصوفة اليهودية.
      - الفلسفة الوجودية.
        - المثالية والمادية.
      - هله هي الوجودية لسارتر.
      - الوجودية مذهب إنساني لسارتر.
        - الوجودية والماركسية.
        - الإنسان المتمرد لكامي.
          - الوجود والعدم لسارتر.

- أسطورة سيسيف لكامى.
- مبارتر: حياته وأدبه وفلسفته.
- كامى: حياته وأدبه وفلسفته.
- ثلاث مسرحیات لسارتر: سجناء ألطونا، الشیطان والرحمٰن، الممثل کین.
  - اشتباك: سيناريو لسارتر.
  - ثلاث مسرحیات لکامی: العادلون. سوء تفاهم، الحصار،
    - الأفواه اللامجدية لسيمون دى بوفوار.