الوسسوعَة النّاريخيَّة للخلفَاءالفَاطمَيِّين

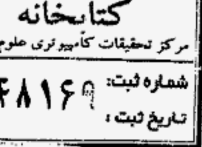
# الخليفة الثالث :



تأليف

عَارِف تَنَامِرٌ

دكتور في الآداب





دار الجيّل



بمنع الاقتباس او النقل او أي تصرف كان الا باذن من المؤلف

## في ربوع التاريخ

لسنا هنا في موقف الانتصار للفاطميين ، كما وأننا نأبسي ونحن نكتب صفحات من تاريخهم أن نسند إلى أنفسنا مهمة محامى الدفاع عن هذه الأسرة الكبيرة التي لعبت دوراً بارزاً على مسرح العالم العرابي في فترة مبكرة من فترات التاريخ الإسلامي . فمهمتنا كما عاهدنا أنفسنا تنحصر بإيراد الوقائع والحوادث ، مأخوذةً عن المصادر التاريخية المختلفة دون تعليق، فالتعليق معناه الرد ، والرد أيضاً معناه فتح الباب على مصراعيه ، والدخول في مناقشات ومهاتر ات لاحد لها ، وكلهذا ألز منا انفسنا منذ البدء أن نضرب صفحاً عن الانخراط في غمرة الصراع ، وإبعاد هذه الموسوعة عن الانحدار إلى المستوى الوضيع ، فللفاطميين تاريخ طويل عريض حافل تناوله المؤرخون العرب والمستشرقون فأفردوا له صفحات كتبهم وصحفهم ، فمنهم من مدح ، ومنهم من قدح ، وإني في الحقيقة لم أرَّ في التاريخ العربي أسرة حاكمة نالت من اهتمام الناسي، وتعرضت للطعن والسب والشتم كما تعرضت هذه الأسرة ، ويكفي أن يكون وصل الأمر ببعضهم إلى نسبتها لليهودية تارة ، وإلى المجوس أخرى . . . ولعل هناك دوافع وأسباب تكمن خلف الأكمة ، وقد ظلتت وستظل غامضة إلى أن يقيض الله لها ما لم يكن في الحسبان .

ومهما يكن من أمر ، وحيال هذا الواقع المرير ، ولكي يكون القارىء الكريم على معرفة شاملة بالموضوع من كل جوانبه ، رأينا أن نضع في هذا الجزء من الموسوعة المخصص للمخليفة الفاطمي الثالث « المنصور بالله » بعض آراء وأقوال المؤرخين عن نسب الفاطميين ، وبذلك نكون قد أفسحنا المجال أمام القارىء لاستخلاص ما يراه صحيحاً ومعقولاً ، كيف أمام القارىء لاستخلاص ما يراه صحيحاً ومعقولاً ، كيف لا والتمييز بين الغث والثمين لمن أولى واجبات الإنسان المثقف عندما يترفع عن الأحقاد والرواسب .

أجل . . . ترك المؤرخون العرب الأقدمون آراء كثيرة متباينة عن نسب الفاطميين ، ومن الجدير بالذكر أن الاختلافات بينهم لم تقف عند حد ، بل أعقبها تعليقات شتى ، وتقولات وآراء عديدة كان منها المؤيدة ، ومنها الداحضة ، وقد يكون من الفائدة إعطاء القارىء فكرة عنها :

إن المستشرق الإفرنسي دي ساسي « De Sacy » في

كتابته عن الموضوع ألقى قبساً من النور ، وخرج عن مبدأ التحيز ، ويبدو أنه وضع أمامه فكرة نقد شذرات مهمة كتبها «الشريف أخو محسن العلوي الشيعي » وهو ضد الفاطميين ، وقد نقلها عنه ابن النديم ونسبها خطأ إلى ابن رزام ، ولكن المؤرخ النويري في كتابه نهاية الارب ، والمقريزي في تاريخه اتعاظ الحنفا ناقشا عبارة أخي محسن تلك ، وفندا أقواله ، ولم يأخذا بها .

ودي ساسي بعد أن اطلع على كل ذلك مال إلى الأخذ بمبدأ صحة نسب الفاطميين فقال :

« لو ان عبيد الله المهدي كان دعيةً حقاً ، ولم يكن من سلالة علي بن أبي طالب ، قان ابناء علي الحقيقيين الذين لم يتطرق اليأس إلى نفوسهم لم يفقدوا الأمل قط في أنه سيأتي اليوم الذي يستطيعون فيه أن يؤكدوا حقوقهم ، وأن يهتموا بكشف القناع عن هؤلاء الأدعياء » ويضيف :

« إن مسألة نسب الفاطميين من أعقد مسائل تاريخ الشرق وأكثرها غموضاً وإبهاماً ، ويقيني أن كتاب التاريخ في ذلك العصر كتبوا ما كتبوا متأثرين بسطوة العباسيين الحاكمين » .

وقال المستشرق كترمير « Quatremére » :

«على أن بعد الزمن ، وما ساد العقول من أوهام ، وما تسلط على نفوس الرجال من ميول ونزعات ، وما أدلى به المؤرخون من أدلة متناقضة متضاربة ، فمنهم من كتب متأثراً بسلطان العباسيين ، ومنهم من قام بهذا العمل غن سابق عداوة وحقد لهذه الأسرة ، وكل هذا أحاط مسألتهم بظلام دامس ، وعلى الرغم من تباين آراء الكتاب الأقدمين في هذه المسألة ، فإني أميل إلى القول باطمئنان وثقة بأن نسب الفاطميين إلى على وفاطمة صحيح لا غبار عليه » .

ويعلق بعض المؤرخين على قصيدة «الشريف الرضي » الشاعر الكبير ، والفقيه العلوي المشهور ، تلك القصيدة التي أثارت وحركت أحقاد وحنق الحليفة العباسي القادر ، وقد نقل المؤرخ المقريزي عن هلال الصابي وابنه محمد : بأن الرضي لم يودع ديوانه هذه القصيدة خوفاً من الحليفة العباسي لأن فيها دعماً لنسب الفاطميين ودليلا على قرابته منهم ، وهي على العموم وثيقة تاريخية دامغة تثبت انتساب الرضي لحليفة مصر الفاطمي :

 من أبوه أبي ومولاًه مولاً يَ إذا ضامني البعيد القصيُّ لفَّ عرقي وعرقه سيدا النا س جميعاً محمدٌ وعليُّ

أما المؤرخ ابن الأثير فإنه جعل لقصيدة الشريف الرضي هذه أهمية تاريخية كبرى وزاد فقال :

« إنه ناقش مسألة هذا النسب مع جماعة من العلويين العالمين بالأنساب ، فلم يرتابوا في أن الفاطميين من أولاد على وفاطمة » .

ويأتي المؤرخ ابن خلدول ليدحض في مقدمته كافة الأقوال التي أنكر فيها الكتاب والمؤرخون صحة نسب الفاطميين فيقول:

« ومن الأخبار الواهية ما يذهب إليه الكثيرون من المؤرخين عن « العبيديين » الشيعة في القيروان ونفيهم عن أهل البيت ، والطعن في نسبتهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق ، فهؤلاء يعتمدون على أحاديث لفقت للمستضعفين من خلفاء بني العباس تزلفاً إليهم بالقدح ممن ناصبهم العداء » .

أما المؤرخ المقريزي فقد شدد النكير على هؤلاء القائلين بعدم صحة النسب ، فهو في بعض مراجعه يعتبر أن نسبتهم إلى «القدّاح » أسطورة سخيفة ، ويضيف على ذلك قوله : «إن الأثمة الفاطميين في «سلمية» لم يكونوا معروفين لغير خاصتهم ، وأن العامة لم يكونوا يعرفون أسماء هؤلاء الأثمة ، كما أن دعاتهم أنفسهم كانوا يختلفون قصداً في ذكر أسمائهم، وذلك لكي يحوطوهم في سياج من المتعة والتخفي » وقال في مكان آخر من كتابه :

« إن علية القوم في مصر ومن بينهم طائفة من الاخشيديين ورجال البلاط جميع هؤلاء قدموا كل ما استطاعوا من معونة لعبيد الله المهدي عندما جاء إلى مصر بطريقه إلى المغرب لالشيء إلا لأنه من أولاد على وفاطمة ».

وفي الأبيات التالية للشاعر المغربي «ابن سعدون الورجيلي» بيان واضح عن نسب عيد الله المهدي زي

هذا أمير المؤمنين تضعضعت لقدومه أركان كل أمير هذا الإمام الفاطميُّ ومن به أمنت مغاربها من المحذور يا من تحييَّر من خيار دعاته أرجاهم للعسر والميسور

## الفكر الفاطمي في بنيان الاسلام : الامامة ــ قيادة وسياسة :

هذا الفصل كان لا بد من إثباته أيضاً في هذا الجزء من الموسوعة والغرض منه القاء الأنوار على نواحي غامضة ، وإظهار حقائق محجوبة عن الأنظار ، وإعطاء فكرة صحيحة عن موضوع شغل ويشغل فكر المثقف العربي ، ولا بد من القول بأن كل ما نذكره لا يخرج عن كونه خدمة أدبية تقود إلى الواقع المجرد ، والحقيقة الواضحة ، لا سيما وفيها دحض لكافة الادعاءات والاقوال التي تحكمت بالعقول فترة من الوقت ، ثم طغت عليها فكانت سبباً لضياع الحقائق ولطمس الوقائع .

فنحن عندما نقول بأن الفكر العربي بالرغم من اتساعه ، وشموله ، ووفرة عطاءاته ، وخصب لمحاته قد تأثر في عهد ظهور الإسلام بأفكار غريبة ، ولقاحات جديدة تسربت إليه من مجتمعات دينية وثقافية أخرى بفعل العوامل السياسية العنيفة التي اتخذت أهدافاً لها مغايرة كانت ترمي إلى إحداث الفجوات في البنيان المتين الذي اكتمل بظهور الرسالة المحمدية السمحاء ، فلا نكون قد خرجنا عن مبدأ الواقعية ، أو تجاوزنا حدود الحقيقة .

فهذا الفكر كان لا بد له من الرضوخ ، والانصياع إلى الملامح ، وإلى الإشعاعات التي ظهرت بسرعة ثم تسربت إلى الأرض الخصبة لتخلع عليها مبادىء جديدة وأفكار تحمل في باطنها طعن الأصل والجوهر ﴿ وَتَفْكَيْكُ كُلُّ مَا جَاءُ بِهُ مِنْ أفكار وتعاليم ومبادىء ، وقد يكون من أولى الواجبات على الباحث المنصف دراسة التقليات الفكرية ، والتلاحقات العقلية في ذلك العصر البعيد ، وتسليط أنوار العقل ، واستخدام المجاهر لرؤية الخيوط المتشابكة ، وسبر أعماق ما وراء الموضوع من أمور خافية ، وقضايا مجهولة غطّت على الحقيقة ، وحجبتها عن الأنظار فالعقل الإنساني منذ أن وجد على سطح هذا الكوكب يحن إلى الانفلات من القيود التي توضع لتقييد أفكاره وتطلعاته ، ويتوق إلى الكمال المطلق حيث المعرفة والراحة والاطمئنان .

هذا الواقع الحياتي لا أجد تعبيراً أطلقه عليه سوى القول :

بأنه انتفاضة العقل ، أو الثورة على القديم ، فكثيراً ما تكون هذه الانتفاضات مخلوقة فيه ، او راقدة في أجزائه تنتظر الفرصة السانحة للظهور ، وقد يكون للعوامل ، وللمؤثرات الحارجية أسبابها وفاعليتها في تحركه ، وخروجه أحياناً عن الواقع المألوف .

أجل . . . كان العقل العربي بعد أن استراح في ظل الإسلام يمتلك قوة روحية وطاقة طافحة بالإيمان ، مستعدة لقبول أي تأثير نبيل يدخل عليها ، ويزيدها قوة وتقدماً وانطلاقاً . . . إذ أن الإسلام غمرها بالثمار الفكرية اليانعة ، والدفع الجديد ، والدم الشاب ، فأفاض عليها الجلق والإبداع ، وأعطاها النمو والازدهار وقلب الموازين ، وغيير الاتجاهات لدرجة أنه نفذ إلى ما وراء الحدود ليزرع فيها بذور المعرفة والثقافة والشروق ، ولكن لا بد لنا ونحن في معرض التحدث عن هذا الموضوع من التساؤل ؟

هل استمر ذلك الواقع طويلاً ، وهل سلمت الأفكار المحديدة من مؤثرات برزت للوجود وفي جعبتها التيارات الحارفة ، والتعاليم العصبية التي تهدف إلى إحداث الانتفاضة في بناء العقل ، وتحويله عن مبادئه وأهدافه ، وجعله يسير في اتجاهات أخرى تكمن في جوانبها الثغرات والفجوات ؟

إن الوقائع والحقائق تدل على انه ما كاد نجم الرسالة المحمدية يتوارى حتى ظهرت للوجود الأفكار الجديدة ، والدعوات المستوردة التي قامت باسم الدين وأخذت تبشر بأفكارها ، وتستقطب المؤيدين من الناقمين والطامعين ، وقد يكون أسباب كل هذا أطماع النفوس ، والتخلي عن المبادىء الإنسانية ، وتحريك العصبيات، وبروز النزوات، والدعوات القبيلية والعائلية .

فلقد حول ذلك الواقع المبدأ الأساسي عن نهجه الأصيل ، وسار بعيداً في مضمار التطرف العنيف لدرجة أنه لم يترك فرصة للالفة أو التقارب بين الفئات المتصارعة وكان من جراء تلك الفرقة أو الهوة السحيقة ، ان فصلت الأجزاء المتلاحقة عن بعضها البعض وجعلتها عرضة للتيارات الجارفة وللعواصف الهوجاء تتلاعب بها ، وتعصف بحياتها ، ووجودها . . . وهنا لا بد من العودة إلى التاريخ لاستعراض ما جاء فيه ، مدللين على أن الحقيقة كثيراً ما يجرفها الجهل ويخفيها وراء سجفات الظلام .

إن مبدأ «التشيع » كان أول بدرة غرست في أرض البناء ، بل أول دعوة تسربت للمجتمع الإسلامي بعد انتقال النبي الكريم ، وهي في الحقيقة فكرة بثها وعممها ودعا إليها الفريق المعارض الذي خسر معركة الحلافة الأولى ، أو بلغة أصح هي الطعنة النجلاء التي لم يكن هناك بدأ من توجيهها للفئة الحاكمة التي استأثرت بالحكم ، وتلك المبادىء كما هو معروف ارتدت الطابع الديني باسم «الحلافة» ثم تفرعت منها فيما بعد الدعوات الأخرى المختلفة التي لا تزال قواعدها قائمة وعاملة حتى يومنا هذا .

فالامامة التي تعتبر من وجهة النظر الشيعية المحور أو الركن الأساسي للعقيدة وللدولة ، تطورت وانبثقت عنها نظريات أخرى مختلفة ثم تشعبت وأدت إلى اختلافات وانقسامات بالأصول وبالفروع مما يطول شرحه .

وفي هذه الصفحات نرى لزاماً علينا ، ونحن في صدد التحدث عن التاريخ الفاطمي، أن نستعرض آراء أعلام الفاطميين في «الإمامة » ودورها في القيادة ، وكل هذا مأخوذ من مصادر تاريخية موثوقة ، ولا شك أنها تغير الأفكار ، وتمحي النظريات ، وتعيد الحقيقة إلى قاعدتها ، والواقع إلى أساسه .

فالإمامة لم تكن في يوم من الأيام بالنسبة للفاطميين إلاّ القاعدة الرئيسية للدولة وللدين ، وقد استعاضوا بها عن الحلافة قبل الدور الفاطمي في أفريقيا الشمالية ومصر ، التي قال بها الأمويتون والعباسيتون ، كما أنهم أطلقوا عليها اسم « الوصاية » ومعناها التولية . إذن فهي نظام من أنظمة الحكم قوامه القرآن ، وأساسه الشريعة المحملية ، فالإمام عندهم هو نائب النبي ، والقائم مقامه في الحفاظ على اسس الدين ، وحماية الشريعة وحراستها وحفظها من أي تغيير أو تحوير أو تبديل ، ومن الحقائق الثابتة أن الإمامة ليست رجعة الإمام بعد موته أو الحقائق الثابتة أن الإمامة ليست وجعة الإمام بعد موته أو التجسيم أو الحلول ، أو معرفة الغيب والأسرار ، أو القدرة على كل شيء ، أو تقمص الألوهية ، وقد يكون من المفيد إيراد الشواهد التي تلقي الأنوار الساطعة على هذه العقائد ، وتبعد عنها التقولات الأخرى التي هي بحد ذاتها بعيدة كل البعد عن الجوهر والأصل .

فقد ورد في كتاب «المجالس والمسايرات » خطاب وجهه الحليفة الفاطمي الرابع المعز لدين الله إلى قاضي قضاته «النعمان بن حيثون » التميمي قوله :

« إنه انتهى إليك وإلينا قولهم اننا ندفع نبوءة محمد ، وندعي النبوءة بعده ، وندفع سنته وشريعته وندعو إلى غيرها ، فلعن الله من قال بهذا وانتحله وادعاه ومن تقوَّله علينا ورمانا به ونسبه إلينا » .

وقال داعي الدعاة المؤيد في الدين في مجالسه المؤيدية :

« من دان بألهية البشر ممثّن مضى ومن غبر ، خاب في الدارين وخسر ، وما فيه عبرة لمن اعتبر ، وذكرى لمن تذكر ، فاستعيذوا بالله تعالى من الوقوف في موقف شركهم وإطلاق الألسن بمثل افترائهم وكذبهم » .

وقال أيضاً في أحد مجالسه المؤيدية ايضاً :

«وجانبوا الغلو فيهم ، فإن الغالي هالك ، وفي وادي سقر سالك ، واعلموا أن أولياء الله من طينة الأرض معجونون ، يمسكهم وللكون والفساد من حث أجسامهم مضمونون ، يمسكهم الشراب والطعام ، وتلحقهم الأمراض والآلام، ويقضي عليهم عند استيفاء أيامهم الحمام ، لا كما زعم الزاعمون من الجهلة الذين تسببوا في اعتقادهم السخيف إلى الراحة واطراح التكليف أبهم متر ددون برداء الإلهية ، وفي قولهم من الحلل ما لا يعلق بقلب ، ولا ينطوي على ذي لب » .

وقال الفيلسوف الكرماني في رسالة الهادي والمستهدي :
« إن أعظم الفرق ضلالة هي « فرقة الغلاة » التي ضلّت وأضلّت غيرها فانسلخت عن جملة أهل الدين والديانة » .
وأضلّت غيرها فانسلخت عن جملة أهل الدين والديانة » .

« إن الحاكم بأمر الله عمد سنة ٣٩٥ ه إلى إصدار قوانين

بدافع الشعور الديني لإصلاح الأخلاق ، وتطهير النفوس من رذائل المجتمع ، كما انه أصدر السجل المشهور وسماه «أمان جدنا محمد خاتم النبيين ، وأبينا علي خاتم الوصيين » . وقال ابن خلدون :

واماً ما رمي به الحاكم بأمر الله فغير صحيح ولا يقبله
 عقل سليم » .

وقال العلاّمة الدكتور سرور :

«ليسهناك ما يثبت ان الحاكم بأمر الله قد ذهب بتصوراته الدينية إلى حد الحروج على قواعد الإسلام » .

وقال محمد عنّان رَحْمَة تَكُورُرُضِي سِوي

« لقد ظلم التاريخ الإمام آلحاكم بأمر الله كما ظلم غيره من المصلحين ، فالحاكم كان مصلحاً على طريقته ، وكان يرمي بما يصدره من القوانين والأحكام إلى غايات خفيت على العامة لأنها تتعلق بسياسة الدولة العليا ، من هنا كان الريب في حكمتها ، وكانت القسوة في تطبيقها » .

وقال العقاد :

«كان الحاكم يمنع تقبيل الأرض بين يديه ولا يرضى ان تلثم يداه وركبتاه » . « مَا أَلِحُد فَيِنَا ، ولا أراد إدخال النقص على شيء من امرنا إلاّ ابتلاه الله في عاجل الدنيا ببلاء يكون نكالاً » .

وقال الحليفة الفاطمي الثاني القائم بأمر الله ;

اننا نعلم الغلم النار من انتسب إلينا ، وقال عنا اننا نعلم الغيب وما تخفى الصدور » .

وقال الدكتور محمد كامل حسين الاختصاصي بالتاريخ الفاطمي في كتابه في أدب مصر الفاطمية :

« و هكذا فإننا نرى الفاطميين لا يختلفون في عباداتهم عن غيرهم من المسلمين ، فهم يحرمون ما حرمه الله ، ويتجنبون المآثم والمعاصي ، ويحللون ما أحله الله للمسلمين ، ولكن التأويل الباطني هو السبب بتوسيع هوة الحلاف ، فهذا التأويل الذي سيطرت عليه أهواء السياسة والزعامات الدنيوية فقد أسبغوا بتأويلهم الفضائل على أثمتهم فجعلوهم بمقام العقل الأول ، وصفات الله ، وأسماءه الحسني جعلوها للعقل الأول ، أما الحالق المبدع فقد نزهوه عن كل صفة ووحدًدوه وقالوا :

بأن الإمام مكوّن من جسم ونفس ، وبعد موته يتحلل كل قسم إلى ما يناسبه ، فالجسم الترابي يعود إلى التراب ، والنفس اللطيفة تعود إلى ما يناسبها ويجانسها فتصبح هذه النفس عقلاً من العقول المدبرة للعالم ، فلا تتناسخ ، ولا تتلاشى . فالفاطميون لم يقولوا بالتناسخ ولا بالحاول ولا بالتلاشي . وهذا أكبر داع من دعاتهم وهو المؤيد في الدين داعي الدين الدعاة يقول في هذا المعنى :

فكيف شرع الأنبياء ندفع وما لنا إلا النبي مرجع بنوره في الدرجات نرتقي وبالكرام الكاتبين نلتقي يا رب فالعن جاحدي الشرائع وارمهم بأفجع الفجائع والعن إلهي غالباً وقالياً ولا تذر في الأرض منهم باقيا

ويذكر التاريخ

إن الإمام على بن أبي طالب كان أشد قسوة ، وصرامة على القائلين بالألوهية ، وهكذا جعفر بن محمد الصادق ، فإنه حارب الأفكار المتطرفة كما حاربها أحفاده الذين جاءوا بعده ، وتبرأوا من قائليها ، كما أنهم حثوا دعاتهم على نبذها ، وشجبها ، واستهجانها .

وجملة القول فإن الفاطميين رتبوا لدعوتهم نظاماً دقيقاً محكماً لا نكاد نجد له مثيلاً في تاريخ الدول والدعوات حتى في عصرنا هذا الذي عرف فيه للدعاية القدر والمكانة .

وعندما نقول ذلك يتبادر إلى ذهننا العصر الذي عاشوا

فيه . . . ذلك العصر الذي يعتبر من أزهى عصور الإسلام ، وأكثرها رقياً ومدنية وحضارة ، وخاصة من الناحية الفكرية ، حيث أن الحياة العلمية وصلت إلى درجة كبيرة من النمو والازدهار . . . فقرَّب الحلفاء الفاطميون العلماء ، وشجعوا الطلاب ، وأوقفوا الأرزاق الثابتة على المشتغلين بالعلم حتى يتهيأ لهم التفرغ لما أهمَّلوا أنفسهم له ، فكانوا أسبق من كافة الدول الإسلامية إلى فهم حقيقة العلم وأسبق من جميع الدول الأخرى التي لم تعرف للعلماء قدرهم ، ولم تعطهم حقهم ، وقد رأينا كيف كانوا يهتمون بإنشاء دور العلم ، والمعاهد ، وخزائن الكتب ، والمكتبات ، وهكذا وجد العلماء ملاذأً يۋويهم من العوز، ويحميهم من الفاقة ، بل وجدوا ما يشجعهم على مواصلة التحصيل والبحث والدرس والتأليف . وشجع الفاطميون العلم القائم على العلم والعقل والجدل والمناظرات لأن مبادءهم كانت تقوم على العلم والعمل بآن واحد ، واستخدام العقل ، ومطابقة المحسوس للمعقول ، ولقد أثرت الفلسفة اليونانية ، والمذاهب القديمة فيهم فاهتموا بألوان هذه الدراسات الفلسفية ، واستعملوا بعض اصطلاحاتها وطرقها ، ودرسوها حق دراستها في وقت كانت بعض الفرق الأخرى ترمى كل من يشتغل بالفلسفة بالزندقة والإلحاد .

ومهما يكن من أمر فإن الفكر اليوناني وجد ترحيباً من الفاطميين ، وقد توسعوا في دراسته وفلسفته ، وقد ذكر المستشرق أوليري :

بأن الحركة الفاطمية أخذت مكانتها في جو مشبع بالفكر الهليني ، وإحياء دراسة المواد اليونانية . ونحن لدينا أكبر دليل على اهتمام الفاطميين بالعلوم . . . فقد ذكر :

بأن الحليفة الفاطمي الحامس العزيز بالله كاتب جبرائيل ابن بختيشوع واستدعاه إلى مصر فاعتذر ، واستدعى الحليفة السادس الحاكم بأمر الله الحسن بن الهيم فاستجاب له وأقام في القاهرة تحت كنفه ، وكتب الحاكم بأمر الله أيضاً إلى والي حلب يطلب إليه دعوة المعري إلى مصر ، وكان قد عرض عليه بناء دار للعلم خاصة به ، مضافاً إلى ذلك انه سمح له بخراج معرة المعمان في حياته وبعد موته ، وعرف عن الفاطميين أنهم كانوا متساعين مع العلماء الذين لم يدخلوا في عقيدتهم ، واله مستجيبوا لهم .

وقد ذكرنا ان الفاطميين كان لهم دعاة في جميع أرجاء البلاد الإسلامية يناقشون ويجادلون أصحاب المذاهب الأخرى ، ورأينا كيف التف عدد كبير من العلماء حول هؤلاء الدعاة يأخذون عنهم العلوم والمعارف، وهذا يدل على ان حركتهم لم تتوقف في قطر معين بل شملت كافة الأقطار الاسلامية وخاصة في القرن الرابع للهجرة .

فأبن حوقل كان متشيعاً حتى أنه نسب إلية أنه كان من دعاتهم ، والفارابي عندما يتحدث عن القلم واللوح والحدود العلوية فإنه يستخدم تعابيرهم ، واصطلاحاتهم ، وابن سينا عرف بأنه ابن أحد دعاتهم ، وأن فلسفته لا تختلف إلا قليلاً في الفروع والأسلوب عن فلسفتهم ، وابن الهيثم كما ذكرنا كان متصلا بأحد أثمتهم وعاش في كنفه ، والمعري كان متأثراً بآرائهم إلى حد بعيد ، والغزالي انتهى في أواخر حياته مأثراً بآرائهم إلى حد بعيد ، والغزالي انتهى في أواخر حياته الى حد الإيمان بفلسفتهم وهكذا نصير الدين الطوسي ، والمجريطي وغيرهما .

والحقيقة : فإن الوقت لا يسمح الآن بتعداد الوقائع مفصلة عن المدرسة الفاطمية الفكرية ودورها في خدمة الفلسفة والعلوم، ولكن لا بد من القول بأن كتابهم « رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء «قد ضم مختلف أنواع العلوم كالرياضيات والموسيقي والطب والطبيعيات والمنطق والأدب والشعر وعلم الفلك إلى غير ذلك ، وهكذا يظهر لنا من كتابهم هذا بأنهم كانوا يعتمدون على العلوم ، ويميزون الإلهيات من الطبيعيات.

ومهما يكن من أمر فإن التوحيد الفاطمي الإلهي قد ورد في كتبهم وهو يعطي الدليل على عراقتهم وامتلاكهم مبدأ التوحيد الصحيح الذي اعتبر بأنه فتحاً جديداً في عالم الإلهيات والعبادات ، فالله عندهم هو المنزه عن الأسماء والصفات . . . لم يتجانس ، ولم يتشاكل ، ولا تبصره الأبصار أو تدركه الأفكار ، أو تلحق به العقول . . . ليس في مكان ، ولا في زمان ، لا بأول ولا بآخر ، لا يعرف ، ولا يبصر ، ولا يحصر ، ولا يكيف ، فهو مبدع الوجود ، وأول الوجود . . تعالى ولا يكيف ، فهو مبدع الوجود ، وأول الوجود . . . تعالى عن شبه المحدودين ، وتحييث الأوهام في نعت جبروته ، وقصرت الأفهام عن صفة ماكوته ، وكلت الأفكار عن إدراك عظمته .

والخلاصة فنحن عندما تذكر كل هذا فإننا لا نتوختى إلا إيفاء الموضوع حقه من البحث ، وجعل القارىء الكريم على معرفة وبيان شامل بكل ما يتعلق بالفاطميين سواء من الناحية السياسية أو الفكرية أو الاجتماعية .

## أمام المصادر التاريخية:

في موسوعتنا هذه اعتمدنا على مصادر تاريخية عديدة ذكرنا أسماءها في آخر كل كتاب ، وهناك مصادر لم نأخذ عنها إلا بما يقرب إلى العقل ، لأن فيها الكثير من التشويش والمبالغة ، بالرغم من أن بعضها فاطمية ، وهنا لا بد من وقوف أمام هذه المصادر وإيراد بعض منها بالنظر لطرافتها :

هناك كتاب «المجالس والمسايرات » ، وكتاب «افتتاح الدعوة » وهما للقاضي النعمان بن حيون التميمي قاضي قضاة الدولة الفاطمية ، وهناك كتاب «استتار الإمام » للنيسابوري «وعيون الأخبار » لادريس عماد الدين ، وسيرة «جعفر الحاجب » لمحمد اليماني ، وسيرة جوذر الكاتب ، وهناك أيضاً قصيدة «ذات المحن » للنعمان وهي تعتبر من أقوم المصادر في وصف ثورة أبي يزيد مخلد بن كيداد الحارجي ، ونبدأ بسيرة جوذر :

ففي هذا الكتاب يتحدث مؤلفه عن رجل من رجال الدولة الفاطمية الذين أغفل المؤرخون ذكرهم ، وهو جوذر الصقلي الملقب بالأستاذ ، وقد كانت له مكانة رفيعة في الدولة الفاطمية بالمغرب ، ومكانة عليا لدى الخلفاء الفاطميين .

#### يحدثنا الكتاب:

عن دخول جوذر في خدمة عبيد الله المهدي أول خليفة فاطمي بالمغرب ، ويذكر كيف أن المهدي أهدى هذا الغلام إلى وني عهده القائم بأمر الله ، وكيف قويت أواصر الثقة والمودة بين العبد وسيده ، ﴿ وَإِنَّ الْقَائِمِ وَكَانَ لَا يَزَالُ وَلَيَّأَ للعها. استخلفه على قصره وعلى جميع من فيه من الأهل والحرم ، حينما ذهب على رأس إحدى الحملات العسكرية ، ولمّا توفي المهدي خص ّ القائم جوذر دون سائر أهله ورجال الدعوة بمرتبة الاستيداع أي الوصاية على و لي عهده المنصور بالله بن القائم ، فظل هذا السر ثلاث سنوات حتى أعلن القائم ولاية العهد على الملأ ، وفي خلافة القائم أصبح جوذر صاحب بيت المال ، ووكل بخزائن الكساء ، كما كان سفيراً بين الخليفة وسائر الناس ، وهكذا ارتفعت منزلة جوذر وأصبح له نفوذاً واسعاً في تلك الدولة الفتيَّة فهابه الناس ، وقد اشتهر بحبه

للخير ، وعطفه على الفقراء ، وطبقات الشعب مما جعل له مكانة في قلوب الناس كافة .

وعندما توفي القائم بأمر الله لم يعلن المنصور بالله عن وفاة أبيه ، وأبقى الأمر سراً ولم يعلم به إلا جوفر ، ثم أنه خرج لحرب الحوارج ، واستخلف جوذر على دار الملك ، وسلم مفاتيح خزائن الأموال ، ولمماً عاد من حروبه «أي بعد سبعة أعوام » أعلن عن موت القائم ، وكافأ المنصور جوذر على خدماته وأعتقه ولقبه «مولى أمير المؤمنين » وأمره أن لا يكني في رسائله أحداً ، ولا يقدم على اسمه اسما إلا الحليفة ، في رسائله أحداً ، ولا يقدم على اسمه اسما إلا الحليفة ، وولي العهد ، وأن يرقم اسمه على البسط والحصر كل ذلك وولي عهده ، وأن يثبت اسمه على البسط والحصر كل ذلك إمعاناً بتكريمه ، ويحدثنا التاريخ ؛

بأن جوذر مات وهو في طريقه إلى مصر للحاق بالخليفة الرابع المعز لدين الله في مكان بالقرب من مدينة برقة يعرف « بمياسر » وذلك سنة ٣٣٢ ه .

لم تقف أهمية سيرة جوذر على ناحية معينة من تاريخ الفاطميين ، أو على ترجمة أحد رجال دولتهم الذين كان لهم أبلغ الأثر في إعلاء شأنها منذ نشأتها ، وإنما يوضح بعض نواحي مهمة أغفلها المؤرخون القدماء ، أو مروا بها مروراً عابراً .

في الكتاب أيضاً صفحات عن تلك الثورات العنيفة التي نشبت بالمغرب عقب قيام الدولة الفاطمية ، وفيه عن علاقة الفاطميين بجزيرة صقلية ، ويظهر لنا وهذا أهم من كل ما ذكرناه (الجفاء والعداوة التي انبثقت بين الخليفة الثالث المنصور بالله ، وبين أبناء عمومته من أولاد الحليفة الأول «عبيد الله المهدي » وكيف طلب المنصور إلى جوذر أن يراقب حركاتهم ويرصد تنقلاتهم وذلك حينما ذهب لحرب الحوارج).

أمناً مؤلف هذه السيرة فهو رجل مغمور ويعرف بمنصور المحوذري العزيزي، وكان قد دخل في خدمة جوذر سنة ٣٥٠ه وأصبح موضع سره ، وقد ظل هذا في عمله حتى توفي جوذر ، فاتصل بالحليفة المعز لدين الله ثم بالعزيز بالله ، وذكر أن الحليفة المعزيز بالله جعله في نفس المرتبة التي كانت لجوذر .

وهناك مصدر آخر لا يقل أهمية عن المصدر الأول ، وأعني به سيرة جعفر الحاجب تأليف محمد اليماني ولكنها كتبت بلغة عربية ركيكة وقد رويت عن جعفر الحاجب الذي رافق عبيد الله المهدي برحلته من «سلمية » إلى أفريقيا الشمالية ، وفي سيرته بعض الطرائف منها .

إن أمر الشيعة في مصر أخذ يتزايد منذ أن استطاع دعاة

عبيد الله المهدي مؤسس الدولة الفاطمية من بسط دعوتهم في شمالي أفريقيا ، وقد كان للمهدي دعاة وأنصار بمصر لا يحصى عددهم .

#### وحدثنا جعفر بسيرته :

إن المهدي نفسه دخل مصر متستراً في زي التجار ، وكانت الكتب من بغداد قد وصلت إلى مصر بصفة المهدي ، والأمر في طلبه ، ولكن بعض أهل خاصة والي مصر كانوا مؤمنين بدعوة المهدي فأسرع إليه بعضهم بالخبر ، ولطف في أمره إلى أن خرج من مصر وبعث الفائم وبعض عبيده . . . ويزيد جعفر على قوله :

سرنا ﴿ أَي المُهَدِّي وَرَجَالَهُ ﴾ من الرملة إلى مصر ، فاستقبلنا أبو علي الداعي وكان مقيماً بمصر يدعو بها ، وأكثر دعاة الإمام من قبله، وكان الداعي فيروز هو الذي رعاه ورباه وزوَّجه ابنته أم أبي الحسين ولده ، فتقدم إليه المهدي قبل دخولنا مصر بأن لا ينزله عنده ، ولا عند من يشار إليه بشيء من أمرنا ، وأن ينزله عند من يثق به ، فأنزله عند ابن عيّاش .

#### ويقول :

ولمًا تم الأمر للمهدي بالمغرب سنة ٢٩٦ھ راسله شيعته

بمصر للقدوم إليهم ، وفعلاً غزاها الفاطميون ثلاث مرات ، ومنها مرة بقيادة «حباسة بن يوسف الكتامي « الذي دخل الاسكندرية ، ولكن تكاثر جيوش العباسيين جعل حباسة ينهزم ، وقد شعر والي مصر بأن الكثيرين من المصريين يكاتبون الفاطميين ، ويطلبون إليهم غزو بلادهم ، فتتبعهم الوالي وسجن عدداً كبيراً منهم ، وفي ذلك يقول الشاعر ابن مهران المصري :

وقد وافي حباسة في كتام بكل مهند وبكل خطي وقد حشدوا لمصر ودون مصر له خرط القتاد وأي خرط وأقبل جاهلاً حتى تخطي وجاز بجهله حد التخطي بكتب جماعة قد كاتبوه ومن أقباط مصر وغبر فبطي وكل كاتبوه ون البلاد له موطي فقل لحباسة إن كنت عنا مضيت فإن قتلك ليس يبطي

ثم يذكر الحملة الثانية التي قادها القائم بأمر الله سنة ٣٠٧ه والذي تم فيها فتح الاسكندرية والفيوم ، ومن الروايات التي يذكرها جعفر الحاجب في سيرته قصة طريفة عن الحليفة الفاطمي الثاني المقائم بأمر الله عندما كان في طريقه إلى شمالي أفريقيا ، وكان شاباً طري العود مع عبيد الله المهدي يقول :

بمصر للقدوم إليهم ، وفعلاً غزاها الفاطميون ثلاث مرات ، ومنها مرة بقيادة «حباسة بن يوسف الكتامي » الذي دخل الاسكندرية ، ولكن تكاثر جيوش العباسيين جعل حباسة ينهزم ، وقد شعر والي مصر بأن الكثيرين من المصريين يكاتبون الفاطميين ، ويطلبون إليهم غزو بلادهم ، فتتبعهم الوالي وسجن عدداً كبيراً منهم ، وفي ذلك يقول الشاعر ابن مهران المصري :

وقد وافى حباسة في كتام بكل مهند وبكل خطي وقد حشدوا لمصر ودون مصر له خرط القتاد وأي خرط وأقبل جاهلا حتى تخطى وجاز بجهله حد التخطي بكتب جماعة قد كاتبوه ومن أقباط مصر وغير قبطي وكل كاتبوه ونافقونا وكل في البلاد له موطي فقل لحباسة إن كنت عنا مضيت فإن قتلك ليس ببطي

ثم يذكر الحملة الثانية التي قادها القائم بأمر الله سنة ٣٠٧ه والذي تم فيها فتح الاسكندرية والفيوم ، ومن الروايات التي يذكرها جعفر الحاجب في سيرته قصة طريفة عن الحليفة الفاطمي الثاني المقائم بأمر الله عندما كان في طريقه إلى شمالي أفريقيا ، وكان شاباً طري العود مع عبيد الله المهدي يقول : عندما وصلنا الى الصحراء في المغرب الأدنى، وكان الحر شديداً . . . في ذلك اليوم لم يعد باستطاعة القائم بأمر الله تحمل لفحات الحر الشديد ، فحدق بعيداً ، ورأى على مسافة بعض شجيرات خضراء ، فطلب من المهدي السمّاح له بالذهاب لاستظلال بظلهم والاستراحة قليلاً ، فسمح له وعندما وصل رأى بستانياً كهلاً يسقي بعض الخضراوات من نبع ماء شحيح يصب في بركة صغيرة فجلس القائم على حافة البركة ، وأدلى برجليه في الماء بقصد الابتراد من الحر ، وهنا اندفعت المياه من الينبوع بقوة حتى ملأت البركة بدقائق معدودة ، مما لم يألفه البستاني ، وعند ذلك هرج وجاء إلى القائم ، وقبل يديه ، وجلس أمامه متأملاً فرحاً وقال :

آمنت أنك الإمام المنتظر . . . فأجابه القائم . . . ومن أدراك ؟ . . قال :

سمعت من والدي ، ووالدي سمع من جدي بأن مياه هذا النبع ستظل شحيحة حتى يأتي من المشرق الإمام المنتظر فيضع رجليه فيها ، وعندئذ تتدفق مياهها ، وتجري علينا الأرزاق .

هذه القصة على بساطتها تعطينا الدليل على أن مؤلف سيرة

جعفر كان بدائياً ، وغير متصنع ، وكان مؤمناً بإمامة الفاطميين عن قناعة ويقين ، ولهذا فإن رواياته جاءت جميعها تطري مزاياهم ، وتتحدث عن صفاتهم .

وهناك مصدر تاريخي يرويه المسبحي ، وهي حكاية نقلها عن ابن محمد علي الداعي المقيم في مصر ، وهو الذي رافق المهدي أثناء وجوده في الديار المصرية عندما كان في طريقه إلى شمالي أفريقيا . قال :

كنت يوماً قائماً على الحسر بمصر مع الإمام المهدي إلى أن سمعت الحرس والنا-اء يقول:

ألا برثت الذمة من رجل آوي رجلاً صفته كذا وكذا ونعته كذا وكذا ووصف صفة المهدي ، فمن أتى به فله عشرة آلاف دينار حلالاً طيباً فقال المهدي :

يا أبا على . . . المقام بعد هذا عجز . . . ثم ركب الجسر ، وسرتُ معه وسألته أن أرحل معه إلى بلاد المغرب فقال : على من أدع من لي ههنا ، فبكيت فأنشدني شعر أمرء القيس :

بكى صاحبي لمَـّا رأى الدرب دونه وأيقن أنّا لاحقـــــان بقيصرا

## فقلتُ لهُ لا تبكي عينك إنمــــا نحـــاول ملكاً أو نموتُ فنعذرا

ويقص المؤرخ المسبحي قصة أخرى عن وصول عبيد الله المهدي إلى مصر ورحيله عنها في زي التجار وهذه القصة سمعها من أحفاد أبي علي الداعي المقيم الذي رافق المهدي أثناء إقامته في مصر فقال :

صلّى المهدي صلاة الصبح في الجامع العتيق بمصر تحت اللوح الأخضر ومعه أبو علي الداعي ، فلما خرجا من الباب ضرب رجل بيده على كم المهدي وقال له : قد حصلت لي عشرة آلاف دينار فقال له وكيف ذلك ؟ قال : لأنك الرجل المطلوب . . . فضحك المهدي شم ضرب بيده على كتف الرجل وأخذ به إلى صدر الجامع وقال له :

عليك عهد الله ، وغليظ ميثاقه ، إذا جمعت بنيك وبين الرجل الذي تطلبه كان لي عليك ، ولصديقي هذا خمسة آلاف دينار ، ثم أخذه بيده وأتى به إلى حلقة قد اجتمع الناس فيها ، فأدخله من جانب ، وفارقها بسرعة من باب الجانب الآخر ، ولم يلتقيا بعد ذلك .

هذا ويجب أن لا ننسى أن الداعي « فيروز » المصري

كان مولجاً بالدعوة في الديار المصرية بعهد عبيد الله المهدي ، وكان من أجل الناس عند الفاطميين، ومن أعظمهم منزلة. ومن دعاة المهدي والقائم بأمر الله أيضاً « أبو جعفر الجزري » وقد ذكر بأن المهدي قد وكل إليه أمر حريمه وأمواله عندما فر من «سلمية»، وتوفي هذا الداعي فيما بعد في رقادة ، أما أبو علي الداعي المقيم فقد ذكره جعفر بن منصور اليمن في كتابه « الفترات والقرانات » بأنه كان يلقب أيضاً بالشيخ الأجل المفيد ، وهو أحد تلاميذ فيروز ، وزوج ابنته ، وهذا الداعي أنجب ولداً هو محمد وكان قد بلغ بعهد المهدي والقائم والمنصور والمعز المكان الجليل .

ونعود إلى المسبحي اللَّذِي وَرَدَ فَكُرُهُ ، فهو من مؤرخي ذلك العصر ، وعرف بأنه :

الأمير المختار عز الملك محمد بن أبي القاسم المسبحي الحرآني الأصل المصري المولد والنشأة ، وكان قد عين أميراً على إقليمي البهنسا والقيس من أعمال صعيد مصر ، ثم ولي فيما بعد ديوان الترتيب ، وذكر أنه كان له مع الحاكم بأمر الله الفاطمي جلسات ومذاكرات . . . ترك مؤلفات عديدة وكان بالإضافة إلى كل ما ذكرناه شاعراً وأديباً له جولات واسعة في عالم الأدب والشعر وعلم الفلك .

وفي كتاب «استتار الإمام » ورد ذكر عدداً من الدعاة الذين عاشوا في دور الستر في «سلمية»، وبعضهم أدرك قيام الدولة الفاطمية وهم: أبو غفير ، وأبو سلامة ، وأبو الحسن الرمزي ، وجياد الحثعمي ، وأحمد بن الموصلي ، وأبو محمد الكوفي وغيرهم .



#### الخليفة المحارب:

دخل رجل من قبيلة كتامة على الحليفة الفاطمي الثالث المنصور بالله ، وكان في إحدى قاعات قصره المنيف في مدينة المهدية يلاعب سلحفاة فقال

يا مولاي . . . رأيت أبا يزياء الحارجي صاحب الحمار يضرب برمحه باب الليبنة الغربي . . . فاستغرق المنصور في الضحك وقال :

أو فعلها . . . ؟ . . . إنه لن يعود ثانية ، وسوف أعلم المخته على الباب الغربي ، وفي نفس المكان الذي دق رمحه ، فاذهب وبشر كل من تراه عينك ، ثم عاد لملاعبة السلحفاة ، وكأن شيئاً لم يحدث .

مسكين المنصور . . . مات والده القائم بأمر الله ، وهو يرسل نظراته إليه . . . مات وآثار الحزن تطغي على قسمات وجهه . . . ذلك الوجه الذي لم يكن يوماً إلا ضاحكاً مستبشراً.. مات وعيناه المعلقتان به تودان أن لا تتحولا عنه ، لكي تعبر ا له عماً يختلج في داخله من الأسى لهذا الفراق المبكر. . . مات وهو يعلم أن دولته الفاطمية التي كرس حياته لها ، وسهر على بناء قواعدها وأمنها واستقرارها . . . أصبخت على شفير الهاوية ، فالثورات تهب في أرجائها ، والانتفاضات تعصف في بنيانها ، والعواصف والأنواء تكاد أو كادت تزعزع أركانها ، وتدك معالمها . . . مناطق عديدة انفصلت عنها ، و استقلّت ، وبلدان ومدن كبرى وصغرى انضمّت إلى الثاثرين ، ورفعت أعلامهم ﴿ ﴿ رُوقِبَائِلُ عَدَيْدَةُ استسلمت للثائرين دونما قتال خوفاً من السيوف المسلطة على الرقاب ، وبعد أن فقدت كل أمل بالجماية ، وإرسال الإمدادات ، والمعونات ، وبين هذا وذاك وبين عشية وضحاها أصبحت خزائن الدولة خالية خاوية ، فلا موارد ولا ضرائب تدفع للدولة ، والجيش المحارب بدأ يشكو ويتظلم من قلة المواد والمعاش ، وأنتى له أن يحصل على شيء من هذا وعاصمة الدولة الفاطمية تطوقها خيول المغيرين ، وتدق أبوابها رماح الثائرين ؟

كل هذه المشاهد والهواجس عرضت أمام القائم بأمر الله، وهو على سريره وفي ساعاته الأخيرة ، ومما زاد في آلامه

معرفته أن أمور الدولة ستؤول تلقائياً إلى ولده « المنصور بالله » الذي سميّاه على مشهد من الناس ولياً للعهد ، والمنصور لا يزال طري العود في سن الشباب ، لم تعركه الأيام ، ولم يسبق له أن تمرس على أساليب الحكم وإدارة شؤون الدولة ، أو عرف سياسة الرعية ، كما لم يتسنى له أن خاض غمار الحروب ، أو قاد الجيوش أو خبر أسرار القتال . . . فماذا يستطيع أن يفعل هذا الشاب المدليّل أمام هذا الخضم الواسع من الأحداث ؟ وأنتى له الحروج من هذه الأزمات ، ومجابهة هذه القوى العنيدة الجبيّارة التي انبيّقت من كل جهة تشن الحروب ، وتعلن العصيان مهددة منذرة ؟

ووقف المنصور صامتاً أمام سرير والده البار ، يتطلع بعطف وحنان إلى الوجه الشاحب الذي أذهب المرض المفاجىء نضرته وبهاءه ، ولم يتمالك نفسه من ذرف دمعة لم يلبث أن مسحها حتى لا يراها والده ، فتضعف ثقته به ، وتزيد من حزنه .

أجل . . . شعر المنصور في تلك اللحظات أنه خسر أبآ رحوماً ، وقلباً حنوناً أحبه حباً صادقاً ، وحنا عليه ، ورعاه ، ورباه . . . وتمثل له الماضي ، وساعات الأنس التي كان يقضيها بقربه بعيداً عن مشاغل الحروب ، ومؤتمرات السياسة ، و أحاديث القبائل ومشاكل الدولة . . . فذلك الماضي قد تلاشى رويداً رويداً ، وتبدّد كما تبدد الرياح الغمام .

صفحة من الحياة طواها الدهر إلى الأبد ، وذكريات من العمر ستعود إلى ذهنه كلما خلا إلى نفسه لقرائتها واستعرا ضها... وعاد المنصور إلى قلبه يهدىء من اضطرابه ، وإلى دموعه يمنع انسكابها ، وبين هذا وذاك أخذ يردد.

تلك مشيئة الله ، ولا مرد لقضائه . . . والحمد لله الذي جعل الموت حكماً من حكمته ، وأمراً جارياً من مشيئته ، واستأثر بالملكوت ، وأذل خلقه بالفناء . . . تبارك اسمه .

مرز تقية تكينية راسي

#### الخليفة الثالث:

اسمه «المنصور بالله » لقبه «أبو طاهر » وكان يحب أن ينادونه بإسماعيل تيمناً بجده الأكبر . ولد في الفيروان سنة ٣٠٢ وليس في المهدية كما ذكر ، تولتى الحلافة بعد وفاة والده القائم بأمر الله سنة ٣٣٤ وكان في سن الثانية والثلاثين ، مات في المنصورية سنة ١٤٣٨ فيكون قد عاش تسعة وثلاثين عاماً ، أمضى منها سبعة أعوام على مقعد الحلافة الفاطمية .

ذكر اسمه في التاريخ محاطاً بهالة من المدح والإطراء . . . وجميع المؤرخين اتفقوا على أنه :

كان شاباً وسيماً ، يمتلك القوة والرجولة ، والبراعة في الفتال ، وعمليات الكر والفر ، طموحاً ، عالي الهمة ، عزيز النفس ، شعلره في الحياة الصدق والصراحة والوفاء والثقة بالنفس إلى جانب ثقافة واسعة ، وفصاحة ، وامتلاك اللغة

العربية الفصحى ، وذكر بأنه كان شاعراً رقيقاً وعالماً بالنجوم ، وخطيباً مفوهاً يرتجل الكلمات ، وعبارات الحماسة التي تقرّبه لقلوب الناس وخاصة للمحاربين ، فيسيطر على مشاعرهم ويمتلك محبتهم بفصاحته وبيانه ، وقوة منطقه "

كان يباشر الحروب بنفسه ، ويقود الجنود إلى ساحات القتال ، ويعطي الخطط الصائبة في الميادين ، ولم يعرف عنه أنه خسر معركة ، أو الهزم أمام فارس ، كما أنه لم يسمح لقائد من قواده أن يتقدم عليه ، أو يتسلم قيادة بوجوده .

لم يذكر التاريخ إلا القليل جداً عن طفولته وشبابه ، وكل مساعرف أنه عاش في كنف والله القسائم بأمر الله ، وعاصر الأحداث ، والثورات التي الدلعث في أنحاء الدولة ، فكان كثيراً ما يلح على والده بالسماح له بالحروج لحوض المعارك ، ولكن الوالد البار كان يخاف عليه من الاندفاع الشديد ، ومن الحماس الذي لا يقف عند حد ، ولهذا وقف بوجه رغباته وتطلعاته .

كتم خبر وفاة والده القائم بأمر الله عن كل الناس مدة ثلاثة أعوام ، خوفاً من ردة فعل ، وحتى لا تؤثر الصدمة على أفراد الجيش الذين كانوا يحاربون في الأقاليم الثائرة ،

ومن المؤكد أنه دفن والده في فناء القصر سرّاً ، وظلّ هو معروفاً بولي العهد مدة الثلاث أعوام المذكورة أي حتى تمّ له القضاء على ثورة الخوارج .



#### موته :

مات الحليفة الفاطمي الثالث «المنصور بالله» في سن التاسعة والثلاثين أي سنة٣٤١ه، وسبب موته ورد في جميع كتب التاريخ هكذا :

خرج الحليفة المنصور بالله للصيد مع بعض رفاقه ، فاشتد هطول الأمطار ، وهبت عليهم رياح ثلجية عاتية ، بينما كانوا في منطقة جبلية عاتية و بعيدة عن العمران ، فلم يجدوا لهم ملجأ ومات أكثر من كان معه ، أما هو فقارع الرياح وعاد إلى المنصورية وهو منهوك القوى ، واهن الجسم ، وبدلا من أن يركن إلى الراحة ، وتلقي العلاج ، دخل الحمام وكان طبيبه ه اسحاق بن سليمان » قد نهاه عن ذلك ، فلم يأخذ بنصيحته ، وكان أن اشتد عليه المرض ، وأصيب بالأرق ، فطلب طبيباً آخر فأعطاه طبيبه دواء منوماً، فكان هذا المنوم سبب موته .

هذا الخليفة المقاتل كما سمّاه التاريخ لم يمهله عمره سوى

سبعة أعوام قضاها خارج عاصمة بلاده . . . قضاها في الساحات والميادين . . . في السهول والجبال . . . في الصحارى والحزون؛ وأخيراً مات فجأة قبل أن يستطيع تنفيذ ما كان يلور في رأسه من مشاريع ، وخاصة بعد أن قضى على الثورة الكبرى . . . ثورة الحوارج . . . التي دامت قرابة عشرين عاماً ونيف . . . تلك الثورة التي لم تبق على شيء ، وباعتقادي لو ان الأجل منحه فسحة من العمر إذن لاستطاع أن يحقق للدولة الفاطمية ما لم يستطع أحد من السابقين ، أو اللاحقين للدولة الفاطمية ما لم يستطع أحد من السابقين ، أو اللاحقين والهدوء ، وعلى الأخص في مجالات العمران ، والازدهار ، فالمدوء ، وتنظيم الإدارات والجيوش . . . ولكن لربك في ذلك شأن وهو أعلم مرتبي المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو أعلى المنان وهو أعلى المنان وهو أعلى الأسلام المنان وهو ألم المنان وهو أعلى الأسلام المنان والمنان المنان والمنان والمنان المنان والمنان المنان والمنان والمنان المنان والمنان والمنان والمنان المنان والمنان والم

# الدولة الفاطمية بعد القائم بامر الله

ذكرنا في الكتاب الثاني من الموسوعة ، الكثير عن ثورة أبي يزيد مخلَّد بن كيداد الخارجي التي الدلعت في عهد الحليفة الثاني القائم بأمر الله ، وقد ذكرنا كيف دق هذا الثائر العنيد الحبَّار أبواب عاصمة الدولة الفاطمية «المهدية » وكيف أن القائم وجيوشه انتابهم اليأس والوهن بحيث لم يعد لهم القدرة على الوقوف بوجه هذا التيار الخارجي الجارف الذي الدفع قوياً يحرق كلشيء أمامه ، ولولا عملية إنقاذ لجأ إليها القائم بأمر الله في نهاية المطا ف إذن لانهارت دولته ، وذهبت طعماً لَسيوف الثائر الخارجي وجيوشه المغيرة ، وهذه العماية هي نداء الاستغاثة الذي أرسله للصنهاجيين والكتاميين ، ودعوتهما إلى تناسى ثاراتهما وأحقادهما والمبادرة السريعة إلى عقد رايات الصلح ، والسير معاً لإنقاذ الدولة قبل فوات الأوان ، فاستجاب

لازيري بن مناد » زعيم صنهاجة للنداء ، ودعا قبيلة كتامة إلى عقد الصلح وتلبية فداء الحليفة ، ثم اندفع على رأس جيوشه إلى المهدية ، وهناك دخل في معارك عديدة مع أبي يزيد ولكن تلك المعارك كانت سجالاً ، وبين مد وجزر ، وعلى العموم فإنها لم تحقق أي نصر ساحق لأي من الفريقين ، ولكنها أنقذت الدولة الفاطمية من السقوط ، ولولا هذا التدبير الأخير من قبل القائم لانتهى أمر العاصمة المهدية التي فر جميع سكانها إلا حامية اختارها الخليفة القائم ، وجعلها تحت قيادته للدفاع عن عاصمة دولته .

ومهما يكن من أمر قان ثورة الحوارج هذه لم تكن كباقي الثورات الأخرى التي العلمت في شمالي أفريقيا . . . انها الثورة التي كانت تهب مرة في جهة ، ثم تخمد لتعود إلى الظهور في منطقة أخرى وهي أشد عنفا واندفاعاً . . . والحقيقة فهذه الثورة لم يألفها أهل تلك البلاد ، لأنها من الغرابة بمكان ، فتارة تنبعث في أطراف المغرب الأقصى ، ثم لا تلبث أن تنطفىء لتهب من جديد في مناطق كتامة ، وصنهاجة . . . في القيروان أو في رقاده . . . أو في سوسة ، أو على أبواب المهدية وأخيراً في الجبال حيث القلاع والحصون والمعاقل وهكذا دواليك ، وكل هذا أوجد جواً مكفهراً مليئاً والمعاقل وهكذا دواليك ، وكل هذا أوجد جواً مكفهراً مليئاً

بالتشابك والتعقيد بالنسبة للخليفة القائم وللقواد الذين يحاربون تحت رايته ، ناهيك عن أن الأدارسة في المغرب الأقصى كانت أحوالهم غير مستقرة ، وغير مطمئنة ، فالبلاد الحاضعة لهم يتقاسمها عدد من الأمراء منهم من يوالي الفاطميين مرة ثم يعود إلى أحضان الأمويين ، فضلاً عن تحركات الزناتيين ، وثورتهم المعادية التي اندلعت بقيادة « محمد بن خزر » وهي في الحقيقة كانت تشكل سنداً أو رديفاً لثورة الخوارج ودرعاً لها ، وأهم من كل ما ذكرناه هو أن ذلك الوضع كان يُعتم على عدد كبير من جنود الكتاميين والصنهاجيين البقاء في المدن الرئيسية للحفاظ عليها من الغارات والهجمات ، ولعلَّ كل هذا كان من الحطط المدبرة التي سهر عليها ونفذها بدقة وعناية الأمويون في الأنكالس ﴿ يُرْضُونُ السُّونُ الْعُلَاثُ لَكُونُ الْعُلَاثُ لَكُونُ السَّالِينَ

وجملة القول كان شمالي أفريقيا ، أو البلاد التي تحكمها الدولة الفاطمية في ذلك العهد كالأتون تغلي مراجله ، فليس فيها منطقة أو جهة تنعم بالهدوء والاستقرار حتى المهدية عاصمة اللولة كانت واقعة تحت الحصار ، ومهددة بالسقوط . . . ويذكر التاريخ : أن القائم بأمر الله مات وعاصمة دولته معلوقة ، وإذا لم يكن الأمر كما ذكر ، فعلى الأقل كانت جيوش أبو يزيد على مقربة منها ، وكان بالإضافة إلى ذلك

بإمكان أبو يزيد احتلالها بسهولة ولكن حتى الآن لم يذكر التاريخ سبباً لتقاعس خطأ التاريخ سبباً لتقاعس خطأ عسكرياً وقع فيه وارتكبه هذا الثائر العنيد .

ومما يجب أن يذكر بان ذلك حرّك الحليفة المنصور بالله على الخروج بنفسه لمباشرة القتال حاملا صفة «ولي العهد» معلناً بأن خروجه وتسلمه شؤون التميادة تمَّ بأمر الخليفة القائم بأمر الله ، فعاهد الله والشعب ألاً يعود إلى عاصمة بلاده المهدية إلاَّ بعد أن يستأصل البياءِ العضال ، والمعروف عنه انه اختار لمعاونته اقوى المحاريين والقواد من كتامة وصنهاجة ، فنظَّمهم في ألوية ، وكتائب وقسَّلمهم إلى فرق ، وأقام عليهم القواد الشباب المتحملين اللدين يتكلون بالمعنوية والإيمان والثقة ، وكان إقدامه على تسلم التميادة باعثاً لإذ كاء الحماسة في صفوف الحند الذين أكبروا شجاعته وإقدامه ، ومن جهة ثانية فقد ترك لزيري بن مناد مهمة التصدي لحرب الزناتيين ، وإطفاء لهيب ثورتهم الكبرى في المغرب الأقصى ، وهكذا انقسم الجيش الفاطمي الواحد إلى جيشين ، وبدأت العمليات العسكرية على نطاق واسع وخاصة لدى جيش المنصور الذي طبق وأوجد الأيماليب الحديثة في العمليات العسكرية ، وحضٌّ على النظام ، والطاعة ، وتنفيذ الخطط الحربية بدقة ، كما

منع الفوضى ، والاستقلال بالرأي لدى القوّاد ، وحار ب الأساليب العشائرية القديمة التي كانت سائدة ، والتي كانت سبب تراجع الجيوش الفاطمية في بعض المعارك ، فالمنصور المحارب الجريء أدرك منذ اللحظة الأولى أن الجيوش الفاطمية لا يمكن لها تحقيق أي انتصار ، او احراز أي تقدم في الميادين لاً بعد أن تنزع عن الجيش الصفات القبيلية ، وأساليب القتال القديمة . . . ومن هنا انطلق إلى تنظيم جيشه وتقسيمه إلى كتائب للهجوم ، وأخرى للدفاع ، وبعضها للاستطلاع ، واضعاً نصب عينيه نظام الجيوش المتحضرة الحديثة المحاربة ، وكل هذا كان يقابله جيش للعدو تسيطر عليه روح الفوضي والعشائرية ، والإقليمية ، فلا خطط عسكرية محكمة ، ولا نظام ، ولا طاعة ، لا كتائب ، ولا ألوية ، ولا قواد مسؤولين ، بل جيش كثيف من عناصر مختلفة يؤلف بينها حب الغزو والنهب والاستيلاء على المغانم والأسلاب . . . جيش يأتمر بأمر رجل واحد مهمته السيطرة على البلدان ، وتسلُّم الزعامة ، وقتل الآمنين ، والسرقة والنهب ، والعيث فساداً في كل مكان ، وهذا ما سهـّـل اندحاره في المعارك ، وتبديد شمله .

### المعركة الاولى

كان أبا يزيد الخارجي قد اتخذ من مدينة ﴿ القيروان ﴿ عاصمة لدولته ، فجعلها قاعدة حربية أو ميداناً للتعبئة والتدريب يغير منها على المدن والقرى الأخرى في المغرب الأوسط ، وسبق أن ذكرنا أنه احتلها في عهد الحليفة القائم بأمر الله ، أما مكان إقامته فكان في رقيادة التي تبعد عن القيروان أربعة أميال ، ولعله استطاب الإقامة في هذه البلدة الصغيرة ، الجمياة ذات البساتين النصرة ، والمياه العدبة ، والهواء العليل ، وقد ذكر بأنه ليس هناك أعادل من مناخها ولا أطيب تربة منها ، أما جيوشه الجرّارة فقد أعدّ لها خياماً وسرادق خارج أسوار المدينة وذلك لصيانتها من الوقوع تحت الحصار ، وكان أبا يزبد وهو في مقره يعتبر بأن الدولة الفاطمية أصبحت في حكم المنتهية ، وانه سوف لا يقوم لها قائمة بعد الان ، وكان استخفافه بارزأ عندما غلم باستلام المنصور بالله قيادة الجيوش الفاطمية ، فشك في نجاحه في المكان الذي فشل فيه والده ، وهكذا استسلم للراحة وللأمان ، واكتفى بإرسال الإمدادات إلى الزناتيين ، وإقامة الاتصال بهم ، أو توحيد الأهداف ومرامي القتال، وقد ذكرنا أن الزناتيين كانوا يقاتلون «زيري بن مناد» أمير صنهاجة في أطراف المغرب الأقصى ، ولم يكن يدور بخلده أن المنصور بالله قد أعد حملة كبرى من فرسان كتامة وصنهاجة للانقضاض عليه ، وأخذه على حين غرة .

وكنيًّا ذكرنا أن المنصور أدخل في حسابه وجود هذا الجيش الكثيف الجرّار المخيم في ضواحي القيروان ، فإن هزيمة مثلهذا الجيش قد لا تم بسرعة إلا إذا فوجيء بجيش منظم يقوم بعملية حربية خاطفة مفاحأة تهدد كيانه ، وتسد عليه منافذ الهرب ، أو التأهب للمعركة ، وبالفعل ظل المنصور مدة تقارب من الثلاثة أشهر ، وهو يعد هذا الجيش ويرتبه ويمرنه على أساليب الفتال الحديثة ، وعلى الانقضاض دونما رحمة ، وعندما تم له ذلك كتم أمر خطته حتى عن المقربين وانطلق من المهدية باتجاه القيروان في وقت غروب الشمس ، وعند آخر الليل وصلت طلائع جيشه إلى مشارف المدينة ، فأعطى أوامره بأن ينال الجنود قسطاً منااراحة، وأن يتزودوا بكل ما يحتاجونه استعداداً لمعركة تدوم طيلة النهار، ثم أعطى أوامره لهذا الجيش بالانقضاض على جيش أبي يزيد ، وكان

هذا الجيش يستسلم إلى النوم غير حاسب أي حساب لما تخبثه له الأيام . . . كان يحلم بأن النصر قد تحقق أو كاد ، فلم يشعر إلا والخيول المغيرة تنقض على المخيمات لتدوس بحوافرها الناثمين ، واشتعلت النيران بالمخيمات ، وبينما كان جنود الخوارج ينفضون عن جفونهم غبار الرقاد، وينهضون لإطفاء النيران ، حتى أن بعضهم لم يتمكن من النهوض أو الحروج للوقوف بوجه الجيوش التي تدك معاقلهم . . . أما أبو يزيد فكان في رقادة يغط في نومه غير حاسب أي حساب لمثل هذه المفاجأة الغريبة ، فالأحيار كانت تأتي إليه بأن المنصور في المهدية بقرب والده القائم، وأنهما عاجزان عن القيام بأي عمل عسكري خاصة وكيس للبيهما سؤى حامية صغيرة أعداها للدفاع عن المدينة .

أجل . . . انقضت جيوش المنصور على خيام جيش أبي يزيد المنتشرة في سهول القيروان . . . انقضت كالعقبان ، وكالبرق الخاطف ، فداست الخيول المغيرة بحوافرها الجئث التي كان أكثرها على فراش النوم ، وتلاعبت السيوف في تلك الرؤوس المستسلمة للراحة وللاطمئنان ، وبعضهم ذهب طعماً للنيران ، بينما الفرق الأخرى من جيش المنصور رابطت في الأطراف ، وسدت منافذ الهرب ، وفي ظرف ساعة

أو ساعتين تحولت تلك السهول إلى بركة من دماء الخوارج ، فكنت لا تسمع سوى أنين الجرحى ، ولا ترى إلا الجئث والرؤوس ملقاة على الأرض . . . وخرج أبو يزيد من مخبأه مع حامية رقادة ، وقصده إنقاذ الموقف ، والتصدي للمغيرين ، ولكن المنصور أعد قوة خصصها لملاقاته على أبواب المدينة الجميلة . ولما رأى أن زمام الأمر قد أفلت من يده ، أسلم ساقيه للريح ، وولتى هارباً مع بعض قواده ، وأركان حربه ، وجعل وجهة سيره «سوسة » المدينة الواقعة على ساحل البحر الأبيض المتوسط ، وكان قد احتلها ورفع أعلامه على شرفات مبانيها .

هذه المعركة التي انجلت قرب الظهيرة تحدث عنها المؤرخون وقد وصفها بعضهم بأنها من المعارك الحالدة في تاريخ المغرب ، فهي التي فتحت صفحة من اليأس والهروب في حياة أبي يزيد ، وجعلته في حالة من القلق والارتباك ، لا سيما وأن ضحايا جنوده في معركة القيروان قدر عددها بما يقارب من الأربعين ألفاً .

أما المنصور فإنه دخل القيروان ورقادة ، وأمّن أهلهما ، وقبض على كل أعوان أبي يزيد، وأقام يعيد تنظيم جيوشه ، ويوزع الأسلحة والحيول والعتاد التي غنمها على الجيش الظافر . . . استعداداً للمعارك المقبلة .

### أصداء الانتصارات

عمّت أخبار معركة القيروان عموم أنحاء أفريقيا الشمالية بسرعة ، وتناقل الناس أخبار الانتصار السريع الذي حققه المنصور ، فعم الفرح والغيطة أوساط كتامة وصنهاجة ، وبالعكس أوجد حالة مل الهلع والحوف لدى الزناتيين ، ومن يسير بركابهم ، بينما هرع الفريق المتردد الذي اتخذ خطة الحياد من الأحداث إلى الانضمام إلى الخليفة المنصور ، وإعلان الولاء والطاعة له ، أما «زيري بن مناد » زعيم صنهاجة وقائدها ، وكنا ذكرنا أنه يخوض حرباً مريرة ضد الزناتيين ومن يعاونهم من الأدارسة في المغرب الأقصى ، فقد تلقى أخبار المعركة بسرور بالغ مما بعث فيه المعنويات ، والشجاعة ، والأمل ، والرجاء بالانتصار الأخير .

وبالنسبة للمحرب بين صنهاجة وزناتة فإنها كانت حرب سجال طوياة الأمدأو قل حرب ما يسمى بالكر والفر، والدليل

أنه لم يستطع أي من الفريقين تحقيق أي نصر حاسم مضافاً إلى كل ذلك أنها الحرب التي أنهكت خزانة الدولتين الفاطمية والأموية ، وأوردتهما مورد الإفلاس بسبب ما استنزفته من اموال ونفقات .

ومهما يكن من أمر ، فإن بلاد الأدارسة في المغرب الأقصى ، كانت منقسمة على نفسها ويحكمها أفراد من هذه الأسرة خضع أكثرهم لنفوذ الأيوبيين ، بعد أن ساءت أحوال الدولة الفاطمية ، ولم يكن « زيري بن مناد » بقادر على التحكم فيهم ، أو فرض سيطرته عليهم لأنهم كانوا يعيشون حياة غير مستقرة تخضع للظروف وللمفاجئات ،أو بلغة أصح لميزان السعود والنحوس ، فهم كارة بين أيدي الفاطميين يرفعون أعلامهم ، وينادون باسمهم ، وتارة تحت سلطة الأمويين يرفعون شعاراتهم ، ويتلقون المساعـــدات منهم ولكن واقع الأحوال يدل على أن ذلك الوضع لم يكن مقدراً له الاستمرار طويلاً خاصة ، وأن ظهور المنصور بهذه القوة العسكرية الجبَّارة فجأة ً قلب الموازين،وأدخل الرعب والرهبة إلى قلوب الأدارسة ، وجعلهم يحسبون للمستقبل ولعلاقاتهم مع الفاطميين ألف حساب ، وليس غريباً بعد ذلك أن يبادر بعضهم إلى الاتصال سراً بالفاطميين ، وإعلان الندم ، والمطالبة بالإسراع

بتخليصهم من حالتهم التي يعيشونها ، مضافاً إلى تعبيرهم عن البقاء على الطاعة والولاء ، والاستعداد للأخذ بمبدأ الحرب والمساعدة والقتال .



## تدابير منصورية في سقلية

هذه الجزيرة الكبرى المهمة ، التي عرفت في التاريخ بأنها إحدى قواعد الأمبراطورية الرومانية ، والتي اشتهرت بأنها ظلّت تحت حكم الرومان حتى فتحها الأغالبة سنة٢١٢ه على يد «أسد بن الفرات » قاضي القيروان ، وذلك بعهد المأمون العباسي ، ويذكر التاريخ أن أسداً فتحها بجيش قدر عدده بتسمعائة فارس ، وعشرة آلاف رجل . . . هذه الجزيرة التي تعتبر أهم جزر البحر الأبيض المتوسط ، والتي وصفت بكثرة خيراتها ومناخها وجمالها وبعدد مدنها الثلاثة والعشرون ، وبحصونها ، وقلاعها ، وجبالها ، وبعاصمتها «بلو » .

هذه الجزيرة بعد وفاة الخليفة الفاطمي الثاني القائم بأمر الله حادت لتنفض عن جفونها غبار الهدوء والاستقرار ، فالعناصر والطوائف المختلفة فيها أخذت تتأهب ، وتعد نفسها للثورة ، وخاصة بعد الأنباء التي تسربت إلى مجتمعاتها عن ضعف الدولة الفاطمية ، وقيام الثورات العنيفة في جميع أنحاء الدولة ، ولم تشغل الحروب العنيفة المنصور بالله عن التفكير بصقلية ، وإعطائها ما تستحقه من اهتمام ، وكنا ذكرنا في الجزئين السابقين من الموسوعة بأن الحليفة الأول عبيد الله المهدي قد سن لهذه الجزيرة ذات الأهمية الحربية نظاماً يقضي بأن يكون إلى جانب واليها ، وبصورة دائمة جيش احتلال قوي يدفع الأخطار عند اللزوم ، ويثبت دعائم الأمن ، ويقضي على المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش المؤامرات ، والحركات التوريق أي أن يكون هذا الجيش فيه أخطاراً تهدده .

وعلم المنصور بكل ما يجري في الجزيرة بل علم أن الآيادي الأموية امتدت إلى القاعدة البحرية الفاطمية تبذل الأموال ، وتغري المواطنين بإعلان الثورة وطلب الاستقلال ، من هنا كان لا بد للخليفة المسؤول من اتخاذ تدابير جديدة ، وكان أن عين «الحسين بن علي الكلبي » حاكماً للجزيرة ، وأميراً للبحر وللأسطول ، وزوده بكافة الصلاحيات ، والإمكانيات ، وهذا القائد الكتامي المجرب المخلص للفاطميين ، كان إلى جانب إخلاصه قائداً بحرياً عظيماً مدرباً ، وخبيراً بحروب

البحر ، وبقيادة الأساطيل ، فجاء إلى الجزيرة ، واتخذ مكانه فيها بقوة ، وكان بالإضافة إلى كل ما ذكرناه قد استحصل من المنصور على أمر بمهاجمة الجزء الغربي من البلدان الرومانية الواقعة على شواطىء البحر الأبيض المتوسط".

ومن الجحدير بالذكر أن الحسن ما كاد يتسلم مركزه في القاعدة المذكورة حتى اندلع نزاعاً طائفياً دينياً في الجزيرة بين المسلمين والمسيحيين ، وتفاقم النزاع إلى اشتباكات مسلحة بين الطرفين كان يسقط من جِرائها أعداداً كثيرة من الضحايا ، ولمنَّا كان المسلمون قد سيطروا على الموقف فإن المسيحيين اغتنموا الفرصة ، فأرسلواً وفداً من رجال الدين إلى روما والقسطنطينية ، فاتصلوا بأباطرة الدولة البيزنطية ، وأطلعوهم على ما يلقونه ، ويتعرضون إليه من الضغط الإسلامي ، كما أنهم ذكروا لهم أن الحاكم الفاطمي متحيز للمسملين ، وأن جنوده يعاونون الأهالي المسلمين، ويتحيزون لهم ، وبالفعل استجاب الأمبراطور قسطنطين الثامن لنداء رجال الدين ، وأمر بتجهيز حملة بحرية قوية ، والذهاب إلى الجزيرة باسم حماية المسيحيين ، فتصدّى لها الكلبي ، ودارت معركة بحرية على الشواطىء بين الأسطولين ، تمكن في نهايتها الكلبي من إحراز النصر . وإغراق أكثر السفن الرومانية قبل أن تتمكن من إنزال جيوشها على الشاطىء ، وهكذا أرغم الأمبراطور على طلب الصلح ، فقبل الحسن ، ووقعت معاهدة لم تستمر طويلاً ، وقد علم بأن الدولة الفاطمية غنمت مبالغ كبرى من الأموال فدية للأسرى الروم الذين وقعوا في قبضة الفاطميين مما كان له أكبر الفوائد .

ومن جهة ثانية فإن الكابي لم يتوقف عن حرب الروم خاصة بعد أن نقضوا المعاهدة ، فكان يوجه أسطوله من حين لآخر إلى الإغارة على مدن جنوب إيطاليا ، وكان يسير من نصر إلى نصر خاصة في معاركه مع أباطرة الدولة الرومانية الشرقية الذين اشتركوا أيضاً بالمعارك افتصاراً لإخوانهم الغربيين، وفي ذلك الوقت أيضاً رتحكن الحنين من إخضاع «قاورية » وإعادتها إلى الحكم الفاطمي .

ومهما يكن من أمر فإن خطة الأمبراطور الثامن قسطنطين كانت تهدف إلى تحقيق انتصارات في المغرب تعادل الانتصارات التي حققها في المشرق على العباسيين والحمدانيين ، ولكنه اصطدم بوجود الأسطول الفاطمي الكبير الذي كان يقوده الحسن الكلبي ، وسهره ، ويقظته ، واستعداده ، وخبرته بفنون القتال البحري ، وكل هذا أحبط مساعيه ، وجعله في شك من تحقيق أي انتصار في صقلية .

وجملة القول فإن تعيين الكلبي حاكماً على صقلية كان اختياراً موفقاً بحيث اقترنت انتصاراته بانتصارات المنصور ، وجعلت الدولة الفاطمية تستعيد سمعتها ، وقوتها، ومعنوياتها في عهد المنصور ، وفي عهد ولده الحليفة الرابع المعز لدين الله .



### المنصور والاحداث العانلية

مصادر تاريخية عديدة ذكرت بأن المنصور بالله قبل خروجه من المهدية لقتال الخوارج بث العيون والأرصاد ، وأوكل إليهم مراقبة تحركات أبناء عمه «عبيد الله المهدي » الحليفة الفاطمي الأول عروبيذا يقوي الدليل على أن أحفاد المهدي كانوا يعتقدون بأن الخلافة قد اغتصبت منهم بعد وفاة والدهم عبيد الله ، وأنهم أحق بها من القائم وأولاده ، لهذا كانت تحركاتهم ترتدي طابع تألبب الناس على المنصور ، واتهام والده القائم بأمر الله بأنه اغتصب حقهم . . . كل هذا يؤكد بأن المنصور كان يخوض حرباً داخلية أشد وأدهى من حرب الخوارج . . . إنها الحرب بين أولاد العمومة ، أو أبناء الأسرة الواحدة التي تضافرت جميع القوى على التصدي لها ، وتعكير صفوً حياتها ، ومهما يكن من أمر فإن مثل هذه

الوقائع التاريخية تعطي الدليل على ما قد سبق وذكرناه في كتابنا الأول عن المهدي ، واعتباره حسب رأي بعض الجهات وصياً على القائم ومهمته تسليم الحلافة لصاحبها الشرعي وعدم حصرها في أولاده .



#### معارك سوسة

ذكر التاريخ : بأن معركة سوسة ، أو بلغة أصح معارك سوسة بين الخليفة المنصور بالله ، وبين الخوارج كانت طويلة الأمد ، ومريرة ، وقاسية ، وأنهـــا دامت أكثر من عـــام بین کر وفر ، وخمود وهیوب ، فهذه المعارك كانت تهمد وتهب ، ثم تتجدد ، وكلما حاول المنصور حسم الموقف جاءت قوى جديدة من الأقاليم الأخرى لتحارب الفاطميين ، وتشارك في الواجب الديني المقدس الذي يدعو إليه أبو يزيد ، ولم يستطع المنصور بالرغم من تفوقه في ميادين القتال ، وسيطرته على الأجواء في كل معركة يخوضها أن يضع حداً نهائياً للأساليب الثعلبية التي كان يتبعها خصمه بالتراجع حيناً ، والجلوس وراء الأسوار حيناً آخر ، وخاصة عندما يرى تفوق خصمه عليه ، ودلائل خسارته للمعركة ، وبعد هذا يعود من جديد إلى الهجوم بطرميقة أعنف ، وأخيراً ضاق صدر المنصور ، وأدرك أنَّ الأمر طال ، وأن البقاء على هذا الوضع معناه الدمار

بعينه ، فهذه المعارك الاستنزافية من شأنها أن تحطم الآمال والرجاء ، وتشغل الدولة الفاطمية فترة طويلة بمعارك جانبية تهدر قواها وإمكانياتها ، ثم تجعل الجيش في خاتمة المطاف في حالة من الملل واليأس ، ومن جهة ثانية فإن أبه يزيد شعر هو أيضاً بأن التذمر قد بدأ يتسرب إلى صفوف قواده وجنوده من هذه الحالة التي هي ليست حرباً ولا سلماً ، وهذا ما دعاه إلى وضع خطة حربية جديدة ضمنها خدعة اعتقد بأنها تكفل له النصر الحاسم ، فقسم جيشه إلى قسمين : قسم أوكل إليه مباغتة جيش المنصور بهجمة ثأن كما جرى في القيروان ، وقسم ثان أمره بالزحف إلى القيروان واقتحامها ، وقطع الطريق على المنصور ، وبهذا يكون قا. وضعه في كمين لا يستطيع الحروج منه ، أو جعله ضمن كماشة تطبق عليه شم تضيق رويداً رويداً بحيث لا يستطيع الإفلات ، وبعد أن أعد" للأمر عدته أمر جيشه بالهجوم على حين غرة ، ولكن المنصور المتيقظ ، والقائد الذي أعد" لكل أمر عدته استقبل هذا الجيش المندفع بالرماح وبالسيوف ، وفي خلال ساعات جعله يتخذ خطة الدفاع بدل الهجوم . . . وانتهى به الأمر أخيراً إلى التفتيش عن طريق للفرار ، وللعودة إلى مدينة سوسة ، وفاته أن المنصور في تلك اللحظات قد أمر أسطوله المرابط في المهدية بالتوجه إلى سوسة وإنزال جيوش الصقالبة فيها واحتلالها ، وهكذا لم يجد جنوده في آخر المطاف بدأ من الهرب باتجاه البراري والقفار ، أما الجيش الذاهب إلى القبروان فقد تلقته حراب المنصور وأعملت فيه طعناً وذبحاً وكان في تلك الساعات يشكو من التعب ومشاق السفر وطول المسافة ، ويذكر التاريخ أن هذا الجيش لم يستطع الصمود وذهب أكثره ضحية الجهل بالحطط الحربية ، أما الباقي فقد ركن إلى الفرار مفضلاً الذل والعار على الموت في الميادين .

وفي نهاية الشوط لم يعرف أي شيء عن مصير أبو يزيد ، وكلما ذكر أنه هرب مع من سلم من رجاله ، واتخذ طريق الجبال ، ولكن الخليفة المنصور وكان يدرك أن بقاء أبو يزيد حيثاً معناه بقاء الأفعى تسرح وتمرح ثم تعود إلى الظهور عند ظهور الفرصة السائحة ، ولهذا قرر اللحاق به بعد أن يعيد تنظيم جيوشه ، وبعد أن يخلع على المدن والقرى التي عانت من الحروب الدمار والهجرة حياتها واستقرارها وهدوءها ، وفي الحقيقة لم يكن راضياً تمام الرضى عن كل ما حققه ما دام أبا يزيد حياً يرزق .

ومهما يكن من أمر فإن معارك سوسة فتحت صفحة ناصعة في تاريخ الحروب وقربت محبة المنصور إلى قلوب الجيش والشعب ، وجعلت أكثر الناس تعتقد بأنها بداية النهاية بالنسبة لأبي يزيد الثائر العنيد الذي شغل الدولة الفاطمية قرابة عشرين عاماً ، فحرمها من الهدوء والاستقرار ، وهددها بالدمار وكاد يقضي عليها لو خطيئاته العسكرية التي ارتكبها ولولا مظالم كان جيشه يقترفها في الأقاليم ، من تعديات على الآمنين ، وسلبهم أموالهم ، ومتاعهم وكل هسذا جعام في نهاية المطاف يلاقي مصيره الأسود .



### حرب القلاع والحصون

أجل . . . لقد نجح المنصور في دك قوى الحوارج ، وتمزيق قواهم إرباً إرباً في معركة سوسة الأخيرة ، فدبّ الذعر ني باقي القوات الثائرة التي كانت تتمركز في بعض المناطق والمادن ، وركنت إلى الفرال ملتحقة بأبي يزيد ، وبعضها قاء تفرَّق عنه مؤثراً الفرار على حرب غير مأمونة النتائج. . . أمَّا أبو يزيد فارتد مع نفر من صحبه كما ذكرنا إلى شعب الحبال حيث المعاقل والحصون والقلاع ، فبسط سلطانه ، وسيطرته عليها ، وهي الجبال الموازية للساحل أو الجبال الداخلية التي تمتد حتى منطقة النجود العليا ، بحيث تبدو أكثر ارتفاعاً ، وتعقيداً ، وتكثر على مقربة منها الأراضي الصخرية الجرداء ، والكثبان الرملية ، والأودية الحافة ، والهضاب الصخرية العسيرة المسالك .

لقد التجأ أبو يزيد إلى قلب تلك المنطقة المنعزلة ، وأقام في

إحدى القلاع الحصينة التي عرفت فيما بعد بقلعة «أبي يزيد » او قلعة كتامة فكان يصدر منها أوامره ، ويعبىء قواته ويرسل جيوشه لقطع الطرقات، والقيام بأعمال التخريب ، وكأن شيئاً لم يحدث له ، وكل هذا حفز المنصور على اللحاق به إلى تلك المنطقة والبدء بأعمال الحرب المعروفة بحرب القلاع والحصون .

أجل . . . من قلعة إلى قلعة ، ومن حصن إلى حصن . . . من جبل إلى وادي ، بل من قمة إلى قمة ، تلك هي الحرب الجديدة التي فرضت على المنصورِ ، وأراد الأعداء له أن يخوضها أخيراً بعد تلك الانتصارات الحاسمة ، والحقيقة فإنم حرباً غريبة لم يألفها من قبل أحد من القواد ، فكم هي شاقة وعسيرة مهاجمة الحصون والقلاع المحصنة فات الباب الواحد المغلق ، والأسوار المحصنة المعدة للدفاع ، ولمرابطة المحاربين ، بحيث تتحكم سهامهم بصدور المغيرين والفاتحين في عصر لم تكن فيه متوفرة آلات التدمير ، ووسائل خرق الأسوار ، فأبو يزيد وزّع قواته التي كتب لها النجاة في معارك سوسه والقيروان وراء الحصون والقلاع والمعاقل الواقعة في مناطق كتامة ، وأمرها بالمرابطة والدفاع حتى الموت. أمَّا المنصور فبعد دراسة شاملة للمنطقة وجد أن القضاء على أبي يزيد سوف لا يتم بسرعة ، وأنه لا بد من استعمال النفس الطويل ، والصبر ، وخرج أخيراً بنتيجة تقضي بفرض حصار محكم على هذه القلاع ، ومنع وصول أية إمدادات غذائية لها ، مما يضطر المرابطين فيها أخيراً إلى الاستسلام دونما قتال الواحدة بعد الأخرى ، وكل هذا كليف المنصور الجهود الكبيرة ، والوقت الطويل ، وقيل ان خطته تلك استغرق تنفيذها ستة اشهر .



# المعركة الحاسمة ومقتل أبا يزيد

وهكذا أخذت القلاع والحصون تستسلم الواحدة بعد الأخرى ، وبعضهم نزل عن الأسوار وخاض حرباً خاسرة ، وبعد أن تم للمنصور إخضاع كافة القلاع زحف على رأس قوة هجومية إلى قلعة أبي يزيد فطوقها وأنذر ابا يزيد بالاستسلام أو الخروج للقتال .

ولكن أبو يزيد رد على الإندار بالاعتصام أولاً ، وهو في حالة وأخيراً بالنزول مع رجاله إلى ساحة القتال ، وهو في حالة من اليأس وفقدان الأمل ، فتلقاه المنصور ، ودارت بينهما رحى معركة جرح في نهايتها أبو يزيد جرحاً بليغاً في كتفه ، فترك الميدان ، وأركن إلى الفرار باتجاه الصحراء ، فلم يشأ المنصور أن يتبعه جرياً على عادته بأن لا يتبع مهزوماً ، وتركه المنصور أن يتبعه جرياً على عادته بأن لا يتبع مهزوماً ، وتركه حتى ثاني يوم حيث أرسل بعض رجاله وراءه ، فتتبعوه في

الصحراء وقبضوا عليه مختبئاً في أحدى المغاور، وبعد أن أحضروه إلى المنصور، أمر بتقييده بالحديد، وعاد به إلى المهدية تنفيذاً لقسمه بأن لا يعود إليها إلا ومعه رأس الرجل الذي أضرم نار الفتنة في كل جهة من أرجاء الدولة الفاطمية، وكاد يزعزع أركانها، ويدمر قواها ومواردها.

وأخيراً: اتفق المؤرخون على أن المنصور بالله أمر بإعدام أبا يزيد ثم سلخوه ، وحشوا جلده قطناً ، وصلبوه لمدة عام على باب المهدية الجنوبي ، وفي المكان الذي دقه برمحه ، وكان ذلك سنة ٣٣٩٩ .

وهكذا عاد المنصور الظافر إلى قاعدة ملكه ليعلن للناس عن وفاة والده القائم بأمر الله شم ينتقل بعد ذلك إلى المنصورية » وهي العاصمة الجديدة التي أمر ببنائها ، واستعاض بها عن المهدية ، ولكن كل هذا لم يكن ليثنيه عن التفكير في المغرب الأقصى خاصة بعد أن تصاعد النفوذ الأموي في أرجائه ، وأخذ يزداد يوماً بعد يوم ، فاحتلال «حليليت» وبعدها «سبتة» معناه استملاك المفتاح لمنطقة المجاز ، أو مركز الانطلاق الرئيسي لبلدان أخرى .

ولا تبد من القول بأنه في ذلك الوقت كان أبناء البوري ابن موسى بن العافية قد ظفروا بميسور القائد ، وبعبد الله بن بكتّار اليغرني وكلاهما من القواد الفاطميين البارزين، فقتلوهما، وحملوا رأسيهما إلى قرطبة سنة ٣٣٩ه، كما أن فتوح بن الخير بن محمد بن خزر كبير أمراء زناتة قد أخذ وجوه وهران وتاهرت إلى قرطبة لإعلان الولاء للأمويين ، وكانوا يحملون بعض الرؤوس من قواد الفاطميين .

هذه الأحداث جعلت المنصور في قلق دائم ، وفكر في تلك الساعات بأنه لا بد من اتخاذ التدابير والحطوات للزحف إلى المغرب والانضمام إلى الصنهاجيين ، وإنهاء الحرب الطويلة ، ولكن العمر لم يمهله ، فمات قبل أن يتمكن من تنفيذ برنامجه كاملاً ، وبعيد أجزاء دولته ، الفاطمية المنفصلة .

مراحمة تنافعة فرطن إسدوى

#### فضل بن کیداد

بعد عام من وفاة أبي يزيد قام ولده الأصغر « فضل » فدعا من جديد إلى الثورة ، وكأن لم يكفه المائتي ألف مقاتل التي ذهبت ضحية ثورة والده ، فتمكن من التأثير على بعض المعارضين والناقمين من قبيلة زناتة ومن البربر ، فاندفع على رأسهم يحتل المدن والقري في منطقة كتامة ، راغباً بذلك إعادة سيرة والده ، والاصطلاع بدوره ، ولكن الخليفة المنصور رأى أن هذه الحركة لا تستحق الاهتمام الزائد ، فأرسل ولي عهده المعز لدين الله وكان له من العمر سبعة عشر فأرسل ولي عهده المعز لدين الله وكان له من العمر سبعة عشر عاماً ، على رأس فرقة من الجند ، فتمكن من قتله في المعركة الأولى ، وبموته ختمت حياة هذه الأسرة الكيدادية الحارجية ، وطويت صفحتها وشعاراتها إلى الأبد .

والحقيقة فإن التاريخ سجل على صفحاته وبأحرف من الفخار انتصاراث المنصور الفاطمي وسيبقى هذا التاريخ ناطقاً بمزاياه ، وعبقريته ، وشخصيته الفذة .

# شخصية المنصور العجيبة

في الحقيقة إن جوانب كثيرة في تاريخ الفاطميين ستظل غير مفهومة عملياً ، بل ستظل مغلقة لدينا ما دمنا نهمل دراسة حقيقة وأوضاع العصر الذي نشأ فيه هؤلاء الحلفاء والمبادىء التي تبنوها ، وأرادوا تعميمها على المجتمع .

فهناك ولا مجال للريب بذلك عبقريات ، ومواهب ، وأفكار سبقت عصرها وتقدمت الزمن ، وأن الواجب العلمي يقضي علينا أن نشير إليها . فالإبداع في أي مجال لا تكون له أية قيمة أو مكان إلا إذا بالغ في التعبير عن روح العصر ، أو اهتدى إلى استخلاص الطريق السوي بعيداً عن البلبلة والاضطراب .

فالقول: بأن إنساناً عبقرياً موهوباً ، وأن عبقريته وموهبته

شيئاً قائماً بذاته لا ارتباط له بما يحيط به من مشاكل وأحداث يكون بمثابة الحكم على الإنسان بالجنون ، لان كل عبقرية أو موهبة لا تكون ذات قيمة إلا إذا عبرت عن روح العصر الذي نمت فيه .

ومن هنا نجد أن عظماء الإنسانية سواء أكانوا أنبياء ، أو رجال فكر ، أو قادة شعوب يظهرون في عصور الاضطراب الفكري عندما تختلط السبل ، وتتضارب المفاهيم ، ويتكاثر دعاة الهداية الزائفة أو غربان الضلال ، إذن فليست العبقرية متأتية من العدم أو المصدر المطعم بأفكار غريبة شاذة قد لا تختلف في أساسها عن تلك التي تصدر عن الهذيان ، ولكن العبقرية الحقة ، أو المعجرة الإنسانية هي في دراسة واقع العبقرية الحقة ، أو المعجرة الإنسانية هي في دراسة واقع العبر ، والاهتداء إلى روحه والتوفيق في التعبير عن حاجاته .

وهذا هو السبب في أن عظماء التاريخ لا يظهرون عادة إلا بعد أن تسبقهم التحركات ، والمشاكل ، والتخبط في مجاهل الحياة ، وعندما يأتي العبقري ليمثل الوعي والنضج في سير حركة التاريخ . إذن فمجيئه يكون بناء على حاجات العصر ومتطلباته . . . من هنا فإننا عندما نضع الحليفة الفاطمي المنصور بالله أمام الواجهة التاريخية فنقول : بأن عبقريته التي برزت في ذلك العصر ، وإبداعه ، وخلقه ، لم تكن لتآم لولا حاجات ذلك الزمن ، ولولا متطلبات الدولة التي كانت تقف على شفير الهاوية .

أجل . . . لم يترك له والده القائم بأمر الله ، دولة زاهرة موطدة الأركان ناعمة البال ، بل ترك له دولة تتقاذفها الأنواء والتيارات ، وتهدد أمنها وسلامتها الثورات ، ويكفي أن نعلم أن عاصمتها كانت شبه مطوَّقة ، يقرع أبوابها الثائرون برماحهم ، ويهددونها بالسقوط المرة تلو المرة ، أضف إلى ذلك استنفاذ الموارد ، وفقدان المتطلبات ، وابتعاد الرجال ، فهبُّ المنصور من عرينه وتمفرده ، واستطاع بقوة إرادته وشجاعته أن يسحق الجصوم في الداخل والحارج في سلسلة طاحنة من الحروب المُريِّرة ألَّتي بَرَزت فيها عبقريته الحربية ، وخبرته بأساليب القتال ، والكر والفر ، وهكذا تمكن بعد سبعة أعوام من أن يوطد دعائمها ، ويخضع الثائرين لصولتها ، ويكفل لها الأمن والاستقرار والرخاء .

ولم يمد الله بعمره ، بل لم يمنحه الفرصة لتنفيذ منهاجه الذي رسمه لنفسه ولعل هذا من سوء حظ تلك الدولة . . . صحيح . . . ان ولي عهده المعز لدين الله كان طاقة من العبقرية



### مدينة المنصورية

ذكر التاريخ : بأن مهمات الحرب لم تحل دون قيام المنصور بأعمال الإنشاء والعمران ، وقد عرف عنه ولعه الشديد بالتشييد ، والزخرفة ، وتخطيط المدن ، والطرق ، وإقامة الحدائق ، والجنائل، والملاعب ، ودور العلم ، والمساجد ، وقد ذكر التاريخ أيضاً : ان المنصور قرَّر في ذلك العصر أن يستعيض عن الغاصمة المهدية ، بعاصمة أخرى تحل محلها ، وتحمل اسم الحليفة الذي خطّط لها . . . وكان اجتهاده بأن العاصمة،أية عاصمة،يجب أن تكون بعيدة عن شاطىء البحر ، وذلك لتفادي تعرضها للأخطار التي قد تنجم عن هجوم قراصنة البحر ، والمغيرين بالأساطيل وهذا ما جعله يتوجه إلى دراسة مواقع عديدة لاختيار المكان المناسب للعاصمة المرتقبة ، وكان أن وقع اختياره على موقع يسمتى « صبره » وهو على مقربة من مدينة القيروان ، وهناك وضع الحجر الأساسي لبناء العاصمة المنصورية ، ثم استعان بالمهندسين

والخبراء ، وجعل لهـــا سوراً كبيراً وخمسة أبواب هم : البـــاب القبلي ، والشرقي ، وباب زويلة ، وباب كتـــامة ، كما جعل لها باباً خامساً خاصاً بدخول الجيوش ، وخروجهم وسميَّاه «باب الفتوح » ، وبني قصر الحلافة وسميَّاه قصر « الهداية » وجلب له المياه من مكان بعيد ، وخطّط للمتنز هات، والحدائق، وللشوارع والميادين ؛كما خطط لبناء مسجد تابع للقصر ، وجلب له الرخام من مدن الروم ، كما نقل للمنصورية أسواق مدينة القيروان ، وصناعتها ، وتجارتها ، فلم يمض سوى عامين حتى ازدهرت فيها التجارة والصناعة وأصبحت تسير في مضمار التقدم ، والرقي ، والازدهار ، وانتقل إليها الأغنياء من التجاّر والصنيّاع، ورجال الأعمال ، ومن المعلوم أنها ظلَّت عاصمة الدولة الفاطمية الرسمية حتى تمَّ للمعز لدين الله الفاطمي الحليفة الرابع احتلال مصر ، وبناء القاهرة المعزية ، وعندئذ ِ زال عنها طابع العاصمة ، وتحوّلت إلى مدينة أنموذجية حديثة في كل ما في هذه الكلمة من معنى .

حُرِيعي و او لاده

مرش

#### كلمة رثاء

وأخيراً مات المنصور ، وخسرته الدولة الفاطمية ، في وقت كانت لا تزال بحاجة إليه، وإني لم أجد أبلغ من رثاء ولي العهد المعز لدين الله ، وهذا الرثاء أذيع بمنشور وزع على عموم بلدان المغرب ، ومن المفيد أن تسجله في هذه الصفحات . قال المعز لدين الله :

«الله أكبر ... الله أكبر لا إله إلا الله ... الله أكبر شأناً وأعظم سلطاناً ، وأوضح آيات وبرهاناً عن أن تنكر العقول توحيده ، أو تروم تحديده ... خالق السموات والأرض ومالكهما ومدبرهما ... الفرد الصمد ... الواحد الأحد الذي لا شريك له ولا ند ... الحالق القدير ... الرحمن الغفور ... النافذ قضاؤه ... الكائن ما يشاؤه ... المتقن كل شيء منعاً ... الموسع كل شيء رزقاً ... المحيط بكل شيء علماً ... المحيط بكل شيء علماً ... المحيط بكل شيء علماً ...

أحمده ، وأستعينه ، وأستنفره وأستهديه وأفوض إليه ، وأتوكل في كل الأمور عليه ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أنَّ محمداً خيرته من عباده ونجيه من بريته ، وصفوته من المتطهرين ، ورسوله إلى كافة العالمين ، وبعيثه بالإمامة إلى الثقلين ليبلغ حجة الرب ، ويوضح محجة الحق ، فأدى رسالة الله ، ورحم ورأف بعباد الله ، وصبر على الكبّار من مكر الكفّار ، إلى أن أدال الله للحق على الباطل ، والهدى على الأضائل. . . محمد صلَّى الله عليه وسلم أفضل الصلاة وأزكاها ﴿ وَأَكْمَلُهَا وَأَنْمَاهَا ، وأخلدها ، وأبقاها ، وعلى المهديين من عبرته الكرام الابرين الذين اختارهم للخلافة ، وارتضاهم للإمامة ، وأكد بوحيه للرسل حجتهم . وأوجب في التنزيل طاعتهم بعد تفضيله إياهم على العالمين بأبوة محمد سيد المرسلين ، وعلى أفضل الوصيين ، وعلى سيدة النساءفاطمةخامسة أصحاب الكساء صلواتاللهعليهموعلى أميري المؤمنين المهدي بالله ، والقائم بأمر الله سيدي الورى ، وإمامي الهدى ، اللذين أعلن الله بهما دعوة الحق ، وأنطق بهما الإيمان والمؤمنين ، وأقام بهما دعوة الدين ، وأزهق محقهما باطل المدعين ، وأكاذيب المتخرصين ، وقطع بسيوفهما دابر الظالمين ، صلوات الله ورحمته وبركاته ورضوانه وتحياته

عليهما . . . اللهم أخصص الإمام الفاضل ، والوصي العادل والبر الفاضل ، والغيث الوابل ذا الآيات المعجزات ، والعزائم النافذات ، الباذل نفسه الكريمة في حين الأزل والكربات ، الصابر في البأساء والضراء حتى طهير الأرض من جبابرة الأعداء . . . عبدك ووليك ونجيك وصفيك أبا الطاهر المنصور بك والمتوكل عليك ، والمفوض إليك ، العامل بما يرضيك ، ويقرب إليك ، ويزلف لديك الذي فجعتنا بفقده ، وأوحدتنا ببعده ، وأفردتنا منه ، وأوحشتنا فقبلت دعاءه ، وأجبت نداءه ، وجمعت بينه وبين أحبته في مستقر جنتك ، وسعة رحمتك .

إن القلق ، وشدة الحرق عليك إا أبتاه . . . يا سيداه . . . يا أسماعيلاه . . . يا أبا الطاهر . . . يا بحر علوم الأئمة الطاهرين الهداة المهديين ، يا بقية أبناء الرسول ، وأبناء الوصي ، والطاهرة البتول ، يا إمام الأئمة ، ومفتاح باب الرحمة ، يا سراج الهدى ، وشمس الورى ، ومجلي الطخياء . . . يا مخصوصاً من الله بتعجيل الكرامة .

عظم والله علينا المصاب بك، وحل البلاء، وعدم العزاء لفقدك ، وقصرت الألسن عن إدراك إحصاء شمائلك ، وتعداد مناقبك ، فوحق الذي اختصك بكرامته وحباك بجزيل عطائه ، وشرً فك بأبوة رسوله لولا ما أوعزت إلي به ،

وأكدته علي من القيام بحق الله ، والذب عن أمة جدك رسول الله ، واستنقاذهم من غمرة الجهالة ، وبحار الضلالة ، ومهاوي الفتن ، ومعاطب المحن ، وما تقرر عندي ، ورسخ في صدري من الجزاء بمقدار الوفاء لله ولرسوله ولأثمة الهدى ، لضربت على وجهي سائحاً في البلاد ، قالياً للمهاد ، راضياً ببلغة من الزاد إلى أن يلحقني الموت سريعاً بك ، فأفوز بقربك ورحمة ربك ، لكنني فكرت ونظرت وتدبرت فلم أر لي وجها استوجب به درجتك، واللحاق بشرفك سوى الصبر والاحتساب فتجلدت وصبارني ربي فصبرت وغلب علي اليقين فأمسكت.

إنّا لله وإنّا إليه رَّاجِعُونِ مُولِا حَوْلُ ولا قوة إلاّ بالله العلي العظيم .. والحمد لله على ما أبلى ، والشكر على ما أولى. « المعز لدين الله »

### الخليفة الشاعر

كان الحليفة الثالث المنصور بالله شاعراً يقدر الشعر ، ويتذوقه باعتباره فنا من الفنون الجميلة يجب أن يعني بها كل من نال حظا من الثقافة ورقة الشعور ودقة الإحساس ، وقد ذكر أيضاً أن بين أجداده وأحقاده القاطميين من ينظم الشعر ، ويترنم به ويجيد أوزانه وقوافيه ، وهاتين المقطوعتين التي يحلي بهما هذه الصفحات للمنصور تعبران عن شعوره ورقة عاطفته ، وعراقته بامتلاك ناصية القريض ، والفن الشعري ، والصنعة البديعية البيانية :

يقول :

تبدلت بعد الزعفران وطيبه صدا الدرع من مستحكمات السوامر ألم ترني بعث المقامة بالسرى ولين الحشايا بالخيول الضوامر

وفتيان صدق لا ضغائن بينهم يثورون ثورات الأسود الحوادر أروني فتى يغني غنائي ومشهدي إذا رهج الوادي لوقع الحـــوافر أنا الطاهر المنصور من نسل أحمد بسيفي أقد الهام تحت المغافر

ويذكر التاريخ أنه أرسل هذه المقطوعة إلى ولده المعز لدبن الله ، من المنطقة التي كان فيها يطارد أبا يزيد الحارجي :

كتابي إليك من أقصى الغروب وشوقي شليب عريض طويل أجوب القفار وأطوي الرمال وأحوب القفار وأطوي الرمال هول أريد بذاك رضاء الإله وإعزاز دولة آل الرسول إلى أن برى الله أجسامنا وكل الركاب وتاه الدليل فواغربتاه وواوحشتاه والحيل قليل قليل قليل

وقد من فضله بفتح مبين وعز جليل وعز جليل وغي كل يوم من الله لي عطاله عطاله عطاله على ما قضى فلله حمد على ما قضى وحسبي ربتي ونعام الوكيسل

في هذه المقطوعة تظهر شاعرية المنصور الوجدانية ، والرقة ، والجزالة ، والفن في اختيار الكلمات المعبرة ذات النغم المؤثر في النفس ، والموسيقى التي تتقبلها الأذن بخشوع ورهبة ، وعندما نضع في صفحات هذا الكتاب هاتين المقطوعتين لا نشك أبداً إلا أن للمنصور ولغيره من الحلفاء أيضاً مقاطع من الشعر الجيد، ولكنها ضاعت كما شاع كل أثر للفاطميين عند ما انتهت دولتهم في مصر ، وربما قبل ذلك عندما قام الصراع بين شاور وضرغام في أواخر العهد الفاطمي ، فتلك الأحداث ، والاضطرابات هي أعظم مأساة أدبية أصابت التراث الفاطمي ، والحياة الفكرية التي كانت معروفة بخصبها وازدهارها .

وهنا لا بد لنا من التساؤل عن سبب ضياع تلك الكنوز ؟ فأين شعر الشعراء المائة الذين رثوا يعقوب بن كلنّس الوزير بعهدي المعز لدين الله والعزيز بالله ، وأين ديوان ابن حيدرة العقيلي ، وأبن ديوان أبو الحسن علي بن المؤمن بن غسان الكاتب المصري وكان ديوانه كما ذكر بمجلدين ، وابن ديوان أبو الحسن بن مطير ، وديوان ابن الشحناء ، وديوان الملك الصالح بن رزيك ، وديوان القاضي الرشيد بن الزبير ، وديوان أخيه المهذب ، وديوان ابن الضيف ، وديوان ظافر الحداد ، وأبن ديوان الصوفي ابن الكيزاني ، وابن شعر بني عرام شعراء الصعيد ، وأبن شعر ابن الصياد ، وأبن شعر أولاد الكنز بأسوان ، وأبن بجموعات ابن بشرون ، وأبن شعر إسماعيل الدعياطي المعروف بابن قادوس ؟

وقد يطول بنا الأمر إذا عددنا كل شعراء الدولة الفاطمية والواقع فإن هناك جناية ارتكبها الثعالبي ، والباخرزي ، والعماد ، وابن سعيد المغربي وغيرهم من المؤرخين الذين أرادوا أن يحفظوا في كتبهم شيئاً من الشعر الفاطمي ، فعمدوا إلى عدد قليل من الأبيات ، ولم يدونوا القصيدة كاملة .

وخلاصة القول فإن ما حصلنا عليه من آثار أدبية قليلة تجعلنا نحكم على أن العصر الفاطمي كان خصباً في إنتاج الشعر ، وإنه كان يحتل المكانة الممتازة في الحياة الأدبية ، والسبب في ذلك لأن الخلفاء أنفسهم كانوا شعراء بالفطرة ، ويولون الشعر أهمية خاصة على اعتباره فناً من فنون الأدب ، يعبر عن خلجات النفس ، وعن العواطف الإنسانية بألفاظ من الرقة والكلام الموزون .



# شخصيات مغربية في خدمة الدولة الفاطمية

لا ريب في أن التنظيم الداخلي لأية دولة ، لا يسير في الدروب المستقيمة إلا بعد أن تستقر قواعد الدولة ، وتهدأ أمورها ، وتصبح في مأمن من الهجمات الحارجية ، والثورات العدوانية ، والانتفاضات الداخلية ، وهذا التنظيم يبدأ في وضع الأسس التي يقوم عليها نظام إدارة الدولة ، وما يتفرع عنها من وظائف مختلفة ، ومناصب عليا وصغرى ، صاحبة المسميات التي تتفق مع اختصاصياتها .

والدولة الفاطمية عندما أقامت في اعدها في المغرب ، ومعارك وقعت في مآزق حرجة ، وخضعت لتيارات جارفة ، ومعارك رهيبة ، وانتفاضات عنيفة ، فكان أمامها شوط بعيد المدى حتى تصل إلى الأمن والاستقرار ، وتوطيد الأركان ، ومن الطبيعي أنه في تلك الفترة لم يتهيأ للخلفاء الفاطميين أو لأحدهم

ما يريده من وجود الأعوان الموثوقين المجربين ، فكان عليهم أن يقبضوا بأنفسهم على السلطان ، والاختصاصات ، ويصرفوا الأمور بما يتلاءم وأوضاع الدولة العامة ، ويشرفوا بالوقت نفسه على جميع أوجه النشاطات في الدولة صغيرة كانت أو كبيرة ، ولا يعني ذلك أن الحليفة كان يقوم بكافة الأعمال بمفرده . . . كلاً . . . ولكنه كان يستعين ببعض من يثق بهم من الرجالات ، أو ببعض من أرادوا وضعهم في مجال التجربة، واختبار مدى إخلاصهم وكفاءتهم ، ومن الثابت أن نظام الوزارة لم يدخل في إطار الدولة في عهود الخلفاء الثلاثة الأوائل المهدي ، والقائم ، والمنصور الذين حكموا المغرب ، ولكن عندما فتح جوهر الصقلي مصر ، ظلّ يصرُّف أمورها بمفرده يعاونه بعض القوّاد مُدَّة تَقَارَبُ مَنْ الْأَرْبِعَة أَعُوام ، ومن الجدير بالذكر أنه أبقى على نظام الإدارة في البلاد كما كانت عليه ، وأشرف بنفسه على تطبيق الأوامر والقوانين ، وعندما وفد الخليفة الفاطمي الرابع المعز لدين الله إلى مصر استعان بجوهر الصقلي فترة ثم أبعده فترة أخرى خشية من اتساع نفوذه ، وحتى لا تعود مأساة أبو عبد الله الشيعي إلى الوجود مرة أخرى، ومن الواضح أن المعز لدينالله استعان فيما بعد ببعض الشخصيات ممن أعطوا لقب وصلاحيات الوزراء ، وعلى رأسهم يعقوب كلس وعسلوج بن الحسن .

ومهما يكن من أمر فإن ٍ الفاطميين عندما نقلوا قاعدة د ولتهم من المغرب إلى مصر هاجر رجال عديدون من المغرب، والتحقوا بخدمتهم ، فأدوا للدولة الحدمات ، وتسلموا أعلى المراتب ، واستلموا أهم الصلاحيات ، فكان لهم الفضل بإشادة دعاثم الدولة في مصر ، كما كان لهم أو لآبائهم الفضل نفسه في المغرب ، ومن المؤكد أن بعضهم قام بإصلاحات داخلية وعمرانية ، وساهم باستقرار البلاد ، والحفاظ على الأمن ، وتنظيم الحياة الاقتصادية والحربية ، وعندما نعلم أن بعضهم كان من أُبِرُرُ القَوْآيُ العَسِكُرِيكِ الذين سبق لهم خوض المعارك ، والاضطلاع بقيادة الجيوش هان علينا أن نعلم أن الدولة الفاطمية كانت مدينة بوجودها للمغاربة . **فعلی أكتاف كتامة ، وصنهاجة ، وزويلة ، وصقلبة ، قامت** وبهؤلاء حاربت وانتصرت ، وفتحت الأقطار الأخرى .

في هذه الصفحات ، وبالنظر لأن هذا الموضوع يدخل في نطاق موسوعتنا التاريخية ، رأينا أن نأتي على ملخص لتاريخ هؤلاء الأعلام المغرّبيين الذين ولدوا في عهد قيام الدولة الفاطمية الأول إبّان حكم الحلفاء الثلاث : المهدي ، القائم ، والمنصور ،

ونستثني من البحث كل من القائدين ﴿ جوهر الصقلي ﴾ فاتح مصر ، و ﴿ جعفر بن فلاح ﴾ فاتح الشام ، فهذان القائدان سنفرد لهما صفحات خاصة بهما في الجزء الرابع والحامس من الموسوعة الحاصة بالحليفتين الرابع والحامس ما المعز لدين الله لا العزيز بالله .



## جبر بن القاسم

من أهل المغرب الذين عاصروا الحليفة الفاطمي الثالث المنصور بالله . قدم مع المعز لدين الله إلى مصر ، وكان موضع ثقته . اشتهر بتفوقه في علم الاقتصاد ، والإدارة . اعتبره التاريخ من كبار رجالات الدولة الفاطمية ، وقد بلغ من ثقة الفاطميين به أن الحليفة الحامس العزيز بالله عندما خرج لقتال «أفتكين» في الشام عيسته ثائباً عنه، وأوكل إليه صلاحيات رئاسة الدولة ، فكانت الرسائل التي ترد إليه تقرأ على المنابر ، وفي المجتمعات باسمه ، وقد أشرف هو والحسن بن تأييد الله ، وعبد الله بن خلف المرصدي ، وعلي بن عمر العداس على أمور الحراج ، ووضعوا للدولة نظاماً اقتصادياً كفل لها الحياة أمور الحراج ، ووضعوا للدولة نظاماً اقتصادياً كفل لها الحياة الطيبة والمزيد من الازدهار ، والرفاه الاقتصادي .

## الحسن بن عمار

من أمراء قبيلة كتامة المغربية . لقبه أمين الدولة . تولتي المناصب العالية بعهد الحليفة الفاطمي السادس الحاكم بأمر الله ، ولكن نسب إليه الانحياز إلى المغاربة ضد المشارقة ، وهذا ما جعل « برجوان » يسعى به ، ويعمل على إبعاده عن منصبه ، ومما يجب أن يذكر أن أسرة آل عمأار الكتاميين لعبوا دوراً كبيراً في الحياة الفكرية للفاطنيين ، فكان منهم العديد من الرجال الذين تولوا مهمة الإرشاد والإعلام والقضاء ، وقد أشرنا في الأجزاء السابقة إلى أنهم اضطلعوا بمهمة القضاء بمدينة طرابلس لبنان بعهد الفاطميين ، وإليهم يعود الفضل في تأسيس مكتبة طرابلس الكبرى التي أحرقها الصليبيون عندما فتحوا المدينة ، وكانت هذه المكتبة هي الأولى في العالم الإسلامي باتساعها وبما تحتوي عليه من الموسوعات القيمة ، والكتب العربية الجليلة .

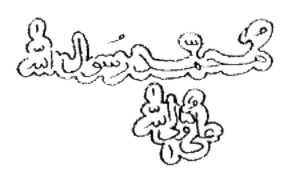
# أبو الفتوح برجوان

كان من الصقالبة ، وهو عبد خصي تربتى في قصور الفاطميين في المغرب ، ثم جاء فيما بعد مع الخليفة الرابع المعز لدين الله ، فظل قائماً بخليفهم حتى عهد الحاكم بأمر الله، سار في بدء حياته سيرة حسنة ، فكان موضع ثقة الحلفاء في المغرب ، وهكذا في مصر ، وإليه يعود الفضل بإعادة الأمن والاستقرار إلى بعض المناطق ، ثم عهد إليه فيما بعد بقيادة الجيوش الفاطمية في الشام ، فقام بالمهمة خير قيام ، وحارب الروم حرباً لا هوادة فيها حتى اضطرهم في نهاية المطاف إلى طلب الهدنة . قتله الحليفة الحاكم بأمر الله بعد أن وصل به الغرور إلى حد التدخل بشؤون الأسرة الفاطمية الداخلية .

### الحممين بن جوهر

هو نجل القائد الكبير جوهر الصقلي فاتح مصر . لقب بقائد القواد . اشتهر ببعد نظره في القضايا الفقهية ، لهذا عين بمرتبة قاضي ممتاز مهمته النظر في أمور الناس ، وإنصاف المظلومين ، وكل هذا جعل له مكانه كبرى في صدور الناس . لم يعش طويلاً .

مرز تقية ترجي بسدوي





## عمار بن محمد

كان يتولّى ديوان الإنشاء ، ومكتب المشارقة والاتراك، وكان مفوضاً من قبل الحاكم بأمر الله بالتوقيع عنه في حال غيابه ، وخاصة في الأمور المستعصية . اشهر بعلمه وامتلاكه القدرات الفكرية ، والإمكانيات العقلية . ذكر التاريخ أنه قتل غيلة .

مراز تقیقات کا چیزار صابع پرسدای

### عباس یحیی بن بادیس

هذا الرجل ينحدر من أسرة الملك الصنهاجي المغربي المعز بن باديس . . . هاجر مع والدته في ظروف غامضة إلى مصر وهو صبي ، وعندما كبر التحق بخدمة الدولة الفاطمية فلقب بعد حين بالأمير وكن الإسلام . تولني الوزارة الأولى بعد مقتل ابن السلار بعهد الخليفة الظافر .

# الامير الأفضل نجم " ابن مصال

من عائلات المغرب العريقة . وفد إلى مصر من المغرب ، والتحق بخدمة الفاطميين وكان موضع ثقتهم . تولتى الوزارة مرتين . كان طيب السيرة . . . ومحبوباً من الجميع .

مرز تقيقات يورون رسادى

# سليم بن محمد ابن يصال

استوزر في القاهرة المعزية مرتين أيضاً . . . هو أيضاً من عائلات المغرب الكبيرة الذين هاجروا إلى مصر والتحقوا بخدمة الفاطميين .

مرز تقيقات يجيوز رونون رسادى

## بنو النعمان

لم يعرف التاريخ الإسلامي أسرة كان لها الأثر في الحياة العقلية الفكرية والسياسية ما كان لأسرة بني النعمان .

كبير هذه الأسرة ورأسها هو القاضي النعمان بن حيون الذي ذكرنا موجزاً عن حياته في الجزء الثاني ، وقد اختلف في تاريخ مولده فذهب بعضهم إلى أنه ولد سنة ٢٥٩هـ لم يصلنا أية تفصيلات تاريخية عن نشأته الأولى ، ولا عن آبائه وأسرته إلا ما رواه ابن خلكان : بأن والده هو : أبو عبد الله محمد ، وقد دفن في القيروان سنة ٢٥١ه من هنا فإن حياة الأسرة غامضة أشد الغموض .

## علي بن النعمان

ولد في القبروان سنة ٣٢٨ه. قدم إلى مصر مع باقي أسرته في صحبة الحليفة الفاطمي الرابع المعز لدين الله ، وبعد وفاة والده اشترك في قضاء مصر مع أبي طاهر الذهلي ، وعندما أصيب الذهلي بمرض الفالج فوض إليه الحكم ، وظل منفردا بالقضاء. أصيب فجأة بالحمى وهو بالجامع يقضي بين الناس ، ويقوم بالوعظ والإرشاد ، وإعطاء الدروس ، فنقل إلى داره ، ولكن لم تمهله الحمتى سوى بضعة أيام . كان عالماً فقيهاً وشاعراً مطبوعاً، روى له الثعالمي بعض المقاطع الشعرية ، وكان يحمل لقب قاضي القضاة . وفاته كانت سنة ٣٧٤ ه .

### يحمد بن النعمان

بعد وفاة على بن النعمان أرسل الحليفة الفاطمي الحامس العزيز بالله إلى محمد بن النعمان كتاباً يقول فيه :

البيت هـ الجيك عد أخيك عولاً نخرجه من هذا البيت هـ .

ومن الجدير بالذكر أن الخليفة العزيز بالله لما ذهب إلى حرب القرامطة سنة ٣٦٨ه رافقه على بن النعمان ، وفوض أخيه محمد بالقضاء في مصر .

ولد في المغرب سنة ٣٤٥ه، وقدم إلى القاهرة مع باقي أفراد الأسرة . كان جيد المعرفة بالأحكام ، والفقه والتشريع الإسلامي ، يلم بعلوم كثيرة ، حسن الأدب والدراية بالأخبار والشعر وأيام الناس . زوج ولده عبد العزيز بابنة القائد جوهر الصقلي . علمت مكانته حتى أنه كان يصعد مع الخليفة على المنبر . ذكر التاريخ : أنه كان مهيباً محترماً ، وكان الناس يخاطبونه بسيدنا ، وذكر ابن خلكان عن المؤرخ المصري ابن

زولاق أنه لم يشاهد بمصر لقاض من القضاة من الرئاسة والاحترام ما شوهد لمحمد بن النعمان . عرف بأن الوزير يعقوب بن كلس نقم عليه حسداً من مكانته ، ومن محبة الناس له ، ويمكن أن يكون ابن كلس قد خاف من اتساع نفوذ بني النعمان ، فحاول كسر شوكتهم ، والانقاص من قدرهم . بعد وفاة العزيز بالله سنة ٣٨٥ه أقر الحليفة السادس الحاكم بأمر الله القاضي محمد بن النعمان على القضاء ، وزادت منزلته رفعة عنده ، ولكن في نهاية الأمر تزاحمت عليه العلل فمات سنة ٣٩٩ه .

مرزقت ويوزرون

# الحسين بن علي بن النعمان

ولد بالمهدية بالمغرب سنة ٣٥٣م تدرب ودرس على عمه محمد بن النعمان فمهر في علوم الفقه حتى أصبح من المرموقين، ومن الأقطاب البارزين الذين لمرجع اليهم الناس ، وكان ينوب عن عمه محمد بن النعمان أحياناً في القضاء . وذكر أنه بعد أن تسلُّم شؤون القضاء سنة ١٩٩٦ وبينمًا كَانَ في أحد الأيام جالساً في الجامع الأزهر يقرأ في الكتب ، أقيمت صلاة العصر فنهض يؤدي الفريضة ، وبينما هو في الركوع هجم عليه أحد الرجال وضربه بمنجل في رأسه ووجهه ، فحمل جريحاً إلى داره ، وظل ّحتى اندمل جرحه ، فصار من ذلك اليوم يحرسه عشرون رجلاً بالسلاح ، ولا فكاد نسمع أن قـــاضياً من قضاة المسلمين قبله كان يحرسه مثل هذا العدد من الحرَّاس . منحه الخليفة الحاكم بأمر الله الصلاحيات الواسعة ، وأضاف إليه أرزاق عمه وإقطاعاته ، وفوض إليه الخطابة والإمامة في كافة مساجد القاهرة كما ولا الدعوة ، وقراءة مجالس الحكمة ، ويبدو أنه في ذلك الوقت دب الشقاق بين أبناء الأسرة ، حينما طالب ابن عمه عبد العزيز بن محمد ببعض ودائع كانت في الديوان أيام ولاية محمد بن النعمان ، وتشد د في طلبها حتى اضطره إلى بيع كل مخلفات والده تسديداً لها .

لم يعرف في أخريات أيامه سبب غضب الحاكم بأمر الله عليه ، فقد عزله عن رتبة القضاء سنة ٣٩٤ه ثم حبسه، وبعد مدة ضرب عنقه سنة ٣٩٥ه

مرزخية تنظيمة فرضي سساوى

# عبد العزيز بن محمد بن النعمّان

ولي القضاء بعد علي بن النعمان . ولد سنة ٣٥٥ه. كان عالماً جليلاً . ولي النظر وإدارة «دار العلم» . سنة ٣٩٨ه عزل من القضاء ، وفي السنة التالية اعتقل ثم عفي عنه ، وعاد إلى وظيفته ، وخلع عليه، وفي سنة ، وغد فر هو والحسين بن جوهر الصقلي من الديار المصرية إلى مكان مجهول خوفاً من بطش الحاكم ، فصادر الحاكم بأمن الله بيوتهما ، وكل ما كان الحاكم ، فصادر الحاكم بأمن الله بيوتهما ، وكل ما كان فيها ، وبعد فترة عفي عنهما ، وخابرهما بالعودة ، وعندما عادا في أواخر سنة ١٠١ه . أمر بإعدامهما .

# القاسم بن عبد العزيز بن محمد بن النعمان

ولي القضاء سنة ١٨٤ه ولكنه لم يمكث في هذه المرتبة سوى عام وشهرين ثم أعيد سنة ٤٢٧ إلى وظيفته، ثم عزل سنة ٤٤١، كان ضعيفاً ، وليس له قلمرة على الحكم .

# مراقی تکیورضی سسوی محمد بن القامسم

عين مكان والده سنة ١٥٠ه، ثم عزل ، ويكون هذا آخر رجل من بني النعمان يتولنى شؤون القضاء ، ويبدو أن في عهده ساءت أحوال بني النعمان ، ولم تبق لهم أية سطوة أو نفوذ بعد حكم استمر قرابة قرن كان الفضل فيه إلى المؤسس الأول القاضي النعمان بن محمد بن حيثون التميمي .

## تصويبات تاريخية

واعتل المنصور علة شديدة وبعد وصوله إلى المنصورية أراد عبور الحمام فنهاه طبيبه إسحاق بن سليمان اليهودي عن ذلك فلم يقبل و دخل الحمام فذهبت الحرارة الغريزية منه ولازمه السهر ، فأخذ طبيبه يعالج المرض دون السهر ، فاشتد ذلك على المنصور وقال لبعض خواصه : أما في البلاد فاشتد ذلك على المنصور وقال لبعض خواصه : أما في البلاد طبيب غير إسحاق ؟ فاحضر إليه شاباً من الأطباء يقال له : وأحمد بن إبراهيم الجزار » فشكا إليه ما يجده من السهر ،

فجمع له أشياء محدرة وجعلت في قنينة على النار وكلفه شمها فنام وخرج وهو مسرور بما فعله ، فجاء إسحاق ليدخل على المنصور فقيل له أنه نائم فقال : « إن كان صُنع له شيء ينام منه فقد مات » فدخلوا عليه فإذا هو ميت . . . فدفن في قصره وأرادوا قتل ابن الجزار فمنعهم إسحاق بقوله : لا ذنب له إنما داواه بما ذكره الأطباء غير أنه جهل أصل المرض وما عرفتموه وذلك أنني في معالجته كنت أقصد تقوية الحرارة الغريزية وبها يكون النوم ، فلما عولج بما يطفئها علمت أنه مات » .

عندما فتح المنصور القير والتأو خلصها من أبي يزيد . . . خرج إليه الناس فأمّهم أبّ ووجّك في المدينة حرماً وأولاداً لأبي يزيد فحملهم إلى المهدية وأكرمهم وأجرى عليهم الأرزاق . . . وبعد مدة بعث إلى المنصور يسأله أن يسلم إليه حرمه وعياله لقاء دخوله في طاعته وحلف على ذلك بأغلظ الإيمان فسيتر إليه المنصور عياله مكرمين بعد أن وصلهم وكساهم وحمّلهم الهدايا . . . فلما وصلوا إليه نكث وقال : انما وجههم خوفاً مني » .

# فهرس الموضوعات

| ٥  | ١ – في ربوع التاريخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | ١ – الفكر الفاطمي في بنيان الإسلام – الإمامة –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 11 | قيادة وسياسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 47 | ٣ ـــ أمام المصادر التاريخية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳۷ | ٤ – الخليفة المحارب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤١ | ٥ الحليفة الثالث بالمحالية ب |
| ٤٤ | ٦ - مو ته مرز گفتات کارونوی سادی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٦ | ٧ — الدولة الفاطمية بعد القائم بأمر الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۱۲ | ٨ المعركة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۱۳ | ٩ – أصداء الانتصارات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 11 | ١٠ ــ تدابير منصورية في صقلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77 | ١١ — المنصور والأحداث العائلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۹۶ | ۱۲ معارك سوسة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 79 | ١٣ حرب القلاع والحصون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| لمعركة الحاسمة ومقتل أبا يزيد         | .1 18   |
|---------------------------------------|---------|
| ضل بن كيداد                           | ه ۱ – ف |
| للخصية المنصور العجيبة                | 5 — 17  |
| لدينة المنصورية                       | 14      |
| كلمة رثاء                             | _ ۱۸    |
| لخليفة الشاعر                         | - 11    |
| شخصيات معربية في خدمة الدولة الفاطمية | - Y •   |
| نصويبات تاريخية                       | - Y 1   |



# مصادر البحث التاريخية

تاريخ الدولة الفاطمية – حسن إبراهيم حسن ١٩٥٨ . الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية – حسن إبراهيم حسن ١٩٣٢ .

تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي ـــ حسن إبراهيم حسن ١٩٤٦

النظم السياسية بالاشتراك مع على إبراهيم حسن — حسن إبراهيم حسن ١٩٣٩ .

> عبيد الله المهدي بالاشتراك مع طه أحمد شرف ١٩٤٥ . المعز لدين الله بالاشتراك مع طه أحمد شرف ١٩٤٧ . كنوز الفاطميين ـــ زكي محمد ١٩٣٧ .

تاريخ جوهر الصقلي – علي إبراهيم حسن ١٩٣٣ . في أدب مصر الفاطمية – محمد كامل حسين ١٩٥٠ . النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق – محمد جمال سرور ١٩٥٧ .

مصر في عهد الدولة الفاطمية ، محمد جمال سرور ١٩٥٧ . مجموعة الوثائق الفاطمية - جمال الدين الشيّال ١٩٥٨ .

الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية - محمد عبدالله عنان ١٩٣٧ .

نظم الفاطميين ورسولهم في مصر – عبد المنعم ماجد ١٩٣٧ . السجلات المستنصرية – عبد المنعم ملحد ١٩٥٤ .

الإمام المستنصر بالله الفاطمي - عبد المنعم ماجد ١٩٦١ .

الحاكم بأمر الله المفترى عليه \_ عبد المنعم ماجد ١٩٥٩ .

نظم الحكم في مصر الفاطميين ــ مصطفى عطيه مشرفه ١٩٤٨.

سيرة جعفر الحاجب ــ و . إيفانوف ١٩٣٠ .

صلة تاريخ الطبري – غريب بن سعد – .

كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة - الباقلاني ١٩٣٩ . رسائل الحاكم بأمرانله كتب سنة ٤٠٨ (مخطوطة) بدار الكتب عبقرية الفاطميين - محمد حسن الأعظمى ١٩٦٠ .

الصليحيون ــ حسين. همداني

افتتاح الدعوة ــ النعمان بن حيون ــ .

المجالس والمسايرات ــ النعمان بن حيُّون ــ .

الهمة في آداب أتباع الأثمة ــ محمد كامل حسين ١٩٥٠ .

عيون الأخبار – إدريس عماد الدين – . ۖ

فرق الشيعة التوبختي

اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الخلفا ــ المقريزي .

نظام الوزارة في العصر الفاطمي ــ مقالة في مجلة الثقافة ــ جمال الدين الشيّال ١٩٥١ .

أصل الذمة في العصر الفاطمي \_ مقالة في مجلة المقتطف \_ جمال

الدين الشيّال ١٩٤٥

البيان المغرب في أخبار المغرب ابن عذارى .

سيرة الأستاذ جوذر الكاتب المحمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيره .

الناصر للدين الله ــ سيمون حايلك ١٩٦٢ .

أخبار ملوك بنو عبيد وسيرتهم ــ فوندر ــ ليدن ١٩٢٧ .

معجم البلدان – ياقوت الحموي .

تاريخ الرسل والملوك ــ الطبري .

تقويم البلدان ــ أبو الفداء .

كتاب البلدان ــ اليعقوبي .



### المصادر الأجنبية

The Alleged - Founder of Ismailism - Bombay - W Ivanow - 1946.

The Origins of Ismailism: B. Lewis.

The Quaddahid Legend: Abbas Hamdani.

Mémoires sur les Quarmates de Bahrein et les Fatimits - Leyden - 1886 - De Goeje - M.G

Polimics on the origin of the Fatimis - Caliphs -

Prince - Mamour - London 1934.

Fatimid - Decrees - Stern - S.M. London.

Quelques Chroniques Anciennes aux derniers Fatimides 1937.

L'impérialisme des Fatimides et leur propagande

Essaie sur l'histoire des Ismailiens de la Perse: Defremery, M.C.

Fragments relatif à la Doctrine des Ismailis -Hamdani, Paris, 1874.

Studies in The Early Persian Ismaïlism - Leiden - 1948.

The rise of the Fatimids - Calcuta, 1942.

A Guide to Ismaïli Literature: London, 1933.

A short history of the Fatimid Khalifate - London (1923).

Description du Maghreb - Leiden 1860.

The letters of Al Mustansir — School of oriental of London 1934.

En Quête aux pays du Levant — « M. Barrès ».