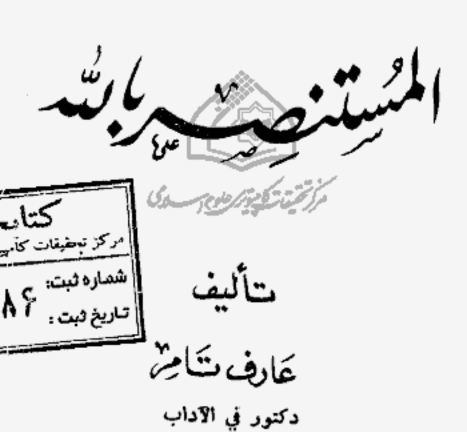
الموسسوعَة الناريخيَّة للخلفَاءالفَاطمَيْين

## الخليفة الشامن:



داردخذ المراخذ

دار الجيّل



يمنع الاقتباس او النقل او اي تصرف كان الا ياذن من المؤلف

### الخليفة الفاطمي الثامن

اسمه «المستنصر بالله». لقبه: «معد». كنيته:
«أبو تميم » ولد في القاهرة «المعزّية » في السادس عشر من
جمادى الآخرة سنة ٢٠ هم، وبويع بالحلافة في النصف الأول
من شعبان سنة ٤٢٧هم، بعد وقاة والده الحليفة «الظاهر لاعزاز
دين الله » وكان له من العمر وقتئاً سبع سنين وعدة أشهر.

توفي في القاهرة «المعزية » سنة ٤٨٧ه عن سبع وستين عاماً وخمسة أشهر ، قضى منها في الحلافة ستين سنة وأربعة أشهر وثلاثة أبام .

كانت أمه أمة سوداء تربت لدى تاجر يهودي في مصر اسمه: وسهل بن هارون التُستري ، كما ذكرنا في الجزء السابع من هذه الموسوعة ، وكان الحليفة «الظاهر لاعزاز دين الله » قد ابتاعها منه واستولدها «المستنصر بالله» ، فلماً لت الحلافة إليه وهو في سن مبكر قبضت على شؤون الدولة

بمعاونة مربيها «التُستري » وبإشراف الوزير «الجرجرائي » . وقد ذكر التاريخ :

بأنها كانت على جانب كبير من الذكاء والفهم وبعد النظر . . . تضع الأمور في محلها ، وتحكم على القضايا المعروضة والطارئة بالواقع والعقل . . . وعندما اشتد ساعد ولدها وكبر . . . تسلم شؤون الحلافة وأدار دفتها وفق توجيهات والدته الساهرة اليقظه.

وممنًا هو جدير بالذكر أن عهد الخليفة « المستنصر بالله » يعتبر في التاريخ من أطول التهوير ، ومنى علمنا أن المدة التي قضاها في الخلافة تجاوزت الستين عاماً أدركنا أية أحداث جسام فرض عليه مواجهتها .

ومهما يكن من أمر . . . فإن الحبراء في الدراسات الفاطمية يعتبرون عهد « المستنصر بالله » بداية النهاية . . . ومعنى ذلك انه آخر خليفة شرعي للفاطميين ، إذ أن بعد وفاته ـ وان تكن الحلافة الفاطمية قد استمرّ ت فترة أخرى في الديار المصرية ـ الحلافة الفاطمية قد استمرّ ت فترة أخرى في الديار المصرية ـ إلا أنها ارتدت طابعاً آخر قام على اللاشرعية . فالحليفة الذي تسلم بعد « المستنصر بالله » لم يكن هو صاحب النص الشرعي ، وان جلوسه على كرسني الحلافة تم بطريقة الاغتصاب بعد

موآمرة كبرى أطاحت بالوارث الأصيل . . . وكل هذا سنأتي على ذكره في الجزء التاسع من هذه الموسوعة .

#### ذكر التاريخ :

بان الحليفة «المستنصر بالله» كان يتميز بطيبة القلب، ومحبته لشعبه ، وحدبه على الفقراء ، وكان بالاضافة إلى كل ذلك يحب الأدب ويقرّب العلماء ويعطف عليهم ويساعدهم، وكان يتذوّق الشعر ويقرضه ، وذكر أنه ترك ديواناً ولكن الآثار الفاطمية لم يبق على شيء منها «صلاح الدين الأيوبي الرسقوط الدولة الفاطمية وكناً ذكرنا لمحة عن ذلك .

### وزراء المستنصر بالله

بلغ عدد الوزراء الذين استخدمهم الحليفة المستنصر بالله الرقماً تجاوز الحمسين ، ومن القاء نظرة على أسمائهم وموجز عن تاريخهم يتبين أن أكرهم كانوا بمكثون أياماً في الحكم تم يصرفون ثم يعودون وهكذا دواليل من وكل هذا أوجد جواً من الفوضى وعدم الاستقرار في الدولة . . . مماً سنذكره في الصفحات التالية :

١ - ٩ علي بن أحمد الجرجرائي ٩ ه فخرالامة - صفي أمير المؤمنين ٩ .

هو وزير الحليفة «الظاهر لاعزاز دين الله » . . . كان مقطوع اليدين من المرفقين . . . وقيل ان الحليفة «الحاكم بأمر الله » قطعهما سنة ٤٠٤ه على باب القصر البحري بعد أن اتهم بالفساد والرشوة ، وكان آنئذ يتولى رئاسة بعض الدواوين العليا . عراقي الأصل . . . فاطمي المذهب . . . موطنه قرية المجرجرايا – بسواد العراق » . . . في سنة ٤٠٩ عُيِّن على رأس ديوان النفقات ، ثم صار فيما بعد وزيراً للخليفة الفظاهر » أي سنة ٤١٨ ه ، وبعد وفاة «الظاهر » أخذ البيعة «للمستنصر بالله » . . . من أعماله أنه أعاد النظام إلى ديار الشام . ودبر أمور الدولة المالية . . . توفي سنة ٣٣٦ه . . ومدة وزارته سبع عشرة سنة وثمانية أشهر . كان مخلصاً للخليفة «الظاهر » وبعده «للمستنصر بالله » . .

٢ ـ \* الحسن بن علي الأنباري » :

من أصحاب «الجرجرائي » . . . خلفه في الوزارة . ولكنه لم ينعم بهذا المنصب لان أمره قد فسد بسبب عداوته «للتُستري » أخيراً : قبض عليه وصودرت أمواله وقتل في سجنه . . . كان فاطمياً . . . وذكر أنه عراقي .

٣ ـــ « صدقة بن يوسف الفلاحي » « فخر الملك ».

كان يهودياً ثم أسلم وانتسب إلى المذهب الفاطمي . . . . . . كان بارعاً في ضروب الكتابة والبلاغة . . . ولي أولاً النظارة في الشام ، ولكنه فراً من أمير الجيوش « أنوشتكين الدزبري » وقدم إلى القاهرة « المعزيلة » حيث لاذ « بالجركجرائي » الذي

رقاه وأشار على الخليفة بتوزيره ، دخل الوزارة سنة ٣٦ه... في عهده سبطر التُستري ، على كل شيء ، ولم يبق له من الوزارة إلا الإسم . . . ولما ضاقت به الأمور . . . أغرى الجنود الأتراك ودفعهم لقتل « التُستري، وظن بعد ذلك أن الدنيا صفت له ، وان الجو خلا له ، ولكن التحقيقات السرية كشفت عن اشتراكه بالموآمرة ، وهكذا أقصي عن الوزارة وقتل سنة عن المعتراكة بالموآمرة ،

 ٤ -- « الحسين بن أحمد بن محمل الحرجر اثي » « عماد الدولة » هو ابن أخى الوزير ﴿عَلَيُ الْحَرْجُرَاتِي ﴾ . . . خلف ه الفلاحي،في الوزارة . . . كان شيء السيرة . . . في عهده قبض على كثير من الأبرياء ، وازدادت المصادرات للأموال والنفى والتشريد . . . فكثر ذم الناس له . . . لأنه كان يتصرف بظلم الناس دون رأي الحليفة وقد حاول أن يبعد « اليازوري » الذي حل محل « التُستري » في ديوان « أم المستنصر بالله » ويشغله بمنصب قاضي القضاة ، ولكن « اليازوري » أحبط مسعاه وبقي في منصبَه . أخيراً . . . كان نتيجة فشله في سياسته الداخلية والحارجية أن غضب عليه الحليفة ، فنفاه إلى « صور » سنة ٤٤١ه تم أفرج عنه فذهب إلى دمشق وأقام فيها . . . كان فاطمياً . . . وكانت مدة وزارته سنة وتسعة أشهر وعشرة أيام . ه صاعد بن مسعود » « عمید الملك » « زین الكفاة ».

كان من كبار رؤساء الدواوين ، والمسؤول الأول عن ديوان «الشام» . . . بعد ابعاد «الجرجرائي» . . . فلل منصب الوزارة شاغراً عدة أيام ، فعرضت عليه الوزارة على أن يكون «وسيطاً» لا وزيراً فقبل ولكن يبدو أن «اليازوري» وضع المصاعب في طريقه ، وهكذا عزل سنة اليازوري » وضع المصاعب في طريقه ، وهكذا عزل سنة ١٤٤٢ بعد بقائه أقل من عام في الوزارة . . . كان مسلماً سنياً .

٣ ـــ ه الحسن بن علي بن عبد الرحمن اليازوري :

« غياث المسلمين » ﴿ وَ الْحَلْمِلِ أُمِيرِ الْمُؤْمِنِينِ » :

هو من أشهر وزراء القلم في الدولة الفاطمية ... كان وزيراً ناجحاً وأدتى للدولة الفاطمية خدمات كبرى في المجالين الداخلي والحارجي ... فلسطيني الأصل من قرية «يازور » مسلم — سني كان والده ثرياً معدوداً ... انتقل إلى «الرملة » وولي القضاء فيها ، وعندما نقل إلى القاهرة «المعزية » اتصل «بأم المستنصر بالله » فأعجبت به وعينته مديراً لأعمالها بعد مقتل «التستري » فاتسع نفوذه وأضيف إليه قضاء القضاة . مقتل «الترت الوزارة بعد «صاعد بن مسعود » سنة ٤٤٢ همين فيها ... لعب دوراً كبيراً في حياة الدولة الفاطمية،

وظل علك ناصية الأمور حتى قبض عليه سنة ٤٥٠ ه وقتل في «تنيس » بعد أن ثبتت عليه مراسلة القائد السلجوقي «طغرلبك » المعادى للفاطميين .

٧ - ١١ عبد الله بن محمد البابلي ١١ :

اللين - اشرف الملة الله :

تولتى الوزارة ثلاثة مرّات . . . كان في عهد « اليازوري » رئيس ستة دواوين عليا ، أسئدت إليه الوزارة مباشرة بعد « اليازوري » . . . كانت سيرته سيئة في الأوساط ، وكانوا يذكرون إساءته لمن أحسن إليه وأعنى به « اليازوري » بحيث وشي به . . . صرف من الوزارة الأولى بعد سبعين يوماً . . . . ثم أفرج عنه ، كان مسلماً سنياً .

٨ - ﴿ محمد بن جعفر المغربي ﴾ :

هاجر من العراق إلى مصر فراراً من «البساسيري» فاتصل «باليازوري» الذي ولاه «ديوان الجيش» . . . كانت «أم المستنصر بالله» توليه عناية خاصة ، وهكذا «اليازوري «قبض عليه في جملة من قبض عليهم من أصحاب «اليازوري» وظل معتقلاً حتى تقررت له الوزارة وهو في المعتقل وذلك بعد عزل «البابلي» . . . ظل رئيساً لديوان

الإنشاء بعد صرفه من الوزارة . . . َ توفي سنة ٤٧٨ ه . . . كان مسلماً سنياً . مدته لم تتجاوز الأشهر .

۱ عبد الله بن یحیی بن المدبر » :

« شرف الوزراء » ــ « تاج الأصفياء » :

عُرفت أسرته في الدولة العباسية بالعراق ... كان يتصف بالأدب ... وهو ولد « ابن المدبر » متولي خراج مصر في أيام « ابن طولون » ... تولتى الوزارة مرتين وتوفي سنة ٥٥٤ ه ... مصري ... مسلم ... سني .

١٠ - « عبد الكريم بن عبد الحاكم بن سعيد الغارقي » :
 « كفيل الدين - « قاضي القضاة » :

كان والده قاضياً لطرابلس – الشام ، ثم انتقل إلى القضاء في مصر . . . وكان أفضل من تولاه توفي وهو في الوزارة سنة ٤٥٤ ه . . . مصري . . . مسلم . . . فاطمي .

۱۱ - «أحمد بن عبد الحاكم بن سعيد » :
 « ثقة المسلمين » - «خليل أمير المؤمنين » :

كان مثل أبيه وأخيه يعمل في القضاء . . . وكان مأموناً ديّناً محقاً . . . لم تحدد المدة ديّناً محقاً . . . لم تحدد المدة التي قضاها في الوزارة . . . ذكر التاريخ أنها سبعة عشر يوماً مصري . . . مسلم . . . فاطمي .

١٢ - «علي بن محمد بن الحسن بن عيسي الماشلي » :
 « سلمياء اللمولة » - « ذو الكفايتين » :

۱۳ – ، البابلي ، :

للمرة الثانية . . . من شعبان سنة ٤٥٤ ه إلى المحرم سنة٥٥٤

١٤ -- « أحمد بن عبد الكريم بن عبد الكريم ،

« مجد الاصفياء » 🗕 « سيد الوزراء » :

كان مثل عمه يتولتى القضاء تارة والوزارة أخرى . . . صرف من الوزارة بعد شهرين أي (من) ١٣ للمحرم سنة هه٤ هرحتى ١٧ صفر من السنة . توفي في الشام . . . مصرياً . . . فاطمياً . .

م ١ ــ وابن المدبر ، :

للمرة الثانية . . . صفر أو ربيع الأول سنة ٥٥٥ ه حتى وفاته ١٩ من جمادى الأول من السنة المذكورة .

١٦ - «عبد الظاهر بن الفضل بن الموفق في الدين « ابن
 العجمي » « تاج الوزراء » - « الأمين المكين » :

اشتهر بالجرأة والإقدام . . ولي الوزارة غير مرة من ١٩ من جمادى الأولى سنة ه ه كلم حتى صرف وقبض عليه في ٢٧ من شعبان من السنة المذكورة . . . مسلم . . . سني

١٧ \_ « الحسن بن أسد بن أبي كلينة » :

« جلال الإسلام » - « ظهير الإمام » :

مثله مثل أبناء عبد الحاكم في التردد بين الوزارة والقضاء... كان سيء الطبع وقاسي القلب . . . عرف بأنه من ولد «عبليه الرحمن بن ملجم » قبض عليه « بدر الجمالي » وسيتره إلى « دمياط » حيث قتل فيها . . . مسلم . . . . سني . . . من شعبان سنة ٥٠٤ ه . . . من شعبان ۱۸ – ﴿ أَحْمَادُ بِنَ عَبِدُ الْكَرِيمُ ۚ بِنَ عَبِدُ الْحَاكُمِ ﴾ :

للمرة الثانية ٥ من ذي الحجة سنة ٥٥٥ هـ حتى ١٣ من المحرّم سنة ٥٦٦ ه .

> ١٩ -- « المشرّ ف بن أسعد بن عقيل » : الوزراء » - «أبو المكارم » :

من صنائع «البابلي » وخاصته . . . كان رئيساً لديوان الذخيرة . . . و لي الوزارة مرتين وأخيراً قتله « بدر الجمالي » فيمن قتل من وزراء مصر ورجالها ﴿ . من ١٣ من المحرم سنة ٢٥٦ هـ حتى ٢٧ من ربيع الآخر من السنة المذكورة . . . Sanger / Section 1 مسلم . . . سي .

۲۰ – ۱ ابن العجمي ۽ 🤃

للمرة الثانية من ربيع الآخر حتى رجب سنة ٤٥٦ هـ .

۲۱ — ﴿ الجرجرائي ﴾ :

للمرة الثانية مستهل رجب سنة ٤٥٦ ه حتى العشر الأخير من رمضان سنة ٥٦٦ ه .

۲۲ – « ابن أبي كدينة » :

للمرة الثانية — العشر الأخير من رمضان سنة ٤٥٦ هـ حتى الرابع من ذي الحجة من السنة المذكورة . ٢٣ – الحسن بن إبراهيم بن سهل التّستري ، :

« العميد » - « علم الكفاة » :

كان يتولّى بيت المال قبل إسناد الوزارة إليه . . . ينسب إلى « تُستَر » وهي بلدة من كور « الأهواز » في ﴿ خوزستان » من ٤ من ذي الحجة سنة ٥٦ه حتى منتصف المحرَّم سنة ٤٥٧ه

٢٤ → ₩ محمد بن الأشرف بن علي خلف » :

« فخر الملك » - « أيو شجاع » :

كان أديباً وله كتاب « لمواد البيان » في ترتيب كتاب الدول . . . ولي الوزارة ليوم واحد . . . عراقي . . . مسلم . . . فاطمي .

۲۵ - ۱ ابن کادینة » :

للمرة الثالثة ولملدة أربعة أيام من ١٧ إلى ٢١ من المحرّم سنة ٤٥٧ ه .

۲۶ - ۱۱ بن خلف ، :

للمرة الثانية من ٢١ المحرم حتى منتصف ربيع الأول سنة ٤٥٧ هـ . ٢٧ - « هبة الله بن محمد الرعياني » :
 « تاج الأصفياء - « سديد الدولة » :

يقال إنه عراقي . . . و لي الوزارة مرتين . . . وكل مرة عشرة أيام من منتصف ربيع الأول سنة ٤٥٧ ه حتى آخره .

۲۸ - « ابن كدينة » :

للمرة الرابعة ربيع الآخر سنة ١٥٧ هـ وصرف عنها في منتصف رجب سنة ٤٥٧ هـ ... «المشرّف بن أسعلها:

للمرة الثانية من مُتَقَصِّفَ وَحِيْدٍ حَتَى العشر الأخير من شوّال سنة ٤٥٧ هـ .

٣٠ - « على بن الأنباري » - « كافي الكفاة » :

كان صديق « المؤيد في الدين – هبة الله الشيرازي » يقال انه ابن الوزير « الحسن بن الأنباري » أقام شهراً وصرف في ذي الحجة سنة ٤٥٧ ه .

۳۱ - « ابن كدينة » :

للمرة الخامسة من ذي الحجة سنة ٤٥٧ ه حتى ٢٦ صفر سنة ٤٥٨ ه .

٣٢ — ﴿ الرَّحِيانِي ﴾ :

للمرة الثانية من ٩ ربيع الآخر حتى ١٦منتصف سنة ١٥٥هـ. ٣٣ ـــ ﴿ أَحمد بن عبد الكريم ﴾ :

للسرة الثالثة من ٤ جمادى الآخرة سنة ٤٥٨ ه وقد صرف عنها بعد أيام .

٣٤ – ﴿ الحسن بن سديد ﴾ :

« تاج الرئاسة » - « سيد السادات » :

هو أخ الوزير الماشلي السابق ذكره . . . أقام أياماً ثم صرف . . . سار بعدها إلى الشام مع أخيه نصر ثم عادا إلى مصر . . . مسلم . . . سني .

ه ۱۰ سابن خلف »:

للمرة الثالثة أقام أياماً وصرف .

۳۲ — «طاهر بن وزیر » :

« نفيس الدولة - « سيد الكفاة » :

هو من أهل طرابلس الشام . . . كان على ديوان الإنشاء جمادى الآخرة أو رجب سنة ٤٥٨ ه . أقام أياماً وصرف . . . شامي . . . مسلم سني . ٣٧ ــ ، محمد بن حامد التنيسي ٥:

« شمس الأمم » — « سيد رؤساء السيف والقلم » :

هو من أهل «تنيس » كان ذا يسار ورفعة . . . وزارته كانت أيام الفتن والفوضى . . . أقام يوماً واحداً وقتل بعد ذلك . . . مصري . . . مسلم سني .

٣٨ ـ « منصور بن أبي اليمن ، بن زنبور ، :

« عميد الحلافة » – « شرف الكفاة » :

كان والده نصرانياً ولمنصور على دينه فلما أفضت إليه الوزارة أسلم . . . أقام أيلماً فطالبه الجند بأرزاقهم فوعدهم وطمأنهم ثم هرب أخيراً خوفاً على حياته . مصري. . . نصراني.

۳۹ ـ « عبد الغني بن نصر بن سعيد الضيف » :

كان يخدم «اليازوري » في دولته . . . قبض عليه أمير الجيوش « بدر الجمالي » ونفاه إلى « قيسارينَّة » ثم نقله إلى « تنيس » حيث قتل فيها . . . بقي في الوزارة أياماً ثم صرف عنها .

٤٠ - « ابن كلدينة » :

صرف عنها يوم الثلاثاء الثامن من المحرم سنة ٤٥٩ ه .

٤١ - «عبد الحاكم المليجي » :

الثامن من المحرم حتى ٧ جمادى الآخرة سنة ٤٥٩ ه .

٤٢ - « ابن كدينة » :

أقام أياماً وصرف .

٤٣ – ٥ المليجي ٥ :

أقام ليلتين ثم صرف .

££ — « ابن كدينة » : أقام إلى ٢٨ من ذي العقدة سنة ٥٩ ه .

0\$ ... « أحدد من عبد الكريم بن عبد الحاكم »:

للمرة الرابعة تولَّى الوزارة ٢٨ من ذي القعدة سنة ٤٥٩هـ.

۲۶ - « ابن كدينة » :

المحرم سنة ٤٦٠ ه .

٤٧ — «المليجي » :

صفر سنة ٤٦٠ ه .

٤٨ - « ابن كدينة » :

ربيع الأول حتى جمادى الأولى سنة ٤٦٠ هـ .

٤٩ – «أحمد بن عبد الكريم بن عبد الحاكم » :
 جمادى الأولى حتى ١٠ من ذي الحجة سنة ٤٦٠ ه .

ه ابن کدینة ۹ :

١٥ - «محمد اليازدي » : «خطير الملك » :

تولّى الوزارة سنة ١٦٦ ه ولا نعرف متى صرف ؟ فلسطيني . . . مسلم . . . سني

٥٢ - ﴿ محمد بن جعفر المعربي ﴿ الله معمد بن جعفر المعربي ﴾ [

للمرة الثانية وغير معروف تاريخ توليته ولكنه صرف في رمضان سنة ٤٦١ ه .

۳۵ – ۱۱ أحمد بن عبد الكريم بن عبد الحاكم ۱۱ :

رمضان سنة ٤٦١ وصرف بعد أيام .

٤٥ -- « محماء اليازوري » :

للمرة الثانية رمضان سنة ٤٦١ ه حتى شوّال من العام نفسه قتله القائد « شاذي » بسبب وشاية .

ەە ـــ «ابن كدينة » :

من شوال إلى ذي القعدة سنة ٤٦١ هـ .

٥٦ – «المليجي » :

في ذي القعدة سنة ٤٦١ ه ولم يذكر تاريخ صرفه .

٧٥ – « ابن كلينة » :

ربيع الأول سنة ٤٦٤ هِ حَتَى آخر السنة .

🗛 🗕 🛚 العجمي 🛪 🖟

للمرة الثالثة سنة ٩٤٦٥ . . . قتل في رجب من السنة المذكورة قتله القائد «الدكر » .

۹ - « ابن كدينة » :

ربيع الأول سنة ٤٦٦ ه حتى قتله « بدر الجمالي » في جمادى الأولى من السنة .

٣٠ – «بدر الجمالي » :

«أمير الجيوش — «سيف الإسلام » :

من ۲۸ جمادی الأولى سنة ٤٦٦ ه إلى سنة ٤٨٧ ه . أرمني الجنسية كان مملوكاً «لجمال الدولة بن عمّار » وتربتى عنده فخرج واعتبر من ذوي الشهامة والعزم والرجولة...
تنقل في الرتب حتى ولي بلاد الشام ، وتقلّد إمارة دمشق مرتبن ، ولمّا ثار عليه أهلها رحل إلى عكا . . . وكانت أحوال مصر في تلك الفترة تسير من سيء إلى أسوأ ، فالجيش قد تغيّر والجنود قد تبعثروا ، والفتن قد اتصلت وتأصلت ، والوزراء يقفون بالاسم دون الأمر والنهي ، والرخاء والصلاح لا وجود له . . . وقبيلة « لواته » قد ملكت الريف ، والعبيد استولوا على الصعيد ، والطرقات انقطعت براً وبحراً إلا بالحفارة الثقيلة ، والمارقون ينوي يعضهم لبعض الاحتيال والغدر ، ويضمر كل منهم لصاحبه البغي والاحتيال .

فوصلت إليه دعوة الحليفة «المستنصر بالله » فجاء وتسلم الوزارة ، فتمكن من القضاء على مثيري الفتن وأعاد الاستقرار والهدوء للبلاد ، ورتب الدواوين والمستخدمين وأخذ الازدهار يعود للبلاد من جديد . . . ويذكر التاريخ :

إن بدراً تحكم في البلاد وسيطر على أمورها ، ورد الغزوات عنها ، فهو من الشخصيات التي لعبت دوراً بارزاً على مسرح الدولة الفاطمية . . . مات سنة ٤٨٧ ه قبل الحليفة « المستنصر بالله » بعدة أشهر .

تزوّج الحليفة « المستنصر بالله » ابنته ورزق منها « غلاماً » سميّاه « المستعلى بالله» .

٣٠ - « الأفضل بن بدر الجمالي » :

« سيف الإمام » - « شاهنشاه » :

تولتى الوزارة سنة ٤٨٧ هـ بعد وفاة والده . . . ومن المعلوم أنه تمرن على شؤون الحكم بعهد والده . . . يعتبر من وزراء الحليفة التاسع « المستعلى بالله » أو القيسم عليه . « سنتكلم عنه في الجزء التاسع من هذه الموسوعة » .

مرز تقيقات في وزرون رسادى

## الاحداث والاعاصير الداخلية

نلاحظ ونحن نستعرض أسماء الوزراء الذين استخدمهم الحليفة الفاطمي « المسنتصر بالله » أن الدولة التي كانوا ينتمون إليها تسير بخطى هادئة نحو المصير المحتوم فالأقاليم يسودها الاضطراب والفوضي والفساد ، والولاة يطمعون ويشجعون على الاستقلال ونبذ طاعة الدولة . . . وفي قلب البلاد يختل الأمن ويضيع الاستقرار ، ويذهب الإخلاص ولم تنفع الحكمة ، أو السياسة . . . فكان الوزير لا يمضي إلا أياماً في الحكم حتى تقتلعه أيدي مجهولة لا يعرف لها جنسية . . . وهكذا يذهب ضحية المؤامرات .

وفي آخر المطاف عجل بذهاب الدولة الفاطمية دخول العائلة الأرمنية «آل الجمالي» إلى حرم الأسرة الفاطمية بعد أن تزوّج الخليفة «المستنصر بالله» ابنة الوزير «بدر الجمالي» وهكذا تحكمت بالبلاط وبالبلاد ... وأخيراً فرض «الأفضل»

خليفة هو ابن أخته وأبعد ثم قتل الخليفة الأصيل . . . وكل هذا اعتبر بداية النهاية .

#### ذكر التاريخ :

إنه في سنة £££ ه هبط منسوب مياه النيل ، فارتفعت الأسعار في مصر ، واشتد الغلاء ، وفقدت المواد ، وتفشت الأوبئة والأمراض ، وكثر الموت في الناس ثم عادت من جديد هذه الموجة العارمة سنة £££ ه فاشتبه على الخليفة أمر رجالات الدولة وأصبح يشك بكل الناس .

وفي سنة ٤٥٣ هـ كتر تنقل الوزارات والقضاة ورؤساء الدواوين ، وكترت الوشايات و وبجرز الحسد والجشع ، وعمت السرقات والفساد، واختل الأمن والنظام بحيث أصبح الحكم للرعاع وللأراذل ، ووقع الاختلاف بين صفوف القواد والجنود ، وضعف شأن الوزراء لقصر مدة حكمهم ، وخفت الواردات وقل الإنتاج وساد البلاد موجة طاغية من الاستخفاف بالأمور ، وممنا يذكر أن تلك الفترة التي استدرت ما يقارب العشرة سنوات سميت « الشدة العظمى » .

وفي سنة ٤٥٤ هـ وقعت الفتنة الكبرى بين العبيد والأتراك وذكر أن « أم المستنصر » كانت تمد العبيد بالأموال والسلاح ،

وبالرغم من هذا فإن الأتراك انتصروا وطردوا العبيد إلى الصعيد ، ونتج عن هذه المعارك أن حلّت فوضى دمّرت كل شيء ، وأصبحت البلاد تحت سيطرة شراذم من الجيش المنقسم على نفسه .

ومماً تجدر الإشارة إليه أنه بعد اعتقال الوزير « اليازوري » دخلت الدولة في حالة من الاضطراب والفوضى ، وخرج الأمر من أيدي الخليفة وخاصة حينما تولمي الوزارة وزراء ضعاف كان أكثرهم لا يبقى إلا أياماً في الوزارة .

و «اليازوري » رغم خدماته للدولة الفاطمية فقد جمع كل مظاهر القوة والسلطان بفضل ثقة «أم المستنصر بالله » فكان مجاً لحياة الرفاهية ميالاً للترف شغوفاً بالفنون والتصوير ، وذكر أنه أمر بصنع خيمة بلغت نفقة اقامتها ثلاثين ألف دينار ، واشترك في صنعها مائة وخمسون صانعاً ظلنوا يصنعون فيها تسع سنوات وقد صوروا فيها كل حيوانات وطيور الأرض .

وكانت مائدته يحضرها كل يوم القضاة والفقهاء والأدباء وهي أغنى من موائد الملوك وكان «المسنتصر بالله» يحضر كل يوم ثلاثاء على عادته . وذكر أنه كان أنيقاً في ثيابه . . . وهذا البذخ استرعى الانتباه وآثار الشكوك حول استغلاله لموارد البلاد . . ففكر في الهرب حينما شعر أن الحليفة بدأ يتغير عليه فجعل أمواله في سبائك من ذهب هربها ابنه إلى الشام وقدرت بثلاثة ملايين دينار .

أجل . . . إن الوزير « اليازوري » تمكن من إدارة دفة البلاد بمهارة ، واجتاز الأزمات الاقتصادية التي تعرضت لها البلاد ، وقضى على المجاعِات التي كانت تطل بوجهها وبالنسبة للغلاء الداهم سنة 123 ه عندما هبطت مياه النيل ففي تلك الفترة لم يكل في لمخازان الدولة إلا ما يكفي حاجة القصور ، وارتفعت الأسعار يشكل جنوني ، واشتد الأمر على الناس ، وكان التجار قد انتهزوا فرصة إعسار الفلاحين وعدم قدرتهم على دفع الحراج ، فاشتروا منهم محصول القمح بمخازنهم ، فأمر الوزير «اليازوري» بمصادرة هذه الغلال وعوض التجار عن كل دينار دفعوه دينار آخر . . . ولما جمعت الغلال في المخازن حدد ثمن «التليس » بثلاثة دنانير بعد أن كان بثمانية ثم قرر أن توزع على الحبازين في مصر والقاهرة ما يكفي حاجة الاستهلاك اليومي وبهذه الطريقة اجتاز المحنة بسلام .

وبعد «اليازوري » عادت الفوضى وقامت المجاعات واستمرت سبع سنين وصلت فيها البلاد إلى درجة من البؤس والفاقة لم يعرف مثلها في التاريخ ، ولكن كل هذا لا يمنعنا من القول بأن الحدمات الوطنية مهما باغت إذا لم يرافقها نزاهة وإخلاص فلا تعتبر خدمة فعلية .

وعندما جاء (بدر الجمالي) أعاد تنظيم الدولة وأنقذ الاقتصاد وقضى على الفساد ونظّم الشؤون المالية ، وذكر انه أطلق الحراج للفلاحين ثلاث منين ، وفي السنة الرابعة جبي نصف الخراج ، وعمر الريف ، وأصلح الترع والحسور حتى صلحت الأحوال واستغنى أهل الريف ، وشعر الفلاحون بالأمن والرخاء ، ولأجل تأمين الرقابة الفعليَّة أعاد تقسيم البلاد إدارياً إلى واحد وعشرين عملاً والأعمال إلى نواَّح والنواحي إلى كفور وقرى ، كما شجّع أصحاب رؤوس الأموال وذوي اليسار بالحضور إلى مصر ، فكثر ورود التجار في أيامه بعد أن كانوا قد نزحوا عنها أيام الغلاء،وكان لهذه السياسة الحازمة أثراً بارزاً في عودة الرخاء إلى البلاد فتراجعت الأسعار في عهده حتى بيع « تليس » القمح بربع دينار وتحسنت ميزانية الدولة تحسناً مرموقاً ، وهكذا الحياة العلمية والفكرية . وشجُّع «بدر الجمالي » العمران وذكر أنه جدد جامع

« العطارين » بالاسكندرية ، وأنشأ جَامع « المقياس » والجامع العتيق بأسنا ، وجامع « أمير الجيوش » بأعلى جبل المقطم ومشهد الإمام « الحسين » بعسقلان ، كما عمر الجامع الطولوني والمسجد « النفيس » ومسجد « العمري » . وأدخل الفن البيزنطي على أبواب القاهرة الثلاث : باب زويله ، باب النصر ، باب الفتوح .



# الاحداث الخارجية قيام الدولة الصليحية الفاطمية في اليمن

في الجزء السابع من هذه الموسوعة ذكرنا دخول الدعاة الفاطميين إلى اليمن ونشاطهم، كما عددنا أسماءهم حتى آخرهم «سليمان بن عبد الله بن عامر الزواحي » الذي كان معاصراً للخليفة السابع «الظاهر لاعزاز دين الله » .

وبالنظر لأن الفاطميين في عهد الحليفة الثامن «المستنصر بالله » أقاموا دولتهم الكبرى في اليمن ، فإنه لمن الضرورة بمكان أن نأتي على الوقائع كاملة لهذه الدولة .

كانت اليمن في القرنين الرابع والخامس الهجريين في حالة من التدهور والتفكك، ففي خلال تلك المدة استولى الموالي « على الأقاليم اليمنية ، واستبدوا بالحكم ، وعاثوا فساداً وظلماً ، وبالرغم من أن « الحسين بن سلامة » تمكن

في مدة ولايته من الحفاظ على دولة « بنيّ زياد» فإنَّ استبداد «الموالي الحبشيين » بالحكم مكّنهم من تأسيس الدولة « النجاحية » في « زُبيد » سنة ٤١٢ هـ. على أنقاض دولة « بنی زیاد » فکانت لهم « تنُّهامة » و «وزُبیا- » ، وکان استيلاؤهم على تلك الأمكنة من الأسباب التيحفزت العرب إلى الانتقاض وعدم الحضوع لدولة الأحباش . فكان من جرًّاء ذلك أن تقطعت أوصال البلاد بعد موت ﴿ الحسين بن سلامة ، وأصبحت كل منطقة تخضع لنفوذ أمير من الأمراء وعمَّت الفوضي المناطق وأعلن العصيان في القلاع والحصون ، والاستقلال في المناطق والأقاليم . فكان « مخلاف جعفر » يضم : و جبلة » و مرافع الما و و و العدين » و و المذيخرة » و « ذي سفال » . و " مخلاف ألمعافر » يضم : « تعز » و «جبا » وغيرهما ، «ومخلاف الجنـَد وحصن السمدان » لآل «الکرندی » ، وکانت لهم «مکارم » و «مغافر » وسلطنة «ظاهرة» ، أما «عدن» و «أبيَّن» و «لحج» و «حضرموت » و « الشحـَر » فقد استولى عليها « بنو معن » سنة ٤١٧ هـ . وتغلب «أسعد بن وائل » على « مخلا**ف** » و « حاظه » ومن مدنه : « شاطح» ، وامتلك « بنو عبد الواحد » « مخلاف يربوع » وأهم مدنه « الغَمَّمد » و بُرع »

و حصن « مسار » ، واستولى « بنو اصبح » على حصون « حب » و « الشحر » و « السحول» ثم استولى على حصن « وُصاب » و مخاليفها كانوا قوم من قبيلة « بكيل » ثم من « همذان » .

من هذا نرى أن اليمن لم تكن فيها وحدة سياسية تجمع شملها تحت لواء واحد ، بل كانت إمارات صغيرة متفرقة يأكل القوي منها الضعيف ، أو بلغة أصح قل : إن السلطة كانت موزعة بين الأمراء والزعماء والمتباغضين المتنافرين ، وجميعهم لم يكن يربطهم ببغاد إلا رباط إقامة الخطبة للخلافة العبامي ، وضرب السكة باسمه وإعلان الولاء له ولو بالظاهر.

هذا . . . ومن الجدير بالذكر أنه من سنة ٤٠٥ ه. إلى سنة ٤٤٨ ه.عم الخراب «صنعاء » وغيرها من مدن وبلدان اليمن بسبب الخلافات والنزاع والظلم وفساد الأحوال ، وتوالى على العاصمة «صنعاء » الدمار وقل الخير ، وضعفت المدينة حتى قيل أن دورها أصبح عددها ألفاً بعد أن كان مائة ألف .

في هذا الجو المكفهر الحالك المضطرب . . . وفي تلك الأحوال السياسية المتقلبة ظهر على مسرح اليمن «علي بن محمد الصليحي » رأس الأسرة الصليحية آلتي تنتسب إلى قبيلة « الأصلوح » من بلاد « حراز » وكان « علي » كما وصفه « ابن الجوزي » في كتابه « مرآة الزمان » :

« شاباً أشقر اللحية ، أزرق العينين . . . وليس في اليمن ني ذلك الوقت من يماثله في ذلك .

وكان والده القاضي \* محمد الصليحي \* مسلماً سنياً شافعي المذهب حسن السيرة مطاعاً في أهله وجماعته . لا يحرجون عن أمره ، ولا يعصون قوله . أما المؤرخ \* عمارة اليمي \* فقال :

كان ﴿ أَهُلَ حَرِازَ ﴾ أَرْبَعِينَ أَلْفَأُ يَدَيِنُونَ لَهُ بِالطَّاعَةِ .

نشأ «علي » نشأة طيبة . أن في بيئة عربية عريقة ، لها تقاليدها في الأخلاق الفاضلة والعادات الطيبة السمحة . . . وقد أورد «عُمارة اليمني » في تاريخه :

إنه قد ظهرت عليه مخائل النجابة ، و دلائل الفضل والعزة وطموح النفس ، ويروى أنه قام يحج بالناس على طريق «السراة» و «الطائف» خمسة عشر عاماً ، وكان الناس في أول ظهوره يقولون له :

«قد بلغنا أنك ستملك اليمن بأسره ويكون لك شأن ودولة ». إن أولى فتوحات علي الصليحي كانت استيلاءه على بلدة « زُبيد » وفي تلك الفترة أحب الأمير الشاب ابنة عمه السيدة الحرة « أسماء بنت شهاب » الصليحية ، وقد أورد المؤرخ « عُمارة اليمني » في تاريخه قصة زواجها فقال :

كان على باب « زُبيد » من داخل السور دار رجل من الحبشة يقال له : « فرج السحرتي » وكان من أهل الفضل والأخلاق الرفيعة والصدقات والمعروف ، فخرج ذات ليلة فمر برجل يقرأ القرآن ، فسأله عن العشاء . . . فأنشد قول الشاعر المتنى :

« من علم الأسرود المخصي وكرمة أعمامه البيض أم أخواله الصيا. »

فأخذه الحبشي وطلع به إلى أعلى مكان في داره ، وأكرم مثواه واستخبره عن سبب قدومه إلى « تُهامة » فقال له « طلي الصليحي » : ان في عمّاً يقال له « شهاب » وله ابنة يقال له « السماء » قليلة النظير في الجمال ، معدومة المثل في العقل والأدب ، وقد خطبتها إليه ، فاشتط علي في مهرها ، وأمها تقول :

لا نزوجها إلا بعض ملوك « همذان » « بصنعاء ، أو

أمراء بني «الكرندى» بمخلاف «جعفر » وقد استاموا علي من المال مبلغاً لا قدرة لي عليه ، وأنا متوجه إما إلى « بني معن » « بعدن » وأما إلى « بني الكرندى » .

وهنا يقول المؤرخ «عُــمارة » .

إن السحرتي دفع له مالاً جزيلاً أضعاف ما أدّى ، وجهـز العروسين بجهاز يحتفل به الملوك لعقائلهم ، وأعاد إلى عمه حيث زوّجه «أسماء » ....

وذكر «الأزدي » في كتابه «الدول المتقطعة » قوله :

وكانت أسماء من أعيان النساء ، وكان «الصليحي » يثق بها ثقة عمياء لكمالها ، وقد كان يوكل إليها أمر تدبير الدولة ، ولم يخالفها في أغلب أمورها ، ويجلها إجلالاً عظيماً ، وكانت إذا حضرت مجلساً لا تستر وجهها عن الحاضرين ، وفوق كل هذا كانت من حرائر النساء . وزاد على قوله :

وكانت من الكرم والسؤدد ، تمنح الجوائز السنيّة الجزيلة للشعراء ، والصلات الواسعة في سبيل الله تعالى وفي سبيل الحير والمروءة بحيث يمدح أولادها وأخوتها وبنو عمها بمفاخرها .

ونعود إلى ما قبل هذا فنقول :

لما انتقلت رئاسة الدعوة الفاطمية في اليمن إلى «سليمان ابن عبد الله الزواحي » شرع يلاطف ويجالس القاضي « محمد الصليحي » والله « علي » فكان يكثر من الترداد عليه بالنظر لرئاسته وسؤدده وصلاحه وعلمه ، وكان كلما ذهب إليه يرى ولده « عليماً » فيشاهد على محيماه دلائل النجابة والذكاء والشجاعة ، فغرس فيه ، وهو دون البلوغ التعاليم الفاطميمة وما زال حتى استماله وجعل في قلبه العلوم والآداب والتفاني في المبادىء الفاطميمة .

ولما اطمأن «الزواحي » لرسوخ تعاليمه في فكر تلميذه «على » أوصى له بخلافته واستحصل لذلك على موافقة الخليفة الفاطمي في مصر «المستنصر بالله » وبهذا تمكن «الزواحي » من إحراز أكبر نصر باهر بضمه إلى صفوف دعوته شاباً من خيرة شباب اليمن رجولة وغيرة وعلماً .

أجل . . . تمكن الداعي الفاطمي «سليمان الزواحي » مما أوتي من قدرة ولباقة وسعة علم ، وطلاوة في الحديث من استقطاب «علي الصليحي » وإقناعه بضرورة الانتساب إلى الدعوة الفاطمية ولم يلاق صعوبة في ذلك لأن علي ومنذ المرة الأولى أبدى رغبة صادقة وأظهر نية حسنة واستهوته المبادىء التي اعتنقها أستاذه وبذل كل شيء في سبيل دراسة هذه

المبادىء والتفوق في فهمها . . . أمنًا سليمان فقد أوصى له . بمبلغ كبير من المال إضافة إلى الوكالة العامة التي تعطيه صلاحية الاستمرار والبقاء في رئاسة الدعوة .

ويقول المؤرخ «عُمارة اليمني » :

فأصبح «على الصليحي »عالماً فقيهاً في الفلسفة ، مستبصراً في علم التأويل وقد أدّت معارفه إلى أن ينهج نهجاً جديداً ، وأن يسلك طريقاً بختلف عن طرق من سبقه من الدعاة الذين تولوا شؤون الدعوة في اليمن ، وهكذا اتخذ بادىء ذي بدء ميدان الحج حقلاً لغرس مبادئه وتنميتها ، وصار يحج بالناس عن طريق «السراة والطائف» و نحواً من خمسة عشر سنة . . . فسار ذكره في البلاد على لسان الحاصة والعامة . .

وممًا يجب ذكره: أن هذه المدة الطويلة التي مرّت بين موت «الزواحي » إلى حين قيام «الصليحي » بثورته في «مسار » تقرب من الخمسة عشر عاماً ، وعلى الأرجع أنها كانت كافية لصقل «علي »وإنماء معارفه وتجاربه ، وتكوين جماعة تدين له بالطاعة والاحترام والإخلاص .

ولا يخفى أن طلاب السلطة يراعون دائماً جانب العامة ، فهم السواد الأعظم ني كل مجتمع ، ولهذا كان من الواجب على كل طالب دنيا وزعامة أن يحسب لهم حساباً ، ويتقرَّب إليهم بما يرضيهم ، ولما كان الدين هو جامعتهم الكبرى ، ومن أكبر أسباب سعادتهم ، تمسك الصليحي بالعقيدة الفاطميَّة الإسلامية وبالمثل العليا ، فلم يكن يصارح أحداً إلاّ من يثق بإخلاصه وبعد أن يختبره ، ولم يجعل مبادىء دعوته وقفاً على الأمراء وعليَّة القوم وأصحاب المصالح ، لأنه كان يعلم تمام العلم أن هؤلاء سيعلنون الحرب عليه ، وكان أن وجه اهتمامه إلى العامة والمتحمسين لللدين والسواد الأعظم من الرعية الذين بواسطتهم تجبى الأموال ترومنهم يتألف الجيش فنفذ إلى صفوفهم وكسب ثقتهم وجذب قلوبهم بروغرس في صدورهم الدين . . . الدين وحدة . . . فليس يُسيطر على العقول في تلك العصور سوى الدين . . . وإذا اجتمعت السياسة والدين تميَّت وسائط السلطة وخاصة في مجتمع عرف عن عامة أهله شدة تمسكهم بأهداب الدين ومحافظتهم على التراث القديم .

أجل . . . عرف # على الصليحي # هذا كله ، وعرف أيضاً أنه لا بد له من التطلع إلى آماله من زاوية خاصة ، فدأب على تحقيق طموحه بصبر وتؤدة ، وهو يعلم أن هذه الخطة كفيلة بنجاحه وتحقيق أغراضه ، وجاء موسم الحج في سنة كفيلة بنجاحه وتحقيق أغراضه ، وجاء موسم الحج في سنة ٢٣٨ ه.وهذا العام كان بمثابة عهد جديد في إنجاح حركة

الصليحي حيث بايعه ستون رجلاً من قبيلة ، همذان » وعاهدوه على الطاعة والموت ، وعلم كل واحد منهم أنه جندي يبيع نفسه بيع السماح عندها تأزف الساعة الرهيبة ، وتضافرت القوى على نصرة الدعوة بالأنفس والمال . ويعتبر كل هذا نصراً أكيداً للدعوة الفاطميَّة ، وخاصة إذا عرفنا أن هؤلاء الدين بايعوه إنما كانوا في عزة ومنعة من قبائلهم ، وكل هذا لا يتعارض مع ما ذكرناه من اعتماد الصليحي على فثة العامة . وبخاصة أن أكثرهم كانوا من قبيلة ﴿ همذان ﴾ القويـّـة العزيزة الجانب التي بلغت شأواً بعيداً في اليمل ، وهابتها جميع القبائل وحسبت لها حساباً ، وقد كان هذا الانضمام عاملاً كبيراً ومشجعاً لمن كان متردداً من المستجيبين ، وباعثاً للكثيرين من القبائل الأخرى على الانضواء تحت لواء الدعوة الفاطميَّة .

وهنا نستطيع أن نقول :

إن «على الصليحي » بعد أن وصل إلى هذه النتيجة . وبعد إحرازه هذا النصر الأكيد تمكنَّن من تكوين جماعة مخلصة وإن تكن قليلة العدد ، وقد أصبحت فيما بعد نواة لقوة كبيرة فكان أول عمل قام به هو استيلاؤه على حصن «مسار » وتعميره وجعله مركزاً لدعوته وقاعدة لحروبه ، ولمذا المشروع كان يقتضي الحيطة والاستعداد ، ولهذا

أخذ يعد عدة الثورة ، ويهيىء لها السلاح والرجال والعدة وساعدته الظروف إلى حد كبير وهكذا تمكن من تكوين جيشه من بطون «همذان» الذين اقتنعوا بصدق الوعد الذي بشروا به، واستقر في قلوبهمأن مواجهة الصعاب تقتضي الشجاعة والإقدام والإيمان بالله وبطاعة الحليفة «المستنصر بالله» الذي ما فتأ يعدهم بالنصر الأكيد.

وبذل الصليحي وأصحابه جهداً كبيراً في سبيل جمسع الكلمة وتوحيد الهدف ، فتمكن بفضل ما أوتيه من القسوة والذكاء من التغلب على كل ما أعيرضه ، وأخيراً جعل أتباعه يعتقدون أنهم انما يحاربون اعلاء لكلمة الله ، وليس لأمر من أمور الدنيا ، وهكذا كتب له التوفيق ، وكان في الوقت ذاته على اتصال بخليفة مصر الفاطمي « المستنصر بالله » يطلعه على كل شاردة وواردة ، وأخذ رأي المخلصين من أعوانه ، وعاهدهم على الوفاء بتطبيق سنن العدالة ، وفي هذه الفترة وعاهدهم على الوفاء بتطبيق سنن العدالة ، وفي هذه الفترة البدائية من عمر دولته تمكن من عقد اتفاق مع « الهمذانيين » يقضي بأن يصلوا إليه في يوم معلوم .

وعندما شاع الخبر في أرجاءاليمن،أنه يستعد للثورة والقتال، وبأنه ينتظر وصول مساعدات وتوجيهات الحليفة الفاطمي «المستنصر بالله» ازدادت نقمة الاعداء عليه وعلى أتباعه،

فوثب « ابن جَهُورَ » صاحب « لهاب في حراز » على أتباع على المقيمين في ناحيته فأصلاهم نارأ حامية وأسر القاضي الفاطمي « لمَلَكُ بن مالكُ » وعدداً كبيراً من قومه ، فضاق الأمر على « الصيلحي » وكتب إلى « المستنصر بالله » يطلب إليه الموافقةِ على القتال ، وكان يعتقد أنه لا يمكن أنيعارض الفكرة بحال من الأحوال لاسيما وان الدعوة لابد لها من تضحية وبذل دماء ، وعندها وافته الموافقة أرسل إلى أتباعه اينما كانوا في اليمن يحتهم على القلموم إليه ، وأخذ من جهة ثانية يبتاع العدة والعدد وأخف لمقابلته كبار أهل الدعوة في نواحي ﴿ حراز ﴾ وكلهم يستعلم الحوض المعركة ، كما وافاه من اراضي « يام » من همزان و نواحي صنعاء و بقاع حميـَر . وبعد أن تم ُّ حضورهم أطلعهم على خطته وأخبرهم بعزمه على احتلال حصن ﴿ مسار ﴾ وما يجاوره . . . وتلفقت في هذه الاثناء الأموال والمساعدات والغرض منها تمويل الثورة وشراء الأسلحة .

ولما تمتّت الاستعدادات والتجهيزات أرسل أربعين رجلاً من «هوازن » وأمرهم أن يسيروا إلى «مسار » وان يلزموا ذروة الجبل ، ثم يولوا وجوههم بعد ذلك شطر «صعفان » . بعد أن علمانأهل«مسار » قد تأهبوا لقتاله وحصوه من كل جهة ، وقد علم «الصليحي » ذلك عن طريق بعض أعوانه الذين تسللوا إلى قمة « مسار » ووقفوا على استعدادات الأعداء، وهنا رسم خطته فداهم الحبل المنيع واستولى على قمته وهي من أهم المواقع الحربية في اليمن .

وفي سنة ١٣٩٩ه. تقدم في سيره فوصل إلى «عبرى سهام » وهناك طمع أهل «مسار » في محاربته في هذا المكان . . . ولكنهم لم يتمكنوا . . . فاتجهوا إلى قمة الجبل للاعتصام فيها ، فوجدوا أهل «هوازن » قد ملكوها ، فاضطروا إلى الهرب ، فصعد «الصليحي » وأتم العتلاله للجبل ، ونشر الأعلام الفاطمية في كل مكان دون أن يواجد أية مقاومة ولكن لم ينتصف ذلك اليوم حتى أحاط به عشرون ألف محارب جاءوا من مختلف الجهات وأنحاء البلاد لقتاله ، وطلبوا إليه النزول ، وهنا تجلت حكمته ومرونته وبعد نظره بالامور والسياسة . . . . فقال لهم :

انني لم أقدم على هذا الأمر إلا لكي أحرس لكم الجبل خوفاً من أن تأتي قوة خارجية فتستولي عليه ، والآن فإن شئتم نزلنا وتركناه وإن شئتم كنا له الحراس الأمناء . . . فقنع الرجال المحاربون وفوضوا إليه المحافظة عليه وانصرفوا عنه . . . وفي تلك الأثناء عادت رسله من مصر حاملين أوامر الحليفة

لا المستنصر بالله لا بإعلان الدولة الفاطمية في اليمن . . . فقرأ الكتاب على أتباعه ، وأخذ نفوذه يزداد ... وبدأت الأموال والمساعدات ترد إليه من جميع الجهات ، وهذا ما جعلمه يقوم بعمارة لا مسار لا ويجعل له الدروب والبيوت .

ونورد هنا المنشور الذي أذاعه «الصليحي » على أهالي «حراز » بعد استيلائه على جبل «مسار » .

## بسم الله الرحمن الرحيم

«الحمد لله الذي أورى زناد الحق ، ورفع عماد الصدق بالذين أكمل بهم الحجة على الحلق ، وأنارهم ما بين الغرب والشرق . . والهداة إلى الحير والإدلق ، الدعاة إلى اشرف المنهاج والملة . . خلفاء أنبيائه وأمنائه وأصفيائه ، وسلالة رسله من لدن آدم ووصل نظامهم ، وأعلى مقامهم ، وفتق بالنور أيامهم ، ونشر بالعدل اعلامهم ، فهم أعلام الدين ، والدعاة إلى الحق المبين .

وصلاته على من ختم به الرسالة ، وفتح بالائمة من عقبه أبواب الدلالة ، سيدنا « محمد النبي » ، وعلى أخيه ووصيه « علي » ، وعلى الائمة من نسل الحسين الزكي ، ورئــة التنزيل ، وخزنة التأويل .

وأفضل صلاته ، وأنمى تحياته وبركاته على وارث علمهم ، والقائم من بعدهم بقية السلف وخيرة الخلف . . مولانا «معـــد » «أبي تميم » الإمام «المسنتصر بالله » أمير المؤمنين .

أمًّا بعد . . . يا أهل حراز . . . ألهمكم الله رشدكم ، وجعل الجنة قصدكم . . . إني لم أطلع إلى ﴿ حصن مسَّار ﴾ متجبراً باغياً ، ولا متكبراً على العباد عاتياً ، ولا أطلب الدنيا وحكامها ، ولا طالباً أملك نمو تماءها وطعامها ، لأن لي بحمد الله ورعاً يحجزني عماً تطمح إليه النفوس،وديناً أعتمد عليه ، وإنما قيامي بالحق الذي أمر الله عز وجل به ، والعدل الذي أنزله في محكم كتابه ، أحكم فيه بحكم أوليائه ، وسنن أنبيائه ، وأدعو إلى حجته والقائم بفرضه . . . لست من أهل البدع ، ولا من ذوي الزور والشفع الذين يعملون في الدين بآرائهم ويحكمون بأهوائهم ، بل أنا متمسك بحبل الله المتين ، عامل بما شرع الله في الدين وداع إلى أمير المؤمنين . . . لا أقول إلاّ سدداً ، ولا إكراه في الدين أحداً . . . فمن اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ، ومن ضلَّ فإنما يضل عليها ، وما الله يريد ظلماً للعباد .

واعلموا يا أهل «حراز » إني بكم رؤوف ، وعلى

جماعتكم عطوف للذي يجب علي من رعايتكم وحياطتكم . ويلزمني من عشرتكم وقرابتكم . . . أعرف لذي الحق حقه ، ولا أظلم سابقاً سبقه ، وانصف المظلوم واقمع الظالم الغشوم وأبث فيكم العدل ، وأشملكم بالفضل فاستديموا ذلك بالشكر ، ولا تصغوا إلى قول أهل الكفر فيحملوكم على البغي والعدوان ، والحلاف والعصيان ، والكفر بالإنعام والإحسان .

إنَّ كتابي هذا حجة عليكم ومعذرة إليكم . . . والسلام على من اتبع الهدى ، وتجتب أمور الردى .

والحمد لله على ما أعاد وأبدى ، وصلواته على من أرشد به من الضلالة و هدى سيدنا محمل وعلى آله الأئمة الشهداء ... وسلم تسليماً . . . وحسبنا الله ونعم الوكيل .

ممثّا لا ريب فيه أن ازدياد نفوذ الصليحي ، وانتشار أمره بهذه السرعة استفز جماعة من زعماء اليمن ، فاعلنوا خوفهم من تلك الانتصارات التي يحرزها الصليحي في كل يوم ، فقام « جعفر بن القاسم بن علي العياني «صاحب « صعدة» في جمع كبير من أصحابه وهاجم حصن « الأخروج » وقاتل أهله ، وكان عليه « الحسين بن المهلهل » من أصحاب الصليحي وجماعة من « حمدان » و « بني شهاب » .

وانتهز هذه الفرصة أيضاً «جعفر بن العباس الشاوري « صاحب مغارب اليمن الأعلى ، فقام على رأس جيش كثيف من «حراز وكرّار » وغيرهما وقصد «عبشرى » أسفل جبل «مسّار » وأراد الصعود إليه ، فنزل أنصار الصليحي يدافعون عن بقائهم وعن نصرة مبادئهم ، لأن الانتصار معناه البقاء لدولتهم الفتيّة ، وأما الهزيمة فمعناها الفناء التام والقضاء المبرم .

ولمَّا تكاثر القوم على جيش «الصليحي» خشيَّ الهزيمة ، وما يترتب عليها من سوء العاقبة ، فنزل بنفسه ، ومن بقى معه من القوى الاحتياطية ﴿ وَاسْتُمَدُّ مِنَ الْحَرْجِ قُوهُ ، فَشَدٌّ بذلك من عزم أتباعه ، وحمى وطيس القتال ، وأخيراً ربح الجولة ، أما جيش « ابن عبَّاس » فقد لاذ بالفرار مغلوباً على أمره ، ولكنه ما لبث أن عاد ثانية بقوة أكثر عدداً ، وكان يطمع في النصر هذه المرة أيضاً ، ولكن تدابير « الصليحي » القتالية مكنته من السيطرة على الموقف وقتل « ابن عباس » وأكثر من معه من الأتباع . . . وغنم « الصليحي » وأصحابه الكثير من السلاح والعدة والأمتعة ، فقوي بذلك مركزهم وازداد نفوذهم ، وارتفعت روحهم المعنوية وخــافهم من كان يترقب من القبائل نتيجة لهذه المعركة ، وفي هذه الفترة اضطر الشريف «جعفر بن القاسم » عند سماعه

بالأنباء أن يترك حصن ﴿ الْأخروجِ ﴾ وينجو بنفسه ، وكانت هذه التجربة اختبارآ لقوة الصليحيين وتعاونهم وتمسكهم بمبادئهم ، كما أن شخص الصليحي وجلال قدره وحسن بلائه في تأييد أمره أسكن النفوس الغضبي ، فسار بالأمر قدماً واستولى على «حضورٌ » وأخذ حصن «بتاح » وهنا خاف أهل # حراز » النزال فقرروا الدخول في طاعته إلا ً « ابن جهورً » فقد صمّـمعلى الاستمرار في المكابرة واعتصم في حصن «لهاب » ولكن الصليحي كلَّف القائد الفاطمي « عامر بن سليمان الزواحي » فصعد إلى جبل « شبام وبيت عناد » ومعه جماعة من بني ، قليد وهوازن وبني الهجري » تم وصل « أحمد بن المظفر الصليحي » وجماعة من الحجازيين – وفيهم عباس بن المكرم ــ فعمـّروا داراً في قمة جبل «شبام » كما عمّروا جبل بيت «عناد » استعداداً لمقاومة ابن جهور » وبعد أن تحصنوا في هذه الناحية ، اتجه جيش « الصليحي » لمحاربة « ابن جهورً » في « لهاب » فضيقوا عليه الحصار ، وفكُّوا أسر جماعة كبيرة من أصحابهم ومنهم القاضي ﴿ لملك بن مالك ﴾ ولكن ﴿ ابن جهور ﴾ استمر في عناده، وتمكن من أن يؤثر على أتباعه ويقنعهم في الاستمرار في المقاومة ، ولمَّا ضعف جيشه ، ورأىأن مصيره إلى الهلاك ، استعان «بنجاح » في «زُبيه » وكانت علاقته مع الصليحي حسنة ، فتوسط بالصلح ، ولكن وساطته لم تشمر ، وكان أن تمادى «ابن جهور » في بغيه ، فاضطر الصليحي إلى محاصرة حصن «زبار » حتى سقط ، وهنا رضخ «ابن جهور » وسلم نفسه إليه مكرها في «مسار » فأنزله الصليحي في ضيافته وأحسن إليه . ويدل تسامح الصليحي مع عدوه على نبله وعراقته وطيب محتده ، فقد كان من المفروض والمنتظر أن يأمر بقتل «ابن جهور » الذي تسبب في إقلاق راحة الصليحيين ما مدة من الزمن حتى استعان في سبيل الوصول إلى النصر مدة من الزمن حتى استعان في سبيل الوصول إلى النصر وتحريض الحانقين والناقيمين عليهم .

بالرغم من هذا كله وجد الصليحي أن المعاملة الحسنة أجدى وأنفع في مثل هذه المواقف ، وآثر أن يكسب ثقة الناس بالمزيد من أعمال الحير ، وقد تحققت سياسته تلك فانقسمت منطقة «لهاب » فيما بينهم إلى فريقين : فريق انضم للصليحيين وقد م إليه المساعدات المالية ، وفريق استمر في عداوته، مما جعل الصليحي يردكيدهم إلى نحورهم ويجتذب إليه الفريقين أخيراً ، ولم يتوقف عند هذا الحد ، بل نزل إلى هجرى دعاس » وعقد ، وتمراً من جميع أهل «حراز » حذرهم فيه من الحلاف عليه والشقاق ، وأعلن بدء قيام

الدولة الفاطميَّة ، كما وعدهم بحسن السياسة والقيام بالمحافظة على الشرع .

وبدأ الصليحي حكمه على الأسس التي أعلنها وتقدُّم في تنفيذ سياسته المرسومة بخطى حازمة سريعة،وكان من ضمنها اتباع سياسة المهادنة إزاء أمراء اليمن وأصحاب الدويلات المجاورة – إذا نفعت هذه السياسة – وإلاّ فليس أمامهم إلاّ الحرب وإخضاعهم بالقوة ، ولما ملك الصليحي جبال « حراز » وما يجاورها ، خشى ملوك «تنهامة » أيضاً بأسه الشديد ، وتملكه الحصون والبلدان ﴿ وَخَاصَةٍ حَصَنَ ﴿ حَضُورٍ ۗ وَمَا يجاورها ، وهنا بدأت التقولات والإشاعات . . . وكان لا بد له من مهادنة « أبي حاشد » صاحب « صنعاء » كما هادن أباه « يحيى بن إبراهيم الصحاري» من قبل . فلمَّا توفي يحيى سنة ٤٤٠ هـ أرسل الصليحي بعض أصحابه وبني عمه إلى « صنعاء » لتعزيته في أبيه والإحسان إليه ، ولكن « أبا حاشد » اعتبر تطلعات الصليحي هذه تدخلاً في أموره فساءت العلاقة بينهما أخيراً مما أدى إلى قيام حرب بين الفريقين . . . وقاء انتهت تلك الحرب بمقتل صاحب « صنعاء » واستيلاء الصليحي عليها وبوصوله إلى هذه المرحلة أقبل الناس على خطب وده والانضواء تحت رايته والدخول في طاعته .

## ومهما يكن من أمر

فإن الإمام الزيدي «الناصر الديلمي بن الحسين بن محمد ابن زيد بن الحسن بن علي بن أبي طالب»، وكان قد وصل من «الديلم » إلى اليمن سنة ٤٣٧ هـ الإعلان المذهب الزيدي ، فانضمت إليه قبائل كثيرة في «صعدة » ومنها سار إلى «صنعاء » وملكها ، فطرده « يحيى بن أبي حاشد » والشريف « جعفر بن الإمام منصور العياني » فعاد إلى « ذي أبيسَن » .

أماً « ناصر » هذا فكان يعلى من العلماء الأجلاء وله تفسير القرآن في أربعة مجلدات . وقد اعتبر « الناصر » استيلاء الصليحي على « صنعاء » يشكل تهديداً له ولغيره من زعماء اليمن ، فكان أن اتصل « بنجاح » صاحب « تُهامة » وطلب منه إخراج الصليحي من « صنعاء » وهذه البادرة التي ظهرت من « الناصر » كانت مدعاة لغضب الصليحي ، فسيتر إليه جيشاً حاربه ثم قتله أخيراً في موقع « نجد الجاح » ببلاد جيشاً حاربه ثم قتله أخيراً في موقع « نجد الجاح » ببلاد « صنعاء » حيث دفنت جئته في « أقيف » ببلاد « عنس » .

وفي هذا العام ثار الهمدانيون وهم أكبر القبائل التي دانت للصليحيين ،وفكروا بخلع طاعتهم ، والخروج على حكمهم ، بالرغم من أن الصليحي كان لا يسير فيهم إلا سيرة الحق والعدل ، فاتصلوا بالشريف « القاسم بن جعفر بن الإمام منصور العياني » واستنهضوه واتباعه فاستجاب لطلبهم ، وخرجوا جميعاً سنة ٤٤٨ ه. لغزو الصليحي ، فتقابل الجمعان بالقرب من قرية « الهرابة » ببلاد «حاشد » فردهم الصليحي ، وحاصر الشريف ومن معه بأحاء الحصون ، ونصب عليه المنجنيق لكن أتباع الشريف دافعوا دفاع الأبطال ومات أكثر هم لنفاد المؤونة ، وعند ذلك اضطر الشريف إلى أن يسلم نفسه للصليحي فأكرمه وخلع عليه، ولم تكن سياسة الصفح التي التعها الصليحي في هذه المرق سياسة هوادة أو تردد ، بل وصد منها تسكين التارات ، لأن في تسكينها الأمن والحير والسعادة والاستقرار لليمن ولليمنيين .

وتمشيآ على هذه السياسة القائمة على المهادنة والملاطفة كان الصليحي يلاطف القائد «نجاح» صاحب الدولة الحبشية في «زُبيد -- تُنهامة» التي حملت لواء الدعوة الإسلامية السنية في اليمن بعد دولة «بني زياد» ولكنه كان يدرك أن دولته الفاطمية الفتية لا يمكن أن يكون لها شخصية معنوية قوية وكيان متين إلا إذا قضى على أكبر منافسيه وهو «نجاح» وكان الصليحي بلاطفه حتى قوي مركزه ودانت له معظم

الجزيرة اليمنية ، ثم بدأت العلاقات تتوتر بين الطرفين بفضل مساعي الإمام الزيدي « أبي الفتح » صاحب « صَعدة » الذي أفسد بين الصليحي وصاحب « زُبيد » فحلت الوحشة بعد الأنس والجفاء بعد حسن الصلة ، فأرسل « نجاح » جيشاً كثيفاً لمحاربة الصليحي والتقى الفريقان في خلف صعفان في « الجنة » المتصلة « بتهامة » ودارت بين الفريقين معارك طاحنة ومصادمات عديدة ، وكانت الكرة الأخيرة للصليحي وجيشه من العرب على جمع الأحباش .

ويذكر التاريخ : 🔛

إن الأحباش عادوا فاجتمعوا سنة ١٥٠ه. في ١ ابن طرف ، وكان معهم جميع أمراء الأحباش وكان جيشهم يتألف من عشرين ألفا ، فسار إليهم الصليحي في ألفين وسبعمائة فارس وهنالك التقى الجمعان الإرائب ، فدارت الدائرة على الأحباش ، ولم يسلم منهم إلا ألف لجأوا إلى جبل « يعرف ، اللحوتين ، فوق مدينة «الزرائب » .

وفي سنة ٤٥٢ ه.مات «نجاح » «بالكدراء » . ويروى أن الصليحي هو الذي دبر قتله ، على يد جارية حسناء كان قد أهداها إليه فيما مضى لتحقيق هذا الغرض . . . على ان أكثر المؤرخين يؤكدون أن موت «نجاح » كان طبيعياً ، ولكن هذا الموت لم يكن حداً فاصلاً بين الطرفين ، بل على العكس كان بداية لعهد نزاع طويل بين الصليحيين والنجاحيين ، فقد تسلّم الزعامة بعد « نجاح » ولده « سعيد » ولكن الصليحي أظهر براعته العسكرية بتأجيل أمر النجاحيين، وقرر أن يقضي أولاً على الفوضى الضاربة أطنابها في الدويلات في اليمن الأسفل ، وبعدئذ يتجه إلى عدوه الرئيسي ، وكل هذا حتى لا تشغله جبهة أخرى في داخل البلاد وفي هذا تتجلَّى حكمته ورأيه السديد ، فزار ﴿ مسَّار ﴾ و ﴿ صنعاء ﴾ زيارة قصيرة ثم قصد بجيوشه اليمن الأسفل ، واستولى عنوة على جبل # صبر » وعلى بلاد # بني الكرنلسي » وملوك # المعافر » وحصن « الدماة » كما استولى على بلادي « الحسين التبعي » صاحب حصن «حبّ و «بُعدان» و «السحول» و «الشواني ، ودخل «الجند» وهي يومئذ مدينة اليمن الأولى ، ولم يكن في اليمن أشهر منها ، ومن مدينة ﴿ صنعاء ﴾ منذ الجاهلية حتى عهد الصليحي ، ثم سار إلى «عون » واستولى على بلاد « بني معن » الذين كانوا يملكون « عون » ثم هادنهم أخيراً وسلّم إليهم بلادهم بعد أن بذلوا له السلم وأعلنوا الخضوع له والاثتمار بأمره .

ئم قصد بعد ذلك « تهامة » وسار إلى « زبيد » وافتتحها

واحتل «التهائم » كلها وطرد منها أولاد «نجاح » الذين فروا إلى جزيرة «دهلك » في البحر الأحمر ، واستقروا فيها . ويذكر التاريخ :

إنه بعد هذه الفتوحات سار في الناس بالعفو والصفح ورفع السيف ، وبسط العدل ، ولاذت به العرب ولا سيما في بلاد «تهامة » حيث كان العبيد يتحكمون بهم ويستطيلون عليهم أيام القائد «نجاح » .

وهكذا طوى «الصليحي » بلاد اليمن طيداً وأرضخها جميعاً لنفوذه وسلطانه ، وافتتح كل ما كان مغلقاً في وجهه ، فلم يأتي عسام \$ 65 هـ إلا وقد ملك الأقطار اليمنية كافة قلاعها وحصونها ومدنها وسهولها وجبالها وامتد نفوذه من «مكة » حتى «حضرموت » وتمنعت عليه «صعدة » بعض التمنع ، ولكنه ما لبث أن قتل «القائم » وملكها وبذلك تمت أمور الدولة واستقرت وتوحدت كلمة اليمن .

وجعل الصليحي «صنعاء » عاصمة لدولته وبنى فيها عدة قصور ، وأسكن معه جميع ملوك وأمراء اليمن تحت علم واحد ، ورأت اليمن بعد قرون طويلة وحدة البلاد في ظل حكم عادل قوي يقوم على الحرية والحق والعدالة ، وكل

هذا كان من برنامج «الملك علي الصليحي» الذي أخذ يوطاً دعائم ملكه على هذا الأساس ، ويرسي قواعده وينظم سياسة البلاد وإدارتها ، ويولي في المناطق والحصون من يرتضيه ويثق به من الولاة والحكام والقواد ، فولتي على «تهامة» «الأمير أسعد بن شهاب الصليحي » صنو السيدة الحرة «أسماء بنت شهاب» زوجته ، وهكذا دخسل «زُبيد» سنة ٢٥٤ هـ وسكن «دار شحار» فأحسن السيرة في الرعية ، وأذن لأهل السنة في إظهار مذهبهم ، كما أمرهم بذلك وأذن لأهل السنة في إظهار مذهبهم ، كما أمرهم بذلك الصليحي ، وعامل أيضاً أرباب الدولة النجاحية بالحسي .

وكان الصليحي قلم ألا يولي «التهائم» إلا من يزن له مائة ألف هيئار في ثم يلام على ذلك حينما أراد أن يوليها «أسعد بن شهاب» وهنا وزنت له زوجته الملكة «أسماء» عن أخيها المال المطلوب . . . فقال لها زوجها :

من أين لك هذا ؟ فقالت :

من عند الله . . . ان الله يرزق من يشاء بغير حساب ، فتبسّم وعرف أنه من خزائنه . . . فقال :

هذه بضاعتنا ردّت إلينا . . . فقالت : وغيرُ أهلنا ونحفظ أخانا » .

وعيَّن الصليحي أيضاً ابنه « الأمير المكرَّم » على « الحـّند » وما يليها ، كما عُيتن أخاه « عبد الله » على بلدة « ذي جبلة » فأخذ يصلحها ويعمرها.وممنّا تجدر الإشارة إليه أن الصليحي لم يكن اهتمامه مقصوراً على اليمن فحسب ، بل كان ينظر إلى ما وراء حدود بلاده وبالأخص «الحجاز » وهي أقرب البلدان إلى اليمن ، وأهمها في نظر المسلمين ، وأحوجها إلى الاستقرار والأمن ، وكان يتفاني في سبيل الدعوة الفاطميَّة والحليفة المستنصر بالله ، فكان يحيب أوامره طائعاً ، ويؤديها متبركاً برضاه ، معتزاً بثقته ، قلماً خرجت «مكة» عن طاعة المستنصر بالله وقطعت الحطبة التي كانت باسمه سنة ٤٥٣ ه. أرسل الصليحي إلى واليها الشكر الحسيني » يحذره مغبة خروجه عليه ، وتبودلت بين الطرفين مراسلات تنطوي على الكثير من التهديد والوعيد ولما عيل صبر الصليحي وضاق صدره طلب من الحليفة المستنصر بالله أن يأذن له بإزالة ألشريف شكر من مكة ؟ فأجابه المستنصر بالله بكتاب ينهاه عن سفك الدماء بالحرم الشريف قائلاً :

«إيَّاكُ أَن تَلقَى اللهبدماء بني فاطمة «فأطاع الصليحي أمر الحليفة الفاطمي مكرهاً على ما كان يجري في البلاد المقدسة . ثم أنه توجه إلى «مكة » أخيراً سنة £20.ه وقضى فريضة الحج ومعه أمراء اليمن وزعماؤها . فانتزعها من «بني أبي الطيب» ، ولماً توفي «شكر» خلفه «ابن جعفر» رئيس «الهواشم» وزوج ابنة «شكر» فشن حرباً على السليمانيين وأخرجهم من بلاد الحجاز ، واستقل بإمارة «مكة » وأقام الحطبة للخليفة المستنصر بالله ، ولكنه لم يعمل على الاحتفاظ بسيادة الفاطميين على مكة ، لأنه لم يلبث أن انحرف عنهم ، وأمر بذكر اسم الحليفة العباسي «القائم».

ولمنا انتهى الصليحي من فريضة الحج أخرج من الأموال والصدقات للبيت وللحرم وللمناسك ما يفوق حد التصور ، وعامل الناس بالحسبي ، وأظهر العدل والإحسان ، وعمل على استمالة الناس إلى جانبه بما المتلك من الأموال ، فطابت قلوبهم ورخصت الأسعار وأمنت الحجاج أمناً لم يعرف مثله من قبل حتى أنهم كانوا يعتمرون ليلا ونهاراً وأموالهم محفوظة ورحالهم محروسة ، ولم تقف أعماله هناك عند هذا الحد ، بل أنه شن حملة تأديب على القبائل الثائرة التي كانت تعتدي على الحجاج ، ورد « بني شيبة » عن قبيح أعمالهم وأفعالهم مع الحجاج ، ورد إلى البيت من الحلي والأثاث ما كان مع الحجاج ، ورد إلى البيت من الحلي والأثاث ما كان وكانوا قد عروا البيت والميزاب ، ثم أخذ يصلح ما أفسده

الأشراف في هذه البلاد ، وتحمّل ديات القتلى من ماله الحاص ، فكسب بحسن سياسته وإدارته رضا الحليفة المستنصر بالله ، وثقة كثير من البلدان الإسلامية المجاورة لما قدمه من خدمات للحجاج عامة ، وما قام به من كسوة الكعبة بالديباج الأبيض ، وما جلبه من الأقوات إلى أهالي تلك البلاد . . . وفلهجت الألسن بالدعاء له في كل مكان والثناء على كرمه وأفعاله .

ومهما يكن من أمر فإن الصليحي أقام في الأراضي المقدسة حتى يوم عاشوراء سنة ه في هـ غطب للخليفة المستنصر بالله ، ويعيب على العباسيين إهمالهم شؤون اللبرن وفي أثناء إقامته في «مكة» راسله الأشراف الحسينيون المغلوبون على أمرهم ، طلبوا منه أن يختار من بينهم والياً عليهم لكي يبذلوا له الطاعة ، فأقام على البلدة واليها السابق «محمد بن جعفر » وأعطاه مالا وسلاحاً ، وأصلح بين العساكر ، فدل بكل هذا على حسن سياسته لأنه لم يتعنت مع الحسينيين ولم يظلمهم وآثر أن يحسن معاملتهم ليكسب ودهم وخاف أن يترك البلدة قبل أن تستقر الأمور فيها ، فتقع في أيليهم ، ويستمرون في عنادهم وخلافاتهم ، فاستعمل معهم اللين ، وبذلك نجح في تحقيق سياسته موقتاً ، وقفل بعد ذلك عائداً إلى « صنعاء » .

ومهما يكن من أمر فإن الشريف «محمد بن جعفر » أمير «مكة » لم يعمل طوال عهده الذي بدأ من سنة ٤٥٣ه. للى سنة ٤٨٧ه. على تنظيم الأمور في الأراضي المقدسة ، وإقرار الأمن بها بالرغم من المساعدات المالية التي كانت ترد إليه من الخليفة العباسي أحياناً ، ومن الخليفة الفاطمي أحياناً أخرى ، بل أساء التصرف والسيرة فيها ، وأصبح الحجاج في أواخر أيامه لا يأمنون على أنفسهم ، كذلك لم يبد من هذا الشريف ما يشعر برغبته في الاستقلال عن الخلافة العباسية أو الفاطمية ، بل حان لكل منهما بالطاعة في فترة متقاربة حتى وصفه الأبو المحاسن » في كتابه «النجوم متقاربة حتى وصفه الأبو المحاسن » في كتابه «النجوم الزاهرة » :

« بأنه كان متلوناً تارة مع الحلفاء العباسيين العراقيين ، وتارة مع الفاطميين المصريين ، ويظهر من هذا أنه كان يلعب بمصالح البلاد المقدسة ، ومصالح المسلمين جرياً وراء المال . وهناك من يقول :

« إن هذا التلون يعود إلى دوافع سياسية وأخرى اقتصادية ».

هذا . . . ومن الجدير بالذكر أنه بعد عودة الصليحي
إلى « صنعاء » شكر له الخليفة الفاطمي المستنصر بالله حسن
صنيعه وامتثاله لأوامره بعدم إراقة الدماء في الأراضي المقدسة ،

ولكن الشريف « محمد بن جعفر » رجع إلى ما كان يفكر به ، وخرج على من أحسن إليه ، فهاجم مدينة « الحلى » واستولى على ما فيها من متاع للصليحي ، ولم يكتف بذلك بل عمل على إثارة الفين وتهييج العامة ، وفي أثناء غيابه عن اليمن أيضاً قامت الفين والثورات في بعض أنحاء المملكة ، فثار عليه قوم من « عينس وزبيد » وأظهروا الحلاف والعصيان ، والتفوا من « عينس وزبيد » وأظهروا الحلاف والعصيان ، والتفوا من رجل منهم ، ثم التجأوا إلى جبل « مثوة » وما جاوره من الجبال ، وعندما عظم فسادهم قصدهم الصليحي واقتحم من الجبال ، وعندما عظم فسادهم قصدهم الصليحي واقتحم معاقلهم عنوة حتى دانوا له بالطاعة .

و أخيراً: مراتقية تاكية يراضي إسهاى

عاد الملك «على الصليحي » للتفكير في شؤونه الخاصة وأمور الملك . . . ومنها ولاية العهد . . . وكان ولده الأكبر «الأمير محمد » قد بلغ مبلغ الرجال ، فرغب في أن يوليه ولاية العهد لينوب عنه في الملك في حياته وبعد مماته ، فكتب إلى الخليفة المستنصر بالله سنة ٤٥٦ هـ يخبره بما استقر عليه رأيه ، فورد إليه سجل الخليفة بالموافقة وأعطاه لقب : «الأمير الأعز شمس المعالي » وأذن له أن يعلن هذا اللقب على منابر اليمن ، وفي ذلك الوقت توفي «الأمير أشعد بن شهاب » حاكم «زُبياء » وما يتبعها ، فرأى الصليحي أن

يوني ابنه « الأمير محمد » ما كان عليه خاله ، وأعطاه صلاحية التصرف في شؤونها لكي يختبره ويدربه على الحكم .

وصل «الأمير محمد» إلى «زُبيد» سنة ١٥٧ه. وبعد خمسة أشهر من حكمه سار والده ووالدته وولدهما الثاني المكرّم » سنة ١٥٨ه. إلى «زُبيد» وأقاموا في ضيافته مدة قصيرة ، وبعدها عزموا إلى العودة إلى «صنعاء» فصحبهم مودعاً وكان يريد أن يبلغ معهم «الغمد» ولكنه لما وصل إلى «المصقع » أصابته الحبي فأمره والده بالرجوع إلى «زُبيد» فعاد إليها ولكن المرض اشتد عليه ، وكان أن مات سنة ١٥٨ه. وله من العمر سبع وعشرون عاماً ، ولما وصل الخبر إلى والده ، وهو على وشك الطلوع إلى حصن «مسار» مع الملكة «أسماء» اشتد عليهما الحزن ، وقفل الملك «علي » عائداً إلى «زُبيد» بجمع من أهله وأركان دولته فدفن ولده وجعل قبره بجانب ضريح خاله «الأمير أسعد بن شهاب».

وبعد عودته إلى صنعاء » كان عليه أن يلقى خبر وفاة ابنته «ميمونة » التي ماتت غماً على أخيها . . . وقبل أن تصل رسل الصليحي إلى مصر لإعلام الخليفة بالنبأ أرسل إليه سجلاً يعزيه بوفاة ولي عهده وبالوقت نفسه يعين «الأمير المكرم » ولياً للعهد .

في تلك الفترة أوفد الصليحي إلى القاهرة وفداً مكوناً من : القاضي عمران بن الفضل ، ونجيب بن عفير ، ويوسف بن محمد ، وعنتر بن غشم يحملون للخليفة رغبة الصليحي بزيارة القاهرة والتشرف بالمثول بين أيدي الخليفة ، ولكن المستصر بالله رفض طلبه ، وأشفق عليه من بعد المسافة ومشقات السفر .

## ويذكر التاريخ :

إن سبب هذا الرفض وجود مصر في حالة « الشدَّة العظمى » التي استمرت من سنة ٥٩ هـ إلى سنة ٤٦٦ هـ وهي المدة التي تعرضت للسلب والنهب والفوضى والحراب . . . وفي تلك الفترة كلّف الحليفة الفاطمي « بدر الجمالي » الأرمني بالوزارة فتغلب على المصاعب وأعاد الأمن والثقة والاستقرار .

وفي سنة ٥٩٩ ه. غادر الملك «علي الصليحي » « صنعاء » قاصداً الديار المقدسة لأداء فريضة الحج ، وترك لولي عهده « الأمير المكرّم » أمر إدارة المملكة بالنيابة عنه ، وكان قد أرسل قبل سفره خمسين أميراً من أمراء اليمن المغلوبين على أمرهم ومائة وسبعين من آل الصليحي ، وغيرهم ممن أرادوا أداء فريضة الحج من قبائل « يام » و « جنب » و « سخان » وأهل «حراز » وقد رمى من إرسالهم قبله عدم از دحام الطريق

بهذا العدد الكبير ، ثم تبعهم هو في ألفي فارس ، وخمسمائة فرس مطهمة بالسروج ومحلاّة بالذهب والفضة وخمسون هجيناً ، وغير ذلك من الهدايا والعطاء ممنّا لا يمكن إدخاله تحت حصر .

ويجب أن لا يسهى عن بالنا بأن نار الحقد وحب الانتقام كانت تستعر في قلوب «بني نجاح » وزعيمهم «سعيد الأحول » فكانوا يتربصونويتحينون الفرص للإيقاع بالصليحي الذي كان السبب بذهاب ملكهم. وعلم « الصليحي » بتحركات مريبة من قبلهم فاستقام إليه أحد متقدميهم « فرح البيشي » وهو من العبياء الأحباش المسموع الكلمة ، فذكر له إحسانه إليه وتقديمه ورفع مكانته ، فأنكر « فرح » أن يكون له أي ضلع بما يجري وأقسم الأيمان المغلظة عن استعداده للذهاب وإحضار رأس « سعيد الأحول » ولكن الأمر جاء على العكس ، فإن « فرحاً » لما و صل إلى » زُبيد » أخذ يحر ض العبيد والأحباش على الثورة ويوغر صدرهم ، فأمر الصليحي بإلقاء القبض عليه وقتله وهنا ثارت نفوس العبيد وشقوا عصا الطاعة وهاجموا ولاة الصليحيين وقتلوهما وهما : ﴿ أَبَا السعود » و « أحمد بن أسعد بن شهاب الصليحي » كما قتلوا كل من كان معهما من أهل ﴿ حراز ﴾ ثم نهبوا كل ما كانوا يملكونه من أموال ومتاع ، وفي الوقت نفسه استدعوا كل من كان على رأيهم من العبيد والأحباش ﴿ بتهامة ﴾ والحجاز وجنَّدوا جنودهم ثم أنهم علموا أخيراً بمسيرة الصليحي إلى الديار المقدسة وأنه لا يرافقه أحد من المحاربين وأهل البأس والمراس ، لأن رجاله قد تقدموه إلى الديار المقدسة وأن جميع أمواله وأثقاله ميثوثة فيما بين «هجر » و «المهجم » وهذه البلاد قد تمهـد مهادها واستقام عمادها وأمنت السبل وخضع فيها كل عزيز . . . ولم يكن مع الصليحي في « المهجم » إلا ّ ابنه ﴿ الموفق » وزوجته ﴿ أَسْمَاءُ بَنْتُ شَهَابٍ ﴾ وأخواه « عبد الله » و « إبراهيم » وجماعة من بني الصليحي ، فلما علم أن الأحباش قد عبأوا قواتهم ، وأنهم في طريقهم لقتاله أنفذ عبيده الذين كانوا معه لمقاتلة العدو المهاجم ، وكان ظنه أنهم يقدرون فضله وإحسانه ويفدونه بالمهج والأرواح ، فذهبوا مسرعين ومتظاهرين بالحماسة وفي قلوبهم تكمن الخيانة والغدر ، وحينما التقوا بأبناء جلدتهم انضموا إليهم وفي نيتهم الشر وقالوا للمهاجمين :

« إن فاتكم غدآ لحق بأصحابه وعسكره ، وامتنع عليكم »
 فساروا مجدين وفاجأوه بقرية يقال لها « أم الدهيم » . . .
 وهنالك انقضوا عليه ، ولم ينفع دفاعه ودفاع أخوته وأبناء

عمومته . . . فوقعوا تحت حراب الكثرة من العبيد . . . وهكذا قتل الصليحي وكل من كان معه ، باستثناء « الأمير الموفق » و «مهنا بن علي المظفر الصايحي » وكانا قد اتجها إلى مكان السيدات لحمايتهن . . . ولكن العبيد ما لبثوا أن حاصروا المكان . . . واستمر حصارهم أربعة أيام . . . وعندما استأمن «مهنا » خرج إلى « الأحول » وأخذ منه ميثاقاً بالمحافظة على الحرائر الصليحيات وأقسم أنه سيطلق سراحهن ليسرن إلى « صنعاء » فوثق بقوله ، ولكن الأحول نقل النساء ليسرن إلى « صنعاء » فوثق بقوله ، ولكن الأحول نقل النساء كل ما كان معهم من أموال وحلي وهدايا كان الصليحي قد أعدها لينفقها على الحجاج المسلمين وحرافقيه من الحدم والعبيد .

وهنا سألت الملكة «أسماء » « سعيداً الأحول » أن يسمح لها ومن معها من النساء بالعودة إلى صنعاء فامتنع ، وسار بهن إلى « زُبيد » ومعه رأسا الملك « علي الصليحي » وأخيه « عبد الله » محمولين على رمحين أمام هو دج الملكة «أسماء » وقد نُصب الرمحان فيما بعد أمام الشباك التي تنظر منه الملكة «أسماء » في الدار التي حلّت بها ، إلا أن سعيداً بذل ما استطاع من الجهد في سبيل المحافظة وصيانة كرامة السيدات الصليحيات .

وهكذا . . . ونحن عندما نتوقف لنسدل الستار على تاريخ هذا الرجل العظيم «على الصليحي » نقول :

إن عهده يعتبر بالنسبة لتاريخ اليمن من أنضر وأسعد العهود، ويكفي أن يكون معدوداً بين الرجال الذين أستسوا دولة كبرى . . . وعلى العموم فهو من الرجال الذين قل أن يجود بهم الدهر ، خاصة وأن اليمن لم تجتمع لملك واحد ، بل كان الرئيس منهم من يتسبى له امتلاك أقليماً صغيراً أو حصناً حتى يأتي من هو أقوى منه فينتزعه . . . فاليمن كانت تعاني فوضى الإمارات الصغيرة المتنابذة . . . أما الصليحي نقد تمكن من جمع اليمن كله تحت لواء واحد . . . ويقول المؤرخ «عُمارة اليمني» :

«إن هذا أمر لم يعهد في جاهلية ولا في إسلام » . . . . و في وذكر «العرشي » في كتابه «بلوغ المرام » : «ولم يقع لأحد فيمن ملك اليمن ما وقع «لعلي بن محمد الصليحي » . . . فإنه استولى على اليمن سهله وجبله ، شماله وجنوبه وشرقه في مدة يسيرة بعد أن قهر أعداءه ، فهو لذلك لا يقل في نظرنا عن بعض القواد الفاتحين الذين لمع إسمهم على صفحات التاريخ عن بعض القواد الفاتحين الذين لمع إسمهم على صفحات التاريخ عما أحرزوه من انتصارات وما قاموا به من فتوحات وأعمال مجيدة وأن يك ذلك لمدة وجيزة » .

من هنا نرى أن الصليحي حكم البلاد حكماً مطلقاً ، ولكنه كان حكماً مستتيراً عادلاً قائماً على أسس حكيمة يتجلس فيها السمو والرفعة . وبالرغم من أنه ينتسب إلى الفاطميين فإنه لم يكره أحداً على الدخول في عقيدته ، ولكنه لم يكن يغفر لأحد تهاونه في امور الدين .

ذكر المؤرخ « الفاسي » في كتابه « تحفة الكرام » ما يلي :

« فطابت قلوب الناس . ورخصت الأسعار ، وأمنت الحجاج أمناً لم يعرف له مثيل من قبل ، حتى أنهم كانوا يعتمرون ليلاً ونهاراً وأموالهم محفوظة ورحالهم محروسة » .

وقال « ابن الجوزي في « مرآة الزمان » :

« فرد بني شيبة عن قبيح أعمالهم وأفعالهم مع الحجاج . ورد إلى البيت من الحلي ما كان « بنو الطيب » الأشراف قد سلبوه ، وكانوا قد ملكوا الديار المقدسة بعد « شكر الحسيني » وعروا البيت والميزاب » .

ومهما يكن من أمر فإن ما قام به الملك «علي الصليحي » من إصلاحات في الأراضي المقدسة أكسبه ثقة الكثيرين من البلدان الإسلامية . من جهة أخرى فإن تسامحه مع علماء «السنة » والسماح لهم بممارسة طقوسهم وشعائرهم بحرية أعاد ثقة الناس إليه .

وكذلك فعل «أسعد بن شهاب » عندما كان والياً على «زبيد » سنة ٢٥٦ ه ، فأحسن السيرة في الرعية وأذن للسنة بإعلان عقيدتهم بحريــــّة .

ولا بد لنا ونحن نقترب من النهاية عن حياة هذا المؤسس الكبير من القول: إنه كان أديباً وشاعراً يعطف على الأدباء ويصل الشعراء لمعرفته بأن الشعر يجب أن يكون السلاح الماضي في خدمة الدولة، وأنه من أهم وسائل الدعاية لها، فلم يشأ أن يترك هذا السلاح دون أن يشهره في وجه خصومه وفي الدفاع عن دولته والمباهاة بعدالتها والإشادة بذكرها . . . ومن أشهر الشعراء الذين عاشرا في عصره : «عمرو بن يحيى أشهر الشعراء الذين عاشرا في عصره : «عمرو بن يحيى الهيثمي » و «الحسن بن أبي عمامة » .

وتذكر كتب الأدب اليمنية بعض المقطوعات «لعلي الصليحي » قالها في مناسبات عديدة . . . ومنها قصيدة يذكر فيها احتلال حصن «وراخ » :

ما اعتذاري وقد ملكت وراخاً عن قراع العدا وقود الرعال

ويقول :

وألذ من قرع المثاني عنسده في الحرب الجم يا غلام وأسرج خيل بأقصى حضرموت مجالها وصهيلها بين العراق ومنبج

وكان «على الصليحي » بالإضافة إلى كل ما ذكرناه عالماً وفقيهاً مستبصراً في علم التأويل ؛ كما كان خطيباً مفوهاً .

وفي الحتام لا بد مرز القول يزار السوى

بان «على الصليحي » وإن يكن مجهولاً بالنسبة للتاريخ العربي . . . فإن تاريخ اليمن يعتبره مؤسس دولة ، ومقيم تعاليم ، وموجد دولة عريقة في الحضارة ساهمت كثيراً في بناء أسس الأمن والعدل والحرية .

## العهد الفاطمي الثاني في اليمن « الملك المكرم الصليحي »

ظهر «الملك المكرّم بن علي الصليحي » على صفحات تاريخ اليمن بعد مقتل والده الملك «علي الصليحي» الذي مرّ ذكره . . . وقد اتضف «المكرّم » بالشجاعة وكرم الأخلاق وعلو الهمة والتسامح وكأنه نسخة عن والده ، ووصفه صاحب «قلادة النحر » بقوله :

« كان المكرّم ضخماً شجاعاً وفارساً مقداما » .
وقع « المكرّم في حيرة حينما وصلته الأنباء بمقتل والده وأسر والدته . . . وهنا تأهب أعداء الدولة الصليحية للانتفاض مستغلين هذا الحدث الكبير ، وفي هذه الفترة حاصر الأحباش « مالك بن شهاب الصليحي » في حصن « مسار » و تآمرت معه قبائل من « كحلان » و « وهران » و « عنس » و زبيد » و « يحصب » وامتدت نار الثورة حتى « صنعاء » العاصمة و « يحصب » وامتدت نار الثورة حتى « صنعاء » العاصمة

نفسها . فماذا يفعل « المكرّم » والأعداء أحاطوا به من كل جانب وتباعد عنه الذين كانوا بالأمس يتظاهرون بمحبته والانضواء تحت لواثه ؟

ففي تلك الساعات الرهيبة انخذ قراره بالتصدي للمتآمرين، واستمد من اليأس قوة ، وأخذ يشجع من ظل مقيماً على العهد معه . . . وذكر المؤرخ «إدريس عماد الدين » في تاريخه «عيون الأخبار » بقوله :

«كان «المكرم» يثبت أصحابه على الدين . ويذكرهم بما وعد الله عباده الصابرين وهكذا استطاع أن يرفع عن «حضور» صنعاء « الحصار ويتتبع الأعداء حتى ناحية «حضور» حيث خاض المعركة الأولى التي انتهت بانتصاره » .

وهذا الانتصار قوى من عزيمة أعوانه ، فخاض « إسماعيل ابن أبي يعفر الصليحي » معركة ثانية بجهات « كحلان » و «وهران » فحقق انتصاراً كبيراً . . . وفي هذا عودة هيبة الدولة الصليحية .

وتشاء الظروف أن يعود إليه قواد دولته الذين ذهبوا مع والده لأداء فريضة الحج والذين أمرهم بالسير أمامه وهم : «عامر بن سليمان الزواحي » و «مدافع بن حسن الجبني » و «عمران بن الفضل اليامي » و « الحسين بن عمر السنحاني » وغيرهم . ويذكر التاريخ :

أنهم لاقوا في طريق العودة صعاباً كثيرة من الأحباش الذين كانوا يتتبعون أثرهم ، وقد أوقعوهم في سبعة عشر معركة مع الكمائن المنصوبة لهم ، ولكنهم تمكنوا من النجاة والإيقاع بالأعداء ، وعندما وصلوا إلى صنعاء . . . استقبلهم المكرّم ، استقبالاً منقطع النظير فرفضوا كل مظاهر التكريم حتى يظفروا بالأحباش وينالوا الثأر وهكذا تعاهدوا وعاهدوا الله على ذلك

لقد كان المكرم، يعتقد أن لا بد له من عملية حربية كبرى يقوم بها لتخليص والدته «أسماء» من سجن «سعيد الأحول » فهده الصورة القاتمة أصبحت مرسومة في ذهنه ترافقه وتقض مضجعه ، وقد انعكست هذه الصورة أيضاً في نفوس أصحابه المخلصين ، فأصبحت نار الغيظ تتآكل أكبادهم ، وتؤجج نفوسهم . . . ولكن ظهور عوامل الاضطراب والثورات في مختلف أرجاء البلاد كان يجبرهم على تأجيل كل عمل حربي بالنسبة للأحباش إلى أن يتم إعادة الهدوء والأمن .

أ فأرسل « المكرم » قائده « عامر بن سليمان الزواحي » إلى بلاد « حمير » وإلى مغرب اليمن فأعاد الهدوء وقضى على الفتنة وعندما أبت فئة أن تستجيب قاتلهم قتالاً شديداً وتتبعهم في السهل والوعر حتى قضى على فلولهم ولم يتركهم حتى جاءوا إلى « المكرم » طائعين مستجيرين .

أما القائد « إسماعيل بن أبي يعفر » فإنه توجه إلى «يحصب» و « وهران » فباشر المعارك مع الثائرين وما زال حتى قضى على فلولهم التي شردت في القفار والجبال .

وفي سنة 204 هم قام الأمير الريابي الاحمزة بن أبي هاشم الحسيني الله بدعوته الجديدة حيث التف حوله فريق من الناس وبايعوه على أنه المام الاوسمى نفسه المأمير المؤمنين الوبعد أن استجاب له خلق كثير هاجم الاصنعاء الم بخمسمائة فارس وخمسة عشر ألف راجل من الهمدان الوغيرها من القبائل المأرسل المكرم الفندي العامر بنسليمان الزواحي المن مغرب اليمن فوصل مع جيشه وانضم اليه المكرم والقائد المحمد بن المظفر الصليحي القائد المعارض المؤلف المنافرة منذ اللحظات الأولى عليه وهكذا ولتى أصحابه الدائرة منذ اللحظات الأولى عليه وهكذا ولتى أصحابه

الأدبار هاربين وبقي هو وولده ، فقتلا مع بعض أعوانهم . ويذكر تاريخ «عيون الأخبار » .

إن هذه المعركة انجلت عن ثمانمائة قتيل من أصحاب الأمير الزيدي . وعندما كانت هذه المعركة دائرة حول « صنعاء » اعتقد أعداء ﴿ الصليحيين ﴾ بأنها ستكون خاتمة المطاف ، وأن عليها تتوقف الأمور ، فلما انقشعت السحابة ، وتمَّ النصر ﴿ للمكرُّم ﴾ رجعوا عن غيهم وسكتوا على مضض ، أما « المكرَّم » فبدأ يقوم بأعمال التصفية في ضواحي « صنعاء » ومن جهة ثانية أرسل قوادة الثلاث ؛ «أحمد بن المظفّر » و « إسماعيل بن أبي يعفر 4 و « عامر بن سليمان » إلى « حراز » وكان كبار أهلها لا يزالون يدينون بالطاعة للصليحيين ، بينما الدهماء يحاصرون حصن « مسّار » الذي كان يحكمه « مالك بن شهاب الصليحي » وفي طريقهم إلى الحصن المذكور وافاهم العديد من قبائل « مجيح » و «كرار » حيث قدموا فروض الطاعة ، وبعد ذلك تقدموا إلى حصن « مسَّار » فاستولوا عليه ، وبعد أن عاهدتهمقبائل «حراز » على الطاعة تابعوا سيرهم نحو ديار قبيلة « بكيل » وكانت شوكتها على المنابذة قوية ، وصولتها على المحاربة شديدة فبلغوا الديار سنة ٤٦٠هـ. وأرسلوا إلى زعماء بكيل يدعونهم إلى الاستجابة . . . فأبوا

إلاّ القتال وعند اليوم الثاني جاءت بكيل » للقتال ، ونشبت المعركة الحاسمة ، فكانت الدائرة على ه بكيل » حيث قتل العديد من زعمائها وقوادها ، أما الباقين فقد هرعوا لإعلان الطاعة والولاء . . . وكل هذا شجع القواد الثلاثة على العودة إلى ه صنعاء » ظافرين .

وفي تلك الفترة انتهز «بنو نجاح» الأحباش فرصة انشغال جيش «المكرم» في إخضاع «بكيل» وغيرها من القبائل ، فأغار «بلال» و «أبو الفتوح» ابنا «نجاح» بعساكر كثيرة من العبيد والأحباش وأهل «تُهامة» على «أسعد بن عبد الله الصليحي» في حصن «التعكر» ووقع بين الطرفين قتال شديد دارت الدائرة فيه على الأحباش «بذي الشرق» من قرى «المخلاف» ولكن «بلال» و «أبو الفتوح» تمكنا من النجاة.

ولمناً توطّدت أركان الدولة الصليحية ، واستقرت الأمور في « صنعاء » عوّل « المكرّم » على السير إلى « زبيد » لتصفية الحساب مع الأحول ، واتفق أن جاءه من أمه « أسماء » كتاباً وصل إليه مع « سائل » وكانت « أسماء » قد وضعته في رغيف الحبز ، فعندما رآه أوصله إلى « المكرّم » فأعطاه مبلغاً

من المال ، وكان الكتاب يحمل ما يثير الخواطر ، فجمع الأعوان وقرأ عليهم الكتاب ، ولم يزل يخطب في الناس قائلاً :

« من يكن يرغب في الحياة فلا يكن معنا » .

ثم أنه جمع قواده وسار على رأسهم بعد أن ترك في صنعاء السماعيل بن أبي يعفر الصليحي " نائباً عنه ، وقد أخذ قبل خروجه العهود والمواثيق على « الشريف القاسم بن جعفر بن الإمام المنصور القاسم العياني " وعلى أخيه « محمد بن جعفر » بأن لا ينقضا العهد ثم أحسن إليهما ومنجهما الهدايا والأموال ، وخرج المكرم في عشرة آلاف راجل وفارس فخطبهم وقال :

«إننا لم ننزل لعرض من الدنيا نصيبه ، ولا لمال نخزنه ، ولا لشيء نذهب به من متاع الدنيا سوى إدراك ثأرنا من هؤلاء العبيد والأحباش واستنقاذ حريمنا ، وإن قصدنا ليس الإضرار بأحد من الناس ولا تغيير شيء مما يملكون ، وعلينا أن لا تتعدى على زروعهم ومواشيهم وحريمهم . . . وأرجو أن تكون سيرتكم حسنة ، ولكم حسن الأحدوثة ، وتنالون حميد العاقبة والثناء .

ثم وطيء «المكرَّم » وجنوده « تُنهامة » من شرقي « زُبيد » فحط الرحال على مقربة من قرية « التريبة » ودخل مسجدها عند طلوع الفجر ، وكان أمام المسجد قد فرغ من الصلاة ووقف يتلو بعض الآيات . . . فنظر وإذا بفارس يركز رمحه ويشرع بالصلاة . . . فقال الإمام :

﴿ ﴿ مَنَ هَذَا الَّذِي لَمْ أَرَّ فِي وَلَدَ آدَمَ أَتَّمَ مَنْهُ خَلَقَةً ، وَلا أحسن منظراً ، ولا أطيب رائحة ؟ » ولم يلبث الصباح حتى طلع فأقبلت الخيل ووقف كل رعيل يسلتم ويقف وكانت تحيتهم له : « أنعم الله صباحك مولانا . . . وأدام عزك . . . فيرد عليهم بقوله : مرحباً بوجوه العرب . . . وعندما تكامل عددهم ، قصدوا « باب الشباق » وهو الباب الشرقي لبلدة « زُبید » وحین دنا « المکرم » من « زُبید » عبأ جیشه . . . فكان هو و « أحمد بن المُظفّرُ الصّليحي » و « عامر بن سليمان الزواحي » و « أبو الحسين بن المهلهل » و « الحسين بن عمرو السنحاني »في القلب . . . ومعهم قبائل « نهد » و « سنحان » و «حميـَر » ووضع «عمران بن الفضل اليامي » و «مدافع ابن الحسن الجنبي » و « محمد بن علي اليامي » في قبائل « همدان » و « يام » و « جنب » وسواهم في الميمنة ، ووضع « مالك بن شهاب الصليحي » ومعه « الحرازيون » في الميسرة . ثم أقبلوا على الأحباش وكانوا ستة كراديس وعددهم ثمانية عشر ألفاً ، فتقابل الجيشان في شهر صفـَر سنة ٤٦٠هـ. وقاتل في هذا اليوم «سعيد الأحول » وجيشه قتالاً عنيداً ، ولكن الجناحان انطويا عليهم ، وكان أن تراجعوا وتمزقوا وهزموا شر هزيمة ، ولكن خيول الصليحيين لاحقتهم فطحنتهم طحن الرحى ولم يسلم منهم إلا من كتبت له حياة جديدة ، وكان « الأحول » قد أعد خيلاً مضمرة على الباب الغربي المسمى « الأحول » قد أعد خيلاً مضمرة على الباب الغربي المسمى « باب النخل » فهرب مع بعض رجاله إلى البحر حيث نقلتهم السفن إلى جهة مجهولة وقيل إلى جزيرة « دهلك » أما الملك المكرم » فانشغل بأمر والدنه » أسماء » وهكذا لم يتبع المهزومين . وذكر التاريخ

إن الصليحيين دُخُلُوا ﴿ وَأَنْهِيْكُونَ عِنْوَقَى وَظُلَّ القَتَالَ دَائْرَاً فيها حتى صلاة الظهر . وجاء « المكرَّم » إلى الدار التي تقيم فيها والدته « أسماء » وكان قد تنكّر وأخفى وجهه . . . فقال :

الله عز مولاتنا . . . فقالت : مرحباً بوجوه العرب . . . من تكون ؟ فأجاب :

أنا أحمد بن علي بن محمد . . . فقالت : إنَّ أحمد بن علي في العرب كثير . . . فاحسر عن وجهك حتى أعرفك ... فرفع « المكرَّم » عن وجهه . . . فقالت :

مرحباً ﴿ بِالْمُكُرُّمِ ﴾ من كان مجيئه كمجيئك فما أخطأ

ولا أبطأ . . . ثم أن رؤساء الدولة وقواد الجيوش دخلوا فسلموا عليها . . . وقد كشفت عن وجهها . . . وذكر التاريخ :

إن « المكرَّم » نزل عن ظهر جواده ، وسجد لله شكراً ، وعفَّر خده بالتراب كما أحرق الدار التي اعتصم فيها بعض الأحباش ، ولكنه لم يجعل لأحد سبيلاً إلى حريم « بني نجاح » كما أنه أطلق من وقع أسيراً من أولادهم ، وقبل أن يغادر « زُبيد » نقل رأس والده وعمه إلى « صنعاء »وبني عليهما مشهداً .

وبعد ذلك أي في ربيع الأول سنة ٩٦٠ ه خرج من ازبيد » يريد الإجهاز على الأحباش الهاريين ، ولكن وصلته الأخبار من نائبه في صنعاء : « إسماعيل بن أبي يعفر الصليحي » يذكر بأن « الشريف قاسم بن جعفر العياني » قد نقض العهد وأنه اتخذ من غياب « المكرم » وقواده وجيشه فرصة للانقضاض على « صنعاء » وعلم أيضاً بأن نائبه « إسماعيل » قد اشتد عليه المرض ، وأن الحجازيين وأهل « حراز » قد ساءت بينهما عليه المرض ، وأن الحجازيين وأهل « حراز » قد ساءت بينهما العلاقات ، فخاف « المكرم » أن ينال المخالفون من « صنعاء » العلاقات ، فخاف « المكرم » أن ينال المخالفون من « صنعاء » والحرائر الصليحيات وفي ذلك يقول الشاعر اليمني « الهيشمي » : أوبة « أسماء » إلى قصر ها بعد فراق الملك الأوحد

كرجعة الشمس وقد جنّها دج فيا لها من نعمة أصّلهــــا بأس

دجن وسربال دجی أسود بأس ابنها بأني العلی أحمد

وصل « المكرّم » إلى « صنعاء » وكان أول ما فعله القضاء على فتنة الشريف فلحق به إلى أرض ﴿ ذبيان ﴾ وباشرهم القتال ولكنهم لم يستطيعوا الصمود ، فتقدموا إليه وأعلنوا خضوعهم ومن هناك سار لإصلاح المغرب اليمني ، ومنها إلى ﴿ ذِي أشرق ۽ ئم جبل «مسوّر ۽ وجبل «حملان » . . . وهناك علم « المكرّم » أن « سعيداً الأحول » قد صار « بالمخلاف » ، وأن « التبعي والسخطي » و « الكلالي » و « يعفر بن الكرندي » و « يحصُب » و «كُرْعَيْنَ» يَقْلُهُ سَارِوا صَفّاً واحداً وأخذوا يهددون الدولة الصليحية ، فعاد إلى « صنعاء » ومنها اتجه إلى « المخلاف » ثم انتهى أخيراً إلى « وادي بينون » فأخضع « بني صعب » من « عنس » و « بني الحارث » و « مذحج » وما زال في طريقه حتى وصل إلى جبل « الشعر » الذي تحصّن فيه ﴿ التبعي والسخطي ﴾ فهاجمهم ولكنهما فرًّا واعتصما بحصن «الفراغ » ولكن «المكرّم » حاصرهما. . . ولما كانا يعلمان بتسامح « المكرّم » وعفوه . . . سلّما نفسيهما .

و في عام ٤٦١ ه.غادر و المكرّم » « صنعاء » إلى « زُبيد »

بعد أن وصلته الأخبار بأن 8 سعيد الأحول 8 قد عاد للظهور ثانية على المسرح اليمني وهناك طوق ﴿ جبل الشعر ﴾ الذي اعتصم «سعيد الأحول » ورجاله فيه ثم حمل عليهم حملة من يختار الموت على الحياة ، فهزمهم هزيمة منكرة وقتل أحد الفرسان «سعيد الأحول » عندما فرّ قرب قرية «مآبة » كما قتل «عامر بن سليمان الزواحي » « بلال » و أخـــوه « مالك » ابنا « نجاح » ، "مم ولتي أمر « زُبيد » « سبــــأ بن أحمد الصليحي » وعاد إلى صنعاء حيث استقر فيها يصرف أمور دولته بحكمة وإدارة ومرونة وعدل ، وفي سنة ٤٦٧ه. توفيت أمه «أسماء بنت شهاب » وكانت قبل وفاتها قد زوجته « بأروى الصليحي » كما أشارت عليه أن يجعل « ذي جبلة » حال قراق المان و « ذوي جبلة » مدينة ق بمخلاف جعفر » اختطها « عبد الله الصليحي » بأمر أخيه الملك ﴿ علي الصليحي ٨ . . . ويقال : أن ﴿ جَبَّلَةُ ﴾ اسم رجل يهودي كان يسكن فيها ويعمل الفخار في الموضع الذي ببي فيه « عباء الله » « دار العز » الأولى ، وتسمى مدينة « النهرين » لأنها تقع بين نهرين كبيرين في الصيف والشتاء ويقال في المثل المشهور :

إن ﴿ جبلة ﴾ لا يدخلها أحذ إلا طاهر . . . وصباحها صباح عروس . . . ولما انتقل ﴿ المكرم » إليها اختط فيها ﴿ دار العز ﴾ الثانية في « ذي بور » وكان حائطاً فيه حدائق وأشجار كثيرة وهو يطل على النهرين وعلى الدار الأولى . وذكر التاريخ :

إن الملكة « أروى »قالت له عندما انتقل إلى «ذي جبلة »:

العيش هنا أفضل وأسلم للمملكة ، وأثبت لقواعدها ... فهي متوسطة بين اليمن الأعلى والأسفل وبها يخصب العيش ويطيب المحل .

ولكن ومع كل أسف وهو في غمرة الفرح في عاصمته الحديدة داهمه مرض «الفالج » . . . فأشار عليه الأطباء أن يحتجب عن الناس . . . فترك « ذي جيلة » وصعد إلى حصن «التعكر » بعد أن فوض لزوجته «أروى » شؤون إدارة الدولة.

ونقول :... ونحن نأتي إلى الصفحة الأخيرة من سيرة الملك « المكرّم » :

إن الدولة الصليحية قد بلغت في عهده أقصى درجات الأمن والاستقرار والوحدة ، وقد اتفق المؤرخون على أنه كان:

ملكاً شجاعاً شهماً جواداً مقداماً سموحاً ، ولم يخطىء الحليفة الفاطمي «المستنصر بالله » عندما لقبه : «بذي السيفين » و « داعي السيف » وكان إلى جانب كل هذا خطيباً

فصيحاً، ولم يكن في زمانه من يستطيع حمل رمحه وسيفه وقوسه . . . ولكن الأقدار لم تعطه الفرصة لإكمال البناء ، فأصيب بصحته .

وأخيراً مات الملك «المكرّم » في حصن «التعكر » سنة ٤٧٧ ه . وفي ذلك ختمت حياة الرجل العظيم ، وبدأت صفحة جديدة في تاريخ اليمن وهي لا تقل عن سابقاتها . . . وأعني بها «المللكة أروى الصليحي » .



## العهد الفاطمي الثالث في اليمن الملكة « أروى الصليحي »

كان أهل اليمن يخاطبونها بلقب «الملكة الحرّة » حبّــاً وإجلالاً . . . وهي : « أروى بنت أحمد بن محمد الصليحي ».

ولدت سنة ٤٠ هم ويروى أن والدها « أحمد بن محمد الصليحي » بعثه الملك « على الصليحي » على رأس الوفد اليمني إلى القاهرة « المعزية » لمقابلة الحليفة « المستنصر بالله » بعد استيلائه على حصن « مسار » . . . ويذكر التاريخ :

أنه مات في «عدن» عندما سقط عليه البيت الذي كان يسكنه . . . أمنًا أروى فكانت في ذلك الوقت طفلة صغيرة .

أمها هي «الرواح بنت الفارع بن موسى الصليحي،وقد تزوجت من «عامر بن سليمان بن عبد الله الزواحي » بعد موت زوجها أحمد ، فرزقت منه «سليمان » القائد الذي لعب دوراً هاماً في الفتوحات الصليحية ، إذن فهو أخ لأروى من جانب أمها .

قامت بتربيتها وتهذيبها وتأديبها السيدة «أسماء بنت شهاب » زوجة الملك «علي الصليحي » بعد زواج أمها ، فنشأتها تنشئة طيبة ، وكانت بالوقت نفسه موضع اهتمام الملك «علي » الذي كثيراً ما قال «لأسماء» :

« أكرميها فهي – والله – كافلة ذرارينا وحافظة هذا
 الأمر على من بقي منا » .

كانت على جانب كبير من الأخلاق الفاضلة إلى جانب ما تمتعت به من جمال الحلقة ... فكانت بيضاء اللون مشربة بحمرة مديدة القامة معتدلة البدن، تميل إلى السمنة ... كاملة المحاسن جهورية الصوت متعلمة تحفظ الأخبار والتاريخ وأبام العرب والشعر ، وذكر أن لها تعليقات وهوامش على الكتب العرب والشعر ، وذكر أن لها تعليقات وهوامش على الكتب وكان يقال لها : « بلقيس » اليمن الصغرى وكانت متبحرة بالعلوم الفاطمية والفلسفة . . . فكان يقصدها الدعاة ويتعلمون منها من وراء ستار ويأخذون عنها ويرجعون إليها .

وأنه من الطبيعي بعد هذا أن يختارها الملك «علي » زوجة لابنه «المكرّم » وبالفعل اقترنت به بعد أن سمي وليــــآ للعهد سنة ٤٥٨هـ. وكان لها من العمر ثماني عشرة سنة وهذا الزواج وصفه الشاعر «القُمتي » بقوله :

وكريمة الحسبين يكنف قصرها أسد تخاف الأسد من صولاتها وتكاد من فرط الحياء تغض عن تمثالها المرئي في مرآتها ظفرت يداك بها فبخ إنما لك تذخر العلياء مضنوناتها

وكان « الملك علي له قلم أصلحها « عدن » حين زواجها من ابنه « المكرّم » وقار ظل منتوج عدن » يدفع إليها من حين زواجها ، وهو مائة ألف تزيد وتنقص .

## أولادها هم :

«علي» و «محمد» و «فاطمة» و «أم همدان»؛
فأما «علي ومحمد» فسنتكلم عنهما فيما بعد، وأما «فاطمة»
فتزوجت من شمس المعالي «علي بن سبأ بن أحمد الصليحي »
وتوفيت سنة ٣٤٥ ه. وأما «أم همدان» فقد تزوجت من
ابن خالها «أحمد بن سليمان بن عامر بن سليمان الزواحي»
فرزقت منه «عبد المستعلي» وتوفيت سنة ١٦٥ ه.

بدأت الملكة «أروى » نشاطها السياسي في عهد زوجها الملك «المكرّم » ويقول المؤرخ «عمارة اليمني » :

« لمآ توفيت «أسماء بنت شهاب » والدة « المكرّم » فوّض الأمر لزوجته « أروى » فقامت بالأمر وحدها . واستعفته في نفسها وقالت : « إنما المرأة التي تراد للفراش لا تصلح لتدبير أمر . . . فدعني وما أنا بصدده » .

وكانت تستشير في هذه الفترة «عمران بن الفضل اليامي» و « أبا السعود بن أسعد بن شهاب الصليحي » ولما توفي زوجها سنة ٤٧٧ هـ حملت وحدها عب هذه المسؤولية الجسيمة . وأصبحت بتفويض من الخليفة المستنصر بالله تتصرف في أمور « المعند » و « عمان » .

ومهما يكن فإن سياسة الحليفة الفاطمي « المستنصر بالله » تدل على بعد نظر في الأمور عندما رفض تولية « سبأ بن أحمد الصليحي » الملك بالرغم من وصية « المكرم » له ، وولتى « علي بن المكرم » بالرغم من صغر سنه لأنه كان يعلم أن والدته « أروى » لها من القوة والجدارة ما يمكن لها من يعلم أن والدته « أروى » لها من القوة والجدارة ما يمكن لها من الاضطلاع بشؤون الدولة ، وأنها أبعد نظر من الملوك الرجال أنفسهم ، ومن جهة أخرى فإنه أدرك أن من الواجب المحافظة

على مبدأ الوراثة في الابن الأكبر وكان هذا المبدأ معمولاً فيه في عهد الدولة الفاطمية حتى أيام « المستنصر بالله » .

أجل . . . ولم يراع « الحليفة المستنصر بالله » وصية « الملكر » ولا شخصية « سبأ » الممتازة ومحبة الناس له ، وغيرته على الدولة الصليحية ومواقفه في خدمتها ورفع شأنها ، ولكن « أروى » وهي السياسية المحنكة أدركت أن عليها القضاء على هذه العاصفة الهوجاء فأعطت « الأمير سبأ » وظيفة « النيابة » عن ولدها الصغير » وفوضت إليه قيادة الجيوش فدخل في حروب متوالية مع " جياش بن نجاح » وآخر معركة وقعت كانت في « زُبيلو » سنة ١٩٧٤هـ وهي المعروفة بمعركة « الكظائم » وفيها انهزم « سبأ » ومن معه ، وقتل أخوه « الأمير قيس » و « محمد بن مهنا » والقاضي « عمران بن « الأمير قيس » و « محمد بن مهنا » والقاضي « عمران بن الفضل اليامي » كما عُقرت فرس « الأمير سبأ » فاضطر أن يسير راجلاً حتى حمله أخيراً جنده على جواد آخر .

وهكذا ملك الأحباش «زبيد» ولم يقدر الصليحيون على أخذ «تهامة » بعد تلك المعركة . وذكر التاريخ :

إنَّ « الأمير محمد » آبن الملك « المكرّم » مات في حياة أخيه ، وبعده بفترة قصيرة مات « الملك علي بن المكرّم » فقام «الأمير سبأ » يطالب بحقه في تولي أمور الدولة ، ولكن الملكة «أروى » لم تمكنه من ذلك ثم أنها أعلنت عن نفسها بأنها المسؤولة الأولى عن الدولة .

وهنا اتخذ الأمير «سبأ» سبيلاً آخر لإقناعها بأن طلب يدها للزواج ، ولكنها رفضت ذلك وأنكرته غاية الإنكار وعندثذ جمع الأمير «سبأ » جيوشه وسار من حصن «أشيتح » إلى «ذي جبلة » لا لمحاربة الملكة ، ولكن لإظهار قوته وسؤدده ، فجمعت هي جموعها ، وكادت رحى الحرب تدور بينهما لولا أن «سليمان بن عامر الزواحي » «أخو الملكة أروى لأمها » أنقذ الموقف بأن أشار على الأمير «سبأ » الملكة أروى لأمها » أنقذ الموقف بأن أشار على الأمير «سبأ » أن يتصل بالحليفة «المستنصر بالله » ويقيمه حكماً فاصلاً .

فترك الأمير «سبأ» المنهج العسكري ورجع إلى حصن «أشيتح» ثم أنه سيتر إلى الحايفة «المستنصر بالله» رسولين هما القاضي «الحسين بن إسماعيل الأصبهاني» و «أبو عبد الله الطيب» . . . وهنا تظهر الاضطرابات التاريخية :

فبعض المصادر تذكر أن الخليفة «المستنصر بالله » أصدر أمره إلى «أروى » بالقبول بالأمير «سبأ » زوجاً لها . . . وهناك مصادر وتضيف هذه المصادر أنها رفضت الأمر . . . وهناك مصادر تشير إلى أنها قابلت الأمر بالرضى والقبول وأنها تزوجته .

ومهما يكن من أمر فإن جميع المصادر اليمنية التاريخية تؤكد بأن «أروى » بعد هذه الأحداث أقامت «سبأ » على الدولة ولكن تحت إشرافها المباشر . . . وكان «سبأ » كما يصفه التاريخ :

فاضلاً ورعاً تقياً ما وطيء أمة قط ، ولا شرب مسكراً . . كريم طيب يقصده الشعراء وأصحاب الحاجات ، وكان أيضاً فصيحاً وشاعراً يجيب الشعراء على قصائدهم ثم يجيزهم ويزيد في برهم وفي ذلك يقول الشاعر «القُسْسّي » .

ولمّا مدحتُ الهزيريُّ ابن أحمد أجاز وكافائي على المدح بالمدح المجاز وكافائي على المدح بالمدح عطاءً فهذا راس مالي وذا ربحي شققتُ إليه الناس حتى لقيته فكنت كمن شق الظلام إلى الصبح فقبتح دهر ليس فيه ابن أحمد ونزه دهر كان فيه من القبح

وهكذا ظلّ «الأمير سبأ » في حصن «أشيح » يقدم المساعدات والاستشارات إلى الملكة «أروى » حتى وافته

المنية سنة ٤٩١ هـ.وتشاء الأقدار أن يموت بعده بعام «عامر بن سليمان الزواحي » أخ «الملكة » من أمها وكان من القواد الكبار الذين خدموا الدولة الصليحية بإخلاص وتفاني .

وبعد موت هذين القائدين خرجت «صنعاء» وما يتبعها عن دولة الصليحيين ، ولم تفكر «الملكة أروى» باسترجاعها وكانت قد عهدت إلى «المفضل بن الوليد الحميري» بإدارة شؤون الدولة وقيادة الجيش ، وكان المفضل من الشخصيات البارزة والقواد المعترف بإدارتهم وقيادتهم ، فغزا «تُهامة» مراراً وهبط «عدن» أيضاً وكانت له مواقف حميدة حتى أنه مراراً وهبط «عدن» أيضاً وكانت له مواقف حميدة حتى أنه عارب «الأمير على بن سبأ » عندما أعلن العصيان في حصن «قيضان » فأخرجه منه سنة عدى ه. كما حارب القبائل التي خرجت عن الطاعة واسترجع خراج «عدن» بالقوة من خراج «عدن» بالقوة من «آل زريع».

كان المفضل حازماً وشجاعاً وشهماً له مفاخر جمة وقاء توفي سنة ٤٠٥ هـ وبعد وفاته خرجت بعض الجهات على الدولة، وأخذت العواصف تهب من كل جانب ولم ينفع تعيين «الأمير أسعد » مكان ابن عمه «المفضل » بل أن التدهور ظل مستمراً والأمور از دادت تعقيداً ، وهذا ما حدا بالملكة «أروى » إلى الطلب من الجليفة «المستنصر بالله » تعيين مستشار من قبله

يكون بجانبها ليساعدها في تدبير وإدارة شؤون الدولة ، فأرسل إليها سنة ١٣٥هـ « علي بن إبراهيم بن نجيب الدولة » .

وهكذا جاء إلى « ذي جبلة » وتقلّد أمر الجيوش والدولة وبدأ أعماله بفض الحلافات ، وإعادة الأمن والطمأنينة إلى البلاد .

كان أول عمل قام به هو تأديب الحولانيين لأنهم كانوا قد بسطوا أيديهم على الرعايا في البلاد ، واستهانوا بالملكة «أروى » فطردهم من «في جلة » ونواحيها ، وأوقع بمن بقي منهم حتى لم بيق منهم إلا من كان مؤيداً للدولة .

وأمنّ ﴿ ابن نجيب ﴾ البلاد ، واستقرت الأمور في عهده ، ورخصت الأسعار بحسن سياسته وتدبيره ، وأقام العدل ، وعزّز جانب الدولة .

وبعد فترة من إقامته أرسل إليه الوزير « المأمون البطائحي » من مصر أربعمائة محارب أرمني وسبعمائة أسود وجميعهم من الرماة المدربين ، وهذا ما جعله يسرع في محاربة الدولة « النجاحية » في « زُبيد » سنة ١٨٥ هـ.وكان عليها « الفاتك » أحد عبيد «بنى نجاح » .

وكان عشرة رماة من الأرمن أصحاب « ابن نجيب » قد

استأمنوا إلى أصحاب « زُبيد » ولما بدأ الزحف رمى رجل من العشرة المستأمنة بسهم فلم يخطىء أنف الفرس الذي يركبه « نجيب الدولة » فسقط إلى الأرض ، وشب الفرس فانهزم عسكره ، وقتل السودان بأسرهم ولم ينج من الأرمن سوى خمسين وكانوا أربعمائة ، أما « ابن نجيب » فقاتلت عنه « همدان » أشد قتال حتى أن رجلاً منهم اسمه « السباعي » أردفه وأنقذه فعاد إلى « ذي جبلة » واجتمع بالملكة « أروى » التي عاضدته وأعطته الأموال وجمعت إليه الرجال ، ولكن كل هذا لم ينجه من حسلة المنافسين الذين أخذوا يوقعون بينه وبين الملكة « أروى » فأخذت علاقته معها تفتر منذ سنة ١٩ه ه. حتى قبل أنه رماها بالحبل حين قال بين

« قد خرفت واستحق عندي أن يحجر عليها » .

وفي إحدى المعارك التي خاضها «ابن نجيب » حاصره أعداء الدولة الصليحية في «الجند » وهي ذات سور منيع ، فلما اشتد عليه الحصار أرسل إلى الملكة «أروى » يطلب منها النجدة فأرسلت إلى «عمرو بن عرفطة الجبني » فأتاها وخيتم في «ذي جبلة » ثم أنها بعثت إلى وجوه القبائل ففرقت فيهم عشرة آلاف دينار مصري وقالت للرسل أشيعوا في العسكر

أن « ابن نجيب » فرّق في الناس عشرة آلاف دينار مصرية ، فإن أنفق الأمراء شيئاً من الذهب المصري بقينا وإلاّ ارتحلنا .

فلمنّا طالب العسكر الأمراء بذلك وعدوهم ، ولما كان الليل ارتحل الجند ورجع كل واحد إلى بلده وأصبح الأمراء بلا جيش ، والحشود بلا أمراء وانفض الناس عن « الجنـّــــ » بهذه الحيلة الحربية . . . وهنا قيل « لابن نجيب » هذا تدبير من قلت عنها أنها خرفت ، فيركب إلى « ذي جبلة » وتنصل واعتذر ، ولكن هذا الاعتذار ، لم ينقذه من المصير المحتوم لأن أخباره قد وصلت إلى الحليفة ﴿ المستنصر بالله ﴾ فأرسل « الأمير الموفق بن الحَيِّرُاطِ اللَّهِ عِلَيْهِ قَادِيسَ إلى اليمن للقبض على ﴿ ابن نجيب ﴾ فسلمته الملكة ﴿ أُرُونَ ﴾ بعد أن أخذت العهود والمواثيق على « ان الحيّاط » بأن لا يمسوه بأذى كما أنها أرسلت إلى الحليفة «المستنصر بالله » كاتبها «محمد بن الأزري » ليتشفع « لابن نجيب » وهنا يختلف المؤرخون في نهايته فمنهم من ذكر بأنه قتل وشهر به سنة ٢٤هـ. ومنهم من ذكر بأنهم اكتفوا بإبعاده ، وبعد رحيله عن اليمن اختارت الملكة «أروى » «علي بن عبد الله الصليحي » فلم يكن من الرجال الأكفاء ، ويبدو أن الدولة الصليحية وصلت في هذه

المرحلة إلى درجة الانهيار فكانت عوامل الانحلال والشيخوخة قد تملَّكت بقلب الدولة فصارت أقوى من العوامل الأخرى .

وهكذا انتقلت السيادة في اليمن إلى الأيوبيين الذين أعلنوا الخطبة باسم العباسيين وذلك بعد حكم فاطمي دام ما يقارب المائة عام .

#### وأخيراً :

لا بدَّ من القول بأن الملكة «أروى الصليحي » ستبقى خالدة في نفوس اليمنيين والعرب مدى الدهر ، وستظل وحياً ونوراً مهما اختلفت الطرق واشتدت الأزمات وبعدت المسافات

وتخلفت القوافل ، لأنها وحيدة كل زمان ، والمرأة التي حكمت اليمن بعد « بلقيس » .

أجل . . . ماتت الملكة «أروى » سنة ٣٢٥ ه.عن عمر ناهز (٩٢) عاماً ودفنت في مسجد «ذي جبلة » .

هذا ، وإذا كانت الدول الناهضة في العصر الحاضر تعمل على تنمية اقتصادياتها بشتي الوسائل لإسعاد شعوبها وتوفير الرخاء لأكبر عدد من سكام ورفع مستوى المعيشة بين أفرادها فإن ﴿ أَرُوى ﴾ لم تترك فرضة تمر إلا وعملت وبذلت كل عنايتها في سبيل الهدف المنشود ، فاهتمت بالزراعة والصناعة والتجارة والمواصلات ، واستعانت بالحبراء والمستشارين من الدول الأخرى ، كما أنها أولت الزراعة والفلاحة اهتماماً خاصاً لانها كانت تعتقد أن هذه الطبقة العاملة الفقيرة المحرومة يجب أن تنال حقوقها وأن يمنع الولاةوالزعماء من التحكم بها واستعبادها ، وأن مثل هذه المبادىء كانت تلاقي كل قبول من قبل الطبقات العاملة ، وبحول دون انتشار روح التذمر . . . من جهة أخرى فإن الملكة « أروى » عرفت قدر التجارة وأنها من مرافق الاقتصاد الوطبي ولهذا كان لا بد من الاعتماد على المواصلات فهي الدعامة الكبرى لتسهيل نقل الحاصلات

والواردات ، فعبدت الطرق ، وأولت حركة البناء والتعمير اهتمامها فأنشأت المدارس وبنت المصحات والمساجد والحدائق، ومن مآثرها أنها منحت رعاياها في عموم اليمن حرية الاعتقاد وممارسة الطقوس الدينية ، وهكذا فاخرت الملوك بأعمالها وأوامرها التي استمدتها من مصلحة الشعب وأتاحت بها الفرصة بلحميع الكفاءات لتتعاون في بناء الوطن الذي كانت تعتبره ملكاً للشعب وليس لها أو لأسرتها .

وفي تهاية المطاف لا بد من القول :

بأني قد عشت بالروح مع هذه المرأة فرحت أتسقط أخبارها في كل سفر ، وأتعرف على أخبارها من المخطوطات اليمنية وكلّما زاد البحث والتنقيب أزداد حبي لها وتضاعف إعجابي وتقديري لها .

ذاك عصر بعيد . . . ولكنه جميل . . . نرى فيه الطموح والمغامرة والتطاحن السياسي والمؤامرات والحروب والقتل . . . كما نلمس فيه الثبات والرجولة والوفاء يتجلى في سحر الشرق وروحانيته وكرم بنيه وإيمانهم الراسخ بوطنهم .

# الفاطميون في المشرق وسقوط بغداد العباسية

الدعوة الفاطمية قديمة في المشرق ، فهي لم تتوقف عن العطاء منذ أن كان مركز انطلاقها في «سلمية – سورية » وبعد أن تمركزت بالمغرب ثم في الديار المصرية ازداد هذا النفوذ واتسعت رقعته وأصبح يرتكز على أسس متينة ودعائم قوية . . . وقد كنا في الأجزاء السابقة من هذه الموسوعة التاريخية أعطينا لمحة وجيزة عن نشاط الدعاة الفاطميين وعبقريتهم ، والأساليب التي كانوا يتبعونها لنشر تعاليمهم ، وفي هذا الجزء تطرقنا إلى قيام «الدولة الصليحية » في اليمن وفي هذا الجزء تطرقنا إلى قيام «الدولة الصليحية » في اليمن والآن نأتي بلمحة عن الدعوة الفاطمية في فارس والعراق ، والآن نأتي بلمحة عن الدعوة الفاطمية في فارس والعراق ، ونشاط الداعية الكبير « المؤيد في الدين – هبة الله الشيرازي » ونشاط الداعية الكبير « المؤيد في الدين – هبة الله الشيرازي » الذي تمكن بدهائه ومرونته من إعادة «حلب » إلى الدولة

الفاطمية ثم إحداث انقلاب عسكري في بغداد استهدف الخليفة العبامي «القائم»، وإلحاق العراق بالدولة الفاطمية، وقد ظل هذا الوضع قائماً مدة عام ونيف . . . والحقيقة . . . لو أن مخطط هذا الداهية نفد ، أو لو أن القائمين على شؤون الدولة الفاطمية العليا أعاروا آراءه ما تستحقه . . . إذن لتغير وجه التاريخ .

أجل . . . لا يستطيع الباحث في التاريخ وهو يعرض أحداث الماضي وسير حياة العظماء الذين لعبوا دوراً مهماً على مسرح الحياة إلا أن يعرج ولو هنيهة على رحاب علم من أعلام الأدب والفلسفة والحطابة ، وداهية من دهاة السياسة استطاع بمرونته وعبقريته وصبره أن يحدث إنقلاباً عسكرياً في أكبر دولة عرفها التاريخ القديم . . . ذلكم هو « المؤيد في الدين » داعي دعاة الفاطميين في فارس في القرن الرابع للهجرة والمعروف في تاريخ الأدب العربي بمناظرته مع « أبي العلاء والمعروف في تاريخ الأدب العربي بمناظرته مع « أبي العلاء المعري » . . . وبالرغم من أن «المؤيد في الدين » فارسي الموطن المعري » . . . وبالرغم من أن «المؤيد في الدين » فارسي الموطن إلا أنه عربي الأصل ، وقد ذكر التاريخ :

بأنه وفد على مصر وأقام فيها ثلاثين عاماً ونيف حيث أنشد في ربوعها أرق القصائد ، وألقى أروع المحاضرات «المجالس » على الطلاّب والراغبين والمستجيبين ، فأثر في الحياة العقلية والسياسية والأدبية تأثيراً لا حدود له ، ولم تكن لتقف في سبيله قضايا الأدب والشعر والفلسفة أو تمنعه من الانصراف إلى حقل السياسة العليا للدولة الفاطمية ولعله أول داع للفاطميين جمع بين الأدب والسياسة .

هو: «هبة الله بن أبي عمران بن داود » ولد في «شيراز» سنة ١٠٤ ه. . . والده كان حجة فارس بعهد الحليفة الفاطمي السادس «الحاكم بأمر الله» . . . . وكل ما عرف عنه قول «المؤيد» عنه في سيرته بقوله :

« إن والدي كان في هذا البلد متسماً بهذا الاسم مرتسماً بهذا الرسم وكان له من المكنة واليد والقدرة ما كان يغنيه أن يطأ عتبة باب أو يقاسي ذل حجاب وكان في عهده الوزير أبو غالب ــ الواسطي » الملقب « بفخر الملك » و « وزير الوزراء » والمشهور باتساع مكنته وانبساط يده ونفوذه ، فلم يعهد والدي قط داخلا ً إليه أو مسلماً عليه بل كان هو يزوره ويغشاه في منزله » .

من هنا يتبين أن والد « المؤيد » كان داعياً للدعاة في إقليم فارس ، وأنه كان على جانب كبير من عزة النفس والمكانة والاحترام حتى أن الوزير « الواسطي » كان يزوره

في منزله دون أن يزور هو الوزير في منزله أو في دار وزارته . ويذكر التاريخ :

إن « المؤيد » بعد وفاة والده تبوأ مرتبة داعي إقليم فارس وبدأ نشاطه بأناتصل بالملك « البويهي » «أبو كاليجار » الذي كان في بدء حياته يكره الشيعة ثم أصبح « فاطمياً » بعد اتصال « المؤيد » به وخاصة بعد أن حضر مجالسه العلمية واستمع إلى مناظراته مع علماء «المعتزلة» و «الزيدية» و ﴿ السَّمَةِ ﴾ . . . تلك المناظرات كان يتفوق فيها على مناظريه ويفحمهم بالأدلة والبيانات والحجج الدامغة . . . وكل هذا عجل بانتفاضة الأعداء عليه وحسدهم وعلى الأخص طبقة العلماء ورجال الدين والفضاة ﴿ وَشَيَّاءَ الظُّرُوفَ فِي تلكُ الفَّتَرَةُ أن يتصدع أركان أحد المساجد في مدينة ﴿ الأهوازِ ﴿ فيذهب « المؤيد » للإشراف على ترميمه وتجديده ، وهناك تجرأ وأمر بنقش أسماء الخلفاء الفاطميين بالذهب على محرابه وأبوابه ، كما أقام خطبة الجمعة باسم الحليفة الفاطمي « المستنصر بالله » .

وهنا ثارت ثائرة قاضي «الأهواز» «ابن المشتري» فأرسل كتاباً إلى الخليفة العباسي «القائم» في بغداد ينعي فيه الدولة العباسية ، ويؤكد ذهابها على أيدي المؤيد ، وعلى الأثر أرسل «القائم» وزيره «على بن الحسن» المعروف

«بابن مسلمة » إلى «شيراز »مع كتاب إلى «أبي كاليجار » يهدده بالاستعانة «بالسلاجقة » وإغراثهم بالاستيلاء على ما يمتلكه من البلدان إذا ظل «المؤيد في الدين » في فارس . فخاف «أبو كاليجار » من عاقبة الأمور ، وكان من أمره أن أوعز إلى «المؤيد » بالحروج من «شيراز » . . . وأخيراً ولما لم يجد «المؤيد » بدأ من الهجرة سار إلى مصر متخفياً ومتجنباً الطرق العامة وسالكاً البراري والقفار حتى وصل إلى «القاهرة المعزية » سنة ١٤٠٤ ه .

أجل . . . خرج المؤيد في اللدين » من « شير از » و في أعماقه خلجة رعناء تزداد ضراء ويقمة عارمة تتوقد كل صباح ومساء . . . خرج من فارس يتحمل لفح الهجير والزمهرير ماضياً إلى غايته مسرعاً ، ولم تكن متاعب الطريق والصعاب لتستطيع أن تحوله عن عزمه ، أو تعيقه عن بلوغ أهدافه .

خرج من وطنه مرغماً دون أن يكون له في رحلته الشاقة صديق أو رفيق . . . إن أشرق الصباح توارى خائفاً ، أو جن الليل سار متحرزاً وفي الحالتين لايني عن التفكير في ماضيه وحاضره ومستقبله . . . وكانت تلك الفترة من أكثر

الفترات في حياته ألماً وأبعدها غوراً حتى أنها طبعت نفسه بطابع الحقد والضغينة وجعلته أميل إلى الانتقام ، وأشد رغبة إلى الثأر .

خرج « المؤيد في الدين » من « شير از » وهو يتطلع إلى بغداد شرّراً . . . كان يعلم أن الحلافة العباسية لا تزال ترتجف هلعاً عندما يذكر اسمه ، وأن ساستها ما فتأوا يتسقطون أخباره فبمجرد ذكر اسمه تنقض مضاجعهم . . . فقد أزعجهم تحليقه كالنسر الذي لا يعشق الا الأعالي .

خرج وفي أحشائه الحَيْنَ إلى وطنه وأهله وأخوته ، وآله أن يرغم على الهجرة إلى بلك لا يملك فيه أموالا ولا أطياناً . . . لا خيلا ورزقاً . . . لا صديقاً ولا رفيقاً .

وحطأ الرحال أخيراً في «القاهرة – المعزية » وكانت آماله . . . بأن الخليفة الفاطمي « المستنصر بالله » سيوليه عطفه ويدنيه ويكافئه على جهاده وينيله كل ما يتمناه ولكن أنتى له الاتصال به ؟ . . والخليفة مشغول عنه بالخلافات والانشقاق الداخلي الذي ذرّ قرئه في صفوف حاشيته ووزرائه وقواده فجعلتهم يعدمون رشدهم ويكيدون المكائد لبعضهم البعض . . . وأخيراً : يتآمرون على مصلحة الدولة الكبرى وقضية البلاد

العليا مضافاً إلى ذلك ظهور بوادر انتفاضات في الأقاليم والبلدان الفاطمية في المغرب والحجاز وصقلتية . . . مما جعل كل هذا يهدد كيان الدولة العظمى التي كانت أعلامها ترفرف في ذلك العهد في أجواء سورية وفلسطين وصقلية وعموم شمالي أفريقيا واليمن والحجاز والسند . . . أي من المحيط الأطلسي غرباً حتى البحر الأحمر شرقاً وقد أوسى هذا الوضع «للمؤيد» هذه الأبيات :

المالمي أحاط اليأس من كل جانب بنا وبنا ضافت جميع المذاهب غادونا بجور الله مر مأكل آكل وصرنا بمس الضر مشرب شارب غدت دعوة الأطهار من آل فاطم شموس الهدى الشم الكرام المناسب مبلبلة من قصد ناس مغالب مزلزلة من كيد رجس المناصب

في مصر وجد « المؤيد في الدين » أن أمرها في أيدي حفنة من الوزراء الوصوليين المستغلين ، ففكّر غير مرة في الرحيل عنها ، ولكنه اصطدم برغبة الحليفة في البقاء والانتظار والصبر ، وهكذا قد رعليه أن يعيش بين الدسائس والوشايات والمؤامرات، فكان تارة يقرّب وتارة يُبعد . . . فهو بين الرضى والغضب . . . . . . . . . . . . . . . . . كافة الأزمنة بين المد والجزر . . . . وهكذا فإن العباقرة في كافة الأزمنة والعصور يتعثرون ، ويحوطهم الحاسدون وتطوقهم الغايات والأهواء والسحب الدكناء والعواصف الهوجاء .

### ذكر التاربيخ :

إن «المؤيد في الدين » حينما وصل إلى القاهرة تقرب من «أبي سعد بن هارون التستري » واتخذه واسطة للوصول إلى الخليفة «المستنصر بالله » و «التستري » كما ذكرنا في الجزء السابق من الموسوعة كان مر بياً لوالدة الجليفة ... فمن هذه الجمهة كان واسع النفوذ وقابضاً على أمور الدولة يتصرف بها كيفما شاء وفوق ذلك فقد تسلم نظارة الحاصة لأم الحليفة ... ولكنه ماطل وسوف ولم ينفذ وعده ، وأخيراً قتل سنة ولكنه ماطل وسوف ولم ينفذ وعده ، وأخيراً قتل سنة الفلاحي » فكان هذا الجدث مدعاة للمؤيد لأن يتصل بهذا الفلاحي بادر إلى تعيينه ناظراً على المجلس الحاص الذي الوزير الذي بادر إلى تعيينه ناظراً على المجلس الحاص الذي يدخل منه الحليفة على والدته ، وكان غرضه من هذا التعيين إفساح المجال أمامه لمقابلة الخليفة والتحدث إليه ، ولكن

شاءت الظروف أن تبقى أبواب الخليفة موصدة في وجهه . . . مما جعله يرسل إليه هذه الأبيات :

> أقسم لسوانك تسوّجتني ونلتني كلل أمور الورى وقلت أن لا نلتقي مرةً لأن ً إبعادك لي ساعــة

بتاج كسرى ملك المشرق من قد مضى منهم ومنقد بقي أجبت أيا مولاي أن نلتقي شيتب فوديً مع المفرق

فأجابه الحليفة « المستنصر بالله » على الفور :

وطود علم أعجز المرتقي الآليق مقلق بعهدنا وارجع إلى الأليق في الغربيا صاحوفي المشرق وكن لهم كالوالد المشفق فقد نجاوزت مدى السببيق من سائر الحلق ومن قد بقي

یا حجة مشهورة فی الوری ما أغلقت دونك أبواینا ولا صددناك ملالاً فثق أتباعنا قد عدموا رشدهم فانشر لهم ما شئت من علمنا إن كنت فی دعوتنا آخراً مثلك لا یوجد فیما مضی

وفي سنة ٤٤٠ ه.عزل الوزير ﴿ الفلاّحي ﴾ وسجن ثم قُتُل أخيراً انتقاماً ﴿ للتُستري ﴾ فتولّى بعده ﴿ اليازوري ﴾ الوزارة الأولى ، فكان حاله مع المؤيد حال الرجل الذي يخافه ويحسب له الحساب ، من جهة ثانية اعتبر وجوده قريباً من الخليفة ووالدته أمراً يعكر عليه صفوً عيشه وربما يفسه العلاقات بينه وبين الأسرة الحاكمة ، وهذا ما جعله ينقله إلى وظيفة رئاسة ديوان الإنشاء .

وهنا تبدأ حياة «المؤيد في الدين » السياسية . فيباشر نشاطه واتصالاته وتطلعاته . . . ولكن معارضة الحاشية برزت للعيان منجديد متخذة أعنف المواقف، وقد ساءهم أن يصل هذا الرجل «الأعجمي » الغريب إلى هذا المنصب الكبير الحساس بهذه السرعة ، كما آلمهم ظهور الحقيقة واضحة . . . . وقد عرف «المؤيد » كل هذا فكان لسانه يردد :

﴿ أَنَا ۚ فِي دَارِ غَرِبَةً وَحَقِيقَ غير بدع إن ذل فيها الغريب »

ويقول :

ه قد كنت أفترس الأسود بفارس
 والآن تنهض لافتراسي الشاة »

ومهما يكن من أمر فإن «المؤيد» بعد تسلمه المنصب المذكور تحسنت حالته المعيشية فتمكن من العمل والتفكير والتخطيط . فأجرى الاتصالات بالعراق والشام وفارس وأرسل الرسل إليها لاستطلاع الأخبار والأحداث والوقوف

على ما يجري في بلاط الدولة العباسية ، وبعد دراسة مستفيضة رأى بثاقب نظره وتوقد ذكائه أن ﴿ الْتُرْكُمَانِيةٌ ﴾ في العراق إذا ما تمكنت من السيطرة على الحكم فإن مصالح الدولة الفاطمية تتعرض للأخطار وخاصة البلدان والأقاليم الواقعة في الشام وحلب وأعالي الجزيرة . . . فهرع إلى الخليفة « المستنصر بالله » وأطلعه على هذه الحقائق . . . وهنا أطلق « المستنصر بالله » ياده في المشرق ، ووضع تحت تصرفه الإمكانيات المادية والمعنوية باعتباره خبيرأ بأحوال المشرق عامة عارفاً بأموره ، وهذه البادرة شجعته على العمل وبذل المساعي للقضاء على العباسيين الذين ناصبوه العداء وشردوه من أوطانه . . . وتشاء الطروف في تلك الفترة أن يزداد نفوذ القائد « البويهي » « أبو الحارث ارسلان البساسيري » لدى « القائم » العباسي ، ولما كان « المؤيد » على علاقة وثيقة وقديمة به فإنه انصل به من جديد ، واتفقا على خطة للعمل وتقرير سياسة معينة تهدف إلى الإطاحة بالعباسيين وإبعادهم عن الحكم في العراق . وبعد مشاورات ودراسات تم" الاتفاق بينهما على الاجتماع في العراق ، فاستأذن « المؤيد » الحليفة « المستنصر بالله » الذي استجاب له وزوّده بالأموال والحلع والهدايا والألقاب ، وهكذا سار ميمماً شطر المشرق .

في الشام جنَّـــ « المؤيد » ثلاثة آلاف رجل من قبيلة « بني كلب » وأرسلهم إلى الرحبة ليكونوا تحتِ أمرة « البساسيري » وفي حمص ضرب بأوامر الوزير «اليازوري » عرض الحائط الذي كان قد أمره بعدم الاتصال « بالمرداسيين » أصحاب حلب ، فأرسل إلى « ثمال بن صالح بن مرداس » كتاباً إلى « حلب » دعاه فيه إلى الاجتماع . وبالفعل تم ّ اللقاء في موقع « الرستن » الواقع على ضفاف نهر « العاصي » بين « حمص وحماه » وهنا تمكن بحسن <sub>م</sub>سياسته وبعد نظره ودهائه من استمالته بعد أن كان أعلن استقلال وحلب ، عن الدولة الفاطمية ، ثم عقد معه اتفاقًا على العمل المشترك ، وسارا أخيراً معاً إلى وحلب و وقي و محرة النعمان، وافاهم بعض ضباط « البساسيري » بقصد مرافقة « المؤيد » إلى العراق ، وبعد أن أقام في حلب مدة قصيرة سار إلى « الرحبة » ومعه « ثمال » وفي الطريق وصل إليهم رسول «نصر الدولة ــ أحمد بن مروان » صاحب « میافارقین » و « دیار بکر » وکان یحمل رسائل التأييد والترحيب .

#### وأخيراً :

وصل «المؤيد في الدين » إلى «الرحبة ، وفيها خرج «البساسيري » مع أركانه وجنوده لاستقباله ، فحمل لهم « المؤيد » تأييد الحليفة « المستنصر بالله » وعطفه ودعمه وتأييده ، وبعد أن عرضت الأمور ودرست الأوضاع اتصل « بنور الدولة – الأمير دبيس بن مزيد » صاحب « الحلّـة » وأمير العرب في بلاد ما بين النهرين فأقنعه بضرورة اللحاق « بالبساسيري » ووضع قواته تحت إمرته . . . وبعد أن تم ّ كل شيء على غاية ما يرام . . . زحف «البساسيري » على بغداد وكان ذلك سنة ٤٤٨ ﻫ ، ولكن ﴿ قتلمش ﴾ ابن عم القائد « طغر لبك » و « قريش بن بدران » صاحب « الموصل » اعترضا جيشه في «سنجار » وهي على مقربة من «الموصل » فنشبت بينهم المعركة المشهورة التي انتهت بانتصار « البساسيري » وهزيمة الأعداء ، ومُمَّا يَقَدُكُو أَنْ لا قتلمش ، قتل في المعركة بينما « قريش » لجأ إلى الأمير « دبيس » فعفا عنه وضمه إلى جيشه بعد أن مُنح لقباً فاطمياً بالاتفاق مع «المؤيد»... وهذه المعركة أوحت للشاعر ﴿ ابن حيُّوس ﴾ هذه الأبيات :

عجبتُ لمدعي الآفاق ملكاً
وغايته ببغـــداد الركودُ
ومن مستخلف بالهون يرضى
يُزاد عن الحياض ولا يزودُ
وأعجبُ منهما سيف بمصر
تُقام له «بسنجار» الحدود

كان «المؤيد» من شهود المعركة الحاسمة . وعندما حقيق البساسيري » الانتصار الأول طلب إليه المؤيد ال يتريث بالزحف على بغداد . ثم عاد إلى «حلب » وغايته إرسال المزيد من الجند إلى «البساسيري » من القبائل العربية في الشام والجزيرة وكان قد لمس ترددهم في البداية . . . ويذكر التاريخ أنه نزل في «بالس » وفيها تمكن من الاتصال بشيوخ «بني عقيل » و «بني كلاب » و «نسير » و «خفاجة » بشيوخ «بني عقيل » و «بني كلاب » و «نسير » و «خفاجة » فأقنعهم واستمالهم وجندهم ولم يغادر المكان إلا بعد ذهابهم إلى «البساسيري » .

ويذكر التاريخ :

إن ردود الفعل لدى «القائم» العباسي كانت عنيفة ، وخاصة عندما وصلته أخبار معركة «سنجار» والهزام جيوشه ومقتل قواده ، وهنا . . . أوعز إلى القائد «طغرلبك» بتسلم القيادة العامة والتصدي «لبساسيري» ولكن «المؤيد» الداهية تمكن في تلك الفترة من إغراء «إبراهيم بن ينال» أخ «طغرلبك» من جهة أمه ، فأمده بالمال الوفير وشجعه على القيام بثورة ضد أخيه وانتزاع القيادة منه . . . وبالفعل وقع ما كان ينتظره «المؤيد» وانقسم جيش «التركمانية» إلى ما كان ينتظره «المؤيد» وانقسم جيش «البركمانية» إلى فريقين متحاربين ، وهذا ما شجتع «البساسيري» على فريقين متحاربين ، وهذا ما شجتع «البساسيري» على

الإسراع بالزحف فلنخل بغداد سنة ٥٠٠ هـ. ورفع على شرفات قصورها الأعلام الفاطمية، وكان أول شيء فعله هو قتل الوزير «ابن سلمة» فأخرج من مخبأه وقيد وكانت عليه جبة من صوف وطرطور من لبد أحمر ، وفي رقبته مخنقة جلود بعير . . . فبصق في وجهه أهل «الكرخ» عند اجتيازه بهم لأنه كان يتعصب عليهم ، وعندما وصل إلى معسكر «البساسيري» نصبت له خشبة وأنزل عن الجمل ثم ألبس جلد ثور وجعل له قرون في أسه ، كما وضع في فكيه كلا بان من حديد وصلب فظل يضطرب حتى مات في آخر النهار .

أما بالنسبة للخليفة العياسي «القائم» فإن «البساسيري» أمر بإلقاء القبض عليه ، واشترط عليه أيضاً التنازل عن الحلافة للفاطميين لقاء الإبقاء على حياته . . . فرضي بذلك ووقع وثيقة اعترف فيها بأنه لاحق له ولا لأحد من العباسيين في الحلافة ، وأن هذا الحق للفاطميين وحدهم ، وبعد أن سلم «للبساسيري» وأن هذا الحق للفاطميين وحدهم ، وبعد أن سلم «للبساسيري» ثوبه وعمامته وشباكه أي «كرسي الحلافة » سمح له بالحروج فذهب وأقام في «حديثة \_ عانة » الواقعة على مقربة من «الأنبار».

ويذكر التاريخ :

إن ﴿ البساسيري ﴾ بعد ذهاب القائم أرسل الثوب والعمامة

والشباك إلى الخليفة «المستنصر بالله » كما أعلن في الجامع «المنصور » وفي كافة مساجد العراق بخطبة الجمعة اسم «المستنصر بالله » وهكذا أصبحت بغداد تابعة للقاهرة «المعزية » والأول مرة في التاريخ .

ومما تجدر الاشارة إليه أن الشعب العراقي في بغداد قابل هذا الفتح السريع بمظاهر الفرح والتأييد ، فتألفت المواكب وسارت الجموع في الشوارع وهي ترقص وتهلل وتردد : يا بني العباس صدر ملك الأمسر معد يا ملك الأمسر معد ملك كان معسران والعسواري تسترد ملك

بعد هذا الانتصار الحاسم الذي تم بتدبير « المؤيد في الدين » وبعد أن استقرت الأحوال في بعداد ، وأصبحت تابعة للدولة الفاطمية . . . عاد « المؤيد » إلى مصر وهو يعتقد أنه حقق أكبر خدمة للدولة الفاطمية ، وكانت آماله بأن رجال الدولة سوف يخفون لاستقباله والترحيب به . . . ولكن آماله خابت لدى وصوله إلى القاهرة « المعزيية » فلم يستقبله أحد وعلى العكس رأى الوجوم بادياً على الوجوه وكأنه قد اقترف ذنباً . . . وبالرغم من كل هذا قابل الحليفة « المستنصر بالله » وقد م وبالرغم من كل هذا قابل الحليفة « المستنصر بالله » وقد م المستعدر أعن كل الوقائع ثم نصح الدولة بأن تتعجل بتقديم المساعدات من أموال ومحاربين ورجال إلى « البساسيري » المساعدات من أموال ومحاربين ورجال إلى « البساسيري »

وإلا فإن الأمور قد نفلت من يديه . . . ولكن لم يستجب أحد لهذا المطلب . . . وهكذا ضيع الفاطميون تلك الفرصة الذهبية التي هيأها لهم «المؤيد» بتدبيره وإدارته وحسن سياسته . . . والحقيقة : لو أنهم نفدوا وصاياه وساروا على منهاجه إذن لكانت حركته التي قام بها محت الحلافة العباسية من عالم الوجود ، ولكان تغير وجه التاريخ الإسلامي .

لم يدم الحال طويلاً مع « البساسيري » فبعد أن فرغ « طغرلبك » من قتال أخيه ﴿ إبراهيم » بالقضاء على ثورته زحف على بغداد بقوات كبيرة ، وعندما أيقن « البساسيري » أن لا قبل له على مُقَاتِلَتِهُ بَالْجِيشِ لِلْوَجُودِ تَحْتُ امْرَتُهُ سَيْمًا وَأَنْ الخلاف قد دبّ في صفوف جيوشه بين العرب والأتراك . . . من جهة ثانية فإن المساعدات المالية والعسكرية التي وُعد بها لم تأت من مصر . . . وهذا كله جعله في حالة يأس ، فقرر الحروج من بغداد مع جيشه إلى « الكوفة » وكان ذلك سنة ٤٥١ ه . وعندما دخل « طغرلبك » إلى بغداد أحضر الحليفة العباسي ، وأعاده إلى قاعدته وقصره كما أرسل قائله « خمارتكين الطغرائي » في ألفين فارس إلى « الكوفة » وأضاف إليهم سرايا ﴿ ابن منيع الحفاجي ﴾ كما سار هو في أثرهم على رأس جيش آخر وهكذا لم يشعر ﴿ البِساسيري ﴾

والأمير « دبيس بن مزيد » إلا ً والجيوش قد وصلت ، وهنا تفرقت جيوش البساسيري عنه وبدأت تخرج من الكوفة فلحقها «ابن مزیــَد » یروم إرجاعها ولکنه لم یتمکن ، ولم يبق مع « البساسيري » إلا" قلة من الرجال وبالرغم من ذلك حمل على «خمارتكين » ولكن في نهاية المعركة وقع أكثر أصحابه أسرى وهم : «أبو الفتح بن ورام» و «منصور وبدران وحماّد» أبناء الأمير « دبيس بن مزيد » نور الدولة ... وفي إبَّان المعركة أصيب «الساسيري» بسهم طائح فلحق به من عرفه وهم من رجاله كما ذكر التاريخ وكان قصدهم أخذه حيّـــ وحمله إلى ﴿ طَغْرِلْبِكُ ﴾ فلم يستطيعوا تحقيق أمنيتهم لأن السهم أصاب منه يقتل رب وهنا حزّ رأسه وحمل إلى « بغداد » حيث جعل على رأس رمح طيف به في أنحاء العاصمة العباسية ، ثم صُلب أخيراً قبالة « باب النوبـي » .

إلى هنا طويت صفحة من تاريخ المؤيد في الدين ا وإلى هنا يتوقف نشاطه السياسي . . . وهنا أي في المرحلة الأخيرة يبدأ الغموض يكتنف حياته . . والأقوال كثيرة . . ولكن الأرجح أنه فاء للعزلة وتفرّغ للشؤون العلمية والأدبية يبكي حظه ، ويأسف على الأيام التي صرفها في الجهاد لأجل العقيدة والمبدأ الذي آمن به ، ثم يعود ليرثي أصحابه الذين استشهدوا في

سبيل نصرة الدولة الفاطميَّة وهو بعيد عنهم ولا يملكما يساعدهم أو يخفف عنهم الأذى والموت . وكان لسان حاله يردد :

ا أبحثُ حمى دمي فيهم وفيهم خمري خمري خمري خمرتُ شبيبي وربيع عمري ومنهم سرتُ عن وطني غريباً أجوبُ الأرض قفراً بعد قفر أضاعوني وأي فتى أضاعوا ليوم كريها وساد ثغريا

ذكر التاريخ : مُرَّرِّمِيْنَ كَوْيَوْرُطِيْ اِسْدِي

أنه نفي َ إلى « الرملة » بأمر من ااوزير « عبد الله بن المدبر » ثم أعيد فيما بعد إلى القاهرة .

كان المؤيد من أكابر العلماء في عصره ، عارفاً بجميع العلوم ، قوي الحجة في مناظراته ومناقشاته مع محالفيه ، عظيم الإقناع مؤثراً في السامع ، ويكفي أن يكون القاضي اليمني «لملك بن مالك » و «ناصر خسرو » و «الحسن بن الصباح » من تلامذته الذين درسوا عليه العقائد الفاطمية وقواعد الفلسفة . وصدق «أبو العلاء المعري » حين قال عنه :

الدين الرئيس الأجل «المؤيد في الدين » ما زالت حجته باهرة ودولته عالية . . . والله لو ناظر «أرستطاليس » الحاز أن يفحمه ، أو «أفلاطون » لنبذ حججه خلفه » .

توفي المؤيد في الدين سنة ٤٧٠ هـ. في القاهرة « المعزيـّة » . ودفن في دار العلم ، وصلتي عليه الخليفة « المستنصر بالله » .

ترك المؤيد عدداً من المؤلفات ، وباعتقادي أن أهمها « سيرته » التي يعطينا منها صورة صادقة دقيقة لما كانت عليه مصر في النصف الأول من القرُّكُ الخامس الهجري وهكذا بالنسبة لبغداد ، وفي هذه الحالة فراه يخلع عن نفسه صفته المذهبية ويطرح عقيكترة اللعينية ويؤتدي مسوح المؤرخ العالم الذي يكتب لبرضي نفسه وضميره قبل أن يرضى السلطان أو الوزير ، ويصف ما شاهده من وقائع وأحوال دون أن يتأثر بمؤثرات الدين ، أو يتطلع إلى رئاسة ، فقد تحدث عن بلاط الخليفة وانتقده كما تحدث عن الوزراء ورجال الدولة الذين استغلوا طيبة قلب الخليفة فتلاعبوا بالبلاد وبالمقدرات لمصلحتهم الشخصية حتى اضطربت أمور مصر وأدتى الأمر إلى المحنة التي عرفت في التاريخ بالشدة العظمى « المستنصرية » .

في الواقع لم يأتِ « المؤيد» في هذا الحديث بشيء جديد على

المؤرخين ، فإن ذلك كله مسطر في كتب التاريخ ، ولكن الجديد الذي لا نكاد نرى له مثيلاً في كتب التاريخ الإسلامي... إن المؤرخ المؤيد التحدث بصراحة وعلى مسمع من الوزراء ووجه الانتقادات وذكر العيوب . . . بينما لم يعوذنا المؤرخون أن يوجهوا انتقاداً أو لوماً إلى الملوك والأمراء بل كان أكثرهم يمرون بعيوبهم مر الكرام دون أن يتجاسروا على ذكرها وهذا بالإضافة إلى تغيير الحقائق التي كانوا يسجلونها في كتبهم الحلب منفعة أو دفع مضرة

ونلاحظ أن المؤرخ ﴿ أَنْ خَلَدُونِ ﴾ تحدث في مقدمته حديثاً طويلاً عن هؤلاء المؤرخين وضرب أمثلة عديدة لأقوال بعضهم وناقشها مناقشة دقيقة واضطر إلى دفعها أخيراً .

أما « المؤيد في الدين » فقد كتب ما كتبه في سيرته دون أن يتطلع إلى منفعة يبتغيها أو يخشى أذى يلحق به . . . فكانت كتابته على هذا النحو جديدة على التاريخ الإسلامي، ويكفي أن تقرأ أقوال المؤيد عن حالته النفسية قبل أن يدخل مصر وبعد أن استقر بها لتدرك أنه كان صادق اللهجة في حديثه، دقيقاً في تعبيره عن شعوره وإحساسه.

والخلاصة :

فإن « المؤيد في الَّدين » لم ينل في حياته كل ما تمناه ،

فالدولة الفاطمية التي فاء إلى ظلها ، لم توله ما يستحقه من عناية وتكريم ، ومن سوء حظه أن الحليفة «المستنصر بالله » كان مشغولا عنه بأمور داخلية عنيفة ... فدولته الفاطمية كانت تعصف بها العواصف من كافة الجهات ، وتتقاذفها الأمواج الصاخبة ذات اليمين والشمال .

وهكذا فإن العباقرة المخلصين لوطنهم في كل زمان ومكان يتعرضون للحسدوللأذى ، وللظلم في حياتهم، وللتقدير والرحمة والذكرى بعد مماتهم

مرز تقیق تنظیمی زیر مین درسی در می

## ثورات دإخلية

في سنة ٤٤٢ ه. ثار عرب «بني قرَّه» بالبحيرة على الدولة الفاطمية ، وكانوا قد استقروا فيها وملكوها وعمروا ضياعها وانضم إليهم «الطلحيون» ، واشتدت شوكتهم حتى ضاق بهم ولاة الاسكندرية ، وكان الوزير «اليازوري» قد ولتى عليهم رجلاً يقال له «المقرَّب» فأنفوا من ذلك وطالبوا بعزله ، وعندما رفض طلبهم ، شقوا عصا الطاعة ، فاضطر «المستنصر بالله» أن يجرّد عليهم حملة عسكرية ثم اتبعها بأخرى فالتقوا بهم (بكوم شريك) وهناك دارت الدائرة عليهم واضطروا إلى الفرار هم و «الطلحيون» إلى «برقة» ثم انقطع أثرهم في البحيرة .

ولماً كان إقامة الحند في أعمال البحيرة يكلف الدولة نفقات باهظة فإن «اليازوري» الوزير أرسل إلى «بني «سبنس» وهم قبيلة من «طي» وكانوا «بالداروم» جنوبي

« غَرة » فأقطعهم دياز « بني قرّه » وبذلك محي كل أثر لهم . ومن سنة ٤٦٦ هـ. إلى سنة ٤٦٩ هـ. ظلّ الوزير «بدر الجمالي ، يتتبع المفسدين من الأمراء والقواد والأعيان الذين تمرنوا على الفساد وأعمال الفتن وخلق الاضطرابات فقض بادىء ذي بلم على أمراء الأتراك ، واستطاع قتل معظمهم في وليمة أولمها لهم ثم قبض على الباقين، وبعد ذلك خرج إلى الوجه البحري سنة ٤٦٧هـ. فقضي على قبيلة ﴿ لُواتُهِ ﴾ البربرية واستصفى أموالها ويقال انه قتل منها عشرين ألفاً . ثم توجه بعد ذلك إلى « دمياط » فقضي على المفسدين فيها ثم عبر إلى البر الغربي فقتل العديد من الطائفة « الملحية » حتى وصل إلى الاسكندرية فاستأصل المقسدين فيها ، وبعد ذلك ذهب إلى الصعيد حيث اجتمع عليه بمدينة «طوخ العليا » جماعة من عرب «جهينة » و « الثعالبة » و « الجعافرة » لقتاله ، فسار إليهم وطرقهم ليلاً حيث أفني أكثرهم قتلاً وقد غرق من فرّ منهم ، وصادر أموالهم ، ومن هناك سار إلى « أسوان » حيث قضي على ثورة # كنز الدولة — محمد بها # كما قضي علی عرب «قیس » و «سلیم » و «فزارة » وطرد من بقی منهم إلى « برقة » .

وفي هذه الفترة وصلته أوامر الخليفة «المستنصر بالله »

بالعودة إلى القاهرة والمعزيدة والمواجهة خطر وأتسد والقامة دمشق الذي قاد حملة وجاء رامياً الاستيلاء على مصر وإقامة الدعوة العباسية ولكن وبدراً وعاد واستقبله وخاض معه عدة معارك انتهت بهزيمته شرّ هزيمة ولكن بعد أن عاثت جيوشه خراباً في ريف مصر .



## أحداث المغرب

مرّ معنا أن الولاية الفاطمية في المغرب كانت معقودة اللواء «للمعز بن باديس آل زيري الصنهاجي » وهذا حتى عها « الحليفة السابع » «الظاهر لإعزاز دين الله » .

وفي سنة ٤٤٣ هـ . خلع « المعز » طاعة الفاطميين نهائياً وأعلن الولاء للعباسيين وكان في الوزارة في ذلك العهد «اليازوري» الذي كان في باطنه يضمر العداء « للمعز » وهنا أشار «اليازوري» على الخليفة « المستنصر بالله » إرسال القبائل العربية من أحياء « هلال ، وزغبة ، ورباح ، وربيعة، وعدي » الموجودة في مصر إلى المغرب للاستيلاء عليه ولما كانت الدولة الفاطمية تعاني من عدم تمسك هذه القبائل بالنظام فإن « المستنصر بالله » وافق على الفكرة وعلى الفور أزيل ما بينها من خلاف وتحملت الدولة ما بينها من ديات ، ثم أجزل لأمرائها العطاء ، واختير الدولة ما بينها من ديات ، ثم أجزل لأمرائها العطاء ، واختير « الحسن بن علي بن ملهم بن دينار العقيلي » مندوباً من قبل

الحليفة الرافقة القبائل ولكي بكون حلقة الوصل بينها وبين الحليفة «المستنصر بالله ».

#### وذكر التاريخ ٠

إن «المعز بن باديس » سار إليهم قبل أن يتحركوا من «برقة » ولكنهم هزموه واندفعوا وراءه وهو يتراجع حتى «المهدية » وهناك تمكنوا من احتلالها والاستيلاء على قصور «الزبيريين » فعاد «علي بن هلهم » إلى القاهرة محملاً الأسلاب والغنائم التي نهبت من قصورهم ومن قصور الأمراء المؤيدين لهم .

وقد تبعت هذه الهُجَرَّة هُجُراتُ أخرى من عرب بني هلال الذين لحقوا بأخوتهم وأبناء عمومتهم ، كما انضمت إليهم قبائل عربية أخرى كانت موجودة في المغرب .

وبنتيجة الفتح قلد « موسى بن يحيى المرداسي » « القيروان وباجة » وعقد « لزغبة » على « طرابلس وقابس » كما عقد « لحسن بن سرحان » على « قسطنطينة » .

ومهما يكن من أمر فقد انتهت هذه الحركة باستيلاء العرب على المغرب واقتسامهم إياها وتدميرهم كل شيء وقع في طريقهم ، فقد ملكوا الأرباض ودان لهم بني باديس ، وأصبحوا يؤدون الإتاوات ... وهكذا دان المغرب المستنصر بالله »بالولاء، وتم تعريب شمالي أفريقيا لأن هذه الغزوة أحدثت في المغرب تعديلا وغنصريا وذلك بامتزاج العرب بأهل البلاد . . . ومنذ ذلك الوقت أصبح المغرب عربياً .

ويظهر أن «المعز بن باديس » ندم على ما فعل . . . فبعد ذهاب اليازوري سنة ٤٥٢ ه . ذراه يعود إلى الاتصال «بالمستنصر بالله » وإرسال الملكايا إليه ومنها أوراق مرسعة بالجوهر كانت للخليفة الفاطمي الأول «عُبيد الله المهدي » ولكن الاضطرابات التي عست البلاد في أواخر عهد « المستنصر بالله » جعلت العلاقة بين مصر والمغرب في حكم المنقطعة .

#### وذكر التاريخ :

إن " أينى بن باديس » سنة ٥٠١ هـ رجع إلى طاعة الفاطمين ولما ممات خلفه ابنه ه علي » سنة ٥٠٩. وقد وصله رسول من خليفة مصر ، أما « الحسن بن علي » ففي عهده ملك « رودجز » صاحب « صقلية » ساحل أفريقيا وظل في يده حتى استولى عليه « الموحدون » .

## في ديار الشام

مر معنا أن الحليفة «الظاهر لإعزاز دين الله » استعان بالقائد «أنوشتكين الدزبري » وعهد إليه قيادة حملة عسكرية لاستعادة سيطرة الفاطميين عن الشام فخرج سنة ٢٠٤ ه. متوجها بادىء ذي بدء إلى «الرملة » ثم إلى «بيت المقدس » وهناك التقى مع الحارجين قرب «الأقحوانة - طبريا » فتمكن بعد عدة معارك من قتل «صالح بن مرداس » وابنه الأصغر ، وهرب «إحسان بن الحراح » إلى الأمبراطور البيزنطي .

وأخيراً وصل «الدزبري» إلى دمشق ، ومكث فيها متحيناً الفرص للاستيلاء على حلب، وفي سنة ٤٢٩ هـ. استولى عليها وأصبح هو الحاكم المطلق في ديار الشام كلها ، ولكن العلاقاتساءت بين الوزير «الجرجائي» و «الدزبري «فاتهمه بنزعة الاستقلال بالحكم ولهذا ألب ثورة في جيشه ، وأغرى بعض

القادة العسكريين على الحروج عليه ، فحاول الدزبري القتال المنشقين ولكنه فشل ، فخرج إلى ال بعلبك الولكن واليها منعه من الدخول ، ثم قصد الحماه الفضع عنها أيضاً ، فسار إلى الحلب الودخلها بمساعدة القلد بن منقذ الكفرطابي السنة ٤٣٣ هـ ولما عاد إلى دمشق وصل سجل الحليفة باتهامه بالحيانة ، فأرسل يستعطفه دون جدوى ، وعندما يئس رجع إلى الحيانة ، فأرسل يستعطفه دون جدوى ، وعندما يئس رجع إلى الحيانة ، فأرسل يستعطفه دون جدوى ، وعندما يئس رجع ومات سنة ٤٣٣ هـ .

بعد والدزبري و عاد الأمن يحل من جديد في ديار الشام ، وأخذ العرب يعينون فساداً . واستبد و سسان بن مفرج الطائي و بفلسطين . . . وقام و الحسين بن حمدان ناصر الدولة و متولي دمشق من قبل الفاطميين يعمل لمنع وقوع دمشق في أيدي العرب ثم أنه هاجم حلب بقصد انتزاعها من «ثمال بن صالح بن مرداس و لكنه عاد بدون طائل ، ومن المعروف أن و ثمال و ظل محتفظاً بحلب حتى جاء و المؤيد في الدين و فأعاده إلى الحظيرة الفاطمية ، وبعد و ابن حمدان و تولي الحكم في الشام و مظفر الصقابي و فقبض على و ابن حمدان و تولي الحكم في الشام و مظفر الصقابي و فقبض على و ابن الفترة خرج . و فقاده في و صور و المناه و في هذه الفترة خرج . و فق الحادم و بعسكر عدته ثلاثين ألفاً بقصد

محاربة «بني مرداس » ولكنهم ظفروا به وسجنوه في قلعة «حلب » ثم أفرج أخيراً عن «ابن حمدان » فذهب إلى القاهرة ومات فيها .

أما أسرة «بنو مرداس » فبعد «ثمال » تسلّم الحكم «عطية بن صالح بن مرداس — أبو ذؤابة » وكان أخوه قد أوصى له بذلك سنة ٤٥٢ ه . ولكن ابن أخيه «محمود بن شبل الدولة نصر بن صالح » انتزعها منه ، فسار «عطية » إلى «الرقة » وملكها ، وما زال فيها حتى أخذها منه «مسلم بن قريش » سنة ٤٦٣ ه .

ومما هو جدير بالذكر أن « حلب » ظلّت على أوضاعها المتقلبة كما ذكرنا حتى استولى عليها أخيراً سنة ٤٦٣ هـ. «ألب ارسلان السلجوقي » .

هذا بالنسبة لحلب ، أما لديار الشام فإن اضطراب الأحوال في مصر جعل السلاجقة يتطلعون إليها فجردوا حملتهم المشهورة سنة ٤٦٥ هـ. وبدأوا باحتلال المعاقل والبلدان .

وعندما استقرت الأحوال في الديار المصرية وجّه الفاطميون الجيوش لاستعادة دمشق، ولكن هذه الجيوش

عادت دون أن تتمكن من احتلال أي بلد ، فأعادوا الكرة وهنا استعان « اتسد » حاكمها بتاج الدولة « تنش بن ألب ارسلان » فجاء « تتش » إلى دمشقوهزم الفاطميين ثم استولى على دمشق وقتل « اتسد » كما زحف إلى « بعلبك » وأزال عنها الحكم الفاطمي .

وقد كنا ذكرنا أن «اتسد » قطع خطبة الفاطميين من ديار الشام ، ولم تعد الحطبة إليها بعد ذلك . كما أنه حاول الاستيلاء على مصر نفسها فهاجمها سنة 193ه. منتهزا فرصة انشغال «بدر الحمالي » في القضاء على الفتن والثورات في «الصعيد » فاستولى على «الدلتا » ولكن بدر عاد إلى القاهرة وهاجم « اتسد » وأختى هزيمة متكرة بجيشه ، ففر «اتسد » وأختى هزيمة متكرة بجيشه ، ففر «اتسد » أخيراً إلى الشام بمفرده ، وفي تلك الفترة ثار عليه أهل « غزة والرملة وبيت المقدس » إلا أنه استطاع إخضاعها بالسيف فيما بعد .

وقاد «بدر الحمالي» حملة لفتح دمشق سنة ٤٧٨ هـ. فحاصرها مدة وقاتل «تتش» إلا أنه لم يتمكن من دخولها ، فعاد إلى مصر ... وفي سنة ٤٨٢ هـ. أرسل قائده «ناصر الدولة » فاحتل مدن الساحل أي «صور وصيدا وعكا وجبيل وبعلبك » وهنا حاول السلاحقة استعادة ما استولى عليه الفاطميون ثم مهاجمة مصر نفسها ، فاجتمعت جيوش «تتش » في دمشق وجيش «أقسنقر » في حلب ، و «بوران » في الرها وتعاهدوا على اللقاء في «حمص » سنة ٤٨٣ هـ وبدأوا باحتلال بعض القلاع الفاطمية ولكن هذه الحملة فشلت أمام «طرابلس — الشام » نتيجة مساعي صاحبها الفاطمي «ابن عمار ».

ومات الحليفة «المستنصر بالله» وليس للفاطميين إلا بعض مدن الساحل في بلاد الشام، وبالنسبة للسلاجقة فإن الحلاف لم يلبث أن دب بينهم فوقع النزاع بين «تتش» وابن أخيه «بركياروق» سنة ٢٨٤ هم وأد ي ذلك إلى قيام الحرب بينهما وقد انتهت هذه الحرب بمقتل «تتش» سنة ٤٨٨ هـ فاقتسم أبناؤه « دقاق ورضوان » أملاك أبيهما ، فاستقل « رضوان » بولاية حلب ، و « دقاق » بدمشق . . . وكانت الفرصة مهيأة في هذه الفرة إلى استعادة الشام وحلب للفاطميين لولا وقوع الفتنة الكبرى بين أولاد « المستنصر بالله » .

في نهاية المطاف لا بد من القول :

بأن سلطان الفاطميين في عهد « المستنصر بالله » امتدً إلى الشام وفلسطين والحجاز واليمن وشمالي أفريقيا وصقليَّة ،

وكان اسمه يتردد في الجوامع الإسلامية من المحيط الأطلسي غرباً حتى البحر شرقاً . . . وهكذا بالنسبة لصقلية .

ولكن بعض هذه البلدان لم تلبث أن خرجت الواحدة تلو الأخرى وأولها «صقلية» التي استولى عليها «روجرز» الروميثم تبعتها المدن الأخرى في الشرق والغرب كما ذكرنا.

إن كل ما حدث في عصر «المستنصر بالله » يعتبر بداية النهاية ، فالدولة الفاطمية كانت في طريقهــــا إلى الانهيار والزوال . . . كانت على حافة الشيخوخة تتقدم نحو المصير المحتوم .

مرزخت تكيية راص اسدى



# فهرست المواضيع

| ٥   | ١ – الحليفة الفاطمي الثامن                                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ٨   | ٢ — وزراء المستنصر بالله                                                          |
| 77  | ٣ – الأحداث والأعاصير الداخلية                                                    |
| ۳۲  | <ul> <li>٤ – الأحداث الحارجية – قيام الدولة الصليحية الفاطمية في اليمل</li> </ul> |
|     | <ul> <li>العهد الفاطمي الثاني في الميمن - الملك المكر م</li> </ul>                |
| 777 | الصليحي                                                                           |
|     | ٦ ـــ العهد الفاطمي الثالث في اليمن ـــ الملكة أروى                               |
| ٧٢  | الصليحي                                                                           |
| ١   | ٧ ـــ الفاطميون في المشرق وسقوط بغداد العبـّاسية                                  |
| 177 | ٨ ـــ ثورات داخلية                                                                |
| 170 | <ul> <li>٩ – أحداث المغرب</li> </ul>                                              |
| ١٢٨ | ١٠ – في ديار الشام                                                                |



### مصادر البحث التاريخية

| 1901 | تاريخ الدولة الفاطمية حسن إبراهيم حسن                                  |
|------|------------------------------------------------------------------------|
|      | الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية ،                          |
| 1944 | حسن إبراهيم حسن                                                        |
| ٠    | تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي                      |
| 1927 | حسن إبراهيم حسن .                                                      |
|      | حسن إبراهيم حسن<br>النظم السياسية بالأشكر الدّمع علي إبراهيم حسن ، حسن |
| 1949 | إبراهيم حسن .                                                          |
| 1950 | عبيد الله المهدي بالاشتراك مع طه أحمد شرف .                            |
| 1927 | المعز لدين الله بالاشتراك مع طه أحمد شرف .                             |
| 1447 | كنوز الفاطميين ، زكي محمد .                                            |
| 1988 | تاريخ جوهر الصقلي ، علي إبراهيم حسن .                                  |
| 190. | في أدب مصر الفاطمية ، محمد كامل حسين                                   |
| 1900 | الصليحيون ، حسين همذاني                                                |

| سرور ،          | النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق ، محمد جمال      |
|-----------------|-------------------------------------------------------|
| 1904            |                                                       |
| 1904            | مصر في عهد الدولة الفاطمية ، محمد جمال سرور           |
|                 | افتتاح الدعوة ، النعمان بن حيُّون                     |
|                 | المجالس والمسايرات ، النعمان بن حيون                  |
| 190.            | الهمة في آداب أتباع الأثمة ، محمد كامل حسين           |
| _               | عيون الأخبار ، إدريس عماد الدين                       |
| 1,401           | مجموعة الوثائق الفاطمية ، جمال الدين الشيّال          |
|                 | الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية ،             |
| 1947            | محمد عبد الله عنان .                                  |
| 1947            | نظم الفاطميين ورسولهم في مصر ، عبد المتعم ماجد        |
| 1905            | السجلات المستنصرية ، عبد المنعم ماجد .                |
| 1771            | الامام المستنصر بالله الفاطمي ، عبد المنعم ماجد .     |
| 1404 4          | الحاكم بأمر الله الحليفة المفترى عليه، عبد المنعم ماج |
| 1488            | نظم الحكم في مصر الفاطمية ، مصطفى عطيه مشرفه          |
| 144.            | سیرة جعفر الحاجب ، و . إیفانوف .                      |
| *****           | صلة تاريخ الطبري ، غريب بن سعد                        |
| 1949            | كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ، الباقلاني.       |
| ر <b>ط</b> بدار | رسائل الحاكم بأمر الله كتب سنة ٤٠٨ ، (مخطو            |
|                 | الكتب المصرية)                                        |

النوبختي فرق الشيعة اتعاظ الحنفا بأخبار الائمة الفاطميين الحلفا المقريزي عبقرية الفاطميين ، محمد حسن الأعظمى . 197. نظام الوزارة في العصر الفاطمي ــ مقالة في مجلة الثقافة ، جمال الدين الشيال . 1901 أصل الذمة في العصر الفاطمي ، مقالة في مجلة المقتطف ، جمال الدين الشيال . 1905 البيان المغرب في أخبار المغرب ، ابن عذاري سيرة الأستاذ جوذر الكاتب برمجمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيرة . أخبار ملوك بنو عبيد وسير مهم ، فو 1977 ، فوللدر ، ليدن . ياقوت الحموى معجم البلدان الطبري تاريخ الرسل والملوك· أبو الفداء تقويم البلدان

كتاب البلدان

البعقوبي

#### المصادر الأجنبية

The Alleged - Founder of Ismailism - Bombay - W Ivanow - 1946.

The Origins of Ismailism: B. Lewis.

The Quaddahid Legend: Abbas Hamdani.

Mémoires sur les Quarmates de Bahrein et les Fatimits - Leyden - 1886 (De Goeje)

Polimics on the origin of the Fatimis - Caliphs (Prince - Mamour - London 1934).

Fatimid - Degrees - Stern - S.M. London .

Quelques Chroniques Anciennes aux derniers Fatimides 1937.

L'impérialisme des Fatimides et leur propagande (1942-1947).

Essaie sur l'histoire des Ismailiennes de la Perse : (Defremery, M.C.)

Fragments relatif à la Doctrine des Ismailis Hamdani, Paris, 1874.

Studies in The Early Persian Ismaïlism - Leyden - 1948.

The rise of the Fatimids - (Calcuta,) 1942.

A Guide to Ismaïli Literature: London, 1933. W. Ivanow A short history of the Fatimid Khalifate - London (1923).

Description du Maghreb - Leiden 1860.

The letters of Al Mustansir — School of oriental of London 1934.

Euquête aux pays du Levant — « M. Barrès ».

