الموسوعة الناريخيَّة للخلفًا والفَاطميَّين

# المخاليفڈإلأول :



دا*ں* رمشـق دار الجيّل



يمنع الاقتباس او النقل او اي تصرف كان الا باذن من المؤلف

### هذه الموسوعة :

على صفحات هذه الموسوعة التاريخية ، نقدم لمحات من تاريخ الحلفاء الفاطميين الذين حكموا جزءاً كبيراً من العالمين العربي والإسلامي في فترة زمية أربت على القرنين والنصف.

وعندما تأخذ للآدار دوشق لله ورئا دار الجيل الطباعة والنشر على عاتقهما مهمة طبع هذه الموسوعة، وإصدارها خلال عام ١٩٨٠ في عشرة أجزاء متتابعة ومستقلة بدءاً بعبيد الله المهدي ، وانتهاء بالآمر بأحكام الله ، فتكونا قد سدتا فراغاً واسعاً في تاريخنا العربي ، وخطتا خطوة جبارة في سبيل إحياء التراث ، وأزاحتا الستار عن فترة تاريخية مجهولة ، فأظهرتها لعالم النور صحيحة لا شائبة فيها .

أما نحن فعندما نتعهد بإنجاز هذه المهمة الشاقة ، فلا بد لنا من الوقوف أمام القارىء الكريم ، والإفصاح له عن التزامنا بمبدأ الحياد التام ، والاضطلاع بدور المؤرخ المنصف المتجرد الذي يكتب للتاريخ من التاريخ دون زيادة أو نقصان مع تجنب الخوض في الشؤون الدينية ، والقضايا المثيرة للرواسب الدفينة ، وللأحقاد الموروثة .

مهمتنا هي تاريخية بكل ما في هذه الكلمة من معنى ، وتقوم على أساس من الموضوعية ، والحقيقة ، وإيراد الوقائع مستقاة من أوثق المصادر بصدق ونزاهة ونقاوة وجدان بعيدة عن العاطفة والمغالاة .

مراهنة تكويزرونوي ساوى

المؤلف

أسماء الخلفاء الفاطمين العشرة:

| *                 | ¥             | 8              | 80               | æ                | <b>8</b> €   | الديار – المصرية | <b>5</b>      | ಆ                | المغرب           | ملاحظان              |
|-------------------|---------------|----------------|------------------|------------------|--------------|------------------|---------------|------------------|------------------|----------------------|
| 49                | >             | ÷              | 1                | 40               | ヹ            | 7.5              | <             | 1                | 70               | ₹ £                  |
| 370               | 540           | × > ×          | 443              | 12               | ነላፈ          | 410              | T. 5.1        | ን <b>ተ</b> ሖ     | ተዣዣ              | تاريخ<br>الوفاة      |
| 690               | ٧٨٤           | 773            | 113              | 1.7.4            | 470          | 7                | 3-44          | <b>ELL</b>       | Xex              | تاريخ<br>تسلمه الحكم |
| 47                | ۲>            | ₹              | 44               | 4.1              | رگ<br>24     | 1.3              | 14<br>14      | 00               | 1//<br>14        | نني ن                |
| 370               | 240           | ٧٨٤            | 247              | 113              | 1,44         | 410              | 451           | 4 TH &           | 444              | تاريخ<br>الوفاة      |
| 443               | 473           | ٠ ٢ ٦          | 40               | CAA              | 737          | 414              | 4.1           | 474              | Y 0 4            | تاريخ<br>الولادة     |
| الأمر بأحكام الله | أحمد المستعلي | المستنصر بالله | الظاهر يأمر الله | الحاكم بأمر الله | العزيز بانته | المعز لدين الله  | المنصور بالله | الفائم بأمر الله | عبيد الله المهدي | اسم الخليفة          |
| ÷                 | عر            | >              | <                | ,1               | o            | w                | 7             | 4                | _                | الرقع                |



### • عبيد الله المهدي •

شخصية خارقة فذة ضربت المثل الأعلى في الكفاح والجهاد في سبيل تحقيق مبدأ آمنت به ، وقضية اعتقدت بصوابها وحقيقتها .

لم يكتب له الشهرة ، والظهور على مسرح الحياة كما كتب لغيره من العظماء ، ولعل هناك عللاً وأسباباً اعترضت مسيرة التاريخ .

صنفه بعض علماء التاريخ الإنساني في عداد الخالدين الذين انتصروا على الأحداث ، وتخطوا العقبات ، ووصلوا بحرية وأمان إلى شاطىء الأهداف ، وأضاف بعضهم اسمه إلى قائمة الأبطال العالميين الذين دخلوا حرم التاريخ باستحقاق. وتصدروا أبرز صفحاته عن جدارة ، وزادوا على قولهم :

بأن عبيد الله المهدي من العباقرة الذين لا يجود بهم الدهر

إلاّ عندما تمحل الأرض ، وينحبس المطر ، ويعم العقم بني الإنسان .

مؤسس دولة كبرى ، لعبت دوراً مهماً على مسرح الحياة في المشرق والمغرب . . . في تاريخه شؤون وشجون ، وحكايات مثيرة ، وقصص شيقة ، وفي حياته تتجلسي العظمة بأجلى مظاهرها .

اشتهر بالكرم إلى حد جعله مضرب الأمثال ، وامتاز برباطة الحأش ، وأصالة الرأي ، والصبر على المكاره ، وبعد النظر ، ومقارعة الأحداث الطارئة بواقعية ويقظة ، وإرادة لا يرقى إليها التراجع أو التردد .

في رحلته السرية من «سلمية – سورية» إلى سجلماسة في المغرب الأقصى تتجلى براعته وعبقريته ، وضلوعه في التخفي وانتحال الصفات ، والإفلات من كمائن الأعداء ، واختيار الوقت المناسب للعمل الملائم ، وفيها أيضاً ما يدعو إلى التأمل والإعجاب .

عندما كان في «الرملة -- فلسطين »أخبر بأن القرامطة وهم فرع من أتباعه المنشقين هاجموا قاعدته«سلمية »وأبادوا أهلها، كما أعدموا عائلته البالغ عدد أفرادها ٨٣ شخصاً بين رجل وامرأة وطفل ، فلم توهن عزيمته ، أو يفت في ساعده ، بل تابع سيره إلى هدفه ولسان حاله يردد :

« نحاول ملكاً أو نموتُ فنعذرا »

عُبيد الله من رجال التاريخ . . . وكم يكون التاريخ منصفاً وعادلاً عندما يضعه في طليعة الحالدين .



## امام الحقيقة :

يعتبر الإسماعيليون المستعلييون «البهـَرة» بفرعيهم السليماني والداؤدي وهكذا الدروز – عبيد الله المهدي – إماماً — مستودعاً – Acting or trustce imam وهذا الإصطلاح يعطي تفسيراً بأنه كائ إماماً وكيلاً أو وصيـّـاً أو نائباً للإمام الأصيل لفترة زمنية محدودة ، وليس له صلاحية توريث الإمامة لأحد من أولاده ، فمثله كمثل «الحسر بن علي » .

بينما يعتبره الإسماعيليون النزارييون إماماً «مستقرآ» وصاحب نص ثابت « Permanent or necessary imam » فهو «كالحسين بن علي » له صلاحية توريث الإمامة لمن يقع اختياره عليه من أولاده .

ونحن عندما يبرز أمام أنظارنا هذا الحلاف الجوهري نتجاوزه دونما أي تعليق ، ونمر به مروراً عابراً دون أن نلجأ إلى الخوض بالتفاصيل ، أو المناقشات التي لا تجدي نفعاً ، ولا تفيد العلم . فالانتصار لفريق دون الآخر لا يدخل في نطاق البحث العلمي ، ولا يتفق مع مهمة كاتب التاريخ ، لاسيما ونحن أمام فريقين يتمسك كل منهما بوجهة نظره ، ويدافع عنها بالحجج والمصادر التي يمتلكها .

ومهما يكن من أمر فسواء أكان عبيد الله المهدي إماماً أو نائباً الإمام فكل هذا لا يقف بوجه تقديرنا وإعجابنا بالرجل العظيم الذي كتب في صفحات التاريخ أنصع عبارات البطولة والحلود .

من جهة ثانية ، ولكي يكون القارىء الكريم على معرفة بالوقائع والتفاصيل نضع أمامه مخططين لشجرة النسب الفاطمية :

الأول: للإسماعيليين المستعليين كما ورد في كتاب «الفرائض وحدود الدين » لجعفر بن منصور اليمن تحقيق الدكتور حسين همذاني — منشورات معهد الدراسات الشرقية في الجامعة الأميركية بالقاهرة سنة ١٩٥٨ م

والثاني : للإسماعيليين النزاريين كما جاء في مصادر

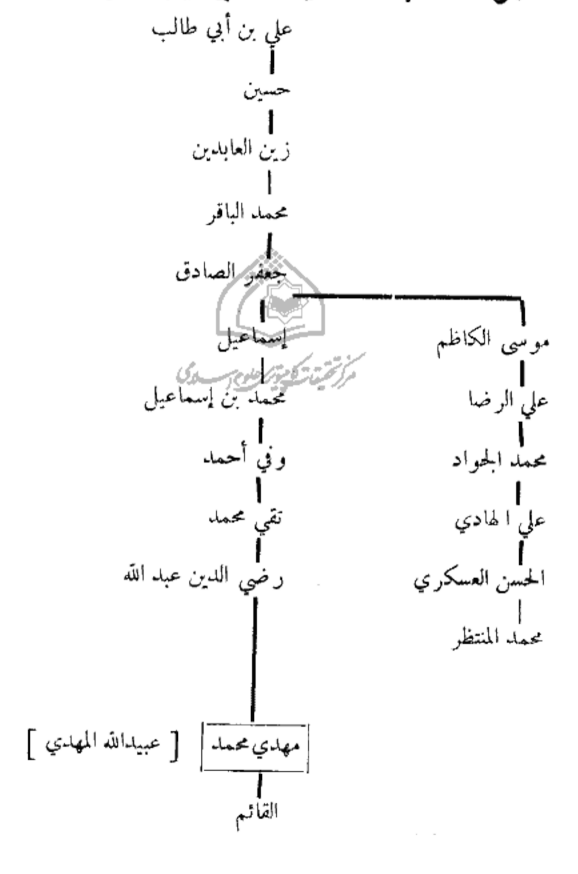
وكتب تاريخية عديدة . وفي هذا نكون قد وضعنا القارىء الكريم في واجهة الأحداث ، ووجهاً إلى وجه أمام الحقائق والوقائع .



#### شجرة النسب الفاطمية للاسماعيلية المستعلية



### شجرة النسب الفاطمية للاسماعيلية النزارية:



### توضيح وتفسير :

عندما يلقي الفاحص المدقق نظرة عامة على المخططين الإسماعيليين - المستعلي والنزاري ، يظهر له جلياً بأن ولدا جعفر الصادق - إسماعيل وموسى - هما الأكثر بروزاً على مسرح الأحداث ، بالرغم من أنه كان لجعفر ابناء آخرين .

بعض المصادر التاريخية تذكر بأن إسماعيل مات في حياة والده جعفر . بينما تنفي المصادر الإسماعيلية ذلك نفياً قاطعاً مدعوماً بالبراهين . ولكن كل هذا لم يقف حائلاً دون انشقاق المجموعة الشيعية الجعفرية إلى فرقتين : فرقة سارت وراء موسى وأحفاده من بعده وهي المعروفة (بالأثنى عشرية) بينما ظلت الفرقة الثانية على ولائها لإسماعيل ولابنه محمد وأبنائهما من بعد وهي (الإسماعيلية) . ومحمد بن إسماعيل وأبنائهما من بعد وهي (الإسماعيلية) . ومحمد بن إسماعيل هذا استوطن «مدينة تامر - سورية».وكان قاد قادم إليها من

بلاد الري الفارسية حيث كان يقيم بقرية « محمد أباد » التي سميت باسمه فيما بعد .

كافة المصادر تؤكد أن محمد بن إسماعيل عاش في «تدمر » ولم يبارحها حتى وقت وفاته ، وبعد ذلك استوطن أولاده مدينة «سلمية — سورية ». وعاشوا فيها بأسماء مستعارة وبسرية مطلقة بعيدين عن أنظار العباسيين حتى وقت ظهور « عبيدالله المهدي » ، وعهدهم هذا عرفه المؤرخون : « بعهد الأئمة المستورين » .

في مخطط شجرة النسب الفاطمية للإسماعيليين – المستعلميين يظهر عبيد الله وكأنه من فرع آخر من الشجرة – أي أنه ابن عم القائم بأمر الله ، فوالده هو «الحسين » بينما والد القائم هو «علي » ، وعلي والحسين شقيقان .

هناك مصادر أخرى تشير إلى أن والد القائم: على المعل، مات في سن مبكرة تاركاً القائم صغيراً مما حدا بعبيد الله لأن يحتضنه، ويقيم نفسه وصيداً عليه، ويزيد هذا المصدر فيقول: بأن أم القائم وهي «أم حبيبة » تزوجها عبيد الله بعد وفاة زوجها «على المعل»، وبذلك يكون المهدي قد أصبح عماً للقائم من جهة والدته ومن جهة والده بآن واحد، أما

في مخطط شجرة النسب الفاطمية للإسماعيليين النزاريين فيظهر العكس ، فعبيد الله فيها هو الإمام والأب الشرعي للقائم بأمر الله ولا شيء غير هذا .

ومهما يكن من أمر فنحن ندع الأمور كما هي دونما تعليق كما قلنا تاركين ذلك للأيام فلعلها تجود علينا بمصادر جديدة أكثر إنارة وتوضيحاً .



#### مدخل الى الكتاب :

عندما أقام العباسيون دولتهم في بغداد على أنقاض الدولة الأموية وجهوا اهتمامهم . وكرسوا جهودهم للقضاء التام على أعداء الحلافة وهم بجهايا الأمويين ، والعناصر المتوثبة من العلويين ، وكلاهم يطمع بالحلافة ، ويعمل في سبيل الوصول إليها ، فطاردوهم في كل مكان وأحكموا برؤوسهم السيوف ، والتاريخ طافح بذكر المآسي والمظالم والمثالب .

وعندما انقسمت الشيعة إلى إسماعيليين وموسويين ، اتخذ الإسماعيليون زمام المبادرة ، ووقفوا بصمود وعناد بوجه العباسيين يقارعونهم بأساليب جديدة ، وبعقلية علمية تقرم على أسس فكرية ، وقواعد فلسفية ، أفسدت عليهم لذة الحكم ، وعكرت الأجواء ، فكان من أبرز مظاهرهم ومخططاتهم وهي أكثر عنفاً وتنظيماً - ثورة القرامطة - التي برزت على مسرح الأحداث كقوة عسكرية جارفة تقض

المضاجع ، وتزعزع الأركان . وأعقبها ظهور الدولة الفاطمية في شمالي أفريقية ، وهي التي امتدت فيما بعد إلى مصر وغيرها من الأقطار العربية حتى دقت في وقت من الأوقات أبواب بغداد . ويذكرنا بذلك الشاعر الفاطمي ابن هانيء الأندلسي عندما يقول :

تقول بنو العباس قد فتُتحت مصر ً فقل لبني العباس قد قضي الأمر ً وقد جـاوز الاسكنادرية جوهر ً تطـــالعه البشرى ويحفزه النصر ً

أما الفرع الشيعي الموسوي فلم يتسنى له إرساء قواعده السياسية وهكذا ظلت أعماله ومعارضت تدور في نطاق القضايا الدينية التي وقفت في تلك الازمنة عاجزة عن زعزعة الحكم العباسي القائم ، وكل هذا ورد ذكره وتفصيلاته في التاريخ ، ولا أرى مجالاً للعودة إليه الآن .

## الفاطميون اصل التسمية

عرفت كلمة هشيعة ه أول ما عرفت بعهد الإمام على بن أبي طالب ، وهذا الاصطلاح أطلق على المجموعة التي سارت في ركابه وقالت بأفضليته واعتباره صاحب الحق الأول بالحلافة الإسلامية بعد النبي محمد صلى الله عليه وسلم ، وقد انقسمت هذه المجموعة بعد وفاة الإمام على إلى فروع عديدة أبرزها : الحسنيين والحسينيين – نسبة لولديه الحسن والحسين ، وفي عهد الإمام الحامس جعفر الصادق اتخذت المجموعة اسم «الجعفرية» وبعد وفاته انقسمت إلى فرقتين : إسماعيلية نسبة إلى ولده الأكبر إسماعيل ، وموسوية نسبة إلى ولده الأكبر إسماعيل ، وموسوية نسبة إلى ولده الأصغر موسى الكاظم .

واسم الإسماعيليين الذي هو موضع بحثنا ظلّ معمولاً به وقائماً حتى وقت ظهور عبيد الله المهدي ، وقيام الدولة الفاطمية في شمالي افريقيا . إذن . . . لماذا اتخذت هذه المجموعة اسم الفاطمية الجديد في إفريقيا ؟

من الواضح أن الأقوال والمزاعم كانت بجملتها تتصاعد في كل مكان ، وكلها تحمل الشك بانتساب أسرة المهدي للإمام على بن أبي طالب،ولعل فترة الستر في «سلمية» هي التي أسدلت هذا الستار من الشك على الحقيقة ، وأوجدت ذلك الواقع الرهيب من المزاعم . من جهة ثانية فإن المهدي وكأني به قد نظر بثاقب فكره بعد وصوله إلى المغرب ، انه قد آن الأوان لدحض تلك المزاعم والأقوال ، فأعلن عن نسبه على اعتباره ينحدر من علي بن أبي طالب ومن فاطمة ابنة الرسول الكريم مباشرة ، وفي هذا ما بميزة عن الفروع العلوية الأخرى المنحدرة من على وزوجاته ﴿ غَيْرِ فَاطْمَةً ﴿ . مَنْ جَهَةَ ثَانْيَةً فقد يكون المهدي قد أدرك بأن اسم فاطمة له وزنه وقدسيته في نفوس عامة المسلمين في ديار المغرب . وأن أي انتساب إليه يضفى على صاحبه التأييد . ويحمل معه المحبة والاحترام . كما وأن إعلان المهدي عن ذلك يعطى الدليل عن تبرأته من « القرامطة ـــ الإسماعيليين » ومن أعمالهم وكانت كما هو واضح قد ساءت سمعتهم في الأوساط الإسلامية المحافظة بعد ارتكابهم الأعمال التخريبية والفظائع الكبرى .

إذن فهذه الأسرة التي أقامت دولتها في المغرب باسم «الفاطمية » هي التي نتناولها بالبحث الآن في هذه الموسوعة التاريخية الفريدة .

### عبيد الله المهدي والقرامطة:

هذا الموضوع من أكثر المواضيع تعقيداً وغموضاً في تاريخنا العربي ، وبالرغم من أن بعض المؤرخين قد عالجوه وأولوه اهتمامهم ، وكتبوا عنه الصفحات الطوال ، فإن الحقيقة الناصعة ظلّت بعيدة المنال ، وقابعة في طيات الأزمنة ، ولعل فقدان المصادرة ، وإهمال النواحي المهمة المعقدة في تاريخنا القديم ، وخلو الساحة من اختصاصيين بالتاريخ الفاطمي ، هو من الأسباب الرئيسية التي حجبت الحقيقة عن الإنظار ، ومهدت السبل لإطلاق المزاعم والأقوال ، ونثر الافتراضات والتخمينات .

من المعلوم أن الأئمة «العلويين -- الإسماعيليين » الذين اتخذوا من «سلمية -- سورية » قاعدة لهم ، ومنطلقاً لنشاطاتهم الفكرية والسياسية بعد فرارهم من العراق وفارس الذي تم تحت تأثير ضغط العباسيين . من الواضح أن نزول هؤلاء

الأثمة في هذه البقعة العزلاء البعيدة عن أنظار خلفاء بغداد . سهل لهم الأسباب . ومهلد أمامهم الطرق ، لإطلاق دعالهم وعمالهم بحرية وأمان إلى الأقطار العربية والإسلامية البعيدة والقريبة على السواء . للتبشير بأفكارهم . ونشر مبادئ دعولهم « الدينية » التي من أولى مبادئها الوصول إلى « الحلافة الإسلامية » . وكانوا من جهة أخرى قد أعلنوا بأنهم ما جاءوا من إيران إلى «سلمية» إلا بقصد العمل في التجارة، واستئجار الأراضي الزراعية ، وغير ذلك من الأعمال الحرة .

ولعل إخفاء شخصياتهم ومقاصدهم في بداية أمرهم ساعدهم جداً ، ومهلد لهم السبيل لتأسيس المراكز الدعائية . وإقامة فروع الدعوة ، وانتقاء الدعاة ، واكتساب المؤيدين والأنصار ، وكل هذا كما قلنا يخفي وراءه هدف واحد هو تقويض دعائم الدولة العباسية ، وإقامة نظام حديث على أنقاضها يستند إلى مبدأ حرية الفرد ومساواته ، وإنعاش المجتمع والشعب ، وتوفير الأمن والرخاء والحياة الأفضل له ، وكل هذا لم يكن ليتم إلا بإقامة دولة جديدة متطورة تستند إلى مبدأ العدالة والحرية والمساواة والاشتراكية الصحيحة . مضافاً إلى ذلك التبشير بقرب ظهور «إمام منتظر » يملأ الكرض عدلا وأمناً ، وهذا المبدأ كانوا يعلنون عنه على الملأ

بقولهم: إنهم دعاة لهذا الإمام، وبلغة أصح المكلفون بحمل الأمانة، ودعوة الناس إلى الانضواء تحت لوائه، والإيمان به، وهذا كله كان من الأسباب التي وفرت لهم سبل النجاح وتخطي العقبات، واستقطاب الناس، وتوسيع رقعة الدعوة، واكتساب المؤيدين والأنصار.

أجل . . . كانت كلمة « إمام منتظر » في تلك الفترة من الزمن تشكل قاعدة دينية وفكرية بآن واحد ، وخاصة في مناطق الحليج العربي والكوفة وسواد بغداد وسورية ، وفي بلاد أخرى واقعة تحت الحكم العباسي . فالناس في هذه الأرجاء كانوا قد وصلوا إلى مرحلة قصوى من القلق والتبرم من حياة الظلم والتعسف والقساد والاستثنار وإهمال مطاليب الشعب ، وهضمها من جانب مركز الحلافة ومن يحيط بها ، فهؤلاء الرعية باتوا يعتقدون بأنهم بحاجة ماسة إلى قائد روحي يجلس على أربكة القيادة ، وبيده أسس العدالة ، وسعادة الشعب وأمنه واستقراره ، وتوفير سبل الحياة الرغيدة للفقراء والضعفاء والمحرومين من طبقات الشعب وكانوا كما ذكرنا قد أصبحوا بحالة يرثى لها من التعاسة والشقاء ، في ظل حكام مغتصبين تصدوا لحمل الأمانة ، وعبثوا بكافة القيم والأخلاق . وهكذا انضوى تحت لواء دعوتهم آلاف من الناس

والجماعات والقبائل والناقمين والطامعين وفئات أخرى من الشعب في أجزاء عديدة من العالم العربي والإسلامي . وعندما تسلُّم شؤون الدعوة « عبيد الله المهدي » لم يكن مرتاحاً إلى البنية الداخلية للدعوة التي ورئها ، ولا لوجود بعض الدعاة على رأسها ، فأراد إدخال بعض التعديلات ، والمفاهيم الجديدة على الأنظمة ، والقوانين القديمة . وإرساء قواعد جديدة تتناسب ورغبات الناس في تلك الفترة الزمنية المعقدة ، ومن جهة أخرى كان عليه إيجاد جو من التفاهم والتعاون بين دعاته هؤلاء المنتشرين في الأقاليم يعد أن تسربت إلى مسامعه أخباراً عن هبوب عواصف الاحتلاف والمنازعات في صفوفهم بسبب الفساد والحسد والأثانية والاستغلال وحب الذات . من جهة ثانية أراد عبيد الله وهو الرجل الصارم الذي يأبـي أن ترتفع فوق كلمته كلمة أخرى ، أن لا يذهب الدعاة في الأقاليم مذاهب خاصة تفسد الغايات المثلي . وتعرقل الأهداف النبيلة ، وهكذا وجد دعاة الأقاليم أنفسهم أمام رجل يعرف من أين يؤكل الكتف — قوي المراس — يفوق كل من سبقوه معرفة وخبرة ورجولة ، لا يضعف أمام الشدائد . ولا تلين قناته ، خلق ليكون قائداً وحاكماً ومعلماً . مضافأ إلى كل ذلك صدور بعض التلميحات من جانب المقربين إليه . وكلها

تشير إلى أنه لا به أن يكون نفسه هو « الإمام المنتظر » الذي بشروا بقرب ظهوره .

هذه الدعوات الجديدة المفاجئة حركت نفوس بعض الدعاة ، وألهبت عواطفهم ، بل أيقظت الرماد الكامن في نفوسهم ، فوقفوا من هذه المفاجآت موقف المعارض الرافض ، وحجتهم في ذلك أنها لا تتفق وما كانوا قد سمعوه وتعلموه من آباء وأجداد عبيد الله الذين يعود إليهم الفضل بتأسيس مبادىء الدعوة ، وإقامة دعائمها، وقيادة طلائعها . من يوم أن حطوا رحالهم في هذه البلدة «سلمية » ، فكم من مرة أعلنوا على الملأ بأنهم دعاة وليسوا أنمة ، وأنهم من بلاد فارس جاءوا للعمل بالتجارة ، وإرساء قواعاً. دعوة تقود وتدعو إلى إمام منتظر . . . إذن فأن ما يعلنه عبيد الله عن نفسه لا يتفق وتعاليم أجداده ، كما وأن هذه التغييرات الجديدة للنظم وللتعاليم الأساسية ، وللأفكار التي غرسوها في عقول الناس مدعاة للعجب ، وتقودهم ربما إلى حد الكفر بكل شيء . . . أجل . . . كانت سابقة خطرة بنظرهم فيها ما فيها من الخروج على الواقع الراهن بالإضافة إلى معارضتها كلياً مع كل ما تلقوه من تعاليم وأفكار لحركتهم الثورية الاشتراكية .

وكان عبيد الله بالإضافة إلى كل ما ذكرناه يرى أن

الوقت لم يحن بعا. للإعلان عن الثورة . والمباشرة بالزحف . أو حتى القيام بأية مواجهة عسكرية . وكانت المعلومات التي لديه تشير بأن بعض دعاة الأقاليم . وخاصة في العراق قد بدأوا يعدون العدة . وينظمون الصفوف . . . كان يرى أن الثمرة لم تنضج بعد ، وأن العقول لم تصل بعد إلى حد الإيمان المطلق بتقبل الأفكار الثورية الجديدة . وإن كل انتصار أو نجاح في هذا المجال مشكوك فيه . ومن جهة أخرى كان يرى أن الدولة العباسية لا ترال تتمتع بقوة كبيرة . وأن باستطاعتها القضاء على أية حركة ثورية تنبعث في جهة من جهات الدولة الكبيرة . فمن هذا المنطلق أصدر تعاليمه بضرورة النريث ﴿ وَالْعُودَةُ إِنَّ تَنْظَيْمُ الصَّفُوفَ . وغرس التعاليم في عقول الشباب خاصة ، وتهيئة الأجواء بصمت وحذر وسرية وإعداد الأمور للوقت المناسب .

وتبرز في واجهة الأحداث الناحية الأهم ، وهي معارضة الاعبيد الله الكل فكرة جديدة تنادي بضرورة إيجاد نوع من الحكم الجمهوري للدولة المرتقبة يقوم على أساس الشورى دون اللجوء إلى الحكم الوراثي ، وهذا الحكم يجب أن يستند الى مجلس للشورى ، وآخر للتشريع ، وثالث للدفاع ، وتكون مهمات المجالس الثلاث انتخاب رئيس الدولة ومساندته في مهمات المجالس الثلاث انتخاب رئيس الدولة ومساندته في

الحكم والإدارة . فاعتبر عبيد الله هذا كله هجوماً مباشراً ، أو مؤامرة كبرى تستهدف مقام « الإمامة » مباشرة ، وتهديم جسورها ، واقتلاع جذورها ، أو بلغة أصح دفن مبادئها وصلاحياتها وتحويلها إلى قاعدة دينية مهملة لا شأن لها ، ولا تملك من الصلاحيات والمعنويات إلا الاسم .

وهكذا دب الحلاف في صفوف الدعوة الواحدة ، وتسرب إليها الحلاف والانشقاق ، وعصفت بأرجائها الرياح المثيرة للكوامن والأحقاد ، ودرز على المسرح الحسد والتباغض محل الإلفة والمحبة والوئام ، مما جعل عبيد الله يعمد إلى فكرة إجراء بعض التغييرات والإصلاحات في القيادات ، ومناصب الدعاة والمسؤولين ، وخاصة في منطقة الحليج العربي وسورية والعراق ، فنتج عن ذلك عصيان الأوامر من قبل الذين تناولهم التغيير فظلوا في مراكزهم ، وأعلنوا عن رفضهم ، وعدم اعترافهم بالأوامر الصادرة إليهم من السلمية » ولم يكتفوا بذلك ، بل اعتبروا - عبيد الله - عدواً لدعوتهم ، وأنه لا بد لهم من التخلص منه مهما كانت النتائج ، وبأي ثمن .

ومهما يكن من أمر فإن القرامطة الذين هم فرع من الإسماعيلية لم يظهروا بمظهرهم القوي إلاّ بعهد عبيد الله المهدي ، وأصل التسمية وقعت في الفترة التي انتسب فيها إليها «حمدان بن الأشعث » المعروف بقرمط ، وهذا الانتساب تم على يد « الحسين الأهوازي » وهو أحد الدعاة الكبار الأقوياء الذين تعلموا في مدرسة الدعوة في «سلمية»، وبرعوا في أساليب الدعاية ، وكانت مهمته الدعائية تنحصر في العراق والكوفة ومناطق الحليج العربي . ومن الواضح أن انتساب حمدان ساعد على نشر الأفكار واستقطاب المؤيدين ، واجتذاب العديد من الناس ، بفضل حنكته وبراعته ومكانته في قومه ، وبفضل ما كان يظهره من الورع والتقوى والتقشف وأساليب الإقناع .

أجل . . . لم تحض إلا فترة قصيرة على حمدان حتى تمكن من تحقيق نجاحات كبرى ، فاتخذ من «كلواذا » وهي محلة في إحدى ضواحي بغداد ، مركزاً لنشر أفكاره ومبادئه ، وفي سنة ٢٧٦ ه وصل إلى مرحلة تنظيم الصفوف . وإعداد الكتائب والفرق العسكرية ، وتدريبها على حمل السلاح ، وأساليب القتال ، وجعلها في حالة تأهب قصوى . كما أنه بني أول دار للقيادة في سواد الكوفة وسماها «دار الهجرة » فجلب لها الصخور من أمكنة بعيدة ، وأحاطها بسور منيع . فجلب لها الصخور من أمكنة بعيدة ، وأحاطها بسور منيع .

على المهاجمين اجتيازه ، وبهذا تبقى الدار في حالة أمان ولا يمكن الوصول إليها . وفي سنة ٢٧٧ هـ لم يبق أحد في تلك الديار إلا هاب جانبه ، وحسب له حساباً ، كما أن تعاليمه تخطت الحدود ، وكانت تلاقي الرغبة والقبول ولم تقتصر على العراق ، بل تجاوزته إلى مناطق عربية أخرى قريبة وبعيدة على السواء .

وكان لحمدان صهراً يسمني يجيدان ، عرف بسعة علمه و فطنته و فهمه . و خبر ته و حالقه . فائتسب إلى الدعوة القرمطية على يد حمدان . ولم يلبث أن الشَّيْرِكُ بالمسؤولية . وأخذ يقدم الحدمات ، وقد صادفت الدُّعُوقُ أيضاً على يكيه النجاح الباهر حتى أنه أثـّر بأبي سعيد الجنابي الزعيم البحراني الواسع النفوذ . فانحاز إلى الدعوة الجديدة وأسس فيما بعد دولة القرامطة في البحرين، كما أن «عبدان» أثر بالثري الكبير « دندان » وهو من أصفهان . وإليه يعود الفضل بتمويل أكثر الحركات القرمطية بالأموال ، ويجب أن لا يسهى عن بالنا انضمام « زكرويه بن مهرويه » وهو من زعماء سواد الكوفة وكان قد وقع تحت تأثير «عبدان»بعد سلسلة من اللقاءات . وهكذا نزل إلى المجال ليساهم بالعمل . ومن الملاحظ أنه أعطى الصلاحيات الكافية مبكراً ، ورقى أعلى المراتب . فأصبح

بعد وقت قصير من العناصر البارزة والمسؤول الاول عن قرامطة الشمال الغربي للعراق بالإضافة إلى بادية السماوة والشام، وقد عرف عن زكرويه بأنه تمكن من نشر الأفكار القرمطية بنجاح خاصة في بلاد الشام، وبين القبائل العربية القاطنة حوض نهر الفرات كبي عليم، وبني أسد، وكلب، وربيعة، والعليص، وغيرهم.

بعد هذه الانتصارات السريعة في مجال الدعاية والاستقطاب التي حققها «زكرويه»،وجاء أنه أجدر بالزعامة من كل هؤلاء الناس ، وداخله الحسد والحشي ، وكان في الوقت نفسه يعلم أنه لا باء له من التضجية للوصول إلى الغاية بالإطاحة بالمناوئين واحداً بعد الآخر ، وهكاماً بادأً بتنفيذ ما قرره ، ففي سنة ٣٨٩ه نفـــّــــ خطته الأولى فتخلص من «حمدان» وبعد ذلك بفترة قصيرة ألحق به « عبدان» أي أنه قتلهما الواحد بعد الآخر ، كما أعلن عن نفسه بأنه القائد الأعلى للحركة القرمطية ، ولكنه وبعد مضي وقت قصير على هذا الإعلان ولأسباب لا تزال غير واضحة اعتزل الناس ، وبلحأ إلى أحد الكهوف السرية بعيداً عن أعين الناس ، فتسلّم شؤون الدعوة بعده ولده يحيسي الذي وقف حياته ونشاطه على الغزو والفتح وإعداد الجيوش لفتح البلدان والأمصار والتمركز فيها ، فهاجم في

أواخر سنة ٢٨٩ ه العديد من البلدان السورية ، ثم جاء إلى دمشق فضيت عليها الحصار ، مما اضطر « طغج بن الأخشيد » حاكمها من قبل الطولونيين إلى الفرار ، ولكن كل هذا لم ينقذه من المصير المحتوم فكمن له جماعة من المحاربين ، واغتالوه على أبواب دمشق، وهكذا انتقلت الزعامة إلى أخيه الحسين الذي بدأ يكمل ما خططه شقيقه ، ولكن العباسيين لم يقفوا منه موقف المتفرج ، فتمكنوا من قتله سنة ٢٩١ ه بعد سلسلة من المعارك العنيفة ، ويعد مقتله خرج «زكرويه» من مأواه ، وجرد حملة عسكرية كافت الغاية منها الانتقام من العباسيين لولديه » وده الاعتبار للجيش القرمطي ، ولكن العباسيين أيضاً تمكنوا من قتله سنة ٢٩٤ ه بعد سلسلة من المعارك العنوا من قتله سنة ٢٩٤ ه بعد سلسلة من المعارك العباسيين أيضاً تمكنوا من قتله سنة ٢٩٤ ه بعد سلسلة من المعارك الطاحنة .

هذه اللمحة الخاطفة من تاريخ القرامطة ، كان لا بد لنا من عرضها في هذا الكتاب لتبيان الدور الذي لعبه القرامطة في حياة «عبيد الله المهدي »، ولإظهار العلاقة التي كانت تربط هذه الجماعة بالائمة الإسماعيليين القاطنين «سلمية». فهؤلاء هم أحد الفروع الكبرى من أتباع المهدي، وقد انقلبوا عليه فيما بعد كما ذكرنا ، وأجبروه على ترك المشرق والالتحاق بالمغرب ، ولعل كل ذلك كان من حظ هذه الأسرة التي

اضطرتها الظروف القاسية إلى مغادرة مواطنها تحت جنح الظلام بعد أن فقدت قواعدها ونفوذها ، ولم يبق لديها إلا الهمة القعساء ، والإرادة القوية التي يمتلكها «عبيد الله المهدي»، وهي التي انتصرت في نهاية المطاف ، وأقامت قواعد دولته الفاطمية الكبرى .



#### الدولة العباسية :

كانت الفترة الزمنية التي قضاها «عبيد الله المهدي »في رئاسة الدعوة في «سلمية »من الفترات العسيرة المرهقة الزاخرة بالأحداث والتقلبات والاضطرابات وتلك الاضطرابات التي لم تكن تهدأ في مكان حتى تبهب في آخر ، ولم يكن بإمكان عبيد الله إعادة المياه إلى مجاريها بالرغم مما بدله من محاولات ، ومن جهة أخرى ، فإن الدولة العباسية الكبرى كانت هي أيضاً غارقة في وسط لجات عميقة من الإضطرابات ، تتقاذفها أمواج صاخبة من الأحداث الحطيرة هذا بالإضافة إلى رياح عاتية أخذت تهب من الداخل منذرة بالحراب ، ومهددة بالدمار .

والحقيقة . . . لم يكن يقض مضاجع هذه الدولة ، ويحرم جفون القائمين على أمرها لذة الرقاد ، إلا ً هذه الحركة الثورية الاشتراكية العنيفة المنظمة التي راحت تتغلغل في نفوس الناس وعامة الشعب ، وفي كل جزء من أجزاء الدولة العباسية حاملة شعار الثورة والدعوة إلى شقعصا الطاعة ، وتغيير نظام الحكم القائم . . . والناس كل الناس ، وفي كل فترات التاريخ تعودوا أن ينضموا إلى كل حركة معارضة لنظام الحكم القائم مهما كانت الأسباب والدوافع ، فنصف الناس أعداء لمن يحكم . . . وهذه حكمة ومبدأ اعتنقته الشعوب منذ فجر التاريخ .

أجل . . . لقد كانت الدولة العباسية في ذلك الحين على التصال وثيق بالحركة المذكورة تتلقى التقارير السرية والبيانات والمعلومات من عمالها في الأقاليم عن وجود قاعدة كبيرة في قلب البلاد تمد هذه الحركة وتمهد معها لانقلاب عام يشمل كل شيء حتى مقام الحلافة ، أما مكان القاعدة فظل بجهولا في بادىء الأمر ، لأن التقارير على العموم جاءت مضطربة ومشوشة وخالية من أي توضيح عن أسماء الشخصيات الذين يقومون بقيادة هذه القاعدة الحطيرة ، وما هي صفاتهم ومقاصدهم وجنسياتهم ، وهذا ما جعل اهتمام العباسيين بقومون بتجاوز حد المراقبة ومضاعفة الترقب والحذر ، وبمعنى أوضح فإن مقام الحلافة العباسية في بغداد لم يكن يمتلك المعلومات الصحيحة عن الائمة الاسماعيليين الذين يمولون المعلومات الصحيحة عن الائمة الاسماعيليين الذين يمولون

هذه الحركات ويشجعونها ويمدونها بكافة الإمكانيات والمعونات كما أن الأسرة العباسية التي كانت تقيم في «سلمية» في تلك الفترة لم تحرك ساكناً ، أو تذكر أي شيء عن وجود ائمة اسماعيليين في «سلمية» ، وكل ما هنالك فإن المعلومات التي لديها لا تخرج عن كون هؤلاء هم من التجار الإيرانيين ليس إلاً ، والحقيقة . . . لو أن العباسيين تأكدوا من وجود هذه الأسرة لما تقاعسوا عن إرسال جيوشهم وتدمير «سلمية»على رأسها ، ولكن في عهد «عبيد الله المهدي» تغير الحال، فالحليفة العباسي « المكتفي » أصبح على علم يقين بأن عبيد الله هو المسؤول الأول عن كل ما حدث ويحدث من الحركات التي تندلع في أرجاء الدولة ، ومن جهة أخرى ، ولأمر لم يفصح عنه التاريخ وقف «المكتفي »موقف العاجز ولم تبدر منه أية مبادرة عاجلة ، ولعل ً المعلومات التي كانت قد وصلت إليه تفيد بأن القرامطة أنفسهم قد انشقوا عن «عبيدالله» ، وأن هذه المجموعة قد انقسمت على نفسها ، وأنها أصبحت تعاني من انقسامات داخلية خطيرة ، وأن القرامطة هم الآن في طريقهم للقضاء على المهدي ودعوته في «سلمية»،وها هي طلائعهم قد أخذت تقترب من الهدف ، وتصفية الحساب ، ولعل هذا كله جعل الخليفة العباسي «المكتفي» يكتفي بتوزيع الاوامر

الشديدة على العمال والولاة في أقاليم سورية وفسلطين ومصر والمغرب يطلب فيها منهم إلقاء القبض على «عبيد الله المهدي» وكانت المعلومات التي وصلت إليه تشير بأن المهدي يزمع مغادرة البلاد إلى مكان فراراً من جيوش القرامطة التي قررت مداهسته.

ومهما يكن من أمر ، فإن هذه الأحداث جاءت مجتمعة في ظرف كانت فيه الدولة العباسية تعاني من حالة داخلية سيئة ،ومن نقمة عامة ظهرت علائسها على وجوه عامة الناس وسببها استفحال الفساد والاستغلال والظلم ، وهيمنة فئة من المستغلين والنفعيين على مقام الحلافة ، وأكثرهم من الغرباء أو الموالي الأتراك ، لدرجة أنَّ عزل الخليفة وتوليته وقتله أصبحت بأيديهم ، وكان الفقر المنتشر في الأوساط الشعبية العامة ، وإهمال مطالب العمال والفلاحين والطبقة الفقيرة ، وفقدان العدل والحرية والمساواة ، واحتجاب الحليفة عن أنظار الشعب من الأسباب التي جعلت البلاد تعيش في حالة من الفوضى والاضطراب لدرجة أنها أصبحت بين عشية وضحاها ملهى يتلهى به المتنافسون والمستغلون بينما الخليفة وصل إلى درجة لم يكن أميناً على حياته في حاضرته بل وفي قصره. إن كل هذا مهتد السبيل لقيام الثورات والانتفاضات ، وساعد على امتداد المد القرمطي ، وقرّب من فجر الدولة الفاطمية ، وبزوغ شمسها في جهقومن جهات الأرض . . . وهكذا أصبح المجال واسعاً أمام تلك الدولة الفتية لانتزاع البلدان والأقاليم العباسية ، واحداً بعد الآخر ، ونزع اسم الحليفة من الحطبة في أيام الجمعة من كل أسبوع ، واستبدال اسمه بغيره عن العملات وغير ذلك .



## عبيد الله المهدي نشأته \_\_ ثقافته

لم يذكر التاريخ إلا القليل القليل عن طفولة ونشأة عبيد الله المهدي أو السعيد الخير الحكما كانوا يلقبونه ، كما أنه لم يتطرق إلى ذكر على من درس العلم والآدب ، ومن هم الذين تولوا تربيته وتعليمه ؟ ولعل الستار الكثيف من السرية الذي كان يغطي على كل شيء يتعلق بحياة هؤلاء المستورين الهو من الأسباب التي أوجدت هذا التعتيم الكثيف . ولكن عندما نعلم أن العبيد الله اله هو سليل الأسرة التي وضعت سطور أول موسوعة فلسفية عربية ، وأعني بها الرسائل أخوان الصفاء وخلان الوفاء ال وعندما نصل إلى معرفة أعماله ، وسياسته وتدابيره إبان اضطلاعه بمسؤولية الحكم بالمغرب ، نقول وضعن على جانب كبير من الاطمئنان بأنه كان يمتلك الفكر ونحن على جانب كبير من الاطمئنان بأنه كان يمتلك الفكر ونحن على جانب كبير من الاطمئنان والعلوم المعروفة في النير والثقافة العليا ويلم بكافة المعارف والعلوم المعروفة في

عصره وخاصة الأدب ، لأن في تاريخه ما يشير إلى أنه كان يعطف على الأدباء ويقربهم ويصغي للشعراء ويجزل لهم العطاء ويؤيد ذلك ما ورد في تاريخه :

إن « جعفر بن محمد بن أحمد البغدادي » وكان من نوابغ عصره في الكتابة وقرض الشعر ، وكان يعيش في بغداد عندما ساءت العلاقة في أحد الأيام بينه وبين « على بن عيسى » وزير الحليفة المقتدر العباسي ، ولما عزم الوزير على قتله فر إلى القيروان في المغرب ، وتمكن من الدخول على « عبيد الله المهدي » ومدحه بغرر القصائد . فقربه وولا "ه أعلى المناصب .

أجل . . . ولد عبيد آلله في بيث علم وأدب وثقافة ، وأنه لمن العبث أن نصدق أنه كان غير مثقف من استطاع إرساء قواعد دولة كبرى وحكمها مدة خمسة وعشرين عاماً تلك الدولة التي لم تلبث أن غزت الشرق والغرب ودامت مدة أربت على القرنين والنصف .

ولد عبيد الله في «سلمية» سنة ٢٥٩، ومات ودفن في المهدية سنة ٣٢٢ فيكون قد عمر ثلاثة وستون عاماً ، أما مدة خلافته فخمسة وعشرين عاماً تبدأ من سنة ٢٩٧ وتنتهي سنة ٣٢٢ . كان فصيح اللسان ، يمتلك قدرة عجيبة على الإقناع ، مهيب الطلعة ، يؤثر في السامع ، محباً لعمل الخير ، جريئاً بهدوء، لا يعرف التردد ، مغرماً بالقراءة والتزود من العلم ، واقتناء الكتب وتربية الخيول والصيد . . . وكان كريماً إلى حد كبير .

ذكر جعفر الحاجب وهو الذي رافق المهدي في سيرته:

بأن عبيد الله اصطحب معه من اسلمية المجموعة من الكتب كان

يحرص عليها أشد الحرص ، وبينما كان في طريقه إلى المغرب
وبالقرب من واحات ابرقة طلع العليهم بعض اللصوص فسلبوا
منهم بعض الأشياء ومنها الكتب الآنفة الذكر ، وعندما قام
الحليفة الفاطمي الثاني الفائم بأمرالله ابغزو مصر عرّج على المكان
وضرب نطاقاً حوله ، ثم قام بالتحريات اللازمة ، فتمكن
أخيراً من العثور على الكتب واستردادها وله في ذلك تصريحاً
رائعاً يقول فيه :

لا لو أن غزوتنا إلى مصر لم تثمر إلا عن هذه الكتب لكان ذلك نصراً ٤. وقد تنبأ المؤرخون بأن تلك المجموعة هي : «رسائل إخوان الصفاء وخلان الوفاء » التي وضعها أحد أجداده وهو «أحمد بن عبد الله » وهناك من يقول غير ذلك . . . والله أعلم .

## أبو عبدالله الشيعي داعية الفاطميين ومقيم دولتهم في المغرب

ضرب الأثمة الإسماعيليين المستورين الذين عاشوا في السلمية الرقم القياسي باستياط واختراع أساليب الدعاية ونشر الأفكار والتعاليم المعتاريخهم طافح بعدد كبير من الانتصارات التي حققوها بسرعة مذهلة ، ومن الواضح أن دعوتهم منذ أن وجدت في السلمية الم تتوقف يوماً عن إرسال الدعاة إلى الأقاليم والبلدان لنشر مبادئهم ، واستقطاب المؤيدين والأنصار ، وإقامة المراكز والمكاتب ، ويحدثنا تاريخهم بأنهم منذ أن حطوا الرحال في السلمية الم يدخروا وسعاً ، ولم يتقاعسوا عن تنفيذ هذه الرحال في السلمية في بناء دعوتهم ، وقاد كانت أولى طلائع تلك المهمة الأساسية في بناء دعوتهم ، وقاد كانت أولى طلائع تلك الحهود التي لم تكن تستشي المناطق البعيدة ، حملة الداعيين : المغواني وأبو سفيان الذين تم إرسالهما سنة ١٦٠ ه إلى المغرب الأقصى بمهمة الدعاية للدعوة الإسماعيلية ولتعاليمها المغرب الأقصى بمهمة الدعاية للدعوة الإسماعيلية ولتعاليمها

وعقائدها ، وبعدهما أرسل «رستم بن الحسين بن فرج بن حوشب » المعروف (بمنصور اليمن) ، «وعلي بن الفضل» إلى اليمن ، وهذان الداعيان لهما تاريخ حافل بالبطولات والفتوحات ، ويحدثنا تاريخهما : بأنهما نزلا في بادىء الأمر ببلدة «غليفقة» على ساحل البحر الأحمر ، ثم انتقلا منها إلى « الحسند » ، وواصلا بعد ذلك التقدم والزحف رويداً رويداً ، وفي خلال مدة تقرب من العشرة سنوات ، أصبح الجزء الأكبر من اليمن تقرب من العشرة سنوات ، أصبح الجزء الأكبر من اليمن خاضع لهما ولنفوذهما ، ولولا خلاف ذرً قرنه أخيراً بين الداعيين لتحولت اليمن بكافة أجزائها إلى الفاطميين ، ولكان «عبيد الله المهدي» أقام دولته فيها وتغير وجه التاريخ العربي .

وتشاء الأقدار أن يتعرف في موسم الحيج الى الداعي الكبير « الحسين الأهوازي » وكان مكلفاً يمهمة دعائية في أوساط الحجاج في الديار المقدسة ، وبعض الأقاليم الخاضعة لحكم الدولة العباسية .

أجل . . . شاءت الأقدار أن يتعرف إلى « الحسن بن أحمد بن زكريا » الذي عرف بالتاريخ فيما بعد « بأبي عبد الله الشيعي » أو «الصنعاني » أو « الصوفي » أو « المعلم » . . . وأبو عبد الله هذا يمني الأصل ، وكان يعيش في بغداد ، وأبو عبد الله هذا يمني الأصل ، وكان يعيش في بغداد ، ويتولني وظيفة أعمال الحسبة ، فأنس إليه الأهوازي ، وتوسم

فيه خيراً ، بل وجد فيه ضالته المنشودة ، وبعد سلسلة من اللقاءات أقنعه بصواب فكرته ،وبصحة مبادئه،وعرضعليه فكرة الذهاب إلى اليمن ، والالتحاق بالداعي ابن حوشب للعمل معه ، والتمرن على يديه ، فقبل أبو عبد الله المهمة بعد أن اقتنع بصوابها ، ثم التحق بابن حوشب في اليمن ولازمه وعاونه وتعلم منه أساليب الدعاية ، والعمل السياسي ، وبعد مضى فترة قصيرة تمكن من الجصول على ثقته وتقديره مما جعله من المقربين إليه ، بل من المخلصين الذين استحقوا تبوء أعلى المراتب . ولما كان الن حوشب يعلم بأن منصب رئاسة الدعوة العامة في المغرض أصبح شاغراً بعلم وفاة الحلواني وأبو سفيان فإنه عهد إليه بشؤون الدعوة في المغرب وهكذا كان ، فقد ذهب أبو عبد الله بعد أن زوّده منصور بالتوصيات والمعلومات والأموال وكل ما يحتاج إليه وكان وفوده بادىء ذي بدء إلى الديار الحجازية – وفق خطة مرسومة - فأقام فيها فترة وهو يخفى مهمته إلى أن حان وقت وفود الحجاج إلى المدينة ، ففي هذا الوقت بذل نشاطه ، ونفـّذ خطته ، فاتصل بحجّاج قبيلة «كتامة » المغربيين ، وتحدث إليهم طويلاً ، ولمرات عديدة ، فأعجبهم علمه وتفكيره وبعد نظره،وكان أن أظهروا له رغبتهم بالذهاب معهم إلى «كتامة»

لقضاء فترة بينهم يتولتي في خلالها تعليمهم ما ينقصهم من العلوم والمعارف وقواعد الدين ، فأعلن لهم عن تردده مظهراً انشغاله بأمور أخرى ، ولكنه أخيراً نزل عند رغبتهم ، ووافق على طلبهم . وكان تردده مناورة وخطة أخفى وراءها أغراضه ومرامیه ، وهکذا ازداد تعلقهم به یوماً بعد یوم ، واجتمعوا على محبته والانضواء تحت إرادته بعد أن رأوا فيه من الورع والتقشف والصدق والرجولة ما لم يروه بغيره من الرجال . أما أبو عبد الله فقد تمكن بما حيل عليه من فهم وذكاء ، وبفترة قصيرة من الإحاطة بكل شيء من أحوال«كتامة»ومشاعرها ورغباتها وآمالها ، فاستغل هذه الإدراكات وجعلها منطلقاً للنفاذ إلى غاياته وأهداقه وكلها تقضي بالشتياقهم لحمل السلاح وشن الحروب ، وافتتاح البلدان ، ومناهضة الملوك والحكام المستبدين الذين يعكرون صفو حياتهم ، ويسيئون معاملتهم ، ويشيعون في أرجاء بلادهم الظلم ، والفساد .

ويذكر التاريخ: إن أبا عبد الله وصل إلى منطقة «كتامة» سنة ٢٨٨ ه فوجد لدى الناس قابلية واستعداداً لقبول كل ما يبشر به من أفكار ومبادىء ، أو بلغة أصح وجدها صالحة ومسهدة من قبل الداعيين «الحلواني وأبو سفيان «بحيث لا تحتاج تلك الأفكار إلا للتنفيذ والتطبيق ، أما رحلته من الديار

الحجازية إلى بلاد«كتامة»في المغرب فيذكرها التاريخ بأنها تمتت وفق خطة رسم خطوطها بعناية فائقة ، فعند وصوله إلى مصر أظهر للكتاميين رغبته بالعودة إلى وطنه وإلغاء الرحلة ، وعندما تقدم لوداعهم ظهرت عليهم علائم الحزن والاسى ، وشق عليهم فراقه ، كما لم يتمالكوا أنفسهم من ذرف الدموع ، و في هذه الدقائق سألوه : إذن لماذا جئت بنا إلى مصر ، وكان بإمكاننا سلوك طريقاً آخر أقرب فقال : إنبي بحاجة إلى التزود من العلم ، وهذا ما جعلني مضطرأ لذلك ، وهنا أعادوا الكرة عليه ، وألحرّوا طالبين منه العودة عن قراره وتنفيذ وعده ، وما زالوا به حتى أجامهم إلى طلبهم ، فاستأنفوا السير ، وما زالوا حتى أصبحوا على مقربة من بلاد كتامة (وهي تقع الآن في بلاد الجزائر ) فخرج إلى لقائهم الأهل والأصحاب وعدد كبير من أهل الحل والربط والنفوذ، وفيهم من عرف «الحلواني وأبو سفيان » ولما وقفوا على خبر أبي عبد الله ، وتحدثوا إليه ، أحلوه من أنفسهم ، وأعلنوا له عن سرورهم وتقديرهم وترحيبهم بمقدمه ، راغبين إليه البقاء لمدة طويلة ، وكانوا يتسابقون على إنزاله بضيافتهم ، ويروي التاريخ أنه سألهم : أين « فج الأخيار » ؟

فدلوه عليها . . . فقصدها ، وكانت قرية صغيرة تقع

في جبل « إيكجان » القريب من « قسطنطينة » وهناك وعلى مسمع من الرجال الذين رافقوه قال لهم :

هذه «فج الأخيار»، وما تسمّت إلا بكم ، فلقد جاء في الأخبار أن للمهدي المنتظر هجرة ينبو بها عن الأوطان، وينصره فيها الأخيار من أهل ذلك الزمان ... قوم اسمهم مشتق من الكتمان ، ولحروجهم من هذا الفج سميت فج الأخيار ... فتندرت بأقواله القبائل ، وأتته البربر من كل مكان ، وعظم أمره ، وما لبث أن كشف لهم عن قصده وعقيدته ، ورسالته التي كلف بإبلاغها إليهم ، فازدادت محبتهم له ، وعظم أمره فيهم وهرعت القبائل إليه طائعة مستسلمة ملبية رغباته ، عارضة تحكمانها .

ويزيد التاريخ على ذلك قوله: بأنه اتخذ من «فج الأخيار» داراً له ، ومنطلقاً لتوجيه دعاته . . . والفج كما ذكرنا تقع في نواحي «ايكجان» التي أطلق عليها قديماً اسم « تزاجان » وكانت محطة لاجتماع الحجاج العائدين والذاهبين من الأندلس وشمالي المغرب الأقصى .

ومهما يكن من أمر فإن أبا عبد الله رغم تلك الانتصارات البدائية ، وذلك التأييد المطلق الذي حققه في تلك الفترة القصيرة، فإن طريقه كان مليئاً بالعثرات ومحوطاً بالمصاعب . . . فهناك بعض الفقهاء والعلماء ورجال الدين الذين نازعهم الحسد وتسرب إليهم الحوف على مراكزهم ومكانتهم ، هؤلاء هرعوا إلى زرع المصاعب في طريقه ، ووضع العقبات الكأداء، واختلاق الإشاعات ، بعدما تحققوا مما وصل إليه من حب الناس وتقديرهم وولاءهم ، وانصرافهم عنهم ، وفي كل هذا ما يعجل بانتهاء أدوارهم ، ولكن أبو عبد الله تغلب عليهم بما أوتيه من علم وفضاحة ، ووسائل الإقناع ، ومجابهة الأحداث ، وكل هذا شحم عمة الداخلين في طاعته ، فتوافرت جموعهم على تأييده ، والأحد بناصره وقوي أمره ، واستقام له البربر خاصة ، وعائمة ، كتامة ،

أجل . . . كانت الثمانية أعوام التي قضاها أبو عبد الله الشيعي ما بين سنة ٢٨٨ه إلى سنة ٢٩٦ه أعوام جهاد مستسر ، ونضال منقطع النظير سلك في خلالها سياسة الحزم والحكمة والقوة إلى جانب اللطف والليونة ، فتمكن من زرع الأفكار ، واكتساب المؤيدين والأنصار بشكل منقطع النظير .

من الواضح أن أبا عبد الله الشيعي اعتمد على البربر وعلى كتامة بشكل خاص وهؤلاء عرفوا بحبهم للقتال وللغزوات ،

والإقدام على المخاطر ، وركوب منن الأهوال والصعاب في سبيل الحصول على مقاصدهم ، والوصول إلى أهدافهم بالعيش الكريم ، والحياة الأفضل كما أنهم شديدو الحشونة لا يرحمون من يتصدّى لقتالهم أو النيل منهم ، ميالون بطبيعتهم إلى حب السيطرة وافتتاح البلدان . وتوسيع رقعة بلدانهم ونفوذهم ، ناهيك عن نقمتهم على الملوك والأمراء وعلى غطرستهم وظلمهم وابتعادهم عن منهج العدالة ، لهذا تمكن أبو عبد الله بواسطتهم من الوصول إلى أغراضه ، وتحقيق أماله ، فكان يثير حماسهم وحميتهم بكلماته وعباراته مذكرة بأوضاعهم، وبما هم عليه من الفقر والضيق وشظف العيش والحرامان ، بينما طبقة الحكام ينعمون بخيرات الأرض ، ويعيشون حياة البذخ والترف ، وساعد في ذلك أوضاع بلاّدهم العامة وموقعها الجغرافي في جبال عسيرة جرداء ، وبقاع رملية في سفوحها ، تلال متناثرة خالية مجدبة لا شجر فيها ولا ماء ولا حياة ، فهذه الأرض لا يمكن أن تمدهم بما يحتاجون إليه من أمور الحياة ، كما أنها لا تساعدهم على تخطي العقبات ، وتجاوز المحن القاسية ولا تصلح لأن تكون ﴿إضرة خاصة ، تفيض عليهم بمعين آخر يكفل لهم الاستمرار بالبقاء . والعيش الرغيد ، ومن جهة أخرى فإنها غير صالحة لأن تكون صلة الوصل بغيرها من

الأمم ، أو مكاناً لتلقى المدنيات والحضارات والثقافات - اللهم - إذا استثنينا ذلك السهل الضيق الذي يتاخم البحر الأبيض المتوسط ، وجل سكانه من عروق مختلفة . فمنهم الفينيقيين ، والقرطاجانيين ، والإغريق ، والروم ، والعرب ، وفي الواقع لم يكن خروجهم على الولائه وقيام الثورات ، ومعارضتهم للأوضاع ، وتأهبهم للحروب وللفتوحات ، وللغزوات ناتج عن اعتقاد ديني ، أو عن نزعة عنصرية بل كان سببه الظلم ، والتعسف ، والفساد ، والاضطهاد ، ولجم الحريات ، وفرض الضرائب الفادحة المثقلة لكاهلهم ، واستئثار الحكام والأمراء بشؤونهم ومقدراتهم وحياتهم ويضاف إلى ذلك أنهم ومع كل ما كانوا يعانوه لم يجدوا لدى الملوك والحكام من يقدر أوضاعهم أو يعمل على إنصافهم وانتشالهم مما يعانون . فكل هذا عندما نضعه أمام أنظارنا نرى أنه ساعد أبو عبد الله على نجاح مهمته ، ومهدّ له سبيل الوصول إلى الغاية المرتجاة ، فجعلهم يتسابقون إلى السير وراءه ، واللجوء إلى كنفه معتبرين أن الله أرسله إليهم كمنقذ جاء ليقودهم في طريق الحياة المعبد الصالح ، وليحسن أحوالهم ، وينتشلهم من برائن الفقر والحرمان ويبعد عنهم ظلم الأمراء والحكام ، ويفتح أمامهم الآفاق الواسعة ، ولهذا عاهدوه ومحضوه ثقتهم ،

وتجندوا تحت قيادته ، وانطلقوا أخيراً إلى الفتح وإخضاع المدن والقرى وضمها إلى دولتهم محطمين في ذلك كل أثر للزعامات التقليدية الجاثرة .

ففي سنة ٢٩١ه بدأ أبو عبد الله أعماله الحربية، فانطلق على رأس جيش كبير من «الكتاميين» كان قد أعده، وجهتزه بنفسه ميمتماً شطر بلاد «الأغالبة» ومملكتهم الواسعة فوقعت في يده عدة قرى ومدن ، وساعده في ذلك موت «إبراهيم بن الأغلب «سنة ٢٩١ه ثم موت ابنه «أبو العباس» فيما بعد، وتوليته ابنه الثاني «زيادة الله» وهذا الأخير لم يكن يملك شيئاً من صفات الحكم والقيادة ، بل كان مستهتراً لا يفكر إلا باللهو والشراب والترف .

يذكر التاريخ: إن «إبراهيم بن الأغلب» شعر قبل موته بهذه الثورة العارمة تهب في أطراف بلاده، ثم تمتد بسرعة هائلة إلى الأرجاء لتحرق بلهيبها بلدانه وممتلكاته...

أجل شعر بذلك وفكر طويلاً ولكنه في النهاية حكم بأنه لا بد له من اتخاذ الخطوات الجريئة، ولا يتم ذلك إلا بالقضاء على الرأس المدبر للحركة ، وهذا الرأس هو « أبو عبد الله الشيعي » فبذل جهوداً في بادىء الأمر في سبيل اجتذابه واستقطابه دون قتال ، عارضاً عليه المناصب والمراتب ، باذلاً شي المغريات ، ولكن أبا عبد الله لم يكترث بعروضه ، ورد عليه بكتاب يدل على الجرأة والاستصغار ، مما دعاه وحركه أخيراً إلى إرسال حملة لمحاربته ، ولكن أبو عبد الله صمد لها وتغلب في النهاية عليها وأوقع بها شر هزيمة ، فعاد إبراهيم بعد مضي عدة شهور وجهتز حملة ثانية ولكنها لم تلبث أن منيت بالهزيمة كسابقتها .

بعد هذه الانتصارات الحاسمة التي وقعت ما بين سنة ٢٩٦ إلى سنة ٢٩٧ ه فكر أبو عبد الله بأن عليه بادىء ذي بدء إزالة دولة الأغالبة كلياً والحتلال الرقعة الواسعة التي تحكمها في المغرب الأوسط ، وتعتبر هذه الحطوة المرحلة الأولى بالنسبة لآماله المرسومة ، وفي الواقع تم تنفيذ ذلك على مراحل بعد سلسلة من المعارك والحروب ، ففي سنة ٢٩٦ ه دخل أبو عبد الله مدينة « رقادة » جنوبي « القيروان » واستقر في دار الإمارة وفيها جمع كل ما كان للأغالبة من مال وسلاح وعتاد ، فوزعه على الجند ، ثم أمر الخطباء وأئمة المساجد إعلان الخطبة باسم الحليفة الفاطمي المهدي ، وإبطال اسم إلحليفة العباسي ، كما أمر بسك العملات باسمه، ومن « رقادة الله الخليفة العباسي ، كما أمر بسك العملات باسمه، ومن « رقادة الله واصل الزحف إلى مدينة «القيروان»، وكان فيها « زيادة الله واصل الزحف إلى مدينة «القيروان»، وكان فيها « زيادة الله

ابن الأغلب » فلما تحقق أن لا قدرة له على التصدي للزحف الكبير شرع بإعداد عدة الهرب ، وحمل كل ما خفّ وزنه ، وغلا ثمنه ، ثم ركب فرسه ، وتقلله سيفه ووقف يتأمل الناس وهي تهرع بالفرار . وهنا أخذت جارية من جواريه عوداً ووضعته على صدرها وغنته لتحركه على أخذها معه . . . . فقالت :

لم أنس يوم الوداع موقفها وجفنها وجفنها والركاب سائرة تتركنا سيدي وتنطلق أستودع الله ظبيسة جزعت لبين والبدين فيه لي حرق وترق

فدمعت عيناه ، وشغله الموقف الحرج عن أخذها معه ، وخرج من«القيروان»مع رجاله وعبيده ولحق بمدينة«طرابلس» وهو يبكي ملكاً أضاعه ، ولم يحسن الحفاظ عليه .

ومهما يكن من أمر فإنه بعد أن تم ّ لأبي عبد الله احتلال بلاد دولة الأغالبة في تونس . هذه الدولة التي دام حكمهم لها من سنة ١٨٤هـ حتى ٢٩٦هـ . . .

أجل . . . بعد أن تم ّ له ذلك أقام عليها أخاه أبو العباس وخرج إلى المغرب الأقصى وكانت جميع المسدن الواقعة بين « سجلمـــاسة » بالمغرب الأقصى ، والمغرب الأوسط قسلد خضعت له وأظهرت له تأييدها وطاعتها ، وبعبارة أوضح اهتز ّ له المغرب بكافة أجزائه وخافته « زناته » ودانت له القبائل التي أعلنت العصيان في بادىء الأمر ، وأتته رسلها للدخول في طاعته ، والسير في ركابه ، وهذا ما جعله يفكر من جديد بالقضاء على دولة بني مدرار ، وبذلك يكون قد حقق القسم الأكبر من أحلامه بضم المغرب الأقصى إليه ، مضافاً إلى كل ذلك أن ما يفعله لم يكن ليثنيه عن التطلع إلى « تاهرت » وملك بني وسيم ، وهذا يأتي بالمرحلة الثانية ، فأمر جيوشه بالزحف وعدم التوقف ، وكان الفضل في هذا الزحف السريع والانتصار الحاسم إلى الدعاة الذين كان يرسلهم باستمرار إلى الأقاليم المرشحة للغزو ، للدعاية والتمهيد ، وكانوا يقومون بمهماتهم بتأليب الشعب على الحكام المستهترين الذين اتخذوا من اللهو والشراب سلوى لحياتهم وإشباع رغباتهم تاركين الأمور على غاربها ، لا يعلمون ماذا يجري في بلدانهم ، ولا بما يتآمر به عليهم وزراءهم ، وأكثرهم كان يتسابق إلى الاتصال بأبي عبد الله ، وإعلان الولاء له حتى ينقذ نفسه ، ويؤمن النجاة . وهكذا فإن أبا عبد الله أصبح بين عشية وضحاها صاحب السلطة المطلقة في المغرب الأقصى والأوسط ، فبعد أن تمكن من إزالة دولة الأغالبة وبني مدرار وبني رستم رسم لنفسه سياسة القائد الحكيم الذي أرسله الله لإقرار مبادىء العدل ، وتوطيه دعائمه بين الناس عن طريق القوة أحياناً واللين غالباً . فأظهر ولعه وحبه للشعب وعطفه على مطالبهم وخاصة طبقة الفقراء ، كما منع الظلم والإرهاب ، وأعلن عن تدابير عاجلة لتوفير الأمن والرخاء والمساواة بين جميع طبقات الشعب . ويتجلني بعد نظره هذا في حديثه مع أخيه أبي العباس وهذا مما قرّب محبته إلى القلوب، وأدلى احترامه من جمع طبقات الشعب، فقد ذكر التاريخ؛ أن أبا العباس طالبه باستعمال القوة والإكراه مع الناس الذين أبوا الدخول في المذهب الشيعي الفاطمى في المقاطعة التي يحكمها فمنعه بقوله :

أحذرك من ذلك ، فدولتنا دولة حجة وبيان وحرية رأي ، وليست دولة قهر واستطالة وعنف وإكراه ، فاترك الناس على مذاهبهم ولا تعمد إلى تنفيذ أي عمل من هذا النوع بالقوة .

وعندما استولى على مدينة «طبنة » سنة ٢٩٣ه أتاه والي المدينة مع بعض عمّال الجباية ، فقدموا إليه الأموال التي جمعوها من الأهلين فقال للوالي :

من أين جمعت هذا المال ؟ فأجاب :

من العشور . . . فقال أبو عبد الله :

إنما العشور حبوب ، وهذا عين . . . ثم قال لقوم من ثقاة «طبنة» :

اذهبوا بهذا المال فليرد على كل رجل ما أخذ منه ، واعلموا أننا أمناء على ما يخرج الله من أرضكم ، وسنة العشور معروفة في أخذه وتفرقته على ما ينصه الله في كتابه العزيز . . . . ثم قال لآخر :

من أين هذا المال الذي بيدك ؟ فقال : ي

جبیته من الیهود والنصاری جزیة عن حول مضی . فقال له :

وكيف أخذته عيناً ؟ وإنما رسول الله كان يأخذ من الملتي ثمانية وأربعين درهماً ، ومن المتوسط أربعة وعشرين ، ومن الفقير اثني عشر . . . فقال له :

أخذت العين عن الدراهم بالمصرف الذي كان يأخذه عمر رحمه الله . . . فقال أبو عبد الله :

هذا مال طيب . ثم أمر أحد أتباعه بأن يفرقه على أصحابه. . و قال لمن أتاه بمال الخراج : هذا مال لا خير فيه ولا قلى ، ولا خراج على المسلمين في أموالهم، ثم أمر ثقاة «طبنة» برده على أهله ، وقبض مال الصدقة من الإبل والبقر والغنم ، ثم بيعت وجمعت أثمانها .

فلما نظر أهل «طبنة» إلى ما فعله، تقدموا منه ، وأعلنوا ولاءهم وباركوه وانتشر خبر أقواله في كافة نواحي المغرب ، فتاقت النفوس إليه ، وكاتبه الناس ورغبوا في الدخول في طاعته .

إن تاريخ أبو عبد الله الشيعي يعتبر المدخل إلى تاريخ الله و مرسي قواعدها، الله و الفاطمية في المغرب فأبو عبد الله بحق هو مرسي قواعدها، وموجد عظمتها، ومقيم بنيانها، وإليه يرجع أمر تدبير أمورها في بداية عهدها، وقيادة جيوشها، وتعليم فتيانها وشبابها كيف يحملون السيوف ويحطمون العروش والتيجان.

ولكن قاتل الله السياسة ، وحب الرئاسة . . . قاتل الله الغرور الذي يتحكم في رؤوس الرجال ، فيغير مجرى حياتهم ، ويؤدي بهم في النهاية إلى الموت والهلاك .

إن فتوحات أبو عبد الله في أفريقيا الشمالية ستظل تشغل عدداً من الصفحات في التاريخ العربي . . . . هذه الفتوحات

التي لم تتوقف حتى بعد وصول «عبيد الله المهدي» إلى المغرب ، ولكن الأقدار تأبسى ألاّ ان تغير مسيرة التاريخ كما تأبسى ألاّ ان تعكر صفو حياة الرجال الذين في حياتهم لمحات من المثل العليا ، والأهداف السامية .

يذكر التاريخ : إن الحليفة «عبيد الله المهدي» انتابه حزن شديد ، وظل في قصره عدة أيام معتزلاً الناس ، وقد أقام مأتماً حافلاً لأبي عبد الله اشتركت فيه وفود عديدة وفدت من جميع البلدان ، وأمر بدفنه في مدفن خاص في مدينة «القيروان»، وذ كر أنه سار في طليعة المشيعين ، وأنه وقف على قبره منتحباً ثم صلتى عليه وقال :

« رحمك الله يا أبا عبد الله وغفر لك » .

إن سيرة الرجل الكبير ومصيره ونهايته ليس لها شبيها في التاريخ إلا سيرة القائد العباسي « أبو مسلم الحرساني » ، وبالفعل كم هو مؤسف غياب هكذا رجال عن مسرح الحياة بسبب خطيئة أو نزوة أو سوء ظن بعدما يكونوا قد ضربوا المثل الأعلى بالحرأة والإقدام وقيادة الجيوش ، وتأسيس الدول والممالك .

إننا ونحن نختم حديثنا عن القائد العظيم أبو عبد الله الشيعي لا بد لنا أن نتساءل عن الأساب التي حدت بالمهدي إلى قتله ، والتخلص منه بهذه السرعة الإفرايس في التاريخ ما يروي الغليل عن هذه القضية المهمة المعقدة في تاريخ الفاطميين ، وكل ما ورد في هذا الشأن لا يمكن أخذه بعين الاعتبار والتصديق ، وهنا لا بد لنا من إطلاق عنان الاستنتاجات التي قد يكون على ضوئها بعض لمحات الحقيقة ، فأبو عبد الله الشيعي بعد أن وصل إلى المرتبة العليا في دولته الفتية هاله أن تنخفض هذه وصل إلى المرتبة العليا في دولته الفتية هاله أن تنخفض هذه المرتبة بين عشية وضحاها بعد وصول المهدي وتسلمه شؤون المرتبة بن عشية وضحاها بعد وصول المهدي وتسلمه شؤون بلدولة ، كما هاله إهمال أرائه ، وعدم الأخذ بنصائحه في بعض الأحيان ، ونبذ كل ما يبدر منه رغم أنها تهدف خدمة بعض الأحيان ، ونبذ كل ما يبدر منه رغم أنها تهدف خدمة

مصالح الدولة ، ويجب في هذا الوقت أن لا يغرب عن بالنا بأنالمهدي منجهة اخرى شعر بأن أبا عبدالله بدأ يتغير ويتحول إلى رجل متبرم ناقم ينظر إلى الأشياء نظرة تختلف عن ذي قبل، ولعل في داخله أصبح الندم يتفاعل اسفاعلي الأيام التي قضاها في خدمة الدولة والجهود والتضحيات لأجل المهدي التي ذهبت أدراج الرياح . ويجب أن نضع أمامنا محبة الناس لأبي عبد الله وامتلاكه قلوبهم ، فهؤلاء لا يمكن أن يخلدوا إلى الراحة إذا تعرض إلى أي عارض أو انتابه أي ضرر ، وهذا ما جعله غير خائف من النتائج، فأي تدبير يتخذه المهدي بإبعاده أو التخلص منه سيكلف للهدي عالياً أو ربما أدى بالدولة إلى الانهيار، ثم وكيف يستطيع المهدي أن يضطلع بأعباء الملك في بلاد يجهل أرضها وطبيعة أحوالها وسكانها وعاداتهم وتقاليدهم . . . ولكن خاب ظن أبو عبد الله فالمهدي من الرجال الذين لا يمكن الوقوف بوجههم، أو التغلب عليهم ، كما أن الناس الذين كانوا للأمس القريب بجانب أبو عبد الله بدأوا يميلون إليه ويستدرون عطفه بعد أن رأوه قد أصبح على سدة الخلافة ، كما أنهم بدأوا يوغرون صدره على قائده ــ فالناس كل الناس تعودوا أن يتبعوا هذا الطريق . . . إنهم يطربون حينما ينفخوا في بوق الفرقة ، ويسعدون لتحريك الرماد ، وإثارة الكوامن .

كان بعض هؤلاء يأتي إلى المهدي فيؤلبه وينقل إليه الأخبار الكاذبة عن قائده الأمين ، وفي الظلام يتسللون إلى مقر أبو عبد الله حاملين إليه عبارات النصيحة وضرورة الاحتراز والتيقظ لأن المهدي يخطط لقتله أو إبعاده ، ويدخل في غمرة هذا الصراع «أبو العباس» شقيق أبو عبد الله، وكان معروفاً بالحمق والطيش والحسد ، فوقف موقفاً فيه ما فيه من القسوة ولهذا يعتبره البعض السبب الأول بمقتل شقيقه .

ومهما يكن من أمر ، فإن مقتل أبو عبد الله وضع المهدي وهو في بداية حكمه أمام تجربة قاسية ، فقد كان عليه أن يكون أكثر تسامحاً مع رجل أخلص له ، وضحتى في سبيله ، فيكتفي بإبعاده أو سجنه مادة الزمن .

هناك مصدر تاريخي يؤكد: بأن «عبيد الله المهدي» أرسل «عروبة بن يوسف » الكتامي على رأس قوة من الجند ، وأوصاه أن يقبض على أبي عبد الله وشقيقه ويأتي بهما إلى سجن خاص أعده لهما ، ولكن القائد المذكور وكانت بينه وبين أبو العباس عداوة قديمة أغلظ له القول ، مما دفع أبو العباس إلى الدخول معه في معركة تمكن فيها القائد الكتامي العباس إلى الدخول معه في معركة تمكن فيها القائد الكتامي من الانتصار وقتل اباالعباس، وهنا لم يتمالك أبو عبدالله نفسه وهو

يرى أخاه مجندلاً على الأرض ، فامتشق حسامه ، ولكن القائد المذكور عاجله بطعنة أردته قتيلاً .

هذه القصة تبدو وكأنها صحيحة بدليل أن المهدي ظلّ مدة معتكفاً في قصره لا يقابل أحداً حزناً على أبي عبد الله ، وإن خروجه للصلاة عليه وانتحابه وحزنه يعطيان الدليل بأن قتل أبا عبد الله لم يكن بأمره ، وهناك دليل آخر يؤيد هذا القول وهو : أن المهدي أمر فيما بعد بقتل « عروبة بن يوسف الكتامي » والأرجح أن ذلك القتل كان ثأراً لأبي عبد الله .

صحيح . . . ان التاريخ وضع لطخة سوداء في سجل الدولة الفاطمية بعد مقتل أبو عبد الله الشيعي ، ولكن هذا التاريخ يعود فيذكر : بأن الملك أي ملك لا بد له من دماء وتضحيات ، وعلى كل من يتصدى لتسنمه أن يمتلك الإرادة القوية وعدم التسامح ، والسهر ، والانتقام السريع لكل من يتجرأ على اقتحام حرم الدولة .

ونختم كلمتنا بالقول :

رحم الله أبا عبد الله الشيعي ، فقد كان من عظماء الرجال الذين انتهت حياتهم بمأساة تدمي القلوب .

## رحلة المهدي العجيبة

مخطط ماهر . وعبقري فذ . وقائد مظفر ، متين الأعصاب . سليل أسرة عربية كريمة يصحو من رقاده ذات يوم على همسات الأصدقاء والمخبر في الثقاة العارفين بالأمور وكلهم هرعوا إليه وفي جعبتهم ما يتير الخواطر . ويهز المشاعر . . . جاءوا منذرين ناصحين مطالبين قائدهم بإلحاح وبسرعة مغادرة مقره السلمية ، إلى مكان أكثر راحة وأمناً ، وذلك قبل أن تحل مقره السلمية ، إلى مكان أكثر راحة وأمناً ، وذلك قبل أن تحل الكارثة . ويقع فريسة بين أيدي الأعداء .

فماذا على القائد الكبير – المهدي – أن يفعل وهو يرى أن ما جاء به الإخوان المخلصين هو الحق والصدق . ويقلب المهدي شتات الأفكار ، ويضع أمامه كافة الاحتمالات . وأخيراً يخرج بنتيجة تقضي عليه بالانصياع لطلب مستشاريه ورجال دعوته الحلصاء . . . أجل . . . انه أمام الحقيقة وجها إلى وجه ، فها أن القرامطة قاد انخذوا كافة الإجراءات

للانقضاض عليه في وقت كان لا يملك من القوى والفعاليات ما يكفل له الوقوف بوجههم ومجابهتهم وردعهم . . . هذا من جهة ومن جهة أخرى فتبرز إلى الساحة دولة كبرى يمتد نَفُوذُهَا شَرَقاً وغرباً ، ويرفرف علمها على بقاع شَنَّى عامرة من الوطن العربي والإسلامي . . . فهذه الدولة وأعني بها « العباسية » قد اعتبرته العدو الأول ، والمتآمر الأكبر . والعامل الرئيسي الذي يعمل لقلب نظامها ، والإطاحة بخليفتها ، وكان أن حكمت عليه بالإعدام . . . إذن ماذا عليه أن يفعل بعد كل هذا في دنيا سنت أبوابها في وجهه ، وفي مجتمع أغلق قلبه دونه ... فهذه الدنيا على رحبها ضاقت عليه بل ضنَّت بفسحة صغيرة يلجأ إليها ؟ وما دام الأمر كما هو . فإلى أين يذهب وكيف يغادر مسقط رأسه ، وإلى من يوكل أمر أهله وقومه ؟ وها أن الثغور والطرقات والمعابر والموانىء والمحطات أصبحت ملغومة بالعيون والأرصاد ، وكلها تترقب حركاته وسكناته ، فتفحص كل عابر ، وتدقق بهوية كل مسافر . وغرضها القبض عليه ونيل المكافأة والحظوة .

ويخطر في باله وهو في خضم الأحداث الذهاب إلى اليمن ، ولكن الأحوال في اليمن لا تبشر بما يفعم الخاطر بالأمل . . . أما افريقيا التي أخذت تتطلع إليه وتناديه . . . افريقيا المغرب وفيها داعيه المخلص «أبو عبد الله الشيعي» الذي ما انقطع عن الكتابة إليه ، ومناداته بالحضور ، والتخلص من المنشقين الذين يتربصون به الدوائر ، ولم ينس أبو عبد الله أن يرسل إليه الأموال والتحف والهدايا ليستعين بها أثناء الرحلة . . . ولكن كيف يمكنه الوصول إلى المغرب ، واختراق الطوق المحكم الذي فرض عليه ، وهذه الأبعاد الشاسعة المليئة بالعثرات والأخطار والآفات ، كيف سيتمكن من اجتيازها ؟

خواطر مزعجة . وأفكار شوداء . وهواجس كالحة دارت في رأس عبيد الله ولكن هل استطاعت تلك الحواجس أن تلين من قناته ، أو تجيره علي الاستسلام . أليس هو الرجل الذي لم يهن يوماً من الأيام أمام المفاجئات . أو يستسلم إلى الأحداث مهما بلغت من العنف . أو يطأطأ الرأس أمام الخطوب . أو يتنازل عن كبريائه وعزته ٢٠٠٠ . كلا لم يهن عبيد الله ، ولم يبدو عليه أي اضطراب وهو يستمع إلى مستشاريه بل وقف برباطة جأش وقوة أعصاب يناقش الأمور والاحتمالات وفي نهاية المطاف يتخذ قراره الأخير بالرحيل ، ولكن كل هذا ظل سراً عن كل الناس . أما ساعة التنفيذ فتركت أيضاً للوقت المقرر ، وكل هذا لم يمنعه من اطلاع البعض على الخطة . وانتقاء رفقاء الرحلة العجيبة الشاقة .

أجل . . . علم عبيد الله المهدي وهو في «سلمية» بما بيّته له القرامطة وأدرك من جهة أخرى ما أعده له العباسيون . إذن فهو الآن بين فكي عدوين مفترسين يتسابقان على التهامه . وهكذا لم يعد جائزاً البقاء في هذا الوطن . وكانت الأخبار الَّتِي تَتَناقِلُهَا النَّاسِ قَادَ أَخَذَتَ تَعَمَّ الْأَرْجَاءَ عَنْ جَيْشُ القرامطة الزاحف وعلى رأسه « يحيى بن زكرويه » المعروف بأبي الشامة أو بأبي مهزول . وهذا القائد القرمطي قد رفع أعلام الثورة . وقرر احتلال القرى والمدن الأمنة ، ونشر الرعب والهلع في كل أرجاء الدولة العباسية ، وكل هذا عجـّل بذهاب المهدي تحت جنح الظلام إلى مدينة «حماه» ، وكان يرافقه و لي العهد « القائم بأمر الله » وزُّوجته « أم حَبِّيبة » وابنتاه ، وابنه الصغير . وبعض الحدم ، وخادمه المخلص جعفر الحاجب . ويذكر التاريخ :

أنه أخدد معه كل مدا خفّ حمله ، وغلا تمنه من المجوهرات والأموال ، أما الأموال الأخرى التي لم يستطع حملها ، فقد حفر لها حفرة في صحن داره إلى جانب بحرة الماء التي كانت تظللها شجرة من أشجار النخيل ، ودفنها دون أن يطلع عليها أحد .

ومنحماه «انتقل» إلى قرية «سلحب » التي تبعد خمسة وعشرين كيلومتراً عن حماه إلى الجهة الغربية ، فبقي فيها ليلة بضيافة أحد أتباعه المشرف على تربية خيوله العربية الأصيلة ، وهناك مصدر آخر يذكر أنه ذهب إلى قرية «طيبة الإمام » الواقعة إلى الشمال من «حماه» على بعد خمسة عشر ميلاً ، وهذه القرية من ممتلكاته وكان جده قد اشتراها من مالكها ولهذا سميت باسمه ، وكانت مركزاً هاماً لتربية الخيول والمواشي ، فمن هذه القرية أخذ ما يلزمه من الحيول لسفرته الطويلة الشاقة ، وتوجه باتجاه الشام فكان يسير في الليالي . ويستريح في النهار ، ومن ضواحي الشام قصد«حوران» ثم «الأردن» «فنابلس»دون توقف حلى وصل أخيراً إلى «الرملة» وهي تقع إلى الشمال الشرقي من القدس ، وكان للمهدي فيها داعياً مخلصاً يسمَّى ﴿ أَبُو الْكُوثُرِ ﴾ فنزل في ضيافته وهو يخلمي شخصيته عن كل الناس إلا عن صديقه صاحب المنزل وكان على جانب كبير من النفوذ والجاه والمكانة في البلدة ، مضافأً إلى المرونة والفهم والخبرة ، فنصح المهدي بالتريث وعدم متابعة السفر إلا بعد التحقق من خلو الطريق من عيون العباسيين وعملاءهم الذين انبثوا في كل مكان يراقبون الطرقات والممرات وكافة الأماكن التي يمكن أن يسلكها المهادي في رحلته . . . وهكذا أقام المهدي في الرملة ينتظر الأحداث والأخبار .

ويتلهف لسماع ما جرى في بلده «سلمية ؛ بعد أن غادرها ؟ .. أجل كان يعتقد بأن القرامطة مهما بلغ بهم الجنون والحقد فلا يتجرأون على مداهمة المدينة التي نهلوا منها ينابيع معرفتهم وأفكارهم ، ولا على الأسرة التي وجهتهم ووضحت لهم سبل الحياة وضحّت في سبيلهم بكل غال ونفيس ، ولكن الأمور والأحداث جاءت على غير ما تصوره، فإن « يحيـي بن زكرويه «ما كاد يصل إلى «سلمية »بعد أن فرغ من تدمير «المعرة» و «حماه»حتى فرض عليها حصار آشديداً، وكان يظن أن المهدي لا يزال فيها ، فامتنعت المدينة عليه بادىء ذي بدء ولكنه عاد فهادن أهلها، وأخيراً أقنعهم بأنه ما جاء محارباً ولا غازياً، وإنما جاء مسالمًا موادعًا يريد الأجتماعُ بالمهدي ، وتصفية بعض الخلافات معه ، تمهيداً لإعادة الأمور إلى مجاريها وحالتها الطبيعية كما أنه أعطاهم العهد والأمان ، ففتحوا له الأبواب بعد أن وثقوا بأقواله ، وعندما تم ّ له دخول المدينة أعمل السيف في رقاب أهلها ، ومنع أحداً من الحروج من الأبواب ، ويذكر التاريخ أنه قتل جميع سكانها دونما استنثاء ، ولم يسلم حتى صبية الكتاتيب ، كما أنه أمر الجند بقتل الحيوانات الأليفة ، والطيور الأهلية ، وقبل هذا كله كان عليه أن يصفي حسابه مع المهدي ، فجاء إلى قصره الذي كان يقع في

الجهة الجنوبية على مقربة من القلعة قريباً من المسجد الكبير «ذو المحاريب السبعة » ، فأخرج كافة الأفراد من عائلة المهدي إلى الساحة العامة للقصر ، وأمر أحد السيبَّافين فتولَّى قطع رؤوسهم الواحد بعد الآخر ، ورمى جثثهم في أحد الآبار . ويؤكد التاريخ أيضاً أن عددهم بلغ ٨٣ بين رجل وامرأة وطفل ، وبعد هذا انتقل إلى قصر العباسيين وكان يقع في الجهة الشمالية للمدينة ، وهذا القصر كانت تستوطنه منذ القرن الثاني للهجرة أسرة عباسية، فقله جاء إلى «سلمية» : « عبد الله ابن صالح بن على بن عبد الله بن عباس ۽ نجل الصحابي المشهور ومستشار الإمام علي « على الله أبن عباس » وكان والد عبد الله الثاني المذكور عاملاً على قنسرين وحمص ودمشق من قبل العباسيين، فنزل في ﴿سُلِّمِيةٌ ﴾ وأجرى إليها الأنهر ، وامتلك الأراضي والبساتين . . . والمعلوم أن هذه الأسرة كانت تتمتع بثقة الحلفاء العباسيين في بغداد . حتى أن الحليفة المهدى زارها سنة ١٦٣ ه وكان في طريقه إلى القدس، ثم أنه جعله فيما بعد عاملاً في أحد الأقاليم العراقية بعد أن زوجه أخته . ومن هذه الاسرة « جعفر بن على الهاشمي » صديق الشاعر عبد السلام بن رغبان و ديك الجن 4 .

أجل . . . «جاء يحيى بن زكرويه» إلى قصر هذه الأسرة في «سلمية» وقتل كل من كان فيه ، وقيل ان عددهم ٥٧ كما استولى على كافة محتوياته . ولكن هل شفى كل هذا غليل القرامطة وقائدهم يحيى؟ في الحقيقة كانت رغبة يحيى تكمن بقتل عبيد الله المهدي وحده ، ولكنه لم يجده، وهذا ما جعله يشعر بالحيبة فنزع إلى الحيلة وهو يظن أنها تحقق رغباته وتوصله إلى غايته ، فكتب كتاباً إلى المهدي وأمر أحد رجاله بالذهاب إلى «الرملة »أو إلى أي مكان أخر يكون المهدي قد وصل إليه ، فيسلمه الرسالة ، ويؤكد له بأنه ما جاء إلى «سلمية » إلا للاجتماع به ولمبايعته بالزعامة والقيادة ، وإن الناس الآن بانتظاره على أحر من الجمر على أبواب «سلمية» .

وصل الرسول إلى الله مقد جهود مضنية تمكن من الاهتداء إلى مقر عبيد الله ، فدخل عليه وسلمه الرسالة ، وكانت الأخبار الموثوقة وصلت إلى المهاي صحيحة مفصلة عن الهجوم الذي تعرضت له السلمية ، وعن إبادة أسرته ، وفي تلك اللحظات العنيفة تتجلّى عظمة المهدي ، ومتانة أعصابه ، فلم تظهر عليه أية دلائل تشير إلى أنه قد سمع بالأخبار بل كان استقباله للرسول عادياً وحاراً ، فتسلم منه الرسالة وبعد قراءتها أعلن له عن موافقته على العودة بعد خمسة أيام بعد أن تكون زوجته قد استعادت صحتها ثم حمله رسالة إلى بهزول المخبره فيها بما عزم عليه .

بعد ذهاب الرسول أدرك عبيد الله بأن بقاءه في الرملة لم يعد مفيداً ، فقد يجرّ عليه هذا البقاء كارثة أشد وأدهى . وبالرغم من عيون العباسيين المنبثة في كل مكان فإنه قرر السفر ، وهكذا كان ، فغادر الرملة تحت جنح الظلام باتجاه الأراضي المصرية عبر «غزة »والواحات الصحراوية . وكان يرتدي ثياب التجار الإيرانيين ، وهكذا أفراد عائلته. وفي الأراضي المصرية لم يجد ما كان يخشى منه بل على العكس وجد في كل مكان عبره الترجيب والإكرام على اعتباره رجلاً أعجمياً غريباً يقوم برحلة تجارية ، ولكن هذا لم يحل دون القبض عليه وهو في موقع ﴿ الوجه البحري، من قبل الجميش العباسي ، وكَانَ قُدُ الْجَمْعُ إليه في ذلك المكان أحد دعاته الأقوياء المكلف بشؤون مصر وهو : (محمد بن علي ابن محمود « المقيم » ) وإليه يعود الفضل بتسهيل مهمته وإيصاله فيما بعد حتى حدود برقة .

أجل . . . جاء الجند بعبيد الله إلى مقر القائد الأعلى أو الحاكم العسكري لمصر من قبل العباسيين في ذلك الوقت وكان هو : « محمد بن سليمان » الذي انتدبه الحليفة المكتفي لطرد آخر ولاة الطولونيين في مصر ، وبالفعل تمكن هذا القائد من تنفيذ مهمته بفترة قصيرة ، وبعد ذلك مددت إقامته في مصر

لفترة قصيرة معينة ، وخلال تلك الفترة وصل المهدي إلى مصر ، وعندما جاء به الجند إليه طلب المهدي الاجتماع إليه على انفراد، وبعد خلوة قصيرة خرج «محمد بن سليمان» ليعلن للناس بأنه ليس هو المهدي المطلوب ، وأمر الجند بمرافقته والحفاظ عليه حتى «برقة».

بعض المصادر ذكرت بأن الذي قبض عليه هو «عيسى النوشري» عامل العباسيين على مصر ، ولكن الحقيقة غير ذلك ، لأن المصادر المذكورة عادت وذكرت بأن «محمد بن سليمان» بعد أن عاد إلى بغداد قبض عليه الحليفة العباسي المكتفي وقتله بعد ثبوت تهمة الرشوة وقبض الأموال من المهدي لقاء إطلاق سراحه ، وهناك وهذا احتمال ضعيف من يقول بأن «محمد بن سليمان» كان من أتباع المهدي المعتنقين لمبادئه ومذهبه .

بعد وصول المهدي إلى نواحي «برقة »تقدم عبر الصحراء والواحات في المغرب الأدنى وهو : « ليبيا اليوم » سالكاً طرق القوافل التجارية ، وما زال يسير من مكان إلى آخر متحملاً الحر والمشاق وخشونة قطاع الطرق واللصوص والحراس ، وكان يعرض عليهم الهبات والأموال ويستخدمهم في قضاء بعض الحاجات الضرورية حتى اجتاز أخيراً مراحل

الحطر وعندما أصبح على مقربة من طرابلس علم به «زيادة الله بن الأغلب » ولكنه غض الطرف عنه رغم ما لديه من أوامر عباسية بالقبض عليه ، ويقال أنه لم يتأكد من شخصيته تمام التأكيد بينما يذكر آخرون: بأن المهدي أهداه بعض القطع من الجواهر الثمينة ، ومن هناك تابع سيره مجتازاً أطراف المغرب الأوسط (تونس) عبر الواحات والصحراء والتلال . وبدلاً من أن يتوجه إلى المنطقة التي استولى عليها قائده «أبو عبد الله الشيعي » توغل في أداضي المغرب الأقصى على حدود عبد الله الشيعي » توغل في أداضي المغرب الأقصى على حدود الصحراء حتى وصل إلى « سجلماسة » وهناك قبض عليه أميرها « أليسع بن مدرار » وهكذا وقع ما كان يخشاه ، وكان أميرها « أليسع بن مدرار » وهكذا وقع ما كان يخشاه ، وكان

إن المصادر التاريخية لا تذكر لنا الأسباب التي جعلت المهدي يسلك هذا الطريق الصحراوي البعيد ليصل إلى أرض ليس له فيها صديق ، وكان بإمكانه أن يختصر ذلك ويسلك طريقاً أقصر ليصل إلى الأراضي الواقعة في المغرب الأقصى التي يسيطر عليها أبو عبد الله الشيعي ؟ فهل ضل المهدي الطريق. أم أن هناك أسباباً أخرى ؟ هذا كله لم ينظرق إليه أحد من المؤرخين .

ونعود إلى «أبي مهزول» قائد القرامطة فإنه ماكاد يطلع على

كتاب المهدي حتى أدرك أنه وقع ضحية حيلة ودهاء المهدي . وأنه بالفعل حدد مدة للرجوع وهي المدة الكافية لاجتيازه مناطق الخطر ، وبالرغم من كل هذا فإنه أرسل كوكبة من الفرسان وأمرها بالذهاب إلى «الرملة »والقبض على المهدي أو قتله عند اللزوم ، ولكن هذه الكوكبة ما كادت تصل إلى «الرملة » حتى كان المهدي قد اجتاز الأراضي المصرية، وهكذا عادوا بخفى حنين .

وأخبراً علم أبو عبد الله الشيعي وهو يتابع فتوحاته في المغرب الأوسط بما وقع للمهدي في ﴿سجلماسة ﴿، فقابل الحبر بعدم اهتمام ، وبكل برودة أعصاب لأنه كان يدرك بأن أقل تحرك من جانبه أو أي حماس يظهره فإنه يكون سبباً يدعو «أليسع» إلى ارتكاب جريمة القتل،وهذا الموقف المدبر جعل «أليسع » يشك في شخصية المهدي بقوله إلى المقربين منه: بأنه لو كان المهدي حقاً لتحرك أبو عبد الله ، ثم لماذا جاءنا من المغرب الأدنى دون أن يعرج على البلاد التي يسيطر عليها صاحبه ما دام هو المهدي ، كل هذه الاحتمالات وضعها «أليسع »،واكتفى أخيراً بأن أرسل رسالة إلى الحليفة العباسي في بغداد يطلعه فيها على تفاصيل قصة التاجر الإيراني المقبوض عليه ، ولكن الجواب تأخر وكان تأخيره من حسن حظ المهدي .

أما بالنسبة لأبي عبد الله الشيعي فإنه تابع تقدمه وفتوحاته كالمعتاد ، دون أن يجعل سبباً لأحد أن يشك بخطته ، وما زال يتقدم في سيره حتى وصل إلى ضواحي «سجلماسة «وقد استغرقت هذه الرحلة ما يقارب من الشهرين .

أما «سجلماسة »فهي مدينة جميلة يجري فيها نهران أصلهما واحد إذا قرب تشعب إلى نهرين يسلكان شرقاً وغرباً ، وان موقعها في سهل واسع أرضه سبخة وحولها أرباض كثيرة وتبعد عن «القيروان »ستة وأربعين فرسخاً، وكان «بنو مدرار» قد جعلوها عاصمة للولتهم

أجل . . . بعد أن وصل أبو عبد الله إلى «سجلماسة »أحكم عليها الحصار وأنذر حاكمها «أليسع » بالاستسلام . ولكن «أليسع » رفض في بادىء الأمر ، وأخيراً وجد أن لا قدرة له على الوقوف بوجه هذا الجيش الجرار الذي يحمل ألوية النصر . ففر تحت جنع الظلام مع أفراد عائلته . وكان قد أعد نفقاً خاصاً للهرب ينفذ إلى خارج المدينة، وبعد فراره سنة ٢٩٦ ه فتحت المدينة أبوابها و دخلها أبو عبد الله وسط الأهازيج وأغاني النصر وتقدم فوراً إلى سجن المهدي فأخرجه وأركبه وقدمه بقوله :

« هذا هو المهدي الذي كنت أبشركم به » .

إن التاريخ الطافح بالأحداث والأخبار والقصص الشيقة لم يفصح لنا عن الأسباب التي حدت البأليسع بن مدرار الإلى الاحتفاظ بالمهدي هذه المدة التي تقارب من الشهرين ؟ فهل كان يخشى أن لا يكون الرجل المقبوض عليه هو المهدي الحقيقي فير تكب بقتله جريمة يؤاخذ عليها ؟ أم أن المهدي تمكن من شراء سكوته بما قدمه إليه من أموال وهدايا ، كما فعل مع غيره ، وهناك من يقول ان الأليسع اكان يريد أن يساوم أبو عبد الله الشيعي على المهدي لا وينقذ بلاده وملكه به ، لو أن أبا عبد الله أظهر جزعاً أو خوفاً أو اهتماماً . . . كل هذا يجعلنا نقف أمام التاريخ قائلين :

أيها التاريخ كم في زواياك من قضايا غامضة ، وكم أغفلت ذكر حوادث مجهولة لا يزال الناس يترقبون جلاءه<sup>ا</sup> باشتياق .

ومهما يكن من أمر فرحلة المهدي الشاقة العجيبة لا يزال يكتنفها الكثير من الأسرار ، ولعل الأقدار وحدها والأعمار والحظ هم وراء كل ما وصل إليه المهدي كما يجب أن لا نغفل جرأنه وعبقريته وتدابيره فجميع هذا ساعد على تخطي العقبات ، والوصول أخيراً إلى الأهداف .

إننا ونحن نكتب قصة الرجل العظيم نحني رؤوسنا أمام عظمته ، ونقف بفخر واعتزاز أمام الرجل الذي اجتاز الصعاب بمفرده ، ووصل إلى ديار غريبة عنه ، فاستطاع بفترة قصيرة أن يؤسس دولة كبرى ، وأن يجعلها ذات كيان ، ومحط أنظار العالم في هذه القارة المترامية الأطراف .



## عبيدالله المهدي أمير المؤمنين وخليفة المسلمين

أخرج أبو عباء الله الشيعي اللهدي المن سجن بني مدرار أصحاب السجلماسة الوهو يجر أذبال النصر والحيلاء الخرجه وجاء به إلى قصر المدراريين وأجلسه في مقام الحلافة وأوعز إلى قواد الألوية وروساء الكتائب بمبايعته وبالمناداة به خليفة للمسلمين ، وأميراً للمؤمنين هذه الجيوش التي أبت إلا أن تعلن عن طاعتها ووفائها والتزامها بما عاهدت عليه ، وبعد أن تم هذا وسط الأهازيج والمهرجانات التي دامت عدة أيام ، ذهبوا بالمهدي وعائلته إلى مدينة «القيروان» وذلك سنة ٢٩٦ ه ، وهناك وفي وضح النهار بايعه الزعماء والقواد وأفراد الجيش الذين جاءوا من كل مكان ، واحتشدوا في ساحة القصر ، بالإضافة إلى الشيوخ والعلماء ورجالات الدين ، وأصحاب القبائل المعروفين ، وكلهم هرع لإعلان الطاعة

والولاء، وبعد أن تم ذلك، انتقل إلى مسينة إرَقِبَّادةً ﴿ سَنَّةَ ٢٩٧هـ فبايعه فريق آخر من الناس . وكان يقف بين يديه قائده الكبير ومستشاره الأول أبو عبد الله الشيعي ورؤساء كتامة ، وهكذا أقام في قصر الإمارة ، وجلس في ديوانه ليعلن للملأ مباشرة الأعمال ، فكؤوس النصر المترعة ، ومهرجانات الفرح والابتهاج يجب أن تنتهي ليبدأ بعدها العمل فالدولة الفتية بحاجة إلى بنيان ثابت ودعائم قوية وسواعد متينة ، واشتراك المخلصين بالواجب ، وهكذا كان ، فإن المهدي شمّر عن ساعده ، وبرز إلى الساحة ، فعيَّن القوآد والوزراء والحبراء والعمال والولاة والقضاة ، وأقام الدواوين . وشرع بالبنيان والعمران بهمة لا تعرف الكلل ، كما خصص قسماً من أوقاته للسهر على راحة الشعب ، وسماع الشكاوى وتأمين حاجاته، ونوفير الأمن والاستقرار والرفاهية والحياة الأفضل ، وكانت مبادئه تستند إلى إقامة حكم عسكري عادل يقوم على أسس العدل والحرية والمساواة . كل هذا ولم يشغله أي شاغل عن تنظيم ألجيش وتقسيمه إلى فرق وكتائب مستقلة مرتبطة بقيادة عامة ، كما جعل له ولأفراده وقواده الرواتب الشهرية التي تكفل لهم حياة تتناسب مع ما يقدمونه للوطن من خدمات وتضحيات، ولم يغرب عن باله بذل الجهود والاهتمام بشؤون الواردات

والنفقات وتأمين حاجات الدولة ، وغير ذلك من القضايا التي ترفع بنيان الدولة الفتية وترسي قواعدها ، وهكذا تمكن من إظهار وجه الدولة بكل ما في هذه الكلمة من معنى ، فدانت له البلاد ، ورضخت إليه القبائل ، وهذه المرحلة تعتبر مرحلة البناء والعمران وإقامة الدعائم ، وكلها تطلبت جهوداً مضنية ، واهتمامات ، وبذل نشاطات جبارة ، وحول هذا الموضوع نستطيع أن نقسم مدة حكم المهادي إلى مراحل ثلاث :

# – المرحلة الأولى أ

تبدأ هذه المرحلة بوضع الأساس لبناء الدولة ، وإقامة قواعدها وأعمدتها وكل هذا تطلب خبرة ومعرفة بذلها المهدي باختيار المعاونين والولاة والقواد ورؤساء الأقسام ، وربابنة السفن ، وهذا دليل على أن المهدي لم يكن حلمه الاكتفاء بإمارة صغيرة فقيرة بمواردها وعدد سكانها ووارداتها وقوتها العسكرية ، بل كانت أمانيه تمتاء إلى أبعاء من ذلك . . . كان يربد أن يقيم دولة كبرى ، أو أمبراطورية توازي بقوتها الدولة العباسية بل تفوقها مدنية ورقياً وقوة وحضارة ، فالقضاء على دولة الأغالبة في المغرب الأوسط ليس كافياً بحد ذاته ، بل

يجب أن يمتد هذا الزحف شرقاً وغرباً بحيث لا يحول بينه وبين المحيط الأطلسي حائل ، لهذا حسب حساباً لدولة الأدارسة ، وقرر أنه لا بد له من خوض حرب معهم للوصول إلى الأندلس ومن جهة ثانية لإخضاع القبائل الكبيرة الأخرى وضمها إلى سلطانه ، وهذه القبائل تخيم على حدود دولته ، كما يبقى عليه ضم أجزاء المغربين الأقصى والأدنى بتمامهما إليه بالإضافة إلى جزيرة « صقلية » التي منها يستطيع أن ينطلق إلى البحار المتصلة بالعالم الغربي ، أما مضر فتبقى أمنيته الوحيدة والغاية والهدف ، ففي ضمها إلى دولته الفاطمية قطع الشريان الحياتي للدولة العباسية ، وهدم نفوذها ، وانتزاع جزء كبير من أمبر اطوريتها كما أن من مصر يمكن الانطلاق إلى أجزاء أخرى من العالمين العربي والإسلامي . . . فكل هذا خطط اه المهدي في المرحلة الأولى على ضوء مشاركة ورأي قائده الأول أبو عبد الله الذي ما انفك عنه ، وما برح يقيم بين يديه ليمده بالمعلومات ويزوده بكل ما يساعد على تسهيل المهمة والوصول إلى الهدف .

#### ب ـــ المرحلة الثانية :

تبدأ المرحلة الثانية من خلافة المهدي ما بين سنة ٢٩٧هـ إلى سنة ٣٠١هـ ففي خلال هذه المدة تم ً لعبيد الله تسلم جميع الصلاحيات ، والاضطلاع بكافة المهمات القيادية وبالسيطرة التامةعلى كافة مرافق الدولة ، وتجريد الولاة والقواد من النفوذ المتزايد ، والحد من صلاحياتهم، وجعلهم تحت السيطرة التامة يرجعون إليه في كل شاردة وواردة،وبذلك أثبت أنه القائد الذي يستلهم العمل من العقل المدرك والفكر النير، ومن تجاريبه ومعرفته بأنه يجب أن يكون السيد المطلق الذي لا يعلو على رأيه رأي آخر . . . فبعد أن تم تعيين الولاة والعمال والقواد ، ذراه في هذه المرحلة يعمد إلى إقالة بعضهم بعد أن ثبت له عدم الكفاءة ، وتبرز على ساحة الأحداث في هذه المرحلة أخطر قضية وهي وضع حد لنفوذ «أبو عبد الله الشيعي » الذي لم يكن يقف عند حد ، والتقليل من أهميته وشأنه، ولهذا نراه يعهد إليه بمهمات صغيرة في الأقاليم بغرض إبعاده عن مقر الحلافة ، والتخلص من مداخلاته التي فيها تعد على صلاحيات الحليفة ، وهكذا شقيقه « أبو العباس » ومن يسير بركابهمـــا من القواد والولاة والزعماء .

وفي هذه المرحلة أيضاً عين المهدي والياً على جزيرة صقلية فاستطاع هذا الوالي بمدة قصيرة من أن ينظم شؤون الجزيرة وأن يهدد جنوبي إيطاليا ، فهاجم «كلابريا» أو «قلورية» كما يسميها العرب ، وولتى أيضاً على طرابلس والياً ، وعلى "برقة "آخراً، وبمعنى أوفى لم يقتصر اهتمامه على المغرب الأوسط بل امتد للمغرب الأقصى فعيتن بل امتد للمغرب الأقصى فعيتن على «تاهرت» والياً من قبله ، كما أنه وجه أبو عبد الله إلى جنوبي «كتامة» على رأس حملة لإخضاع قبيلة «زناتة» وكانت قد أعلنت عن عصيانها .

ومهما يكن من أمر فإن السنوات الأولى من خلافة عبيد الله المهدي وهي المعروفة بسنوات الإنشاء والتأسيس والفتوحات واستئصال الفتن والفلاقل الداخلية ، فهذه السنوات كانت عسيرة وفيها تصاعله الصراع الداخلي على السلطة بين المهدي وقائده أبو غربالله الشيعي ، ولكن المهدي وقف من كل هذا موقف رجل الدولة الساهر على شؤون دولته بعناية وحذر بما عرف عنه من قدرة وهمة ودهاء ، وبالفعل تم له اجتياز العقبات وإبعاد أعداء الدولة واحداً إثر واحد ، وبفترة عصيرة حقق الكثير من الإنجازات وأصبح هو الحاكم المطلق الذي لا ينازع .

ولا بد لنا من القول ان الأحداث الرهيبة ، والقلاقل الداخلية وقد ألمحنا إليها لم تقف بوجه اهتمامه عن توسيع رقعة دولته ، وتعزيز مكانتها ، والسهر على مصالح الشعب ،

ومن أبرز تلك الأحداث التي وقعت بل من أكثرها عنفاً وصدى وهي تعتبر فاتحة العصيان ، وقد حدثت عندما أقدم أهل طرابلس على عزل الوالي الفاطمي وذلك سنة «٢٩٨»، ولكن ونتج عن ذلك قيام بعض «الزناتيين »باحتلال «تاهرت»، ولكن مهارة المهدي وحسن تصرفه أنقذ المدينة ، وأعاد لها اعتبارها وارتباطها بالدولة الفاطمية ، وتم تعيين والياً عليها وهو أحد القواد الكتاميين المجربين .

ونعود إلى قصة مقتل أبو عبد الله الشيعي التي ذكرنا عنها ، فهذا الحدث العظيم الذي وقع بعد عامين من قيام الدولة الفاطمية ، جاء ليبعث المتاعيد ، ويضع العقبات ، بل جاء ليبعث اللانهيار ، فمقتل أبو عبد الله ترك في نفوس الناس حزناً عميقاً ، فهو الرجل الذي أنصفهم وقادهم ، الناس حزناً عميقاً ، فهو الرجل الذي أنصفهم وقادهم ، ووفر لهم أسباب الرغد والحياة الأفضل ، بل هو القائد الذي اجتمعت قلوب الناس على اختلاف مذاهبها على محبته واحترامه فهؤلاء لم يكن بإمكانهم نسيان الرجل الذي وهبهم حياته بهذه السرعة ، أو نزع صورته من أفكارهم ، والحقيقة فإن تلك القصة المروعة كادت تزعزع أركان الدولة ، وتقضي عليها قبل أن تتم ولادتها .

كل هذا ونحن أمام أحداث تواجه المهدي بعد الحدث

المذكور ، فالمهدي أصبح وحيداً في الساحة ، غريباً في ديار لا يعرف عنها إلا القليل ، بينما خبرة أبو عبد الله تجاوزت العشرة سنوات ، في خلالها توصل إلى معرفة كل شيء عن المغرب ورجالاته وقبائله وعاداتهم وتطلعاتهم وما بينهم من علاقات ، على أن كل هذا وضعه عبيد الله في حسابه ، فتمكن من الوقوف على رجليه مستعملاً" دهاءه وخبراته وإرادتهالتي لا تعرف التردد ، ويجب أن لا ننسى أن بعض القواد الذين جاء بهم أبو عبد الله ، سكتوا على مضض ، وانحازوا إلى القائله الجديد بعد أن علموا أن أبا عبد الله مات ولم يعد بإمكانه الرجوع ، ولكن تبقى الريبة التي تساور المهدي منهم ، ونأخذ على سبيل المثال « عبد الله من القديم ، وهذا أحد رجالات بني الأغاب ـــ ملوك تونس ـــ فهذا الرجل الخبير تمكن أبو عبد الله من استقطابه وجعله تحت تصرفه ومن أصدقائه ، وعندما تسلُّـم المهدي شؤون الدولة استخدمه واستعان به في كثير من الأعمال ، ووكل إليه مهمات ذات شأن وأهمها الديوان والمراسلات ، ولكنه بعد مقتل أبو عبد الله داخلت الريبة المهدي من تصرفاته فاتهم بالاشتراك بالمؤامرة والانحياز لأعداء الدولة ، وكان هذا سبباً لإبعاده والتخلص منه بالقتل .

ويأتي بعده «حُباسة بن يوسف » الكتامي ، وكان من

أعوان «أبو عبد الله، وبعد استلام المهدي شؤون الملك عبنه واليا على «برقة»، كما عين شقيقه «عروبة بن يوسف » على ولاية «تاهرت»، والمعروف عن حباسة هذا أنه قاد الحملة الفاطمية الأولى على مصر ما بين سنة ٣٠٠ه إلى سنة ٣٠١ الفاطمية الأولى على مصر ما بين سنة ولكن المهدي أمر بالاشتراك مع ولي العهد «القائم بأمر الله » ولكن المهدي أمر بقتله بعد عودته لثبوت اشتراكه وانحيازه إلى جماعة أبو عبد الله الشيعي ، كما ألحق به شقيقه عروبة الذي كان واليا على «تاهرت» كما قلنا ، فطلبه المهدي للمثول أمامه ، ولكنه فر ، ولم يمنعه الفرار من الوقوع بقهضة المهدي ومحاكمته بتهمة قتل أبو عبد الله الشيعي دون إذن ، وقد ذكرنا ذلك في الصفحات السابقة .

في هذه المرحلة أيضاً ثارت قبيلة «زناتة » في تاهرت كما ظهرت ثورة بعض القبائل من أفخاذ كتامة وجميعها انتصاراً لأبني عبد الله الشيعي ، كما سار في هذا السبيل بعد ذلك أهالي جزيرة صقلية معلنين العصيان على الدولة ، ولكن كل هذا لم توهن من عزيمة المهدي أو تلين قناته ، وقد استطاع بجهوده وجهود ولي العهد القائم بأمر الله من إعادة الهدوء والاستقرار إلى المناطق الثائرة ، والمشهور عنه أنه قاد بنفسه تلك الحملات ، كما أوكل إلى ولي عهده أمر قيادة بعض تلك الحملات ، كما أوكل إلى ولي عهده أمر قيادة بعض

الحملات وأكثرها تجلل ، بالظفر والنجاح . فقد تم في نهايتها إخضاع طرابلس وإعادتها إلى الحظيرة الفاطمية ، وإشاعة الهدوء والاستقرار في المناطق القريبة منها ، وفي بلاد كتامة .

#### ج ـــ المرحلة الثالثة :

تبدأ هذه المرحلة، وهي الثالثة ــ ما بين سنة ٣٠٢ه حتى سنة ٣٠٩ﻫ وهي في الواقع من أعنف الفترات عنفاً وتقلباً واضطراباً ، ليس في الولايات الفاطمية في المغرب الأقصى ، بل في كل أجزاء المغرب، وعلى الأخص جزيرة صقلية ، وقد يكون أسباب هذا التوتر كثيراً ، ولعل أهمه مقتل حباسة ابن يوسف وشقيقة عروبة وكالأهما من زعماء كتامة البارزين مضافأ إلى بعض القواد الكتاميين والمغربيين الآخرين الذين قادوا الجيوش ، وساهموا بالفتح وأحرزوا الانتصارات ، وركزوا قواعد الدولة الفاطمية ، وكانت فاتحة الاضطرابات ظهور ثورة أو عصيان في برقة وكان حباسة والياً عليها كما ذكرنا ، ولما كانت هذه المقاطعة تشكل أهمية خاصة للفاطميين الذين نظروا إليها كقاعدة للانطلاق نحو الأراضي المصرية ، وهم الذين ما فتأوا يتطلعون بشوق إلى الديار المصرية ، وهنا كان لا بد للمهدي أن يعهد إلى و لي العهد «القائم بأمر الله» بالذهاب إليها على رأس حملة ، فتمكن بعد سلسلة من المعارك دامت سنة ونصف من إعادتها إلى الحظيرة الفاطمية ، وتظهر أيضاً في هذه المرحلة قضية «تاهرت» الواقعة في المغرب الأوسط وكان أبو عبدالله الشيعي سنة ٢٩٦ﻫ قاـ اتخذها قاعدة لتوجيه قواته نحو المغرب الأقصى ، وتاهرت اسم لمدينتين متقابلتين وقد ملكها«بنو رستم»زهاء مائة وثلاثين عاماً ، ففي هذه المرحلة ولتى المهدي عليها أحد قواده البارزين ﴿ مصالة بن حيوس » وجاء تعيينه بعد مقتل عروبة بن يوسف ، فبدأ مصالة حياته العسكرية بصراع عنيف مع قبائل « صنهاجة » ، وقد تمكن في نهاية المطاف من الإستيلاء على قاعدتهم ﴿ نَاكُورِ ﴾ سنة ٣٠٥ﻫ ، وكان هذا هو بدء الصراع الدامي العنيف بين الفاطميين والأدارسة ومعهم الصنهاجيين ، أو بلغة أصح بين الفاطميين والأمويين ، وعلى رأس الأول عبيد الله المهدي ، والثانية الناصر الأموي .

ولماً كان الصنهاجيون يمتلكون قوة عسكرية كبيرة كثيراً ما تصدت وهددت دولة الأغالبة ، ووقفت في وجهها ، فإن المهدي خشيهم وحسب لهم حساباً وكثيراً ما كان يرسل أوامره بضرورة التودد إليهم حيناً ، وتهديدهم حيناً آخر ، ولكن كل هذا لم يدخل الطمأنينة والثقة إلى قلوبهم ، فكانوا في كافة المراحل يقفون موقف المعارض ، وهذا ما جعل القائد مصالة يبادر إلى احتلال قادتهم وضرب فلولهم ، وبعد أن تم له ذلك كتب إلى المهدي يعلمه بما أحرزه من نصر وبما غنمه من غنائم ، كما وصف له فرار أمراء «بنو صالح» إلى الأندلس والتحاقهم «بالناصر الأموي، فأمره المهدي أن يفعل ما يريد وأطلق يده بإجراء كل ما يعيد للدولة الفاطمية هيبتها ومكانتها ، فبعد أن وطلد الأمور عاد إلى تاهرت وولى على ناكور رجلاً يقال له «ذلول» ولكن «صالح بنسعيدالصنهاجي» هاجمه سنة ٥٠٣ ه بقوة كبيرة مولها الأمويون بالمال والعتاد، فتمكن من قتل ذلول وأصحابه . واستلام المدينة ، وإعلان فتمكن من قتل ذلول وأصحابه . واستلام المدينة ، وإعلان الولاء للأمويين .

وفي هذه المرحلة أيضاً من حكم المهدي برزت على مسرح الأحداث ، وواجهة الوقائع قضية «الأدارسة» ودولتهم في «مكناس»، فقد ظهر أحد قوادهم على رأس قوة كبيرة في مكناس يهدد الدولة الفاطمية ويقوم بأعمال القرصنة والتعديات على حدودها ، فأرسل إليه المهدي حملة عسكرية عهد بقيادتها إلى ولي العهد القائم بأمر الله فتمكن سنة ٣٠٥ه من إحماد نار الفتنة وإعادة نفوذ الفاطميين ثم القضاء أخيراً على زعامة الأدارسة في مكناس ، إذ عين عليها والياً من قبله هو « حميد الأدارسة في مكناس ، إذ عين عليها والياً من قبله هو « حميد

ابن يصال » ولكن موسى عاد ثانية ، وقام بثورة جديدة أطاحت بالوالي الجديد ، ومن المشهور أنه قتله وأرسل رأسه إلى الناصر الأموي ، وقد شجع هذا العمل يحيى بن إدريس وهو آخر ملوك الأدارسة وكان يتمتع بنفوذ كبير لم يبلغه أحد من أسلافه ، فقام بحركة ثورية على الدولة الفاطمية كادت تشمل بلاد المغرب الأقصى بتمامه ، فأوكل المهدي إلى القائد المجرب مصَّاله بن حيوس أمرٍ تصفية الحساب مع يحيى ، كما أمدًه بالجيوش، ويذكر التاريخ أنه تقدم بسرعة وعندما التقى بيحيى قرب مكناس دارت بيلهما معركة كبرى انتهت بهزيمة يحيى وانسحابه إلى فاس واعتصامه فيها ، ولكن مصالة لحق به وحاصره ، فاضطر أخيراً إلى طلب الصلح لقاء تأديته بعض الأموال ، ومبايعة المهدي بالحلافة ، فقبل مصالة الطلب بعد الاستئذان وموافقة المهدي على إبقائه في فاس ، كما أنه ولتَّى ابن عمه«موسى بن العافية»على مقاطعة أخرى في أحد الأقاليم الحاضعة للفاطميين ، ومما يجب أن يذكر أن موسى كان في بداية أمره مخلصاً للفاطميين ، وأنه كان على اتصال مستمر مع أبي عبد الله الشيعي ، وكان كثيراً ما ذكره بضرورة احتلال بلاده ، وضمها إلى الدولة الفاطمية ، ولكنه في النهاية انقلب عليهم . وفي سنة ٩٠٩ه عاد القائد مصالة إلى فاس، فاجتمع بموسى الذي أوغر صدره على ابن عمه يحيى متهماً إياه بالخيانة والاستغلال والإثراء والاتصال سراً بالأمويين، وهذا ما جعل مصالة يقبض عليه ويستصفي أمواله، ثم أنه نفاه إلى خارج المنطقة، فذهب إلى بلاد الريف وكان له فيها أبناء عمومة، ولكن مصالة خاف من أن يكون ذهابه إلى تلك الأماكن بداية للقيام بأعمال مخلة بأمن الدولة فلحق به وألقى القبض عليه، ثم أنه سجنه لمدة عشرين عاماً، وأطلق سراحه بعد ذلك فجاء إلى سجنه لمدة عشرين عاماً، وأطلق سراحه بعد ذلك فجاء إلى المهدية » وعاش فيها بقية حياته حيى سنة ٣٣٧ه.

بعد هذه الأحداث عاد القائد مصالة إلى فاس ، وولى عليها «ريحان الكتامي » ولكن مدة ولايته كانت قصيرة لأن محمد بن القاسم الإدريسي الملقب «بالحجام» وهو من الأسرة الإدريسية ثار عليه وتمكن من قتله سنة ١٣٨٠ والاستيلاء على فاس ، ولم يكتف بذلك بل مد نفوذه إلى أبعد من حدود فاس ، فكلف المهدي ابن عمه «موسى بن العافية » بمحاربته فزحف فكلف المهدي ابن عمه «موسى بن العافية » بمحاربته فزحف قتل على رأس قوة كبيرة ، ودارت بينهما معارك طاحنة قتل في إحداها ابن موسى كما قتل محمد في المعركة الثانية، وكل هذا مهد لموسى الاستئثار بتركة الأدارسة ، وبعد فترة طمحت نفسه لدرجة أنه خلع طاعة الفاطميين وبات يهدد بلدانهم نفسه لدرجة أنه خلع طاعة الفاطميين وبات يهدد بلدانهم

وممتلكاتهم في المغربين الأوسط والأقصى ، وكان يتلقى الدعم المادي والمعنوي والعسكري من الأمويين في الأندلس وهذا ما حرّك المهدي على إرسال حملة عسكرية قوامها خمسة عشر ألفا من المحاربين بقيادة الحميد بن يصال اصاحب تاهرت وابن أخ مصالة الكتامي ، فتمكن بعد سلسلة من المعارك من الاستيلاء على البلدان التي احتلها موسى ، وأخيراً ضيق عليه الحناق وأجبره على الفرار تاركاً فلول جيوشه عرضة للقتل والأسر .

وفي هذا كله اختتمت حياته ، وحياة الأدارسة ، وعاد الهدوء والاستقرار إلى المغرب الأقصى ، ورفرفت على أرجائه راية المهدي ، وأعلام دولته الفاطمية الفتية .

كان لا بد لنا ونحن نتحدث عن دولة الفاطميين في المغرب من إيراد هذه اللمحات الموجزة التي لها العلاقة المباشرة بحياة وعبيد الله المهدي وما قام به من أعمال وهو في بدء خلافته ، وكيف تمكن من إرساء قواعد دولته الفاطمية الفتية .

### الديار المصرية محط أنظار الفاطميين

لم تكن دولة المهدي الفاطمية في المغرب ، تظهر على مسرح الدنيا العربية والإسلامية ، أو تعيش طويلاً لولا أن يكون من مبادئها التنظيم والإدارة ، وإقامة العدالة ، وإحلال النظام ، فالفاطميون وهذأ جلي وواضح عندما أرسوا قواعد دولتهم ، وضعوا تُصُبُّ أَعْيِنَهُمْ مُبَدّاً مُنَافِسة العباسيين وسبقهم في مختلف المجالات ، وهكذا بالنسبة للأمويين ، فوضعوا القواعد وأقاموا الأعمدة،وتطلعوا إلى الديار المصرية التي هي مهوى أفثلتهم ، فأرسلوا إليها الدعاة للقيام بالدعاية وكسب الأنصاروالمؤيدين،وكانهذا فيوقتمبكر أيقبلظهور دولتهم، وبعد ظهور الدولة الآنفة الذكر في المغرب ، باشروا بالدعاية ، ولكن بأسلوب جديد ، فبالأمس لم يكن لهم دولة ، أما اليوم فإنهم يتكلمون من منطلق القوة ، وبالفعل تمكنوا من إيجاد قواعد لهم في تلك الديار كانت مهمتها تنبيه الشعب المصري

إلى مساوىء الحكم العباسي ، وإلى ضرورة الانضمام للدولة الفاطمية الجديدة ، واستعمل الفاطميون كافة أسلحة الدعاية من ثقافية وفكرية وأدبية فاستقبلوا العلماء وبعض رجال الدين ، والأدباء ، والشعراء ، ووجهوا اهتمامهم خاصة إلى الأدب والعلوم والمعارف ، وكرسوا أوقاتهم لترسيخ ركائز دولتهم التي أرادوها أن تكون متقدمة في نظمها ، وإدارتها ، ومتطورة في قوانينها وأساليب حكمها ، وهكذا قربوا الأدباء وساعا وا العلماء ، ورفعوا من شأنهم ، وأوجدوا لهم مراكز حساسة في الدولة ، ومنحوهم المسؤوليات والصلاحيات ، معترفين بأن كل دولة لا يكون للعلم وللثقافة فيها نصيب فلا تلبث أن تنهار ، وتذهب طعماً لتيارات الجهل والغباء ، ولا غرابة في ذلك فعبيد الله قائد هذه الدولة عاش في بلدة «سلمية «كما ذكرنا ــ المدينة التي انبثقت من ربوعها جمعية «إخوان الصفاء وخلاّن الوفاء ، أو الأكاديميين العرب الأوائل الذين صنفوا أول دائرة معارف عربية فلسفية اعتبرها الشرق والغرب الأساس لكل الفلسفات التي جاءت بعدها .

ففي هذه البلدة – نال عبيد الله المهدي ثقافته وتعليمه ،
 وعلى أيدي هؤلاء الفلاسفة الكبار تدرب على شؤون الحكم
 والملك وإدارة الشعوب ، ولكن هل كان كل هذا كافياً ؟

في الواقع ، وفي اعتراف خبراء التاريخ إن كل فتح لبلد من البلدان لا بد له من قوى عسكرية تتولّى إسكات المعارضين ، وتأمين التوسع والانتشار ، والدولة الفاطمية في بدء ظهورها كانت تعاني الكثير من الاضطرابات ، والانتفاضات ، بالإضافة إلى فقدان المقومات ، والإمكانيات التي تكفل لها الوقوف بوجه الأمبراطورية العباسية الكبرى ومجابهتها ، ولكن كل هذا لم يقف حائلاً بوجه المهدي عن تخصيص قسم من أوقاته لمشؤون القطر المصري معتقداً بأن احتلاله ، وضمه إليه ضرورة حيوية من جهة ، وضربة قاصمة للعباسيين ، ولأجل هذا يذكر التاريخ أنه تم إرسال ثلاثة حملات عسكرية إلى الديار المصرية في عهد المهدي وهي كماريلي ترسيس من أوقاته التاريخ أنه تم إرسال ثلاثة حملات عسكرية إلى الديار المصرية في عهد المهدي وهي كماريلي ترسيس من المهدي في عهد المهدي وهي كماريلي ترسيس من الهدي وهي كماريلي ترسيس من الهدي وهي كماريلي في عهد المهدي وهي كماريلي في عهد المهدي وهي كماريلية في عهد المهدي وهي كماريلي في عهد المهدي وهي كماريلية في عهد المهدي وهي كماريد وهي كمارية في المهدي وهي كماريلية في المهدي وهي كمارية في المهدي وهي كمارية في عهد المهدي وهي كمارية في المهدي وهي كماريل في المهدي وهي كمارية في المهدي وهي كمارين في المهدي وهي كماريل المهدي وهي كمارين في المهدي وهي كمارية في المهدي وهي كمارين في المهدي و ا

#### أ ــ الحملة الأولى :

في سنة ٣٠١ هـ أعد الحليفة المهدي جيشاً من المغاربة كانت أكثريته من قبيلة اكتامة » وقد عقد قيادته للقائد الكتامي « حباسة ابن يوسف » وكان والياً على برقة من قبل الفاطميين ، فزحف إلى الديار المصرية باتجاه الاسكندرية ، وبفترة قريبة تمكن من احتلالها واحتلال كامل الوجه البحري ، ومن الجدير بالذكر أنه لم يلق مقاومة تذكر ، وعندما علم الحليفة العباسي المقتدر

بذلك هاله هذا الهجوم المباغت ، فأمر باعداد حملة عسكرية يكون قوامها أربعين ألفاً ، وجعل «مؤنس الخادم ۽ عليها، فجاء إلى مصر، واشتبك مع الجيش المغربي بمعارك عديدة، تمكن في نهايتها من الانتصار وإرغام حباسة على التراجع، ولم تنفع الإمدادات التي أرسلها المهدي وعلى رأسها ولي العهد « القائم بأمر الله » ، ومن الجدير بالذكر ان قوى العباسيين كانت أكثر عدداً وتنظيماً من الجيش الفاطمي الذي لم يكن بعد قد وصل إلى المرحلة التي تؤهله لخوض الحروب الكبرى ، مضافاً إلى نقص في العتاد والمواد العذائية ، ووسائل أخرى ، ويذكر التاريخ ان الشعب المصري في تلك الفترة وقف موقفاً عجيباً فقد انقسم إلى فريقين ﴿ قَرَيْقُ مَوْيَكُ لَلْمَغْرَ بِينِ الفاطميين ، وفريق مؤيد للعباسيين وكان من الطبيعي إزاء هذه الأوضاع أن تندلع ثورات أهلية دامية ، ولكن الجيش العباسي تمكن من إخمادها .

#### ب ـ الحملة الثانية:

لم تقف هزيمة الجيش الفاطمي الأولى في مصر ، أمام تطلعات المهدي وآماله فعاد يعيد الكرة سنة ٣٠٧ ه ، وجهتز حملة عسكرية ثانية أكثر عدداً وعدة ، وزودها بالمؤونة وبكافة

المتطلبات والضروريات ، وهذه المرة أرسل معها «الأسطول الفاطمي » وكان قد أصبح حقيقة واقعة ، فحمل هذا الأسطول الذي انطلق من قاعالته في «صقلية » يحمل المزيد من المؤونة والعتاد ، ثم أن المهدي عهد بقيادة هذه الحملة إلى ولي العهد «القائم بأمر الله» فزحف من المغرب عبر طرابلس وبرقة ، وتمكن في فترة قصيرة من الاستيلاء على الاسكندرية ، والجيزة ، والوجه البحري ، ولكن الحليفة العباسي المقتدر علم أيضاً بالأمر ، فجهز حملة ثانية قدر عدد أفرادها بستين ألفاً ، وعهد بقيادتها إلى « مؤنس الحادم » ، فاشتبل عمارك طاحنة مع المغربيين ، وأحيراً تمكن من إلحاق الحرية المثانية بهم ، كما أنه تمكن من إحراق بعض مراكبهم وسقيقهم التي كانت راسية في الاسكندرية إحراق بعض مراكبهم وسقيقهم التي كانت راسية في الاسكندرية وهكذا عاد «القائم بأمر الله» يجر أذيال الفشل والحيبة .

### ج \_ الحملة الثالثة:

وفي سنة ٣٢١ه حتى ٣٣٤ه أعاد المهدي الكرة للمرة الثالثة، فجهز حملة أكثر عدداً وتنظيماً وعهد بقيادتها إلى القائد الكتامي «حبشي بن أحمد » فتمكن بفترة قصيرة من الاستيلاء على أكثر بلدان ومدن القطر المصري ، مما دعا زعماء البلاد والشيوخ إلى المثول بين يديه وإعلان الطاعة والولاء ، وقد اتفقوا معه فيما بعد على توقيع معاهدة صلح اعتبروا فيه أنفسهم من رعايا الدولة الفاطمية ، فعادت أكثر الجيوش الفاطمية إلى المغرب سوى قسم ضئيل للحراسة في المدن ، والمواقع المهمة ، ولكن بعد مدة تجند الاخشيديون وأنصارهم ، وقاموا بثورة داخلية ضد الاحتلال الفاطمي ، وتمكنوا من قتل الجنود المغربيين وإعادة البلاد إلى الحظيرة العباسية ، ولم يستطع أتباع الفاطميين الوقوف طويلاً في وجه الإخشيديين فاستسلموا للأمر الواقع وناموا على مضض ، وهكذا عادت المياه إلى عجراها الطبيعي في مصر وفشلت المحاولات الثلاث التي أثقلت كاهل الدولة الفاطمية بالنققات والأموال الطائلة .

### صقلية قاعدة الفاطميين البحرية

هذه الجزيرة ذات الموقع الحربي العظيم في البحر الأبيض المتوسط، بل هذه القاعدة البحرية التي كانت في غابر العصور وما زالت من أهم المرافىء التجارية والحربية في العالم استأثرت بتفكير واهتمام الفاطميين به واننا لرى القائد الفاطمي الكبير وأبو عبد الله الشيعي المعتذ أن حط رحاله في الأراضي المغربية بشمالي أفريقيا ، أي قبل وصول عبيد الله المهدي وإعلان الدولة الفاطمية ، يبذل الجهود في سبيل الاستيلاء عليها وضمها الدولة الفاطمية ، وفي تاريخ الدولة الفاطمية الصفحات الطوال من الأخبار والوقائع عن هذه الجزيرة الهامة .

أجل . . . لم يكد أبو عبد الله يحرز انتصاراته الحاسمة على الأغالبة ويتسلّم بلدانهم حتى أرسل إلى صقلية موفداً لدءوة أهلها إلى الاستجابة إليه ، والانضواء تحت لواء دولته ، فهب أهالي الجزيرة ولبوا نداءه ثم أنهم هجموا على الوالي المعين من قبل

الأغالبة «الحسن بن رباح » فعزلوه ، وولوا مكانه عليهم «علي بن أبي الفوارس » ولم يكتفوا بذلك بل أرسلوا إلى أبي عبيد الله التماساً يطلبون منه الموافقة على قرارهم ، واعتبار الحزيرة بعد الآن من ممتلكات الدولة الفاطمية .

ولما تسلم عبيد الله المهدي شؤون الدولة الفاطمية ، وضع قانوناً أساسياً للدولة بالاعتماد على الكتاميين، وتوليتهم أرفع مناصب الدولة باعتبارهم من المخلصين الذين بذلوا الدماء في سبيله ، فأرسل من قبض على أبي الفوارس ، وولى مكانه الحسن بن أحمد ، الكتامي ، ولكن حدث بعد هذا أن قامت ثورة كبرى في الجزيرة ضد الكتامي ، وكان الثائرون يعلنون عن رفضهم العيش في ظل حكم البرابرة .

ومما تجدر الإشارة إليه أنه في سنة ٢٩٩ هـ أي قبل وقوع ما أشرنا إليه ، ولتى عبيد الله المهدي على الجزيرة «على بن عمر البلوي » ولكنه لم يلبث أن قتل مثل غيره بالرغم من أنه اشتهر بالتقوى والورع والطيبة والعطف على الشعب دون استثناء ، ويذكر التاريخ أن الذين حركوا تلك الثورة في تلك الفترة وأوقدوا نارها هم أنصار « أبو عبد الله الشبعي » وكل هذا انتقاماً من المهدي ورجاله .

في سنة ٣٠٠ه عاد المهدي وعين على الجزيرة بالاتفاق مع وجوه وزعماء الصقالبة «أحمد بن قرهب » وكان عربياً ، غير أن الكتاميين الذين يشكلون عدداً كبيراً في الجزيرة ثاروا عليه بسبب نزعته العربية الاستقلالية، وأشعلوا نار الثورة في الجزيرة، فهب العرب لنجدته، وكان أن اشتعلت نار حرب أهلية انتصر في نهايتها العرب على الكتاميين ، فأعلنوا الولاء للدولة العباسية ، وخلعوا طاعة الفاطميين، وهذا أثار غضب وحماس العباسية ، وخلعوا طاعة الفاطميين، وهذا أثار غضب وحماس المهدي فأرسل سنة ٣٠٤ هحملة كبرى إلى الجزيرة واحتلها وتمركزت قواته فيها ، كما عين عليها والياً هو القائد «أبو سعيد » المغربي ولكن هذا القائد لم يليت أن قتل .

إن هذه الأحداث المروعة التي لم تكن لتهدأ في هذه القاعدة المهمة مما حدا بالمهدي في نهاية المطاف إلى اتخاذ تدابير جديدة وحاسمة بآن واحد، وبالفعل عين لها حاكماً عسكرياً وزوده بالصلاحيات الواسعة ، كما أطلق يده بشؤون الحزيرة دون الرجوع إليه إلا في الأمور الحطيرة ، ومنذ ذلك الوقت والحزيرة تحكم عسكرياً ، ولعل هذا ساعد جدياً على الاحتفاظ بها ، وإشاعة الأمن والاستقرار في ربوعها ، ومن ثم تحويلها إلى قاعدة بحرية كان لها أكبر أثر في حياة الدولة الفاطمية .

## الغزو الفاطمي لبلاد الروم

من الرجوع إلى تاريخ المهدي ، وسيرته وأعماله وهو على رأس الدولة الفاطمية ﴿يَظِهِرَ لَنَا وَاضْحَاَّ إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا ۖ أشد الحرص على الاحتفاظ بجزيرة صقلية كقاعدة بحرية فاطمية مهما كلفه ذلك من تصحيات ونفقات ، وذلك لأسباب سياسية وعسكرية واقتصاديه العخطة المهدي كانت ترمي كما ذكرنا إلى إقامة أمبراطورية فاطمية تكون لها عاصمة بحرية ، أو قاعدة لأسطولها الذي بناه وأعدُّه وجهزه وسط الأحداث الداخلية ، والإعصار ، والفين والثورت ، والغزوات. فلقد كان ينظر إلى غارات الروم المستمرة على بلاده ، فهذه الغارات يجب أن تتوقف مهما كلف الأمر بل يجب أن يكون هو المبادر إليها . . . وهناك النفاذ إلى أماكن أخرى على شواطيء البحر الأبيض المتوسط ، وهي ضرورية لبلاده ، ويدخل في نطاق كل هذا تحقيق أماله التوسعية في مصر وبلاد العرب ،

بحيث تصبح رقعة بلاده في المستقبل تمتد من شواطيء المحيط الأطلسي حتى حدود العراق مروراً بمصر والحيجاز ، مضافأً إلى كل ذلك فإن جزيرة صقلية جيدة المناخ ، كثيرة الفواكه والأثمار ، وفيها الأماكن الصالحة للراحة والاستجمام والاصطياف ناهيك عن كونها تصلحلان تكون قاعدة تجارية عالمية تمول حركة التصدير والاستيراد للدولة الحديثة التي هي بأمس ّ الحاجة إلى مرفأ للتجارة.ويضاف إلى كل هذا وجود المعادن فيها كالفضة ، والنِحاس . والرصاص . والزئبق . من هنا جاء تطلع المهدي إليها ، وترشيحها لأن تكون القاعدة الحربية المهمة ، والمنطلق ليسط أنفوذ الدولة في البحر الأبيض المتوسط ، وبالفعل فكر المهدي بكل هذا قبل أن يقيم قاعدته البحرية الثانية على شاطيء البحر الأبيض المتوسط ، والمعروفة بالمهدية .

أجل . . . لم تشغل الحروب والانتفاضات الداخلية المهدي عن النظر ناحية الروم، واعتبارهم أعداء بلاده ، بل أصحاب الأطماع فيها ، أو بلغة أصح القراصنة المستعمرون الذين لا يهدأون ، ولا يتورعون عن إلحاق الأذى بالعرب ، ولهذا يجب التصدي لمحاولتهم ، بل يجب القضاء على أحلامهم ، وجعلهم في النهاية يرزحون تحت حكم العرب ، وهكذا كان ،

فإن المهدي سير أسطوله الكبير سنة ٣١٣ه من صقلية وأمره بغارته الأولى على سواحل بلاد الروم ، رغم المعاهدة الموقعة بينهم وبينه سنة ٣٠٥ه، والتي تقضي بأن يدفع الروم للدولة الفاطمية جزية مقدارها ٢٢ ألف قطعة من الذهب في العام ، وتلك المعاهدة لم يلتزم بها الروم كما ذكر .

ففي سنة ٣٠٦ ه وسنة ٣١٠ ه وسنة ٣١٢ هـ، وعلى فترات متتابعة ، جهـّز المهدي حملات أخرى بعد أن كان قد أتمّ بناء سفن الأسطول ، فعهد إلى أمير البحر «جعفر بن عبيد » بغزو جميع البلدان الرومية الواقعة على ساحل المتوسط ، فأقلع الأسطول إلى بلاد انكهدره \_ لومبارديا .. بادىء ذي بدء ، وتمكن من الاستيلاء على بعض المواقع المهمة بعد أن غنم الغنائم الكثيرة ، وفي المرة الثانية استولى على مدينتي أوره وداري ويذكر التاريخ أنه قتل في حصارهما ما يقارب الستة آلاف من المقاتلين البيزنطيين ، وفي الثالثة أسر الأمير جعفر عشرة آلاف رجل من الروم ، كما أنه في إحدى الحملات تمكن من الاستيلاء على مدينتي تارنت ثم أورنت ، ولولا تفشي الأوبئة في قوات الأسطول الفاطمي لكانت وقعت أكثر بلدان الروم بأيدي الفاطميين .

مما يجب أن نذكره أن هذه الغارات درّت على خزينة

الدولة الفاطمية الأموال الطائلة ، وجعلتها في حالة الازدهار الاقتصادي ، بسبب الغنائم والمعدات والأموال التي كانت تدفع مقابل فك الأسرى .

وفي سنة ٣١٥ه أرسل المهدي أمير البحر «صاين الفتى » على رأس حملة بحرية فاستولى على ناحية «الريران والحسب» ونهب كل ما فيهما، ثم قصد مدينة «سلبر»، ولم يسلم أهلها من الموت إلا بعد أن قدموا الكثير من التحف والعتاد والأموال. كما أن هذه القوات البحرية سارت إلى نابلي « Neapolis » فدفع أهلها الجزية ، ولم يتوقف المهدي عند هذا الحد بل أعاد أمير البحر صاين على رأس حملة كبيرة أخرى فأغارت على أمير البحر صاين على رأس حملة كبيرة أخرى فأغارت على أمير البحر الستولية عليها وعنها قصدت إلى «سردينيا » واستولية عليها وعنها قصدت إلى «سردينيا » فخربتها ، وأعملت فيها الدمار .

إننا ونحن نقترب من نهاية تاريخ الحليفة عبيد الله المهدي لا بد لنا أن نشير إلى أهمية هذا التاريخ الذي قدمنا بشكل موجز ومفيد بحيث لم نترك شاردة أو واردة إلا وألمحنا إليها ، وكم يلزمنا الواجب أن ننحني باحترام أمام هذه الدولة العربية الني رفعت راياتها فوق سواحل أوروبا وإيطاليا حتى حدود بحر الأدرياتيك . فأين نحن الآن ؟ وهل من حقنا أن نفتخر ، أو نسبى تاريخنا وتراثنا ؟

## المهدي امام معركة البناء والعمران

لم تشغل المهدي الحروب المتواصلة،وفتوحات البلدان التي منها تتشكل دولته ، كما لم تقف يوجهه الانتفاضات والمؤامرات والثورات الداخلية عن النظر بأمور الدولة الجديدة ، ومما تتطلبه في مجال البناء ، والعمران ، والاقتصاد . . . لقد كان على ثقة بأن البلدان والفرى والصحارى التي يرفرف عليها علم دولته الفاطمية يجب أن ينالها الإصلاح والعمران والازدهار ، ويتفرع من كل هذا إحداث الطرق وتعبيدها بين المدن الرئيسية ، وهذا مما يعزز الحركة التجارية ، ويسهل مرور القوافل ، ويجعل الاتصال بين البلدان سهلاً ، وعلى العموم فإن هذا هو شريان الدولة النابض الذي يتدفق منه معين التجارة والازدهار ، لهذا وجه عناية فائقة إلى هذه الناحية ، وفي مدة قصيرة أوجد شبكة من الطرق المعبدة ، فنشطت التجارة وعم ّ الرخاء وأخذت موارد الدولة بالازدهار ، ناهيك عما في ذلك من تسهيلات للجيوش الذاهبة إلى فتح الأمصار ، وتلفّت إلى ناحية الصحراء التي كانت تسلكها القوافل التجارية القادمة من الديار المصرية ، فكثيراً ما مُفقدً بعض هذه القوافل،ومات أفرادها عطشاً أو جوعاً أو هلاكاً فأمن لها محطات ، وزودها بكل ما تحتاج إليه من الضروريات التي تكفل لها تزويد القوافل بالماء والغذاء والمعلومات والمخططات والأدلة للطرق والمعابر الواجب سلوكها ، ولم يقف عند هذا الحد ، فإن تاريخ الدولة الفاطمية يذكر بأن المهدي نظم أيضاً شؤون البريد بين المدن البعيدة والقريبة على السواء ، وجعل لها موظفين يتناوبون على الخدمة وتأمين الرسائل والأمانات ، كما جهـز لنقل البريد البري أسرع الأفراس كوبعض السقن بالنسبة للبلدان والثغور الواقعة على سواحل البحار ، وكل هذا سهل الاتصال بين البلدان ، وأوجد حركة تجارية عامة مزدهرة وسريعة .

أما بالنسبة لعمران المدن وتنظيمها ، فالمعلومات التاريخية أيضاً تفيد بأن مدينة « القيروان » ظلت عاصمة للدولة الفاطمية حتى سنة ٣٠٣ هـ ، وهذه المدينة أسسها وبناها ، عقبة بن نافع » ولكن تطلعات المهدي إلى بناء مدينة أخرى تسميّى باسمه وتكون عاصمة لدولته ، جعلته يخرج بنفسه في أحد الآيام ليفتش في أرجاء البلاد عن أرض مناسبة يقيم عليها المدينة ليفتش في أرجاء البلاد عن أرض مناسبة يقيم عليها المدينة

المقررة ، فعثر على موقع يتصل بالبحر الأبيض المتوسط على بعد ستين ميلاً عن القيروان إلى جهة الجنوب الشرقي ، وكان يحيط به البحر من جهاته الثلاث ، فقرر أن يقيم مدينته على هذه الأرض الجميلة، ومنذ ذلك التاريخ سمّاها «المهدية ». ويروي التاريخ أن البناء بدأ فيها سنة ٢٩٧ه و دام ستة أعوام، وفي نهايتهم انتقل المهدي مع عائلته إليها وقال كلمته المشهورة : «الآن أمنت على أبناء فاطمة ».

ويذكر التاريخ أنه بني على مقربة منها مدينة ثانية سماها « زويلة » وهو اسم إحدى قبائل البربر ، ومما تجدر الإشارة إليه أنه عمر فيها الأسواق والساحات ، والحدائق ، والشوارع ، والحمامات ، والمساجد ، وقسمها إلى مناطق بحيث جعل لكل طبقة من التجار سوقاً خاصة به ، وهكذا بالنسبة للصناع كما أنه رتب أصحاب المهن ترتيباً دقيقاً سبق فيه عصره ، ومن المفيد أن نذكر أنه جعل لها أرباضاً كثيرة آهلة وعامرة ، كما جعل لها خمسة أبواب ، وسور منيع يحتاط بها ، وفي هذه المدينة ازدهرت الصناعة ، وقامت الأسواق التجارية على أسس من التنظيم الحديث .

كل هذا،ويجب أن لا يسهى عن بالنا بأن التاريخ جاء

طافحاً بالأحاديث عن المهدي وعنايته بشؤون التربية والتعليم وإنشاء المدارس ، فقد أقام وشجع التعليم للكبار والصغار ، وبني المدارس الكبرى والصغرى في المدن وفي بعض القرى بالإضافة إلى الاستراحات ، والحانات ، والمساجد ، والمـآذن التي أولاها عناية خاصة ، وكان يولي هندستها وزخرفتها أهمية لأنها في تلك الأيام كانت تعطي صورة للدولة وللشعب عن الحكام وميولهم الدينية . أما الأسطول فكان شغله الشاغل، لأنه بعد أن أتم بناء المهدية وقور أن يجعلها المدينة البحرية الثانية بعد صقلية ، أو قل المرفأ التجاري الأول ولهذا عمد إلى استقدام الأخصائيين والنجارين من البلدان البعيدة ، ويضع تحت تصرفهم الإوكاتيات اللاومة لبناء الأسطول الفاطمي البحري الذي رغب أن يجعله رمزاً لقوة الدولة ومظهراً لهيبتها ، فالمغرب بلاد واسعة تتصل بجميع بلدان العالم وفي أطرافها خطوط متعددة أهمها الخط الأوروبي ، وهذا الخط يبدأ من بلاد الأندلس مجتازأ المغرب الأقصى والأوسط والأدنى حتى يصل إلى مصر ، ومن جهة ثانية كانت بين مصر وصقلية علاقات تجارية على مستوى مهم جداً وذلك بالنسبة لموقع صقلية الذي يأتي وسطأ بين الشرق والغرب ، وهذا يجعل أكثر السفن الذاهبة من مصر إلى إيطاليا ، وجنوبي فرنسا مضطرة إلى المرور عبر صقلية ، مع لزوم التوقف فيها لشراء ما تحتاجه من موارد المغرب ، أو بيع ما معها من الأصناف التي لم تكن موجودة في الجزيرة ، وكل هذا تمكن المهدي من تحقيقه .

ومهما يكن من أمر ، فإن إنشاء الأسطول البحري الكبير الذي تم إنشاؤه بفترة قصيرة يعود الفضل فيه إلى المهدي الذي ما ادخر وقتاً في سبيل استقدام الحبراء والنجارين والعمال ، ووضع الإمكانيات اللازمة نحت تصرفهم حتى جاء أسطوله من أحدث الأساطيل المقاتلة المزودة بالات التدمير التي عرفت في تلك الأيام .

# أفكار سبقت عصرها

حمل عبيد الله المهدي الأمانة بنفسه ، ولم يترك لأحد سبيلاً لمشاركته حملها ، والأمانة لم يكن حملها والتصدي إليها عملية سهلة في بلاد حديثة وغريبة وبعيدة ، فعلى المتصدي لحملها أن يتعرض لنقمة الناس وسخطهم وحسدهم ، كما عليه أن يتحلني بالصبر ويكون جزيئاً مقلاها لا يعرف التردد ، وأن يكون قد تعلم من مدرسة الزمن ، ومن تجاريب الحياة ، وأن يكون قد تعلم من مدرسة الناس – كل الناس ليس بالأمر الهين في عصر من العصور .

أجل . . . لقد كان على المهدي ، وهو على رأس دولته الفتية أن يصون مصالح الناس الذين انصاعوا إليه ، وأن يحفظ كرامتهم ، ويؤمن حقوقهم ، وحياتهم في العيش الرغيد ، والحياة الأفضل ، كيف لا وهو المسؤول الأول ، والمرجع الأعلى الذي يلجأ إليه الفقير والغني ، العامل والتاجر — الفلا ح

والمثقف ، وعلى الأخص المظلومين الذين هضمت حقوقهم ، وأسيئت معاملتهم ، وكل هذا يحتاج إلى حرية ومساواة وعدالة ومحافظة على هيبة الدولة ، وعدم التهاون مع المتآمرين والمستغلين في مجتمع عاش ردحاً من الزمن في ظل الزعامات التقليدية المستبدة التي تحكمت في النفوس وجردت الفرد من حقوقه وحريته ، وأشاعت الاستغلال ـ والاستثمار ، والظلم ، والتعسف .

أجل . . . علم عبيد الله المهادي بثاقب نظره وحكمته ، بأن لا حياة للدولة ــ أيَّه دولة ــ إلاًّا بإحياء الحياة الاقتصادية، وتوفير الأمن والاستقرار كالعير تأمين العيش الرغيد للمواطنين على اختلاف ميولهم ، ويدخل في هذا النطاق إحياء الصناعة والتجارة ، وإقامة صرح الزراعة ، فالدولة الفقيرة ذات الموارد الضنيلة لا يمكن لها أن تعيش ، أو تستمر بالحياة ، أو تتبوأ مكانتها في عداد الدول ، فهي على الغالب تبقى عرضة للثورات والانتفاضات ، لأن الشعب لا يضايقه من الحكام إلا حينما يتجاهلون ما يحل به من المصائب ، أو بلغة أصح حينما تقل الموارد ، ويجوع ، ويحرم من المواد الضرورية والغذاء ، بينما تكون طبقة خاصة عائشة في بحبوحة من العيش منعمة في قصورها ، لهذا فإن تاريخ المهدي الحافل بالإصلاحات والإنجازات يعتبر سجلاً فيه الفصول الرائعة التي تصح أن تصبح قدوة للحكام .

أجل . . . وشجع الزراعة ، وأمر بفلاحة الأراضي المعطلة ، وجلب لها مياه الأنهر ، واستقدم بذور النباتات ، والأغراس المثمرة حتى يعزى إليه تشجيع زراعة الزيتون ، وأشجار الحمضيات في بلاد تونس ، وشجع الصناعات ، وخفف من الضرائب المفروضة عليها ، وعلى تصديرها ، وجعل لها سفن تجارية تجوب البحار في الشرق والغرب لنقل الصادرات ، وجلب الواردات ، وكان لهذه السفن أسواق في كل مكان ، وهذا كله لم يسبق للشعب المغربي أن رأى مثله ، وعندما نرى أن المهادي يتطلع إلى مصر ، فلأنه كان يطمح أن يجد من ثروتها ما يساعده على تعزيز قواعد دولته . ومد رواق سلطانها إلى بلدان أخرى ، لأن الدولة الفاطمية التي بناها أصبحت بحاجة إلى موارد تسد حاجات الجيش والأسطول ورجال الإدارة وعمال الدولة .

وأوجد المهدي نظاماً عادلاً للضرائب ، والرسوم المفروضة على التجارة والصناعة وكافة السلع سواء أكانت زراعية ، أم منتجات صناعية كما وضع الضرائب على البائعين الذين يستخدمون الأماكن العامة لعرض تجارتهم ، وهكذا بالنسبة لأصحاب الحمامات والحانات ، وأصحاب السفن الحاصة ، والمصانع ، والمسالخ ، والملابح ، وأصحاب الموازين والمكاييل، وكل هذا در على خزينة الدولة الأموال ، وجعلها قادرة على الوقوف ، والتطلع إلى الأماكن البعيدة ، وإلى إجراء الإصلاحات العامة كإشادة المدارس ، ونشر العلم ، وإقامة المستشفيات ، ودور الحكومة ، وإقامة الجسور، ودور الكتب ، والمكتبات ، ودور الحكومة ، وإقامة الجسور، والمعابر ، والمحطات وشق الشواع ، وإقامة الحدائق العامة ، والساحات ، وتشجيرها بالأغراس .

مرز تحية ترضي سدى

# اختيار الولاة والعمال

الولاة ، والعمال ، ورؤساء الدواوين ، الذين يقومون بالخدمات العامة هم روح الدولة ، ورمزها ، ودعامتها ، ومصدر قوتها ، لأنهم في كافة الإسوال يكونوا على اتصال مباشر بأفراد الشعب ، ويطهم الإساءة والإحسان ، كما وضعفها ، لهذا فعندما اتسعت رقعة الدولة الفاطمية كان لا بد للمهدي من النظر في أمر اختيار الولاة والعمال الصالحين للإدارة وللتمثيل ، فهؤلاء من المفروض فيهم أن يكونوا على مستوى رفيع من التربية والأخلاق والأمانة والسمعة الطيبة ، يومنون على مصالح الدولة والشعب بآن واحد ، يؤمنون النفقات ، والضرائب ، والمصروفات ، وجباية الأموال ، ويعاملون الناس برفق ، ولطف ، وإحسان .

كيف لا ؟ والعمال والموظفين هم عصب الدولة ،

والشريان الذي يفيض على جسمها بالحياة ، ولا شك أن البطانة هي مظهر كل حاكم أو أمير أو ملك فبقدر ما تكون هذه البطانة نزيهة وصالحة بقدر ما يكون الحاكم كبيراً وجليلاً بنظر الشعب والعكس بالعكس، والبطانة الحبيثة من شأنها أن تخلق المصاعب والمتاعب، وتؤلب الناس على الحكام، وأنه لمن المستحيل على أي حاكم أن يصل إلى هدفه وأمنياته ، أو أن يستقر في حكمه ، إذا لم يستند إلى بطانة وأعوان لهم من جدارتهم وضميرهم ووجدانهم خير ضمانة لإعادة الأمن والاستقرار ، وإيجاد الحرية والمساواة ، وإقامة صرح العدالة ، وعدم التمييز بين الطبقات والمذاهب ، واتباع السبل التي تلزم وعدم أهداب المثل العليا والأماني السامية .

من هنا نستطيع أن نؤكد بأن المهدي كان موفقاً إلى حد بعيد باختيار الولاة – والحكام – ورؤساء الإدارات ، وكل هذا ساعد على قيام دولته وإرساء قواعدها ، وأهم ما كان عليه من واجب هو إقامة ديوان الحراج وهو المولج بالنظر بشؤون الضرائب ، وفرضها ، وجبايتها ، وتأمين الأموال لصندوق الدولة وسد حاجات الجيش ، ونفقات الحملات العسكرية التي كانت تتوجه للفتح ، وإقرار السلام ، وإعادة الأمن والاستقرار .

## الجيش

الجيش ما زال في كل دولة الدعامة الأولى ، أو قل العرق النابض ، أو العمود الفقري الذي يقام عليه جسم الدولة ، والحقيقة فإنه لمن المستحيل أن يستقيم الأمر لأية دولة من الدول مهما كانت إذا كان حيشها ضعيفاً ، وغير مرتاح من الناحية الحياتية ، سيما إذا كانت الدولة في طور التأسيس .

والفاطميون ، أو بلغة أصح عبيد الله المهدي أدرك منذ أن تسلم شؤون الدولة الفاطمية ، ان أهم ما يجب الاعتماد عليه لتثبيت دعائم دولته ، وتوسيع رقعتها هو إقرار الأمن والاستقرار والقضاء على الفتن ، والثورات ، ومؤامرات الأعداء المتربصين وكل هذا لا يقوم به إلا الجيش المخلص القوي ، والوفي لقائده وبلاده ، وكان أن عمل المهدي منذ الساعات الأولى على تنظيم الجيش الذي كان يعيش في فوضى ، وحياة عشائرية ، على تنظيم الجيش الذي كان يعيش في فوضى ، وحياة عشائرية ، وإقليمية معدومة النظام ، فاقدة الانسجام ، وبفترة قصيرة

كما نرى جعله قادراً على خوض الحروب ، وفتح الأمصار ، وتأديب العصاة ، والقضاء على الثورات. ويحدثنا التاريخ بأن المهدي كان يملك فراسة ، وشعوراً ، وعلماً قلما يخطىء باختيار الأعوان ، والقواد ، والتأكد من أمانتهم ، وإخلاصهم وعندما كان يحظى بأمنيته ، فإنه لا يتوانى عن إغداق الرتب ، والأموال ، والهبات عليهم مما يهيء لهم الحياة الكريمة ، وعندئذ كانوا من جهتهم لا يتقاعسون عن حمل سيوفهم وبذل أرواحهم بالدفاع عن الدولة ، وعن الحليفة الذي محضهم وبذل أرواحهم بالدفاع عن الدولة ، وعن الحليفة الذي محضهم وبذل أرواحهم بالدفاع عن الدولة ، وعن الحليفة الذي محضهم

هذا . . . ومن الجدير بالذكر أن ذلك الجيش كان مقيداً وملزماً ، بإطاعة أوامر القيادة العليا المسؤولة ، والتقيد بإطاعة الأوامر الصادرة إليه من رؤسائه مباشرة أيضاً ، وعدم الحروج على إرادة الكتيبة التي ينتمي إليها ، ويدخل في هذا النطاق مدارس التدريب التي أقيمت وفيها تعليم فنون القتال ، واستعمال الأسلحة ، والتقيد بالانضباط . . . وهكذا بالنسبة للقوات البحرية فقد أحدث لها قيادة مستقلة تحت أمرة ، لأمير البحر ، الذي كان مسؤولاً أمامه ، وهكذا تمكن بفترة قصيرة من جعل الجيش قوة عظيمة نظامية لا أثر فيها

للمظاهر العشائرية أو الطائفية، أو الإقليمية بل شعارها الحدمة والإخلاص للدولة .

ويجب أن لا يسهى عن بالنا بأن المهدي ، أحب قبيلة «كتامة » ومحضها ثقته ورعايته ، لأن على سواعد أبنائها قامت الدولة الفاطمية ، ولهذا نراه يختار أكثر القواد من هذه القبيلة بل وأكثر الولاة ، فيزودهم بالصلاحيات التامة ، وبالإمكانيات السخية ، وكل هذا أكدته المصادر التاريخية مشيرة إلى أثره البارز في حياة الدولة الفاطمية واستمرارها في البقاء في المغرب تلك المدة رغم العواصف والأنواء .

والحقيقة فإن الدولة الفاطنية مائينة بوجودها للكتاميين أو بلغة أصح للقائد المحناك أبو عبد الله الشيعي الذي يعود الفضل إليه في استقطاب هذه القبيلة الكبيرة المحاربة ذات النفوذ ، يوم نزل بضيافتها ، وتصدر مجالسها وجعلها تنضوي تحت علم الدولة الفاطمية تلك المدة الطويلة ، دون أن يبدر منها أية بادرة تنم عن تمرد ، أو عصيان ، أو تطلع غير سليم .

## الثقافة والادب

التاريخ لم يغفل الدور الذي لعبه الفاطميون سواء في المشرق أو المغرب في مجال الثقافة والأدب ، فذكر أنهم كانوا ميالون بطبيعتهم للأدب ، محبون للعلم ، وللفلسفة وللشعر ، وللتأليف ، فبيوتهم كما ذكر كانت زاخرة بالكتب ، والمؤلفات القيمة النادرة ، وعندما تعلم أن أكثرهم كان من طبقة العلماء والمؤلفين هان علينا ذلك .

أجل . . . لقد كانوا بطبيعتهم ميالون إلى جيد القول ، وصدق الكلام ، يقدرونه ، ويحلونه في نفوسهم ، وبالإضافة إلى ذلك يبذلون كل شيء في سبيل تشجيعه ، وإعلاء شأنه ، وكان أن قربوا العلماء ، وخلعوا على الأدباء ، وأجازوا الشعراء ، وهكذا أوجدوا في رحابهم مجموعة من الناس كانت موضع فخرهم ، واعتزازهم ، يوجهونها في الملمات كسلاح بوجه الخصوم ، والأعداء .

وعرفوا أيضاً قدر الدعاية . فاهتموا بها أي اهتمام ، واصطفوا كل عبقري وعالم أينما وجد ، فجاءوا به ، وفرشوا أمامه المغريات ، ووجهوه بعد ذلك إلى الأقاليم يدعو لهم ، بأطيب عبارات الثناء .

ونحن عندما نضع أمام أنظارنا الدور الذي لعبوه في السلمية » والحركات التي أشعلوا نارها في الأفكار ، وفي الأقطار ، والدعاية المنظمة التي بعثوها في كل مكان ندرك براعتهم ، وتفوقهم ، وأنه لمن دواعي الإعجاب أن ينطلق كل هذا من بلدة صغيرة واقعة في الصحراء ، ومن منزل سري أقاموا فيه بأسماء مستعارة ، هذا الفيض من الدعاية والتعاليم التي وصل بريقها إلى قلب اليمن والمغرب ومصر والخليج العربي وفارس ، وإلى كل مكان في هذا العالم العربي والإسلامي . . أجل لقد كان ذلك حدثاً بارزاً أفاق عليه ذات يوم العالم الإسلامي ، وهو يدرك بأن للعقلية العربية مدارك وتطلعات سبقت عصرها ، ووجودها وقد أخذت عنها الأمم كل ما ساعد على حياتها ، ووجودها ومهما يكن من أمر ونحن أمام تلك اللمحات نقف ونتساءل :

هل نجح الفاطميون في المغرب في مجال الدعاية الفكرية كما نجحوا في المشرق ؟ وهل تمكنوا من نشر مبادىء مذهبهم

الشيعي ، وإدخاله إلى العقول كما نشروه في عقول المشرقيين ؟ إن الجواب على هذا السؤال لا بد له من المرور عبر الحقيقة بحيث يعطى البيانات الواضحة المجردة من كل عاطفة وغلو ، فالمغرب العربي أو المغرب الإسلامي لم يستطع هضم التعاليم الشيعية ، أو تقبلها ، أو إحلالها محل التعاليم السنيّة التي رضع لبانها ، أما الأسباب فعديدة ، وقد يطول الحديث إذا ما أردنا التعرض إليها ، وإيراد تفاصيلها ، فنحن نرى ان الفرد في المغرب كان يهرع إلى الإعلان عن قبوله بهذا المبدأ مسايرة للحكام ، أو تمشيأ مع حقيقة وواقع الخليفة ، ولكنه لا يلبت أن يعود عَمُلِمُعَا تَزُولِي الْأَسْبَابِينِ، وعندما نقول ذلك نذكر بأن الفاطميين بعد أن تم لهم نقل عاصمة ملكهم إلى الديار المصرية فتحوا أعينهم فلم يجدوا في ديار المغرب التي تركوها فردأ واحداً يدين بمذهبهم ، أو يعتنق عقيدتهم ، ولم تنفع الكتب الفلسفية ، والعلماء في المساجد الذين كانوا يدأبون على إلقاء الدروس .

#### خاتمة المطاف

يذكر التاريخ أن عبيد الله المهدي ، عاش ثلاثة وستون عاماً قضى منها خمسة وعشرون عاماً على سدة الحلافة في ديار المغرب ، وبعد وفاته تسلّمها ﴿ الفَانِمِ بأمر الله ﴾ .

والحقيقة فتاريخ عبيد الله قد لا تفي به هذه الصفحات ، وأنتى لها وهو مؤسس دولة كبرى عاشت وازدهرت ، ولعبت دوراً على مسرح العالم في المشرق والمغرب . . . أجل في تاريخ المهدي قضايا كثيرة مبهمة وغامضة ومعقدة ، وبحاجة إلى توضيح ، ولكن التاريخ وقف منها موقف عدم المبالاة مما يجعل الخوض في مجالها ضرب من المستحيل ، فالتاريخ يجب أن يستند إلى مصادر ، وكل تاريخ غير مسند إلى مصادر لا يقره الفكر ، ولا يصدقه العقل .

## تعليقات

الله الحليفة الثاني المطهد أبناء المهدي بعد وفاته ، وعاملهم الله الحليفة الثاني اضطهد أبناء المهدي بعد وفاته ، وعاملهم معاملة سيئة ، حتى أن أكثرهم اضطر إلى مغادرة المغرب ، والإقامة في مصر . إن هذا المؤرخ لم يذكر لنا المصادر التي استقى منها هذه المزاعم ، ولهذا بإمكاننا رفضها ، وعدم الأخذ بها .

٢ - أورد «جعفر الحاجب» بسيرته ... وجعفر الحاجب هذا خادم عبيد الله المهدي ورفيقه في رحلته من «سلمية» إلى المغرب ... أجل أورد بسيرته القصيرة التي طبعها أحد المستشرقين قصصاً لعب فيها الخيال دوره ، ونحن نشك بصحة هذه السيرة الركيكة البدائية ونعتقد أن مصنفها انتحلها انتحالاً.

٣ - ذكر التاريخ بأن المهدي كان يملك ثروة طائلة ،
 وعندما خرج من منزله في «سلمية » دفنها في صحن ساحة

القصر ... وعاد التاريخ فذكر بأن المهدي بعد أن استقام له الأمر في المغرب أرسل جعفر الحاجب وزوده بالمعلومات التي ترشده إلى مكان الثروة المدفونة، فوصل سراً إلى «سلمية «وعاد بها – أي بالأموال – قد يكون في هذا القول بعض الحقائق ، ولكن كان على المؤرخ أن يذكر بأن جعفر الحاجب لم يكن وحده في هذه السفرة ، وإنما كان معه رفقاء ثلاثة من أعوان المهدي .

خاصة المعلى المعادر بأن سبب انتفاضة أبو عبد الله الشيعي على المهدي تعود للمعلومات التي تحقق بأن المهدي ليس هو الإمام الأصيل وأن الإمام الفعلي هو القائم بأمر الله ، فرغب أن يعلن ذلك على الملأ ، ولكن المهدي عارض ذلك واعتبر ذلك تدخلاً في شؤون الأسرة الفاطمية ، ومحاولة لبذر بذور الشقاق بين المهدي والقائم مما يمهد له السبيل للتخلص من الاثنين في النهاية . إن هذه المزاعم أيضاً لا تستند إلى مصادر ، وبعيدة عن الواقع .



# المصادر التاريخية الاساسية للموسوعة

تاريخ الدولة الفاطمية : حسن إبراهيم حسن ١٩٥٨ . الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية : حسن ابراهيم حسن ١٩٣٢.

تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي : حسن إبراهيم حسن ١٩٤٦ .

النظم السياسية : بالأشراك مع على إبراهيم حسن : ١٩٣٩. عبيد الله المهدي: بالاشتراك مع طه أحمد شرف ١٩٤٥. المعز لدين الله: بالاشتراك مع طه أحمد شرف ١٩٤٧. كنوز الفاطميين : زكي محمد ١٩٣٧.

تاريخ جوهر الصقلي : علي إبراهيم حسن ١٩٣٣ في أدب مصر الفاطمية : محمد كامل حسين ١٩٥٠ . النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق : محمد جمال سرور ١٩٥٧ . مصر في عهد الدولة الفاطمية : محمد جمال سرور ١٩٥٧ . مجموعة الوثائق الفاطمية : جمال الدين الشيّال ١٩٥٨ . الحاكم بأمر الله وأسرار الدعوة الفاطمية : محمد عبد الله عنان ١٩٣٧ .

نظم الفاطميين ورسولهم في مصر : عبد المنعم ماجد ١٩٣٧ . السجلات المستنصرية : عبد المنعم ماجد ١٩٥٤ . الإمام المستنصر بالله الفاطمي : عبد المنعم ماجد ١٩٦١ . الحاكم بأمر الله الحليفة المفترى عليه : عبد المنعم ماجد

نظم الحكم في مصر الفاطمية المصطفى عطية مشرفه ١٩٤٨ . مرزمت كوتراض سيرى

سيرة جعفر الحاجب: و. إيفانوف ١٩٣٠. صلة تاريخ الطبري: غريب بن سعد كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة: الباقلاني ١٩٣٩. رسائل الحاكم بأمر الله كتب سنة ٤٠٨ه: مخطوط بدار الكتب المصرية.

عبقرية الفاطميين : محمد حسن الأعظمي ١٩٦٠ . الصليحيون : حسين همذاني ١٩٥٥ . افتتاح الدعوة : النعمان بن حيّون المجالس والمسايرات : النعمان بن حيّون الهمة في آداب أتباع الأئمة : محمد كامل حسين .

عيون الأخبار : إدريس عماد الدين .

فرق الشيعة : النوبخيي .

اتعاظ الحنفا بأخبار الأئمة الفاطميين الحلفا : المقريزي .

نظام الوزارة في العصر الفاطمي : مقالة في مجلة الثقافة ـــ جمال الدين الشيال ١٩٥١ .

أصل الذمة في العصر الفاطمي : مقالة في مجلة المقتطف— جمال الدين الشيال ١٩٥٤ .

البيان المغرب في أخبار المغرب : ابن عذارى .

سيرة الأستاذ جوذر الكاتب : محمد كامل حسين ومحمد عبد الهادي شعيره .

أخبار ملوك بنو عبيد وسيرتهم : فوندر ـــ ليدن ١٩٢٧ . معجم البلدان : ياقوت الحموي .

كتاب البلدان : اليعقو بي .

تاريخ الرسل والملوك : الطبري .

تقويم البلدان : أبو الفداء .



## المصادر الأجنبية

The Alleged - Founder of Ismailism - Bombay - W Ivanow - 1946.

The Origins of Ismailism: B. Luis.

The Quaddahid Legend: Abbas Hamadani.

Mémoires sur les Quarmates de Bahrein et les Fatimits - Leyden - 1886 - De Goeje - M.C.

Polemics on the origin of the Fatimis - Caliphs -Prince - Mamour - London 1934.

Fatimid - Decrees - Stern - S.M. London .

Quelques Chroniques Anciennes aux derniers Fatimites 1937.

L'impérialisme des Fatimides et leur propagande

Essaie sur l'histoire des Ismailiens de la Perse: Defremery, M.C.

Fragments relatif à la Doctrine des Ismaïlis - Hamadani, Paris, 1874.

Studies in the early Persian Ismailism - Leiden -

The rise of Fatimids - Calcuta, 1942.

A Guide to Ismaïli Literature: W. Ivanow, 1933.

A Short History of the Fatimid - Khalifate, 1923.

Description du Maghreb - Leiden, 1860.

The Letters of Al Mustansir - School of oriental -London 1934.

En Quête au pays du Levant. (M. Barrès) 1924.



# فهرست المواضيع

| صفحا       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥          | هذه الموسوعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧          | اسماء الخلفاء الفاطميين المشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1          | عبيد الله المهدي . و مراضو مرا |
| 1.7.       | امام الحقيقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 10         | شجرة النسب الفاطمية المستعلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 17         | شجرة النسب الفاطمية النزارية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٧         | توضيح وتفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲.         | مدخل الى الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44         | الفاطميون اصل التسمية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 37.        | عبيد الله المهدي والقرامطة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 47         | الدولة العباسية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 13         | عبيد الله المهدي نشأته ثقافته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>{ {</b> | ابو عبد الله الشيعي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٥         | رحلة المهدي العجيبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۸,         | عبيد الله المهدي امير المؤمنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| 90   | الديار المصرية محط انظار الفاطميين |
|------|------------------------------------|
| 1.1  | صقلية قاعدة الفاطميين البحرية      |
| 1.8  | الغزو الفاطمي لبلاد الروم          |
| 1.8  | المهدي امام معركة للبناء والعمران  |
| 111  | افكار سبغت عصرها                   |
| 114  | اختيار الولاة والعمال              |
| 1115 | الجيش                              |
| 177  | الثقافة والأدب                     |
| 110  | خاتمة المطاف                       |
| 177  | تعليقات المحا                      |
|      | مرز تقیقات پیوز روین رسادی         |

