#### تاريك الدولة الفاطمية

الدكتور منعد حال الدين سوور



الله الرحمن الرحيم الرحمي الرحيم الرحيم الرحيم الرحيم الرحيم الرحيم الرحيم الرحيم الرحم ال

# 

# الدولة الفاطمية



الدكتور مُحَمَّد جمال الدين سرور استاذ التاريخ الإسلامي كلية الآداب – جامعة القاهرة

ملتزم الطبع والنــشر ار الفــكــر العـــريق الإدارة: ١٤٠ شارع عباس العــقاد مدينة نصر القـــامرة فــاكس: ٢٦١٩٠٤٩

کتا ، به خاله مرکز تعنینات کامپیوتری علوم اسلاس شعاره ثبت: • ۱۸۸۴ تناریخ ثبت:



۸۳۲٬۷۳۸ محمد جمال الدین سرور.

م ح ت ا تاريخ الدولة الفاطمية / تأليف محمد جمال الدين

سرور . - القاهرة: دار الفكر العربي ، ١٩٩٤.

۲۹۱،۲۰۷ من ۲۶۱ سم .

يشتمل على ببليوجرافيات .

يشتمل على كشافات في نهاية كل كتاب.

١ -- العربة الفاطمية -- تاريخ . ١ -- العنوان.



#### الكتاب الأول

# الدولة الفاطمية في مصر

سياستها الداخلية ومظاهر الحضارة في عهدها



- ١ -- قيام الخلافة الفاطمية في بلاد الغرب.
- ٢ الأحوال الداخلية في مصر قبل أن يستقر فيها سلطان الفاطميين.
  - ٣- السيادة الفاطمية في مصر.
- ٤ -- الحركات السياسية والدينية في العصر الفاطمي.
  - ٥- عصر نفوذ الوزراء الفاطميين.
  - ٦- النظم والحضارة في العصر القاطمي بمصر.



.

#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

الحمد الله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين، وبعد؛ فهذا كتاب يتناول تاريخ الدولة الفاطمية في مصر، يتجلى لنا فيه: مدى نجاح الفاطميين في نشر دعوتهم وإقامة خلافتهم بالمغرب، والأحوال الداخلية في مصر قبل أن يمتد إليها سلطان الدولة الفاطمية، والجهود التي بذلها الفاطميون في سبيل بسط سيالتهم على مصر واتخاذها مقراً لخلافتهم، والحركات السياسية والدينية التي ظهرت في العصر الفاطمي الأول بمصر، وازدياد نفوذ الوزراء وما ترتب عليه من نتائج في العصر الفاطمي الأالى بمصر، وتطور نظم الحكم والحضارة في مصر على عهد الدولة الفاطمية.

أخذ أئمة الإسماعيلية منذ منتصف القرن الثاني الهجرى يوجهون جهودهم إلى نشر دعوتهم في كثير من أرجاء العالم الإسلامي. وقد لقيت تلك الدعوة نجاحاً كبيراً في بلاد المغرب، كان من ثماره خضوع كثير من مدن شمال إفريقية لدعاتهم، ثم قيام الخلافة الفاطمية بتلك البلاد في أواخر القرن الثالث الهجري.

ولم يكن سلطان الفاطميين موطداً في بلاد المغرب في النصف الأول من القرن الرابع الهجرى ، ولذلك اتجهت جهود خلفائهم إلى العمل على ضبط الأمور في تلك البلاد وبخاصة في المغرب الأقصى على أن ما بذلوه من جهد في هذا السبيل لم ينه الاضطراب الذي ساد المغرب ، فسرعان ما قامت

فيه بعض الثورات بعد انتقال المعز لدين الله إلى مصر . مما ترتب عليه ضعف النفوذ الفاطمي في المغرب .

وكانت مصر في الوقت الذي أخذ فيه الأئمة الإسماعيلية في نشر دعوتهم، ولاية إسلامية ، خاضعة لسلطان الخلافة في بغداد، وكثيراً ما تأثرت أحوالها الداخلية بالسياسة العامة للعباسيين، فوليها ولاة من الأتراك بعد أن ازداد نفوذ العنصر التركي في العراق في مستهل القرن الثالث الهجري، ثم عمد بعض النواب والولاة إلى الاستقلال بمصر عن الخلافة العباسية بعد أن تطرق الضعف إليها؛ فحاول أحمد بن طولون – الذي حكم مصر نائباً عن واليها التركي – توطيد سلطته في هذه الولاية. ثم لم يلبث أن انفرد بتدبير واليها التركي – توطيد سلطته في هذه الولاية. ثم لم يلبث أن انفرد بتدبير شئونها، وأقام بها دولة مستقلة، عرفت باندم الدولة الطولونية، ظلت نحو ثمانية وثلاثين عاماً (٢٥٤ – ٢٩٢ هـ)، ثم عادت مصر إلى سلطان العباسيين .

لم تنعم البلاد المصرية بالهدوء والاستقرار في الفترة التي عادت فيها إلى الخلافة العباسية بسبب السياسة التي اتبعت في تعيين الولاة وعزل بعضهم مراراً، فضلا عن النزاع والتنافس على حكمها . وكان سوء الأحوال في مصر مما شجع الفاطميين في بلاد المغرب على التطلع لغزوها، فوجهوا إليها عدة حملات، تصدت لها قوات من جند العراق ومصر .

على أن تلك الفترة التى عادت فيها مصر إلى حكم العباسيين لم تستمر طويلا، فقد انتهت منذ أن قلد الخليفة الراضى محمد بن طغج الأخشيد ولايتها سنة ٣٢٣هـ لبلائه فى صد الجيش الفاطمى عن البلاد المصرية، واستطاع الأخشيد بفضل الوفاق الذى ساد علاقته بالخلافة العباسية أن يوطد سلطته فى مصر، فأصبح له حق توريث إمارتها لأبنائه من بعده مدة ثلاثين سنة. غير أن أولاد الأخشيد لم يتيسر لهم إدارة شئون الولاية بأنفسهم، فولى

الوصاية عليهم كافور الأخشيدى الذى باشر أمور البلاد المصرية مع أعوانه؛ وما لبث أن استأثر بالسلطة فيها . ثم اضطربت الحالة السياسية في مصر بعد وفاة كافور؛ فاستغل هذه الفرصة الفاطميون لتحقيق أمنيتهم في بسط سلطانهم على تلك البلاد .

وكان الفاطميون يرون أن بلاد المغرب لاتصلح لتكون مركزاً لدولتهم، ومن ثم اتجهت أنظارهم إلى مصر ؛ فأنفنوا إليها في مستهل القرن الرابع الهجرى عدة حملات أخفقت جميعها في تحقيق غايتها ؛ ثم لجأ الفاطميون إلى كسب صداقة الأخشيدين، حتى إذا ما جاء الخليفة المعز لدين الله حاول إعادة الكرة للاستيلاء على البلاد المصرية ؛ وقوى عزمه على غزوها حين استنجد به أولو الرأى في تلك البلاد لينقذ بلادهم من القوضي التي انتشرت فيها ؛ فاعد حملة بقيادة جوهر الصقلي ، تمكنت من ضم مصر إلى حوزة الفاطميين . ثم أسس جوهر مدينة القاهرة، كما بني الجامع الأزهر ، ولم يكتف بذلك ، بل أخذ يمهد لاتخاذ القاهرة مقرأ للخلافة الفاطمية، فقضى على الدعوة العباسية، وأحل محلها الدعوة الفاطمية ورسومها . وما لبثت ولاية مصر أن أصبحت بعد قدوم المعز إليها دار خلافة بعد أن كانت دار إمارة تابعة للخلفاء الفاطميين ببلاد

اتخذ الفاطميون – بعد أن استقر سلطانهم في مصر – وسائل مختلفة في معاملة سكانها من الطوائف الدينية والعناصر الأجنبية فركزوا اهتمامهم في تحويل المصريين السنيين إلى المذهب الشيعي، لكنهم لم ينجحوا في ذلك السبيل، فظل المذهب السني محتفظاً ببعض مظاهر قوته في مصر، أما فيما يتعلق بأهل الذهب السني محتفظاً ببعض مظاهر قوته في مصر، أما فيما يتعلق بأهل الذمة، فإن الفاطميين قربوهم إليهم وأحاطوهم برعايتهم وتسامحهم بعد أن أيقنوا من تعذر اعتمادهم على السنيين . غير أنهم لم يتمسكوا طيلة

عهدهم بهذه السياسة، فكثيراً ما اضطروا إلى العدول عنها، ولم يعمل الفاطميون على مجافاة العناصر الأجنبية، بل ساروا على طريقة العباسيين في الاستعانة بهم. وكان لتزايد عددهم وتنافس طوائفهم أثر سيئ في حالة مصر الداخلية.

وكانت مصر في مستهل العصر الفاطمي تحتل مكاناً مرموقاً بين الدول المعاصرة لها وتنعم بالرخاء والاستقرار . غير أن الأحداث التي طرأت على هذه البلاد منذ أواخر القرن الخامس الهجري أضعفت من شأنها، فقد اضمحل سلطان الخلافة الفاطمية وأخذ نفوذ الوزراء في الازدياد، وأصبح في أيديهم أمر تعيين الخلفاء وعزلهم، بل انصرف بعضهم عن الاحتفاظ بمظاهر المذهب الفاطمي، وحاول البعض الآخر إحياء الذهب السني. كما تنافس كبار رجال الحكومة الفاطمية على منصب الوزراء واستعان بعض الطامعين في هذا المنصب بأمراء الدول المجاورة مما ترتب عليه تطلع هؤلاء الأمراء إلى السيطرة على مصر الأمر الذي مهد السبيل لزوال الخلافة الفاطمية .

على أن أهم ما اتصف به العصر الفاطمى في مصر هو النهضة التي ظهرت أثارها في جميع نواحي الحياة المصرية؛ فإلى جانب ما نلمسه من تطور في نظم الحكم والإدارة، نلحظ اهتمام الفاطميين بتنمية الثروة مما ساعد على انتشار الرخاء في البلاد ؛ وفضلا عن ذلك فقد اتخذت الحياة الاجتماعية في هذا العصر عدة مظاهر؛ فبلغ الترف والبذخ أقصاه في بلاط الخلفاء والوزراء، كما تجلت قوة الشعور الإسلامي في مواكبهم ورسومسهم أيام الأعياد والمواسم الدينية .

وكان من مظاهر تطور الحضارة في العصر الفاطمي نشر الثقافة العلمية والأدبية، فضلا عن الثقافة المذهبية التي تتصل بالمذهب الإسماعيلي؛ فعني الفاطميون بإنشاء المكتبات والمعاهد العلمية، كما شجعوا العلماء والكتاب وغيرهم من رجال الأدب مما كان له أثر كبير في خلق نهضة ثقافية في مصر في ذلك العصر! فأصبح كثير من أبنائها طلابا للعلم وأنصاراً للأدب، كما وفد إلى معاهدها بالقاهرة كثير من أعلام المشرق.

\* \* \*

وقد بدأت الكتاب ببحث قيام الخلافة الفاطمية في بلاد المغرب، والسياسة التي اتبعها الفاطميون لتوطيد نفوذهم في تلك البلاد حتى منتصف القرن الرابع الهجري . ثم تصدثت عن الأصوال الداخلية في مصر إبان الفترة التي قضاها الفاطميون في تأسيس نواتهم في الشرق وبسط سيادتهم على المغرب ، وبينت سياسة هذه النولة الجديدة في مد سلطانها إلى مصر واتخاذ القاهرة مقراً لها.

كذلك تناولت بالبحث الحركات السياسية والدينية في مصر في العصر الفاطمي الأول؛ فوضحت سياسة الفاطميين مع المصريين على اختلاف مذاهبهم وطوائفهم، وشرحت أسباب كثرة العناصر الأجنبية في مصر وقتذاك، ومدى تأثر حالة مصر الداخلية من جراء استعانة الفاطميين بهذه العناصر.

وعنيت أيضاً بتوضيح الظروف التى أدت إلى ازدياد نفوذ الوزراء واستئثارهم بالسلطة دون الخلفاء في العصر الفاطمي الثاني؛ كما تحدثت عن انصراف بعض وزراء هذا العصر عن تأييد المذهب الفاطمي، وتنافس كبار رجال الدولة على منصب الوزراء، وما كان لذلك من أثر في القضاء على الخلافة الفاطمية.

ومن الموضوعات التى أوليتها اهتمامى: حضارة مصر فى العصر الفاطمى، في المحدثات التطورات التى طرأت على نظم الحكم والإدارة فى ذلك العصر، وبينت مدى ماوصلت إليه مصرمن تقدم فى ميدان الزراعة والصناعة والتجارة، وماتجلى فيها من رقى الحياة الاجتماعية وازدهار الحركة العلمية والأدبية.

والله أسال أن يوفقنى لمتابعة البحث في تاريخ الدولة الإسلامية وحضارتها.

#### محمد جمال الدين سرور

القاهرة في ه جمادي الآخرة سنة ١٣٨٥ هـ ٢٠ منتمبر سنة ١٩٦٥ م

مرزقية تكيية راصي اسدى

#### فهرس موضوعات الكتاب

#### الباب الأول قيام الخلافة الفاطمية في بلاد المغرب

| ميفحا                                |                                       |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| الفاطمية ١٥                          | ١ - الدعوة الإسماعلية إلى قيام الخلا  |
| بتهم بالمغرب ١٨                      | جهود الإسماعيلية في نشر دعو           |
| لمية إلى المغرب ٢١                   | رحيل عبيد الله (المهدى) من سا         |
| YY                                   | بيعة عبيد الله المهدى بالخلافة        |
| لأنهم بالمغرب ٢٥                     | ٢ - سياسة الفاطميين في توطيد سل       |
| تفوذه بالمغرب ٢٥                     | اهتمام عبيد الله المهدى بتوطيد        |
| مور ۲۷                               | حالة المغرب في عهد القائم والمذ       |
| المغربالمغرب                         | سياسة المعز لدين الله في بلاد         |
| ب الثاني                             | البار                                 |
| أن يستقر فيها سلطان الفاطميين        | الأحوال الداخلية في مصر قبل           |
| سر إلى نهاية العهد الأخشيدى ٣٥       | ١ - التنظيمات الإدارية والمالية في مد |
| To                                   | التنظيم الإداري                       |
| ٣٩                                   | الإدارة المالية                       |
| رفة في عهد الطواونيين والأخشيديين ٤٢ | ٢ - العلاقات السياسية بين مصر والخا   |
| £7                                   | الطواونيون والخلافة                   |
| ٥.                                   | عودة مصر إلى الخلافة العياسي          |

| صفحة         |                                                    |
|--------------|----------------------------------------------------|
| ٤٥           | الأخشيديون والخلافة                                |
|              | الباب الثالث                                       |
|              | السيادة الفاطمية في مصر                            |
| 17           | ١ – امتداد سلطان الفاطميين إلى مصر                 |
| 11           | الحملات الفاطمية على مصر                           |
| 77           | جهود المعز في فتح مصر                              |
| ٨٢           | تأسيس مدينة القاهرة والجامع الأزهر                 |
| ٧٢           | ٢ - اتخاذ مصر مقرأ للخلافة الفاطمية                |
| ٧٢           | إقامة رسوم الدعوة الفاطمية محل الدعوة العباسية     |
| ٧٢           | قدوم المعز إلى مصر واتخافه القالق الماضكة لخلافته  |
|              | الباب الرابع                                       |
|              | الحركات السياسية والدينية في العصر الفاطمي         |
| <b>&gt;1</b> | ١ – موقف الفاطميين من أهل السنة في مصر             |
| ٧٩           | أهل السنة في مصر قبل الفتح الفاطمي                 |
| ۸.           | اهتمام الفاطميين بتحويل المصريين إلى مذهبهم الشيعي |
| ۲λ           | ٢ – سياسة الفاطميين مع أهل الذمة                   |
| Γ٨           | الذميون في أوائل العهد الفاطمي بمصر                |
| ٨٩           | سياسة الظاهر والمنتصر نحو أهل الذمة                |
| 97           | ٣ – الحاكم بأمر الله ، ودعوى ألوهيته               |
| 4∨           | سياسة الحاكم في إصلاح المجتمع وتنظيم شنون دولته    |

| صفحة |                                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------|
| 97   | دعوة تأليه الحاكم، وموقف المصريين منها                           |
| 1.1  | ٤ - العناصر الأجنبية وأثر التنافس بينها في حالة مصر الداخلية     |
| 1.1  | استعانة الفاطميين بالعناصر الأجنبية                              |
| 1.7  | الحروب العنصرية وأثرها في حالة مصر الداخلية                      |
| ۱.۸  | جهود بدر الجمالي في إعادة الأمن والرخاء إلى البلاد المصرية       |
|      | الباب الخامس                                                     |
|      | عصر نفوذ الوزراء الفاطميين                                       |
| 115  | ١ - ازدياد سلطة الوزراء في العصر الفاطمي الثاني                  |
| 115  | تدخل الوزير الأفضل في تولية المستعلى ، وإقصاء نزارعن الخلافة     |
| 711  | ظهور طائفتي النزارية والمستعلية                                  |
| 117  | استئثار الأفضل وابنه أبى على الحمد بالسلطة أثناء توليهما الوزارة |
| 177  | التنافس بين رجال الدولة على تقلد الوزارة                         |
| 177  | ٢ - زوال الخلافة الفاطمية                                        |
|      | استعانة بعض الطامعين في الوزارة بأمراء الدول المجاورة،           |
| 144  | وأثرها في مصر                                                    |
| ۱۲۸  | دخول قوات الفرنجة البلاد المصرية                                 |
| ۱۳.  | استنجاد الخليفة العاضد بنور الدين صاحب دمشق                      |
|      | قدوم شيركوه على رأس الحملة الثالثة التى أعدها نور الدين          |
| ۱۳.  | وتقلده الوزارة                                                   |
| 121  | تولية صلاح الدين وزارة العاضد الفاطمي                            |
|      | سياسة صلاح الدين في القضاء على المذهب الشيعي والخلافة            |
| 150  | القاطمية في مصر                                                  |

#### الباب السادس

#### النظم والحضارة في العصر الفاطمي بمصر

| a                                       | صفحا |
|-----------------------------------------|------|
| ١ - نظم الحكم والإدارة                  | 189  |
| نظام الخلافة الفاطمية                   | ۱۲۹  |
| الوزارة في عهد الفاطميين                | ١٤.  |
| النظام الإدارى                          | ١٤٤  |
| التنظيم الحربي                          | 127  |
| - 4                                     | ١٥٢  |
| الثروة الزراعية                         | 107  |
|                                         | ١٥٥  |
|                                         | ۲٥١  |
| m ( =41 -41 102                         | ١٥٩  |
| ٣ - مظاهر الحياة الاجتماعية             | 171  |
| ترف الخلفاء وكبار رجال الدولة           | 171  |
|                                         | ۱٦٣  |
|                                         | ۱۷۱  |
| m + (++++++++++++++++++++++++++++++++++ | ١٧٤  |
|                                         | ١٧٤  |
|                                         | ۱۷۵  |
| 11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1  | ۱۷۸  |
| ! <b>~</b> }</th <th>۱۸۷</th>           | ۱۸۷  |
| 1.31                                    | 140  |
| •                                       | ,    |

#### الباب الأول

### قيام الخلافة الفاطمية في بلاك المغرب

مرائحت كالموزار علوج رسساوي

- ١ الدعوة الإسماعيلية إلى قيام الخلافة الفاطمية .
- ٢ سياسة الفاطميين في توطيد سلطانهم بالمغرب.



## الباب الأول قيام الخلافة الفاطمية في بلاد المغرب

#### ١ - الدعوة الإسماعيلية إلى قيام الخلافة الفاطمية

لما ظفر العباسيون بالخلافة لم يرحب بهم العلويون من أبناء الحسن بن على والحسين بن على بن أبى طالب، واستمر النزاع بين الفريقين طوال العصر العباسى الأول حتى أصبحنا لانجد تاريخ خليفة عباسى خالياً من الحروب ضد العلويين .

غير أن أحفاد الحسن بن على المعروفين بالحسنيين لم يكونوا في أوائل العبصر العباسي الأول متفقين مع أحفاد الحسين بن على الذين عرفوا بالحسينيين فقد تخلى جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على زين العابدين بن الحسين عن محمد بن عبد الله بن الحسن بن على بن أبي طالب المعروف بالنفس الزكية، وأخذ يعمل في الخفاء ليمهد السبيل لأبنائه من بعده للوصول إلى الخلافة، واستطاع جعفر الصادق بحسن سياسته أن يقنع بقايا العلويين من أحفاد الحسن بن على الذين التفوا حوله – بعد أن بدد العباسيون شملهم من أحفاد الحسن بن على الذين التفوا حوله – بعد أن بدد العباسيون شملهم أنه الوارث الحقيقي لعلى وفاطمة .

انحصرت زعامة العلوبين منذ أواخر العصر الأموى، وأوائل العصر العصر العصر العصر العصر العصر العصر العصر العمامية -، العباسى في جعفر الصادق - وهو الإمام السادس عند طائفة الإمامية -، وكانت هذه الطائفة تذهب إلى أن الإمامة تكون في سلالة على عن طريق ابنه الحسين، وأنها لا تنتقل من أخ إلى أخ بعد أن انتقلت من الحسن إلى الحسين،

ولا تكون إلا في الأعقاب (١). وقد خرج بعض الإمامية على هذه التعاليم بعد موت جعفر الصادق سنة ١٤٨هـ، وانقسموا إلى طائفتين :

 الإمامية الموسوية وهم الذين أطلق عليهم فيما بعد الإمامية الاثنا عشرية ، وقد قالوا بإمامة موسى الكاظم بن جعفر الصادق وهو عندهم الإمام السابع .

٢ - الإمامية الإسماعيلية وقد قالوا بإمامة إسماعيل بن جعفر الصادق
 وكان أكبر أولاد أبيه جعفر .

ويروى أن الصادق خلع ابنه إسماعيل من الإمامة وأحل ابنه موسى الكاظم محله لمسائل نسبت إليه، وقد اعترض الشيعة الذين كانوا يميلون إلى إمامة إسماعيل على خلعه، كما لم يعترفوا باحقية جعفر الصادق في نقل الإمامة إلى موسى الكاظم.

ولما توفى إسماعيل في حياة أبية شنة 180هـ، رأى أتباعه أن الإمامة يجب أن تنقل بعد وفاة جعفر الصادق إلى حفيده محمد بن إسماعيل طبقاً لتعاليمهم التي تنص على أن الإمامة لا تنتقل من أخ إلى أخ، بل يجب أن تظل في الأعقاب ، وبذلك حولوا إليه الإمامة وأصبح الإمام السابع عندهم، ومن ثم أطلق على هذه الطائفة اسم السبعية لتمييزهم عن طائفة الاثنا عشرية .

أما الإمامية الموسوية، فقالوا إن الإمامة بعد موسى الكاظم تنتقل إلى ابنه على الرضا، ثم إلى أعقابه من بعده حتى الثانى عشر من أنمتهم وهو محمد المنتظر بن الحسن العسكرى بن على الهادى بن محمد الجواد بن على الرضا، وعرفت هذه الطائفة باسم الإمامية الاثنا عشرية لانتظارهم إمامهم الثانى عشر، ويقال إن محمداً دخل سرداباً في مدينة سامرا سنة ٢٦٠هـ وأمه تنظر إليه، ولكنه لم يعد ولم يقف له أشياعه على أثر من ذلك الحين .

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب فرق الشيعة لابي محمد الحسن التوبختي، ص ٧٥ - ٨٥ ، ٧١ - ٧٧

ولا يزال أنصاره ينتظرون عودته، ويعتقدون أنه سيظهر ويملأ الأرض عدلا كما ملئت جوراً، ومن ثم سمى الإمام المنتظر.

انتقلت إمامة الإسماعيلية، إلى محمد بن إسماعيل بعد وفاة جده جعفر الصادق، وأمعن أنصاره في التخفى ونشر الدعوة (۱) له سراً أيام الخلفاء العباسيين المهدى والهادى والرشيد . ولما ذاعت دعوته في خلافة الرشيد أيقن أن بقاءه بالمدينة المنورة سيسهل على العباسيين مهمة تتبع حركاته والتخلص منه، فرحل منها شرقاً، وأخذ ينتقل بين بلاد الدولة الإسلامية ، فذهب إلى الرى، ثم انتقل إلى جبل دماوند القريب منها، واستقر هناك بقرية تدعى سملا، أطلق عليها فيما بعد اسم محمد أباد نسبة إليه .

كان محمد بن إسماعيل يعتمد في نشر دعوته على رجل اسمه ميمون القداح، ويقول عنه الإسماعيلية إنه من نسل سلمان الفارسي. ولما توفي محمد خلفه في الإمامة عبد الله الرضى الذي أمعن في التخفي وأتخذ عبد الله بن ميمون القداح داعية له.

يرجع السبب في اختفاء الأثمة الذين تولوا الإمامة بعد محمد بن إسماعيل إلى ماذهب إليه الإسماعيلية من أن الإمام يجوز له أن يستتر إذا لم تكن له قوة يظهر بها على أعدائه . ومن المرجح أنهم نهجوا هذه الطريقة خشية أن يلحق بهم مالحق أتباع طائفة الإمامية الاثنا عشرية من الاضطهاد والقتل .

استقر الإمام عبد الله الرضى بسلمية من أعمال حمص. وكان العباسيون قد تتبعوه في عهد المأمون مما اضطره إلى الهرب مع ابنه أحمد ولى عهده في الإمامة، فقصدا مازندران والأهواز ثم رحلا إلى قرية سلمية التي لم تلبث أن أصبحت دار هجرة للأئمة الإسماعيلية، ولما توفي عبد الله تولى ابنه أحمد

<sup>(</sup>١) هذه الدعوة هي التي نبتت منها الخلافة الفاطمية

إمامة الإسماعيلية ، فاتخذ عبد الله بن ميمون القداح داعية له كما اتخذه أبوه منقبل<sup>(۱)</sup> .

أصبحت سلمية المركز الرئيسى للدعوة الإسماعيلية منذ أن اتخذها الأئمة الإسماعيلية دار هجرة في عهد المأمون العباسي، فكان يخرج منها الدعاة لنشر دعوتهم في البلاد الإسلامية ، وظلت على هذه الحال أيام الإمام الحسين بن أحمد بن عبد الله الذي استطاع أن يقيم في سلمية آمناً مطمئناً دون أن تناله يد العباسيين. والواقع أن كرم الإمام الحسين، وبذله الأموال الكثيرة وتفانيه في إظهار حبه للهاشميين، وتفانى أنصاره في طاعته، كل ذلك ساعد على ذيوع الدعوة في سلمية .

اتسمت أيام الإمام الحسين بن أحمد بانتشار الدعوة الإسماعيلية في كثير من أرجاء العالم الإسلامي، ففي بلاد اليمن أخذ كل من على بن فضل اليمنى وأبى القاسم رستم بن الحسين بن فرج بن حوشب الكوفى منذ وصلا إليها سنة ٢٦٨ هـ في نشر الدعوة الإسماعيلية، ونجحا في ذلك نجاحاً كبيراً، ثم بنى ابن حوشب حصناً بجبل لاعة (جنوبي صنعاء) وأعد جيشاً زحف به على صنعاء وأخرج منها بنى يعفر، وتمكن بمعاونة دعاته من التغلب على كثير من أرجاء اليمن (٢). ثم بعث ابن حوشب الدعاة إلى اليمامة وعمان والبحرين والسند والهند ومصر والمغرب (٢). وكان مبعوثاه إلى المغرب أبا سفيان والحلواني. وقد نصح لهما ابن حوشب بأن يبتعد كل منهما عن صاحبه في نشر دعوة الإسماعيلية ويمهدا بعملهما لظهور المهدى ودولته.

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم وطه شرف : كتاب عبيد الله المهدى، ص ٤١ - ٤٤

<sup>(</sup>٢) كتاب النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب للمؤلف ص ٦٢ - ٦٣

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : جـ،٤ ص ٣١

وكان الإمام الحسين بن أحمد يحرص على نشر دعوته في بلاد المغرب، فأرسل أبا عبد الله الشيعي إلى ابن حوشب باليمن سنة ٢٧٨هـ وأمره بالدخول في طاعته والاقتداء بسيرته على أن يرحل بعد ذلك إلى المغرب لينشر بها الدعوة الإسماعيلية، فقدم أبو عبد الله على بن حوشب وصار من كبار أصحابه، وأقام باليمن عاماً واحدا (١).

ولما اتصل بابن حوشب نبأ وفاة أبى سفيان والطوائى بالمغرب، عهد إلى أبى عبد الله الشيعى القيام بالدعوة إلى المذهب الإسماعيلى فى تلك البلاد وقال له: إن أرض كتامة من بلاد المغرب قد حرثها الطوائى وأبو سفيان، وقد ماتا وليس لها غيرك، فبادر فإنها موطأة ممهدة إلك(٢).

غادر أبو عبد الله الشيعى بلاد اليمن قاصداً مكة، فوصلها في موسم الحج سنة ٢٧٩هـ، وسنال أبو عبد الله عن هجاج كتامة واجتمع بهم، فسمعهم يتحدثون عن فضائل آل البيت، فأشترك معهم في الحديث، ثم سألوه عن الجهة التي سوف يرحل إليها بعد الحج ، فقال إنه يريد مصر ، فسروا بصحبته ورحلوا من مكة وهو يخفي عنهم أغراضه ، ومالبثوا أن تعلقوا به لما شهدوه من ورعه وزهده .

وقد استطاع أبو عبد الله بما اجتمع إليه من ضروب الحيل أن يقف على جميع أحوال حجاج كتامة، فلما وصلوا مصر أخذ يودعهم، فشق عليهم فراقه وسائوه عن حاجته بمصر دون غيرها من البلاد، فقال إنه يريد أن يطلب فيها العلم ، فقالوا له : «فأما إذا كنت تقصد هذا، فإن بلادنا أنفع لك وأطوع لأمرك ونحن أعرف بحقك»، وما زالوا به حتى أجابهم إلى المسير بصحبتهم(٢)

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب دعبيد الله للهدىء ، ص٧١٠ .

<sup>(</sup>٢) المقريزي . اتعاظ الحنفا ، ص ٧٤ - ٥٧

<sup>(</sup>٣) المقريزي اتعاظ الحنفا ، ص ٧٥

ولما أصبحوا على مقربة من بلادهم كتامة، خرج إلى لقائهم أصحابهم الذين انتشرت بينهم تعاليم الشيعة على يد دعاة الإسماعيلية من قبل .

وكان التشيع قد انتشر في بلاد المغرب على يد الإمام إدريس بن عبد الله ابن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب الذي فر من أيدى العباسيين بعد موقعة فخ في عهد الخليفة الهادى سنة ١٦٩هـ، وأقام الأدارسة في المغرب الأقصى دولة علوية سنة ١٧٧هـ، تعرف بدولة الأدارسة التف حولها البربر، ومن ثم أصبحت بلاد المغرب أرضاً صالحة للدعوة الإسماعيلية، وكان ذلك مماسهل على كل من الداعيين أبي سفيان والحلواني نشر الدعوة للمهدى من أل على وصار الناس يتحدثون في تلك البلاد عن قرب ظهور المهدى، فلما ذهب أبو عبد الله الشيعي إلى المغرب في أوائل سنة ١٨٠هـ وجد الأمور ممهدة له، كما وجد التشيع قد استقر في عقول البربر واعتنقه كثير من وزراء الأغالبة الذين قامت دولتهم في إفريقية (تونس) على يد إبراهيم بن الأغلب سنة ١٨٥هـ (١٠٠م) وظلت قائمة إلى أن استولى الفاطميون عليها سنة ٢٩٦هـ .

أكرم أهالى كتامة وفادة أبى عبد الله الشيعى وأحلوه من أنفسهم محل الإجلال والإكرام، وتهافت كل منهم على إنزاله في بيته ، وازداد التفاف للغاربة حوله بسبب ما كان يخبرهم به من أنه البشير بالمهدى . ولم يلبث أبو عبد الله أن كشف عن نواياه لرجال كتامة، فقال لهم : «أنا صاحب البذر الذي أخبر به أبو سفيان والحلواني ، فازدادت محبتهم له ، وعظم أمره فيهم وأتته القبائل من كل مكان (۱)، وظل أبو عبد الله موالياً لإمام الإسماعيلية بسلمية الحسين بن أحمد الذي عرف أيضاً باسم محمد الحبيب، يرسل إليه رسله وهداياه .

<sup>(</sup>۱) المقريزي: اتعاظ الحنفا ، ص ٧٦ - ٧٧

لم يكتف أبو عبد الله الشيعى بنشر الدعوة للفاطميين في بلاد المغرب، بل أخذ يعمل منذ سنة ٢٨٩هـ على بسط نفوذهم في شمال إفريقية، فوقعت في يده عدة مدن. وكان مما ساعد على تقدمه في الفتوح موت إبراهيم الثاني بن أحمد ابن الأغلب أمير الأغالبة بإفريقية سنة ٢٩١هـ، ولحاق ابنه أبي العباس عبد الله به الذي لم يبق في الإمارة سوى تسعة أشهر، فخلفه ابنه زيادة الله الثالث آخر أمراء الأغالبة الذي انصرف إلى اللهو والترف بينما كان وزراؤه يعملون على نجاح المذهب الشيعي الذي اعتنقه أهالي هذه البلاد. ولم تنقطع الصرب بين قوات كل من أبي عبد الله الشيعي وزيادة الله الثالث حتى سنة ٢٩٦هـ حيث دارت واقعة الأربس(۱) التي أدت إلى زوال دولة الأغالبة بإفريقية، وامتد نفوذ الفاطميين في ذلك الوقت إلى أكثر أجزاء بلاد المغرب حتى أصبحوا أصحاب السلطان المطلق في جميع الجهات الواقعة إلى الغرب من مدينة القيروان(۲).

ر کر تحقیقات کار جوار مواجع است و ک

كان دعاة الإسماعيلية باليمن يعتقدون أن دولة المهدى ستظهر في بلادهم ، كما حرص رؤساؤهم على أن يكون قيامها على أيديهم ، وكذلك كانت الحال بين دعاة الإسماعيلية في بلاد المغرب ، إذ كانوا يرجون قدوم المهدى إليهم لإقامة دولتهم المنشودة ، ولذا أنفذ زعيمهم أبو عبد الله الشيعى \_ بعد أن استقر به المقام في هذه البلاد وصادفت دعوته شيئاً كثيراً من النجاح – إلى عبيد الله بن الإمام الحسين بن أحمد – وهو بسلمية – وفداً من رجال كتامة يدعوه للقدوم إلى بلاد المغرب (٢) . وكانت بلاد المغرب وقتذاك تشمل عدة دول وإمارات وهي دولة الأغمالية في إفريقية (تونس) ودولة الأدارسة في

<sup>(</sup>١) كانت فيما بعد تعد باب المهدية .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ الدولة الفاطمية حن ٥٠ – ١٥.

<sup>(</sup>٣) المقريزي: المراعظ والاعتبار بذكر الخطط والأثار ، جـ٢، ص١١

المغرب الأقصى، وإمارة بنى مدرار فى سجلماسة، وإمارة بنى رستم نى تاهرت بالمغرب الأوسط(١) .

كان الخليفة المكتفى العباسى قد وصله إذ ذاك خبر ذيوع الدعوة الإسماعيلية فى بلاد اليمن والمغرب ، فعهد إلى بعض رجاله بتعقب حركات عبيد الله والقبض عليه. فخرج عبيد الله من سلمية بعد مقابلته وفد كتامة ووقوفه على مدى نجاح الدعوة فى بلاد المغرب وأخبر أتباعه أنه سيقصد اليمن(٢).

على أن عبيد الله لم يكن راغباً رغبة أكيدة في إقامة دولته ببلاد اليمن، بل أزمع الرحيل إلى بلاد المغرب منذ خرج من سلمية تلبية للدعوة التي وجهها إليه داعيته أبو عبد الله الشيعي. وقد أدى به حرصه على ألا يقع في قبضة العباسيين إلى إخفاء حقيقة الجهة التي سيقصدها؛ فلما وصل إلى مصر اتضح لداعي دعاته فيروز أنه سيقصد المغرب فشق ذلك عليه، وتخلف عن المسير مع الإمام عبيد الله ومضى إلى اليمن(١). أما عبيد الله فرحب به أتباعه بمصر وعلى رأسهم داعيته أبو على الذي طلب من ابن عياش أن يسمح له بالإقامة في داره ويكرم وفادته. وكان ابن عياش يخلص للمذهب الإسماعيلي وأنصاره ويتمع بمنزلة كبيرة عند ولاة مصر.

بذلت الخلافة العباسية جهوداً كبيرة للقبض على عبيد الله، لكنها لم تستطع إلى ذلك سبيلا بفضل ما قدمه له أنصاره من معونة، ذلك أنه لما جاءت أوامر الخليفة العباسى إلى والى مصر محمد بن سليمان الكاتب بالقبض على المهدى، تمكن أنصاره من إيهام الوالى أن عبيد الله رجل هاشمى يحترف

<sup>(</sup>١) انظر زامبارر: معجم الأنساب والأسرات الحاكمة في التاريخ الإسلامي جـ١ - ص ١٠٠ – ١٠٢،١٠١

<sup>(</sup>٢) النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب للمؤلف: ص ٦٤ – ٦٥

<sup>(</sup>٢) النفوذ الفاطعي في جزيرة العرب للمؤلف: ص ٥٥ - ٦٦

التجارة وأن الشخص المقصود فر إلى اليمن، كما أن هذا الوالى نفسه لم يكن وفياً للعباسيين، فأمر بالقبض على بعض غلمان المهدى وضربهم ضرباً خفيفاً وأهمل شأن المهدى .

لما بلغ العباسيين أن محمد بن سليمان الكاتب تهاون في القبض على عبيد الله المهدى، ولوا عيسى بن محمد النوشرى(۱) على مصر بدلا منه: فقدم إليها في جمادى الآخرة سنة ٢٩٢هـ وكان كثير من حاشية هذا الوالى يدينون بعقائد المذهب الإسماعيلي ، فحذروا عبيد الله المهدى مما قد يحيق به من خطر العباسيين الذين كانوا إذ ذاك يتعقبونه ويبثون العيون عليه؛ فقرر الرحيل من مصر.

خرج عبيد الله من الفسطاط مرتبياً زى التجار يريد المغرب، غير أن عيسى النوشرى لحق به وقبض عليه الكنه مالبث أن أطلقه بعد أن رشاه بمال كبير. ولم تقف متاعب عبيد الله عند هذا الحد، فقد هجم على قافلته وهى فى طريقها إلى طرابلس جماعة من البربر عند الطاحونة (وهى موضع فى برقة) ونهبوها(٢).

لما وصل عبيد الله المهدى إلى طرابلس، بعث رسلا من قبله إلى داعيه أبى عبد الله الشيعى يخبره أنه فى طريقه إليه . ومن هؤلاء الرسل الذين أنفذهم عبيد الله إلى المغرب أبو العباس أخو عبد الله الشيعى وجماعة من الكتاميين، غير أن زيادة الله الثالث أمير الأغالبة قبض على أبى العباس هذا بالقيروان وعذبه ليدله على الجهة التي يقيم فيها المهدى، فلم يجبه، واستطاع عبيد الله بفضل الأموال التي أعطاها لعامل طرابلس أن يهرب مع أتباعه إلى سجلماسة(٣) بالمغرب الأقصى .

 <sup>(</sup>١) كان عيسى بن محمد النوشرى من بين القواد الذين قدموا مع محمد بن سليمان الكاتب إلى مصر
 للقضاء على الدولة الطولونية (أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٣ ، ص ١٤٥)

<sup>(</sup>٢) المقريري اتعاظ المنقاء من ٨٣

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير جام ص ١٤

ظل عبيد الله في بداية الأمر طليقاً في سجلماسة بسبب إغداقه الأموال على واليها اليسع بن مدرار؛ غير أن معاملة والي سجلماسة لعبيد الله ما لبثت أن تبدلت بعد انتصار أبي عبد الله الشيعي على الأغالبة سنة ٢٩٦هـ إذ خشي مما سوف تتطور إليه الحال بعد ذلك؛ فقبض على عبيد الله وزجه هو وأتباعه في السجن.

كان أبو عبد الله إذ ذاك يمد نفوذه على معظم أرجاء المغرب عن طريق الحرب والفتح، فدخل رقادة مقر إمارة الأغالبة، وحذف اسم الخليفة العباسى من الخطبة، ثم سار في قوة كبيرة إلى سجلماسة لإطلاق عبيد الله من سجنه، ولما علم اليسع بن مدرار أمير سجلماسة بوصول أبى عبد الله الشيعي إليها، هرب ليلا وخلا الجو لأبي عبد الله، فأطلق كاعي الفاطميين سراح عبيد الله المهدى وابنه أبي القاسم(۱).

أخذت البيعة لعبيد الله المهدى بسجاماسة، وتلا ذلك تقليد أبى عبد الله الشبعى سيفاً ومنحه خلعة للدلالة على مكانته، وأخذ أبو عبد الله يقدم إلى عبيد الله أشياعه وأنصاره ثلاثة أيام كاملة، ثم رحل عبيد الله عن سجلماسة – بعد أن أقام بها أربعين يوماً – قاصداً إفريقية في حفل كبير من العساكر – وكان أبو عبد الله الشيعى ورؤساء كتامة مشاة بين يديه وولده خلفه – فلما اقترب من رقادة تقاه أهلها وأهل القيروان بالترحاب، ثم نزل بقصر من قصور رقادة واتخذها حاضرة له في شهر ربيع الآخر سنة ٢٩٧هـ وأمر بذكر اسمه في الخطبة من منابر البلاد وتلقب بالمهدى أمير المؤمنين(٢)، وبذلك قامت الخلافة الفاطمية في شمال إفريقية.

<sup>(</sup>۱) المقريزي : اتعاظ الحنفا ، ص ۷۸ - ۹۰

<sup>(</sup>Y) المقريزي : اتعاظ الحنفا ، ص ٩٢

أبو القاسم وأوقع بهم الهزيمة وقتل الطفل الذي ولوه باسم المهدى(١)

رأى عبيد الله المهدى بعد أن تخلص من أبى عبد الله الشيعى وأخضع الكتاميين أن يستعين في إدارة دولته بولاة أخرين، يطمئن إليهم، فولى على المغرب الأدنى حباسة بن يوسف، وعين على بلاد المغرب الأوسط والأقصى أخاه عروبة بن يوسف؛ وكان مقره تاهرت

كذلك وجه عبيد الله المهدى عنايته إلى إخضاع قبائل صنهاجة، بالمغرب الأقصى والقضاء على نفوذ الأدارسة فى فاس، وعهد بذلك إلى قائده مصالة بن حبوس الذى نجح فى الاستيلاء على «ناكور» حاضرة الصنهاجيين سنة ٢٠٨هـ، ثم اتجه نحو الأدارسة فى فاس والتقى بيحيى بن إدريس بالقرب من مكناسة، فأوقع به الهزيمة واضطر يحيى إلى طلب الصلح على أن يؤدى إليه بعض الأموال ويبايع لعبيد الله المهدى فولاه مصالة على فاس، كما ولى موسى بن أبى العافية على سائر بلاد المغرب الأقصى، ومالبث موسى أن تغلب على ملك الأدارسة ببلاد المغرب ، وقصد يحيى بن إدريس مدينة المهدية حيث قضى بها بقية حياته.

استقرت الأمور لموسى بن أبى العافية فى بلاد المغرب الأوسط والأقصى منذ زال نفوذ الأدارسة من فاس فى عهد عبيد الله المهدى ، وأخذ نفوذه فى الازدياد بعد وفاة مصالة بن حبوس القائد الفاطمى سنة ٢١٢ هـ حتى أصبح يهدد كيان الفاطميين فى بلاد المغرب الأقصى ، فخلع طاعة خليفتهم ودخل فى طاعة عبد الرحمن الناصر الأموى بالأندلس (٢) ، الذى طمع إذ ذاك فى امتلاك المغرب الأقصى واستولى على مدينة سبتة وأرغم موسى على

<sup>(</sup>۱) المقريزي : اتعاظ الحنفا ، ص ۹۷

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والخبر ، جـ ٤ ص ٣٩ - ٤٠

إقامة الخطبة له على منابر بلاده، ولما علم عبيد الله المهدى بذلك عهد لولى عهده أبى القاسم سنة ه ٣١هـ بالعمل على توطيد سلطته فى هذه البلاد ، فسار إليها واستطاع أن يعيد للفاطميين كثيراً من نفوذهم(١).

\* \* \*

لم تقتصر مجهودات عبيد الله المهدى على توطيد سلطان خلافته، بل رأى أن يبنى حاضرة في مكان يتوسط أجزاء دولته ليتخذها حصناً يعتصم به هو وأنصاره ويوجه منه هجماته إلى الضارجين عليه، ولتكون مقرا للدعوة الإسماعيلية، فخرج يرتاد موقعاً يصلح لتحقيق أغراضه، فوقع اختياره على مكان يقع على بعد ستين ميلا جنوبي القيروان، حيث وضع أساس مدينة جديدة أسماها المهدية. وقد ذكر أبو عبيد البكري(٢) أن البحر يحيط بها من ثلاث جهات، وأن المهدى اتخذ لهذه المرينة بالبين من الحديد زنة كل باب منهما ألف قنطار وطوله ثلاثون شبراً، ونقش على عذين البابين صور بعض الحيوانات، وأقيم بها ثلاثة وستون صهريجاً عدا ما كان يجرى فيها من القنوات. وبني المهدى بمدينة المهدية داراً الصناعة تسع أكثر من مائتي مركب، ولما فرغ من إحكام بناء حاضرة خلافته الجديدة سنة ه٣٠هـ، قال «اليسم أمنت على الفاطميات» . يعنى بناته؛ ثم انتقل إليها سنة ٣٠٨هـ، وأنشأ فيها الدكاكين ، كما رتب أرباب المهن؛ فجعل كل طائفة في سوق . ويعد أن تم المهدى تأسيس هذه المدينة أمر ببناء مدينة أخرى بجوارها وجعل بين المدينتين ميدانا فسيحأ وأحاطها بسور وأبواب وسماها زويلة نسبة إلى إحدى قبائل بلاد المغرب وأصدر أوامره إلى أصحاب الدكاكين بأن يقيموا فيها بحرمهم وأهاليهم.

\* \* \*

كانت حالة بلاد المغرب بعد وفاة عبيد الله المهدى سنة ٣٢٢ هـ، تتطلب كل جهود ابنه أبى القاسم الذي آلت إليه الضلافة ولقب القائم بأمر الله ، فقد

<sup>(</sup>١) كتاب عبيد الله المهدى، ص ١٩٨

 <sup>(</sup>۲) المغرب في ذكر بلاد أفريقية والمغرب، من ۲۹ – ۳۱

#### سياسة الفاطميين في توطيد سلطانهم بالمغرب

أرسل عبيد الله المهدى بعد إعلان خلافته عمالا إلى الولايات المختلفة واختارهم من زعماء كتامة وممن يثق بهم من المغاربة، وعهد إلى أبى عبد الله الشيعى بإخضاع بلاد المغرب الأوسط والأقصى لأن أهلها لم يدينوا له بالطاعة: فخرج أبو عبد الله سنة ٢٩٧هـ مع بعض قادة كتامة ودعاتهم إلى تلك البلاد، فافتتح مدنها، ثم سار على رأس جيش سنة ٢٩٨هـ لإخضاع قبائل زناته جنوبى بلاد كتامة، فدخلوا في طاعته وصار يجبى منهم الأموال(١).

وعلى الرغم من أن الدولة الفاطعية تعين بظهورها لأبى عبد الله الشيعى، فإن عبيد الله المهدى لم يلبث أن عمل على التخلص منه؛ لأن أبا عبد الله كان موضع ثقة كثير من الكتاميين، كما علمت مكانته بين أهالى بلاد المغرب مما أثار حنق عبيد الله المهدى عليه، فخشى أن يفتتن به الناس فيضعف بذلك نفوذه، لذلك أمر بقتل كل من أبى عبد الله وأخيه أبى العباس في جمادى الأخرة سنة ٢٩٨هـ(٢).

أثار حادث مقتل أبى عبد الله الشيعى أهالى بلاد المغرب، فتارت طرابلس، واشتبك الكتاميون مع أهل القيروان، غير أن عبيد الله مالبث أن تمكن من إخماد تلك الثورات. ثم عهد عبيد الله المهدى إلى ولده أبى القاسم بالخلافة من معده، وبعثه على رأس حملة لمحاربة الكتاميين الذين عادوا إلى بلادهم وأقاموا طفلا ادعوا أنه المهدى ، وزعموا أن أبا عبد الله لم يمت ، فقاتلهم

<sup>(</sup>۱) ابن عذارى: البيان المغرب ، جـ١ حس ١٦٢

<sup>(</sup>٢) المقريزي اتعاظ الحنفا ، ص ٩٢ - ٥٥

ثار في عهده ابن طالوت القرشي بطرابلس وزعم أنه ابن المهدى. ولما ظهر البربر كذبه قتلوه، كما اشتد خطر الثورة التي أضرم نارها أبو يزيد مخلد بن كيداد وهو من قبيلة زناتة التي خرجت على عبيد الله المهدى وانحاز زعيمها محمد بن خزر إلى عبد الرحمن الناصر الأموى بالأندلس. وكانت هذه القبيلة ناقمة على الفاطميين لإيثارهم الكتاميين بالمناصب، لذلك عمدوا إلى مناهضتهم في بلاد المغرب الأوسط، واستفحل سلطانهم بهذه البلاد.

وقد تجلى حقد زناتة على الفاطميين ورغبتهم فى القضاء على خلافتهم ببلاد المغرب فى ثورة أبى يزيد مخلد بن كيداد الذى نشأ فى بلد تورز(۱) وتعلم القرآن وخالط جماعة من الخوارج الصفرية(۱) . فمال إلى مذهبهم واعتنقه(۱) وكان الخوارج قد التمسوا الأمان فى بلاد المغرب بعد أن اشتد اضطهاد الأمويين لهم، فوجدوا أهالى هذه البلاد حانقين على بنى أمية وولاتهم، لذلك أصبح من اليسير على هؤلاء الخوارج ضم البربر إلى صفوفهم. كما لقيت مذاهبهم قبولا طيباً منهم(۱) .

اتخذ أبو يزيد تاهرت محلا لإقامته وصار يعلم الصبيان القرآن ومذاهب الخوارج، وقد عرف أبو يزيد بعدائه للشيعة، فصار يدعو الناس للخروج على الخليفة الفاطمى. وابتدأ نفوذه في الازدياد منذ سنة ٣١٦هـ، وذاعت دعوته بين بعض قبائل البربر، كما قويت شوكته في عهد القائم، واجتمع إليه سائر الخوارج، وأخذ له البيعة عليهم سنة ٣٣١هـ صاحبه أبو عمار: على قتال الشيعة واستباحة الغنائم والسبى، وعلى أنهم إن ظفروا بالمهدية والقيروان صار الأمر شوري(ه).

<sup>(</sup>١) وهي بيلاد الجريد في إمارة تونس .

 <sup>(</sup>٢) أتباع زياد بن الأصفر وموطنهم الإقليم الشرقى من الجزيرة . وكان الخوارج قد التمسوا الأمان في
بلاد المغرب بعد أن اشتد اضطهاد الأمويين لهم

<sup>(</sup>٢) ألمقريزي : اتعاظ الحنفا ، ص ١٠٩

<sup>(</sup>٤) ابن خلس جه ، ص ١١

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون جـ٧ . ص ١٢

كانت حركة أبى يزيد ذات طابع وطنى الغرض منها إنشاء حكومة من البربر لايشترك فيها العرب، وذلك أن البربر رأوا أنهم فتحوا بلاد الأندلس بدمائهم وسيوفهم، وبذلوا جهدهم في تولية الفاطميين الخلافة بالقيروان دون أن ينالوا شيئا من ثمار أعمالهم، لذلك تزعم أبو يزيد ثورة هؤلاء البربر ليستعيد سلطانهم(۱).

زحف أبو يزيد في عهد الخليفة القائم الفاطمي إلى رقادة، فانسحب منها الكتاميون، ثم تقدم إلى القيروان وبعث برسله مع وقد من أهلها إلى عبد الرحمن الناصر الأموى صاحب قرطبة ليخبروه بدخوله في طاعته، ورغبته في أن يمده بقوة لمحاربة الفاطميين؛ فوعدهم الناصر الأموى بإجابة طلبهم؛ وظل أبو يزيد يواصل مهاجمة المدن التي في حوزة الخلافة الفاطمية، ففاجأ أهل المهدية بحملاته حتى اضطروا إلى النزوح عنها إلى طرابلس وصقلية ومصر(٢).

على أن نفوذ أبى يزيد سُرِّعَانَ مِن صُعَانَ عَلَم الله المنام عدد كبير من رجاله إلى جيوش الفاطميين؛ وكان ذلك مما اضطره إلى الارتداد عن المهدية بقوة صغيرة من رجاله تاركا خلفه ما كان معه من مؤن وعتاد. ثم تقدم إلى القيروان، فأوقع بأهلها الهزيمة سنة ٣٣٤هـ(٢).

ولما توفى الخليفة القائم في هذه السنة، كتم ابنه وولى عهده إسماعيل الذي تلقب بالمنصور موته خوفاً من أن يطمع فيه أبو يزيد، ولم يتلقب بالخليفة، كما لم يغير السكة ولا الخطبة ولا البنود حتى فرغ من أمر أبى يزيد

وجه المنصور الفاطمي كل عنايته للقضاء على حركة أبي يزيد؛ وسرعان ما قويت جيوشه بانضمام قبيلة صنهاجة إليها ، وأخذت قواته في مطاردة

O'Leary, A Short History of the Fatimid Khalifate, P.89. (1)

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، ص ٢٥٠

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون جـ٧ ، ص ١٤ - ١٥

أبى يزيد حتى عجز عن مقاومتها وحلت به الهزيمة؛ وانتهت فتنة هذا الخارجي بالقبض عليه ووفاته متأثراً بجراحه سنة ٣٢٦هـ(١).

وقد كشفت ثورة أبى يزيد عن مدى استعداد البربر لتأييد كل خارجى يثور على الدولة الفاطمية، وأخذ النفوذ الفاطمي في بلاد المغرب يتضاءل منذ قيام هذه الثورة، كما ابتدأت الحكومات المستقلة في الظهور في المناطق العربية من الدولة الفاطمية (٢).

أخذ المنصور الفاطمى بعد قضائه على ثورة أبى يزيد فى تعقب الزناتيين بإفريقية وكان يعلى بن محمد أحد أمراء زناتة قد استفحل خطره من ناحية المغرب الأوسط، وأقيام الخطبة على منابرها لعبد الرحمن الناصر؛ ولم يزل سلطانه بالمغرب فى ازدياد إلى أن بعث إليه المعز لدين الله الفاطمى قائده جوهر الصقلى سنة ٧٤٧هـ، فبادر يعلى إلى لقائه والإذعان لطاعته(٢).

ساءت حالة البلاد في شمال إفريقية من جواء تلك الثورات التي استنفدت كثيراً من أموال الخلافة الفاطمية؛ فرأى المنصور أن يعيد تنظيم هذه البلاد ويعمل على إنعاش مواردها ليعوض ما أنفقته الدولة من الأموال. كذلك شرع المنصور في إنشاء أسطول كبير، كما أسس سنة ٣٣٧هـ مدينة في الموضع الذي دارت فيه الواقعة بينه وبين أبي يزيد على مقربة من القيروان وسماها المنصورية، واتخذها حاضرة له . وكان لهذه المدينة خمسة أبواب الباب القبلي والباب الشرقي، وباب زويلة، وباب كتامة، وباب الفتوح. وكانت جيوش الفاطميين تخرج من هذا الباب الأخير (1) .

نقل المنصور إلى هذه المدينة أسواق القيروان، كما رحل إليها كثير من

<sup>(</sup>١) انظر: المقريري: اتعاظ الحنفا، ص ١٢٢ - ١٢٥.

O'Leary, A Short History of the Fatimid Khalifate, P.91. (7)

<sup>(</sup>٣) أبن خلدون : جـ٧ ، ص ١٧ – ١٨ .

<sup>(</sup>٤) البكرى : المغرب لمي ذكر بلاد إلمريقية والمغرب، حس ٢٥

الصناع، فازدهرت فيها الصناعة والتجارة؛ وأصبحت على جانب عظيم من التقدم والرقى، وغدت منذ ذلك الحين حاضرة الفاطميين إلى أن قدم المعز لدين الله الفاطمي إلى مصر في ٧ رمضان سنة ٣٦٦هـ، فحلت محلها مدينة القاهرة(١).

لما توفى المنصور سنة ١٤١هـ، آلت الخلافة إلى ابنه المعر؛ وقد أوضح سياسته فى خطبة ألقاها على رؤساء كتامة بمدينة المنصورية؛ فقال لهم(١): «إنه شغل بكتب ترد عليه من المشرق والمغرب، يجيب عنها بنفسه، كما بين أنه سيوجه عنايته إلى صيانة أرواح رعاياه، وتعمير بلاده وقصع الفتن والثورات حتى يسود الأمن والطمأنينة بين ربوع دولته . وختم خطبته بقوله إنكم إذا لزمتم ما أمركم به، رجوت يقرب الله علينا أمر المشرق، كما قرب أمر المغرب بكم» .

كذلك عنى المعز بالعمل على توطيد نفوذ الخلافة الفاطمية في بلاد المغرب؛ فعهد إلى جوهر الصقلى بإخضاع الأمراء الثائرين على الحكم الفاطمى في هذه البلاد؛ فسار في أوائل سنة ٤٧هـ على رأس جيش كبير يضم كثيراً من رجالات المغاربة من بينهم زيرى بن مناد الصنهاجي قاصداً تاهرت، فاستولى عليها وقضى على واليها يعلى بن محمد الزناتي الذي عرف بانحرافه عن الفاطميين، وولائه لعبد الرحمن الناصر الأموى(٢)، ثم استأنف جوهر السير إلى فاس؛ ولما امتنعت عليه اتجه إلى سجلماسة . وكان قد استبد بحكمها رجل يقال له ابن واسول تلقب بالشاكر بالله وخاطبه الناس بأمير المؤمنين، ونقش اسمه على السكة؛ فطارده جوهر حتى قبض عليه وأخذه أسيراً. واستعاد

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية، ص ٢٦ه

<sup>(</sup>۲) المقریزی: اتعاظ الحنفا، ص ۱۳۷ – ۱۳۸

 <sup>(</sup>٣) السلاوى الاستقصا لأخبار المغرب الأقصى ، جا ، ص ٨٦

الفاطميون بذلك سلطانهم على سجلماسة . وبلغ من عناية المعز بفتحها أنه ضرب بها عملة، نقش عليها اسمه(۱) .

أخذ جوهر يتابع السير في بلاد المغرب الأقصى وما زال يفتح مدنه مدينة بعد مدينة حتى وصل إلى ساحل المحيط الأطلسي؛ ولم يمتنع عليه سوى سبتة وطنجة، ثم انصرف راجعاً إلى المهدية بعد نجاحه في إقامة الدعوة للفاطميين على جميع منابر المغرب(٢).

على الرغم من الجهود التي بذلها كل من جوهر الصقلى، وزيرى بن مناد لتوطيد سلطان الفاطميين على بلاد المغرب، فإن الأمور لم تستقر لهم فى هذه البلاد، فقد ثار أحد زعماء زناتة على المعز سنة ٥٩هـ مما اضطره إلى الخروج إليه بنفسه؛ فلما وصل إلى «باغاية» (٢) ولى هذا الثائر هارباً، فبعث إليه المعز قائده زيرى بن مناد، فقبض عليه، وانتهت ثورته بدخوله فى طاعة المعز(١) . على أن ذلك لم ينه الاضطراب الذى ستاد المغرب؛ فلم يكد ينتقل المعز إلى مصر حتى ثار أهالى باغاية وتاهرت، وزناتة فى تلمسان ؛ فتصدى لهم يوسف بن زيرى بن مناد وتمكن من إخماد ثوراتهم(٥) .

<sup>(</sup>١) انظر : النعمان : المجالس والمسايرات ، جـ ١ ص ٣١٧ - ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٢) حسبن إبراهيم وطه شرف : كتاب المعن لدين الله الفاطمي، ص ٣٦ – ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) باغاية ، مدينة بأقصى إفريقية وقسنطينة . انظر : ياقوت : معجم البلدان .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير : جـ٨ ، ص ١٧٧ – ١٩٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير: جلا، ص ٢٠٥.

#### الباب الثاني

## الأحوال الداخلية في مصر قبل أن يستقر فينها سلطان الفاطميين

- ١ التنظيمات الإدارية والمالية في مصر إلى نهاية العهد الأخشيدي
- ٢ العلاقات السياسية بين مصر والخلافة في عهد الطواونيين
   والأخشيديين
  - (1) الطواونيون والخلافة.
  - (ب) عودة مصر إلى الخلافة العباسية .
    - (ج) الأخشيديون والخلافة .



## الباب الثاني الأحوال الداخلية في مصر قبل أن يستقر فينها سلطان الفاطميين

# التنظيمات الإدارية والمالية في مصر إلى نهاية العهد الأخشيدي

لما استقر سلطان العرب في مصر سنة ٢٠هـ (١٤٢م) ، أبقوا على الأنظمة القائمة بها واكتفوا بشغل بعض المناصب الرئيسية ليشرفوا بأنفسهم على الإدارة فكان الخليفة يعين في مصر واليا يمثله، يعرف بأمير مصر .

وكان الوالى يؤم المسلمين في صبلاة الجمع والأعياد بوصفه نائباً عن الخليفة، ويعهد إليه في بعض الأحيان جباية الخراج، وأحياناً يعين الخليفة عاملاً مستقلاً عن الوالى للقيام بهذا العمل يعرف بعامل الخراج(۱). كذلك كان من مهام والى مصر الإشراف على شئون الحامية المقيمة بهاو قيادة الجيوش لصد غارات الأعداء عنها، ولتأمين حدودها، فقاد عمرو بن العاص الحملات لفتح برقة وطرابلس، كما خرج عبد الله بن سعد بن أبى سرح أثناء ولايته على مصر، على رأس الحملات التي سارت لغزو إفريقية والنوبة(۱).

كان الخلفاء الراشدون والأمويون يستنون ولاية مصد إلى ولاة من العرب. وقد تمتع هؤلاء الولاة في عهد الأمويين بشي من الاستقلال،

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي ، جـ١ ، ص ٣٦٢ .

<sup>(</sup>۲) انظر: الكندى: كتاب دالولاة والقضاقه من ۲۲

فكانوا لايرجعون للخليفة إلا في الأمور الهامة ؛ فولى معاوية بن أبي سفيان عمرو بن العاص صلاة مصر وخراجها وجعلها طعمة له بعد النفقة على إدارتها وتوزيع العطاء على جندها، وظل مسلمة بن مخلد واليا على مصر خمس عشرة سنة (٤٧ – ٦٢هـ) ، كما طالت ولاية عبد العزيز بن مروان ، فاستمر بها إحدى وعشرين سنة (٦٥ – ٨٦ هـ) . وكان شبه أمير مستقل في حكم البلاد المصرية .

ولماجاءت الدولة العباسية، تأثرت ولاية مصر بالسياسة العامة لهذه الدولة ذلك أن العباسيين لم يتعصبوا للعرب، بل اعتمدوا على عناصر غير عربية. وكان عنبسة بن إسحق آخر وال عربى على مصر، فقد أسندت إليه ولايتها سنة ٢٣٨هـ، غير أنه لم يلبث أن عزل سنة ٢٤٪ هـ وخلفه ولاة من الأتراك(١).

ظل العرب أصحاب النفوذ في مصر إلى أن ولى الخليفة المعتصم الخلافة (٢١٨ – ٢٢٧هـ)، فحرمهم من المرتبات المقررة لهم في ديوان العطاء وأحل محلهم الأتراك؛ ويرجع السبب في استعانته بهم إلى ما اتصفوا به من شدة البأس وحب القتال، هذا إلى ضعف ثقته بالفرس(٢).

على أن مصر لم تستقد من وراء السياسة التى اتبعها الخلفاء العباسيون في إحلال الأتراك محل الولاة من العرب ، لأن هذه البلاد صارت تمنح لهم بصفة إقطاع على أن يؤدوا خراجاً معيناً ، كما أن الولاة من الأتراك من ناحية أخرى صاروا يؤثرون البقاء في بغداد أو سامرا ، وينيبون عنهم حكاماً يديرون شنئون الولايات باسمهم ، ويدعون لهم بعد الخليفة في خطبة الجمعة ويرسلون إليهم الخراج. وكان من أثر هذه السياسة أن عمد

<sup>(</sup>١) المقريزى: خطط جـ٢ ، ص ٢٤٩ . أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جـ٢ ص ٢٠٨

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق للمؤلف، من ٢٢

بعض النواب والولاة إلى الاستقلال بمصر عن الخلافة العباسية بعد أن تطرق الضعف إليها<sup>(۱)</sup>، فحاول أحمد بن طولون الذى قدم إلى مصر سنة ١٤٥هـ نائباً عن واليها التركى باكباك توطيد سلطته فى هذه الولاية وما لبث أن نجح فى تأسيس دولة مستقلة عرفت باسم الدولة الطولونية، ظلت نحو ثمانية وثلاثين عاماً (٢٥٤ – ٢٩٢ هـ).

ولم يكن في مصر وزراء في عصر الولاة، بل اكتفى الخلفاء بإرسال ولاة إلى هذه البلاد يديرونها باسمهم، فلما استقل أحمد بن طولون بولاية مصر، اتخذ أحمد بن محمد الواسطى كاتباً له، وكان يقوم بأعباء الوزارة دون أن يلقب بلقب وزير، وحذا أمراء الطولونيين حذوه، فاتخذوا كتابا لهم(٢)، وفي عهد محمد ابن طفح الأخشيد ولى الوزارة أبو بكر محمد بن على الماذرائي. وكان هذا الوزير من كبار الموظفين في مصر، ويرعى جانبه أمير البلاد ويخشى بأسه، وإليه يرجع الفضل في إسناد ولاية مصر إلى أنوجور بن الأخشيد بعد وفاة محمد الأخشيد. وقد كوفئ على فراية مصر إلى أنوجور بن الأخشيد بعد وفاة محمد الأخشيد. وقد كوفئ على فراية الفراج بجانب قيامه بأعمال الوزارة(٢).

كان لمحمد الأخشيد أعوان آخرون يقومون باعمال الوزير دون أن يتلقبوا بلقبه ، ومن هؤلاء الوزير العباسي الفضل بن جعفر بن الفرات الذي عاون الأخشيد في إدارة الدولة علي الرغم من أن الخليفة العباسي ندبه للإشراف على جمع مال الخلافة من خراج مصر والشام ، ولما توفي الفضل بن جعفر ، كتب الخليفة الراضي إلى الأخشيد يأمره بإرسال ابنه جعفر بن الفضل إلى بغداد ليتقلد منصب الوزارة ، لكن الأخشيد لم يجبه إلى طلبه، فعينه الخليفة وزيراً وممثلا للخلافة في مصر والشام ، فصار

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الحضارة الإسلامية في مصر للمؤلف، ص ٦٩.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، ص ٤٤١ .

<sup>(</sup>٣) انظر : المقریزی : خطط ، جا ، ص ٣٢٩ .

سيدة كاشف: مصر في عصر الأخشيديين ، ص ١٥٨ ، ١٥٨ .

يراقب أعمال الأخشيد ويبعث بأخباره إلى الخليفة. غير أن الأخشيد استطاع بحسن سياسته أن يقربه إليه وينتفع بخبرته، ولم يزل جعفر بن الفرات يتمتع ينفوذ كبير في ولاية مصر حتى أيام كافور الأخشيدي(١).

وكان الطولونيون والأخشيديون يعتمدون اعتماداً كبيراً في إدارة شئون دولتهم على البريد، فعين أحمد بن طولون أحد المقربين إليه عاملا للبريد في سامرا التي كانت وقتذاك حاضرة الخلافة العباسية ليوافيه بما يجرى في العراق وبما يدبره له أعداؤه من مؤامرة التي دبرها له أبو أحمد الموفق طلحة أخو الخليفة العباسي المعتمد(٢). وكان لمحمد بن طغج الأخشيد ممثل في بغداد يأتيه بأخبار الخليفة ودواوين حكومته وما يعنيه من الأمور، ويدافع عن مصالحه(٢).

كذلك اهتم أمراء الطولونيين والأخشيديين بالشرطة، وكان صاحب الشرطة ينوب عن الوالى في عصر الولاة في حكم البلاد ويحل محله إذا تغيب، وكثيراً ما كان الخليفة يعين صاحب الشرطة واليا على البلاد ويحل محله إذا مات الوالى أو عزل (1). أما في العصر الطولوني والأخشيدي فاقتصرت مهمة صاحب الشرطة على المحافظة على الأمن وتنفيذ أحكام القضاة.

كان بمصر ديوان خاص ، تصدر عنه الرسائل والمكاتبات ، يعرف بديوان الإنشاء . وقد أنشاه الطولونيون بعد أن اتسعت دائرة أعمالهم ، وازدهر نشاطه في عهدهم، ولم يعمل ولاة مصر قبل العصر الطولوني على إنشائه بل اكتفوا باتخاذ بعض الكتاب لكتابة الرسائل التي يرسلونها إلى

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، ص ٤٤١ - ٤٤٢ .

<sup>(</sup>۲) انظر : المقريزى : خطط ، جـ۲ ، س ۱۷۸ – ۱۷۹ .

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن سعيد: المغرب لمي حلى المغرب، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٤) سيدة كاشف: مصر في فجر الإسلام ، ص ٢٤ .

الخلفاء وغيرهم، وكان أول من تولى ديوان الإنشاء في عهد أحمد بن طولون: أبو جعفر محمد بن أحمد بن مودود المعروف بابن عبد كان (۱). ومن الكتاب الذين ظهروا في عهد الطولونيين جعفر بن عبد الغفار المصرى الذي اتخذه أحمد بن طولون كاتبا له. ولم يكن لدي هذا الكاتب من الكفاية بحيث يستطيع الاضطلاع بأعباء هذا المنصب، فأشار أحمد بن خاقان على أحمد بن طولون بعزله، فلم يجبه إلى طلبه، وقال له: أنا أحتمله لأنه مصرى، فقال ابن خاقان: لا والله، أراك أيها الأمير تفضل الكاتب المصرى على الكاتب البغدادي، قال: لا والله، ولكن أصلح الأشياء لن ملك بلداً يكون كاتبه منه (۱).

وكان بعض الكتاب الذين أسندت إليهم وظيفة الكتابة في العصر الأخشيدي يشتغلون بالشئون السياسية. وقد خلط الناس بينهم وبين الوزراء، أما الفريق الآخر من الكتاب، فاقتصر عمله على تحرير الرسائل، وهؤلاء كانوا يؤلفون ديوان الإنشاء (٢).

\* \* \*

أما عن الإدارة المالية ، فقد عنى ولاة مصر بتنمية موارد بيت المال وتنظيم مصارفه ، وكانت تأتى هذه الموارد من الجزية والخراج والضرائب ، فقد فرض الولاة الجزية على الذميين ولم يعف منها إلا النساء والأطفال والشيوخ وكانت تتناسب مع ثروة الشخص ، وتدفع نقداً بالدنانير . كذلك فرض الخراج على الأرض التى يزرعها أهل مصر . وكان هناك إلى جانب ذلك

<sup>(</sup>١) محمد كامل حسين . أدبنا العربي في عصر الولاة ص ٩٥ .

<sup>(</sup>۲) ابن الدایة : سیرة ابن طولون من ۱۵

<sup>(</sup>٣) سيدة كاشف مصرفي عصر الأخشيديين ص ١٦٧.

ضرائب على الصناع والأجراء وضرائب على التجارة الداخلية وأخرى على التجارة التى تمر بالموانى والبلاد الواقعة على الحدود المصرية سواء أكانت ترد إليها أم تصدر عنها (١)؛ فبذكر المقريزى (٢) أنه كان يجئ من التجار في الثغور المصرية وهي دمياط وتنيس ورشيد وعيذاب وأسوان والإسكندرية ضرائب مقررة تعرف بالمكوس .

كان عهد الخلفاء الراشدين والأمويين بصفة عامة عهد عدل وتسامح، فلم يشتط ولاة مصر في جمع الخراج إلا في أواخر العهد الأموى. أما في العصر العباسي، فإنا نلحظ أن أحمد بن المدبر الذي قلده الخليفة المتوكل خراج مصر، لجأ إلى الشدة في جباية الخراج، كما أثار سخط المصريين بزيادته الضرائب واستعماله القسوة في جبايتها مما حمل ابن طواون على العمل التخلص منه؛ فصرف عن ولاية مصر وحل محله أحمد بن خالد الله عن ولاية مصر وحل محله أحمد بن خالد الله العمل التخلص منه؛

ولما ولى أحمد بن طولون شئون مصر كلها (الإدارية والمالية والعسكرية) زاد الضراج عما كان في أيام ابن المدبر؛ فبلغ ٢٠٠٠,٠٠٠ دينار ، ولم يعرف عنه أنه لجأ إلى العنف في جبايته ، غير أن الضراج ما لبث أن نقص في عهد ابنه خمارويه لإسرافه وتبذيره فضلا عن الأموال التي كان يرسلها كل عام إلى دارالضلافة (٢).

على أن الطواونيين لم يستمروا طويسلا في حكم مصر ، فقد زالت والتسهم سنة ٢٩٢هـ ، وعادت هذه البلاد إلى حكم العباسيين؛ فالترم

<sup>(</sup>١) سيدة كاشف: مصر في فجر الإسلام، من ٦٥ – ٥٧ .

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ، جـ۱ ، ص ۱۰۹

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم . تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، من ٤٨٧

الماذرائيون<sup>(۱)</sup> خراج مصر والشام، وصاروا يقومون بجباية الخراج في هذين الإقليمين، ويرسلون سنوياً إلى بيت المال في دار الخلافة بعد النفقة على الجيش والإدارة وما تحتاجه البلاد من ضروب الإصلاح – مبالغ تختلف بحسب السنين وتتراوح بين مليون وسبعمائة ألف دينار<sup>(۱)</sup>.

أما في عهد الأخشيديين فإن خراج مصر بلغ في أيام محمد بن طغج مليونين من الدنانير في السنة (٢) ولما استأثر كافور في مصر بذل قصاري جهده لتنمية موارد دولته فبلغ خراج مصر في إحدى سنى حكمه ٢,٢٧٠,٠٠٠ دينار (١) ومما يجدر ذكره أنه في أواخر عهد الدولة الأخشيدية انخفض ماء النيل انخفاضاً استمر تسع سنوات (١٥٢ - ٣٦٠هـ) ، أدى إلى اشتداد الغلاء وانتشار المجاعات والأويئة، كما ترتب عليه اضطراب الإعمال الحكومية (١٠) .

<sup>(</sup>۱) أسرة فارسية الأصل، تنسب إلى ماذرايا أو مادرايا وهي قرية من أعمال البصرة. وقد نزح بعض أفرادها إلى مصر في عهد الطولونيين، وأسندت إليهم الوظائف الرئيسية . وكان على بن محمد الماذرائي زعيم الماذرائيين في ولاية خمارويه بن أحمد بن طواون ، إذ اختاره وزيرا له ، وفي سنة ٢٧٧هـ استقدم على بن أحمد إلى مصر ولديه أبا بكر محمد وأبا الطيب أحمد ، وتولى كل منهما خراج مصر بين سنتي ٢٠٨،٤٠٦هـ (سيدة كاشف: مصر في عصر الأخشيديين عن ٢٨،٢٠١) ويذكر عريب بن سعد (صلة تاريخ الطبري، تاريخ الأمم والملوك جام ص ٢١، ٥٠١) أن أبا بكر بن محمد بن الماذرائي تمتع بسلطة كبيرة في مصر، فتقلد أعمالها فضلاً عن أعمال الشام وتدبير الجيوش منذ قدم إليها سنة ٢٠١ هـ ثم عين عاملا على خراج مصر في جمادي الأول سنة ٢١٨ هـ

<sup>(</sup>٢) هلال بن الصابئي: تحقة الأمراء في تاريخ الوزراء من ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) المقريزي: خطط جا ، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٤) انظر (أبو مسالح الأرمني) كتائس وأديرة مسسر ، ص ٣٠ ، سيدة كاشف : مصبر في عصبر الخشيديين، ص ٣٤٣

<sup>(</sup>ه) انظر (المقريزي) إغاثة الأمة، من ١٢ - ١٣

## ٢ - العلاقات السياسية بين مصر والخلافة

#### فى عهد الطواونيين والاخشيديين

#### (أ) الطولونيون والخلافة :

لما تقلد باكباك التركى ولاية مصر من قبل الخليفة المعتز ، استخلف عليها أحمد بن طواون سنة ٥٤٤هـ وقصر اختصاصه على مدينة العسكر دون غيرها من البلاد . وكان ولاة مصر في ذلك العهد يقسمون أعمال هذه الولاية بين عدة أشخاص حتى لا يتطلع أحدهم إلى الاستقلال بما في يده(١) . ومن ذلك نرى أن أحمد بن طواون لم يكن يتمتع بنفوذ كبير في ولاية مصر ، بل واجه عدة صعوبات في سبيل تثبيت مركزه وخاصة منافسه أحمد بن المدبر عامل الخراج الذي أوقع به عند الخليفة العباسكي مَنْ تُوقِي المعتنز وخلفه المهتدي، فأسند ولاية مصر إلى يارجوخ<sup>(٢)</sup>، صهر أحمد بن طولون، فكتب إليه «تسلم من نفسك لنفسك» واستخلفه على مصر كلها ، وبذلك زادت سلطة ابن طولون وأصبح والياً على جميع الديار المصرية ، وأتيحت له الفرصة للتخلص من ابن المدبر عامل الخراج ، فطلب صرفه من خراج مصر ، فأجيب طلبه ، وتقلد خراج دمشق وفلسطين والأردن سنة ٢٥٧هـ . ولم يمض غير قليل حتى توفى يارجوخ صاحب إقطاع مصر سنة ٥٥١هـ ، فأصبح أحمد بن طواون والياً على مصر من قبل الخليفة العباسى مباشرة. ثم قلده الخليفة المعتمد سنة ٢٦٣ هـ خراج مصر وولاه الثغور الشامية، وبذلك صارت البلاد كلها في قبضة يده لا ينازعه فيها أحد(٢) .

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام السياسي : جـ ٢ ، ص ٢٢٠ .

<sup>(</sup>۲) أحد كبار رجال البلاط العباسي .

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ، جد ۱، ص ۲۱۹ .

على أن أحمد بن طولون لم ينعم بالاستقرار في ولايته، فقد ناصبه العداء أبو أحمد الموفق طلحة أخو الخليفة العباسي المعتمد ، ذلك أنه لما استفحل خطر ثورة الزنج<sup>(۱)</sup> في بعض بلاد العراق ، ندب الخليفة أخاه لمحاربتهم ، فلم ير الموفق بدا – بعد أن انقطعت عنه موارد الولايات الشرقية وتقاعد الأهالي عن دفع الخراج الذي كانوا يؤدونه كل عام<sup>(۱)</sup> – من الالتجاء إلى أحمد بن طولون ليمده بما يساعده على القضاء على زعيم هذه الثورة الذي يعرف بصاحب الزنج، فبعث إليه ابن طولون مليوناً ومائتي ألف دينار. غير أن الموفق استقل هذا المبلغ وبعث إليه بكتاب أظهر له فيه الجفاء. فاستاء منه ابن طولون ، وكتب إليه يقول<sup>(۱)</sup>:

«.. وصل إلى كتاب الأمير – أيده الله تعالى – وفهمته وكان – أسعده الله – حقيقاً بحسن التخير لمثلى وتصييره إياى عمدته التى يعتمد عليها وسيفه الذى يصوله ، وسنانه الذى يتقي الأعداء بحده ... واحتملت الكلف العظام والمؤن الثقال باستجذاب كل موضوف بشجاعة واستدعاء كل منعوت بغنى .. ومن كانت هذه سبيله في الموالاة ومنهجه في المناصحة فهو حرى أن يعرف له حقه.؛ فعوملت بضد ذلك من المطالبة بحمل ما أمر به الجفاء في المضاطبة بغير حال توجب ذلك ... وإنى لا أعرف السبب الذي يوجب المضاطبة ويوقعها بيني وبين الأمير، ولا ثم معاملة توجب مشاجرة، أو تحدث منافرة لأن العمل الذي أنا بسبيله لغيره والمكاتبة في أموره إلى من سواه، ولا أنا من قبله ، فإنه والأمير جعفر المفوض قد اقتسما الأعمال، وصار لكل واحد

<sup>(</sup>۱) تزعم هذه الثورة رجل فارسى يسمى على بن محمد من أهالى الطالقان ادعى أنه من ولد على زين العابدين بن الحسين بن على بن أبى طالب ، ويرى بعض المؤرخين أنه دعى، وأن أصله عاربى من عبد قيس ،

<sup>(</sup> انظر : تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق للمؤلف ، ص ١٦٦)

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط ، جـ٢ ، ص ١٧٨ .

<sup>(</sup>٣) المقريزي: خطط، جـ، مس١٧٩

منهما قسم، انفرد به دون صاحبه ... والذي عاملني به الأمير من محاولة صرفي مرة وإسقاط رسمي أخرى .. ناقض لشرطه مفسد لعهده، وقد التمس أوليائي وأكثروا الطلب في إسقاط اسمه وإزالة رسمه، فأثرت الإبقاء وإن لم يؤثره، واستعملت الأناة إذ لم تستعمل معى ... والأمير أيده الله – أولى من أعانني على ما أوثره من لزوم عهده ... وكف الأذي والمضرة وأن لايضطرني إلى ما يعلم ألله – عز وجل – كرهي له أن أجعل ما قد أعددته لحياطة الدولة من الجيوش المتكاثفة والعساكر المتضاعفة ... مصروفا إلى نقضها ...، والأمير يعلم .. أنه لا ناصر له إلا لفيف البصرة وأوباش عامتها . فكيف من يجد ركناً منيعاً وناصراً مطيعا، وما مثل الأمير في أصالة رأيه يصرف مائة ألف عنان عدة له فيجعلها عليه بغير ما سبب يوجب فلك .....» .

كان لهذا الكتاب أثر سيئ في نفس الموفق، فحاول النيل من أحمد بن طواون بعزله عن مصر؛ لكنه فشل في محاولته، فعمد إلى عزله عن ولاية الثغور فنجابه الخليفة إلى ماأراد – وهو مكره – غير أنه مالبث أن عهد إلى ابن طواون بإدارتها على أثر اضطراب الأمور فيها، ورأى ابن طواون أن الفرصة سائحة لمد نفوذه إلى بلاد الشام حين جاءته الأخبار بوفاة واليها، فسار إليها بجيشه واستطاع الاستيلاء على كثير من مدنها، ثم دعى له على منابرها (٢٦٤ بحيشه واستطاع الاستيلاء على كثير من مدنها، ثم دعى له على منابرها (٢٦٤ م حرج ثانية إلى المسلم إلى العودة إلى مصر القضاء على ثورة ابنه العباس، ثم خرج ثانية إلى الشام في جمادي الأولى سنة ٢٦٩هـ بعد أن وصله نبأ خروج لؤلؤ والى الرقة عليه وانضمامه إلى الموفق فاستخلف على مصر ابنه خمارويه. وبينما هو في دمشق جاءه كتاب الخليفة العباسي ينبئه فيه برغبته في المسير وبينما هو في دمشق جاءه كتاب الخليفة العباسي ينبئه فيه برغبته في المسير إليه والاحتماء به . فرحب ابن طولون بقدومه وأنفذ إليه كتابا جاء فيه (١):

<sup>(</sup>١) أبن الداية : كتاب دسيرة أحمد بن طوارن، ص ٦٨ - ٦٩ .

«قد منعنى الطعام والشراب خوفى على أمير المؤمنين – أطال الله بقاءه – من مكر يلحقه، .. وقد اجتمع عندى مائة ألف عنان مؤلفة قلويهم، مجتمعة أراؤهم، شديد بأسهم، وأنا أرى لسيدى أمير المؤمنين – أدام الله عزه بالنصر والتمكين –، الانجذاب إلى مصر، فإن أمره يرجع بعد الامتهان إلى نهاية العز، ولا يكن فيه ما يخافه في كل لحظة منه عليه». لكن الموفق ماليث أن علم بما عزم عليه الخليفة المعتمد؛ فأرسل إلى ابن كنداج عامل الموصل والجزيرة يأمره برد الخليفة، فأعاده إلى سامرا(۱).

تطور الخلاف بين الموفق وابن طولون إلى عداء شديد بينهما، فأرسل ابن طولون إلى أهل مصر كتابا تضمن أن أبا أحمد الموفق طلحة نكث بيعة أخيه المعتمد وحجر عليه (۲)، كما بعث إلى عامله على دمشق كتابا أمره فيه بأن يدعو القضاة والفقهاء والأشراف إلى مجلسه ويقرآ عليهم كتابه الذي أعلن فيه خلع الموفق من ولاية العهد لمخالفته المعتمد وحصره إياه (۲)، وطلب منهم لعن الموفق على منابر دمشق. ولما بلغ الموفق ما قام به ابن طولون من خلعه من ولاية العهد وحذف اسمه من الخطبة ولعنه على المنابر، طلب من الخليفة المعتمد أن يأمر بلعنه على منابر ولايات الدولة العباسية، فأجابه على كره منه، وولى ابن كنداج على ما كان يليه من البلاد (۱).

كان من أثر الدعاية السيئة التي قام بها الموفق ضد ابن طولون ولعنه على المنابر أن ضعف نفوذه في البلاد التي خضعت لسلطانه، فحلت الهزيمة

<sup>(</sup>١) الكندى: كتاب والولاة والقضاة، ص ٢٢٤ - ٢٢٥ ،

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, pp.68-69.

 <sup>(</sup>۲) الكندى : كتاب «القضاة والولاة» . حس ۲۲۲ .

<sup>(</sup>٢) البلوي : سيرة أحمد بن طواون ، ص ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، ص ٣٢٧ .

بجيشه في مكة (١)، كما عجز عن إخضاع أهالي طرسوس لسلطته (٢)، وأخذت الهزائم تتوالى عليه، ثم أصيب بمرض أودى بحياته في ذي القعدة سنة ٢٧٠هـ.

اجتمع الجند بعد وفاة أحمد بن طولون وولوا مكانه ابنه خمارويه ووافق الخليفة العباسى المعتمد على تعيين الوالى الجديد. غير أن سلطة الطولونيين فى ولاية مصر لم تكن موطدة فى ذلك الوقت، فأصبح لزاماً على خمارويه أن يتغلب على الصعاب التى تعترضه. وكان أبو أحمد الموفق طلحة أخو الخليفة المعتمد لايزال على سياسته فى عدائه الطولونيين، فلم يعترف بولاية خمارويه على مصر بحجة أنه لم يأخذ تفويضا شرعياً من الخليفة بهذه الولاية على حين أخذ إسحق ابن كنداج عامل الموصل والجزيرة تفويضاً بحكمها من الخليفة قبل وفاة أحمد ابن طولون، ومن ثم اتفق مع ابن كنداج وحليفه محمد بن أبى الساج والى أرمينية على أن يرسلا بعض القوات إلى الشام، كما أنفذ الموفق قوة أخرى بقيادة ابنه أبى العباس.

ولما علم خمارويه بمسير هذه القوات إلى الشام ، أنفذ جيشاً إليها بقيادة كاتب أبيه أبى عبد الله أحمد بن محمد الواسطى وعززه بأسطول قوى من البحر<sup>(۱)</sup>. لكن قوات الموفق وأنصاره أوقعت الهزيمة بالواسطى وتمكنت من الاستيلاء على دمشق ، فلم ير خمارويه بدأ من المسير بنفسه إلى الشام سنة ٢٧١ هـ على رأس جيش كبير واشتبك في معركة على مقربة من الرملة مع قوات الموفق انتهت بهزيمته وعودته إلى مصر<sup>(۱)</sup> . لكن فلول جيشه الرملة مع قوات الموفق انتهت بهزيمته وعودته إلى مصر<sup>(۱)</sup> . لكن فلول جيشه سرعان ما باغتوا الجند العباسى أثناء انشغالهم في جمع الأسلاب والغنائم

<sup>(</sup>١) الطبرى : تاريخ الأمم والملوك ، جـ ٨ ، ص ١١ .

<sup>(</sup>۲) الكندى : كتاب «الولاة والقضاة» ، س ۲۹۲ ، الطبرى : جا س ۱۰۲ .

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط جـ۱ ص ۲۲۱

<sup>(</sup>٤) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، جـ٣ ، ص - ه

وقضوا عليهم قضاء تاماً. وعندما وصل إلى خمارويه نبأ هذا الانتصار تجددت في نفسه روح الأمل، فعاد إلى الشام واستولى على مدينة دمشق في أوائل سنة ٢٧٣هـ. ثم واصل السير لمحاربة ابن كنداج والى الموصل؛ فأوقع بجيشه الهزيمة واضطره إلى التقهقر حتى سامرا (١).

وكان من أثر هذا النصر الذى أحرزه خمارويه أن عقد الصلح بينه وبين الموفق، وأرسل إليه تفويض موقع عليه من الخليفة المعتمد وأخيه الموفق وابنه المفوض، يتضمن توليته وأبناءه من بعده حكم مصر والشام والثغور الشامية ثلاثين سنة (٢).

على أن نفوذ خمارويه مالبث أن احتد إلى بعض بلاد النولة العباسية، فاستولى على الرقة (٢)، واعترف بولايته على الوصل والجزيرة، كما قضى على حركة ابن أبى الساج – والى أرمينية – الذي خرج عليه وحاول غزو الشام، فالتقى به على مقربة من دمشق وهزمه، ثم أخذ يطارد جيوشه حتى مدينة بلد(٤). وهناك أقام سريراً من الذهب جلس عليه إشارة إلى انتصاره(٥).

أما عن حالة الخلافة في ذلك الوقت ، فإن الخليفة المعتمد كان مسلوب السلطة مع أخيه أبى أحمد الموفق طلحة . ولما توفى بايع كبار القواد ابنه أبا العباس بولاية العهد ولقبوه المعتضد ، فتحولت إليه سلطة أبيه ، وسار على سياسته في إضعاف نفوذ الخليفة المعتمد، ولم يلبث أن خلفه

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط ، جا ص ٢٢١ .

 <sup>(</sup>۲) الكندى : «كثاب الولاة والقضاق» من ه ۲۲ – ۲۲۸ .

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, p.73..

<sup>(</sup>٣) تقع على نهر الغرات.

<sup>(</sup>٤) تقع على نهر بجلة .

 <sup>(</sup>٥) انظر الكندى: كتاب الولاة والقضاة من ٢٢٩.

بعد وفاته (۱). واستطاع خمارويه أن يتقرب إليه بهداياه، فأقره على ولاية البلاد الممتدة بين الفرات وبرقة ثلاثين سنة، وجعلها لأولاده من بعده، وقدم رسول الخليفة على خمارويه يحمل إليه اثنى عشر خلعة وسيفاً وتاجاً ووشاحا(۲).

كان من أثر سياسة حسن التفاهم بين خمارويه والخليفة المعتضد، أن عرض خمارويه والخليفة المعتضد، أن عرض خمارويه زواج ابنته أسماء التى تلقب بقطر الندى من ابن هذا الخليفة، لكنه اختارها زوجة له .

وعلى الرغم من أن هذه المصاهرة أدت إلى توثيق العلاقات بين خمارويه والخليفة العباسى، فإن ما اقترن بها من إسراف (٢) في النفقات كان له أثر سيئ في بيت المال في مصر مما حمل بعض المؤرخين على القول بأن المعتضد كان يرمى من وراء زواجه بقطر الندى إلى نفاد خزانة مصر (١). ويذلك يضعف شأنها ويسهل على العباسيين استعادة سلطانهم عليها .

<sup>(</sup>١) أنظر: الطبرى: تاريخ الأمم والملوك ، جلا . ص ١٦٢

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جـ٣ ، ص ٧٨ .

 <sup>(</sup>٣) أسرف خمارويه في تجهيز ابنته حتى قيل أنه لم يبق تحفة من كل لون إلا حملها معها (المقريزي :
خطط ، جـ١ ، من ٣٩١) .

ويلغت نفقات الجهاز مليون دينار، ولم يكتف خمارويه بذلك، بل أعطى ابنته مائة ألف دينار لتشترى بها من العراق ما قد تحتاج إليه مما يتعذر وجوده في البلاد المصرية . (السيوطي حسن المحاضرة جـ٢ ص ١٤٨) .

كذلك أمر خمارويه أن يبنى لها قصر على رأس كل مرحلة تنزل بها فيما بين مصر وبغداد وأرسل معها أخاه خزرج بن أحمد بن طولون وجماعة من المختصين به، فكانت إذا وافت المرحلة وجدت تصرا به كل ما تحتاج إليه من وسائل الراحة وأسباب الرفاهية كأنها في قصر أبيها، ولم تزل على ذلك طيلة رحلتها حتى وافت بغداد في أول محرم سنة ٢٨٢هـ (أبو المحاسن جـ٣ ص ٨٧ ، تاريخ الإسلام ، جـ٣ ص ٢٦٢).

<sup>(</sup>٤) ذكر أبو المحاسن : النجوم الزاهرة، جــ٣ ، ص ٣٥ .

أن المعتضد أراد (بزواج قطر الندى) أن يفقر أباها خماريه في جهازها، وكذا وقع

توفى خمارويه سنة ٢٨٢هـ بدمشق وتعاقب على ولاية مصر من بعده ثلاثة من آل طولون، تجلى في عهدهم انتشار الفوضى وتنازع السلطة بين المتنافسين على الحكم من أفراد البيت الطولوني، وانتصار الجند لفريق دون فريق مما سهل على الخليفة العباسي المكتفى العمل على إعادة مصر إلى سلطان الخلافة، فعهد إلى محمد بن سليمان الكاتب باستردادها من هارون بن خمارويه فسار إليها على رأس أسطول بحرى، والتقى الأسطولان العباسي والمصرى في تنيس(۱)، فحلت الهزيمة بأسطول مصر، ووقعت تنيس ودمياط في يد محمد بن سليمان الكاتب<sup>(٢)</sup>. واضطر هارون بن خمارويه إلى الهرب فقصد العباسة<sup>(٢)</sup> حيث قتله عماء شيبان وعدى ثم خلفه في ولاية مصر أحد أعمامه وهو شيبان ابن أحمد بن طواون، غير أن الأمور لم تستقر له فثار عليه الجند ولم يعترفوا بولايته، وبعثوا إلى محمد بن سليمان الكاتب يطلبون منه المسير إلى مصر، فقدم إلى الفسطاط ودعا الأمير المؤمنين الكتفي بالله وحده بعد أن كان يدعى معه للأمير الطولوني<sup>(1)</sup>. ثم دخل مدينة القطائع وألقى فيها النيران، فالتهمت القصر والميدان والدور والأسواق، ولم يبق فيها إلا الجامع، وعاث جنده نهباً وفساداً في الفسطاط، وأخرج محمد بن سليمان آل طواون وأعوانهم مكبلين في الحديد إلى بغداد في رجب سنة ٢٩٢هـ حتى لم يبق بمصر منهم أحد(٥) ، وبذلك قضى على الدولة الطولونية بعد أن حكمت مصر مدة ثمان وثلاثين سنة.

<sup>(</sup>١) كانت تقع هذه المدينة على جـزيرة في بحـيرة المنزلة، ولم تزل عامرة إلى سنة ٧٧٥ هـ (١١٧٧م) (انظر حاشية رقم ٤ من ١٣٢ تاريخ العضارة الإسلامية المؤلف)

<sup>(</sup>٢) تاريخ الإسلام السياسي ، جـ٣ ، حس ٢٣٢ .

<sup>(</sup>٣) بلدة مدغيرة ، تقع إلى الشمال الشرقى من مدينة بلبيس ، سميت بذلك نسبة إلى العباسة بنت أحمد بن طولون (انظر : ياقوت : معجم البلدان) .

<sup>(</sup>٤) الكندى: الولاة والقضاة . من ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٥) أبو المحاسن . النجوم الزاهرة . جـ٣ ، ص ١١٢ - ١١٣ ، ص ١٣٧ - ١٣٩

#### (ب) عودة مصر إلى الخلافة العباسية:

عادت مصر إلى سلطان العباسيين بعد أن قضى محمد بن سليمان الكاتب على حكم الطولونيين في مصر، وأسند الخليفة العباسي المكتفى ولايتها إلى عيسى بن محمد النوشرى فقدم إليها في جمادى الآخرة سنة ٢٩٢ هـ وفي أيامه ثار محمد بن على الخلنجى (١) – أحد قواد الطولونيين – وكان من بين الذين خرجوا من مصر مع محمد بن سليمان الكاتب، ثم انصرف عنه بعد وصوله إلى حلب والتف حوله فريق من الجند الذين كانوا في خدمة الطولونيين وبيايعوه. واتفقت كلمتهم على إحياء الدولة الطولونية، ومضى الجميع في سيرهم إلى مدينة الرملة ، فهزموا واليها وأمر ابن الخلنجي بإقامة الدعوة على منابرهم الخليفة العباسي، ومن بعده لإبراهيم من شمارويه .

ولما علم عيسى النوشرى والى مصر بخروج ابن الخلنجى، جهز جيشا لملاقاته، فلحقت به الهزيمة عند غزة، وأضطر إلى التقهقر بقواته حتى وصل الفسطاط، ثم عبر النيل إلى الجيزة، ومهد بذلك السبيل لدخول ابن الخلنجى الفسطاط بدون مقاومة في ٢٦ ذي القعدة سنة ٢٩٢هـ، فرحب به أهالي هذه المدينة ودعى له في الخطبة بعد الخليفة العباسي وإبراهيم بن خمارويه(٢).

وجه ابن الخلنجى اهتمامه بعد دخوله الفسطاط إلى ضبط الأمور في البلاد والقضاء على الفوضى، كما عنى بدفع رواتب الموظفين والجند. ولم يكتف بما أحرزه من نصر في حاضرة البلاد المصرية ، بل أنفذ قوة برية وأخرى بحرية إلى الإسكندرية، ولم يلبت أن تمكن من الاستيلاء عليها .

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، جـ٣ مص ١٤٥ – ١٤٧ .

ورد اسمه في ( المقريزي : خطط جا ، ص ٢٢٧) محمد بن الخلنج

<sup>(</sup>Y) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، جـ ، من ١٤٨

<sup>(</sup>٣) سيدة كاشف: مصر في عهد الأخشيديين ص ٢١ - ٢٢

ظل ابن الخلنجى يقلق بال الخلافة العباسية ما يقرب من ثمانية شهور حتى أرسل إليه الخليفة المكتفى عدة جيوش؛ وانتهى الأمر أخيراً بهزيمته بعد أن انضم أربعة آلاف من جنده إلى الجيش الذى أرسله الخليفة بقيادة فاتك المعتضدى، واضطر ابن الخلنجى إلى العودة إلى الفسطاط، وهناك قبض عليه في رجب سنة ٢٩٣هـ (١)، وأرسل إلى بغداد حيث عنفه الخليفة وطيف به وبأصحابه على ظهور الإبل ، ثم قتل(٢).

آلت ولاية مصر بعد وفاة عيسى النوشرى فى أواخر شعبان سنة ٢٩٧هـ إلى أبى منصور تكين الذى عينه الخليفة المقتدر؛ وفى عهده شرع الفاطميون يوجهون حملاتهم إلى مصر؛ لكنهم لم يتمكنوا من الاستيلاء عليها، بل حلت بهم الهزيمة واضطروا إلى العودة إلى المغرب.

وعلى الرغم من انتصار تكين على الحيش الفاطمى فإن القائد مؤنس الفادم الذى أنفذه الخليفة العباسى على رأس جيش من العراق لصد الفاطميين عن مصر عزله عن ولايتها وأمره بالرحيل عنها فى ذى الحجة سنة ٢٠٣هـ وكتب إلى الخليفة العباسى بذلك (٢) . وظل مؤنس الخادم يتولى أمور مصر حتى أسند الخليفة المقتدر ولايتها إلى ذكا الرومي فى أوائل سنة ٣٠٣هـ ؛ فوجه المتمامه إلى وضع حد للأعمال التي قام بها أنصار الفاطميين فى مصر ؛ فقبض على كل من اتهم منهم بمراسلتهم ، كما مثل ببعضهم ، فقطع أيديهم وأرجلهم (١). كذلك عنى ذكا بتحصين مدينة الأسكندرية والدفاع عنها، فولى عليها ابنه مظفر، وصار يرسل إليها القواد خشية أن يعاود الفاطميون

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن: النجرم الزاهرة جـ٣ ص ١٥٢.

<sup>(</sup>۲) المقریزی: خطط ، جا ، من ۲۲۷ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جـ٣ ص ١٧٣

<sup>(</sup>٤) الكندى: الولاة والقضاة ص ٢٧٤، كتاب والفاطميون في مصره ص ٨٢

غزوها، ولم يزل هذا الوالى يواصل جهوده فى حشد الجنود لصد الحملات الفاطمية حتى توفى فى ربيع الآخر سنة ٣٠٧هـ (١).

أعاد الخليفة المقتدر تكين إلى ولاية مصر بعد وفاة ذكا، وأمده بقوات من العراق بقيادة مؤنس الخادم لتكون عونا له في محاربة الفاطميين. وكان لتعاون هذه القوات مع الجيش الذي يقوده تكين أثر كبير في إلحاق الهزيمة بالحملة الفاطمية سنة ٣٠٨ هـ(٢).

وكانت الحالة الداخلية في مصر وقتذاك يسودها الاضطراب ، فقد قاسي أهلها كثيراً من عبث الجنود الذين أوقدهم الخليفة العباسي لصد القاطميين، كما ساءت الحالة المالية بسبب ما استنفوه مؤلاء الجنود من نفقات؛ وفضيلا عن ذلك فإن السياسة التي اتبعت في تعييل الولاة وعزل بعضهم مرارا أدت إلى عدم استقرار الأمور في البلاد وفعيل القائد العياسي مؤنس الخادم تكين عن ولاية مصر في ربيع الأول سنة ٣٠٩هـ، ورغم محبة أهل مصر له وتقديرهم لأعماله، وخلقه بعض ولاة ضعاف، ثار في أيامهم فريق من الجند، واضطرب الأمن في البلاد ، وعجزت الحكومة المركزية في بغداد عن إخضاع هؤلاء الثوار. واضطر الخليفة المقتدر إلى إعادة تكين واليا على مصر سنة ٣١٢ هـ(٢)، فوجه اهتمامه إلى القضاء على عوامل الاضطراب في هذه البلاد. وقد تكللت جهوده بالنجاح؛ إذ أضعف من شوكة الجند الثائرين ثم أخرجهم من مصر وتيسر له بذلك إعادة الاستقرار والأمن إلى البلاد . وظل تكين واليا على مصر حتى توفى الخليفة المقتدر سنة ٣٢٠ هـ وخلفه أخوه القاهر بالله، فأقره على ولايته وبعث إليه بالخلع<sup>(1)</sup> .

<sup>(</sup>١) الكندى : الولاة والقضاة من ٢٧٥ – ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٣ ص ١٩٢ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة جـ٣ ص ٢٠٦ – ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٤) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٣ ص ٢١١، سيدة كاشف: مصر في عهد الأخشيديين، ص ٣٥

لم تنعم البلاد المصرية بالهدوء والاستقرار بعد وفاة تكين سنة ٢٣١هـ، بسبب النزاع والتنافس على حكمها؛ فولى ابنه محمد ولاية هذه البلاد دون أن يمنحه الخليفة تقليداً بذلك؛ ونافسه في تدبير أمورها أبو بكر محمد بن على الماذرائي، ولم يلبث أن أرغمه على الخروج إلى الشام . وكتب ابن تكين إلى الخليفة يطلب توليته على مصر، فأجابه إلى طلبه، وعهد إلى الماذرائي بتدبير أمور البلاد المالية . غير أن الماذرائي لم يعترف بولاية ابن تكين ومنعه من دخول البلاد المالية . غير أن الماذرائي لم يعترف بولاية ابن تكين ومنعه من دخول البلاد وظل منصب الولاية شاغراً إلى أن ورد كتاب الخليفة العباسي القاهر بتولية محمد بن طغج في شعبان سنة ٢٦١هـ، وكان وقتذاك في دمشق – فصار يذكر اسمه مع الخليفة على منابر مصر نحو اثنين وثلاثين يوما(١)، ثم قلد الخليفة القاهر العباسي ولاية مصر لأحمد بن كيغلغ(٢) للمرة الثانية في شوال سنة ١٣٢١هـ(٢).

ازدادت الحالة سوءاً في مصر بعد عودة أحمد بن كيغلغ واليا عليها، فقد ثار الجند على أبى بكر محمد بن على الماذرائي مطالبين برواتبهم، كما قامت فتن ومعارك بين طوائف الجند، وقدم محمد بن تكين من فلسطين في ربيع الأول سنة ٢٢٢هـ، وأعلن أن الخليفة العباسي الراضي بالله ولاه مصر، فأدى ذلك إلى نشوب القتال بينه وبين كيغلغ، وانتهى الأمر بهزيمته، غير أن هذا النصر الذي أحرزه ابن كيغلغ لم يترتب عليه توطيد سلطته، فما لبث الخليفة العباسي أن قلد محمد بن طغج ولاية مصر للمرة الثانية سنة ٣٢٣هـ، لبلائه في صد الجيش الفاطمي عن البلاد المصرية.

وكتب محمد بن طغج إلى أحمد بن كيغلغ كتابا جاء فيه (1):

<sup>(</sup>١) الكندى: الولاة والقضاة من ٢٨١ - ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٢) ولاه الطبيقة المقتدر إمرة مصدر المرة الأولى في ربيع الآخر سنة ١٦٦هـ . (أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٢ ص ٢٠٦) .

<sup>(</sup>۲) القریزی : خطط ، جد ۱ ، ص ۲۲۸

<sup>(</sup>٤) ابن سعيد . المغرب في حلى المغرب ص ١٢

«هذا كتاب الراضى بتقليدى، فإن سلمت وإلا انصرفت بعد أن آخذ خطك وأشهد عليك بمنعك إياى، وأسير إلى حضرة السلطان». فرأى ابن كيغلغ أن يسلم مقاليد الأمور في مصر لابن طغج بعد أن أيقن من ضعف سلطته وعجزه عن ضبط أمورها(۱).

#### (ج) الأخشيديون والخلافة:

كانت العلاقة بين الخليفة الراضى ومحمد بن طغج تنطوى فى بادئ الأمر على الصداقة والود، فقد منحه لقب أخشيد سنة ٢٢٧هـ، ثم لم تلبث أن تبدلت صلة المودة بينهما حين بلغه ازدياد نفوذ محمد بن رائق الخزرى أمير الأمراء ببغداد وأطماعه فى ولاية الشام، فكتب إلى نائبه ببغداد يطلب إليه أن يخبر الخليفة بما وصله عن موقف ابن رائق منه وطموحه إلى مد نفوذه إلى الشام (٢)؛ غير أن الخليفة لم يكن وقتذاك لديه من النفوذ بحيث يستطيع أن يتخذ قراراً يلزم أحد الفريقين باتباعه. ولذلك استقر رأى محمد الأخشيد على إعداد العدة لمحاربة ابن رائق؛ فخرج على رأس جيشه فى أوائل سنة ٢٢٧هـ، ودارت بين الفريقين معركة فى العريش حلت فيها الهزيمة بابن رائق، فمضى منهزما إلى الصلح، واتفقا على أن تكون طبرية وما فى شمالها من البلاد لمحمد بن رائق."

على أن ابن رائق لم يلبث أن نقض هذا الصلح ، وسار بجيشه من دمشق في شعبان سنة ٣٢٨هـ، وقصد الرملة في طريقه إلى مصر. فكتب إليه الأخشيد رغبة في أن يصل معه إلى اتفاق ينهى الحرب بينهما، لكن محاولته المخشيد باعت بالفشل، وعاد القتال بينهما سيرته الأولى؛ فهزم جيش الأخشيد

<sup>(</sup>١) المقريزي : خطط ، جـ ١ ، ص ٣٢٩، أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٣ ص ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب ص ٢٦، كتاب والنفوذ الفاطمي في الشام ، للمؤلف ص ١٠

<sup>(</sup>٣) سيدة كاشف: مصر في عصر الأخشيديين من ٨٢ – ٨٣

٥٥

في بداية الأمر عند العريش، ثم انسحب ابن رائق إلى دمشق، وأرسل الأخشيد حيشاً لمطاردته، لكنه لم يتمكن من التغلب عليه، وانتهى النزاع بينهما رغم ذلك بعقد الصلح، على أن يحكم ابن رائق الولايات الشامية شمالي الرملة، وعلى أن يدفع الأخشيد إليه جزية سنوية قدرها مائة وأربعون ألف دينار(١). ومن المحتمل أن الأخشيد اضطر إلى قبول هذا الصلح، خشية أن توجه الخلافة العباسية الحملات ضده، ورغبة في التفرغ لمواجهة الغزو الفاطمي الذي كان يهدده من ناحية حدود مصر الغربية(١).

استطاع الأخشيد أن يعيد بلاد الشام إلى حوزته من غير حرب بعد وفاة ابن رائق سنة ٣٣٠هـ، وبذلك استقر حكمه في هذه البلاد، ولم يلبث أن أصبح من القوة بحيث اضطر الخليفة المتقي إلى الاستنجاد به بعد أن ساءت علاقته بتوزون التركي، فجاءه الأخشيد وهو بالرقة (٢)، وقال له : «ياأمير المؤمنين أنا عبدك وابن عبدك، وقد عرفت الأتراك وفجورهم وغدرهم، فالله الله في نفسك، سر معى إلى مصر، فهى لك وتؤمن على نفسك» فأبى الخليفة قبول دعوته وكان قد سعى إلى مصالحة توزون - ورحل من الرقة قاصداً بغداد في الحرم سنة ٣٣٣هـ. وقد سر الخليفة المتقى من إخلاص الأخشيد له، فقلده ولاية مصر وجعل له حق توريث إمارتها لابنائه من بعده مدة ثلاثين سنة، كما حصل الأخشيد على تقليد من الخليفة المستكفى في جمادى الآخرة من هذه السنة، أقره فيه على ولاية مصر والشام . وقام الأخشيد بالدعاء له على المنابر في أنحاء ولايته أنحاء ولايته أن

<sup>(</sup>١) الكندى : الولاة والقضاة ص ٢٨٩، أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ٣ ص ٢٥٢ - ٢٥٣ .

 <sup>(</sup>٢) انظر: النفوذ الفاطمي في يلاد الشام للمؤلف من ١١.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والخبر ، جـ٣ ص ١٨٤

<sup>(</sup>٤) الكندى: الولاة والقضاة ص ٢٩٢

ظلت العلاقة بين مصر والخلافة يسودها الوفاق؛ فأقر المطيع الذي خلف المستكفى سنة ٣٣٤هـ الأخشيد على ولايته . وكانت سلطة الأخشيد وقتذاك قد اتسعت، فاستقر له الحكم في مصر والشام، وقلده الخليفة ولاية الحرمين(۱) واليمن. فيروى ابن سعيد(۲) أن محمد بن طغج «مازالت همته تعلو وسعادته تعينه إلى أن ملك مصر والشام والثغور وخطب له بالحجاز واليمن» .

ولما توفى الأخشيد بدمشق في أواخر سنة ٣٣٤هـ خلفه بعهد منه ابنه أبو القاسم أنرجور وكان لايتجاوز الخامسة عشرة من عمره. فقام بتدبير أمره كافور الأخشيدي الذي أخذ يترقي في بلاط الأخشيد حتى أصبح مربياً لأولاده وقائداً من قواده، ثم آلت إليه الوصاية على ابنيه أنوجور وأبي الحسن على (٢). وقد توطدت سلطة أبي القاسم أنوجور بعد أن وصله كتاب الخليفة المطيع لله يقره فيه على ولاية مصر والشام وما كان لابيه من الولاية (١). ولما استأثر معز الدولة بن بويه بالسلطة في بغداد دون الخليفة العباسي، بعث إليه أنوجور سنة ٣٣٨هـ يطلب منه الموافقة على أن يشترك معه أخوه في إمرة مصر ويخلفه بعد وفاته؛ فأجابه إلى طلبه (١).

أصبح كافور منذ ولى الوصاية على أبى القاسم أنوجور صاحب السلطان

<sup>(</sup>١) كان الخليفة الراضى قد أسند ولاية مكة والمدينة إلى محمد بن طفج الأخشيد، وأيد ذلك أخوه المتقى من بعده، فضم إليه الحجاز، وممارت تقام له الخطبة مع الخليفة العباسى على منابر مكة والمدينة . انظر : أبو المحاسن : النجوم الزاهرة . جـ٣ ، ص ٣٢٦ ، النفوذ القاطمى في جزيرة العرب للمؤلف . ص١١ .

<sup>(</sup>٢) المغرب في حلى المغرب ، ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، جـ٣ ، ص ٢٩١ .

<sup>(</sup>٥) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة . جـ٣ ، ص ٢٩٨

المطلق في إدارة الدولة الأخشيدية . وبلغ من ازدياد نفوذه أنه حدد لأبي القاسم راتباً سنوياً قدره أربعمائة ألف دينار<sup>(١)</sup>، كما لم يتح له أي فرصة لإظهار مدى كفايته للحكم، بل انفرد بتدبير أمور الدولة مع أعوانه، وصار يدعى له على المناير منذ سنة ٣٤٠هـ(٢).

ولما توفى أبو القاسم أنوجور في ذي القعدة سنة ٣٤٩هـ، خلفه أخوه أبو الحسن على بن الأخشيد، وأقره الخليفة المطيع على ولاية مصر والشام والحرمين، وعلى الرغم من أن الأمير الجديد قد ناهز الثالثة والعشرين من عمره، فإن كافور ظل يباشر بنفسه أمور الدولة، وحال بينه وبين القيام بأي عمل يتصل بشئون الحكم، بل منعه من الاجتماع بالناس، وحدد له أربعمائة ألف دينار في كل سنة أسوة بأخيه<sup>(٢)</sup> . واستمر الحال على ذلك حتى توفى الأمير أبو الحسن على بن الأخشيد سنة ٥٥ مم وكال الوارث له ولد صغير في التاسعة من عمره يدعى أحمد؛ اعترض كافرور على توليث محتجا بصغر سنه ، وبقيت مصر عدة أيام بغير وال حتى ورد كتاب من الخليفة العباسي في المحرم من هذه السنة بتقليد كافور ولاية مصر وما يليها من البلاد؛ فدعى له على المنابر. ومع ذلك فقد احتفظ كافور بلقبه «الأستاذ» ولم يلقب بالأمير(1) . يقول ابن خلكان (٠) «إنه لما أشير على كافور بإقامة الدعوة لولد أبى الحسن على بن الأخشيد احتج بصغر سنه، وركب بالمطارد وأظهر خلعاً جاءته من العراق، وكتاباً بتكنيت، وركب بالخلع يوم الثلاثاء لعشر خلون من صفر سنة خمس وخمسين وثلاثمائة» .

<sup>(</sup>۱) المقريزي : خطط جـ ١ ص ٣٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المقريزي : خطط ، جـ٢ ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جـ٣ ، ص ٢٢٦، سيدة كاشف: مصد في عصر الأخشيديين مس١٢٦

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط ، جا ، من ٢٣٠، ج٢ من ٢٧ .

<sup>(</sup>٥) ولميات الأعيان جـ١ حس ٤٧ ه

لم يكن كافرر من أفراد البيت الأخشيدى ، ومع ذلك فقد أسند إليه الخليفة العباسى ولاية مصر لأن مقاليد الأمور في البلاد كانت بيده منذ وفاة محمد بن طغج الأخشيد. فلما توفي على بن الأخشيد، استقل بحكم مصر؛ غير أنه لم يستمر طويلا في حكمها، فقد توفي في جمادى الأولى سنة ١٥٧هـ(١) غير أنه لم يستمر طويلا في حكمها، فقد توفي في جمادى الأولى سنة ١٥٧هـ(١) واجتمع كبار القواد ورجال الدولة، وأسندوا الولاية لأبي الفوارس أحمد بن على بن الأخشيد – وكان في الحادية عشرة من عمره – ودعي له على منابر مصر والشام والحرمين، ثم من بعده للحسن بن عبيد الله بن طغج الأخشيد على اعتبار أنه سيخلفه(١) . ولم يلبث الحسن أن قدم إلى مصر منهزماً من القرامطة؛ وظل يتولى تدبير أمورها نحو ثلاثة أشهر(١)، أساء خلالها معاملة الأهلين؛ ثم اضطر أخيراً إلى العودة إلى الشام بعد أن تم لجوهر الصقلى قائد الخليفة المعز لدين الله الفاطمي فتح مصر في شعبان سنة ١٥٨هـ(١) .

<sup>(</sup>١) لبن خلكان : وفيات الأعيان جــ١ ، ص ٤٧ ه .

<sup>(</sup>٢) المقريزي : خطط جـ١ ، ص ٢٣٠، أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، جـ٤ ، ص ٩ .

<sup>(</sup>٢) كتاب ممصر في عصر الأخشيديين، من ١٠٢

<sup>(</sup>٤) المقريزي : خطط جدا ص ٣٣

#### الباب الثالث

السيادة الفاطمية في مصر

- ١ امتداد سلطان الفاطميين إلى مصر.
- ٢ اتخاذ مصر مقراً للخلافة الفاطمية .



### الباب الثالث السيادة الفاطمية في مصر

١ – امتداد سلطان الفاطميين إلى مصر

رأى الفاطميون بعد أن امتد نفوذهم فى بلاد المغرب أن هذه البلاد لاتصلح لتكون مركزاً لدولتهم، ففضلا عن ضعف مواردها كان يسودها الاضطراب من حين لآخر . لذلك اتجهت أنظارهم إلى مصر لوفرة ثروتها وقربها من بلاد المشرق الأمر الذى يجعلها صالحة لإقامة دولة مستقلة تنافس العباسيين .

كان عبيد الله المهدى يطمع في أن يتخذ مصر قاعدة يوجه منها حملاته إلى بغداد القضاء على الخلافة العباسية المتداعية . لذلك وجه نشاطه على أثر تأسيس خلافته بالمغرب إلى وضع الخطط اغزى مصر، فأعد في سنة ١٠٥٨ (٩١٣م) جيشا من المغاربة تحت إمرة ابنه وولى عهده أبى القاسم وقائده حباسة بن يوسف، واستولى هذا الجيش على برقة في طريقه إلي مصر ؛ ثم واصل السير حتى استولى على الإسكندرية وتوغل في الوجه البحرى ؛ وأنفذ الخليفة المقتدر العباسي مؤنسا الخادم لدفع المغيرين، واشتبك الفريقان في معركة ببلدة مشتول على مقرية من الجيزة، وانهزم حباسة وعاد إلى بلاد المغرب حيث قتله الخليفة عبيد الله المهدى على أثر رجوعه (١).

وقد كشفت هذه الحملة - رغم ما أصابها من فشل - عن ميل كثير من المصريين إلى الدعوة الفاطمية بفضل دعاة الإسماعيلية كأبى على الداعى الذى بذل مجهوداً كبيراً فى دعوة أهالى مصر إلى الدخول فى المذهب الإسماعيلى، وقام بمصر بنفس الدور الذى قام به أبو عبد الله الشيعى فى بلاد المغرب.

<sup>(</sup>۱) عربی بن سعد : مثلة تاریخ الطبری، ص ۵۳ .

رأى عبيد الله المهدى أن يعاود الكرة لغزو مصر؛ فأخذ في إعداد جيش لفتحها، وأوفد ابنه أبا القاسم على رأس هذا الجيش في أواخر سنة ٣٠٦ هـ، فاستولى على الإسكندرية سنة ٣٠٧ هـ (٩١٩م) دون عناء، ثم سار إلى الجيزة ، وأخذ الفاطميون يتوغلون في بلاد الوجه القبلي حتى تمكنوا من الاستيلاء علي الأشمونين والفيوم.

على أن الخليفة المقتدر العباسى ما لبث بعد أن بلغه نجاح الفاطميين فى الزحف على مصدر أن أرسل قائده مؤنس الخادم على رأس جيش إلى تلك البلاد ، فانتصر على الفاطميين واستولى على سفنهم وأحرقها(۱) وبذلك حلت الهزيمة بالحملة الفاطمية، وكان من أهم عوامل إخفاقها أن الخطة التى وضعها المهدى لغزو مصر لم تنفذ بدقة ، ذلك أن أبا طاهر الجنابى أمير القرامطة ببلاد البحرين لم يتقدم بجيشه إلى مصر ليعاون جيش الفاطميين.

ولما اضطربت أحوال المُلِقِة العِباسِية ببغداد بعد وفاة الخليفة المقتدر وانقسم القادة الأتراك على أنفسهم؛ اتخذ عبيد الله المهدى من ذلك فرصة سانحة لمعاودة فتح مصر فاتفق مع أبى طاهر الجنابى على إثارة الاضطراب في بلاد المشرق في الوقت الذي تزحف فيه جيوشه إلى مصر، وأرسل حملة إلى تلك البلاد سنة ٢٢١ هـ (٩٢٣ م) تحت قيادة حبشى بن أحمد المغربى: فحدثت مناوشات بين جنود الفاطميين والمصريين، ثم عقدت هدنة في صفر سنة ٢٣٢ هـ بين الطرفين المتحاربين. غير أن هذه الهدنة لم يطل أمدها، فنشبت عدة وقائع بين المغربة والمصريين في بعض المدن كالجيزة وبلبيس، ثم أوقع محمد بن طغج بين المغاربة والمصريين في بعض المدن كالجيزة وبلبيس، ثم أوقع محمد بن طغج الأخشيد) الهزيمة بالفاطميين في جمادى الأولى سنة ٢٢٦هـ (٤٣٤ هـ) فاضطروا إلى العودة إلى بلاد المغرب ، وقبل ذلك بشهرين توفى الخليفة عبيد الله المهدى مؤسس الدولة الفاطمية وأخفى ابنه أبو القاسم موته ولم يعلنه عبيد الله المهدى مؤسس الدولة الفاطمية وأخفى ابنه أبو القاسم موته ولم يعلنه الناس إلا بعد سنة حيث استقرت أموره في المغرب وتلقب بالقائم.

<sup>(</sup>۱) المقريزي: التعالم الحنفا ، ص ١٠٢ - ١٠٤

تابع أبو القاسم سياسة أبيه المهدى في غزو مصر، فأرسل إليها جيوشه في أواخر سنة ٣٢٣ هـ، فوصلت الإسكندرية في أوائل سنة ٣٢٤ هـ، وانضم إليها بعض زعماء المصريين مما يدلنا على مدى تأثير الدعاية الفاطمية في تلك البلاد، فأنفذ إليهم الإخشيد قوة كبيرة، استطاعت أن تهزم جند الفاطميين الذين ما لبثوا أن أرغموا على العودة إلى أفريقية (١).

لم تثبط تلك الهزائم التى لحقت بالفاطميين من عزمهم على بذل جهودهم البسط سيادتهم على مصر فلجأ الخليفة القائم إلى المفاوضات لعله يبلغ بها ما لم تبلغه الحملات السابقة، وأنفذ إلى محمد الإخشيد رسولا ومعه كتاب يطلب فيه صداقته إيثاراً للمسالة . وكان مما ورد في هذا الكتاب(٢) وأرجو أن تقودك صحة عزيمتك وحسن رأيك إلى ما أدعوك اليه، فقد شهد الله على ميلى إليك وإيثارى لك ورغبتى في مشاطرتك ما حوله يميني واحتوى عليه ملكى وليس يتوجه لك العذر في الخلف عن إجهابتى، لأنك قيد استفرغت مجهودك في مناصحة قوم لايردون إحسانك ولا يشكرون إخلاصك، يخلفون وعدك ويخفرون مناصحة قوم لايردون إحسانك ولا يشكرون إخلاصك، يخلفون وعدك ويخفرون نمتك ، لم يعتقد فيهم أحد حسن المكافأة ولاجميل المجازاة . وليس ينبغي لك أن تعدل عن منهج من نصحك وإيشار من آثرك، إلى من يجهل موضعك ويضيع حسن سعيك. وأنا أعلم أن طول العادة في طاعتهم قد كره إليك العدول عنهم فإن لم تجد من نفسك معونة على اتباع الحق ولزوم الصدق، فإني أرضى منك المودة والأمر والطاعة حتى تقيمني مقام رئيس من أهلك ...»

على أن الإخشيد رأى أن تتاح له فرصة التفكير في الأمر، فلم يسلم رسول الخليفة الفاطمي رد هذا الكتاب، بل «احتج إليه بأنه لا يقرأ ولا يكتب، ولا يجوز له أن يبوح بما في نفسه إلى كاتب» ثم قال: «أنا أتدبر الجواب،

<sup>(</sup>١) الكندى: الولاة والقشاة ، س ٢٨٤ ، ٢٨٧ ، ٢٨٧ .

 <sup>(</sup>۲) ابن سعید : المغرب فی حلی المغرب ، ص ۲۵ – ۲۱ .

وأجيب عنه وسيصل مع من أثق به ، وأسلك من حسن الموالاة ما لم يكن غيرى يسلكه».

ولا شك أن الإخشيد لم تخف عليه مطامع الخليفة الفاطمى التى تنطوى على دعوته للدخول فى طاعته ، لكنه كان يحرص على بقائه تحت لواء الخلافة العباسية؛ إذ أن ضعفها يتيح له التمتع ببعض الاستقلال، وقيل أن الإخشيد فكر فى قطع صلته بالخلافة العباسية، وحذف اسم الخليفة العباسى الراضى من الخطبة وذكر اسم الخليفة القائم الفاطمى بدله حين وصل إليه أن الخليفة العباسى قلد محمد بن رائق الخزرى ولاية الشام سنة ٢٢٨هد، لكن بعض أخصائه نصحوه بالعدول عن ذلك .

وعلى الرغم من تمسك الإخشيد بالا يكون تابعا للخليفة القائم الفاطمى فإنه سعى لتوثيق علاقته به، فبعث إليه كتابا يعرض عليه زواج ابنته من ولى عهده المنصور ، وأجاب الخليفة الفاظمى على ذلك بكتاب جاء فيه (١) : «وصل كتابك، وقد قبلنا ما بذلت وهي وديعة لنا عندك، وقد منحناها من بيت مالنا قبلك مائة ألف دينار، فوصل ذلك إليها» .

لم يؤد هذا الكتاب إلى زواج ابنة الإخشيد بالمنصور بن القائم، ذلك أن الخليفة الفاطمى – على ما يفهم من كتابه – عامل الإخشيد كأحد ولاته، وأصبح يرى أن فى ذمته إتاوة أو مالا للحكومة الفاطمية، ومن ثم منح ابنته مائة ألف دينار من هذا المال. أما الإخشيد، فكان يظن أن القائم سيرسل إليه من الأموال والهدايا ما يفخر به، فلما لم تتحقق أمنيته فشل مشروع الزواج(٢).

ظل محمد الإخشيد مواليا للخلافة العباسية في بغداد حتى توفي سنة ٢٣٤هـ (٩٤٦م) ، ثم واجهت مصر بعد وفاته عدة صعوبات، ذلك أن سيف

<sup>(</sup>١) ابن سعيد : المغرب في حلى المغرب ، ص ٢٧

<sup>(</sup>٢) سيدة كاشف: مصر في عصر الأخشيديين ، ص ٢٦١ ، ٣٦٢

الدولة الصمدانى أمير حلب أغار على دمشق ثم عول على السير إلى الرملة للاستيلاء على مصر، فنهض كافور الذى كان يقوم بالوصاية على أنوجور بن الإخشيد لدفع ذلك الخطر فرد الجيش الصمدانى منهزما إلى حلب وحال دون مسيره إلى مصر.

أما من ناحية المغرب، فإن المنصور الفاطمى الذى ألت إليه الخلافة، بعد وفاة أبيه القائم سنة ٢٣٤هـ، لم يقم بأى محاولة لغزو مصر، ويرجع سبب ذلك إلى انشغال هذا الخليفة بالعمل على ضبط الأمور في دولته، لكن الفاطميين رغم ذلك كانوا يرقبون الأمور في البلاد المصرية، ويأملون أن يتمكنوا من مد سلطانهم عليها.

وقد حرص كافور الذي كان وقتذاك يستأثر بالسلطة في مصر على تحسين علاقته؛ بكل من الخليفة العباسي والخليفة الفاطمي، فكان - كما قال أبو المحاسن في كتابه والنجوم الزاهرة (عليه عليه المعز صاحب المغرب ويظهر ميله إليه وكذا يذعن بالطاعة لبني العباس، ويداري ويخدع هؤلاء وهؤلاء.

وفي عهد ولاية كافور حاول الخليفة المغز إعادة الكرة للاستيلاء على مصر فبعث جموعاً من عساكره هاجمت الواحات المصرية؛ فأعد كافور جيشاً أجلاهم عنها. كما وجه هذا الخليفة اهتمامه إلى نشر الدعوة الفاطمية في مصر، فقدمت رسله إلى كافور، تدعوه إلى الاعتراف بسيادته، فرحب بهم ولم يعطهم أى ردحاسم، على حين استبطاع دعاة الفاطميين أن يأخذوا البيعة للمعز من رجال بلاط كافور وكبار موظفى دولته (٢).

لما توفى كافور سنة ٥٧ هـ (٩٦٨م)، اضطربت الحالة السياسية فى مصر فوقع اختيار رجال البلاط على أبى الفوارس أحمد - حفيد الإخشيد - ولم يكن قد تجاوز الحادية عشرة من عمره، وما لبث أن استقل الوزير جعفر بن الفضل ابن الفرات (٢) بتدبير أمور ولاية مصر وأصبحت البلاد فى عهده مسرحاً

<sup>(</sup>۱) چا، من ۲

<sup>(</sup>٢) المقريزي: الخطط، جـ٢، ص ٢٧

<sup>(</sup>٣) كان جعفر بن الفضل بن جعفر بن الفرات مندويا للخلافة في مصر والشام.

للفوضى، فقبض على طائفة من كبار الموظفين وذوى الرأى وصادر أملاكهم، وكان من بينهم يعقوب بن كلس<sup>(۱)</sup> الذى ظل معتقلا حتى شفع له الشريف أبو جعفر مسلم بن عبدالله الحسينى عند الوزير ابن الفرات فأطلق سراحه، ولم يلبث ابن كلس أن هرب إلى بلاد المغرب حيث التقى بالخليفة المعز ودله على وجوه ضعف مصر، كما حثه على النهوض لغزوها.

على أن ابن الفرات لم يفلح في القضاء على عناصر الفوضى في أواخر عهد الإخشيديين. بل ساعت في أيامه الحالة المالية، وحل بالبلاد الوباء والقحط من جراء انخفاض النيل، وفقدت الحكومة كل هيبة واستقرار، وعلى الأخص حين عجزت عن دفع رواتب الجند وجمع الضرائب مما حمل كثيراً من أولى الرأى في مصر على الكتابة إلى المعز لدين الله يطلبون إليه القدوم إلى مصر لإنقاذها من الفوضى التى انتشرت فيها منذ أن ترفى كافور (١).

وكان الخليفة المعزيعد العدة الفتح مصر قبيل وفاة كافور؛ ففى سنة ٢٥٦هـ (٩٦٧م) أمر بإنشاء الطرق وحفر الآبار فى طريق مصر، وأقام المنازل على رأس كل مرحلة، ولما وصلته الأخبار بوفاة كافور سنة ٢٥٧ هـ أخذ فى إعداد المال اللازم لتجهيز حملة لفتح مصر، كما بعث إلى دعاته بالبلاد المصرية أعلاماً وأمرهم أن يوزعوها على الجند الذين يؤيدون بيعته لينشروها إذا ما اقتربت عساكره من مصر (٣).

عهد المعز لدين الله إلى جوهر الصقلى بقيادة الحملة التي أعدها لفتح مصر وخرج لوداعه يوم رحيله من القيروان في الرابع عشر من شهر ربيع الثانى سنة ٣٥٨ هـ فسار جوهر على رأس جيشه حتى وصل برقة فقدم له

<sup>(</sup>۱) كان يعقوب بن كلس يهوديا، نشأ ببغداد، ثم سافر مع أبيه إلى الشام، ورحل منها إلى مصر حيث التصل بكافور، فأعجب بذكائه وعينه في ديوانه الخاص، ولما أظهر إسلامه في شعبان سنة ٢٥٦هـ، ذاكت حظوته عند كافور (ابن خلكان: وفيات الأعيان، جـ٣، ص ٤٦١).

<sup>(</sup>٢) سيدة كاشف: مصر في عصر الأخشيديين، ص ٣٦٥

<sup>(</sup>٢) المقريزي: اتعاط الحنفاء ص ١٤٧

صاحبها فروض الطاعة واحتفل بلقائه، ثم مضى في سيره قاصداً الإسكندرية فدخلها من غير مقاومة ومنع جنده من التعرض للأهلين واستطاع أن يتالف عساكره بما أغدقه عليهم من الأرزاق.

ولما وردت إلى الفسطاط أخبار وصول جوهر إلى الإسكندرية واستيلائه عليها، شاور الوزير جعفر بن الفرات ذوى الرأى والنفوذ من أهلها، فاستقر رأيهم على مفاوضة جوهر في شروط التسليم وطلب الأمان على أرواح المصريين وأملاكهم، واتفقوا على تأليف وقد للمفاوضة وكان على رأسه الشريف أبو جعفر مسلم الحسيني والقاضي أبو طاهر الذهلي، فالتقي الوفد بالقائد الفاطمي عند تروچه (۱) نی ۱۸ رچپ ۸ ه ۳ هد، وتصدی آبو جعفر مسلم لمفاوضت، وانتهت المفاوضة بكتاب الأمان (٢) الذي كتبه جوهي وأعلنه للمصريين. وقد بين جوهر في هذا الكتاب الذي التمسه وفد أهالي القسطانا، أن جيوش الفاطميين إنما قدمت لحمايتهم، كما عرض لبرنامج الإصلاح الذي سيقوم به كإقامة شعائر الحج وإصلاح الطرقات، والعمل على استثباب الأمن وتوفير الأقوات وإصلاح العملة، ونشر العدل، كما وعد بترميم المساجد وتأثيثها، وأن تدفع للمؤذنين فيها والأئمة رواتبهم من بيت المال. كذلك نص في كتاب الأمان على أن يظل المصريون على مذهبهم، أي لا يلزمون بالتحول إلى المذهب الشيعي وأن يجرى الأذان والصلاة وصيام شهر رمضان وفطره والزكاة وألحج والجهاد على ما ورد في كتاب الله وسنة رسوله، وتعهد جوهر في كتاب الأمان بتأمين المصريين على أنفسهم وأموالهم وأهاليهم وضبياعهم.

على أن أهل الفسطاط لم يقبلوا هذا الأمان، كما تبين في الوقت نفسه أن طائفة كبيرة من الجند غير راضية عن عقد الصلح، وقالوا: «ما بيننا وبين

<sup>(</sup>١) تروجة: إحدى قرى مركز أبي المطامير بمحافظة البحيرة.

<sup>(</sup>٢) أنظر: المقريزي: أتماظ الحنقا، من ١٤٨ - ٥٣ ا

جوهر إلا السيف»، وولوا قائداً من بينهم يسمى «نحرير» الإمارة، وعلم بذلك جوهر، فقدم بجيشه إلى الجيزة واستطاعت فرقة من جنده عبور النيل عند منية شلقان (شرقى القناطر الخيرية)، ودار القتال بينها وبين الجند المصريين، فقتل منهم عدد كبير، ثم استقر رأى المصريين على مطالبة الشريف أبى جعفر مسلم الحسيني بالكتابة إلى جوهر في إعادة الأمان، فكتب إليه يهنئه بالفتح ويساله الأمان من جديد، فأجاب القائد الفاطمي دعوة الشريف وأعاد الأمان. وأذاع على الجند منشوراً يحرم فيه عليهم أن يقوموا بعمل من أعمال السلب والنهب، ثم خرج أبو جعفر مسلم وجعفر بن الفرات وسائر الأشراف والقضاة والعلماء ووجوه التجار والأعيان إلى الجيزة لاستقبال جوهر. وهدأت الحالة في الفسطاط وعادت الأعمال التجارية إلى ما كانت عليه (١). وهكذا بدأ حكم الفاطميين في مصر وزال عهد الدولة الإخشيدية.

تأسيس مدينة القاهرة والجامع الأزهر:

رأى جوهر بعد أن تيسر له ضم مصر إلى حوزة الفاطميين أن يشرع فى إنشاء مدينة جديدة تكون مقراً للخلافة الفاطمية ومركزاً لنشر دعوتها الدينية، وعدل عن اتخاذ كل من الفسطاط والعسكر عاصمة له.

ووضع جوهر أساس المدينة التي عزم على إنشائها شمالي الفسطاط في ليلة ١٧ شعبان سنة ٨٥٣هـ، كما وضع في الليلة التالية أساس القصر الذي بناه لمولاه المعز. وعرف هذا القصر باسم القصر الشرقي الكبير، ثم أقام حول تلك المدينة وقصر الخليفة سوراً كبيراً.

أطلق جوهر على مدينته الجديدة اسم المنصورية تقرباً إلى خليفته المعز بإحياء ذكرى والده المنصور، وظلت تعرف بذلك حتى قدم المعز لدين الله الفاطمى إلى مصر بعد أربع سنوات فسماها القاهرة(٢) تفاؤلا بأنها ستقهر الدولة

<sup>(</sup>١) المقريزي: اتعاظ الحنفا، من ١٥٧ - ٨٥١.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: اتعاظ الحنفا، ص ١٥٨

العباسية المنافسة. وقيل أيضاً أنها سميت القاهرة لأنها تقهر من شذ منها وحاول الخروج على أميرها (١) كما روى أن اسم القاهرة مأخوذ من قول المعز وهو يودع جوهر أمام جمع من مشايخ كتامة الذين وجههم معه - «والله لو خرج جوهر هذا وحده، لفتح مصر ... ولينزان في خرابات ابن طولون ويبني مدينة تسمى القاهرة، تقهر الدنيا (٢) ه.

أنشأ جوهر بسور القاهرة (٢)، أربعة أبواب وهي: باب النصر، وباب الفتوح، وبابا زويلة (١)، ويعرف أحد هذين البابين الأخيرين باسم باب القوس، وقد مر منه المعز عند قدومه إلى القاهرة، وصار الناس يتبركون بالمرور به، أما الباب الثانى فقد تشاءم منه الناس وهجروه (٩).

وكانت القاهرة وقت إنشائها من الشمال بموقع باب النصر، ومن الجنوب بموقع باب النصر، ومن الجنوب بموقع باب زويلة ومايليه، وتحد شرقاً بموقع باب البرقية وباب المحروق المشرفين على المقطم، وتعرف هذه المنطقة في أيامنا بالدراسة، وتحد غرباً بباب سعادة ومايليه حتى شاطئ النيل.

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ النولة القاطعية، حل ٢٨٥ - ٢٩٥.

<sup>(</sup>Y) القريزي: اتعاظ الحنفاء من ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) لما تقلد أمير الجيوش بدر الجمالى منصب الوزارة في عهد الخليفة المستنصر بالله الفاطمي أعاد بناء السبور المحيط بالقاهرة المعزية، واستخدم الحجارة في تجديده سنة ١٨٠هـ، كما يني باب الفتوح أيضاً في هذه السنة في مكان أخر غير الذي بني فيه جوهر باب. وتقيدنا النقوش التي عثر عليها أغيرا بسور القاهرة أن هذا الباب كان يعرف باسم باب الإقبال. كذلك نقل بدر الهمالي باب النصر الذي بناه جوهر إلى المكان الذي يوجد به الآن، وبني في سنة ١٨٤هـ باب زويلة الكبير. وقد استعان بدر الجمالي في تجديد بناء هذه الأبواب بثلاثة إخوة من مدينة الرها، بني كل منهم بابا (انظر: المقريزي: خطط جـ١، ص ٢٨٠ – ٢٨١).

Stanley Lane-Poole, A History Of Egypt in the Middle Ages, P.152

 <sup>(</sup>٤) عرفة بهذا الاسم نسبة إلى قبيلة زويلة إحدى قبائل البربر التي جاءت مع جوهر من بلاد المغرب
 (القلقشندى: سبح الأعشى، جـ٣، ص ٢٥٢).

<sup>(</sup>ه) انظر: المقريزي: خطط، جا ص ٢٦١، ٢٦٢. ٢٨٠

كان بمصر قبل الفتح الفاطمى ثلاثة مساجد جامعة، هى: جامع عمرو بن العاص الذى أسس سنة ٢١هـ، وسمى فى عهد ازدهاره تاج الجوامع، ثم عرف بعد أن تقادم به العهد بالجامع العتيق، ويقع شمالى حصن بابليون الذى كانت تقيم فيه حامية الروم وقت الفتح الإسلامى. ولما أصبحت مصر تابعة للخلافة العباسية، بنى واليها الفضل بن صالح سنة ٢٦٩هـ مسجد العسكر بجوار دار الإمارة، ثم بنى أحمد بن طولون بعد أن استقل بولاية مصر سنة ٢٦٣هـ مسجده المعروف باسمه على جبل يشكر فى الجهة الجنوبية من القاهرة الحالية، والجهة الشمالية من العسكر.

وكانت هذه المساجد الجامعة الثلاثة تعتبر رمزاً لسيادة الإسلام الروحية ومنبراً للدين الجديد، فجامع عمرو بن العاص كان يمثل ظهور الإسلام في مصر وانضواء تلك البلاد تحت الحكم العربي، أما جامع العسكر فإن تأسيسه إلى جانب جامع عمرو بن العاص أكبر دليل على نجاح الدعوة العباسية في مصر وانضمام تلك البلاد إلى حوزة العباسيين. كذلك الحال فيما يتعلق بجامع أحمد ابن طواون. فنستطيع أن نقول أن إقامته ترجع إلى الرغبة في إظهار الدولة الطواونية وسيادتها.

\* \* \*

لما أسس جوهر مدينة القاهرة في نفس الليلة التي دخل فيها مدينة مصر، رأى ألا يفاجئ السنيين في مساجدهم بشعائر المذهب الفاطمي خشية إثارة حفيظة المصريين عليه، ومن ثم عول على بناء مسجد يكون رمزاً لسيادة الدعوة الفاطمية، كما كانت القاهرة رمزاً لسيادة الفاطميين على مصر. فشرع في بناء الجامع الأزهر في اليوم الرابع من شهر رمضان سنة ٥٩هـ (٥٧٠م)، وتم بناؤه في سنتين تقريباً، وأقيمت فيه الصلاة لأول مرة في اليوم السابع من شهر رمضان سنة ٢٥هـ السابع من شهر رمضان سنة ٢٥٨هـ (٥٧٠م).

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط، جـ، ص ۲۷۳

وقد سمى هذا الجامع فى بادئ الأمر بجامع القاهرة (۱) نسبة إلى العاصمة الجديدة التى أنشأها جوهر. وهناك ما يدل على أن هذه التسمية هى التى كانت تغلب عليه طوال العصر الفاطمى، وذلك أن معظم مؤرخى هذا العصر يذكرونه دائماً باسم جامع القاهرة. أما تسميته بالجامع الأزهر، فيظهر أنها أطلقت عليه فى عصر العزيز بعد إنشاء القصور الفاطمية التى كان يطلق عليها اسم القصور الزاهرة. وقال أضرون إنما سمى بذلك لما سيكون له من الشأن العظيم والمكانة الكبرى بازدهار العلوم فيه. على أنه ليس ببعيد أن يكون الفاطميون الذين ينتسبون إلى فاطمة بنت الرسول على سموه الأزهر إشادة بذكر الفاطميون الذين ينتسبون إلى فاطمة بنت الرسول على سموه الأزهر إشادة بذكر القاطميون الزهراء، وقد استمر هذا الجامع يعرف بهذين الاسمين حتى عصر القريزى فى أوائل القرن التاسع الهجرى، ثم تقلص الاسم القديم وغلب عليه السم الجامع الأزهر.

كان الجامع الأزهر وقت إنشائه يتوسط العاصمة الفاطمية الجديدة، ويشتمل على مكان مسقوف للصلاة يسمى المقصورة، وأخر غير مسقوف يسمى صحناً، وقد بنى فيه القائد جوهر مقصورة كبيرة، وأنشأ بها محواباً يسمى الآن القبلة القديمة. وكان الخلفاء الفاطميون منذ عهد المعز يحتقلون بإقامة الصلوات يوم الجمعة والأعياد في الجامع الأزهر، وكثيراً ما كانوا يؤمون الناس في الصلاة ويخطبون فيهم، وكانت تقام بهذا الجامع إلى جانب الصلوات بعض الحفلات الدينية.

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط، جدا، ص ٣٦٢.

### ٧- اتخاذ مصر مقرا للخلافة الفاطمية

شرع جوهر الصقلى منذ أن وضع أساس مدينة القاهرة في التمهيد لاتخاذها حاضرة للخلافة الفاطمية، فأمر بحذف الدعوة لخلفاء بنى العباس التي كانت تقام بمساجد مصر وأقامها للخليفة المعز، وضرب السكة باسم الخليفة الفاطمي<sup>(۱)</sup> بدلا من اسم الخليفة العباسي، وعلى أحد وجهيها: «دعا الإمام معد بتوحيد الإله الصمد»، وفي السطر الثاني: «المعز لدين الله أمير المؤمنين»، وفي السطر الثالث: «ضرب هذا الدينار بمصر سنة ثمان وخمسين وثلاثمائة» وعلى الوجه الآخر: «لا إله إلا الله، محمد رسول الله، أرسله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله ولو كره المشركون. على أفضل الوصيين وزير خير المرسلين».

كذلك منع جوهر الناس من لبس السواد شعار العباسيين، وزيد في المعطبة العبارة الأثية (۱): «اللهم صل على محمد النبى المصطفى، وعلى على المرتضى، وعلى فاطمة البتول، وعلى الحسن والحسين سبطى الرسول الذين أذهبت عنهم الرجس وطهرتهم تطهيرا، اللهم صل على الأثمة الراشدين، أباء أمير المؤمنين الهادين المهديين»، كما أمر جوهر بأن يؤذن في جميع المساجد بحى على خير العمل (۱)، وهي من العبارات التي يتميز بها الأذان عند الشيعيين، ولم تلبث هذه التغييرات الدينية التي أدخلها جوهر الصقلى رغبة في نشر الدعوة الفاطمية أن لقيت كثيراً من النجاح مما سر القائد جوهر، فبعث للمعز يخبره بما القيته دعوته من تأييد.

رأى جوهر بعد أن استقر سلطان الفاطميين في مصر أن يكتب إلى المعز

<sup>(</sup>١) للقريزي: اتعاظ الحنفاء من ١٦٤ - ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) للقريزي: اتعاظ الحنفا، ص ١٦٦.

<sup>(</sup>٣) المقويزي: اتعاظ المنفا، ص ١٦٩

11

يستدعيه ليتولى بنفسه زمام الحكم في البلاد، فلما أيقن المعز أن دعائم ملكه قد توطدت في مصر عول على الرحيل إليها ، فاستخلف يوسف بلكين بن زيري بن مناد الصنهاجي على إفريقية والمغرب(١)، وخرج من المنصورية في شوال سنة ٢٦١هـ متوجها إلى مصر ويصحبته كثير من أتباعه وجمع كبير من رجالات دولته، من بينهم أولاده وإخوته وأعمامه، كما أحضر معه رفات آبائه<sup>(۲)</sup> (عبيد الله المهدي، والقائم ، والمنصور) ، وفضلا عن ذلك فإنه كان في ركابه خمسمائة حمل من الأموال التي أخرجها من قصور آبائه، وقد تابع المعز سيره ماراً ببرقة حتى دخل الإسكندرية في شعبان سنة ٣٦٢هـ، فاستقبله أعيان البلاد وعلى رأسهم قاضي مصر ، وجلس الخليفة عند منارة الإسكندرية حيث ألقى خطبة ، قال فيها<sup>(٢)</sup>: « إنه لم يدخل مصدر طمعاً فِي زيادة ملكه ولا لمال ، وإنما أراد إقامة الحق وحماية الحجاج والجهاد ضه الكفار، وأن يختم حياته بالأعمال الصالحة وأن يعمل بما أمر به جده رسبول الله صلى الله عليه وسلم. ثم وعظ الحاضرين وخلع على القاضي ويعض رفاقه ، ولما تم له ذلك غادر الإسكندرية قاصداً القاهرة في أواخر شعبان من هذه السنة، فوصلها في يوم الثلاثاء ٧ رمضان سنه ٢٦٢هـ دون أن يمر على مدينة مصر - وكان أهلها قد أقاموا معالم الزينة على جانبي الطريق ظناً منهم أنه سيزورها - وسار متجهاً إلى القصر الشرقي الذي بناه له جوهر ولم يكد يصعد إلى إحدى ردهاته حتى سجد شكراً لله تعالى وصلى ركعتين. وفي اليوم التالي لوصوله خرج أشراف مصر وقضاتها وأعيانها ورجال العلم فيها لتهنئته والاحتفاءيه ، ثم أخذ جوهر بعد ذلك يقدم إليه الناس. طائفة بعد أخرى<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: الكامل في التاريخ، جلا ص ٢٠٥

<sup>(</sup>٢) المقريزي: اتعاظ الحنفاء من ١٨٦

 <sup>(</sup>٤) المقريزي. اتعاظ المنفاء من ١٧٦ ١٨٨

لقى المعز بالقاهرة كثيراً من مظاهر الترحيب، فقدمت إليه الهدايا والتحف بعد أن استقر هو وأسرته وأتباعه بالقصر الشرقى. وقد اشتملت هدية القائد جوهر التى قدمها إلى مولاء المعز على: مائة وخمسين فرساً مسرجة، ملجمة، بعضها مذهب، وبعضها مرصع، والبعض الآخر معنبر وإحدى وثلاثين قبة على نوق بخاتى بالديباج والمناطق والفرش، وثلاث وثلاثين بغلة، وكان منها سبعة مسرجة ملجمة، تتبعها مائة وثلاثون بغلة معدة النقل، وكانت الهدية تشتمل أيضاً على أربعة صناديق مشبكة يرى ما بداخلها من أوانى الذهب والفضة، ومائة سيغ محلاة بالذهب والفضة ويتاشية مرهمعة في غلاف وتسعمائة آنية فيها طرائف مختلفة، انتخبها جوهر من فخائر مصر.

كذلك قام أبو جعفر مسلم بن عبيد الله الحسينى بتقديم هدية للمعز وهي أحد عشر سفطاً من متاع تونة (١) وتنبس (١) ودمياط، وخيل وبغال، وقال: كنت أشتهى أن يلبس منها المعز لدين الله توباً أو يتعمم بالعمامة التي فيها، فما عمل لخليفة قط مثلها.

ولما انتهى المعزمن تقبل الهدايا والتحف التى أهديت إليه، أمر بإطلاق سراح المعتقلين من الأخشيدية والكافورية الذين اعتقلهم جوهر، وكانوا نصو الألف(٢).

أصبحت ولاية مصر بعد قدوم المعز إليها دار خلافة بعد أن كانت دار إمارة تابعة للخلفاء الفاطميين في بلاد المغرب، كما حلت القاهرة محل المنصورية، وغدت عاصمة للدولة الفاطمية على أن انتقال المعز إلى مصر كان له أثره في بلاد المغرب إذ ضعف نفوذ الفاطميين في هذه البلاد واستقل بولاياتها بعض الأمراء. ولم يأت منتصف القرن الخامس الهجرى حتى تقلص منها الحكم

<sup>(</sup>١) قرية قديمة كانت على مقربة من تنيس ودمياط.

<sup>(</sup>٢) مدينة قديمة كانت تقع على جزيرة في بحيرة المنزلة، ولها أهمية كبيرة في تاريخ الصناعات الإسلامية. (انظر: زكى حسن: كنوز الفاطميين من ١٥).

<sup>(</sup>٣) المقريزي: اتعاظ الحنفاء من ١٨٩.

الفاطمي، وكانت أمور ولاية مصر قد أسندها المعز إلى جوهر بعد الفتح، فأقر الوزير جعفر بن الفرات في منصبه، كما أبقى على الموظفين المصريين في وظائفهم وأشرك مع كل موظف مصرى موظفا آخر من المغاربة (١)، وصار جوهر يشرف على إدارة النواوين وجباية الخراج حتى أوائل سنة ٣٦٣هـ حيث تسلم المعز منه دواوين مصر وجباية أموالها والنظر في أحوالها.

وهكذا استأثر المعز بالنفوذ والسلطان في مصر، ولم يشأ أن يترك لجوهر من السلطة ما يساعده على الاستئثار بالحكم، بل أبقاه بجانبه يشير عليه بما تتطلب أحوال البلاد، وما لبث أن صرف عن بعض المناصب الإدارية وأسندها إلى يعقوب بن كلس وعسلوج بن الحسن(٢)، وبذلك فقد جوهر ما كان يتمتع به من نفوذ.

وليس من شك في أن المعز كان يمثل الحاكم المستنير الذي يجمع في يده جميع السلطات ويعمل في نفس الوقت على إسعاد شعبه، فبذل قصارى جهده للنهوض بدولته، واستطاع بفضل الأموال الوفيرة التي أحضرها معه من بلاد المغرب، وحسن سياسته، واهتمامه بإعداد قواته الحربية أن يقيم دولة في مصر تناهض الدولة العباسية.

<sup>(</sup>١) المقريزي: اتعاظ المنفاء من ١٦٨، كتاب المنز لدين الله، من ١٦٠

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر، تاريخ مصر، س ٤٥



## الباب الرابع

# الحركات السياسية والدينية في العصر الغاطمي الأول

مرز تحت تركونور رمنور سدوي

- ١ موقف الفاطميين من أهل السنة في مصر.
  - ٢- سياسة الفاطميين مع أهل الذمة.
  - ٣- الحاكم بأمر الله ودعوى ألوهيته.
- ٤- العناصر الأجنبية وأثر التنافس بينها في حالة مصر الداخلية.



## الباب الرابع الحركات السياسية والدينية في العصر الفاطمي الأول

١- موقف الفاطميين من أهل السنة في مصر

تأثرت مصر بالمذاهب الإسلامية التي ظهرت في العصر العباسي وهي:
مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان بن ثابت (ت ١٥٠هـ)، ومذهب الإمام مالك بن
أنس (ت ١٧٩هـ) ويتميز مذهبه باعتماده على الحديث أكثر من أبي حنيفة ومذهب
الإمام محمد بن إدريس الشافعي القرشي (ت ٢٠٤هـ)، ومذهب الإمام أحمد بن
حنبل (ت ٢٤١هـ).

وعلى الرغم من أن مذهب الإمام أبي حنيفة أقدم المذاهب السنية إلا أن مذهب مالك هو الذي دخل مصر أولاً وانتثار بها، فيذكر المقريزي(1) أن دأول من قدم بعلم مالك إلى مصر عبدالرحيم بن خالد يزيد بن يحيى مولى جمح وكأن فقيها روى عنه الليث بن سعد وابن وهب ورشيد بن سعد، وتوفى بالإسكندرية سنة ١٦٣هد ثم نشره بمصر عبدالرحمن بن القاسم، فاشتهر مذهب مالك بمصر أكثر من مذهب أبى حنيفة لتوفر أصحاب مالك بمصر».

ولم يزل المصريون يتبعون مذهب الإمام مالك إلى أن قدم الإمام أبو عبدالله محمد بن إدريس الشافعي إلى مصر سنة ١٩٨هـ وأظهر بها مذهبه الجديد وجعله يلائم الحياة المصرية، فمال إليه عدد كبير وصار لكل من مذهب الإمام مالك والإمام الشافعي أتباع في مصر، كما نبغ فيها كثير من فقهاء المالكية والشافعية.

<sup>(</sup>١) خطط، چـ٢، ص ٢٣٤

كان أهل السنة يكونون السواد الأعظم من المصريين المسلمين في مستهل القرن الرابع الهجري حيث شرع الفاطميون يوجهون حملاتهم إلى مصر. وقد استطاع دعاتهم نشر المذهب الفاطمي بين عدد قليل من المصريين كانوا خير عون لهم على فتح مصر، فدخل جوهر الصقلي قائد الخليفة المعز لدين الله الفاطمي الإسكندرية سنة ٥٨ هدون مقاومة، وكتب أماناً أعلنه للمصريين.

لم يعمل الفاطميون – بعد أن انتقل الخليفة المعز إلى القاهرة سنة ٢٦٦هـ – بكتاب الأمان الذي التزم فيه جوهر الصقلي إطلاق الحرية للمصريين في المعتقدات الدينية، بل تركز الاهتمام في تحويل المصريين إلى المذهب الشيعي، واتبعت الخلافة الفاطمية لذلك عدة وسائل منها: إسناد المناصب العليا وخاصة القضاء إلى الشيعيين، واتخاذ المعاجد الكبيرة مراكز للدعاية الفاطمية وهي وقنذاك مسجد عمرو بن العاص، ومسجدا أحمد بن طولون، والجامع الأزهر، واهتمامهم بتعيين أحد كبار المتققهين في منهب الشيعة للقيام بنشر دعوتهم، وكان يعرف بداعي الدعاة. وكانت منزلة هذا الداعي الكبير تلي قاضي القضاة ويتزيا بزيه (۱). وكان يعاونه اثنا عشر نقيباً ونواب في سائر البلاد، واشترطوا فيه أن يكون عالماً بجميع مذاهب أهل البيت وكثيراً ما تقلد رجل واحد منصبي قاضي القضاة والدعوة.

كذلك أمعن الفاطميون في إظهار شعائرهم المخالفة لشعائر السنيين كالأذان بحى على خير العمل والاحتفال باليوم العاشر من المحرم وهو اليوم الذي قتل فيه الحسين بكربلاء ؛ وعيد الغدير المعروف بغدير خم (٢) (وهو اليوم الشامن عشر من ذى الحجة) ، وسبب الاحتفال به ما يرويه الشيعة من أن رسول الله عليه بعد عودته من حجة الوداع في السنة العاشرة للهجرة

<sup>(</sup>١) انظر: القلقشندي: مسبح الأعشى في مناعة الإنشا، جـ٣، ص ٤٨٣

<sup>(</sup>٢) موضع على ثلاثة أميال من الجحفة، بين مكة والمدينة به غدير وحوله شجر كثير

نزل بغدير خم في طريقه إلى المدينة، وأخذ بيد على بن أبى طألب وقال: الستم تعلمون أنى أولى بكل مؤمن من نفسه؟، قالوا: بلى، فقال: من كُنت مولاه، فعلى مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه (۱). ويعلق الشيعة أهمية كبرى على هذا الحديث، إذ يعتبرونه بمثابة مبايعة علنية من الرسول لعلى بن أبى طالب (۲).

أثار إحياء الشعائر الشيعية في مصر استياء المصريين السنيين، لما كان يقترن بها في كثير من الأحيان من اعتداءات الشيعيين والمغاربة طيهم، فقد حدث عند الاحتفال بعيد غدير خم (١٨ ذي الحجة سنة ٢٦٦هـ) أن قام المغارية بإثارة الشغب والاضطرابات؛ فخرج جوهر ليحول دون تماديهم في الاعتداء على أموال الأهالي(٢)، كذلك أصاب المصريين السنيين كثير من الضر والأذي بسبب إرغام الشيعيين لهم على مشاركتهم في إظهار شعائرهم؛ ففي العاشر من الحرم سنة ٣٦٣هـ، سار جماعة من الصريين الشيعيين والمغاربة في موكبهم ينوحون ويبكون على الحسين ؛ وصاروا يعتدون على كل من لم يشاركهم في مظاهر الأسي والحزن مما أدى إلى تعطل حركة الأسواق وقيام القلاقل(٤).

رأى السنيون المصريون إزاء اهتمام الشيعيين بإظهار شعائرهم أن يتخذوا مناسبة دينية يحتفلون بها مضاهاة لعيد غدير خم عند الشيعة وتكاية لهم؛ فاحتفلوا في سنة ٣٦٧هـ باليوم الذي دخل فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم غار شور هو وأبو بكر الصديق ، وقالوا إنه يوافق ٣٦ من ذي الحجة؛ وبالغوا في هذا اليوم في إظهار الزينات ونصب القباب وإيقاد النيران.

<sup>(</sup>١) المقريزي، خطط جدا، ص ٢٨٩، أحمد أمين؛ ظهر الإسلام جدا ص ١٤٩

<sup>(</sup>٢) المقريزي: اتعاظ الحنفا (حاشية رقم، س ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) القريزي: اتعاظ الحنفاء من ١٩٥

<sup>(</sup>٤) المقريزي، اتماط الحنقاء من ١٩٨، حسن إبراهيم: الفاطميون في مصر، من ١٨٧

ورأت الحكومة الفاطمية في عهد المعز ألا تمنع أهل السنة في مصر من إحياء هذا العيد حتى لا تثير غضبهم.

لم ينشأ التوتر بين المصريين والمغاربة الشيعيين عن إحياء الشعائر الشيعية وحدها، بل أدى انحياز الفاطميين إلى المغاربة والاعتماد عليهم في إدارة شئون دولتهم إلى استغلال نفوذهم في إلحاق الأذى بالمصريين فقاموا بنهب أملاكهم واغتصبوا الدور وأجلوا السكان عنها مما حمل المصريين على رفع شكاياتهم إلى المعز؛ فأصدر أوامره إلى المغاربة بإخلاء هذه الدور والانتقال إلى نواحى عين شمس(۱). وخرج بنفسه وعين المواضع التي ينزلون فيها، وأقر المال المطلوب البناء كما جعل لهم والياً وقاضياً عهد إليهما بالنظر في أحوالهم(۱). ولم يلبث الخليفة – بعد أن أنشئت الأحياء الخاصة بالمغاربة – أن أمرهم بالضروج من مصروا لإقامة بالقاهرة(۱).

لما ألت الضلافة إلى العزيز سنة م ٣٦٥ عنى كأبيه المعز بنشر المذهب الشيعى وحتم على القضاة أن يصدروا أحكامهم وفق هذا المذهب، كما قصر المناصب الهامة على الشيعيين، وأصبح لزاماً على الموظفين السنيين الذين تقلدوا بعض المناصب الصغيرة أن يسيروا طبقاً لأحكام المذهب الإسماعيلي، وإذا ما ثبت على أحدهم التقصير في مراعاتها عزل عن وظيفته، وكان ذلك مما دفع الكثيرين من الموظفين السنيين إلى اعتناق مبادئ المذهب الفاطمي(1).

ولما قبض الحاكم بأمر الله على زمام الأمور في مصر بعد تخلصه من وصيه برجوان سنة ٣٩٠ هـ ( ٩٩٩ م ) عمد إلى إصسدار كثير من الأوامر

<sup>(</sup>١) المقريزي: أتعاظ الحنفاء من ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر: تاريخ مصر، ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣) المقريزي: اتعاظ الحنفا، من ٢٠٣

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط، جـ٢، س ٢٨٦

والقوانين المبنية على التعصب الشديد للمذهب الفاطمى؛ فأمر في سنة ه٣٩هـ بنقش سب الصحابة على جدران المساجد وفي الاسواق والشوارع والدروب؛ وصدرت الأوامر إلى العمال في البلاد المصرية بمراعاة ذلك(١).

ثم خفف الحاكم من مظاهر التعصب المذهب الفاطمي إرضاء ارعاياه السنيين؛ فأبطل سنة ٢٩٧هـ بعض ما أمر به سابقاً من لعن الخلفاء الثلاثة الأول وغيرهم من الصحابة، وأمر بمحو ما نقش في لعنهم، كما منع المؤذنين من إضافة عبارة «حي على خير العمل» إلى الأذان، وأجاز لهم أن يقولوا في أذان الفجر «الصلاة خير من النوم»، وسمح الحاكم بإقامة صلاة الضحي وصلاة التراويح (١) بعد أن بطلت بأمره بضع سنين، وأنشأ مدرسة لتعليم المذهب السني، وألحق بها مكتبة، وعين أبا بكر الأنطاكي ناظراً لها ومنحه الخلع هو وأعوانه من مدرسي هذه المدرسة.

كذلك أصدر الصاكم مسرسوف سنة ٣٩٨ هـ وفق فيه بين السذيين والشيعيين، وأطلق لكل فريق منهم الحرية في أداء شعائره الدينية ، وذلك على أثر ما حدث بينهم من خلاف على فهم بعض الأحكام وتطبيقها (٢) ؛ فأجاز في هذا المرسوم الشيعيين صوم شهر رمضان دون أن يتقيدوا برؤية الهلال وسمح السنيين بصوم شهر رمضان إذا ثبت لديهم رؤية الهلال ، كما أباح الشيعيين أن يكبروا في الصلاة على الميت خمس مرات ؛ أما السنيون فأجاز لهم أن يكبروا في صلاة الجنازة أربع تكبيرات . وفضلا عن ذلك فإن الحاكم بأمر الله أطلق الحرية الموننين في ذكر عبارة حي على خير العمل في الأذان، ونهى عن سب الصحابة.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط، جدا ص ٢٤٢

<sup>(</sup>٣) ابن خلون: جدا ، من ٦٠ المقريزي، خطط، جـ٢ ، من ٢٨٧

ظلت سياسة اللين التي سار عليها الحاكم إزاء السنيين ثلاث سنوات غير أنها مالبثت أن تبدلت على حين غفلة؛ فغي سنة ١٠٤هـ، أمر بإقامة الأذان بحى على خير العمل، كما أبطل صلاة الضحى وصلاة التراويح، ثم اتجهت السياسة الفاطمية زمن الخليفتين الظاهر والمستنصر إلى عدم إثارة السنيين فتمتعوا بمطلق الحرية في أداء شعائرهم، كما أهملت بعض المظاهر الشيعية؛ فصار المؤذنون لا يحرصون على ذكر عبارة حي على خير العمل في الأذان حتى تقلد بدر الجمالي الوزارة في أواخر عهد المستنصر – وكان مغالياً في مذهب الشيعة بدر العمل إلى الأذان. كذلك أعاد بدر الجمالي نقش عبارات تتضمن لعن خير العمل إلى الأذان. كذلك أعاد بدر الجمالي نقش عبارات تتضمن لعن طبقاً للمذهب الشيعي(۱).

وعلى الرغم من أن الضلافة الفاظمية حرصت على نشر مذهبها الشيعى بين أهالى البلاد التي ضعمت إلى حوزتها سعياً وراء توطيد سلطتها ، فإنها لم تنجع في أداء رسالتها الشيعية في مصر ، فظل الذهب السنى محتفظاً بقوته رغم تحول بعض المصريين إلى المذهب الفاطمي خوفا من تطبيق القوانين الجائرة التي فرضها الفاطميون على مخالفيهم في المذهب ، ويرجع السبب في ذلك إلى أن الفاطميين رأوا حين دخولهم مصر واستقرارهم بها ، أن يتركوا الفسطاط حاضرة المصريين لسنيين ويتخذوا لهم حاضرة جديدة تكون مقراً لأنصارهم ودعاة مذهبهم ، كما أنشأوا لهم مسجداً خاصاً ، وأجازوا لأهل السنة في مصر إظهار شعائرهم على اختلاف مذاهبهم ؛ فصارت تعاليم مذاهب الإمام مالك والإمام الشافعي والإمام الشافعي والإمام أحمد بن حنبل تدرس في دولتهم ، بل إنهم صاروا يراعون مذهب

<sup>(</sup>١) أبر المحاسن: النجوم الزاهرة، جه، ص ١٢٠، وحسن إبراهيم. تاريخ الدولة القاطمية ص ٢٢٥

er en en anterior de la companya del companya de la companya del companya de la c

West of the second

الإمام مالك ومن سبالهم الحكم به أجابوه (۱) أما مذهب الإمام أبي حنيفة، فلم يلق تأييداً من الفاطميين لأنه مذهب العباسيين. وظهر في العصر الفاطمي بعصر بعض علماء مذاهب أهل السنة، وكانوا يلقون دروسهم على جمهور المستمعين بجامع عمرو بن العاص.

كذلك من بين الأسباب التي جعلت أهل السنة في مصر يحتفظون بمذاهبهم وتقاليدهم تشريعات الوراثة التي أدخلها الفاطميون، إذ رأوا فيها ما يتنافي مع ما نص عليه القرآن وما أثر عن السنة، فيجيز قانون الشيعة للبنت أن ترث كل ما تركه أبوها إذا لم يكن لها أخ أو أخت مع وجود نوى العصبية، وهذا يضالف مذهب السنة الذي يقضى بألا ترث البنت أكثر من نصف الثروة.



<sup>(</sup>١) انظر القلقشندي: مبيع الأعشى، جـ٦، ص ٢٠٥.

### ٢- سياسة القاطميين مع أهل الذمة

رأى بعض خلفاء العصر الفاطعى الأول بعد أن جاءوا إلى مصر بمذهب شيعى خالفوا به جمهور المسلمين أنهم بحاجة إلى من يعاونهم فى تثبيت سلطانهم. ولما أيقنوا أنه من المتعذر عليهم الاعتماد على السنيين فى مصر أنصار الدعوة العباسية، قربوا إليهم أهل الذمة وأظهروا لهم كثيراً من التسامح واستخدموهم فى أهم شئون الدولة، على أن هذه السياسة لم يتمسك بها الفاطميون، فكثيراً ما اضطروا إلى العدول عنها.

استعان المعز لدين الله الفاطمى بكثير من الأطباء اليهود وما لبث أن عظم نفوذهم فى بلاطه، وصار يعقوب بن كلس الذى أسند إليه المعز بعض دواوين بولته يتحيز إلى إخوانه فى الدين من قبل وارتقى يعقوب فى المناصب حتى أصبح وزيراً للعزيز بن المعز، وإليه يرجع الفضل فى وضع قواعد الدولة ونظمها. كذلك اتسم عهد العزيز بالتسامح مع النصارى، فزاد بلاطه فى إكرامهم لما كان بينه وبينهم من صلة النسب(۱)، إذ تزوج من مسيحية، وكان لها أخوان رفعهما العزيز إلى أرقى مناصب الكنيسة؛ فعين أحدهما بطريركا للملكانيين ببيت المقدس سنة ٥٧٥هـ، وعين الثانى مطراناً للقاهرة، ثم رقى فى عهد الصاكم بطريركا للملكانيين بالإسكندرية سنة ٥٩٠هـ(١)، وكان لهذه السيدة نفوذ عظيم على بطريركا للملكانيين بالإسكندرية سنة ٥٩٠هـ(١)، وكان لهذه السيحيين وإعادة بعض العزيز، فقد حملته على انتهاج سياسة التسامح مع المسيحيين وإعادة بعض الكنائس، وبلغ من عطف العزيز على المسيحيين أن احتفل بأعيادهم ومواسمهم الدينية مشاركة لهم فى شعورهم.

<sup>(</sup>١) متر: العضارة الإسلامية، جـ١، حن ٩٠ - ٩١.

<sup>(</sup>٢) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي، ١٤٤ - ١٤٥.

وكان من أثر سياسة التسامع التي اتبعها العزيز نحو الذميين أن ازداد نفوذهم في أيامه، وأصبح بدواوين الدولة كثير من كتابهم وخاصة بعد أن عين هذا الخليفة منشا بن إبراهيم الفرار اليهودي والياً على بلاد الشام وولى عيسى ابن نسطورس كتابته.

استاء المصريون المسلمون من استئثار الذميين بمناصب الدولة؛ فقدموا للعزيز بالله الفاطمى الاحتجاجات على محاباته المسيحيين واليهود؛ وتبين للخليفة حقيقة استئثار الذميين بمعظم السلطات، فأمر بالقبض على عيسى بن نسطورس وزملائه من الكتاب، كما قبض على منشا وغيره من الموظفين اليهود، وأعاد الكتاب المسلمين إلى أعمالهم بالدواوين.

على أن العزيز لم يلبث أن عفا عن عيسى بن نسطورس بعد أن شفعت له ابنة الخليفة الأميرة ست الملك وزوجه السيحية؛ وولاه الوزارة بعد أن شرط عليه أن يولى المسلمين في الدواوين(١).

أما الخليفة العاكم بأمر الله فلم تكد تستق له الأمور في مصر حتى نبذ سياسة التسامح الديني التي سأر عليها كل من المعز والعزيز؛ إذ تقدم إليه الكتاميون وهم عصب الخلافة الفاطمية طالبين عزل ابن نسطورس وتولية زعيمهم أبي محمد الحسن بن عمار، فأجاب الحاكم طلبهم وتقلد ابن عمار أمور الدولة. ثم أسند الخليفة إلى ابن نسطورس ديوان الخاص، لكنه لم يتمتع طويلا بهذا المنصب؛ فقد اتهم بالعبث بأموال الدولة، وأعطى بذلك سلاحاً لخصمه ابن عمار فقبض عليه وقتله (٢).

بدأ الحاكم ينتهج سياسة الشدة مع غير المسلمين من رعاياه سنة ٢٩٣هـ، وقد عمله على اتباع هذه السياسة المصريون المسلمون الذين ساءهم استنثار أهل الذمة بالسلطة وإحرازهم الثروات الكبرى ، ثم تجلى عنفه في معاملتهم سنة ٢٩٥ هـ ، فحتم عليهم لبس أزياء خاصة ، ولم يمض على ذلك ثلاث سنوات حتى اتسع نطاق اضطهاد النصارى واليهود ؛ فأمر الحاكم بهدم

<sup>(</sup>١) أبو شجاع: ذيل كتاب تجارب الأمم، ص ١٨٦ - ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) انظر: تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي ص ١٨٠.

بعض الكنائس في القاهرة. وفي الوقت الذي اشتد فيه اضطهاد الذميين، تقلد الوزارة منصور بن عبدون النصراني. ومن الأمور الهامة التي حدثت في عهد هذا الوزير إشارته علي الخلفة الفاطمي الحاكم بوجوب هدم كنيسة القيامة أو القبر المقدس، فأصدر مرسوماً بهدمها(۱). وكان لهدم هذه الكنيسة أثر كبير في إذكاء الدعوة الصليبية التي أعلنتها البابوية للاستيلاء على بيت المقدس.

كذلك أمر الحاكم بمنع النصارى من الاحتفال بالنوروز علي شاطئ النيل كما حرم الألعاب التى تقام فى هذا العيد لما اقترن بها من الملاهى الباذخة وخاصة على ضفاف النيل والخليج، ولم يقف اضطهاد الحاكم للذميين عند هذا الحد بل ألغى جميع الأحباس المرصودة على الكنائس والأديرة بأعمال مصر وضمت إلى الديوان.

أدت سياسة الحاكم التي انطوت على أضطهاد الذميين إلى دخول كثير من كتابهم في الإسلام وتبعهم من عامة النصاري، كما هاجر بعضهم إلى بلاد الدولة الرومانية الشرقية والحبشة والنوبة، وأجاز لهم الحاكم هذه الهجرة. وأذن المهاجرين منهم بحمل أموالهم.

على أن الحاكم لم يستمر على هذا الاضطهاد، فأصدر قبيل اختفائه سنة ١١ هـ، عدة مراسيم لإطلاق حرية الشعائر للنصارى واليهود، ورد ما أخذ من أوقاف الكنائس والأديرة، وسمح للمسيحيين بتجديد الكنائس كما منحهم أماناً جاء فيه (٢): « هذا كتاب من عبد الله ووليه المنصور أبى على الإمام الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين بن الإمام العزيز بالله أمير المؤمنين لجماعة النصارى بمصر عندما أنهوا إليه الخوف الذي لحقهم،

<sup>(</sup>١) تاريخ يحيى بن سعيد الانطاكي، سي ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي، من ٢٣٢.

والجزع الذي هالهم فأقلقهم مده أنتم جميعاً بأمان الله عز وجل، وأمان نبيه خاتم النبيين وسيد المرسلين على أله الطاهرين وأمان أمير المؤمنين على بن أبي طالب .. وأمان الأثمة من أباء أمير المؤمنين هذا على نفوسكم ودمائكم وأولادكم وأموالكم وأحوالكم وأملاككم .. وما تحويه أيديكم، أماناً صدريحاً ثابتاً وعقداً صحيحاً باقياً فتُقوا به واسكنوا إليه، وتحققوا أن لكم جميل رأي أمير المؤمنين وعاطفته ونصرته تحميكم وعصمته تقيكم، لا يقدم عليكم بسوء أحد...، والله عنون أمين المؤمنين على ما تعتقدون من صبلاح وإصبلاح لسكان أقطار مملكته، ومن له وسبيلة الثواء في كنف دولته... وعهده الذي يشرفه طرفكم، وكفي باللهشهيداً ه.

كان الظيفة الظاهر على النفيين من أبيه الماكم في سياسته ندو أهل الذمة، فلم يكد يتولى الخلافة حتى عمل على اكتساب عطفهم بأن أصدر بيانا(١)، أعلن فيه أنهم أحرار في عقباندهم وشعبائرهم، وأنه لا إكراه في الدين، وأن من أثر منهم الدخول في الإسلام، اختياراً من قلبه وهداية من ربه، فليدخل قيه مقبولا مبروراً، ومن أثر البقاء على دينه من غير ارتبداد، كان عليه ذمته رحياطته.

أخذ الشعور العدائي ندو النمسيين يقل ويضعف منذ ذلك الوقت ، ولم يظهر له أثر إلا في فترات قصيرة ويخاصة حين يتقلد أحدهم منصباً كبيراً من مناصب الدولة <sup>(٢)</sup>، ففي أوائل عهد المستنتصر بالله الفاطمي ، ارتفعَ شأن ِ أبي سعد إبراهيم بن سهل التستري اليهودي لأن والدة ذلك الخليفة كانت من قبل أمة في بيته، فلما ولى ابنها المستنصر الخلافة قربت التسترى وولته ديوانها مما أدى إلى حقد الوزير فخر الدولة أبى منصور صدقة بن يوسف الفلاحي

<sup>(</sup>١) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي، من ٢٢٥.

 <sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية، من ٢٠٩ – ٢١٠

12 M (13)

المرائد أرا

عليه لأنه غدا مسلوب السلطة ؛ ولم يبق له من الوزارة إلا الاسم فقط، وتحيز التسترى لليهود، فتقلدوا في أيامه كثيراً من مناصب الدولة مما جعل المسلمين في مصر يظهرون استيامهم منه، فاستغل الوزير صدقة بن يوسف الفلاحي هذه الفرصة للإيقاع به، ولم يلبث أن ترصد له بعض الجنود الأتراك وتخلصوا منه سنة ٢٩٩٤هـ.

وعلى الرغم من تذمر المسلمين في مصدر من إسناد بعض مناصب الدولة إلى اليهود في عهد المستنصر، فإن هذا الخليفة أظهر عطفاً وتسامحاً نحوهم، فبعد مقتل التسترى أسند إلى أخيه أبى نصد هارون ديوان خاصته، كما ثارت حفيظة أم المستنصر على صدقة بن يوسف الفلاحي لتأمره على قتل التسترى، وانتهى الأمر بإقالته من الوزارة وقتله في أوائل سنة . ٤٤هـ(۱).

مرز تحق تراضي المساوي

<sup>(</sup>١) ابن منجب الصيرفي: الاشارة إلى من نال الوزارة ص ٢٧ - ٣٨، وابن ميسر تاريخ مصر، ص ٢

## ٣- الحاكم بأمر الله ودعوى ألوهيته

ولى الحاكم بأمر الله الخلافة بعد وفاة أبيه سنة ٢٨٦هـ، وله من العمر إحدى عشرة سنة ونصف سنة، وقام بالوصاية عليه برجوان الصقلبى، وتقلد أبو محمد الحسن بن عمار زعيم الكتاميين الوساطة وهي دون الوزارة في الرتبة (١) وكان برجوان يطمع إلى الاستئثار بالسلطة ، فأخذ يؤلب زعماء الجند من الأتراك على ابن عمار، فأضطر ابن عمار إلى الهرب مع جماعة من أعوانه بعد أن تفاقم العداء بين الكتاميين والأتراك سنة ٧٨٧هـ، فحل برجوان محله (١) واستبد بالسلطة، وعين فهد بن إبراهيم كاتباً له، وعهد إليه بالنظر في ظلامات الناس ولقبه بالرئيس.

على أن الماكم شعر رغم حداثت بخطورة منصب الخلافة الذي يتقلده، كما فطن إلى حرص برجوان على الاستثنار بالسلطة وخاصة عندما منعة من الاتصال المباشر برجال دولته، وأذا استدعى الحاكم المسين بن جوهر وعهد إليه بالعمل على التخلص منه فقتله في ربيع الثاني سنة ٣٩٠هـ(١)، وبذلك استعاد الخليفة الحاكم سلطته، وقلد الحسين بن جوهر أمور الدولة ولقبه قائد القواد (٤)

لم يكد يقبض الحاكم على زمام الأمور في البلاد بعد تخلصه من برجوان حتى كون مجلساً يضم كبار الموظفين لبحث شئون الحكم، كما حرمن على التجول ليلا في المدينة الوقوف على أحوال الناس ولكي يتيسر له تحقيق هذه الغاية وتوطيد الأمن، أمر بتعليق المصابيح على جميع الحوانيت والمحال المختلفة

<sup>(</sup>١) القلقشندي: شبيح الأعشى، جـ٣، من ٤٨٩.

<sup>(</sup>٢) ابن منجب الصيرفي: الاشارة إلى من نال الوزارة ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط چـ٢ ص ٤.

<sup>(</sup>٤) المقريزي، خطط، جـ٧، ص ١٤ - ١٥

فى جميع طرقات القاهرة والفسطاط<sup>(١)</sup>، وترتب على ذلك حدوث تغيير كبير في نظم الحياة المصرية، فصارت جميع الأعمال والمعاملات التجارية تؤدى ليلا<sup>(٢)</sup>.

وكانت سياسة الحاكم تتصف في بعض الأحيان بكثير من العنف. مثال ذلك أنه لما بلغه أن بعض العناصر استغلت إضاءة الشوارع والطرقات ليلا للعبث والمجون، فرض قوانين شديدة فمنع النساء من الخروج ليلا منذ العشاء. كما نهى الرجال عن الجلوس في الحوانيت ثم منع الناس كافة من التجول في الطرقات من بعد العشاء إلى مطلع الفجر، وأتبع ذلك بإصدار قوانين تحرم على الأهلين فتح محلاتهم التجارية ليلا<sup>(۱)</sup>.

ولما رأى الحاكم أن أوامره السابقة لم تضع حداً للفوضى الاجتماعية التى سادت البلاد، عمد سنة ٣٩٥هـ إلى إصدار قوانين جديدة، مدفوعاً فى ذلك بدافع الشعور الدينى وإصلاح الأخلاق وتطهير نفوس المجتمع من الرذائل، فمنع النساء من الظهور سافرات ومن السير خلف الجنازات (1). ثم أصدر فى سنة ٢٠٤هـ، أمراً بمنع خروج النساء إلى الأسواق والحمامات، كما حظر عليهن التطلع من نوافذ البيوت والوقوف فوق أسطح المنازل، وبلغ من حرص الحاكم بأمر الله على تنفيذ أوامره أن منع صانعى الأحذية من صنع الأخفاف للنساء على يتعذر عليهن الخروج من بيوتهن (٥). وكان من أثر هذه السياسة التى اتبعها الحاكم إزاء النساء أن اعتكفن في بيوتهن.

<sup>(</sup>۱) تاریخ بحیی بن سعید الانطاکی، ص ۲۰۵.

Stanley Lane- Poole, A History Of Egypt in the Middle Ages, (7) pp.125-126.

<sup>(</sup>۲) المقریزی: خطط، جـ۲ مس ۱۰۸.

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط جـ٢ من ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي: ص ٢٠٨، المقريزي: خطط، جـ٢ ص ٢٨٨

كذلك حرم الحاكم الاجتماعات للهو على شواطئ الخليج المصرى بالقاهرة، فأمر بسد أبواب الدور التي على الخليج والطاقات المطلة عليه (١)، وفرض قيوداً على بعض أنواع الماكل والمشرب (٢). فمنع بيع الزبيب واستيراده حتى لا يصنع خمراً، كما منع شراء أكثر من أربعة أرطال من العنب دفعة واحدة خشية استعماله في صنع النبيذ، ثم أمر الخليفة كذلك بإتلاف أشجار الكروم.

أما فيما يتعلق بالمأكولات. فإنه منع عجن الخبر بالأرجل، كما أمر ألا يصطاد الصيادون سمكا بغير قشر، وأنذر المفالفين بالعقاب الشديد، كذلك نهى المحاكم عن ذبح البقر إلا في عيد الأضحى المبارك<sup>(٢)</sup> رغبة في الإكثار من نسل الماشية. واتخذ الحاكم أيضاً بعض الإجراءات لمكافحة الغلاء فأمر سنة ١٩٨٨ بألا يخزن أحد من المؤن أكثر من حاجث، وحدد أسعار القمح والمواد الغذائية وجعل عقوبة من يخالف ذلك القتل.

وحرص الحاكم على الإشراقية بنفيس على مصالح دولته، وإذم هذه الخطة طول حياته، ولكنه لجأ إلى إنزال العقوبات الصارمة بمن يعصى أوامره رغبة منه فى فرض هيبته على رعاياه وتأييد حكمه، فأذا أظهر فريق من الناس تذمراً، أسرع إلى التخلص منهم(1). وكان لهذه السياسة أكبر الأثر في توطيد سلطة الحاكم والقضاء على عناصر الثورة. ومع أن أوامر الحاكم كانت موجهة على الأغلب إلى أهالى القاهرة، فإن كل البلاد بوجه عام لقيت الكثير من العنت بسبب شدته وعنفه.

تعرض لقسوة الحاكم أقرب الناس إليه من الوزراء والكتساب والغلمان.

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط، جـ٢ ص ٢٢٧.

Stanley Lane-Poole, A History Of Egypt in the Middle Ages, (1) p.126.

<sup>(</sup>۲) المقریزی: خطط، جـ۲، ص ۲٤۱، ۳٤۲

<sup>(1)</sup> انظر: تاريخ بن سعيد الأنطاكي، ص ٢٢١

وكان رجال الدولة وغيرهم من العمال والطوائف المختلفة يخشون ازدياد عقوباته القاسية، فالتمسوا منه أمانا سنة ه ٣٩ه فأجابهم، وأصدر أمانا، جاء فيه (١) وهذا كتاب من عبدالله ووليه المنصور أبى على الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين لأهل مسجد عبدالله، إنكم من الأمنين بأمان الله الملك الحق المبين، وأمان جدنا محمد خاتم النبيين، وأبينا على خير الوصيين، وأبائنا الذرية النبوية المهديين صلى الله على الرسول ووصيه عليهم أجمعين، وأمان أمير المؤمنين على النفس والحال والدم والمال، لا خوف عليكم، ولا تمتد يد بسوء إليكم، إلا في حد يقام بواجبه، وحق يؤخذ بمستوجبه فيوثق بذلك، وليعول عليه إن شاء الله تعالى...».

على الرغم من سياسة العنف التي سار عليها الحاكم بأمر الله، فإنه كان متقشفاً في حياته العامة والخاصة، فلمتع الناس من ذكر عبارة سيدنا ومولانا في المكاتبات الواردة إليه، وحتم عليهم أن يلقبوه بأمير المؤمنين، كما أصدر أوامره بألا يقبل أحد له الأرض ولا يقبل يده عند السلام عليه في المواكب، وكانت حجته أن ذلك من رسوم الروم.

لم يقف حب الحاكم للتواضع عند هذا الحد، بل أمر ألا يصلى عليه أحد في الخطب الدينية والمكاتبات والمحادثات الرسمية (٢)، وكان من المعتاد أن يصلي الخطيب على الخليفة كما يصلى على النبي في خطبة الجمعة، فاقتصر الخطباء على ما نصه: «اللهم صل على محمد المصطفى، وسلم على أمير المؤمنين على المرتضى، اللهم وسلم على أمراء المؤمنين ، آباء أمير أمير المؤمنين، اللهم اجعل أفضل سلامك على عبدك وخليفتك». ومنع الحاكم ضرب الطبول والأبواق حول القصر الفاطمي - وكان ذلك من مظاهر سيادة الخلفاء -

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط جـ٢ من ٢١

ونهى عن إقامة الزينات في طريقه إلى المصلى الذي أنشأه بجبل المقطم وعرف بمصلى العيد، وصار يدخل المصلاة في أبسط المظاهر (١).

وعنى الحاكم عناية خاصة بتنظيم القضاء وتطهيره من الرشوة، كما وجه اهتمامه إلى مطاردة العابثين بالأمن. كذلك كان الحاكم زاهداً في مال الدولة برغم ما تكدس لديه من الأموال والتحف. وبلغ من تعفقه عن أموال الناس أنه إذا صادر أملاك أحد رجاله، أضافها إلى خزائن الدولة (٢). ومع أن الحاكم كان يؤثر مظاهر البساطة حرصاً على مال الدولة، فإنه كثيراً ما يسرف في العطايا والهبات مما أثار اعتراض بعض وزرائه ورجال دولت (٢).

وحذا الحاكم حنو أسلافه المعرق العزيز في الاهتمام برصد النجوم ومعرفة ما وراءها من الأحداث، وصاريق على عقول الكثيرين والمنجمين ويغدق عليهم المنح والعطايا، وأخذ المنجمون يسبطون على عقول الكثيرين من الناس حتى اضطر الحاكم سنة ٤٠٤هـ إلى إصدار مرسوم بتحريم مهنة التنجيم (١). لكنه مع ذلك ظل حريصاً على رصد النجوم (٥)، كما شغف بالتطلع إلى معرفة أخبار رعاياه، ولكي يوهم الناس أنه واقد على حركاتهم ، اتخذ جواسيس يطوفون بالأسواق والدور، يرقعون إليه تقاريرهم عما يقع في نواحي حاضرته من الأحداث (١).

وفي الوقست الذي كمثر فيه شسغف الصاكم بالخسروج لزيارة مرصده

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط جـ٢ ص ٢٨٧ - ٢٨٨.

<sup>(</sup>٢) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي ص ٢٠٦، المقريزي خطط، جـ٢ ص ٥.

<sup>(</sup>٢) ابن منجب الصيرقي: الاشارة إلى من ثال الوزارة، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) تاريخ يحيي بن سعيد الأنطاكي، من ٢٠٠ - ٢٠٢.

<sup>(</sup>٥) المقريزي: خطط، جـ٢ ص ٢٨٩.

<sup>(</sup>٦) المكين بن العميد: تاريخ المسلمين، ص ٢٥٩

الذى أقامه بجبل المقطم لرصد النجوم، جاء إلى مصر بعض الفرس، واختلف هؤلاء إلى مجالس الدعوة الفاطمية، وما لبثوا أن اعتنقوا المذهب الفاطمي بل تطرفوا في الدعوة له، وخرجوا بذلك على تعاليم المعتدلين من الإسماعيلية. وكان أعظم هؤلاء الدعاة تأثيراً في السنوات الأخيرة من عهد الحاكم: حمزة بن على الزوزني، وحسن بن حيدرة الفرغاني المعروف بالأخرم، ومحمد بن إسماعيل البخارى الدرزي.

كان حمزة بن على في بادئ أمره عاملا يشتغل بصنع اللباد في فارس، وقدم إلى مصر سنة ٥٠٤هـ، ثم انضم إلى الدعاة الذين كانوا يتوافدون على دار الحكمة التي أنشاها الحاكم سنة ١٠٥هـ. وأخذ ينشر سراً الدعوة إلى تاليه الحاكم، ثم جهر بهذه الدعوة سنة ١٠٠٩هـ، فاجتمع إليه طائفة من متطرفي الشيعة الإسماعيلية وأولاه الحاكم رعايته حتى إنه كثيراً ما يلتقى به في القرافة، ويرحب به وبأنصاره أحسن ترحيب (١).

وكان حسن بن حيدرة الفرغانى المعروف بالأخرم من أعوان حمزة بن على وقد شجعه على الجهر بتأليه الحاكم سنة ٢٠٩هـ، واستطاع الأخرم بفضل تأييده هذه العقيدة أن يتقرب إلى الحاكم ويكتسب عطفه ورعايته. ولما أعلن حسن الأخرم بجامع عمرو بن العاص أصول دعوة ألوهية الحاكم أثار حديثه غضب السنيين فرفعوا شكواهم إلى القاضى أحمد بن محمد بن أبى العوام بالمسجد، فثار القاضى في وجه أتباع الأخرم وتبعه في ذلك الحاضرون، فانقضوا عليهم. ثم استقر رأيهم على التخلص من حسن الأخرم الذي تمكن من النجاة بنفسه، فظلوا يتعقبونه حتى تيسر لبعض السنيين القبض عليه وقتله (٢).

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي، جـ٣، ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة، جـ٤، ص ١٨٢.

لم تضعف عزيمة أنصار حسن بن حيدرة الفرغانى من متطرفى الإسماعلية بعد مقتله، فحل محله سنة ١٠٩ هـ الداعى محمد بن إسماعيل الدرزى – وهو أقوى رسل حمزة بن على –، وكان من القائلين بالوهية الحاكم وشرح الدرزى دعوته وأصول مذهبه فى رسالة قدمها إلى الحاكم، فقريه الحاكم إليه وأجزل له العطاء، وجعله محل رعايته وعطفه. كما ارتفعت منزلته عنده، فعهد إليه الإشراف على شدون الدولة دوبلغ منه أعلى المراتب، بحيث إن الوزراء فعهد إليه الإشراف على شدون الدولة دوبلغ منه أعلى المراتب، بحيث إن الوزراء والقواد والعلماء كانوا يقفون على بابه ولا ينقضى لهم شغل إلا على يده (۱)ه.

أثار إعلان محمد بن إسماعيل الدرزى أصول مذهبه في الجامع الأزهر سخط المصريين السنيين والمعتدلين من الشيعيين، فأخنوا يتعقبونه حتى علموا أنه ملتجى بقصر الخليفة ؛ فذهبوا إلى الحاكم بأمر الله وطالبوه بتسليمه، فظل يماطلهم حتى دبر له سبيل الفرار بعد أن أمده بالأموال، وقال له : اخرج إلى الشام وانشر الدعوة في الجبال، فإن أهلها سريعو الانقياد، وسرعان مارحل محمد بن إسماعيل الدرزى عن مصر ونزل ببعض قرى بانياس أن وهناك أخذ ينشر دعوة تأليه الحاكم، وتمكن بفضل قوة حجته أن يستميل إلى جانبه كثيراً من الأنصار الذين أصبحوا يعرفون باسم الدرزية (١).

أظهر الخليفة الحاكم استياءه من أهالى الفسطاط الذين جناهروا بتندمرهم من وقوف موقف التاييد من هؤلاء الدعاة، وعهد إلى جنودة السودانيين بالتنكيل بهم، فأضرموا النيران في أرجاء مدينة الفسطاط. وألا الشدد عسف هؤلاء الجند بأهالي هذه المدينة، اضطر الحاكم إلى إصدار أمرة

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن : النجرم الزاهرة، بيد ٤ سِ ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جد ٤ ص ١٨٤، بانياس : بلد منغيرة غربي بمشق.

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي جـ ٣، س ٢٦٧

لهم بالتفرق وازوم السكينة (۱)، كما اعتذر الأشراف مصد وزعماء الأتراك والمغاربة عما وقد المعدد أماناً الأسالي الفسطاط والمغاربة عما وقد ، ولم يكتف بذلك ، بل أصدر أماناً الأسالي الفسطاط قرئ على المنابر(۱).

أكتنف الغموض نهاية حياة الحاكم، فقيل أنه ركب في ليلة الاثنين السابع والعشرين من شوال سنة ٤١١هـ (١٠٢١ م) قاصداً جبل المقطم، وأنه لم يعرف بعد ذلك مصيره. وبينما يروى بعض المؤرخين (٢) أن أخته ست الملك دبرت وتتذاك مؤامرة لقتله لانه اتهمها في أخلاقها نرى فريقاً آخر من المؤرخين يبرئ ست الملك من جريعة قتل أخيها الحاكم، ومن بينهم يحيى بن سعيد الانطاكي الذي بدأ في كتابة تاريخه سنة ٥٠٤ في، إذ تحدث عن مصرع الحاكم دون أن يذكر شيئاً عن صلة أخته بهذا الحادث، ومن ذلك الفريق أيضاً المقريزي (١) الذي في كنا أن اتهام ست الملك بقتل أخيها جاءنا من كلام المشارقة وزاد على ذلك فروى لنا رواية تتلخص في أن رجلا من إحدى بلاد الصعيد ظهرفي سنة فروى لنا رواية تتلخص في أن رجلا من إحدى بلاد الصعيد ظهرفي سنة فروى لنا رواية تتلخص في أن رجلا من إحدى بلاد الصعيد ظهرفي سنة فروى لنا رواية تتلخص في أن رجلا من إحدى بلاد الصعيد ظهرفي سنة ما ٤٤هـ أي بعد اختفاء الحاكم بأربع سنوات وادعى أنه قتل الحاكم.

كان لما أظهره الحاكم في أواخر عصره من ميل كبير إلى إحاطة نفسه بسياج من التقديس رغبة منه في جعل رعاياه طوع إرادته أثره في موقفه من دعاة الفرس ، إذ رأى في الدعوة التي نشرها هؤلاء الدعاة ما يساعده على تحقيق هذه الأمنية ويجعله في مقام المهدى الذي يعتقد الإسماعيلية بظهوره في آخر الدنيا ليملأ الأرض عدلا وأمناً. ومن المحتمل أن يكون الحاكم هداه تفكيره إلى الاعتزال والاختفاء عن أعين الناس ليقضى حياته بعيداً

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, p.133. (1)

<sup>(</sup>٢) أبو المعاسن: النجوم الزاهرة جدع، من ١٨١ -- ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) أبو المماسن : النجوم الزاهرة جد ٤، ص ١٨١ - ١٨٢. ١٩٠

<sup>(</sup>٤) خطط جـ ۲، ۲۸۹.

عن الأنظار، ويذلك يعتقد أنصاره أنه سيعود في آخر الزمان في شخص الإمام أو المهدى.

ليس هناك ما يثبت أن الحاكم ذهب في تصرفاته الدينية إلى حد الخروج على قواعد الإسلام على الرغم مما نوه إليه الدعاة في رسائلهم التي أذيع أكثرها بعد اختفائه، وينكر ابن خلدون<sup>(۱)</sup> ماقيل عن كفر الحاكم بقوله: «وأما ما يرمى به من الكفر وصدور السجلات بإسقاط الصلوات فغير صحيح ولا يقوله نو عقل، وأو صدر من الحاكم بعض ذلك لقتل لوقته».

ولم يكن ماذهب إليه الدعاة من اعتقادهم بغيبة الحاكم ورجعته جديداً بالنسبة لبعض الطوائف الشيعية، فقد بنوا آراءهم على عقيدة متطرفي الشيعة في المهدى، وأساسها أن العلويين كانوا في عهد الأمويين والعباسيين فئة مظلومة، مضطهدة، لذلك طمعوا في ظهور قائد مخلص يعيد إليهم عهد الأمن والحرية والإخاء، وهذا القائد في نظرهم هو المهدى المنتظر.

كذلك كانت الصال بالنسبة لعقيدة تأليه الصاكم، فقد استمدت من معتقدات متطرفى الشيعة، فكان بعضهم يعتقد أن علياً وخلفاء من الأئمة ليسوا بشراً عاديين، فقالت طائفة السبئية (٢) برجعة على بن أبى طالب، كما زعمت أنه لم يمت، وأنه مستقر في السحاب، وسينزل بعد ذلك إلى الأرض فيملؤها عدلا بعد أن ملئت جوراً وظلما (٢) وغلا فريق من الكيسانية (١) في اعتقادهم بإمامة محمد بن الحنفية، وبإحاطته بالعلوم كلها، وأنكروا موته، وقالوا إنه يقيم بجبل رضوى (على مقربة من المدينة)، وأن عودته ستكون من هذا

<sup>(</sup>١) العبر وديوان المبتدأ والخبر : جد ٤ ، ص ٢٠،

<sup>(</sup>٢) انصار عبد الله بن سبأ الذي كان يرى أحقية على بن أبي طالب بالخلافة منذ أيام عثمان بن عفان.

<sup>(</sup>٢) انظر: الشهر ستاني، الملل والنطل جد ٢. ص ١١.

<sup>(1)</sup> عرفت بذلك نسبة إلى كيسان رئيس حرس المختار بن أبى عبيد الثقيفي، كما عرفت أيضا بالمختارية، وهي فرقة شيعية كونها المختار من أتباعه.

المكان (١)، كما كان القرامطة والإسماعيلية ببلاد الفرس يقدسون بعض أحفاد على ويعتبرونهم حكاماً معصومين.

أعلن الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله بعد مضى ثلاثة أعوام على وفاة الحاكم براءته من دعوى الألوهية التى قيلت فى أبيه وأسلافه، وكان متأثراً فى ذلك برغبته الصادقة فى تطهير مصر من هذه الفتنة، ولا غرو فقد عرف هذا الخليفة بميله إلى استعمال العنف فى مطاردة الخارجين على الدين، فأصدر الأوامر بتتبعهم فى سائر البلاد، كما جاهر بإنكار ما ادعاه بعض الناس من تأليه آبائه وهدد بإيقاع الأذى الشديد على كل من تحدثه نفسه بذلك فى رسالة أذاعها على المصريين(١).

لم يسهم المصريون في نشر تعوة الوهية الحاكم، بل كان أغلب القائمين بنشرها من الفرس حيث حاولة بعض الطوائف إحياء نحلها القديمة، واتخذت لها مبادئ كان من أهمها مناوأة سلطان الإسلام السياسي وإعادة مجد الدولة الفارسية مما يحملنا على الظن أن هؤلاء الدعاة الذين وفدوا على مصر وحاولوا نشر دعوة ألوهية الحاكم كانوا ينتمون إلى هذه الطوائف. وقد عمدوا من وراء دعوتهم التي قاموا بنشرها إلى إثارة الفتن والقلاقل في القاهرة ليمهدوا بذلك للقضاء على الدولة الفاطمية، غير أن محاولتهم سرعان ما باءت بالفشل.

The state of the state of

<sup>(</sup>١) البغدادى: الفرق بين الفرق ، وحسن إبراهيم: الفاطميون في مصر ص ٢١، ٢٦ . الحياة السياسية في الدولة العربية الإسلامية .

<sup>(</sup>٢) تاريخ يحيى بن سعيد الأنطاكي من ٢٣٦

#### ٤- العناصر الأجنبية وأثر التنافس بينها

#### في حالة مصر الداخلية

لما اتخذ الفاطميون مصر مقراً لخلافتهم، ساروا على طريقة العباسيين في الاعتماد على غير أبناء جنسهم، فصار جيشهم في عهد المعز يتألف من قبائل كتامة وزويلة وبعض طوائف البربر، ومن الصقالية (۱). ثم استخدم العزيز الديلم والاتراك. وظل الصال على ذلك إلى أن ولى الصاكم بأمر الله الخلافة، فقرب إليه الكتاميين في بداية عهده، ثم انحرف عنهم واعتمد في جيشه على الجنود المرتزقة من الاتراك والسودانيين. وحذا حذره ابنه الظاهر في الاعتماد على الاتراك فضعف بذلك شأن الكتاميين ثم تلاشى أمرهم في عهد المستنصر بالله الفاطمي الذي استكثر من الأتراك على حين استكثرت أمه من العبيد حتى بالله الفاطمي الذي استكثر من الأتراك على حين استكثرت أمه من العبيد حتى بالله الفاطمي الذي استكثر من الأتراك على حين استكثرت أمه من العبيد حتى بالله الفاطمي الذي استكثر من الأتراك على حين استكثرت أمه من العبيد حتى بالله الفاطمي الذي استكثر من الأثر في أيام هذا الخليفة التنافس والتشاحن بين بلغ عددهم خمسين ألفا ، وظهر في أيام هذا الخليفة التنافس والتشاحن بين الطائفتين مما كان له أسوأ الأثر في حالة مصر الداخلية (۱).

(أ) المغاربة: قامت على أكتافتهم الدولة القاطمية في بلاد المغرب ثم في مصر وكانوا يدينون بعقائد المذهب الفاطمي. وقد اعتمد الفاطميون على هؤلاء المغاربة وخاصة الكتاميين منهم – وهم عصب الدولة الفاطمية وقوتها في مصر – ومن زعمائهم أبو محمد الحسن بن عمار الذي ولاه الحاكم بأمر الله الوساطة وخلع عليه سنة ٣٨٦هـ ولقب بأمين الدولة، ويلغ من نفوذه أن ألزم سائر الناس بالترجل له (٢).

استغل ابن عمار سلطته في تحقيق مصالح وأطماع الكتاميين، فخصهم ببعض الوظائف وأنفق فيهم الأموال وأعطاهم الخيول، واعتمد على أحداث المغاربة (1) ليقضى بذلك على نفوذ الحزب التركي الذي استحدثه العزيز.

<sup>(</sup>١) انظر: أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جـ ٤ ، ص ٩٠.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط ، جـ ٢ ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط ، جـ ٢ ص ٣٦.

<sup>(</sup>٤) ابن ميسر : تاريخ ممبر، ص ٥٥.

وكانت نتيجة هذه السياسة ازدياد جرأة المغاربة، فعاثوا فساداً في طرقات القاهرة ونهبوا المتاجر واشتبكوا مع الأتراك في بعض المعارك، وتطورت هذه المعارك إلى قتال بين الفريقين، وانتهى الأمر بهزيمة المغاربة (۱)، وقد ضعف نقود الكتاميين منذ ذلك الوقت حتى صاروا من جملة الرعية في عهد المستنصر بالله الفاطمي بعد أن كانوا من أكابر رجال الدولة.

- (ب) السودانيون: بدأ ظهورهم في مصد منذ آيام كافور الإخشيدى، وكانوا يجلبون من الجنوب كجنود مرتزقة، ولم يعمد كل من المعز والعزيز إلى استخدامهم في الجيش، وإنما استعان بهم الحاكم بأمر الله ضد المصريين السنيين بالفسطاط، فهاجموا أرجاء تلك المدينة واقتحموا بيوتها وحماماتها ونهبوا أسواقها (۲)، ثم ازداد خطرهم على أمن الدولة في عهد الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله، فثاروا بتنيس سنة ها على المؤير الفاطمي نجيب الدولة على وسلبوا مافي خزائنها من مال قبعة الجناة، وأخضع ثورتهم (۳).
- (ج) الأتراك: ظهر أمرهم في عهد العزيز بعد أن استكثر منهم، وقربهم إليه، وأصبحوا منذ ذلك الوقت عنصراً هاماً في الجيش الفاطمي، وقد ثار الجند الأتراك في عهد الحاكم حين أبطل ابن عمار أعطياتهم وبالغ في محاباة المغاربة، كما حاصر هؤلاء الجند قصر هذا الخليفة حين بلغهم أن محمد بن إسماعيل الدرزي لجأ إليه، وطالبوه بتسليمه، فاضطر الحاكم أن يخبرهم بنفسه أنه ليس موجوداً بقصره (1)، وكان قد سهل له سبيل الفرار إلى بلاد الشام.

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط، جـ ٢ من ٢٦ ، ٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر : أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ ٤ ص ١٨١ – ١٨٢.

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ، چه ۱ ص ۱۸۱.

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, pp. 132-133

واجه الأتراك منافسة شديدة من السودانيين في عهد المستنصر، فشبت بين الفريقين معارك عنيفة، وقف منها الجند المغاربة إلى جانب الأتراك، فأوقعوا الهزيمة بالسودانيين رغم المساعدات التي قدمتها لهم أم المستنصر، واستقر خمسة عشر ألفاً منهم في الصعيد حيث عاثوا في البلاد فساداً ، وأخذوا يشنون هجمات متتالية عن طريق البر والنهر على القاهرة رغبة في الاستيلاء عليها وطرد الأتراك منها.

كان يتولى قيادة الأتراك في أوائل عهد المستنصر ناصر الدين الحسين ابن حمدان التغلبي، وقد ازداد نفوذهم في القاهرة بعد طرد السودانيين إلى الصعيد ، وسرعان ما استفحل أمرهم وأخذوا يطالبون الخليفة بزيادة مرتباتهم سنة ٦٠٤ هـ، فزاد في أعطياتهم حتى بلغت أربعمائة ألف دينار في كل شهر بعد أن كانت ثمانية وعشرين ألف دينار.

لم يقنع جند الأتراك بالمرتبات التي قروعا لهم المستنصر، بل ألحوا في زيادة مخصصاتهم، ولما أظهر عجزه عن تلبية طلباتهم لقلة إيرادات الدولة الزموه ببيع ذخائره و فأخرجها إليهم وقوموها على أنفسهم بأبخس الأثمان(١)

واصل ناصر الدولة بن حمدان سياسته في محاربة العبيد، فسار على رأس جماعة من الأتراك إلى الصعيد لتحقيق هذه الغاية، واشتبك معهم في قتال عنيف قضى فيه على كثير منهم.

لم يكد يفرغ ناصر الدولة بن حمدان من التغلب على السودانيين حتى كشف القناع عن غرضه الأصلى ، فجاهر بالإساءة للمستنصر ، واستبد بالأمور دون الأتراك ، كما استأثر بأموالهم . وكان ذلك مما جعلهم يسعون إلى الخلاص منه ، فرفعوا شكاياتهم من تصرفاته إلى خطير الملك وذير

<sup>(</sup>۱) ابن میسر تاریخ مصر ، ص ۱۷

المستنصر، ولما تحقق هذا الوزير من صدق قولهم لامهم على انضمامهم إليه أول الأمر، وحسن لهم الخروج عليه ومناهضته، ثم توجهوا إلى المستنصر وأظهروا له استياءهم من ناصر الدولة، كما طلبوا منه أن يخرجه من الديار المصرية، فبعث إليه المستنصر يأمره بالرحيل عن مصر ويهدده بإلحاق الأذى به إن امتنع عن الخروج منها، فسار ناصر الدولة إلى الجيزة، ثم عاد بعد قليل إلى دار القائد تاج الملوك شاذى بالقاهرة وقدم له فروض الطاعة، وطلب منه أن يعاونه على التخلص من خطير الملك وإلدكز - أحد أمراء الأتراك - لاعتقاده أنهما كانا السبب في حمل الأتراك على مناهضته واضطهاد المستنصر له، فوعده تاج الملوك بتنفيذ رغبته، وما لبث أن تمكن من قتل الوزير خطير الملك. أما إلدكن فقد التجا بقصر المستنصير واستجار به، وأخذ يحرضه على قتال ناصر الدولة، فلقى هذا القول قبولا من الخليفة، وخرج على رأس فريق كبير من جنده وألحق بنامس الدولة مِزيمة سلحقة فمضى منهزماً في نفر قليل من أصحابه إلى البحيرة حيث انضم إليه فريق من الأعراب(١).

على الرغم من أن الخليفة المستنصر أظهر بعض الجرأة خلال هذه الاضطرابات، وتمكن من هزيمة ناصر الدولة بفضل مساعدة بعض الجند الذين كانوا لا يزالون على ولائسهم له، إلا أن سلسطته لم تعد تتسعدى في الواقع حدود عاصمته، فبينما كان الجند السودانيون يثيرون الاضطرابات في الوجه القبلى، كان نحو من أربعين ألف فارس من قبيلة لواتة والأعراب تحت زعامة ناصر الدولة يغيرون علي الوجه البحرى وينهبون بلاده ويحطمون الجسسور والقنوات مما ترتب عليه انقطاع المؤن والإمدادات عن القاهرة والفسطاط(٢). ولم يقف الأمر عند هذا الحد ، بل إن ناصر الدولة بعث

<sup>(</sup>۱) ابن میسر : تاریخ مصر ص ۱۹

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages pp.146

سنة ٢٢٤هـ إلى ألب أرسلان سلطان السلاجقة بالعراق رسولا من قبله يساله أن يرسل إليه عسكراً ليقيم الدعوة العباسية على أن تثول إليه السيادة على مصر فرحب ألب أرسلان بذلك، غير أنه ما لبث أن شغل بمحاربة الروم عن المسير إلى دمشق ثم مصر (١).

ولما بلغ المستنصر أن ناصر الدولة أرسل إلى ألب أرسلان يستدعيه إلى الديار المصرية، جهز إليه جنداً من الأتراك لمحاربته بالبحيرة، فأوقع بهم ناصر الدولة الهزيمة، وغنم منهم مغانم كثيرة ، وأقام الخطبة للخليفة القائم بأمر الله العباسي في الإسكندرية ودمياط وجميع أنحاء الوجه البحرى وحال دون وصول الأقوات إلى القاهرة ومصر(٢).

وكان مما زاد الحالة سوماً تلك المجاعة التي بدأت بانخفاض النيل سنة ولاء عنه واستمرت سبع سنين، فقلت الأقوات بالقاهرة ومصر، وغلت الأسعار، فبلغ ثمن الرغيف من الخبز الذي رثته رطل أربعة عشر درهماً، وأردب القمح ثمانين دينارا<sup>(7)</sup> والبيضة الواحدة ديناراً وأصبح المنزل يباع مقابل عشرين مكيالا من القمح، وقد عاني الأغنياء وكبار رجال النولة من هذه المجاعة مثل ماعاناه الفقراء تماماً<sup>(1)</sup>، واضبطر بعض أصبحاب النفوذ والأعيان إلى مغادرة مصر والرحيل إلى بلاد الشام والعراق<sup>(1)</sup>.

رأى الجند الأتراك بعد ما حل بهم وبالطيفة المستنصر من الشدائد بسبب المجاعة أن يصالحوا ابن حمدان على أن يظل مقيما بالبحيرة ويحمل

<sup>(</sup>۱) ابن میسر : تاریخ مصر ص ۱۹ -- ۲۰.

<sup>(</sup>۲) این میسر ؛ تاریخ مصر س ۲۰ والمقریزی ؛ خطط جد ۱ ص ۲۲۳.

<sup>(</sup>٢) انظر: المقريزي خطط جد ١ من ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) انظر: أبق المحاسن ، النجوم الزاهرة ، جده من ١٥ - ١٧

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, pp. 146-147.

<sup>(</sup>٥) ابن ميسر تاريخ مصر ص ٢٠

إليه مبلغ مقرر من المال ويكون تاج الملوك شاذى نائباً عنه، فرضي بذلك، وأرسل الغلال إلى القاهرة ومصدر، مما أدى إلى توفر القوت الضرورى للأهالي<sup>(۱)</sup>.

على أن تاج الملوك شاذى سرعان ما نقض هذا الصلح واستبد بالأمور في القاهرة وصار لا يرسل لابن حمدان إلا القليل من الأموال. فاستاء من ذلك ابن حمدان وسار في جموع العربان إلى الجيزة حيث تمكن من القبض على شاذى، كما أطلق لجنده العنان في الفسطاط، فنهبوا دورها وأشعلوا النيران فيها، ولما استفحل أمرهم عول المستنصر على محاربتهم. فأنفذ إليهم فريقاً من جنده ، ودارت بين الفريقين عدة معارك انتهى الأمر فيها بهزيمة أتباع ابن حمدان وفرارهم إلى البحيرة.

ظل ناصر الدولة حمدان على المؤيم من الهرزيمة التي لحقت به - يعمل على إضعاف شأن الخليفة الفاطمي والاستئثار بالحكم، فحذف في سنة ٤٦٤ هـ اسم المستنصر من الخطبة في الوجه البحري، وبعث إلى الخليفة القائم العباسي ببغداد يلتمس الخلع، ثم قدم إلى الفسطاط على رأس جيش كبير وتولى الحكم فيها، وأرسل إلى المستنصر يطلب منه الأموال. كان إذ ذاك قد امتنع بقصره (٢)».

كانت حالة المستنصر حين وقد إليه رسول ناصر الدولة تنبئ بزوال أبهة الخلافة عنه، فلما علم بذلك ناصر الدولة أطلق للخليفة مائة دينار كل شهر وتولى الحكم في القاهرة، وأظهر ميله إلى مذهب أهل السنة، واضطر كثير من

<sup>(</sup>۱) ابن میسر : تاریخ مصر ص ۲۱

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ، جـ ۱ حس ۳۳۷

أقارب المستنصر وأولاده إلى النزوح إلى المغرب والعراق(١).

خشى الأتراك على أنفسهم من جراء استبداد نأصر الدولة بالأمور فى القاهرة وإقامته الدعوة العباسية وعمله على إزالة خلافة الفاطميين، فاجتمع بهم إلدكز ويلدكوز وأعلماهم إن تم لناصر الدولة تحقيق مايريده سيقضى عليهم ومن ثم اتفقوا على تدبير مؤامرة لقتله، فركب إلى داره فريق منهم ذات ليلة وانقضوا عليه بسيوفهم، ولم يكتفوا بذلك، بل تتبعوا كل أفراد أسرة بنى حمدان بمصر وتخلصوا منهم(١).

(د) الأرمن: لم تنته الغوضى والاضطرابات التى انتابت مصر بقتل ناصر الدولة بن حمدان، بل سرعان ما ازداد نفوذ إلدكز وأتباعه من الأتراك واستبدوا بالأمور دون المستنصر حتى ضاق بهم ذرعاً واضطر سنة ٤٦٦ هـ أن يبعث إلى بدر الجمالى (٢) والى عكا يطلب منه القدوم ليتولى تدبير شئون دولته وإصلاح مافسد من أمور مصر، فاشترط أن يحضر معه من يختاره من عساكر بلاد الشام ليستعيض بهم عن الجند الأتراك والمفاربة والسودانيين الموجودين بمصر فوافق المستنصر على طلبه.

ولا أتم بدر الجمالي إعداد عدته الرحيل إلى مصد، أبحر من عكا ومعه جند كثير من الأرمن وغيرهم وغير مبال بأخطار البحر في فصل الشتاء ونزل مع جنده بدمياط، فاقترض من تجارها بعض المال، ثم تابع سيره حتى وصل قليوب؛ وهناك بعث إلى المستنصر يقول له إنه لن يدخل القاهرة إلا بعد قتل بلدكوز - أحد أمراء الأتراك - فوافقه الخليفة على مطلبه(1).

<sup>(</sup>۱) ابن میسر : تاریخ مصر ص ۲۱.

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر : تاريخ مصر س ٢٢.

<sup>(</sup>٣) كان بدر الجمالي معلوكا أرمنيا للأمير جمال الدولة بن عمار، ثم أخذ يترقى في المناهب لما أظهره من كفاية خلال الحروب التي قامت في بلاد الشام حتى ولي أمارة دمشق من قبل المستنصر سنة ٢٥٤ هـ وأخذ يحارب الأتراك في تلك البلاد ولم يلبث أن أصبح من أقوى قوادها، ثم تقد نيابة عكا سنة ٤٦٠ هـ (المقريزي: خطط جـ ١ ص ٢٨١).

<sup>(</sup>٤) المقريزي خطط، جـ ١ ، ص ٢٨١

ولما دخل بدر الجمالى مدينة القاهرة على رأس جنده الأرمن، استقبله الجند الأتراك استقبالا وديا لأنهم لايعلمون شيئاً عن نواياه نحوهم، وما لبث أن دبر مؤامرة للتخلص من قوادهم، فعين لكل واحد من ضباطه الأرمن أحد القواد الأتراك ليقتله خلال الليل. ولم يكد يشرق صباح اليوم التالى حتى تقدم ضباطه حاملين روس قواد الأتراك الذين عهد إليهم بقتلهم (۱). وبذلك تمهدت له الأمور.

رحب الخليفة المستنصر بقدوم بدر الجمالي، وبلغ من تقديره لكفايته أنه حين شرع في العمل على توطيد الأمن وإصلاح حال البلاد خلع عليه بعقد من الأحجار الكريمة وقلده وزارة السيف والقلم، كما زاد في ألقابه السيد الأجل أمير الجيش كافل قضاة المسلمين وداعي المؤمنين(٢).

كان يحيط ببدر الجمالى جنده الأرمن الناين عرفوا بالمشارقة تمييزاً لهم عن الأتراك والبربر والسودان (٢). وقد تفانوا في الإكلاص له، واحتفظ الكثيرون منهم بديانتهم المسيحية ؛ وكان يرافقهم بطريق خاص بهم. ولم يظهر هؤلاء الأرمن تذمراً من البقاء في مصر، بل أثروا الإقامة بوطنهم الجديد على العودة إلى بلادهم لتعذر حصولهم فيها على مقومات الحياة.

اتخذ بدر الجمالي مقرا له بحارة برجوان بالقاهرة (1) وعول على إعادة الأمن والسكينة إلى العاصمة واستعادة كل ما يمكن أن تصل إليه يده من كنوز

Stanley Lane - Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, (1) pp.150-151

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط ، جا ، ص ٣٨٢.

Stanley Lane - Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, (7) p.150.

<sup>(</sup>٤) المقريزى: خطط، جدا، ص ٤٦١.

الخليفة التي نهبت من قصره، وعندما فرغ بدر الجمالي من إعادة الأمور إلى نصابها في العاصمة والفسطاط بدأ يوجه عنايته إلى بقية الأقاليم، فاتجه أولا نحو الوجة البحرى ، فأخضع بني لواتة، كما توجه إلى دمياط وقتل جماعة الفسدين، ثم سار إلى الصعيد، سنة ٢٦٩ هـ حيث كان الجند السودانيون وجماعة من عرب جهيئة والثعالبة والجعافرة، فانقض عليهم فجأة وأفنى أكثرهم، وغنم منهم كثيراً من الغنائم (۱)، وأعاد نفوذ الخليفة على جميع بلاد الوجه القبلي حتى أسوان(۱).

لم تكن الحالة بالإسكندرية أحسن منها في غيرها من المن المصرية، فقد ثار بها سنة ٤٧٧ هـ الأوحد على أبيه بدر الجمالي، والتف حوله جماعة من الأعراب، فسار إليه أبوه وقبض عليه، كما قتل فريقاً من أتباعه ، ولم يكتف بذلك، بل صادر كثيراً من أموال أهالي الإسكندرية، وأنفق منها على بناء جامع العطارين(٢) الذي ظلت تقام به المحملة إلى أن استبد صلاح الدين بالأمور في مصد.

استطاع بدر الجمالى بعزمه ومهارته أن يعيد إلى البلاد المصرية ماكانت تتمتع به من رضاء قبل الشدة العظمى التى حلت بها واستمرت سبع سنوات (٧٥٤ – ٤٦٤ هـ)، فنزاد خراج مصدر في أيامه من ٢٠٠٠،٠٠٠ دينار إلى ٢٠٠٠،٠٠٠ دينار، وعاد الفلاحون إلى الأرض يزرعونها وتحسنت أحوالهم بعض الأعباء المالية (١).

<sup>(</sup>۱) للقريزي : خطط ، جد ۱ ، ص ٣٨٢.

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, p.151. (1)

<sup>(</sup>۲) القریزی: خطط ، جا ، ص ۲۸۲

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle Ages, p.151. (1)

على أن الأمر الذي يسترعى النظر في سياسة بدر الجمالي في مصر أنه انتهز فرصة استبداده بالسلطة في أواخر عهد المستنصر بالله الفاطمي، ومهد لابنه الأفضل الاستيلاء على مقاليد الأمور في الدولة ، فجعله ولي عهده، ولما توفى بدر الجمالي في جمادي الأولى سنة ٤٨٧ هـ، وهو في الثمانين من عمره، خلفه ابنه الأفضل شاهنشاه في الوزارة ، وظل المستنصر في عهد وزارته خلفه ابنه الأفضل شاهنشاه في الوزارة ، وظل المستنصر في عهد وزارته كالمحجور عليه إلى أن توفى في ١٧ ذي الحجة سنة ٤٨٧ هـ(١).



<sup>(</sup>۱) ابن میسر : تاریخ مصر ص ۳۰.

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ، جا ، ص ۲۵٦ ، ۲۸۲ .

### الباب الخامس

# عصر نفوذ الوزراء الفاطميين

مرائحت كامة زارون إسادي

١- اردياد سلطة الوزراء في العصر الفاطمي الثاني
 ٢- زوال الخلافة الفاطمية



### الباب الخامس عصر نفوذ الوزراء الفاطميين

### ١- ازدياد سلطة الوزراء في العصر الفاطمي الثاني

أخذ نفوذ الوزراء في الازدياد منذ أواخر عهد المستنصر بالله، وبدأ ذلك باستئثار بدر الجمالي بالسلطة دون الخليفة، وتغالى ابنه الأفضل في اغتصاب حقوق هذا الخليفة، بل أقدم بعد وفاته سنة ٤٨٧ هـ على إقصاء ابنه نزار ولى عهده وأكبر أبنائه عن العرش، وبايع أخاه الصغير الأمير أبا القاسم أحمد الذي لقب بالمستعلى بالله في اليوم الشامن عشر من ذي الحجة سنة ٤٨٧هـ وكانت أم المستعلى هذا ابنة بدر الجمالي وأخت الأفضل، لذلك كان بدر يحبذ تعيينه خليفة بعد أبيه، كما حرص أبنة الأفضل على تحقيق هذه الأمنية حين أراد المستنصر قبيل وفاته أخذ البيعة لابنه نزار على رجال الدولة فتقاعد أراد المستنصر قبيل وفاته أخذ البيعة لابنه نزار على رجال الدولة فتقاعد الأفضل عن ذلك وماطله حتى مات(١). وكان الأفضل يعتقد أن نزاراً إذا ولى الخلافة حال بينه وبين مناصب الدولة ، على حين كان أبو القاسم أحمد صغير السن، ففي استطاعته إذا ما ولاه الخلافة أن يصبح مطلق التصرف في شئون الدولة.

أدى إقصاء نزار عن الخلافة رغم أحقيته لها إلى اضطراب الأمور فى بعض البلاد المسرية؛ فضرج أهل الإسكندرية على طاعة الخليفة الفاطمى الجديد وانحازوا إلى نزار بعد أن قدم إليهم مع أخيه عبد الله وبايعوه بالخلافة ولقبوه المصطفى لدين الله ، كما رحب به واليها ناصر الدولة أفتكين.

<sup>(</sup>۱) ابن میسر: تاریخ مصر ، من ۲۵.

لما وصل إلى الأفضل بن بدر الجمالى نبأ هذه الفتنة التى أثارها نزار سار إلى الإسكندرية على رأس حملة، وهناك دارت معركة بينه وبين واليها ناصر الدولة أفتكين الذى وعده نزار بالوزارة إن ظفر هو بالخلافة ، غير أن المعركة انتهت بهزيمة الأفضل وارتداده إلى القاهرة حيث أعد حملة جديدة فى أوائل سنة ٨٨٤ هـ، حاصر بها الإسكندرية مدة سبعة أشهر، ارتكب فى أثنائها كثيراً من ضروب القسوة والقتل، حتى اضطر كل من أفتكين ونزار إلى طلب الأمان ؛ فأمنهما الأفضل ثم أمر بإنفاذهما إلى القاهرة حيث نكل بهما(١).

ويتبين لنا من الرسالة التي بعث بها الخليفة المستعلى في صفر سنة ٤٨٩هـ إلى الملكة الحرة السيدة أروى الصليحية - وكانت تتولى إذ ذاك شئون اليمن- الظروف التي قامت فيها تورق تزار وتغلب الأفضل بن بدر الجمالي عليه. وقد جاء فيها (٢): «من عبد الله ووليه أحمد بن أبى القاسم الإمام المستعلى بالله أمير المؤمنين ابن الإمام السيتتصير والله أسير المؤمنين إلى الحرة الملكة السيدة السديدة .. ولية أمير المؤمنين .. قد علمت ما كان صدر إليك من حضرة أمير المؤمنين عندما أصاره الله تعالى إليه من إرث خلافته... وذلك بالنص الذي كان من مولانا الإمام المستنصر بالله ... وإن البيعة انتظمت المير المؤمنين على أجمل القضايا والأسباب، ودخل الناس فيها من كل باب، بحسن سياسة فتاه وخليله السيد الأجل الأفضل أمير الجيوش سيف الإسلام ناصر الإمام كافل قضاة المسلمين وهادى دعاة المؤمنين .. وكان الأمراء إخوة أمير المؤمنين أول من دخلوا في البيعة مسارعين وانقادوا الحكامها طائعين. ومن جملتهم نزار وهو الأخ الأكبر سناً .. ثم إن الشيطان استزله واستغواه .. ففارق جناب أمير المؤمنين.

<sup>(</sup>۱) ابن میسر: تاریخ مصر ، ص ۲۹ – ۲۷.

<sup>(</sup>٢) انظر السجلات المستنصرية رقم ٤٣، ص ١٤٥ - ١٥١

وسار منه متوغلا في القفار، راكباً الأخطار حتى وصل إلى الإسكندرية وفيها أفتكين - أحد مماليك السيد الأجل أمير الجيوش ... فقابل هذا العبد العاق .. نعم مواليه بالكفر .. ووافق نزاراً على ماسعى إليه من الفساد .. فتقدم أمير المؤمنين إلى فتاه الأمين .. بأن يكاتبهم معذراً وزاجراً .. وهم على غلوائهم متمادون .. إلى أن حملهم العدوان على البروز عن الإسكندرية فيمن انضم إليهم من لفيف الأجناد وطوائف العربان والمغاربة والسودان ... فصدمهم صدمة تزعزع منها أركان الجبال .. ولما يسر الله تعالى مفتتح هذا النصر .. أذن أمير المؤمنين لفتاه السيد الأجل باتباعهم .. فتوجه يقتص آثارهم .. واختلف الطعن والضرب حتى خاضت الخيل في بحر من الدماء ...، وكان المخاذيل في هذه النوبة قد تجمعوا من كل فج وواد، فزادت عدتهم على ثلاثين ألف فارس وراجل، فرمى الله جمعهم بالكُتف العاجل .. وكان الفتح في هذه الوقعة مثل ماتقدمه بخملات وإصلها السيد الأجل بنفسه وغلمانه .. فلم تزل السيوف تتحكم فيهم إلى أن سترتهم الظلماء، وقتل وأسر منهم ألوف كثيرة .. وتوجه نحوهم حتى نزل على البلدة في خيامه .. فحصرها برأ وبحراً .. وحضر شهر الصوم فأخر مناجزتهم حفظاً لحرمة الشهر الشريف ... فلما انقضى (هذا الشهر) ولم تنقض غوايتهم وبغيتهم .. رماهم بحجارة المنجنيقات .. فلم تمض إلا أيام قلائل حتى تداعى الحصن من سائر أركانه، فتهاوت الرجال مستأمنين وبالعفو لائذين ... فأيقن أفتكين اللعين انقضاء مدته .. فخرج بغير عهد ولا عقد يتعلق به ، ووقف بين يدى مولاه ملتحفاً ثوب الذل والهوان .. فأضرب عنه صنفحاً ... وتوفر على المهم من الحوطة على نزار ، وحفظ التغر من عوادي النهب والأضرار .. وتنزه عن معالجة ذلك اللعين بالجزاء على ذميم أفعاله، وألقاه في جانب الاطراح والإذلال إلى أن يأمره أمير المؤمين بما يرشد بامتثاله...»

لم يقتصر الأثر الذي أحدثه إقصاء نزار عن الخلافة وقتله على ظهود

فريق من الناس يتشيع له بمصر، بل دعا إلى إمامته بعض أهالى بلاد الفرس من الإسماعيلية الذين كانوا يدعون إلى انتقال الإمامة من جعفر الصادق إلى ابنه إسماعيل وبنيه من بعده، وقد بدأ نشاط هذه الطائفة في بلاد الفرس منذ لجأ محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق إلى دماوند (قرب الرى) بسبب ماتعرض له العلويون من اضطهاد على يد خلفاء العصر العباسى الأول كما ظهر له أتباع في بلاد الشام.

تجلت قوة طائفة الإسماعيلية في بلدة ساوة (بين الري وهمذان) في أيام السلطان ملكشاه السلجوقي ، ومازال نفوذهم في ازدياد حتى استولوا على أصبهان ونشروا بها دعوتهم في عهد زعيمهم أحمد بن عبد الملك بن عطاش. وكان من تلامذته الحسن بن الصباح الذي تقلد رئاسة الدعوة الإسماعيلية في أصبهان، ثم رحل إلى مصر ليتعمق في دراسة المذهب الإسماعيلي في دار الحكمة وفي غيرها من مجالس الدعوة بالقاعرة.

حدث في أثناء وجود الحسن بن الصباح بالقاهرة أن عين الخليفة المستنصر ابنه الأكبر نزاراً ولى عهد، وكان الحسن بن الصباح يرى أن تولية نزار الإمامة بعد أبيه المستنصر تتفق مع تعاليم الإسماعيلية التي تشترط في الإمام أن يكون أكبر أبناء أبيه، وهذا على خلاف ما رأى بدر الجمالي وابنه الافضل، ويروى بعض الكتاب(۱) أن الحسن بن الصباح سأل الخليفة المستنصر يوما عن ولى عهده بقوله: من الإمام بعدك؟ فقال له: ولدى نزار . غير أن فريقاً أخر(۱) يذكر أن الحسن بن الصباح لم يحظ في أثناء إقامته بالقاهرة بمقابلة المستنصر ، وأن الخليفة ولى ابنه الصبغير أحمد العهد تحت تأثير بدر الجمالي.

<sup>(</sup>١) ابن ميسر: تاريخ مصر ، ص ٢٧ ، وابن خلدون : جـ ١٤ - ص ٦٦.

Dozy, Essai sur l'Islamisme, p.301. (1)

أدى الخلاف بين الحسن بن الصباح وبدر الجمالي بشأن ولاية العهد إلى نزاع داخلي، إذ رأى بدر في وجود الحسن بن الصباح بالقاهرة خطرا يهدد كيان؛ فأخذ يكيد له ثم زجه في السجن بمدينة دمياط، ولم يكتف بدر الجمالي بذلك؛ بل عول على إخراجه إلى بلاد المغرب؛ غير أن الريح قذفت بالسفينة التي أبحر عليها من الإسكندرية في رجب سنة ٢٧١ هـ إلى سواحل الشام، فنزل بثغر عكا وقصد منها إلى حلب فبغداد، ثم اتجه إلى خوزستان – وكانت إذ ذاك مركزاً هاماً للإسماعيلية – ثم سار الحسن بن الصباح إلى أصبهان حيث أخذ ينادى بإمامة المستنصر وابنه نزار من بعده، ولذلك عرف هو وأتباعه بالنزارية.

ولما توفى المستنصر سنة ٤٨٧ هـ، وخلفه ابنه المستعلى، أذاع الحسن بن الصباح بين أنصاره أن المستعلى اغتصب الخلافة والإمامة من نزار ؛ وبذل قصارى جهده فى الرد على حجج طائفة المستعلية بمصر، فزود مكتبات قلاع الإسماعيلية ببلاد الفرس بالمؤلفات الكثيرة التى تثبت صحة إمامة نزار وبطلان إمامة المستعلى(١).

أما عن الحالة الداخلية في مصر بعد القضاء على الفتنة التي أثارها نزار فإن الأفضل بن بدر الجمالي قبض على شئون الحكم في البلاد، واستبد بالسلطة دون المستعلى، ومن ثم دخلت مصر في عهد نفوذ الوزراء، وصار وزير السيف – كما يقول المقريزي(٢) «هو سلطان مصر وصاحب الحل والعقد وإليه الحكم في الكافة من الأمراء والأجناد والقضاة والكتاب وسائر الرعية وهو الذي يولى المناصب الديوانية والدينية، ، كما خلع عليه منذ ذلك الحين بالعقد المنظوم بالجوهر، وزيد له في زيه الحنك مع الذؤابة المرخاة والطيلسان المقود وهو زي قاضي القضاة ، وغدا يتقلد السيف إشارة إلى أنه كبير أرباب السيوف والأقلام(٢).

<sup>(</sup>١) ځه شرف : بولة النزارية ، من ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) خطط، جـ١ ـ ص ٤٤٠

<sup>(</sup>۲) القريزي خطط جـ ۲ ، من ۲۰۵ - ۲۰۱.

بلغ من نفود الأفضل أنه لما توفى المستعلى سنة ٢٩٥ هـ أحضر ابنه أبا على وبايعه بالخلافة وأقامه مكان أبيه ولقبه بالآمر باحكام الله، وعمره وقتذاك خمس سنين<sup>(۱)</sup>. ويتضع علو شأن الوزير الأفضل ومكانته في الدولة من سجل تولية الآمر الخلافة الذي جاء فيه<sup>(۱)</sup>: «..: وقد كان الإمام المستعلى – قدس الله روحه – عند نقلته جعل لي عقد الخلافة من بعده ، وأودعني ماحازه من أبيه عن جده وعهد إلى أن أخلفه في العالم وأجرى الكافة في العدل والإحسان .. ، وأوصاني بالعطف على البرية والعمل فيهم بسيرتهم المرضية ..

وكان مما ألقاء إلى وأوجبه على أن أعلى محل السيد الأجل الأفضل من قلبه الكريم ، وما يحب له من التبجيل والتكريم ، وأن الإمام المستنصر بالله كان عندما عهد إليه (إلى المستعلى)، ونص بالضلافة عليه، وأوصاه أن يتخذ هذا السيد الأجل خليفة وخليلا، ويجعله للإمامة زعيما وكفيلا ... ويفوض إليه تدبير ما وراء السرير، وأنه عمل بهذه الوصية .. وأسند إليه أحوال العساكر والرعية، وناط أمر الكافة بعزمته الماضية وهمته العلية ... ، فأوصاني أن أجعله لى وناط أمر الكافة بعزمته الماضية وهمته العلية ... ، فأوصاني أن أجعله لى كما كان له - صفياً وظهيراً ، وألا أستر عنه من الأمور صغيراً ولا كبيراً، وأن أقتدى به في رد الأحوال إلى تكلفه، وإسناد الأمور إلى تدبيره ...».

استغل الأفضل بن بدر الجمالي سلطته في عهد الآمر ، فلم يعن بالاحتفاظ برسوم الفاطميين الدينية ، بل أخذ يميل ميل السنيين، وقد تجلت هذه الظاهرة في إلغائه الاحتفال بمولد النبي المناهرة في إلغائه الاحتفال بمولد النبي المناهم وعلى - رضى الله عنهما - ومولد الخليفة القائم بالأمر . ولا يخفى

<sup>(</sup>١) ابن ميسر: تاريخ مصر ، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) السيوطي : حسن المحاضرة ، جـ ٢ ص ١٤ - ١٧.

انظر: مجموعة الوثائق الفاطمية ، ص ١٨٣ – ١٩٠

علينا أن عمله هذا يؤدى إلى إضعاف نفوذ الفاطميين الذين كانوا يحرصون على الاحتفال بهذه الأعياد لتأييد انتسابهم إلى على بن أبى طالب وزوجته فاطمة بنت الرسول عليه الصلاة والسلام.

على أن الخليفة الآمر الذي ضعفت سلطته كثيراً بتداخل الأفضل لم يلبث بعد أن بلغ سن الرشد أن شعر بالحاجة إلى التخلص من وزيره ؛ فأوعز إلى أبى عبد الله محمد بن البطائحي – أحد خواص الوزير – بتدبير مؤامرة لاغتياله؛ فقتل الأفضل وخلفه ابن البطائحي في الوزارة سنة ١٥ه هـ(١).

كذلك حرص الآمر على أن يخلفه أحد أولاده، فلما رزق طفلا في ربيع الأول سنة ٢٤ هـ، سماه أبا القاسم الطيب واحتفل بإعلان البشرى بولادته وتوليته الإمامة من بعده (٢٠) ؛ غير أن هذا الخليفة سرعان ماقتل بتدبير فريق من النزارية (٢٠) في اليوم الرابع عشر من شهرا ذي القعدة من هذه السنة، فقبض على زمام السلطة بعض رجال الجيش، ووقع اختيارهم على الأمير أبي الميمون عبد المجيد ابن عم الآمر ليلي أمور الخلافة ؛ فأخفى أمر الإمام الطيب، وبايعه الناس بولاية العهد ولقب الحافظ لدين الله، وأقيم كفيلا لحمل منتظر لأن الآمر للا مات ترك إحدى زوجاته حاملا(٤).

على أن الأمير عبد المجيد لم تتع له الفرصة للاحتفاظ بسلطته في الدولة بسبب ثورة الجند عليه وتوليتهم قائداً يدعى أبو على أحمد بن الأفضل الوزارة. فبدأ هذا الوزير عمله بمنع الحافظ من التصرف في شئون الدولة، كما سجنه في خزانة؛ وصار لا يسمح لأحد بزيارته إلا بإذنه (٥)، وأمر الخطباء بحذف اسمه من الخطبة، واستولى الوزير على جميع مافي قصر الحافظ من الذخائر

<sup>(</sup>۱) ابن القلانسى : ذيل تاريخ دمشق ، ص ٣٠٣ - ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر: تاريخ مصر ، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) كان لا يزال للنزارية أعوان في مصر ، يرون أن الأمر وأباء المستعلى وليا الخلافة دون حق.

<sup>(</sup>٤) ابن ميسر: تاريخ مصر ، ص ٧٤ ، أبو المماسن ، النجوم الزهراء ، جـ ٥ ص ٢٤٠ - ٢٤١.

<sup>(</sup>٥) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة ، جده ، ص ٢٤٠.

والأمسوال زاعسماً أن ذلك كمان لأبيه ؛ واسستأثر منذ ذلك الوقت بالسلطة والنفوذ.

لم يكن الوزير أبو على أحمد بن الأفضل إسماعيلي المذهب، بلكان إمامياً؛ لهذا شرع على أثر توليته الوزارة في اتخاذ إجراءات غايتها إظهار مذهب الإمامية وإضعاف مذهب الإسماعيلية، فأمر بإسقاط اسم إسماعيل بن جعفر الصادق - الذي تنتسب إليه الإسماعيلية - من الخطبة والدعاء لمحمد المنتظر الإمام الثاني عشر عند طائفة الإمامية، وضرب دراهم ودنانير جديدة باسم الإمام المنتظر ونقش عليها «الله الصمد، الإمام محمد» كما أبطل من الأذان «حي علي خير العمل» ، وقولهم : «محمد وعلي خير البشر»، واختار لنفسه ألقاباً يقرن بها اسمه في الخطية (وهي «السيد الأجل الأفضل ، مالك أصبحاب الدول، المحامى عن حيورة الدين، ناشر جناح العدل على المسلمين الأقربين والأبعدين، ناصر إمام الحق في حالتي غيبته وحضوره، والقائم في نصرته بماضى سيفه وصائب رأيه وتدبيره، أمين الله على عباده، وهادى القضاة إلى اتباع شرح الحق واعتماده، ومرشد دعاة المؤمنين بواضح بيانه وإرشاده، مولى النعم، رافع الجور عن الأمم ومالك فضيلتي السيف والقلم»(١).

كذلك أمعن الوزير أبو على أحمد بن الأفضل في إضعاف المذهب الإسماعيلي بأن عين سنة ٢٥ هـ أربعة قضاة: اثنين من الشيعة، أحدهما إمامي والآخر إسماعيلي؛ وأثنين من السنيين، أحدهما شافعي والآخر مالكي. وأعطى لكل منهم السلطة في إصدار أحكامه وفق مذهبه، وقد علق المقريزي علي هذا النظام بقوله: «ولم يسمع بمثل هذا في الملة الإسلامية قبل ذلك(٢)».

<sup>(</sup>۱) ابن میسر: تاریخ مصر ، ص ه۷.

<sup>(</sup>٢) انظر: مجموعة الوثائق الفاطمية ، ص ٩٠.

وعلى الرغم من أن الوزير أبا علي أحمد بن الأفضل قد استقل بحكم البلاد، فإنه كان يرى أن بقاءه في منصبه مستأثراً بالسلطة يتوقف إلى حد كبير على من يلى أمر الخلافة بعد أن أبعد الحافظ وشدد عليه الرقابة في سجنه. وكان أهم ما يشغله ذلك المولود الذي وضعته إحدى نساء الآمر، وقد اختلفت أقوال المؤرخين في شأنه، فبينما يذكر البعض (۱) أن المرأة التي تركها الآمر حاملا وضعت أنثى. يشير البعض الآخر (۱) إلى أن المولود كان ذكراً، وأن أمه أخفته في القرافة خوفاً على حياته من الطامعين في الخلافة، وظل الوزير أبو على أحمد يضيق الخناق على أهل القصر الفاطمي لعله يصل من وراء ذلك أبى مكان اختفائه، وكان الوزير بود أن يظفر بهذا المولود ليتخلص منه انتقاماً لن قتلهم الخليفة الآمر من إخوته ورغبة في التخلص من وريث شرعي الخلافة، غير أنه لم يتمكن من العثور عليه.

لم يتمتع الوزير أبو على أحمد بن الأفضل طويلا بالحكم، إذ كان لسياسته التى تنطوى على منافضة المنهم الإسماعيلي أسوأ الأثر في نفوس الإسماعيلية فكونوا معارضة قوية ضده بزعامة الأمير أبى الفتح ناصر الجيوش يانس<sup>(۲)</sup> الأرمنى، وتأمروا على اغتياله، فكمن له جماعة منهم وقتلوه سنة ٢٦٥ هـ بعد أن ظل مستأثراً بالسلطة سنة وشهراً، وأخرجوا الحافظ من سجنه . وبذلك قضى بالفشل على محاولة نشر مذهب الإمامية في مصر، واستعاد المذهب الإسماعيلى مكانته، واعتبر اليوم الذي أطلق فيه سراح الحافظ وأعيد إلى الحكم عيدا عرف بعيد النصر، وظل الفاطميون يحتفلون به إلى أن زالت دولتهم.

لم يكن للحافظ حق شرعى في الضلافة ، ذلك أنه لم يكن ابناً للأمر،

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة . ج. ه ، ص ٢٣٨

 <sup>(</sup>٢) انظر: مجموعة الوثائق القاطمية ص ٤٩ - ٥٩.

 <sup>(</sup>۲) يانس هذا مولى أرمنى، أهدى إلى الوزير الأفضل بن بدر الجمالى وترقى فى خدمته إلى أن أصبح
 أميرا.

<sup>(</sup>انظر: المقريزي، خطط جـ ٢ ، ص ١٧ ).

وإنما ابن عمه، فلما أطلق سراحه بعد مقتل الوزير أبي على أحمد بن الأفضل، رأى رجال الدولة في مصر أن يعيدوه وليا للعهد وكفيلا لولد الآمر الذى لم يعرف مقره (۱).

على أن الحافظ كان يطمع فى الاستقلال بالخلافة، ومن ثم أمعن فى البحث عن ولد الآمر، فلما اهتدى إلى محل إقامته – بعد شهرين من عودته ولياً للعهد – أسرع إلى التخلص منه، ثم أعلن نفسه خليفة، وقرئ سجل بإمامته فى ٣ ربيع الآخر سنة ٣٦٥ هـ، وأمر الحافظ بأن يدعى له من المنابر بهذه العبارة : «اللهم صل على الذي شيدت به الدين بعد أن رام الأعداء دثوره، وأقررت به الإسلام بأن جعلت طلوعه على الأمة وظهوره آية لمن تدبر الحقائق بباطن البصيرة، مولانا وسيدنا إمام عصرنا وزماننا عبد المجيد أبى ميمون وعلى البصيرة، مولانا وسيدنا إمام عصرنا وزماننا عبد المجيد أبى ميمون وعلى أبائه الطاهرين وأبنائه الأكرمين صلاة دائمة إلى يوم الدين»(١)

اتخد الحافظ بعد أن استقرت له الخلافة الأمير يانس الأرمني وزيراً له : غير أن وزارته لم يطل أمدها، فقد توفي بعد تسعة أشهر، وتولى الحافظ أمور الدولة بنفسه، فلم يستوزر أحداً، وظل منصب الوزارة شاغراً حتى طمع فيه بهرام الأرمني والى الغربية، فقدم إلى القاهرة في شهر جمادي الثانية سنة بهرام الأرمني والى الغربية، فقدم إلى القاهرة في شهر جمادي الثانية سنة من عدم دخوله الإسلام.

لم يكترث بهرام بما أظهره الناس من السخط عليه ، بل تغالى فى التحيز لبنى جنسه ، فبعث فى طلب كثير من الأرمن إلى مصر حتى بلغ عددهم ثلاثين ألفاً بعد زمن قصير . وكانت سياسة هؤلاء المسلمين فى مصر

<sup>(</sup>١) المقريزي : خطط ، جـ ٢ ، ص ٧٥٧ ، مجموعة الوثائق الفاطمية ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر: تاريخ مصر ، س ٧٤ - ٥٧.

لا تنطوى على شئ من الود، اتسعت بروح العداء فاشتد جورهم، وصالدوهم في أموالهم، وأكثروا من بناء الكنائس والأديرة حتى صار لكل رئيس منهم كنيسة بجوار داره مما حمل المسلمين على متابعة الشكاية من أهل بهرام وأقاربه . كما بعث أمراء الجيش وقواده إلى رضوان بن واخشى والى الغربية يطلبون منه القدوم إليهم لينقذهم مما لحق بهم من سطوة الأرمن، فأجاب رضوان طلبهم وقدم إلى القاهرة على رأس جيش كبير وانضم إليه الجنود المسلمون في جيش بهرام، فازدادت بذلك قوته، واضطر بهرام إلى الرحيل عن القاهرة والالتجاء إلى أخيه الباساك والى قوص، فخلف رضوان في الوزارة سنة ٣٠٥ هـ وتلقب بالسيد الأجل الملك الأفضل، وهو أول من لقب بالملك من وزراء مصر. وصار الوزراء الفاطميون الذين خلفوه يتلقبون بهذا اللقب.

واشتد رضوان في معاولة أعوان بهرائ فاستولى على أملاكهم وقتل الكثير منهم وهم بخلع الحافظ بحجة أنه ليس إماما، بل هو كفيل لغيره، فاستاء منه الحافظ، واضطر رضوان إلى الخروج إلى بلاد الشام، ثم ما لبث أن عاد إلى مصر على رأس جيش كبير سنة ٤٢ هـ فتصدى له جند الخليفة وأرغم علي المسير إلى الوجه القبلي حيث طارده الأمير أبو الفضائل بن مصال الذي عرض عليه عهد الأمان فاستجاب له وجاء إلى القاهرة. غير أن الحافظ لم يف بهذا العهد، فاعتقله بالقصر، ولم يزل في معتقله حتى سنة ٤٢ هـ، حيث تمكن من الفرار وجمع أنصاره حوله، ثم دارت بينه وبين جند الخليفة السودانيين عدة معارك، انتهى الأمر فيها بهزيمته وقتله (۱).

لم يتخذ الخليفة الحافظ وزيراً بعد أن اشتد الخلاف بينه وبين رضوان

<sup>(</sup>۱) ابن میسر: تاریخ مصر ، ص ۸۲ – ۸۳.

ابن واخشي، فظل يحكم البلاد بلا وزير حتى توفى في جمادى الآخرة سنة 330 هـ، فخلفه بعهد منه ابنه أبو المنصور إسماعيل ولقب بالظافر بأمر الله، وولى الوزارة الأمير نجم الدين بن مصال ولقب بالسيد الأجل المفضل أمير الجيوش.

عاد التنافس في عهد الظافر بين رجال الدولة على تقلد منصب الوزارة، فثار الأمير المظفر على بن السلار والى الإسكندرية والبحيرة، وقصد القاهرة على رأس فرقة من أعوانه ، فاضطر ابن مصال إلى الفرار وحل ابن السلار محل منافسه في الوزارة وتلقب بالعادل، ثم جهز العساكر لمحاربة ابن مصال، وأخذت قواته تتعقبه حتى أوقعت به الهزيمة في الوجه القبلي وقضت عليه، وبذلك خلا الجو لابن السلار وقام بأعباء الوزارة.

كان ابن السلار شافعى المذهب، فأنشأ سنة ٢٦ هـ بالإسكندرية مدرسة للشافعية، أسند إدارتها إلى الحافظ السلفى الفقيه الشافعي، وذلك هيأ السبيل لرجوع المذهب السنى إلى مصر ، وقد أدى تعصبه لهذا المذهب ورغبته في إحلاله بمصر محل المذهب الإسماعيلي إلى حقد الخليفة ورجال دولته عليه، فقتل بإيعاز منه سنة ٤٨ هـ، وفي العام التالي اغتيل الخليفة بتدبير من الوزير أبى الفضل عباس الذي خلف ابن السلار في الوزارة.

أثار مقتل الخليفة الظافر أهالى القاهرة ، فنشبت المعارك في طرقات المدينة وتعرض أتباع الوزير عباس لكثير من الضر والأذى بسبب سخط الأهلين عليهم حتى اضطروا إلى الانصراف عنه، كما أن هذا الوزير ما لبث أن لقى حتفه في أثناء محاولته الفرار إلى سورية.

بويع بالخلافة بعد مقتل الظافر لابنه عيسى وهو في الخامسة من عمره ولقب بالفائز بنصر الله ، وقد ساد الفزع القصر الفاطمي إذ ذاك وأرسل الحافظ أبو طاهر أحدد بن محد السلفي الاصبهاني

نساء القصر إلى طلائع بن رزيك والى الأشمونين يطلبن منه القدوم لإنقاذهن من الأخطار المحدقة بهن<sup>(۱)</sup> ؛ فقدم طلائع مرتدياً الثياب السوداء ومعه أعلام سود . وقد علق المقريزي<sup>(۱)</sup> على ذلك بقوله : فكان فالا عجيباً، فإنه بعد خمس عشرة سنة دخلت أعلام بنى العباس السود من بغداد إلى القاهرة لما مات العاضد واستبد صلاح الدين بملك مصر».

تقلد طلائع بن رزيك الوزارة بعد قضائه على الاضطرابات التي حدثت بالقاهرة على أثر مقتل الخليفة الظافر وتلقب بالملك الصالح؛ غير أنه ما لبث أن استبد بالسلطة، فقد أسند إليه الخليفة جميع أمور الدولة في تقليد توليته الوزارة، وقد جاء فيه: «فقلدك من وزارته وفرض إليك تدبير ممالكه وكفالته، وجعل لك إمارة جيوشه الميامين وكفالة قضاء المسلمين، وهداية دعاة المؤمنين، وترديد ماهو مردود إليهم من الصلاة والخطابة، وإرشاد الأولياء المستجيبين والنظر في كل ما أغدقه الله من أمور أوليائه أجمعين وجنوده وعساكره المؤيدين، وكافة رعاياه بالحضرة وجميع أعمال الملكة دانيها وقاصيها وسائر أحوال الدولة باديها وخافيها ()...ه.

ظل طلائع بن رزيك قابضاً على زمام الأمور في مصرحتى توفى الفائز في السابع عشر من رجب سنة ٥٥٥ هـ، دون أن يوصى لأحد بولاية العهد أو الضلافة من بعده ، فأقام الوزير طلائع : العائد خليفة ؛ وفي ذلك يقول المقريزي: «لما مات الخليفة الفائز ، ركب الصالح بن رزيك إلى القصر بثياب الحزن ، واستدعى زمام القصر ، وسأله عمن يصلح في القصر للخلافة فقال: ها هنا جماعة ، فقال عرفني أكبرهم : فسمى له واحداً فأمر

<sup>(</sup>۱) المقريزي : خطيط ، جـ ٢ من ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) خطط : جـ ٢ ، ص ٢٠.

مجموعة الوثائق القاطمية، ص ١٥٢ - ١٥٢.

بإحضاره، فتقدم إليه أمير يقال له، «على بن الزيد» ، وقال له سراً، « لا يكن (الوزير) عباس أحزم منك رأياً حيث قبل الصغير وترك الكبير، واستبد بالأمر، فمال (الصالح) إلى قوله، وقال الزمام، أريد منك صغيراً، فقال عندى ولد الأمير يوسف بن الحافظ واسمه عبد الله، وهو دون البلوغ فقال (الصالح) : على به ، فأحضره بعمامة لطيفة وثوب مفوط .. وكان عمره نحو إحدى عشرة سنة، ثم أمر صاحب خزانة الكسوة أن يحضر بذلة سانجة خضراء وهي لبس ولى العهد إذا حزن علي ما تقدمه، وقام فألبسه إياها ...»، وما لبث أن أخذ الصالح بيد عبد الله وأجلسه إلى جانبه، وأمر بأن يحمل إليه ثياب الخلافة فألبسها، وبايعه وتبعه سائر الناس في مبايعته ولقب بالعاضد لدين الله في يوم الجمعة وليامن عشر من رجب سنة ٥٥٥ (۱).

يتضع لنا مما تقدم إلى أي حد زادت سلطة الوزراء في العصر الفاطمى الأخير حتى أصبحوا يتدخلون في تولية الخلفاء، بل لم يراعوا في توليتهم تعاليم الإسماعيلية، وفضلا عن ذلك فإن بعضهم انصرف عن تأييد مذهب الخليفة الفاطمي وأهل دولته كما فعل كل من أبي على أحمد بن الأفضل، وطلائع بن رزيك، فقد أظهرا مذهب الإمامية، وعملا على إحلاله في مصر محل مذهب الإسماعيلية. ولم يقف الأمر عند هذا الحد، فقد كان للوزير طلائع بن رزيك مطامع خاصة تجلت في حرصه على زواج ابنته من الخليفة العاضد. وكان يرجو من وراء هذه المصاهرة أن ترزق ابنته منه ولداً «فيجتمع لبني رزيك الخلافة مع الملك».

<sup>(</sup>١) راجع مجموعة الوثائق الفاطمية في مصر ، ص ١٢٠ - ١٢٢

#### ٢- زوال الخلافة الفاطمية

تطور التنافس على الوزارة في مصر في العصر الفاطمى الأخير إلى استعانة بعض الطامعين فيها بأمراء الدول المجاورة مما ترتب عليه تطلع هؤلاء الأمراء إلى بسط سلطانهم عليها، فقد انفرد شاور الذى كان والياً على الصعيد بالسلطة بعد تخلصه من الوزير العادل بن طلائع بن رزيك في المحرم من سنة بالسلطة بعد تخلصه من الوزير العادل بن طلائع بن رزيك في المحرم من سنة الوزارة، فاضطر شاور إلى الالتجاء بنور الدين محمود صاحب دمشق ليمده بقوة يستعين بها علي استعادة نفوذة ووعد بأن ينزل له عن ثلث خراج مصر بقوة يستعين بها علي استعادة نفوذة ووعد بأن ينزل له عن ثلث خراج مصر إذا ما عاونه في التغلب على ضرغام وانتزاع الوزارة منه، فتردد نور الدين بادئ الأمر في إجابة طلبه، ثم ما ليش أن قوى عزمه على تحقيق رغبته، فأعانه بادئ الأمر في إجابة طلبه، ثم ما لين شيركوه، فلما وصلت هذه الحملة إلى بحملة أسند قيادتها إلى أسد الدين شيركوه، فلما وصلت هذه الحملة إلى منصبه الوزارة في رجب سنة ٩ه هه (١)

على أن شاور سرعان ماتخلى عن حليفه نور الدين ، فلم يف بما عاهده عليه ، وأرسل إلى أسد الدين شيركوه يطلب منه الرجوع إلى الشام ولم يكتف بذلك ، بل بعث إلى أملريك(١) ( Amalric ) ملك بيت المقدس يستمده ويخوفه من نور الدين إن ملك الديار المصرية ، فسارع إلى تلبية طلبه، وأرسل جيشاً أرغم شيركوه على العودة بجنده إلى الشام . وكان لهذه السياسة أثرها في توجيه أنظار كل من نور الدين صاحب دمشق والفرنجة

<sup>(</sup>١) ابن واصل : مفرح الكروب في أخيار بني أيوب ، جـ ١ حس ١٣٧ - ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) ورد اسمه في يعش الراجع .Amaury ،

ببيت المقدس إلى غزو مصر، فأنفذ نور الدين حملة ثانية إلى مصر سنة ٦٢هـ بقيادة أسد الدين شيركوه وذلك حين ثبت لديه غدر شاور به ونقضه الاتفاق معه، وسير بصحبته بعض الأمراء، وكان صلاح الدين يوسف بن نجم الدين أيوب من بين الذين اشتركوا في هذه الحملة(١).

رأى شاور أن يستنجد مرة ثانية بالفرنجة، فاستقر رأيهم علي تحقيق رغبته خشية أن يستولى جيش نور الدين على مصر ويضمها إلى بلاد الشام فيصبح مركزهم في بيت المقدس مهدداً بالأخطار. ولما وصلت عساكر الفرنجة إلى مصر انضمت إلى جيوش شاور والمصريين. وكان شيركوه قد تقدم بعساكره إلى الصعيد فتبعه الفرنجة والمصريون ، والتقى الفريقان في مكان يعرف بالبابين (على مقرية من المنيا) . فكان النصر حليف شيركوه الذي رأى بعد ذلك أن يسير إلى الإسكندرية ، فدخلها من غير مقاومة وعين ابن أخيه صلاح الدين والباً عليها.

أما قوات الفرنجة والمصريين فعادت إلى القاهرة بعد واقعة البابين، ثم زحفت إلى الإسكندرية حيث قامت بحصارها براً، بينما كان أسطول الصليبين يصاصرها بحراً، ولم يكن لدى صلاح الدين من الجند ما يمكنه من رفع الحصار، فأسرع أسد الدين شيركوه إلى نجدته. ولم يلبث المصريون والفرنجة أن أرسلوا إليه يطلبون الصلح ، فأجاب طلبهم واشترط ألا يقيم الفرنجة في البلاد المصرية ثم عاد إلى دمشق.

على أن جميع قوات الفرنجة لم تغادر مصر تنفيذاً لهذا الصلح، بل عقدت مع شاور معاهدة ، كان من أهم شروطها : أن يكون لهم بالقاهرة شحنة (صليبية) ، وتكون أبوابها بيد فرسانهم ليمتنع نور الدين عن إنفاذ عسكر إليهم» . كما اتفق الطرفان على أن يكون للصليبيين مائة ألف

<sup>(</sup>١) ابن واصل : مفرج الكروب، چـ ١ ص ١٤٧.

دينار سنوياً من دخل مصر (۱۱) وقد عقب أبو شامة (۱۲) على هذه الشروط بقوله:

«هذا كله يجرى بين الفرنج وشاور، وأما العاضد - صاحب مصد - قليس له من

الأمر شئ، ولا يعلم شيئاً من ذلك، قد حكم عليه شاور وحجبه، وعاد الفرنج إلى

بلادهم وتركوا جماعة من فرسانهم ومشاهيرهم وأعيانهم بمصر والقاهرة على

القاعدة المذكورة».

أدى دخول الفرنجة البلاد المصرية إلى اطلاعهم على ماوصلت إليه حالة هذه البلاد من الضعف والاضطراب مما جعلهم يطمعون في الاستيلاء عليها، وذلك أنهم قد تحكموا في شئون أهلها دون أن يقف في وجههم أحد، ويعثوا إلى ملكهم أملريك يهونون عليه أمر امتلاك هذه البلاد، كما أن فئة من أعيان المصريين ممن كانوا يعادون شاور كاتبوا هذا اللك يحببون إليه القدوم إلى مصر – وكان قد وصل إليه من بعض أعوانه أسيماء قراها ومقدار خراج كل منها -؛ ويذلك تمهد السبيل لقوات الفرنجة لغزو البلاد المصرية، فخرج أملريك على رأس الحملة التي جهزها في أوائل سنة ٤٢٥هـ. ولما تقدم الفرنجة في زحفهم صوب القاهرة، اضطر شاور إلى إخلاء الفسطاط، ثم أشعل النار فيها حتى لأياوي إليها الصليبيون، وأمر سكانها بالنزوح إلى القاهرة، فحملوا معهم كل ما استطاعوا حمله من متاع وطعام وتركوا مدينتهم، فظلت النار مشتعلة بها أربعة وضعسين

ولما شدد الفرنجة الحصار على القاهرة وضيقوا على أهلها حتى ضعفت قواهم، رأى شاور بعد أن أيقن من عجزه عن مقاومتهم وضعفه عن ردهم على أعقابهم أن يعمد إلى إعمال الحيلة، فأرسل إلى أماريك يذكره بما

<sup>(</sup>١) ابن واصل: مفرج الكروب، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) الروضتين في أخبار النولتين، من ١٤٣

بينهما من صلة المودة، ويبدى له خوفه من نور الدين، ويشير عليه بالصلح على أن يؤدى إليه ألف ألف دينار، فرحب أماريك بما عرضه عليه شاور واستقر الرأى بينهما على أن يعجل بدفع مائة ألف دينار لملك الفرنجة، ويؤخر الباقى خشية أن يسارع نور الدين إلى الاستيلاء على البلاد المصرية.

على أن شاور مالبث أن خدع الفرنجة، فأرسل إلى نور الدين يطلب النجدة، كما بعث إليه أيضاً الخليفة العاضد لدين الله يستنجد به، وتعهد بأن ينزل له عن ثلث بلاد مصر ، وأن يأذن لأسد الدين شيركوه بالإقامة عنده مع جنده ، وأن يكون إقطاع هؤلاء الجند خارجاً عن ثلث البلاد الذي أفرده لنورالدين (۱).

لم تكد تصل هذه الرسائل إلى تزر الدين حتى سارع إلى تجهيز قوة من حرسه الخاص ومن التركمان بقيادة أسته الدين شيركوه، وانضم إليهم عدد كبير من الأمراء ويعض أقاربه ومن بينهم ابن أخيه صلاح الدين يوسف بن أيوب، ومضوا جميعاً في سيرهم نحو مصر. فلما وصلوا إلى القاهرة كان لا يزال أملريك معسكراً بقواته أمام أسوارها، فرحب بهم المصريون، واضطر أملريك بعد أن اتضح له موقف المصريين منه – إلى الرحيل إلى فلسطين من غير حرب ولا قتال، ثم دخل أسد الدين شيركوه القاهرة في شهر ربيع الآخر سنة ١٤هه، فرحب به أهلها، واستقبله الخليفة العاضد وخلع عليه.

أيقن شاور بعد وصول حملة شيركوه الشالثة إلى القاهرة أن غايتها القضاء عليه والاستيلاء على مصر ، فظل يوجس خيفة منه ، وصار كل منهما يكيد لخصمه ، ولما حاول شاور تدبير مؤامرة للقبض على شيركوه

<sup>(</sup>١) ابن واصل: مفرج الكروب ص ١٥٨

ومن معه من الأمراء، نهاه ابنه الكامل وقال: «والله لئن عزمت على هذا الأمر لاعرفن أسد الدين» فقال شاور: «والله لئن لم نفعل هذا لنقتلن جميعاً»، فرد عليه الكامل بقوله: «صدقت ولئن نقتل ونحن مسلمون والبلاد بيد المسلمين خير من أن نقتل وقد ملكتها الفرنج»، فعدل شاور عن عزمه، غير أن أسد الدين مالبث أن اتفق مع أصحابه على التخلص منه واضطلع بعضهم بتنفيذ هذه المؤامرة، فقبضوا عليه وقتلوه، ثم نهبت العامة دوره. وهكذا انتهت حياة ذلك الوزير الذي استبد بالسلطة في أواخر العصر الفاطمي واستعان بالعناصر الأجنبية لتثبيت نفوذه، ولم يعد للصليبين بعد مقتله من يحفزهم على التطلع إلى غزو مصر.

أصبح أسد الدين شيركوه صاحب السلطان الفعلى في البلاد بعد أن انتهى عهد شاور، فاتخذه العاضد وزيراً له ولقبه بالملك المنصور أمير الجيوش، وقلده جميع أمور الدولة، فجاء في سجل تعيينه وزيراً: «وقلدك أمير المؤمنين أمر وزارته وتدبير مملكته، وحياطة ما وراء سرير خلافته، وصبيانة ما اشتملت عليه دعوة إمامته، وكفالة قضاة المسلمين، وهداية دعاة المؤمنين(۱)...» كما أوصاه بأن يحسن معاملة رعاياه بقوله: «والرعايا قد علمت ما نالهم من إجحاف الجبايات وإسراف الجنايات، وتوالى عليهم من ضروب النكايات فأعسر أوطانهم التي أخربها الجور والأذي، وأنف من مواردهم الكدر والقذى، وأحسن حفظ وبيعة الله منهم، وخفف الوطأة ما استطعت عنهم، وبدلهم من بعد خوفهم أمناً».

استطاع أسد الدين شيركوه في الفترة القصيرة التي قضاها في الوزارة أن يقبض على زمام الأمور في البلاد . كما ورع الإقطاعات على عساكره ،

<sup>(</sup>١) مجموع الوثائق الفاطمية ص ١٧٢

وأعاد أهالى الفسطاط إلى بلدهم ، وأوصى أصبحابه ألا يتركوا القاهرة، ثم توفى بعد أن ظل فى منصبه ما يقرب من ثلاثة أشهر ، فتنازع أمراء نور الدين الذين كانوا معه فى طلب الرياسة والوزارة، غير أن العاضد مال إلى تولية صلاح الدين يوسف بن أيوب لصغر سنه وضعفه عنهم، فاستدعاه وولاه الوزارة.

شرع صلاح الدين – بعد أن ولى وزارة العاضد الفاطمى – فى استمالة قلوب الناس إليه، وكان لبذله الأموال عليهم أثره فى اكتساب محبتهم مما ساعد على تقوية مركزه فى مصر، بينما أخذت سلطة العاضد فى الضعف، فقد أمر صلاح الدين بذكر اسم نور الدين فى الخطبة بعد الخليفة الفاطمى وأقطع أصحابه البلاد، وأسند إليهم بعض المناصب، وبذلك كشف القناع عن حقيقة نواياه إزاء الخلافة الفاطمية وتجلى الناس حرصه على القضاء عليها.

ولما ثقلت وطأة صلاح الدين على أهل القصر الفاطمى وتجلى استبداده بأمور الدولة وإضعافه جانب الخلافة، حنق عليه رجال القصر ودبروا المكائد للتخلص منه، وكان يتزعمهم جوهر مؤتمن الخلافة. وقد اتفق رأيهم على مكاتبة الفرنجة ودعوتهم إلى مصر ، فإذا ما خرج صلاح الدين إلى لقائهم قبضوا على من بقى من أصحابه بالقاهرة وانضهوا إلى الفرنجة في محاربته والقضاء عليه(۱).

على أن صلاح الدين مالبث أن وقف على مادبره له أعداؤه: فشدد الرقابة على مؤتمن الضلافة ، وأرسل إليه جماعة من أصحابه تمكنوا من اغتياله في أواخر سنة ٦٤ه هر (٢) ، فأدى ذلك إلى تورة جند الخليفة

<sup>(</sup>۱) المقريري: خطط جـ٢ ص ٢.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط جـ٧ ص ٣.

وأكثرهم من السودانيين – وكانوا يزيدون على خمسين ألفاً. وقد دار بينهم وبين قوات صلاح الدين قتال عنيف في المكان المعروف ببين القصرين بالقاهرة أحرق فيه كثير من المنازل، كما أحرق حيهم المعروف بالمنصورية، وحلت بهم الهزيمة، ومضت قلوهم إلى الجيزة (۱). ومازال صلاح الدين يتتبعهم في الصعيد إلى أن قضى على نفوذهم نهائياً سنة ٧٧هه (١).

لم تكن الصعاب التي واجهت مصر في الفترة التي قضاها صيلاح الدين وزيراً للعاضد مقصورة على الفتن التي أثارها رجال القصر الفاطمي وأتباعهم من الجند بل كان الفرنجة في بيت المقدس يرقبون إذ ذاك ازدياد نفوذ نور الدين المتواصل في مصر ويرون فيه خطراً يهند كيانهم، ولذلك استقر رأى ملك بيت المقدس على الاستنجاد بملوك أوربا المحباط المهاع نور الدين، لكن دعوته لم تلق استجابة منهم لانشفال غالبيتهم بحسائل تتعلق بدولهم، فلجأ إلى مانويل إمبراطور الدولة البيزنطية الذي رحب بعد يد المعونة إليه، ومن ثم توجهت قواتهم إلى دمياط يعاونهم أسطول بيزنطي مزود بالمؤن والعتاد الحربي، فوصلوا إليها ألى دمياط يعاونهم أسطول بيزنطي مزود بالمؤن والعتاد الحربي، فوصلوا إليها ألى صفر سنة ٥١ههـ (١٦٩٩م). وكان الإمبراطور البيزنطي يرجو أن تحقق هذه الحملة أطماعه في توسيع رقعة البلاد الداخلة في دائرة نفوذه (١٩٠٩م).

رأى صلاح الدين بعد أن بلغه خبر الصملة التى أنف ذها الفرنجة إلى دمياط أنه لابد من النهوض لصدهم، فارسل جنده عن طريق النيل بقيادة ابن أخيه تقى الدين عمر وخاله شهاب الدين محمود، وأمدهما بالسلاح والذخائر والمال. واضطر صلاح الدين للبقاء بالقاهرة خشية أن يقوم رجال القصر

<sup>(</sup>١) ابن واصل: مفرج الكروب جـ١ ، حن ١٧٤ - ١٧٧ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية ص ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) حسن حبشى: نور الدين والصليبيون، ص ١٣٤ - ١٣٦

الفاطمى وجند السودان الناقمون عليه بتدبير المؤامرات ضده وبعث إلى نور الدين محمود يطلب منه النجدة، ويشكو إليه ما هو فيه من المخاوف، وأنه إن تخلف عن دمياط ملكها الفرنجة، وإن سار إليها دبر له أعداؤه من المصريين المكائد، وبذلك يصبح الفرنجة أمامه والمصريون خلفه، فاستجاب نور الدين لدعوة صلاح الدين وبعث إليه الإمداد، وكان كلما جهز فرقة من الجند أرسلها إليه أن كما حرص الخليفة العاضد على إعانته بالمال طوال مدة حصار الفرنجة لدمياط. وقد نوه صلاح الدين بمعاونة العاضد له بقوله: (۱) «ما رأيت أكرم من العاضد، أرسل إلى مدة مقام الفرنج على دمياط ألف ألف دينار سوى ما أرسله إلى من الثياب وغيرها».

لم يتيسر المغيرين على دمياط من الفرنجة وحلفائهم البيزنطيين تحقيق غرضهم، فقد تسرب القلق إلى نفوسهم من جراء ما عانوه في سبيل تموين قواتهم، كما وقع الخلف بين قوادهم على الخطة التي يتبعونها لمهاجمة هذه المدينة، وفضلا عن ذلك، فإن ما بلغهم عن قيام نور الدين بمهاجمة حصن الكرك وغيره من النواحي التي في أيديهم حملهم على الإسراع في رفع الحصار عن المدينة والرجوع بجيوشهم إلى بلادهم في ربيع الأول سنة ٥٥ هه وبذلك فشلت هذه الحملة في غزو دمياط والاستيلاء على مصر (٣).

كان الإحباط خطة الفرنجة والبيزنطيين في مهاجمة دمياط ورحيلهم إلى بلادهم منهزمين أثره البالغ في توطيد سلطة صلاح الدين في مصر. فقد اعتبره المصريون حامياً لهم واتفقوا معه على محاربة الفرنجة أعدائهم جميعاً، كما أن صلاح الدين حرصاً منه على تدعيم مركزه، رأى أن يحيط نفسه بأهل بيته،

<sup>(</sup>١) ابن واصل: مغرج الكروب، جـ١ ص ١٨١

<sup>(</sup>۲) المقريزي: خطط، جدا ص ۲۱ه.

<sup>(</sup>٣) حسن حيشي: نور الدين والصليبيون، ص ١٣٧ - ١٤٠.

فطلب من نور الدين أن يرسل إليه أباه وأقاربه، فوصلوا إلى مصر في جمادى الآخرة سنة ٥٦هه (١٧٠ م)، ومالبث أن أسند إليهم بعض المناصب الهامة، فجعل أباه على بيت المال وأقطع إخوته بعض الأراضي (١).

لما أيقن صلاح الدين أن سلطته قد استقرت، وجه اهتمامه إلى القضاء على المذهب الشيعي في مصر، فأنشأ سنة ٢٦هـ مدرسة لتدريس المذهب الشافعي وأخرى لتدريس المذهب المالكي، وعزل قضاة الشيعة، وعين صدر الدين عبدالملك بن درياس قاضياً للقضاة في جميع أنحاء البلاد المصرية، فأناب عنه في سائر البلاد قضاة شافعية، فاستعاد بذلك المذهب السنى قوته، وأخذ المذهب الإسماعيلي في الاختفاء تدريجياً حتى لم يبق له أنصار في مصر(٢).

كان لسياسة صلاح الدين التي تنطوي على إضعاف المذهب الإسماعيلى أثرها في زوال الخلافة الفاطمية، فقد انهارت منذ ذلك الوقت سلطة الفليفة العاضد، وكثر القول من صلاح الدين وأصحابه في ذمه ، كما تحدثوا بخلعه وإقامة الدعوة العباسية . لكن صلاح الدين رغم استبداده بأمور مصر لم يسارع إلى إقامة الخطبة للمستضى بنور الله العباسي ، بل أعرض في بادئ الأمر عن تنفيذ رغبة نور الدين الذي أرسال إليه يأمره بإحلال اسم الخليفة العباسي في الخطبة محل الخليفة الفاطمي ، واعتذر بتضوفه من أن يثير هذا العمل غضب المصريين ، غير أن نور الدين أبي قبول هذا العذر ، وبعث إليه يلزمه بقطع الخطبة للخليفة العاضد ، فرأى صلاح الدين أن يشاور وبعث إليه يلزمه بقطع الخطبة للخليفة العاضد ، فرأى صلاح الدين أن يشاور في ذكر اسم الخليفة العباسي في الخطبة بدل الخليفة الفاطمي فوافقه بعضهم وأظهروا استعدادهم لمعاونته على تحقيق هذه الرغبة، وخشي أخرون من الإقدام على ذلك وكان قد وفد إلى القاهرة رجل فارسي يعرف بالأمير

<sup>(</sup>۱) ابن شداد: النوادر السلطانية والمحاسن اليوسيقية ص ٣٤ – ٣٥، وابن واصل: مقرج الكروب، جـ١ ص ١٨٥ – ١٨٦

<sup>(</sup>۲) المقریزی خطط جدا ص ۸ه۲ – ۹ه۲.

العالم، فلما رأى تردد صلاح الدين في إقامة الخطبة للخليفة العباسي، أبدى حرصه على القيام بنفسه بالدعاء لهذا الخليفة، فصعد المنبر في أول جمعة من شهر المحرم سنة ٦٧ هـ قبل الخطيب، ودعا للمستضى فلم يعارضه أحد، وفي الجمعة الثانية أمر صلاح الدين الخطباء بمصر والقاهرة بإسقاط اسم العاضد من الخطبة وذكر اسم الخليفة العباسي بدلا منه. وكان العاضد إذ ذاك مريضاً، فلم يعلمه أهله وأصحابه بذلك، ثم توفي في العاشر من المحرم سنة ٦٧ هه. (١). وقيل إنه علم قبل وفاته بحذف اسمه من الخطبة، فاعتل وتوفي بعد خمسة أيام (٢).

وهكذا سقطت الدولة الفاطمية الشيعية، وظلت الخلافة العباسية قائمة على الرغم مما أصابها من الضعف والإنجلال ويرجع السبب في ذلك إلى رغبة المسلمين الاحتفاظ بها لاعتقادهم أنها نظام لابد منه لصلاح العالم الإسلامي واستقامة شؤونه.

<sup>(</sup>١) ابن واصل: مفرج الكروب، جدا ص ٢٠٠ - ٢٠١.

<sup>(</sup>٢) أبو شامة: الروضتين في أخبار الدولتين، جدا ص ١٩٦

### الباب السادس

## النظم والحضارة في العصر الفاطمي بمصر

مراحمة ترفيع وارصوح اسسادي

١ - نظم الحكم والإدارة.

٧- الحالة الاقتصادية.

٣- مظاهر الحياة الاجتماعية.

٤- الحياة الثقافية.



## الباب السادس النظم والحضارة في العصر الفاطمي بمصر

#### ١ – نظم الحكم والإدارة

تطلب نظام الوراثة عند الإسماعيلية وهو الذي أخذ به الفاطميون منذ نشأة دولتهم أن تنتقل الإمامة من الأب إلى الابن عن طريق التعيين بالنص. وحرص الفاطميون على اتباع هذا النظام منذ أقاموا دولتهم، ولكن بعض الأحداث حملتهم على الخروج عليه ، فحاول الخليفة الحاكم بأمر الله أن يصرم ابنه أباالحسن عليا، الذي ولى الخلافة من بعده بالماهر من ولاية العهد ، ويعهد بها لابن عمه عبد الرحيم بن إلياس ، غير أن هذه المحاولة باعت بالفشل وخلفه ابنه الظاهر ، كذلك خولف هذا النظام بعد وفاة الخليفة الأمر حين ولى الخلافة بعده عمه الحافظ ، كما أنه بعد وفاة الفائز ولى الخلافة ابن عمه الحافظ ، كما أنه بعد وفاة الفائز ولى الخلافة ابن عمه العاضد لدين الله (ا).

وكان الخليفة الفاطمي يعين ولى عهده قبل وفاته ولم يكن له الحق في أن يعهد بالإمامة من بعده لأكثر من واحد، وهذا ما يعيز ولاية العهد عند الفاطميين عن ولاية العهد عند الأمويين والعباسيين، فكان الأمويون والعباسيون من بعدهم يعهدون بالخلافة لأكثر من واحد، وأسرف العباسيون في تعيين ولاة العهد، فعهدوا بالخلافة من بعدهم إلى ثلاثة أمراء مما أدى إلى قيام المنافسة بين أفراد البيت بالخلافة من بعدهم إلى شعف كل من البيتين الأموى والعباسي في النهاية.

<sup>(</sup>١) انظر: مجموعة الوثائق الفاطمية، ص ٢٠ - ٢١.

أهاط الخلفاء الفاطميون أنفسهم بهالة من التقديس، ويتجلى لنا ذلك من حديث الداعى هبة الله الشيرازى الذى وصف فيه مقابلته الخليفة المستنصر بالله الفاطمى في مجلس الخلافة بالقاهرة، فقال: «فلم تقع عينى عليه إلا وقد أخذتنى الروعة، وغلبتنى العبرة، وتمثل في نفسى أننى بين رسول الله وأمير المؤمنين – صلى الله عليهما – ماثل، ويوجهى إلى وجهيهما مقابل، واجتهدت عند وقوعى إلى الأرض ساجداً لولى السجود ومستحقه، أن يشفعه لسانى بشفاعة حسنة بنطقه، فوجئته بعجمة المهابة معقولا، وعن مزية الخطابة معزولا.. ومكثت بحضرته ساعة لا ينبعث لسانى بنطق ولا يهتدى لقول، وكلما استطرد الحاضرون منى كلاماً ازددت إعجاباً.. وهو – خلد الله ملكه – يقول دعوه يهدأ ويستانس، ثم قمت وأخذت يده الكريمة فترش فتر شفتها وتركتها على عينى وصدرى، وودعت وخرجت(۱)...».

وكان الخلفاء الفاطميون يرون في تقديس الناس لهم إعلاء لشائهم واعتبروا أنفسهم هداة لهم، وكانوا يلقبون أنفسهم بالقاب كثيرة منها: الخليفة الفاطمي أو العلوى أو أمير المؤمنين. وكان السنيون يطلقون عليهم العبيديين نسبة إلى عبيد الله المهدى أول الخلفاء الفاطميين ببلاد المغرب، كما أطلق عليهم الفاطميون نسبة إلى السيدة فاطمة الزهراء (٢).

أما عن الوزارة في عهد الفاطميين ، فإن جوهراً الصقلي لما فتح مصر أقر الوزير جعفر بن الفضل بن الفرات في منصبه حتى لا يحدث عزله اضطراباً في شنون ولاية مصر ، ولم يقدم على علل أحد من الموظفين السنيين وإحلال المغاربة وغيرهم من أنصار الفاطميين محلهم لأنه لم بوجد من

<sup>(</sup>۱) سيرة المؤيد، ص ۸۵ – ۸۲.

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية من ٢١٦

£ ,

المغاربة في أول الأمر خبير بالشئون الإدارية في مصر.

على أن جوهراً ما لبث أن أشرك مع كل موظف مصرى أخر مغربياً حتى إذا ما تدرب أنصار الفاطميين على الإدارة انفردوا بالوظائف، كذلك عمل جوهر على إضعاف سلطة الوزير جعفر بن الفرات بأن عين له خادماً يلازمه في داره ويسير في ركابه ليكون عيناً عليه (۱), وساء الوزير ابن الفرات أن يرى نفسه في هذه الحال. لذلك انتهز فرصة قدوم الخليفة المعز إلى مصر واعتذر له عن البقاء في منصب الوزارة، فأظهر له الخليفة رغبته في ضرورة بقائه في البلاد المصرية بعد اعتزاله منصبه ليستأنس برأيه في مهام الأمور، فأجابه إلى ذلك (۱).

ثم عهد الخليفة المعز إلى يعقوب بن كلس وعسلوج بن الحسن المغربي في إدارة شئون الدولة الفاطعية المدنية والحربية، وقلدهما أمور الدولة التي يضطلع بها الوزراء على أن ابن كلس لم يسند إليه منصب الوزارة، ويلقب بلقب وزير إلا في عهد الخليفة العزيز بالله.

كانت الوزارة في العصر الفاطعي الأول (٣٥٨ – ٢٥٩هـ) وزارة تنفيذ لأن الخلفاء كانوا على جانب كبير من القوة بحيث استأثروا بإدارة شئون الدولة (٢٠٠ وحرص الخلفاء الفاطميون على اختيار وزرائهم من المختصين بتدبير الأموال، كما كان لحكام الولايات وكبار موظفي الدولة على اختلاف درجاتهم الحق في تقلد منصب الوزارة إذا توافرت عندهم الكفاية اللازمة لهذا المنصب، وبلغ من تسامح الفاطميين أن عهدوا إلى بعض ذوى الشأن من أهل الذمة بتولية الوزارة (٢).

لم تظهر تسمية الوزير وزيراً بوضوح إلا في أيام الخليفة العزيز مع أن

<sup>(</sup>١) المقريزي: اتعاظ المنفا ص ١٦٨ - ١٨٠

<sup>(</sup>٢) انظر: كتاب والمعز لدين الله عص ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) ماجد: نظم الفاطميين ورسومهم في مصر، ص ٩٢، ٩٣.

هذا المنصب كان معروفاً فى عهد الطولونيين والإخشيديين. ومن وزرائه يعقوب بن كلس، وكان يجلس للمظالم كل يوم بعد صلاة الصبح، فيدخل عليه الناس بظلاماتهم، واتخذ فى قصره عدة دواوين، خص بعضها بالنظر فى شئون الجيش والمالية والسجلات وما يتعلق بجباية الخراج، وعين لكل ديوان ما يحتاج إليه من الموظفين(۱).

ضعف شأن الوزارة بعد وفاة يعقوب بن كلس وتصولت إلى ما يسمى الوساطة خشية ازدياد نفوذ الوزراء، ففى أوائل عهد الخليفة الحاكم بأمر الله عزل عيسى بن نسطورس السناده مناصب الدولة إلى أهل ملته من المسيحيين، وتقلد الحسن بن عمار زعيم الكتاميين الوساطة وتلقب بلقب أمين الدولة.

ومن أشهر رجال العصر العاطمي الذين تقلدوا الوساطة والوزارة: أبوالحسن على بن جعفر بن فيلاح الذي لقب وؤير الوزراء ذا الرياستين، وأبو القاسم على ابن أحمد الجرجرائي الذي تقلد بعض المناصب العليا في عهد الحاكم، ثم أسندت إليه الوساطة في أوائل خلافة الظاهر الفاطمي، لكنه لم يل الوزارة في سنة ١٨ عمد وظل شاغلا هذا المنصب إلى أن توفي الخليفة الظاهر فأقره الخليفة المنادر فأقره الخليفة المستنصر في منصبه، فلما توفي سنة ٢٦١هـ، خلفه في الوزارة أبو منصور صدقة بن يوسف الفلاحي (٢) غير أن هذا الوزير لم يتمتع بما تمتع به غيره من نفوذ بسبب اتساع سلطة أبي سعد التستري اليهودي الذي تقرب من الخليفة المستنصر بالله وعظم شانه في عهده (٢).

أصبحت الوزارة منذ أواخر عهد المستنصر بالله إلى نهاية العصر

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ الدولة الفاطمية ص ٢٧٢

<sup>(</sup>٢) ابن منجب الصبيرفي: الإشارة إلى من نال الوزارة، ص ٣٥، ٣٨

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم: تاريخ الدولة الفاطمية س ٢٧٦، ٢٧٧

الفاطمى وزارة تفويض تقلدها كثير من أرباب السيوف بعد أن كانت وزارة تنفيذ أو وساطة يرجع من تقلدها إلى أمر الخليفة ونهيه، وبذلك تحولت الوزارة إلى سلطة استبدادية، ومن أشهر وزراء هذا العصر بدر الجمالى الذى كان والياً على عكا، ثم استدعاه المستنصر لينقذ عرش خلافته ويصلح الأمور في مصر، فلما قدم إلى القاهرة فوض إليه جميع سلطاته، فقد جاء في سجل توليته الوزارة (۱): «وقد قلدك أمير المؤمنين جميع جوامع تدبيره، وناط بك النظر في كل ما وراء سريره». وبذلك أصبح بدر الجمالي صاحب الحل والعقد، له أن يولى كبار موظفى الدولة ويعزلهم.

ضعف نفوذ الخلفاء الفاطميين كثيراً في العصر الفاطمي الثاني، بينما زادت سلطة الوزراء الذين استفحلت قرتهم وتضخمت ثروتهم، وأصبح في أبديهم أمر تعيين الخلفاء وعزلهم. وكان يعضهم يؤثر اختيار أحد أمراء البيت الفاطمي الضعاف حتى يكون ألعوبة في أيديهم. وقد تجلت هذه الظاهرة في عهد الوزير الأفضل بن أمير الجيوش بدر الجمالي الذي كان يتمتع بسلطة مطلقة، فأصبحت في قبضة يده موارد الدولة الواسعة. وقد نقل الدواوين إلى داره التي بناها سنة ما جلب إليها كثيراً من الذخائر النفيسة.

وكان من ألقاب وزراء التفويض: أمير الجيوش، وكافل قضاة المسلمين، وهادى دعاة المؤمنيين، ثم أضيف إليها لقب ملك بعيد أن ولى الوزارة رضوان بن ولخشى في عبهد الخليفة الحافظ، وفي ذلك يقول المقريزي(٢): «وأول من لقب بالملك منهم مضافاً إلى بقية الألقاب رضوان بن ولخشى عندما وزر للحافظ لدين الله، فقيل له: السيد الأجل الملك الأفضل،

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط، جا من ٤٤.

<sup>(</sup>۲) خطط، ج.۲ من ۲۰۵.

وذلك في سنة ثلاثين وخمسمائة، وفعل ذلك من بعده، فتلقب طلائع بن رزيك بالملك المنصور، كما تلقب صلاح الدين بالملك الناصر.

\* \* \*

كانت مصر تنقسم في العصر الفاطمي إلى أربع ولايات أو أقاليم كبيرة وفي: ولاية قوص ويحكم متوليها جميع بلاد الصعيد، وولاية الشرقية وتشمل على وجه التقريب الأراضي الواقعة شرقي فرع دمياط. وولاية الغربية وتشمل جميع البلاد الواقعة بين فرعي رشيد ودمياط من الشمال إلى الجنوب. أما الولاية الرابعة فهي ولاية الإسكندرية، ويضاف إليها البحيرة (۱). وقد منحت الحكومة الفاطمية كل وال من ولاة هذه الأقاليم الأربعة الحرية في تعيين العمال على المدن والنواحي والقرى الداخلة في نطاق ولايته، كما أجازت لهم العناية بمرافق إقليمهم وين الرجوع إليها (۱).

وكان على القاهرة وال، كما تولى على الفسطاط وال آخر، وتمتع كل منهما بمركز ممتاز عند الخليفة. غير أن مرتبة والى القاهرة كانت أعلى من مرتبة والى الفسطاط، وكذلك كان لكل من تنيس وغيذاب وال يحكمهما الأهميتهما التجارية.

أما شئون الإدارة في العصر الفاطمي بمصر، فكان يشرف عليها عدة دواوين، نذكر من بينها: ديوان الإنشاء، ودواوين الإدارة المالية التي تقوم بجباية الأموال وإنفاقها، ودواوين الإدارة المحلية التي تحكم الولايات وتنقسم الدواوين الرئيسية بدورها إلى عدة دواوين، يختص كل منها بعمل معين.

<sup>(</sup>١) القلقشندي. صبح الأعشى، جـ٨ ص ٤٩٧ - ٤٩٨

٢) انقلر: كتاب والمعز لدين الله و ص ١٦٠ – ١٦١

كان الموظفون في العهد الفاطمي يتقاضون الرواتب الكبيرة ويمنحون الملابس والهدايا الثمينة في الأعياد والمواسم؛ وأصبحوا بفضل هذه الرواتب والمنح في رغد من العيش مما سهل عليهم القيام بواجباتهم على أحسن وجه، فلم يألوا جهداً في العمل على تقدم مرافق البلاد الاقتصادية ودفع إغارات الأعداء عنها.

وحرص الفاطميون على أن يكون موظفو الإدارة من بين نوى الخبرة كما اهتموا بتدريب كتاب الدواوين على جميع الأعمال الكتابية؛ وأحسن مثل لذلك ابن منجب الصير في الذي عمل قبيل توليته ديوان الإنشاء – في عهد الخليفة الأمر – في ديوان المكاتبات ودواوين الجيش والمالية. وكانت هذه الطريقة تهيئ لأرباب الوظائف قدراً كبيراً من الثقافة الإدارية الله المنات المنات

كان ديوان الإنشاء أهم دواوين الإدارة في عهد الفاطميين وهو يلى الوزارة في الأهمية؛ وأطلق عليه ابن منتجي الصبير في ديوان الرسائل، وغلبت عليه التسمية الأولى. وازدادت أهمية ديوان الإنشاء في ذلك العهد عما كان عليه في عهد الطولونيين والإخشيديين، لأن مصر أصبحت مركزاً للخلافة الفاطمية التي امتد نفوذها من بلاد المغرب إلى بلاد الشام وجزيرة العرب، وصارت في حاجة للقيام بدعاية واسعة لخلفائها مما يتطلب من هذا الديوان مجهوداً كبيراً. وكان يتولى شنون هذا الديوان كاتب يقال له صاحب ديوان الإنشاء ويطلق عليه أيضاً صاحب الدست الشريف لكتابته على الدست، ومن واجباته تسلم المكاتبات الواردة ثم عرضها على الخليفة لبحثها واعتمادها. وكان صاحب الإنشاء يتقاضى راتباً شهرياً قدره مائة وخمسون ديناراً، ويتقاضى كل كاتب من الكتاب الذين يعملون تحت إدارته ثلاثين ديناراً،

ويلى صاحب الإنشاء في الرتبة صاحب القلم الدقيق الذي كان يوقع على

<sup>(</sup>١) ماجد: نظم الفاطميين ورسومهم في مصر، جـ١ ص ٩٥ - ١٠٣، ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) القلقشندي: صبح الأعشى، جـ٢، ص ٤٩٠

المظالم ويجالس الخليفة. وكان يتقاضى مائة دينار كل شهر، ويلى صاحب القلم الدقيق في الرتبة صاحب القلم الجليل، ومهمته تسلم رقاع المظالم من صاحب القلم القلم الخليفة(١).

وفى بعض الأحيانكان يتولى صاحب ديوان الانشاء إدارة البريد، فيذكر المقريزى (٢) أن الخليفة الحاكم بأمر الله قلد الحسين بن جوهر البريد والإنشاء فى شوال سنة ٣٨٦هـ. واهتم الفاطميون بالبريد اهتماماً كبيراً، وصار أصحاب يعرفون فى أيامهم بأصحاب الأخبار. وكانوا يوافونهم بكل ما يصل إليهم من الأحداث، وبذلك لم يعد يخفى عليهم شئ من أمور دولتهم.

وكانت الشرطة من النظم الإدارية الهامة التي عنى بها الفاطميون، وتختص بحفظ النظام واستتاب الأمن، ويتولى رئيسها الذي يعرف بصاحب الشرطة تنفيذ أحكام القضاة. وكان حكام الولايات المصرية يقومون بأعمال صاحب الشرطة في ولاياتهم ويعاونهم جماعة من الجند.

ومما تجدر ملاحظته أن الشرطة فسنمت في العصر الفاطمي بمصر إلى قسمين وهما، الشرطة العليا في القاهرة، والشرطة السفلي في مصر (الفسطاط والعسكر). وكان هذا التقسيم معمولا به منذ العصر الطولوني، غير أن الشرطة العليا كانت في مدينة العسكر، والشرطة السفلي كانت في الفسطاط، فلما تأسست مدينة القاهرة وأصبحت العاصمة، اقتضى ذلك نقل الشرطة العليا إليها، ويقيت الشرطة السفلي في الفسطاط.

\* \* \*

كذلك كان التنظيم الحربى نصيب موفور من عناية الفاطميين، فقد رأوا أنهم بحاجة إلى جيش قوى يحمى دولتهم ويساعدهم على امتداد نفوذهم في أراضى الدولة الإسلامية، كما اهتموا بإنشاء أسطول لصد الأعداء الذين يغيرون على دولتهم من ناحية البحر وليكون عونا لقواتهم البرية.

<sup>(</sup>١) القلقشندي: صبح الأعشى، جـ٣، ص ٤٩١ - ٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) خطط: جـ٢ من ١٤.

وقد سار الفاطميون في تحقيق هذه السياسة على ما كان سائداً في ذلك الوقت، فكونوا جيشهم من عدة أجناس لم يكن بعضها مغروفاً في مصر، وكان المعز منذ استقر له الأمر في البلاد المصرية يعتمد على المغارية – وهم يكونون معظم جيشه – ويشملون عدة طوائف من البربر، نذكر منها، الكتامية والباطلية (۱) ولمصامدة والجودرية (۱) ولما ولى العزيز بالله الضلافة، استخدم الأتراك والديلم، ثم ظهر عنصر السودان في الجيش في عهد الحاكم بأمر الله، وتضاعف عدده في خلافة المستنصر بالله حتى بلغ عدد السودانيين في الجيش خمسين ألفاً، وظل هذا العنصر يكون فرقة كبيرة في الجيش الفاطمي حتى زالت الدولة الفاطمية. وقد أدى تعدد العناصر في الجيش إلى قيام التنافس والتشاحن بين طوائف الجند، وليس أدل على ذلك مما حدث في عهد المستنصر حيث قام طوائف الجند، وليس أدل على ذلك مما حدث في عهد المستنصر حيث قام طوائف الجند، وليس أدل على ذلك مما حدث في عهد المستنصر حيث قام طوائف الجند، وليس أدل على ذلك مما حدث في عهد المستنصر حيث قام طوائف البند، وليس أدل على ذلك مما حدث في عهد المستنصر حيث قام الداخلية.

وكان في الجيش الفاطمي أيضاً عناصر اجنبية، وفدت إلى مصر مع بعض الذين تقلدوا الوزارة، منها جند الأرمن، وقد أحضرهم بدر الجمالي من بلاد الشام، كما عمل بهرام الأرمني أثناء توليه الوزارة على استجلاب عدد كبير منهم إلى مصر. كذلك أتى الأكراد مع أسد الدين شير كوه وصلاح الدين يوسف ابن أيوب في عهد الخليفة العاضد.

وكان من بين طوائف الجيش فرق من الجند تنسب إلى الخلفاء أو الوزراء، فمن طوائف الخلفاء: الأمرية والحافظية والظافرية والعاضدية، ومن طوائف الوزراء: الوزيرية وتنسب إلى الوزير يعقب بن كلس، وقد سمع له الخليفة العزيز بتكوين حرس خاص به، وهناك طوائف أخرى ظهرت في العصر الفاطمي الثاني، منها الجيوشية نسبة إلى أمير الجيوش بدر الجمالي والأفضلية

<sup>(</sup>١) انظر: القريزي: خطط جـ٢ ص ٨.

<sup>(</sup>۲) ماجد: نظم الفاطميين ورسومهم ، چـ١ ص ه١٩٥ -- ١٩٦١

نسبة إلى ابنه الأفضل، والبرقية وهم جماعة من أهل برقة. وقد أنشأ الوزير طلائع بن رزيك فرقة منهم وجعل ضرغام مقدمهم (١).

لم يعمل الفاطميون على إشراك المصريين في جيشهم، غير أنه في أواخر العصر الفاطمي حين أصبحت مصر مهددة من جانب الصليبيين اشترك المصريون في الدفاع عن بلادهم، فأصبح الجيش الفاطمي يتكون من جنود وأمراء مصريين فضلا عن الطوائف الفاطمية الأخرى

اتخذ الفاطميون للجيش أحياء خاصة، فأنزل جوهر الصقلى عساكر المعز – وكانت تتكون من عدة عناصر – في مواضع بالقاهرة عرفت بالصارات، وخصص لكل طائفة حارة، يقيم فيها الجند وأسرهم، وبها دكاكين وأسواق ويرجع السبب في اتخاذ أماكن معننة القامة الجند إلى منعهم من مضايقة سكان القاهرة.

ويتالف الجيش الفاطمى من الأمراء وهم القادة، وطوائف الجند، ويتميز الأمراء بعضهم عن بعض بعلامات فى الأعياد والمواكب الرسمية بحسب مراتبهم، فالأمراء الكبار يحملون حول أعناقهم أطواق الذهب، ويقود كل منهم ألف جندى. وهناك فريق آخر من الأمراء يعرفون بأصحاب القضب، يحملون فى أيديهم قضب الفضة وهى رماح فضية، ويقود كل منهم مائة جندى (٢).

وكان الفاطميون لا يالون جهداً في سبيل تجهيز جيشهم بكل ما يحتاج إليه من أسلحة، فأنشأوا خزانة السلاح، وكانت تحتوى على خوذات وسيوف ورماح وسهام ودروع وأقواس مختلفة الأشكال، وهناك خزائن تعد الجيش بمعداته، منها خزانة الخيام، وبها عدة أنواع من خيام الجند، وخزائن لصناعة

<sup>(</sup>۱) انظر: خطط جـ٢ من ١٥، ١٢.

<sup>(</sup>٢) القلقشندى: صبح الأعشى، جـ٣، ص ٤٨

السروج اللازمة للدواب في الحرب<sup>(۱)</sup>. ويذكر المقريزي<sup>(۲)</sup> أن الخليفة الآمر بأحكام الله الفاطمي لما فكر في الرحيل إلى المشرق ومهاجمة بغداد، أعد في هذه الخزائن سروجاً مجوفة ومبطنة بصفائح من قصدير يوضع بداخلها الماء ليشرب منها الفارس، وكان كل سرج منها يسع سبعة أرطال ماء.

وقد أظهر الجند الفاطمي مهارة في استخدام أسلحة الحرب التي شاع استعمالها إذ ذاك كالحراب والسيوف وآلات الحرب الضخمة كالمجانيق التي ترمى الأسوار بالحجارة، كما زود الجيش بفرقة من النفاطين<sup>(۱)</sup> الذين يقومون بإعداد القوارير الملوءة بالنفط ورميها على قوات الأعداء لتحول دون تقدمها.

كان هناك دواوين لإعداد الجيش وتجهيزه وتنظيم النفقة عليه، ويعمل فيها موظفون مدنيون وهى: ديوان الجيش وليوان الرواتب وديوان الإقطاع. فيشرف ديوان الجيش على الجنود وإعدادهم، ويختص ديوان الرواتب تسجيل عطاء الجنود وجميع موظفى الدولة. وقد طرأ على العطاء عدة تغييرات في عهد الدولة الفاطمية. فكان يبلغ عطاء الجندى عشرين ديناراً في كل شهر. أما ديوان الفاطمية. فكان مختصاً بما هو مقطع للأجناد ، ويتولى إثبات الإقطاعات الإقطاعات والأموال التي يدفعها المقطعون لبيت المال . ولم تكن هذه الإقسطاع والأموال التي يدفعها المقطعون لبيت المال من الكثرة كما كانت في عهد الأيوبيين والمماليك في مصر.

أما فيما يتعلق بالقوات البحرية، فقد اتخذ الفاطميون مراكز لإنشاء السفن الحربية في مدينة مصر (الفسطاط والعسكر) وجزيرة الروضة التي عرفت

<sup>(</sup>١) انظر: القريزي: خطط جـ١ ص ٤١٧ - ٤٢٠.

<sup>(</sup>۲) خطط: جا س ۱۱۸.

<sup>(</sup>٢) انظر: المقريزي: خطط جـ٢ ص ٣.

فى العصد الفاطمى باسم جزيرة مصر، والمقس التى أنشأ بها المعز لدين الله داراً لصناعة السفن، والإسكندرية ودمياط.

وبذات الحكومة الفاطمية جهدها للحصول على الخشب الذي يصلح لبناء السفن الحربية، وكان يؤتى ببعضها من مناطق الغابات المغروسة في كثير من جهات الوجه القبلي، وقد احتكر الفاطميون أجود أنواع الخشب برسم الأسطول والمراكب الديوانية، على أن إنتاج البلاد من الخشب لم يكن كافياً، كما أن بعض أنواعه لا تمتاز بالصلابة اللازمة لذلك كانوا يستوربون الخشب من تجار البندقية، وكثيراً ما تدخل الأباطرة البيزنطيون لمنع المدن الإيطالية من تزويد مصر بما تحتاج إليه من هذه المادة.

وقد تنوعت السفن الحربية التي يتكون منها الأسطول في العصر الفاطمي فمنها: الشواني (جمع شيني أو شوتي) التي امتازت بأبراج الدفاع والهجوم واحتوت على أهراء لخزن القمح وميتهاريج لخزن الماء العذب. ومن سفن الأسطول أيضاً: الحراريق (جمع حراقة) وهي من المراكب الحربية الكبيرة المخصصة لمهاجمة سفن العدو بالنفط الذي يرمى بالمجانيق أو بالسهام. كذلك كان من سفن الأسطول الطرائد (جمع طريدة)، وتستخدم في نقل الخيول، والشلنديات وهي مراكب مسطحة يستعان بها في حمل العتاد والجند، والحمالات وتستخدم في حمل النخيرة (المحالات وتستخدم في النفرا النخيرة (المحالات والمحالات والمحالات

ويشرف على الأسطول عشرة قراد بحريين ، يختار من بينهم رئيس يعرف بأمير الأسطول، وتحمل كل سفينة حربية عدداً من المقاتلة عدا البحارة. وهناك أشخاص معروفون عند ديوان الجهاد يسمون «النقباء» يقومون بجمع المقاتلة من أنحاء البلاد إذا ما تأهب الأسطول للخروج. ولم يكن أحد يجبر على

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط جـ١ ص جـ ٤٢٨

<sup>(</sup>٢) ماجد: نظم الفاطميين ورسومهم جـ١ ص ٢٢١ – ٢٢٣

العمل في السفن الحربية. وكان الناس يقدرون أعمال البحارة في الأسطول ويسمونهم «المجاهدين في سبيل الله والغزاة في أعداء الله (١)ع.

وكان للأسطول ديوان يعرف بديوان الجهاد، يقوم بالإشراف على بناء السفن وتجهيزها بالمعدات الحربية ودفع مرتبات الرجال العاملين فيها. أما عن نفقات الأسطول، فقد خصصت له الحكومة الفاطمية ميزانية ضخمة من مستغلات الاقطاعات المحبوسة. ولم يزل الأسطول محل عناية الفاطميين حتى زال حكمهم من مصر سنة ٦٧ هه.

وكان من مظاهر اهتمام الفاطمين بقواتهم البرية والبحرية، الاحتفال بتوديعها عند تأهبها للرحيل لمحارية الأعداء فإذا ما خرج الجيش الفاطمى جلس الخليفة بمنظرة باب الفتوج وعلى الأخص جين تكون الحملة متجهة إلى بلاد الشام، وفي هذه المنظرة كان يؤذن لقائد الحملة بالمثول بين يدى الخليفة فيخلع عليه خلعا مزركشة بالذهب، ثم يأمر الجيش بالمسير (۱۱)، أما في حالة خروج الأسطول، فيحضر الخليفة بصحبة الوزير والأعيان إلى منظرة المقس حيث يكون مقدم الأسطول في انتظاره، وبعد أن يستعرض الخليفة المراكب الحربية يأتن المقدم بالمثول بين يديه فيخلع عليه (۱۱)، ثم يودعه وبيدا الأسطول في المسير. وعند عودة الأسطول مظفراً يقام احتفال كالذي أقيم عند رحيله، فيحضر الخليفة بصحبة رجال الدولة ليشهد أسطوله الذي أحرز النصر (۱۱).

<sup>(</sup>۱) القريزي: چـ۲ من ۱۹٤.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط جـ١ ص١٨١ - ١٨٢، هسن إبراهيم: القاطميون في مصر، من ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) المتريزي: خطط جـ١، ص ٤٨، القلقشندي: صبح الأعشى، جـ٣، ص ٣٣ - ٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط، چـ٢ من ١٩٢.

## ٧- الحالة الاقتصادية

الزراعة: اهتم الفاطميون بالزراعة على اعتبار أنها من أهم مصادر الثروة في مصر، وكانت زراعة القمع تشغل الجزء الأكبر من الأراضي المصرية الخصبة التربة - وعلى الأخص أنحاء الدلتا والوجه القبلي - لأنه الغذاء الرئيسي لأهل البلاد، أما الذرة فلم تكن معروفة في مصر في ذلك العهد(۱).

وكان الكتان يزرع في الأراضى المنخفضة التي تظل مغمورة بالمياه مدة طويلة. لذلك انتشرت زراعته في الدلتا والفيوم، أما قصب السكر، فقد توسع المطريون في زراعته في العصر الفاطمي، وليس أدل على ذلك من قول ناصر خسرو الذي زار مصر حوالي سنة المكافئة، «وتنتج مصر عسلا كثيراً وشتكراً».

وكانت مصر تشتهر أيضاً بانتاج أنواع مختلفة من الفواكه، ومن أهمها:
الكروم، وتزوع فني نواحي مربوط والجيزة والفيوم وقليوب، وبغض جهات الوجهين القبلي والبحر، وكذلك كان شجر النخيل مغروساً في مختلف أنحاء القطر وقد ذكر الأدفيوي(١) أنه كان يغرس بالصعيد أشجار النخيل على شناطئ النيل من الجانبين الشيرقي والغربي، كما قال إن محصول إسنا من التمر بلغ في إحدى السينوات أربعين ألم في أردب، وكانت أسوان أكثر نخيلا من فيرها من جهات الصعيد وقد بلغ مجموع محصولها من التمتر في سنة واحدة من جهات الصعيد وقد بلغ مجموع محصولها من التمتر في سنة واحدة من جهات الصعيد وقد بلغ مجموع محصولها من التمتر في سنة واحدة المن قراد في الله أردب.

كذلك اهتمت الحكومة الفاطمية بغرس أشجار الغابات حتى يتسنى لها الحصول على الأخشاب اللازمة لبناء اسطولها الحربي ومراكبتها التجارية،

the contract of the second

<sup>(</sup>١) متز: الحضارة الإسلامية، جـ٢ ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) كتاب والطالع السعيدة، ص ١٠ - ١١.

Control of the strong of the

(in the same of

ومن أشهر مناطق الغابات في العصير الفاطمى: البهنسا والأشمونين وأسيوط وأخميم وقوص.

رعلى الرغم من اعتبيام الفاطقيين بالرى والزراعة، فلم يخل عهدهم من أحداث أثرت في الإنتاج إلزراعي؛ فكثيراً ما نقص فيضان النيل عن المستوى العادى اللازم لرى الأراضي كما حدث سنة لاه كه في عهد الطيفة المستوى بالله الفاطمي، حيث حل بالبلاد المصرية الشدة العظمي التي استمرت سبع سنوات، وكان من مظاهرها إهمال ألزراعة وارتفاع أسعار الحيوب وإلمواد الغذائية، وانتشار الوباء. وقد اقترنت هذه الشدة بقيام الفتن والحروب الأهلية، فلما ولي بدر الجمالي الوزارة سنة ١٦ أيد قضي على المفستين ووجه اهتمامه الي إصلاح حال البلاد، فسادت الطمانية، وعنيت الحكومة الفاطفية بالترث والجسور، فزاد خراج مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايين دينان (الهراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايات والموراك مصر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايتشار الوباء وقد أله من ثلاثة ملاية والموراك مسر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملايان دينان الموراك مسر في أيامه إلى أكثر من ثلاثة ملاية والموراك ما الهراك من ألاثة ملاية والموراك الموراك ما الموراك الموراك ما موراك ما الموراك ما الموراك ما الموراك ما الهراك ما الموراك الموراك ما الموراك ما الموراك ما الموراك ما الموراك الموراك ما الموراك ما الموراك الموراك ما الموراك ما الموراك الموراك الموراك ما الموراك الم

ويلغ من عناية الفاطميين بالزراعة أن أنشال إدارة هَامَا تَشَرَق عَلَى أَمُورها، كما قاموا بمشروعات عظيمة لتنظيم رى الأراضي وتخطئ بالانكر منها الخليج الذي أشرف على حفره أبو المنجل متولى ويواق خياشا لدلته الشرف على حفره أبو المنجل متولى ويواق خياشا لدلته الشرف على حفره أبو المنجل متولى ويواق خياشا لدلته الشرف على حفره أبو المنجل متولى ويواق خياشا للهنائية في عمد وزارة الافضل بن بدر الجمالي وكان هذا الخليج يشير عن النيل الرياضي الواقعة في شرق فرع دمياط (٢)

وكان الفاطميون يعاملون الفلاخين معاملة تنظوى على التستامي والرعائية والمعاية والرعائية والرعائية والمعدول مقداره والمعالي المتدارة والمتدول مقدارة والمتدول منذ المتدول مقدارة والمتدول والمتدو

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط جاء من ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) القلقشندي صبح الأعشى جـ٢ ص ٢٠٥ - ٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) انظر: القريزى: خطط جـ١ ص ٨٥.

فى عهد الأمان الذى أعطاه جوهر للمصريين: «ولكم على أمان الله التام العام الدائم المتصل، الشامل الكامل، المتحدد المتأكد على الأيام وكرور الأعوام، فى أنفسكم وأموالكم وأهليكم ونعمكم وضياعكم ورباعكم (۱).» أما الأراضى التى تمتلكها الدولة، فأخذوا فى توزيع أجزاء منها على بعض أعوانهم والمختصين بهم. وكانت هذه الأراضى إذا نزلت عنها العكومة صارت ملكا للمقطعين، ولكن إذا منحت الأرض لبعض الأفراد مقابل دفع مبلغ معين من المال تصبح إقطاع إستغلال، وهذا النوع من الإقطاع كان يعطى للأجناد فى العصر الفاطمى.

وقد أدخل تعديل كبير على الإقطاعات في عهد وزارة الأفضل بن بدر الجمالي، ذلك أنه لما شكا صعفار القطعين من قلة دخل إقطاعاتهم، على حين زاد المتحصل من إقطاعات الأمراء، أمر الوزير الأفضل بن بدر الجمالي بحل جميع الإقطاعات وإعادة توزيعها، ولم يتعرض للأرض المعلوكة، بل أبقاها في أيدى ملاكها، ومن قوله في هذا الشأن: «إن كل من كان له ملك فهو باق عليه لا يدخل في الإقطاع وهو محكم إن شاء باعه وإن شاء أجره، وكان أكثر المقطعين في الله الوقت من الأجناد، وقد سمح لهم الأفضل بن بدر الجمالي بأن يستغلوا ذلك الوقت من الأجناد، وقد سمح لهم الأفضل بن بدر الجمالي بأن يستغلوا إقطاعاتهم مدة ثلاثين سنة، وفي ذلك يقول المقريزي(٢)؛ وكتبت السجلات بأنها باقية في أيديهم إلى مدة ثلاثين سنة لا يقبل عليهم قيها زائد».

وكان المقطع في أواخر العصر الفاطعي يدفع ضريبة منتظمة عن كل فدان مقدارها دينار وخمسة قراريط، وإذا انقطعت مدة الإقطاع، طيه

<sup>(</sup>١) المقريزي: اتعاظ الحنفا ص ١٥١ - ١٥٣

<sup>(</sup>٢) خطط، جـ٢ ص ٨٣

أن يرد الأرض المقطمــة كما تسلمها ، ولا ينقل شيئاً من المنشآت التي أقيمت عليها (١).

الصناعة: استخدمت أساليب جديدة في الصناعة المصرية في العصر الفاطمي، وكان مما ساعد على تقدمها استقرار الأمور في البلاد؛ فضلا عن حياة الترف والبذخ التي سادت المجتمع في بعض المدن المصرية وبخاصة القاهرة والفسطاط. وكان لهذه الحياة تأثير كبير في الإنتاج الصناعي، فأصبح عمل المصانع ليس مقصوراً على إمداد الجيش والاسطول الفاطمي بالسلاح والعتاد الحربي والملابس لطوائف الجند، بل تنوعت المنتجات لسد حاجة الخلفاء والوزراء ورجال الدولة وغيرهم.

وكان من الصناعات التى ازدهرت في هذا العصر وتنوعت أصنافها: صناعة النسيج؛ إذ بلغت من الرقى في مصر بحيث أصبح من اليسير صنع بعض الأقمشه الصوفية فامتان بلاة القيس بعمل المنسوجات الصوفية، كما اشتهرت طحا – إحدى قرى الصعيد – بصناعة الثياب الصوفية الرفيعة (۱). وكانت بعض منسوجات الصعيد الصوفية تصدر إلى بلاد الفرس حيث عرفت هناك باسم «المصرى» (۱).

وكانت القاهرة في عهد الفاطميين مركزاً هاماً لصناعة النسوجات الصريرية. وقد أنشأ المعز لدين الله فيها دار الكسوة حيث كانت تفصل الثياب لموظفي الدولة على اختلاف درجاتهم ، وكان يصنع بهذه الدار أيضاً كسوة الكعبة والخلع التي يمنصها الخلفاء الوزراء والأمراء والأشراف وكبار رجال الدولة في عيد الفطر حتى سمسي هذا العبيد بعيد الحلل ؛ كذلك عمل الفاطميون على النهوض بصناعة النسبيج ، فأنشاوا عدة مصانع لإنتاج

<sup>(</sup>١) ابن معاتى: قوانين الدواوين ص ٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) متر: الحضارة الإسلامية، جـ٢ ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٣) ئامىر خسىي: كتاب دسىقر ئامەء مى ٧٠.

الأنواع الفاخرة، وكانت دار الديباج<sup>(۱)</sup> منذ عهد الأفضل بن بدر الجمالى تنتج نوعاً من الحرير يعرف بالحرير الديباج، كما أن خزانة البنود التي بناها الخليفة الظاهر الفاطمي كان بها ثلاثة آلاف صانع لصنع أفخر أنواع الثياب<sup>(۱)</sup>.

وكان لصناعة المنسوجات الكتانية شأن كبير في مصر في العصر الفاطمي، ويرجع السبب في ذلك إلى وفرة الكتان في منطقة دمياط وشرق الدلتا. ومن المراكز الرئيسية لهذه الصناعة: الفيوم وتنيس ودمياط وشطا ودبيق وينسب إلى هذه المدينة الأخيرة أجود أنواع الأقمشة وهو المسمى بالدبيقي، وكان يصنع في دبيق قماش ثقيل جيد النسيج، والعمائم الطويلة التي يبلغ طول الواحدة منها مائة ذراع (٢).

كذلك تقدمت صناعة الزجاج والخزف في العصر الفاطمي. وكانت الفسطاط من أكثر مراكز صناعة الزجاج. ومن البلاد التي اشتهرت بهذه الصناعة أيضاً الفيوم والأشمونين والإسكندرية؛ أما الفزف فقد أشار ناصر خسرو إلى أن المصريين كانوا يصنعون أنواعاً مختلفة منه. ويلغ من انتشار استعماله في مصر أن البقالين وغيرهم من التجار كانوا يضعون ما يبيعونه في أوان من الخزف بدلا من الورق(1).

التجارة: ازداد النشاط التجارى في الفسطاط والقاهرة حيث يقيم الأعيان وأصحاب الإقطاعات ، ويكثر توافد الناس . وكانت الفسطاط من أهم مراكز مصد التجارية لموقعها على النيل وتوسطها بين الوجهين القبلي

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط جا، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>Y) المقريزي: خطط جا، ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط جـ١، ص ٢٢٦، متز: الحضارة الإسلامية. جـ٢ ص ٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) زكى حسن: كنوز الفاطميين، س ١٥٠ - ١٥١

\*r : n- .-

والبحرى، واتصالها بكافة البلاد المصرية عن طريق النيل، وفضلا عن ذلك فإنه كان يخرج منها طرق برية تسمير فيها القوافل متجهة نحو الحجاز وبلاد الشام والمغرب.

ولم يؤثر إنشاء القاهرة على مركز الفسطاط التجارى، لأن المدينة الجديدة ظلت أشبه بمعسكر يقيم فيه الجنود والموظفون، كما أن موقعها بالنسبة للنيل كان دون موقع الفسطاط مما جعل الأسعار في الفسطاط أقل منها في حاضرة الخلافة الفاطمية (۱).

وكانت الفسطاط تتمتع برخاء عظيم في العصر الفاطمي، فكثرت بها المتاجر والأسواق، كما كان يأتي إليها كثير من المراكب، ويقول ناصر خسرو(٢) في وصفه لها إنه كانت بها الأسواق التي تباع فيها جميع أنواع السلع كسوق القناديل الزاخر بالتحف النادرة، ويها أيضاً كثير من الخانات.

ومن مراكز التجارة الداخلية مدينة دهياط التي تميزت عن غيرها من المدن بازدهار التجارة والصناعة فيها، وأصبحت الميناء المصرى الوحيد في الجزء الشرقي من البحر المتوسط، كذلك كانت مدينة قوص من مراكز التجارة الداخلية، فقامت بها الأسواق الكبيرة لوقوعها عند نهاية طريق القوافل بين البحر الأحمر والنيل. وكان لأسوان أيضاً شأن كبير في التجارة الداخلية بسبب ودود تجارة النوبة والسودان إليها (٢).

أما عن التجارة الخارجية ، فقد اتسع نطاقها مع البلاد الأسيوية والأوربية ، فكانت مصر تستورد الكثير من غلات الهند والصين ، كما

<sup>(</sup>١) انظر: البراوي. حالة مصر الاقتصادية في عهد الفاطميين ص ١٩٩.

<sup>(</sup>۲) کتاب دسفر نامه، س ۸۰ – ۹۹.

<sup>(</sup>٣) حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية ص ٦٠٠ - ٢٠١

أن حاجتها إلى المواد الخام كالخشب والحديد حملتها على استيرادها من بعض الدول الأوربية، وصارت الإسكندرية من المراكز الرئيسية للتجارة، فتنتقل منها البضائع الآسيوية إلى أوربا وترد إليها السفن الأوروبية محملة بالسلع اللازمة للصناعة المصرية، ولم تكتف مصر بأن تكون طريقاً لمرور الغلات الآسيوية، بل كان لديها ما تصدره إلى البلاد الأوربية كالنطرون والشب والمنسوجات على اختلاف أنواعها(۱).

وقد قامت بين مصر والمدن الإيطالية ويخاصة جنوة والبندقية علاقات تجارية، فأخذت سفن البندقية تنقل الخشب والحديد إلى الموانى المصرية، كما أقدم تجار جنوة على التعامل مع الفاطميين في النصف الأخير من القرن الحادي عشر، وصارت سفنهم تبحر إلى الموانى المصرية، وقد استجاب بعض الخلفاء في أواخر العصر الفاطمي لرغبة هؤلاء التجار في الحصول على أمان لهم ولسفنهم تشجيعاً لهم على الإتجار مع بلادهم(٢).

وعلى الرغم من المنازعات السياسية بين مصر والدولة البيزنطية فإن العلاقات التجارية بينهما لم تنقطع، فكان البيزنطيون يستوردون المنسوجات المصرية من مصانع تنيس ودمياط<sup>(٢)</sup>، كما أن مصر كانت تستورد بعض منتجات النولة البيزنطية ويخاصة الغلال، وقد ذكر الرحالة الفارسي ناصر خسرو أن كثيراً من السلع التي رآها وأعجب بها في أسواق مدينة مصر كانت من واردات بلاد الروم.

Heyd: Hist. du Commerce du Levant au Moyen-Age, tome I, (7) p.391.

Heyd: Hist. du Commerce du Levant au Mosen-Age, tome I, P.58 (r)

غندق وهو عبارة عن بناء يقيم فيه التجار الأوربيون ويحفظون فيه بضائعهم إما في داخل المدينة أو خارجها وكانوا عادة يختارون أحد أفراد الجالية للإشراف على تنظيم الإقامة في الفندق.

كذلك أقيمت في مصر في ذلك العصر الوكالات وهي كالفنادق(١)؛ وينزل بها التجار القادمون من بلاد الشرق الإسلامي؛ فيذكر ابن ميسر(٢) أن الوزير المأمون البطائحي أمر سنة ١٦ هـ ببناء وكالة بالقاهرة لمن يصل من العراق والشام من التجار.

وكان هناك بجانب هذه المنشأت التي أعدت التجار أبنية أخرى أطلق عليها اسم القياسر(۱). وكانت القيسارية مجموعة من المباني العامة، وبها حوانيت ومصانع ومخازن ومساكن. وكان في بعض القياسر مساجد لتجار المسلمين ويعلوها رباع يقيم فيها المناع والتجار باجر(١)، وقد أنشئ بمصر في العصر الفاطمي عدد قليل من هذه القياسر(۱).

\* \* \*

أما عن نظم المعاملات التجارية فلم تكن موحدة في الدولة الإسلامية، ففي مصر والشام شاع استعمال الدنائير الذهبية؛ أما في بلاد الفرس والعراق، فعملتها الجارية الدراهم الفضية، واستمر الدينار في مصر قاعدة التعامل حتى بعد الفتح الفاطمي، غير أن جوهر القائد بادر إلى سبك دنائير جديدة أطلق عليها المعزية، وأبقى التعامل بالدينار الراضي (نسبة إلى الخليفة العباسي الراضي).

<sup>(</sup>١) المقريزي: خطط جـ٢ ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ مصر، ص ٦٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: القريزي. خميص جـ٢ ص ٨٦.

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط جـ٢ من ٨٧.

<sup>(</sup>٥) البراوي: حالة مصر الاقتصادية في عهد الفاطميين ص ٢٧١ - ٢٧٢.

ولما عهد المعز لدين الله الفاطمى فى أوائل سنة ٣٦٣هـ إلى يعقوب بن كلس وعسلوج بن الحسن بالإشراف على الخراج، صار ابن كلس يجبى خراج الدولة بالدينار المعزى. فانحطت بذلك قيمة الدينار الراضى. ومن ذلك يتضح لنا كيف حملت الحكومة الفاطمية أهالى البلاد المصرية على التعامل بنقودها.

ولم تكتف الحكومة الفاطمية بأن يكون الدينار المعزى وحدة للتعامل، فأصدرت دراهم جديدة في عهد الخليفة الحاكم بأمر الله، وقررت أن يكون كل ثمانية عشر درهما بدينار<sup>(۱)</sup>. ومن المرجع أن ضرب الدراهم الفضية في ذلك العهد إنما أريد به تيسير التعامل في السلع القليلة الثمن، وهكذا أصبحت مصر تتعامل بالدنانير الذهبية والدراهم الفضيية.



<sup>(</sup>١) الكردان مكتاب النقود العربية مسافه ١٠٥

## ٣- مظاهر الحياة الاجتماعية

اتخذت الحياة الاجتماعية بمصر في العصر الفاطمي مظاهر خاصة، كما تقلبت بين ألوان من البذخ والترف قل أن نجدها في عصر آخر من عصور مصر الإسلامية. وقد تجلى بذخ الخلفاء فيما أورده المقريزي(١) عن خزائن الفرش والامتعة والجواهر والخيم والشراب، كما نستدل أيضاً على ترفهم من القصور التي بنوها ليتخذوها مساكن لهم ولأفراد أسرتهم، ومن أشهرها القصر الشرقي الكبير. وكان به عدة أبواب، منها: باب الذهب وتعلوه منظرة، وباب العيد وأمامه رحبة متسعة، يقف فيها الجنود في يومي العيدين، وتعرف برحبة العيد، وباب الديلم، وقد أسس العزيز بهذا القصر قاعة الذهب التي يجتمع فيها مجلس الديلم، وقد أسس العزيز بهذا القصر قاعة الذهب التي يجتمع فيها مجلس الليلام، وكانت مؤثثة بأفضم الأثاث ومزينة بالستور والطنافس الحريرية.

وليس أدل على مظاهر العظمة وأبهة الحياة الاجتماعية عند الظفاء في أخر العصر الفاطمي من هذا الوصف الذي كتبه غليوم رئيس أساقفة صدور عن زيارة رسولي أملريك<sup>(۲)</sup> ملك بيت المقدس القصر الفاطمي في عهد الخليفة العاضد ، ومما جاء فيه<sup>(1)</sup>. «... وسار السفراء يقودهم الوزير شاور بنفسه إلى قصر له رونق وبهجة ، وفيه زخارف أنيقة . وكان هؤلاء المبعوثون متاثرين بما حولهم ... فوجدوا في هذا القصد حراسا عديدين ، وسار الحراس في طليعة الموكب وسيوفهم مسلولة ، وقانوا السفراء في ممرات طويلة .. ثم وصل الموكب إلى فناء مكشوف ، وتحيط به أروقة

Agricultural States of the

<sup>(</sup>۱) خطط، جداء ص ۲۱۱ - ۲۵.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط، جدا، ص ٢٨٥ - ٢٨٦.

<sup>(</sup>٢) ورد استمه في بعض الراجع. .Amaury

Stanley Lane-Poole, Salah El Din and the Fall of the Kingdom of (1)

Jerusalem, pp.86-89.

زكي حسن: كثور الفاطميين، ص ٧٤ – ٧١.

ذات أعمدة، وأرضية مرصوفة بأنواع من الرخام متعددة الألوان. وكان في وسط الفناء نافورة، يجرى الماء الصافي منها في أنابيب من الذهب والفضية إلى أحسواض وقنوات مسرمسوفية بالرخيام... وفي هذا المكان حل مبحل الحسراس المرافقين للسفراء بعض العظماء من الأمراء المقربين إلى الخليفة، فساروا بصحبة المبعوثين من قبل الملك أملريك في أفنية جديدة أشد جمالا وإبداعا .. وبعد أن عبر السفيران أبواباً عديدة وصلا إلى القصر الكبير حيث يقيم الخليفة. وقد فاق هذا القصر كل ما رأوه قبل ذلك. وكانت أفنيته تفيض بالمحاربين المسلمين، متقلدين أسلحتهم... وأدخل المبعوثان في قاعة واسعة تقسمها ستارة كبيرة من خيوط الذهب والحرير المختلف الألوان. ولم يكن في هذه القاعة أحد، لكن شاور خر راكعاً فور دخوله.. ثم ارتفعت الحيال فجأة وانكشفت الستارة الحريرية الذهبية بسرعة البرق.. وظهر (السلطان العاصد) لأعين السفراء وكان على وجهه نقاب يخفيه تماماً وهو جالس على عربي النهب مرصع بالجواهر والأحجار الثمينة.

وكان الوزراء الفاطميون يعيشون عيشة الترف، فجعل يعقوب بن كلس وزير العزيز بالله الفاطمي في قصره مطابخ خاصة له والضيافه، وأخرى لغلمانه وحاشيته وأتباعه، كما اتخذ بقصره طائفة من الحجاب يرتدون الملابس الحريرية ويتقلدون السيوف ويتمنطقون بالمناطق(۱).

كذلك كان الوزير الأفضل بن بدر الجمالي مترفا في حياته، فاتخذ مسكنه في دار الملك التي بناها سنة ١٠٥هـ، وجعل فيها محال خاصة تقام فيها الأسمطة في الأعياد، واتخذ في أحد أبهائها مجلساً، يجلس فيه للعطاء، وقد وجد في هذه الدار بعد وفاته ما لا يحصى من الأدوات، وتسعون ألف ثوب عتابي

<sup>(</sup>١) ابن خلكان: وفيات الأعيان، جـ ٢ ص ٤٤١، حسن إبراهيم: تاريخ النولة الفاطمية جـ ٢ ص ٦٣٣

(نوع من الثياب الحريرية)، وثلاثة خزائن ممتلئة بالثياب الدبيقية من صنع تنيس ودمياط، وخزانة للطب. أضف إلى ذلك أربعة آلاف من البسط والستور المصنوعة من خيوط السجاد، وكان للأفضل مجلس شراب به ثمانية تماثيل لثمان جوار متقابلات، منهن أربع بيض من كافور، وأربع سود من عنبر، وكن مرتديات أفخر الشياب ومتزينات بأثمن الطي. وكان الأفضل إذا دخل من باب هذا المجلس نكسن رؤوسهن إجلالا له، فإذا أخذ مكانه في صدر المجلس استوين قائمات(۱).

وكان الوزير الأفضل بن بدر الجمالي مولعاً بالبساتين، فبني لأحدها سورا يشبه سور القاهرة، وحفر به بركة كبيرة، كما بني في وسط هذا البستان منظرة على أربعة أعمدة من الرخام، وزرع حواليها شجر النارنج، وجلب إليه كثيراً من الطيور المسموعة وسرح فيه كثيراً من الطواويس (٢).

اهتم الفاطميون بالاحتفال بالأعياد الدينية في شئ كثير من الأبهة والعظمة فمنها عيد الفطر، وعيد الأضحى، ورأس السنة الهجرية، ومواد النبي على بن أبي طالب، ومواد ولديه الحسن والحسين، ومواد السيدة فاطمة الزهراء، ويوم عاشوراء، هذا إلى مواسم أخرى وهي ليلة أول رجب، وليلة نصفه، وليلة أول شعبان، وليلة نصفه.

وكان يقام في ليلة عيد الفطر بالإيوان الكبير الذي يواجه مجلس الخليفة سماط ضخم، يبلغ طوله نحو تلثمائة نراع في عرض سبعة أذرع، وتنثر عليه صنوف الفطائر والحلوي الشهية، فإذا ما انتهى الخليفة من أداء صلاة الفجر عاد إلى مجلسه، وفتحت أبواب القصر والإيوان على مصاريعها ، وهرع الناس

<sup>(</sup>۱) ابن میسر: تاریخ مصر، ص۸ه.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط، چـ٢، س ٢٧٩.

من جميع الطبقات إلى السماط الخليفي ، وتناولوا عليه من الطعام بمشهد من الخليفة ووزرائه (١) ، وحينها تبزغ الشمس يخرج الخليفة في موكبه إلى الصلاة. وفي ذلك يقول المقريزي: «وفي يوم العيد ركب العزيز بالله لصلاة العبيد وبين يديه الجنائب والقباب والعسكر في زيه ، من الأتراك والديلم والعزيزية والإخشبيدية والكافورية ، وأهل العراق بالديباج المثقل والسيوف والمناطق الذهب ، وعلى الجنائب السروج الذهب بالجوهر والسروج بالعنبر ، وبين يديه الفيلة ، وعليها الرجالة بالسلاح، وخرج بالمظلة الثقيلة بالجوهر ، وبيده قضيب جده عليه السلام، فصلى على رسمه وانصرف، وإذا ما عاد الخليفة من الصلاة، وجد سماطاً أخر، فيجلس وأمامه مائدة من فضة ، يقال لها المدورة وكانت توضع عليها أواني الذهب والفضية الزاخرة بألوان الطعام ، وقبالتها سماط ضخم يتسع لنحو خمسمائة مدعور نثرت عليه الأزهار والرياحين وصفت على جانبيه الأطباق الحافلة بصنوف الطيور والطوى وكان يجلس إليه رجال الدولة والعظماء.

أما عيد الأضحى، فيحتفل في أول يوم منه بركوب الخليفة إلى الصلاة على النحو الذي اتبع في عيد الفطر، غير أنه يمتاز بخروج الخليفة إلى المنحر ثلاث مرات متواليات في أيامه الثلاثة الأولى واشتراكه في إجراءات النحر. وكان الخليفة إذا انقضى اليوم الثالث خلع على وزيره ثوبه الأحمر الذي كان يرتديه يوم العيد (٢).

وكان احتفال الفاطميين بعيد رأس السنة الهجرية مثال الروعة والبهاء.

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة، جـ٤. ص ٩٧

<sup>(</sup>٢) القلقشندي: صبح الأعشى، جـ٢، ص١٥ - ١١٥

وقد أورد لنا المقريزى<sup>(۱)</sup> وصفاً لمراسم الاحتفال بهذا العيد؛ فذكر أنهم كانوا يعدون العدة للاحتفال به منذ العشر الأخير من شهر ذى الحجة فى كل سنة، حيث يبدأ المستخدمون والعمال فى إعداد آلات موكب الخلافة من الأسلحة وغيرها . وإذا ما أصبح اليوم التاسع والعشرون من هذا الشهر، تأهب الخليفة لعرض الخيل، فيخرج راكباً من قصره، وينزل بمكان يقال له السد حيث يجلس فى مكان محجوب بالستائر.

أما الوزير، فيركب في هذا اليوم من داره وبصحبته الأمراء، فإذا وصل إلى باب القصر ترجل الأمراء وظل راكباً حتى باب الدهاليز بقصر الخليفة حيث ينزل هناك ويسير محاطا بحاشيته وغلمانه وأولاده وأقاريه، ثم يجلس في المكان المعد له، وحينئذ ترفع الستائر التي بجانب فيرى الخليفة جالساً، فيقف الوزير ويسلم عليه؛ ثم يتلو القراء بعض أيات مناسية لعيد رأس السنة. وبعد أن يتموا تلاوتهم، يشرع الخليفة في عرض الخيل، وإذا ما فرغ من عرضها، عاد القراء إلى تلاوة بعض آيات الذكر الحكيم إيذاناً بانتهاء الحفل.

وفى صبياح أول المحسرم يركب الوزير ، مرتدياً الثياب الفاخرة ، ومتقلداً سيفاً من الذهب، إلى قصر الخليفة ، وبين يديه الأمراء ركباناً ومشاة وأمامه أولاده وإخوته . فإذا وصل القصر دخل من بابه راكبا إلى دهليز يعرف بدهليز العمود حيث يترجل على مصلطبة هناك ؛ وبعد قليل يرفع صاحب المجلس الستن، فيظهر الخليفة في ثيابه البيضاء متقلداً السيف، وبيده قضيب الملك مكسو بالذهب المرصع بالدر والجوهر، وحينئذ يشرع الأمراء في الخروج وبعدهم الوزير الذي يركب دابته، ويقف قبالة القصر بهيئته، ثم يخرج الخليفة وحواليه الأستانون.

<sup>(</sup>۱) خطط، جا من ۲۶۱ - ۵۰

ويبدأ الموكب الخلافى فى السير، يتقدمه الأمراء وطائفة من العسكر والأساتذة المحنكون(١)، ثم الخليفة يحيط به مقدمو صبيان الركابة متقلدين سيوفهم ويزيد عددهم على ألف رجل، ويسير خلف دابة الخليفة فريق من صبيان الركاب لحفظ أعقابه، ثم يأتى الخليفة وفى ركابه قوم من أقوياء الأجناد، يبلغ عددهم خمسمائة، خلفه الطبول والصنوج، وطوائف الجند من الرجالة والفرسان. وإذا وصل الخليفة إلى الجامع الأقمر بالقماحين، سارع الوزير إلى الوقوف بين يديه، فيحييه الخليفة بإشارة خفية، ثم يعود الموكب الخلافى إلى القصر.

كذلك اهتم الخلفاء الفاطميون بالاحتفال بليلة مولد النبى المنه المنه المنه المنه المنه المنه بدعة باهراً يليق بمكانته العظيمة في نفوس المسلمين. وكان الاحتفال بمولد النبي بدعة في نظر المتمسكين بالعادات الإسلامية ولكن أهل الصلاح والورع من المسلمين رغبة منهم في تكريم النبي ، وأوا من جداية القرن الرابع الهجري أن يحتفلوا بمولده (٢) . ومن المظاهر الدينية المساوفة في هذا العبيد قراءة السيرة النبوية في المساجد.

وكانت ليالى الوقود - وهى التى تسبق أول ومنتصف شهرى رجب وشعبان - من أشهر المواسم التى اختصت بها الدولة الفاطمية، ففيها تضاء جميع المساجد بعد غروب الشمس وتبدو القاهرة فى حلل بديعة من الأنوار، ويخرج الناس إلى الجامع الأزهر الذى تضاء حافاته بالمشاعل ويعقد فى صحنه مجلس حافل من القضاة والعلماء برئاسة قاضى القضاة ، (٢) وكان جمهور المسلمين

<sup>(</sup>١) جمع أستاذ محنك. وهو رجل مدرب، وكان يتلثم بطرف عمامته. ومن الأساتذة المحنكين: صباحب المجلس وصباحب الرسالة، وصباحب بيت المال.

<sup>(</sup>انظر، القلقشندي: صبح الأعشى جـ٣. ص ٢٨٤، ٢٨٥).

<sup>(</sup>٢) انظر: مثر: الحضارة الإسلامية. ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>۲) المقریزی: خطط، جـ۱، ص ٢٦٦ - ٢٦٧

فى مصر يحتفلون بهذه الأيام الأربعة كما يحتفلون بشنهر رمضان، واستمر الاحتفال بها إلى وقتنا الحاضر.

وكان شهر رمضان من أهم المواسم الدينية التي عنى الفاطميون بإحيائها، فيحتفل في أول يوم منه بركوب الخليفة من القصر الشرقي الكبير ويصحبه وزيره، وحوله حرسه الخاص، فيخترق موكبه شوارع القاهرة ومصر حتى جامع عمرو بن العاص الذي كان يعرف إذ ذاك بالجامع العتيق، فإذا وصل إلى بابه وجد الخطيب في انتظاره، وبيده المصحف المنسوب خطه إلى على بن أبي طالب، فيتناوله الخليفة ويقبله عدة مرات، ثم يأمر بتوزيع بعض المنح المالية على خطيب للسجد ومؤذنيه، وإذا ما انتهى الخليفة من أداء الصلاة بالمسجد، استأنف سيره إلى دار الملك، وكان ركوب الخليفة في غرة ومضان يقوم عند الفاطميين مقام الاحتفال برؤية الهلال عند أهل السنة. وكان يهدي في أول شهر رمضان للأمراء وأرباب الدولة أطباق من الحلوى بوسط كل منها صرة من ذهب، كما كانت ترسل مثل هذه الأطباق إلى أفراد أسرهم.

كانت المآدب والأسمطة مظهراً من مظاهر الاحتفال بالمواسم والأعياد في العصر الفاطمي بمصر ، فقد عنى الفاطميون بتنظيمها عناية خاصة ، كما بالغوا في إعدادها سواء أكان ذلك في المساجد أو في قصر الخليفة أو في دار الوزير ، ففي قصر الخليفة كانت تقام الأسمطة في المكان المعروف بقاعة الذهب حيث يجتمع مجلس الملك . وكان الخليفة المعز لدين الله الفاطمي أول من سن تلك السنة ، وحذا خلفاؤه حذوه ، فكانوا يقيمون الأسمطة من اليوم الرابع من شهر رمضان إلى السادس والعشرين منه . وكان يدعى إليها قاضي القضاة والأمراء وكبار رجال الدولة من القواد والموظفين. ويمثل الخليفة فيها الوزير ، فإن تغيب ناب عنه ابنه أو أخوه . وكانت أصناف المأكولات من فيها الوزير ، فإن تغيب ناب عنه ابنه أو أخوه . وكانت أصناف المأكولات من

الوفرة بحيث يستطيع الناس أن يأخذوا منها ما يريدون. وبلغ ما ينفق على سماط شهر رمضان ثلاثة آلاف دينار.

وكان الخلفاء الفاطميون يحرصون على الركوب في الجمع الثلاث الأخيرة من رمضان إلى جوامع الحاكم بأمر الله والأزهر وعمرو بن العاص على التوالى لصلاة الجمعة. ويشرف صاحب بيت المال في كل يوم من هذه الأيام الثلاثة على تأثيث المسجد الذي يصلى فيه الخليفة صلاة الجمعة. وكانت توضع في المقصورة ثلاثة طنافس دبيقية أو سامانية بيضاء بعضها فوق بعض وكان ينصب على جانبي المنبر ستران، يكتب على الأيمن البسملة والفاتحة وسورة المجمعة، وعلى الآخر البسملة والفاتحة وسورة المنافقين كتابة واضحة.

وكان الخليفة يرتدى في هذا البوء توبا من الحرير الأبيض، ويتعمم بعمامة من هذا النوع من الحرير ويحمل قضيب الملك بيده، ويصل إلى الجامع في موكب حافل يحف به بعض الأشراف وعدد كبير من حرسه الخاص ومن الجنود الأخرين(١)، ويتبع هؤلاء جم غفير من الناس. ويدخل الخليفة المسجد يحيط به قراء الحضرة الذين كانوا يصحبونه من القصر وهم يرفعون أصواتهم بتلاوة القرآن بنغمات شجية، ثم يستريح قليلا في قاعة الخطابة التي كان يحرسها قائد القواد وفريق من حرسه، ويظل جالساً في هذه القاعة حتى ينتهي الأذان، فيدخل إليه قاضي القضاة ويقرل له: «السلام على أمير المؤمنين، الشريف فيدخل إليه قاضي القضاة ويقرل له: «السلام على أمير المؤمنين، الشريف خطبة قصيرة تعد لهذا الغرض في ديوان الإنشاء، يتلو فيها أية من القرآن، ثم يصلى على أبيه وجده (محمد صلى الله عليه وسلم) ويعظ الناس وعظاً بليغاً موجزاً، ويتوسل بدعوات فخمة، تليق به، ويختم خطبته بالدعاء للوزير وبنصر

<sup>(</sup>١) القلقشندي: صبح الأعشى جـ٣. ص ١١ه.

الجيش وخذلان الكفار والمخالفين، وإذا ما فرغ من خطبته قال: اذكروا الله يذكركم، ثم يؤم المصلين، فيقرأ في الركعة الأولى ما هو مكتوب على الستريمين المحراب، وفي الركعة الثانية ما هو مكتوب على الستر الأيسر. وحينما يكبر، يبلغ الوزير عنه، ثم قاضى القضاة ، ثم المؤذنون.. فإذا ما انتهت الصلاة خلا السجد من الناس وخرج الخليفة، يحيط به الوزير عن يمينه وقاضى القضاة وداعى الدعاة عن يساره، وحرسه الخاص، ويعود بموكبه إلى مقره على الهيئة التي اتخذها في ذهابه إلى الجامع(۱). وكانت هذه الرسوم تتكرر في صلاة الجمعتين الأخيرتين من رمضان.

وكان الشعب المصرى يستقبل من المواسم بمظاهر الفرح والسرور إلا يوم عاشوراء (٢)، فقد كان يعتبر يوم حزن عام، تعطل فيه الأسواق، ويخرج المنشدون إلى الجامع الأزهر ليلقوا الأناسية في وثاء الحسين؛ وفي نفس اليوم يقام سماط يسمى سماط الحزن في بهو بسيط، وكان يقدم عليه خبز الشعير والعدس والجبن؛ ويحضره الخليفة ملثما ومرتدياً الثياب القاتمة (٢).

كذلك أولى الخلفاء الفاطميون الاحتفال بوفاء النيل كثيراً من الهتمامهم، فكانوا يركبون إلى المقياس بالروضة إذا ما بلغ الفيضان ستة عشر ذراعاً. وقد ذكر ناصر خسرو أنه كان يحتفل بهذا العيد بحضور الخليفة وفي ركابه عشرة ألاف فارس ، يمتطون الخيول المطهمة ويلبسون الدروع المحلاة بالذهب والأحجار الكريمة المكسوة بديباج مطرز باسم الخليفة،

<sup>(</sup>۱) للقريزي: خطط، جـ ۲، ص ۲۸۰ - ۲۸۱.

<sup>(</sup>۲) اليوم الذي قتل فيه الحسين بن على بن أبى طالب بكريلاء (۱۰ المحرم سنة ۲۱هـ).

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط جـ١، ص ٤٣١، حسن إبراهيم: الفاطميون في مصر، ص ٤٦٢.

ويلى هؤلاء صنفوف من الجمال عليها هوادج مزركشة تقودها طائفة من الجند (١).

وكان موكب الخليفة يخترق شوارع القاهرة ومصر، يحف به أفراد الشعب حتى يأتى منظرة «دار الملك» بالقرب من المقياس، فيركب منها فى العشارى الخاص بصحبة وزيره وكبار رجال حاشيته قاصداً المقياس، فإذا دخله صلى هو والوزير ركعتين، ثم يضع الخليفة بيده الزعفران والمسك فى إناء خاص يسلمه لصاحب بيت المال الذى يناوله بدوره للموظف المختص بالإشراف على المقياس، فيقوم هذا الموظف بتخليق المقياس (أى تعطيره)، بينما يتناوب قراء الحضرة تلاوة القرآن، ثم يخرج الخليفة راكباً فى العشارى، فإذا ما وصل دار الملك عاد بموكبه إلى القصر (٢).

وكانت تقدم الحلل إلى الوزراء وبعض الأمراء والأشراف وغيرهم في عيد الفطر، كما كان الخلفاء يجودون على كيار وجال الدولة بالخلع، في غرة رمضان وفي الجمع الثلاث الأخيرة منه وفي وفاء النيل. وكان يمنح الشعراء والكتاب والأعيان الذين يحضرون إلى القاهرة في تلك المواسم حللا من الحرير الخالص، بعضها مزركش بالذهب (٢).

وكانت الكسوات التى تخلع على وجسوه الدولة ترفق برقعة من ديوان الإنشاء ، وقد أورد لنا المقريزى (1) صورة منها . وقد جاء فيها : « لم يزل أمير المؤمنين منعما بالرغائب ، مولياً إحسانه كل حاضر من أوليائه وغائب. وإنك أبها الأمير لأولاهم من ذلك بجسيمه ، وأحراهم باستنسشاق نسيمه .

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: تاريخ الإسلام السياسي، من ٦٦٩.

 <sup>(</sup>۲) القلقشندي: صبيح الأعشى جـ٣، س ١٢ه - ١٢ه، ماجد: نظم الفاطميين ورسومهم في مصر، ص
 ١٠٢ - ١٠٠

<sup>(</sup>۲) المقریزی: خطط، جا ص ۱۱۰

<sup>(</sup>٤) المقريزي: خطط جا ص ٤١٢.

إذ كنت في سماء المسابقة بدراً، وفي موائد المناصحة صدراً، وممن أخلص في الطاعة سراً وجهراً وحظى في خدمة أمير المؤمنين بما عطر له وصفاً وسير له ذكراً. ولما أقبل هذا العيد السعيد، والعادة فيه أن يحسن الناس هيأتهم، ويأخذوا عند كل مسجد زينتهم، ومن وظائف كرم أمير المؤمنين تشريف أوليائه وخدمه فيه في المواسم التي تجاريه بكسوات على حسب منازلهم، تجمع بين الشرف والجمال، ولا يبقى بعدها مطمح للآمال، وكنت من أخص الأمراء المقدمين».

كذلك كانت توزع في عيد الفطر النقود الذهبية والفضية والملابس والأطعمة على الأضياف والموظفين على اختلاف درجاتهم ، هذا إلى ما كان يمنحه كبار الموظفين في غرة المحرم من النقود الفهبية التي كانت تضرب خصيصاً لهذا اليوم في العشر الأخير من ذي الحجة وتسمى نقود الغرة، وهي دنانير رباعية ودراهم خفاف مدورة وكان مؤلاء الموظفون يقبلونها على سبيل التبرك من الخليفة (۱).

وقد اعتاد الخلفاء عند ركوبهم إلى المناظر أن يمنصوا رجال القصر والشعراء والمؤذنين والقراء ومن إليهم في الصاشية المنح الوفيرة، فيحمل أحد الموظفين كيساً من الحرير فيه خمسمائة دينار لتوزع في الطريق الذي يجتازه الخليفة على الرجال والنساء والقراء الذين يقرعون القرآن على جانبي الطريق.

\* \* \*

كثر الاهتمام بالغناء والموسيقي في العصر الفاطمي بمصر، فأقبل وجوه القوم في مجالسهم الخاصة ومأدبهم على سماع المغنين والمغنيات. وكان معظم

<sup>(</sup>١) القلقشندي. مبيح الأعشى: جـ٣ ص ٥٠٥،

المغنيات من الجوارى، فيحكى أنه اشتريت من بغداد جارية تجيد الغناء للأمير تميم بن المعز لدين الله بمصر، فغنت له ولجلسائه، ولم يزل غناؤها يزيده طربا حتى قال لها تمنى ما شئت، فتمنت أن تغنى ما غنت ببغداد، فلم يجد الأمير بدأ من الوفاء لها وأرسلها إلى بغداد.

وكانت مجالس الطرب والغناء واللهو تقام على شواطئ الخليج بالقاهرة فى أوائل عهد الحاكم بأمر الله؛ فلما تجلى الانحلال الاجتماعي من جراء هذه المجالس، أصدر الحاكم قوانين يمنع بعضها سماع الموسيقي ويحرم البعض الأخر الغناء والملاهى التي تعد خطراً على الأخلاق العامة (١).

على أن هذه المجالس مالبثت أن عادت إلى الظهور بعد وفاة الحاكم؛ فقد أولع بعض من جاء بعده من الخلفاء بالغناء والموسيقى؛ فكان الخليفة المستنصر بالله يميل إلى سماع المغنيات، وقد ذكر بعض المؤرخين أنه كان من بين مظاهر الاحتفال باستيلاء البساسيرى على بغداد وإقامة الخطبة باسم المستنصر على منابرها أن وقفت إحدى المغنيات تحت قصر الخليفة تنشد بعض الأبيات، فأعجب المستنصر بغنائها وأجزل لها العطاء (٢).

وكان اللعب بالخيال معروفاً بمصر في العهد الفاطمي، فيخرج الناس في بعض الأعياد ويطوفون شوارع القاهرة بالخيال والتماثيل والسماجات، كما احترف بعضهم التقليد والمحاكاة، وبلغ من حذق بعض الناس المحاكاة أنهم كانوا يقلدون طوائف السكان على اختلاف نزعاتهم وأجناسهم. وكان الأهالي يقبلون على سماع نوادرهم (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: المقريزي: خطط جـ٢ من ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن: النجوم الزاهرة، جده ص ١٢

<sup>(</sup>٣) المقريزي: خطط، جـ١ من ٢٠٧، متز: الحضارة الإسلامية، جـ٢، ص ٢٢١

وقد ذكر المقريزي<sup>(۱)</sup> أنه كان يحتفل بمصر في ذلك العهد بعيد الخروج لسجن يوسف بالجيزة، وأن العامة كانوا يطوفون في هذا العيد بأسواق المدينة بالطبول والبوقات ليجمعوا من التجار ما ينفقونه في خروجهم، غير أنه حدث أن اشتد الغلاء سنة ه ا كهم، فامتنع التجار عن الدفع. ولما علم بذلك الخليفة الظاهر الفاطمي أمرهم بدفع ما جرت به العادة وبأن يطلق للمحتفلين ضعف ما أطلق لهم في السنة الماضية من الهبات، فضر جوا إلى سجن يوسف بالجيزة ومعهم التماثيل والمضاحك والخيال والسماجات، كما خرج الخليفة إلى الجيزة وأقام يومين لمشاهدة فريق المحتفلين، فأعجب بهم واستظرفهم (۱).

وكانت المجالس الاجتماعية تعقد في قصور الخلفاء والوزراء والأعيان حيث يجتمع العلماء والأدباء للمناظرة والمناقشة. كما كانت المجالس الخاصة تعقد في داخل المنازل لسماع النوادر والأحاديث التي تتجلي فيها اللباقة العقلية، لقضاء أوقات فراغهم في لعب الشطرنج والنرد(٢).

<sup>(</sup>۱) المقريزي: خطط، جـ۱ س ۲۰۷.

<sup>(</sup>Y) القريزي: خطط جـ ۱ س ۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) انظر: متز الحضارة الإسلامية، جـ٢، ص ٢١٤ - ٢١٥

## ٤ – الحياة الثقافية

اهتم الفاطميون منذ استقر سلطانهم في مصر بالعمل على نشر الثقافة العلمية والأدبية فضلا عن الثقافة المذهبية التي تتصل بالدعوة الإسماعيلية كالفقه والتفسير. وكان للجامع الأزهر أثر كبير في النهوض بالحياة الثقافية في مصر. وقد ظهرت فكرة الدراسة به في أواخر عهد المعز لدين الله الفاطمي حين قام قاضي القضاة أبو الحسن على بن النعمان المغربي بشرح كتاب «الاقتصار» الذي وضعه أبوه؛ ويشتمل على مسائل فقهية استمدها من أئمة أهل البيت، كما أن أخاه أبا عبدالله محمد بن النعمان جلس في ربيع الأول من سنة ٥٨٥هـ بقصر الخليفة لقراءة علوم أهل البيت

وفى أوائل عهد العزيز بالله جلس الوزير يعقوب بن كلس بالجامع الأزهر، وقرأ على الناس رسالة ألفها فى الفقه الشيعى على المذهب الإسماعيلى، تسمى الرسالة الوزيرية، تضمنت ما سمعه فى ذلك من المعز لدين الله وولده العزيز. وكان يفد إلى سماعه الفقهاء والقضاة وأكابر رجال الدولة، وصار ابن كلس يعقد مجالسه العلمية تارة بالجامع الأزهر وطوراً بداره، يقرأ فيها مصنفاته على الناس.

على أن الجامع الأزهر مالبث أن فاقت شهرته جميع المساجد الجامعة في مصدر منذ أن أشار الوزير يعقوب بن كلس سنة ٢٧٨هـ على الخليفة العزيز بتحويله إلى معهد للدراسة بعد أن كان مقصوراً على إقامة الدعوة الفاطمية، فاستأذنه في أن يعين بالأزهر بعض الفقهاء القراءة والدرس، على أن يعقدوا مجالسهم بهذا الجامع في كل جمعة من بعد الصلاة حتى العصر، فرحب العزيز بذلك ورتب لهؤلاء الفقهاء أرزاقاً شهرية ثابتة، وأنشناً لهم داراً للسكني بجوار

<sup>(</sup>١) انظر: تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق للمؤلف ص ٢٣٠

الأزهر(١). وظل الأزهر مركز الفقه الفاطمي إلى أن بني جامع الحاكم بأمر الله، فانتقل إليه الفقهاء لإلقاء دروسهم.

كذلك اهتم الفاطميون بإنشاء المكتبات، فألحقوا بالقصر الشرقى الكبير مكتبة زودوها بأندر المؤلفات في مختلف العلوم والفنون حتى تميزت على غيرها من مكتبات العالم الإسلامي بما في خزائنها من كتب قيمة.

وكان تجارالكتب يعرضون على موظفى مكتبة القصر أندر الكتب التى يعثرون عليها. وقد روى المقريزى<sup>(۲)</sup> أن رجلا أحضر إلى العزيز بالله نسخة من كتاب الطبرى اشتراها بمائة دينار، فأمر العزيز أمناء المكتبة، فأخرجوا من الخزائن ما ينيف عن عشرين نسخة من تاريخ الطبرى، منها نسخة بخط يده، كما كان بخزانة العزيز ما يزيد على ثلاثين نسخة من كتاب العين للخليل بن أحمد، ومائة نسخة من الجمهرة الابن يريد.

وكثيراً ما كان الخليفة الفاطمى يزور خزانة الكتب فى القصر الشرقى فيأتى راكبا، ثم يترجل ويأخذ مجلسه فوق دكة منصوبة، ويمثل بين يديه أمين الخزانة ويأتيه بمصاحف مكتوبة بأقلام مشاهير الخطاطين، ويعرض عليه ما يقترح شراءه من الكتب أو ما يريد الخليفة حمله لقراءته فى مجلسه الخاص(٢).

وكان بمكتبة القصر أربعون خزانة كتب في سائر العلوم، وتحتوى كل خزانة على عدة رفوف، والرفوف مقطعة بحواجز، وفيها من أصناف الكتب ما يزيد على مائة ألف مجلد في الفقه على سائر المذاهب والنحو واللغة والحديث والتاريخ وسير الملوك والفلك والكيمياء.

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم: القاطميون في مصر، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٢) المقريزي: خطط، جا، ص ٤٠٨.

<sup>(</sup>۲) المقریزی، خطط، جا، ص ۲۰۱

ومن المراكز الثقافية بمصر دار الحكمة التي أسسها الحاكم بأمر الله سنة 70% وأطلق عليها هذه التسمية رمزاً إلى الدعوة الشيعية لأن مجالس الدعوة كانت تسمى مجالس الحكمة. وقد زود الحاكم هذه الدار بمكتبة عرفت باسم دار العلم، حوت الكثير من الكتب في سائر العلوم والآداب، من فقه ونحو ولغة وكيمياء وطب، وسمح لسائر الناس على طبقاتهم التردد عليها. وفي ذلك يقول المقريزي(١)؛ «وحصل في هذه الدار من خزائن أمير المؤمنين الحاكم بأمر الله من الكتب التي أمر بحملها إليها من سائر العلوم والآداب ما لم ير مئله مجتمعاً لأحد قط من الم ير مثله مجتمعاً لأحد قط من الموك، وأباح ذلك لسائر الناس على طبقاتهم، فمنهم من يحضر لقراءة الكتب الناس ومنهم من يحضر للنسخ، ومنهم من يحضر للعلم، وجعل فيها ما يحتاج الناس ومنهم من الحبر والأقلام والورق والمحابرة.

كان الطلاب يتلقون في دار الحكمة إلى جانب علوم آل البيت وفقه الشيعة الكثير من علوم اللغة والفلك والطنب والرياضة والفلسفة والمنطق والتنجيم. وهكذا اختلفت مناهج التعليم بالمساجد الفاطمية المعاصرة، إذ كانت تغلب عليها الصبغة العلمية، بينما كانت تغلب على مناهج المساجد الصبغة العلمية، بينما كانت تغلب على مناهج المساجد الصبغة الدينية، وكان بين أساتذة دار الحكمة كثير من أساتذة الحساب والنجامة، من أمثال ابن يونس المنجم، وأبي على الحسن بن الهيثم، وعلى بن رضوان (٢).

رقد استطاعت دار الحكمة بفضل هؤلاء الأساتذة وما كان لها من مناهج منرعة جمعت بين الدراسات العلمية رالفقهية أن تجتذب كثيراً من أعلام المشرق، من أمثال الرحالة الفارسي ناصر خسرو، والداعي الحسن بن الصباح اللذين وفدا إلى مصر في عهد المستنصر بالله الفاطمي.

<sup>(</sup>۱) څططه چـ۱، ص ۱۵۸.

<sup>(</sup>Y) خطاب عطية: التعليم في مصدر في العصدر الفاطمي، ص ١٥٨

ظلت دار العلم مفتوحة ينتفع الجمهور بما فيها من الكتب إلى سنة ١٦هـ حيث أمر الوزير الأفضل بن أمير الجبوش بدر الجمالى بإغلاقها بسبب ماوصل إليه من أن رجلين يعتنقان عقائد الطائفة المعروفة بالبديعية التى يدين أشياعها بمذاهب السنة الثلاثة وهى الشافعي والحنفي والمائكي، يترددان على دار العلم، وأن كثيرا من الناس أصغوا إليهما واعتنقوا هذا المذهب. على أن فترة إغلاق دار العلم لم يطل أمدها، فقد أعادها الخليفة الآمر إلى ما كانت عليه بعد وفاة الأفضل(۱).

فقدت مكتبة القصر الفاطمى عدداً غير قليل من الكتب القيمة التي كانت بها في غضون الشدة العظمى التي حلت بمصر في عهد المستنصر بالله، فاستولى الجند والأمراء على الكثير منا في خزانة الكتب(٢). وعلى الرغم من ذلك كله، فقد بقى في خزائن القصر بعض كتب لم تصل إليها يد العبث، واستطاع الفاطميون فيما بعد أن يعوضوا بعض ما فقوه، فجلبوا إلى مكتبة القصر كثيراً من الكتب الجديدة حتى أصبح في قصر العاضد آخر الخلفاء الفاطميين مكتبة كبيرة(٢).

\* \* \*

تجلى نشاط الحركة العقلية في مصر منذ أن اتخذ الفاطميون القاهرة حاضرة لخلافتهم، ففتح الخليفة المعز لدين الله أبواب قصره للعلماء والطلاب، وأباح لهم جميعاً الاطلاع على الكتب المختلفة بمكتبة القصر، وحذا الخلفاء من بعده حذوه، فصاروا يعقدون المجالس العلمية والأدبية بقصورهم، ويدعون إليها الفقهاء والعلماء والأدباء، فيتناظرون بحضرتهم. ولم تكن هذه المجالس تقل في

<sup>(</sup>١) المقريزي خطط : جد ١ ، ص ٢٥١

<sup>(</sup>۲) المقريزي خطط جدا ، ص ٤٠٩

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب مكنوز الفاطميين، ص ٢٩ ، تاريخ النولة الفاطمية، ص ٢٩

قيمتها التعليمية عن الدروس التي تلقى بالجامع الأزهر أو بدار الحكمة .

وقد أدى منجئ الفاطميين إلى مصدر بعذهب شبيعي له أسس ودعائم تخالف ما كان عليه أهل السنة في مصدر إلى ظهور فريقين من العلماء، يعمل أولهما على تأييدهم، ويفند الفريق الآخر أراءهم(١)؛ واستتبع ذلك نشاط علماء الدعوة الفاطمية في تأليف الكتب، وكان لأبي حنيفة النعمان المغربي وأبنائه وهم جميعاً من كبار رجال القضاء والأدب الفضل الأكبر في نشر الثقافة المذهبية التي تتصل بالدعوة الإسماعيلية.

وقد عاصر أبو حنيفة الفاطميين بالمغرب . وكان مالكي المذهب كسائر أفراد أسرته، ثم تحول إلى المذهب الإسماعيلي وقدم إلى مصر هو وأبناؤه في ركب المعز. ويعد النعمان من أهم دعائم الدعوة الإسماعيلية، وله في الفقه الإسماعيلي عدة مؤلفات منها نعنانا الإسماعيلي في ذكر الحلال والحرام والقضايا والأحكام، وقد استغل التعمان ميوله المذهبية في تأليف هذا الكتاب حتى إننا نراه يضيف إلى قواعد الإسلام الخمس الولاية وهي حب أهل البيت، والطهارة(٢) .

وكان دعاة الإسماعيلية يرجعون إلى كتاب دعائم الإسلام في أحكامهم، ونهج الوزير يعقوب بن كلس في كتابه «مصنف الوزير» منهج كتاب الدعائم، وأشاد بذكر هذا الكتاب حميد الدين الكرماني داعي الحاكم بأمر الله في فارس، في كتابه «راحة العقل» حتى جعله في المرتبة التي تلي القرآن والحديث(٢).

<sup>(</sup>١) أحمد أمين ظهير الإسلام، جدا ص ١٨٨

H.Hamdani. (J.R.A.S.), 1933,p. 369 (Y)

أنظره كتاب المعر لدين الله، س ٢٥٨ - ٢٥١

<sup>(</sup>٢/ مسن إبراهيم تاريخ النولة الفاطمية. من ١٧٦

وعلى الرغم من تعصب الفاطميين للمذهب الإسماعيلى وتشجيعهم فقهاءه، فقد ظهر في عهدهم بعض الفقهاء الشافعية والمالكية والحنفية نخص بالذكر منهم أبا بكر محمد النعالى المالكي المتوفى سنة ٣٨٠هـ. وكانت حلقته بجامع عمرو بن العاص، تدور على سبعة عشر عموداً لكثرة من يحضرها(۱) . وكان فقهاء المذهب السنى في مصر يستنكرون تعاليم الفاطميين ولكنهم لايستطيعون الجهر بذلك .

كان لتشجيع الفاطميين للعلماء والكتاب أثره في ظهور طائفة كبيرة منهم في مصر، فاشتهر من المؤرخين في العصر الفاطمي: أبو الحسن على بن محمد الشابشتى؛ اتصل بخدمة الخليفة العزيز، فولاه خزانة كتبه واتخذه من جلسائه وندمائه: وتوفى سنة ٨٨٨هـ في أيام الحاكم بأمر الله. ومن مصنفاته كتاب الديارات ، أورد فيه أخباراً طريفة عن أديرة العراق والجزيرة والشام ومصر، وما قيل في كل منها من الأشبعار(") . كما نيغ من المؤرخين في هذا العصر الأمير المختار عز الملك المعروف بالمسبحي الذي ولد بمصر سنة ٢٦٦هـ وتوفى سنة ٢٠٢هـ. وكان من جلساء الخليفة الحاكم بأمر الله وخاصته، وقد تولى في أيامه بعض المناصب الهامة، وشغف بكتابة التاريخ. وألف فيه عدة كتب منها تاريخه الكبير المسمى «تاريخ مصر» ولايوجد منه إلا الجزء الأربعون بمكتبة تاريخه الكبير المسمى «تاريخ مصر» ولايوجد منه إلا الجزء الأربعون بمكتبة الأسكوربال بإسبانيا . وقد نقال عن هذا الكتاب كل من المقريزي وأبي

ومن أعلام المؤرخين: أبو عبد الله القضاعي الذي ولد بمصر في أواخر القرن الرابع الهجرى؛ وتوفى بها سنة ٤٥٤هـ وكان من أقطاب الحديث والفقه الشافعي، وقد ولى القضاء وغيره من مهام الدولة في عهد الخليفة المستنصر بالله الفاطمي، وأوفده هذا الخليفة سفيراً إلى تيوبورا إمبراطورة الدولة

<sup>(</sup>١) أحمد أمين: ظهر الإسلام ، جد ١ من ١٩٧.

<sup>(</sup>۲) ابن خلكان : ونيات الأعيان ، جـ ١ ص ٤٢٦

البيزنطية سنة ٤٤٧هـ ليحاول عقد صلح بينها وبين مصر، وله عدة مصنفات في الفقه والتاريخ ، منها «مناقب الإمام الشافعي وأخباره»، وكتاب في خطط مصر سماه «المختار في ذكر الخطط والآثار»، يتضمن تاريخ مصر والقاهرة حتى عصره. وكان هذا الكتاب عوناً للمقريزي على كتابه «المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار»(۱).

ومن الكتاب والمؤرخين الذين ظهروا في أواخر العصر الفاطمي أبو القاسم على بن منجب الصيرفي. وقد اشتهر ذكره وعلا شانه في البلاغة والشعر، كما برع في الخط، وتدرج في بعض الوظائف حتى ولى ديوان الإنشاء للخليفة الآمر بأحكام الله، وظل فيه إلى سنة ٣٦ههـ. ومن تصانيفه كتاب «قانون ديوان الرسائل»، و «الإشارة إلى من ثال الوزارة» الذي ألفه للمأمون البطائحي وزير الآمر، وتتبع فيه وزراء النولة الفاطمية منذ عهد العزيز حتى أيامه. وتوفى ابن الصيرفي في عهد الخليفة الحافظ سنة ٢٦٥هـ (١).

كذلك نبغ فى العصر الفاطمى بعض العلماء من أمثال أبى على محمد بن الحسن بن الهيثم، وأصله من البصرة، ثم أتى مصر بدعوة من الحاكم بأمر الله لم بنغه أن له نظرية هامة فى توزيع مياه النيل. وكان ابن الهيثم مصدر حركة فلسفية كبيرة، وخاصة فى الطبيعيات والرياضيات. وقد ألف نحو مائتى كتاب في الرياضة والطبيعة والفلسفة. ولم يزل مكباً على التأليف حتى توفى سنة في الرياضة والطبيعة والفلسفة. ولم يزل مكباً على التأليف حتى توفى سنة

واشتهر من الأطباء والفلاسفة أبو الحسن على بن رضوان وهو مصرى

<sup>(</sup>١) أحمد أمين: ظهر الإسلام جدا ص ٢٠٢

<sup>(</sup>٢) انظر : ياقوت، معجم الأدباء، جـ ١٥ . ص ٧٩ - ٨٠ ، ابن ميسر تاريخ مصر ص ٨٠

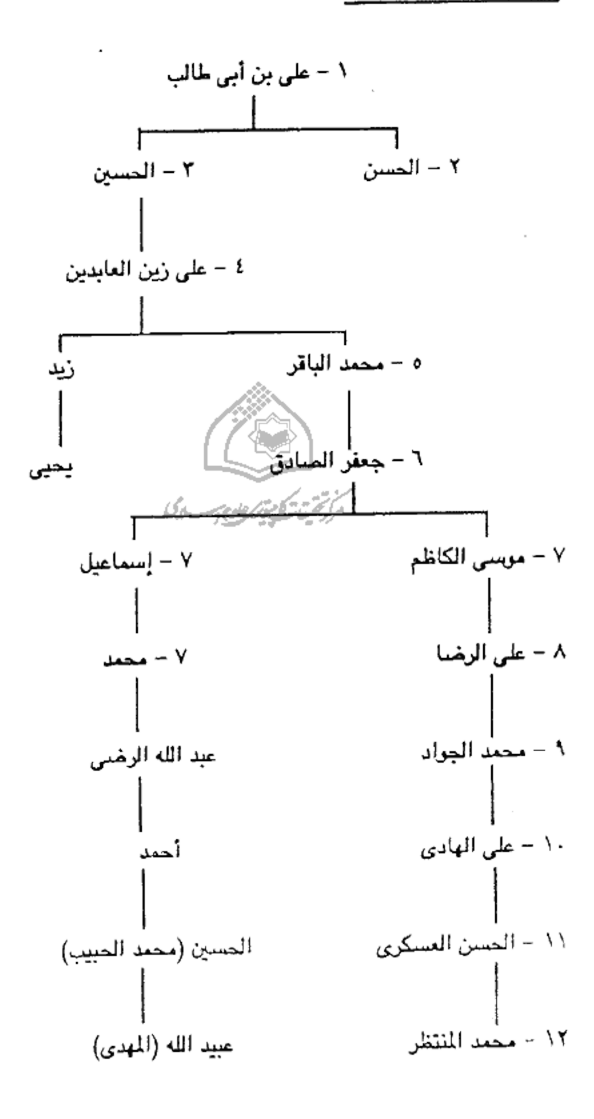
<sup>(</sup>٢) أحمد أمين: ظهر الإسلام جدا ص ٢٠٠٠

المواد من الجيزة، وقد نشأ فقيراً معدماً، وأصبح بفضل جده واجتهاده رئيس الأطباء في البلاط الفاطمي. وتدل الكتب التي ألفها في الطب على سعة فكرة واطلاعه. كما أن له كتباً في الفلسفة والمنطق وغيرهما من علوم الحكمة(١). وكان على بن رضوان مجدداً في صناعته، فلم يعمد في مؤلفاته إلى نقل وشرح كتب من كان قبله من الأطباء، بل كانت له ناحية خصبة من التفكير والابتكار، وظل طيلة حياته في كفاح وعمل متصل إلى أن توفى في حوالي سنة ٤٦٠هـ في خلافة المستنصر بالله الفاطمي(١).

وقصارى القول أن الحركة العلمية في العصر الفاطمي، سارت بخطى واسعة نحو التقدم والارتقاء، فتفوقت على مثيلتها في العهد الطواوني والإخشيدي، كما تميزت بنشاطها، فكان في مصر طائفة من علماء الدعوة الفاطمية والمؤرخين والفلاسفة والأنباء أسهموا في النهضة الثقافية التي تجلت في ذلك العصر.

<sup>(</sup>١) ابن أبي أصبيعة : عيون الأتباء في طبقات الأطباء ، جـ ٢ ص ١٠٥

<sup>(</sup>٢) ابن القفطى . أخبار الطماء بلغبار الحكماء ، ص ٤٤٢ - ٤٤١ .



#### الخلفاء الفاطميون

١ - عبيد الله المهدى

٢ - القائم (محمد أبو القاسم)

٣ - المنصور (إسماعيل أبو طاهر)

٤ - المعز لدين الله (معد أبو تميم)

ه - العزيز بالله (نزار أبو منصور)

٦ - الحاكم بأمر الله (المنصور أبو علي)

٧ - الظاهر لإعزاز دين الله (على أبو العلن) ٢١١ - ٢٧هـ (١٠٢٠ -١٠٣٥م)

٨ - المستنصر بالله (معد أبو تعيم) تركز من ٢٧٤ - ٤٨٧هـ (١٠٣٥ - ١٠٩٥م).

٩ - المستعلى (أحمد أبو القاسم)

١٠ - الأمر (المنصور أبو على)

١١ - الحافظ (عبد المجيد أبو الميمون)

١٢ - الظافر (إسماعيل أبو المنصور)

١٣ - الفائز (عيسى أبو القاسم)

١٤ - العاضد (عبد الله أبو محمد)

(1.4 - 371<sub>a</sub>)

1777 - 3778 (378 - 03Pg)

377 - 1374 (038 - 7084)

137 - 0574- (708 - 0484)

057 - FATA (048 - FPP4)

٣٨٦ - ١١١هـ (٢٩٦ - ٢٠١٠م)

٧٨٤ - ٥٩٤هـ (١٩٤ - ١٠١٠م)

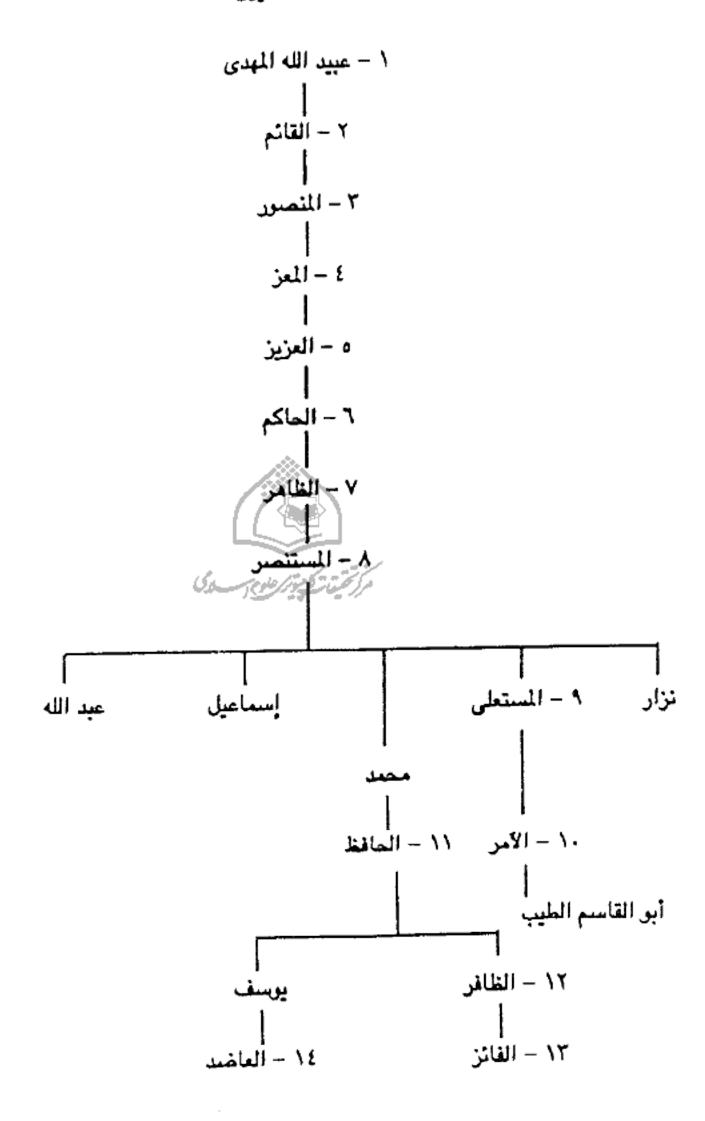
ه ۱۹۹ - ۱۲۰هـ (۱۰۱۱-۱۳۰م)

370-3304 (.711-13114)

330-1304-(1111-30114)

130-0004 (3011-17114)

000 - VFOR\_ (. F/1-1V//A)



#### مصادر الكتاب

\_\_\_\_\_

١ -- ابن الأثير : (ت ٦٣٠هـ، ١٣٢٨م) على بن أحمد بن أبي الكرم .

الكامل في التاريخ (١٢ جزءاً - القاهرة ١٠٣٢هـ)

٢ - أحمد أمين :

ظهر الإسلام . (الجزء الأول - القاهرة ١٩٤٥م)

٣ - الأنفرى: ت (٧٤٨هـ) كمال البين أبر الفضل جعفر بن تعلب بن جعفر بن
 على الأنفرى الشافعى .

الطالع السعيد الجامع لأسطأو فتجتلع العضعيد

٤ - ابن أبى أصبيعة (ت ١٦٧٧هـ، ١٢٧٠م) أبو العباس أحمد بن القاسم بن خليفة موفق الدين .

كتاب عيون الأنباء في أخبار الأطباء (جزءان - القاهرة ١٢٩٩ - ١٣٠٠م)

ه - أوايرى : دى ليسى . O'Leary, (De Lacy),

A Short History of the Fatimid Khalifate, London, 1923.

٦ - البغدادي : (ت ٢٩٤هـ، ١٣٠٧م) أبو منصور عبد القاهر بن طاهر،

الفرق بين الفرق (مطبعة المعارف - القاهرة ١٣٢٨هـ ١٩١٠م)

٧ - البكرى (ت٤٨٧ هـ، ١٠٩٤م) أبو عبيد الله عبد الله بن عبد العزيز البكرى .

المغرب فى ذكر بلاد افريقية والمغرب (طبعة دى سلان D. Slan) باريس سنة (١٩١١)

۱ - حتى : فيليب Hitti : Philip حتى ا

History of Syria, London, 1951.

#### ٩ - حسن إبراهيم حسن:

- (أ) الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية بوجه خاص (١٩٣٢م).
   تاريخ النولة الفاطمية (القاهرة ١٩٥٩م)
  - ١٠ (ب) تاريخ الإسلام السياسي (الجزء الثالث . القاهرة ١٩٤٦م)
    - ١١ حسن إبراهيم حسن وطه شرف
- (i) عبيد الله المهدى إمام الشيعة الإسماعيلية ومؤسس الدولة الفاطمية في بلاد المغرب (القاهرة ١٩٤٧م) مُرَّمِّ مَنْ تَحْرِيرُ مِنْ رَسِيرُ مِنْ مِنْ
- ١٢ (ب) المعز لدين الله إمام الشيعة الإسماعيلية ومؤسس الدولة الفاطمية في مصر (القاهرة ١٩٤٨م)
  - ۱۳ حسن حیشی :
  - (أ) الحرب الصليبية الأولى (القاهرة ١٩٤٧م)
  - ١٤ (ب) نور الدين والصليبيون (القاهرة ١٩٤٨م)
- الحمادى اليمانى: محمد بن مالك بن أبى الفضائل الحمادى اليمانى (من فقهاء السنة في أواسط القرن الخامس الهجرى)

كشف أسرار الباطنية وأخبار القرامطة

١٦ - ابن خلدون : (ت ٨٠٨ هـ، ١٤٠٥ - ١٤٠٦م) عبد الرحمن بن محمد، العبر وديوان المبتدأ والخبر . (٧ أجزاء - بولاق ١٢٨٤هـ)

١٧ - ابن خلكان (ت ١٨١هـ، ١٢٧١م) شمس الدين أبو العباس

أحمد بن إبراهيم بن أبي بكر الشافعي .

وفيات الأعيان . (جزءان - بولاق ١٢٨٢هـ)

١٨ - ابن الداية: (٣٣٠هـ أو ٣٤٠هـ) أبو جعفر أحمد بن يوسف.

سيرة أحمد بن طواون – نشر فوارز ١٨٩٥م

١٩ - بحلان: (ت ١٣٠٤هـ) أحمد زيني دخلان المكي

خلاصة الكلام في أمراء البيت الحرام

۲۰ - راشد البراوي :

حالة مصر الاقتصادية في عهد الفاطميين (القاهرة ١٩٤٨م)

۲۱ - زکی محمد حسن:

كنوز الفاطميين . (القاهرة ١٩٣٧م)

٢٢ - السلاوي : أحمد بن خالد النامسري :

الاستقصا لأخبار بول المغرب الأقصى ( ٤أجزاء - القاهرة ١٣١٠ - ١٣١٨ هـ)

٢٢ - ابن سعيد : (ت ١٧٧هـ، ١٢٧٥م) على بن موسى المغربي :

المغرب في حلى المغرب والمشرق في حلى المشرق (ليدن سنة ١٨٩٨ - ١٨٩٩م)

٢٤ – سيدة إسماعيل كاشف :

(1) مصر في فجر الإسلام (القاهرة – ١٩٤٧)

٢٥ - (ب) مصر في عصر الإخشيديين (القاهرة ١٩٥٠م)

٢٦ - السيوطى : (ت ٩١١هـ، ١٥٠٥م) عبد الرحمن بن أبى بكر جلال الدين

(i) تاريخ الخلفاء أمراء المؤمنين القائمين بأمر الأمة (القاهرة - ١٣٥١هـ)

٢٧ - (ب) حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة ، جزءان (القاهرة ١٣٢١هـ)

۲۸ - أبو شامة : (ت ١٦٦٥هـ ، ١٢٦٧ - ١٢٦٨م) عبد الرحمن بن إسماعيل بن
 إبراهيم بن عثمان شهاب الدين الملقب بأبى شامة .

كتاب الروضيتين في أخبار الدولتين

٢٩ - أبو شجاع: (ت ٤٨٨هـ، ١٠٩٥م) محمد بن الحسين بن عبد الله بن إبراهيم الوزير ظهير الدين أبو شجاع.

ذيل كتاب تجارب الأمم (طبعة H.F. Amedroz )

٣٠ - ابن شداد (ت ٦٣٢هـ، ١٢٣٤م) القاضى بهاء الدين أبو المحاسن يوسف بن رافع بن تعيم .

التوادر السلطانية والمحاسن اليوسفية.

٣١ - الشهر ستاني (٤٨ هد، ١٥٢هـ) أبن الفتح محمد بن عبد الكريم.

الملل والنحل . (٥ أجزاء - القاهرة ١٤٧٢هـ) .

۲۲ - عبد المنعم ماجد: مرز محت كويور رضي رسوى

نظم الفاطميين ورسومهم في مصر . جزمان (القاهرة ١٩٥٢م) .

٣٢ - عبد القادر الأنصارى: الشيخ زين الدين عبد القادر بن البدرى

محمد بن إبراهيم الأنصاري، من علماء القرن العاشر الهجرى:

دور القرائد المنظمة في أخبار الصاج وطريق مكة المعظمة (مخطوط بدار الكتب المصرية)

٣٤ – أبن عذارى (توفى فى أواخر القرن السابع الهجرى) أبو عبد الله محمد المراكشي

البيان المغرب في أخبار المغرب (٣ أجزاء) (نشر دوزي، باريس ١٩٣٠م) .

٣٥ - عريب بن سعد القرطبي (ت ٣٦٦هـ، ٩٧٦ - ٩٧٧م) :

ملة تاريخ الطبرى (القاهرة ١٣٠٢هـ)

٣٦ عمارة اليمنى. (ت ٦٩ هم، ١٧٤ م) أبو محمد عمارة بن أبى الحسن على بن زيدان بن أحمد الحكمى اليمنى الملقب بنجم الدين :

تاريخ اليمن (نشر Henri Cassels kay)

٣٧- ابن العميد: (ت ٢٧٢هـ، ٢٧٣م) الشيخ المكين جرجس بن العميد: تاريخ المسلمين (ليدن ١٦٢٥م).

۲۸- الطبرى: (ت ۲۱۰هـ) أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى، تاريخ الأمم والملوك - ٨ أجزاء - القاهرة ١٣٥٨هـ/ ١٩٢٩م.

٣٩ - طه شرف:

درلة النزارية أجداد أغاخان (القاهرة ١٩٥٠م).

٤٠- أبو القدا: (ت ٧٣٢هـ، ٣٣١م) إسماعيل بن على عماد الدين صاحب حماه.

المختصر في أخبار البشر (٤أجزاء القاهرة - ١٣٢٥هـ).

٤١ - فييت: جاستون فييت

Histoire de la Nation Egyptienne,7 Vols., (i) Paris,1931-194

Vol. Iv,1939: L'Egyte Arabe (ed. by Hanoutau),1932.

Précis de L'Histoire d'Egypte, Le Caire.Tome II, (ب) – ٤٢ L'Egypte Musulmane).

٤٣- ابن القفطى: (ت ٦٤٦هـ، ١٣٤٨م) جمال الدين على بن يوسف بن إبراهيم بن عبدالوهاب.

إخبار العلماء بأخبار الحكماء، (القاهرة - ١٣٢٦هـ).

23- ابن القلانسى: (ت ەەھد، ١١٦٠م) أبو يعلى حمزة:

ذيل تاريخ دمشق (بيروت سنة ١٩٠٨م).

٥٥- القلقشندى: (ت ٨٢٣ هـ ١٤١٨م) أبو العباس أحمد صبح الأعشى في صناعة الإنشا (١٤ جزءاً - القاهرة - ١٩١٧ - ١٩١٧م).

٤٦ - الكرملي، أنستاس ماري:

النقود العربية وعلم النميات: (القاهرة - ١٩٣٩م).

٤٧ - الكندى: (ت ٥٠٠هـ، ١٦١م) أبو عمر محمد بن يوسف:

كتاب الولاة وكتاب القضاة (ليدن - ١٩٠٨م).

۱۸- لینبرل: ستانلی. Lane-Poole: Stanley

AHistory of Egypt in The Middle Age, London, 1901. (i)

Salah El Din and the Fall of the Kingdom of Jeru- (ب) -٤٩ salem London,1893.

۰۰ – متز انم. Metz: Adam 🍲

Die Renaissance des Islams.

نقله إلى العربية محمد عبدالهادى أبو ريدة بعنوان:

(الصفعارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري) جزمان - القاهرة ١٩٤٠ - ١٩٤١م.

٥١- أبو المصاسن: (ت ٤٧٤هـ ١٤٦٩م) جسمال الدين يوسف بن تغرى بردى: النجوم الزاهرة في ملوك مصر والقاهرة (نشر دار الكتب المصرية).

٢٥- محمد جمال الدين سرور:

(أ) النقود الفاطمي في جزيرة العرب (الطبعة الرابعة ١٩٦٤م).

٥٣- (ب) النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق (الطبعة الثالثة ١٩٦٤م).

٤٥- (جـ) تاريخ الحضارة الإسلامية في الشرق - (القاهرة ١٩٦٥م).

ه ه- محمد كامل حسين.

أدبنا العربي في عصر ألولاة (القاهرة ١٩٦١)

٥٦ - المقريزي: (ت ٥٤٨هـ، ١٤٤١م) تقي الدين أحمد بن علي:

(أ) المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار (جزءان بولاق ١٢٧٠هـ).

٥٧- (ب) اتعاظ المنفا بأخبار الأئمة الخلفا. (جمال الدين الشيال، القاهرة ١٩٤٨) نشر دار الفكر العربي.

۸۵- ابن مماتى: (ت ٢٠٦هـ، ١٢٠٩م) القياضيي الوزير شيرف الدين أبو المكارم الأسعد.

٥٩- ابن منجب الصديرفى: (ت ٤٢٥هـ، ١١٤٧م) أمين الدين تاج الرياسة أبو القاسم على.

الإشارة إلى من نال الوزارة. (القاهرة ١٩٣٤م).

٦٠- ابن ميسر ، (ت ١٧٧٨هـ، ٢٧٨م) محمد بن على بن يوسف بن جلب.

تاريخ مصر. طبعة هنري ماسيه Henri Masse

٦١ - النعمان . (٣٦٣هـ، ٣٧٤م) أبو حنيفة المغربي.

المجالس والمسايرات. ثلاثة أجزاء. مخطوط بمكتبة جامعة القاهرة .

٦٢ - النوبختي: (ت٢٠٢هـ ، ١٩٤٤م) أبو محمد الحسن بن موسى.

كتاب فرق الشيعة (استانبول - ١٩٣٢م).

٦٢ - هبة الله الشيرازي : (ت ٤٨٠هـ ، ١٠٧٧م) المؤيد في الدين هبة الله .

سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة ،

(نشر د. محمد كامل حسين القاهرة ١٩٤٩م)

Heyd. W - ميد : و ۲٤

Histoire du Commerce du Levant au Moyen-Age. 2vols., Leipzig,1925.

٥٦ - أبن وأصل: (ت ١٩٧٧هـ، ١٢٩٧ - ١٢٩٨م) جمال الدين محمد بن سالم بن وأصل

مفرج الكروب في أخبار بني أيوب.

(نشر جمال الدين الشيال - ١٩٦٣، ١٩٥٧م)

٦٦ - ياقوت : (ت٦٢٦هـ ١٢٢٩م) شهاب الدين أبو عبد الله الحموى الرومي

(أ) معجم البلدان - ١٠ أجزاء (القاهرة - ١٩٠٦م)

٦٧ - (ب) معجم الأدباء - ٢٠ جزء (طبعة أحمد فريد رفاعي ١٦٣٩ - ١٩٣٨)

٦٨ - يحيى بن سعيد الأنطاكي : (ت٨٥٤هـ ، ١٠٦٦م) :

صلة كتاب سعيد بن بطريق المسمى «التاريخ المجموع على التحقيق والتصديق» (جزان - بيروت ١٩٠٩م) .

۲۹ – اليماني : محمد بن محمد : ،

«سيرة الحاجب جعفر بن على وخروج المهدى من سلمية ووصوله إلى سجلماسه» (نشر إيفانوف - مجلة كلية الآداب بجامعة القاهرة - ديسمبر ١٩٣٦)

٧٠ - السجلات الستنصرية :

سجلات وتوقيعات وكتب لمولانا الإمام المستنصر بالله أمير المؤمنين إلى دعاة اليمن وغيرهم (نشر وتحقيق عبد المنعم ماجد؛ سنة ١٩٥٤)

٧١ - مجموعة الوثائق الفاطمية :

(جمعها وحققها جمال الدين الشيال؛ القاهرة ١٩٥٨)

٧٢ - تاريخ كالمبردج العصور الوسطى.

Cambridge Mediaeval History, vol. IV.

#### ١- فهرس الأعلام

أسماء (قطر الندي) - ٤٨

اسماعيل بن جعفر الصادق – ١٦٠، ١٢٠

استماعيل بن الخليفة القائم بأمر الله

(المنصور القاطمي) - ٣١،٣٠ ، ٦٤ ، ٥٥ ،

الأفضل بن بدر الجمالي (أمير الجيوش) -

. 114 . 114 . 117 . 118 . 117 . 11.

731 . 701 . 301 . 701 . 771 . 771 .

۱**۷**۷:

إلدكز - ١٠٧

الآمام أبو حنيفة النعمان بن ثابت - ٧٩ ،

الامام الشاقعي -- ٧٩ ، ٨٤

الامام مالك بن أنس - ٧٩ - ٨٤

أماريك (ملك بيت المقدس) - ١٢٩ ، ١٢٩ .

أنوجور بن الأخشيد - ٣٨، ٣٧ ، ١٥ ، ٥٥

10.70

**(i)** 

ابراهيم الثاني بن أحمد الأغلب - ٢٠

ابراهيم بن خمارويه - ٥٠

أحمد بن خالد - ٤٠

أحمد بن طواون - ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۲۹، ٤٠ .

V. , £7 , £0 , ££ , £7 , £Y

أحمد بن محمد بن أبي العوام - ٩٦

أحمد بن محمد الواسطى – ٣٧

أحمد بن المدير - ٤٠ - ٢٢

أبو أحمد الموفق طلحة - ٢٨ ، ٤٣ ، ٤٤ ألك أرسلان بن طغرابك - ١٥٠

£4. £7. £0

أحمد بن كيفلغ - ٥٣

ادريس بن عبد الله بن المسن بن المسن ٥٨

ابن على بن أبي طالب - ١٩

أروى الصليب حسيسة (السبيدة الحسرة الامام أحمد بن حتيل - ٧٩ ، ٨٤

اللكة) - ١١٤

اسحق بن كنداج - ٤٦

أسد الدين شيركوم (الملك المنصور) ١٦٢، ١٦١، ١٣٠

141 . 14 . 144

(تنبيه) اعتمدنا في ترتيب الأسماء على أول الاسم دون البالاة بأداة التعريف، ويالفاظ الأب والاين، مثل ذلك : أبو الحسن على بن رضوان ذكرناه في حرف الحاء وأبو على أحمد بن الأفضل ذكرناه في حرف العين، وأبو يزيد مخلد ذكرناه في حرف الياء

أبو جعفر محمد بن أحمد بن مودود (ابن (ب) عبد کان) - ۳۹ باكباك - ۲۷، ۲۷ أبو جعفر مسلم بن عبيد الله الحسيني --الباساك (والى قوص) - ١٢٢ بدر الجمالي - ۷۲، ۱۸، ۱۰۷، ۱۰۹، ۱۰۹، ۲۷، ۲۸، ۷۲، ۷۲، ۷۲ جعفر المفوض (ابن الخليفة المعتمد على 107, 184, 187, 117, 117, 11. 1E) - 73 .3V برجوان الصقلي – ٨٢ ، ٨١ جوهر الصقلي (قائد المعز لدين الله) - ٣٠٠ أبو بكر الانطاكي - ٨٣ أبو بكر الصديق (رضى الله عنه) - ٨١ . A. . Vo . VE . VT . VT . VI أبوبكر منصمند بن على الماذرائي - ٣٧ ، . 10£ . 1£A . 1£1 . 1£. . 177.A1 13,70 أيو يكر محمد المالكي – ١٧٩ .۱٥٩ لجوار مؤتمن الخلافة – ١٣٢ ملدكون – ۱۰۷ بهرام الأرمني – ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۷، آدر (c) المافظ لدين الله (الخليفة الفاطمي) -(<del>-</del>2) 14..127.774.777.721.731... تاج الملوك شاذي - ١٠٣ ، ١٠٦ ، الحافظ السلقى (الفقيه الشافعي) - ٢٤٠ تقى الدين عبر -- ١٣٣ الماكم بأمر الله (الخليفة الفاطمي) - ٨٢، تکین – ۲ه ، ۵۳ 7A. VA. AA. 11. 31. V1. - 11. YV1. تميم بن المعن لدين الله - ١٧٢ توزون التركي - ٥٥ 177 حیاسه بن یوسف - ۲۱، ۲۲ (5)

جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على زين حبشى بن أحمد المغربى - ٦٢ العابدين بن الحسين - ١٥ ، ١٦ ، ١٧ ، حسن بن حيدرة الفرغاني (المعروف ١١٦

> جعفر بن عبد الغفار المصرى - ۲۹ جعفر بن الفضل بن الفرات - ۲۷، ۲۸، ۵۲، ۲۲، ۲۷، ۸۲، ۵۷، ۱۲۱

الحسن بن الصياح – ١٧٧، ١٧٦

۸٥

الحسن بن على - ١٦، ١٦

أبو الحسن على ابن الخليفة الحاكم بأمر خمارويه بن أحمد بن طولون - ٤٠، ٤١، الله = الظاهر لاعزاز دين الله القاطمي

أبو الحسن على بن الأخشيد - ٥٦، ٥٥،

(i) ۸۵

أبو الحسن على بن رمنوان – ١٨٠، ١٨٠ ٪ ذكا الرومي – ٥١ – ٥٢ أبق الحسن الشابشتي – ١٧٩

أبو الحسن على بن النعمان المغربي – ١٧٤ (J) الحسين بن أحمد بن عبد الله (الامام) - الرشيد (الخليفة العباسي) - ١٧ 14, 17

الحسين بن على بن أبي طالب – ١٥، ١٨،

۷۷، ۵۸، ۱۸، ۱۲۲، ۲۲۱

الطوائي (الداعي) - ۱۸، ۱۹، ۲۰

حمزة بن على الزوزني – ٦٦ ، ٩٧

حميد الدين الكرماني – ١٧٨

ابن حسوشب = أبو القساسم رسستم بن

(ċ)

الحسين بن قرح بن حوشب

ابن الخلنجي – ٥٠ ، ١٥

70.30.35.101

الخليفة الراضي بالله (العباسي) - ٣٧، سلمان الفارسي - ١٧

الخليفة الظاهر لاعزاز دين الله الفاطمي --المسن بن عبيد الله بن طغج الأخشيد - ٤٨، ٨٩، ١٠١، ١٠١، ٢٠١، ١٥٣، ١٧٢ الخليفة القاهرة بالله العياسي - ٢ه، ٥٣ الخليفة المقتدر (العباسي) - ٥٢، ٦١، ٦٢ 33. 73. 43. 43. 83

مُرُكِّمَة تَكَامِيَة مُرَّيِّعَتِهُ وَالْمَالِكِينَ وَالْحَشْمِي - ١٤٣، ١٤٣

(i)

زيادة الله الثالث - ٣٠، ٣٥ زيري بن مناد المىنهاجي – ٣١، ٣٢

(w) أبو سسعند ابراهيم بن سسهل التستسري

اليهودي - ۸۱، ۹۰، ۲۶۲

أبو سنفيان (الداعي) – ١٨، ١٩، ٢٠

(بالأندلس) - ۲۱، ۲۸، ۲۹، ۳۰، ۳۱

عبد الرحمن بن الياس (ابن عم الخليفة (m) شسساور - ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۳۰، ۱۳۱، الحاكم بأمر الله) - ۱۳۹ عبد المعزيز بن مروان - ٣٦ 177,171 سيبان بن أحمد بن طولون – ٤٩ أبو عبد الله أحمد الواسطي - ٤٦ عبد الله الرضي – ١٧ عبد الله بن سعد بن أبي سرح -- ٣٥ (oo) مندقة بن يوسف الفلاحي – ٨٩، ٩٠، ١٤٢ أبق عبد الله الشيعي - ١٨، ١٩، ٢٠، ٢١، مسلاح الدين يوسف بن أيوب - ١٠٩، ٢٣، ٢٥، ٢٦، ٢٢ ٥٢١، ١٢٨، ١٣٠، ١٣٢، ١٣٢، ١٢٥ أبق عبد الله القضاعي – ١٧٩ أبو عبد الله محمد بن ادريس الشافعي – AE . V9 (ض) ضرغام – ۱۲۷ أنو عبد الله محمد بن البطائحي= والمتراز والماليمين البطائحي (<del>L</del>) أبو عبد الله محمد بن النعمان المقربي -ابن طالوت القرشى - ٢٧ ۱۷٤ أبوطاهر الذهلي - ٦٧، ٧٣ عبد الله بن ميمون القداح – ١٨، ١٨ طلائع بن رزیك – ۱۲۵، ۱۲۷، ۱۲۷، ۱٤٤، عبد المجيد أبو الميمون = الحافظ لدين الله ١٤٨ عبيد الله بن الامام الحسين بن أحمد = عبيد الله المهدى (ع) العاضد لدين الله (الخليفة الفاطمي) - عبيد الله المهدى - ١٧، ٢٠، ٢١، ٢٢، ٢٣، 771. 171. 171. YF1. YYI 37, 67, 77, YY, XY, 17, YF, TY, .31 عبد الرحمن النامس الخليفة الأموى عربة بن يوسف - ٢٦

عز الملك المعروف بالمسيحي – ١٧٩

٥٠، ٢٠١، ١٢٤، ١٧٤، ٥٧١، ١٧٨

العزيز بالله الفاطمي – ٧١، ٨٢، ٨٦، ٨٧.

عسلوج بن الحسن المغربي - ٧٥، ١٤١، أبو الفضل عباس (الوزير) - ١٢٤ 17.

> على بن أبى طالب (رضى الله عنه) - ٨١، الفضل بن صالح -- ٧٠ ۶۸، ۶۴، ۸۱۱، ۶۱۱، ۲۲۱، ۲۲۱, ۲۲۱

۱۸۰

عمرو بن العاص - ۳۵، ۳۷، ۸۰، ۸۵، ۹۱ حوشب الكوقى- ۱۹، ۱۸

عنبسة بن اسحق – ٣٦

عیسی بن نسطورس – ۷۸

عیسی النوشری – ۲۲، ۱۹۰ ه

عيسى بن الخليفة الظافر = (الفائز بنصر ١٤٢

114、175-(山)

على بن أحمد الماذرائي - ٤١ على بن أحمد بن الأفضل - ١١٨، 111, .71, 171, 771, 771 أبو على (الداعي) - ٦١

على الرشيا – ١٦

على بن السلار - ١٢٤

على بن قضل اليمني -- ١٨

أبو محمد بن الحسن بن الهيثم - ١٧١٪ ١١، ٦٢، ٦٢، ٦٥، ٥٥

مُرُكِّمَة تَكَارِيرُ أَبِقِ القَاسِيم رستم بن الحسين بن غرج بن

الفضل بن جعفر بن الفرات - ٣٧

أبو الفوارس أحمد بن على (حفيد

(ق)

فهد بن ابراهیم - ۹۱

الأخشيد) - ٨٥، ٥٦

فيروز (الداعي) - ٢١، ٢٢

أبو القاسم الطيب (ابن الخليفة الأمر) -

111

أبو القاسم على بن أحمد الجرجرائي --

أبو القاسم أحمد = (المستعلى بالله الخليفة القاطمي) – ۱۱۲، ۱۱۷، ۱۱۷، ۱۱۸

أبو القياسم على بن منجب المسيرفي -

14..160

(**ن**)

فاتك المعتضدي -- ١٥

فاطمة الزهراء (بنت الرسول صلى الله عليه وسلم) - ۱۰، ۷۱، ۷۲، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۱۸، ۱۱۸

174

(난)

كافور الأخشيدي - ٣٨، ٤١، ٦٥، ٧٥،

**አ**₀, 3*۲*, ₀ፖ, ፖፖ, ۲٠/

أبو القاسم بن عبيد الله المهدى (القائم بأمر الله القاطمي) - ۲۲، ۲۵، ۲۲، ۲۷، ۲۹،

ابن کنداج – ه٤، ٤٧ ابن کیغلغ – ه٤

(J ) الليث بن سعد ~ ۷۹

(م) المأمون البطائحي – ۱۸۰، ۱۵۹، ۱۸۰ أبو منحمد الحسن بن عمار – ۸۷، ۹۱، ۱۵۲، ۱۰۲، ۱۰۱

محمد بن أبي الساج – ٤٦ ، ٤٧ محمد بن إسماعيل البخاري الدرزي ١٠٢،٩٧،٩٦،١٧

> محمد بن تكين – ٥٣ محمد بن الحني**نة** – ٩٩

> > محمد بن خزز - ۲۸

محمد بن رائق الخزرى – ٤٥، ٥٥، ٤٢ محمد بن سليمان الكاتب – ٢٢، ٤٩، ٥٠ محمد صلى الله عليه وسلم– ٧٧، ٨١، ٤٤، ١٨٨، ١٦٢، ١٦٢، ١٦٨

محمد بن طغج الأخشيد – ۳۷، ۳۸، ۱۱، ۲۵، ۵۵، ۵۵، ۲۵، ۸۵، ۲۲

محمد المنتظر بن المسن العسكري - ١٦، ١٢٠

المستكفى (الخليفة العباسى) - ٥٥، ٥٥ المستنصر بالله الفاطمى - ٨٤، ٨٦، ٩٠. ١٠٢، ١٠٢، ١٠٤، ١٠٥، ٢٠١، ١٠٨

۱۸۱، ۱۷۹، ۱۷۷، ۱۷۲، ۱۷۷، ۱۵۰، ۱۸۱ مسلمة بن مخلد – ۳٦ مصالة بن حبوس – ۲۳ المطيع (الخليفة العباسي) – ۵۹ معاوية بن أبي سفيان – ۳۳ المعتز (الخليفة العباسي) – ۲۲ المعتز (الخليفة العباسي) – ۲۲ المعتز (الخليفة العباسي) – ۲۲

العنضد (الخليفة العباسي) - ٤٨ العنمد (الخليفة العباسي) - ٣٨، ٤٢، ٥٤،

معز النولة بن بويه - ٦٥

المعسن لدين الله الفاطمي – ۳۰، ۳۱، ۲۳، ۲۸، ۸۵، ۵۵، ۲۵، ۲۵، ۸۵، ۴۵، ۲۷، ۳۷، ۵۷، ۵۷، ۸۵، ۲۸، ۲۸، ۷۸، ۵۰، ۱۰۱، ۲۰۱، ۲۵۱، ۸۵۱، ۵۵۱، ۱۲۰، ۷۲۰، ۵۷۱، ۷۷۷

المقتدر (الخليفة العباسى) - ٢١ المكتفى (الخليفة العباسى) - ٢١، ٤٩، ١٥ منسا بن إبراهيم الفرار - ٨٦ المنصور أبو على = (الحاكم بأمر الله نزار - ١١٢،١١٤، ١١٥، ١١٦، ١١٧ الخليفة الفاطمي) أبو نصر هرون – ٩٠٠

أبو المنصور اسماعيل = (الظافر بأمر الله نور الدين محمود - ١٣٠، ١٢٨، ١٣٠، الخليفة الفاطمي) - ١٢٤ 170,178,177

أبو منصور تكين -- ١ ه

منصور بن عبدون - ٨٨

المهتدى (الخليفة العباسي) - ٤٢

مرسى بن أبي العافية – ٢٦

موسى الكاظم بن جعفر الصادق – ١٦

مؤنس الخادم - ١٥، ١٥، ١٦، ٢٢

أبو الميمون عبد الجيد ابن عم الأم (المافظ لدين الله)

ميمون القداح – ١٧

هارون بن خمارویه – ٤٩

**(**<sub>2</sub>) ابن واسول (الشاكر بالله) - ٣٢

(ی)

(**\_** 

الهادي (الخليفة العباسي) – ١٧، ١٩

هبة الله الشيرازي (الداعي) - ١٤٠

(ن) يارجوخ - ٤٢

نامس النولة أفتكين - ١١٢، ١١٥، ١٤٤ يانس الأرمني - ١٢١ - ١٢٢

نامسر النولة بن حسدان – ۱۰۲، ۱۰۶، يحيى بن ادريس – ۲۹

· 1. 7 . 1 . 7 . 1 . . . أبو يزيد مخلد بن كيداد - ٢٧، ٢٨، ٢٩ ،

> ناصير خسيرو - ۲۵۱، ۲۵۱، ۱۵۸، ۱۵۸، ۱۵۸، ٣.

177.171 اليسع بن مدرار – ۲۳

نجم الدين أيوب – ١٢٨ يعسقسوب بن كلس - ١٤١، ٧٥، ٨٦، ١٤١،

نجم الدين بن مصال - ١٢٤ 73/, Y3/, . F/, YF/, 3Y/, XY/

نجيب النولة على بن أحمد الجرجرائي- يوسف بلكين بن زيرى بن مناد الصنهاجي ١.٢

ابن يونس المنجم - ١٧٦

**YY, YY** -

#### ٢ - فهرس الأمم والقبائل والعشائر والطوائف

أهل الذمــة – ٢٩، ٧٧، ٢٨، ٧٨، ٨٨،

آل البیت (النبوی) – ۱۹

(i)

الأتسسراك - ٣٦، ٥٥، ٢٢، ٩٠، ٩١، ٨٠، أهل السنة (السنيون) - ٧٠، ٧٩، ٨٠، ٨١،

1.1, Y.1, T.1, 3.1, 0.1, Y.1, TA, TA, 3A, OA, FP, T.1, T.1, A/1,

۱۷۸، ۱۲۷، ۱۶۲، ۱۲۶، ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸ ۱۲۸

الأخشيديون - ٣٣، ٣٥، ٢٨، ١١، ٢٢، ٥٥.

٧٥، ٨٥، ٢٦، ٨٦، ١٤١، ١٤٥، ١٢١،

۱۸۱، الياطلية – ۱۲۷

الأدارسة – ۱۹، ۲۱، ۲۲

الأرمن – ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۲۲، ۱۲۳

الاسماعيلية - ١٥، ١٧، ٨، ١١، ٢١، ٢٢، بنورستم - ٢١

۲۷، ۲۱، ۲۲، ۹۲، ۹۲، ۹۹، ۱۱۷، ۱۱۷، ۱۲۰ بنو مدرار – ۲۱

۱۲۰، ۱۲۹، ۱۲۹، ۱۲۲، ۱۲۹، ۱۳۹، بنویعفر – ۱۸

١٨٠، ١٧٤ - ١٣٣، ١٣٤، ١٥٨، ١٨٠

الأغالبة - ۲۰، ۲۰، ۲۲ الأفضالية - ۱۶۸

القصلية -- ١٤٨ الامامية الاثنى عشرية - ١٠، ١٦، ١٧، الثمالية - ١٠٩

177.17.

الامامية الاسماعيلية - ١٦، ١٧

الامامية الموسوية - ١٦، ١٧ جهينة - ١٠٩

الأمرية -- ١٤٧ الجعافرة -- ١٠٩

الأمويون - ١٥، ٨٨، ٢٥، ٢٥، ٩٩، ١٣٩ الجودرية - ١٤٧

الجيوشية -- ١٤٧

(ط) (ح) الحافظية – ١٤٧ الطولونيـون – ٢٣، ٣٧، ٣٨، ٣٩، ٤٠، ١٤، 73, 73, 53, 83, .0, .4, 731, 031, ۱۸۱ (<del>;</del>) الفوارج – ۱۲۸ (4) الظافرية - ١٤٧ (د) الدرزية – ٩٧ (ع) العاضيية – ١٤٧ الديلم - ١٦٤، ١٦٤ العباسيون – ١٥، ١٧، ١٨، ١٩، ٢١، ٢٢، (ر) الريح – ه١٠ \*\* 77. YY. AY. - 3. 63. A3. - 0. 10. وما الد، ٢٢، ٢٢، ٤٢، ٧٧، ٥٧، ٧٩، ٥٨٠ زئرتن تاريخ ميز هري وي اي ۱۰۷، ۱۲۹ (i) زناته – ۲۰، ۲۸، ۲۰ عبد قيس – ٤٣ العراق – ١٦٤ زویله – ۱۰۱ العرب – ۲۹، ۳۵، ۳۳ العربان - ١١٥ (w) العزيزية - ١٦٤ السنيون = أهل السنة السسودانيسون – ۹۷، ۲۰۱، ۲۰۲، ۱۰۳، العلويون – ۹۹، ۹۹ (ف) V. / . X. / . P. / . 6 / / 77 / . 77 / . V3 / القاطمييون -- ١٥ ، ١٧ ، ٢٠ ، ٢٤ ، ٢٥ ، (ش) 10,70,00,00,15,75,75,35, 78, 3, 78, 48, -71, 671 . YY . YE . YY . Y\ . Y- . \\ . \\ . \\ . \\ . PY . - A . YA . YA . 3A . 6A . TA . TP. (<del>ص</del>) الصليبيون = الفرنجة

111. 171. 771. 771. 771. 171. 101.771.771.771

١٣٢، ١٣٥، ٢٣١، ١٣٧، ١٢٩، ١٤٠، المسيحيين - ١٨، ٨٨، ٨١، ٢١

١٤١، ٢٤٢، ١٤٣، ١٤٤، ١٤٥، ١٤١، المشارقة - ١٠٨

١٤٧ - ١٤٨، ١٤٩، ١٥٠، ١٥١، ١٥١، المصامدة - ١٤٧

٣٥١، ١٥٤، ١٥٥، ٢٥١، ١٥٧، ١٨٨، المصدريون - ٤٠، ١٦، ٢٢، ٢٢، ٧٠، ٧٠،

101, . TI, ITI, YTI, YTI, 3TI, . - A, IA, YA, 3A, YA, YP, Y-I, AYI,

TT1, YT1, XT1, PT1, YY1, 3Y1, .71,371, X31, Yo1, 301,

٠٧١، ٧٧١، ٨٧١، ٩٧١، ١٨١ المغاربة - ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۱، ۷۰، ۸۱، ۲۸، 18. 1.1, 1.1, 1.1, 1.1, 1.1, 011, .31,

184.181

(ق)

القرامطة – ٦٨، ٩٩ الملكانيين - ٨٦

(신) (ن)

الكافورية – ١٦٤

الكتباميون - ۲۱، ۲۲، ۲۵، ۲۲، ۲۸، ۲۹، النصباري - ۸۸، ۸۸ 17, VA, 18, 1-1, 7-1, 731, V31

**(\_** (م) الهاشميون – ١٨

الماذرائيون - ٤١

المستعلية – ١١٧ **(!**)

المسلم ون - ٣٥، ٨٧، ٩٠، ١٢٢، ١٢٢، الوزيرية - ١٤٧ .177 .171 .127

(ی) اليهود - ۸۷، ۸۸، ۹۰

### ٣- فهرس البلاد والمدن والمواضع والجبال والأنهار

(i) باب الذهب – ۱۳۱ أخميم – ۱۵۳ أخميم – ۱۵۳ الأردن – ۲۶ الأردن – ۲۶ أرمينيه – ۲۶، ۲۷

الاسكندرية - ٤٠، ٥٠، ١٥، ٢١، ٦٢، ٦٢، باب القوس – ٦٩

٦٩، ٧٧، ٧٧، ٧٨، ٨٨، ٥٠١، ١٠٩، ١١٣، باب المصروق ٦٩

١١٤، ١١٥، ١١٧. ١٢٤، ١٢٨، ١٥٠، باب النصر - ٦٩

۲۵/۱۸۵/ الدارية - ۲۸

أسنا – ۱۵۲

أسوان – ٤٠، ١٠٩، ٢٥٧، ١٥٧ 📗 كاليكو الأحمر – ١٥

أسيوط – ١٥٣

الأشمونين - ٢٢، ١٥٢، ١٥٢، ١٥١ برقة - ٢٢، ٣٥، ٨١، ٢٦، ٢٦، ٨

أمىيهان -- ۱۱۷

افریقیة – ۲۰، ۲۱، ۲۵، ۳۵، ۷۳ بغــداد – ۳۲.

اقليم البحيرة - ١٠٤، ١٠٥، ٢٠١، ١٢٤

الأندلس - 27، 28

الأهواز – ١٧

(ب)

باب البرقية -- ٦٩ باب الديلم -- ١٦١

۱۱، باب النصر - ۲۹ البابين - ۱۲۸ بانياس - ۷۷ البحرين - ۱۸ برقة - ۲۲، ۳۵، ۱۵، ۱۲، ۲۲، ۱۵، البصرة - ۱۵، ۵۵ بغداد - ۲۳، ۲۷، ۲۸، ۶۵، ۱۵، ۲۵، ۵۵، مه، ۵، ۳۵، ۲۲، ۲۲، ۵۶، ۲۰، ۱۱۷، ۵۷، باند الروم - ۱۵،

بلاد الشام – ۸۷، ۲۰۱، ۱۰۷، ۱۲۲، ۸۲۸،

بلاد القرس -- ۹۹، ۱۱۰، ۱۱۲، ۱۱۷، ۹۵۱

البلاد المسرية - ٣٦، ٤٢، ٥٠، ٥٥، ٥٦،

77, 3.1, 0.1, 711, 771, 771, 771

1.4.160

۷ه۱، ۸۷۸،

Y1. FF1. YF1. 4F1. 3Y1. AY1

17. 131. 431. 401. 17.

بلاد المغسرب - ١٥، ١٧، ١٩، ٢٠، ٢١، ٢٢، الجامع الأقمر - ١٦٦

٢٢، ٢٥، ٢٦، ٢٧، ٢٨، ٣٠، ٢١، ٢٢، ٥١، جامع الحاكم بأمر الله – ١٦٨، ١٧٥

٣١، ٦٥، ٧٧، ٧٤، ٧٥، ٧٠، ١٠٩، ١٤٠، ١٤٠، جامع العطارين – ١٠٩

جامع عمرو بن العاص - ۷۰، ۸۰، ۵۸،

بلبیس – ۲۲ ، ۱۲۸ ، ۱۲۸ ، ۱۷۹

البندقية - ١٥٨،١٥٠ جبل المقطم - ٥٥، ٩٦، ٩٥

البهنسا – ١٥٣ الجزيرة (اقليم) – ٤٧

بين القصرين - ١٣٣ جزيرة الروضة = جزيرة مصر - ١٤٩،

بیت القدس -- ۸۱، ۸۸، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۳۳

حِزيرة العرب – ١٤٥

(ت)

تاهرت - ۲۱، ۲۲، ۲۸، ۲۱

تنيس - ١٨١ . ١٧٢ . ١٥٢ . ١٥٢ . ١٥٢ . ١٢٢ . ١٥٢ . ١٨١ . ١٨١

٨٥١، ٣٢٢

تلمسان - ۲۶

توزد - ۲۸ تونس = افریقیة - ۸۸ تونس = افریقیة

تونة - ٧٤ الحجاز - ٦٥، ١٥٧

بمحيد - ١٠،٠٠٠

الحرمان (الحرم المكى والحرم المدنى) - ٦٥ (ث) - ٧٥ - ٨٥

الثَّغور الشامية - ٤٧ حصن بابليون - ٧٠

الثغور المصرية - ١٠ حصن الكرك - ١٣٤

حلب - ۱۱۷ ، ۱۶، ۱۱۷ حلب

(ج) حمص - ۱۷ الجامع الأزهر - ۷۰، ۷۱، ۸۰،

(<del>'</del>ż) الري – ۱۷ خزانة البنود - ١٥٦ خزانة الفيام - ١٤٨ (س) خزانة السلاح – ١٤٨ سامرا - ١٦، ٣٦، ٨٨، ٥٤، ٤٧ خورستان – ۱۱۷ سیته – ۲۲، ۲۷ سجلماسه – ۲۱، ۲۳، ۳۱، ۳۲ (2) سلميه - ۱۷، ۱۸، ۲۱ دار الحكمة - ١٧٨، ١٧٨ سملا – ۱۷ دار الديياج - ١٥٦ السند – ۱۸ دار الكسوة – هه١ سبور القاهرة – ١٣٠ – ١٦٣ دار الملك – ۱۲۲، ۱۳۷، ۱۷۰ دىيق – ١٥٦ **(ش)** دماوند - ۱۷ مرات الشيام - ١٤، ٢٤، ٤٤، ٤٤، ٢٤، ٧٤، ١٥، دمشق - ۲۲، ۱۵، ۲۷، ۲۹، ۳۵، ۳۵، ۵۵، ۵۵، ۵۵، ۲۵، ۷۳، ۲۲، ۹۷، ۹۷، ۸۴، To. of. o.1, V/1, X7/ ۵۰۱، ۷۲۷، ۷۵۱، ۵۰۱ دمياط - ١٠٠، ٤١، ٤٤، ٤٧، ١٠٠، ١٠٩، ١٠٩، شطا - ٢٥١ ١١١، ١٢٢، ١٣٤، ١٤٥، ١٥٠، ١٥٢، 121, Vol. Yol, 751 (an) الصعيد – ۱۰۳، ۱۰۹، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۵۶، (د) 101 رشید – ٤٠ صقلية - ١٨ رقادة - ۲۶، ۲۹ الصين - ١٥٨ الرقة - ٤٤، ٤٧، ٥٥ (<del>d</del>) الرملة - ٥٠، ١٥، ٥٥، ١٤ الطاحونة - ٢٢ طبرية – ٤٥ طرابلس – ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۲۹، ۲۹

طرسوس – ۲۱ (ق) طحا - ٥٥١ القـــاهـرة – ٦٨، ٦٩، ٧٠، ٧٧، ٧٤، ٢٨، طنجة – ۲۲ VX, YP, YP, Y.1, Y.1, 3.1, 6.1, F.1. V.1. A.1. 311, V/1, 771, 771. 371. 071. 771. 171. 131. (ع) العياسة - ٤٩ 331. F31. A31. ool. Fol. Vol. العــراق – ۲۸، ۲۲، ۵۱، ۵۱، ۷۰، ۵۰، ۱۰۰، ۴۰۱، ۱۲۷، ۱۷۲، ۱۷۲، ۱۷۷ قرطية - ٢٩ 104.1.4 العريش – هه القصر الشرقي (القصر الفاطمي) - ٧٣، عکا – ۱۰۷ – ۱۱۷ 34.371.451.641 عيذاب - ٤٠، ١٤٤ القطائع - ٤٩ عين شمس – ٨٦ قلیوپ – ۱۵۲،۱۰۷ 10T.17T - 701 (غ) غارثور - ۸۱ القيروان - ۲۰، ۲۲، ۲۶، ۲۵، ۲۷، ۲۸، غدير خم - ۸۱ 77. .7. 17. 15. 15 غزة - ٠٠ القبس – ١٠٥ (**i** 

غارس – ۲۹، ۱۷۸ غاس – ۲۱، ۲۲ کتامة – ۱۹، ۲۰، ۲۵، ۲۹ غاس – ۲۱، ۲۲ کتامة – ۲۸، ۲۰، ۲۵، ۲۹ افغرات – ۶۸

1.1, 171, 771, 331, 731, 131,

001.501.501

فلسطين – ٤٢، ٥٢، ١٣٠

الغيوم - ٢٢، ١٥٢، ٢٥١

(م)

مازندران – ۱۷

مريوط - ١٥٢

مشتول - ۲۱

المدينة المنورة - ١٧ ، ٨٠

مسجد أحمد بن طولون - ۷۰، ۸۰

مقياس الروضة - ١٦٩، ١٧٠

مکة - ۱۹، ۶۶

المنصورية – ٣٠، ٢١، ٨٨، ٧٧، ١٣٣

المنيا - ١٢٨

منية شلقان – ۲۷

المهدية – ۲۷، ۲۸، ۲۹، ۲۳

مصدر - ۱۸، ۱۹، ۲۱، ۲۲، ۲۹، ۲۱، ۲۲، ۱۸، ۱۸، الموصل - ۱، ۲۵، ۲۵، ۷۵

77. 67. 77. 77. 77. 47. .3. 13. 73.

33, 03, 73, 73, 83, 83, .0, 10, 70, (ن)

٣٥، ١٥، ٥٥، ٥١، ٥١، ٥، ١٥، ١٠، ١٢، ١١ النوية - ٣٥، ٨٠، ١٥١

۱۰۲، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۸، ۷۰، ۲۷، ۲۵، ۲۷، ۱۱ ۱۱ ۱۲۰، ۲۵، ۲۷، ۲۵، ۲۵،

٠٠، ٢٠، ١٠٠، ١٠٠، ٢٠٠، ١٠٠، ١٠٠، (~A)

۲۰۱، ۱۰۷، ۴۰۱، ۱۱۰، ۲۱۱، ۱۱۷، الهند – ۱۸، ۷۵۸

.71, 771, 771, 371, 671, 771,

۱۲۰ ۱۲۸، ۱۲۱، ۱۲۰، ۱۲۸، ۱۲۷ (ی)

١٣٦، ١٣٧، ١٤١، ٣٤١، ٥١٥، ١٤٦، اليمامة – ١٨

٧٤١، ١٤٨، ١٤٩، ١٥٠، ١٥١، ١٥١، اليمن - ١٨، ١٩، ٢١، ٢٢، ٢٥

701. 001. Tol. Vol. .TI. 171.

YF1. . Y1, YY1, 3Y1, TY1, YY1,

۸۷۱، ۲۷۱، ۱۸۱، ۱۸۱

مکناسهٔ - ۲۸



.

## الكتاب الثاني

# سياسة الفاطميين الخارجية



- ١ الدعوة الفاطمية في تبلاك الحجازي
- ٧ السيادة القاطمية في بلاد البحرين
- ٣- الدعوة الفاطمية في اليمامة وعمان
  - ٤- النفوذ الفاطمي في بلاد اليمن.
- مياسة الفاطميين في بسط سلطانهم على بلاد الشام
  - ٦- الدعوة الفاطمية في بلاد العراق
- ٧- علاقات الفاطميين بالأندلس والمغرب وجزيرة صقلية.
- ٨- العلاقات بين الدولة الفاطمية والدولة البيزنطية والمدن الإيطالية .



## بِسَسِمِ اللهُ التَّخْيِرُ التَّحْيِبِيرِ

## مُقتِسِّلْعَبَىٰ

الحد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبين، وبعد؛ فهذا كتاب يتناول سياسة الفاطميين الخارجية؛ يتجلى لنا من ثناياها تطلعهم إلى زعامة العالم الإسلامى، الني كان العباسيون محتفظون بها رغم ضعف سلطنهم، ومن ثم وجهوا اهتمامهم إلى توسيع نطاق دعونهم ومد نفوذهم إلى أراضى الدولة العباسية وألما أصبحت الفاهرة، قر خلافتهم تطلعوا إلى بسط سلطانهم على بلاد الحجاز ليكسبوا خلافتهم قوة أمام العالم الإسلامى؛ ذلك أن السيادة على الخرمين الشريفين بمكة والمدينة صاد ينظر إليها على أنها من مستلزمات الخلافة، وأن من يظفر بها يعتبر خليفة المسلمين الحقيق.

وعلى الرغم من أن الفاطميين واجهوا منافسة العباسيين لهم فى بسط سيادتهم على البلاد المقدسة بالحجاز ، فإنهم استطاعوا فى خلال الفترات التى استقر فيها نفوذهم بتلك البلاد ، أن ينشروا فيها الآمن ، كما أظهروا قدرتهم على درم الاخطار عنها ، وتأمين الوافدين إليها من المسلمين على أرواحهم وأموالهم .

وكانت بلاد البحرين من بين أقطار جزيرة العرب التي خضعت اسيادة الفاطميين في النصف الآول من الفرن الرابع الهجرى. وقد حرص أمراؤها من الفرامطة على استمرار العلاقات الودية بينهم وبين الخلفاء الفاطميين ما لمغرب. لكن صلة المودة بين الفاطميين والقرامطة مالبثت أن تبدلت في المغرب. لكن صلة المودة بين الفاطميين والقرامطة مالبثت أن تبدلت في

النصف الثانى من الفرن الرابع الهجرى بسبب طموح أمير الفرامطة الحسن اسمد إلى استعادة سلطتهم على بلاد الشام وأدى ذلك إلى قبام العداء بين هذا الأمير ، وبين الفاطميين . ثم ضعف أمر القرامطة ببلاد البحرين بسبب الخلافات الداخلية بينهم حنى لم يبق لحم فى أواخر القرن الرابع إلا ولاية صغيرة على الشاطىء الشرقى للجزيرة العربية .

ومن ولا بات الجزيرة العربية الني انتشرت فيها الدعوة الفاطمية : اليمامة وعمان . وقد تولى نشر هذه الدعوة بالبمامة دعاة الإسماعيلية بالبمن أثناء قيام دولة بني الاخيضر العلوية بها . أما ولاية عمان ، فإن بعض أمراء الصليحيين باليمن بعثوا إليها بالدعاة لنشر الدعوة الفاطمية ، حتى أصبح بها عدد كبير من أنصار هذه الدعوة في عهد الخليفة الماستنصر بالله الفاطمي .

وكانت بلاد البمن موطن الدعوة الفاطمية بجزيرة العرب فاغذها دعاة الإسماعيلية منذ أواخر الفرن الثالث الهجرى مقرأ لنشر دعوتهم وحرص هؤلاء الدعاة على الاحتفاظ بعلاقات ودية مع الخلفاء الفاطميين. وظل النفوذ الفاطمي في اليمن رغم ذلك ، يتأرجع بين القوة والضعف حتى قام بأمر الدعوة الفاطمية أمراء الصليحيين باليمن ؛ فبذل كل منهم قصارى جهده في سبيل توثيق عرى الصداقة مع الخلفاء الفاطميين في مصر ، بماكان له أثر كبير في احتفاظ الفاطميين بمركز بمتاز في بلادهم ، وبخاصة في عهد السيدة الحرة الصليحية .

على أن الدعوة الفاطمية فى اليمن مالبثت أن أخذت فى الضعف بعد وفاة هذه السيدة ، إذ لم يكن هناك بين الصليحبين شخصية قوية تستطيع أن تخلفها وتسير سيرتها فى نشر تلك الدعوه كما أن آل زريع بعدن الذين كانوا موالين للخلافة الفاطمية فى مصر لم يتيسر لهم الاستمرار فى الحدكم فترة طوبلة ؛ فأخذت درلتهم فى الانحلال منذ منتصف القرن السادس الهجرى . وأصبح النفوذ الفاطمى فى بلاد اليمن مهدداً بالزوال بعد أن ولى صلاح الدبن يوسف بن أبوب مقاليد الامور فى مصر ؛ إذ وجه اهتمامه إلى بسط سلطانه على تلك البلاد ، واستطاع فى فترة قصيرة أن يفضى على نفوذ الفاطمين فيها .

وكانت الضرورة السياسية والحربيسة تقضى على الفاطميين بعد أن وطدوا سلطتهم في مصر أن بولوا وجوههم شطر بلاد الشام ؛ لكنهم رغم نجاحهم في مد سلطانهم على هذه البلاد واجهوا عدة صعوبات ، كان لها أثر بالغ في عدم استقرار الحكم الفاطعي فيها ؛ فإلى جانب استياء أهالى دمشق من سياسة الفاطميين القائمة على التعطب للمذهب الشيعي ، قام قرامطة بلاد البحرين بدور هام في مناهضة نفوذهم في بلاد الشام ، كا أن الحركات الاستقلالية التي تزعمها أمراء العرب في هذه البلاد أدت إلى إضعاف سلطة الفاطميين .

وكان لنضائل سلطان الفاطميين السياسي في شمال الشام وجنوبه أثر كبير في إناحة الفرصة أمام السلاجقة للظهور على مسرح السياسة في هذه البلاد؛ فبذلوا جهدهم لبسط سيادتهم عليها. غير أن الفساطميين سرعان ما تأهبوا لصد غاراتهم وأصبحوا هم والسلاجقة في أواخر القرن الحامس الهجرى يتفاسمون النفوذ في بلاد الشام.

وكانت بلاد العراق محط أنظار الفاطميين على اعتبار أنها مقر الخلافة العباسية ، لذلك عهد الفاطميون إلى دعانهم بالرحيل إليها لنشر دعوتهم . وقد صادف هؤلاه الدعاة كثير آ من النجاح في هذا السبيل ، كما لقيت الدعوة الفاطمية في بلاد الفرس تأييداً كبيراً حتى أصبح بين صفوف جند بني بويه

من الديم والآثراك عدد غير قليل يميل إلى الفاطميين. وكان ذلك مما مهد السبيل لنجاح البساسيرى فى إقامة الدعوة الفاطمية من منابر بغداد فى منتصف القرن الخامس الهجرى، غير أن هدده الدعوة لم يكتب لها البقاء فترة طويلة ، فسرعان ما دخل السلاجقة بغداد وأعادوا الخطبة للخليفة العباسى القائم بأمر الله .

وكان السلاجقة يدركون الخطر الذي يتهددهم من وراء انتشار النفوذ الفاطمي في بلاد الشرق الإسلامي ؛ ومن ثم وجهوا سياستهم بعد أن قبضوا على زمام الأمور في بغداد إلى مناهضة هذا النفوذ ، كما اضطهدوا الشيعيين ، ووقفوا من دعاة الإسماعيلية الذي استفحل خطرهم في بلاد الدولة العباسية موقفاً ينطوى على الحزم والشدة وكان لهذه السياسة أثرها في وقف تيار الدعوة الفاطمية .

ولم تمكن الظروف في مصر مهيأة للإبقاء على هذه الدعوة ؛ ففضلا عن انقسام الإسماعيلية إلى فرق وأحزاب في أواخر القرن الحامس الهجرى ، شغلت الحكومة الفاطمية بالقضاء على القلاقل التي أثارها أتباع النزارية بإيعاز من رؤساء دعوتهم في فارس ، كما انصرف فريق من وزراء العصر الفاطمي الآخير عن تأييسد المذهب الإسماعيلي ، بل هيأ بعضهم السبيل لرجوع المذهب السني إلى مصر ، فمكان ذلك عما مهد الطريق لسقوط الفاطميين ، واحتفظت الخلافة العباسية رغم ما أصابها من وهن وضعف السادتها على البلاد الإسلامية .

وكانت علاقات الفاطميين مع الآندلس، يسودها التوتر منذ بداية العصر الفاطمي. فواجهت الخلافة الفاطمية في إفريقية عداء عبد الرحمن الناصر بالآنداس، واتخذ هذا العداء مظهراً قوياً في عهد المعز وخلفائه.

أما عن موقف أمراء بنى زيرى بالمغرب من الفاطميين بعد أن اتخذوا مصر مترا لحلافتهم ، فإجم ظلوا موالين لهم ؛ واستمر النفوذ الفاطمى سائدا فى تلك البلاد حتى منتصف القرن الحامس الهجرى ، حيث أعلن المعز بن باديس خروجه على طاعة الحليفة المستنصر بالله ، وأقام الدعوة للفائم بأمر الله العباسى . وأصبح من المتعذر على الحلافة الفاطمية الاحتفاظ بنفوذها فى المغرب بسبب الصعوبات التى واجهتها سواه فى مصر أو الشرق الإسلامى .

وكان الفاطميون منذ أقاموا دواتهم في إفريقية بحرصون على الاحتفاظ بسيادتهم على جزيرة صقلية لاتخاذها قاعدة لاسطولهم في البحر المتوسط لصد الحلات التي قد يوجهها الرم الى سواحل دوانهم ؛ فاستمروا في إرسال ولانهم إليها . لكن «ولا الولاة علم نتيج لم الفرصة للبقاء طويلا في ولايتهم بسبب المنازعات بين أهلها من المسلمين ، فضلا عن خروجهم على طاعتهم . كما أن هذه الجزيرة من ناحية أخرى لم تنعم بالاستقراد من جراء تهديد البيزنطيين لها . وأخذ النفوذ الفاطمي في صقلية في الضعف بعد أن انتقل المعز إلى مصر وغدت علاقة الفاطميين بهذه الجزيره مفصورة أن انتقل المعز إلى مصر وغدت علاقة الفاطميين بهذه الجزيره مفصورة على إرسال الولاة إليها لإدارة شئونها . كما ساد الاضطراب الجزيرة منذ منتصف القرن الخامس الهجرى من جراء النزاع بين أمرائها المسلمين والحروب الداخلية عما مهد السييل أمام النرماند بين للاستيلاء عليها .

كذلك كان للفاطميين علاقات مع الدولة البيزنطية ، اتسمت بالتوتر فى كذير من الاحيان . ويرجع السبب فى ذلك إلى تهديد البيزنطيين الحدود الشمالية للشام ، واستيلائهم على بعض المدن الشامية . وظل النزاع قائما بين الدولتين الفاطمية والبيزنطية حتى عهد الخليفة الحاكم بأمر الله حيث عقدت معاهدة صداقة بين هاتين الدولتين غير أن المعاهدة لم تؤد إلى استمرار

الوثام بين الفاطمبين والبيزنطبين رصارت العلافات بين الدولة الفاطمية فى عهد المستنصر، وبين الدولة البيزنطية لاتستقر على حال، بل أن العداء بين الدولتين عادسيرته الاولى فى أواخر العصر الفاطمى.

وكانت المدن الإيطالية تحرص على إنشاء علاقات مع مصر والشام ؛ فعملت مدينة بيزا على توثبق صلة المودة مع الخلفاء الفاطميين ،كما بمت العلاقات بين مدينة جنوه وبين مصر فى النصف الآخير من القرن الحادى عشر الميلادى . وكذلك الحال بالنسبة للبندقية التى اهتمت بإقامة علاقات ودية مع الفاطميين ؛ وصارت سفنها تنقل من موانى مصر منتجات آسيا إلى أور ما .

وقد بَدأتُ الكتاب بدراسة الوسائل التي اتبعها الفاطهون المشر سلطانهم في البلاد المقدسة بالحجاز، وبينت كيف ناهضوا نفوذ العباسيين في كل من مكة والمدينة، وأفاموا الدعوة لهم في مساجدها. ثم تحدثت عن عوامل ضعف النفوذ الفاطعي بالحجاز.

مرز تحت تاجوز رونون سدوي

كذلك تناولت بالبحث قيام دولة الفرامطة ببلاد البحرين، وولاء أمرائها للفاطميين وانحادهم في سياستهم العدائية إزاء العباسبين، ثم تحدثت عن العوامل التي بدلت صلة المودة بين الفاطميين والفرامطة في أو اخر الفرن الرابع الهجري، وما تبع ذلك من ضعف السيادة الفاطمية ببلاد البحرين.

ولماكانت بلاد اليمن من أهم مراكز الدعوة الفاطمية بحزيرة العرب، لذلك وجهت عنايتي إلى توضيح السياسة التي اتبعها الحلفاء الفاطميون للإبقاء على نفوذهم بهذه البلاد، كما بينت ماكان لتوثق عرى الصدافة بين هؤلاء الخلفاء وبعض أمراء الصليحبين باليمن منأثر في احتفاظ الفاطمين بمركز عتار في بلادهم .

و عنيت أيضاً ببحث سياسة الفاطميين في بسط سلطانهم على بلادالشام، وشرحت الصعوبات التي واجهتهم في مستهل عهدهم بتلك البلاد ، كما تحدثت عن النزاع بين السلاجقة والفاطميين على نشر نفوذهم في الشام ، وبينت أثره في عدم استقرار الامور في هذه البلاد ، وضعف الجبهة الإسلامية أمام الغزو الصلبي .

كذلك تنارات بالبحث سياسة الفاطميين في نشر دعوتهم بمدن العراق ، فكشفت النقاب عن العوامل التي حملت الفاطميين على إرسال دعاتهم إلى بلاد الشرق الإسلامي والوسائل التي المبعيا هؤلاء الدعاة لجذب المسلمين إلى الدعوة الفاطمية .

ولماكانت حركة البساسيرى في العراق تعد من ثمار الدعوة الفاطمية في هذه البلاد، فضلا عن أنها من مظاهر نجاح سياسة الفاطميين الحارجية، لذلك اهتممت بتوضيح الظروف التي هيأت السبيل اظهور البساسيرى والفيام بحركته، وبينت موقف الخلافة الفاطمية منه.

وكان زوال النفوذ الفاطمى ببلاد العراق من المسائل التى عنيت ببحثها؛ فوضحت الجهود التى بذلها السلاجقة للقضاء على حركة البساسيرى وإعادة الخطبة للخليفة العباسى ، كما شرحت العوامل التى ساعدت على انحلال الدعوة الفاطمية فى أو اخر القرن الحنامس الهجرى .

ومن موضوعات السياسة الخارجية التي أوليتها اهتهامى : علاقات الفاطمية عداء الفاطمين بالانداس والمغرب ؛ فبينت كيف واجهت الدولة الفاطمية عداء الخلافة الأموية بالانداس ، كما تحدث عن موقف الزيريين في بلادالمغرب من الفاطمين ، وعوامل ضعف النفوذ الفاطمي في تلك البلاد ، وتتبعت

إلى جانب ذلك علاقة الفاطميين بحزيرة صفلية منذ أن انتقلت إليهم السيادة على هذه الجزيرة في أو اخر القرن الثالث الهجرى إلى أن استولى عليها النرمانديون في أو اخر القرن الخامس الهجرى .

وكان للملاقات بين الدولة الفاطمية ، والدولة البيز نطية ، والمدن الإيطالية نصيب وافر من عنايتي ، فوضحت المظاهر السياسية للعلاقات بين الفاطميين والبيز نطيين ، كما وضحت مدى حرص المدن الإيطالية على توثيق علاقاتها مع مصر والشام في العصر الفاطمي .

أرجو الله سبحانه وتعالى أن يوفقنى لمتابعة البحث فى تاريخ الدول الإسلامية .

محمد جمال الدين سيرور

## فهرس موضوعات الكتاب

|      | الباب الأول                                            |
|------|--------------------------------------------------------|
| مندة | الدعوة الفاطمية في بلاد الحجاز                         |
| 19   | تمهيد : بلاد الحجاز قبل أن يمتد إليها نفوذ الفاطميين   |
| 11   | درلة بني سلمان بمكة                                    |
| Y1   | العلويون في المدينة المنورة                            |
| 45   | ١ – السيادة الفاطمية في البلاد المقدسة بالحجاز         |
| 78   | إقامة الخطبة بمكة والمدينة للمعن لدين أنقه             |
| 78   | عدم استقرار النفوذ الفاطمي بمكة والمدينة في عهد العزيز |
| 70   | موقف أمير مكة من الخليفة الحاكم بأمر الله              |
| 44   | استغلال الهواشم بإمارة مكة                             |
| 79   | ۲ ـــ ضعف النفوذ الفاطمي بالحجاز                       |
| ٣.   | موقف أمراء الهواشم من الخلفاء الفاطمبين                |
| 40   | حرص الفاطميين على الاحتفاظ بسيادتهم على بلاد الحجاز    |
|      | الباب الثانى                                           |
|      | السيادة الفاطمية في بلاد البحرين                       |
| ٤١   | عميد : قيام درلة القرامطة ببلاد البحرين                |
| ٤٤   | ١ ـــ موقف أمراء القرامطة ببلاد البحرين                |
| ٤٦   | ولاء قرامطة بلاد البحرين للخلافة الفاطمية ببلاد المغرب |
| ٤٨   | تبدل صلة المودة بين الفاطميين والقرامطة                |
| ۵۱   | م ضعف أم القرامطة ببلاد البحرين                        |

|       | الياب الشالث                                            |
|-------|---------------------------------------------------------|
| منابد | الدعوة الفاطمية فى البمامة ومعمان                       |
| 00    | دولة بنى الاخيضر العلوية بالىمامة                       |
| ٥٦    | نشر المذهب الإسماعيلي باليمامة                          |
| ٥٧    | إقامة الدعوة في عمان لعبيد الله المهدى                  |
| ٥٨    | محاولة البويهبين توطيد نفودهم بعان                      |
| ٦,    | حرص الفاطميين على نشر دعوتهم بعمان                      |
|       | الباب الرابع                                            |
|       | النفوذ الفاطعي في بلاد اليمن                            |
| ٦٧    | عميد : بلاد اليمن في أو إخر عمد ولاه العباسيين          |
| 79    | ١ – جمود دعاة الإسماعيلية في نشر الدعوة الفاطمية باليمن |
| ٧٢    | وقوع الخلف بين دعاة الإسماعيلية في اليمن                |
| ٧٤    | ولاً بعض دعاة الإسماعيلية في اليمن لعبيد الله المهدى    |
|       | ارتداء بعض الدعاة عن المذهب الإسماعبلي وخروجهم على      |
| 77    | الدعوة الفاطمية                                         |
| ٧٨    | الدعوة الفاطمية تستعيد مكانتها باليمن                   |
| ٨٢    | ٢ – موقف أمراء الصليحيين من الخلفاء الفاطميين           |
| ۸۳    | على بن محمد الصليحي يقيم الدعوة للمستنصر بالله الفاطمي  |
|       | ولاية المكرم أحمد الملك بالبين ، وحرصه على توطيد علاقته |
| ٨٤    | بالمستنصر                                               |
| ۸۷    | الدعوة الفاطمية باليمن بعدوفاة المكرم أحمد              |
| ۸٩    | النزاع بين آل الصليحي وآل الزواحي                       |
| ۵ پ   | السيدة الحرة الصليحية تدبرشتم ن المن                    |

| منعة  |                                                            |
|-------|------------------------------------------------------------|
| 94    | تأييد السيدة الحرة خلافة المستعلى بانقه                    |
| ٩V    | الخليفة الآمر الفاطمي يرسل بعض دعاته إلى السيدة الحرة      |
| 1     | ولاء السيدة الحرة للخليفة الآمر واعترافها بإمامةابنه الطيب |
| 1.4   | عدم اعتراف السيدة الحرة بخلافة الحافظ                      |
| 1 • 8 | آل زريع بعدن يقيمون الدعوة للخليفة الحافظ                  |
| 1.0   | ضعف الدعوة الطيبية بعد وفاة السيدة الحرة                   |
| 1.0   | زوال النفوذ الفاطمي في اليمن                               |
|       | الباب الخامس                                               |
|       | سياسة الفاطميين في بسط سلطانهم على بلاد الشام              |
| 111   | تمهيد: الحياة السياسية في بلاد الشام فبيل الفتح الفاطمي    |
| 111   | حرص الإخشيديين على توطيد سلطائهم في ولاية الشام            |
| 117   | تطلع الحمدانيين في حلب إلى انتزاع بلاد الشام               |
| 117   | تعرض بلاد الشام لغارات القرامطة                            |
| 114   | ١ _ الفتح الفاطمي لبلاد الشام                              |
| ۱۱۸   | حملة جعفر بن فلاح إلى فلسطين                               |
| 111   | استبلاء جعفر بن فلاح على دمشق                              |
| 17.   | عدم استقرار سلطان الفاطميين بالشام                         |
|       | ٢ ـ الصعو بات التي و اجهت الفاطميين في الشام من ناحية      |
| 115   | القرامطة وأفتدكمين                                         |
| ١٢٣   | مناهضة القرامطة النفوذ الفاطمي                             |
| 178   | حركة أفتكين التركى                                         |
| 179   | ٣ ـ موقف أمراء العرب بالشام من الفاطميين                   |
| 189   | بنو الجراح فی فلسطین                                       |

| منفعة |                                                                |
|-------|----------------------------------------------------------------|
| 738   | الحمدانيون والمرداسيون فى شمال الشام                           |
|       | ٤ - ضعف النفوذ الفاطمي في بلاد الشام في أواخر القرن الخامس     |
| 101   | الحبيرى                                                        |
| 104   | تطلع السلاجقة إلى بسط سلطانهم على بلاد الشام                   |
| 100   | جهود الفاطمبين للوقوف في رجه السلاجقة                          |
| 107   | الزحف الصليبي على بلاد الشام وموقف الفاطمبين منه               |
| 103   | عجز الخلافة الفاطمية عن استعادة مكانتها في الشام               |
| , - , | الباب السادس                                                   |
|       | الدعوة الفاطعية في بلاد العراق                                 |
|       |                                                                |
|       | ١ ـ سياسة الفاطميين في نشر دعوتهم بمدن العراق إلى أو اثل الفرن |
| 175   | الخامس الهجرى مرزهمة تعيير الطبحري                             |
|       | نشاط دعاة الفاطميين فى نشر دعوتهم بالعراق وبعض بلاد            |
| 178   | الدولة العباسية                                                |
| 174   | موقف البويهيين من الفاطميين                                    |
| ۱۷۲   | الدعوة الفاطمية في الموصل في عهد العزيز والحاكم                |
| 178   | مناهضة القادر بانته العباسي الدعوة الفاطمية                    |
|       | انتشار النفوذ الفاطمي بالعراق، وسياســــة الفائم بأمر الله     |
| 177   | العبراسي في مناهضته                                            |
|       | ٢ ـ حركة البساسيرى في العراق                                   |
| 174   |                                                                |
| 149   | حالة الخلافة العباسية في أوائل عهد القائم بأمر الله            |
| ۱۷۰   | جهود الداعي المؤيد في الدين في نشر الدّعوة الفاطمية            |
|       | الصعاب الداخلية التي واجهت الفائم بأمرافله في منتصف القرن      |
| 117   | الخامس                                                         |

| مشمة         |                                                             |    |
|--------------|-------------------------------------------------------------|----|
|              | ازدياد نفوذ الغائد النركى أبى الحارث أرسلان البساسيرى في    |    |
| ۱۸٥          | العراق                                                      |    |
| ۱۸۷          | اتصال البساسيري بالفاطميين في مصر                           |    |
| ۱۸۸          | دخول السلاجقة بغداد برئاسة السلطان طغرلبك                   |    |
| ۱۸۹          | تأييد المستنصر بالله البساسيرى في خروجه على الخليفة العباسي |    |
| 14.          | مسير الداعي المؤيد في الدين من مصر لمؤازرة حركة البساسيري   |    |
| 198          | حرص المؤيد على استماالة أمراء العرب بالعراق                 |    |
| 117          | وقوع الخلف بين طغرلبك وأخيه إبراهيم ينال                    |    |
| ۲.,          | دخول البساسيرى بغداد وإقامة الخطبة للستنصر بالله الفاطمي    |    |
| <b>Y · Y</b> | رحيل الخليفة القائم بأمر الله العياسي إلى حديثة عانه        |    |
| ۲۰۳          | انصراف المستنصر بالله عن معادنة البساسيري                   |    |
|              | سعى طغر لبك لإعادة الخليفة العباسي إلى مقر خلافته ونجاحه    |    |
| 7 • \$       | فى ذلك السبيل                                               |    |
| ۲٠٧          | ـــ زوال النفوذ الفاطمي ببلاد العراق                        | ٣  |
| ۲.۷          | ازدياد نفوذ السلاجقة بالعراق                                |    |
| ۲٠۸          | مناهضة السلاجقة النفوذ الفاطمي                              |    |
| ۲٩           | انحلال الدعوة الفاطمية في أواخر القرنالخاوس وأسبابه         |    |
| 717          | الموامل الني ساعدت على زوال الدعوة الفاطمية                 |    |
|              | الياب السابع                                                | •  |
|              | علاقات الفاطميين بالأندلس والمغرب وجزيرة صقلبة              |    |
| 414          | ) علاقة الفاطميين بالآمويين في الآندلس                      | ۱) |
| 719          | سياسة الامويين بالانداسف مناهضة الخلافة الفاطمية بالمغرب    |    |
|              | استمرار النزاع بين الفاطميين والآمويين بالاندلس حتى نهاية   |    |
| 277          | القرن الرآبع الحجرى                                         |    |

| شيعة |                                                                  |
|------|------------------------------------------------------------------|
|      | 11 à marth a haithlighe ()                                       |
| 410  | (ب) علاقة الفاطميين بالزيريين في المغرب                          |
| 770  | أمراء بنىزىرى يتولون الحكم في المغرب بعدر حيل المعن إلى مصر      |
| 777  | خروج المعزين باديس على الخليفة المستنصر                          |
| 44.  | (ج) الفاطميون وجزيرة صقلية                                       |
| 777  | السيادة الفاطمية على صفلية                                       |
| 440  | ضعف النفوذ الفاطمي بصقلية في أواخر القرن الرابع                  |
| 777  | استبلاء النرمنديين على صفلية                                     |
| ,,,  |                                                                  |
|      | الماب الثامي                                                     |
|      | العلاقات بين الدرلة الفاطمية . و الدرلة البيزنطية                |
|      | والمدن الإيطاليب                                                 |
| 419  | (١) الفاطميون و البيز نطبون                                      |
| Y/1  | البيز نطيون في شمال الشام يمددون النفوذ الفاطمي بثلكالبلاد       |
| 75.  | الصلح بين باسيل الثانى والحليفة العزيز                           |
|      | معاهدة الصداقة بين مصر في أو ائل عهد الحاكم، و الدولة البير نطية |
| 454  | الصاحبين الخافة الناام قرادا والعا                               |
| 755  | الصلح بين الخليفة الظاهر وقسطنطين الثامن                         |
| 710  | تحسن العلاقات بين الفاطميين والببز نطيين فيأو اثل عمد المستنصر   |
| 7:4  | عودة العداء بين الدرلتين الفاطمية والبيزنطية سير ته الأولى       |
| 721  | (ب) - الفاطميون والمدن الإيطالية                                 |
|      | مدينتًا أمالني و بيزا تحرصان على إنشاء علاقات مع مصر والشام      |
| 719  | في العصر الفاطمي                                                 |
| 70.  | أهمام مدينت حنيم النبقة بانابة ملانا                             |
| 74.  | مصادر الكتاب                                                     |

#### الباب الأول

# الدعوة الفاطمية في بلاد الحجاز

مرزقت تكوية راص اسدوى

تمهيد: بلاد الحجاز قبل أن يمتد إليها نفوذ الفاطميين ١ – السيادة الفاطمية في البلاد المقدسة بالحجاز ٢ – ضعف النفوذ الفاطمي بالحجاز



•

## البائب الأول الدعوة الفاطمية في بلاد الحجاز

تمهيد : بلاد الحجاز قبل أن بمند إليها نفود الفاطمين :

كان العلوبون فى بلاد الحجاز كثيراً ما يثيرون الاسطرابات صد العباسين ، فلما قضى خلفاء العصر العباسي الأول على حركاتهم صعف أمرهم واستكانوا ، وظل ولاة بنى العباس يتولون الحكم فى بلاد الحجاز حتى شغل الخلفاء العباسيون بالغان والثورات النى أنارها الاتراك فى أواخر القرن الثالث الهجرى ، فاستغل حدده الفرصة بعض العلوبين الطاعين إلى النفوذ والسلطان من بني سليان من داود بن الحسن بن الحسن ابن على بن أبى طالب وعملوا على الاستقلال بإمارة مكذ(١) ، وسرعان ابن على بن أبى طالب وعملوا على الاستقلال بإمارة مكذ(١) ، وقال فى خطبة ما تغلبوا عليها وأسسوا بها دولة السلمانيين وخلع أميرهم طاعة العباسيين وخطب لنفسه بالإمامة سنة ٢٠١١ ه فى خلافة المقتدر (٢) ، وقال فى خطبة له بموسم الحج: والحد فقه الذى أعاد الحق إلى نظامه ، وأبرز زهر الإيمان من أكامه ، وكل دعوة خير الرسل بأسباطه لابنى أعمامه صلى افقه عليه من أكامه ، وكل دعوة خير الرسل بأسباطه لابنى أعمامه صلى افقه عليه وعلى آله الطاهرين وكف عنا بهركته أسباب المعتدين وجملها كلمة باقية فى عقبه إلى يوم الدين(٣) ،

على أن دولة بنى سلمان بمكة لم تكن من القوة بحيث تستطيع حماية الحجاج وصــــد المغيرين عليها ، فقد هددها القرامطة فى بلاد المحرين

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والحبر ج ٤ س ١١ "

<sup>(</sup>٢) القلقشندي : صبح الأعفى في صناعة الإنشاج ؛ ص ٢٦٧ - ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ج ٤ س ٩٩ .

واستولوا عليها سنة ٣١٧ه ، وأقاموا الخطبة لعبيد الله المهدى الخليفة الفاطمى ببلاد المغرب ، وعلى الرغم مر ذلك كله فلم يقض على سيادة العباسيين على كة إلا فترة قصير ةمن الزمن ، فقد شغل القرامطة عنها بالعمل على تتحقيق أطاعهم فى بلاد الشرق مما ساعد على عودة نفوذ العباسبين إلى مكة . فأقيمت الخطبة فيها للراضى بن المقتدر سنة ٣٢٧ه (١) ، بل إن هذا الخليفة أسند ولاية مكة والمدينة إلى محمد بن طغج الآخشيد والى مصر من قبله ، وأيّد ذلك أخوه المتق من بعده ، فضم الحجاز إلى محمد الآخشيد(٢) ، وصارت تقام له الخطبة مع الخليفة العباسى على منابر مكة والمدينة .

وقد نو محمد الاخشيد تقلد الاميراطور قد بعث إليه كتاباً الذي أرسله إلى رومانوس إميراطور الروم وكان هذا الاميراطور قد بعث إليه كتاباً قال فيه : أنه لم تكن عادته أن يكاتب إلا الخليفة والنمس تبادل الاسرى ؛ فكتب إليه محمد الاخشيد كتاباً أشار فيه إلى المكانة السامية التي يتمتع بها مدللا على ذلك بالبلاد التي في حوزته ؛ وبعد أن ذكر أن منها مصر وبلاد الشام قال : • هدا ما نتقلده من أمر مكة المحفوفة بالآيات الباهرة والدلالات الظاهرة ، فإنا لو لم نتقلد غير ها لكانت بشرفها وعظيم قدرها وماحدث من الفضل توفى على كل مملكة لأنها بحج آدم و محج إبراهيم وارثه ومهاجره و محج سائر الانبياء وقبلتنا وقبلتهم عليهم السلام ، ومنها مدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم المقدسة بتربته وأنها مهبط الوحى ، وبيضة هذا الدين المستقيم الذي امتد ظله على البر والبحر والسهل والو عر والشرق هذا الدين المستقيم الذي امتد ظله على البر والبحر والسهل والو عر والشرق

<sup>(</sup>۱) أين خلدون : ج ٤ س ١٠٠ .

 <sup>(</sup>۲) ابن خلکان . وفیات الأعیان ج ۲ س ۳ ه ۱۰۰۰ م ، أبو المحاسن: النجوم الزاهرة
 ف ملوك مصر والفاهرة ج ۳ س ۲۳ .

والغرب وصحاری العرب علی بعد أطرافها و تنازح أقطارها و كثرة سكانها فی حاضرتها و بادیتها ، و عظمتها فی و فودها ، و شدتها و صدق باسها و نجدتها ، و كبر أحلامها و بعد مرامها ، و إنعقاد النصر •ن عند الله برایاتها ، و إن الله تعالی آباد خضرا م كسری و شرد قیصر عن داره و محل عزه و مجده بطائفة منها(۱) ، .

ظلت سيادة العباسيين قائمة بمكة بعد أن تقلد ولايتها الاخشيديون في مصر ، فلما استولى بنو بويه على بغداد سنة ٣٣٤ ه شاركوهم هذه السيادة ، فأفيمت الخطبة بمكة المطيع العباسي مع معز الدولة بن بويه ، ثم عسل البويميون على ألا يكون الاخشيديين تفوخ في الاراضي المقدسة ببلاد الحجاز، وقام الحلاف سنة ٢٤٣ هيين أمير الحج المصري وأمير الحج العراق على الخطبة لابن بويه أو ابن الاخشيديون اقيمت الخطبة لمعز الدولة بن بين أنصار كل منهما ؛ فلما انهزم المصريون أقيمت الخطبة لمعز الدولة بن بويه (٢) . على أن ذلك لم يقض نهائياً على نفوذ الاخشيديين بمكة ؛ فقد ولى الخليفة المطيع كافور الاخشيدي بلاد الحجاز بالإضافة إلى مصر والشام ، وصار يدعي له بمقتضي هذه التولية على منابر هـــذه البلاد مع الخليفة العباسي (٣) . ثم دعى بعد وفائة للحسن بن عبيدالله بن طفح الاخشيد (٤) .

لم يـكن اهتمام العباسيين ببسيط سلطانهم على المدينة المنورة أقل من حرصهم على الاحتفاظ بسيادتهم على مكة . وكان العلويون قد انخذوا المدينة مركزاً لإثارة الفنن في وجه الخلافة العباسية مما حمل بعض الخلفاء على إسناد ولايتها إلى وال مستقل عن والى الحجاز حتى يتفرغ للعمل على

(٣) أبو القداء : ج ٣ س ٧ - ١ ،

(٤) أبو ألحاس : جـ ٤ س ٩ ـــــــ ٩ .

۱۱) القلقشندی : ج ۷ س ۱۰ --- ۱۱.

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون : ج ٤ س ، ١٠٠ ،

الفریزی : خطط ج ۱ س ۲۳۰ .

استقرارالأمور فيها والقضاء على ثورات العلوبين، ولمساتقلد الأخشيديون بلاد الحجاز دخلت المدينة في حرزتهم، فأبقوا للعباسبين سيادتهم عليها.

كان يقيم بالمدينة بعض أفراد من بنى الحسين بن على بن أبى طااب ، أخذوا يتحينون الفرص للاستقلال بولايتهاكما فعل بنو سليمان بكة ، لكنام لم يكن لديهم القوة التى تساعدهم على تحقيق أغر اضهم ؛ فلما قدم عليهم من مصر طاهر بن مسلم(۱) من أحفاد الحسين ولوه أميراً عليهم ، ومالبث طاهر أن استقل بإمارة المدينة سنة . ٢٧ ه (٢) . ولم تقم الخلافة العباسية بأى محاولة للوقوف فى وجهه بسبب ما أصابها من ضعف .



<sup>(</sup>۱) كان مسلم يدبر أمر مصر أيام كافور واسمه عجل بن عبد الله بن طاهر بن يحي المحدث ابن الحسن بن جعفر بن عبيد الله بن على بن الحسين بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب ( ابن حزم : جهرة أنساب العرب من ٤٩) ،

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون ج٤ س ١٢

### ١ — السيادة الفالحمية في الدملاد المقدسة بالحجاز

ظل العباسيون يتمتعون بالسيادة على كل من مكة والمدينة لا ينازعهم فيها منازع حتى أقام الفاطميون خلافتهم في إفريقية وأخذوا يعملون على توسيع رقعة دولنهم وذلك باستيلائهم على مصر والشام ؛ فلما تم لم فتح هذه البلاد وأصبحت القاهرة مقر خلافتهم تطلعوا إلى بسط نفوذه على الأراضى المقدسة بالحجاز ليكسبوا خلافتهم قوة أمام العالم الإسسلامي ويضعفوا من شأن الخلافة العباسية . ولم يدر بخاطر العباسيين بعد أن تقلدوا زمام الحكم أن الاحتفاظ بالسيادة على مكة والمدينة سيكون له أثر في وثوق رعاياهم من المسلمين باحقيق في الخلافة ؛ فلمنا طمع الفاطميون في وثوق رعاياهم من المسلمين باحقيق في الخلافة ؛ فلمنا طمع الفاطميون في السيطرة على هاتين المدينتين عظهرت من شايا النواع بينهم وبين العباسيين على امتلاك الأراضي المقدسة بالحجاز نظرية جديدة تتضمن أن أمير المؤمنين الحقيق هو من استطاع بسط نفوذه على الحرمين المكي والمدتى .

وكان العلويون في هذا النزاع على الاراضي المقدسة هم الخصم الثالث الذي يأتى أخيراً فيفوز بالغنيمة ، فاستقل أمراء الاشراف من بني الحسن بمكة ، كما استقل بالمدينة أمراء الاشراف من بني الحسين وأصبح هؤلاء الامراء سادة الحرمين(١).

بدأ اهتمام الفاطميين ببلاد الحجاز منذ خلافة المعز لدين الله الفاطمى فقد رأى هذا الخليفة على أثر ما بلغه من وقوع نزاع بين بنى الحسن وبنى جعفر بن أبى طالب أن يعمل على حسم الحلاف بينهم ؛ فأنفذ إليهم سراً مالا ورجالا سعوا بين هذين الفريقين حتى عقدوا بينهم صلحاً فى المسجد

<sup>(</sup>١) مَثَرَ : الحضارة الإسلامية في القرن الرابع الهجري ج ٢ من • --- ٣ .

الحرام ، وقام رسل الخليفة الفاطمي بأدا دية فتلي بني الحسن سنة ٣٤٨ هما كان له أحسن الآثر في نفوسهم . ولما تهم لجوهر الصقلي فتح •صر سنة ٣٥٨ ه ، بادر حسن بن جعفر الحسني فاستولى على •كة ودعا للمعز على منابرها ، فبعث إليه المعز من المغرب بتقليده الحرم وأعماله (١).

كذلك أقيمت الخطبة للمعز بالمدينسة المنورة وحذف اسم الخليفة العباسي من الخطبة في كل من مكة والمدينة (٢) ، وعمل المهز على تثبيت سلطته على هاتين المدينتين بالأموال التي صار يرسلما إليهما . فقد أنفذ سنة ٢٥٩ – كما قال المقريزي (٢) – و عسكرا وأحمال مال عدتها عشرون حملا للحرمين وعدة أحمال متاع و مندلك تيسر له نشر نفوذ الفاطميين في بلاد الحجاز .

ظلت الخطبة تقام للمحرّ في كلّ من بكة والمدينة حتى توفى سنة ٣٩٥ وخلفه ابنه العزيز، فانقطعت الخطبة له فى بلاد الحجاز، فبعث إليها سنة ٣٩٧ مبادريس بن زبرى الصنهاجي أميراً على الحج، فاستولى على الحرمين وأقام له الخطبة (٤). على أن نفوذ الفاطميين رغم ذلك لم يكرف مستقراً في مكة والمدينة طوال عهد العزيز، فقد دعا أمير حاج العراق لعضد الدولة بن بويه، واضطر العزيز سنة ٣٨٠ م إلى إرسال حملة إلى بلاد الحجاز ضيقت الحصار على أهلها، وانتهى الأمر بإعادة الخطبة للعزيز على منابر مكة والمدينة، وانقطعت الدعوة للعباسيين بهاتين المدينتين (٩).

ظل طاهر بن مسلم ــ الذي يعد أول أمير مرب بني الحسين استقل

<sup>(</sup>١) المقريزي : أتماظ الحنفا س ١٤٩--١٤٦

<sup>(</sup>٢) عبد القادر الأنصارى : درر الفرائد المنظمة ص ٢٠٢ .

<sup>(</sup>٣) اتماط الحنفا من ١٧٢ . ﴿ ٤) ابن خلدون : ج ٤ من ١٠١ .

<sup>(</sup>٠) أين خلدون : ج ٤ س ١٠١، عبد الغادر الأنصاري : درر الفرائد المنظمة س٢٠٣

بالمدينة - موالياً للفاطميين حتى توفى سنة ٣٨١ ه ، فخلفه فى إمارتها ابنه الحسن بن طاهر ويلقب مهنى (١) ، فسار على نهج أبيه فى اعترافه بسيادة الفاطميين على المدينة . أما إمارة مكة فكان يليها فى ذلك الوقت عيسى ابن جعفر من بنى الحسن ، ولما توفى سنة ٣٨٤ ه خلفه أخوه أبو الفتوح الحسن بن جعفر . وقد أقام كل منهما الخطبة للفاطميين اعترافاً بما لهم من نفوذ على مكة .

وكان الآمير أبو الفتوح الحسن بن جعفر فى بداية عهده بخاصاً فى ولائه الفاطميين ، فقد طلب منه الخليفة القادر بالله العباسى الدخول فى طاعته وأغراه بالمال والخلع النى بعثها إليه كا وعده بالعمل على إبقاء الحكم فى مكة وراثياً لمنيه من بعده ، لكنه رغم ذلك أبى تحقيق رغبة الخليفة العباسى وبعث إليه بأن الخطبة فى مكة نقام للخليفة الحاكم بأمرالله دون سواه(٢) ، كا أبق للفاطميين سيادتهم على المدينة بأن سار إليها سنة ، ٣٩ ه وأزال عنها إمرة بنى مهنى حين بلغه طعنهم فى نسب الفاطميين ، لكنه لم يحتفظ طويلا بإمارة المدينة ، فقد استعادها بنو مهنى بعد عودته إلى مكة ودخلوا منذ ذلك الوقت فى طاعة الفاطميين .

على أن أبا الفتوح أمير • كة لم يستمر على ولائه للخليفة الحاكم بأمر الله الفاطمي ، فقد خرج عليه سنة • • و ه ، بعد أن أغراه الوزير أبو القاسم حسين بن على بن المغربي بانتحال لقب الخلافة – وكان هذا الوزير ناقاً على الحاكم بأمر الله لغدره بأبيه وأعمامه – لذلك عول على إضعاف شأنه ، ففر من مصر إلى حسان بن مفرج بن الجراح أمير طي المراحة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فاستجاب له وعهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خليف شائه ، فلم يقول على المناه و عهد إليه بالتوجه إلى بالرملة وحسن له خليف شائه ، فلم يقول على بالمناه و عهد إليه بالتوجه إلى بالرملة و حسن به يونه بالمناه بالمنا

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون : ج ٤ س ١٠٩

<sup>(</sup>٢) عبد القادر الأنصارى : درر الفر أند النظمة س ٤٠٤ - ٢٠٥ ،

أبى الفتوح أمير مكة ليفسده على الحاكم ويدعوه إلى الخلافة (١). فلما قدم الوزير أبو القاسم بن المغربي مكة أطمع أبا الفتوح في الرياسية وحرضه على طلب الخلافة كما حثه على الخروج إلى الرملة إجابة لرجاء حسان بن مفرج بن الجراح الذي سيكون خير عون له على تثبيت سلطته ؛ فرحب أبو الفتوح بهذه الدعوة وأقام الخطبة لنفسه وتلقب بالراشد بالله ، وأخذ ابن المغربي يدعو القبائل العربية من سلم وهلال وعوف بن عامر لمحاونة أبى الفتوح ، ثم سار من مكة قاصداً الرملة ويصحبته أبو الفتوح والعرب الذين أجابوا دعوته . فلما اقترب أبو الفتوح من الرملة تلقاه حسان بن مفرج بن الجراح وأولاده وسائر وجوه العرب بالترحاب وترجلوا له وبايعوه بالخلافة ثم ساروا في ركامه منزل أبو الفتوح في دار حسان ونادي في الناس بالآمان وأقيمت له الخطبة في كثير من بلاد الشام (٢) .

ولما وصل إلى الحاكم بآمر الله الفاطمى نبأ خروج أبى الفتوح عليه وانتحاله لقب الخلافة وانحياز حسان بن مفرج بن الجراح والوزير أبى الفاسم ابن المغربي إليه استاء من ذلك وعول على إعادة نفوذه في بلاد الحجاز وإضعاف شأن أبى الفتوح ، فكتب إلى أبى الطبب ابن عم أبى الفتوح بتوليته الحرمين وأنفذ له والشيوخ بنى الحسن مالا لخذلان أبى الفتوح ، كا تعهد بأن يدفع له خمسين ألف دينار عيناً والكل فرد من إخوته سوى المدايا والثياب التي بعثها إليهم ، فانصر فوا عن أبى الفتوح و دخدلوا في طاعة الحاكم .

كذلك عمل الخليفة الفاطميعلى استهالة حسان وأبيه مفرج بن الجراح وغميرهما بالأموال التي بذلها لهم ، فانحرفوا عن أبى الفتوح. ولما أحس

<sup>(</sup>۱) المقریزی : خطط ج۲ س۱۰۷ .

<sup>(</sup>٢) هبد القادر الأنصاري : درر الفوائد المنظمة ج ١ س ٧ ٠ ٣ – ٢٠٨ .

أبو الفتوح بخدلان بنى الجراح إباه وعدولهم عن رأيهم فى العمل على تقوبة نفوذه ، ركب إلى الوزير أبى الفاسم بن المغربي وقال له : « أنت أوقعتنى وأخرجتنى من بلدى وجعلتنى فى أيدى هؤلاء ينفقون سوقهم بى عند الحاكم ويببعوننى بيعاً بالدراهم ، فيجب عليك أن تخلصنى كما أوقعتنى ، وتسمل طرقى بالعودة إلى الحجاز ، فانى راض من القسمة بالإياب ، . ثم ذهب إلى مفرج بن الجراح وأخبره بخبر أو لاده وموقفهم إزاءه وقال له : وأريد أن تبعث معى من بوصلنى إلى مكة ولا تحرجنى ، ، فبعث معه جماعة وأريد أن تبعث معى من بوصلنى إلى مكة ولا تحرجنى ، ، فبعث معه جماعة من طبىء ولم يزالوا معه حتى بلغ مكة سنة ٢٠٤ ، فتلقاه أتباعه ، وكاتب الحاكم واعتذر إليه ، فقبل عذره وعفل عنه وأعاده إلى إمارته بمكذ (١) . وعمل أبو الفتوح منذ عودته إلى من عني إقامة الدعوة للحاكم ، كما فقش اسمه على السكة (٢) .

لم يحاول الأمير أبو الفتوح الحسن بن جعفر بعد عودته إلى إمارة مكة الحروج على طاعة الفاطميين بل احتفظ بسيادتهم فى هذا البلد المقدس، وصاريقهم الحنطبة للحاكم بأمر الله الحليفة الفاطمي ، فلما توفى هذا الحليفة خطب لابنه الظاهر ، كما خطب من بعده للمستنصر سنة ٤٢٧ ه. وظل أبو الفتوح موالياً للفاطميين حتى توفى سنة ،٣٤ هم ، وخلفه ابنه شكر الذى تمكن من بسط نفوذه على المدينة وأقام الدعوة للمستنصر فى الحر مين واستمر الحال على ذلك حتى توفى سنة ٤٥٧ هـ (٣) .

لم ينجب شكر بن أبى الفتوح الحسنى أولاداً يتولون إمارة مكة من

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : ج ٤ م ٢٧٣ ، عبد القادر الأنصارى : درر الغو أثد المنظمة س٨٠٣،

<sup>(</sup>۲) المقريزي : خطط ج٢س٨٨٨ .

<sup>(</sup>٣) دخلان : خلاصة الحكلام في أمراء البيت الحرام س١٨ ، اينخلدون . ج ٤ س ٢ . ١ .

بعده ، فزال بوفاته نفوذ بنى سليمان ،كة رتقلد الحدكم فيها رئيس الهواشم إذ ذاك محمد بن جعفر بن أبى هاشم محمد الذى عظم ذكره بين قومه ، فحارب بنى سليمان ،كة سدنة ،ه و ه و أوقع بهم الهزيمة ، و أخرجهم من الحجاز ، فساروا إلى اليمن واستقل بامارة ،كة و أقام الخطبة المستنصر بالله الفاطمي (۱).

لم يعمل الأمير محمد بن جعفر على الاحتفاظ بسيادة الفاطميين على مكة ، فبدأ عهده بافامة الخطبة للخليفة المستنصر بالله الفاطمي ، ثم ما لبث أن انحرف عنه وأمر بذكر اسم الخليفة القائم بأمر الله العباسي (٢) . فلما علم بذلك المستنصر عهد إلى على بن محمد الصليحي داعيه بالين سنة ٥٥٥ ه بارسال حملة إلى ، كه لاستعادة تفوذه عليها وللفضاء على الدعوة العباسية فيها (٣) ، فسار الصليحي المرمكة وعمل على استهالة أهلما إلى جانبه العباسية فيها (٣) ، فسار الصليحي المرمكة وعمل على استهالة أهلما إلى جانبه عاكان معه من الأموال (٤)، وتعاون مع أمير مكة في نشر الآمن والطمأنينة في هذا البلد المقدس ، فطابت قلوب الناس ورخصت الاستعار ، وكسا الصليحي البيت الحرام بثياب بيض (٥) .

۱۲۲ ابن خلدون : ج ٤ س ۱۲۲ .

<sup>(</sup>۲) القلقشندی : صبح الأعشی ج ؛ ص ۲۷۰ (۳) این خلدون : ج ؛ ص ۲۱۰،

Bulletin School of Oriental Studies. (1)

<sup>(</sup> Letters of Al-Mustansir Billah, Pert VII. 1934 P. 324)

<sup>(</sup>٥) أبو الفدا : المختصر في أخبار البشر ، أبو المحاسن : ج ٥ من ٧٢ ،

#### ٢ -- متعف النفوذ الفاطمى بالحجأز

تأثرت السيادة الفاطمية على مكة بالاحداث الداخلية التي أصابت مصر في عهد المستنصر بالله الفاطمي، ذلك أنه لما انقطع ما كان يرد إلى محد بن جعفر من مصر من الاموال بسبب الشدة العظمى التي حلت بالبلاد المصرية وأصبح في حاجة إلى المال ، أخذ قناديل المكعبة وستورها وصفائح بابها والميزاب وصادر أموال أهل مكة وأمر يحذف اسم المستنصر من الخطبة ، وخطب للخليفة القيائم بأمر الله العباسي (۱) ، وبعث إلى السلطان ألب أرسلان السلجوقي حاكم بغداد رسولا سينة ٢٦٥ ه يخيره باقامة الخطبة للخليفة العباسي وللسلطان عكمة وإسقاط أسم الخليفة الفاطمي باقامة الخطبة وتركه الآذان بحي على خير العمل . فبعث إليه السلطان ثلاثين من الخطبة وتركه الآذان بحي على خير العمل . فبعث إليه السلطان ثلاثين ألف دينار وخلعاً نفيسة وأجرى له كل سينة عشرة آلاف دينار وقال : وإذا فعل أمير المدينة مهني كذلك أعطيته عشرين ألف دينار وكل سنة خسة آلاف دينار وكل سنة

على أنه يظهر لنا بما ذكره أبو المحاسن (٣) أن أمير مكة رغم قيامه بالدعوة للخليفة العباسى أبتى الآذان بحى على حدير العمل وهو يعد من مظاهر المذهب الشيعى التي كانت سائدة إذ ذاك في الآراضي الحاضعة لنفوذ الفاطميين . فقد أرسل إليه الخليفة القائم بأمر الله سنة ٣٤٤ ه الشريف أباطالب الحسن بمال و حلع وطلب منه هدذا الرسول أن يلغى الآذان

<sup>(</sup>۱) سبط بن الجوزى : مرآة الزمات فى تاريخ الأعيان . القسم الثانى المجلد **الأول ورقة** ۱۲۱ ب .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : جـ ١٠ س ٢١ ، أبو الحاسن : جـ ٥ س ٨٤ .

<sup>(</sup>٣) النجوم الزاهرة : ج ٥ س ٨٩ .

الشبعى فى مكة ، فناظره الامسدير مناظرة طويلة وقال له : وهذا أذان أمير المؤمنين على بن أبى طالب ، فقال له أخو الشريف أبوطالب : ماصح عنه ، وإنما عبد الله بن عمر بن الخطاب روى أنه أذن به فى بعض أسفاره وما أنت وابن عمر ، فاسقطه من الاذان ، .

كان الأمير محمد بن جعفر يتطلع إلى ضم المدينية المنورة إلى حوزته ليـكون صاحب السيادة على الأراضى المقدسة ببلاد الحجاز ، فلما أمن جانب الخليفة العباسى والسلطان السلجوقى بعد أن أقام لهما الخطبة فى مكة ، وشغل عنيه الخليفة الفاطمى بالعمل على استقرار الأمور فى مصر ، أعد جيشاً من الأنواك وزحف به إلى المدينية ، فتغلب على بنى مهنى مى بنى الحسين الذين كانت إليهم الرياسة جاواً خرجهم منها وأزال بذلك إمارتهم بالمدينة وجمع بين الحرمين (د) من المدينة وجمع بين الحرمين (د) المدينة وجمع بين الحرمين (د) من المدينة و الدينة و المدينة و الم

وبما لاشك فيه أن الأمير محمد بن جعفر كان يرمى من وراء انحيازه إلى الخليفة العباسي أو الخليفة الفاطمي العمل على توطيد سلطانه في بلاد الحجاز، فيقيم الدعوة للخليفة الذي يمده بالأموال، لذلك نراه بعد أن انقطع ماكان يصل إليه من المسال على أثر وفاة الخليفة القائم بأمر الله سنة ١٦٧ ه يبطل الخطبة للعباسيين ويقيمها للخليفة المستنصر بالله الفاطمي(٢). فلما أرسل إليه المفتدى بأمر الله العباسي الأموال أحل اسمه في الخطبة فلما أرسل إليه المفتدى بأمر الله العباسي الأموال أحل اسمه في الخطبة على اسم الخليفة الفاطمي. وظلمت الخطبة تقام للعباسيين في مكة والمدينة إلى أن توفي الخليفة المفتدى سنة ٤٨٧ هـ(٣).

لم يعمل محمد بن جعفر أمير مكة طبلة عهد إمارته على تنظيم الأمور فى الاراضى المقدسة وإقرار الامن بهما على الرغم من المساعدات المالية

<sup>(</sup>١) القلقشندي: صِبح الأعشى ج ٤ س ٢٧٠ .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ ٥ س ٩٧ .

<sup>(</sup>٣) أَنْ خَلَدُونَ : جِ ٤ مَن ٣ - ١ ، القانشندي : صبح الأعشى جِ ٤ من ٢٧ .

التى كانت ترد إليه من الخليفة العباسى أحياناً ومن الخليفة الفاطمى أحياناً أخرى ، بل أساء السيرة فيها وأصبح الحجاج فى أواخر أيامه غير آمنين على أنفسهم (١).

كذلك لم يبد من هذا الأمير ما يشعر برغبته في الاستقلال عن الخلافة العباسية أو الفاطمية ، بل دان لسكل منها بالطاعة في فترات متقاربة حتى وصفه أبو المحاسن(٢) بأنه كان ، متلوناً تارة مع الخلفاء العباسيين وتارة مع المصريين ( الفاطميين ) ،

ظفر العباسيون بحظ وافر من السيادة على مكة فى عهد إمارة محمد بن حمفر بخلاف الفاطميين الذين شغلوا إذ ذاك بالعمل على توطيد سلطتهم فى مصر عن الاحتفاظ بسيادتهم فى الأراضى المقدسة ببلاد الحجاز، وبذلك ظلت الدعوة العباسية قائمة في مكة حتى توفى الامير محمد بن جعفر سنة ١٨٧ ه، و حلفه ابنه الامير قاسم الذي حذا حذر أبيه في إقامة الخطبة للعباسين ، وأرسل إليه الخليفة المستظهر وابنه المسترشد العباسي الخلع والاموال(٣).

لم تنعم مكة فى عهد الأمير قاسم بالهدو. والاستقرار، بلكانت الاحوال فيهما مضطربة طوال المدة التى قضاها أميراً عليها وتبلغ ثلاثين سنة (٤)، بما يثبت لنا عجز هذا الامير عن إقرار الامن والعمل على إصلاح شئون إمارته.

لما توفى الأمير قاسم بن محمد بن جعفر الحسنى سنة ٥١٨ هـ ، وخلفه ابنه فليته ، افتتح عهده بإقامة الخطبة للخليفة العباسى المسترشد ، وعمل على

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير : ج ۱ س ۸۳ ،

<sup>(</sup>۲) النجوم ألزاهرة : ج ٥ ص ١٤٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون . ج ٤ من ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٤) أبن خلدون . ج ٤ ص ٢٠٤

نشر العدل بين أهالى إمارته بماكان له أحسن الآثر في نفوسهم ؛ فأننوا عليه وتمتعوا في عهده بالرخاه والطمأنينة ، كما حرص هذا الآمير على إظهار ولائه للخليفه العباسي المسترشد حتى توفى سنة ٢٥٥ هـ ، وولى إمارة مكة من بعده ابنه هاشم (١) ، فلم يعمل على استمر ار ذكر اسم الخليفة العباسي في الخطبة ، بل أقام الخطبة للخليفة الحافظ الفاطمي ، بما أثار السيدة الحرة الصليحية صاحبة الين - وكانت إذ ذاك تقيم الدعوة للإمام الطيب بن الخليفة الآمر الفاطمي - ولم تعترف بخلافة الحافظ الذي لم يكن يتمتع بصفة الإمامة التي يجب توافرها في الخلفاء الفاطميين (٢) ؛ فأرسلت إلى هاشم أمير مكة تتوعده إن لم يعمل على قطع الخطبة للحافظ ، لكنها مالبثت أن توفيت سنة ٢٥٠ م فكفاء الله شرها (٣).

على أن الدعوة لبنى العباس لم تفطع نهائياً في عهد الامير هاشم ، بل أقيمت، في أيامه الخطبة للخليفة المفتنى . كما أن ابنه قاسم الذي آلت إليه إمارة مكة سنة وي هرص على ذكر اسم الخليفة المستنجد بالله العباسي في الخطبة وحاول في نفس الوقت التقرب إلى الخلافة الفاطمية في مصر ، فأوفد الشاعر عمارة اليمني برسالة إلى الفاهرة سنة ، ٥٥ هـ وكان الخليفة الفاطمي إذ ذاك الفائز ووزير والصالح طلائع بن زويك فأدى عمارة الرسالة الفاطمي إذ ذاك الفائز ووزير والصالح طلائع بن زويك فأدى عمارة الرسالة

بحوعة الوثائق الفاطمية س ٨٨ - ٨٩ -

<sup>(</sup>١) راجع ما ورد عن ولاء مكه من الهواشم العلويين في

<sup>(</sup>Zambaur, Manuel de Géneàlogie et de Ghronologie pour L'Histoire de L'Islam p. 21.

<sup>(</sup>٢) كان الحليفة الآمر الفاطمى قد أنجب ولداً سماء أبا الفاسم الطيب وجعله ولى عهده ، فلما قتل الحليفة بعد ذلك بيضعة أشهر سنة ٢٤ ه ه أخنى الأمير عبد الحجيد بن محمد بن المستنصر الذى لقب بالحافظ لدين الله أمر الإمام الطيب ، وبايعه الناس بولاية المهد على أن يكون كفيلا لطفل مرتقب ، غير أن الوزير أبا على أحمد بن الأفضل ما ابت أن اعتقله ، فظل في سجنه إلى أن تآمر الإسماعيلية على أغنيال هذا الوزير في المحرم سنة ٢٦ ه ه ، وأخرجوا الحافظ من سجنه ، أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ج ٥ س ٢٣٩ ،

الهمم حمداً يقوم بما أولت من النعم الرى حتى رأيت إمام العصر من أمم الحرم وفداً إلى كعبة المعروف والكرم الحرم بين النقيضين من عفو ومن نقم

الحمد العيش بعد العزم والهمم قرّ بن بعد مزار العز من نظرى ورحن من كعبة البطحاء والحرم حيث الخملاغة مضروب سرادتها

لم بمكث عمارة اليمي طويلا في مصر بعد أن تلقاه كل من الخليفة والوزير الفاطعي بالعطف والقبول ، فسرعان ما عاد إلى مدكة ومنها توجه إلى زبيد(٢) في صفر سنة ٥٥١ ه ، ثم رحل منها إلى بلاد الحجاز حيث أدى فريضة الحج وأوفده أمير الحر مين برسالة أخرى إلى الملك الصالح طلائع ابن زريك يعتذر فيها عن الاحداث التي ارتكبها جنده مع حجاج مصر والشام مع تعديهم عليهم وأخذهم أموالا منهم ، فقدم عمارة للمرة الشانية إلى القاهرة حاملا رسالة أمير الحر مين واتخذ مصر موطناً له (٣)، وصاد من مشاهير شعر اء البلاط الفاطمي في عهد الخليفةين الفائز والعاصد (١).

على أن هاتين السفارتين اللتين أرسلهما أمير مكة إلى الخليفة الفاطمي الفائز ووزيره طلائع بن رزيك وإن دلت على حرص هذا الأمير على اكتساب رضاء الخلافة الفاطمية ، فإنهما لم وديا إلى إحلال النفوذ الفاطمي على النفوذ العباسي فقد ظلت الخطبة تقام في الحرمين للخليفة المستنجد باقة العباسي حتى ثوفي الأمير قاسم بن هاشم سنة ٥٥١ و ولى بعده الأمير عيسى بن فليته الذي ضعف في عهسده شأن الفاطميين في مصر ،

<sup>(</sup>١) أبن خلكان . وفيات الأميان ۽ ١ س ٤٧٥ — ٤٧٦ .

<sup>(</sup>٢) زبيد . مدينة من تهائم الين. القلقتندي . صبح الأعمى ج . س ؟ .

<sup>(</sup>٣) عمارة البمين • النكت العصرية في أخبار الوزرآء المصرية س ٣١ ، ٤١ - ٢١ .

<sup>(</sup>٤) حدن إبرأهيم • الفاطميون في مصر ( حاشية رقم ١ س ١٧٤ ) . ( م ٣ ــ فاطميين )

وأخذت دوائهم بخطى واسعة نحو الزوال(١).

ومما لاشك فيه أن عدم استترار الأمور في مصر في العصر الفاطمي الثانى الذى تجلى فيه ازدياد نفوذ الوزراء واستثنارهم بالسلطة دون الخلفاء شجع الخلافة العباسية في ذلك الوقت رغم ماكانت تعانيه من جراء ازدياد نفوذ السلاجنة على نشر نفوذهم في كل من مكة والمدينة

علىأن الخلفاء الفاطميين ووزراءهم فى العصر الفاطمى الثانى لم ينصر فوا انصرافاً تاماً عن نشر الدعوة لحم فى بلاد الحجاز، بل إنهم رغم المكاش دولنهم فى هذا العصر حتى لم يبق فى حوزتهم غيير مصر، فإنهم احتفظوا ببعض النفوذ فى الجزيرة العربية، ويرجع الفضل فى ذلك إلى الدعوة الشيعية التى استمرت دون توقف على يد الدعاة الفاطميين (٢).

وعلى الرغم من أن و لا قيم المناه العباسيين في مناهضة الحلافة البنى العباس ، فإنهم لم ينحازوا إلى الحلفاء العباسيين في مناهضة الحلافة الفاطمية بل حرصوا على إظهار و لا ثمم للخلفاء الفاطميين كلما أمكنتهم الفرص وما ذلك إلا بتأثير الدعوة الشيعية التي بذل الدعاة الفاطميون في فشرها عناية كبيرة ، كما أن الخلفاء الفاطميين من ناحيتهم كانوا ببذلون قصارى جهدهم في نشر الامن والطمأنينة في الاراضي المقدسة بالحجاز لتيسير سبل المعيشة على أهلها بماكانوا يرسلونه إليم من الحبوب والأموال. لذلك لا نعجب إذا علمنا أن إقامة الخطبة للخلفاء الفاطميين لم تلق اعتراضا من هؤلاء الاهالى الذين عرفوا بميلهم إلى المذهب السنى ، كما أن أمراءهم من هؤلاء الأهالى الذين عرفوا بميلهم إلى المذهب السنى ، كما أن أمراءهم احتفظوا في كل من مكمة و المدينة مكثير من مظاهر المذهب الشيعي التي

<sup>(</sup>١) القاقشندي ، سبح الأعمى ج ٤ س ٧٧١ .

Stanley Lune-Poole. A History of Egypt in the middle (\*) ages pp. 117-118, 123.

كانت سائدة فى مصر فى العصر الفساطمى ، وفضلا عن ذلك فإن انتهاء أمراء مكة والمدينة إلى البيت العلوى كان له أثر كبير فى حرص هؤلاء الأمراء على التقرب إلى الخلفاء الفاطميين واكتساب رضسائهم رغم المحاولات التى بذلها الخلفاء العباسيون لاستهالتهم إلبهم وصرفهم عن الخلافة الفاطمية فى مصر .

وعلى الرغم من حرص الخلفاء العباسيين والفاطميين على بسطسيادتهم على الأراضى المقدسة بالحجاز ، فإن التنافس بينهم لتحقيق هذه الغياية لم يقرن بمظاهر العنف ، بل وجه كل منهم اهتهامه إلى إقامة الدعوة له فى تلك الأراضى بالطرق السلمية ولعل السبب فى ذلك يرجع إلى أن العساسيين والفاطميين رأوا الايتخذوا من الأراضى المقدسة بالحجاز ميداناً لإظهار ما بينهم من عداوة و بغضاء .

وقد اقتصر اهمام الخلفاء الفاطميين تحت تأثير الصعوبات التي واجهوها في دولتهم على نشر سلطتهم الدينية في بلادالحجاز التي كانت تتمثل في إقامة الخطبة لهم على منابرها وكانوا يرجون من وراء تمتعهم بهذه السلطة توطيد أركان خلافتهم واستهالة العالم الإسلامي إلى جانبهم بعد أن أصبح المسلمون ينظرون نظرة إجلال وتقدير إلى الخلفاء الذين يحتفظون بسيادتهم على الأراضى المقدسة ببلاد الحجاز.

ولا شك أن حرص الفاطميين على نشر نفوذهم فى بلاد الحبجاز ونجاحهم فى هذا السبيل وإن جر عليهم منافسة العباسيين لهم ، فإنهم جنوا من ورائه احترام العالم الإسلامى وتقديره ، فقد برهنوا على قدرتهم على در الاخطار عن تلك البلاد بعد أن صدوا القرامطة عن مكة ووجهوا اهتمامهم إلى العمل على حماية الاراضى المقدسة و تأمين الوافدين إليها من المسلمين على أرواحهم وأموالهم .

ولم يكن لدى أمراء مكة والمدينة الغوة الني تمـكنهم من درم الأخطار عن بلاد الحجاز ،كما أن موارد تلك البلاد كانت لا تسكني لسد حاجة أهلها لذلك رأوا أنه من الخير لهم اكتساب صداقة الفاطميين والتقرب إليهم ماداموا يرعون حقوقهم في الإمارة ، ويمسلدونهم بما يحتاحون إليه من الاموال والغلال؛ غير أنه يؤخذ على هؤلاء الامراء أنهم كانوا يؤثرون مصلحتهم الحاصة على مصلحة البلاد التي يتولون الامارة عليها ، فاستغلوا التنافس بين العباسيين والفاطميين على السيادة على بلاد الحجاز لإشباع مطامعهم وصادرا يقيمون الخطبة للخلفاء الذين يواصلون إمدادهم بالأموال، ولا يعنون بإدخال ضروب الاصلاح في بلادهم بما أدى إلى إضعاف شأنها و تأخير ها مادياً وعلمياً حتى أن القدسي(١) لمــا زار بلاد الحجاز في القرن الرابع الهجري وصفها بالفقر وقلة العاراً) ، كما أن الرحالة الفارسي ناصر خسرو لاحظ حين زيارته مكة في القرن الخامس الهجرىقلة سكانها، وقدر عددهم بألفين ، وقال إرب فريقاًمن أهلها اضطروا إلى الرحيلءنها فراراً من المجاعات(٣).

<sup>(</sup>١) أحسن التقاسم في معرفة الأقاليم ص ٣- ١

<sup>(</sup>٢) أحمد أمين : ظهر الإسلام س ٣١٣

<sup>(</sup>٣) الحضارة الإسلامية في القرن الرأبع الهجري ح ٢ ص ٢٢٦ --- ٢٢٧

## أمراء مكة الأشراف <sup>(۱)</sup> السليمانيون والهواشم

(من منتصف القرن الرابع إلى نهاية القرن السابع الهجرى)

| 4401         | أبو جعفر بن محمد بن حسين بن محمد الثائر        |
|--------------|------------------------------------------------|
| ۸۰۲۵         | حسن بن جعفر الحسني(٢)                          |
| ***          | عیسی بن أبی محمد جعفر                          |
| <b>^</b> ٣٨• | أبو الفتوح الحسن بن أبى محمد جعفر              |
| 46.1         | أبو الطيب داود بن عبد الرحمن بن عبد ألله داود  |
| *8.4         | أبو الفتوح الحسن (المرة الثانية )              |
| *27.         | محمد شكر بن أبي الفتوح الحسن مراحة تتكوير السي |
| 7034         | حمزة بن و "حاش بن أبى الطيب داود               |
| PE71         | أبو هاشم محمد بن جعفر بن محمد( تاج المولى )    |
| <b>۴۸۷</b>   | أبو 'فليتهُ القاسم بن محمد بن جعفر             |
| A104         | فليته بن القاسم بن محمد بن محمد بن جعفر        |
| <b>*</b> 0YV | هاشم بن فليته بن القاسم                        |
| 4059         | القاسم بن هاشم بن فليته                        |
| 007          | عيسى بن فليته بن القاسم                        |
| <b>*</b> 0V+ | داود بن عیسی بن فلیته                          |
| ٥٧١          | ممكنثر" بن عيسى بن فليته                       |
| *ovr         | داود بن عيسى (المرة الثانية)                   |
|              |                                                |

Zambaur, Manuel de Généalogie et de chronologie (1) pour L'Histoire de L'Islam. p. 21

<sup>(</sup>٢) دعا للمز سنة ٣٥٨ هـ : انظر المقريزى : أتعاظ ألحنقا س١٤٦



#### الباب الثاني

### السيادة الفاطمية في بلاد البحرين

مرز تقية تكوية راسي اسدوى

تمهيد : قيام دولة القرامطة ببلاد البحرين. موقف أمراء القرامطة من الخلفاء الفاطميين.



.

## البائب الثاني السيادة الفاطمية في بلاد البحرين

#### تمهيد: فيام دولة الفرامطة ببلاد البجرين

كان نفوذ العباسيين في جزيرة العرب مهدداً من ناحية القرامطة (١) الذين نجحوا في اقتطاع بلاد البحرين حيث كان أبوسعيد الحسن بن بهرام الجنابي (٢) أحد قوادهم يعمل على نشر دعوتهم بهذا الاقليم منذ سنة ٢٨٣ه، وقد وجدت تعاليمه مرعى خصيباً لدى الإهالي وعلى الاخص الاعراب الذبن كانوا دائماً على استعداد للانضام إلى أي حركة ثورية ضد العرب أو غيرهم ما دامت تبيح لهم فرصة للسلم والنهب (١).

وقد تمكن أبو سعيد الجناف من الاستيلاء على مدينة هجر عاصمة بلاد البحرين بعد حصار دام سنتين واتخذ مدينة الاحساء(٤) عاصمة لدولة

<sup>(</sup>١) القرامطة : طائفة سياسية أتخذت الدعوة إلى إمامة إسماعيل بن جعفر الصادق وسيئة لتحقيق أغراضها وسلاحا للوصول إلى ما تصبو إليه ؟ وقد عرفت بذلك نسبة إلى أحد دعاتها حدان بن الأشمث المنقب بقرمط ويقال أنه سمى قرمط لقصر قامته ورجليه .

النويرى : نهاية الأرب في فنون الأدب ج ٢٣ ورقة ٦ ٥

ويرى Ivanow في كتابه ( Ivanow في كتابه ( Ivanow فيرى Ivanow في المراق الجنوبية لم تستممل في العربية معناها الفلاح أو الفروى ثم عربت إلى قرمط، وأن جدان بن الأشعث عرف بهذا الاسم وسمى أتباعه إسمه».

<sup>(</sup> عيد المزيز الدورى : دراسات في العصر المياسي الثاني ص ١٠٨ )

<sup>(</sup>٢) الجنابي : نسبة إلى جنابه وعي بلدة على ساحل الحلبج الفارسي

ياقوت : معجم البلدان ج٣ ص٤٢ -١٤٣٠ )

De La cy O'Leury. Ashort History of the Fatimid (\*)

 <sup>(</sup>٤) عرفت بهذا الاسم لمسا قيها من أحساء الباه في الرمال ومراهى الإبل ( أبن خلدون ج٤ ص٩١ )

القرامطة الجديدة التي أسسها سنة ٢٨٦ هـ وكان لهذه الدولة شأن كبير في جزيرة العرب. فقد استطاعت أن تبسط نفوذها على كثير من أرجائها ، كما قامت بها حكومة ما كمية وراثية في بيت أبى سعيد يعاونها مجلس يتكون من إثنى عشر عضواً . وكان الحاكم هو القائد الأعلى للجيش وبيده كافة مقاليد الأمور ، وله سلطة مطلقة . وكان العبيد يقومون بفلاحة أراضها أما سكانها من العرب فلم يكن لهم عمل سوى الحدمة في الجيش ().

وقد وضع أبوسعيد نظاماً حربياً دقيفاً يستطيع بمقتضاه إعداد جيش قوماً قوى من رعاياه ، فصلمار بجمع الاطفال في دور خاصة وعين لهم قوماً يشرفون على مصالحهم وأجرى عليه مايحتاجون إليه ، وأخذ يدربهم على ركوب الحبل واستخدام الاسلحة الحربية ، فنشئوا نشأة عسكرية (٢) .

كان أبو سعيد يطمع في تسط مياه ته على جزيرة العرب وسلخها عن الدولة العباسية ، وقد أثارت مطامعه مخاوف الخليفة العباسي المعتضد فأرسل إليه جيشاً بقيادة العباس بن عمر و الغنوى بعد أن ولاه على اليمامة والبحر بن سنة ٢٨٩ ه ، فلق هذا الجيش هزيمة فادحة ووقع العبساس في الأسر ، وما لبث أن أطلق أبو سعيد سراحه وطلب منه أن يبلغ المعتضد هذه الرسالة ؛ ومما جاء فيها : • هذا بلد خارج عن يدك غلبت عليه وقمت به وكان في من الفضل ما آخذ به غيره ، فما عرضت لما كان في يدك ، ولاهممت به ، ولا أخفت لك سبيلا ، ولا نلت أحداً من رعيتك بسوه ؛ فتوجيهك به ، ولا أخفت لك سبيلا ، ولا نلت أحداً من رعيتك بسوه ؛ فتوجيهك إلى الجيوش لاى سبب ؟ اعلم أنى لا أخرج عن هذا البلد ولا توصل إليه ، وفي هذه العصابة التي معي روح ، فا كفني نفسك ولا تتعرض لما ليس لك فيه فائدة ، ولا تصل إلى مرادك منه إلا ببلوغ القلوب الحناجر (٣) .

Encyclopaedia of Religion & Ethics, Vol III p.225 (1)

<sup>(</sup>۲) المفريزي . اتماط الحنفا ص٢١٦

<sup>(</sup>٣) المقريري أتماظ ألحنفا س٢١٨

فلما وقف المعتضد على ما تضمنه حديث أبي سعيد قال: وصدق ما أخذ شيئاً كان في أيدينا و ثم أطرق مفكراً وقال: وكذب عدو الله الحافر ، المسلمون رعيتي حيث كانوا من بلاد الله ، والله التن طال في العمر لا شخصن بنفسي إلى البصرة وجميع غلماني ، ولا وجمن إليه جيشاً كثيفاً فإن هزمه خرجت في جميع قوادي وجيشي إليه يحكم الله بيني وبينه .

يتضح لنا من حديث الحليفة المعتصد أنه مدرك حقيقة الحال فى الدولة العباسية ، وأن بعض ولا يأتها ومن بينها بلاد البحرين خرجت عن سلطانه ، وأن واجبه كخليفة يحتم عليه أن بظل نفر ذه سائداً فى جميع البلاد الإسلامية . وقد بلغ من حنق المعتضد على أفي سعب ورغبته فى القضاء عليه أنه كان يذكره خلال مرضه و بتلهف ويقول : حسرة فى نفسى ، كنت أحب أن أبلغها قبل موتى ، والله لقد كنت وضعت عند نفسى أن أركب ثم أخرج أبعو البحرين ، ثم لا ألق أحداً أطول من سبنى إلا ضربت عنقه ، وإنى أخاف أن يكون من هناك حوادث عظيمة (١) .

استطاع أبوسعيد بإقراره النظام فى بلاد البحرين وتدريبه أهلها على الاعمال الحربية أن يقيم دولة موطدة الاركان فيها ، امتد نفوذها على هجر والاحساء والقطيف وسائر بلاد البحرين والطائف(٢) ، ولوطالت حياته لتيسر له مد سلطانه على جزيرة العرب بأكلها ، ولكنه اغتيلسنة ٢٠٢ه على يد خادم له كان قد أخذه من الجيش العباسى ، فخلفه ابنه شعيد الذي كان يدبر أمور الدولة حتى ثار عليه أخوه الاصغر أبو طاهر سليمان وقتله و تقلد زمام الحدكم فى دولة القرامطة .

<sup>(</sup>۱) المقريزي: اتماظ الحنفا س ۲۱۹.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الكامل في التاريخ حـ٨ ص٧٧.

### موقف أمراد القرامطة مه الخلفاء الفالحميين

قامت العلاقات الودية بين القرامطة فى بلاد البحرين والفاطميين فى بلاد المغرب مند أن أرسل عبيد الله المهدى إلى أبى طاهر سليهان أمير القرامطة كتابا بتوليته . وقد ترتب على ذلك اتحادهم فى سياستهم العدائية إزاء العباسيين ، فطلب أبو القاسم بن المهدى سنة ٣٠٦ه من أبى طاهر أن يحضر إلى مصر على رأس حملة ليعاونه على فتحمها . لكن الجيش العباسى بقيادة مؤنس الخادم ما لبث أن أوقع الهزيمة بجيش أبى الفاسم قبل أن تصل إليه النجدة من أبى طاهر (١) .

كان أبو طاهر رجلا طهو حالي المجد والعظمة . فقضى السنوات الأولى من حكمه ينظم شئون دولته ويعد العدة للسيطرة على جزيرة العرب ، كا وجه سياسته إلى تأييد عبيد الله المهدى في عدائه للعباسيين (۲) فعمل على إشغالهم في المشرق بحملاته الني وجهها إلى بلادهم حتى يتبح للمهدى توطيد نفوذه في المغرب ، فزحف على البصرة والسكوفة وبعد أن غنم منها مغانم كثيرة عاد إلى هجر (۳) ، وفي سنة ٣١٦ه تقدم أبوطاهر إلى بغداد وكادت تقع فيده لو لا دها ، مؤنس الخادم قائد الخليفة المقتدر الذي بعث بزواريق ملاى فيده لو لا دها ، مؤنس الخادم قائد الخليفة المقتدر الذي بعث بزواريق ملاي بفاكه مسمومة ، فلما أكل منها جند القر المطة مات منهم عدد كبير وارتد بيش أبي طاهر بعد أن تكبد خسائر فادحة (٤) ، لكن هذه الهزيمة المجيش أبي طاهر بعد أن تكبد خسائر فادحة (٤) ، لكن هذه الهزيمة المقت في عضده ، فقام في العام التالي بحملة جريئة اضطرب من أجلها العالم الإسلامي ، ذلك أنه أغار على مكة في ذي الحجة سنة ٣١٧ هـ (يناير ٣١٠ م)

<sup>(</sup>١) أبن خلدون: جءُ س٨٨\_٩٠٠

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم : الإسلام السياسي ج٣ ٣٣٩

<sup>(</sup>٣) ، ج٨ ص٥٤و٩٤

<sup>(</sup>٤) المقريزي : اتماظ الحنفا س٢٤٢

فى عدد قليل الذكان معه سنهائه فارس وتسعائة راجل او نهب هو وأصحابه الحجاج وقتلوهم فى المسجد الحرام ، وقلع بات البيت وقبة زمزم والحجر الأسود ، وأخذ كسوة الكعبة ففرقها بين أصحابه ، ونهب دور أهل مكة ، وأقام الخطبة فى مكة لعبيد الله المهدى بدلا من الحليفة العباسى المقتدر شم عاد إلى الاحساء حاملا معه الحجر الاسود (١) .

لم يقم أبو طاهر بهذه الفعلة الشنعاء - كما زعم أو ليرى (٢) - بناه على تعالىم سرية أرسات إليه من الفير وان الفرض منها الانتقام من أهل مكة لانهم لم يخطبوا لعبيد الله المهدى ، و دليلنا على ذلك أن اهنهام هذا الخليفة بإقامة الخطبة له لم يتضح إلا بعد أن فتسح أبو طاهر مكة ، كما أن عبيد الله المهدى أظهر استياءه من الاحداث التي ارتكبها أبو طاهر في عبيد الله المقدس وكتب إليه ماتصة على التي ارتكبته واجتر مته باسمنا من حرم الله وجير انه بالاماكن التي لم تزل الجاهلية تحرم إراقة الدماء فيها وإهانة أهلها ، ثم تعديت ذلك وقلعت الحجر . . . وحملته إلى أرضك ورجوت أن فشكرك ، فلعنك الله ثم لعنك والسلام على من سلم المسلمون من لسانه ويده وفعل في يومه ما عمل فيه والسلام على من سلم المسلمون من لسانه ويده وفعل في يومه ما عمل فيه حساب غده ، (٤) . فبعث إليه أبو طاهر رداً على كتابه وعده فيه بأنه سيعمل على إعادة الحجر الاسود إلى بيت الله الحرام (٠).

 <sup>(</sup>۱) ابن الأثیر ج ۸ من ۸۱ وعبد القادر الأنصاری . درر الفرائد المنظمـــة ج ۱
 من ۱۹۹\_۱۹۰

A Short History of the Fatimid Khalifate. p.86 (v)

<sup>(</sup>٣) عبد القاهر الأنصارى . هور الفرائد المنظمة ج١٩٦٠٠

A short History of the Fatimid - بری او لیری نی کتابه (۱)

<sup>.</sup> Khalifate, p. 85 أن عبيد الله المهدى أرسل هذا المطاب لأبى طاهر لينى عن نفسه أية مسئولية من جراء استحواذ القرامطة على الحجر الأسود وليظهر بمظهر المدافع عن شعائر الإسلام حتى يكنسب تقدير العالم الإسلامي

<sup>( \* )</sup> ابن خلدون ، ج ٤ س ٨٩

لم يكـتف أبو طاهر بمهاجمة مكة وإقامة الخطبة فيها للخليفة الفاطمي بل بسط سلطانه عليما وفرض على الحجاج سنة ٢٣٠ هـ إتاوة يؤدونها إليه مقابل حمايتهم والمحافظة علىأ رواحهم(١). وبذلك أصبحت الخلافة العباسية عاجزة عن حماية رعاياها من المسلمين وتأمين طريقهم إلى بلاد الحجاز . ولا شك أن ظهورها بهذا المظهر يضعف هيبتها أمام العالم الإسلامي وهو ماكان يرجوه ويعمل مرس أجله أبو طاهر ليمهد السبيل أمام أنصاره الفاطميين ، ولا غرو فقد أعلن في إحدى قصائده ولاءه المهدى وأنه عول على القضاء على العباسيين و إعادة النفوذ إلى العلويين(٢) .

أغركم منى رجـوعى إلى هجر فعا قلبل سـوف يأتيـكم الخبر إذا طلع المريخ من أرض البل وقارنه كيوان فالحسيدر الحذر فن ممبلسغ أهل العراق رسالة بأنى أنا الموهوب فى البدوو الحضر ومنها:

فياويلهم مرس وقعة بعد وقعة تساقون سوقالشاة المذبح والبقر سأصرف خيلي نحو مصر وبرقة ومنها :

فلا أبق منهم نسل أنثى ولا ذكر أنا الصارم الضرغام و الفارس الذكر (٣)

إلىقيروان النزك والروموالحزر

أكيلهم بالسيف حتى أبيددهم أنا الداع للمدى لا شك غير.

حرص القر أمطة طوال النصف الأول من القرن الرابع الهجري على الاحتفاظ بعلافتهم الودية مع الفاطميين ببلاد المغرب ، كما سمحوا لهم بالتدخل في تعيين أمرائهم ، ذلك أنه لما تو في أبو طأهر سنة ٣٢٢ هـ عارض

<sup>(</sup>١) المقريزي . اتماظ الحنفا س ٢٤٤

<sup>(</sup>٢) حسن أبرأهم ، تاريخ ألإسلام السياسي ج٣ من ٣٣٩

<sup>(</sup>٣) أبو الحجاسن ، النجوم الزاهرة ج٣ س ٢٢٦\_٢٩

بعض رجال دولته فى تولية أحيه الأكبر أحمد بن أبى سعيد الحسن وكان أبو طاهر قد أوصى أن يخلفه فى الحدكم \_ ومالوا إلى تولية سابور ابن أبى طاهر وكانبوا المخليفة الفاطمى الفائم فى ذلك ، فجاءهم كتابه بولاية أحمد وأن يكون سابور ولى عهده (۱) ؛ فنفذت وغبته وتفلد أحمد زمام الحدكم فى دولة الفر امطة فى بلاد البحرين وتلفب بأبى المنصور، وحذا حذو أحيه فى ولائه للفاطميين ؛ فأعاد الحجر الاسرود من الاحساء إلى مكانه بالدكمية سنة ٢٣٩ هم إجابة لطلب المنصور الفاطمى بعد أن ذهبت مجهودات بالحلافة العباسية مع أبى طاهر بشأن استرداده هباء ؛ فقد رفض رده مقابل المخلافة العباسية مع أبى طاهر بشأن استرداده هباء ؛ فقد رفض رده مقابل المخلوبة الفاطمي بلاد البحرين السلطان الفاطمين.

ومما لا شك فيه أن قيام دولة القرامطة في بلاد البحرين أثار في وجه الخلافة العباسية كثيراً من المتاعب والمشاكل بجانب ماكانت تعانيه من ازدياد نفوذ الانراك واستبداد البويهيين بالسلطة في بغداد. وقد أدى انشغالها بصد غارات القرامطة عن أراضيها إلى ازدياد قوة الفاطميين في بلاد المغرب، كما مهد السبيل لفتح مصر، فقد كانت غارات قرامطة البحرين على أراضي الدرلة العباسية بالمشرق تتفق دائماً مع الحلات التي وجهها عبيد الله المهدى إلى مصر (٣).

وكان لاتحاد الفرامطة مع الفاطميين فى نشر آراء المذهب الإسماعيلي أكبر الآثر فى صعود نجم العلوبين فى الفرن الرابع الهجرى على حين بدأ

<sup>(</sup>۱) فركر De Goeje فركتابه

Memoire sur Les Carmathes du Bahrain P. 146 أن المنصور بن القائم هو الذي أصدر قرار تمين أحد بن الحسن بدلا من سابور

<sup>(</sup>۲) أَيْنَ خَادُونَ ، جِءُ سَ٩٩-٨٩

De Goeje. Mémoire sur Les carmathes du — (v) Bahrain et Les Fetimides P. 69.

أمر العباسيين فى الضعف ، فبسط الفاطميون الذين يمثلون الخلافة العلوية سلطانهم على مصر وبلاد الشام وكثير من أرجاء جزيرة العرب . وكانت كل هذه البلاد تدين بالطاعة للعباسيين .

لم نتمتع دولة القر امطة فى بلادالبحرين بالهدوء والاستقرار فى النصف الثانى من القرن الرابع الهجرى ، فقد حدث نزاع بين أفراد أسرة أبى طاهر على العرش ، فقبض سابور بن أبى طاهر على عمه أحمد بن أبى سعيد الملقب بأبى المنصور سنة ١٩٥٨ - وكان إذ ذاك بلى الحمكم فى دولة القرامطة - غير أنه مالبث أن خرج من اعتقاله وقتل سابور وننى أخونه وأشياعه إلى جزيرة أوال(١) ، وانقسم القرابطة بسبب ذلك إلى فريقين : أحدهما بزعامة بيت أبى طاهر ، وثانهما برعامة بيت أحمد بن أبى سعيد وعلى رأسه ابنه الحسن الملقب بالاعصم الذي آلت إليه إمارة بلاد البحرين بعد وفاة أبيه سنة ١٩٥٩ م و١٠٠٠ ه.

اتبع الحسن بن أحمد سياسة جديدة إزاء الفاطميين تخالف سياسة من سبقه من أمراء القرامطة الذبن كانوا يحرصون على استمرار العسلاقات الودية بينهم وبين الخلفاء الفاطمين فى بلاد المغرب ويسمحون لهم بالتدخل فى تعبين أمرائهم ، فاننهز فرصة الخلاف الذى وقع بين أفراد أسرته بسبب التنافس على تقلد إمارة القرامطة وأبعد إخوة سابور بن أبى طاهر وأشباعهم دوهم الفريق الذى عرف بولائه للفاطميين \_ إلى جزيرة أوال (٢) ، حتى بلغ، ما اجتمع بها منهم نحوا من تلثمائة ، كالم يعترض أثناء وجوده بمكة على إقامة الخطبة للخليفة العباسي المطبع (١) ، عما يدلنا على انحرافه عنهم ، ولم يلبث الخطبة للخليفة العباسي المطبع (١) ، عما يدلنا على انحرافه عنهم ، ولم يلبث

<sup>(</sup>١) جزيرة بناحية البحرين - ياقوت ، معجم البلدان جه ص٠١٣

<sup>(</sup>٢) حسن ابراهيم ، تاريخ الإسلام السياسي ج٣ ص٠٤٣

<sup>(</sup>٣) أوال . جزيرة بناحية بلاد البحرين · ياقوت ، معجم البلدان . ج١ من ٣٦٥

<sup>(</sup>٤) أبن خلدون ، المبر وديوأن المبتدأ والحبر . ج ٤ من ٩٠

أن أصبح محاربا لهم ، بل راغبا رغبة أكيدة في القضاء عليهم ؛ ذلك أنه بعد أن تم للجيش الفاطمي بقيادة جعفر بن فلاح المكتاى فتح دمشق سنة ٥٥٩ طالب الحسن بن أحمد بالإقارة التي كمان يدفعها الأحشيديون للفر المطة (١) غرفض الفائد الفاطمي أداءها إليه ، فأدى ذلك إلى عداء سافر بين الحسن بن أحمد الفر مطى والفاطميين . ويعتقد جاستون فييت (٢) أن قطع الاتاوة كان عذراً وهمياً لفطع العلاقات بين الفر المطة والفاطميين ؛ ويقول إنه من المحتمل أن يكون ذلك راجعاً إلى أن الفاطميين الذين ملكوا بلاداً غنية أرادوا القضاء على القر المطة حتى لايذيعوا بين الناس أن الفاطميين من أرادوا القضاء على القر المطة حتى لايذيعوا بين الناس أن الفاطميون من أرادوا القضاء على القر المطة حتى لايذيعوا بين الناس أن الفاطميون من أرادوا القضاء على القر المطة حتى لايذيعوا بين الناس أن الفاطميون .

رأى الفاطميون ـ بعد أن تبدلت حالة المودة بينهم وبين قرامطة بلاد البحرين بتأثير السياسة التي سار عليها الحسن بن أجمد ـ أن يعملوا على إضعاف شأنهم بإثارة النزاع بينهم ؛ فأرسل المعز لدين الله الفاطمي إلى أبي طاهر وبنيه الذين أبعدوا إلى جزيرة أوال يخبرهم بأحقية ولد أبي طاهر في إمارة القرامطة . فلما علم بذلك الحسن بن أحمد ، أمر بحذف اسم المعن من الخطبة في بلاد البحرين وإقامة الدعوة للخليفة العباسي المطيع (٣).

وكان الحسن بن أحمد برى ضرورة استعادة سلطة القرامطة على بلاد الشام، فبعث إلى كل من الحليفة العباسي وأمير بنى بويه ببغداد أن يمداه بالأموال والرجال لمعاونته على محادبة الفاطميين. واستطاع الحسن بن أحمد بفضل ما وصل إليه من الأمداد أن يزحف إلى بلاد الشام ، فاستوثى على

<sup>(</sup>١) أغار القرأمطة على بلاد الشام سنة ٣٠٧ هـ . وهجز الأخشيد عن صدهم ، واضطر الحسن بن عبد الله بن طفج الأخشيد وإلى هذه البلاد إلى الإنفاق معهم على أن يؤدى إليهم إناوة سنوية قدرها ثلاثمائة ألف دينار ·

<sup>(</sup> المقريزي . أتماظ الحنفا • س٧٤٧\_ ٢

Histoire de La Nation Egyptienne, Vol IV p. 101-102 (v)

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون . ج٤س . ٩

دهشق سنة . ٣٩ه و مازال بو اصل فتوحه حنى بمكن من بسط سلطانه على كثير من مدن الشام . ولم يكتف بذلك ، بل ولى وجهه شطر مصر حتى لا يماود الفاطميون مهاجمته من هدده الناحية ، لمكنه فشل فى المحاولتين اللتين قام سما للاستيلاء على البلاد المصرية : الأولى فى ربيع الأول سنة الملتين قام سما للاستيلاء على البلاد المصرية : الأولى فى ربيع الأول سنة ١٣٩ه. واضطر بعد عجزه عن الاستيلاء على الفاهرة إلى التفهقر بحيوشه إلى دمشق ، ثم رحل مع بعض رجاله إلى الاحساء . (١) وأخذ الفاطميون يعملون على استرداد بلاد الشام على ما سياتى . .

**\$ \$ \$** 

قامت الخلافات الداخلية بين قرامطة بلاد البحرين بعد وفاة الحسن ابن أحمد سنة ٣٦٧ه ، كا أنهم الحكروا سياسته العدائية إزاء الفاطميين ومبايعته الخليفة العباسيء وعمل أنباع أبي ظاهر على إقصاء ولد أبي سعيد عن الإمارة ، ثم استقر الرأى على أن يتولى الحسكم في بلاد البحرين إثنان من سيادتهم وهما جعفر وإسحق(٢) ؛ فسارا على السياسة التي اتبعها امراء القرامطة قبل تولية الحسن بن أحمد من إقامة الدعوة الفاطمية ومحاربة بني العباس (٣) .

عادقر امطة بلاد البحرين بعد وفاة الحسن بن أحمد إلى الفيام بحملات على أراضى الدولة العباسية ، فأغاروا على السكوفة سنة ٢٧٨ هـ وأدى ذلك إلى الزعاج أهلها لما عرف به الفرامطة من شدة الباس وقوة الشكيمة حتى هابهم الناس ، فبعث إليهم صمصام الدولة أمير بنى بويه جيشاً أوقع بهم

 <sup>(</sup>۱) أنظر المقريزى: أتعاظ ألحنفا، س ۱۹۲۰بن ألأثير: الكامل في التاريخ چ٨س٢١٦
 (۲) ذكر ( أبن ألأثير چ ٨ س ٢٢٨) أنه تولى أمر القرامطة بعد وفاة الحسن بن أحد سنة نفر اشتركوا جيماً في الحـكم وسموا السادة .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : ج٤ س ٩١

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ، ج ٩ ص ١٤.. • ١٠

الحزيمة على نهر الفرات وتعقبهم إلى القادسية (١) ، وبذلك تيسر للبويميين إخر اجهم نهائياً من بلاد العراق .

\* \* \*

ضعف أمر القرامطة منذ أواخر القرن الرابع الهجرى حتى لم يبق لهم إلا ولاية صغيرة على الشاطىء الشرقى للجزيرة للعربية لا تستطيع قطع الطريق على الحجاج، ولكن كان لها على باب البصرة ديوان صغير لاخذ الضرائب(٢).

كذلك أدى التنافس على الرياسة بين كل من جعفر وإسحق إلى التعجيل باضمحلال دولهم فى بلاد البحرين وزوالها فى تهاية القرن الرابع الهجرى ، يقول ابن خلدون (١): و وأفترق أمرهم وتلاشت دعوتهم إلى أن استولى الاصغر بن أبى الحسن الثعلمي سمنة ٢٩٨ ه عليهم وملك الاحساء من أيديهم و أذهب دولتهم و حطب للطائع و استقرت الدولة له ولبنيه .

كان يقيم ببلاد البحرين بجانب القرامطة كثير من قبائل العرب ومن أشهرهم بنو ثعلب وبنوعقيل وبنوسليم ، وكثيراً ما استنجد بهم القرامطة على أعدائهم واستعانوا بهم في حروبهم ، وقد حدثت بينهم وبين هؤلاء العرب عدة منازعات أدت في بعض الاحيان إلى اشتعال نار الحرب بين الفريقين .

كان بنو ثعلب أكثر العرب المقيمين ببلاد البحرين عدداً ، وأظهرهم عزة ، فاستولى زعيمهم الاصغر بن أبى الحسن الثعلبي على تلك البلاد بعد

 <sup>(</sup>١) المقدمى : أحسن التقاسيم فى معرفة الأقاليم من ١٣٤ الحضارة الإسلامية فى القرن الرابع
 الهجرى عجلا من ٩ ٠

۲) العبر وديوان المبتدأ والحبر ج، مس ۹ ۱ .

أن انحل أمر القرامطة وانقرض الملك من أسرة الجنابي ، ولسكن الآمور لم تستقر في بلاد البحرين بسبب المنازعات التي قامت بين القبائل العربية ، فقد استعان بنو ثعلب ببني عقيل على بني سليم وطردوهم من تلك البلاد ، فساروا إلى مصر ومنها رحلوا إلى افريقية ثم حدث خلاف بين بني ثعلب فساروا إلى مقبل الامر فيه بخروج بني عقيل إلى العراق فأقاموا لهم دولة بإغليم الجزيرة .

وقد نجح الاصغر زعيم بني ثعلب في جعل الحديم وراثياً في بنيه من بعده ببلاد البحرين ، فظلو ا يتولون الامورفيها حتى ضعف أمرهم وانقر صوا وخلفهم في حكم هذه البلاد بنوعقبل الذين عادوا إلى ديارهم ، بعد أن تغلب عليهم السلاجقة في الجزيرة (١) وقد ذكر أبو سعيد صاحب كتاب المغرب في حلى المغرب أنه سأل أهر للبحرين الذين قابلهم بالمدينة المنورة في حلى المغرب أنه سأل أهر لللك فيها لبني عامر بن عوف بن عام ابن عقبل ، أما بنو ثعلب فأصبحوا من جملة رعاياهم .

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون : ج؛ س ۹ ۹ ۲ ۹

## الباب الثالث

# الدعوة الفاطمية في اليمامة وعمال



- (۱) اليمامة
- (ب) عمان



#### الباك الثالث

#### الدعوة الفاطمية في اليمامة وعمان

(۱) اليمامة: كانت (۱) اليمامة من بين و لا يات جزيرة العرب التي تدين بالطاعة للمباسبين حتى منتصف القرن الثالث الهجرى حيث استولى عليها في أيام المستعين بالله العباسي محمد الاخيضر بن بوسف بن إبراهيم بن موسى الجون بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طـــالب، واتخذ الحضر مة حاضرة له (۲). فاقام باليمامة دولة عبد لوية عرفت باسم دولة بني الاخيضر، استقل بها عن الحلافة العبدالية التي بدأت مظاهر الضعف الاخيضر، استقل بها عن الحلافة العبدالية التي بدأت مظاهر الضعف والانحلال تظهر عليها منذ ذلك الوقت بسبب ازدياد نفوذالا تراك واستثنارهم بالسلطة دون الخلفاء.

لم يلق محمد الأخيضر عناء كبيراً في إقامة دولته بالتجامة ، واستطاع أن يوطد نفوذه فيها ويجعل الحديم ورائيا في أبنائه من العده ، وكان له من الأولاد محمد وإبراهيم وعبد الله ويوسف ، ولما نوفي خلفه يوسف الذي أشرك معه ابنه إسماعيل في إدارة شئون التجامة طيلة حياته ، ثم انفرد إسماعيل بولاية التجامة بعد وفاة أبيه .

وقد وجه كل من رستم بن الحسين بن حوشب وعلى بن فضل وهما من دعاة الإسماعيلية في النمن أنظارهما إلى النمامة بسبب قيام دولة بني الاحيضر

<sup>(</sup>١) يحدما من جهة الصرق بلاد البحرين ومن النرب أماراف البمن والحجاز وومت الجنوب تجرآن ، ومن الصال تجد والحجاز .

الفلفشندي ، صبح الأعشى جه مر ۸ ه .

<sup>(</sup>٢) أبن حزم الأنداسي . جهرة أنساب المرب من ٤٠ -

العلوية بها ، رَاعَتَقدا أَنْ أَهَلَمُهَا سَيْرَ حَبُونَ بِاللَّهُوهُ الْفُـاطُمِيَةُ ، لَذَلْكُ بِعِثَا إليها بالدعاة لنشر المذهب الإسماع بلي (١) ، كما بعثا دعاة آخرين لنفس هـذا الغرض إلى بلاد البحرين والسند و الهند و حصر و المغرب(٢).

لم بزل بنو الاخيضر يتولون الملك باليمامة حتى طمع قرامطة بلاد البحرين فى بسط سلطانهم على جزيرة العرب، فتغلبوا على اليمامة فى أو اثل القرن الرابع الهجرى ، كما أخضعوا مكة وعمان لسلطانهم ، وبذلك زالت دولة بنى الاخيضر (٣).

على أن نفوذ القرامطة فى البيامة ما لبث أن ضعف بعد زوال دولتهم فى بلاد البحرين، ولم يبذل خلفاء بنى العباس أى محاولة لاستعادة سلطانهم عليها، فاستقل بإدارتها ذعهاء العرب المقيمين بها وعلى الأخص من قيس عيلان(١).

مرزتمة تنافية ترصي سدى

(ب) عمامه: كانت عمان من بين الولايات الإسلامية بجزيرة العرب التي تدين بالطاعة للعباسيين في أو اخر القرن الثالث الهجرى. وقد تزعم الحسكم فيها في عهد الخليفة المعتضد بنو شمامة بن اؤى بن غالب، ففتح محمد بن القاسم الشامى عمان بمعارنة هذا الخليفة ثم وليها من قبله، وأقام الخطبة فيها لبني العباس، ونجح في جعل الحكم وراثيا في أبنائه من بعده على أن الضعف والانحلال ماابث أن أصاب إمارتهم بسبب الخلاف الذى على أن الضعف والانحلال ماابث أن أصاب إمارتهم بسبب الخلاف الذى

<sup>(</sup>۱) عرف بذلك نسبة إلى إسماعيل بن جعفر الصادق وكان أتباعه بعرفون بالإسماعيلية وهم فرقة من الشيعة تعتقد أن الإمامة أنتقات بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلى على بن أبي طااب رضى الله عنه ، ثم إلى الحسن ثم إلى أخيه الحسين ثم تنقلت في بني الحسين إلى جعفر الصادق ، ويدعون أن الإمامة التقات من جعفر العادق إر أبه إسماعيل ثم تنقلت في بنيه (القلقشندي) صبح الأعشى ج ١ من ١٩١٩ - ١١

<sup>(</sup>۲) المقريزي . اتعاظ الحنةا ص ۲۸

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ج ٤ من ٩ ۾ ۾ ٩

<sup>(</sup>٤) القلقشندي . صبح الأعشى ج ٥ من ٦

قام بينهم سينة ٢٠٥ هـ ، فليحق بعضهم بالقرامطة في بلاد البحرين وظل الاضطراب سائداً في ولايتهم حتى تغلب عليها سنة ٢١٧ هـ أبو طاهر القرمطي ، وخطب بها لعبيد الله المهدى الخليفة الفاطعي ببلاد المغرب(١) ، وبذلك دخلت عمان في حوزة دولة القرامطة ببلاد البحرين وصار ولاتها بعينون من قياما .

لم يكن نفوذ القرامطة موطداً في عمان ، فقد استقل بالحسم فيها يوسف ابن وجيه ، وحاول توسيع رقعة إمارته ، فسار على رأس حملة بحرية يريد البصرة ، وكاد يستولى عليها لولا ما حل بسفنه من جراء الحريق الذى دبره بمص أعوان بنى البريدى الذين استقلوا بالبصرة والآهواز وواسط فى عمد الخليفة المتتى ، ومضى يوسف في وجه صاحب عمان هاربا فى أوائل سنة ٣٣٣ هـ(٢) ، ولم يتمتع طويلا بالحسم بعد هده الهزيمة ، فقد ثار فى وجهه مولاه نافع وتغلب عليه ثم تقلدزهام الأمور بدلا منه ، ودخل فى طاعة معز الدولة بن بويه وخطب له على المنابر وضرب اسمه على الدينار والدره (٣).

انهن الفرامطة فرصة عدم استقرار الأمود في عمان فتغلبول عليها سنة ٢٥٤ه وهرب نافع منها بعد أنوثب به أهل عمان ، لسكنهم لم يستأثروا بالنفوذ فيها ، فقد استقر رأى أهلها على أن يولوا عليهم عبد الوهاب بن أحمد بن مروان ، فولى إمارة عمان بعد أن كان ممتنعاً عن تقلدها ، واتخذ على بن أحمد كانبا \_ وكان يكتب للقرامطة من قبل

بدأ الأمير عبد الوهاب عمله بمنح الجند أرزاقهم، وكانوا طائفتين إحداهما من البيض والثانية من الزنج. فلما فرغ كاتبــه على بن أحمد من

۱) أبن خلدون . ج ٤ س ٩ ٩ .

<sup>(</sup>۲) ابن الأثير. ج ٨ مس١٣٠

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، جه ص١٨٦

توزيع المرتبات على البيض قال للزنج – وكانو استة آلاف رجل – إن الأمير عبد الوهاب أمر لدكم بنصف ماوزع على البيض ، فامتعضوا لذلك وثاروا ضده ، لكنه ما لبث أن استمالهم إليه بقوله : ، هل له أن تبايعونى فأعطيكم مثل سائر الاجناد؟ ، فأجابوه إلى ذلك وبايعوه ؛ فسواهم في العطاء مع البيض بما أدى إلى نذمر البيض وقيام الحرب بينهم وبين الزنج ، فلما كانت الغلبة للزنج هدأت الفتنة في عمان واستقر على بن أحمد في إمارتها بعد عزل الامير عبد الوهاب(١) ،

رأى معز الدولة بن بويه أن الفرصة سائحة له للاستيلاء على عمان بعد ما وصل إليه من أنباء الفتن والاضطراءات الني ثارت فيها ، فسار من واسط إلى الآبلة وهناك أعد حملة عربة لفتحها سنة ٢٥٥ هـ ، وأسندقيادتها إلى أبى الفتوح محمد بن العباس ، وطلب من عضد الدولة بفارس أن يمده بالعساكر فوافاهم المدد بسير أف (٢) ، ثم سارت المراكب حاملة الجند إلى عمان ، فتغلبوا عليها وأقيمت الخطبة فيها لمعز الدولة ، وتولى حكمها أبو الفرج بن العباس نائباً عنه (٣) .

لما توفى معز الدولة غادر عمان إلى بغداد نائبه أبو الفرج بن العباس، وبغث إلى عضد الدولة يطلب منه أن يتسلمها، فتولى أمرها عمر بن نهبان الطائى وأقام الدعوة لعضد الدولة؛ غير أن الزنج مالبثوا أن تغلبوا على عمان، وقتلوا ابن نهبان وولوا عليهم رجلا يعرف بابن حلاج؛ فلما علم بذلك عضد الدولة أرسل إليهم جيشاً بقيادة أبى حرب طغمان. ودارت بينه وبين الزنج معركة حامية بصحار – قصبة عمان – انتهى الأمر فيها باستيلاء أفي حرب عئي هذه البلدة وانهزم أهلها سنة ٣٩٢ه.

<sup>(</sup>١) أبن الأثير، ج ٨ مس ١٨٦ ـ ١٨٧، أبن خلدون، ج٤ مس ٤٤٤ ــ ٤٤٤

<sup>(</sup>٢) سيراف . تقع على ساحل الحليج الفارسي (باقوت . معجم البلدان )

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ، ج٢ س ٢٤ ، ج٤ ، س ٤٤٣ ، ٤٤٠ ، ٠ ٤

على أن نفوذ عضد الدولة لم يتوطد رغم ذلك فى عمان ، فقد اجتمع بحبالها كثير من الخوارج وولوا ورد بن ذباد أميراً عليهم ،كما جعلوا حفص بن واشد خليفة لهم ، واشتدت شوكتهم فبعث إليهم عضد الدولة سملة بقيادة المطهر بن عبد الله الذي تمكن ـ بعد أن نزلت جنوده بارض عمان ـ من التغلب على الثائرين وأسر كثيراً عن رؤسائهم ، وظل يتنبعهم حتى أرقع بهم وقعة أتت على بقاياهم واضطر خليفتهم إلى مغادرة عمان والإقامة ببلاد اليمن ، وبذلك استقرت الأمور لعضد الدولة بعان ودانت له بلادها بالطاعة (١).

كان بنو مكرم من وجوه عمان الذين استمان بهم البويهيون في إدارة شتون دولتهم ، و تولى بعضهم الإمارة في عمان وأقاموا الحظة له العباس، ولما ضعفت دولة بنى بو به بعداد استبد بنو مكرم بالسلطة في عمان و توارثوا الحسكم فيها . وكان منهم و يد الدولة أبو الفاسم على بن ناصر الدولة الحسين ابن مكرم الذي ولى الإمارة سنة ٤١٨ ه واستطاع بحسن إدارته ، وجوده وكرمه أن يجعل الحكم وراثياً في أبنائه من بعده (٢).

ولما توفى الامير أبو القاسم سنة ١٤٨٥ خلفه ابنه أبو الجيش، فاستغل ضعفه قائد جنده على بن هطال، واستأثر بكثير من النفوذ وأوقع الفرقة بينه وبين أخيه المهذب الذي انتهى أمره باعتفاله وقتله ، ثم توفى بعد ذلك بقليل أبو الجيش ؛ فحاول على بن هطال أن يولى أخاه أما محمد ، فأخفته أمه حتى لا تقيح له فرصة التخلص منه وطلبت إليه أن يتولى بنفسه إدارة عمان ، فرحب بذلك ؛ غير أنه ما لبث أن استبد بالسلطة وصادر التجار واستولى على كثير من أموال الإهالى ،

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، جـ ٨ صـ ٢١٣ ـ ٢١٤ ، ابن خلدون . جـ ٤ ص ٠ ٠ ٤

<sup>(</sup>۲) ابن خلدون . جه س ۹۳

ولما وصل إلى أبى كاليجار أمير بنى بويه فى العدراق ما قام به على بن هطال مر الاعمال النى سلبت تذمر أهالى عمان ، عول على إقصائه عن الإمارة ، فأمر وزيره العادل أبا منصور أن يكاتب المرتضى الذى كان نائبا لابى القاسم بن مكرم بجبال عمان ويطلب إليه محاربة ابن هطال ، كما جهز العساكر من البصرة لمساعدته ، فسافر المرتضى إلى عمان وحاصرها وتمكن من الاستيلاء على أكبر أعالها ودس لابن هطال من اغتداله ، ثم بعث الوزير العادل أبو منصور رسولا من قبله إلى عان ولى أبا محد بن مكرم الإمارة سنة ٤٣١ هذا).

على أن أسرة بنى مكرم ما لبنت أن ضعفت وزال ملسكما بعان وتولى أبو المظفر بن أبى كالبجار البرجي إمارة هذه البلاد ، لكنه عجزع في إدارة شئونها بنفسه واستأثر بالسلطة خادم له ، وأساء التصرف فى الأموال مما أثار كراهة الأهالى و تذمرهم . وكما وقف أبن رشد - وكان من زعماء الخوارج المقيمين بجبال عمان - على ما وصلت إليه الحال فى البسلاد من جراء ضعف الأمير أبى المظفر واستبداد خادمه بالأمور دونه ، دعا أتباعه وسار على رأسهم لمحاربة أبى المظفر ؛ غير أن الهزيمة حلت بابن راشد والحوارج ، فعادرا إلى محل إقامتهم وأخذ ابن راشد بعد العدة ويحشد والحوارج ، فعادرا إلى محل إقامتهم وبذلك تيسر له الانتصار على أبى المظفر المها البلاد بسبب كراهيتهم للديم ، وبذلك تيسر له الانتصار على أبى المظفر المنة على أبى المظفر وأمر بذكر اسمه فى الخطبة و تلف بالراشد بالله وأبا الأهالى ،

<sup>(</sup>۱) أبن الأثير، ج٩ من ١٦١ – ١٦٢

<sup>(</sup>٢) ابن الأنبر . من ١٩٥ ، ابن خلدون مج ٤ من ٤٨٩ سـ ٠ ٤٤

لم تستقر الأمور في عمان بعد أن ولى حكمها الخوارج، كما تفكك عرى وحدتها ، فقامت في بعض بلادها الواقعة على الحليج العباسي إمارة مستقلة تقلد زمام الحسكم فيها ذكريا بن عبد الملك الأزدى سنة ٤٤٨ هـ، وكان الخوارج يدينون لاسرته بالطاعة (١). ومن ذلك يتبين انحلال النفوذ العباسي في عمان وعجز بني بويه عن الاحتفاظ بسيادتهم على هذه الإمارة كما أن السلاجقة الذين استبدوا بالسلطة في بفداد في منتصف القرن الخامس المجرى شفلوا عنها بالعمل على توطيد نفوذهم في العراق ومد سلطانهم على بلاد المشرق .

كانت الدولة الفاطمية في مصر تراقب الاضطراب السائد في عمان وتحرص على الإبقاء على دعوتها الى قام دعائها بنشرها في هدا الفطر منذ أواخر القرن الثالث الهجرى، فلما وصل إلى المستنصر بالله الفاطمي ضعف النفوذ العباسي في عمان وثورة رجالها ضد الهيئة الحاكمة فيها ، بعث إلى المسكرم أحمد الذي ولى الملك في اليمن بعد وفاة أبيه على بن محمد بعث إلى المسكرم أحمد الذي ولى الملك في اليمن بعد وفاة أبيه على بن محمد الصليحي خطابا في ربيع الثاني سنة ٢٦٩ ه طلب إليه فيه القيام بإدارة شئون ولاية عمان والعمل على استقباب الأمن فيها رغم أنها الاتدخل في نطاق دولته ٢١).

وفيها يلى بعض ما جاء فيه (٣): • من عبد الله ودليه معد أبي تميم ، الإمام المستنصر بالله أمير المؤمنين ، إلى الملك الآجل، والأوحد، المنصور العادل المكرم ، عمدة الحلافة ... عظيم العرب ، سلطان أمير المؤمنين ... أما بعد : فإن أمير المؤمنين لما يعلمه من خلوص أحد . . . ، اما بعد : فإن أمير المؤمنين لما يعلمه من خلوص

<sup>(</sup>۱) این خلدون ،ج ٤ س ٩٣

Bulletin School of Oriental Studies (Letters of Al- (v) Mustansir Billah ) 1934, Vol VII. Part 2. p. 322.

<sup>(</sup>٣) السجلات المستنصرية رقم ٤٠ ص ١٧٦ ــ ١٧٩

طاعتك وضميرك، بحسن الطريفة في سياستك رتدبيرك ...، وإن آثارك فيها إليك من الاعمال ما ثورة ، ومقاماتك في نصرة الدين والإصابة بالدعوة العلوية معروفة مشهورة . . . ، ولقد جدد السيد الأجل ، أمير الجيوش سيف الإسلام، ناصر الإمام، أبو النجم المستنصري . . في هـذا الحين ذكرك بالحضرة ، وشيَّد مالك لديها من الاصطفاء والأثرة . . . ، ولما انتهى إلى حضرة أمير المؤمنين حال (مدينة عمان) وما جرى فيها من الغلاء والفساد . . . ، والمروق عن أحكام الملة الدينية . . . ، وقدكان غدق أمر الحرم المحروس وأعماله بولايتك ، ووكله إلى تدبيرك وسياستك ، بحكم كون الأعمال البمنية والحجازية واحدة في الاهتمام باحوالها ، ولفرب أعمالك من أعمالها . . . ، رأى أمير المؤمنين . . ، أن يضيف إلى ذلك وما يجرى في نظرك ولاية مدينة عمان المكونها أيضاً لاعمالك مجاوره...، و خذكافة الرجال والمستخدِّمين بوظائف الحديمة ، والمسارعة إلى كل مهمة ، وصيانة الأعمال الدائنية والفاصــــية ، وتثبيت قانون الخدمة ، فإن أمير المؤمنين باسط يدك في جميعهم لتثبيت من ترتضي طريقته ، وتستبدل من ترى الصواب إلى الاستبدال به، وأمير المؤمنين يشعرك ماطالع به حضرة الآمير مستخلص الدولة العلوية وعدتها : عبــد الله بن على العلوى المستقر بالأحساء . . . ، وأنه اعتمد إقامة الدعوة العلوية ، وناصل كافة الإعداء من الخوارج . . ، وأصاب بالدعوة المستنصرية في أرجائها . . ، واقتضى ذلك نفوذ السجل من حضرة أمير المؤمنين مضمناً إحماد خدمته . . . .

وكانت بلاد اليمن إذ ذاك تبعث إلى عمان والهند بالدعاة لنشر الدعوة الفاطمية ، كما أنه كان بهدنين القطرين أنصار كثيرون يؤيدون المذهب الاسماعيلي الذي تحرص الدولة الفاطمية على نشره ، فلما ورد إلى المستنصر عدة خطا بات منهم تتضمن وفاة دعانه ورغبتهم في أن يزود بلادهم بدعاة غيرهم ، بعث إلى المكرم أحمد كتا با في ربيسع الأول سنة ٢٧٦ ه أخبره

بموافقته على تعيين مرزبان بن إسحق داعياً بالهند، وإسماعيل بن إبراهيم بن جابر داعيا بعان .

ويتجلى لنا حرص الخليفة الفاطمى على تعبين الدعاة مهذن الفطرين من قوله(١): و... فأما ماذكرته من أمر الدعوة الهادية بالهنسد وجزائرها ، ومحمان وعملها ، وفقد المتواين لها ... ورردت مكاتبات إلى أمير المؤمنين من هناك يلتمسون استخدام من بجمع شملهم ويثقفون به بعد من فقدوه ميلهم ، وسؤالك تغليدالر أيس: مرزبان بن إسحق بن مرزبان الهندوجز اثرها، واسماعيل بن ابراهيم بن جابر عمان وعملها ، لما وصفته من ديانتهما وحيد أثرهما ومذهبهما ؛ فقد وقف أمير المؤمنين على ماشرحته ، وتقدم بإصدار أثرهما من عن حضرته الى المذكور بن بتقليدهما ، من مجلس السيد الاجل، أمير الجيوش ، وجميع ذلك واصل بإذن القد وصول هذه الإجابة ... ،

كا أرسل المستنصر فى أو الحريسة و المعالمة الله السيدة الحرة الى البها الملك ببلادالين أخبرها بموافقته على تعيين أحمد بن مرزبان داعيا بالهند بعد وفاة والده ، وأبدى ارتباحه لاختيارها حمزة بن سبط حميد الدبن ليقوم بمعاونة الداعى أحمد فى نشر الدعوة الفاطمية ببلاد الهند ونو" المستنصر فى خطابه بثقته فى المجهودات التى تقوم بها السيدة الحرة فى سبيل نشر الدعوة له فى كل من بلاد اليمن وعمان والهند (٢).

ومما ورد فيه (٣): • من عبد الله ووليه: معد أبى تميم الإمام المستنصر بالله ، أمير المؤمنين إلى الحرة الملسكة السيدة . السديدة • المخلصة . . ولية أمير المؤمنين . . أدام الله تمسكينها و نعمتها . . أما بعد : فإنه عرض بحضرة أمير المؤمنين كتابك المضمن وفاة داعبه بالهند : غرس الدين ، ولى أمير المؤمنين كتابك المضمن وفاة داعبه بالهند : غرس الدين ، ولى أمير

<sup>(</sup>١) السجلات المستنصرية رقم ٦٣ من ٢٠٠٠

<sup>(</sup> B . S. O. S.), 1934. Vol. VII Part 2, P. 321, 324 (v)

<sup>(</sup>٣) السجلات المستنصرية رقم ٠٠ س ١٦٧ \_ ١٦٩

المؤمنين ، مرزبان، وأنه خلف ولدبن ذرى دين وتفية واستصلاح للخدمة. وأن المومأ إليه منهما أحمد الآكبر نتمبيزه وحميد طريقته. . . ، ثم شفعت ذلك بما اعتمده اسماعيل بن ابر اهيم الداعى بعان من التخلى عن الحدمة . . . وأن سبط حميد الدين خلف ولدا يسمى حمزة يصلح الاستخدام عوض المذكرر . . . وأحمد الله تنبهك على هذه المصالح و تفقدك أحوال الدعوة والدعاة في ( تلك ) الأطراف والنواحى . . . وأدعز أمير المؤمنين إلى فتاه السيد الآجل ، امير جيوشه . . بإصدار التقليدين عن مجلس نظره باسم السيد الآجل ، امير جيوشه . . بإصدار التقليدين عن مجلس نظره باسم كل من الداعيين المذكورين . . ، وانت قد جعل اليك امير المؤمنين النظر في تلك البلاد و الأعمال ومراعاة دعائها و انتظام حال الدعوة فيها . . .

يتضح لنا مما تقدم الى أى حد عندت الخلافة الفاطمية بنشر دعوتها في عمان وكيف أصبح لهذه الدعوة أنصار كثيرون بتلك الولاية . ولاشك أن الدرلة الفاطمية كانت ترخى من وراء بن اللاعوة بعمان إلى تحقيق سياستها فى بسط سلطانها على إقطار جزيرة العرب ليتيسر لها بذلك إضعاف الخلافة العباسية والقضاء عليها .

## الباب الرابع

النفوذ الفاطمي في بالإد اليمن

تمهيد : بلاد اليمن في أواخر عهد ولاة العباسيين ١ – جهود دعاة الإسماعيلية في نشر الدعوة الفاطمية باليمن ٢ – موقف أمراء الصبلحيين من الخلفاء الفاطميين



,

4

# الباسبُ الرابع النفوذ الفاطمي في بلاد الين

## تمهير : يلاد اليمن في أواخر عهد ولاة العياسيين

دخلت بلاد الين في حوزة العباسيين بعد أن انتقلت إليهم الخلافة وصار الولاة يتعاقبون عليها من قبلهم ، واتخذوا صنعاء حاضرة لهم ؛ غير أن الأمور لم تستقر استقراراً تاماً في هدفه البلاد ؛ فلها بلغ المامون اضطراب الامن فيها وذبوع الدعوة الشيعة بين أهلها ، عول على أن يختار لولايتها رجلا يستطيع أن يقضي على عوامل الفساد فيها ؛ فأشار عليه الحسن ابن سهل بأن يستند إلى محمد بن إبراهيم الزيادي ولاية اليمن ؛ فولاه عليها سنة ٢٠٣ ه ولم يمض عام واحد على هذا الوالى حتى اختط مدينة زبيد واتخذها حاضرة له(١)، وأخذ منذ ذلك الوقت بوطد نفوذه في جميع أرجاء بلاد الني ؛ فدخلت في طاعته حضر موت والشيحر وديار كندة ولحج والنهايم (٢) ؛ وما زال نفوذه في ازياد حتى أصبح في مقام الملوك المستقلين والنهايم (٢) ؛ وما زال نفوذه في ازياد حتى أصبح في مقام الملوك المستقلين لكنه مع ذلك احتفظ بولائه للخلافة العباسية وصار يقيم الخطبة لبني العباس وبرسل إليهم الخراج والهدايا كلعام (٣).

نجم محمد بن إبراهيم الزيادى فى جعل ولاية البمن وراثية فى أبنائه تدين بالطاعة للعباسيين ، فلما توفى سنة و ٢٤٥ ه خلفه ابنه إبراهيم ، ثم تولى بعده ابنه زياد ؛ غير أن هـذا الوالى لم يمكث طويلا فى الحسكم وأعقبه فى ولاية البمن ابنه أبو الجيش اسحق ، فظل يلى أمورها حتى بلغ الثمانين من عمره .

<sup>(</sup>١) عمارة ألبيني ؛ تاريخ البين س٠٠ .

<sup>(</sup>۲) این خلدون : ج ؛ س ۲۱۲ .

<sup>(</sup>٣) عمَّارة البيني : تاريخ البين ص ٤

أخذت الدولة الزيادية فى بلاد البن فى الالحلال ، فى أواخر عهد الأمير أبى الجيش إبراهيم ، فخرج بصنعاء أسعد بن أبى يعفر ، وثار بصعدة يحيى بن القاسم الرسى الملفب بالهادى (١) ، وكان يدعو للزبدية - أتباع زيد ابن على زين العابدين - ؛ ولما عظم نفوذه وكثر أنصاره زحف على صنعاء ، فاستولى عليها من يد أسعد بن يعفر ، غير أن بنى أسعد مالبثوا أن استردوها منه ، فعاد إلى صعدة وأسس فيها دولة بنى الرسى . وهكذا أصبح فى بلاد البن ثلاث دويلات : إحداها فى زبيد ، والثانية فى صنعاء ، والثالثة فى صعدة (١) .



 <sup>(</sup>۱) ورد نسبه فی جهرة أنساب العرب لابن حزم می ۳۸ علی الوجه الآتی :
 محبی بن الحسین بن القاسم الرسی بن إبراهیم طباطبا بن إسماعیل بن ابراهیم بن الحست ابن علی بن آبی طالب ،

Kay, Yamon, Its Early Mediaeval History p. 242 • على ستين فرسخاً من صنعاء ﴿ القلقشندي : صبح الأهشي جه ص ٢٤٠٠ (٢)

# ١ – جهود دعاة الاسماعيلية في نشر الدعوة الفاطمية باليمن

كان لضعف الدولة الزيادية أثر كبير في نجاح الدعوة الفاطمية في بلاد البين عبى الوقت الذي تفركمت فيه عرى وحدة هذه الدولة بعث محمد الحبيب إمام الإسماعيلية بسلمية (١) كلا من على بن الفضل البماني وأبي القاسم رستم بن الحسين بن فرج بن حوشب الكوفي إلى تلك البلاد لينشر الدعوة المهدى من آل محمد ؛ فلما وصلا إلى البمن سنة ٢٦٨ ه (٢) أخذا في بث دعوتهما . ثم بني ابن حوشب حصناً بحبل لاعة وأعد جيشاً زحف به على صنعاء وأخرج منها بني يعفر ، كا بعث الدعاة إلى جميع أرجاء البمن فنشروا الدعوة الإسماعيلية بين أهلها ، و محمد المحمد المتمان التغلب على كثير من الدعوة الإسماعيلية بين أهلها ، و محمد المحمد المحمد التغلب على كثير من الدعوة الإسماعيلية بين أهلها ، و محمد المحمد المحم

لما رأى ابن حوشب الذى عرف بمنصور اليمن أن دعوته إلى المهدى لفيت قبولا لدى كثير من أهالى بلاد اليمن كتب إلى محمد الحبيب وابنه عبيد الله بسلمية يخبرهما بما فتحمن البلاد ، كما بعث إليهما بالاموال والهدايا ، فسرهما ذلك (؛).

على أن محمد الحبيب لم يكتف بنجاح تلك الدعوة فى بلاد اليمن بل حرص أيضاً على نشرها فى بلاد المغرب، فأرسل أبا عبد الله الحسين بن أحمد بن محمد بن زكر با المعروف بالشيمي إلى ابن حوشب وأمره بالدخول في طاعته والاقتداء بسيرته ، على أن يرحل بعد ذلك إلى المغرب لينشر بها الدعوة الإسماعيلية . فقدم أبو عبد الله على ابن حوشب وصار من كبار

١١) بالدة من أعمال حماه وكانت تعد من أعمال حصن . ياقوت ؛ معجم البلدان .

Kay, Yamen. Its Early Mediaeval History p 225 (7)

۳۱ - ۳۰ س ۲۰ س ۳۰ س ۳۰ س ۱۳۵ المفریزی : اتماط الحنفا می ۹۷ س ۹۸

 <sup>(</sup>٤) الحادي أليماني: أسرار الباطنية وأخبار القرامطة س ٢٧ -- ٢٨.

أصحابه. ولما اتصل بابن حوشب نبأ وفاة الداعبين أبى سفيان والحلوانى فى بلاد المغرب ، عهد إلى أبى عبد الله الشيعى بالفيام بالدعوة إلى المهدى فى تلك البلاد . فخرج أبو عبد الله إلى مكة ، ثم رحل منها قاصداً بلاد المغرب، وأخذ ينشر بين أهلها الدعوة الإسماعيلية ويتحدث إليهم عن قرب ظهور المهدى من آل على بن أبى طالب وظلل أبو عبد الله موالياً للإمام محمد الحبيب يرسل إليه رسله وهداياه (١) .

كان محمد الحديب قد عهد لابنه عبيد الله بالإمامة من بعده وقال له : و إنك سنهاجر بعدى هجرة وتلقى محناً شديدة ، ولما توفى خلفه فى إمامة الإسماعيلية ، فواصل القيام بنشر الدعوة لنفسه ، وبذل الأموال الكشيرة فى سبيل نجاحها .

كان دعاة الإسماعيلية في البين إذذاك يعتقدون أن دولة المهدى ستظهر في بلادهم ، كما حرص رؤساؤهم على أن يكوئ قيامها على أبديهم ، وكذلك كانت الحال بالنسبة لدعاة الإسماعيلية في بلاد المغرب ، فسكانوا يرجون قدوم المهدى إليهم لإقامة دولته المنشودة . فأرسل كبيرهم أبو عبد الله الشيعي إلى عبيد الله وهو بسلمية وفدا من رجال كتامة بدعوه للقدوم إلى بلاد المغرب . يقول المقريزي (٢) : و وسير أبو عبد الله إلى عبيد الله بن محد رجالا من كتامة ليخبروه بما فتح له وأنه ينتظره ، فوافوا عبيد الله بسلمية من أرض حمص ، .

كان الخليفة المسكمة في العباسي في ذلك الوقت قد وصله خير ذيوع الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن والمغرب فعهد إلى بعض رجاله بتعقب حركات عبيد الله والقبض عليه (٣) ، فخرج عبيد الله هار با من سلمية بعد

 <sup>(</sup>۱) این الأثیر: ج ۸ س ۱۰ – ۱۱ ، المقریزی : اتماظ آلحنفا س ۲۸ – ۲۹ ،
 ۷۷ – ۷۷ (۲) المواعظ والاعتبار بذكر الحطط والآثار ج ۲ س ۱۱ .

<sup>(</sup>٣) ان خلا**و**ن ج ٤ س ٣٣

مقابلته وفد كتامة ووقوفه على مدى نجاح دعوته فى بلاد المغرب، وأخبر بعض أتباعه أنه سيقصد اليمن. يقول جعفر الحاجب الذى صحبه عند رحيله من سلمية ووأمرنا المهدى بالآخذ فى أهبة السفر والحروج معه وأظهر لنا أنه يربد اليمن (١).

على أن عبيد الله المهدى لم يكن راغباً رغبة أكيدة في إقامة دولته ببلاد اليمن بل أزمع الرحيل إلى بلاد المغرب منذ خرج من سلبية تلبية للدعوة التي وجهها إليه داعيته أبو عبد الله الشيعي. يؤيد ذلك ماقاله ابن الأثير (٢): وشاع خبره عند الناس أيام المكتنى، فطلب وهرب هو وولده أبوالقاسم نزار، وخرج معه خاصته ومواليه يريد المغرب، وفضلا عن ذلك فإن عبيد الله المهدى كان حريصاً على تحقيق رغبة أبه في إقامة دولته بالمغرب، فقال له حين بلغه فجاح ابن حوشب في نشر الدعوة إلى المهدى في اليمن: «هذه دولتك قد قامت ، لكن لا أحب ظهورها إلا من المغرب (٣)» .

وبما لا شك فيه أن عبيد الله المهدى كان بحرص ألا يقع فى قبضة العباسيين الذين بثوا رجالهم لاستقصاء أخباره، لذلك عول على إخفاء حقيقة الجهة التى سيقصدها، وقال لبعض أتباعه إنه سيذهب إلى اليمن رغبة منه فى ألا تصل أخبار هربه إلى العباسيين الذين كانوا إذ ذاك يبذلون قصارى جهدهم للقضاء عليه.

أما ماذكره ابن خلدرن(١) والمفريزى(٠) عن توجه عبيد الله المهدى إلى المغرب وعدوله عن إقامة دولته فى بلاد اليمزس بسبب ما بلغه عن انحراف على بن الفضل عن الدعوة الإسهاعيلية وإساءته السيرة فى بلاد اليمن

<sup>(</sup>١) اليماني: سيرة جنفر الحاجب س ١١٠ د مجلة الآداب ديسمبر ١٩٣٦ ٠

 <sup>(</sup>۲) الكامل ق التاريخ: ج ۸ ص ۱۲
 النرامطة بالين المنقول من كتاب الساوك ق طبقات الموالى و الماوك من ۲۶

<sup>(</sup>٤) ج٤ س ٦٩ (٥) أتماظ الحنفا س ٦

بما نشره من آراه أفسدت عقول فريق مراهاما ، فلا يستند إلى أدلة صحيحة ، لأن المتتبع لرحلة المهدى من سلمية إلى مصر ، ثم إلى بلاد المغرب يتضح له أنه لم يفكر في الذهاب إلى بلاد اليمن ، كما أن مناهضة على بن الفضل للدعوة الإسماعيلية لم تظامر إلا بعد أن استقر الأمر لعبيد الله المهدى في بلاد المغرب ، ولو أن عبيد الله المهدى كان حريصاً على إقامة دولته في بلاد اليمن لما ثناه عن ذلك خروج على بن الفضل على دعوته لأن داعيه بلاد اليمن لما ثناه عن ذلك خروج على بن الفضل على دعوته لأن داعيه أبن حوشب ظل مواليا له وصار له أنصار كثيرون بين أهالي بلاد اليمن يرحبون بقدوم المهدى إليهم ويعتقدون بصحة إمامته ، فإذا ما تصد بلادهم دخل الجميع في طاعته والتفوا حوله .

كان عبيد الله المهدى يصحب عند خروجه من سلمية داعى دعاته فيروز ، فلما وصل إلى مصر وشرع في الرحيل منها إلى المغرب شق ذلك على فيروز ، وتخلف عن السير معلم و وحصى إلى البين حيث استقبله ابن حوشب بمظاهر الحفاوة والاحترام ، لما كان يتمتع به من مكانة خاصة عند المهدى. وقد تحدث فيروز عن مهمته في بلاد اليمن ، فقال : إن الإمام بعث به مشر فا عليه إلى أن يقوم من المغرب بجنده إلى مصر و يحتب إليه ليمده بالعساكر من أهل اليمن (۱).

على أن ابن حوشب مالبث أن وقف على الاسباب التى حملت فيروز على الفدوم إلى اليمن حين وصله كتاب من المهدى مقرونا بكتاب الداعى أبى على – صهر فيروز - الذى كان إذ ذاك يقوم بنشر الدعوة الفاطمية في مصر . وقد تضمن هدذان الدكتابان كيف أنصرف فيروز عن المهدى ورحل إلى اليمن مغاضبا له . وكان المهدى بخشى عافية خروج فيروز عليه ، لذلك أمر ابن حوشب في كتابه بالعمل على التخلص منه ،

<sup>(</sup>۱) اليمانى : سيرة جمفر الحاجب « مجلة كلية الآداب ـــ ديسمبر ١٩٣٦ » س ١١٤ ـــ ١١٥ .

لما وصل إلى فيروز ما تضمنه الكتاب الذى بعثه المهدى إلى ابن حوشب ولى هاربا ، ولم يزل ابن حوشب بتابع البحث عنه حتى بلغه خبر اتصاله بعلى بن الفضل ، وأنه فتنه عن الدعوة الإسماعيلية ودعاه إلى نفسه ، فخرج إليهما وحاربهما مدة طويلة (١).

كانت الدعوة الإسماعيلية فى بلاد اليمن فى حاجة إلى توحيد جمودكل من ابن حوشب وعلى بن الفضل فى سبيل نشرها ، لـكن على بن الفضل لم يتعاون مع ابن حوشب تعارنا صادقا لتحقيق هـذه الغاية ، بلكثيراً ما استقل عنه فى نشر تلك الدعوة .

كذلك لم يكن على بن الفضل مخلصا في ولائه لعبيد الله المهدى ، فوقع نحت تأثير فيروز الذى أغراه بقبول وعوته ، كا طمع فى الاستقلال ببلاد البمن بعد أن استقرت له الابتور في كثير من أرجاتها ، وخلع طاعة عبيد الله المهدى الخليفة الفاطمى فى بلاد المغرب ، فيعث إليه ابن حوشب رسالة يعانبه فيها وبذكره بماكان من رعابة محمد الحبيب لهما ، وقيامه بأمرهما وقال له : «كيف تخلع طاعة من لم تنل خيراً إلا به ، وتنزك الدعاء له ؟ أو ما تذكر ما بينك وبينه من المواثيق والعمود (٢) ، ؛ فلم يعبأ ابن الفصل بقوله ما تذكر ما بينك وبينه من المواثيق والعمود (٢) ، ؛ فلم يعبأ ابن الفصل بقوله وكتب إليه : « إنما هذه الدنيا شاة ومن ظفر بها افتر سما (٣) » .

لم يكتف ابن الفضل بخروجه على عبيد الله المهدى . بل ثار أيضا على ابن حوشب طمعاً فى استخلاص بلاد اليمن لنفسه ، فأعد جيشا كبيرا لحاربته ؛ ودار بين الفريقين قتال عنيف ولما اشتدت وطأته على ابن حوشب ، أرسل إلى على بن الفضل فى طلب الصلح ، فاشترط أن يبعث إليه أحد أبنائه ليكون ذلك دليلا على دخوله فى طاعته . فأجابه ابن حوشب

<sup>(</sup>١) اليماني : سيرة جعفر الحاجب س ١١٥

<sup>(</sup>٢) أبن المؤيد اليمني : أنباء الزمن في أخبار اليمن ورقة ٣١

<sup>(</sup>٣) أَخَمَادَى الْنَبِينَ : أَسْرَادِ البَاطَانِيةِ } وأَخْبَادِ القَرَامِطَةِ مِنْ ٣٣

إلى طلبه وأرسل إليه ولده ، فأبقاه ابن الفضل عنده سنة ثم رده إليه(١) .

لم يؤد هـذا الصلح إلى عودة الوفاق بين ابن حوشب وعلى بن الفضل سير ته الأولى ، بل ظل كل منهما يعمل مستقلا عن الآخر ، بما ساعد على إضعاف الدعوة الإسماعيلية فى بلاد اليمن ، كما أن عبيد الله المهدى رغم حرصه على بسط سيادته على تلك البلاد لم يوجه اهنمامه إلى وضع حد لهذا النزاع الذى قام بين ابن حوشب وعلى بن الفضدل ، بل تركمها وشأنهما . ولعل انشغاله بتوطيد دعائم خلافته فى بلاد المغرب هو الذى حمله على الانصراف عنهما .

ظل ابن حوشب حريصاً على ولائه لعبيد الله المهدى حتى توفى سسنة عبد أما على بن الفضل فإنه مد خلع طاعة عبيد الله المهدى لم يعدل عن خطته فى العمل على الاستشار بالنفوذ فى بلاد اليمن مما أثار ضده السنيين وأفصار المهدى ، ولم يتمكن فى النهاية من التغلب على هذين الفريقين والانفراد بالزعامة فى بلاد اليمن ، وبذلك لم تتحقق مطامعه ، بل فشل فى تمكوين حزب قوى يكون عونا له على نشر دعوته ، فلما نوفى سنة ٣٠٣هم يحد ابنه الذى ولى الامر من بعده أنصاراً أقوياء يدر مون عنه خطر السنيين فى بلاد اليمن ، فتعرض لهجومهم، ووقع إخوته أسرى فى أيديهم، وما زالوا يتتبعون أعوانه حتى قضوا عليهم (٢).

ظل للدعوة الإسماعيلية فى بلاد اليمن أنصار كثيرون بفضل ما بذله ابن حوشب من مجهود فى سبيل نشرها وبلغ من اهتهامه بأمرها أن أوصى قبيل وفائه سنة ٣٠٣ هكلا من ابنه أفى الحسن و تابعه عبد الله بن عباس الشاورى بأن يستمر افى إقامة الدعوة نعبيد الله المهدى وأهل بيته ، وقال فى وصيته : . قد أوصيتكما بمبدأ الامر فاحتفظاه ولا تقطعا دعوة بنى

<sup>(</sup>١) الحادى اليمانى: أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ٣٠ ـــ ٣٠

<sup>(</sup>٢) الحمادي اليماني . أسرار الباطنية وأخبار القرامطة من ٣٦ --- ٣٩

عبيد.. فنحن غرس من غرسهم، ولولا ناموسهم وما دعونا به إليهم ما صار إلينا من الملك ما قد نلناه، ولا تم لنا فى الرياسة حال فعليكما بمكاتبة الفاتم منهم واستير اد الامر منهم، وأوصيكما بطاعة المهدى... حتى يرد أمره بولاية أحدكما ويكون كل واحد منكما عوناً لصاحبه(١)..

كان عبد الله بن عباس الشاورى يطمع فى الاستغلال بأس الدعوة فى بلاد اليمن ، فكتب إلى عبيد الله المهدى الخليفة الفاطمى ببلاد المغرب بخبره بوفاة ابن حوشب ، كما أبلغه أنه يقوم بأمر الدعوة له وسأله الولاية وعزل ولد ابن حوشب برى وعزل ولد ابن حوشب برى أحقيته فى أن يخلف أباه فى القيام بأمر تلك الدعوة ، لذلك رحل إلى بلاد المغرب ، حيث قابل المهدى وطلب منسبه أن يقلده محل أبيه ، ورجاه الا ينزع حدد الأمر من إخوته ؛ غير أن المهدى لم يجبه إلى طلبه لأنه أقر قبيل قدومه عليه عبد الله بن عباس الشاورى فى القيام بأمر دعوته ، فعاد أبو الحسن إلى بلاد اليمن دون أن تتحقق رغبته (٣) .

وليس من شك في أن عبيد الله المهدى أثبت بتدخله في تولية عبد الله ابن عباس الشاورى أمر الدعوة الفاطمية في بلاد اليمن وإنصائه أولاد ابن حوشب عنها ما كان يتمتع به من نفوذ في بلاد اليمن ، كا أنه حرص على اختيار من يثق به ليكون عوناً له على نشر دعوته في تلك البلاد وخاصة بعد أن ضعف أمر ها من جراء النزاع الذي قام بين كل من على بن الفضل وابن حوشب.

على أن تولية عبــد الله بن عباس الشاورى أمر الدعوة الفاطمية في البـمن لم تلق ارتياحا من نفس أبى الحسن ولد ابن حوشب على الرغم مما

<sup>(</sup>١) الحمادي النماني ، أسرار الباطنية وأخبار الفرامطة س ٣٩

 <sup>(</sup>۲) البهاء الجندى : أخبار الفرامطة بالبمن المنقول من كتاب السلوك في طبقات الموالى
 والملوك س ۱۰۰ (۳) الحمادى البمانى : أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ص ٤٠

أظهره ابن عباس الشاررى من شعور طبب نحوه رنحو أحويه جعفر وأبى الفضل وإكرامه إياهم وترحيبه بمقابلتهم فى أى وقت شاموا دون أن يعترضهم حجاله(۱).

وقد أدى حرمان أبي الحسن من رياسة الدعوة الفاطمية في بلاد اليمن إلى إصحاره السوء والعداوة لابن عباس الشاورى الذى قبح رأيه وزجره وقال له: وأنت تعلم أنه غرس أبينا وأنه لايقدم علينا سوانا في هذا الام فأجابه بقوله: ووائلة لا تركته يتنعم في ملك عنى به غيره، ونحن أحق به منه ، . فقال له أخوه جعفر: وإن أمرنا إذن يتلاشى ويزول ملكنا وتفتر قهذه الدعوة ويذهب الناموس الذى تمسناه (٢) على الناس ، فلاتحدث نفسك بهلاكه فتهلك ، ؛ فلم يلتفت أو الحسن إلى قول أخيه جعفر وعول على التخلص من ابن عباس ، وما ابت أن قتله غدراً وولى الامر من بعده (٣).

لم يعمل أبو الحسن بعد أن تقلد ماكان يليه أبوه ابن حوشب على نشر الدعوة الفاطمية ، بل انقلب معاديا لها ، حريصا على الفضاء عليها بعد أن كان من أنصارها ، فارتد عن المذهب الإسماعيلي واعتنق مذهب أهل السنة، وجمع العشائر وأشهدهم أنه رجع عما كان عليه أبوه ، فأحبه الناس و دانوا له مالطاعة (٤).

كان لخروج أبى الحسن على الدعوة الفاطمية أســـوأ الآثر في نفس

 <sup>(</sup>۱) البهاء الجندى: أخبار القرامطة بالبين المنقول من كنتاب السلوك وطبقات الموالى والملوك وطبقات الموالى والملوك من ١٥١
 (٢) عس السر: كنتمة ، وعس بين القوم أفسد وأغرى (حسن إبراهيم وطه شرف: كنتاب عبيد الله الهدى حاشية رقم ٢ س ٢٣٨).

<sup>(</sup>٣) الحمادى اليمانى : أسرار العاطنية وأخبار الفرامطة س ٤٠

 <sup>(</sup>٤) البهاء الجندى: أخبار القرامطة بالبمن المنقول من كتاب ألمد لواد في مابقات الموالى
 والملوك من ١٠١

أخيه جعفر الذي عارضه في سياسته وقبح رأيه وقال له: وقطعت يدك بيدك ، فلم يكترث بقوله ، وخرج جعفر من بلاد اليمن مغاضباً له وقصد بلاد المغرب زغبة منه في الانصال بعبيد الله المهدى وإخباره بمناهضة آخيه للدعوة الفاطمية ، فوجده قد توفى وخلفه ابنه القهام سنة ٣٧٧ه ، فأقام عنده .

مضى أبو الحسن فى سياسته التى اختطها انفسه والنى كان من أثرها أن فرقت بينه وبين أخيه جعفر، دون أن ينظر إلى عاقبتها الوخيمة عليه بخاخذ يتنبع أفصار أبيه من الإسهاعيلية تقبعاً مقر ونا بالشدة والعسف، أدى إلى تفرفهم وقتل الكثيرين منهم بغير أن بعض الإسهاعيلية فى اليمن استطاعوا النجاة من اضطهاده كاحرصوا على كنار أمر عم حتى لا يتعرضوا لإيذائه وولوا عليهم رجلا منهم – وكان لا ينقطع عن مكاتبة الخليفة الفاطمى ببلاد المغرب – (١) مما يثبت لنا أن الدعوة الفاطمية لم يقض عليها فى بلاد المغرب – (١) مما يثبت لنا أن الدعوة الفاطمية لم يقض عليها فى بلاد المعرب ، وأنه لم يزل لها أفصار يرجون سيادتها على الرغم مما لاقوه من هنت واضطهاد.

لم بحن أبو الحسن ثمرة مناهضة الدعوة الإسهاعيلية وخروجه على طاعة الخلافة الفاطمية ، فإنه فضلا عن انقسام أهل بيته وما ترتب عليه من انصراف كثير من أنصاره عنه ، لم يلق من أنصاره الجدد من السنبين تأييداً يكون عوناً له على نجاح هذا الانقلاب الذى أحدثه ، بل شكوا في إخلاصه وغم ارتداده عن المذهب الإسهاعيلى ، و تآمره عليه وقتلوه و تتبع السنيون من أهالى بلاد اليمن الغربية أو لاده و حريمه ، فقتلوا الصغير منهم و الكبير وسبوا حريمهم ، و بذلك قضوا على أسرة ابن حوشب (٢).

<sup>(</sup>١) الحمادي اليماني : أسرار الباطنية وأخبار الفرامطة س ٤٠

<sup>(</sup>٢) أخمادى اليمانى : أسرار الباطنية وأخبار القرامطة س ٤١

لما توفى أبو الحسن ، طمع ابراهيم بن عبد الجميد الشيعى ــ وكان من كبار الإسهاعيلية فى بلاد اليمن - فى أن يتقلد ماكان يليه من البلاد ، فأعلن ارتداده عن المذهب الإسهاعيلى وأقام الخطبة لبنى العباس (١). ولم يول يتبع الإسهاعيلية ويقتلهم حتى قضى على الكثيرين منهم ، ومالبث أن اجتمع شمل الفريق الذى نجا من هذا الاضطهاد بناحية جبل مسور جنوبى صنعاه تحت الفريق الذى نجا من هذا الاضطهاد بناحية جبل مسور جنوبى صنعاه تحت زعامة ابن الطفيل (٢). ولما وصل إلى إبراهيم من عبد الحميد الشيعى نبأ تزعمه الإسهاعيلية باليمن خرج إليه وقتله ، فتفرق من بتى من أصحابه وقصدت جماعة منهم نواحى عمان (٣).

اتخذت طائفة الاسهاعيلية باليمن بعد وفاة ابن الطفيل ، ابن رحيم رئيساً لها ويعرف أيضا بابن جفتم (١) وكان كثير التنقل ، لا يستقر في موضع واحد خوفا من تعقب السنيين له ولم يصرفه ذلك عن مكاتبة الخليفة المعز لدبن الله الفاطمي منذ قدم من بلاد المغرب إلى مصر ، وانخذ القاهرة حاضرة له ، وأظهر له في كتبه دخوله في طاعته ، كما حرص على أن ينهى إليه وإلى الخليفة العزيز بالله الفاطمي من بعده أخبار أهل اليمن (٥). ولم يزل على الخليفة العزيز بالله الفاطمي من بعده أخبار أهل اليمن (٥). ولم يزل على ولا ته لهذا الخليفة حتى شعر بدنو أجله، قاستخلف على أتباعه من الإسهاعيلية رجلا منهم يقال له يوسف بن الاسد (١).

لم يـكن دعاة الاسماعيلية في بلاد اليمن هم الذبن أقاموا الدعوة وحدهم للخليفة العزيز بالله الفاطمي ، بل أقامها أيضاً أمير صنعاء عبد الله بن قطحان

 <sup>(</sup>۱) البهاء الجندى : آخبار القرامطة باليمن المنقول من كتاب السلوك في طبقات الموالى
 والملوك س ۱۰۲ . (۲) العرشى : بلوغ المرام في شرح مسك الحتام س ۲۶ .

<sup>(</sup>٣) الحمادي اليماني : أسرار الباطنية وأخبار القرامطة من ٤١

 <sup>(</sup>٤) الديبع الشيباني: قرة العيون في تاريخ اليمن الميمون ورقة ١٦

<sup>(</sup>٥) الحمادَى النمانى : أسرار الباطنية وأخبار القرامطة ١١ ســ ٢٢

 <sup>(</sup>٦) البهاء الجندى: أخبار القرامطة بالبمن المنقول من كتاب السلوك في طبقات الملولى
 والملوك من ١٠٢

ابن أبي يعفر سنة ٣٧٩ ه. وكان أمراء بني يعفر قد استعادرا هذه المدينة بعد وفاة على بن الفضل سنة ٣٠٣ ه، وضميوا إلى حوزتهم بعض البلاد المجاورة لها، وأقاموا فيها الخطبة للخليفة العبساسي فلما استقرت الأمور لعبد الله بن قحطان في صنعاء، تجهز لفتح تهامة وأرقع الهزيمة بأميرها أبي الجيش اسحق بن إبراهيم بن زياد، ثم دخل زبيد حاضرة بني زياد واستولى عليها وأمر بقطع الخطبة للخليفة العباسي في جميع البلاد التي تحت سيطرته وإقامتها للخليفة المزيز بالله الفاطمي، واستمر الحال على ذلك حتى توفى سنة ٣٨٧ ه(١).

وهكذا أتيح للدعوة الفاطمية أن تستغيد مكانتها فى بلاد اليمن بعد أن لاقى دعاتها كثيراً من العنت والاضطهاد على بد السنيين ، كما أخذت الدعوة العباسية فى تلك البلاد فى الضعف والانتخلال تبعا لنشاط دعاة الإسهاعيلية وانصراف أمراء اليمن – الذين كانوال بدينون بالطاعة لبنى العباس – إلى التنافس والتنافر فيها بينهم مما أدى ببعضهم إلى إحلال اسم المخليفة الفاطمي فى الخطبة محل الخليفة العباسي ، وليس من شك فى أن هذا العمل مهد السبيل لازدياد النفوذ الفاطمي ببلاد اليمن .

كان دعاة الإسماعيلية في بلاد اليمن لا يألون جهداً في القيام بنشر الدعوة للخلفاء الفاطميين ، فظل يوسف بن الاسد يدعو سراً للخليفة الحاكم بأمر الله حتى توفى ، فخلفه داع جرى و يدعى عامر بن عبدالله الزواحى - كان كثير المال والجاه ، وقد استغلماله و نفوذه في سبيل نشر الدعوة الفاطمية ، واستهال عدداً كبيراً من أهالى اليمن إلى المذهب الإسماعيلى ، وظل يدعو للفاطميين طيلة عهد الحاكم والظاهر وأوائل أيام المستنصر (٢) . ولما حضرته الوفاة استخلف على بن محمد الصليحي (٣) . الذي نشأ فقيها صالحا ، وصار

<sup>(</sup>١) الديبع الشيباني : قرة العيون في تاريخ البين الميمون ورقة ١٧

 <sup>(</sup>۲) البهاء الجندى: أخبار القرامطة بالبين ألمنقول من كتاب السلوك في طبقات ألموالى والملوك من بلاد حراز بالبين ، والملوك من بلاد حراز بالبين ، المرشى: بلوغ ألمرأم في شرح مسك الحتام من ٢٤

دليلا لحاج اليمن عدة سنين ، وما لبت أن عظمت شهرته وذاع بين الناس أنه سيمتلك اليمن بأكمله . ولما حج سنة ٤٢٨ هـ ، اجتمع بفريق من قومه همدان ودعاهم إلى نصرته ومؤازرته في دعوته ، فأجابوه وبايعوه ، وكانوا ستين رجلا من رجالات عشيرته (١) .

وجه على بن محمد الصليحى اهتهامه بعد عودته من بلاد الحجاز إلى اليمن سنة ٢٩٤ ه إلى إحياء الدعوة الإسماعيلية القديمة التي قلده عامر بن عبد الله الزواحي زمامها ، فأخذ في إظهارها وانخذ حصن مسار بجبل حراز مقرآ له وما زال يستميل الناس حتى اجتمع إليه من سنحان وهمدان وحمير خلق كثير (٢).

لم تكن الأمور بمهدة العلى بن محمد الصليحى ليقوم بنشر دعوته فى جميع أرجاء اليمن ؛ فعلى الرغم من زوال دولة بنى زياد سنة ٢٠٩ ه ، فقد ورث ملكهم مواليهم الذين ساروا على سياستهم فى إقامة الخطبة لبنى العباس ، وكان من بين هؤلاء الموالى نجاح الذى تمكن من إقامة دولة سنية فى زبيد خلفت دولة بنى زياد . وقد تمتع نجاح بكثير من مظاهر الاستقلال فى دولته ، فصار بركب بالمظلة كغيره من السلاطين ويسك العملة باسمه ، وبلغ من ازدياد تفوذه أن فوض إليه الخليفة العباسى تقليد القضاء لمن هو أهل له ، كا عهد إليه بالنظر فى شئون البلاد اليمنية ولقبه بالمؤيد نصر الدين (٣) م

كانت درلة نجاح السنبة تعمل على قمع أى محاولة يقوم بهـا دعاة الإسماعيلية لنشر دعوتهم في بلاد اليمن ، لهذا لم يستطع على بن الصليحي رغم تأييده خلافة المستنصر بالله الفاطمي أن بجهر بالدعوة له ، يقول بامخرمة (٤) :

<sup>(</sup>١) عمارة النميني : تاريخ النمين س ١٨

<sup>(</sup>٢) العرشي : بلوغ المرام في شرخ مسك الحنام ص ٢٤

 <sup>(</sup>٣) عمارة اليمي : تاريخ اليمي س ١١ - ١٢ ، أبن الحجاور : تاريخ أبن الحجاور
 ورقة ٨٦ . (٤) المختار في تاريخ ننر عدن ورقة ١٢٧ .

د وكان الصليحي يدعو للمستنصر بن معد بن الظاهر العبيدي سرآ ويخاف نجاحاً .

وقد عمد الصليحى إلى مداراة نجاح وأظهر له أنه يدين بالطاعة له
كا أخذ يتودد إليه ليأمن جانبه ، ثم دبر ، وامرة للتخلص منه ، فأهدى
إليه جارية سنة ٢٥٧ ه ، دست له السم فمات(١)، وخلفه من أولاده سعيد
الاحول وجياش ؛ غير أنهما لم يستطيعا أن يقفا في وجه الصليحي طويلا
وهر با إلى دهلك (٢) ، وبذلك قضى الصليحي على دولة نجاح وضم ذبيد إلى
حوزته .



<sup>(</sup>۱) أبن خلدرن: جناس ۲۱۶ . Thistory of the Fatimid Khalifate P 202

<sup>(</sup>۲) المقریزی : خطط ج۲ س ۱۷۲ .

دهلك : جزيرة في بحر البمين ( ياقوت : معجم البلدان ) .

### ٢ — موقف أمراء الصليحيين من الخلفاء الفاطميين

لما قرى أمر على بن محمد الصليحى و توطد نفوذه فى بلاد اليمن التى استولى عليها ، كتب إلى المستنصر بالله الفاطمى سنة ٣٥٣ هـ يستأذنه فى إظهار دعوته ، كما بعث إليه هدية ثمينة ، تشمل سبعين سيفاً ، مقابضها من عقيق وخمسة أثواب وشى و فصوص عقيق وحسك وعنبر ، فقبل المستنصر هديته وأمر له برابات ، كتب عليها الالقاب وعهد إليه بالولاية ، وأذن له فى نشر الدعوة (١).

علت مكانة الصليحى فى بلاد اليمن بفضل تأييد المستنصر له ، وأخذ يوجه اهتمامه إلى توسبع رقعة بلاده . فسار إلى النهائم فافتتحها ، رلم تمض منة ٥٥٤ ه إلا وقد بسط سلطانه على بلاد اليمن واتخذ صنعاء ، قرآ له (٢) وفى ذلك يقول العرشى (٣) : و ولم يقع لأحد فيمن ملك اليمن ما وقع لعلى ابن محمد الصليحى ، فإنه استولى على اليمن ، سمله وجبله ، وشماله وجنوبه ، وغربه وشرقه ، فى المدة اليسيرة ، وقهر ملوكه ،

استطاع الصليحى بعد أن اتسعت رقعة دولته وقضى على مناوئيه أن يعيد للدعوة الإسماعيلية مكانتها فى بلاد اليمن وكانت قد وهنت بعد وفاة ابن حوشب وانقسام أبنائه على أنفسهم ـ وصارت الخطبة تقام على منابر تلك البلاد للمستنصر والصليحى وزوجته السيدة أسماء بنت شهاب ، وذال بذلك نفوذ العياسيين فى بلاد اليمن (1).

لما استقرت الامور للصليحي في صنعاء دعا إليه أمراء اليمن الذين

<sup>(</sup>١) ألديبع الشيباني : قرة العيون في ناريخ النمين اليمون ورقة ٢١ .

<sup>(</sup>٢) عمارة اليمني : تاريخ اليمن س ١٨ .

<sup>(</sup>٣) بلوغ المرام في شرح مسك الحتام س ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) بامخرمه : المختار من ثنر عدن ورقة ٣٩ -١٤٠ -

أزال ملكهم وأسكنهم معه وولى صهره أسعد بن شهاب زبيد وأعمالها تهامة - وكان قد أقسم ألا بولها إلا لمن قدم إليه مائة ألف دينار - ثم ندم على يمينه ، فلما حملت إليه زوجته أسماء هذا المبلغ ليوافق على تعيين أخبها أسعد ، قال لها الصليحى : يا مولاتنا : أبى لك هذا ؟ قالت : هو من عند الله : د إن الله برزق من يشاء بغير حساب ، فتبسم وهو موقن أنه من خز انته. وبعد أن أعيد إليه المبلغ ، قال : هذه بضاعتناردت إلينا . فقالت: و غير أهلنا ونحفظ أخانا ، ، فأقر الصليحى أسعد بن شهاب على ولاية زبيد و غير أهلنا ونحفظ أخانا ، ، فأقر الصليحى أسعد بن شهاب على ولاية زبيد سسنة ٢٥٦ هـ . وكان حسن السيرة ، فلم يسىء إلى رعاياه وعلى الآخص السنين ، وبلغ من تسامحه معهم أن أجاز لهم إظهار مذاههم (١).

كان الصليحى بحكم بلاد اليمن على اعتباراً أنه نائب عن الحليفة المستنصر بالله الفاطمى؛ وحرص هو وخلفاؤه من بعده على إظهار ولائهم للأئمة الفاطميين في مصر ، وقد تبودات بين الصليحى والمستنصر بالله الفاطمي عدة مراسلات تبين لنا ما كان بينهما من صلة وثيقة ؛ فني شهر صفر سنة ٢٥٤ ه أرسل المستنصر كتاباً إلى الصليحي أخبره فيه بمولد أبنه أحمد الملقب بأبى القاسم وطلب منه إذاعة هذا النبا في جميع أنحاء دولته (٢) ، كا بعث إليه خطاباً آخر في رمضان سنة ٥٥٥ه (٣)، رصف فيه ثورة ابن باديس بإفريقية وكيف تمكن من القضاء عليها وأعاد بلادها إلى حوزته . ويتبين لنا من هذا الخطاب الآخير مدى اهتمام المستنصر بإخبار الصليحي فائبه وداعيته في بلاد اليمن بالاحداث الني تقع في دولته .

كان المستنصر يثق بالصليحي ويطمأن إليه في نشر دعو ته ليس فقط في

<sup>(</sup>١) عمارة اليمني : تاريخ اليمن ص ١٩ ،

<sup>(</sup>B.O.S.), Vol Vil Part 2, 1934, Letters of Al. Mustansir (۲) P. 313 (حسين الهنداني )

<sup>(</sup>B. O. S.), Vol. VII. Part 2, 1934. P. 312-313. (7)

س د ځ .

بلاد اليمن، بل أيضاً في بلاد الحجاز فعمد إليه باقر ار الأمور ف كة وأبدى له في رسالة بعثها إليه سنة ٢٥٤ هـ ارتياحه للخدمات الجليلة التي قام بها في سبيل إقامة الدعوة له و توطيد نفوذه في بلاد اليمن والحجاز ، وأنعم عليه بلغب عمدة الحلافة (١).

كان الصليحي يريد السفر إلى مصر ليحظى بمقابلة الخليفة المستنصر باقة الفاطمي ؛ فبعث إليه رسالة مع مبعو ثه لمك بن مالك ليأذن له بالفدوم عليه . فأذن له الخليفة في خطاب أرسله إليه في جماد آخر سنة ٥٥٤ ه(٢) غير أن الصليحي رأى أن يذهب أو لا إلى مكة لأداء فريضة الحج ، واستخلف ابنه المكرم أحمد بصنعاء واستصحب معه أمراء اليمن خوفا من تآمرهم على ولده وإقصائه عن الملك ، كما أخذ بصحبته فروجته أسماء بنت شهاب وبدض أفراد أسرته . وبينها هو في طريقه إلى مكة اغتاله سعيد الأحول بن نجاح في أو اخر سنة ٥٥٤ ه(٢) . المستخرف المناك المنافقة و١٤٥ هـ (٢) .

ولى المسكرم أحمد الملك بعد وفاة أبيه على بن محمد العسليحى وبعث إليه الخليفة المستنصر باقه رسالة فى شهر شعبان سنة ٩٠٤ ه عبر فيها عن أسفه لوفاة والده وعهد إليه بشئون الدعوة(٤).

عول المكرم بعد أن تقلد زمام الأمور فى بلاد اليمن على التخلص من سعيد الاحول بن نجاح الذى كان إذ ذاك قد استولى على ذبيد ، فسار إليه على رأس جيش كبير ، ولم نزل المعركة دائرة بين الفريقين حنى هرب

<sup>(</sup>B. O. S.) 1934 Vol Vil part 2, p. 312 (1)

<sup>(8.</sup> O. S.) 1934, Vol. VII Part 2 p. 309. (Y)

 <sup>(</sup>٣) عمارة البمنى : تاريخ البين س ٢٢ ، ابن المؤيد البمنى : أنباء الزمن فى أخبار ألبمن

<sup>(</sup>B. O. S), 1934 Vol VII Part 2, p, 319 (1)

سعيد ومن معه إلى دهلك . واستعاد بذلك المسكر م سلطانه على زبيد وولى عليها خاله أسعد بن شهاب . على أن بنى نجساح ما لبثوا أن عادوا إلى زبيد فأوقع بهم المسكرم الحزيمة وأخرجهم منها وقتل سعيد بن نجاح ، وبعد أن تغلب المسكرم على الصعوبات التي واجهته ، أمر بعشرب الدينار الملكى ونقش عليه هذه العبارة : • الملك السيد المكرم عظيم العرب سلطان أمير المؤمنين ، (١) .

لما وصل إلى الخليفة المستنصر بالله الفاطعى نبأ الهزيمة التي حلت بسعيد الاحول بن نجاح وقتله ، أرسل إلى المكرم خطاباً نوه فيه عن سروره لهزيمة العدو وأخذه الثار لابيه وقال له : وفلله درك أيها الاجل ، لقد زكى غرسك وطاب ، وحق أمل أمير المؤمنين في تقديم قدمك وماخاب ، فاعلم أنك خليفته في بلاد اليمن وعماده ، وعدته وسناده وقر عيناً بما أعطاك الله من الرتبة السنية والدرجة العلية ، وأبلغه في نهاية خطابه أنه أنعم عليه بلقب أمير الامراه(٢).

لم يكن لدى إلمسكرم الصفات التى تؤهله ليخلف أباه فى إدارة شئون بلاد البين لذلك نراه بعد أن استعاد زبيد من سعيد الأحول وعاد إلى صنعاء يقلد زوجته السيدة الحرة بنت أحمد بن محمد بن جعفر بن موسى الصليحى زمام الأمور فى البين ، ويعهد إليها بالقيام بأمر الدعوة الإسماعيلية ، أما هو فقد انصرف إلى النمتع بملاذ الحياة (١).

على أن المكرم رغم ذلك حرص على توطيد علاقته بالمستنصر بالله

<sup>(</sup>١) عمارة اليني ؛ تاريخ الين س ٢٦ - ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) أنظر السجلات المستنصرية رقم ٦٠ س ١٩٦ — ١٩٩ .

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934, Vol VII Part 2. p. 323

<sup>(</sup>٣) عمارة أنميني : ثار بنخ اليمن س ٢٩ .

الفاطمي . فظل موالياً له وعبر عن ذلك في كتبه ألني بعثهــا إليه ، كما أن الحليفة الفاطمي لم يهمل شأنه وأولى زوجته السيدة الحرة كل ثفته لإخلاصها للدعوة ألإسماعيلية وظلت كتبه لاتنقطع عنهما ، فبعث إلى المسكرم كتابا في ٢٩ من ذي الفعدة سنة ٧٠٤ ﴿ تَتَضَمُّ وَصَفَّا لَلْمُرَكُورُ السامى الذى تقلده بدر الجمالي في درلته والخدمات العظيمة التي أداها له باعتباره إماماً ، وكيف وطد نفوذ خلافته ، فقال : . وقد نشر الله تعالى به دعوة أمير المؤمنين بعد أن أصبحت رميها ونضَّر به خلافة أمير المؤمنين بعد أن أصبحت هشما ، لم يكن لأمير المؤمنين بد من أن يرقيه في الرفع والإعلاء فوق الفراقد ، ويحله منه محل الوالد ويجعل له مقام الملك وينزله في عقد خلافة الامامة مكان السلك، فنص عليه في كفالة قضاة المسلمين وهداية دعاة المؤمنين ، نص حقّ ونقلها منه إلى مستحق إذا كان مبرزاً في ميدانها ، ناطقا بلسانها عالم بالحكام المرب وطلب المستنصر من المكرم في نهاية كـتابه أن يطيع أوامر بدر وإرشاداته ، فقال : • فول وجهك نحو هذا السيد الأجل واجعله قبلة ديك في مصادرك ومواردك، وارجع إليه فيها عراك من مشكلات الدين ، واشتبه عليك من فتارى المؤمنين ، ليرسل إليك من علمه شمابا قبسا ، ويضرب لك في بحر ما اشتبه عليك طريقا يبسأ . . ، واعلم أن الدولة الفاطمية بخدمته وجده واجنهاده أطلعالله شمسها فأصبحت من سماء العز في الكبد، وشق في نصرتها غياهب الظلمات بعد ضعف الناصر وقلة العدد . . . ، (١) .

ومما لا شك فيه أن بدر الجمالى الذى قلده الخليفة المستنصر باللهالفاطمى وزارة السيف والغلم كان يتمتع إذ ذاك بنقوذ كبير في مصر ، فقد عهد

<sup>(</sup>۱) أنظر السجانات المستنصرية رقم ٢٤ س٦ - ١٢٩ - ١٢٨. (B. S. O. S.) 1934 Vol Vil Part 2 p. 317 - 318

إليه الخليفة إدارة كافة شئون درلته وزاد في ألقابه: والسيد الآجل، أمير الجيوش. كافل قضاة المسلمين، هادى دعاة المؤمنين، ومن ثم صارت كلمته نافذة على القضاة والدعاة وسائر موظني الدرلة(١). ولما كانت سلطة بدر الجمالي قد المتدت تبعاً لذلك إلى الو لا يات الخاضعة لذفوذ الخلافة الفاطمية، لذلك رأى المستنصر أن يبعث إلى القائمين بأمر الدعوة الفاطمية في بلاد اليمن يخبرهم بتفلد بدر الجمالي زمام دعوته. فأرسل إلى السيدة الحرة في بلاد اليمن يخبرهم بتفلد بدر الجمالي زمام دعوته. فأرسل إلى السيدة الحرة خطابا أشاد فيه بذكر هذا الوزير وقال وفهو خليفتنا وباب دعوتنا، الحال منا محلا أشاد فيه بذكر هذا الوزير وقال وفهو خليفتنا وباب دعوتنا، الحال خطابا أشاد فيه بذكر هذا الوزير وقال وفهو خليفتنا وباب دعوتنا، الحال منا محلا أصد قبله ، القائم من أمورنا مقام الآساس لمشكلات خطابه بقوله: وفاعلى ذلك وساري المه إن شاه الله تعالى ، (٢).

كان المكرم قبل وفانه قد أرضى أن يخلفه في الدعوة ابن عمه أبو حمير سبأ بن أحمد المظفر بن على الصليحي ، فلما نوف سنة ٤٨٤ ه ، أرسلت السيدة الحرة خطابا إلى المستنصر بالله الفاطمي تخبره بوفاة زوجها المكرم وترجوه أن يوافق على تعبين ابنها عبد المستنصر مكانه ـ وكان لا يزال طفلا ـ فأقر الخليفة تعيينه خلفاً لابيه وعهد إليه بالفيام بشتون الدعوة ، وأمر أن تعنون جميع المراسلات الصادرة منه إلى بلاد اليمن باسم عبد المستنصر (٣) ، كما أرسل خطابات أخرى مع رسوله عضد الدين أبي الحسن جوهر المستنصر ي إحداها إلى السيدة الحرة يعزبها في وفاة زوجها المكرم ويثني على وفائها للدعوة .

على أن تولية عبد المستنصر أمر الدعوة لم يلق قبولا لدى أمرا. اليمن

<sup>(</sup>۱) المقريزي ؛ خطط ج ۱ س ۳۸۲ ،

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol Vil Part 2 p. 312 (Y)

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol Vil part 2 p. 366 (7)

بسبب صغر سنه ، يؤيد ذلك هذا الخطاب الذي أرسله الخليفة الفاطمي إلى عبد المستنصر وقد وصفه فيه بأنه وسليل الدعوة ونجلها ، ونوه بمسأ لأسلافه من فضل السابقة في التعلق بها وحسن الأثر في نشرها ، وقال إنه قلده . الدعوة الهادية في سائر أعمال البين وما يليها ســـــــملا ووعراً وبرآ وبحرآ . ، ، و تحدث في نهاية خطابه عما رصله عناعتر اضالبعض على تقليده الدعوة بسبب صغر سنه ، بقوله : د و بعد هذا ، فقد كان أمير المؤمنين عرف بما أمده أنله به من التأييد الحنى، والنظر الألمعي، أنه إذا شوهد ما خلص إليه من شريف هــــذا الاهتمام والتقديم والكمال والإنعام . . . سترمةك العيون وتجول في عظيم ما ُخصصت به الطنون ، إذا وليت هذا الامر العالى قدره وأنت في سن الصباء فأنكر أمير المؤمنين ذلك عليهم... وو جد على من ظن ذلك موجدته على من قدح في الدين . . . ، لأن الله تعالى فوض إلى أمير المؤمنين الخلافة وسنة كون اللمان سنين ، وقد جاز هذا في الإمامة وهي الدرجة التي تلي النبوة . فـكيف الدعوة التي لأمير المؤمنين آن يتصرف فيها على اختياره ويفوضها إلى من يرتضيه ويختاره(١) .....

كان الخليفة المستنصر بالله الفاطمى يحرص على استقرار الأمور فى بلاد اليمن ليضمن بذلك الاحتفاظ بسيادته على تلك البلاد ؛ فلما قام النزاع بين الداعى أبى حمير سبأ بن أحمد الصليحى وأبى ربيع سليمان بن الآمير الزواحى على أثر تولية عبد المستنصر رئاسة الدعوة بعث رسالة لملى السيدة الحرة قال فيها إنه ينظر إلى هذا النزاع بشى. من القلق وطلب إليها أن تسعى في الصلح بينهما.

كذلك أرسل المستنصر كتاباً فيربيع الأول سنة ٤٨٠ ﴿ إِلَى الصليحيين

<sup>(</sup>١) أنظر السجلات المستنصرية رتم ٣٧ س ١٢٢ - ١٢٨ .

وآل الزراحي رجاهم فيه أن ينهوا ما بينهم من خلاف وأن يطيعوا السيدة الحرة وابنها عبد المستنصر ، و ناشدهم مناشدة قوية لكي يتحدوا في سبيل نشر الدعوة ، وعبر في خطابه عن ارتياحه للخدمات التي قام بها كل من الصليحي والمكرم والسيدة الحرة لنجاح دعوته. (١)

وقد جاء فيه(٢) : • من عبد الله ووليه ، معد أبي تميم ، الإمام المستنصر بالله أمير المؤمنين إلى كافة السلاطين الصيلحيين والزواجيين ، والمشايخ الحجازيين ، وطوائف الميامين ... أما بعد ، فإن الله شرف أمير المؤمنين بفضل الخلافة على بريته ، وأناف به محل الدعوة الهادية ومرتبته. . . ولما مواقفكم من حماية الدعوة ...، شكر الكم هذه المناقب ...، وأمير المؤمنين يأمركم بالجرى على هذه السنن تروان تعتمدوا الانتلاف، والتحذير من عواقب المفاطعة و الاختلاف ( وأمير ألمؤمنين ) يفرض عليكمالتدين بطاعة داعيكم الملك الأوحد، المنصور، العادل، المكرم، عمدة الخلافة... سلطان أمير المؤمنين وعميد جيوشه عبد المستنصر ... ، ويأمر أن تعتمدوا الجدوالتشمير في متابعته ومناصرته. . . والجهاد نحت رايته . . . ، وأن تخلصوا النيات في موافقة وطاعة والدته . الحرة،الملكة ، السيدةالسديدة ، ... ولية أمير المؤمنين وكافلة أو ليائه الميامين .. الني استـكفاها أ.ير المؤ.نين في تدبير أمره.

لقيت الدعوة التي وجهها المستنصر إلى آل الصليحي وآل الزواحي لفض النزاع بينهم قبولاً . وقد وافته بهذا النبأ السيدة الحرة في خطاب

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol VII Part 2 p. 318 - 319 (1)

<sup>(</sup>٢) السجلات المستنصرية - رقم ٣٨ مس١٢٨ ---١٣٤

أرسلته إليه ، فبعث إليها الخليفة رداً أعلن فيه سروره لزوال الخلاف الذى قام بين سبأ بن أحمد الصليحي وسليمان بن الآمير الزواحي وعقد الصلح بينهما(١).

لم يعمر عبد المستنصر طويلا، فقد وافته المنية وقام بعد وفاته نواع بين الداعي سبأ بن أحمد المظفر وبين السيدة الحرة بسبب طموحه إلى الاستحواذ على رياسة الدعوة وحكم بلاد البمن ورغبته في النزوج منها . لكن السيدة الحرة كرهت ذلك وأنكرته، وتهيأ كل منهما للقتال . وبعد أن دارت الحرب بينهما أياما أرسل سليان بن عامر الزواحي إلى الداعي سبأ بن أحمد يقول له : و واقد المنجبتك إلى مرادك إلا بأمر المستنصر بالله (٢) ، فبعث سبأ بن أحمد الله المستنصر بالله رسولين هما : القاضي حسين بن إسماعيل الأصياف وأبو عبد الله الطيب ومعهما رسالة يرجو فيها الخليفة أن يطلب من السيدة الحرة النزوج منه (٣) . فكتب إليها المستنصر خطاباً أمرها فيه بالتزوج ،ن الداعي سبأ بن أحمد ، وسير إليها أستاذاً من قبله يلقب بيمين الدعوة ليتحدث معها في هذا الشأن (٤) .

لما حظى رسول المستنصر بمقابلة السيدة الحرة وقف بين وزرائها وكتابها ورجال دولتها وقال موجها المكلام إليها: وأمير المؤمنين يرد السلام على الحرة الملمكة السيدة الرضية الزكية ، وحيدة الزمن ، سيمدة ملوك اليمن ، عمدة الإسلام ، ذخيرة الدين ، عصمة المسترشدين ، كهف المستنجدين ، ولية أمير المؤمنين ، وكافلة أوليائه الميادين ، ويقول فيها :

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol VII Part 2 P. 321 (1)

<sup>(</sup>٢) الحبيس الشيباني : قرة العيون في تاريخ أنين الميمون ورقه ٢٠.

<sup>(</sup>٣) عماره النيمي . تاريخ النمين س ٣٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن الؤيد النميلي . أنهاء الزمن في أخبار النمين ص ٣ ٤٠

ء وماكان لمؤمن و لا مؤمنة إذا قضى الله ورسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة من أمرهم ، ومن يعض 'لله ورسوله فقد ضل ضلالا مبيناً ، . وقد زوجك مولانا أمير المؤمنين من الداعي الأوحد المنصور المظفر عمدة الخلافة ، أمير الأمراء أبي حمير سبأ بن أحمد بن المظفر على الصليحي على ما حضر من المال وهو مائة ألف دينارعينا وخمسون ألفا أصنافا من تحفو ألطاف وطيب وكساوى . فقالت السيدة الحرة . أماكتاب مولاي فأقول فيه إنى ألقى إلىكتابكربم ( إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم ألا تعلوا على وأنوني مسلمين ): ( يا أيها الملذ أفتوني في أمرى . ماكنت قاطعة أمراً حتى تشهدون )، وأما أنت يا ابن الاصبهاني(١) فوالله ما جنت إلى مولانا من سبأ بنبأ يقين . ولقد حرفتم القول عن موضعه وسوات لـكم أنفسكم أمراً ، فصبر جمسيل والله المستعان على ماتصفون(٢) ، . ثم تقدم إليهــا وزيرها زريع بن أبي الفتح والغاضي الحسين بن إسماعيل الاصبهاني و بعض رجال دولتها وأخذوا يحسنون لهاَ النّزوج من الدّاعيسبا بن أحمد ، وماذالو ا يلحون عليها في الرجاء حتى قبلت عقدالزواج تحقيقا لرغبة الخليفة (٣).

يتبين لنا من تدخل المستنصر ماقة الفاطمى فى مسألة زواج الداعى سبأ ابن أحمد من السيدة الحرة إلى أى حد علت مكانة هـذا الخليفة بين أمراء اليمن ودعانها حتى أصبحت كلمته نافذة عليهم ، ليسفقط فى المسائل السياسية والدينية بل فى المسائل الحاصة ، وقد سبق له أن أبدى رغبته فى وضع حد للنزاع بين آل الصليحى وآل الزواحى ، وهاهو يأمر السيدة الحرة بالنزوج من الداعى سبأ بن أحمد ، ولا شك أنه كان يرجو من وراءهذا الزواج توثيق الصلة بين أمراء اليمن ودعانها وعدم إثارة عوامل الخلاف بينهم حتى لا تدعر ض

<sup>(</sup>١) وهو أحد الرسولين اللذبن بعثهما الداعي سبأ بن أحد إلى الحليفة المستنصر .

<sup>(</sup>٢) عمارة اليمني : تاريخ اليمن ص ٣٣ ــ ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) أفديبغ الشيباتي ؛ قره العيون في تاريخ النين الميمون ورقة ٢٥ .

الدعوة للضعف من جراء تفرق كلمتهم وانشغالهم بالمنازعات التي قد تؤدى في النهاية إلى زوال نفوذهم .

على أن السيدة الحرة لم تمكن زوجها الداعى سبأ بن أحمد من السيطرة على شئون بلاد اليمن ، بل استحرذت عليها واستأثرت بالسلطة دونه ، وظلت موالية للمستنصر وآل بيته وتوثقت عرى الصدافة بينها وبينهم ، وأكبر دليل على ذلك الرسائل التي تبودلت بين السيدة الحرة والمستنصر ، وبينها وبين والدة هذا الخليفة وأخته مما يثبت لنا ثقتهم بقدرتها على إقرار الامور في بلاد اليمن وإذاعة الدعوة بين ربوعها . بل بلغ من ثقة المستنصر بكفايتها للقيام بشئون الدعوة الفاطمية أن عهد إليها أمر تنظيمها في بلاد المند وعمان . كما أجاز لهما أن تمين من بقع اختيارها عليه من الدعاة لنشر الدعوة في تلك البلاد(۱) .

لم يكن لمظاهر الضعف رالتي أصابت الحلافة الفاطمية في أواخر عهدد المستنصر أى أثر في بلاد اليمن ، فظلت أسيدة الحرة مخلصة في ولاثما لهذا الحليفة رغم مابلغها عن تقلص نفوذه .

لما نوفى المستنصر باقة الفاطمى سنة ١٨٧ه و خلفه ابنه أبو الفاسم أحمد الملقب بالمستعلى بالله أيدت السيدة الحرة خلافته ، كما أيدها دعاة اليمن رغم أن الإسماعيلية فى مصر لم يجمعوا على أحقيته فى تغلد عرش الحلافة بعد أبيه ، ذلك أن الأفضل بن يدر الجمالي وزير المستنصر أقدم بعد وفاة هذا الخليفة على إقصاء ابنه نزار ولى عهده وأكبر أبنائه عن الخلافة ، وبايع أخاه الصغير أبا القاسم أحمد بعد أن اجتمع بالأمراء وخوفهم مما يصيبهم من نزار إذا ماولى الحسكم فى الدرلة الفاطمية ، وقد ترتب على إقصاء نزار عن الخلافة رغم أحقيته لها إلى خروج أهـالى الإسكندرية على طاعة عن الخلافة رغم أحقيته لها إلى خروج أهـالى الإسكندرية على طاعة

الخليفة الجديد وانحيازهم إلى نزار . غير أن الأفضل ما لبث أن تمكن من الفضاء عليه وعلى من آزره في ثورته(١).

أرسل المستعلى إلى السيدة الحرة رسالة ،ؤرخة في ٨ صفر سنة ٤٨٩ ﻫـ تضمنت يصفاً لثورة نزار وتغلب وزيره الأفضل بن بدرالجالى عليها نهائياً (٢). ربما ورد فيها(٣): • من عبد الله ووليه أحمد أبى القاسم الإمام المستعلى بالله أمير المؤمنين ابن الإمام المستنصر بانقه أمير المؤمنين إلى الحرة، الملكة، السيدة ، السديدة ،. ولية أمير المؤمنين .. قد علمت ما كان صدر إليك من حضرة أمير المؤمنين عندما أصارة الله تعالى إليه من إرث خلافته . وذلك بالنص الذي كان من مولانا الإمام المستنصر بالله . . وإن البيعة انتظمت لامير المؤمنين على أجمل القضايا والإسباب، ومحل الناس فيها من كل باب، بحسن سياســة فتاه وخليــله ، السيد ، الآجل ، الأفضل ، أمير الجيوش ، سيف الإسلام، فاصر الإمام ، كافل قضاة المسلمين ، وهادي دعاة المؤمنين ... وكان الامراء إخوة أمير المؤمنين أول من دخل في البيعة مسارعا وانقــاد لاحكامها طائعا من ومن جماتهم نزار وهو الآخ الأكبر سنا..، ثمم إن الشيطان استزله واستغواه . ففارق جناب أمير المؤمنين .. ، وسيار منه متوغلا فىالقفار، راكبًا الاخطارحتى وصل إلى الإسكندرية، وفيها أفتكين - أحد مماليك السيد الآجل ، أمير الجيوش ... ، فقابل هذا العبد العاق.. نعم مواليه بالكفر ، وأظهر ما كان كامناً في نفسه من الخياتة والغدر ، ووَافِق نزاراً عَلَى مَا سَعَى إِلَيْهُ مِنَ الفَسَادِ . . . فَتَقَدُّمُ أَمِيرُ الْمُؤْمِثَينَ إِلَى فَتَاهُ الآمين . . بأن يكانبهم معذراً وزاجراً . . وهم على 'غلوائهم متمادون . . إلى أن حملهم العدران . على البروز عن الإسكندرية فيمن انضم إليهم من لفيف

<sup>(</sup>۱) این میسر ، تاریخ *س* ۳۵ ـ ۲۷ .

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol VII Part 2 p. 218

<sup>(</sup>٣) السجلات المستنصرية رقم ٤٣ س ١٤٥ ــ ١٥١ .

من الآجناد وطوائف العربان والمغاربة والسودان ... ، وأمير المؤمنين يمده بصائب الآراء ... ، فصدمهم صدمة نزعزع منها أركان الجبال ، وأحل بجمعهم قوارع الشتات والنكال . . ، و لما يسر الله تعالى مفتتح هذا النصر أذن أمير المؤمنين لفتاه السيد الآجل باتباعهم نه، فتوجه يقتص آثارهم. ، وحمى بين الفريقين رطيس الهيجاء ...، وكان المخـــاذيل في هذه النوبة قد تجمعوا من كل فبج وواد ، فزادت عدتهم على ثلاثين ألف فارس وراجل ، فرمى الله جمعهم بالحتف العاجل ٠٠، وطار نزار وأفتكين على رسمهما في الفرار . . . ، وكان الفتح في هذه الوقعة مثل ماتقدمه بحملات واصلها السيد الاجلبنفسه وغلمانه ...، فلمتزل السيوف تتحكم فيهم إلىأن سترتهمالظلماء، وقتل وأسر منهم ألوف كشيرة . . . وتوجه نحوهم. حتى نزل على البلدة.. فحصرها برا و بحراً .. وحضل شهر العاولم ، فاحَّر مناجزتهم حفظاً لحرمه الشهر الشريف ، . . فلما القطي (هذا الشهر) ولم تنقض غوا يتهم و بغيهم . . رماهم بحجارة المنجنيةات . . . فلم تمض إلا أيام قلائل حتى نداعي الحصن من سائر أركانه، فتماوت الرجال،ستأمنين ، وبالعفو لائذين . ،فخرج(أفتكين) بغير عهد ولا عقد يتملق به ، ووقف بين بدى مولاه ملتحفاً ثوب الذل والهوان ... ، فأضرب عنه صفحاً ... ، وتوفر على المهم من الحوطة على نزار ، وحفظ الثغر من عوادى النهب والأضر ار . . . ،

كذلك حاولت والدة الخليفة المستعلى جـــذب الدعاة فى اليمن إليه فبعثت إلى السيدة الحرة رسالة ، تحدثت فيها عن عهد المستنصر لولدها أبى الفاسم أحمد وثورة نزار وأفتكين بالإسكندرية على خلافته(١). وقد جاء فيها(٢):

<sup>(</sup>B. S. O. S.) 1934 Vol VII Part 2 P. 218 (1)

<sup>(</sup>٢) السجلات المستنصرية رقم ٢٠٠ س ١٠٩ سـ ١١٧٠٠٠٠٠ .

 من السيدة الملكة الكريمة . . ، والدة الإمام المستعلى بالله أمير المؤمنين ابن الإمام المستنصر بالله .... إلى الحرة الملكة، السيدة ، السديدة ...، قد أشتهر بين كافة المؤمنين ، وأولياء الدين ، ورعايا الدولة أجمعين ، أن الإمام المستنصر بالله ..كان يشير (بالإمامة) إلى ولده الإمام المستعلى بالله، ثم أفصح . . وأنه تولى بنفسه الشريفة الـكريمة توفيقه وتفهيمه، واختصه دون الأولياء بمزية ألفه وأنسه، ثم انتقل إلىدار السكر امة ، ومحل الإقامة، بعد أن أظهر النص عليه ، وأعلن بنقل الأمر إليه ... ، وجعل خليله ورزيره ، السيد الأفضل ، أمير الجيوش ، سيف الإسلام . . ولياً أعلى الله همته في ارتياد الصلاح واغتنامه ...، ومدَّبراً جرى به أمر المملكة على اطراده وانتظامه ، فقام لامير المؤمنين بأمر البيعـة أحسن قيام .. ، وكان أول داخل فيها الامراء أخوة أمار المؤمنين لسيلماً لحقه وإذعاناً ، وعلماً بأن الله تعالى يفيض شعار الإمُلَمَّة على من يُؤتضيّه . ، ومن جملتهم نزار أخوه الأكبر سناً ، فإنه عرف الحق فعاهد وبايع . ثم أدركه الحسد ... فانسل دليلا تحت جنح الليل ...، ومضى إلى الإسكندرية وبها افتكين ، واجتمعا معاً على الفتنة ... ، واستغوبا طوائف من المنافقين ، •.. وكان أمير المؤمنين بما آتاه الله تعالى من شرف العملم ، وحبب إليه من الفضل والحلم، موعزاً إلىفتاه وخليلهالسيد الاجلالافضل، بمواصلتهم بالمكاتبات والعناه . . ، فعند ذلك أذن له مولانا في لقائم . . . ،

لم بتأثر دعاة الإسماعيلية في بلاد اليمن بهذا النزاع الذي حدث في مصر حول الخلافة والذي ترتب عليه ظهور فرقتين ، عرفت الأولى بالنزارية ، وكانت تدعى أن المستنصر أوصى لابنه الأكبر نزار بالخلافة من بعده . أما الفرقة الشانية فادعت أنه أوصى بها لابنه المستعلى ، وقد انحاز دعاة الإسماعيلية في اليمن إلى هذه الفرقة وظلوا على ولائهم للخليفة المستعلى .

كذلك لم تلق فرقة النزارية التي انخذت من بلاد المشرق مركزاً لها بزعامة الحسن بن الصباح(١) – الذي مال إلى القول بإمامة نزار وأنكر إمامة المستعلى – أنصاراً في بلاد اليمن ، بل لقد أصبح اسم نزار مبغضاً عند أهالي هذه البلاد كما هي الحال عند غالبية الإسماعيلية في مصر .

كان النزارية في مصر لايعترفون بإمامة المستعلى ويعملون على التخلص منه ومنوزيره الأفضل. ولم يمتد نشاطهم إلى البلاد الواقعة في دائرة النفوذ الفاطعي بالما فرقة المستعلية التي اتخذت مصر مقراً لهما فنشطت في بث الدعوة لإمامة المستعلى وظهر أثر نشاطها جلياً في بلاد اليمن حيث قام الدعاة بنشر الدعوة لهذا الخليفة ، ولم تر السيدة الحرة ـ التي كانت تتمتع إذ ذاك بنفوذ كبير في بلاد اليمن حيث الخلاف الذي ظهر بين الإسماعيلية في مصر عقب وفاة المستنصر بشار أحقية المستعلى في الإمامة ما يجعلها تتخذ فنفسها سياسة مستفلة عن الدولة الفاطمية ، بل دخلت في طاعة هذا الخليفة بعد أن وقفت على عوامل ثورة نزار ونجاح الافضل بن بدر الجمالي في الفضاء عليها .

ولا شك أن تأييد السيدة الحرة ودعاتها الخليفة المستعلى ساعد على عدم تسرب النزارية إلى بلاد اليمن ، وبذلك لم تتفرق كلمة الإسماعيلية فى تلك البلادكما تفرقت فى مصر .

ظلت السيدة الحرة تعمل جاهدة على شد أزر الدعوة الفاطمية فى اليمن، فلما مات زرجما الداعى سبأ بن أحمد سنة ٩٣٪ ه. و "لت المفضل ابن أبى

<sup>(</sup>١) أبن ميسر . تاريخ مصر ص ٩٥ .

البركات بن الوليد الحميرى داعباً مكانه(۱) ،كاعهدت إليه بمعاونتها فى القيام بأمور الدولة . وقد ثار فى عهده جماعة من الفقهاء بحصن التحكر (۲) و بايعوا دجلا مهم يعرف بابراهيم بن زيدان على الدعوة الإسماعيلية والمحازت إليهم قبيلة خولان ، غير أن المفضل ما لبث أن حاصرهم وانتهى الامر بالقضاء على ثورتهم (۳) .

كان من أثر انضهام الحولانيدين إلى الحارجين على الدعوة الإسماعيلية في بلاد اليمن سنة ع٠٥ ه وقيام النزاع بينهم وبين السيدة الحرة أن وجمت الحلافة الفاطمية بالفاهرة اهنهامها إلى معارنة السيدة الحرة ، فأوفد إليها الحليفة الآمر بأحدكام الله الفاطمي الداعي على بن إبراهيم بن نجيب الدولة سنة ١٠٥ ه ليدكون عوناً لها ضد أعدائها ومنافسها ٤) – وكان ذا دراية كبيرة بمذهب الشيعة - فلما وصل إلى جزيرة دهلك في طريقه إلى بلاد كبيرة بمذهب الدعاة وأدلى إليه بم بأحمار تلك البلاد وأحوال أهاليها وتواريخ ميلادهم وأسمامهم وما يميزهم من علامات ، فمكان إذا ما تحدث معهم عن غوامض الاشياء الني تتصل بهم اعتقدوا أنه يعلم الغيب (٠).

اشترك ابن نجيب الدرلة مع السيدة الحرة فى إدارة شئون بلاد الين. وصار من كبار الدعاة فى تلك البلاد، كما ظل مخلصاً للسيدة الحرة ومنفذاً فى الوقت نفسه لسياسة الحليفة الفاطمى بالقاهرة، وبذل جهذا مشكوراً فى العمل على استقرار الامور فى بلاد الين. ولما ولى المأمون البطائحى الوزارة فى مصر فى عهد الحليفة الآمر، أمده بالمال والرجال ليضعف من

<sup>(</sup>١) ألد يسغ الشيباني ؛ قرة الميون في تاريخ اليمن الميمون ورقة ٢٠ -

 <sup>(</sup>٢) قامة باليمين من مخلاف جعفر مطلة على ذى جبلة ( ياقوت · معجم البلدان ) .

<sup>(</sup>٣) أبن خلدون . ج ٤ س ٢١٦ --- ٢٢٠ .

Enc of Islam, V 4, p. 517 (1)

<sup>( • )</sup> عمارة البيني . تاريخ البين س ٤٢ ،

شوكة أمراء اليمن الذين حاولوا الاستقلال ببعض البلاد(١٠).

أثارت الحملات التي شنها ابن نجيب الدولة على بعض أمراء اليمن والتي انتهى الآمر فيها بهزيمتهم حقدهم عليه ، وصادوا ينتهزون الفر صلاخلص منه ، فلما بعث المأمون البطائحي وزير الخليفة الآمر الفاطمي وسولا من قبله إلى اليمن سنة ٢٠٥هم يحفل به ابن نجيب الدولة وعول على الغض من شأنه ، فاستغل أعداؤه من الآمر اه والدعاة موقفه المدائي من دسول الوزير الفاطعي الانتقام منه ، فاستهالوا هذا الرسول إليهم بالهدايا وانضموا إليه في عدائه لابن نجيب الدولة ، فأوعز إليهم بتدبير أمرين للتخلص منه : أما عن أولها فقال : واكتبوا على يدي إلى مولافا الآمر كتباً تذكرون فيها أنه عن أولها فقال : واكتبوا على يدي إلى مولافا الآمر كتباً تذكرون فيها أنه دعاكم إلى نزار وراودكم على ذلك فامتنعتم ، ، وقال عن ثانيهما : واضربوا مسكة نزارية وأنا أوصلها إلى مولافا الآمر باحكام الله ، ، فأجابوه إلى طلبه ، وبعث بكتبهم وبالسكة إلى الخليفة الآمر باحكام الله ، ، فأجابوه إلى طلبه ، وبعث بكتبهم وبالسكة إلى الخليفة الآمر (٢) .

ولما وصل إلى الآمر الفاطمي الكتبوالسكة وفيها مايدل على انصر أف ابن نجيب الدولة عن الدعوة له وانحيازه إلى طائفة النزارية (٣) عهد إلى

 <sup>(</sup>١) عمارة اليمن ، تاريخ اليمن س٣٤ - ٤٤ الديبع الشيباني قرة العيون في تاريخ اليمن
 الميمون ورقة ٢٧

<sup>(</sup>٢) عمارة البمبنى . تاريخ البمن من ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) كان للنزارية أتباع في مصر لا يعترفون بإمامة الآمر و يتيرون الفلاقل ضده بايعاز من وؤساء دعوشهم في قلعة الوت الذين كانوا يمدونهم بالمال ؟ فرأى الحليفة الفاطمي أت يرسل إلى زعيمهم الحسن بن الصباح كتابا يفند فيه حجج فرقته التي تقول بأحقية نزار في الإمامة ودعا إلى قصره قبدل أن يرسل كتابه ؛ الفتهاء من الإسماعيلية الإمامية وقال لهم وزيره المأمون البطائمي ، مالسكم من الحجة في الرد على هؤلاء الحارجين على الاسماعيلية ؟ فقال كل منهم لم يكن الزار إمامة : ومن اعتقد هذا دفد خرج عن المذهب وضل ووجب قتله » .

وكانت أخت نزار إذ ذاك تجلس في قاعة صفيرة بجانب الإبوان بالقصر وعلى الباب ستر ؟ فلما فرغ فقهاء الإسماعيلية من الإدلاء برأيهم. في أقوال الخارجين على الحليفة قالت : • اشهدوا على ياجاعة الحاضرين وبلغوا على جاعة للسلمين أن أخى شقيق نزاراً لم يكن له إمامة ولمشى ( برية ) من إمامته جاحدة لها لاعنة لمن يعتقدها • • • • •

الامير الموفق بن الخياط بالقبض عليه و إرساله إلى مصر ؛ فقدم ابن الخياط على السيدة الحرة وطلب منها أن تسلم إليه ابن نجيب الدولة تحقيقاً لرغبة الخليفة فامتنعت أول الامر وقالت له : ﴿ أَنْتَ حَامَلَ كَتَابِ مُولَانًا لَخُذَ جوابه ، ، وبعثت إلى الآمر بأحكام الله هدية وكتاباً مع رسولها محمد بن الازدى شفعت فيه لابن نجيب الدولة ، غير أن شفاعة السيدة الحرة لم تصل إلى مسامع الخليفة الفاطمي،فقد أحاط أعداء ابن نجيب الدولة(١)به واعتقلوه وأرسلوه إلى مصر ، وأخروا رسول السيدة الحرة خمسة عشر يومآ حتى لا يعلم الخليفة بحقيقة موقف ابن نجيب الدولة منه ولم يكتفوا بذلك ، بل أوعزوا إلى ربان المركب إلذى أبحر عليه هذا الرسول أن يغرقه في الماء ، فلي رغبتهم ومات عمد إن الازدى غريقاً قبل أن يواصل سفره إلى مصر . فجزعت السيدة الحرق على وقاته ، كما أسفت على فقد ابن نجيب الدولة - وكان نصير الحاريق اكان دعاة اليمن - وقد قتل بأمر الخليفة الآمر ، على أثر قدومه إلى القاهرة سنة ٢١٥ هـ(٢) ، فأقامت •كانه الداعي [براهيم بن الحسين الحامدي(٣) .

كانت السيدة الحرة على اتصال وثيق بالخليفة الآمر ، فتبودلت

<sup>=</sup> ولما انتفى الحباس ، عبد المأمون البطائعي إلى أبن الصيرى بكتابة رسالة لابن الصباح يدحض فيها آراء النزارية في الإمامة ، غير أن هسده الرسالة لم بتح لهما أن تصل إلى يد ابن الصباح لعدول رسل الخليفة عن مواصلة السفر إليه يسبب الأنباء التي وصلت إلى مصر عن أردياد نفوذ طائفة النزارية ببلاد المعرق ، واتصالها بأتباعها في مصر لندبير مؤامرة اقتسل الآمي ووزيره المأمون ، لذلك لا نسجب إذا رأينا الآمي يتتبع حركاتهم في جميع البلاد الماضعة لنفوذه ويعمل على التخلص بمن تحوم الشبهات حول انحيازه إليهم ، لكنه رغم اتخاذه الحيطة لدر، خطرهم هنه اغتاله فريق منهم .

ا بن میسر . تاریخ مصر س ۲۰ – ۲۸ ، للتریزی ، خطط ج ۱ س ۴۰۷ .

<sup>(</sup>١) ابن المؤيد البمني . أنباء الزمن في تاريخ البمن ص ٤٧ ·

<sup>(</sup>٧) عمارة اليمنى : تاريخ اليمن س ٤٧ ، ٤٨ ، أين ميسر ، تاريخ مصر س ٢٠٠٠ . (٣) Kay, Yaman, Its Farly Mediaeval History p. 298.

بينهما الكتب والرسل ، وقد أظهرت ولامها لهذا الخايفة ، فاعترفت بإمامته ،كما اعترفت من فبل بإمامة أبيه المستعلى وأقامت الدعوة لها مما ساعد على احتفاظ الفاطميين بسيادتهم على بلاد اليمن .

وكان الخليفة الآمر ينظر إلى السيدة الحرة نظرة تقدير وإجلال وبرى أنها من خيرة أعوانه بعد أن تبين له إخلاصها في نشر دعوته بالذلك حرص على أن تظل موالية لآبنائه من بعده ، فلما رزق ابنه أبا القاسم الطيب في ربيع الأول سنة عنه ه وجعله ولى عهده ، كتب إلى السيدة الحرة يبشرها بمولد ولده الإمام أبى القاسم الطيب ويعرفها أنه ولى عهده ويأمرها أن تذيع هذا الخبر بين أهالى بلاد اليمن (۱) بوفيا يلى نصالسجل الذي أرسله الخليفة الآمر بأحكام الله الفاطمي الى الملدكة الحرة الصليحية في هذا الشان (۲) (بسم الله الرحمن الرحم) بمن عبدالله ووليه المنصور أبى على الآمر بأحكام أمير المؤمنين إلى تلحرة المليكة الرسية الطاهرة الزكية بأحكام أمير المؤمنين إلى تلحرة اليمن ، عمدة الإسلام ، عاصة الإمام ، ذخيرة وحيدة الزمن وسيدة ملوك اليمن ، عمدة الإسلام ، عاصة الإمام ، ذخيرة الدين ، عمدة المؤمنين كمف المستنجدين ، عصمة المسترشدين وولية أمير المؤمنين كافلة أوليائه الميامين أدام الله تمكينها و أحسن توفيقها ومعونها سلام عليك ، فإن أمير المؤمنين بحمدالله الذى لاإله إلا هو ويسأله ومعونها سلام عليك ، فإن أمير المؤمنين بحمدالله الذى لاإله إلا هو ويسأله ومعونها سلام عليك ، فإن أمير المؤمنين بحمدالله الذى لاإله إلا هو ويسأله

<sup>(</sup>۱) ذكر (أبن ميسر متاريخ مصر ص ۷۷ (كيف احتفل الحليفة الآمر بإعلان اليشرى بولاية أبنه أبى القاسم الطيب وتوليته الإمامة من بعده فقال : و زينت مصر والقاهرة وعملت لللاهى في الأسواق وبأبواب القصور ، وليست العساكر وزينت القصور ، وأخرج الآمر من خزائنه وذخائره قباشاً ومصاغاً ما بين آلات وأوانى ذهب وقضه فزين بها وعلق الإيوان جيمه بالستور والسلاح ، فأقام الحال كداك أربعة عشر يوماً وأحضر الكبش الذي بذبح في العقيبة وعليه جل ديباج وقلائد قضه وذبح بحضرة الآمر وأحضر الولود ، فصرف قاضى القضاة ابن ميسر مجمله ونثرت الدنائير على رؤوس شاس وعمات الأسمطة ، وكتب إلى الفيوم والشرقية والفلوبية باحضار الفواك ، وأحضرت وملى القصر من الفواك وغيرها وامناز الجو بدخان والفلوبية باحضار الفواك ، وأحضرت وملى القصر من الفواك وغيرها وامناز الجو بدخان العود والمنبر » .

<sup>(</sup>٢) عمارة اليمني ، تاريخ اليمن من ، ، ؛ حسر ١٠٠ .

أن يصلي على جده محمدخاتم النببين وسيد المرسلين صلى الله عليه وسلم وعلى آله الطاهرين الأثمة المهتدين وسلم تسليها ، أما بعد ، فإن نعم الله عنداً مير المؤمنين لاتحصى لحما عد، ولاتفف عند أمد ولاحد ولانفتهي إلى الإحاطة بهاالظنون لـكونها كالسحاب ألذي كلما انفضي سحاب أعقبها سحاب . فهي كالشمس الساطعة الإشراق المدائمة الانتظام والاتساق والغيوث المتتابعة الاتصال الموالية بالغدر والآصال ، ومن أشرفها لديه قدراً وأعظمها صيتاً وذكراً ، وأسناها جلالا وفخرآ الموهبة بما جدده الآن بانرزقه مولودآ زكيأمرضيآ برأ تفيأ ، وذلك في الليلة المصبحة بيوم الآحد الرابع من شهر ربيع الأول سنة ع٢٥ ه ؛ ارتاحت إلى طيب ذكره أسرة المنابر و تطلعت إلى مواهيــه آ مال كل باد و حاضر ، و أضاءت بأنو أد عز ته و بهجة طلعته ظلم الدياجر ، وانتظمت به للدولة الزاهرة الفاطمية عقوط المفاصل والمفاخر أستخرجه من سلالة النبوة كما يستخرج النور من النور ومنه المؤمنين منه بما قدح زناد السرور وسماه الطيب لطيب عنصره وكناه أبا القاسم كنية جده بنى الحدى المستخرج جُوهره من جوهره ؛ وأمير المؤمنين يشكر الله تعالى على مأمن به من إطلاعه كوكبا منيراً في سماء دولته وشهابا مضيئًا في فلك جلالتــه ورفعته شكراً يقضى باستدامة نعمته . . ويسأله أن يبلغه فيه كنه الآمال ويصل به حبل الإمامة ما اتصلت الآيام بالليالى وبجعله عصمة للمسترشدين وحجة على الجاحدين وعونا للمنتجين وسعادة للعارفين لتنال الدنيا بسعادته أوفى حظوظها وقسمها . . ولمسكانك من حضرة أمير المؤمنين المحكين ومحلك الذي امتنع عن المائل والقرين ، أبشرك هذه البشري الجليل قدرها، العظيم فخرها المنتشر صينها وذكرها لتأخذى من المسرة بها بأوفى نصيب وتذيعيها فيمن قبلك من الأولياء والمستجببين إذاعة يتساوى في المعرفة بها كل بعيد منها و قريب لينتظم بها عقد السرور ، فاعلى هذا واعملي به إن شا. الله تعالى وصلى الله على رسوله سيدنا محمد وعلى آله والأثمةالطاهرين وسلم وشرف وكرم إلى يوم الدين ، .

لما قتل الخليفة الآمر في أو احرسنة ع ٥٥ ه، انتقلت السلطة إلى الآمير عبد الجيدين محمد بن المستنصر فأخنى أمر الإمام الطب و بايعه الناس بولاية المهد على أن يكون كفيلا لحل منتظر (١) ، و اقب الحافظ لدين الله ، لكن سرعان ماحيل بينه و بين التصرف في شئون الدولة ، فقد سجنه الوزير أبو على أحمد بن الافضل ، وظل في سجنه إلى أن قتل هذا الوذير ، فأعاده رجال الدولة ولياً للعهد (٢) ، ثم استقرت له الحلافة وقرى عنى ٣ ربيع الآخرسة الدولة ولياً للعهد (٢) ، ثم استقرت له الحلافة وقرى عنى ٣ ربيع الآخرسة على الذي شيدت به الدين بعد أن رام الاعداء دثوره وأقررت به الإسلام على المنابر جلمت طلوعه على الآمة وظهواره آية لمن تدبر الحقائق بباطن البصيرة مولانا وسيدنا وإمام عصر فارزماننا عسد الجيد أبي ميمون وعلى آبائه الطاهرين وأبنائه الاكرمين صلاة دائمة إلى يوم الدين (٢) ،

لم تنظر السيدة الحرة إلى الوسيلة التى اتبعها الخليفة الحافظ للوصول إلى عرش الحلافة بعين الرضا ، فقداء تبرت إمامته باطلة على الرغم من الكتب التى أرسلها إليها ، فقد بعث إليها على أثر توليته الحـكم سجلا بدأه بعبسارة ، من ولى عهد المسلمين ، ، ثم أرسل إليها سجلا آخر فى السنة التالية مبتدئا بعبارة ، من أمير المؤمنين ، وقد حارل الحافظ فى كتبه التى بعثها إلى السيدة الحرة أن يستميلها إليه ، لكنه أخفق فى ذلك الانها كانت على علم بمولد

 <sup>(</sup>۱) یتضبع مما أورده کل من ابن میسر و تاریخ مصر ص ۷۶ ، أبوالمحاسن (النجوم الزاهرة ، ج ه ، س ۲۶۰ — ۲۶۱ ) أن الامر لما مات ترك إحدى نسائه حاملا ، فأقيم الحافظ و لياً للعهد و كه فيلا لطفل مرتقب ،

<sup>(</sup>۲) المقریزی . خطط ، ج ۲ . س ۳۹۷ ه

<sup>(</sup>٣) ابن ميسر . تاريخ مصر س ٧٤ -- ٧٠ .

الإمام الطيب وأخذت على نفسها العهد بنشر الدعوة له ؛ ولهذا تخلت عن الدعوة للخليفة الحافظ وقالت.حسب بنى الصليحي ما علموه من أمر مولانا الامام الطيب(١) .

ظلت السيدة الحرة تعمل جاهدة على أن يكون للدعوة الطيبية فى بلاد البمن النفوذ الاسمى وامتد نشاطها فى سببل الإبقاء على تلك الدعوة إلى بلاد الحجاز، ذلك أنها حين وصل إليها أن أمير مكة هاشم بن فليتة بن القاسم (٢) (٥٧٥ – ١٤٥ م) يقيم الخطبة للخليفة الحافظ بعثت إليه تتوعده إن لم يعمل على قطع الخطبة لهذا الخليفة (٣) ؛ ولا شك أنها كانت تأمل من وراء ذلك أن يحذو الأمير حذوها فى إقامة الدعوة الإمام الطيب.

الله عدم اعتراف السيدة الحرة بالمائة الخليفة الحافظ ارتياحا من فرقة المستعلية بمصر التي كانت ترى وجوب الحصار الإمامة في أولاد المستعلى، بل إن هذه الفرقة نظرت إلى السيدة الحرة على أنها الممثلة الحقيقية المذهب الاسماعيلي في بلاد البين.

على أن الخليفة الحافظ لم يفقد الأمل فى نشر الدعوة له فى بعض مدن البين ؛ فقد استعان بآل زريع بعدن فى بث دعوته . وكان لجدهم عباس بن المسكرم(٤) مآثر طيبة فى نشر الدعوة للمستنصر بالله الفاطمى مع الداعى

<sup>(</sup>١) عمارة اليمني . تاريخ اليمن س ١٠٢ .

Zambaur, Manuel de Généalogic مسمح هـذا الإسم طبقاً لما أورده \* (۲) مسمح هـذا الإسم طبقاً لما أورده \* (۲) et de Chronologie pour L, Histoire de L'Islam p. 21 »

<sup>(</sup>٣) این خلدون . ج ٤ س ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٤) كان بنو معن بن زائدة قد ملكوا عدن أيام الخليفة المأمون العباسي ورفضوا الدخوله في طاعة أبق زياد بزبيد واكتفوا باقامة الحطبة النغليفة العباسي، والماستولى الداعي طي بن علا الصليحي طي بلاد اليمن دعى لهم حق العروبة وأبقاها في أبديهم ، وقرر عليهم ضريبة سنوية ، ولم يزالوا بها حتى أخرجهم منها ابنه المكرم أحد وولى عليها العباس ومسعود أبني المحداني ،

تاريخ ابن الحجاور القسم الأول ورقة ٩٩ ، العرشي ، بلوغ المرأم في شرح مسك الحتام س ٢٧ .

على بن محمد الصليحي ثم مع ابنه أحمد المكرم(١).

ولى العباس بن المسكرم وأخوه مسعود ولاية عدن من قبل السيدة الحرة ، وظلا يحملان إليها كل سنة مائه ألف دينار ، ولما توفى العباس انتقل عمله إلى ابنه زريع ، وخلف مسعود ابنه أبو الغارات ، وقد خرج كل من زريع وأبو الغارات على طاعة السيدة الحرة ، فحاربهما وزيرها المفضل بن أبى البركات ، ثم تصالحا معه على أن يؤديا للسيدة الحرة نصف خراج عدن ؛ غير أن هذا الصلح لم يدم طويلا . وظل آل زريع يناضلون السيدة الحرة حتى تخلصوا من نفوذها في عدن (٢) .

عنى دعاة آل زريع بإقامة الدعوة للخليفة الحافظ ، كما حرص هـــــذا الخليفة على تقليدهم أمر دعوته ، فيعث في سنة ٥٢٥ هر سالة مع أحد رسله تتعنمن تقليد على بن سبأ بن أبي السعود بن زريع الدعوة ، ولما علم الرسول أن هذا الرجل قد توفى قلدها أعام على سبباً (٣) ولقب بالداعى المعظم المتوج المحكنى بسيف أمير المؤمنين (٤) وبلغ من اهتمام الخليفة الحافظ بإقامة الدعوة له أن أرسل في سهنة ٥٣٥ هرسولا من قبله إلى بلاد اليمن يدعى أحمد بن على بن إبراهيم بن الزبير الفسانى الأسوانى ليقوم بنشر دعوته (٥) .

كان من أثر قيام السيدة الحرة بالدعوة للإمام الطيب دون الخليفة الحافظ وانفراد آل زريع بالدعوة لهذا الخليفة أن انقسمت إسماعيلية الهن تبعاً لذلك إلى طائفتين: إحداهما تؤيد الدعوة الطيبية وعلى رأسها السيدة الحرة ، والاخرى تناصر الخليفة الحافظ يتزعمها آل زريع.

<sup>(</sup>١) عمارة اليمنى . تاريخ اليمن من ٤٨ ، تاريخ المجاور : القسم الأول ورقة ٩٨ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ ابن الحجاور . القسم الأول ورقة ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) أبن المؤيد اليمني . أنباء ألزمن في تاريخ اليمن س ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) این خلدون ، ج ٤ س ٢١٩ ·

 <sup>(</sup>٠) ألأدفوى - الطالع السميد الجامع لأسماء تجباء الصميد من • •

على أن الدعوة الطبية مالبثت أن ضعف أمرها بعد وفاة السيدة الحرة سنة ٢٠٥ ه. و برجع السبب فى ذلك إلى أنه لم يكن هناك بين الصليحيين شخصية قوية تستطيع أن تخلف هذه السيدة وتسير سيرتها فى نشر الدعوة للإمام الطيب ؛ فقد زال ملكمم وآلت الحصون والدخائر والاموال التي كانت تحت السيدة الحرة إلى منصور بن المفضل بن أبى البركات الذى عجز عن الاحتفاظ بما انتقل إليه من ملك .

تطلع آل ذريع بعد أن توفيت السيدة الحرة إلى بسط سلطانهم على قلاع الصليحيين الذين زالت دولتهم ، فاستغل الداعي محمد بن سبأ الزريعي ضعف المنصور بن المفضل بن أبى البركات الذي آلت إليه همذه القلاع وابتاعها منه بمائة ألف دينار في سنة ١٩٥٥ و (١)؛ فقوى نفوذهم تبعاً لذلك ، وظلوا موالين للخلافة الفاطمية في مصر بي دون إليها في كل سنة مبلغاً معيناً من المال للانفاق منه على المذهب الاسماعيلي (١٤٠٠)

أخذت دولة بنى زريع بعدن فى الانحلال بعد وفاة محمد بن سبأ الزريعى سنة ٨٤٥ ؛ وتجلى ضعفها فى عهد ابنه عمران الذى استعان بياسر بن بلال فى تدبير أمور دولته واستمر على ولائه للفاطميين إلى أن توفى سنة ٣٠٥٠٠ فاستأثر ياسر بالسلطة (٣) وزال بذلك ملك بنى زريع

\* \* \*

زوال النفوذ الفاطمي في اليمن: أصبح النفوذالفاطمي في بلاد أليمن مهدداً بالزوال منذولي صلاح الدين يوسف بن أيوب مقاليد الأمور في مصر بعد قضائه على الخلافة الفاطمية سنة٥٦٧هم، فقد طمع في بسط سلطانه

۱۷٤ س ۲۶ ماط ج ۲ س ۱۷٤ .

۲) تاریخ این المجاور : القسم الثانی ورقة ۱۰۳ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : ج ٣ س ٢١٩ .

على البلاد الني كانت تحت السيادة الفاطمية وولى وجهه فى بادى والسير المحو اليمن (١) ، فبعث إليها أخاه الآوير شمس الدولة توران شاه على رأس حملة سنة ٩٥٥ هـ ، ولما وصل توران شاه إلى تلك البلاد بدأ عمله بالقضاء على دولة بنى مهدى بزييد التي كانت تناصر الفاطميين بمصر (٢) ، فقبض على أمير ها عبد الذي بن مهدى لقطعه الخطبة العباسية واستولى على زبيد ، ثم فتح صنعاه وسار إلى عدن حيث أوقع الهزيمة بواليها ياسر بن بلال وضمها إلى حوزته . ولما فرغ من أمرها عاد إلى زبيد وامتلك قلعة تعز – وهي من أحسن القلاع – . ولم يزل يتقدم فى فتوحه حتى بسط سلطانه على معظم بلاد اليمن (٣) ، وتلقب بالملك المعظم وخطب له بذلك بعد الخليفة المستضى بأمر الله العباسي فى جميع البلاد التي فتحما (١) . وولى سيف الدولة مبارك ابن منقذ على زبيد ، وعز الديل عمان بن الزنجبيلي على عدن ، كما عين فى كل قلعة من قلاع الين التي دخائي في حروته فلفيك ن أصحابه (٥) ، ثم عاد إلى مصر سنة الاه ه(٢) .

وهكذا قضى على الدعوة الفاطمية ببلاد اليمن ، كما ذال نفوذ الفاطميين منها وانتقلت السيادة فى تلك البلاد إلى الآيو بيين الذين حرصوا على إظهار ولائهم للخلفاء العباسيين وأقاموا الخطبة لهم فى جميع البلاد التي تحت سيطرتهم.

 <sup>(</sup>۱) ذكر المفريزى « السلوك لمعرفة درل الملوك ج ۱ القدم الأول س ۲ ° ° ° ° ° أنه
 من الأسباب التي حملت صلاح الدين على فتح بلاد اليمن رغبته في إقامة دولة بها يلجأ إليها إذا
 ما حاول نور ألدين محود أن ينزع منه مصر

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة جـ ٣ س ٦٩ .

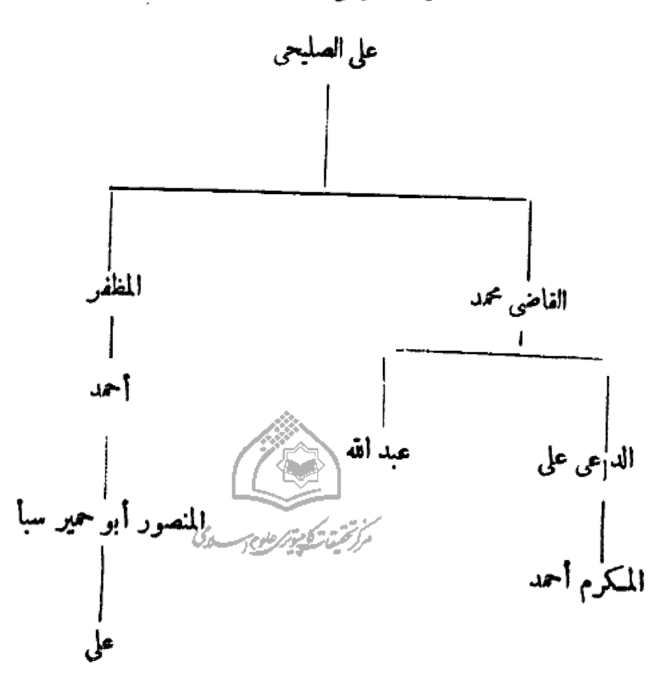
 <sup>(</sup>۳) این الأثیر : الـکامل نی الناریخ ج ۱۱ س ۱۱۸ -- ۱۱۹ -- ۱ المقریزی خطط
 ج ۲ س ۱۷۳ .

<sup>(</sup>٤) المقريزي : السلوك لمعرفة دول الملوك ج ١ القسم الأول س ٣٠ .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير: الـكامل في التاريخ ج ١١ من ١٤٩٠.

 <sup>(</sup>٦) العرشى: بلوغ المرام ئى شرح مسك الحتام ص ٤١ ،

#### أسرة الصُّليحي ببلاد اليمن (١)





### الباب الخامس

# سياسة الفاطميين في بسط سلطانهم على بلإد الشام

تمهيد : الحياة السياسية في بلاد الشام قبيل الفتح الفاطمي

- ١ القتح القاطمي لبلاد الشَّام.
- ٢ الصعوبات التى واجهت الفاطميين فى بلاد الشام
   من ناحيتى القرامطة وأفتكين التركى.
  - ٣- موقف أمراء العرب بالشام من الفاطميين.
    - (أ) بنو الجراح في فلسطين .
  - (ب) الحمدانيون والرداسيون في شمال الشام.
- ٤ ضعف النفوذ الفاطمى فى بلاد الشام فى أواخر القرن
   الخامس الهجرى.



#### الباث الخاميئن

## سياسة الفاطميين في بسط سلطانهم على بلاد الشام

## تمهير: الحالة السياسية في بلاد الشام قبيل الفشج الفاطعى :

حرص الاخشيديون أثناء ولايتهم على مصر على توطيد نفوذهم بولاية الشام التى تقلدوا حكمها ، فلما علم محمد بن طغيج الاخشيد أن محمد بن رائق الحزرى ، أمير الامراء فى بغداد يطمع فى ولاية الشام ، كتب إلى نائبه ببغداد يطلب إليه أن يستطلع رأى الخليفة فى هذا الامر . غير أن الخليفة العباسي لم يكن إذ ذاك لديه من النفوذ بحيث بستطيع أن يتخذ قراراً يلزم أحد الفريقين با تباعه ، لذلك استقراراً فى الانخشيد على إعداد العدة لمحاربة محمد بن رائق (۱) ، فخرج على رأس جيشه فى أوائل سنة ٢٧٨ ه ، ودارت بينه و بين ابن رائق معركه فى العريش ، فضى ابن رائق منهز ما إلى الرملة ، ثم عقد الصلح بين الفريقين واتفقا على أن تكون طبرية وما فى شمالها من البلاد لمحمد بن رائق (۲) .

على أن ابن رائق ما لبث أن نقض هذا الصلح، وقصد الرملة في طريقه إلى مصر . واستؤنف الفتال بينه وبين الاخشيد، فلحقت الهزيمة في بداية الامر بالاخشيد عند العريش، ثم أرسل الاخشيد جيشاً لمطاردة ابن رائق ، غير أنه لم يتمكن من إحراز النصر عليه . ورأى محمد بن رائق رغم ذلك أن يسعى لمصالحته (٣) . وانتهى النزاع بينهما بعقد الصلح على أن

<sup>(</sup>١) الكندى : الولاة والقضاة س ٢٨٩ ،

<sup>(</sup>٢) سيدة كاشف : مصر في عهد الأخشيديين . ص ٨٢ -- ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) أنظر : مصر في عهد الاخشيديين - س ٨٣ -

يحكم ابن رائق الولابات انشامية شمالى الرملة ، وعلى أن يدفع الاخشيد إليه جزية سنوية قدرها مائة وأربعون ألف دينار(١) . ومن المحتمل أن الاخشيد اضطر إلى قبول الصلح على هذه الصورة رغم ما أحرزه من نصر خشية أن تواصل الخلافة العباسية الحلات عليه ورغبة لإعداد نفسه لدر الخطر الفاطمي الذي كان يهدده من ناحية حدود مصر الغربية (٢).

استطاع الإخشيد أن يعيد بلاد الشام إلى حوزته من غير حرب بعد وفاة ابن رائق ، وبذلك استقر حكمه فى هذه البلاد وأصبح من القوة بحيث استطاع أن يحصل على تفليد فى بداية سنة ٣٣٣ همن الحليفة المتقى بولاية مصر وحق توريث إمارتها لابنائه من بعده ، كما أخذ تقليداً من الحليفة المستكنى فى جمادى الآخرة من هذه السنة ، أقره فيه على ولاية مصر والشام (٣).

لم يحتفظ الإخشيد فترة طويلة بسلطانه على جميع بلادالشام ويرجع السبب في ذلك إلى تطلع الحمدانين(٤) إلى انتزاع هذه البلاد من أيدى الإخشيديين.

<sup>(</sup>۱) المقريزي : المواعظ والاعتبار بذكر الحطط والآثار . ج ۱ . ۳۲۹ .

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم : كـ تاب تاريخ الإسلام السياسي ، ج٣ س ٦٨ .

 <sup>(</sup>٣) الكندى: الولاة والقضاء، س٢٩٢، سبدة كاشف: مصر ف عصر الأخشيديين
 ٨٩٠

<sup>(</sup>٤) ينسب الحدانيون إلى حدان بن حدون من قبيلة تغلب وموطقها ديار ربيعة في الجزيرة بالقرب من سنجار ونصيبين . وكان لحدان سنة أولاد هم ; إبر اهيم والحسين وغصر وأبوالسرأيا وأبو الهياء عبد الله ، وأبو العلاء سعيد ، وداود ، وقد ظهر افوذ الحدانيين في الموصل منذ أن تقلد ولايتها عبد الله بن حدان من قبل الحليفة المسكنفي سنة ٢٩٧ه ، ( ابن خاسكان خونيات الأعيان ، ج ١ ، س ه ١٧) . ولما ولي المقندر الحلافة أقره واليساً عليها ، فظل يلي أمورها حتى سنة ٢١٧ ه عيث اشترك في المؤامرة التي دبرت لحلم المقتدر ، فسكان مصيره القتل (أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج ٢ ص ٢٢٣) .

على أن الحليفة المقتدر رغم ذلك حرص على الاستمانة بالحدانيين وعلى الأخص في إقليم =

فلما أسندت ولاية حلب إلى أبى الفتح عنمان بن سعيد الدكلابى حقد عليه أعلى بيته من الدكلابيين وراسلوا سيف الدولة بن حمدان ليسلموا إليه حلب وكان سيف الدولة أد طلب من أخيه ناصر الدولة أن يوليه إحدى الولايات ، فقال له ناصر الدولة : الشام أمامك وما فيه أحد يمنعك منه . فلما وقف سيف الدولة على الحلاف القائم بين الدكلابيين وأيقن من عجز أبى الفتح والى حلب عن مقاومته ، سار فى جيشه الصغير قاصداً حلب ، فقابله الفتح والى حلب عن مقاومته ، سار فى جيشه الصغير قاصداً حلب ، فقابله إخوة أبى الفتح الدكلابى عند نهر الفرات وأعلنوا ولام له ، كما أن أباالفتح الفسه ما لبث أن لتى سيف الدولة ودخـــل فى طاعته (١) ، وبذلك تيسر السيف الدولة الاستيلاء على حلب وأصبح أميراً عليها منذ سنة ٣٣٣ ه ، وبدأ عمله بإقامة الخطبة للخليفة العباسي المستكتني ولاخيه ناصر الدولة ولنفسه .

لما وصل إلى محمد بن طغيج الإنتمائية تباكة خول سيف الدولة حلب وإقامته الخطبة للخليفة العباسي ،كتب إلى الخايفة بذلك ، فأرسل إليه وإلى ابنه أونوجور خلعاً دليلا على تأييده له . على أن سيف الدولة ما لبث أن ابنه أونوجور خلعاً دليلا على تأييده له . على أن سيف الدولة ما لبث أن كشف عن نواياه بعد أن استقرت له الامور في حلب ، فسار إلى حمص

<sup>=</sup> الجزيرة لاعتقاده أنهم يستطيعون إخاد حركات القبائل للتنافرة بهذا الإقام ، فأسند إلى الحسن بن عبد الله بن حدان ولاية الموسل . وقد استطاع هذا الأمير أن محتفظ بنفوذه في الوسل منذ سنة ٣١٧ ه ، كما تمكن من بسط سلطاته على جيسم أرجا، ديار بكر وديار ربيعة ( ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، ج ٨ س ٣٧ ، ٦٨ ) .

ولما أستولى البريديون على بنداد ونه.وا دار الحلافة أضطر الحليفة المنتى إلى الحرب منها وسار مع فريق من جيشه إلى الموسل ، فتضى بها ما يقرب من أربعة أشهر ؟ ثم عاد إلى بنداد في شوال سنة ٣٣٠ ه ، وعلا منذ ذلك الوقت شأن بني حدان ، فخلع المنتى على الحسن بن عبد الله ولقبه ناصر الدولة كما خلع على أخيه على بن عبد الله واقبه سيف الدولة ( مسكوبه : تجارب الأمم ، ج ٢ ، س ٢٨ ) ،

 <sup>(</sup>۱) أبن المديم الحلبي . زيدة ألحلب ق تاريخ حاب ، ص ٣٦٠ - ٣٦٧ "
 (م ٨ - فاطميين )

يريد دمشق ولما بلغ الإخشيد أن سيف الدولة عزم على بسط سلطانه على دمشق ، أرسل إلى الشام جيشاً التتى بسيف الدولة عند بلدة الرستن (۱) ، فكان النصر حليف الحدانين ، وتقهقر الجيش الإخشيدى إلى دمشق ، ثم خرج منها قاصداً الرملة في طريق عودته إلى مصر ، وسار سيف الدولة في أثر الجند المصريين يريد دمشق ، وكتب إلى أهلما كتاباً ، قرى على منبر المسجد الاموى (۲). وقد تضمن هذا الكتاب حرصه على صيانة أرواحهم والمحافظة على أموالهم .

استقر رأى محمد بن طفح الإخشيد بعد أن وصلته نسخة من كتاب سيف الدولة على أرب يسير بنفسه لمحاربته ، فاستخلف على مصر ابنه أو نوجور وسار على رأس حيش كدير إلى دمشق ، والتق الفريقان فى قنسرين . وكان النصر فى البداية حليف سيف الدولة ، غير أن هذا النصر ما لبث أن انقلب إلى هزيمة ، فدخل الإخشيد حلب حاضرة الحمدانيين واسترد دمشق .

وعلى الرغم من انتصار الإخشيد، فإنه رأى أن يصالح الحمدانيين، وثم الصلح بين الآميرين في ربيع الآول سنة ٢٣٤ هـ، على أن يكون لسيف الدولة حلب وما يليها من بلاد الشام شمالا، وأن يكون الأخشيد دمشق وأعمالها، كما تضمن الصلح أن يدفسع الإخشيد لسيف الدولة جزية سنوية (٣).

<sup>(</sup>١) تقع على بو العاصي الذي يمر بالنرب من حماه .

 <sup>(</sup>۲) أبن سعيد : المنرب في ذكر بلاد إفريقية والمنرب س ٤١ -- ٤٤ ، سيدة كاشف!
 مصر في عصر الإخشيديين ، ص ٣٠٠ ،

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج ٧ س ٢٧٨ ، ٢٨٢ -- ٢٨٢ .

ومن المرجح أن الإخشيد سعى إلى عقد الصلح مع سيف الدولة لأنه كان يعتق أن انتصاره عليه لم يكن حاسماً وأن الحرب بينهما ستظل قائمة إلى أن يتم النصر لسيف الدولة ، كما أنه كان على يقين من أن النواع بينه وبين الحمدانيين على أشام سينهى بانتصاره عليه لأن هذا الإقليم يعد المجال ألحيوى لاتساع سلطانهم ، وفضلا عن ذلك فإن الإخشيد كان يرمى من إبرام الصلح مع سيف الدولة على هذه الصورة أن يبقى الدولة الحمدانية حصناً منيعاً بينه و بين البيز نطبين يكفيه مؤونة التعرض لهجومهم من وقت لاخر (١).

لما خلت دمشق من حامية قوية تروغادة الحمدانيين على أثر وفاة محمد ابن طغيج الإخشيد وعودة جنده من الشام إلى مصر ، انتهز هدد الفرصة سيف الدولة الحمداني وانجمه المنطاع الحيشة ، فسقطت في يده بعد أن استسلم إليه حاكم الإخشيدى ، ولم يكتف بذلك ، بل عمد إلى مطالبة أهلما بودائع الإخشيد ، فسكاتبوا كافوراً يستدعونه من مصر ، فجاءهم بصحبة سيده أونوجور (٢) ، ثم دار الفتال بين الفريقين ، فسكان النصر حليف المصريين وتقمقر سيف الدولة إلى دمشق فحمص حيث أعاد تنظيم صفوفه ، وجمع جيشاً كبيراً من الأعراب هاجم به الجنود المصريين شمالي دمشق ؛ فلحقت به الحزيمة وطارده الإخشيديون إلى حلب ، فهرب إلى الرقة ، ثم بدأت به المفارعات بين الحمدانيين والإخشيديين ، وانتهت إلى عقد معاهدة الصلح بنفس الشروط التي كانت بين محمد الإخشيد وسيف الدولة (٣) ما عسدا

 <sup>(</sup>۲) أبن الأثير . الكامل ق التاريخ ، ج ٨ ص ١ ه ١ ، ابن المديم : زبدة الحلب ق تاريخ
 حلب ، ص ٣٧١ — ٣٧٢ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج ٣ س ٣٩١ -- ٣٩٢ .

الجرية ، فإن الإخشيديين لم يقبلوا دفعها(١) وكان من نتائج هذا الصلح أن ساد الصفاء بين الحمدانيين والإخشيديين(٢) .

لم يكن الحمد انبون هم الذين حارلو او حدهم إضعاف نفوذ الإخشيديين في بلاد الشام ، بل تمرضت هذه البلاد أيضاً لغارات قرامطة بلاد البحرين (٣) ، فقامت في عهد أمير هم أحمد بن أبي سعيد (٣٠٢ - ٢٥٩ هـ) حملتان لغزو بلاد الشام : الأولى في سنة ٣٥٣ هـ (٤ ار تعرف بحمله طبرية . وقد تحكنت هذه الحملة بمعاونة الحمد انبين من إحراز النصر على الحسن بن عبيد الله بن طغج الإخشيد الذي كان يلي هذه البلاد من قبل الإخشيديين (٥) . أما الحملة الثانية ، فأغارت على بلاد الشام سنة من هم و عجز الإخشيديون عن صدها، فسقطت الرملة في أبدى القدر المطاق وأضطر الحسن بن عبيد الله بن طغم الإخشيد إلى الانفاق معهم على أن دفع لم ثلاثانة ألف ديناركل سنة (١)، وبذلك امتد نفوذ دولة الفر امطة إلى بلاد الشام في أو اخر عهد الاخشيديين وبذلك امتد نفوذ دولة الفر امطة إلى بلاد الشام في أو اخر عهد الاخشيديين

<sup>(</sup>١) أبن المدم : زيدة ألحاب في تاريخ حلب ، س ٣٧٣ -- ٣٧٤ .

<sup>(</sup>٢) سيدة كاشف : مصر ف مصر الأخشيديين ، س٤٠٣ .

<sup>(</sup>٣) أسس أبو سعيد الحسن بن بهرام الجنابي دولة القرامطة ببلاد البحرين سنة ٢٨٦ ، وقد استطاعت هذه الدولة أن تبسط نفوذها على كساير من أرجاء جزيرة العرب ، كما قامت بهما حكومة ما كمية ورانية في بيت أبي سعيد ( راجم كمانه النفوذ الفاطمي في جسرزيرة العرب للمؤلف ، س٢٦ سعود )

<sup>(</sup>٤) المقرنزي : خطعا ، ج ۱ مس٣٢٩ .

<sup>(</sup>ه) حسن إبراهم ، عله شرف : كتكتاب المعز لدين الله الفاطمي ، ص ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٦) المقريزي : أتماظ الحنفا بأخبار الأئمة الحنفا ، ص ٢٤٧--- ٢٤٨ .

De Coeje; Les carmathes du Bahrian p. 186-

## ١٠ – الفتح الفالحمى ليلاد الشام

حرص الفاطهيون منذ أقاموا خلافهم في بلاد المغرب في أواخر القرن الثالث الهجرى على تقويض دعائم الحلافة العباسية وانتزاع زعامة الإسلام منها ؛ فأسند المعز لدين الله الفاطمي إلى قائده جوهر الصقلي قيادة الحملة التي أرسلها إلى مصر سنة ٢٥٨ ه وقد تسكللت مجهودات جوهر الصقلي في فتح مصر بالنجاح ، فأقيمت الخطبة للخليفة الفاطمي على منابرها بدلا من الخليفة العباسي ، وأصبحت القاهرة بعد أن اتخذها المعز لدين الله عاضرة لحلافته سنة ٣١٧ ه مركزاً للدعوة الشيعية التي ظل العباسيون عاومونها زهاه قرنين .

كانت الضرورة السياسية وكالحربية تقصى على الفاطميين بعد أن تم لهم فتح مصر أن يولوا وجوهم شطر بلاد الشام . ولم تخفءن جوهر الصقلى تلك الحقيقة ، فعمل على فتح هذه البلاد رغبة فى تأمين حدود مصر من ناحية الشيال الشرقى والوقوف فى وجه الروم والقرامطة .

وقد تضمن كتاب الامان الذى أعلنه جوهر المصريين (فى شعبان سنة ٢٥٨ه) إشارة ظاهرة إلى خطر القراءطة الذين اجتاحوا بلاد الشام وأوقعوا الهزيمة بقوات الاخشيد بين سنة ٢٥٧ه، وأخذوا يهددون ،صرب فحاه فيه (١): «وهو أنه – صلوات الله عليه – لم يكن إخراجه العنداكر المنصورة والجيوش المظفرة إلا لما فيه إعزاز كم وحمايتكم والجماد عنكم ، كا ورد فى هذا الامان أيضاً : «ولسكم على أمان الله النام ، الدائم المتصل الشامل الكامل ، المتجدد المتأكد على الآيام وكرور الاعوام فى أنفسكم

<sup>(</sup>۱) المقريزي . أتماظ ألحنفا ، ص ١٤٨ ، ١٥١ -- ١٥٠ .

وأمواله كم وأهليكم . . . وعلى أن لا يعترض عليكم معنرض ، ولا يتجنى عليكم متجن، ولا يتجنى عليكم متجن، ولا يتحفظون وتحرسون وتحفظون وتحرسون ويذب عنكم و يمنع منكم ، فلا يتعرض إلى أذا كم ولا يسارع أحد فى الاعتداء عليكم ، .

لما تم لجوهر الصقلى فتح مصر وأيةن أن النفوذ الفاطمى قد توطد فيها ، أرسل حملة إلى فلسطين أسند قيادتها إلى جعفر بن فلاح الكتامى في أواخر سنة ١٥٥ه(١) ، فرأى الإخشيديون فى الشام بعد أن وصلت إليهم أنباء هذه الحملة أن يعدوا أنفسهم لصدها ، فخرج الحسن بن عبيدالله بن طغج الإخشيد \_ الذى كان يلى بلاد الشام إذ ذاك \_ من مدينة دمشق قاصداً الرملة واستخلف شمولا الاخشيدى على دمشق ؛ على أن هذا الوالى لم يكن مخلصا للحسن بن عبيد الله ، فتقاعد عن قصر ته .

لما وصل جعفر بن فلاح إلى الرّملة ، دعا ولاة الشام إلى طاعة المعز لدين الله الحليفة الفاطمي ببلاد المغرب ، فأجاب دعوته فريق منهم ، أما الحسن بن عبيد الله بن طغج الآخشيد ، فإنه استنجد بعاله على دمشق وطبرية فلم يسارع أحد منهم إلى نجدته . وانتهت الحرب التي دارت بين جعفر بن فلاح والحسن بن عبيد الله في الرملة بهزيمة الحسن وأسره مع كثير من جنده (۲) ، ثم سبق إلى الفسطاط حيث أرسل إلى بلاد المغرب ، فظل بها حتى توفى سنة ۲۷۱ ه في خلافة العزيز بالله .

استأنف جعفر بن فلاح السير إلى طبربة بعد انتصاره فى الرملة فبى قصراً على الجسر الذى يشرف على المدينة لبحارب فاتك - غلام ملهم - وكان يلى أمورها من قبل كافور الاخشيدى ، فخافه كل من فاتك و ملهم

<sup>(</sup>١) المقريزي : اتماظ الحنفا ، ص ١٦٨ .

<sup>(</sup>۲) المقریزی: أتعاظ الحنفا ، س ۱۷۱ ، حسن إبراهیم ، تاریخ الإسلام السیاسی ج ۳

ص ٤ ٩٠

ولم يتعرضا له؛وبذلك تيسر لجعفر دخول طبرية دون أن يلتي مقادمة تذكر من أهلها .

لما رصل إلى أهل دمشق نبأ استيلاء جعفر على طبرية خشوا بأسه، وأرسلوا إليه جماعة من كبار رجالهم، يطلبون الآمان، لمكنه لم يحسن استقبالهم، فعادوا إلى دمشق، ودارت رحى الحرب بين جندو جعفر وأهالى هذه المدينة في أواخر سنة ٢٥٩ه. وعلى الرغم من أن أهالى دمشق استطاعوا بمعاونة جند الإخسيديين الوقوف بضعة أيام في وجه جعفر بن فلاح و جنده من المغاربة والقبائل العربية بالشام التي انضمت إليه، فإن الهزيمة لحفت بهم واستولى جعفر على دمشق (١).

لما رأى أهالى دمشق ماحل بجندهم من الهزيمة وعجزهم عن الوقوف فى وجه الفاطميين، ندبوا بعض رجالاتهم لمقابلة جعفر، وطلبوا إليه إصلاح حال مدينتهم وإعادتها إلى ما كانت عليه، فقبض عليهم بعض جنده من المغاربة وسلبوهم ثيابهم، وكان لهذا العمل أسوأ الآثر في نفوس أهالى دمشق.

على أن جعفر لم يلبث أن أخمد هذه الفتنة واضطر أهالى دمشق إلى مقابلته لطلب الآمان ، وما زالو ا يتضرعون إليه حتى قال: ما أعفو عنكم حتى تخرجوا إلى ومعكم نساؤكم مكشوفات الشعور ، فيتمرغن فى التراب بين يدى لطلب العفو ، ، فقالو اله : دنفعل ما يقول القائد ، ، وأخذوا يلحون عليه بالرجاء لعله يعفو عنهم . فهدأت ثائرته وانبسط معهم فى الكلام ، واستقر الرأى بينه و بينهم على أن يصلى هو ورجاله يوم الجمعة فى مسجد واستقر الرأى بينه و بينهم على أن يصلى هو ورجاله يوم الجعة فى مسجد دمشق ، فدخل المسجد هو وأصحابه ، وأقيمت فى هذا اليوم الخطبة للخليفة الفاطمى المعز لدين الله ، وحذف اسم الخليفة العباسى المطبع . وكان ذلك

<sup>(</sup>١) المقريزى: أتماظ ألحنفا ، س ١٧٣ -- ١٧٠ .

في المحرم سنة ٢٦٠هـ(١) .

لم تكد تستقر الأمور في دمشق حتى عاد جند جعفر إلى العبث بالنظام فانتهكوا حرمة بعض المنازل وسلبوا مافيها . وكان ذلك عاحمل أهل دمشق على مقاتلتهم ، واضطر شبوخ هذه المدينة إلى مقابلة جعفر لطلب الأمان من جديد ، فقال لهم : و دخل رجال أمير المؤمنين للصلاة فقتلتمرهم ، ، ثم هددهم باستعال العنف ، فأخذوا يهدئون من روعه حتى وعدهم بالعفو إذا دفعرا دية من قتل من جنوده ، فأجابوه إلى طلبه وقدموا له الأموال الكثيرة .

لما رأى جعفر بن فلاح أنه أن يستطيع توطيد سلطان الفاطميين فى دمشق إلا بالقضاء على زعماء الفينة بن أهلما ، أرسل جنده فى طلبهم، وكان وعندما بمكنوا من القبض عليهم ، أمر جعفر بضرب أعناقهم . وكان من بينهم اسحق بن عصودا ، ولم ينج منهم إلا أبو القاسم بن أبى يعلى العباسى ومحمد بن عصودا . وقد حاول ابن أبى يعلى الهرب إلى بغداد ، فقبض عليه عند تدمر ، وسيق به إلى جعفر بن فلاح حيث شهر به ثم أرسل إلى مصر . أما محمد بن عصودا وظالم بن موهوب العقيلي والى حوران من قبل الإخشيديين فلحقا بالقرامطة فى الأحساء (٢) .

على الرغم من أن جعفر بن فلاح حالفه النصر فى بلاد الشام ، فإن سياسة العنف الني اتبعها فى دمشق وإساءة جنده معاملة الأهابين واستهتارهم بأرواحهم ، أثارت سخط الناس عليه ، فـــدبر أهل دمشق المؤامرات لإقصاء هذا الفائد والقضاء عليه والتخاص من حكم الفاطميين الذين يخالفونهم في المذهب الديني .

<sup>(</sup>١) المقريزي : اتماظ الحنفا ، س ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المقريزي: أنهاط الحنفا ، ص ١٧٦---١٧٧ ﴿

لم يؤد استيلاء قوات جعفر بن فلاح على دمشق إلى بسيط سلطان الفاطميين على جميع أرجاء بلاد الشام ، فكان هناك الحمدانيون فى حلب وقد لجأ إليهم كثير من أنصار الاخشيديين ـ كما أن الروم كانوا يهددون من حين لآخر المدن الشمالية والساحلية ببلاد الشام ، كذلك كان لفراعطة بلاد البحر بن بعض النفوذ فى هدذء البلاد منذ أغاروا عليها سنة ١٣٥٧ ه .

على أن الحمدانيين لم يكونوا فى ذلك الوقت من الفوة بحيث يستطيعون مناوأة الفاطميين والوقوف فى وجههم ، فقد أخذت دولتهم فى الضعف منذ وفاة سيف الدولة سدنة ٢٥٦ هـ(١) . أما الروم ، فقد تركمفل الحمدانيون فى النصف الاول من القرن الرابع الهجرى بصد غاراتهم ، ولو لا الجهود التى بذلوها فى هذا السبيل لاستولوا على بلاد الشام فى غفلة العباسيين .

ولما اعتلى تففور فوكاس ( Nicephorus Phocas ) عرش الدولة البيزنطية ( ١٩٦٩ – ٩٦٩ م ) تقدم الروم إلى حدود سوريا الشمالية ، فاستولى جيشه سنة ٢٥٨ ه ( ٩٦٩ م ) على أنطاكية التي كان يطمح إليها منذ زمن طويل لانهاكانت مدينية البطارقة والقديسين ، لذلك اعتبرت منافسة لبيزنطة من الناحية الدينية . وبعد احتلال أنطاكية بمدة وجيزة حاصر قائد نقور مدينة حلب واضطر قرعوبه الذي كان إذ ذاك قد ثار على سعد الدولة ابن سيف الدولة الحداثي إلى عقد صلح مهين مع البيزنطيين (٢) سنة ٢٥٩ ه ( ٩٧٠ م ) .

رأى جعفر بن فلاح بعد أرب استقرت له الأمور ببلاد الشام ، أن استيلاء الروم على أنطاكية يهدد الحـكم الفاطمى فى هـذه البلاد ، ومن ثم أخذ فى تجهيز جيش كبير ضم إليـه جنوداً من أعمال دمشق وفلسطين ؛

<sup>(</sup>١) حسن إبراهيم : تاريخ الإسلام السياسي ، ج ٣ ، س٢١٣ .

Hitti. History of the Arabs: p. 460 (v)

وصار برسل الحملة بعد الحملة إلى أنطاكية لإجلاء الروم عنهــا ، الـكن هذه الحملات منيت بالفشل(١) .

كذلك واجه جعفر بن فلاح خطر قر امطة بلاد البحرين الذي يعد من أشد الأخطار التي هددت الحميم الفاطعي في بلاد الشام . وكان هؤلاء القرامطة يرمون إلى بسط نفوذهم على هدذه البلاد وتجلت أطاعهم فيها في عهد أمير هم أحمد بن أبي سعيد حيث فرضوا منذ سنة ١٥ ه على الإخشيديين الذين كابوا يلون بعض مدن الشام إتارة يؤدونها إلى حكومتهم كل سنة (٢). وإذا أنعمنا النظر في الظروف التي فرضت فيها هذه الإتارة لا تضح لنا مدى حرص القرامطة على الاحتفاظ بسيادتهم على بلاد الشام .



<sup>(</sup>١) المقريزى : أتماظ الحنفا ، س١٧٧ --- ١٧٨ .

<sup>(</sup>٣) المقريزي . اتماظ الحنفا ، من ٣٤٧ .

# ۲ - الصعوبات التي واجهت الفاطميين في بعود الشام من فاحيتي الفرامطة وأفتهكين التركي

(ا) قرامطة بلاد البحرين: بدأ النواع بين قرامطة بلاد البحرين والفاطميين منذ استولى الجيش الفاطمي بقيادة جعفر بن فلاح على دمشق، فقد طالب الحسن بن أحمد بن أبي سعيد الملقب بالأعصم الذي ولى إمارة القرامطة سنة ٢٥٩ ه بالإتارة التي كان يدفعها الإخشيديون لحكومته. لكن جعفر بن فلاح رفين أداء هذه الإتارة إليه (۱) وكان لهذه السياسة أسوأ الاثر في نفس الحسن بن أحمد الذي رأى أن سيادة دولته قد قضى عليها الفاطميون، هدذا بالإضافة إلى حرمان حكومته من ضريبة كبيرة كانت تؤدى إليها؛ ومن ثم بدأ بناصيهم العداء، واتبع سياسة جديدة إزاء الفاظميين تخالف سياسة من سبقه من أمراء القرامطة.

استقر رأى الحسن بن أحمد على أن يعد نفسه لمحار بة القوات الفاطمية ببلاد الشام وإجلائها عن هذه البلاد، فبعث إلى المطبع العباسى وعز الدولة بختيار أمير بنى بويه فى العراق سنة ٣٦٠ه، يطلب منهما أن يمداه بالمال والرجال ليتسنى له استرداد بلاد الشام ومصر من الفاطميين على أن يتولى حكم هذه البلاد من قبل العباسيين (٢).

ولما كان البوجيون يستأثرون إذ ذاك بالسلطة فى بغداد دون الخليفة العباسى، لذلك رأوا فى امتداد نفوذ الفاطمين إلى بلاد الشام ما يعرض سلطانهم فى العراق للضعف والزوال، ومن ثم رحب عز الدولة بختيار بمد القرامطة بالسلاح والمال لمعاونتهم على الوقوف فى وجهده الفاطميين،

<sup>(</sup>١) ابن خلدون . المبر وديوان المبتدأ والحبر . ج ٤ س٠٩٠

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن . النجوم ألزاهرة في ملوك مصر والقاهرة ، ج ٤ س ٧٤

فأرسل إليهم - كما قال ابن الفلانسي(١) - و الف الف درهم، وألف جوشن، وألف موشن، وألف سيف، وألف رمح، وألف قوس، وألف جعبة، وقال: إذا وصل الحسن أبو على الجنابي إلى الكوفة حمل إليه جميع ذلك،

كذلك طلب عز الدولة بختيار إلى الجمدانيين بالموصل إمداد الحسن بن أحمد زعيم القرامطة بالأموال؛ فاقي هذا الطلب قبولا منهم رغبة في وقف الزحف الفاطمي و بلغ من اهتمام عز الدولة بختيار بمديد المساعدة إلى القرامطة أن أرسل إلى أبي تغلب بن ناصر الدولة بن حمدان ، يطلب منه أن يؤدى إلى الحسن بن أحمد مبلغاً قدره أربعائه ألف درهم ، وفي ذلك يقول النويري (٢) : وكتب له على أبي تغلب بن ناصر الدولة بن حمدان بأربعائه ألف درهم ، فرحل الحسن (أبن أحمد ) من الكوفة حتى أتى باربعائه ألف درهم ، فرحل الحسن (أبن أحمد ) من الكوفة حتى أتى الرحبة ، وعليها أبو تغلب بن حمدان ، فحمل إليه المال المسبب له ، وحمل اليه العلوفة ، .

لم تقتصر معاونة أبى تغلب بن ناصر الدولة للحسن بن أحمد على مده مالاً موال ، بل أمده أيضاً بقوة ،ن الرجال قوامها الإخشيدية الذين وفدوا إليه فراراً مما لحق بهم فى مصروفلسطين على بد جندالفاطمبين من المغاربة (٣) . وكان لانضواء فريق من العقيليين بزعامة ظالم بن موهوب تحت لواء الحسن ابن أحمد أثر كبير فى از دياد قوانه و إحرازه النصر على خصمه (١) .

<sup>(</sup>۱) ڈیل تاریخ دمشق ، س۱

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب في فنون الأدب ، ج ١٣ ورقة ٠٠

<sup>(</sup>٣) المقريزى · أتماظ الحنفا ، س ١٧٨

<sup>(</sup>٤) حسن إبر أهيم وطه شرف · كـ تاب المعز لدين الله ، من ١٠٩

لما أنم الحسن بن أحمد إعداد جيشه ، سار متجها إلى دمشق سنة ، ٣٦٥ ليقضى على نفوذ الفاطميين في بلاد الشام ، وكان جنوده يحملون الاعلام السود وقد كتب عليها اسم المطيع عبدال كريم ، وتحته والسادة الراجعون إلى الحق (١) ، بما يثبت لنا انحياز الفرامطة إلى العباسيين وانصر افهم عن الدعوة الإسماعيلية الني كانت من أهم دعائم دولهم في بلاد البحرين .

أما جعفر بن فلاح فإنه بعث فى طلب الحملة النى أرسلها إلى أنطاكية لإجلاء الروم عنها (٢) ، وأخذ فى التأهب لصد قوات الحسن بن أحمد الحكنه رغم ذلك لم يكن بتوقع أن بهاجمه القر المطة بقوات ضخمة ، وسرعان ما اشتبكت هذه القوات مع جعفر بن فلاح فى ناحية الدكة على مقربة من دمشق ، حيث دارت معركة انتهى الآم فيما بهزيمة جعفر وقتله هو وكثير من أنباعه سنة ٢٦٠ه . وبذلك ممكن الحسن بن أحمد من الاستبيلاء على دمشق .

على أن هذه الهزيمة التى حلت بالجيش الفاطمى فى بلاد الشام ، ترجع على الأغلب إلى عدم إعداد جعفر بن فلاح القوات السكافية لصد القرامطة الذين عو لوا على غود هذه البلاد لاستعادة سلطانهم عليها ، وكان يحسن بجعفر بن فلاح أن يبعث إلى جوهر الصقلى فى مصر لير سل إليه نجدة تعاونه فى توطيد الحسكم الفاطمى ببلاد الشام يقول المقريزى (٣) : و فلما صارت فى توطيد الحسكم الفاطمى ببلاد الشام يقول المقريزى (٣) : و فلما صارت الشام له ( لجمفر بن فلاح ) شمخت نفسه عن مكانبة جوهر ، فانفذ كتبه من دمشق إلى المعز وهو بالمغرب سراً من جوهر ، يذكر فيها طاعته ، من دمشق إلى المعز وهو بالمغرب سراً من جوهر ، يذكر فيها طاعته ، ويقع فى جوهر ، وبصف ما فتح الله للمعز على يده ، فغضب المعن لذلك ورد كتبه كما هى مخنومة ، وكتب إليه قد أخطأت الرأى لنفسك نمن قد ود كتبه كما هى مخنومة ، وكتب إليه قد أخطأت الرأى لنفسك نمن قد

<sup>(</sup>١) أبو الحاسن : النجوم الزاهرة . ج £ س٧٤

<sup>(</sup>۲) المقریزی : أنعاظ الحنفا ، مس۱۷۸

<sup>(</sup>٣) خطط ، ج١ س ٣٧٨

أنفذناك مع قائدنا جوهر ، فاكتب إليه فما وصل منك إلينا على يده قرأناه ولا تتجاوز بعد ، فلسنا نفعل لك ذلك على الوجه الذى أردته ، وإن كنت أهله عندنا ، ولكنا نستفسد جوهراً مع طاعته لنا ؛ فزاد غضب جعفر بن فلاح ، والكشف ذلك لجوهر ، فلم يبعث ابن فلاح لجوهر بشىء من أمره إلى أن قدم عليه الحسن بن أحمد الفر مطى ، .

رأى الحسن بن أحمد بعد أن دخلت قواته بلاد الشام أن ينهج سياسة تنطوى على الرغبة في التودد إلى أهالي هـذه البلاد واكتساب ولائهم ، فأمن أهالي دمشق بعد أن تم له فتحها ،كما أقام الدعوة في مساجدها للخليفة العباسي ، وأمر بحذف اسم الخليفة الفاطمي من الخطبة . وقد اقي عمله هذا ترحيباً من أهالي هذه المدينة ، ورجع السبب في ذلك إنهم كانوا من السنبين المتطرفين في عدائهم للشبعة والعلويين

واصل الحسن بن أحق سير المام ، وكان بلى هذه المدينة سعادة بن ما بقى للفاطمبين من سلطان ببلاد الشام ، وكان بلى هذه المدينة سعادة بن حيان المغرفى ؛ فلما علم بمسير القر امطة إليها اضطر إلى الرحيل عنها والفرار إلى يافا فنمهد بذلك السببل لدخو لهم الرملة (١) ، واصبحت معظم بلادالشام فى يادهم ، وأقيمت فيها الدعوة للخليفة العباسى ، يقول المقريزى : « وأقام القرامطة الدعرة للمطيع بالله العباسى فى كل بلد فتحوه وسودوا أعلامهم ، وأظهر وا أنهم كأمراء النواحى الذين من قبل الخليفة العباسى .

ولما تهم للحسن بن أحمد الاستبلاء على كثير من مدن الشام ، زحفت جيوشه إلى مصر فى أواخر سنة ٣٦٠ ه ، فهاجمت مدينة القلزم و بمكنت من دخولها وأسر واليها الاخشيدى عبد العزيز بن يوسف ، ولم تلبث أن تابعت سيرها فى الاراضى المصرية فى أوائل سنة ٣٦١ه ، فاستولت على عين شمس ، ثم تقدمت إلى الفاهرة .

<sup>(</sup>١) اتماظ الحنفا ، س ١٧٩

تأهب القائد الفاطمي جوهر الصقلي لصد ذحف القرامطة منذ أزمعوا المسير إلى مصر، فأعد جيشاً قوامه المغاربة والمصربون، كما حصن القاهرة بحندق عظيم حفره حولها(۱). فلما هدد القرامطة هذه المدينة في ربيع الأول سنة ٢٠٦١ه، أبدى الجنود المصربون الذين انضموا إلى جيش جوهر شجاعة فائقة استرعت انتباه المؤرخين(۲)، فتمكنوا من الوقوف في وجههم، وتقهم الحسن ابن أحمد بجنده ورحمل إلى الاحساء(۳)، وقد علق المقريزي(٤) على هذه الهزيمة الني حلت بالقرامطة بقوله: « ولم يتفق على القرامطة منذ ابتداء أمرهم كسرة أقبح من هذه الكسرة ، وفيها فارقهم من المقرامطة منذ ابتداء أمرهم كسرة أقبح من هذه الكسرة ، وفيها فارقهم من كان قد اجتمع إليهم من المكافورية والإخشيدية ، فقبض جوهر على نحو الألف منهم » .

ظل القرامطة قوة يخشى بأسها رغم السحاب قوانهم فى مصر فى ربيع الأول سنة ٢٦١ه وقد انتهز جوهر الصقلى فرصة رحيل الحسن بنأحد إلى الأحساء ، فأنفذ جيشاً إلى بافا تمكن من إعادتها إلى حوزة الفاطميين. على أن الحسن بن أحمد ما لبث بعد عودته إلى دمشق أن وجه اهنهامه إلى استرداد نفوذه ببلاد الشمام ، ثم أخذ فى التأهب للمسير إلى مصر ، فأعد حملة بحرية أرسلها إلى تنيس وسواحل مصر ، كما جهز جيشاً ضم إليه عدداً كبيراً من العرب ().

لما قدم المعز لدبن الله الفاطمي من المغرب إلى مصر سنة ٣٦٧ هـ والمخذ القاهرة حاضرة لخلافته ، وجه سياسته إلى مناهضة نفوذ الفرامطة حتى

<sup>(</sup>۱) للقریزی • خطط • ج ۲ س ۱۳۷ – ۱۳۸

Stanley Lane-Poole, A History of Egypt in the Middle (Y)
Ages: p. 107.

<sup>(</sup>٣) المقريزى : أتماظ الحنفا ، س ٢٠٠

<sup>(</sup>٤) خطط : جا ، س ١٣٨

<sup>(•)</sup> المقسسويرى : أتماظ الحنفا ، س ٢٠٠

يتيسر له توطيد أركان دولته فى مصر والشام ، فرأى أن يبعث إلى الحسن أبن أحمد بكتاب قبل أن يشتبك معه فى الحرب لعله ينجح فى إثارة الساخطين من القر امطة عليه وحمله على العدول عن موقفه العدائى من الفاطميين .

وقد أشار المعز في هذا الكتاب (١) إلى ما عرف عن القرامطة من حرص على التودد إلى الفاطميين ، كما أخذ على الحسن بن أحمد خروجه على هذه السياسة التي اتبعها أسلافه من أمراء القرامطة ببلاد البحرين، فقال: ﴿ فَأَمَا أَنْتُ الْغَادُرُ الْحَاشُ ، النَّاكُثُ البَّانُ ، عن هدى آبَّاتُه و أُجَدَادُه ، المنسلخ عن دين أسلافه وأنداده، والموقد لنار الفتنة، والحارج عن الجماعة والسنة ، فلم أغفل أمرك ، ولا خني عني خبرك. أما كان لك بجدك أبي سميد أسوة ، وبعمل أبى طاهر قدوة كأما اظرت فى كتبهم وأخبارهم و لاقرأت وصاياهم وأشعارهم؟ أكنت غائباً عن ديارهم وما كان من آثارهم؟ ألم تعلم أنهم كانوا عباداً لنا أولى بأسرعزم شديد وأمر رشيد وفعل حميد، يفيض إليهم موادنًا ، وينشر عليهم بركاتنا ، حتى ظهروا علىالاعمال ودان لهم كل أمير ووال ، ولقبوا بالسادة فسادرا ، منحة منا واسماً من أسمائها ، فعلت أسماؤهم واستعلت هممهم ، واشتد عزمهم ، فسارت إليهم وفود الآفاق وامتدت نحوهم الأحداق ، وخضعت لهيبتهم الاعناق، وخيف منهم الفساد والعناد، وأن يكونوا لبني العباس أضداد؛ فعبثت الجيوش وسار إليهم كل خميس بالرجال المنتجة ، والعدد المهذبة والعساكر الموكبة ، فلم يلقهم جيش إلاكسروه؛ ولا رئيس إلا أسروه ، ولا عسكر إلا كسروه ، وألحاظنا يرمقهم ، ونصرنا يلحقهم ، كما قال الله عز وجل ( إنسًا لننصر رُسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا)، ( وإن جنـــدنا لهم الغالبون)، وإن حزبنا لهم المنصورون، .

<sup>(</sup>١) المقريزي: اتعاظ ألحنفا ، س ٢٠٨ - ٢٦٠

وفلم يزل ذلك دأجهم ، وعين الله تومةمم ، إلى أن اختاره لهم مااختاره . من نقلهم من دار الفناء إلى دار البفاء ، ومن نعيم يزول إلى نعيم لا يزول ، فعاشوا محمودين ، وانتقلوا مفقودين ، إلى روح وريحان وجنات النعيم ، فطوبى لهم وحسن مآب ء .

وقد وضح المعز أيضاً في كـ ثنابه مدى انتشار الدعوة الفاطمية في كثير من أرجاء العالم الإسلامي ، وعاب على الحسن بن أحمد انصرافه عنما ؛ فقال . ومع هذا ، فما من جزيرة في الارض ولا إقليم إلا ولما فيه حجج ودعاة يدعون إلينا ، ويدلون علينا ، ويأخذون تبعتنا ، ويذكرون رجعتنا . وينشرون علمنا ، وينذرون بأسنا ، ويبشرون بأيامنا ، بتصاريف اللغات واختلاف الالسن، وفي كل جزيرة وأقام رجال منهم يفقهون، وعنهم : يأخذون ؛ وهو قول الله عز وجل : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رُسُولَ إِلَّا بِلْسَانَ قومه ليبين لهم). وأنتعارف بذلك ، فيأيها النّاكث الحانث ماالذي أرداك وصدك؟ أشىء شـكـكت فيه ، أم أمر استربت به ، أم كنت خليـاً من الحكمة ، وخارجا عن المكلمة ، فأزالك وصدك ، وعن السبيل ردك؟ إن هي إلا فتنة لكم ومتاع إلى حين . وأيم الله لقد كان الاعلى لجدك، والارفع المدرك، والأفضل لمجدك، والأوسعلو فدك، والانضر لعودك. والاحسن لعذرك ، الكشف عرب أحوال سلفك . وإن خفيت عليك ، والقفو لآثارهم ، وإن عميت لديك ، لنجرى على سننهم و تدخل فى زمرهم ، وتسلك فی مذهبهم ، .

كذلك أظهر المعز فى كتابه استياءه من إقامة الحسن بن أحمد الدعوة لمبنى العباس ، مع ما أصابها من وهر وضعف . فقال : د . . لم تقنع فى انتكاسك و ترديتك فى ارتبكاسك ، وارتباكك وانعكاسك ، من خلافك التكاسك و النهمةرى ، والنبكوص على الاعقاب ، والتسمى بالالقاب .

بقس الاسم الفسوق بعد الإبمان، وعصيانك مولاك، وجحدك ولاءك، حتى انقلبت على الادبار، وتحملت عظيم الأوزار، لتفيم دعوة قد درست ودولة قد طمست إنك لمن الغابرين، وإنك الى ضلال مبين، أم تريد أن تود الفرون السالفة، والاشخاص العابرة، أما علمت أن المطبع آخر ولد العباس، وآخر المتاريس في الناس، أم تراهم (كأنهم أعجاز نخل خاوية، فهل ترى لهم من باقية) ختم والله الحساب، وطوى الكمتاب، وعاد الأمر إلى أهله، والزمان إلى أوله، وأزفت الآزفة، ووقعت الواقعة، وقرعت القارعة، وطلعت الشمس من مغربها، والآية من وطنها، وجيء بالملائسكة والنبين وخسر هنالك المبطلون، هنالك الولاية نقه الحق. والملك بالملائسكة والنبين وخسر هنالك المبطلون، هنالك الولاية نقه الحق. والملك بالملائسكة والنبين وخسر هنالك المبطلون، هنالك الولاية نقه الحق. والملك بالملائسكة والنبين وخسر هنالك المبطلون، هنالك الولاية نقه الحق. والملك

لم يفت المعز في كتابه أن يلوم الحسن بن أحمد على حشده القوات لغزو بلاد الشام ، وقتله بجعفر بن قلاح قائد الجيش الفاطمي وكثيراً من جنده . كما عدد له الاحداث التي ارتسكبها أثناء هجومه على هذه البلاد من استباحته الاموال وسبيه النساء . فقال : وثم لم يكفك ذلك - مع بلائك وطول شقائك ... حتى جمعت أرجاسك رأنجاسك ، وحشددت أوباشك وأفلاسك (۱) . وسرت قاصداً إلى دمشق وبها جعفر بن فلاح فى فئة قلبلة من كتامة وزويلة ، فقتلته وقتلتهم جرأة على الله ورداً لامره - واستبحت أموالهم ، وسببت نساءهم دليس بدك ولا بينهم ترة ولا ثار ، ولا حقد ولا أضرار ، فعل بني الاصفر و الترك والخزر . ثم سرت أمامك ولم ترجع ، وأقت على كفرك ولم تقلع ، حتى أنيت الرابة وفيها سعادة بن حيان في زمرة قليلة وفرقة يسيرة ، فاعتزل عنك إلى يافا ، مستسكه فياً شرك ، وتاركا زمرة قليلة وفرقة يسيرة ، فاعتزل عنك إلى يافا ، مستسكه فياً شرك ، وتاركا

 <sup>(</sup>۱) ما خرج من الحلق ومالاً الفسام ؛ حاشية رام ۴ ، من ۴۱۶ -- حكاناب المعزلدين الله )

حربك . فلم تزل ماكناً على نكنك باكراً وصابحاً ، وغادياً ورائحاً . تقعد لهم بكل مقعد ، وتأخذ عليهم بكل مرصد وتقصدهم بكل مقصد ، كأنهم ترك وروم وخزر . لاينهاك عن سفك الدماء دين ولا يردهك عهد ولايقين ، .

وفي نهاية الحكمتاب عرض المعز على الحسن بن أحمد ثلاث خصال ليختار منها واحدة يعمل على تحقيقها ، وهدده بسوء العافية . فقال : و نحن معرضون ثلاث خصال . والرابعة أردى لك . وأشتى لبالك . وماأحسبك تحصل إلا عليها - فاختر : إما قدت نفسك لجعفر بن فلاح وأتباعك بأنفس المستشهدين ممه بدمشق والرمان من حاله ورجال سعادة بن حيان. ورد جميع ماكان لهم من رجال وكراع ومتلع إلى آخر حبة من عقال ناقة وخطام بعير – وهي أسمل مايُرَكِّ عَلَيْكَ يُسْتُوامِا أَنَّ تُردهم أحياء في صورهم وأعيانهم وأموالهم وأحوالهم — ولاسبيل لك إلى ذلك ولااقتدار... وإما سرت ومن معك بغير ذمام والاأمان فأحكم فيك وفيهم بما حكمت، وأجريكم على إحدى ثلاث : إما قصاص ، وإما منا بعد ، رإما فدا. ؛ فعسى أن يكون تمحيصاً لذنو بك راقالة لعثرتك ؛ وإن أبيت إلا فعل اللعين : ( فاخرج منها فإنك رجيم ، وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين ) . اخرج منها فما يكون لك أن تنكب فيها ، وقيل اخستوا فيها ولانهكامون فما أنت الاكشجرة خبيثة اجتنَّت من فوق الارض ما لها من قرار . فلاسماء تظلك و لا أرض تقلك، ولا ليل يجنك ، ولا نهار يكمك ، ولا علم يسترك ولا فئة تنصرك . .

لم يعدل الحسن بن أحمد بعد أن وصله كتاب المعز - عن سياسته التى تنطوى على مناهضة النفوذ الفاطمى ، بل أظهر عدم اكتراثه بتهديد المعز له ، وأساء فى رده ؛ فكتب إليه : و وصل كتابك الذى قل تحصيله

وكثر تفصيله ونحن سائرون إليك على أثره والسلام (١) ، . ثم زحف إلى مصر سنة ٣٣٪ ه ( ٩٧٤ م ) و توغلت جنوده فى الأراضى المصرية ، كا تقدمت القوة الرئيسية من جيشه نحو القاهرة وعسكرت بالقرب من الخندق الذى حقره جوهر ولما علم المعز بنبا وصوله هاله كثرة قواته ، فأشار عليه أهل الرأى من نصحائه بالسعى فى تفريق كلمتهم ، فعمد إلى استهالة حسان بن الجراح الطائى رئيس جند العرب الذبن يعدون أقوى عنداصر جيش الحسن بن أحمد ، و اتفى معه على أن يدفع إليه مائة ألف دينار على أن يتظاهر بالحزيمة أمام جند القاطميين (٢٠ . وكان هذا المبلغ كافياً لحل بنى طبىء على الانصر اف عن حليفهم الحسن بن أحمد ، فلما دارت الحرب بين الفريقين ، تقويق حسان بن الجراح أمام قوات المعز ، دارت الحرب بين الفريقين ، تقويق حسان بن الجراح أمام قوات المعز ، فأدى ذلك إلى هزيمة الحسن بن أحمد والرئداده إلى الشام (٣) ، وأسر الفاطميون فورانف و خمسهائة من القراعطة مترسيم من

وقد رأى المعز رغم نجاح قواته فى صد هجات القرامطة عن مصر أن ينفذ حملة بقيادة أبى محمود بن جعفر بن فلاح لمطاردة جيش القرامطة فى الشام ، حتى لايعاود المسير إلى مصر ؛ فلحقت بهم فى أذرعات(٤) . أما الحسن بن أحمد فإنه بعد أن رصل إلى دمشق ، ترك بها أبا المنجا القرمطى والياً عليها من قبله ورحل مع بعض رجاله إلى الاحساء(٥).

انجمت سياسة المعز بعد أن عجز الحسن بن أحمد عن الاستيلاء على مدينة القاهرة المرة الثانية واضطراره إلى التقمقر بجبوشه إلى القضاء على

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : المكامل في الناريخ ، ج ٨ ص ٣١١

<sup>(</sup>٣) ابن ألأنبر : الحكامل في التاريخ ، ح ٨ ، من ٣١١

<sup>(</sup>٣) التوبرى: تهاية الأرب، ج ٢٣٠ ورقة ٧٧

<sup>(</sup>٤) أذرعات : مدينة بأطراف الشامقبل الحجاز

<sup>(</sup>٠) ابن الأثير : الـكامل ف التاريخ ، ج ٨ ، س ٢١١

ما بق للفرامطة من نفوذ ببلاد الشام ؛ وتحقيقاً لحذا الغرض ، رأى أن يستعين ببنى الجراح من بنى طيء على استرداد هذه البلاد ، كما قرب إليه ظالم بن موهوب العقبلي بعد انصرائه عن تأييد الحسن بن أحمد ، وأسند إليه وبلاية دمشق ( رمضال سنة ٣٦٣ ه ) ؛ فقبض على واليها أبى المنجا القرمطي وعلى كثير من أتباعه الفرامطة ، وبذلك تم استعادة سلطان الفاطميين على بلاد الشام (١) .

لم تستقر الأمور في دمشق بتقلد ظالم بن موهوب العقبلي ولايتها ؟ فقد أرسل المعز جيشاً من المغاربة بقيادة أن محمود بن جعفر ليعاونه في المحافظة على الأمن ، والصد القرامطة إذا ما حاولوا العودة إلى بلاد الشام ، ولكن هؤلاء المغاربة ما لبثوا أن انصر فول إلى الدمث والفساد وقطع الطريق عا أدى إلى نذمر أهالي دمشق واشتباكهم مع جند الفاطميين في بعض المعارك . ولاشك أن هذه الأحداث تعد من أكبر الصعاب الني واجهت ظالم بن موهوب ، فاضطر إلى الحروج بنفسه لإخماد حركات المغاربة . ويقول ابن القلانسي(٢): وفلما شاهد (ظالم بن موهوب) انهزام الناس والمغاربة في أثرهم ، استدعى رمحه وعبر الجسر ومعه فرقة من أصحابه وحمل على أوائل المغاربة ، فردهم عن أحداث البلد ، على أن ظالم بن موهوب لم يحظ برضاء أى فريق من الفريقين المتنازعين بدمشق ، وما لبث أن عزل في ربيع الآخر سنة ٣٦٤ ه وخلفه جيش بن الصمصامة الذي اشترك مع في ربيع الآخر سنة ٣٦٤ ه وخلفه جيش بن الصمصامة الذي اشترك مع ابن أخته القائد أبي محمود بن جعفر في إدارة أمور دمشق (٣).

لم تتمتع دمشق طويلا بالهدر، بما ساعد على عـــدم استقرار الحـكم الفاطمي فيها ، فقامت الفتنة من جديد بين أهالي هذه المدينة وجند المغاربة

<sup>(</sup>۱) این خلدون : ج ٤ ، س ۹۰

<sup>(</sup>۲) ذیل تاریخ دمشق : س ۲۰۰

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير: الكامل في التاريخ ، ج ٨ من ٢١١ - ٢١٢

ونتج عنها إثارة الاضطراب بين الناس ، وتخريب المنازل وإغلاق الطرق ووقف حركة البيع والشراء ،كا توفى كثير من الفقراء على قارعة الطريق بسبب الجوع والبرد .

لما وصل إلى المعز لدين الله نبأ الاضطراب الذي حدث بدمشق، ثبت لديه أن هناك صعوبات تواجه حكمه في بلاد الشام ، ومن ثم عول على إقرار النظام فيها ، فبعث في طلب ريان الخادم واليه على طراباس وعهد إليه بدراسة الحالة في دمشق ، وقمع الفنن التي ثارت بين أهالي هذه المدينة وبين جند المغاربة ، كما قلده ولاينها بعد عزل الفائد أبي محمود بن جعفر الذي سار في جماعة قليلة من العسكر إلى الرملة(١) ، وقد بذل ريان الخادم جهده في تهدئة الحالة في دمشق والتوفيق بين أهلها و جند المغاربة .

(ب) مركز افتكين النزكي: أدت الاضطرابات الني سادت مدينة دمشق في أواخر عهد المعز إلى إضعاف الحدكم الفاطمي فيها . وقد مهدت هذه الحالة السبيل لدخول فريق من الانراك بزعاءة أفتكين(٢) بلاد الشام واستقرارهم بها . وبذلك واجة الفاطميون عنصراً جديداً لعب دوراً هاماً في مناهضة نفوذهم في هذه البلاد .

سار أفتكين التركى من بغداد قاصداً بلاد الشام مع فريق من جنده بعد انهزامه فى المعركة النى دارت بين الانراك والدلم ، فخرج إليسه ظالم بن موهوب العقيلي من بعلبك ليحول دون تقدمه فى هذه البلاد ، وأرسل إلى القائد أبى محمود بن جعفر أمير دمشق يخبره بقدوم أفتكين التركى وأنه

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ٠ ج٨ من ٢١٢

 <sup>(</sup>۲) بدأ أفتك ين ( أبو منصور التركي الشر أبي ) عهده في خدمة معز الدولة أحد بن بويه،
 وما زأل يترقى في المناسب زّحتى ولى قيادة جند الأثر الله في بغداد في أيام عز الدولة بنمتيار أمير بني
 بويه بالعراق ( ٣٠٦ — ٣٦٧هـ) .

المقريزي خطط ، ج١ ، س ٩

يزمع السير إلى دمشق لإنامة الخطبة للخليفة العباسي ، وحذر منه ؛ قأنفذ إليه جيشاً ليعاونه في محاربته .

على أن أفتكين ما لبث أن استنجد بالحمدانيين في حلب ، فأمده سعد الدولة أبو المعالى بن سيف الدولة الحمداني (٣٥٦ – ٣٧١ م) بجند كثير واستقبله في حمص بالحفاوة والتكريم ؛ واضطر ظالم بن موهوب إلى العودة إلى بعلبك دون أن يشترك في حرب ،

وقد انتهز بعض العناصر الثائرة بدمشق فرصة قدوم أفتكين إلى بلاد الشام، فبعثوا يستدعونه من حمص ووعدوه بمعاونته في إخراج الحامية الفاطمية في دمشق ؛ كما أن شيوخ هذه المدينة وأشرافها رحبوا بقدوم أفتكين حين بلغهم أنه في طريقه إليها وخرجوا لمقابلته ، وطلبوا منه أفتكين حين بلغهم أنه في طريقه إليها وخرجوا لمقابلته ، وطلبوا منه أن يتولى الحمكم في بلدهم لينقذهم من الفاطميين الذين يخالفونهم في المذهب الديني ؛ فأظهر استعداده لإجابة طلبهم ؛ وتعهد له شيوخ دمشق بمعاونته وأن يكونوا في طاعته . أما أفتكين فتعهد بجايتهم وكف الآذي عنهم ، وأن يكونوا في طاعته . أما أفتكين فتعهد بجايتهم وكف الآذي عنهم ، وأمر بذكر اسم الخليفة العباسي الطائع في الخطبة بدلا من المعن لدين الله وأمر بذكر اسم الخليفة العباسي الطائع في الخطبة بدلا من المعن لدين الله الفاطمي (١) .

رأى أفتكين رغم نجاحه فى الاستيلاء على دمشق وقضائه على نفوذ الفاطميين فيها أن يستميل المعز لدين الله لاعتقاده أن قو انه ستعاود الهجوم على بلاد الشام لتوطيد سلطانه عليها ؛ فكتب إليه رسالة على سبيل التمويه والانقياد له والطاعة لاوامره ؛ فبعث إليه المعز يدعوه للحضور إليه ليخلع عليه ويقره على ولايته ؛ لكن أفتكين لم يجبه إلى طلبه لعدم وثوقه بما عليه ويقره على ولايته ؛ لكن أفتكين لم يجبه إلى طلبه لعدم وثوقه بما وعد به (٢) ، خشبة تعرضه لمكيدة يدبرها له الحليفة الفاطمي وخاصة أنه

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ٠ ج ٨ ، من ٢١٧ --- ٢١٨

<sup>(</sup>٢) ابن القلالسي . ذيل تاريخ دمعق ۽ س ١٢

حارب ولاة الفاطميين في حمص وانتصر عليهم ، كما طرد واليهم على دمشق.

لم يكتف أفتكين باستيلائه على دمشق ، بل رأى أن يبسط نفوذه على مدن الشام ، فانجه إلى صيدا حيث اشتبك مع واليها من قبل المعز في معركة انتهى الآمر فيها بهزيمة هذا الوالى ، ثم قصد عكا ، ومنها توجه إلى طبرية وعاد إلى دمشق بعد تغلبه على قوات الفاطميين بهذه المدن .

لما فرغ العزيز بالله الفاطمي من توطيد سلطته بمصر بعد أن آلت إليه الخلافة في ربيع الآخر سنة ٢٦٥ هـ ، وجه اهتمامه إلى استرداد بلادالشام ، واستشار وزيره يعقوب بن كلس في يفعل لتحقيق هـذه الغاية . فأشار عليه بأن يعهد إلى جوهر الصقل بقيادة لجيش يزحف به إلى دمشق. فلما علم أفتكين بمسيره ، خشى من الإخطار الني قد محدق بأهل دمشق من جراء هجوم الجيش الفاطمي على بلدهم . فاجتمع بهم وأظهر لهم استعداده للرحبل عن دمشق حتى لا يلحقهم أى أذى بسبه . فأكدرا له حرصهم على ألتمسك ببقائه معهم بقولهم : و لا نمكنك من فراقنا و يحن نبذل الأموال في هواك و ننصرك ، ، فعدلَ أفتكين عن مغادرة دمشق وأعد العدة لمواجهة قوات الفاطميين ؛ فلما وصل جو هر إلى دمشق على رأس هذه الفو ات في ذي القعدة سنة ٣٦٥ ه . حاصر المدينة ، وأبدى أفتـكين شجاعة فائقة في محاربته ؛ غير أن جند الفاطميين من المغاربة ظلوا فترة طويلة يحاصرون دمشق عما أدى إلى تَدْسِ أهلها ، فأشاروا على أفتكين بمكاتبة الحسن بن أحمد زعيم الفرامطة ببلاد البحرين . فكتب إليه يستنجده ، فسار إليه من الإحساء(١) .

رأى جوهر الصقلي بعد أن وصله خبر قدوم الة, 'مطة أنه لاقبل له

<sup>(</sup>١) أبن ألأثير ٠ ح٧ ص٢١٨

بمواجهة عدوين، لذلك اضطر إلى وفع الحصار عن دمشق وقصداار ملة؛ غير أنه لم يكد يصل إليها حتى سار في أثره الحسن بن أحمد وأفتكين. وكان ذلك بماحمله على الرحيل إلى عسقلان. ولما اشتدت به الحال و ندر وصول الأقوات والمؤن إليه، أرسل إلى أفتكين يطلب منه المهادنة، كما أبدى رغبته في مقابلته، فرحب بلقائه. ولما اجتمع به جوهر قالله، قد عرفت ما يجمعنا من عصمة الإسلام وحرمة الدين، وقدطالت هذه الفتنة وأريقت فيها الدماء و نهيت الأموال و نحن المؤاخذين بها عند الله تعالى، وقد دعو تك إلى الصلح والطاعة والموافقة وبذلت لك الرغائب فأبيت إلا القبول من يشب نار الفتنة، فراقب الله تعالى وراجع نفسك، وغلب رأيك على هوى غيرك ؛ فأجابه أفتكين بقوله نه أنا والله رائي لك في صحة الرأى هرى غيرك ؛ فأجابه أفتكين بقوله نه أنا والله ياثيه لك في صحة الرأى والمشورة منك ، لمكنى غير متمكن عا تدعو في إليه بسبب القرمطي الذي

ظل جوهر بلح على أفسكين فى طلب الصلح، حتى أجابه إلى طلبه على أن يؤدى إليه مالا معيناً، ويخرج من نحت سيفه ورمح الحسن بن أحمد، فر جوهر من تحتمما وهما معلقان على بابعسقلان وسار قاصدا القاهرة (٢)، وهو على يقين من أنه قد تعرض للإهانة والمذلة بسبب هدا الصلح الذي سعى إليه مضطراً. وكان يأمل أن تتاح له الفرصة ليعود مرة ثانية إلى بلاد الشام فيقضى على أفتكين وحلفائه الفرامطة.

لما وصل جوهر إلى مصر أوضح للخليفة العزيز حقيقة الحال فى بلاد الشام وما أصاب سلطان الفاطميين فيها من ضعف وانحلال ، فاستقر رأى الخليفة الفاطمى على الخروج بنفسه لاستعادة نفوذه على هذه البلاد، وسار على رأس جيش كبير ، وجعل جوهر على مقدمته (٣).

<sup>(</sup>۱) این الآثیر جه، من ۲۱۸

<sup>(</sup>٣) أين القلائسي - ذيل تاريخ همشق ، ص ١٧ ، القريري - حفاظ ح ٢ ، من ١٠

<sup>(</sup>٣) ابن الأنير . ج ٨ ، من ٢١٩

اعدكل من أفتكين والحسن بن أحمد القرمطي العدة لمواجهة زحف الجيش الفاطمي على بلاد الشام ، فحشدا جموعاً كثيرة من العرب وغيرهم. وعادا إلى الرملة حيث دار الفتال بين الفرية بن في المحرم سنة ٢٦٧ه. وقد شاهد العزيز في هدده الحرب من شجاعة أفتكين ما أعجبه ، فأرسل إليه يدعوه إلى طاعته ، ويعده بأن يقلده الولايات و يجعله مقدم عسكره ومستشاره في «ولته ، كا طلب منه أن يحضر لمقابلته ، فقال أفتكين لرسول العزيز: قل لا مير المؤمنين لو قدّم هذا القول اسارعت وأطعت وأما الآن فلا يمكن إلا ماترى ، ثم واصل السير لمحاربة الفاطميين ، فأوقع العزيز الهزيمة بقواته ، ومضى أفتكين هارباً ، ثم سيق إلى الفاهرة مع بعض أنصاره من الاتراك حيث عفا عنه المثليفة وعامله معاملة قوامها العطف والرعاية ، وخصص له داراً لإقامتها في المنتها والرعاية ، وخصص له داراً لإقامتها والمعاهدة والمها العطف

أما الحسن بن أحمد ، فإنه تعلق على الحلام المحال ال

وهكذا فشلت الحركة التي أثارها أفتـكين التركى في بلاد الشام ، كازال نفوذ القرامطة في هــــذه البلاد واضطروا إلى ألجلاء عنها ، بما سهل على الفاطميين استعادة دمشق إلى حوزتهم .

<sup>(</sup>١) للقريزي ٠ خطط ، ج٢ ، من ١٠

<sup>(</sup>٢) ابنخلدون : جه ؛ ، س ٩١ .

<sup>(</sup>٣) أن الأثير: ج ٨ ، س ٢١٩ .

Gaston Wiet, Histoire se La Nation Eoyptienne. Vol. 4. P.(1)

## " - موقف أمراء المعرب بالشّام من الفاطميين

### (١) بنو الجراح فى فلسطين :

حاول بنو على بفلسطين في أو اخر القرن الرابع الهجرى تكوين دولة لهم والاستقلال عن الحلافة الفاطمية ، فثار بالر ملة سنة ٢٨٨ وزعيمهم مفرج بن دغفل بن الجراح ، فأرسل برجوان الوصى على الحليفة الحاكم بأمر الله الفاطمي إلى فلسطين حملة بقيادة جيش بن الصمصامة ، فسار إلى الر ملة واستولى عليها و أخضع ثوارها ، وطارد مفرج بن الجراح وقواته حتى طلب الأمان والصلح ، فعفا علم وأبنه (١٠) ، ثم عادت الفتنة بفلسطين سنة . ٤٠ عندما نقم الحاكم بأمر الله على آل المغر في بمصر ، ففر الوزير أبو القاسم حسن على بن المغر بي (٢) إلى حسان ابن مفرج بن دغفل بن الجراح أمير طبي ، بالر ملة ، وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فز حف حسان إلى الر ملة أمير طبي ، بالر ملة ، وحسن له خلع طاعة الحاكم ، فز حف حسان إلى الر ملة واستولى عليها وقتل واليها من قبل الفاطميين وعاث فيها فساداً .

اتفق بنو الجراح سنة ٤٠١ه على استدعاء أبى الفتوح الحسن بن جعفر الحسنى أمير مكة ليبايعوه بالخلافة (٣) ، فأوفدوا إليه الوزير أبا القاسم بن المغربي ليغربه بالخروج على الحاكم بأمرافقه (٤) ، فلما قدم هذا الوزير مكة ، المغربي ليغربه بالخروج على الحاكم بأمرافقه (٤) ، فلما قدم هذا الوزير مكة ، اطمع أميرها أبا الفتوح في الرباسة وحرضه على طاب الخلافة ، كما حثه على الخروج إلى الرملة إجابة لرجاء حسان بن مفرج بن الجراح الذي سيكون خير عون له على تثبيت سلطته ، فرحب الآمير أبو الفتوح بهذه سيكون خير عون له على تثبيت سلطته ، فرحب الآمير أبو الفتوح بهذه

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : ج ٩ ، س ١١ .

<sup>(</sup>٢) كَانَ هَذَا الْوَزْبِرِ نَاقَأً عَلَى الْحَاكُمُ بِأَمْرُ اللَّهُ لَفِدْرُهُ بِأَبِيهُ وَأَعْمَامُهُ .

راجع : كتاب النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب ( للمؤانب ) ، ص ١٧ .

<sup>(</sup>٣) این خلدون : ج ۽ ، س ٧ ه .

<sup>(</sup>٤) المقريزي : خطط ، ج۲ س ۲۰۷ ، ۲۸۷

الدعوة وأقام الخطبة لنفسه وتلقب بالراشد بالله ، ثم سار من مكة قاصداً الرملة وبصحبته أبي الفاسم بن المغربي وبعض أنصاره من القبائل العربية ، فلما أفترب من الرملة تلقاه حسان بن مفرج بن الجراح وأولاده وسائر وجوه العرب بالمترحاب وترجلوا له وبايعوه بالخلافة ، ونزل أبو الفتوح في دار حسان ونادى في الناس بالأمان ، وأقيمت له الخطبة في كثير من بلاد الشام (۱) .

لما رصل إلى الحاكم بأس الله نبأ خروج أبى الفتوح أمير مكة علبه ومبايعة بنى الجراح له بالخيلافة ، بعث حملة إلى فلسطين للقضاء على هدف الحركة ؛ غير أن هدف الحملة حلت جما الهزيمة واستفحل نفوذ بنى الجراح ، وبسطوا سلطانهم على جنوب بلا الشام ؛ فعمد الخليفة الحاكم بأس الله إلى استمالة حسان وأبيه مفرج وغيرهم من بنى طبىء بالاموال التى بذله المم ؛ فانحرف بنو الجراح عن الأمير أبى الفتوح بعد أن بايعوه بالخلافة . ولما أحسأبو الفتوح بحذلانهم إياه وعدولهم عن رأيهم فى العمل على تقوية نفوذه ، ذهب إلى مفرج بن الجراح وأحبره بانصراف أولاده عن تأييده . وقال له : وأريد أن تبعث معى من يوصلنى إلى مكة ولا تحرجنى ، فبعث معه جماعة من بنى طبىء ؛ ولم يزالوا معه حتى بلغ ، كمة سنة ٣٠٤ ه ، فتلقاه أنباعه ، وكانب الحاكم واعتذر إليه ؛ فقبل عذره وعفا عنه ، وأعاده فتلقاه أنباعه ، وكانب الحاكم واعتذر إليه ؛ فقبل عذره وعفا عنه ، وأعاده الدعوة للحاكم بأمر الله ، كما نقش اسمه على السكة (٣).

<sup>(</sup>۱) عبد القادر الأنصاري: درر الفرائد المنظمة ، ج ۱ س ۱۰۷ - ۲۰۸ -

 <sup>(</sup>۲) ابن خلدوت: ج ٤ ، س ٤٧٣ ، عبد القادر الأنصارى : درر الفرائد المنظمة ،
 ر ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٣) المقريزي . خطط ، ج ٢ ، س ٢٢٨ .

راجم كتاب النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب (للمؤلف) س ١٧ --- ٢١ .

ظل بنر الجراح متغلبين على بعض نواحى جنوب بلاد الشام حتى سنة ٤٠٤ ، ولم يتوان الفاطميون عن فتالهم خلال تلك الفترة ، فجهز الحليفة الحماكم العساكر إلى الشام بقيادة على بن جعفر بن فلاح، فقصد الرملة وهزم حسان بن مفرج وقومه الطائبين واستولى على أموالهم وذخائرهم ثم سار إلى دمشق ، فاستولى عليها رتولى إمارتها (١).

ضعف شأن بنى الجراح بفلسطين بعد الهزيمة التى حلت بهم فى أو اخر عهد الحاكم بأمر الله واستعاد الفاطميون نفوذهم بهذا الإفليم، وظل الحال على ذلك حتى ولى الحليفة الظاهر لإعزاز دين الله الحلافة، فحاول حسان ابن الجراح استرداد سلطانه بالرملة، ومالمث أن حشد جمدوعه وهاجمها ونهجها ولم تفف أطاعه عند هذا الحد بل عمل على الاستقلال بفلسطين، وتحقيقاً لهذه الغاية عقد اتفاقاً سنة 10ء مع صالح بن مرداس أمير بنى كلاب وسنان بن عليان أمير الكلبين يتضمن أن تتحد قواهم جميعاً لإخراج لفاطميين من بلاد الشام وتقسيمها بينهم على أن يكون من حلب إلى عانة أمير الفرات لصالح بن مرداس، ومن الرملة إلى حدود مصر لحسان أمير الطائبين، ودمشق وما يحيط بها لسنان بن عليان وعشير ته (٢). وقد أطلع هؤلاء الآمراء الإمبر الطور البيزنطي باسبل الثاني على هذا الاتفاق وطلبوا معونته لكنه لم يحب طلبهم (٣).

لما رأى الخليفة الظاهر الفاطمى الخطر الذى يهدد سلطان الفاطميين ببلاد الشام من جراء ذلك الاتفاق الذى عقده بعض زعماء العرب ، جهز

<sup>(</sup>١) ابن الأثير . ج ١ ، س٤٤ ، ابن خلدون . ج ٤ ص ٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) يحيى بن سعيد الأنطاكي سدلة الناريخ المجموع على التعقيق والنصديق ، ج ٧ ،
 س ٢٤٤ ---- ٧٤٠ .

Gaston Wiet. Histoire de La Nation Egyptienze. Vol 4. P. (\*)
216-217.

جيشاً سنة . ٢٠ ه لمحاربة هذه الفوى المتحالفه ، وأسند قيادنه لانوشتكين الدزبرى(١). وقد تمكن القائد الفاطمى من إلحساق الهزيمة بقوات حلف عرب الشام عند طبرية ، وقتل صالح بن مرداس ، وهرب حسان بن الجراح الطائى إلى الإمبر اطور البيزنطى ليحتمى فى بلاطه . وبهذا النصر استرد الفاطميون البقاع الجنوبية والوسطى من سورية ، أما حلب فظلت بيد نصر بن صالح بن مرداس الذى تلقب بشبل الدولة(٢).

#### (ب) الحدانيون والمراديبون في شمال الشام:

كذلك واجه الفاطميون عدة صعوبات في سبيل بسط سيادتهم على شمال بلاد الشام حيث أقام الجمدانيون دواتهم في حلب، وكان هؤلاء الجمدانيون يخشون ازدياد نفوذ الفاطميين السياسي، فلما دعاهم جعفر بن فلاح \_ بعد أن تم له فتح دمشق \_ إلى إقامة الخطبة للخليفة الفاطمي على منابر بلادهم، وهددهم بالاستيلاء على حلب الفائل هذا التهديد سخطهم ، وعملوا على مساعدة القرامطة ليقضوا على نفوذ الفاطميين ببلاد الشام(٣).

على أن الحمدانيين لم يكمونوا من الفوة بحيث يستطيعون الوقوف فى وجه الفاطميين ، فني عهد سعد الدولة بن سيف الدولة (٣٥٦ – ٣٥١ م) ، بدأ الضعف يظهر فى الدرلة الحمدانية فى حلب ، فثار عليه قرعويه \_ أحد أتباع أبيه \_ واستولى على حلب ، وحال دون دخوله إليها ، فقصد سعد الدولة اليه \_ واستولى على حلب ، وحال دون دخوله إليها ، فقصد سعد الدولة حص وآثر البغاء بها وانحاز إلى جانب الفاطه بين وأقام الخطبة للمعز لدين الله الفاطمي (٤) . ثم وجه اهتمامه إلى استرداد حلب ، فسار إليها على رأس

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ١ ج ٩ ، س ١٧٨ -

<sup>(</sup>۲) تاریخ یحبی با سعیــــد الأنطاکی ، می ۲٤۸ : تاریع این الوردی ، ج۱ س ۳۲۲—۳۲۲ .

۳۵۸ سـ ۲۹۸ اسیاسی ، ج۳ ، س ۳۹۸ .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير، ج ٨ س ١٩٧ -- ٢ ٢

جيش من العرب من بني كلاب وغيرهم وتمكن من استعادة سلطانه عليها بعد أن ظل يحاصرها أربعة أشهر ، وأسند ولاية حمص إلى غلامة بكجور التركى سنة ٣٦٣هـ(١).

عول الدولة لم يتمتع بالطمانينة ، فشغل بمحاربة بكجور الذى كتب إلى العزيز بالله الفاطمى يطلب إليه أن يوليه دمشق ، وينجده بقوة يستعين بها فى الاستبلاء على حلب ، فأجاب الخليفة الفاطمى طلبه سنة ٢٧٢ه ، وسار بسكجور إلى هذه المدينة وحاصرها ، لسكنه اضطر إلى الارتداد عنها أمام قوات الروم التى استعان بها سعد الدولة الحدائى ، وعاد إلى دمشق ليتولى إمارتها . غير أنه عامل أهلها معاملة تنطوى على العنف والشدة مما جعلهم يتذمرون من حكم كا أضر له الوزير الفاطمى يعقوب ابن كلس العداء لتنكيله باتباعه ، فصير يحول دون تحقيق رغباته ، ثم أشار ابن كلس العداء لتنكيله باتباعه ، فصير عول دون تحقيق رغباته ، ثم أشار بيكجور إلى الرقة (على نهر الفرات) حيث طلب من سعد الدولة الحدانى بكجور إلى الرقة (على نهر الفرات) حيث طلب من سعد الدولة الحدانى أن يعيده إلى ولاية حمص ، فلم يظفر منه بشي ه (۲)

ظل به كجور أثناء إقامته بالرقة يواصل جهوده للاستيلاء على حلب ؛ فراسل جماعة من مماليك سعد الدولة الحمداني ، واستمالهم إليه ، فأظهر واله ترحيبهم بقدومه إلى حاب ، كما أخبره بأن سعد الدولة منشغل بملذاته عن تدبير شئون دولته ؛ فعزم به كجور على انتهاز هذه الفرصة لتحقيق أطاعه ، ورأى أن يستعين بالفاطميين لعله يظفر بتأييدهم ؛ فأرسل إلى العزيز بالله يطمعه في حلب ويقول له : « إنها دهليز العراق ، ومتى أخذت كان ما بعدها أسهل منها ، كما طلب منه أن ينفذ إليه بجدة من جنده ؛ فعمل

<sup>(</sup>١) أبن القلالسي . ديل تاريح دمشق ، من ٢٧ -- ٢٨

<sup>(</sup>۲) این الأثیر جه، س ۱۹ – ۲۰ ، ۲۹ .

العزيز على تلبية طلبه(١) . وأرسل إلى واليه بطرابلس بأن يكون على أهبة الاستعداد للمسير إليه لمساعدته(٢).

لما علم سعد الدولة الحمدانى بوصول بكجور الى حلب. بعث الى باسيل الثانى امبراطور الروم ، يخبره بخروج بكجور عليه ويطلب منه النجدة . فأرسل باسيل إلى واليه بأنطاكية يأمره بمعاونته (٣)، وقامت الحرب بين بكجور يعاونه المغاربة والعرب ، وسلمد الدولة الذى استعان بالروم والديلم والأنراك وبعض العرب من بنى كلاب ، ولم يجن ثمرة هذه الحرب غير الفاطميين والروم .

استقر رأى سعد الدولة الحمدانى بعد وقوفه على ما أصاب دولته من جراء المنازعات الداخلية على إزالة عوامل الخلاف بين جند الحمدانيين و توحيد صفوفهم ، فكتب إلى غلامه لكجور التركى بأن يمتنع عن مناوأته ، و يعده بإفطاعه الاياضي الممتدة بين حمص والرقة . لكنه أبى إلا القتال ، فدارت الحرب بينهما سنة ٣٨١ ه ، وحلت به الهزيمة وقتل ، واستولى سعد الدرلة على أمواله (١).

لم تكن علاقة سعد الديلة الحمدانى بالخليفة العزيز بالله الفاطمى على شيء من الصفاء، فقد أساء سعد الدولة معاملة رسول هذا الخليفة – حين قدم إليه حاملا رسالة منه يحذره فيها من إلحاق الآذى بأبناء بكجور بوقال له: عد إلى صاحبك وقل له: است بمن تخنى أخبارك عنه وتمويهاتك عليه، وما بك حاجة إلى تجميز العساكر إلى، فإنى سائر إليك ليكون اللقاء قريباً منك، وخبرى يأتيك من الرملة (٥)، ولم يمض على ذلك غير قليل

<sup>(</sup>١) أبن الأثير ، ج ٩ ، س ٢٩ .

<sup>(</sup>۲) این القلانسی . ذیل تاریخ دمشق ، ج ۱ س ۳۳ – ۳٪ .

Combridge Mediaeval History. Vol. 4 p. 147. (7)

<sup>(</sup>٤) أبن الفلانسي : ذيل تاريخ دمشق ، ج١ م٠٣٨ ٢

<sup>(\*)</sup> ابن القلانسي : ذيل تاريخ دمشق ، ج١ ، ص ٣٨ -- ٣٩ \*

حتى توفى سعد الدولة سسنة ٣٨١ ه و خلفه ابنه سعيد الدولة أبو الفضائل - وكان قد عهد إليه قبل وفانه وأرصى لؤلؤ الخادم به(١).

حاول الفاطميون الاستيلاء على حلب فى أيام سعيد الدولة ، فأسمند الحليفة العزبز ولاية الشام إلى منجو تكين التركى ، وعهد إليه بقيادة الجيش الذى أعده لفتح حلب ؛ فسار منجو تكين إلى دمشق سمنة ٣٨٣هم، وبعد أن نظم شتونها خرج منها إلى حلب (٢).

ولما علم سعيد الدولة بزحف الجنسد الفاطمى على الشام بقيادة منجو تكين ، استنجد بامبراطور الروم باسيل الثانى ، فأرسل هـــذا الإمبراطور إلى قائده بأنطاكية يأمره بمحاربة الفاطميين وردهم عن حلب، وعلى الرغم من انتصار منجو تكين على الروم فإنه لم يتمكن من دخول حلب، بل ارتد إلى دمشق بسبب نفاد الأقوات بغير أن الخليفة العزيز ماليث أن أمره بالسير إلى حلب وأرسل الجيوش لحصارها من جديد ، كما أنفذ الأقوات إلى طرابلس (٣).

رأى سعيد الدولة أبو الفضائل واؤاؤ الخادم بعد أن اشتد الحصار عليما بحلب أن برسلا للمرة الثانية إلى إمبراطور الروم يطلبان منه النجدة، كما خوفاه من سقوط حلب في يد الفاطميين بقولها: و متى أخذت حلب، أخذت أنطاكية، ومتى أخذت أنطاكية، أخذت قسطنطينية (٤)، فسار باسيل الثانى بنفسه إلى بلاد الشام و نزل على حصن شيزر على مقربة من حمّاه، فاستولى عليه، ثم سار إلى حمص ففتحها عنوة، وتابع سيره إلى طرابلس، فاستولى عليه، ثم سار إلى حمص ففتحها عنوة، وتابع سيره إلى طرابلس، فاستولى عليه، ثم سار إلى حمص ففتحها عنوة، وتابع سيره إلى طرابلس، فاستولى عليه، ثم سار إلى حمص ففتحها عنوة، وتابع سيره إلى طرابلس، فاستولى عليه، ثم سار إلى حمص ففتحها عنوة، وتابع سيره إلى طرابلس،

<sup>(</sup>١) حسن إبرأهيم : تاريخ ألإسلام السياسي ، ج٣ ، ص٦١٦ - ٢١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ؛ ج ٩ ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٣) أَبُو الْحَاسَنِ: النَّجُومُ الرَّاهُرَةُ جُءٌ ﴾ ص١٣٠ .

<sup>(</sup>٤) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج٤ ، س ١١٩---١٢٠

القسطنطينية (١).

عجز الفاطميون في عهد الحليفة العزيز بالله عن الاستيلاء على حلب ؛ ذلك أن إمبر اطور الروم حين سار بقوانه تلبيسة لدعوة سعيد الدولة أبى الفضائل الحمداني ، أرسل اؤاؤ الحادم إلى منجو تسكين القائد الفاطمي ، يحذره من زحف الروم على شمال الشام بقوله : وإن الإسلام جامع بيني وبينك وأنا ناصح لسكم ، وقد وافاكم ملك الروم بحسنوده ، فحدوا لانفسكم ، ؛ فعدل منجو تكين عن مهاجمة حلب وعاد إلى دمشق (٢) .

لما وقف العزيز على مدى تقدم الروم فى بلاد الشام ، وبلغه عودة منجو تسكين منهز ما إلى دمشق ، عظم ذلك عليه ، واستقر رأ يه على أن يسير بغضه لفتح حلب وصد قوات الروم ، فهز حلة برية ، كما أمر وزيره عيسى ابن نسطورس بإنشاء أسطول يسمير بحر أيلى طرابلس ولم يكد يتم إعداد هذا الأسطول حتى اشتعلت فيسه الثيران في ميئله المقس ، وأحرقت منه ستة عشر مركبا ، وكان لهذا الحادث أسهوا الآثر فى نفوس المصريين والمغاربة ، فثاروا ببعض تجار الروم الذين وفدوا الى البلاد المصرية قبل والمغاربة ، فثاروا ببعض تجار الروم الذين وفدوا الى البلاد المصرية قبل إحراقه . وما لبث العزيز أن قضى على الإضطرابات التي حدثت بالقاهرة يسبب إحراق الاسطول ، وأشار على عيسى بن نسطورس بانشاء أسطول يسبب إحراق الاسطول ، وأشار على عيسى بن نسطورس بانشاء أسطول آخر ، فلمي هذا الوزير رغبته ، وشرع فى جمع الاخشاب ، وأمر الصناع بالإسراع فى إنجازه . ولما تم بناؤه ، أبحر إلى أنطرطوس (١) لنجدة القائد الفاطمى منجو تسكين ؛ غير أن معظم سفنه لم تلبث أن تحطمت بالقرب من

۱۲۱ - ۱۲ س ، ۲۶ ماریخ یعمی بن سمید الأنطاکی ، ۲۹ ما بو المحاسن ، ج، س ، ۲۷ - ۱۲ س (۱) ثاریخ یعمی بن سمید الأنطاکی ، ۲۹ - ۱۲ ما بو المحاسن ، ج، س ، ۲۷ - ۱۲ سمید الأنطاکی ، ۲۹ - ۲۹ ما بو المحاسن ، ج، س ، ۲۷ - ۲۷ سمید الأنطاکی ، ۲۹ - ۲۹ ما بود المحاسن ، ج، س ، ۲۷ - ۲۷ سمید الأنطاکی ، ۲۹ - ۲۹ ما بود المحاسن ، ج، س ، ۲۷ سمید الأنطاکی ، ۲۹ - ۲۹ ما بود المحاسن ، ج، بود المحاسن ، ج، بود الأنطاکی ، ۲۹ - ۲۹ ما بود المحاسن ، ج، بود المحاسن ، بود

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة، ج٤ ، س١٢٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير . جه ، ص ٣١ .

<sup>(</sup>٤) من أعماله عار أبلس بلبنان وتقع على ساحل البحر .

طرابلس عنى أثر هبوبعاصفة عليها ؛ وأسر الروم بعض رجال الاسطول المصرى (١) . أما الحملة البرية ، فخرج على رأسها الحليفة العزيز إلى بلبيس في طريقه إلى بلاد الشام ، لكن المرض اشتد عليه فجاة ، فتخلف بها وتوفى سنة ٣٨٦ هـ(٢).

على الرغم من أن سعيد الدولة أبا الفضائل الحمدانى قد نجع فى إبعاد خطر الغزو الفاطمى عن بلاده فى عهد العزبز بالله، فإن الامور لم تستقر له فى حلب، فقد واجه منافسة مولاه لؤلؤ الذى طمع فى الاستئنار بحم حلب وقتله، وانتزع الولاية لنفسه من ولديه أبى الحسن على وأبى المعالى شريف وحكم باسمهما . ولم تقف أطماع لؤلؤ عند هذا الحد ، بل عمل على نقل الحدكم إلى أسرته ، فأرسل ولدى سعيد الدولة مع سائر أفراد البيت الحمدانى إلى الفاهرة (٣). وأخذ يتقرب إلى الفاطليين ليتتى خصومتهم ، فأمر بحذف اسم الخليفة العباسي من الخطبة من وأعلن طاعته للخليفة الحاكم بامر الله ، وأقام الدعوة له فترة من الوقت (١).

لما توفى لؤلؤ سـنة ٢٩٩ه، خلفه ابنه منصور، فاعترف بسلطان الخليفة الحاكم بأمر الله، وأقام الدعوة له بحلب سنة ٢٠٤ه، ولفيه هـذا الخليفة مرتضى الدولة (٥)؛ وبذلك امتد نفوذ الفاطميين إلى حلب بما مهد لحم أمر القضاء على سلطة الحدانيين فيها (١).

لم يتمتع منصور بن لؤلؤ طويلا بإمارة حلب، فقد عمل أهالي هـنده

<sup>(</sup>۱) تاریخ یحبی بن سمد الأنطاکی ، س ۱۷۸ ، المفریزی : خطط . ج۲ ، س ۱۹۰ — ۱۹۹

<sup>(</sup>٣) أَبُوا الْحَاسَنُ : النَّجُومُ الزَّاهِرَةُ ، جَءُسُ ١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) المسكين بن العميد : تاريخ المسدين، س٦٠٦ .

<sup>(</sup>٤) أين خلدون : العبر ، جـ3 ص ٧٧ -

<sup>(</sup>ه) ابن الأثير : ج١، س٧٨ .

<sup>(</sup>٦) حسن إبرهيم : تاريخ ألإسلام السياسي ، ج٣،٥٠٠ .

المدينة على التخلص منه الكثرة عسفه بهم ، كما قامت الحرب بينه وبين بنى كلاب . وكان قد وعدهم بتوزيع بعض الإقطاعات عليهم ، لكنه ماطلهم ولم يف بوعود ، لهم . ولما عجز منصور عن الاحتفاظ بسلطانه فى حلب رحمل عنها إلى أنطاكية ، فسهل بذلك على نواب الحاكم دخول حلب والاستيلاء عليها ، وظلوا يتناوبون الحكم فيهاحتى أسند هذا الخليفة ولايتها سنة ٧٠ نه إلى أمير من بنى حمدان يدعى عزيز الملك فانك ، ولقبه أمير الامراه (١) ، فظل بلى أمورها حتى توفى الحاكم بأمراقة سنة ٤١٦ هرخلفه ابنه الظاهر ، فاستاثر فى عهده بالحكم فى حلب ، غير أنه لم يلبث أن قتسل على يد غلام له يسمى بدر الذى استولى على حلب ثم سلمها فيما بعد إلى الخليفة الظاهر ؛ وبذلك زال سلطان الحدانيين فى الشام .

لم يتيسر للفاطميين توطيف سلطانهم في حلب في عهد الخليفة الظاهر ، فقد ظهر مناوى عجديد لهم و و الحالج بن مرداس أمير بني كلاب الذي تمكن من الاستيلاء على هذه المدينة سنة ١٤٤ه من يد حكامها الفاطميين ، كا دخل قلعتها بعد حصار طويل(٢) ؛ وظل يتولى حكمها حتى سنة ٤٣٠ هريث أعدله الخليفة الظاهر جيشاً كبيراً لفتاله و قتال بعض أمراء العرب بالشام الذين تحالفوا معه ضد الفاطميين على اقتسام بلاد الشام فيها بينهم ، وقد تمكن الجيش الفاطمي من التغلب على قوات هؤلاء الحلفاء في معركة دارت بالفرب من طبرية ، قتل فيها صالح بن مرداس(٣) ؛ وبذلك أتبح دارت بالفرب من طبرية ، قتل فيها صالح بن مرداس(٣) ؛ وبذلك أتبح تطامعهم في ولايتها للفاطمين استعادة نفوذه في حلب على أزهذا النفوذ لم يكن مستفر أبسبب تطلع المرداسيين إلى استرداد هذه المدينة ، وقد تجلت مطامعهم في ولايتها تطلع المرداسيين إلى استرداد هذه المدينة ، وقد تجلت مطامعهم في ولايتها

<sup>(</sup>١) أبن الأثير : جه، مس ٧٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : جه ، س٧٩ .

Hitti, History of Syris P. 580. (7)

<sup>(</sup>١) أبن العديم الحلمي : زيدة الحلب في تاريخ حلب ، س٧٧٧ .

فيما قام به نصر بن صالح بن مرداس الذي جمع أوانه وهاجم حلب واستولى عليها من يد الفاطميين ، وانخذ لنفسه لقب شبل الدولة(١) ، ومازال نصر يحكم حلب إلى أن ولى الحلافة المستنصر بالله الفاطمي ، فعهد إلى الفائد التركى أنوشتكين الدزبرى بالزحف إلى حلب واستردادها ، فسار إليهاسنة هم عهد والتق بنصر عند بلدة حماة ، وأوقع به الحزيمة وقائله ، و أملد ولاية حلب بدلا منه ، وظل يلى أمورها إلى أن توفى سنة ٣٣٤(٢) .

كان ثمال بن صالح بن مرداس بالرحبة إذ ذاك . ولما بلغه اصطراب الأمور في حلب ، عول على الخروج إليها ، ثم حاصرها واستولى عليها سنة ١٣٤ م وتقلد زمام الحكم فيها ؛ غير أنه لم يتمتع بالهدوء والاستقرار ، فقد زحف إليه الجنود من مصر بقيادة أبى عبد الله بن ناصر الدولة ابن حدان سنة . ٤٤ه ، فخرج إليهم عمال وقائلهم واضطروا إلى العودة إلى مصر (٢) .

لم تزل الجنود المصرية توالى زحفها على حلب و تضيق عليها الحصار حتى ستم ثمال بن صالح إمارتها وعجز عن القيام بشتونها ، ربعث إلى المستنصر بمصر يطلب الصلح ، فصالحه على أن ينزل عن حلب ، وعهد الحليفة الفاطمى إلى مكين الدولة الحسن بن ملهم بو لاية حلب سنة ١٤٤٩ه(٤).

لم يكد يمضى عامان على تفلد ابن ملهم ولايه حلب حتى ثار عليه أهلها وبعثوا فى طلب محمود بن نصر بن صالح بن مرداس ، فقدم عليهم فى منتصف سنة به وجه واشترك معهم فى محاصرة ابن ملهم . ولما علم بذلك المستنصر ، أرسل إليه نجدة تحت قيادة ناصر الدولة الحسين بن حسن بن حمدان والى

<sup>(</sup>١) أين خلدون : المبر ، ج٤ ؛ س٢٧٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثبر : جه س٧٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : جه ، س ٧٩ ـ . ٨ ، ابن خلدون : المبر ، جه ، س ٢٧٣ ·

<sup>(</sup>٤) ابن الأنبر : ج٩ س٠٩

على الرغم من أن أمراء بنى مرداس قد بذلو ا جهداً كبيراً فى سبيل الاحتفاظ بولاية حلب ، فانهم عجزوا عن توطيد نفوذهم فيها لانهم كانوا مهددين من ناحية الحلافة الفاطمية (٢) ، كما أنه كان لضعفهم أثر كبير فى عدم استقرار الامور فى ولايتهم وعلى الاخص منذ بداية النصف الثانى من القرن الحامس الهجرى . وقد عجلت هذه الحالة بزوال حكم المرداسيين فى حلب بعد أن ظلوا بحكمونها مايقر بي من ستين عاما .

على أن الفاطميين وإن كانوا قد تجمعوا فى بسط سيادتهم على حلب بعد أن زالت سلطة الحمدانيين فيما ، قائله لم يتيسر لهم ضمها إلى حوزتهم بعد أن حكمها أمراء من بنى مرداس ، بل طلوا فى تزاع مع هؤلاء الأمراء دون أن يتمكنوا من القضاء على سلطتهم .

وقد تعرضت حلب في أواخر القرن الخامس الهجرى لهجوم السلاجةة وبعض أمراء العرب؛ فسار إليها شرف الدولة مسلم بن قريش بن بدران العقبلي صاحب الموصل وحاصر قلعتها واستولى عليها من ولاتها المرادسبين سنة ٣٧٤ (٣)ه، ثم أرسل إلى ملكشاه سلطان السلاجقة ليقره على نيابة حلب على أن يؤدى إليه مبلغاً معيناً من المال، فأجاب السلطان طلبه (١)، وبذلك قضى على سلطان المرداسيين .

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : المعر ، ج٤ مس٣٧٣-- ٢٧٤ .

Lammens. La Syrie, l'récis Historique Tome I. P. 154. (٧) ابن الأثير: جو الس ٣٩٠٠.

<sup>(</sup>٤) المسكين بن العميد : تاريخ المسلمين . س ٢٨٠ — ٢٨٢

ا پن خلدون : المبر ، ج؛ س٠٢٧ .

# خمف النفوذ الفاظمى فى بعزد الشام فى أواخر القرد. الخامس الهجرى

كان نفوذ الفاطميين في بلاد الشام مرتبطاً بفوتهم العسكرية ؛ فإذا ما ضعفت قواتهم هناك ، قام الأمراء المحليون بالعمل على توطيد استقلالهم الذاتى كما فعل بنو الجراح بفلسطين وبنو مرداس في حلب. وقد وجهت الخلافة الفاطمية عنايتها إلى القضاء على مناوأة هؤلاء الأمراء والعمل على توطيد سلطانها ببللد الشام . وايس من شك في أن الاضطرابات التي أثارها بنو الجراح في فلسطين وعدم استقسرار الأمور في حلب في عهد بني مرداس ، أناح كل ذلك الفرصة أمام الشلاجةة (١) ليظهروا على مسرح السياسة في بلاد الشام ويقضوا على النفوذ الفاطمي فيها .

أخذ نفوذ السلاجفة فى الازدياد منذ عهد طغر ابك الذى تمكن من جمع صفوفهم و بسط سلطانهم على جهات واسعة من الدولة الإسلامية شملت مرو و نيسابور وكرمان و أذر بيجان و جرجان وطبرستان .

كذلك عمل طغرلبك على توثيق الروابط بين السلاجقة والخليفة العباسي القائم بأمر الله ، فلما استنجد به هـذا الخليفة لينقذه من فتنة أبى الحارث أرسلان البساسيرى ، أجاب طلبه ، فسار إلى بغداد وقضى على هذه الفتنة وأعاد إقامة الخطبة للخليفة العباسي سنة ٤٥١ه ، غير أنه لم يلبث

<sup>(</sup>١) يرجع أسل السلاحقة إلى إحدى قبائل النز التركية ، وكانوا قوما من البدو يسكنون إليم تركستان ، وقد قرب ملك هذا الإقليم جدهم سلجوق إليه ، فظل في خدمته حتى ومسسل إليه نبأ تدبيره ، وأمرة التخلص منه ، فهاجر مع قبياته إلى بخارى ، حيث دخل هو وأتباعه في الإسلام على مبادى، المذهب السنى وأصبحوا من المتحسين له .

المسكين بن العميد: تاريخ المسلمين ، ص ٣٦٧ ، المقريزى . السلوك لمعرفة حول الملوك ٠٠ جا ، الفسم الأول ، ص ٣١—٣١ .

أن استأثر بالسلطة درنه ، وسار علىهذه السياسة من جاء بعده •نسلاطين السلاجقة .

وجهالسلاجقة اهتمامهم بعد أن استأثروا بالنفوذ فى العراق إلىاستعادة مافقدته الدولة العباسية من البلاد ، فأرسلُ ألب أرسلان سنة ٤٦٣ هـ إلى محمود بن صالح بن سرداس أمير حلب ، يطلب منه إقامة الدعوة للخليفة العباسي بدلا من الخليفة الفاطمي ، فأجابه إلى طلبه . ثم سار بنفسه إلى حلب في العام التالي وحاصرها شهرآ ، فخرج إليه أميرها فأكرمه وأعاده إلى ولايته(١)؛ واضطر ألب أرسلان إلى العودة إلى بلاده حين وصله أن الروم اخترةوا بلاد أرمينية يريدون خراسان، وفي سنة ١٦٥ ﻫ ، عهد السلطان ملكشاه إلى أتسر التركاني بالاستيلاء على بلاد الشام ، ففتح الرملة وبيت المقدس ، ثم يمم السير إلى دمشق ؛ غير أن جبوش الفاطمبين سرعان ماردته على أعمَّا به (۴)، ﴿ يَكُنُّهُ لَمُ يَلُّكُ بِعُكُ ذَلْكُ أَنْ عَوْلَ عَلَى مُحَاصِرَتُهَا سنة ٧٦٤ هـ ، وأخذ يشدد عليها الحصار حتى تمكن •ن فتحها ، ثم حذف اسم المستنصر بالله الفاطمي من الخطبة ، وأحل محله اسم الخليفة العباسي المقتدى بأمر الله(٣) ، كما منع الآذان بحي على خير العمل . وكان لعمله هذا أحسن الآثر في نفوس أهالي دمشق(٤) .

و لما استقر الأمر للقائد التركانى أتسر فى بلاد الشام خشى أن يعاود الفاطميون مهاجمته ؛ فجهز جيشاً من التركان والعرب والترك وسار قاصداً مصر سنة ٢٠٥ ه بعد أن أغراه بفتحها ابن بلدكوز الذى احتمى به على

<sup>(</sup>١) ابن الأثير: ج١٠ ، س٢٢ .

<sup>(</sup>٢) أبن الأثير : حِ٠١ ، ٢٣ .

Straley Lune-Poole, A History of Egypt in the Middle (7)
Ages P. 161.

ان خلدون: جنا، ه 1 - 1888 - 589 مان خلدون: جنا، ه 18 - 588 - 589 مان خلدون: جنا، ه 18 - 589 مان خلدون

أثر قدوم بدر الجمالى إلى مصر، وأهدى إليه بعض التحف التى استولى عليها أبوه من خزائن المستنصر بالله الفاطمى(١).

وقد توغل أتسز بقواته فى البلاد المصرية دون أن يصادف مقاومة تذكر ، وعسكر خمسين بوماً فى الدلتا بدلا من أن يسير إلى القاهرة ، وأساء أصحابه معاملة الاهالى وأخذوا أموالهم ؛ فأرسل رؤساء القرى المصرية إلى الخليفة المستنصر بائلة يشكون إليه ما نزل بهم(٢).

لم يكن بدر الجمالى فى الوقت الذى زحف فيه أتسز على مصر مستعداً لمواجهة حملته لانشغاله بإخماد بعض الثورات فى بلاد الصعيد؛ فجند جميع الرجال الفادرين على حمل السلاح، ودعا ثلاثة آلاف حاج كانوا متأهبين للسفر إلى بلاد الحجاز لمعاونته فى قتال السلاجقة ، فأجابوا دعوته وتخلفوا عن السفر، وأصبح جيش بدر الجمالى يضم كثيراً من العرب وأهالى البلاد، ولما دار القتال بين الفريقين استطاع بدر الجمالى بمهارته أن يستميل إلى جانبه فريقاً من السلاجقة ، كما فعل المعز من قبل مع القرامطة ؛ وكان ذلك ما عجل المزيمة بحيشهم ، وفر أتسز إلى غزة وأقام بالرملة حتى لحق به من بق من عسكره ، ثم رحل إلى دمشق (٣).

أعلنت بعض المدن الرئيسية فى بلاد الشام على أثر تلك الهزيمة النى لحقت بأنسز ولاءها من جديد للخلافة الفاطمية. وقد شجع ذلك بدر الجمال على العمل لاستعادة سلطان الفاطميين بتلك البلاد، فأنفذ جيشاً بقيادة نصر الدولة إلى دمشق ، فحاصرها حصاراً شديداً حتى اضطر أنسز إلى طلب النجدة من تاج الدولة تتش بن ألب أرسسلان - وكان إذ ذاك يحاصر

<sup>(</sup>١) أبن ميسر: تاريخ مصر، سر٢٤٠٠

<sup>(</sup>٢) أَنْ الْأَثْيِرِ: جِ١٠ مَ س ٢٦ ٠

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير : ج- ١، من ٣٠ - ٣٦ ، ابن ميسر : تاريخ مصر ، س ٣٠

حلب ـ فسار تتش إلى دمشق ولم يكد يفترب منها حتى رحل عنها عسكر مصر(١).

ولما تقابل تتشَّ أمع أتسر عند سور دمشق ، أنكر عليه تأخره في الخروج للقائه ، ثم مالبث أن قبض عليه وقتله ، واستولى على دمشق سنة ٤٧١ هـ وأحسن معاملة أهلما(٢). وصار يتولى بمفرده جميع الأمور فىبلاد الشام ؛ غير أن الحالة لم تستقر له طويلا بتلك البلاد ، فحاول بدر الجالى أن يسترد دمشق سنة ٤٧٨ هـ . فسار إليها على رأس حملة ، وحاصرها حصاراً شديداً كما دار بينه وبينصاحبها تاج الديرلة تتش قتال؛ غير أنه لم يتمكن من التغلب عليه ، ورحل عائداً إلى مصر(٣) . ومازال بدر الجمالى يوجه اهتمامه إلى استعادة النفوذ الفاطمي في الأد الشام حتى تمكن سنة ٤٨٢ هـ من الاستيلاء على معظم بلاد الشام السَّاحِليَّة ا. على أن الفاطميين لم يتمكنوا من الاحتفاظ بسيطرتهم على مُعَلَى الله ف السلاجة إلى بسط سلطانهم عليها . فني سنة ه ٤٨ هـ ، أمر السلطان ملكشاه نوابه بحلب والرها بالسير مع قواتهم لمعاونة أخيه تاج الدولة تتش في الاستيلاء على ما للخليفة المستنصر باقة الفاطمي • ن بلاد بساحل الشام ؛ فساروا لنجدته ، واستطاع تتش بمساعدتهم أن يستولى على حمص وقلعتي عرفة ر أفامية ( t ) ( Apamea ) .

على الرغم من أن تاج الدولة تتش قد بسط سلطانه على معظم بلاد الشام فإنه لم يوجه جهوده للعمل على توطيد نفوذه بهذه البلاد – مع أن الظروف كانت مهيأة له وخاصة من ناحية الفاطميين الذين حال ضعفهم

 <sup>(</sup>١) ابن الأثير ، ج١٠ ، من ٣٩ ، أبو الفسداء ، المختصر في أخبار البصر ، ج٢ ،
 من ١٩٤٠ .

<sup>(</sup>٢) اين الأثير ، ج٠١ ، ٢٨ ،

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير ، ج ١٠٠ س٠٤٠

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ، ج ١٠ ، س ٧٠ ، أبو الفداء . المختصر في أخبار البصر ، ج ٢ س ٢٧ أفامية : كورة من كور حس ، نقع إلى الدبال من حاه وجنوب معرة النعيان .

بسبب المنازعات الداخلية دون نجاحهم فى استرداد سيادتهم على بلاد الشام التى كانت فى حوزتهم - ، فقد امتدت أطباع تتش إلى بلاد الجزيرة وفارس و تغلب على كثير منها بما أدى إلى قيام الخلاف بينه وبين ابن أخيه بركياروق سنة ٤٨٦ هـ ، وقد تطور هذا الخلاف إلى نشوب الحرب بين تتش وقوات بركياروق ، انتهى الأمرفيها بهزيمة تتش وقتله سنة ٤٨٨ هـ (١).

اقتسم بلاد الشام بعد مقتل تتش ابناه رضوان ودقاق ؛ فاستقل الأول بولاية حلب ، وانفرد الثانى بدمشق لسكنهما لم يكونا على وفاق ، فقد دب الخلاف والتنافس بينهما، فسار رضوان إلى دمشق طمعاً فى الاستيلاء عليها لسكنه عجز عن مهاجمتها لحصافتها ومناعتها ، كالم يتمكن من الاستيلاء على بيت المقدس أما دقاق فإنه رأى أن يصير الى حلب لمحاصرة أخيه رداً على فعله ، والتتى الفريقان بقنسرين حيث دارت معركة هزم فيها دقاق الذى ما لبث أن اتفق مع أخيه وقوان سنة ١٨٠٤ ه على أن تقام الخطبة باسميهما فى دمشق (٢).

أما عن الحالة الداخليسة في مصر ، فلم تكن إذ ذاك مستقرة ؛ فقد اضطربت فيها الأمور بعد تولية المستعلى الخلافة ، ويرجع ذلك إلى ماقام به الوزير الافضل بن بدر الجمالي من إقصاء نزار بن المستنصر عن الخلافة رغم أحقيته لها ؛ فحرج أهالي الإسكندرية على طساعة الخليفة الفاطمي الجديد وانحازوا إلى نزار بعد أن قدم إليم وبايعوه بالخلافة . غير أن الخديد وانحازوا إلى نزار بعد أن تمكن من القضاء عليه وعلى من آزره في الافضل بن بدر الجمالي مالبث أن تمكن من القضاء عليه وعلى من آزره في ثورته في أواخر سنة ٤٨٨ هـ(٣).

<sup>(</sup>١) ابن الأثير . ح١ ، ٨٠

<sup>- (</sup>۲) ابن الأثير - ج- ٢٥ص٩٣ . أبو الفدأ . المختصر في أخيار البشر ، ج٢٠٣ ... ٣٠٩ --- ٢٩٠٠

 <sup>(</sup>۳) أبن ميسر : تاريح مصر ، ص ۲۰ -- ۲۷ ، أبو المحاس : النجوم الزاهرة ، ج٠ ،
 من ١٤٤ --- ١٤٥

على الرغم من أن الحكومة الفاطمية في مصر في أوائل عهد المستعلى بالله شغلت بضبط الآمور في البلاد عن مواصلة جهودها لاسترداد نفوذها في بلاد الشام ، فإن الخلاف بين نواب السلاجقة في هذه البلاد وحالة الضعف التي تجلت في أيامهم ، لم يكن كل ذلك خافياً عنها ؛ فرأى الفاطميون أن ينتهزوا هذه الفرصة ليحاولوا ،ن جديد ،عادة سيطرتهم على ما فقدوه من مدن الشام ؛ فسار الأفضل بن بدر الجالى سنة ١٨٩ ه على رأس حملة إلى بيت المقدس - وكان بلي هذه المدينة إذ ذاك إبلغازى وسقان ابنا الأمير أرتق .. ، فالتمس منهما تسليمه القدس من غير حرب ، فلم يحيباه إلى طاب أرتق .. ، فالتمس مؤمره وفتحوا له أحد أو أبها و واضطر أهل القدس إلى طاب الأمان ، فأمنهم وفتحوا له أحد أو أبها و بذلك تمكن الأفضل من دخولها والاستيلاء عليها ، ورأى كل من سقان واخيه إلفازى أن يرحلا عنها ؛ فضى الأول إلى الرها . أما الثاني فسار الى بغياد (٢).

أدى النزاع بين الفاطميين والسلاجقة على نشر نفوذهم فى بلاد الشام إلى عدم استقرار الأمور فى هدفه البلاد وضعف الجبهة الإسلامية أمام الغزو الصلبي ؛ فقد زحف الصليبيون على أنطاكية بقيادة بوهمند النرمندى فى أواخر القرن الخامس الهجرى ، ورأوا أن يستغلوا الفرقة بين الأمراء المسلمين فى بلاد الشام ، فأرسلوا إلى أميرى حلب ودمشق يطلبون منهما عدم التعرض لهم ،كما ادعوا بأنهم لا يقصدون غير البلاد التي كانت بيد الروم (٣). ولما وقف رضوان أمير حلب على رغبة الصليبين فى إثارة النزاع بين القوى الإسلامية ليتيسر لهم تحقيق غرضهم ، سارع إلى نجدة أمير أنطاكية وانضم الإسلامية ليتيسر لهم تحقيق غرضهم ، سارع إلى نجدة أمير أنطاكية وانضم

<sup>(</sup>۱) أبن القلانسي . ذيل تاريخ دمشق ، ١٣٠٠

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن ، النجوم الزاهرة ، جه ، ص٩٠١ ،

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير: چار، من ١٥٠

إليه سقان بن أرتق وقوات من شيزر (١) وحماه وحمص . غير أن المحاولات الني بذلها أمراء المسلمين ببلاد الشام لإنقاذ أنطاكية باءت بالفشل وسقطت المدينة في يد الصليبين سنة ٢٠٤١) ه (٣ يونيه ١٠٩٨ م).

لما وصل إلى الحسكومية الفاطمية فى مصر نبأ هجوم الصليبين على انطاكية ، وأت أن تبدل جهدها لمنع زحفهم على بيت المقدس ، فأنفذ الوزير الافضل بن بدر الجمالى سنة ٢٩٤ ه ( ١٠٩٨ ) سفارة إلى الصليبين للتفاوض فى عقد انفاق معهم يتضمن أن ينفر دوا بأنطاكية وأن تستقل مسبب بيت المقدس على أن يسمح للصليبين بزبارة الأماكن المقدسة بفلسطين وتكون لهم الحرية فى أداء شعائرهم الدينية على ألا تزيد مدة إقامتهم بها عن شهر واحد وألا يدخلوها بسيوفهم الدينية على ألا تزيد مدة إقامتهم بها عن شهر واحد وألا يدخلوها بسيوفهم المدينية على الا تزيد مدة إقامتهم بها

لم تؤد سفارة الافضل بدر الجمالي إلى الصليبين، إلى عدولهم عن تحقيق سياستهم في الاستيلاء على بيت المقتسدس ، بل كان من أثرها أن وقف الصليبيون على مدى الخلاف السائد بين الفاطميين ونواب السلاجقة ببلاد الشام ، ومن ثم استقر رأيهم بعد استيلائهم على أنطاكية على إرسال حملة لفتح بيت المقدس . وقداستولى الصليبيون أثناء سيرهم إلى هذه المدينة على معرة النعمان (٤) ، كما عمل أمير شيزر على تأمين طريقهم وتزويدهم بما يحتاجون إليه درءاً لخطرهم (٥) .

كانت بيت المقدس في الوقت الذي تقدم فيه الصليبيون لمهاجمتها خاضعة

<sup>(</sup>١) تقع على مقرّبة من معرة النمان شمال حماء .

<sup>(</sup>٢) أبو الفداء . المختصر من أخبار البصر ، ج٢ ، س ٢١٠ .

Cuillaume de Tyre (R. Hist Occ. Crois,) TIP. 191 et Seq. (٣) راجع كتاب، الحرب الصليبية الأولى لحسن حبثى، ص ٥٣ - ٥٤ .

<sup>(</sup>٤) أبن الأثير . ج١٠ س٩٦ .

<sup>(</sup>ه) حسن حيمي . ألحرب الصليبية الأولى ، ص٧٤ .

للفاطميين وبلى حكما ناتب من قبلهم يدعى افتحار الدولة (١) ؛ فلما شرع الصليبيون فى فتح هذه المدينة لفوا مفاومة فى بادى الآمر من الحامية الاسلامية . غير أن جود فروى قائد الحملة الصليبية مالبث أن عثر على منفذ للمدينة لم يهتم المسلمون بتحصينه ، فدخل منه مع بعض أتباعه من الفدائيين، وبذلك تيسر لحم فتح أبواجا ، فاضطر المسلمون إلى الاعتصام بالمسجد الاقصى ، فتعقبهم الصليبيون ونسكلوا بهم . ولم يجد حاكمها الفاطمى افتخار الدولة بدأ من الاستسلام ، وتعهد هو وقواته للصليبين بالرحيل عنها إلى الدولة بدأ من الاستسلام ، وتعهد هو وقواته للصليبين بالرحيل عنها إلى مصر (٢) .

لم يقف الفاطميون إزاء هجوم الصليبين على بلاد الشام و زحفهم على بيت المقدس مكتوفي اليدين وخاصة بعد أن وصلهم خبر دخولهم هذه المدينة واستيلائهم عليها، ومحاولتهم الحد لماتي لهم من المدن الساحلية، وعجز أمراء السلاجة عن الوقوف في وجههم فأعدول حملة في رمضان سنة ٤٩٦ ه لاسترداد بيت المقدس و خرج الأفضل بن بدر الجمالي وزير الخليفة المستعلى بافقه على رأس الجيش الفاطمي، وأقام هذا الوزير بعسفلان في انتظار النجدات التي وعده بها العرب (٣)، وأرسل إلى الصليبيين يسكر عليهم مافعلوه ويتهدده (٤) . على أن القرات الفاطمية مالمثت أن فوجئت بهجوم مافعلوه ويتهدده (٤) . على أن القرات الفاطمية معارك انتهت بهزيمة الجند الفاطمي وتراجعهم تدريجياً ، وعاد الأفضل مع خواصه إلى مصر (٠) .

<sup>(</sup>١) ابن الأثير . ج١٠ ، س٨٥ .

 <sup>(</sup>۲) ابن الأثير . ج ۱۰ ، س ۹۸ . حسن حبيمي ، الحرب الصليبية الأولى ، س ۸۴ .
 ۸۰ .

 <sup>(</sup>۳) ابن القلائسی ، ذیل تاریخ دمشق، س ۱۳۷ ، آبو المحاسن . النجوم الزاهرة
 ج۰ ، س ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٤) إبن الأثير، ج٠١، س٩٩.

<sup>(</sup>۰)المَّذَرِيْنَ : خَطَطَ ، جَا ، س ٣٥٦ ، أبو الحاسن . النجوم الزاهرة ، ج ه ، س ١٤٩ .

تجلى ضعف النفوذ الفاطمى فى بلاد الشام على أثر النجاح الذى أحرزه الصليبيون فى زحفهم على ه.ذه البلاد و تأسيسهم إمارتى أنطاكة وبيت المقدس. وقد ظهرت بوادر هـذا الضعف منذ حاول السلاجقة إقصاء الفاطميين عن بلاد الشام.

على أن السلاجقة وإرب كانوا قد أحرزوا بعض النجاح فى بسط سيطرتهم على بعض مدن الشام التي كانت فى حوزة الفاطميين ، فإن الخلاف الذى قام بين نواجم أضعف من سلطتهم ، كما أن التنافس بينهم وبين الفاطميين على امتلاك بلاد الشام كان من أكبر العوامل التي عاونت الصليبين على الاستقرار فى هذه البلاد (١).

وعا لاشك فيه أن الحلافة الفاطمية في أواجر القرن الحامس الهجرى لم تركن في حالة تساعدها على استعادة مكافعاً في بلاد الشام، فقد أصبحت مصر من الضعف بسبب ماسادها من الاحتطار البات، وما منيت به من منازعات بين طائفتي النزارية (٢) والمستعلية بحيث تعذر عليها الاحتفاظ بما تبقي لها من سلطان على بلاد الشام، بؤيد ذلك ما قاله المقريزي (٣) عن الخليفة المستعلى بالله الفاطمي ( ٤٨٧ - ٤٩٥ ه) و وفي أيامه اختلت الدولة وانقطعت الدعوة من أكثر مدن الشام فإنها صارت بين الاتراك والفرنج، وانقطعت الدعوة من أكثر مدن الشام فإنها صارت بين الاتراك والفرنج،

Gaston Wiet, Précis de L'Histlore de L'Egypte Vol. II.P.186 (1)

 <sup>(</sup>۲) كانت النزارية تدعى أن المستنصر بالله الفاطمى أومى لابنه الأكبر نزار بالملافة
 من بعدم أما المستعلية ، فادعت أنه أوصى بها لابنه أبى القاسم أحد الذى لقب بالمستعلى بالله

<sup>(</sup> أبن ميسر . تاريخ مصر، من ٣٠-٣٧ )

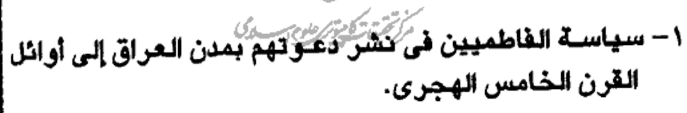
<sup>(</sup>۴) خطط ، چا س ۲۰۹ --- ۲۰۷ .



.

### الباب السادس

# الدعوة الفاطمية في بلاد العراق



٧- حركة البساسيري في العراق.

٣- زوال النفوذ الفاطمى ببلاد العراق بعد دخول السلاجقة بغداد.



#### البائ السادسين

## الدعوة الفاطمية في بلاد العراق

١ -- سياسة الفاظميين في نشر دعوتهم بمديه العراق إلى أوائل

القرل الخامس الهجرى

كان لظهور القرامطة في بلاد العراق السفلي والتشابه بين دعوم ودعوة الإسماعيلية أكبر الأثرى جَدَّبُ كَثَيْرُ مِن أَهَالَى الولايات العباسية إلى اعتناق المذهب الإسماعيلي(۱) ؛ فصارت بلاد السواد(۲) بموج بأتباع أثنة الإسماعيلية الذين اتخذوا سلبية (۳) دار هجرة منذ عهد الخليفة المأمون العباسي ، كما أصبح لهم أنصار في بعداد نفسما ، بل إن عبيد الله (المهدى) العباسي ، كما أصبح لهم أنصار في بعداد نفسما ، بل إن عبيد الله (المهدى) اتخذ دعاة له بهذه المدينة كانوا عدونه بأخبار العباسبين ، وقد استطاع بفضل

<sup>(</sup>۱) عرف بذلك نسبة إلى إسماعيل بن جعفر الصادق ، وكان أنباعه يعرفون بالاسماعيلية وهم فرقة من الشيعة تعتقد أن الإمامة انتقلت بعد النبي صلى الله عليه وسلم إلى على بن أبي طالب رضى الله عنه ؛ ثم إلى أبنه الحسن ، ثم إلى أخيه الحسين ؛ ثم تنقلت في بني الحسين إلى جعفر الصادق . و بد و ن أن الإمامة انتقلت من جعفر الصادق إلى ابنه اسماعيل ثم تنقلت في بنيه ، الصادق . و بد و ن أن الإمامة انتقلت من جعفر الصادق إلى ابنه اسماعيل ثم تنقلت في بنيه ،

 <sup>(</sup>٣) السواد براد به رستاق العراق وضاعها الله افتتمها المسلمون عهد عمر بن الحطاب
 رض الله عنه وقد سمى بذلك لسواده بالزروع والتغيل والأشجار .

<sup>(</sup> ياقوت · معجم البلدان ، ج۳ ، س ۱۹۹) ·

 <sup>(</sup>٣) بلده من ناحية البرية من أهمال حماه ( ياقوت معجم البلدان جه من ١٩٣٥ ).

دعاته المقيمين ببغداد ربلاد الشام التغلب على الصعوبات الني تعرض لها في طريقه من سلمية إلى بلاد المغرب(١).

قام دعاة الفاطميين في بغداد ، بعدأن استقرت الخلافة العبيد الله المهدى في المغرب بنشاط كبير في نشر دعوتهم ؛ وايس أدل على ذلك من اتجاه ميول بعض كبار رجال الدولة العباسية إلى ما ادعاه الفاطميون من حق في الخلافة والاعتراف بإمامة المهدى فذكر مسكويه(٢) أن يوسف بن أبي الساج \_ أحد قواد العباسيين في عهد الخليفة المقتدر \_ أخبركاتبه محمد ابن خلف أنه متى جمع خراج واسط والسكوفة وستى الفرات عن سنة ١٤٦٤هم، شق عصا طاعة الخليفة العباسي وأظهر الدعوة المهدى . مم دعا الناس إلى الدخول فيا دحل فيه ، وسار إلى بغداد ، فكتب محمد بن خلف بذلك كله إلى نصر الحاجب، فأرصله إلى مسامع الخليفة العباسي .

على أنه يستدل بمـا أورده أبن الآثير (٣) عن اتصال القائد العباسى يوسف بن أبى الساج بالفاطميين أن كاتبه محمد بن خلف هو الذى اتهمه بذلك طمعاً فى تفلد الوزارة ؛ فقال : و إن محمد بن خلف النير مانى عظم شأنه وكثر ماله فحدث نفسه بوزارة الخليفة ، فكتب إلى نصر الحاجب يخطب الوزارة ويسمى بابن أبى الساج ويقول له إنه قرمطى يعتقد إمامة العلوى الذى بإفريقية وأننى ناظرته على ذلك فلم يرجع عنه ، وأنه لا يسير إلى قتال أبى طاهر القرمطى وإنما يأخذ المال بهـذا السبب ويقوى به على قصد حضرة السلطان وإزالة الخلافة عن بنى العباس ، .

<sup>(</sup>١) حس إبراهم وطه شرف . كتاب د عبيد ألله المهدى ، س ١٧٥ ـ ٣٠٧،١٧٨

 <sup>(</sup>۲) تجارب الأمم - ج۱ ، س ۱۹۷ - ۱۹۸ ، حسن إبراهيم · الفاطمون في مصر - س ۲۲ --- ۲۳

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ ، ج ٨ من ٤ ٥ ٠

وعلى الرغم من أنه ليس فيها ذكره كل من مسكويه وابن الآثير عن موقف بوسف بن أبى الساج إزاء الفاطميين ما يدل على محاولته الخروج على طاعة الخليفة العباسى، فإن هذا الامر لا يمنعنا من أن نرجع مبله إلى الدخول فى دعوة عبيد الله المهدى وإن كانت الفرصة لم تمن بعد لتحقيق هذه الرغبة . يؤيد ذلك ما أشار إليه المقريزى(۱) من أن يوسف بن أبى الساج ، بعث إلى عبيد الله المهدى رسالة يعسترف فيها بإمامته ويعلن استعداده لمعارنته (۱).

كذلك بلغ من نفوذ دعاة الفاطميين في ذلك العهد أن نجحوا في جذب كثيرين من أهالى العراق إلى اعتناق المذهب الإسماعيلي ، ويتضح لنا ذلك من هذا الحديث الذي دار بين على بن عيسى و ذير الخليفة العباسي المقتدر بالله وبين أحد الإسماعيلية من أهل العراق . يقول ابن الآثير (٣) : ، جاء إنسان إلى على بن عيسى وأخبره أن في جير انه رجلا من شير از على مذهب القرامطة يكاتب أبا طاهر (٤) بالآخبار ، فأحضره وسأله واعترف ، وقال : ما صحبت أبا طاهر إلا لما صح عندى أنه على الحق وأنت وصاحبك وقال : ما صحبت أبا طاهر إلا لما صح عندى أنه على الحق وأنت وصاحبك وقال : ما الحرد و الخليفة ) كفار ، تأخذون ماليس الم ، ولابد لله من حبحة في أرضه ، وأمامنا المهدى فلان بن فلان بن محمد بن إسماعيل بن جعفر

<sup>(</sup>١) المقنى السكبير • ورقمة ٢٢٣ ب •

۲) حسن ابراهیم ۱ الفاطنیون فی مصر ، س ؛ ۱ -

<sup>(</sup>٣) الكامل في التاريخ ٠ ج٨ ، من ٧٤ .

<sup>(</sup>٤) تقلد أبو طاهر سايان الجنابي زمام الحريم في دولة القرامطة ببلاد البعدرين سنة هنون من حكمه ينظم شئون من حكمه ينظم شئون من حكمه ينظم شئون دولته ؟ ويعد العدة للسيطرة على جزيرة العرب وقد تجلى في عهده قيام العلاقات الودية بين القرامطة والفاطمين ببلاد المغرب واتحادهم في سياستهم العدائبة إزاء العباسيين .

<sup>(</sup> راجع كنتاب النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب للمؤلف ص ٣٤ ـــــ٣٠ )

الصادق المقيم ببلاد المغرب والسناكالرافضة والاثنا عشرية الذين يقولون بجهلهم إن لهم إماماً ينتظرونه وبكدب بعضهم البعض ... ، فقال له على ابن عيسى : قد خالطت عسكرنا وعرفتهم ، فمن فيهم على مذهبك ؟ فقال : وأنت بهذا العقل تدبر الوزارة كيف تطمع منى أننى أسلم قوما مؤمنين إلى قوم كافرين يقتلونهم لا أفعل ذلك ... ،

كان لضعف سلطة الخلفاء العباسيين الذي تجلى منذ بداية القرن الرابع الهجرى بسبب استفحال نفوذ القواد من الاتراك واستفلال الامراء بولاياتهم ، واستبداد البويهيين(١) بأمور الخلافة أثره في تشجيع الفاطميين

(۱) اشتهر من بين أهانى بلاد الديا البوم، ون وكانوا جنوداً منامر بن من أصل نارسى ، وقد رفعوا أنفسهم بالدها والمسكر وكانوا لا يترددون ولا يخجلون من ترك خدمة قائد إلى خسدمة آخر بدفع لهم أحرا الكرمون الأولى ، فارتق على بن بويه وأخوه الحسن إلى مرتبة الأمراء في جيش « ماكان ته أنديا ي ، ولما لحقت به الهزيمة ، التقلا إلى خدمة مرداويج بن زيار الدياسى ؛ فولى على بن بويه بلاد السكرج ( إلى الجنوب الشهرق من همذان).

على أن الجسول لم يصف لعلى بن بويه ؟ فقد عول مرداو بج على طرده من بلاد الكرج وأدسل جيماً كبيراً لإخراجه منها ، فساد إلى أدجان (إحدى كورفارس) واحتلها سنة ٢٦١ه ؟ ثم دخل شيراز في العام التالي وتمكن أخوه أحمد بن بويه من احتلال كرمان ، لما توفي مرداو بج سنة ٣٢٣ هـ ؟ احتل البويهيون أصغهان والرى واستمروا في توسعهم نحو الغرب ، فدخل أحمد بن بويه الأدواز سنة ٢٦٣ هـ واحتفظ بها رغم المقاومة التي لاقاها ؟ واستطاع أدوه على بن بو به إخضاع بلاد فارس ؛ وأرس إلى الحليفة الراضي يطلب اعترافه بسلطته في فارس فبعث إليه بالحلم مع أحد رسله وأمره ألا يسلمها إليه إلا بعد أن يرسل بسلطته في فارس فبعث إليه بالحلم مع أحد رسله وأمره ألا يسلمها إليه إلا بعد أن يرسل على الرسول حتى أخذ منه الحلم ، ثم امتنع عن دفع هذا المانع .

لم يكن على بويه هو الذي ارتفع سأنه دون غيره من البويهبين ، بل استولى أخوه الحسن على بلاد العراق العجمى : ودعا قواد بغداد أخاه النالث أحمد بن بويه إلى السير إليهم حين ساءت الحالة في عهد الحليمة المستكنى ، فوصل بغداد في ١١ جادى الأولى سنة ٣٣٤ هـ ، فقابله الحليفة واحتنى به ومنعه إمرة الأمراء وبايعه أحمد بالحلافة وولكي يظهر هذا الحليفة تأييده لبنى بويه منح زعماءهم الأنقاب ؛ فاقب عليا عماد الدولة ، ولقب الحسن ركن الدولة ، ولقب الحسن ركن الدولة ، ولقب الحسن ركن الدولة ، ولقب

على إرسال دعامهم إلى بلاد الدولة العباسية لنشر الدعوة لهم ، كما حفزهم إلى العمل على تمويض دعائم الخلافة العباسية وانتزاع زعامة الاسلام منها .

وقد كشف المعز لدين الله الفاطمي عن سياسته الني ترمي إلى بسط سلطانه على بلاد المشرق في خطبة ألفاها على رؤساء كـتامة بمـــــدينة المنصورية(١)، . . . . . . . رأيت أن أنفذ إلبكم فأحضركم لتشاهدوا حالى إذا خلوت دونكم واحتجبت عنـكم ، وإنى لاأفضلـكم في أحوالكم إلا فيما لابد لى منه من دنياكم و بما خصني الله به من إمامتكم ، وإنى مشغول بكتب ترد على من المشرق والمغرب ، أجيب عنها بخطي(٢) . .

الحديث الذي دار بينه وبين رسول الأنبراطور البيزنطي الذي قدم إلى القاهرة لزيارته . وقد خاطبه المعز يقوله : • أنذكر إذ أتيتني رســـولا و أنا بالمهـدية فقلت لك لتدخلن على وأنا بمصر مالـكا لها ، قال : نعم . قال : وأنا أقول لك لتدخلن على بغداد وأنا خليهٰة(٣) . .

رأى الفاطميون أنه لن يتيسر لهم نشر نفوذهم في بلاد المشرق إلابقتح مصر لتوسطها العالم الإسلامي، فضلا عن قربها من المشرق الذي حرص المعز على إخضاعه ؛ لذلك وجه الفاطميون أنظارهم إليها لانتزاعها منالدولة

<sup>=</sup> أحد الذي أصبح مطلق التصرف في العراق معز الدولة -

مسكويه • تجارب الأمم ، ج١ ، من ٩ ٩ ٧ --- ٣٠٠ .

حسن أبراهيم . تاريخ الإسلام السياسي ج٣ ، من ٩ ٩ ـــ ٢ · ١ .

ألدورى ـ المصور العباسية المتأخرة من ٤٤٤ ــــ٧٤٧

<sup>(</sup>١) أسس الحليفة المنصور الفاطمي مدينة المنصورية سنة ٣٣٧ ﻫ في الموضع الفي دارت فيه الواقعة بينه وبين أبي يزيد مخلد بن كيداد على مقربة من القيروان واتخذها حاضرة له .

<sup>(</sup> راجع كـــتاب : المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب لأبيءبد البــكرى ص ٢٠ ) .

<sup>(</sup>٢) المقريزي : أتماظ ألحنفا بأخيار الأئمة الحلفا ، س٣٦ -- ١٣٧ -

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير : الـكامل في التــاريخ : جـ ٨ ، س ٢٧٠ .

العباسية ، واستطاعوا أن يبسطوا سلطانهم عليها سنة ٢٥٨ه ، وأقيمت للخليفة الفاطمي الخطبة على منابرها .

ولما أيقن الفاطميون أن دعاتهم فى بلاد المشرق قد نجحوا فى صرف كثير من المسلمين عن تأييد العباسيين ، شرعوا فى مواصلة جهودهم البسط سيادتهم على أراضى الدولة العباسية ؛ فتخطى النفوذ الفاطمى فى عهد المعن الحدود المصرية إلى بلاد الشام ؛ لكنه لم يكن مستقراً فيها ، بينها نراه ينمو ويزداد فى جزيرة العرب بفضل الدعاية الفاطمية التى وجدت من تلقاء نفسها مرعى خصيباً فى تلك البلاد ؛ فأقيمت الخطبة فى مكة و المدينة لكثير من الخلفاء الفاطميين ، كما انتشر نفوذهم فى بلاد اليمن وذاعت دعوتهم فى من الخلفاء الفاطميين ، كما انتشر نفوذهم فى بلاد اليمن وذاعت دعوتهم فى كثير من بلادها ؛ وبذلك تصادل سلطان الدولة العباسية الروحى فى جزيرة العرب كما تضاءل سلطانهم السياسي فى بلاد الشام من قبل .

كانت بلاد العراق محط أنظار الفاطميين وعلى الآخص بعد أن استبد البويميون بالسلطة فى بغـــداد سنة ٢٣٤ه . وقضوا على نفوذ الخلفاء العباسيين ، بل شاركوهم فى مظاهر سيادتهم الدينية والسياسية .

أقام البويهبون على أثر دخولهم بغداد إمارة وراثية . وكانوا يعتنقون المذهب الشيعى على مبادىء الزيدية التي أدخلها بلاد الديلم حسن بن على الزيدى(١) . ومن ثم صاروا لا يعترفون بحق العباسبين في السيادة على العبل الإسلامي(١) ، وإنما اعتبروهم مغتصبين للخلافة من

<sup>(</sup>۱) نشر حسن بن على الزيدى الإسلام بين أهالى الديلم وطبرستان في أوائل القرن الرأبع الهجرى ، وقضى على الوننية والمجسسوسية التي كانت منتشرة بينهم ، واستطاع أن يستميلهم إلى جانبه ، وظلوا مخلصين له طبلة حياته ع كدفاك تعبح حسن بن هلى الزيدى في القضاء على النظام الإقطاعي الذي كان سائداً في بلاد الديلم ، وظلت طبرستان بيد أسرته حتى سنة ١٤٤ ه حين فتح مرداويج بن زيار الديلمي هذا الإقلم .

<sup>(</sup> الدورى : العصور العباسية المتأخرة ، س ٧٧ — ٧٣ ) .

Arnold, The Cailphate p. 61(1)

أصحابها العلوبين(١).

وقد تأثر البوبهيون إلى حدكبير بالدعاية الفاطمية في بلاد المشرق ب فلما قبضوا على زمام السلطة في بغدداد وضعف تبعاً لذلك مركز الحليفة فكروا في القضاء على الحلافة السنية وإقامة خلافة شيعية مكانها ، وحاول معز الدرلة بن بويه ( ٣٣١ – ٣٠١ ه ) إخراج هذه الفكرة إلى حيز العمل وذلك بنقل الحلافة العباسية إلى أحسد العلوبين ، لكن خواصه حذروه من سخط الناس ومخالفتهم لآن عامنهم في الأقطار الإسلامية اعتادوا الدعوة العباسية ، وأطاعوا العباسيين طاعة الله ورسوله (٢).

وقد وضح ابن الآثير (٣) تلك المحاولة التي شرع معز الدولة في تنفيذها ثم لم يلبث أن عدل عنها بقوله : « لقد بلغتي أن معز الدولة استشار جماعة من خواص أصحابه في إخراج الجلافة من العباسيين والبيعة للمعز لدين الله العلوى أو لغيره من العلوبين ، فكلهم أشار بذلك ماعدا بعض خواصه ، فإنه قال : « ليس هذا برأى . فإنك البوم مع خليفة تعتقد أنت وأصحابك أنه ليس من أهل الخلافة ولو أمرتهم بقتله لقتلوه مستحلين دمه ، ومتى أجلست بعض العلوبين خليفة كان معك من تعتقد أنت وأصحابك صحة خلافته فلو أمرهم بقتلك لفعلوه » .

عدل معز الدرلة بن بويه عن عزمه لما قد يتمرض له سلطانه من خطر بسبب وجود خلافة علوية يطيعها الجنسد من الدبلم ويكونون أداة فى بد الحليفة يستغلما لمصلحته متى شاه(٤)، وفضل أن يستبد بالسلطة فى ظل

<sup>(</sup>١) ابن الأنبر: الحامل في التاريخ، ج ٨ ، ص ١٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الدورى : العصور العباسية المتأخرة ، ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) الـكامل في التاريخ . ج ٨ ، س ٢٠٤٩ .

<sup>(</sup>٤) مسكويه : تجارب الأمسام ، ج ٢ ، من ٨٧ .

Noeldeke, Sketches From Eastern History P. 88.

خليفة عباسي ضعيف على أن يكون تابعاً لخليفة يعترف بإمامته ، كما أن أمراء بني بويه (١) الذين خلفوه وأصبحوا مطلق التصرف في العدراق حذرا حذوه ، فلم يقدموا على تحويل الحلافة إلى أحدد الملوبين ، لكنهم ظلوا على اتصال بالفاطميين ، فسمحوا لدعاتهم بنشر عقائد مذهبهم في بلاد العراق وغيرها من البلاد التي كانت خاضعة لنفوذ بني بويه (٢) .

كان البوجيون رغم حرصهم على الاحتفاظ بنفوذهم السياسي بؤثرون الفاطميين على العباسيين من الناحية المذهبية ، فتبودات الرسائل الودية بين العزيز بالله الفاطمي وعضد الدولة بن ركن الدولة ( ٣٩٧ ــ ٣٧٢ هـ) فاعترف هذا الامير بإمامة الخليفة الفاطمي ، كما كان لغارات البيزنطيين المتكررة على الأراضي المتاخة حديد كل من الدولتين العباسية والفاطمية أثر كبير في تقريب مسافة الخلف بينهما وتعاونهما على إيقاف هذا العدو المشترك عند حده ، ويتبين لناخلك من الدكيتاب الذي بعثه العزيز مع أحد رسله إلى عضد الدولة سنة ٢٩٩ ه ، وقد جاء فيه (٣) . . . . إن رسولك وصل إلى حضرة أمير المؤمنين مع الرسول المنفذ إليك ، فأدى ما تحمله من إخلاصك في ولاء أمير المؤمنين ومودتك ومعرفتك بحق إمامته ، وعبتك لآبائه الطائعين الحادين المهدبين ، فسر أمير المؤمنين بما سمعه عنك ووافق ما كان يتوسمه فيك وأنك لا تعدل عن الحق . . . وقد علمت

<sup>(</sup>۱) نقف مما ورد ف كمتاب و سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة » أن من بين ألقاب بني بويه : شاهنشاه المنظم ملك الملوك ، سلطان الدولة ، معز أمير المؤمنين ويمين خليفة الله ، كما المبوأ أحياناً بلقب أمير الأمراء :

أما Stanlely Lane-Poole في كتابه (Stanlely Lane-Poole في كتابه (Muhammadan Dynasties p. 140 في كتابه (Stanlely Lane-Poole في تتخذوا لأنفسهم لقب سلطان على السكة ، وإعسا استعماوا لقب أمير وملك .

<sup>(</sup>رأجع حاشية رقم ٥ ، كتاب: تاريخ الإسلام السياسي ، ج ٣ ، ص ١٠١--١٠٢)

<sup>(</sup>٢) حسن إبرأهيم : تاريخ الإسلام السياسي ، ج٣ س ١٠٢ -- ١٠٣ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجومالزاهرة ، جء ، س ١٧٤ -- ١٢٠

ما جرى على ثغور المسلمين من المشركين، وخراب الشام وضعف أعله، وغلاء الاسعار، ولو لا ذلك لتوجه أمرير المؤمنين بنفسه إلى الثغور، وسوف يقدم إلى الحسيرة، وكتابه يقدم عليك عن قريب، فتأهب إلى الجماد في سبيل الله.

وعما هو جدير بالذكر أن رسرل العزيز بالله الفاطعي لما وصل إلى بغداد استقبل استقبالا حافلا، فقد اصطفت الجند على جانبي الطريق، وأحذ القواد وكبار رجال الدولة أما كنهم كل على حسب مكافته، على حين جلس الخليفة الطائع وراء الستر، حتى إذا ما رفع هدذا الستر رأى الحاضرون الخليفة جالساً على عرش مرتفع وبحيط به مثات الحراس متشفين سيوفهم، مرتدين أبهي حللهم، وأمام الخليفة مصحف عثمان، وعلى كتفيه بردة الرسول صلى الله عليه وسلم، وبيده قضيب الملك، وتقدم عضد الدولة البويهي وقبل الأرض. هنا سأل رسول الخليفة الفاطمي حدد الدولة البويهي وقبل الأرض. هنا سأل رسول الخليفة الفاطمي وقد أخذت الدهشة منه كل مأخذ ... من هذا الذي يسجد له و تقبل الأرض بين بديه ؟ أهو الإله العظيم، فأجابه عضد الدولة . إنه خليفة الله وظله على الأرض .

لحا وصل كتاب العزيز إلى عضد الدولة ، أرسل إليه رداً ، أقره فيه على انتمائه لاهل بنت رسول الله وأظهر استعداده لتنفيذ أوامره(٢) . وقد علق أبو المحاسن(٣) على هذا السكتاب الذي أرسله عضد الدولة البويهي إلى الخليفة العزيز بقوله : ووأنا أتدجب من كون عضد الدولة كان إليه أمر الخليفة العزيز بقوله : ووأنا أتدجب من كون عضد الدولة كان إليه أمر الخليفة العباسي ونهيه ، ويقع في مثل هدذا لخلفاء مصر ؛ وقد عسلم

<sup>(</sup>۱) السيوطى: تاريخ الحلفاء، من ۲۷ ـــــــ ۲۷۱.

Arnold, The Caliphate p. 66-67

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجومالزاهرة ، ج٤ ، س ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) التجوم الزاهرة ﴿ ٤ ، س ٢٠ ،

كل أحد ما كان بين بنى العباس وخلفاء مصر من الشنآن. وما أظن عضد الدولة كتب له ذلك إلا عجزاً, عن مقاومته ، فإنه قرأ كتابه فى حضرة الحليفة الطائع ، وأجاب بذلك أيضاً بعلمه ، فهذا من العجب ،

على أن هذه السياسة التي كانت تنطوى على التودد بين الخليفة الفاطمي وعضد الدولة البومهي ما لبثت أن تبدلت في أو اخر عهد هــذا الأمير ، بل نراه يجهز قوانه لغزو مصر واستردادها من الفاطميين بعد أن اتضح له خطر الدولة الفاطمية على سلطان بني بويه ؛ فقد ذكر أبو منصور عبدالقاهر البغدادي في كتابه الفرق بين الفرق(١) أن عضد الدولة تأهب للسير إلى مصر وانتزاعها من أيدى الباطنية ، وكتب على أعلامه : • بسم الله الرحمن الرحيم ، الحميد فقه رب العالمين وصلى أفقه على محمدد خاتم النبيين ، الطائع فله أمير المؤمنين ، أدخلوا مصر إن شاء الله أمنين . . . . لمكن هــذه المحاولة لم تنم بسبب وفاة عضد الدركة وقد قبل إن ما قام به هذا الامير كان نتيجة الشكُّه في نسب الفاطميين ، ذلك أنه دعا العلويين ببغداد ، وقال لهم ؛ • إن الحليفة بمصر يدعى أنه علوى ، فأنسكروا انتسابه إليهم ؛ فبعث إلى العزيز رسولا يقول له : نريد أن نعر ف بمن أنت ؛ فعظم ذلك على الخليفة الفاطمي وآزمع رسول عضد الدرلة على العودة إلى بغداد ، وبينها هو في طريقه إليها قتل بطرابلس(٢) .

على الرغم من أن البويهيين لم يعملوا على مناصرة الفاطميين فى بداية عهدهم بالعراق، فإنهم ظلوا طوال حكمهم يشجعون المذهب الشيعى الذى يدينون به وقربوا إليهم أثباع هـنا المذهب ليستعينوا بهم على تحقيق سياستهم فى العراق، بل عرفوا بتعصبهم للشيعة مما أدى إلى قيام الثورات

<sup>(</sup>۱) س ۲۷۰ -- ۲۷۲ .

<sup>(</sup>۲) المقريزي : أتهاظ ألحنفا ، س٣٦ .

من حين إلى حين بين الشيعبين والسنيين فى بغداد . وليس أدل على ذلك عما قام به بهاء الدولة بن عضد الدولة ( ٣٧٩ – ٣٠٩ هـ) ؛ فقد تعصب لأهل الشيعة فى بغداد حين وطدوا عزمهم على مناصرة الحاكم بأمر الله الخليفة الفاطمى بمصر سنة ٣٩٨ هـ، وصاحوا : ياحاكم ، يا منصور . وكان لتحين هذا الآمير لهم أثر سىء فى نفس القادر بالله العباسى ( ٣٨١ – ٤٢٢) فأمد السنيين بفريق من حرسه حتى يستطيعوا الوقوف فى وجههم ، ومن فأمد السنيين بفريق من حرسه حتى يستطيعوا الوقوف فى وجههم ، ومن ما دارت رحى الحرب بين الفريقين . وانتهى الآمر بهزيمة أهل الشيعة (١).

لم يدخر الفاطميون جهداً في سبيل نشر الدعوة الفاطمية في بلاد العراق ، فأقيمت الدعوة للخليفة العزيز سنة ٣٨٧ ه في الموصل على يد أميرها أبي الدرداء محمد بن المسيب بن واقع بن المقلد العقبلي (٢) ، كذلك نجح الحاكم بأمر الله الفاطمي في استمالة فرواش بن المقسلد الملقب بمعتمد الدولة \_ أمير بني عقبل (٣) \_ الذي آلت إليه السيادة في الموصل بخرج على طاعة الخليفة العباسي القادر بالله سنة ٢٠١ هـ، وقام بنشر الدعوة الفاطمية في الموصل والأنبار والمدائن والكوفة ، كما أحل اسم الحاكم بأمر الله في الخطية محل الخليفة العباسي .

<sup>(</sup>١) السيوطي : تاريخ الحلفاء ، س ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن خلـكان : ونيات الأعيات ، ج٢ ؛ من ٢٠١ .

<sup>(</sup>٣) كان بنو عقيل وغيرهم من القبائل العربية ( بنو كلاب وبنو نمير وبنو خفاجة ) يقيمون ببن الجزيرة والشام ، ولما أسس الحدانيون دولهم في الموصل ، ساروا من رعاياهم ، يؤدون البهم الإتاوة ويخرجون معهم في الحروب ، على أن بني عقبل سرعان ما تطلموا إلى امتلاك البلاد يعد أن تطرق الضعف إلى دولة بني حدان ، فاستولى أميرهم أبو الدرداء محد بن المسيب بن رافع أبن المقلد على نصيبين سنة ٣٧٩ ه ، ثم سار إلى الموصل وضعها إلى حوزته في السنة التالية ، وأقره بها الحولة بن بويه عليها ، لركه له بمتم بولايتها طويلا ، فقد عزله البويهيون سنة ٣٨٧ . ولما توفي أبو الدرداء سنة ٣٨٦ ه ، استعاد أخوه المقلد ولاية الموسل وأسس بها دولة العقيلين التي ظلت قائمة حتى سنة ٤٨٩ ه ،

ابن الأثير : جه ، من ٢٦ ، ابن خلدون : المير ، ج ٤ ، من ٢٠٤ - ٢٠٠ .

يقول أبو المحاسن(١) عن إقامة الخطبة في الموصـل للحاكم بأمر الله وأحضر (معتمد الدولة) الخطيب يوم الجنعة رابع المحرم (سنة ١٤٨) وخلع عليه قباء دبيقياوعمامة صفراء وسراو الديباج أحمر وخفين أحمرين وقلده سيفاً رأعطاه نسخة ما يخطب به، وإليك بعض ما ورد في هــذه الخطبة(٢): . . . . . اللهم وصل على وليك الآزهر ، وصديقك الأكبر ، على بن أبى طالب أبى الخلفاء الراشدين المهديين اللهم وصل على السبطين الطاهرين الحسن، الحسين ، وعلى الآئمة الابرار والصفوة الأخيار ، من أقام وظهر ، ومن خاف فاستنز . اللهم وصل على الإمام المهدى بك ، والذي بلغ بأمرك وأظهر حجتك ونهض بالعدل في بلادك. اللهم وصل علىالقائم بأمرك والمنصور بنصرك ، اللَّذِينَ بذلا نفوسهما في رضائك ، وجاهدوا أعدائك . اللهم وصل على المعز لدينك ، المجاهد في سببلك . . . اللهم وصل على العزيز بك الذي مهدت به البلاد و هذيت به العباد . اللهم واجعل نو امي صلواتك وزواكى بركاتك ، على سيدنا ومولانا إمام الزمان وحصن الإيمان وصاحب الدعوة العلويه ، عبدك ووليك المنصور أبي على الحاكم بأمر الله أمير المؤمنين ، كما صليت على آبائه الراشدين . اللهم وفقنا لطاعته ، واجمعنا على كلمته ودعوته ، اللهم وأعنه على ما وليته ، واحفظه فيها استرعيته . . . وانصر جيوشه وأعل أعلامه في مشارق الأرض ومغاربها ، إنك على كل شيء قدير ،

استاء الحليفة الفادر بالله العباسى حين بلغه نبأ ذيوع الدعوة الفاطمية في بعض بلاده ، وأنفذ القاضى أبا بكر الباقلاني إلى الأمير بهاء الدولة ليخبره بالخطر الذي يهدد دولته من ناحية الفاطميين ، ويطلب منه العمل

<sup>(</sup>١) النجوم الزاهرة، ج ٤ ، ص ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجوم الزأهرة ، ج ٣ ، س ٢٢٦ --- ٣٢٧ .

على مناهضة نفوذهم(١) ؛ فعدل بهاء الدولة عن تأييد الحاكم بأمر الله إجابة لرغبة الخليفة العباسى ، وأرسل جيشاً إلى ابن المقلد اضطره إلى وقف الدعوة للحاكم فى بلاده وإقامة الخطبة للقادر بالله(٢).

كذلك رأى الخليفة الفادر بالله العباسي بعد أن تجني له نجاح الدعوة الفاطمية في بعض بلاد العراق أن يلجــأ في محاربة الفاطميين إلى ســـلاح التشهير بسمعتهم في العالم الإسلامي ، لعله يصل من وراء ذلك إلى القضاء على نفوذهم ؛ فعقد اجتماعاً دعا إليه الفقهاء والقضاة وبعض زعماء الشيعة ، وأصدروا في شهر ربيع الثاني سنة ٤٠٧ ه محضراً يتضمن الطعن في نسب الفاطميين خلفاء مصر وفي شرعية إماميم، وأنهم ليسوا من آل البيت ، وقرئت نسخ من هذا المحضر في بغداد وكان من بين الموقعين عليه الشريف الرضى وأخوه المرتضى ، وفريق من أكابر العلوبين . وكان مما ورد فيه : ( . . فشهدوا جميعاً أن الناجم بمصر وهو منصور بن نزار الملقب بالحاكم . . هو ومن تقدمه من سلفه الأرجاس الأنجاس ، أدعياء ، خوارج ، لانسب لحم فى ولد على بن أبى طالب ، وأن ذلك باطل وزور ، وأنهم لا يعلمون أن أحداً من الطالبيين توقف عن إطلاق القول في هؤلاء الخوارج إنهم أدعياء . وقد كان هذا الإنـكار شائعاً بالحرنمين فى أول أمرهم بالمغرب . أن هذا الناجم بمصر هو وسلفه . . . قد عطلوا الحدود ، وسفكوا الدماء وسبوا الأنبياء واعنوا السلف وادعوا الربوبية (٣)، .

على أنه يتضح لنبا بمبا ورد فى كل من ابن الأثير(؛) والمقريزى(•)

<sup>(</sup>١) أبن خلدون . العبر ، ج٢ ، س ٤٤٢ ،

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الـكامل ق الناريخ . ج ٩ ، س ٧٦ — ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن : النجوم ألزأهرة، ج ٤ ، س ٢٢٩ --- ٢٣٠ .

<sup>(</sup>٤) الـكامل في التاريخ ، ج ٨ ، س ٨ .

<sup>(</sup>٠) اتماظأ لحنفا ، س ٠٠ ۽ ٢٣ -- ٤٤.

أن الشريف الرضى الموسوى العلوى المتنع عن توقيع هذا المحضر ، يؤيد هذا القول تلك الفصيدة الني نظمها وأثبت فيها صحة نسب الفاطميين ، غير أن هذه القصيدة لم ترد في ديوان شعره خوفاً من الحليفة العباسي القادر باقه وإرضاء لابيه .

#### وإليك بعض أبيانها :

ما مقامی علی الحوان وعندی منقول صادم وأنف حمی البس الذل فی بلاد الاعادی و بمصر الخلیفة العلم العصل من أبوه أبی و مولاه مولا ی إذا ضامنی البعید القصی الف عرق بعرقه سیدا النام س جمیعاً : محسد وعلی ان ذلی بذلك الحق عسو وأوای بذلك الرابع دی

اثارت هذه الأبيات غضب الخليفة الفادر بالله ؛ فبعث إلى الشريف ابى أحمد الموسوى والد الشريف الرضى يعاتبه على ما جاء فى قصيدة ابنه ، بقوله : وقد عرفت منزلتك منا وما لا نزال عليه من الاعتداد بك فى الدولة من مواقف محمودة ، ولا يجوز أن تكون أنت على خليفة ترضاه ، ويكون ولدك على ما يضادها ، ، فاستدعى أبو أحمد ابنه ، وقال له : واكتب خطك إلى الخليفة باعتذار واذكر فيه أن نسب المصرى مدخول ، وأنه مدع فى نسبه ، فقال الشريف الرضى : لا أفعل ؛ فقال أبوه : أتكذبنى فى قولى ، فقال الشريف الرضى : ما أكذبك والحكى أخاف من المصرى ، ومن الدعاة الني له فى البلاد ؛ فقال أبوه : أتخاف عن هو بعيد عنك وتراقبه ، وتسخط عن هو قريب وأنت بمرأى منه ومسمع ، وهو قادر عليك وعلى أهل بينتك .

لم يقف تيسار الدعوة الفاطمية في بلاد العراق رغم ما بذله الخليفة الفادر بالله العباسي من مجمود للفضاء على النفوذ الفاطمي في بلاد الدولة العباسية ؛ فقد أتبحت الفرصة لدعاة الفاطميين لمواصلة جهودهم في نشر دعوتهم وصادفوا كثيراً من النجاح حين ساد الاضطراب في بلاد العراق في مستمل القرن الخامس الهجري بسبب تنافس أمراء بني بويه على السلطة ؛ ففام النزاع بين سلطان الدولة الذي ولى الحـكم في العراق ، سنة ٣٠٠ ﻫ وأبنأخيه أبىالفوارس ؛ ويعزو ابنالأثير (١) هذا النزاع إلى إغراء الديلم أبا الفوارس بمحاربة أخبه وأخذما بيده من البلاد ، كما دارت الحرب بين جلال الدولة و ابن أخيه أ بي كاليجار الذي استمال إليه بعض أمراء العراق ، واستولى على البصرة وواسط ، ثم تمكن جلال الدولة من استردادهما . كذلك كان لازياد نفوذ الآنراك أثرة في سوءًا لحالة في بلاد العراق ، فقد أخذوا يتدخلون فى تولية أمراء بتى بويد و عن لم مكيمه ويعملونهم على أن يحلفوا لحم على الطاعة والوفاء، ولم يكن يملك الخليفة إلاتنفيذ رغباتهم. وكان هؤلاء الاتراك ينزعون دائما إلى الخروج على حكامهم طمعاً في ابتزاز الاموال. وقد قاموا بعمدة محاولات ترمى إلى خلع جلال الدولة وتولية ابن أخيه أ ع كاليجار في السلطنة من بعده(٢) .

لم تكن حقيقة الحال فى بلاد العراق خافية عن الحكومة الفاطمية فى مصر ؛ فلما وصل إلى الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله الفاطمي ما حل بغداد من الفوضى بسبب النزاع والمنافسة بين أمراء بنى بويه ، والمخلاف بين جند الاتراك ، رأى أن ينتهز هذه الفرصة ليتابع سياسة أسلافه فى نشر الدعوة الفاطمية ببلاد العراق ؛ فأرسل فى سنة ٢٥٥ ه إلى بغداد بعض

<sup>(</sup>١) الـكامل في التاريخ ، ج ٩ ، ص ١٠١ .

۲) حسن إبرأهيم: تاريخ الإسلام السياسي ، ج ۳ ، س ۲۲۷ - ۱۲۸ .
 ۲) حسن إبرأهيم: تاريخ الإسلام السياسي ، ج ۳ ، س ۲۲۷ - ۱۲ .

دعاته ؛ فاستجاب لهم كثير من الناس(١) .

كان للجهود التى بذلها الفاطميون المشر دعوتهم عن طريق دعاتهم فى بلاد الدولة العباسية وعلى الآخص مئذ بداية القرن الخامس الهجرى أثرها فى حمل العباسيين على بث الدعايات السيئة ضـد الفاطميين للحط من شأن الخلافة الفاطمية . ولعل أهم ماقاموا به لتحقيق هذه الغاية هو تنفير المسلمين منهم بادعاتهم عدم صحة نسب الفاطميين إلى على وفاطمة . وقد سار الخليفة القائم بأمر الله العباسي على سياسة أبيه الفادر بالله في النيل من الفاطميين ومناهضة نفوذهم ؛ فأصدر ديوانه ببغداد سنة ٤٤٤ ه محضراً تضمن إنكار انتساب الفاطميين لحمل البيت (٢).

مرزخية شكيبة زرس إسدوى

<sup>(</sup>۱) القريزي: اتماظ الحنفاء ص ۲۷۲

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج ٠ ، ٣٠٠٠

#### ۲ — حركز البساسيرى فىالعراق

لم تكن حالة الحلافة العباسية في عهد الفائم بأمر الله أحسن منها في عهد من سبقه من الحلفاء ؛ فقد تجلى في أيامه استشار بني بويه بالسلطة ، وقيام النزاع والمنافسة بين أمرائهم من جهة ، وبينهم وبين الجند من جهة أخرى ؛ فني سنة ٤٢٤ هم ، ظهر التنافس بين جلال الدولة وابن أخيه أبي كاليجار ؛ كاثار جندالآتراك على جلال الدولة ونهبوا دار وركتبه و دو اوينه سنة ٢٢٤ هم ، وأقاموا الخطبة ببغداد لابي كاليجار \_ وكان إذ ذاك بالأهواز ، غير أنهم مالبثوا أن اعتذرواله وأعادوه إلى مكة (١) . ولما تو في جلال الدولة سنة ٢٣٥ هم ، خلفه ابنه الأكبر أبو منصور فير وز الذي لقبه الخليفة ، الملك العزبز ، غير أنه لم يتمكن عن الاحتفاظ بسلطة أبيه فترة طويلة ، فقد أرسل أبو كاليجار بن سلطان الدولة إلى كبار القواديستميلهم إليه ويعده ، بغداق الأموال عليهم ؛ فالوا إلى تأييده وانصر فوا عن ، الملك العزبز ، ؛ بغداق الأموال عليهم ؛ فالوا إلى تأييده وانصر فوا عن ، الملك العزبز ، ؛ وبغداق استطاع أبو كاليجار دخول بغداد ، وأقيمت له الخطبة بهذه المدينة في صفر سنة ٢٣٩ هـ (٢) ، واعترف بنفوذه سائر أمراء العراق .

ظل أبو كاليجار بعد توليته أمور العراق يعنى بشئون فارس فقضى على حركات الثوار فى أصبهان وكرمان ، كما عمسل على إصلاح ما بينه ربين طغر لبك السلجوق الذى استولى على خراسان والرى ، فعقد معه الصلح سنة ٢٩٩ ه ، وتوثقت عرى المودة بينهما برباط المصاهرة ، يقول ابن الأثير (٣) : «كتب طغر لبك إلى أخيه (إبراهيم ينال) يأمره بالكف عما

<sup>(</sup>١) أبن خلدون و المبر ، ج ٣ ، س ٤٤٨ --- ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٧) أَبَنَ ٱلأَثْيرِ ، الـكَاملُ فِي التاريخُ ، ج ٩ ، س ١٧٨ -- ١٨١ `

<sup>(</sup>٣) الكامل ف التاريخ ، ج ٩ ؟ س ١٨٤ .

وراه مابيده ، واستفرالحال بينهما على أن ينزوج طغر لبك بابنة أبى كالبجار، وينزوج الامير أبو منصور بن أبى كالبجار بابنة الملك داود أخى طغر لبك، كذلك عمد أبو كالبجار إلى التقرب من الفاطميين ليتخذهم وسيلة لإرهاب العباسيين حتى لا يحاولو الاستعانة بالسلاجة قالذين أخذو اجددون سلطان بنى بويه فى ذلك الحين .

كانت الدعوة الفاطمية إذ ذاك قد لقيت تأييداً عندالديالمة في فارس على يد الداعي المؤيد في الدين هبة الله الشير ازى(١) الذي قام بدور هام في نشر الدعوة للخليفة المستنصر بالله الفاطمي في بلاد الفرس والعراق ، واستطاع بسياسته أن يجذب الملك أ ما كاليجان اليوس، إلى هذه الدعوة(٢).

وقد وضح هبة الله في ساير ته ، كيف كان يحتمع بالملك أبى كاليجار ليلة نه أصول الدعوة الفاطمية ، فقال به كريت كل ليلة جمعة أمكث عنده إلى أن يمضى هزيع من اللبل ، وهو بسألني عما يهجس فى نفسه ، وكنت أجبب عنه جواباً يظهر أكثر تباشير الفرح فى وجمه ، وأسأله كيف وقع هذا الجواب منك ، فر بما حرك رأسه يعنى أنه جيد ، فلا أرضى دون أن أقوره بلسانه أنه ما دخل فى مسامعه مثله .. ، وكان بناه المجالس التى تعقد بحضرته فى ليالى الجمعات على أن يبتدى . بقراءة شى ممن قوارع الفرآن ، ويثنى بباب من كتاب الدعائم (٣) ، ويثلث بأن يسأل عما يريده فأجيبه عنه ، وأختم من كتاب الدعائم (٣) ، ويثلث بأن يسأل عما يريده فأجيبه عنه ، وأختم من كتاب الدعائم (٣) ، ويثلث بأن يسأل عما يريده فأجيبه عنه ، وأختم

<sup>(</sup>۱) ولد المؤيد في الدين هية الله في شير از سنة ۳۹۰ هـ وأخذ عن والده موسى بن داود علوم الدعوة الفاطمية ، كما شاهد في سياه أحمد حيد الدين الـكرماتي كبير دعاة الحليفة الفاطمي الحاكم بأمر الله في فارس ، ومن المحتمل أن يكون قد تأثر بمدرسته ، وبدل المؤبد نشاطاً كبيراً في استمالة أمراء بني بويه إلى الفاطميين .

<sup>(</sup> مقدمة سيرة المؤيد في الدين داعي الدعاة ؛ س ١٢ -- ١٤ ) .

 <sup>(</sup>٣) سيرة المؤيد في الدين دأمي الدعاة ، ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) بعرف هذا الكتاب باسم و دعائم الإسلام في ذكر إِالحلال والحرام والقضايا والأحكام » ويعد من أفم مراجع فنه الإسماعيلية ؛ وقد ألفه القاضي أبو حنيفة النعات =

بالتحميد والخطبة لمو لانا الإمام خلد الله ملمك . . . . ومن جملة ما كنت قررته معه أننى غير فاهيه من استماع ما يريد استماعه من أى لسان كان ، من أى مذهب كان ، ولسكن يرجع به إلى ، ويسالني عما عنده فيه فإن وجد الرجحان فيما عندى لزمه أن يرفض أقو الهم ويعمل بما هو أنجى له وأرجى لخلاصه ، .

لما رأى الخليفة الفائم بأمر الله العباسي الخطر الذي يهدد كيان دولته ومذهبه السني في بلاد الفرس والعراق من جراء نشاط المؤيد في الدين هبة الله الشير ازى في نشر الدعوة الفاطمية ، بعث رسولا من قبله إلى الملك أبي كاليجار يطاب إليه تسليم داعي الفاطميين و المسلم داعي الفاطميين و المسلم فلم يحفل أبو كاليجار في واغرائهم بالاستيلاء على ما يمتلك من البلاد(ا) فلم يحفل أبو كاليجار في بادىء الأمر بهذا التهديد ، ثم أنفذ وسالة إلى هية الله الشير ازى ، حذر فيها من عاقبة بقائه في شير از بقوله (۲) : ولا شك أن هذه الضجة التي كادت تخرق الارض و تشق الجبال وقعت في مسابعك ، وعلمت أن هذه الامم ، تخرق الارض و تشق الجبال وقعت في مسابعك ، وعلمت أن هذه الامم ، كنا نقر بك و ندنيك ، وينبغي الآن أن تأخذ لنفسك و تبتغي سبيل نجانك ، كنا نقر بك و ندنيك ، وينبغي الآن أن تأخذ لنفسك و تبتغي سبيل نجانك ، و تفرغ هذه الممالك ؛ ثم تأخذ أي صوب شتت ، .

على أن الملك أباكاليجار لم يكتف بهذه الرسالة التي بعث بها إلى هبةالله

ابن أبى عبد الله محد بن منصور بن أحد بن حيون التميمى ، وكان النمان مالكي المذهب ثم اعتنق المذهب الإسماعيلى ، ودخل في خدمة عبيد الله المهدى حول سنة ٣١٣ هـ ؛ واقتصر عمله في عهد المهدى والقائم والمنصور على جدم و نشر كتب المذهب الإسماعيلى ؛ واتخدذه المنصور والمعز قاضيا لهما ؛ وتوفى سنة ٣٦٣ هـ في خلافة المعز لدين الله .

<sup>(</sup> راجع : كـــتاب المعز لدين أنة لحسن إبراهيم وطه شرف : ص ٣٠٨ ) ٠

<sup>(</sup>١) سيرة المؤيد في الدين ، س٦٠ .

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ، ٦٤ ،

الشيرازى ، بل أرسل إليه وفداً من كباررجاله ، فلما التقوا به عبروا له عن السف الملك للصعاب التي سيلافيها إذا نفذ ما كلفه به من الرحيل عن تلك البلاد ، كما قدموا إليه كتاب الخليفة العباسي الذي تضمن التوعد بطغرابك والطمن في نسب الفاطميين ، وقد جاء فيه (۱) : و والقول إنه إن كانت دعوة تعزى إليهم في الأيام المتقدمة ، فلفد كانت في الخفاء والستر . . وإن أحداً ما جسر على مثل ما جسر عليه هذا الرجل ( هبة الله الشير ازى ) . . . من الوقوف في بعض مواقف إظهاره وإشهاره والتجرد لدفع معالم ذكرهم بالصلاة والخطبة وإزالة أسامينا بالمكلية ، وأنه إذا سومح في بابه وأهمل بالصلاة والخطبة في يد صاحبنا ، فقد أخرجتمونا من عهدة الإيمان والعمود بيننا وبينكم ، وأحوجتمونا إلى استنصار في ينصر نا عليكم . . . .

ظل هبة الله الشير ازى رغيم ماؤصله عن اهتهام الخليفة الفائم بأم الله بالقضاء على جهوده واضطرار أبى كاليجار إلى الانصراف عن تأييد دعوته حريصاً على ولائه للفاطميين ؛ فأجاب وفيد الملك البويهي الذي أطلعه على كتاب الخليفة العباسي بأنه لايعرف خليفة غيير المستنصر بالله الخليفة الفاطمي بمصر) ؛ ثم أزمع الرحيل من شير از وسار قاصداً مصر سنة ٢٦٨ هـ ؛ وهناك سعى إلى لفاء الإمام المستنصر بالله ؛ فوجد من وزيره صدقة بن يوسف الفلاحي ترحيباً لإجابة هذه الرغبة . وقد وصف هبة الله الشير ازى في سيرته (٢) كيف دخل إلى مجلس الخلافة بالقاهرة وحظى بمقابلة الخليفة الفاطمي ، فقال : « فلم تقع عيني عليه إلا وقد أخذتني الروعة وغلبتني العبرة ، و تمثل في نفسي أنني بين رسول الله وأه ير المؤمنين صلى الله عليهما مقابل ، واجتهدت عند صلى الله عليهما مقابل ، واجتهدت عند

<sup>(</sup>١) المرجع الهسه، من ٦٤ — ٦٠ .

<sup>(</sup>۲) س ۸۰-۸۸ ،

وقوعی إلی الارض ساجداً لولی السجود و مستحقه ، أن بیشفه اسانی بشفاعة حسنة بنطقه فوجدته بعجمة المهابة معقولا ، وعن مزیة الخطابة معزولا . . و مكمت بحضرته ساعة لاینبعث اسانی بنطق و لاجتدی اقول ، و كلما استطرد الحاضرون منی كلاما از ددت إعجاباً . و هو خلد الله ملمكه یقول : . دعوه حتی بهدا و یستانس ، ثم قمت و أخسذت یده الكریمة فترشفتها و تركتها علی عبنی و صدری ، و و دعت و خرجت ، .

ولا شك أن المؤيد في الدين هبية لله الشير ازى يعد من أخلص دعاة الفاطميين الذبن اتخذوا بلاد المشرق مركزاً المشر دعوتهم . وقد استطاع بفضل ما أوتيه من حكمة ودهاه ، وما عرف عنه من حرص على النمسك بولائه للخلافة الفاطمية أن ينجح في تحويل كثير من أهالي هدده البلاد إلى المذهب الفاطمي مما أدى إلى ضعف نفوذ العباسيين في بعض بلاد المشرق . وليس أدل على ذلك من أن الديالمة قد أصبحوا - كما يقول المؤيد في الدين - وإلى صاحب مصر داعين و باسمه مبايعين ، . وكان ذلك مما أثار حنق الخليفة العباسي ورجال دولته ، فتعاونوا جميعاً على الوقوف في وجه دعاة الفاطميين .

وكان الخليفة القائم بأمر الله العباسي وقتذاك يواجه كثير آ من الصعاب عافته عن استعادة نفوذه في دولته ، ففضلا عن انتشار الدعوة الفاطمية في بعض بلاده ، ظل أمراء بني بويه رغم تنازعهم وتنافسهم على السلطة قابضين على زمام الامور في بلاد الفرس والعسراق ؛ فلما نوفي الملك أبو كاليجار سنة ٤٤٠ م ببلدة جناب بكرمان ، استدعى ابنه أبو نصر خسرو فيروز – وكان ينوب عنه إذ ذاك ببغداد – الجند واستحلفهم، كا أرسل إلى الخليفة القائم بأمر الله يطلب منه أن يأذن له بذكر اسمه في الخطبة ويلقبه بالملك الرحم ؛ فأجابه الخليفة إلى طلبه الأول ، وامتنع عن

تلقيبه بهذا اللغب(١). وقال: و لايجوز أن يلغب بأخص صفات الله تعالى، واستقر ملك الأمدير البويهي بالعراق وخوزستان والبصرة(٢). وكان بعض إخوته ينافسونه في بسط سلطانهم على بعض الولايات حتى أصبحت مدن فارس والعراق مراكز للنزاع بينه وبينهم (٣).

ومن ببن الصعاب التي صادفت الخليفة الفيائم بأمر الله ثورات الجند الذين كانوا إذ ذاك يتألفون من عناصر مختلفة ، أهمها : العرب والديلم والآثراك ، وقد أثار هؤلاء الجند كثيراً من الشغب في بغــداد . وكان العنصر التركى أقوى هذه العناصر نفوذاً ؛ فقد تدخل في عزل بعض أمراء بني بويه و نوليتهم ، كما قام الآثراك يفتنة في بغداد سنة ٤٤٦ هـ يرجع سببها إلى تذمرهم من وزير الملك أبي كالبجار الذي ماطلهم في رد الأموال المتبقية لهم ، فحاصروا دار الخلافة بمها أزعج الناس وحملهم على إخفاء أموالهم . وبلغت الفوضي ذروتها في بعداد حين ركب جماعة من الآتراك ونهبوا دار الروم ، وأخذوا فى نهب الوافدين إلى بغــداد ، الآمر الذى أدى إلى غلاء الاسعار وندرة الاقوات. ولمنا وقف الخليفة العباسي على هــذه الاحداث التي ارتكبها الانراك، أرسل إليهم بنهاهم عن إثارة الاضطر ابات فى المدينة ويطلب إليهم الإخلاد إلى السكينة ، فلم يذعنوا لأو امره ، وظلو ا مصدر قلق واضطراب حتى بعد أرنب رأى وزير الملك الرحيم أن يعيد إلهم الأموال المتبقية لهم(٤) .

<sup>(</sup>۱) فكر أبو المحاسن ( النجوم الزاهرة ، ج • س ٢ ؛ ) أن الحليفة القائم بأس الله لقب الأمير أبا نصر • الملك الرحم » ، وخلع عليه خلمة السلطنة . وكانت الحلم سبع جباب كاملة، والناج ، والطوق ، والسوارين والاوامين ، وهـذا يخالف ما أورده أن الأثير ( ج ٩ ، س ١٨٩ ) عن أت الحليفة العباسي لم يوافق على منج الأمير أبي نصر اقب • الرحم » ·

<sup>(</sup>٢) أبن الأثير : السكامل في الناريخ ، جـ٩ ، س ١٨٨ -- ١٨٩ .

<sup>(</sup>٣) حسن أبرأهيم : تاريخ ألإسلام السياسي ، ج٣ ، ص ١٣٠ -

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير : الـكامل في التاريخ ، ج ٩ ، س ٢٠٧ .

كان من قواد بنى بويه الاتراك فى ذلك الوقت أبو الحارث أرسلان البساسيرى (١) الذى أعان الملك الرحيم فى الاستيلاء على البصرة سنة ١٤٤٩ من يد أخيه أبى على بن أبى كالبجار ، ووطد سلطانه (٢) بها ، كما أوقع فى السنة التالية بالاكراد والاعراب الذين عاثوا فساداً فى بعض بلاد العراق وقطعوا الطريق طمعاً فى السلطنة . ولما قامت فتنة الاتراك ببغداد سنة العراق ممل البساسيرى على مؤازرتهم ، بل أقام فى دار الخلافة وأظهر استياءه من حركتهم (٣) .

ازداد نفوذ البساسيرى في العراق بعد أن عينه القائم بأمر الله رئيساً الانراك ، وما لبث أن استبد بالسلطة في بغداد حتى أصبح الخليفة العباسي و لا يقطع أمراً دونه ، ولا يحل و بعند الاعزر أيه ، كا هابه أمراء العرب والعجم ، ودعى له على كثير من منابر بلاد العراق أو الأهواز و نواحها ، وصاريشرف على ما يدخل بيت المال من الإبراد() . وقد أثار علو شأن البساسيرى كوا من الحقد في نفس الوزير أبي القاسم على ابن المسلمة الملقب برئيس الرؤساء ، فأخذ يفسد ما بينه وبين الامراء والخليفة .

على أن البساسيرى و إن كان قد استفحل أمره فى بغداد حتى أصبسح الخليفة العباسي والسلطان البوبهـي معه ضعبني الجانب ، فإنه ما لبث أن

<sup>(</sup>۱) كان أبو الحارث أرسلان مولى لأبى على الحسن بن أحد الفارسى النحوى وما زاات تلتقل به الأحوال حتى أصبح من بمساليك بهاء الدولة بن عضد الدولة بن بويه . وقد عرف بالبساسيرى نسبة إلى بلدة بفارس يقال لهسا بسا ، وتقع على أربعة مهاسل من شيراز ، وبها جع كبير من الديلم .

<sup>(</sup> المسكين بن العميد : تاريخ المسلمين س ٢٧٦ ، أبن ميسر : تاريخ مصر . ص ١١ ) .

<sup>(</sup>٣) أبن خلدون: المبر، ج٢، س٠٤٥،

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : الـكامل في التاريخ : ج ٩ من ٢٠٣ ، ٢٠٦ -- ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٤) الحَطيب البندادى : تاريخ به داد ، جه ، من ٣٩٩ -- ٠٠٠ ، أبن خاركان وفيات الأعيات ، ج۱ ، من ٧٦ .

واجه بعض الصعاب من جراء ما قام به أبو المعالى قريش بن بدران أمير الموصل من محاصرة مدينة الآنبار والاستيلاء عليها ونهبها ثم إقامته الخطبة على منابرها للسلطان طغر لبك ؛ فاستاء البساسيرى من جرأة أمير الموصل على مهاجمة البلاد التي تحت سلطانه ، وثارت ثائرته حين وصل إليه أرب رسولين من قبل هذا الأمير قدما إلى بغداد وأكرم القائم بأمر الله وفادتهما؛ فعد هذا الموقف من الخليفة تحدياً له وأظهر عدم ارتياحه ، وقال : هؤلاء وصاحبهم (أمير الموصل)كبسوا حلل أصحابي ونهبوا وفتحوا البثوق وأسر فوا في إهلاك الناس ، واستقر رأيه على إلقاء القبض عليهما ، لكنه م يتمكن من تنفيذ غرضه ، ونسب إلى رئيس الرؤساء (وزبر القائم) أنه لم يتمكن من تنفيذ غرضه ، ونسب إلى رئيس الرؤساء (وزبر القائم) أنه يقف حائلا دون تحقيق رغبانه ؛ في الخليفة العباسي القائم بأمر القد (١).

على أن رئيس الرؤساء لم يعدل عن خطته فى العمل على الكيد للبساسيرى وإضعاف شأنه ، فأثار الانراك البغدادين ضده باتهامه أنه تسبب فى كل ماجرى عليهم من نقص فى مرتباتهم ، فأدى ذلك إلى استيائهم منه ، وما لبثوا أن عبروا عن سخطهم عليه فى هجومهم على دوره ، واستيلائهم على جميع أملاكه ببغداد ، ولم تكن العوامل التى دفعت الاتراك إلى القيام بهذه الحركة خافية عن البساسيرى ، فزاد حنقه على رئيس الرؤساء حين ثبت لديه أنه أوعز إلى الاتراك بالخروج عليه (٢).

وكان من الأخطار التي هددت إذ ذاك الخلافة العباسية ، تقرب بني بويه من الفاطميين على يد المؤيد في الدين هبة الله الشير ازى ، وميل عدد قليل من جند بويه من الديلم والاتراك إلى دعوتهم(٣) ؛ بل إن البساسيرى

<sup>(</sup>١) ابن آلأثير : الكامل في التاريخ ، ج ٩ ، س ٨ · ٢ -- ٢٠٩ ،

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير : الـكامل في التاريخ ، ح ٩ ، من ٢١١ ،

<sup>(</sup>٣) حسن أبراهيم : تاريخ الإسلام السياسي ، ج٣ ، ١٣٦ -- ١٣٧ .

نفسه تأثر بهذه الدعوة ، وأصبح برى وجوب الانحياز إلى الفاطميين بعد أن ساءت علاقته بالخليفة العباسي وأيقن من إعراضه عنه .

على أن التمائم بأمر الله لم يتضع له عوقف البساسيرى منه إلا بعد أن كتب إليه وزيره (رئيس الرؤساء) أن البساسيرى يعمل على خلعه ؛ وأنه راسل المستنصر بالله الخليفة الفاطمي بمصر . فلما تحقق عند الخليفة القائم العباسي صحة ما نسب إلى البساسيرى من عزمه على الخروج عليه ومكاتبته الفاطميين بمصر ، عمل على الحد من نفوذه ؛ فأرسل إلى الملك الرحيم البويهي رسالة يقول فيها : «إن البساسيرى خلع الطاعة وكانب الأعداء (يعني المصريين) ، وأن الخليفة له على الملك عهودا وله على الخليفة مثلها ، فإن آثره فقد قطع ما بينهما وإن المحده وأصعد إلى بغداد تولى الديوان تدبير أمره ؛ فأظهر الملك الرحيم الستعداده لإجابة طلب الخليفة بإبعاد البساسيرى عن بغداد من المحالمة المائيسيرى نفسه لما علم بما تضمنته بإبعاد البساسيرى عن بغداد من إلى الحلة (١) حيث نول على أمير ها دبيس بن مربد لمصاهرة بينهما (٢)؛ فظل مقيا بها حتى اضطر إلى المسير إلى الرحية (٣) بعد أن دخل طغر لبك بغداد سنة ٧٤٤ هـ (٤) .

لم تكن الحالة فى بلاد العراق فى الوقت الذى شغل فيه القائم بأمرالله العباسى بالتغلب على الصعاب الداخلية التى واجهته خافية عن السلاجقة الذين ازداد نفوذهم إذ ذاك فى شرق الدرلة الإسلامية ؛ فعمدوا إلى انتهاز هذه الفرصة لمواصله جهودهم لبسط سبادتهم على أراضى هذه الدولة فنى أوائل سنة ٤٤٧ ه أظهر طغر لبك و أنه يريد الحج وإصلاح طريق مكة والمسير إلى الشام ومصر وإزالة المستنصر العلوى صاحبها ،، وأمر أصحابه

<sup>(</sup>١) تعرف بحلة بني مزيد ، وتقم بين المكوفة وبفداد .

<sup>(</sup>٧) أبن الأثير: السكامل في التاريخ ، ج ٩ من ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) مدينة بين الرقة وبنداد على شاطىء الفرات .

<sup>(1)</sup> أبن خلدوت ، العبر ، ج ٣ ، س · ٤٦ .

بإعداد الأقوات والمؤن، ثم أرسل إلى الخليفة القائم بأمر الله أنه يدين له بالطاعة ويستأذنه فى دخول بغداد ـ وهو في طريقه إلى مكة ـ ؛ فأذن له كما أمر الخطباء بإقامة الخطبة له على منابر بغـــداد ؛ فنم له ذلك في أو اخر رمضان سنة ٤٤٧ هـ(١).

على أن العامة فى بغداد ، أظهروا تذمرهم من دخول طغر لبك هذه المدينة وتمكنوا بفضل مساعدة بعض الاتراك ،ن قتل فريق من جند السلاجقة (٢) ، فاستاء من ذلك طغر لبك ، واستدعى الملك الرحيم البويهى وأتباعه ، واتهمهم بتدبير ماحدث ، ثم قبض علبهم وأرسل الملك الرحيم إلى قلعة على مقربة من الرى ؛ فظل معتقلا بها ثلاث سنوات ثم توفى (٣) .

ولما بلغ الخليفة العباسي على والملك اليوبهي وأتباعه ، بعث إلى طفر لبك ينكر عليه سياسة العنف التي لجأ إليها على أثر دخوله بغداد ويقول: وإنهم إنما خرجوا إليك بأمرى وأمانى ، فإن أطلقتهم وإلا فأنا أفارق بغداد ، فإنى إنما اخترتك واستدعيتك اعتقاداً منى أن تعظيم الأوام الشريفة يزداد وحرمة الحريم تعظم ، وأرى الآمر بالصد (٤) ، . فأطلق السلطان السلجوقي سراح بعضهم ، واستولى على جميع إقطاعات عسكر الملك الرحيم ؛ فكان ذلك عما حمل كثيراً منهم على الرحيل إلى البساسيرى والالتفاف حوله ، فكن ذلك عما حمل كثيراً منهم على الرحيل إلى البساسيرى والالتفاف حوله ، فكن ذلك عما حمل كثيراً منهم على الرحيل إلى البساسيرى

ولمساطال مقام السلاجقة ببغداد، ولحق أهلها بسبهم كثير من الضر

<sup>(</sup>١) أين خلدون : المبر ، ج ٩ ، من ٩ ه ٤ .

<sup>(</sup>٢) أبن ألأثير : السكامل في التاريخ ، جه ، س٧١٧ .

Gaston Wiet, Histoire de La Nation Egyptienne Vol. IVP.232(\*)

<sup>(</sup>٤) أبن الأتير . الـكامل في التاريخ ، ج ٩ ، س ٢١٨ .

<sup>(</sup>٠) أبن خلدون : العبر ، ج٢، ص ٢٦٠ ،

والآذى ، رأى الخليفة القائم بأمر الله أن يبلغ عميد الملك الكندرى وزير السلطان طغر لبك بما يعانيه الأهالى من جراء إقامة جند السلاجقة بينهم ، فمضى إلى السلطان وأطلعه على حقيقة الحال فى بغداد فاعتذر بكثرة الجند وعجزه عن تهذيبهم ، وأصدر أوامره بإخراجهم من دور العامة ، ثم ما لبث أن استقر رأيه على الرحيل عن بغداد للتخفيف عن أهلها ، وفادرها فى أو اخر سنة ٤٤٨ ه بعد أن ظل بها ثلاثة عشر شهراً لم بحظ فها بمقابلة الخليفة(١) .

أخذ البساسيرى فى توطيد علاقاته مع رجال الحكومة الفاطمية فى مصر بعد رحيله إلى الرحبة ؛ فارسل إلى المستنصر بالله الفاطمى يعلن له دخوله فى طاعته ، كا تبودلت المكاتبات بينه وبين الداعى المؤيد فى الدين هسة الله الشير ازى الذى كان إذ ذاك بالفاهرة يرقب نشاطه فى بلاد العراق ؛ ومن بين الكتب التى أرسلها هدذا الداعى إلى البساسيرى ، كتاب وصله قبيل قدومه إلى الرحبة ، أخبره فيسه بأنه سيكون عوناً له ولجنوده البغداديين . فبعث إليسه البساسيرى كتاباً تضمن شكره والتماسه والنجدة . وقد جاه فيسه : « فإن أخذتم بأيدينا ، أخذنا المم البلاد ؛ وإن قلدتمونا أبحاد نصركم وإنجادكم ، فتحنا من جهتكم الاغوار والانجاد(٢) ، .

أيد المستنصر بالله الفاطمى أبا الحارث البساسيرى فى خروجه على الخليفة العباسى القائم بأمر الله ،كما عمل على إمداده بالمال والخيل والسلاح. وقد انتهز الوزير أبو محمد الحسن اليازورى(٣) هذه الفرصة لإقصاء الداعى

<sup>(</sup>١) أبن الأثير : الكأمل في التاريخ ، ج٩ ، ٣١٨ .

<sup>(</sup>٢) سيرة الؤيد في الدين داعي الدماة ؟ س ٩٦ .

 <sup>(</sup>٣) حو أبو محمد الحسن بن على بن عبد الرحن اليازورى ، نشأ في بلدة يازور (وحى قرية من أعمال الرملة ) من إحدى الأسر التي كانت تشتغل بالملاحة ، وشغل عسمة مناصب ، فولى قضاء الرملة بعد أبيه ، كما عبد إليه النظر في ديوان أم المستنصر، ثم أسندت إليه الوزارة ف ==

سأر المؤيد لنجدة البساسيرى مع فته قليلة من الرجال ، تحمل الأموال والسلاح والحلع . وقد هاله أن يكون مقدماً على أمر خطير وهو القضاء على الخلافة العباسية دون أن تخرج معه حامية كبيرة ، بل اقتصرت المعونة التي سيقدمها للبساسيرى على الأموال والحلع ، وتشمل خمسهائة ألف دينار، ومن الثياب ما قيمته مثل ذلك ، وخمسهائة فرس ، وعشرة آلاف قوس ، وعدد كبير من السيوف ، وكثير من الرماح والنشاب(٢) ؛ ومما هو جدير

<sup>=</sup> السابع من المحرم سنة ٢٤٪ هـ، وسمح له بالبقاء في وظيفة رئيسخاصة أم الحليفة ولقب بالناصر للدين ، غبات السلمين الوزير الأجل المسكرم ، سيد الرؤساء تاج الأصفياء ، قاضي القضاة ، وداعي الدعاة . وبق في منصبه حتى قبض عليه المستنصر في أول المحرم سسنة ٥٠٠ هـ بهمة مهاسلته طغر لبك الساجوقي ودعوته لغزو مصر .

ر راجع ماورد عن الیازوری فی این الأثیر ، ج ۹ س ۲۲۱ — ۲۲۲ ، این میسر . تاریخ مصر ص ۵ — ۸ .

<sup>(</sup>١) سيرة المؤيد، س٧٧ - ٩٨٠

<sup>(</sup>۲) أبو المحاسن ، النجوم الزاهرة ، ج ٠ ، س١٢

بالذكر أن وزير المستنصر لم يتردد فى أن يضحى بهمذه الإمدادات رغم ماكانت تعانيه مصر من أزمة اقتصادية وغلاء حتى إنها لم ترسل ما اعتادت أن ترساة من انقمح إلى مكة(١).

وقد وصف المؤيد خروجه من القاهرة بقوله ٢): ووسرت في جلبة عظيمة ، قد التف فيها من الوحش والركابية المقودين وسفساف الناس من البخالين والحمالين عسكر لو لم بمسسني غير عذابهم عذاباً لسكان فيه ما يغني و يكنى وكان الناس يتعجبون من أمرى . وقد كان موضع العجب ، لعمرى كيف أجرد لمثل هذا الوجه الخطير العظيم رقبتي من دون أن يتبعني من شيء يسمى العسكر اثنان ، و يعول في على عسكر غريب معلوم الشأن ، يستميذ بالله من شرهم الثقلان ، عادتهم بالاستخاف بملوكهم معروفة ، .

تجلى إخلاص المؤيد فى الدين هية الله الشير ازى للخلافة الفاطمية فيها قام به من جهود لمؤازرة حركة البساسيرى فى بلاد العراق وكان الوزير اليازورى قد طلب منه أن يحند ثلاثة آلاف رجل من العرب السكلبين بالشام، يسير بهم إلى الرحبة ؛ وحذره من الاتصال بثمال بن صالح بن مرداس صاحب حلب ؛ غير أن المؤيد أصر على تنفيذ خطته ؛ فساد بما صحبه من الأموال والسلاح والخيول ، وتواعد مع ابن صالح على أن يلقاه فى موضع يلى حمص يقال له الروستان (على جسر نهر العاصى) ، وهناك يلقاه فى موضع يلى حمص يقال له الروستان (على جسر نهر العاصى) ، وهناك لحق بهما فريق من جند البساسيرى . وقد استطاع المؤيد بدهائه وحسن سياسته أن يكسب ثفة ثمال بن صالح بن مرداس وأن يستميله إليه ويجعله يبدى استعداده لمعاونة الفاطميين ، فنحه عند نزوله بباب حلب ما يخصه من الخلع ، ثم دعاه إلى تجديد البيعة للخليفة الفاطمى ، فأجاب إلى من الخلع ، ثم دعاه إلى تجديد البيعة للخليفة الفاطمى ، فأجاب إلى

G Wiet, Histoire de la Nation Egyptinne P. 233 (1)

<sup>(</sup>۲) سيرة المؤيد، س٠٠٠

ذلك(١). يقول المؤيد: و رلما دخلت حلب جددت عليه من أيمان البيعة في خدمة الدرلة ماكانت تميد الجبال النفله، وتتشفق السموات والأرض من حمله.

أخذ المؤيد بعد وصوله إلى حلب يتأهب للمسير إلى الرحبة حيث يقيم البساسيرى وجنده؛ وبينها هو في طريقة إليها، ورد إليه كتاب نصر الدولة أحمد بن مروان صاحب ميافارقين وديار بكر، يخبره فيه بأنه كان قد انحاز إلى جانب السلاجقة ، فشاهد من شرهم وغدرهم وظلمهم وجورهم وإطلاقهم الآيدى في الأموال ما جعله يتخلى عنهم ، وأظهر رغبته في معاونة المؤبد الذي كتب إليه برحب به ويطلب منه إقامة الخطبة على منابر بلاده المستنصر بافته الفاطمي(١).

ولما كان المؤيد حريصاً على وحيد كلية جند البساسيرى وبث الطمأنينة في نفوسهم ، لذلك طلب من جند الاتراك البغداديين الذين قابلوه وهو فى طريقه إلى حلب العودة إلى الرحبة ليخبروا إخوانهم من جند البساسيرى بقرب قدومه إليهم لنجدتهم ؛ وأنفذ معهم رسالة إلى القواد والحجاب يستميلهم إليه وبدعوهم إلى نصرته ، ويبين لهم اهتمام الخليفة الفاطمى بأمرهم، فقال: وغير خاف عنهم ما كان من إنعام مولانا الإمام المستنصر بالله أمير ألمؤ منين صلوات الله عليه وعلى آبائه الطاهرين وأبنائه الأكر وين بالإحفاء بهم والتلفت بوجن المراعاة إليهم ، رغبة فيا يردهم إلى أهلهم وديارهم ... ، كا حذرهم من طغر لبك السلجوقى بقوله ؛ و إذ كانت الطاغية التركانية من حيث أخذت عصا التسيار وإلى حيث انهت من الديار ، لم تنازل ملكا عولا ، ولا سلطاناً معمما بعز الاتساع في العساكر والجيوش تنازل ملكا عولا ، ولا سلطاناً معمما بعز الاتساع في العساكر والجيوش

<sup>(</sup>۱) سيرة المؤيد، ص ١٠٠ -١٠٧ ، ١٠٧ - ١٠٨ .

<sup>(</sup>٢) سيرة المؤيد، س٨٠١، ١١٣ -- ١١٠٠

فحولاً ، ولم تَنزل من غير منازل الغدر والحنديعة منزلا(١) . . . .

واصل المؤيد مسيره إلى الرحبة وبصحبته ثمال بن صالح بن مرداس على وأس جنده من بنى كلاب. ولم يكد يدلم أبو الحارث أرسلان البداسيرى بأن ركب المؤيد في طريقه إليه حتى أسرع في الخروج إلى اقائه ومعه جنده البغداديون. وقد رحب البساسيرى وجنده بوصول المؤيد إلى الرحبة أحسن ترحيب، إذ اطمأنوا إلى أن الخليفة المستنصر بالله أجاب ملتمسهم فأعامم بالمال والسلاح، وازدادت محبتهم المؤيد حين أخذ يوزع عليهم ويمنحهم الأموال، وما لبثوا أن عبروا عن ولائهم للخليفة الفاطمى، فأفوا له بأيمان البيعة، ووكان منهم من يحلف ويأخذ الذي يأخذه بالشكر ويضعه على الرأس والعين على ماجرت به عادة أخيار الناس، ومنهم من يستقل القدر الذي يعطاه ويرده، ظائماً أن الله يصير إليه من بعد استحلافه فهو كالجزاء عن يمينه التي أقسم بها وهو محقوق بأضعاف ماعرض عليه معما(٢) ...ه .

ولما فرخ المؤيد من توزيع الحلع والأموال على أتباع البساسيرى من الأعراب والأكراد والأتراك ، خلع على البساسيرى نفسه فى احتفال كبير أقبم لهذا الغرض ، وقرأ العهد الذى أنفذه إليه المستنصر فى شهر صفر سنة ٤٤٨ هـ وقد جاء فيه (٣): ومن عبد الله ووليه معد أبى تميم الإمام المستنصر بالله أمير المؤمنين إلا صاحب الجيش : سلام عليك ، فإن أمير المؤمنين يحمد إليك الله الذى لا إله إلا هو ، ويسأل أن يصلى على جده محمد النبين وسيد المرسلين . ولمسا وجدك أمير المؤمنين من السابقين إلى خاتم النبين وسيد المرسلين . ولمسا وجدك أمير المؤمنين من السابقين إلى النداء بشعاره فى ديار العراق ، والمبرزين بفضيلة السبق على أوليائه فى

<sup>(</sup>١) سيرة المؤيد، س١١٦ --- ١١٧ . (٢) المرجع نفسه، س١١٧ ،

<sup>(</sup>٣) المرجع نفسه ، ص ١٢٢ --١٢٤ .

قضاه الآفاق ، المشمرين عن ساعد الجد بما يجعل عرصانها بفيض عدله مشرقة بأنجم السعود ، ويعيد أعواد منابرها بذكر آل الرسول صلى الله عليه وسمله ، ناضرة العود ، رأى أمير المؤمنين له وبالله توفيقه له أن يطوقك طوق و لاية رجالها ، ويقيم على رأسك لمزية التقددمة راية جمالها ، وينوط بك أمورها كلها ، ويكلل إليك عقدها وحلها ،

استفر رأى المؤيد بعد وصوله إلى الرحبة على استهالة أمراه العرب لضهان نجاح حركة البساسيرى، فأرسل إلى نور الدرلة دبيس بن مزيد صاحب الحلة أن يلحق به فى الرحبة ، واستطاع بعد قدومه إليه أن يقنعه بمعاونة البساسيرى ، كما أن الحليفة الفاطمى دغبة منه فى اكتساب ولاه ابن مزيد وتشجيعه على مؤازرة البساسيرى ، منحه عهداً لقبه فيه «بالامير ملطان ملوك العرب ، سيف التحلاقة ، صنى أمير المؤمنين ، ، كما قلده زعامة عرب العراق ، ومنحه ولاية ما يقتح من البلاد شرقى نهر الفرات .

سار البساسيرى على رأس جيشة و معه دبيس بن مزيد ، كما قدمت إليه نجدة من دمشق ، قوامها المكلبيون الذين رفضوا فى بادى و الأمر المسير مع الجيش إلا إذا انفصل العرب عن غيرهم من جند الأكراد والاتراك ، لكن المؤيد مالبث أن حملهم على العدول عن رأيهم بالاموال التي أغدقها عليهم (١) .

كان من أثر الإمدادات التي وصلت إلى البساسسيرى أن انتصر هو وأعوانه على جيوش قريش بن بدران صاحب الموصل وقتلمش ابن عم السلطان طغر لبك في موقعة سنجار (٢) سنة ٤٤٨ هـ . وقد التي قتلمش من أهل سنجار العنت ، كما بالغوا في إلحاق الآذى به . أما قريش بن بدران فقد لجأ إلى نور الدولة دبيس بن مزيد ، فأعطاه خلعة كانت قد أرسلت إليه من مصر ، ثم

<sup>(</sup>١) سيرة الثويد، س ١٢٧ ـ ١٣٠ .

 <sup>(</sup>٢) تقع بنوأحى الجزيرة على مقربة من الموصل .

انحاز إلى جانب البساسيرى وسار بصحبته إلى الموصل حيث أقاما الخطبة المستنصر بالله الفاطمي(١).

أيتن المؤيد أن نجاح حركة البساسيرى و دخوله بغداد، يتوقف على تحقيق أحد أمرين: إما القضاء على قوة السلاجقة بها أو تشتيت شمل جيوشهم في معارك متفرقة، ومن ثم عدد إلى مراسلة بعض الأمراء الذين كانوا على اتصال بالسلاجقة وحاول أن يستميلهم إلى جانبه ؛ كما أرسل كتاباً إلى عميد الملك الكندرى \_ وزير طغرلبك \_ قلل فيه من شأن الخليفة العماسي فقال: و وكثر العجب عن السيد (عميد الملك الكندرى) على ماقرأه من السير وعرفه من أنياء الأمر أن يكون العباسي (القائم بأمر القه) عنده خليفة الله . . ولم تعتقد فرقة من فرق الإسلام أن العباس عادم لصدق القول وصدق البين وحسن الوفاه من أشار في كتابه إلى أن المباس عادم لصدق القول وصدق البين وحسن الوفاه من كما أشار في كتابه إلى أن ابن المسلمة وزير الخليفة القائم بأمر افقه و الذي أغرى السلاجقة بدخول بفداد ، وأن هذا العمل الذي قاموا به لا يعد فصراً كبيراً لهم . وقوه في خطابه بعلو شأن الخليفة الفاطمي و بسيادته على الأراضي المقدسة ببلاد الحجاز و بما لديه من الأموال والأسلحة والعساكر (٢) .

كان المؤيد يرمى من وراء هذه الرسائل التى أنفذها إلى بعض أمراء العرب دعوتهم إلى تأييد الفاطميين ، كما أن رسالته إلى وزير طغرلبك كان الفرض منها صرف السلاجقة عن تأييد العباسيين ؛ غير أن هذه المكاتبات جميعها لم تؤد إلى تحقيق الغاية التى أرسلت من أجلها ، ذلك أن عميد الملك السكندرى كان فى الوقت الذى وصلته رسالة المؤيد يعمل على تفريق شمل أمراء العرب ويغربهم بإسناد بعض الولايات إليهم ، فبعد أحدهم بالموصل،

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ، ج٩ ، س ٢١٧ -- ٢١٨ .

<sup>(</sup>٢) سيرة المؤيد، ص١٠٤ - ١٠٦ .

على حين يمنى غيره بولاية البصرة وواسط (١) وقد أدت هذه السياسة التي البهما عميد الملك إلى اختلاف كلمة هؤلاء الأمراء وعدولهم عن معاونة البساسيرى، بل إن بعضهم كنور الديلة دبيس بن مزيد وقريش بن بدران بعث إلى طغر لبك يستعطفه ؛ فعفا عنهم، واضطر البساسيرى إلى العودة إلى الرحية و تبعه الأنراك البغداديون وجماعة من بنى عقيل (٢).

ظل المؤيد حريصاً على التودد لأمراء العرب بالعراق رغم مالاحظه من ترددهم فى نصرة البساسيرى ؛ فأرسل كتبه إلى كل من نور الدولة دبيس بن مزيد وقريش بن بدران رغبة فى الإبقاء على مودتهم . ثم أزمع الرحيل إلى الرحبة ، ومنها سار إلى حلب حيث التق بأميرها ثمال بن صالح ابن مرداس ، ولحق به البساسيرى ، فهزل بموضع يسمى بالس على مقربة من حلب وبصحبته قريش بن بدران و نخبة من وجوه بنى عقيل .

أخذ نفوذ السلاجقة في بلاد الدرآق في الازدياد منذ عودة طغر لبك إلى بغداد سنة ٤٤٩ هم إذ قابل الخليفة القدائم بأسر الله الذي أفاض الخلع عليه وخاطبه بملك المشرق والمغرب، وطلب وزيره أن يبلغه هذا القول: وإن أمدير المؤمنين شاكر لسعيك، حامد لفعلك، مستأنس لقربك وقد ولاك جميع ماولاه الله من بلاده، ورد عليك مراعاة عباده، فاتق الله فيما ولاك، وأعرف نعمته عليك في ذلك، واجتهد في نشر العدل وكف الظلم وإصلاح الرعية (٣)، .

على أن طغر لبك رغم ذلك لم ينعم بالاستقرار فى دولته فخرج عليــه أخوه لابيه إبراهيم ينال الذى كان قد استولى على بلاد الجيل(؛) رهمذان

<sup>(</sup>١) سيرة ألمؤيد: س٥٥١ - ١٥٧ .

<sup>(</sup>٢) أبن الأنبر : الكامل في التاريخ ، ج ٩ ، س ٣١٩ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، ج ٩ ص ٢٣٠\_٢٢٠ .

<sup>(</sup>٤) أسم ليعض بلاد ماور؛ مثيرستان .

وامتد سلطانه على ما حولها من البلاد إلى حلوان سنة ٢٧٧ ه، ثم طلب منه طغر لبك أن يسلمه همذان ، فرفض فى بادى، الأمر ، غير أنه ما لبث أن اضطر إلى النزول عنها بعد أن هزم فى القتال الذى دار بينه وبين اخيه (١) . وظل الخلاف منذ ذلك الوقت قائماً بين طغر لبك وإبراهيم ينال الذى بعث رسولا من الموصل إلى حيث يقيم البساسيرى، وقريش بن بدران وكان ظاهر رسالته الترغيب فى الدخول فى طاعته ليقلدهما ولاية البلاد، أما باطنها فتضمن مخاطبة المؤيد ليرسل اليسه الخلع والأموال والألقاب والألوية النى يلتمسها من الخليفة الفاطمي ، حتى إذا ما تغلب على طغر لبك وخطفه فى الملك جعل الخطبة للفاطميين ، بالخلافة والإمامة مقدمة على خطبته . ولما وقف المؤيد على ما تضميته وسالة إبراهيم ينال ، تعهد بأن خطبته . ولما وقف المؤيد على ما تضميته وسالة إبراهيم ينال ، تعهد بأن يحيب طلبه فيها يتعلق بالمال والخلع والالقاب (٢) .

لما وثق المؤيد من أن جهوده في سببل نشر الدعوة الفاطمية ببلاد العراق قد كللت بالنجاح ، استقر رأيه أثناء إقامته بحلب على العودة إلى مصر ، ويترك البساسيرى وجنده البغداديين وغيرهم من أعوانه يواجهون السلاجقة والعباسيين ، غير أنه لم يفصح عن خطته فى العدول من متابعة البساسيرى إلا حين وصله خير حروج إبراهيم ينال من الموصل وتركه بها حامية صغيرة من جند السلاجقة ، فانتهز هدده الفرصة وقال للبساسيرى : وقد آن لك أن ترجع إلى الرحبة وتتدبرها وتستعين على وقتك بارتفاعها ، و يحن بعد ذلك نسوق إليك كل سنة مالا كثيراً يكون إصافة إلى ما تستجلبه الرحبة ، فتتسع يدك ولا تقناقص حالك ، مم وجه حديثه إلى قريش بدران بقوله : و وأنت باقريش قد حان لك أن ترجع حديثه إلى قريش بدران بقوله : و وأنت باقريش قد حان لك أن ترجع

<sup>(</sup>١) ابن خلدون . العبر ، ج ٣ س ٢٦ ٤ ٣٣٠٤

<sup>(</sup>٢) سېرة المؤيد ، س ١٧٩ ـ ١٧٦ .

إلى بلدك الموصل . . . والشرذمة التي بها فلا قبل لهم بالثبات في وجهك ، لاسيها إذا شد منك البساسيرى ، . وقد استطاع المؤيد بما عرف عنه من سعة الحيلة أن يقنعهما بوجهة نظره ، ثم مضى في طريقه إلى مصر (١) ، ورحل البساسيرى وقريش بن بدران من حلب لمواصلة جهودهما في نشر نفوذ الفاطميين بمدن العراق .

كانت ثورة إبراهيم ينال على أخيسه طغر لبك بما مهد السبيل أمام البساسيرى لتحقيق أغراضه ، ذلك أن إبراهيم ينال لما غادر الموصل إلى بلاد الجيل سنة ٥٠٠ ه ، عزا السلطان طغر لبك رحيله إلى خروجه على طاعته وبعث إليه رسو لا يستدعيه ومعه الخلعة التي خلعها عليه الخليفة العباسي و فعاد إبراهيم إلى السلطان ـ و هو إذ ذاك ببغداد ـ . والما أيقن البساسيرى وقريش بن بدران أن الفوة التي تركها إبراهيم بالوصل من الضعف بحيث يسهل عليهما التغلب عليها ، ترحها على هذه المدينة و تمكنا من الاستيلاء عليها (٢).

كان للصعاب التى واجهت السلطان طغرلبك من ناحية البساسيرى أسبوا الآثر فى نفسه ، ففضلا عن الهزيمة التى لحقت جيوشه بسنجار انتزعت منه الموصل. لذلك نراه يتأهب لدر الأخطارعن البلاد التى تحت سلطانه . فأنفذ كتبه إلى خراسان وبلاد ما وراء النهر ويستنفر النساس خفافا وثقالا ، حتى حشد من الحشود الجم الغفير والعدد الكثير . وجعل قصده الشام ، ومصر همه ، عالما بأن تلك الجموع التى اجتمعت على قمعه ودفعه بعيدا تجتمع (٣) . . . . وسرعان ما تحقق ظن طغرابك فيما بتعلق ودفعه بعيدا تجتمع (٣) . . . . وسرعان ما تحقق ظن طغرابك فيما بتعلق

<sup>(</sup>١) سيرة الؤيد، ص ١٧٦\_١٧٨،

 <sup>(</sup>۲) ابن الأثبر . الكامل في التاريخ ، ج٩ ، من ٢٢٢ -- ٢٢٣ ، ابن خلدون . المبر ،
 ج٣ ، س ٤٦٣ .

<sup>(</sup>٣) سيرة المؤيد . س١٧٩ .

وقوى أمره واضطر طغرابك إلى النوجه إلى الرى حيث استنجد بابن أخيه ألب أرسلان وطلب منه المعونة . فأقبل إليه ألب أرسلان من سجستان إلى حدود العراق ، وفى ١٩ من جمادى الآخرة سنة ٤٥١ ه هزم إبراهيم ينال بالقرب من الرى وأخذ أسيراً إلى طغر لبك الذى قتله فى نفس السنة تخلصاً منه (١).

أنتهز البساسيرى فرصة انشغال طغرلبك بإخماد حركة أخيه إبراهيم ينال وزحف إلى بغداد على رأس أربعائة فارس حاملا الرايات المستنصرية التي كتب عليها (٢): و الإمام المستنصر بالله أبو تمم معد أبو المؤمنين ، ، كما سار معه قريش بن بدران في مائتي فارس من بني عقيل ، وتمكن من الاستيلاء عليها في ٨ ذي القعدة سنة و٥٤ ه دون مقاومة تذكر . فمال إليه أهل الكرخ لمكونهم من الشيعة ورحبوا بقدومه . وفي يوم الجمعة الثالث عشر من ذي القعدة أقام البساسيري الخطبية بجامع المنصور للمستنصر بالله الفاطمي ، كما أمر بأن يؤذن بحي على خير العمل ، ثم خطب للخليفة الفاطمي على جميع منابر بغداد ، وضرب السكة بإسمه ، وبعث إليه يبشره يفتح بغداد وإقامة الدعـــوة له . وقد وصف المؤيد دخول البساسيري هذه المدينة بقوله(٣): • ولما رأى البساسيري أن الله سِيحانه قد قطع ( بطغر لبك ) الأسباب . . ، علم أن بغداد فريسة لمن طلب وقبضة لمن رغب، فزحف بالرايات المستنصرية، وصادف فيها أرضاً تعج إلى الله تعالى من ظلم التركمانية وقلو بأ ملئت غيظاً منالعباسي وابن المسلمة الذي كان

 <sup>(</sup>١) ابن الأثیر: السکامل فی التاریخ ، ج ۹ ، می ۲۲۰ ، ابن خلدوت : المبر ، ج ۳
 ۲۹۳ ، ۳۶۶ ،

 <sup>(</sup>۲) أبو الفدأ . المختصر في أخبار البشر . ج ، س۱۷۷ .

 <sup>(</sup>٣) ابن الأثیر . الـكامل لى الناریخ ٠ ج ٩ ص ٣٢٣ ، ٣٢٥ ، أبو المحاسن النجوم
 الزاهرة ، ج ٩ ، ص ٢ ، ١١ .

بالموصل، فقد انسحب منهاكل من البساسيرى وقريش ابن بدران، فلما سار إليها لم يجد بها أحداً، ثم اتجه إلى نصيبين ليقبع آثارهم، ويخرجهم من البلاد التي يستولون عليها. و بينها هو في طريقه فارقه أخوه إبراهيم ينال الذي سار نحو همذان فوصلها في أو اخر شهر روضان سنة ٥٥٠ ه.

وقد أشار ابن الآثير (١) إلى العوامل التي دفعت إبراهيم ينال إلى الخروج على أخيه طغر لبك بقوله : وكان قد قيل إن المصريين كا تبوه والبساسيرى قد استهاله وأطمعه في السلطنة والبلاد، ومن الثابت أن إبراهيم ينال كان على اتصال بداعي الفاطميين المؤيد في الدين هبة الله الشير ازى ونستدل على ذلك من قول المؤيد نفسة ووكشف الفناع عما كان استقر بيني وبين إبراهيم ينال ، كما أقاني رسوله الصوفي وأنا بحلب (٢) ، .

ادرك طغرابك الخطر الذي سدد سلطانه من جراه خروج أخيه إبراهيم بنال عليه رمن ثم عول على السير في أثره حتى يتسنى له إخضاعه ، ولحق به من كان ببغداد من الاتراك (١) . وقد وصف المؤيد (١) خروج طغر لبك لمحاربة أخيه بقوله : و فاختبط طغر لبك وعسكره ، فتفرقوا ، وهام طغر لبك على وجمه مقتفياً لاثره حتى غاب حسه ولم يدر أى طريق سلك ، وفي أى واد هلك ، .

ولم يكن چيش طغر لبك من القوة بحيث يمكنه لمحر از النصر على أخيه ، بينها اجتمع إلى إبراهيم ينال كثير من الانراك الذين كانوا ينقمون على طغر لبك وحلف لهم أن لايصالح أخاه ولايدخل بهم العراق لـكثرة نففاته، كما أنى إليه بعض أبناء أخيه أرتاش مع كثير من جندهم، فاشتد بهم ساعده

<sup>(</sup>٢) الـكامل في التاريخ : ج ٩ ص ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٣) سيرة المؤيد؛ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>١) أبن الأثير : الـكامل ف التاريخ ، ج٩ ، ص ٢٢٣ ٠

<sup>(</sup>٢) سيرة المؤيد : س ١٨٠٠

سبب استدعائهم وتسلطهم على حرم الناس وأموالهم ودمائهم . فكان قدوم البساسيرى عليهم كنزرل الرحمة من سمائهم ، فشدوا حيازيمهم معه لإقامة الدعوة المستنصرية على بغداد ، .

ضعفت سلطة الخليفة القائم بأمر الله العباسي بدخول البساسيرى بغداد، وانصرف عن تأييده كثير من الناس بما اضطره إلى طلب الأمان من قريش بن بدران، فأمنه ، كما أعطى أماناً لرئيس الرؤساء ، فاستاه من ذلك البساسيرى وأرسل إلى قريش بن بدران يقول: أتخالف ما استقر بيننا؟ – وكانا قد تحالفا ألا ينفرد أحدهما عن الآخر بشيء ، ويكون العراق بينهما نصفين – ؛ فقال قريش : ماعدلت عما استقر بيننا ، عدوك ابن المسلمة ( يعنى رئيس الرؤساء ) في ذه . وأنا آخذ الخليفة ، فرضى البساسيرى بذلك () .

عول البساسيرى بعد أن استقر له الأمر فى بعداد على التخلص من رئيس الرؤساء أبى القاسم بن المسلمة ، فلما قدم إليه قال له : مرحباً بمدمر الدولة ومهاك الأمم ، ويخرب البلاد ، ومبيد العباد . فقال له ابن المسلمة : العفو عند المقدرة ، فقال : قد قدرت فسا عفوت ، وأنت تاجر صاحب طيلسان . ولم تبق على الحريم والأموال والأطفال ، فكيف أعفو عنك وأنا صاحب سيف . وقد أخذت أموالى وعاقبت أصحابى ودرست دورى وسبيتنى وأبعد تنى ، . كذلك أظهر العامة نقمتم على ابن المسلمة حين قدم لمقابلة البساسيرى وهموا بالاعتداء عليه . غير أن البساسيرى حال بينه وبينهم . ثم أمر بقتله (٢) .

أما فيها يتعلق بالخليفة القائم بأمر الله العباسي. فإن البساسيري كان

<sup>(</sup>١) أبو المحاسن ؛ النجوم الزاهرة ، جه ، س ٩ ٠

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر : تاريخ! مصر ، س ٢٠ ، أبو المحاسن . النجوم الزاهرة ، ج •

س ۹ --- ۱۱

قد عزم على أخذه من قريش بن بدران وإرساله إلى مصر وحدث خلاف بينهما حول ذلك (١) ؛ فرأى قريش أن يبعث به معابن عمه الآمير محى الدبن مهارش بن المجلى العقبلي إلى حديثة (٢) عانة ؛ فأنزله بها مع أهله وحريمه وحاشيته (٣). وكان البساسيرى قد أرغمه قبل مغادرته بغداد على كتابة عهد ، اعترف فيه بأنه لاحق لبنى العباس ولا له فى الخلافة مع وجود بنى فاطمة الزهراء عليها السلام ، ثم بعث بهذا العهد إلى القاهرة حيث ظل محفوظاً بقصر الحلافة حتى استولى صلاح الدين يوسف بن أبوب على محتوياته سنة ٧٦٥ه ، فأنفذه إلى الخليفة العباسي المستضيء بالله فى بغداد مع بعض التحف والهداما على أثر وفاة العاضية آخر الحلفاء الفاطميين بمصر (٤).

كذلك أرسل البساسيري إلى المستنصر بالله ثوب الحليفة الغائم العباسي وعمامته وشباكه (٠) الذي كان مجلس قية ، وغير ذلك من الاموال والتحف وقد أثار وصولها وقيام الدعوة الفاطمية بمساجد بغداد حماساً عظيماً بين أهالى مدينة الفاهرة الذين أقاموا الزينات ابتهاجا بهدذا النصر (١) ، كاسر الحليفه المستنصر وأنفق كثيراً ، ن الاموال لإعداد القصر الذي بناء العزيز وبعرف باسم القصر الغربي الصغير ليكون مقراً لإقامة الحليفة القائم

۱۹۰ انظر : أن الجوزى : المنتظم · ج ۸ س ۱۹۰ ۱۹۰ .

 <sup>(</sup>٢) تقع بالقرب من الأنبار .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : المبر و ج ٤ ، ٢٦٦ .

٤٣٩ س ٤٣٩ ٠ خطط ، ج ١ س ٤٣٩ ٠

<sup>(•)</sup> كات هـــذا الشباك كسرفة بجلس فيها الحليفة ويعنمد بيديه على حافته ، وقد بق محفوظاً عند الحليفة الفاطمي حتى نقل إلى دار الوزارة التي عمرها الأفضل بن بدر الجمالي ، فصار يجلس فيه الوزير ويتمكن عليه ، وما زال بها إلى أن عمر الأمير ركن الدبن بيبرس الجاشنكر الحانقاه الركنية ، فأخذ من أنقاض دار الوزارة شباك الحليفة العباسي وجعم له في لقبه .

<sup>(</sup> راجع ما ورد فی المقریزی . خطط ، ج۱ ، س ۴۳۹ ) .

<sup>(</sup>٦) المقريزي: خطط ، ج ٢ س ١٢٠ .

بأمر انته(۱). إذا ما تحقق أمله فى القبض عليمه . وكان من بين مظاهر الاحتفال باستيلا. البساسيرى على بغداد وإقامة الحظبة باسم المستنصر على منابرها أن وقفت إحدى المغنيات تحت قصر الحليفة تنشد هذين البيتين :

فأعجب المستنصر بغنائها وأقطعها أرضاً لا تزال تعرف إلى اليوم فى مدينة القاهرة بإسم أرض الطبالة(٢).

على الرغم من المجهودات التى بذلها البساسيرى فى سبيل نشر نفوذ الحلافة الفاطمية بمغداد، فإنه لم يتلق من الحليفة المستنصر بالله ما يشجمه على مواصلة القيام ببسط سلطانه على بلاد العراق، ويرجع السبب فى ذلك إلى حقد الوزير أبى الفرج محمد بن جعفر المغربي (٣) عليه، وكان هذا الرجل قد رحل إلى بغداد وانضم إلى البساسيرى، وما لبث بعد ذلك أن انقلب معادياً له وفر إلى مصرحيث أخذ يحذر الخليفة من عاقبة أطاعه (٤)، فتخوف منه المستنصر وصار لا يمنى بإجابة طلبانه ، غير أن البساسيرى

<sup>(</sup>۱) المقريزي : خطط ، ج۱ ، س۲۰۷ .

<sup>(</sup>٢) أبو المحاسن : النجوم الزاهرة ، ج • ، س ١٢ ،

<sup>(</sup>٣) نشأ أبو الفرج محد بن جعفر بن محد على المغربي في مصر في عهد الحاكم بأمر ألله ، ثم سار إلى العراق بعد ألت تسكل هذا الحليفة ببعض أفراد أسرته . وما زاات تنقل به الأحوال حتى عاد إلى مصر في عهد المستنصر واصطنعه وزيره أبو عجد الحسن اليازوري . فولاه ديوان الجيش . وأصبح منذ ذلك الوقت موضع رعاية أم المستنصر . ولما آات الوزارة إلى أبى الفرج عبد الله بن محد البابلي بعد وفاة اليازوري ، قبض عليه ، فلم يزل معتقلا حتى أسند إليه منصب الوزارة في الحامس والعصرين من شهر ربيع الآخر سنة ٥٠ ه ه ولقب بالوزيز الأجل المكامل الوحد صنى أمير المؤمنين وخالصته ، وظل يتقلد هذا المنصب حتى عزل في اليوم التاسع من شهر رمضان سنة ٢٠ ه ٤ هه ،

<sup>(</sup>المقريزي: خطط، ج ٢ ص١٠٨ )،

<sup>(</sup>٤) أبوالمحاسن : النجوم الزاهرة، جه ، س ١١ .

رغم ذلك حرص على إخلاصه للخليفة الفاطمى ، فأخذ يتابع إغاراته فى بلاد العراق حتى استولى على واسط والبصرة ، ثم أمر بإقامة الخطبة فهما للمستنصر بالله(١). وقد علق أبو المحاسن(٢) على موقف المستنصر من البساسيرى بعد دخوله بغدداد بقوله : « ولولا تخوف المستنصر من البساسيرى وترك تحريضه على ما هو بصدده ، لكانت دعوته تتم بالعراق زمناً طويلا . .

لما تم اطغر ابك القضاء على حركة أخيه إبراهيم ينال عول على المسير إلى العراق لإعادة الخليفة القائم بأمر الله إلى مقر خلافته ؛ فأرسل الى البساسيرى وقريش بن بدران يطلب منهما إعادة الخليفة العباسى إلى بغداد ويقول إنه سيقنع بذكر اسمه في الخطبة ونفشه على السكة ، ولا يدخل العراق(٣). كذلك أنفسذ طغرابك وهو في طريقه إلى العراق الإمام أبا بكر أحمد بن محمد بن أيوب المعروف بابن فورك إلى قريش بن بدران يشكره على حسن معاملته للخليفة ومحافظته على حياته ، ويخبره بأنه عهد إلى ابن فورك بمصاحبة القائم بأمر الله في عودته إلى بغداد(٤).

لم يحب البساسيرى طغرلبك إلى طلبه ، كما أن قريش بن بدران سعى لدى الأمير محيى الدين مهارش صاحب الحديثة ليحول دون عودة الخليفة العباسي إلى بغداد . وكان يرى أن تحقيق هدذه الغاية قد يؤدى إلى عدول السلاجقة عن السير إلى العراق . ويتبين لنا ذلك من وسالته إلى الامير مهارش التى جاء فيها(٥) : وقد علمت أننا أو دعنا الخليفة عندك ثفة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : المكامل في التاريخ ، ج ٩ ، س ٢٢٠ .

<sup>(</sup>٢) النجوم الزاهرة، ج ٥ ، س١٠ .

<sup>(</sup>٣) أبوالفدا: المختصر في أخبار البشر ، ح٢ ، من ١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) أبن الأثير : الكامل في التاريخ جد ، س ٢٢٦ ،

ابن الجوزى : النتظم . ح ٨ ص ٢١٥\_ ٢١٧ .

 <sup>(</sup>ه) ابن الجوزى: المنتظم ، ج۸ ، س٠ ٢٠ -- ٣٠٧ ،

أبن ألأثير : المكامل في الناريخ ، ج٩ ، س٣٢٦—٣٢٧ .

بأمانتك، وقد طلبوه الآن، وربما قصده ك وحصروك وأخذوه منك، خده وارحل به وأهلك إلى البرية. فإنهم إذا علموا أن الخليفة عندنا فى البرية لم يصدوا العراق وتحكم عليهم بما نربد، لكن الأمير مهارش رأى الا يذعن لرغبة قريش بن بدران ؛ فبعث إليه يقول: وكان بيني وبين البساسيرى عهود ومواثبق نقضها، وأن الخليفة استحلفني بعهود ومواثبق لا مخلص منها، ثم أزمع المسير إلى بغداد بصحبة الخليفة في 11 ذى القعدة سنة 201 هـ (١).

كان طفر لبك إذ ذاك فى طريقه إلى بغداد، فلما اقترب منها أدرك البساسيرى أنه لا قبل له بمقاومته لأنه لم يتلق من مصر مساعدات أخرى تمكنه من الوقوف فى وجه السلاحقة، ومن ثم خرج من بغداد مع جنده وسار قاصداً الكوفة فى اليوم السادس من ذى القعدة سنة ٤٥١ هـ(٢).

رأى طغرلبك أن ببالغ فى الاحتفال بعودة القائم بأمر الله إلى بغداد ليظهر له مدى إخلاصه له ؛ فأرسل إليه وهو فى طريقه إلى هذه المدينة وزيره عميد الملك الكندرى والآمراء والحجاب ليقوموا على خدمته. ولم يكتف بذلك ، بل خرج لاستقباله عند وصوله إلى النهروان وقبّل الارض بين يديه ، وأبدى له اغتباطه بعودته ، كا اعتذر له عن تأخره فى نجدته بانشخاله فى إخماد فتنة أخيه إراهيم بنال ، وقال له إنه عزم على المضى خلف البساسيرى ، والمسير إلى الشام ، والوقوف من الخليفة الفاطمى بمصر موقفاً حازماً يتلام مع أفعاله (٢).

خلت مدينة بغداد من أعيانها في الوقت الذي عاد فيه الخليفة الفائم بأمر الله إلىمقر خلافنه حتى لم يكن في استقباله منهم غير الفاضي أبي عبدالله

<sup>(</sup>١) أبن الأثير : الكامل في الناريخ ، ج٩ ، س ٢٢٧

<sup>(</sup>٣) أبو الفدا : المختصر في أخبار النِفسر . ج٢ ، س ١٧٨ --- ١٧٩

<sup>(</sup>٣) أبن الأثير الكامل في التاريخ ، ج٩ ، من ٢٢٦ -- ٢٢٧ .

الدامغانى وثلاثة من الشهود ، وأظهر طغر ابك حرصه على الاحتفاء بقد مه ب وكان قد سبقه فى المسير إلى هذه المدينة ب ؛ ولم يكد يستقر الأمر للخليفة العباسي فى بغداد حتى عهد السلطان إلى القائد خمار تكين الطغر ائى بالمسير على رأس ألني فارس إلى الكوفة حيث يقيم البساسيرى ، كما ضم اليه طائفة من الجند بقيادة ابن منيع الخفاجي وسار بنفسه فى أثرهم . ولم تزل قو انه تتعقب البساسيرى حتى أوقعت به الهزيمة عند الكوفة ، وقضت عليه فى ذى الحجة سنة نه عداد الخليفة القائم بأمر الله العباسى . البساسيرى وإعادة الخطبة فى بغداد للخليفة القائم بأمر الله العباسى .



 <sup>(</sup>٣) ابن الأثیر : الکامل ف التاریخ ، ج٩ ، س ٢٢٨ ، أبن خلدون ؛ المبر ، ج٩ ،
 س • ٦ ؛ .

## ٣ — زوال الفودُ الفاطمى بيلاد العراق

#### بعد دخول السلاجقة بغداد

ازداد نفوذ السلاجة في بلاد العراق مسند منتصف القرن الخامس المجرى ، فاستأثر طغر لبك بالسلطة دون الفائم بأمر الله بعد أن أنقذه من تحكم البساسيرى وأعاده إلى مقر خلافته ، وسار على هذه السياسة من جاء بعده من سلاطين السلاجقة حتى أصبحت حالة الخلفاء العباسيين لاتختلف اختلافاً كبيراً عماكانت عليه في أيام بنى بويه ، ذلك أنه بينها كان أمراء بنى بويه يقيمون في بغدادويستبدون بالسلطة فإن السلاجقة استأثر وابالنفوذ في بلاد العراق ، أضف إلى ذلك أن الخلفاء العباسيين في العصر السلجوق في بلاد العراق ، أضف إلى ذلك أن الخلفاء العباسيين في العصر السلجوق من سلطانهم القديم سوى ذكر اسمهم في الخطبة و نقشه على السكة .

على أن معاملة السلاجقة للخلفاء العباسيين كانت أفضل بكثير من معاملة بنى بويه امم ؛ ويرجع السبب فى ذلك لمل اعتناق السلاجقة المذهب السنى الذى يعد الحليفة العباسى رئيسه الاعلى . وقد ذكر أرنولد(٢) أن السلاجقة كانوا لا يحترمون الحليفة لمركزه السياسى ، بل لانه خليفة الله فى الارض .

صنعف شأن الخلفاء العباسيين فى العصر السلجوقى ؛ فقد عمل السلاجقة على الحد من نفوذهم ، بل تعسف بعضهم فى معاملتهم ؛ من ذلك ما قام به السلطان ملكشاه ، إذ صمم على طرد الخليفة المقتدى من بغداد سنة ٢٥٥ هـ

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : تاريخ دول الأتابكة ، ٩١–٩٢ ،

The Caliphate. P. 80 (v)

لانه رأى فيه ميلا إلى التدخل فى الحكم(١) ،كما أخذ السلاجفة من الخليفة المسترشد بردة الرسول صلى الله عليه وسلم الني كان الخلفاء يرتدونها عند توليتهم الخلافة أر عند حضورهم الحفلات الدينية(٢) .

كان السلاجقة يدركون الخطر الذي يتهددهم من وراء انتشار النفوذ الفاطمي في بلاد الشرق الإسلامي ، ومن ثم وجموا سياستهم بعد أنقبضوا على زمام الأمور في بغداد سنة ٢٥١ ه إلى مناهضة هذا النفوذ وقد صادفهم كثير من النجاح في تحقيق هذه السياسة ، فأقام أمير مكه محمد بن جعفر الدعوة لكل من الخليفة القائم بأمر الله والسلطان ألب أرسلان سنة ١٣٤٤ه على حلب ، كما أصبحت دمشق سنة ٢٨٤ه تحت سيادتهم وأبطل السلاجقة على حلب ، كما أصبحت دمشق سنة ٢٨٤ه تحت سيادتهم وأبطل فيها الآذان بحي على خير العمل كان وهو يعد من من مظاهر المذهب الشبعي فيها الآذان بحي على خير العمل كان وهو يعد من من مظاهر المذهب الشبعي الني كانت سائدة إذ ذاك في الإراضي المجاضعة لنفوذ الفاطميين ،

كذلك حرص السلاجقة على تعقب دعاة الإسماعيلية الذين قاموا بنشر الدعوة للفاطميين في بلاد الفرس ، كما تعصبوا المذهب السنى، وبلغ من تعصبهم لهذا المذهب أن أقصوا غير السنيين عن وظائف الحكومة اراحسن مثل لذلك ماقام به نظام الملك وزير السلطان ملكشاه الذى فصل الحسن الصباح من ديوان السلاجقة بسبب اعتناقه المذهب الإسماعيلي واتصاله بدعاة الفاطميين (٩).

وعلى الرغم من اهتهام السلاجقة بالقضاء على دعاة الإسماعيلية ، فإن كثيراً من هؤلاء الدعاة تجلى نشاطهم منذ أواخر القرن الخامس الهجرى

<sup>(</sup>١) السيوطي : تاريخ الحلفاء ، ص١٨١ --١٨٢ .

Arnold The Caliphate P. 80(x)

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب • النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب ، للمؤلف من ٢١-٢٢ ،

<sup>(</sup>٤) السيوملي : تاريخ الحنفاء س ١٨٠ .

<sup>(</sup>٠) مله شرف : كيتاب ﴿ دُولَةُ النَّرَارِيَّةِ ﴾ من ٤١ – ٤٢ .

فى بلاد الفرس، ويرجع السبب فى ذلك إلى بعد هذه البلاد عن بغداد مركز الخلافة العباسية ، كما أن السلطان ألب أرسلان (٤٥٤ – ٤٦٥) بإلغائه نظام البريد جعل من المتعذر على السلاجقة استقصاء أخبار دولتهم مما ساعد الإسماعيلية على إحكام أمورهم فى شرق الدولة الإسلامية . وقد وضح البندارى (١) ذلك بقوله ، وكان منهم رجل من أهل الرى . · ، وكانت صناعته السكماية ، فني أمره ، حتى ظهر ، وقام من الفته كل قيامة ، واستولى فى مدة قريبة على حصون وقلاع منيعة ، وبدأ من القتل والفتك بأمور شنيعة ، و خفيت عن الناس أحوالهم ، ودامت حتى استنبت على استنبت على استنبار ، بسبب أنه لم يكن للدولة أصحاب أخبار ، ،

أما عن الدعوة الإسماعيلية فى بلاد العراق فإنها لم تظفر بكثير من النجاح فى أو أثل العهد السلجوق لأن هذه البلاد كانت مقرآ للخلافة العباسية السنية التي كان من أهم أركان سياستها مناهضة أتباع المذهب الإسماعيلى ، كا أن السلاجقة من ناحية أخرى عمدوا إلى تعقب دعاة هذا المذهب ، وفضلا عن ذلك فإن الخلافة الفاطمية فى مصر لم تعمل منذ منتصف القرن الخامس المجرى على مواصلة جهودها لنشر دعونها فى بلاد العراق ، كاكانت الحال عند قبام البساسيرى بحركته ، بل اقتصر اهتمامها على الاحتفاظ بما تبق عند قبام البساسيرى بحركته ، بل اقتصر اهتمامها على الاحتفاظ بما تبق لها من نفوذ فى الجزيرة العربية ، وتأييد دعاة الاسماعيلية فى بلاد الفرس واليمن الذين استطاعوا باتخاذهم هذه البلاد مركزاً لهم أن يكونوا بعيدين من تنكيل العباسيين والسلاجقة بهم .

وليس من شك فى أن اضطراب الحالة الداخلية فى مصر فى أواخر همد المستنصر بالله الفاطمي ، كان له أثر كبير فى صرف الحكومة الفاطمية عن الاهتمام بنشر دعوتها فى بلاد العراق ، فقد ظهر التنافس بين العناصر

<sup>(</sup>۲) تاریخ دولة آل سلجوق ، س ۹۳---۹۳ .

الآجنبية وبخاصة الآتراك والسودان ، كا خرج ناصر الدولة الحسين بن حدان التعلي الذي كان يتولى قيادة الأتراك على طاعة الخليفة الفاطمي ، وبعث سنة ٢٦٠ ه إلى ألب أرسلان سلطان السلاجقة بالعراق رسو لا من قبله ، يسأله أن يرسل إليه نجدة ليقيم الدعوة العباسية على أن تؤول إليه السيادة على مصر ، قرحب ألب أرسلان بذلك ؛ غير أنه مالبث أن شغل بمحاربة الروم عن المسير إلى دمشق ثم مصر (۱) .

لما بلغ المستنصر أن ناصر الدولة أرسل إلى ألب أرسلان يستدعيه إلى الديار المصرية ، جهز إليه عساكر كثيرة من الآتراك لمحاربته بإقليم البحيرة فأوقع بهم ناصر الدولة البن يمة وغنم منهم مغانم كثيرة، وأقام الخطبة للخليفة القائم بأمر الله العباسي الإسكندرية ودمياط ، وجميع أنحاء الوجه البحرى ؛ وحال دون وصول الاقوات إلى الفاهرة ومصر (٢) . وكان بما زاد ألحالة سوءاً تلك المجاعة ألى بدأك بانحقاض النيل سنة ٥٧ هـ واستمرت سبع سنين ، فقلت الاقوات واشتد الغلاه . وقد عانى الاغنياء وكبار رجال الدولة من هذه المجاعة مثل ماعاناه الفقراء نماماً ، واضطر بعض أصحاب النفوذ والاعيان إلى مغادرة مصر والرحيل إلى بلاد الشام والعراق (٣).

ظل ناصر الدولة بن حمدان يبذل أقصى جهده لإضعاف شأن الخليفة المستنصر بالله الفاطمي والاستثنار بالحسكم ؛ وتجلى خروجه على طاعته سنة عهه و جبث عاود القيام بحذف اسمه من الخطبة في الوجه البحرى ، كما بعث إلى الفائم بأمر الله العباسي ببغداد يلتمس الخلع ، ثم قدم إلى الفسطاط على وأس جيش كبير من العرب والعربر وتولى الحسكم فيما ، وأنفذ إلى المستنصر رسو لا يطلب منه الأموال ، ولم يكتف بذلك بل ساد إلى الفاهرة

<sup>(</sup>۱) أبن ميسر : تاريخ مصر ، ۱۹ . . ۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن ميسر ؛ تاريخ مصر ، س ٢٠ -

 <sup>(</sup>٣) المرجع افسه : من ٢٠، أبو المحاسن ؛ النجوم الزاهرة ، جـ٥ س ١٦-١٦ .

و الغ فى إهانة الخليفة الفاطعى وأظهر ميله إلى مذهب أهل السنة . واضطر كثير من أقارب المستنصر إلى النزوح إلى المغرب والعراق . على أن ناصر الديلة لم تستقر له الأمور طو بلا بالقاهرة ، فسرعان ماثار به الاتراك الذين كانوا إذ ذاك مرف أهم عناصر الجيش الفاطعى ونجحوا فى القضاء عليه والتخلص من جميع أفر اد أسرنه (١) .

لم تكن الظروف مهيأة فى أواخر الغرن الحامس الهجرى لتستعيد الدعوة الفاطمية مكانها فى بلاد العراق؛ فقد ضعف أمرها وأصبحت مهددة بالزوال من جراء ذلك النزاع الذى نشأ حول الحلافة الفاطمية بعد وفاة المستنصر سنة ١٨٧ ه والذى ترتب عليه انقسام الإسماعيلية فى مصر وبلاد الشرق الإسلامي إلى طائفتين ، عرفت الأولى بالنزارية ، أما الثانية فتعرف بالمستعلية . وقد انحاز دعاة الإسماعيلية فى بلاد اليمن إلى هذه الفرقة التي انخذت مصر مقراً لها ، وظلوا على ولاهم المخلفة المستعلى (٢)، بينها انحاز غيرهم من الدعاة فى بلاد الفرس بزعامة الحسن بن الصباح إلى نزار وادعوا أن المستعلى اغتصب منه الخلافة والإمامة (٢).

وكانت الدعوة الفاطمية فى حاجة إلى توحيد جمود دعانها حتى بتيسر لهم الإبقاء عليها ، لكن انقسام الإسماعيلية إلى فرق وأحز اب كان له أثر كبير فى صرفهم عن تحقيق هذه الغاية ؛ فشغلت الحكومة الفاطمية بالقضاء على القلاقل الني أثارها أتباع النزارية فى مصر بإبعاز من رؤساء دعوتهم فى فارس الذين كانو المحدونهم بالمال ، وقد تجلى خطر النزارية على الخلافة الفاطمية فى عهد الآمر ؛ فأبو اللاعتراف بإمامته وإمامة أبيه المستعلى ، هذا فضلا عن اعتقادهم أنهما وليا الخلافة دون حق ، وكان ذلك مما حمل الخليفة الآمر عن اعتقادهم أنهما وليا الخلافة دون حق ، وكان ذلك مما حمل الخليفة الآمر

<sup>(</sup>١) أين ميسر: تاريخ مصر ، س ٢١-٢٢ .

<sup>(</sup>٢) رأجم كتاب ﴿ النفوذ الفاطمي في جزيرة العرب ﴾ للمؤلف ص ٨٤-٨٦ .

<sup>(</sup>٣) اين ميسر: تاريخ مصر ص ٦٠ ، طه شرف: دولة الترارية ، ص ٦٦ ٠

الفادامي سنة ١٦ ه على أن يمهد إلى وزيره أبي عبد الله المأمون بن البطائحي بكتابة رسالة لوعيمهم الحسر بن الصباح يدحض فيه آرا، النزارية في الإمامة ويدعوه إلى الحق، كما بعث في طلب والفقهاء من الإسماعيلية والإمامية للاجتماع في قصره، وقال لهم وزيره المأمون البطائحي: ما لسكم من الحجة في الرد على هؤلاء الخارجين على الإسماعيلية، فقال كل منهم: لم يكن لنزار إمامة ومن اعتقد هذا فقد خرج عن المذهب وصل و وجب قتله (١) م.

على أن هذه الرسالة لم يتم لها أن تصل إلى بد الحسن بن الصباح لعدول رسل الخليفة الآمر عن مواصلة السفر إليه بسبب الأنباء الني وصلت إلى مصر عن ازدياد نفوذ طائفة النزارية ببلاد المشرق واتصالها بأتباعها فى مصر لتدبير مؤامرة لقتل الخليفة الفاطمي ووزيره المأمون البطائحي (٢). لذلك لا نعجب إذا رأينا الحكومة الفاطمية تتبع حركاتهم في جميع البلاد الخاضعة لنفوذها و تعمل على التخلص بين تحوم الشبهات حول انحيازه البهم . وبلغ من اهنهام المأمون البطائحي بالبحث عن البزارية و تقصى أخبارهم أن انخذ جو اسيس لا قتفاء آثار أتباع هذه الطائفة بمصر والفاهرة (٢) .

وقد وضح ابن ميسر (٤) ما قام به هذا الوزير من مجهود في سبيل إبعاد خطر النزارية عن الدولة الفاطمية ؛ فقال : وإنه أركب في يوم من الآيام جماعة من العسكر وفرقهم وأمر بمسك من عينه ، فمسك منهم جماعة كثيرة ، منهم رجل كان يقرى و أولاد الخليفة الآمر ، ومسك معهم المال الذي سير و ابن صباح برسم نفقة مصر ، فأخذه وكانت هذه الفعلة من المأمون من عجائب الحذق ، وبت مع ذلك الجواسيس في أقطار الآرض ، وكان الباطني إذا خرج من و ألموت ، لا تزال أحباره تصل إلى المأمون متعاقبة

<sup>(</sup>۱) المقریزی : خطط ، ج۱ س ۲۰۶ .

<sup>(</sup>۲) این میسر - تاریخ مصر ، س ۲ – ۹۸ .

<sup>(</sup>٣) للرجع نفسه . س ٦٠ .

<sup>(</sup>٤) تاريخ مصر ، س٣٦ ·

حتى يصل و بلبيس ، فيمسك بها ، وبحمل إلبه فيقتله ، وعلى الرغم من اتخاذ الحدكمومة الفاطمية الحيطة للقضاء على مؤامرة النزارية لاغتيال الآمر ، فإن فريقاً منهم كمنوا له بحزيرة الروضة ، ثم انقضوا عليه وقتلوه على مقربة من المقياس في ذي القعدة سنة ٥٢٤ ه(١) .

واجهت الدعوة الفاطمية منذ أدائل القرن السادس الهجرى سواء في مصرأو بلاد الشرق الإسلاميكثيراً من الصعاب بما جعلها مهددة بالزوال ؛ فقد أدى عسدم استقرار الأمور في مصر في أواخر العصر الفاطمي وانصراف الحكومة الفاطمية عن بذل جهودها لنشر دعوتها إلى إتاحة الفرصة أمام الخلفاء العباسيين - رغم ما كانوا يعانونه من ازدياد سلطان السلاجقة - للقضاء على ما تبتى للفاطميين من أفوذ . وقد حالفهم النجاح في بلاد العراق وغيرها من بلاد الشرق الإسلامي حيث أضحى النفوذ الفاطمي في اليمن والحجاز روحياً فقط ، وصار لا يتمثل إلا في السكة والخطبة .

كذلك كان لوقوف بعض وزراء هذا العصر فى وجه رجال الدءوة فى مصر حتى لا يتيسر لهم الوصول إلى الزعامة أو السلطان، وعدم حرص رجال الحكومة الفاطمية على الاحتفاظ بمظاهر المذهب الإسماعيلي أثره البالغ فيها أصاب الدعوة الفاطمية فى بلاد الشرق الإسلامى من وهن وانحلال ، ولا غرو فقد أصبح التحمس لهذا المذهب ونصرته أو إضمافه ومناهضته تابعاً لرغبة الوزراء ومبولهم ، وليس أدل على ذلك من أن الوزير الافضل بن بدر الجمالى ظل مشايعاً للمذهب الفاطمي حتى توفى

<sup>(</sup>۱) المقریزی خطف ج ۲ ، س ۱۸۲ ، أبو المحاس . النجوم الز هرة ، ج ۵ ، م.د .

المستعلى وخلفه الآمر سنة ه٠٤ ه، فأخــــذ يميل ميل السنيين(١).وقد تجلت هذه الظاهرة في إلغائه الاحتفال بمولد النبي صلى الله عليه وسلم ، ومولد ابنته فاطمة ، وعلى بن أبي طالب ، ومولد الخليفة القائم بالأمر . ولا يخني علينا أن عمله هذا بؤدى إلى إضعاف نفوذ الفاطمبين الذين كانوا يحرصون على الاحتفال بهذه الأعياد لتأييد انتساجم إلى على بن أبي طالب وزوجته فاطمة بنت الرسول عليه الصلاة والسلام (٢) . ولما استأثر ابنه الوزير أبو على أحمد بن الأفضل بالنفوذ سنة ع٢٥ ﻫ ومنع الحافظ من التصرف في شئون الدرلة وسجنه في خزانة ، أمر بحذف إسم إسماعيل بن جعفر الصادق من الخطبة وأحل محله إسم محمد المنتظر الإمام الثـانى عشر عند طائفة الإمامية ، كا أمر بعدم إضافة عبارة حي على خير العمل إلى الآذان وزاد في إضعاف المذهب الإسماعيلي بأن عين سنة ١٥٥ ﻫ أربعة من القضاة اثنين من الشيعة ﴿ أَسَمِّكُ عَلَيْمِنْ طِلْمُفْقُ الْإِمَامِيةُ الْأَثْنِي عَشَرَيَّةُ وَالْآخِرَ من الإسماعيلية ، واثنين مر\_ السنبين أحدهما شافعي والآخر مالـكي ، وأعطى لـكل منهم السلطة في إصدار أحكامه وفقمذهبه (٣) . وقد أثارت هذه السياسة التي اتبعما الوزير أبوعلى أحمد بنالأفضل غضب الإسماعيلية، وكذلك الأمراء وغيرهم؛ فدبروا مؤامرة لاغتياله(١).

وهكذا مهدت الاحوال الخارجية والحوادث الداخلية الطريق للقضاء على الدعوة الفاطميـة، فاضطهد السلاجقة في بلاد العراق كثيرًا من

<sup>(</sup>۱) ذكر ابن الأثير (ج ۱۰ ، س ۲۰۹ ) أن الاسماعيلية كانوا يكرهون الأفضل أبن بدر الجمالي لأسباب منها ؛ تضييقه على إمامهم ، وتركه ما يجب عندهم سلوكه معهم · ومنها تركه معارضة أهل السنة في اعتقادهم والنهى عن معارضتهم ، وإذنه للناس في إظهار معتقد أتهم والمناظرة عليها » ·

<sup>(</sup>٢) حسن إبراهيم ، القاطميوت في مصر ، ٢٧٩ -

۳۱ این میسر ، تاریخ مصر س ۷۰ ، المقریزی ، خطط ۰ ۲۲ س ۲۲۲٬۲۷۱ .

۲۳۰ صرر می ۱۳۳۰ الفاطمیون فی مصر ص ۲۳۰ .

الشيعيين ، كما وقفوا من دعاة الإسماعيلية الذين استفحل خطرهم فى بلاد الدولة العباسية موقفاً ينطوى على الحزم والشدة ، فبذلوا جهدهم لإخماد حركاتهم ولم يمكن الحلفاء العباسيون أقل تحمساً منهم فى مقاومة نفوذهم إذكانوا برون فى طائفة الإسماعيلية خطراً بهدد الدولة الإسلامية ؛ وفضلا عن ذلك فإن نهوض هؤلاء الحلفاء لاستعادة سلطانهم القديم (١)، وسعهم عن ذلك فإن نهوض هؤلاء الحلفاء لاستعادة سلطانهم القديم (١)، وسعهم

(١) حاول بعض الحلقاء العباسيين أن يستعيدوا سلطتهم التي استأثر بها السلاحقة وصار الحليقة المسترشد بخطى واسعة في هذا السبيل ، غرج في سسنة ، ٧ ه مع على السلطات محود بن على بن ملكشاه السلجوقي و هزم قواته ، وكاد يستقل بالأمر لولا المساعدة التي قدمها حاكم البصرة السلطان ( ابن الأثير ، ج ، ١ ص ، ٧٧ — ٧٧ ) ، ولما توفي السلطان محود سنة ٥ ٧ ه م ، عمل الحليقة المسترشد على استعادة سلطته فيم الجيوش لاسترداد ماكات العباسيين من نفوذ ، واتخذ من الحلاف الذي تام بين أفراد البيت السلجوقي قرصة ليستأثر بأ، ور المراق ؛ وبلغ من جرأته أنه أمر بعدم إقامة الحلقة المسلمود سنة ٧٩ ه م عما أدى إلى المراق ؛ وبلغ من جرأته أنه أمر بعدم إقامة الحلقة والسلحوقي قرب هذان ، انتهى الأمر فيها بهزيمة الحليقة وأسره ، ثم قتله نفر من الاسماعيكة بايعاز من السلطان مسعود سنة ٧٩ ه م بهزيمة الحليقة وأسره ، ثم قتله نفر من الاسماعيكة بايعاز من السلطان مسعود في كتاب شهد فيه بعض القضاة أنه إذا حاول محاربته أو جرد الديف على أصحابه حق عليه الحلم من الحلالة ؛ غير أن الحليقة ما لب أن اعتذر عن عدم استطاعته دفع هذه الأموال لرسول السلطات ، ثم ألب عليه حكام دولته ، فقام الجيم ينادون بمحاربة مسعود وخلعه . ولمكن السلطان مسعود ، محاربة ما حاصر بغداد ، واضطر الحليقة إلى الحروج منها هارباً إلى الوصل سنة ٣٠ ه م فدعا السلطان مسعود – بعد دخوله ينداد – العلماء والقفاء والقضاة والأعيان وحلهم على إقرار فدعا السلطان مسعود – بعد دخوله ينداد – العلماء والقفاء والقضاة والأعيان وحلهم على إقرار

عضر بخلع الحليفة الراشد وولى مكانه عمه المقتنى لأمر الله.

الما توق الساطان مسعود سنة ٤٥ ه ، لم يخافه في السلطنة من يستطيع الاحتفاظ يقوة السلاجقة في المراق ، بل ضعف أصرهم منذ ذلك الوقت . وأخف الحليفة المقتنى ووزيره ابن هبيرة يمملان على إحياء مجد الحلافة وأستمادة تفوذها ، وايس أدل على مبلغ ضعف السلاجقة من أن سليان شاه بن السلطان محد بن ملسكشاه لم يقدم على دخول بنداد إلا بعد موافقة من أن سليان شاه بن السلطان محد بن ملسكشاه لم يقدم على دخول بنداد إلا بعد موافقة الحليفة المقتنى ، كما حلف لهذا الحليفة في اجباع عقد بداره على النصح والوافقة ولزوم الطاعة ، وأنه لا يتعرض إلى العراق بحال ، ولم يبق له من مظاهر السلطة سدوى ذكر أسمه في الحطة .

و مكذا فقد سليمان شاء الحقوق التي كان يتمتع بها أسلانه ، وأخذ التفوذ السلجوق ف المراق تبعاً فقك في الاضمحلال حتى زال نهائياً سنة ٩٠٠ هـ.

ر راجع . ابن الأثير ؛ ج١١ س ٣٤ ، ٧٧ ، السيوطي، ، تاريح الحلفاء . ص ٢٨٧ ، ( راجع . ابن الأثير ؛ ج١١ س ٢٨٧ ، ٢٨٩

لإحياء مجد الخلافة ونجاحهم فى تحقيق هذه الآمنية ، ساعد إلى حدكبير على تقوية الشعور الإسلامى صد الطوائف الشيعية .

ولم تكن حالة الدعوة الإسماعيلية في مصر مقر الدولة الفاطمية خيراً منها في بلاد المشرق؛ فقد تجلي ضعف المذهب الاسماعيلي في العصر الفاطبي الآخير وانصراف بعض الوزراء عن تأييد هذا المذهب ، بل تمصب بعضهم كعلى بن السلار ــ وزير الخليفة الظافر ــ لمذهب السنة ، فأنشأ في سنة ١٤٦ بالإسكندرية مدرسة للشافعية ، أسند إدارتها إلى الحافظ الساني الفقيه الشافعي(١) ؛ربذلك هيأ السبيل لرجوع المذهب السني إلى مصر . وقد أدى تعصبه لهذا المذهب ورغبته في إحلاله بمصر محل المذهب الإسماعبلي إلى حقد الخليفة ورجال دولته عليه، فقتل بإيعاذ منه(٢). ومازال المذهب الإسماعيلي آخذاً في الاضمحلال من الديار المصرية حتى تقلد صلاح الدين بوسف بن أيوب الوزارة للخليفة العاضد الفاطمي سنة ١٤٥ هـ، فوجه اهتمامه - بعد إضعافه سلطة هــــذا الخليفة ــ إلى القضاء على المذهب الشيعي في مصر، فأنشأ مدرسة التدريس المذهب الشافعي ، وأخرى لتدريس المذهب المالـكي ، وعزل قضاة الشيعة ، وعين صدر الدين عبد الله بن در بأس الشافعي قاضياً للقضاة في جميع أنحاء الديار المصرية (٣) ؛ فاستعاد بذلك المذهب السني قونه ، و أخذ المذهب الشيعي في الاختفاء تدريجاً حتى لم يبق له أنصار في مصر .

ولا شك أن هذه العوامل التي تقدم ذكرها وإنكانت قد عجلت بزوال النفوذ الفاطمي ببلاد المشرق . فإنها من ناحية أخرى أفادت الحلافة العباسية ؛ فقد ساعدتها على الاحتفاظ بسيادتها على البلاد الإسلامية .

<sup>(</sup>١) ابن خلـكان : وفيات الأعيان ، ج١ ص٢٦ عـــ ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) حسن ابرأهيم : الفاطميون في مصر ، ص ٣٩٦ .

<sup>(</sup>٣) الفريزى : خطط ، ج٢ ، ٣٤٤ .

### الباب السابع

علاقات الفاطميين بالأندلس والمغرب وجزيرة صقلية

مرزقت تكيية ترصي سدى

- (١) علاقة الفاطميين بالأمويين في الأندلس.
- (ب) علاقة الفاطميين بالزيريين في للغرب.
  - (جـ) الفاطميون وجزيرة صقلية



## البائث البابع

# علاقات الفاطميين بالاندلس والمغرب وجزيرة صقلية

#### (١) علاقة الفاطميين بالأمويين في الأندلس :

أخذ عبيد الله المهدى منذ أن استقرت خلافته فى إفريقية ، يبعث بدعانه إلى بلاد الآنداس لنشر الدعوة الفاطمية . لكن الجمود التى بذلت فى هذا السبيل لم تكال بالنجاح حتى عهد المعز لدين الله ؛ فلم تجذب تملك الدعوة إليها إلا فريق صنتيل من رجال الفكر الإنداسيين(١).

ولا شائم أن قيام الحلافة الفاطعة في إفريقية ونشاط دعانها في نشر المذهب الشيمي ، أصبح خطراً بهدد كيان الاموبين بالانداس ؛ ولذلك وجه عبد الرحمن الناصر منذ ولى الحكم في الاندلس سنة ٣٠٠ ه اهتمامه إلى الوقوف في، وجه الفاطميين والقضاء على أطاعهم ؛ فعمل على إعداد أسطول قوى ؛ بلغ عدد قطعه نحو ما تني مركب(٢) ، ليستعين به في صد هجات الاسطول الفاطمي ، كما حرص على اجتذاب أنصار له من بين قبائل الوناتيين المعادية للفاطميين في المغرب ،

ولما وقف عبيد الله المهدى على خطورة السياسة الني يتبعها عبد الرحمن الناصر صده ، أمر قائده مصالة بن حبوس بمحاربة الزناتيين سنة ٣١٣ه؛ فخرج مصالة من تاهرت والتقى بقوات محمد بن خزر زعيم قبيلة مغراوه ، في معركة عنيفة ، انتهت بمقتل مصالة وهزيمة جيشه (٣) .

<sup>(</sup>١) عبد العزيز سالم: المغرب الـكبير( العصر الإسلامي ) ص ٢٠٨

<sup>(</sup>٢) أبن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والحبر . ج١ . س ٢١١ .

<sup>(</sup>٣) ابن عذاري . البيان المغرب في أخبار المغرب ، ج ١ ، س ٢٦٦ ،

وكان عبد الرحمن الناصر وقتذاك قد استولى على سبته ، وعزم على اتخاذها قاعدة حربية للسيطرة على بلاد المغرب الأقصى ، ومحاربة واليها موسى بن أبى العافية . غير أن هذا الوالى لم يلبث أن اضطر بعد أن تحرج مركزه إلى خلع طاعة عبيد الله المهدى ، والدخول فى طاعة عبد الرحمن الناصر الأموى بالانداس . وفى ذلك يقول ابن خلدون(١) : وثم انتقض موسى بن أبى العافية عامل فاس والمغرب وخلعطاعة الشيعة ، وانحرف إلى الاموية من وراء البحر ، وبث دعوتهم فى أقطار المغرب .

ولما علم عبيد الله المهدى بانضواه موسى بن أبى العافية تحت لواه عبد الرحمن الناصر ، جهز جيشا وسيره إلى المغرب الاقصى بقيادة عامله على تاهرت حميد بن يصال ؛ فأرقع الهزيمة بموسى ، وتمكن من دخول فاس سنة ٣٢١ ه وأعاد الدعوة فيها العبد الله المهدى ؛ لكنها لم تلبث أن أقيمت بعد وفانه باسم الخليقة الناصر الأموى.

انخذ العداء بين الدرلة الفاطمية والدولة الأموية بالاندلس مظهرا قويا في عهد المعز لدبن الله ؛ فلم يمض سنتان على توليته الخلافة حتى هاجمت إحدى السفن الاندلسية سفينة فاطمية كانت تحمل رسولا من قبل الحسن ابن على والى صقلية ؛ فجهز المعز أسطولا ، سيره إلى الاندلس بقيادة هذا الوالى سنة ٢٤٤ه م ، فلما وصل المرّية ، هاجم مرساها ، وأحرق الجند جميع ما فيه من السفن ، ثم دخلوا المدينة وعاثوا فيها نهبا وقتلا ، وعادوا بعد ذلك إلى المهدية (٢).

وبلغ من شدة العداء بين الأموبين في الأندلس والفاطميين في المغرب،

<sup>(</sup>١) أبن خلدون : العبر وديوان المبتدأ والحبر . ج، . ص ٣٩ - ٠٠

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير الـكامل في الناريخ · ج ٨ · س ١٧٠ ، انظر أيضا : النعمان : كتاب الحالس والمسايرات ، [ ج١ · س ٣٢٦ — ٣٢٦ .

أن عمد عبد الرحمن الناصر الخليفة الأموى بالاندلس إلى توطيد علاقته بإعداء الحلافة الفاطمية ، فتحالف سنة ٣٠٤ه مع الإمبر اطور البيزنطى قسطنطين الثامن الذي كان يطمع في استرداد صقلية من أيدى الفاطميين (١). كما أمر بلعن الخليفة الفاطمي من منابر بلاد الاندلس ؛ وكتب بذلك إلى جميع عماله (٢).

على أن عبد الرحمن الناصر لم يلبث أن أنفذ أحد رسله إلى حاضرة الخلافة الفاطمية بالمغرب، ومعه كتاب إلى بعض رجال المعز، يطلب فيه الموادعة والصلح؛ فرفض المعز إجابة طلبه، وقال لرسول الناصر (٣): و. . وأما ما دعا إليه من السلم والكف والموادعة والصلح، وهو يزعم أنه أمير المؤمنين، - كما تسمى دون من سلف من آبائه - ، وإمام الآمة بدعواه وانتحاله . ونحن نقول: إننا أهل ذلك دون ودون سواه . . .

و ما أنا بالمداهن فى دين ألله من ولا بالراكن بالمودة إلى أعداء الله ، ولا بالمخادع فى أمر من أمور الله عز وجل . إرجع بحوابي هذا إليه ، فما له عندى سواه ، وما لى من الأمر من شىء ، إن الامركاء لله ، عليه توكلت وإليه أنيب ... ،

أخذ عبد الرحمن الناصر برغم عدم استجابة المعز لطلب الصلح معه ، يو الى إنفاذ رسله ورسائله إليه ، رغبة فى مصالحته • لكن المعزكان يدرك ما يرمى إليه الناصر من وراء هذه المكاتبات ، فغال : • إنما أراد هذا الفاسق أن يقطع الزمان بهذه المراسلة والمكاتبة بيننا وبينه(٤) ، •

Dozy, Hist. des Muaulmans d' Espagne, T.H. p.159 (1)

<sup>(</sup>۲) ابن مذاری . البیان المنرب ۲۰ س ۲۳۳۰

<sup>(</sup>٣) النعان ، كتاب د الحجالس والمسايرات ، ج١ س ٢٣٠ – ٢٣٤

۲۳۸ نفس المرجع ، جا س۲۳۸ .

شرع عبد الرحمن الناصر \_ بعد أن أعرض المعن عن عقد الصلح معه \_ في إعداد قو انه البرية و البحرية ؛ ثم سير هذه القوات لمهاجمة البلاد الحاضعة السلطان الفاطميين بالمغرب ؛ فأو تعت الهزيمة بالقوات الفاطمية التي تصدب لها سنة ٣٤٦ه و كان ذلك بما أثار سخط أهالى بلاد المغرب الاقصى على الفاطميين ؛ فجهز المعز جيشا ضخا ، لاستعادة سلطان الخلافة الفاطمية على تلك البلاد ، أسند قيادته إلى جوهر الصقلى ، الذي مضى فى الفاطمية على تلك البلاد ، أسند قيادته إلى جوهر الصقلى ، الذي مضى فى فتح مدن المغرب حتى استرد سجلهاسة وفاس ، ولكنه عجز عن الاستيلاء على سبتة وطنجة (١) .

ولما توفى عبد الرحمن الناصر سنة ٢٥٠ ه، وخلفه ابنه الحسكم المستنصر ، استمر النزاع قائما بين الفاطميين والأمويين بالأنداس . وكان من مظاهره تلك الحملة التي الرسلها الحلكم سنة ٣٦٣ ه إلى بلاد المغرب الاقصى والأوسط للقضاء على الدعوة الفاطمية التي قويت شوكتها في ذلك الوقت . ولم تلبث هذه الحملة أن تمكنت من بسط سلطان الخليفة الأموى على تلك البلاد . وخرج زعماء زناته من مغراوة ومكناسة على طاعة المعز لدين الله الفاطمي ، وأقاموا الدعوة للحكم المستنصر من منابره (٢).

لم ينته العداء بين الفاطميين والأمويين في الأنداس بعد وفاة المعن سنة ٢٦٥ه؛ ويتبين لنا ذلك بما رواه ابن خلكان (٣)؛ فقد ذكر أن الحكم المستنصر بن عبد الرحمن الناصر لدبن الله، تاقي من العزيز الخليفة الفاطمي بمصركتابا ، يسبه فيه وجهجوه ؛ فكتب إليه الحكم المستنصر : وقد عرفتنا فهجوتنا ، ولو عرفناك لأجبناك ، .

<sup>(</sup>۱) السلاوى - الاستقصا لأخيار المغرب الأقصى جا س٨٦ - ٨٧ ، حسن ابراهيم وطه شرف كتاب و المعز لدين اتلة » س٤٢ -- ٤٤

٢١) ابن خلدون . المبر وديوان المبتدأ والحبر ج ٤ ص ١٤٦

۲) رفيات الأعيان · ج ۲ س ۲۵۲ .

كان الأموبون فى الأنداس يتحينون الفرص للقضاء على الخلافة المماطمية الشيعية فى مصر ؛ ونجلى ذلك فى الثورة التى قام بها رجل يفال له أبو ركوه(١) وهو من ذبية هشام بن عبد الملك بن مروان ، بزح إلى برقه واستقر بين قبيلة بنى قرة على أثر استبداد المنصور بن أبى عامر بالسلطة دين الخليفة هشام المؤيد بافقه الأموى ، وهناك افتتح له مكتبا يدلم فبه الصببان القراءة والكتابة ، كا اجتذب الناس إليه بورعه وذلاقة لسانه ونبل أخلاقه .

ولما رأى أبو ركوة أن الفرصة قد سنحت لإظهار شخصيته دعا إلى عمه هشام المؤبد الخليفة الاموى بالانداس ؛ فلقيت دعوته قبولا حسنا من نفوس البدو فى أنحاء برقة ، كا استحاب إليه بنو قرة الذين كانوا ساخطين على الخليفة الحاكم بأمر الله الفاطعي لإسرافه فى قتل زعماتهم وكبراتهم. ولم يلبث أن سار على وأس بحش كبير ؛ وأوقع الهزيمة بحند الحاكم ، ومن ثم تيسر له بسط سلطانه على برقة سنة ٢٩٥ه م ، وأمر بحذف المحاكم ، ومن ثم تيسر له بسط سلطانه على برقة سنة ٢٩٥ م ، وأمر بحذف المراقق والعدل فى معاملة أهالى هذه الولاية ، فهر عت إليه الوفود لتأييده . الرقق والعدل فى معاملة أهالى هذه الولاية ، فهر عت إليه الوفود لتأييده .

ولما وصل إلى الخليفة الحاكم نبأ ما قام به أبو ركوة فى برقة ، أعد العدة لمحاربته ؛ فجهز جيشا كبيرا ، حكونا من خمسة آلاف فارس تحت قيادة و ينال الطوبل ، — أحد قواد الانراك — ؛ غير أن هـــذا الجيش ما لبث أن هزم بسبب استياء الجند المغاربة من قائدهم التركى وخروجهم على طاعته ، كما وقع ينال أسيراً وقتل واستولى أبو ركوة على مائة ألف ديناركانت معه ، فاستفحل بذلك أمره وزادت هيبته ، وأخذ يتظلع إلى امتلاك مصر .

<sup>(</sup>٢) سمى بذلك لأنه كان يحمل ركوة ( وعاء من الجلد ) لوضوئه على عادة الصوفية ٠

لم يكن يعلم الحاكم بما استقر عليه رأى أبى ركوة من الزحف على مصر، حتى شعر بفداحة الخطر الذى يهدد ملسكه ، فسير لمحاربة أبى ركوة جيشا ضخا قوامه الجنود الشامية والغلمان الجمدانية تحت قيمادة الفضل ابن عبد الله فى ربيع الأول سنة ٣٩٦ه ؛ فالتق الفريفان بالقرب ، ن الاسكندرية حيث دارت بينهما معارك شديدة ، ارتد بعدها الفضل صوب القاهرة ، ثم واصل أبو ركوة زحقه حتى وصل صحراء الفيوم ، فتبعه الفضل بقواته وأوقع به الهزيمة ، وظل يطارده حتى حدود النوبة حيث ظفر به رئيس ربيعة أبو المكارم هبة الله ، وانتهى أمر أبى ركوة بقتله (۱) .



<sup>(</sup>١) أبو المحاسن . النجوم الزاهرة ج٤ ٠ س ٢١٥ \_ ٢١٧ .

# ( ب ) عموقز الفالحميين بالرزير بين في المغرب

لما عزم المعز لدين الله الفاطمي على الرحيل إلى مصر سنة ٣٦١ ه، عهد بولاية إفريقية والمغرب إلى بلـكين بن زبرى بن منادالصنهاجي ؛ وقال له(١): . إن نسيت ما وصيتك به ، فلا تنس ثلاثة أشياء ، لا ترفع الجباية عن أهل البلاد، ولا ترفع السيف عن البربر، ولا تول أحداً من إخوتك وبني عمك ، فإنهم يرون أنهم أحق بهـذا الأمر منك ، واستوحى بالحضر خيرا.،

ظل بلکین بن زیری موالیا للفاطمیین بعد رحیلهم الی مصر ؛ فلما توفی خلفه ابنه الفتح المنصور . وكان يزمع الاستقلال عن الخلافة الفاطمية ، ويتجلى لنا ذلك من قوله لشيوخ الفير والفالذين قدموا إليه لنهندُنه بالإمارة (٢): و إن أبي يوسف وجديز بري كانا بأخذان الناس بالسيف ، وأنا لا آخذهم إلا بالإحسان ، ولست بمن يولى بكتاب ويَعْزُلُ بَكْتَابٍ(٣) ، لأنى ورثته عن آ مائی و أجدادی . . . ،

ولما وقف الخليفة العزبز بالله عنى رغبة هــــــذا الأمير في الاستقلال بالبلاد التي يحكمها ، عمل على إثارة قبائل البربر عليه ؛ فأرسل سنة ٣٧٦ ٩ داعيا منقبله يدعى أبوالفهم الخراساني إلى قبائلكتامه ليدعوهم إلى طاعته . وكانالخليفة الفاطمي ، يرمى من وراء ذلك إثارة قبائل كـتامة علىأمراء بني زبرى . فلما قدم عليهم هذا الداعي ، التفوا حوله وكون منهم جيشاً ، زوده

<sup>(</sup>١) ابن عذاری: البیان المنرب · ج١ · س ٣٦٣ ، المقریزی . اتماظ الحنفا س ١٤٤

<sup>(</sup>٢) ابن عذارى : البيان المغرب ج ١٠ س ٣٤٣ ، ابن الأثير ، الكامل في التاريخ

 <sup>(</sup>٣) يمنى أن الحليفة عصر لا يقدر على عزله .

بالسلاح، فاستاء المنصور من نشاط هذا الداعى، وكتب إلى الحليفة العزيز بذلك، فأرسل إليه العزيز، ينهاه عن التعرض له . لكن المنصور لم يصغ لقوله وعول على محاربة كتامة، ثم زحف بحيوشه سنة ٢٧٨هم إلى بلادهم، واشتبك معهم فى موقعة ، انتهت بانتصاره عليهم (١). أما فها يتعلق بالداعى أبى الفهم فإن المنصور ظل يتعقبه حتى قبض عليه وقتله . ولما بلغ ذلك العزيز، أدرك أن خطته التي تنطوى على إضعاف شأن الأمير منصور ، بامت أدرك أن خطته التي تنطوى على إضعاف شأن الأمير منصور ، بامت بالفشل ؛ ومن ثم آثر سياسة التودد إليه (٢).

اتبع الحليفة الحاكم بأمر الله سياسة أبيه العزيز مع أمير زبرى في بداية عهده . لكنه رأى – بعد أن بلغه أن الأمير نصير الديلة باديس يعمل على الاستقلال عن الحلافة الفاظمية – أن يثير الصعاب في وجهه ، فأمر يانس العزيزى – واليه على رقة – بالمسير إلى طر ابلس سنة . همه، والاستيلاء عليها ، – وكانت وقيد الله تابعة لباديس – ، فضى يانس في سيره إليها . غير أن قوات باديس مالبثت أن تصدت له ، ودارت بين سيره إليها . غير أن قوات باديس مالبثت أن تصدت له ، ودارت بين الفريقين معركة ، أسفرت عن هزيمة الجيش الفاطمي وقتل بانس (٣) .

رأى الخليفة الحاكم بأمرائله الفاطمى، بعد تلك الهزيمة الني لحقت بجيش يانس العزيزى أن يعمد إلى حيلة أخرى ، لعله يصل من ورائها إلى إضعاف نفوذ بنى زيرى فى المغرب الأدنى ، فأثار قبيلة زناته صد باديس ، وحثها على التقدم إلى طرابلس والاستيلاء عليها ، فاستجابت له ، وأنفذت جيشا إلى طرابلس المناس والاستيلاء عليها ، فاستجابت له ، وأنفذت جيشا إلى طرابلس المناس والاستيلاء عليها ، فاستجابت له ، وأنفذت جيشا إلى من المناس المناس المنان زحف إليها على وأس جيش كبير ، و تمكن من دخولها فى شعبان سنة ٤٠٠ ه ، واضطر قائد زناته إلى طلب العفو

<sup>(</sup>١) ابن الأثير . الكامل ف التاريخ ج٩ ص١٩

<sup>(</sup>۲) أنظر ابن عذاری . البیان المغرب ج۱ س ۴۳۹ ، ۳۵۳

<sup>(</sup>٣) عبد العزيز سالم : المغرب السكبير س وه٦

# الباب الثامن

العلاقات بين الدولة الفاطمية والدولة البيزنطية والمدل الإيطالية

مرز تقية تراضي اسدوى

- (۱) الفاطميون والبيزنطيون.
- (ب) الفاطميون والمدن الإيطالية.



والعبيد؛ ودارت الحرب بين الفريقين فى ذى الحجة سنة ٢٤٢ه. لكن حدث أثراء القتال أن جند العرب الذين كانوا مع المعز استهوتهم العصدية العربية؛ فانصر فوا عنه وآثروا الانضام إلى عرب بنى هلال ، كما خذله انصاره من زنانه وصنهاجه؛ فحلت به الهزيمة فى موقعة حيدران(١) . ونجا بنفسه مع بعض أنباعه إلى الفيروان(٢) .

على أن بنى هلال مالبئوا أن تعقبوا ابن باديس ؛ فقصدوا القيروان وحاصروها ، وأخذوا يعيثون فيها فسادا ، وخربوا عمرانها ، كا أنوا على معالمها بما اضطر أهلها إلى الرحيل عنها(٣) .

صنعف منذ ذلك الوقت شأن بني زيري ، فأشار المعز بن باديس على رعاياه بالانتقال إلى المهدية ، واتخذها مقرآ له(١) . ولم يزل مقيما بها حتى توفى سنة ١٥٤ه ، فخلفه ابنه تميم الذي تقلص في عهده ملك بني زيرى حتى لم يعد يجاوز جزءا من الساحل يحيط بالمهدية (٥) .

أما عن الخلافة الفاطمية فإنها لم تلبث أن واجهت كثيرا ، ن الصحاب سواء في مصر أو أقطار الشرق الإسلامي التي امتد نفوذها إلبها . لذلك تعذر عليها الاحتفاظ بسيادتها على بلاد المغرب . وظلت الخطبة تقام للعباسبين في هذه البلاد حتى قامت دولة الموحدين في أو أثل القرن السادس الهجري وقطع أميرها عبد المؤمن بن على الدعوة للخليفة العباسي المقتنى (٦)

<sup>(</sup>١) عبد العزيز سالم . المغرب السكبير ص ٦٦٩ ، أبن خلدون ج٦ ص ١٠

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير . الـكمامل في التاريخ جه ١٩٦٠

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون . ج٦ ص ١٠

 <sup>(</sup>٤) أبن الأثبر الكامل في التاريخ · ج٩ من ١٩٧

<sup>( • )</sup> تاريخ الدولة الفاطمية ص ٤ • ٢

<sup>(</sup>٣) انظر : أبو المحاسب لتجوم الزاهرة جـ ٥ ص ٥٠

وأخذ بوسع ملكه في شمال إفريقيا ؛ فاستولى على مراكش سنة ١٤٥ه، ثم تقدم شرقا ، فبسط سلطانه على إقليمى الجزائر وتونس ، وظل يتابع زحفه حتى حدود مصر الفربية فاستولى على طرابلس وبرقه . وبعد أن تم لعبد المؤمن فتح هذه البلاد ، عاد أدراجه إلى المغرب الاقصى وأدركته الوفاة سنة ٥٥٨ ه (١١٦٣م).



.

# (م) الفاظميون وجزيرة صقلية

يرجع اه يام المسلمين بحزيرة صقلبة إلى عهد معادية بن أبي سفيان ب فحاولوا غزوها أكثر من مرة وبخاصة في الفرن الشاني الهجري درن أن يظفروا بفتحها . فلما ولى زبادة الله بن إبراهيم بن الأغلب إمارة الأغالبة في إذر بقبة في عهد الخليفة المأمون العباسي ، أعد جيشا رأسطولا ، يتألف من مائة مركب لغزوها بقيادة قاضي القيروان أســـد بن الفرات سنة ٢٩٣ هـ(١). وقد تمكن المسلمون من الاستيلاء على بعض حصون الجزيرة ومدنها ، لكنهم سرعان ماكانوا يتخلون عنهـا تحت صفط الروم ، وظلوا على هذه الحال حتى تو في زيادة الله بن الإغلب سنة ١٢٢ ﻫ ، فأخذ بعض أمراء الإغالية من بعده في تسلير الحلات والسرايا إلى صقلية لإتمام فتحما(٧). واستطاع السلمون بعد أن تصواعا يفري من حسين عاما في محاربة الروم في هذه الجزيرة ، أن يستولوا على بعض ثغورها ومدتها ، نذكر من بينها : بلرم ، وقصريانه ، ومسيناً ، وقطانيـــه ، وطرميس(٣). وكانت سرقوسه الني تعد من أمهات مدن صقلية ، آخر معقل سـقط في أيدبهم في عهد إبراهيم الثاني بن الأغلب سنة ٢٦٤ هـ ١٤٠.

أصبحت جزيرة صقلية منذ أن تيسر للمسلمين فتحها في مستهل القرن الثالث الهجرى ، ولاية يتناوب حكمها ولاة من قبل أمراء الأغالبة، واستمر الحال على ذلك إلى أن زحف أبو عبد الله الشبعي داعي الفاطميين ببلاد

<sup>(</sup>١) انظر: أمارى: المكتبة الصقلبة - ج١ • ص٢٧٧ – ٢٧٩

<sup>(</sup>٢) انظر : أبن الأثير : الـكامل ف التاريخ جـ٦ أس١٦٧ ، ج٧ ص٢٠١٩٠٢

<sup>(</sup>٣) أبن خادرن : ج٤ ٠ س ٢٠٠ - ٢٠٣

<sup>(</sup>٤) أبن الأثير : السكامل في التاريخ ج٢ ، من ١٠٦ - ١ ، تاريخ الإسلام السيامي .

ج ۴ من ۲۷۳ ، ۲۷۹

المغرب على إفريقية و بمكن من الاستبلاء على كثير من مدنها سنة ٢٩٥ هـ، ثم التقت قواته باصحاب زيادة الله الثالث آخر أمراء الاغالبة ، في جمادى الآخرة سنة ٢٩٦ هـ ؛ فأوقعت بهم الهزيمة (١) . واضطر هـ ذا الاه ير إلى الرحيل عن إفريقية والفرار إلى مصر ، بعد أن حمل معه ما خف و زنه وغلا ثمنه (٢) . و في مستهل رجب من هذه السنة ، دخل أبو عبدالله الشيعي وقادة ، ونزل ببعض قصورها (٣) . و بذلك زال نفوذ بني الأغلب في إفريقية .

ولما بلغ أهل صقلية ما أحرزه أبو عبدالله الشيعي من نصر على الآغالية، ثاروا على واليهم السنى الحسن بن رباح وولوا بدله على بن أبي الفوارس سنة ٩٦ه، وكتبوا إلى داعي الفاطميين يطلبون منه أن يقرهم على مافعلوا، فأجاب طلبهم(١). غير أن عبيدالله المهدى ـ أول الخلفاء الفاطميين المغرب ما مالبث أن عزل هذا الوالي وعين الحسن بن محمد بن أبي خنزيز المكتاى علم سنة ٢٩٧ه. لمكنه لم يستمر طويلا في الولاية ؛ فقد ثار به السنيون من أهل صقلية لإساءته معاملتهم وحبسوه (٠). فولى عبيد الله المهدى مكانه على بن عمر البلوى . ولم يكن أقل تعسفاً من سلفه ، فخرج أهل الجزيرة على طاعته ـ وبخاصة العناصر العربيسة الني ساءها أن يولى عليهم الفاطميون واليا من العرب - ، ووقع اختيار زعمائهم سنة ٥٠٠ ه على أحمد بن قرعب (١) ـ وكان عربيا ـ ؛ غير أن همذا الوالي لم تطل ولايته ، فقد قرعب (١) ـ وكان عربيا ـ ؛ غير أن همذا الوالي لم تطل ولايته ، فقد ثار به الجند بسبب طموحه إلى تدعيم نفوذه بصقلية ، ولم يلبث أن المحرف عن الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من الفاطمين وأعلن ولاءه المقتدر العباسي ، فأقام له الخطبة بدلا من

<sup>(</sup>١) المقريزي : الحنفا ، س١ ٨ ـ ٨

<sup>(</sup>۲) أبن عذارى : البيان المغرب ، ج١ ، من ٢٠١

<sup>(</sup>٣) المقريزي : أتماظ ألحنفا ، من ٨٧

<sup>(</sup>١) انظر : أماري : المكتبة الصقلية ج١ ، من ٢٠٠

<sup>(</sup>٠) أبن خادون : ج٤ ، من ٢٠٧

<sup>(</sup>٦) أبن الأثير : الكامل في الناريخ ، ج ٨ ، مس٣٣

عبيد الله المهدى ولم يكتف بذلك ، بل أنفذ أسطوله لمهاجمة سواحل بلاد المغرب واستطاع فى بادى والأمر أن يوقع الهزيمة بالاسطول عند ساحل إفريقية ولكن الفاطميين سرعان ماضاعفوا جهدهم فى إعداد أسطولهم وأحلوا الهزيمة بقوات ابن قرعب حين شرعت فى مهاجمة إفريقية وقبضوا عليه وأرسلوه إلى الهدى حيث قتل(١) . وهكذا قضى على أول محاولة ترمى إلى إعادة صقلية إلى حكم العباسيين ، واستعاد الفاطميون سيادتهم عليها .

لم تستقر الحالة فى صقلية بعد أن ولى عبيد الله المهدى الخلافة ، فكثيراً ما كانت تقع المنازعات بين أملها من المسلمين ، فيعزلون ولاتهم ويعينون من بشاؤون ، ولذلك استقر رأى هذا الخليفة على إرسال جيش مع الوالى يدفع عنه خطر النائرين ، فضلا عن الحاف وسيلة لقمع الولاة إذا ما حدثهم أنفسهم بالخروج على طاعته (١)

وكان الفاطميون بحرصون على الاحتفاظ بسيادتهم على هذه الجزيرة ، لا تخاذها قاعدة لا سطولهم في البحر المتوسط ، لصد الجملات التي يوجهها الروم نحو إفريقية (٢)؛ ومن ثم استمروا في إرسال ولاتهم إليها حتى قامت تؤرة أبي يزيد بخلد بن كيداد فلما قضى على هذه الثورة ، عين المنصور ، الفاطمي الحسن بن على الدكلي والباً على صقلية سنة ٢٣٦ه (٣). وفي عهده الفاطمي الحسن بن على الدكلي والباً على صقلية سنة ٢٣٦ه (٣). وفي عهده تفاقم النزاع بينه وبين مسيحي صقلية الذبن لجاوا إلى قسطنطين السابع إمبراطور الدولة البيزنطية لنجدتهم ؛ فلي طلبهم وأنفذ قواته إلى صفلية إمبراطور الدولة البيزنطية لنجدتهم ؛ فلي طلبهم وأنفذ قواته إلى صفلية

<sup>(</sup>۱) این خلدون : ج ۶ ، س ۲۰۷ ، حسن ایر اهیم وطه شرف : کستاب ، هبید انته اله دی ، ۲۰۲-۲۰۱

 <sup>(</sup>۲) انظر : أبن الأثير : الكامل في النارتخ جـ مس ۲۴\_۲٤

<sup>(</sup>٣) تاريخ الدولة الفاطمية ، ص ٩٩

 <sup>(</sup>٤) أبن الأنير " الكامل في التاريخ . ج ٨ ، من ١٠٦ ، أبن حادون ، ج٤ ، من ٢٠٨

حيث اشتبكت مع قوات الحسن الـكلى وحلت الهزيمة بالجيش البيزنطى؛ واضطر الإمبراطور إلى طلب الصلح(١).

على أن الإمبراطور البيزنطى لم يحترم شروط الصلح الذى عقده مع الحسن الكلبى ، وأرسل إلى صقلية سنة ه٣٤٥ ه ( ٩٥٦ م ) حملة تمكنت من فتح بعض مدنها . لـكن الروم لم بتمتعوا بثمار هذه الانتصارات التى أحرزوها فى صقلية ، وانسحبوا إلى قلورية (٢) ( Calabria ) .

لم تنعم جزيرة صقلية بالاستقرار من جراء تهديد البيزنطبين لها في عهد المعز ؛ فقد قامت بها الحرب بين الجيوش الفاطمية وأنصار البيزنطبين ، واستطاع واليها أحمد بن الحسن السكلي سنة ٢٥٦ه أن يستولى على قلعة طبر مين — وهي من قلاعها المبيعة — ، ثم طرد منها أهلها وأحل محلهم جماعة من المسلمين ، وأطلق عليها اسم المعزية (٣)نسبة إلى المعزلدين الله ، وتبع ذلك استسلام بعض المدن المجيش الفاطمي على حين استنجدت مدن أخرى بالإمبراطور البيزنطي نقفور فوكاس ؛ فجهز قوات برية وبحرية وسيرها لمحاربة الفاطميين في صقلية . وبذل والى هذه الجزيرة من ناحبته جهوداً كبيرة في سبيل إعداد الاسطول والجيش لصد القوات البيزنطية ، جهوداً كبيرة في سبيل إعداد الاسطول والجيش لصد القوات البيزنطية ، كا أمده الخليفة المعز ببعض النجدات ؛ ولسكن البيزنطيين تمكنوا رغم كذاك من الاستيلاء على بعض مدن صقلية سنة ٣٥٣ ه(٤) (١٩٣٩ م) .

استمرت الحرب سجالا بين قوات الفاطميين في صقلية وقوات البيز نطيين التي تفوفها في العدد وقد تمكن الجند الفاطمي أن يثبتوا أمام تلك القوات،

<sup>(</sup>۱) ابن خلدون : جه، من ۲۰۹،

<sup>(</sup>٢) أنظر : كـناب ﴿ المعز لدين الله ﴿ مَنْ ٢ هُ

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير . الـكامل في التاريخ ، ج.٨ ، س ١٧٩

<sup>(</sup>٤) أبن الأنير : الكامل في التاريخ ، ج٨ ، ص١٨٣

كا أن الفائد الفاطعي الحسن بن عمار استطاع بعد أن نظم جيشه أن يلتق مالفائد البيزنطي مانويل ويقضي عليه ؛ وولى جنده هاربين ؛ وبذلك حلت الهزيمة بالبيزنطيين ، وأخذ المسلمون في صقلية يتعقبونهم حتى وقع في أيديم كثير من الأسرى والسبي ، وغنموا منهم مغانم كثيرة . ثم مضيأ حمد ابن الحسن الكابي - والى صقلية - إلى مسينا ليقضي على فلول البيزنطيين؛ فوجدهم قد رحلوا عنها ؛ فلحق بهم وانتصر عليهم في موقعة الجاز (١) سنة فوجدهم قد رحلوا عنها ؛ فلحق بهم وانتصر عليهم في موقعة الجاز (١) سنة

أما عن الحالة الداخلية في جزيرة صقلية؛ فإن المعز أبتي أحمد بن الحسن السكلي واليا عليها حتى سنة ٢٥٨ ه، تم ولى مكانه و يعيش و مولى الحسن السكلي. ويظهر أن الخليفة الفاطعي كان يرى إفصاء السكليين عن الحسكم في هذه الجزيرة حتى لا يستبدوا بأمورها ،السكنه لم يلبث أن عدل عن هذه السياسة ؛ فأسند إليم بعض المناصب السكيري ، وولى أبا القاسم بن الحسن السكلي ولاية صقلية في منتصف سنة ١٥٥ هـ (٣) ؛ فرحب به أهلما، واتفقوا على طاعته ، واستقرت بذلك الأمور في الجزيرة .

ولما انتقل المعز لدبن الله إلى مصر واتخذها مقرآ لخلافته سنة ٣٦٦ م، الم يجعل لوالى إفريقية والمغرب حكما على صقلية ، بل صار يلى أمودها وال مستقل من قبل المخليفة الفاطمى ، أجيز له الرجوع إليه فى تصريف شئون ولايته .

أخذ النفوذ الفاطمي في جزيرة صقلية في الصعف من أواخر القرن

<sup>(</sup>۱) يقصد به الحليج ألذى يفصل بين صقلية وإيطاليا

<sup>(</sup>٣) أَبِنَ الْأَثْبِرِ : الْسَكَلُمُلُ فِي التَّارِيخِ ، جَمَّ ، مِنْ ١٨٤\_١٨٤ ، كَـِتَابِ ﴿ لَمُعْرَ لَدُينِ اللهُ ﴾

 <sup>(</sup>٣) ابن الأثير : السكامل في التاريخ ، ج ٨ ، من ٢٠١ ، كـتاب ه المعز لدين أنله ع
 من ٣٣

الرابع المهجرى، وغدت علاقة الخلفاء الفاطميين بهذه الجزيرة مقصورة على إرسال الولاة إليها لإدارة شئونها . لمكن بعض هؤلاء الولاة مثل أحمد الأكحل أثار الانقسام بين المسلمين من أهلها بسبب التفرقة في معاملتهم، فاضطر جماعة منهم إلى المسير إلى المعز بن باديس أمير إفريقية سنة ٢٧٤ه، وشكوا إليه ما حل بهم، وقالوا له نحب أن نكون في طاعتك وإلا سامنا البلاد إلى الروم (١). ، . فكان ذلك الانقسام الذي طرأ على مسلمي صقلية عا شجع البيز نطبين على غزوها في عهد الإمبر اطور ميخائبل الرابع عا شجع البيز نطبين على غزوها في عهد الإمبر اطور ميخائبل الرابع لم تحرزأي نجاح . أما الثانية ، فكانت في السنة التالية . وقد استطاعت هذه الحلة أن تستولى على مسينا ومعظ البلاد الواقعة على الساحل الشرقي من الحزيرة، غير أن المسلمين سرعان ما تحكيف من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٤٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهز نظيون (١٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي استولى عليها المهزون (١٠٠ عيم من استعادة أكثر البلاد التي المتولى عليها المهزية عليها المهزيزية عليها المهزية المهزية عليها المهزية المهزية المهزية عليها المهزية عليها المهزية المه

على أن الاضطرابات مالبثت أن سادت هذه الجزيرة من جراء النزاع بين أمرائها المسلمين و الحروب الداخلية . وقد مهد ذلك ، السببل أمام النرمانديين لغزوها ، قتمكن روجر بن تنكرد النرمندى من الاستيلاء على جميع أرجائها سنة ٤٨٤ ه (١٠٩١ م (٢)) .

(٢)

<sup>(</sup>١) النظر : أمارى : ألم كنبة الصقلية ج١ ، ٢٧٤

Cambridge Med. Hist. Vol. IV. p. 150.

Hittis History of the Arabs, p. 606.

والامان منه ، فأجاب طلبه ، وبذلك احتفظ باديس بسلطته على البلاد التابعة له ، الامر الذي حمل الخليفة الحاكم بأمر الله على العودة إلى سياسة التودد مع أمراء بني زيرى التي اتبعها أبوه العزيز من قبل ؛ فأرسل إلى الامير باديس هدية سنة ٢٠٤ ه كما أمر بإضافة برقه وأعمالها إليه(١) ، وسادت العلاقات الودية بينه وبين هذا الامير منذ ذلك الوقت .

استمر النفوذ الفاطمى سائداً فى إفريقيـــة حتى ولى إمارة بنى ذبرى المعز بن باديس الصنهاجى – وكان منحرفا عن مذاهب الشيعة ويعتنق مذهب السنة ـ ، فحمل جميع أهل المغرب على التمسك بمذهب الإمام مالك ابن أنس رضى الله عنه ، وحسم مادة الخلاف فى المذاهب(٢) ، ، ، وعلى الرغم من انحراف هذا الأمير على المذهب الإسماعيلي الذي يدين به الفاطميون ، فإن الخليفة الحاكم بأمر الله لم يظهر اعتراضه على سياسته المذهبية ، بل عمل على استجلاب عبته ، فخاطبه بشرف الدولة فى سجل ارسله إليه سنة ٧٠٤ ه (٣) ، كما أوفد إليه رسولا سنة ١١٤ ه ومعه بعض المدايا .

ولما جاء الخليفة الظاهر لإعراز دين الله ، اقتدى بأبيه الحساكم فى الاحتفاظ بعلاقات ودية مع الامير المعر بن باديس ، فزاده سنة ٤١٤ هـ المنا(٤) ، وصار يمرف بشرف الدولة وعضدها ، وبعث إليه بالهدايا(٠). على أن علاقة هذا الامير بالفاطمين في مصر ما لبثت أن تبدلت في

<sup>(</sup>۱) این عذاری . البیان المغرب ج.۱ ۰ س۳۷۳ ، ۳۷۲

<sup>(</sup>٢) ابن خلكان . وفيات الأميان ج٢ . ص ١٣٧

<sup>(</sup>۳) ابن عذاری . البیان المغرب ج ۱ ۰ س ۲۸۹ – ۲۸۹

<sup>(</sup>٤) عبد العزيز سالم . المغرب الـكبير ص ٣٠٩

<sup>(</sup>ه) ابن هذاری . البیان المغرب ۲۹۲۰۰۰

أوائل عهد المستنصر بالله ؛ فأعلن سنة . يجه خروجه على طاعة هــــذا الخليفة، وأمر بحذف اسمه من الخطبة والسكة والطرز ، وأقام الحظبة للفائم بأمر الله العباسين (١) ( ٢٧٤ ـ ٧٧٤ هـ) ؛ كما أمر بلبس السواد شعار العباسين وأعد أعلاماً سود وملابس سوداء لرجال الدولة (٢).

استاء الخليفة المستنصر بالله الفاطمى من خروج المعز بن باديس عليه وإقامته الخطبة للخليفة العباسى ، وعول على الانتقام منه . فأشار عايسه الوزير أبو محمد الحسن بن على البازورى بأن يستعين بقبائل بني هلال(٢) الذين استقروا في صعيد مصر \_ في محاربة بني زيرى ، فإذا ما انتصروا عليهم وأصبحوا أعوانا للدعوة ، عمالا للدولة في إفريقية ، وإذا هزموا ضعف أمرهم وتخلصت الخلافة من عدوانهم . فلق هذا الرأى قبولا من نفس المستنصر ، وعهد الوزير البازورى إلى أمير الامراه مكين الدولة أبو على الحسن بن ملهم - ألذى أشتر بحسن رأيه وكياسته (٤) - بالمسير أبو على الحسن بن ملهم - ألذى أشتر بعسن رأيه وكياسته (٤) - بالمسير أبل هذه الفيائل مخلع سنية وأموال ؛ فوزعها عليهم ، ثم أباح لهم الوزير الفاطمى إجازة النيل ، وقال لهم : قد أعطيتكم المغرب وملك المعز بن بلكين الصنهاجي ، العبد الآبق ، فلا تفتقر ون (٥) ، فسار بنو هلال إلى برقة ؛ الصنهاجي ، العبد الآبق ، فلا تفتقر ون (٥) ، فسار بنو هلال إلى برقة ؛ فلانتوا بها فتحوا أمصارها واستباحوها ، ثم مضوا فيسيرهم إلى إفريقية ، فالتقوا بحيوش المعز بن باديس التي كانت تضم عناصر من العرب والبر بر فالتقوا بحيوش المعز بن باديس التي كانت تضم عناصر من العرب والبر بر فالتقوا بحيوش المعز بن باديس التي كانت تضم عناصر من العرب والبر بر فالتقوا بحيوش المعز بن باديس التي كانت تضم عناصر من العرب والبر بر فالتقوا بحيوش المعز بن باديس التي كانت تضم عناصر من العرب والبو بر

<sup>(</sup>١) أنظر ابن الأثير الـكامل في التاريخ . جـ ٩ س ١٨٠ ، أبن خلدون جـ ٦ س ١٠٩

<sup>(</sup>۲) أبن عذارى . البيان المفرب س ه ١١

<sup>(</sup>٣) تضم هذه القبائل أحياء من جعم وزغبة ورياح وربيعة وعدى · ولم يكونوا على وفاق أما بينم ، بل استمرت الحروب بين بعضهم مما جعل البلاد التي يقيمون فيها تتعرض لسكثير من هيمم ، وفي ذلك يقول أبن خادون وج ٣ س ١٤ » « وقد عم ضررهم وأحرق البلاد والدولة شررهم » .

<sup>(</sup>٤) عبد العزيز سالم . المغرب الـكبير من ٦٦٧

<sup>(</sup>٠) أبن خلدون . ح٦ س ١٤

### البابُّالتِّامنُ

العلاقات بين الدولة الفاطمية ، والدولة البيزنطية والمدن الإيطالية

# (١) الفاطميون والبيزنطيون:

واجه الفاطميون منذ تقدمت جيوشهم في بلاد الشام صعوبات كثيرة من ناحية البيز نطبين الذين أخذوا بهددون حدود سورية الشهالية بغاراتهم المتتالية ، كا زحفت قوانهم على أنطا كيبة سنة ٢٥٨ه ( ٩٦٩م ) ، واستطاعوا بعد ذلك بمدة وجيزة أن بلاخلوا حلب ، وأن يرغموا حاكما على عقد صلح معهم (١) .

انجهت سياسة المعر لدين الله إلى استعادة المدن التى استولى عليها البزنطيون في شمال الشام ليقضوا بذلك على الآخطار التى تهدد نفوذهم في تلك البلاد ؛ وقام بتنفيذ هذه السياسة الفائد الفاطمي جعفر بن فلاح. لكن الحلات الفاطمية التي أرسلت لإجلائهم عن أنطاكية فشلت في تحقيق هذه الغاية لائشغال الفاطميين بصد الفرامطة والقضاء على مابق لهم من نفوذ بالشام(٢).

اتخذ البيزنطيون من النزاع بين الفاطميين والقرامطة فرصة سانحة لمواصلة شن إغاراتهم ؛ فتقدم إمبراطور الروم حنا زيمسكيس John ) Tzimisces في سنة ٩٧٥ م من أنطاكيـة إلى حمص ، ومنها إلى بعلبك ؛ واضطرت دمشق إلى الدسليم ودفع الجزية له ، كما سلمت له طبرية وقيسارية،

Hitti, History of Syria p. 460 (1)

<sup>(</sup>٣) أنغار . كتاب النفوذ الفاطمي في بلاد الشام والعراق ، س٣٧

ثم سار الإمبراطور شمالا حيث استولى على بيروت وصيدا . ولما حاول الاستيلاء على طرابلس أوقعت حامية المدينة يعاونها الاسطول الفاطمى الهزيمة بقواته ؛ ثم عادت الجيوش البيزنطية إلى أنطاكية وعاد الإمبراطور إلى القسطنطينية حيث نوفى فى أو ائل سنة ٩٧٦م(١)

ظل النزاع قائماً بين الدرلة الفاطمية والدرلة البيزنطية حتى سنة ٣٧٧ هـ ( ٩٨٧ م) حيث قدمت إلى مصر رسل الإمبراطور باسيل الثانى ( ٩٧١ - ١٠٧٥ م) ، تحمل هدية للخليفة العزيز و تطلب عقد صلح بين الدولتين و اشتملت الهدية على ثمان وعشر بن صينية من الذهب ؛ فأجاب الخليفة الفاطمي طلب هؤلاء السفراء واشترط للصلح عدة شروط منها .

١ يطلق البيزنطبون سراح من عندهم من الاسرى المسلمين .

٧ \_ أن يدعى للخليفة العرُّ بز بحامع القسطنطينية في خطبة الجمعة .

٣ ـ أن تضع الحرب أو زارها بينالفريقين مدة سبع سنوات(٢).

لم يحكن لهذه الهدأة أثر كبير في وقف تبار الحرب بين الفاطميين والبيز نطيين لأن سعيد الدولة أبا الفضائل بن حمدان أمير الحمدانيين في حلب ، لما علم بتوغل الفاطميين في بلاد الشام ، استنجد بإمبراطور الروم باسيل الثانى ؛ فأمده الإمبراطور بحملة ، والتقت القوات المصرية والبيز نطية على ضفاف نهر العاصى ، ولحقت الهزيمة بالبيز نطيين سنة ٣٨١ ه . وعاد الفائد الفاطمي منجو تكين إلى دمشق لنفاد الأقوات ، فاستاه العزيز لذلك، وأمره بفتح حلب ، وأرسل إليه المؤن ، فسار منجو تسكين إليها في العام التالى ، وحاصرها حصارا شهديدا حتى اضطر أميرها إلى الاستنجاد اللامبه طور البيز نظى مرة ثانية ، وكتب إليه يقول : و متى أخذت حلب ، الخذت أنطاكية ، أخذت قسطنطيفية (٣) . ،

Cambridge Mediaeval History Vol. IV p. 148 (1)

<sup>(</sup>٧) أبو الحاسن ، النجوم الزاهرة جه ، س ١٠١ – ١٠٢

<sup>(</sup>٣) أبو المحاسن . النجوم الزهرة ؛ جـ1 ، س ١١٩ – ١٢٠

لما رأى باسيل الثانى الخطر الذى جددبلاده من جراه هجوم الفاطميين على حلب، عول على السير إلها بنفسه، فاستولى على حصن شيزر(١). ثم فتح حمص، وأخذ يتابع سيره حتى وصل طرابلس. ولما تعذر عليه فتحها عاد إلى القسطنطينية سنة ٣٨٥ه ( ٩٩٥ م ) بعد أن بسط سلطانه على معظم ساحل الشام(٢).

وعندما وقف العزيز على مدى تقدم البيزنطيين في بلاد الشام ، استقر رأيه على أن يسير بنفسه لصد قواتهم ؛ فجهز حملة برية ، كَارَأُمرَ وزيره عيسى بن نسطورس بإنشاء أسطول يسمير بحرا إلى طرابلس ؟ غير أن هذا الأسطول اشتعلت فيــــه النيران في ميناء المقس بالقاهِرة وأحرقت منه ستة عشر مركباً . وكان لهذا الحادث أسوأ الآثر في نفوس المصريين ، فانهموا الروم بتدبير مؤارة إخراقه وخاصة أنهم كانوا يقيمون على مقربة من دار الصناعة بالمقس، و هلوا عليهم وقتلوا فريقا كبير أ منهم، وما لبث العزيز أن قضى على الأَصْنَطُرُ أَبَاتُ التي تُحدثت بالقاهرة ، بسبب إحراق الاسطول؛ ثم أمر بإنشاء أسطول آخر ، فلي وزيرٌ عيسى بن نسطورس رغبته ، وشرع في جمع الاخشاب وأمر الصناع بالإسراع في إنجازه(٣). ولما تم بناؤه أبحر إلى أنطرطوس(٤) ؛ غسير أن معظم سفنه لم تلبث أن تحطمت في البحر على أثر هبوب عاصفة عليها ، وأسر الروم بعض رجال الأسطول المصرى(٥). أما الحلة البرية ، فحرج على رأسها الخليفة العزيز بنفسه إلى بلبيس ، لكن المرض اشتد عليه فجأة فتخلف بها وتوفى سنه ۲۸۲ه(۲) (۲۹۹۹) .

<sup>(</sup>١) يقع على مقربة من معرة النعان شمال حماه .

<sup>(</sup>۲) تاریع محیی بن سعید الانطاک ، س ۱۹۹

<sup>(</sup>۳) المقریزی ، خطط ، ج۲ ، ص۱۹۹–۱۹۳

 <sup>(</sup>٤) من أعمال طرأبلس بلبنان تقع على ساحل البحر .

<sup>(</sup>٥) تاريح محيى بن سعيد الأنطاكي ، ص ١٧٨

 <sup>(</sup>٦) أبو المحاسن · النجوم الزاهرة ، ج٤ ، ١٢٢

ظل البيز نطيون ينهرون الفرص النيل من الفاطميين ؛ فلما خرج أهل صور على طاعة الخليفة الحاكم بأمر الله الفاطمى سنة ٣٨٨ ه يزعامة رجل ملاح يعرف بعلاقة ، اتخذ عملة جديدة نقش عليها هذه العبارة : وعزا بعد فاقة للأمير علاقة ، وأعلن استغلال مدينته (١)، أرسل برجوان الذي كان يلى إذ ذاك الوصابة على هذا الخليفة حملة كبيرة بقيادة جيش بن الصمصامة الكتامي إلى صور وكان علاقة الثائر بها قد استنجد بالإمبراطور باسيل الثانى ، فبعث إليه بإمدادات في البحر ؛ ورأى برجوان من ناحيته أن ينفذ إلى مياه صور بعض سفن الأسطول المصرى . فحوصرت المدينة من البر والبحر ، ونشبت بين الفريقين معارك شديدة انتهي الآمر فها بسقوط صور في أيدى الفوات الفاطمية وفرعة البيز نطيين وحليفهم الآمير علاقة الذي أسر وأرسل إلى القاهرة عمل قبل . وواصل جيش بن الصمصامة الدكتامي سيره إلى أفامية (٣) (عموم حتى أبواب أنطاكية (٣) .

وعلى الرغم على تتابع انتصارات الفاطميين على البيزنطيين ، فإن برجوان عول على مهادنتهم ليتسنى له التفرغ للقضاء على الفتن الداخلية بمصر . فأرسل إلى باسيل يفترح عليه عقد الصلح . فرحب الإمبراطور البيزنطى بهذه الدعوة ، وأنفذ سفيراً إلى الخليفة الفاطمى ليتفق معه على شروط الصلح . وبينها كانت المفاوضات تدور بالقاهرة غزا باسيل بلاد الشام لوقف زحف القوات الفاطمية إلى أنطاكية . وكاد مشروع الصلح ينهار لو لا الفشل الذي لحق الإمبراطور في هجومه الجديد ، فارتد مسرعا

<sup>(</sup>۱) حتى , تاريخ سورية ، س ۲۱۳

<sup>(</sup>۲) مدینهٔ حصینهٔ ، وهی کورهٔ من کور حمی

<sup>(</sup>۳) تاریخ یحبی بن سعید الأنطاکی ، ج۱ ، ص۱۸۱ -- ۱۸۶ ؛ ابن خادون . ج٤ .. ۷ ه

نحو أرمينية وآثر استقباب السلم فى حدود بلاده الجنوبية حتى يتنفرغ لمواجهة البلغار

استؤنفت على أثر ذلك المفارضات فى القاهرة بين رجال الدولة المصرية والسفير البيزنطى . ولما تم الاتفاق على شروط الصلح ، انتدب برجوان أريسطيس بطريرك بيت المقدس لمصاحبة السفير البيزنطى فى سفره إلى القسطنطينية لعرض هدذه الشروط على الإمبراطور وإقرادها منه . فقام أريسطيس مهذه المهمة ، وتم بذلك إبرام معاهدة صدافة بين مصر والدولة البيزنطية تقرر فها ماياتى :

١ – تظل الحدنة قائمة بين مصر والدولة البيزنطية مدة عشر سنوات.

٢ - يتمتع المسيحبون الذين يقيمون في أنحاء الدولة الفاطمية بالحرية الدينية ويسمح لهم بتجديد كنائسهم وبنائها.

٣ ــ يتعهد الإمبراطور باسيل الثانى بإمداد مصر بما تحتاج إليه
 من الحبوب .

على أن الإمبراطور البيزنطى سرعان ما قطع علاقته بالدولة الفاطمية حين وصلته أنباء سياسة الحاكم العدائية إزاء النصارى ؛ وظل الحال على ذلك إلى أن توفى هذا الحليفة وخلفه ابنه الظاهر ؛ فحاولت عمته ست الملك التي قامت بالوصاية عليه – توطيد العلاقة بين مصر والدولة البيزنطية وتنفيذا لهذه الرغبة ، أرسلت نيقفور بطريرك بيت المقدس سفيراً إلى باسيل الثانى ليعمل على عقب أواصر الصداقة بين الدولتين ، وليخبره بالإجراءات التي الخذت في القاهرة لرفع الحيف عن النصارى وتجديد بناه بالإجراءات التي الخذة السفارة لم تأت بطائل ؛ وظلت غارات البيزنطيين تتوالى على شمال الشام حتى سنة ١٤٨ ه (١٠٠٧م) حيث أنفذ الظاهر سفارة إلى الإمبراطور قسطنطين الثامن لعقد الصلح : فتم الاتفاق بين الفريقين على

إبرام معاهـــدة تضمنت شروطاً التزم تنفيذها كل من الخليفة الفاطمي والإمبراطور البيزنطي ؛ وفيها يلي هذه الشروط (١) :

ان السمح الإمبر اطور البيزنطى بإعادة بناء كمنيسة القيامة في بيت المقدس.

ان يسمح لكافة المسيحيين بإعادة بناء الكنائس التي هدمها الحاكم
 عدا التي 'حرولت إلى جوامع .

٣ ــ أن يمين الإمبراطور البيزنطي بطريقاً في بيت المقدس.

إلا يقوم الفاطميون بأى عمل عدائى نحو حلب حتى تقوم بسداد
 الجزية السنوية التي كانت تدفعها المدولة البيز نطية ، منذ عام ٩٧٠ م .

الدولة الدولة الفاطعة بد المساعدة لاى عدو من أعداء الدولة البيزنطية وخاصة أهل صفاية الدين هددوا هذه الدولة وعاثوا في جزر بحر الارخبيل ، وكان الإمعر اطدور البيزنطي بخشى انضهام الاسطول الفاطمي إلى هؤلاء ، فيتعذر عليه إحضاعهم .

وفى مقابل هذه الشروط ، يتعمد الامبراطور بما يأتى :

١ ـــ أن يعمل على ذكر اسم الحليفة الفاطمى فى الخطبة ، فى جامع
 القسطنطينية والمساجد الواقعة داخل حدود الدولة البيزنطية .

٧ - أن يعيد بناء جامع القسطنطينية .

٣ -- أن يطلق سراح الآسرى المسلمين الذين فى قبضة الروم .

إلا يقدم الإمبراطور أية مساعدة لحسان بن مفرج بن الجراح صاحب الرملة الذي خرج على الخليفة الظاهر الفاطمي.

أن يسحب الإمبراطور طلبـه الخاص بالاستعاضة عن شيزر بأفامية .

<sup>(</sup>١) أَرْ يَعْ يُحِينُ مِنْ سَعِيدُ الْأَنْطَاكُ ، مَنْ ٢٧٠ ـ ٢٧١

G. wiet, Hist. de Le Nation Egyptienne (L'Egypte Arabe) p. 222, 223.

على أن الأمر الذي يسترعى النظر في هـــذا الصلح أن الإمبراطور البيزنطى تعهد بإعادة بناء جامع الفسطنطينية . وكان البيزنطيون قد أقدموا على هدمه حين بلغهم هدم كنيسة القيامة في بيت المقدس ، ثم أعادوا بناء في أيام الظاهر الفاطمي .

لم يلبث البيزنطيون أن نقضوا هددا الصلح سنة ٢٠٦ه ه، وانضموا إلى بعض أمراء العرب بالشام الذين كانوا يعادون الفاطميين ؛ فساروا مع حسان بن مفرج بن الجراح الطائى صاحب الرملة من وكان قد لجا إليهم بعد أن هزمه جند الخليفة الظاهر الفاطمي عند طبرية من وأغاروا على افامية وغنموا منها مغانم كثيرة واستولوا على قلعنها وأسروا كمثيراً من أهلها (١).

تعسنت العلاقات بين الفاطمين والبير نطبين في أو الماعهد المستنصر بالله فعقد هذا الخليفة هدنة مع الإمبر اطور ميخاليل الرابع سنة ٢٦٩ ه (١٠٣٧ م) وسمح له بإنمام إصلاح كنيسة القيامة على أن يطلق سراح خسة آلاف أسير مسلم ، فأخلى الإمبر اطور سبيل الاسرى وأرسل المعاربين إلى بيت المقدس ، وأنفق كثيراً من الاموال على تجديد بناء هذه الكنيسة (٢).

ولما ولى قسطنطين التاسع الحسكم حافظ على استمرار العلاقات الودية مع الفاطميين ، فبعث إلى المستنصر باقله الفاطمي سنة ٢٣٧ هـ هدية عظيمة واشتملت على ثلاثين قنطاراً من الذهب الاحر ، قيمة كل قنطار منها عشرة آلاف دينار عربية (٣) ، .

<sup>(</sup>١) أبو القدأ ، المحتصر في أخبار البصر ، ٢٠ ، ص ١٠٨

<sup>(</sup>٢) أبو الفدأ . المختصر في أخبار البدير ، ج٢ ، س١٦٢

<sup>(</sup>٣) الأبشيهي ، المستطرف ف كل فن مستظرف ، ج٢ ، ص ٤ ه

استغل الخليفة المستنصر بالله الفاطمى فرصة صفاء العلاقات بينه وبين الدولة البيزنطية للعمل على إنعاش الحالة الاقتصادية فى دولته ؛ فأرسل على أثر المجاعة التى حلت بمصر سنة ٤٤٦ ه إلى الإهبراطور قسطنطين التاسع يطلب منه أن يمده بأربعائة ألف أردب من القمح ؛ فأظهر الإمبراطورة استعداده لإجابة هذا الطلب؛ لكنه لم يلبث أن توفى وخلفته الإمبراطورة تيودورا ، فاشترطت لتقديم هذه المساعدة أن يمدها المستنصر بالجنود إذا ما اعتدى على بلادها أى معتد ؛ غير أن المستنصر رفض الموافقة على هذا الشرط ، فأجابته تيودورا على ذلك بأن حالت دون إرسال الغلال إلى مصر .

أثارت سياسة هدده الإمهراطورة غضب الخليفة المستنصر ، وعول على محاربتها ، فجهز حملة تحت قبادة مدين الدولة الحسن بن ملهم ؛ وما لبث هذا الفائد أن نزل بالقرب من أقاهية تم تجول في أعمال أنطاكيسة (1) ؛ فأنفذت الإمبراطورة حملة بحرية أوقعت به الهزيمة . وأسر هو وكثير من جنده سنة ٤٤٧ هـ . وكان ذلك بما حمل المستنصر على أن يعهد للقاضى أبي عبد الله الفضاعي بالذهاب إلى القسطنطينية النسوية الخلاف بين الدولتين؛ فلم تحفل الإمبراطورة بوجوده ، على حين رحبت برسول السلطان طفر لبك السلجوق الذي قدم إذ ذاك من العراق ومعه رسالة من السلطان مندخله وصلى فيه صلاة الجمعة وأقام الخطبة للخليفة القائم بأمر الله العباسي. فدخله وصلى فيه صلاة الجمعة وأقام الخطبة للخليفة القائم بأمر الله العباسي. ولا غرو فقد كان السلاجقة في ذلك الوقت أشد خطراً على البيزنطيين من الفاطميين الذين اضمحل سلطانهم في بلاد المغرب وأصبحوا بواجهون في مصر كثيراً من الصعاب .

ولما وقف الخليفة المستنصر على سياسة الإمبراطورة العدائية إزاءه

<sup>(</sup>۱) المقريزي، ج۱، س ۳۳۰

والإساءة الى لحقت بسفيره، بعث فى طلبكنوزكنيسة الفيامة ونفائسها؛ فأرسلت إليسه(١)؛ وإزداد بذلك التوتر فى العلاقات بين الفاطميين والبيزنطيين.

عاد العداء بين الدولة الفاطمية والدولة البيزنطية سيرته الأولى ؛ وظل الحال على ذلك إلى أن وجه الصليبيون حملانهم إلى بلاد الشام ، وأسسوا بها إمارتى أنطاكية وبيت المقدس ؛ وصاروا يشتبكون من وقت لآخر فى معارك حربية مع القوى الإسلامية بتلك البلاد وبخاصة فى عهد نور الدبن محود أمير حلب الذى أمره بضم دمشق إليه سنة ١٩٥٩ (١٩٥٤م)(٢).

ولما أخذت الأخطار تواجه الفرنجة ببيت المقدس من جراء ازدياد نفوذ نور الدين محمود ببلاد الشام وطعوبه إلى بسط سلطانه على مصر، بعث أمورى ملك بيت المقدس يستنجد علوك أوربا لوقت الخطر الذي سدد الإمارات اللاتينية بالشام براكتيم شغلوا عنه ؛ لذلك لم ير بدأ من الاستعانة بالإمبراطور البيزنطي مانوبل الذي رحب بمد يد المعونة إليه واتفق معه على المسير بحرا إلى مصر ؛ وأنفذ إليه أسطولا يعاونه حملة من الفرسان والمشاة مرودة بالمؤن والعتاد الحربي (٣) . وتوجهت هسده القوات إلى دمياط حيث أحاطت بها برا وبحراً في صفر سنة ٥٦٥(٤) القوات إلى دمياط حيث أحاطت بها برا وبحراً في صفر سنة ٥٦٥(٤) في التوسع ، فتصبح مصر من بين الاقطار الداخلة في دائرة نفوذه .

ولما بلغ صلاح الدين وزبر الخليفة الفاطمىالعاصدمسيرقوات الفرنجة

Stanley Lane - Poole, A History of Egypt in the Middle (1) Ages p.148

ابن ميسر: تاريخ مصر ص ٧

<sup>(</sup>٢) انظر ١٠ ابن الأثير الكامل ف التاريخ ، ج١١ . س ٧٤ – ٧٠

<sup>(</sup>٣) حسني حيمي : نور أقدين والصليبيون ، ١٣٠

<sup>(</sup>٤) القريزي: خطط ، جا ،س ٢١٥

والبيز نطيين إلى دمياط ، عول على النهوض لصدها ، فأرسل جنده عرب طريق النيل ، وبعث إلى نور الدين محمود يطلب الأمداد(١)،فأجاب طلبه ، كما حرص الحليفة على مده بالأموال(٢).

على أن هؤلاء المغيرين على دمياط من الفراجة والبيز اطبين لم يقدموا على التوغل في داخل البلاد المصرية ، بل اضطروا إلى الرحيل عن هذه المدينة \_ بعد أن ظلوا يحاصرونها نحو خمسين يوما \_ والعودة بجيوشهم إلى بلادهم ، بسبب ما بلغهم عن شروع نور الدين في الإغارة على بلاد الإمارات اللاتينية بالشام ، فضلا عن وقوع الحلف بين قوادهم ؛ وبذلك عجزت الحلة الصليبية الني عادنها البيز اطبون عن تحقيق أطاعها في مصر (٣) .

مرز تحت تا عوز رونوی سدوی

(۱) ابن واصل ، مفرج الحكروب في أخيار بني أيوب ، ج۱ ، ص ۱۸۱

 <sup>(</sup>۳) ابن الأثبر، الكامل في التاريخ ، ج ۱۱ ، من ۱۳۲ ، المقريزي ، خطط ، ج۱ ،
 من ۲۱۹

<sup>(</sup>٣) حسن حيشي . نور ألحاين والصليبيون ، ١٣٨ـ١٣٩

## (ب) الفاظميون والمدن الايطالية

كانت مدينة أما لني أول المدن الإيطالية التي أنشأت علاقات مع مصر والشام في العصر الفاطمي ؛ ومن دلائل ذلك أن أحد أثرياء هذه المدينة ويدعى Maurus ، استعان بمهرة الصناع والفنانين من الإسكندرية لتزيين بعض قصوره بالفسيفساء وبما يذكر عنه أنه لما شرع في بناء دير ببيت المقدس ـ وكانت إذ ذلك خاضعة للسيادة الفاطمية ـ ، اقتضت الضرورة إجراء محادثات مع الحكومة الفاطمية بمصر في عهد الخليفة الظاهر سنة إجراء محادثات مع الحكومة الفاطمية من الأرض بالحي المسيحي بالمدينة شيد عليها دير ١٠٢٠ م) على منحه قطعة من الأرض بالحي المسيحي بالمدينة شيد عليها دير Mario de Latina لا يواد المحجاج والتجار من أهل أمالني (۱)

كذلك حرصت مدينة بيزا على تو تبق صلة المودة مع الخلفاء الفاطمين، فارسلت سنة ١١٥٤ م سفيراً إلى بلاط الخليفة الظافر الفاطمي لتسسوية بعض المشاكل الناجمة عن اعتداء بعض التجار من رعاياها في إحدى السفن على فريق من التجار المصريين بالقتل والسّلب و ثارت الحكومة الفاطمية لرعاياها المصريين بمعاقبة التجار البيازنة المقيمين بمصر . فلما وصل سفير الحكومة البيزية استطاع أن يتفق مع رجال الحكومة الفاطمية على تسوية ، تضمنت تعهدا من حكومة بيزا بالاقتصاص من المعتدين والامتناع عن تقديم أى مساعدة للصليبيين في الشام ولغيرهم من أعداء مصر ، كا تضمنت تعهدا من الحكومة الفاطمية بإطلاق سراح رعايا مدينة بيزا الذين أو دعوا السجن بسبب اعتدائهم على بعض المصريين ، وحماية الحجاج والتجار البيازنة الذين يسافرون في سفن غير حربية .

Heyd. Hist. du Commerce de Levant au Moyen Age (1)
Tame I. p. 102 - 104

وبلغ من اهتهام حكومة بيزا بتوطيد علاقائها برجال الحدكومة الفاطمية أنه عندما أسندت الوزارة في مصر إلى طلائع بن رزيك ، صارعت إلى إرسال وفد لتقديم تهنئنها إليه ، فرحب بقدومهم وأكرم وفادتهم ، ووعد بالعمل على حماية رعاياهم .

على أن حكومة بيزا لم تمكن مخلصة فى تفر بها للفاطه بين ؛ ووضح ذلك حين أخذ أمورى ملك بيت المقدس بهدد الفاطميين فى مصر فاظهرت بيزا استعدادها لمعاونة الصليبيين ، ووعدها أمورى بعض الامتيازات فى البلاد المصرية . ولما اتضح للبيازنة أن الصليبين لن يتيسر لهم البقاء فى مصر ، وأنهم فى سبيل الاتفاق مع الحسكومة الفاطمية للجلاء عن البلاد ، سارعت حكومة بيزا إلى الوساطة بين الطرفين ، وأفادها هذا العمل ، إذ منحها الخليفة العاضد الفاطمي امتيازات تجارية لمكنها لم تلبث أن عادت إلى إيثار مصالحها الخاصة ، فاشتركت مع الصليبين سنة ١١٧٠ م فى الهجوم على ثغر دمياط رغم الامتيازات التي منحتها لها الحكومة الفاطمية (١) .

وكانت مدينة جنوة تحرص أيضاً على التودد إلى الفاطميين ، وقد نمت العلاقات بينها وبين مصر فى النصف الآخير من القرن الحادى عشر الميلادى ؛ فعقد مندوب عنها معاهدة تجارية مع الحكومة الفاطمية عام ١٠٠٣م ، كما وافق بعض الخلفاء فى أواخر العصر الفاطمي على حماية رعايا هذه المدينة أثناء إقامتهم بأراضى الدولة الفاطمية (٢). وكان كثير من تجاد جنوة يتوافدون إلى الإسكندرية لاستيراد بعض السلع ومن بينها الشب

Heyd. Hist. du Commerce de Levant au Moyen Age (1)

Tome I. pp, 392 - 396

Stanley Lane - Poole. A History of Egypt in the Middle Ages P. 182

Heyd. Heat. du Commerce de Levant au Mayen Age (v)
Tome l. p. 391.

والنطرون التى احتـكرت الحـكومة الفاطمية تجارته ، واحتفظت لنفسها بحق بيمه للروم(١) .

ولم يمكن اهتمام البندقية بإقامة علاقات ودية مع الفاطميين في مصر والشام أقل من غيرها من المدن الإيطالية . فني القرن العاشر الميلادي كانت تنقل إلى العرب الخشب اللازم لبناه السفن . ولما تعرضت لنهديدات الإمبر اطور البيز نطى حنا زيمسكيس ( John Zimisces ) بالانتقام منها إذا لم تمتنع عن مد مصر وغيرها من البلاد الإسلامية بالخشب الذي يصلح لهارة السفن ، أصدرت أمراً بمنع تصدير هذا النوع من الخشب وسمحت الهارة السفن ، أصدرت أمراً بمنع تصدير هذا النوع من الخشب وسمحت بإمدادها بالخشب الذي لا يصلح لبناه السفن (۲) . وكان لهذا القرار اثر سيء في مصر ، فقد ترتب عليه أن ندر وجود خشب السفن في مصر حتى إنه لما أراد الوزير عيسي بن فسطورين أن ينشيء أسطولا يقوم مقام إلا سطول الذي كان معداً لو قف تقديم البيز نطيين بالشام واحترق ، أمرت الاسطول الذي كان معداً لو قف تقديم البيز نطيين بالشام واحترق ، أمرت الحكومة الفاطمية بقطع الاخشاب من مختلف جهات الفطر (۳).

على أن حكومة البندقية رأت ألا تضحى بمصالحها النحاصة فى سبيل إرضاء أباطرة الدولة البيزنطية ، فأرسلت بعثات إلى مصر حصلت على امتيازات لسفنها (١٠) ، كما أن تجارها عملوا على تنمية العلاقات التجارية مع المسلمين ، وصارت سفنهم تنقل من موانى مصر منتجات آسيا إلى أسواق أوربا.

<sup>(</sup>۱) المقريزی . خطط ، ۱ ، س. ۱۰۹

<sup>(</sup>٢) متز . الحضارة الإسلامية ، ج ٢ ، س ٣٦٤

<sup>(</sup>٣) تاريح محيى بن سعيد الأنطاكي ، من ١٧٨

Heyd. Hist. du Commerce de Levant au Moyen Age (1)
Tome I, p. 114.



.

المصادر والفارش الأبجدية



#### مصادر الكتاب

۱ -- ابن الأثير: (ت ۹۳۰ م، ۱۲۲۸ م) على بن أحمد بن أبى الكرم المعروف بابن الأثير الجزرى.

(١) الكامل في التاريخ . (١٢ جزءاً )

٢ – (ب) تاريخ دول الاتابكة .

٣ \_ أحد أمين .

د ظهر الإسلام . . الجزء الأول ( القاهرة ١٩٤٥ )

٤ -- الاداوى: (ت ٧٤٨ م) كال الدين أبو الفضل جمفر بن ثعلب
ابن جعفر بن على الادفوى الشافعي .

الطالع السعيد الجامع لأسماء نجباء الصعيد ، .

Arnold : Sir Thomes. W. م أرنولد : سير توماس The Caliphate (Oxford, 1924)

مارى: ميشيل \_\_ Amari; Nichel
 مكتبة صقلية العربية ( جزءان )

Biblioteca Arabo - Sicula. 2. Vols.

O' Leary, (De Lacy): حاوليرى دى ليسى • V

A Short History of the Fatimid Khalifate

Evanow : إيقانو . A

The Rise of the Fatimids

- بامخرمه: أبو محمد عبد الله بن أحمد الطيب بامخرمة .
   د المختار في تاريخ ثغر عدن ، صدور شمسية بدار الكتب المصرية بالقاهرة .
- ۱۰ البغدادی: (ت ۲۹۹ه، ۲۷۷هم) أبو منصور عبدالقاهر بن طاهر .
   و الفرق بین الفرق، (القاهرة ۱۳۲۸ه، ۱۹۱۰م).
- ۱۱ ــ البكرى: (ت ۱۸۷ هـ، ۲۵، ۱م) أبو عبيد الله عبد الله بن عبدالعزيز
   البكرى.
  - المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب.
- ۱۲ البندارى: (توفى في النصف الأول من القرن السابع الهجرى)
   و الفتح بن على بن محمد البندارى الاصفهانى . .
   و تاريخ دولة آل سلجوق و القاهرة ١٣١٨ هـ ، ١٩٠٠ م)
- ۱۳ ـــ البهاء الجندى: (ت ۷۲۷ هـ، ۱۲۳۱ م) أبو عبد الله بهاء الدين ابن يوسف بن يعقوب الجندى
- و أخبار الفرامطة باليمن ، المنفول من كتاب السلوك في طبقات الموالى و الملوك .
- ١٤ ابن الجوزى (ت ٩٥٥هـ) جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن
   ابن أبى الحسن على بن محمد
  - والمنتظم فى تاريخ الملوك والأمم ،
  - ۱۵ حتى : فيليب \_ ا
  - History of the Arabs (1)
  - History of Syria (ب) ١٦

١٧ - حس إراهم حسن

( ) الفاطميون في مصر وأعمالهم السياسية والدينية بوجه خاص ( القاهرة – ١٩٣٢ )

تأريخ الدولة الفاطمية (القاهرة - ١٩٥٩م)

١٨ - (ب) تاريخ الإسلام السياسي ( الجزء الثالث . القاهرة ـ ١٩٤٦ )

١٩ – حسن إبراهيم حسن وطه شرف .

( ا ) عبيد الله المهدى إمام الشيعة الإسماعلية ومؤسس الدولة الفاطمية في بلاد المغرب.

( القاهرة - ١٩٤٧ م )

۲۱ - حسن حبشي:

(١) الحرب الصليبية الأولى (القاهرة - ١٩٤٧م)

٢٢ - (ب) نور الدين والصليبيون (القاهرة ـ ١٩٤٨م)

۲۳ ۔ ابنحزم: (ت ۲۵۶ ه ، ۱۰۹۶ م ) أبو محمد على بن أحمد بن سعيد ابن حزم بن غالب بن صالح الاندلسي الظاهري ·

وجمهرة أنساب العرب،

( تحقيق وتعليق أ . لبني . پروفنسال ــ الفاهرة ١٩٤٨ م )

١٤ - الحمادى اليمانى : محمد بن مالك بن أبى الفضائل الحمادى اليمانى .
 ( من فقهاء السنة فى أواسط الفرن الحامس الهجرى )
 وكشف أسرار الباطنية رأخبار القرامطة .

( م ۱۷ ـ قاطسين )

- ه ۲ ـــ الخطيب البغدادى : (ت ۶۶۳ هـ) الحافظ أبو بكر أحمد بن على ماريخ بغداد أو مدينة السلام، ( ۱۶ جزءاً )
- ۲۳ ابن خلدون: (ت ۸۰۸ه، ۱۶۰۵ ۱۶۰۹م) عبد الرحمن بن محمد د العبر وديوان المبتدأ والخبر، (۷ أجزاه... بولاق ۱۲۸۶هـ)
- ۲۷ ابن خلکان : (ت ۲۸۱ ه، ۱۲۷۱ م) شمس الدین أبو العباس أحمد بن إبراهیم بن أبی بکر الشافعی د وفیات الاعبان، (جزءان – بولاق – ۱۲۸۳ ه)
  - ۲۸ دحلان: (ت ۳۰۶، هـ) أحمد زيني دحلان المـكي. وخلاصة الـكلام في أمراه الهيت الحرام،
- ۲۹ الدّ يبع الشيبانى أرّ (تَ عَدْهُمُ) الفقيه وجيه الدين عبد الرحمن ابن على بن محمد الشيبانى الشافعى المشمور بالديبع الزبيدى .
  د قرة العيون فى ناريخ اليمن الميمون ، (صور شمسية بدار الحكتب المصرية بالقاهرة) .

Memoire Sur Les Carmethes du Bahraiu et Les Fatimides. (Leyden 1886)

- ٣١ ــ سبط أبن الجوزى (ت ١٥٠ ه ، ١٦٥٧ م ) شمس الدين أبو المظفر يوسف بن قزا أو غلى . و مرآة الزمان فى تاريخ الاعيان . . ( صور شمسية بدار الـكتب المصرية بالقاهرة رقم ١٥٥ تاريخ )
  - ۲۲ ابن سعید: (ت ۱۷۲ هـ، ۲۷۵ م) علی بن موسی المغربی.
     د المغرب فی حلی المغرب والمشرق فی حلی المشرق.

۲۳ ــ السلاوى : أبو العباس أحمد بن خالد الناصرى . . الاستقصا لآخبار دول المغرب الآقصى ، ( غ أجزاء ــ الفاهرة ۲۳۱۰ ــ ۱۳۱۲ هـ ) .

٢٤ ــ السيد عبد العزيز سالم:

والمغرب الكبير ، ( العصر الإسلامي ) . ( القاهرة ١٩٦٦ م ) ٠

٣٥ - سيدة إسماعيل كاشف :

ومصر في عصر الأخشيديين، (القاهرة ١٩٥٠م).

مرز تحقی ترسی سدی

٣٧ - طه شرف :

, درلة النزارية أجداد أغا خان، ( القاهرة ـ ٣٦٩هـ، ١٩٥٠م ).

٣٨ -- عبد العزيز الدورى:

, دراسات فى العصور العباسية المتأخرة ، ( بغداد ـ ١٩٤٥ م )·

- ٣٩ عبد القادر الأنصارى: (الشبخ زين الدبن عبد الفادر بن البدرى محمد بن إبراهيم الأنصارى) من علماء الفرن العاشر الهجرى.
   درر الفرائد المنظمة فى أخبار الحاج وطريق مكة المعظمة عطوط بدار الدكتب المصرية بالقاهرة.
- ابن العديم الحلبي (ت ٦٦٠ ٩، ١٢٦١ ١٢٦٢ م) كال الدين
   أبو حفص أو أبو القاسم عمر بن أحمد هبة الله .
   وزبدة الحلب في تاريخ حلب .

- ٤١ ــ العرشى: الفاضى حسين بن أحمد العرشى الزيدى ( من علماء الفرن الرابع عشر الهجرى )
- بلوغ المرآم في شرح مسك الحتام في من تولى ملك اليمن من ملك
   وإمام ، .
  - ( نشر الأدب أنستاس ماري الكرملي ) .
- على بن الله المعنى ( ت ٦٩٥ هـ ، ١١٧٤ م ) أبو محمد عمارة بن أبى الحسن على بن زيدان بن أحمد الحـكمى اليمنى الملقب بنجم الدين .
  - ا) تاریخ الیمن ، (نشر Henri Cassels Kay) ، (ا) "Yaman, Its Early Mediaeval Histary".
- ٤٤ ابن العميد : (ت ٦٧٧ هـ ، ١٢٧٣ م ) الشيخ المكلين جرجس ابن العميد ، تاريخ المسلمين ، (ليدن ـ ١٦٢٥ م ) .
- وع أبو الفدا: (ت ٧٣٢ه ، ١٣٣١ م) إسماعيل بن على عماد الدين
   ماحب حماد
  - و المختصر في أخبار البشر.
  - Wiet, G. فييت : جاستون فبيت Wiet, G.
- Histoire de La Nation Egyptienne Vol IV. (1) (L'Egypte Arabe).
- Précis de L'Histoire d'Egypte T. II. (L'Egypte (ب) ٤٧ Musulmane).
- ۱۱۹۰ م) آبو یعلی حمسنرة
   ۱۱۹۰ م) آبو یعلی حمسنرة
   ۱۱۹۰ مشق م

۶۹ – الفلفشندی : (ت ۸۲۱ ه ، ۱٤۱۸ م ) أبو العباس أحمسد
 د صبح الاعشى في صناعة الإنشا) (۱۶ جزءاً).

.ه \_ الحكندى : (ت ٣٥٠ ه ، ٩٦١ م) أبو عمر محمد بن يوسف دكتاب الولاة وكتاب القضاة ، (ليدن - ١٩٠٨ م).

Lammens ; Père Henri : حالنس – ۱ La Syrie, Précis Historique, Tome 1.

۱ م ــ لینبول: ستانلی . Lane · Poole : Stanley . لینبول : ستانلی . A History of Egypt in the Midde Ages

The Muhammadan Dynasties (ب) -- ه۲

٤٥ - ابن المؤيد اليمنى: (يحيى بن الحسين)
 وأنباه الزمن فى تأريخ البن ، (صور شمسية بدار المكتب المصرية بالقاهرة ، رقم ١٣٤٧) .

00 - متز: آدم . Mez . Adam

Die Bensissance des Islams.

نقله إلى العربية الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده بعنوان : ( الحضارة الإسلامية فى القرن الرابع الهجرى ) - ( جزءان -القاهرة ١٩٤٠ – ١٩٤١ ) ·

٦٩٠ - ابن المجاور : ( ٦٩٠ ه ) جمال الدين أبو الفتح يوسف بن يعقوب
 ابن محمد المعروف بابن المجاور الشيباني الدمشتي .

و تاريخ ابن الجاور ، (صور شمسية بدار الكتب المصرية بالقاهرة
 رقم ٥٣٤٣ ) .

۷۵ – أبو المحاسن : (ت ،۸۷٪ ه ۱۳۵۶ م) جمال الدين يوسف بن تغرى بردى ، النجوم الزاهرة فى ملوك مصر والقاهرة ، ( نشر دار الكتب المصرية بالقاهرة ).

٨٥ -- محمد جمال الدبن سرور .

( ا ) النفوذ الفاطمى فى جزيرة العرب . ( الطبعة الرابعة .ــ القاهرة ١٩٦٤ ) .

٥٩ ـــ (ب) النفوذ الفاطمى فى بلاد الشام والعراق . ( الطبعة الثالثة ـــ الفاهرة ١٩٦٤ ) .

۲۰ – مسكويه : (ت ٤٢١ م.) أبو على أحمد بن محمد وكتاب تجارب الام ، . مراتين تاريخ راس الدم » .

٦١ - المقدسى: (ت ٣٨٨ه ، ٩٩٧ م ) شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أحمد بن أبى بكر المقدسى المعروف بالبشارى.

أحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم ، ( المكتبة الجغر افية العربية \_
 المجلد الثالث - طبعة دى غويه ليدن ١٩٠٦ م ) .

٦٢ - المقريزى: ( ٨٤٥ ، ٤٤١ م ) ثقى الدين أحمد بن على.

(١) والسلوك لمعرفة دول الملوك، ( نشر الدكتور زيادة ).

٦٤ - (ب) ، المواءظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار ، (طبعة بولاق ١٢٧٠ م) .

٦٤ (ج) ، اتعاظ الحنفا باخبار الآيمة الخلفا ، (نشر الدكتور جمال الذين الشيال . القاهرة ١٩٤٨) .

وه ـ ابن میسر : (ت۱۲۷۸ه، ۱۲۷۸م) محمد بن علی بن بوسف بن جلب و تاریخ مصر ، (طبعـــة هنری ماسیه Heuri Masaé القاهرة ۱۹۱۹م) .

77 \_ النعان: ( ۳۲۳ ، ۳۷۳ م ) ، أبو حنيفة المغربي .

المجالس والمسايرات ، ( ۳ أجز ا مد مخطوط بمكتبة جامعة للفاهرة )

النويرى: ( ت٧٣٧ ، ١٣٣٢ م ) شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب

و نهاية الارب فى فنون الادب، (صدور شمسية بدار السكتب المصرية بالفاهرة، رقم ٥٤٩).

٦٨ - هبة الله الشير ازى ؛ (ت ٧٠٠ م) المؤيد في الدين هبة الله .

( نشر الدكتور محمد كامل حسين كالقاهرة ١٩٤٩ م ) ٠

Al-Hamdani, (Husain) - رالممدانی : حسین — مر -Letters of Al-Mustansir Billah . -

(Billetin of the School of Oriental Studies, Vol VII part 2. 1934)

Heyd, W: ميد - ۷۰

Histoire de Commerce du Levant au moyen Age (2 Vols. --Leipzig, 1923)

 ۷۱ – ابن واصل : (ت ۱۲۹۷ه ، ۱۲۹۷ – ۱۲۹۸ م) جمال الدین محمد بن سالم بن واصل
 مفرج الکروب فی أخیار بنی أیوب ،

( نشر جمال الدين الشيال -- ١٩٥٧ ، ١٩٥٧ م).

۷۲ ــ ابن الوردى : ( ت ۷۵۰ م ۱۳۶۹ م ) و تتمة المختصر في أخبار البشر ، ( الفاهرة ـ ۱۲۸۵ م ۱۸۹۸ م ) · ۷۳ ــ یاقوت : ( ت ٦٣٦ هـ ، ١٢٢٩ م ) شهاب الدین أبوعبد الله الحموی الرومی .

و معجم البلدان ، ٠ ( ١٠ أجزاء ــ القاهرة ١٩٠٦م ) .

٧٤ – يحيى بن سعيد الانطاكى : (ت ٤٥٨ هـ، ١٠٦٦ م). صلة كتاب سعيد بن بطريق المسمى والتاريخ المجموع على التحقيق والتصديق ، ( جزمان – ببروت ١٩٠٩ م ).

٧٥ \_ اليماني : محمد بن محمد .

« سيرة الحاجب جعفر بن على و خروج المهدى من سلميه ووصوله إلى سجلماسة ( نشر إيفانو . مجلة كلية الآداب ـ جامعة القاهرة ـ ديسمبر ١٩٣٦ ) مرتب ترسيس من

٧٦ - السجلات المستنصرية ،

ه سجلات وتوقيعات وكتب لمولانا الإمام المستنصر بالله أمير
 المؤمنين إلى دعاة البن وغيرهم.

( نشر و تحقیق دکتور عبد المنعم ماجد سنة ١٩٥٤ ) .

٧٧ - مجموعة الوثائق الفاطمية .

( جمعها وحققها دكتور جمال الدين الشيال ـ القاهرة ١٩٥٨ م ) .

Encyclopaedia of Islam. - YA

Encyclopaedia of Religion and Ethics --- va

۸۰ – تاریخ کامبردج العصور الوسطی

Cambridge Mediaeval History vol IV.

(1)

الآمر باحــكام الله الفاطمي -- ص ۹۷، ۹۷، ۹۹، ۹۹، ۱۰۳ ۲۱۳، ۲۱۲، ۱۰۳ ابراهيم بن الحسين الحامدي -- ابراهيم بن عبـد الجميد الشيعي -- ص ۷۷ ابراهيم بن محمد بن ابراهيم الزيادي

ابراهيم بن محمد الآخيضر ــص٥٥ ابراهيم ينال ـ ص١٧٩ ، ١٩٦، ١٩٦، ٢٠٠، ١٩٧ ، ٢٠٠، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ أتسر التركماني ــ ص ١٥٢، ١٥٣، ١٥٣، ١٥٣، ١٥٣،

أحمد بن أبي سعيد الحسن (الملقب

بأبي المنصور) ـ ص ١٧٦، ١٦٦ ١٢٢، ١٦٦ أحمد الأكحل ـ ص ٢٣٣ أحمد بن بويه = معز الدولة أحمد بن الحسن الكلبي ـ ص ٢٣٤ أحمد بن الحسن الكلبي ـ ص ٢٣٥ أحمد حميـــد الدين الكرماني – أحمد المن المراهيم بن الزبير

الغِساني الاسواني ـ ص ١٠٤

أحمد بن قرعب ـ ص ۲۳۲ ، ۲۳۳

أحمد بن مرزبان ـ ص ٦٤

الآخشید = محمد بن طغیج ادریس بن زیری الصنباجی --ص ۲۶ ارتاش - ص ۱۹۹ ارتق - ۱۵۹

تنبيه: اعتمدنا فى ترتيب الاسماء على أول الإسم دون المبالاه بأداة التعريف، وبلفظى الآب والابن. مثال ذلك: (ابن باديس) فقد ذكر ناه فى حرف الباء، و (ابن جفتم) تجده فى حرف الجيم، و (أبو القاسم) فى حرف الفاف. وكل اسم و رد بعدر قم يليه الحرف (ه) فهو من أسماء الاعلام الواردة فى الهوامش.

أريسطيس (بطريرك بيت المقدس) TET -اسحق بن عصوداً ـ ص ۱۲۰ أسد بن الفرات (قاضي القيروان) - ص ۲۳۱ أسعد بن أبي يعفر ـ ص ٦٨ آسعد بن شواب ـ ص ۸۳ أسماء بنت شهاب \_ ص ۸٤،۸٣،۸۲ اسماعیل بن ابراهیم بن جابر 🚙 ص ۲۲ ، ۱۲ اسماعيل بن جعفر الصادق ـ ص ۲۵ (۴) ، ۱۳۲ اسماعیل بن یوســـف بن محمد الأخيضر ـ ص ٥٥ الاصغر بن أبي الحسن الثعلبي ـ ص ۱۹

افتخار الدولة ـ ص ١٥٨ افتكين ( أبو منصـور التركى الشرابی ) ص ٩٩ ، ٩٩ ، ٩٥ ، الشرابی ) ص ٩٩ ، ٩٤ ، ٩٥ ، ١٢٠ ، ١٢٠ ، ١٣٦ ، ١٣٦ ١٢٨ ، ١٢٧ ، ١٣٦ الافضل بن مدر الجمالی ( الوزیر ) ـ ص ٩٢ ، ٩٢ ، ٩٥ ، ٩١ ، ١٠٥٠،

أمورى (ملك بيت المقدس) ـ
ص ٢٥٠ أوشتكين الدزبرى (القائد التركى) - ص ١٤٢، ١٤٩ أو نوجور ( ابن محمد بن طغج الاخشيد ) ـ ص ١١٤، ١١٥ إيلغازى بن الامـــير أرتق ـ إيلغازى بن الامــير أرتق ـ

(ب)

بادیس - ص ۲۲۲، ۲۲۲ بدر (غلام عزیز الملك فاتك) -مس - ۱۶۸ بدر الجالى - ص ۸۲، ۸۷، ۱۵۴،

101

برجوان ــ ص ۱۳۹ ، ۲٤۲ ، ۲٤۳ ، ۲٤۳ ، ۲٤۳ ، ۲۶۳ برکیاروق ــ ص ۱۵۵ البساسیری ــــابوالحارثارسلان البساسیری .

بكجور التركى ـ ص ۱۶۶، ۱۶۶ أبو بكر أحمد بن محمد بن أيوب المعروف بابن فورك ــص ۲۰۶

أبو بكر البائلانی ـ ۱۷۶ بلكين بن زيری بن منادالصنها جی ـ ص ۲۲۰ ابن بلدكوز ـ ص ۱۵۲ بهاء الدولة بن عضد الدولة ـ ص بوهمند النرمندی ـ ۱۷۲

# ( 🗂 )

تاج الدولة تتش بن ألب أرسلان ـ
ص ١٥٤ ، ١٥٣ ، ١٥٥ ابو تغلب بن ناصر الدولة بن حمدان ص ٥٧ ، ١٢٤ تمم بن المعز بن باديس ـ ١٢٩

### (ث)

ممال بن صالح بن مرداس ـ ص ۱۶۹ ۱۹۳ ، ۱۹۳ ، ۱۹۳

#### (5)

جعفر الحاجب ـ ص ٧٧،٧٦،٧١ جعفر الصادق ـ ٥٦ (ه) ، ١٦٣ (ه) ، ٢١٤ جعفر بن فلاح الكتامى ( القائد الفاطمى ) ـ ٤٩ ، ٥٠ ، ٥٠ ،

ن کورز اونون سرول ح

Y2Y / 38%

 أبو الحسن ولدابن حوشب ـ ص 34,04,14,00,00 حسن بن جعفر الحسني ـ ص الحسن بن رباح ـ ص ۲۳۲ الحسن بن سهل ـ ص ٦٧ الحسن بنطاهر (مهنی) ـ ص٥٥ الحسن الكلي ـ ص ٢٣٤ الحسن بن محمـــد بن أبي خنزبر الكتامي ـ ص ۲۳۲ الحسين بن اسماعيل الاصمالي - ص ۹۰ ۹۱ ۹۱ الحسين بن على بن أبى طالب ــ ص ۲۲ ، ۵۵ ، ۲۵ ( ۸ ) ، ۱۲۳ 145 (\*) حفص بنراشد ـ ص ۸۵ ابن الحلاج ـ ص ٥٨ الحلواني ـ (الداعي) ـ ص ٧٠ حمدان بن الأشعث ( قرمط ) \_ ص ٤١ (٨) حمزة بن وحاش بن أبى الطيب داود ـ ص۲۷ حميد بن مصال ــ ص ٢٧٠ أبوحميرسيأ بن أحمد المظفر بنءلي

الصليحي - ۹۱،۸۸،۸۷

ص ۲۵ ، ۲۹ ، ۲۷ ، ۲۹ ، ۲۹ ، ۳۰ 11A+ ( 1 VT ( 1 EA ( 1 EV **717 . 777 . 777** آيو حرب طغان ـ ص ۸ه حسان بن مفرج بن الجراح الطائي - ص ۲۵، ۲۹، ۲۲، ۱۳۹، · YEE : 187 · 181 · 18 · 450 الحسن بن أحمد القرمطي ــ ص 174 . 174 . 0 . . 54 . 54 ESFF ( 177 ( 171 ( 170 177 . 127 . 127 الحسن بن الصباح ـ ص ٩٩ ، Y1Y : Y11 . Y . A . 44 . 4A الحسن أبو على الجنابي ــ ص ١٢٤ الحسن بن عبد الله بن حمدان ــــ ناصر الدولة بن حمدان الحسن بن عبيد الله بن طغبج الأخشيد \_ ص ٢١ ، ١١٦،٤٩ 111 الحسن بن على بن أبي طالب ــ ص ۱۹، ۲۵ ( ه ) ۱۹۳۱ ( ه) 41- 11VE حسن بن على الزيدى ـ ص ١٦٨

حنا زیمسکیس ـ ص ۲۳۹ ، ۲۵۱ أموحنيفة النعان بنأبىعبد اللهمحمد (\*) 111 (11 (\*) ابن حوشب ۔ص ۷۲،۷۱،۷۲ VV . VO . VE . VT (خ)

خمار تسكمين الطغراثي ـ ص ٢٠٦ ( د )

داود بن عیسی بن فلیته ـ ص۳۷ أبوالدرداء محمد بنالمسيب بنرافع ابن المقلد العقيلي - ص ١٧٣

(८)

الراضي بن المقتدر \_ ص ٢٠، (\*) 177 ' 79 ' 77 ( \*) أبو ربيع سلمان بنالأمير الزواحي ربيعة أبوالمكارمهبة الله ـ ص٢٢٤ ابن رحم **۔ ص** ۷۸ رستم بن الحسين بن حوشب ـ ص ٥٥ ، ٢٩

ابن رشد ـ ص ٦٠ رضوأن بن تتش- ص٥٥٠١٥٥٠ ركن الدولة الحسن بن بويه -ص ١٦٦ ( \* )

أبو ركوه - ص ۲۲۳ ، ۲۲۴ روجر بن تنکرد النرمندی ـ ص٢٣٦ رومانوس (أميراطور الروم) ۔ ص ۲۰ ريان الخادم (والى دمشق) ـ ص ۱۳٤

(ز) زريع بن أبي الفتح ـ ص ٩١ 1.5 '

وَ كُوْمِهُمْ بِن عبد الملك الأزدى ــ

وَيُلَدُهُ اللهُ بِن إبراهم بن الأغلب - ص ۲۳۱ زيدبن على زين العابدين ـ ص ٦٨ ( w )

سابور بن أبي طاهر ۔ ص ٤٨ سبأ بن أحمد الصليحي ـ ص ٩٠ 97 . 91

ست الملك ـ ص ٢٤٣ سعادة بن حيان المغربي – ص 171 . 177 سعد الدولة أبو المعالى بن سيف

الدولة الحمداني ـ ص١٢١،١٣٥ 150 , 155 , 154 , 154 سعید الآحول بن نجاح ـ ص ۸۱، ۸۵،۸٤

سعید الدولة أبو الفضائل الحمدانی ــ ص ۲۲، ۱۲۵، ۱۲۲، ۱۲۷، ۲۶۰

أبو سفيان ( الداعى ) ــ ص ٧٠ سقيان بن الأمير أرتق ــص ١٥٦ ، ١٥٧

سلیمان بن داود بن الحسن بن الحسن ابن علی بن آبی طالب ـ ص و ا سلیمان بن عامر الزواحی ـ ص و ا سنان بن علیان ( آمیر السکاریین ) ـ

سيف الدولة مبارك بن منقذ ــ ص ١١٥ ، ١٠٦

(ش)

شرف الدرلة مسلم بن قريش بن

بدران العقيلي ــ ص ١٥٠ الشريف أبو أحمد الموسوى ــ ص ١٧٦ ، ١٧٥ الشريف أبو طالب الحسن ــ ض ٣٠ ، ٢٩ شكر بن أبي الفتوح الحسن ــ ض

شمس الدولة نوران شاه ـ ص١٠٦

44

(ص)

صالح بن مرداس أمير بني كلاب \_ ــــئاص ۱۶۲٬۱۶۲ ، ۱۶۸

صدر الدين عبـد الله بن مرداس الشافعي (قاضي القضاة) ــ ص ۲۱۲

صدقة بن يوسف الفلاحي .. ص ۱۸۲

صلاح الدین بوسف بن أبوب ــ ص ۲۰۷، ۲۱۳، ۲۰۲، ۲٤۷

( ط )

أبو طاهر سليمان الجنابي القرمطي. ص ٤٢ ، ٤٤ . ٥٥ ، ٤٦ ، ٧٤، ٨٤ ، ٩٩ ، ٥٠ ، ٧٥ ، ١٦٤ ، (ع)

العاصد بالله (آخر الخلفاء الفاطميين) - ص ۲۰۲ ، ۲۰۲ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ ، ۲۰۱ عامر بن عبد الله الزواحي ص ۷۹،

ابن عیاس الشاوری ــ س ۷۹ العباس ( بن عبد المطلب ) ــ ص ۱۹۵

العباس بن عمرو الغنوى ــ ص٢٤ العباس بن المــكرم الهـمدانى ــ ص ١٠٤، ١٠٣

مُعَبِكُ الرِّحْلُ الناصر - ص ٢١٩،

۲۲۱٬۲۲۰ عبدالله بن الحسن بن علی بن أبی طالب ـ ص ٥٥ أبو عبدالله الدامغانی ـ ص ۲۰۳ عبدد الله بن عباس الشاوری ـ ص ۷۶٬۷۵٬۷۱

أبو عبد الله الحسين بين أحمد بن زكريا المعروف بالشيعى -ص ٦٩، ٧٠، ٢٣١، ٢٣٢، عبد الله بن على العلوى - ص ١١، ٦٢ عبد الله بن على العلوى - ص ١١،

ص ۳۰

طاهر بن مسلم - ص ۲۱ ا الطائع قد (الخليفة العباسي) - ص الطائع قد (الخليفة العباسي) - ص ٣٠، ٢٩، ٢٥، ٢٩، ٢٠ ١ ١٦٢ ، ١٢٩ ، ١٢٩ ، ١٢٩ ، ١٢٩ ، ١٢٥ ، ١٢١ ، ١٢٥ ، ١٧٢ ، ١٨٥ ، ١٧٢

طغرلبك السلجوقى ــ ص ٣٠، ١٨١، ١٨١، ١٨١، ١٨٠، ١٨٠، ١٨٢، ١٨٢، ١٩٤، ١٩٤، ١٩٤، ١٩٤، ١٩٨، ١٩٨، ١٩٨، ١٩٨،

ابن الطفیل - ص ۸۷ طلائع بن رزیك - ص ۳۲،۳۳، ۲۵۰

أبو الطيب داود بن عبدالرحمن بن عبدالله دارد ـ ۳۷

(ظ)

ظالم بن موهوب العقبلي ــ ص ١٣٠ ١٣٥ : ١٣٤ : ١٣٣ : ١٢٤ ١٣٥ : ١٣٤ : ١٣٥ : ١٣٥ : الخليفة الظاهر لإعزاز دين الله ( الخليفة الفاطمي ) ــ ص ٢٧ ، ١٢٩ : ١٤١ : ١٤٨ : ١٤٩ : ١٢٧ : ١٤٩ : ٢٤٩ : ٢٤٩ : ٢٤٥

YE1, YE . , YTY , YT7 , YT0 عزيز الملك فانك الحمداني (أمير الأمراء) - ص ١٤٨ عضد الدولة بنركن الدولة البويهي - ص ۲۶ ، ۸ه ، ۹ه ، ۱۷۰ 174 . 171 عضد الدين أبو الحسن جوهر المستنصري ـ ص ۸۷ على بن ابراهيم بن نجيب الدولة ــ ص ۹۷ ، ۹۸ ، ۹۷ على بن أبي طالب (رضي الله عنه) بيكص ١٩ ، ٢٢ ، ٣٠ ، ٥٥ ، · 178 · (A) 177 · (A) 07 718 . 144 . 144 . 140 أبو على أحمد بنالأفضل ــ ص٣٣ 718 . 1 . Y . VY (A) على بين بويه (عماد الدولة)\_ ص ۱۳٦ (٩) على بن أبى تغلب بن ناصر الدولة بن حدان ـ ص ١٧٤ على بن جعفر بن فلاح ـ ص ١٤١ أبو على الحسن بن ملهم (مكين الدرلة)- ص ١٤٩ ، ١٥٠ ،٢٢٨ على سبأ بن أبي السعود بن ذريع ــ على بن السلار ـ ص ٢١٦

عبد الله بن قحطان بن أبي يعفر ــ ص ۷۸ ، ۷۸ أبو عبد الله القضاعي ـ ص ٢٤٦ أبو عبد المأمون البطائحي ــ ص٩٧، 717 . 99 . 94 عبد الله بن محمد الأخضر ـ صهه أبو عبد الله بن ناصر الدولة بن حمدان ـ ص ۱۶۹ عبد الجيمد بن محمد بن المستنصر ( الحافظ لدين الله ) ص ٢٢(م) ۷۸ ، ۸۸ ، ۸۸ ، ۹۰ ، ۲۰ 🔛 عبــد المؤمن بن على (أمير دولة الموحدين ) ـ ص ۲۲۹ ، ۲۳۰ عبد الني بن مهدي ـ ص ١٠٦ عبد الوهاب بن أحمد بن *مرو*ان (أمير عمان) ص٥٥،٥٥ عبيد الله المهدى (الخليفة الفاطمي) . 04 . \$4 . \$0. \$\$ . \$ . \$ -.VE ' VT ' VT ' VI ' V- '79 141 . 140 . 145 . 144.00 TTT . TTT . TT. . T19 (A) عز الدولة بجتيار (أمير بني بويه)\_ ص ۱۲۲ ، ۱۲۲ العزيز بالله ( الخليفة الفاطمي ) ــ ص ۲۶ ، ۱۳۷،۱۳۲،۷۹، ۷۸ ، ۲۶ 

(خ)

أبو العارات بن مسعود\_ص ١٠٤

(ف)

فاتك (غلام ملهم) - ص ١١٨ فاطمة منت الرسول ( صلى الله عليه وسلم) - ص ١٧٨ ، ٢١٤ أبو الفتح عثمان بن سعيد الكلابي -ص ١١٣

أو الفتوح الحسن بنجعفر الحسنى ( أمير مكة ) ـ ص ٢٥، ٢٦ ،

أبو الفرج عبد الله بن محمد البابلي ( الوزير ) ص ۲۰۳

الفضل بن عبد الله ـ ص ۲۷۶ أبو الفوارس ـ ص ۱۷۷ أبو الفهم الحراساني ـ ص ۲۲۵ ، ۲۲۶

> فبروز ـ ص ۷۲ ، ۷۳ ( ق )

الفادر يالله ( الخليفة العباسي) . مِس ١٧٣ ، ١٤٧ ، ٨٠ ، ٥٠ ، ١٧٤ ، ١٧٢ ، ١٧٩ ، ١٧٢ ١٧٤ ، ١٧٨ ، ٢٠٨ ، ٢٧٨ ( م ١٨ ـ الفاطيميين ) على سعيسى (وزم الخليفة المفتدر مالله )-ص ١٦٦٠١٦٦٠

على بن الفضــل اليماني ــ ص ٥٥ . ٢٩ ، ٧١ ، ٧٢ ، ٧٧ ، ٧٤ ، ٥٧، ٧٩ ، ٧٩

على بن عبد الله بن حمدان (سيف الدولة) - ص ١٠٧ ، ١٦٣ ، ١١٣ على بن عمز البلوى ـ ص ٢٢٧ على بن أبى الفرارس ـ ص ٢٣٧ على بن أبى الفرارس ـ ص ٢٣٧ على بن محمد الصليحي ـ ص ٢١،٧٨، ٢٩٠ ، ٨٣ ، ٨٢ ، ٨٢ ، ٨٣ ،

۱۰۶٬۱۰۳٬۸۹٬۸۶ علی بن هطال ـ ص ۹۵، ۳ سال بن هطال ـ س ۹۵، ۳

عمارة البخ - ص ۱۹۳،۲۲ (م) عمر بن الحطاب - ص ۱۹۳ (م) عمر بن نبهان الطائى - ص ۱۸ عمیدالملك السکندری (و زبرااساطان طغر لبك ) - ص ۱۹۹،۱۹۵،

عیسی بن جعفر ( أمیر مکة )ـص ۲۷،۲۵

هیسی بن فایته ( الامیر ) ــص۳۳ عیسی بن نسطورس ــ ص ۱۶۳ ، ۲۵۱، ۲۶۱

أبو القاسم بن أبى يعلى العساسى -۱۲۰ أبو القاسم أحمد ( المستعلى بالله) -

ص ۱۹۰، ۹۶، ۹۳، ۹۲، ۸۳۰ ، ۹۶، ۹۵، ۲۱۱،۱۰۸، ۱۶۲، ۱۰۳، ۹۳

. 414

أبو القاسم حسن بن على المغربي-ص ٢٥ ، ٢٦ ، ٢٧ ، ١٣٩ ، ١٤٠ ، ١٤٠ أ أبو القاسم الطيب - ص ٢٦ ، ٢١ ، ٢٢ ( ه ) ، ٥٩ ، ، ٥٩ ، ١٠١ ، ١٠١ ،

ابو القاسم على بن المسلمة (رئيس الرؤساء ) - ص ١٨٥، ١٨٩،

أبو القياسم على بن ناصر الدولة المحسين بن مكرم (أمير عمان)-

قامم بن محمد بن جعفر الحسني ـص ۳۱ ، ۳۷

القاسم بن هاشم بن فليته ـ ص٢٣٠ ٣٧

القائم ؛ أمر الله و الخليفة العباسى --ص ۷۷ ؛ ١٥١ ، ١٧٨ ، ١٧٩ ، ١٨٦ ، ١٨٢ ، ١٨٣ ، ١٨٩ ، ١٨٧ ،

7.8 . 7.8 . Y.1 . 197

۲۰۸، ۲۰۷ ، ۲۰۹، ۲۰۰ ، ۲۰۸ ، ۲۰۸ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲٤٦،۲۲۸ ، ۲۱٤ ، ۲۱۰ ، ۲۶۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰

قرعویه ـ ص ۱۲۱ قرواش بن المفلدد أمیر بنی عقبل» ص ۱۷۳ ، ۱۷۵

قریش بن بدران - ص ۱۹۶٬۱۸۳ ۱۹۹٬ ۱۹۸، ۱۹۷٬ ۱۹۳٬ ۲۰۶، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۶

قسطنطين السابع و إمبر اطور الدولة سالكير نطيه ، ـ ص ۲۲۱ ، ۲۲۳،

. 778

قسطنطين التاسع - ص ٧٤٥ قسطنطين الثامن - ص ٧٤٣

(설)

کافور الاخشیدی ــ ص ۱۱۵۰۲۱ ۱۱۸ ابو کالیجار ( أمیر بنی بویه) ــص ۱۸۲٬۱۸۰٬۱۷۹، ۱۷۷٬۲۰ ۱۸۲٬۱۸۲ ، ۱۸۲

لملك بن مالك - ص ٨٤

اؤاؤ الحادم ـ ص ١٤٧،١٤٦،١٤٥ (م)

الإمام مالك بن أنس ــ ص ۲۲۷ المأمون العباسي ــ ص ۲۷ ، ۱۹۳، ۲۳۱

مانویل (القائدالبیز نطی)-ص ۲۲۷ ۲۶۷ المتق باقه ( الخلیفة العبـــاسی ) - ص ۵۷

محمد (رسولانته صلی انته علیه و سلم) - ص ۵٦ ( ه ) ، ۱۰۱ ، ۱۳۳ ( ه ) ۱۹۳ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲

محمد بن إبراهيم الزيادى ـ ص ٦٧ محمد الآخيضر ـ ص ٥٥ محمد بن جعفر (أمير مكة) ـ ص ٢٨، ٢٠٨، ٣٠، ٢٩

محمد الحبيب (إمنام الإسماعيلية) - ص ۲۹،۷۰،۳۹ أبو محمد الحسن اليازوري ـ ص ۱۸۹، 1۹۱،۱۹۱،۲۰۲، ۲۷۸

محمد بن خلف النيرمانی ـ ص ١٩٤ بحمد بن رائق الحزری ـ ص ١١١، ۲۱۹ ، ۲۱۹

عمد بن سبأ الزريعي ـ ص ١٠٥ عمد شكر بن أبي الفتوح الحسن ـ ص ٢٧ عمد بن طغم الاخشيد ـ ص ٢٠، عمد بن القاسم ـ ص ٥٠ عمد بن القاسم ـ ص ٥٠ عمد المنتظر ـ ص ٢٠٤ أبو محمود بن جعفر بن فلاح ـ أبو محمود بن جعفر بن فلاح ـ

محمودا بن صالح بن مرداس ص ۱۵۲ محمود بن محمد بن ملسكشاه (السلطان السلجوقي) - ص ۲۱۵

محمود بن نصر بن صالح بن مرداس. محمود بن نصر بن صالح بن مرداس. ص ۱۹۹ ، ۱۵۰ محمی الدین مهارش بن المجلی العقبلی.

م ۲۰۵، ۲۰۶، ۲۰۲ مرداویج بنزیار الدیلی۔ص۱۹۹ (۵)، ۱۹۸ (۵)

مرزبان بن اسحق بن مرزبان ـ ص ٦٣ ، ٦٣ المسترشد بالله ( الحليفة العباسي )ـ

۲۱۵، ۲۰۸، ۳۲، ۳۱ المستضيى و بأمر الله (الحليفة العباسي) ص ۲۰۲، ۱۰٦

المستكني بالله ( الخليفة العباسي )-ص ۱۱۲ ، ۱۱۲ المستنجد بالله ( الخليفة العباسي )-ص ۲۲، ۳۲ المستنصر بالله (معد أبو تميم) (الخليفة الفاطمي) - ص٧٧، 'TF . 71 . T. . 74 . YA 40 . 14 . 14 . 14 . 34 . 44 1 . . . . . . . . . . . . . . . . . 1A+ 108 107 . 107 . 189 141 19.1141141 47-7.4 .13401144 .344 47714711471-44-E 44-W . 727 . 740 . 771 

مصالة بن حبوس ـ ص ۲۱۹ المطهر بن عبد الله ـ ص ۵۸ المطيع لله (الخليفة العبــاسي) ـ ص ۲۱، ۱۲۵، ۱۲۲، ۲۱۱، معاورة بن أبي سفيان ـ ص ۲۱،

معن الدولة أحمد بن بوية-ص٢١،

ص ۲۱۵، ۱۰۶، ۱۰۳ ص

۱۳۵ ، ۵۵ ، ۱۳۱ (۹) ۱۳۹ ۱۳۹ ۱۳۹ المعز بن بادیسالصنهاجی۔ص۲۲۷ <sup>۰</sup> ۲۲۲ ، ۲۲۸

المعن لدين الله (الخليفة الفاطمى)
ص ٢٢ ، ٢٢ ، ٤٩ ، ٢٧ ، ١٢٥

١٢٥ ، ١٢٧ ، ١٢٨ ، ١٢١ ، ١٣١

١٣١ ، ١٣٢ ، ١٣٢ ، ١٣١ ، ١٣٥

٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢١٩ ، ١٢٧ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٣٢ ،

ص ۲۲۹، ۳۲

ص ۷۰ ۲۱ ۱۲ ۱۱۲

المكتني بالله ( الخليفة العباسي ) -

مكثر بن عيسى بن فليته ـ ص ٢٧ المكرم أحمد بن محمد الصليحى ـ ص ٢١ ، ١٠٣ ، ١٠٨ ، ١٠٨ ، ١٠٢ ، ١٠٣ ، ١٠٨ ، ١٠٤ ، ١٠٣ ، ١٠٠ محمد الدولة الحسن بن ملمم ـ ص ٢٠٦ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، ١٠٤ ، ١٠٢ ، ١٠٤ ، ١٠٢ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٨٠ ، ١٨٨ المول الفر مطى ـ ص ١٨٧ ، ١٨٨ المورد على ـ ص ١٨٨ المورد على ـ ص ١٨٨ ، ١٨٨ المورد على ـ ص ١٨٨ ، ١٨٨ المورد على ـ ص ١٨٨ ، ١٨٨ المورد على ـ ص ١٨٨ المورد على ـ

منجوتـكين التركى ــ ص ١٤٥، منجوتـكين التركى ــ ص ١٤٥، ٢٤٦ ١٤١، ١٤٦ المنصور (الخليفة الفــاطمى) ــ ص ٢٣٣ المنصور بن أبي عامر ــ ص ٢٢٣

المنصور بن أبى عامر - ص ۲۲۳ أبو منصور عبد القاهر البغدادى-ص ۱۷۲

منصور بن لؤاؤ الخادم ــص٠٠، ١٧٥٠١٤٧

منصور بن المفضل بن أبى البركات\_ ص ١٠٥ ابن منيع الخفاجي ـ ص ٢٠٦

موسى بن أبى العافية ـ ص ٢٢٠ الموفق بن الخياط ـ ص ٩٩ وونس الخادم ـ ص ٤٤ المؤبد فى الدين هبة الله الشير ازى ـ ص ١٨٠٠ ١٨٠ ، ١٨٢ ، ١٨٢ ، ١٨٦، ١٩٩١ ، ١٩٩١ ، ١٩٩١ ، ١٩٩١ ، ١٩٩١ ،

میخائیــــل الرابع ( الام**بر**اطور البیزنطی ) ــ ص ۲۳۱ ، ۲۴۰

مرز تحقیق ترکیسی استادی (ن)

ناصر الدولة الحسين بن حمدان التغلبي - ص١١٣، ١١٣، ١٤٩، ٢١١، ٢١٠، ١٥٠

ناصر خسرو ـ ص ۳۳ نجاح ـ ص ۸۱،۸۰ أبو النجم المستنصرى ـ ص ۳۲ نزار بن المستنصر بالله الفاطمى -ص ۹۲،۹۳،۹۶، ۹۵،۹۳،۹۲،

نصرالحاجب۔ ص ۱۸۳ نصر الدولة أحمد بن مروان ۔ ص ۱۹۲ هشام بن عبد الملك بن مردان ـ
ص ۲۲۳
( ی )

یاسر بن بلال ـ ص ۱۰۵ ، ۱۰۹

یانس العزیزی سص ۲۲۱ یحی بن القاسم الرسی (الملقب بالحادی)

\_ ص ۱۸

أبو بزيدمخلدبنكبداد ـ ص١٦٠ (ﻫ)

414 .

يعقوب بن كلس ـ ص١٣٦، ١٤٣، ١٥٩، و يوسف بن الاسد ـ ص ٧٩، ٧٩ يوسف بن أحمد بن أبي الساج ـ ص ١٦٥، ١٦٤ يوسف بن وجيه (أمير عمان) ـ ص ٧٥ نصر بن صـالح بن مرداس ـ ص ۱۹۲، ۱۶۹، ۱۵۳

نصير الدولة باديس ( الأمير ) ــ ص ٢٢٦

نقفور فوحكاس (الإمبراطور البيزنطى)- ص ۱۲۱،۲۳۴،۱۲۱ نور الدولة دبيس بن مزبد – ص ۱۸۷،۱۹۱،۱۸۷ نور الدين محمود – ص ۲۲۹،۲٤۷

(\*)

هاشم بن فلبته (أمير •كة) ــ من ٢٠٠٠ أبو هاشم محمد بن جعفر بن محمد ( تاج المولى ) ــ ص ٣٧ ابن هبيره ــ ص ٣١٥ هشام المؤيد بافة ــ ص ٣٢٣

# فهرس الأمم والقبائل والعشائر والطوائف

(1)

۱۲۷٬۱۲٤ الإسماعيليون - ص ۲۲ (۴) ٬۷۶٬ ۵۵، ۵۹، ۲۲، ۵۳، ۲۰، ۲۰ ۲۸، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۵، ۲۵، ۲۰، ۲۰

الأخشيديون ـ ص ٢١، ٤٩،٢٢،

111V1117110 . 111 . 111

1177(17)(17+114:11)

۲۰۸٬۱۸۰٬۱۳۵٬۱۳۵٬۱۰۶

۲۱۲٬ ۲۱۲٬ ۲۱۲٬ ۲۱۳٬

۲۲۷٬ ۲۱۳٬ ۲۱۸٬ ۲۱۶

۱۲۲٬ ۲۱۸٬ ۲۱۸٬ ۲۱۶

الأعراب - ص ۱۸۰٬۱۸۵٬ ۱۹۴٬ ۱۹۶٬ ۱۹۴٬ ۱۸۵٬

الأمامية ـ ص ۲۱۲٬ ۲۱۹٬ ۲۲۰٬ ۲۲۰٬ ۱۲۰٬

المية الراضي (ب)

779 · 777 · 779

آلافطلسيون ـ ص ٢١٩

البربر ـ ص ۲۱۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۸ ، ۲۳۰ بنو الآغلب ـ ۲۳۲ ، ۳۳۰ بنو الآخیصر ـ ۵۰ ، ۵۰ ، ۳۰ بنو الآخیصر ـ ص ۱۳۰ ، ۱۳۰ بنو البریدی ـ ص ۷۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۸۳ ، ۱۸۰ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۸۳ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱۳۰ ، ۱

۱۰ بنو مرداس - ص ۱۰۰ ، ۱۰۱ بنو معن بن زائدة - ص ۱۰۳ بنو معن بن زائدة - ص ۱۰۳ بنو معر بن زائدة - ص ۱۰۳ بنو معر بن زائدة - ص ۱۷۲ ، ۲۲۹ بنو معام ب ۱۰۰ ، ۱۹۲ ب ۱۹۲ ب ۱۹۲ ب ۱۹۲ ب ۱۹۲ ب ۲۲۷ ب ۲۲۲ ب ۲۲۷ ب

تغلب ۔ ص ۱۱۲

**(C)** 

الجدانيون -ص ٢٤، ١٠٩، ١٠١٠ . ١١١ ، ١١٦ ، ١١٦ ، ١٢١ ، ١٢٤ ، ١٢١ ، ١٣٠ ، ١٢٤ ، ١٤٤ ، ١٤٧ ، ١٥٠ ، ١٤٧ ،

(خ)

الخوارج - ص ۸۵ ، ۲۰۳۱، ۲۰ ۱۷۵ الخولانبون - ص ۹۷

بنــو الجراح ــ ص ۲۷،۹،۲۷، 101 . 12 . . 129 . 177 بنو جعفر بن أبي طالب ٢٢٠ بنو الحسن بن على بن أبي طالب --ص ۲۲ ، ۲۵ ، ۲۲ ، ۲۳ بنو الحسين بن على بن أبي طالب --ص ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۰، ۵ (A) 17T ( (A) بنو حمـدان ـ ص ۱۱۳ ، ۱۶۸ ، (4) 148 بنو زیاد ـ ص ۸۰، ۲۰۳ بنو زیری - ص ۲۲۰ ۲۲۲ ۲۲۲ **777 ' 77**A بنو سلمان ـ ص ۱۹، ۲۲، ۲۹ بنو طیء - ص ۱۳۲ ، ۱۳۳ ، ۱٤۰ بنو عامر بن عوف بن عامر بن عقیل ـ ص ۱۵، ۲ه، ۱۷۳، Y . . . ( 197 ( A ) ينو العباس ـ ص ١٩، ٣٢، ٣٤،

(ز)٠

زناته ـ ص ۲۱۹، ۲۲۳، ۲۲۸ ، ۲۲۸ الزنج ـ ص ۸۵ الزنج ـ ص ۸۸ الزیدیة ـ ص ۲۸۸ الزیریون ـ ص ۲۱۷ ، ۲۱۷

( m)

( m)

الشيعة ـ ص ٢٩، ٣٤، ٣٥ (٩)، ١٦٨ ، ١٦٦ ، ١٦٨ ، ١٦٦ ، ١٦٨ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ، ٢٢٧ ، ٢١٥ ، ٢٢٧ ، ٢١٥

(د)

الدرلة الأموية - ص ٢٢٠ ٢٢٠ الدرلة البيزنطية - ص ٢٢١ ، ٢٢٦ المرح ا

الدولة الفاطميــة ــ ص ٦٤، ٦٨، ٢٤٣ ( ٢٢٧ ، ٢٢٠ ) ٢٤٣ ( ٢٤٤ ) ٢٤٤ ( ورلة الفرامطة ــ ص ٤٤، ٤٤ ،

٧٤ ، ٤٧ ، ١٩٥ ( ه ) دولة الموحدين ـ ص ٢٢٩ الديلم – ص ٣٠ ، ١٤٤ ، ١٦٨ ،

(c)

الرافصة - ص ۱۹۹۰ الروم - ص ۱۹۱، ۱۱۷، ۱۲۱، ۱۲۵، ۱۲۵، ۱۲۱، ۱۶۹، ۱۶۵، ۲۲۲، ۲۲۱،۲۱۰،۱۵۲، ۲۳۲،

(m)

الصليبيون ص ١٥٦، ١٥٧، ١٥٨، ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٤٩، ٢٥٠

(ع)

العرب - ص ۲۹،۲۹ ، ۵۰ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۷ ، ۱۲۳ ، ۱۲۳ ، ۱۲۳ ، ۱۲۳ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۸۰ ، ۱۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۲ ، ۲۰۱ ، ۲۲۸

العقيليون ص ١٧٤٠ ١٧٢ (ه)

(غ)

الغز – ص ۱۵۱ الغلمان الحدانية \_ ص ۲۲۶

(ف)

الفاطميون ــ ص ١٧ ، ١٩ ، ٢٣ ، \* 41'14 , 44 , 40 , 40 , XE · £A · £V · £7 · ££ · £1 77 . 71 . 00 . 67 . 0 . . 24 1971AT 1 VV 1 V7 1 7V 1 70 178172177 177 177 171 171 179 1 178177 170 177170 , 178 , 177 1177 V71 : 141 . 174 . 151 . · 100 · 188 · 128 · 128 · 124 · 128 · 128 · 127 10110710710710110 101 · 104 · 107 · 107

# فهرس البلاد والمدن والمواضع والأنهار

۱۹۹، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۶۲ ۲۶۷، ۲۶۲، ۲۶۲ أنطرطوس - ص ۱۶۶، ۲۶۸ الآهواز - ص ۱۹۹، ۱۹۹

(ب) الب البصرة - ص ٥١ باب عسقلان ۔ ص ۱۳۷ بابل ـ ص ٢٦ بالس - ص ١٩٦ بخاری - ص ۱۵۱ برقة - ص ٤٦ ، ٢٢٣ ، ٢٢٦ ، **۲۳. ' ۲**۲۸ البصرة - عس٤٤، ٤٤، ٥٥، ١٧٧، 110 ' 197 ' 1A0 ' 1AE بعليك \_ ص ١٣٥ ، ٢٣٩ بغداد .. ص ۲ ، ۲۱ ، ۲۹ ، ۶۶ ، · 111 · 09 · 0A · £9 · £V 111 : 101 : 177 : 117 · 174 · 177 · 178 . 177

· 177 · 177 · 171 · 174

الأحساء \_ ص ٤١، ٢٤، ٤٥، . 17. . 77 . 01 . 0. . EV 177 : 177 أذر بيجان ـ ص ١٥١ أرجان - ص ١٦٦ (١) أرض الطباله \_ ص ٢٠٣ أرمينية \_ ص ۱۵۲ ، ۲٤۳ الاسكندرية. ص ٩٣ ، ١١٤ عمرة 00 , 001, -17, 217, 371, 40. 4 TE9 أصهان ـ مس ۱۷۹ أفاميه ـ ص ٢٤٤ أفريقية \_ ص ٥٢ ، ٨٣ ، ٢٢٥ آلموت ـ ص ۲۱۲ أمالني \_ ص ٢٤٩ الأنبار - ص ۱۷۲ ، ۱۸۹ الأندلس .. ص١٧، ٩ ٢، ٢٢٠، 774 . 777 . 771 أنطاكيه- ص ١٢١، ١٢٢، ١٢٥، · 104 · 107 · 150 · 158

(1)

(설)

المكافورية - ص ۱۲۷ المكلابيون - ص ۱۱۳ المكلبيون - ص ۱۹۴٬۱۶۱ المكلبيون - ص ۱۹۴٬۱۶۱

المحولسية \_ ص ١٦٩ (\*)

الموادسيون ـ ص ١٥٠،١٤٨،١٠٩ المصربوت ـص ١١٥،١٢٧،

مصریون میشن ۱۶۳ ۲۰۰، ۱۹۹، ۱۶۳

المغاربة ـ ص ٩٤ ، ١١٩ ، ١٢٤ ، ١٢٤ ، ١٣٣ ، ١٤٤ ، ١٣٣ ، ١٤٤ ، ٢٢٠ ، ١٤٢

(i)

النزارية\_ ص ۹۰ ، ۹۲ ، ۹۸ ، ۹۹ ، ۲۱۳ ، ۲۱۲ ، ۲۱۱

**( ^ )** 

المواشم - ص ۲۰۰۲

(ق)

الفرنج ـ ص ١٥٩ ، ٢٤٧ ، ٢٤٨

· 1/0 · 1/1 · 1/4 · 1/4 · 184 · 188 · 187 · 187 · 199 · 194 · 197 · 190 . ٢٠٣ . ٢٠٢ . ٢٠١ . ٢٠٠ · ۲ · ۸ · ۲ · ۷ · ۲ · ۲ · ۲ · ۵ بلاد البحرين- ص١٩، ٢٩، ٤١، 10 . 1 EA . 2V . 1 E . ET . ET 10, 40, 20, 40, 211, · 170 · 177 · 177 · 171 بلاد الجزيرة - ص ١٥٥ بلاد الجيل - ص ١٩٨، ١٩٨ بلاد الحجاز ـ ص١٧، ١٩، ٢١، ٦٠ 'C1 'T' ' T1' YE ' YC ' TY 'A . 'ET : T1 . T0 : TE : TT 190 : 107 : 1-7 : 18 بلاد الديلم ـ ص ١١٦ ( ه ) ، ١٦٨

710:71.

170 171

بلاد السواد \_ ص ١٦٢ بلاد الشام \_ ص ٣٠، ٣٦ ، ٨٤ ، 017 977 971 97 910 0711711 VIII . 17171110 47. ) 071' 177' V71' X71' ·101 ·167 ·187 ·181 ·18+

101, 101, 301, 001, 201, VOI + NOI + PO! + 3F + > NO! 784 . 781 . 78 - . 774 . 71 . بلاد الصعيد \_ ص ١٥٢

بلاد العراق ـ ص ١٦١ ، ١٦٣ ، 171. 071, 171. 0V1. 170 UAL PAI , 171 , 471 , 471 , 471 718 ( T) 7 (T . 7 . 1 . 7 . Y . 1 . 8 بلاد الفرس - ص ۱۸۰، ۱۸۱، 711 · 7-9 · 7-8 · 100

بلاد ال- كرج - ص ١٦٦ ( ه) يلاد ما ورام النهر ـ ص ١٩٨ بلاد آلمشرق ـ ص٩٦، ٩٩، ١٦٧، 717 . 117 . 144

بلاد المغرب ـ ص۲۰، ۶۶، ۴۶، V3 ' A3 ' OV ' R1 ' EV 17' 7V ' 6V' VV ' AV 371' \*\*\* · \*\*\* · 177 · (\*) 170 بلاد المغرب الأقصى ـ ص ٢٢٠ ، TT - + YTY

البلاد المصرية ـ ص ٥٠، ١٤٦، 719 , 10T

بلاد البن ـ ص ۸۵ ، ۲۲ ، ۲۰ 

> تاهرت - ص ۱۲۰، ۲۲۰ تدمر - ص ۱۲۰ ترکستان - ص ۱۵۱ تعز - ص ۱۰۳ تنایس - ص ۱۲۷ تهامه - ص ۱۲۷ النهایم - ص ۱۳۷ تونس - ص ۲۳۰ تونس - ص ۲۳۰

(ج) جرجان ـ ص ١٥١ الجزائر ـ ص ٢٣٠

الجزيرة ـ ص ١٧٣ ( ﴿ ) ، ٢٣٢ ، ٢٣٥ ، ٢٣٥ ، ٢٣٥ ٢٣٦ ، ٢٣٥ جريرة أوال ـ ص ٤١ ، ٩٤ جزيرة الروضة ـ ص ٢١٧ ، ٢١٩ ، ٢١٩ ، ٢٢٠ ، ٢٢٠ ، ٢٣٢ ، ٢٣٢ ، ٢٣٢ ، ٢٣٥ جزيرة العرب ـ ص ٢٤٤ ، ٢٣٢ ، ٢٣٥ ، ٢٣٤ ، ٢٣٥ ، ٢٣٥ ، ٢٤٤ ،

۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۹۹ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۱۸۳ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ : ۲۵۰ :

(ح)

حصن شیزر ـ ص ۱۱۵ ، ۲۶۱ ، ۲۶۱ مصن مسار ـ ص ۸۰ حصن مسار ـ ص ۸۰ حضر موت ـ ص ۹۷ الحضر مة ـ ص ۵۵ حلب ـ ص ۱۱۵ ، ۱۱۵ ، ۱۱۵ ،

1112 0712 (15) 1170 (17)

\$\$1 : 03: 1781 - V\$1 : N\$1:

P\$1 : 001 : 101 : 101 :

P\$1 : 001 : 101 : 101 :

YP1 : FP1 : YP1: NP1: NP1: PP1

N:Y : PYY: : Y : 137: 337

Y\$7

۱۹۱ ، ۱۵۲ ، ۱۹۱ ، ۱۳۳ ، ۱۳۹ م ۱۶۱ ، ۲۶۱ حوران - ص ۱۲۰ حیدران - ص ۱۲۹

الحيرة ـ ص ١٧١

· (方)

خراسان ــ ص۲۵۲ ، ۱۷۹ ، ۱۹۸ خوزستان ــ ص ۱۸۶

د) الدكة ـ ص ١٢٥ دمشق ص ١١٥،١١٤،٥،٠٤٩

(ز)

...

زبید ـ ص ۲۳، ۲۷، ۹۳، ۹۸، ۷۹، ۷۹، ۷۹، ۹۸، ۸۵، ۸۶، ۸۳، ۸۰ ۱۰۳ **(ص**)

صحار – ص ۸ه

صعدة -- ص ٦٨

صنعاء 🗕 ص ۲۷ ، ۸۲ ، ۷۸ ،

٨٤

صيدا - ص ٢٤٠

(L)

الطائف -- ص ٤٣

طبرستان ـ ص ١٥١

طبرية \_ ص ١١١، ١١٨، ١١٩،

420 . 444 . 184 . 124

طرابلس - س١٣٤ ، ١٤٤ ، ١٤٥

76 . 17. 477 15V 157

711

طرمیس ـ ص ۱۳۱

طابعة \_ ص ۲۲۲

(ع)

عانة ـ ص ١٤١

العراق ـ ص ۲۶، ۵۱، ۹۰، ۹۱، ۹۱، ۹۱،

171 . 101 (4) . 101 . 171

6 144 6 14 6 174 6 170 Pyl 3

(س)

ساحل الشام \_ ص ١٥٤ ، ٢١١

سبته ـ ص ۲۲۲

سجستان ـ ص ۱۸۰ ۲

سیجلماسه ـ ص ۲۲۲

سرقوسه -- ص ۲۴۱

سلميه - ص ۲۹، ۷۰، ۷۲،۷۲،

178617

سنجار -- ص ۱۱۳ ، ۱۹۶ ، ۱۹۸

السند ـ ص ٦٥

سورية - ص ١١١، ٢٤٢ يورية

( m)

الشام - ص ۲۱، ۲۸، ۲۲،

4118-117 ( 117-111 - 1-9

· 171 · 171 · 114 · 110 · 110

(11 (11) 03 () F3 () A3 ()

( 191 ( 1AV ( (\*) ) 1VE ( 1V1

491 , 444 , 440 , 144 ,

701 . 754 . 757 . 750

شمال إفريقية ـ ص ٢٣٠

شیر از \_ ص ۱۵۷ ، ۱۹۵ ، ۱۹۹

7 2 2 1 1 1 1 1 1 1 ( 4 )

# (0)

قبة زمزم ــ ص ٥٥ قبطنطينية ـ ص ١٤٥، ٢٤٦، ٢٤٠٠ ٢٤٦، ٢٤٦ ، ٢٤٢

قصريانة على ١٣٢ قسطانية ـ ص ٢٣١ القطيف ـ ص ٢٥٤ قلعة أفامية ـ ص ١٥٤ قلعة طبر مين ـ ص ٢٣٤ قلعة عرقة ـ ص ١٥٤ قلعة ألموت ـ ص ١٩٨ قلنسرين ـ ص ١١٤ ، ١١٥ القيروان ـ ص ٢١٤ ، ١٦٧ (٩)،

قيسارية ـ ص ٢٣٩

العريش - ص ١١٦ . عدن - ص ١٠٤، ١٠٤، ١٠٦ عسقلان - ص ١٥٠، ١٢٠ ، ١٥٨ عمان - ص ٥٥،٥٥٠ ٢٥٥، ٥٥، عمان - ص ٥٥،٥٥٠ ٢٢،٦٢٠ ، ٥٩، ٢٠ عين شمس - ص ١٢٦

(غ) غزة ـ ص ۱۵۴ (ف)

فارس ـ ص ١٥٥ ، ١٧٩ ، ١٨٤ ، ١٨٤ ٢٢٠ ، ١٨٤ فاس ـ ص ٢٢٠ ، ٢٢٢ الفسطاط ـ ص ١٨٨ ، ١٢٠ فلسطين ـ ص ١ ، ١١٨ ، ١٢١ ، فلسطين ـ ص ١ ، ١١٨ ، ١٢١ ، الفيوم ـ ص ١٠٠ ، ١٤٤ ، ١٥١

(4)

كرمان ــ ص ١٥٩ ، ١٧٩ ، ١٨٣ ، ١٨٣ السكعبة ــ ص ٢٤ ، ٢٨ ، ٢٩ ، ٤٥، ٤٧

كنيسة القيامة \_ ص ١٤٤ ، ٢٤٧ ، ٢٤٧ الكوفة \_ ص ١٦٤،١٢٤،٥٠١٤، ١٦٤،١

(၂)

لحج - ص ١٧

(a)

المجاز ( خليج يفصــل بين صقلية و ايطاليا ) ــ ص ٢٣٥ المدائن ــ ص ١٧٣ المدن الإيطالية ــ ص ٢٣٩،٢٣٧،

المنصورية ـ ص ١٦٧

789

المدينة المنورة ـ ص ٢٣،٢١،٢٠،

۳۹،۳۶،۳۶۰،۲۵۰۲۴ میم، ۱۹۸ المریة ـ ص ۲۲۰

المسجد الأقصى ـ ص ١٥٨

المسجد الأموىبدمشقــص١١٤، ١١٩ مسيناــرص ٢٣١

مرو - ص ١٥١

مراکش - ص ۲۳۰

. 178 (177(170 (118 -119

• 177 474117 4771176

. 10 - (1846) 8 | (1240) 121

101,101, 301,001, 201,

· 140 · 144 · 104 · 104 · 104

114E 1141 11AV (1AYC)VV

· + • • · Y • T • Y • Y • 1 9 A • 1 9 V

\*\*\*\* 'YYO 'YYE' YYY.Y17

· YET. YE . . YTO . YTE . TTT

101 'Y0+ 'YE 1 'YEV'TET

معرة النعان ــ ص ١٥٧

(\*)

النهروأن ـ ص ۲۰۵

نيسانور ـ ص ١٥١

هجر ـ ص ٤١ : ٤٣ ، ٤٤ ، ٤٩ ، ٤٩ ، ٩٩ ، همذان ـ ص ٨٠ ، ١٦٦ (ه)، ١٩٦ ، ١٩٧ ، ٢١٥ ، ١٩٧ ، ٢١٥ ، ٢١٠ المندآ ... ص ٢٠ ، ٦٣ ، ٦٣ ، ٦٣ ، ٦٣ ، ٩٢ ،

(•)

وأسط \_ ص ٥٥،٨٥،١٦٤،١٧٧،

197

(ی)

مغراوة - ص ۲۲۳ المغرب - ص ۶۶، ۲۵،۱۱۷، ۱۲۵، ۲۲۰،۲۱۹، ۲۱۷، ۲۲۱،۱۷۵ ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۵، ۲۲۲، ۲۲۱ المقس - ۲۶۱، ۱۶۶ مكناسة - ص ۲۲۲

المهدية ـ ص ۱۱۲، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۲۹ آ الموصل ـ ص ۱۱۳، ۱۲۴، ۱۵۰، ۱۷۳ (ه) ، ۱۷۲، ۱۸۳، ۱۹۹۰ ۱۹۷ ، ۱۹۸، ۱۹۹

(i)

نصيبين ــ ص ۱۱۴ ، ۱۹۹ تهر العاصى ــ ۲٤۱٬۱۹۱٬۱۱۶ تهر الفرات ــ ص ۱۶۲٬۱۱۳٬۵۱ ۱۹۴ ، ۱۶۳





ودار المناهل للهلباعة برسف البندارى ـ أرض اللواء بولاق الدكسرور