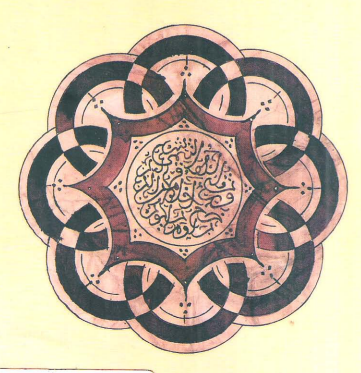
على شودكيفيتش

# الولاية والنبولا

عند الشَّيْخِ الأَجْرَ مُحِبِّ عِلِدِينَ بن الْعَرَبِي

ترجمه من الفرنسية وقدم له الدكتور أحمد الطيب



800 18 84 3647 5D

BTJ System AB



CHODKIEWICZ, MICHEL

AL-WILAYAH WA-AL-NUBUWAH CINDA

AL-SHAYKH

AL-SHAYKH

AL-AKBAR MUHYT AL-DIN IBN AL-ARABIT



ترجمه من الفرنسية وقدم له : الدكتور أحمد الطيب



دار القبسة السزرقساء

للنــشــر والخــدمـــات اللــفــافيــة مي الانارة مجموعة 10 - الدار رقم 203 - مراكش - المغرب

الهَاتِف/الفاكس : 39.29.49 (04)

#### بين يدي الترجمة بقلمر المؤلف الأستاذ الشبخ علي شودكيفيتش

يرجع تامريخ دخولي في عالم الشيخ الأكبر ابن عربي إلى خسين سنة مضت. وسرجع النضل في ذلك إلى شيخ مسلم، ولد في أوبروبا. هو الشيخ مصطفى عبد العزيز يخف. ومنذ هذا التامريخ البعيد بدأت خطواتي المترددة تأخذ وجهتها صوب تراث الشيخ و كتاباته في آفاقها الواسعة والشاسعة. وقد حرصت منذ ذلك الحين على أن أنرود عقلي وحياتي أيضا بمدد لاينقطع من تعاليم هذا التراث ومعلم فه الوهبية والكسبية ، فكنت أقرأ في مؤلفات ابن عربي قراءة منتظمة لمر تتوقف يوما واحدا تقريبا على مدى نصف قرن من الزمان، شر بذلت جهدي في أن أنقل لغيري كل ما حصلته من الميراث الاكبري، وهو ميراث عام يتسمر بسمة الشيوع والشمول. وبحيث كان على الغرب أن يتخذ فيه مكانه. مثلما اتخذ الشرق مكانه فيه من قبل لذلك لمريكن صدفة أن تظهر كتاباتي، عن ابن عربي وتراثه، منشورة بالفرنسية وببعض اللغات الأوبروبية الأخرى أيضاً.

وحين أعلمني الدكتور أحمد الطيب برغبته في ترجمة كتابي "الولاية والنبوة عند الشيخ الإكبر ابن العربي" من الفرنسية إلى العربية -من بضعة أعوامر خلت- تساءلت عن جدوى عمل كهذا . فهل يكون من المفيد أن يُترجمر كتابي -هذا الذي ألفته لأخاطب به الغربيين - إلى قراء العربية وعندهم تراث ابن عربي نفسه بل وتراث العديد من تلاميذه وشراحه ؟

غير أن د. الطيب أقنعني أخيرا بجدوى هذا العمل وفائدته بالنسبة للقاريء العربي. وإنني لسعيد وأنا أشاهد اليوم نتيجة جهده الصبوم في ترجمة ما كتبته بالفرنسية إلى العربية. ترجمة تميزت بأمانة نامة، وقدرة على نقل أدق دقانق النص الفرنسي إلى اللغة العربية.

وإذا كنت أشعر باقتراب البومر الذي يُطوى فيه -وإلى الأبد- كل ما سطّرتُه يد الإنسان من صحف وكتب، فإني لأشعر بالسعادة والاعتزائر وأنا أقرأ مرة أخرى هذة الصفحات التي وإن تكن قد طال عليها الأمد منذ تأليفها. فإنها لتَسترد في هذه الترجمة شبابها كرة أخرى. جزى الله صديقنا أحمد الطيب خير الجزاء.

#### مقدمة المترجيم

قد تتفق -أيها القاريء المدقق !- فيما يقصه عليك ابن عربي، وقد تختلف معه -جذريا أو جزئيا- بدءا من العناوين التي يبدأ منها أنظاره العرفانية، وانتهاء عا يريد أن يقوله للسالك المتذوق، في صراحة أحيانا، وفي إشارة أو رمز في أغلب الأحيان. لكن الذي لا أظن أحدا يمكن أن يتماري فيه هو أن من يُلقى بنفسه في خضم تراث ابن عربي، الذي تمتزج فيه علوم العقل والنقل والذوق امتزاجا عجيبا، لا يسعه إلا الاعتراف -مختارا أو مكرها- بأن ها هنا مستوى من المعرفة -كائنا ما كان موقفنا منه- يفوق كل طاقات البحث والدرس، ويقع وراء كل الحدود التي وقف عندها جهابذة العلماء والمفكرين المسلمين. وهذه في حد ذاتها معضلة من معضلات تراث ابن عربي، إذ الصبر على فهم هذا التراث، ومحاولة ترتيبه وربط خوافيه بقوادمه والسيطرة على النتائج المستخلصة يتطلب عمرا مديدا. وجُهدا شاقا لا يطبقه الا الأفذاذ من علماء العصر الحديث ؛ إنك، وأنت تقرأ في الفتوحات -مثلا- تشعر وكأنك في بحر متلاطم الأمواج تعصف فيه العلوم والمعارف من كل حدب وصوب، فلا تدرى ما تأخذ ولا ما تدع، ولك أن تقارن حالة ابن عربي هذه بحالة غالبية مفكري الإسلام وعلمائه الموسوعيين من أمثال الجاحظ وابن سينا والغزالي وابن تيمية وابن خلدون: إن هؤلاء يكن لك -في شيء من الجهد قليل أو كثير - أن تضع مدمك على الأسس العلمية التي تحكم منطلقات تفكيرهم، ومع شيء من الجهد والصبر أيضا يمكنك أن تتعامل مع أفكارهم وتدرك وجه الصواب أو الخطإ فيها، وتقرره بعد ذلك في حكم تطمئن إلى سلامته، لكنك ستلقى صعوبة بالغة إذا خطر لك أن تتعامل مع تراث ابن عربي في هذا الإطار. ويبدو أن نفس هذه الصعوبة كانت بمثابة "مبررات" أو "أعذار" مقبولة -وكافية- لدى معظم ناقدى ابن عربي في عصرنا الحديث، والذين اقتصرت محاولاتهم النقدية على ترديد مآخذ قديمة قيلت من قبل وقُرغ من أمرها منذ عصور خلت. وحسبك أن تلقى نظرة عجلي على ما يكتبه هؤلاء الناقدون -ومنهم علما ، فضلاء- لتتيقن أن مبلغ علمهم بابن عربي وتراثه لا يتجاوز ما سجله نقاد ابن عربي القدماء -وفي مقدمتهم شيخ الإسلام ابن تيمية- من مؤاخذات واتهامات مضى عليها قرابة ثمانية قرون، وكثيرا ما يعييهم معرفة موضع "الشاهد" على هذه المؤاخذات في تراث ابن عربي في هذا المؤلف أو ذاك.

ومشكلة تراث ابن عربي -فيما أعتقد- أمران :

الأول، موسوعية هذا التراث، وتنوع مجالاته وحقوله المعرفية، وتوزعه بين مئات المؤلفات، ما بين مجلدات ضخمة، وكتب متوسطة، ورسائل صغرى، وما بين مطبوع ومخطوط، وما بين صحيح النسبة ومشكوك في نسبته إليه ومنحول<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> يذكر الباحثون في هذا المجال جهدا علمها مشكورا قدمه الأستاذ عشمان يعيى رحمه الله في أطروحته للدكتوراه يجامعة السوريون بياريس، والتي خصصها لمؤلفات ابن عربي، من حيث تصنيفها وتاريخها وأماكنها، والمطبوع منها والمخطوط، والمقود والموجود، في قائمة طويلة من مكتبات العالم في رسالته أنه نُسب إلى ابن عربي من المحتفات قرابة ألف مصنف. صدرت هذه الدراسة في جزئين باللغة الفرنسية سنة 1964، من منشورات المعهد الفرنسي يدمشق وقد ترجمناها إلى اللغة العربية بعنوان "مزلفات ابن عربي : تاريخها وتصنيفها"، القاهرة 1992.

الأمر الثاني، الغموض الشديد الذي يستحكم من وراء تعبيرات من أجمل التعبيرات وأكثرها دقة وتحديدا على المستوى اللغوي أو الدلالي، مما يثير في ذهن القاريء ظنين متناقضين تمام التناقض، فقد يُحسن الظن بما يقول، ويعود به بعد تأويل ميسور أو متكلف إلى المتعارف عليه من قواعد الإسلام، وقد لا يُحسن الظن فيتوقف عند بعض المواضع ليكثف من حولها أبعادا وظلالا من الارتياب، يتأدى منها في آخر المطاف إلى أن هذا أو ذاك من نصوص ابن عربي يصطدم ويتعارض مع هذا الأصل أو ذاك من أصول الإسلام.

أكبر الظن أن هذا هو السبب في انشطار علمائنا الأقدمين إلى طائفة مالت إلى تكفير الشيخ أو تفسيقه وتبديعه، وأخرى تغنت بمكانته العليا بين منازل الأولياء والمقربين. ومن هؤلاء الذين أثنوا عليه من كان إماما في علم الحديث النبوي دراية ورواية كابن حجر الهيثمي والسيوطي وغيرهما.

وأكبر الظن أيضا أن موقف التسليم أو "التوقف" فيما يشكل من آراء ابن عربي هو أقرب الى المنهج العلمي والضمير الديني، منه إلى موقف التكفير ونزع ربقة الدين من عنقه، فابن عربي حمثلا- يعلن شهادته بإيمانه بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والقضاء والقدر على تفصيل ما جاء به القرء آن الكريم والسنة المطهرة وحسب عقيدة أهل السنة والجماعة (2)، وهو يُشهد الله تعالى وملائكته ومن حضره من المؤمنين على ما يقول، ويعلن شهادته هذه على الناس ويكررها في مواضع عدة من كتبه. ثم هو يتحدث عن مستوى من العلم مكنون بسميه "علوم الأسرار"، يختص مها الأنبياء ويرثها منهم وارثوهم من الأولياء والملهمين، ويروي في ذلك بسنده حديثا صحيحا يقول فيه أبو هريرة وشخف «حفظت من رسول الله وعاءين، فأما أحدهما فبثثته، وأما الآخر فلو بثثته فطع البلعوم "<sup>(3)</sup>، وهؤلاء الوارثين مأمورون باستكتام هذه العلوم، وهو نفسه يقص علينا أنه أذاع سرا من أسرار الحب الإلهي في فاس سنة 594 ه فعوتب على ذلك (4)، وكان يتمثل بقول الشاعر:

ومستخبر عن سر ليلي رددته ﴿ بعمياء من ليلي بغيرية بن يقولون خبرنا فأنت أمينها ﴿ وَمَا أَنَا -إِن خَبْرَتُهُمْ - بأُمين

ثم ينبه الشيخ إلى قصور اللغة وعجز ألفاظها وعدم وفائها بالإفصاح عن علوم الأسرار والمخاطبات والمكاشفات. ومن ثم فلا مفر من الرمز والتلغيز والإشارة والتلميح بقدر الوسع والطاقة، ولا يترك ابن عربي قارئه نهبا لهذه الشكوك، بل ينصحه بأن يصرف الألفاظ "المشكلة" عن ظاهرها ويطلب المعنى المخبوء فهو وحده المقصود بالعلم (٥)، وقد اضطره ذلك إلى أن يشرح بنفسه ديوانه "ترجمان الأشواق" ليتأكد القاريء أن المسألة هنا مسألة رمز مقصود لا تستقيم معه الدلالة اللفظية الوضعية بحال.

<sup>(2)</sup> راجع على سبيل المثال كتاب الفتوحات المكية "الشهادة الأولى" جـ 1، ص 163 وما بعدها، تحقيق عثمان يحيى. القاهرة 1392 هـ/ 1972م

<sup>(3)</sup> صحيح الإماء البخاري جـ 1 كتاب العلم باب 42.

<sup>(4)</sup> الفترحات المكية جـ 2 ص 348 ط. دار الكتب العربية - مصر 1329 هـ.

<sup>(5)</sup> انظر -على سبيل المثال- قصيدته الرائعة التي يبدؤها بقوله :

كل ما أذكره مسن طسلل<sub>ي</sub> أو ربوع، أو مغانٍ. كل ما والتي عدد فيها عشرات المتردات مثل، السعب والزهر، وورق الحمام، والبدور، والشموس، والبروق، والرعود، والرياح، والطريق، والجبال، والخيام،

رسي صديبه سر سام مراق والرُّبي، والخيل، والرياض، والغياض.... كل ذلك : يقول عنه في نهاية القصيدة : صفية قدرسية علمه أعلمت أن لصدقي قُدما

صفة قديي قطوية أعلمت أن لصدقي قدما قاصول الخاطر عن ظاهرها واطلب الباطن حتى تعلما

إن أي دارس لابن عربي داخل هذا التخطيط المنهجي الذي أراد لقضاياه ومعارفه أن تدرس من خلاله لا يُعَامر بتكفيره كلما أشكل عليه أمر لم يجد له نظيرا في الشرع، وإلا كان كمن يضرب عرض الحائط بكل هذه الضوابط والتحذيرات والتنبيهات التي حرص المؤلف -عن قصد- أن يصدر بها موسوعته "الفتوحات المكية" بل و يكذبه في شهادته التي اشتملت على عقيدته في الإلهيات والنبوات والسمعيات كما هي عند أهل السنة والجماعة، ولهذا كان مذهب التوقف أكثر احتياطا وأبعد عن ارتكاب جريرة تكفير المؤمنين. ولعل علما عنا القدامي الذين توقفوا في أمر القضايا المشكلة في تراث "الشيخ الأكبر" كانو ينظرون إلى هذه الإشكالات ضمن هذه الضوابط وفي ضوء ما توجبه قواعد الإسلام من وجوب التوقف في مثل هذه الحالة.

ومن الجدير بالذكر أن ابن عربي لا يلزم الناس بما يقوله أصحاب المكاشفات، ولكن يحذرهم من تكذيبهم بغير دليل أو برهان «فإذا أتى (صاحب الأسرار) بأمر جزّزه العقل وسكت عنه الشرع، فلا ينجعي لنا أن نرده أصلا، ونحن مخيرون في قبوله... فإن كان الذي أخبر به حقا... قبلناه، وإلا تركناه في باب الجائزات، ولم نتكلم في قائله بشيء، فإنها شهادة مكتوبة نُسأل عنها، قال تعالى ﴿ ستكتب شهدتهم ويسألون ﴾. وقبل ذلك يقول «أما العاقل اللبيب، الناصج نفسه، فلا يرمي به، ولكن يقول: هذا جائز عندى أن يكون صدقا أو كذبا »'6'.

وهذا الكتاب الذي أقدم ترجمته -من الأصل الفرنسي ومن الترجمة الإنجليزية- لقراء العربية من الكتب القليلة التي أخذت على عاتقها -في تحليل علمي بالغ الدقة- بيان مفهوم الولاية عند ابن عربي، والكشف عن كثير من أسرار هذا المفهوم المركزي في كتابات الشيخ الأكبر من ألفها إلى يائها. وقد استطاع المؤلف، بما تفرد به من حضور متميز في تراث شيخه ابن عربي، أن يجلي صفحات طويلة كانت مجهولة لدى الكثير من العلماء والباحثين. وحسب القاريء أن يعلم أن الأستاذ مبشل شودكيفيتش -مؤلف الكتاب- قد جلس على تراث ابن عربي أكثر من نصف قرن من الزمان، يدرسه ويتعمق فيه ويستجلي غوامضه في صبر يندر أن يتوفر لباحث في عصرنا هذا، وقد جاء الكتاب انعكاسا حقيقيا لمدى معرفة المؤلف الدقيقة بخفايا تراث الشيخ الأكبر وطوايا مذهبه في التصوف وفي معنى الولاية على وجه الخصوص، وسيدرك القاريء ءاثار هذا التاريخ الطويل في صحبة التراث عن رؤى الشيخ الأكبر وأنظاره وعلومه كثيرا من الغبار المتراكم عليها، ويخلصها من فهوم غير عن رؤى الشيخ الأكبر وأنظاره وعلومه كثيرا من الغبار المتراكم عليها، ويخلصها من فهوم غير صحبحة ازدحمت عليها أيضا عبر أزمان طويلة، ثم هو يعيد لثراث الشيخ وجهه الصحيح كما أراد صحبحة أن يتركه عليه.

بقي أن أقول إنه كان من المأمول -حسب المنطق الطبيعي للأشياء أن يتعرف الغرب على قممنا الروحية من خلالنا، ومن ثمرات أقلامنا نحن الشرقيين الناطقين باللغة العربية، وأن يفيدوا في فهم مذاهبهم الروحية من كتابات أبناء هذا التراث، ومن أبحاثهم وتحليلاتهم. أما وقد انعكست الأمور، فإن هذا الكتاب -وبعيدا كل البعد عن التعصب للشيخ الأكبر أو التعصب ضده لا شك

<sup>(6)</sup> الفترحات (ط. عثسان يحيى) 1، 141-140.

سيغدو في يد القاري، مصباحا قوي الضوء ينكشف به كثير مما كان مجهولا من قبل في تراث ابن عربي، الله عربي، التهى قاري، هذا الكتاب -في ترجمته العربية- إلى شي، من حسن الظن بابن عربي، أو انتهى إلى شي، من سو، الظن به. فالمهم في الحالين هو حسن الفهم لما يقوله هذا الملهم العملاق.

د. أحمد الطيب
 عميد كلية أصول الدين بجامعة الأزهر - أسوان
 مدينة الأقصر 6 جمادي الأخرة 1419 هـ
 موافق 1998

قال الشيخ الأكبر سلطان العارفين بالله معيي الدين بن العربي الحاتمي ورد في الخبر الصحيح في صحيح مسلم عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال «إن الله جميل يحب الجمال» وهو تعالى صانع العالمر وأوجله على صورته فالعالم كله في غاية الجمال ما فيه شيء من القبح بل قد جمع الله له الحسن كله والجمال [...] فما رآى العارفون فيه إلا صورة الحق [...] فهو المنجلي في كل وجه والمطلوب في كل آية والمنظور اليه بكل عين والمعبود في كل معبود [...] فجميع العالم له مصل واليه ساجد وبحمله مسبح فالإلسنة به ناطقة والقلوب به هانمة عاشقة واليه ساجد وبحمله مسبح فالإلسنة به ناطقة والقلوب به هانمة عاشقة [...] ولولا أن هذا الأمر كما ذكرناه ما أحب نبي ولا رسول أهلا ولاولدا»

من كتابه الفتوحات المكية الباب 372. الجزء الثالث. ص 449-450

### تهيد

في سنة 1845 وفي مدينة ليبزج نشر المستشرق جوستاف فلوجيل Gustav Flügel -أحد تلامذة سيلفستر دي ساسي- كتاب التعريفات للجرجاني (١)، ونشر بذيله مصنفاً صغيراً بعنوان "اصطلاحات الشيخ محيي الدين بن عربي". وبنشر هذه الرسالة الصغيرة التي ألفها الشيخ الأكبر في "ملطيه" سنة 1218/615 خطت مصنفات ابن عربي خطوتها الأولى -على استحياء- نحو دوائر الاستشراق<sup>(2)</sup>. وبرغم هذا الاتصال الباكر بين الغربيين وتراث ابن عربي، فإن الدراسات الأولى التي تميزت بشيء من الأهمية، لم تظهر في دوائر الاستشراق إلا بعد مضيّ فترة متأخرة نسبيا، فقد كان علينا أن ننتظر عام 1911 لكي ينشر نيكولسون في لندن كتاب "ترجمان الأشواق"، مصحوباً بترجمة إلى اللغة الإنجليزية. وصحيح أن Weir كان قد ترجم في سنة 1901 إلى اللغة الإنجليزية رسالة منسوبة إلى ابن عربي، بعنوان "رسالة الوحدة" وأن جوستاف آجيلي (عبد الهادي) ترجمها إلى الإيطالية سنة 1907 ثم إلى الفرنسية سنة 1910. غير أن نسبة الرسالة لابن عربي لم تكن للأسف نسبة صحيحة، مما أدى إلى الوقوع في أخطاء عديدة (3). ثم جاء عام 1919 فكان على وجه الخصوص عاماً حافلاً بدراسات المستشرقين عن ابن عربي، إذ نشر نيبرج مجموعة رسائل بعنوان Kleinere Schriften des Ibn-al-'Arabî عن ابن عربي، إذ وهي رسائل صغيرة لابن عربي، قدَّم لها بمقدمة مطولة. كما ألقى أسين بلاسيوس محاضرة متميزة بالأكاديمية الملكية الإسبانية، كانت بمشابة "الأصول" التي انطلق منها في دراسته المعنونة به: Escatologia Musulmana en la Divina Comedia، وفي هذه المحاضرة أثار بلاسيوس قضية تأثير ابن عربي، على دانتي، وهي قضية لا يزال الحديث عنها موصولاً حتى يومنا هذا(4).

<sup>(1)</sup> ظهرت طبعة فلوجيل للتعريفات تحت عنوان Definitiones Sejjidi Sherif Ali b. Mohammed Dschordshani نام عنوان المصفية، وتوجد منه على الأقل (2) هذا المصنف هو كتاب اصطلاحات الصوفية، أو كتاب اصطلاح الصوفية، وتوجد منه على الأقل غير طبعة فلوجيل هذه طبعتان أخريان (ط. القاهرة 1357، ط. حيدرأباد 1948)، وله ترجمة بقلم غير طبعة فلوجيل هذه طبعتان أخريان (ط. القاهرة Journal of the Muhyiddin Ibn'Arabî Society أكسفورد 1984، مجلد 3 محكم محكم وقد فشرت المترجمة إشارة وردت في ذيل النسخة تتعلق بموضوع اكتمالها، لا بموضوع التأليف ذاته تفسيراً خاطئاً، مما أوقعها في خطإ الحكم بأن كتاب اصطلاحات الصوفية لم يمكن أن التأليف ذاته تفسيراً خاطئاً، منا أوقعها في خطإ الحكم بأن كتاب اصطلاحات الصوفية لم يمكن أن تكون موضع شك بحال من الأحوال، وصحيح أن النسخة الأصلية المكتوبة بخط المؤلف، والموجودة بخطأ نام المحلاحات المحلودات المحبود بتمامه في الباب الثالث والخمسين من كتاب الفتوحات، مجلد 2 ص 128–134، وبحوزتنا المخطوط الأصلى لهذا الكتاب، وهو بخط ابن عربي نفسه.

<sup>(3)</sup> راجع فيما يتعلق بهذه المشكلة مقدمة ترجمتنا لرسالة في الوحدة المطلقة لأوحد الدين البلياني، باريس 1982.

ر4) نشر أسين بلاسيوس في سنة 1924 : Historica critica de una polémica : 1924، ملحقا ب (4) نشر أسين بلاسيوس في سنة 1924. انظر فيما يتعلق بهذا الموضوع مقالة : Escatologia Musulmana مدريد، غرناطة 1924. انظر فيما يتعلق بهذا المحضوع مقالة : R. Rodinson بعدنوان Dante et L'Islam d'après des travaux récents المنشورة في : Revue de l'histoire des religions, t. CXL. n°2, 1951, pp 203-236

وتوالت بعد ذلك سلسلة من أبحاث بلاسيوس شجّعته على نشر كتاب بعنوان: El islam cristianizado عام 1931، وفي هذا الكتاب -وعلى غير ما يتبادر من عنوانه- اتخذ بلاسيوس من أبن عربي موضوعاً محورياً دارت عليه كل صفحات الكتاب من أولها إلى المسيوس من أبن عربي موضوعاً محورياً دارت عليه كل صفحات الكتاب من أولها إلى آخرها الخراق. ثم ظهرت في سنة 1939 في كمبردج دراسة للباحث المصري "أبو العلا عفيفي" (The Mystical philosophy of "أبو العلا عفيفي" الدين بن العربي"، الفلاسفة الصوفية عند محيي الدين بن العربي أول رسالة جامعية كُتبت في جامعات الغرب عن صاحب الفتوحات، ثم تتابعت بعد ذلك، في أعقاب الحرب العالمية الثانية، اهتمامات العرب عن صاحب الفتوحات، ثم تتابعت بعد ذلك، في أعقاب الحرب العالمية الثانية، اهتمامات الباحثين بابن عربي سواء في مجال نشر النصوص، أو الترجمة، أو الدراسات أن وسوف نشير إلى معظم هذه الأعمال في خلال بحثنا هذا. ويقفز إلى الذهن الآن كتابان نعتبرهما من أهم ما كتب من أبحاث في هذا المجال، أولهما كتاب "الخيال الخلاق في تصوف ابن عربي" لكوربان Toshihiko العربي وتضيهيكو أبحاث في هذا المجال، أولهما كتاب "الخيال الخلاق في تصوف ابن عربي" لكوربان الطريق الصوفي للمعرفة إلى المعرفة المجب أن نضيف إلى هذين الكتابين كتاباً آخر، بعنوان الطريق الصوفي للمعرفة للوليم شيتيك (William Chittick, The Sufi Path of Knowledge, Albany 1989).

تحقّظ الغربيون في بداية الأمر تحفظاً شديداً تجاه تراث الشيخ، وتقديره التقدير اللائق به، وعبر ماسينيون عن هذا التحفظ باتخاذ موقف عدائي ثابت تجاه ابن عربي، توارثه تلاميذه من بعده، وقد وصل أمر هذا العداء إلى درجة أن من تعاطف من هؤلاء التلاميذ مع ابن عربي فإن قصارى أمره أن يتحدث عنه بأسلوب المتنزل المتهكم، من هؤلاء التلامية صوفية في الشرق في شيء من التنزل، بشهرة ابن عربي الكبرى التي جعلت منه أكبر شخصية صوفية في الشرق في شيء من التنزل، بشهرة ابن عربي الكبرى التي جعلت منه أكبر شخصية من تتوقف عن الشيخ. وكذلك يعترف كارا دو فو Carra de Vaux بأن "شهرة ابن عربي في الشرق لا تتوقف عن الذيوع والانتشار، حتى في أيامنا هذه"، لكنه ما يلبث أن يعلن أنه بالرغم ما لمنهج ابن عربي التوفيقي من سحر وجمال، فإن نمط العرض السائد في مؤلفاته غط دنيوي حسي، مفعم بالحركة والحيوية أن وكل هذه الإطراءات الملتبسة والمدخولة لا تنم عن قراءة جادة أو متعمقة في تراث

<sup>(5)</sup> العنوان الفرعي. الذي لا يظهر على الغلاف. هو العنوان الذي يضطبق على محتوى (5) العنوان الذي يضطبق على محتوى Estudio del "sufismo" a través de Las obras de Abenarabi de Murcia, وفي الدرجمة مسائل كثيرة لعب (1982 عنوان L'Islam Christianisé) وفي المذو الترجمة مسائل كثيرة لعب فيها الهوى والغرض الشخصي دوراً كبيراً.

<sup>(6)</sup> ربما نجد في مقال James W. Morris بيانا نقدياً مفصلاً عما نشر عن ابن عربي باللغات الغربية منذ خمسة عشر عاماً تقريباً، وهذا المقال منشور بمجلة : Journal of the American Oriental Society, vol., III. IV; vol. CVII. 1, 1986-87

Clément Huart, Littérature arabe, Paris, 1923, p. 275 (7)

Alexandre Carra de Vaux, Les Penseurs de L'Islam, Paris, 1923, IV, pp. 218-223 (8)

الشيخ. وعلى الجانب الآخر يستخدم أسين بلاسيوس Asin Palacios ، رجل الكنيسة المتدين، وغي شيء من المهارة - ما يمكن أن نسميه اليوم "فن أعادة التوظيف"، ليقرر أن ابن عربي مسيحي بدون مسيح، وأنه مدين لآباء الصحراء في كل ما جدَّد به الروحانيات الكاثوليكية وفيما بعد - من غير وعي أو تفطن منه لدوره هذا. وكذلك نظر أبو العلا عفيفي إلى تراث ابن عربي من منظور فلسفي بحت، دفع به - في نهاية الأمر - إلى تفسير هذا التراث تفسيراً هزيلاً مختزلاً، فابن عربي في منظور عفيفي، لا يُعدَّ مفكرا بين المفكرين الآخرين، ومذهبه لا يرقى إلى مستوى مجرد عرض منهجي لتأملات عقلية بسيطة. ونفس هذه النظرة يطالعنا بها إزوتسو الديلة ولكن من خلال نهج يفوق - كثيرا - نهج صاحبه عمقا وإحاطة. أما كوربان المنافقة كان أكثر ذكاء من كل هؤلاء الذين نظروا إلى تراث الشيخ نظرة فلسفية خالصة، وقد احتاط لنفسه فلم يقع فيما وقعوا فيه من أخطاء، لكنه كان محموما باختراع شخصية شيعية مستترة، يصر على بعثها من بين السطور في كتابات الشيخ الأكبر، هذا الشيخ المعروف باتجاهه السني المعلن في صراحة ووضوح. فلا جرم -إذن أن تجيئ تصورات كوربان عن ابن عربي تصورات مضطربة تحتاج في أكثر مناحيها إلى تصحيح وتقويم.

ونقول إن اتحاد الولاية بالعبقرية في شخصية ابن عربي، وامتزاج معظم العلوم المتباينة، بالصور الأدبية المتنوعة في تراثه، كل ذلك جعل من طبيعة هذه الشخصية وطبيعة تراثها، ومحاولة سبر أغوارهما -شكلا ومضمونا- أمْرًا بالغ الصعدية.

وقد ظهرت -منذ سنوات عدة - دراسة إحصائية لمؤلفات ابن عربي - تلك التي لم تُحص بَعْدُ إحصاءً نهائيًا - واعتمدت هذه الدراسة أسسا علمية رصينة يرجع الفضل فيها إلى مؤلفها عثمان يحيى، الذي بذل فيها جهداً علمياً دقيقاً. وفي هذه الدراسة بلغت مصنفات ابن عربي، -بعد استبعاد المنحول منها والمشكوك في صحة نسبته إليه - أكثر من أربعمائة مصنف، منها ما جاء في حجم رسائل صغيرة، ومنها ما اشتمل على مئات الصفحات، بل على آلاف الصفحات، من أمثال صفحاتنا المعاصرة، كما هو الشأن في كتاب الفتوحات مثلا. ولو أخذنا في الاعتبار مؤلفات الشيخ المفقودة -ومن بينها تفسير القرء آن الكريم، الذي بلغت مجلداته أربعة وستين مجلداً، برغم أنه تفسير ناقص لم يكتمل فإن القائمة تغدو أطول امتدادا وأكثر عدداً. والحق أن فهرسة مصنفات ابن عربي فهرسة دقيقة لا تزال في حاجة إلى الكتابة من جديد، إذ الدراسات التي قدمها المؤلفون فيهرسة دقورة في هذا الموضوع، جاءت مليئة بثغرات عديدة، إضافة إلى أنهم لم يفيدوا -في أية صورة مستوعبة أو نقدية - من المصادر الكثيرة المتاحة، وفي مقدمتها يفيدوا -في أية صورة مستوعبة أو نقدية - من المصادر الكثيرة المتاحة، وفي مقدمتها

كتابات ابن عربي نفسه. لكن تبقى الدراسة التي أعدتها كلود عداًس Claude Addas عن ابن عربي دراسة مستوعبة بكل المقاييس، ولا مفر من الرجوع إليها والإفادة منها، سواء فيما يتعلق بحياة ابن عربى أو بمصنفاته وتراثه (9).

ولنشرع الآن في تحديد بعض المعالم البارزة في حياة الشيخ الأكبر:

هو محيي الدين أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن العربي الحاتمي الطائي، وُلد بمرسية في اليوم السابع والعشرين من رمضان من سنة 500ه (7 أغسطس 1165م) أي بعد عامين من البدء في بناء "نوتردام" بباريس، إبَّان حكم الملك لويس السابع في فرنسا، وقد واكب مولده فترة ضعف المرابطين في -إسبانيا الإسلامية- وزوال دولتهم، ووصول الموحدين إلى سدة الحكم في أعقابهم، كما واكب مولده أيضا نهاية الفاطميين في مصر، واستعدادات صلاح الدين لإزاحتهم، إيذاناً بشروق عهد الأيوبيين. وتتزامن هذه الفترة مع مولد جنكيز خان في سيبريا الشرقية على شواطيء نهر أونون، وسوف لا يمضي على هذا التاريخ قرابة مائة عام أو أقل، حتى نرى حفيده هولاكو، وقد دمَّر مدينة بغداد، وأجهز فيها على آخر خليفة من خلفاء بني العباس.

أمضى ابن عربي فترة طفولته بإشبيلية، مع أسرته التي انتقلت إليها عام 568 ه/ 172م، وسلك طريق القوم وهو في سن السادسة عشرة تقريبًا (10)، ثم بدأت صلاته وصداقاته تتوطد مع شيوخ الطريق من الأندلسين، وقد تحدث هو نفسه عن نحو خمسين شيخاً من هؤلاء الشيوخ، ذكرهم في كتابه روح القدس، ومن المحتمل أن يكون لقاؤه بابن رشد قد حدث في هذه الفترة من حياته، وليس في فترة العشرينات من حياته، كما يؤكد كوربان. غير أن هذا التحول الروحي في حياة ابن عربي قد أعقبه نوع من الفترة، "وهي الفترة المعلومة في الطريق عند أهل الله، التي لا بد منها لكل داخل في الطريق" (11). لكنه يُكاشَف بما يُضرم حماسه للعودة إلى حاله الأول، فيخرج عن كل ما يمتلكه من حطام الدنيا، ويسلك مسالك الزُّهاد، متخذاً من المقابر والجبانات مسكناً ومأوى (12). ولما بلغ سنَّ العشرين كان قد قطع سلسلة كاملة من المقامات الروحية، وهي منازل على طريق أهل الله، حسب اصطلاحات الصوفية، وقد انتفع في المقامات الروحية، وهي منازل على طريق أهل الله، حسب اصطلاحات الصوفية، وقد انتفع في هذه الفترة بهبات كشفية وعلوم غريبة وأذواق عزيزة (13). أما رحلاته وأسفاره فإنها وإن كانت

<sup>(9)</sup> كلود عداس ، ابن عربي أو : التفتيش عن الكبريت الأحمر (بالفرنسية) ، ط.جاليمار ، باريس 1989م . Ibn'Arabî, ou la quête du Soufre Rouge, Par Claude Addas PARIS, 1989 وقد ترجمت هذه الدراسة إلى الإنجليزية بعنوان :

Quest for The Red Sulphur: The Life of Iben'Arabi, Cambridge. U.K. 1993

(10) يفهم من بعض نصوص الفتوحات (2، 425) أن دخول ابن عربي الطريق كان سنة 580، بينما يفهم من إشارات أخرى متفرقة أن دخوله الطريق كان سابقاً على التاريخ المذكور بسنين عدة.

<sup>(11)</sup> الفتوحات 4 ص 172.

<sup>(12)</sup> الفتوحات 3 ص 45.

<sup>(13)</sup> الفتوحات 2 ص 425.

قد انحصرت -في باديء الأمر- في نطاق الأندلس، إلا أنها ما لبثت أن أخذت في الاتساع والانتشار في ربوع المغرب بعد عام 1193/590. ولم تتوقف حياته عن الأسفار المتصلة حتى بلغ سن الستين. فقد رحل في سنة 590 إلى تونس وتلمسان، ثم إلى فاس سنة 591، ثم إلى إشبيلية سنة 592، ثم نجده -من جديد- في فاس سنة 593، 594، وفي قرطبة سنة 595، ثم يعود إلى المغرب سنة 597 ، لكننا نلتقي به في مُرسيه سنة 598، ثم في سلا ثم في تونس، وبها تكتمل الفترة التي أمضاها من حياته في بلاد المغرب، وفيها ألف ما يقرب من ستين كتاباً، على وجه التأكيد. ثم يحصل له كشف(14) يُؤمر فيه بالتوجه شطر المشرق، فيترك بلاد المغرب ليُخلِّفها وراءه إلى غير رجعة، وفي نفس هذه السنة 598 هـ (1201-1202م) يتابع ابن عربي رحلته إلى القاهرة ثم إلى بيت المقدس، إلى أن ينتهى به السير إلى مكة المكرمة، وهناك كان على موعد مع حدث روحي ضخم، نتحدث عنه فيما بعد. ويمتد المقام بأبن عربي في الحجاز في الفترة ما بين عامى 599-600، يستأنف بعدها سيره إلى الموصل، فبغداد، فبيت المقدس 601؛ قونية، فالخليل 602. ومن جديد نراه في مكة سنة 604 ثم في حلب سنة 606 ثم في بغداد سنة 608. وكان يرافقه بعض تلاميذه في أسفاره، بينما كان البعض الآخر ينتظره وهو يمر أو يتوقف لبعض الوقت في هذه البلدة أو تلك. وقد خطب ودُّه الأمراء والوجهاء، كما تطلع الفقهاء والعلماء إلى محاورته ومحادثته، وهكذا طاف هذا المتأمل الراسخ في عالم الثبات، مناطق الهلال الخصيب وبلاد الأناضول دون توقف أو استقرار ، وكان في تطوافه -وحيثما حل أو ارتحل- لا يكلُّ ولا يملُّ من نشر علومه الكشفية ومعارفه الميتافيزيقية. وقد استمرت حياة الشيخ على هذا النهج، تتوالى رحلاته وتتعدد إقاماته بين ربوع آسيا الصغرى حتى سنة 1223/620، وإذ ذاك يدخل دمشق ويقيم بها، وفيها يُكمل كتابة النسخة الأولى من الفتوحات، قمة مؤلفاته الصوفية. وكان قد بدأ تأليفه بمكة المكرمة قبل إحدى وعشرين سنة خلت (على أنه سيعيد كتابته للمرة الثانية قبل وفاته ببضعة أعوام، وبحوزتنا مخطوط هذه النسخة، وهو بخط ابن عربي، ويقع في سبعة وثلاثين مجلداً)، وفي دمشق أيضاً يصنف ابن عربي كتابه "فصوص الحكم" إثر رؤيا رآها، نرجى، الحديث عنها إلى موضعها من هذا الكتاب.

ولأن تلاميذه كانوا يتسابقون إلى الاستماع إليه فإنه لم يتوقف عن التعليم ولا عن شرح مؤلفاته إلى أن فارق الحياة، يشهد لذلك كتابه "التنزلات الموصيلة"، وهو كتاب عن الحقيقة العرفانية، والواردات الروحية التي هي ثمرة الأوراد والأذكار (صنف بالموصل سنة 1204/601)، ففي هذا الكتاب -وكما هو معروف- شهادات بقراءته على المؤلف قراءات متعددة، وكانت القراءة الأخيرة بتاريخ 10 ربيع الأول من سنة 638 هـ. وفي 28 ربيع الآخر من نفس السنة (16 نوفمبر 1240م) -أي بعد مضي أسابيع قليلة على آخر قراءة لهذا الكتاب-

<sup>(14)</sup> الفتوحات 2 ص 436.

وفي مدينة دمشق، توفي محيي الدين، أو الشيخ الأكبر،أو سلطان العارفين (115)، حسبما لقبته الأجيال التي جاءت من بعدد.

في بداية الباب الرابع من الفتوحات المكية، وخلال مخاطبة ابن عربي لشيخه وصفيه التونسي، عبد العزيز المهدوي، الذي أهدى إليه تأليف كتابه الفتوحات، يستعيد ابن عربي ذكريات إقامته في منزل المهدوي بتونس سنة 598/ 1201، ويستميله ليلحق به في مكة المكرمة التي يصفها بأنها "أشرف منزلة جمادية ترابية"، ثم ما يلبث أن يتابع الحديث عن خصائص بعض الأماكن والمواضع كالبيوت والزوايا والمقابر، وأيها أكثر مناسبة وملاءمة للتأمل الصوفي فيقول: «إن للأمكنة في القلوب اللطيفة تأثيرا(..) فكما تتفاضل المنازل الروحانية كذلك تتفاضل المنازل الجسمانية» ثم يَذكر عن الشيخ المهدوي أنه كان يهجر الخلوة في بيوت المنارة الكائنة بشرقي تونس، ويفضل الاختلاء في وسط المقابر القريبة من المنارة، وقد سأله ابن عربي مرة عن سبب ذلك فقال الشيخ المهدوي «إن قلبي أجده هنالك أكثر منه في المنارة»، ثم يقول ابن عربي «وقد وجدتُ فيها أنا أيضاً ما قاله الشيخ». وهذه الميزة، أو الخاصة الروحية التي تتميز بها بعض الأماكن دون البعض الآخر، ترجع -فيما يرى ابن عربي- إلى "هيئة" عُمَّار هذه الأماكن من الملائكة، أو من الجنَ الصادقين، أو من الأبرار والصالحين، ومن هذا القبيل، وعلى سبيل المثال منزل أبي يزيد البسطامي الملقب ببيت الأبرار، وزاوية الجُنيد، أعظم صوفية بغداد في القرن التاسع الميلادي، ومغارة الزاهد الملقب ببيت الأبرار، وزاوية الجُنيد، أعظم صوفية بغداد في القرن التاسع الميلادي، ومغارة الزاهد الماتي ربيا أراهم (16).

وإذن فليس صحيحاً ما يقال من أن الأماكن الأرضية كلها ذات طبيعة واحدة، وأن بعضها لا يفضل البعض الآخر في شيء ما، بل حقيقة الأمر -كما يرى ابن عربي- أن مرور ولي من الأولياء بمكان ما، أو أثره الذي يتبقى منه بعد رحيله عنه، يُنشىء في المكان شيئاً من البركات أو النفحات الطيبة. وانطلاقاً من شهادة العيان هذه يقدم الشيخ الأكبر تأصيلاً -وتبريراً كذلك- لصورة من أشد صور "التبرك بمقامات الأولياء ومزارتهم" ظهوراً ووضوحاً، وسنرى أن ابن عربى لا يكتفى بما قاله هنا، بل لديه الكثير مما سيقوله في هذا الأمر أيضاً.

كتب ابن عربي كلامه هذا بعد وصوله إلى بلاد المشرق في مطلع القرن الثالث عشر الميلادي، ولم يمض على ذلك قرن من الزمان حتى شَنَّ ابن تيمية -الجدلي الحنبلي- حرباً شعواء لا هوادة فيها على زيارة القبور، وعلى أمور أخرى تجري مجراها، وأبطل التوسل بالأولياء، بل

<sup>(15)</sup> لمزيد من المعلومات التفصيلية عن حياة ابن عربي، راجع القسم الأول من كتاب أسين بالاسيوس: L'Imagination créatrice وأيضاً كتاب كوربان: ... El Islam Cristianizado وأيضاً كتاب كوربان: ... El Islam Cristianizado وأيضاً كتاب (روح القدس) (Sufis of Andalusia, London 1971) والكنها دقيقة في مقدمة ترجمة المعاول: 80ufis d'Andalousie, Paris, 1979 كتاب (روح القدس) (1791) الفتوحات الصر 98 - 99.

أبطل التوسل بالنبي وينفي نفسه (17)، كما انتقد الاحتفال بالمولد النبوي، ورآه بدعة في الدين، ورأى موالد الأولياء كلها بدعة من باب أولى (18)، وبالرغم من أنه لم يكن أول من نازع في هذا الأمر إلا أنه كان -وإلى مدى بعيد جدا- أعنف من عارض هذا الأمر وأثار حوله الشكوك والاعتراضات، وقد ظل عبر قرون متطاولة صاحب النفوذ الأقوى في هذا الباب، وإليه يرجع السبب فيما أقدم عليه الوهابيون -في البلاد العربية- من تدمير مزارات كانت موضع إجلال واحترام من أجيال لا تعد ولا تحصى من المسلمين، ولا يزال تراثه يشعل الحملات العنيفة حتى يومنا هذا- ضد "الانحرافات" التي أفسدت -فيما يزعم - نقاء الإسلام في صورته الحقيقية.

وغني عن البيان القول بأن ظاهرة "التبرك بقبور الأولياء" لم تكن بدعة ابتدعها المسلمون في القرن الثالث عشر، فقد نشأت هذه الظاهرة في وقت مبكر جداً من العصور الإسلامية الأولى حين عبر المسلمون عن تعظيمهم -في باديء الأمر- لآل بيت النبي رَبَيْنَ ولصحابته، ثم بُدىء -في بغداد - في تشييد الأضرحة على قبور الأولياء الذين اشتهروا في القرن الثالث الهجري تكريماً لهم وتعظيماً لشأنهم (19)، وقد حدث هذا مع بداية القرن الرابع الهجري على أقل تقدير.

وأدب الرحلات، كما نراه عند ابن جبير في القرن الثاني عشر الميلادي، والمصنفات التي تكشف عن فضائل بعض المدن أو البلدان، مثل فضائل الشام للرَّبعي (20)، والكتب التي وضعت لتعريف الحُجَّاج بالمزارات مثل كتاب الإشارات إلى معرفة الزيارات للهروي، والذي حققته Janine Sourdel-Thomine كل هذه المصنفات ليست إلا غاذج أو أمثلة تشهد بوجود تقليد، أو سلوك إسلامي راسخ يتمثل في التبرك ببعض الأمكنة، وهو تقليد قديم جداً يصعب العثور على تحديد بدايته التاريخية، لكن يمكن القول إجمالا بأن الآداب التي زخرت بها كتب السير وطبقات الصوفية -في القرن الحادي عشر الميلادي- وخصوصاً طبقات السُّلمي، وحلية

<sup>(17)</sup> ابن تيمية: مجموعة الرسائل والمسائل ط. رشيد رضا، 5 ص 88، 93: الفتاوى الكبرى، بيروت 1965، 1 ص 93، 125، 2 ص 188، 226، والفصلين 18، 19 من كتابه الصراط المستقيم. وفيما يتعلق بموضوع زيارة قبر النبي في والاستغاثة به انظر رد معاصره تقي الدين السبكي، الفقيه الشافعي في كتابه شفاء السقام بيروت 1978، حيث يثبت الزيارة والاستغاثة بطائفة من الأحاديث النبوية الشريفة، وقد جمع يوسف النبهائي أخيراً شواهد كثيرة في كتابه: شواهد الحق، القاهرة 1974، ولخص المناقشات التي دارت في العصور المختلفة حول مشروعية زيارة النبي ينشج والاستغاثة بالأولياء.

<sup>(19)</sup> راجع ماسينيون "Les Saints musulmans enterrés à Baghdâd" المنشور في مجلة: 1908 (1908) المنشور في مجلة (1908) وأعيد نشره في Opera minora بيروت 1963، وفيما يتعلق بمقابر الأولياء في القاهرة انظر مقاله أيضاً "La cité des morts" والمنشور بمضبطة المعهد المعلمي الفرنسي للآثار الشرقية، القاهرة 1958، والمعاد نشره في 285-282 (1951) والمعي : فضائل الشام ودمشق، تحقيق صلاح المنجد، دمشق 1951.

<sup>(21)</sup> على بن أبي بكر الهروي: كتاب الإشارات إلى معرفة الزيارات تحقيق J.Sourdel-Thomine. دمشق 1953 انظر أيضاً "J.Sourdel-Thomine "Les anciens lieux de pèlerinage damascains"، المنشور في مضبطة الدراسات الشرقية مجلد 14، دمشق 1954، ص 65-85.

الأولياء لأبي نعيم الإصفّهاني، بأجزائه العشرة، كانت وراء هذا "التقليد" العميق الجذور، وكانت عاملاً فعًالاً في نشأته وفي استمراره على السواء. ويحسن قبل أن يتشعب بنا الحديث عن هذا الموضوع، أن نلفت النظر إلى أن أدب "السّير والطبقات" في التصوف لم يكن في حفالبيته العظمى- أدباً شعبياً لا في الفترة التي أشرنا إليها ولا في الفترات التي تلتها بعد ذلك. ذلك أن نعت الأدب الشعبي لا يمكن أن ينطبق على عمل مثل "طبقات الصوفية" أو "الحلية"، بل لا توصف به أعمال أقل مستوى من ذلك، كتلك التي كتبت لبيان أهمية إقليم معين، مثل كتاب "التشوف" لتادلي الذي وقفه على "أولياء" الإقليم الجنوبي للمغرب في القرنين الخامس والسادس الهجريين (له أيضاً شرح متميز على مقامات الحريري). أو مثل كتاب "المقصد" الذي ألفه البادسي (22) في أعقاب سلفه تادلي. وحريً بنا أن نقول إن "نعت الأدب الشعبي" لا ينطبق من -باب أولى- على أعمال ظهرت فيما بعد كتلك التي جادت بها عبقرية كبار شعراء الصوفية من أمثال "العطّار" أو "الجامي".

وبرغم من ذلك، ودون أن نسمح لأنفسنا بالوقوع فيما يقع فيه المغالون من حُمَّى تقسيم التاريخ إلى مراحل فاصلة، فإنه لا مفر لنا من اعتبار عصر ابن عربي بداية عهد جديد، إذ قد شهد هذا العصر ميلاد صياغات نظرية في ذات الوقت الذي شهد فيه ميلاد سلوكيات عملت على توجيه كل ما استجد بعدها من تطورات في التصوف الإسلامي وحتى يومنا هذا. بل يمثل هذا العصر فترة تحوّل وانتقال على صعيد التاريخ السياسي للأمة الإسلامية، فقد كان سقوط بغداد على يد المغول سنة 1258، وانهيار الخلافة العباسية آنئذ بمثابة كبرى الحوادث الفاجعة في هذا العصر، وليس مصادفة أن ينتقل التصوف في هذا العصر من مرحلة كان فيها مأخوذا ضمن غيره إلى مرحلة صار فيها مستقلاً واضع الملامح والقسمات، وأن يتحول على المستوى ضمن غيره إلى مرحلة صار فيها مستقلاً واضع الملامح والقسمات، وأن يتحول على المستوى الاجتماعي (السوسيولوجي) من اللاشكلية إلى الشكلية، ومن اللاتحدد إلى التنظيم والتقعيد، فمع مصنفات ابن عربي اتخذت المفاهيم الأساسية في التصوف طريقها نحو التأصيل والتقعيد، واتسقت داخل مذهب شامل متكامل، وإذا كان البعض قد نظر إلى هذا المذهب على أنه "القمة القصوى"، واتخذ منه البعض الآخر هدفاً لسهام النقد والتجريح فإن نما لا شك فيه أن هذا المذهب قد شكل منذ ذلك الحين، في تقدير أنصار الشيخ وخصومه، معلماً بارزاً يستحيل المذهب قد شكل منذ ذلك الحين، في تقدير أنصار الشيخ وخصومه، معلماً بارزاً يستحيل المذهب قد شكل منذ ذلك الحين، في تقدير أنصار الشيخ وخصومه، معلماً بارزاً يستحيل المذهب قد شكل منذ ذلك الحين، في تقدير أنصار الشيخ وخصومه العترف الأنصار بذلك أو

<sup>(22)</sup> فيما يتعلق بكتاب التشوف فإننا نلفت النظر إلى أن طبعة أحمد التوفيق، الرباط 1984. أكمل وأكثر ضبطاً من طبعة Adolphe Faure الرباط 1958، خصوصاً فيما يتعلق بأسماء الأمكنة. أما كتاب المقصد لعبد الحق البادسي، والذي ترجمه قديما G.S. Colin, Les Saints du Rif, Paris 1926 فقد حققه تحقبقاً علمياً سعيد أعراب، الرباط 1982.

Un océan sans rivage : Ibn'Arabî, Le Livre et La Loi : راجع في هذا الموضوع مقدمة كتابنا (23) باريس، 1992، ص 17-37.

أنكره عليهم خصومهم. وفي هذا العهد أيضاً ظهرت الطرق الصوفية إلى الوجود، وبدأت في ضبط مواريثها من العلوم والمعارف الصوفية وتقييدها بمجموعة من القواعد والمناهج.

ولنعد إلى موضوع التبرك بآثار الأولياء ومزاراتهم وقبورهم Le culte des suints المقول إن هذا الموضوع وإن لم يكن مرتبطاً -بالضرورة- بحقيقة الطرق الصوفية، إلا أن قوانين آداب المريدين في تعظيم الشيخ المؤسس للطريق، وتعظيم رجال السلسة البارزين من بعده كانت تدفع بهذا الموضوع قُدُما إلى الأمام. أما منشأ ظاهرة "التبرك بآثار الأولياء"، وتطورها من بعد، فإنه يرجع في الأصل إلى أنموذج "الحب اللانهائي" الذي تفيض به قلوب المسلمين للنبي وسي على جاء العصر الأبوبي أصبح "المولد" هو التعبير الرسمي أو المظهر الرسمي لأنموذج "الحب الجماعي" من قبل المسلمين تجاه نبيهم. ولهذا لم يخطئ ابن تيمية في ملاحظته أن هذه السلوكيات التي ينحى عليها باللائمة- والتبريرات التي تقال بشأنها كانت تتزايد وتنتشر بشكل مطرد.

ولم يقتصر ابن تيمية في نقده اللاذع على تعداد المفاسد التي تترتب على هذه البدع، بل قصد إلى شرح هذه البدع وتحليلها بُغية القضاء عليها واقتلاعها من جذورها ، فعنده أن هذا الحب الذي تفيض به قلوب العامة والبسطاء ضلال وانحراف، وهو يعدد -في بساطة- دليلاً على وقوع هؤلاء في "الشرك"، بل يراه هرطقة خارجة عن الدين وطارئة عليه نشأت وترعرعت بسبب من التأثيرات المفسدة لليهود والصابئة والزرادشتيين، خصوصاً النصاري، الذين عاشوا في قلب الأمة الإسلامية، ومنهم من جاء ضيفاً على هذه الأمة، بقلب مطوي على الغدر والخداع، ومنهم من أعلن إسلامه ولكن في صورة تدعو إلى الشك والارتياب(24). وهنا -ومن خلال كلام ابن تيمية-يتراءي لنا "الأغوذج المزدوج" أو ذو المستويين، الذي ناقشه Peter Brown -باقتدار- وهو بصدد حديثه عن المسيحية (25). وهذا الأنموذج بصوره المتعددة، والذي كان يستمد مفاهيمه في الأعم الأغلب من ابن خلدون، قد أصبح شائعاً ومشهوراً في التفسيرات المتأخرة لظاهرة التبرك بقبور الأولياء في الإسلام وفي المسيحية على السواء. وكان الموقف الرسمي للعلماء المسلمين -وهم ينظرون إلى الإسلام في صورته الرسمية، ومكانته العليا التي ينبغي أن يوضع فيها- يميل إلى معاملة هذه الاتجاهات الفكرية والسلوكية التي لا تتكيف مع الصورة المثلى للإسلام، بشيء من الازدراء، ويُنظر إليها وكأنها بقايا من مخلفات الجاهلية، أو اقتباسات تسربت -دون وعى- إلى وجدان الجماهير، من مصادر غريبة، ومع أن هذه التقاليد قد استمدت في نهاية المطاف مبرراتها القانونية من السلطات الدينية، فقد بقيت -فيما يقول هؤلاء- ذات تأثير مفسد وضار.

<sup>(24)</sup> وشبيه بذلك ما حدث لإبراهيم بن ميمون ابن مؤلف دلالة الحائرين، وأحد كبار فرقة الحسديين اليهود في القرن 13 الميلادي، حيث اتهمه رفاق عقيدته بإدخال تغييرات غريبة على الدين اليهودي، تمثلت في تقليد الوثنيين والمقصود بهم هذا المسلمون، وقد شُكي إلى السلطان العادل لمحاكمته على هذه الأمور . انظر Paul Fenten, Deux traités de mystique Juive, Paris, 1987, P. 84.

Peter Brown, The Cult of the Saints, Its Rise and Function in Latin Christianity, Chicago, 1981 (25) Le Culte des saints, Paris. 1984: بعنوان : A. Rousselle برجمه إلى الفرنسية

وفيما يتعلق بالأبحاث الاستعمارية، فإنها قد تأثرت في مجال الأنثروبولوجيا الوصفية، بهذا التقسيم الثنائي كنتيجة حتمية لاستخدام الأغوذج المزدوج أو "ذي المستويين"، ولكن مع التركيز على إثارة عنصر التمايز والاختلاف العرقي بين أصحاب البلاد الأصليين، والمغالاة في تقدير خصائصهم العرقية الذاتية (=البربر، الأفارقة، أبناء الملايو...إلخ) على حساب الإسلام: العقيدة الجامعة للشعوب الإسلامية على اختلاف أجناسها، والتي كان يمكن لها أن تتحول في أيدي دعاة "الجامعة الإسلامية" إلى سلاح خطير يَقُضّ مضاجع المستعمرين وأنصارهم. أما المذهب التطوري فقد كان له منهج آخر، اعتمد فيه على الأحكام القبلية المسبقة، ومن ثم تمزقت تفسيراته وتذبذبت رؤاه بين الرغبة عن الدفاع عن التقاليد الخرافية لدى الجمهور، والبنايات الاجتماعية المتخلفة، من ناحية، وبين الرغبة في رؤية انبثاق ''وعى طبقى" في كل ما يصادم ''إيديولوجية" ممثلى السلطة وحلفائهم من ناحية أخرى، ولسنا في حاجة إلى أن نعرض لبقية المذاهب والاتجاهات الأخرى في تفسير "الأنموذج المزدوج"، فسواء قلنا إن الإسلام الصحيح هو ما ارتبط بأنظار العلماء وفهومهم، أو هو على العكس ما ارتبط بمعنى التقوى كما هي عند البسطاء، وكما تعبر عنها مظاهر عدة تختلف ضعفاً وقوة من حيث تدفقها وحيويتها، سواء قلنا هذا أو ذاك، فإن الأنموذج المزدوج لايزال شائعاً ومستخدماً في كل الميادين. لكنه أصبح في الآونة الأخيرة محل نزاع وأخذ ورد بسبب ما أحدثته دراسات Peter Brown من تأثيرات في أوساط بعض الباحثين الأمريكيين في حقل "الدراسات الإسلامية" أو في حقل "الأنثروبولوجيا"، بحيث لم تُعُد مسألة التعارض بين العقيدة الكبرى والمعتقدات العامة، أو بين "الإسلام" في منظور النص المقدس، والإسلام في منظور شيوخ الزوايا والرَّبُط من المسائل الهامة في دراسة العقائد (26)، غير أن كثيراً مما يجب بحثه في هذا الموضوع لم يُكتب بعد. ولا نقصد -بطبيعة الحال- إغفال الفروق الفاصلة بين "أغوذج التقوى" الملتزم بالعقل والنقل كما يمثله فقهاء المدن والحواضر، وبين "أنموذج التقوى" الذي لايعول كثيرا على تعاليم الفقهاء، والذي يمثله هؤلاء "الأميون" المنقطعون للعبادة في رؤوس الجبال، ولكن ينبغي -على الأقل- أن نكون على وعي وعلم بما هو ثابت

<sup>(26)</sup> انظر على سبيل المثال، المجلد 17 من: Oslam in local contexts, Richard. C. Martin المجلد 1982، فقد ظلهر فيه بوضوح إسم Islam in local contexts, Richard. C. Martin المجلد. ومن المهم أن نشير Peter Brown كمصدر للدراسة في المقدمة وفي مقالات أخرى من هذا المجلد. ومن المهم أن نشير إلى أن العنوان الأول المقترح لهذه المجموعة من قبل أعضاء الندوة المنعقدة في دالاس 1980 كان: الإسلام والدين المشعبي Islam and Popular Religion، ثم استبدل به العنوان المشار إليه أنفا (الإسلام في البيئة المحلية)، وقد اختير العنوان الأخير في شيء من الحكمة لتفادي كل ما يتضمنه العنوان الأول من مغالطات المصادرة على المطلوب، انظر أيضا:

Henry Munson Jr., The House of Si Abd Allah, Yale University Press, 1984, p. 28. Warren Fusfeld, "Naqshbandi Sufism and Reformist Islam", in Ibn Khaldun and Islamic Ideology, Leyde, 1984 pp. 89-110; Jon W.Anderson, "Conjuring with Ibn Khaldun", ibid., pp. 111-121.

ومستمر من مظاهر هذا التدين وماهو منقطع ومتغير. وينبغي أن نتذكر أيضاً أن ثمة اتجاهاً ثالثاً كان يتوسط -دائما- هذين الاتجاهين المتطرفين من بين مجموع الاتجاهات الدينية، وقد مثل هذا التيار مجموعة كبيرة من الفقهاء والمحدّثين، نصروا القول بالتبرك بمزارات الأولياء وبرّروه وشجعوا عليه. ومن هؤلاء الفقهاء والمحدثين من كانوا "أولياء" بالفعل، وإذا شئنا أن نضرب مثالاً لواحد من هؤلاء "العلماء-الأولياء"، من أبناء القرن الثَّاني عشر الميلادي، فسوف تطالعنا على الفور شخصية الشيخ عبد القادر الجيلاني، الفقيه والمفتي الحنبلي، والذي سنتحدث عنه في موضع لاحق من بحثنا هذا (27). والمتتبع لتاريخ طريقة كالطريقة النقشبندية -المشهورة بتشددها في التمسك بالكتاب والسنة- سوف يكتشف بعد قليل من النظر أن التفرقة الحادة التي وضعت بين إسلام العلماء وإسلام الطرق، أو بين الإسلام الصريح والإسلام المهجّن بعناصر غريبة كما يقولون، تفرقة مصطنعة؛ فقد ظلت هذه الطريقة -وعبر قرون عديدة من تاريخها الطويل- تحافظ على الاتساق الداخلي لبنية الطريق، في الوقت الذي تبنَّت فيه منهج الجمع بين اتجاهات عدة، ومنها ما هو متناقض مع مبدإ الالتزام بالإسلام الصريح كما يقوله البعض. وكذلك تشتمل السلسلة النقشبندية على أسماء شيوخ عُرفوا بالتشدّد في حماية الإسلام -بالمعنى السلفي- وبالمقاومة الصلبة للبدع ومحدثات الأمور، حتى أن بعض المؤلفين المحدثين لا يكادون يبصرون من تاريخ هؤلاء الشيوخ وتاريخ حياتهم الروحية إلا هذا المنحى فقط، ومع ذلك كان هؤلاء الشيوخ ينتمون -انتماء كليًا- إلى أهل الطريق، ليس هذا فحسب، بل كانوا -فوق ذلك- يطبقون آداب الطريق ويُعلّمونها، وهي آداب تستمد أصولها من نظرة بعيدة الأغوار للولاية ومفهومها، وفي هذه النظرة تسمو الوَلاية بالولى -حياً كان أو ميتاً- إلى مستوى يكون فيه محوراً لكل التحققات الروحية(28).

وتبقى -على الجانب الآخر- أمور كثيرة تدفعنا إلى التساؤل حول افتراض "أصل ذي دلالة شعبية" للتبرك بمزارات الأولياء. فالتصوف والولاية أمران لا يفترقان، وبغير أولياء لا يوجد تصوف، إذ الولاية هي أصل التصوف ومنبعه، وزاده الذي يحيا به، ومنها يستمد دوره في بقاء الولاية واستمرارها. وبرغم أننا لا نعدم ولادة بعض الأولياء في بيوت نبيلة متميزة إلا أنه يمكن

(28) انظر بحثنا: Quelques aspects des techniques spirituelles dans la tarîqa naqshbandiyya. ضمن أعمال المائدة المستديرة حول الطريقة النقشبندية. إستامبول- باريس 1990.

<sup>(27)</sup> يرى البعض أن عبد القادرالجيلاني ليس إلا فقيها ورعا، وأن وصفه بالولاية واشتهاره بها قصة مصنوعة ظهرت فيما بعد، ولدينا -فيما يتعلق بهذا الموضوع- مصلار أخرى غير كتاب الشَّطنُوفي الذي تناوله المؤرخون -وبصورة مؤكدة- بالنقد والتجريح، بالرغم مما يتضمنه من سلاسل الاسانيد المتعددة. غير أن شهادة ابن عربي لعبد القادرالجيلاني، والتي سنعرض لها في موضع أخر، تكتسب قيمة كبرى، أولا لأن ابن عربي وصل إلى بلاد المشرق بعد 40 سنة فقط من وفاة عبد القادر الجيلاني، وثانيا لأن شهادته تستند إلى شهادة العديد من تلامذة الجيلاني المباشرين، خصوصا شهادة يونس العباسي الذي تلقى منه الخرقة القادرية بمكة المكرمة.

القول بأن "التصوف" كان في غالب أمره لصيقاً بأوساط البسطاء من الجماهير، يشهد على ذلك أن أهل الصَّفّة بالمدينة المنورة كانوا -في صدر الإسلام- نماذج وصوراً مُثلى يُقتدى بهم، مع أنهم كانوا يعيشون على ما يُقدم لهم من الصدقات، ويشهد لذلك أيضا أن كتب "التراجم" التي صُنفت فيما بعد، حدثتنا عن أولياء كبار وعن تلاميذ لهؤلاء الأولياء، ومنهم من كان يعمل حداداً أو إسكافياً، بل منهم من كان رقيقاً مملوكاً لغيره، وغالباً ما كانوا فقراء، وكثيراً ما كأنوا أميين لايقرؤون ولا يكتبون. وهذه حقيقة اتصف بها كثير من مشاهير الأولياء في القرن الثالث الهجري، وهو العصر الذهبي للإسلام، كما اتصف بها -في عصر ابن عربي- كثير ممن يسميهم أسين بلاسيوس في ترجمته لكتاب روح القدس Santons، أي العظماء من رجال الله. وما استجد في موضوع انتماء التصوف إلى الجماهير، في القرنين الثاني عشر والثالث عشر الميلاديين، ليس هو النسبة العددية المختلفة للأولياء، بين نبلاء وعامة وعلماء وآميين، لأن الأوليا ، -سوا ، كانوا علما ، أو أميين - هم في كل الأحوال أصحاب معرفة ، والأوليا ، هم العلما ، على الحقيقة، وليس الولي هو من تجري على يديه خوارق العادات والكرامات فحسب، أو مَن يُستسقى به الغمام ولا شيء بعد ذلك، بل المعارف الإلهية هي أخص وصف للولى : لقد كان أبو يَعْزي رجلاً خشناً غليظاً من أهل البربر، ولم يكن يستطيع التحدث باللغة العربية، فكان يمتنع عن إمامة الناس في الصلاة ويختار لها غيره، لكن لو أخطأ الإمام في قراءته أثناء الصلاة، فإن أبا يعزى لا يلبث أن يعاجله بتصلحيح الآية من فوره (29). وكان عبد العزيز الدبّاغ -وهو أيضاً أمى لا يقرأ ولا يكتب- يشرح لمؤلف 'الإبريز'' نصوصاً وفقرات بالغة التعقيد من كتاب "الفتوحات" (30)، مما أدهش مؤلف "الإبريز"، وهو العالم المتبحر والقارئ المتعمق في مؤلفات ابن عربي. وحقيقة الأمر فيما استجد في هذا الموضوع هو أنه بينما كانت الأمة تمر بمرحلة قاسية من التمزق والخلاف في تلك الفترة، وبينما كانت نذر العواصف تتجمع أو تتفجر هناك على حدود الأمة شرقاً وغرباً، إذ بالتصوف يشكل منذ ذلك التاريخ، وشيئاً فشيئاً، مركز تجمع والتقاء جماعي مشترك، لم يكن ليظهر، وما كان له أن يظهر، حتى ذلك الحين. وهنا بدأ الظهور التدريجي للطرق الصوفية كتنظيمات وجماعات لم تكن معروفة من قبل. وهنا -أيضاً- ظهر التأكيد الأوضح -في تعاليم التصوف- على ترسيخ وظيفة "الوساطة" للأولياء، وهنا -أيضا-بدأ التحول التدريجي من السلوك الفردي الخاص غير الملتزم، إلى السلوك الجماعي المنضبط بقواعد التصوف وأدابه. ولكن هناك اعتبارات عدة توحى بأن جهات عليا تعمدت أن يتبنى الناس موضوع "تعظيم قبور الأولياء"، ونقصد بالجهات العليا -أولاً وقبل كل شيء- الأمراء والحكام. ولم تغب هذه الملاحظة عن ذهن ابن تيمية، لأنه -وهو يَنْحَى باللائمة على عامة الناس-

<sup>(29)</sup> تادلي التشوف إلى رجال التصوف، تحقيق أحمد توفيق، ص 323.

<sup>(30)</sup> أحمد بن المبارك كتاب الإبريز، القاهرة، 1961. انظر على سبيل المثال ص 179-180.

عن يوجه خطابه إلى الحكام وإلى حاشيتهم من رجال السلطة، وبرغم حيطته وحذره في مخاطبة الأمراء والسلاطين فإننا نستطيع أن نلاحظ من ثنايا حديثه أنه -وهو يطالب الحكام بمحاربة البدع التي لا يقرها- لايكتفي باتهامهم بالتراخي والإهمال فيما يجب عليهم أن يفعلوه، وإنما كان يري فيهم خصوماً بالفعل وأعداء على الحقيقة، وبغض النظر عن الباعث الحقيقي لدى الأمراء والسلاطين على الاعتقاد في الأولياء، وهل هو اقتناعهم الشخصي، أو رغبتهم في تحقيق مصلحة سياسية، فإن واقع الأمر يشهد بأن الأيوبيين والمماليك والمغول والعثمانيين كانوا -بانتظام- أنصار الأولياء وحماتهم، أحياءً كان الأولياء أو منتقلين إلى الدار الآخرة، وكانوا المشجعين على مظاهر التعظيم التي أحاطت بالأوليا على، ولكن لو تجاوزنا هؤلاء الحكام، قسوف نجد من خلفهم جلساءهم ونُصحاءهم، ونعني بهم طبقة الصوفية الارستقراطية بكل ما عُرِف عنها من إيمان وعلم، شهدت به وأكدته سيرتهم ومعاملاتهم ومؤلفاتهم، إلى درجة يستحيل معها أن نعثر على مبرر واحد يحملنا على اتهامهم بالرغبة في بعث الشِّرك أو إحياء العقائد الوثنية الفاسدة. إن دور عمر السُّهروردي مع الخليفة الناصر، أو دور الشيخ المنْبجي مع بيبرس، أو ابن عربي مع الملك السلجوقي كيكاؤوس، ثم من بعد ذلك مع شخصيات أخرى من أفراد العائلة الأيوبية -هذه الأدوار- إن هي إلا دلائل تشهد على مدى ما تفعله "الصفوة" من تأثيرات واعية ومقصودة في عمليات التغير التي تحدث في المجتمعات. وهنا أيضاً لايُخطئ ابن تيمية هدفه، وإن كان يعتمد على فطنتة وذكائه بأكثر مما يعتمد على معطيات مذهبه، وهو وإن كان يواجه بمساءلاته العنيفة شخصيات متهمة اختارها -بمهارة- مثل كريم الدين أمولي، وشيخ الشيوخ الخانقاه سعيد السعداء، وصاحب السلطان والنفوذ الشيخ المنبجي، وابن عطاء الله، الخليفة الثاني لأبي الحسن الشاذلي، والمؤسس الحقيقي للطريقة الشاذلية التي انتسبت إلى الشيخ أبي الحسن وتسمَّت بإسمه، إذا كان ابن تيمية قد وجَّه تساؤلاته الحادَّة إلى كل هؤلاء فإنه يوجهها على وجه الخصوص إلى ابن عربي، أول من قدَّم نظرية متكاملة عن "الولاية"، وهي نظرية يصعب القول بأن صياغتها في هذا الوقت بالذات كانت محض صدفة. غير أن هذا الموضوع سوف يظل قابلاً للجدل والمناقشة بين مؤيد ومعارض. وإنه لمن السابق الأوانه أن نقرر هاهنا شيئاً يتجاوز حدود الإشارة إلى هذا الجدل،أو لفت الانتباه إليه.

لقد بدأ جولدزيهر أبحاثه في هذا الموضع منذ مائة عام خلت، وبدءاً من ذلك التاريخ تزايدت المواد والوثائق العلمية، غير أن الدراسات الموجودة بين أيدينا تخللها الكثير من

<sup>(31)</sup> يُعزى بناء الأضرحة على قبور الأولياء إلى العثمانيين بوجه خاص، (فيما يتعلق بضريح ابن عربي فإنه شُيد بناء على أمر السلطان سليم الأول بعد غزو دمشق، سنة 1516/972) ثم أصبحت هذه الأضرحة -فيما بعد- مواطن احترام وتوقير شديد من قبل جمهور المسلمين، وقد رعى العثمانيون الموالد ونظموها انطلاقا من أنموذج المولد النبوي الذي اشتهر أولا في البلاط الفاطمي، ثم تطور -بعد ذلك بناء على مبادرة من صهر صلاح الدين- إلى نظام رسمي عند المسلمين السنة.

الثغرات، فقد جاءت حافلة بالأحكام المسبقة كنتيجة طبيعية لتطبيق "الأنموذج المزدوج" الذي يعتسف الحقائق ويلتوي بتفسيراتها، ومثل هذه الدراسات لا تسمح -بطبيعة الحال- بأية محاولة متزنة لرصد تاريخ الولاية في الإسلام، وهو تاريخ ينبغي أن يكون تاريخاً للأولياء وتاريخاً لعلاقات الأمة بأوليائها في نفس الوقت، كما ينبغي أن يكون تاريخاً للمذاهب وللسلوك وللاتجاهات معاً. وهذا الكتاب الذي بين أيدينا الآن ليس إلا مجرد مساهمة موثقة، تأتي في بداية مشروع ضخم، نرجو أن يكتمل بأبحاث تالية، تتخذ من "دور الأولياء في نشأة الطرق الصوفية" موضوعاً تدور عليه هذه الأبحاث. ولو استطاع هذا الكتاب أن يقنع قارئه في نهاية المطاف بأن كتابات ابن عربي -من بين سائر الدراسات الأخرى المتعلقة بموضوع الولاية في الإسلام- تعتبر المرجع الأكبر لهذه الدراسات، وأن أي باحث في هذا الموضوع لا يستطيع أن يضرب صفحاً عن كتابات ابن عربي دون أن يقع في هوة المتناقضات، أو متاهة التفسير المغلوط -نعم- لو استطاع كتابنا هذا أن ينتزع لقارئه اليقين بهاتين النتيجتين فإن التفسير المغلوط -نعم- لو استطاع كتابنا هذا أن ينتزع لقارئه اليقين بهاتين النتيجتين فإن جهدنا هنا لم يكن ليذهب سدى قبل أن يبلغ هدفه.

بيد أن عملنا هذا لم يكن متصورًا من هذه الزاوية فحسب، لأن الأولياء ينتمون إلى التاريخ، -والولاية كما يتصورها الشيخ الأكبر- تُلقي بظلالها على التاريخ. وتقديراً لهؤلاء الذين لا يهتمون بقضايا النزاع التي أثرناها في كتابنا هذا، ويستشعرون في نفوسهم أهمية ابن عربي حون أن تتاح لهم فرصة الاطلاع على مؤلفاته- آثرنا الاعتماد على تتبع النصوص واقتفاء آثارها، ونحن نحاول تقديم عرض منظم وأمين لمذهب الشيخ وتعاليمه. ولقد كان "كمّ" هذه التعاليم في توحده وتفرده مبرراً قوياً لتناولها بالدراسة. هذا وسوف يجد القارئ -في بعض موضوعات الكتاب- معطيات سبقنا بها بعض المؤلفين ممن قدر لهم ارتباد آفاق تراث الشيخ، لكن سيجد أننا في البعض الآخر من هذه الموضوعات قد وضعنا أيدينا على"معطيات" لم يتنبه لها هؤلاء المؤلفون، أو تنبهوا لها لكنهم لم يضعوها في موضعها الصحيح، وإذا كان يتخديد المعالم الرئيسية لمذهب ابن عربي في الولاية هو الهدف الحقيقي من هذه الدراسة -فإننا مع ذلك- لا نزعم أننا حدَّدنا هذا المذهب تحديداً تاماً ومستوعباً، لأن ابن عربي -دون مبالغة مع ذلك- لا نزعم أننا حدَّدنا هذا المذهب تحديداً تاماً ومستوعباً، لأن ابن عربي -دون مبالغة لم يتحدث من أول سطر في كتاباته وإلى آخر سطر فيها، إلا عن "الولاية" وعن طرقها وغاياتها. عن هذا البحر الذي لا ساحل له، (إذا استعرنا تعبير الصوفية المفضل عن الولاية)، والذي سببقى مع الزمن لا تحده الحدود ولا تحصره القيود.

وهنا يجب علي أن أتقدم بعرفاني بالجميل -دون أن أقضي حق الوفاء به- إلى ميشيل فالسان Michel Vâlsan صاحب المعرفة الواسعة والمتعمقة بالشيخ الأكبر وبعلومه. فهو الذي اكتشفت على يديه -منذ أكثر من ثلاثين عاماً- "ابن عربي" وعلومه ومعارفه، وإليه يرجع الفضل في توجيه جهودي، وهي تتلمس طريقها، نحو فهم الشيخ الأكبر، وإليه يرجع

الفضل أيضاً في فهمي المعالم الأساسية لحياته وسيرته المباركة. وفي ذكرى فالسان يُحتِّم واجب الوفاء أن يكون هو أول من أتقدم إليه بالعرفان بالجميل. ولما كان كتابنا هذا يشتمل على موضوعات عدة طُرحت من قبل في فصول دراسية بقسم العلوم الاجتماعية بمدرسة الدراسات العليا بباريس (1982 / 1983، 1983 / 1983) -لزم هنا- أن أتوجه بالشكر الخاص إلى العليا بباريس المدرسة آنذاك، على حفاوته واستقباله، ثم إلى كل من حوله ممن ساعدوا على هذه الأبحاث، ومن بينهم Alexandre Bennigsen: Lucette Valensi, Pierre Nora، أو ممن قبلوا الاشتراك في مناقشتنا، خصوصاً Alexandre Popovic, J.-L. Michon، أو ممن يعجزني حصر أسمائهم ساعدوا على هذا العمل بثبات وصمود، وفي ظروف لم تكن مواتية في أغلب الأحيان، وهؤلاء عليهم أن يعلموا أن هذا الكتاب هو لمسة وفاء وتقدير لثباتهم وصمودهم.

إن هذه الطبعة لتأخذ في حسبانها ملاحظات واقتراحات سجّلها بعض قراء الكتاب في طبعتها الأصلية، نخص منهم بالذكر، صديقي Herman Landolt، وابنتي كلود شودكيفتش عدّاس، والتي اضطلعت -فوق ذلك- بتصحيح الأخطاء المطبعية، وأيضا بعض "هفوات القلم" التي ندّت عن يقظتي وانتباهي.



الغصل الأول

# اسم مشترك

«وشاهدتُ جميع الأنبياء كلهم من آدم إلى محمد الله وأشهدني الله تعالى المؤمنين بهم كلهم حتى ما بقي منهم أحد ممن كان ويكون إلى يوم القيامة خاصهم وعامهم، ورأيت مراتب الجماعة كلها فعلمت أقدارهم» (١١).

حدثت هذه المشاهدة لابن عربي في قرطبة سنة 190/586، حسبما تنص على ذلك فقرة من فقرات فصوص الحكم (12). وحين نأخذ في اعتبارنا أن ابن عربي قد ولد سنة 1165/560، تكون هذه المشاهدة قد حدثت له وهو في سن الخامسة والعشرين (السادسة والعشرين بالتقويم القمري)، وأن دخوله طريق القوم كان قبل ذلك بست سنوات فقط (13)، وهناك نصوص أخرى متعددة، بعضها لابن عربي نفسه، وبعضها الآخر بقلم أتباعه، تمدّنا بتفاصيل أكثر عن هذه المشاهدة، وتحفزنا على بسط القول فيها، في موضع لاحق من هذا الكتاب. من بين هذه النصوص نص (14) يشير إلى أن هذه (المشاهدة "حصلت على مرحلتين : في المرحلة الأولى شاهد فيها ابن عربي "الأنبياء" وحدهم، وفي المرحلة الثانية شاهدهم مع جميع المؤمنين بهم، وبنص ابن عربي -اعتماداً على ما عاينه في المشاهدة الثانية على "أن الأولياء بسيرون على أقدام الأنبياء". وسنرى -فيما بعد- أن عبارة (الأولياء على قدم الأنبياء"، التي يرددها الشيخ، ليست عبارة مجازية، وإنما هي عبارة ذات معنى علمي محدد، ويضرب ابن عربي -في هذا القام - مثلاً، شيخه "أبا العباس العُربي" الذي كان على قدم عيسى المنافقة (15).

هذه المشاهدة وإن تكن بالغة الأهمية، فإنها ليست إلا واحدة من مشاهدات أخرى عدة، يؤكد ذلك صدر الدين القونوي، ربيب ابن عربي و تلميذه، فيقول «كان شيخنا ابن عربي متمكناً من الاجتماع بروح من يشا، من الأنبيا، والأوليا، الماضين على ثلاثة أنحا، : إن شا، الله استنزل روحانيته في هذا العالم وأدركه متجسداً في صورة مثالية شبيهة بصورته الحسية العصرية التي كانت له في حياته الدنيا، وإن شا، الله أحضره في نومه، وإن شا، انسلخ عن هيكله واجتمع به (6) ». والحقيقة أن كتابات الشيخ الأكبر تتحدث في مناسبات عديدة جداً عن اجتماعه بالأنبيا، وأن شا، الأنبيا، والحقيقة أن كتابات الشيخ الأكبر تتحدث في مناسبات عديدة جداً عن اجتماعه بالأنبيا،

<sup>(1)</sup> الفتوحات، 3 ص 323.

<sup>/</sup> (2) فصوص الحكم، أ ص 110.

<sup>(3)</sup> الفتوحات، 2 ص 425.

<sup>,</sup> (4) الفتوحات، 3 ص 208.

<sup>(-) &</sup>quot;تعتولمات" للقرائد. (5) سنتحدث عن الشيخ أبي العباس بمزيد من التفصيل في الفصل الخامس، ولمعرفة المصادر عن هذا الشيخ انظر ص 79 هامش 8.

<sup>(6)</sup> ذكره ابن العماد في كتابه شذرات الذهب، بيروت، بدون تاريخ، جـ 5 ص 196.

<sup>(7)</sup> انظر على سبيل المثال- الفتوحات، 1، ص أذاً؛ 4، ص 184.

أو بالأولياء السابقين، يتضح ذلك -بوجه خاص- من محاوراته البارعة في كتاب التجليات(8)، كما يتضح بصورة طبيعية أيضاً، وهو يتحدث عن معاصريه من الأولياء ممن عرفهم واختلط بهم. وعليه فإن كلمة مذهب "doctrine" التي اخترناها جزءاً من عنوان هذا الكتاب إنما تجييء ترجمة -مكتوبة- لمعرفة كشفية، ولتجربة شخصية للولاية ؛ بمعنى أننا لا نتوقع -فيما يكتبه ابن عربي عن هذا الموضوع، أو أي موضوع آخر- أن نجد عرضاً منهجياً كهذا الذي نجده عند "المتكلم" أو "الفيلسوف" حين يعرض نظرياته، وابن عربي نفسه يحذرنا من التفكير في ذلك، وهو ينبهنا إلى الأحوال التي لابست كتابة مصنفاته فيقول: "فو الله ما كتبت منه حرفاً إلا عن إملاء إلهي أو إلقاء رباني"(9)، بل يؤكد في موضع آخر أن ترتيب الأبواب على الصورة التي نجدها في كتبه ليس من عنده ولا باختياره، وأن الأمر لو كان أمر نظر عقلي -كما يقول-لاختلف الترتيب وتغيرت صورته، ونضرب مثلاً لذلك الباب الثامن والثمانين من الفتوحات (في معرفة أسرار أصول أحكام الشرع)، إذ يقضي الترتيب العلمي المنطقي تقديم هذا الباب في صدر الكلام على العبادات وقبل الشروع فيها، لكنه جاء متأخراً عنها في ترتيب أبواب الفتوحات (١٥). وإذن فليس أمامنا إلا متابعة السير في مُنعرجات لانهائية بين آلاف الصفحات التي تتألف منها كتب الشيخ، ثم مواجهة النصوص بعضها ببعض، مع مايبدو بينها في بعض الأحيان من تعارض في ظاهر الأمر أو للوهلة الأولى، فهذه هي الوسيلة الوحيدة التي تبقى لنا لإظهار الترابط المنطقي في تعاليم الشيخ الأكبر واستخراج مضامينها، وعلى القاريء، وهو يتابع سيره في هذا الطريق المتعرج ألا يدهش إذا ما حجبت الأشجار عن عينيه -ولبعض الوقت- ما وراءها من الغاب الكثيف.

إن دعوى ابن عربي "الإلهام الإلهي" (سواء كان بطريق مباشر، أو بطريق غير مباشر كما هو الحال في "فصوص الحكم" الذي أخذه -منامًا - من يد النبي ريكي المحافظة بمذهبه في كل الفيسية التي يستند إليها في كل صفحات كتبه، تقريباً، ثم صعوبة الإحاطة بمذهبه في كل أبعاده وبكل دقائقه عَبْر كثرة كثيرة من النصوص ومن وجهات نظر عديدة تتعاقب في تباين واختلاف -كل ذلك - يُفسر لنا، دونما ربب أو شك، بعض جوانب الهجمات العنيفة التي وجهت

<sup>(8)</sup> طبع كتاب التجليات في حيدرآباد سنة 1948، (وأعيد نشرُه في بيروت بدون تاريخ)، ثم نشره عثمان يحيى مصحوباً بشرحين: شرح ابن سودكين (التلميذ المباشر لابن عربي، وقد اقتصر في شرحه على نقل ماكان يسمعه من ابن عربي نفسه)، وشرح لمؤلف مجهول (منسوب في بروكلمان إلى عبد الكريم الجيلي)، وهذا الشرح بعنوان: كشف الغايات (مجلة المشرق في بروكلمان إلى عبد الكريم الجيلي)، وهذا الشرح بعنوان: كشف الغايات (مجلة المشرق مي 1966-1967)، وفي هذا الكتاب يسرد أبن عربي قصة اجتماعه بسلسلة كاملة من شخصيات تقدمته بقرون عدة، مثل الجنيد، الحلاج، ذي النون المصري، سهل التُستَري وغيرهم...

<sup>(10)</sup> الفتوحات، 2 ص 163، فيما يتعلق باستلهام ابن عربي الإلقاء الإلهي راجع أيضا الفتوحات، الله ص 59: 3 ص 334، ومقدمة كتاب الفصوص، الذي يقول عنه أبن عربي إنه أخذه من يد النبي وينه في رؤيا رأها بدمشق سنة 1229/627، الفصوص 1، ص 47.

لابن عربي، وقد كان مفهوم "الولاية" محور كل هذه الهجمات بل كان هدفها الأول. وتأتى "الغفلة" أو "سوء القصد" -بعد ذلك- لتفسر لنا سرّ البعض الآخر من هذه الهجمات. وهكذا اعتقد ابن تيمية (ت: 328/728) أن الروح التي يستلهمها ابن عربي في كتاباته روح شيطانية، ولكي يزيد من إقناعنا برأيه، يُدعّم كلاّمه ببعض الروايات، كتلك التي ينسبها للشيخ نجم الدين الحكيم الذي شهد جنازة ابن عربي (1240/638)، والتي يقول فيها «قدمت دمشق فصادفت موت ابن عربي فرأيت جنازته كأغا ذُرَّ عليها الرماد ، فرأيتها لا تشبه جنائز الأولياء»(١١). ولم يكتف ابن تيمية بهذه القصص التي تعكس انطباعات شخصية خاصة، بل ألُّف رسالة مطولة، سمًّاها: "الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان"(12)، تناول فيها بالنقد اللاذع، المنظّم، أقوال ابن عربي وأقوال تلاميذه، في موضوع "الولاية"، بحيث نستطيع القول بأنه لا يمكن أن نجد رسالة أخرى أوضح في التعبير عن هذا الغرض من رسالة ابن تيمية هذه، ثم جردت بعد ذلك -في نهاية القرن التالث عشر الميلادي- حملات عنيفة من الخصومة والجدل على مسألة "الولاية" هذه، وعلى مسائل أخرى مثل وحدة الوجود كلازم لمذهب ابن عربي، ومثل تفسيره للآيات القرءآنية الواردة في شأن فرعون موسى، والآيات المتعلقة بالعذاب في جهنم. ونلاحظ أن في نفس هذه الفترة كان Etienne Tempier يُدين الرَّشديين اللاَّتين -في باريس- بتهمة الهرطقة في 219 قضية (من بين هؤلاء المدانين Siger de Brabant الذي صنَّفه دانتي Dante مع أهل الجنة)(13). ولقد أورد "عثمان يحيى" في كتابه عن ابن عربي قائمة اشتملت على أربعة وثلاثين مصنَّفاً، وثمان وثلاثين ومائة فتوى، كلها تحاكم ابن عربي وتُدينه، وبرغم ذلك لم تستوعب هذه القائمة كل ما كتب إدانة لابن عربي، إذ قد نَدُّ عنها الكثير من المؤلفين الذبن توقفت شهرتهم عند حدود بيئاتهم المحلية، كما سقط من حسبانها كل ما كتب في الآداب الفارسية في هذا الشأن(١٤). وهذه الخصومات العنيفة التي

<sup>(11)</sup> ابن تيمية، مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية. الرياض 1340-1382، جـ 11 ص 511، (وقد وردت قصة الشيخ نجم الدين في مجموع الرسائل والمسائل ط. رشيد رضا جـ 4 ص 77).

<sup>(12)</sup> ابن تيمية: مجموعة الفتاوي 11، ص 156-018.

<sup>(13)</sup> توجد أوجه شُبَّه عديدة في قضَّايا الاتهام بين ابن عربي والعلماء اللأتين، منها :التفسير البدعي لمدلولات وتعاليم النصوص المقدسة المتعلقة بموضوع العذاب في جهنم، وأبدية العالم ولا نهائيته، ومسألة الإباحة الجنسية، (تلك التي رددها السخاوي -كثّيرا- في كتابه القول المُنْدِي ..، مخطوطات برلين 989. spr. 2849، وعلى سبيل المثال لوحَّة 117، 7وَّب). هذا وإن اتهامَّ الصوفية بالإباحة مطعن تقليدي اضطلع بصياغته ودرج عليه أبن الجوزي في كتابه: تلبيس إبليس، (القاهرة ص 351-356، بدون تاريخ). غير أن اتهام ابن عربي بالإباحة يتناقض تناقضاً كاملاً مع موقفه من الشريعة، وسنعود إلى هذا الموضوع مرة أخرى فيما بعد.

<sup>(14)</sup> من ناحية أخرى أورد عثمان يحيى قائمة تضم 33 فتوى تنتصر لابن عربي وتزكيه، ومما تجب ملاحظته أنّ المصدر الأساسي الذي اعتمد عليه عثمان يحيى في أحصاء الفتاوي التي أدانت ابن عربي هو كتاب "القول المُنْبِي" للسخاوي، (المتوفي 1497/902)، ويشتمل مخطوط هذا الكتاب علىَّ ما يقرب من 500 لوحة، تُعتبر -فيّ معظمهاً- قوائم من ترويج الإشاعات أو من الطعون الجارحة، الأمر الذي يصعب معه اعتباراً هذه الطعون أو الشتائم فتاوى بالمعنى الحقيقي لكلمة "فتوى"، وإن كان هذا لا يُهوِّن -بالطبع- من مدى العنف ولا من حِرَّته في المنازعات ضد الصوفية،

تتابعت عبر الأجيال، والتي غالبا ماكانت تستند في احتجاجها على دعاوي "التبديع والتفسيق" - التي عرضها ابن تيمية في مؤلفاته عرضاً منهجياً (15) - لم تفتر ولم تتوقف، وإنما ظهرت بأقوى من ذي قبل مع ظهور الحركة السلفية (16) في نهاية القرن الماضي، ثم عادت -حديثاً إلى الظهور في مصر - في قوة وعنف - حين اندلعت مناقشات على مستوى الصحافة والإذاعة ثم على مستوى مجلس الشعب، وانتهت هذه المناقشة إلى استصدار قرار بمصادرة كتاب الفتوحات في طبعته المحققة التي يعنى بها مشروع عثمان يحيى. غير أن هذا القرار قد ألغي في حينه، وكانت بداية هذه الحملة رسالة مفتوحة نُشرت في جريدة الأخبار المصرية في عددها الصادر بتاريخ 14 نوفمبر 1975م، وكانت مسألة الولاية وطبيعتها ومظاهرها - في هذه الرسالة الحدى مسائل النزاع التي استبدت بهواجس نقاد ابن عربي وأقلقت بالهم (17).

لكن منتقدي الشيخ الأكبر، وهم يحاكمون أنظاره ويصمونها بالهرطقة إنما يعارضون -بوجه عام- أموراً ثابتة بنص الكتاب والسنة، كما يعارضون أقوال أو أفعال السلف الصالح من صحابة النبي وسين وصوفية الصدر الأول من الإسلام. ومن هنا، يلزمنا، وقبل أن نبدأ في عرض مذهب ابن عربي في مسألة الولاية، أن نرجع -أولاً وقبل كل شيء- إلى ذروة الأمر وسنامه، وهو القرء آن الكريم. وقبل ذلك يلزمنا أن نعرض لمشكلة شائكة تتعلق بمصطلح، أو بلفظ "الولاية".

إننا نترجم كلمة "ولي" بمقابلها الفرنسي "Saint" لأنه يطابقها في المعنى ولأنه لا يوجد مقابل فرنسي آخر يؤدي المعنى بأفضل من ذلك، وكلمة "ولي" جمعها "أولياء"، وأصل الكلمة هو "و ل ي". ويجب علينا هنا -وبدون أن نستبق القول فيما قد يترتب على ذلك من أوجه الشبه أو أوجه الاختلاف بين طبيعة الولي ووظيفته في تدبير الحياة الروحية في الإسلام، وبين طبيعته ووظيفته في الأديان الأخرى- أن نشير من وجهة نظر اشتقاقية صرفة إلى أن المقابل العربي الحقيقي للكلمة الفرنسية "Sainteté" أو "Sainteté" يجب أن يكون مشتقاً من مادة (ق د س) الحقيقي للكلمة الفرنسية "Sainteté" أو "Sainteté" يجب أن يكون مشتقاً من مادة (ق د س) التي تعكس معنى الطهارة والحرمة ؛ وعليه يصبح المقابل المناسب في اللغة اليونانية هو Hagios وفي اللاتينية Sanctus (هو معنى التقديس، أو إضفاء القداسة، وفي اللاتينية العلمية عن كانت من الناحية النظرية تعبر عن معنى آخر مستقل (هو معنى التقديس، أو إضفاء القداسة، ويقابله باليونانية (المونانية العلمية عن (الله باليونانية العامية عن (الله باليونانية العامية عن (الله باليونانية العامية عن (الله باليونانية Hagios)، إلا أنها دائماً لا تتميز من الناحية العلمية عن

<sup>(15)</sup> حول هذا الموضوع انظر أطروحة الدكتوراه التي تقدم بها سيريل شودكيفيتش إلى جامعة باريس (4) في نوفمبر 1984م بعنوان ابن تيمية والجدل المبكر حول ابن عربي "Les Premières Polémiques autour d'Ibn Arabî: Ibn Taymiyya" وفيما يختص بموضوع الولاية راجع بوجه خاص الصفحات 142-221.

<sup>(16)</sup> فيما يتعلق بموقف السلفية من الأولياء والتبرك بمزاراتهم، انظر:

J. Jomier, Le Commentaire coranique du Manâr, Paris, 1954, chap. VII.

<sup>(17)</sup> انظر مقالات الشيخ كمال أحمد عون، (دلالات في كتاب الفتوحات) في مجلة لواء الإسلام، الأعداد الخمسة الأولى من سنة 1976، وانظر بوجه خاص عدد مايو-يونيو، ص 32-39 وعدد سبتمبر-اكتوبر، ص 23-30.

<sup>(\*) (\*)</sup> تعني قديس أو قداسة.

مفهوم الولاية، ففي الإنجليزية نجد أن كلمة "The Holy" تعني المقدّس، بينما نجد كلمة "The Holy man" تدل في الاستعمال العادي على الوليّ. وإذن فإن أيّاً من هذه المشتقات المأخوذة من "ق د س" لاينطبق عادة على مفهوم كلمة "وليّ"، اللهم إلا مادة "ق د س" حين يشتق منها قولهم "قدّس الله سرّه"، كمدح وتقريظ للشخص بعد وفاته. ومن الطريف أن نلاحظ -في مقابل ما تقدم - أن الاصطلاح المسيحي العربي يَستَعمل كلمة "قديس" للدلالة على معنى الأولياء، وهذا البون في الاستعمال بين الكلمتين داخل اللغة الواحدة قد يَسهُل تفسيره بعوامل تاريخية، إلا أنه يظل رغم ذلك أمراً جديراً بالاعتبار.

وحين نتدبر معاني مادة "ولى"، نجد أن معنى القرب والدُّنو هو أول ما يتبادر إلى الذهن من معاني هذه المادة. ثم تتولد عنه بعد ذلك دلالتان أخريان: دلالة على الصديق، ودلالة على الحاكم والمدبر والقائم بالأمر، وإذن فالوليّ، بالمعنى الدقيق، هو الصديق، وهو القريب، وهو أيضاً -وكما يلاحظ ابن منظور في لسان العرب- الناصر والمدبر.

وها هنا تساؤل يفرض نفسه، وهو: لو أننا ترجمنا كلمة "Saint" بالمقابل العربي وليّ، توخياً للسهولة وتمهيداً لتحديد أوجه الاتفاق والافتراق التي تنشأ -فيما بعد- بين المدلولات الدقيقة لهذين المصطلحين، فما هو المقابل العربي لكلمة "Saintete"؛ والإجابة أن ها هنا كلمتين تُستعملان -معاكمقابل للمصطلح الفرنسي، هما ولاية، وولاية. ويرى كوربان أن ثمة فرقاً حاسماً بين ولاية وولاية، وأن الاستعمال الجاري في التصوف لكلمة ولاية (تلك التي تتضمن من بين معانيها الشائعة معنى المرجعية، أو السلطة الدينية) إن هو إلا فهم صوفي معكوس "لإمامة شيعية غامضة تستحيي أن تعلن عن نفسها "(١٤). ونحن -من جانبنا-، سنرجع في ثنايا بحثنا إلى هذه الدعاوي وإلى مثيلاتها التي حاولت أن تختصر التصوف الإسلامي بوجه عام وتصوف ابن عربي بوجه خاص في نطاق التشيع المستتر.

ونقول من وجهة نظر لغوية بحتة، إن وزن فعالة الذي تُصاغ عليه كلمة "ولاية"، لا شك يستعمل في الدلالة على ممارسة الفعل أو الوظيفة، مثل خلاقة التي تعني وظيفة الخليفة، وإمارة التي تعني وظيفة الأمير، ونفس الشيء أيضاً بالنسبة لولاية التي تعني في الاصطلاح السياسي والإداري وظيفة الوالي -بمعنى الحاكم-، ومجال اختصاصه بوجه عام. أما وزن فعالة الذي تُصاغ عليه كلمة "ولاية" فإنه يستعمل للدلالة على "الحالة". ويبدو أن هذا الوزن هو الأكثر ملاءمة لصياغة مصطلح يدل على الولي بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة، ونظراً لأن نصوص المخطوطات الأصلية لكتب التصوف غير مضبوطة بالشكل فإن كلمة "ولاية" الواردة فيها لا تُعرف هل هي بكسر الواو أو بفتحها، إذ مع غياب الضبط بالشكل تشتبه كتابة ولاية مع كتابة ولاية، ويَنْبَهِمُ الفرق بينهما، وحتى لو حاولنا ضبط الكلمة بالشكل فسوف تظل الكلمة محتملة للأمرين ومترددة بين كسر الواو وفتحها معاً. أما اللغة الدارجة، وخصوصاً تلك التي نسمعها من أهل الطرق في

En Islam Iranien, Paris 1971, I, p 48, no. 20,et III, pp 9-10: انظر (18)

البلاد العربية، فإنها تظهر ترجيحا واضحاً لولاية (بكسر الواو)، ويبدو أن هذا الترجيح راجع إلى تقليد قديم ؛ ذلك أن اختيار ولاية (بالكسر) ربما ترجع أسبابه -أو بعض أسبابه على الأقل- إلى اهتمام الناطقين بالعربية بتنغيم النطق وتطريبه، مما حملهم على استبدال الكسرة بالفتحة إذا وقعت قريبة من الألف الممدوة. وقد توجد لهذا الاختيار أسباب أخرى غير ماذكرنا، لكن سيبقى هذا الاختيار غير مبتوت الصلة -بصورة أو بأخرى- بالنّهج الذي بني عليه تصور "الولاية" في الأمة الإسلامية، وهو تصور يعول في أهمية مباشرة -تتضح للعامة أكثر من غيرهم- على القوى التي يُخص بها الولي بأكثر مما يعول على الخصائص الأساسية التي تنبثق منها الولاية، أو هذه القوى. ومهما كان الأمر في ذلك، فإن مسألة الفرق بين ولاية وولاية مسألة هينة ويسيرة، ولا ينبغي أن نبالغ في بحثها أكثر من ذلك.

أما أصحاب المعاجم من علماء اللغة العربية فإنهم قد ناقشوا في معاجمهم المعاني التي تدل عليها هاتان الكلمتان، والعلاقات الدلالية المتبادلة بينهما. لكنهم رغم مناقشتهم وإيرادهم الآراء المتعارضة، ترددوا تردداً واضحاً في القطع برأي يحسم هذه القضية. ونود أن نبين -على سبيل الاستطراد- أن مصطلح "أميسيتيا" L'amicitia المستعمل في تحديد وظيفة "القديس الشفيع" عند الرومان المتأخرين، يدل في المقام الأول -كما يلاحظ Peter Brown - على مفهوم الصداقة، كما يدل في ذات الوقت على معنى الحماية والسلطة، أي يدل على الولاية والولاية والولاية معا (19).

ويبقى أن نقرر أن أقوى حجة تشهد لترجيح وَلاية بالفتح، والذي نختاره في استعمال هذا اللفظ، هو تكرار ورود وَلاية في القرء آن الكريم بفتح الواو، ولا ريب في أن يكون هذا مبرراً كافياً لدى شيوخ الصوفية، ولدى ابن عربي على وجه التأكيد، لاختيار وَلاية بالفتح بدلاً من الكسر. فقد وردت وَلاية بالفتح في القرء آن الكريم مرتين: جاءت في المرة الأولى في سياق الكلام على بعض الناس، مع اتصال ذي دلالة قوية، بكلمة أولياء المذكورة في نفس الآية (الأنفال: 72)، وجاءت في المرة الثانية متعلقة بلفظ الجلالة (الكهف: 44). وعليه فسوف نُبقي على استعمال وَلاية (بالفتح)، ولكن دون أن يعني ذلك معارضة أو رفضاً للاستعمال الشائع لكلمة ولاية بالكسر. على أن هذا الاحتراس الذي توخيناه في كلمة ولاية بين الفتح والكسر إنما تبدو أهميته إذا علمنا أن علم القراءات لم يحسم هذا الأمر أيضاً، فمن بين الروايات السبع المعروفة في قراءة القرء آن الكريم والمروية عن ابن مجاهد، قرأ "حمزة" ولاية، بكسر الواو في الآيتين السابقتين، بينما قرأها الباقون بفتح الواو (20).

<sup>(19)</sup> انظر لسان العرب، بيروت، بدون تاريخ، 15، ص407، وتاج العروس، (مكان وتاريخ الطبع مجهولان) 10، ص 398. انظر أيضاً من المعاجم الحديثة المعجم الوسيط، ط. مجمع اللغة العربية، القاهرة 1961 ص 1070، أما المستشرقون فإنهم ينقسمون حيال هذا الموضوع إلى فريقين: فماسينيون يستعمل ولاية أحياناً، وولاية أحياناً أخرى، ونوية في فريقين: فماسينيون يستعمل ولاية أحياناً، وولاية، وكذلك فعل أبو العلا عفيفي في Exégèse coranique et langage mystique رسالته عن ابن عربي. وفيما يتعلق باستعمال أميسيتيا في الاصطلاح المسيحي انظر La Société et le sacré dans l'Antiquité tardive, Paris, 1985, p. 23

<sup>(20)</sup> فخر الدين الرازي: التفسير الكبير، طهران، (بدون تاريخ)، 15، ص 210 في تفسير الآية 72 من سورة الأنفال.

أما مادة (و ل ي) فإنها تكررت في القرء آن الكريم كثيراً، إذ قد وردت فيه -تحت اشتقاقات متنوعة - سبعاً وعشرين ومائتي مرة، كما وردت كلمة (وليّ) وجمعها (أولياء) بمعان شديدة الاختلاف. فقد وردت في بعض الآيات بمعنى حسن في قوله تعالى ﴿ الآنَّ أولياء الله لا خوف عليهم ولا هُمْ يَعزُنون ﴾ (يونس: 62). ويذكرنا رجع الصدى في ألفاظ هذه الآية بقوله تعالى في آية أخرى ﴿ قلنا الهبطوا منها جميعا فإمّا يأتينكم منّي هُدَى فمن تَبِع هداي فلا خوف عليهم ولا هُم يعزُنون ﴾ (البقرة: 38)، عما يشير -في خفاء - إلى أن منشأ الولاية مساوق لنقطة البدء في الخليقة الإنسانية. فقد خاطب الله تعالى آدم الم الله بهذا الوصف لما تاب عليه وأهبطه إلى الأرض لينفذ عليها مهام الخلافة. ووردت أيضاً - كلمة ولي وجمعها أولياء في آيات أخرى بمعنى سلبي سيء، وذلك في قوله تعالى ﴿ .. فقتلوا أولياء الشيطن ﴾ (النساء: 76)، وسوف يقتبس ابن تيمية من هذه التسمية عنوان رسالته التي أشرنا إليها سابقاً، ويستوحي منها -في شيء من الغموض - فكرة الولاية المعكوسة أولياء التي تتدرج وتتسلسل عكس اتجاه "أولياء الله" بحيث ينتهي التدرج في أولياء الشيطان إلى "قطب" مثلما ينتهي التدرج في أولياء الشوث إلى "قطب" أيضاً "أك.

على أن كلمة ولي وإن كان يُوصف بها الواحد من أفراد الناس، فإنها -كذلك- إسم من أسماء الله الحسنى، وسنرى فيما بعد أن خاصة الاشتراك هذه ستتكشف عن فهوم بالغة الدقة في تصوف ابن عربي. يقول الله تعالى ﴿ الله ولي الله ولي النهور ﴾ (البقرة: 257)، ويقول ﴿ وإن الظلمين بعضهم أولياء بعض ﴾ (الجاثية: 19). ويقول ﴿ وإن الظلمين بعضهم أولياء بعض ﴾ (الجاثية: 19). ويقول ﴿ وإن الظلمين بعضهم أولياء بعض ﴾ (الجاثية: 19). بصلة، ولو من بعيد، والتمبيز بين هذه المعاني في شيء من التعسف والقسر -أحياناً ققد اضطروا إلى تصنيف الولاية في القرء أن الكريم إلى معان عديدة، وقد أحصى "مقاتل"، من قدماء المفسرين، عشر معان (22) للولاية، ترجع كلها في -الحقيقة- إلى أمرين، الأمر الأول يرتبط ارتباطاً مباشراً بمعنى عشر معان (22) للولاية، وأنه يدل بحسب السياق على معاني، الصديق والصاحب والقريب والحليف والناصح؛ أما الأمر الثاني فيدور بول معنى الناصر والحاكم. وجميع هذه المعاني المذكورة في الأمرين السابقين تتصل اتصالاً وثيقاً بطبيعة كلمة "ولي". وحقيقة الأمر أن دلالة كلمة "ولي" تستند إلى أن وزن "فعيل" يأتي بمعنى والمحبوب والمنصور والممنى"، بمعنى مفعول، هو المقرب والمحبوب والوالي (بالاصطلاح الروماني)، والحاكم، وقد والمحبوب والمنصور والممند، والماني)، والحاكم، وقد

P. Nwya, Exégèse coranique et langage mystique, Beyrouth, 1970, pp. 114-115 انظر (22)

<sup>(21)</sup> قطب أولياء الشيطان هو الدجال، والدجال ليس -فقط- مرادفاً لما يسمى Antéchrist، بل يمثل وظيفة تبلغ قمتها في المسيح الدجال، (راجع الشعراني، مختصر تذكرة القرطبي، حلب 1395هـ ص 179، ويذكر الشعراني حديثاً في هذا الصدد يدل على أن عدد الدجّالين يبلغ قريباً من ثلاثين، انظر أيضاً السيوطي، الجامع الصغير، القاهرة 1954، 2 ص 78 وهو يذكر حديثاً آخر يحدد عدد الدجالين بسبعة وعشرين، منهم أربع من النساء).

عرض ابن عربي -انطلاقاً من هذا المبدإ- لما جاء من الأسماء الحسنى في القرءآن الكريم على وزن فعيل، واستنبط منها نتائج كبرى في مذهبه الصوفي، كأن يقول -مثلاً- في إسمه تعالى، "عليم": "فعليم بمعنى عالم وبمعنى معلوم، وكلا الوجهين سائغ في هذه الآية (...) فهو في كل شيء معلوم، وبكل شيء معلوم،

وهكذا نجد أن موضوع الولاية في أساسه وتكوّنه ينبع من القرءآن ويرجع إليه، غير أن فهم آيات الكتاب الكريم إنما يزداد ثراء مع تدبر الأحاديث النبوية التي تكرر فيها ورود مادة (ولا ي) يصورة واضحة (24)، ونكتفي هنا بذكر بعض من الأحاديث التي يكثر ورودها في الكتابات الصوفية، ضاربين صفحاً عن الفروق الطفيفة في ألفاظ الحديث المروي بروايات متعددة. ويجب أن ننتبه إلى أن معظم الأحاديث الواردة في هذا الموضوع هي أحاديث قدسية ؛ يقول الله تعالى في حديث قدسي «إن أغبط أولياني عندي لمؤمن خنيف الحاذ، ذو حظ من الصلاة، أحسن عبادة ربه وأطاعه في السرّ، وكان غامضا في الناس لا يُشار إليه بالإصابع، وكان رزقه كفافا فصبر على ذلك، ثمر نفض بيدة فقال ؛ عجلت منيته قلّت بواكيه قل تراثه » (25). ويقول ويشيخ «سواعلموا أن لله عز وجل عباداً ليسؤا بأنبياء ولا شهداء، يغبطهم الأنبياء والشهداء على مجالسهم وقربهم من الله (سا) يضع الله لهم يوم التيامة منابر من نور فيجلسهم عليها، فيجعل وجوههم نوراً (سا) وهم أولياء الله » (26).

وحديث «من عادى لي ولياً...» يكثر وروده في نصوص عديدة، وله دور أساسي في مفهوم الولاية عند ابن عربي، ولأننا سوف نذكر هذا الحديث مصحوباً بشرح ابن عربي في موضع لاحق فإننا نكتفي هنا بسرد صدر الحديث وهو «من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب» (27). كما ينبغي أن نذكر أيضاً حديثين يُشكلان مصدراً هاماً في تحديد معنى "الولي"، الحديث الأول، جاء فيه «... وإن أولياني من عبادي وأحباني من خلني الذين بذكرون بذكري، وأذكر بذكرهم «(28)، والحديث الثاني «لله عز وجل مانة رحمة، وأنه قسم رحمة واحدة بين أهل الأرض فوسعتهم إلى آجالهم، وذَخر نسعة وتسعين رحمة لأوليانه.. »(29). وسوف نلتقي في ثنايا بحثنا هذا بأحاديث أخرى كثيرة، وسنعرف من شروح شيوخ التصوف لهذه الأحاديث أنها تكشف أول ما تكشف عن فهم معنى الولي والولاية، ولكن علينا أن نقرر جادىء ذي بدء- أن ذات النبي وينفي هي على وجه التحديد- مفتاح السر لإسم الولي، هذا الإسم الذي يطلق بالاشتراك على الله تعالى وعلى الإنسان معاً.

<sup>(23)</sup> الفتوحات 3 ص 300، وهناك كلمة أخرى مشتقة من مادة (و ل ي)، ترد كثيراً في القرءآن والحديث، وهي تشبه كلمة "ولي" في تضمنها لمعنى فاعل ومفعول، وإطلاقها على الله تعالى وعلى الإنسان، هذه الكلمة هي "مولى". وهي من ألفاظ الأضداد مثل كلمة (hôte) الفرنسية.

<sup>(24)</sup> أنظر، "فنسنك" Wensinck، المعجم المفهرس لألفاظ الحديث، 7 ص 322-336. (25) سنن الترمذي، كتاب الزهد، باب 35، مسند أحمد بن حنبل، 5 ص 252، 260، ابن عربي مشكاة الأنوار، حديث رقم 3.

<sup>(26)</sup> الترمذي، زهد 53، أبن حنبل، 5 ص 229–239، 341، 342، 343.

<sup>(27)</sup> البخاري، الرقائق 38، ابن ماجة، الفتن 16، ابن عربي: مشكاة الأنوار، رقم 91.

<sup>(28)</sup> ابن حنبّل، 3 ص 430.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق، 2 ص 514.

## مزرآك فقد رآنحي

يكن للباحث أن يلمح من خلال نظرة سريعة يلقيها على كلمتي ولي وولاية، مجموعتين من الدلالات تُكمل إحداهما الأخرى. أما الأولى -وهي الأكثر شيوعاً - فتعود إلى معنى مشتق من معنى القرب، وهو "تولى الأمر" و"الحُكم"، وهاتان الدلالتان المرتبطتان عادة (ولي)، واللتان تؤكدهما استعمالات النصوص المقدسة من الكتاب والسنة، تحددان -ضمنا أو صراحة، ومن غير أن تنفي إحداهما الأخرى - المعنى التام لكلمة "ولي". وفيما يرى ابن تيمية أن فإن الأولياء هم "المقربون" بالمعنى الدقيق والبسيط لهذا الوصف. وقد وردت كلمة "المقربون" في القرء أن الكريم وصفاً مُيزًا لخاصة الخاصة في التقسيم الثنائي أصحاب الميمنة وأصحاب المشئمة، وهذا الوصف قرين وصف آخر، هو "السابقون"، ميز به القرء آن الكريم هذه الصفوة المختارة أيضا، وذلك في قوله تعالى ﴿ والسَّبقون السّبقون أولئك المقربون ﴾ (الواقعة : 10-11). المشئمة، وهذا الن عجيبة من صوفية القرن الثاني عشر الهجري معنى "الأنس" (بالله) كمعنى مساو لمعنى الولاية (على خلاف ذلك يؤكد ابن عربي -في بعض الأحيان على مفهوم "النُّصرة" في تعريفه للأولياء، فيقول «واعلم أن الأولياء هم الذين تولاهم على مفهوم "النُّعرة" في مقام مجاهدتهم الأعداء الأربعة : الهوى والنفس والدنيا والشيطان» (قلاد ونلاحظ أن الفعل "تولَى" في هذا النص مشتق من الأصل (ولي).

ولكن إذا كانت النصوص التي أوردناها منذ هنيهة نصوصاً متأخرة نسبياً، فكيف كان الأمر في العصور الأولى للإسلام ؟ هنا ينقل الهُجويري تعليقاً ساخراً لبعض شيوخ خراسان يقول فيه «التصوف اليوم إسم بلا حقيقة، وقد كان من قبل حقيقة بلا إسم (4)»، ونحن، حين نقرأ تعليق الهُجويري هذا في ضوء "التوهج الروحي" السائد إبّان

<sup>(1)</sup> ابن تيمية، مجموعة الرسائل والمسائل اص 40.

J.L. Michon, Le soufi marocain Ibn Ajîba et son mi râj, Paris, 1973, p 204. انظر (2)

<sup>(3)</sup> الفتوحات 2، ص 53.

<sup>(4)</sup> الهُجويري، كشف المحجوب، ترجمة باسعاد عبد الهادي قنديل، ا، ص 239، القاهرة 1980م. هذا ومنذ أن نشر Tholluck في سبنة 1821 كتابه: Ssufismus, Sive theosophia Persarum Pantheistica ومنذ أن نشر Tholluck في سبنة 1821 كتابه: Soufisme ونصن الغربيون نترجم كلمة تصوف بكلمة Soufisme وهي ترجمة مربكة ولا تفي بالمعنى المقصود.

تلك الفترة التي قيل فيها هذا التعليق الساخر، فإنه لا ينبغي أن نفهم من صدر هذا التعليق أكثر من أنه مجرد " مقارنة " قُصد منها إيقاظ همم السالكين من المبتدئين، لكن يبقى عَجُز العبارة ذاتها محمَّلاً بدلالات تاريخية ؛ ذلك أن مصطلح "صوفى" -حسبما تفيده النصوص- إنما يرجع في أقدم استعمالاته إلى منتصف القرن الثاني الهجري، حيث سُمّى به في الكوفة هناك العالم الشهير جابر بن حيان، تلميذ الإمام جعفر الصادق. وتأسيساً على القاعدة التي تقرر أن وجود الأشياء يسبق وجود المصطلحات، فإن كلمة "ولاية" يقال فيها نفس ما قيل في كلمة "صوفى". فقد ظل مصطلح "ولاية" مجهولاً إلى أن جاء الحكيم الترمذي في القرن الثالث الهجري فكان -كما يؤكد الهُجويري- أول من أدخل هذا المصطلح ضمن اصطلاحات التصوف(5). وليس من شك في أن الهُجويري كان على وعى بأن هذه الألفاظ : ولاية، وليّ، أولياء -وقد ذُكرت في القرء آن والأحاديث النبوية- لا يمكن أن تكون مجهولة جهلاً تاماً طوال القرنين الأول والثاني للهجرة، وكذلك "الاستعمالات" والمفاهيم التي عبرت عنها هذه الألفاظ قبل القرن الثالث الهجري، لا تقدح فيما ذكره الهُجويري وأكده من قبل، لأن أهمية الترمذي -في واقع الأمر- هي أكبر بكثير من أهمية مجرد استعمال مصطلح، أو إدخاله ضمن مصطلحات أخرى. وإذا كان بعض معاصري الترمذي من أمثال سهل التُّستَري، في تفسيره الذي سنتحدث عنه فيما بعد، وأبى سعيد الخرّاز في رسائله، قد ألقيا بعض الضوء على مفهوم الولاية، فإن الترمذي هو أول من اختط للولاية أبعاداً مذهبية أوسع وأشمل، وهذا هو مايبرر الأهمية أو المكانة التي يمثلها كتابه "ختم الأولياء" بالنسبة لما سيقوم به ابن عربي -فيما بعد- من تأصيل لنظرية الولاية.

وُلد الحكيم الترمذي في خراسان، وتوفي بها بعد أن عمر طويلاً، في نهاية القرن الثالث الهجري. كان من أتباع الخضر، وكان الخضر يزوره كل يوم أحد، كما يذكر تلميذه أبوبكر الورًاق<sup>(6)</sup>. وأكبر الظن أن آراء الترمذي ونظراته في موضوع "الولاية" كانت من وراء اتهامه بدعوى النبوة، ثم الوشاية به عند والي بلخ، وكان ذلك سبباً في ابتلائه بالمصائب والمحن. أما كتابه الرئيسي "ختم الأولياء" الذي يحتمل أنه صنَّفه حوالي سنة 260 ه فقد اعتبر مفقوداً لفترات طويلة لا يُعرَف عنه شيء ذو بال، اللهم إلا من خلال فقرات اقتبسها منه ابن عربي في كتاب الفتوحات. وقد ظل الأمر كذلك إلى أن عُثر في إستانبول -قبل أكثر من ثلاثين عاماً - على

 <sup>(5)</sup> المصدر السابق 2، ص 442-443، وفي هذا النص الذي خصصه الهُجويري للحديث عن "الحكيمية"
 -أتباع الحكيم الترمذي- يظهر الخلط واضحاً بين معاني ودلالات مصطلحي ولاية وولاية.

رَّهُ) المُصدر السَّابِق، 353، انظر أَيضاً علاقة الترمذي بالخَضْر، في قصة أبي بكر الورُّاق، ص 354 من نفس الكتاب.

نسختين خطبتين من هذا الكتاب، كما عُثر في نفس الوقت على نسخة ثالثة في لندن مطابقة للنسختين الأخربين، الأمر الذي أتاح لعثمان يحيى أن يخرج هذا النص في طبعة علمية محققة (٦٠).

وكتاب ختم الأولياء ليس كتاباً منهجياً في عرض موضوع "الولاية"، وترتيب الأفكار والمعلومات المتعلقة بها. ومع أنه يشتمل حسب تبويب عثمان يحيى- على تسعة وعشرين فصلاً إلا أن الترمذي لم يعرض لقضية ختم الأولياء إلا في الفصل الثامن، والفصل الثالث عشر، ثم عاد لدراستها -من جديد- في الفصل الخامس والعشرين. هذا ويفتتح الترمذي كتابه هذا بنص رائع يجيله في صورة سؤال وجواب بينه وبين أحد مريديه، وهذا النص يسجل، في المقام الأول، التجربة الروحية التي عاشها الترمذي، والتي حرص على إخفائها، وهو يصرف الخطاب -في كلامه- إلى شخص آخر مجهول، وبرغم من ذلك فإن السطور الأولى من هذا النص تكشف منذ أول وهلة عن حقيقة الأمر في حياته الروحية، وبحيث يمكن القول بأنه كان يتحدث عن نفسه، وعن تجربته الروحية الخاصة. يقول الترمذي «أما بعد، فإنك ذكرت البحث في ما خاض فيه طائفة من الناس في شأن الولاية، وسألت عن شأن الأولياء ومنازلهم مجهولة عند أهلها، ومن حسب نفسه ولياً وهو بعيد عنها. فاعلم أن هؤلاء الذين يخوضون في هذا الأمر ليسوا من هذا الأمر في شيء، إنما هم قوم يعتبرون شأن الولاية من طريق العلم، ويتكلمون بالمقاييس وبالتوهم من تلقاء أنفسهم، وليسوا بأهل خصوص من ربهم، ولم يبلغوا منازل الولاية، ولا عرفوا صنع اللله» (8).

<sup>(7)</sup> كتاب ختم الأولياء، بيروت 1965، وقد ترجم عثمان يحيى هذا الكتاب إلى اللغة الفرنسية، (ترجمة غير مطبوعة)، ضمن أطروحته لدبلوم الدراسات العليا، وفي هذه الترجمة، ص إ4-69 قائمة إحصائية بمؤلفات الحكيم الترمذي، انظر ص 39-92 في مقدمة ختم الأولياء، انظر أيضاً بروكلمان، الأصل 1، 199، والملحق 1، 355، وفوَّاد سركين 1، 653-653، وحسيماً نعلم فإنه لم يطبع من مؤلفات الترمذي -عدا كتاب خَتَم الأولياء- إلا كتابَ الرياضة وأدب النفس، تحقيق أربري، القاّهرة 1947، بيان الفرقُّ بين الصدر والقلب والفؤاد، تحقيق نيقولا هر، القاهرة 1958، الحج وأسراره، تحقيقً حسنى نصر زيدان، القاهرة 1969، أداب للريدين وبيان الكسب، تحقيق عبد الفتاح عبدالله بركة، القاهرة (بدون تاريخ)، علم الأولياء، تحقيق سامي نصر لطف، القاهرة 1983. وفيما يتعلق بحياة الترمذي وتاريخه انظر ُرسالته، بَدْء الشأن، ضمَّن كتاب ختم الأولياء ص14 ومابعدها، وأيضاً : العطَّار، تذكرة الأولياء، تحقيق نيكولسون، لندن 1905-1907، جـ 2 ص 91-99، ماسينيون Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 1954, pp. 286-294 (وهـــو شذرات سطحية ومغرضة، إضافة إلى أن ماسينيون لم يحصل على نص كتاب ختم الأولياء)، عبد المحسن الحُسيني: المعرفة عند الحكيم الترمذي، القاهرة (بدون تاريخ، لكنه سابق على كل حال على الكتاب التالي ٱلمتضمن لإشارات تحيل إليه)، عبد الفتاح عبد الله بركة الحكيم الترمَّذي ونظريته في الولاية، القاهرة 1971، جزأن، (الجزء الأول عن حياة الترمذي) محمد إبراهيم الجيوشي: Al-Tirmidhî's theory of saints and Sainthood, Islamic Quarterly XV (1971),pp. 17-61, B.Radtke, Al-Hakîm al-Tirmidhî, Ein Islamischer Theosoph, des 3/9 Jahrhunderts, Freibourg, 1980 أحمد عبد الرحيم السايح، السلوك عند الحكيم الترمذي، القاهرة 1988.

<sup>(8)</sup> ختم الأولياء ص 114-116.

ونلاحظ أنه تطالعنا -ومنذ البداية- في كتاب ختم الأولياء تفرقة جوهرية تعتمد في الأساس على مفهوم "أحق الله"، وهو حق ينشأ نتيجة سلطان الله المطلق على جميع الكائنات دون استثناء، وهنا لا بُد من تجنب الخلط -فيما يرى الترمذي- بين ''وليّ حق الله''، وبين ''وليّ الله حقا"، والأصل في هذه التفرقة أن الحياة الروحية تتجلى في مظهرين، أو بتعبير أصح، في درجتين، الدرجة الأولى، المتأسسة على قاعدة "التزام الصدق" بمعنى أداء التكاليف بأسرها على الوجه الأكمل، سواء في ذلك التكاليف الظاهرة والباطنة، وهي تكاليف تقتضيها طبيعة العلاقة بين العبد وسيده، أما الدرجة الأخرى فإنها تأتى ثمرة ''المنّة''. ويناسب الشخص في الدرجة الأولى وصف ''العبادة''؛ أما في الدرجة الثانية فيناسبه وصف ''العبودية''، وهي تعني -عند الترمذي-مثلما تعنى -لاحقاً- عند ابن عربي، الشعور بافتقار جميع الكائنات إلى الله تعالى افتقاراً مطلقاً. والعبادة، بحسبانها أمراً متعلقاً بفعل الإنسان الإرادي وسلوكه الاختياري، لاتنفي إحساس الإنسان بحرية إرادته نفياً تاماً، أما العبودية فإنها لما كانت تعنى افتقار الوجود الكوني افتقاراً مطلقاً فإنها تجتث من الأساس مثل هذا الشعور الزائف. وحقُّ الله على العباد يستلزم -بطريق ضمني"- حق العباد على الله؛ ذلك أن ولي "'حق الله' وإذا كان مدار ولايته على رعاية التكاليف الشرعية فهو إذ يفعل فإنما يفعل نظير مقابل يرجو حصوله، أما وليَّ الله فهو -خلافاً لما سبق- لايرعي إلا الله ولايتعلق إلا به، ومن ثم فليس هناك شيء آخر يقايض عليه أو يبذل من أجله. وتحقق ''وليّ الله'' بالعبودية المطلقة يؤهل قلبه لتجليات الكمال المطلق، ومن هنا كانت إحدى علامات الولاية الحقة، أو بمعنى أصح إحدى العلامات المتكلفة بصحة الولاية، هي -فيما يقول الترمذي- نزول السكينة على قلوب الأولياء، والسكينة هي "السلام" وهو من الأسماء الحسني، مما يشير إلى أن الحضرة الإلهية أو الحضور الإلهي حاصل مع حضور الأولياء؛ وإذن فليس من المستغرب أن تكون إحدى العلامات الظاهرية للولى الحق هي ما جاء في الحديث الشريف من أن أولياء الله هم « الذين إذا رزوا ذُكر اللهُ عز وجل» (9) أي أن السمة الأساسية للأولياء هي هذه الشفافية النورانية التي تجعل من قلوبهم مرايا مجلوّة تنعكس عليها التجليات الإلهية.

وها هنا سؤال يفرض نفسه، بل لا مفر لأي مذهب، في الإسلام، يتعلق بالكمال الروحاني من مواجهة هذا السؤال، كائنة ما كانت "الاصطلاحات" التي تحدّد صور ومستويات هذا الكمال، هذا السؤال هو: ما العلاقة بين "الولي" من جانب، وبين "النبي" و"الرسول" من جانب آخر؟ وهذه المسألة هي التي أثارت على الحكيم الترمذي حفيظة الفقها وسخطهم، وجرت عليه من صنوف البلاء والاضطهاد ما ظلّ يعاني منه طوال فترة حياته ؛ وقد حدثنا الترمذي نفسه عن ذلك في رسالة صغيرة ضمّنها سيرته الذاتية وسماها "بدء الشأن". يقرر الترمذي -بصدد هذا السؤال- أن للنبوة والرسالة نهاية تتزامن مع نهاية العالم، بمعنى أن مهمة كل منهما تنتهي بانتهاء الحياة الدنيا، فمع مجييء

<sup>(9)</sup> المصدر السابق 361، وأيضاً 372-374، وفيما يتعلق بهذا الحديث راجع السيوطي، الفتح الكبير، القاهرة 1351 هـ، جدا ص 214.

يوم القيامة يبطل معنى الإنذار بالآخرة، ومعنى المطالبة بالتكاليف الشرعية، ويصبح كل منهما بلا موضوع، إذ من المعروف أن الإنذار بالآخرة والمطالبة بالتكاليف الشرعية هما مدار نبوة النبي ورسالة الرسول (مع ضرورة الأخذ في الاعتبار أن كل رسول نبي وليس كل نبي رسولا). وهكذا يتوقف زمان كل من الإيمان والعمل بتوقف دوران الأفلاك، أما الولاية فإنها -على عكس ما تقدم تستمر إلى مالا نهاية، ولعل في هذه التفرقة بين الولاية وبين النبوة والرسالة ما يشرح لنا لماذا تسمّى "الله" سبحانه بالولي"، ولم يتسم بالنبي ولا بالرسول. ولكن هل تعني هذه التفرقة أن الأولياء أعلى مرتبة من الأنبياء والمرسلين ؟ والإجابة بالنفي المطلق، لأن كل نبي وكل رسول هو في المقام الأول وعلى وجه التحديد ولي"، كأكمل وأتم ما يكون الولي ؛ غير أنه في أشخاص الأنبياء والرسل وذواتهم تكون الولاية أشمل من النبوة ومن الرسالة، والولاية في هذا المستوى تمثل الوجه الخفي الثابت لوجود الأنبياء والرسل، بينما لا تمثل مهمة التبليغ التي يضطلعون بها في الحياة الدنيا إلا الوجه الظاهري المؤقت من هذا الوجود. وهكذا تنشأ بين "النبوة" و"الولاية" علاقة أولية ظاهرة الوضوح وسيزيدها ابن عربي وضوحاً في موضع لاحق.

وإذا كان الأمر كذلك فما المقصود من "ختم الأولياء" الذي اتخذه الترمذي عنواناً لكتابه المعروف ؟ ومرة أخرى نجد أن ابن عربي هو الذي سيحدد لنا المقصود من "ختم الأولياء" من حيث طبيعته ووظيفته. وصحيح أن الترمذي تحدث عنه كثيراً في كتابه هذا وفي كتابات أخرى، إلا أنه لم يكشف لنا سر هذه التسمية التي يبدو أنه تفرد بها عن كل من سبقه، اللهم إلا إشارات مبهمة لا تكاد تبين عن شيء محدد. إن ختم الأولياء -فيما يقول الترمذي- هو "دجمة الله على الأولياء" الذين سيخاطبهم الله بقوله «معاشر الأولياء أعطيتكم ولايتي فلم تصونوها من مشاركة النفس، وهذا أضعفكم وأقلكم عمراً قد أتى بجميع الولاية صدقاً، فلم يجعل للنفس فيها نصيباً ولا تلبيساً، وكان ذلك في الغيب من منّة الله تعالى على هذا العبد، حيث أعطاه الختم لتقر به عين محمد وسين في الموقف، حتى قعد الشيطان بمعزل... وجاء محمد رسي (يوم القيامة) بالختم فيكون أماناً لهم من ذلك الهول، وجاء هذا الولى بختمه فيكون أماناً لهم بصدق الولاية، فاحتاج إليه الأولياء»(10). وفي موضع آخر ينقل عثمان يحيى نصاً للترمذي يتغنى فيه بختم الأولياء، ويذكر أوصافه بعبارات جياشة بالوجدان يقول فيها (١١) «وذلك عبد قد ولي الله استعماله، فهو في قبضته يتقلب : بـ ينطق، وبـ يسمع، وبه يبطش، وبه يعقل، شَهَرهُ في أرضه، وجعله إمام خلقه، وصاحب لواء الأولياء، وأمان أهل الأرض، ومنظر أهل السماء، وريحانة الجنان، وخاصة الله، وموضع نظره، ومعدن سره، وسوطه في أرضه، يؤدب به خلقه، ويحيى القلوب الميتة برؤيته، ويرد الخلق إلى طريقه ويُنعش به حقوقه، مفتاح الهدى، وسراج الأرض، وأمين صحيفة الأولياء، وقائدهم، والقائم بالثناء على ربه .. فهو سيد

<sup>(10)</sup> ختم الأولياء 422، هذا وسياق المعنى يحتم أن نقرأ العبارة الأخيرة من النص "فاحتاج إليه الأولياء" بدلاً من "فاحتاج إلي الأولياء". الأولياء" بدلاً من "فاحتاج إلى الأولياء". (11) ختم الأولياء 457-458، (نقلاً عن نوادر الأصول 157-158، ط. الاستانة).

النجباء وصالح الحكماء». وإذا كنا نجد في هذا النص شيئاً من غموض وإبهام، فإن كتاب ختم الأولياء يَمدّنا بنص آخر أكثر خفاءً وأحفل تلغيزا، يصوغه الترمذي في قائمة مطولة من الأسئلة الروحانية تستغرق الفصل الرابع كله من فصول الكتاب حسب تبويب عثمان يحيى لنص هذا الكتاب، وهذه القائمة تدور على محور واحد هو تحدي مدعى الولاية ومَن "أيحسب نفسه وليا وهو بعيد عنها". وقد طرح الترمذي في قائمته هذه سبعة وخمسين ومائة سؤال ثم تركها كلها بلاجواب ودونما شرح أو توضيح، منها ''ما بدء السكينة ؟''، ما معنى الحديث «خلق الله الخلق في ظلمة »؟ و"ما هي حالة الخلق في هذه الظلمة ؟" "ما معنى الحديث «إن لله مانة وسبعة عشر خُلْقاً »؟" و" ما تلك الأخلاق؟" "ما كلام الله للرسل يوم القيامة؟" "ما مفاتيح الكرم؟" "كم أجزاء النبوة ؟" "ما السجود؟ وما بدؤه ؟" "ما رأس الأسماء الذي استوجب منه جميع الأسماء؟" "أين الباب الذي يكشف عن هذا الإسم الخفي عن الخلق ؟" ولا نكاد نعشر -في غالب الأحيان- على أي تسلسل منطقي واضح في ترتيب الأسئلة على هذه الصورة، بل إن الأسلوب الذي صيغت به هذه الأسئلة غالباً ما يمعن في الغموض لدرجة أن الباحث المتأمل ليشعر بأن عليه أن يتأكد أولاً من فهم طبيعة هذه الأسئلة قبل مواجهة الإجابة عليها. وفيما نعلم فإن هذه الأسئلة، التي وضعها الحكيم الترمذي امتحاناً لمن يزعم معرفة سر الولاية، ظلت طوال قرون ثلاثة دون أن تجرؤ أية شخصية على مواجهتها ، إلى أن جا ، ابن عربي فكان أول من تصدى للتحدي، ونجح في الإجابة على هذه الأسئلة في رسالة صغيرة، لم تنُشر بعد (الجواب المستقيم عما سأل عنه الترمذي الحكيم)، ثم أجاب عليها مرة أخرى مع زيادة بيان وتفصيل في الباب الثالث والسبعين من كتاب الفتوحات(12). ولقد كانت هذه الأسئلة مع أجوبتها أشبه بمبارزة روحية جرت على صفحات التاريخ بين حكيمين متوحدين باعدت بينهما العصور والأزمان. وبرغم ما يسود كتاب ختم الأولياء من غموض في الأسلوب -أحياناً-، ومن اضطراب في منهج التأليف، فإن هذا الكتاب قد جلّى لمن يدقق فيه النظر، بعضاً من المظاهر أو الأوجه الأساسية في موضوع الولاية، وقد كان ذلك بمثابة خطوة أولى على طريق البحث في هذا الموضوع، لكن سرعان ما توقفت هذه الخطوة، وانقطع سير البحث فيها زماناً طويلاً قبل أن تظهر شخصية أخرى تتابع ما بدأه الحكيم الترمذي. فهل يرجع السبب في ذلك إلى أن موضوع الولاية من طبيعته أن يتداخل بموضوع النبوة، أو أنه لا يمكن له أن يُعالج في معزل عن موضوع النبوة وخصائصها الذاتية، مما اضطر الباحث في الولاية إلى التزام الحذر البالغ والتحوط الشديد في استعمال الألفاظ والعبارات ؟ وليس من شك في أن الضجة التي أثارتها أقوال الترمذي في موضوع الولاية، والتي أثارتها أيضا في أغلب الظن، عبارات وأقوال جازف بها تلاميذه من بعده-كانت من وراء التهيب أو الحذر الذي التزم به كل من عالج هذا الموضوع ممن جاءوا بعد الترمذي.

 <sup>(12)</sup> الفتوحات 2 ص 40-128، وقد نقل عثمان يحيى في كتاب ختم الأولياء نص إجابة ابن عربي الواردة في كتابه: الجواب المستقيم، كما اقتبس بعضاً من نصوص الإجابة الواردة في الفتوحات (انظر ختم الأولياء 142-326).

وسوف نضرب صفحاً هنا عن علماء الكلام الذين خاضوا في مسألة الولاية، وإن كنا نعثر عند بعضهم على تحديدات أو تعريفات تتعلق بالموضوع، كالباقلاني (ت403 هـ) في كتابه الذي أفرده لبيان الفرق بين المعجزات والكرامات والحيل والسحر (13)، والذي اكتفى فيه بالتأكيد على إمكان وقوع الكرامات من الأولياء رداً على المعتزلة النافين لهذا الأمر. كما اكتفى في وصف الأولياء بأنهم "الصالحون"، وهذا الوصف، الذي هو من قبيل المرادفات اللفظية، لا يعتبر بحال من الأحوال تعريفاً كاشفاً عن حقيقة الأولياء.

إذا ما ذهبنا نستطلع المؤلفات الصوفية نفسها ألفيناها تشتمل -باليقين- على إشارات شديدة الوضوح في بعض الأحيان، تتعلق بموضوع الولاية، لكن يشيع في هذه المؤلفات ميل ظاهر إلى التكتم والحذر كلما أخذ الحديث مجراه صوب مفهوم الولاية، وتحديد مقوماتها وخصائصها، بل هناك نصوص كثيرة لا تلوي على مصطلح "ولاية"، وتستعمل بدلاً منه مصطلح عارف أو صوفى أو أي مصطلح آخر مشابه، لكنها، مع ذلك، تسهم -بلا ريب- في تحديد طبيعة الولاية، ولنا أن نعجب حين نلاحظ أن مصطلح "ولاية" -وهو مصطلح قرء آني-لايُذكر في مؤلفات التصوف إلا تلميحاً أو اقتضاباً، بينما يُذكر غيره من الاصطلاحات الأخرى في صراحة ووضوح. وللهُجويري في كتابه كشف المحجوب ملاحظة غريبة، تُعمقٌ من دلالة هذه المفارقة العجيبة في موضوع الولاية، يقول فيها «وقد ألف المشايخ رحمهم الله كتباً في هذا (في الولاية) وقد نفدت سريعاً لنفاستها »(١٩). وهذا الذي يقوله الهُجويري -عامداً أو غير عامد- في صورة مبهمة عامة هو في الحقيقة إشارة إلى كتابات الحكيم الترمذي في الولاية، أو كتابات تلاميذه الذين يُطلق عليهم إسم الحكيمية، وقد تحدث عنهم الهَجويري وأفاض في ذكر أوصافهم في نفس الفصل الذي اقتبسنا منه العبارة السابقة، ولا يزيد الهُجويري -في هذا الفصل- على التذكير بما هو موجود عند الترمذي، مع ذكر شيء من الروايات والنوادر، مؤكداً في كل ذلك على القاعدة المعروفة "كل الأنبياء أولياء، لكن أن الأولياء ليسوا أنبياء"، وقد أهمل الهُجويري قضية ختم الأولياء، وأسقطها من الاعتبار، ولم يكن إهماله هذا مجرد أمر عارض غير مقصود، خصوصاً حين نأخذ في الحسبان أنه يذكر كتاب الترمذي (ختم الأولياء) وهو الكتاب المعنون بنفس الموضوع الذي تجاهله من قبل(١٥٠).

(14) الهُجُويري، كشف المحجوب، ص 445، ويقول الهُجويري أيضاً "ولكل من المشايخ رحمهم أللهُ رمز في تحقيق العبارة عن الولاية"، ص 451، وفي هذا النص ما يشهد لكتابات الترمذي ولما تميزت به من دقة بالغة في الموضوع.

<sup>(13)</sup> الباقلاني، كتاب البيان عن الفرق بين المعجزات والكرامات والحيل والكهانة والسحر والنارنجات، ط. رتشرد مكارثي، بيروت 1958م ص 56.

<sup>(15)</sup> المصدر السابق 353، وقد يرجع السبب في ذلك إلى خشية الهُجويري من الخلط بين مفهوم "ختم الأولياء" وبين بعض التعاليم الإسماعيلية، وكما لاحظ H.Landolt فإن الداعي المؤيد في الدين الشيرازي (ت 470هـ)، -الذي عاش في نفس هذه الفترة- استحدث عقيدة "ختم الأئمة" ولا شك في أنها كانت عقيدة مشبوهة ومريبة في نظر أهل السُّنة.

وكذلك أمهات كتب التصوف التي عُرف مؤلفوها بالولاية، لا تتكشف هي الأخرى عن شيء أكثر تحديداً في هذا الموضوع (16). فهذا أبو طالب المكي (ت 380 هـ) يتحدث في أحد فصول كتابه "قوت القلوب" عن أهل المقامات من المقربين (17) وعيز بين طوائف ثلاث من الأولياء يترتبون ترتباً تنازلياً وهم: أهل العلم بالله، وأهل الحب، وأهل الخوف. ثم يذكر مأثورات تُنسب للمسيح لليه أله فضائل الأولياء، وهذا هو كل ما هنالك في الموضوع أما كتاب الله ع لأبي نصر السراج (ت377 هـ) -من كبار قدماء الصوفية - فإنه يشتمل على فصل (18) ينقد فيه المؤلف نقداً لاذعاً هؤلاء الذين يضعون مرتبة الولاية فوق مرتبة النبوة الكننا نتوقف هنا لنتساءل هل يعتبر نقد السراج هذا نقداً غير مباشر للحكيم الترمذي الذي لم يذكر إسمه ؟ أو لبعض تلاميذه من "الحكيمية" عمن انحرفوا عن نهج الترمذي ؟ أو على أقل تقدير هو نقد موجه ضد هؤلاء الذين ساهموا بتأويلاتهم الفاسدة في تشويه مذهب الترمذي في الولاية ؟ ومهما يكن من أمر هذا التساؤل ومن أمر الإجابة عليه، فإن السراج قد خصص أقل الكرامات، ولكن إذا ذهبنا نلتمس في هذا الكتاب طرحاً معمقاً لموضوع الولاية فإننا لا لهذه الكرامات، ولكن إذا ذهبنا نلتمس في هذا الكتاب طرحاً معمقاً لموضوع الولاية فإننا لا نظفر فيه بشيء ذي بال.

ومن بين المؤلفين المعاصرين لأبي طالب المكي وأبي نصر السرّاج يبرر مؤلف آخر تعتبر كتاباته إسهاماً حقيقاً في التعرف على التصوف، إنه "الكلاّباذي" (ت 385 هـ) صاحب كتاب التعرف، هذا الكتاب الجدير بما له من منهجية في التأليف، بأن يكون رسالة علمية حقيقية، وكغيره من السابقين له واللاحقين عليه، يخصص الكلاّباذي الباب السادس والعشرين من كتابه هذا لبحث مسألة الكرامات (20). وكما هو منتظر أيضا يدافع الكلاّباذي في هذا الفصل عن إمكان الكرامة وعن إثباتها ووقوعها بالأدلة الشرعية كذلك، ثم ينتهي إلى أن الولي تابع للنبيّ ومُقتد به، وأن "ظهور الكرامة له تأييد للنبيّ، وإظهار لدعوته، وليس قدحاً في نبوته". وهذا الذي يقرره الكلاّباذي يعتمد في الأصل على قول أبي بكر الوراق «النبي لم يكن نبياً

<sup>(16)</sup> إضافة إلى النماذج التي نوردها هنا فإنه يمكن الرجوع إلى نصوص أخرى جمعها عثمان يحيى في ملحق تاريخي منشور في نهاية كتاب ختم الأولياء، ص449 وما بعدها.

<sup>(17)</sup> أَبُو طَالَّبِ المكي، قُوت أَلقلوب، ط. أَلقاهرة 1350هـ، 1 ص 111-112 ( فصل 29) .

راً) أبو نصر السراج، كتاب اللهم تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، بغداد (18) أبو نصر السراج، كتاب اللهمع تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، بغداد (18) من 535-537. وتجدر الإشارة إلى أن طبعة نيكولسون لهذا الكتاب وإن كانت أكثر توثيقاً من حيث الاعتماد على المخطوطات إلا أنها غير كاملة، ومن المؤسف أن المحققين - في المطبعة العربية- لم يذكرا أية بيانات عن المخطوطات التي استندا إليها في التحقيق.

<sup>(19)</sup> المصدر السابق 390-408.

<sup>(20)</sup> الكلاّباذي، كتاب التعرف لمذهب أهل التصوف، تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، القاهرة 1960م، (مصور عن ط. أربري، القاهرة 1953)، ص 71-79، وهذا الكتاب ترجمه أخيراً إلى اللغة الفرنسية R. Deladrière ترجمة ممتازة بعنوان Traité de Soufisme باريس 1981.

للمعجزة». وقد أورد الكلاباذي قبل قليل من هذا الموضع عبارة الوراق هذه واستشهد به باعتباره تلميذاً مباشراً للحكيم الترمذي، ثم يطرح الكلاباذي السؤال التالي، «هل يعرف الوليّ أنه وليّ أم لا ؟» -وهو نفس السؤال الذي طرحه على الترمذي أحد تلامذته، وكان سببا في تأليف كتاب ختم الأولياء- ؛ ويجيب الكلاباذي على السؤال بالإيجاب والإثبات. وأخيراً يُنهي الكلاباذي كلامه في الولاية بالتمييز بين ولايتين : ولاية بالمعنى العام، وهي لعامة المؤمنين، وولاية بالمعنى الخاص، أي بالمعنى الاصطلاحي في علم التصوف، "ويكون صاحبها محفوظاً عن النظر إلى نفسه (...) ويكون محفوظاً عن آفات البشرية".

وفي هذا النص نقطتان ليستا جديدتين، لكنهما جديرتان بالاعتبار، النقطة الأولى: العلاقة بين الولي والنبي، ومكانة الولي بالنسبة للنبي في إطار هذه العلاقة لاتتجاوز دور التأكيد، وثمتئذ لا مجال لأية فكرة تتحدث عن تحلل الولي من قيود الشرع، أو تتحدث عن مساواة الولي للنبي فضلاً عن أفضليته على النبي. أما النقطة الثانية فهي وصف الولي باعتباره كائناً بشرياً لا يرى نفسه ولا يرى بشريته.

إذا ما انتقلنا بالبحث إلى المتأخرين من علماء التصوف، فإن أول من نلتقي بهم من رجال هذه الفترة، أبو عبد الرحمن السلكي (ت 412 هـ) الذي يقول في مفتتح كتابه طبقات الصوفية بعد حمد الله، والصلاة على رسوله «وأتبع الأنبياء عليهم السلام بالأولياء» (12). ونلاحظ أن كلمات: ولي الله، والصلاة على رسوله «وأتبع الأنبياء عليهم السلام بالأولياء» ونلاحظ أن كلمات: ولي أولياء ولاية - وإن كانت تتردد كثيراً في ثنايا هذا الكتاب المتخصص في تاريخ الأولياء وسيرتهم، إلا أنه يخلو من أي عرض مذهبي لموضوع الولاية، ولا يعثر القاريء على شيء من ذلك حتى وهو يتوقع منطقياً أنه على مقربة منه، ونما يلفت النظر حقيقة - أن حديث السلمي عن الترمذي (22) أدنى إشارة إلى علاقة الترمذي بموضوع الولاية، بل بردد السلمي -وهو يتحدث عن الترمذي - الحكم الصارم القاسي الذي يُنسب إلى جعفر الخُلدي (ت 348 هـ) حين سئل «هل عندك من كتب الترمذي شيء ؟»، فيقول جعفر «لا، ماعددتُه من الصوفية» (23). وهذا القول يجب أن يُفسَّر بما هعناه أن الخُلدي كان يَعدُ الترمذي من المسائل التقليدية، كمسأنة الكرامات، ومنائة هل يعرف الولي أنه وليّ، كما يحث الكتاب على زيارة الأولياء وزيارة أضرحتهم، ويذكر سمات الأولياء وخصائصهم، ويتحدث بصفة أخص عن الخواز (286ه)، «إن الله تعالى عجَّل لأرواح أوليائه التلذذ بذكره، والوصول إلى قربه، وعجَّل لأبدانهم النعمة بما نالوه من مصالحهم، فعيش أبدانهم عيش الجنانيين، وعيش أرواحهم عيش الربانيين» (24).

<sup>(21)</sup> السُّلمي، طبقات الصوفية تحقيق نور الدين شربية، القاهرة 1953ص 1،

<sup>(22)</sup> المصدر السابق، 217، 220.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق، 434.

<sup>(24)</sup> المصدر السابق 229.

بيد أن أروع تعريف للولي يمكن أن نعثر عليه في هذا الكتاب، ويلخص، تلخيصاً دقيقا، كثيراً من المفاهيم التي سنلتقي بها عند الشيخ الأكبر -في هذا الموضوع- هو بلا شك تعريف أبي يزيد البسطامي (ت 234 أو 261 هـ) الذي يقول فيه «ولي الله لا يسم نفسه بسيماء، ولا يكون له إسم يتسمى به» (25). وهذه العبارة تشبه، إلى حد كبير، عبارة أخرى للبسطامي نفسه يحكيها عنه السهلجي بقوله «قال رجل لأبي يزيد: كيف أصبحت؟ قال: لا صباح ولا مساء، إنما الصباح والمساء لمن تأخذه الصفة، وأنا لا صفة لي» (26). نعم لا صباح ولا مساء في إحساس هذا الرجل الذي استغرقه المدد المتواصل للنور السرمدي. وهو لا يمتلك إسما ولا رسما، فصار منذئذ فوق كل الصور المتغيرة ومن وراء جميع المظاهر المتعددة.

ومن الآثار الباقية التي عُنيت بتاريخ الأولياء وسيرهم كتاب حلية الأولياء لأبي نُعيم الإصفّهاني (ت 430 هـ) ، وبرغم دلالة عنوان هذا الكتاب على "الولاية" وأبحاثها إلا أنه لايروي لنا غليلاً في هذا الموضوع، ومع ذلك لا نعدم في ثناياه بعضاً من اللفتات الهامة في هذه المسألة، وهذا الكتاب الذي يقع في مجلدات عشرة ويتضمن ما لا يقل عن تسع وثمانين وستمائة ترجمة، يهمل الحديث عن الترمذي فلا يشير إليه إلا إشارة خاطفة سريعة (27)، ولا يمكن أن يكون هذا الإهمال إلا مقصوداً كذلك، فالكتاب لا يشير من قريب أو من بعيد إلى أيّ من تعاليم الترمذي أو أقواله في موضوع الولاية، مع أن هذه التعاليم تمثل -دونما ربب- أعظم ما أسهم به الترمذي في علوم التصوف. وفي هذا الكتاب تتحدد ، شيئاً فشيئاً ، صورة الولى، كما تأخذ في الظهور دراسة لأنموذج الولاية، ولكن من خلال معالجة مضطربة، وعبْر جُمل إشارية، أو عبر أوصاف، قد تتضارب -أحياناً-مع سلوك الشخصيات التي يتحدث عنها أبو نعيم. ولكن يبقَى مفهوم الولاية ذاتها عارياً عن أي تعريف أو تحديد يكشف عن حقيقتها، وتتضمن مقدمة كتاب الحلية لفتات موحية، تقتصر في حديثها عن الأولياء على ذكر النعوت الظاهرة للولى، مع الاستشهاد على ذلك بسلسلة من الأحاديث النبوية، ومن أخبار الأوائل والقدما ع<sup>(28)</sup>. وفي إطار هذه النعوت يذكر أبو نعيم أن الأوليا ء هم الذين يذكرون الله، وإذا رُؤوا ذُكر اللهُ عز وجل، وهم المحفوظون من الزلل في زمن الفتنة، وعيشهم عيش الفقراء، وهم الخاملون الذين لا حظّ لهم من ذكر أو شهرة، وفيهم يقول النبي رَبِيْكُمْ «رُبّ أشعث ذي طمرين، تنبُوعنه أعين الناس، لو أفسمر على الله عز وجل لأبرة »(29)، ويستشهد أبو نعيم على قضية خفاء الولي واستتاره، مؤكداً على ثباتها واستمرارها، بحديث آخر يقول فيه النبي ريكي « أحب العباد إلى الله الأنقياء الأخفياء. الذين إذا غابوا لعريفتقدوا، وإذا شهدوا لعريُعرفوا، أولئك هعر أنعة الهدى ومصابيح العلعر»(30).

<sup>(25)</sup> المصدر السابق، ص 103.

<sup>(26)</sup> عبد الرحمن بدوي، شطحات الصوفية 1، أبو يزيد البسطامي، القاهرة 1949 ص 70.

<sup>(27)</sup> أبو نعيم الإصفهاني، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، بيروت 1967 جـ 10 ص 235-235

<sup>(28)</sup> للصدر السابق جـ أ ص 5-17.

<sup>(29)</sup> الحديث مع أختالف يسير في ألفاظه، رواه مسلم، برّ 138، الجثّة 48.

<sup>(30)</sup> هذا الحديث لم يرد في كتب الصحاح، وقد أورده السيوطي (الفتح الكبير ط القاهرة 135) هذا العديث لم يرد في كتب العلم في حلية الأولياء.

ومن اللفتات الهامة، في مقدمة هذا الكتاب، وصف أبي نعيم لمراتب الأولياء، وكلامه في الزهد، واستشهاداته عليه بأقوال منسوبة إلى سبدنا عيسى النهيلا، وبأوامر وتوجيهات إلهية، أمر الله بها موسى وهارون عليهما السلام قبل أن يذهبا إلى لقاء فرعون، وكلها تدور حول قيمة الزهد، وضرورته. ثم يذكر أبو نعيم بعد ذلك بقليل عبارة "ذي النون" الرائعة التي يلخص فيها صفات الأولياء بقوله «هؤلاء قوم خالط القرء آن لحومهم ودماءهم» (31)، وهي عبارة يُذكّرنا صدى كلماتها بقول عائشة أم المؤمنين وسي للمثلث عن خُلق النبي وسي «كان خُلقه القرء آن» ويورد أبو نعيم وفي مقدمته أيضاً حديثاً للنبي وسي يقول فيه «إن من خبار أمني، فيما نبأني الملا الاعلى في الدرجات العُلى، فوماً يضحكون جهراً من سعة رحمة ربهم، ويبكون سراً من خوف شدة عذاب ربهم عز وجل» (32).

غير أن أخص وصف من بين أوصاف الأولياء التي عرضها أبو نعيم في مقدمته، التي أضفى عليها تميزاً خاصاً من خلال انتقاء مدروس للأحاديث والآثار المتضمنة لها هو أن الولاية أضفى عليها تميزاً خاصاً من خلال انتقاء مدروس للأحاديث والآثار المتضمنة لها هو أن الولاية لا تقتضي بالضرورة - أن يكون الولي ظاهراً بين الناس، بل العكس هو الصحيح، أي أن الولي وهو من لا صفة له، حسبما يذكر البسطامي - هو الهارب دائماً من أعين الخلق، ومن المفارقات الغريبة في هذه المسألة أن استتار الولي (وهذا الوصف لا ينبغي أن نتبسط في تفسيره أو اختزاله إلى مجرد تحلّي الولي بفضيلة التواضع أو الخمول، بل -هو في حقيقة الأمر - نتيجة التوبة الكاملة، بالمعنى الحرفي لهذا المصطلح) هذا الاستتار يستلزم، حين يُرى الولي حدوث الذكر - ولو لمدة يسيرة - في نفس الرائي.

ولذي النون المصري -علاوة على ماسبق في هذه المسألة- أنظار لطيفة ترتبط بتأملاته في موضوع اتحاد الولي بالكلمة الإلهية ذاتها، أو -على حدَّ تعبيره السابق- مخالطة القرء آن للحوم الأولياء ودمائهم. ويرى ذو النون أن النبي رَا هو أغوذج هذا الاتحاد أو هذه المخالطة وضمانها في الوقت نفسه، وسوف نرى -فيما بعد - ما تتكشف عنه هذه التأملات من ثمار ونتائج.

وتعد رسالة القُشيري (ت465 هـ) واحدة من أمهات الكتب القديمة في علم التصوف، وتشغل الولاية في هذه الرسالة باباً مستقلاً (33)، لكن يغطي الحذر أرجاء القضية كلها في هذا الباب مثلما رأينا في المصادر التي ذكرناها من قبل، وفي هذا الباب يُصدر القشيري حديثه بالآية الكريمة ﴿ أَلاَ إِنَّ أُولِياءَ اللهِ لا خوف عليهم ولا هُم يحزنون ﴾ (يونس: 62)، وهذه الآية هي العمدة في الاستدلال على موضوع الولاية، ويذكر القشيري أيضاً، مثلما يذكر السابقون عليه الحديث القدسي «مَن أذى لي وليا فقد استحل محاربني…». ثم يشير إلى ما سبق أن ذكرناه من قبل، من أن كلمة ولي، وهي على وزن فعيل، ذات معنى مزدوج، فهي فعيل بمعنى مفعول، وثمتئذ يكون الولي هو -فيما يقول صاحب الرسالة - «من يتولى الله سبحانه أمره» أو فعيل بمعنى فاعل،

<sup>(31)</sup> حلية الأولياء (، ص 14.

<sup>(32)</sup> المصدر السابق 1، ص 16 وهذا الحديث غير موجود في كتب الصحاح.

<sup>(33)</sup> القشيري، الرسالة، القاهرة، 1957 ص117-119.

وحينئذ فالولى هو «الذي يتولى عبادة الله وطاعته»، ثم يضيف القشيري، «أن من شروط الولي أن يكون محفوظاً، كما أن من شروط النبيّ أن يكون معصوماً، فكلُّ من كان للشرع عليه اعتراض فهو مغرور مخدوع». وبعد ذلك يطرح القشيري السؤال المعهود: هل يعلم الوليّ أنه ولي ؟ ويناقش الخلاف بين شيوخ التصوف في الإجابة على هذا السؤال، ويبدو من كلام القشيري أنه يرى رأى أستاذه ووالد زوجته أبي على الدقَّاق، وهو الرأي القائل بجواز أن يعلم الوليّ أنه وليّ. ثم تتوالى موضوعات الولاية، بعد ذلك في هذا الباب، عبر نُقُول تشير -في اختصار- إلى بعض المسائل التي عرضَتْ لنا من قبل، مثل مسألة استتار الولى في قول أبي يزيد البسطامي «أولياء الله تعالى عرائس الله .. .. لا يراهم أحد في الدنيا ولا في الآخرة»، ومثل "العلاقة المستمرة" بين النبوة والولاية، في قول السُّلمي (أحد أساتذة القشيري أيضاً): «نهايات الأولياء بدايات الأنبياء» ومثل: فناء النفس، في قول أبي على الجوزجاني في تعريف الولي «هو الفاني في حاله، الباقي في مشاهدة الحق سبحانه»، ويختتم القشيري باب الولاية بشرح مختصر للآية الكريمة التي افتتح بها هذا الباب، يذهب فيه إلى تفسير الآية بالعبارة المأثورة عن الصوفية في قولهم «الصوفي ابن وقته»، وهي -كما نرى- وصف للصوفي لا للوليّ، غير أن القشيري ينقلها بعد تعديل طفيف ليصف بها الولي فيقول «الولي ابن وقته». وتعنى عبارة القشيري -كما أراد لها- أن الولى ليس له ماض يحزن عليه، ولا مستقبل يخاف منه، وهذا هو معنى قوله تعالى ﴿ لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ (يونس: 62).

وجرياً على عادة المصنفين، يُفرد القشيري باباً آخر يتحدث فيه عن كرامات الأولياء لكنه لايضيف جديداً إلى الموضوع، ونفس الشيء نجده في تفسيره المسمى لطائف الإشارات الذي طبع لأول مرة في القاهرة قبل سنوات، حيث لا نكاد نعثر فيه إلا على قلة قليلة من الإضافات ذات الشأن، وذلك إذا ما استثنينا أنظاره الدقيقة المتعلقة -في هذا الموضوع- بالفرق بين المعصوم والمحفوظ، فعنده أن عصمة النبي ترجع في أساسها إلى أن النبي لا يخطر على قلوب على قلبه السوء ولا الفحشاء، حتى مجرد التفكير في اقتراف الذنب لايخطر على قلوب الأنبياء، أما الولي فإنه لا يكون بمعزل عن وقوع مثل هذه الرغبة في خاطره، "بل قد يكون له في -النَّدرة- زلاَّت ولكن لايكون له إصرار "(40) لأن العناية الإلهية تحفظه من ذلك.

وثمة صوفي آخر شهير هو عبد الله الأنصاري (481 هـ)، كان والده مربداً لشيخ من ترمذ، وكان عبد الله يعتبر شيخ والده، هذا، حلقة الوصل التي ينتسب بها إلى الحكيم الترمذي انتساباً روحياً، ومع ذلك لا يبدو مما نعرفه له من مصنفات أنه أعار موضوع الولاية أهمية خاصة (35).

<sup>(34)</sup> القشيري، لطائف الإشارات تحقيق إبراهيم بسيوني، تقديم حسن عباس زكي، القاهرة، بدون تاريخ، في سنة مجلدات. راجع في تفسير الآية 62 من سورة يونس المجلد الثالث ص105. هذا ولا نجد في تفسير القشيري لقوله تعالى ﴿ فقت الواقلياء الشيطن ﴾ (النساء: 76) أية إشارة من قريب أو من بعيد إلى موضوع "أولياء الشيطان" كما صوَّره ابن تيمية.

<sup>(35)</sup> فيما يتعلق بعبد الله الأنصاري راجع S.de Laugier de Beaurecueil في كتابه Khwadja Abdullah Ansarî, mystique hanbalite

والإمام الغزالي (ت 505 هـ) يصنع نفس الصنيع في كتابه الإحياء، وهو بصدد الرد على من ينفي كرامات الأولياء، جرباً على ما قضت به عادة كتب التصوف في هذا الموضوع<sup>(36)</sup>.

ولكن مِّن هُمُ الأولياء ؟ حول الإجابة على هذا السؤال يطرح بعض من شيوخ التصوف، مثل نجم الدين الكُبري (ت617 هـ) -في كتابه فوائح الجمال- هذا الموضوع بصورة غير مباشرة، في إطار الحقيقة التي تؤكد أن الولاية هي التي تفسر الكرامات وليس العكّس، وأن الولاية محجوبةً دائماً وراء مظاهرها وعلاماتها (<sup>37)</sup>. من بين هذه العلامات أن يكون الوليّ محفوظاً من الله تعالى (مع ملاحظة الفرق بين الحفظ النِّسبي للولي والعصمة المطلقة للنبي)، ومن هذه العلامات إجابة الدعوة، وأيضا معرفة إسم الله الأعظم، وأسماء الروحانيين من الملائكة والجن. إلخ. والولاية -فيما يرى نجم الدين- هي الدرجة الثالثة والأخيرة من درجات السلوك الروحاني التي يُعبّر عنها بالعبادة، والعبودية، والعبودة أو العبودية المطلقة (38)، أو يُعبَّر عنها بعلم اليقين الذي هو علم مكتسب، وحق اليقين الذي هو "حال" مستمرة، وعين اليقين الذي هو فناء العارف في المعروف (<sup>(39)</sup>، أو بالتلوين والتمكين والتكوين. هذا ولا يُمنح التكوين للولي إلا إذا فنيت إرادته فناءً تاماً في إرادة الحق، فهاهنا، ومن فم هذا الوليّ، يتحقق الأمر الإلهي حين ينطق بكلمة "كُن"، وفي هذا الكلام إشارة إلى قوله تعالى ﴿إِنْمَا أَمْرِنَا لَشِيءَ إِذَآ أَرِدْنَا أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فِيكُون ﴾ (يس: 40)، ويقول نجم الدين «واعلم أن السيَّارة [أي السائر إلى الله] إنما يوصف بالولاية إذا أوتي كُن»، وهنا لايحاول نجم الدين -خلافاً لابن عربي- أن يقدم المبررات الميتافيزيقية لما قد يظهر في كلامه من مبالغة مفرطة في استحقاق المخلوق للكلمة الإلهية "كُن"، وإنما يكتفي بإيراد الآية الكريمة ﴿ وماتشآؤون إلا أن يشآء الله ﴾ (الإنسان: 30)، كسند من القرءآن الكريم لما يقول (40)، ويتعين أن يكون معنى الآية في هذا السياق هو "لا تشاؤون شيئاً إلا يشاؤه الله كذلك".

(36) الغزالي، إحياء علوم الدين، القاهرة، بدون تاريخ 4، ص 355-359.

<sup>(37)</sup> فوائح الجمال وقواتح الجلال، تحقيق فريتز ماير، فايسبادن 1957، ص 82 وما بعدها من النص العربي. (37) فوائح الجمال وقواتح الجلال، تحقيق فريتز ماير، فايسبادن 1957، ص 28 وما بعدها من النص العربية (38) يفرق ابن عربي أيضاً من حيث المبدإ بين العبودية والعبادة، الفتوحات 2 ص 519، غير أنه فيما يكتبه لا يأخذ في الاعتبار هذه التفرقة النظرية، أما الترمذي فإنه لا يفرق في الاستعمال بين هاتين الكلمتين.

<sup>(39)</sup> ترتيب درجات اليقين -وهو ترتيب مألوف في علوم الصوفية- يشير إلى الأيتين 5، 7 من سورة التكاثر حيث تُذكر فيهما كلمتا "علم اليقين" و"عين اليقين"

<sup>(40)</sup> وللآية -في الترجمات الدارجة للقرء أن الكريم معنى أخر، هو "لا تشاؤون شيئاً إذا كان الله لا يشاؤه و ولا يقال الله ين يفسير الآية، وهما من الناحية الميتافيزيقية لا يتزاحمان أو يتعارضان، ذلك أن هاتين المشيئتين، مشيئة الله ومشيئة عباده هما في نفس الأمر، وعند المتحققين بأعلى رتب الولاية، مشيئتان غير متعاقبتين، ولامتمايزتين في أية صورة من صور المشيئة، وهذا معنى قول نجم الدين الكبرى «فما يريد الحق شيئا إلا يريده العبد، ولا يريد العبد شيئاً إلا يريده العبد، ولا

الروحية الخاصة، فإن الذي لا نشك فيه هو أنه كان ميًالاً إلى اقتفاء أثر الترمذي في نظرته لقضية الولاية، يدلنا على ذلك أن نجم الدين كثيراً ما كان يقتبس عبارات شيخه عمار البدليسي (ت 590 هـ) ومصطلحاته، وكان هذا الشيخ -بدوره- يحيل في كتاباته إلى الحكيم الترمذي في مواضع عدة، وقد ربط البدليسي بين معنى الولاية ومعنى السكينة مثلما ربط بينهما الترمذي من قبل، وكما ميز الترمذي -أيضاً- بين درجات الولاية، كذلك ميز البدليسي في الولاية بين ولاية مقيدة، وولاية مطلقة. وعنده أن الولي الذي يصل إلى الولاية المطلقة "لا يبقى له تصرف طبع ولا إرادة نفس، ولا اختيار شهوة"، بل جميع تصرفه بالله، والله يتصرف به (١٤٠). وكذلك يستمد البدليسي من الترمذي مفهوم "ختم الأولياء"، وإن كان يعيده في صياغة جديدة تخلو من العمق على كل حال، ولكن يبقى البدليسي بعد كل ذلك شاهداً على أن تعاليم الترمذي لم تتوقف، بل ظلت تتوارث عبر الأجيال، حتى وإن كان في شيء غير قليل من الحذر والتردد.

وهكذا نستطيع القول بأن كبار الأولياء الذين ضمّهم القرن السادس الهجري، ومن بينهم هذه الشخصيات التي فرغنا من الحديث عنها في الفقرات السابقة، كل هؤلاء كانت أقوالهم شاهدة على أن مسألة "الولاية" كانت تدخل ضمن همومهم وشواغلهم، وأنهم كانوا يُسألون عن قضاياها، وأنهم كانوا يجيبون عما يُسألون عنه، لكنا لو ألقينا نظرة على إجاباتهم الموجزة فسوف نجدها خاوية لا تكاد تنبئنا بشيء في باديء الأمر، وهنا تغدو الوسيلة الوحيدة لاكتشاف ما تتضمنه إجاباتهم من أبعاد وأنظار متسقة هو أن نُفسر أقوالهم وأفعالهم تفسيراً مستأنياً، وسوف نرى في موضع آخر كيف استطاع ابن عربي أن يقدم لنا كثيراً من مفاتيح هذا التفسير.

وثمة شخصية أخرى تعتبر من أعظم شخصيات هذا القرن ونعني بها شخصية عبد القادر الجيلاني المتوفى ببغداد سنة 561 ه، أي في نفس الوقت الذي وُلد فيه ابن عربي بالأندلس. ومثلما فعل البدليسي، وهو يستعير صورة الشجرة وفروعها ليوضح بها مفهوم الولاية، يكتفي الجيلاني بالقول بأن الولاية هي "ظل النبوة، والنبوة ظلّ الإلهية"(42)، غير أن هذه الصورة لا تعدو أن تكون صورة مجازية، وهي وإن تكن تؤكد العلاقة الوثقى بين النبوة والولاية، إلا أنها صورة مقفرة لا تتكشف عن مضمون علمي كاف في موضوع الولاية، وسوف نعود إلى الحديث عن عبد القادر الجيلاني في مناسبة أخرى من كتابنا هذا.

ولكن إذا أردنا أن نختم هذه الجولة المختصرة في النصوص المتعلقة بالولاية خلال قرون ثلاثة فصلت ما بين الحكيم الترمذي وصاحب الفتوحات فعلينا أن نتجه بالبحث شطر شيخ من

 <sup>(41)</sup> الفقرات التي اقتبسناها هي من كتاب بهجة الطائفة للبدليسي، وقد نشرها عثمان يحيى
 في نهاية ختم الأولياء، ص 469 - 471 معتمداً على مخطوط برلين.
 (42) الشَّطنوفي (ت 713هـ)، بهجة الأسرار، القاهرة 1330 هـ ص 98.

شيوخ الصوفية المعاصرين لابن عربي، وهو روزبهان بقلي المتوفى سنة 606 هـ، أي بعد عشر سنين تقريباً من وصول ابن عربي إلى بلاد المشرق، وهذا الشيخ قد أفرد له كوربان (43) صفحات عديدة للتعريف به، كما اضطلع -أيضاً- بتحقيق كتابه "عبهر العاشقين" (44)، ولعل من المفيد أن نلفت الأنظار -برغم كتابات كوربان- إلى فقرات من كتاب روزبهان نفسه، وبين أيدينا الآن طبعات جديدة من هذا الكتاب لم تكن في متناول كوربان أنذاك، نقول هذا رغم مانخاطر به من الوقوع في التكرار أو التداخل مع معين M. Moʻin وكوربان H. Corbin في هذه النقطة أو تلك من نقاط البحث، وكذلك توجد بين أيدينا الآن طبعة (<sup>45)</sup> من كتاب روزبهان الذي سرد فيه تاريخه وحياته الروحية ونعنى به كتاب كشف الأسرار، وتعتبر هذه الطبعة أكمل من غيرها، برغم ما وقع فيها من اختلافات طفيفة، ولكن نشير -قبل كل ذلك- إلى كتاب آخر هو كتاب "مشرب الأرواح" الذي نلمح فيه تأثر البقلي بالأنصاري في ترتيبه لكتابيه مائة مقام، ومنازل السائرين، وقد انعكس تأثر البقلي بالأنصاري، في كتابيه السابقين، على تحليل البقلي لألف مقام ومقام وزّعها على عشرين باباً في كتابه مشرب الأرواح. ومن بين فصول هذا الكتاب فصل وقفه البقلي على موضوع الولاية يقول فيه (46) « أول الطريق الإرادة ومعها المجاهدات، وأوسط الطريق المحبة ومعها الكرامات، وآخر الطريق المعرفة ومعها المشاهدات. فإذا تمكن في هذه المراتب، ولا تجري عليه أحكام التلوين، وصار سبّاحاً في بحار التوحيد، وسرّ التفريد، يكون ولياً نائباً وصادقاً من الأصفياء، والولاية إسم جامع بجميع منازل الصديقين (...)، وقال العارف رضي : الولاية الاتصاف بخلُق الحق سبحانه».

وهذا النص الذي يبدو وكأنه كلام نظري، يُجسده لنا عملاً وواقعاً ما يقصه روزبهان في كتابه كشف الأسرار من مكاشفات ومشاهدات ومنامات حصلت له في طريق القوم حين كان في الخامسة والخمسين من عمره، وفيها من عمق الدلالة وإثارة المشاعر مايشجعنا على أن نورد بعضاً من كلامه هاهنا. يقول البقلي «رأيت الله تبارك وتعالى على سطح بيتي بوصف العزة وجلال القدم، ورأيت كأن العالم بأسره نور شعشعاني كثير عظيم، فناداني من وسط النور بلسان الفارسية مرة «ياروزبهان! اخترتك للولاية، واصطنعتك للمحبة، أنت وليي ومُحبي، ولا تخف ولا تحزن، فأنا أكمل وأعينك في جميع مرادك»، ورأيت كأن من العرش إلى الثرى (47)

<sup>(43)</sup> انظر على وجه الخصوص: 46-9 9-146 انظر على وجه الخصوص:

H. Corbin et M.Mo'in. Le Jasmin des Fidèles d'Amour, Téhéran-Paris, 1958 (44)

<sup>(-))</sup> د. نظيف خواجه، روزبهان بقلي وكتاب كشف الأسرار، إستانبول 1971م، وقد طبع نصر (45) د. نظيف خواجه، روزبهان بقلي وكتاب كشف الأسرار استناداً إلى المخطوط المحفوظ في قونية، ونود أن نبين على هامش هذا الموضوع أن نغمة التشيع التي يُروَج لها كوربان في كتابات روزبهان بقلي لا تتفق بحال من الأحوال مع التكريم الذي يخلعه روزبهان على أبي بكر الصديق في حديثه عن إحدى مشاهداته، ص104. مع التكريم الذواح، يعني بتصحيحه نظيف محرّم خواجه، إستانبول 1973م، الفصل: 48 ص79.

<sup>(46)</sup> كُتاب مشرَّب الأرواح، عُني بتصحيحه نظيف محرَّم خواجه، إستانبول 1973م، الفصل 8- 4077. (47) قرأ كوربان التريابدلاً من الترى وهو خطأ تابع فيه خطأ الناسخ في مخطوطة، مَشْهد التي اعتمد (77)

كان بحراً وكان مثل شعاع الشمس ففتح فمي بغير اختيار وأدخل جميعه في فمي، فما بقي قطرة إلا شربتها «(48). وواضح هنا أن معنى الكلمتين ولي وولاية الواردتين في كلامه، هو "القرب" الذي هو المعنى الأول لأصل الكلمة (ول ي) كما بيناه سابقاً، ولكن بما أن الولاية يكن أن تُضاف إلى الله تعالى فهي بهذا الاعتبار تعني النصرة التي يتسلح بها الولي، والولاية بهذا المعنى هي التي اختير لها روزبهان في رؤياه التي قصها علينا منذ هنيهة. وثمة نصوص أخرى لا تتضمن ذكراً صريحاً للولاية، لكنها مع ذلك لا تخلو من إشارات معتبرة، إلى حد بعيد، في فهم طبيعة الولاية. من هذه النصوص،

«رأيت الحق جل جلاله مرة بوصف الجمال والجلال، ومعه الملائكة، وقلت: إلهي كيف تقبض روحي ؟ فقال: آتيك من بُطنان الأزل وأقبض روحك بيدي وأذهب بك إلى مقام العندية وأسقيك من شراب الدنو وأظهر لك جمالي وجلالي إلى الأبد كما تربد بلا حجاب» (49). «ورأيت ليلة بحراً عظيماً وكان البحر من الشراب الأحمر (50)، ورأيت النبي ويَنْ جالساً على وسط لُجّة البحر متربعاً سكران، وفي يده قدح فيه شراب من ذلك البحر فشربه، فلما رآني غرف من البحر غرفة وسقاني ذلك، ففتح علي ما فتح، وعلمت فضله على سائر الخلق حيث يموتون عطاشاً وهو في وسط بحر الجلال سكران» (51).

«ورأيت في عالم الغيب عالماً منوراً من نور ساطع، ورأيت الحق سبحانه بلباس الجلال والجمال والبهاء، وسقاني من بحار الوداد وشرفني بمقام الأنس، فلما دُرت في ضوء القدم وقفت على باب العزّة فرأيت جميع الأنبياء عليهم السلام حاضرين، ورأيت موسى وبيده التوراة، وعيسى وبيده الإنجيل، وداود وبيده الزّبور، ومحمداً رَيَّتُ وبيده القرءآن، فأطعمني موسى التوراة، وأطعمني عيسى الإنجيل، وأطعمني داود الزبور، وأطعمني محمد رَيَّتُ القرءآن، وأشربني آدم الأسماء الحسنى (52) والإسم الأعظم، فعلمت ما علمت من العلوم الخاصة الربانية التي استأثر الحق أنبياءه وأولياءه بها »(53).

وفي مكاشفة أخرى يحدثنا روزبهان أنه رأى أسداً أصفر (نلاحظ وضوح الرمز المزدوج للشمس في صورة الأسد الأصفر) كان يمشي على رأس جبل قاف، وهو جبل من زمرد يتعذر الوصول إليه، وهذا الجبل يشير إلى نهاية العالم الأرضي، ويقول روزبهان إن الأسد قد أكل

<sup>(48)</sup> كشف الأسرار ، 103.

<sup>(49)</sup> المصدر السابق، 104.

رد) من الملاحظ أن تكرار ظهور صورة البحر العظيم واللون الأحمر سمة بارزة تشترك فيها كل الرؤى والمكاشفات المذكورة في كشف الأسرار .

<sup>(51)</sup> كشف الأسرار، 107.

رُ52) إشارة إلى قُولُه تعالى ﴿وعلم آدم الأسمآء كلها ﴾ (البقرة:31) وقوله تعالى ﴿ولله الأسماء الحسنى ﴾ (الأعراف: 180).

<sup>(53)</sup> كشف الأسرار 107.

جميع الأنبياء، وإن الدم يسيل من فمه، وقد أدرك روزبهان أن ذلك إشارة إلى "قهر التوحيد وسلطنته على الموحدين"، وأن الأسد إشارة إلى تجلي الحق تعالى في نعوت الكبرياء (54).

ثم يذكر روزبهان بعد ذلك بقليل قصة مطولة عن حوادث روحية عرضت له في رباطه بشيراز، يقول فيها «ثم جعلني متصفاً بصفاته، ثم جعلني متحداً بذاته، ثم رأيت نفسي كأني هو، ثم أفقت من ذلك، ونزلت من مقام الربوبية إلى مقام العبودية »(55).

وهذه أيضاً نجوى فاضت بها عبارات روزبهان، ننقلها هنا لعلاقتها بما قلناه سابقاً عن شفافية الولي النورانية وأهميتها في صيرورة قلب الولي محلاً للتنزلات الإلهية. يقول روزبهان «جلست (مرة) قبل نصف الليل عند ابني "أحمد" وكانت به الحمى الشديدة، وكاد قلبي يذوب من الهم، فرأيت الحق سبحانه بالبديهة على نعت الجمال فتلطف بي وبه، فغلب علي الوجد، (...) قلت: إلهي ! لم لا تكلمني كما كلمت موسى الم المنه فقد أحبني ومن رآك فقد رآني » (56).

وقد مرّ بنا من قبل أن الأنبياء وحدهم هم المعصومون عصمة كاملة من الوقوع في الذنب، أو هذا هو -على الأقل- مذهب أهل السنّة في هذا الموضوع ، وإن كان مذهب الشيعة النبي أله على ذلك نقول إن حياة روزبهان يشب المعصمة أيضاً للأئمة من آل بيت النبي أله وتأسيساً على ذلك نقول إن حياة روزبهان وإن أمكن أن نستشف في ثناياها طبيعة العطايا الإلهية الممنوحة للولي، إلا أن حياته -نفسها جَسّدت لنا مثلاً مدهشاً للمهالك التي تعرض للسالك في طريق القوم. يحدثنا ابن عربي في الباب الذي خصصه لمقام المعرفة من كتاب الفتوحات عن العلل الروحية والأدوية التي يحتاج إلى معرفتها الشيوخ المربون ليعالجوا بها أتباعهم. وبعد أن يحدثنا عن أمراض الأفعال يحدثنا عن أمراض الأفعال يحدثنا عن أمراض الأفعال يحدثنا عن أمراض الأحوال، وهنا يشير ابن عربي إلى واقعة في حياة ولي شيراز وقعت له أثناء مقامه وجدا، وكان كثير الزعقات في حال وَجْده في الله بحيث إنه كان يُشوّش على الطائفين بالبيت في زمن مجاورته، فكان يطوف على سطوح الحرم وكان صادق الحال. ولما ابتلي بحب هذه المغنية في زمن مجاورته، فكان يطوف على سطوح الحرم وكان صادق الحال. ولما ابتلي بحب هذه المغنية لم يشعر به أحد، وانتقل حكم ذلك الذي كان عنده بالله بها، وعلم أن الناس يتخيلون فيه أن ذلك الوجد الله على أصله، فجاء إلى الصوفية وخلع الخرقة ورمى بها إليهم، وذكر للناس أن ذلك الوجد الله على أصله، فجاء إلى الصوفية وخلع الخرقة ورمى بها إليهم، وذكر للناس

<sup>(54)</sup> المصدر السابق 109.

<sup>(55)</sup> المصدر السابق، 111.

<sup>(56)</sup> كشف الأسرار، 117، وهذا الجواب الإلهي هو نفس ما جاء في دعاء أبي يزيد البسطامي في إحدى مناجاته «وارفعني إلى أحديّتك حتى إذا رأنى خلقك قالوا: رأيناك »، كتاب اللمع ص 461، بل إننا نجد نفس الاصطلاحات التي جاءت في عبارات روزبهان تتردد بعد أربعة قرون من وفاته في المواقف الإلهية للشيخ أبن قضيب البان(1040هـ)، فقد نُودي هو أيضاً من قبل الحق وهو في موقف مقام الخلافة «من رأك رآني، والذي تريده إرادتي »، انظر ابن قضيب البان، كتاب المواقف الإلهية تحقيق عبد الرحمن بدوي ضمن كتاب، الإنسان الكامل في الإسلام، الكويت 1976م، ص 175-176.

قصته، وقال: لا أريد أن أكذب في حالي، ولزم خدمة المغنية، فأخبرت المرأة بحاله، ووَجده بها وأنه من أكابر أهل الله ، فاستحيت المرأة وتابت إلى الله مما كانت فيه ببركة صدقه، ولزمت خدمته، وأزال الله ذلك التعلق من قلبه فرجع إلى الصوفية ولبس خرقته »(57).

إن ما حدث لروزبهان بقلي يحملنا على الاعتقاد بأن ما نجده من مظاهر الولاية عند بعض الأشخاص يتعارض تعارضاً قوياً -في ظاهر الأمر على الأقل- مع مانجده من مظاهر أخرى لنفس الولاية عند أشخاص أخرين. فالحب الجارف وما قد ينحرف إليه -أحيانا- من ضلال، هو مظهر محتمل من مظاهر التصوف، وهذه حقيقة أكدتْها وشهدتْ عليها شخصيات صوفية بارزة في تاريخ التصوف من أمثال الشّبلي والحلاّج في القرن الثالث أو جلال الدين الرومي في القرن السابع، وكثير غيرهم. ويتميز هذا النوع من الحب بسمة غنائية تشيع في صياغته اللفظية، ومع أن أفة المبالغة والسطحية كانت تتهدد هذه السمة باستمرار، إلا أنها في بعض الآحيان كانت تبلغ من الجمال مستوى تنفطر له القلوب. كذلك تميز هذا الحب بشيء من الاعوجاج عن الجادة في السلوك مع شيء من الافتخار والتباهي بهذا الاعوجاج. وبرغم ذلك، لا ينبغي أن نقارن -بصورة فاصلة- بين طريق المعرفة وطريق الحب في الحياة الروحية، إذ الحياة الروحية لم تكن أبدا اختيارا أحاديا بين أمرين لا يجتمعان : إما نور المعرفة وإما غمرة الحب، وكل من عُرفوا بالولاية في الجو الإسلامي على اختلاف بيئاتهم كأنوا يجمعون بين هذين الأمرين، ومنهم ابن عربي الذي نظم ديوانه "ترجمان الأشواق" بإلهام من إحدى سيدات عصره، ونفس القصة -أيضاً- حدثت من قبله لروزبهان بقلي في كتابه عبهر العاشقين(58). وإذا كان من المألوف تلقيب ابن عربي بسلطان العارفين، وابن الفارض بسلطان العاشقين، وجلال الدين الرومي بسلطان المحبين، خصوصاً عند هؤلاء الذين يعتادون زيارة أضرحتهم فمن المعروف -قبل ذلك-أن كل ولى هو في ذات الوقت، عارف ومحب. ولقد رأينا كيف سوّى روزبهان -في نص سالف-بين معنى الولاية وبين التخلق بخلق الحق. وقد لا نعثر على هذه التسوية بين المعنيين عند غير البقلي بمثل هذه الصياغة الصريحة، لكننا نجدها كامنة بين السطور بصورة أو بأخرى في ادبيات التصوف التي تتحدث عن موضوع الولاية، مدعَّمة دائماً بما هو مقرر من أن كلمة "ولي" إسم مشترك بين الرب والعبد ؛ فالله تعالى يتصف بصفة العلم وصفة المحبة، بمعنى أنه العالم، وأنه يُحب، قال تعالى ﴿ يُعبهُم ويُحبُّونه ﴾ (المائدة: 54). وجدير بالملاحظة أن تبتدىء الآية التالية لهذه الآية مباشرة بقوله تعالى ﴿ إنما وليكم الله ﴾ (المائدة: 55).

<sup>(57)</sup> الفتوحات 2، 315.

<sup>(58)</sup> فيما يتعلق بالدواعي والملابسات الخاصة بتأليف ترجمان الأشواق انظر: ط. بيروت 1961م، ص8-10 وأيضاً ترجمة نيكولسون، لندن 1911 ص3-5، وانظر فيما يتعلق ب"عبهر العاشقين" Corbin, En Islam iranien, 3, p.71 sq.

إن المعرفة والحب أمران متلازمان في الولاية، ولا ينفصم أحدهما عن الآخر بحال من الأحوال، وما نراه من غلبة أحد الأمرين أو سيادته دون الأمر الآخر، فإنما هو مقياس من بين مقاييس شتى في تحديد تصنيف الأولياء وتقسيمهم إلى نماذج عديدة، وسوف ندرك في مواضع لاحقة من دراستنا هذه مدى ثراء هذا التصنيف وخصوبته.

ومهما يكن من أمر هذا التصنيف فإن سلوك الطريق الصوفي محفوف بمهالك كثيرة، وهي على كثرتها وتنوعها ليست إلا صوراً من فتنة الهوى التي تستبد بالسالك وهي في أوج شدّ تها. فهناك فتنة النفس أو عبادة النفس، وهي آفة تعرض في طريق العرفان ومدارجه التي يُيَمِّمُ السالك فيها وجهه شطر معرفة "الواحد"، فإذا ما توقف السالك في بعض مراحل الطريق فإن اكتشافه "للواحد" لا يكون ثمتئذ إلا اكتشافاً لنفسه هو. وهناك أيضاً فتنة الغير أو عبادة الغير، وهي آفة تعرض للسالك في طريق الحب، حين يغيب عنه أن "الغير" أو "الآخر" ليس إلا مظهراً من مظاهر هذا "الواحد". وقد وقع روزبهان بقلى في هذا الفخ مرتين، أو مرة، على أقل تقدير، لأن مقدمة "عبهر العاشقين" لا تقطع في هذا الأمر بوضوح. لقد كان البقلي غارقاً في الحب الإلهي، بَيْد أنه -ولبعض الوقت- تسلطت عليه عبادة الغير، فانتهى في هذا الحب الإلهي إلى عبادة الظلال والصور المنعكسة، لا عبادة "الواحد" في ذاته، وهذا هو الكفر بالمعنى الحرفي لهذه الكلمة، إذ هي تعني في مدلولها اللغوي -كما يقول ابن عربي في مواضع عدة- حجب الشيء وستره (59) وخفاءه. وتفسير ذلك أن الاستغراق في تجلِّ واحد، وإيثاره على غيره يحول دون معاينة التجليات الأخرى ويحجب شهودها، بل يحول دون شهود "المصدر" الذي يفيض منه هذا التجلي وتجليات أخرى لا نهاية لها ، ولا يمثل هذا التجلي أو ذاك إلا مظهراً واحداً من مظاهرها التي لا ينالها العد ولا الحصر. من هنا كان مكمن الخطر الذي أسهبت في بيانه كتب التصوف، ونعني به الخطر الذي يُهدر السالك حين يركن إلى أيِّ من الكائنات -رجلاً كان أو امرأة-ليتخذ من ركونه إليه "أمارة على وجود التأمل الروحاني". ومن هنا أيضاً كانت ضرورة التقيد بالتعاليم التي تحذر من هذه القواطع، والتي ما فتيء أئمة التصوف يرددونها في غير سأم ولا ملل، ولم تكن هذه التعاليم مجرد ثمرة للتقيد بنظام أخلاقي تقليدي، وإنما كانت تجسيداً لما تقتضيه الحكمة في هذا الأمر.

ومما لا شك فيه أن هذه المهالك قد هوى فيها كثيرون، بل وهؤلا ، المتميزون لم ينجوا -هم الآخرون- من المكر الإلهي الذي هو -في حقيقته- ابتلاء واختبار لصدق السالكين.

<sup>(59)</sup> انظر على سبيل المثال الفتوحات 1 ص 415، 2 ص 511، 3 ص 27، 92، 406.

ولئن أمكن أن يضل الوليُّ باقترافه الإثم، لكنه لا يمكن أن يُضلِّل غيره، لأن الحفظ الإلهي يحول دون ذلك «من أحبَّك فقد أحبني، ومن رآك فقد رآني»، هكذا خوطب روزبهان بقلي وهو جالس يرنو - في شفقة إنسانية بالغة- إلى ابنه الذي كان يعاني من وقدة الحُمىُّ وآلامها (60).

<sup>(60)</sup> توجد معلومات أخرى قيمة عن الولاية بمفهومها الصوفي والفقهي والسياسي، في مقال Encyclopedia of Religion, New York 1987, vol. 15, pp 316-323

## فلك الولاية

لئن كانت النصوص التي أشرنا إليها - أنفاً- يشوبها شيء من الغموض والإبهام، فإن من الواضح أن الولاية في الإسلام -في كل أحوالها- ليست أمراً منحصراً في معنى "البطولة" الناشئة عن الفضائل اللاهوتية والدينية، ونعنى بها تلك البطولة التي لعبت دوراً أساسيا في تحديد معيار "الوكاية" عند علماء اللاهوت من الكاثوليك. وإذا رجعنا إلى الولاية في الإسلام فإننا نجد أن ملامح هذا المفهوم وقسماته إنما تتحدد على يد ابن عربي، ومن خلال أنظاره وتصوراته. وسنعرف -فيما بعد- أي أساس هذا الذي استند إليه الشيخ الأكبر في تحديد معنى الولاية، سواء في منظوره هو، أو في منظور تلامذته من بعده، كما سنعرف -أيضا- أية ضرورة علوية جاوبها ابن عربي وهو يبوح بمكنوناته العرفانية في تلك الفترة المحددة من فترات التاريخ. وقضية الولاية، باعتبارها "حجر الزاوية" في كل كتابات ابن عربي، قضية تنتسب إلى مستوى علوم الأسرار أو علوم التلقين، وهذا المستوى يقع في الجهة المقابلة لمستوى العلوم الميتافيزيقية الخالصة، الذي يمثل الجانب الآخر في كتاب الشيخ الأكبر(1). ولقد عولجت هذه القضية في نصوص عديدة من كتب ابن عربي دون أن يصرح -بصورة منتظمة- بمصطلح الولي، أو يشير إليه بهذا الإسم، وإنما ذكرها تحت اصطلاحات أخرى مثل عارف أو محقق (وهو المصطلح الذي سيستعمله ابن سبعين فيما بعد)، أو ملامي، أو وارث، بل ذكرها -في بعض الأحيان- تحت مصطلح صوفي وعبد،أو حتى تحت مصطلح رجل (بمعنى الإنسان الكامل). لكننا سنقتصر في بحثنا المبدئي على النصوص التي تتضمن ذكراً صريحاً لكلمة ولاية وكلمة أولياء.

ويجب أن نتوقف هنا، بشكل خاص، عند مصنف من أواخر مصنفات ابن عربي، ونعني

<sup>(1)</sup> من المضروري أن نبين أن هذين الجانبين السري التلقيني، والميتافيزيقي غير منفصلين، بل يشكلان -بطبيعة الحال- أمرين مرتبطين تمام الارتباط، ولا ينبغي أن يوحي لنا هذا "التقابل" بأي نوع من أنواع التناقض أو التعارض بين المذهب الميتافيزيقي والتعاليم السرية في كتابات ابن عربي، إذ كل ما تعنيه هذه المقابلة لا يعدو "مجرد تمايز" بين منظورين يكمل أحدهما الآخر وهما يتبادلان التعبير عن علوم الشيخ الأكبر.

به كتاب فصوص الحكم (2)، لأسباب تتضح لنا فيما بعد من دراستنا هذه. وكتاب الفصوص هذا، يتألف من ديباجة، وسبعة وعشرين فصلا، يبدأ الحديث في كل فصل منها من إشارة أو إلماع إلى نبي من الأنبياء، بدءا بآدم الله وانتهاء بمحمد ولله ولا يلتزم ابن عربي الترتيب التاريخي للأنبياء في ترتيب فصوص الحكم، بل يتحدث -مثلا- عن عيسى قبل أن يتحدث عن سليمان، وكلامه عن سليمان يسبق كلامه عن داود عليهم السلام. ونلاحظ أنه يتحدث عن "شيث" و"خالد بن سنان" باعتبارهما من الأنبياء، ويفرد لكل منهما فصلا في كتابه هذا، رغم أن القرء أن الكريم لا يذكر أيا منهما فيمن ذكر من الأنبياء والرسل، وإن كان "خالد بن سنان" قد ورد ذكره في بعض الأحاديث النبوية. ومن جهة أخرى يصمت ابن عربي عن "ذي النون" و"ذي الكفل" وهما من الأنبياء الوارد ذكرهم في القرء أن الكريم، وأخيرا نجده يعد "لقمان" نبيا من الأنبياء ويعنون به فصاً من فصوص كتابه، رغم أن لقمان -كما يبدو من سياق آيات القرء أن- حكيم أكثر منه نبيا.

وتعني كلمة "فص" بالنسبة للخاتم -وكما هو معروف- هذا الجزء الذي يُرصع -عادةبالجواهر والأحجار الكريمة، وقد جعل ابن عربي من هذه الكلمة عنوانا يتصدر كل فصل من فصول
الكتاب، تتلوه بعد ذلك مفردتان تحددان موضوع "الفص" ومجاله، هاتان المفردتان هما،
"حكمة" و"كلمة". وترد المفردة الثانية (كلمة) مقرونة أو مرتبطة بنبي من الأنبياء الذين تحدث
عنهم ابن عربي في الفصوص. وهكذا تبدأ عناوين الكتاب بذكر كلمة "فص" متبوعا
بد: حكمة، ثم كلمة، فيقال -مثلا- "فص حكمة إلهية في كلمة آدمية" و"فص حكمة نفثية في

(2) اختار حامد طاهر عبارة الولاية والنبوة عند محيي الدين بن عربي، "عنواناً لبحثه في مجلة ألف" (العدد 5 ، 1985، القاهرة ص 7 – 38). ونشر ضمن بحثه هذا نص رسالة ابن عربي في هذا الموضوع لأول مرة، وبرغم هذا العنوان "الولاية والنبوة" فإن الرسالة التي ذكرها عثمان يحيى بدون عنوان-تحت رقم 625 من الفهرس العام لمؤلفات ابن عربي، (وهي -تقريبا- نفس الرسالة المذكورة تحت رقم 632 من الفهرس المذكور) والتي صنفها ابن عربي سنة 950 هـ بعد زيارته للشيخ عبد العزيز المهدوي في تونس هذه الرسالة لا تعتبر رسالة في الولاية بالمعنى الدقيق الذي يوحي به العنوان السابق، (إذ هي في حقيقة الأمر ليست رسالة مستقلة في موضوع الولاية، وإنما هي مجرد مقدمة أو مدخل لكتاب مشاهد الأسرار القدسية -رقم 432 في تصنيف عثمان يحيى- يؤكد ذلك مخطوط 6104-8N، الورقة 1–28 ب، كما يؤكده أيضا شرح ابن سودكين على هذه الرسالة، مخطوطات، فاتح 5322).

والمتفحص لهذه الرسالة يجد أنها تعرض -إضافة لبعض قضايا في الولاية- قضايا أخرى غريبة عنها. ويحدثنا ابن عربي في مفتتح رسالته هذه أنه ألفها لأصحاب الشيخ المهدوي ليوضح لهم بعض عبارات جاءت في كلام الشيخ عن الولاية. ومع أن ابن عربي قد عرض بالفعل لبعض القضايا الأساسية في الولاية مما له نوع تعلق بكلام المهدوي إلا أنه -في المقابل- ضرب صفحاً عن قضايا أخرى في ذات الموضوع لم يتحدث عنها. وبرغم كل ذلك فإن نشر نص هذه الرسالة مفيد إلى حد بعيد، وسنحيل إليه الني بعد- في مواطن مختلفة، ويطيب لنا في هذا المقام أن نوجه الشكر إلى السيد جيمس و. موريس الذي نبهنا إلى نشرة هذا النص تحت عنوان رسالة في الولاية أما كتاب فصوص الحكم فإننا نعتمد في إحالتنا إليه على الطبعة العلمية المحققة التي أصدرها أبو العلا عفيفي في بيروت 1946، وهي أفضل طبعة ظهرت -حتى الآن- لكتاب الفصوص، برغم أنها لم تعول على أقدم مخطوط موجود لنص الفصوص، ونعني به النسخة المكتوبة بقلم صدر الدين القونوي، وبها شهادة إقراء مؤرخة بسنة 630 هـ، (مخطوطات إيف كاف موسيسي 1933). وفيما يتعلق بشروح الفصوص فإننا نعول على الشروح المضلية لهذا النص، وهي شرح جندي، (ت 1300/000) طبعة أشتياني (غير محققة وكثيرة الأخطاء)، الأصلية لهذا النص، وهي شرح جندي، (ت 1300/000) طبعة أشتياني (غير محققة وكثيرة الأخطاء)، مشهد 1982. شرح عبد الرزاق القاشاني، (ت 1300/150)، القاهرة 1321 هـ. وشرح داود قيصري مشهد 1982. شرح عبد الرزاق القاشاني، (ت 1550/750)، إستامبول 1309 هـ.

كلمة شيثية "و" فص حكمة قلبية في كلمة شعيبية "… إلخ. وبهذه الطريقة تستبين -على طول الكتاب سلسلة من الصور أو النماذج الروحية ، يمثل كل أغوذج منها -إن صح التعبير - نقطة التقاء بين مظهر من مظاهر الحكمة الإلهية ، وذات بشرية قابلة تستوعب هذا المظهر أو ذاك وتحيط به ، لكنها بما هي ذات بشرية ، لا محالة تؤثر في هذا المظهر فتحدده بطبيعتها وقيودها . وسوف نرى -فيما بعد - أن تصنيف كتاب "الفصوص" على هذا النحو ، لا يرتبط -من قريب أو بعيد - بدواع بلاغية أو لغوية ، وإنما يرتبط -عن طريق الرمز - بالبناء الحقيقي لمعنى الولاية .

وتمدنا مقدمة "الفصوص" بمعلومات محددة تتعلق بالملابسات والظروف التي أملت على ابن عربي تصنيف كتابه هذا، وتُبرر في الموقت نفسه مدى الأهمية التي نعرفها لهذا الكتاب. ولا تتوقف مقدمة الفصوص عند هذه الأهمية بل تذهب إلى أبعد من ذلك فتمدنا -إضافة إلى ما سبق- بتفاصيل أخرى تتعلق بأهمية ابن عربي ودوره المنوط به في هذا الأمر، وسوف تتكشف لنا الدلالات الدقيقة لهذه التفاصيل في موطن لاحق من دراستنا هذه. ولنستمع الآن إلى ما يقوله ابن عربي في هذه المقدمة :

«بسم الله الرحمن الرحيم. الحمد الله منزل الحكم على قلوب الكلم بأحدية الطريق الأمم من المقام الأقدم وإن اختلفت النحل والملل لاختلاف الأمم. وصلى الله على ممد الهمم، من خزائن الجود والكرم، بالقيل الأقوم، محمد وعلى آله وسلم.

«أما بعد فإني رأيت رسول الله ركي في مبشرة أريتها في العشر الآخر من محرم (3) سنة

<sup>(3)</sup> يذكر كوربان خطأ أن تاريخ هذه الرؤيا هو اليوم العاشر من شهر المحرم، [انظر المقدمة الفرنسية لكتاب نص النصوص لحيدر أملَّى، ص 4، طهران-باريس 1975]. مما يدل دلالة واصحة على وقوع كوربان في أسر هاجس يستبد به ويَدفعه إلى محاولة اكتشاف دلالات ذات صبغة شيعية، كهذا التوافق -المزعوم- بين تاريخ رؤيا ابن عربي وتاريخ مقتل الإمام الحسين. هذا وسنرجع بوجه خاص إلى فصل Prophétologie et imâmologie من كتاب كوربان Prophétologie et imâmologie من كتاب كوربان 1942-219 En Islam Iranien فلسفته في اقتحام المفاهيم الشبعية -خصوصا مفهوم الإمامة- في قضايا التصوف، ثم تشويه هذه المفاهيم بسَّبِب ذلك الخلط ، وثمة محاولة أخرى مماثلة وإن كانت تتَّميز عن سابقتها بانتهاجها نهجا تاريخيا- نجدها في كتاب الصلة بين التصوف والتشيع للدكتور مصطفى الشيبي، الطبعة الثانية، القاهرة 1969، (راجع فيما يتعلق بموضوع الولاية ص 339-379). ونحن لا نَنكر وجوَّد صلات أو علاقات تأثير وتأثر متبادلة بين التصوف والتشيع، خصوصا فيما قبل العهد الصفوى، سواء تم هذا التأثير والتأثر على مستوى المصطلحات أو مستوى المفاهيم. إن نفي هذا النوع من العلاقة بين التصوف والتشبع أمر غير مقبول، لكن الذي نؤكد عليه في هذا المقام هو أن علاقات التأثير لم تكن من جانب التشيع وحده، وإنما كانت أمرا متبادلا من الجانبين. يدلنا على ذلك أن تأثير أبن عربي في نظرية الولاية عند الشيعة أمر ثابت ومفروغ منه، وقد أكده كثير من مؤلفي الشيعة أنفسهم، وما نجده عند حيدر أملى في شرحه المطول على فصوص الحكم من الإعجاب الشديد بابن عربي والاعتراف الصريح بغضله عليَّه، ليِّدل دلالة خاصة على تأثير التصوف في التشيع، ويكفينا هنا ما أوردُه الآمولي نفسه، فيّ شرحه هذاً، أثناً؛ حديثه عن الولايّة والأولياء في القّاعدة الرّابعّة التّي خصصهاً لبحث هذا الموضوعٌ، ص 267، فقد ذكر أنه ألف كتابه "نص النصوص" لتمكين طائفتين بعيدتين عن المنهج الحقيقي في فهم ما تضمنه الكتاب من تحقيق القول في الولاية والأولياء، وهاتان الطائفتان هما، جمَّاعة من أهلَّ السُّنة الذين ما أقروا قط بهؤلاء القوم ولا قبلوا كلامهم، رغم معرفتهم بهم، وجماعة من الشيعة الإمامية الذين ما طرق -قط- سمعهم هذا الكلام، ولا نطقت ألسنتهم بمثل هذا. وبرغم كل ذلك لا يجد كوربان حرجا في تكرار القول بأن التشيع حين يقبل مفاهيم أو قضايا صوفية فإنه إنما يسترد بضاعة خالصة له.

سبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق، وبيده برين كتاب فقال لي هذا كتاب فصوص الحكم، خذه واخرج به إلى الناس ينتفعون به، فقلت السمع والطاعة لله ولرسوله وأولي الأمر منا كما أمرنا. فحققت الأمنية، وأخلصت النية وجردت القصد والهمة إلى إبراز هذا الكتاب كما حده لي رسول الله وينظي من غير زيادة ولا نقصان، وسألت الله تعالى أن يجعلني فيه وفي جميع أحواله من عباده الذين ليس للشيطان عليهم سلطان، وأن يخصني من جميع ما يرقمه بناني وينطق به لساني وينطوي عليه جناني بالإلقاء السبوحي، والنفث الروحي في الروع النفسي بالتأييد الاعتصامي، حتى أكون مترجما لا متحكما، ليتحقق من يقف عليه من أهل الله أصحاب القلوب أنه من مقام التقديس المنزه عن الأغراض النفسية التي يدخلها التلبيس، وأرجو أن يكون الحق لما سمع دعائي قد أجاب ندائي، فما ألقي إلا ما يُلقي، ولا أنزل في هذا المسطور إلا ما ينزل به عَليّ، ولست بنبي رسول، ولكني وارث ولآخرتي حارث» (14).

وتطالعنا في الفصل الرابع عشر من الفصوص وهو "فص حكمة قدرية في كلمة عزيرية" إشارات بالغة الأهمية في موضوع الولاية يقول فيها ابن عربي (5) «واعلم أن الولاية هي الفلك المحيط العام، ولهذا لم تنقطع [...] وأما نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة، وفي محمد على انقطعت ، فلا نبي بعده يعني مشرعا أو مشرعا له (6)، ولا رسول وهو المشرع (7)، وهذا الحديث قصم ظهور أولياء الله لأنّه يتضمن انقطاع ذوق العبودية الكاملة التامة». والنقطة الأخيرة من هذا النص وإن كانت تبدو غامضة بعض الشيء إلا أن ابن عربي يزيدها وضوحا بما يعني أنه بعد انقطاع النبوة لا يمكن لكائن ما أن يسمي نفسه بنبي أو رسول، وهذان الإسمان من الأسماء البشرية أو التي يتسمى بها البشر، لكنهما ليسا من أسماء الله الحسنى ، فلا يتسمى الله بأي منهما، وإذن فالإسم الوحيد الذي بقي صالحا للاشتراك في التسمية هو الولي، يتسمى به المخلوق، وهو في نفس الوقت من أسماء الله الحسنى. لكن شعور السالك بالعبودية التامة -أو بعدم ذاته في مستوى الوجود الحق- يقدح في حقيقة اشتراك العبد والرب في إسم واحد، ضرورة بعدم ذاته في مستوى الوجود الحق- يقدح في حقيقة اشتراك العبد والرب في إسم واحد، ضرورة

<sup>(4)</sup> الفصوص 1، ص47-48، ويعتبر ابن عربي فصوص الحكم بمثابة أمانة اؤتمن عليها من قبل النبي رضي وبهذا يكتسب كتاب الفصوص ميزة خاصة عند ابن عربي لدرجة أنه كان يعتبر نفسه مفسرا وشارحا لهذه الفصوص، ولكل هذه الاعتبارات منع ابن عربي -حسبما يقول جندي- (تلميذ القونوي الذي هو -بدوره- تلميذ ابن عربي)، أن يجمع بين هذا الكتاب وبين غيره من الكتب في جلد واحد. (راجع، جَندي، شرح الفصوص، ص 5 من النص العربي).

<sup>(5)</sup> الفصوص 1، 134 وما بعدها، هذا وقد ذكر "عزير" في القرءأن الكريم مرة واحدة (التوبة: 30). (6) ولا وفر من هذه العبارة في تحديد مفهوم النبوة باللعبي الدقية، "أذا أخذنا في اعتبارنا" البعد

 <sup>(6)</sup> ولا مفر من هذه العبارة في تحديد مفهوم 'النبوة' بالمعنى الدقيق، 'إذا أخذنا في اعتبارنا' البعد
الواسع الذي يضيفه ابن عربي إلى معنى النبوة، ويمكن أن نمثل للأنبياء المُشرَع لهم بأنبياء
بني إسرائيل الذين جاؤوا بعد موسى عن عير كتب ولا تشريعات خاصة يبلغونها أقوامٍهم.

<sup>(7)</sup> قد يبدو هاهنا تعارض ظاهري بين ما يقرره ابن عربي من عدم مجيى، رسول بعد ﴾ رهي أن من عدم مجيى، رسول بعد ﴾ رهي ونزول عيسى هذه المشكلة في المن عربي من هذه المشكلة في الفصل القادم، وسنرى أنه موقف يتطابق كليا وجزئيا مع ما يقرره الفقها، في هذا الموضوع،

أن هذا الاشتراك لا محالة يتضمن اشتراكا ما في معنى الربوبية، إلا أن ابن عربي يبين -بعد ذلك- أن النبوة بالمعنى الخاص -وهي نبوة التشريع- إذا كانت تنتهي وتنقطع فإن النبوة العامة -وهي التي لا تشريع فيها- باقية دون انقطاع، والنبوة بالمعنى العام هي ما يعبر عنها عادة باصطلاح "الولاية" وهي وإن كانت تخلو من وصف "التشريع" الذي هو خاصة الأنبياء -بالمعنى الاصطلاحي الدقيق- إلا أنها لا تخلو -مع ذلك- من مظهر ما من مظاهر التشريع، مثل التشريع الناشيء من الاجتهاد، ومثل استنباط الأحكام وتفسير نصوص الشريعة، وهذا ما يؤكده الحديث الشريف «العلم ورثة الإنباء» (8) مع ملاحظة أن "الأولياء" هم المستحقون لهذا الوصف أو هم الذين ينطبق عليهم وصف الوراثة في الحديث. وسوف يتكشف لنا -في فصل قادم- الدور الرئيسي الذي تمثله الوراثة في بناء مفهوم الولاية وتكوين حقيقتها.

ويتابع ابن عربي حديثه -بعد ذلك- فيعرض للمسألة التي أثارها الحكيم الترمذي من قبل، فيقول «فإذا رأيت النبيّ يتكلم بكلام خارج عن التشريع فمن حيث هو وليّ وعارف، ولهذا مقامه، من حيث هو عالم،أتم وأكمل من حيث هو رسول أو ذو تشريع وشرع ؛ فإذا سمعت أحدا من أهل الله يقول أو يُنقل إليك عنه أنه قال الولاية أعلى من النبوة، فليس يريد ذلك القائل إلا ما ذكرناه، أو يقول إن الولي فوق النبي والرسول، فإنه يعني بذلك في شخص واحد، وهو أن الرسول رضي من حيث هو ولي أتم من حيث هو نبي ورسول، لا أن الولي التابع له أعلى منه، فإن التابع لا يدرك المتبوع أبدا فيما هو تابع له فيه، إذ لو أدركه لم يكن تابعا له. فافهم. فمرجع الرسول والنبي المشرع إلى الولاية والعلم »(9).

وهاهنا نتائج أولية نستخلصها من قراءة هذا النص، وإن كان يبدو من الصعب أن يتسق بعض هذه النتائج مع بعضها الآخر. فمن ناحية نجد أن الولاية جامعة للنبوة والرسالة، وأن النبوة والرسالة نابعتان من الولاية أو راجعتان إليها، ولذا تفضل الولاية كلا من النبوة والرسالة في ذات الشخص الواحد الموصوف بهذه الأوصاف الثلاثة مجتمعة، ومن ناحية أخرى نجد أن فكرة الوراثة التي تتضمن -بالضرورة - انتقال شيء ما من مواريث الأنبياء الخاصة بهم إلى الأولياء، هذه الفكرة لا شك تعني أن الولاية -بصورة أو بأخرى - تابعة للنبوة، وأنها -على العموم - غثل صورة من صور التبعية للنبوة.

<sup>(8)</sup> البخاري، ك، العلم. ب 10 ، الدارِمي، المقدمة، ص 32 وما بعدها.

<sup>(9)</sup> شن ابن تيمية هجوماً عنيفا على الفقرة الأخيرة من هذا النص، (مجموعة الرسائل والمسائل، والمسائل، 4 ص 58 وما بعدها). هذا وإن نصوص ابن عربي الواضحة في ضرورة فهم المعنى الصحيح لعبارة الولاية أفضل من النبوة (في شخص النبيّ) لكافية في دحض ملاحظات A. D'Souça في مقاله العبارة الولاية أفضل من النبوة (في شخص النبيّ) لكافية في دحض ملاحظات Islamochristiana, n° 8. 1982, pp 185-200 المنشور في Jesus in Ibn Arabi's Fusus ويتكرر تنكيد ابن عربي أفضلية النبي على الولي -التابع للنبي- في مواضع عديدة من مؤلفاته، راجع على سبيل المثال كتاب العبادلة، تحقيق عبد القادر عطا، القاهرة، 1969 ص 82.

وهذا الذي استنتجناه من النص السابق تؤكده نصوص أخرى لابن عربي في الفتوحات، يقول فيها «وإن كنتَ(١٠) وليا فإنك وارث نبيا، فما يجيى، إلى تركيبك إلا بحظك من الورث ونصيبك»، ويقول «فإنه لايرث أحد نبيا على الكمال، إذ لو ورثه على الكمال لكان هو رسولا مثله أو نبي شريعة تخصه (١١). ونفس هذا المعنى نجده مبسوطا -بصورة متقاربة- في كتاب التجليات (١٤) ورسالة الأنوار: «واعلم أن النبوة والولاية تشتركان في ثلاثة أشيا، الواحد في العلم من غير تعلم كسبي، والثاني في الفعل بالهمة فيما جرت العادة ألا يُفعل إلا بالجسم أو لا قدرة للجسم عليه، والثالث في رؤية عالم الخيال في الحس. ويفترقان بمجرد الخطاب، فإن مخاطبة الولي غير مخاطبة النبي، ولا يُتوهم أن معارج الأولياء على معارج الأنبياء، ليس الأمر كذلك (...). لكن معارج الأنبياء بالنور الأصلي، ومعارج الأولياء على فيض من النور الأصلي» (١٤).

ويلزمنا قبل أن نبدأ محاولة التوفيق بين هذه العناصر، وإزالة ما قد يبدو بينها من تعارض ظاهري، ومع المخاطرة بشيء من البلبلة أو الاضطراب -الذي قد يتعرض له القاريء نقول، يلزمنا -قبل كل ذلك- أن نتابع سير البحث والتنقيب في تراث الشيخ الأكبر عن مزيد من النصوص في موضوعنا هذا. وقد سبق لنا أن تحدثنا عن مجموعة الأسئلة الشهيرة التي طرحها الحكيم الترمذي في موضوع الولاية، وذكرنا هناك أن الشيخ الأكبر قد أجاب عنها في باب طويل من أبواب الفتوحات وهو الباب الثالث والسبعون ؛ ونبين هنا أن السؤال الأول من هذه المجموعة وهو السؤال عن "عدد منازل الأولياء" يجيب عنه ابن عربي ببيان أن منازل الأولياء على نوعين ؛ منازل حسية ومنازل معنوية، وأن عدد المنازل الحسية التي تنقسم في المنازل المعنوية فهو ثمانية وأربعون ومائتا ألف منزل، وهذه المنازل "لم ينلها أحد من الأمم قبل المنازل المعنوية منحصر في أربعة هذه الأمة، وهي من خصائص هذه الأمة"، وهذا العدد من المنازل المعنوية منحصر في أربعة

<sup>(</sup>١٥) الفتوحات 4، 398.

<sup>(11)</sup> الفتوحات 2، 80، السؤال الثامن والخمسون من أسئلة الترمذي.

<sup>(12)</sup> كتاب التجليات تحقيق عثمان يحيى، نشر بمجلة المشرق 1966-1967 (العدد 1967،1 ص53-54). (13) رسالة الأنوار، حيدرأباد 1948 ص 15. هذا ويهدف ابن عربي من تأكيده المستمر في التفرقة يعن النب والولى الم ازالة أي لبس أو خلط قد بنشأ من بعض عباراته أو عبارات غيره من

<sup>1)</sup> رسالة الانوار، حيدراباد 1948 ص 13. هذا ويهدف ابن عربي من للكيدة المسلمر عي السري النبي والولي إلى إزالة أي لبس أو خلط قد ينشأ من بعض عباراته أو عبارات غيره من الصوفية ممن يرجعون لكلامه وينقلون عنه، ولعل رسالته المعنونة بـ "رسالة في الولاية" والتي أشرنا إليها سابقا، هامش 2 ص 51. تمثل نموذجا حيا لهذا التأكيد، فقد كان الهدف الأول من تأليفها توضيح عبارة من كلام الشيخ عبد العزيز المهدوي (ت (124/62)، وهو الشيخ الذي ألف ابن عربي فتوحاته المكية من أجله، انظر جـ اص 6-9. ومن أجله أيضا ألف روح القدس، ألف ابن عربي في رسالة الولاية، ص 29-32، في ذكر مناقب انظر ط، دمشق 1944ص 3. وقد أسهب ابن عربي في رسالة الولاية، ص 29-32، في ذكر مناقب الشيخ المهدوي وفضائله. وألح إلى إفراد كتاب بالتأليف يستوفي فيه مناقب الشيخ، غير أنه لا يوجد -فيما يبدو - أي مخطوط يدل على عنوان هذا الكتاب، راجع رقم 119 من الفهرس ألعام لعثمان يحيى، (رقم 663 من الشرجمة العربية). أما العبارة الغامضة التي شرحها ابن عربي في هذه الرسالة فهي قول الشيخ المهدوي "علماء (=أولياء) هذه الأمة أنبياء سائر الأمم". انظر ص 21 وما بعدها.

مقامات من العلم: مقام العلم اللدني (في إشارة إلى قوله تعالى ﴿ وعلَّمنهُ من لدنا علما ﴾، (الكهف: 65)، وإلى أن الخضر هو الذي أعطى هذا العلم اللدني)، وعلم النور، وعلم الجمع والتفرقة، وعلم الكتابة الإلهية. ويستطرد ابن عربي فيبين أن عدد الأوليا ، حسب طريقته وما يعطيه الكشف الذي لا مرية فيه "خمسمائة نفس وتسعة وثمانون نفسا". لكنه ينبه إلى أن هذا العدد خاص بالأولياء الذين تحدث عنهم في صدر هذا الباب (الثالث والسبعين) من أبواب الفتوحات، وبَيِّن فيه طبقاتهم وألقابهم المختلفة باختلاف مقاماتهم الروحية، وكيف أن هذه الألقاب محددة الأعداد في كل زمان، وبحيث يوجد في كل عصر قطب وأربعة أوتاد (١٩٠٠ ... إلى آخر ماسنعرف من طبقات الأولياء ووظائفهم، غير أنه يذكر في موضوع آخر من الفتوحات(<sup>(15)</sup> أن العدد الكلى للأولياء -في جميع طبقاتهم ووظائفهم- يجب أن يتساوى على الأقل مع الأنبيا ، على امتداد الدورة الإنسانية كلها ، مما يعني أن عدد الأوليا ، -طبقاً لما تقرره الأحاديث النبوية في عدد الأنبياء- لا يقل عن أربعة وعشرين ألفا ومائة ألف. فإذا زاد عدد الأولياء على عدد الأنبياء فبسبب أن ميراث نبى من الأنبياء قد قُسِّم على أكثر من ولي واحد.

وفي جوابه على السؤال التاسع عشر من أسئلة الحكيم، (أين مقام الأنبياء من مقام الأولياء؟) يبين ابن عربي أن مقام الأنبياء مقام خاص، فيقول «الجواب هو خصوص فيه». وينبغي -لكي يكون السؤال أكثر تحديداً- أن نعرف أية نبوة نتحدث عنها ؟ هل هي "نبوة الشرائع" (وهي النبوة التي أجاب عنها ابن عربي بالجواب السابق) ؟ أو هي "النبوة المطلقة" التي تمثل -في حقيقة الأمر- أعلى درجات الولاية ؟ وهي الدرجة التي يتسمى بها "الأفراد" أو "المتفردون" من البشر، ومنهم يظهر القطب، وهو ولي بلغ نهاية الكمال في سلم المقامات الروحية(١٥٠).

ومع أن السؤال الثامن والستين من أسئلة الترمذي يتعلق بالأنبياء، فإن إجابة ابن عربي عنه تمدنا فيه بمعارف تتعلق بالأولياء. يقول الترمذي « ... وما حظوظ الأنبياء من النظر إلى الله ؟». ويجيب ابن عربي «لا أدري فإني لست بنبي، فذوق الأنبيا ، لا يعلمه سواهم إن أراد (الترمذي) الأنبياء الذين خصَّهم الله بالتشريع العام والخاص بهم، فإن أراد أنبياء الأولياء فحظهم منه على قدر ما عندهم من وجوه الاعتقادات في الله، فإن حصل على الجميع فحظه ما للجميع، فهو في النعيم العام، فيلتذ بلذة كل مُعتقد، فما أعظمها من لذة! وإن حصل على البعض فلذًا ته بحسب ما حصل له. وإن انفرد بأمر واحد فحظه ما انفرد به من غير مزيد «(١٦). وهنا، ومن بين سطور هذا النص، تبرز فكرة رئيسية في تصوف الشيخ الأكبر، ملخصها أن كل

<sup>(14)</sup> الفتوحات، 2 ص 40-41.

<sup>(15)</sup> الفتوحات، 3 ص 208.

<sup>(16)</sup> الفتوحات، 2 ص 53. وتجدر الإشارة إلى أن مصطلح "نبوة مطلقة" الذي يتردد في كلام ابن عربي -في هذا النص- من المصطلحاتِ التي يقِع فيَّها لبس واضطراب، مما يجعل التَّنبيه الذي أشرَّنا إلَّيه في الهامش 13ص 58 أمراً ضرورياً في تحديد "الوضع" الخاص بالنبي والولي، (17) القتوحات، 2 ص 85.

اعتقاد في 'الله' يمثل مظهراً إلهياً أو صورة إلهية محددة وغير كاملة، نتيجة أن كل اعتقاد منها إنما هو في حقيقته نفي لبقية الوجوه الأخرى للمظاهر الإلهية اللانهائية. ومع ذلك ينطوي كل اعتقاد منها على جزء من الحقيقه الكلية، ضرورة أن هذا الاعتقاد أو ذاك إنما يرجع في نهاية الأمر إلى صورة من صور التجلي الإلهي: " فالعارف الكامل يعرفه في كل صورة يتجلّى بها، وفي كل صورة منزل فيها، وغير العارف لا يعرفه إلا في صورة معتقده، وينكره إذا تجلّى له في غيرها "الله" -في هذا النص- المدى الذي يطمح إليه الشخص من رؤية الله تعالى. وهذا المدى تحدّده الصورة الاعتقادية التي حصل عليها الشخص من قبل. وترتيباً على هذا يقرر ابن عربي أن النظر الأتم والأكمل -الذي هو نظر "أنبياء الأولياء" أو من يُسمون بالأفراد- لا يكون إلا لمن جمع كل صور الاعتقادات. وغني عن القول أن المقصود من صور الاعتقادات هنا ليس هو مجرد الصور الذهنية بالإضافة إلى ما يقابلها من أنواع الاعتقادات، ولكن المقصود الإدراك الكامل لصور الاعتقاد المعرفية المحددة مع ما يرتبط بكل منها من أنواع العبادات.

ويعرض ابن عربي في موضوع آخر، وعبر عشرة أبواب من أبواب الفتوحات، معارف هامة تتعلق بدراستنا هذه (١٩)، منها حديثه عن "مقامات الولاية والنبوة والرسالة" حيث يعرضها أولاً عرضاً عاماً في اصطلاحاتها المعهودة، ثم يعرضها -بعد ذلك- في اصطلاحات خاصة يبين فيها علاقة هذه الدوائر الثلاث بأحوال البشر من ناحية، وأحوال الملائكة من ناحية أخرى. ولايفوت ابن عربي أن يلفت النظر إلى حقيقة أننا وإن كنا أمام دوائر ثلاث أو آفاق ثلاثة، إلا أنها في بعض معانيها آفاق متداخلة ومجتمعة حول مركز واحد، وأن دائرة "الولاية" هي الدائرة الكبرى المحيطة بالدائرتين الأخريين: "فكل رسول لا بد أن يكون نبياً، وكل نبي لا بد أن يكون ولياً (ويختم ابن عربي بحثه هذا بالباب الحادي والستين بعد المائة، وهو باب خصب وثري يشتمل على تفصيلات عديدة تتعلق بحياة ابن عربي الروحية وتجاربه الشخصية في هذا الطريق. أما موضوعه فهو "مقام القربة"، ذلك الذي يمثل كمال الولاية ودرجتها القصوى، بالمعنى الذي يدل عليه أصل كلمة "ولي" ومشتقاتها في اللغة العربية.

<sup>(18)</sup> الفتوحات، 3 ص 132. وهذه الفكرة الرئيسية تتكرر كثيراً في نصوص ابن عربي، راجع من بين هذه النصوص، الفتوحات، 2 ص 219–220 : 3 ص 162، 309 : 4 ص 142، 165، 165 : 393 : الفصوص، 1 ص 113، 122–124. وقد عالج كوربان هذه الفكرة في كتاب الفيال الخلاق في تصوف ابن عربي [بالفرنسية]، ص 145–148، ولنا بعض التحفظات على المصطلحات التي استخدمها كوربان في علاجه لهذا الموضوع.

<sup>(19)</sup> من الباب 152 إلى الباب 161 الفتوحات، 2 ص (246-262).

<sup>(20)</sup> الفتوحات، 2 ص 256.

وفي الباب الأول من الأبواب العشر التي أشرنا إليها: (الباب 152) يؤكد ابن عربي على معنى ''للولاية" يرتبط بالمعنى الاشتقاقي السابق، ويغايره في ذات الوقت، هذا المعنى هو ''النصرة'' أو كما يقول ابن عربي «فإن الولاية نصر الولي»، وكلمة ''نصر'' الواردة في عبارة الشيخ الأكبر يمكن أن تُؤخذ بمعنى الفاعل، أي إعطاء النصر، أو بمعنى القابل،أي قبول النصر، والمعنى الأول هو المقصود من بحث الولاية وتحليلها في هذا الباب: فالولاية في هذا الباب مأخوذة بما هي صفة من صفات الله تعالى، وهنا يتوقف ابن عربي عند قوله تعالى ﴿ الله ولي الذين ء آمنوا ﴾ ( البقرة : 257) ليطالعنا بفهم خاص في مضمون الآية، يبين فيه أن "الذين ء آمنوا" في الآية الكريمة وردت عامة، مما يعني أنها منطبقة على كل من آمن وليست قاصرة على المؤمنين بالمعنى الخاص، أعنى المؤمنين الموحدين. ويستخلص ابن عربي من فهمه للآية أن ''ولاية الله'' -بهذا المعنى- تنسحب على المشرك أيضاً، إذ المشرك مهما توجه اعتقاده إلى حجر أو صنم أو كوكب فإنه في نفس الأمر معتقد في الله تعالى،أو -كما يقول ابن عربي-«فإن كل جزء من العالم مسبح الله تعالى من كافر وغير كافر، فإن أعضاء الكافر مسبحة لله (...) ، غير أن العالم لايفقهون هذا التسبيح (...) وهذا من توليه سبحانه »(21). ويرى ابن عربي أيضاً أن الولاية بمعنى النصرة الإلهية العامة -التي تشمل المشركين- هي التي تفسر لنا انتصار المشرك -أحياناً- وغلبته على المؤمن بالمعنى الخاص لهذه الكلمة، أعنى المؤمن الموحد وذلك فيما إذا تخاذل الموحد عن واجباته المفروضة عليه وركن إلى الغفلة والتفريط. هذا ما يستنبطه ابن عربي من قوله تعالى ﴿ وكان حقاعلينا نصر المؤمنين ﴾، ويراه "من أسرار الولاية التي لايشعر بها كل عالم، فإن هذا لسان خصوص". أما لسان العامة في تفسير هذه الآية فإن ما يقع للكفار من غلبة على المؤمنين إن هو إلا نوع من عقاب المؤمن وخذلانه لما داخله من خلل في القيام بواجباته، وليس نوعاً من نصرة الله وتأييده للكافرين ؛ "فالعارفون هم وحدهم الذين يعرفون أن الولاية من الله عامة في مخلوقاته من حيث ما هم عبيده، سواء أرادت المخلوقات ذلك أم لم تُرد''. ولما أخرج الله -في الأزل- ذرية بني آدم من ظهورهم وأخذ عليهم الميشاق (الأعراف: 172) كان سؤاله إيّاهم ﴿ الست بربكم ﴾ ؟ مما يعني أنه أشهدهم على ربوبيته ولم يشهدهم على وحدانيته، وقد كانت إجابتهم في قولهم ﴿بِلَي ﴾ إقراراً بالربوبية له تعالى، أقر بذلك المؤمن والمشرك، والمشرك وإن كان قد زاد شركاء آخرين إلا أنه في كل الأحوال معترف بألوهيته تعالى. فولاية الله عامة التعلق بالمؤمنين جميعاً، ''وما ثم إلا مؤمن، والكفر عرض'' يحجب الإيمان المنقوش في جوهر كل كائن مخلوق. ويرى ابن عربي أن الكفر إنما يعرض للبشرية

<sup>(21)</sup> من نافلة القول أن نقرر أن كلام ابن عربي هنا وثيق الصلة بالمفهوم الذي أسلفه من قبل وهو مفهوم المخلوق المتخذ إلها في اعتقادات المشركين، وكثيراً ما يناقش ابن عربي هذا المفهوم في ضوء تفسيره الخاص لقوله تعالى ﴿وقضى ربك الأنعبدوا إلا إياه ﴾ (الإسراء: 23). انظر على سبيل المثال، الفتوحات، 1 ص 405. وفيما يتعلق بنقد ابن تيمية لهذا التفسير انظر مجموعة الرسائل والمسائل ط. رشيد رضا جا ص 173.

بسبب موقفها -في بعض فترات التاريخ- من الشرائع المنزلة التي اقتضت حكمته -تعالى- أن تنزل لتحدد للإنسان طريق الاعتقاد وأنواع العبادات، ومهما كانت درجة الخطر المتمثل في مخالفة الشرائع المنزلة وعصيانها فإن ذلك لايقدح في حقيقة "الالتزام الأزلي" بالميثاق الإلهي والإقرار بالربوبية، وتحقق هذا الالتزام واستمراره منذ الأزل وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها (22).

وبعد أن يفرغ ابن عربي من حديثه في الباب السابق عن الولاية باعتبارها صفة إلهبة، يبدأ في الباب التالي حديثه عن الولاية البشرية، أي باعتبارها صفة بشرية، وهنا نجد تفرقة واضحة بين الولاية العامة وهي الولاية بالمعنى الأعم، وتعني ولاية الناس بعضهم لبعض، من حيث المصالح والمنافع، وتسخير بعضهم بعضا، الأعلى للأدنى، والأدنى للأعلى ؛ والولاية الخاصة وهي الولاية بالمعنى الأخص لهذه الكلمة، وتعني أهلية الأولياء -حسب استعداداتهم- لقبول أحكام هذا الإسم أو ذاك من الأسماء الإلهبة وظهور آثار هذه الأسماء من عدل أو رحمة أو جلال أو جمال، الإسما تعظيه أحوال الأشياء في لحظة معينة، ثم يذكر ابن عربي -بمناسبة المقام- تفرقة أخرى في دائرة الأولياء بين أصحاب الأحوال الخاضعين لأحوالهم الروحية، وأصحاب المقامات الممكنين في مقاماتهم والمالكين لأحوالهم الروحية، وهؤلاء "هم ذكران الرجال" من أهل الطريق -فيما يقول-، والقسم الأول من الأولياء (أصحاب المقامات فإن ولايتهم أظهر -في بعض الوجوه- من ولاية أصحاب الأحوال، إلا أن ظهورها يجعل إدراكها عسيراً على الأنظار "فهم بصفات الحق ظاهرون ولذلك بأحوال، إلا أن ظهورها يجعل إدراكها عسيراً على الأنظار "فهم بصفات الحق ظاهرون ولذلك بأهلوا". ولقد مر بنا من قبل -وسيمر بنا أيضاً في مواضع قادمة- هذا النوع من استتار الولاية الكاملة (23).

ويقي أن نقرر هنا أن مفهوم الولاية لو كان مأخوذاً في الفقرات السابقة بمعنى التولي والنصرة، (مما يستلزم أن يكون مدار البحث حالتئذ هو "وظيفة الولي ودوره" لا مفهوم الولاية في ذاتها أو ما به يكون الولي ولياً)، نقول: لو كان الأمر كذلك فإن ابن عربي لا شك كان ينظر إلى الولاية بمفهوم "القرب من الله تعالى". وهو يلخص بحثه في الباب الأخير من سلسلة الأبواب العشرة التي ألمحنا إليها من قبل.

أما الإمام الغزالي فإنه بعد أن يؤكد على الأمر المعلوم ضرورة وهو انسداد باب النبوة أمام البشر إلى الأبد بعد النبي ريج ، يشير إلى أن أقصى درجة يمكن أن يصل إليها بشر بعده ويج هي درجة الصديقية، وهي مشتقة من كلمة "صديق" التي لقب بها الخليفة الأول أبو بكر المحي المحديقة المحديقة الأول أبو بكر المحقيقة المحديقة ال

<sup>(22)</sup> ما نورده هذا من نصوص في هذا الموضوع مقتبس كله من الباب 152 من الفتوحات، جـ 2، ص 246-248.

<sup>(23)</sup> الفتوحات 2 ص 249.

<sup>(24)</sup> إحياء علوم الدين 3ص 99: 4 ص 159، 245 ومواضع أخرى.

لكن ابن عربي في النص السابق وفي نصوص أخرى مماثلة (25) يناقض صاحب الإحياء، ويعارضه بأن هناك مقاماً روحانياً أعلى من الصديقية يقع في مرحلة متوسطة بين الصديقية وبين النبوة، هو مقام 'القربة' وهو المقام الذي يمثل الدرجة القصوى في درجات الأولياء، ويسميه ابن عربي أيضاً مقام النبوة اللاتشريعية، أو النبوة التي لا تشريع فيها، كما يسميه نبوة الأولياء، ولا يصل إلى هذا المقام إلا 'الأفراد''،أو -في تسمية أخرى ذات صلة بالقرء آن الكربم 'المقربون''. والقطب الذي هو 'موضع نظر الله''(26) في الدنيا أحد أصحاب هذا المقام، وهو وإن كان يفضل غيره بقطبانيته إلا أن أفضليته من هذه الجهة لا تعني أفضليته المطلقة في باب الولاية والمقامات الروحية ؛ إذ ليس له تصرف ولا سلطة على الأفراد أو المقربين، وسنرجع مرة أخرى إلى هذه النظة لنبين فيها المدلول الميتافيزيقي لكلمة 'القربة' والمعاني التي يثيرها ابن عربي في موضوع 'القطب''، والمقامات الروحية، وسنرى أن هذه المعاني سوف تحدد -وتكمل في ذات الوقت- المفاهيم الأخرى المنثورة في كتب التصوف في هذا الموضوع .

ولعل من المناسب هنا أن نبين أن ابن عربي يسرد في هذا الباب تفاصيل تتعلق بتجربته الشخصية في مقام القربة، فقد دخل هذا المقام في شهر محرم من سنة 597 هـ (أكتوبر - نوفمبر 1200م)، وهو مسافر ببلاد المغرب، وحصل له في نفس السنة - بمدينة مراكش - "كشف رأى فيه عرش الرحمن"، وألقي إليه في هذا الكشف بإسم صديق يلتقي به -مستقبلا - في مدينة فاس، ويغادر معه بلاد المغرب للمرة الأخيرة -وإلى الأبد - متوجها نحو بلاد المشرق، وكان ذلك في سنة 598 هـ (27). ونما يقصه علينا ابن عربي من تجاربه الروحية الخاصة في هذا المقام، أنه دخل هذا المقام ولم يجد فيه أحدا فاستوحش من الوحدة. ثم لاح له ظل شخص من بعيد، فلما جاءه وعانقه إذا به أبو عبد الرحمن السلمي، صاحب الطبقات، ونحن نعلم أن السلمي مات قبل ابن عربي بحوالى قرنين من الزمان. ولكن ابن عربي يذكرنا بأن قدرة الله تعالى جسدت له روح السلمي رحمة به وإيناسا له من الوحشة التي استبدت به في هذا المقام، وأيضا ليعرف من السلمي إسم هذا المقام وأحواله وما يحصل للمتحققين به.

وهكذا نجد أن بين "النبوة" و"الولاية" صلة ما، أو مناسبة ما، لكن تبقى بينهما -أيضا- صلة أخرى تكمن في كون الأولياء ورثة للأنبياء، وهذه الصلة التي هي "الوراثة"،

<sup>(25)</sup> مقام القربة هو الموضوع الرئيسي للباب 161، من الفتوحات جـ 2ص 260-262 وهو الباب الذي اعتمدنا عليه هنا في المقام الأول. وشمة إشارات أخرى عديدة تتعلق بمقام القربة نجدها في الفتوحات، جـ 2 ص 19، 24-25، 41: جـ 3 ص 103، وأيضاً في كتاب القربة، حيدر أباد، 1948، حيث يشير ابن عربي في حدر واحتراس- إلى وصوله إلى هذا المقام، ونلتقي في هذا الكتاب ببعض معلومات عامة -مختصرة- تتعلق بالولاية وصلتها بالنبوة والرسالة،

<sup>(26)</sup> اصطلاحات الصوفية رقم 19-

<sup>(27)</sup> الفتوحات 2 ص 436، هذا الصديق هو : محمد الحصار الذي رافقه إلى مصر ثم مات بها.

وإن كانت مطروقة في كتب الصوفية السابقين على الشيخ الأكبر، إلا أنها كانت مطروقة بصورة مجملة وغير مفصلة، كقول سهل التُستري -مثلا- «لا نبيّ إلا وله نظير في أمته »(28).

لقد ذكرنا من قبل أن ابن عربي قال في نص سابق «وإن كنت وليا فإنك وارث نبيا»، ونضيف هنا أن الشيخ الأكبر يقول بعد ذلك «إنك إن ورثت علما موسويا أو عيسويا أو غيرهما ممن كان من الرجال بينهما فإنما ورثت علما محمديا «(29). ولكن إذا كان كل الأولياء يشتركون في أنهم ورثة العلم المحمدي فإن فرقا كبيرا يبقى بين هؤلاء الذيس يرثون العلم المحمدي كاملا وبين غيرهم ممن لا يكونون كذلك. وقبل أن نبدأ في تحليل هذه المسألة من مسائل الولاية عند ابن عربي يجدر بنا أن ندرس -أولا- ونتفحص، بصورة أعمق، الأصول العرفانية للدور الذي يقوم به النبي رفي هذا المجال.

<sup>(28)</sup> نقلا عن:

Gerhard Bowering, The Mystical Vision of Existence in Classical Islam, Berlin-New York, 1980, p.65. (29) الفتوحات، 4 ص 398.

## الحقيقة المحسمدية

إن وراثة الولي لنبي -ما- من الأنبيا ، هي في حقيقتها وراثة للنبي محمد ريك لأن الأنبيا ، في واقع الأمر -وحسبما يقول ابن عربي - «نُوّاب للنبي في عالم الخلق، وهو ريك روح مجرد عارف بذلك قبل نشأة جسمه. قيل له، متى كنت نبيا ؟ فقال كنت نبيا وآدم بين الما والطين، أي لم يوجد آدم بعد، إلى أن وصل زمان ظهور جسده المطهر ريك فلم يبق حكم لنائب من نُوّابه (..) وهم الرسل والأنبيا ، عليهم السلام »(١).

وثمة نصوص أخرى يمدنا بها ابن عربي، تتحدد في ضوئها طبيعة "الحقيقة المحمدية" ووظيفتها، تلك التي جاء الأنبياء -بدءً من آدم الله المثل كل منهم قبساً من نورها في فترة معينة من فترات التاريخ الإنساني.

ولكن ماذا تعني كلمة "حقيقة" في قولنا "الحقيقة المحمدية" ؟ إذا رجعنا إلى لسان العرب وجدنا أن هذه الكلمة تعني المعنى الحقيقي للشيء، وذلك في مقابل المعنى المجازي، كما تعني أصل الشيء وطبيعته وجوهره، كما تعني أيضاً "الحُرمة"، أي حرمة الكائن أو حرمة الشيء (2). وانطلاقاً من هذه الدلالات التي تثيرها كلمة "الحقيقة" فإن مفهوم الحقيقة المحمدية لا يعني فقط تجوهر هذه الحقيقة ووجودها -بالفعل وجودا تاماً قبل أن يظهر في هذا العالم شخصه المسمَّى محمداً وأي أن أي عني أيضاً تقرر هذه الحقيقة وثبوتها في عالم الأزل أو عالم ما قبل التاريخ. ومفهوم الحقيقة المحمدية -بهذا المعنى - كان مثار جدل صاخب في تاريخ الفكر الإسلامي ؛ فهذا هو ابن تيمية -ومن سار على دربه يجري على عادته في نقد هذه المفاهيم، فيحاول تقويض الأصل الذي يتأسس عليه مفهوم الحقيقة المحمدية، وذلك بالقدح في صحة الحديث الذي ذكرناه من قبل، والذي يقول فيه النبي والله «كنت نبياً وآدم بين المسألة برُمّتها -في نهاية المطاف - إلى دائرة البدعة المنكرة. وهكذا يرى هذا الإمام -الجدلي الحنبلي -، أن الحديث المتقدم بهذه الرواية - غير صحيح، وأن الرواية التي يمكن أن يقبلها هي رواية مسند أحمد والترمذي، ولفظها «منى جعلت نبيا؟ قال وآدم بين الروح والجسد (3)».

(2) ابن منظور: لسان العرب، (مادة: حقق) بيروت، بدون تاريخ، جـ 10 ص 52، انظر أيضاً، لويس جارديه في دائرة المعارف الإسلامية مادة: حقيقة،

<sup>(1)</sup> الفتوحات، 1، ص 243-244.

<sup>(3)</sup> ابن حنبل 4 ص 66، 5 ص 59، ص79: الترمذي، مناقب 1. فيما يتعلق بنقد ابن تيمية المتكرر لهذا الموضوع انظر مجموعة الرسائل 4 ص 8، 70، 71. هذا ويختار الإمام الغزالي رواية «كنت نبأ وأدمين الماء وإن كان يفسر الحديث في إطار أضيق كثيراً من إطار "الحقيقة المحمدية"، فالحديث عنده يشير إلى نبوة محمد وي في التقدير الإلهي قبل خلق أدم يه، (انظر المضنون به على غير أهله، بهامش الإنسان الكامل، القاهرة 1949 جـ 2 ص 98). أما السيوطي فإنه يورد هذا الحديث في إجابته على انتقادات السبكي بلفظ «كنت نبأ وآدم ين الرح والجسد» لكنه يذكر في شرح الحديث كلمة "حقيقة" حيث يقول «فحقيقة النبي يَشِ قد تكون من قبل خلق أدم، أتاها الله ذلك الوصف .. ؟ ، انظر الحاوي على الفتاوي، القاهرة 1959 جـ 2، ص 189.

ونعن لا نركز من جانبنا هنا على مسألة اختلاف ألفاظ الحديث بين الروايتين السابقتين، لأن هاتين الروايتين تلتقيان في معنى واحد، واختلاف الألفاظ بينهما أمر هين ويسير؛ لكن نركز على حقيقة أخرى هي أن القواعد والمقاييس التي يستند إليها المحدَّثون في تقرير صحة الحديث ترتبط -أساساً- باختبار سلسلة الرواية وفحصها والحكم على الحديث -تبعا لذلك- صحة أو ضعفاً. ومن هذا المنطلق نقول إن ابن عربي وإن لم يتوقف -حتى وهو في سن متقدم- عن دراسة الحديث حسب مناهج المحدَّثين، ورغم أنه لم يكن ليجهل شيئاً مما هو مذكور في علوم الحديث من قواعد ومسائل، إلا أنه في أكثر من موضع (1) كان يؤكد على أن "الكشف" هو الطريق الوحيد المأمون لمعرفة صحة هذا الحديث أو ذاك مما يُنسب إلى النبي شَيْخُ وأنه بتأكيده هذا يتحفظ على منهج علماء الظاهر في تقويم الأحاديث ونقدها.

ومن ناحية أخرى فإن اصطلاح "الحقيقة المحمدية" برغم ظهوره المتأخر في التراث الإسلامي، واعتبر من هذه الناحية بدعة، فإن المفهوم الذي يدل عليه هذا الاصطلاح -في معناه المجرد- يُعدّ واحدا من أكثر المفاهيم الإسلامية أصالة وعمقاً، ونعنى به المفهوم الذّي يُرمز إليه - في وضوح تام- بـ "النور المحمدي" أو "نور محمد"، ونفس الشي، يقال على الشبه القوي أو الربط الوثيق بين النبي ريج وبين رمز النور، فهو لم يكن بدعة أو عملا مخترعا في تراث المسلمين، وإنما هو -على العكس- مستمد في الأصل من كلام الله تعالى ؛ ففي الآية 46 من سورة الأحزاب وصف صريح للنبي رين الله بأنه سراج منير، ونفس الشيء أيضا في الآية 15 من سورة المائدة ﴿ قدجَآ عَهِ مِن الله نور وكِشَّبُ مبين ﴾؛ فالنور في هذه الآيات -كما يقول المفسرون- هو محمد ﷺ (5٪. ومن الجدير بالذكر هنا أن المسلمين لا يطلقون وصف النور على النبي ﷺ إطلاقا بالمعنى المجازي البسيط، بقدر ما يطلقونه إطلاقا حقيقيا ؛ يؤيد ذلك أن "ابن إسحاق" صاحب السيرة، الذي وُلد بعد وفاة النبي ﷺ بسبعين عاماً فقط، يذكر في سيرة "عبدالله" والد النبيِّ أنه قَبْل زواجه بالسيدة آمنة -والدة النبيِّ ﷺ - نظرت إليه امرأة وهو يسير في الطريق وطلبت إليه أن يتزوجها وتدفع له مائة من الإبل، لكنه لم يفعل. فلما دخل بالسيدة آمنة وخرج من عندها لقى المرأة التي اعترضته من قبل، غير أنها لم تكترث به، فقال لها. مالك لا تعرضين علي اليوم ما كنت عرضت علي بالأمس؟ قالت له، فارقك النور الذي كان معك بالأمس. فليس لى بك اليوم حاجة «<sup>(6)</sup>. ويقول ابن إسحاق إن هذا النور كان غُرَة بيضا ع

<sup>(4)</sup> الفتوحات 1، ص 150 ؛ 2 ص 376.

<sup>(</sup>أَحُ) تفسير الطبرى: تحقيق الشيخ شاكر، جــ 10 ص 143.

<sup>(6)</sup> هذه القصة التي يرويها ابن إسحاق (ت 150هـ/767م) يرويها ابن هشام أيضاً في كتابه السيرة النبوية، القاهرة 1955، جاص 155، فيما يتعلق بأحدث الدراسات عن تطور علم السيرة عند النبوية، القاهرة 1955، حاص 155، فيما يتعلق بأحدث الدراسات عن تطور علم السيرة عند ابن إسحاق وابن هشام انظر في La Vie du prophète Mahomet, éd.par T.Fahd, Paris, 1983، مقال ابن إسحاق وكذلك مقال الاخير وفي هذا المقال الأخير يفند W. Montgomery Watt الأخير يفند W. The reliability of 1bn Ishâq's sources, pp.31-43، وفي هذا المقال الأخير يفند W. تهمة التشيع المنسوبة إلى ابن إسحاق.

بين عيني عبدالله، وقد تلاشت عنه بعد ما دخل بآمنة وحملت بالنبي ري وفي رواية أخرى المختلف قليلاً عن رواية ابن إسحاق هذه - أن المرأة التي اعترضت عبدالله هي أخت ورقة بن نوفل، أحد نصارى مكة، والذي أكد للنبي ري حين ظهر له جبريل أول مرة - أن هذا الذي يأتيه هو الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى، وأنه نبي هذه الأمة، وكانت أخت ورقة تعلم من أخيها أن نبياً يوشك أن يظهر في مكة. وإذن فالنور الذي شاهدته هذه المرأة هو "نور النبوة"، كان يحمله والده عبدالله ويظهر على جبينه (7). وقد تداول المؤرخون هذه القصة من روايتها كل كُتًاب السيرة النبوية (8). وقد أثار تفسير هذه القصة -منذ وقت مبكر في الإسلام موضوع "الحقيقة النبوية" وَطَرَحَه بشكل واضح وصريح. وهذا الموضوع يمكن أن يعتمد حضمن ما يعتمد - على حديث مروي في صحيح البخاري يقول فيه النبي بي المغنث من خبر قرون بني ما يعتمد على حديث مروي في صحيح البخاري يقول فيه النبي من عكن أن يعتمد من خبر قرون بني ما يعتمد على حديث مروي في صحيح البخاري يقول فيه النبي من النبي من خبر قرون بني ما يعتمد على كنت من القرن الذي كنت منه » (9).

ولكن هل علينا أن نفهم أن تَنَقُّل النطفة النبوية في رحلتها هذه من مبدأ الخليقة إلى وقت ظهورها على أنه تنقَل تَمَّ في أصلاب آباء النبي بين وأجداده، أي في نسبه الجسدي، أو نفهمه على أنه سلسلة من المحاط والتوقفات في أشخاص رجال حملوا الوحي الإلهي وتتابعوا في ظهورهم واحداً تلو الآخر ونعني بهم الأنبياء البالغ عددهم أربعة وعشرين ومائة ألف نبي، يُمثَل محمد بين في سلسلتهم هذه مكانة الجد الأعلى والنبي الخاتم في آن واحد؟ إذا رجعنا إلى ترجمان القرء آن ابن عباس (ت 86/768) في تفسير قوله تعالى ﴿ وتقلُب في السَجدين ﴾ (الشعراء: 219) فإنه يبدو لنا أنه يُرجَع الاحتمال الثاني أو الشق الثاني من هذين المعنيين، يقول ابن عباس في تفسير هذه الآية «من نبي إلى نبي، ومن نبي إلى نبي حتى أخرجك نبياً » (الن عباس في تفسير هذه الآية «من نبي إلى نبي، ومن نبي إلى نبي حتى أخرجك نبياً » وابن سعد الذي ينقل كلام ابن عباس هذا - يروي في طبقاته حديثاً آخر -يرويه

<sup>(7)</sup> شخصية ورقة بن نوفل شخصية جدّ غامضة وتستحق أن تفرد لها دراسة مستقلة. أما موقفه من النبي وتأكيده على الوحي الإلهي فيجب أن يؤخذ على أنه اعتراف من رجل ملهم يتحدث باسم رسالة إلهية سابقة ليعلن ابتداء دور جديد من أدوار الرسالات الإلهية. وفي هذا الإطار يمثل اعتراف ورقة -من بعض الوجوه- معنى مماثلاً للمعنى الذي انطوت عليه زيارة ملوك المجوس إلى بيت لحم انظر René GUENON, le Roi du monde, Paris, 1950 chap, 6. وينطوي اعتراف ورقة على دلالة ذات صلة خاصة بتأكيد القرء أن الكريم على بشارة عيسى كلا بمحمد ركي اسورة الصف الآية 6) وهو تأكيد لا نجد له شواهد مماثلة اللهم إلا تأويلات غير صريحة وردت في إنجيل يوحنا. (14: 16: 14: 16: 14). أو تأويلات مطعون في صحتها اشتمل عليها الإنجيل المنسوب إلى برنابا نذكر هنا بالمناسبة أن أكثر النظريات احتمالاً في تحقيق أصل هذا الإنجيل ومصدره هي نظرية Mikel de Epalza حيث يعزو تأليف هذا الإنجيل إلى مؤلفين موريسكيين. انظر مقاله:

<sup>&</sup>quot;Le milieu hispano-moresque de l'Evangile de Barnabé" (Islamochristiana, n°8, Rome, 1982, pp 159-1831 (8) الثعلبي، قصص الانبياء، القاهرة 1371 هـ ص 16 ــ1.

<sup>(9)</sup> البخاري، مناقب 23.

<sup>(</sup>أ0) ابن سُعّد، الطبُقات. ط. ليدن 1909، 1/1 ص 5.

الطبري- أيضاً يقول فيه النبي يَشْخُ «كنت أول الناس في الخلق وآخرهم في البعث »(١١). وحقيقة الأمر أن الاحتمالين أو الشقين السابقين متلازمان ومرتبط أحدهما بالآخر؛ ذلك أن نسب النبي ﷺ يشتمل على عدد أو سلسلة من الأنبياء نعرف منهم، إسماعيل وإبراهيم عليهما السلام. ومهما يكن من أمر فإن ثمة حديثا ذكر فيه "النور المحمدي" ذكراً صحيحاً، وهو وإن لم يرد في كتب الصحاح إلا أنه يعتبر أصلاً هاما في مسألة أوَّلية النور المحمدي، وأسبقيته على الخلق؛ يقول جابر بن عبد الله -راوى الحديث- « قلت بارسول الله ! بابي أنت وأميِّ! أخبرني عن أولَّ شيء خلقه الله تعالى قبل الأشياء ؟ قال يَّاجابر! إن الله تعالى قَدَ خلق قبلً الاشباء نور نبيل من نور لا » (112). ونقول إن مسألة "النور المحمدي" وما طرأ عليها -فيما بعد-من تأويلات أمدَتْها بها نظرية "الحقيقة المحمدية" تثير في الذهن بعض المفاهيم التي عبَّرت عنها نصوص عديدة سابقة على الإسلام، واكتسبت من خلالها صوراً شتى ووجوها عديدة مثل مفهوم الكلمة العيسوية "Logos Spermatikos" الذي حمل القديس جوستان (ت 165م) على أن يضفى طابعاً مسيحياً خالصاً -وبأثر رجعي- على كل وجوه الحقيقة ومظاهرها في فترات ما قبل ظهور السيد المسيح السِّيكَا (١٤١). ومثل مفهوم "الحقيقة النبوية" الذي أشرنا إليه من قبل، ويُقصد به هنا استمرار تنقّل النبوة من نبيّ إلى نبيّ إلى أن تستكمل مظهرها الأتم -وبصورة نهائية- في شخص "المسيح"، ومثل عقيدة "الحقيقة النبوية" التي نجدها في قصة كليمنت المزيف المنسوبة إلى كليمنت بابا روما الرابع (ت 97م)؛ وهي قصة ذات طابع غنوصي واضح، تتخذ موضوعها من مصادر يهودية، ويهودية

(12) إسماعيل العَجَلُوني، كشف الخفاء بيروت 1351هـ، 265-266: والزُرقاني، شرح المواهب، القاهرة 289هـ، جـ 1 40-40. هذا وللحديث روايات عدة متشابهة، وإن كانت تختلف في الجزء الأخير من الحديث، مثل رواية "إن أول الخلق الله النام " اللترمذي، تفسير 68، قدر 17؛ أبو داود سنة 16؛ ابن حنبل 5، 731. ورواية " أوز الخلق الله العنل ". وفيما يتعلق بمناقشة ابن تيمية لتفسير المصوفية لهذه الأحاديث راجع مجموع الفتاوي، جـ 9 ص 232: جـ 18 ص338-338.

Patrologie grecque VI, 397, B,C. (13)

<sup>(11)</sup> المصدر السابق الله ص 90. والطبري، التفسير، القاهرة 1323 هـ، جـ 21 ص 79، ونشير هنا المتحود السابق الله مقال Pre-existence and Light بعنوان Pre-existence and Light نشر في Israel Ogiental في Pre-existence and Light ويشتمل على معلومات بالغة القيمة تتعلق بموضوع النور المحمدي، بيد أن إشارتنا السريعة هذه لاتعني أننا نضرب صفحاً عن هذه الدراسة الشاملة أو المستقمية أو نسقطها من الاعتبار في دراستنا لهذا الموضوع. وبرغم أنا لانستطيع أن نتقبل مقالة جولد زيهر التي نعرضها بعد قليل في هذا الموضوع، إلا أننا نؤكد أن نقد Rubin لهذا المقالة خصوصا نقده لموقف جولد زيهر من أقوال ابن عباس المذكورة، والذي حاول فيه الرجوع بهذه الأقوال إلى أصول أفلاطونية محدثة هذا النقد يبدو لنا نقدا مفرطا ومتجاوزا للحد. هذا المصل الرجوع في مسألة النور المحمدي إضافة إلى المقالات والمؤلفات التي نحيل إليها في هذا الفصل إلى ماسينيون في عقاله المنشور بهذا العنوان أيضا في دائرة المعارف الإسلامية، الطبعة الأولى، وكذلك كوربان في كتابه En islam iranien، انظر في فهرس المصطلحات الفنية الملحق بأخر الكتاب "الحقيقة المحمدية والنور المجمدي".

مسيحية. وفيما يقول Oscar Culmann فإن هذه العقيدة التي رفضتها المسيحية الأرثوذكسية قد ورثها الإسلام وجنى الكثير من ثمارها (14).

ويُعدُ "جولد زيهر" أول من انشغل بالبحث والتفتيش عن آتسار أفلاطونية محدثة أو غنوصية في نصوص موضوع "النور المحمدي" (15). ونحن من جانبنا لا نجد بأسا في القول بوجود بعض من أوجه الشبه بين هذا الموضوع وموضوعات أخرى مماثلة، وبين اعتقادات قديمة مثل الاعتقادات المانوية، ومثل مفهوم "التناسخ" في الفلسفة الهندية. ولا ننكر أن الإسلام بعد أن سيطر على الديانات الأخرى وطواها تحت جناحه قد تأثر في مسألة النور المحمدي وفي غيرها بمواريث قديمة أو حديثة آلت إليه من هذه الديانات وظهرت في مجال الألفاظ أو أدوات الفهم والتعبير، لكننا -برغم ذلك- نرفض نظريات التفسير التاريخي التي تناولت تفسير هذه المواريث في انتقالها للإسلام، لأن هذه النظريات أو المناهج تدمر -في نهاية الأمر- جوهر التجربة الروحية في نفوس المؤمنين، وتقضي على ذاتيتها واتساقها الداخلي. وشبيه بهذه النظريات نظريات أخرى سابقة، زعم فيها أصحابها أن التصوف الإسلامي ليس إلا أمشاجأ غير متجانسة من الأفكار ومن السلوك، لا يعرفها الإسلام ولا تُعرف له. ولقد رأينا كيف أن عاسينيون استطاع -بحق- أن يُفنَد هذا الزعم وأن يبرهن على تهافته وزيفه.

ومما يدحض منطق هذه النظريات أن القرءآن الكريم ينظر إلى الوحي المحمدي على أنه الوحي المؤكد والمتمم لكل الرسالات السابقة ﴿إنا سمعنا كتبا النّزل مِن بعد موسى مُصدّقاً لما بين يديه ﴾(16) (الأحقاف: 30)، وأن المؤمن الحق -في ميزان القرءآن نفسه- هو الذي يؤمن بما أنزل على محمد وعلى جميع الأنبياء والمرسلين من قبله ﴿والذين يؤمنون بما أنزل البحك وما النّزل البحك وما النّزل البحك وما النّزل مِن قبلك ﴾ (البقرة: 4). ﴿قولواء آمنًا بالله وما أنزل البنا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم ﴾ (البقرة : 136). مما يمكن معه القول بأن "الحقيقة النبوية" في سيرها الأزلي في ضمير الأزمان والآباد، وكمفهوم يُعبِّر عنه أو يرمز إليه "النور المحمدي"، هي نتيجة منطقية لهذا الأصل الاعتقادي في القرء أن الكريم، حيث تمثل الرسالات النبوية في تتابعها وكثرة مظاهرها المعبرة عن حقيقة واحدة درجات وأطواراً تبلغ قمتها -في نهاية الأمر- في هذا النبي الذي سيعُظى جوامع "الكلم"، والذي يكتمل به الدين وتنتسخ برسالته الشرائع والأديان السابقة عليه.

O.Culmann, Le Problème linéraire et historique du roman pseudo-clémentin, Paris, 1930, p 208 sp., 230sp.(14) ولا مفر لنا من القول بأنه بالرغم من اعتماد كوربان على هذا المصدر، والقيمة التي يضفيها عليه فإننا لا نستطيع بحال أن نوافقه الرأي في قبول مقالة L.Cirillo التي يذهب فيها إلى أن إنجيل برنابا ينقل في هذه المسألة ومسائل أخرى تعاليم يهودية مسيحية صحيحة وموثقة.

L. Cirillo et Michel Frémaux, L'Evangile de Barnabé, Paris 1977

<sup>(15)</sup> جولدزيهر "Zeitschrift für Assyriologie, 1909. vol XXII. "Neuplatonische und Gnostische Elements im Hadîth") جولدزيهر "Jeischrift für Assyriologie, 1909. vol XXII. "Neuplatonische und Gnostische Elements im Hadîth" الأداب، 177. انظر أيضاً أبوالعلا عقيقي، نظريات الإسلاميين في الكلمة. مجلة كلية الأداب، 197. وانظر كذلك مقالاً بعنوان:

<sup>&</sup>quot;The Influence of Hermetic Litterature in Muslim Thought" B.S.O.A.S. XIII. 1950,pp. 840-855 (16) " أعظيت جوامع الكلير". حديث رواه البخاري، كتاب التعبير ١١، ومسلم، مساجد 5، وغيرها.

ومهما يكن من أمر مشكلة التفسير التاريخي لموضوع "الحقيقة المحمدية"، وما أثير حوله من مناقشات عقيمة، لا تنتهي حسبما نعتقد- إلى شيء ذي بال، فمن المفيد هنا أن نلفت النظر إلى نصوص إسلامية نُقلت إلينا عبر عصور التاريخ الإسلامي، وكانت بمثابة شواهد أو أدلة تؤكد انتباه العارفين بالله من أهل الإسلام لحقيقة "النور المحمدي" ووعيهم المتواصل بأبعادها ودلالاتها العرفانية. ففي تفسير جعفر الصادق للآية الأولى من سورة "القلم" التي تبدأ بحرف من الحروف الأربع عشرة، وهي الأحرف النورانية الفردة التي تظهر في مُفتتح تسع وعشرين سورة من سور القرءآن- يقول الإمام جعفر «نون هو نور الأزلية الذي اخترع منه الأكوان كلها، فجعل ذلك لمحمد على النور الذي خصصت به في الأزل (أله) ". ويخبرنا سهل التستري -أحد الشيوخ الذين يتردد ذكرهم كثيراً في مؤلفات ابن عربي-(18) أن الخضر قال له «خلق الله تعالى نور محمد الشيخ من نوره [...] فبقي ذلك النور بين يد الله تعالى مائة ألف عام وكان يلاحظه في كل يوم وليلة سبعين ألف لحظة ونظرة، يزيده في كل نظرة نوراً جديداً، ثم خلق منه الموجودات كلها » (19).

وكذلك يؤكد الحكيم الترمذي أحد معاصري التستري على أولية محمد ربيج في الوجود فيقول عن خصوصياته «فأول ما بدأ (الله تعالى) بدأ ذكره، ثم ظهر في العلم علمه، ثم في المشيئة مشيئته، ثم في المقادير هو الأول، ثم في اللوح هو الأول، ثم في الميشاق هو الأول» (20)، والحلاج (ت 309 هـ/ 922) في كتاب الطواسين وهو يفسر قوله تعالى ﴿الله نور السّموت والأرض ﴿ (النور:35) عائل بين "المشكاة" المذكورة في الآية الكريمة وبين شخصية النّبي ربيخ ، وعائل بين المصباح الموجود في المشكاة وبين النور المحمدي، ويضفي على البطن الذي ينتمي إليه النبي ربيخ وصف "لا شرقية

<sup>(17)</sup> هذا النص مأخوذ من تفسير جعفر الصادق. وهو تفسير ناقص موجود ضمن كتاب حقائق التفسير للسُّلمي، وقد نشر الآب نويا، تفسير جعفر الصادق في Mélanges de l'université بعيروت 1968، مجلد الله المعلق التفسير الصُوفي المنسوب إلى جعفر الصادق (P226)، كما ترجم الآب نوية هذا النص مع اختلاف يسير في كتابه Exégèse coranique الصادق (P226). كما ترجم الآب نوية هذا النص مع اختلاف يسير في كتابه et langage mystique ويتربط البيروت 1970 ص 1970. وغني عن القول إن كلام الإمام الصادق هنا يرتبط ارتباطاً وثيقاً بمسألة التطابق بين الأحرف النورية والأطهار الأربعة عشر في التشيع الإمامي. ومع ذلك فقد اقتبس علماء أهل السنة أقوال جعفر هذه مع أقوال أخرى له أيضاً واعتبروها أقوالاً شارحة لحقيقة تنتمي إلى ميراث إسلامي ذي أصل واحد، وسوف نشير في موضع آخر إلى آن كوربان يرجع أيضاً إلى أقوال الإمام الخامس محمد الباقر باعتبارها مصدراً من مصادر مسألة النور المحمدي، 100 -92 (P18).

<sup>(18)</sup> المفتوحات 2، ص 60، 602 : 3 ص 41، 88، 395 : 4 ص 249. 376. وكتاب التجليات ط. عثمان يحيى، 3 ص 304 ... وغير ذلك.

Massignon: Textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islâm. Paris, 1929, p.39 (19) وقد حلّل Gerhard Böwering أهمية موضوع النور المحمدي في مذهب سهل التستري، وذلك في كتابه قد حلّل Gerhard Böwering أهمية موضوع النور المحمدي في مذهب سهل التستري، وذلك في كتابه The Mystical Vision of Existence in Classical Islam. ونشير هنا بصفة خاصة إلى ص 150 حيث نلتقي بتفسير التستري للآيات 13 الى 18من سورة النجم. (20) الحكيم الترمذي. ختم الأولياء، الفصل الثامن ص 337.

ولا غربية"، ومن ثم يشبهه بـ"الشجرة المباركة" التي يوقد زيتها ضوء المصباح كما هو مذكور في الآية الكريمة. يقول الحلاّج وأنوار النبوة من نوره برزت، وأنوارهم من نوره ظهرت[..] همّته سبقت الهمم، ووجوده سبق العدم، وأسمه سبق القلم، [..]. العلوم كلها قطرة من بحره، الحكم كلها غَرفة من نهره، الأزمان كلها ساعة من دهره[..] هو الأول في الوصلة، هو الآخر في النبوة ي النبوة المنافقة من دهره المنافقة الم

إن تبجيل النبي يَلِيُ وتوقيره بهذه الصورة التي تنيط به وظيفة كونية وراء وظيفته الرسالية التاريخية، لم يكن قاصراً أو محصوراً في دائرة ضيقة من النصوص الصوفية التقليدية، بل كان منتشرا أيضا في نصوص ذائعة ومشهورة مثل كتاب الشفاء للقاضي عياض (22)، الفقيه المالكي الشهير (1149/544)، وكتاب المواقف للأمير عبد القادر الجزائري، الذي جاء بعد القاضي بسبعة قرون، والذي خصص فيه موقفاً مختصراً لتفسير الآية الأولى من سورة الإسراء، خطر له بعد الفراغ منه أنه إذا وقف عليه بعض (من لم يُكشف له سر الحقيقة المحمدية ربا يقول ما قال الحافظ ابن تيمية رحمه الله، لما وقف على شفاء عياض «لقد تغالى هذا المفيربي»). غير أن هذا الخاطر لم يثن الأمير عن الإفاضة في الحديث عن الحقيقة المحمدية، فقد رأى في منامه ما يحته على الزيادة في هذا الموقف فزاد فيه وأفاض (23). ثم نشأت في عصر ابن عربي -وبسبب من مطالبة الأيوبيين- ظاهرة (المولد النبوي) وأخذت تنمو في اطراد منتظم. وقد أثمرت هذه الظاهرة -إبان تللك الفترة- كما هائلاً من قصائد الشعر، منها ما جاء في صورة ساذجة بسيطة. ويمكن القول بأن مصطلح الناظ موحية أحياناً، ومعبرة تعبيراً صريحاً كاملاً عن هذا المصطلح في أكثر الأحيان. ونضرب لذلك الفاظ موحية أحياناً، ومعبرة تعبيراً صريحاً كاملاً عن هذا المصطلح في أكثر الأحيان. ونضرب لذلك مثلاً تائية ابن الفارض (24)، التي يقول فيها وهو يتحدث بلسان الحضرة النبوية:

<sup>(21)</sup> كتاب الطواسين نشره ماسينيون سنة 1913 بباريس، وهو عبارة عن طائفة من أقوال الحلاّج جُمعت بعد وفاته ويعود تاريخها إلى الفترة الأخيرة من حياته. راجع فيما يتعلق بموضوع هذا الكتاب، الطبعة الثانية من La Passion de Hallâj، باريس 1975، جـ 3 ص 297 وما بعدها. والأقوال التي سنوردها منه في موضوعنا هذا مقتبسة من ص 304 ـ 306.

<sup>(22)</sup> القاضي عياض ، كتأب الشفاء، دمشق 1972/1392 -

<sup>(23)</sup> كتاب اللواقف، دمشق 1966-1967، اص 219-220.

<sup>(24)</sup> ابن الفارض ، التائية الكبرى، القاهرة 1310 هـ، بشرح النابلسي، على هامش ديوان ابن الفارض، البيت رقم 631 والبيت رقم 639 ص 189. وهناك أمثلة أخرى كثيرة لقصائد المديح النبوي تشتمل على ذكر صريح للحقيقة المحمدية منها ما نجده في كتاب، الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع الهجري تأليف على صافي حسين، القاهرة 1964 ص 230 وما بعدها. ومنها قصائد للسيد أحمد البدوي والسيد الدسوقي وغيرهما. وسنكتفي هنا بإيراد بعض الشواهد فقط. لكن تمس الحاجة إلى بحث منهجي منظم في النبوة يتخطى فيه الباحث ميدان الأدب الصوفي ويتجاوزه إلى تجلية الجانب الإيماني الاعتقادي خصوصا في مدرسة الحنابلة أو الأدب المؤلفين المتأثرين بالاتجاه الحنبلي مثل أبو بكر الآجري (ت 700/360) في كتابه. الشريعة. هذا ويشتمل كتاب 8 مداسة الحنابلة المساسمة ويشتمل كتاب 8 كالمسلمة ويشره وتوقيره على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي ريج وتوقيره على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي متل أنبوء على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي متقوره وتوقيره على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي متلاء ويقوره والمناسمة والمناسمة والنبوي المتلفة لتعظيم النبي متلاء ويشتمل كتاب على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي مثل أبوء على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي مثل أبوء على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي مثل أبوء على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم النبي مثل أبوء على معلومات وفيرة تتعلق بالصور المختلفة لتعظيم المناسمة المناسمة

فلاحي إلا عن حياتي حياته \*\*\* وطوع مرادي كل نفس مريدة ويقول: ويقول: وإني وإن كنت ابن آدم صورة \*\*\* فلي فيه معنى شاهد بأبوتي

غير أنه لا مفر من الرجوع لابن عربي في هذا الموضوع ؛ فهو المصدر الذي سنحيل إليه ونحن نبحث عن مفهوم أكثر وضوحاً وتحديداً لهذه العقيدة أو هذا المذهب الذي تمخض عنه مصطلح "النور المحمدي"، وأيضاً علاقات هذا المذهب بمفهوم الولاية ومعناها.

وإذا ما رجعنا إلى الفتوحات، وجدنا ابن عربي يطرح في الباب السادس منها -بعنوان، في معرفة بدء الخلق الروحاني- عدة أسئلة تُشكل الإجابة عليها موضوع هذا الباب، وهذه الأسئلة هي، "من هو أول موجود فيه (=الخلق الروحاني)؟ ومم وجد؟ وفيم وجد؟ وعلى أي مثال وجد؟ ولم وجد؟ وما غايته؟". ثم يبدأ ابن عربي إجابته ببيان أن بدء الخلق هو "الهباء" -وهو مصطلح يعادل في منظور الشيخ الأكبر مصطلح الهيبولي، أو المادة الأولى في لغة الفلسفة-(25)، وأن أول موجود في الهباء هو الحقيقة المحمدية الرحمانية، تلك التي "لا أين يحصرها لعدم التحيز"(26). ثم إن الله تعالى «تجلى بنوره إلى ذلك الهباء ويسميه أصحاب الأفكار الهيبولي الكل، وإلعالم كله فيه بالقوة والصلاحية، فقبل فيه تعالى كل شيء في ذلك الهباء على حسب قوته واستعداده كما تقبل زوايا البيت نور السراج، وعلى قدر قربه من ذلك النور يشتد ضوؤه وقبوله. قال تعالى ﴿ مثل نوره كمشكاة فيها مصاح ﴾ (النور:35) فشبه نوره بالمصباح، فلم يكن أقرب إليه قبولاً في ذلك الهباء إلا حقيقة محمد رضي المسماة بالعقل (27) فكان (=محمد) سيد العالم بأسره وأول ظاهر في الوجود ... وعين العالم من تجليه (28) ». وكذلك يتضمن الباب سيد العالم بأسره وأول ظاهر في الوجود ... وعين العالم من تجليه (28) ». وكذلك يتضمن الباب

(26) الفتوَّدات، اص 118، جـ 2 ص 220 بتحقيق عثمان يحيى.

<sup>(25)</sup> الفتوحات، 3 ص 107.

<sup>(20)</sup> مذا التوحيد بين "الحقيقة المحمدية" و"العقل الأول" يعتمد -في الأساس- على توحيد مماثل (27) هذا التوحيد بين "الحقيقة المحمدية" و"العقل الأول" يعتمد -في الأساس- على توحيد مماثل بين هذين الأمرين تقرره الأحاديث المذكورة في هامش 12 من هذا الفصل (ص 68). ونلاحظ أن ابن عربي يعبر عن هذا التوحيد أو التطابق، برواية أو بأخرى من روايات الحديث حسب سياق المقام. انظر على سبيل المثال، الفتوحات ا، ص 125 «أول ما خلق الله العتل »، والفتوحات ا، ص 139، «إن أول ما خلق الله العلم ».

<sup>(28)</sup> الفتوحات 1، ص ،119 جـ 2 ص 226-227 بتحقيق عثمان يحيى. ويختم ابن عربي عبارته هذه بما يُشعر بسمو مكانة عليّ بن أبي طالب، وذلك في قوله «واقرب الناس إليه [=محمد ﷺ] علي بن أبي طالب». انظر تعليق عثمان يحيى على هذه الفقرة، (جـ 2 ، ص 227 ، سطر 6). وأيضاً مقدمته لهذا الجزء ص 36 حيث يلاحظ فرقاً بين رواية الأصل الأول لكتاب الفتوحات ورواية الأصل الثاني، في إيراد هذه الفقرة. (انظر ط 1293 هـ من الفتوحات، جـ 1 ص 154)، ففي رواية الأصل الأول زيادة ذات صبغة شيعية، وهذه الزيادة تختفي من الأصل الثاني. ونحن نلفت النظر هنا إلى أن الأصل الأول للفتوحات لا نعرفه إلا من خلال مخطوط يرجع تاريخ نسخه إلى ما بعد وفاة ابن عربي، (كان الفراغ من كتابة هذه النسخه سنة 633 هـ). وعليه فلا يعتبر هذا الأصل موثقاً مثل الأصل المثاني الذي يرجع تاريخه إلى سنة 636 هـ والذي نمتلك منه نسخة خطية أصلية بخط ابن عربي نفسه. أما فيما يتعلق بقضية تحقيق هوية (ختم الولاية) والتي سنتناولها في موضع لاحق-فإن العبارة السابقة قد أمدت حيدر أملي بمعطيات في هذا الموضوع انتهت به إلى تقديم ابن عربي في صورة المتناقض مع نفسه. انظر نص النصوص ص 1950.

الحادي والسبعون بعد الثلاثمائة (الفصل التاسع في العالم وهو كل ما سوى الله، وترتيب العالم ونظامه) شرحاً مطولاً عن ميلاد الكون يبين فيه ابن عربي الظهورات المتتابعة لصور الموجودات التي قبلها "العماء" وظهرت فيه. والعماء -فيما يقول ابن عربي- ليس إلا نَفَس الرحمن، وأول كائن في هذا العماء هو القلم الإلهي، أو العقل الأول، الذي هو "الحقيقة المحمدية"، وهو "الحق المخلوق به" وهو "الروح القدس الكلي" وهو "مستوى الأسماء الإلهيات" (29). وكتاب "عنقا مغرب" -وهو كتاب من كتب ابن عربي يتخذ من ختم الولاية موضوعاً محورياً ومسألة مركزية يتضمن سلسلة من العبارات ذات دلالة بالغة الوضوح على هذه المسألة، يقول الشيخ في هذا الكتاب «الروح المضاف إلى الحق، وهي الحقيقة المحمدية (30). والنبي وينفخ فيه من روحه (السجدة: 8) الأجناس، والأب الأكبر إلى جميع الموجودات والناس وإن تأخرت طينته (31)». و «برزت الحقيقة المحمدية من الأنوار الصمدية في الحضرة الأحدية »(32). «فأوجد الحقيقة المحمدية ... ثم سلخ العالم منها »(33). وكذلك نجد الفصل الأخير من كتاب الفصوص شديد الوضوح في هذا النوع الإنساني، ولهذا بديء به الأمر وخُتم. الموضوع، فمحمد وقلم المناء والطين، ثم كان بنشأته العنصرية خاتم النبيين »(34).

ولا مفر لنا من الحديث عن مفهوم آخر مكمل لمفهوم الحقيقة المحمدية ومرتبط به أوثق ارتباط، إنه مفهوم "الإنسان الكامل": "فإنه به ينظر الحق إلى خلقه فيرحمهم، فهو الإنسان الحادث الأزلي، والنشء الدائم الأبدي، والكلمة الفاصلة الجامعة، قيام العالم بوجوده، فهو من العالم كفص الخاتم، وهو محل النقش، والعلامة التي بها يختم الملك على خزانته، وسماه خليفة من أجل هذا، لأنه تعالى الحافظ به خلقه كما يحفظ الختم الخزائن، فما دام ختم الملك عليها لا يجسر أحد على فتحها إلا بإذنه فاستخلفه في حفظ الملك، فلا يزال العالم محفوظاً ما دام فيه

<sup>(29)</sup> الفتوحات، 3 ص 443 - 444 . ونجد في هذا الموضع أيضاً (التطابق) الذي تحدثنا عنه في هامش 27 من ص 72 كما نجد فيه أيضاً مصطلحات فنية أخرى مقتبسة من شيوخ سابقين، همثلاً مصطلح (علم الحق المخلوق به كل شيء) يعود به ابن عربي في الفتوحات (3: 77) إلى فمثلاً مصطلح (تا 6: 77) الذي يسميه : الحق، أخذاً من الآية الكريمة و وما فلقنا السموات والارض وما بينهما إلا بالعق (الحجر: 85) كما يعود به أيضاً إلى الإمام سهل بن عبد الله التسترى، ويسميه : العدل. وفي التدبيرات الإلهية (طنيبرج ص 11) يطالعنا كذلك وصف لدرجات اللشأة الكونية، ولكن مع المضاهاة بينها وبين نشأة الإنسان، وفي هذا الوصف يشير ابن عربي إلى أولية "الحقيقة المحمدية".

<sup>(30)</sup> عنقا مغَرب، القاهرة 1954 ص 40.

<sup>(31)</sup> السابق، ص 41. (20) السابق، ص 41.

<sup>(32)</sup> السابق، ص 36.

<sup>(33)</sup> السابق، ص 37 وانظر أيضاً ص 50-51.

<sup>(34)</sup> الفصوص (1)، ص 214، انظر أيضاً: كتاب التذكرة، تحقيق وترجمة: R. Deladrière باريس 1978، الفصوص (1)، ص 214، انظر أيضاً: كتاب التذكرة، تحقيق وترجمة: La Réalité Principielle de l'Envoyé) وفي اعتقادنا أن هذا الكتاب لا يمكن أن ينسب إلى ابن عربي وإن كان يشتمل على ملامح مذهبة ويقتبس كثيراً من نصوصه. وفيما يتعلق بمشكلة نسببة هذا الكتاب لابن عربي راجع رأي Denis Gril المنشور في le bulletin critique des Annales islamologiques, t XX, 1984, pp.337-339

هذا الإنسان الكامل"(35). وينطبق مصطلح "الإنسان الكامل" -انطباقاً تاماً- على الإنسان الذي يكون بالفعل -وليس بالقوة- في كل ما خلق له، أي الإنسان الذي يحقق -بالفعل- صورته الإلهية الأصلية، فالله تعالى "خلق آدم على صورته"(36)، ومن هنا كان الإنسان "مجمع البحرين"، ويجمع في ذاته بين الحقيقة العليا والحقيقة الدنيا، "فكأنه برزخ بين العالم والحق"(37) والإنسان الكامل هو "القرءآن"(38)، و"عمد السماء"(39)، و"الكلمة الجامعة"(40)، إذ العالم كله كلمات الله في الوجود، والإنسان الكامل ينطوي عليها في طبيعته الكاملة (41).

إن هذه العبارات لا تنظبق إلا على الحقيقة المحمدية فقط، لأنها الحقيقة الوحيدة التي تتصف بهذه الأوصاف المذكورة ابتداءً وعلى أتم الوجوه وأكملها. غير أن هذه الأوصاف يمكن أن تفي بصورة أو بأخرى- بالتعريف بمفهوم "القطب" أو مفهوم أي كيان روحي آخر يتولى وظيفة القطب ويقوم بمهمته الكونية. وكيفما كان الأمر فإن هذين المصطلحين: الحقيقة المحمدية والإنسان الكامل ليسا مجرد مصطلحين مترادفين على معنى واحد، وإنما يعبران عن رؤيتين أو

(36) ابن حنبل، 2 ص 244، 251، 251، البخاري ، كتاب الاستئذان باب 1، وهذا الحديث يتناوله ابن عربي بالشرح في كثير من مؤلفاته، الفتوحات، 1 ص 107 ومواضع أخرى. أما تسمية الإنسان الكامل بـ (مرآة الله) -وهي تسمية أخرى له بما هو صورة إلهية - فإنها تعتمد أيضاً على حديث «إن أحد كر رآة أخبه «، الترمذي ، كتاب البر 18، انظر الفتوحات 1، ص 112 ؛ 3 ص 134.

(37) إنشاء الدواثر، طَ نيبرج ص 22.

(38) الفتوحات، 3 ص 94 وحقيقة الأمر أن هذه التحديدات لا تنطبق - في كتابات ابن عربي - إلا على حقيقة النبي يُنِيّ، فهو المقصود من الإنسان الكامل المتصف بالصفات السابقة. ويظهر هذا المعنى أيضاً في نص آخر (الفتوحات، 4 ص 21) يقول فيه ابن عربي " فمن أراد أن يرى رسول أن يُنِيّ ممن لم يدركه من أمته، فلينظر إلى القرء أن، فإذا نظر فيه فلا فرق بين المنظر إلى والنظر إلى رسول أن يُنِيّ فكأن القرء أن انتشأ صورة جسدية يُقال لها محمد بن عبدالله بن عبد المطلب". وهذه المطابقة بين ذاته يُنِيّ وبين القرء أن يؤيدها حديث عائشة حين سئلت عن خُلقه فقالت « كان خُلفه النران».

(40) (لفتوحات، 2 ص 446.

(41) الفتوحات، 1 ص 366 : 4 ص 5، 65.

<sup>(35)</sup> الفصوص ١، ص 50 انظر فيما يتعلق بالإنسان الكامل: رينولد ١. نيكولسون، دراسات في التصوف الإسلامي (بالإنجليزية) كمبردج 1921، الفصل الثاني؛ أعفيفي: التصوف الإسلامي (بالإنجليزية) كمبردج 1921، الفصل الثاني؛ أعفيفي: The Mystical Philosophy of Muhyid Din Ibnul Arabi, Cambridge, 1939, chap 11 وما سينيون المستنون المستنون

منظورين مختلفين ؛ فالمصطلح الأول ينظر إلى الإنسان في صورته الأصلية، بينما ينظر إليه المصطلح الثاني بما هو قصد أو غاية، أي باعتباره ''خليفة'' عن الله تعالى. وإذن فالكمال المقصود في الإنسان الكامل لا ينبغي أن يؤخذ بالمعنى الخلقي، أي بالمعنى المتصل بالفضائل البطولية، وإنما بمعنى ''التمام'' أو ''الكمال''(<sup>42)</sup>. وهذا الكمال -في حقيقته- لا يحصل إلا لمحمد رضي فهو خاص به، وهو المظهر الأتم الجامع للحقيقة المحمدية، لكنه أيضاً، وباعتبار آخر، عمثل الغاية القصوى التي تنشدها وتنتهي إليها كل حياة روحية، وكذلك هو يمثل معنى الولاية وحدها الحقيقي. فولاية الولى لا تعنى شيئاً أكثر من مجرد الاشتراك أو الوراثة في ولاية النبي.

ولقد رأينا من قبل كيف أن هذه الوراثة تحصل بطريق مباشر أو غير مباشر. ولا يقال في أحد من أهل هذه الطريقة إنه محمدي إلا لشخصين : إما شخص اختص بميراث علم من حكم لم يكن في شرع قبله، وإما شخص جمع المقامات ثم خرج عنها إلى "لا مقام" [إشارة إلى الآية 13 من سورة الأحزاب] (43) كأبي يزيد وأمثاله، فهذا أيضاً يقال فيه "محمدي" (44) ونلاحظ في هذا النص أن كلمة "محمدي" في الحالة الأولى لها دلالة محددة، فهي تنطبق على هؤلاء الذين طبقوا حكماً من أحكام الشريعة المحمدية فأثمر في قلوبهم علماً إلهيا، أي طبقوا من شريعته وحكماً لم يكن موجوداً في الشرائع السابقة ولا مطابقاً لحكم من أحكامها (45). وهذه الحالة تتعلق بمحمد في في إطار وجوده الزمني التاريخي. أما في الحالة الثانية فإن كلمة "محمدي" تنطبق على عكس الحالة الأولى - على الأولياء الذين قطعوا كل مقامات الطريق الروحي، وهاهنا ترتبط كلمة "محمدي" ارتباطاً وثيقاً بمعنى الحقيقة المحمدية ذاتها. وبتابع ابن عربي حديثه -بعد ذلك - فيقول «وما عدا هذين الشخصين» [ممن لا يقال فيه محمدي بواحد من المعنيين السابقين] فينسب إلى نبي من الأنبياء السابقين، ولهذا ورد في محمدي بواحد من المعنيين السابقين] فينسب إلى نبي من الأنبياء السابقين، ولهذا ورد في

(42) الحقيقة المحمدية والمظهر الهيواني للإنسان والإنسان الكامل دوائر تتوازى -بالتبادل- مع الدرجات التي أشارت إليها الآيات الكريمة : 4، 5، 6 من سورة التين، وهي الخلق في أحسن تقويم، والارتداد إلى أسفل سافلين، والصلاح بالإيمان والعمل الصالح.

<sup>(43) ﴿</sup> يَا أَهُلُ يَتُوبُ لا مَقَامُ لَكُم ﴾ ونحن نعتمد هنا على تفسير ابن عربي لهده الآيات في أكثر من موضع من مؤلفاته (الفتوحات، 3 ص 171، 216، 500 ؛ 4 ص 28 ؛ مواقع النجوم ص 141 … إلخ). ويشير ابن عربي إلى هذا المقام في رسالة "الولاية والنبوة" (تحقيق ودراسة حامد طاهر ص 21) بقوله «وليس وراءه مقام ولا مرمي إلا مقام ما لا يقال، وهو في سورة الأحزاب » وبرغم إشارة ابن عربي هذه فإن محقق الرسالة لم ينتبه للمقصود من هذا المقام.

<sup>(44)</sup> الفتوحاَّت، اص 223 (جـ 3 ص 358 رما بعدها بتحقيق عثمان يحيى)

<sup>(45)</sup> حسبما يبين ابن عربي في نص سابق على هذا النص مباشرة، فإنّ الأحكام الشرعية في الإسلام تتضمن، أو تتطابق في جانب منها مع ما جاءت به الشرائع السابقة من أحكام، وبرغم هذا التطابق فإن وجوب تعبد المسلم بها نابع من حيث أنها شرع قرره محمد، لا من حيث إنها جزء من التوراة -مثلا-، أو أن هذا النبي أو ذاك قررها في بعثته. هذا وتطالعنا فكرة: العلوم الروحانية التي يورثها العمل بالعلوم الشرعية -والتطابق الرمزى بين طبيعة هذين النوعين من العلوم- في كتاب الفتوحات، خصوصاً "الأبواب 68-72". كما تطالعنا في كتاب "التنزلات الموصلية" (طبع بالقاهرة 1961 بعنوان "لطائف الأسرار"، بتحقيق: أحمد زكي عطية وطه عبد الباقي سرور). وسوف نتناول في موضع آخر قضية العلاقة بين الشريعة والطريقة.

الخبر"أن العلماء ورثة الأنبياء "'(46) ولم يقل ورثة نبي خاص، والمخاطب بهذا علماء الأمة، وقد ورد أيضاً بهذا اللفظ قوله ولله هذه الأمة كأنبياء بني إسرائيل». ولكن هل يتميز الأولياء الذين يرثون من محمد ولله إرثا مباشراً بخصائص قيزهم عن غيرهم من الأولياء الذين يرثونه وين النبياء آخرين؟ في جواب هذا التساؤل يقرر ابن عربي وهو بصدد حديثه عن معنى السكينة - أن السكينة لم تنزل على بني إسرائيل نزولاً مباشرا، أي لم تنزل على قلوبهم، وإنما نزلت في مكان بعيد عن قلوبهم، هو التابوت فن يأتيكم التابوت فيه سكينة من مربكم (البقرة : 249). لكنها نزلت على قلوب المؤمنين من أمة محمد وكن نزولاً مباشراً. وهذا هو الفرق وين الورثة المحمدين، و ورثة الماراً الأنبياء فهو في كل فورثة الأنبياء يُعرفون في العموم معلوم في العموم مها يظهر عليهم من خرق العوائد (48)، ووارث محمد ولي نفس يزداد علماً بربه علم حال وذوق، ولا يزال كذلك (49). غير أن هذا الفرق الأولي بين الورثة المحمديين وورثة الأنبياء لا يشكل إلا نقطة ابتداء ينطلق منها ابن عربي في دراسة لتصنيف الأولياء وبيان طبقاتهم وغاذجهم، وسوف يضع الشيخ الأكبر أيدينا على فروق حاسمة بين هذه النماذج في دراسته التي يتابعها في نصوص أخرى متفرقة في مؤلفاته.

<sup>(46)</sup> البخاري، كتاب العلم، باب 10 ابن ماجة، المقدمة باب 17. وقد ورد الحديث بروايتين غير مذكورتين في الصحاح، وقد مر بنا (ص 58 هامش 13) أن العبارة الغامضة التي وضع ابن عربي رسالة الأولياء شرحاً لها هي العبارة المعزوة إلى الشيخ المهدوي وهي (علماء هذه الأمة أنبياء سائر الأمم). (47) ترتبط تفرقة ابن عربي -في نماذج الأولياء- بين "الورثة المحمدينين" و "ورثة الأنبياء" الآخرين

<sup>47)</sup> ترتبط تفرقه ابن عربي حمي تمادج الاولياء-بين الورثه المحمديين و ورثه الانبياء ا/ بالتفرقة التي تبدو في قوله تعالى ﴿س**نريهم آياتنافي الآفاق وفي أنفسهم**﴾ (فصلت : 53)

<sup>(48)</sup> تعني هذه الكلمة -في أدوِ معانيها - تعطيل القوانين الطبيعية وتوقفها، فهذه القوائين - فيما يرى ابن عربي، وأيضا فيما يرى معظم المتكلمين - ليست أكثر من اطرادات منتظمة يترجمها العقل في صورة سلسلة من العلل والمعلولات. وهذه القوانين الطبيعية -في هذا الإطار - لا تقيد بحال من الأحوال قدرة الله تعالى. وكذلك (المعجزة) لا تصدم طبائع الأشياء وإن كانت تصدم فكرتنا وعادتنا التى تعودناها حيال هذه الأشياء.

<sup>(49)</sup> الفتوحات، 4 ص 50.

## ومرثة الأنبياء

جاء في سفر الخروج "إصحاح 29-35" من الكتاب المقدس «ولما نزل موسى من جبل سيناء، ولوحا الشهادة في يده عند نزوله من الجبل، لم يكن يعلم أن بشرة وجهه قد صارت مشعة من مخاطبة الرب له، فرأى هارون وجميع بني إسرائيل موسى، فإذا بشرة وجهه مشعة، فخافوا أن يقتربوا منه (...) ولما انتهى موسى من مخاطبتهم جعل على وجهه حجابًا ».

لهذه القصة التوراتية أشباه ونظائر في بعض القصص الإسلامي (1)، وابن عربي نفسه يستند إلى فحوى هذه القصة ومضمونها، ويتخذ منها مثلا يوضح به اتجاهاته العامة التي تحدثنا عنها في نهاية الفصل السابق، يقول «وموسى الله لله عنها في نهاية الفصل السابق، يقول «وموسى الله لله نورة عربة عربة عربة عربة عربة عربة عربة على وجهه يُعرف به صدق ما ادّعاه، فما رآه أحد إلا عمي من شدة نوره، فكان يتبرقع حتى لا يتأذى الناظر إلى وجهه عند رؤيته. وكان شيخنا أبو يَعْزى بالمغرب موسوي الورث فأعطاه الله هذه الكرامة فكان مايرى أحد وجهه إلا عمي، فيمسح الرائي إليه وجهه بثوب مما هو عليه فيرد الله عليه بصره. وممن رآه فعمي شيخنا أبو مدين -رحمة الله تعالى عليهما حين رحل إليه، فمسح عينيه بالثوب الذي على أبي يعزى فرد الله عليه بصره. وخَرْق عوائده بالمغرب مشهور، وكان في زماني وما رأيته (2)، لما كنت عليه من الشغل ؛ وكان غيره من الأولياء المحمديين ممن هو أكبر

<sup>(1)</sup> الثعلبي : قصص الأنبياء، 1371 هـ، ص 124-124

<sup>(2)</sup> أبو يعزى هو أحد شيوخ أبي مدين. وانظر فيما يتعلق بأبي يعزى V. Loubignac في مقاله Un saint berbère, Moulay Bou Azīa, Hespéris,1944, vol XXXI؛ والتادلي "التشوّف إلىّ رجال النصوف" ط. أحمد التوفيق ص 213-222 ؛ وأيضاً E. Dermenghem ط 2، باريس 1982، ص 70-59. ويذكر Le Culte des saints dans l'Islam maghrébin في كتابه (في مقاله: سيدي أبو مدين وشيخه الدقاق في فاس، المنشور في: Mélanges René Basset باريس 1923، جا ص 31-68) أنه يوجد مؤلّف كامل -غير مطبوع- عن أبي يعزى ألفّه أبو العباس أحمد التادلي (المتوفي سنة 1013/ 1604، وهو غير التادلي المشار إليه أنفا والذي عاش في القرن السابع الهجري / الثالث عشر الميلاتي) بعنوان كتاب المعزى في مناقب الشيخ أبي يعزى. وقد أتبح لنّا أن نلقى نظرة فاحصة على مخطوطتين من هذا الكتاب، موجودتين في دير التومليلين ( Abber of Toumliline ) وبهذه المناسبة أقدم شكرى لسماحة الأب أمين مكتبة الدير على ما أسداه لنا من خدمات. هذا وتوجد الآن طبعة ممتازة بتحقيق أ. التوفيق (الرباط 1989) لكتاب "دعامة اليقين" لأبي العباس العزفي (المتوفي 633هـ). وفيما يتعلق بالملابسات الاجتماعية والسياسية التي دفعت أسرة العلويين إلى الاهتمام بهذا الَّولي، يُراجِّع: . Jacques Berque : Ulémas, Fondateurs, insurgés du Maghreb, Paris, 1982 ويبدو من كلام ابن عربي عن الشيخ أبي يعزى أنه زار هذا الشيخ أو لقيه، غير أن ما يتناقله المؤرخون -عادة- في تاريخ وفاة الشيخ أبي يعِّزي (572/177) لا يستقيم مع افتراض وجِّود هذا الشيخ حياً أثناء فترة تواجد ابن عربي فيّ المغرب: ففي هذا العام (572هـ) كان عمر ابن عربني سبعة عشر عاماً، وكان لا يزال يقيم في مدينة إشبيلية، ولم يُعرف عنه أنه غادر بلدته -بالأندلس- وفارقها إلى بلاد الغرب في تلك الحقبة من حياته . ولا مفر لنا من القول بأن ما يصرح به ابن عربي في هذا الموضع -ومواضع أخرى مشابهة - إنَّ هو إلا خطأ وقع فيه الشيخ وهو يؤرخ لمراحل حياته العلمية والروحية ومن الحتمل أن يكون ابن عربي قد خلط بين أبي يعزى وابنه أبي علي ، فهذا أدعى للقبول والتصديق. أما عن الشيخ أبي مدين (ت 1197/594) فيراجع مقــّال G. Marçais، فيّ دائرة المعارف الإسلاميـة (الطبعة الثانِية). وبرغم أن كلا من أبي مدين وابن عربي لم يلتّق أحدهما بالأخر -في عاّلم الأشباح- فإن ابن عربي يعتبره واحداً من شيوخه ويذكره في مَّواضع عديدة من كَّتبه. (الفتوحات اص 221 : 3 ص 65، 94، 117، 130، 136؛ 4ً ص 137، 141، 195؛ محاضرة الأبرار، بيروت 1968، اص 344؛ مواقع النجوم ص 140 ... إلغ)

منه في العلم والحال والقرب الإلهي لا يعرفهم أبو يعزى ولا غيره "(3). وفي نص آخر يتعلق بالوراثة الموسوية يلفت ابن عربي نظرنا إلى كيفية وراثة الأنبياء فينبه إلى أن الإرث النبوي قد يكون -أحياناً - إرثاً كاملاً، وقد يكون أحياناً أخرى إرثاً جزئياً (4). وأن إرث الولي من النبي كين أو جزئياً - يرتبط في الأساس بالأغوذج الروحي الذي يمثله النبي المورث ويختص به. ولا يدع ابن عربي علاقة الإرث بين الولي وأغوذجه النبوي إلى مجرد الانتماء للنبي، وإنما يقارنه بالأسباب والصلات التي تحكم نظام الإرث في علم المواريث. والعلاقة بين الولي وبين إرثه النبوي علاقة تؤثر في سلوك الولي و تطبعه بخصائص معينة لا تخطئها العين. وإذا كان ابن عربي قد أفرد باباً كاملاً من الفتوحات لمعرفة الأولياء العيسويين (5)، وهم الأولياء الوارثون عيسى الله وراثة كاملة أو ناقصة، فإننا -من جانبنا- نتناول هذا الباب بشيء من التحليل بغية معرفة الإطار الذي يناقش فيه ابن عربي مسألة الإرث في وجوهها المختلفة. وذلك على الرغم مما يسم به محتوى هذا الإطار -أحيانا- من خلط أو فقدان للاتساق المنطقي.

يذهب ابن عربي إلى أن وصف "عيسوي" يوصف به -في المقام الأول- أتباع عيسى الله من الحواريين ؛ على أن مناط الوصف بهذا الإسم ليس مرده إلى الجانب التاريخي أو الفترة الزمنية التي ظهر فيها عيسى الله لأن من هؤلاء العيسويين من عمر وامتدت به الحياة -كما يقول ابن عربي- حتى أدرك شرع محمد ركي ، وآمن به واتبعه، ومنهم من لا يزال موجوداً بيننا حتى اليوم. وسنعرف -فيما بعد- أن ابن عربي يحدثنا عن ظاهرة المعمرين هذه باعتبارها إحدى خوارق العادات، وهؤلاء المعمرون -فيما يرى الشيخ الأكبر- قلة أو استثناء من القاعدة، ولذا يرثون ميراثاً مزدوجاً، يرثون من عيسى الله ميراثاً مباشراً من غير حجاب، مضافاً إليه ما يرثونه منه أيضاً ولكن بتوسط محمد ركي ، ومن هنا يتميز العيسويون الأوائل بفتحين مختلفين، أو إن شئت بنورين، وأيضاً بذوقين متغايرين.

و إلى جوار العيسويين الأوائل يوجد العيسويون الثواني، وهم الأولياء العيسويون الذين وُلدوا في الإسلام، وهؤلاء لهم ميراث واحد فقط، يرثونه من عيسى الله بتوسط محمد بي وأخص خصائص هؤلاء -فيما يقول ابن عربي- «توحيد التجريد من طريق المثال»، لأن «وجود عيسى الله لم يكن عن ذكر بشري، وإنما كان عن تمثّل روح في صورة بشر، ولهذا غلب على أمة عيسى بن مريم الله ، دون سائر الأمم، القول بالصورة، فيصورون في كنائسهم "مُثلا" ويتعبدون أنفسهم بالتوجه إليها، فإن أصل نبيهم الله كان عن تمثّل، فسرت تلك الحقيقة في أمته إلى الآن، ولما جاء شرع محمد بي ونهى عن الصور، وهو بي قد حوى على حقيقة عيسى، وانطوى شرعه في شرعه، فشرع لنا بي أن نعبد الله كأنا نراه، وأدخله لنا في الخيال، وهذا هو

<sup>(3)</sup> الفتوحات 4، ص 50-51.

<sup>(4)</sup> الفتوحات 1، ص 482 «فتتفاضل الورثة في الميراث بحكم طبقاتهم: فمن الورثة من يحوز المال كله، والوارث النصف، والربع، والثمن، والثلث، والسدس إلى غير ذلك » المال كله، والوارث النصف، والربع، والثمن، والثلث، والسدس إلى غير ذلك » (5) الباب السادس والثلاثون من الفتوحات (جـ 1، ص 222-226 ؛ جـ 3 ص 356-389 ط. عثمان يحيى)

معنى التصوير، إلا أنه نهى عنه في الحس أن يظهر في هذه الأمة بصورة حسية »(6). ومعنى ذلك أن عبادة الله تعالى كأنا نراه، أي العبادة مع تدخل قوة الخيال أو ملكة الخيال، هذه العبادة في مظهرها الإسلامي هذا، جزء من التشريع العيسوي، متأيد بالشريعة المحمدية. ولعل في قوله ﷺ، وهو يجيب عن سؤال جبريل عن الإحسان « اعبد الله كأنك تراه »، إشارة لما تقدم، إذ بلاحظ ابن عربي أن هذا القول لم يتوجه إلينا مباشرة، وإغا بتوسط مخاطبة جبريل، فجبريل هو المخاطب مباشرة بالعبادة على هذا النحو، وهو نفسه الذي تمثل لمريم بشراً سوياً. ونفخ فيها كما ورد في القرء آن الكريم في قصة خلق عيسى إلى (٢)، فكأن في إجابته ركي عن سؤال جبريل بقوله «اعبد الله كأنك تراه» تذكيراً أو إشارة إلى هذا المعنى. أما الجزء الثاني من الحديث وهو « فإن لم تكن تراه فإنه يراك » فهو أمر خاص بأمة محمد علي ، بل هو من أصول هذه الأمة. والولى العيسوى عا هو مسلم لا يكن له -بطبيعة الحال- أن يتجاهل هذا الجزء الثاني من حديث جبريل أو يتغافل عنه، لكنه بما هو ولى فإن الأمر المتضمَّن في الجزء الأول من الحديث «اعبدالله كأنك تراه» هو الذي يحدُّد الصورة التي يكون عليها سيره إلى الله تعالى. ولا يكاد يفرغ ابن عربي من تقسيماته هذه حتى يلفت نظرنا إلى شيخه أبي العباس العُرْيَبي (8) كأنموذج أو مثال لهذه الولاية، إذ كان عيسوياً في أخريات حياته، ثم يكشف ابن عربي عن بعض مراحل معينة مرَّ بها هو -نفسه- في حياته الروحية الخاصة فيقول عن نفسه إنه كان في بدايته عيسوباً ثم نُقل إلى الفتح الموسوي، ثم -من بعد ذلك إلى هود إلى ، ثم ورث من جميع الأنبيا ، واحداً ورا ، الآخر حتى ورث في نهاية الأمر محمداً عِن الله وسوف نعرض في مناسبات أخرى من بحثنا هذا بعض العناصر التي تكمل مفهوم العلاقة الخاصة، بل شديدة الخصوص بين ابن عربي والمسيح الله ونكتفي الآن بالقول بأن تأكيد ابن عربي على أمر هذه العلاقة التي كشفت عنها النصوص المقتبسة آنفا، سوف يزداد وضوحاً في نصوص وفقرات أخرى من كتاب الفتوحات يصرح فيها ابن عربي بأن المسيح هو "شيخه الأول" منذ دخوله في طريق القوم (9).

ولقد سبق أن أشرنا إشارة سريعة إلى مسألة ''امتداد الحياة'' بصورة خارقة للعادة لدى بعض الأشخاص، وأن من هؤلاء من لايزال حياً يعيش في أمة الإسلام كشاهد على الوحي الإلهى في الأمم السابقة، ونبين هنا أن ابن عربي يعود إلى هذه المسألة كرَّة أخرى ليقول:

(7) فيما يتعلق بتفسير ابن عربي للآية القرء أنية (مريم: 17) التي تتحدث عن خلق عيسى راجع فصوص الحكم 1، 139،138.

<sup>(6)</sup> هذه الفقرة تشير إلى حديث جبريل الذي يقول فيه النبي عَنْ عن الإحسان «أن تعبدالله كأنك تراه»، البخاري، كتاب الإيمان باب 31 ... إلخ. ولكلمة "كأن" في هذا الحديث دلالة هامة، فهي تجيز استعمال "الخيال" في الروحانيات.

<sup>(8)</sup> هذا الشيخ يُذكره ابن عربي كثيراً في مؤلفاته، وأحياناً يورده بكُنيته "أبي جعفر". وقد خصص له أول ترجمة من تراجم كُتاب "روح القدس" (دمشق 1964 ص 48-46)، أنظر أيضاً: الفتوحات 1 ص 186 ؛ 2 ص117 : 3 حس208، 330 ، 539 ؛ 4 ص 123.

<sup>(9)</sup> الفتوحات، 1 ص 155 ؛ 3 ص 43 ، 341 ؛ 4 ص 77.

إن «في زماننا، اليوم، جماعة من أصحاب عيسى إلي ، ويونس الي ، يحيون وهم منقطعون عن الناس » وإنّه رأى بنفسه أثراً من آثار شخص من قوم يونس كان يمشي أمامه على ساحل البحر. يقول عنه ابن عربي «فَشَبَرْتُ قدمه في الأرض فوجدت طول قدمه ثلاثة أشبار، ونصفاً، وربعاً بشبري »، ولقد قص عليه صديقه أبو عبدالله بن خزر الطّنجي أنه لقي هذا الشخص الغريب من قوم يونس وأن هذا الشخص أخبرهم عن أمور تحدث في الأندلس في عام 585 هـ (وهو العام الذي لقي فيه ابن عربي هذا الشخص الغريب) وعام 586 هـ ، وكان أن حدثت هذه الأمور كما قال، لم يتغير من كلامه حرف واحد (10).

ويحدثنا ابن عربي -في رواية ينتهي بإسنادها إلى ابن عمر رضي الله عنهما(١١)- عن واحد من هؤلاء المعمرين من أتباع عيسي بن مريم ، غير أنه ينبهنا إلى أن هذه الرواية وإن طُعن في طريق ثبوتها إلا أن هذا الطريق صحيح عنده "كشفا"، أو -كما يقول- «صحيح عند أمثالنا كشفاً ». وفحوى هذه الرواية، أن عمر بن الخطاب وجه كتاباً إلى ''نضلة بن معاوية الأنصاري'' الذي كان موجوداً في العراق على رأس جيش هناك، يطلب منه الإغارة على ضواحى "حلوان" بالعراق، وبعد أن أتم "نضلة" مهمته، وأثناء سيره بالغنائم، لجأ إلى سفح جبل ليدرك العصر قبل غروب الشمس، فلما أذن سمع من الجبل صوتًا يردد معه الأذان، وحين قال نضلة : أشهد أن محمداً رسول الله، قال الصوت: أشهد أن محمداً رسول الله، هو الدين، وهو الذي بَشُّرنا به عيسى بن مريم عليهما السلام، وعلى رأس أمته تقوم الساعة». ثم ما لبث الجبل أن انفلق، وأطلَّت هامة الرجل الذي كان يردد الأذان -ولا يُرى شخصه- وقال « أنا زُرَيب بن برثلمة وصيّ العبد الصالح عيسى بن مريم ، أمرني أن أقيم بهذا الجبل، ودعا لى بطول البقاء إلى نزوله من السماء» ثم يدور حوار طويل بين نضلة وزُرَيب يختمه بقوله « أقرأوا عمر منى السلام» ويرسل له مع نضلة رسالة يحصي فيها علامات قيام الساعة. وتصل الرسالة إلى عمر فيتذكر قول النبي رك «إن بعض أوصياء عيسى بن مريم إلى نزل بذلك الجبل من ناحية العراق»، ثم ما يلبث عمر أن يرسل إلى بعض أصحابه يأمره بالمسير حتى ينزل بهذا الجبل ويقريء "'زريبا" السلام، ويسير صاحب عمر وينزل بالجبل ويقيم به أربعين يوماً ينادي بالأذان في أوقاته المعهودة، لكنه لا يسمع صوت هذا الوصيّ ولا يعثر له على مكان. ويقول ابن عربي إن هذا الوصي لا يزال موجوداً في الجبل منقطعاً لعبادة الله لا يعاشر أحداً.

ويستطرد ابن عربي في تحليل هذه القصة الغريبة وبيان ما تنطوي عليه من أبعاد ودلالات روحية، فيشير إلى أن هذا الوصي ومن على شاكلته، أوصياء أحياء لأنبياء سابقين، وهم -في نفس الوقت- من أولياء أمة محمد شيخ ، وهؤلاء لم تبلغهم دعوة الإسلام بالوسائل العادية للتبليغ،

<sup>(10)</sup> تردهذه القصة بعينها مرة أخرى في الفتوحات ، 2ص 415. هذا ويقابل عام 585 وعام 586 من الهجرة عامي : 1189 من التقويم الميلادي. وفي هذا التاريخ استطاع أبو يوسف، يعقوب المنصور (ثالث أمراء الموحدين) أن يصدً هجمات البرتغاليين والقشتاليين في شرق الأندلس . (11) هذه الرواية التي ننقلها من الفتوحات، اص 223 نجدها أيضاً في : محاضرة الأبرار ، 2ص 146 وما بعدها .

ولذا فإن 'الخضر' نفسه -شيخ الأفراد- هو وسيلتهم في تبليغهم دعوة الإسلام ورسالته، وقد ثبت أن النبي رَبِي نهى عن قتل الرهبان ممن اعتزلوا الناس وانقطعوا في الجبال لعبادة ربهم، وأنه قال في شأنهم «ذروهم وما انقطعوا إليه» (12)؛ وهنا يستنبط ابن عربي أن تبليغ الدعوة رغم أنه من الواجبات المفروضة على المؤمنين إلا أنه غير مطلوب في مثل حالة الرهبان هذه، مما يدل -فيما يقول ابن عربي - على أن هؤلاء الرهبان كانوا على بينة من أمر ربهم. ويلاحظ ابن عربي أن مثل هذه الحالات الاستثنائية التي يتولى الله فيها تعليم بعض عباده وتبليغهم (ولا يُشترط أن يكون هؤلاء من أتباع الرسالات السابقة ممن امتدت حياتهم بشكل خارق للعادة مثل زُريب) تفيدنا في إزالة ما قد يُتوهم من وجود تعارض ظاهري بين عموم رسالته عني للناس جميعاً، والثابت بنص قوله تعالى ﴿قَلْ يَا أَيْها الناس إني رسولُ الله إليكم جميعاً ﴾ (الأعراف : 158) وبين ما هو معلوم من عدم بلوغ هذه الدعوة -في واقع الأمر- إلى كل فرد من أفراد الناس.

وأكبر الظن أن ما يقصده ابن عربي من هذه الإشارة السريعة الغامضة يمكن أن يتضح بصورة أكبر، في ضوء 'الوضع الخاص'' الذي تقرره الشريعة الإسلام، فقد وردت الطائفة من العباد والزهاد المنتسبين إلى أديان سابقة نسخت بمجيي، الإسلام، فقد وردت إشارة خاطفة في كلام ابن عربي عن هؤلاء العباد المُمدّين بالمدد الإلهي، تتعلق بمن كان منهم من أهل الكتاب، وبما يوجبه وصف أهل الكتاب من دفع الجزية؛ ذلك أن أداء اليهود والنصارى للجزية المفروضة عليهم، وما يستلزمه هذا الأداء من إقرارهم على ما هم عليه بحكم مفروض من الشريعة المحمدية، هذا الأداء يُدخل أهل الكتاب تحت مظلة النظام الإسلامي نفسه، بحيث يمكن القول بأن شريعتهم الخاصة -التي نسخها الإسلام من الناحية النظرية- تُوفِّر لهم ما يمكن أن نسميه بشريعة سارية المفعول لديهم. بل إن الإشارة إلى الجزية -في كلام الشيخ- إشارة صريحة لتنقل القضية برمَّتها بعيداً عن فئة العباد والرهبان، لأن هذه الفئة، بانقطاعها في رؤوس الجبال، لا تنالهم أحكام الإسلام الموجهة إلى الأفراد بما هم أفراد في جماعة أو مجتمع، فلم يعد الحديث هنا حديثاً عن رهبان منقطعين في الجبال، بل هو حديث عن أفراد أهل الكتاب الذين يُطلق عليهم في الخطاب الدارج في المجتمعات وصف: "الكفار". (13)

<sup>(12)</sup> الفتوحات، 1: 255: (3: 369 تحقيق عثمان يحيى، القاهرة، 1394 هـ، 1974). هذا وقد علق عثمان يحيى -في الهامش- على رواية ابن عربي لحديث « فرومر وما انظعوا إليه» بقوله: "انظر؛ صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، ب 54؛ صحيح مسلم، كتاب التوية، حديث 47،46؛ كتاب الزهد، حديث 73: 2؛ ك المناقب، باب الزهد، حديث 73: 2؛ ك المناقب، باب 3 ؛ سنن الترمذي، سورة 85، 2؛ ك المناقب، باب 3 ؛ سنن ابن ماجة : كتاب الفتن، باب 23". وقد رجعت إلى هذه المصادر ولم أجد ذكرا للحديث كما أورده ابن عربى، وإن وُجد في بعضها ما يتعلق بالرهبان بصفة عامة. (المترجم) .

<sup>(13)</sup> انظر فيما يتعلق بهذه القصة، الفتوحات، 1: 135: 2: 592؛ 3: 145. وقد كانت الفقرة الأخيرة من هذه القصة موضع نقد شديد من قبل مؤلف تركي، انتهى فيه إلى اتهام ابن عربي بالزندقة، وقد تولى النابلسي مهمة الدفاع عن الشيخ في هذه القصة في رسالة مخطوطة بعنوان: (القول السديد، مخطوطات الظاهرية، 1418 لوحة 53 أ-101ي).

وهذا الاستطراد، وإن بدا -في ظاهر الأمر- خروجا عن المقام، فهو في حقيقة الأمر استطراد لازم، لأن ما استطردنا إليه هو بعينه ما مكن ابن عربى من رسم صورة للولاية آكثر سعة وشمولاً من الحدود الضيقة التي حصرت معنى الولاية -في المجتمعات الإسلامية-في نطاق محدود ، وأعنى به المستوى الاجتماعي فقط. ثم يتابع ابن عربي حديثه في هذا الباب فيقدم لنا وصفاً للخصائص التي يتميز بها العيسويون من الأولياء والتي يمكن أن نتعرف عليهم من خلالها. وأول ما نلاحظه هنا أن ما يتميز به الأولياء العيسويون من كرامات لا بد أن يكون متسقا مع نوع المعجزات التي جاء بها المسيح الله فمثلاً، ليس للولى العيسوى في أمة محمد على كرامة الطيران في الهواء، وإن كان له كرامة المشي على الماء، ذلك أن الطيران في الهواء هو كرامة الولي المحمدي بحكم تبعيته لنبيه في معنى الإسراء والمعراج، فهو رين أغوذج هذه الكرامة وأصلها (14). وكذلك يتميز العيسويون -فيما يقول ابن عربى- بالهمة المؤثرة في الأشخاص وفي الأشياء، ولعله يقصد الإشارة إلى الطبيعة الحسية لمعجزات السيد المسيح في إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى والإخبار بما غاب عنه. ويتميز العيسويون بالرحمة والشفقة البادية في سلوكهم ومعاملاتهم بين الناس كافة، مهما اختلفت أديانهم وتباينت نحلهم. فالولى العيسوي ينظر من كل شيء أحسنه. ثم ينبهنا ابن عربي إلى أن حقيقة النبي ريك جامعة لكل هذه الفضائل، لأن نبوته هي الأنموذج الأتم الذي اجتمعت فيه كل فضائل النبوات السابقة، ومن ثم اشتملت ذاته رك على كل الخصائص الخُلقية العليا التي تميز بها كل نبى من الأنبياء السابقين. لقد مر مَشَيْخ مع أصحابه على جيفة مبتة فقال بعض أصحابه "ما أنتن ربحها !"، وقال النبي صلي «ما أحسن بياض أسنانها»، لأنه رأى منها شيئاً آخر حسناً. وهذه الشفقة العامة التي تنشأ من رؤية الصفات الحسنة أو الأشياء الحسنة في المخلوقات، وإدراك ما كمن فيها من جمال وكمال قد لا تكون واضحة -غالباً- في سلوك الولى المحمدي مثلما تكون كذلك في سلوك الولى العيسوي، لأن صفة الجلال قد تغلب -أحيانا- صفة الجمال عند النبي ريكي ووارثيه من الأولياء.

ونتساءل الآن هل لنا أن نتعرف -خلال تاريخنا الماضي- على شخصيات اختصت بصفات معينة وتسمَّوا -من أجلها- بإسم الأولياء العيسويين ؟ لقد مر بنا -آنفا- أن ابن عربي -وهو يتحدث عن شيخه أبي العباس العُرْيَبي- حدَّد لنا أغوذج هذا الشيخ، وأنه كان عيسوياً في آخر حياته، وأن ابن عربي عقب -بعد ذلك- بأنه هو -نفسه- كان عيسوياً

<sup>(14)</sup> وهذا لاينفي أن الولي، أي ولي، يعرف "المعراج" كرمز للمقامات التي يسلكها في سيره الروحي صوب الولاية الكاملة. وسوف نتناول هذه المسألة بمزيد بيان في تحليلنا لرسالة الأنوار في الفصل الأخير من هذا الكتاب. وإذن، فقصر كرامة الطيران في الهواء -والمرتبطة بأنموذج المعراج النبوي-على الولي المحمدي دون غيره لا يقدح في عموم المعراج لجميع الأولياء، لأن القصر هنا محصور في دائرة "حركة الجسم الحسية" وقدرته على الطيران في الهواء.

أيضاً، ولكن في بداية دخوله طريق القوم، ثم انتقل -تباعا- إلى المقام الموسوي فالمقام الهودي ... إلخ، ولندع -مؤقتا- حالة ابن عربي هذه، ولكن مع استبقاء الحقيقة التي تقرر أن الولي الواحد قد يتأتّى له أن يجمع طوال فترة حياته بين أكثر من ميراث نبوي واحد، بحيث ينبهم -بالضرورة- مع هذه المواريث تحديد السمات الخاصة التي تُميِّز أغوذ جا أو أخر من هذه المواريث، وهذه -بحد ذاتها- عقبة كأداء تعترض طريق البحث وتحول دون التعرف -عبر منهجية منظمة- على نموذج الشيخ الأكبر أو نماذج ولايته. ومع ذلك فإن بعض الأولياء لهم خصائص معينة تمكننا من التعرف على ميراثهم النبوي، وقد أكد ابن عربي نفسه على هذا الميراث وأشار إليه في بعض المواضع في صراحة ووضوح. ونورد هنا -على سبيل المثال- أنموذج الحلاّج الذي تردد ذكره أكثر من مرة في الباب المخصص لبحث العلم العيسوى وهو الباب العشرون من الفتوحات، ففي هذا الباب يشير ابن عربي بقوله «وهذا كان علم الحسين بن منصور رحمه الله» إلى مذهب الحلاج واصطلاحه الخاص في "الطول والعرض" وهما اصطلاحان معروفان في كتابات الحلاّج، وبينهما وبين رمزيّة ''شكل الصليب'' مناسبة لا تخطئها العين (15). وكذلك ما يُنسب للحلاّج في التراث الصوفي من كرامات وخوارق وأقوال وأشعار (16)، وما يُعرف له أيضاً من أشواق وعذابات كل ذلك يؤكد تأكيداً قوياً على ارتباط الحلاّج بالمقام العيسوي في الولاية، لكن لا يصح أن نفهم من هذا الارتباط أي معنى آخر وراء كونه انعكاساً أو مظهراً لبُعد واحد من أبعاد كثيرة في دائرة الولاية المحمدية ذاتها.

(15) الفتوحات، اص169. راجع فيما يتعلق بالمصادر الإسلامية لموضوع: "رمزية الصليب" مقال: Etudes Traditionnelles بعنوان: Symbolisme de la croix المنشور في مجلة: Etudes Traditionnelles عدد مارس-يونيو، وعدد نوفمبر-ديسمبر 1971. وهذا المقال يشتمل على تحليل للباب العشرين من الفتوحات كما يتضمن ترجمة فرنسية لنفس الباب أيضاً.

1

<sup>(16)</sup> ماسينيون وبول كراوس: أخبار الحلاج، باريس 1936، النص العربي. وليس من همنا أن نطوّل القول فيما يتعلق بالحلاج، ولكن نكتفي بالإشارة إلى مؤلفات: ماسينيون، وفي مقدمتها: الطبعة التي صدرت من كتابه "Passion" بعد وفاته، وكذلك كتاب أرنالديز بعنوان "الحلاّج أو دين الصليب" بالفرنسية- باريس 1964 (خصوصًا: الفصل الرابع). فحقيقة الأمر أن ما سينيون -حتى في اختيار المفردات التي استخدمها في ترجمته، (وأيضاً: في اختياره كلمة: Passion) كان عاجزاً عن مقاومة ميل داخلي لتنصير الحلاّج أو تقديمه في ثوب تشخصي مسيحي ألامر الذي أيقظ في بعض دوائر المجتمع المسيحي نوعاً من المصالح المشبوهة، صاحبها قدر غير قليل من التهوين والتقليل من قيمة الوجوه الأخرى -الأصيلة- المتصوف الإسلامي. وفي هذا ما يوجب تنبيه القارئ إلى ضرورة اليقظة والحذر وهو يطالع هذه المؤلفات. ونقول إن الصدى المسيحي الغريب، الذي تثيره بعض عبارات الحلاج -خصوصاً عبارته أنا الحق"، ثلك التي يصعب عدم تقريبها من كلام المسيح ومقارنتها بقوله في إنجيل يوحنا (14 : 6)، أنا الطريق، أنا الحق، أنا الحياة- لامحالة يجرنا إلى كثير من إشكالات الخلط يوحنا (14 : 6)، أنا الطريق، أنا الحق، أنا الحياة للمحالة عبرنا إلى كثير من إشكالات الخلط والاضطراب، غير أن مقاييس الشيخ الأكبر وأنظاره -في هذا المقام- هي وحدها الكفيلة بإزالة كل هذه الإشكالات.

وهنا يحذّ رابن عربي من الخطإ الناشيء من سوء فهم كلام الولي في ميراث من هذه المواريث، فقد «يظهر من ولي عند موته ملاحظة موسى أو عيسى فيتخيل العامي ومَن لا معرفة له أنه قد تهود أو تنصر لكونه يذكر هؤلاء الأنبياء عند موته، وإنما ذلك من قوة المعرفة بمقامه» (17) ؛ وثمة أغوذج آخر للولي العيسوي يمكن أن نتعرف عليه، في يسر وسهولة، من خلال شخصية عين القضاة الهمذاني (18) ، الذي يشبه من وجوه عديدة أغوذج الحلاّج أيضاً. لقد كان عين القضاة تلميذاً لأحمد الغزالي، واتهم بالزندقة ودعوى النبوة، وحُكم عليه بالموت شنقاً، وقطعت رأسه بهمذان سنة (1131/525)، وكان عمره آنذاك ثلاثة وثلاثين عاماً، وهو العمر الذي رُفع فيه المسيح إلى السماء، وهو أيضاً عُمر أهل الجنة في وثلاثين عاماً، وهو العمر الذي رُفع فيه المسيح إلى السماء، وهو أيضاً عُمر أهل الجنة في متأخري الصوفية بأنه "عيسوي المشرب منصوري المسلك"، أي أن مصدر شرابه الروحي متأخري الصوفية بأنه "عيسوي المشرب منصور الحلاّج (20). ومن الأولياء العيسويين أيضاً عُبيد الله أحرار، وهو شيخ من أشهر شيوخ الطريقة النقشبندية في القرن أيضاً عُبيد الله أحرار، وهو شيخ من أشهر شيوخ الطريقة النقشبندية في القرن الخامس عشر الميلادي، وكبان يصرح بأنه "عيسوي"، وأنه ورث من هذا الإسم قوة أحياء الموتى "أحياء القلوب" مثلما كان لعيسي المي قوة إحياء الموتى"، وأنه ورث من هذا الإسم قوة "إحياء القلوب" مثلما كان لعيسي المي قوة إحياء الموتى"، وأنه ورث من هذا الإسم قوة "إحياء القلوب" مثلما كان لعيسي المية قوة إحياء الموتى"؛

1930 Journal Asiatique (عدد ينآير-مارس). (19) البغوي : مصابيع السّنة، 2 ص 152.

(21) راجع محمد الرخاوي، الأنوار القدسية في مناقب السادة النقشبندية، القاهرة 1344 هـ ص137-158 هذا وتذكرنا عبارة إحياء القلوب بقوله تعالى ﴿ وَأُعِي المُوتَى بِلاَنِ اللهُ ﴾ (آل عمران: 49).

<sup>(17)</sup> رسالة الأنوار، حيدرآباد 1948 ص 16، وتحذير ابن عربي هذا قد يساعدنا على المتفسير الصحيح للقصة الغريبة التي يقصها علينا الرحالة الفينيسي: هرمان لاندولت (H. Landolt) عن الأمير المغولي دارا شيكو، الذي قتل بتهمة الهرطقة والزندقة. يقول لاندولت « إن هذا الأمير تتلمذ على بعض شيوخ التصوف المتأثرين بابن عربي، وأنه كان يردد في خلوته باستمرار -العبارة التالية "إن محمدا قتلني، وإن ابن الله أحياني" ». وقد استنتج لاندولت من هذه الكلمات أن الأمير المغولي ارتد عن الإسلام واعتنق المسيحية، وهو استنتاج مشكوك فيه إلى حد بعيد: فمن البعيد جدا -إن لم يكن مستحيلا- أن يرتد أمير مسلم عن دينه، وأكبر الظن أن هذه الكلمات ليست مقصودة في معناها الظاهري القريب، ولو صدقت هذه القصة فإن التفسير المعقول هو ما يقوله ابن عربي عن الأولياء العيسويين في الأمة المحمدية، وقصارى ما يمكن قوله في هذه القصة -لو ثبتت صحتها- أن هذا الأمير كان عيسوي المشرب. انظر ما يمكن قوله في هذه القصة -لو ثبتت صحتها- أن هذا الأمير كان عيسوي المساول: القالمة المحمدية، وقصاري في ما يت على بحد التفارة المدانة الخريساء العيسويين مقاله: Islamochristiana, no. 16, Rome. 1990. فيما يتعلق بعين القضاة انظر: ماسينيون " Passion" فهرس الأعلام والمصطلحات ، مادة "همذان" وقد كتب عين القضاة رسالة "شكوى الغريب" وهو سجين في نفس السنة التي قتل فيهما، وقد نشر هذه الرسالة -مع ترجمة إلى اللغة الفرنسية-، م. عبد الجليل، في مجلة: فيها، وقد نشر هذه الرسالة -مع ترجمة إلى اللغة الفرنسية-، م. عبد الجليل، في مجلة:

<sup>(20)</sup> عبد الجليل، المصدر السابق ص 12-13 : ماسينيون "Passion"، 2 ص 177. ويلزمنا أن نبين هنا أن استعمال هذه العبارات لاحق -تاريخيا-لابن عربي ومتأخر عنه، مما يدل على قبول دوائر التصوف لمذهب ابن عربي في الولاية، وللفروق التي يقيمها للتمييز بين أنواعها وأنماطها. ومما يُتناقل من خوارق عين القضاة ذات الخصائص العيسوية أنه أحيا الميت (انظر كتابه : التمهيدات، تحقيق أ. عسيران، ظهران 1962).

ولا يخلو عصرنا الحاضر أيضا من واحد من الأولياء العيسويين، فهذا ميشيل فالسان الذي لفت أنظارنا -منذ أكثر من أربعين عاما- إلى اكتشاف أهمية مفهوم "الوراثة" في مذهب ابن عربي في الولاية، لم يكشف هو نفسه عن شيء ذي بأل في هذا الموضوع(22)، ومع ذلك قدّم لنا بضع صفحات قيمة (<sup>23)</sup>، عرض فيها للخصائص العيسوية عند ولى مسلم معاصر هو الشيخ العلوى (المتوفى سنة 1934)؛ فقد كان لهذا الشيخ وجه تلوح منه قسمات مسيحية غامضة يتعذر تحديدها، ولطالما جذب الشيخ بلفتات وجهه كثيرا من الأوروبيين الذين ذهبوا لزيارته. أما الصفحات القيمة التي كتبها فالسان فقد ركز فيها بوجه خاص على ظهور شخصية المسيح أو سماع إسمه بصورة متكررة مصحوباً بظهور الشيخ العلوي في رُؤى ومنامات حدثت الأبناء الطريق في زاوية "مستغنم" بعد وفاة شيخهم وأثناء بحثهم عن شيخ يخلفه. ويقول فالسان إن هذه الرؤى لها -عندنا- دلالات خاصة، ليس فقط فيما يتعلق بحالة الشيخ العلوي الروحية، بل أيضاً بوظيفته في علوم الأسرار [...] ولقد كانت طريقته التي ينتمي إليها -بقطع النظر عن دورها العادي الذي تقوم به الطرق الصوفية في الإطار الإسلامي- أداة أو وسيلة أكدت حضور التصوف وفعاليته كطريق للعرفان، على تخوم العالم الغربي وحدوده، بل حتى في داخل مجال النفوذ الأوروبي وتأثيره على العالم الإسلامي. ولم يكن بُدُّ من أن يُقدُّم التصوف في مدرسة هذا الشيخ في قوالب وأساليب تتلاءم تلاؤمًا فعَّالاً والحساسيات الخاصة للعقلية الغربية. وكانت الجاذبية الآسرة التي مارسها الشيخ على الكثير من الأوروبيين الذين ما لبثوا أن انقلبوا إلى أتباع ومريدين، وكذلك الدور الذي اضطلعت به طريقة الشيخ في إدخال التصوف في ربوع فرنسا وغيرها من البلدان الأوروبية، كان كل ذلك دليلاً يؤكد مدى التلاؤم والتناغم بين غط الولاية الذي يجسده الشيخ العلوي وطبيعة الوسط الذي قُدر للشيخ أن يبشر فيه برسالته كمسلم متصوف(24). ولا شك في أن نفس هذا النوع من علاقة التلاؤم كان من وراء افتتان الغرب المسيحي بالحلاّج بعد ما كتب عنه ماسينيون وعرّف به في مؤلفاته. ونفس هذا التلاؤم -أيضاً- قد يفسر لنا

(22) انظر Etudes Traditionnelles، يوليو-أكتوبر 1962، ص 166 هامش 2، وص 169 هامش 12.

<sup>(23)</sup> بعنوان "Sur le Cheikh Al Alawi" في مجلة : Etudes Traditionnelles، يناير-فبراير 1968، وهذه الصفحات تكملة لبحث نُشر من قبل في نفس المجلة، من كتاب :

A Moslem Saint of the Twentieth Century, London 1961

(24) هذه الخصائص العيسوية التي تميز بها الشيخ العلوي تؤكدها -أيضا- بعض الأحداث والتفاصيل التي صاحبت اللحظات الأخيرة قبل موته، وقد أشار فالسان إلى هذه التفاصيل إشارة حذرة متحفظة، أنهى بها مقالته التي تحدثنا عنها آنهاً. هذا ويبدو لنا أننا في حاجة إلى دراسة من هذا النوع عن الأمير عبد القادر الجزائري الذي تميزت شخصيته وفضائله بصبغة عيسوية كذلك. وقد كان لهذا الأمير -إضافة إلى ما سبق- دور خاص في مجال العلاقات بين العرفان الإسلامي والغرب، وهو دور نأمل أن نكشف عنه في بعض دراستنا يوماً ما، ويمكن الرجوع -مؤقتا- إلى شذرات مبدئية حول هذا الموضوع في مقدمة وهوامش ترجمتنا الفرنسية لبعض فصول من كتابه المواقف"، نشرناها تحت عنوان: Ecrits spirituels Paris, 1982

الوضع الغريب الذي صار إليه بعض صوفية القرن الثالث عشر مثل "أبن هود" الذي كان يبجتمع إليه اليهود في منزله ويتحلقون حوله ليدرس لهم كتاب "دلالة الحائرين" لموسى بن ميمون (25). فهاهنا يكن القول بأن هذا الولي موسوي، أو أكبر الظن إبراهيمي ! لأن إبراهيم على عثل الأصل المشترك أو نقطة الالتقاء بين اليهودية والإسلام. لكن ما في أيدينا من تفاصيل ومعلومات ليس كافياً ولا دقيقاً بالدرجة التي تؤهل لتكوين رأي حاسم في هذا الموضوع، وكذلك ليس في أيدينا من المعلومات التي يتناقلها المؤرخون عن السيد البدوي (المتوفى 1276/675) -ولي طنطا الشهير- ما يمكننا من الحكم بأنه كان موسوي الولاية ، وذلك بالرغم من وجود "وجه شبه" بينه وبين أبي يعزى الذي تحدث عنه ابن عربي في نص سابق في بداية هذا الفصل، فقد كان السيد البدوي مُلثم الوجه كما هو معلوم من روايات كثيرة، وبرغم أن بعض المؤلفين -من المسلمين أو الغربيين- حاولوا تفسير هذه الظاهرة تغسيراً عادياً مبتذلاً فإن البعض الآخر يؤكد هذه الظاهرة من خلال رواية، تقول إن أحد التلاميذ تجرأ -يوما- وراهن على رؤية وجه الشيخ، فلما كشف الشيخ عن وجهه صعق التلميذ ومات من فوره (26).

وكما أنه لا يوجد مفتاح لتفسير الأحلام يستخدمه المر، في تعبير الرؤى ، كذلك لا يوجد مفتاح للأولياء يعرفون به بصورة متيقّنة - نوع هذه الولاية أو تلك ؛ ذلك أنه إذا كان الحدس أمراً محتملاً بل وارداً، وأنه، في حالات نادرة جدا ، ينبع من بدهيات لا يأتيها الشك من بين يديها ولا من خلفها ، فإن "العارف" هو الشخص الوحيد الذي يعرف ، بفضل ما يُؤتى من فراسة أو كشف ، كيف يفسر -في غير لبس ولا خطإ ، وفي كل الظروف والأحوال - أمارات ميراث النبوة في شخص الولي ذاته أو فيما يظهر منه من أفعال أو أقوال. هذا وقد يرث الولي ، نفسه ، أنبيا ، كثيرين ، وقد لايرث إلا جزءا من ميراث نبي واحد من الأنبياء ، ومع كلا الحالين يزداد موضوع علاقة الولي بميراثه تعقيدا وغموضا ، لأن الأمارات المميزة تكون -حالتئذ - إما بالغة الكثرة ، وإما نادرة لا تكفى في تبين هذه العلاقة .

ولا ينبغي أن نغفل عن حقيقة أن الكلمات النبوية التي ينبني عليها مفهوم الولاية لاتنحصر في الأنبياء السبعة والعشرين الذين ورد ذكرهم في كتاب الفصوص ؛ فقد مر بنا

<sup>(25)</sup> الكتبي، فوات الوفايات، القاهرة 1951، جـ 1 ص 125-125 ؛ الصفدي، الوافي بالوفيات، فيسبان 1979، جـ 13 ص 156-157. وقد وُلد ابن هود في مُرسية سنة 1235/633، وتوفي بدمشق سنة 1297/697، وكان على اتصال بمدرسة ابن سبعين (الذي تحدث عن دلالة الحائرين في رسالته النورية : انظر رسائل ابن سبعين، تحقيق بدوي، القاهرة 1965 ص 157). ولذلك عدّه ابن تيمية من الاتحادية أ. وفيما يتعلق بالأسرة الحاكمة من أبناء هود ، يراجع : دائرة المعارف الإسلامية، ط 2 (انظر مقال D.M. Dunlop بعنوان ابن هود، شقيق محمد بن يوسف المتوكل، سلطان غرناطة -بالإنجليزية-).

<sup>(26)</sup> الشعراني: الطبقات الكبرى، القاهرة 1954، اص 184. وعن السيد البدوي انظر مقال: 

K.VOLLERS/E. LITTMANN في دائرة المعارف الإسلامية ط 2، وفيها إحالات إلى مصادر كثيرة، 
لكن نغمة الازدراء البادية من بين السطور -في هذا المقال- تبعث على الأسى والأسف (فقد وصم السيد البدوي في هذا المقال بأنه يمثل أدنى طبقة من طبقات الدراويش وأن قواه العقلية ضعيفة إلى أبعد حد ممكن). هذا والأولياء الملثمون لا يشكلون ظاهرة نادرة في تاريخ المتصوف الإسلامي ؛ فعلى سبيل المثال يورد النبهاني في جامع كرامات الأولياء (بيروت، بدون تاريخ جـ اص 308) في الصفحات التي تسبق مباشرة الفصل المخصص للسيد البدوي أقوالاً موجزة عن ولي أخر من أولياء القرن السابع الهجري هو الشيخ أبو العباس أحمد، الملقب بالملثم وكان من المعمرين.

من قبل في الباب الثالث من أبواب الفتوحات، ما يفيد استمرار وجود مائة وأربعة وعشرين ألف ولي أو ولاية تساوق مائة وأربعة وعشرين ألف نبي، جاءوا تباعا منذ بدء الخليقة حسيما يقرره الحديث الشريف. وكما أن الأسماء الإلهية -على كثرتها اللانهائية- ترجع إلى أصول متناهية، هي "أمهات الأسماء، أو حضرات الأسماء"(27) فكذلك كثرة الأنبياء يمكن أن ترجع إلى غاذج أو صور كبرى تصدر عنها بقية النماذج الأخرى على ما بينها من تفاضل واختلاف، وهذه النماذج هي الكلمات التي نراها مبسوطة في كتاب فصوص الحكم فصلا وراء آخر. وسواء أخذنا عدد الكلمات المذكورة في الفصوص (27 كلمة) على حقيقتـه، أو أخذناه بمعنى آخر، فهناك -إضافة إلى ما سبق- دوائر أخرى تزخر بكلمات ثوان صغرى تنبثق من الكلمات الكبري السابقة، ولها أهمية قصوى في تحديد هذه النماذج، ونحن نجهل هويات هذه الكلمات، بل حتى أسمائها لا نعرف عنها شيئا (28). وحتى لو حملنا العدد المذكور في كتاب الفصوص على حقيقته، وأخذنا في الاعتبار تلك المعلومات التي يشير إليها ابن عربي في كتاب الفصوص تلميحا أو إشارة، وهي معلومات تتكامل مع معلومات أخرى يمكن استنباطها من نصوص الفصوص أو من نصوص غيرها ، مثل النص الذي يسرد فيه قصة مشاهدته لجميع الأنبياء، ومثل نصوص كتاب العبادلة(29) التي تتميز بشدة الغموض والخفاء، نقول حتى لو حملنا العدد على حقيقته فإن مسالة البحث في كتابات ابن عربي عن مقاييس علمية يستخدمها الباحث في هذا الموضوع تغدو أمرا غاية في الصعوبة. بل إن عناوين أبواب الفصوص نفسها لتلفت الأنظار إلى العديد من العلوم

(27) انظر الفصوص، 1، ص65. وانطلاقا من وجهة النظر هذه يرتب ابن عربي سلاسل متنوعة من أمهات الأسماء، يعدد منها في الفتوحات (1، ص100) أمهات سبعا: الحي، العالم، المريد، القائل، الجواد، المقسط (وقد سقط إسم "القادر" من هذا النص في طبعة عثمان يحيى). ويقول ابن عربي: إن هذه الأسماء بنات لإسمين، هما: المدبر والمفصل. وفي الفتوحات (2، ص437) يجمع أمهات المسائل في ثلاث هي: الله والرحمن.

(28) نجد في قصص التراث الإسلامي، خصوصا قصص الأنبياء، وقائع وأحداثا يختلط تاريخها بتاريخها بتاريخ الأنبياء المذكورين، وهذه الحوادث يُنظر إليها في الأعم الأغلب على أنها قصص مشكوك في صحتها، أو إسرائيليات يهودية، مصدرها التوراة أو التلمود، أو مسيحية، مصدرها الأناجيل وأعمال الرسل. والنقاش محتدم بين العلماء حول نبوة هذه الشخصيات، ومع افتراض دخول هذه الشخصيات ضمن دائرة الأنبياء، فإن مشكلتنا هذه تبقى كما هي لا يتغير منها شيء داكر.

<sup>(29)</sup> توجد من كتاب العبادلة طبعة شديدة النقص، لكن يمكن أن نصفها بأنها أول طبعة لهذا الكتاب، وقد نشرها عبد القادر أحمد عطا، القاهرة 1969. ومن الملاحظ أن الأسماء الرمزية الكتاب، وقد نشرها عبد القادر أحمد عطا، القاهرة 1969. ومن الملاحظ أن الأسماء الرمزية المصحوبة بالحكم والأمثال الواردة في هذا الكتاب مطروحة بأساليب مختلفة، لكنها في أغلب الأحيان تشتمل على أسماء بعض الأنبياء، وقد ورد في متن هذا الكتاب ثلاثة وعشرون نبيا من الأنبياء اللنبياء الذين لم يرد ذكرهم في هذا الكتاب هم : لقمان، شعيب، عزير، نوح) عليهم السلام، وفي هذا الكتاب يذكر ابن عربي كثيرا من أسماء أنبياء لم يذكرهم القرء أن الكريم وإن كانت تذكرهم كتب قصص الأنبياء، مثل : صموئيل، دانيال، يوحنا، جرجس، يوشع عليهم السلام. وسوف نعرض لكتاب العبادلة بصورة أكثر تحديدا في الفصل الأخبر من هذا الكتاب.

الروحانية التي يختص بها هذا النبي أو ذاك، والتي يرثها منهم الأولياء والعارفون، مثل علم الأسماء التي اختص بها آدم، وعلم العطايا الإلهية بالنسبة لشيث، وعلم التنزيه بالنسبة لنوح، والخلة بالنسبة لإبراهيم، والقضاء والقدر لعُزير، والرحمة لسليمان، والخلافة لدود...إلخ. وبرغم كل مانعرفه من معطيات القرءآن والسنة عن كل نبي من الأنبياء، ومع مانعرفه من كتابات ابن عربي مما يتعلق بهم عليهم السلام تصريحا أو حدسا، فقد بقي في كتابات الشيخ الأكبر في هذا الموضوع مساحات شاسعة مستغلقة لا تكاد تبين بشيء. غير أننا نجد، برغم كل ماتقدم، فكرة مركزية تستعلن في كل كتابات ابن عربي، وتظهر فيها واضحة وضوح الشمس، هذه الفكرة هي أن الأمة المحمدية -مثلة في أوليائها، وفي أية لحظة من لحظات تاريخهم- تختصر، أو تختزل، الحكم التي نزل بها الوحي على جميع الأمم السابقة منذ بدء الخليقة وعلى امتداد دورات الحياة الإنسانية (30)، وتُلخص طريقة كل نبي في إدراك وتحقيق ما نزل عليه وناسبه من الحكمة الإلهية. وفي ضوء هذه الفكرة المركزية في نظرية الولاية عند ابن عربي يتكشف لنا في وضوح معنى التناظر، أو التوازي الذي يقيمه ابن غربي بين عدد الأولياء من ناحية، وعدد الأنبياء السابقين -المعروفين وغير المعروفين- من ناحية أخرى، وذلك برغم خفاء العلاقة ودقتها بين أشخاص الأولياء وأشخاص الأنبياء بالنسبة ناحية أخرى، وذلك برغم خفاء العلاقة ودقتها بين أشخاص الأولياء وأشخاص الأنبياء بالنسبة للنظر العادى.

أما ما يذكره ابن عربي في كتابه الفصوص من حصر النماذج الكبرى للنبوة في سبعة وعشرين أغوذجا فإنه يتطابق مع عدد أسماء الأنبياء المذكورين في القرءآن الكريم، وهو الكتاب الذي وصفه الله بقوله ﴿ ها فرطنا في الكتب من شيء ﴾ (الأنعام: 38)، مما يعني أن هذا العدد ينظوي بالفعل وبطريق التضمن على مجموع صور النبوة وغاذجها، ومن ثم مجموع صور الولاية أيضا، بحيث يمثل كل واحد من الأنبياء البالغ عددهم أربعة وعشرين ومائة ألف نبي، صورة أو أغوذ جا من النماذج الكبرى للنبوة. ولو كان الأمر على خلاف ذلك، بأن كان عدد الأنبياء المذكورين في القرء آن لا يتطابق مع عدد النماذج الكبرى للنبوة لكان الله تعالى قد ذكر لنا أسماء أنبياء آخرين يكتمل بهم العدد الكلي الذي تظهر من خلال أشخاصه الصور الجامعة لمعنى النبوة.

ولقد سبق أن بينا أن ابن عربي يستبدل به "ذي النون وذي الكفل" -المذكورين ضمن الأنبياء في القرء آن الكريم- "شيثا وخالد بن سنان" في فصوص الحكم، ونحن لا نجد -فيما نعلم- أي عرض أو شرح لهذه المسألة في أي من كتب ابن عربي التي بين أيدينا، ومع ذلك فإن هذه المسألة لا تتفق مع المعطيات العامة في مذهب الشيخ، ولا مع منظوره الخاص، اللهم إلا

<sup>(30)</sup> هاهنا يمكن القول بأن ابن عربي يقصد دورات الحياة الإنسانية على وجه التحديد، فهو يرى أن هناك أكثر من أدم واحد، تتابع بعضهم في أثر بعض، وأن كلا منهم كانت تُفتتح به دورة من دورات الحياة الإنسانية. (الفتوحات، 3 : 549،348).

إذا قدرنا أن "ذا النون" و"ذا الكفل" اللذين لا يذكر القرءآن عنهما أية خصائص محددة، هما بعينهما شيث وخالد بن سنان (31) المذكورين في الفصوص، ولكن بحسب وظيفتهما في الدور الخاص بهما من دورات التاريخ، وباعتبارهما مظهرين معينين من مظاهر الحكمة الكلية. ومما يجب التنبه له أن العدد (27) يطابق - كما ذكرنا من قبل - عدد الدجالين الذين هم "أولياء الشيطان"، وذلك في مقابل نفس العدد الذي يمثله الأنبياء الكبار الجامعون لصور النبوة كلها، والمسمون أولياء الرحمن (32).

وينبغي أن نلمح في نهاية كلامنا هنا الإشارة القوية بين العدد (27) وبين نزول القرء آن الكريم نفسه ؛ فقد كان نزول القرء آن -كما هو معلوم - في ليلة القدر (سورة القدر:1) ، وهي الليلة التي يحتفل بها المسلمون عامّة في ليلة السابع والعشرين من شهر رمضان، ولقد أشرنا من قبل، إلى أن "الإنسان الكامل" -فيما يرى ابن عربي - هو "أخو القرء آن"، وأن وجه الشبه بينهما هو أن كلا منهما يُسمّى "الكلمة الجامعة". ومن هذا المنظور يرى الشيخ الأكبر أن ليلة القدر ليست إلا شخص محمد رين وفيها يتم -في آخر الزمان - اكتمال النبوة والولاية، إذ ماجاء الأنبياء السابقون عليه وين أيضاً -بالنسبة للإنسان نفسه - تاريخ فليلة القدر هي التاريخ الرمزي للرسالة الأخيرة وهي أيضاً -بالنسبة للإنسان نفسه - تاريخ للولادة الثانية التي يعود فيها إلى ما كان عليه من قبل في الأزل. وهذا التطابق بين القرء آن والإنسان الكامل ذو علاقة وأثقى بالعدد (27)؛ ففي ليلة السابع والعشرين من رجب من كل عام يحتفل المسلمون بحادثة إسراء النبي وضعود الإنسان الكامل ذو علاقة بحادثة إسراء النبي وضعود الإنسان الكامل ذو علاقة الإلهية، بحيث كان منها على مقربة في قاب قوسين أو أدنى (النجم: 9). وهذان القوسان الإلهية، بحيث كان منها على مقربة وقاب قوسين أو أدنى (النجم: 9). وهذان القوسان هما -في منظور ابن عربي - نصفا الدائرة، وباجتماعهما تظهر الحقائق الإلهية، والحقائق الدائرة، وباجتماعهما تظهر الحقائق الإلهية، والحقائق الإلهية، والحقائق الإلهية، والحقائق الدائرة، وباجتماعهما تظهر الحقائق الإلهية، والحقائق الدائرة، وباجتماعهما تظهر الحقائق الإلهية، والحقائق الدائرة التحديد وتوقع على مقربة أله المؤرد والمؤرد المؤرد النجم والحقائق الإلهاء المؤرد ال

<sup>(18)</sup> من الطريف أن نلاحظ أن "شيثا" و "خالد بن سنان" المذكورين في الفصوص يمثلان أقصى الطرفين في دورة النبوة ؛ ف "شيث" هو أول نبي بعد أدم، و "خالد بن سنان" هو آخر نبي قبل محمد على أننا لو سلَمنا أن العدد (27) هو عدد الأنبياء الكبار، فلا مفر والحالة هذه - من عد "لقمان" نبيا من الأنبياء، سواء بالنسبة للأنبياء المذكورين في القرء أن الكريم، أو في قائمة ابن عربي في الفصوص، وذلك برغم ما هو معلوم -عادة - من اعتبار "لقمان" حكيما أكثر من اعتباره نبيا، ونفس الشيء أيضا بالنسبة للغزير المذكور في القرء أن الكريم (التوبة: 30). والمفسرون لا يعدونه نبيا، ولا يصفونه بأوصاف الأنبياء، برغم ما يُعرف عنه من أنه أوتي "التوراة" بعد نسخها ورفعها، وبرغم ما يوحي به ذكر إسمه -مقرونا بإسم المسيح في أية واحدة - من خصوصية وتميز في وظيفته. (يتحدث الطبري في تفسيره "14: 202، تحقيق شاكر" عن الغزير بوصفه من علماء أهل الكتاب الملهمين). وكذلك لا يعد السيوطي أيا من لقمان أو العزير نبيا من الأنبياء، ومن ثم يحصر عدد الأنبياء المذكورين في القرء أن في خمس وعشرين نبيا فقط. (راجع: الإتقان في علوم القرء أن، القاهرة 1368هـ 2 ص 13-141)

الخلّقية، وتتحقّق الوحدة الحقيقية المشتملة على الكثرة (الوحدة في عين الكثرة) وهنا نلتقي مرة أخرى بالعدد (27) كتفسير رمزي لصعود الإنسان الكامل (33).

<sup>(33)</sup> انظر في موضوع تطابق ليلة القدر والطبيعة البشرية للنبي يَنْ : الفتوحات 4، ص 44. (ويرى ابن عربي أن توقيت ليلة القدر وإن كان -بالنسبة لعامة المسلمين- هو ليلة السابع والعشرين من رمضان كل عام، إلا أن توقيتها بالنسبة للخاصة هو السَّحنة كلها، غير أن هذه الليلة لا تحصل معرفتها إلا للعارفين فقط، فهم الذين يمنحهم أنه العلم بها ليغنموا -قدر ما يطيقون- من العطايا الإلهية التي تحملها إليهم هذه الليلة في نزولها المتكرر. انظر: الفتوحات 3. ص94، 159؛ 4 ص 486)؛ كتاب الإسرا، ص50. انظر أيضا: تفسير القاشاني (المطبوع بإسم تقسير ابن عربي)، بيروت 1968، 2 ص 35، تفسير الآية 9 من سورة "النجم" (انظر أيضا فتوحات 2، ص 558 ؛ 3 ص 358 ؛ 4 ص 358 . 10.

## الأوتاد الأمربعة

يكن القول بأن نماذج الولاية كما يحددها ابن عربي تعكس الاتساع الأفقي لكل المراتب الممكنة للولاية في صورتها الكلية التي اجتمعت في النبي شخ باعتباره مبدأ هذه الولاية الكلية ومنتهاها في نفس الوقت. أما تصنيف الأولياء أنفسهم فإنه مرتبط بمحور رأسي تتوزع على جنباته درجات الأولياء ووظائفهم المختلفة.

ونُذكر هنا بأن كلمة "الفتح" الإلهي -التي تحدثنا عنها في موضع سابق- تُلغي من تقدير الولي حدود الزمان وحدود المكان، وذلك لما يتصف به الولي من علاقة آنية مباشرة مع الله تعالى، فمع هذه العلاقة تتلاشى مقولة الأبن، وتنعدم مقولة المتى، ويعود الزمان والمكان مجرد لفظين لا معنى لهما ولا مفهوم، «فلا صباح ولا مساء» عند الولى كما يقول أبو يزيد البسطامي. وبرغم هذه العلاقة المباشرة بين الله تعالى وبين الولي، فإن الولاية إذا نظرنا إليها من منظور آخر، أي بحسبانها تعبيرا عن كمال الطبيعة الإنسانية، فلا مفر -والحالة هذه- من أن تظهر الولاية في صور وأحوال ترتبط ارتباطا كليا بالطبيعة الإنسانية، بعبارة أخرى يُمكن أن يُنظِّر للولي باعتباره كَائنا غير منتم، وذلك لارتباطه بعلاقة مباشرة، لا واسطة فيها، مع الله تعالى. هذه العلاقة يعبر عنها ابن عربي في مفرداته اللغوية بالمصطلح العلمي "الوجه الخاص"، ومعناه الوجه الخاص الموجود في كل مخلوق، وهذا الوجه متوجه أبدا ودوماً نحو الله تعالى، كما يعني به أيضا أن الله في كل شيء وجها خاصا، أو مظهرا إلهيا خاصا، به يَثبُت ذلك الشيء ويتحقق (١)؛ إلا أنه لا بُدّ من أن يندرج الولي في إطار الزمان، بحيث تجري عليه أحكام الوقت، وهذا هو الوجه الآخر لارتباط الولى بالسلسلة الروحانية التي ينتمي إليها، أو لنقل نوعية إرثه الذي يرثه من النبي. غير أنه، في المقابل، لا يخضع لقوانين المكان، لأنه متحرر من الانحصار في الجهات الست التي تحدد إدراكات الشخص العادي<sup>(2)</sup>، فمكانه لا مكان، و("أين" لا أين لها كما يقول الحلاّج في رباعياته الشهيرة). لكنه -مع تحرره من قيود المكان-يشغل مكانا محددا تحديدا دقيقا في مسرح الوجود حيث يمثل تسلسل الأولياء وتدرجهم

(1) فيما يتعلق بمصطلح "الوجه الخاص" انظر الفتوحات، اص319، 347؛ 2 ص 294؛ 3 ص23، 235، 248.
 (1) فيما يتعلق بمصطلح "الوجه الخاص" انظر الفتوحات، اص319، 347؛ 2 ص 294؛ 3 ص20، 235، 235.

<sup>(2)</sup> هذا اللاتحدد في المكان والجهة ﴿ فَاينما تُولُوا فَهُم وَجهُ الله ﴾، (البقرة: 115) إنما تفسره الطبيعة الجسمية للولي والتي تجعل منه "وجها بلا قفا"، وهذا الأمر مرتبط بوراثة الأنبياء، فقد كان النبي يَجَوَّ يرى المصلين من خلف ظهره، وكان يرى بنظرة واحدة جميع جهات المكان السحت، وقد ذاق "ابن عربي" هذا المقام كما يقول هو عن نفسه في الفتوحات (1 ص 491 ؛ 2 ص 480). ومن هذا القبيل أيضا ما يُعرف للأولياء من ظاهرة تحرر الجسد من وظائفه العضوية ، فأية حاسة من الحواس الخمس يمكن أن تحل محل العاسة الأخرى، ومن ثم يمكن للولي أن يرى الروائح والطعوم، وأن يحس الأشياء اللا محسوسة. (الفتوحات، اص 221). راجع فيما يتعلق بهذا النوع من الخوارق التي تتمرها "تجارب الكشف" عند الولي ما يقوله الشيخ عبد العزيز الدباغ عن تجربته الشخصية (كتاب الإبريز، ط. القاهرة، 1961، ص14-16، وأيضا ص536)، وما يقوله الدباغ يعد من أهم وأندر الوثائق في هذا الموضوع، وهو وثيق الصلة بما يؤكده ابن عربي في هذا الشأن. انظر فيما يتعلق بهذا الموضوع: الفتوحات، اص 320، التجليات، ط.عثمان يحيى، 300.

محور التنظيم ومبدأ الترتيب في هذا المسرح. وهنا ترتبط أغاط الولاية بمراتب الولاية نفسها. ولقد كان الأصل الذي انبثقت منه مسألة تدرج الأولياء في نظام هرمي -وكذلك المصطلح الذي استُخدم في التعبير عن طبقات هذا النظام- مثار جدل في أدبيات الإسلام، وكان -في كل الأحوال- جدلا سابقا على عصر ابن عربي نفسه. وهذا ابن تيمية يرى أن كل الأحاديث التي قيلت لإثبات هذه المسألة، أو لتبريرها هي أحاديث موضوعة ولا أصل لها(٤)، ونفس الشيء يقوله ابن خلدون (4) وهو يقرر أن هذه الاعتقادات منقولة برُمّتها عن الشيعة ومستعارة من مذاهبهم. أما السيوطي فإنه ينهج نهجا مخالفا لما ذهب إليه كل من ابن تيمية وابن خلدون، بل إنه ليخصص رسالة كاملة (15 لهذا الموضوع، تقوم على جملة من الأحاديث النبوية يعدها كلها من الأحاديث الصحيحة. وإنا وإن كنا نستشهد بالسيوطي هنا -دون غيره ممن يدرجون معه في نفس الدرب- فلما تتميز به شهادته من قيمة علمية خاصة،إذ هي شهادة صادرة من عالم صوفي مشهور عُرف بتخصصه الدقيق في الحديث وعلومه. وفي رسالة السيوطي هذه يطالعنا حديث نعده ذا دلالة هامة ومغزى خاص، وفيه يقول أبو هريرة النص الحديث «دخلت على النبي بَطْشُ فَتَالَ، يَا أَبَا هريرة. بدخل عليّ من هذا الباب الساعة رجل من أحد السبعة الذين يدفع الله عن أهل الأرض بهم. فإذا حبشي قد طلع من ذلك الباب أقرع أجدع، على رأسه جرة من ماء، فقال رسول الله ﷺ؛ أبا هريرة ! هو هذا، وقال رسول الله ﷺ ثلاث مرات مرحبا بيسار، وكان يرش المسجد ويكنسه. وكان غلاما للمغيرة بن شعبة »(6).

ونحن نعلم أن تراثا هائلا من الأدب الصوفي سرعان ما تراكم حول مصطلح "ديوان الأولياء"، ولا يزال يكثر ويزداد حتى يومنا هذا <sup>(7)</sup>. والولى المستور أو المختفى هو الوصف المتكرر، أو هو الوصف المحوري الثابت من بين أوصاف أخرى للولى في هذا التراث، وقد مر بنا هذا

<sup>(3)</sup> ابن تيمية : مجموع الرسائل والمسائل، اص21-26 انظر أيضا :

M.U. MEMON : Ibn Taymiyya' Struggle Against Popular Religion, La Haye 1976, p 65.

<sup>(4)</sup> مقدمة ابن خلدون،القاهرة،ج3، ص1109. فيما يتعلق بهذا الموضوع الواسع والمعقد انظر المقال الممتاز ا. F. de Jongفي "دائرة المعارّف الإسلامية،ط. الثانية مادة قطب (مّجلد 4، ص 548 وما بعدها)، وإن كنا نسجل عليه أنةً لم يقل شيئًا عن الفكرة الأساسية في مذهب ابن عُربي في هذا المُوضوع، وقد يكون من المفيد أن نشير هنا مون أن ندخل في تحليلات ومناقشات تفصيلية لمواقف بعض المستشرقين في هذا الموضوع. أما "ماسينيون" فيرى (Essai sur les origines du lexique technique, Paris,1954 - p.p.132-134) أن "فكرة القطب فكرة قديمة في الإسلام، بل هي أقدم مما يظن بها عادة"، ومهما قال عنها ابن خلدون فليس بلا رَم ولا بضروري أن تكونَّ ذات أصول شيَّعية إمامية، وقد اشتُّهرت هذه الفكرة -مع أدبياتها- منذ القرن الرابع الهجّري، بل وذُكرتُ في مصطلحات صريحة منذ القرن التَّالث الهجري". وأما "كوربـان" (En Islam Iranien, I, p 229, II, p 76. III. p 279) ضعنده أن هذه الفكرة إنما تعكس رمّزا شبيعيا (ومفهوم القطب - في منظوره- هو تحوير لمفهوم الإمام)، ويظن كوربان أن نظام تسلسل الأولياء في التصوف متأثر بنظام التسلسل في الجمعيات الإسماعيلية السرية.

<sup>(5)</sup> هذه الرسالة موجودة ضمن كتابه: الحاوى للفتاوى،القاهرة 1959، حـ 2ص417-437، وسوف يتبنى ابن حجر الهيثمى (الفتاوي المدينية ، القاهرة 1970 ص322) بعد ذلك عني القرن اللاحق- موقفا مشابها لموقف السيوطي هذا .

<sup>(6)</sup> السيوطي، المصدر السابق 428.

<sup>(7)</sup> نجد في كتاب الإبريز لعبد العزيز الدباغ (ص326 وما بعدها) واحدة من أهم وأدق الصور التي تصيف ديوان الأولياء وصفا تفصيليا وشاملاء

الوصف من قبل في قوله رَبِيْنِ في الحديث الذي نقلناه في الفصل الأول من هذا الكتاب « سوكان غامضا في الناس لا يشار إليه بالأصابع » ، وهو نفس الوصف الذي نجده هنا أيضا في حديث أبى هريرة السابق. وهذا المظهر من مظاهر الولاية يمكن أن يتضح بصورة أكثر دقة فيما تمدنا به كتب طبقات الأوليا ، وتراجمهم من مرويات عن الشيخ عبد القادر الجيلاني، أحد أكابر الأولياء في القرن السادس الهجري. ولهذه المرويات(8) قيمة خاصة تستمدها من أهمية الشيخ الجيلاني نفسه، الذي يتردد ذكره كثيرا في كتابات ابن عربي، والذي سنتناوله بالحديث بدورنا مرة أخرى في موضع لاحق من دراستنا هذه. كما تستمدها أيضا من العلاقة الداخلية الواضحة بين قصص هذا النوع من المرويات التاريخية (التي ينظر إليها في الأعم الأغلب على أنها قصص شعبي أو حكايات ساذجة)، وبين أحد العناصر المكونة لنظرية الولاية في مذهب ابن عربي، ولا شك في أن هذه المرويات تكتسب في هذا الإطار قيمة دلالية أكبر من كونها مجرد حكايات للقصص أو السرد التاريخي فقط. وفيما يلي نورد واحدة من هذه المرويات المتعلقة بالشيخ عبد القادر الجيلاني « أخبرنا الشيخ أبو الحسن البغدادي المعروف بابن السطنطنة البغدادي قال: كنت أشتغل بالعلم على سيدي محيى الدين عبد القادر، وكنت أسهر له أكثر الليل أترقب حاجة له، فخرج من داره ليلة في صفر سنة ثلاث وخمسين وخمسمائة (9)، فناولته إبريقا فلم يأخذه، وقصد باب المدرسة فانفتح له الباب، وخرج، وخرجت خلفه وأنا أقول: إنه لايشعر بي، ومشى إلى أن قرب من باب بغداد فانفتح له الباب، وخرج، وخرجت خلفه، ثم عاد الباب مغلقا، ومشى غير بعيد فإذا نحن في بلد لانعرفه، فدخل مكانا شبيها بالرباط، وإذا فيه ستة نفر، فبادروا بالسلام عليه، والتجأت إلى سارية هناك، وسمعت في جانب ذلك المكان أنينا، فلم نلبث إلا يسيرا حتى سكن ذلك الأنين، ودخل رجل، وذهب إلى الجهة التي سمعت منها الأنين، ثم خرج يحمل شخصا على عاتقه، ودخل آخر مكشوف الرأس، طويل شعر

<sup>(8)</sup> انظر على سبيل المثال الفتوحات، 1 ص 233 ؛ 2 ص 14، 19، 223، 308 ؛ 3 ص 34، 60. بل إن ابن عربي ليوضح في شهادة التلقي التي اختتم بها كتابه : نسب الضرقة، أنه تلقى الخرقة بمكة من يد الشيخ جمال الدين يونس العباسي الذي أخذها -مباشرة- من عبد القادر الجيلاني. وبرغم أن ابن عربي تلقى الخرقة من أكثر من طريق إلا أن هذا الطريق يقيم علاقة خاصة بينه وبين عبد القادر الجيلاني. وفيما يتعلق بالشيخ عبد القادر الجيلاني (أو الجيلي، أو الكيلاني) انظر مقال : مرجليوث في دائرة المعارف الإسلامية، طالاولى ومقال : الكيلاني) انظر مقال : مرجليوث في دائرة المعارف الإسلامية، طالاولى ومقال : الكيلاني) انظر مقال المصدر السابق (طالمانية). انظر أيضا أطروحة : الكيلاني) على المعارف الإسلامية، طالاولى ومقال : Jacqueline CHABBI : Abd al Qâdir al Jîlanî, Idées sociales et politiques, Sorbonne, 1971, ومن أوسع للمعادر التي ترجمت للشيخ عبدالقادر: بهجة الأسرار ومعدن الأنوار للشطنوفي ومن أوسع للصادر التي ترجمت للشيخ عبدالقادر: بهجة الأسرار ومعدن الأنوار للشطنوفي محمد بن يحيى التاذفي وصنع منه كتابا يعنوان: قلائد الجواهر، القاهرة 1956. هذا وينسب للجيلاني محمد بن يحيى التاذفي وصنع منه كتابا يعنوان: قلائد الجواهر، القاهرة 1950، هذا وينسب للجيلاني عدد كثير من المؤ لفات خصوصا كتاب: الغنية لطالبي طريق الحق، وكتاب: الفتح الرباني.

<sup>(9)</sup> وهذا التاريخ يعني أن هذه الحادثة قد حدثت قبل وفأة الشيخ بثماني سنوات حيث يذهب البعض إلى أن وفاته كانت سنة 561 هجرية.

الشارب، وجلس (10) بين يدي الشيخ فأخذ عليه الشيخ الشهادتين، وقص شعر رأسه وشاربه وألبسه طاقية وسماه محمدا، وقال لأولئك النفر قد أمرت أن يكون هذا بدلا عن الميت، قالوا سمعا وطاعة، ثم خرج الشيخ وتركه، وخرجت خلفه ومشينا غير بعيد، وإذا نحن عند باب بغداد فانفتح كأول مرة، ثم أتى إلى المدرسة فانفتح بابها أيضا ودخل داره. فلما كان الغد جلست بين يديه أقرأ على عادتي فلم أستطع من هيبته، فقال: أي بني ! اقرأ ولا عليك، فأقسمت عليه أن يُبين لي ما رأيت فقال: أما البلد فنهاوند (11)، وأما الستة الذين رأيتهم فهم الأبدال النجباء، وصاحب الأنين الذي سمعته هو سابعهم، كان مريضا فلما حضرت وفاته جئت أحضره، وأما الرجل الذي أخذت خرج يحمل شخصا على عاتقه فأبو العباس الخضر، ذهب به ليتولى أمره، وأما الرجل الذي أخذت عليه الشهادتين فرجل من أهل القسطنطينية كان نصرانيا، وأمرت أن يكون بدلا عن المتوفى فأتي عليه الشهادتين فرجل من أهل القسطنطينية كان نصرانيا، وأمرت أن يكون بدلا عن المتوفى فأتي به وأسلم على يدي، وهو الآن منهم. وأخذ (الشيخ) علي ألا أحدث بذلك أحداً وهو حي (12)».

وإذا كان كثير من المرويات الأخرى من هذا النوع، يفاجئنا-ويدهشنا في نفس الوقت- بما يقصه علينا من أن بعض الأفراد المغمورين ممن لا يتفردون بميزة أو بصفة ذات بال، فضلا عن بعض المجاهرين بالمعاصي والآثام (13) يصلون فجأة إلى أعلى الدرجات في هذا المجع الغيبي لديوان الأولياء فإن المفارقات التي ينطوي عليها الاختيار الإلهي في هذا الديوان لأشد دهشة وأكثر مفاجأة: إن الرجل الذي يُقدَّر له في هذه القصة أن يتولى فجأة مكانة الأبدال، وهي -كما سنعرف- من أعلى درجات الولاية والأولياء (14)، لم يكن ليرقى حتى إلى مستوى المسلم العادي المغمور بين الناس، بل كان روميا كافرا، وكان وصوله لهذه المرتبة العليا عقيب دخول الإيمان في قلبه مباشرة (15).

ولا مفر لنا من القول بأن معظم ما كتب عن موضوع القطب والأوتاد والأبدال في العصور الأولى في الإسلام لم يكن من السهل تفسيره أو تحديد المراد منه، فالمصطلح غير منضبط في معناه،

<sup>(10)</sup> وصف هذا الشخص بأنه مكشوف الرأس وطويل شعر الشارب يؤذن بالحكم بأنه لم يكن مسلما، لأن عادة المسلمين على غير ذلك.

<sup>(11)</sup> مدينة من إقليم همذان تُقع على مسافة بضعة مئات من الكيلومترات من مدينة بغداد.

<sup>(12)</sup> التادفي: قَلْائد الجواهر، ص31(الشَطَنوفي: بهجة الأسرار، ص70).

<sup>(13)</sup> انظر فيما يتعلق بالملامح والقسمات المشخصة لهذا النوع من القصص، الحكايات التي تدور حول المريد الصادق والشيخ الكاذب، والتي يرويها "الدباغ" في كتابه: الإبريز ص 371-372.

<sup>(14)</sup> وعلى عكس المصطلحات الأخرى التي نلتقي بها في ثنايا هذا الفصل نجد أن مصطلع: الأبدال قد ورد في ألسنة -على الأقل مرة واحدة- في حديث «لا تسبّوا أهل النام فإن فيهر الأبدال... «الذي رواه السيوطي في رسالته السابقة . (راجع في كتابنا هذا ص 92 هامش 5)

<sup>(15)</sup> ثمة أبعاد أخرى ذات دلالات هامة في هذه القصة نكتفي بالإشارة إليها من غير شرح ولا تحليل مثل: وجود الخضر ، دور عبد القادر الجيلاني -وواضح من هذه القصة أنه هو القطب- لكن هاهنا شخص زائد على الأبدال السبعة ؛ لأن القطب -كما سنرى- هو من الأبدال، ثم وجود راوي القصة كشاهد مأذون له في إفشاء هذه الأسرار فيما بعد، وهو موقف لايمكن أن يكون عرضيا أو اتفاقيا في سياق هذه الحوادث، بل يوحي بأن الراوي مؤهل أيضا لأن يكون يوما ما من الأبدال؛ ثم الخروج في هذه القصة على القاعدة العامة في شغل المراتب والدرجات حيث تقضي القاعدة في حالة انتقال أحد الأبدال بترقية بديل يخلفه من المرتبة المنالية لمرتبة المنتقل.

ومفهومه غير محدد، وأعداد الأولياء في كل مرتبة من المراتب، وأنواع وظائفهم تختلف، بل تتعارض، من مصدر لآخر. ومع أن الشراح قد بذلوا وسعهم في تحديد هذه المسائل فإنهم ما استطاعوا أن يتخلصوا من الاضطراب والتضارب فيما يقولونه. ومرة أخرى يظهر ابن عربي هنا ليكون أول منظم وأول شارح يُفسر هذه الحقائق -بكل ما كانت تضطرب به من قبل من إشارات ورموز وتباين واختلاف- ليقدمها في إطار شديد الاتساق مع الإطار العام لنظرية الولاية كما يراها في مذهبه الصوفي. لكننا نخطيء الخطأ كله لو رحنا نُقيم طبيعة عمل ابن عربي باعتباره مجرد تصنيف منظم لنصوص ومواد علمية موجودة سلفا، أو أن هدفه لم يكن أكثر من بناء هيكل من المصطلحات أكثر دقة وأكثر صرامة ؛ إن طبيعة عمل ابن عربي ليست من هذا القبيل، إنها في الحقيقة وصف لأمر ينكشف ويتراءى له، بل إنه ليعد نفسه في كثير مما يقصه شاهداً على ما يصف أو يقول ؛ فلقد رأى في قرطبة خمسة وعشرين قطبا (16) من أقطاب ما قبل ظهور الإسلام، والتقى في فاس سنة 593 هـ بقطب الوقت (17)، وهناك الكثير من الإشارات من هذا النوع نلتقى بها أثناء تحليلنا للنصوص التى نعرضها بعد قليل في موضوعنا هذا.

وليس من همنا هنا -وكما أوضحنا في بداية هذه الدراسة- أن نشتغل بتأسيس نظرية حول موضوع تسلسل درجات الأولياء، بل تَنصبُ اهتماماتنا -أوّلا وأخيرا- على تحليل أقوال يؤكد صاحبها أنها ثمرة يقين مبني على كشف مباشر، وتجربة شخصية خالصة ؛ بل سوف نرى -فضلا عما سبق- أن ابن عربي لم يكن ليتحدث في الولاية بحسبانه شاهدا عليها فحسب، بل بحسبانه ذا وظيفة كبرى تؤهله لأن يتحدث عن نفسه بافتخار، وهو يحتل درجة عالية جدا من درجات الولاية.

(16) الفتوحات، 1 ص 151.

<sup>(17)</sup> الفتوحات، 4 ص 76، وهذا القطب لم يذكر ابن عربي إسمه في الفتوحات، لكنه يتواءم مع ما سماه ابن عربي : الأشُل القبائلي، انظر ترجمة Austin لكتاب الدرة الفاخرة -إلى الإنجليزية- بعنوان Sufis of Andalusia ص 152 رقم 62، لندن 1971..

<sup>(18)</sup> إن ما يقدمه ابن عربي من تعريفات وتحديدات، وكذلك البناء الهرمي لتسلسل درجات الأولياء ووظائفهم، وكما يتصوره الشيخ الأكبر، كل ذلك نجده -في خطوطه العريضة، وأحيانا في خطوط تفصيلية - في معظم الكتب الصوفية التي تناولت هذه المشكلات، ونحن لانستطيع -بالطبع - أن نتعامل هاهنا مع هذه الوثائق الضخمة بالشرح والتحليل، لأنه علاوة على الكتب التقليدية المعروفة في هذا الشأن، لا بد من أن نأخذ في الاعتبار هذه الكتبيبات والرسائل الصغيرة التي قد تفوق الحصر في عددها، والتي نطالعها في أدبيات الطرق الصوفية، بل ما تصدره الحركات المتحررة التي لا تستند إلى أصول قويمة مثل حركة أنصار المهدي في السودان. وستطالعنا -فيما بعد- نماذج أخرى لا تستند إلى أصول قويمة مثل حركة أنصار المهدي في السودان. وستطالعنا -فيما بعد- نماذج أخرى الهذه الحركات ونحن نتحدث عن مفهوم ختم الأولياء. هذا ولا بد من القول بأن الدقة مفقودة -بشكل عام - في كل التعبيرات والصياغات التي صيغت فيها هذه الموضوعات، سواء في ذلك صياغات الكتب القديمة أو صياغات ابن عربي نفسه: فلا يوجد ولي في أية بلدة إلا ويقال عنه إنه صاحب الزمان. ولا شيخ إلا وترعم له القدرة على أن يصنع من أتباعه وتلاميذه أوتادا وأبدالا، ولا طريقة إلا وتدعي امتيازا خاصا يتمثل في أن قطب الوقت يضرج من عباءتها في كل عصر وزمان. على أن تحديدات ابن عربي ومقاييسه التي يطرحها في هذا الموضوع تنبه المتأمل وتبصره و بهذا الاضطراب الذي تقع فيه مثل هذه الكتب.

ولقد تحدث ابن عربي في أكثر من موضع في كتاباته عن موضوع القطب والأقطاب (19). لكن العرض الأكمل والأوفى لهذا الموضوع نجده في باب طويل جدا في بداية المجلد الثاني من الفتوحات، وهو الباب الثالث والسبعون الذي يشتمل على أجوبة الأسئلة التي سألها الحكيم الترمذي. وسوف نتخذ من هذا النص مرشدا وهاديا في تحديد ملامح هذا الموضوع الذي نحن بصدده.

وأول ما يطالعنا في هذا النص هو نظرات عامة عن "(الرسالة" و "النبوة". وفيما يرى ابن عربي فإن النبوة التي خُتمت بمحمد رَيَجُ هي نبوة التشريع. وهي منزلة لاتُنال إلا باصطفاء الله تعالى واختياره للنبي. وهذا بخلاف "النبوة العامة" فإنها باقية ومستمرة. والنبوة العامة لا شرع معها ولا تشريع فيها، ويمكن أن يُتوصل إليها بطريق الاكتساب. وإذا كانت أركان الدين هي الرسالة والنبوة والولاية والإيمان فإن الرسالة هي الركن الجامع للأركان الثلاثة الباقية. وقد يبدو أن هاهنا تناقضا بين كون الرسالة ركنا جامعا للأركان الأخرى وبين ما قلناه في الفصل الثالث من أن الولاية هي الأفق العام الجامع للنبوة والرسالة. وحقيقة الأمر أن هذا تناقض ظاهري تثيره مشكلة اصطلاحية صرفة، ولكي نتفادى هذا الإشكال ونتجنب كل ما يترتب عليه من خلط واضطراب، يلزمنا أن نستخدم -في هذه المسألة- مصطلح "رسول" بدلا من مصطلح "رسالة"، وعليه فكل رسول هو في نفس الوقت رسول ونبي وولي ومؤمن، والعكس غير صحيح، أي ليس كل مؤمن وليا، وليس كل ولي نبيا، وليس كل نبي رسولا. وإذن فمنزلة الرسالة ومرتبتها هي المنزلة الجامعة والمرتبة المشتملة على كل ما عداها من منازل الأنبياء والأولياء والمؤمنين، وبحيث يستتبع زوال "الرسالة"، بالمعنى المتقدم، زوال النوع الإنساني كله. وعليه فلا يخلو العالم الإنساني من وجود رسول حي بجسمه يكون "قطب" هذا العالم. ويقول ابن عربي إنه بعد موت النبي ريكي « أبقى الله من الرسل الأحياء بأجسادهم في هذه الحياة ثلاثة». وأول هؤلاء الثلاثة الذين أبقاهم الله بعد النبي رين الله الله الذي تذكره الكادر الإسلامية عادة بإسم "أخنوخ"، أحد أنبياء التوراة، وإن كان القرءآن الكريم (مريم: 56-57) (الأنبياء 85-86) يذكره بإسم إدريس ذكرا صريحا، ويقتصر في وصفه على قوله تعالى في الآية الكريمة ﴿ ورفعنَــ ه مكانا عليا ﴾ (20). ويقول

<sup>(9)</sup> إذا تركنا جانبا الباب 73 من الفتوحات وهو الباب الذي نُلخٌص منه في هذا الفصل الجزء الضاص بالموضوع (صر3–39 من الجزء الثاني من الفتوحات) فإن هاهنا أبوابا أخرى تستحق أن تكون موضع اهتمام في هذا الصدد، وهذه الأبواب هي: الباب 270(جـ 2، ص571–574)؛ الباب 336 (جـ 3، ص135–140): الأبواب 462–565 (جـ 4، ص74–196). انظر أيضا رسائل أخرى مختصرة مثل: حلية الأبدال، حيدر آباد 1948؛ كتاب منزل القطب؛ رسالة الأنوار؛ كتاب التراجم (وهذه المصادر الثلاثة ط. حيدر آباد 1948)؛ مواقع النجوم، القاهرة 1965: أما رسالة مبايعة القطب التي لم يسجل لها عثمان يحيى أي مخطوط مستقل في مصنفه عن مؤلفات أبن عربي فهي نفس الباب 336 من أبواب الفتوحات.

ر (20) انظر في هذا الموضوع مقالة "فاجدا" في "دائرة المعارف الإسلامية،ط.2" مادة إدريس، ويمكن أن تتسبع المصادر المذكورة في مقال فاجدا "لتشمل إضافة إلى الفقرة التي نلخصها هنا من كتاب الفتوحات، (جـ اص5) الفصل الرابع من كتاب "فصوص الحكم" (ط. عفيفي، اص 75-80) والفصل الثاني والعشرين (ص 181-187)، وفي هذا الفصل يشتبه الأمر بين "إدريس وإلياس" عليهما السلام

ابن عربي إن إدريس إلي «بقي حيا بجسده، وأسكنه الله السماء الرابعة. والسماوات السبع هن من عالم الدنيا، وتبقى ببقائها، وتفنى بفنائها [...] وأبقى الله في الأرض إلياس وعيسى [...]. فهؤلاء ثلاثة من الرسل المجمع عليهم أنهم رسل. وأما الخضر وهو الرابع فهو من المختلف فيه عند غيرنا، لا عندنا، فهؤلاء [الأربعة] باقون بأجسامهم في الدار الدنيا، فكلهم "الأوتاد"، واثنان منهم "الإمامان"، وواحد منهم "القطب" الذي هو موضع نظر الحق من العالم. فما زال المرسلون ولا يزالون في هذه الدار إلى يوم القيامة، وإن لم يبعثوا بشرع ناسخ، ولا هم على غير شرع محمد شيك ولكن أكثر الناس لا يعلمون».

«والواحد من هؤلاء الأربعة -الذين هم عيسى وإلياس وإدريس والخضر- هو القطب، وهو أحد أركان بيت الدين، وهو [يماثل] ركن الحجر الأسود [في الكعبة]. واثنان منهم هما الإمامان، وأربعتهم هم الأوتاد، فبالواحد يحفظ الله الإيمان، وبالثاني يحفظ الله الولاية، وبالثالث يحفظ الله الدين الحنيفي. فالقطب من هؤلاء لا يموت النبوة، وبالرابع يحفظ الله الرسالة. وبالمجموع يحفظ الله الدين الحنيفي. فالقطب من هؤلاء لا يموت أبدا، أي لا يصعق [...] ولكل واحد من هؤلاء الرسل الأربعة، من هذه الأمة في كل زمان، شخص على قلوبهم مع وجودهم، هم نوابهم. وأكثر الأولياء من عامة أصحابنا لا يعرفون من القطب والإمامين والوتد (الشخص الرابع في هذه المجموعة) إلا النواب [...] ولهذا يتطاول كل واحد من الأمة لنيل هذه المقامات، فإذا حصَّلوها أو خُصوا بها عرفوا عند ذلك أنهم نواب لذلك القطب، ونائب الإمام يعرف أن الإمام [الحقيقي] غيره وأنه نائب عنه، وكذلك نائب الوتد [...] وهذه نكتة فاعرف قدرها، فإنك لست تراها في كلام أحد منقول عنه أسرار هذه الطريقة».

وإذا كان من المعروف بشكل عام في الإسلام أن هؤلاء الأربعة الذين ذكرهم ابن عربي أحياء باقون ضمن عالم الأحياء، في السماء كما هو الحال بالنسبة لإدريس وعيسى، أو في الأرض كما هو الحال بالنسبة لإلياس والخضر عليهما السلام، وإن كان معظم الناس لا يلتقي أو يرى هذين الأخيرين نقول، إذا كان هذا معروفا من قبل، فإن الذي نعرفه هنا -ولأول مرة- هو ما يقرره ابن عربي في مسألة تولي هؤلاء الأربعة للمراتب العليا في سلم درجات الولاية والأولياء. وما في أيدينا من معلومات سابقة، ومعارف متداولة في هذا الموضوع، كله يتحدث عن هؤلاء المستحقين للدرجات العليا وكأنهم نواب متتابعون للأوتاد الحقيقيين حسبما يُعبر ابن عربي. وهكذا تتأكد العلاقة وتترسخ بين النبوة من ناحية والولاية من ناحية أخرى ؛ فالولاية في جوهرها ليست حقيقة منفصلة تُوجد مستقلة بذاتها ومنعزلة عن غيرها، وإنما هي حقيقة تعتمد في وجودها وفي استمرارها إلى آخر لحظة من لحظات الزمان على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا بعد النبي و المناه على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا بعد النبي و المناه على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا بعد النبي و المناه على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا بعد النبي و المناه على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا بعد النبي و المناه على الإمداد الذي لا ينقطع من الأنبياء الأحياء في هذه الدنيا و المناه على المناه على المناه على المناه على المناه المناه على المناه عل

لكن كيف تتوزع الوظائف بين الأنبياء الأربعة ؟ إن الباب الثالث والسبعين من الفتوحات لا يجيبنا بشيء ذي بال حول هذا الموضوع، وإن كانت نصوص أخرى أمكن لها أن تسد هذا النقص (21)؛

<sup>(21)</sup> انظر الفتوحات، 2 ص 455 ؛ كتاب الإسفار، حيدرآباد 1948، ص 32 ؛ ترجمان الأشواق، بيروت، 1961، ص 24.

فأما إدريس الذي رفعه الله إلى السماء الرابعة، أو فلك الشمس، أو -كما يقول ابن عربي«الفلك الرابع وسط الأفلاك السماوية، فإن الله أعطاه في هذه المنزلة "مقام القطبية"، وأما
عيسى وإلياس فهما الإمامان، وأما الخضر فهو رابع الأوتاد »(22)، وهذا التسلسل البادي
للعيان -كما تحدده الأوصاف التي سنذكرها بعد هنيهة- ليس في حقيقته إلا مجرد انعكاس
لنظام سرمدي، هو نفسه -أيضا- انعكاس لحقيقة أعلى يستمد منها هذا النظام سلطانه
وفاعليته. على أن هناك نصا آخر من نصوص الفتوحات(23) ربما يتعارض في مضمونه تعارض
ظاهريا مع ما سبق أن قررناه من قبل، يقول فيه ابن عربي «وأما القطب الواحد فهو روح
محمد ربيج وهو المد لجميع الأنبياء والرسل، سلام الله عليهم أجمعين». فإدريس وإلياس
وعيسى والخضر -في إطار هذا النص- ليسوا إلا مظاهر متمايزة للحقيقة المحمدية، مما يعني أن

ثم يبدأ ابن عربي بعد ذلك وصفه التحليلي لطائفة "رجال الله"، مبينا أنهم على طبقات كثيرة وأحوال مختلفة، ومنهم من تجتمع له هذه الأحوال كلها والطبقات كلها في نفس الوقت، ومن بين هذه الطبقات -التي تختلط المقاييس في تحديدها أحيانا خلطا شديد التعقيد - من له عدد محصور في كل زمان، ومنهم من لا يحصرهم عدد معين، فيكثرون في بعض العصور ويقلون في البعض الآخر. وأول هذه الطبقات طبقة الأقطاب، وهم «الجامعون للأحوال والمقامات بالأصالة أو بالنيابة، كما ذكرنا. وقد يتوسعون في هذا الإطلاق فيسمون قطبا كل من دار عليه مقام ما من المقامات وانفرد به في زمانه على أبناء جنسه، وقد يسمى رجل البلد قطب ذلك البلد، وشيخ الجماعة قطب تلك الجماعة، لكن الأقطاب المصطلح على أن يكون لهم هذا الإسم مطلقا من غير إضافة، لا يكون منهم في الزمان إلا واحد، وهو الغوث أيضا، وهو من المقرين، وهو سيد الجماعة في زمانه».

«ومنهم [من الأقطاب] من يكون ظاهر الحكم، ويحوز الخلافة الظاهرة كما حاز الخلافة الباطنة من جهة المقام، كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي، والحسن ومعاوية بن يزيد، وعمر بن عبد العزيز (24)،

<sup>(22)</sup> نلاحظ أن الخاصة الرباعية في هذا النظام والتي ترتبط ارتباطا ظاهرا بالأركان الأربعة للكعبة، هي أيضاذات ارتباط وثيق بالدرجات الأربع للظهور الكوني، كما سنرى حين نعرض لتحليل فكرة ابن عربي في الكون (انظر فيما يلي ص164، هامش 69)

<sup>(23)</sup> الفتوحات، 1 ص 151.

<sup>(24)</sup> الأقطاب الذين يذكرهم ابن عربي هنا هم: أولا، الخلفاء الراشدون ثم الحسن بن علي "الذي اختاره المسلمون خليفة عليهم، وقد تنازل عنها لمعاوية مؤسس الدولة الأموية. ومعاوية هذا جد معاوية بن يزيد الذي حكم أياما معدودات (أربعين يوما فيما يقول بعض المؤرخين، ويومين أو ثلاثة فيما يقول البعض الآخر،انظر ما يقوله عنه ابن عربي في فقرة من كتابه، محاضرات الأبرار، دمشق 1968، جد اص67، -وصحة نسبة هذا الكتاب البن عربي ثابتة ولا تقبل نزاعا، وذلك برغم ما أثير حولها من تشكيكات. راجع: بروكلمان، الملحق 1، 997- انظر أيضا: السيوطي، تاريخ الخلفاء، القاهرة 1969، ص210-211) وقد مات معاوية بن يزيد وعمره ثمانون عاما. أما عمر بن عبدالعزيز فهو ثامن الخلفاء من بني أمية، واشتهر بورعه وتقواه، واستمرت خلافته من صفر سنة 99 هدحتى رجب من سنة 101 هد.

والمتوكل (25)، ومنهم من له الخلافة الباطنة خاصة ولا حكم له في الظاهر كأحمد بن هرون الرشيد السبتى (26)، وكأبي يزيد البسطامي. وأكثر الأقطاب لا حكم لهم في الظاهر».

«ومنهم الأئمة، ولا يزيدون في كل زمان على اثنين لا ثالث لهما. الواحد "عبد الرب"، والآخر "عبد الملك"، والقطب "عبد الله". «فلكل رجل إسم إلهي يخصه، به يُدعى عند الله ولو كان إسمه ما كان، والأئمة في كل زمان "عبد الرب" و"عبد الملك" (27).

وفي كتاب "منزل القطب" يمدنا ابن عربي بتحديدات أخرى تكمل (28) ما سبق من معلومات عن هذه المراتب الثلاث، يقول فيها «القطب مركز الدائرة ومحيطها ومرآة الحق، عليه مدار العالم، له رقائق ممتدة إلى جميع قلوب الخلائق بالخير والشر على حد واحد، لا يترجح واحد على صاحبه، وهو عنده لا خير ولا شر، ولكن وجود، ويظهر كونها خيرا أو شرا في المحل لها (29) متجل على الدوام [..] وله من البلاد مكة، ولو سكن حيثما سكن بجسمه فإن محله مكة ليس متجل على الدوام [..] وله من البلاد مكة، ولو سكن حيثما سكن بجسمه فإن محله مكة ليس إلا » ولا بد لكل قطب عند مايلي مرتبة القطبية أن يبايعه كل نبات وحيوان وجماد ما عدا الإنس من رأى الحية العظيمة التي طوّق الله بها جبل قاف (31) المحيط بالأرض، وقد اجتمع رأسها مع ذنبها، فسلم عليها، فردت عليه السلام، ثم سألته عن الشيخ أبي مدين الكائن ببجاية من بلاد الغرب، فقال لها: وأنّى لك بمعرفة أبي مدين ؟ فقالت : وهل على وجه الأرض أحد لا يعرفه ؟ (32) إن الله تعالى منذ وضع إسمه على الأرض ما بقي منا أحد إلا عرفه »، ثم يقول ابن عربي «هذا المحبوب، فكيف حال القطب ؟ ». ويذكر ابن عربي في الباب 336 من الفتوحات (33)، وهو حال المعبوب، فكيف حال القطب ؟ ». ويذكر ابن عربي في الباب 336 من الفتوحات (33)، وهو

<sup>(25)</sup> المتوكل (206-247) هو الخليفة العاشر من خلفاء بني العباس. انتهت على يديه المحنة التي اصطلى بنارها أهل السنة بسبي قولهم بقدم القرء أن الكريم. والتي بدأها الخليفة المأمون الذي كان يناصر مذهب المعتزلة في مقولتهم الشهيرة «حدوث القرء أن الكريم».

<sup>(26)</sup> أحمَّد بن هرون الرشيد ابن الخليقة العباسي الخامس، يذكره ابن عربي في مواضع عديدة من كتبه: التنزلات الموصلية (القاهرة، 1961، وقد طبع تحت عنوان: لطائف الأسرار ص194)؛ الفتوحات، 2ص15(حيث يذكر ابن عربي أنه التقى به في الكعبة يوم الجمعة سنة 599هـ، أي بعد وفاة أحمد بن هرون بقرون عدة) أيضا، الفتوحات، 4 ص 11.

<sup>(27)</sup> الفتوحات، 2ص 6.

<sup>(28)</sup> كتاب منزل القطب (ضمن رسائل "ابن عربي") ص 2.

<sup>(29)</sup> يعني أن مهمة القطب إنما تكون في مستوى "إيجاد" الأشياء، لا في مستوى "وجودها"، وفي هذا المستوى الثاني تتصف الأشياء بالخير أو الشر.

<sup>(30)</sup> وهذه التسمية الغرببة ربما يبررها أن القطب ، بصورة أو بأخرى، يمكن أن يكون واسطة بين الله والخلق.

<sup>(31)</sup> فيما يتعلق بالخصائص الطبيعية لهذا الجبل -في أدبيات الإسلام- انظر مقال: M. Streck و A. Miquel في أدبيات الإسلام. انظر مقال: (32) كتاب منزل القطب، ص 8 ويذكر ابن عربي في مواضع أخرى (كتاب منزل القطب، ص 12)

<sup>(32)</sup> كتاب منزل القطب، ص 4. ويذكر ابن عربي في مواضع أخرى (كتاب منزل القطب، ص12؛ وكتاب منزل القطب، ص12؛ وكتاب مواقع النجوم، ص139-140) أن أبا مدين ظل إماما حتى إذا ما قرُب موته بساعة أو ساعتين خُلعت عليه خلعة القطبية، ونُزعت عنه خلعة هذه الإمامة (سنة 594هـ)، هذا ونجد نفس القصة -ولكن بصورة أكثر تفصيلا- في رسالة روح القدس، وفيها أن الشخص الذي رأى الحية وحدثها هو موسى أبو عمران الصدراني، ولهذا الرجل قصة شعرض لها فيما بعد.

<sup>(33)</sup> الفتوحات، ص 135-140.

الباب الذي خصصه لموضوع مبايعة القطب، أن كل الأرواح تبايع القطب، وما منهم روح يدخل عليه للمبايعة إلا ويسأله في مسألة من العلم الإلهي ويجيبه القطب بإجابة تعلو على مداركه (34).

ومن ناحية أخرى يصف ابن عربي الأقطاب بأوصاف وخصائص عرفناها من قبل في معرض بحثنا عن أوصاف الأولياء وخصائصهم، يقول الشيخ الأكبر« فأكمل الأقطاب المحمدي، وكل من نزل عنه فعلى قدر من ورث، فمنهم عيسوبون وموسوبون وإبراهيميون ويوسفيون ونوحوبون، وكل قطب ينزل على حد من ورثه من الأنبياء، والكل في مشكاة محمد رفي ألأمر الجامع للكل، وهم المتفاضلون في المعارف، غير المتفاضلين في نفس القطبية وتدبير الوجود (35)».

وإذا كان القطب يتصف بأنه «وجه بلا قفا، وأنه لا يخفى عن نظره شيء (36)، فإنه هو نفسه يختفي عن الأنظار، والقطب لا تُطوى له الأرض، ولا يمشي في الهواء، ولا على الماء، ولا تُخرق له العادات إلا نادرا لأمر يراه الحق فيفعله، لا يكون ذلك مطلوبا له». وهو يجوع اضطرارا لا اختيارا، ولا يتميز بزهد مفرط لافت لأنظار الناس، والقطب يصبر عن النكاح ؛ فليس ثمة حالة تتحقق له فيها العبودية المطلقة مثل ما تتحقق في حالة النكاح (37).

وفي كتاب منزل القطب -كما في غيره من كتب ابن عربي الأخرى - تحديد لطبيعة دور الإمامين (38)، فهناك الإمام الذي عن يسار القطب، وله إسم عبد الرب، وله صلاح العالم، وهو سيف القطب، وهو الذي يخلفه إذا مات، وإذا مات إمام اليسار قبل موت القطب فإن إمام اليمين يصبح هو إمام اليسار ويأخذ مكانه بتعيين من القطب الرابع. وفيما يتعلق بالشيخ "أبي مدين" الذي تولى القطبانية قبل موته بساعة أو ساعتين، فإن ابن عربي ينص في نفس الفقرة على أن إسمه العرفاني هو عبد الله، وأن إسم عبد الرب الذي كان يتسمى به أبومدين قبل تولي القطبانية انتقل -في نفس لحظة التولي- إلى رجل ببغداد (كان من قبل إماما على يمين القطب) وكان إسمه عبد الربان عربي أن الإمام الذي على يمين القطب، وإسمه عبد الملك، له مهمة السلطان على عالم الأرواح، وله علم الأشياء السماوية، وليس عنده من علم الأرض شي، (40).

<sup>(34)</sup> يستثني ابن عربي من هذه المبايعة العالية من الملائكة، وهم المهيمون الغارقون أبدا في تأمل الجمال والجلال الإلهيين. وهؤلاء لا يشعرون بشيء. حتى إنهم ليجهلون هذا العالم الموجود، ويُسمى المهيمون أيضا بالملائكة الكروبيين. (35) كتاب منزل القطب. ص 6.

<sup>(36)</sup> المصدر السَّابق، ص 2، أنظر في هذا الوصف: "وجه بلا قفا" ص91، هامش 2، من بحثنا هذا.

<sup>(37)</sup> الفتوحات، 2 ص 573-574.

<sup>.</sup> (28) تشتمل المسلار التي أحلنا إليها في أوصاف القطب(ص 90 هامش 19) على فقرات عديدة تتعلق بخصائص الإمامين وأوصافهما. (39) كتاب مغزل القطب، ص 12.

<sup>(40)</sup> يُلمع أبن عربي في الباب 270 من الفتوحات، وفي مواقع النجوم ص139، إلى نوع من التوافق بين الوظائف الثلاث للقطب والأئمة، وبين الآيات الثلاث في **قل أعوذ برب الناس، ملك الناس، الدالناس**. المذكورة في بداية سورة (الناس ا-3). وهذه السورة -كما هو معروف - من المعوذات، وهذا التوافق لا بد أن يكون له مغزى إذا نُظر إليه في إطار الأنماط المختلفة للتعوذ التي يتعوذ بها المؤمنون في هذه الآيات الكريمة، ويبقى أن نشير هنا إلى أنه لا مفر من القول بأن ثمة تناقضا بين معظم نصوص ابن عربي المتعلقة بأسماء الإمامين، وبين نص الفتوحات (جـ 2صا57) المتعلق بذأت الموضوع. فقد ذكر آبن عربي في هذا النص أن الإمام الذي على يمين القطب يُسمى عبدالرب، وهذا خطأ عن ابن عربي أو من الناسخ، أو نفترض أنه حدث "عكس" في منظور وضع الإمامين، فالإمام الذي على يساره. القطب يُظر على أنه موجود على يساره.

والقطب والإمامان، وإن كان يُنظر إليهم بما هم ممثلون لوظائف روحية خاصة بهم، يُنظر إليهم أيضا بما هم أعضاء أو عناصر في الطبقة التالية لطبقتهم التي هي طبقة الأوتاد الأربعة، وهذه الطبقة تتكون من القطب والإمامين مضافا إليهم الوتد الذي هو نائب عن الخضر.

والأوتاد الأربعة «الواحد منهم يحفظ الله به المشرق، والآخر يحفظ الله به المغرب، والآخر الجنوب، والآخر الشمال. وهذا التقسيم [مستمد من تقسيم] الكعبة، وهؤلاء قد يعبر عنهم بالجبال، لقوله تعالى ﴿ ألم نجعل الأرض مهادا والجبال أوتادا ﴾ (النبأ: 6)، فإنه بالجبال سكن ميد الأرض، كذلك حُكم هؤلاء -الذين نتحدث عنهم- في العالم، حكم الجبال في الأرض. وإلى مقامهم، الإشارة بقوله تعالى عن إبليس ﴿ ثم علا تينهم من بين أيديهم ومن في الأرض. وإلى مقائلهم ﴾ (الأعراف: 17). فيحفظ الله بالأوتاد هذه الجهات، وهم محفوظون من هذه الجهات، فليس للشيطان عليهم سلطان، إذ لا دخول له على بني آدم إلا من هذه الجهات، وأما "الفوق" و"التحت" [فإنهما لو أضيفا إلى الجهات الأربع المشار اليها هنا] فقد يتعلق أمر الجهات كلها بالرجال الستة الذين نذكر أمرهم بعد هذا إن شاء الله هنا.

ويقص علينا ابن عربي في بداية هذا النص أنه رأى من هؤلاء الأوتاد شخصا بمدينة فاس، يُقال له ابن جعدون، وكان ينخل الحناء بالأجرة، وقد خصص له فقرة من كتابه روح القدس تمدنا بأوصاف أخرى، نذكر منها هذا الوصف الذي يستحق تسجيله هنا لأهميته في إلقاء الضوء على خصائص الأوتاد التي عرفناها من قبل في بعض الأحاديث النبوية، وفي كثير من أدبيات التصوف أيضا، يقول ابن عربي في وصف ابن جعدون هذا إنه كان «إذا غاب لم يُفتقد، وإذا حضر لم يُستشر، وإذا جاء لايُوسع له، وإذا تكلم بين قوم ضُرب وسُخَف » (42).

وقبل أن نترك هذه الطبقة وننتقل إلى الطبقة الأخرى في الفصل التالي، نلفت النظر إلى نقطتين يذكرهما ابن عربي أيضا في هذا الموضوع، أولاهما خاصة بإسم "الأوتاد"، وفي هذه النقطة يذكر ابن عربي أسماء أخرى تُضاف -بالنسبة لثلاثة منهم- إلى الإسم الذي يُطلق عليهم بما هم أئمة أو أقطاب، وهذه الأسماء الإضافية هي عبد الحي وعبد العليم وعبد القادر وعبد المريد ؛ أما النقطة الثانية فهي نقطة أكثر عموما من النقطة الأولى، وهي تزيل لبسا أو سوء فهم قد ينشأ في عبارات ابن عربي، وهنا ينبه الشيخ إلى هذا الأمر فيقول

 <sup>(41)</sup> الفتوحات، 2 ص7. فيما يتعلق بطبقة الأوتاد، والطبقة التي تليها وهي طبقة الأبدال، انظر الفتوحات، 1 ص 152-161 (الباب15، 16).
 (42) روح القدس، ص 121. ط. القاهرة 1989. هذا وقد مات ابن جعدون في فاس سنة 597 هـ.

«وكل ما نذكره من هؤلاء الرجال بإسم الرجال فقد يكون منهم النساء». وهناك نصوص أخرى تؤكد احتراس ابن عربي هذا وتوضحه، كقوله «وهكذا كل طائفة ذكرناهم، منهم الرجال والنساء»؛ «وها من صقة للرجال إلا وللنساء فيها مشرب»؛ «وهذه كلها أحوال يشترك فيها النساء والرجال، ويشتركان في جميع المراتب حتى في القطبية» (43).

<sup>(43)</sup> النصوص الثلاثة منقولة على الترتيب من: الفتوحات، 2 ص 26: 2 ص 35: 3 ص 89.

## أفتصر درجات الولاية

يطالعنا في الباب الثالث والسبعين من الفتوحات إحصاء لأربع وثمانين طبقة من طبقات رجال الله، من بينها خمس وثلاثون طبقة تشتمل على عدد ثابت دائم لا يتغير من ألقاب هؤلاء الرجال. ولا يمكننا -بطبيعة الحال- أن نحلل في هذا الفصل كل طبقة من هذه الطبقات، لكن نكتفي بأن نعرض هاهنا -وفي اختصار- لأهم هذه الطبقات، وإن كنا سنختار من بينها طبقتين نعالجهما بشيء من التحليل في هذا الفصل والفصل الذي يليه، لما لهاتين الطبقتين من أهمية خاصة تكمن في أن كلا منهما يمثل محور الارتكاز أو حجر الزاوية في كل هذه الطبقات مجتمعة. وقد وبعد أن يحدثنا ابن عربي عن الأوتاد الأربعة، ينتقل بنا للكلام عن الأبدال السبعة، وقد سموا بالأبدال «لكونهم إذا فارقوا موضعا ويريدون أن يخلفوا بدلا منهم في ذلك الموضع، لأمر يرونه مصلحة وقربة، يتركون به شخصا على صورتهم، لا يشك أحد ممن أدرك رؤية ذلك الشخص أنه عين ذلك الرجل، وليس هو (عينه) في الحقيقة، بل هو شخص روحاني يتركه بدله بالقصد على علم ذلك الرجل، وليس هو (عينه) في الحقيقة، بل هو شخص روحاني يتركه بدله بالقصد على علم

خلك الرجل، وليس هو (عينه) في الحقيقة، بل هو شخص روحاني يتركه بدله بالقصد على علم منه». وبالأبدال السبعة يحفظ الله الأقاليم (١) السبعة، والبدل الأول من هؤلاء على قدم إبراهيم، وهو صاحب الإقليم الأول، والثاني على قدم موسى، والثالث على قدم هرون، والرابع على قدم إدريس (وإقليمه هو الإقليم الرابع، وهو الإقليم المتوسط، ويوافقه في عالم السموات إقليم الشمس وحقيقة الأمر أن "البدل الرابع" هذا هو القطب نفسه)، والخامس على قدم يوسف، والسادس على قدم عيسى، والسابع على قدم أدم. ومرة أخرى يبدو لنا أمر العلاقة -هاهنا- بين النبوة والولاية أكثر تأكيدا وأشد قوة. وإذا لاحظنا الأسماء الرمزية التي يُلقب بها هؤلاء الأبدال السبعة، ومن بينهم الأوتاد وجدنا أن إسم كل نوع بما هو مندرج في النوع الأقل منه -حسبما أوضحنا من قبل- يعبر بصورة أو بأخرى عن نسبة خاصة أو ارتباط خاص بينه وبين إسم من أسماء الله الحسنى فإلى جوار عبدالحي، وعبدالعليم، وعبد الودود، وعبدالقادر، نجد أيضا عبدالشكور، وعبدالسميع،

ويحدثنا ابن عربي أنه رأى هؤلاء الأبدال السبعة مجتمعين بمكة المكرمة، وإن كان يقول إنه التقى من قبل باثنين من هؤلاء الأبدال -في وقته- هما، موسى الصدراني الذي لقيه بإشبيلية سنة 586هـ(2)، ومحمد بن أشرف الرندي الملقب بشيخ الجبل(3).

وعبدالبصير، ولكلِّ «صفة إلهية رجل من هؤلاء الأبدال، بها ينظر الحق إليه، وهي الغالبة عليه».

(2) تحدث عنه ابن عربي في رسالته روح القدس (طالقاهرة 1989، ص125) وذكر أنه التغي به المعد صلاة المغرب، وتسلم منه رسالة من الشيخ أبي مدين،

<sup>(!)</sup> انظر فيما يتعلق بمعنى "أقاليم" مقالة أندريه ميكيل في دائرة المعارف الإسلامية ط2، مادة إقليم.

<sup>(3)</sup> أنظر المصدر السابق ص 122، وفي كتاب الدرة الفاخّرة ص 151، رقم 60 "الترجمة الإنجليزية"، يذكر ابن عربي قصة صاحبه عبدالمجيد بن سلمة، الذي لقي أحد الأبدال وإسمه معاذ بن أشرس. انظر -أيضا- حلية الأبدال، ص 3، والفتوحات، أص 277.

ثم تَلِي هذه الطبقة طبقة 'النقباء''، ومفردها نقيب (وقد ورد في القرء آن الكريم تمييزا للإثني عشر نقيبا، الذين بعثهم الله في قبائل بني إسرائيل (المائدة: 12). والنقيب معناه الكفيل أو العريف، وعدد أفراد النقباء اثنا عشر نقيبا على عدد بروج الفلك الاثني عشر، وقد جعل الله ''بأيدي هؤلاء النقباء علوم الشرائع المنزلة، ولهم استخراج خبايا النفوس وغوائلها ومعرفة مكرها وخداعها. وأما إبليس فمكشوف عندهم، يعرفون منه مالا يعرفه من نفسه، وهم من العلم بحيث إذا رأى أحدهم أثر وطأة الشخص في الأرض علم أنها وطأة سعيد أو شقى ".

أما طبقة النجباء فتتكون من ثمانية أفراد في كل زمان، وهؤلاء "تبدو منهم وعليهم أعلام القبول من أحوالهم وإن لم يكن لهم في ذلك اختبار، لكن الحال يغلب عليهم". وإذا كان النقباء "هم الذين حازوا علم الفلك التاسع (أي السماء التي لا نجوم لها) فإن النجباء هم الذين حازوا علم الأفلاك التمانية التي تقع تحت الفلك التاسع (السماء ذات النجوم، والسماوات السبع)(4)".

وتأتي بعد ذلك طبقة الحواريين (وهي تسمية يشوب دلالتها بعض الغموض، وقد وردت في القرء آن الكريم وصفا لأنصار المسيح عيسى المنه إلى وهذه الطبقة أضيق بكثير جدا من الطبقات السابقة، إذ لا يوجد منها في كل زمان إلا حواري واحد فقط، ولا يكون منهم اثنان أبدا، فإذا مات أحد أقيم غيره. ومن صفات الحواري وخصائصه أنه "من جمع في نصرة الدين بين السيف والحجة، فأعطي العلم والعبارة والحجة، وأعطي السيف والشجاعة والإقدام، ومقامه التحدي في إقامة الحجة على صحة الدين المشروع. فلا يقوم بعد رسول الله ين بدليله الذي يقيمه على صدقه فيما ادعاه إلا حواريه، فهو يرث المعجزة، ولا يقيمها إلا على صدق نبيه ينه الله أله أله أله أله معجزة لنبي على حدها وشمولها لا يكون ذلك أبدا كرامة لولى "(5).

وتَلِي الطبقة السابقة طبقة 'الرجبين''، وهذه الطبقة غريبة سواء في تسميتها أو في وظيفتها المنوطة بها. وعدد هذه الطبقة أربعون نفسا في كل زمان، وسُموا رجبيين لأن ''حال هذا المقام لا يكون لهم إلا في شهر رجب، من أول استهلال هلاله إلى انفصاله، ثم يفقدون ذلك الحال من أنفسهم، فلا يجدونه إلى دخول رجب من السنة الآتية[...] ومنهم من يَبقى عليه في سائر السنة أمر ما محا كان يُكاشَف به في حاله في رجب، ومنهم من لا يبقى عليه شيء من ذلك". ويذكر ابن عربي أنه لقي

<sup>(4)</sup> الفتوحات، 2 ص 7-8.

<sup>(5)</sup> الفتوحات، 2 صلاً فيما يتعلق بتعريف المعجزة ومعناها انظر الفقه الأكبر لأبي حنيفة (القاهرة 1327هـ، ص 69)؛ والباقلاني: كتاب البيان، تحقيق مكارثي، بيروت 1958، ص37–49 ، والمعجزة -على خلاف الكرامة- تكون مسبوقة بالتحدي، هذا وينتقد أبن عربي في بقية النص المذكور أعلاه موقف المتكلم الأشعري أبي إسحاق الإسفراييني (ت418هـ) الذي يحيل وقوع عين الفعل المعجز على يد الأولياء، بينما لا يحيل أكثر المتكلمين وقوع الخارق المعجز كرامة لولي ولكن لا على طريق الإعجاز، فالفرق بين المعجزة والكرامة لا يرجع -إذن- إلى صورة الفعل الخارق، وإنما إلى القصد -أو عدم القصد- ممن يظهر الفعل الخارق على يديه، ومن ناحية أخرى يظهر الفرق بينهما أيضا بأن المعجزة قاصرة على الأنبياء وخاصة بهم، أما الأولياء فيرثون من الأنبياء وقوع الكرامات على أيديهم، وتختلف أنواع الكرامات باختلاف نوع وراثة الولى للنبي الذي يرثه.

واحدا منهم بدُنيسير، من ديار بكر، وهو نفس الشخص الذي تحدث عنه في فقرة مختصرة من كتابه الدرة الفاخرة، وسماه "الخَطري"، وهذا الشخص -فيما يقول ابن عربي- بقي له حال متميز يقع له طوال السنة ولا يقتصر على شهر رجب فقط، وهذا الحال هو " كشف الروافض من أهل الشيعة " حتى لو تستروا بمذهب أهل السُّنة، وكان يراهم في صورة الخنازير (6).

وإذا كانت الصفات التي تحدثنا عنها من قبل تُناط بها وظائف محدودة في سلم الدرجات الروحية، لحفظ نظام العالم الأجعلى(عالم الأرواح، الملكوت) والعالم الأدنى (عالم الأجسام، الملك)، فإن الأمر يختلف بالنسبة لبقية الطبقات الأخرى التي يتحدث عنها ابن عربي طبقة تلو أخرى فيما تبقى له من الباب الثالث والسبعين من كتابه الفتوحات، وعكن القول بأن كل الأولياء أو الأفراد الذين تتكون منهم هذه الطبقات يوهبون علوما وقوى مختلفة، وتوكل إليهم -بصورة أو بأخرى- أدوار ومهام يتولونها، وكل ذلك في دائرة الترتيب الإلهي لإظهار الكون، لكن هذه المهام لا تحدد لنا "الطبقة" التي توكل إليها هذه المهمة أو تلك، فالطبقات تنطوي على كم من الأولياء مضطرب بين الثبات والتغير، وهم في مجموعهم مؤهلون للوصول إلى درجة بعينها من درجات مراتب الأولياء. ويزيد الأمر تعقيدا وغموضا -إضافة إلى أمور أخرى- أن نفس الشخص الواحد يوجد في أكثر من طبقة واحدة، وفي وقت واحد، والوظائف نفسها مدموج بعضها في البعض الآخر، والوصول إلى درجة ما من الدرجات يستلزم أن يكون الشخص الذي وصل إلى هذه المقاييس المختلفة غاذج الأولياء الوارثين الذين تحدثنا عنهم في تسبق هذه الدرجة، فإذا أضفنا إلى هذه المقاييس المختلفة غاذج الأولياء الوارثين الذين تحدثنا عنهم في تسبق هذه الدرجة، فإذا أضفنا إلى هذه المقاييس المختلفة غاذج الأولياء الوارثين الذين تحدثنا عنهم في فصل سابق، فإننا ندرك على الفور أننا هنا أمام موضوع معقد وخصب في ذات الآن.

ونتوقف هنا عند أغوذج القطب لما له من دلالة خاصة على مانقول ؛ فالقطب باعتبار وظيفته ومهمته ينتمي إلى درجة القطبية (وهو الأغوذج الأوحد لهذه الدرجة)، لكنه ينتمي أيضا إلى طبقة الأوتاد، وطبقة الأبدال، وطبقات أخرى غيرهما، إضافة إلى أنه قد يحتفظ -أو لا يحتفظ- بالمنصب الظاهري للخليفة، ثم هو -وكأي ولي آخر- وارث نبوي ؛ فهو ولي موسوي أو إبراهيمي أو شُعيبي، أو غير ذلك، أو كل ذلك في وقت واحد. وعما أنه يجمع بين كل الأحوال، وكل المقامات، فإنه يأخذ مكانه في هذه الطبقات التي تتوازى مع السلسلة المزدوجة للأحوال والمقامات. وأخيرا نلتقي "بالقطب" في طبقة أخيرة يتسنم فيها أعلى درجة في الولاية وأقصاها، وهذه الطبقة الأخيرة هي طبقة الأفراد. (٢٦

وفيما يتعلق بأمر هذه الطبقة فإن المعلومات التي يمدنا بها الباب الثالث والسبعون من الفتوحات، معلومات محدودة ومختصرة، لكن بإمكاننا أن نضيف إليها ما يكملها من خلال تحليل المعطيات الثرية التي

<sup>(6)</sup> الفتوحات، 2 ص 8؛ الدرة الفاخرة، ص 160 "الترجمة الإنجليزية"، (وفيها صورة الكلاب بدلا من صورة الخنازير)، وكلام ابن عربي وإن كان متعلقا بالروافض أو الغلاة من الشيعة، إلا أنه لا يُتصورأن يكون كلاما صادرا من قلم شيعي أو قلم ينطوي على تعاطف خفي مع التشيع. انظر فيما يتعلق بموقف ابن عربى من التشيع: الفتوحات، 1 ص 282 ؛ 3 ص 343.

<sup>(7)</sup> ثمة نصوص كثيرة حول موضوع الأفراد في كتابات ابن عربي، والنصوص التي نستند إليها هنا -أكثر من غيرها- مقتبسة من الأبواب 30، 31، 32 من الفتوحات (جـ 1 ص 99-208). انظر أيضا في هذا الموضوع الفتوحات، 1 ص 93 ؛ 2 ص 25، 675 ؛ 3 ص 13، وص13، كتاب المسائل. ط حيدراً باد 1948، ص 28 ؛ وغير ذلك،

تشتمل عليها أبواب ثلاثة (30-32) من الفتوحات، وفيها يُطلق ابن عربي على الأفراد لقبا رمزيا، نادرا ما يرد في كتاباته، هذا اللقب هو "الركبان"، ويعني به "ركاب الإبل"؛ وعلى خلاف "الفرسان" الذين يُمكن أن نلتقي بهم في كل الحضارات، يختار ابن عربي مصطلح "الركبان"، أي الذين يستخدمون الإبل في أسفارهم، والإبل وسيلة سفر خاصة بالحضارة العربية، مما يعني أن ابن عربي يختار للتعبير عن هذه الطبقة رمزا إسلاميا بل محمديا. وينقسم الركبان -وهم نفس طبقة الأفراد - إلى طائفتين : طائفة تركب نُجب الهمم، وطائفة تركب نُجب الأعمال. والقطب والأوتاد والأبدال والنقباء والنجباء والرجبيون، كلهم -مع غيرهم - من الأفراد . وليس للأفراد عدد ثابت، لكن لا يكون عددهم إلا وترا، وغالبا ما يكون أكثر من ثلاثة.

ومقام الأفراد هو نفسه مقام القطب، وهم خارجون عن حكمه، فليس له تصرف فيهم، وذلك باستثناء الأفراد أصحاب الوظائف الخاصة كالامام والبدل ...الخ، فإن هؤلاء بما هم أعضاء في سلسلة الوظائف الروحية يخضعون للقطب الذي يمثل القمة القصوى في هذه السلسلة. والأفراد في الملائكة هم الملائكة المهيَّمون في جمال الله وجلاله، وهم "الكروبيون". والإسم الإلهي الجامع للأفراد هو اسم الفرد ، ولهذا يُجهل مقامّهم وما يأتون به "فهم يُنكَر عليهم ولا يُنكرون". وهم على علم من الله لا يعلمه غيرهم، ويستعين ابن عربي في تأييد ما يقول عن الأفراد بقصةً موسى إليه مع الخضر، كما وردت في سورة الكهف؛ ففي هذه القصة يبدو موسى إليَّ في صورة المندهش المستغرب، ويرغم وعده المتكرر بعدم سؤال صاحبه الخضر (وهو من الأفراد) إلا أنه -من فرط دهشته- نسى وعوده، وانبري يجادل صاحبه ويُنكر عليه أفعاله التي رآها خارجة تماما عما يقرره الشرع. كما يورد ابن عربي قول على بن أبي طالب كرم الله وجهه وهو يضرب بيده إلى صدره ويتنهد "إن ههنا لعلوما جمَّة، لو وجدت لها حمَّلة". ويقول ابن عربي إن عليًا عن كان من الأفراد السابقين، وكذلك عبد الله بن عباس، وزين العابدين على بن الحسين، وعمر بن الخطاب، وأحمد بن حنبل. ويقص علينا ابن عربي أنه لقى في يوم واحد، بجبل أبي قُبيس بمكة المكرمة، ما يزيد على سبعين رجلا من الأفراد، وأنه جلس إلى بعض هؤلاء الأفراد وسماهم بإسمهم (في نص لاحق)، ويذكر من بين هؤلاء الذين لقيهم على جبل أبي قبيس أسماء شيوخ مشهورين في تاريخ التصوف في القرن السادس الهجري، مثل "عبد القادر الجيلاني "(8)، واثنين من أصحابه، هما أبوسعود بن الشبل (9)، ومحمد بن قائد الأواني (10).

<sup>(8)</sup> فيما يتعلق بعبد القادر الجيلاني وما يقوله عنه ابن عربي، انظر في هذا الكتاب ص 93، هامش 8.

<sup>(9)</sup> فيما يتعلق بسعود بن الشبل، انظر الفتوحات، اص ١٩٥٦. ا20، 233. 2 ص 19، 49، 131، 80، 370، 522، 260 2 0 ص 30. 223، 624 ويصر ابن عربي في مواضع عدة على إبراز الفروق بين وضع عبد القادر الجيلاني " ووضع "أبو سعود بن الشبل": فأما عبد القادر " فله حال الصدق لا حاله" ومن ثم كان في العالم مجهولاً لا يعكس المعالم الصدق لا حاله " ومن ثم كان في العالم مجهولاً لا يعرف، ونكرة لا تتعرف" ( الفتوحات، 20، 223). و" عبد القادر" أعطي التحكم في العالم -وهو الفلافة- وظهر عليه ذلك، بينما ترك أبو سعود التصرف في العالم ثم تعالى مع التمكن من هذا التصرف. وأخيرا فقد كان "عبد القادر" صاحب إدلال، بينما عصم الله "أبو سعود"، تلميذ "عبد القادر" من ذلك الإدلال ( الفتوحات، اص 223). انظر أيضا في نقد "أبو سعود"؛ الفتوحات، 2 ص 64.

<sup>(10)</sup> في بهجة الأسرار للشُطئوفي (ط. القاهرة 1330 هـ، ص7-8) أن محمداً بن قائد الأواني كان موجودا هين قال الشيخ عبد القادر الجيلاني قولته الشهيرة التي تُثبت قطبانيته قدم على رقبة كل ولي ، وما يقوله النبهاني في هذا الموضوع (جامع كرامات الأولياء، بيروت، بدون تاريخ، ج1، ص112) -نقلا عن المناوي- فإنه ليس إلا تكرارا لما يقوله ابن عربي في ذات الموضوع (الفقومات، أص 201 : 2 ص 130 : 2 ص 43) غير أن النبهاني يذكر خطأ- أن الأواني من شيوخ عبد القادر الجيلاني .

ولندع جانيا فقرات ينعى فيها ابن عربي على الفقهاء موقفهم الإنكاري من العلم اللدني، ومن الأولياء والعارفين، واصفا هؤلاء الفقهاء -ومن على شاكلتهم- بأنهم "فراعنة الأولياء، ودجاجلة عبادالله الصالحين"، ولنرجع كرة أخرى إلى الباب الثلاثين من الفتوحات لنستخلص بعض الأوصاف التي تميزت بها طبقة الأفراد هذه. وأول ذلك أن هؤلاء ليس لهم في طريقهم أتباع ولا تلاميُّذ، وهم لايُسلِّكون أحدا بطريق التربية، لكن لهم الوصية والنصيحة، والعلم يتدفق على من حولهم تدفقا تلقائيا دون أن يدّعوا لأنفسهم منصب الأستاذ أو المعلم، ومن ثم ليس لهم تأديب خاص بهم، وعلومهم هذه علوم كشف ووهب، وقد تُقبل منهم وقد تُنكر عليهم، بل قد يُزندَقون بها . أما معراجهم الروحي فإنهم لايبصرون فيه أمامهم إلا قدم النبي الذي يرثونه، بينما لايبصر غيرهم من الأولياء إلا قدم القطب أو الأوتاد أو الأبدال....إلخ، كلُّ على حسب درجته ومقامه. وبهذا استحق الأفراد أن يستقلوا بأنفسهم بعيدا عن سلطان الأقطاب والأوتاد وغيرهما عن ذكرناهم من قبل، ولأصحاب هذا المقام التصريف والتصرف في العالم، إلا أن الطبقة الأولى -وهي طبقة ركاب الهمم- تركت التصرف لله في خلقه مع التمكن وتولية الحق لهم إياه تمكنا، وإن كان أبو سعود بن الشِّبل وعبد القادر الجيلاني -وهما من هذه الطبقة- ممن ظهر عليهم حال التصرف في العالم. ويذكر ابن عربي أن "ابن قائد الأواني" كان يتصرف من غير أن يكون مأمورا فابتُلي. مما يعني أنه كان ناقصا في معرفته بالله تعالى. ومن أوصاف الأفراد دخولهم في سرادقات الغيب، واستشارهم بحُجب العوائد، ولزومهم العبودية والافتقار إلى الله تعالى، وهم الفتيان والأخفياء والملامية(11). ونستطيع التعرف على قسمات هذه الطبقة الأخيرة من ملاحظة شخصية "ابن جعدون" في الفصل السابق، فهي تُلقى الضوء بصورة أخاذة على أبعاد طبقة "الملامية"(12). فمن خلال ما كتبه ابن عربي عن هذه الشخصية يمكن أن نصف الملامية بأنهم إذا حضروا لم يُستشاروا وإذا غابوا لم يُفتقدوا، مجهولون بين عامة الناس لا يتميزون بزهد خاص ولا بعبادة زائدة، وحياتهم حياة عادية تخلو كلية من ظهور الخوارق والكرامات. وبالجملة لا تتميز حياتهم بشيء غير عادى يلفت نظر الناس إليهم. و"اللوم" هو الشعار الذي تتمسك به هذه الطبقة في قوة وإصرار، سواء جاء اللوم من جانبهم هم لأنفسهم لاكتشاف عيوب النفس ونقائصها، أو من جانب الفقهاء أوالصوفية المبتدئين الذين لم

<sup>(11)</sup> ربما يُظن أن هذه الأوصاف التي نذكرها هنا ملخصة من كتاب الفتوحات، (ج. 1، ص201) خاصة بالطبقة الأولى -فقط- من طبقتي الأفراد، وهي طبقة "ركاب الهمم"، والحقيقة غير ذلك، لأن مجموع النصوص المتعلقة بطبقة الأفراد، وخصوصا النصوص التي يتضمنها البابان التاليان من الفتوحات، صريحة في أن هذه الأوصاف تنطبق على كلا الطبقتين من غير تمييز بينهما. وفيما يتعلق بمعنى الفتوة والفتيان عند ابن عربي انظر الفتوحات، 1، ص241-241 ؛ 2، ص 231-234. انظر أيضا تقديمنا (بالإنجليزية) لترجمة : The Book of Sufi Chivalry, New York, 1983 المسلمي، بعنوان : 288 المناوعة المسلمي المسلمي المناوعة المسلمي المناوعة المسلمي المناوعة المسلمية المسلمي المناوعة المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المسلمينية المسلمية المسلمي المسلمية المسلمي

<sup>(12)</sup> يفضل ابن عربي في كتاباته استعمال كلمة "ملامية"، ويرى أن الكلمة الأخرى "ملامتية" لغة ضعيفة، برغم شيوعها وكثرة ترددها في أدبيات التصوف.

يتحققوا بعد بشمار معرفة الطريق، وهؤلاء لايأبهون بطبقة الملامية، بل يزدرون هذا النمط العادي في حياتهم الروحية. ويمكن أن نلخص مضمون شعار "الملامية" في هذه العبارة التي ينقلها ابن عربي في الفتوحات (13) عن أحد الملاميين، والتي يقول فيها «ماهو إلا الصلوات الخمس وانتظار الموت»، ويُعقّب ابن عربي على هذه العبارة بقوله «وتحت هذا الكلام علم كبير». وتدلنا هذه العبارة على أن نهاية الطريق -عند هؤلاء - ليست أمرا آخر وراء تطبيق الشريعة تطبيقا خلصا وبسيطا في ذات الوقت. يؤكد ذلك أننا نجد ابن عربي -في مناسبات عدة - يعرض للحديث القدسي الشهير «سوما بزال عبدي بنترب إلي النوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سعه الذي يسمع به ويصر الذي يبصر به ويدلا التي يبطش به ورجله التي يمشي بها... (14) مبينا أن القرب الأتم الذي هو معنى الولاية وفحواها ليس هو قرب النوافل المذكور في الحديث، لأن في أداء النوافل مجالا لتحقيق الاختيار والإرادة من العبد، مع أن العبد المحض (15) مسلوب الاختيار. وإذن فالاقتصار على أداء الفرائض -كالصلوات الخمس مثلا - هو في نهاية الأمر مدار اكتمال حظ السالك وقام قسمته في طريق سيره وسلوكه. وما يقوله ابن عربي هنا أمر مختلف أشد الاختلاف عما يشغب به خصومه من إلصاق تهمة الإباحة والخلاعة به، سواء في سلوكه أو في الأصول التي ينبني عليها تصوفه. ويبين ابن عربي أن المقصود في الحديث لبس هو أن يصير الله تعالى سمعا وبصرا ويدا للعبد، بل العبد هو الذي يصير سمعا يسمع الله به، وبصرا يبصر الله تعالى سمعا وبصرا ويدا

ونتابع سيرنا مع ابن عربي وهو يعدد خصائص الملامية وأوصافهم، فيذكر أنهم «الأخفياء الأبرياء الأمناء في العالم، الغامضون في الناس[....] لا يدوم التجلي الإلهي إلا لهم» (10). «وهم سادات أهل طريق الله وأئمتهم، وسيد العالم فيهم ومنهم وهو محمد رسي . وهم الحكماء الذين وضعوا الأمور مواضعها وأحكموها، وأقروا الأسباب في أماكنها، ونفوها في المواضع التي يتبغي أن تُنفي عنها »(17). وكما وصف الكفار النبي رسي بأنه ويأكل الطعام ويمشي في الاسواق (الفرقان: 7)، كذلك وصف الجاهلون "الملامي" بنفس الوصف، وذلك لأن الملامي، كما يقول ابن عربي، يعلم أن الله تعالى يفعل، في كل لحظة، عند العلل والأسباب الثواني، لا بالأسباب نفسها، وأن هذه الأسباب حجاب للواحد الذي لا شريك له. ولأن الله تعالى هو الذي اختار حجب الأسباب فلا ينبغى للعبد -بل لايتأتي له-أن يخرق قوانين هذه الحجب. وهكذا

(13) الفتوحات، اص 188. وهذه العبارة يعزوها ابن عربي إلى "أبو سعود بن الشّبل".

<sup>(14)</sup> البخاري، كتاب الرقاق، باب38. وهذا العديث القدسيّ منّ الأحاديث التي جمعها ابن عربي في كتابه: مشكاة الأنوار، حلب، 1346هـ (العديث رقم: 91)، انظر شرح هذا العديث في الفتوحات، 1 ص 3:406 ص 68: 4 ص 20. 24، 30، 449؛ نقش الفصوص، حيدرآباد، 1948، ص 3:406، ص 58-4. انظر أيضا شرحا على التجليات (مجهول المؤلف) بعنوان: كشف الغايات، ط. عثمان يحيى، مجلة المشرق 1966، ص 679.

<sup>(15)</sup> الفتوحات، 3 ص 41، 372، وهذا المصطلِّع (العبد المحض) يطلقه ابن عربي على نفسه.

<sup>(16)</sup> ف الص 181، انظر أيضا، 3 ص 35.

<sup>(17)</sup> الفتوحات، 2 ص 16، وانظر أيضا -في الملامية- الباب 23 من الفتوحات، (جـ 1 ص180-182).

يخضع الملامى لقوانين الله تعالى في الأسباب، مثله في ذلك مثل الرجل البسيط العادي. والملامي رجل عادي بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى لأنه يتوافق ويتناغم، شعوريا وإراديا، مع قوانين الله تعالى في الأشياء. وهو لايلجأ -أبدا- إلى استعمال قوى غير عادية، ويعزف عن الشطحات فلا يعرفها ولا ينطق بها، وذلك على الرغم مما يعتقده العامة من أن الشطحات تعبير عن الدرجة القصوى في الولاية. ويقول ابن عربي إن «الشطح نقص بالإنسان، لأنه يلحق نفسه فيه بالرتبة الإلهية، ويخرج عن حقيقته» (18)، إذ حقيقة العبد الخالصة إنما هي العبودية المطلقة، ويقول -وهو بصدد الحديث عن الإنسان الكوني الذي يجمع في طواياه بين ممالك الطبيعة الأربع- ويقول -وهو بصدد الحديث عن الإنسان الكوني الذي يجمع في طواياه بين ممالك الطبيعة الأربع- فلا أعلى في الإنسان من الصفة الجمادية» لأن من طبيعة الحجر أنه «ليس له العلو في الحركة الطبيعية، لكن إذا رُقي به إلى العلو وتُرك مع طبعه طلب السفل، وهي حقيقة العبودية (19)»، فالملامي ليس إلا حجرا في يد الله تعالى (20).

ونعود مرة أخرى إلى حديث ابن عربي عن الأفراد في الباب الحادي والثلاثين، حيث يطالعنا هناك وصف دقيق للأصول التي تشكل طبيعة الملامية الخاصة، وتُلقي الضوء على اختيار المصطلح الرمزي "ركبان"، لقبا لهذه الطبقة. وأول ما تتميز به طبقة الأفراد من خصائص، التبري من الحركة إذا أقيموا فيها، وهنا نلاحظ أن الصورة التي رسمها ابن عربي لخاصية الحجر، وهي أنه لا يتحرك من تلقاء نفسه، تبدو مناسبة لحال الملامي، فالأفراد يخلدون إلى السكون ويفضلونه على "الحركة"، لأن حالة السكون هي الحالة الملائمة لما يسميه ابن عربي «الإقامة على الأصل"، وهي الحالة الملائمة أيضا للتعريف الوجودي للعبد الحقيقي. ومن خصائص الأفراد أيضا أنهم "محمولون" (21)، وركابهم الذي يُحملون عليه هو "الحوقلة"، أو كما يقول ابن عربي «اتخذت من "لا حول ولا قوة إلا بالله" نُجبًا »، «فهجيًرهم (22) لا حول ولا قوة إلا بالله"، ولأنهم وأفعالهم فالله تعالى ولا قوة إلا بالله"، ولأنهم وأفعالهم فالله تعالى يتولاهم. والأفراد ليسوا فقط مريدين بل هم أيضا مرادون، وهم وإن كانوا "سالكين" يلاحظون مراحل سيرهم على الطريق، لكنهم في الأصل "مجذوبون" من الله تعالى. ومن صفاتهم أنهم لا يكشفون وجوههم عند النوم، ولا ينامون إلا على ظهورهم، إذ هذا الوضع هو الوضع الملائم للتلقي، ولهم في كل وجوههم عند النوم، ولا ينامون إلا على ظهورهم، إذ هذا الوضع هو الوضع الملائم للتلقي، ولهم في كل

(19) الفتوحات، اص 710، انظر أيضا، اص 529.

Jacqueline Chabbi : «Remarques sur le développement historique des mouvements ascétiques et mystiques au Khorassan », Studia Islamica, XLVI, Paris, 1977, pp. 5/72.

<sup>(18)</sup> الفتوحات، 2 ص232، انظر أيضا: الفتوحات، 2 ص387-388؛ اصطلاح الصوفية، ص3. وبسبب من هذا النقص -خاصة- صار عبد القادر البيلاني -برغم انتسابه للملامية- ( الفتوحات، 3 ص34) في مرتبة أدنى من مرتبة أبو سعود بن الشبل انظر في هذا الكتاب ص 106 هامش 9.

<sup>(20)</sup> تُعد رسالة الملامتية للسُّلمي المصدر الأساسي عن "الملامية"، وقد نشرها أبو العلا عفيفي في كتاب: الملامية والصوفية وأهل الفتوة، القاهرة 1945، ص 86-120. أما الجانب التاريخي لهذه الطائفة -كمدرسة من مدارس التصوف نشأت في نيسابور في القرن الثالث الهجري، وتطورت فيما بعد فإنه لا يهمنا هنا كثيرا، وقد تكفلت ببيانه:

<sup>(21)</sup> استعمل ابن عربي هذا المصطلح في أحد مؤلفاته الباكرة : رسالة في الولاية .

<sup>(22)</sup> الهِجِير هو: الشأنّ والعادة، والدأب.

ليلة، بل في كل نومة من ليل أو نهار، معراج روحاني يُعرج بهم فيه، وهو عين إسراء النبي بين الله الله الله الله الله وعلومهم، فقد أسري به، و"العلماء ورثة الأنبياء". والكتمان من أصولهم، وهم يسترون أحوالهم وعلومهم، إلا أن يُؤمروا بالإفشاء والإعلان.

ويخصص ابن عربي الباب التالي بعد ذلك لمعرفة الأفراد من الطبقة الثانية، وهؤلاء لهم -على عكس الطبقة الأولى - وظيفة خاصة بهم وهي وظيفة "التدبير" الذي جعله الله بأيديهم، ولكي يقوموا بهذه الوظيفة التي أوكلها الله إليهم، فإنهم مجبورون في ظاهر أمرهم -على الأقل - على أن يأخذوا زمام المبادرة بأيديهم، ويُظهروا سلطانهم في الأشياء؛ وهذا يعني أنهم يُضحون بالعبودية، -ولكن بإسم العبودية أيضا - من أجل أن يتصفوا ببعض صفات الربوبية. وعمن لقيهم ابن عربي من طائفة الركبان هذه أبو يحيى الصنهاجي، الضرير، الذي كان يسكن أحد مساجد إشبيلية (23)، صالح البربري الذي ساح أربعين سنة، ثم لزم أحد المساجد بإشبيلية (24) أيضا، وأبو عبد الله الشَّرفي الذي كان يختفي من البلد إذا قرب عبد الأضحى، ثم يُرى في موسم الحج واقفا بعرفات، وكان مستجاب الدعوة يختى أن أصحابه كانوا يتسللون إلى مجلسه في المسجد ويرفعون أصواتهم بالدعاء ليقول الشيخ "آمين"، فيضمنون إجابة مطالبهم (25). ومنهم -أيضا - أبو الحجاج الشُبربكي، كان مشتغلا -دائما بقلبه حتى أنه كان يذهل عما حوله، زاره ابن عربي برفقة أحد أصحابه، وقص علينا من أمر هذا الشيخ أنه «كان له بداره بالقرية بئر يستقي منها لوضوئه، فرأينا بجانب البئر شجرة زيتون قد علت وأورقت أنه كان له بداره بالقرية بئر يستقي منها لوضوئه، فرأينا بجانب البئر شجرة زيتون قد علت وأورقت وحملت، جسمها غليظ، فقال له صاحبي : ياسيدنا! لم غرست هذه الزيتونة في هذا الموضع وضيقت ووالله ما رأيت قط هذه الزيتونة إلا الآن». يقول ابن عربي «فكان بهذه المثابة من الاشتغال بقلبه» (26).

وهؤلاء الأفراد الذين وكل الله إليهم وظائف التدبير، لا شك يفتقدون صفة "الاختفاء" ولا يفيدون منها مثلما يفيد منها أفراد الطبقة الأولى في سترهم وحمايتهم، ومع ذلك فإن أصحاب الوظائف الذين يصفهم ابن عربي بـ "المدبرين"، والذين يخرج من بين ظهرانيهم القطب والأوتاد والأبدال، هؤلاء رغم افتقادهم الستر والخفاء هم أيضا من الملامية، لأنهم يعرفون أنهم هم أنفسهم جزء من الأسباب الثواني التي ذكرناها من قبل والتي هي حجاب وستر للخلق من الله تعالى وأنهم وإن كانوا يفعلون فإن الله - في حقيقة الأمر - هو الذي يفعل، تماما كما قبل للنبي والنه بيسلم في وها رهيت ولكن الله رهي (الأنفال: 17)، فلهم إسم المدبر المفصل، وهجّ يرهم فيدبر الأمر بفصل التدبير الذي يختصون به لا يكون إلا في أنظار الآخرين فقط، وإلا فالتدبير

<sup>(23)</sup> الفتوحات، 1 ص 206؛ ورسالة روح القدس، (ط. القاهرة) ص 133.

رب) المقتومات، أص 200؛ 2 ص15 ؛ 3 ص 34، هذا ويفرد ابن عربي في رسالته : روح القدس (ص 51-52) فقرة خاصة عنه، ولكن بإسم "صالح العدوي".

رين (25) الفتوحات، أص 206 ؛ 3 ص 34 ؛ روح القدس، ص 52.

رُ (26) الفتوحات، أص 206 ؛ روح القدس، ص 53.

والحكم وصفان مختصان بالله تعالى. و"المدبرون" يرون العلامات الإلهية ويلاحظونها في كل شيء، وبعبارة أدق، كل الأشياء في أعينهم آبات بينات. وقد عرض ابن عربي موضوع "العلامات الإلهية" هذا عرضا شائقا ميز فيه -بدقة- بين دلالات عديدة تضمنتها كلمة آية في استعمالاتها المتكررة في القرءان الكريم، ومزج فيه من خلال تفسيره لقوله تعالي، ومن «آيته منامكم باليل والنَّهَر وابتغاؤكم من فضله إن في ذلك والآيت لقوم يسمعون ﴾ (الروم: 23) بين استخراج معانى الأشياء في عالمنا هذا وبين فن تأويل الرؤيا الذي يدخل ضمن عمل الأفراد واهتماماتهم. ويختتم ابن عربي هذا الباب ببيان أن من بين ما اختُص به هؤلاء الأفراد من معارف «حقيقة ليلة القدر، وكشفها، وسرها، ومعناها » وفي هذا الاختصاص إشارة جدّ واضحة إلى الخاصة الكبرى للمدبرين، وهي نزولهم للخلق بعد صعودهم للخالق، ورجوعهم إلى عالم الكثرة بعد وصولهم إلى "الوحدة". ويستعمل ابن عربي مصطلح "رجوع" -في الباب 45 من الفتوحات-(27) في وصف المرحلة الأخيرة من مراحل الطريق عند الأولياء الكُّمُل من الوارثين، ليقارن بين الأولياء "الراجعين" والأولياء "الواقفين"، ويعني بهم الواقفين هناك بعد الوصول إلى أعلى المقامات. وهؤلاء الواقفون يشبه حالهم حال "الملائكة المهيِّمين في جلال الله تعالى، والكروبيين، فلا يعرفون سواد، ولا يعرفهم سواه سبحانه". ومهما بلغت درجة التحقق الروحي عند الواقفين، فإنها لا تبلغ أبدا مرتبة الراجعين إلى الخلق بقصد تعليمهم وإرشادهم، سواء كان الراجع مختارا كأبي مدين، أو مجبورا كأبي يزيد البسطامي، فالرجوع في كل هذه الأحوال هو الصورة المثلى لوراثة الأنبياء في رجوعهم من أعلى المقامات إلى حيث يبلغون رسالات الله إلى الخلق، وكذلك كمال إرث الأنبياء والمرسلين إنما يكون في الرجوع إلى الخلق. والراجعون من الخالق إلى المخلوق يتحملون من الألم في نزولهم فوق ما يطيقون، فهذا أبو يزيد « لما خلع عليه الحق الصفات التي بها ينبغي أن يكون وارثا وراثة إرشاد وهداية، خطا خطوة من عنده فغُشي عليه، فإذا النداء : ردوا عليّ حبيبي فلا صبر له عني ». ولا ينبغي أن نفهم الرجوع أو النزول على أنه "سقوط" أو ارتداد، بل لا ينبغي أن نعده بُعدا حقيقيا، فالولي إذا رجع لا يفقد ما استمده هناك من قبل، ورجوعه تضحية لا عقوبة أو طرد واستبعاد. وهكذا يمكن القول بأن الطبقة الثانية من الأفراد ، وهي طبقة "الراجعين" أفضل وأكمل من الطبقة الأولى، طبقة "الواقفين"'(<sup>28)</sup>. ولكي تكتمل الصورة المتعلقة بدرجة الأفراد، يجب أن نكون على ذكر من أن

<sup>(27)</sup> هذا البباب (الفتوحات، اص 250-253) ترجمه ميشيل فالسان -مع شرح وتعليق- ونشره في مجلة: (27) هذا البباب (الفتوحات، اص 303-253) ترجمه ميشيل فالسان -مع شرح وتعليق- ونشره في مجلة: المرجوع إلى الخلق يستعمله (27-38). وهذا المصطلح: "الرجوع إلى الخلق يستعمله ابن عربي بوضوح في رسالة في الولاية" (ص25-27). وليس من غرضنا هنا الوقوف على الفووق التي يسجلها ابن عربي بين الذين يصلون إلى الله عن طريق أسماء الذات، والذين يصلون عن طريق الأسماء الإلهية الأحرى. (28) يشبه الفرق بين حالة الواقفين وحالة الراجعين الفرق بين حالة السكر وحالة السالكين واستعداداتهم الشخصية. لكن لا ينبغي من مراحل الحياة الروحية، بل حتى على مرحلة السالك المبتديء، طبقاً لأوقات السالكين واستعداداتهم الشخصية. لكن لا ينبغي أن نغيم أن بين حالة الواقفين والراجعين. وبين حالة السكر والصحو تماثلا تاما، بل الأمر لا يعدو مجرد التشبيه، وهذان الوصفان وهما: السكر والصحو جالنسبة للأفراد- ليسا حالين متقلبين أو زائلين بل هما مقامان دائمان. وحقيقتان موضوعيتان.

"مقام القربى" يحتل مكانة بين مقام الصديقية -الذي يعده بعض الصوفية مثل الإمام الغزالي، قمة مراتب الولاية- وبين "نبوة التشريع" أي فوق الصديقية ودون النبوة التشريعية، بل كان مقام القربى، كما يقول ابن عربي مقاما للنبي رفي قبل أن ينزل عليه الوحي. ولقد رأينا كيف أن ابن عربي لم يتردد في أن يُسمّي مقام القربى هذا النبوة العامة أو النبوة المطلقة (30). ومهما يكن من أمر هذ الإطلاق فإن الذي لا شك فيه هو أن بين الأولياء وبين الأنبياء -بالمعنى الاصطلاحي للأنبياء - خطّا فاصلا، وأن الأولياء ليسوا إلا ورثة للأنبياء، وقد يكون هذا الخط الفاصل غامضا أحيانا في بعض نصوص ابن عربي، الأمر الذي يفسر لنا سر الانزعاج الذي نراه عند مفكر مثل ابن تيمية أو غيره ممن يذهبون مذهبه.

ولكي نلم بنظرية الولاية في أفقها المتسع عند ابن عربي، يجدر بنا، ونحن على مشارف الانتهاء من هذا الفصل، أن نلاحظ نوعين من الفروق والاختلاقات في طبقة الأفراد من الأولياء، وهم الواصلون إلى نقطة النهاية في مراتب الولاية، وهي النقطة التي لا يمكن لأي ولي أن يتخطاها أو يتجاوزها بعد موت خاتم النبيين: فمن بين هذه الطبقة أفراد ورثوا الولاية المحمدية وراثة كاملة، وهؤلاء منحصرون في دائرة مغلقة لا يُزاد عليها أو يُضاف إليها. ومن بينها أفراد آخرون ورثوا الأنبياء السابقين من قبل، ودائرة هؤلاء -على عكس الدائرة الأولى- مفتوحة إلى يوم القيامة. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى نجد أن من بين الأفراد أفرادا لا تدبير لهم ولا حكم على الخلق ولا على أنفسهم. ومنهم أيضا أفراد "راجعون" إلى هذا العالم السفلي بعد أن انطلقوا منه في معراجهم الروحاني. وهؤلاء الراجعون أكمل من الأفراد السابقين الذين لا حكم لهم ولا تدبير. وبرغم هذه التفرقة فإن طبقة الأفراد كلها مجتمعة، وبرغم ما يلحق ما يقرره ابن عربي في بداية الباب 73 من الفتوحات، وهو الباب المخصص لدراسة هذا الموضوع. وهكذا، وفي طبقة الأفراد هذه، تبدو العلاقة الوثقى بين مفهوم الولاية ومفهوم القربى في وجهها الصحيح، وتعبيرها الأتم.

<sup>(29)</sup> الفتوحات، 2 ص 19، انظر من كتابنا هذا الفصل الثالث ص 62. ومقام "الصديقية" مشتق من لقب الخليفة الأول ابي بكر الصديق شقة. هذا وقد تعرضت مقالة ابن عربي التي تؤكد على وجود مقام أعلى من مقام الصديقية المنسوب إلى أبي بكر، إلى انتقادات لاذعة. وأكبر الظن أن سوء فهم ابن عربي، عن قصد أو عن غير قصد، كان من وراء هذه الانتقادات؛ فمقالة ابن عربي هذه لا تشكك أبدا في رفعة مقام: "الصديق"، كيف وابن عربي ينص في صراحة ووضوح على أن أبا بكر شقمن الأولياء الأفراد! انظر الفتوحات، 3 ص 78.

## الخواتم الثلاثة

من بين وظائف رجال الله الذين يذكرهم ابن عربي في مفتتح الباب الثالث والسبعين من الفتوحات، وظيفة بالغة الأهمية، ونعني بها "ختم الأولياء" الذي مررنا عليه، من قبل، مر الكرام أثناء حديثنا عن الحكيم الترمذي. ونقول -بديا- إن استعمال كلمة "ختم" بصيغة المفرد هكذا وإن كانت ترجحه تبريرات كثيرة في مذهب أهل التصوف، إلا أنه استعمال قاصر لا يفي بالمطلوب، لأن للولاية في بعدها التاريخي -كما سنعرف- خواتم ثلاثة.

وعلى خلاف كثير من المصطلحات التي عرضت لنا من قبل، فإن مصطلح "ختم الأولياء" أو "ختم الولاية" اللذين يستخدمهما ابن عربي في مؤلفاته لم يرد أيً منهما لا في القرء آن الكريم ولا في السنة النبوية، مما يعني أن هذا الاصطلاح أو التسمية تسمية مبتدعة، وقد نظر كثير من العلماء والفقهاء إلى هذين الاصطلاحين من منظور البدعة والابتداع بالفعل، ولا يزالون ينظرون إليهما من نفس المنظور حتى يومنا هذا. والنص الوحيد الذي يمكن أن نستند إليه في هذا المعترك، وإن كان غير مقنع لكثير من العلماء، هو الحديث النبوي «العلماء ورئة الأنبياء»، ولكن على أن يكون المقصود من "العلماء" في الحديث، أصحاب العلم الحقيقي وحدهم، ونعني بهم -تحديدا- "الأولياء والعارفين بالله تعالى". وأيضا إذا كان للنبيين خاتم هو محمد بين (الأحزاب: 40)(1)، فيتبع ذلك أن يكون لورثتهم خاتم هو "خاتم الأولياء".

ولقد كان الحكيم الترمذي أول من تنبه إلى ذلك في القرن الثالث الهجري، غير أن النصوص التي تبحث، في مؤلفاته، هذا الاصطلاح أو المفهوم الجديد، كلها نصوص شديدة الغموض والإبهام. وكيفما كان أمر هذه النصوص، فإن متابعة سير البحث في هذا الموضوع تقتضي أن نذكر هنا -إضافة إلى ماسبق- أن شخصا سأل الحكيم الترمذي، وقال له «وما صفة ذلك الولي الذي له إمامية الولاية ورياستها وختم الولاية ؟»، فأجابه الحكيم «ذلك من الأنبياء قريب يكاد يلحقهم». قال السائل «فأين مقامه ؟»، قال الحكيم «مقامه في أعلى منازل الأولياء في مكلك الفردانية، قد انفرد في وحدانيته، ومناجاته كفاحا في مجالس الملك أن قد انكشف له الغطاء عن مقام الأنبياء، ومراتبهم وعطاياهم وتحفهم» (2). ونتوقف في

<sup>(</sup>١) فيما يتعلق بمفهوم "خاتم النبيين" وما يتفرع عنه من أبعاد ومسائل صوفية، انظر:

Y. Friedmann, Finality of Prophethood in sunni islam, Jerusalem Študies in Arabic and Islam, 7. 1986, 177-215.

(2) الترمذي، ختم الأولياء، ص367-368، وقد يُفهم من كلام الترمذي بعد هذا النص مباشرة- أن وظيفة ختم الأولياء لا تنحصر في شخص متفرد ووحيد، وإنما يتعاقب عليها -على طول التاريخ- أشخاص يحملون هذا اللقب. غير أن إجابة الترمذي على السؤال الآخر: (فهل تخاف هذه الطبقة من الأولياء على أنفسها؟) تُبيّن أن الموضوع المسؤول عنه قد تغير كلية، وأن مضمون الإجابة لم يعد يختص بختم الأولياء على وجه الخصوص، بل يتسع -بشكل عام لطائفة الأفراد الذين ينتمي إليهم ختم الأولياء بالفعل.

هذا النص عند قوله «من الأنبياء قريب»، وأيضا عند كلمة 'الفردانية" (التي يشرحها الترمذي بكلمة مشتقة من نفس الأصل الذي اشتق منه ابن عربي مصطلح الأفراد)؛ فهذان التعبيران يتصلان بعلاقة وثقى بنظرية الولاية ومقولاتها في تصوف الشيخ الأكبر، كما رأيناها عنده من قبل، وكما نراها في هذا الفصل في وضوح أكثر.

لكننا نتساعل -قبل ذلك- من هو «ختم الأولياء؟ » هنا يصمت الحكيم فلا يجيب بشيء، وإن اكتفى بطرح سؤال أورده في قائمته المعروفة، يقول فيه «ومن الذي يستحق خاتم الولاية كما استحق محمد ﷺ خاتم النبوة ؟» لكن هذا السؤال الذي ظل بلا إجابة عند الحكيم وجد جوابه عند ابن عربي مرتين، مرة في كتابه الذي ألفه سنة 603 هـ بعنوان "الجواب المستقيم عما سأل عنه الترمذي الحكيم"((3)، وفي هذا الكتاب يكتفي ابن عربي في الإجابة على السؤال بقوله «المستحق لذلك رجل يشبه أباه وهو أعجمي. هو نسق في خلقه ؛ [...] خُتمت به دورة المُلك ؛ وتُختتم به الولاية. وله وزير إسمه يحيى. روحاني المحتد، إنسى المشهد ». أما المناسبة الثانية ففي كتاب الفتوحات، ونص ابن عربي هنا يتميز بأنه أكثر وضوحا وأحفل بالمعطيات الهامة التي نفتقدها في نص "الجواب المستقيم". يقول الشيخ الأكبر «الختم ختمان، ختم يختم الله به الولاية، وختم يختم الله به الولاية المحمدية. فأما ختم الولاية على الإطلاق فهو عيسى إليَّكُ الله فهو الوليّ بالنبوة المطلقة في زمان هذه الأمة، وقد حيل بينه وبين نبوة التشريع والرسالة، فينزل في آخر الزمان وارثا خاتما لاولى بعده بنبوة مطلقة[...] وأما "ختم الولاية" المحمدية فهي لرجل من العرب من أكرمها أصلا ويدا، وهو في زماننا اليوم موجود، عُرِّفتُ به سنة 595 هـ، ورأيت العلامة التي له، قد أخفاها الحق فيه عن عيون عباده وكشفها لي بمدينة فاس، حتى رأيت خاتم الولاية منه، وهو خاتم النبوة المطلقة، لا يعلمها كثير من الناس، وقد ابتلاه الله بأهل الإنكار عليه فيما يتحقق به من الحق في سره من العلم به. وكما أن الله ختم بمحمد عِيْنُ ا نبوة الشرائع، كذلك ختم الله بالختم المحمدي الولاية التي تحصل من الورث المحمدي لا التي تحصل من سائر الأنبياء، فإن من الأولياء من يرث إبراهيم وموسى وعيسى، فهؤلاء يوجدون بعد هذا الختم المحمديّ. وبعده فلا يوجد وليّ على قلب محمد على هذا معنى خاتم الولاية المحمدية. وأما "ختم الولاية" العامة الذي لا يوجد بعده ولي فهو عيسى الليك ، ولقينا جماعة من هو على قلب عيسى اللك وغيره من الرسل عليهم السلام. وقد

<sup>(3)</sup> نعتمد في إحالتنا إلى كتاب "الجواب المستقيم" على النص الذي نشره عثمان يحيى، وأورده عقيب كل سؤال من أسئلة الترمذي. (النص المقتبس أعلاه من ص 161 من كتاب ختم الأولياء)

جمعت بين صاحبي "عبد الله" [بدر الحبشي ] (4)، وإسماعيل بن سودكين (5)، وبين هذا الختم ودعا لهما وانتفعا به والحمد الله (6).

وإذن فنحن أمام ختمين، ختم واضح لا لبس فيه هو عيسى إلي الذي يشبه أباه، أي يشبه الروح التي نفخها الملك في أمه مربم، والذي كان مؤيدا -أيضا- في فترة تبليغ رسالته بالنبي يحيى إلي . وأما الختم الثاني فهو رجل من العرب يعيش مع ابن عربي في القرن السادس الهجري، ويصفه في جوابه على السؤال الخامس عشر من أسئلة الترمذي بصفات كثيرة، منها أن إسمه يواطيء إسم النبي ين ، وهو ليس من سلالة النبي ين الحسية، ولكنه من سلالة أعراقه وأخلاقه ين . ويتضح من كلام ابن عربي في هذا الموضع أن "ختم الأولياء" غير المهدي المنتظر، لأن هذا الأخير من ذريته ين ، ونسله الحسي (٢). وما يقوله ابن عربي هنا يؤكده في مكان آخر في قصيدة يقول مطلعها :

ألّا إن "ختم الأولياء" شهيــــد وعين إمام العالمين فقيــد هو السبيد المهدي من آل أحمــد هو الصارم الهنديّ حين يُبيد (8)

غير أن كل ذلك لا يُمكننا من معرفة المشخصات الحقيقية لختم الولاية المحمدية، ولا من التمييز -في وضوح- بين الوظائف الروحية الخاصة بكل منهما على حدة. فهذان الختمان سوف يصير الأمر فيهما إلى خواتم ثلاثة تزداد معها المشكلة صعوبة وتعقيداً.

ولعل من الأفضل أن نبدأ أولا بجمع العناصر والحيثيات اللازمة لبحث هذا الموضوع قبل أن نبدأ في عرض المناقشات التي تثيرها نصوص ابن عربي الغامضة والمتناقضة أيضا، وذلك بالرغم مما قد نسببه للقاريء من لبس أو غموض أو تكرار لما قلناه من قبل. ولقد نعلم أن بعضا من هذه الحيثيات كُتب من قبل وعُر ف في أعمال بعض الباحثين، من أمثال أبو العلا عفيفي وكوربان وإزوتسو<sup>(9)</sup>. لكن كل هذه الحيثيات كانت قاصرة على اقتباسات مختصرة لا تمثل إلا جزءً ضئيلا مما هو مطلوب في معرفة هذا الموضوع.

<sup>(4)</sup> من أبرز أصحاب ابن عربي المقربين، تُوفي بملطية سنة 1221/618. انظر في قصة وفاته الفتوحات، ١، ص 221، والدرة الفاخرة "الترجمة الإنجليزية" ص 158 رقم 71.

 <sup>(5)</sup> إسماعيل بن سودكين (ت1248/646) تلميذ آخر وثيق الصلة بابن عربي ومقرب إليه، كتب شُرْحا لابن عربي على كتاب التجليات، وقد سمعه شفاها من الشيخ. وهو شرح نفيس جدا.
 (6) الفتوحات، 2ص 49.

<sup>(ُ7)</sup> القتوحات، 2 ص 50.

 <sup>(8)</sup> الفتوحات، 3 ص 328.
 (9) أبو العلا عفيفي: الفلسفة الصوفية لابن عربي (بالإنجليزية) ص98–101، ومقدمة هنري:

كوربان لكتاب "نص النصوص" لحيدراملي؛ وأيضًا: (Sceau) الفصل 3ufism and Taoism (فهرس المصطلحات، مادة : (Sceau) إزوتسو: Sufism and Taoism الفصل 16 الفصل 5téphane Ruspoli المنشور في مجلة "Ibn Arabî et la prophétologie shî'ite" المنشور في مجلة "Cahiers de L'Herne" باريس، 1981، ص 224-وقي هذا المقال ترجمة -غير أمينة في تحديد المواضع والصفحات- لبعض نصوص الفتوحات، اص 319-230 ؛ 2 ص 49. كما يعتمد كاتب المقال -في ترجمته لبعض الفقرات من فصوص الحكم- على النقل المباشر من ترجمة - للمعض الفصوص.

ونبدأ من نصوص ابن عربي بالنص الذي يقول فيه «ومنهم [من الرجال] رضي الله عنهم الختم، وهو واحد، لا في كل زمان، بل هو واحد في العالم، يختم الله به الولاية المحمدية، فلا يكون في الأولياء المحمديين أكبر منه. وثم ختم آخر يختم الله به الولاية العامة من آدم إلى آخر ولي وهو عيسى المنتقلا هو ختم الأولياء، كما كان ختم دورة الملك، ومجيئه من علامات الساعة »(10).

«وأما ختم الولاية المحمدية فهو أعلم الخلق بالله، لا يكون في زمانه ولا بعد زمانه أعلم بالله وبمواقع الحكم منه، فهو والقرء آن أخوان، كما أن المهدي والسيف أخوان» (11). والمقصود من مواقع الحكم في هذا النص الأنبياء ولكن بما هم أولياء، أي في دائرة أسرارهم الإلهية التي هي مناط الولاية فيهم. وفي هذا المستوى تختبيء فصوص الحكم التي يحدثنا عنها ابن عربي في الفص 27 من كتابه الفصوص. أما الأنبياء، بما هم أنبياء، أي بما هم مبلغون للوحي الإلهي المقدس، فهم -على العكس من الحالة الأولى- "مطالع الحكم". فهم "شرقيون" في حد النبوة، و"غربيون" في حد النبوة، أي ألأخُون "التي تطابق ما بين القرء آن الكريم والختم فهي مرتبطة بما مر من ثبوت التوافق بين الإنسان الكامل والقرء آن (12)، كما ترتبط هذه الإشارة أيضا ببيت شهير من قصيدة في مطلع كتاب الفتوحات (13)، يقول فيه ابن عربي :

أنا القرءآن والسبع المثاني وروح الروح لا روح الأواني

والقول بأن عيسى المنه هو ختم الولاية العامة، يُو كده ابن عربي في مواضع كثيرة من كلامه. لكن تصاحبه في كل موضع تحديدات خاصة ودقائق معينة، لا مفر من أخذها في الحُسبان وعدم المجازفة بأيً منها: ففي الباب الرابع عشر من الفتوحات، وهو "في معرفة أسرار الأنبياء"، أي أنبياء الأولياء، (وسيتضح أن الكلام هنا يدور حول الولاية في أقصى در جاتها العليا، أي الولاية بوصفها نبوة لا وَحْي فيها ولا تشريع)، يقول ابن عربي «وإن عيسى المنه إذا نزل، ما يحكم إلا بشريعة محمد ريني ، وهو (عيسى) خاتم الأولياء، فإنه من شرف محمد ريني أن ختم ولايته والولاية مطلقا بنبي ورسول مكرم، ختم به مقام الولاية، فله يوم القيامة حشران: يُحشر مع الرسل رسولا، ويُحشر معنا وليا تابعا لمحمد ويني كرمه الله تعالى وإلياس بهذا المقام على سائر الأنبياء » (14).

ثم غضي مع نصين آخرين من نصوص ابن عربي في مسألة العلاقة بين "ختم الولاية العامة"، و"ختم الولاية المحمدية"، قد يصعب التوفيق بين مدلوليهما، أما النص الأول فهو:

<sup>(10)</sup> الفتوحات، 2 ص 9.

<sup>(11)</sup> الفتوحات، 3 ص 329.

<sup>(12)</sup> انظر الفصل الرابع من هذا الكتاب، ص 74 هامش 38.

<sup>(13)</sup> الفتوحات 1 ص 9. وقد ورد هذا البيت أيضا في كتاب الإسرا، ص 4.

<sup>(14)</sup> الفتوحات، أص 150.

«وللولاية المحمدية المخصوصة بهذا الشرع المنزل على محمد رسي ختم خاص هو هي المرتبة هون عيسسى الله لكونه رسولا، وقد وُلد في زماننا، ورأيته أيضا (15) واجتمعت به، ورأيت العلامة الختمية التي فيه. فلا ولي بعده إلا هو راجع إليه، كما أنه لا نبي بعد محمد رسي الهو وهو راجع إليه [...] كإلياس وعيسى والخضر في هذه الأمة »(16).

وأما النص الثاني فهو قوله «ثم إن عيسى إذا نزل إلى الأرض في آخر الزمان أعطاه (الله) ختم الولاية الكبرى من آدم إلى آخر نبي، تشريفا لمحمد رين حيث لم يختم الله الولاية العامة في كل أمة إلا برسول تابع إياه رين ، فله ختم دورة الملك وختم الولاية العامة. وأما خاتم الولاية المحمدية وهو الختم الخاص لولاية أمة محمد الظاهرة (17) فيدخل في حكم ختميته عيسى الله ، وغيره كإلياس والخضر، وكل ولي لله تعالى من ظاهر الأمة، فعيسى الله وإن كان ختما فهو مختوم تحت هذا الخاتم المحمدي «(18).

وهناك كتاب ألفه ابن عربي قبل رحلته الأخبرة إلى بلاد الشرق، يدير فيه البحث من أوله إلى آخره على محور وحيد هو "الختم". هذا الكتاب هو "عنقا مُغرب" (19)، وعنوانه الكامل "كتاب عنقا مُغرب في ختم الأولياء وشمس المشرق". وتدلنا كلمة "شمس المغرب" على خاصة "التنبؤ" لهذا الكتاب، ونعني بها الإشارة إلى المهدي المنتظر (20)، ثم إن الإشارات الخفية التي يزخر بها هذا الكتاب إنما تتعلق -في المقام الأول- بختم الولاية العامة فقط. وفي هذا الكتاب يُحصي ابن عربي تسعة وعشرين موضعا في القرء آن الكريم (لا يحددها) في

<sup>(15)</sup> يُفهم من كلمة 'أيضا' أن ابن عربي رأى عيسى كذلك. وفيما يتعلق برؤية ابن عربي للأنبياء، انظر الفصل الأول من هذا الكتاب، وهامش7 من ص 25، وانظر في علاقته بعيسى على الفصل الخامس من هذا الكتاب أيضا، وهامش9 من ص79

<sup>(16)</sup> الفتوحات 1، ص 185. وتلاحظ أن الجملة الأخيرة في هذا النص تشير إلى إمكان وجود حالات متشابهة، أو -بعبارة أدق- مظاهر خاصة للوظائف الكونية في الأمم السابقة، حسبما يُؤخذ -بدلالة المفهوم- من قوله "الأمة المحمدية"، وقد ضرب الشيخ الأكبر أمثلة لهذه الوظائف: إلياس وعيسى والخضر.

<sup>(17)</sup> أي الأمة الإسلامية بالمفهوم التاريخي -الزمني- لهذه التسمية، ولهذا القيد: (الظاهرة) - المذكور في النص أعلاه- أهمية كبرى، لأننا إذا ضربنا صفحا عن الجانب التاريخي الظاهري فإن كل الأمم المرتبطة بالوحي الإلهي، في تسلسله وتعاقبه، تُعَد أمة محمدية حسبما تقرره نظرية 'الحقيقة المحمدية'.

<sup>(18)</sup> الفتوحات، 3 ص 514 ؛ 4 ص 195.

<sup>(19)</sup> اعتمدنا هنا على الطبعة التجارية لكتاب عنقا مغرب (القاهرة 1954) ، ورجعنا أيضا إلى مخطوطة راغب باشا 1453 ورجعنا أيضا إلى مخطوطة برلين (Mo 3266) التي يرجع تاريخها إلى مخطوطة راغب باشا 1453 ورجعة ورقع تاريخها إلى سنة 797هـ ، وهذه النسخة مقروءة على المؤلف. ومن المحتمل أن يكون ابن عربي قد ألف هذا الكتاب سنة 595 (انظر ص15-7امن طبعة القاهرة). هذا ويصرح ابن عربي في مقدمة الكتاب أنه كان في نيته أن يتكلم عن مقام "الإمام المهدي" و "ختم الأولياء" في كتابه : "التدبيرات الإلهية" لكنه تراجع عن ذلك. انظر عنقا مُغرب، ص5-6.

<sup>(20)</sup> هذه التسمية مرتبطة بالحديث الوارد في علامات الساعة التي سأله عنها (ص 10) "رجل من أهل تبريز"، ولم يجبه ابن عربي، لأنه كان يعرف أن السائل لم يكن من أهل المغارف الحقيقية، وكان يسأل بدافم من التأمل العقلي الصرف.

أربعة عشرة سورة يذكرها بأسمائها، ويقول إنها تتضمن ذكرا عن الختم. وبتتبع السور التي أشار إليها يمكن أن نخلص إلى أن المقصود من الختم هنا هو عيسى، ففي هذه السور ذكر صريح أو مضمر عنه الملهي اللهاي أن المقصود من الختم " تفسيرا زمنيا مرتبطا بتسلسل فترات المهدي، كما يصر على خَطْإ تفسير مفهوم "الختم" تفسيرا زمنيا مرتبطا بتسلسل فترات التاريخ " فليس الختم بالزمان، وإنما هو باستيفاء مقام العيان "(22)؛ وأخيرا يلفت نظرنا في هذا الكتاب تحذير ابن عربي للقاريء من أن يغفل عن حقيقة هامة، مضمونها، أن كل شيء يقال عن العالم الأكبر له ما يقابله في العالم الأصغر (الإنسان)، إذ في كل كائن مهدي وختم ... إلخ، وهذا التحذير ينبغي أن يُؤخذ في الحسبان كلما أثار ابن عربي موضوع الوظائف الكونية، أو أثار قضية من قضايا البعث والمعاد الأخروي، يقول الشيخ الأكبر «فمتى ذكرت في كتابي هذا أو في غيره حادثا من حوادث الأكوان، فإنما غرضي أن أثبته في سمع السامع، وأقابله بمثله في الإنسان [...] فانظر إلى مُلكك الأدنى إليك» (23).

ويعود بنا النص التالي إلى "ختم الولاية" المحمدية كرة أخرى، وهذا النص عبارة عن مقتطفات من كتاب الفصوص تعالج مسألة العلاقة بين وظيفة "ختم الولاية" المحمدية، ووظيفة "ختم الأنبياء"، وهو محمد رسي المعلى المعالى المعتمدية المعتمدية المعتمدية المعتمدية المعتمدية الأكبر (24) «... فإذن المتجلّى له ما رأى سوى صورته في مرآة الحق، وما رأى الحق ولا يمكن أن يراه مع علمه أنه ما رأى صورته إلا فيه، كالمرآة في الشاهد إذا رأيت الصورة فيها لا تراها مع علمك أنك ما رأيت الصورة فيها لا تراها مع علمك أنك ما رأيت الصورة أو صورتك إلا فيها. فأبرز الله ذلك مثالا نصبه لتجلّبه الذاتي ليعلم المتجلّى له أنه مارآه. [...] وقد بينا هذا في الفتوحات المكبة (25)، وإذا ذقت هذا ذقت الغاية التي ليس فوقها غاية في حق المخلوق. فلا تطمع ولا تتعب نفسك في أن ترقى في أعلى من هذا الدرج، فما هو ثم أصلا، وما بعده إلا العدم المحض.

«فهو مرآتك في رؤيتك نفسك، وأنت مرآته في رؤيته أسماء وظهور أحكامها وليست سوى عينه. فاختلط الأمر وانبهم: فمنا من جهل في علمه فقال «والعجز عن درك الإدراك إدراك»، ومنا من علم فلم يقل مثل هذا القول، وهو أعلى القول [أي القول بأن «العجز عن درك

<sup>(21)</sup> عنقا مُغرب، ص72-74. لاحظ أن ابن عربي يوائم بين عدد السور (14) وبين الأحرف الفردة أو النورانية، وعددها أيضا (14) حرفا، كما يوائم كذلك بين العدد (29) وبين عدد السور التي تبدأ أوائلها بهذه الأحرف.

<sup>(22)</sup> عنقا مُغرب، ص71.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق، ص7، وفكرة مطابقة الإنسان لتركيب العالم الأكبر فكرة سائدة في معظم كتاب: التدبيرات الإلهية، وهو كتاب أُلَف في نفس الفترة التي أُلَف فيها عنقا مُغرب، وإن كتاب التدبيرات الإلهية سابقا في التأليف على كتاب عنقا مُغرب،

<sup>(24)</sup> القصوص، اص 61-64 (القص الشيثي).

<sup>(25)</sup> انظر على سبيل المثال لا الحصر: الفتَّوحات، 1، ص 163.

...إلخ»، والذي يُنسب إلى أبي بكر الصدّيق و أعلى القول]، بل أعطاه العلم السكوت، ما أعطاه العجز، وهذا هو أعلى عالم بالله.

«وليس هذا العلم إلا لخاتم الرسل وخاتم الأولياء، وما يراه أحد من الأنبياء والرسل إلا من مشكاة الرسول الخاتم، ولا يراه أحد من الأولياء إلا من مشكاة خاتم الأولياء.[...] فإن الرسالة والنبوة -أعني نبوة التشريع ورسالته- تنقطعان، والولاية لا تنقطع أبدا. فالمرسلون، من كونهم أولياء، لا يرون ما ذكرناه إلا من مشكاة خاتم الأولياء، فكيف من دونهم من الأولياء؟ وإن كان خاتم الأولياء تابعا في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من التشريع، فذلك لا يقدح في مقامه ولا يناقض ما ذهبنا إليه : فإنه من وجه يكون أنزل [من خاتم الرسل] كما أنه من وجه يكون أعلى، وقد ظهر في ظاهر شرعنا ما يؤيد ما ذهبنا إليه في فضل عمر في أسارى بدر بالحكم فيهم ؛ وفي تأبير النخل. فما يلزم الكامل أن يكون له التقدم في كل شئ وفي كل مرتبة، وإغا فيهم ؛ وفي تأبير النخل. فما يلزم الكامل أن يكون له التقدم في كل شئ وفي كل مرتبة، وإغا فظر الرجال إلى التقدم في رتبة العلم بالله : هنالك مطلبهم. وأما حوادث الكون فلا تعلق فاطرهم بها. فتحقق ما ذكرناه.

«ولما مثّل النبي على النبوة بالحائط من اللبن وقد كَمُلَ سوى موضع لبنة ، فكان على اللبنة (26). غير أنه على لا يراها كما قال لبنة وأحدة. وأما خاتم الأولياء فلا بد له من هذه الرؤيا، فيرى ما مثله به رسول الله يري أو يرى في الحائط موضع لبنتين، واللبن من ذهب وفضة، فيرى اللبنتين اللتين تنقص الحائط عنهما وتكمل بهما، لبنة ذهب ولبنة فضة. فلا بد أن يرى نفسه تنظيع في موضع تينك اللبنتين، فيكون خاتم الأولياء تينك اللبنتين فيكمل الحائط. والسبب الموجب لكونه رآها لبنتين أنه تابع لشرع خاتم الرسل في الظاهر وهو موضع اللبنة الفضة، وهو ظاهره وما يتبعه فيه من الأحكام، كما هو آخذ عن الله في السر ما هو بالصورة الظاهرة متبع فيه، لأنه يرى الأمر على ما هو عليه، فلا بد أن يراه هكذا وهو موضع اللبنة الذهبية في الباطن، فإن فهمت ما أشرت به فقد حصل لك العلم النافع بكل شيء.

«فكل نبي من لدن آدم إلى آخر نبي ما منهم أحد يأخذ إلا من مشكاة خاتم النبيين، وإن تأخر وجود طينته، فإنه بحقيقته موجود، وهو قوله رسي «كنت نبيا وآدم بين الماء والطين» (127). وغيره من الأنبياء ما كان نبيا إلا حين بُعث. وكذلك خاتم الأولياء كان وليا وآدم بين الماء والطين، وغيره من الأولياء ماكان وليا إلا بعد تحصيله شرائط الولاية من الأخلاق الإلهية في الاتصاف بها من كون الله تعالى تسمّى "بالولى الحميد".

<sup>(26)</sup> البخاري، مناقب، 18.

<sup>(27)</sup> أنظر -فيما يتعلق بهذا الحديث الفصل الرابع من كتابنا هذا، وكذلك هامش 3 ص 65 من نفس الكتاب.

«فخاتم الرسل من حيث ولايته، نسبته مع الخاتم للولاية نسبة الأنبيا ، والرسل معه، فإنه الولي الرسول النبيّ. وخاتم الأوليا ، الولي الوارث الآخذ عن الأصل المشاهد للمراتب. وهو حسنة من حسنات خاتم الرسل محمد رضي ملاً ما الجماعة وسيد ولد آدم في فتح باب الشفاعة ».

إن الفقرة الأخيرة من هذا النص المطول ذات أهمية بالغة في مسألة تصحيح المفاهيم، ووضع الأشياء في موضعها الصحيح ؛ ففي ضوء مضمونها البين الصريح يغدو اتهام ابن عربي بالقول بتبعية الرسل والأنبياء لختم الولاية المحمدية وأخذهم عنه، وما يترتب على هذا الاتهام من القول بأفضلية الأولياء على الأنبياء والرسل، كل ذلك يغدو -ومن منظور التصوف الإسلامي ذاته- سَوْءة من السوءات الفكرية تكشف عن سوء فهم أو عن سوء قصد، بل إن هذا الادعاء ليتناقض تناقضا صارخا مع ماتقرره نصوص قاطعة وحاسمة في أدبيات التصوف الإسلامي من أفضلية الرسل والأنبياء على الأولياء، فختم الولاية، كما نقرأ في هذا النص، ليس إلا "حسنة من حسنات خاتم الرسل محمد على الأولياء، فختم الولاية، كما نقرأ في هذا النص، ليس إلا "حسنة هذا اللبس وتوضح حقيقة الأمر فيه، يقول فيها الشيخ الأكبر «ولهذا الروح المحمدي (وهي تسمية يطلقها ابن عربي على الحقيقة المحمدية) مظاهر في العالم. أكمل مظهره في قطب الزمان، وفي يطلقها ابن عربي على الحقيقة المحمدي، وختم الولاية العامة الذي هو عيسى المنها ».

إن هذا النص ليقرر في وضوح أن ختم الولاية المحمدية - بما هو فرد متوحد في التاريخ - فإنه مبجرد نائب، أو مجرد تكريس لظهور الختمية - أي وظيفة الختم- ظهورا حسبا في هذا العالم، فهو لا ينتمي - أزلا وأبدا - إلا للحقيقة المحمدية فقط، مثله في ذلك مثل القطب وغيره من أصحاب الرتب الروحية في ديوان الأولياء. فمحمد ريض هو في ظاهر الأمر خاتم النبيين، وفي باطن الأمر ختم الولاية العامة والمحمدية. وإذن فالعبارات التي وردت في نص الفصوص، والتي بدت لنا مزعجة أو خارجة على الحد الشرعي، لم تكن لتقرر تبعية النبي أو الرسول لشخص آخر غيرهما، أو توقيف كل منهما على ذلك الشخص، بل كانت تقرر -في عين النبي ذاته - خضوع عيرهما، أو توقيف كل منهما على ذلك الشخص، بل كانت تقرر -في عين النبي ذاته - خضوع الوجه الظاهر للنبي، للوجه الباطن في النبي نفسه، أي خضوع النبوة بما هي وصف للمخلوق ينتهي بانتهاء الزمان، للولاية التي هي صفة إلهية أبدية باقية لا يلحقها العدم ولا الفناء. وبنفس عيسى المناه وختم الولاية المحمدية : فختم الولاية المحمدية إذا نُظر إليه بما هو ممثل لختمية الولاية فقط، وبقطع النظر عن أي اعتبار آخر وراء اعتبار الختمية، وبمعني آخر إذا نُظر إليه باعتبار أنه ليس رسولا ولا نبيا، فإنه حينئذ - يتبوأ مرتبة أقل وأدون ؛ وهو في هذه المرتبة لا شك يخضع لختم ليس رسولا ولا نبيا، فإنه حينئذ - يتبوأ مرتبة أقل وأدون ؛ وهو في هذه المرتبة لا شك يخضع لختم ليس رسولا ولا نبيا، فإنه حينئذ - يتبوأ مرتبة أقل وأدون ؛ وهو في هذه المرتبة لا شك يخضع لختم

الولاية العامة، عيسى لأنه نبي ورسول. لكن إذا نُظر إليه باعتباره المظهر الذي يُجسد على مدى التاريخ أعمق وجوه الحقيقة المحمدية وأحفلها بالأسرار، ونعني به الوجه الذي تستمد منه الولاية حقيقتها وأصلها الأصيل، فإن الختم المحمدي حالتئذ- "يدخل في حكم ختميته عيسى الله وغيرُه [...] فعيسى الله وإن كان ختما فهو مختوم تحت ختم هذا الخاتم المحمدي".

وتبقى في هذا الموضوع مسائل كثيرة تحتاج إلى توضيح، ولكن قبل أن نعرض لمسألة تحديد هوية "الختم المحمدي"، وتحديد من يُختم بهذين الختمين، كل على حدة، تجب الإشارة إلى شخص ثالث يُطلق عليه هذا اللقب، ويتسمى به (29). ولعلنا لا نُخْطِيءُ الصواب أو يخطئنا الصواب إذا قلنا إن ابن عربي لم يتحدث عن هذا الختم "الثالث" إلا مرة واحدة فقط، وذلك في السطور الأخيرة من نفس الفصل الذي اقتبسنا منه الفقرات السابقة. يقول ابن عربي «وعلى قدم شيث يكون آخر مولود يُولد من هذا النوع الإنساني، وهو حامل أسراره، وليس بعده وَلدٌ في هذا النوع، فهو خاتم الأولاد. وتُولد معه أخت له فتخرج قبله، ويخرج بعدها، ويكون رأسه عند رجليها. ويكون مولده بالصين، ولغته لغة أهل بلده، ويسري العقم في الرجال والنساء، فيكثر النكاح من غير ولادة. ويدعوهم إلى الله فلا يُجاب. فإذا قبضه الله تعالى وقبض مؤمني زمانه بقي من بقي مثل البهائم لايُحلون حلالا ولا يُحرّمون حراما. يتصرفون بحكم الطبيعة، شهوة مجردة من العقل والشرع. فعليهم تقوم الساعة »(30).

ونقول إن الدور الذي يقوم به خاتم الأولاد أكبر وأبعد من مجرد الإشارة إلى سريان العقم في الرجال والنساء وانتهاء النوع الإنساني كله مع ظهور هذا الخاتم ؛ ذلك أن وصفه بأنه "على قدم شيث" يشير بوضوح -في لغة ابن عربي- إلى أن هاهنا وفي أعماق هذا الختم "وليا"؛ وبوصف أدق : هاهنا أنموذج للولاية الشيثية. وإذا كان هذا الولي هو خاتم الأولاد فلا يولد بعده أحد، ومن ثم لا يولد بعده "ولي"، فلا شك في أنه بهذه الأوصاف، ختم للولاية كذلك. وإذن فما هو وجه علاقة خاتم الأولاد بعيسى المنه الذي ينزل في نهاية الزمان، وله، فيما يقول ابن عربي، «ختم دورة الملك، وختم الولاية العامة»؟ وقبل أن نغز السير في تساؤلنا هذا يجب أن نعرض لمسالة تحديد شخصية "خاتم الولاية المحمدية"، حيث يذكر ابن عربي في فقرة من

<sup>(29)</sup> إضافة إلى هؤلاء، يُوجد "ختم آخر"، يقول عنه ابن عربي: إنه ختم الأسماء الإلهية، وإسمه "هو"، وهو الإسم الذي يدل على "الهوية" المطلقة للموجود بما هو موجود ؛ فهو يدل على الله تعالى، وعلى كل ما يُشار إليه بضمير الغائب، وكل من له هوية. (الفتوحات، 3 ص 514).

<sup>(30)</sup> الفصوص، اص67. ونلاحظ هنا أن التمثيل بالصين كنقطة قصوى وبعيدة في المعرفة الصوفية مستمد من الحديث الشريف: «اطلبرا العلر ولربا لصبن» (وهذا الحديث وإن لم يرد في الصحاح السنة، إلا أنه رواه البيهقي، ونقله عنه السيوطي في كتابه: الفتح الكبير، اص193). هذا ويرى بعض شراح ابن عربي أن شمة إشارة أخرى إلى الصين، و ردت في سياق نص ملغز، من نصوص رسالة "الشجرة التعمانية" (انظر عثمان يحيى: الفهرس العام، رقم 665) يقول فيه أبن عربي «إذا دخل السين في الشين يظهر قبر محيي الدين». وهذه الرسالة غلبت نسبتها كثيرا إلى ابن عربي أيام الإمبراطورية العثمانية، وهي -دونما ريب- رسالة مزيفة وليست من مصنفات الشيخ الأكبر.

الفقرات المقتبسة آنفا، أنه عرف هذا الخاتم المحمدي في فاس سنة 595ه، لكنه يقول في موضع آخر «وعلمت حديث هذا الخاتم المحمدي بفاس من بلاد المغرب سنة أربع وتسعين وخمسمائة » (31). ونقول إن هذا التاريخ (595) لا شك في أنه سقطة قلم، وأن سنة (594) ربما كانت هي التاريخ الصحيح، لأن كتاب "الإسرا" الذي فرغ ابن عربي من تأليفه، كما يقول، في فاس في شهر جمادى من سنة 594 هـ، يتضمن إشارة لا يُفهم معناها - فيما نرى - إلا في ضوء هذا الحدث الروحي الضخم، وأعني به رؤية ابن عربي لخاتم الولاية المحمدية (32). وربما كان من الضروري تقدير تاريخ أسبق من التاريخ المذكور كنقطة بداية ننطلق منها في تحديد هوية الختم، لكن يلزمنا أولا أن نرجع إلى قصة رؤيا ابن عربي للكعبة المبنية من قالب من فضة وآخر من ذهب، والتي سردها في فصوص الحكم، وفي الفتوحات أيضا في صورة "قصة" من قصص الترجمة الذاتية الخالصة.

<sup>(31)</sup> الفتوحات، 3 من 514.

<sup>(26)</sup> كتاب الإسرا، ص 21، 26. وتاريخ الفراغ من تأليف هذا الكتاب مسطور في ص 92. لكن هذا التاريخ المذكور أعلاه (594) تُؤكده -صراحة- قصيدة في ديوان الشيخ الأكبر، ط. بولاق، 1271هـ، ص238-333. وهناك نص غامض -بعض الشيء- في كتاب: عنقا مُغرب (ص15-16) يبدو هو الآخر متطابقا مع تاريخ (595)، مما يجعل ترتيب الحوادث ترتيباً تاريخيا في موضوعنا هذا أمرا صعبا.

## ختم الولاية المحمدية

يدور الباب الخامس والستون من الفتوحات، حول موضوع معرفة الجنة ومنازلها ودرجاتها. وفي هذا الباب يشير ابن عربي مسألة إمكان أن يعرف بعض الناس وهو في هذه الحياة الدنيا- طبيعة نشأته الأخروية في الجنة، وإمكان أن يوجد الشخص الواحد في منازل عدة في وقت واحد، وأن يُؤجر في الزمن الواحد من وجوه كثيرة يَفضُل بها غيره ممن ليس في مقامه هذا. ثم ينتقل ابن عربي انتقالا مفاجئا ليقص علينا رؤيا منامية رأى فيها الكعبة مبنية من لبنة من فضة ولبنة من ذهب، يقول فيها «ولقد رأيت رؤيا لنفسي في هذا النوع، وأخذتها بشرى من الله، فإنها مطابقة لحديث نبوي عن رسول الله يَشِيُّ ، حين ضرب لنا مثله في الأنبياء عليهم السلام فقال يَشِيُّ «مثلي في الأنبياء كمثل رجل بنى حائطا فأكمله إلا لبنة واحدة فكنت، أنا، تلك اللبنة، فلا رسول بعدي ولا نبيي »(1). فشبّه النبوة بالحائط، والأنبياء باللبن التي قام بها هذا الحائط. وهو تشبيه في غاية الحسن فإن مُسمَى الحائط هذا، المشار إليه في هذه الرؤيا باللبنة الواحدة].

«فكنت بمكة سنة تسع وتسعين وخمس مائة،أرى فيها -فيما يرى النائم- الكعبة مبنية بلبن فضة وذهب، لبنة فضة، ولبنة ذهب، وقد كملت بالبناء، وما بقي فيها شيء، وأنا أنظر إليها وإلى حُسنها. فالتفت الى الوجه الذي بين الركن اليماني والركن الشامي (الذي) هو إلى الركن الشامي أقرب، (فوجدت) موضع لبنتين، لبنة فضة ولبنة ذهب، ينقص من الحائط في الصفين، في الصف الأعلى ينقص لبنة ذهب، وفي الصف الذي يليه ينقص لبنة فضة. فرأيت نفسي قد انطبعت في موضع تلك اللبنتين. فكنت، أنا، عين تلك اللبنتين، وكمل الحائط، ولم يبق في الكعبة شيء ينقص. وأنا واقف انظر، وأعلم أني واقف، و أعلم أني عين تينك اللبنتين، أشك في ذلك، وأنهما عين ذاتي. واستيقظت وشكرت الله تعالى.

«وقلت متأولا، إني في الأتباع، في صنفي، كرسول الله ري في الأنبياء عليهم السلام. وعسى أن أكون ممن ختم الله الولاية بي، ﴿وها ذلك على الله بعزيز ﴾ (فاطر: 17). وذكرت حديث النبي ري في في

<sup>(1)</sup> انظر الفصل الثامن من هذا الكتاب (هامش26).

ضربه المثل بالحائط، وأنه كان تلك اللبنة. فقصصت رؤياي على بعض علماء هذا الشأن بمكة، من أهل تَوْزر<sup>(2)</sup>، فأخبرني في تأويلها بما وقع لي، وما سميت له الرائي من هو؟<sup>(3)</sup>».

وكلمة عسى (4) تعبر عن رجاً و و و و تطلع من ابن عربي إلى هذا الأمر ، وهذا النص وإن كان يوحي بأن ابن عربي هو ختم الولاية المحمدية ، إلا أنه ليس قاطعا في أنه قد تحقق بهذا المقام بالفعل ، وكذلك تفسير بعض العلما ء من أهل توزر لهذه الرؤيا لا يدلنا -على وجه اليقين - على ترجيح أحد الاحتمالين السابقين على الآخر . ومع النصوص التي أوردناها من قبل تزداد المسألة تعقيدا وغموضا ، لأن ابن عربي يذكر - في هذه النصوص - أنه لقي "الختم" ، وتحدث إليه ، مما يعني أن الختم شخص آخر غير ابن عربي ، لكننا نجازف بالحكم لو رحنا نفهم من هذه النصوص أن ابن عربي ليس هو "الختم" على وجه اليقين ، فكثيرا ما يحلو لابن عربي ، ولغيره من الصوفية أيضا ، أن يتحدثوا في كتاباتهم عن شخصية القصة أو الحدث بأسلوب معمى ، ويعبرون عنه بضمير الغائب ، لكن مقارنة الحوادث ، وتجميع المعلومات ، وتنظير النصوص المختلفة في كتابات ابن عربي ، كل ذلك يؤكد على أن المقصود من قوله «فلان» أو «هذا الرجل من أهل طريقتنا » ليس إلا ابن عربي نفسه ، وأن الحذر أملى عليه أسلوب التورية والتعبير عن النفس بضمير الغائب .

وما عرض به ابن عربي هنا من غير تصريح كاد يصرح به تصريحا مباشرا في نصوص أخرى يؤكد فيها أنه هو الحتم نفسه، فهو يقول في قصيدة يفتتح بها الباب الثالث والأربعين من الفتوحات:

أنا ختم الولاية دون شك لورثي الهاشمي مع المسيح (5)

والمقصود من الهاشميّ هنا، لا شك هو محمد أما المسيّح فقد مر بنا من قبل أنه الأستاذ الأول لابن عربي (6). ومن المهم أن نبين -من الناحية التاريخية الصرفة- أن إنشاء هذه القصيدة التي يصرح فيها ابن عربي تصريحا صوريا باتصافه بلقب الختم يسبق -تاريخيا- رؤيا

(3) الفتوحات، 1، ص 318-319 (جـ5، ص 36-70، بتحقيق عثمان يحيى)، ويجب أن نلفت النظر هنا إلى أن هذه الرؤيا التي رأها الشيخ في سنة 599 هـ، تسبق كثيرا ما كتبه ابن عربي في الفقرة التي نقلناها من الفصوص في الفصل السابق من كتابنا هذا، لأن كتاب الفصوص لم يُؤلف إلا في سنة 627 هـ.

(5) الفتوحات، 1، صَلِّكُكَ، وكُلَّمة لورث في شَنطر البيت الثاني يجب تصَّحيحها إلى: "لورشي"، حسبما ضبطها عثمان يحيى في تحقيقه للفتوحات (4، ص71).

(6) انظر هامش 9 من ص 79 منّ هذًّا الكتاب.

<sup>(2)</sup> ربما يقصد ابن عربي ببعض علماء توزر هذه الشخصية التي يذكرها مرارا بإسم: أبي العباس على بن ميمون بن أب التوزري، ويلقبه ابن عربي -أحيانا- بالقسطلاني، توفي بمكة سنة 636 هـ. وهو الذي ألف ابن عربي: كتاب الخلوة المطلقة (الفتوحات، ١، ص 391-392) ردًا على سؤال بعث به إليه، انظر أيضا قصته في الفتوحات، ٤، ص 123، 474، وهو غير تقي الدين أبي القاسم عبد الرحمن بن على بن ميمون بن أب، الوارد ذكره في كتاب: نسب الخرقة، والفتوحات، ١، ص 187، والذي تلقى منه ابن عربي الخرقة الخضرية.

<sup>(4)</sup> ترد كلمنا ، عسى ولعل، مرتبطتين هكذا، في الفتوحات في أكثر من موضع، انظر على سبيل المثال الفتوحات، 2، ص 276 ؛ 3، ص 264. ويلاحظ أغلب شُرّاح ابن عربي (مثل جَندي في شرح فصوص الحكم، ص 113) أن ابن عربي -في الأعم الأغلب- حين يتحدث عن درجته الروحية الخاصة به يستعمل تعبيرات تدل على التمني والترجي أكثر مما تدل على تقرير حقيقته واقعه الفعلى، وهو يرى أنّ هذا الأسلوب أليق في ملاحظة الأدب مع الله تعالى.

اللبنتين، التي يبدو فيها أقل تأكيدا وأقل وضوحا وصراحة. ونحن نجد هذه القصيدة في الفتوحات، في نسختها الأولى التي كتبها ابن عربي فيما بين سنتي 990 هـ 629 هـ ومن المحتمل جدا أن يكون إنشاء هذه القصيدة تم في بداية هذه الفترة المشار إليها<sup>(7)</sup>. وثمة نص ثان متأخر عن النص السابق، يبدو منه أيضا أنه أقل تحديدا ووضوحا يتحدث فيه ابن عربي عما يسميه "المقام الإبراهيمي"، وهي تسمية مزدوجة المعنى تُطلق على المكان المعروف، هناك، في الحرم المكي إلى جوار الكعبة، كما يطلقها ابن عربي على "المقام الروحي" لأبي الأنبياء إبراهيم الميلية المنابر «فنرجو أن يكون لنا نصيب من الخُلة، كما حصل الأنبياء إبراهيم الميلة الكمال والختام، والرفعة السارية في الأشياء في هذه الأمة، الحظ الوافر بالبشرى في ذلك "8 . وإذن فابن عربي -وهو يكتب هذا النص الأخير - لم يكن قد وصل إلى أبن عربي تعني أن وظيفة الختم تتسع لأكثر من شخص، بل نقول إنها وظيفة مشتركة بين ثلاثة أشخاص : عيسى، وآخر الأولياء، وختم الولاية المحمدية : فالختم الأخير -إذن - جزء أو نصيب من الختمية المشتركة. وهذا الاستنتاج تؤيده قصيدة أخرى -لم نستطع تحديد تاريخها -، وفيها من الختمية المشتركة. وهذا الاستنتاج تؤيده قصيدة أخرى -لم نستطع تحديد تاريخها-، وفيها يُذكر عيسى الميلي مع ابن عربي الذي يصف نفسه بأنه الختم :

يني أقمت لديـــن الله أنصــــرُه لأنني حاتمي الأصـــل ذو كـــرَم وإنني خاتم الأتبــاع أجمعهـــم من جملة القوم عيسى، وهو خاتم مَن

والنصر منه كما قد جاء في الكتب من طيئ ، عربيً ، عن أب فأب أتباعه رتبة تسمو على الرتبب قد كان من قبله حياً بلا كسذب(9)

وحين نعود بذاكرتنا إلى أن إسم ابن عربي هو: أبو عبد الله، محمد بن علي الحاقي الطائي، فسوف ندرك على الفور من المقصود من "أنا" في قوله «أنا ختم الولاية...»، ويتبدد في ضوء هذا الربط كل ما كان يكتنف هذا التحديد -من قبل- من لبس وخفاء. على أن هذه القصيدة تتضمن فوق ذلك إشارة إلى شخصية مشهورة جدا عند العرب قبل الإسلام، وهي شخصية الشاعر حاتم الطائي، الذي كان مضرب المثل في الكرم والمروءة، وهو أحد أجداد ابن عربي السابقين (10).

<sup>(7)</sup> راجع ص 127 هامش 14 وهناك نسخة ثانية من الفتوحات كتبها ابن عربي، ونحن نمتلك مخطوط هذه النسخة الأصلية التي كتبها ابن عربي بخط يده، وسنرجع فيما يتعلق بالمقارنة بين النسختين إلى طبعة عثمان يحيى المحققة. أما رؤيا اللبنتين فقد حدثت هي أيضا في سنة 599هـ، وإن كان ابن عربي لم يسجلها إلا بعد مرور فترة زمنية طويلة جدا.

<sup>(8)</sup> الفتوحات، 1، ص 722.

<sup>(9)</sup> الديوان، بولاق، 1271هـ، ص 259.

<sup>:</sup> ومقال الشانية)، ومقال الطاني انظر دائرة المعارف الإسلامية (ط. الثانية)، ومقال (ك. الثانية)، ومقال (أ0) C.Van ARENDONK, Cambridge History of Arabic Litterature, Cambridge, 1983, 1.pp.382-383

غير أنه يبقى نص آخر، نعده أكثر أهمية من ذي قبل، أولا: لما يتميز به هذا النص من طبيعة خاصة تمثلت في هذا الوصف المفصل لمشهد ترسيم ابن عربي لوراثة (المقام المحمدي الأطهر)، وثانيا: لمجيئ النص في مقدمة الفتوحات، حيث يشير ابن عربي فيها إلى العلاقة المتعددة المظاهر التي تربط بين ابن عربي، بما هو ختم، وبين عيسى إليه بها هو ختم أيضا. وفي هذا النس يقدم ابن عربي صورة وصفية لإعلان خواتيم الولاية، في مشهد جليل، من جانب النبي يُنه أو لنقل: من جانب الحقيقة المحمدية «فرآني [النبي إليه ] وراء الختم [عيسى] لاشتراك بيني وبينه في الحكم فقال له السيد: هذا عديلك وابنك وخليلك. انصب له منبر الطرفاء بين يدي "(11). ثم أشار إلي أنْ قُم يا محمد عليه [على المنبر] فأثن على من أرسلني وعلي أن فيك شعرة مني، لا صبر لها عني، هي السلطان في ذاتيتك [...] فنصب الختم المنبر، في ذلك المشهد الأخط، وعلى جبهة المنبر مكتوب بالنور الأزهر «هذا هو المقام المحمدي الأطهر، من رَقَى فيه فقد ورثه، وأرسله الحق حافظا لحرمة الشريعة وبعثه، ووهبت في ذلك الموقت مواهب الحكم، حتى كأني أوتيت بوامع الكلم "(11). ثم يقول ابن عربي في نهاية هذه القصة «ثم رُددْتُ من ذلك المشهد النومي العلي إلى العالم السفلي. فجعلت ذلك الحمد المقدس خطبة الكتاب ». (13)

ومما نلاحظه في هذه الرؤيا وقوف ابن عربي وراء عيسى، مما يعني أفضليته إليه على المرود، على ابن عربي، بما هو ولي عادي، وأيضا بما هو ابن له إليها. لكن إذا لاحظنا الرمز

<sup>(11)</sup> الطرفاء: شجر صُنع من خشبه منبر النبي بَيْشُ في المدينة. (البخاري، الجمعة، 26). وهكذا نجد أن في هذا النص، وكما تؤكده السطور التالية مباشرة، إشارة إلى منبر النبي يَشَّ نفسه، والذي سيرقى في درجاته ابن عربي بقضل وراثته النبوية المحمدية وراثة كاملة. كما يمكن أن نلحظ ارتباطا أخر بين ابن عربي وبين النبي يَشُّ في الاشتراك في إسم "محمد"،

وفي نداء النبي رضي لابن عربي بهذا الإسم حين أشار إليه بالقيام على المنبر. [12] الفتوحات، 1، ص (1 (1، ص 44-44). ط.عثمان يحيى). وفيما يتعلق بحديث "جوامع الكلم" راجع: البخاري، التعبير. 11، مسلم، مساجد، 5-8، وغيرهما. ومعنى "الحكم" في نص ابن عربي هو حقائق معاني الألفاظ. وتشير كلمة: "جوامع "في النص إلى خصييصة الشمول والخاتمية التي يتصف بها الوحي المحمدي. والجملة الأخيرة في نص ابن عربي -كما يلاحظ فالسان- تدل على ترسيم ابن عربي كوارث للمقام المحمدي في نظام الإرث النبوي بعامة. انظر مقالة فالسان بعنوان: "L'investiture du Cheikh al-Akbar au Centre Suprême" والمنشور في :

<sup>(13)</sup> المّفتوحات، 1، ص 6 (1، ص 58، ط.عشمان يحيى). هذا وتتضمن القصيدة -التي بعث بها ابن عربي إلى صديقه: عبد العزيز المهدوي، والتي ترد مباشرة بعد النص المذكور أعلاه- إشارات عديدة إلى وظيفة ابن عربي كختم للولاية. وفي أحد الأبيات الأخيرة من هذه القصيدة، والذي يقول فيه ابن عربي: ( وإذا انصرفت أنا الإمام وليس لي أحد أخلفه يكون وراشي) يركز -بدقة- على خاصية هذه الوظيفة، ونعني بها ما قدمناه، من قبل، من أن ختم الولاية المحمدية لا يكون إلا فردا واحدا على طول التاريخ، بخلاف القطب والوتد وغيرهما. وإذن فكلمة "إمام" في هذا البيت يجب أن تؤخذ بمفهومها الأعم، وليس بالمفهوم الاصطلاحي الخاص، أي: إمام اليمين أو إمام اليسار اللذين تحدثنا عنهما في الفصل السابق من هذا الكتاب. فهذه الوظائف الأخيرة تتعاقب عليها سطسة من الأولياء، بحيث يرتبط كل وليّ بوظيفته في فترة زمنية

المختبي، وراء أمر النبي رَسَيْ لَعِيسى الله بنصب المنبر ورُقي ابن عربي عليه ليعلن الثناء على الله تعالى وعلى النبي رَسِيُ فحينئذ يتغير الأمر، وتظهر خصوصية ختم الولاية المحمدية وعلى مقامه، بما هو كذلك، أي باعتبار مقامه هذا.

وهذه الأحداث الجسام التي يسردها ابن عربي في الصفحات الأولى، ليستهل بها سلسلة فتوحاته، أو لنقل سلسلة فيوضاته المدونة، التي تنطبق تمام الانطباق على فحوى عنوان الكتاب، هذه الأحداث حدثت في بدايات إقامته الأولى بمكة المكرمة، وهي مسجلة بقلمه في عام 998ه، بعد وصوله البلد الحرام في عام 988ه (14). وهكذا نجد أنفسنا أمام نصوص يمكن أن تشير شواهد تاريخ تدوينها، وأيضا شواهد تاريخ حادثاتها إلى أن فترة إقامة ابن عربي بمكة والتي أعقبت رحيله إلى الشرق، هي نفس الفترة التي كان يعلم فيها علم اليقين أنه ختم الولاية المحمدية. لكن مر بنا من قبل -في تلميحات أخرى له أيضا - أنه عرف هذا "الختم" في فاس سنة 994ه، ورأى العلامة التي يتميز بها. وإذن فهاهنا تضارب واضح في ترتيب تواريخ هذه الأحداث، بل نقول إن المشكلة -في حقيقة الأمر - أكثر تعقيدا مما تبدو فيه من أمر هذا الاضطراب.

ولقد سبق أن تعرضنا، في بداية كتابنا هذا، لموضوع "المشاهدة" التي شاهدها الشيخ الأكبر في قرطبة، ونضيف هنا ما يقوله الشيخ عن هذه المشاهدة في كتاب الفصوص «واعلم أنه لما أطلعني الحق وأشهدني أعيان رسله، عليهم السلام، وأنبيائه كلهم البشريين من آدم إلى محمد صلى الله عليهم وسلم أجمعين في مشهد أقمتُ فيه بقرطبة، سنة 586، ما كلمني أحد من تلك الطائفة إلا هود اليك ، فإنه أخبرني بسبب جمّعيتهم »(15). ورغم أن هذه المشاهدة تكررت في الفتوحات في مواضع عدة إلا أن الفتوحات تصمت صمتا مطلقاً عن بيان السبب الباعث على اجتماع الأنبياء (16) ، لكن بعض الإشارات التي تضمنها كتاب روح القدس في الفقرة الخاصة بترجمة الشيخ أبي محمد مخلوف القبائلي، الذي كان يعيش في قرطبة، قد تحل إشكال هذه النصوص بصورة أو بأخرى. يقول ابن عربي عن هذا الشيخ «تركته في عافية، وانصرفت إلى منزلي، فلما جاء الليل، وأخذت مضجعي، رأيت في المنام كأني بأرض واسعة وسحاب يدوى فيها صهيل الخيل وقعقعة اللجم، ورأيت أشخاصا ركبانا، وعلى أقدامهم، فينزلون في ذلك الفضاء حتى امتلاً بهم الفضاء، مارأيت قط أحسن وجوها منهم ولا أنقى ثيابا ولا أحسن من خيلهم. وكنت أرى رجلا طويلا عظيم اللحية أشيب، يده إلى خده، واسع الوجه، فكنت من بين الجماعة كلها أقول له : أخبرني ! ما هذا الجم الغفير؟ فيقول لي : هؤلاء جميع النبيين من آدم إلى محمد عليهم الصلاة والسلام، مابقى أحد منهم إلا نزل، فقلت: من أنت منهم ؟ قال : أنا هود ، صاحب عاد ، فكنت أقول له : فيم جئتم ؟ فيقول : جئنا عُوَّادا زائرين

<sup>(14)</sup> فيما يتعلق بالجانب التاريخي لبدء تصنيف الفتوحات، انظر مقدمة عثمان يحيى للطبعة المحققة من كتاب الفتوحات، ١، ص 28.

<sup>(15)</sup> القصوص، إ، ص 110 ـ

<sup>(16)</sup> راجع الفتوحات، 3، ص 208، 323 ؛ 4، ص 77.

أبا محمد، فاستيقظت فسألت عن أبي محمد مخلوف، فوجدته قد مرض تلك الليلة، فلبث أياما، ومات رحمه الله تعالى» (١٦). ومع أن هذه الرؤيا تخلو من أي تحديد لمكان أو تاريخ أو طبيعة "اجتماع الأنبياء" أو ظهور "هود" في حديثه لابن عربي، أو حقيقة الشيخ أبي محمد الذي كان يسكن قرطبة، والذي تركه ابن عربي قبل أن يرى هذه الرؤيا بقليل إلا أننا لا نشك في أن هذه الرؤيا تدور حول نفس المحور الذي دارت عليه الفقرات السابقة التي نقلناها من الفصوص والفتوحات. وبحيث يمكن القول بأن كتاب روح القدس يمدنا -هنا- بمعرفة السبب من وراء انعقاد هذا المجمع الغيبي من الأنبياء، والذي اتخذ منه ابن عربي موضوعا لتأملات ثرية وعميقة معا.

لكن تزداد الأمور تعقيدا حين نولي وجهة البحث شطر التفسير الكبير المسمى "روح البيان" للصوفي التركي المعروف إسماعيل حقي (ت 1725/1137) وهو ينقل نصا لابن عربي يبدو منه أنه نص موثّق، ومن كلام ابن عربي فعلا، وإن كنا لم نعثر له على أي أثر خارج كتاب روح البيان (١٤٤). وفي هذا النص يختلف سبب اجتماع الأنبياء في قرطبة عن السبب المتقدم ذكره في روح القدس؛ ففي روح البيان أن هودا أخبر ابن عربي أنهم اجتمعوا ليشفعوا للحلاج عند رسول الله وين المنهو أدب" صدر من الحلاج في بعض أقواله عن الرسول وين (١٤٠). وهذا التفسير الثاني ينسجم مع ما نقرأه من نصوص أخرى لابن عربي تتعلق بالحلاج، لكننا نقرأ في نهاية النص السابق هذه العبارة "وكانت المدة بين مفارقته (الحلاج) الدنيا وبين الجمعية المذكورة أكثر من ثلاثمائة سنة". ولأن نظام الكتابة والتدوين في اللغة العربية القديمة لا يحفل بعلامات التنصيص وأقواس الاقتباس، فإننا لا نعرف ما إذا كانت العبارة السابقة، هي من كلام ابن عربي أو من كلام إسماعيل حقي، لأننا لا نعرف أين

<sup>(17)</sup> روح القدس، دمشق 1964، ص 76.

<sup>(18)</sup> لا يوّجد أي ذكر لهذه القصة في كل ما راجعناه من كتابات ابن عربي عن الحلاَج، وحتى هذه المواضع التي يُتوقع -منطقيا- أن تُساق فيها هذه القصة، لم نعثر لها على أثر: (كتاب الانتصار، مو 14 وما بعدها: الفتوحات 1 ص 169، الفتوحات، 2، ص 122، 126، 337، 364، 376: 3، مر17، 40، 104، 40 [مجرد تلميح في هذا الموضع]، 117: 4، ص 84، 156، 194، 194، 328، 332: التجليات، ص 13). هذا ولابن عربي كتاب مستقل عن الحلاّج، بعنوان: السراج الوهاج في شرح كلمات الحلاّج. (انظر عثمان يحيى، مؤلفات ابن عربي رقم 651) لكن لايُعرف لهذا الكتاب أية نسخ خطية. فمن أين اقتبس إسماعيل حقى هذا النص ؟

<sup>(19)</sup> روح البيان، استامبول، 1330هـ.جــــ 10، ص456.وقد وردت هذه القصة في تفسير سورة الضحى، أما سوء الأدب الذي اقترفه العلاج في مقامه وسي فهو قوله حسيما يذكر إسماعيل حقي- "إن رسول الله يحقي همئته دون منصبه، قيل له : ولم ذلك؟ قال: لأن الله تعالى قال و ولكن يعطيك ربك فترضي و فكان من حقه أن لا يرضى إلا أن يقبل الله شفاعته في كل كافر ومؤمن، ولكن ما قال إلا : "شفاعتي لأهل الكبائر من آمتي ". انظر ماسينيون : La Passion de Hallaj . جـ 2، ما قال إلا : "شفاعتي لاهل الكبائر من آمتي ". انظر ماسينيون الموحية، ورأى مراقع عياة الحلاج الروحية، ورأى فيها سببا موجبا لعقوبته. (أفلاكي، مناقب العارفين، ترجمة Cl. السمة على المرابي (1978).

تنتهي الكلمات التي نقلها صاحب التفسير من كلام ابن عربي. وكيفما كان الأمر فإن كلمات هذه العبارة تُلقي -من جديد- بظلال من الشك على سبب اجتماع هذه الجمعية ؛ فإذا كان الحلاّج مات سنة 309 هـ، فرؤيا ابن عربي هذه لا بد أن تكون قد حدثت في تاريخ لاحق على سنة 609 هـ. لكن ابن عربي غادر بلاد الأندلس -دون رجعة- سنة 598 هـ، فلو افترضنا صحة رواية إسماعيل حقي فلا مفر من افتراض أن رؤيا ابن عربي حدثت في مكان أخر غير قرطبة، أو أنها حدثت في قرطبة ولكن قبل سنة 609هـ بأمد طويل جدا. ولا يتوقف أمر اضطراب هذه القصة عند هذا الحد، بل يقص علينا نفس المؤلف (إسماعيل حقي) قصة أخرى تبعث المزيد من الحيرة والارتباك. وهذه القصة تشبه القصة الأولى ولكن مع اختلاف أخرى تبعث المزيد من المؤلف، والمكان الذي تدور فيه أحداث القصة، ففي هذه المرة لا ينقل حقي عن ابن عربي، بل ينقل عن "أبي الحسن الشاذلي" (أصغر معاصري ابن عربي)، كما أداداث القصة تجرى في بيت المقدس لا في مدينة قرطبة (100).

لكن لرؤيا ابن عربي في قرطبة تفسير آخر، يقودنا إلى ما نهدف إليه، ويطالعنا به حفده المرة- مصدر من أقرب المصادر و أشدها التصاقا بابن عربي ونعني به "جَندي" (700 هـ/1300) شارح فصوص الحكم، والتلميذ المباشر لصدر الدين القونوي، تلميذ ابن عربي وربيبه في نفس الوقت. وفي هذا المصدر يبين جَندي أن اجتماع الأنبياء والمرسلين إنما كان من أجل ترسيم ابن عربي في مرتبة "ختم الأولياء" ووراثة "ختم الأنبياء" أيضا. وما يقوله جَندي في هذا التفسير، لا شك في أنه قول مأثور ومتواتر في أوساط المدرسة الأكبرية، بل يعده تلاميذ ابن عربي من الروايات الصحيحة الموثقة، لأنه في الأصل صادر عن الشيخ الأكبر نفسه (1330/30) تلميذ جَندي (23)،

وفي فقرة أخرى من فقرات كتابه: شرح الفصوص (24)، يوضح جَندي -مستخدما صيغة «فيما نُقل إلينا من كلام شيخنا»، تلك التي درج على استخدامها ليميز بها أقوال "القونوي" عن غيرها أن ابن عربي بُشر بنبأ الختمية في إشبيلية وهو يصوم منذ تسعة أشهر. ونحن نعلم أن الشيخ الأكبر أقام بالفعل في إشبيلية في نفس السنة (586) التي رأى فيها رؤياه هذه في

<sup>(20)</sup> روح البيان، ١، ص248. ونضيف هنا أن "حقّي" يرجع إلى محاضرة الأدباء للراغب الإصفهائي كمصدر ينقل عنه، وقد توفي الراغب سنة 1108/576، أي قبل ميلاد أبي المسن الشاذلي بكثير. وإذن فهاهنا خطأ في المصدر، أو في الشخص موضوع الرواية. ويبقى أن نقول: إن أبا الحسن الشاذلي إذا كان قد وصل إلى الشرق في نهاية النصف الأول من القرن السابع الهجري فإن الفترة الفاصلة بين تاريخ موت الحلاج وتاريخ الرؤيا -وهي فترة تزيد على 300 سنة- يمكن أن تكون مقبولة من الناحية التاريخية.

<sup>(21)</sup> جَندي، شرح فصوص الحكم، ص 431.

<sup>(22)</sup> القاشاني، شُرح فصوص الحكم، طاالقاهرة، 1321هـ، ص 130.

<sup>(23)</sup> قيصري، شرع فصوص الحكم، ط. حجر، بومباي 1300هـ، ص 200.

<sup>(24)</sup> جَنْدي، آلمصدر المذكور، ص 109.

قرطبة (25). ويذكر ابن عربي في الباب الذي يتحدث عن ختم الولاية العامة وختم الولاية المحمدية من أبواب الفتوحات، أنه حصل له كشف في إشبيلية (26). مما يدلنا على أن المعلومات التي نقلها جُندي معلومات صحيحة على أقل تقدير. إلا أنه ينقل رواية ثالثة سمعها من القونوي، الذي حدثه فيها بأن ابن عربي قال له «لما وصلت إلى بحر الروم من بلاد أندلس، عزمت على نفسي ألا أركب البحر إلا بعد أن أشهد تفاصيل أحوالي الظاهرة والباطنة الوجودية، مما قدر الله علي ولي ومني إلى آخر عمري. قال سُخُ : فتوجهت إلى الله في ذلك بحضور تأم وشهود عام ومراقبة كاملة، فأشهدني الله جميع أحوالي مما يجري ظاهرا وباطنا إلى آخر عمري، وصحبتك وأحوالك وعلومك وأذواقك ومقاماتك وتجلياتك ومكاشفاتك وجميع حظوظك من الله، ثم ركبت البحر على بصيرة ويقين » (27). ومما لا شك فيه أن رحلة ابن عربي هذه وقعت في سنة 900 هـ، وهي السنة التي وُجد فيها ابن عربي أولا في الأندلس، ثم في تلمسان وتونس بعد ذلك (28). وإذا كان قد كُشف له تفصيلا عن كل وقائع الأندلس، ثم في تلمسان وتونس بعد ذلك الكشف قد مَثَل له كل الوقائع الروحية التي كانت تنتظره في بلاد المشرق، ومنها، على وجه الخصوص، واقعة ترسيمه "ختما" في هذا المشهد المهيب في بلاد المشرق، ومنها، على وجه الخصوص، واقعة ترسيمه "ختما" في هذا المشهد المهيب كما تصوره مقدمة الفتوحات.

ونتساءل الآن ماذا يمكن أن نستخلصه من كل ما سبق ؟ وقبل أن نجيب على تساؤلنا هذا، نقرر أن ابن عربي يعد نفسه -بكل تأكيد- "ختم الولاية المحمدية" برغم هذا الغموض البادي في عباراته وأساليبه، إنه يكتب ذلك ويقوله أيضا. وتلامذته المباشرون لا يرتابون في هذا الأمر، بل يتناقلونه ويثبتونه في مصنفاتهم تلميذا وراء تلميذ. كما نقرر -من جهة أخرى- أن ابن عربي علم نبأ ختميته للولاية المحمدية في سن باكرة جدا من سني حياته الروحية، وأن هذا العلم سبق بسنوات طوال كلا من وصول ابن عربي إلى مكة المكرمة، والتقائه بالختم في فاس سنة 594 هـ وإذا كان الأمر كما ذكرنا فكيف نجمع بين هذه النصوص التي تبدو متناقضة، أي إذا كان ابن عربي قد عرف أنه الختم في سن مبكرة (كان عمره في سنة 586 هـ ستا وعشرين سنة قمرية) فما معنى هذه الرؤى التي رآها فيما بعد، والتي تبدو تحصيلا لحاصل لا فائدة منه ؟ ولكي نجيب على هذا التساؤل فإن من الضروري -فيما نرى- أن نفرق بين علم ابن عربي بأنه الختم، عبر إشارات وعلامات أكدت له صدق هذا العلم فيما بعد، وبين وصوله بالفعل لهذه المرتبة. ونحن نعلم أن رسالة محمد على للته بدأ بدايتها الحقيقية فيما بعد، وبين وصوله بالفعل لهذه المرتبة. ونحن نعلم أن رسالة محمد على هذا العلم المعنى هذه الروعي في غار حراء، وابن عربي وارث محمدي، وهو يعي هذا المعنى الامع ظهور جبريل المحلية بالوحي في غار حراء، وابن عربي وارث محمدي، وهو يعي هذا المعنى

<sup>(25)</sup> فيما يتعلق بوجود ابن عربي في إشبيلية سنة 586هـ، انظر الفتوحات، 2، ص7-8، 107 ؛ 4.ص 156.

<sup>(26)</sup> الفتوحات، 4، ص 77.

رُد) جَندي، المصدر المذكور، ص219-220، 263. (27)

ر (ح) بسوي الفتوحات، 3، ص 338 (إشبيلية)؛ 4، ص 498 (تلمسان)؛ 1، ص9 (تونس). (28)

ويدركه، فلعله اقتدى في وراثته مرتبة الختم بهذا النهج النبوي. ونحن نعلم أيضا -وحسبما يُؤخذ من الأحاديث الصحيحة (29) - أن سلسلة من الرؤى التي كان يراها النبي ري أن ثم تجيئ مثل فلق الصبح -سبقت بشهور عدة بداية نزول الوحي الإلهي على قلبه ويجه على أن مبدأ وراثة الولي للنبي قد يسمح بوجود وجه شبه في صورة الوراثة بين الوارث والموروث. فالرؤى التي كان يراها ابن عربي ليست رؤى مكررة تقول نفس الشيء، بل هي -بالأحرى - أمارات على مراحل معينة تقع على طريق سلوكه. وفي هذا الإطار ينبغي أن نفهم ترسيم ابن عربي ختما للولاية من جانب النبي وفي مجمع من الأنبياء والمرسلين، على أنه بلوغ للمركز الأقصى في المعراج الروحي للولاية، كما ينبغي أن نفهم أن مرتبة ختم الولاية المحمدية تتصف -فيما يقول فالسان- بخاصة العموم والشمول أيضا (30).

ويقتضي المقام -قبل أن نبدأ محاولتنا تحديد طبيعة هذه الوظيفة، ورصد صلتها بالوظائف الختمية الأخرى- أن نعرض لبعض التحديدات اللازمة لبيان هذه الألقاب، ووصف كل منها على حدة.

فأما وصف ابن عربي بختم الولاية المحمدية، وأنه ذلك الختم (13)، فهذا أمر متفق عليه بين الرعيل الأول من تلامذته على اختلاف مشاربهم. وأما أن عيسى المنه هو ختم الولاية العامة فهذا أمر واضح في كلام ابن عربي وضوحا لا يحتاج معه القاريء إلى دليل أو برهان، وذلك باستثناء ما يقوله علماء الشيعة ومؤلفوهم من اتجهوا بالبحث في كلام الشيخ اتجاها آخر نشير إليه في موضعه. وأما ختم الأولاد -الذي بقي بغير تسمية- فإنه شخص ثالث متميز عن الختم المحمدي والختم العام ومختلف عنهما تماما. وهذا ما يقوله كل من القونوي، وجندي، والقاشاني. وعند القيصري أن ختم الأولاد ليس إلا تسمية أخرى لختم الولاية العامة (32)، وهو رأي مضطرب وغريب، لأن ابن عربي في كتاب فصوص الحكم يصف ختم الأولاد بأوصاف لا تلتبس من قريب أو بعيد بأي من أوصاف عيسى المنهج. ويؤكد الجيلي (1423/826) كل ما

<sup>(29)</sup> البخاري، كتاب التعبير، باب1؛ وكتاب التفسير، باب96، حديث1-3... إلخ. هذا ويدل حديث الرؤيا الصالحة التي هي جزء من ستة وأربعين جزء من النبوة (البخاري، ك. التعبير، ب3) على ما بين الفترة السابقة على نزول الوحي، والفترة الكلية للرسالة من صلة وعلاقة متبنة.

<sup>(30)</sup> انظر مقالة فالسان السابقة، ص 301. وسوف نعرض، فيما بعد، لمسألة امتناع التعارض بين خاصة العموم في هذه الوظيفة، والوجود المعيّن (المتزمّن) لخاتم الولاية المحمدية نفسه.

<sup>(31)</sup> إضافة إلى المسادر التي ذكرناها انفا، يُراجع: جَندي في: شرح فصوص الحكم (ص23-237) حيث يبين أن من بين العلامات التي تُثبت ختم ابن عربي للولاية المحمدية ما كان يوجد بين كتفيه من تجويف في حجم بيضة الحجل [طائر]. ولا تخفي المماثلة هنا -إذا صبح ما يقوله جَندي- بين ختم الولاية، وختم النبوة الذي كان يظهر في شكل نتوء بارز بين كتفي النبي جَندي ومرة أخرى تظهر علاقة الارتباط بين الباطن (الولاية) والظاهر (النبوة). راجع أيضاً القاشاني: شرح الفصوص، ص34 وما بعدها.

<sup>(32)</sup> داود القَّيصيريّ، شرح القَصوص، ص 78.

ذهب إليه شُرَاح ابن عربي الأوائل (33) في تحديد هوبات هذه الألقاب. ونفس الشيء أيضا نجده عند "بالي أفندي" (0553/960) الذي يؤكد -مثل أسلافه من شرّاح الفصوص- أن ختم الولاية المحمدية، وإن كان لا يظهر بعده ولي يكون على قلب خاتم الأنبياء، فإنه لا يعني -أبدا- عدم ظهور أوليا ، وارثين للأنبياء الآخرين: فالوارث المحمدي هو فقط الختم الأوحد الذي لا يتكرر (34).

إذا انتقلنا إلى الشعراني (ت 1565/973) وجدناه يكتفي - في تلخيصه كتاب الفتوحات (35) بترديد بعض عبارات ابن عربي في هذا الموضوع دُوغًا تعليق أو شرح، لكنه في كتابه الطبقات الكبرى، يضيف إلى هذا الموضوع بعدا جديدا وهو يقول - في ترجمة "محمد وفا"، أحد كبار الأولياء في مصر (ت1398/801) - إن ابنه "علي وفا" أخبر أن والده كان خاتم الأولياء (36). ثم يُعقب الشعراني بتريثه المعهود بقوله «قد ادعى مقام الختمية جماعة من الصادقين في الأحوال. والذي يظهر أن لكل زمان ختما، بقرينة قوله - فيما سبق-، لكل ولي خضر».

والأمر المؤكد عندنا هو أن وحدانية الختم، أو انحصار هذا اللقب في شخص واحد متفرد، أمر جد واضح في كتابات ابن عربي، بل إن هذا التوحد ليبدو أمرا لازما لا ينفك -منطقيا - عن معنى الختام، أو النهاية الذي تتضمنه دلالة لفظ الختم. وإن كنا نلاحظ أنه كلما بعدنا عن عصر ابن عربي، اختفت عن أنظارنا -شيئا فشيئا - وحدانية هذا اللقب وانطباقه على شخص واحد فقط، حتى عند هؤلاء الذين لا يُشك في قراءئهم تراث ابن عربي وفهمه فهما واعيا.

وننتقل الآن إلى شيخ بارز من شيوخ الطريقة النقشبندية، كثيرا ما وصفه المؤلفون بأنه كان من خصوم ابن عربي، وهو وصف خاطيء حسبما بينه Y. Friedmann هذا الشيخ هو أحمد سرهندي (ت 1624/1034) الذي يصف نفسه بالتحقق بكل علوم التجلي التي قال عنها الشيخ محيي الدين ابن عربي «إنها مخصوصة بخاتم الولاية». بل إن هذا الشيخ ليكاد يصرح بأنه شرُف بالوصول إلى مقام أعلى من مقام ابن عربي نفسه (37). وكذلك الشيخ صفى

<sup>(33)</sup> انظر شرح رسالة الأنوار (المنسوب إلى الجيلي)، دمشق1929، خصوصا ص5، 45، 54، 54. وفي نهاية كتابه: الإنسان الكامل (القاهرة1963، ص97) يجعل الجيلي من مقام الختم المقام الأعلى من بين جميع مقامات القربة الثلاثة. (والمقامان الأخران هما: مقام الخلة، ومقام المحبة). ومقام الختم -عند الجيلي- هو ما يعبر عنه ابن عربي بالنبوة التي لا تشريع فيها.

<sup>(34)</sup> بالي أفندي، شرح الفصوص، إستامبول1309هـ، ص 52-56.

<sup>(35)</sup> اليواقيت والجواهر، القاهرة 1369، جـ 2، ص 89. (36) الطبقات الكبرى، القاهرة 1954، 2، ص 31.30،21، وجدير بالذكر أن نسجل هنا زعما أخر للوصول إلى مرتبة ختم الأولياء، سابقا على زعم الشيخ على وفا، فقد ذكر H.Landot في مقاله عن الشيخ الخرقاني (ت1033/425)

في دائرة المعارف الإيرانية أنه عثر علمًى مخطوط في إستامبولً (مراد ملاً 1796، ورقة337-352)، وبه نصَ يرجع تاريخه إلى نهاية القرن الثاني عشر، مكتوب فيه أن الشيخ الغرقاني كان يُلقب بختم الأولياء، (37) سبر هندي، مكتوبات إمام رباني، 1889 Lucknow (انظر على سبيل المثال: المكتوب الحادي

<sup>37)</sup> ستر هندي، مكتوبات إمام رباني، Lucknow 1889 (انظر على سبيل المثال: المكتوب الحادي والثلاثين)، راجع كذلك Lucknow 1871, P.33sq.: والثلاثين)، راجع كذلك

الدين قُشاشي (ت1661/1071) -الذي تلقَّى خرقة ابن عربي، والذي يُعد طقة من حلقات السلسلة الأكبرية المستمرة حتى يومنا هذا- يبدو من كلامه أيضا أنه يدعي لنفسه مقام الختمية. بل يذكر مؤلف ترجمة القُشاشي الملحقة بذيل كتابه "السمط المجيد" (38)، أنه وجد بخط القُشاشي -على هامش رسالة العارف بالله سيدي أحمد بن شَيْخان باعلوي، المسماة (بشق الجيب في معرفة رجال الغيب) عند قوله «والختم وهو واحد في كل زمان يختم الله به الولاية الخاصة، وهو الشيخ الأكبر» - مانصه «إن الختمية الخاصة مرتبة إلهية ينزل بها كل أحد لها حسب وقته وزمانه، غير منقطعة أبد الآباد». ثم يقول الشيخ قُشاشي بعد ذلك «...وقد تحققنا بذلك حقا، ونزلناه منازلة وصدقا، وممن رأيته من مشايخي من أهل الختمة المذكورة [...] خمسة أنفس».

وثمة رأي آخر غريب يطالعنا به واحد من كبار شُرّاح ابن عربي والمدافعين عنه في العصر العثماني، ونعني به: عبد الغني النابلسي (1143/171) الذي ينص - صراحة على أن ابن عربي هو خاتم الأولياء في عصره، وذلك في قصيدته التي يقول فيها:

في الناس محيي الدين ذكرٌ مُحدَث يبدي الإله لمن يريد نصوصه هو خاتم للأوليات في عصره حَقَقْتَ هذا إنْ قرأتَ فصوصه (39)

وفي كتابه الرد المتين، الذي خصصه النابلسي للرد على خصوم ابن عربي -وهو مخطوط لم يُنشر بعد- يبين النابلسي أن الختم هو "الوارث الكامل للولاية المحمدية"، وأن كثيرين لقبوا بهذا اللقب، وأن آخر هؤلاء -زمانا- هو ابن عربي (40). ثم تواجهنا قضية محبرة في هذا الصدد، يثيرها حفيد النابلسي نفسه، وهو كمال الدين الغزي الذي يؤكد هو الآخر أن جده (النابلسي) كان ختما للولاية المحمدية، كما يقول كانت «له رتبة الختم الخاص» (41). ولا تنحصر الأقوال المتضاربة حول "وحدة" الختم أو "كثرته" في هذه النماذج السابقة،

<sup>(38)</sup> قُشاشي، السمط المجيد، حيدر آباد، 1327 هـ، ص 183؛ وما يقوله النبهاني عن هذا الموضوع في كتابه : جامع كرامات الأولياء (1، ص335-337) ليس إلا ترديدا لأقوال الشيخ سرهندي في مصنفه السالف الذكر .

<sup>(39)</sup> نقلا عن: كامل مصطفى الشيبي، الصلة بين التصوف والتشيع، القاهرة 1969، ص 474. (40) مخطوطات الظاهرية 9872، ورقة 45 ب. ومن الغريب أن نجد نفس هذا النص يؤكد على أن ختم الولاية العامة هو "المهدي"؛ وقد ميز ابن عربي -بفروق حاسمة- بين ختم الولاية، وبين المهدي، وذلك في مواضع عديدة من مؤلفاته التي قرأها النابلسي، وشرح بعضا منها شرحا دقيقا وأمينا في ذات الوقت.

<sup>(41)</sup> كمال الدين الفَرْي (ت199/1214)، الورد الأنسي والوارد القدسي في ترجمة العارف بالله الشيخ عبد الغني النابلسي، مخطوط بحورة "محمد راتب" أحد أحفاد الشيخ النابلسي، وقد أخبرنا بذلك السيد محمد بكري علاء الدين، الذي نقدم له خالص شكرنا على هذه المعلومة. أما الفقرة التي اقتبسناها في النص أعلاه، فهي مسطورة في نهاية الباب الحادي عشر من هذا المخطوط.

فهناك ادعاء مماثل في أدبيات الطريقة التيجانية، يُنسب فيه للشيخ أحمد التيجاني (ت 1815/1230) أنه كان يقول إن ابن عربي بعد أن صرح بأنه ختم الولاية، رجع عن ذلك في آخر أمره «وأخبر أنه أعلم أنه ليس له ما ظن، وإنما هو لغيره» (42).

ويبقى في نهاية البحث في مشكلة «من هو الختم ؟»، أو «من هم الخواتيم؟»، اتجاه شيعي نجده، ولأول مرة تقريبا، في كتاب من أمهات كتب التصوف عند الشيعة، ونعني به كتاب نص النصوص لحيدر آمُلي، المتوفى في نهاية القرن الثامن الهجري. ويرجع الفضل في معرفتنا هذا الكتاب إلي كوربان، الذي اضطلع -مع عثمان يحيى- بتحقيق ونشر مقدماته المطولة في جزء مستقل. وهذا الكتاب شرح موسع ومعمق لفصوص الحكم التي يضعها حيدر آمُلي في مكانة سامقة، وينظر إلى مؤلفها الشيخ الأكبر نظرة إعجاب شديد، بل ويمنحه احتراما عميقا بالغ التأثير (٤٩٠). لكنه -برغم كل ذلك- يخالف ابن عربي في مسألة رئيسية ونقطة هامة ؛ فعنده أن ختم الولاية العامة هو "علي بن أبي طالب" وليس عيسى الله وأن ختم الولاية العمدية هو المهدي ومنظوره الشامل للدورة التاريخية المفتشَحة كليا مع ما هو مرسوم في تخطيط ابن عربي ومنظوره الشامل للدورة التاريخية المفتشَحة بالنبي رسيني والتي يحتل فيها كل من الإمام علي والمهدي مكانة عليا مؤكدة، لكنها تختلف بالنبي رسيني أليا عما يقوله الآملي. «فعلي أ، في المنظور الكلي لابن عربي، قطب من أقطاب الإسلام، ودوره لا يمكن لأي ختم أن ينهض به «نها. أما المهدي فإن مهمته أن يؤكد في آخر الإسلام، ودوره لا يمكن لأي ختم أن ينهض به «نها. أما المهدي فإن مهمته أن يؤكد في آخر

<sup>(42)</sup> انظر بغية المستفيد لمحمدالعربي بن السائح التيجاني، القاهرة 1959، ص 195وما بعدها. وفيه أن الشيخ أحمد التيجاني "أخبر تصريحا على الوجه الذي لا يحتمل التأويل أن سيد الوجود يُخُرُّ أخبره يقظة بأنه هو الخاتم المحمدي ": انظر أيضا الحاج عمر الفوتي، كتاب الرماح حزب الرحيم، على هامش: جواهر المعاني للشيخ علي حرازم، بيروت 1383هـ، 2، ص 4 (الباب: 36): وأيضا: الفتح الرباني للشيخ محمد بن عبد الله بن حسين، بيروت، بدون تاريخ، ص 15 وما بعدها. وفكرة الختمية كمرتبة روحية مفتوحة لأي ولي مؤهل يقول بها في عصرنا هذا أيضا أبو الوفا التفتازاني (في مقاله في الكتاب التذكاري لابن عربي، القاهرة 1969، ص 131). (43) حيدر أملي، كتاب نص النصوص في شرح الفصوص، باريس/طهران 1975. انظر فيما يتعلق بتقدير الأملي للفصوص ومؤلفها ص 641.

<sup>(44)</sup> المصدر السابق، ص73، 75، ويقول الأملي إنه يعتمد في إثبات رأيه هذا على العقل والنقل والكشف. وفي موضع أخر ينتقد الأملي بعنف شديد- شراح ابن عربي من أهل السنة، خصوصا: داود قيصري، انظر ص235 وما بعدها، أو هو ينتقد التفسيرات التي تنسب للقاشاني القول (ص231) بأن ختم الولاية المحمدية هو المهدي. أو تلك التي تنسب إلى جندي فكرة أن عليًا هو ختم الولاية العامة. وصحيح أن القاشاني (في تقسيره: التأويلات، 1، ص728 عند تفسير قوله تعالى ﴿عَمَى أَن يَعِثُكُ رَبُّ مَقَامًا معموداً ﴿ الإسراء: 79) يستعمل عبارة موهمة، تبدو كما لو كانت تبريرا للفكرة المنسوبة إليه، لكنه في شرحه على الفصوص (ص 35) يميز تعييزا واضحا بين المهدي والختم (ص130)، ويحدد، في وضوح أيضا، أن الختم هو : ابن عربي. (45) الفتوحات، 4، ص77، والاختلاف أو التمييز بين وظيفتي الختم والقطب أمر لا يمكن تجاهله في كتابات

<sup>45)</sup> الفتوحات، 4، ص77. والاختلاف أو التمييز بين وظيفتي الختم والقطب أمر لا يمكن تجاهله في كتابات القونوي، وهو -من قبل- شديد الوضوح في كتابات ابن عربي، حتى في المواضع التي يمكن أن يلتبس الأمر فيها على القارئ أو يتوهم حكما محالفا لما سبق، مثل ما جاء في الفتوحات، ا، ص160. وليس صحيحا ما يقوله بولس نويا، في تعليل اللقاء الذي حدث بين القونوي وأبي الحسن الشاذلي، والذي اعتمد فيه على ما جاء في كتاب: لطائف المن لابن عطاء الله (على هامش: لطائف المن للشعراني، القاهرة 1357هـ، ا، ص59)، وقد التقينا بالأب نويا قبيل وفاته ونبهناه إلى هذا الخطإ انظر كتابه: (Ibn Ata'Allah et La naissance de la Confrérie Shâdilite)

الزمان، وبقوة السيف، على خضوع العالم للشريعة المقدسة التي يُمثّل فيها المهدي دور الشارح أو المفسر الملهم (46).

وهكذا ينفرد الآملي بهذه الملامح التي نعرفها، من قبل، عند الشيعة، والتي تنغلق في بعد واحد فقط، هو البعد الجسدي للذات المحمدية، أي في عليّ، ابن عم النبي على وزوج ابنته، وفي المهدي الذي هو من نسله الجسدي أيضا. وانطلاقا من هذه النظرة الضيقة صارت الوظائف الروحية المهدي الذي هو من نسله الجسدي أيضا. وانطلاقا من هذه النظرة الضيقة صارت الوظائف الروحية وعند الشيعة- وقفا على آل البيت فقط دون غيرهم من أولياء الله تعالى. وكيفما كان الأمر فإن ما ذهب إليه الآملي في هذه المسألة يمكن أن نعده -في موضوعية لا تدعي تقييم الآراء ولا محاكمة الأفكار- رأيا منشقا على المذهب الصوفي لابن عربي، وخارجا عن روحه ومضمونه. ومن المدهش الأفكار- رأيا منشقا على علم، من أجل أن يُظهر تعاليم ابن عربي -في نهاية المطاف- وكأنها تعاليم شيعية انحرفت عن أصولها المذهبية (47).

ولقد سبق أن عرضت لنا مناسبة أكدنا فيها على الدور الخاص الذي اضطلع به الأمير عبد القادر الجزائري (48). كممثل لتصوف ابن عربي في أنقى صوره، وأشدها أمانة. ونضيف هنا أن هذا الأمير، بعد أن تحرر من قبضة "نابليون" الثالث، ونجا من أسره، أخذ سمته نحو مدينة دمشق واستقر بها بقية حياته، وهناك ألف كتابه المواقف، بعد ما استقى كل مادته من تأملات طويلة وعميقة في تراث ابن عربي، وأيضا من إلهامات استمدها من الشيخ الأكبر كُشْفًا. وقد شاءت أقدار الأمير أن يكون قبره -في نهاية حياته- على مقربة من قبر شيخه هناك

<sup>(46)</sup> فيما يتعلق بدور المهدي انظر الفتوحات، 3، ص327-340، الباب366 (في معرفة منزل وزراء المهدى الظاهر في آخر الزمان).

<sup>(47)</sup> انظر الفصل الثالث من كتابنا هذا ص 55 هامش 3. ومقالة كوربان هذه يرددها Stéphane Ruspoli في مقاله السابق (انظر فصل8، هامش9) الذي يتهم فيه ابن عربى بتخريب عقائد الشيعة وإفسادها إفساداً بالغا، وهو اتهام لامعنى له: لأنه موجّه ضد رجل من أهل السنة "ومع ذلك يرى Ruspoli أن رؤيا ابن عربى، الواردة في الفتوحات، 1، ص319-320، ليست إلا "وصية روحانية" صادرة من صوفي متشيع بالقلب. ونقول إن نظراتَ Ruspoli هذه يمكن ان تكون أكثر إقناعا وأكثر معقولية لولا أنه يجهل كثيرا من نصوص ابن عربي المتعلقة بموضوع ختم الولاية، (ولدرجة أنه يؤكد في مقاله هذا ص 232، أن ابن عربي ما قال أبدا أنا ختم الولاية "!). ولولا أنَّه -أيضا- لا يحسن قراءة ما يقرأ من كلام ابن عربي: فقد قرأ في مقاله (ص231) أن ابن عربي يقول "وقلت متأولاني" -هكذا- بدلا من: "وقلت متأولا: إني": وفي ص 234 قرأ: "حَشْراً معْني" -هكذا- بدلا مَّن "حشرا مَعَنا". وكذلك مايقوله ابن عربي في الفتوحات، 2، ص49، ليس إشارة واضحة، قدر الإمكان، إلى الروح القدس أو البارقليط، كما يقول Ruspoli. لأن ابن عربي لا يتحدث هذا عن شخص مشابه للمسيح، بل يتحدث عن المسيح نفسه. وصحيح أن المسهروردي المقتول (1199/587) في كتابه هياكل النور (تحقيق محمد على أبو ريان، طَ الثانية، القاهرة 1957، ص88) يذكر، وهو يستشهد بأقوال عيسى ﴿ (إنجيل يوحنا، إصحاح 14: 15-17، 25-26)، أن التنزيل إذا كان مخصوصاً بالأنبياء فإن التأويل والبيان يختصان بمظهر العظمة البارقليطي، وأن هذا البارقليط -فيما يقول- غياث الدين الدواني (ت1501/907) شارح هياكل النور، والذي اعتنق التشيع في أعقاب رؤيا منامية هو محل ظهور الولاية (المُصدر السابق، ص104)، وصحيح أيضًا أن حيدر أملى (المصدّر السابق ص 212)، وهو ينقل -كذلك- أقوال عيسى 👺 يطابق بين البارقليط وبين المهدى، لكن يبقى بعد كل ذلك أن البارقليط في مذهب أهل السنة، وبرغم كل ما تقدم، هو محمد ﷺ نفسه، وليس شخصا آخر (انظر على سبيل المثال، سيرة ابن هشام، القاهرة 1955، 1. ص232-233)، وهذا هو ما تتضمنه التفاسير المأثورة والمتواترة للآية الكريمة.: 6 من سورة الصف.

<sup>(48)</sup> انظر ترجمتنا لمختارات من كتابه المواقف، بعنوان: Ecrits spirituels، باريس 1982، وخصوصا ص 20 وما بعدها من مقدمتنا للترجمة.

في مدينة دمشق. وفي هذا الكتاب يكثر وصف ابن عربي بـ "ختم الولاية المحمدية" (49)، بحيث يمثل هذا الوصف -لدى الأمير- حقيقة لا مجال فيها لجدل أو نقاش. ولا يتوقف عبد القادر عند مجرد التأكيد أو التقرير البسيط لحقيقة "الختم" فقط، بل يعرض -في باب من أبواب المواقف- وبشيء غير قليل من التلخيص والتنظيم، لكل المعلومات الخاصة بالخواتيم الثلاثة، وبوظائفهم المنوطة بكل منهم على حدة (50). وقد قيزت كتابات الأمير في هذا الموضوع بوضوح شديد طالما افتقدناه في كتابات تلاميذ ابن عربي الأقدمين. وسوف نتخذ من هذا الموقف القصير من كتاب عبد القادر -والذي تنطبق كل كلمة فيه على ما هو منثور في كلام ابن عربي من رموز وإشارات- مرشدا وهاديا في محاولتنا تقديم منظور متكامل يُلخّص للقاريء أبعاد هذه القضية، وبحيث يمكن القول -في النهاية- بأن عرض الأمير عبد القادر لهذه المشكلة يتلخص فيما يلى :

- كل من الولي والنبي والرسول يشرب ويغترف من البحر المحمدي، والبحر المحمدي مصطلح يرمز إلى المفهوم المعروف لنا سلفا، وهو مفهوم الحقيقة المحمدية ؛
- النبوة العامة أقصى وأعلى درجة في درجات الولاية، وتُسمّى أيضا: مقام القربة، وهو وهذه التسمية ذات صلة قوية ومؤكدة بالمعنى الأول من معاني مادة و. ل. ي، وهو "القرب". وهذا المعنى -أيضا- لا ينبغي أن يغيب عن أذهاننا أبدا، إذ القرب -في ارتباطه بالصورة القرء آنية ﴿قاب قوسين أو أدنى ﴾، وكذلك في لغته المتوائمة مع المنظور الإسلامي إغا يعبر عن عودة إلى الوحدة الأزلية (أذ)!
- والذين يصلون إلى هذه الدرجة العليا من درجات الولاية يُسمّون "الأفراد"، وهم "أنبياء الأولياء". ولا يخامرنا أدنى شك في أن المقصود من نبوتهم هنا النبوة التي لا وحي فيها ولا تشريع، ضرورة أن نبوة التشريع قد خُتمت وانقطعت كلية بمحمد رين ، فلا نبي بعده ؛
- والنبوة العامة قد تكون مطلقة غير مقيدة، وهي ميراث الأنبياء من غير محمد، صلى الله وسلم عليهم أجمعين، وقد تكون مقيدة، وهي ميراث محمد وسين خاصة ؛
- النبوة العامة المقيدة مختومة بخاتم الولاية المحمدية، وهو ابن عربي. ومن يأتي بعده من الأولياء الواصلين إلى مقام القُربة، أي الواصلين إلى مرتبة الأفراد، يأخذون إرثهم من الأنبياء الآخرين، غير محمد رَسُخُ . وأما ما يحصلون عليه من الإرث المحمدي فإنما يحصلون عليه من طريق مواز غير مباشر ؛

<sup>(49)</sup> انظر كتاب المواقف، ط. الثانية، دمشق1966–1967، (3مجلدات متتابعة الترقيم في الصفحات). ص 742، 820، 881، 872، 1277، 1285وغير ذلك.

<sup>(50)</sup> المصدر السابق، ص1157-1158 (الموقف 353).

<sup>(51)</sup> انظر نهاية الفصل الخامس من كتابنا هذا، وأيضا: الهامش الأخير من هذا الفصل.

-, والنبوة العامة المطلقة مختومة بعيسى النِّيكي عند نزوله في آخر الزمان، ووقتذاك لا يستطيع أي ولي أن يصل إلى مرتبة الأفراد ؛

- ما يبقى من درجات الولاية -بعد ذلك- يظل مفتوحا إلى أن تُختم الولاية بخاتم الأولاد، وهو آخر مولود في النوع البشري، وآخر ولي في نفس الوقت، وهو آخر الأمناء على إرث "شيث". أما دور هذا الختم فإنه يأتي في نهاية الزمان، في الفترة التي ينشر فيها المسيح العدل على الأرض، حسبما ورد في بعض الأخبار في علامات الساعة. وهذا التعاصر الزمني بين وجود المسيح الله ووجود خاتم الأولاد، ربما كان وراء الخلط الذي لا حظناه من قبل، عند القيصري، بين هاتين الشخصيتين.

وإذن هناك الصورة الكبرى من الدرجة العليا للولاية، وهي الصورة التي تنطوي على الإرث المحمدي الكامل، وهذه الصورة مختومة بابن عربي. وهناك الصورة الصغرى من الولاية، وخاتمها عيسى المنها أن ثم هناك الولاية نفسها في كل صورها ودرجاتها الأخرى، وخاتمها هو: المولود الأخير من النوع البشري في هذه الحياة. لكن يجب أن نكون على ذكر من أن الخواتيم، في كل هذه الصور، وعلى اختلاف مراتبهم، ليسوا إلا مظاهر على ذكر من أن الحقيقة المحمدية، هذه الحقيقة المستترة وراء مقام الرسالة والنبوة في الشخص الظاهر للنبي منهم كما يقول القاشاني (52).

وبرغم ما قد يُتَوهّم من عبارات ابن عربي، فإنه لا مجال للقول بأفضلية خاتم الولاية المحمدية على "خاتم الأنبياء"، لأن هاتين الوظيفتين ترجعان -في حقيقة الأمر العلاقة إلى الحقيقة المحمدية، وهذا هو القيصري في شرحه على الفصوص، يبين لنا أمر العلاقة بين الختم المحمدي -وهو ابن عربي، فيما يقول القيصري-، وبين النبي رين في صورة تشبيهية، أساء فهمها "حيدر آمُلي" وأنكرها عليه. وفي هذه الصورة تبدو العلاقة بينهما شبيهة بالعلاقة بين حارس كنز الملك، وبين الملك نفسه ؛ فكل من يأخذ من الكنز بينهما الملك- إنما يصل إليه من خلال الحارس، وهذا لا يعني أن الملك تابع للحارس أو خاضع له (53). على أن التمثيل بكلمة "كنز" هنا ليس مجرد اتفاق في التعبير، بل هو مرتبط ارتباطا مباشرا بما تشير إليه دلالة الختم نفسه ؛ ذلك أن الختم في أصل معناه وكما ورد في القرء آن الكريم- وإن كان يعني ما به يُختم الشيء، (ومنه قوله تعالى وخاتم النبين في المقام الأول : ما به يُحقط الشيء المختوم، وتُصان به حرمته. وهذا المعنى أنه يعني في المقام الأول : ما به يُحفظ الشيء المختوم، وتُصان به حرمته. وهذا المعنى

<sup>(52)</sup> القاشاني، المصدر السابق، ص 34.

<sup>(53)</sup> القيصري، المصدر السابق، ص 60.

الثاني هو ما يقصده ابن عربي -قصدا صريحا- في قصيدته (54) التي يقول فيها:

لو انَ البيت يبقى دون ختم بيت اللص يَفْتك بالوليد فحقًى يا أخي نظرا إلى من حمى بيت الولاية من بعيد فلو لا ما تَكَوْن من أبينا الله أمرت ملائكة السجدود

فالختم إذن، حارس الكنز وحامي بيت الولاية، وهو بهذا الاعتبار ليس وليا صاحب لقب رفيع أو منزلة عليا فحسب، بل هو -فيما يؤكد ابن عربي- صاحب مهمة محددة بعمل علي تنفيذها. وحين يقول ابن عربي -ضمن ما يقول في مواضع عديدة- «إني أقمت لدين الله أنصره .. »(55) فإنما يشير إلى هذه المهمة الخاصة التي يعتقد أنها وكلت إليه.

ونقول إن دور ابن عربي - كما يتصوره هو، وكما أداه وبلغه منذ أكثر من سبعة قرون، وسواء في صورته المعلنة أو المستترة - كان دورا مزدوج التأثير على علماء التصوف فمن ناحية، كان هذا الدور يمثل "المرجعية" الكبرى لمذهب أهل التصوف، ومن ناحية أخرى، كان يمثل "النبع" الذي تُستمد منه البركات والنفحات. بل قد حفظ ابن عربي بمؤلفاته الخصبة الثرية، وخصوصا كتابه العملاق، الفتوحات، "الأمانة" الروحية التي تهددتها الانكسارات الداخلية، والأخطار الخارجية التي أحدقت بالأمة الإسلامية، وكأن ابن عربي -في ليل التاريخ الطويل (66) - هو المتوحد الساهر على حفظ "الكنز الروحي" وحراسته للمستحقين من الورثة، وهو كنز لم تعد معرفته في كل آفاقه الشاسعة ممكنة من طريق البحث والنظر وانتقال التعاليم المتوارثة. ولعل في هذا ما يفسر لنا تسمية ابن عربي بالشيخ الأكبر، أو شيخ الشيوخ ؛ فبتوسط هذا الشيخ، بقيت العلوم اللدنية المكنونة في بيت الولاية -وستبقي - حية ومفتوحة لمن تتحقق فيهم الأهلية، والاستعداد، وشروط الوصول، وإلى أن ياتي يوم يصير فيه الناس مثل البهائم لا يُحلون حلالا ولا يُحرّمون حراما.

غير أن دور ابن عربي لم يكن ليتمشل -فحسب- في دور الأمين على "العلم اللدني"، والمفسر لرموزه وإشاراته، بل غشل كذلك في حضوره المستتر بعد رحيله عن الدنيا، ووجوده الخفي وراء توارث "البركة" وانتقالها -كلما دعت الدواعي- لتضخ الحياة في شرايين الأفراد والجماعات، ولتُعبّد -من جديد- مسالك الولاية وطرائقها، ولتعيد إلى التراث الإسلامي ما أمكن من أصالته وذاتيته. ولعل في هذا المعنى ما يوضع أهمية "الخرقة الأكبرية" في سريانها الذي يشبه -في بعض الأحيان- سريان نهر يجري تحت

<sup>(54)</sup> عنقا مُغرب، ص 62-63، انظر أيضًا: الديوان، ص 32.

<sup>(55)</sup> الديوان، ص259. هذا ويصرح آبن عربي بمهمته تلك في مواضع كثيرة من كتبه، انظر -على سبيل المثال- الفتوحات، 1، ص658 : 3، ص، 323؛ كتاب الإسرا، ص21-26؛ التجليات، (تحقيق عثمان يحيى) ص 300-300.

رَحُونُ مِنْ مِنْ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ سَاعَةً مَاتَ رَسُولَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ (الفَتُوحَات، 3، ص188).

الأرض، ثم يتفجر فجأة، وفي وضح النهار، لينطبع به هذا الفرع أو ذاك من فروع الطرق الصوفية، ويصطبغ بصبغته (57). ومن هنا أيضا تتضح -كذلك- أهمية ابن عربي الروحانية، وخصوصا في رؤى الصوفية، منذ عصره وحتى يومنا هذا: فمن القونوي إلى الأمير عبد القادر الجزائري تمتد سلسلة بعيدة المدى، تحفل برجال -مشهورين أو مغمورين- تتلمذوا واسترشدوا واستندوا إلى شيخ لم يحجبه ثرى قبره عن التأثير فيمن حوله من الأحياء (58).

ومهما بلغت قيمة هذه الأدوار المنحصرة -بطبيعتها- في زمان ومكان معينين، والتي اضطلع بها شيوخ من أمثال، محمد وفا وقُشاشي وأحمد تيجاني، ممن ادعوا لأنفسهم -أو ادعى لهم أتباعهم- مرتبة ختم الولاية، فإنها لا تُقارن أبدا بالدور الذي مثّله -ولا يزال يغله- ابن عربي. ومهما كان هذا الدور خفيا أو مستترا، فإن من السهل التعرف عليه خلال التاريخ العام للتصوف، وخلال التاريخ الخاص بشيوخ التصوف على وجه الخصوص. وهذه الحقيقة تجاوبها حقيقة أخرى تمثلت في "إخلاص" هؤلاء الذين يزعمون لأنفسهم أو لشيوخهم وظيفة قاصرة بالضرورة على شخص واحد، إذ الختم هو الشخص العاقب والأخير، وهؤلاء، في وظيفة قاصرة بالضرورة على شخص واحد، أن الختم هو الشخص العاقب والأخير، وهؤلاء، في وظيفة الختم هذه، والأخطاء التي يمكن أن تقع في هذا الطريق إنما تقع في تفسير معطيات هذا الشعور لا في معطيات الشعور نفسها. على أن المذهب الصوفي لابن عربي -وخصوصا مفهوم الشعور لا في معطيات المحمدية -فيما يرى القاشاني في شرحه على فصوص الحكم- "النائب" الذي مر بنا أثناء الكلام على "القطب" - ربما يقدم حلا لمعضلة الادعاءات المتضاربة له الولاية الشمسية، بينما الأولياء الآخرون لهم الولاية القمرية، أي الولاية التي تستمد نورها أو تعكسه من نور الولاية الشمسية. وفي ضوء هذا التفسير يمكن أن ننظر إلى الأولياء الذكورين آنفا، على أنهام سلسلة من "المرايا" التي تستقبل أنوار الولاية الشمسية ثم تعكسها الذكورين آنفا، على أنهام سلسلة من "المرايا" التي تستقبل أنوار الولاية الشمسية ثم تعكسها المنتصوري آنفا، على أنهم سلسلة من "المرايا" التي تستقبل أنوار الولاية الشمسية ثم تعكسها المنات المنات

(57) سبق أن أشرنا -فيما يتعلق بالنصف الثاني من القرن التاسع عشر- إلى مرحلة من مراحل النهضة الأكبرية في أسماء مراحل النهضة الأكبرية في أسماء مراحل النهضة الأكبرية في أسماء بعض الشيوخ)، وذلك في مقدمة كتابنا: Ecrits spirituels (ص 35–36)، وأشرنا هناك إلى أن كلا من الطريقة الشاذلية والنقشبندية ربما تتمتع بخصائص مميزة تؤهلها لقبول تأثير ابن عربي بعد رحيله.

<sup>(58)</sup> وهذا النّوع من التلمذة الروحانية ينتمي إلى الطائفة الأويسية، وهو طائفة مشهورة من الصوفية ينتمي فيها المريد إلى شيخ حي موجود، وبتوسطه يرتبط بسلسلة من سلاسل الطرق الرسمية، إلا أن شيخه الحقيقي والفعلي دائما ما يكون من الأولياء المنتقلين، يراه في منامه ويتأدب بتعاليمه. وعن بين الأويسيين المشهورين: أبو يزيد البسطامي، تلميذ -غير مباشر- لبسطامي، وبهاء -غير مباشر- لبسطامي، وبهاء الدين النقشبندي، تلميذ -غير مباشر- لعبد الخالق الغدواني. وانظر ،فيما يتعلق برؤى القونوي لابن عربي، كتاب: النقحات الإلهية للقونوي (مخطوط 1354 BN، ورقة 70، 70، القونوي لابن عربي، كتاب: النقحات الإلهية للقونوي (مخطوط 1351 BN، ورقة 170، 70، مالله الأنفور شرح رسالة الأنوار، ص 6. (هذا والتاريخ المذكور في طبعة دمشق وهو سنة 889هـ انظر شرح رسالة الأنوار، ص 6. (هذا والتاريخ المذكور في طبعة دمشق وهو

بدورها بعد ذلك، أو إن شئت ننظر إليهم بحسبانهم "وسائط معلومة" في تاريخ التصوف (59)، تَتَنقَل "البركة" في رحابها وبين أيديها، ويكون دور "الختم" الأوحد -فيما يتعلق بأمر هذه البركة- دور الحارس والمتصرف في ذات الوقت.

<sup>(59)</sup> نقول: وسائط معلومة، لأن هذاك "وسائط" أخرى كثيرة مجهولة تماما، أومعروفة معرفة

## المعراج المزدوج

يدور مذهب ابن عربي في الولاية والأولياء حول مفاهيم ثلاثة رئيسية، هي الوراثة، والنيابة، والقربة. فالوراثة، وهي وراثة العلم اللدني، أو إن شئت، وراثة نوع من المعرفة الإلهية مستمد من مصدر ما من المصادر النبوية المتعددة -تُفسر صور الولاية المختلفة. والنيابة -بمعنى نيابة الولي في وظيفة ترجع إلى الحقيقة المحمدية دون غيرها- تؤسس وظيفة الولاية ودورها الحقيقي. أما مفهوم القربة فهو المفهوم الذي يحدد حقيقة الولاية وطبيعتها. وقد تناولنا من قبل -في إشارة سريعة- المفهوم الثالث من هذه المفاهيم، وهو مفهوم القربة، ونحن بصدد الحديث عن الدرجة القصوى للولاية. ونتابع هنا في هذا الفصل بشيء من التفصيل- دراسة الأبعاد الكاملة في هذا المفهوم.

ونبدأ بحثنا هنا بهذا السؤال، كيف يكون الولي وليا؟ والإجابة على هذا التساؤل تقتضي أن نبين أن الولاية، وإن كانت تندرج بالضرورة ضمن نسق روحي جامع يضبط صورها وأشكالها، ويحدد وظائفها ومهماتها، هي -في المقام الأول- ثمرة "اجتهاد شخصي"، دائما ما يتسم بالتفرد وعدم التكرار ﴿ لكلّ جعلنا منكم شرْعة ومنهاجا ﴾ (المائد: 48). ويحرص ابن عربي -في هذا المقام- على التذكير والتأكيد على "عدم التكرار في العطاء الإلهي" لا في الموجودات ولا في الأشياء ولا في الأفعال «فما ثم تكرار للاتساع الإلهي» (أ)، وما يسلك سالكان في طريق واحد أبدا، وحظ هذا من السلوك ليس هو حظ ذاك، «فليس في العالم شيء يتكرر».

وهذه حقيقة أولى، تترتب عليها حقيقة أخرى -لا تقل عنها أهمية- هي أن كل سفر أو سلوك روحاني -كائنة ما كانت هوياته وخصائصه الذاتية- لا بد أن ينطوي على مراحل ومخاطر تخضع في طبيعتها وصورها المختلفة لأنموذج معين تلتزم بقواعده وتتقيد بقيوده، ولولا ذلك لما كان لمفهوم "الشيخ أو المربي" أي معنى، بل إن السلوك الروحي -في هذا الإطار- ليشكل، بكل صوره التي لا تكاد تُحصَى، خاصة من خصائص الأدب الصوفي على مدى تاريخه الطويل. ولما كان المعراج النبوي يمثل نقطة الارتكاز في المرجعية الكبرى في المرجعية الكبرى في المرجعية الكبرى

<sup>(1)</sup> الفتوحات، 1، ص 735؛ 3، ص127، 159، 159، 288؛ 4، ص 325؛ القصوص، 1، ص 202؛ كشاب العبادلة، ص 200.

رمزيا للصعود في مدارج السلوك<sup>(2)</sup>. وهذا ما سنجده عند ابن عربي في الصفحات التالية، وهو يستخدم المعراج صورة رمزية للسلوك ينتهي -أخيرا- بتحقيق الولاية.

وسوف نهتدي في بحثنا هنا برسالة الأنوار التي ألفها الشيخ الأكبر بمدينة "قونية" سنة 602هـ، في بداية إقامته ببلاد المشرق، وكان عمره آنذاك اثنتين وأربعين سنة قمرية (3). وهذه الرسالة توجد منها طبعات ثلاث على الأقل، مليئة -كلها- بالأخطاء والغلط الكثير (4). ولذا فضلنا أن نعتمد في تحليلنا مضمون هذه الرسالة على مخطوط من أقدم مخطوطات هذا النص، يتمتع بحالة ممتازة، وبتوثيق خاص تبرزه شهادة إقراء مدونة في آخر المخطوط، تقول إنه مقروء على القونوي (5).

ولرسالة الأنوار هذه عنوان فرعي، هو "فيما يُمنح صاحب الخلوة من الأسرار"، وهذا العنوان قد يوُحي بأن الرسالة تتعلق بموضوع "الخلوة"، هذا الموضوع الذي خصص له ابن عربي البابين، الثامن والسبعين والتاسع والسبعين من الفتوحات، وأفرد له كُتيبًا مستقلا بعنوان كتاب الخلوة (أو كتاب الخلوة المطلقة)، صنّفه بعد تصنيف رسالة الأنوار، لأنه يحيل فيه على

<sup>(2)</sup> يمكن أن نعد مقال: نظير العظمة The Muslim World، صهيد 63، أبريل1973، ص99-104، بداية لدراسة والمنشور في مجلة: The Muslim World، مجلد 63، أبريل1973، ص99-104، بداية لدراسة مفهوم المعراج في أدبيًات التصوف. وهناك دراسة أخرى لقاسم السامرائي عن المعراج في كتابات الصوفية بغداد 1968. وإذا كنا نفضل هنا استخدام كلمة "معراج صورة تعبيرية للسير والسلوك الروحانيين، فلما تتميز به هذه الكلمة من وضوح ومن خصائص معينة يتألف منها مفهومها ومعناها، وأيضا لانتسابها للنبي من انتسابا صريحا ومباشرا. ولكن ينبغي أن نشير إلى أن كتابات ابن عربي في هذا المقام -وكما يوحي به تصنيف الفتوحات في أقسام ستة- قد تسمح بصور تعبيرية أخرى تعتمد على التمييز بين الدرجات المعروفة في التصوف، مثل الأحوال والمقامات والمنازل …إلخ.

<sup>(3)</sup> مكّان وتاريخ التدوين مثبتان في واحد من المخطوطات التي ذكرها عثمان يحيى في كتابه عن مصنفات ابن عربي ، جدا، ص162، وأيضا رقم33 من الفهرس العام (مخطوط شهيد علي 1344). أما صحة نسبة الرسالة لابن عربي فيؤكدها ابن عربي نفسه، حيث عدّها ضمن مؤلفاته التي أحصاها في كتابيه: الفهرس، والإجازة، إضافة إلى أن أسلوب وأفكار الرسالة يُذكّران بأسلوب وأفكار ابن عربي في مؤلفاته الأخرى.

<sup>(4)</sup> الطبعات الثلاث هي طبعات دمشق 1329هـ (بشرح منسوب إلى عبد الكريم الجيلي): القاهرة 1322هـ، حيدرآباد 1948.

<sup>(5)</sup> وهذا المخطوط هو مخطوط بايزيد 1686 (صُنف سنة 667هـ)، ورقة 219-20. وربما نرجع في بعض الأحيان إلى مخطوط متأخر نسبيا: (يحيى أفندي 2415، ورقة 88ب - 90 ب، كتب سنة 1293هـ) يتميز بتشكيل معظم فقراته. وقد ترجم هذا المخطوط إلى اللغات الغربية مرتين: شرجم إلى الإسبانية بقلم أسين بلاسيوس El islam cristianizado (، مدريد 1931)، ص 433-433 ثرجم إلى الإسبانية بقلم أسين بلاسيوس El islam cristianizado (، مدريد 1931)، ص 333-331 ثم نقلت هذه الترجمة إلى ترجمة فرنسية (L'islam Christianise)، باريس، 1982، ص 333-341 باريس، 1982، من التعليقات ، ووقع فيها حذف كثير. ثم ترجمها إلى الإنجليزية: Journey to the Lord of Power بعنوان منافزات المدون المحالة الأنوار وهذه الترجمة تحتاج إلى المزيد من الدقة والضبط. (راجع ما كتبناه عن هذه الترجمة في 1983هـ)، مجلد 11، سنة 1985، ص 1985-282). وهناك شرح منسوب للجيلي على هذه الرسالة (ط. دمشق 1329هـ)، بعنوان الإسفار عن رسالة الأنوار فيما يتجلى لأهل الذكر من الأنوار ، ونحن نشك في صحة نسبة هذا الشرح إلى عبد الكريم الجيلي، وإن كنا نؤكد على أنه شرح معمق، وجدير بأن يُرجَع إليه. وسوف نستضيئ من جانبنا بهذا الشرح في الصفحات القادمة ويصفة مؤقتة - طلبا للسهولة والتيسير.

هذه الرسالة، وإن كان يخلط بين هذين المصنفين في بعض الأحيان (6). ومع أن ممارسة العزلة والخلوة ترد في بداية هذه الرسالة كشرط أولي لإفاضة الأنوار على صاحب الخلوة، فإن الغرض الأصلي من الرسالة -حسبما ينص ابن عربي - إنما هو بيان «كيفية السلوك إلى رب العزة تعالى»، أي الصعود -بالروح - من سما - إلى سما -، على قدم النبي وسلم أن يترسمه السالك في سفره هذا ؛ فهذا الصعود -نحو الله تعالى - هو في المقام الأول نوع تَشبُّه أو اقتدا - به وسلم المناه المناه

ورسالة الأنوار التي نورد بعضا من فقراتها في الصفحات التالية، ليست هي النص الوحيد من نصوص ابن عربي الذي يعالج موضوع "معراج الأولياء" في إيجاز بليغ ؛ فهناك نصوص أخرى تحدثت عن ذات الموضوع ولكن بصور تعبيرية متباينة، منها الباب 167 من أبواب الفتوحات (بأسلوب يميل -كثيرا- إلى الفتوحات (بأسلوب يميل -كثيرا- إلى أسلوب أدب السيرة الذاتية)، ومنها كتاب الإسرا. وكل هذه النصوص عالجت موضوع معراج الأولياء بصور مختلفة ومن زوايا متباينة. وسنرجع إلى هذه النصوص كلما اقتضى الأمر ذلك، لنوضح ما قد يكون غامضا أو ملغزا من عبارات رسالة الأنوار التي نستند إليها في هذا النوضح ما قد يكون غامضا أو ملغزا من عبارات رسالة الأسوب إلى الجيلي، والذي يعتمد فيه الشارح أساسا على أقوال ابن عربي نفسه. ولا شك في أن هذا الشرح سوف يساعدنا كثيرا في توضيح طائفة من الأفكار الجديرة بالاعتبار في هذا الموضوع.

ولأن الشخص الذي يحادثه ابن عربي في مقدمة رسالة الأنوار ليس شخصا شاديا أو مبتدئا في طريق القوم، فإن هذه الرسالة لا تتوقف عند بيان مقدمات الطريق وبداياته، كما تفعل الكتّببات والرسائل الصوفية التي عرضت لهذه الأمور بصورة مفصلة، وكما يفعل ابن عربي نفسه، وهو يتحدث عن بدايات الطريق في مواضع أخرى من مصنفاته ؛ فهذا

<sup>(6)</sup> هذان البابان من أبواب الفتوحات (في معرفة الخلوة، وفي معرفة ترك الخلوة) ترجمهما: ميشيل فالسان، إلى الفرنسية، في حولية Enudes traditionnelles، العدد 412-413، مارسيونيو 1969، ص77-88. وفي هذين البابين يركز ابن عربي على مباديء الخلوة ومعناها من الناحية الميتافيزيقية، ولا يعرض لبيان قواعدها العملية وأثارها الروحية إلا في إشارات مقتضبة أما الكتاب الذي يعرض للجانب العملي للخلوة فإنه يوجد في ذات المجموعة (بايزيد، 1686 مقتضبة أما الكتاب التي يوجد فيها مخطوط رسالة الأنوار، الذي نعتمد عليه في كتابة هذا الفصل. وقد أشار المؤلف في نهاية مخطوط كتاب الخلوة (لوحة 10 ب) إلى رسالة الأنوار هذه بقوله: وقد ذكرنا ترتيب الفتح في رسالة الأنوار". هذا وقد ألف ابن عربي كتاب الخلوة استجابة لطلب أبي العباس التوزري. (الفتوحات، 1، ص932؛ انظر أيضا الهامش 2 من الفصل السابق).

<sup>(7)</sup> فيما يتعلق بالمصادر الخاصة بمعراج النبي ﷺ انظر مقالة: J.HOROVITZ في دائرة المعارف الإسلامية، ط. الأولى، مادة معراج، وتعد رواية أبن عباس -وهي أكثر الروايات انتشارا- من مصادر هذا الموضوع، وهي موجودة في مصادر عديدة من كتب الحديث. ويتميز كتاب "المعراج" للقشيري (القاهرة 1954) باشتماله على كل الروايات الواردة في هذا الموضوع والمتداولة في القرن الخامس الهجري.

المخاطب المجهول في رسالة الأنوار ، كان قد قطع هذه المقدمات، ووصل بالفعل -بالتزام قواعد سلوكية محددة- إلى نقطة مركزية تؤهله للانطلاق في معراج روحاني بعد ذلك.

و تطالعنا في مفتتح هذه الرسالة مقدمة تقليدية، تتلوها بعد ذلك فقرات تُذكر -في إيجاز- بالشروط والواجبات التي لا مفر منها لمن يطمح إلى السلوك في هذا الطريق المحفوف بالمخاط والمهالك:

«أجبت سؤالك، أيها الولي الكريم والصفي الحميم، في كيفية السلوك<sup>(8)</sup> إلى رب العزة تعالى، والوصول إلى حضرته، والرجوع<sup>(9)</sup> به، من عنده، إلى خلقه من غير مفارقة ؛ فإنه ما ثم في الوجود إلا الله تعالى وصفاته وأفعاله، فكل هو، وبه، ومنه، وإليه. ولو احتجب عن العالم طرفة عين لفني العالم دفعة واحدة، فبقاؤه بحفظه، ونظره إليه، غير أنه من اشتد ظهوره في نوره بحيث تضعف الإدراكات عنه فيسمى ذلك الظهور حجابا». ونلفت الانتباه هنا بديًا إلى التركيز الذي صبغت فيه هذه السطور القليلة، والمفاهيم الأساسية التي تشيرها هذه السطور في اختصار شديد: فهاهنا أولا -ومنذ البداية- مفهوم "وحدة الوجود"، يتلوه بعد ذلك مفهوم آخر، هو الخفاء من شدة الظهور، أي أن الله تعالى لما كان ظاهرا، شديد الظهور، عجزت الأبصار عن إدراكه، فالاختفاء أو الاحتجاب هو من شدة الظهور، وهذه الفكرة من الأفكار التي تتردد بشكل ثابت ومطرد في تصوف الشيخ الأكبر (10). ثم سرعان ما يطالعنا المفهوم الثالث وهو رجوع الولي، أي أن الولي الكامل لا بد له من الرجوع إلى الخلق، بحيث يواصل معراجه بالنزول بعد ذلك. وهذا المفهوم سوف يعرض له ابن عربي مرة أخرى في نهاية رسالته هذه.

«فأول ما أُبينه لك، وفقك الله، كيفية السلوك إليه، ثم كيفية الوصول والوقوف بين يديه والحلوس في بساط مشاهدته وما يقوله لك، ثم كيفية الرجوع من عنده إلى حضرة أفعاله به وإليه، والاستهلاك فيه، وهو مقام دون الرجوع.

«فاعلم، أيها الأخ الكريم، أن الطرق شتى وطرق الحق مفردة، والسالكون طريق الحق أفراد. ومع أن طريق الحق واحدة فإنه تختلف وجوهه باختلاف أحوال سالكيه، من اعتدال المزاج

<sup>(8)</sup> يميز ابن عربي في الفتوحات (2، ص 380–382) بين أربعة نماذج من السالكين، السالك: بربه؛ بنفسه؛ بالمجموع: سالك لا سالك. كما يميز بين خمسة أنواع من السلوك: منه إليه (من تجل إلى تجل)؛ منه إليه فيه (من إسم إلى إسم في إسم)؛ منه لا فيه ولا إليه: إليه لا منه ولا فيه (الفرار الفرار عوسى في)؛ لا منه ولا إليه ولا إليه (مثل الزاهد).

<sup>(9)</sup> نحيل في موضوع الرجوع إلى الخلق الذي سنتحدث عنه مرة أخرى، وكما فعلنا سابقا، إلى:

الباب 45 من الفتوحات (1، ص250–253)؛ رسالة في الولاية، ص25، 27 : كتاب على حامد
عبد القادر: The Life, Personnality and Writings of Al-Junayd لندن1962 (ص35–54 من النص العربي).

(10) انظر الفتوحات، 4، ص67، وانظر فيما يتعلق الباحجاب أو الاحتجاب من شدة الظهور: الفصوص، 1، ص
54–55 : الفتوحات، 4، ص93، 72. هذا ونجد في كلام ابن عربي إشارة إلى قوله تعالى والاتلاكه الإنمازهو للإمان الإنماز وهو اللطيف الخبيرة (الأنعام: 103)، كما نجد فيه إشارة إلى الحديث الشريف «حجابه النورلوكانه لإحرنت سبحاد رجمه ما انتي إليه بمرد من خله »، مسلم، كتاب الإيمان باب 79، انظر أيضا شرح الغزالي لحديث «إن شبعين الن حجاب من فرو وظلمة…» في كتابه مشكاة الأنوار، تحقيق أبو العلا عفيفي. القاهرة 1964، ص 84 وما بعدها.

وانحرافه، وملازمة الباعث ومعينه، وقوة روحانيته وضعفها، واستقامة همتها وميلها وصحة توجهه وسقمه [...]

«فأول مايتعين علينا أن نبين لك معرفة المواطن: كم هي ؟ وما يقتضي ما أريد منها هنا ». هذه المواطن الكثيرة، بل البالغة الكثرة، يرجع بها ابن عربي إلى مواطن ستة ؛ الأول، موطن ﴿ الست بربكم ﴾؟ (الأعراف: 172)، في إشارة إلى الميثاق الأول الذي أخذه الله على الخلق، وبه عرفوه واعترفوا بربوبيته (١١). والثاني، موطن الدنيا، والثالث، موطن البرزخ، وهوالموطن (الذي نصير إليه بعد الموت الأصغر والأكبر). ومن صفات البرزخ، فيما يقوله في غير هذا الموضع، أنه «لا موجود ولا معدوم، ولا منفى ولا مثبت»، وأنه «ليس إلا الخيال». والبرزخ أو الخيال -فيما يقول الشيخ- يحيط بكل شيء وبما ليس بشيء، ويتصور العدم ويتصور اجتماع النقائض والأضداد، كأن يتصور موجودا واحدا ممكنا مستحيلا معا، في وقت واحد ومن جهة واحدة، أو يتصور شيئا واحدا مدورا مربعا. وبواسطة الخيال يرى النائم الأعراض العارية عن الصور، صورا قائمة بأنفسها، وأجسادا تخاطبه ويخاطبها ، وبالخيال أيضا يرى المكاشِّف في يقظته ما يراه النائم في حال نومه ، ولهذا صار ممكنا أن يرى «العلم في صورة لبن، وخمر، ولؤلؤ »، ويرى الإسلام في صورة قبة وعمد، والقرءان في صورة سمن أو عسل، ويرى الحق في صورة إنسان(12). ويقصد ابن عربي من الموت الأصغر ؛ الموت الاختياري، ومن الموت الأكبر، الموت العام المشترك بين الكائنات جميعا (13). والرابع «موطن الحشر بأرض الساهرة» (في إشارة منه لقوله تعالى ﴿ فَإِذَا هِمِ بِالسَاهِرة ﴾ (النازعات: 14) وهو موطن يُحشر فيه الناس يوم القيامة (14). والخامس «موطن الجنة والنار »(15). أما الموطن السادس والأخير فهو «موطن كثيب الرؤية» في إشارة أيضا لقوله تعالى ﴿وكانت الجبال كثيب مهيلا ﴾ (المزمل: 14)، والكثيب «مرتفع من المسك الأبيض يجتمع عليه الناس يوم القيامة عند رؤية الله تعالى » (16). وابن عربي، وهو يذكر هذه الأحوال الستة للوجود -في كل أبعاده- ينبهنا إلى طبيعة السفر في هذه المواطن، فيقول:

« فالواجب على كل عاقل أن يعلم أن السفر مبني على المشقة وشظف العيش، والمحن والبلايا، وركوب الأخطار والأهوال العظام. فمن المحال أن يصح فيه تعيم أو أمان أو لذة ؛ فإن المياه [التي يمر بها السالك] مختلفة الطعم، والأهوية مختلفة التصريف، وأهل كل منهلة يخالف طبع أهل المنهلة

<sup>(11)</sup> فيما يتعلق بالميثاق انظر الفتوحات، 2؛ ص247: 3، ص465، (حيث يقول ابن عربي : إنه تعالى لو تجلى لخلقه يوم القيامة «في الصورة التي أخذ عليهم الميثاق فيها ما أنكره أحد »): 4، ص58، 349. (12) راجع في معنى البرزخ، الفتوحات، 1، ص 304، 307.

<sup>(13)</sup> عرضٌ أبَّن عربي للفروق بين الصور الأربع للموت الاختياري في الفتوحات، 2، ص 187.

<sup>(14)</sup> انظر الفتوحات، 1، ص 307، 317.

 <sup>(15)</sup> انظر أوصاف الجنة في الفتوحات، 1، ص317-322: وأوصاف النار في الفتوحات أيضا، 1، ص 297-304.
 (16) الفتوحات، 1، ص302: 3، ص 465: 4، ص 15: كتاب التراجم، حيدرآباد 1948، ص27. ويوجد الكثيب في وسط الجنة.

الأخرى. وما أوردناه ردا على أهل النعيم ... والمكبين على جمع حطامها ... وإنما أوردناه لمن استعجل لذة المشاهدة (17) في غير موطنها الثابت». وفي هذا النص يُكنّي ابن عربي بالمياه المختلفة الطعم عن العلوم الروحانية، وبالأهوية (جمع هواء) عن النفحات الإلهية. أما الاختلاف في تصاريف الأهوية، وكذلك الاختلاف في طبائع أهل المناهل في طريق السلوك، فمرده إلى طبيعة السفر الروحاني، إذ هو في حقيقة الأمر سفر من إسم إلى إسم إلهي آخر، وفي كل مرحلة من مراحل هذا السفر لا بد للسالك من السلوك طبقا لمقتضى الإسم الإلهي الذي يتقيد به ويخضع لسلطانه وآثاره. أما موطن الدنيا، وهو الموطن الثاني، فهو موطن المكابدة والمجاهدة، وهو أشبه ما يكون بسجن يحبس الله فيه المخلوقات إلى حين معلوم:

"وتعلق الهمة والذكر في استجلابه وتجليه سوء أدب في حقه، وفاته أمر كبير [...] فما حصل لك من العلم به منه في مجاهدتك، وتهيئك في الزمان الأول، ثم أشهدت في الزمان الثاني فإنما تشهد منه صورة علمك المقررة في الزمان الأول. فما زدت سوى انتقالك من علم إلى عين، والصورة واحدة. فقد حصّلت ما كان ينبغي لك أن تؤخره لموطنه، وهو: الدار الآخرة التي لا عمل فيها. [...] فإن اللطيفة الإنسانية تُحشر على صورة علمها، والأجسام تُنشر على صور أعمالها من الحسن والقبح. وهكذا إلى آخر نفس. فإذا انفصلت من عالم التكليف وموطن المعارج والارتقاءات، حينئذ تجنى شرة غرسك».

هذه الفقرة صريحة في أن غاية السالك المخلص لا ينبغي أن تنحصر في "الفتح" أو في رؤية الله تعالى؛ فهذان الأمران يُمنحان للسالك -لو صح له السلوك- تفضلا وعطاء زائدا لا مستحقا، والأوجب في طريق السلوك أن ينقطع السالك في المقام الأول -وهو في هذه الحياة- لتحصيل المعارف القلبية وعلوم الإلهام. وبدهي أن المراد من "تحصيل هذه العلوم" ليس هو مجرد المعرفة النظرية القائمة على التعلم والتذكر. ويبين ابن عربي في كتابه الفصوص، وجه الأولوية في تحصيل هذه العلوم على غيرها من السلوكيات الأخرى، فيقول «مراتب الناس في العلم بالله تعالى هو عين مراتبهم في الرؤية يوم القيامة »(١١٤).

ونلاحظ أن الشيخ الأكبر -في نهاية مقدمة رسالة الأنوار- يتوقف قليلا عند بعض القواعد العملية التي يجب على طالب الخلوة أن يُلزم نفسه بها. لكن طريقته في عرض هذه القواعد، وأسلوبه في ذكر الكرامات والخوارق التي يُمنحها صاحب الخلوة، كل ذلك لا يدع

<sup>(17)</sup> تختلف 'المشاهدة' عن 'الرؤية' اختلافا بيننا: فالرؤية «لا يتقدمها علم بالمرئي» والشهود يتقدمه علم بالمشهود وهو المسمّى بالعقائد (جمع عقيدة، مأخوذ من العقد بمعنى الحصر والتقييد في الاعتقاد)، ولهذا يقع الإقرار والإنكار في الشهود (أي بحسب مطابقة المشاهدة لما علمناه عليه من قبل أو مخالفته إياه). ولا يكون في الرؤية إلا الإقرار، ليس فيها إنكار ... فكل مشاهدة رؤية، وما كل رؤية مشاهدة ». (الفتوحات، 2، ص557)، انظر أيضا ص 494-496 من نفس الجزء؛ اصطلاحات الصوفية، رقم 60، 188.

<sup>(18)</sup> القَصوص، ١، ص 113.

مجالا للشك في أن الشيخ الأكبر لم يكن يخاطب في رسالته هذه إلا نخبة متميزة من أهل السلوك ترنو إلى مستوى روحى خاص:

«فلا بد لك من العرلة عن الناس، وإيثار الخلوة على الملا<sup>(19)</sup>، فإنه على قدر بعدك من الخلق يكون قربك من الحق. فأول ما يجب عليك طلب العلم الذي به تقيم طهارتك وصيامك وما يفرضه عليك طلبه خاصة، لا تزيد على ذلك، وهو أول باب السلوك، ثم العمل به، ثم الورع (20)، ثم المتوكل <sup>(22)</sup>؛ وفي حال من أحوال التوكل يحصل لك أربع كرامات (23)، هي علامة وأدلة على حصولك في أول درجة التوكل، وهي : طي الأرض، والمشي على الماء، واختراق الهواء، والأكل من الكون (دون بذل مجهود). وهو [التوكل] الحقيقة في هذا الباب. ثم بعد ذلك تتوالى المقامات والأحوال والكرامات، والمتنزلات [الإلهية]، إلى أن يأتيك] الموت. فالله الله لا تدخل خلوتك حتى تعرف أين مقامك وقوتك من سلطان الوهم : فإن كان وهمك حاكما عليك فلا سببيل خلوت حتى تعرف أين شيخ مميز عارف، وإن كان وهمك تحت سلطانك فخذ الخلوة ولا تتردد». هذه الخلوة ، في بعدها العملي، الذي بدت فيه في هذا النص، وكمنهج يُعد السالك للعروج نحو الله تعالى يكتمل لها بُعدها الثاني في نص آخر من الباب الثامن والسبعين من أبواب الفتوحات، وفيه يناقش ابن عربي الخلوة في بُعدها الميتافيزيقي، مبينا أن أصلها من

<sup>(19)</sup> فيما يتعلق بالخلوة ومعناها انظر مقال ها لاندولت، في «دائرة المعارف الإسلامية،ط.2». وبرغم موقف ابن تيمية من الخلوة (مجموع الرسائل والمسائل، ط. رشيد رضا، 5، ص89) واعتباره إياها بدعة يلام عليها صاحبها، فإن الخلوة -المستندة في أصلها إلى فعل النبي يُحَيِّ قبل نزول الوحي- هي سلوك قديم معروف في التصوف الإسلامي. انظر على سبيل المشال لا الحصر: أبو سعيد الفرّاز، كتاب الحقائق، ذكره نويّة في : . . Exégèse coranique، ص 303، الماسبي، أبو سعيد الفرّاز، كتاب الحقائق، ذكره نويّة في : . . على المعرفة المرابعية الإصفهائي، كتاب الخلوة، نشره عبده خليفة في مجلة المشرق، 1955، المجلد 49، ص 43-49؛ أبو نعيم الإصفهائي، حلية الأولياء، بيروت، 1967، 6، ص 376؛ 9، ص 356؛ القشيري، الرسالة، القاهرة 1957، ص 50-55، المهجويري، كشف المجوب، ترجمة إسعاد قنديل، بيروت 1980، ص 271-21؛ الغزالي، الإحياء، القاهرة بدون تاريخ، 2، ص 212-241؛ الشهروردي، عوارف المعارف (على هامش الإحياء)، 5، القاهرة بدون تاريخ، غورد الشهروردي الأبواب : 26، 27، 28، للخلوة الأربعينية، أي : خلوة 40 يوما.

<sup>(20)</sup> عالج ابن عربي مفهوم "الورع" و "ترك الورع" في البابين: 91، 92 من الفتوحات (2، من 176، 176). ويأتي حال ترك الورع عند العارف من ملاحظة أن عيني العارف -فيما يقول ابن عربي- لا تقع على الأشياء، وإنما تقع على وجه الحق في الأشياء، لأن العارف لما كان غير قادر على أن يدفع التجلي عن نفسه، فإنه لا يقدر -ترتبا على ذلك-أن يدرك العلامات التي تحدد له ترك ما يُتورع عنه. والورع يكون من الشبهات، وهي التي تقع بين الحل والحرمة، والورع يتركها ترجيحا لجانب الحرمة، أما ترك ما لا يُشتبه فيه، وهو الحلال، فلا يسمى ورعا، وفيه تفصيل بين الحلال الفاضل الذي يمكن تركه والحلال الضروري الذي لا يمكن تركه، فالترك «في الحلال الفاضل زهد، وأما غير الفاضل، وهو الذي تدعو إليه الحاجة، فالزهد فيه معصية »

<sup>(21)</sup> انظر في موضوع الزهد: الفتوحات، 2، ص 177. (22) التوكل هو: «اعتماد القلب على الله تعالى مع عدم الاضطراب عند فقد الأسباب الموضوعة في

العالم، التي من شأن النفوس أن تركن إليها». ( الفتوحات،2، ص 199-202).

(23) انظر الفتوحات، 2، ص 369، 374-375؛ 4، ص 65. هذا وتنقسم الكرامات إلى كرامات حسية، وكرامات معنوية. والنوع الثاني منها يرجع في حقيقته إلى قوة في العلم، و زيادة في المعرفة. أما النوع الأول فيرجع إلى خرق العوائد، وهذا النوع يدخله المكر الإلهي الخفيّ، اختبارا وامتحانا للعبد الذي سيُسأل عن سلوكه وتصرفه في هذا العطاء. وتعني حقيقة "خرق العوائد" وامتحانا للعبد الذي سيُسأل عن سلوكه وتصرفه في هذا العطاء. وتتابعها، بتأييد من "الحق "حسبما يدل عليه المعنى الحرفي لهذا اللفظ- عدم اطراد العادات وتتابعها، بتأييد من "الحق من إسمه: البَرّ، ويتم ذلك في إطار من الحفظ التام لأداب الشريعة والإتيان بمكارم الأخلاق.

الخلاء الذي وجد فيه هذا العالم، وهو العماء المذكور في حديث «أين كان ربنا قبل أن يخلن خلقه؟ قال : كان في عماء ما تحته هواء، وما فوقه هواء، وخلَق عرشه على الماء (24) ». مما يعني أن الفكرة الأساس هنا هي فكرة "ما قبل الخلق"، وهي ذات الفكرة التي تشير إليها مقدمة شرح رسالة الأنوار، وفيها يماثل المؤلف أطوار السفر بتبدل الأثواب وتغييرها ثوبا بعد آخر. بحيث يتناسب كل طور مع درجة من درجات الظهور الكلي. يقول شارح رسالة الأنوار فيما يتعلق بكلمة "تنزلات" «واعلم أن السالك إذا تجرد عن هيكله وانسلخ منه وارتقى عن التقيد بالطبع بالرياضات والخلوات وداوم الذكر والحضور والمراقبة وتخذت لطيفته في المعراج في العروج الروحاني فعند اختراقه السماوات والأفلاك وتجاوزه مقامات الأرواح ومراتب الأسماء ينزل إليه الحق سبحانه وتعالى في كل منزل من هذه المنازل فيلاقيه فيه ويهبه ما شاء وهذا هو المسمى بالمنازلة » (25).

«وعليك بالرياضة قبل الخلوة، والرياضة عبارة عن تهذيب الأخلاق، وترك الرعونة، وتحمل الأذى، فإن الإنسان إذا تقدم فتحه قبل رياضته فلن يجيئ منه رجل أبدا، إلا في حكم النادر »، ولا يفوتنا هنا أن نذكر -على سبيل الاستطراد - أن ابن عربى هو نفسه حالة من هذه الحالات التي يصفها بالندرة والاستثناء (26).

ويبين ابن عربي أن السالك -في خلوته- إذا أنهى فترة صيامه، عليه أن يلتزم بنظام خاص في غذائه، فعليه أن يحذر «من الشبع ومن الجوع المفرط». «فإن المزاج إذا أفرط فيه اليبس أدى إلى خيالات وهذبان طويل». هذا والقدرة على التمييز والتفرقة بين واردات الأرواح أمر لا مفر منه لطالب الخلوة : «وتُقرق بين الواردات الروحانية الملكية، والواردات الروحانية المازية الشيطانية، مما تجده في نفسك عند انقضاء الوارد، وذلك أن الوارد إذا كان ملكيا فإنما يعقبه برد واذة، لا تجد ألما، ولا تتغير لك صورة، ويترك علما [جديدا]، وإذا كان شيطانيا فإنه يعقبه تهريس في الأعضاء، وألم، وكرب، وحيرة، ويترك تخبيطا، فتحفظ، ولا تزال ذاكرا حتى يفرغ الله عن قبلك، وهو المطلوب» (27). وكذلك يجب على السالك أن يحذر من الوقوع في شَرك التجليات :

<sup>(42)</sup> الترمذي، كتاب تفسير القرء أن، باب 12؛ وأبن حنبل، المسند، 4، ص 11-11.

<sup>(ُ25)</sup> انظر -فيِّما يتعلق بكلمة: "منازلات" عند أبن عربي: الفتوحات، 3، ص523 وما بعدها.

<sup>(26)</sup> الفتوحات، أ، ص 616.

<sup>(27)</sup> التميييز بين الواردات أو الخواطر من الأمور المعروفة في التصوف الإسلامي منذ أقدم عصوره. انظر، رسائل الجنيد، تحقيق على حامد عبد القادر، القاهرة 1988، ص 16(رسالة أدب المفتقر إلى الله)؛ القشيري، الرسالة، القاهرة 1957، ص 43؛ السهروردي، عوارف المعارف، ص 22، الباب 57؛ انظر أيضا ابن عربي، الفتوحات، 1، ص 281-284، 2، ص77-78 (السؤال الخامس والخمسون من أسئلة الحكيم الترمذي)، ص 555-566. ويميز ابن عربي عادة -مثل ما يميز سابقوه من شيوخ التصوف - بين أربعة أنواع من الواردات: الرباني والملكي والنفسي والشيطاني. ونتوقف هنا عند مثل يضربه ابن عربي الإلقاء الشياطين وإيحاءهم الخواطر المهلكة في قلوب بني أدم تحت ستار الواردات المصودة، هذا المثل هو: الشيعة، وخاصة: الإمامية منهم، فهؤلاء -فيما يقول ابن عربي- دخلت عليهم شياطين الجن «بحب أهل البيت، واستفراغ الحب فيهم»، وهذا الحب -فيما يُؤكد الشيخ الأكبر- أصل صحيح، لكنه أدى إلى نتائج سيئة تمثلت في بغض الشيعة للصحابة وسبهم: «حيث لم يقدموهم، وتخيلوا أن أهل البيت أولى بهذه المناصب الدنيوية، فكان منهم ما قد عُرف واستفاض». ولسنا ندري كيف يمكن وصف ابن عربي -بعد ذلك- بأنه شيعي القلب، أو شيعى متستر، اللهم إلا إذا كان هذا ضربا من المعاندة وركوب الرأس.

«فليكن عقدك عند دخولك إلى خلوتك إن شاء الله ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ (الشورى: 11) ؛ فكل ما يتجلى لك من الصور في خلوتك، ويقول لك : أنا الله، فقل : سبحان الله (20%)، أنت بالله، واحفظ صورة ما رأيت، والله عنها واشتغل بالذكر دائما، هذا عقد واحد. والعقد الثاني : ألا تطلب منه في خلوتك سواه، ولا تُعلق الهمة بغيره، ولو عُرض عليك كل ما في الكون فخذه بأدب ولا تقف عنده، وصمم على طلبك، فإنه يبتليك، ومهما وقفت مع ذلك فاتك، وإذا حصلته لم يفتك شيء» وتواجه السالك، منذ بداية هذا السفر الغارق في صمت العزلة، ابتلاءات يراها ويُمتحن بها، وأول هذه الابتلاءات :

«كشفك عالم الحس الغائب عنك، فلا تحجبك الجدران ولا الظلمات عما يفعله الخلق، إلا أنه يجب عليك التحفظ أن تكشف سر أحد إذا أطلعك الله عليه، فإن بُحت به وقلت: هذا زان وهذا شارب وهذا يغتاب، فاتهم نفسك ؛ فإنّ الشيطان قد دخل عليك، فتحقق بالإسم الإلهي : السّتّار». وكذلك لا بد للسالك من القدرة على التفرقة بين النوع السابق من الكشف (الحسي)، وبين الخيالات والهلوسات، وعلامة ذلك أن الكشف الحسي يختفي إذا أغمض السالك عينيه، فإن بقي الكشف مع تغميض العينين فهو من الخيال، وليس كشفا حقيقيا.

ومما نعرفه في قصة الإسراء والمعراج أن النبي وسيني حينما أتي بإنائين، في أحدهما لبن، وفي الآخر خمر، أخذ اللبن وشربه (29). وكذلك هاهنا تُقدَّم للسالك أشربة مختلفة «وإن سيقت لك مشروبات فاشرب الماء منها، وإن لم يكن فيها ماء فاشرب اللبن، وإن جمعت بينهما فحسن، وكذلك العسل. وتحفظ من شرب الخمر إلا أن يكون محزوجا بماء المطر». ويحدثنا ابن عربي، في موضع آخر (30)، أنه أفرد مسألة الأشربة الرمزية المرتبطة بأنهار الجنة الأربعة (انظر الآية: 15 من سورة محمد) بجزء خاص، غير أن هذا الجزء من مؤلفات ابن عربي لا يزال مفقودا إلى يومنا هذا. لكنه يقول في كتاب "الإسرا..." (31)، وهو يصف مراحل معراجه الروحي « ... وأتيت بالخمر واللبن، فشربت ميراث تمام اللبن، وتركت الخمر حذار أن أكشف السر بالسكر، فيضل من يقفو أثري ويعمى». وليس العسل بأقل خطرا من الخمر، لما قد يؤدي إليه بالسكر، فيضل من يقفو أثري ويعمى». وليس العسل بأقل خطرا من الخمر، لما قد يؤدي إليه ألحدث (20) إلى العلم وإلى الفطرة أيضا. وبرغم أن العسل فيه شفاء للناس في (النحل: 69)، فإن "سر النحل" الذي قد يدفع شارب العسل إلى التخلي عن الشريعة، يكمن في قوله تعالى فإن "سر النحل" الذي قد يدفع شارب العسل إلى التخلي عن الشريعة، يكمن في قوله تعالى فإن "سر النحل" الذي قد يدفع شارب العسل إلى التخلي عن الشريعة، يكمن في قوله تعالى فإن "سر النحل" الذي قد يدفع شارب العسل إلى التخلي عن الشريعة، يكمن في قوله تعالى فإن "سر النحل" الذي النحل" (69)؛ وخلاصة الرمز هنا أن الفعل "أوحى" لفظ مشترك بين

<sup>(28)</sup> الهامش غير متاح لغياب نص الجيلى

<sup>(29)</sup> البَخَارِي، كَتَابِ الْأَنبِياء، باب 24، 48، وغيرها ؛ ابن هشام، السيرة، القاهرة 1955، 1، ص397–398. انظر أنضا، الفتوجات، 3، ص 341.

<sup>(30)</sup> الفتوحات، 3، ص 346.

<sup>(31)</sup> كتاب الإسراء ص 10.

<sup>(32)</sup> البخاري، كتاب فضائل أصحاب النبي، باب 6.

الوحي إلى النحل، وبين الوحي النبوي، وفيه إشارة إلى إمكان الوحي المباشر من الله تعالى إلى مخلوقاته، خارج إطار الشرائع المنزلة على الأنبياء. فإذا حدث ذلك وقع الناس في سكر روحاني، وثمتئذ لا تستقيم لهم رسالة ولا شريعة. وتتكيء عملية الرمز هنا على بُعد رمزي آخر في الحديث النبوي الذي يقرر إمكان استخراج الأشربة المسكرة من العسل<sup>(63)</sup>. أما الماء فينبغي التمييز فيه بين ماء المطر، أي الماء المساوي الطاهر، وهو هنا رمز الرحمة، وبين ماء الأنهار، أي الماء الملوث (<sup>44)</sup>. ونلفت النظر هنا إلى أننا لو رحنا نفهم من كلام ابن عربي هذا أنه مجرد رموز أو استعارات لغوية تعتمد المجازفة بالتشبيهات البلاغية، فإننا لن نحصل شيئا مما يريده في هذا المقام؛ وما يهدف إليه ابن عربي، والصوفية بشكل عام، هو أن هاهنا اختبارات حقيقية لا مفر للسالك من مواجهتها، ومن معاناة تجاربها وشدائدها المؤلمة في بعض الأحيان.

وهاهنا -في رسالة الأنوار- نقطة فاصلة تنتهي عندها الاختبارات العامة المستركة بين السالكين، لتبدأ بعدها اختبارات أخرى أشد قوة وأكثر خفاء:

«ثم إن الله تعالى يعرض عليك مراتب المملكة ابتلاء، فإن رتب لك العرض، فإنك ستكشف أولا أسرار الأحجار المعدنية وغيرها، وتعرف سر كل حجر وخاصيته في المضار والمنافع، فإن تعشقت به أبقيت معه وطردت، ثم سلب عنك حفظه فخسرت، وإن استغنيت عنه واشتغلت بالذكر ولجأت إلى جناب المذكور، رُفع عنك ذلك النمط، وكشف لك عن عالم النباتات، ونادتك كل عشبة بما تحمله من خواص المضار والمنافع» (35). ونفس الشيء يحدث فيما يتعلق بعالم الحيوان. « وكل عالم يعرفك بتسبيحه وتمجيده». وهنا يحيل ابن عربي -في إشارة واضحة - إلى تجارب شخصية مر بها وعايشها بنفسه، منها قوله «فقد سمعنا الأحجار تذكر الله... فكل جنس من خلق الله أمة من الأمم فطرهم الله على عبادة تخصهم » (36)، وقوله «وقد سمعنا بحمد الله في بدء أمرنا تسبيح حجر ونطقه بذكر الله » (37)، وقوله «وقد سمعنا بحمد الله في بدء أمرنا تسبيح حجر ونطقه بذكر الله » (37).

<sup>(33) &</sup>quot;إن من العسل لخمرا"، أبو داود، كتاب الأشربة. والعسل -فيما يرى الجيلي- رمز العلوم الحكمية التي تغري بالتحلل من قيود الشرائع النبوية. لكن ثمة رمز أخر للعسل، إيجابي - غير كونه شفاء للناس (النحل: 16، والبخاري، كتاب الطب، باب 14)، يتمثل في كونه رمزا للقرء أن الكريم، ومن ثم: للهدى النبوي (سنن الدارمي، كتاب الرؤية، باب 13).

<sup>(34)</sup> وهنا يحذر الجيلي -بشكل خاص- من ألماء الملؤث حيث يعتبره رمزا للعلوم العقلية أو الفكرية، وهذا الماء شديد الخطر والضرر، إذا خُلط بالخمر (التي هي رمز علم الأحوال، وهو علم غير منضبط).

<sup>(35)</sup> مذهب ابن عربي أنه ليس ثمة شيء غير حي: "فإن المسمَّى بالجماد والنبات، عندنا لهم أرواح بُطُنَت عن إدراك غير أهل الكشف " (لفتوحات، ١، ص147). ويستند ابن عربي في مذهبه هذا إلى دلالات قرء أنية عديدة، منها "على وجه الخصوص" الآيات الكريمة ﴿ ويسبح الرعد بعمده ﴾ (الرعد: 13)، ﴿ وَإِنْ مِن شيء إلا يسبح بعمده ﴾ (الإسراء: 44)، ﴿ المه لل الله يسبح له من في السموات والأرض ﴾ (الحديد: 1)، ﴿ يسبح له ما في السموات والأرض ﴾ (الحديد: 1)، ﴿ يسبح له ما في السموات والأرض ﴾ (الجمعة: 1). وكذلك يسبح له ما في السموات وما في الأرض ﴾ (المعتمدة الله على تجارب شخصية، نشير إليها بعد قليل.

<sup>(36)</sup> الفتوحات، 1، صَ 147.

<sup>(37)</sup> الفتوحات، 1، ص 382.

من ضلالات القوة المخيلة «فإن رأيت هؤلاء العوالم مشتغلين بذلك الذكر الذي أنت عليه، فكشفك خيالي لاحقيقي، وإنما ذلك حالك، أقيم لك في الموجودات، وإذا شهدت في هؤلاء تنوعات أذكارهم فهو الكشف الصحيح». وكل ما يقطعه السالك حتى الآن -من مراحل سفره- في العالم الأرضي بممالكه الأربعة (المعدن، النبات، الحيوان، الإنسان - بمثّلا في السالك نفسه-) إنما يمثل المرحلة الأولى من مراحل الانسلاخ المتتابع للسالك من النشئآت البدنية، التي ألمعنا إليها من قبل، وحسبما يذكر ابن عربي في حديثه عن تجاربه الخاصة في الفتوحات (38)، فإن السالك يترك وراءه العناصر الأربعة: التراب والماء والهواء والنار، ولذا يتوقف ابن عربي عند هذه النقطة من رسالة الأنوار ليبين للسالك أن المعراج -في هذه المرحلة- هو معراج التحليل على الترتيب، أي التحلل من أركان النشأة البدنية على الترتيب المحدّد، الذي هو ترتيب درجات الوجود الكلي. وأول ما يتحلل من هذه الأركان، الأغطية أو الحجب العنصرية، التي ترمز إلى كل مقومات الطبيعة البشرية، وهذا التحلل موت مبدئي لا مفر منه للحصول في نشأة أخرى، وهو أمر شاق على السالك ومؤلم له «القبض مصاحب لك في هؤلاء العوالم».

وابن عربي، وإن كان لا يحدثنا في رسالة الأنوار عن السماء الدنيا التي يصل إليها السالك في نهاية المرحلة الأولى، إلا أنه يحدثنا عن أوصافها في الباب: 376 من الفتوحات، فبعد أن يفقد السالك نشأته البدنية، بحيث لا يبقى معه شيء من هذه النشأة، ينفذ إلى السماء الأولى، وفيها يسلم على والده آدم الله إلى ويجد نفسه قائما أمامه وعن يمينه في آن واحد. يقول ابن عربي «فقلت له: هذا أنا فضحك [آدم]، فقلت له: أنا بين يديك وعن يمينك؟ قال: نعم، هكذا رأيت نفسي بين يدي الحق حين بسط يده [بالميثاق]، فرأيتني وبني في اليد، ورأيتني بين يديه». ثم يقول آدم الله وعن عمين الحق». وإذا كانت يمين الله تقتضي حصول السعادة لمن يكون فيها. فقد عجب ابن عربي من وجود بني آدم كلهم في السعادة، مع أن الله تعالى فرق حفيهم بين أصحاب اليمين وأصحاب الشمال ؛ ولذا سأل ابن عربي أباه آدم «قلت: فإذا لا نشقى! قال لو دام الغضب لدام الشقاء، فالسعادة دائمة وإن اختلف المسكن، فإن الله جاعل في كل دار ما يكون به نعيم أهل تلك الدار، فلا بد من عمارة الدارين، وقد انتهى الغضب في يوم العرض الأكبر، وأمر بإقامة الحدود فأقيمت...فإذا انتهت الحدود صار الحكم للرحمة العامة». وها عن عربي هذا النص- نضع أيدينا على أصل من أبرز الأصول في تصوف ابن عربي، وهو: وهوا بفواه النار في الدار الآخرة، لأن القول بالرحمة العامة يستبعد كلية القول بدوام النار أو أبدية العذاب (60). وما يقوله ابن عربي هنا، هو علم وراثي، ورثه من آدم الميها.

وكما قرأنا عن أوصاف السماء الدنيا في معراج السالك، في الباب 367 من الفتوحات، كذلك نقرأ شيئا مماثلا -ولكن مع استعمال ضمير الغائب- في الباب 167 من نفس الكتاب،

<sup>(38)</sup> الفتوحات، 3، ص 345.

<sup>(39)</sup> الفتوحات، 1، ص656 : 2، ص408 : 4، ص248 : القصوص، 1، ص 94 (الأبيات المنظومة).

حيث يعرض ابن عربي معراج السالكين في أطباق السماوات من خلال صورتين متقابلتين، قتلهما شخصيتان متباينتان أشد التباين، الأولى، شخصية "التابع"، أي التابع لشريعة النبي، والثانية، شخصية "الفيلسوف"، أو صاحب النظر، الذي يأخذ العلم بالأدلة العقلية من النظر الفكري. فهذان الشخصان، إذا خرجا عن حكم الطبيعة العنصرية، وفُتحت لهما أبواب السماء، فإن تابّع الرسول يجتمع بالأنبياء ويتحدث إليهم (يجتمع في السماء الدنيا بآدم) ويتلقى منهم العلوم الإلهية تلقيا مباشرا، بينما لا يجتمع صاحب النظر إلا بالملك الموكل بالسماء، ولا يأخذ عنه من العلوم إلا ما كان خاصا بالتأثيرات البدنية والطبيعة العنصرية وما إليها، فصاحب النظر لا يأخذ من الملك الموكل بفلك القمر (يسميه الجيلي: العقل العاشر وهي تسمية فلسفية-) إلا العلوم الخاصة بعالم الكون والفساد.

وتدل الفقرة التالية من رسالة الأنوار «ثم بعد هذا يُكشف لك عن عالم سريان الحياة السببية في الأحياء وما تُعطي من الأثر في كل ذات بحسب استعداد الذوات» على وصول السالك إلى السماء الثانية، وهي سماء عطارد (أو سماء الكاتب، في إطلاق أهل المغرب، الذي يفضله ابن عربي). وتشتمل هذه السماء -فيما يقرر الباب 167 من الفتوحات على حضرة يعفون منها إمداد الخطباء والكُتّاب لا الشعراء. أما مهمة الكاتب، أو الملك الموكل بهذه السماء، فهي بيان صحة رسالة النبي وسين بين إعجاز القرء آن، وفي هذه السماء حضرة يعلم منها علم السبمياء القائم «على العمل بالحروف والأسماء» فقط، لا على العمل بالبخور أو الدماء وما إليهما. وفيها -أيضا- سر «كُن»، كذلك يجتمع فيها عيسى وابن خالته يحيى عليهما السلام اجتماعا لا افتراق معه، مثلما اجتمعا من قبل في تاريخهما المقدس، وذلك لما يدل عليه إسم «فكما أن الروح والحياة لا تفترقان، كذلك هذان النبيان، عيسى ويحيى لا يفترقان، لما يحملانه من هذا السر». وفي هذا الباب من الفتوحات، يرد إسم يحيى الميل (من المتحلي الإلهي بإسم من هذا السر». وفي هذا الباب من الفتوحات، يرد إسم يحيى الميل مرا للتجلي الإلهي بإسم أما عيسى الميل فله إحياء الموتى، وخلق هيئة الطير من الطين (ءآل عمران: 49). ولا تُخطئ أما عيسى ظاقة هذين النبيين الكريين الواضحة بسريان الحياة السببية في الأحياء.

ثم تطالعنا رسالة الأنوار -بعد ذلك- بسطور غامضة، بل أغمض من ذي قبل، حتى إن الشارح نفسه ليتحير في تفسير بعض عباراتها «فإن لم تقف مع هذا، رُفع لك عنك، ورُفعت لك اللوائح اللوحية، وخوطبنت بالمخاويف، وتُنوعت عليك الحالات، وأقيم لك دولاب تعاين فيه صور الاستحالات، وكيف يصير اللطيف كثيفا والكثيف لطيفا، والرأس ذنبا والذنب رأسا، وكيف يصير الإنسان حيوانا والحيوان إنسانا، وكيف يصير النبات إنسانا».

<sup>(40)</sup> انظر في تمثيل الموت في صورة كبش يُذبع: البخاري، كتاب التفسير (سورة 19)، باب 1: مسلم، كتاب الجنة، حديث رقم 40. 43: الترمذي، كتاب صفة الجنة، باب 20؛ وغير ذلك من كتب السنة.

ويعترف الشارح بأنه يجهل عبارة "اللوائح اللوحية"، لكنا إذا دققنا النظر في كلمة اللوائح، وجدناها ترتبط في كتابات ابن عربي بمنظومة من مصطلحات فنية ثلاثة تُستعمل في التعبير عن الظواهر والآثار الروحية الناشئة عن طبيعة نورانية، وهذه الظواهر تختلف فيما بينها بالكثافة واللطافة، (مع ملاحظة أن اللوائح تزول سريعا، كالضوء). وهذه الظواهر مذكورة -من قبلُ- في مؤلفات بعض شيوخ التصوف السابقين على ابن عربي، مثل القُشيري(41) الذي يرى أن 'اللوائح' قاصرة على أهل البداية. أما عند ابن عربي، فإن اللوائح هي «ما يلوح للبصر -إذا لم يتقيد بالجارحة- من الأنوار الذاتية والسبحات الوجهية، من جهة الإثبات لا من جهة السلب «(42)، وكل لائحة هي ثمرة «السمو من حال إلى حال، وما يأتي به الحال من الواردات الإلهية والمعرفة بالله ». وبالجملة، فإن اللوائح نوع من أنواع الإدراك الناقص -بل الشديد النقص-للتجليات الإلهية. ولكن ماذا تعنى كلمة "اللوحية" التي وردت وصفا للوائح في رسالة الأنوار ؟ لا شك أن في هذه الكلمة نسبة إلى "اللوح"، ونحن نعلم أن اللوح المحفوظ تسمية قرء آنية، لكنه يرد -في الفكر الفلسفي الإسلامي- رمزا للنفس الكلية، حيث يكتب القلم -الذي هو بدوره رمز للعقل الأول- في هذا اللوح كل ما كان وما سيكون إلى يوم القيامة، كتابة لا محو فيها. وإذن فهاهنا علاقة معقولة -ومقبولة أيضا- بين اللوح المحفوظ وبين كلٌّ من الصيرورة والتغير ومظاهر قوة الإحياء، المنوطة بالسماء الثانية التي يتحدث عنها ابن عربي في هذا النص(43). ويُؤخذ من تعريف اللوائح، أن السبحات النورانية لا تُدرك بالبصيرة، كما قد يُظن أو يُتوهم، بل تُدرك بالبصر، ولكن البصر غير المشروط ولا المقيد بالجارحة والجهات المخصوصة ؛ وكما أن أجساد الخواص من أهل الله تُبعث يوم القيامة مسبحة ومتغيرة عما كانت عليه في الدنيا، فكذلك عين "العارف" هي "عين مسبحة" غير مقيدة بقيود الأجسام الإنسانية ولا مجدودة بحدودها. وإذا كنا قد استرسلنا قليلا في حديثنا هنا، عن العين وعن البصر، فلأجل أن نبين أن المقصود من كل ذلك نوع من الإدراك يتميز بالقوة والحدس المباشر، وأن موضوع هذا الإدراك هو "الكمالات الإلهية" أو "الأسماء الإلهية"، ولكن بما هي مظاهر ثابتة في أنفسها، أي من حيث هي هي، لا من حيث هي أوصاف سلبية تنفي عن الذات نقائص لا تليق بها. فالبصر يدرك مظهر الجمال وصورته، بينما العقل - بما هو عقل فقط- لا يعقل من هذا الجمال إلا أنه نفي لكل أوصاف القبح. «فإن لم تقف مع ذلك، رفع لك نور متطاير الشرر، فستطلب الستر عنه، فلا تَخف، ودُم

على الذكر، فإنك إذا دمت على الذكر لم تطلبك أفة. (41) القشيري، الرسالة، ص 40.

<sup>(42)</sup> الفتوحّات، 2، ص 498–499. انظر اصطلاحات، رقم 87، 88، 89. (أما بقية المصطلحات التي تشترك مع اللوائح في المنظومة الثلاثية، فهي : الطوالع، واللوامع).

<sup>(43)</sup> ونلاحظ - في عجالة سريعة - أن ابن عربي ( الفتوحات، 3، ص 61) يفرق بين اللوح، بصيغة المفرد، والألواح بصيغة المفرد، والألواح بصيغة الجمع : فالألواح رتبتها أقل وأدون من رتبة "اللوح المحفوظ ، وما يكتبه القلم في اللوح المحفوظ لا يتبدل، ويقول ابن عربي "وسمي اللوح بالمحفوظ من المحو، فلا يمحى ما كُتب فيه "، أما ما يُكتب في الألواح وهي ألواح المحو والإثبات - فإنه يقبل المحو أو النسخ.

«فإن لم تقف معه، رُفع لك نور الطوالع، وصورة التركيب الكلي، وعاينت آداب الدخول المى الحضرة الإلهية، وأداب الوقوف بين يدي الحق، وأداب الخروج من عنده إلى الخلق، والمشاهدة الدائمة بالوجوه المختلفة من الظاهر والباطن، والكمال الذي لا يشعر به كل أحد: فإن كل ما نقص من الوجه الظاهر أخذه الوجه الباطن، والذات واحدة، فما ثم نقص، وكيفية تلقي العلوم الإلهية من الله تعالى، وما ينبغي أن يكون عليه المتلقي من الاستعدادات، وأدب الأخذ والعطاء، والقبض والبسط، وكيف يُحفظ القلب من الهلاك المحرق، وأن الطرق كلها مستديرة، ما ثم طريق خطّيٌ، وغير ذلك مما تضيق عنه هذه الرسالة».

وهذا الشرر المتطاير، في بداية النص، ينشأ -فيما يقول شارح رسالة الأنوار- «من وجودك أنت»، ولذا فإن إدامة الذكر تذهبه وتمحقه. أما "الطوالع" فإنها على العكس من ذلك، لأنها "أنوار التوحيد، تطلع على قلوب العارفين، فتطمس سائر الأنوار"(44)، خصوصا "أنوار الأدلة النظرية" (45) التي تفقد معناها وكل مبرراتها في هذا المستوى، ليس هذا فقط، بل -على العكس- يمكن أن تؤدي هذه الأدلة، في نهاية المطاف، إلى معارف سلبية تتعارض مع ما تعطيه أنوار الكشف الإلهي. ويضرب ابن عربي مثالًا لذلك نظر القُوى العقلية في ذات الله تعالى وصفاته وأفعاله، مشيرا بوجه خاص إلى موقف النُظار في مسالة وصف الله تعالى باليد وبالقدم وما إليهما من الوجه والعين والجنب، فإن هؤلاء قد منعوا من إطلاق هذه الصفات على الله تعالى إطلاقا حقيقيا، وقرروا، من وجهة نظر عقلية صرفة، أن وصف الله تعالى بها يقدح في تنزيهه ويؤدي إلى تشبيهه بمخلوقاته، ولهذا المحذور العقلي يقولون بإطلاقها على الذات على سبيل المجاز فقط. أما صاحب الكشف فإنه يشاهد، فيما يقول ابن عربي «يمين الحق ويده ويديه والعين والأعين المنسوبة إليه والقدم والوجه»، ويعرف بكشفه المباشر كيف يمكن أن تكون هذه الصفات صفات إلهية، برغم كل ما يحيله العقل في هذه المسألة. وفي علم صاحب الكشف لا يتنافى التشبيه مع التنزيه (46)، بل يصطلحان ويأتلف كل منهما مع الآخر. وهذا المنهج، أو المعرفة التركيبية التي يتفرد بها صاحب الكشف هي -وحدها- ما يتفق مع "القواعد" المناسبة للسلوك، وهي المطلوبة هنا في السير إلى الحضرة الإلهية.

فلاً تنظر إلى الحق وتُعرَّيه عن الخلق ولا تنظر إلى الخلق وتكسوه سوى الصحق ويُزَهه وشبَهُه وقد مقعد الصدق

<sup>(44)</sup> اصطلاحات، رقم 88.

<sup>(45)</sup> الفتوحات، 2، ص 389.

رد.) المستوسسة عن من محدد. (46) وهذه النقطة يؤكدها الشارح في أبيات، ذكرها في معرض بيان مفهوم "التركيب الكلمي"، الذي يقول عنه إنه "ظهورالحق بصورة الخلق":

وما قلناه لا يتعلق إلا بمعنى واحد من المعاني العديدة المكنة لكلمة "وجوه"، التي يستعملها ابن عربي عن قصد -في أكثر الأحيان- استعمال الألفاظ المتضادة تقريبا؛ فالوجوه قد تُطلق ويُراد منها "وجوه الله"، وقد تطلق ويراد بها الصور -الظاهرة أو الباطنة- للعالم الحسى، كما تطلق ويراد بها وجوه التأمل المختلفة. وهذه الاستعمالات، على ما بينها من اختلاف، ترتبط فيما بينها بمناسبات لا تخطئها العين. وكذلك الكمال الإلهي، الذي لا يهتدي إليه أي عقل، يطلق على كمال الله تعالى، كما يطلق على كل شيء، ولكن من حيث ظهوره الكامل، أي ظهور الحقيقة الإلهية نفسها. ونلمح هنا -في فكرة ابن عربي هذه- إشارة خاطفة إلى قضية أخرى، يبحثها بصورة مفصلة في موضع آخر، يبين فيه أن نقص الكائنات عنصر ضروري للكمال الكلي (<sup>47)</sup>. وهنا يلجأ شارح رسالة الأنوار إلى صورتين يوضح بهما هذا المفهوم، فيقول «ألا ترى إلى القمر كيف هو بدر دائما ومحاق دائما، وهما وجه الظاهر والباطن، وإنما يزيد وينقص بالنسبة إلينا لا بالنسبة إلى ذاته، ولما كانت ذاته متحركة حركة دورية وضعية ظهرت الزيادة والنقصان فيها بالنسبة إلينا، فبقدر ما ينقص من النور من وجهه البدري يزيد في الوجه الآخر، وبقدر ما يزيد فيه ينقص منه من الطرف الآخر، ويقوم مقام ما نقص من الوجه البدريّ. هذا لا شك فيه عند من فكّر في خلق السموات والأرض. فكلما نقص من وجهه الظاهر، أعنى الوجه البدري، أخذه الوجه الباطن، أعنى الوجه الممحوق، على ميزان مخصوص لا ينخرم أصلا. وهكذا الليل والنهار، وهما الظاهر والباطن، فبقدر ما ينقص من الليل يزداد في النهار، وبقدر ما ينقص في النهار يزداد في الليل على نسبة واحدة لا تنخرم أبدا، واليوم، الذي هو مجموع الليل والنهار، ما زاد ولا نقص».

ونعود لرسالة الأنوار لنقول إن تعبير ابن عربي الذي يقول فيه «إن الطرق كلها مستديرة» تعبير غامض وملغز، لكنه يبين المقصود منه في باب من أبواب الفتوحات، وهو يرمز للظهور بحيط الدائرة، فنقطة الابتداء في الدائرة هي وجود العقل الأول، أو القلم الذي هو أول المخلوقات، ونقطة الانتهاء هي الإنسان الكامل ؛ وهاتان النقطتان متصلتان (48). والطريق التي توصل من نقطة البداية إلى نقطة النهاية في الخلق ﴿أسفل سافلين ﴾ (التين: 5) توصل أيضا من نقطة الانتهاء القصوى هذه، إلى الموطن الأصلي، (الذي يُرمز إليه أيضا بـ ﴿البلدالامين ﴾) والذي ترنو إليه الأرواح وتحن وتشتاق. يقول شارح رسالة الأنوار «فلو خرجوا على خط مستقيم لم تكن له غاية يقصدونها، فكانوا إذا صدروا عن الله تعالى لا يعودون إليه أبدا».

<sup>(47)</sup> انظر بوجه خاص مايقوله ابن عربي في شرح القول الماثور عن الإمام الغزالي ليس في الإمكان أبدع من هذا العالم، الفتوحات، 1، ص259: 3، ص11، 166، 449؛ الفصوص، 1، ص172؛ التدبيرات الإلهية، ص106. والفكرة الرئيسية في مذهب ابن عربي هنا، هي: أن الله تعالى يُظهر أبديته بايجاد كل ما هو ممكن، بما في ذلك إمكان إيجاد النقص نفسه. وقد عبر شارح رسالة الأنوار عن هذا المعنى في أبيات يقول فيها: فلو لم يكن في الكون نقص محقق لكان وجود الحق ينقص في القدر فيما للحق الإله كمالــــــه

راجع، فيما يتعلق بقضية: وجود الشر في العالم، في الفكر الإسلامي مقالة: 1984 Eric L. ORMSBY,Theodicy in Islamic Thought, Princeton. وأيضا: نقدنا المنشور في: Bulletin critique des Annales islamologiques,t,22,1986

<sup>(48)</sup> الفتوحات، 1،ص 125.

أما فيما يتعلق بعدم التناهي، أو الأبد الإلهي الذي لا تكرار فيه (49)، وإنما هو أمثال تحدث، فإن المصير إلى الله فيها لا يمكن أن يكون مجرد العود البسيط لما ذهب وانتهى ؛ فالكائنات لا تعود القهقرى، ولا تقفل راجعة على ذات الخطوات التي جاءت بها، وإنما ترجع بها "استدارة" الخلاء الروحاني وهي تتحرك فيه صوب النقطة التي بدأت منها السير.

ثم يواصل السالك رحلته من السماء الثانية التي يُكشف له فيها -ضمن ما يُكشفعن كيفية "تولد التكوينات بين عالم الأرواح والأجسام، وسبب ذلك التولد" إلى السماء
الثالثة، وهي "عالم التصوير والتحسين والجمال. ومن هذه الحضرة يكون الإمداد للشعراء،
ومن التي قبلها [السماء الثانية] يكون الإمداد للخطباء". وفي هذه السماء كوكب الزهرة،
فيها يوسف المنه المنه وهاهنا إشارة مزدوجة إلى الجمال، وذلك لما يمثله يوسف المنه من كمال
الصورة الإنسانية، سواء في التراث القديم، أو في النصوص القرء آنية التي تقصها علينا
السورة المسماة بإسمه، وهي سورة يوسف. وطبقا لما يقوله ابن عربي في الباب 167 من
الفتوحات (وسنحيل إليه فيما تبقى من كتابنا هذا برمز: الفتوحات أ، كما نحيل إلى
الباب: 367 من الفتوحات أيضا برمز: الفتوحات ب)، يفيض من هذه السماء نظام العناصر
الأربعة والأمزجة الأربعة التي يتركب منها العالم الحسي، أو كما يقول ابن عربي «ترتيب
الأركان التي تحت مقعر فلك القمر». وهنا في هذه السماء نجد صاحب النظر مغموما؛ لأنه
لم يتلق علما جديدا غير ما تلقاه من قبل من علم تسخير الكواكب، مما يتفق مع هذه المرحلة
من مراحل السماوات، بينما يتلقى صاحبه التابع من يوسف المنه ما خصة الله به من العلوم
من مراحل السماوات، بينما يتلقى صاحبه التابع من يوسف المنه ما خصة الله به من العلوم
طبنة آدم المن التي خلقها الله من بقية
طبنة آدم المن التي خلقها الله من بقية

«فإن لم تقف مع هذا رُفع لك عن مراتب القطبية، وكل ما شاهدته قبل فهو من عالم الميسار، وهذا الموضع هو القلب. فإذا تجلى لك هذا العالم علمت الانعكاسات [أي انعكاسات الكمالات الإلهية] ودوام الدائمات، وخلود الخوالد، وسريان الوجود فيها، وأعطيت الحكم الإلهية، والقدرة على حفظها، والأمانة إلى تبليغها إلى أهلها، وأعطيت الرموز والإجمال، فالوهب على الستر والكشف».

ثم يعرج السالك -بروحه- إلى السماء الرابعة، وهي السماء الوسطى، أو قلب السماوات كلها -كما يقول ابن عربي-، ولذا فهي موطن الشمس، وفيها من الأنبياء إدريس إليك الذي هو

<sup>(49)</sup> انظر المصادر المذكورة سابقا في هامش ا من هذا الفصل.

<sup>(50)</sup> يخصّص ابن عربي الباب الثاّمن من الفتوحات (1، ص126–131) لهذه الأرض التي هي موطن العجانب والمشاهدات العرفانية والتجليات الإلهية. وقد ترجم كوربان جزءا من هذا الباب في:225-213 Terre céleste et corps de résurrection, Paris, 1960, pp 213-225.

قطب الكون (15). ومن حضرة إدريس يتلقى تابع الأنبياء علم تقليب الأمور، [أي الاختلافات اللامتناهية، والفيوضات المتجددة أبدا ]ويرى «غشيان الليل النهار والنهار الليل، وكيف يكون كل واحد منهما لصاحبه ذكرا وقتا وأنثى وقتا، وسر النكاح والالتحام بينهما وما يتولد منهما » (والنهار والليل في نص ابن عربي هذا رمزان -بالتبادل- للظاهر والباطن ) ويرى كذلك «الفرق بين أولاد النهار (وهم الذين تظهر عليهم الكمالات الروحانية) وأولاد الليل» وهم الملامية الذين يدارون ولايتهم ويخفونها عن أنظار الناس.

ويذكر ابن عربي في حديثه عن تجربته الخاصة في معراجه الروحاني (الفتوحات ب) أنه سلم في السماء الرابعة على إدريس، وأنه المحمدي كرب به قائلا «أهلا بالوارث المحمدي» مما يتضمن اعترافا من القطب الأعظم بمرتبة ابن عربي كختم للولاية المحمدية، ثم ينشأ بينهما بعد ذلك حوار، قال فيه إدريس المحمدية وإن الله عند قول كل قائل». وهذا القول يؤسس أصلا من الأصول الكبرى في تصوف ابن عربي، فعنده أن كل إدراك، عقلي أو حسي، وسواء عرفه المدرك أو جهله، فإنه في واقع الأمر إدراك لمظهر من مظاهر الحقيقة الإلهية، إذ الأشياء ليست إلا محال، أو مظاهر للتجليات. وإذن فليس ثمة خطأ، وإن كان، فهو بالمعنى الإضافي، أو كما قال إدريس الحكم في حديثه لابن عربي «الخطأ أمر إضافي». ويترتب على ذلك -فيما يقول الشيخ الأكبر - أن يكون كل إثبات بالنسبة له تعالى صوابا، بالنظر لما يتضمنه من إثبات، خطأ بالنظر لما يتضمنه من إثبات،

ثم يقص ابن عربي على إدريس المنها رؤيا منامية -رآها من قبل- ورأى فيها شخصا في الطواف سمى له نفسه، وأخبره أنه من أجداده، وأنه ينتمي إلى عصر سحيق من العصور التاريخية القديمة (53). وهنا يسأل ابن عربي إدريس المنها «فهل كان قبل الدنيا دار غيرها؟

<sup>(51)</sup> ذُكر إدريس في في القرء أن الكريم مرتين (مريم: 57-58، الأنبياء: 85-86)، وهو يُطُلُق في التراث الإسلامي مرة على أخنوخ ، وأخرى على "إلياس"، وثالثة على "الخضر". وغالبا ما تتشابه شخصيتُه مع شخصية هرمس. انظر فيما يتعلق بأخنوخ -أب مَتُوشالح- سفر التّكوين (5: 21-24)، حيث يقول فكانت كل أيام أخنوخ ثلاثمائة وخمساً وستين سنة"، وفي هذا النص إشارة واضحة إلى اعتبار أخنوخ رمزا للشمس ونقرأ في نفس السفر أيضا: "وسار أخنوخ مع الله، ولم يوجَد: لأن اللهُ أخذه "، مما يتطابق وما جاء في القرء أن الكريم في قوله تعالى ﴿ ورفعناهُ مَكَانَا عَلِيًّا ﴾ (مريم: 58). وفيما يتعلق بشخصية إدريس في كتابات ابن عربي، انظر الفصوص، الفص الرابع (1، ص75-80). وقد ترجم: Burckhardt جزءا من هذا الفص (ص62-67). وترجمه Austin ترجمةً كاملة (ص82-89)، مع ترجمة للفص الثاني والعشرين أيضا (1، ص181-187 من النص العربي، ص228-235 من الترجّمة)، وهو الفص المتعلق بإلياس، غير أن إلياس في هذا النص هو إدريسً نفسه. هذا ويتحدث ابن عربي عن وصوله للسماء الرابعة في معراجة الروحاني -في كتاب الإسرا، ص 21- ويذكر أنه قيل له: "مرحبا بسيد الأولياء" في إشارة منه إلى مرتبة "خُتم الأولياء"، وسوف يذكر ابن عربي شيئا مماثلا لهذا، وهو يقص علينا معراجه في البآب367 من الفتوحات. (52) راجع الفتوحات، 2. صّ219–220: 3ص،132،130؛ 4،ص211،165،142–393،212؛ (الفصيوص، 1،مس113، 122-124... إلغ. وثمة حديث قدسي يُذكر عادة في هذه المسالة، هو "أنا عند ظن عبدي بي....." . (البخاري، التوحيد. 15، 35: مسلم، التوبة. آ. وقد أورد ابّن عربي هذا الحديث في كتابه المشكآة، رقم 19) (53) وردت هذه القصة في الفتوحات، 3، ص348، وأيضًا ص549 من تفس المجلد،

قال: دار الوجود واحدة، والدار ماكانت دنيا إلا بكم، والآخرة ماتميزت عنها إلا بكم». وإذن فحقائق الجنة موجودة الآن، وظاهرة لمن يعرف كيف يدركها وكيف يراها.

«فإن لم تقف مع هذا رُفع لك عن عالم الحمية والغضب ومنشا الخلاف الظاهر في العالم، واختلاف الصور وغير ذلك».

وهذه هي السماء الخامسة في معراج ابن عربي، وهي سماء المريخ أو الأحمر، أو النحس الأصغر. وهي فيما يقول ابن عربي (الفتوحات أ)، سماء الهيبة والخوف والشدة والبأس، وباختصار كل مظاهر الجبروت والكبرياء الإلهيين. ومن هذه السماء يلتمس السالك ما يلزمه ويضطر إليه من القوى الإلهية التي تعينه على مقاومة أعداء الظاهر والباطن. والحوار هنا مع هارون اللهي ، نبي هذه السماء. ويتعلق الحوار -هذه المرة بمسألة من أكثر المسائل نقدا ورفضا في تصوف ابن عربي، وهي مسألة مصير فرعون بعد غرقه، فقد ذهب ابن عربي -انطلاقا من في تصوف ابن عربي، وهي مسألة مصير فرعون الذي اضطر اليه في الرمق الأخير من حياته في من الخلود في النار، لأن "رحمة الله أوسع من حيث ألا يقبل إيمان المضطر" (154). ويرى أن الكبرياء ليس إلا حجابا للرحمة، وهذا ما قد يُفهم ضمنا من الحكمة التي يؤكدها هارون المنه للولي التابع للنبي، حيث أمره "أن يجعل ما تقتضيه سماؤه من سفك الدماء في القرابين والأضاحي ليلحق الحيوان بدرجة الأناسي، إذ كان لها الكمال في الإماتة". وحقا إنها الكبياء المؤلمة، لكنها الكبياء التي لا مهرب منها للارتفاع بالمخلوقات الدنيا إلى مستوى مرتبة الانسان الكامل، ومشاركته في قسمته ومصيره.

ويتابع ابن عربي حديثه عن تجربته الروحية هذه (الفتوحات ب)، فيسرد لنا مزيدا من الحوار، جرى أولا مع النبي يحيى الذي رآه من قبل في السماء الثانية مع عيسى، وهاهو يراه هنا كرة أخرى قريبا من هارون عليهم السلام فيبتدره ابن عربي بسؤاله «ما رأيتك في طريقي؟ فهل ثم طريق أخرى ؟ »، فيجيبه يحيى «لكل شخص طريق لايسلك عليها إلا هو »، أي أن كل كائن هو في حقيقة الأمر فرد، وأن نسبته إلى الله نسبة مفردة أيضا. ثم يجري الحوار بعد ذلك مع هارون، الذي رحب بابن عربي بوصفه وارثا محمديا، تماما مثل ما فعل إدريس من قبل، وفي هذا الحوار يؤكد هارون المنتج حقيقة وجود العالم الذي ينفيه بعض الأولياء ممن يقولون إنهم لا يرون إلا الله تعالى، وأنه لا يبقى للعالم عندهم ما يلتفتون إليه، وهنا ينقل ابن عربي أن هارون المنتج قال له «صدقوا، فإنهم ما زادوا على ما أعطاهم ذوقهم. ولكن انظر! هل زال من العالم ما زال عندهم الحق لمن عرف الحق في دراسة أخرى -تستند إلى هذا النص (55) الحق لمن عرف الحق. فأين تذهبون؟ ». هذا وقد كشفنا في دراسة أخرى -تستند إلى هذا النص (55) -

<sup>(54)</sup> نحيل، فيما يتعلق بمصير فرعون بعد الغرق، إلى مقالة: Denis GRIL، بعنوان: Le personnage coranique de Pharaon d'après l'interprétation d'Ibn Arabî, Annales islamologiques. t. 14, 1978, pp.37-57. (55) انظر مقدمتنا لترجمة رسالة الوحدة المطلقة لبلياني، باريس، 1982،ص22-37.

عن التناقض التام والتعارض الجذري بين مذهب ابن عربي في هذه المسألة وبين مذهب الوحدة المطلقة في مدرسة ابن سبعين، شيخ هذه المدرسة، وزعيمها البارز.

ثم يأخذ السالك سمته -بعد ذلك- نحو السماء السادسة، وهي سماء "البرجيس"، أو المشترى. وفيها من الأنبياء موسى النه :

«فإن لم تقف مع هذا، رُفع لك عن عالَم الحب والغيرة، وكشف الحق على أتم وجوهه، والآراء السليمة، والمذاهب المستقيمة، والشرائع المنزلة، وترى عالَما قد زيّنه الله من المعارف القدسية بأحسن زينة. وما من مقام يُكشف لك عنه إلا وهو يقابلك بالتعزيز والتوقير والتعظيم، ويُعرب لك عن مقامه ومرتبته من الحضرة الإلهية، ويعشقك بذاته».

هاهنا، وفي هذا المستوى من المعراج الروحي، يلتقي السالك التابع لطريق الأنبياء -والذي أدار ظهره من قبل لطريق التأمل الفلسفي- بموسى إليَّه ، ليفيد منه اثني عشر ألف علم من العلوم الإلهية، في إشارة واضحة من ابن عربي إلى الحقيقة القرءآنية في تاريخ موسى (الْبِقرة: 60)، ونعني بها انفجار اثنتي عشرة عينا من الحَجَر، بعدد قبائل بني إسرائيل الاثنتي عشرة، أو - بكلام آخر- بعدد مظاهر الولاية الموسوية (56) (الفتوحات أ). ويقول ابن عربي إن التابع يفيد كذلك من موسى إليه علما آخر، يعلم بمقتضاه «أن التجلى الإلهي إنما يقع في صور الاعتقادات وفي الحاجات». وهنا أيضا إشارة إلى الآيتين الكريمتين 29-30 من سورة القصص، الواردتين في شأن موسى وسيره مع أهله ورؤيته النار، والبقعة المباركة والشجرة والمناجاة. والدرس المقصود هنا هو أن موسى إلي سمع كلام الله بينما كان يلتمس "النار" لأهله، وأنه نودي من الشجرة المحترقة أيضا. يقول ابن عربي «ثم ذكر [موسى] له[للتابع] طلبه النار لأهله، فما تجلى له إلا فيها (<sup>57)</sup>، إذ كانت عين حاجته، فلا يُرى إلا في الافتقار ». وهكذا، في كل مرة نتصور افتقارنا لحاجة ما حمادية أو روحية- فإن تصورنا هذا -فيما يرى ابن عربي- هو عين تصورنا للافتقار إلى الله، سواء علينا أوعينا ذلك أم غفلنا عنه، «فكل حاجة هي نفسها حاجة لله تعالى» (<sup>58)</sup>. حتى إن من يحب شيئا لجماله فإنه في الحقيقة إغا يحب الجمال الإلهي في هذا الشيء، غير أنه لا يعرف من هذا الجمال الإلهي إلا بقدر ما تضمنه هذا الشيء المحبوب. وواضح هنا أن كلمة "الاعتقادات" في لغة ابن عربي تُغَطِّي، بصورة أفضل بكثير من التعبيرات الأخرى، بيان معنى "الإيمان"، وتمتد لتشمل كل ما نريد التعبير عنه من تصورات محدودة لحاجاتنا المادية والمعنوية. وهكذا، تحصل التجليات في صور رغباتنا وفي حاجاتنا -المادية أو الروحية- أنفسها.

<sup>(56)</sup> والانتقال من العدد "اثنتي عشرة عينا" إلى "اثني عشر ألف علم" يدلنا هنا على التفصيل في صور العلوم المتلقاة، لأن ما يتلقاه الولي من العلم ليس هو علما تعليميا، بل هو علم خاص ومتميز عن سائر العلوم والمعارف.

<sup>(57)</sup> نجد هذا الموضوع -أيضًا- في قصوص الحكم القص الموسوي (1، ص 212-213) (58) القتوحات، 3، ص208، 265: 4، ص221، 318.

ومن نبي السماء السادسة، يتلقى السالك -ضمن ما يتلقاه - علم كيفية خلع الصور من الجواهر، وإلباس الجواهر صورا أخرى، دون أن تنقلب أعيانها وحقائقها، ومثال ذلك عصا موسى المنه التي اتخذت مرة صورة العصا، ومرة أخرى صورة الحية، مع بقاء حقيقة العصا ثابتة لا تتبدل ولا تتغير بتغير الصور المتعاورة عليها. وإذا أمد الولي بهذا العلم فإنه لن ينخدع -بعدئذ- بالعالم في صور مظاهره، بل سرعان ما ينفذ إلى "وحدة الوجود" وراء كثرة الموجودات «فقل: إله، وقل: عالم، وقل: أنا، وقل: أنت، وقل: هو، والكل في حضرة الضمائر ما برح وما زال...فاختلفت النسب، وهنا بحور طامية لا قعر لها ولا ساحل».

وتقع مسألة "رؤية الله" تعالى في قلب ما دار من حوار بين ابن عربي وموسى الله في هذه الرحلة الروحية ( الفتوحات ب) (591). وهي مسألة مشهورة ومعروفة، وردت في قوله تعالى 🧉 ولما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربه قال رب أرني أنظر إليك قال لن تراني ولكن أنظر إلى الجبل فإن استقر مكانه فسوف تراني ﴾ (الأعراف: 143 ). يقول ابن عربي «فقلت له: إن الله أصطفاك على الناس برسالاته وبكلامه، وأنت سألت الرؤية، ورسول الله رَاليُّ عَلَيْ يقول: إن أحدكم لا يرى ربه حتى يموت ؟ فقال : وكذلك كان لما سألته الرؤية أجابني، فخررت صعقا، فرأيته تعالى في صعقتي. قلت : موتا؟ قال : موتا ». ثم بين له موسى أنه لن يكون -بعد صعقة الموت هذه- من بين من يُصعق في نفخة إسرافيل في الصور يوم القيامة، لأن من يعرف طعم الموت الروحي لا يلبث أن يشارك -بعد ذلك- في الحياة الأبدية للخاصة من أهل الله تعالى. فمثل هؤلاء مات موتهم، تماما مثل ما يموت موت الخلائق كلها، بعد دخول أهل الجنة الجنة وأهل النار النار، حيث يُؤتَّى بالموت في صورة كبش يذبحه نبيّ الله يحيى اللِّي . ومرة أخرى يبدو لنا هذا التناغم بين ما يقرره مذهب أهل التصوف، وما تقرره السمعيات في مسائل البعث والمعاد، وكأن الوحى في هذه المسائل -بالمعنى الحقيقي لكلمة الوحي- فتح (أو: نور) لاحق، وكأن فتح الولى هنا تأييد لوحي سابق. ويتواصل الحوار بعد ذلك، فيسأل ابن عربي موسى السي « أليس حقا أنك لما طلبت رؤيته مُنعت من الرؤية ؟ » ويجيبه موسى اللي «كنت أراه وما كنت أعلم أنه هو ». ويُؤخذ من هذا الكلام أن الفرق بين رؤية العارف ورؤية غيره لا يعود إلى "المرئي" الذي يراه كل منهما، بل الذي يميز العارف عن غيره هو وعى العارف ومعرفته بمن يراه.

وبعد هذا العالم -عالم السماء السادسة- أو عالم الحب والغيرة، الذي دفع بموسى الله إلى عطيم العجل المصنوع من الذهب، والذي اتخذ منه بنو إسرائيل إلها معبودا (البقرة: 51-92)، (النساء: 153)، (الأعراف: 148-152)، (طه: 85-97) يصل الولي إلى السماء السابعة (سماء كيوان، أو زحل)، وهي سماء الوقار والسكينة والثبات والمكر الإلهي. وهاهنا يتلقى الملك الموكل بهذه السماء، صاحب النظر (الفيلسوف) ويُنزله في بيت مظلم، وهذا البيت رمز لنفس

<sup>(59)</sup> انظر قضية الرؤية في الفتوحات، 4، ص. 2

الفيلسوف، وبعبارة الشيخ الأكبر «وتلقى صاحب النظر...فأنزله في بيت مظلم قفر موحش، وقال له: هذا بيت أخيك، يعني نفسه، فكن به حتى آتيك»، (الفتوحات أ). أما الولي، أو التابع المحمدي فيتلقاه إبراهيم الخليل الله ويجده الولي ممثل ما وجده النبي الهه في قصة الإسراء مسندا ظهره إلى البيت المعمور، وهو البيت الذي إليه ينتهي صعود الملائكة، حيث ورد أنه يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه إلى يوم القيامة، كما ورد أن هذا البيت بحذاء الكعبة، لو سقط منه حجر لسقط عليها (60)، فيقول إبراهيم الهه للتابع المحمدي «اجعل قلبك مثل هذا البيت المعمور بحضورك مع الحق في كل حال».

وفي هذه السماء -كما في السماوات السابقة- يدرك كل من هذين الشخصين الولى والفيلسوف من الروحانيات العليا، ومن تسبيح الملا الأعلى بقدر ما عندهما من طهارة النفس وتحررها من سجن الطبيعة. لكن، بينما يُدعى التابع للمضيَّ قُدماً، والدخول في البيت المعمور(١٥١)، يدرك الفيلسوف أن معراجه قد بلغ نهايته، وأن عليه أن يتوقف وينتظر صاحبه. وبرغم ما يوجد من وجوه شبه أو مقارنة بين هاتين الشخصيتين، مما قد يُظن معه أنهما صاحبان أو أخوان، فإنهما ليسا كذلك، لأن إبراهيم الهي يقول للتابع بعد أن عرف منه هوية صاحبه الفيلسوف «لا تصاحب إلا من هو أخوك من الرضاعة» في إشارة إلى أن لبن الرضاع هو الشراب المشترك بين هؤلاء الإخوة، والمقصود به هنا الاتحاد في مشرب العلم ومصدره. وهنا ينقطع ظهر الفيلسوف "صاحب النظر"، ويعلن عن إسلامه وإذعانه لما أذعن له صاحبه الولي، ويقول «أسلم و أدخل تحت حكم ما دخل فيه صاحبي » فيقال له «ليس هذا موضع قبول الإسلام. إذا رجعت إلى موطنك الذي منه جئت أنت وصاحبك، فهناك إذا أسلمت وآمنت واتبعت سبيل من أناب إلى الله. . . قُبلت كما قُبل صاحبك ». ومع ما تتميز به هذه السماء كما رأينا من قبل -في رسالة الأنوار- من أوصاف السكينة والثبات، فهي -أيضا- سماء المكر الإلهني، أو لنقل سماء الاستدراج (62). وهاهنا نوع من التضارب بين معنى الثبات والسكينة، ومعنى المكر والاستدراج، لكنه تضارب شكلي وظاهري فقط؛ فالثبات يغلق ما انفتح، ويحصر ما لا يتناهى، والثبات ليس إلا انخداعا مهلكا، وهو أقصى مراتب الاختبار، وأقتلها وأشدها هلاكا. وطريق التصفية الروحية لا مفر فيه من مكابدة "الحيرة" التي تنشأ من ديمومة التجليات

<sup>(60)</sup> ورد ذكر البيت المعمور في القرء أن الكريم في سورة الطور (أية: 4) وحسيما يُؤخذ من الأخبار والروايات فإن البيت المعمور هو الكعبة التي كانت موجودة من قبل، ثم رُفعت إلى السماء في زمن الطوفان.

<sup>(61)</sup> ومن الملاحظ أن الولي يدخل البيت المعمور ويضرج من نفس الباب الذي دخل منه، على العكس مما ذُكر -قبل- من أن الملائكة يدخلون البيت المعمور كل يوم، وعددهم سبعون ألف ملك، لايعودون إليه مرة أخرى. انظر فيما يتعلق بهذه الجزئية من معراج الولي، نصوصا بالغة الروعة (شعرا ونثرا) من كتاب: الإسرا، ص 28-34.

<sup>(62)</sup> انظر ما يقوله ابن عربي عن "المكر الإلهي" في الفتوحات، 2، ص529–531: 4، ص144–145. وانظر أيضنا عرضنا لهذه المسالة فني علم الكلام الإستلامي، فني مقال: Studia Islamica,vol.58, 1983, pp5-33. "De la fallacieuse prospérité" R. BRUNSCHVIG.

وورودها ورودا لا يتوقف ولا ينقطع، وما يحمله كل تجل منها من علوم متجددة، ومترقية، بحيث يكون العلم اللاحق أرقى وأعلى من العلم السابق (63). ومن هنا تأتي الخطوة القادمة في معراج الولى خطوة متسقة مع ما مضى من خطوات سابقة:

«فإن لم تقف مع هذا رُفع لك عن عالم الحيرة والقصور والعجز، وخزائن الأعمال. وهم عليون » بهذه الخطوة يصل السالك إلى سدرة المنتهى، وهي المكان الذي توقف فيه جبريل -ملك الوحى- في حادثة المعراج، وتركه فيه النبي ريج ليواصل معراجه النبوي بمفرده. وسدرة المنتهى هي أيضا المنتهى الأخير الذي تُرفع إليه الأعمال الصالحة للعباد، والتي تصعد بها الملائكة إلى السماء كل يوم. ويقول ابن عربي (الفتوحات أ)، إن الولى التابع يرى نهرا كبيرا يتفجر من سدرة المنتهي، وتتفجر منه أنهار كبار ثلاثة، وتنبعث منه جداول عديدة لا حصر لها. فلما سأل عنها عرف أنها أمثلة ضُربت له، فالنهر الأعظم هو القرءآن، والأنهار الكبار الثلاثة أمثلة للكتب الثلاثة المقدسة، التوراة والإنجيل والزبور، وهذه الجداول الصغيرة أمثلة للصحف المنزلة على الأنبياء، أي أمثلة للصور الصغرى من الوحي الإلهي المنزل على الأنبياء والرسل. ومن يشرب من أي مصدر من هذه المصادر فهو وارث للنبي صاحب المصدر، وتابع له، وبعبارة ابن عربي «فمن شرب من أي نهر كان، أو أي جدول فهو لمن شرب منه وارث، وكلّ حق، فإنه كلام الله تعالى، والعلماء ورثة الأنبياء بما شربوا من هذه الأنهار والجداول». ولما كان القرء أن هو النهر الأعظم فإنه قد اشتمل على كل ما اشتملت عليه المصادر الأخرى، ولذا يرث من شرب منه كل مواريث الأنبياء الآخرين «فاشرع في نهر القرء آن تفز بكل سبيل للسعادة، فإنه نهر محمد ريج الذي صحت له النبوة، وآدم بين الماء والطين، وأوتى جوامع الكلم، وبعث عامة، ونسخت به فروع الحكام، ولم يُنسخ له حكم بغيره ».

وحين نمعن النظر قليلا في الباب 367 من الفتوحات، نجد أن الوصف المفصل للمعراج الروحي (وهذا الوصف متواصل في الباب 167 من الفتوحات، وفي كتاب الإسرا أيضا) ينتهي بكلام تسوده نغمة من الافتخار وذكر الخصوصيات؛ فهاهو ابن عربي يرى سدرة المنتهى وقد غشيتها الأنوار من كل جوانبها، حتى صار هو نفسه نورا «فقلت: إلهي! الآيات شَتات، فأنزل علي الأنوار من كل جوانبها وما أنزل على إبراهيم وإسماعيل واسحق ويعقوب والأسباط وما أوتي علي "(64)، ﴿ قل ، آمنا بالله وما أنزل علي أحد منهم ونحن له مسلمون ﴾ (آل عمران: 84)، فأعطاني في هذه الآية كل الآيات، وقرّب علي الأمر، وجعلها لي مفتاح كل علم». ويفسر ابن عربي هذا

<sup>(63)</sup> عرض ابن عربي موضوع الحيرة في أكثر من مكان في كتابه الفتوحات (1، ص270 وما بعدها: 2، ص60)، 166؛ 3، ص490؛ 4، ص490، 196، 245، 280)، وكذلك في الفصوص (1، ص490، 13،78،41). (64) نلاحظ ان الفعل: "أنزل..." الذي يستعمله ابن عربي في هذا النص، مستعمل أصلا في القرء أن الكريم للتعبير عن نزول الوحي على الأنبياء. وهذه الظاهرة -أعنى: ظاهرة "الوحي المباشر" إلى الأولياء، بما يوحَى للأولياء، عرض لها ابن عربي في الفتوحات، 2، ص 506؛ 3، ص94، 181؛ 4، ص178. ويقص علينا ابن عربي أنه حدث له شيء من ذلك في تونس، سنة 198/594.

الاتصال الإلهي بأنه بُشرى له بأنه محمدي المقام، ثم يقول «فحصّلت في هذا الإسراء معاني الأسماء كلها، فرأيتها ترجع إلى مسمّى واحد، وعين واحدة، فكان ذلك المسمّى مشهودي، وتلك العين وجودي، فما كانت رحلتي إلا فيّ، ودلالتي إلا عليّ، ومن هنا علمت أني عبد محض ما فيّ من الربوبية شيء أصلا». ونقول: إن هذه السطور القليلة من كلام ابن عربي تختصر كل ما يمكن أن يشتمل عليه معراج الولي من أسرار: فالعوالم التي يعاينها الولي وفي هذا المعراج- إنما هي عوالم ذاته الباطنة، والأنبياء الذين يلتقي بهم هم أنبياء كيانه الباطني، وفي هذا المعراج يصعد الولي من سماء إلى سماء، صوب قمة قصوى تنكشف له فيها حقيقة عدمه ومحود، في مرتبة الوجود، انكشافا تاما، ويُكشف له فيها عن معنى الأبد ومعنى البله البلاء الإلهى (65).

وإذا كان ابن عربي ، وهو يقص علينا تجربته الذاتية في المعراج الروحي، قد اختصر المراحل الأخيرة من هذا المعراج في عبارات قليلة (66) ، فإنه يطالعنا في رسالة الأنوار بوصف مختصر أيضا للمراحل القصوى من معراج الولي، وإن كان وصفه هنا يتميز بأنه أكثر وضوحا من ذي قبل، لكننا نلاحظ أنه في رسالة الأنوار يتبع طريقا معاكسا لما انتهجه من قبل في الفتوحات، فالوصف هاهنا وصف تنازلي عبر درجات وجودية، مُرتبّة طبقا لترتيب ابن عربي لدرجات الوجود في علم الكونيات، وذلك لأن المعراج هنا عبارة عن فقد تدريجي لوجود الولي (67). وسدرة المنتهى تقع في أعلى نقطة من عالم الكون والفساد أو عالم الشهادة، الذي يوجد فيه الفلك المكوكب، وإذن فعلى السالك أن يقطع فلك الكواكب الثابتة، ثم السماء التي يوجد لها (وهي : الفلك الأطلس)، وهذان الفلكان من عالم الخلق، ويشكلان جزءا منه، كما

لخص كوربان ما يقوله السمناني في هذه القضية، في كتابه: L'homme de lumière dans le soufisme iranien, Paris, 1971, pp. 179-193.

<sup>(65)</sup> عقيدة أنبياء الباطن نجدها مشروحة -فيما بعد- عند علاء الدولة السمناني (ت 737/1336). وقد لخص كوربان ما يقوله السمناني في هذه القضية، في كتابه:

<sup>(66)</sup> وبرغم هذا الاختصار، يعدد ابن عربي على مدى الصفحات الأربع الأخيرة من الباب 367 من الفتوحات، العلوم التي يراها الولى في هذه المرحلة الأخيرة من سفره الروحاني: فهناك "علم المتخلق بالأخلاق الإلهية"، أي "التأله"؛ وعلم منزلة القرء أن، وعلم المناسبة بينه وبين الإنسان الكامل؛ وعلم مال كل شيء إلى الرحمة الإلهية (وهو مما يستلزم فناء النار في آخر الأمر)؛ وعلم فضل الذكور على الإناث (وأن هذا الفضل بالغرض لا بالذات)؛ وعلم "أن الله هو المعبود في كل معبود من خلف حجاب الصورة" سواء عرف العابد [للأشياء والصور] ذلك أو لم يعرف، وغير ذلك من العلوم.

<sup>(67)</sup> تَحَدَّتُ ابنَ عَربي عَن المراتب الكونية في كتابه: عقلة المستوفز، تحقيق نيبرج، ليدن1919، ص41-99 من النص العربي، وكذلك في الباب: 295 من الفتوحات (2، ص674-679). ويشتمل الباب: 371 من الفتوحات (3، ص416-455) على سلسلة من الرسوم البيانية يوضح بها ابن عربي التوزيع الجغرافي لمستويات الكون، انظر أيضا :

Asin PALACIOS, El mistico murciano Abenerabi, IV, su teologia y sistema del cosmos, Madrid, 1928; Titus Burckhardt: Clé spirituelle de l'astrologie musulmane, Milan, 1974:

نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، بيروت 1983، ص45-149. هذا ونلاحظ أن مراتب الوجود الثماني والعشرين تمثل حروف الهجاء العربية، (راجع الفتوحات، 2، ص395)وهذه بدورها تتماثل مع درجات روحانية أخرى (الفتوحات، 2، ص591).

يشكل الكرسي والعرش جزءا من عالم الخلق كذلك. ثم يعود السالك فيصعد كرة أخرى في عالم الأمر، وهو المسمى - في الترتيب التصاعدي - "الجوهر المظلم الكل" (168)، ثم عالم الطبائع، وهو العالم المشتمل -بالقوة - على الصورة الحسية، ثم اللوح المحفوظ، أو النفس الكلية، وأخيرا القلم، وهو ما يرمز في نفس الوقت إلى العقل الأول أو الحقيقة المحمدية أو الإنسان الكامل. وبعد ما يفارق السالك عالم الأمر، يدخل فيما يسمى بالعماء، وهو "النفس الرحماني". وهنا يصل السالك إلى الحضرة الإلهية. (69)

والجزء الأدنى من سماء فلك الثوابت هو سقف جهنم، أما الجزء الأعلى من هذه السماء فهو "أرض الجنة". وهذا التقسيم الجغرافي -فيما يقول ابن عربي- هو الذي يُحدد الصورة التي تُكشف للولى في مرحلة لاحقة بعد اجتيازه مرحلة سدرة المنتهى.

«فإن لم تقف مع هذا رُفع لك إعالَم] الجنان، ومراتب درجاته، وتداخل بعضه في بعض، وتفاضل نعيمه، وأنت واقف على طريق ضيقة، ثم أشرف بك على جهنم ومراتب دركاتها (٢٥٠)، [...] فإن لم تقف مع هذا رُفع لك عن أرواح مستهلكة في مشهد من مشاهده، هم فيه حيارى سكارى، قد غليهم سلطان الوجد (٢٨٠)، فدعاك حالهم [...] فإن لم تقف لدعوته رُفع لك نور لا ترى فيه غيرك، فيأخذك فيه وَجْد عظيم، وهيمان شديد، وتجد فيه من اللذة بالله مالم تكن تعرفها قبل ذلك [...] فإن لم تقف رُفع لك سرير الرحمانية، وكل شيء عليه، فإذا نظرت في كل شيء فسترى جميع ما اطلعت عليه فيه، وزائدا على ذلك، ولا يبقى علم ولا عين إلا وتشاهده فيه، فاطلب حقيقتك، فإذا المعرفة والولاية، وصورة خصوصيتك»

(70) قير مايتعلق بمعرفة جهنم وعذابها معرفة تفصيلية، انظر الأبواب 61-65 من الفتوحات (70) (1. ص297-352)، انظر أيضاً الرسوم والأشكال التوضيحية في الباب 371 من الفتوحات أيضاً (3، ص425، 425، 426).

<sup>(88)</sup> من الملاحظ أن التسميات التي يطلقها ابن عربي على المراتب الوجودية تسميات متحركة وغير ثابتة، بل هي قابلة للتبادل فيما بين المسميات، فالمرتبة التي نتحدث عنها هنا وننسبها الى "الجوهر الكل"، هي نفسها تنسب أحيانا إلى "الجسم الكل"، وأحيانا أخرى إلى" الهباء"، أي: الهيولى الأول. لكن يحدث أحيانا أن يتحدث ابن عربي عن الطبيعة والهباء كتوأمين يتولد عنهما الجسم الكل (وفي هذه الحالة لا يمثل الجسم الكل إلا أدون المراتب في عالم الأمر، وإن كان يمثل المرتبة العليا في عالم الأمر، وإن كان يمثل المرتبة العليا في عالم الخلق)

<sup>(69)</sup> يتميز البناء الكوني في كوسمولوجيا ابن عربي (علم الكونيات) بتكرار سلسلة رباعية التقسيم في مراتب الوجود التي يُصفها، بحيث تكون الحلقة الأخيرة (الرابعة) من كل سلسلة هي الحلقة الأولى (لتي تبتدئ بها السلسلة التي تتلوها بعد ذلك. وبرغم أن "العماء" يُطلُقُ عند ابن عربي -بوجه عام- على مرتبة من الوجود يمكن اعتبارها وسيطا -إلى حدَ ما- بين "الذات" الواحدة المطلقة اللامشروطة، وبين عالم الكثرة فإن العماء يُطلق عنده أيضا ليدل على "الوجه الثاني" من الوجود الأربعة المرتبة الوجودية التي تشتمل على الألوهة (أي: الذات باعتبار ما تتصف به من الأسماء الإلهية، وباعتبار ما يتعلق بها من نسب وإضافات تتضمن معنى الكثرة)، وعلى العماء، وعلى الحقيقة الإلهية، أو الحق المخلوق به، وعلى حقيقة الحقائق، ثم الحقيقة المحمدية، وهي "البرزخ" الفاصل بين هذه المرتبة الوجودية الرباعية، والمرتبة التي تليها، وهي مرتبة "عالم الأمر".

لقد عرض ابن عربي من قبل للقضايا الأخروية (السمعيات) في أبواب عديدة من الفتوحات، واشتمل بعضها على وصف بياني لموقع الجنة والنار من خلال رسوم وأشكال توضيحية. وليس من همنا هنا أن نلخص المعطيات التي يمكن تلخيصها من هذه الأبواب العديدة، لكننا نكتفي من بين هذه المعطيات بالوقوف عند مفهومين يلقيان الضوء على طبيعة التجربة الروحية التي يعيش فيها السالك في هذه المرحلة من مراحل المعراج الروحاني. يقول ابن عربي «واعلم ياأخي ! تولاك الله برحمته، أن الجنة التي يصل إليها مَن هو من أهلها في الآخرة هي مشهودة اليوم لك [...] فأنت فيها تتقلب على الحال التي أنت عليها، ولا تعلم أنك فيها »(72). وقد نبه الشرع على ذلك -فيما يقول ابن عربي- في الحديث الشريف «مابين قبري ومنبري روضة من رياض الجنة » (<sup>73)</sup> فهذه الروضة من الجنة يؤمن بها المؤمن العاديّ ويتقلدها إيمانا واعتقادا، بينما يراها أهل الكشف على حقيقتها روضة من رياض الجنة قائمة بالفعل هناك ينظرون إليها كلما وقعت أبصارهم على هذه البقعة من المسجد النبوي الشريف. والمعراج هنا هو نوع تألُّه، تنكشف به في نظرة الولى حقيقة ما من الحقائق التي لا تكف عن الانكشاف والظهور لأعين الناس جميعاً، غير أن الأعم الأغلب منهم لا يرونها في هذا العالم، اللهم إلا إذا عرفوا كيف يموتون قبل أن يموتوا. وما يقوله ابن عربي عن جهنم في باب آخر من الفتوحات (٢٦)، يؤكد على أن الفرق بين الولي وغيره يكمن في الكيفية التي ينظر بها كل منهما إلى الأشياء، فجهنم -فيما يرى ابن عربي- خُلقت من حقيقة أساسية نجد تفسيرها في الحديث القدسي « إن الله عز وجل يقول يوم القيامة : يابن آدم! مرضت فلمر تعدني. قال : يارب ! كيف أعودك ؟ وأنت رب العالمين. قال : أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلمر تعده. أما علمت أنك لو عُدته لوجدتني عنده ؟ يابن أدم! استطعمتك فلمر تطعمني. قال : يارب! وكيف أطعمك وأنت رب العالمين؟ قال : أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلمر تطعمه ؟ أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي. يابن آدم! استسقيتك فلمر تسقني. قال: يارب ! كيف أسنيك وأنت رب العالمين؟ قال: استسفاك عبدي فلان فلمر تسقه. أما إنك لو سقيته وجدت ذلك عندي »(75). وإذن فجهنم ليست إلا هذا "العمى" الذي يحول بين العبد وبين أن يرى الله في كل الوجود والصور، ويحجبه عن إدراك وجوده تعالى في كل شيء، وكل كائن، وكل مكان، وكل لحظة. وهذا العمى عند من ينظر إلى التجليات، من غير أن يراها، هو الأصل في اقتراف المعاصي، بل هو عين العقاب في اقترافها. ولا ينجو من ذلك إلا من يعرف حقيقته الخاصة به،

<sup>(71)</sup> وكما ينشأ سكر هذه الأرواح واستهلاكها بسبب وقوفها في هذا المشهد، ينشأ من رؤيتها أيضًا عالم الجنان ونعيمها. ويجب أن نميز هنا بين سكر الأرواح في هذه المرتبة، وسكر المهيّمين وأمثالهم من طبقة الأفراد -في المستوى البشري- ممن سنتحدث عنهم بعد قليل. (72) الفتوحات، 3، ص 13.

<sup>(73)</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل، 3، ص 64.

<sup>(74)</sup> الفتوحات، i، ص 297.

<sup>(75)</sup> صحيح مسلم، كتاب البر، باب: فضل عيادة المريض. انظر أيضا ابن عربي، مشكاة الأنوار، حديث رقم 98.

وعينه الثابتة، أي من يعرف أنه هو نفسه تجلّ من تجليات الأسماء الإلهية، وأنه محل أو مظهر (76) لذلك التجلي، وأنه على قدر صفاء قلبه ونقائه يكون انكشاف الأشياء وتجليها له. وفي هذه المرحلة من السفر الروحاني يبلغ الولي مستوى اللوح المحفوظ -وهو مرادف للنفس الكلية في مفردات ابن عربي-، وفي هذا اللوح سطر القلم كل ما كان وما سيكون. وهنا ينتهى المعراج ويبلغ غايته:

«فإن لم تقف معه رفع لك عن أستار كل شي ومعلّمه [القلم أو العقل الكلي] فعاينت أثره، وعرفت خبره، وشاهدت انتكاسه (77) وتلقيه، وتفصيل مجمله من الملك النوني (78) «فإن لم تقف معه رفع لك عن المحرك [للقلم] »، وهو يمين الله. وفي هذه اللرحلة يعاين السالك عالم أرواح الملائكة المهيّمين، أو الكروبيين، في تسمية أخرى تُطلق في التراث الإسلامي على هذا النوع من الأرواح الملائكية، والقلم واحد من هذا النوع أيضا. وهؤلاء المهيمون الغارقون في الجمال والجلال الإلهيين لايشعرون بشيء، حتى إنهم ليجهلون هذا العالم الموجود، أو أن الله خلق العالم. ونفس الشيء يقال على "الأفراد"، وهي طبقة تماثل -في النوع الإنساني- طبقة المهيمين، فهؤلاء الأفراد غارقون أيضا في الجمال والجلال لا يشعرون بشيء، اللهم إلا إذا كُلفوا أمرا يعود بهم إلى الخلق، والقطب -كما سبق أن رأينا - مَثَل من بين أمثلة أخرى لهؤلاء الأفراد.

فإذا استطاع الولي أن يقاوم رغبة التوقف عند كل مرحلة من مراحل السير، -التي لأ يكف ابن عربي عن التذكير بخطورته، بشكل ثابت في مفتتح كل فقرة من فقرات رسالة الأنوار - فإنه بذلك يبلغ مقام القربة، والولاية المطلقة التي يختمها عيسى المن في آخر الزمان. والمرتبة الوحيدة التي تمتنع عليه، منذ موت "ختم الولاية المحمدية" هي مرتبة المركز، وهي رتبة مدخرة للورثة المحمدين، أي الذين يرثونه ربي وراثة كاملة. لكن معرفة الولي وشعوره بالقرب

(77) للقلم تُوجهان متبادّلان: أحدهما قابل، والأخّر فأعل، فهو حين يتوجه إلى الله تعالى يتلقى من لدنه العلوم الإلهية بطريق الإجمال، وحين يتوجه الوجهة الأخرى المقابلة ينقش ما تلقاه في اللوح المحفوظ، بطريق التقصيل.

René GUÉNON: Les symboles fondamentaux de la science sacrée, Paris, 1962, chapitre XXIII.

<sup>(76)</sup> فيما يتعلق بالإسم الإلهي: "رب كل شيء" تراجع مقدمتنا الفرنسية لرسالة الوحدة للطلقة، لبلياني (ص 30). وعند ابن عربي أن "كل موجود فما له من ألله إلا ربه خاصة" (الفصوص، أ، ص 90)، وأن الولي المحمدي -الذي يتجلى له الإسم الجامع للاسماء الإلهية- هو الوحيد الذي يسلك إلى ألله تعالى عن طريق الأسماء الإلهية مجتمعة.

التوح المحاولة بعدويق المستوية ... (78) يبدو هاهنا نوع من التناقض بين إشارة ابن عربي إلى وجود "الملك النوني"، وبين قوله ،في عقلة المستوفز (ط. نيبرج، ص55): "وليس فوق القلم موجود محدث يأخذ منه، يعبّر عنه بالدواة وهي النون، كما ذكره بعضهم". وحقيقة الأمر أن كلمة "نون"، التي تُطلق بالشتراك على الحرف: "ن"، وعلى الدواة الإلهية (المشتملة على الحروف التي ينقشها القلم في اللوح الحفوظ) لا ينبغي أن نفهمها على أنها إسم لمسمّى مستقل او منفصل: بل ينبغي فهمها بما هي رمز دال على القلم نفسه، ولكن باعتبار ما يشتمل عليه " في ذاته من العلوم بطريق الإجمال من غير تفصيل"، وهذه العلوم لا تظهر مفصلة إلا في اللوح المحفوظ. انظر في هذا الفرق: اصطلاحات الصوفية، رقم 138، 140. وانظر فيما يتعلق برمز الحرف (نون)، الفتوحات، المر5-54، وأبضا:

يستلزمان -أولا- شعوره بوجوده وكينونته هو. فلا يزال هناك -بالنسبة للمخلوق- شعور بالذات وباستقلالها في الوجود، والقرب الحقيقي لا يتم إلا بالفقد التام لكل ما سوى الله تعالى، فليس ثمة من حقيقة إلا حقيقة واحدة، هي حقيقة الوحدة الإلهية المطلقة.

«فإن لم تقف معه مُحِيت ثم غُيبت ثم أفنيت، ثم أفنيت، ثم سُحقت، ثم مُحقت، حتى إذا انتهت فيك أثار الماحي وإخوانه [التغييب والإفناء والسحق والمحق] أثبت ثم أحضرت ثم جمعت ».

هاهنا يكتمل طرفا الحلقة. وهاهنا تتم الولادة الثانية، ويعود السالك، وهو في نهاية المعراج، كيانا قاصرا على السر الإلهي السرمدي الذي أودعه الله فيه منذ بدء الخليقة، منذ نفخ من روحه في طينة آدم (79). ثم يقول ابن عربي في كتاب الإسرا «فإذا رُفع لك سر السر، واتصل الشفع بالوتر، كان هو، ولا أنت..فرأى نفسه بنفسه». (80)

وإذا كان الوصول هو نقطة المنتهى في السفر الروحي لقلوب الأولياء، فإنه بالنسبة إلى الكاملين منهم ليس كذلك. وإذا كانت كلمة "معراج" تطلق في اللغة العربية على السلم، فالمقصود به هنا هو السلم المزدوج، المعدد المصعود وللنزول أيضا. فإذا بلغ الولي قمة صعوده فلا بد له من العودة نازلا على درج آخر مختلف عن الدرج الذي ارتقى عليه، وإن كان موازيا له ومتسقا معه.

« ثم تُرد على مدرجتك، فتعاين كل ما عاينته مختلفَ الصور، حتى تُرد إلى عالم حسك، المقيد، الأرضي، أو تُمسك حيث غُيبت ».

وإذن، على الولي، أن يشرع -من جديد - في اختراق درجات الوجود الكلي، وأن يعاين مرة ثانية -ولكن على نسق معاكس لنسق الصعود - ترتيب السماوات، بحيث يرى كل ما رآه من قبل في صعوده. غير أن الأشياء التي رآها من قبل يراها الآن في صور أخرى؛ لأن ما رآه من قبل بعين نفسه، يتأمله الآن بعين ربه. وفي كل مرحلة يتوقف فيها الولي من مراحل نزوله، يأخذ منها ما كان قد تركه منها، من قبل في صعوده، من أجزاء نفسه. وهذه الاستعادة المنتظمة التي يسترد بها الولي ما كان قد خلفه وراء ظهره، لا تُعد نكوصا عما هو فيه أو ارتدادا إلى حال سابق، لأنه -كما يمثل شارح الرسالة في تصويره الأخاذ «فأخذ يلبس الثياب التي خلعها مرة ثانية، لكن لا على الوجه الذي لبسها أول مرة، لأنه لما خلعها ما رفعها عن نفسه إلا من أذيالها، فصارت ظواهرها بواطنها، وبواطنها ظواهرها. فلما لبسها في المرة الثانية لم يقبلها حتى تعود إلى حالها الأول، بل لبسها كذلك». وهكذا فإن ماكان معوجا، يصبح مستقيما، وما كان مستترا يغدو ظاهرا. هذا ويكتسب الولي، في عودته، كل العناصر المقومة لوجوده، والتي كان مستترا يغدو ظاهرا. هذا ويكتسب الولي، في عودته، كل العناصر المقومة لوجوده، والتي كان قد خلفها من قبل، وأعادها إلى عوالمها الخاصة بها. غير أن هذه العناصر قد تغيرت الآن قد خلفها من قبل، وأعادها إلى عوالمها الخاصة بها. غير أن هذه العناصر قد تغيرت الآن

<sup>(79)</sup> انظر فيما يتعلق بنفخ الروح، الفتوحات، ١، ص 168.

<sup>(80)</sup> كتاب الإسرا، ص 44.

وينبغي أن نعلم أنه ليس كل ولي يُقسم له الوصول لهذه المرتبة القصوى التي يمثلها مقام القربة، ولا كل ولي يبلغ هذه المرتبة يعود منها نازلا إلى الخلق، لأن صور التحقق الروحي تختلف من درجة إلى أخرى، في درجات العودة، اختلافا يتناسب بدقة مع اختلاف النماذج النبوية، التي يمثلها وارثوهم من الأولياء. وهذه السمات أو القسمات المختلفة التي يرسمها ابن عربي، والتي تصف سفر قلوب الأولياء إلى الله تعالى، يؤكدها ابن عربي مرة أخرى في النص التالي:

«وغاية كل سالك مناسبة لطريقه الذي عليه سلك، فمنهم من يناجى بلغته، ومنهم من يناجى بلغته، ومنهم من يناجى بغير لغته، وكل من نوجي بلغة، أية لغة كانت، فإنه وارث لنبي ذلك اللسان، وهو الذي تسمعه على ألسنة أهل هذه الطريقة أن فلانا موسوي أو عيسوى أو إبراهيمي أو إدريسي»

فهاهنا كل لغة تمثل صورة خاصة من صور الوحي الإلهي أو صور الإلهام الذي يتنزل من الله تعالى على قلوب عباده، والذي يحدد، بدوره، نسقا معينا من المعرفة والعبادة معا. بيد أن هناك من الأولياء -وكما عرفنا من قبل- من يجمع في إرثه بين أكثر من أنموذج نبوي واحد:

«ومنهم المناجَى بلغتين وثلاثة وأربعة فصاعدا. والكامل من يناجَى بجميع اللغات وهو المحمدي خاصة ».

وهذا المحمدي الذي يناجَى بجميع اللغات، والذي يوصف - تبعا لذلك - بالمفسّر الوحيد للحقيقة الكلية في جميع وجوهها وعلى اختلاف مظاهرها ، هذا الأغوذج المحمدي هو ابن عربي نفسه. ونحن قد أشرنا من قبل في الفصل الخامس من هذا الكتاب، إلى كتابه العبادلة، وهو من أعقد نصوص ابن عربي وأحفلها بالغموض والإلغاز، وهذا الكتاب لم يُدرَس حتى الآن فيما نعلم. ولفظ عبادلة لفظ نادر الاستعمال، وهو جمع غير قياسي لعبد الله، وعلى طول هذا الكتاب الغريب تطالعنا عبارات ذات طابع ميتافيزيقي أو سلوكي روحاني، تُنسب إلى حوالي مائة شخص يسميهم ابن عربي بأسماء غريبة لا يُشك في أنها أسماء رمزية. وربا كان من العبث محاولة تحقيق هذه الأسماء وتطبيقها على شخصيات معروفة في تاريخ التصوف، لكننا نستطيع أن نقول، وكما توحي به الإشارات الواردة في مقدمة هذا الكتاب، إن الصوت الذي يتحدث من وراء هذه الأقنعة المموهة هو صوت ابن عربي، المترجَم في هذا الكتاب، فهو عبدالله، الإسم الجامع لمراتب العلا، وهو «ابن جامع عن أب مقيد، ولذا كان الترجمان الجامع للألسنة "(١٤).

« فما دام في غايته فهو الواقف، مالم يرجع، فإن منهم المستهلك في ذلك المقام كأبي عقال وغيره (82)، وفيه يُقبض ويحشر.

<sup>(81)</sup> كتاب العبادلة، القاهرة1969، ص 39.

<sup>(82)</sup> هذا الولي المجذوب الذي عاش مربوطا بعقال في مكة لسنوات عديدة دون طعام ولا شراب، ذكره أبن عربي في مواضع عديدة من كتبه. انظر الفتوحات، 1، ص248، 251؛ مواقع النجوم، ص 81،

«ومنهم المردود، وهو أكمل من الواقف المستهلك، بشرط أن يتماثلا في المقام [...] إذ يعيش المردود النازل عن مقام المستهلك، حتى يبلغ مرتبة المستهلك، ويزيد عليه في التداني، ويزيد عليه في الترقي، فيفضل عليه في الترقي، فيفضل عليه في التلقي<sup>(83)</sup>.

وأما المردودون فهم رجلان منهم من يُرد في حق نفسه، وهو النارل الذي ذكرناه. وهذا هو العارف عندنا، فهو راجع لتكميل نفسه من غير الطريق الذي سلك عليه.

«ومنهم من يرد إلى الخلُّق بلسان الإرشاد والهداية، وهو العالم الوارث». (84)

ومرة أخرى يظهر هنا مفهوم "الرجوع" الذي أشرنا إلى أهميته في مناسبات عدة من هذا الكتاب، ليمثل حجر الزاوية في الولاية وفهم حقيقتها. وما يذهب إليه ابن عربي في هذا الشأن مطروح بصورة قوية منذ بداية كتاباته الأولى. ففي رسالة الولاية، التي ألفها ابن عربي وهو في سن الثلاثين، نجده يؤكد على ما بين هذه الثنائيات المترددة بين الوقوف والرجوع، والعالم والعارف، من فروق، فيقول «منهم من رجع [إلى الخلق]، ومنهم من لم يرجع، ومنهم من اختير له المقام. فمن لم يرجع اصطلحنا على تسميته واقفا، ومن رجع انقسم على ضربين، رجوع خصوص، ورجوع عموم. فالخاص [أي الراجع لنفسه فقط] سميناه عارفا، والعام سميناه عالما وارثا ». وبرغم أن ابن عربي يُعد أول من تناول مفهوم "الرجوع" بالتوضيح والبيان، واستخراج ما ينطوي عليه هذا المفهوم من دلالات وإشارات، سواء بالنسبة إلى نهج الولاية ذاتها، أو بالنسبة إلى التجربة الروحية للولي نفسه -فإننا نؤكد هنا على حقيقة ظهور هذا المفهوم كمظهر من مظاهر الولاية في أقوال قدامى الأولياء وكتاباتهم، بل نجده -بوجه خاص- متضمنا في الأغوذج المحمدي، مثله في ذلك مثل سائر المظاهر والوجوه الأخرى للولاية.

ونعود إلى النص الذي اقتبسناه من رسالة الولاية، لنتابع ابن عربي وهو يذكر عبارة من عبارات الشيخ أبي مدين، نعتبرها ذات دلالة دقيقة فيما نحن بصدده ؛ يقول ابن عربي «وكان الشيخ أبو مدين وضي أللي يقول : من علامات صدق المريد في بدء إرادته فراره عن الخلق، ومن علامات صدق وجوده للحق رجوعه إلى الخلق». ومن علامات فراره عن الخلق وجوده للحق، ومن علامات صدق وجوده للحق رجوعه إلى الخلق إنا هذا الرجوع -فيما يقول ابن عربي- «هو كمال مقام الوراثة، لأن مقام الفرار من الخلق إنما يتحقق به الولي الوارث اقتداء بالنهج النبوي، وسلوكا على مدرجته، وذلك أن رسول الله وسلوكا على أما بدء الوحي اعتزل في أول نشوءه المبارك[...] بغار حراء للتحنث به قبل نزول الوحي، أما بدء الوحي فيمثل انتهاء طور الصعود من أطوار مدارج النبوة، وهو طور يتلوه بعد ذلك طور الرجوع لهداية الخلق. فلما بلغ النبي وشيخ الأشد، أرسل إلى جميع الخلق». ولا ينسى ابن عربي أن

<sup>(83)</sup> فيما يتعلق بهذه المصطلحات الأربعة التي تحدد صور التحقق الروحي، انظر الباب: 31 من الفتوحات (3، ص115-11)، واصطلاحات الصوفية، رقم 123، 124، 125، 126.

<sup>(84)</sup> على غير عادة الأغلبية العظمى من المؤلفين المسلمين، يضع ابن عربي العلم الذي هوصفة إلهية والعالم، في مرتبة أعلى من المعرفة والعارف. انظر الفتوحات، 2، ص١٤٥، وانظر أيضا من نفس الكتاب: 1، ص636، 712.

يذكرنا بأن "كمال مقام الوراثة" عند الولي يقتضي مناسبة دقيقة بين سير الوارث وسير المورث وسير الموروث، وهو النبي الذي يرث منه الولي وراثة مباشرة أو غير مباشرة (85).

«وليس كل داع وارثا على مقام واحد [...] فمنهم الداعي بلغة موسى، أو عيسى ، أو سيام، أو إسحاق، أو إسماعهل، أو آدم، أو إدريس، أو إبراهيم، أو يوسف، أو هارون، أو غيرهم. وهؤلاء هم الصوفية وهم أصحاب أحوال بالإضافة إلى السادة منا ».

«ومنهم الداعى بلغة محمد رُسُنِ ، وهم الملامية، أهل التمكين والحقائق».

وكنا قد تحدثنا عن الملامية في موضع سابق، وأشرنا إلى أن ما يميز الملامي عن الصوفي، ويُظهر معنى "الملام" الذي ينتسب إليه الملامي، هو رفضه للخروج عن مقتضيات مجاري العادات وقوانين العلل والأسباب في عالم الطبيعة، وكذلك رفضه لتمزيق الأستار والحجب التي تختبي، وراءها أسرار الحضرة الإلهية. ولأن الملامي يحفظ السر الإلهي فإن الله تعالى يحفظ سرد، ولأنه على معرفة بالله تعالى فإنه يعرف الله في كل شيء. ولكن لأن الشرع يقتضي العبودية، فإن الملامي يحفظ سر سيده، وما يتفرد به الملامي من وجود روحاني شفاف يكشف عن الحضرة الإلهية، ويوحي بها إلى الآخرين ممن لهم أعين يبصرون بها. والملامي -بما يتضرر به من خضوع تام لقوانين الأشياء في العالم الطبيعي- هو الوحيد المهيأ للوفاء بشروط "الرجوع" إلى الخلق ومقتضياته، فبدون هذه الميزة لا يكون الولى كاملاً ،بل يكون نصف ولي، وهذه الصفة "نصف ولى" ربما تبدو صيغة مبالغا فيها، لكنها كانت كافية في نقل كلمات النبي هارون التي خاطب بها التابع في السماء الخامسة، وبتعبير آخر مباشر كانت كافية للتعبير عما يريده ابن عربي نفسه من قوله في كتاب الفصوص عن إلياس المنكلا« فكان على النصف من المعرفة بالله » لأنه كان "عقلا بلا شهوة" (المحالية على العقل مجردا كانت معرفته بالله على التنزيه لا على التشبيه. ومع ذلك فالله هو الأول والآخر والظاهر والباطن. والولى الواقف -وهو الولي الساكن الذي لا يتحرك أبدا من المرتبة القصوي، التي وصل إليها في معراجه- لا يعرف الله إلا من خلال إسمه تعالى "الأول"، وإسمه الباطن، وكما ينص القرء أن الكريم -أيضا- فإن الله لم يخلق هذا العالم عبثًا (المؤمنون: 115) ولا خلقه باطلا (آل عمران: 191). وإذن فلا جرم أن يكون هذا العالم -في حقيقة أمره- محلا للتجليات الإلهية، وللظهور الدائم للكنز المخفي المذكور في الحديث القدسي (87). إنه المكان الذي يستفاد منه النصف الثاني لمعرفة الله تعالى، وهو النصف المعرفي أو النصف الثاني للمعرفة، وهو جوهر الولاية وحقيقتها. وهكذا يتلاقى القوسان، ويجتمع طرفاهما، ويبلغ الولى مرتبة من القرب لا يمكن وصفها بحال، وهي مرتبة ﴿ قاب قوسين أو أدنى ﴾ "

<sup>(85)</sup> رسالة في الولاية، ص25-28.

<sup>(86)</sup> القصوص، 1، ص 181.

<sup>(87)</sup> فيما يتعلق بهذا الحديث الذي يرد كثيرا في كتابات ابن عربي، انظر على وجه الخصوص: الفتوحات، 2، ص232، 399؛ 3، ص267.

التي يشير إليها القرء آن الكريم (النجم: 9). وهذا التكامل هو المحتوى الرمزي والإشاري لمناسك فريضة الحج، التي تُعد هي الأخرى وجها آخر للمعراج الروحاني، فهاهنا يطوّف المحرم في حركة دائرية حول الكعبة، بيت الله الواحد الأحد، الذي لا ثاني ولا شريك له، ثم سرعان ما ينخرط -بعد ذلك - في حركة أخرى مزدوجة ومستقيمة ذهابا ورجوعا بين جبلي الصّفا والمروة (88)،

وإذا رجعنا إلى رسالة الأنوار، وجدنا أن عنوانها الفرعي -كما ذكرنا في بداية هذا الفصل- يوحي بأن الخلوة هي موضوع هذه الرسالة، غير أن الخلوة -وإن بدت في مقدمة نص الرسالة كشرط ضروري لا مفر منه للسالك في سلوكه إلى الله تعالى- فإنها تتعارض رغم ذلك تعارضا جذريا مع "الكمال" المنشود الذي هو الغاية القصوى من سير الولى وسلوكه ؛ فالولى الحي، وهو في هذه الدنيا، يعيش مع الناس، ومكانه بينهم، فإذا ما انتقل من هذه الدار فإن اتصاله بالناس لا ينقطع، بل يستمر -بروحانيته أو بوجوده الروحي- مختلطا بهم، مهموما بمصائرهم وأقدارهم. وإذن فالخلوة الحقيقية للولى إنما تكمن في خفاء نفسه واختبائه عن أعين الناس وهو ظاهر موجود بينهم، فهي "خلوة في جلوة" (89) كما تُسمى في اللغة الفارسية، وكما نجدها أيضا في الطريقة النقشبندية، بحسبانها قاعدة من القواعد القلبية، الإحدى عشرة، في سلوك هذه الطريقة. إن معراج الولى -كما يتجلى في صورته التي رسمها لنا شيوخ الصوفية في عالم الرؤى والأحلام- يمكن أن نصفه بأنه سلم "يصعد نازلا" لما تقرر من قبل من "أن الطرق كلها مستديرة، ماثم طريق خطّي". وكذلك هجرة الولى أو إبعاده -كما هو مصوّر من قبل في أنموذج هجرة النبي رين أخرجه قومه من الأرض المقدسة- لا تفصل أو تحول بين الولي وبين غايته القصوي من سعيه وبحثه، اللهم إلا في ظاهر الأمر الذي لا يمس جوهر الحقيقة من قريب أو بعيد ؛ فهذا الذي يصل إلى نقطة المركز يعلم تماما أن كل النقاط الواقعة على محيط الدائرة إنما تتباعد بمسافة متساوية بينها وبين الله تعالى، وأن هذه المسافة "لا - مسافة" بل هي عدم ﴿ وهو معكم أينما كنتم ﴾ (الحديد: 4).

(89) يمكن أن نعد قوله تعالى ﴿ ثمرددناه أسفل سافلين ﴾ (التين:5)، أصلا يُفَسّر في ضوءه الرجوغ إلى الكائنات. وهذه الآية وإن كأنت تشير في معناها الظاهر، كما أشرنا من قبل، إلى هبوط آدم من جنة عدن، إلا أنها يمكن أن تشير في بُعدها العرفاني إلى "كمال" الكائن الذي استحق برجوعه للكائنات الخلافة الإلهية في معناها الأتم.

<sup>(88)</sup> يتخذ ابن عربي من الآية الكريمة: ﴿إِن الصفاوالمروة من شعائر الله ﴾ (البقرة: 158) موضوعا لتفسيرات صوفية عرفانية لا يمكن لنا تلخيصها هنا بطبيعة الحال، (أنظر الفتوحات، 1، ص708–711؛ تفسير القاشاني، بيروت، 1968، 1، ص100). لكننا نشير منها -في اختصار - إلى أمرين أساسين في الآية الكريمة: الأول، أن الصفا والمروة ذكرتا كجزئين من شعائر الله، مما يعني أن هذين المكانين -طبقا لما يدل عليه أصل اللفظين- كيفيتان من كيفيات المعرفة بالله تعالى. الثاني، أن الذي يحج البيت أو يعتمر هو فقط الموصوف بأنه لا جناح عليه أن يطوّف بهذين الجبلين: وهذه التنائية لا خطر منها إلا على من رجع من "الوحدة" ثم لم يكف عن مشاهدة "الوحدة" في الكثرة.

وإذا كانت الولاية في معناها الحرفي، إنما تعني القرب، فإن هذا القرب هو قرب ثنائي، أو قرب مزدوج، لأن الولي، القريب من الله تعالى لا ينطبق عليه وصف القرب انطباقا تاما إلا إذا كان قريبا من عالم المخلوقات أيضا. ولذا نجد ابن عربي يوائم وعاثل بين الإنسان الكامل وبين الشجرة (60) التي ﴿ أصلها ثابت وفرعها في السماء ﴾ (إبراهيم: 24)، ففي قلب الولي تلتقي الأرض والسماء، ويجتمع الأعلى والأدنى، ويأتلف الحق والخلق، ولأن الولي وارث للحقيقة المحمدية فهو أيضا -مثلها - يشكل برزخا بين بحرين. ومع أن الولي يمثل ما يشبه صمام أمن في النظام الكوني، وعمل -ترتبا على ذلك - ما يشبه الأداة أو الوسيلة في يد "الجلال الإلهي" أو "القهر الإلهي" فإن وظيفته الكونية -رغم كل ذلك، ومهما بلغت درجته في مراتب الولاية والأولياء - ترتبط أولا وقبل كل شيء بالرحمة التي وصفها القرءان الكريم في قوله تعالى ورحمتي وسعت كل شيء ﴿ ورحمتي وسعت كل شيء ﴾ (الأعراف: 156). ومن هنا صح امتداد أثر "الفُتوة" عند الولي إلى عالم المعادن والنباتات والحيوان، وإلى كل ما هو موجود (61).

وإذا كان دور "القطب" إنما يمثل -تحديدا- مهمة "المحور الأرضي" فإن الولي يشارك القطب، بصورة أو بأخرى، في هذه المهمة. وإذا كانت "الولاية" باقية ومستمرة في الحياة الآخرة فإنها تنتهي بالضرورة من عالم الحياة الدنيا. ومع مجيئ خاتم الولاية الأول ينغلق باب المرتبة العليا من مراتب الولاية، ويصبح الوصول إلى المرتبة الأكثر كمالا من مراتب الولاية أمرا مستحيلا إلى الأبد، ومع مجيئ الخاتم الثاني ينغلق تماما باب مقام القربة. وإذا قبض الله روح الخاتم الثالث، الذي هو آخر مولود في النوع الإنساني، "بقي من بقي مثل البهائم لا يُحلون حلالا ولا يحرمون حراما" (92). وهنا أيضا يُرفع القرءآن الكريم -أو أخ الإنسان الكامل- في ليلة واحدة من صدور الناس، ومن سطور المصاحف (93). وهنا أيضا تضمحل وتفنى كل رابطة تصل الأرض بالسماء، ويغدو العالم كونا جامدا مخبولا، مختل الفكر مبلبل الشعور. وسرعان ما يأخذ خطوته الأخيرة -بعد ذلك- نحو هاوية الفناء ؛ إن نهاية الأولياء ليست أمرا آخر وراء نهاية العالم.

<sup>(90)</sup> اصطلاحات الصوفية، رقم 116.

<sup>(91)</sup> الفتوحات، 2، ص283؛ انظر أيضا: الفتوحات، 1، ص244.

<sup>(92)</sup> انظر هامش رقم 30 من الفصل الثامن من هذا الكتاب، ومصادر هذه الفقرة من كتاب: الفصوص.

<sup>(93)</sup> ورد في الأحاديث النبوية أن رفع القرء أن علامة من علامات الساعة (ابن ماجة، فتن، 26)؛ انظر أيضًا: الشعراني، مختصر تذكرة القرطبي، القاهرة دون تاريخ، ص272. وفيما يتعلق بتشبيه القرء أن الكريم والإنسان الكامل بالأخوين انظر هامش 38 ص 71.

# فهرست الأعلامرو المصطلحات

-Í-

ابن هود : 86. الإباحة: 27، 108. أبو بكر الصديق نين : 62، 71، 112. إبراهيم الخليل: 68، 69، 88، 88، 114، 114، أبو حنيفة : 104. .162 .161 .125 أبو داود : 68، 150. إبراهيمي: 86، 105، 125، 168. أبو ريّان (محمد على) : 135. إبليس: 27، 101، 104. أبو زيد (نصر حامد) : 163. ابن أدهم : 14. أبو طالب المكي : 40. ابن الفارض: 50، 71. أبو مدين : 77، 99، 100، 103، 111، 169، ابن العماد: 25. أبو نعيم الإصفّهاني : 16، 42، 43، 147. ابن الجوزي : 27. أبو سعود بن الشّبل : 106، 107، 109. اين أشرس (معاذ) : 103. أبو هويرة ﴿ فَكُنُّ : 92، 93. ابن إسحاق: 66، 67. أبو يزيد: (انظر البسطامي) أبن برَجان : 73. أبو يعزى : 77، 78، 86. ابن تيمية : 14، 15، 17، 20، 21، 27، 28، 31، أبو يوسف يعقوب : 80. .112 .92 .86 .71 .68 .65 .61 .57 .44 .33 الآجري (أبو بكر) : 71. اين جيبر: 15. آجيلي(عبد الهادي): 9. اين جعدون : 101، 107. أحمد بن هارون الرشيد : 99. ابن حجر الهيشمي : 92. أخنوخ ﷺ : (انظر إدريس) ابن حنبل: 32، 65، 68، 74، 81، 148، 165. إدريــس ﷺ: 96، 97، 98، 103، 156، 157، 158، 157، 167، ابن خلدون : 17. 92. أَدِمِ إِلَيْنِ : 25، 31، 48، 61، 65، 67، 72، 73، 74، 88، ابن رشد : 12. .151 .127 .120 .119 .117 .116 .103 .101 اين ماجة : 32، 76، 81، 172. .167 .165 .162 .156 ابن مجاهد : 30. الإرادة: 47، 108. ابن منظور: 29، 65. أربري (أ.ج.) : 35، 40. ابن عباس ﷺ: 67، 68، 106، 143. أرنالديز (, ): 74، 83. ابن عجبية: 33. الألوهة : 164. ابن عطاء الله: 21، 134. إلقاء رباني: 26. ابن عمر : 80. الياس بي : 96. 97. 98. 116. 117. 157. 150. ابن قضيب البان: 49. الإملاء الإلهي: 26. ابن السائح (محمد العربي): 134. آمُلی (حیدر) : 55، 72، 115، 134، 135. ابن سبعين : 53، 86، 158. أمّهات : 40، 43، 87، 134. ابن سطنطنة (أبو الحسن البغدادي): 93. آمنة (أم النبي ﷺ) : 66. ابن سلمة (عبد المجيد): 103. الأناضول : 13. اين سعد : 67. الانتصار (كتاب): 128. ابن سودكين : 115. إنجيل: 48، 67، 83، 135، 162. ابن هشام : 66، 67، 135، 149. انجيل برنابا : 67، 69.

الباديسى: 16. البارقليط: 135. بالى أفندى : 54، 132. باعلوی (أحمد شیخان): 133. الباقلاتي: 39. 104. البخاري : 32. 57. 67، 69، 74. 76، 79، 81. 108. بدر: 119. بدر الحبشى : 115. البدل (جمع الأبدال): 94. 95، 101، 103، 105، .110 .107 .106 البدليسي (عمار) : 46. البدوي أحمد: 71، 86. يدء الشأن : 35، 36. براون (بيتر): 17، 18، 30. البربري (صالح): 110. البرزخ: 74، 145، 171، 164. بركة (عبد الفتاح): 35. بروكلمان : 26، 35، 98. برُون (و) (Braune W.): 93: برونشفيج (Brunschvig) : 161. بلياني (أوحد الدين) : 9، 158، 165. بنجسَن: 23 البغاوي: 84. بغداد : 12، 13، 14، 15، 16، 40، 46، 94، 99، 94، .142 .100 بقلى (روزيهان): 47، 48، 49، 50، 51، 52. البسطامي (أبو يزيد) : 14، 42، 43، 44، 49، 91. .111.99 بورخاردت (تيتوس) : 74، 113، 137، 163. .70 : (Böewering G.) (ج) بويرينج ينيرس: 21، بيرك (ت) (Bayrak T.). برُكُ (ج) (Berque J.) : 77. بيل (أ) (Bel A.). البيهقى: 121.

أندرسون (جون) : 18. الأنصاري (عبد الله):44، 47. أنس: 33، 48. الإنسان الكامل :49، 53، 65، 73، 74، 75، 80، 89، .172 .164 .163 .158 .155 .116 .90 إنشاء الدوائر: 74. الأنوار (رسالة): 58، 142، 143، 144، 146، 148، 150، 151، 152، 153، 154، 155، .171 .166 .163 .161 أصحاب الأحوال: 62. أصحاب المقامات: 62. اصطلاحات الصوفية (كتاب) : 9، 12، 63، 74، 146، .172 .169 .166 الإصفّهاني (الراغب) : 129. اعتقاد (ج اعتقادات) : 21. 50. 59، 60، 62، 66، 68، .165 .159 .92 أعراب (سعيد) : 16. أفلاكي : 128. إسحاق ﷺ : 69. الأسرا (كتاب) : 90، 116، 122، 138، 143، 149. .167 .162 .161 .157 الإسلام في منظور النص المقدس: 18. الإسلام في منظور شيوخ الزوايا والرُبط: 18. الإسفار (كتاب): 97. إسماعيل لله : 88، 69. 661. أوستان (ر. و.) : 14، 157. أسين بلاسيوس : 9، 10، 11، 14، 20، 142. الاشارة: 21. اشبيلية: 12، 13، 77، 103، 110، 129، 130. أشتياني (جلال الدين): 54. الأشل القبائلي : 95. أهل البيت : 15، 49، 135، 148. الأواني (محمد قائد) : 106، 107. أورمسبى (إريك) : 156. آيالوا (ميكيل دو) (Mikel de Epalza) . 67. إزوتسو: 11، 74، 115.

تونس: 13، 14، 54، 130، 162. التادلي: 16، 20، 77. التوفيق (أحمد): 16، 77. التاذفي (محمد بن يحيي) : 93، 94. التيجاني (أحمد): 134، 139. تامبيي (إيتين) (Tempier Etienne): 27. تبريز : 117. التجلي: 36، 49، 51. 60، 71، 108، 130، 132، 147 الثعلبي : 67، 77. .166 .159 .158 ثولوك : 33. التجليات: 26، 58، 70، 91، 105، 115، 128، 138. تخلق: 50، 163. -ج-تدانى: 168. جابر بن حيان : 34. التدبيرات الإلهية (كتاب): 73، 117، 118، 155. جابر بن عبد الله : 68. تُدلى: 168. جاردي (ل) (.Gardet L.) : 65. ترجمان الأشواق: 9، 50، 97. الجامى : 16. التراجم (كتاب) : 96، 145. جبريل 🏰 : 67، 79، 130، 162. الترمذي (الحكيم): 34. 35، 36، 37، 38، 39، 40، 40 الجرجاني : 9. .59 .58 .57 .46 .44 .42 .41 جريل (د) (Gril D.) : 73. 158. .148 .115 .114 .113 .96 .70 الجزية : 81. الترمذي (أبو عيسي): 32، 65، 68، 74، 148. الجلوة: 171. التكوين: 45. الجَندي : 54، 56، 124، 129، 130، 131، 134. الترقى: 169. الجنيد: 26، 148. التلقى : 93، 109، 154، 169. جعفر الصادق: 34، 70، 139. تلسان: 130،13. الجواب المستقيم: 38، 114. التلوين : 45، 47. جوامع الكلم : 69، 126، 162. التمثّل: 78، 79. جولدزيهر: 21، 68، 69. التمكين: 45، 170. جوميي (Jomier) : 28. التنزلات: 147. جونج (ف.دو.) (Jong F. de) : 92. التنزلات الموصلية : 13، 75، 99. جوستان (قديس) : 68. التنزيه: 88، 154، 170. الجيلاتي (عبد القادر): 19، 46، 93، 94، 106، 107، التصرف: 46، 63، 106، 107. .109 التفتازاني (أبو الوفا): 134. الجيلى (عبد الكريم): 26، 74، 93، 131، 132، 139، التفريد : 47. .152 .150 .149 .143 .142 التسبيح: 61، 150، 161. جينُون (ر) (.Guénon R) : 67، 166. التسترى (سهل) : 34، 64، 70. التشوف (كتاب) : 16، 20، 77. التوراة: 48، 75، 87، 89، 96، 162. حاتم الطائي : 125. حرازم (على) : 134. التوزري (أبو عباس علي) : 124، 143. (حرم): 28. التوكل: 147. الحكمة : 54, 55.

الخرقة الأكبرية: 138. -5-الخرقة الخضرية: 124. الحكيمية: 39، 40. الخرقة القادرية: 19. الحلاّج: 26. 50. 70، 71، 83، 84، 85، 91، 129، 129. الخطرى : 105 حلب: 13، 31، 31، 108. الحلاء: 156.148. حلوان : 80. الخلافة: 16، 31، 38، 98، 98، 106. حلبة الأبدال: 96. 103. الخُلدي : 41. حمرد : 30. الخلوة: 14. 142، 143، 146، 147، 148، 170، 171، 171 الحصار محمد: 63. الخلوة (كتاب) : 147،143. الحق المخلوق به : 73، 164. الخلوة المطلقة (كتاب): 124، 124. حق اليقين : 45. الخليفة : 12, 12, 62, 75, 75, 105, 112. حقى (إسماعيل): 128، 129. خليفة (عبده) : 174. حقيقة الحقائق: 164. الخضر 🚉: 34. 59. 70، 81، 94، 97، 98، 101، الحقيقة المحمدية: 65. 66. 68، 70، 71. 72، 73، 74، .132 .117.106 .126 .121 .120 .118 .117.75 ألخواطر : 148. .164 .141 .137 .136 خوري (ر.ج.)(.Khoury R.G) : 66. الحقيقة النبوية: 68، 69. الخيال : 10، 58، 78، 145، 149، 156. الحسن بن على يَشْ : 98. الحسين (إمام) ﷺ : 55. -ئ-حُسين (على الصافي): 71. الدرامي : 150. حُسيني (عبد المحسن): 35. دائتى : 9، 27. الحواري (الجمع الحوارين) : 104. دانلوب (د. م.) (.Dunlop D.M.) : 86. الحيرة: 129، 148، 161. داود عليه : 48، 54، 88. الدباغ (عبد العزيز): 91، 92، 94. -ż-الدجال (الجمع الدجالون) : 31، 89. خالد بن سنان : 54، 88، 89. الدرة فاخرة : 95، 103، 105، 115. ختم الأولاد : 131. دمشق: 15، 26، 71. 26، 71. ختم الأولياء: 34. 37، 39. 46، 113، 114، 115، 116، الدقاق (أبو على) : 9. 27. .129 .117 ختم الأولياء (كتاب): 35، 38، 39، 41. الدسوقى (إبراهيم): 71. دسوزا (أ) (A. D'souza): .57 ختم الولاينة: 73، 113، 114، 115، 116، 117، 118، .127 .125 .124 .123 .121 .120 دواتي : 135. .134 .133 .132 .131 .130 دولادربير (ر) (Deladrière): 40، 73، الدُنَّسر: 105. الخرّاز (أبو سعيد) : 34، 41، 147. ديرمينغم (أو) (Dermenghem) : 77. خرقاني (أبو الحسن) : 132، 139. ديوان الأولياء: 92. 94، 120.

خرق الموائد: 76.

الخرقة: 44، 93، 124، 133.

الزهد (كتاب) : 32، 81، 147.

الزهرة : 156. زيارة القبور : 14. زين العابدين <sup>نيزفن</sup>ة : 106.

الذك : 56. -ط-ذو الكفل إليالا: 54، 88. طاه حامد: 54. 75 ذو النون المصرى : 26، 43، 54، 88. طيقات الصوفية: 15, 16, 14. الدوق: 56. الطبري : 66، 67، 68، 89. طريقة (الجمع طرق): 19، 21، 75، 88، 88، 97، 97، .171 .167 .139 .134 .132 -5-الراجعون : 111، 112. الطُّنجي ( عبد الله بن خرز) : 80. الرازي : 30. الطول: 83. الرباط جمع الرُّبُط : 18. 49. الربعي (أبو الحسن) : 15. -ک-الربوبية: 49، 57، 61، 110، 162. كارا (دوفو) (Carra de Vaux) ( كارا رجب: 89، 98، 104، 105. الكُبري (نجم الدين) : 45. الكُتْبِي : 86 الرجبي (جمع رجبيون): 104، 106. الكثيب: 145. الرجوع: 12، 72، 111، 144، 168، 169، 170. الرخاري محمد : 84. كرامة (الجمع كرامات) : 20، 39، 40، 41، 44، 45، رشيد رضا: 15، 27، 61، 147. .107 .104 .83 .82 .77 .47 الركبان: 106، 109، 110. .147 .146 الرندي (محمد بن أشرف) : 103. كراوس بول : 83. الكرسى : 163. الروافض: 105. الكروبيون : 106. روبان (إو) (Rubin) : 68. الكلاباذي : 40، 41. روح القدس (كتاب) : 12، 14، 20، 58، 73، 79، الكلمة (الجمع الكلمات): 54. 87، 89. .127 .110 .103 .101.99 .135 .128 الكلمة العيسوية (Logos Spermatikos): 68. كلمنت بابا رُوما: 68. رودينسون (م) (Rodinson) : 9. الرومي (جلال الدين) : 50، 128. كمال أحمد عون : 28. روسبولى (س) (Ruspoli) : 115، 135. کن: 45. روسيل (أ) (Rousselle) : 17. الكعبة : 97، 98، 99، 101، 122، 123، 125، 160، 160، .170 .161 الكفي: 51، 61. -ز-الكشف: 59، 63، 66، 99، 130، 134، 151، 156، الزبور: 48، 162. زحل: 160. .165الزُّرقاني : 68. كولان (ج.س.) (Colin G.S.) : 16. كولان (Culmann) : 69. زريب بن برثلمة: 80. الزهد: 43، 100، 147، 148. كوربان (هـ): 10، 11، 12، 14، 29، 47، 55، 60، 68،

177

كىكاۋوس: 21.

.163 .156 .135 .134 .115 .92 .70 .69

-ل-مُراكش : 63. لاندولت: 23, 39, 52، 84، 132، 147. مرسية : 86. لطائف الأسار: 75، 99. المريخ: 158. لقمان : 54، 87، 89. المروة: 170. اللوائح: 152، 153. الك : 51، 160، 161. اللوامع: 153. مكة : 13، 14، 49، 67، 99، 103، 106، 123، 124 لوبينياك (Loubignac V.) : 477. .130.127لوجيي دُو بُورُوكوي (س.دو.) (Laugier de Beaurecueil S. de) : 44: (Laugier de Beaurecueil S. de) ملامي : 53، 107، 108، 109، 110، 157، 169، 170، اللوح المحفوظ : 153، 163، 165، 166. ملطبة: 115. لشمان (أو) (Littmann E.) .86 مون (.MEMON M.U): 92. ليلة القدر: 89، 90، 111. المنازلات: 148. المناوي : 106--م-المنبجى: 21. مرجليوث: 93. المنة: 37. مارتان (Martin Richard C.) مارتان المنجِّد صلاح: 15. مارسى (Marçais): 77. منزل (الجمع منازل) : 58، 148، 164. مكارثي: 39، 104. منزل القطب (كتاب) : 99، 100. ماسينيون : 10، 15، 30، 35، 68، 69، 83، 84، 85، مصباح: 70، 71، 72. .128,92,71 معاوية بن يزيد : 98. الميارك (أحمد بن) : 20. المعراج: 82، 107، 110، 131، 141، 142، 143، 144، .163 .162 .161 .159 .158 .151 .149 .148 مبابعة: 96، 100. .171 .170 .167 .166 .165 .164 المتوكل: 99. العجزة: 41، 76، 104. مثال: 78. محاهدة : 146. المعرفة : 47. مجمع البحرين: 174. معبدً : 78، 86. محاضرات: 98. معين: 47. المحاسبي: 147. مقاتل: 31. محية: 47، 50، 132. مقام إبراهيم اللِّينَةِ: 125. مقام (الجمع مقامات) : 55، 72، 75، 82، 106، 142. محرم: 55، 63، 170. محمد الباقي: 70. مقام الخلافة : 49. محمد 😂 : 25. 37، 48, 55، 55، 56، 65، 66، 66، 66، مقام المعرفة : 49. .82 .80 .79 .78 .76 .75 .73 .72 .70 89. 94، 96، 97، 98، 100، 103، 108، مقام العيان: 118. مقام القربة : 60، 63، 112، 136، 167، 172. .113 .114 .116 .114 .118 مقام الوراثة: 169. .162 .136 .230 .127 المقربون: 33، 63، 112. محمود عبد الحليم: 40. المسائل (كتاب): 105. المدير ؛ 110، 111. المسجد النبوي الشريف: 156. مراتب الوجود: 163، 164.

نضلة بن معاوية: 80. النفس: 33، 37، 44، 51، 107، 124، 161، 163. نَفُس الرحمن : 73، 161. نقش القصوص: 108. النقشيندي (بهاء الدين): 139. النقشيندية : 19، 84، 132، 171. النقيب (الجمع النقباء): 104، 106. نُسب الخرقة: 93، 124. نهاوند : 94. نوح: 87، 88. نورا (بيير) (Pierre Nora) : 23. النور الأصلى : 58. النورانية : 153. النور المحمدي : 66، 68، 69، 70، 71، 72. نون: 70، 166. نوية (Nwya P.) : 30، 31، 70، 147 نيبرج (م.س.) : 9، 73، 74، 163، 166. نيكولسون (ر.أ.) : 9، 35، 40، 50، 74. النيابة: 98، 141. الصحابة (جمع الأصحاب): 28. الصُّدّراني (موسى) : 99، 103. الصِّديق: 29، 31، 63. الصِّديقية : 112.

الصِّدق : 36، 37، 104. الصنهاجي (أبو يحيي) : 110. الصُّفا : 170. الصفدى : 86. الصين : 121. -څ-عالم الخيال: 58.

العامة: 17، 61، 601. عائشة أم المؤمنين ﴿ عَنْ : 43. 74. العبادة: 36، 45، 79، 168. العبادلة (كتاب): 27، 57، 87، 141، 168.

عبد الجليل (م.ب.): 84.

مُسلم : 42، 69، 81، 126، 144، 152، 155، 165، 165، 165، 165 الشاهدة: 25، 44، 127، 146، 154. المشترى: 159. مشكاة: 70, 72, 100, 119. مشكاة الأنوار: 32، 108، 144، 157، 165. المهدى: 115، 116، 117، 118، 134، 135. المهدوي (عبد العزيز الشيخ): 14. 54. 58، 76، 126. المهيّمون : 166.

> مواقع النجوم: 75، 77، 96، 99، 100، 168. المت: 145.

مورس جيمس (James W. Morris) : 10، 23، 54. مولى: 32.

> المراد : 14، 17، 21، 21، 71. مونجوميري (Montgomery): 66.

> الموصل: 13. مونسون (Munson Jr. H.) : 18.

موسى عنه: 27. 43، 48، 49، 67، 69، 77، 84، 103، .169 .162 .160 .159 .114 .106

موسوى : 64، 77، 79، 83، 86، 100، 105، 167. الميثاق: 61، 62، 70، 145، 151.

ميكيل (Miquel A.) : 99، 103 ميمون (موسى بن) : 86.

ميشون (ج. ل.) (Michon J.L.) : 23، 23. ماير Meier : 45.

النابُلسي (عبد الغني) : 71، 81، 133. الناصر: 29. الناصر لدين الله الخليفة: 21.

النائب: 47، 65، 97، 101، 120، 139.

النبهاني (يوسف): 15، 86، 106، 133. النبوة العامة: 57. 96. 112، 137.

النبوة المطلقة: 59، 112، 114، 136، 137. نجم الدين الحكيم: 27.

النجيب (الجمع النجباء): 38، 94، 104، 106، 130.

النصر: 61، 125.

النصرة: 61، 62.

.117 .116 .114 .104 .103 .98 .97 عبد الله (والد الرسول عني ): 67. 66. .134 .131 .126 .125 .121 .120 .118 عبد القادر الجزائري (الأمير): 71، 85، 135، 136، .169 .166 .162 .158 .152 .137 .139 عبد القادر (على حامد) : 144، 148. عبد الهادي : انظر آجيلي العبودة، العبودية: 36، 45، 49، 56، 100، 107، 109. غدواني (عبد الخالق): 139. .170 .110 الغزالي (أبو حميد): 45، 62، 65، 112، 144، 147. عبيد الله (أحرار): 84. الغزالي أحمد: 84. العُجلوني (إسماعيل): 68. الغزّى (كمال الدين): 133. العدل: 73. العدوي (صالح) : 110. العرض: 83. فاجدا (ج) : 96. العرش: 47، 63، 148، 163. فالنسى (ل) (Valensi L.) : 23. العُريبي (أبو العباس) : 79، 82. فالسان (ميشيل) (مصطفى عبد العزيز): 22، 23، 85، العزلة: 143، 147، 149. 143 131 126 111 عزير: 56، 87. فاس : 13، 16، 63، 65، 95، 101، 114، 122، 127، 130، عطا (عبد القادر) : 21، 87. الفتح: 36، 91، 78، 79، 146. عطارد: 152. الفتوحات المكية: 9. 10، 11، 13، 14، 25، 26، 28، العطار (فريد الدين) : 16، 35. 32, 38, 38, 45, 05, 15, 85, 95, .70 .66 .65 .64 .63 .62 .61 .60 عطية (أحمد زكي) : 75. .72 .73 .77 .75 .75 .77 .77 .77 العظمة (نظير) : 142. .98 .97 .96 .87 .83 .82 .81 .80 علاء الدين (محمد بكري): 133. .108 .107 .106 .105 .103 .99 عن اليقين : 45. .111. 211. 311. 311. 311. 311. العلوي أحمد : 85. .126 .125 .124 .123 .122 .120 على بن أبي طالب (كرم الله وجهه) : 40. .142 .138 .132 .130 .128 .127 .156 .155 .152 .151 .148 .143 العماء: 73، 148، 164. .162 .161 .160 .159 .158 .157 عمر بن الخطاب ﴿ عُنْ : 80، 98، 106، 119. .171 .170 .165 .164 .163 عمر بن عبد العزيز: 98. الفتوة : 107، 171. عنقا مُغرب: 73، 117، 118، 122، 138. الفتيان :107. عفيفي (أبو العلا): 11، 30، 54، 69، 74، 96، 109، الفراسة: 86. .144 .115 الفرائض : 108. العقل الأول: 72، 73، 155، 164. الفرد (الجمع الأفراد): 59، 60، 63، 81، 94، 104. عقلة المستوفر: 163، 166. 105, 106, 107, 106, 105 عياض (القاضي): 71. .138 .136 .120 .112 .111 عين القضاة: 84. .166 .144 عيسوى: 71، 78، 79، 82، 83، 84.

۔ف۔

القطب : 31، 59، 63، 74، 94، 95، 96، 97، 99، .172 .166 .157 .139 .107 .106 .105 القلم: 23. 68، 70، 71، 72، 73، 105، 122، 153. قصة كليمنت المزيف: 68. القشاشي : 133، 139. القشيري: 43، 44، 143، 147، 148، 153. قانىة: 13، 142. القونوي (صدر الدين) : 25، 129، 130، 131، 139، .142 القيصري (داود) : 129، 131، 137. السابقون: 33، 43، 89. سام (ابن نوح ﷺ ) : 69. السامرائي (قاسم): 142. السبكي (تقى الدين): 15، 65. .99 : (Streck M.) ستريك السخاوي : 27. السّراج (أبو نصر) : 40. السراج الوهاج : 128. السرهندي أحمد (الشيخ): 133. سرور (طه عبد الباقي) : 40، 75. السكينة: 76، 160، 161. سلا: 13. السلفية: 28. سليم الأول: 21. سليمان الم السُّلمي: 41، 44، 63. السمناني (علاء الدولة): 163.

السُهروردي (المقتول) : 135.

الفردانية : 113، 114. فرعون: 27، 43، 158. الفرسان : 106. فورى (ف) (Furet F.) : 23. فرعو(م) (Frémaux): 69. فرىيدمان (ي)(Friedman) : 113. الفطرة: 149. فلك الأطلس: 163. فلك الكواكب: 163. .9 : (Flügel G.) فلوجيل الفتاء : 45. فسصوص الحكم: 13، 25، 26، 54، 55، 56، 60، 73، .108 .91 .89 .88 .87 .86 .79 .74 .122 .121 .120 .118 .116 .115 .132 .131 .129 .128 .127 .124 .154 .151 .146 .141 .139 .134 .172 .170 .165 .161 .159 .157 .155

فنسينك (Wensinck): 32. فهد توفيق (Fahd T.): 66. فور (أ) (Faure A.): 16. الفوتي (الحاج عمر): 134. فوليرس (ك) (Vollers K.): 86. فوسفيلد (Fusfeld W.): 18.

-ق-قاب قوسين أو أدنى : 136، 170. قاف (جبل) : 48، 99. القاشاني (عبد الرزاق) : 54، 90، 129، 131، 134، 137، القاشاني (عبد الرزاق) : 54، 90، 129، 131، 134، 137، القاهرة : 9، 13، 44.

القبائلي (أبو محمد) : 127. القدم (الجمع الأقدام) : 25. 103، 107، 121، 143. ق.د.س. : 28، 29. القرب : 29، 31، 48، 42، 78، 708، 136، 166، 171. القربة : 60، 63، 141، 166، 167، 172. القربة : 10، 63، 125، 141، 166، 167، 172. قرطبة : 13، 25، 59، 127، 128، 129، 130،

#### -ھ-

هاريس (Harris): 9، 142. الهاء : 72، 163.

الهُجويري: 33، 34، 39، 147.

الهجِّير : 110، 109.

الهروي (على أبي بكر): 15.

هرمس اللَّجَيْنِة: 157.

الهمة: 58، 82، 149، 149.

هوارت (كليمان) (Huart Cl.) : 10، 128.

هود الله : 79، 128، 128.

هودي : 83.

هوروفيتز (ج) (Horovitz J.): 143.

الهَوى : 10، 33، 51.

الهَيُولَى : 72.

### -9-

الوارد (الجمع الواردات) : 13، 54، 148، 153.

الواقف (الجمع الواقفون) : 111، 123، 164، 168،

.170 .169

الوتد (الجمع الأوتاد) : 59، 91، 94، 97، 98، 101، 103.

وجه بلا قفا : 100.

وجها خاصا: 91.

وحدة الوجود: 27، 144، 160.

الوحيّ: 67، 69، 79، 112، 130.

الوراثة: 57، 63، 65، 75، 78، 129، 131، 141.

الررَاق (أبو بكر) : 40.

ورقة بن نوفل: 67.

### -س-

السهروردي (عمر) : 147، 148.

سورديل ثومين (ج) (Sourdel ) : 15.

سيجير دو برابنت (Siger de Brabant) : 27:

سيريُو (ل) (Cirillo): 69.

سيلفستر دي ساسي : 9.

السُيوطي : 31، 36، 42، 65، 89، 92، 94، 98، 121.

### -ش-

الشّابي (جاكلين) : 109.

الشاذلي (أبو الحسن) : 21، 129، 134.

الشاذلية : 21، 139.

الشُّيرُبلي (أبو الحجاج) : 110.

الشيلي : 107.

الشجرة النعمائية: 121.

الشّرفي (أبو عبد الله) : 110.

الشريعة : 57، 58.

الشطح (الجمع الشطحات): 42، 109.

الشَّطِّنُوفِي: 19، 46، 93.

الشعراني: 31، 86، 132، 134، 172.

شعيب للك : 87.

شعيبي : 55.

شودكيفيتش (عداس) : ج، 11، 12.

شودكيفيتش (سيريل) : ج، 28.

شيث الله : 54، 88، 89، 121، 137.

الشيبي (كامل مصطفى): 55، 133.

شيدر (ھ.ھ.) : 74.

شيراز : 49.

الشيطان (أولياء) : 27، 31، 44، 89.

الورع : 147.

يثرب : 75.

يحيى ﷺ: 115، 152، 158، 160. ولى: 28، 29، 31، 32، 33، 48.

الوَلاية (رسالة في): 54. 58، 109، 111، 144، 169. يحيى (عثمان): 11، 26، 27، 28، 35، 37، 38، 40، 40، 40

وفا (محمد) : 132، 139. .91 .87 .81 .78 .75 .72 .70 .58 .54

وفا (علي) : 132. .126 .125 .124 .114 .108 .105 .96

> وير (Weir): 9. .142 .138 .134 .128

يوسف الليمج: 103، 156، 169.

-ي-

## الولاية والنبوة عند الشيخ الأكبر محيي النين بن العربي

## فهرست

| s-i | , -                                |
|-----|------------------------------------|
| 9   | تهيد                               |
| 25  | الفصل الأول: اسم مشترك             |
| 33  | الفصل الثاني : مزمرآكِ فنقد مرآنحي |
| 53  | الفصل الثالث : فلكــُـــ الولاية   |
| 65  | الفصل الرابع : الحقيعة المحسمدية   |
| 77  | الفصل الخاسس: ومرثة الأنبياء       |
| 91  | الفصل السادس: الأوتاد الأمريعة     |
| 103 | الفصل السابع: أقصى درجات الولاية   |
| 113 | الفصل الثاسن : الأختام الشلاثة     |
| 123 | الفصل التاسع: ختم الولاية الحسمدية |
| 141 | الفصل العاشر: المعراج المزدوج      |
| 173 | ونه ست الأعلام والمصطلحات          |

## المترجم في سطور

الدكتور أحمد الطيب يعمل حاليا عميدا لكلية الدراسات الإسلامية، جامعة الأزهر فرع أسوان. من مو اليد الأقصر، التحق بجامع الأزهر سنة 1956 وتخرج من كلية أصول الدين بالقاهرة "تحسم العقيدة والفلسفة" سنة 1969. وعين معيدا بنفس الكلية وحصل على الماجستير ثم الدكتوراه في الفلسفة الإسلامية سنة 1977.

- درس اللغة الفرنسية بالمركز الثقافي الفرنسي ثم تابع دراسته بباريس.
  - درّس بجامعات السعودية والإمارات وقطر.
- عضو المجلس الأعلى للتنويه الإسلامي بالقاهرة. وعضو بالجمعية الفلسفية المصرية.
- ترجم قبل ذلك كتاب عثمان يحيى عن مؤلفات ابن العربي، من الفرنسية إلى العربية.



ورث الهاشمي الفاقريش باوضح ما يكون من الكليل ابايع على الاسلام كشعا وايمانا لألع ق بالرعبل اقوم به وعند البه مستى ابين لا بناء السبيل

ن: من نظم الشبح الالكر مجبي المبحث بن عزي ا

