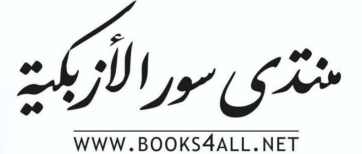
# د، أحمد الصادقي

# إشكاليَّة العقل والوجود فح فكر ابن عَرَبِي

بحث فيتومينولوجيا الفياب





# إشكاليّة العقل والوجود في فكر ابن عَرَبي

بحث فينومينولوجيا الغياب

د. أحمد الصادقي

تقديم الدكتور عبد المجيد الصغير

# إشكالية العقل والوجود في فكر ابن عربي بحث في فينومينولوجيا الفياب د. أحمد الصادفي

© دار المار الإسلامي 2010 جميع العقوق معفوظة الناشر بالتماقد مع المؤلف

> الطبعة الأولى آذار/مارس/الربيع 2010 إفرنجي

موضوع القتاب طبيقة التصوف الإسلامي تصميم القلاف دار المدار الإسلامي الحجم 17 × 24 سم التجليد فتّى مم جاكيت

ردمك 471-5 ISBN 978-9959-29-471 (دار الكتب الوطنية/بنفازي ـ ليبيا)

رقم الإيناء المحلى 2008/784

دار المار الإسلامي

الصنائع. شارع جوستينيان. سنتر أريسكو، الطابق الخامس. ماتف 39.39 75 1 1964 - نقّال 89 39 39 39 1964 -05 30 75 1 1964 - هاكس 70 30 75 1 1964 -

> صب. 14/6703 بيروت ـ لبنان بريد إنكتروني szrekany@inco.com.lb الموقع الإنكتروني www.osabooks.com

جميع الحقوق محفوظة للدار، لا يسمع بإعادة إصدار هذا الكتاب، أو جزء منه، أو نقله بأي شكل أو واسطة من وسائط نقل الملومات، سواء أكانت إلكترونية أو ميكانيكية، بما لل ذلك النسخ أو التسجيل أو التخزين والاسترجاع، دون إذن خطّي مسبق من الناشر. All rights reserved. No part of this book may be reproduced, or transmitted in any form or by any means, electronic or mechanical, including photocopyings, recording or by any information storage retrieval system, without the prior permission in writing of the publisher.

توزيع دار أوينا للطباعة والنشر والتوزيع والتتمية الثنافية زاوية الدهماني. شارع أبي داود، بجانب سوق الهاري، طرابلس ــ الجماهيرية المظمى هاتف وفساكس: 210 70 31 21 21 4 - نقال 453 45 11 91 218 4 بريد إلكتروني: oeebooks @yahoo.com

#### تقديم

ليس هناك شك في أنّ التأريخ للفكر الإسلامي جثمت عليه لفترة طويلة نزعة إقصائية عمّت مختلف تجلّيات ذلك الفكر، بحيث نستطيع أن نزعم أن جُلّ الأعمال التي أزخت للفكر الإسلامي عرفت تُخمةً في التقييمات والأحكام الغليظة والنزعة الإقصائية، أكثر ممّا عرفت استقصاء وبحثاً موضوعياً للمواقف الكلامية والفلسفية والصوفية... وقد اعترف قديماً صاحب مقالات الإسلاميين أبو الحسن الأشعري، وهو من أكبر مؤرّخي الفكر الإسلامي، أن تاريخ هذا الفكر يشهد قلّة إنصاف الخائضين فيه وكثرة تحاملهم على خصومهم وإرادة التشنيع عليهم وقلّة بضاعتهم المعرفية حولهم! ويكفي أن نذكر بهذا الصدد أنّ ابن تيميّة قد اتّخذ من اللجهميّة، وهي أوّل مدرسة تأويليّة طرحت مشكلة القراءة والمصطلح في الأسلام، اتخذ منها مصدراً ثابتاً ونموذجاً دائماً لكل ما اعتبره «بدعة» في التأويل والصوفية بل وحتى غالب جمهور الأشاعرة ؛ ممّا يوحي بتحكم نزعة تقييمية قائمة والصوفية بل وحتى غالب جمهور الأشاعرة ؛ ممّا يوحي بتحكم نزعة تقييمية قائمة على الإقصاء المبدئي دون مراعاة مقاصد وأهداف أصحاب المذاهب والاتجاهات على الفكرية...

غير أنّ المستغرب ليس وجود هذا النوع السلبي في تقييم المذهب المخالف قديماً فحسب، بل المستغرب أكثر هو استمرار هذه النزعة الإقصائية إلى يومنا هذا. وقد حاول مؤخراً «كاتب» في منبر إعلامي أن يحذّر قُراءه ممن نعتهم بالليبراليين المجدد المتذبذبين في مواقفهم الفكرية وولاءاتهم السياسيّة؛ ولم يجد ما يقرّب به إلى القارئ المعاصر هذا النموذج الكريه من «الولاء المزدوج» غير الأشعريّة والفكر الأشعريّ! لأن الأشعرية في زعمه تنكّرت لأهل السُنّة، وهم في رأي هذا الكاتب ينحصرون في الحنابلة و«أهل الحديث»؛ ومن ثم فالتحذير اليوم، يجب أن يشمل تلك الليبراليّة السياسيّة والكلام الأشعريّ!

حقاً! إن الانشغال بل الافتتان بابن عربي الحاتمي، مدحاً أو قدحاً، لم ينقطع منذ غادر «الشيخ الأكبر» هذه الدنيا إلى يومنا هذا. ومن الغريب أن تكون الجهات القادحة تكاد تنحصر، داخل المجتمعات الإسلامية، في الدوائر الحنبلية المعاصرة، وأن يكون مفكّرو الغرب المعاصرون من يتصدى اليوم للدفاع عن تراث ابن مُرْسية وصوفيتها الكبير. والواقع أن ليس كفكر ابن عربي وتراثه الضخم في حاجة إلى تصحيح مفاهيمه الحقيقية ومقاصده البعيدة، والنظر إليها بعيداً عمّا تراكم في ظروف سياسية وفكرية خاصة من قراءات إسقاطية مُورست على ذلك التراث قديماً وحديثاً. . . وقد لاحظ الدارس الأكبري المعاصر ميشيل (علي) شوذكيفيتش أنّ العديد من الأحكام المسبقة حول ابن عربي في العالم الإسلامي ليعتبر «سوءة من السوءات الفكرية تكشف عن سوء فهم أو سوء قصد»!

ليس من المبالغة القول أن ابن عربي يمثّل نموذجاً ممتازاً للفكر المتيقظ المنفتح على ثقافة عصره بكل مكوّناتها، والذي جعل من القراءة والتأويل مهنته الدائمة، بعد أن اتخذ من القرآن الكريم ومن الكون المنظور معاً "كتابين متناظرين" يُحيل أحدهما إلى الآخر، ويقف الإنسان بينهما، دون غيره، موقف العاشق المولّه، المهموم باكتناز أسرار الوجود و قراءة كلماته السارية فيه. . . ومن المؤكّد أن ابن عربي لم يكن أبداً منشئ اعقيدة ولا مبتدع «شريعة» فلطالما أعلن عقيدته الإسلامية بوضوح ولطالما دافع عن "ظاهريته" في باب الشريعة. وإنّ ميزة ابن عربي تكمن أيضاً في قدرته على هضم ثقافة عصره وحرصه على صهرها في بوتقة إسلامية.

لعل من بين مميزات هذا العمل الفكري الجاد الذي يسعدنا أن نقدمه للقراء اليوم أن صاحبه الدكتور أحمد الصادقي، قد نجع في أن يضع بين قوسين كل تلك الأحكام المسبقة التي خاضت في تقييم فكر صاحب الفتوحات وقد اهتدى المؤلف إلى أسلم الطرق حينما جعل الإطار المناسب للتعرف إلى فكر الشيخ الأكبر هو الإطار المعرفي والإطار الوجودي، وسلك الفينومينولوجيا منهجا أو رؤية مناسبة تعانق هذين المجالين بقوة وبكيفية مباشرة. من ثم كان الاختيار المنهجي في هذه الدراسة الفلسفية المعمقة اختياراً واعياً؛ فرض على صاحبه أن يغربل أولاً مفهوم الفينومينولوجيا نفسه ويختار منه الجانب الأنسب ليلائم المتن الأكبري.

وليس غريباً أن يجد المؤلّف في فينومينولوجيا هيدغر نموذجاً «مرشداً» للوقوف على نجاعة هذا المنهج الفلسفي وفائدته في إعادة قراءة فكر ابن عربي، برغم ما تنطوي عليه هذه القراءة من مغامرة حقيقيّة بالنظر إلى الصعوبات المعروفة في المتن الأكبري.

حقاً! إن الاستقلال الفلسفي قد فرض على المؤلّف أن يُبقي على مسافة بينه وبين ذلك المتن معلناً أنه ليس من "مريدي" الشيخ الأكبر! والواقع أنه ليس بإمكان أحد أن يصير اليوم من مريديه؛ لأنّ ذلك ليس مشروطاً بمحض "الإرادة"، بل لابد من التلقّي والرياضة وهما معاً مشروطان بالحياة وبالمواجهة! وحتى لو لم يكن الباحث في المتن الأكبري مريداً فهو قارئ له، والقراءة مستويات، وأول مستوياتها طلب "الفهم". وهذا أقصى ما يتمنّاه ابن عربي من قارئه، أن يريد فهم الخطاب. ولعل هذا ما دفع بالدكتور أحمد الصادقي أن ينعت دراسته هذه بأنها "أنطولوجية"، لأنّ بؤرة الاهتمام فيها مشكلة الوجود، كما أنها علاوة على ذلك "هيرمينوطيقية"، لأنّ قصدها البعيد فهم الوجود وتأويله؛ ثم هي ثالثاً دراسة "فينومينولوجية"، لأنّ غايتها الوقوف على الأنماط التي يتشكّل من خلالها الوعي بالعالم. ولعل في كل خلك ما سمح للمؤلف أن يتصدّى للدفاع عن "نسقية" فكر ابن عربي كفكر منظّم بحسب نظام الوجود المتنوّع.

من اللازم إذن أن ينتبه المنشغلون بتقييم فكر ابن عربي إلى أن الأطروحة الأساس في هذا الفكر تكمن في كون «الوجود» أعمّ من العقل وأبعد من أن يحاط بكنهه في لحظة من لحظات العقل النهائي، ومع ذلك فالوعي بهذا الوجود كافي ليثير فينا حق التساؤل عنه! ومن ثم ليس بالضرورة أن يكون الوضوح أو البرهان السمة الغالبة لما نبحث عنه، لأن ما نستطيع، أن ندلك على طبيعته ونحيط ببدايته ونهايته وهو كعباب البحر بالنسبة «للمحيط الذي لا ساحل له». أنكتفي بالعباب وننفي ما وراءه من الأعماق؟!. من هنا مشروعية البحث عن المعرفة (Quète du savoir) في تجربة ابن عربي، وهو بالتأكيد بحث نظري محض، وليس ديناً يُتعبد به أو يُلزم به سائر الناس. ومن ثم يُخطئ أولئك المنتقدون لابن عربي حينما يظنّون أن ابن عربي في تأملاته الشخصية يمارس الدين أو يُشرّع للناس؟ بينما الأمر عنده هو بالفعل «مغامرة فكرية» مشروعة و«فتوحات» تهجم عليه؛ ومن

حقه أن يفكر فيها و التخيل صورها، دون أن يُلزم بها أحداً. أمّا في باب الدين والتديّن، فابن عربي يعلن صراحة أنه أكثر وقوفاً عند حدود «المشترك لأن الدين مشترك، ومن ثم ظاهريته التي اشتهر بها. وهذا ما لم يستوعبه خصوم ابن عربي: أنه يجمع بين «الإشراق» و «الظاهرية»!، بينما عنده أن الظاهر – بالرغم من اعتباره مُقدِّمة للباطن وصورة حاضرة له – إلا أنه «التزام» بالمشترك في الدين ووقوف عند حدود أوامره العقديّة والعمليّة؛ في حين أن الإشراق خوض في «الخصوصية» واكتشاف لم لا يمكن التعبير عنه باللغة المشتركة. . . فلا مبرر إذن للتبديع والتكفير للإنسان على محض خياله وتصوراته، ومن منا ليست له تصوراته وتخيلاته الخاصة!

لقد وُفق الدكتور أحمد الصادقي إلى تقديم فكر ابن عربي كفكر نسقى يخضع لمنطق محايث ممكن تصوره عقلاً، تماماً كما هو الحال مع فكر هيدغر وأمثاله من المفكّرين الذين جعلوا «الوجود» موضوع تأمّلهم ومنطلق فلسفتهم؛ غير أنى أعتقد أن التوفيق حالف المؤلِّف أكثر حينما أبان، خلافاً للمعتقد السائد حتى الآن لدى الذين لم يكلِّفوا أنفسهم عناء الخوض في الفلسفة الأكبرية، تهافت ما يُنسب إلى ابن عربي من القول بما يُسمّى بـ اوحدة الوجود التي صارت في الكتابات التقليدية المدرسية إلى اليوم علامة تُشير بالتحديد إلى مذهب الشيخ الأكبر. ومن الغريب أن ابن تيميّة، رغم انتقاده العنيف لفكر ابن عربي وأمثاله من الصوفية، يضطر إلى أن يعترف قائلاً: «لكن ابن عربي أقربهم إلى الإسلام، وأحسن كلاماً في مواضع كثيرة، فإنه يفرق بين الظاهر والمظاهر، فيقرّ الأمر والنهى والشرائع. خلافاً لابن سبعين، مثلاً... وهو من ابن تيمية موقف جدير بالانتباه إليه حين تقييمه للتجربتين الفلسفية والصوفية في الإسلام:حيث نجده في تقييمه للتجربة الفلسفية يعتبر أبرز نماذجها، وهو ابن رشد، أقربهم إلى الإسلام؛ في الوقت نفسه نجده يعتبر أشهر النماذج الصوفية، وهو ابن عربي، أقرب الصوفية إلى الإسلام؛ فالأقرب إلى الفلسفة أقرب إلى الإسلام؛ والأقرب إلى التصوف أقرب إلى الإسلام! وهذا عجيب من هذا الناقد الحنبليّ الكبير! ورغم سلفّيته الجديدة فقد انتبه علال الفاسي في تأريخه للتصوف الإسلامي بالمغرب، إلى أن الشيخ الأكبر هو أبعد ما يكون عن القول بوحدة الوجود أو القول بوحدة القيم وتساويها بين كل المذاهب والأديان والمعتقدات، مستنداً في ذلك إلى كلام

ابن عربي في كتابه ذخائر الأعلاق في شرح ترجمان الأشواق. ونظن أن الدكتور أحمد الصادقي، خاصة في تتبّعه النقدي لقراءة بعض المعاصرين لتصوف ابن عَربي، قد أزال اللّبس عن العديد من المفاهيم الأكبرية، وخاصة عن مفهوم "وحدة الوجود" بفضل منهجيّته التي اتبعها في هذا العمل الموقق وبفضل إفادته من الأعمال الجيّدة للأكبري المعاصر ميشيل شوذكيفيتش، وبفضل الرقية الفينومينولوجية التي نجح بفضلها في إخراج كبرى الطروحات الصوفية عند ابن عَربي من مجال «الكلام» إلى مجال الفلسفة والهيرمينوطيقا...

أخيراً، ليس هنالك شك في أن هذه الدراسة المُعمّقة التي نقدّم لها اليوم تنفتح بطبيعتها على مشاريع أخرى تغوص في هذا «البحر الذي لا ساحل له». ويكفى أن نذكر بهذا الصدد أنّ فكر ابن عَرَبى جدير أن يطرح بصدده أيضاً ذلك السؤال الذي طرح مراراً بخصوص فكر ابن رشد، وهو: كيف انتقل هذا الفكر من العالم الإسلامي إلى قلب الفكر الغربي، شمال البحر الأبيض المتوسط؟ فالواقع أنّ ما لمسناه في مؤلّف الدكتور أحمد الصادقي من نماذج لأنواع من المقارنات والتناظرات يطرح مُشكلاً أساسياً حول أشكال انتقال «الأفكار الرحالة» في عالمنا المتوسطى. يزكّى تساؤلنا هذا تلك الدراسات الأكاديمية التي أثبتت بالملموس وشائج الروابط بين الفكر الإسلامي بالأندلس وتطور وتجدد الفكر اليهودي؛ هذا الفكر الأخير الذي أثبت مؤرخوه المعاصرون (Gershom, Scholem) في كتابه: التيارات الكبرى للتصوف اليهودي مقدار تأثيره في الفكر الجرماني مطلع العصر الحديث. . . والموضوع يحتاج إلى دراسات نقدية مُعمّقة، إلا أن الصلة أكيدة بين الفكر الأوروبي في عصر النهضة والفكر اليهودي، كما أن الصلة أوضح بين هذا الفكر اليهودي وموطنه الأندلس الذي هُجّر منه وحمل معه العديد من العناصر الإسلامية، فلسفية وصوفية ولغوية ودينية خالصة أيضاً، بل إن شهادة الرحالة أحمد ابن قاسم الأندلسي من خلال كتابه ناصر الدين دالة على مدى اتساع الحضور الموريسكي جنوب فرنسا أوائل القرن السابع عشر...

هناك إذن احتمال بعيد لتسرّب فكر ابن عَرَبي عبر يهود شمال إسبانيا في القرن الثالث عشر إلى الفكر الجرماني خاصة. ولذا لا نستغرب ذلك التماهي بين فكر ابن عَرَبي وبين النماذج الجرمانية التي ذكرها الدكتور أحمد الصادقي في عمله

هذا؛ كما أنه لا مبرّر لاستغراب المرحوم عبد الرحمن بدوي في كتابه الإنسانية والوجودية في الفكر العربي لذلك التشابه الكبير الذي لاحظه خاصة على مستوى المفاهيم والرؤى الوجودية، بين ابن عَرَبي وبين أعمال المفكّرين من أمثال كيركغارد وهيغل وهيدغر... وكلهم لهم ارتباط بالفينومينولوجيا وبمُشكل تأويل الوجود...

لا شك أن التصوّف الأكبري يمثّل اليوم أهمّ القنوات لحضور الإسلام في الغرب واحتضانه من مفكّرين تعوّدوا أن يقتاتوا من مائدة الفلسفة والتأمل النظري، ولم يتعرفوا إلى الإسلام إلا عن طريق أعمال وتراث الشيخ الأكبر وأمثاله من صوفية الإسلام. ونعتقد بعد رصدنا لهذا الواقع أن قيمة الفكر الأكبري تتأكد في ضوء ما أصبحت تعرفه اليوم الدراسات اللغوية واللسانية من تطوّر وما تشهده مشكلة «القراءة» و«التأويل» من اجتهاد، مع ما تعرفه هذه الميادين المعرفية من نقاش حول دور العقل والخيال في إنتاج المعرفة وتوسيع آفاقها. . . وهل يمكن أن نتحدّث اليوم عن قيمة التصوّف الأكبري دون أن نشدد على المنزلة التي أولاها ضوفينا الكبير للإنسان؛ هذا الإنسان الذي هو مدار العالم، لأنه وحده القادر على إضفاء «معنى» على العالم، ولكونه كائناً في ـ هذا ـ العالم على حد تعبير هيدغر. من هنا يكتسب المؤلّف الذي نقدّم له قيمتَه العلمية، سواءً بالنسبة للدراسات من هنا يمثل إضافة في بابه جدير بالقراءة.

الدكتور عبد المجيد الصفير

# مُقدِّمة عامة إشكاليّة البحث وأطروحته وصعوباته ما معنى قراءة فكر ابن عَرَبي؟

## 1 ـ طرح الإشكال وبناء أطروحة البحث

ما هي دلالة عنوان هذه الأطروحة بالنسبة لمتن يتعلَّق بالتصوّف؟ هل يمكن اعتبار سؤال الوجود من بين الأسئلة التي يطرحها المتصوّف، علماً بأنه سؤال الفلسفة بامتياز؟ هل نريد، من خلال ذلك، أن نقرب المسافة التي تفصل بين التصوّف والفلسفة، أم أننا أمام فكر هو فلسفي، حتى وإن كان الكثيرون يُدرجونه ضمن الإلهامات الإلهيَّة، الشيء الذي يغيب معه أيُّ إعمال للفكر وللنظر؟ أيُّ فكر نتحدّث عنه هنا؟ وأيُّ نمط من الإشكاليّة التي يطرحها كل من العقل والوجود في الفكر الأكبري؟ كيف يتبدّى العقل في الوجود؟ وهل يمكن للعقل أن يقدّم نفسه حَكَماً على هذا الأخير؟

من المعلوم لدى الباحثين أنّ الإشكاليّة هي مجموعة من التساؤلات والاهتمامات التي يبدأ بها الباحث من أجل القيام بشرح أو تفسير واقع معيّن، وربما القيام بتأويله. وليس من السهل الإجابة عن هذه التساؤلات بدون معرفة الهدف من البحث. وهذا الهدف هو، هنا، عبارة عن قراءة فلسفية للتصوّف تتأسس على توجّه عام هو أن الوجود ليس مقولة أو جنساً من الأجناس، وإنما هو ظهور محتجب. هذا التحديد هو الذي اقترح علينا استراتيجية للتفكير في الوجود تستمد روحها من فينومينولوجيا الغياب أو ما يُطلق عليه مارتن هيدغر تكون قراءة أنطولوجية تكون فيها الذلك فإنّ قراءتنا لفكر ابن عَرَبي تريد أن تكون قراءة لا يكون فيها الإنسان منفصلاً عن العالم ومتعالياً عليه، وإنما يكون فيها العالم جزءاً من ماهيّة الإنسان والإنسان جزءاً من ماهيّة العالم. ومن ثمّ فإن العالم جزءاً من ماهيّة التي تحاول هذه الأطروحة أن تجيب عنها هي: كيف ينبغي فهم العلاقة الإشكاليّة التي تحاول هذه الأطروحة أن تجيب عنها هي: كيف ينبغي فهم العلاقة

المعقدة بين العقل والوجود في فكر ابن عَرَبي؟ هل الوجود مستعص على العقل؟ وهل يقبل العقل أن يكون الوجود فائضاً عليه، ولاسيما أن الوجود هو موضوع الفلسفة بامتياز؟ بعبارة أخرى: هل الوجود غير ممكن للإنسان إلا عندما يفكر فيه بالعقل لا بغيره؟. أليس للقلب والكشف والحس والخيال دور في فهم الوجود؟ إذا كان الإنسان هو العالم الذي تتجمّع فيه كُليّة الأشياء، فهل يمكن للإنسان أن يعرف هذه الكُليّة في نفسه انطلاقاً من العقل الذي هو جزء منه؟ هل يمكن للجزء أن يعرف الكل؟ أليس في إمكان قوة إدراكية، في مستوى ما من المعرفة الصوفية أن تكون هي كل القوى الأخرى؟ لكن ما علاقة هذه التساؤلات بالفينومينولوجيا؟

إنّ أطروحتنا تنطلق من الافتراض التالي كما قلنا أعلاه وهو أن الوجود ليس مقولة، وإنما هو ما يعرض نفسه في آخره الذي هو إياه. هذا الآخر هو الوجود المصاف وهو الوجود الرُبَي، وهو أيضاً سَفَر الأسماء الإلهيَّة في الإنسان وفي الأشياء. وهذا العرض فينومينولوجي، إذ يقدم نفسه للمشاهدة، للرؤية، والرؤيا، للبصر وللبصيرة، إلخ. إنه عرض لا يقبل الحصر في جنس، لأن الوجود ما يزال يعرض نفسه نظراً للخلق الجديد والمستمر، وهو الذي يمكن وصفه بتاريخ الوجود، وهو تاريخ لا يقبل التكرار نظراً لاتساع فلك الرحمة الإلهيَّة، تاريخ ينبغي للمتصوّف أن يعانقه في قلبه ووجده ووجدانه وتواجده، في فنائه وبقائه، في غيبه وحضوره، في تخليته وتحليته، في عرفانه وعيانه (ألخ، إلى الحدّ الذي يُعلن فيه ابن عَرَبي أن العارف أو الولي ينبغي أن يكون إمَّعة، نظراً لِما في فَلَك الولاية من السّعة. وهذا بدوره يستوجب السفر في الحضرات والمنازل والمقامات الوجودية، وأيضاً في الأصقاع وفي البلدان، إذ الله تعالى يقول (وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنتُمُ ).

يُعلن هذا البحث، إذن، عن قصد فلسفي، وليس عن عملية جرد لقضايا ومفاهيم التصوّف وشخصياته واصطلاحاته (2)، وهذا يعني أنه لا يسعى إلى رؤية هذه القضايا في إطار ثقافي يوجد خارج الفكر الأكبري، وإنما يسعى إلى الكشف

 <sup>(1)</sup> انظر، على سبيل المثال، التصوف كوعي وممارسة، دراسة في الفلسفة الصوفية عند
 أحمد بن عجيبة للدكتور عبد المجيد الصغير، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 1999.

<sup>(2)</sup> انظر، على سبيل المثال، الكتب التالية:

<sup>-</sup> كتاب اللمع، لأبي نصر السرّاج الطوسي، تحقيق: عبد الحليم محمود، وطه عبد الباقي سرور، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1998.

عنها عن طريق تساؤل فلسفي يسعى إلى تحديد تراتبية الأفكار والمفاهيم داخل هذا المتن بشكل يسمح بالإجابة عن الأطروحة التالية: إنّ الوجود في فكر ابن عَرَبي يتجلّى \_ كما قلنا أعلاه \_ في غيره الذي هو آخره، وإن هذا التجلّي يتعذّر على العقل متابعته نظراً لفعله التقييدي. لكن الأفكار المعروضة في هذا المتن ليست منفصلة تماماً عن الإطار الثقافي لعصر الشيخ الأكبر، وعن تجاربه الصوفية، وإنما نريد أن نتوقف عند العالم الدلالي الذي يبنيه، وعند نوعية الحِجَاج الذي يتوجه به نحو متلقً مُمكن. غير أن هذا العالم الدلالي موزّع في هذا البحث كله. ويمكن للقارئ أن يستشف معالمه.

إن فينومينولوجيا الغياب تجعل من موضوع هذه الأطروحة أنطولوجياً، الأمر الذي يستوجب منا القيام بقراءة الموجود في اتجاه الوجود، وتأويل الظهور على أنه ظهور لغياب، وأن هذا الغياب يظهر بشكل مغاير لِما هو عليه في نفسه، وأن الظاهر يُحيل إلى الغابر، وأن الشيء يُحيل إلى شيئيته، والعالم إلى عالميته، والإنسان إلى إنسانيته، وأن عالم الحس يحيل فهمه إلى فهم الأمور الكُليّة التي تتوزع داخله.

تفرض علينا هذه الأطروحة ضرورة الوعي بإمكانات القراءة الأكبرية للعلاقة المعقدة بين العقل والوجود، وأيضاً لحدودها. غير أن هذا العمل في غاية الصعوبة وذلك نظراً لضخامة هذا المتن من جهة، وتعقد لغته وكثرة متاهاته وشبكاته التي يجد القارئ نفسه فيها من جهة أخرى، بل سعي هذا المتن لتجاوز ذاته كخطاب للتواصل، إذ فيه نوع من السعي نحو دفع القارئ خارج الخطاب وخارج اللغة ليقوم أمام الحضرة الإلهيئة سامعاً وشاهداً. إنه مَتْن يدعونا إلى اختراق القشرة المادية للموجود في اتجاه فهمه كظهور لغياب.

تقوم القراءة على فكر يمارس عملاً مزدوجاً: إنه يبني ويهدم؛ فالفكر

الرسالة القشيرية في علم التصوف، لعبد الكريم القشيري، تحقيق: معروف زريق وعلى عبد الحميد بلطجي، ط2، دار الجيل، بيروت، بدون تاريخ.

<sup>-</sup> كتاب كشف المحجوب للهجويري، دراسة وترجمة وتعليق: د. إسعاد عبد الهادي قنديل، دار النهضة العربية، بيروت، 1980.

<sup>-</sup> الكلاباذي، التعرف إلى مذاهب التصوف.

السُفراطيّ، مثلاً، يريد أن يُبعد السفسطة عن مجال الفلسفة، والكوجيتو الديكارتي يبني مفهوم الأنا ويُقصي التحديد المنطقي للإنسان، كما أن المُطلَق الهيغلي يستبعد النظرة الجزئية إلى الوجود، وكذلك مفهوم الدازاين الهيدغري الذي يُقدّم تأويلاً أنطولوجيًا للوجود ولا يحصره ضمن نظرية المعرفة. كذلك نلمس في فكر ابن عَرَبي إقصاء لعدد من الأمور التي لا تليق بالعارف في سفره (على سبيل المثال: رسالة لا يعول عليه).

كذلك، إذا كانت المفاهيم في الفلسفة تتأسّس على ما هو ذاتي، فإنها في الوقت نفسه تطمح إلى الكونية أي إلى استحضار المَقصي في الكتابة كمَقصي. يعني ذلك أن «المفاهيم الأكبرية» تحمل معها ما هو منسيِّ في كتابات الفقهاء والمتكلّمين والفلاسفة وتستبعد في الآن نفسه ما يعتبره هؤلاء هو الأهمّ في فهم النصوص الدينية. ولمّا كان عملنا هذا اشتغالاً على المفاهيم وبالمفاهيم؛ فإنه ينبغي أن نعلم أن كلّ مفهوم يندرج ضمن إشكاليّة عامّة لها فرضياتها واستراتيجيتها في العمل، كما أنها تسعى إلى وضع قوانين عامّة عند بلوغ النتائج. لكنّ أطروحتنا تشذُ عن هذا الفّهم، إذ إنّ فكر ابن عَربي لا يخضع لقانون منطقي، وإنما هو مماثل لنمط عرض القرآن الكريم للوجود، وهو عرض أقوى في الدلالة من المنطق القضوي.

إن كل بحث هو بالضرورة يبني ويهدم. وهذا يعني أن البداية تستبعد بداية أخرى ممكنة، الأمر الذي يُشير إلى أنّ الاختلاف يقوم في أساس كل بداية. فهل سيكون افتتاح هذا العمل بداية حقيقيّة؟ الجواب عن هذا السؤال نستخلصه من هيغل، الذي يقول بأن كل بداية هي بداية مفترضة، غير أنّ الافتراض في الفلسفة لا بدّ من أن يكون حقيقيًا. كما نستخلصه من متن ابن عَرَبي الذي يجعل من البداية أمراً يرافق الموجودات تبعاً للخلق المستمر. لكنّ البداية، في أطروحتنا هذه، تتعلّق بالبحث وليس بمرافقة الأشياء في وجودها.

هل هذا يعني أننا عندما نفكر في فكر ابن عَرَبي نمارس الهدم والبناء؟ إن هذا أمر يقتضيه البحث؛ لأن كل بحث يريد أن يكون موضوعيًا عليه أن يعترف بحدوده الإبستيمولوجيّة، عليه أن يعترف بأنه لا يمكنه الإحاطة بشمولية الواقع، وعليه أن يعترف بأنه يتناول جوانب منه فقط، باعتبارها في نظر صاحبه أساسية،

ويهمل أخرى باعتبارها ثانوية، ويمكن أن تكون أساسية بالنسبة إلى أُطروحة أخرى.

لكن هل هذه المنهجية ستجعلنا ننتصر لابن عَرَبي أو أننا سنكون ضدّه؟ الإجابة عن هذا السؤال لا يمكن أن تكون إلا دعوية أو أيديولوجية. غير أن الهدف من بحثنا ليس هو هذا، إذ إنه لا يسعى إلى الإطراء ولا إلى الذّم، وإنّما إلى فحص موضوعي لحالة الوجود والعقل في فكر هذا الشيخ بعيداً عن كل رقابة أو دُغمائية. ومن البين في تاريخ الفكر أن العقل قد بحث عن مشروعية وجوده كعقل قادر على الإبانة والتفسير. غير أن أول يقظة له كانت تشهد على طفولته التي كان يعبر فيها عن دوغمائيته وتعصّبه لليقين. واليقظة الثانية تشهد على ريبيته وفي الوقت نفسه على الرقابة التي يفرضها على المعرفة انطلاقاً من الحس. غير أنّ هناك يقظة ثالثة تشهد على العمل النقدي الذي أقامه عن نفسه، وذلك عندما حدّد لنفسه مجاله المشروع. هذا الفعل الثالث حاصل بقوة عند شيخ العارفين، لكن ليس بالنظر إلى حُكم كانطيّ، وإنّما بالنظر إلى اتساع فَلَك الوجود الذي يضمُ المعقول واللامعقول، يضّمُ الممكن والجائز والمحال، في مقابل العقل المحدود بأدلته والقاصر عن بلوغ حقيقة ما هو الوجود عليه.

### 2 ـ عن قراءة الخطاب الأكبري: جدل الإرادة والتأويل

كلّ شيء يحدث تقريباً كما لو أنه في فكر الشيخ الأكبر يقوم فائض من إرادة القول تتعلّق بقصور في الإمكانات الواقعية للخطاب العادي. غير أن هذا الفائض نلمسه أيضاً في الفلسفة التي افتتحها أفلاطون وأرسطو: هو فائض ناتج عن إحساس الفيلسوف بأن القول لا يملأ إرادة الفعل، الشيء الذي يدفعه إلى عدم التوقّف عن الكلام. هذا ما نجده أيضاً في فكر ابن عَرَبي الذي لا يتوقّف عن متابعة التجلّيات الإلهيّة. والسبب في ذلك يعود، ربّما إلى أن فكره لا يجد إشباعاً لإرادته في الخطاب، تتسم بالطابع الجزئي، ومن ثم لا تصل إلى قول الوجود بما هو كذلك، أي الوجود في حقيقته.

إن إرادة قول الوجود لا تكتفي بقول الإرادة. لقد صرّح هيغل في كتابه فينومينولوجيا الروح بأن الكل هو وحده الحقيقي ملخصاً بذلك تراجيديا الفلسفة كلّها. ويبدو أن هذا هو الذي تستهدفه الفلسفة، أي اعتبار الكونيّ أمراً غير قابل

للتحقيق. هذه الصعوبة هي التي تُثير القلق الذي نجده بمعنى ما مسجّلاً في جسد الفلسفة. كل من يقرأ الفلسفة يشعر بهذا القلق الناتج عن مواجهتها لِما هو جوهري في الوجود الإنساني، وهو قلق ليس علينا أن نتجنّبه، لأن ما هو كُلّي إنّما هو أساسيّ في الفلسفة. ولذلك ينبغي لنا أن نقوم داخل هذا الكُليّ بكيفية ملائمة، أي أن نجعله يتطابق مع هذا الذي يدفع إلى التفكير.

إنّ إرادة الكلام تقود نحو مزيد من الكلام. ليس في القول ما يسمح بالتوقّف عن القول. إن هذا بحق فشل. لكنّ الفلسفة تجد صعوبةً في أن تعترف بأن فشل القول الاستدلالي يمكن رفعه بالشّعر، وبأهميّة الصورة والخيال. نقصد بذلك عدم الاكتفاء بالخطاب الواحد والممتلئ. إن واحدةً من خصائص القول الأكبري ترتبط بالضبط بنجاحه الغريب حيث الخطاب لا يحتاج إلى أن يوضحه خطاب، كما لو أن اللغة تفاجئ داخله بنجاحها الخاص. إن عدداً من الرسائل التي كتبها ابن عَربي شاهد على خطاب مُركّب خارج التواصل. ومن ثمّ، فإن فلسفته ترغب في معجزة الرؤى والخيال، وذلك بخلاف ما تعوّدته الفلسفة من تفكير في القضية والمفهوم والمقولة، وليس في الصور التي تكون مُخجلةً للبرهان.

ليس من باب المنع أن نفكر في كون أن الفتوحات الكبرى للفلسفة قد كانت في جذورها شِعرية أكثر من كونها علمية. يمكن الحديث عن فتوحات خطابية بالمعنى النبيل للمصطلح. ومن ثم، فإن فكر ابن عَربي، يريد أن يجد فتوحاته في زمان الليل، الذي يحصل فيه تجلّي الحقائق الإلهيّة، في زمان الفكر أو الشعر، لأنهما يكشفان عمّا لا ينكشف في العقل الذي هو تقييد، لأن هذا الأخير يُفضّل النهار على الليل، والنص على ركوب البحث والفحص.

ما يميز لغة ابن عَرَبي هو أنها تتوصّل إلى أن تقول ما تريد أن تقوله خارج الرقابة، وبدون أن تكون في حاجة إلى قولِ مُضاف، أي إلى قولِ يتعلّق بالإبانة الدلالية أو بالبحث عن مشروعية قول ما يقول. فهو يترك هذه المهمّة لغيره. والحال أن الفيلسوف لا يسمح بمثل هذا الفعل، إذ يعتبر نفسه الصانع الفعلي للكلام ولكل إبانة لكلامه.

ما يقوم في فلسفة ابن عَرَبي إنّما هو قلق نابع من مهاجرته لوجوده السيكولوجيّ في اتجاه أنا باحث عن أُنطولوجيا يقتضيها الحوار مع الوجود. إنه

يبحث في وجوده عمّا هو أنطولوجي خارج كل إحالة إلى الموجود المقيّد بإكراهات سيكولوجية، سياسيّة، مذهبية أو غيرها. إنه يكون عاشقاً للكل. فلا يتمذهب إلا لكي يسير في الطريق نحو ما يجمع شتات الاختلاف ويوحد في نقطة أسمى بين الممكنات. إنه يضع للمستقبل أفقاً كي ينتشر فيه وينبسط بدون أن يتعرّض لعنف العقائد. لكن القلق يبقى سيد الموقف في التفكير الفلسفي الأكبري. فهو الذي يبعث على السؤال وعلى النفي وقول (لا).

في كل عَرْض فلسفي هناك دوماً قضية ما نابعة من غياب الراحة وغياب الاطمئنان، قضية تقتضي ضرورة البحث لها عن حلّ. والمشكلة هي أن الفيلسوف لا يُقدّم نفسه كمُعالج للمشاكل كما يحلو للبعض أن يُشبّه الفلسفة بالطبّ، وإنّما يُقدّم نفسه ككائن له قدرة هائلة على الصبر، وعلى الانتظار. ربّما لأن هذه القضية ليست نابعة من حيث هي قضية من صميم الفلسفة. وفي المقابل، نجد في الشُعر سبباً شِعرياً لقول الشّعر. لكنّ كلام الفلسفة سيقود في النهاية إلى الصمت كمنبع لكلّ قول أصيل. ربّما أن هذا هو ما يفسر مغادرة الفيلسوف الحالي للأنساق في اتجاه كتابة نُجودية، وكذلك إحداث انقطاعات في الكتابة، وهو ما يمكن تفسيره بأسباب كثيرة. هنا لا نعرف المُرسَل إليه الذي يتوجّه إليه الخطاب. ولذلك فإن ما لم يتم قوله هنا هو الذي تسعى الكتابة إلى تدوينه، غير أنه ينفلت منها فتنقطع.

إنّ ما ينفلت من الكتابة هو لامقول لا يريد أن يُقال. لا يبحث هذا اللامَقُول عن خطاب ليقوله. عالم الأسرار من هذا القبيل. ولذلك فإنّ شيخ العارفين يكتب كتابة انقطاع متواتر يتخلّلها الشعر. من تكون له القدرة على إحضار المنقطع والخارج عن سلطة القول والكتابة تكون له القدرة على الإنصات إلى الوجود. من يُحسن الإنصات يكن قادراً على الكلام الأصلي.

انقطاع الكتابة هو أيضاً انقطاع الفَهْم، وهذا من شأنه أن يشكّل بداية للحوار مع الذات في وجودها الخالص مع ما تحمله من حدود وإمكانات، كي تتمكّن بعد هذا من فحص هُوِيّة هذا اللامَقُول، فيما إذا كان قائماً في أقاليم اللامعقول أو فيما إذا كان من الأمور التي لا تقتضي النقل بحكم التصاقه وعدم تعاليه. تتلقّى ذات الشيخ الأكبر هذا الانقطاع الذي لم يكن ليجلب إلا السفر والترحال الدائمين بحثاً عن كمال وامتلاء، وعن محاولة ملء ثغرات الخطاب المستعمل في الطريق.

ذات شيخنا لا تستقبل فقط، وإنّما هي كذلك تقذف بنفسها نحو دائرة الوجود كي تنتعش بالنّفُس الذي يفوح منه. وهذا أمر يعيشه الشيخ باعتباره من أصحاب الأنفاس. في هذا الحال، سيعترف شيخ العارفين بأن معالجة هذا الانقطاع يقتضي الخروج من ميدان الخطاب إلى التجربة المعيشيّة التي تحصل بالجسد، وربّما في اتّجاه الموت، هي تجربة يحكي عنها بالخطاب، لأنها واعية بحدودها كتجربة. الانقطاع من صنع الخطاب. وبدلاً من أن تتّجه الذات نحو الأمام تستبق الخطاب وتضعه في خدمة العقل كما يحلو للفلسفة أن تفعل نراها هنا تنتكس لتعتبر. هذه الانتكاسة يترجمها غياب الكلام وحضور الآلام. والآلام خطاب طبيعي ملتصق بالتجربة نفسها، يسعى كل منهما إلى جرّ الآخر إليه. تنقل التجربة نفسها كي تحلّ محل الخطاب ولكي تحكي نفسها به. وهذا ما يجعلنا نحن القارئين لتجربة ابن عَرَبي نتألم، ليس لأننا نشاركه في آلامه، وإنّما بسبب ذلك الانقطاع للذي يقذف بنا خارج دائرة التحاور معه ما لم ندرك النداء النابع من أعماق تجربته. كتأبية ابن عَرَبي تنتهي بنا إلى الصمت كتأسيس وتطهير واختزال. هذا نوع من مسح الطاولة، وربّما تهكم سُقراطي. يدلّ على ذلك ما يفعله الشيخ الأكبر عندما يقوم بإمدال الستار على متابعة الشرح في أمور تتعلّق بالأسرار.

أيُ انقطاع هذا؟ ما الذي توجّب قوله لو فُرض على ابن عَرَبي، أو سُمح له، بأن يقول ما يريد؟ ألم يقل شيئاً مثل هذا بالفعل؟ وهو أنه قال ما يكون خارجاً عن دائرتَي الفَهْم والقول؟ هذا أمر يحمله عدد من نصوصه وهي كثيرة جداً. يكتب الشيخ الأكبر كثيراً مستهدفاً من الناس عدداً قليلاً. ما الذي سيحصل لو أنه يتوجّه أيضاً إلى الجميع؟ لكن لماذا ينوع خطابه؟ يعلم شيخ العارفين أننا في وجودنا نكون في حالة نوم، ولذلك يتوجّه إلينا بخطاب الرؤى والأحلام كي يتلاءم خطابه مع الظرف. من لا يعيش خطابه يستحق أن يكون من المنافقين. في وجودنا الراهن قلت الأحلام ودفعت هذا الخطاب الحالم والرؤيوي نحو اللامعقول مما سيزيد في الابتعاد عن روح الخطاب الأكبري.

متابعة حوار ابن عَرَبي تقتضي أن يكون القارئ قادراً على مشاهدة الأسرار. ومثل هذا القارئ ليس موجوداً في عالمنا الراهن. نشعر نحن كباحثين وكأننا في حاجة إلى التنفيس عن كرب تضعه فينا كتابة ابن عَرَبي، كرب ناتج عن الشعور

بكنز لا يقارن تحوطه طلسمات اللغة وحدم القدرة على حلّ هذا الطلسم المُسلّط. اللغة في حقيقتها ترفض الموت في نفس الوقت الذي تجهد فيه كي تحافظ على الحضور، تحافظ عليه في مثالية اللفظ. إنّ اللفظ هو دوماً يسعى إلى متابعة الحوار. هذا هو أيضاً ما يقوم به الانقطاع، إذ لم يعد هناك قول يكون ممكناً. حينذاك يقوم «المتكلّم الصامت» على منبره ليعلن بداية جديدة للبحث في الخَلْق الجديد. لحسن الحظ أن هذا المتكلّم الصامت ليس أباً ولا شيخاً يصرفنا نحو الماضي، وإنّما هو فتى فائت حاضر بغيابه وغائب بحضوره يستشرف بروحه المستقبل الآتى من الغيب.

يعلن الانقطاع عن الكلام، وكذلك عن ضرورة كتم العلم، ليس على طريقة الجام العوام عن عِلم الكلام، وإنّما لأن اللغة نفسها لجام. من هنا أهميّة الصمت. الصمت حمّال أسرار. لكنّ الشيخ الأكبر يكتب كي لا يصمت. ومع ذلك تنتهي كتاباته إلى صمت القارئ. ليس هذا بحسب البُعد والجغرافيا والتاريخ لأن هذه الأبعاد تقوم في ميدان الموجود وتدور حول سؤال الماهيّة، إنّما لأن القارئ في حضرة دنيا هي حضرة الحس والمَلك والشهادة، وكتابة ابن عَرَبي جبروتية في حضرة البرزخ والخيال.

إن القارئ الذي يناديه ابن عَرَبي هو الذي يُنصت إلى نداء الوجود وهو يتجه نحوه، هو الذي يُحسن كيف يلقي السمع ويُحسن كيف يرى ويشهد. إنه ذاك الذي يُحسن المصالحة بين الضُرَّتَيْن ويُتقن عملية الترحال بموجب ما يفرضه "علم الأرجل". هذا القارئ المسافر في القراءة سيقول عن الشيء بأنه هو لا هو، وعن ابن عَرَبي بأنه غير هو، لأنه يعلم بأنه كقارئ لا يبقى زمانين. نعني بذلك القارئ الذي يُخرج ابن عَرَبي المفكّر من ابن عَرَبي السيكولوجيّ، أي يُخرج ابن عَرَبي من المُشار إليه إلى ابن عَرَبي في البرزخ وفي متابعته لآثار الأسماء الإلهيّة في الخَلق الجديد. لقد كان في حياته في حضرة برزخيّة وهو الآن بعد أن دَرَجَ قائم فيها. لقد صرّح هو نفسه بذلك حيث أشار إلى أن من يكون أحق بالإنسان الكامل هو الذي في مُجْمَع البحرين، وكذلك رفعه الإنسان إلى مرتبة الاسم. من لا يحسن علم الفرتين يختلط عليه الأمر الواحد.

إن ابن عَرَبي المفكّر على خلاف فلاسفة الفلسفة ـ وليس فلاسفة الفكر ـ

الذين يبحثون في شروط القول كشرط ضروري لإظهار الحقيقة في قولهم، يسير بنا نحو الحقيقة خارج شرط خطابي أو إبانة دلاليّة. في غياب هذا الشرط تحصل الفتوحات القولية، كما يتضح ذلك في اصطلاحاته. كل توقف وتعطيل للفهم في مسار قراءة المتن الأكبري هو على سبيل الزيادة في قوة المتلقّي كي يكون عنصراً ضمن زوائد الأصل، أن يكون بالنسبة إلى المَثن الأكبري مثل النفس بالنسبة إلى العقل أو اللوح بالنسبة إلى القلم أو الطبيعة والهَبَاء والجسم الكل بالنسبة إلى العقل الأول. كل قراءة لابن عَرَبي هي في الوقت نفسه شكل من كتابة يكتبها ابن عَرَبي على صفحات فهم القارئ. من يكن مستعدًّا ليكون محلًّا للكتابة وليس أن يمتهن صناعة الكتاب يكن في الآن نفسه ضمن الخُلْق الجديد الذي تصنعه الفتوحات الإلهيَّة. فهو من الذين تتجدَّد عليهم الأحوال وتتوافد عليهم موجات المعاني التي لم تُقل بشكل صريح في المَتْن الأكبري، لكنها محجوبة داخله بحجاب اللغة الكثيف تارة واللطيف تارة أخرى. كم من المزات ينصحنا شيخ العارفين بعدم متابعة القراءة إن لم نكن من أهل الليل. يدعونا نحو قراءة تحصل بالقلب لعله ينهض بقوة همّته لإنجاز بعض ما يحيله عقل القارئ. كتابة ابن عَرَبي دعوة نحو اختراق حدود اللغة واختراق الحضرة الدنيا للمكتوب في اتَّجاه الضبط الجبروتي له، حيث يجتمع البحران في وحدة لا تُختزل في تجانُس ماهوي، ولا تتشظَّى في تباعد تناقضي، في وحدة تصالحية تنتظر ظهور التجلّيات كي تنسلخ عن نفسها في اتّجاه وحدة أخرى أعلى.

إن القفز خارج اللغة هو محاولة للسير على العتبات وعلى مختلف الأشكال البينية التي تُعيد الذات إلى وجودها العَدمي. هذا أمر تقوله الكلمات عندما لا تبقى مجرّد كلمات، أي عندما تعانق كلمات اللغة كلمات الوجود. هنا بالضبط يصبح القول إرادة ويتوقف الكلام عن متابعة ذاته كي يلتبس بالوجود. والحال أن إرادة القول في الكلام المعتاد لا تتحوّل أبداً إلى قول. إنّ ما يُقال يُقال بالطبع. غير أن في القول رغبة لقول أكثر ممّا قيل. أجل هناك رغبة تدفع القارئ نحو الإمساك بما يريد شيخ العارفين أن يقوله بالفعل، لكن ما يؤسف له حقاً هو أنها رغبة تتحوّل إلى تأويل ما قيل.

لا يكون التأويل ضروريًا إذا ظلّ لغويًا، غير أننا نحتاج إليه من أجل إخراج إرادة القول التي تنفلت من القول نفسه. ما ينبغي أن يقودنا إليه انتباهنا هو أن نرى

كلمات اللغة دوماً في مستوى أدنى من كلمات الوجود. فهي تبتغي قول الوجود لكنها لا تقول إلا الموجود. هذا أمر يُنبّهنا من جديد لسكون الانقطاع في القول. قول ما يريده القول بغير أي انقطاع يؤدي إلى الكفر وإلى قطع البلعوم. من هنا أهمية التأويل الذي يُقدّم مبرّرات حاجة المتلقي إلى عدم تأويل وقول كل شيء.

#### 3 ـ بين الإرادة والكتابة

يحدث لشخص أن يعثر في مذكراته على عبارات مكتوبة من طراز «لم أكن أريد أكتب هذا ومع ذلك أجدني مضطراً إلى تدوينه». هي بلا شك عبارة تحكي تجربة. ربّما هي تجربة فشل ما. هل هذا يعني أن الفشل هو الدافع الأقوى إلى الكتابة؟ ربّما يكون ذلك صحيحاً. لكن هل قالت هذه العبارة حقاً ما يريد صاحبها أن يقوله؟ هيهات. لأن ما يريد كتابته يبقى دوماً عصيًا على أن يكون مكتوباً. فالمكتوب لا يعبّر عن إرادة، وإنّما عمّا لا تقصده بالفعل. مقصد الإرادة هو الأفعال وليس الأقوال. لكنّ الأفعال بدون أن تحصل في الوعي تكون تلقائيةً. وإن حصلت فيه فهي تسعى إلى التعبير عن نفسها. الإرادة تستهدف نفي الكتابة ولا تلجأ إليها إلا لكي تعبّر عن فشلها. ولذلك فإن إرادة الكتابة والقول لا يحققانها، هذا يعني أن كتابة الكتابة للإرادة تقتضي نفي الإرادة. ولَعَمْري أن هذا ما يحققانها، هذا يعني أن كتابة الكتابة للإرادة تقتضي نفي الإرادة. ولَعَمْري أن هذا ما يحكم بالإرادة على تغييبها أي على أن يكون مُجراً بخلاف سارتر مثلاً الذي يحكم على حضورها بالرغم منها.

لكن إذا لم تكن الإرادة هي التي تكتب فمن ذا الذي يقف خلف الكتابة؟ هل نكتب لأننا لا نريد؟ هل نكتب لأننا نتوجه إلى الغير؟ أليس الغير الذي يسكن فينا هو الذي يجعل إرادتنا لا تتحقّق بكاملها في ما نقول؟ هل هذا يعني أن الغير جحيم؟ لكن لماذا تغمرنا عواطف نشعر فيها بأن ما سنكتبه لن يعمل إلا على جرّنا نحو الكتابة وليس نحو التخلّص منها؟ نحتاج إلى الكتابة كي نعبر فيها عن عجزنا ماالذي ينبغي القيام به والحالة هذه؟ ربّما أن نجعل من كل فعل لغوي يقول أكثر ممّا يمكن أن يقول بحيث نجعله أكثر تلاؤماً مع الحالة التي نكون فيها أثناء القول. هذا ما سيقوم به التأويل الأكبري.

المشكلة هي أن التأويل نفسه يدفع إلى الكتابة أكثر ممّا يُبعدنا عنها. فهل الإنسان محكوم عليه بأن يكتب مثلما هو محكوم عليه بأن يرى عبر المعنى وبه

وفيه؟ مثال ذلك ما يُسمّى لَبْساً وغموضاً هل يرتفع بالتوضيح أم يزيده غموضاً ما دام التوضيح نفسه عملاً قوليًا. هل ينبغي الابتعاد عن التأويل؟ أليس كل ابتعاد عن التأويل تأويلاً؟ هل تسمح لنا اللغة بأن ننفلت من عقالها؟ لا شك أننا هنا على شفا السقوط في علم الضرتين وهو المطالبة بحق الاستقلال عن اللغة باللغة. إننا نظالب بأن تكون اللغة وسيلة تحرّرنا من اللغة. ألا يقود هذا الطلب نحو الصمت؟ أليس هذا هو ما يسعى إليه الشّعر؟ أليس الشّعر عناقاً للأرض؟ الشّعر يطأ الأرض بأقدام جسدية. يعانق آثارها في قصائده. لقد قرأ هيدغر هلدرلين كي يخلص اللغة والإنسان من المسار الذي وضعتهما فيه التقنية وهو مسار يجتت الإنسان من جذوره، ويسحب اللغة من الشّعر والخيال. ومع ابن عَربي تُستعاد هذه الجذور إذ الوجود كلّه خيال في خيال.

#### 4 \_ الصعوبات

من بين الصعوبات التي تعترض الباحث في المجال النظري، بناءً على ما سبق، مشكلة البداية. والبداية تفترض من حيث هي بداية القيام بعملية إلغاء. هذا الإلغاء يحصل في العلوم على شكل قطائع، وفي الفلسفة يحصل بإنتاج مفاهيم. بحثنا هذا له بدايته أيضاً وهي افتراض أنّ الوجود ظهور وحجاب، وأن العقل يمارس التقييد، فيكون بذلك حجاباً على نفسه. غير أن هذا الافتراض حقيقة في فكر ابن عَربي. على أساس هذا الافتراض يقوم توجّه عام وهو النظر إلى الوجود ليس من جهة الكرامات وأفعال العارفين، وإنّما من زاوية الاختلاف بين الوجود الحقّ والوجود المضاف، من زاوية الغيب المطلق والغيب الإضافي، حيث يتم حصر مجال التمثل والعقلية الحسابية التي تتّجه نحو القضايا التي تعتقد بأنها تجيب وتحمل الوجود في المحمولات.

قد تكون البداية محاصرةً بقوة خارجية سياسية أو اجتماعية وهذا أمر عانته كتابات ابن عَرَبي، وهي معاناة عشتُ بعضاً منها أنا شخصيًا. وأحب أن أقص عليكم قصة في الموضوع: عندما انشغلتُ بالبحث عن كتب ابن عَرَبي وجمعها، حصل أن وجدت كتاباً في المعرض الدولي في الدار البيضاء يتحدّث عن مشكلة الفتوحات الممكية. وذلك سنة 2003. ما إن بدأتُ تفحُصه حتى قال لي أحد الزوار المغاربة: «هذا الكتاب كفر وزندقة». فطرحت عليه بعض الأسئلة فقال: «إن

ابن تَيميَّة أفتى بزندقة صاحب هذا الكتاب. فقلت له «وهل أنت هو ابن تَيميَّة؟ افاجاب بالسلب. فقلت له «إن ابن تَيميَّة فقيه كبير وأنا لا أرى فيك هذه الصفة. فتبيّن لي أن مظهره الذي يعبّر عن عالِم بعيد كل البعد عن رأيه وتفاهة ما يقول. فكان باطنه مناقضاً تماماً لظاهره. غير أنني استنتجت أمراً هامًّا وهو أن الخوض في فكر ابن عَرَبي يمكن أن يُعرَض صاحبه لعدد من الاتهامات اليوم.

لكنّ هذه الصعوبة في الحقيقة هي التي كانت حافزاً على العمل في هذا المجال، ولاسيما أن التجربة الفلسفية في عالمنا العربي الإسلاميّ عانت الضيق الكثير، إذ لم يحصل أن كان لها سند اجتماعي عندنا. لقد ظلّت الفلسفة كما يقول الدكتور عبد المجيد الصغير محصورة ضمن «الحلقات الخاصة مقطوعة الصلة بكل قاعدة شعبية في مجتمع مسلم»<sup>(3)</sup>. غير أن التصوّف بخلاف الفلسفة استطاع بالرغم من العوائق التي اعترضته أن «يتغلغل في أعماق الحياة الشعبية»<sup>(4)</sup>، نظراً لممارساته الأخلاقية.

إن الفلسفة هي أيضاً أخلاقية، مثل التصوّف، تقوم على فرضيّات أخلاقية ذات صبغة عامّة وهي التي تشكّل الأساس الذاتي للمفاهيم الفلسفية. وما حصل للفلسفة حصل للتصوّف النظري الذي يحكي عن تجربة روحية في كتابة حلزونية وفي شذرات تعكس هذا الحصار، أو هذه الرقابة.

من بين الصعوبات التي يواجهها هذا البحث هي أن الفرضيات الفلسفية تضم عناصر غير فلسفية أو ما قبل فلسفية، وهي التي تأتي من صورة الفكر. هذه الصورة دفعت العقل إلى أن يضع مبدأ مؤداه أنه قادر على الإمساك بكل شيء، حيث الوجود يكون كلّه عقلاً والعقل وجوداً، فيصنع بذلك الهوامش التي يرمي بها إلى مجال اللامعقول. وفي الحقيقة أننا «عندما نفكر لا نتكلم مع أنفسنا» (ذك. يعني ذلك أننا لا نعرف فيما إذا كان ما نفكر فيه يمكن للعقل أن يقبله أم لا. مع ابن عَربي يستعاد هذا الهامش وهذا اللامفكر فيه عقلاً ويتم التساؤل حول السبب

 <sup>(3)</sup> عبد المجيد الصغير، الرباطات والزوايا في تاريخ المغرب، مناظرات، رقم 69، كلية الآداب، الرباط، ص270.

<sup>(4)</sup> المرجع السابق، ص270.

<sup>(5)</sup> هنري برغسون، الطاقة الروحية، ترجمة: علي مقلد، ص43.

الذي يجعل من العقل أن يزعم لنفسه مثل هذه القدرة على الرفض وفي ذات الوقت على الإحاطة بالوجود. غير أن هذا الهامش ينفلت من المصطلح الفلسفي. هذا أمر يلاحظه القارئ في فكر ابن عَربي، إذ إنه يُعلمنا أنّ هناك ما هو أكثر عمقاً من الفلسفة. إنه الفكر المتحرك الذي يريد أن يكون معانقاً للكتابة الوجودية الإلهيّة. إنها كتابة تقرأ المدلول بالحروف والحروف بالنفس الإلهي.

إن ابن عَرَبي، والحالة هذه، يدفع باللغة إلى الطرف الأقصى الذي يتوجب عليها فيه أن تكشف عن كنزها الأول الذي ليس هو التواصل وإنّما الكشف عن حركة الوجود والتجلّيات والصور ولعبة المرايا، إلخ. إنه يدفعها نحو الكشف عن إمكاناتها التعبيرية حتى كأننا نشعر بأنه يقف بها عند عتبة الصمت الذي تفتتح به الإشارة. وهنا تقوم الصعوبة الأخرى وهي عصيان فكر ابن عَربي عن الخضوع لمنهج محدد يقتضيه البحث الأكاديمي «الموضوعي». فإذا ما أخضعنا هذا الفكر لهذا المنهج، فإننا لن نتمكن إلاً من رؤية مظهره الخارجي الذي يخضع للملاحظة فنتغافل، بذلك عمّا هو جوهريّ فيه وهو كونه سلوكاً أكثر من كونه تأملاً خالصاً.

تكمن الصعوبة الأخرى في طبيعة البحث نفسه. فكل باحث ـ كما يقول هنري كوربان ـ هو بالضرورة محصور في حقل تجربته وفي ملاحظاته الشخصية. وما سنقوله هنا سيكون، إذن، وبالخصوص مؤشراً ومحاولة (6). هذه المحاولة ترتبط عنده بوسيلة وحيدة لفهم ابن عَربي، وهي «أن يصبح الباحث واحداً من مريديه ولو لفترة من الزمن وأن يأخذ عنه ويتلقى على يديه بنفس الطريقة التي أخذ بها هو نفسه عن مشايخ التصوّف في عصره (7).

هل هذا يعني أنه يتوجّب عليَّ في بحث أكاديمي أن أتحوَّل إلى مريد؟ هل يمكن الجمع بين التنقيب والاتباع؟ يُعلِّق نصر حامد أبو زيد على هذا القول الكورباني بقوله: «من الحيوي أن يُحسن الباحث الإنصات إلى لغة ابن عَرَبي وتأمل مستوياتها بهدف الدخول إلى عالمه والتعرف على تضاريس تجربته الروحية.

Corbin, H. L'imagination créatrice dans le sousisme d'Ibn Arabi, Ch. Situation de lésotérisme, 2éd, Aubier 2000, p.67.

 <sup>(7)</sup> نقلاً عن: نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلم ابن عَرَبي، الفصل الثالث، ص123.

لكن الباحث مطالب في النهاية أن يخرج من عباءة الشيخ، وأن يتخذ مسافة تبعده عن «الغرق» في محيط فكره، وذلك لكي يتمكن من التحليل والتفسير والتقويم. هذا فارق هام بين «المريد» و«الباحث» نريد أن نؤكده» (قله، ص 124).

إنني أتفق مع هذا التعليق، غير أنه يحتاج بدوره إلى تعليق، وهو أن الباحث الحقيقي لا يدخل عباءة أحد كي يخرج منها بعد ذلك. غير أنه يدخل عالم الفكر سلاحه الوحيد هو الفكر نفسه ولا شيء آخر. وقبل أن يدخل هذا العالم يتوجب عليه أن يمارس على نفسه بحثاً يجنبه السقوط في الأحكام المُسبقة، أي أن يمارس تعليقاً أناويًا وفينومينولوجيًا، وهو أمر لا يرتاح إليه نصر حامد أبو زيد، إذ الفينومينولوجيا في نظره، وانطلاقاً من فهمه لهنري كوربان، لا تمكن الباحث من المعرفة الموضوعية، إذ المعرفة التي يصل إليها، تبعاً لذلك، ليست إلا الصورة التي يتجلّى فيها موضوع البحث، أي ابن عَربي، على قَدْر الباحث نفسه وطبقاً لإمكانياته الروحية، فضلاً عن ذلك تفصل، هنا، خطاب ابن عَربي عن عصره وعن عقيدته.

هذا الفَهُم للموضوعيّة فهمٌ وضعي يفترض أنها تقوم خارج الفعل الذي يمارسه العقل. إن الموضوعية تُبنى بفعالية الذهن. وليس الموضوع شيئاً خارج المعرفة وخارج السلطة التي يفرضها البارديغم الذي يختاره الباحث في سبيل الاكتشاف<sup>(9)</sup>.

ومن المؤكّد أن الباحث لا يمكنه أن يتخلّص من أفقه المعرفي والقِيمي. وهنا بالضبط واجهتني ألفتي قراءة الخطابات العقلية الخالصة لمدة من الزمن. ومن المعلوم أن الألفة تلعب دوراً في توجيه العقل نحو قضايا بعينها، وكذلك لها أثرها في الطريقة التي ينحو بها الفكر نحو موضوعه. ألفتي قراءة كتب الفلسفة وعلم الاجتماع، وتدريس الفلسفة لمدّة تزيد على ربع قرن قد جعلتني أحتكم إلى العقل وإلى اللوغوس في الحُكُم على الأشياء، فظهر لي الخطاب الضوفي كخطاب ما قبل فلسفي وما قبل لوغوسي. فطرحتُ السؤال التالي: إذا كان هذا الحُكم على التصوف نابعاً من هذه التجربة الشخصيّة، فإن تعديل هذه التجربة يمكن أن يُقدّم

<sup>(8)</sup> المرجع السابق، ص124.

<sup>(9)</sup> سالم يفوت، سلطة المعرفة.

حلاً آخر لا يكون فيه العقل حَكَما مُطلقاً. تعديل هذه التجربة لم يتم بدون صعوبات، أهمها أن أقوم بقراءة لفكر ابن عَرَبي بدون سؤال موجه، وبلا أطروحة، فقط كي أستأنس بلغته وطريقته في مطالبة القارئ بأن ينخرط معه في ما يقول. لكن عندما تبيّن لي أن فكره هو أيضاً لا يخلو من فلسفة تقلّصت المسافة بين التصوّف والفلسفة عندي. فطرحت مشكلة فلسفية لقراءة التصوّف، وهي ظهور الوجود في فكر ابن عَربي الفيلوصوفي وموقع العقل ضمن هذا الظهور. مع الظهور لا يكون هناك نسيان.

لكن إن كانت الفلسفة عبر تاريخها قد وُصفت مع هيدغر بأنها فكر نسيان الوجود، فإن التصوّف، نظراً لكتابته البصرية، وعند ابن عَرَبي على الخصوص، كان فكراً يحارب النسيان. فلقد تم الكشف مع الشيخ الأكبر عن الحياة الخفية للمشاعر الدينية وعن أهمية الشّعري والخيالي والرؤيوي في فهم علاقة الإنسان بالعالم، غير أن هذا المُكتشف محكوم عليه بأن يتوارى وينسحب، نظراً لسيادة الرأي الفقهي وانتصاره على الكشف والوجدان. وهذا التواري يظهر في لغة ابن عَرَبي المليئة بالأسرار. فمعه تحصل مغامرة السفر في هدير أمواج كتابة بلا ساحل، وينكشف القناع عن تجذر الوجود الإنساني في أسرار الوحي، وتظهر شخصيات من السماء لتساعد الشيخ الأكبر على فهم التجليات الإلهيئة في كلمات الوجود وكلمات القرآن الكريم. غير أن ابن عَرَبي إن كان قد كشف حالة الوجود في عصره، وهي حالة جعلته يحيا بين قيود فترته، «قيود الزمان والمكان» فإنه لم يخضع لهذه القيود في كتاباته الصوفية والروحية. لقد علم بأن القرآن الكريم جامع للكلِم كالرسول ﷺ، كما علم بأن الوجود لا يقبل الحصر في المذاهب التي جمع للكلِم كالرسول ﷺ، كما علم بأن الوجود لا يقبل الحصر في المذاهب التي تقود إلى التنازع والتشاجر، والتي لا تراه إلاً مقيداً.

فلسفة شيخ العارفين لا تقبل التقييد، لذلك كانت بلا ساحل. ومن هنا أيضاً صعوبة الإحاطة بهذا المَتْن الأكبريّ الضخم. ويضاف إلى ذلك، كما يرى هنري كوربان وغيره من الباحثين، بأن عمل ابن عَرَبي لم تتم عملية التنقيب فيه بصورة كافية وأن عدداً من أعمال مدرسته ما تزال عبارة عن مخطوطات، وأن عدداً من التعالقات ما تزال في حاجة إلى تدقيق.

<sup>(10)</sup> هذا عنوان فصل ضمن هكذا تكلم ابن عَرَبي، نصر حامد أبو زيد.

نريد أن ندقّق السؤال الذي تطرحه إشكاليّة العقل والوجود، وهي علاقة تفترض طرفاً ثالثاً هو الوجود الإنساني، أي هذا الوجود الموهوب الفَهْم، والذي له القدرة على تأويل الوجود كي يفهمه ويفهم ذاته. يفهم العالم في نفسه ونفسه في العالم. وهنا يقوم خطر اختزال الفَهْم الإنساني هذا في ما يُقدّمه العقل فحسب. لذلك فإنه بفضل فينومينولوجيا الغياب التزمنا الوقوف عند نمط عرض الوجود في الإنسان وفي العالم، ومكانة العقل ضمن هذا العرض.

هذا العرض في فكر ابن عَربي لا يتم فهمه بالطرائق الموضوعية ولا بالموقف الفقهي أو الكلامي، إلخ، وإنّما بنوع من الإصغاء إلى هذا العرض إصغاء يمكّننا من العثور على ابن عَربي آخر يوجد خارج السوسيولوجيا والسيكولوجيا والتاريخ الحاسب لظروف الزمان والمكان. ولذلك فنحن لا نسعى هنا إلى البحث في حياة ابن عَربي الشخصية، وإن كانت لها أهميّتها. نريد أن نبتعد عن الحكاية السيكولوجية التي تنتهي بإدانة المتصوّف وتربطه بالعلاقة بالأم أو الأب. وتجعله مليئاً بالعُقد. نريد النظر في كتاباته باعتبارها ميدان البحث الفينومينولوجي. ففي الكتابة تعرض الحقيقة نفسها وتظهر. وفي كتابة ابن عَربي تظهر الحقيقة مصاحبة للصور، يحضر فيها الأنا الأكبري المحض، وهو أنا يلبس شخصيات سماوية تقص عليه، إلهاماً وذوقاً، حكاية الوجود الإنساني \_ في \_ العالم. إن هذا أمر تسمح به كتابات ابن عَربي منظوراً إليها أنطولوجيًا وفينومينولوجيًا، وهرمينيوطيقيًا.

وعلى أية حال، فإن الإحاطة بالإشكالات التي يطرحها فكر ابن عَرَبي تكاد تكون مستحيلة، اللّهم إلا إذا قمنا بالنقل الحرفي لكلّ ما كتبه، وهذا أيضاً بدوره غير ممكن نظراً لأن متنه ليس كلّه في متناولنا، ونظراً لمقتضيات البحث الذي يركّز على جوانب معيّنة تاركاً أخرى لبحث آخر. من ثم فإن تصميم هذا البحث يكشف بدوره عن محاولة تريد أن تجد لنفسها موقعاً ضمن الأبحاث الأخرى التي اهتمّت بفكر شيخ العارفين. ولقد انتهى بى عملى هذا إلى التصميم التالى:

### 5 ـ عرض مختصر لأقسام البحث وأبوابه وفصوله ووصوله

بعد القيام بعرض إشكاليّة البحث وأطروحته وصعوباته، قمت بتقسيمه إلى أقسام ثلاثة، كل قسم يضمّ أبواباً وكل باب يضمّ فصولاً، وكل فصل يضمّ عناصر تجيب عن أطروحة البحث.

القسم الأوّل يتعلّق بالإطار النظري والمنهجي. وحاولتُ في بابه الأوّل أن أكشف عن بعض المفاهيم الفينومينولوجية، بالتركيز على هوسول وهيدغر، على اعتبار أنه معهما تشكلت الفينومينولوجيا كطريقة جديدة في الممارسة الفلسفية \_ وإن كانت قائمة قبل هذين المفكّرين \_ في الوقت الذي يكشف فيه هذا التشكّل عن عدم الاتفاق بينهما حول موضوعها وطريقة عملها، ممّا يفتح المجال أمام فينومينولوجيات عديدة، حدسية، هرمينيوطيقية، أنطولوجية ومن بينها فينومينولوجيا الغياب. وهو ما سعيت إلى إثباته كي يشكّل هذا مدخلاً إلى قراءة فكر ابن عَرَبي بناءً على هذه الأخيرة، ولاسيما أن هذا الفكر يزخر بمفاهيم الظهور والغياب، بالحضور والحجاب والبُطون، والغطاء وكشف الغطاء، أو «التحجب واللاتحجب، الصور ولعبة المرايا، إلخ، وكل هذه مفاهيم تعانق فهمنا للوجود باعتباره ظهوراً يحمل معه غياباً. أمّا بابه الثاني فيطرح مشكلة قراءة فكر ابن عَرَبي، بين القول بالمصدر الإلهامي لهذا الفكر والقول بالكتابة النسقية التي تعي نفسها ككتابة وكفكر. ولقد ركّزت، هنا، على عدد من المفكّرين مثل توشيهيكو إزوتسو وآسين بالاسيوس، وأن ماري شيميل، وكلود عدّاس، وميشال شودكيفيتش، وهنري كوربان وغيرهم، الذين قاموا بقراءة مَتن ابن عَرَبي بناءً على مناهج مستعارة من علوم مختلفة وناقشوا فكره، فيما إذا كان فلسفة أم لا واعتماداً على مفهوم اوحدة الوجودا بين العقيدة والطريقة، وهو مفهوم لا نجده في فكر ابن عَربي نفسه. هذا في الفصل الأوّل من هذا الباب الذي سمح لي بأن أتطرّق في الفصل الثاني منه إلى إثبات أن نظام الفكر الأكبري يقوم على التناسب الخفيّ في القرآن، وفي فصله الثالث إلى القراءة الفينومينولوجية الكوربانية للخيال في تصوّف ابن عَرَبي، وذلك كي يتمّ تخصيص الفصل الرابع من هذا الباب للكيفيّة التي بها يقرأ ابن عَرَبي نفسه القرآن الكريم الذي يشكّل بلا منازع المصدر الأوّل والأساسيّ لفكره. وهذا تحت عنوان ﴿الهرمينيوطيقا الأكبرية؛ وإلى قواعد هذه الهرمينيوطيقا.

أمّا القسم الثاني من هذا العمل فيتعلّق بالعنصر الأوّل من الأطروحة وهو فينومينولوجيا العقل. ويضمّ ثلاثة أبواب: الباب الأوّل يبحث في العقل ضمن قوى الإدراك. والثاني عن انتصار العقل القابل الذي يتضمّن ثمانية فصول. في حين أن الباب الثالث من هذا القسم يكشف عن العلاقة بين العقل والوجود كمقدّمة للدخول إلى القسم الثالث الذي يبحث العنصر الآخر من الأطروحة وهو

فينومينولوجيا الوجود. في الباب الأوّل من القسم الثاني نجد فصلين: يتعلّق الأوّل منهما بقوى الإدراك بين ابن عَرَبي والفلاسفة المسلمين، وذلك من أجل الكشف عن التقاء بينه وبينهم في بعض المعلومات وأيضاً عن اختلاف بينه وبينهم في ما يتعلَّق بوظيفة العقل ومرتبته ضمن هذه القوى، على اعتبار أن ابن عَرَبي يُعطى الأهميّة لمرتبة العقل في الحضور، لكنه عاجز عن السفر نحو الغياب الذي فوقه. فضلاً عن ذلك يتجه الفصل الثاني من هذا الباب نحو الكشف عن العلاقة بين العقل والحس والخيال والتركيز على مفهوم الحاكم ومفهوم الشاهد، ومن يخطئ، الأوِّل أم الثاني. ومن المدهش أن ابن عَرَبي لا ينسب الخطأ إلى الحواس، إذ إنها تُشاهِد ولا تُحكم، فنكون أمام فينومينولوجيا بصرية، تعطى الشرف للحسّ أكثر من العقل، فلا نكون أمام ميتافيزيقا تمارس التأمل وتحكم على الأشياء وتحصرها في المفهوم ويصير العقل، من حيث هو حاكم، مخطئاً. بل يزداد خطأ العقل عندما يخلط بين القطع واليقين. فاليقين عند العقل ليس سوى ما يقطع أنه يقين. والحال أن اليقين غير القطع. هذا ما سمح لى أيضاً بأن أنتقل إلى الباب الثاني من هذا القسم الذي يبحث العلاقة بين العقل والعلم. وهو بحث يكشف عن انتصار القلب أو العقل القابل، كما أنه يكشف عن جدل العلاقة بين العقل والفكر، وكيف ينتصر الفكر على العقل وإن كان تابعاً له تبعيّة العبد للسيد. ونظراً للعلاقة الجدلية بينهما، أي بحصول نوع من الانقلاب، يصير العقل عاجزاً عن أن يكون حُرّاً نظراً لتقييده في الوقت الذي لا يريد أن يمارس هذا التقييد على نفسه، نظراً لادعائه السيادة. وهذا أيضاً بدوره ينعكس على كيمياء السعادة، التي تكشف عن هذا الادعاء حيث يحصل عُروج التابع وصاحب الأدلة النظرية إلى السماوات السبع، ويكون من نتيجة هذا العُروج أن يحصل التابع على علوم لم يكن من الممكن أن يقرّها العقل ويرمى بها إلى الهامش. غير أن عُروج صاحب النظر بمعيّة التابع يجعله يشاهد أموراً لم تكن قد حصلت عنده فيزيد غمًا على غمّ، إذ إنه يدرك أن الوجود الذي كان يدركه ليس سوى الوجود الذي يصنعه بتقييده، وأنه الآن يحصل لديه العلم بأن الوجود غير مُستغرَق في العقل، وإنَّما العقل نفسه من الموجودات. هذه الفكرة الأخيرة هي التي تفتح الباب الثالث من القسم الثاني من هذا العمل.

هذا الباب الأخير يفحص العلاقة بين العقل والوجود، في مقام نعم ولا. ويضمّ ثلاثة فصول: يتعلّق الأوّل، بالسؤال حول حضور الآخر في فكر

ابن عَرَبي، مثلاً حضور ابن رشد في متنه. والفصل الثاني، خصصته لمناقشة وجهات نظر ساعد خميسي، ود. نصر حامد أبو زيد، ود. عبد الفتاح كيليطو، ود. محمد المصباحي، الذين بحثوا في هذا المقام أو سعوا إلى الكشف عن العلاقة بين الكشف والبرهان ومرتبتهما من الوجود، وذلك لكي أخلُص إلى نوع من القراءة الجديدة لهذا المقام، وهذا في الفصل الثالث.

القسم الثالث من هذا العمل يتعلّق بفينومينولوجيا الوجود في فكر ابن عَرَبي، وهو الذي يحتلّ المساحة الكبرى من هذا البحث، إذ إن الأطروحة نفسها تقتضي ذلك. وهو يضمّ خمسة أبواب، ومجموع فصوله خمسة عشر مع ستة عشر وصلاً في إمكان القارئ أن يدرك الكيفية التي بها قمتُ بمعالجتها.

- في الباب الأوّل من هذا القسم، طرحتُ مفهوم العالَم بين ابن عَرَبي والفلاسفة. من ذلك مثلاً، جدلية العلاقة بين الإنسان والعالم عند ابن عَرَبي، ومفهوم العالَم بين الآية والدليل، بين العلّة والعطاء، بين الآيات والمقولات، فضلاً عن مناقشة ابن عَرَبي لفكرة الصدور الفلسفية.
- أمّا الباب الثاني من هذا القسم الثالث، ففيه فصول تتمفصل إلى وصلات تسعى إلى تحليل مسألة عين الوجود وظهوره، واعتبار الظهور عتبة بين طرفين يشكّلان قطباً تكميليًا، وذلك مثل بحث مفهوم «وحدة الوجود» بين الوحدة والكثرة، بين التعالي والمحايثة، بين الحقّ والخلق، بين الظاهر والباطن، بين الفناء والبقاء. وهذا بعد أن لمستُ نوعين من الأنطولوجيا وهما: أنطولوجيا الماهيّة وأنطولوجيا» العرض.
- الباب الثالث هو بمثابة تفصيل للباب الثاني، إذ إنه يتعلّق بإشكاليّة الظهور بين الأعيان الثابتة والأسماء الإلهيَّة. وهنا أيضاً طرحتُ مشكلة العلاقة بين الوجود والعدم في الأعيان، والحديث عن هذه الأعيان من حيث معدوميّتها وظلاليّتها وشيئيّتها، وتأسيسها مفهوم العبودية عند ابن عَربي، فضلاً عن ذلك تطرّقتُ إلى مناقشة ابن عَربي مفهوم الممكن بذاته عند الفلاسفة، كما ركزت على دلالة العين في علاقتها بوحدة الوجود المُفترى عليها.
- الباب الرابع يتعلّق بالوجود من حيث المراتب والحضرات وعلاقتها بالأسماء الإلهيّة. وهنا كنت مضطراً إلى الحديث مرّة أخرى عن الوصل في الفصل.

فعندما كنتُ بصدد تحليل الظهور باعتباره تحقيقاً لآثار الأسماء في الأشياء تحدّثتُ عن وصلين هما علاقة الوجود على الصورة بالأسماء الإلهيَّة، وعن الأسماء والأشياء. ولمّا كان أوّل موجود هو الموجود الإبداعيّ الذي هو العقل الأوّل، ولمّا كانت أطروحة البحث تلمس هذا المفهوم، من حيث هو قوة إدراكية كما سلف، فإنني هنا تطرّقتُ إلى العقل الأوّل باعتباره قلماً يُسطّر في اللوح المحفوظ الذي هو موجود انبعاثي، ما هو موجود، وهما يرتبطان بالاسمين البديع والباعث. كما طرحتُ إشكاليّة العلاقة بين الصورة والمعنى في الإبداع، أي في العقل الأوّل باعتباره مُبدَعاً، وعن وجه الشيء في علاقته بهذا العقل. ولقد قدّمتُ أمثلةً أخرى عن العلاقة بين الأسماء والمراتب الوجودية تتعلّق بالطبيعة والهَبّاء وارتباطهما بالاسمين الظاهر والباطن، وعن العرش والكُرْسيّ وارتباطهما بالاسمين المحيط والشكور، وعن فَلَك الأطلس وفَلَك المنازل وارتباطهما بالاسمين الغني والمقدر. وعن بداية السماوات مع الاسم الرب. لكن لمّا رأيت أن هذه الأمثلة تكفى لتجيب عن إشكالية هذا الباب، سرتُ نحو تبيان وجه آخر للعلاقة بين الأسماء والموجودات في عالَم الأجسام والأركان والمولدات. كما تطرّقتُ في الأخير إلى الحضرات الوجودية الخمس ومراتب الوجود الأربع. كي أنهى هذا الباب بالحديث عن العالَم باعتباره حُلُماً. وهذا سمح لي بدوره أن أُخلُص إلى الباب الخامس المتعلَّق بالخيال في علاقته بالوجود.

- الباب الخامس، إذن، يطرح مسألة العلاقة بين الوجود والخيال. وهنا رأيتُ أن أتحدّث عن شرعية الخيال. فإذا كان ابن رشد قد سعى إلى إيجاد شرعية للبرهان انطلاقاً من الشريعة، فإن ابن عَربي وجد شرعية للخيال انطلاقاً من العبادة. وهذا كي نجد شرعية أخرى تعتبر الوجود نفسه خيالاً في خيال. فكلاهما برزخ هنا تحدّثتُ عن البرزخ ما هو؟ وعن الخيالين المنفصل والمتصل وما يقتضيانه من علاقة بينهما، ولاسيما التجلّي الخيالي، ومفهوم الخَلْق والتجلّي. وفي الأخير انتهى هذا البحث إلى خُلاصات عامّة، تجيب عن الأطروحة وتترك الإشكالية نفسها مفتوحةً على أطروحات أخرى لاحقة.

ينبغي الإشارة إلى أنّ كل قسم وكذلك كل باب يبدأ بمُقدّمة وينتهي باستنتاج يُجيب عن العناصر الضروريّة من هذه الأطروحة التي تتعلّق بفينومينولوجيا الغياب. علماً بأن هناك عناصر أخرى كثيرة، لم أتطرّق إليها، نظراً لشساعة هذه الإشكاليّة:

(13)

إشكاليَّة العقل والوجود، ونظراً لكتابة ابن غَرْبي المسافرة.

إن قراءةً لهذا التصميم تبيّن أن قارئ فكر ابن عَرَبي يدفعه إلى التفكير في أن يمنح معنى إلى وجوده، وهو المعنى الذي ينبغي أن يُخلّصه من المذهبية ومن الوجود في متناول اليد. إن حصر اللغة في ميدان الاهتمام بالرغبة هو الذي يحرمنا من بلوغ الأشياء نفسها. والحوار مع مفكّرين مثل ابن عَرَبي يتولد عن الاستجابة للنداء الآتي من خلف حجاب الرغبة وحجاب الموجودات. فمعه يقوم الحوار المانع للتقييد، الحوار الذي يتطلّع إلى الإنسان الجديد.

لم أقم أيضاً بعرض الصعوبات بالطريقة المُعتادة في البحوث المعتادة، لأنني لا أريد أن أسلك منهجاً يكون منفصلاً عن البحث ذاته، إذ إن طريقة التفكير وطريقة التعبير لا تنفصلان في نظري، ولأن التصوّف نفسه ليس مجرّد تجربة أو ممارسة، وإنَّما هو أيضاً وعي (١١)، ولأننى أطمح إلى أن تكون أطروحتي جديدةً على مستوى العرض. يكفى التوجه نحو كانط في كتابه نقد العقل المحض (12) لنعلم أن الفلسفة لا تبدأ بالتعاريف، وإنَّما بالعرض، إذ إنها لا تريد أن تكون دُغْمائيَّة، أى أن تفرض مبادئها منذ البداية. وأنا هنا، لا أفرض أي شيء، وإنّما ألتزم بحكمتين: الأولى فينومينولوجية، وتقتضى الذهاب إلى المَثْن الأكبرى نفسه باعتباره شيئاً وله أشياؤه. والثانية فلسفية تتمثّل في المُضيّ في الطريق. فالفلسفة هي جُهْد مستمر يقوم به رجال أفذاذ. بناءً على هذا، يمكن أن أقول: إن هذا التصميم، إن كان يفي بمطلوب الأُطروحة، فإنه لا يفي بمطلوب ابن عَرَبي، لأنني لستُ من مُريديه لكن أيضاً لستُ من أعدائه، وإنما كشفتُ عن جُهده في مجهودي، وليس عن مجهوده كما هو في ذاته، إذ إن هذا يقتضي المزيد من البحث في مَتْنه الذي هو بحرٌ بلا ساحل. فضلاً عن ذلك، إنّ التفلسف يقتضي من المرء «أن يعود إلى ذاته. . . وأن يحاول في داخله أن يقوم بإعادة بناء المعارف، المُسلّم بها، من جديده ((13). كما أن بناء الأُطروحات انطلاقاً من التجربة الذاتية هو

<sup>(11)</sup> انظر أهمية عنوان الكتاب التالي: التصوف كوعي وممارسة للدكتور عبد المجيد الصغير.

Kant, E. Critique de la raison pure, Tr. de Jules Barni, 2 partie, Methodologie (12) Transcendantale, Garnier Flamarion, 1967, p.547 et suiv.

Husserl, E. Méditations cartesiennes, Vrin, 1929, p.15.

«وحده الذي يتيح للإنسان أن يدرك ما يمكن أن يجده في العالم من فلسفة» (14).

ولمّا كان الأمر يتعلّق، هنا، بمقاربة فينومينولوجية للعقل والوجود في فكر ابن عَرَبي، فإنّ الإطار النظري لهذا العمل يقتضي منّا القيام بفحص بعض الإمكانات النظرية التي تُقدّمها لنا هذه المقاربة.

# القسم الأول

الإطار النظري والمنهجي للبحث

## الباب الأول

# البحث عن مُبرِّر فلسفي لفينومينولوجيا الغياب

#### مُقدِّمــة

إن هذا أمر يصدُق على الفينومينولوجيا أيضاً، إذ إن تاريخها ما يزال مفتوحاً. هذا ما نلمسه في تعدّد موضوعاتها. ونلمسه في سعيها نحو الإمساك بحقيقة الظهور، وفي كونها طريقة في العمل أكثر من كونها شعبة فلسفيّة. كما نلمس ذلك في الخصام القائم بين مؤسسيها الرئيسيّين هوسرل وهيدغر حول موضوعها وحول طريقتها في العمل، بحيث إنهما يظهران في النهاية غير قابلين للتصالح<sup>(2)</sup>. ولمّا كان هذان المفكران مؤسّسين للفينومينولوجيا، فإن ذلك يعني أنها ليست مذهباً

Grondin, J. La tension de la donation ultime et de la pensée hermeneutique de l'application chez Jean Luc Marion, paru dans Dilogue 38, 1999, p.547-559, Université de Montrea, www.mapageweb.umontreal.

فلسفيًا. وهذا يفتح المجال أمام الاستفادة منها في موضوعنا المتعلِّق بالتصوُّف.

لقد ظهر مصطلح الفينومينولوجيا الأول مرّة مع ي. ه. لامبَرْت عام 1764 في كتابه Neues Organon ثُمَّ استعمله كانط وهيغل ورونوفييه وهارتمن وغيرهم. غير أن الاستعمال المنهجي لهذا اللفظ قد بدأ مع هوسرل، وتابعه بعد ذلك مفكّرون آخرون أدخلوا تعديلات على منهجه بشكل يتمشّى مع موضوعاتهم. ومن بين هذه الموضوعات نجد العالم أو الوجود الإنساني الذي علّقه هوسرل<sup>(3)</sup>. ومن بين المفكّرين الذين استعملوا هذا المنهج. نذكر: م. شايلر، ر. إنغاردن، م. فاربر، إ. شتاين، أ. باكر، أ. فينك، م. هيدغر، ب. ريكور، وموريس - ميرلوبونتي، جان لوك ماريون، جان غروندان، فرانسوا كورتين، وغيرهم.

ويمكن القول إنه مع الفيلسوف الألماني هيغل أخذ مفهوم الفينومينولوجيا دلالته الفلسفية القوية، وذلك في مؤلّفه فينومينولوجيا الروح الذي صدر عام 1817، إذ إنه مفهوم يُشير إلى العِلم الذي يُكُونه الروح عن نفسه، وهو علم الوعي بالتجربة التي يقيمها الروح بنفسه في نموه وسيره نحو التحقق المُطْلق، وعلى اعتبار أنّ الفينومينولوجيا جزء من نظام هذا العلم (4). مع هيغل يتعطل السؤال فيما إذا كان من الممكن أن ننطلق في الفلسفة من الواقع أو من الذات نظراً لتعالقهما ونظراً لأنّ وعي الروح هو دوماً وعي بر... ونظراً لكون الواقع هو دوماً موضوع لر... وهذا ما يستوجب إضفاء معنى عقلاني على الواقع كي يكون للوعي محايثاً (5).

غرضنا في هذا البحث ليس هو تتبع هذا المفهوم وإمكاناته النظرية في البحث في كتابات هؤلاء، وإنّما نريد أن نطرح سؤالاً يتعلّق بمدى منهجيّة الفينومينولوجيا كعلم أو فلسفة من جهة، وعلاقتها بكل من الهرمينيوطيقا والأنطولوجيا من جهة أخرى، محاولين الكشف عن مبرّر فلسفى لقيام فينومينولوجيا الغياب أو الاحتجاب<sup>(6)</sup>.

<sup>(3)</sup> أنطوان خوري، مدخل إلى الفلسفة الظاهراتية، اسلسلة الفكر المعاصر 41، دار التنوير، ط1، بيروت، ص36.

Hegel. Phénoménologie de l'esprit, Folio Essais, traduction et notes par G. (4) Jarczyk et P-J, Labarriere, p.42.

Lyotard, J. F. La Phénoménologie, PUF; Que sais-je? 12éd 1995, p.32. (5)

<sup>(6)</sup> هناك من الباحثين العرب الذين تحدثوا عن بعض المفاهيم الفينومينولوجية في مُقدِّمة =

احتفظنا هنا بالاسم الأصلي "فينومينولوجيا" دون أن نترجمه كما يفعل الكثيرون تحت اسم ظاهراتية، وذلك لعدّة أسباب أهمها أنّ مصطلح فينومينولوجيا يتضمّن مفاهيم اللوغوس والمنهج والعلم وهي مفاهيم لا يحملها اسم "ظاهراتية"، مفاهيم أثارت نقاشاً بين الفينومينولوجيين حول ما إذا كانت الفينومينولوجيا علماً أو منهجاً أو فلسفةً. فضلاً عن ذلك وبالرجوع إلى هيدغر نجد تمييزاً أقامه بين نعت "فينومينولوجي" و"ظاهراتي phénomenal" (أ). يُطلَق هذا الأخير على المُعطى وعلى ما يقبل الإبانة وعلى الكيفية التي نلتقي بها مع بنيات الوجود كبنيات ظاهراتية تقبل التفسير عبر عدد من أشكال التواري والحجاب. أمّا النعت الأوّل فيُطلق للإشارة إلى ما يساهم في تشكيل الجهاز المفاهيمي المرتبط بالطريقة التي تحصل بها الإبانة وعملية الإظهار.

يضم مفهوم الفينومينولوجيا مصطلحين هما اللوغوس والظاهرة، أو العقل والموجود. وأُطروحتنا تسعى إلى الكشف عن الإشكال الذي تطرحه العلاقة بين هذين الطرفين في فكر ابن عَربي. ومن القول إن الظاهرة وكذلك اللوغوس يُحيل أحدهما على الآخر. إنهما معاً يُشيران إلى الوضوح والتموضع في مجال مضيء، إنهما يُشيران إلى الحضور. غير أن أُطروحتنا تريد أن تكون مساهمة في فينومينولوجيا الغياب وليس الحضور. فهل هذا يعني أن بحثنا يحمل تعارضاً لا يقبل الحلّ أم أنه يبدأ بإحراج يعانيه الفكر ويدفعه إلى حلّ ممكن؟

لقد ظهرت الفينومينولوجيا كفلسفة جديدة تشتغل على أسلوب جديد في التفكير لم يكن معروفاً من قبل. فهي ترفض أن تجعل عملها تابعاً لمناهج العلوم الوضعية ولأسئلتها التي هي عادية. لقد انطلقت الفينومينولوجيا من فحص الأحكام المُسبقة التي تسود في الموقف الطبيعي وفي الحياة اليومية وذلك من أجل أن تبلور، عبر هذا العمل التوضيحي، منهجاً يخصها وميداناً للمعرفة مستقلاً تماماً.

قراءتهم للخيال عند ابن عَرَبي، وذلك بسردها دون أشكلتها، وفي الوقت نفسه لم نلمس أثر هذه المفاهيم في تحليلهم للخيال، ومن دون أن ينشغلوا بفينومينولوجيا الغياب. نذكر من بينهم على سبيل المثال، عاطف جَوْدة نصر، الخيال مفهوماته ووظائفه، دراسات أدبية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1984، ص23-41.

(8)

لكنّ هذا لا يعني أن الفينومينولوجيا تريد أن تكون علماً وضعيًا ينضاف إلى العلوم الأخرى. فموضوعها ليس هو الواقع التجريبي كما هو الحال بالنسبة إلى النزعة الوضعيّة. كما أن هذا الموضوع ليس صوراً مجرّدة، ولذلك ليست منطقاً. إن موضوعها هو ظهور ما يظهر. L'apparition de tout ce qui apparaît.

لقد لعبت الفينومينولوجيا دوراً هامًا في التعرف إلى حياة الوعي سواءً تعلّق الأمر بالإدراك أو الذكرى أو الخيال وغيره. وعلّمتنا بأن هذه الأنشطة تقتضي موضوعات أو نويمات تكون هي بالنسبة إليها نويزات. كل وعي هو بذاته قصدي. إنه يفترض موضوعه، تماماً مثلما تقتضي الربوبية أو الألوهية وجود مربوب ومألوه أو كما يقتضي الحب سفراً في اتّجاه الوردة بدون لماذا؟ الموضوع في الفينومينولوجيا ليس مُشاراً إليه في إطار النزعة الواقعية كما أنه ليس ماهيّة مجرّدة كما هو الحال في إطار النزعة المثالية وإنّما هو نويم يكون محايثاً لنشاط الوعي، وعند ابن عَرَبي هو أسماه إلهية محايثة للظهور.

إن الفينومينولوجيا وهي تسعى إلى ضبط التغيّرات التي تلحق الموجودات في ظهورها تؤكّد أنها تغيّرات في درجة الإنارة والوضوح. وهي تغيّرات لا تصل إلى مستوى تغيير الموجود نفسه في عُمق معناه الخاص عندما يظهر. إن الظل وكذلك الشعوه إنما يحصلان بين الفكر والشيء الذي يظهر. إنهما يحصلان في الحقل الإدراكي ويُعذّلان أنماط الظهور. هذه الأنماط هي التي ينبغي اكتشافها عندما تتّجه نظرينا نحو الموضوع النويماتيكي، أنماط الظهور هي مختلف الدلائل التي تجعلنا نتحقيق من المعنى النويماتيكي وتحجبه في الآن نفسه إذ ما به يكون الدليل هو نفسه ما به يكون الدليل عين الحجاب. فالتغيّرات التي تلحق ظهور الموجود لا تنضاف إليه من خارج. فالموجود يتعدل في نواته الماهوية عندما يظهر الخهور يؤثر في كيفية العطاه. وكل ظهور هو بالضرورة يظهر محتجباً.

إن ما يكون جوهريًا في الفينومينولوجيا ليس هو فعاليتها في البحث فقط، وإنّما تفتح، أيضاً، إمكانية جديدة في البحث الفلسفي. تسمح لنا هذه الإمكانية بالانتقال من المُشار إليه إلى الماهيّة، ومن الماهيّة إلى الظاهرة، ومن الظاهرة إلى

Patocka, J. Qu'est ce que la phénoménologie? collection Krisis, Millon, p.264.

الموجود، ومن الموجود إلى الوجود<sup>(9)</sup>. وبلغة ابن عَرَبي، من الخلق إلى الحقّ ومن الظُهور إلى البُطون، ومن الشهادة إلى الغيب، ومن الحضور إلى الثبوت والعدم، ومن المُشار إليه إلى غيابه في حقل بدون لماذا؟

هكذا تُقدّم لنا الفينومينولوجيا إمكانية مجاوزتها نحو فينومينولوجيا جديدة، وإنْ شئتَ قلت نحو تشتّت فينومينولوجي يسمح لنا بالحديث عن فينومينولوجيا كانطية وديكارتية وهيغلية وهوسرلية. وقد تكون أيضاً أكبرية، لكن في اتّجاه آخر يكون فيه القرآن الكريم انكشافاً للوجود الذي هو غياب، وذلك عن طريق تأويل هرمينيوطيقي له إمّا بالكشف عن أسرار الحروف (١٥٥) وإمّا بتحليل الأمر الوجودي «كن» (١١١)، إلخ. بالفعل، نجد في فكر ابن عَرَبي مسارات متعدّدة نحو وصف الغياب من حيث هو ظُهور في حجب، مسارات تُعطى فيها الأهميّة للخيال والحُلُم والرؤى بدلاً من العقل الذي يقيّد الأشياء في التمثّل والإدراك المباشر وفي القياس.

لذلك يُمكن القول: إن فكر ابن عَربي لا يحصر المعرفة والعلم في القدرة العقلية، وإنّما يجعلها مفتوحةً على السمع والبصر وحتى على الشمّ والضربة والولي (12)، الشيء الذي يسمح بقيام علوم كثيرة لا يقبلها العقل بأدلّته، كما أن هذا يجعل كل تأويل للعالم ممكناً شريطة أن يعي نفسه كتأويل وليس كحقيقة مطلقة. إن ابن عَربي، مثلاً، لا يلغي أهميّة القياس عند أصحابه على الرغم من أنه لا يستخدمه (13). من هنا أهميّة مفهوم الموطن عنده.

Marion, J. L. Réduction et Donation, Recherches sur Husserl, Heidegger et la (9) phénoménologie, PUF, section 2, l'étant et le phenomene, p.65-118.

<sup>(10)</sup> هناك محاولات معاصرة تسعى إلى الكشف عن الطابع الهرمينيوطيقي والفينومينولوجي لتأويل ابن عَرَبي للقرآن الكريم، حيث يتم التركيز مثلاً على هرمينيوطيقيا الحروف عنده. انظر مثلاً: «رمزية الألف عند ابن عَرَبي»، هالة فؤاد، كتاب: المجاز والتمثيل في العصور الوسطى ألف، دار قرطبة للطباعة والنشر، ط2، الدار البيضاء، 1993، ص17-177.

<sup>(11)</sup> انظر: محاولة شوقى الزين، دراسات معاصرة.

<sup>(12)</sup> هي فينومينولوجياً هرمينيوطيقية كما يراها بول ريكور وأنطولوجيا فينومينولوجية هرمينيوطيقية ترتبط بتحليلية الوجود الإنساني كما هو الحال عند هيدغر (جان لوك ماريون).

voir: Chodkivi, Michel. Un Ocean sans rivage.

### الفصل الأول فينومينولوجيا هوسرل

يُعلن جان فرانسوا كورتين أن فينومينولوجيا هوسرل ـ كما هي معروضة في كتابه أفكار \_، هي فلسفة، لكنها فلسفة تسعى إلى تحقيق معرفة مُطلقة، فلسفة تجد جذورها في الفينومينولوجيا الخالصة. لذلك يعتبرها هوسرل فلسفة الفلسفات، والتي تشكّل أساس كل ميتافيزيقا تريد أن تصبح علماً، وتفرض نفسها كمُقدَّمات نحو ميتافيزيقا مُقبلة (١٤) ولذلك تقوم بتعليق الفلسفات الأخرى الماضية والحاضرة. هكذا نجده في كتابه أفكار يعارض الفَهْم الفلسفي للفلسفة في عصره، وذلك بتقديم تصوّر خاص يسعى إلى بناء فلسفة أصلية تفتح الطريق نحو علم كوني، فلسفة تجد تعبيرها المتجانس والأوّل في أفلاطون وفي ديكارت، كما يرى كوني، فلسفة تجد تعبيرها المتجانس والأوّل في أفلاطون وفي ديكارت، كما يرى ذلك جان فرانسوا كورتين (٢٥). والسؤال الذي يطرح نفسه هنا هو بأي معنى تكون الفينومينولوجيا علماً؟ وهل هي منهج؟ وهل تكون الفلسفة في حاجة إلى منهج مستعار من العلوم؟ للإجابة عن هذه الأسئلة نقترح اتباع الخطوات التالية:

#### 1 ـ علم النفس والفينومينولوجيا

فينومينولوجيا هوسرل هي حركة فلسفية تتوخّى إعادة تأسيس جذري للفلسفة العلمية ولمختلف العلوم. كما تعتبر نفسها عِلماً جديداً يرى ضرورة التمييز فيه بين فينومينولوجيا سيكولوجية وفينومينولوجيا ترانسندنتالية (16). لقد تساءل هوسرل حول التيمة العامة للسيكولوجيا، وبعد أن قدّم أمثلة عن موضوعات الفيزياء والبيولوجيا وعلم الحيوان والأنثروبولوجيا على اعتبار أن هذه العلوم تساهم في الدراسة الكونية للطبيعة، خلُص إلى القول إنّ موضوعات العلوم ليست مجرّد موضوعات طبيعية

<sup>(14)</sup> انظر:

Courtine, J.F. Heidegger et la phénoménologie, Bibliothèque de l'histoire de la philosophie, librairie philosophique, J. Vrin, Paris, 1990, p.215.

<sup>(15)</sup> نفسه، ص195.

Husserl, E. Notes sur Heidegger, collection «philosophie». Les éditions de (16) Minuit, 1993, dirigée par Didier Franck, traduit par Jean-Luc Fidel, p.75.

وإنّما هي موضوعات «حياة نفسية مركّبة من تجارب ومشاعر وأفكار وطموحات» (17). هذا يعني، على ما يبدو، أن كل علم يحمل معه حياة نفسية هي حياة الوعي والمفاهيم. يضاف إلى ذلك ما بيّنه موريس ـ ميرلوبونتي في فينومينولوجيا الإدراك من أن العالم المعيش هو عالم مُدرَك في تجربة معيشيّة قبل أن تحصل هناك معرفة علمية به (18).

إن السيكولوجيا الخالصة أو علم النفس الفينومينولوجي من حيث هو علم مستقل عن علم الطبيعة ينبغي أن يتأسّس كعلم إيديتيكي قَبْلي، مثله في ذلك مثل العلوم العقلية الخالصة كالميكانيكا الخالصة والهندسة (١٩٥).

أن تكون السيكولوجيا الخالصة قائمة على التجربة السيكولوجية الخالصة وليس على التجربة النفسية ـ الفيزيائية إنّما تجد مصدرها في كتاب لوك محاولة في الفهم الإنساني Essai sur l'entendement humain. غير أن لوك في نظر هوسول بحكم نزعته الإمبريقية لا يتساءل حول الهدف من هذا العلم والإمكانات التي يحملها. كما أن السيكولوجيا عنده لم تعرف الاختزال الفينومينولوجي، ولا نصل إلى مستوى التحديد القصدي للوعي باعتباره دوماً وعياً بشيء ما، بالتالي لم يستطع أن يفهم ضرورة قيام علم عقلاني للنفسية psychisme الخالصة مفهومة في ماهيتها. ويترتب على ذلك استحالة قيام سيكولوجيا خالصة أو علم النفس الفينومينولوجي عند الإمبريقيين. فلقد ظل لوك سجين النزعة الطبيعية ومن ثم لم يتمكّن من أن يرى مشكلة التركيب والتكوين القصدي للوعي.

لكنّ قفزة نوعية ستحصل في هذا المجال مع فرائز برنتانو (20). إن الاكتشاف الكبير لهذا المفكر إنّما هو تعديله للمفهوم الكلاسيكي للقصدية كي يجعل منها الخاصية الجوهرية للظواهر النفسية. وهذا الاكتشاف هو الذي جعل الحركة الفينومينونوجية ممكنة.

Dec . p ?\*

Merken-Ponty, M. Phinomenologie de la perceptione, Avant-greepes, Tel Gallismard. (18) 1965, p.11 et 111

Manuel Vine no Mentinger, p. 82 (19)

<sup>(20)</sup> MA . MAC

يرى هوسرل أن كل تجربة وكل فعل من أفعال الوعي يكون قابلاً لنوع من القلب الفينومينولوجي يسمح لنا بولوج ما يُطلق عليه اسم التجربة الفينومينولوجية. فعندما ندرك شيئاً ما؛ فإننا نتَّجه نحو هذا الشيء المُدرَك. وهذا يصدق أيضاً على التذكر والإرادة والخيال والتفكير، إلخ. لكن عندما نقوم بعملية القلب الفينومينولوجي فإننا نُدير ظهرنا عن هذه الأشياء في اتَّجاه الكثرة المتغيّرة للأنماط الذاتية modes subjectifs وهي أنماط تجعل هذه الأشياء تظهر في وعينا (21). غير أن نمط ظهور الأشياء في الوعي ينبغي فهمه في دلالته الواسعة. فالوعى ليس تملُّكاً فارغاً للأشياء وإنّما هو تيار حي من الظهورات الذاتية التي تتوحّد بشكل تركيبي في الوعى بنفس الموضوع. فعندما نُدرك ونتخيّل ونتذكّر الشيء نفسه فإن جهات modalitès الظهور تبقى هي نفسها. غير أن نمط ظهوره متغيّر بحسب كل فعل من هذه الأفعال. وهكذا فإن الاختلافات بين هذه الأفعال تتعلِّق بنمط ظهورها في الوعى. بعبارةِ أخرى: إن أفعال الوعى تفترض أنماط ظهور مختفية. إذ إن الفعل نفسه يظهر في الوعي تبعاً لجهاته. إن الحُكم نفسه، مثلاً، يظهر في الفكر مُستفاداً من استدلال فيكون واضحاً، وتارةً يحضر كفكرة غامضة. وهذا يعني أن الوعي يتعرّف إلى الحُكم تبعاً لهذه المُهمّة أو تلك. وهذا أمر يصدق على أفعال الوعي الأخرى.

ويترتب على ذلك أن الوعي هو دوماً وعي بر... لذلك يرى هوسرل ضرورة قيام الفينومينولوجيا بمُهمّة كونية تتعلّق بتأمل فينومينولوجي يقوم بتوضيح أنماط ظهور أفعال الوعي خارج الموقف الطبيعي.

إن المقاربة المنطقية التي قدّمها هوسرل في دراساته المنطقية قد أبعدته عن علم النفس التجريبي وقرّبته من علم النفس القصدي لدى برنتانو، وكذلك عن فهم المناطقة لعلم النفس الذين اعتبروه علماً نظريًّا أساسيًّا للمنطق. واقترب من موقف فريغه (Frege) الذي اعتبر المنطق مستقلًا عن علم النفس. غير أنّ هوسرل بخلاف الآخرين لم ينشغل بالجانب التقني والصّوري للمنطق وإنّما اتّجه نحو المقاربة الذاتية للمنطق (22).

<sup>(21)</sup> 

إن هذا الفَهُم القصدي للوعي المنطقي يطرح مشكلة وعي الدلالة في أفعال القصد وفي التوجّه نحو الموضوع القصدي. هذا التوجّه هو إظهارٌ وكشفٌ للموضوع كعطاء لحدس واهب أصلي. وهذا ما سيجعل من الفينومينولوجيا علماً قائماً على التجربة، تجربة الوعي القصدي. ويترتّب على ذلك أن يكون هذا التوجّه غير مستعار من دائرة العلوم الطبيعية ولا من العلوم الصورية. فهذه الأخيرة، مثلاً، لا تُقدّم لنا منهجاً وإنّما صورة منهج ممكن. لذلك ينبغي للمعرفة المُعمّقة للدائرة الفينومينولوجية أن تجعلنا نتملك منهجاً غنياً بالمحتوى. لذلك نجد هوسرل وهو يسعى إلى بناء فينومينولوجيا خالصة يبحث عن المنطق الخالص في فكرة الذاتية.

ينتقل هوسرل من علم النفس التجريبي إلى السيكولوجيا الخالصة التي هي عنده علم مستقل عن علوم الطبيعة، هي علم عقلاني قبلي وإيديتيكي. إنها علم النفس الفينومينولوجي. غير أن الفينومينولوجيا لم يكن هدفها أن تكون علم نفس أو تشييد سيكولوجيا عقلانية على حدّ تعبير هيدغر<sup>(23)</sup>، وإنّما تريد أن تكون فينومينولوجيا ترانسندنتالية كي تجعل من الفلسفة علماً صارماً.

غير أن الظواهر نفسها تقوم في الفينومينولوجيا السيكولوجية والفينومينولوجيا الترانسندنتالية مع وجود علامة تُعدّل معنى هذه الظواهر في كل منهما. وعلى خلاف جون لوك الذي عجز عن بلوغ السيكولوجيا الخالصة بحكم نزعته الإمبريقية؛ فإن هوسرل يرى أن ديكارت هو الذي يقوم في أصل الإشكالية الترانسندنتالية. فالعالم بالنسبة إلى ديكارت أو كل الموجودات الواقعية التي نراها إنما هي موضوع تمثّل وتفكير الأنا. وهذا يُشير فيما يرى هوسرل إلى أن حياة الأنا أو ذاتية الوعي هي المكان الذي يتحقق فيه عطاء المعنى، وكل موقف وفحص أنطولوجي هي المكان الذي يتحقق فيه عطاء المعنى، وكل موقف وفحص أنطولوجي أن على ذلك ضرورة الاستناد إلى التجربة الداخلية للوعي من أجل إظهار حياة الفكر والمعرفة.

بخلاف هذا الفَهُم الترانسندنتالي لحياة الوعي تفترض النزعة السيكولوجيّة التجريبية وجود العالم كأرض قائمة من قبل، ووجود تجربة ومعرفة موضوعيتين

<sup>(23)</sup> انظر تعليق هيدغر على هامش ص85 من الكتاب المذكور أعلاه: Notes sur Heidegger انظر تعليق هيدغر على هامش ص85 من الكتاب المذكور أعلاه: 1bid., p.86.

بدون أن تضع هذه الموضوعية في إطار إشكالي. وهكذا فإن هذه النزعة لا تصلح لتأسيس فلسفة ترانسندنتالية. فهذه الأخيرة تتطلب قيام اختزال فينومينولوجي كوني يعلق أطروحة العالم، العالم الذي تقوم عليه العلوم الوضعية في الموقف الطبيعي. هذا الاختزال الذي يمارس الإيبوخية يحوّل التجربة والمعرفة والعالم نفسه إلى ظواهر ترانسندنتالية.

أن تكون الفلسفة الديكارتية في أصل الإشكاليّة الترانسندنتالية إنّما حصل ذلك بفضل ممارسة الشكّ الذي هو بمثابة تعليق للعالم المشترك للتجربة، وذلك في اتّجاه عالم الذاتية للأنا المُفكِّر. لكنّ الأنا عند ديكارت بقي هو أنا الإنسان أو الإنسانية مفهومة كماهيّة كما يرى هيدغر (25).

#### 2 \_ الفينومينولوجيا بين المنهج والفلسفة

يريد المنهج الفينومينولوجي مع هوسرل أن يصل بنا إلى معرفة حَدْسيّة، ولذلك يُريد أن يكون منهجاً للرؤية لا للنظر، إذ النظر يرتبط بالمنظورية. والمنظورية هي دوماً تحديدية (26). مع هيدغر يتبيّن أن تفسير الوجود والوصول إلى وجود الموجود لا يتمّ بمنهج البحث في تاريخ الأنطولوجيا إذ إن هذا البحث لن يتوصّل إلا إلى إقامة أنطولوجيا جديدة. والحال أن سؤال الفلسفة الأساسيّ هو مؤال الوجود، وأن منهج هذا السؤال هو الفينومينولوجيا؛ لأنها لا تسعى إلى إقامة وجهة نظر ما أو اتباه ما، وإنّما هي على العكس من ذلك تمارس عملاً تقويضيًا لكلّ وجهة نظر ولكل مذهبية وتحديدية، فالفينومينولوجيا «لا تصف الموضوع الواقعي لموضوعات البحث الفلسفي وإنّما تصف الكيفية التي يشتغل بها هذا البحث، (27). إن الفينومينولوجيا هي، إذن، طريق يتعلّق بالكيفية التي يشتغل بها البحث ما وليس بموضوعاته. إنها تتعلّق بكيفية العرض (28) monstration. أو كيفيات العطاء. يعني ذلك أنّ الأولويّة المنهجيّة للفينومينولوجيا ليست في تعلّقها بالشيء،

(28)

<sup>(25)</sup> انظر: ملاحظة هيدغر، هامش ص87 من الكتاب نفسه أعلاه.

<sup>(26)</sup> انظر: أنطوان خوري، «حول مقومات المنهج الفينومينولوجي»، الفكر العربي المعاصر، عدد 8 و9، كانون الثاني/ يناير 1981، ص29-30.

<sup>(27)</sup> انظر: مارتن هيدغر، الكينونة والزمان، الفقرة رقم 7.

Patoka, J. Qu'est ce que la phénoménologie, p.270.

وإنما بالكيفية التي يكون بها هذا الشيء موجوداً. لكن هيدغر يرى أن الفينومينولوجيا لا تكون منهجاً للفلسفة إلا في ما يجعلها طريقاً نحو الأنطولوجيا (29).

منهج فينومينولوجيا هوسرل هو منهج رؤية ذهنية يُطلق عليها اسم البداهة، والبداهة تتعلّق بالرؤية التي هي نظر في...، ولذلك تتعلّق بالماهيّات بخلاف النظر الذي يتعلّق بشيء ما فردي (30). النظر هو تقريري بصدد ما هو فردي، أمّا الرؤية فهي إيديتيكية تتعلّق بالماهيّات ولذلك فهي يقينيّة.

في كتاب أفكار يتضح بأنّ الشكل الأوّل للوعي العقلاني يقوم على الرؤية. غير أن بلوغ هذا الفّهم يقتضي التمييز بين المعيش الموضعي positionnel والمعيش الذي ليس بموضعي. الأوّل يُقدّم نفسه بكيفية أصيلة وتلك هي البداهة التي تندرج ضمن الرؤية أو الإدراك في دلالته الواسعة. أمّا الثاني فلا يُعطى في البداهة المباشرة (31).

ما يكون فرديًا هو ما له وجود مكانيً ومدّة خاصة ووضع خاص. غير أنه بفضل ماهيته يمكن أن يكون في موقع آخر وفي شكل آخر، ولذلك فإن الموجود الفردي عَرَضي إذ يمكن أن يكون له وجود آخر بفضل ماهيته (32). كل ما هو عَرَضي يمتلك ماهيّة تجعله ضروريًا، إن له أيدوسا eidos يجعله قابلاً للضبط في صفائه ضمن ماهيات لها درجات مختلفة من العمومية (33)؛ كل صوت، مثلاً، له ماهيّة خاصة تجعله يندرج ضمن الماهيّة العامّة للصوت. ويعني ذلك أن الشيء الفردي له خاصية إيديتيكية ضمن الخاصية العامّة للشيء. بناءً على ذلك، فإنه من

(29)

Marion, J. L. Réduction et Donation, p.70.

<sup>(30)</sup> انظر الفصل المعنون: الفينومينولوجيا العقل، كتاب أفكار، هوسرل، إدموند، ف137، ص458 وما بعدها.

Husserl, E. Idées directrices pour une phénoménologie transcendantale, par 136, (31) p.460 et suiv.

<sup>(32)</sup> انظر: كتاب أفكار، ف2، «الحدث والماهية»، ص16.

<sup>(33)</sup> هل مراتب الوجود عند ابن عَرَبي عَرَضيّة أم ماهويّة؟ وهل يمكن القول إن الانتقال في المراتب والحضرات هو بمثابة صعود من الفردي إلى ماهيته ومن ماهية أقل عمومية إلى ماهية أكثر عمومية أم أن مراتب الوجود لا علاقة لها بالماهية والعَرَض؟

الممكن لماهيّة الشيء الفردي أن تندرج ضمن ماهيّة شيء فردي آحر ضمن عموميّة عُليا<sup>(34)</sup>.

من الممكن، والحالة هذه، تطبيق الرؤية على النظر وذلك عندما يتمّ البحث عمّا هو ضروريّ في ما يكون فرديًا. إنه هاهنا يقوم مبدأ أساسيّ للمعرفة الفينومينولوجية وهو أن النظر والرؤية ينتميان إلى جنس إيديتيكي فريد هو الوعي العقلاني الذي يعيّن الجنس الأعلى للجهات التيتيكية modalités thètiques حيث يحصل نوع النظر الذي يتعلّق بالمُعطيات الأصلية التي هي الماهيات. هذه المُعطيات هي التي تشكّل موضوعيّة الموضوع.

موضوعية الموضوع غير قائمة في حِسَيَته، وإنّما في الحكم عليه (36)، بحيث تكون له أبعاد معنوية جديدة ليست في وجوده المُشار إليه، وإنّما في أصليّته التي يبلغها الوعي بخروجه من ذاته نحوه. فالموضوع ماهيّة تفقد حسيّتها، يتسع ليشمل مضامين ليست في مباشريته وفي تمثّلنا له. إن التمثّل يتعلّق بالكثرة في الزمان في حين أن الوعي يحصل في مستوى البداهة المباشرة (37).

إن التمثّل يغطي في دلالته الواسعة الأفعال البسيطة من إدراك وخيال وتذكُّر، وكذلك الأفعال المؤسسة مثل العلاقة والتركيب. غير أن دوره غائب في كتاب أفكار. وإن كان هوسرل قد خصّص له جزءاً مهماً من الدراسة الخامسة من أبحاث

<sup>(34)</sup> هل من الممكن تطبيق هذا الفَهْم على العلاقة التي يقيمها ابن عَربي بين الأسماء الإلهيّة؟ وهي أن كل اسم هو مُسمَى الاسم الآخر. فضلاً عن ذلك، ما يُطلق عليه ابن عَربي اسم الموجود الثالث أو البرزخ. انظر التفاصيل في ثنايا هذا البحث.

<sup>(35)</sup> نفسه.

<sup>(36)</sup> هذا الفَهُم للموضوعية يفتتحه كانط في كتابه نقد العقل الخالص، فليُنظر هناك.

<sup>(37)</sup> في فكر ابن عَرَبي لا يتم الحصول على معاني الأشياء عن طريق العيان الحسي الصرف والكثيف، وإنما عن طريق عيان حسي لطيف يكون في مستوى أعلى من درجات الوجود، في حضرة الخيال. وهذه المعاني هي التي تسعى فينومينولوجيا الغياب إلى إظهارها في فكر الشيخ الأكبر، فليست أفكارنا نابعة من المُشار إليه الذي يمارس حقاً تأثيره فينا، وإنما هي أمور تقتضي السفر نحو الغياب، نحو ما لا يظهر بذاته وإنما يظهر في آخره الذي هو الأشياه. والمُشكلة التي تُطرح هنا هي أن بلوغ البداهة يقود إلى المحو، إلى فناء الذات وبقائها في الموضوع المتواري خلف الحجاب. وهذا أمرٌ يُقصي استمرار الكوجيتو كحكم وكمَبدأ.

منطقية كي يعطي معنى مقبولاً لقول برنتانو من أن كل فعل هو تمثّل أو يقوم على تمثّل، وذلك كي يميّز بين أفعال لها شعاع واحد وأخرى لها أكثر من واحد (38). وهذا يُشير إلى أن الفينومينولوجيا توسع من دائرة العيان. لذلك تسعى فينومينولوجيا العقل إلى أن يكون ما تفكّر فيه مشروعاً ومُدركاً بشكل بصري وأن يكون مرثيًا في مستوى البداهة المباشرة. يتوجّب على العقل أن يصل إلى إدراك ترابط بين ما يكون موجوداً فعليًا وبين إضفاء طابع الشرعية عليه. غير أن إمكان هذه الشرعية ليس إمبريقيًا وإنّما هو إمكان إيديتيكي (39). وهذا الإمكان قائم في مكوّنات الوعي العقلاني. غير أن فهم هذا الأمر يقتضي التمييز بين أنواع من المعيش (40).

في مُقدِّمات المنطق الخالص قام هوسرل بتحليل موسع للماهية وذلك ضمن مفهومين هما القَبْلي والحَدْس. العلاقة بين القَبْلي والماهية تقود نحو البحث في الشروط المثالية لإمكان عِلْم ما. على اعتبار أن الماهيّات تكون ماهيات سواءً كانت لدينا عنها رؤية ذهنية أم لا. وهذا يعني أن معرفتنا لها مسبوقة بشرطها المثالي. أمّا الحَدْس فهو هنا ليس حسيًا وإنّما هو حَمْلي وهو امتلاء لأفعال الفكر التي تدل في فراغها على صورة القضيّة أي على الوظائف والارتباطات.

وبناءً عليه، فإن الماهية هنا ليست ميتافيزيقية مُفارقة، وإنّما هي متعلّق الحدث. بناءً على هذا، يكون للشيء الفردي شبكة دائمة من المحمولات. فالماهية تتعلّق بنظام الأشياء وتُعطى في أوجه كثيرة متتابعة. أجل إنني أرى هذا الشيء أمامي كاملاً منذ النظرة الأولى فأنا لا أرى جسماً ثم وجهاً ثم امرأة وبالتالي زوجتى، بل أراها هي أولاً ثم أستطيع أن أتبيّن المقوّمات المختلفة لأنحاء ظهورها

<sup>(38)</sup> انظر: تعليق بول ريكور على هامش ص20 من كتاب أفكار.

<sup>(39)</sup> إشكاليّة العقل والوجود تقتضي أن يكون ما نفكر فيه ضمن فينومينولوجيا الغياب مُوتساً وتكون له شرعيته في الروية المباشرة للموضوع حيث يحضر هذا الأخير في مستوى الكشف. وهذه الشرعية تتطلب من العقل أن يتخلى عن عاداته الكلامية والفقهية في فهمه للنص وعن العادات الأخرى التي ألفها في معالجته للأشكال الحسية في ميدان المُشار إليه مُتجها نحو إمكانه المثالي الذي يؤهله لقبول الكشف والصعود في مراتب الوجود التي تقوده نحو الحضور في ما لا يحضر إلا محتجباً، والظهور في الوجود. نجد هذه الإشكاليّة مثلاً في اللقاء الحاصل بين عقل مفكر هو لصاحب النظر وعقل قابل وكاشف هو للنبي في «كيمياء السعادة» وكذلك في «الحوار» الذي نقله ابن عَرَبي عن لقائه ابن رشد. (40)

أمامي، (11). فمن خلال الإدراك البسيط الذي هو إدراك لعمومية الشيء انطلاقاً من جانب منه نصل إلى إدراك مُركب. وما سيأتي هو تحليل لهذا الإدراك. إن الإدراك الفينومينولوجي، والحالة هذه، ليس تجريداً أو حصيلة إدراكات جزئية أو أنه حصيلة التفاف حول الشيء، وإنما هو إدراك مقولي يشكّل واحدةً من إمكانات العيان المقولي (42)؛ كذلك فإنّ مقومات الشكل المجالي للشيء الفيزيائي لا تمنح لنا نفسها إلاً عبر محاولات بسيطة èsquisses بحيث تدفعنا نحو اللانهاية غير أن هذا سيقودنا نحو رؤية ماهيته التي لها سمة العطاء. ولقد كان هدف هوسرل في أبحاثه المنطقية هو الوصول إلى الماهيات وليس إلى مجرد فرضيات، فنحن لا نحدس الفرضيات وإنما الماهيات الأيدوسية التي تظهر عبر عمليات الاختزال (43).

يرى هوسرل أنه في الإدراك يبدو الشيء المُدرَك كشيء مُعطى مباشرةً. هذا هو ذلك الشيء، إنه هناك أمام عينَي اللتين تُدركانه. إنني أراه وأمسك به. أمّا الإدراك فإنه ليس سوى معيش ذات، هي ذاتي التي تدرك. وبالمثل، فإن الذكرى والانتظار وجميع أفعال الفكر التي تنبني عليهما، والتي بفعلها يتكوّن موقف غير مباشر لكائن واقعي، وكذلك إثبات كل نوع من أنواع الحقيقة عن الوجود. كل ذلك هو معيشات ذاتية.

من أين لي أن أعلم، أنا الذي يعرف أن أفعال التعرّف هذه الموجودة ليست وحدها معيشاتي وإنّما كذلك ما أعرفه؟ من أين لي أن أعلم بأن هناك أيّ شيء كان يمكنه أن يعارض المعرفة باعتبار أنه موضوعها؟ هل ينبغي لي أن أقول بأن الظواهر هي وحدها المُعطاة حقيقةً للذات العارفة، أم أن هذه الأخيرة لا تصل أبدا إلى ما وراء تسلسل معيشاتها؛ بالتالي، فإن الشيء الوحيد الذي يمكن أن يكون هو أنني موجود؟ اللاأنا هو بكل بساطة ظاهرة تذوب في العلاقات الظاهراتية. هل يجب عليً إذن أن أتبنى وجهة نظر الأنا وحدية solipsisme وأعتبرها منظوراً صلباً؟ هل يجب أن نستنبط مع هيوم الموضوعية المتعالية للوهم، والتي تترك نفسها تُفسَّر من طرف علم النفس دون أن تكون مُبرَّرة بشكل عقلاني؟ لكن هذا أيضاً منظور

<sup>(41)</sup> انظر: أنطوان خوري، مرجع سابق، ص76.

<sup>(42)</sup> المرجع السابق، ص46.

 <sup>(43)</sup> من بين المآزق التي سقطت فيها فينومينولوجيا هوسرل، كما يرى بول ريكور، هو جمعها
 بين الحدس الواهب الأصلي في مبدأ المبادئ وقولها بالتكوين.

صلب. ألا تجعل سيكولوجيا هيوم، كأية سيكولوجيا أخرى، دائرة المحايثة متعالية؟

#### 3 \_ حدس الفرد وحدس الماهية

يميّز هوسرل بين نوعين من الحدس حدس الفرد وحدس الماهيّة ( كن الماهيّة ينبغي أن تكون موضوعاً كي تكون محدوسة . لكنها موضوع من نمط جديد . الحدس الأوّل ، هو إمبريقي موضوعه فردي . والثاني ، إيديتيكي موضوعه هو الماهيّة . الأوّل ، هو وعي بموضوع فردي . والثاني ، هو وعي بموضوع يكون مُعطى بشخصه في الحدس الإيديتيكي . يُشير بول ريكور إلى التمييز بين نوعين من المواضيع : موضوع العلوم ، وهو لا يفهم فينومينولوجيًّا وإنّما يندرج ضمن الموقف الطبيعي ويُسمَّى objekt . وموضوع ، يفهم فينومينولوجيًّا وهو روابط الوعي ويُسمَّى objekt .

هذا الأخير هو رؤية والأوّل مرتبط بالتمثّل. الأوّل، يُشير إلى موضوع الوعي في جميع أشكاله. والثاني، يُشير إلى ما يكون أمام الانتباه وأمام الذات بالمعنى الدقيق. حدس الماهيّة هو الذي يمسك بالموضوع في هُوِيّته الشخصية. إنه حدس واهب أصلي (46). وهذا الحدس يفترض الحدس الإمبريقي شريطة النظر إلى الموضوع الفردي كعلاقة إيديتيكية بين الفرد وماهيّته، بين الحدس والأيدوس.

يُمكن توضيح هذا الأيدوس أو الماهية الخالصة بأمثلة مستعارة من التجربة ومن معطيات الذاكرة والخيال والفانتازيا. فبواسطة الأمثلة idèation يمكن الحصول على على حدس أصلي ملائم لماهيّات الأشياء الواقعيّة كما يمكن الحصول على معطيات من نمط جديد يتمّ عرضها فيما بعدُ على التجربة وهي مُعطيات غير واقعية، دون أن تغيّر في شيء الماهيات المطابقة لها (47) بفعل الأمنكة لا يتوقّف

<sup>(44)</sup> انظر: أفكار، فصل «حدس الماهية وحدس الفرد»، ص22 وما بعدها.

Ideen, p.112. (45)

<sup>(46)</sup> أفكار، مرجع سابق، ص23.

<sup>(47)</sup> بناءً على هذا الفَهُم، فإن فينومينولوجيا الغياب تغضُّ الطَرْف عن واقعية أو لاواقعية الله المُعطيات القائمة في فكر ابن عَرَبي، وذلك كي تتجه نحو البحث في كيفية عطائها في =

صدق الحُكم على الطابع الحسّي للموضوع الذي يبقى مع ذلك حاضراً فيه وإنّما على مقوّماته المعنوية التي هي من إضافات العقل واكتشافاته (48).

بناءً على هذا الفَهُم، فإن فينومينولوجيا الغياب تغض الطَرْف عن واقعية أو لاواقعية المُعطيات القائمة في فكر ابن عَرَبي، وذلك كي تتّجه نحو البحث في كيفية عطائها في هذا الفكر. منهجنا، إذن، لا يتعلق بتثمين أو تبخيس ابن عَرَبي وفكره وإنّما يتعلّق بنمط عرض هذا الفكر. بالتالي يستبعد هذا البحث من دائرته تقديس أو تكفير ابن عَرَبي.

فينومينولوجيا الغياب لا تقف عند الطابع الحسّي للأشياء وذلك لأن العوالم التي يفتحها ابن عَرَبي أمامنا هي إضافات ظهرت بفعل العقل القابل. وهذا العقل يقتضي منا تغيير الموقع الذي ننظر من خلاله إلى الأشياء كي نقوم في موقع آخر، برزخي يُمكننا من رؤية ما هي الأشياء عليه، أي الماهيات الخالصة (49). وليست هذه الماهيات مثلاً أفلاطونية مفارقة، وإنما لها وضع مُحايث ضمن التعالي. فأفلاطون لم يكن فينومينولوجيًا. ولم يكن ابن عَربي ابناً لأفلاطون أو أفلاطونيًا وذلك لسبب أساسي هو أن أفلاطون جعل الحقيقة مُفارِقة، وجعل الظاهر وهماً. أمّا شيخ مُرسِية فقد اعتبر الحقيقة ظهوراً في العالم. غير أنه ظهور يلقه أكثر من حجاب. والحجاب هو نفسه جزء من ماهيّة الحقيقة. ولذلك كان هيغل فيلسوف التاريخ أكثر قرباً إلى شيخ العارفين من أفلاطون إلى حدّ يمكن أن نقول معه إن التاريخ أكثر قرباً إلى شيخ العارفين من أفلاطون إلى حدّ يمكن أن نقول معه إن هيغل هو ابن أكبري لكن في غياب للتاريخ. فضلاً عن ذلك، إن مُثُل أفلاطون هي أيدوسات خالصة غير مُجسدة. في حين أنه مع ابن عَربي لا تخلو الأرواح من أيدوسات خالصة غير مُجسدة. في حين أنه مع ابن عَربي لا تخلو الأرواح من الأجساد. فعالم المثال الأكبري هو عالم تتجسد فيه الأرواح وتتروحن فيه الأجساد.

لكن ما شأن أفلاطون بالنسبة إلى بحث يسعى إلى القول في الفينومينولوجيا؟

هذا الفكر. منهجنا، إذن، لا يتعلّق بتثمين أو تبخيس ابن عَرَبي وفكره وإنما يتعلّق بنمط عرض هذا الفكر. بالتالي يستبعد هذا البحث من دائرته تقديس أو تكفير ابن عَرَبي.

<sup>(48) «</sup>العقل» في فينومينولوجيا الغياب. هو عقل برزخي يُمكننا من رؤية ما هي الأشياء عليه وهو أنها هي لا هي. بلوغ مستوى الرؤية البرزخية يقتضي سفراً وصعوداً في مراتب الوجود والخروج من دائرة العقل القضوي الذي لا يعقل من الأشياء إلا ما يكون في لغة الميتافيزيقا التي هي لغة القضايا.

والجواب عن هذا السؤال هو أنّ هذا الفيلسوف كان بحق خطيراً جداً في ما يتعلّق بتاريخ الفلسفة. وخطورته تكمن أساساً في جعله الفلسفة أمراً منفصلاً عن الحياة كشرط لتنظيم الدولة وفقاً لنماذج مثالية مُفارقة يحملها الفيلسوف الحاكم معه ليجعل المجتمع يتكيّف معها. وهذا ما جعله موضع اتهام من طرف نيتشه (Nietzsche) المؤسس الكبير لفكر الحياة ولفكر الاختلاف المُكسر للنموذج وللذاتية. لقد كان نيتشه آخِر الميتافيزيقيين كما يرى هيدغر. غير أنّ الميتافيزيقا، إن وأينا وجهنا شَطْرَ شوبنهاور هي ما يجعل من الإنسان أن يكون إنساناً.

#### 4 ـ الفينومينولوجيا ومشكلة الذاتية

كيف يُمكن للتجربة الذاتية أن تكون تجربةً موضوعية؟ إن هذا السؤال يبدو في تصورنا هو الذي انشغل به كانط في مؤلّفاته الفلسفية المختلفة. فهو يبحث في الشروط الموضوعية القبلية للمعرفة داخل الذات التي بدونها لا تكون هناك موضوعية العلم والمعرفة بالعالم. كما بحث في إمكان قيام فن كوني على أساس الذاتية وقيام الحقيقة على أساس العقل، إلخ. يُعيد إدموند هوسرل هذا السؤال في تحليله للمعرفة والإدراك عموماً حيث لا يكون للذات وللموضوع وجود إلا في الحقل النويتيكي الذي سنعمل هنا على إظهاره بصورة تجعلنا أيضاً نطل على الحقل النويتيكي للفكر الأكبري. في هذا الحقل تتشكّل موضوعية الفكر والمعرفة بخلاف الموقف الفقهي في علوم الرسوم.

#### - موضوع الفكر لا ينفصل عن فعل التفكير

يقتضي بناء الموضوعية من الناحية الفلسفية ضرورة التفكير في الموضوع نفسه وذلك باكتشافه كمُكوِّن من مُكوِّنات تجربة الذات. هذا يعني أنه يوجد في الذات ما هو أكثر من كونه تفكيراً، ما هو أكثر من كونه نويزاً أو فعل التفكير cogitatio. فإذا كان فعل التفكير في الموضوع داخل الذات هو (50)، أي موضوع الذات فعلاً ذاتيًا، نويزاً، فإن الموضوع داخل الذات هو (50)، أي موضوع

<sup>(50)</sup> من المعلوم أن ديكارت صاغ الكوجيتو كما يلي: cogito ergo sum. وهوسرل وسّع من دلالته حيث أضاف إليه موضوع الفكر كما يلي ego cogito cogitatum. وإذا كان كانط في كتابه نقد العقل المحض (من الفقرة 15 إلى الفقرة 26) قد ركّز على: الأنا المفكر، =

لا ينفصل عن نشاط التفكير، لأنه لا يوجد في نفسه، وإنّما يوجد من أجل الذات، نظراً لأن بناءً يتمُّ بالإحالة إلى التدفق الذاتي للمعيش.

إن هذا الفَهم للموضوعية يكشف عن أن موضوع الفكر لا يكون في المخارج، فهو غير متعالِ بل هو على العكس من ذلك محايث له في وجوده. هذا يعني أنه داخل الفكر نفسه يتأسس الوجود، إذ الوجود نفسه ليس سوى وحينا به. هذا أمر يفتح الباب أمام فَهم الوجود عند شيخ العارفين فلا وجود خارج وجود الإنسان. ولذلك كان الإنسان عين الوجود لأنه حين الجمع وحين الوَغي وحين الفَهم وعين الوجد والتواجد والوجدان.

بلوغ الموضوعية يقتضي، إذن، التفكير في الموضوع داخل الذات. وبهذا المعنى يفهم المقصود من «العودة إلى الأشياء نفسها» بوصفها مُعطيات وماهيات أمام الوعي. إن شنتَ قلتَ إن الموضوع يتحقّق داخل القوى الإدراكية ويشكّل مُكوناً أصليًا من مُكونات التجربة المعيشة. فهو لا يتمتّع باستقلال عن هذه التجربة وكأنه هو الموضوع الواقعي المُتعالي عن الذات في إطار الموقف الطبيعي. ولكي لايتمّ الخلط بين الموضوعين تمّ تغيير اسمه في الفينومينولوجيا ليصبح نويماً. النويم وليس الموضوع، لأن النويم هو عنصر داخل مقاصد الفكر فيتلقّى أشكالاً من الامتداد.

هذه الأشكال من الامتداد تطغّى على ذلك الاهتمام القائم في نظرية المعرفة التقليدية الذي يتّجه بالسؤال نحو أطروحة وجود العالم، أي نحو وجود الموضوع. فالموضوع هنا مدمج في النويم. وبدلاً من ذلك التوجّه والاهتمام بأطروحة وجود العالم من غير الإنسان، فإن الإدراك يُضمّن النويم أنماطاً من الظهور تتطابق مع تحوّلات الانتباء لدى الإنسان من حيث هو يدرك، وإن شئت قلت تبعاً لآلاف الخواطر التي تُردُ على إدراكه في كل يوم. ومن شأن هذا الامتداد أن يجعل النويم حاملاً للمعيشات المُرتبة أي حاملاً لمختلف العمليّات العاطفية والإدراكية والإرادية، ممّا يصعب معه الفصل بين الموضوع ونشاط الفكر. إن هذه المعيشات المرتبة في النوتيكو- نويماتيكية التي تحملها المعيشات البسيطة في

وكذنك فعل إريك فايل في كتابه منطق الفلسفة، فإن بول ريكور في كتابه صواع التأويلات قد ركز على فحص: أنا موجوده؛ فليُنظر في هذه المؤلّفات. [\* تُرجم هذا الكتاب إلى اللغة العربية ونشر في بيروت، دار الكتاب الجديد المتحدة، 2000].

الوعي القصدي. بناءً على هذا، لا ينبغي أن نقف عند مستوى الظاهر المُشار إليه. فالوقوف عند هذا المستوى يقود إلى سذاجة فينومينولوجية. الطريق نحو موضوع الوعي هو ما تنحته القصدية.

#### 5 \_ مفهوم القصدية

يكشف التمييز الذي أقامه هوسرل بين المُحايث والمتعالى، بين الوعي والعالَم وكذلك الإيبوخية، عن القصدية. غير أن القصدية ليست كما هي عند برنتانو مُعطَى سيكولوجياً؛ وإنّما هي التي جعلت الإيبوخية نفسها ممكناً (أ<sup>3)</sup>. من ثُمَّ فإن قصدية الوعي لا تفقد ما هو مُختزل، وإنّما تتمُّ عملية تحويله إلى ظاهرة، أي إلى أمر إزاء أمر، أي إلى تعالُق.

إن القصدية تتعلّق بالبناء وليس بما هو قَبْلي فقط. فهي مثلاً تعمل على بلورة مختلف الأبحاث الفلسفية التي تؤسّس فهمها للوجود على ما هو قَبْلي والتي لا تتلاءم مع الطابع القصدي للوعي مثل المنطق والأخلاق والأنطولوجيا التقليدية وميتافيزيقا التمثّل.

#### - عن التحليل القصدي

تكمن أصالة التحليل القصدي، بخلاف التحليل العادي، في الكشف عن الإمكانيات الكامنة في الأحوال الراهنة للوعي، وذلك بالسعي نحو الكشف عن المحتوى القصدي له. فكل وعي قصدي يتجاوز باستمرار ما يكون حاضراً في اللحظة الراهنة كي يمتد نحو ما وراء (52). كل لحظة من لحظات الإدراك، مثلاً، هي مظهر للشيء من حيث هو مُستهدف في الإدراك. وهذه المجاوزة هي تدقيق متزايد للقصد وذلك بملئه حدسيًا بإدراكات لاحقة.

Lyotard, J. F. La Phénoménologie, PUF, Que sais-je? éd. Delta, 12 édition, (51) 1995, p.28.

يُقدّم ليوتار مثالاً توضيحيًا وهو عندما أدرك هذا الغليون الموضوع على الطاولة أمامي فإنني لا أُعيد إنتاج الغليون المُتصوّر في ذهني وإنما أستهدف الغليون نفسه باعتباره موضوعاً، فهو ينكشف أمامي من حيث هو مستهدف أو من حيث هو ظاهرة.

يترتب على ذلك أن التحليل القصدي ليس ملاحظة مباشرة للموضوع أو وصفاً ساذجاً له، وإنما ينفذ إلى اللحظات المجهولة للوعي التي منها يتركب بعبارة أخرى نقول: إن الإبانة القصدية للشيء المُدرَك، وللوعي معاً، ليست إبانة لخصائص الشيء في المجرى الواقعي وإنما هي إبانة لهذا الذي يحمله معنى الشيء وذلك بجعله مرئيًا للوعي. ومن ثمّة فإن: «ما هو مجهول، ما هو كامن في الموضوع باعتباره كوجيطاطوم، يلعب دوراً تكوينيًا في تشكّل معنى هذا الموضوع، (53) المعنى، إذن محايث للموضوع على الرغم من تعاليه عن المباشر. القصدية تُدخِل التعالي في المحايثة. غير أن هذا الفَهم يقتضي الانتقال من الموقف الطبيعي إلى الموقف الفينومينولوجي. يُوضح إدموند هوسرل ذلك بمثال نذكره هنا للتوضيح: لنفترض أن نظرتنا إلى شجرة تفاح مُزهرة في بستان مُحمَّلة بشعور لذيذ. من الواضح أن الإدراك واللذة اللذين يرافقان هذه النظرة ليسا هما المُدرَك والمُمتِع. فما الذي يحصل في الفَهم انطلاقاً من الموقف الطبيعي؟

يحصل أن شجرة التفاح هي هناك، موجودة في واقع مجاليً متعالى. كما أن الإدراك نفسه وكذلك اللذّة وغيرهما من أفعال الذات إنّما هي أحوال نفسيّة تنتمي إلينا نحن البشر المتموقعين داخل الطبيعة مثل الشجرة نفسها. وحتى الروابط التي تقوم بيننا كبشر طبيعيين والشجرة كواقع طبيعي هي أيضاً طبيعية. ويترتّب على ذلك أن يصبح فعل الذات المعيشي مجرّد هلوسة. يعني أن هذه الشجرة لا تقوم في المعيش الإدراكي، ويتم تدمير الرابط الطبيعي بيننا وبينها، فلا يعود هناك شيء يتعلّق به الإدراك فيبقى وحده بلا واقع. نعني أن ما يستهدفه الموقف الطبيعي في الحقيقة يدمره (64).

في الموقف الفينومينولوجي يوضع هذا الواقع الطبيعي في الموقف الطبيعي بين قوسين. بمعنى أنّ وجوده المُشار إليه يخضع للإبوخيه. ما الذي يبقى بعد تعليق العالم الفيزيائي والسيكولوجي كما هما في الموقف الطبيعي؟ ما يبقى هو العلاقة بين الإدراك والمُدرَك، بين الحُكم والمحكوم بما هو كذلك، بين الفعل وموضوعه في المعيش. هذه العلاقة هي معطى إيديتيكي داخل المحايثة. هذا هو ما يشغل الفينومينولوجيا.

*Ibid.*, p.41. (53)

أجل يمكن للفينومينولوجيا أن تقول الكثير عن الهلوسات والأحلام والأوهام وسائر الإدراكات التي تكون في الموقف الطبيعي كاذبة، فهي تسقط تحت معول الاختزال الفينومينولوجي. والذي يبقى بعد الاختزال هو معيش الإدراك، يعني بقاء شجرة التفاح هذه في الإدراك وكذلك اللذة التي تُثار عند النظر إليها داخل التجربة المعيشة. تبقى، إذن، كل اللحظات والخصائص التي تحضر بها الظواهر في معيش الإدراك.

ما هو المُدرَك في إطار الموقف الفينومينولوجي؟ وما هي اللحظات الإيديتيكية التي تكشف عنه كنويم؟ يبدو أنه يكون من المعقول أن تتلقى لغتنا تعديلاً جذريًا عندما نتكلّم فينومينولوجيًا عن الوقائع والموجودات. ونظراً لكوننا ملزمين بأن نتكلّم اللغة التي يفهمها الجميع ضمن التواصل ونظراً لكونها ينبغي أن تتلقى تعديلاً كما قلنا، فإنه ينبغي أن نضعها بين قوسين أو مزدوجين، لأنها تستقبل معنى جديداً تماماً مثلما يتلقى الموضوع وهو يعطي نفسه في الإدراك تغييراً جذريًا مع بقائه هو نفسه فينومينولوجيًا وليس طبيعيًا. هناك تغيير في المعنى وتعديل جذري في دلالات الألفاظ ينبغي اعتبارهما عندما ننتقل من الموقف الطبيعي جذري في دلالات الألفاظ ينبغي اعتبارهما عندما ننتقل من الموقف الطبيعي الساذج إلى الاعتبارات الفينومينولوجية لعلاقات اللغة بالمعيش. إنّ الشيء في الكيماوية والفيزيائية التي تحتل أحيازاً هناك، فهذه الشجرة يمكن أن تحترق غير الكيماوية والفيزيائية التي تحتل أحيازاً هناك، فهذه الشجرة يمكن أن تحترق غير عناصر فيزيائية وكيمائية أي ليست له خصائص طبيعية. يكون النويم إذن محايثاً للإدراك، وما يكون محايثاً له يكون من بين الأمور التي بها الوعي يقود تأملاً حول شيء ما. وتلك هي القصدية.

كل معيش قصدي له معناه الموضوعي وهو الذي يشكّل موضوعه القصدي. هذه هي الخاصية الأساسية للقصدية. فالحصول على معنى ما هو ما يميّز معيش الوعي. هذا يعني أن البحث عن المعنى هو معيش، لكنه أكثر من أي معيش آخر، له معنى يُطلق عليه اسم معيش نويماتيكي. لكن إن كان معنى البحث عن المعنى لا يهتم بوجود أو عدم وجود موضوع هذا المعنى خارج الفعل القصدي، فإنما لأن النويم له طبيعة محايثة، إذ الاختزال الفينومينولوجي يُعلَق أطروحة الواقع لأنها أطروحة تقف عند لحظة الاعتقاد بالواقع في حين أن الواقع هو خاصية تشكّل

مكوّناً من مكوّنات النويم وينضاف بذلك إلى المعنى الموضوعي للمعيش القصدي. هذا يعني أن المعنى وخاصية الواقع يحتفظان باستقلالهما داخل النويم ممّا يؤسس لنوع من التعالى داخل المحايثة.

جميع موضوعات المعيش القصدي، كمثل موضوع التمثّل أو الإدراك هي أوضاع نستخلص منها المعنى الذي تُقدَّمه إلينا حتى ولو لم تكن هذه الموضوعات موجودة وجوداً واقعيًا، بمعنى أن النشاط الإدراكي أو معيش الوعي هنا لا يُحرم من موضوعه المعيشيّ. بناءً على هذا، يكون من الملائم التمييز هنا بين موضوع الإدراك أو التمثّل ووجود هذا الموضوع.

أجل هناك تمييز كلاسيكي بين الموضوع الذّهني أو المحايث والقصدي وبين الموضوع «الواقعي» والمتعالي، لكن في هذه الحالة يتم الاعتراف بوجودهما بحيث تُطرح مشاكل تتعلّق بالمسافة القائمة بينهما وكيف يمكن عبورها في الجهتين، جهة متعالية وجهة محايثة. في الحقيقة، تكمن المشكلة هنا في هذا التمييز نفسه، فهو يخون صاحبه ويُضلّه في عبارات مثل «موضوع ذهني» «موضوع محايث»، إلخ. في الفينومينولوجيا يتم الإعلان على أن القصد يكون معطى في المعيش مع موضوعه القصدي.

الموضوع ينتمي إلى القصد، وتلك هي واقعية الموضوع من المنظور الفينومينولوجي. في حالة الإدراك الخارجي يكون الموضوع الواقعي متموضعاً في الطبيعة الخارجية، أمّا الموضوع القصدي فيكون واقعيًا داخل الإدراك، وهذا يُشير إلى أن الإدراك يحصل فيه واقعان وموضوعان يتصادمان فيه كي يحضر فيه واحد فقط.

إن الشيء في الواقع الخارجي، الشيء كما هو قائم هناك، المُشار إليه، هو الموضوع الواقعي للقصد الإدراكي. لكن لهذا الشيء الخارجي ما يكون مماثلاً له في الإدراك ويكون محايثاً، وهو بمثابة نسخة في الإدراك من وجهة نظر الموقف الطبيعي. وهذه النسخة هي أيضاً عنصر طبيعي لأنها نفسية. غير أنه إذا ما نسبنا إلى المعيش وإلى تجربة القصد وظيفة النسخة، فإنّ ذلك سيقود إلى تقهقر لا ينتهي. لا بدّ من الوعي بالنسخة وليس أن يقوم الوعي بوظيفة النسخة. فالوعي بالوظائف التي يقوم بها الوعي هو أول عمل قصدي يتجه بنا نحو الداخل ونحو المحايث.

الموضوع الواقعي أو المتعالي ينبغي وضعه بين قوسين. أجل إن هذا الموضوع تتّجه أعيننا نحوه، نراه، نعثر عليه هناك في مكان ما بل نصوغ حوله عدداً من المنطوقات، حيث إننا بذلك نتّخذ موقفاً إزاءه، ربّما نستغله من أجل قضاء بعض الأغراض، نقوّمه، إلخ. ومع ذلك فإنه ينبغي تعليقه ووضعه بين قوسين، أي إخضاعه للاختزال الفينومينولوجي .الاختزال الفينومينولوجي يستهدف وضع كل ما هو متعالي خارج الدائرة الفينومينولوجية، وهنا ما يكون متصدعاً هو الوضع المتعالي للإدراك نفسه وشيئاً فشيئاً جميع الأفعال المؤسسة عليه.

الفينومينولوجيا الهوسرلية تعتبر أن إجراء واحداً يكون هنا مقبولاً وهو أن نعتبر جميع الأفعال الإدراكية ماهيات وطبائع إيديتيكية حيث تُقصى الأُطروحات الطبيعية (55). هذه مرحلة سلبية للاختزال الفينومينولوجي. لكنّ النويم هنا يحتفظ بخاصية الواقع، الواقع الذي يجهل نفسه في الاعتقاد الطبيعي. الاختزال يجعل من الاعتقاد نفسه موضوعاً فينومينولوجيًا. لكن ما الذي يبقى في الظواهر المختزلة؟ يبقى الفعل القصدي وموضوعه. كلّ فعل من أفعال الوعى يمتلك موضوعه النويماتيكي. فالإدراك يمتلك المدرّك (اسم مفعول) وليس الواقع المدرّك لأن هذا تمَّ إخضاعه بحكم تعاليه للاختزال. ويترتّب على هذا توجّه فينومينولوجي وهو: «أن لا نفرض على المعيش خاصية أخرى غير تلك التي تكون فعلاً داخلة في ماهيته». الواقع الغفل، أي الواقع خارج الوعي لا يدخل ضمن الموضوع القصدي ولا يشكّل عنصراً من الماهيّة القصدية. غير أن هذا لا يُشير بأيّ وجهِ إلى غياب الواقع عن ماهيّة المعيش، وإنّما هناك واقع آخر إيديتيكي هذه المرّة وهو الذي يبقى بعد الاختزال الفينومينولوجي. إنه الواقع الذي ينتمي إلى النويم كمدرَك (اسم مفعول) وهو يدخل في علاقة بينه وبين اللاواقع الذي ينتمي بدوره إلى النويم كمتخَيّل وإلى النويم كذكرى أو كتوهم، إلخ. في كل هذه النويمات نواة المعنى تبقى هي نفسها.

نواة المعنى هذه تقبل أوصافاً مختلفة في تعابير موضوعية. فهي تارةً مدرّكة

Husserl, Cinq leçons de la phénoménologie (55). خسسة دروس حول فكرة الفيتومينولوجيا، إدموند هوسرل، ترجمة د. أحمد الصادقي؛ ترجم الصادقي درسين من هذه الدروس الخمسة، ونُشرت في الموقع التالي www. philomaroc.com

بشكل مباشر، وتارةً يتم تمثّلها في صورة. فهي، إذن، تتعدّد تبعاً للأنماط الرئيسية للوعي. أليس من الممكن وصف هذه النواة كعتبة، أو كحلقة في سلسلة الارتقاء التي يعرفها الإدراك الإنساني عندما يتبعه بنفسه نحو إدراك ذاته؟ هي إذن نواة تتبعه بالفكر من مستوى تأمل الموضوع في مستوى التعالي إلى محايثته لنفسه حيث تحصل مشاهدته مباشرة، ومن ثم فَهم طبيعته الإدراكية. ألا يكون هذا شبيها بالوحدة التي تبقى هي نفسها وتظهر متعدّدة وكثيرة في الوعي وفي الظهور عند الشيخ الأكبر؟

# الفصل الثاني الفينومينولوجيا والأنطولوجيا من هوسرل إلى هيدغر أو من فينومينولوجيا البداهة والحضور إلى فينومينولوجيا الوجود والغياب

إنّ الإشكاليّة الأساسيّة في الفينومينولوجيا هي تبيان ظهور ما يظهر لا الإشكاليّة الأساسيّة في الفينومينولوجيا هي تبيان ظهور ما يظهر L'apparition de l'apparaissant أنهما متفقان على ضرورة العودة إلى الأشياء نفسها. غير أن هذه العودة هي التي تؤسّس أيضاً الاختلاف بينهما مع وجود عناصر مشتركة بين فلسفتيّهما. لذلك سعى جان باتوكا إلى الإجابة عن السؤال التالي. بأي معنى تقود فينومينولوجيا هيدغر التيمات التي تخلّى عنها هوسرل إلى نهايتها؟ وبأي معنى يمكن لبعض المواقع التي تشبّث بها هوسرل أن تُنير الصعوبات التي اصطدم بها هيدغر؟ (56)

إن الجُملة الأولى من كتاب أفكار مُوجَّهة من أجل فينومينولوجيا ترانسندنتالية تعتبر الفينومينولوجيا العلم الأساسي للفلسفة وهو علم جديد له خصوصية تجعله غريباً عن الموقف الطبيعي. تتجلّى هذه الخصوصية في دراسة الظواهر داخل موقف جديد ليس هو موقف العلوم الطبيعيّة والصُوريّة. إن مبرّر علمية الفينومينولوجيا هو مع هوسرل لا يكون مستفاداً من العلوم ولا من الفلسفات التي تقوم على العلوم مثل الوضعية والأنثروبولوجيا، وإنّما تكافح ضد هذه الفلسفات وضد الميتافيزيقا كي تعثر على العلمية في التأسيس النهائي الذي يقوم في مبدأ المبادئ الذي يشكّل بداية أصليّة. هذه البداية تنتمي إلى نظام الحدس وإلى أسبقية الحدس الممتلئ، وكذلك إلى شفافية الذات على الفَهم والتفسير (57). أمّا مع هيدغر في كتاب الكينونة والزمان فليست الفينومينولوجيا علماً جديداً وإنّما هي على عكس ذلك من أقدم والزمان فليست الفينومينولوجيا علماً جديداً وإنّما هي على عكس ذلك من أقدم العلوم، لأن انشغالها الأساسيّ يلتقي مع الأنطولوجيا التي هي العلم الأول الذي هو أصل العلوم جميعاً. غير أن الفينومينولوجيا ليست مع هيدغر علماً للظواهر

Patoka, J. Qu'est ce que la phénoménologie, p.265. (56)

<sup>(57)</sup> بول ريكور، من النص إلى الفعل، ترجمة: محمد برادة. من الواضح أن التأسيس النهائي يؤول إلى الميتافيزيقا أيضاً.

بالمعنى الذي تفهمه الفيزيولوجيا أو التيولوجيا من الظاهرة إذ إن هذه تقوم بتحديد الظواهر تبعاً لمحتواها الواقعي أو المُشار إليه في حين أن الفينومينولوجيا لا تحدّد ظاهرة خاصة لعلم خاص كما أنها لا تهتم بالمضمون الواقعي للموضوع وإنّما تخبرنا كما يقول هيدغر «بالكيفية التي بها يظهر» (58). غير أن التساؤل حول العلاقة بين الفينومينولوجيا والأنطولوجيا هو الذي سيدفع جان لوك ماريون إلى البحث ليس عن الظاهرة وإنّما عن ظاهرية الظاهرة، أي عن كيفية ظهورها (69). وهذا التساؤل هو الذي يضعنا في منتصف الطريق بين هوسرل وهيدغر؛ فهذا الأخير يرى في الفينومينولوجيا طريقاً إلى مشروع قيام الأنطولوجيا بالتالي ينقلنا بدورنا إلى توسيع مفهوم الظاهرة وعدم اختزالها في الحضور كي تظهر كلغز للغياب (60).

إن الفينومينولوجيا مع هيدغر هي هذا الذي به نتوصل إلى ما ينبغي أن يكون تيمة الأنطولوجيا وهي التي تمنح موضوع الأنطولوجيا مشروعيته. فهذه غير مُمكنة إلا فينومينولوجيًا، أي أن ما نستهدفه من الظاهرة وبطريق ما يظهر للعيان إنّما هو وجود الموجود أو ظاهرية الظاهرة. وبلغة شيخ العارفين الحقّ. نستهدف تجلّياته كما يستهدف هيدغر تعديلات الوجود ومشتقّاته.

ليست الأنطولوجيا والفينومينولوجيا شعبتين مختلفتين تنتميان إلى الفلسفة من بين الشعب الأخرى. فهذان العنوانان يَسِمان الفلسفة بحسب موضوعها ومنهجها. الفلسفة هي أُنطولوجيا فينومينولوجية كونيّة، والتي تنطلق من هرمينيوطيقا الوجود \_

Heidegger, M. Être et Temps, part 7

Marion, J. L. Réduction et Donation.

<sup>(58)</sup> (59)

<sup>(60)</sup> إن العلاقة بين الفينومينولوجيا والأنطولوجيا هي التي ستسمح بالتفكير في الظاهرة كلعبة قائمة بين الظهور والغياب وبين الحضور والحجاب. ولذلك فإنّ هذا التساؤل هو الذي يشكّل عصب هذا البحث الذي يبحث في العلاقة بين الفينومينولوجيا والوجود مفهوماً فينومينولوجيا أي كغياب مؤسس لظهور ما سواه وظهوره في ما سواه. غير أن هذا يضع العقل في مأزق إشكالي فينومينولوجيا الغياب والحالة هذه هي فينومينولوجيا الوجود ليس كما يُعطى في الحدس الواهب الأصلي وإنما كما يُعطى للظاهرة ظاهريتها أو إمكان ظهورها في المُشار إليه أو في وعينا. ولما كان غرضنا هو أيضاً تبيان موقع العقل في فَهم الوجود فإن هذا يجزنا بدوره إلى الاستعانة بالهرمينيوطيقا باعتبارها علماً للفَهم وللتفسير. للفَهم وللتفسير تاريخ، وهذا يكشف عن تعددهما، ومن ثُمّ، فإن هذا البحث لا يدّعي لنفسه بلوغ معرفة حدسية وإنما يريد أن يكون مقاربة من بين مقاربات أخرى مُمكنة.

هنا، وهذه الأخيرة، من حيث هي تحليلية الوجود الماهوي توفّر المسلك الهادي لكلّ إشكاليّة فلسفية تقيم هذه الأخيرة على هذا الوجود الماهوي الذي منه تنبثق كل إشكاليّة وترتدّ عليه.

يرى هيدغر أن أبحاثه لم تكن ممكنة إلاً على الأساس الذي أقامه إدموند هوسرل والذي حفرت أبحاثه المنطقية الطريق نحو الفينومينولوجيا وأن الجوهري بالنسبة لهذه الأخيرة لا يتعلق بأن تتحقق كـ «حركة فلسفية». ففوق الواقع يوجد الإمكان. فَهُمُ الفينومينولوجيا يعني الإمساك بإمكانياتها (61). وبالفعل، فإن الأبحاث المنطقية قد حققت أوّل انفتاح في اتبجاه الحدس في علاقته بالقصد من أجل بلوغ الأشياء نفسها. غير أنّ الانفتاح الثاني قد حصل عندما اعتبر هيدغر القصدية أن تتجه إلى وجود الموجود وهذا يُشير إلى استبدال التمييز الهوسرلي بين الحدس والقصد بالاختلاف بين الوجود والموجود (62).

إن التمييز بين الفينومينولوجيا والأنطولوجيا يقوم، فيما يرى جان لوك ماريون، على الانفصال بين العلم الطبيعي والفلسفة. ومبرّر هذا التمييز هو أن العلوم الطبيعية ليست علوماً نهائية عن الوجود، ولذلك فهي دوماً في حاجة إلى علم بالوجود مُطلقاً وهو الفلسفة (63).

يفسر فرانسوا كورتين الانعطاف في فكر هيدغر بأنه نتاج توتر حاصل بين ما قبل الفينومينولوجيا والفينومينولوجيا وهو توتر يقيم تصوراً جديداً لمفهوم العلم. هذا التصور الجديد يقتضي توضيح العلاقة بين الحقيقة والوجود انطلاقاً من زمانية الوجود الماهوي. هذا الفهم الجديد هو الذي تكون به الأنطولوجيا علماً. يُشير كورتين هنا إلى الفقرات التالية من كتاب الكينونة والزمان: 7، 44، 69. في هذه الفقرة الأخيرة نجد نقداً هيدغريًا للعِلم الهوسرلي، وهو نقد يعمل على بلورة مفهوم القصدية انطلاقاً من تعالى الدازاين. لكنّ العلم بما هو كذلك يُحيل إلى مشكلة المنهج. والحال أن الانشغال بالمنهج يرتبط في نظر هيدغر بمشروع اكتمال الميتافيزيقا الحديثة يجد أساسه في الذاتية. غير أنه إن

Heidegger, M. Étre et temps, par 7 C. (61)

Marion, J. L. Ibid. par 1, p.165. (62)

Marion, J. L. Réduction et Donation, p.67-68. (63)

كانت الفقرة السابعة من كتاب الكينونة والزمان تتحدث عن المنهج وهي فقرة أساسية في معمارية هذا الكتاب، فإن طريقه ليس هو المنهج والنما هو سؤال معنى الوجود. وهذا السؤال هو الذي تم نسيانه في الفلسفة، وهو ما ابتدأ به هذا الكتاب. سوف يقول هيدغر في كتابه 20 بأن سؤال الوجود لم يكن ممكناً الأبغول الفينومينولوجيا. وهذا يعني أن الأنطولوجيا مع هيدغر ممكنة أنطولوجياء إنه يعلن كما يقول جان لوك ماريون سنة 1925 بأن الأنطولوجيا كعلم صارم ليست سوى للفينومينولوجيا، وقلك عكس هوسرل الذي يعتبر الأنطولوجيا شيئاً آخر غير الفينومينولوجيا، لقد أعلن هوسرل في كتابه أبحاث منطقية أن موضوعاته فينومينولوجية واليست أنظولوجية.

يطرح ماريون السؤال التالي: لماذا تبعأ القينومينولوجيا مع هوسرل عندما تتوقّف من العتبار موضوعات الأنطولوجيا؟ من الممكن أن تعترف القيتوميتولوجيا مع هوسرل بصلاحية مفهوم أنطولوجي ما، لكن في المستوى اللَّذي لا يتحلر من الأُنظوالوجياً. لللَّالك قان اللقاء بينهما ليسَ تحالفاً وإنَّما هو مجرَّد تلاقي. مع هوسرك نجد الفينومينولوجيا الترانسندنتالية التي هي مثالية كونية تستعمل كعلم ملموس<sup>660).</sup> يهله الفينومينولوجيا التراتسندنتالية أتجز هوسول خطوة خارج الأنطولوجيا وذللك في دروس غوتنغن سنة 1907. هذا أمر يتمثّل في كون أن المثالية الترانسندنتالية قد عليت على الأنطولوجيا الكلاسيكية كونها لم تفكّر في الوجود بشكل جذري وللم تُسرُ بِهِ حَتَى النَّهَايَةِ. إنَّهَا لَمْ تَفَكُّر فَي أَصِلُهِ. وهذا ما يمكن للفينومينولوجيا أَنْ تضبطه بشكل يقيتي (65). غير أن هذا يحصل بفعل الإيبوخيه الذي أقامه هوسول سنة 1907 اذ هو الذي يسمع لنا ببلوغ الموجود كمعطى مُطلق في الحدس الخالص للنظرة الترانسندنتالية. يعنى ذلك أنه ينبغي الذهاب إلى ما وراء الأنطولوجيا الكلاسيكية كي ينمُ العثور على العبدأ الكوني للعطاء المُطلق، مبدأ المبادئ. غير أن هذا لا يعني أن هوسول يريد أن يجعل من الفينومينولوجيا أنطولوجيا بل على العكس من ذلك يريد أن يجعل منها علماً صارماً. وعلى خلاف هوسول يسعى هيدغر إلى إقامة أنطولوجيا على ضوء ما تقدّمه الفينومينولوجيا من إمكانات البحث.

Husserl, E. Méditations cartésiennes, para 41. (64)

Marion, J. L. Réduction et Donation, p.77.

#### 1 \_ الفينومينولوجيا والميتافيزيقا

مع جاك درّيدا نجد صورة عامّة لسؤاله الذي طرحه على فينومينولوجيا هوسرل وهو: ألا تُخفي صرامة المنهج الفينومينولوجي افتراضاً ميتافيزيقيًا يؤسس الفينومينولوجيا من الداخل في مشروعها النقدي وفي قيمتها التأسيسية؟ ويجيب موضحاً هذا الافتراض الميتافيزيقي عند هوسرل وهو مبدأ المبادئ، أي البداهة الواهبة الأصلية أو الحضور، حضور المعنى أمام حدس واهب وأصيل 660. هذا يعني أن حذر هوسرل من الميتافيزيقا محكوم بالميتافيزيقا نفسها. فهو قد سعى إلى بناء نظرية في المعرفة وهي نظرية محكومة بالميتافيزيقا.

إذا كان هوسرل قد استهدف نقد الميتافيزيقا في كتابه تأملات ديكارتية، فإنه أتام ميتافيزيقا أصيلة تتعارض مع الميتافيزيقا في معناها العادي (67). وإن كان المبدأ المنهجي للفينومينولوجيا هو الذهاب نحو الأشياء نفسها، فإنه ينبغي للفكر أن يتوجّه في نشاطه تبعاً لهذا المبدأ. غير أن هذا المبدأ لم يحترمه هوسرل نفسه. إذ إنه يدخل في علاقة تنافس مع مبدأ المبادئ الذي هو ميتافيزيقي بامتياز، (88) إذ إنه مبدأ يعتبر الحدس الواهب الأصلي المصدر الحقيقي للمعرفة، فلا نطالب من الشيء إلا ما يكون بديهيًا للمعرفة نفسها. فتكون العودة إلى الأشياء عودة إلى البداهة المُعطاة للوعي عن طريق الحدس داخل المحايثة الخالصة (69). يعني ذلك أن البداهة المُعطاة للوعي عن طريق الحدس داخل المحايثة الخالصة (69). الشيء نفسه الترانسندنتالية التي هي شيء الفلسفة والاختزال الفينومينولوجيين. إنه مبدأ الذاتية الترانسندنتالية التي هي شيء الفلسفة عندما يبيّن أن فينومينولوجيا هوسرل غير وفية لحكمتها المتمثلة في ضرورة العودة إلى الأشياء وذلك نظراً لبلورتها لمبدأ المبادئ أو للبداهة ولذلك فإنها تقيم العلم على ذاتية الوعي. وهذا العلم هو الميتافيزيقا.

Derrida, Jacques. La voix et le phénoméne, PUF, 1967, p.3. (66)

*Ibid.*, p.4. (67)

Marion, J. L. Réduction et Donation, p.80. voir aussi Ideen, para 31 et 32. (68)

Husserl, E. Ideen, para 24. (69)

Marion, J. L. Réduction et Donatin, marge de la page 80. (70)

## 2 \_ مفهوم الظاهرة: من فينومينولوجيا هوسرل إلى فينومينولوجيا هيدغر البحث عن مبرّر فلسفي لفينومينولوجيا الغياب

إذا كانت الفينومينولوجيا مع هوسرل تتأمّل الأنا الخالص في إطار الحدس الواهب الأصلي، وضمن حالة من العطاء المطلق، فإنّما لأنها فينومينولوجيا لا تهتم بالوجود، ولا تريد أن تكون منهجاً من أجل الأنطولوجيا. وهذا بخلاف الفينومينولوجيا مع هيدغر، والتي تجاوزت البداهة والحدس والحضور في اتّجاه الفينومينولوجيا مع هيدغر، والتي تجاوزت البداهة والحدس والحضور في اتّجاه التحجّب والانكشاف. أي في اتّجاه أنطولوجيا جديدة يكون فيها الوجود هو مركز اهتمامها. هذا أمر يمكن تبيّنه في التمييز الذي يحدثه هيدغر بين الفينومينولوجي والظاهراتي كما تبيئن (٢٦١)، إذ الأوّل يفيد كل ما ينتمي إلى نمط عرض الظواهر، ويشكّل تيمة البحث الفينومينولوجي وينتمي إلى الجهاز المفاهيمي لهذا البحث، في حين أن الثاني غير فينومينولوجي، إذ إنه يفيد ما يكون مُعطى بشكل واضح عند الالتقاء المباشر بالظواهر. وهو أمر لا يدخل في ميدان الفينومينولوجيا. فهذه لا تدرس الظواهر في المُشار إليه، وإنّما تدرس نمط عرضها. لذلك فإن المشكلة هنا تتعلّق بالظهور. أي الكيفية التي بها تظهر الظاهرة، أو ظاهرية الظاهرة. أو كذلك الكيفية التي بها يظهر الوجود في الموجود. من هنا فإن انتقال الأنطولوجيا من الظاهرة إلى ظاهريتها.

إن الفينومينولوجي لا تهمّه معرفة الظواهر كما هو الحال مع هوسرل وإنّما معرفة نمط عرضها، إذ لم يعد يهمّه تأسيس العلم وإنّما التفكير في ظاهرية الظاهرة، أي اختراق الظاهرة نحو ظاهريتها. غير أن هذا أمر يقتضي منا تبيان معنى الظاهرة.

لكنّ السؤال الذي يطرح نفسه هو: هل فينومينولوجيا هوسرل تكفي كي ننتقل من الظاهرة إلى ظاهريتها؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي، لأن هدف هوسرل لم يكن هو سؤال الوجود وإنّما "كيف يمكن للوعي أن يصبح موضوعاً ممكناً لعلم مطلق (72). فما يُوجّه الفينومينولوجيا عنده إنّما هو فكرة قيام علم مطلق

<sup>.</sup> Phenomenal يُترجم إلى ظاهراتي . Heidegger. Être et Temps (71)

<sup>(72)</sup> 

يؤسسه مبدأ المبادئ. هذا المبدأ يحيل فينومينولوجيا هوسرل إلى ميتافيزيقا الوعي وإلى المثالية.

إن الوعي كموضوع للعلم المطلق، أي للفلسفة، قد شغل هذه الأخيرة منذ ديكارت حيث تقوم الفلسفة الذاتية. ولذلك فإن اعتبار الوعي موضوعاً للفينومينولوجيا إنّما هو احتفاظ بالموضوع الرئيسي للفلسفة منذ بداية العصر الحديث. حيث يصبح الذهاب نحو الأشياء نفسها وجها من وجوه هذا الوعي. نقول بعبارة أخرى: إن هوسرل إن كان قد تتبع القصدية وذلك في إرجاع المتعالي إلى المحايثة، فإنه قد أخفق في تحديد الوجود الذي للقصدية، نظراً لانشغاله بموضوع الوعي وليس بسؤال الوجود.

يترتب على هذا الفَهْم أن الفينومينولوجيا مع هوسرل لم تتّجه نحو سؤال الوجود الذي يجعلها بحق أن تكون فينومينولوجيا. أجل لقد فتح هوسرل أهميّة القصدية والاختزال بالنسبة إلى البحث الفلسفي، غير أنه لم يستعملهما إلا من أجل إنجاز نموذج فلسفي لعلم مطلق يقيمه الوعي عن ذاته (73). إن هذا هو ما جعل من فينومينولوجيا هوسرل أن تكون فلسفة للحضور لا للغياب.

السؤال هو: بأي شيء تتميّز ظاهرية الظاهرة عن الظاهرة؟ هل من الممكن تعريف الظاهرة خارج الحضور الدائم والحي أمام نظرة الوعي؟ الجواب عن هذا السؤال يقتضي الكشف عن التعاريف المختلفة للظاهرة التي يكون فيها هوسرل وهيدغر في مواجهة مباشرة، يعني ذلك الكشف عن المستويات المختلفة لمفهوم الظاهرة وهي مستويات من شأنها أن توسّع من ظاهرية الظاهرة كي تشمل الحضور والغياب والبداهة والحجاب، وليس الوقوف عن مستوى الحضور الحي. بداية تحليل مفهوم الظاهرة هي تحديد مفهومها الصوري. فهذا التحديد الصوري يشكّل نقطة انطلاق مرجعية ضرورية لفهم الكثرة واللّبس الذي يطال مفهوم الظاهرة. هكذا نجد هيدغر يحدّد في الفقرة السابعة من كتاب الكينونة والزمان مفهوم الظاهرة كما يلي (٢٥٠):

<sup>(73)</sup> نفسه، ص76. هذا ما يُفسّر كون هوسرل قد انتقل من الواقعية في كتابه أبحاث منطقية إلى المثالية في كتابه أفكار موجهة من أجل فينومينولوجيا ترانسندنتالية، غير أن الأساس المثالية في كتابه أفكار موجهة من أجل فينومينولوجيا كتابين هو اعتبار الوعي كنمط من الوجود، كحضور وليس كظهور محتجب. Heidegger, M. Étre et Temps, para7. (74)

إنها هي هذا الذي يعرض ذاته من ذاته عن ذاته من الذي يعرض ذاته عن دا محتجبة وهي حضور للظاهرة في نفسها. غير أن هناك حالات تكون فيها الظاهرة محتجبة وهي الظاهرة ـ المؤشر والظاهرة ـ المضللة. هناك الظهور apparition، وهناك الظهور البسيط. وكذلك المظهر.

لكن إن كانت هذه الأشكال لا تُفهم إلا إذا تم فهم التعريف الصُوري للظاهرة، أي باعتبارها هذا الذي يعرض ذاته من ذاته، فهل ذلك يعني إعادة إنتاج التعريف الهوسرلي للظاهرة باعتبارها هي هذا الذي يحضر بذاته أمام الحدس؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي وذلك لسبين:

السبب الأوّل: هو أن هذا التعريف الصُوري لا يستعيد الحضور أو الحضور بشخصه. وإنّما يؤكّد عملية العرض الذاتي monstration للظاهرة انطلاقاً من الفعل الذي يخصها وهو قابليّتها للإبصار أو للنور. وليس في أن تكون مُختَرِلةً في الوعي. وينتج عن هذا الفّهُم أن لا تكون الانحرافات الممكنة للظاهرة أمراً يتعلّق بالوعي والمعرفة، وإنّما أن تحمل الظاهرة في عرضها الذاتي أستاراً وحُجُباً وهي تعرض نفسها للإبصار، بالتالي إمكانية أن تغيب. من ثُمَّ فإنه بدلاً من الحديث عن الحضور بشخصه في الوعي المطلق يتمُّ الحديث عن الغطاء الذي ينكشف، إذ إن الظهور للعيان يجري ضمن عملية إخفاء. وإذن من الممكن لظاهرة ما أن تكون غطاء لظاهرة أخرى وهي تظهر للعيان. كما أنه من الممكن للظاهرة أن غطاء لا تظهر للعيان إلا بمقدار ما تُظهر للعيان ما لا يظهر للعيان لكن يمكن أن يظهر للعيان فيما بعدُ، وذلك تبعاً للقدرة على الانكشاف والظهور. الظاهرة والحالة هذه ليست جوهراً وإنّما هي كيان ينفجر باستمرار تبعاً للتحوّل في الصور، وهذا مع ابن غربي.

السبب الثاني: هو أن فينومينولوجيا الغياب ليس من مهمتها رؤية الظاهرة كما تظهر للعيان في المستوى المُشار إليه، وإنّما أن تجعل ما لا يظهر للعيان ظاهراً للعيان. وهذا أمر يقتضي السفر في المراتب الوجودية مع شيخ العارفين. ويُشير هيدغر إلى أن الظاهرة في معناها الأصلي هي L'ad-parence من حيث هي شعاع إحضاري annonciateur لشيء ما يتوارى وينسحب في الظهور، فالذي يكون

بهذا المعنى ظهوراً لا يُظهر نفسه (<sup>75)</sup>، لأن وجود الموجود هو الذي يكون متوارياً وليس هذا الموجود أو ذاك<sup>(76)</sup>.

غير أن السؤال الذي يطرح نفسه هنا هو أن هذا المفهوم الصُوري للظاهرة الذي يضبط عرضها الذاتي لا يُحدّد هذا الذي يعرض نفسه فيما إذا كان هو الموجود أو خاصية من خصائص وجود الموجود. من ثُمَّ يكون السؤال هو: أي موجود يمكن أن يكون ظاهرة؟ ما هو هذا الذي يمارس العرض الذاتي إذن؟ إن هذا الذي يعرض نفسه في الظاهرة لا يكون لها مفارقاً، وإنّما ينتمي إليها ويشكّل معناها وأساسها ويدفعها نحو عرضها الذاتي. إنه الأسماء الإلهيّة في فكر ابن عَرَبي بحيث يكون العرض الذاتي بمثابة فعل تجلّياتي لهذه الأسماء. وهو الوجود في نظر هيدغر. وهكذا فإنّ العمل الفينومينولوجي هو ذاك الذي يسعى إلى الكشف عن المحجوب، عن الحقيقة التي هي نفسها انكشاف. ظهور الظاهرة هو كونها أثراً لغياب. ولذلك فإنها في المُشار إليه بمثابة وجود مغلّف ومغطى، تغطي غياباً يعشق الظهور. إنّ مختلف أشكال الغطاء هي التي تشكّل تيمة فينومينولوجيا الغياب. والغياب المقصود هنا هو ظاهريّة الظاهرة وعالمية العالم ووجود الموجود وإنسانية والغياب المقصود هنا هو ظاهريّة الظاهرة وعالمية العالم ووجود الموجود وإنسانية الإنسان. إنه هذا الذي يُعطى للأشياء شيئيّة وجودها.

إذا كانت الظاهرة مع هوسرل هي حضور البداهة في الحدس الواهب؛ فإنها النامهور l'inapparent de مع هيدغر، وأيضاً مع ابن عَرَبي، تتّجه صعوداً نحو غياب الظهور l'apparition وهذا أمر المعاهور الغياب النامهور الغياب المعاهور الغياب المعاهور والبُطون وبين الخَلق والحَقّ في فكر الشيخ الأكبر. فبدلاً من أن تقدّم الظاهرة نفسها أمام الوعي المباشر، تقدّم نفسها كلغز وكلعبة تجرى بين الظهور والغياب apparent et inapparent. ليس من مهمة

Courtine, J. F. Heidegger et la phénoménologie: la Cause de la Phénoménologie, (75) p.175.

<sup>(76)</sup> انظر: الفقرة 7 من كتاب الكينونة والزمان لمارتن هيدغر.

<sup>(77)</sup> لقد فضّلتُ ترجمة هذا المفهوم بالغياب نظراً لاعتبارات، أهمها أننا أمام متن زاخر بالظهور والمشاهدة والحضور، والكشف في مقابل الغطاء والحجاب، والغياب. وأمام فكر يستلهم آراءه من القرآن الكريم الذي يتحدّث عن الغيب والشهادة، وليس عن التحجب واللاتحجب.

الفينومينولوجيا أن تكشف عن غياب، وإنّما أن تكشف عن اللعبة القائمة بين الظهور والغياب. إنها لعبة لا نفقهها، لأننا في لَبْس منها نظراً للخَلق الجديد في نظر ابن عَربي.

في إطار البداهة والحضور يتمُّ اختزال الظاهرة في الموضوعية من أجل الوعي. وفي حالة العرض الذاتي للظاهرة تكشف الظاهرة عن غياب مُحاط بالظهور وبالمظاهر. هذا أمر نستشفّه مع ابن عَربي حيث يقول:

النَّارُ في أحجارِها مَخْبُوءةٌ لا تَصْطلي ما لَمْ تُثِرْها الأَزْنُدُ (78)

كل شيء يحمل في ذاته غياباً ينكشف على الدوام تبعاً للتحوّل في الصُور. إنه غياب ليس في الخلف أو مُفارقاً. فلا يتعلّق الأمر هنا بالغيب المطلق، وإنّما بالغيب الإضافي (79). وهكذا فإذا أمكن حلّ اللغز الذي تحمله الظاهرة أمكن لنا وصف الوجود بأنه ظهور. الغيب الإضافي أو المَحَالِي. وهذا اللغز ليس وهماً، لأنه يضع المظاهر موضع تساؤل يكشف عن حقيقتها. وحقيقتها هي أنها حجاب لغيرها. مثلما تكون الأحجار حجاباً للنار القائمة في باطنها. ومثلما تكون النار التي شاهدها موسى حجاباً للحقّ، إذ إنه رأى الحقّ في عين حاجته. يقول ابن عَربي:

كنارِ مُوسى يراها عَيْنَ حاجتِهِ ﴿ وَهُوَ الْإِلَّهُ وَلَكِنْ لَيْسَ يَدْرِيهِ (80)

هذا يعني أن كشف ما هو مُباطن للموجود يقتضي حرباً ضِدَّ الانشغال بالموجود، وبالظاهر والمُشار إليه، وذلك بإثارة زناد المشاهدة والبصيرة، وحمل المعاول للحفر في تاريخ المعرفة التي لم تكن سوى حُجُبٍ مضافةٍ تخفي عنا نور الوجود.

إِنَّ فينومينولوجيا الغياب هي ترجمة لـ Phénoménologie de l'inapparent هي

<sup>(78)</sup> ابن غَرَبي، مُحيي الدين. الفتوحات المكية، ج3، ص392.

<sup>(79)</sup> للمزيد من توضيع هذين الغيبين انظر الرسالة التي قَدْمُتُها لنيل دبلوم الدراسات العليا المُعمّقة تحت عنوان: حضور الغياب في صوفية ابن عَرَبي، تحت إشراف الدكتور محمد المصباحي. ولتفادي التكرار فإنني لم أتطرق إليهما بتفصيل في هذه الأطروحة.

<sup>(80)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص213.

اصطلاح هيدغري قدّمه في محاضرة عام 1973 للفينومينولوجيا (81). إن الطرف الأقصى للفينومينولوجيا هو فينومينولوجيا الغياب. وإن إمكان الفينومينولوجيا إنّما يتعلّق بالتفكير في ما يظلّ منسحباً من حيث هو غياب (82). ويتساءل جان غروندان قائلاً: «ما الذي تقوم به الفينومينولوجيا بالضبط؟ هل هو ما يظهر بذاته، أي الظواهر كما تظهر، أو كما تظهر لنا؟ العرب بالاستناد إلى هيدغر: «إن ما ينبغي أن يكون موضوع إظهار هو بالضبط ما لا يظهر بذاته. .. وبذلك زعزع هيدغر التقليد الميتافيزيقي والسبات الأنطولوجي في زمنه (83). لكنّ هذا الاصطلاح فينومينولوجيا البداهة والحضور يحمل (أي فينومينولوجيا البداهة والحضور يحمل مفارقة ، إذ إن الأمر يتعلّق هنا بمجاوزة مشروع الفينومينولوجيا الهوسرلية، التي وقفت عند الذاتية ، وعند الوعي المطلق ، نحو ما لا يظهر لهذا الوعي إلاً لغزاً . وفي نظرنا أن هذه المفارقة إنّما تكون معروضة على العقل كما هو عند أصحاب النظر وعند مبدأ المبادئ الهوسرلي ، وليس أمام العقل القابل ، الذي يقرّ على الدوام بحجابية الوجود وعدم حصره في أية بداهة ، أو رؤية مباشرة ، كما هو الحال في فكر ابن عَربي.

وبالفعل، فإنه مع هيدغر نفسه، أن ما يقدم نفسه للبصر، للرؤية المباشرة إنما هو موجودٌ ما أما الوجود فلا يقدم نفسه بهذه الكيفية، لأنه ليس بموجودٍ ما، «لأننا نختبر الموجود أما الوجود فلا نعرفه في الوهلة الأولى إلاَّ فيما بعد، أو ربّما أننا بكل بساطة لا نعرفه أبداً» هذا يعنى أن الوجود من حيث إنه ليس بموجود

<sup>(81)</sup> انظر: مجلة R. Munier، ص112، رسالة وجَهها هيدغر إلى R. Munier وكذلك كتاب هيدغر Question 4.

Phénoménologie. un siècle de philosophie. dirigé par Pascal. Dupond et Laurent Cournaire. Ellipses. collection Philo dirige par J. P. Zarader. 256 pages. avant propos. Les Multiples visages de la phénoménologie. P. Dupond Et L. Cournaire. INTERNET. la possibilité de la phénoménologie se porte a son extreme. parvient au comble du voir phenomenologique au moment ou elle cherche a penser ce qui demeurant en retrait requiert en tant qu inapparent la phénoménologie.

Grondin, J. ouv. cite. (83)

<sup>(84)</sup> المشاكل الكبرى للفينومينولوجيا Grundprobleme Der Phanomenologie par 22 نقلاً عن جان لوك ماريون، «الموجود والظاهرة» في كتابه Réduction et Donnation.

هو لاشيء (85). وعلى خلاف هيدغر الذي عنده الوجود ليس بموجود، وهذا ضمن الاختلاف الأنطولوجي عنده، كذلك على خلاف هيغل الذي أذاب الوجود والعدم في الصيرورة (86)، فإن ابن عَربي، كما سنرى، إن كان يعتبر الله هو الوجود، فإنه يصفه أيضاً بأنه موجود وذلك لكي لا يجعله متماهياً مع اللاشيء، إذ الحقّ سبحانه له الظهور في الخلق. وإن شدّة ظهوره حجاب وشدّة قربه منا حجاب أيضاً. إنه حاضر فينا بغيابه وحاضرون فيه بغيابنا عن أنفسنا، أي القول بالفناء والبقاء، إلخ.

إنّ الفرق بين الموجود والوجود يضم عند هيدغر فرقاً آخر وهو الذي يقوم بين الانكشاف والانفتاح الانكشاف والانفتاح وجوده، وذلك ضمن الحقيقة الأونتيكو - أنطولوجية التي تتشعب إلى الأونتيكي والأنطولوجي، حيث يتم الكشف عن ترابطهما الممكن، أي الموجود المنكشف داخل الانكشاف والوجود المنفتح داخل الانفتاح (87). غير أن بلوغ المنكشف والمنفتح لا يتم إلاً من طرف الوجود - هنا أو الإنسان «الكامل» الموهوب الفَهم.

إنّ الوجود-هنا أو «الإنسان الكامل» هو هذا الذي يسير في الطريق، في طريق الوجود وهو ينفتح أمامه عبر عدد من المنازل والحضرات والمراتب، إلخ وهذا أمر يستوجب الفّهُم والتأويل أي تأويل الموجود في اتّجاه وجوده والخَلق في اتّجاه الحقّ، والحضور المباشر في اتّجاه الانكشاف واللاتحجب. وهذا التأويل عند ابن عَربي يخترق حدود لغة المواضعة في اتّجاه اللغة الإلهيَّة التي تكتب الوجود بكلماتها. ففي انفتاح العارف على الوجود المُسطّر في عالم التدوين ينكشف له الموجود كحجاب في عالم الحس. وهذا يفيد أن فينومينولوجيا الغياب تقتضي أن

<sup>(85)</sup> اللاشيء هو ما فكر فيه هيدغر في محاضرة 1929 تحت عنوان: اما هي الميتافيزيقا ؟؟

Hegel. La Science de la Logique, premier tome/premier livre. L'Être/éd de 1812. (86) traduction presentation. notes par. P. J. Labarriere et Gewndoline Jarczyk. منظر أيضاً: المنطق وفلسفة الطبيعة، المبطق وفلسفة الطبيعة، المبطل وفلسفة الطبيعة، المجلد الأول، ط2، 2005، والتر ستيس، ترجمة إمام عبد الفتاح إمام، المكتبة الهيغلية، المجلد الأول، ط2، 2005، ص41-155 وما بعدهما.

Marion, J. L. Réduction et Donation, la question de l'être et la difference (87) ontologique, chapitre 5, p.168.

يحصل هناك تأويل للعالم، ليس على الطريقة الكلامية التي تؤدّي إلى التنازع، وإنّما عن طريق إصغاء الإنسان إلى العالَم بأنه آيات ينبغي السفر نحوها، إنْ في النفس أو في الآفاق، لكي تحصل عنده الرؤية. هذا التأويل هرمينيوطيقي.

#### 3 \_ حاجة الفينومينولوجيا إلى الهرمينيوطيقا

تسم فينومينولوجيا هوسرل فيما يرى بول ريكور بكونها: 1 ـ فلسفة تأملية: تجد أصولها في الفلسفة الديكارتية، لكن عبر كانط، إذ المشكلة الكبرى تبقى مع هوسرل هي إمكان وعي الذات لنفسها كذات فاعلة للوعي والإدراك وهذا الوعي يتجلًى في فعل عودة الذات إلى نفسها عبر تفكير تأملي منعكس يرافق جميع أفعالها أفعالها الأمر الذي يجعل منها أن تكون فينومينولوجيا مثالية. غير أن هذه المثالية ترانسندنتالية، يعني أنها ليست ذاتية ولا إمبيريقية. فهي لا تدعي الكونية إلأ في المستوى الذي تقوم فيه بتحديد هذا الذي يعرض نفسه لكي يُرى. وهي مثالية لأن الفكرة هي الموجود الذي يتمكن من رؤية ذاته. وأن يرى شيء ما ذاته معناه أنه يتمكن من ذاته كمعيش (89). هي أيضاً فلسفة قصدية: إذ الوعي بالذات يمر عبر الوعي بالأشياء وهو وعي يحصل عبر طبقات الشيء المتراكمة التي يسميها الوعي بالأشياء وهو وعي يحصل عبر طبقات الشيء المتراكمة التي يسميها هوسرل تكويناً. فيه تقوم تركيبات فاعلة وأخرى سالبة بحيث تسير الفينومينولوجيا في حركة لانهائية في فَهْمها للشيء (90).

يترتب على التكوين أن الوعي بالشيء ليس وعياً بسيطاً أو مباشراً أو إدراكاً ضمن تاريخ وعي الروح بذاته وظهوره لنفسه وإنّما هو وعي بالمعنى الذي يكشف عن تعقد الشيء نفسه. هذا الوعي هو الذي يُسمّى النويم noème. إن الفينومينولوجيا وهي تقصد الأشياء بالوعي تعمل على إظهار تكوينها، لكن لما كانت الفينومينولوجيا الهوسرلية مثالية تسمح بالرؤية المباشرة للشيء داخل عالم التجربة المعيشيّة وهي رؤية تقوم خارج الإدراك، ولمّا كانت في الآن نفسه تعتبر

<sup>(88)</sup> انظر: كانط، كتاب نقد العقل المحض Critique de La Raison Pure من فقرة 16 إلى فقرة 26.

Marion, J. L. Réduction et donation, p.66-67. (89)

<sup>(90)</sup> انظر: بول ريكور، كتاب من النص إلى الفعل، ترجمة: محمد برادة وحسان بورقية، ص18.

الشيء في تكوينه الذي تلعب فيه العناصر الفاعلة والمنفعلة دوراً يسير بنا نحو اللانهاية، فإن ريكور يرى في ذلك نوعاً من التنافر في الفينومينولوجيا بين مشروعها المثالي والتحقق القصدي لهذا المشروع (<sup>(9)</sup>). إن هذا التنافر هو الذي سيسمح بقيام الهرمينيوطيقا في الفينومينولوجيا كي تخلّصها من المثالية الهوسرلية، من مبدأ المبادئ، من فكرة العطاء المطلق. سوف تبتعد الهرمينيوطيقا عن هذا المبدأ بمقدار ابتعاد هوسرل عن الكوجيتو الديكارتي (<sup>(92)</sup>).

لكن الهرمينيوطيقا في علاقتها بفينومينولوجيا هوسرل تريد أن توجّه الاهتمام من الفّهم في الدلالة القصدية للوعي في ميدان المعرفة إلى الفّهم في ميدان العلوم الإنسانية. غير أن فينومينولوجيا هوسرل إن كانت تفحص العلاقة المعيشيّة بين الذات والموضوع أو بشكل أدق بين النُويّيز noèse والنويم أي بين الممارسة التأملية للذات ونشاطها من أجل الإمساك بمعقولية الشيء ومعناه، فإن الفينومينولوجيا الهرمينيوطيقة عند ريكور تتّجه نحو النص ونحو عالم النص أو شيء النص على اعتبار أن هناك دوماً ما قبل الفّهم أي وجود زمان فَهم لم يتّجه بعد إلى النص كي يفهمه. يعني هذا الماقبل عالم الحياة الذي ستُعطاه دلالة أنطولوجية مع هيدغر (69) مع هذا الأخير لا يكفي الوعي بالذات، لا يكفي الاحتراس من الأوهام ومن الخيال كي يكون هناك فَهم حقيقي. فالفّهم ليس أمراً إبستيمولوجيًا وإنّما هو تقديم إجابة عن الحالة التي للوجود - هنا - في - العالم.

لقد ظلَ هوسرل ضمن نظرية المعرفة التي ورثها عن كانط. مع هيدغر يَمُحي طرفا العلاقة المعرفية، أي الذات والموضوع كي يذوبا معاً في علاقة جديدة هي الوجود-في-العالم. الوجود-في-العالم سابق على العلم به. غير أن هذا العلم

<sup>(91)</sup> ريكور، من النص إلى الفعل، ص18.

<sup>(92)</sup> من المعلوم أن افتتاح الفلسفة الحديثة قد تم بالكوجيتو ومن المعلوم أيضاً أن أغلب الفلاسفة بعد ديكارت حاوروا هذا المبدأ إلى حد يمكن أن نقول معه بأن أزمة الهوية والذاتية والعقل والحداثة إنما هي أزمة الكوجيتو.

انظر على سبيل المثال كتاب: " Meyer, M. de la problematologie.

<sup>(93)</sup> المشروع الفلسفي الهيدغري ينقل الفلسفة أو الفكر من ميدان الإبستيمولوجيا حيث تقوم الذاتية إلى ميدان الأنطولوجيا حيث تتم عملية تقديم إجابة عن سؤال الوجود الذي تم نسيانه عبر تاريخ الميتافيزيقا والعلم وعبر الاكتفاء بفحص العلاقة بين الذات والموضوع.

يريد أن يتحكّم في فَهْمنا للعالم كما لو أن الأمر يتعلّق هنا بإقامة علم صارم كما يريد هوسرل. لذلك تسعى فينومينولوجيا هيدغر إلى الكشف عن لافينومينولوجية فينومينولوجيا هيومينولوجيا هيومينولوجيا هوسرل. وذلك من أجل تحقيقها. هناك إذن قلب هيدغري للهوسرلية. يتدخّل بول ريكور ليساهم في هذا القلب لمصلحته. فهو يرى أن هذا القلب لا يسعى إلى تبيان العوائق التي تحول دون قيام البداهة الهوسرلية، أي تمثّل الذات أمام نفسها عبر عمليات الاختزال الترانسندنتالي والفينومينولوجي، لأن مثل هذا العمل لا جدوى منه، إذ الذات حتى بعد الإيبوخية لا تفهم نفسها إلأ عبر عدد من الوسائط التي لا تقبل الاختزالين. تتّجه الهرمينيوطيقا نحو فحص هذه الوسائط التي هي العلامات والرموز والنصوص (64). وهي بذلك تبتعد عن فينومينولوجيا هوسرل، إذ إنها تضع حداً لشفافية الذات تجاه نفسها (75). غير أن فينومينولوجيا هله مين لها. فبين الفينومينولوجيا والهرمينيوطيقا انتماء مشترك ينبغي أن تعترف كلً منهما به الفينومينولوجيا والهرمينيوطيقا انتماء مشترك ينبغي أن تعترف كلً منهما به للأخرى (66).

تتعالق الفينومينولوجيا مع الهرمينيوطيقا في علاقتهما بالأنطولوجيا وذلك في كون الأولى منهج هذه الأخيرة والثانية منهج الأولى إذ إن البحث الفينومينولوجي يقتضي قيام تأويل للموجود في اتّجاه وجوده. وإن هذا التأويل يقوم

<sup>(94)</sup> انظر: تحليل هذه الوسائط في كتاب بول ريكور المذكور، ص20 وما بعدها.

روق) تبين هرمينيوطيقا النصوص أن مقصدية القارئ أو الكاتب غير مباشرة، الشيء الذي يستوجب إعادة بناء هذه المقصدية عند تبيان دلالة النص على الرغم من غياب هذه المقصدية عن النص. هذا الغياب هو سؤال الهرمينيوطيقا. فمع غياب قصد الكاتب عن النص يحضر قصد القارئ عند قراءة هذا النص وهو قصد ينتجه القارئ عبر المكتوب وقصد القارئ نفسه يغيب بدوره لمصلحة التفاعل الذي يحصل بين القراءة والكتابة، بحيث نكون أمام ذات أخرى ليست هي ذات القارئ ولا ذات الكاتب. من ذلك مثلاً أن ريكور في تحليله للحكي وللاستعارة يهدم الوهم الذي يقول بوجود علاقة مباشرة بين ذاتية القارئ وذاتية الكاتب. وبلغة هوسرل نقول: إن الحضور المباشر للذات أمام نفسها من حيث هي حدسُ ذاتٍ واهبة وأصلية لم يعد في الهرمينيوطيقا ممكناً. ويترتب على ذلك وجود علاقة بين قدرة القارئ على إعادة عمل تَبنين النص، وهذا هو الغَهْم، وبين التفسير والتفسير هو المُستى تأويلاً.

<sup>(96)</sup> انظر: تفصيل ذلك في كتاب ريكور المذكور، ص29.

به الإنسان من أجل أن يجعل الوجود مرثيًا أمامه (97). لكن أن يكون الوجود مرثيًا معناه أن يصير ظاهرة. هذا أمر نلمسه مع شيخ العارفين الذي يقول بمحايثة الوجود للموجود الذي يشكل حجاباً له. إنّ الوجود عنده متعالي مطلق لكنه أيضاً ظاهر في ما سواه الذي هو الموجود. لذلك لا بدّ للإنسان من أن يقوم بعملية السفر أو التأويل في اتبجاه الأصل الذي هو وجود الموجود. يدفعنا ابن عَربي إلى التفكير في الوجود، أي أن نتجه ممّا يظهر إلى ما لا يظهر بذاته، وإنّما يظهر في غيره، من الماهيّة إلى الوجود ومن فكر البداهة والحضور إلى فكر الغياب والالتباس واللغز.

## 4 ـ الاختلاف الأُنطولوجي أو من الموجود إلى الظاهرة

يسعى هوسرل عبر عملية الاختزال إلى بلوغ منطقة من الوجود لم يتم بعدُ حصر خاصيتها. هذا الوجود المُكتَشَف بالاختزال هو وعي خالص وهذا الوعي له أنا خالص ومعيش محض. غير أنّ تحليل هوسرل لهذه المنطقة تحليل ينتقل من الموقف الطبيعي إلى الموقف الفينومينولوجي. في الموقف الأوّل، يكون الأنا بموضوعاته وأفعاله ومعيشاته قائماً في الواقع الطبيعي من حيث هي حوادث هذا الأنا في الواقع الطبيعي (88). في الموقف الثاني، يتم التركيز على ما يكون في الوعي محايثاً، بمعنى ما يكون حاضراً في الوعي. في هذا الموقف الثاني يتم إخضاع الوعي لتحليل إيديتيكي. والهدف من هذا التحليل الإيديتيكي هو بلوغ البداهة الكونية التي تنطبق على كل معيش ماهية. وأنه بفضل هذا التحليل يتبيّن دخول الواقع في منطقة الوعي. يعني ذلك أنّ المتعالي يقوم في المحايث. فالوعي يظلّ والحالة هذه قائماً بعد الاختزال الفينومينولوجي (99). إن ما يمكن رؤيته في الموقف الطبيعي إنّما هو العالم الطبيعي، أمّا العالم الذي تُقيمه الفينومينولوجيا فيظلّ محجوباً عن هذا الموقف. ولذلك لا بدّ من بلورة منهج يسمع لنا بالكشف فيظلّ محجوباً عن هذا الموقف. ولذلك لا بدّ من بلورة منهج يسمع لنا بالكشف

(97)

Marion. J. L. Réduction et Donation, p.72.

Husserl, Idée de la phénoménologie, cinq leçons (98) انظر: ترجمتنا للدرسين الأول والثاني من هذا الكتاب في موقع توفيق رشد للدراسات والأبحاث الفلسفية. www.philomaroc.com.

عن هذا العالَم الفينومينولوجي. أي عن عالَم يحصل بعد إلغاء أُطروحة عالم الموقف الطبيعي.

لم يكن الاختلاف الأنطولوجي عند هوسرل حاضراً إلا من حيث هو اسم غير مفكّر فيه في دلالته الأنطولوجية. فهذه الدلالة ستكون هيدغرية بامتياز. غير أن هذا يقتضي متابعة الانقطاعات في فكر هذا المفكّر بين كتابه الكينونة والزمان وما هو قبل هذا الكتاب وبعده. والانقطاع يدلّ على نفي يحافظ في الوقت نفسه على الطريق، إذ إن ما يبقى، بعد العمل الفكري، إنّما هو الطريق.

عندما أقام هيدغر الاختلاف الأنطولوجي بين الوجود الماهوي existence وبين الواقع réalité عثر على تمييز هوسرلي في كتاب أفكار موجّهة من أجل فينومينولوجيا ترانسندنتالية بين الوعي والواقع. أو بين الوجود كوعي والوجود كواقع، وهو اختلاف مبدئي بين أنماط الحدس أو بين أنماط العطاء (100). كما أنه يُقيم اختلافاً ماهويًا بين الإدراك والتمثيل الرمزي (101). وكذلك بين الوجود المحايث والوجود المتعالي (102). وبين المنطقة الأصلية للوعي وبين مناطق أخرى (103). هذا التمييز يضم أموراً كثيرة من بينها على سبيل المثال، ماذا يعني المعيش على العموم والمعيش القصدي على الخصوص، وهو أمر يقتضي التمييز بين اللحظات الواقعية للوعي وهي غير قصدية بالنظر إلى نفسها وبين ما يكون في الوعي قصديًا.

إنّ الاختلاف بين الوعي والواقع هو في حقيقته اختلاف أوّلي يؤسّس لأنماط العطاء. والعطاء نفسه يختلف كلما انتقلنا من هوسرل إلى هيدغر وأيضاً إلى ابن عَرَبي. غير أنه على ما يبدو اختلاف داخل العائلة نفسها من وجهة نظر الفكر الخالص. إن ابن عَرَبي يقيم اختلافاً بين أنماط العطاء، أي بين أشكال ظهور المعالص. إن ابن عَرَبي يقيم اختلافاً بين أنماط العطاء، أي بين أشكال ظهور الموجود وبين وجودها. فالوجود واحد والظهور مختلف. ذلك ما يؤكّده مفهوم الأعيان عنده. مع هيدغر يتم استبدال مفهوم الوعي بوجود ممتاز هو الدازاين، كي يصير الاختلاف قائماً بين يصير الاختلاف قائماً بين

Marion, J. L. Réduction et Donnation, p.182. (100)

Husserl, E. par 43. (101)

*Ibid.*, par 49. (102)

*Ibid.*, par 79. (103)

وجود الحقّ والعالم أو الخَلق، أو الإنسان فلا يكون الوعي نابعاً إلا من الإنسان الذي هو \_ بغض النظر عن الملابسات التاريخية، وعن الإبستيميات الفوكوية، إنسان كامل. والإنسان الكامل لا يتحقّق في فرد في دلالته السيكولوجيّة أو الوضعية. إنه أنا خالص متطهّر من كل علاقة تاريخية أو سيكولوجيّة. وهذا ما يؤهّله لدرجة الولاية.

أجل من الممكن وضع الإنسان الكامل بين مزدوجين إذا ما قارناه بالدازاين الهيدغري. لكن صحيح أيضاً وضع الدازاين بين مزدوجين إذا ما قارناه بالإنسان الكامل على اعتبار أن هيدغر يقول بأن «الوجود الذي للوجود - هنا لا يمكن أن يُستنبط من فكرة عن الإنسان (104). وهذا يعني أن هيدغر يتجاوز الفّهم الأنثروبولوجي للوجود الإنساني إلى الأنطولوجيا الأساسيّة. لكنّ الإنسان الكامل، هو أيضاً ليس يُفهم أنثروبولوجيًا، إذ إنه غير مرتبط بالأنا السيكولوجي الذي يعلقه التطهير الصّوفي، أو الاختزال الفينومينولوجي. الأنا السيكولوجي هو الذي أقامته الديكارتية، وهو أنا قائم في العالم. ليس الدازاين أو الوجود \_ هنا قائماً في عالم طبيعي، وكذلك الإنسان الكامل؛ وإنَّما هما معاً وجود ـ في ـ الـ ـ عالَم. الوجود ـ في ـ الـ ـ عالَم يجعل من العالم عنصراً من الوجود، ومن الإنسان عنصراً مُحدُّداً للعالم، أي وجود حاضر في عصور العالم من دون أن يكون ممتصًا بالعصر. والحال أن الأنا الديكارتي هو وجود داخل العالَم. مثله في ذلك مثل أي حدث طبيعي. وعلى خلاف ديكارت الذي شكّ في وجود العالم وهوسرل الذي علَّق أطروحة العالم؛ فإنه مع ابن عَرَبي سنتأكد من عالمية الإنسان في العالم، وإنسانية العالم في الإنسان، وذلك عندما نكون بصدد فَهُم الإنسان للعالم في نفسه وفَهُم نفسه في العالَم، وذلك على صعيد الميكروكرسم والماكروكرسم. ﴿سَنُرِيهُمْ ءَايُلِّنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنفُهِم ﴾. فليس الإنسان الكامل في العالَم مثل وجود الماء في الإناء. إنه ليس موجوداً مستمرّاً؛ وإنّما هو هذا الموجود الذي له القدرة على فَهُم العالَم في ذاته، وفَهُم ذاته كجمعية شتات العالم، وهو أمر يؤهله لبلوغ الصورة المكافحة، أو الأنا الكوني.

Heidegger, M. L'être et le temps, traduit de l'allemend, par Rudolf Boehm et (104) Alphonse de Waelhens, Gallimard, 1964, p.223.

إنّ الإنسان يقصد العالَم ليس من أجل إدراكه فحسب، وإنّما من أجل فكّ شفرته التي تكشف عن المعنى الذي يكون به العالم موجوداً لكي يعرفه. فلا نكون أمام اتصال سلبي به وإنّما أمام فَهُم إيجابي للذات نفسها باعتبارها موجودة من أجل الفَهُم. هذا أمر نكتشفه في الحديث القدسي الذي يتحدّث عن الكنز الخفي. من هنا أهميّة القصدية الفينومينولوجية التي تحوّل العالم إلى ظاهرة، وتحوّل الإنسان إلى وجود - في - العالم.

مع هيدغر سيصبح الاختلاف الأنطولوجي مفكّراً فيه بما هو كذلك، وضمن سؤال الوجود ومعنى الوجود، فما يعيبه هيدغر على هوسرل هو أنه سمّى الاختلاف الأنطولوجي لكنه لم يُشغِّله، إذ إنه لم يطرح السؤال حول وجود الاختلاف، وحول معنى الوجود. وهذا ما جعل هوسرل ميتافيزيقيًا في نظر هبدغر. إنه قد وقف عند اللحظة التي تبدأ فيها الصعوبة الحقيقية، وهي التفكير الأنطو - فينومينولوجي حول الوجود. يعنى ذلك أن ما ينقص فينومينولوجيا هوسرل هو أنها ليست فينومينولوجية. هذا ما نفهمه من رأى جان لوك ماريون التالي: إن هوسرل لا يتساءل أنطولوجيًا حول كيفية وجود الموجود الذي هو الوعي، وتغيب عنه كيفية وجود القصدي. وإذن فهو يرتكب خطأ فينومينولوجيًا والبحث الفينومينولوجي إلى حد هذه النقطة ليس فينومينولوجيا، إذ يُقصى ميدانه الخاص عن المساءلة الفينومينولوجية (105). ومع ابن عَرَبي لا يكون الوجود خارج الاختلاف. فالوحدة عنده اختلافية فالحقّ حَق وخَلق والخَلق خَلق وحَق، من دون أن يذوب الواحد في الآخر بشكل مطلق أو ينفصل عنه بشكل مطلق. هذا وجه من وجوه الأطروحة التي سيتم الكشف عنها في هذا البحث. وذلك عبر منهج فينومينولوجي يُظهر الواحد في الآخر، عبر لعبة الحجاب أو القناع. فالوجود عند ابن عَرَبي هو وجود منتشر وهذا الانتشار هو معني الوجود.

إنّ ما ينقص هوسرل، هو أنه لم يظلّ فينومينولوجيًا حتى النهاية، نظراً لكونه لم يبحث في معنى الوجود هو الكونه لم يبحث في معنى الوجود هو

Marion, J. L. Réduction et Donnation, p.186. (105)

<sup>(106)</sup> نفسه. . . من المعلوم أن الاختلاف الأنطولوجي الذي يخترق كتاب الكينونة والزمان لهيدغر، بدءاً من الفقرة 2 ومروراً بالفقرة 44 ثم الفقرة 83 يجد أصله عند هوسرك. =

وحده الذي يسمح لصاحبه أن يتساءل حول الوعي وحول القصدي في اتّجاه وجودهما. نقول بعبارةٍ أخرى، إن ما منع هوسرل من أن يظلّ وفيًا للفينومينولوجيا هو أنه منع نفسه من التفكير أنطولوجيًا، إذ إنه علّق أُطروحة وجود العالم.

#### استنتاج

(108)

مع هيدغر نجد هذا الاختلاف بصدد العالم وبصدد الموجود كما يلي: أ- بصدد العالم يتعلق الأمر بالمُشكل المركزي لكتاب الكينونة والزمان. وهو: ما هو نمط وجود الموجود الذي يتشكّل فيه العالم؟ (107) والإجابة عن هذا السؤال تأتي من الأنطولوجيا الأساسية التي موضوعها هو الدازاين. ومن ثُمَّ يُطرح هذا السؤال بصيغة أخرى هي: ما هو نمط وجود الدازاين؟ إنّ نمط وجود الدازاين مختلف عن نمط الموجودات الأخرى، إذ إنه يكتشف «في ذاته عن إمكانية البناء الترانسندنتالي، (108). وهذا البناء يخص الإنسان وحده وهو الذي يتوجب عليه أن يتجه نحو الوجود لكي يفهمه.

يزخر فكر ابن عَرَبي بمفاهيم الظُهور والغياب، بالحضور والحجاب والبُطون، والغطاء، وكشف الغطاء، أو «التحجب واللاتحجب»، الصُور ولعبة المرايا، إلخ، وكلّ هذه مفاهيم تعانق فَهْمنا للوجود باعتباره ظُهوراً يحمل معه غياباً والغياب هو ظهور في مستوى الكشف، وفي مستوى إمكان مثالي يؤهل إدراك العارف للصعود في مراتب الوجود، ونحو ما لا يظهر إلاَّ في حجاب، وهو حجاب يحيله العقل بأدلته. إن فينومينولوجيا الغياب لا تهتم بواقعية أو لا واقعية المُعطيات وإنما تهمها الكيفية التي تكون فيها مُعطاة في الفكر وفي الإدراك. ولذلك، فإن العقل في هذه الفينومينولوجيا عقل برزخي لا يخشى التناقض. إنه يقول عن الشيء بأنه هو لا هو، إذ إن من تكون له القدرة على معرفة ما هو الأمر عليه هو أن يكون في عالم الجبروت.

وهيدغر يعترف بهذا الأصل، غير أن هذا الكتاب نفسه هو الذي يرسم قطيعة بين الرجلين
 إذ الاختلاف الماهوي يتحوّل عند هيدغر إلى اختلاف أنطولوجي فعلى.

<sup>(107)</sup> انظر: الفصل الثالث من كتاب الكينونة والزمان لهيدغر. ولقّد عملتُ على ترجمة هذا الفصل بأكمله غير أن اهتمامي بهذا البحث شغلني عن إعداد تلك الترجمة للنشر.

Marion, J. L. ouvr. cite, p.187.

مع ابن عَرَبي نجد أنّ الحقّ سبحانه قد أقام للإنسان الآيات في العالم وفي نفسه كعلامات على الطريق الذي يهدي إلى العلم بالوجود من حيث هو وجود. لكن ما هو دور العقل ضمن هذا الفّهم؟ هذا سؤال هام ضمن أطروحة هذا البحث. أطروحة هي في الوقت نفسه أنطولوجية، لأن موضوعها هو الوجود. وهرمينيوطيقية، لأنها تريد أن تفهم الفّهم الأكبري للوجود. وفينومينولوجية لأن الذي يهمّها هو نمط عرض الوجود ضمن هذا الفّهم. والمقصود بنمط العرض هنا الكيفية التي بها يشكّل العالم ظاهرة في فكر الشيخ الأكبر، وليس المقصود اتهام هذا الشيخ أو تقديسه. ومن المعلوم أن أغلب الذين يتهمون الشيخ يتمحور اتهامهم حول ما يزعمون أنه عقيدة أكبرية، وهي وحدة الوجود. ونحن هنا نخصص لها باباً مستقلاً، نريد أن نبين من خلاله أنّ هذا المفهوم منهجي أكثر من كونه عقيدة، إنه طريقة في النظر وليس دعوة إلى العبادة بمقتضاه. نريد أيضاً أن نتبيّن أن فكر ابن عَربي ليس مشتّتاً كما يزعم الكثيرون، وإنّما هو نسقي. ونسقيته تتناسب مع نظام الوجود والنظام الثاوي في القرآن الكريم.

## الباب الثاني

# فكر ابن عَرَبي بين المصدر الإلهامي والكتابة النسقية

### مُقدِّمة: من هو ابن عَرَبي؟

الإجابة عن هذا السؤال لا تتجه نحو الحديث عن ابن عَرَبي كفردٍ وُلد في مكانٍ وزمنٍ مُعَيّنين أو الحديث عن أساتذته وأتباعه ومؤلّفاته. فهذا أمر استوفاه الباحثون. ولذلك لن نعيده هنا. إنّما هذه الإجابة تكمن في ما يحمله ابن عَربي من فكر واعتقاد. وهو يصرّح بأن عقيدته هي الإسلام بدون ما حاجة إلى دليل أو برهان. فهو بذلك يعتقد اعتقاد العوام سليمي الفطرة. وهو يُقدّم في ذلك شهادات تتأسّس على الوحدانية والتنزيه وصنع العالم وتدبيره بالحق من الحق الذي لا يفتقر إلى شيء ويفتقر إليه كل شيء. ومن هنا يقوم الفهم التالي: المعالم كله موجود بالوجود الحق الذي هو الله سبحانه. الوجود الحق مطلق لا يوصف بصفة الخلق إذ ليس في الخلق ما هو زائد على الحق كي يوصف به. لا يتقيد حتى بمطلق. في الخلق ما هو زائد على الحق كي يوصف به. لا يتقيد حتى بمطلق. والبعد من صنع الزمان الذي أبدعه (أ). فليس هناك حلول ولا اتحاد ولا وحدة والبعد من صنع الزمان الذي أبدعه (أ). فليس هناك حلول ولا اتحاد ولا وحدة وجود (2). كيف تُعقل الوحدة بين الزمان وبين مبدع الزمان؟ بين الخالق والمخلوق؟

<sup>(1)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 1، ص164.

<sup>(2)</sup> مفهوم أوحدة الوجودة ظهر مع صدر الدين القونوي (ف-672-1263) في المنعات الإلهيئة، طهران، 1898، ص279. مفتاح الغيب، على هامش شرح منازل السائرين للقاشاني، طهران، 1899، ص294-295. وهذا المفهوم لم يأخذ طابعه التقني إلاً مع فرغاني (ت-699-1299) الذي استخدمه مرات كثيرة في تعليقه على الطائية الكبرى لابن الغريد. (عنوانه: منتهى المعارك في الترجمة العربية. ومشارق المعراري في الترجمة الفارسية). غير أنه مع ابن تَيمية سوف يأخذ هذا المفهوم الدلالة النهائية التي بها يحدد الكثيرون =

من هنا تترتب أشكال النفي التي تثبت وجود الحق من غير أن يكون محصوراً في صفات موجود. وعلى هذا، فإنه تعالى لا يُستدل عليه إلا به. فلا تدل عليه العقول ولا الأزمان ولا الحوادث ولا الأمكنة وإن كانت غير موجودة إلا به. لا يوصف بصفات الموجودات، لأنه ليس في الموجودات أمر يزيد على وجوده كي يحتاج إليها. ومن المعلوم أن الصفة تتبع الموصوف. لا تختلط به الأشياء وليس حالاً في الأشياء. فلقد كذب من قال بالحلول وأخطأ من جمع في كينونة واحدة بين الوجود والموجود في ما يُسمّى وحدة الوجود. هناك الوجود وهناك ما سوى الوجود، والاختلاف الأنطولوجي بينهما حاصل. فكيف تُعقل الوحدة الاندماجية مع وجود اختلاف مؤسس؟

إن ابن عَرَبي هو من كبار المفكّرين الأكثر إثارةً للانتباه. والأكثر عُرضةً للنقاش في الدوائر الفلسفية والدينية في الحضارة الإسلاميّة. فلقد طبع التصوّف بفكره الذي ينحو به نحو التأمل وليس الاقتصار على التجربة الروحية التي لا تفكر نفسها. غير أن هذا التفكير التأملي يطرح مشكلة أمام عدد من الباحثين، فيما إذا كان حقاً فلسفة تتّجه إلى بناء نسق أم مجرّد جماع لعدد من التصورات والعلوم والمفاهيم النابعة من تجربة إلهامية تمزّق النظام ولا تقبل الدخول في توجه نظري معلوم المعالم والمنطلقات والفرضيات والتوجيهات العامة. غير أن البعض منهم يعتبر فكر ابن عَربي فلسفيًا إذ إنه يقوم على محور مركزي تشعّ منه جميع أفكاره، وهذا المحور هو «وحدة الوجود» التي يعتبرها عقيدة أكبريّة، أي عقيدة خلاصة وهذا المحور هو «وحدة الوجود» التي يعتبرها عقيدة أكبريّة، أي عقيدة خلاصة خاصة الخاصة، لكن البعض الآخر قال بوجود نظام ثاو في فكره من دون إرجاعه إلى وحدة الوجود. والبعض الآخر نظر إلى هذه الوحدة كأساس منهجي يقوم عليه النسق الفيلوصوفي الأكبري.

إن ابن عَرَبي مفكّر يصعب وضعه في مذهب وتيار، كأن نقول، مثلاً، بأنه سُنيًا، وشيعي، وهو من الذين يرفضون التقييد. لقد اعتبره ستيفان روسبولي سُنيًا، ولم يمنعه ذلك من إقامة ثيوصوفيا روحانية جعلته قريباً من المُعلّم إيكهارت

الميتافيزيقا الأكبرية. فهو مفهوم لا نجده عند ابن غَرَبي.

Les Illuminations de la Mecque, Anthologie présentée انظر: صفحة 289 من كتاب par Michel Chodkiewicz, Albin Michel; 1988.

Maître Eckhart واعتبره هنري كوربان شيعيًا باطنيًا. فهو عنده: أستاذ الأندلس الكبير ورجل الباطن والمعنى الخفي ورجل يكسر جمادية الحرف وصلابته كي يصل عن طريق تأويل حرّ إلى معانِ جديدة على الوحي. غير أن هذا الفَهم الكورباني يصطدم بما يقوله شودكيفيتش عن هرمينيوطيقا شيخ العارفين باعتبارها لا تخرج من دائرة الحرف القرآني. كما أن البعض رفعه إلى درجة القداسة والبعض الآخر رمى به إلى حضيض الزندقة والكفر. وهذا يفيد أن القيام بتأويل عمله بشكل سليم هو محاولة في غاية الصعوبة، ولاسيما أنّ خصومه وأتباعه ما يزالون بين ظهرائينا. فالأمر هنا لا يتعلق بتفسير نسق فلسفي قد انقضى أثره المباشر، وإنّما بفكر له القدرة على الانغماس في الحياة الدينية الإسلامية للعديد من الأتباع والمريدين حاليًا. ومثل هذا الفكر هو الذي يستحقّ النظر والفحص، إذ إنه ليس فكراً ميّتاً، فالملابسات التاريخية قد تمنحه إمكانية السيادة والظهور.

# الفصل الأوّل عن منهج القراءة: عن منهج القراءة: وحدة الوجود بين العقيدة والمنهج (بالاسيوس، نيكلسون، توشيهيكو إزوتسو، آن ماري شيميل، كلود عدّاس، السيد حسين نصر، هنرى كوربان، ميشال شودكيفيتش)

سوف نسعى في هذا الفصل إلى تبيان بعض المناهج الفكرية التي حاولت مقاربة فكر ابن عَرَبي، علماً بأنها ليست هي الوحيدة، وإن كانت هي الأكثر إثارة للانتباه، ولاسيما أنها تتجه نحو «الموضوعية» من دون تدخل أشكال المدح أو الاتهام، ومُرَكِّرة أساساً على تأويل يستلهم المناهج المعاصرة في العمل العلمي مثل الفينومينولوجيا والتحليل البنيوي والهرمينيوطيقا. سيتم عرض هذه المناهج في سبيل الكشف عن التقاطعات والتعارضات القائمة بينها وذلك من أجل الخروج منها إلى الطريقة المُتبعة في هذا البحث. إنها طريقة تستفيد من بعض هذه المناهج ولذلك لا تدعي لنفسها التفرد والجِدة، وإنما تريد أن تكون مفتاحاً لفَهُم آخر لحقيقة الوجود ونمط عَرْضه في فكر ابن عَرَبي، ولموقع العقل ضمن هذا العَرْض. إنها أيضاً طريقة فلسفية، لا تبدأ بالتعاريف، لأنها لا تسلك مساراً دُغمائيًا

dogmatiste، بقدر ما تريد أن تكون نقدية، تخلّص فكر ابن عَرَبي من النظرة الاختزالية، أي تلك التي تلخّص هذا الفكر في «وحدة الوجود»(3) المُفتري عليها.

<sup>(3)</sup> يكاد يكون من المستحيل أن نعثر على بحث يتعلّق بابن غربي من دون أن يتطرّق إلى هذا المفهوم، الذي يعتبره الكثيرون من الباحثين العرب عقيدة ابن غربي ومذهبه. ونحن في هذا العمل لا نسير في هذا الاتجاه، إذ إن ابن غربي لا يؤسّس مذهباً عقائديًا دُغُمائيًا، ولا يشرع إلى هذا المفهوم، وإنما يقرأ الظهور على أنه حجاب على غياب، وأن هذا المفهوم نفسه غير وارد في كتاباته. لقد قرأتُ عدداً من المؤلفات المعنونة بوحدة الوجود عند ابن غربي، أذكر منها على سبيل المثال ما يلى:

<sup>-</sup> وحدة الوجود عند ابن عَرَبي، عبد الجليل سالّم، دار جويرو للخدمات اللغوية، ط1، تونس، 2002.

<sup>-</sup> الرد على القائلين بوحدة الوجود، تأليف علي بن سلطان القاري، دراسة وتحقيق: رضا بن عبد الله بن علي رضا، دار المأمون للتراث، ط1، 1995.

وتُقدّم تصوّراً جديداً لهذه الوحدة، وهي وحدة تقوم في الكتابة الأكبرية نفسها، خلف التشتّت الذي يلجأ إليه أغلب دارسي ابن عَرَبي باستتناء البعض منهم.

يرى توشيهيكو إزوتسو أن من المهم تتبع نمو مفهوم وحدة الوجود باعتباره المؤسس لعمل تركيبي للفلسفات الشرقية وباعتباره إطاراً نظريًا يمكننا من فَهم أهم الأشكال التاريخية للأفكار الشرقية التي لها أصول تاريخية مختلفة، بحيث يمكن العثور عليه في الفيدانتا والبوذية والطاوية والكونفوشيوسية، فضلاً عن بلورة هذا المفهوم في إيران في الفترة التي تلت الغزو المغولي حتى القرنين السادس عشر والسابع عشر حيث قدّم الملا صدرا الشيرازيّ تركيباً للفلسفة الإسلامية على أساس هذا المفهوم المركزي<sup>(4)</sup>. هذا يفيد أن المنهج المُتبع من طرف هذا الباحث هو المقارنة التي تسعى في نظره إلى إحداث تفاهم وتواصل بين الشرق والغرب. مقارنة تستهدف ما يسمّيه ميتا-فلسفة الفلسفات. وهي بمثابة خطاطة بنيويّة حيث تلتقي جميع الفلسفات في نُقَط مُعيّنة مع محافظة كل واحدة منها على اختلافها. وكأن مفهوم وحدة الوجود هو بمثابة أركيتيب للتفكير الفلسفي في مختلف التقاليد وكأن مفهوم وحدة الوجود هو بمثابة أركيتيب للتفكير الفلسفي في مختلف التقاليد الفلسفية الكبرى للشرق (5).

<sup>= -</sup> إيضاح المعنى المقصود من وحدة الوجود، عبد الغني النابلسي، تحقيق: سعيد عبد الفتاح، دار الآفاق العربية، ط1، 2003.

<sup>- «</sup>وحدة الوجود عند الصوفية في الإسلام»، د. مبروك الصادق السوسي، الأخلام، عدد 51، السنة السابعة 1985، ص78 وما بعدها. ومن المفيد أن نعلق هنا على هذا المقال، إذ أنه يرجع إلى عفيفي وليس إلى ابن عَرَبي، وهو يفهم تجلّي الحق في كل معبود على أنه يتجلّى في محمد ورابعة والبرتقالة والقط والدودة والأفعى والغدير، إلخ. (ص84). فهل يصح هذا؟ إنه يعتبر تجلّي الحق في كل ما تقع عليه حواسنا. فهل هذا صحيح؟ هل يقول ابن عَرَبي مثل هذا القول التافه؟

<sup>-</sup> نظرية وحدة الوجود بين ابن عَرَبي والجيلي، دراسة تحليلية نقدية مقارنة، الدكتورة سهيلة عبد الباعث الترجمان، كلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية، مكتبة خزعل، ط1، 2002، وهو يضم 890 صفحة.

<sup>-</sup> هناك أيضاً عدد آخر من الكتب سوف أذكرها في مراجع هذا البحث وهي تشير إلى وحدة الوجود.

<sup>(4)</sup> توشيهيكو إزوتسو، وحدة الوجود والخلق المستمر Unicité de l'existence et la création مر50.

<sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص51.

بناء على منهج المقارنة يسير آسين بالاسيوس نحو محاكمة التصوّف عند المسلمين فهو في بداية كتابه عن الإسلام الممسح يطرح السؤال التالي: هل في الإسلام تصوّر صوفي بمعنى الكلمة، يعني هل له خصائص سيكولوجيّة مشابهة، على الأقل في الظاهر لتلك التي نجدها في التصوّف المسيحي؟ (6). يعني ذلك أن هذا الباحث يبحث عن العلّة الكافية للتصوّف الإسلاميّ في أصله التاريخي الذي هو المسيحية. ومع ذلك يرى أن عمله هذا يقوم على المنهج العلمي إذ يقول: «إن المنهج الموضوعي الضروريّ لكلّ بحث علمي ينبغي أن ينطلق من الوقائع، وإن هذا هو القصد الذي دفعنا إلى تأليف هذا الكتاب (7).

لكنّ الإعلان عن القصد العلمي في الكتابة قد يُضلّل القارئ، إذ المقارنة التي التزمها تتحوّل إلى محاكمة، وليس إلى ملاحظة الواقع الحقيقي الذي ينبع منه التصوّف عند شيخ العارفين وهو القرآن الكريم (8). ويرى بالاسيوس أنه من الممكن عبر تصوّف ابن عُربي أن نطّلع على التنوع الغني من الأفكار والمناهج المتعلّقة بالروحانية الإسلامية عموماً ومختلف الإمكانات المماثلة للروحانية المسيحية. إن عيب بالاسيوس هو أنه جعل من القرآن مذهباً لتعدّد الزوجات وللحرب، إذ يرى بأنه مذهب محمد (صلعم) الذي نعته بالمُحارب (9)، الشيء الذي لا تقوم معه الخصائص الروحانية للتصوّف. يُضاف إلى ذلك أن بالاسيوس يُرجع مفهوم الشيخ الى أصل مسيحي، وذلك عندما يقول: «أمّا في الإسلام فكان المرشد الروحي يُسمّى 'شيخا'، وهي ترجمة حرفية لكلمة Senior أو presbyterus في الرهبانية المسيحية، وابن عَربي يتابع المتعارف عليه منذ قرون بين الكتّاب في التصوّف، ويسمّيه باسم الشيخ وأن يكون الشيخ قائلاً: «وهذان التشبيهان (أي إماتة إرادة المريد في طاعة الشيخ وأن يكون الشيخ قائده في الجهاد)، وهما يرجعان إلى أصل

Palacios, Miguel Asin. L'islam christianisé: Étude sur le soufisme d'Ibn Arabi de (6) Murcie, p.7.

<sup>(7)</sup> المرجع السابق.

 <sup>(8)</sup> انظر: ميشال شودكيفيتش، القرآن في عمل ابن عَرَبي.

<sup>(9)</sup> آسين بالاسيوس، ابن فَرَبي: حياته وملعبه، ترجمه عن الإسبانية: عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت، دار القلم، بيروت، 1979، ص8.

<sup>(10)</sup> المرجع السابق، ص126.

مسيحي، يمثلان عند ابن عَرَبي وعند كل صوفي مسلم المنهج الروحي الله التراث هذا منهج علميّ الا يُخفي وراءه النظرة الاستشراقية التقليدية إلى التراث الإسلاميّ لقد أراد بالاسيوس أن يجعل من التصوّف الإسلاميّ نقلاً حرفيًا للتصوّف المسيحي، تماماً مثلما فعل المستشرقون بالنسبة للفلسفة عند المشائين المسلمين الذين اعتبروها نقلاً حرفيًا للفلسفة اليونانية. فما الذي يبقى عند المسلمين من فكر إن أقصينا عنهم الفلسفة والتصوّف معاً؟

وعلى خلاف هذا الفَهُم يقول ميشال شودكيفيتش: «إن دراسة يقظة ومنتبهة ، تبين على العكس، أن عمل الشيخ الأكبر ـ ليس فقط في المنطوقات المذهبية التي يقترحها وإنما أيضاً في تفاصيل بنية هذا العمل ـ هو بأكمله نابع من 'بحر القرآن' وحتى التأويلات الأكثر إزعاجاً هي دوماً مؤسسة عنده على حرفية النص القرآني في فما يقوله ابن عَربي عن المنبع الرئيسي لفكره ليس تَقِيَّة ، أو مجرد احتراس منهجي يُخفي مصادر الإلهام الأخرى عنده ، إنما هو تعبيرٌ حقيقي عن حضور القرآن بأكمله في فكره.

يرجع بنا ميشال شودكيفيتش إلى كتاب الرة المتين لصاحبه عبد الغني النابُلسي حيث يقوم دفاعٌ عن أعمال ابن عَرَبي ضِدَّ أولئك الذين نادوا بحرقها. إنهم يجدون صعوبةً كبيرةً في تنفيذ حكمهم هذا. إنهم يجدون أنفسهم أمام مفارقة أو مأزق يمكن التعبير عنه كما يلي: إذا قاموا بحرق كتب ابن عَربي دون أن يمحوا منها العدد المذهل والذي لا حصر له من الآيات والأحاديث النبوية فإنهم بذلك يحرقون معها هذه الآيات والأحاديث النبوية، أمّا إذا قاموا بمحو هذه الآيات والأحاديث لم يتبق من كتاباته إلاً القليل، لأن القرآن حاضر فيها في كل مكان (13).

وإن كان بالاسيوس يسعى إلى القيام بدراسة سيكولوجيّة لابن عَرَبي بعدما قام برسم لسمات شخصيته الفيزيونومية التي لها أثرها في نسقه التيولوجي ـ كما

<sup>(11)</sup> المرجع السابق، ص145.

<sup>(12)</sup> شودكيفيتش، القرآن في حمل ابن حَرَبي، ص149. انظر أيضاً: الفتوحات، ج3، ص334. حيث يؤكد الشيخ الأكبر أن كل ما كتبه يصدر عن القرآن وكنوزه.

<sup>(13)</sup> المرجع السابق، ص150.

يقول \_ وذلك بالرجوع إلى كتاب الفُتوحات المكية فإنه أيضاً يسعى إلى الكشف عن تأثير الإسلام الإسباني في فكره، على اعتبار أن مذهب ابن عَرَبي الصّوفي قد تشكُّل قبل رحلته إلى الشرق، وهو يُدعِّم ذلك بتحليله لعدد من الرسائل التي كتبها في إسبانيا مثل كتاب مواقع النجوم، وكتاب التدبيرات الإلهيّة. ويُرجع الأساس السيكولوجيّ لمذهب ابن عَرَبي إلى ثلاثة أنواع من السيكولوجيا: الأولى، أطلق عليها اسم السيكولوجيا الإمبيريقية العادية حيث نجد وصفأ إمبيريقيًا للظواهر النفسية العادية التمثلية والانفعالية، فيها تأثيرات مسيحية أفلوطينية وأرسطية. الثانية، هي تلك التي يعرض فيها طبيعة وأصل وغاية الروح esprit، وهي بمثابة تَبَنُّ لِما يُطلق عليه panapsychisme . أمّا الثالثة فهي السيكولوجيا الصّوفية mystique، يعنى التحليل الذي يقدّمه ابن عَرَبي عن الظواهر غير العادية، تحليل الحالات النفسية المتعلِّقة بالافتتان والشطح، حيث يتنامى اللاوعي بعد أن يكون مسبوقاً بالظواهر الانفعالية والتمثُّليَّة، وهو يعتبر هذه السيكولوجيا الأخيرة الأجدى بالنسبة لدراسته هذه (14). إنه يزعم مع تابعه أبو العلا عفيفي أن ابن عَرَبي قد تأثّر بفكرة التثليث (15) حيث استغرب أن يتأثّر متصوّف مسلم بهذا العنصر المسيحي. وفي الحقيقة أننا هنا أمام تشابه في اللفظ فقط، إذ إنَّ فكرة التثليث ترتبط عنده بالإنتاج، وبالنكاح، والنكاح الغيبي.

لقد اعتبر آسين بالاسيوس ابن عَرَبي رجلاً مختلاً عقليًا إذ إنه عانى عدداً من الظواهر المَرَضية وإنه يعترف هو نفسه بأن عقله لا يعمل بطريقة عادية (16). علماً بأن بالاسيوس يصف ابن عَرَبي في مواضع أخرى بأنه رجل عبقري (17).

الأطروحة التي أسعى هنا إلى الدفاع عنها، تسلك منهجاً مغايراً تماماً. إنه منهج فينومينولوجي أنطولوجي لا يهمه التنقيب في سمات الشخصية النفسية والجسمية ولا حتى في الأنا الإمبيريقي لابن عَرَبي. إنه يسعى إلى الكشف عن أنا

<sup>(14)</sup> بالاسيوس، ابن هَزَيي: حياته ومذهبه، مرجع سابق، ص98–99.

<sup>(15)</sup> انظر تعليقات عفيفي على: فصوص الحكم، ص132-133.

<sup>(16)</sup> بالاسيوس، ابن غَربي: حياته وملهبه، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، مكتبة الأنجلو المصرية، 1965، ص82.

<sup>(17)</sup> زكي سالم، الاتجاه النقدي عند ابن عَربي، المكتبة الصوفية، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2005، ص78.

ترانسندنتالي له طبيعة كونية يشكّل ابن عَرَبي مجرّد تشخيص له. بعبارة أخرى، يريد هذا المنهج ـ إن صحَّ اعتباره منهجاً ـ أن يكشف عن تفكير في الوجود خارج قيود الزمان والمكان وخارج الذاتية المرهونة بشروط سيكولوجيّة مُحدَّدة. غير أنني سأقف هنا عند تقديم فَهُم مخالف للتحليل السيكولوجيّ وهو التحليل البنيوي عند توشيهيكو إزوتسو والتحليل النسقي عند ميشال شودكيفيتش، فضلاً عن وجهة نظر آن ماري شيميل والمحاولة الفينومينولوجية التي قدّمها هنري كوربان عن الخيال الخلاق عند ابن عَرَبي.

على خلاف الفحص السيكولوجيّ والذاتي لفكر ابن عَرَبي، قام توشيهيكو إزوتسو، عبر منهج الفلسفة المقارنة، وعبر التحليل البنيوي، بالكشف عن البِنية المفاهيمية للفلسفات الشرقية، ومن بينها فلسفة ابن عَرَبي، التي يحتلّ فيها مفهوم وحدة الوجود موقعاً مركزيًا. وهو يسعى إلى الكشف عن الإمكانات الفلسفية التي يتضمّنها هذا المفهوم، وذلك عبر القيام بتحليل سيمانطيقي مُعمّق لِما يُطلق عليه المفاهيم \_ المفاتيح (18) للنسق الميتافيزيقي القائم على وحدة الوجود. بعبارةٍ أخرى نقول: إنه من مفهوم البِنية أو النسق يريد أن يكشف عن فكر ابن عَرَبي باعتباره نسقاً فلسفيًا. فهو هنا يصادر على المطلوب. يعني أنه يفترض وجود النسق ثم يعثر عليه بناء على هذا الافتراض.

هذا، على ما يبدو، هو الذي دفع السيد حسين نصر، إلى نفي القول بأن مذهب ابن عَرَبي هو مذهب وحدة الوجود، لأن ابن عَرَبي في نظره لم يكن فيلسوفاً، يعني أن مفهوم وحدة الوجود ينتمي إلى الفلسفة يقول: "في حالة ابن عَرَبي لا نتعامل مع فيلسوف بالمعنى الأرسطي. فمذهبه لا ينبغي أن يعالج كفلسفة "(19) إن توشيهيكو إزوتسو يجهد من أجل العثور على الشكل الأكثر نموذجيّةً للبِنية الأساسيّة التي تقوم عليها الأنساق الميتافيزيقيّة القائمة على وحدة الوجود. يقول: «النسق الذي سنقوم بتحليله هو نسق أركيتيبي archetypal بِنيته الأساسيّة توجد تقريباً في أغلب الأنساق. ومن وجهة النظر الشكلية له طبيعة تسمح بتطبيق موسّع له في المنظور الميتافلسفي

(19)

Izutsu, Toshihiko. Sufism and Taoism; A Comparative Study of Key philosophical (18) Concepts, University of California press.

Nasr, Sayyed Hossein. Three Muslim Sages The Unity of being, p.102.

الأكثر امتداداً (<sup>20)</sup>. هكذا نجد أنّ هذا الباحث يُدرج النسق الفلسفي الأكبري ضمن نسق أعم ميتافلسفي موضوعه هو الوجود، وهذا الوجود يتبدّى في الأنساق الجزئية تبعاً لدرجات نموة وتمظهره في هذه الأنساق. فكر ابن عَرَبي، والحالة هذه، هو مثالٌ للفلسفة الشرقية وكأننا أمام إبستمي لم يكن في استطاعة ابن عَرَبي أن يفكّر خارجه، وهو إبستمي شرقيّ إن صعّ التعبير.

بناءً عليه، فإن التصوّر الغربي يعتبر فكر ابن عَرَبي ممثّلاً للبانتاييزم panthéisme الإسلاميّ، أو المذهب الأحادي monisme، ويعتبر الشيخ الأكبر بذلك مسؤولاً عن انحطاط الحياة الدينية الحقيقيّة للإسلام (21). في حقيقة الأمر، إن ابن عَرَبي لم يكن حلوليًا ولا من القائلين بالاتحاد. فهو يقول: «لا تجتمع أنت وهو في حدُّ ولا حقيقة، فإنه الخالق وأنت المخلوق (22)؛ وأن التشابه بين الفلسفة والتصوّف ظاهري أكثر من كونه حقيقيًا. فابن عَرَبي لا يريد أن يكون فيلسوفاً، بمعنى أنه لا يريد حصر الحقيقة في نسق، وهو لم يُقدّم عرضاً منظماً لمختلف المجالات التي شغلت تفكيره. إنه يكتب تحت تأثير إلهام ربّاني يحول دون قيام ميتافيزيقا عنده.

أجل لقد اعترض فكر ابن عَربي العديد من الأسئلة التي طرحها عليه الواقع في زمنه، وهو في هذا يلتقي مع الفلاسفة في استخدامه للغة التواصل والإفهام والتبليغ، غير أنه يختلف معهم في كيفية معالجته هذه اللغة. هذه الكيفية في المعالجة تكشف أن ابن عَربي لم ينشغل بتلبية مطالب العقل الفلسفي. فلقد كان رُوْيَوِيًا، لكن نزعته الرُوْيَوِية هذه لم تمنع من العثور في فكره على نظام آخر يتوافق فيه الفكر الأكبري مع لغة أخرى في اتجاه بلوغ القمة الروحية. والمسافر نحو هذه القمة، يصير أعمى من دون رؤية تجمع شتات مفاهيم النظر، وتسمح بذلك لنفسها بالتحليق في الأكوان مثل النسر يحلق بعيداً في السماء (23). هذا التحليق تكشف عنه لغته الرمزية.

<sup>(20)</sup> إزوتسو. وحلة الوجود والخلق المستمر، مرجع سابق، ص69.

Schimmel, Annemarie. Le soufisme et les dimensions mystiques de l'islam, p.328. (21)

<sup>(22)</sup> ابن غَرَبي، الفُتوحات المكيّة، سِفْر 14، ص481.

Nasr, Sayyed Hossein. Three Muslim Sages..., p.103. (23)

لكن هل هذا يعنى أن ليس في فكر ابن عَرَبي فلسفة؟ الإجابة عن هذا السؤال تقتضي أوَّلاً أن يحصل هناك اتفاق في معرفة هذا الذي يُسمَّى فلسفة، وهو أمرَّ بعيد المنال. اللَّهُمّ إن قلنا بأن الفلسفة هي هذا الجَهْد الفكري الذي يبذله المفكّرون من أجل الكشف عن المشاكل المختلفة التي لا تنحصر في ما هو اقتصادي أو سياسي، وإنّما تمتذ إلى الجوانب الأخلاقية والروحية للإنسان، ومن دون حصر الفلسفة في بناء الأنساق التي تُذيب الاختلافات والفروق في الموجودات، حينذاك نحصل على فلسفة أكبرية ليست شرقية ولا غربية؛ لا تقيم نفسها على مفهوم موحّد مثل وحدة الوجود. لم يقل ابن عَرَبي بوحدة الوجود ولم يمنعنا ذلك من اعتباره فيلسوفاً. إذ إنه يقرأ. والقراءة جمع لشتات النظر وللتشتت المذهبي والعقائدي الذي لعب فيه الفقهاء والمتكلِّمون دوراً هامًا. جمع شتات النظر يعني، كذلك، أن عمل ابن عَرَبي هو تفسير كامل لما كان المتصوّفة من قبله قد فهموه من دون أن يتمكّنوا من صياغته. وحتى أحمد سهرندي \_ الذي يُعتبر خصماً لابن عَرَبِي \_ فلقد توجب عليه أن يقول عن ابن عَرَبِي وأن يقبل أأن المتصوّفة الذين أتوا بعده \_ عندما يتحدّثون عن هذه الأمور \_ لا يقدمون سوى تلميحات ولا يستخلصون منها نسقاً منظماً. ثم إن أغلبهم يفضلون متابعة خطواته واستخدام اصطلاحاته. ونحن الذين أتوا مؤخراً نريد أن نتمتع ببركات هذا الرجل العظيم وأن نتعلم كثيراً من حدوسه الصوفية فليرحمه اللَّه ويمنحه أفضل الجزاء ((<sup>24)</sup>.

غير أن جمع شتات النظر لم يكن عند ابن عَرَبي إلا قراءة جامعة للقرآن الكريم ما دام القرآن نفسه جَمْعاً. هذا أمر تُبيّنه كثافة المرجعيات الدينية في كتابته، بل إن ابن عَرَبي له كتاب كبير في تفسير القرآن لكنه لم يصل إلينا. عنوانه: كتاب الجمع والتفسير في أسرار معاني التنزيل. وهو كتاب غير تام ومع ذلك يضم 64 مجلداً يقف آخرها عند وسط سورة الكهف فقط (25). لكن هذه الأهميّة التي للقرآن

Yohanan Eriedmann. Shaykh Ahmed Sihrindi, An Outline of his Thought and (24) a Study of his Image in the Eyes of Posterity/In Le soufisme et les dimensions mystiques de l'islam, p.328.

Histoire et classification de l'œuvre d'Ibn Arabi, Damas, 1964,  $T_1$ , مشمان يحيى، p.266. يَعلَق هذا المفكر على p.266. نقلاً عن ميشال شودكيفيتش، مرجع مذكور، ص160. يُعلَق هذا المفكر على اختفاء هذا الكتاب بأنه اختفاء غير نهائي.

الكريم في مَثَن شيخ العارفين لم تمنع البعض من القول بأننا نلتقي مع ابن عَرَبي بمذهب له أبعاد ضخمة، تتكامل فيها الميتافيزيقا والكوزمولوجيا والسيكولوجيا والأنثروبولوجيا، تكسر وتعيد النظر في التصوّف التقليدي بعد أن تكون مصوغة في هذا المذهب بشكل صريح، فيه تتمّ إنارة عدد من الضواحي الكونية والروحانية بطريقة تسمح بالتأمل والتفكير (26).

أمّا البعض الآخر فيُرجع التأويلات العديدة والمتناقضة لعمل ابن عَربي إلى تعقد هذا العمل بفعل ما يحمله من تأثيرات هرمسيّة وعرفانية وأفلاطونية وأفلاطونية، ويرى أن صعوبة ترجمة النصوص الأكبريّة إلى لغة أجنبية إنّما ترجع إلى أسلوبه في القراءة وهو أسلوب يحتاج إلى شرح كي يفهمه غير المسلم، طبعاً إلى جانب الأثر الذي للقرآن الكريم في هذا العمل (27). إن فكر ابن عَربي هو بحق يعانق، في عمل تركيبي يُحدث دواراً، جميع ميادين العلوم التقليدية، والصيغ المبهمة ذات مفارقات عجيبة، فضلاً عن كونه يضمّ عشرات الآلاف من الصفحات، بحيث إن هذا كلّه لا يشجع على انتشار تعاليمه وفكره (28).

لكن هل هذا يعني أنّ ابن عَرَبي ليس مفكّراً، وبالتالي ليس مسؤولاً عمّا يكتب كما يقول العديد من الباحثين؟ والجواب في نظرنا بالنفي، إذ إنه يقوم هو نفسه بمراجعة كتاباته وهذا أمر حصل في موسوعته على سبيل المثال. ويترتب على ذلك أن كتاباته لم تكن مُهَوَّشة أو كشكولاً. كما يقول سامي اليوسف: "وبما أن منهج الفتوحات مهوَّس إلى حدِّ لا خفاء معه، أو هو مختلط العناصر ومفكّك الأوصال، بل مؤلّف من أنسجة شديدة التباين والاختلاف، فقد راح الشيخ يصرّح بأنه ليس مسؤولاً عن ذلك الخلل؛ وما ذاك إلاً لأنه يكتب وفقًا لما أُملِيَ عليه من قبّل جهة سرية تُلهمه ما يكتب أو يقول» (29).

ليس هذا القول سليماً ذلك أن شيخ العارفين ليس من الذين يتملّصون من مسؤولية ما يقولون أو يكتبون، كما لا ينبغي اتهامه بالخلل. فمثل هذه العبارات

Nasr, Seyyed Hussein, Three Muslim Sages, p.83-90.

<sup>(26)</sup> 

<sup>(27)</sup> آنْ ماري شيميل، مرجع سابق، ص331.

<sup>(28)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص18.

<sup>(29)</sup> سامي اليوسف، ابن عَرَبِي وَمَدْهِبُهُ الإنساني.

لا تليق بمفكر مثل ابن عَرَبي. والكاتب نفسه يشهد في مكان آخر على أن منهج ابن عَرَبي كثيف، والكثيف يُعبّر عن العبقرية لا عن الخلل. ثم أن يعلن الشيخ الأكبر بأنه يكتب عن إملاء يزيده الدقة في التعبير وإلا نسبنا الخلل إلى الذي يُملي عليه، وليس الأمر كذلك. "منهج» ابن عَرَبي منهج كثيف ومركب، بالتالي جامع ومنظم. هذا الفَهم الجديد للكتابة الأكبرية يؤكده شودكيفيتش بشدة كما سيتين لنا ذلك بعد.

نحن نقول: إن ابن عَربي مارس على نفسه تعليقاً فينومينولوجيًا خلصه من ذاتيته السيكولوجية ومن اختياراته الظرفية كي يصير أنا خالصاً أو ذاتاً ترانسندنتالية مكنته من الإصغاء إلى النداء الآتي من خلف حُجُب العلوم وحُجُب الذوات على اعتبار أن الفراغ من النفس محال كما يقول الشيخ الأكبر، وكذلك من حُجُب المصالح والمذاهب. إنه بحق صورة مكافحة. الصورة المُكافِحة هي تلك التي تتمكن من أن تكون الواحد كي ترى الواحد في الواحد. الصورة التي تريد أن تكون عيناً ثابتة ووردة بدون لماذا؟ أجل إن كل كاتب يخضع لاختيارات خاصة تمليها عليه ظروف الزمان والتاريخ والمكان (30)، وابن عَربي يشذُ عن هذه القاعدة؛ لأنه مارس على ذاته تعليقاً فينومينولوجيًا يتجلّى مثلاً في فكرته التي تقول بأن حضور القلب أمام الحضرة الإلهيّة يكون فارغاً من كل علم.

إن هذا الفراغ يُذكّرنا بمسح الطاولة الديكارتي، غير أنه مسح يظهر عند ابن عَرَبي ليس في مراجعة الفكر من أجل البحث عن مبادئ المعرفة؛ وإنّما مسح يعمل على انتهاك قواعد الخطاب المألوف بحيث يربط بين أشياء ليس بينها علاقة من وجهة نظر العقل المقيّد. إن انتهاك اللغة هو الذي يقود إلى اللقاء بالفتى الذي هو أيضاً لغة. لكنّ البعض الآخر ممّن لا يستطيعون الخوض في تبيان هذا النسق ولا يقدرون على جمع شتات النظر يعترفون بأن فكر ابن عَرَبي فكر عملاق، بالرغم من كونهم يرجعونه إلى مصادر تقود إلى تفتيته وإضاعة عملاقيّته، من ذلك القول التالي: «ليس من السهولة بمكان أن يلم المرء حتى بالمحاور الكبرى لتراث الشيخ الأكبر مُحيى الدين بن عَرَبي إذا حصر نفسه ضمن مقالة واحدة ضيّقة الشيخ الأكبر مُحيى الدين بن عَرَبي إذا حصر نفسه ضمن مقالة واحدة ضيّقة

<sup>(30)</sup> نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلّم ابن عَرَبي، الفصل الثالث: «قيود المكان وضغوط الزمان»، ص123-161.

المساحة. ففضلاً عن أن مؤلَّفاته هي من الكثرة بحيث تكاد لا تُحصى، وبالإضافة إلى أن نصوصه شديدة التعقيد، بحيث لا تعنو كثيرًا للفَّهُم الصافي، في بعض الأحيان على الأقل، فإن منهجه الكثيف مُركِّب من عناصر شديدة التبايُن والتنوع؛ إذ إن الرجل ينبع من ينابيع لا تُحصى بتاتاً، شأنه في ذلك شأن كلِّ مفكّر عملاق. فهو يَصدُر عن الفلسفة اليونانية، ولاسيما الرواقية والمشَّائية؛ كما يَصدُر عن القرآن والسُنَّة النبوية والموروث الصَّوفي الإسلاميّ وتراث المتكلِّمين الإسلاميّين، مثلما يستفيد من التراث العربي جملةً، ولاسيما إخوان الصفا وفلسفة المعتزلة؛ وكذلك من الشعر العربي الذي بلغ أُوْجَ النضج قبل ولادة ابن عَرَبي بكثير. وبسبب من كثرة الينابيع وتَبايُن أصنافها، فقد جاء مذهبه غنيًا بالمحتويات والرموز والأفكار الشديدة التنوع؛ بل لعل في الميسور أن يُقال بأن تراث الشيخ موسوعة صوفية قائمة بذاتها» (31). لو ربطنا بين ما قاله سامي اليوسف أعلاه وما يقوله هنا لتبيّن لنا نوع من الاضطراب، إذ القول الأوّل ينسب الخلل إلى ابن عَرَبي ويعتبره شخصاً يسعى إلى التملُّص ممّا كتبه، في حين أن القول الثاني يكشف عن غني وثروة الفكر الأكبري واعتبار صاحب هذا الفكر مفكّراً عملاقاً. وغرضنا نحن هنا هو أن نبيّن أن وراء هذا التشتت الظاهر في الينابيع التي استقى منها ابن عَرَبي فكرَه يقوم نسق أو نظام خفي يضاهي التناسب الخفي بين آيات القرآن الكريم، وهو تناسب يماثل نظام الوجود نفسه.

مع آن ماري شيميل نجد سعياً نحو فَهُم ماذا يعنيه النسق عند ابن عَرَبي وهو أمر لم يكن مسموحاً به في الماضي. غير أن النقاش حول الدور السلبي والإيجابي لهذا النسق ما يزال قائماً وهو يتعلّق بتحديد الهدف من التصوّف فيما إذا كان يتوقّف على نشاط المعرفة والإرادة أو على المشاهدة والعرفان (32). كيف تم فَهُمُ هذا النسق؟ تقول هذه الباحثة: «إنه حتى ولو أمكن لابن عَرَبي أن يؤكد بأنه لم يُبدع نسقاً، فإن ذكاءه النفاذ قد حتّ عليه بأن ينسق تجاربه وأفكاره. وأن التأثير الذي مارسته اصطلاحاته الصّوفية على متصوّفة الفترات اللاحقة يبيّن بأنهم قد قبلوا أفكاره كنسق يتلاءم مع ما يشكّل في نظرهم الماهيّة الحقيقيّة للتصوّف. فليس هناك

<sup>(31)</sup> يوسف سامي اليوسف، مقال من الإنترنت «ابن عَرَبي ومذهبه الإنساني».

<sup>(32)</sup> آنْ ماري شيميل، مرجع سابق، ص340.

من شك في أن هذا التصوّف جذاب لأنه يقدم جواباً عن أغلب الأسئلة التي تتعلّق بالوجود وبالمصير وبالخَلْق والعودة (33).

يتأسس هذا النسق عند آن ماري شيميل على مفهوم وحدة الوجود. غير أن هذا المفهوم يُثير عدداً من المناقشات حول ترجمته السليمة فيما إذا كان يعني البانتايزم أو المذهب الأحادي (مونيزم). وصعوبة هذا المفهوم تقوم في فَهْم اللفظ العربي وجود. إنه في اللغة العربية يعني عثر على . . . فتكون وحدة الوجود هي وحدة العثور على ، ويكون المعثور عليه هو الله في كل شيء. هذا أمر تؤكده أيضاً كلود عدّاس وذلك عندما قالت: "إن مصطلح وجود الذي يجد مصدره في (وَ. جَ. دَ) هو غنيّ الدلالة ومعناه الأصلي هو عثر أي أن يكون المعثور عليه هو أن تكون—هنا être الذي لم يستعمله ابن عَربي وإن كان يحدد بشكل ملائم التيمة المركزية لمذهبه ( عني مشاهدة على ذلك أن تكون وحدة الوجود هي وحدة الشهود. إذ العثور يعني مشاهدة ما يتم العثور عليه المؤلز المغنى هو ما يعنيه اللفظ الأجنبي etic أنه يفيد ما يتني المفهومين. غير أنه يفيد الإيجاد من جهة والمشاهدة من جهة أخرى ( هما عداه عدم . المتجه نحو الحق إذ إن الوجه باق وما عداه عدم .

وتعلّق كلود عدّاس على ترجمة مفهوم وحدة الوجود بو Unicité de وتعلّق كلود عدّاس على ترجمة مفهوم وحدة الوجود بو existence لها من الاعتباد الأمام الما ومن أثم لا تكون ملائمة إلا مع تعيين ما هو خارج الحق؛ وهي تفضل استعمال مفهوم Unicité de l'être)، كما أنها سعت

<sup>(33)</sup> المرجع السابق، ص338-339. تُعلَق الباحثة على هذا النسق مُبيّنة أنه يتعارض مع تعاليم الإسلام الأرثوذكسي. وذلك بالإحالة إلى قول لفضل الرحمان وهو من أتباع الشيخ ابن تيميّة. يقول: «إن نسقاً يكون في كليّته واحديًا لا يمكنه بفعل طبيعته نفسها، مهما ادعى الوعي والورع أن يأخذ على محمل الجِد الصلاحية الموضوعية للمعايير الأخلاقية».

Addas, C. Ibn Arabi et le voyage sans retour. Points. Sagesses, Éd. de Seuil, (34) 1996, p.84.

<sup>(35)</sup> أن ماري شيميل، مرجع سابق، ص332.

Addas, C. ouvr/cite, p.83-85.

إلى الإجابة عن السؤال التالي: هل لفظة وجود تحمل نفس المعنى عند تطبيقها على الحق وعلى المخلوفات أم أن لها دلالتين مختلفتين تتحدان بفعل علاقة تماثل بين المعنى الواحد univocité والمعنى المتعدد équivocité؟ فترجع بذلك إلى التمييز بين الوجود والماهية (37).

ولذلك فإن هذا المفهوم عند ابن عَرَبي مخالف للمصطلحات الأجنبية مثل: pantheisme أو monisme أو panentheisme المُستعمل من طرف نيكلسون ومدارس أخرى التي تقول بأن فكرة الحلول (بانتاييزم) لا تنطبق على التصوف الأكبري وإنَّما ينطبق عليه المفهوم الذي صاغه نيكلسون. ومعنى هذا المفهوم هو أن الله يقوم في العالم لكن لا يضمه. كما أن المذهب الأحادي (مونيزم) ليس ملائماً إذ إنه ينطبق على النسق الفلسفى المعارض للمذهب الثنائي (38). ويستعمل لويس ماسينيون هذا المفهوم أو بصورة أدق monisme existensiel أو monisme testimonial والذي يعتبره المعبّر الحقيقي عن التصوّف الإسلاميّ (39) . غير أن آنْ ماري شيميل تقول بضرورة إخضاع هذا المفهوم الأخير للمراجعة، بدليل أن ليس هناك اتصال جوهري أو ماهوي بين الحقّ والخلق. وبدليل تعالى الذات الإلهيّة عن أي شكل من أشكال المعرفة الإنسانيّة. وهذا يعنى أن التجلّي الإلْهي إنّما هو بالأسماء لا بالذات. أجل هناك كثير من النصوص الأكبرية التي تؤكِّد هذا التعالي. غير أننا نخصص لها مكاناً آخر من هذا البحث. وذلك عند الحديث عن الخلق والتجلِّي ومراتب الوجود. هذا التجلِّي يعطي المكانة القصوى للصور في الفكر الأكبري، وهو أمر ترتبت عليه مختلف أشكال الغضب ونواقيس الخطر التي أثارتها الكتابة الأكبرية، ليس في الإسلام فحسب، وإنَّما أيضاً في الفلسفة الغربية، حيث يتحوّل مذهب شيخ العارفين إلى نزعة تتمثّل في المذهب الأحادي (مونيزم) ووحدة الوجود في معنى (بانتاييزم)، وهو فَهُم غير مشروع، لأنه يزيّف منظورات تفكيره ومذهبه.

هذا النسق الذي تكشف عنه آن ماري شيميل يمرّ عبر فحص مفهوم وحدة

(38)

*Ibid.*, p.85.

Three muslim sages; ouvr cite, p.105.

<sup>(39)</sup> آن ماري شيميل، مرجع سابق، هامش ص333.

الوجود، ثم مفهوم تعالى الذات الإلهيئة، ومفهوم التجلّي وذلك بالتأكيد على أهميّة كتاب الخيال الخلاق عند ابن عَربي وهو عنوان كتاب لهنري كوربان. وكذلك التعالق المستمر بين الأسماء الإلهيئة والأشياء، ومفهوم المرآة، وفكرة الحب ونظرية الإنسان الكامل، وكل ذلك عبر كتابة منهجيّة تجعل هذه العناصر الفكريّة مرتبة في ما بينها ترتيباً فلسفيًا.

وإذا كان مفهوم وحدة الوجود هو المفهوم المركزي الذي أقام عليه توشيهيكو إزوتسو مقارنة بين المذاهب الشرقية ومن بينها مذهب ابن عَرَبي، فإن السؤال هو كيف فهم إزوتسو هذا المفهوم المركزي؟ إذ إنه على ضوء هذا الفَهم حصلت عنده الفلسفة المُقارِنة التي هي في نظره تُقيم تفاهماً بين المذاهب. ينبغي أن نشير إلى أن هذا المفكر لا يقوم بالبحث في الدلالة اللغوية العربية لمفهوم الوجود كما قامت بذلك آن ماري شيميل وإنّما يرى أنّ اهتمام المسلمين بهذا المفهوم حاصل عن تأثّرهم بالفلسفة اليونانية. يقول: «نستطيع أن نقول بأن مُشكل الوجود قد شكّل، مع بداية الفلسفة الإسلامية المُشكلة الأساسية التي سلّمها التراث اليوناني إلى المسلمين (40) ويقول أيضاً: «من المهم أن نذكر أنه عندما تم تمثيل الوجود قالو الوجود الماهوي existence في معنى فعل الإيجاد ميكن الأرسطي وأنه تبعاً للتراث الميتافيزيقي الأرسطي يهم الفلاسفة إلا بكيفية غير مباشرة (...) وأنه تبعاً للتراث الميتافيزيقي الأرسطي فإنهم لم يكونوا يهتمون إلا بالموجود يعني بما هو موجود أو الموضوع العيني وبفعل الإيجاد، بالتالي فإن مُشكل الوجود تمّت دراسته كعنصر مكوّن للموجود، يعني توجد» (41).

نُفضَل هنا التعليق على هذا النص. إنه أوّلاً يُرجع الفلسفة الإسلاميّة إلى الأثر الذي تركه أرسطو في التفكير اللاحق به. كما أنه يفهم الوجود في دلالته الأجنبية،

<sup>(40)</sup> إزوتسو، وحدة الوجود والخلق المستمر، مرجع سابق، ص53.

<sup>(41)</sup> نفسه. نشير هنا إلى أننا نفضل ترجمة مفهوم être بمعنى الوجود، ومفهوم بمعنى الوجود المجود المحتى، ومفهوم existence بمعنى الوجود الماهوي أو الوجود المضاف أو ما سوى الحق أو الوجود المشار إليه. إن هذا التمييز ضروري من الناحية المنهجية، إذ إنه يسمح لنا بلتمييز بين الذات الإلهيّة ومراتب الوجود عند ابن عَربي، كما يسمح لنا بفهم ما يقصده ابن عَربي بقوله «إن الله هو الوجود»، وهو أمر لا يتعلّق بوحدة الوجود المُفترى عليها.

ثم إنه يميّز بين الوجود والموجود، وهو ما يُطلق عليه هيدغر اسم الاختلاف الأنطولوجي. وهذا الاختلاف هو الذي تمّ نسيانه من طرف الميتافيزيقا وسوف يستعيده هيدغر بالرجوع إلى «مفهومين آخرين» هما: سؤال الوجود وسؤال معنى الوجود (42).

غير أن إزوتسو لم يقف عند التأثير الأرسطي الذي يصير فيه الوجود فاعلاً مكوِّناً للموجود، بالتالي اعتباره عَرْضاً للماهيّة، وهذا أمر نلمسه عند ابن سينا الذي يعتبر الوجود عَرَضاً لكنه عَرَض غير عادي أي أنه نوع خاص من العَرَض. وإنّما يرى أن هذا الفهم للوجود قد ساهم في بلورة مفهوم وحدة الوجود. فضلاً عن ذلك، اعتبر الانتقال من الموجود إلى الوجود، بأنه قد حصل «تحت نار تجربة صوفية عميقة تمثّلت في شخص ابن عَربي (٤٤٠). كيف ذلك؟ إنّ الجواب عن هذا السؤال يقتضي فَهم وحدة الوجود في إطار الإشكال الميتافيزيقي المعروف وهو: هل الوجود عَرَض أم جوهر؟ إشكال يرتبط بمسألة أخرى هي لِمَن الأصالة؟ هل هي للوجود أم للماهيّة؟ لنترك هذا السؤال مُعلَقاً إلى حين الحديث عن أثر المفاهيم الفلسفية في فكر ابن عَربي وفهمه الجديد لها. فلنرجع.

إن فكر ابن غربي هو كما يقول إزوتسو «هو فكر يهيمن عليه مفهوم الوجود. وبهذا المعنى هو فكر أنطولوجي في ماهيتها (44). غير أن هذا الباحث وهو يعتبر مفهوم الوجود بمثابة المفهوم المفتاح الذي يهيمن على فكر الشيخ الأكبر، يعطيه دلالة مزدوجة هي دلالة الوجود والماهية. فتكون فلسفة ابن عَربي لاهوتية وأنطولوجية. نحن هنا أمام الأنطو ـ تيولوجيا وهو تعبير كانطي. مفهوم الوجود يشكل، إذن، الأساس المُوجّه لنظرة ابن عَربي إلى العالم. غير أن الوجود هو الله. ينبغي الاحتياط من السقوط في سوء فَهم هذا الحكم الأخير، وهو أمر سعينا في هذا العمل إلى إلقاء الضوء على دلالته الحقيقية عند ابن عَربي.

الوجود المقصود هنا ليس هو الوجود الماهويّ أو المُشار إليه، والذي عليه أقامت الفلسفات السابقة على شيخ العارفين أبنيتها الميتافيزيقية، لأن هذا الوجود

<sup>(42)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر على سبيل المثال كتاب: الكينونة والزمان، مارتن هيدغر.

<sup>(43)</sup> إزوتسو، وحدة الوجود والخلق المستمر، مرجع سابق، ص53.

Izutsu, Toshiko. Sufism and Taoism, p.19. (44)

في نظره حُلُمٌ ينبغي تأويله. الوجود الذي يعنيه ابن عَرَبي هو الحقّ المطلق الذي ينكشف عبر التجربة الروحية في التصوّف. التصوّف عنده ليس مجرّد ممارسة تطهيرية وإنّما هو بالأحرى منهج للاكتشاف. اكتشاف يمارسه الإنسان الكامل. يقول إزوتسو مُلخّصاً فلسفة ابن عَرَبي: «أعتقد أن فلسفة ابن عَرَبي هي باختصار، وصف نظري لعوالم الوجود كما تنعكس في عين الإنسان الكامل. إنها وجهة نظر رائعة للعالم، لأنها نتاج تجربة رائعة لإنسان رائع (حد).

## الفصل الثاني نظام الفكر الأكبري يقوم على التناسب الخفي في القرآن الكريم (شودكيفيتش)

تظهر هذه التجربة الرائعة مع الفّهم الذي أقامه ميشال شودكيفيتش عن فكر ابن عُرَبي. إنه بخلاف العديد من المستشرقين الذين يُذيبون هذا الفكر العملاق في وحدة الوجود المفهومة عندهم غربيًا، وفي توزيع هذا الفكر على المصادر التي اغترف منها شيخ العارفين، يؤكّد هذا العلامة على قيام نسق فكري عند شيخنا مستفاد بأكمله من القرآن الكريم. إذا كان المسلمون يعطون للقرآن المكانة الأولى فإن هذا أمر يصدق على المتصوّفة، ولاسيما مع ابن عَرَبي الذي يعتبر الوجود قائماً على الكتابة الإلهيّة. لذلك كان حضور القرآن في تدبير معمارية الفكر الأكبري واضحاً، إذ إن في القرآن يتحقّق المجرى الذي يقود الإنسان نحو وجوده الأصلى (46).

لقد كان كتاب الفتوحات المكية محط اهتمام كبير من طرف العديد من المتصوّفة والمفكّرين العرب والفرس. غير أن اهتمامهم ذاك كان يتعلّق بأمور جزئية من هذا المتن ولم يصل إلى اكتشاف بنيته ومنظومته الفكريّة الفلسفية. إن هذا الكتاب الضخم يغترف منه كل قارئ مصطلحات ورموزاً وتقنيات وصيغاً ومفاهيم تستجيب لميولاته من دون أن يعبر هذه الميولات في اتّجاه الكشف عن التجانس الذي يحكم معمارية هذا المتن (47). إنّ القراءة التي تستجيب لميولات القارئ تترك مؤشّرات كثيرة مطبوعة بألغاز من دون تفسير، يعني أنها قراءة تتجنّب الأصعب كي تختزل هذا المَتْن في ما يكون هو الأسهل.

ما يشجّع على مثل هذه القراءة التي لا تنفذ إلى معمارية مؤلّفات الشيخ الأكبر وتقتصر على شذرات منها هو فَهْمها السيّئ لبعض الأقوال التي يقدّمها ابن عَرَبي نفسه عن كتاباته من بينها ما يلي: «لا أتكلم إلاً على طريق الإذن كما

Chodkiewicz, M. Un Ocean sans rivage. voir aussi: Le Coran dans l'oeuvre d'Ibn

Arabi et Introduction à la lecture des Illuminations de La Mecque.

(47)

أني سأقف عند ما يُحدّ لي، فإن تأليفنا هذا وغيره لا يجري مجرى التواليف، ولا نجري فيه مجرى المؤلفين فإن كل مؤلف إنّما هو تحت اختياره ... ونحن في تواليفنا لسنا كذلك. إنّما هي قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهيّة مراقبة لم ينفتح له الباب فقيرة خالية من كل علم، لو سُئلت في ذلك المقام عن شيء ما سمعت لفقدها إحساسها فهما برز لها من وراء ذلك الستر أمر ما بادرت لامتثاله وألفته على حسب ما يُحدّ لها في الأمر. فقد يُلقى الشيء إلى ما ليس من جنسه في العادة والنظر الفكري وما يعطيه العلم الظاهر والمناسبة الظاهرة للعلماء لمناسبة خفية لا يشعر بها إلا أهل الكشف، بل تم ما هو أغرب عندنا أنه يلقي إلى هذا القلب أشياء يؤمر بإيصالها وهو لا يعلمها في ذلك الوقت لحكمة إلهية غابت عن الخلق. فلهذا لا يتقيد كل شخص يؤلف عن الإلقاء بعلم ذلك الباب الذي يتكلم عليه لكن يُدرج فيه غيره في علم السامع العادي على حسب ما يُلقى إليه، لكنه عندنا قطعاً من نفس ذلك الباب بعينه لكن بوجه لا يعرفه غيرنا الهيه إليه، لكنه قوله: الفاللة تعالى رتب على يدنا هذا الترتيب فتركناه ولم ندخل فيه برأينا ولا بعقولنا. فالله يُملي على القلوب بالإلهام ما يسطره العالم في الوجود، فإن العالم كتاب مسطور إلهي القلوب بالإلهام ما يسطره العالم في الوجود، فإن العالم كتاب مسطور إلهي القلوب بالإلهام ما يسطره العالم في الوجود، فإن العالم كتاب مسطور إلهي القلوب الإلهام ما يسطره العالم في الوجود، فإن

هل ينبغي أن نستنتج من هذا أن ليس هناك في فكر ابن عَرَبي ما يقبل التفسير؟ وهل يفيد أن كتاباته لا تقوم على بِنية مُعيّنة؟ ألم يتحدّث ابن عَرَبي هنا عن «تأليفنا» وعن الترتيب «على يدنا»؟ لنتأمل جيّداً هذين النصين. إنهما لا ينفيان عن ابن عَرَبي قيامه بعمل تأليفي، وبنوع من الترتيب الذي أجراه الله على يده. إنّما ينفيان فقط أن يكون هذا التأليف خاضعاً للاختيار من طرف المؤلّف نفسه. وهو أمر يمكن أن يقودنا من جهة نحو العمل الفتي الذي يبدو خالياً من كل القواعد التي يخضع لها مع ذلك، ومن جهة ثانية، إلى الاختزال الأناوي الذي يصير ابن عَرَبي بمقتضاه متلقيًا كونيًا وأنا خالصاً، لا يختار تبعاً لشروط سيكولوجية مُحددة وإنّما تبعاً للشرط الإنساني الذي هو أنطولوجي يسمو على الظروف، ومن

<sup>(48)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، الجزء الأول، ص59، دار صادر، بدون تاريخ. كذلك السِّفر الأول، فقرة 467 و468، ص264–265، تحقيق: عثمان يحيى، ط2، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985.

<sup>(49)</sup> الفتوحات المكية، الجزء 2، «باب في معرفة أسرار أصول أحكام الشرع»، ص163.

جهة ثالثة نحو الفكر المعاصر الذي يقول بموت المؤلّف. ولاسيما مع ميشال فوكو (50). هذا يعني أن ابن عَرَبي يمارس هنا تعليقاً أناويًا (51) حيث إنه أفرغ نفسه من كل علم سابق كي يتّجه نحو الإنصات إلى النداء الذي يأتيه من مقام الحضرة الإلهيّة، وهو نداء لا يسعه العقل نظراً لتقييده.

نحن هنا أمام قصدية روحية، لا تتجه نحو الأشياء وإنما نحو أصلها الرّوحاني. ومن المعلوم أن غياب المؤلّف أو ممارسة التعليق الفينومينولوجي أو الشك المنهجي لا يعني غياباً للتنظيم في ما يقوم بتأليفه، وكذلك الأمر عند الشيخ الأكبر. إن هذين النصين يتعلّقان بكتابة ما يكون مُلقى على القلب لا على العقل. لذلك، فإنّ هذا التأليف لا يخضع لمقولات العقل ومنطقه وإنّما لنظام آخر يعلمه أهل الكشف. إنه نظام القلب. لكن لمّا كانت الحضرة الإلهيّة تعطي علوماً ترافق التجلّيات الإلهيّة فإنه لا بد من أن تكون علوماً متحوّلة تستوجب قيام كتابة مرتحلة. إنها كتابة النها كتابة تنتهك قواعد الخطاب الذي تعوّد العقل عليه. إنها كتابة تربط بين أشياء ليس بينها علاقة من الناحية العقلية (52). لكن بينها نسب تضاهي النسب بين أشياء العالم. إذ الحقّ سبحانه يُلقي على قلب العارف ما يسطره في الوجود.

إنَ عدداً من المعارف والعلوم تُلقى من باب الحضرة الإلْهيَّة على أهل الكشف تكون داخلة في هذا الباب أي في جنس مُعيّن من المعارف، يعني في نظام مُعيّن، غير أنه ينفلت من المناسبة الظاهرة لأصحاب النظر والفكر العادي. يُفيد هذا أن ما يُلقى على العارف من العلم لا يتقيّد بالعقل، ولكنه يخضع لفَهُم المُكاشف أو بشكل أدق يخضع لعلم العارف.

ما يزيد من سوء فَهُم النظام الفكريّ الأكبري، هو صعوبة التوصّل، في «فهرست» الفتوحات المكية، إلى نظام متنام وتمفصل معقول للتيمات المتتابعة فيه، إذ إن الموضوع نفسه يُعالَج في أبواب مختلفة ومتباعدة يبدو أن كل باب منها

<sup>(50)</sup> ميشال فوكو، امناقشة سؤال ما المؤلف، ضمن مجلة الفكر العربي المعاصر.

<sup>(51)</sup> انظر: توضيحاً لهذا المفهوم وكذلك لمفهوم التعليق الفينومينُولوجي في مُقدَّمة هذا الكتاب.

Chodkiewicz, M. Introduction à la lecture des Illuminations de la Mecque, p.23. (52)

يجهل الآخر<sup>(53)</sup>. يخلص العلامة شودكيفيتش إلى القول إنّ القراءة التي تنتهي إلى القول بغياب تماسك داخلي في فكر ابن عَرَبي، نظراً لخضوعه لإلهامات غير مُنتظرة تأتيه من باب الحضرة الإلهيَّة التي تطبع كتاباته بألغاز لا تقبل الإبانة بأنها قراءة خاطئة (<sup>54)</sup> تماماً. ليست مؤلّفات الشيخ الأكبر تجميعاً غير متجانس للمحصلات التي تجسّد نزوات إلهامات غير مُنتظرة. فلمّا كان الفكر الأكبري في ماهيته بمثابة تعليق قرآني، فإن طريقة الكتابة عند ابن عَرَبي شبيهة بالكتابة القرآنية. فكما أن هناك نظاماً ثاوياً خلف تجاور الآيات في القرآن الكريم، هناك نظام خلف التقاطعات التي تُسم كتابة ابن عَرَبي. يقول ابن عَرَبي مبيّناً ترابط العالم بعضه ببعض وهو ترابط خفي عن أهل الرسوم من العلماء وأن هذا الترابط نفسه قائم في القرآن الكريم الذي تعكسه كتاباته هو، يقول: «واعلم أن العالَم لما كان أصله أن يكون مربوطاً وجوده بالواجب الوجود لنفسه، كان مربوطاً بعضه ببعض، فيتسلسل الأمر فيه إذا شرع الإنسان ينظر في العلم به فيُخرجه من شيء إلى شيء بحكم الارتباط الذي فيه. ولا يكون هذا إلا في علم أهل الله خاصة فلا يجري على قانون العلماء الذين هم علماء الرسوم. . . فلهذا تراهم (أي أهل الله) يخرجون من شيءِ إلى شيءِ وإن كان يراه علماء الرسوم غير مناسب وهذا هو علم الله. «ويقول متابعاً: «ومعلوم أن ثمة المناسبة، لكن في غاية الخفاء مثل قوله تعالى ﴿حَنفِظُواْ عَلَ الضَّكَوَتِ وَالضَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُوا لِلَّهِ قَائِيْتِينَ ﴾ فجاء بآية الصلاة وقبلها آيات النكاح والطلاق وبعدها آيات الوفاة والوصية وغير ذلك مما لا مناسبة في الظاهر بينهما وبين الصلاة. وإن آية الصلاة لو زالت من هذا الموضع واتصلت الآية التي بعدها بالآيات التي قبلها لظهر التناسب لكلِّ ذي عينين. فهكذا علم أولياء الله تعالم ١١(٥٥).

هذا أمر يؤكده نصر حامد أبو زيد عندما يقول: «ومن الطريف أن ابن عَرَبي يقيم موازنة بين طريقة تأليفه وبين القرآن. فالآيات القرآنية قد تبدو ظاهريًا غير

Un Ocean sans rivage, p.85.

<sup>(53)</sup> (54)

Chodkiewicz, M. Le Coran dans l'œuvre d'Ibn Arabi, p.156.

<sup>(55)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكيّة، الجزء الثالث، «الباب 348 في معرفة منزل سرّين من أسرار قلب الجمع والوجود»، ص200.

مترابطة في نسق فكري، وإن كانت في حقيقتها وباطنها مترابطة، وكذلك مؤلفات ابن عَرَبي الله الله عرَبي الله عرَبي الله عرَبي الله عرَبي الله توحيد المنبع الذي يستقي منه مع الوحي الإلهي.

بخلاف هذا الفَهُم نجد د. محمد عابد الجابري يتحدّث عن فقدان الكتابة الأكبرية إلى وحدة نسقية. يقول: "إن ما يطبع كتابات ابن عَرَبي هو عدم تقيّده بنظام دقيق في العرض ولا في التبويب، بل غالباً ما يترك الحرية لتداعي المعاني والأفكار والهواجس داخل الفصل الواحد، ممّا يفقده وحدته سواءً على صعيد الموضوع، أو على صعيد الخط الفكري" (ويستنتج من ذلك وجود اللاتنظيم كخاصية في الخطاب والكتابة العِرْفانيين. بل إنه يذهب إلى حدّ أن ابن عَرَبي يعي هذا الأمر ويعتذر عن ذلك.

والسؤال هو كيف سيحصل اللا تنظيم والتشتّ في كتابة تضاهي التناسب القائم في الوجود وفي القرآن الكريم؟ يقول سامي اليوسف: «وممّا يزيد الأمر تعقيدًا أن ابن عَرَبي قد صمّم سلفًا على أن يُبعثر مذهبه داخل كتبه، ولاسيما داخل الفتوحات المكتة الذي يشبه دغلاً من الأدغال الكثيفة لكثرة ما يحتوي من الموضوعات والأفكار والأخيلة والصور والمفاهيم». وبعد أن ذكر صاحب هذا القول نصاً لابن عَرَبي يتحدّث فيه عن عقيدة خلاصة خاصة الخاصة يخلص إلى ما يلي: «لعل من شأن هذا المقبوس الصريح أن يؤشّر إلى حقيقة فحواها أن منهج الفتوحات المفكّك المبعثر إنّما صيغ على هذا النحو عن سابق عمد وتصميم. فالشيخ لا يريد لأحد سوى خاصة الخاصة أن يستوعب المستوى الأعلى بين مستويات مذهبه الخاصة (58).

إن مثل هذا الفَهم يختزل فكر ابن عَرَبي الضخم في عقيدة خاصة أراد ابن عَرَبي قصداً إخفاءها في فكره، والحال أنه يكتب، كما يقول عن إملاء لا عن

<sup>(56)</sup> نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند مُحيي الدين ابن عَرَبي، دار التنوير للطباعة والنشر، ط1، 1983، بيروت، ص258.

<sup>(57)</sup> محمد عابد الجابري، بِنية العقل العربي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، (57) محمد عابد الجابري، بِنية العقل العربي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، (57)

<sup>(58)</sup> يوسف سامي اليوسف، «ابن عَرَبي ومذهبه الإنساني»، الإنترنت.

اختيار. يعني أنه لا يختار عقيدة خاصة تنضاف إلى العقائد القائمة. فضلاً عن ذلك، إنه قول يتغافل عن التناسب الخفي في لغة ابن عَرَبي، أي إخراج شيء إلى شيء بحكم الارتباط الذي في الأشياء، وهو ارتباط حاصل في فكر الشيخ الأكبر. سخر العلامة شودكيفيتش حياته للكشف عنه. لسنا هنا أمام عقيدة وإنّما أمام نظام خفي عن أعين المتسرعين. ومن المعلوم أن التعميم المتسرع يشكّل عائقاً إستيمولوجيًا يحول دون قيام معرفة حقيقيّة بالموضوع (59).

ينكشف هذا التناسب الخفي عندما نفهم قرة الكلام الإلهي. تماماً مثلما يتوجّب علينا فَهم قوة الوجود الحاكمة على المراتب الوجودية. قوة هذا الكلام لا يحكم عليها ميزان منطقي. يقول الشيخ الأكبر: "فمن عَلِم القرآن وتحقّق به عَلِم عِلْم أهل الله، وأنه لا يدخل تحت فصول منحصرة ولا يجري على قانون منطقي، ولا يحكم عليه ميزان، فإنه ميزان كل ميزان، ويقول في «الباب 500»: "فإن مُسمًى الآية إذا لزمتها أمور من قبلُ أو بعدُ يُظهر من قوة الكلام أن الآية تطلب تلك اللوازم، فلا تكمل الآية إلا بها وهو نظر الكامل من الرجال. فمن ينظر في كلام الله على هذا النمط فإنه يفوز بعلم كبير وخير كثير، (60). هكذا يظهر أن القرآن الكريم له نظامه الذي تقتضيه قوة الكلام الإلهي. وأن الكامل من الرجال هو الذي يحاكي هذه القوة في الكتابة. يقول ابن عَربي معبّراً عن هذه المحاكاة: "فجميع ما نتكلم فيه في مجالسي وتصانيفي إنّما هو من حضرة القرآن وخزائنه أعطيته مفتاح الفَهم فيه والإمداد منه وهذا كله حتى لا نخرج عنه (62).

<sup>(59)</sup> انظر: توضيحاً للعائق الإبستيمولوجي ولأنواعه في كتابات غاستون باشلار، مثلاً، في الكتب التالية: تكوين الفكر العلمي. فلسفة اللا. . العقلانية التطبيقية. من المفيد أن نذكر هنا، بأن هذا المفهوم الباشلاري يسعى إلى إقامة تصور عقلاني للمعقولية، في حين أن هناك معقولية أخرى غير عقلانية، قائمة في بنية الأساطير. انظر: مزيداً من التوضيح في كتاب سلطة المعرفة للدكتور سالم يفوت، دار الأمان، ط1، 2005. في فكر ابن عَرَبي تقوم معقولية أخرى ليست عقلانية، ولا أسطورية، وإنما هي قابلة ومستعدة لتلقي المعرفة والعلم من المصدر الإلهي.

<sup>(60)</sup> ابن عَرَبي. الفتوحات المكية، الجزء الثالث، ص200-201.

<sup>(61)</sup> المصدر السابق، الجزء الرابع، ص137.

<sup>(62)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص334.

هكذا نتبيّن أيضاً أن فكر ابن عَرَبي لا يريد أن يحيد عن النظام العميق للقرآن المحجوب عن أعين العامّة من المؤمنين وعن أصحاب التفاسير من علماء الرسوم. فلقد فتح اللَّه عليه هذا النظام الذي يأتيه من نفس الرحمان.

بناءً على ما تقدّم، هناك وحدة تلمّ شتات الإلهامات الظاهرة في الكتابة، الشذرية الأكبرية، تقوم على وحدة البناء القرآني. غير أن الألفة الطويلة مع مؤلفات الشيخ الأكبر هي التي تسمح بفك شفرة التقاطعات والإبدالات اللطيفة القائمة بين مختلف المرجعيّات النصيّة التي هي بمثابة أمواج في بحر الفكر الأكبري. يعني ذلك أن التشتت الظاهر في هذا الفكر لا يكون مُبرَّراً بالطبيعة الإلهامية لهذا الفكر (63). كتاب بحر بلا ساحل يكشف، بما لا يترك أي مجال للشك، عن الترابط العميق بين مؤلفات الشيخ الأكبر من جهة، وبينها وبين القرآن الكريم من جهة أخرى ضدًا على أولئك الذين يفتتون فكر الشيخ الأكبر مثلما يفتتون القرآن. يقول العلامة شودكيفيتش: «ليست الفتوحات موسوعة غير منظمة . . . ولا تجميعاً للنتائج . . . المتجاورة . إننا نسعى إلى البرهنة على هذا الأمر وإلى أن نبيّن انطلاقاً من بعض الأمثلة أن هذا يصدُق على الكتابات الأخرى للشيخ الأكبر» (64). نقدم التوضيحات التالية على سبيل المثال:

1- يضم «فهرست» الفتوحات المكتة 560 باباً موزّعاً على 6 فصول. مسبوقة بخطبة ومُقدِّمة. لقد حاول عثمان يحيى إيجاد تبرير لهذا العدد الأخير باعتبار أن له قيمة رمزية في التراث الإسلامي. فهذا العدد يُشير إلى أبعاد المكان. غير أن هذا الباحث وقف عند هذا المستوى ولم يتوصّل إلى فك الألغاز الأخرى التي تُقدّم للقارئ عدداً من المفاتيح التي تقوده إلى اكتشاف نظام فكري وراء هذا التشتت الظاهر. غير أننا نقرأ في تعليقه الثاني على «مُقدّمته التفسيرية للسفر الثالث» من كتاب الفتوحات المكتة ما يلي (65): «والشيء الذي يلفت نظر الباحث هو الرمزية في تقسيم الفتوحات وتعداد أبوابها مفردة وجمعاً. ففصول الفتوحات الستة ترمز في تقسيم الفتوحات وتعداد أبوابها مفردة وجمعاً.

Chodkiewicz, M. Introduction à la lecture des illuminations de la Mecque, p.22. (63)

<sup>(64)</sup> بحر بلا ساحل، مرجع سابق، ص86–87.

<sup>(65)</sup> عثمان يحيى، التعليقات على المُقلَّمة، رقم 2، ص37-38، «السِفر الثالث» من الفتوحات المكية.

إلى أيام الخَلْق الستة... وعِدة أبواب المعاملات ترمز إلى عدد الأخلاق الإلهية، وعدة أبواب الأحوال ترمز إلى الحدّ الأعلى من شعب الإيمان، وعدد أبواب المنازل يرمز إلى عدد سور القرآن... وعدد المنازلات يرمز إلى الملحمتين الصغرى والكبرى لرجل الروح. الملحمة الكبرى ورقمها 8 وهي رمز الحياة واعرش الرحمن، الملحمة الصغرى ورقمها 7 وهي حرب الإنسان اليومية، أيام الأسبوع. وأخيراً عدد المقامات يرمز إلى عدد أسماء الله الحُسنى. أما رمزية مجموع أبواب الفتوحات (560) فهي منازل القمر (أو هجاء الحروف العربية) مضروبة عشر مرّات مضافة إلى نفسها أو مُكرّرة مرّة واحدة».

إن عدد فصول كتاب الفتوحات يُشير أيضاً إلى الإنسان الكامل، إذ إن هذا العدد أوّل عدد كامل، وهو بحسب الأبجدية يُشير إلى الحرف واو. ونحن يبدو لنا أن هذا الحرف مختف في الأمر الإيجادي (كن) وظاهر في نتيجته التي هي «كون». أي العالم. فالعالم واو وكتاب الفتوحات بفصوله الستة يعكس هذا العالم. والأشياء في العالم يرتبط بعضها ببعض. إنه بمثابة عتبة أو علاقة أو نسبة شيء إلى شيء. وهذه النسبة تختفي عن ميدان المُشار إليه. كما أن وظيفة الواو في اللغة هي الوصل والجمع بين طرفين، وهو أيضاً حرف يرمز إلى الحقيقة المحمدية التي هي برزخ يصل بين المبدأ الإلْهي والظهور، بين الحقّ والخَلْق<sup>(66)</sup> ويترتّب على ذلك، كما يبدو لنا، أنَّ كتاب الفتوحات هو كتاب جامع. تماماً مثلما أن القرآن الكريم هو عين الجمع، وأن الرسول محمداً ﷺ أُوتي جوامع الكِلَم. وعليه، ينبغي أن ننظر إلى مؤلَّفات شيخ العارفين بعين الجمع لا بعين الفرق والتشتَّت، أي أن نسعى إلى الكشف عن نظام فكري في مؤلفاته المختلفة. وهذا يُفيد أنه فلسفة لا تقوم على عقيدة وحدة الوجود، وإنّما على التصور القرآني للوجود، باعتبار هذا الأخير كتاباً نقرؤه أيضاً بقراءة تماثله. القراءة التي تكون مماثلةً للقرآن لا تكون إلا أنطولوجية، تبتعد عن العلاقة المعرفية بين الذات والموضوع، إذ إن هذه العلاقة تخضع لتاريخية المعرفة، فيها يكون الموضوع والذات خاضعين للتحوّلات الزمنية.

2- يُعتبر الفصل الأوّل، «فصل المعارف»، نقطة انطلاق لعرض جوهر

<sup>(66)</sup> المرجع السابق، ص127.

المبادئ الميتافيزيقية والكوسمولوجية التي تفتح المسار نحو التحقق الروحي وفيه يتأسس الإطار الذي ستحصل فيه التحليلات اللاحقة. كما أنه يقدّم تعليمات للمسافر في الطريق ويحدّد له الهدف المنشود. يقول شودكيفيتش: "إنه في هذا الفصل الافتتاحي ينبغي البحث عن المفاتيح التي تسمح بفتح مغاليق هذا المؤلف بأكمله الشائي على 116 باباً. ويمتد الفصل الثاني على 116 باباً يكشف عن المعاملات أو السلوكات في شكل ثنائية الأخذ والترك. أي قيام شبكة معقدة من المفارقات التي تقتضي المجاوزة الإيجابية لِما يتمُّ تركه، من ذلك ترك الفكر وترك المقام، إلخ. وهذه المجاوزة تزداد غنى حتى آخر صفحة من الفتوحات المكية، وكأننا أمام سَفَر يقوم به الفكر في اتّجاه الأصل. ومن الممكن القول إن أبواب هذا الفصل تترابط في ما بينها وتستعيد صدى الأبواب الأخرى من الفصول الأخرى، من ذلك مثلاً، أن البابَيْن 146 و147 يشكّلان صدى للباب 42 وكذلك بين البابَيْن 66 و88 يقوم خيط لامرثي بينهما. أمّا الفصل الثالث، فصل «الأحوال»، فيضمّ 80 باباً وهو مرتبط بفصل المقامات. وهذه الأحوال يتم عرضها في شكل زوج من التعارضات مثل السُكُر والصَحو والقُرب والبُعد. وفي هذا الفصل نعثر على الموضوع المُثار في الباب 15 من الفصل الأوّل وذلك في الباب 198 الذي يتحدّث عن الأسماء الإلهيَّة في علاقتها بمراتب الوجود وبنفس الرحمان. وهذه الأسماء الإلهيَّة سيُعاد تحليلها في الباب 558 من الفصل الأخير. وكذلك في الباب 260 الذي فيه يتحدّث عن العُروج وقاب قوسين، إلخ. فصل «المنازل» وهو الفصل الرابع يضم 114 باباً تتطابق تماماً مع عدد سُور القرآن الكريم. يمتد هذا الفصل من الباب 270 إلى الباب 383 ولهذا الفصل علاقة بالباب 22 من الفصل الأوّل. هذا الباب الأخير يعتبره عثمان يحيى باباً غريباً يطرح مشاكل بشكل قَبْلي من دون حلِّ (68). في هذا الباب نكتشف أمّهات المنازل التسعة عشر تحوي كل منها سلسلةً

Chodkiewicz, M. Introduction à la lecture des illuminations de la Mecque, p.30. (67)

<sup>(68)</sup> انظر: القرآن في عمل ابن عَزِبي، ص157؛ وبحر بلا ساحل، ص88.

<sup>(69)</sup> مصطلح منزل يفيد التوقف في الطريق مثل توقف ابن عَرَبي في قرية بين مَرَّاكش وسَلا. وذلك سنة 597هـ، كما ينطبق على 28 مرتبةً من الظهور الذي فصل أبن عَرَبي القول فيه في الباب 198 حيث ربط كل منزل بحرف واسم إلهي. انظر: تفصيلاً لهذه المنازل والمراتب الوجودية في هذا البحث.

من المنازل الصغرى (69). ويبين شودكيفيتش قيام تطابق هذه المنازل مع بعض الآيات والسُور القرآنية (70)، والمنزل مرتبط بالمقام الذي يجري فيه عمل المقيم تبعاً لأعضاء التكليف الثمانية التي بسط ابن عَرَبي القول فيها في كتابه مواقع النجوم (71). يقول ابن عَرَبي: «وحال العمل الذي يختص بذلك العضو ويقع في عمل كل عضو تفصيل، وله أيضاً، أعني العمل نتيجة تخصه من الحق تُسمّى منزلاً ينتجه مقام ذلك العمل يناسب ذلك المنزل عند الله العضو المكلف (72). يظهر من هذا أن المنزل الذي يتطابق مع آية أو سورة فعل يُنتج في صاحبه أثراً يمكنه من متابعة السَفَر نحو الوجود ونحو المزيد من العلم بالوجود.

أمّا الفصل الخامس، فصل "المنازلات، والذي يضم 78 باباً، فإنه الفصل الذي فيه تحصل الملحمتان الكبرى والصغرى، بتعبير عثمان يحيى، وعند شودكيفيتش تعبّر المنازلات عن مقابلة تحصل في منتصف الطريق بين الإنسان والحق، عن النقطة التي يحصل فيها اللقاء بين نزول الحقّ وصعود الخلق. يقول ابن عَرَبي: "المنازلات كلّها يلتقي فيها الحقّ النازل والخلق الصاعد فيقول الحقّ للصاعد إلى أين فيقول إليك. فيقول قد للصاعد إلى أين فيقول إليك ويقول الخلق للنازل إلى أين فيقول إليك. فيقول قد التقيناه (٢٦). ويقول أيضاً: "اعلم أيدك الله وإيّانا أن المنازلة فعل فاعلين هنا وهي تنزل من اثنين كل واحد يطلب الآخر (٢٩٠). وليس نزول الحقّ إلا تجلّيه وهو الذي يعبر عنه ابن عَربي بقوله: "قال الله تعالى ﴿ثُمّ دَنا فَلَدَكُ فَهذه عين المنازلة لأن كل صورة منهما فارقت مكانها فكانت كل صورة من الأخرى أدنى من قاب قوسين (٢٥٥ نحن هنا أمام عدد من المؤشرات التي تكشف عن نزول الوحي إلى قوسين وسَفَر الإنسان صعوداً في المنازل الروحية، بدءاً من آخر سورة في القرآن التي تنتهي بكلمة الناس إلى أول سورة في القرآن التي تبدأ بسم الله. أي الفاتحة التي تنتهي بكلمة الناس إلى أول سورة في القرآن التي تبدأ بسم الله. أي الفاتحة

<sup>(70)</sup> انظر: أمثلةً عن ذلك في بحر بلا ساحل، ص19 وما بعدها.

<sup>(71)</sup> أعضاء التكليف ثمانية على عدد الجنات الثماني، وهي القلب والسمع والبصر واللسان واليد والبطن والفرج والرجل. انظر: كتاب مواقع النجوم لابن عَرَبي.

<sup>(72)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، الجزء الرابع، ص169.

<sup>(73)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص155.

<sup>(74)</sup> المصدر السابق، ص523.

<sup>(75)</sup> المصدر السابق، ص542.

التي تعطي الفتح المُبِين والنهائي بل تبدأ بالحرف باء، أو بالأحرى بالنقطة التي هي تحت الباء. ومن المعلوم أنّ النقطة هي أصل الخط وأصل الحرف ومركز الوجود. كل باب من الأبواب التي تشكّل هذا الفصل هو في تطابق مع سورة من سور القرآن الكريم (76). الفصل الأخير هو فصل المقامات الذي يغطي تقريباً الجزء الرابع ويضم 99 باباً يعكس لائحة أسماء الله الحسنى. والمقام لا يوجد إلا بالمُقيم، يعني ذلك، على ما يبدو لي، أن المقام ليس له وجود موضوعي خارج الذات المقيمة. وأن سُلم المقامات لا وجود له إلا إذا حصل عند المُقيم استعداد كي يتسلقه فيكون المقام بحسب المقيم وهذا ما سيؤدي إلى اختلاف المقامات. غير أن الصعود في سُلم المقامات لا يعني تركاً للمقام الذي تم السَفَر منه، إذ إن كل مقام جديد يحمل معه المقامات السابقة حيث يتمكّن المسافر أو القطب من الحصول على العلوم التي تعطيها المقامات. كما أن المُقام يطابقه حال يميّزه في حين أن العلم الذي يعطيه هو الذي يُقدَم إلى المسافر متعةً روحيةً.

ولمّا كانت الفتوحات المكيّة شبيهة بالطواف حول قلب الوجود، فإن الفصول الستة تتعلّق بطواف الخلق حول هذا القلب، فلمّا كانت أشواط الطواف سبعة دلّ ذلك على أمهات الأسماء السبعة. بحيث يمكن القول إن الفصل الأوّل يرتبط بالعلم، والفصل الثاني بالإرادة، والثالث بالقدرة، والرابع بالكلام، والخامس بالسميع، والسادس بالبصير. أمّا السابع من الطواف فيرتبط بالحياة وهو يضمّ الأسماء الأخرى، وهو المُشار إليه بالفتى أو ابن عَربي، أو القرآن الكريم، أو اللغة كما يتضح ذلك في الفصل الخاص بالهرمينيوطيقا عنده. غير أنه لا بدّ من الإشارة هنا إلى أن كتاب الفتوحات المكيّة يقدم لنا معلومات عن الظروف الروحية التي كانت وراء كتابته أو تأليفه.

وعلى العموم فإن ميشال شودكيفيتش لا يقف عند تبيان النظام الذي يحكم الفتوحات المكية وإنّما يربط هذا المؤلّف بمؤلّفات الشيخ الأخرى، مثل: مواقع النجوم والتجلّيات الإلهيّة وكتاب الشاهد والتنزلات الموصلية وكتاب التراجم وكتاب العبادلة، ورسالة الأنوار وغيرها. باختصار نقول: إن العلامة شودكيفيتش يكشف عن شبكة معقّدة من الخيوط التي تربط بين المعارف والمنازل والأحوال

<sup>(76)</sup> شودكيفيتش. بحر بلا ساحل، مرجع سابق، ص118.

والمنازلات والمقامات التي تتلاقى حيناً وتتباعد حيناً آخر ضمن فكر يحاكي التناسب الحاصل بين الأشياء في الوجود. إذن، لا شيء يكون في فكر ابن غربي مروكاً للصدفة، فابن غربي نفسه كثيراً ما يقوم بمراجعة كتاباته. ونحن نجد في مواقع كثيرة من «موسوعته الفيلصوفية»، عدداً من المؤشرات على ذلك. نذكر على سبيل المثال، قوله التالي: «وقد تقدم الكلام قبل هذا في غير هذا الباب... فلتنظر هناك... وقد تقدّم لنا شعر... في بعض منظومنا ... وهو في ديوان ترجمان الأشواق» (777). إنه، إذن، يعي ما يكتب بالتالي يعي بأنه مسؤول عن ذلك. بل إنه يختم «موسوعته» بباب يشكّل عصارة فكره في هذه «الموسوعة». يتعلّق الأمر هنا بالباب 558 من الفتوحات المكتة. صحيح أنه ليس تلخيصاً أو شرحاً أو تعلقاً على طريق الفلاسفة المشائين، وإنّما هو متوالية من الإشعاعات التي تقذف بأضواء تعمى في بعض الحالات قدرات اللسان البشري على فهمها واستيعابها (788). السنا والحالة هذه أمام فلسفة تحكي قصة سَقَر الأسماء الإلهيَّة التي شكّلت بآثارها العالَم الذي نعيش فيه؟

إن ابن عَرَبي هو هذا المفكر الذي يفكر بالأسماء الإلهيّة لا بالمقولات الأرسطيّة الرشديّة. على الرغم من اعترافه بأن «المقولات العشر» من بين الأمور التي خرجت من النفس الرحماني، فإن هدفه لم يكن أن يتّجه نحو الغرب مثل ابن رشد وإنّما الكشف عن معرفة يلقيها الفتى عليه في قلب الوجود. إنه هذا المفكّر المغربي الأندلسي الذي ترك الغرب الإسلاميّ حاملاً معه ثقافة هذا الغرب في اتّجاه الشرق. وكان هدفه الأوّل هو أن يقوم في قلب الوجود الذي هو البيت العتيق. لقد ترك الغرب حاملاً معه هذا الغرب بدليل ما كتبه من مؤلّفات قبل أن يحصل هذا السفر وعددها يربو على الستين كتاباً كما يقول ميشال شودكيفيتش. يحصل هذا المؤلّف الكتب أو عدّلها بشكل جزئي في الفتوحات المكتة إلى حدّ يمكن القول إن هذا المؤلّف الضخم هو حصيلة جمع وتدقيق وترتيب لمفاهيم وتصوّرات تمّت معالجتها من قبل (٢٥). فضلاً عن ذلك، فإن كتابات ابن عَرَبي في وتصوّرات تمّت معالجتها من قبل (٢٥).

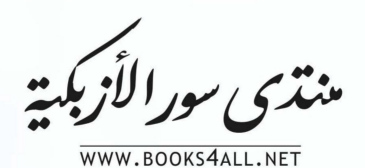
<sup>(77)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، مرجع سابق، ج3، ص129.

<sup>(78)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، مرجع سابق، ص49.

<sup>(79)</sup> شودكيفيتش، مدخل إلى قراءة الفتوحات المكية، مرجع سابق، ص19.

المرحلة المغربية تحمل معها نظاماً فلسفياً يكشف عن أفكاره الأساسية لمذهبه الميتافيزيقي كما يقول شودكيفيتش وهذا يُشير إلى أن فكره لم يظهر بشكل متدرّج أو متصاعد وإنّما كان حاضراً منذ البداية منذ أن شرع في الكتابة. وهذا يُفسَّر بالإلقاء الربّاني والإلهام الروحاني (80). ويقول نصر حامد أبو زيد: "والحقيقة أن كتاب الفتوحات يتضمّن . . . توضيحاً لكثير من جوانب الغموض التي نلمسها في كتب ابن عَرَبي منذ أن شرع في كتب ابن عَرَبي منذ أن شرع في الكتابة يتم توضيحه وتعديله باستمرار . المقصود من ذلك، مثلاً ، كتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب ، الذي يجد تفسيره في "الباب 366" من الفتوحات المكية . وكذلك كتب أخرى مثل : الإسراء في المقام الأسرى ، وكتاب التدبيرات الإلهيّة في إصلاح المملكة الإنسانية ، ومواقع النجوم ، إلخ .

إنّ الترابطات القائمة بين أبواب كتاب الفتوحات وفصوله وبينها وبين كتب ابن عَرَبي الأخرى متولّدة من سور القرآن الكريم التي تنتظم حولها كتابات ابن عَرَبي في شكل نجمي، بحيث يكون القرآن في قلب فكره وينظم نموه الذي يبدو فوضويًا في ظاهره (82).



<sup>(80)</sup> المرجع السابق، ص20.

<sup>(81)</sup> أبو زيد، هكذا تكلُّم ابن عَرَبي، ص86.

<sup>(82)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص120؛ انظر: أمثلةً على هذا الترابط في ما بعد هذه الصفحة، وفي الفصل الرابع وما بعده من هذا الكتاب.

# الفصل الثالث القراءة الفينومينولوجية لفكر ابن عَرَبي: هنري كوربان

على خلاف الباحثين المذكورين أعلاه أراد هنري كوربان من خلال المنهج الفينومينولوجي أن يستخرج المقاصد الضمنية لأفعال الوعي أو تلك التي تخترقه transconscience والقيام بتثمينها، عبر دراسته للخيال الخلاق عند ابن عَرَبي (83). فالأمر عنده لا يتعلق بالعضو الذي يفرز المتخيّل؛ وإنّما يتعلق الأمر بوظيفة أساسية تنظم عالماً خاصاً بها وموضوعاً خاصاً بها. يعني ذلك أنه يلجأ إلى الفينومينولوجيا التي تمكّننا من اعتبار الكيفية التي بها يختبر الإنسان علاقته بالعالم من دون أن يختزل الصفة الموضوعية للمُعطيات في مُعطيات الإدراك الحسي. ومن دون حصر حقل المعرفة في عمليّات الفاهمة العقلية (84). ويتحدّث عن المنهج المتبع في الكتاب، عن أهميّة الفينومينولوجيا في إعادة الاعتبار إلى العلاقة بالعالم بدون إلغاء الموضوعات كماهيات مُعطاة للإدراك الحسي، وبدون حصر حقل المعرفة الصحيحة في عملية الفهم العقلي. فالأمر هنا لا يتعلق بالمقاصد الضمنية لأفعال الوعي فحسب وإنّما يتعلّق بأفعال تخترق الوعي نفسه. فالقول مثلاً بأن الخيال والحب والتعاطف، والإحساس بشكل عام هو أيضاً يمكّننا من معرفة موضوع خاص به، هو قول لم يعد حاملاً لمفارقة أو تناقض.

بناءً عليه، فإن هذا الكتاب يستهدف إبراز وظيفة الخيال في عالم روحاني. هذا العالم الروحي له وجود موضوعي مستقل عن عالم الأشياء في المُشار إليه. توجد ثلاثة عوالم: عالم الحس ويُدرَك بالحواس، عالم العقول ويُدرك بالعقل، وعالم وسطي برزخي، وهو عالم الأفكار والمُثُل والصور والوجوه الأصلية النمطية. وهذه الكيانات أجسام لطيفة أو إنْ شئت قلت هو عالم يتشكّل من «مادة لا مادية». هذا العالم البرزخي لا يقلُ موضوعيّة عن العالمين الآخرين.

Corbin, H. L'imagination créatrice dans le Soufisme d'Ibn Arabi, p.11. (83)

<sup>(84)</sup> المرجع نفسه، ص11.

لا يسعى هنري كوربان إلى تكوين مونوغرافيا ابن عَرَبي، وإنّما يتّجه نحو ممارسة تأمل عميق حول نصوص بعينها وموضوعات محدّدة موضحاً أن أفضل تفسير لابن عَرَبي يبقى هو ابن عَرَبي نفسه (85). «إن الوسيلة الوحيدة لفّهمه هي أن تجعل نفسك لمدة ما تلميذاً له كما فعل هو نفسه بالنسبة لعدد كبير من معلمي التصوّف». ما يسعى إليه كوربان إذن هو أن يحيا مع ابن عَرَبي لمدة ما ويشاركه في حياته الروحية (86).

ما هو روحاني يُشير إلى الحياة الأكثر خفاء وسرية، الحياة الأكثر عمقاً للروح. وانطلاقاً من هذا الاعتبار، فإن كل من يتغيا ربط الحياة الروحية لابن عَربي بالظروف الاجتماعية والتاريخية سوف لن يفهم تلك الحياة التي يبتغيها غيره ممن يريد أن يكون الخضر هو معلّمه الحقيقي. لكن هاهنا ملاحظة في غاية الأهميّة وتتعلّق بالإشكال التالي: كيف يمكن الحديث عن روحانية مثل هذه في موضوع يتعلّق بالخيال؟ بنبّهنا كوربان لشيء هام وهو أنه من غير المعتاد أن يتعلّق الخيال بأمور روحانية، ولذلك ينبغي بذل الجهد من أجل إظهار أن الأمر هنا يتعلّق بخيال خاص هو الخيال الخلاق. إنه أساساً خيال فاعل، وفاعليته تجعله أساساً كتجلّ خيالي. وفظيفته لا تحصرها لفظة خيال في معناه العادي، ولذلك سوف يستخدم لفظة: وظيفة تخبّليّة. يقول هنري كوربان: «ألا تتّجه الروحانية والتجربة الصوفية نحو وظيفة تخبّليّة. يقول هنري كوربان: «ألا تتّجه الروحانية والتجربة الصوفية نحو الموكد أن هناك معلمين استبعدوا بطريقة مفزعة... كل تمثيل خيالي وكل تدخل للصور (في هذا الميدان)، وبالمقابل، فإن ما سيطرح هنا إنّما هو القيام بعملية تشمين مذهل للصورة وللخيال داخل التجربة الروحية (المورة وللخيال داخل التجربة الروحية (المورة وللخيال داخل التجربة الروحية الروحية (المهدان)، وبالمقابل، فإن ما سيطرح هنا إنّما هو القيام بعملية تثمين مذهل للصورة وللخيال داخل التجربة الروحية (الروحية المورة وللخيال داخل التجربة الروحية (المهدان)».

إنّ هدف هنري كوربان هو أن يُقيم مصالحة بين الدّين والتصوّف غير أن هذه المصالحة ليست مشروعاً سهلاً. وفي سبيل ذلك يقدّم للقارئ وصيّة هامّة وهي أن يتخلّى هنا عن رذيلتين: الأولى، هي الفصل بين تاريخ الفلسفة وتاريخ الروحانيات. والثانية، هي الخلط بين الفلسفة في الإسلام والفلسفة العربية حيث

<sup>(85)</sup> المرجع نفسه، ص13.

<sup>(86)</sup> المرجع نفسه، ص13.

<sup>(87)</sup> المرجع نفسه، ص13–14.

حصل اختزال هذه الفلسفة في خمسة أو ستة أسماء معروفة عند السكولائيين اللاتين. وفي هذا الصدد أثار هنري كوربان الضربة القاتلة التي أصابت الفلسفة العربية من طرف متكلم هو الغزالي، وكيف ستبلغ هذه الفلسفة أوْجَها ونهايتها في الآن نفسه مع ابن رشد.

ما قاله هنري كوربان هو: هل هذا هو قَدْر الفلسفة ومصيرها في الغرب الإسلاميّ وفي الإسلام السُني؟ لن يكون ذلك هو مصير الفلسفة وإلاَّ سنبخس بذلك حقيقة الفكر الفلسفي في الإسلام: فإذا كانت السينوية، على سبيل المثال، قد توارت في الغرب الإسلاميّ تحت نمو الرشديّة؛ فإنها في الطرف الآخر من العالم الإسلاميّ، في إيران ستستمرّ في الازدهار: ففي إيران ـ كما يرى هنري كوربان ـ لم يكن هناك أثر له تهافت الفلاسفة للغزالي، ولم يكن هناك أيضاً مشائي مثل ابن رشد يقوم بتدمير النزعة الأفلاطونية المحدثة، وهكذا، فإن كان ابن رشد مستعدًا لكي يضحي بابن سينا ونزعته الأفلاطونية المحدثة؛ فإن الذي سيحصل هو استمرار هذه النزعة، وابن سينا كذلك في حكمة الإشراق للسَّهْرَوَرُديّ (توفي عام الحاسم في التصوّف لن يكون هو الغزالي ونقده للفلسفة، وإنّما هو ابن عَرَبي وحكمته الباطنية.

سينتج عن اللقاء بين مدرسة الإشراق السُهْرَوَرُديّة والمدرسة الأكبرية وضع يُعبد إلى الواجهة مسألة العلاقة بين التصوّف والتشيّع. وستُنار دلالة الواحد بالنسبة إلى الآخر. بل سيحصل الإلحاح على ضرورة قيام شجرة النسب بينهما بحيث تجد فروع التصوّف جذورها في التشيع. إن هذا الدخول للتشيع في التصوّف سيعيد من جديد طرح السؤال حول حضور التصوّف في الإسلام، وذلك فيما يرى هنري كوربان، عبر تأويل صوفي للإسلام. إن هذا، في نظره، هو ما يكون قادراً على تغيير شروط الحوار كُليّة بين المسيحيّة والإسلام، لأن المتحاورين هنا جميعهم روحانيون.

يرى هنري كوربان أن لانتصار الرشدية في الغرب وكذلك الرحيل النهائي لابن عَرَبي نحو الشرق دلالة رمزية، ومن ثمة يكون لسيرة ابن عَرَبي الذاتية موقعه، الرئيسي كي يحصل هذا الكتاب على توضيحه الكافي، وهو يعني بذلك كتابه الخيال الخلاق في تصوف ابن عَرَبي.

وبعد أن يوضح بأن كتابه هذا يتألّف من مقالتين كتبهما بين سنتَي 1955و1956 بمناسبة دورتَي دائرة إيراموس في أسكونا يُشير إلى أنه لا يزعم تكوين مونوغرافيا ابن عَرَبي، إذ إن ساعة تفسير مجموع عمل ابن عَرَبي ما تزال بعيدة. فهناك عدد من الأعمال ما تزال ضرورية من أجل تحقيق هذا الهدف.

إنّ ابن عَرَبي لم يكن مجرّد واحد من كبار الصّوفيّة في الإسلام وإنّما من كبار الصّوفية في جميع الأزمان. ثم إنه مثل عدد من المفكّرين الإيرانيّين من أمثال أبي يعقوب السّجِسْتاني (ق 10) والسّهرّورديّ (ق 12)، والسمناني (ق 14)، والملا صدرا الشيرازي (ق 15) لا ينتمي إلى زمانه؛ لأنه ليس ممثّلاً لتراث مُعيّن. فمجهوده يتعدى كل تراث خاص. وهؤلاء جميعهم يصرّحون بأن هذه الفكرة أو تلك التي كتبوها لم يسبق إليها أحد. ولذلك كانت كتاباتهم تعبّر بحق عن تجاربهم الذاتية.

وفي دراسته لشخصية الخضر ـ إلياس قال بأن الأمل الوحيد للوصول إلى نتيجة دالة هو الاشتغال بالمنهج الفينومينولوجي الذي يسمح ياستخراج المقاصد الضمنية للوعي، استخراج ما يظهر من ذاته لذاته عندما يظهر وجه الخضر-إلياس في مظاهره وبتعالقاته العديدة. هذه الفينومينولوجيا وجهته نحو طرح سؤال: ماذا يعني أن تكون تلميذاً للخضر وفي أي فعل من أفعال الوعي بالذات يمكن أن يكون شخص ما تلميذاً لمعلم روحاني غير أرضي؟ تلميذاً لا يكون تابعاً لأية جماعة أو مذهب أو طائفة على الأرض؟ غير أن كوربان بطرحه لهذا السؤال يجد نفسه أمام حلين كليهما يثير مشاكل ومفارقات كثيرة: فإمّا أن نعتبر الخضر نموذجاً أصلبًا أي أركتيب، فنكون أمام علم النفس التحليلي الذي يمكن أن يوقظ فينا خوف إذابة حقيقة هذه الشخصية في الخيال والفَهم فحسب، وإمّا أنه شخصية واقعية فنكون أمام مشكلة تتعلّق بالاختلاف الذي يقوم في علاقة كل شيخ بهذه واقعية غير الأرضية. إنها شخصية واحدة لكنها تصطدم بتعددية الأتباع (88).

السؤال الذي تحمله الفينومينولوجيا إلى التصوف مخالف عن المهام التي يحملها التاريخ أو السوسيولوجيا. إنه سؤال الماهية. غير أن طرح هذا السؤال

<sup>(88)</sup> المرجع نفسه، ص53.

الفينومينولوجي قاد هنري كوربان إلى الجمع بين التصوّف والباطنية في ماهية واحدة. فهو يعلّق على ما سبق الفصل الثالث المعنون «وضعية الباطنية»، بأنه يتعلّق بتحليل الباطنية في ارتباط مع الإسلام ومع المسيحية (89). وأن دلالة التصوّف تتعلّق بتأويل باطني للإسلام.

الفينومينولوجيا كما يرى كوربان لا ينبغى أن تستخلص ماهيّة التصوّف عِلَيًّا/ سببيًا من أي شيء آخر ولا أن تختزله في أي شيء آخر وإنّما أن نبحث كما يقول عمًا يظهر بذاته لذاته se montrer à soi même في الظاهرة، وأن نستخلص المقاصد الضمنية من الفعل الذي يجعل الظاهرة تظهر. وعلى هذا الأساس يُعتبر الإدراك الروحي مُعطى أوِّل للتصوِّف لا يقبل الاختزال، في المُعطى المباشر؛ وأن فعل الوعي الصوفي يظهر لذاته المعنى الداخلي والمختفى لوعي نبوي. وضعية المتصوّف ستكون، والحالة هذه، في تشاجر وتعالق مع الوحي النبوي وتقوم حيرة وارتباك في التلاقى بين الدين والتصوف وسيقوم في الإسلام ترابط أصلى بين التصوّف والتشيع (90). وهكذا يظهر أن الفينومينولوجيا مع كوربان قادته إلى ربط التصوّف بالباطنية وبالتشيع. وهذا ليس من الحكمة الفينومينولوجية التي تقول بضرورة الذهاب إلى الأشياء نفسها، بل ويتنافى هذا الربط مع الكشف عن المقاصد الضمنية للتصوّف وهي مقاصد تُبعده عن أية مذهبية أرضية. مع كوربان تعمل الفينومينولوجيا على استخلاص مقصديات مخالفة للكيفية التي يمكن للباطنية أن تظهر بذاتها للوعى الديني وإنّما كما تظهر لوعي التابع أو لوعي هو لها عدو. ولمّا كانت الباطنية في الإسلام ذات نزعة أنتربومورفية أي التجلّى الإلْهى في صورة إنسانية تتجسّد في السماء، فإن هذا جعل كوربان يعتبر نزعة التجلَّى عند ابن عَرَبى لا تنتج تاريخاً ولا فلسفة للتاريخ، إذ إن زمانها ليس هو الزمن التاريخي(<sup>(91)</sup>. وهذا بدوره قاده إلى فحص الدور الذي تقوم به الصورة في فكر ابن عَرَبي.

الحديث عن الصورة ضمن منهج الفينومينولوجيا يقتضي رفع مفارقة، وهي أن الصورة ليست مظهراً بالمعنى الذي يجعلها مرادفة للاواقعي وللمتخيّل. إنما

<sup>(89)</sup> المرجع نفسه، ص67.

<sup>(90)</sup> المرجع نفسه، ص68.

<sup>(91)</sup> المرجع نفسه، ص73.

الأمر يتعلّق ضمن نزعة التجلّي بالقول إن الواقع نفسه هو ظهور تجلّياتي. ولهذا الظهور مظهر يعكس صورة الذي يظهر له ما يظهر، بحيث يصير هو محلًا ووسيطاً للظهور (92). هذا يُشير إلى أن الصورة تُعتبر عنصراً أساسيًا في معرفة الذات. مع الفينومينولوجيا ننتقل من المظهر إلى الظهور، إلى المسرح الذي تشتغل فيه الحوادث الروحية.

لقد ظلّت الفينومينولوجيا مع كوربان تستخدم حدود واصطلاحات هوسرل التي هي في نظر هيدغر غير فينومينولوجية، إذ إنها بقيت تعتبر الحقيقة هي حضور الماهيّات أمام وعي أصلي واهب. ولأن هنري كوربان ظلّ يفكّر في ماهيّة الحوادث الروحية؛ أمّا فينومينولوجيا العقل والوجود كفينومينولوجيا الغياب تريد أن تقدم فَهُما آخر للعلاقة بين الإنسان والوجود لا تكون محصورة في الماهيّة، فهما يقوم على اختبار فَهُم الإنسان لذاته، ليس من حيث هو أنا دنيوي تحكمه شروط أنثروبولوجية أو سيكولوجية مُعيَّنة يقود إلى ربط التصوّف بنزعة دنيوية مُعيَّنة، وإنّما من حيث هو أنا خالص أو ترانسندنتالي له علاقة بالعالم مثل العلاقة التي تقوم بين الحلزون وقوقعته، أي لا يكون فيه العالم بالنسبة إلى الإنسان أمراً عَرَضيًا أو يكون الإنسان بالنسبة إلى العالم غير جوهري، وإنّما يكون وجود أحدهما مرهوناً بوجود الآخر، وحيث العالم يشكّل عنصراً من عناصر تأويل الإنسان لوجوده الخاص.

لذلك فإن هذه الفينومينولوجيا لا تحصر المعرفة الصحيحة في العقل وحده كما أنها لا ترفع عنه الدور الذي سيقوم به في هذه المعرفة ضمن إبستيمولوجيا خاصة هي إبستيمولوجيا الموطن. الإقرار بحدود كل قوة إدراكية تعمل في عالم دائري إذا ما تجاوزته انحرفت وتعرضت لأشكال من الانحراف الذي هو لها عقاب.

#### استنتاج

من المعلوم أن الإشكالية هي هذا الإحراج الذي يسعى الباحث إلى إيجاد مخرج له وذلك عبر عدد من الاستنتاجات التي يتوصل إليها. في فينومينولوجيا الغياب يقوم مفهوم الظاهرة وهو مفهوم يُشير عند اليونان إلى الموجود. والموجود

<sup>(92)</sup> المرجع نفسه، ص179.

يعني ما يمكن أن يصبح ظاهراً أو أنه مجموع ما يظهر (69). لكن المشكلة التي تُطرح هنا هي هل هذا الذي يظهر يظهر بغض النظر عن الوعي أم أنه يظهر بالنظر إلى وعي ما؟ وهذا السؤال يدفعنا نحو طرح سؤال آخر وهو: هل الكيفية التي فيها يظهر ما يظهر، ترتبط بالسلوك الذي يتبعه الوعي في طريقه نحو هذا الذي يظهر هنا نسلّم بالفكرة الهيدغرية التي تقول: إن الموجود يحمل إمكانية أن يظهر ظهوراً ليس هو ما هو عليه في ذاته (640). بناءً على هذه الفرضية، فإن ما يظهر يمكن أن يظهر بغير ماهيته. والأعيان الثابتة - عند ابن عَربي - لها ماهيات في الحضرة العلمية الإلهيئة، وتظهر في الوجود موجودات مُتعينة لا كماهيات. ما ينتج عن هذا، أيضاً، هو أن ما يظهر من حيث هو موجود أو ظاهرة إنّما يظهر دوماً باعتباره صفة تُحمل على الماهيّة، إذ إن هذه الأخيرة لا تظهر إلاً باعتبارها تتلبّس بصفة ما. هذه الكيفية من الظهور هي التي تُسمّى ما يَظهر من دون أن تكون ذاته هي الظاهرة. إنه ما يظهر بغيابه.

هكذا يُشير مفهوم الظاهرة في فينومينولوجيا الغياب إلى ما يَظهر بغير ماهيته فيكون الغياب، والحالة هذه، مؤسساً للظهور، ويصير نعت الغياب في هذا العنوان مجرّد تأكيد، إذ الفينومينولوجيا هي دراسة لِما لا يكون بذاته ظاهراً. لكن، إن كان هذا هكذا فهل ذلك يعني أن الظاهرة عرض ومظهر apparence؟ يمكن القول إنه إذا أمكن لشيء ما أن يظهر بصورة ليست هي ماهيته فإنه يمكن أن يظهر أيضاً بماهيته. ومن هنا ضرورة فَهم ماذا تعنيه الظاهرة، إذ إنها تحمل الدلالتين معاً. ما يظهر بغير ذاته مظهر وما يظهر بماهيته ظاهرة. غير أن هنا ما هو أعمق من ذلك إذ إن الذي يزعم بأنه يظهر بذاته إنّما يظهر كما لو أنه يظهر بذاته: إن النار مثلاً تظهر بذاتها أنه لم ينتقل من مكانه. والموجودات تظهر كموجودات وليس كما هي عليه في ذواتها من حيث هي ممكنات وأعيان ثابتة. تصير الظاهرة والحالة هذه غياباً والمظهر عنصراً من الظاهرة أو الماهية. ويترتب على ذلك أن الذهاب نحو غياباً والمظهر عنصراً من الظاهرة أو الماهية. ويترتب على ذلك أن الذهاب نحو غياباً والمظهر عنصراً من الظاهرة أو الماهية. ويترتب على ذلك أن الذهاب نحو فياباً والمظهر عنصراً من الظاهرة أو الماهية. ويترتب على ذلك أن الذهاب نحو فياباً والمظهر عنصراً من الظاهرة أو الماهية. ويترتب على ذلك أن الذهاب نحو فياباً والمظهر عنص الالتقاء بماهياتها كما تُعطى لوعى مسافر في عالم تحتل فيه الأشياء إنّما يعنى الالتقاء بماهياتها كما تُعطى لوعى مسافر في عالم تحتل فيه

<sup>(93)</sup> 

Hiedegger, M. Étre et Temps, para 7.

<sup>(94)</sup> المرجع نفسه، فقرة 7، ص45.

البرازخ دوراً هامًا، إن على صعيد الوجود أو على صعيد فهمه وتأويله.

هكذا فإن الأشياء في ظهورها تُعلن ما لا يظهر بذاته. الأشياء إذن حجاب، والظهور يجعل الوعي في حيرة عندما يتبيّن له السلب القائم في بِنية الظهور، أي الإعلان عن شيء ما لا يظهر بشيء ما يظهر. وهذا الذي لا يظهر ليس سلباً وإنّما هو الموجب لحقيقة الظهور والوجود. ربّما أن العلاقة بين الإيجاب والسلب اللذين تحملهما حقيقة الظاهرة تفسر الإجابة الأكبرية المُحيّرة المعمل.

إن الوجود بالمعنى الفينومينولوجي هو ظاهرة. وبلوغ هذه الظاهرة في فكر ابن عَرَبي يقتضي وضع طريقة البحث موضع سؤال. هل يقبل الوجود أن يمسك به؟ وهل يقبل فكر ابن عَرَبي أن يخضع للطريقة العقلية الموضوعية، وهي طريقة رسم لها ابن عَرَبي موطناً لا ينبغي أن تتجاوزه؟ ينبغي لفكر ابن عَرَبي أن يكون هو هذا الطريق نحو الوجود وذلك لأنه فكر يريد أن ينتمي إلى الوجود وليس إلى نظرية المعرفة. إن الوجود هو موضوع الأنطولوجيا كما هو معروف، وفينومينولوجيا الغياب تشارك الأنطولوجيا في هذا الموضوع غير أنها تبتعد عن التصور الميتافيزيقي له، أي ذلك التصور الذي يحول الوجود إلى جنس أو مقولة أو جوهر يتلقى مختلف الأعراض واللواحق العامة، إلخ.

إن الوجود في فينومينولوجيا الغياب هو ظهور يغيب. هذا الظهور الذي تطلبه الأسماء الإلهيَّة عندما سافرت من العرش بمعيّة الرحمان، هذا الظهور موكول إلى صحب الوجود، غير أن فَهْم وتفسير هذا الظهور موكول إلى الإنسان الكامل؛ لأنه الذي يتمكّن من رؤية الغياب ظاهراً ورؤية الأشياء حجباً على الأسماء. بناءً عليه، فإن الإنسان باعتباره يمثّل جمعية العالم وملتقى لكشف الغطاء عن المرآة غير المجلوة بجلاء مرآة العالم، وهو جلاء يمثّله من حيث هو موجود على الصورة الإلهيَّة، هو في الوقت ذاته حامل للوجود في نفسه ما عليه إلا أن يسبر أغوار وأن يسبر أغوار الآفاق ليعلم أن ظاهره حاجب، وأن باطنه عارف. ومن ثم يجب عليه أن يرجع وراءه الذي فيه السرّ أجمعه. ووراءه هو عدم التقييد، وعدم التقييد وعدم التقييد تعليق للمعرفة الموروثة؛ إنه تعليق يطهّره من الذاكرة التي تسجنه في وعدم التقييد تعليق للمعرفة العوروثة؛ إنه تعليق يطهّره من الذاكرة التي تسجنه في المُتون والطُروس لياخذ العِلم عن الله، وهو عِلم لا ينتهي. تعليق يمكّنه من

استقبال القرآن الجديد، وتجدّد القرآن. هذا ما تكشف عنه الهرمينيوطيقا الأكبرية. حيث يكون القرآن الكريم لغة الوجود وكلماته التي لا تنفد، والتي يتم تبليغها إلى الإنسان في لغات محلية أو في لغة الموجود. تسعى هذه الهرمينيوطيقا إلى اختراق لغة الموجود للكشف عن كلمات الوجود، أو لنقل: إنها تنتقل من القيود اللغوية المحلية، المذهبية والعقائدية لتكشف عن الكوني، عن العالمي في الإنسان.

# الفصل الرابع الهرمينيوطيقا الأكبرية

#### مُقدُمة

الغرض من هذا الفصل هو أن نبحث في مشكلة التأويل في فكر ابن عَرَبي، وهي مشكلة تطرح علاقة بين الكلام الإلهي المطلق في الزمان وفي المكان؛ وهذا الكلام نفسه مفهوماً في لغات بشرية تقوم على المواضعة والاصطلاح. والكشف عن هذه العلاقة المعقدة يقتضي استراتيجيات عديدة في قراءة الخطابات والنصوص والمُتون، ومن هذه الاستراتيجيات ما يقف عند المستويين السيمانطيقيين المُعجمي والبنيوي، يقتصر على الكلمات أو الأسماء وأيضاً على البنيات الأولية للدلالة. المستوى المُعجمي كُتلوي والبنيوي ذَرِي (69). مع ابن عَرَبي نجد استراتيجية أخرى ومستوى آخر وهو مستوى الحروف الذي منه تنبع مختلف التعديلات في البِنيات الأولية للدلالة التي تحملها الكلمات والنصوص.

لكن إن كانت الهرمينيوطيقا مستوى استراتيجيًا في قراءة النصوص وفهمها وتأويلها، فإن هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر تريد أن تكون هيرموإيتيمولوجيا<sup>(96)</sup>، أي القيام بعمل تفكيكي للدلالة انطلاقاً من العناصر الأولية للمعنى الذي تريد اللغة أن تبلغه داخل عملية التواصل. غير أن هذه التفكيكية تسير في اتجاهين: الأول، وظيفي يتمثّل في الكشف عن ذلك المعنى الذي تحمله لغة المواضعة من الكلام الإلهي، إذ إن هذا المعنى مقصود ومرتبط بفهم مُعيّن لهذا الكلام، من دون أن يستنفد وجه الكلام هذا. والثاني، اختزالي أو إرجاعي، تتحوّل فيه مختلف التأويلات إلى أمثلة عن الفهم. ومع ابن عَربي نعثر على تأويل أراده ـ ابن عَربي ان يكون تأسيسياً، لأنه يبتدئ من الحرف الذي هو أوّل كل خطاب وكل لغة.

إنّ هذا الرجوع إلى الحرف يقوم على رؤية وعلى تقنية. هذه الرؤية تعني أن اللغة البشرية غير مستقلّة بنفسها وغير منتجة للحقائق، وإنّما تعبّر عنها وتستفيدها

<sup>(95)</sup> ريكور، «الهرمبنيوطيقا والتأويل»، مجلة ألف، ص138.

<sup>(96)</sup> انظر: محمد شوقي الزين. دراسات معاصرة.

من حقل غير لغوي هو الكلام الإلهي؛ ولذلك، فإنّ التأويل، هنا، لا يتحرك في مجال مُغلق مثل مجال النحو والعقل والسياسة، وإنّما يتحرّك في مجال مفتوح يشهد عليه مفهوم ابن عَرَبي عن القرآن الجديد أو تجديد القرآن.

في هذا الانفتاح والتجديد المستمر تقوم تقنية المتابعة، متابعة آثار المعاني النازلة على القلب، وهي معان لا تتلبس باللغة، لأنه إن كانت الهرمينيوطيقا تعمل على الكشف عن اللغة وعن التجربة المعيشة، أي عن سمة لغوية وأخرى غير لغوية (97)، فإن هاتين السّمتين مع ابن عَربي بشريّتان، لا بدّ من أن تكونا متعلّقتين بسمة ثالثة غير لغوية وغير معيشة هي الكلام الإلهي، إنّما يكون هذا الكلام معيشاً من جهة ما وليس من كل أوجُهه، أي من جهة انعكاس بعض حقائق هذا الكلام في التجلّيات التي تحصل آثارها في قلوب العارفين والأولياء والأنبياء.

### 1 ـ الظاهر والباطن ومشكلة الفَهم

بالرغم من أن الظاهر لا يلبّي إلا غرض أولئك الذين ليس لهم تَفَسٌ قويً، ولا يستطيعون الغطس في بحر القرآن؛ فإن هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر لا تلغي الظاهر على النحو الذي يقوم به الباطنيون الذين يقتلون حرفية النص. وآية ذلك هي أن الظاهر اسم إلهي مثل الأسماء الأخرى. ليس القرآن الكريم عند ابن عَرَبي باطنيًا محضاً ولا ظاهريًا غفلاً، وإنّما هو وجود نقرأه معرفيًا وأنطولوجياً؛ نظراً للتماثل القائم بينه وبين الوجود، ونظراً لكونهما نابعين معاً من مصدر واحد وهو النّفس الإلهي. فمن هذا النّفس خرجت الأعيان والحروف التي منها تشكّلت الكلمات الإلهية إلى الحدّ الذي يمكن أن نقول فيه إن القرآن وجود مكتوب بالكلمات، والوجود قرآن مكتوب بالأشياء والممكنات. هذا يعني أن ابن عَرَبي ينطلق من الكل والوجود قرآن مكتوب بالأشياء والممكنات. هذا يعني أن ابن عَرَبي ينطلق من الكل ظاهري وآخر باطني؛ فالظاهر يعكس الباطن بإخفائه والباطن يؤسّس الظاهر بإحضاره. إن هذا الكل هو الكلام الإلهي في مقابل اللسان البشري المتجزئ والمنفصل.

يترتب على هذا الفَهُم أن اللغة الواصفة للغة الإلهيَّة ينبغي أن تخترق مستوى

<sup>(97)</sup> ربكور، «الهرمينيوطيقا والتأويل»، مجلة ألف، ص140.

نوصع والاصفلاح، كي تتمكّن من القراءة الجبعة المبعد الوجودي اللغة اللقرآن الكريد، ودلك عبر هرمينيوطيقا تتجه بنا لحو الصحت، من أجل الإنصاك إلى القرآن، من حيث ما تعلّ عليه القواعد المغربة من الأحكاء، يقول ابن عربي: «أثل القرآن من حيث ما هو كلام الله تعللي، لا من حيث ما تدل عليه الآيات من الأخبار والأحكام! (98).

يتبذى الظاهر في ضرورة النقل الحرفي للمُوحى شكلاً ومضموناً، لأن معاني الوحي المُنزلة على القلب (<sup>99)</sup> ارتبطت بتنظيم محلّد للحروف والكلمات. كل تغيير في الصورة التي عليها القرآن هو تحريف ناجم عن النقل والترجمة، وهو تحريف يجعلنا نعرف الناقل وليس المنقول، لأنّ معاني الوحي لا تنفصل عن نَظْم الكلام في القرآن، كما أن الظاهر لا ينفصل عن الباطن لأنه جزء منه ويعبّر عن حقيقته.

عده الانفصال بين الضورة والمعنى يؤكّد عدم الانفصال بين اللغة والفكر. مع ابن غربي نجد التأكيد على عدم الانفصال بين المعنى والحرف. الحرف مصدر المعنى قبل أن ينتظم الحرف في الكلمات. وهذا يفيد أن دلالة الخطاب لا تكون مُحدّدة بإدراك المتلقى لها وإنّما بقدرته على الغوص في بحر الحروف.

لقد توجه القرآن إلى الإنسان في كُليته، بدون تفضيل خارجه على داخله أو العكس، وهذا يفيد أن هرمينيوطيقا ابن عَرَبي تُوجه النقد إلى كل موقف يقف عند الطرف الواحد: الظاهري، عند الظاهر بحيث يُفقر الدلالة والمعنى. والباطني، عند الباطن الذي يحوّل الألفاظ والحروف إلى رموز ليس فيها ما يقود إلى الخارج، وإنّما يعتبرها علامات على طريق السفر إلى باطن ليس له ظاهر.

في هرمينيوطيقا ابن عَرَبي نجد سيادة الحروف داخل الخطاب الإلهي. فالحقّ

<sup>(98)</sup> ابن غربي، كتاب العبادلة، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، ط1، القاهرة، 1969، ص146، انظر أيضاً: فلسفة التأويل: دراسة في تأويل القرآن عند مُحيي الدين ابن عَربي، للدكتور نصر حامد أبو زيد، دار التنوير، ط1، 1983، بيروت، ص 275. أيضاً كتاب هكذا تكلّم ابن عربي، للباحث نفسه، ط2، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء - المغرب، 2004، ص 201.

<sup>(99)</sup> يمكن القول إن القراءات الفلسفية الحديثة للفلسفة تؤكّد فكرة مفادها أن طريقة التفكير لا تنفصل عن طريقة التعبير، يعني أن الأسلوب وطريقة العرض لا تنفصل عن طبيعة التفكير.

سبحانه وضع الكلام مناسباً لما قصد منه، بالتالي فإن كل تأويل يقوم باستبدال كلمة بأخرى هو تحريف. أي أن صرف القول عن ظاهره تحريف. فهل نحن هنا أمام ظاهرية صارمة؟ هذه الحرفية تتحوّل عند نقل الخبر إلى أن يكون الناقل شاهداً يبلغ الغائب، إذ الغائب الناقل للخبر لا ينقل لنا إلا نفسه (١٥٥). (فتوحات ج١، ص 403، أيضاً ج٤، ص 147، عثمان يحيى). يريد ابن عَربي من ذلك أن يكشف عن الناقل الحقيقي للخبر، وهو الذي يكون دوماً مُشاهداً للرسول وغير غائب عنه أبداً. إنه الولي الوارث. إن ظاهر القول ليس تعبيراً عن الحقيقة، وإنما هو نفسه حقيقة (١٥١). (ميشال شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص 45). فلما كان الحق هو الظاهر والباطن، فإنه يكون من الصعب إحداث انفصال في كلامه سبحانه بين الظاهر والباطن، فإنه يكون من الصعب إحداث انفصال في كلامه سبحانه بين هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر لا تبحث عن معنى لا يقتضيه الحرف نفسه. يقول ميشال شودكيفيتش: اليمكننا أن نعتبر عمل ابن عَربي، بدون أي تعسف، أنه بأكمله تعليق شودكيفيتش: المكنف عن منهج في التأويل لا يبحث عن ماوراء الحرف خارج الحرف؛ وإنّما يبحث عنه في الحرف نفسه، (كال كلمة في القرآن الكريم، بالنظر إلى جسدها، تقول المعنى بأكمله، بغض النظر عن المؤوّل لها.

إنّ هرمينيوطيقا القراءة الأكبريّة تفيد أن قراءة القرآن هي قراءة يقوم بها مختصر الوجود الذي هو الإنسان، للوجود الذي هو نفسه كتاب مسطور. غير أن هذا المختصر هو فرقان، أي برزخ فاصل بين الحقّ والخُلْق. هذا يعني أننا بالفرقان نقرأ القرآن الذي هو جمع. وفي الوقت ذاته فرقان بين الحقّ والباطل. بين الحقّ والباطل تمييز معرفي؛ إذ ليس في الوجود باطل، إنّما الباطل يأتي من أفعال الخُلْق.

المُؤَوِّل للقرآن، إذن، ليس هو هذا «الإنسان» أو ذاك؛ وإنّما هو الإنسان الكامل من الرجال. لكي نعلم هذا المعنى ينبغي أن نفهم التمييز الذي يقيمه

<sup>(100)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج1، ص403؛ انظر أيضاً: ج4، ص174 من تحقيق عثمان يحيى.

<sup>(101)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص45.

<sup>(102)</sup> المرجع السابق.

ابن عَرَبي بين العِلم والفَهم من جهة، وبين الكلام الماهية الذي هو كلام الله، والكلام الصورة الذي هو الكلام في صورته البشرية من جهة أخرى، هذا فضلاً عن أهمية إدراك المراد من الكلام عند المتكلم به، أي قصدية الكلام، وليس الوقوف عند ما يحمله الكلام من التباس في الدلالة. كيف ذلك؟

من المهم أن نُشير إلى أن ابن عَربي يكشف في فكره عن رُباعية الوجود، وهي رباعية لا تقف عند مستوى الحديث عن العناصر الأربعة، والطبائع الأربع، وعن الأخلاط الأربعة، وهو في ذلك يقول ما يقوله الفلاسفة، وإنّما هي رباعية تمتذ عنده إلى الحديث عن مراتب الوجود الأربع، والعوالم الأربعة، والأسماء الأربعة. والرجال الأربعة، وتمتد أيضاً إلى هرمينيوطيقا القراءة؛ لأن القرآن الكريم ينبغي أن يُعلم من أطراف أربعة، وهي الظاهر والباطن والحدّ والمَطْلع، يقول ابن عَربي: "ومن ذلك ما يجمع الظهر والبطن والحدّ والمَطْلع. من الباب 417، قال: هما من شيء إلا وله ظاهر وباطن وحدّ ومَطْلع. فالظاهر منه ما أعطتك صورته. والباطن ما أعطاك ما يُمسك عليه الصورة. والحدّ ما يميّزه عن غيره والمَطْلع منه ما يعطيك الوصول إليه، إذا كنت تكشف به. وكل ما لا تكشف به فما وصلت إلى مطلعه، وقال: "لا فرق بين هذه الأمور الأربعة لكلّ شيء وبين الأربعة الأسماء الإلهيّة الجامعة. الاسم الظاهر وهو ما أعطاه الدليل. والباطن وهو ما أعطاه الشرع. والأول بالوجود والآخر بالعلم، (103).

ما الذي يقوله ابن غربي في هذا النص ويرتبط بالهرمينيوطيقا عنده؟ إنه كما يلي:

1 - إن هذه الأمور الأربعة تشمل كل شيء، بما في ذلك الوجود والقرآن وقراءتهما معاً. ظاهر الوجود والقرآن والإنسان، هو عالم المُلْك والشهادة، وصورة الإنسان الحسية، والكلام الصورة. أمّا الباطن، فهو الأرواح المدبّرة للصُور الحسية في الوجود، وهي أرواح تأتي من عالم الغيب والملكوت، كما أنّ الباطن هو الكلام الماهيّة. أمّا الحدّ فهو ما به يتميّز الوجود عن الموجود، وما يتميّز به

<sup>(103)</sup> ابن عربي، الفتوحات المكيّة، ج4، الباب 559، ص411.

الإنسان عن باقي المخلوقات. إن الحد هو الأعراف الذي هو سُورٌ فاصل بين الجنة والنار، وبين السعادة والشقاء. وهو من عالم البرزخ والجبروت. الحد هو أيضاً الضابط لحضرة العِزّة وهي حضرة تَحُول دون وحدة الوجود التي تذوب فيها كل الأطراف. فالحد مانع وحاجز يحول دون الانصهار والذوبان. يقول ابن عَربي عن الاسم العزيز وحضرة العِزّة: "والضابط لهذه الحضرة الحد المقوّم لذات كل شيء محدود. وما تم إلا محدود، لكنه من المحدود ما يُعلم حدّه وما لا يُعلم حدّه. فكل شيء لا يكون عين الشيء الآخر كان ما كان فذلك المانع أن يكون عينه هو المُسمّى عِزًا وعِزَةً. والله يقول الحقّ وهو يهدي السبيل المانع الأهيئة والتعلّق بها أيضاً. ولذلك كان المَطلع هو عالم الأسماء الإلهيئة.

لكن د. نصر حامد أبو زيد يذهب إلى حدّ تطبيق هذه الجوانب على الله سبحانه. يقول: «هذه الجوانب الأربعة لكلّ من العالَم والإنسان تنطبق على الله نفسه، أو على مرتبة الألوهية» ((105) . هذه الفكرة يعيدها هذا المفكّر بصيغة أخرى عندما يقول: «فالإنسان مواز للألوهة أو هو على صورة الله) ((106) ، وذلك من خلال فهمه للقول الأكبري التالي: «فالعالَم بالإنسان على صورة الحقّ». إن قول نصر حامد أبو زيد أعلاه ، لا يميّز بين الاسم الله وبين الحقّ والألوهية والألوهة. والحال أن الألوهية مرتبة والله سبحانه لا ينطبق عليه شيء ؛ لأنه ليس مرتبة أن الحق هو اسم من أسماء الله ، في حين أن الاسم الله جامع لكلّ الأسماء وقول ابن عَرَبي يبيّن أن كل شيء تنطبق عليه هذه الأمور الأربعة. والله سبحانه ليس شيئاً يُدرَك ما يُدرَك هو الألوهية التي تشمل هذه الجوانب الأربعة.

2 - إن ابن عَرَبي يبتعد عن الفلاسفة والمتكلّمين الذين يحصرون الظاهر والباطن في القرآن فقط، ويسعون إلى تجاوز الظاهر عندما يتبيّن لهم الباطن تبعاً لفَهْمهم له وتبعاً للمنهج الذي يتبعونه، سواءً كان برهاناً كلاميًا أو برهاناً فلسفيًا. مع ابن عَرَبي يظلّ الظاهر محتفظاً بقيمته، لأنه الوجود نفسه؛ وهو ما يعطيه

<sup>(104)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، ج4، الباب 558، ص207.

<sup>(105)</sup> أبو زيد، فلسفة التأويل، ص276.

<sup>(106)</sup> أبو زيد، هكذا تكلّم أبّن عَرَبي، ص233.

الدليل، في حين أن الباطن لا يعطيه دليلاً ولا منهجاً؛ وإنّما هو في الشرع قائم، غير أن كيفية بلوغه تكون باكتشاف مَطْلعه الذي هو غايته. يقول: "إذا كنت تكشف به الله أي لا بك، يعني من دون اللجوء إلى العقل كقوة إدراكية. بعبارة أخرى، أن تكون متلقيًا خالصاً.

# 2 \_ العوالم الأربعة ومشكلة الفَهم

يترتب على هذه الجوانب الأربعة عوالم أربعة ورجال أربعة كما يلي:

- أ \_ عالَم المُلْك والشهادة، وهو عالَم الظاهر ورجاله لهم التصرف في هذا العالم إنهم الذين ﴿صَدَقُواْ مَا عَنهَدُواْ اللَّهَ عَلَيْــ ﴿ ﴾.
- ب \_ عالم الغيب والمُلكوت، وهو عالم الباطن ورجاله لهم التصرّف في هذا العالَم. إنهم الذين ﴿ لَا نُلْهِيمٍ يَجْنَرُهُ ۚ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾. لهم القدرة على استنزال أرواح الكواكب بالهمة في ما يبتغونه.
- ج ـ عالَم البرزخ والجبروت، وهو عالَم الحدّ ورجاله هم رجال الأعراف. ﴿وَعَلَى الْأَعْرَافِ رِجَالٌ﴾. لهم التصرّف في الأرواح النارية في هذا العالم. وهم من أهل الشُمّ.
- د عالم الأسماء الإلهيّة، وهو عالم المَطْلع ورجاله هم الملامتية. ولهم التصرّف في البرزخ المطلق.

إن هؤلاء الرجال يستمذون العلم من أرواح هذه العوالم عبر رحلة الخيال والمعراج الصوفيين، وهو العِلم الذي يمكنهم من الإنصات إلى القرآن الكريم ومن التأثير في العوالم. نحن هنا أمام عملية تطهير وتحرّر واختزال أمام تجاوز المباشر والحسّي نحو اكتشاف المعنى، معنى الوجود في تركيبه الرباعي ومعنى القرآن في هذا الوجود؛ بحيث ينتقل العارف من مستوى الكلام الصورة إلى الكلام الماهية. نحن أمام مجاوزة فينومينولوجية لمُعطيات الوضع والاصطلاح في اللغة التي هي من معطيات الظاهر نحو رؤية الوجود نفسه كلاماً إلهيًا في الباطن الذي هو روح العالم. وفي اتباه البرازخ الفاصلة بين العوالم، وكل ذلك من أجل غاية التعلق بالأسماء الإلهيئة التي هي مَطْلع الوجود وغايته.

هل يمكن عقد مقارنة بين هذه الأمور الأربعة وبين العلل الأرسطية الأربع؟ هل يمكن اعتبار الظاهر علّة ماديّة والباطن علّة صُوريّة والحدّ علّة فاعلة والمطلع علّة غائيّة؟ هل نحن أمام الصانع كما يفهمه أفلاطون في محاورة طيماوس، بحيث يكون الظاهر هو الهيولي والباطن هو النماذج المثالية والحدّ هو الصانع والمطلع هو النظام؟ نُثير هذه الأسئلة ليس للإجابة عنها، وإنّما فقط نظراً للتشابه الذي يقوم بين المذاهب الميتافيزيقية؟

## 3 \_ القراءة بين العلم والفَهم

تميّز الهرمينيوطيقا الأكبريّة في فعل القراءة بين العِلم والفَهْم. وهما معاً يرتبطان بنوعين من الكلام. يقول ابن عَرَبي: «اعلم أن الكلام على قسمين: كلام في مواد تُسمّى حروفاً، وهو على قسمين: إما مرقومة، أعني الحروف وتُسمّى كتاباً أو متلفظاً بها. وتُسمّى قولاً وكلاماً. والنوع الثاني، كلام ليس في مواد. فذاك الكلام الذي لا يكون في مواد يُعلم ولا يُقال فيه يُفهم. فيتعلّق به العِلم من السامع الذي لا يُسمع بالله، بل يُسمع بحقّ مجرّد عن الآلة. كما إذا كان الكلام في غير مادة فلا يُسمع إلاً بما يناسبه. والذي في مادة يتعلّق به الفَهْم، وهو تعلّق خاص في العلم، (107). يميّز الشيخ الأكبر بين الكلام في مادة وآخر ليس في مادة. الأول يقوم على الوضع والاصطلاح، ويكون هو القول بالنسبة إلى الكتابة والكلام بالنسبة إلى الكتابة والكلام الصورة، بخلاف الكلام الذي ليس في مادة، وهو الكلام الإلهي خارج الوضع والاصطلاح، الكلام الذي يُعلم بغير آلة. الكلام الماهيّة جوهري والكلام البشري اعتبارٌ وعَرضٌ. الأول، يتعلّق به العلم، والثاني الفَهْم. الأول غير محدود لأنه لا يتقيّد بآلة، والثاني محدود بها. الأول واحد، والثاني مصاب بالكثرة.

لكن ينبغي أن نعلم أنّ الكلام البشري إن كان الفَهْم متعلّقاً به، فإنه يكون مسبوقاً بالعلم، لكن ليس العلم الذي يتعلّق به الكلام الماهيّة. فهذا العلم المتعلّق بالكلام الصورة يكون الفَهْم أدقّ منه، وهما معاً يتعلّقان باللغة التي هي في الوضع

<sup>(107)</sup> ابن عربي، الفتوحات المكية، ج4، ص25.

والاصطلاح، وكذلك بقصدية المتكلّم. يقول ابن عَرَبي: "فإذا عَلِم السامع اللفظة من اللافظ بها أو يرى الكتابة، فإن عَلِم مراد المتكلّم بها فذلك الفّهم، وإن لم يعلم مراد في الاصطلاح معاني كثيرة خلاف مراد المتكلّم بها فذلك الفّهم، وإن لم يعلم مراد المتكلّم من تلك الكلمة على التفصيل واحتمل عنده وجوه كثيرة ممّا تدل عليه تلك الكلمة ولا يعلم على التعيين مراد المتكلّم من تلك الوجوه ولا هل أرادها كلّها أو أراد وجها واحداً أو ما كان، فمع هذا العلم بمدلول تلك الكلمة لا يُقال فيه: إنه أعطي الفّهم فيها وإنّما أعطي العلم بمدلولاتها كلّها لعلمه بالاصطلاح، لأن المتكلّم بها عند السامع الغالب عليه أمران: الواحد (هو) القصور عن معرفة مدلولات تلك الكلمة في اللسان. والأمر الآخر (هو) أنه وإن عرف جميع مدلولاتها، فإنه لا يتكلّم بها إلاً لمعنى تقتضيه قرينة الحال. فالذي يفهم مراده بها فذلك الذي أوتي الفّهم فيها، ومن لم يعلم ذلك فما فَهم، فكان المتكلّم ما أوصل اليه شيئاً في كلامه ذلك، (108).

إذا كان د. نصر حامد أبو زيد يستخلص من هذا النص التمييز بين الفَهْم والعلم على اعتبار أن الأوّل "تعيين للمعنى المقصود من اللفظ» (109)، ويكون العلم بذلك في مجال التعميم ويخرج عن دائرة التحديد، فإنه لم يذهب بعيداً في هذا التمييز.

إن ما يكشفه هذا النص لا يتعلّق باللفظ من حيث هو لفظ، وإنّما باللفظ عند المتكلّم به. فنحن هنا أمام الدور الذي تمارسه الذات التي تتلقّى فعل الكلام، كما أننا أمام قدرة المتلقّي على فَهْم قصد المتكلّم من اللفظ. هذا يعني أن اللفظ لا يحمل أي قصد غير ذاك الذي يعطيه المتكلّم به له. إن اللفظ بالنظر إلى ذاته هو مُلتبس الدلالة. والفَهُم يزيل هذا الالتباس بخلاف العلم الذي يظل مُلتبساً.

هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإن الفَهُم لا يتعلّق بالكلام من حيث هو كلام، وإنّما بالاتصال بالمتكلّم نفسه وفهم مقصده أو مراده، بحيث تنتفي واسطة اللفظ بينهما. ويترتّب على ذلك أن يكون العلم أدنى من الفَهُم، لأن العلم يتعلّق

<sup>(108)</sup> المرجع السابق نفسه.

<sup>(109)</sup> أبو زيد، فلسفة التأويل، ص284.

باللفظ والفَهُم يتعلَق بقصدية المتكلّم، في إطار التواصل. العلم يقود إلى الفَهُم عبر عملية تأويلٍ لكلام المتكلّم. التأويل، بهذا المعنى علم يقود إلى غياب التأويل وذلك عندما يحصل الفَهْم، أي حصول دلالة واحدة عند المتلقّي يقتضيها اللفظ عند المتكلّم. يقول هيدغر: "إن التأويل في الواقع هو أوّلاً تبيين، تطوير للفَهْم، تطوير لا يحوّل الفَهْم إلى شيء آخر، لكنه يجعله فَهْماً»(110).

لقد سبق أن ميزنا بين الكلام الماهية الذي يرتبط به العلم والكلام الصورة الذي يتعلق به العلم والفَهْم معاً. العلم الأوّل أقوى أنطولوجيًا ومعرفيًا من الفَهْم ومن العلم الثاني الذي يكون الفَهْم أقوى منه. هذا العلم الأقوى هو القرآن الكريم. كيف يتمكّن المتلقي البشري من العلم بالعلم الحاصل في اللغة الإلهية؟ هل المتكلّم البشري مماثل للمتكلّم الإلهي؟ يقول ابن عَربي: ﴿وأما كلام الله، إذا نزل بلسان قوم فاختلف أهل ذلك اللسان في الفَهْم عن الله ما أراده بتلك الكلمة أو الكلمات، مع اختلاف مدلولاتها، فكل واحد منهم وإن اختلفوا فقد فَهِم عن الله ما أراده، فإنه عالم بجميع الوجوه تعالى. وما من وجه إلا وهو مقصود لله تعالى بالنسبة إلى هذا الشخص المُعين ما لم يخرج من اللسان، فإن خرج من اللسان فلا أشرارات في كلام الله تعالى خاصة فَهْم فيه، لأنه مقصود لله تعالى في حق هذا الإشارات في كلام الله تعالى خاصة فَهْم فيه، لأنه مقصود لله تعالى في حق هذا المُشار إليه بذلك الكلام. وكلام المخلوق ما له هذه المنزلة. فمن أوتي الفَهْم عن الله من كل وجه فقد أوتي الحكمة وفصل الخطاب وهو تفصيل الوجوه والمرادات في تلك الكلمة» (111).

يترتّب على هذا القول الأخير ما يلي:

- هناك فرق بين المتكلّم البشري والمتكلّم الإلْهي، يتمثّل في أن الأوّل يفصل في دلالات الكلمة بين هذه الدلالات والدلالة الواحدة التي يقصد تبليغها إلى الغير، في حين أن الكلام الإلْهي لا تنتهى دلالاته. ولذلك فإن الاختلاف بين

<sup>(110)</sup> ريكور، من النص إلى الفعل، ص64.

<sup>(111)</sup> ابن عربي، ال**فتوحات المكية،** ج2، ص25.

الناس في تلقى هذه الدلالات مقصود لله تعالى. كلمات اللغة الإنسانية فيها تعدُّد دلاليّ مُلت. . وكلمات اللغة الإلْهيَّة فيها وجوه دلاليَّة تتعدَّد بتعدَّد المُتلقِّين لها داخل اللسان نفسه. كثرة وجوه الكلمة في اللغة الإلهيَّة ترجع إلى تفاوت الناس في التصديق. ولذلك فإن من يستطيع الإحاطة بكل هذه الوجوه هو الذي يُؤتى العلم أو الحكمة. أمّا الذي يقتصر على وجهٍ منها دون الوجوه الأخرى فهو الفاهم فقط. يمكن أن نعبّر عن هله الفكرة مستعملين التعابير الحديثة فنقول: لا يتعلِّق الأمر بفحص إبستيمولوجيّ للكلاء الإَلْهِي. لأنَّ مثل هذا الفحص يعطي الأولوية للذات على النص، وإنَّما ينبغى أن تقوء هناك لحظة أنطولوجية يكون فيها المتلقى متعلَّقاً بالوجوه المختلفة المقصودة للغة الإلهيَّة. من دون أن يكون خارجاً عن هذا القصد. بالفعل، فإن شيخ العارفين لا يخرج بالتأويل على المعاني التي لا يحملها الحرف القرآني. إن التأويل هو. بشكل ما. إيانة عمَّا هو حاصل في النص من قبلُ. إنه إرجاع اللفظ إلى دلالته لأصنية، وهي دلالة قائمة في الحروف التي يتركب منها. ومن ثم يتمُّ استبعاد الذات في تأويل الموضوع. وإنَّما الموضوع نفسه هو الذي ينكشف كما هو عليه في نفسه. هناك إذذ ما يمكن أن نُطلق عليه مع ابن عَرَبي فَهُماً قَبْليًّا غير مشروط باللغة البشرية. وهو فَهُم لا تَقَدَّمه الإبستيمولوجيا، لأن هذه الأخيرة تبقى في تخوم ما تقدَّمه لغة الوضع والاصطلاح. بلوغ هذا الفَهْمِ القَبْلي هو الحكمة.

المتلقي الفاهم للغة القرآن هو كما قلنا أعلاه إنسان كامل، أي أنا خالص. والأنا الخالص يتم تأويله عبر تحليلية الدازاين مع هيدغر إلى هذا الموجود الموهوب الفهم الذي له القدرة على طرح سؤال الوجود، هذا الموجود الموهوب هو عند ابن عربي جلاء مرآة العالم وجلاء دلالات اللغة الإلهيّة، لأنه هو نفسه من كلمات هذه اللغة. بدون الإنسان يبقى العالم غير مفهوم، وغير معروف؛ وبالإنسان يمكن معرفته. غير أن هذه المعرفة تقوم على رؤية تتجاوز الكلام الصورة. لأن هذا الكلام هو مجرد تلفّظ ثان يأتي بعد الفّهم. والفّهم ليست وظيفته التواصل وإنما الإظهار. إظهار وجوه اللفظ الإلهي الواحد. إن الفّهم عند ابن عَربي هو انفتاح الوجود في الكلام الإلهي، وظهور هذا الكلام في الممكنات، يعني ذلك أنه ينبغي الوجود في الكلام الإلهي. وظهور هذا الكلام في الممكنات، يعني ذلك أنه ينبغي المغة الإلهية أن تعمل على الإنصات إلى هذه اللغة. أن تقول ما هو من قبلُ مفهوماً في اللغة الإلهية.

هيدغر نفسه يبيّن أن الخطاب هو تلفُظ ما هو فَهُم كما أنه تلفُظ يدلّ على نظام الوجود الممكن فَهْمه (112).

إذا كان ابن عَرَبي في النص أعلاه يتحدّث عن الفَهم عن الله أيضاً بالإشارات، فإنّما لأنه يعلم بأن اللغة المنطوقة ليست فيها القدرة على عبور الهُوّة الفاصلة بين الكلام الصورة والكلام الماهيّة. فاللغة البشرية هي بمثابة بطاقات تحجب عنا الحقيقة وتمنعنا من رؤيتها لأن هذه اللغة كما يقول برغسون الا تستبقي من الشيء إلا وظيفته الأكثر عموميّة ومظهره المبتذل، ومن شأنها، حين تسلل بيننا وبين الشيء أن تحجب صورته عن أعيننا»(113).

إذا كان برغسون يعتبر اللغة حجاباً كثيفاً يحجب عنا الحقيقة التي لا يتمُّ بلوغها إلاَّ بالحدس الذي هو في نظره ميتافيزيقا تستغني عن الرموز (114)، فإن ابن عَرَبي يعتبر لغة الميتافيزيقا، أي لغة القضايا المحكومة بالعقل مُقيَّدة، بخلاف الإشارات التي يمكن أن نقول عنها بأنها لغة لطيفة وشفّافة في إمكانها أن تعبر الهوة بين اللغة الإنسانية والكلام الإلهي. وكأن الإشارات هي كلام من غير آلة.

هكذا نصل إلى القول: إن اللغة الإلهيّة هي التشكّل الوجودي للعالَم وللقرآن الكريم. واللغة الإنسانية هي مظهرها الحاصل في التاريخ وفي التجربة البشرية. غير أن هذا الكلام البشري مُلْتَبِسٌ بفعل التصاقه بهذه التجربة. إنه كلام يقول شيئاً ما ثم يُخفيه بعد ذلك، أو أنه يقول شيئاً ما ويريد أن يقصد بذلك شيئاً آخر. لذلك، يتوجب على العارف أو الهرمينيوطيقي الأكبري أن يسافر في اتجاه الفَهْم عن الله عبر عمليّة الإصغاء بدلاً من البقاء في مستوى لغة التواصل اليومية. لذلك، فإن الفَهْم ليس إنتاجاً للعلم وإنّما هو تلقيه واستقباله. العلم إذن هو فَهْم صامت يستقبله الكلام. هرمينيوطيقا ابن عَربي هي إصغاء إلى الكلام الماهيّة الذي فيه يكون الوجود منفتحاً ومنكشفاً. إنها تحيل إلى مراد المتكلّم الإلهي، وليس إلى الدلالات التي يحتملها اللفظ، لأن مراد المتكلّم الإلهي يحيل إلى الأشياء نفسها. هكذا، فإنه التي يحتملها اللفظ، لأن مراد المتكلّم الإلهي يحيل إلى الأشياء نفسها. هكذا، فإنه

<sup>(112)</sup> ريكور، من النص إلى الفعل، ص65.

Bergson, Henri. Le Rire Essai sur la signification du comique, 97 éd., PUF, 1950, (113) p.117.

<sup>(114)</sup> برغسون، الفكر والواقع المتحرك، ص180.

إن صغ الحديث عن حلقة هرمينيوطيقية أكبرية، فإنها حلقة تقوم على الأسبقية الأنطولوجية للعلم على اللغة البشرية وهو العلم بالوجود الذي ينبغي طلب الزيادة منه ﴿وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمَا﴾. فهو علم غير إبستيمولوجيّ وإنّما هو أنطولوجي لأنه لا يحصل بآلة ولأنه ليس في مواد. أليس الكلام في غير مادة أكثر شِعرية من الذي في مادة ويُدرَك بآلة؟

لا تسعى هرمينيوطيقا ابن عَرَبي إلى الخروج من دائرة التفكير العقلي لأنها تقيم تواصلاً مع القارئ لكنها أيضاً تسعى إلى الكشف عن الهوامش التي أقامها العقل بحكم سيادته على الفلسفة. إنها كتابة تستعيد الشعري والمُتَخَيِّل إلى دائرة التفكير. إنها تقوم بالكشف عن تعارض العقل الذي يتجلّى في طبيعته التقييدية في الوقت الذي يدّعي فيه الإحاطة بكل شيء. إنه يُنتج الحقيقة ضمن فلسفة الحضور، ويتّجه نحو تصوّر سلبي للغياب. كتابة ابن عَرَبي تُظهر الحقيقة على أنها ليست تمثلاً يقف عند مستوى التماثل والتطابق وإنّما باعتبارها أمراً برزخيًا، وإن شئنا قلنا لها طبيعة مُتشظية، نظراً لكونها تريد أن تبيّن مختلف الأوجه المرادة للله في كلامه تعالى؛ والكشف عن هذه الطبيعة المُتشظية يقتضي حفراً وإثارة للأزندة التي تقود إلى عملية إظهار المختفي، الذي يزيد في طلب العلم بالوجود. إن العقل في الفلسفة يُصرَ على أن يتقولب الوجود في الفكر الذي يُنتجه. في حين أنه مع الن عَربي يتّجه إلى إظهار حركة الوجود التي لا تقبل أي حصر أو قولبة.

يحملنا ابن عَرَبي على بُراق التأويل من أجل الكشف عن العلاقات الممكنة بين كلامنا وكلام الله تعالى. غير أننا نركبه انطلاقاً من التجارب التاريخية وهو ما يريد شيخ العارفين أن ينبّهنا إلى كوننا لم نُحْسِنُ ركوب هذا البُراق بهذه الكيفية. إنه يريد أن ينقلنا من جهات الكلام البشري إلى أَوْجُه القول الإلهي، لأن هذه الأَوْجُه سابقة على تلك الجهات. إننا ننتمي إلى أنفسنا قبل أن نعلم ذلك بالوعي الذي لدينا، وهذا يعني أنه يوجد شيء قبل الوعي وقبل الفَهم وقبل الكلام. والهرمينوطيقا الأكبرية تكشف عن هذه القبلية.

إن ما يسعى إليه شيخ العارفين ليس هو إثبات الأولوية الأنطولوجية والمعرفية للكلام الإلهي فحسب، وإنّما، أيضاً، إلى الكشف عن الإحراج الذي يصيب مَنْ يقف عند مستوى اللغة البشرية في الكشف عن المقاصد الإلهيّة من أَوْجُه الكلام

وليس من جهاته. هذا أمر اقتضى منه حواراً مع الآخرين من الفقهاء والفلاسفة والمتكلّمين والصّوفية، ممن لا يستطيعون الغوص في بحر القرآن الكريم. لقد سعى نحو الكشف عن موضوع الفّهم الذي هو في حقيقته غائب في الحروف. لذلك يمكننا القول إن ابن عَرَبي يحفر في فينومينولوجيا الحرف المنطوق والمرقوم، عبر تأويل هرمينيوطيقي للقرآن، يقوم به مختصر الوجود الذي يكشف عبر الحرف عن الوجود في ذاته؛ إذ إن من عرف نفسه عرف ربه، وعرف أصله. إن ما يكون في الحقيقة موجوداً ليس هو ما يبدو لنا في مستوى الرأى أو الحس المشترك، ليس هو ما يكون في مستوى المُشار إليه، وإنَّما هو ما لايظهر. إنه طبعاً يظهر لذاته، لكنه لا يظهر لنا إلا بالتأويل. إن الذي لا يظهر في لغة المواضعة والاصطلاح هو حقيقة الكلام الإلهي، غير أن هذه الحقيقة هي التي تعطى لهذه اللغة البشرية أساسها. غير أن هذه الأخيرة حجاب على الأولى. فالأمور كلّها حُجُتُ بعضها على بعض. فسواء تعلّق الأمر بالأشياء أو الكلمات، فإن كل شيء هو حجاب. وإن أعلى حجاب هو الظاهر. لذلك، فإنْ كان الظاهر حجاب الباطن، فإن الاسم الظاهر حجاب على سائر الأسماء الإلْهيَّة، ولذلك كان الوجود المضاف الذي هو ظاهر حجاب على الوجود الحقّ، وصارت اللغة البشرية حجاباً على اللغة الإِلْهيَّة، وإن كانت هذه الأخيرة هي أصل ظهور تلك.

الهرمينيوطيقا هي بمثابة سَفَر نحو هذا الأساس على قَدْر ما يُعطيه اللَّه للعارفين من العلم. فالتأويل ليس في الدرجة نفسها، إذ إن هناك تأويلات سيئة. تريد الهرمينيوطيقا أن تبلغ الكوني في اللغة. وليس هذا الكوني إلاَّ الوجود نفسه. وإن شئتَ قلتَ الأصل في الظهور. غير أن التأويل السيَّئ هو الذي يبقى مسجوناً في المذهب أو العقل أو المعتقد الواحد أو اللغة البشرية.

لكن من المعلوم أن الكلام الإلهي ليس مُبلَّغاً إلى الناس إلا في لغتهم البشرية، التي هي لغة تواصل لا لغة الحقيقة. والحقيقة تكون مُبلَّغة في هذه اللغة، تبعاً لتاريخ المعرفة والفَهم البشريين، وتبعاً للظروف، غير أنها واحدة لا تتبدّل. والكلام الحامل لهذه الحقيقة لا تبديل فيه. فلا تبديل في كلمات الله تعالى. لكن المشكلة التي تُطرح هنا هي أن الكلام الإلهي ينزل في لغة بشرية. والهوة بينهما المشكلة التي تُطرح هنا هي أن الكلام الإلهي ينول في لغة بشرية. والهوة بينهما شاسعة جداً، ولذلك فإن ابن عَربي ينصحنا بأن ننظر إلى القرآن ليس بما أنزل على العرب وإنما بما أنزل على النبي محمد على العرب وإنما بما أنزل على النبي محمد على العرب وإنما بما أنزل على النبي محمد المناخ الأكبر: «أنظر في

القرآن بما أنزل على محمد على التنظر فيه بما أنزل على العرب فتخيب عن إدراك معانيه؛ فإنه نزل بلسان رسول الله على لسان عربي مُبين نزل به الروح الأمين على جبريل عليه السلام على قلب محمد على فكان من المُنذرين، أي من المُعلَمين. فإذا تكلّمت في القرآن بما هو به محمد على مُتكلّم، نزلت عن ذلك الفَهُم إلى فَهُم السامع من النبي على قَدْر السامع لا على قَدْر السامع لا على قَدْر السامع عن أمته فيه إذا تلاه المتكلّم. وليس سمع النبي على وفَهْمه فيه فَهْم السامع من أمته فيه إذا تلاه عليه، المناب

يكشف هذا القول عن عملية تلقَّى الكلام الإلْهي، وهو يميّز فيه بين درجات التلقّي. وهي درجات تختلف تبعاً لبُعدها أو قُربها من الأصل. إن الرسول محمد ﷺ تلقَّى وسمع الكلام من المتكلِّم الإلْهي بتوسُّط لسان عربي مُبين وهو لسان النبي نفسه. وليس لسان غيره من أمته. هذا يعنى أن إدراك المعانى القرآنية لا يكون بما يقوله النحاة واللغويون وأصحاب البلاغة والبيان، إلخ، وإنَّما يكون بلغة القرآن التي هي نفسها عربية. لكنّ لغة النبي العربية، سامعة مباشرة للكلام الإلهي والنبي مُنصت إليها بلا توسط لغة المواضعة والاصطلاح، في حين أن لغة النحاة الواصفة وغيرهم اصطلاحية. إنّ الرسول قد تلقّي هذه المعاني بلغتها وحروفها من دون فصل بين اللغة والدلالة، أي أنه تلقّاها بما هي عليه تلك المعاني في الوجود، وليس بما هي في عقل البشر وفَهُمهم. لكنّ النبي، بما هو رسولٌ ومبلّغ، يكون متكلِّماً تسمعه أمنه على قَدْر ما هِي عليه من الفَّهم، فإن الروح الأمين مُتكلِّم والرسول سامع، والرسول مُتكلِّم وأمته سامعة. وكأننا هنا أمام درجات في الفَهْم، كلما اقترب السامع من سمع النبي كان متكلِّماً وأكثر قبولاً وفَهْماً وتلقياً واستقبالاً للحقيقة التي ليس فيها تبديل. يمكن التعبير عن هذه الدرجات باستعمالنا للظاهر والباطن، للشهادة والغيب. فما يعتبره العالِم من الناس باطناً هو عند الرسول ظاهر، وما هو عند الرسول باطن هو عند الله تعالى ظاهر، وليس عند الله غيب ولا باطن، إذ لا يَخفى عنه شيء. فكل شيء عنده شهادة.

لكن، من هو هذا الذي يكون أقرب إلى سمع النبي على ثم لماذا يكون هناك تأويل سيَّى للقرآن الكريم؟ يجيب ابن عَرَبي عن هذا السؤال بقوله:

<sup>(115)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 559، ص427.

"الأعراب لا تعقل ما لا يعقل إلا حتى ينزل لها في التوصيل بما تعقله، لذلك جاءت هذه الكلمات على هذا الحده (116). ما يتحدّث عنه ابن عَرَبي هنا، والذي يقول عنه "على هذا الحده، هو ألفاظ التشبيه في القرآن الكريم. ومن ثمّ، فإن كان القرآن قد خاطب الأعراب على قَدْر ما تعقله عقولهم، إذ إن كل إنسان هو على شاكلته، أو أن الله خاطب الناس بمختلف الطرق تبعاً لدرجات التصديق كما يبين ذلك ابن رشد في كتابه فصل المقال، فإن التأويل السيّئ، هو الذي يقف عند مستوى عقلية الأعراب، وهو تأويل المُجسمة والمُشبّهة. يقول ابن عَرَبي: «وما ضلٌ من المُشبّهة إلا بالتأويل وحمل ما وردت به الآيات والأخبار على ما لم يسبق منها إلى الأفهام من غير نظر فيما يجب لله تعالى من التنزيه، فقادهم ذلك إلى الجهل المحض والكفر الصُرَاح (117).

لو أنّ الناس ظلّوا على الفطرة ما شبّهوا. وتركوا الأخبار والآيات على ما وردت فيها بلا تأويل. لكن هل هذا يعني ضرورة الأخذ بالظاهر من طرف الجميع؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي؛ لأن اللغة البشرية لا تكون فيها الألفاظ في الدرجة نفسها، ثم إن ابن عَربي، وهو يمارس تأويلاً أنطولوجيًا على أساس فينومينولوجيا الحروف، يعبر الأفق الذي ينحصر فيه فَهم العوام، وهو فَهم لا يصل إلى الظاهر نفسه، وإنّما يقف عند ظاهر فَهمهم، إلى مستوى آخر تحصل فيه المعانقة بين الاسمين، الظاهر والباطن، في لغة لا تقبل التوصيل، يعني ذلك أن ظاهر اللغة الإلهيّة، لكنّ باطن اللغة النبوية هو نفسه ظاهر اللغة الإلهيّة.

تقوم الهرمينيوطيقا عند ابن عَرَبي أيضاً بفَهُم دلالة الألفاظ وهي دلالة رباعية أيضاً. كما يميّز بين جماعات في الفَهُم وفي التأويل، فبالنسبة إلى الألفاظ نجده يميّز بين الألفاظ التالية:

- ألفاظ متباينة (118): وتفيد اللفظ الذي لا يتعدّى مُسمّاه، مثل لفظ المفتاح

<sup>(116)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، السِفر 2، الباب 2، تحقيق: عثمان يحيي، ص68.

<sup>(117)</sup> المصدر السابق، السِفر 2، الباب 2، ص103.

<sup>(118)</sup> في تعريفات المُجرَجاني يتحدد التباين بأمرين هما: التباين الكلي والتباين الجزئي، الأول أن لا يتصادق شيئان على شيء أصلاً، والثاني أن يتصادقا في الجُملة، ص55.

ولفظ البحر...

- \_ ألفاظ متواطئة، وهي تلك التي تُطلق على آحاد النوع الواحد، مثل الرجل والمرأة...
- \_ ألفاظ مشتركة، وتفيد اللفظ الذي يُطلق على معانِ مختلفة، مثل الإنسان والمشتري والعين...
- ألفاظ مترادفة، وهي تلك التي تكون مختلفة الصيغ، غير أنها تُطلق على معنى واحد، مثل الأسد والهزبر والليث...، ومثل السيف والحسام والصارم...، ومثل الخمر والصهباء والخندريس...

يعتبر ابن عَرَبي هذا التقسيم الرباعي للألفاظ من باب أُمهات الألفاظ، مثل الطبائع الأربع. إنها أُمهات تندرج ضمنها الألفاظ المشتقة، مثل المستعارة والمتشابهة والمنقولة. المتشابه من الألفاظ، مثلاً، يلتحق بالمشترك. غير أن شيخ العارفين سوف يضيف ما انتهى إليه كشفاً وذوقاً وهو القول بقسمين من الألفاظ فحسب، إذ الألفاظ عنده إمّا أنها متباينة أو مشتركة، يعني إمّا أن اللفظ لا يتعدّى مُسمّاه، وإمّا أن يُطلقَ على معانِ مختلفة ممّا يدخله في الدلالة المُلْتَبِسة. لكن المتباينة قد تشترك في النطق، والمشتركة قد تتباين في النطق.

يمكن القول إنّ الهرمينيوطيقا وكذلك السيمانطيقا المُعجمية تؤسّس قراءتها على الألفاظ المشتركة؛ فإذا كان اللفظ الواحد يأخذ أكثر من معنى واحد، فإن هذا يعني أنّ علاقة اللفظ بالمعنى غير مباشرة، بالتالي فإن إلحاق المعنى الواحد بهذا اللفظ مو عمل غير هرمينيوطيقي، ولاسيما أن هذه المعاني تكون في هذا اللفظ متزامنة. كل فهم للفظ، إذن هو تحويل لمعناه. لذلك نجد ابن عَرَبي يُدخل المشترك ضمن المتباين والمتباين في المشترك، ممّا يجعلنا أمام أفق مفتوح للتأويل. في الاشتراك تتعاصر المعاني في زمن واحد وهي معانٍ من أزمنة مختلفة، لكن في المتباين يتم تحويل الاشتراك عن طريق إيجاد حل له. لكن هذا الحل يقتضي من جهة معرفة تحويل الاشتراك عن طريق إيجاد حل له. لكن هذا الحل يقتضي من جهة معرفة موقع المعنى الذي يقصده التحويل ومعرفة جهته ضمن جهات الكلام البشري التي تسعى إلى أن ينعكس فيها وجه من أوجه الكلام الإلهي.

<sup>(119)</sup> المصدر السابق، ص70.

السؤال الذي يطرح نفسه هنا هو: هل هذا يعني ضرورة الانطلاق من هذه الألفاظ في فَهُم المعاني القرآنية؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي، إذ هناك ما يوجد قبل اللفظ وقبل الاصطلاح وهو الحضرة الإلهيَّة. إن العارف المحقّق هو الذي ينطلق في تأويله الهرمينيوطيقي من الأمور التي تقتضيها الحضرة الإلهيَّة. وهذا المنطلق يؤهّله لاختراق حُجُب التشبيه وكل الصفات التي تصف الحقّ تعالى بالجهة والنزول والمعيّة والمكان والزمان، إذ الحقّ تعالى لا يتقيّد بشيء. فيتأكد لدى هذا العارف أن هذه الصفات مصروفة إلى الوجه الذي لا تقتضيه الجهة التي يعطيها التشبيه أو التمثيل. «وما وصف الحقّ به نفسه ممّا هو عندنا من صفات المحدثات. فلما تحقّق بهذا النزول عندنا حتى ظنَّ أكثر المؤمنين أن هذا له صفة استحقاق وتأوّلها آخرون من المؤمنين» (120).

ويتحدّث ابن عَرَبي عن جماعات أو طوائف تتفاضل فيما بينها من حيث فَهْمها للقرآن الكريم كما يلي:

- طائفة لم تُؤَوِّل. إنها لم تُشبَّه ولم تُنَزَّه. وهم أهل الظاهر من فضلاء المُحدَّثين السليمو الفطرة.
- طائفة نَزُهت، تبعاً لمقتضيات النظر العقلي، وهي التي سارت نحو وجه من أَوْجُه التنزيه، إذ هناك تنزيه يجوّزه العقل وآخر لا يقبله. وتأويلها للألفاظ تابع لمقتضيات العقل وليس لمقتضيات الحضرة الإلهيّة. يعني أنهم يختزلون الوفرة الدلاليّة للآية القرآنية في المعنى الذي يطابق فَهْمهم النظري. لكن من بين هذه الطائفة من جوّز وأدخل الاحتمال في معنى الآية فقال بأنه يجوز أن يكون معناها هو كذا أو يكون كذا. ومنهم من قطع في معنى الآية ولم يقل بالجواز.
- طائفة نَزَّهت بتعظيم الحقّ وأفرغت نفسها من الفكر والنظر. تنزيهها يتجاوز التنزيه العقلي. هذه الطائفة تلتقي مع الأولى من حيث استفادتهم الفَهْم من غير نظر، وتتجاوزها من حيث سلوكها طريقاً آخر في الفَهْم، وهو إفراغ القلب من النظر الفكري من جهة، واتباع آداب الجلوس والمراقبة

<sup>(120)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، الباب 558، ص209.

والحضور والاستعداد لقبول المعاني التي تَرِدُ منه تعالى من جهة أخرى. إن هذا أمر لا يحصل إلا بالتقوى. بالتقوى يحصل أخذ العلم عن الله تعالى. المعاني، والحالة هذه، لا تَرِدُ على هذه الطائفة، التي أطلق عليها ابن عَرَبي اسم العالية، عن طريق الفكر، وإنّما بالحضور والجلوس مع الحقّ سبحانه.

إنّ إفراغ العقل من الفكر هو شرط سلامته وسلامته هي القلب. والقلب هو بمعنى ما عقل قابل. وهذا العقل القابل نلمسه في أوّل آية نزلت على الرسول محمد على همحمد على الله في أوّراً باشر رَبِّكَ الَّذِي مَلَقَ ، يعني أن الرسول لا يريد أن يقرأ باسم قوة من قواه الإدراكية، عقلاً كانت أو فكراً، وإنّما بسم الله (121). ويعلّق د. على أومليل على كون القرآن يأمر بالقراءة قائلاً: «وهنا لا بدّ من ملاحظة، وهي أن الرسول الذي خوطب بأمر القراءة أجاب بأنه أمي، ليس بقارئ. إلا أن ما يبدو هنا وكأنه مفارقة، ليس هو كذلك بالنسبة إلى المسلم. فأمية الرسول لا تعني الجهل، بل تعني استعداداً فطريًا غير عادي لتقبّل العلم الحق (1221)». ما هو فطري، إذن، لن يكون هو العقل المفتخر بأدلّته، وإنّما هو القلب من حيث هو مأوى الوجود، إذ إنه وسعني قلب عبدي المؤمن». ومن المعلوم أن القراءة جمع. ولذلك لا يكون جمع الأمة إلا بالله، وبالاستعداد القلبي لمشاهدة المعاني الإلهيّة الجامعة. يقول ابن عَرَبى: «فعندما كان منهم هذا الاستعداد، تجلّى الحقّ لهم معلّماً.

<sup>(121)</sup> في تفسيره لمعنى قراءة النص يبين حسن حنفي أنها علاقة بين ذات وموضوع ويرجع بنا الى أول سورة في القرآن وإلى فعل اقرآ كفعل أمر ويقول: «ولما كانت الإجابة (ما أنا بقارئ) أي القراءة بمعنى مخارج الحروف وإصدار الأصوات بالفم بعد التعرف إلى الحروف بالعين، ثم تصحيح هذا المعنى الصوتي بمعنى آخر هو «افهم» في ﴿آقراً إِلَيْ رَبِكَ الْحَرِفُ بَلَيْنَ عُلَقَ ﴾ أي أفهم وأدرك وأتصور فالقراءة نطق والنطق بداية الوعي باعتباره فهماً (انظر كتاب: «الهرمينيوطيقا والتأويل»، ألف، ط2، دار قرطبة للطباعة والنشر، الدار البيضاء، كتاب: «الهرمينيوطيقا والتأويل»، ألف، ط2، دار قرطبة للطباعة والنشر، الدار البيضاء، تفيد ما أنا بقادر على توجيه الرسالة إلى الناس من دون الله. فكان الجواب ﴿آقراً بِأَسِهُ تَفِيدُ ما أنا بقادر على توجيه الرسالة إلى الناس من دون الله. فكان الجواب ﴿آقراً بِأَسِهُ وَلَا لَانَهُ جامع، والرسول نفسه جامع للكَلِم، لذلك فإن «إقراً» يعني اجمع والقرآن شمّي قرآناً لأنه جامع، والرسول نفسه جامع للكَلِم، لذلك فإن «إقراً» يعني اجمع وضمة هؤلاء الأميين تحت كتاب جامع ليشكلوا أمة.

<sup>(122)</sup> على أومليل، السلطة الثقافية والسلطة السياسية، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ط1، 1996، ص30.

فأطلعتهم تلك المشاهدة على معاني هذه الأخبار والكلمات دفعةً واحدةً، (123).

وهكذا فإن هرمينيوطيقا ابن عَرَبي إن كانت تقوم بتحديد دلالات الألفاظ، فإنها لا تقف عند هذه الدلالات التي تقدّمها الألفاظ للعقل المُؤوَّل؛ وإنّما تتجاوز ذلك إلى فينومينولوجيا، أي إلى مشاهدة بصريّة للمعاني التي تحملها الألفاظ، وهي معانِ تُعطى دفعة واحدة، أي تكون موهوبة من الحقّ في الحَدْس الأصلي للعارف بالله. من يكن مُعلّمه هو الحقّ سبحانه، هو الذي له الأولوية في فَهمه كلامه. وليس هذا إلاَّ الإنسان الكامل الذي فيه تجتمع الحقائق الكونية والإلهيّة. يعني ذلك أن معاني الألفاظ لا تُفهم انطلاقاً من الوضع اللغوي للفظ وإنّما تأتي من الوضع اللغوي للفظ وإنّما تأتي من الوضع اللغوي اللهة الإنسانية من حيث هي حامل لمعانِ إلهية.

هذا يفيد أن التأويل الهرمينيوطيقي عند ابن عَرَبي لا يحتجُ على المعاني بالألفاظ كما هي مفهومة عند النحاة وغيرهم، وإنّما يحتجُ عليها انطلاقاً من آداب الجلوس مع الحقّ سبحانه. فلا يفهم كلامه إلا من يكون في حضرة ألوهيته. وإن شئتَ قلتَ من يتمكّن من معرفة نفسه. أن يكون العارف مُشاهداً للمعاني هو أن يكون مُكاشِفاً. غير أن المكاشفة لا تحصل بعين الحسّ، وإنّما بعين القلب. وما يراه القلب هو ما يكون مُنزّها بالعقل، والرؤية هنا تعني مشاهدة العارف بقلبه ما نزّهه صاحب النظر بفكره من دون مشاهدة. غير أن العارف، والحالة هذه، لا يجهل ما يجهله العقل من أوصاف التشبيه من دون أن يكون مُشبّهاً. أمّا التنزيه فهو من المعاني التي يشاهدها بالقلب. غير أن العقل ينفي أن يكون مأهو من النزيه مُندرِجاً ضمن ما يكون مُشاهداً.

لكن هاهنا مشكلة هرمينيوطيقية، وهي: إن ما يفيده اللفظ من التنزيه في موقع يكون مُشبّها في موقع آخر. ومن ثمّ، فإنه لا ينبغي إطلاق اللفظ أو إرساله، أي جعل اللفظ الواحد يدل على المعنى الواحد، إذ المتباين يكون أيضاً مُشتركاً. والفصل بينهما لا يكون من حيث اللفظ، وإنّما من حيث بلوغ مستوى اللسان والفصل بينهما لا يكون من حيث اللفظ، وإنّما من حيث بلوغ مستوى اللسان العربي المُبين الذي هو لسان رسول الله يَنْ في وليس اللسان الذي تعقل به الأعراب ما لا يعقل. إن إرسال المعنى الواحد على العبارة الواحدة هو تقييد. إنه أمر

<sup>(123)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكية، السِفر2، الباب 2، فقرة 46، ص74.

يمارسه العقل كما يمارسه المعتقد، وهو أمر ترفضه هرمينيوطيقا المشاهدة.

في إطار شروط تجريبية، معيشية في الوعي القصدي، أي في الوعي المحاضر المُتأذّب والمُعظِّم للحق سبحانه، يتم التجلّي لهذا الوعي. لكن هل هذا يعني أن العارف المُشاهد للمعنى قد بلغ نهاية العِلم واخترق كُلَّ الحُجُب؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي. والسبب في ذلك هو أن بلوغ الباطن يكون حجاباً على الظاهر، مثلما يكون الظاهر حجاباً على الباطن. يقول ابن عَربي: "فإذا كنت مع الاسم الباطن الإلهي في حال شهود ورؤية، كان لهذا الاسم الباطن الذي أنت به في الوقت متحد وله مشاهد ستراً على الاسم الإلهي الظاهر. ولا تقل انتقل حكم الظهور للاسم الإلهي الباطن، وصار الباطن للاسم الظاهر، بل الظاهر على ما هو عليه من الحكم يعطي الصور في العالم كلّه. والباطن وإن كان مشهوداً فهو على حاله باطن يعطي المعاني التي تسترها الصور الظاهرة. فهذا أعلى الستور وأخفاهاه (124). إن هذا القول يفيد أن الإنسان لا يمكنه أن يجمع في علم واحد بين حكم الاسمين الظاهر والباطن؛ إذ إن كلًا منهما حجابٌ على الآخر وسِتْرٌ عليه. هذا أمر يفتح المجال أمام القراءة المتعدّدة للكلام الإلهي، أي أمام الهرمينيوطيقا. إن هذا أمر سنزيده توضيحاً في هذا الفصل، بعد قليل.

إنّ المُشاهد للباطن يغيب عن الظاهر، والذي يبقى عند المُشار إليه بالحس لا يشاهد الظاهر ولا الباطن من حيث هما اسمان إلهيان. إنهما اسمان يتعلّقان بعالمين كما رأينا ذلك أعلاه، عالم المُلْك والشهادة وعالم الغيب والمَلكوت. إن انتقال حكم أحدهما إلى الآخر يقتضي تشابههما، والحال أن الظاهر يعطي الصور في عالم الشهادة، والباطن يعطي المعنى في الغيب وفي الكلام الإلهي. والصورة غير المعنى، إذ الصورة تحملها الألفاظ في لغة المواضعة والاصطلاح، والمعنى لا يكون مُشاهداً إلا مع آداب الجلوس مع الحقّ تعالى. يمكن القول: إن الصورة، هنا، لها طابع مكاني أو هندسي، في حين أن المعنى نفسيُّ يتمُ قذفه في قلب العارفين بالله. هذا يعني أن مشاهدة المعنى ليست هي ظهوره. فالمشاهدة غير الظهور، إذ المشاهدة تقتضي السَفَر من الظاهر إلى الباطن، ومن المُلْك إلى المَلكوت.

<sup>(124)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 558، ص214.

لا يتعلّق الأمر، هنا بالقدرة المخلوقة في إخراج حكم الباطن إلى الظاهر أو العكس، إذ إن لكلّ حكم موطنه الذي لا يتعدّاه. ولذلك فإن الصور في عالم الشهادة يمكن أن تُنشئها الاعتقادات. وهذه الاعتقادات لا تُشاهد إلا بالعبارة. يعني ذلك أننا لا نُبصر ما اعتقده شخص ما وإنّما نبصر هذا الشخص عبر العبارة عن معتقده، أي عبر الصورة التي يكوّنها عن اعتقاده. ماذا يعني هذا بالنسبة إلينا في هذا الفصل؟ إنه يعني أن الاعتقادات لا تكون إلا في مستوى الظاهر. غير أن القلب يسعها. فينومينولوجيا ابن عَربي تسع كل ما قيل منذ بدء الخليقة، لكن ضمن هرمينيوطيقا القلب التي لا تقيّد الباطن بالظاهر، ولا الكلام الإلهي بلغة التواصل البشري.

مع ذلك، فإن ابن عَربي سوف يتجاوز هذه الطائفة المُشاهِدة نحو طائفة أخرى تنصت وتسمع. طائفة لها «الإلقاء والإلهام واللقاء والكتابة» (125). العلم يأتي هذه الطائفة خبراً وكلاماً. ولديها علامة تعرفها هي لا غيرها. لكن كيف يحصل لدى هذه الطائفة الإلقاء والكتابة؟ أليس ابن عَربي ممن يُلقى إليه ما يكتب؟ أليس الإلقاء من باب الآية ﴿أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾؟ هل نحن أمام هرمينيوطيقا تنصت الى نداء الوجود من وراء حجاب الغيب؟ هل نحن هنا أمام عملية اختزال فينومينولوجي لكل الميتافيزيقا، ميتافيزيقا التمثّل، من أجل جعل الوجود يوجد أو ينومينولوجي لكل الميتافيزيقا، ميتافيزيقا التمثّل، من أجل جعل الوجود يوجد أو ألسنا هنا أمام قصدية تجعلنا ننصت إلى الوجود نفسه؟

هناك أكثر من طريقة للإجابة عن هذه الأسئلة، ونحن نختار طريقة منها ليس على سبيل القطع وإنّما على سبيل التوضيح لا غير.

إذا ما توجهنا بنظرنا نحو الاسم المؤمن ونحو حضرة الأمان، نجد أن هذه الحضرة إنّما تتعلّق بالأخبار الإلهيّة. وهي على قسمين: قسم، وارد في الكتب السماوية من توراة وزَبُور وقرآن، هذا القسم يُخبِر به الرسل عن الله سبحانه. هذا الفكر الرسلي، إن صحّ هذا التعبير، يبلغ بلا زيادة ولا نقصان، أي بدون أن تشتغل الفوّة المفكّرة من حيث تبعيّتها للقوّة العقليّة. أمّا القسم الثاني، فيتعلّق بالأخبار التي تتعلّق بالكون، وتخصّ الأكابر من أهل اللّه. غير أن الإخبار عن

<sup>(125)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 2، فقرة 47، ص75.

هذين القسمين يقتضي شرطين: أولهما، الحضور الدائم مع الله والجلوس أدباً في حضرته. والثاني، العلم بمواقع الأخبار، بشكل يتمشى مع المواطن. غير أن العلم بمواقع الأخبار يحصل أصلاً في اللغة البشرية: «وأعني بالعلم العلم بمواقع الأخبار، وهو أنهم يعرفون الخطاب الوارد على لسان قاتلٍ ما ممن له نطق في الوجود أين موقعه من العالم أو من الحقّا (126).

من يكون في حضرة الإلقاء والكتابة هو الذي يكون حاضراً بشكل دائم في القرب من الوجود، وفي علاقة دائمة بأمور الكون والحياة، وأن يكون عارفاً بمواقع الألفاظ الحاملة للأخبار من أي نوع كانت. بل ينبغي أن يحصل للديه العلم بهدة المواقع في المراتب الوجودية سواة في الأحكام أو التسب أو الأعيان، أن تكون لمديه القلارة على تصحيح الأخبار، ليس على المطريقة التي يقتضيها العمران، كما بيرى الين خلاوت، وإثما انطلاقاً من الوجود الرئي، أي من إثقال لعبة المواطن وسكون الأشياء في الأماكن. يقول شيخ العلرفين: هوهذا الايقلار عليه إلا من وسكون الأشياء في الأماكن. يقول شيخ العلرفين: هوهذا الايقلار عليه إلا من حصر أعيان المواطن، يعني أن كل شيء يتعلى موطنه هو النحراف وتشويه القاء السي المعنى الذي تقلمه الحروف الكلمات التي تشكل منها الآيات القرآنية. إن العارف بمواقع الأخبار هو الني تكون لديه القلرة على تحديد المعنى، فلا يتعلى يه موطنه. ويترتب على ظلت أن فهم أعيان المراتب هو الذي يفتع المجال أمام تأويل أنطولوجي للمعنى.

نحن، هنا، أمام قاعدة لتصحيح الأخيار، لا تقوم على النقل وإثما على طبيعة الوجود المُحلّد إلْهيًا. فكل خبر يمكن تصحيحه بناءً على هذه القاعدة. يعني أن العلم بحراتب الوجود لا يتنافى مع العلم بحقيقة الأخبار الإلهيّة. لذلك، فإن العالم بهذه المراتب يأخذ العلم عن الله: «فإنه لا يأخذه إلا من الله فينظر ما يراد به فيوصله إلى محله، فيكون ممن أدى الأمانة إلى أهلها. ولهذا كان بعضهم يسد أذنيه بالقطن حى لا يسمع كلام العالم، (128).

<sup>(126)</sup> ابن عَزيي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 558، ص204.

<sup>(127)</sup> المصدر نفسه.

<sup>(128)</sup> المصدر نفسه.

إنّ التأويل الذي يمارسه ابن عَرَبي هو أمان، أي إرجاع كل شيء إلى موطنه، سواة كان خطاباً إلهيًا أو شيئاً موجوداً. غير أن هذا الإرجاع يقوم على المعاناة، لكنه عند ابن عَرَبي راحة؛ لأنه تأويل يقوم على الكشف والإلقاء. لكن هاهنا مسألة أخرى في غاية الأهميّة وهي أن هناك من يتعب عند إيجاد المناسبة وعلاقة الترابط بين الخبر ومرتبته في الوجود، فيفوته خير كثير بسبب سماعه للخبر متأخراً نظراً لكونه لا يتمكّن من متابعة التحوّل في صور التجلّي والخلّق الجديد. وهذا هو مُؤوّل غير كامل. أمّا الكامل فهو الذي يشاهد مرتبة الخبر في وقت سماعه. وهو أمر يبعث على الراحة. ويندرج ضمن الآية الكريمة ﴿اللّقِ السّمَعُ وهُو سُهِ اللّهِ اللهائل من مؤلّفات الشيخ الأكبر؟ ألبت مؤلفات تتابع التجلّيات الإلهيّة وآثار الأسماء الإلهيّة في الوجود الرُتَبي؟

أجل إنّ ابن عَربي هو من المحققين بالخوف. الخوف من عدم مسايرة التجلّيات الإلهيّة التي ينبع منها العلم الجديد في كل لحظة، العلم الذي يُقدّم الخير الكثير. إنّه الخوف من عدم نسبة الكلام الإلهي إلى معناه في الوجود. إن العائق هنا هو أن الكلام الإلهي يُحكى بألسنة الناس، وهي ألسنة قد تضعه في غير موضعه. ولذلك تراه ينصحنا بأن ننصت إلى الكلام الإلهي كما يُخبر به الرسول لا غيره. يقول ابن عَربي: • فلا تزال المراتب تنظر إلى الأخبار التي تردُ على ألسنة القائلين، وتعلم أنها لها، وتعلم أن الآخذين بها هم السامعون. وأن السامعين قد يأخذونها على غير المعنى الذي قصد بها فيُلحقونها بغير مراتبها فتلك المرتبة التي الحقوما بها تنكرها ولا تقبلها (129). ربّما أن فكر ابن عَربي نفسه قد تمّ إلحاقه بغير مرتبته من طرف العديد من الباحثين الذين رموه بالزندقة ومن طرف أولئك الذين رموه إلى مستوى الولاية والقدسيّة.

إذا كان التأويل هو عملية إرجاع الأمر إلى أصله وأوّله (130)، وهو أمر

<sup>(129)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(130)</sup> يُحدُد الجُرْجاني التأويل بأنه في الأصل الترجيع، وفي الشرع صرف اللفظ عن معناه الظاهر إلى معنى يحتمله، إلخ، كتاب التعريفات، ص54. انظر أيضاً: شرحه للمُؤوَّل، ص196. ومن الواضع أن تأويل ابن عَرَبي هو ترجيع، أي إرجاع الأمور إلى أصولها التي تحجبها اللغة والألفاظ.

يقتضيه الأمان، فإنه ينبغي إرجاع فكر هذا الشيخ إلى موطنه، وهو أنطولوجيا الفَهْم عن اللَّه. واعتبار الخطاب انطلاقاً من العلم بالوجود وليس انطلاقاً من العلم بشروط الخطاب النحوية والبلاغية كما يجري الأمر عند الفقيه والمتكلم وغيرهما. إن من يفهم الوجود انطلاقاً من الخطاب يتعب كثيراً، في حين أن من ينصت إلى نداء الوجود ويكون من أصحاب اللقاء والإلقاء يكون عارفاً بمراتب الوجود بما في ذلك الخطاب نفسه يفيد الوجود في اللفظ. وهو مرتبة من مراتب الوجود. ويترتب على ذلك أن المنصت للكلام والسامع له يكون في أمان عندما لا يتعدى به مرتبته. وهذا السامع صادق، لأنه يحصل لديه العلم بما ينتظره الوجود من الخبر. والنتيجة هي أننا أمام هرمينيوطيقا تلحق الكلام الإلهي بمرتبته في الوجود. أي الكشف عن مقاصده الأنطولوجية. هذا السامع الصادق هو الرسول. لأنه يأخذ المعنى من أصله الذي يكون خلف الكلام البشري.

إنّ المشكلة الهرمينيوطيقية هي أن الكلام الإلهي عند غير الرسول يُفهم من خلال مقاصد السامع له والعاقل له. إنّما ينبغي أخذ مقاصد الكلام الإلهي بإلحاقها بمرتبة الوجود، لا بالمعرفة البشرية التي تلحقها ظروف المتكلّم بها. نحن هنا أمام سامع كامل للكلام الإلهي وآخر غير كامل. الأوّل يُلحقه بالوجود والثاني يلحقه به كناقل له. ولذلك ميّز الحقّ بين الذين يعلمون والذين لا يعلمون. الذي يعلم لا يسجن الكلام الإلهي في مقاصد الناقلين له، إنّما يعلّق هذا الناقل، في اتجاه الأصل الذي هو إلحاق الكلام بالوجود. فيكون الخطاب عنده دليلاً على الوجود لا على نفسه، في حين أن الذي لا يعلم هو الذي لا يعلم مرتبة الوجود في الخطاب الإلهي. إن البقاء في الخطاب من حيث هو خطاب بشري يشكّل عائقاً أمام هرمينيوطيقا الإنسان الذي يخترق الحُجُب، حجاب نفسه أوّلاً وحجاب اللغة أمام هرمينيوطيقا ثالثاً، إلخ، من أجل العثور على المعنى الأصلي في طوبوغرافيا الحروف والكلمات.

من المعلوم أن المشكلة الهرمينيوطيقية ترتبط بالمشكلة اللغوية. فاللسان البشريّ يقوم بدور مزدوج. إنه يُقدّم لنا كلمات أشبه بالبطاقات التي تُخفي عنا حقيقة الأصل وأصل الحقيقة. قد يكون مرآة تكشف في الوقت الذي فيه تُخفي.

وهذا الدور المزدوج يكشف عنه أوزوالد ديكرو (١٤١١) الذي وَجُه النقد إلى اللسانيّات البنبويّة التي تختزل اللغة في نقل الخبر، في التواصل، وهو اختزال يؤذي إلى انحطاطها. غير أن الفرق بينه وبين ابن عَربي، يتعلّق بكون الأوّل يربط اللغة بالأشياء مثل برغسون، والثاني يربطها بالأسماء الإلهيّة حيث الأشياء عبارة عن آثار لها. يقول ابن عَربي: "ثم المرتبة الثالثة في النزول في علم الستور، ستور أعيان الأسماء اللفظية الكائنة في ألسنة الناطقين والأسماء الرقمية في أقلام الكاتبين، فإنها ستور على الأسماء الإلهيّة من حيث إن الحقّ متكلّم لنفسه بأسمائه. فتكون هذه الأسماء اللفظية والمرقومة التي عندنا، أسماء تلك الأسماء وستوراً عليها. فإنّا لا ندرك لتلك الأسماء كيفيّة، ولو أدركنا كيفيّتها شهوداً لارتفعت الستور وهي لا تُرفع (١٤٥٤). إن الكلام البشري يظهر ويُضمر. إن هذا حقيقته الأنطولوجية، أي أن الأمر هنا لا يتعلّق باحتراس معرفي أو منهجي. إنّ كلمات اللغة البشرية لا تُخفي عنا الأشياء في نظر ابن عَربي وإنّما تُخفي عنا حقيقتها التي هي كونها الرأ إما لا يظهر في هذه اللغة. وهو الأسماء الإلهيّة.

إن الكلمات التي نستعملها في لغتنا للدلالة على هذه الأسماء إنّما هي أسماء تلك الأسماء. ولذلك فهي حجاب على الحقيقة. وفي هذا يقول ابن عَرَبي: قوأما الأسماء التي بأيدينا التي ندعوه بها فهي على الحقيقة أسماء تلك الأسماء، وفيها يمكن الاشتقاق من أسماء المعاني لا من المعاني، وقد يُحتمل أن تكون أسماء المعاني مشتقة من هذه الأسماء التي هي أسماء الأسماء، وهذه الأسماء التي بأيدينا هي التي تطلب المعاني بحكم الدلالة لا الأسماء القديمة (133). ربّما هذا يفسر بعض الأقوال التي تُثير انزعاج البعض مثل أن الربّ ليس ربًا وأن الخَلق ليس الخَلق وأن الحق ليس المعنى أن الاسم المنطوق أو المكتوب، ليس هو الاسم الذي به تكلم به الحق بعنى أن الاسم المنطوق أو المكتوب، ليس هو الاسم الذي به تكلم به الحق لنفسه في كلامه. إذ لا يُعرف لكلامه وأسمائه كَيْفٌ. ولغتنا البشرية كيفية وتصويرية.

Ducrot, O. Dire et ne pas dire, Hermann, 1972, p.1, et suiv. (131)

<sup>(132)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج 4، الباب 558، ص214.

<sup>(133)</sup> ابن عَرَبي، كشف المعنى عن سرّ أسماء الله الحسنى، تحقيق: الدكتور بالبو بينيتو، منشورات بخشايش، ط1، 1419، هـ ق، ص27. يبحث هذا الكتاب الأسماء الإلهيّة بين التحقّق والتحلّق والتحلّق والتحلّق والتحلّق والتحلّق.

ومن ثم يمكن القول إنّ الله يضرب لنا الأمثال في هذه اللغة الكيفيّة ولا يجوز لنا أن نضرب له ولأسمائه الأمثال. إنه إذا استحال علينا شهود هذه الأسماء حسًا وعياناً، فإنه من الممكن تخيّلها. فهذه الأسماء الإلهيّة لا تُدرَك لها كيفيّة «وما لنا في أنفسنا أمثلةً لها جملةً واحدة، بل أعظم ما عندنا تخيّلها في نفوسنا» (134).

إن ربط الكلام الإلهي بالوجود هو عمل يقوم به الإنسان الذي وُهب فَهُم الوجود ومعناه؛ لأنه محلّ للاكتناز. ففي نشأة الإنسان أمور غائبة تظهر في الكلام، وكأن الكلام إنفاق لهذا الكنز، نجعله قُرْبَةً. ولذلك ينبغي أن تحصل سعادتنا في الكلام لأن الغيب فينا خير لا شرّ فيه. هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر وفينومينولوجيا الغياب عنده هما بمثابة كشف عن هذا الغياب في صور الكلام الذي فيه خير. إن القول الاحول ولا قوة إلا بالله العليّ العظيم كنز خفيّ يُنتفع به عند النطق به، تماماً مثلما أن الذهب كنز غائب في المعادن يستوجب القيام بعهد لاستنباطه. وهذا المجهود في كنز نشأتنا هو بمثابة القيام بسفر داخل نفوسنا لكي نعرف ربّنا. يقول ابن عَربي: «فالكنوز المكتنزة تحت العرش، إنّما هي مكتنزة في نشأتنا. فإذا أراد الله إظهار كنز منها أظهره على ألستنا وجعل ذلك قُرْبَةً إليه. في صورة آدميّة ثم تكلّم بهذا الأمر الذي يريد أن يكتنزه لنا أو لمن المُكتنز تجلى في صورة آدميّة ثم تكلّم بهذا الأمر الذي يريد أن يكتنزه لنا أو لمن خلقه (185).

إن الأمر الوجودي هو الذي يتم اكتنازه في غيب الإنسان الذي هو تجل اللهي في صورة آدمية. هذا يعني أن الإنسان هو القادر على فَهُم الوجود وعلى التساؤل حول معناه المُغيّب في داخله من حيث هو محل للاكتناز. هذا ما تسير فيه العملية الهرمينيوطيقية عند ابن عَرَبي، أي استخلاص عالمية الوجود من عالمية الإنسان التي هي خير. وأن الشرّ ليس مُكتنزاً، لأنه حصيلة تطاحن بين المذاهب والتأويلات السيئة التي تحصر المعنى في مقاصد المُؤوّل، التي تؤسس للتقييد. إن الكنوز تظهر باستمرار في صور الكلام وفي ألسنة الحُفّاظ والذاكرين وأيضاً في الورثة. يقول ابن عَرَبي متحدّثاً عن الكنز: «ثم لم يزل ينتقل في ألسنة الذاكرين به الورثة. يقول ابن عَرَبي متحدّثاً عن الكنز: «ثم لم يزل ينتقل في ألسنة الذاكرين به

<sup>(134)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص214.

<sup>(135)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 383، ص520.

دائماً أبداً. ولم يكن كنزاً إلا فيمن ظهر منه ابتداء لا في كل من ظهر منه بحكم الانتقال والحفظ. وهكذا كل من سَنَ سُنّة حسنة ابتداء من غير تلقف من أحد من مخلوق إلا من الله إليه، فتلك الحسنة كنز اكتنزها الله في هذا العبد من الوجه الخاص ثم نطق بها هذا العبد لإظهارها (136).

بناءً على ما تَقدّم نقول: إن الإنسان هو محلٌ للأمر الوجودي الذي يحمل الكنوز من الغيب. وهذه الكنوز لا تنفد، إنّما هي في ظهور دائم عبر النطق والكلام. وفي الوقت نفسه إن الكلام الإلهي مرتبط، عند العلم به، بمراتب الوجود، ممّا يستوجب ضرورة فَهم مواقعه عند تأويله. وإن العلم بمعاني الآيات يحصل ببلوغ دلالاتها عند الرسول، إذ إن الرسول سامع بلا توسط. لكن المشكلة الهرمينيوطيقية الأخرى هي كيف يمكن الجمع بين صلابة الحروف التي تفرض قراءة واحدة، وبين الإنسان الفاهم باعتباره من مفاتيح الغيب؟ ألا تجد الهرمينيوطيقا نفسها مُستحيلة عند القراءة الأحادية؟ ينبغي أن نعلم أن الله تعالى بقول عن كلامه (لَو كَانَ ٱلبَحَرُ مِدَادًا لِكَلِمَتِ رَقِي لَنَوْدَ ٱلبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَتُ رَقِ وَلَوْ

لا وجود للتقييد عند شيخ العارفين في أي مستوى من مستويات فكره. فهو هنا يتحدّث عن مفهوم قد يُثير الغضب عند من لا يفهمون معناه وهو القرآن الجديد، أو التجديد المستمر للقرآن تبعاً للخُلْق الجديد والتحوّل في الصور. فبعد أن ربط القرآن بمنزلة الاعتدال نظراً لكونه يجمع بين الحقائق الإلهيئة والحقائق الاكونية، يعني، هنا، بين ما هو إلهي وما يمكن أن يظهر من الإلهي في الإنسان وكلامه، قال: «ولما كان منزله الاعتدال كان له الديمومة والبقاء. فله بقاء إبقاء التكوين وبقاء التكوين. . . فإذا نزل القرآن عن منزله؛ فإنه كلامه، وكلامه على نسبة واحدة لما يقبله الكلام من التقسيم، فإنه ينزله وفيه حقيقة الاعتدال في النسب وهو جديد عند كل تال أبداً فلا يقبل نزوله إلا مناسباً له في الاعتدال . . . وما كل تال يحسُّ بنزوله لشغل روحه بطبيعته فينزل عليه من خلف حجاب الطبع، فلا يؤثر فيه التذاذاً وهو قوله بين في حق قوم من التالين أنهم يقرؤون القرآن لا يجاوز حناجرهم. فهذا قرآن مُنزل على الألسنة لا على الأفئدة. وقال في الذوق

<sup>(136)</sup> المصدر السابق، ص520-521.

نزل به الروح الأمين على قلبك، فذلك هو الذي يجد لنزوله حلاوةً لا يُقدّر قَدْرها تفوق كل لذة. فإذا وجدها نزل عليه القرآن الجديد الذي لا يَبلي»(137).

إن هذا القول يكشف عن عدّة أمور أهمها: أننا أمام هرمينيوطيقا الذوق، الذوق الذي يشكّل مجاوزة فعليّة للسان. الذوق يعطينا لذة وحلاوة. في حين أن اللسان منشغل بالطبع والطبيعة لا بالروح. فنكون أمام هرمينيوطيقا روحيّة تتجاوز هوى الجسم والترجمة، إذ إن الرسول عليه السلام لا ينطق عن هوى. يضاف إلى هذا أمر آخر وهو أن للقرآن منزل الاعتدال يرافقه حتى إذا نزل عن هذا المنزل. غير أن نزوله بهذه الكيفية تتصدّع به الجبال وتخشع له. ولما كان الله بعباده رحيماً، أنزله على قلب الرسول. هناك أمر ثالث، وهو أن اللسان يتلو القرآن مقيداً، والفؤاد يقرأه متجدّداً.

غير أن الفارق الرئيسي بين القراءتين قراءة القرآن باللسان وقراءته بالفؤاد والذوق، يبينه ابن عَرَبي في قوله: «والفارق بين النزولين أن الذي ينزل القرآن على قلبه ينزل بالفّهم فيعرف ما يقرأ وإن كان بغير لسانه ويعرف معاني ما يقرأ وإن كانت الألفاظ لا يعرف معانيها في غير القرآن لأنها ليست بلغته. ويعرفها في تلاوته إذا كان ممن ينزل القرآن على قلبه عند التلاوة» (١٦٥٥). هكذا يظهر أن الفّهم والتأويل لا يكون منحصراً في لسان محدد عندما يكون فَهما بالقلب وتأويلاً ذوقياً. والذي يصل إلى هذا المستوى من الفّهم هو المُسمّى مُريداً، أي ذاك الذي يجد في القرآن كلّ ما يريد.

إن هذه الفكرة الأخيرة تكشف أنّ القرآن له العموم والشمول: «وكل كلام لا يكون له هذا العموم فليس بقرآن» (139). يعني ذلك في ما نحن بسبيله، أن

<sup>(137)</sup> المصدر السابق، ج3، ص93؛ انظر أيضاً: ص128، حيث يقول: «فإذا أحضر تلك الحروف في خياله ونظر إليها بعين خياله ترجم اللسان عنها فتلاها من غير تدبر ولا الحروف في حضرة خياله. وله أجر الترجمة لا أجر القرآن. ولم ينزل على قلبه منه شيء كما قال رسول الله ولا في حق قوم من حُقاظ حروف القرآن ينزل على القرآن لا يجاوز حناجرهم، أي ينزل من الخيال الذي في مُقدّم الدماغ إلى اللسان فيترجم به ولا يجاوز حنجرته إلى القلب الذي في صدره فلم يصل إلى قلبه منه شيءه.

<sup>(138)</sup> المصدر السابق، ص93-94.

<sup>(139)</sup> المصدر السابق، ص94.

لغة المواضعة والاصطلاح لا تشكّل المنبع الرئيسي للمعنى القرآني لأنها اجتماعية ومحلية. فضلاً عن ذلك، يذهب ابن عَربي كعادته إلى تأويل التلاوة باللجوء إلى الإيتمولوجيا الهرمينيوطيقية، مُميّزاً بين التلقي بلا واسطة والتلقي بواسطة، وهو المُسمّى تلاوة من تلا يتلو أي التتابع. يقول: «فالتالي إنّما سُمّي تالياً لتتابع الكلام بعضه بعضاً. وتتابعه يقضي عليه بحرفي الغاية وهما من وإلى، فينزل من كذا إلى كذا. ولمّا كان القلب من العالم الأعلى واللسان من العالم الأنزل... والحروف من عالم اللسان ففصًل اللسان الآيات وتلا بعضها بعضاً فيُسمّى الإنسان تالياً من حيث لسانه، فإنه المُفصّل لما أنزل مُجملاً. والقرآن... بمنزلة الإنسان من العالم، فإنه مجموع الكامل وليس ذلك إلاً من أنزل عليه القرآن من جميع جهاته (140).

إن قُوّة القرآن الكريم، تكمن في كونه يوحد الاختلافات، ويؤسس المتنوّع سواء في ما يتعلّق بالألسنة أو التأويلات أو الكتب الأخرى، ولذلك فإن التأويل الذي يمارسه ابن عَرَبي ليس فيه تكليف شرعيّ محدد، إذ إن التكليف يكون مخصوصاً. فضلاً عن ذلك، لا ينبغي أن نحمّل الإنسان في تاريخ مُحدّد للفَهْم ما يحمله فَهْم آخر في تاريخ آخر من الوجود، اللَّهُمَّ عند هذه الأُمة المحمدية، التي هي أُمة جامعة.

نلمس من جديد العلاقة بين الإنسان الكامل الموهوب الفَهْم الذي هو جامع وبين القرآن الذي هو كلام إلهي جامع أيضاً، الأمر الذي يضعنا أمام هرمينيوطيقا جامعة، وإن كانت تفصل المُجمل. يضاف إلى ذلك، أن الحروف، إن كانت من اللسان فإنها لا تُفهم بهذا اللسان نفسه وإنّما من حيث هي من صور التجلّي. يقول ابن عَرَبي: "ومن كانت حقيقته تقبل التجلّي في الصور فلا يبعد أن يكون الكلام بالحروف المُتلفظ بها المُسمّاة كلام الله لبعض تلك الصور كما يليق بجلاله. فكما بلعول تجلّى في صورة كما يليق بجلاله نقول تكلم بصوت وحرف كما يليق بجلاله بعلاه،

أن تكون الحروف صُوراً من صُور التجلّي، وأن تكون الحروف أساس

<sup>(140)</sup> المصدر السابق، ص94.

<sup>(141)</sup> المصدر السابق، ص95.

الكلمات، وهذه أساس الجُمل والآيات، معناه التجديد المستمرّ للقرآن النازل على القلوب. إنه لا يتوقّف عن النزول على قلوب الأولياء، ومن ثُمَّ فإنه يكشف باستمرار عن دلالات جديدة وفي الوقت نفسه مماثل لنفسه، إذ لا تبديل فيه. كل دلالة جديدة لا تُلغي الدلالة السابقة إذ إنها كلّها قائمة في البحر الواسع للقرآن. يقول ابن عَرَبي: قفاغطس في بحر القرآن إن كنت واسع النفس، وإلاَّ فاقتصر على مطالعة كتب المفسّرين لظاهره. ولا تغطس فتهلك، فإن بحر القرآن عميق. ولولا (أن) الغاطس ما يقصد منه (هي) المواضع القريبة من الساحل (ل) ما خرج لكم أبداً. فالأنبياء والورثة الحَفظَة هم الذين يقصدون هذه المواضع رحمة بالعالم. وأما الواقفون، الذين وصلوا ومسكوا ولم يردوا، ولا انتفع بهم أحد، ولا انتفعوا بأحد، فقصدوا، بل قصد بهم ثبج البحر فغطسوا إلى الأبد لا يخرجون» (142).

ليس للإنسان الذي لا يتسع نَفسه الحقُ في ركوب بحر القرآن من أجل العثور على أصدافه وجواهره. غير أن هناك من سافر في أعماق هذا البحر فغرق، ليس لأنه لا يعرف الركوب وإنّما لأنه لا يُحبّ الرجوع والعودة. وذلك عندما انكشفت له الحقائق. وبينهما يقوم الورثة والأنبياء، الذين قصدوا مواضع من ساحل بحر القرآن، لأنهم مكلفون بالتبليغ (143). يقول عن هؤلاء الغارقين الواقفين: «رأيت يا أخي حال العارفين إذا خرجوا من نفوسهم ودرجوا عن محسوسهم تطهرت قلوب وأظهرت غيوب ورُفعت أستار فطلعت أنوار، وكانت التجلّيات على مقدار. فمن شاهد قُدُساً، ومن شاهد أنساً، ومن شاهد عظمة وجلالاً، ومن بهت في أينه، ومن خطف في هؤيه. فلو اطلعت عليهم غيباً (لولّيت منهم فراراً ولمُلئت منهم رعباً) (144).

هل نحن أمام تصنيف يشبه ذاك الذي أقامه ابن رشد؟ أمام العامّة وأهل الجدل وأهل الحكمة والبرهان؟ لا تهمّنا الإجابة عن هذا السؤال، هنا، وإنّما تهمّنا

<sup>(142)</sup> المصدر السابق، السِفْر 1، الباب الثاني، فقرة 625، تحقيق: عثمان يحيى، ص328.

<sup>(143)</sup> سعاد الحكيم، عودة الواصل، دراسات حول الإنسان الصوفي، مؤسسة دندرة للدراسات، ط1، 1994، ص73 وما بعدها. انظر: حديثها عن أنماط النصوص الصوفية.

<sup>(144)</sup> ابن غربي، اعنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، تحقيق: خالد شبل أبو سليمان، عالم الفكر، ط1، القاهرة، 1997، ص23.

الإشارة إلى أن الواقفين لا يعودون وإن كانوا واصلين، والأنبياء واصلون غير أنهم يعودون. الذين لا يعودون لا يُنتفع بهم. والذين يعودون يُنتفع بهم. أين نضع الهرمينيوطيقا الأكبرية؟ هل هي ضمن عمل العائدين أم ضمن عمل الواقفين؟ عندما نتبع الشروح التي تلت هذا القول الذي نحن بصدده، يتبيّن لنا خوض الشيخ الأكبر في بحر الحروف، إذ إن تنظيمها في خطاب هو الذي يُحدّد دلالاته. فالخطاب لا يتحدّد بالمتلقي، وخوضه في بحر الحقائق، وكذلك في الأعداد فلينظر هناك. فضلاً عن ذلك، إن كتابات الشيخ الأكبر ليست من باب التكليف والنبوة، ولذلك لا ينتفع بها العامة. ويترتب على ذلك أن تثير هذه الهرمينيوطيقا عداً من التأويلات المزعجة، كما سنرى فيما بعد.

إن الواقف هو العبد المُنصت للكلام الإلْهي والغارق في صدفاته، ومن ثُمَّ فإنه يستنفد كلّ قواه البشرية كي يفهم، وإذا فهم لم يتمكّن من تبليغ ما فهم، إذ التبليغ يقتضي العودة إلى الوضع البشري.

إنّ القرآن الكريم هو بحرٌ بلا ساحل، غير أن هناك ساحلاً بلا بحر، وهو الوقوف عند الظاهر الذي يستقلّ بنفسه، يعني الفّهم الذي لا يرى في القرآن الكشافا مستمراً بخلاف الغائصين فيه من ذوي النّفس القوي الذين يرونه لا متناهياً ولا مستنفداً (145). يقول ابن عَرَبي: «وهكذا وقفت عند رفع الستور على مُخبًّآت الأمور. فمن ساحل ما له بحر يحتمي به موجه، ومن بحر لا ساحل له يكسر عليه موجه، ويقول ناظماً:

عجبتُ من بحرٍ بلا ساحلِ وساحلٍ ليس له بحرُ (١٩٥)

يُشير الشطرُ الأوّل من هذا البيت إلى القرآن باعتباره لا ساحلَ له نظراً لتجدّده الدائم ونزوله المستمر في مرافقة التجلّيات الإلهيّة التي تُعطي لمُتتبعها العلم بآثار الأسماء الإلهيّة في الوجود المضاف، حيث لا يتوقّف أبداً عن الفَهْم، فيطلب الزيادة في العلم الذي يُعطي الزيادة في الحيرة. ويُشير شطره الثاني إلى الفَهْم الساذج، الفَهْم الذي يقف عند الرسوم عند أهل الرسوم من الفقهاء. فتأويلهم الساذج، الفَهْم الذي يقف عند الرسوم عند أهل الرسوم من الفقهاء.

<sup>(145)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص55.

<sup>(146)</sup> ابن غَرَبي، هنقاء مغرب، . . . ص22.

لا بحرَ له. وإنّما هو مُجرّد ساحل فارغ من العلم. فضلاً عن ذلك، يمكن القول إن الشطر الأوّل يُشير إلى الكلام الإلهي الذي يكون خارج الزمان والمكان أي بلا ساحل.

أمًا الشطر الثاني، فيُشير إلى لغة المواضعة والاصطلاح التي تكون محصورة في قيود التاريخ والمجتمع. هذا أمر يظهر في المشكلة الهرمينيوطيقية التي أثارها ميشال شودكيفيتش في كتابه بحر بلا ساحل. وهي أن الكلام الإلهي مطلق لا ساحل له، يعنى أنه لا يتقيَّد في الألسنة، في حين أن الإنسان مشروط بأوضاع وإكراهات عديدة، تاريخية ولُغويّة ونفسية، أي يقف عند ساحل، بحيث إن الكثرة في فَهُم المطلق هي نتاج العجز الحاصل في القوى البشرية وفي اللسان. هناك فرق بين الكلام الإلهي وبين الذي يتلقّاه. بين المترجم للقرآن في اللسان وبين الذي يفهم معانيه عن الله مباشرةً. يقول ابن عَرَبي: «فانظر ما أعجب تعليم الله عباده المتقين الذي قال فيهم: ﴿إِن تَنَقُوا آللَهُ يَجْعَل لَّكُمْ فُرْقَانًا﴾ ﴿وَأَتَّـ قُوا آللَّهُ ۖ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ ﴾ ومعناه أن يُفهمكم اللَّه معانى القرآن فتعلموا مقاصد المتكلِّم به، لأن فَهُم كلام المتكلِّم ما هو بأن يعلم وجوه ما تتضمّنه تلك الكلمة بطريق الحصر ممّا تحوي عليه ممّا تواطأ عليه أهل ذلك اللسان، وإنّما الفّهم أن يفهم ما قصده المتكلِّم بذلك الكلام. هل قصد جميع الوجوه التي يتضمَّنها ذلك الكلام أو بعضها. فينبغى لك أن تفرق بين الفَهم للكلام أو الفَهم عن المتكلّم، وهو المطلوب. فالفَهُم عن المتكلِّم ما يعلمه إلاَّ من نزل القرآن على قلبه وفهم الكلام للعامَّة. فكل من فهم من العارفين عن المتكلِّم فقد فهم الكلام، وما كل من فهم الكلام فهم عن المتكلّم ما أراد به على التعيين إما كل الوجوه أو بعضها»(147).

إن المتكلّم يعرف مقاصد كلامه، وينبغي على المتلقّي لهذا الكلام أن يبلغ هذه المقاصد. إن المتكلّم هو الذي تعود إليه المبادرة التي تلعب في الكلام الذي لا يتبدل الوفرة اللامتناهية من الدلالات (148). لكن لا يبلغ هذه الوفرة الدلاليّة إلا من يفهم عن المتكلّم بلا توسط، أي من ينزل الكلام على قلبه وليس على لسانه، اللهم بان كان لسان الرسول الذي يُفهم هذا الكلام للعامّة. نحن هنا أمام

<sup>(147)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج3، ص128-129.

<sup>(148)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص48.

هرمينيوطيقا التلقي. وهو تلقّ بالقلب وفي القلب. ونظراً لكون القلب هو الوسيلة التي تتمكّن من متابعة التجلّيات نظراً لتقلّبها، فإن الفَهْم عن الله، عن المتكلّم هو فهُم متجدّد أبداً. فلا نكون أمام تقييد أبداً. يقول ابن عَرَبي وهو يتحدّث عن التقديس وعن القُدُّوس: «فالقرآن متنوع، ينطبع عند النازل عليه في قلبه بصورة ما نزل به عليه فتغيّر على المنزل عليه الحال لتغيّر الآيات. والكلام من حيث ما هو كلام الله واحد لا يقبل التغيير. فالكلام قُدُوس والروح قُدُوس والتغيير موجود، فينظر في الآيات، فإذا كان مدلولها الممكنات فالتقديس للحق، وإذا كان مدلول الآية الحق فما هو من حيث عينه، لأنه قُدُوس، وإنّما من حيث اسمٍ ما إلهي من الأسماء. وهذه فائدة الدلالة (149).

هاهنا يقوم التغيّر في الدلالة واللاتغيّر في الكلام الإلْهي. والدلالة في الكلام الإلهي إمّا تشير إلى الأسماء الإلْهيّة. أمّا الحقّ من حيث ذاته أو عينه فلا تصل إليه الدلالة أبداً. إن هذا هو ما يعطي لتأويل ابن عَرَبي دلالته الهرمينيوطيقية القويّة.

يميّز ابن عَربي بين تلاوة القرآن باللسان وبين تجديد الفَهُم بقوله: «فنزول القرآن على القلب بهذا الفَهُم الخاص هي تلاوة الحقّ على العبد والفَهُم عنه فيه تلاوة العبد على الحقّ عرض الفَهُم عنه ليعلم أنه على بصيرة في ذلك بتقرير الحقّ إياه عليه، ثم يتلوه باللسان على غيره بطريق التعليم أو يذكره لنفسه لاكتساب الأجر، وتجديد خلق فَهُم آخر لأن العبد المنور البصيرة... له في كل تلاوة فَهُم في تلك الآية لم يكن له ذلك الفَهُم في التلاوة التي قبلها، ولا يكون في التلاوة التي بعدها (150)، إن التلاوة باللسان تكون مسبوقة بالفَهُم عن الله، إذ إن هذه التلاوة هي من أجل الغير في إطار تبليغ الرسالة، وضمن لغة التواصل البشري. والفَهُم عن الله يكون عند من هو على بصيرة من ربّه، وهو الذي يتجدّد الفَهُم عنده في كل قراءة. فلا تكرار في الفَهُم مثلما أنه لا تكرار في النّهُم مثلما أنه لا تكرار في النّه المنات الإلهيّة.

إن التجديد في الفَهم مرتبط بالأسماء الإلهيَّة. فإنزال الفَهم على القلب يكون

<sup>(149)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 558، ص202.

<sup>(150)</sup> المصدر السابق، ج3، ص129.

من الربّ تارةً وتارةً من الرحمن. في الحالة الأولى، يكون مُقيّداً لسببٍ هو أنه: «ما ورد الرب في القرآن إلا مُضافاً إلى غانب. . . الأدا). ويقول في حديثه عن الاسم المؤمن: «فأوّل حضرة تكلمنا فيها هي لعبد الله ويتلوها عبد ربه لا عبد الرب؛ فإنه ما أتى هذا الاسم في كلام الله إلا مُضافاً الأدا). في الحالة الثانية، أي في حالة الاسم الرحمن، يكون مطلقاً، إذ الأوّل من الربوبية التي تقتضي المربوب، والثاني من الرحمانية التي وسعت كل شيء. فالقرآن بهذا المعنى مُقيّد ومطلق. إننا أمام عملية الجمع والمصالحة بين الضَرَّتَيْن. الجمع بين التقييد في دلالته الربانية وليس العقلية والإطلاق في دلالته الرحمانية العرشية.

هناك إشكال فلسفي تطرحه العلاقة بين المُطلق والمُقيد. إنه أمر يمكن تلمُسه، مثلاً، في فلسفة أفلاطون وحديثه عن مشاركة المحسوسات التي هي جزئية للمُثُل التي هي مُطلقة، ومع هيغل الذي أقام فلسفته على ظهور المُطلق في الأشكال الحسية وفي الأفعال الإنسانية وفي أشكال الوعي الإنساني وذلك تبعاً للحركة الجدلية للفكرة. مع ابن عَربي يتجلّى المُطلق في الصور. غير أن متابعة هذه الصور من طرف العبد، تستوجب أن يكون على بصيرة من ربّه، أي أن لا يمنح لعقله المُقيّد أية فرصة لاستقبال المعنى من المتكلّم الذي هو القرآن الكريم.

يبين ميشال شودكيفيتش أن المتكلّم هو اللغة القرآنية التي هي المُبلّغ الفعلي والمباشر للمعاني الإلْهيّة (153). لم يكن الفتى الذي حكى عنه الشيخ الأكبر ووصفه بعدد من المحمولات المتعارضة إلا هذه اللغة. وهذه المحمولات المتعارضة تكشف عن فعل تجلّياتي، عانقه ابن عَربي في قلب الوجود وبجوار الحجر الأسود. إن هذا الفتى يتعيّن في فكر ابن عَربي بأنه الإمام المُبين تارة، والقلم تارة، واللوح المحفوظ والإنسان الكامل تارة أخرى، وهذا في الباب الجامع للفتوحات، الباب 858. وفي الباب 12 يتحدّد بأنه القرآن وهو السابع من محيط الكون المرادف للدورات السبع، والأسماء السبعة الأمهات والطواف الذي عدده سبع. هذا الفتى يظهر في صورة بشريّة لكنه يتكلّم صامتاً. إنه الذي يقوم ابن عَربي بقراءته يظهر في صورة بشريّة لكنه يتكلّم صامتاً. إنه الذي يقوم ابن عَربي بقراءته

<sup>(151)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(152)</sup> المصدر السابق، ج4، الباب 558، ص204.

<sup>(153)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص48.

والإنصات إليه ويتلقى عنه كتاب الفتوحات الذي هو حصيلة تلقّ من متكلّم غير بشري قد يظهر في صورة بشرية. هذا المتكلّم الصامت، ونحن نتابع هنا ما يقوله العلامة شودكيفيتش، يأمر الشيخ الأكبر بفك شفرة اللغة بقصد العثور على المعرفة التي تحملها، وينصحه بأن يبلغها للذين يحبهم. وأوّل ما سيقرؤه الشيخ عن الفتى، عن القرآن الكريم، هو علم الحروف. وهذا العلم هو الذي يُعلّمنا المبادئ الأساسية لفكُ شِفرة اللغة الإلهيّة. إنه الذي يقدم إلينا مفاتيح خزائن القرآن القرآن (154).

إن علم الحروف، والحالة هذه، هو بالنسبة إلى هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر، بمثابة علم المنطق بالنسبة إلى الفلسفة، إذ إنه هو الذي يُقدّم القواعد التي تُجنّبنا الوقوع في الخطأ وتُرشدنا إلى الصواب، وكأن علم الحروف، مثل المنطق في الفلسفة، يُعتبر مُقدِّمة لفَهم دلالات الوحي ومعانيه. سوف تكون الهرمينيوطيقا فعلا ينصت إلى المتكلم الصامت، وهو متكلم تتجدد دلالته باستمرار تبعاً لتجدد القرآن، لكنه تجدد منخرط في جسد الألفاظ والكلمات القرآنية وحروفها.

### 4 ـ قواعد الهرمينيوطيقا الأكبرية

4-1 ضرورة التمييز في اللسان العربي بين اللسان العربي الذي هو لسان رسول الله وبين لسان عربي أعرابي.

ينبغي اختراق هذا الأخير بقصد الوصول إلى الأوّل حيث يحصل السمع عن رسول الله مباشرة باعتباره السامع عن الروح الأمين. إن القرآن الكريم إنّما نزل من حضرة الشهادة ومن الاسم المهيمن، يعني أنه لا يُفهم إلا من باب الحضرة لا اللسان. يقول: "واعلم أنه من هذه الحضرة (حضرة الشهادة) نزل هذا الكتاب المُسمَّى قرآناً خاصة من دون سائر الكتب والصحف. وما خلق الله من أُمة من أمم نبي ورسول من هذه الحضرة إلا هذه الأُمة المحمدية وهي ﴿ فَيْرَ أُمْيَةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَاسِ ﴾ (155). يمكننا الانطلاق من هذا القول كي نعارض به الفكرة التي تقول بأن أبن عَربي يقول بوحدة الأديان، غير أن هذا ليس موضعه فلنرجع.

<sup>(154)</sup> المصدر السابق، ص51.

<sup>(155)</sup> المصدر السابق، ج4، الباب 558، ص205-206.

# 2-4 ضرورة التمييز بين حقيقة الكلام الإلْهي ووضعه في لغة أمة مُحدِّدة.

إذ إن هذا الوضع يمكن أن يكون حجاباً على تلك الحقيقة. وهذا هو مبدأ أساسي في التأويل الأكبري الذي يُثير الانزعاج عند البعض. يقول ابن عَرَبي: «أنظر كيف أخفى سبحانه أولياءه في صفة أعدائه وذلك لِما أبدع الأمناء من اسمه اللطيف، وتجلّى لهم في اسمه الجميل، فأحبوه تعالى... والمحب بوجهين مختلفين فستروا محبته غيرة منهم عليه كالشبلي وأمثاله. وسترهم بهذه الغيرة عن أن يُعرفوا فقال تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ أي ستروا ما بدا لهم في مشاهداتهم من أسرار الوصلة فقال: لا بد أن أحجبكم عن ذاتي بصفاتي... هو مناسبتها للوضع والاصطلاح، أي بشكل يتمشى مع ظروف المتلقي، وتبعاً لتاريخية الفَهْم الإنساني. والاتجاه الثاني، هو الدلالة الخفية والمنفلتة من هذا الوضع، وهي التي تتجه نحوها الهرمينيوطيقا الأكبرية.

إنّ الحقيقة التي تسعى إليها هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر، تحملها اللغة من دون أن تكون هي لغوية. هذا هو ما يعطي للغة عنده بُعدها الرمزي. بل إن اللغة رمزية، وإن الرمز هو واقعها الأنطولوجي، إذ إنها تعبّر عن الحقيقة من خلال المعنى الذي يعتقد المُؤوّل أنها تحمله. ومن شأن هذا الوضع الرمزي للغة أن يساعد القارئ الهرمينيوطيقي على تفجيرها كي يُلزمها على قول ما تُخفيه. بعبارةٍ أخرى، نقول: إذا كانت الحقائق لا تتبدّل وكانت اللغة من حيث ما هي رمزية متبدّلة، فإن هذا التبدل حاصل من ثقل المعنى والدلالة الذي تثقل به الحقائق كاهل اللغة، الشيء الذي يسمح لنا برفع بعض هذا الثقل عنها كي نجعلها تقول ما لا تستطيع أن تقول وهي تحت ضغط الدلالة اللغوية. مع ابن عَربي نجد نصوصاً مُلتبسة تسعى إلى تطهير الحقيقة من ثقل هذه الدلالة. لكن إذا كان بول ريكور يكشف عن العيب تطهير الحقيقة من ثقل هذه الدلالة. لكن إذا كان بول ريكور يكشف عن العيب الذي يصيب الهرمينيوطيقا \_ وهو عيب يشكل أيضاً مصدر تُوتها \_ والمتمثل في كونها «تتعامل مع اللغة عندما تهرب اللغة من مدارها» (157). يعني أن الهرمينيوطيقا، هنا، تتعامل مع لغة مفتوحة لا تقوم في عالم الدلالة المنغلق الهرمينيوطيقا، هنا، تتعامل مع لغة مفتوحة لا تقوم في عالم الدلالة المنغلق الهرمينيوطيقا، هنا، تتعامل مع لغة مفتوحة لا تقوم في عالم الدلالة المنغلق الهرمينيوطيقا، هنا، تتعامل مع لغة مفتوحة لا تقوم في عالم الدلالة المنغلق

<sup>(156)</sup> المصدر السابق، ج1، ص115، أيضاً السِفْر 2، ص208.

<sup>(157)</sup> ريكور، الهرمينيوطيقا والتأويل، ص141.

ويصعب على الإجراء العلمي ملاحقتها؛ فإن هذا أمر يصدق على قراءة الشيخ الأكبر للوجود الذي هو سَفَر دائم وانفتاح مستمرّ على التجليّات الإلهيّة، غير أن التعامل مع لغة تهرب من اللغة هو الذي يقود إلى أصلها، إذ إن هذا التعامل الهرمينيوطيقي لا يبقى سجين المعرفة التي تُقدّمها اللغة وإنّما يفجّر هذه المعرفة باعتبارها حجاباً يحول دون بلوغ حقيقة الوجود. هنا تصير الهرمينيوطيقا مبدأ الاكتشاف. وعندما يحصل هذا الانكشاف تغيب لغة الكلام ويحصل الصمت. ومع الصمت يتم الإنصات إلى نداء الوجود القائم وراء التباس الدلالات اللغوية.

## 3-4 شمولية الخطاب الإلهي وزمانية الفَهم

لقد سبق أن أشرنا أعلاه إلى الدور الذي تمارسه الذات التي تتلقّى الكلام في فَهُمه له. وقلنا بأن الأمر يتعلَّق بمقاصد المُتلقِّي في عمليه الفَهُم تلك، وهذا يفيد أن هذه المقاصد تتعلَّق بجهات القول النابعة من وجوهه، إذ إن هذه الوجوه مقصودة لله لنا. لنسمع إلى هذا القول الأكبري: «وإن كانت الوجوه كلُّها مقصودة نى قوله تعالى ﴿وَلَذِكُّرُ ٱللَّهِ أَكُّبُّ ﴾، فإن كل وجه تحتمله كل آية في كلام اللَّه من قرآن وتوراة وزبور وإنجيل وصحيفة عند كل عارف بذلك اللسان؛ فإنه مقصود للَّه تعالى في حقَّ ذلك المُتأوِّل، لعلمه الإحاطي، سبحانه، بجميع الوجوه. وبقي علمه (أي علم المُتأوّل) في ذلك الكلام من حيث ما يعلمه هو الله الله سبحانه مبثوث في الألسنة التي نزلت بها الكتب السماوية. لذلك كان لهذا الكلام وجوه في جهات الألسنة؛ غير أنها وجوه مقصودة للَّه من حيث إنه يُبلِّغ كلامه في لغة الرسل. ويترتب على ذلك مبدأ هرمينيوطيقي هام وهو: كل مُتأوِّل لآية لا يحصل إلا على جهة منها وليس على ما تحمله من حقيقة مطلقة، ممّا يفتح المجال أمام تعدد التأويلات. غير أن كل تأويل هو صحيح، لكنه صحيح عند صاحبه فقط. وليس من حقنا تخطئته، لكنّ من حقنا أن لا نأخذ به. وهذا النص دليل على ما نقول. يقول ابن عَرَبي: «فكل متأول مصيب قصد الحقّ بتلك الكلمة. هـٰذَا هــو الــحــق الــذي ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيٍّ. تَنزيلُ مِنْ حَكِيمٍ عَمِيهِ على قلب من اصطفاه الله به من عباده. فلا سبيل إلى تخطئة عالِم في

<sup>(158)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 13، تحقيق: عثمان يحيى، ص92-39.

تأويل يحتمله اللفظ؛ فإن مخطئه في غاية من القصور في العلم، لكن لا يلزمه القول به ولا العمل بذلك التأويل، إلا في حقّ ذلك المتأول خاصة ومن قلده ((150)).

يترتب على هذا المبدأ أمر هام وهو أننا لا سبيل إلى تخطئة التأويل الذي يقوم به ابن عَرَبي نفسه؛ لأنه ينظر إلى كلام الله من جهةٍ ما وهي ما يحمله اللفظ من حيث هو لفظ، أي من حيث الاشتقاق. وفي الوقت نفسه لا يعتبر نتائج تأويله من باب التكليف الشرعي. فضلاً عن ذلك، هناك غنى دلالي لكلام الله يتم الكشف عنه، مع ابن عَرَبي، ضمن الوفاء التام لحرفية الوحي. يُضاف إلى ذلك، الإقرار بالحق في الاختلاف، بحيث إن تعدد التأويلات واختلافها لا يُقصي أحدها الآخر إلا في حالة واحدة وهي إذا لم تكن تحترم ما يحتمله اللفظ من معنى ما، أي إذا سارت نحو ما وراء ما لا يقبله الظاهر نفسه.

يُشير النص أعلاه، أيضاً، إلى إطلاقية الكلام الإلهي وإلى زمانية التأويل ونسبيته. فالتأويل ليس حركةً متصاعدةً في اتباه المُطلق، وإنّما هو استقبال لجهة من الكلام الإلهي تبعاً لزمان الفّهم. لكننا نجد أمراً آخر وهو أنه إذا كان التأويل الذي يمارسه ابن عَربي لا يُلغي التأويلات الأخرى فإنه مع ذلك يعتبر تأويله هو الأعلى لأنه لا ينزلق عن الحدود التي تقتضيها هرمينيوطيقا الحروف وميتافيزيقا الظاهر، أي البحث في المعنى الذي يحمله اللفظ.

يترتب على هذا أمر آخر وهو: إذا كان الاختلاف مشروعاً عند غير الأنبياء والرسل فإن الخلاف غير مشروع؛ لأنه يحصل عن عدم القدرة على الغوص في بحر القرآن. إنه يحصل عند أولئك الذين ليس لهم نَفَسٌ قويٌ. وهذا يعني أنه كلما تعمّق المُتلقّي في فَهم الخطاب الإلهي، قلّت درجة الاختلاف بينه وبين المُتلقّي الآخر الذي يوجد على الدرجة نفسها من التعممُق، حتى ولو تباعدا في الزمان والمكان. هذه هي حالة الأنبياء والرسل. إنهم لا يختلفون في ما بينهم لأنهم يصدرون عن الواحد.

إن الحقّ سبحانه وهو يُبلّغ كلامه باللسان البشري يعلم تعدّد التصورات

<sup>(159)</sup> المصدر السابق نفسه.

الممكنة لكلّ لفظ وقدرة كل متلق. غير أن من الناس من تكون لديه قدرة أعلى المنلقي. هذا التلقي الأعلى هو الأميّة، وهي إخلاء الفَهْم من العقل المفتخر بأدلته، أو النزول عن حكم العقل إلى الأميّة التي هي تطهير واختزال. إن الأميّة مشتقة من الأم أي تشير إلى وضعية يكون فيها الإنسان كما ولدته أمّه، أي يكون في حالة الطفولة من حيث العلم والإدراك. حالة الطفولة هذه هي التي يذكرها الحقّ سبحانه في قوله ﴿وَاللّهُ أَخْرَجَكُم مِن بُعُلُونِ أُمّهَاتِكُم لا تَعْلَمُون شَيْنا﴾. إن الأمي هو الذي يُعلَق كل ما لديه من الأفكار عن الأشياء، ويكون مستعدًا للإنصات إلى الخطاب الإلهي. إنه ذاك الذي يخلّص نفسه من أوهام العقل كي تتمكّن الدلالات والمعاني من أن تنبعث في عقله القابل. إن محمداً على قد وُصف بالأميّ، لأنه علَق حكم علله الفردي ليقرأ باسم الله. المعنى، إذن، ينبثق من الحرف عند فراغ الفكر (160). السنا هنا أمام تعليق أناوي وفينومينولوجي؟ ألسنا أمام الحكمة التي تقول بأنه ينبغي أصلي؟

4-4 المتلقي للخطاب الإلهي يكون مرتبطاً بالكيفيّة التي بها يثير هذا الخطاب فيه نوة من القوى.

يقول ابن عَرَبي: «واعلم أن الاتباع إنّما هو فيما حدّه لك في قوله ورسمه فتمشي حيث مشى بك وتقف حيث وقف بك وتسلّم فيما قال لك سلّم، وتعقل فيما قال لك اعقل، وتؤمن فيما قال لك آمن؛ فإن الآيات الإلهيَّة الواردة في الذكر الحكيم وردت متنوعة، وتنوع لتنوعها وصف المخاطب بها. فمنها آيات لقوم يتفكرون وآيات لقوم يعقلون وآيات لقوم يسمعون، وآيات للمؤمنين وآيات للعالمين، وآيات للمتقين، وآيات لأولي النهى وآيات لأولي الأباب، وآيات لأولي الأبصار، فقصل كما فصل، ولا تتعدّى إلى غير ما ذكر، بل نزّل كل آية وغيرها بموضعها، وانظر فيمن خاطب بها، وكن أنت المخاطب، (161).

هل يكون عدم إخراج كل آية عن موضعها نفياً للتأويل وسقوطاً في ظاهريّة

<sup>(160)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص52-54.

<sup>(161)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، ص105.

ابن حزم؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي إذ إن الالتزام بحرفية النص القرآني قاد ابن عَرَبي إلى تأويل أزعج الكثيرين بمن فيهم الظاهريون أنفسهم. نُقدَم، هنا، أمثلة على ذلك.

- إن الحرف كاف في الآية ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ ﴾ ليس زائداً أو مبالغة أو تكثيفاً للمعنى كما يرى فخر الدين الرازي وإنّما هو عند ابن عَرَبي يحافظ على معناه الحرفي الذي يعني: مِثل، فتكون دلالة هذه الآية: ليس مثل مثله شيء، وأن هذا المِثل هو الإنسان الكامل أو الخليفة، وهذا فَهُم يرفضه الفقهاء تماماً (162).

- يشرح ابن عَرَبي كلمة شجرة في قوله تعالى ﴿وَلَا نَقْرَيا هَانِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُوناً مِنَ التَّلْلِمِينَ ﴾ بأنها مشتقة من فعل شجر الذي منه التشاجر والانقسام والتخاصم، فتكون دلالة هذه الآية هي النهي عن الانقسام وعن انقطاع الوحدة. ولاسيما أنه عندما أكلا منها ﴿بَدَتْ لَمُمَا سَوْءَ تُهُمّا ﴾ وهو أوّل اختلاف أو انقسام، يكسر الوحدة التي يمثلها الشكل الدائري للوجود الإنساني (163).

- في سورة النور نجد أن أعمال الكافرين تشبه السراب ﴿ يَعْسَبُهُ ٱلظَّمْعَانُ مَا آ ﴾ وهي آية تنتهي بقوله تعالى ﴿ وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندُهُ ﴾ . يفسر فخر الدين الرازي ﴿ وَوَجَدَ ٱللّهَ عِندُهُ ﴾ بأنه صورة أسلوبية، على اعتبار أن الكافر عندما يكشف أن أفعاله مجرّد أوهام يحصل على العقاب من الله سبحانه . يتجه ابن عَرَبي نحو تأويل مخالف وهو أن الحق لما ظهر لموسى في صورة حاجته ، إذ إنه كان يلتمس ناراً ، فإن ذلك يعني أن موسى لم يجد ناراً وإنما رأى الحق في عين حاجته ، ولذلك فإن الكافر لم يجد ماء ، وإنما وجد الله عنده (164) . يعني ذلك ، على ما يبدو لي ، أننا عندما لا نجد شيئاً نجد الحق ، وعندما نقف عند حدود الموجود لا نرى الوجود وعندما نقف عند حداد الموجود المستوى الأسباب ، نرى الحق في عين حاجاتنا .

<sup>(162)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، ص57.

<sup>(163)</sup> المرجع السابق، ص59.

<sup>(164)</sup> المرجع السابق، ص62.

يقيدون العبادة في صورة خاصة وعقد خاص وشكل خاص. وبحيث تعبد كل المخلوقات الله سبحانه أرادت ذلك أم لم تُرد. وهذا يفتح المجال عند خصوم ابن عَرَبي إلى إمكان عبادة آلهة مزيفين. يُنكر ابن تَيميَّة على ابن عَرَبي هذا الفَهْم، إذ إن الفعل قضى يفيد الأمر وهو ما يفهمه فخر الدين الرازي أيضاً، غير أن ابن عَرَبي - كما يرى شودكيفيتش - يرى أن اعتبار القضاء أمراً هو اعتبار لا يميز بين الأمر التكويني والأمر التكليفي. الأول له علاقة بالإيجاد والثاني الفعل والقيم والأعمال (165).

هناك تأويلات كثيرة من هذا النوع، ترتبط بحرفية الكلمات، مثل فَهُم ابن عَرَبِي لكلمة مال وإنّما سُمّي مالاً لأننا نميل إليه، كما أن الطلسم يُسمّى طلسماً نظراً لمقلوبه الذي هو المُسلّط، إلخ. إننا أمام هرمينيوطيقا تخترق طبقات المعنى التي لحقت بالأصل وشوّهته. إنها طبقات لحقت بالنص الديني عبر التطاحنات والصراعات القائمة بين الفقهاء أنفسهم وبينهم وبين المتكلّمين والفلاسفة وهؤلاء بينهم وبين أنفسهم، إلخ، ويتجاوز ابن عَرَبي هذه التأويلات التي تؤدي إلى التطاحن عبر عملية الإنصات إلى لغة القرآن نفسها، وتبعاً للمواقع التي تشغلها الآيات في مواضعها أمام أعلاه). "ففصل كما فصل ولا تتعدى إلى غير ما ذكر». (انظر: النص أعلاه).

لكنّ ابن عَرَبي لا يُريد أن يفصل فقط وإنّما أن يجمع أيضاً. فهو يتابع، مُحدّداً المخاطب بالآيات القرآنية المتنوعة، حيث يقول: «وكن أنت المخاطب بها، فإنك مجموع ما ذكر. فإنك المنعوت بالبصر والنّهي واللب والعقل والتفكر والعلم والإيمان والسمع والقلب. فاظهر بنظرك بالصفة التي نعتك بها في تلك الآية الخاصة تكن ممن جمع له القرآن» (167).

<sup>(165)</sup> المرجع السابق، ص63-64.

<sup>(166)</sup> إن التأويل هو «بحث مفهوم واستقصاء دقيق لدلالات متنوعة ومتشعبة. من هنا اتخذ التأويل عند هانس جورج غادامير معنى اختراق العصور وطبقات الفكر للرجوع إلى التأويل عند هانس جورج غادامير معنى. فهو، أي التأويل، يتمتع بقوة تطهيرية قصد عزل كل الشوائب الدُغمائية والأيديولوجية التي زيّفت المعنى وحجبته، واتخذته رهاناً للصراع وللتسلط المتبادل بين القوى المتناحرة». نقلاً عن محمد شوقي الزين، «تفكيكية ابن غربي، التأويل، الاختلاف، الكتابة»، كتابات معاصرة، عدد 36، م9، عام 1999، ص54.

المُؤَوَّل الحقيقي للخطاب الإلهي هو الذي يكون في عين الجمع وليس يقف في مستوى التمثّل القائم في التفرقة والتشتّت. إنه بلغة ابن عَرَبي «عين القرآن إذا كان على هذا الوصف وهو من أهل الله وخاصته» (168). إنه الذي يعرف الفرق في الجمع، ما تختص به كل آية ضمن مجموع الخطاب الإلهي، بل من يعرف في كل آية مجموع كل الآيات.

لم يكن التنوع في الخطاب الإلهي قائماً على طُرُق التصديق كما يرى ابن رشد في كتاب الاقتصاد في ابن رشد في كتاب الاقتصاد في الاعتقاد، إذ إن التنوع في الآيات إن كان بسبب اختلاف الناس تبعاً لغلبة قوة من قوى الإدراك على سائر القوى الأخرى، فإن ابن عَرَبي ينصحنا بأن نتلقى هذا الخطاب بكل القوى التي أمرنا الحق سبحانه أن نعرفه بها. وأن ندرك وراء هذا الاختلاف في قوى الإدراك ما يُوحد بينها. غير أن هذا لا يصل إليه إلا أهل الله وخاصته. نحن، هنا، أمام هرمينيوطيقا تسعى إلى الكشف عن وحدة المتنوع عند الذي يكون بحق مُخاطباً بالقرآن الكريم.

ينبّهنا ابن عَرَبي على أن الإساءة في الفَهُم وفي التأويل لا تقوم في الكلام أو في القول، إنها لا تقوم في الخطاب من حيث ما هو خطاب إلهي؛ وإنّما في الذي قيل عنه أو في المُتكلّم به. وهذا يعني أنه إن كان القول والكلام يرتبطان باللغة وبالكلمات وكانت الكلمات قد خرجت من النفَس الإلهي، وكانت كلمات اللغة تسعى إلى الموافقة مع كلمات الوجود، نظراً لكون هذا الأخير كتاباً مسطوراً ومرقوماً؛ فإن ذلك يُفيد أن الإساءة تأتي من المُؤوِّل، المُؤوِّل الذي لا يستطيع أن يدرك الوحدة في متنوع الآيات وأن يرى وحدة هذا المتنوع في الخطاب الإلهي من يدرك الوحدة في متنوع الآيات وأن يرى وحدة هذا المتنوع في الخطاب الإلهي من عين هو خطاب واحد وجامع. يقول ابن عَربي: "وما تم سوء إلاَّ في المقول عنه... أو في المُتكلِّم به ليس في القول.

ليس في القول والكلام قبيح، إنّما القبح في الذي قيل عنه، أو قيل أو تُكُلّم به أو تُكُلّم عنه فافهم، (169).

<sup>(168)</sup> المصدر السابق، ص106.

<sup>(169)</sup> المصدر السابق، ص106.

# 5\_ الظروف الروحية للتأويل الأكبري

نستند هنا إلى المُقدِّمة التي كتبها شودكيفيتش في قراءة الفتوحات المكية. ويهمنا منها حديثه عن الفتى الفائت الحاضر الغائب، والذي ليس بحيّ ولا مائت والذي هو متكلّم صامت. إنه أوّلاً فتى. لا شيخ. والفتى هو مصطلح له علاقة بالفتوة. وله دلالات قرآنية استعملت بصدد إبراهيم الخليل الذي حطم الأوثان. وتعطيم الأوثان أو أفولها له دوماً علاقة بالمستقبل، كما أنّ الحبّ، في فكر ابن عَربي له أفق مستقبلي. نقرأ في رسالة القُشيريّ ما يلي: «وقيل الفتى من كسر الصنم. . . وصنم كل إنسان نفسه. فمن خالف هواه فهو فتى على الحقيقة (170). بذكرنا هذا بكتاب نيتشه المعنون به أفول الأصنام. وهو أفول يبدأ بتدمير المينافيزيقا. وميتافيزيقا الذاتية التي افتتحها ديكارت. وهو المُعبَّر عنه أعلاه بتكسير الإنسان لوثن نفسه. وثانياً يفيد الفتى تعديلاً لمواقع التأويل.

دلالة تحطيم الأوثان، هنا، تُفيد قلب مواقع التأويل، انطلاقاً من الموقع الذي التقى فيه ابن عَرَبي هذا الفتى وهو ينبوع أو قبة أرين. وأرين اسم ينطبق على جزيرة أسطورية تقع وسط الجهات الأربع الرئيسية. التأويل الأكبري، والحالة هذه، ينطلق من المركز لا من الأطراف، إنه تأويل برزخيّ. إذ إن أرين تسميةً للمركز الروحي الأقصى. وهو ما يُطلق عليه اسم القلب في أنثروبولوجيا التقديس. فضلاً عن ذلك من هذه الجهات الأربع يتحدّث الشيخ الأكبر عن اجتماع أربعة نفر من العلماء في مركز هذه الجهات وهم المغربي والمشرقي واليمني والشامي. يقول ابن عَرَبي: «قال الشادي اجتمع أربعة نفر من العلماء في قبة أرين تحت خط الاستواء الواحد مغربي والثاني مشرقي والثالث شامي والرابع يمني فتحاوروا في العلوم والفرق بين الأسماء والرسوم. فقال كل واحد منهم لصاحبه: لا خير في العلوم والفرق بين الأسماء والرسوم. فقال كل واحد منهم لصاحبه: لا خير في علم لا يعطي صاحبه سعادة الأبد ولا يقدس حامله عن تأثير الأمد، فلنبحث في عذه العلوم التي بين أيدينا عن العلم الذي هو أعز ما يطلب وأفضل هذه العلوم التي بين أيدينا عن العلم الذي هو أعز ما يطلب وأفضل ما يكتسب...» (171).

(171) ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج1، ص38. يذكر ابن غرَبي علوم كل واحد من =

<sup>(170)</sup> عبد الكريم القُشيري، الرسالة القشيرية في علم التصوف، تحقيق وإعداد: معروف زريق وعلي عبد الحميد بلطجي، دار الجيل، ط2، بيروت، بدون تاريخ، ص227.

مركز. في هذا «السِفر» يقول ابن عَرَبي على لسان الفتى:

أنا القرآنُ والسَّبْعُ المثاني فؤادي عندَ معلومي مُقيمٌ فلا تنظُرُ بطَرْفكَ نحو جسمي وعُصْ في بَحْرِ ذاتِ الذَاتِ تُبصِرُ وأسرارِ تراءتُ مُبْهَمَاتٍ فَمَنْ فهمَ الإشارة فَلْيَصُنْها

وروحُ السرُّوحِ لا روحُ الأوانسي يناجيهِ، وعندكُمُ لِسَاني وعَدُّ عنِ التنعُم بِالمَغاني عجائب ما تَبَدَّتْ للعِيانِ مُسَتَّرةِ بأرواحِ المعاني وإلا سوف يُقْتَلُ بالسَّنانِ (172)

إنّ الفتى هو ماهية روحية ذات أوصاف ربانية أخذ ابن عَربي من تفصيل نشأتها ما سطّره في كتاب الفتوحات. وهذا ما يفيده عنوان الباب الأوّل من هذا الكتاب. هرمينيوطيقا ابن عَربي تسعى إلى الكشف عمّا لا يظهر للعيان عبر تجربة الغوص في بحر الذات، والكشف عن الأسرار التي يتضمّنها القرآن الكريم. في كتاب الفتوحات وكتاب الإسراء يحصل الحدث، الموقع المركزي الذي تقوم به نقطة الصفر الزمانية والمكانية أي الموقع السابق على الجغرافيا. في هذه النقطة المركزية يُبتدأ العلم. ولمّا كان الفتى هو ابن عَربي نفسه فإن الكلام قد حصل مامتاً، أي حصل هناك تعليق. واللقاء بين الفتى وابن عَربي في مركز الوجود إنّما هو لقاء مع حقيقة الأبدية (173). غير أن ابن عَربي سوف ينقل لنا هذه الحقيقة هو لقاء مع حقيقة الأبدية (173).

<sup>=</sup> هؤلاء الأربعة. ونحن في هذا البحث نستفيد من علومهم تلك، وهي موجودة في فصوله بحسب ما يقتضيه المنهج المُتبع هنا.

<sup>(172)</sup> ابن عَربي، الإسراء إلى المقام الأسرى أو كتاب المعراج، شرح وتحقيق: سعاد الحكيم، دندرة للطباعة والنشر، ط1، 1998، بيروت، ص58-59. انظر أيضاً: الفتوحات المكتة، ج1، ص9، حيث يعلّق ابن عَربي على هذه الأبيات بقوله: «فوالله ما أنشدتُ من هذه القطعة بيتاً إلا وكأني أسمعه ميتاً وسبب ذلك حكمة أبغي رضاها». انظر أيضاً: كتاب القطعة بيتاً إلا وكأني أسمعه ميتاً وسبب ذلك حكمة أبغي رضاها». انظر أيضاً: كتاب شق مجموع الرسائل الإلهية، تحقيق: إبراهيم مهدي، بيروت، ط1، 1991. كتاب شق الجيب، ص68. فيه نجد البيت التالي:

فَمَنْ شَهِدَ الإشارةَ فَلْيَصُنْها وإلاّ سوف يستَسُلُ باللّسانِ (173) انظر: تحليلاً لهذا اللقاء في المُقدَّمة التي كتبها ميشال شودكيفيتش لقراءة كتاب الفتوحات المكتة.

الأبدية وهذه الماهية الروحية في الكتابة. إنه، مثلاً، في جواب عن سؤال ابن سودكين صديقه يُشير إلى أن فكره يقوم على إدراك المعاني المجرّدة، أي روح الروح، والأسرار المُسترة بأرواح المعاني، الأسرار المجرّدة عن المواد وعن الأواني كي يُلبسها لباساً جديداً يمكّنه من تبليغها إلى الذين يحبهم (174).

إن القرآن الكريم وهي ﴿ يَسْسِمِ آلِمَ إلى الإنسان. هذا أمر تؤكده أوّل كلمة من القرآن الكريم وهي ﴿ النّاسِ ﴾. من الله إلى الناس. غير أن الصعود يكون من الناس إلى الله. وهذا ما يفسّر نظام الكتابة الأكبرية وقراءته الصّوفية للقرآن الكريم. ينزل المطلق إلى عالم النسبية فيتحوّل معناه في كثرة، أي يصير هذا المطلق مفهوماً تاريخيًا وزمنيًا وذلك تبعاً لظروف المُتلقين له وألسنتهم، ثم صعود بهذا المعنى من جديد نحو أصله الروحي والمطلق، حيث توخد الكثرة في وحدة مفتوحة أبد الآبدين.

من سورة الناس إلى سورة الفاتحة يتم الصعود الذي ينتهي عند الفتح المبين الذي يفسر الفتوحات المكتة نفسها التي تحتفي بالحقائق التي تحملها التجلّيات الإلهيّة في النزول ويحصل الحمد لله. وهذا الصعود هو الذي نجده في تعليم القرآن للأطفال في المغرب.

نضيف أمراً آخر هو أن القرآن مُوجَّه إلى الناس وليس إلى فئة مُعيَّنة أو إلى قوة إدراكية مُعيَّنة. ويترتّب على هذا الفَهُم أن كل من يحاول تحصيل معاني القرآن انطلاقاً من قوة إدراكية مُحدَّدة، إنّما ينظر إلى المُطلق انطلاقاً من الجزئي. ومن

<sup>(174)</sup> شودكيفيتش، بحر بلا ساحل، الفصل الرابع.

<sup>(175)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الحكم، المص حكمة إلهية في كلمة آدمية، الملاحظ أن عنوان هذا الفص يؤكد ما نحن ذاهبون إليه، إذ الحكمة الإلهيّة تنزل في كلمة إنسانية وهذه الكلمة يلزمها أن تفهم هذه الحكمة المبثوثة فيها، إذ إن من عرف نفسه عرف ربه.

المعلوم أنّ الجزء لا يُدرك الكل. إننا، على سبيل المثال، نُدرك الكلام الإلهي انطلاقاً من لغة خاصة، والحال أن هذا الكلام فوق كل لغة خاصة، الأمر الذي يتوجّب معه القيام بتأويل هرمينيوطيقي ينفلت من اللغة الخاصة في الوقت الذي تنفلت هي منه. إنه تأويل ينفلت من اللغة المحلية لمعانقة لغة كونية، لغة "المتكلم الصامت».

لكن ينبغي أن نعلم أنه لمّا كان القرآن كتاباً جامعاً فإن لغته التي هي اللغة العربية هي أيضاً لغة جامعة، وهذه الجمعيّة تقتضي من القارئ أن ينفلت من التشوّهات التي لحقت هذه اللغة من طرف كثرة التأويلات ومن الملابسات التاريخية والظروف الاجتماعيّة لتقعيدها. هذا أمر يُدركه ابن عَرَبي الذي التقى هذه اللغة الجامعة المتمثّلة في الفتى.

هناك، تبعاً لهذا التحليل، لغة عربية تمارس وظيفة التواصل، لغة الأعرابي، وهناك لغة عربية كما يفهمها الرسول الكريم والتي تكشف عن حقائق الكلام الإلهي. ولا ينبغي خلط هذه بتلك (176). لكن ابن عَرَبي يستخدم اللغتين معاً. ويدل على ذلك التعدّد الملحوظ في مستويات الخطاب عنده. إنه مضطر إلى التعبير عن التجربة الصوفية، كي لا تبقى مجرّد تجربة لا تعي نفسها، ومضطر أيضاً إلى إبانتها للمريدين والأتباع، وكذلك لعموم الناس، لكنه أيضاً يتوجّه باللغة الأخرى نحو متلقّ خاص قد يكون هو ذاته. وفي هذا المستوى يقوم بتفجير الدليل التفكري والدليل اللغوي كي تنكشف له معاني هذه التجربة في ذاته. معاني الفتح المُبِين. والكلامية، ولا الأدلة اللغوية البلاغية أو البيانية، على اعتبار أن الذي يقف عند والساحل هو ذاك الذي تحصره معاني لغة المواضعة والاصطلاح. مع ابن عَربي نجد

<sup>(176)</sup> بالرجوع إلى كتاب أوزوالد دكرو المذكور آنفاً، يتبيّن أن هذا المفكّر يوجّه نقداً إلى نظرية التواصل التي افتتحتها اللسانيات البنيوية مع دو سوسير. إذ إنها نظرية تلخّص اللغة في السنن، أي في اعتبارها مجرد أداة، واختزالها التواصل في نقل الخبر لا غير، وهو يقوم بهذا النقد مستنداً إلى اللسانيات المُقارِنة التي تُعطي الأهميّة لدور المتكلم ولدور اللغة في تمثيل الفكر. فالقول بأن اللغة توجد من أجل التواصل يؤدي إلى انحطاطها، حيث تصير بذلك ذات دلالة واحدة هي نقل الخبر. أما إذا ارتبطت بالفكر، فإنها تغتني بثروته الدلالية.

قراءةً تقوم باستخلاص دلالات «ما تزال مطموسة وغير مُفكر فيها، قراءة تعيد رسم منحنيات معرفية وهندسات خطابيّة مختلفة»(177).

تنفلت هرمينيوطيقا ابن عَرَبي من لغة التواصل كي تجد نفسها في شباك لغة الحفائق الإلهيَّة. إن لغة التواصل هي لغة الجُمل والعبارات والنصوص، إذ التواصل لا يحصل بحروف منعزلة. أمّا لغة ابن عَرَبي فإنها تكشف الحقائق في الحروف قبل أن تنتظم في الكلمات. إنه يمارس تعليقاً فينومينولوجيًا للمعاني التي تأتي من لغة التواصل اليومي. إنّ هذا هو ما جعله يتعرّض للهجوم والنقد من طرف الذين ظلّوا محصورين في لغة التواصل اليومي. لكن هل يمكننا معرفة هذه اللغة المُلْتَبسة؟ يبدو أن هناك شرطاً أساسيًا وهو ضرورة ممارسة الاختزال على أنفسنا كي نتمكن من الصعود في ذواتنا نحو هذا الأنا الخالص وأن نتخلّص من الأنا الإمبيريقي ونعلّق. إن هذا الاختزال هو الذي يمكننا من بلوغ الواحد الذي فينا وهو الأنا الخالص وحينذاك يمكن أن نعرف الواحد، إذ لا يرى الواحد إلاَّ الواحد، كما الخالص وحينذاك يمكن أن نعرف الواحد، إذ لا يرى الواحد إلاَّ الواحد، كما وإنّما هو ممارسة فعلية تطهيرية، لا يستطيع بحث أكاديمي موضوعي الخوض في غمارها، كما أن صاحب هذا البحث يقرأ هذه التجربة من دون أن يمارسها. وهذا عب كنه يحمل معه قُوّته الموضوعية.

نحن هنا أمام نزول وصعود مخالفين للجدّلين الصاعد والنازل الأفلاطونيين، على اعتبار أنّ الصعود هو مبدأ النزول عنده، في حين أن النزول، عند ابن عَربي هو مبدأ الصعود. النزول عند ابن عَربي وجودي وعند أفلاطون سياسي، ويلتقيان في الصعود على اعتبار أنه معرفي، غير أن المعرفي عند أفلاطون عقلي وعند ابن عَربي كشفي ووجداني وقلبي. يكون الصعود مع ابن عَربي من أجل التحقق بالصفات الإلهيّة والتخلّق بها، وهو عند أفلاطون من أجل الحصول على الماهيات التي يتوجّب النزول بها من أجل قيام الجمهورية.

إن هرمينيوطيقا شيخ العارفين تسعى إلى الإبانة عن قوة الكلام الإلهي وهي قوة تتناسب مع قوة الوجود. إنها تريد أن تبلغ الوحدة في الكلام وفي الوجود،

<sup>(177)</sup> محمد شوقي الزين، «تفكيكية ابن عَرَبي»، ضمن كتابات معاصرة، عدد 36، م1999، 9، ص53.

فلا تتيه في الكثرة والتشتّت والتمذهب الذي ما لبث علماء الكلام، مثلاً، يرفعونه إلى مستوى الفّهم النظري العالِم. يتجاوز ابن عَرَبي كلّ تمذهب من دون أن يدين مذهباً، لأنه من العارفين بوحدة الكلام الإلهي وقوته، ومن العارفين بأن لكلّ مذهب نصيبه من الحقيقة، وليس هو الحقيقة بعينها.

إن الصعود هو معراج نحو الواحد الذي هو الوجود (178). وهذا الواحد هو الذي تكشف عنه الهرمينيوطيقا الأكبرية في الخطاب وفي الممارسة. وبيان ذلك «أن الكلام القائم بذات الله تعالى كلام واحد، وإذا ظهر وخرج إلى عباده، وخرج من كونه إلى لونه صار الكلام كلمات وكُتباً (179). الصعود هو حركة من اللون إلى الكون، أي من الحالة التي تكون عليها الأشياء في وجودها إلى الحال الذي هي عليه في ثبوتها. إن ثمار الجنة، مثلاً، في الوقت الذي نُهي آدم عن الاقتراب من الشجرة كانت تلك الثمار في كونها ولم تخرج بعد إلى لونها. وبالمثل، فإن القرآن الكريم عندما نزل إلى عالم البشر وصل إليهم في لون، أي في لغتهم في شكل أصوات وحروف وكلمات وكتاب، أي صار مُحايثاً لفَهُمهم، لكن من دون أن يتوقف عن كونه ووحدته وتعاليه وخلوده، تماماً مثلما يرسل الحق رسوله إلى المخلوقات فيكون مثلها يأكل ويشرب ويمشي في الأسواق، وكذلك حال الأولياء (180). السبب في هذا يعود إلى أهميّة الموطن في فكر الشيخ الأكبر. كل من يقوم في موطن ما ينبغي أن يكون متوافقاً معه. إن جبريل عليه السلام ينزل في صورة حسيّة في ينبغي أن يكون متوافقاً معه. إن جبريل عليه السلام ينزل في صورة حسيّة في لغة المحس والنبي يكون بشراً في موطن البشر، والقرآن يصير كلاماً في لغة موطن الحس والنبي يكون بشراً في موطن البشر، والقرآن يصير كلاماً في لغة

<sup>(178)</sup> من المعلوم أن الميتافيزيقا عند اليونان، سواء مع بارمينيدس أو هيراقليطس أو أفلاطون وأرسطو قد بحثت إشكالية العلاقة بين الوجود والواحد، فليُنظر هناك.

<sup>(179)</sup> ابن عَرَبي، «المقدار في نزول الجبار»، ضمن رسائل ابن عَرَبي، دراسة وتحقيق: قاسم محمد عباس وحسين محمد عجيل، منشورات المُجمَّع الثقافي، أبو ظبي، الإمارات العربية المتحدة، ط1، 1998، ص 279.

<sup>(180)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 4، تحقيق: عثمان يحيى، الباب 45 بأكمله، حيث يتحدث الشيخ الأكبر عن الرسالة والولاية والوراثة الكاملة، وكذلك عن أنماط الوصول والرجوع. انظر أيضاً: شودكيفيتش، ميشال (علي). الولاية والنبوة عند الشيخ الأكبر مُحيى الدين ابن العَربي، ترجمة: د. أحمد الطيب، دار القبة الزرقاء، مَرَّاكش، ط1، 1999، الفصل العاشر «المعراج المزدوج». انظر أيضاً: «الباب الخاص بكيمياء السعادة» في الفتوحات المكتة.

البشر، وهكذا. وكأن هناك خطأ يرسم حدًا بين أمرين ينتقل فيه الموجود من حالة إلى أخرى في كل حالة يلبس لباساً جديداً من دون أن يفقد وجوده الماهوي(181).

لئ هذا الصّعود أو الارتفاع لا قدرةَ للعقل عليه. فصعود العقل يكون قبل الناول وإذا ظهر النزول اختفت العقول. يقول ابن عَرَبي: «أيها الحكيم المقتضب بحيائل الأفكار المعتقد في العقل الذي لم تعرفه لا في الأصل ولا في الفرع ولا في القَدْر ولا في المقدار، أن العقل الذي لم تعرفه، عقلك العائل المقيد بقيود المقدار قَصُرَتْ خفاه عن عالم الارتفاع الذي عري عن المقدار والإخفاء والإظهار. اعلم أن الوصول بالرجوع إلى العقول قبل نزول الخبر إلى الرسول. فإذا ظهر النزول نفدت العقول وصار الحكم للنزول لا للعقول»(182). ليس للعقل القدرة على العُروج والصعود. هذا أمر يتضح أكثر عند الحديث عن اكيمياء السعادة، حيث يُعدث ابن عَرَبي مقارنةً بين صاحب النظر وبين التابع. فلنرجع الآن إلى ما نحن بسبيله فنقول: إن الصعود الذي تجعلنا هرمينيوطيقا الشيخ الأكبر نسلك دروبه الموصدة على غير العارفين، هو صعود من شُرّية الكثرة والتشتت إلى خَيْرية الوحدة والواحد. وبيان ذلك هو أن الناس في «سورة الفلق» و«سورة الناس»، بتوجّب عليهم أن يعوذوا بالله من الشيطان الذي يمارس التشتّت من أجل أن تغيب عن أعين الناس وحدة الحقّ. وحدة الوجود ستكون والحالة هذه هي وحدة الحقّ. الهرمينيوطيقا الأكبرية تجعل القارئ للقرآن مُوجِّها بالقرآن من آية إلى أخرى، ومن منزل إلى منزل ومن حضرة إلى أخرى، ومن مقام إلى آخر بقصد بلوغ درجة الحمد لله، وبقصد تجاوز التشتت الذي يشكّل منبعاً للعدمية.

بناءً على الممارسة التأويليّة عند المتصوّفة السابقين على ابن عَرَبي مثل القُشَيريّ وسهل التَّسْتَري يُفضَل بدوره الحديث عن الإشارة عوض التفسير في تأويله لبعض الآيات القرآنية، وكأننا أمام التمييز الذي أقامه التَّفَهُميُون (183) بين

<sup>(181)</sup> من المفيد إحداث مقارنة بين هذا الفَهُم وبين ما كتبه هيدغر عن Contribution à la من المفيد إحداث مقارنة بين هذا الفَهُم وبين ما كتبه وترجمة: هنري كوربان. حيث يقوم question de l'Être في كتابه إلى عصرين من العالم وحيث يتمّ التساؤل حول ما إذا كانت العدمية في حركتها نتهي إلى عدم سلبي أو إلى ميدان يكتسي فيه الوجود خُلَةً جديدة، ص 200.

<sup>(182)</sup> ابن عَزبي، المقدار في نزول الجبار، ص244-245.

<sup>(183)</sup> نقصد بذلك المدرسة التفهميّة مع ماكس فيبر الذي يميّز بين علوم التفسير وعلوم =

علوم التفسير وعلوم الفَهم. غير أنّ هرمينيوطيقا الإشارة لم تكن عنده منفصلة عن تصوّره للدلالات التي تكشف عنها الأحاديث النبوية. ومن الممكن القول إن هنري كوربان يربط الهرمينيوطيقا عند ابن عَرَبي، ليس بالأحاديث النبوية، وإنّما بما يُطلق عليه اسم السيكولوجيا النبوية. إنه يريد أن يقوم بتفسير رمزي وفَهم روحاني لأمور الوحي والكشف. وهذا يخالف تحليلنا أعلاه، كما يخالف فَهم ميشال شودكيفيتش للتأويل عند ابن عَرَبي. إن هنري كوربان يربط التأويل بالسيكولوجيا، لأنه يبحث عن رابط أساسي يقوم بين التصوّف والتشيع، إذ التأويل يتضمّن عملية إرجاع الشيء إلى مبدأه وإرجاع الرمز إلى ما يرمز إليه، وهذا يؤسّس بشكل جذري استقلال الفرد.

يرجع كوربان إلى التمييز بين المجاز والرمز مُوضحاً أن الأوّل إجراء عقلي لا يحصل فيه الانتقال من مستوى إلى مستوى آخر جديد سواءً في الكائن أو في الوعي. إن المجاز مجرّد تصوير في نفس المستوى الواحد من الوعي، ويكون معروفاً من قبلُ. أمّا الرمز فيعلن عن وجود مستوى آخر من الوعي لا يبلغه المجاز، مستوى آخر ليس هو ذاك الذي تقوم فيه البداهات العقلية. إن الرمز «رقم» لسرٌ ما. إنه الوسيلة الوحيدة التي تمكّن من قول ما لا يُمكن قوله أو ضبطه بطريقة أخرى. على هذا الأساس، يرى كوربان ضرورة القيام بدراسة مقارنة للتأويل عند ابن رشد وممارسة التأويل في التشيّع والروحانية المستفادة منه. إن التأويل الشيعي، ابن رشد وممارسة التاويل أو الحالات والشخصيات القائمة على الأرض هي بمثابة نماذج مثالية أصلية سماوية، أو أركيتيب سماوي. ينبغي لنا إذن أن نعلم فيما إذا كان تأويل ابن رشد يُدرك رموزاً أم أنه لا يعمل إلاً على بلورة مجاز عقلي.

الفكرة الشيعية عن التأويل أو التفسير الباطني الروحي تعني ضرورة اختراق جميع المُعطيات المادية والأشياء والحوادث، ثُمَّ تحويلها إلى رموز، وإلى شخوص رمزية بحيث يكون لكل ظاهر باطن. إن القرآن الكريم، إذا ما تمَّ حصره في دائرة الحرفية الظاهرة يتقلّص في عبودية «الدين الرسمي»؛ ولذلك من الضروري أن ينفتح فيه معناه الباطني داخل شفافية عمقه. إن هذا هو ما ينبغي أن يقوم به المُوجّه الروحي، في نظر الشيعة.

الْغَهْم، وهو التمييز الذي كان وراء قيام هرمينيوطيقا الفّهم في الفكر الغربي المعاصر.

كأننا هنا أمام نوع من الهرمينيوطيقا الروحية التي تتجه بالمُؤوّل نحو بِنيات اعمق تتوارى خلف الظاهر وتؤسسه، ويشكّل هو نفسه صورة تسمح بالقيادة نحو هذه البِنيات الأعمق، وربّما نحصل بذلك، عبر خوض تجربة الظاهر في الفعل وفي القول، على مسار ضروري يكشف عن قوانين القول وعن الصمت المؤسس للكلام، وأيضاً عن "موضوعية» الأشياء، إذ "الموضوعية» ليست في الحضرة الدُنيا من العالم، فهي بالنسبة للإنسان برزخية. ينبغي عبور موضوعية التجربة في المُشار إلبه، في ما هو إمبيريقي نحو موضوعية ترانسندنتالية مُؤسسة. وفلسفة ابن عَربي ليس نحمل فَهْماً مثل هذا للوجود، وليس فَهْماً شيعيًا باطنيًا اعتقاديًا. فابن عَربي ليس من الذين يحصرون الفكر في المعتقدات التي تعمل على التقييد والتشاجر، كما لا يحصره في العقل الذي يُستَدل على وجوده به لا بالوجود الحقّ.

### استنتاج

لا نُريد من هذا الاستنتاج أن نلخص ما سبق تحليله، وإنّما نريد من خلاله أن نربط تأويل ابن عَرَبي بإشكاليّة العقل والوجود. إنه تأويل يكشف عن عجز العقل في نظم الكلام الإلهي، نظراً لكونه سجين التفكير في لغة المواضعة والاصطلاح، ونظراً لكونه لا يعترف إلاَّ بتأويله هو. كما أنّ التأويل الأكبري له علاقة به وحدة الوجوده كما يقولون. أو أن هذا المذهب نتاج للتطبيق الأنطولوجي لمبدأ «التأويل من خلال الخبرة الصوفية». ويعتبرون التأويل منهاجاً في التفسير اللفظي، «يذهب من ظاهر تعبير لغوي متوغلاً إلى باطن معناه» (1843). ويعتبرون هذا الباطن أمراً عرفانيًا بعصل بخبرة كشفيّة ورؤيا وجوديّة. يعني ذلك أن العوالم الدنيا تحجب في أنطولوجيتها حقائق العوالم العليا. وفي نظرنا أن التأويل عند ابن عَربي، لا يُضحّي بالظاهر من أجل الباطن، ولا بحرفيّة النص من أجل معنى لا يحتمله ويفرضه العرفان كما هو الحال عند الشيّعة. إن ابن عَربي هو مفكّر بلغة هي اللغة العربية التي هي لغة بيان وتوسّع في دلالات الخطاب الإلهي المناسبة لحركة الوجود، المُتصور أنطولوجيًا.

<sup>(184)</sup> ديمتري أفيرينوس، حكيم المشرق والمغرب: مُقدِّمة لدراسة حياة الشيخ الأكبر وعقيدته. www.maaber.org

# القسم الثاني

فينومينولوجيا العقل في فكر ابن عَرَبي

#### مُقدّمة

الغرض من الحديث عن فينومينولوجيا العقل ضمن هذا البحث ليس هو الحديث عن مفاهيم البداهة والحضور والقصدية والحدس الواهب الأصلي كما هو الحال مع هوسرل، إذ نكون أمام فينومينولوجيا تريد أن تكون علماً صارماً على ضوء مبدأ المبادئ الذي لا تَخفى عنا حمولته الميتافيزيقية، وإنِّما الكشف عن الطابع التحليلي للعقل عند ابن عَرَبي ضمن قوى الإدراك باعتبارها قوى روحيّة تمتلك استعداداً لتلقَّى المُدرَكات من خارج، وتقديمها إلى العقل ليُصدر عليها أحكاماً وهي أحكام تُسقطه في الأخطاء نظراً لزعمه الإحاطة بالوجود في الوقت الذي يمارس فيه التقييد، ناسياً أن وراءه يقوم ما فوق طوره، وأنه في هذا الما ـ فوق يكون للقلب والهمَّة والحبُّ والرؤيا وللخيال المنفصل أهميَّته في فَهُم الوجود ما دام الوجود نفسه خبالاً وصوراً، لا أفكاراً تُقدّم نفسها إلى التأمّل النظري، وإنّما صُوَرٌ تُقدّم نفسها إلى المشاهدة، إنْ في الحس أو في الخيال أو العيان البصري. نريد أن نكتشف موقع العقل ضمن قوى الإدراك، مقارنين بين ابن عَرَبي والفلاسفة المسلمين من أمثال الفارابي وابن سينا وابن رشد على اعتبار حصول المعلومات نفسها عندهم تقريباً، كما أننا نجد عناصر سينوية وفارابية عنده ولاسيما أنه يعتبر النفس جوهرأ بسيطأ لا تركيب فيه، فيكون بذلك قريباً إلى أفلاطون منه إلى أرسطو(1) ـ لكن مع اختلاف في فَهُم وترتيب هذه القوى في هذا المجال، من جهة، ومحاولين الكشف عن قوى

ا) محمود قاسم، الخيال في مذهب مُحيي الدين ابن عَرَبي، معهد البحوث والدراسات العربية، 1969، ص4-5. نشير هنا إلى وجود عدد من الدراسات التي اهتمت بمكانة الخيال عند ابن عَرَبي في نظام المعرفة عنده، غير أننا نلاحظ تشابها بينها في عرض المعلومات المتعلقة بهذا الموضوع، ولذلك ارتأينا عدم ذكرها جميعها وذلك لتفادي التكرار، إذ إن غرضنا من هذا البحث هو أن يكون فيه إبداع، وليس مجرد استحضار.

إدراك أخرى تحتلُ موقعها ضمن طوبولوجيا الخيال والكشف والقلب والحب، على اعتبار أن هذه القوى الأخرى هي الأكثر قبولاً واستعداداً لتلقي العلم بالوجود، من جهة أخرى، وذلك كي يتبيّن لنا نمط عرض الوجود في فكر ابن عَرَبي كنمط لا يلعب فيه العقل النظري إلا دور عائق معرفي ما لم يُعترف بعدم استقلاليته، بل وباستقلاليته مفهومة انطلاقاً من القلة، بالتالي بتبعيّته لغيره سواءً كان هذا الغير هو الخبر أو الإيمان أو الكشف أو القبول. فضلاً عن ذلك، يريد ابن عَرَبي أن يكشف عن فينومينولوجيا العقل من حيث يكون هذا الأخير في خدمة الحس، خدمة البصر والسمع كي يتمكّن من المشاهدة وليس أن يُذيب ما يكون مُشاهَداً في الغيب الذي يصنعه العقل عن طريق التصور.

لقد تحدّث ابن عَرَبي مثل الفلاسفة عن الوضع الفيزيولوجي للخيال، أي عن موقعه في الدماغ، وكذلك عن وضعه الأنطولوجي من حيث هو موسّط بين القوى، وكذلك دور الخيال في المعرفة وفي الإلهامات الإلهيّة. سنتحدّث هنا عن العلاقة بين العقل والخيال من حيث هما قوّتان ضمن قوى الإدراك، وليس عن العقل الأوّل وعن الخيال المنفصل باعتبارهما يتعلّقان بالوجود أكثر من ارتباطهما بنظام المعرفة. وقبل الدخول في تحليل الوضع المعرفي والأنطولوجيّ للعقل في فكر ابن عَرَبي، نُشير إلى أن هناك من المفكّرين من اعتبر ابن عَرَبي "واحداً من أعظم العقول في عالم الشرق، ومَنْ يعتبره مُختلاً عقلياً (2). ونحن لا نقول هذا ولا ذاك، لأننا لا نريد في أطروحتنا هذه أن نحكم على ابن عَرَبي كشخص، وإنّما فن نعرض فكره كفلسفة، أي كمجهود فكري، مُنصتِ إلى نبضات الوجود في عصره.

<sup>(2)</sup> للمزيد من التفاصيل، انظر كتاب: الاتجاه النقدي عند ابن عَرَبي، للدكتور زكي سالم، مكتبة الثقافة الدينية، ط. أولى، القاهرة، 2005، ص77 وما بعدها. نشير هنا أيضاً إلى أن كتاب: الصوفية والعقل، دراسة تحليلية مقارنة للغزالي وابن رشد وابن عَرَبي، للدكتور محمد عبد الله الشرقاوي، لم أعثر في مراجعه ومصادره على أي كتاب لابن عَرَبي، وإنما فقط بالاعتماد على الكتاب التذكاري عن ابن عَرَبي، سنة 1969، وزارة الثقافة في مصر، فهل هذا يصح من الناحية العلمية؟

# الباب الأوّل

## العقل في قوى الإدراك

## الفصل الأوّل قوى الإدراك بين ابن عَرَبي والفلاسفة

يقول ابن عَرَبي: «لما خلق الله النفس الناطقة أو الخليفة قُلْ ما شئتَ خلق فيه قوى روحانية معنوية نسبية معقولة، وإن كانت هذه القوى عين ما اتصف بها كالأسماء والصفات الإلهيَّة التي مرجعها وكثرتها إلى نِسَبٍ في عين واحدة لا تقبل الكثرة في عينها ولا العدد الوجودي العيني. فكان من القوى التي خلقها الله في هذا الخليفة بل في الإنسان الكامل والحيوان وهو مطلق الإنسان قوة تُسمَّى الوهم وقوة تُسمَّى الفكر. وميّز الحضرات الثلاث لهذا الخليفة وولأه عليها حضرة المحسوسات وحضرة المعاني المجرّدة في نفسها عن المواد وإن لم يظهر بعضها إلا في بعض المواد وحضرة الخيال وجعل الخيال حضرة متوسطة بين طرفي الحس والمعنى وهو خزانة الجبايات التي تجبيها الحواس (1). يكشف هذا القول عمّا يلي:

1 - هناك في الإنسان قوى إدراكية تتصف بأنها روحانية معنوية وليس مادية جسمية. العقل والوهم والفكر هي قوى غير كثيرة في أعينها وإن كانت تقبل الكثرة في غيرها. وحصر الحضرات في ثلاث المحسوس والمعنى والخيال. غير أنه سيُضيف قوى أخرى مثل الحسّ والحفظ والمصورة.. يقول ابن عَرَبي «واعلم أن القوى كلّها التي في الإنسان وفي كل حيوان مثل قوة الحس وقوة الخيال وقوة الخيال وقوة الحفظ والقوة المصورة وسائر القوى كلّها المنسوبة إلى الأجسام عُلُوًا وسُفلاً إنّما هي للروح تكون بوجوده وإعطائه الحياة لذلك الجسم وينعدم فيها ما ينعدم بتوليه

<sup>(1)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 369، ص364.

عن ذلك الجسم من ذلك الوجه الذي تكون عنه تلك القوّة الخاصة فافهم. فإذا أعرض الروح عن الجسم بالكُليّة زال بزواله جميع القوى والحياة وهو المُعبَّر عنه بالموت كالليل بمغيب الشمس... (2).

يُشير هذا القول الأخير إلى أن الروح إن كانت هي مبدأ حياة الأجسام، فإنها أيضاً مبدأ المعرفة والإدراك. إذ بدونها لا يكون لقوى الإدراك وجود. إن هذا الفَهْم نجده مبثوثاً في الفكر الأفلاطوني حيث الروح مبدأ الوجود والمعرفة معاً كما يؤكد ذلك فرانسوا شاتليه (3). فضلاً عن ذلك، يؤكد ابن عَرَبي نفسه هذا المنحى وذلك في قوله التالي: •ثم إن اللَّه تعالى جعل له (أي للروح الإنساني) في الجسم... قوى وآلات حسية ومعنوية، وقيل له خذ العلوم منها وصرفها على حد كذا وكذا اله

2 ـ إن كان النصّ الأوّل يتحدّث عن ثلاث قوى هي الوهم والعقل والفكر كقوى تخصّ النفس الناطقة، فإن النص الثاني يضيف قوى أخرى وهي الحافظة والمُصوّرة. وهي جميعها روحيّة لا تحتاج إلى الجسم في وجودها وهو يحتاج إليها في وجوده وظهوره، سواء تعلّق الأمر بالأجسام الأرضيّة أو العلويّة. لكن ابن عَربي سيقول بأن جميع القوى المعنوية هي كلّها كاملة إلا قوة الخيال<sup>(5)</sup>. فهذه القوة خلقت ضعيفة وهي تابعة للجسم مثل الحس. فهي قوة هيولانية تنمو بنمو الجسم، وإن كانت جميع القوى الأخرى الله تأخذ الأشياء إلاً من الخيال<sup>(6)</sup>.

هذا إشكال ينبغي توضيحه. كيف يكون الخيال هيولانيًا وتأخذ القوى الأخرى منه وهي روحانية؟ أوّل إجابة تبدو لنا عن هذا السؤال هي أن الهيولاني هو أيضاً روحاني بدليل أن جميع الأشياء في نظر ابن عَرَبي حيّةٌ وناطقةٌ، وهذا بدوره يطرح مشكلة أمام الإدراك نفسه، أي مدى قدرة الإنسان على معرفة الأشياء وهي مثله حيّةٌ وناطقةً. إنّ روح الشيء بالنسبة إلى الشيء هو ما به يكون للشيء

<sup>(2)</sup> ابن عَزِي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 317، ص66.

<sup>(3)</sup> فرانسوا شاتلیه، أفلاطون.

<sup>(4)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكتة، ج2، الباب 226، ص691.

<sup>(5)</sup> انظر: فَهُم محمود قاسم لهذا القول الأكبري في مرجعه المذكور آنفاً، ص5.

<sup>(6)</sup> ابن غَربي، الفنوحات المكية، ح2، ص691.

النور الذي به يُدرِك ويُدرَك. وهذا يعني أن العالَم ليس مادةً غُفْلاً وإنّما يحمل معه وعباً ما ينبغي لقوى الإنسان الإدراكية أن تبلغه. لكن أية قوى؟ إنها لن تكون القوى العادية التي نجدها في إنتاج الخطاب اللغوي، وإنّما هي قوى خاصة يقتضي فَهْمها فَهُم الطابع البرزخيّ للوجود.

2\_ هناك ثلاث حضرات: المحسوسات والمعاني (أي المعقولات) وحضرة وسطى هي الخيال تربط بين الحضرتين الأخريين، وهي حضرة تُوصف بأنها خزانة تُحصّل فيها ما يأتي من فلك الحواس من مواد تصلح للفكر وللعقل وتفيدهما في عملهما الإدراكي. غير أننا سنفصّل القول في الخيال المطلق أو المنفصل في علاقته بالخيال المتصل وكذا العلاقة بين عين الحس وعين الخيال وما يقتضي ذلك من الرقى وتجسّد المعنى وتروحن الجسد، وذلك في فصل خاص من هذا البحث.

4 - إن هذه القوى هي عين ما اتصف به الحق. لا يعني ذلك أن للحق قوة الوهم والفكر وإنّما له الأسماء. عين ما اتصف به، يعني أنه إذا كانت القوى كثيرة فإنها أيضاً في عين واحدة، مثلما أن الأسماء الإلهيّة كثيرة من حيث هي نِسَبّ وإضافات لكنها تصبّ في عين واحدة. فالاسم الإلهي الواحد يدل على كل الأسماء الأخرى مع احتفاظه بدلالة تخصّه هو. هذا أمر سيتم فحصه أيضاً في ثنايا هذا العمل.

إذا كان الشيخ الأكبر يتحدّث عن قوى الإدراك مثله في ذلك مثل الفلاسفة، فإذا كان الفلاسفة يسعون إلى إعطاء العقل النظري الدور الرئيس في نظام المعرفة، فإن ابن عَرَبي يمنح هذا الدور للحس وللخيال الدور الرئيس في نظام المعرفة، فإن ابن عَرَبي يمنح هذا الدور للحس وللخيال أن هذا التعدّد فإن عمله يكشف عن أن هذا التعدّد ظاهر فقط، وأنه يقوم بوظيفتين استرجاعية وإبداعية، من حيث هو قوة إنسانية (8). غير أننا سنجد وظيفة أخرى للخيال لا يكون فيها قوة إدراكية وإنّما مبدأ أنطولوجيًا يكون فيه العالم نفسه هو الخيال، كما سنرى ذلك بعدُ. فابن عَرَبي يسعى إلى الربط بين الخيال الذي هو أعظم قوة خلقها الله وبين الكشف الصّوفي؛

<sup>(7)</sup> سليمان العطار. الخيال والشعر في تصوف الأندلس، ص35.

<sup>(8)</sup> ساعد خميسي، الخيال والعقل في نظرية المعرفة الأكبرية، جامعة منتسوري، الجزائر، ص1-2.

إنها قوة تشكّل استمراراً لعمليّة الخَلق الإلهي (9). يُضاف إلى هذا أمر هام، وهو أن ابن عَرَبي يعتبر القوى الحسيّة أهم من القوى الروحانية، إذ إن هذه الأخيرة لا تمارس وظيفتها إلا في ما تعطيه القوى الأولى، بحيث تصير من موادها. يقول: «القوى الحسية... أتم القوى، لأن لها الاسم الوهاب، لأنها هي التي تهبُ القوى الروحانية ما تتصرّف فيه وما يكون بها حياتها العلمية من قوة خيال وفكر وحفظ وتصوّر ووهم وعقل. وكل ذلك من مواد هذه القوى الحسيّة. ولهذا قال الله تعالى في الذي أحبه من عباده (كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به) وذكر الصورة المحسوسة. وما ذكر من القوى الروحانية شيئاً ولا أنزل نفسه منزلتها، لأن منزلتها منزلة الافتقار إلى الحواس... والحواس مفتقرة إلى الله لا إلى غيره... فأعطاها الغنى. فهي يؤخذ منها وعنها ولا تأخذ هي من سائر القوى إلاً من الله. فاعرف شرف الحس وقَدْره (10).

هناك نوعان من القوى الحاصلة في الإنسان: قوى حسية، تتعلّق بالأشخاص، وهي القوى الحسية المعروفة، آتية من الروح الطبيعي الحيواني. وقوى روحانية، تتعلّق بالروح النفساني، وذلك مثل المفكّرة والعاقلة والناطقة، فضلاً عن المصوّرة والحافظة والوهمية والمُتخيّلة. ولكل قوة محل يخصّها في النشأة الإنسانية، ولها وظيفة تمارسها تُظهر بها أحكامها، وآثارها. وهي تلعب أدواراً مختلفة ضمن كُلُّ هو الإنسان. فهي الآلات التي بها يتصوّر الإنسان نفسه والأشياء. لكن قوة الحس هي التي يكون لها الشرف على القوى الأخرى، وإن كانت قوة لا تُصدر أحكاماً. وهذا الشرف نجده في وصف الحق نفسه بالسميع والبصير، والمصوّر، لا بالمفكّر والعاقل. كذلك، فإن الصورة المكافحة، توصف بالسمع والبصر لا بالعقل والفكر. من هنا يتأسّس الفرق بين فكر ابن عَرَبي المُتّجه بنحو الرؤية البصرية، نحو الفينومينولوجيا في مقابل الميتافيزيقا التي تتّجه نحو التأمل المجرّد. فضلاً عن ذلك، يختلف ابن عَرَبي عن الفلاسفة في كونه يعتبر كل قوة من هذه القوى مجلئ للتجلّيات الإلهيّة، ولكن شريطة أن تكون هي قوى

<sup>(9)</sup> محمود قاسم، الخيال في مذهب ابن عَرَبي، معهد البحوث والدراسات العربية، 1969، ص1.

<sup>(10)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 346، ص189.

الإنسان الكامل وليس الإنسان الحيوان. فإذا تمكّنت كل قوة من معرفة نفسها كصورة من صُور التجلّي، تمكّن صاحبها من معرفة ربّه.

غير أن لكل قوة موطناً يخصها ومجلى يخصها، فلا تكون قادرةً على مشاهدة كل التجلّيات، الأمر الذي يجعلها في الآن نفسه حجاباً على الكل. فلا يرى الكل إلا من هو كل، أي من يكون جامعاً وهو الإنسان الكامل. فالإنسان لبس شيئاً حالاً في العالَم كما يحلُ الماء في الإناء، وإنّما هو برزخ جامع للحقائق الكونية والإلهيّة، وبه يكون العالَم عالماً (11). بل إن الملائكة أنفسهم من بين القوى التي للإنسان (12).

مع ابن عَرَبي، نجد علاقات كثيرة ومعقدة بين مختلف هذه القوى في الإنسان، بحيث يكون بعضها في خدمة بعض، أو يعرقل بعضها عمل الأخرى، حيث تحصل بينها علاقة السيادة والعبودية. ولكي لا نطيل سنذكر هنا كُلُّ قوةٍ على جدة، مقارنين بين ابن عَرَبي والفلاسفة المسلمين.

#### 1 \_ القوة الحسيَّة

يرى المعلّم الثاني أبو نصر الفارابي أن قوى النفس الإنسانية أربع غاذية، حاسة، متخيّلة وناطقة. لكلّ واحدة منها رئيس ورواضع. ولمّا كان الأمر يتعلّق هنا بالحاسة، فإننا نقول بأن الرئيسة فيها هي الحس المشترك والرواضع هي الحواس الخمس القائمة في الأعضاء مثل العين والأذن، إلخ. وهي بالنسبة إلى الحس المشترك مُنذرات تنقل الأخبار إليه من مملكة الحس بحيث يشبه الحس المشترك المبلك الذي تجتمع عنده أخبار مملكته (13). لكن إن كانت الرئيسة من القوة الغاذية في الفم ورواضعها في سائر أعضاء الجسم، فإن الرئيسة من القوة الحاسة في القلب. كذلك فإن القوة المتحيّلة في القلب، إلا أنه ليس لها رواضع متفرقة، وذلك بخلاف القوة الناطقة التي ليس لها رواضع من جنسها إذ إنها رئيسة على سائر رؤساء القوى الأخرى. العقل، والحالة هذه، هو رئيس كل القوى.

<sup>(11)</sup> انظر: تحليلنا لعلاقة الإنسان بالعالم في هذا البحث.

<sup>(12)</sup> انظر ذلك في: فصوص الحكم، وفص حكمة إلهية في كلمة آدمية.

<sup>(13)</sup> الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق: محسن مهدي، ص89.

مع الشيخ الرئيس ابن سينا تكون النفس واحدة بالجوهر كثيرة بالقوى. فهي كمال أوّل للكائن إذ بها يحيا وبها يُدرك ويستنبط. الحياة تتعلّق بالنباتية والإدراك بالحيوانية أمّا الاستنباط فيخصّ النفس الإنسانية (14). هذه الأخيرة تدرك الأمور الكُليّة وتنتج أفعالاً بالاختيار الفكري، في حين أن الثانية تتحرّك بالإرادة لكنها لا تدرك إلاً الأمور الجزئية.

إن الحس في نظر ابن عَرَبي هو فَلَك الحواس تتحرك فيه القوى الخمس تبعاً للموقع الذي تحتله في هذا الفَلَك وذلك من حيث الوظيفة الإدراكية لُكلِّ منها. فاللمس يُدرك الملموسات والبصر يدرك المبصرات في زمان البصر، إلخ. وهذا يعني أنها لا تقوم بوظيفتها إلاَّ عند الاتصال بموضوعها لا قبلُ ولا بعدُ. فكل حاسة تقطع مسافة تختلف عن مسافة الحاسة الأخرى وذلك تبعاً للقُرب أو البُعد من الموضوع. وهذا الاختلاف في المسافات يعطينا فَلَك الحواس (15)، وهي التي تقوم بالجبايات عبر الحواس الخمس، التي تدرك المحسوسات تبعاً لقُربها أو بُعدها منها. ولذلك تختلف المُدركات الحسية في الإحساس تبعاً لطبيعة هذا الإدراك وليس تبعاً لما هو عليه الموجود الحسي في حقيقته. غير أن إدراكها هذا صحيح بالنظر إلى القوة الحسية. وهو كما قلنا أعلاه خطأ يحكم به العقل على الحواس.

إن كان فعل القوّة الحسية هو هذا، وعرفنا كما يقول ابن عَرَبي أن «الباري سبحانه ليس بمحسوس أي ليس بمُدرَك بالحس عندنا، في وقت طلبنا المعرفة به

<sup>(14)</sup> ابن سينا، كتاب النجاة: في الحكمة المنطقية والطبيعية والإلهية، القسم الثاني، المقالة السادسة: النفس، ص197، إن النفس إن كانت تقوم بفعل من الأفعال فإنها أيضاً قوة. هذا ما يؤكده أصحاب اللغة أو الصناعة. غير أنها تُطلق على النباتية والحيوانية والإنسانية باشتراك الاسم. وهنا لا يكون في النفس ما هو مفارق. لكن عندما نطلق عليها اسم الجوهر، فإن النفس بذلك يكون فيها ما هو مفارق وتستحق أن تُستى العقل وليس النفس. أما مفهوم الكمال فهو أتم من المادة والصورة إذ يكون بالقياس إلى معنى الشيء وليس إلى مادته؛ والمعنى يفيد الطبيعة أو النوع. لذلك، فإن ابن سينا يعتبر الجسم ضمن حد النفس حتى لو كان في النفس من حيث هي جوهر ما هو مفارق. إذ إن جوهر النفس يكون مع النسبة. هذا الفهم للنفس وللكمال استفدته من كتاب ابن سينا: رسالة في أحوال النفس، الفصل الأول. فلينظر هناك.

<sup>(15)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 314، ص53.

فلم نعلمه عن طريق الحس<sup>(16)</sup>، فإن ذلك يُفيد بقاء القوّة الحسية في موطنها لا تتعداه إلى غيره، كما يشكّل هذا دليلاً على أن الحقّ سبحانه لا يقوم في المُشار إله ولا في القشرة الفيزيائية للموجودات. وبَطُل بذلك قول من يزعم بأن ابن عَرَبي يقول بوحدة الوجود في دلالتها الحسية، أي الجمع بين الحقّ والأشياء في العين الحسية. صحيح أنه ﴿وَهُوَ مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم ﴾ لكن صحيح أيضاً أن هذه المعيّة غير حسبة وغير قائمة في موجود مفرد بلحمه وعظمه. إنها معيّة وجود وليست معيّة شيئية.

### 2 \_ القوة المُتَخَيِّلةُ

بمارس الخيال عند الفلاسفة عدة وظائف يكون في إحداها منفعلاً وفي الأخرى فاعلاً. الوظيفة المنفعلة يكون فيها الخيال خادماً للقوى الأخرى مثل القوة الناطقة والقوة النزوعية. إنه بهذا الاعتبار، يقوم بالحفظ وبالتحريك. فهو يحفظ المحسوسات ليُقدّمها إلى القوة الناطقة، غير أن هذا يقتضي أن تقوم الحاسة بفعلها وهو أن تحس المحسوسات بالفعل. يعنى ذلك أن الخيال ينفعل عن فاعلية الحس وينفعل أيضاً عن كونه مجرّد خزانة تستفيد منها القوة الناطقة. يقول الفارابي: الوالقوة المُتَخَيِّلةُ متوسطة بين الحاسة والناطقة. وعندما تكون رواضع الحاسة كلُّها تحس بالفعل وتفعل أفعالها، تكون القوة المتخيلة منفعلةً عنها، مشغولةً بما تُورده الحواس عليها من المحسوسات وترسمه فيها. وتكون هي أيضاً مشغولةً بخدمة القوة الناطقة وبإرفاد القوة النزوعية»(١٦). أمّا التحريك فهو ما يُطلق عليه الفارابي جودة التخييل. يقول: «أن يتحرك الإنسان لقبول الشيء وينهض نحوه، وإن كان علمه بالشيء يوجب خلاف ما يُخيّل له فيه. وكثير من الناس إنّما يحبّون ويبغضون الشيء ويُؤثِرونه، ويجتذبونه بالتخيُّل دون الرويَّة إمَّا أنه لا روية لهم بالطبع أو أن يكونوا طرحوها من أمورهم، (18). يترتّب على ذلك التخيُّل أن لا يكون تابعاً للعلم في سبيل قيام معرفة برهانية وإنّما يصرف الإنسان نحو الأمور العملية. وهو بذلك أكبر من الظنّ والعلم معاً، وأكبر من الخطابة التي تتَّجه نحو الإقناع.

<sup>(16)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 314، فقرة 92.

<sup>(17)</sup> الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص108.

<sup>(18)</sup> الفارابي، ففصول مُنتزعة، ص63-64.

في كتابه آراء أهل المدينة الفاضلة (19) يكشف الفارابي عن انتظام القوى الإدراكية، باعتبارها أجزاء نفس واحدة. مستعملاً مفهوم المادة والصورة على هذا الشكل: القوة الغاذية هي مادة القوة الحسية التي هي صورة الأولى، والحاسة مادة المُتَخَيِّلة التي هي صورتها، وأن الناطقة هي صورة الصور، لأنها غير مادية. لأنه لو كانت المُتَخَيِّلة مادة للناطقة لصار العقل ماديًا وصار بذلك قوة حيوانية. أمّا النزوعية، فهي تابعة للحاسة والمُتَخيِّلة والناطقة. ولكل قوة من هذه القوى الرئيسة خدم أو رواضع. فالغاذية وضعها الفيزيولوجي هو الفم ورواضعها هي سائر أعضاء الجسم. أمّا الحاسة فالرئيسة فيها هو الحس المشترك، ورواضعها هي الحواس الخمس التي هي: «أصحاب أخبار، كل واحد منهم موكل بجنس من الأخبار الخجار ناحية من نواحي المملكة، والرئيسة كأنها المَلِكُ الذي عنده تجتمع أخبار نواحي مملكته من أصحاب أخباره عنه أننا نجد الفارابي يضع القوتين الحاسة والمُتَخيِّلة في القلب ولهما رواضع متفرقة. أمّا القوة الناطقة فليس لها رواضع من

مع ابن سينا نجد أيضاً وظيفة الخيال المتمثّلة في حفظ الصور مع لواحقها المادية لكن مجرّدة عن المادة. وهنا يختلف الخيال عن الحس المشترك، على اعتبار أن هذا الأخير يقبل المحسوسات ويحكم عليها حُكماً حسيًا من دون أن يبلغ المعقولات. إنّ الخيال قوة حيوانيّة أو مادية أو أنه آلة في مُقدِّمة الدماغ وهو هنا مرادف للمصورة بخلاف الذاكرة التي توجد في مؤخر الدماغ. غير أن المصورة والذاكرة تختلفان من حيث إن الأولى خزانة مدركات الحس والثانية خزانة مدركات الوهمية؛ مدركات الأولى هي صور حسية، ومدركات الثانية هي معانِ غير حسية لكنها قائمة في المحسوس. وكلتا القوتين قد تتعرّضان للفساد نظراً لفيزيولوجيتهما وذلك بسبب الخلل الذي قد يطال مُقدَّم الدماغ أو مؤخَره. فيكون التصور فاسداً في الخيال كما تفسد المعانى في الحافظة.

لكن مع الفارابي وابن سينا لا يتوقّف الخيال عند وظيفة التخزين والحفظ. إن هذه الوظيفة تجعل الخيال منفعلاً، في خدمة القُوتين العاقلة والنزوعية فهو هنا

<sup>(19)</sup> انظر الفصل 21.

<sup>(20)</sup> الفارابي، آراء أهل المدينة الفاضلة، ص88.

لا يحكم، وإنّما يكون فاعلاً وحاكماً عندما يقوم بعملية التركيب والتفصيل. تحصل هذه الوظيفة عندما يتوقّف الخيال عن خدمة القوى الأخرى وعندما تتعطّل الحواس الخارجيّة كما يحصل في النوم حيث الخيال والقوة الغاذية تشتغلان. والتركيب يعني إعادة بناء الصُور المحفوظة في القوة المُتَخَيِّلة في صور جديدة قد توافق أو تخالف صور المحسوسات.

مع ابن رشد فإننا نجده يتحدّث في أغلب كتبه عن النفس بشكل يتطابق مع أرسطو ويسعى إلى رفع مختلف الانحرافات التي لحقت فَهْم أرسطو لجوهر النفس من قِبَل الشُرّاح والمُفسّرين. هذا أمر مبثوث عنده في الآثار العُلوية والسماع الطبيعي والكون والفساد وكتاب الحيوان والسماء والعالم (21). وكتاب الحس والمحسوس وكتاب النفس وغيرها. ونظر ابن رشد إلى الخيال يكون كما هو الحال أبضاً مع الفارابي وابن سينا من زاويتين: الزاوية المعرفية وهذا في كتاب النفس، مثلاً، وزاوية الإلهامات والإدراكات الإلهيّة وهذا في كتاب الحس والمحسوس.

من بين الأسئلة التي طرحها الشارح الأكبر بعد أن فضل القول في الحس والحس المشترك: هل قوة التخيّل هي نفسها قوة الحس؟ هل هي قوة الظن؟ هل هي تركيب بين الحس والظن؟ وإذا كانت ذات هيولى فما الذي يُحرّكها ويُخرجها من القوة إلى الفعل؟ ويُجيب عن هذه الأسئلة موضحاً أن قوة التخيل ليست هي قوة الحس إذ إنه إذا كان الحس يدرك المحسوس عند حضوره، فإن التخيل يدركه عندما تسكن الحواس وعندما يغيب المحسوس كالحال في النوم. وهو بذلك قد يحصل الكذب في التخيل ويحصل الصدق في الحس. وأن التركيب يكون بالتخيل وهو خاص بالإنسان بخلاف الحس. أمّا في علاقة التخيّل بالظن، فإنّا نرى ابن رشد يعتبر الظنّ ضروريًا للإنسان بخلاف التخيّل الذي قد يُنتج الكذب. فالظن مع التصديق والخيال بلا تصديق. ليس التخيل بالحس والظن وليس بعلم ولا عقل، ولا مُركّباً.

هذا من جهة علاقة الخيال بالحس. أمّا من جهة علاقته بالعقل فإن ابن رشد يعتبر الصدق متعلّقاً بالمعقولات التي هي معانِ مجرّدة، والكذب يتعلّق

<sup>(21)</sup> انظر، على سبيل المثال، التلخيصات التي بنَّها ابن رشد عن هذه الكتب في «مُقدَّمة» رسالة النفس عنده، تحقيق: رفيق العجم.

بالمتخيلات من حيث هي معان هُيولانية وشخصية. وفي الوقت الذي يثبت ابن رشد تبعية العقل للخيال معرفيًا يفصُل بينهما أنطولوجيًا حيث يبدو الخيال تابعاً للعقل. وهو لا ينفع الإنسان إلاً عندما يكون العقل عاطلاً أو يعتريه مرض (22). كما أن هناك علاقة معقدة بينهما وبين الإنسان. فقبل الخيال لا يكون العقل متصلاً بنا وبعده نصير متصلين به. يعني ذلك أن الوجود لنا بفضل الخيال والماهية لنا بفضل العقل (23).

غير أن الماهية التي لنا بفضل العقل إنّما هي عند ابن عَرَبي حاصلة من كون الإنسان نظير العقل الأوّل في السماء. فالإنسان مرتبط بهذا العقل الأن الوجود دارة. فكان ابتداء الدائرة وجود العقل الأوّل الذي ورد في الخبر أنه «أوّل ما خلق الله العقل» فهو أوّل الأجناس. وانتهى الخلق إلى الجنس الإنساني فكمُلت الدائرة. واتصل الإنسان بالعقل كما يتصل آخر الدائرة بأولها (٢٤٠) اتصال العقل بالإنسان هو بمثابة اتصال الموجود الأوّل بالموجود الأخير. أو اتصال البداية بالنهاية أو اتصال السابقة بالخاتمة، فاجتمع الطرفان في الإنسان، فكان مثالاً لدائرة الوجود. ومن المعلوم أن الشكل الدائري لا ينكسر بتدحرجه. إنه أكمل الأشكال. ومن هنا الإنسان الكامل أو الإنسان كجلاء مرآة العالم. لكن ينبغي أن ننتبه إلى أن العقل المقصود هنا هو جنس والجنس له علاقة بالوجود لا بالقوة الإدراكية التي في الإنسان. أي أن الأمر لا يتعلق بالعقل كقوة تمارس التقييد. ينبغي إذن التمييز بين الوضع الأنطولوجي للعقل الأوّل الذي هو القلم الأعلى الذي يكتب في اللوح المحفوظ وبين الوضع المعرفي للعقل كقوة من بين القوى الإدراكية في الإنسان.

مع ابن عَرَبي تكون قُوة التخيل مرتبطة بالبدن والمزاج، وهو في ذلك لا يختلف عن الفلاسفة. إن اعتلال القوى وضعفها وفسادها، مثلاً، تابع لفساد الأبخرة الخارجة من القلب، ويتعطل العقل والخيال بفساد المزاج. وهذا يعني أن كل خلل بيولوجي في آلة أو محل قوة يتبعه خلل وظيفي، أي خلل في الحكم.

<sup>(22)</sup> ابن رشد، تلخيص كتاب النفس، تحقيق: ألفرد، ل. عبري، المكتبة العربية، المجلس الأعلى للثقافة، القاهرة، 1994، ص116 وما بعدها.

<sup>(23)</sup> من محاضرات الدكتور محمد المصباحي، جامعة محمد الخامس، الرباط ـ المغرب.

<sup>(24)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 7، ص251.

ونساد الحكم هو قبول الصحة في ما ليس بصحيح. ففساد الخيال هو، إذن، فساد حكمه. يقول ابن عَزيي: «فإذا لم يتحفظ الإنسان في غذائه، ولم ينظر في صلاح مزاجه وروحه الحيواني المدبّر لطبيعة بدنه، اعتلّت القوى وضعفت، وفسد الخيال والتصور... فإذا طرأ على محل قوة ما خلل، فإن حكمها يفسد ويتخبط، ولا يعطى علماً صحيحاً لمحل الخيال، إذا طرأت فيه علة، (25). إن الخيال والوهم والحفظ والذِكر إنَّما هي في الإنسان من حيث الروح الحيواني المدبِّر للجسم، في حين أن التصوُّر والفكر والعقل في الإنسان من حيث روحه الإنساني، يقول: «ثم أحدث فيه القوة الغاذية والمُنميّة والحاسية والخيالية والوهمية والحافظة والذاكرة. وهذا كلَّه في الإنسان بما هو حيوان لا بما هو إنسان فقط. غير أن هذه القوى الأربع: قوة الخيال والوهم والحفظ والذِكر هي في الإنسان أقوى منها في الحيوان، ثم خص آدم الذي هو الإنسان بالقوة المصورة والمفكّرة والعاقلة، فتميّز عن الحيوان. وجعل هذه القوى كلّها في هذا الجسم آلات للنفس الناطقة لتصل بذلك إلى جميع منافعها المحسوسة والمعنوية، ثم أنشأه خلقاً آخر وهو الإنسانية، فجعله دراكاً بهذه القوى (26). وهذا أيضاً تمييز نجده عند الفلاسفة، إذ عندهم تضعف القوى المرتبطة بالجسم بضعف الجسم، في حين أن العقل مفارق، فلا يضعف بضعف الجسم.

مع ابن عَرَبي تكون قُوّة التخيل تابعة للحس، بحيث إنها تقوم بضبط المواد الآتية من تلك الجبايات. إن البصر، مثلاً، يرفع المحسوس إلى الخيال كي تمتلئ خزانته به. وما يضبطه الخيال في النوم، مثلاً، إنّما هو ما يضبطه الخيال من الحواس. صورة ما يضبطه الخيال إمّا تكون في الحس وإمّا تكون أجزاء من تلك الصورة في الحس. في الحالة الأولى، نكون أمام الصورة الحسية؛ وفي الحالة الثانية، نكون أمام التركيب الذي تلعب فيه المصورة دوراً. وبعد أن تحدّث الثانية، نكون أمام التركيب الذي تلعب فيه المصورة دوراً. وبعد أن تحدّث ابن عَرَبي عن قوى الحس كالسمع والبصر إلخ، وآلات هذه القوى مثل العين والأذن، إلخ، قال بأن الله قد خلق لهذه القوى وجهين: وجه إلى المحسوس ووجه إلى الخيال. يقول ابن عَرَبي: «وخلق لهذه القوى وجهين، وجه إلى

<sup>(25)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج1، ص532.

<sup>(26)</sup> المصدر السابق، ج1، ص124.

المحسوسات، عالم الشهادة، ووجه إلى حضرة الخيال. وجعل حضرة الخيال محلاً واسعاً أوسع من عالم الشهادة. وجعل فيها قوة تسمى الخيال إلى قوى كثيرة مثل المصورة والحفظ والفكر والوهم والعقل وغير ذلك (27). إن حضرة الخيال أوسع من حضرة الحس، والقوة الخيالية تستفيد من حضرة الخيال، لذلك فإنها قوة تقوم بتركيب لا تقدر عليه الحواس. «فبالوجه الذي للبصر إلى عالم الشهادة تدرك جميع المحسوسات وترفعها إلى الخيال... فإذا نام الإنسان نظر البصر بالوجه الذي له إلى عالم الخيال فيرى ما فيه ممّا نقله الحس مجموعاً (28). الخيال بفضل حضرة الخيال يتفوق على الحس إذ يستطيع أن يركّب أشكالاً. غير أنه لا يستطيع أن يدرك هذه الأمور إلاً بالحس، إذ لا يقدر أن يُجرّد المعاني عن الصور (29). «فالأصل الحس والإدراك به في اليقظة، والخيال تبع في ذلك. ولذلك مُمّى الخيال بالحس المشترك للمناسبة بين الحس والخيال» (30).

هذا من جهة علاقة الخيال بالحس. أمّا من جهة علاقة العقل بالخيال فإن عَرَبي يكشف عن تبعية الأوّل للثاني. فلما كانت المعلومات عنده منحصرة في الحس الظاهر والباطن أو في بديهة العقل، أي في ما يدركه ضرورة تبعاً لموطنه، فإن ما يقوم العقل بتركيبه لا يخلو أن يكون معنى أو صورة. المعنى عقلي والصورة مُتَخيَّلة. وفعل التركيب الخيالي إنّما يحصل في الصور وهذا التركيب هو ما يقوم العقل بتعقيله. وهذا التعقيل معنى ليس في الخيال. يعني ذلك أن المعنى يكون بعد الصورة لا قبلها. ويعني أيضاً أن العقل يزيد على الخيالي بتركيب المعنى في الصور. لكن إن كان التركيب العقلي يزيد على التركيب الخيالي، فإنه لا يكون في الطخير.

لكنّ ابن عَربي لا يقف عند هذا المستوى إذ في إمكان الصورة أن تتفوّق على المعنى العقلي، وذلك مثل حصول العلم في صورة اللبن أو الدين في صورة القيد، أو تمثّل الجنة في عرض الحائط، أو ظهور جبريل (عليه السلام) في صورة

<sup>(27)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص38.

<sup>(28)</sup> المصدر السابق، ج3، ص38.

<sup>(29)</sup> انظر الفصل الخاص بالخيال المنفصل في هذا الكتاب. الخيال بين الضيق والاتساع، ص511.

<sup>(30)</sup> نقلاً عن محمود الغراب، الخيال عالم البرزخ والمثال ويليه الرؤيا والمبشرات من كلام الشيخ الأكبر، دار الكتاب العربي، دمشق، ط2، 1993، ص39.

أعرابي (دحية الكلبي) إذ إن هذه الصورة المتعالية لا يفعل فيها تركيب العقل ولا تركيب الخيال. والنتيجة هي أنه إن كانت صورة الخيال غير المعنى الذي يقيمه العقل فإنها تصير معنى آخر في مستوى آخر وهو المستوى الذي تعجز فيه القوى الإدراكية المعروفة، حيث نكون أمام عين أخرى، هي هذه المرة شاهدة، وهي عين الخيال، التي تتفوق على عين الحس. أو لنقل: إن الخيال في الإدراك العادي لس هو الخيال في الرؤية والحلم (31).

إذا كان الخيال تابعاً للحس، وليس الله بمُدرَك حسيًا فإنه أيضاً غير مُدرَك بالخيال. يقول: «وقد بطل تعلّق الحس بالله عندنا فبطل تعلّق الخيال به» (32). يبطل أيضاً بفعل هذا الفَهْم القول بوحدة الوجود حسّاً وخيالاً. فمهما بلغت قوة الخيال في الإنسان ومهما بلغ في تركيب الصور الآتية من الحس ومهما اتسع في الإنسان فإنه لا يشكّل بدوره طريقاً إلى معرفة الله. فمعرفة الله بالله وليس بالقوة البشرية.

إن الخيال فقير إلى الحواس، إلى السمع والبصر، إلغ. كما أنه يفتقر إلى الحافظة التي تقوم بإمساك ما يأتيه من الحواس، وإلا لا يبقى عنده شيء. غير أن الحافظة بدورها لا تستطيع ممارسة وظيفة الإمساك بصورة كاملة إذ تعترضها موانع تُضعفها فيفوت الخيال أمور كثيرة من جرّاء ذلك. لهذا يحتاج الخيال أيضاً إلى الذاكرة التي تذكّره بما كان غائباً عن الحافظة.

لا يقف الأمر عند هذا الحدّ، إذ الخيال نفسه ليس سوى خزانة تأتي إليه المفكّرة، لكن بمساعدة المصورة كي تصنع من مواد هذه الخزانة صور أدلة وبراهين. ويأتي العقل ليأخذ هذه الصور كي يحكم بها على الأشياء والظواهر. إنه يستخدمها أدلة على المدلولات (33).

النتيجة هي أن العقل يعقل بعض الأشياء من هذه القوى، وهي فيها الكثير من النقائص. والمشكلة عند ابن عَرَبي هي: كيف يقبل العقل من هذه القوى ما تُعطيه ولا يقبل الأخبار الإلهيَّة التي يقول عنها بأن الفكر يردَها أو يحيلها؟ إن هذا هو جهله، إذ كيف يقبل ما يأتيه من تحت ولا يقبل ما يأتيه من فوق، من اللَّه

<sup>(31)</sup> انظر تفصيلاً لهذه الفكرة في كتاب: ابن عربي. المسائل، المسألة 46، ص410 وما بعدها.

<sup>(32)</sup> المصدر السابق، ص100.

<sup>(33)</sup> الفتوحات المكية، السِفْر 4، الباب 58، ص318-319.

سبحانه؟ علماً بأنه ليس عنده أي شيء من ذاته. إنه مجرّد مُتلقَّ ومُقلَّد. إنه يقلّد الفكر المُقلَّد للخيال المُقلَّد للحواس بمساعدة الحافظة والذاكرة، إنه يطلب المساعدة من قوى تحتاج إلى مساعدة (34). لكنْ هناك عقل آخر وهو الذي يقلّد الحقّ الذي هو أولى. هذه هي عقول الأنبياء والأولياء الذين هم العقلاء بالفعل، وذلك بخلاف ما يطلق عليهم ابن عَربي أصحاب اللقلقة وأصحاب النظر وأهل الرسوم.

### 3 \_ القوة المُفكّرة

فعل التفكير يكون مسبوقاً بوجود الأشياء التي يفكر فيها، وهذا السابق عند الفكر شيئان: ما يأتي من الحواس وما تعطيه بديهيات العقل أو أوائله. وهو ما اعتبره ابن عَربي ضروريًا في العقل. غير أنه في استطاعته أن يفعل في ما تحمله خزانة الخيال من الصور، وذلك في إطار المناسبة. ولمّا كانت المناسبة بين الخلق والحق مستحيلة بَطُلَ التفكر في ذات اللّه كما بَطُلَ تخيّله.

إن ما يقوله أصحاب الفكر عن الفكر من أنه يستند إلى الحس والخيال هو في نظر ابن عَرَبي قول صحيح، إذ إنه يكشف عن افتقاره إلى قوى أخرى تكشف عن قصوره الذاتي. لا يفعل إلا بقوة أخرى خارجة عنه، أي عندما تتوفر مادة الحس وصور الخيال. وهذا أمر حاصل في المناسبة، أي في مناسبة ربط المحسوسات بعضها ببعض وكذلك في مناسبة المتخيلات بعضها ببعض، وكذلك سائر المحدثات.

يبيّن ابن عَربي أن الفكر في الإنسان بلاء. إنه يعمل على الحد والتقييد. ومحله مع ذلك هو القوة الخيالية. يقول الشيخ الأكبر: «ولم يجعل للفكر محلاً إلا في القوة الخيالية. وجعل سبحانه القوى الخيالية جامعاً لما تعطيه القوى الحسية، وجعل لها قوة يقال لها المصورة. فلا يحصل في القوة الخيالية إلا ما أعطاه الحس أو أعطته القوة المفكرة» (35). لكن لمّا كان الخيال أوسع من الفكر حار أصحاب النظر في الخيال، وحيرتهم آتية من كون أن الفكر يعتاد الحد والخيال لا يقبل هذا

<sup>(34)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ص 320.

<sup>(35)</sup> المصدر السابق، ج1، ص125.

الحدُّ. والفكر هنا يستعمل الحدُّ في ما لا يقبل الحدُّ فيتعدى بذلك موطنه وينحرف فيسقط في الغلط. "وقيل للفكر ميّز بين الحقّ والباطل الذي في هذه القوة الخيالية فكان سبب الحيرة لصاحب النظر العقلي إنّما هو اتساع الخيال (36). لا يستطيع الفكر أن يستخدم الميزان المنطقي في التحقّق ممّا تحويه خزانة الخيال من المعلومات. أن يكون الفكر من البلاء، هو ما يؤكّده عدد من نصوص ابن عَرَبي، ومنها قوله: "من البلاء الذي ابتلى الله تعالى به الإنسان أن خلق فيه قوة تسمى الفكر وجعل هذه القوة خادمةً لقوة أخرى تُسمّى العقل (37).

أمّا من جهة علاقة الفكر بالحس، فإنا نقول عن ذلك ما يلي: إن المادة التي يُقدّمها الحس للقوى الأخرى إما أنها في صورة حسية بدون تدخل الفكر، وهو ما يعني بالانطباعات الحسية وصور هذه الانطباعات، وإمّا أن الفكر فعل فيها وذلك بإقامة روابط حملية بين المحسوسات لتصير إدراكاً حسيًا. هذا هو مبلغ الفكر من المعرفة. فهو يربط بين صور حسية هي بدورها لا تعبّر عن المحسوس إلاً من حيث القرب والبُعد وليس من حيث ما هو عليه. إن هذه المادة، كما يقول ابن عَربي تكون «إما على صورة ما أعطاه (الحس) وإما على صورة ما أعطاه الفكر من حمل بعض المحسوسات على بعض». (فق 93، ص99). هنا تنتهي طريقة الفكر، عند أهل الفكر في نظر ابن عَربي. بل إنه يقول: «فهو لسانهم ليس لسائنا وإن كان (طريقهم) حقاً، لكن نسبة إليهم، فإنه نقل عنهم». (نفسه 99لماننا وإن كان (طريقهم) حقاً، لكن نسبة إليهم، فإنه نقل عنهم». (نفسه 99لماني ابن عَربي قيام الحق عند أهل النظر وإنّما ينفي أن يكون هو الحق الوحيد. فضلاً عن ذلك أن هذا الحق المنسوب إليهم هو في مستوى أدنى لا يشكل طريقاً إلى معرفة الحقّ.

كيف يفهم ابن عَرَبي العلاقة بين الفكر والعقل؟ ليس للفكر من مادة يشتغل عليها إلا تلك التي تأتي من الخيال والمتصورة. وهذا يعني أنه بدوره مفتقر إلى الحس، بالتالي تابع لحضرة دنيا. وإن شئتَ قلتَ: إنه من القوى التي يتعذّر عليها السفر في الحضرات العليا. غير أن الفكر يمكن أن يساعد الخيال من أجل إلحاق الشور الحسية بالمعقولات وذلك بعد أن يقوم الخيال بتطهير هذه الصور من

<sup>(36)</sup> المصدر السابق، نقلاً عن محمود الغراب، الخيال عالم البرزخ والمثال، ص41.

<sup>(37)</sup> ال**فتوحات المكيّة، ج1،** ص125.

الكثافة المادية وتصير بذلك لطيفةً قابلةً لأن تصير من المعقولات. "وبقوة الفكر يلحق الخيال الصور المحسوسة بالمعقولات، لأن الخيال قد لطف صورتها التي كانت في الحس من الكثافة فتروحنت بواسطة هذا البرزخ، فإن الخيال محل العمل في التلطيف والتكثيف" (38).

### 4 \_ القوة العقليَّة

ينظر الحارث المحاسبي إلى العقل على أنه غريزة وضعها الحق في الخلق، غريزة لم يصل إليها الخلق بحس ولا ذوق، وإنما الحق هو الذي أطلع الإنسان عليها، وأنه بهذه الغريزة تحصل المعرفة بالحق، لا تُعرف هذه الغريزة بالصفات وإنما بأفعالها في القلب وفي الجوارح (39). ويتحدّث عن العاقل عن الله وهو المعظم لله والمطيع له، والعاقل للبيان وهو الذي له قلب لا يعقل به، وهناك من يسمع الكلام ولا يعقل معناه وهو خارج عن العاقل عن الله والعاقل للبيان، ثم أخيراً هناك العاقل لقدر الله لكنه غافل عن ذلك (40).

ولم يكن هدف ابن عَربي من الحديث عن قوى الإدراك القيام بتصنيف العقلاء، وإنّما هو إثبات تبعية العقل لغيره من قوى الإدراك وأيضاً عجزه عن معرفة الله بالدليل. والعقل المقصود هنا هو عقل الإنسان. ويفسر ابن عَربي ما يستقل به هذا العقل من العلوم انطلاقاً من الآية ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا﴾ ما يستقل به هذا العقل من العلوم انطلاقاً من الآية يستقل الإنسان بحملها تبعاً لطاقته رابطاً مفهوم الاستقلال بطلب القلّة. وهي التي يستقل الإنسان بحملها تبعاً لطاقته واستطاعته. ويندرج ضمن هذه القلّة علوم النظر (۱۵). وهذه القلّة نفسها تحصل من كون العقل نفسه تقييداً، لا يفعل سوى أنه يتصور والتصور ليس فيه اتساع. يقول ابن عَربي ناظماً:

واشتُقّ العقل من العقال كذا كالنفس مشتقة من النَفَس

<sup>(38)</sup> المصدر السابق، نقلاً عن محمود الغراب، ص41.

<sup>(39)</sup> الحارث المحاسبي، العقل وفَهم القرآن، قدّم له وحقق نصوصه: حسين القوتلي، دار الكندي، دار الفكر، ط3، 1982، ص201–205.

<sup>(40)</sup> المصدر السابق، ص231.

<sup>(41)</sup> الفتوحات المكية، السِفْر 4، الباب 46، فق147، ص122.

ليس العقل شيئاً سوى التصوُّر والتمثيل وإذا عدمته النفس عدمت ذاتها فهي مية (<sup>(42)</sup>.

أمّا العقل الأول (43). فلا يكون تابعاً للعقل النظري الذي يفتقر إلى القوى الإدراكية الأخرى وإنما هو عقل يأخذ العلم بالمعلومات عن الله بلا واسطة. إنه المفعول الإبداعي وهو في العارف يكون عقلاً قابلاً والعقول القابلة لا تكون محدودة بالقوة المُفكّرة كما تبيّن. هذا العقل القابل يفسّره الشيخ الأكبر عندما يقول: «اعلم أيدك الله أن جميع المعلومات عُلوها وسِفْلها حاملها العقل الذي بأخذ عن اللَّه بغير واسطة، فلم يَخْفُ عنه شيِّ من علم الكون الأعلى والأسفل... فالعقل مستفيد من الحق تعالى مفيد للنفس والنفس مستفيدة من العقل وعنها يكون الفعل. وهذا سار في جميع ما تعلِّق به علم العقل بالأشياء التي هي دونهه (44). العقل هنا له دلالة أنطو \_ كوسمولوجية. يوجد خارج قوى الإنسان المدركة، يأخذ العلم عن الله بدون ما حاجة إلى العقل الذي يستخدم الدليل. إنه العقل الذي يستفيد العلم من الله مباشرة ليس على طريق العقل المستفاد عند الفلاسفة. وهو يفيد النفس التي تستخدم العلم من أجل العمل. غير أن العلم الذي يحويه هذا العقل الأوَّل لا يُفيد ما فوقه وإنَّما ما تحته فحسب. فهو، مثلاً، لا يُفيد العالَم المُهَيِّمُ. «وليس له على المهيمين سلطان» (طلق (نفسه). إنه يفيد العلم الذي يتعلَّق بالأكوان وليس له قَدَمٌ في علم تجريد التوحيد. إنه يعلم قصوره عن معرفة الذات، بخلاف العقل النظري، وأنه لا يعرف من الذات إلاَّ مرتبة الألوهية، أي ما تقتضيه المناسبة. فهو، إذن يلتقى مع العقول الأخرى في حصول المعرفة عن طريق المناسبة، ولا مناسبة بين الذات والعالَم، وإن كانت بين الألوهية والعالَم، أي أنها تكون في مستوى المرتبة (46). لكنّ العقل الأوّل هو الحقّ المخلوق به كل شيء وبه ظهرت السماوات والأرض، وهو العدل له وجهان: وجه إلى الحق،

<sup>(42)</sup> ابن عَرَبي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص96.

<sup>(43)</sup> انظر تحليلنا للعقل الأول من حيث هو مفعول إبداعي في هذا البحث، وكذا مرتبته في الوجود. وموقعه الأنطولوجي ووظيفته في كتابة ما يُلقى إليه.

<sup>(44)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، السفر 2، الباب 3، ص90-91.

<sup>(45)</sup> المصدر السابق.

<sup>(46)</sup> ابن غَرَبي، كتاب الوصايا، ص2.

ووجه إلى العالَم (47). وذلك بخلاف العقل كقوة إدراكية عند الإنسان الذي وجهه متَّجه إلى العالَم ويحيل ما لا يقبله.

إنّ العقل الأوّل هو بالنسبة إلى العالم المهيم مثل القطب بالنسبة إلى عالم الإنسان وذلك لأن القطب يتولّى ما دونه وهذا العقل يفيد ما دونه. إن المعلومات التي يحملها هذا العقل تخضع للمناسبة، كما تبيّن، وهذا بخلاف ما ذهب إليه الغزالي في كتبه. وعند ابن عَرَبي لا مناسبة بين الله وبين خلقه. هذا العقل إن كان لا يفيد ما فوقه ويفيد فقط ما دونه، فإنه عقل يعترف بالعجز عن معرفة حقيقة الذات الإلهيّة. بخلاف العقل الذي يدّعي الإحاطة بحقيقة هذه الذات. إن حقيقة الذات لا تكون مُتصوَّرة في الذهن، يقول ابن عَربي: «فلما عرفنا أن ثم موجوداً ليس له مثل، ولا يتصور في الذهن، ولا يُدرَك، فكيف يضبطه العقل؟ هذا ما لا يجوز مع ثبوت العلم بوجوده. فنحن نعلم أنه موجود . . . فهذا هو العلم الذي طلب منا غير عالمين بحقيقة ذاته . . . وهذا هو العلم بعدم العلم الذي طلب منا غير عالمين بحقيقة ذاته . . . وهذا هو العلم بعدم العلم الذي الله عنه.

إذا كان هذا العقل الكامل يعترف بعجزه، فإن العقل النظري الذي يفتخر بأذلته هو أيضاً ينبغي عليه أن يدرك افتقاره إلى غيره من القوى الإدراكية. يقول ابن عَرَبي: "يؤيد ما ذكرناه أن الإنسان إنّما يُدرك المعلومات كلّها بإحدى القوى الخمس: القوة الحسية... وإما القوة الخيالية... وإما القوة المفكّرة... وإما القوة الغقل إلا العقل العقل العقل العقل العقل العقل العلمه بديهة أو ما أعطاه الفكر" (50).

هذا القول يرسم، من جهة، العلم الضروري الذي فُطر عليه العقل وهو التعقّل الذي هو في حدِّ ذاته تقييد، ومن جهة أخرى، ما يأتي إلى العقل من جهة الفكر وهو التفكر. وهذا التفكر نفسه يحتاج في وظيفته إلى عمل قوى الحس

<sup>(47)</sup> كتاب المسائل، ضمن رسائل ابن عَرَبي، تحقيق: محمود الغراب، ص396.

<sup>(48)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، س2، فق83.

<sup>(49)</sup> المصدر السابق، السِفْر 1، فق91، ص92-100.

<sup>(50)</sup> المصدر السابق نفسه.

والخيال والتذكر والتصوير، وهي أفعال يستحيل أن تنضبط بها الذات الإلهيّة، «فإن القوى لا تعطي إلاً ما فيها. وجميع ما فيها تابع لها في الخلق. فمحال أن تعلم مُوجِدها علمه بنفسه (<sup>(15)</sup>. ثم إنه «ما انتقش من العلم الإلهي في العالَم إلاً قَدْر ما هو العالَم عليه (<sup>(52)</sup>.

أن يعقل العقل ليس هو أن يفكر. الفعل الأوّل للعقل ذاتي وضروريّ والثاني ليس كذلك. صحيح أن العقل هو من بين القوى التي تُستفاد منها العلوم. وهو يأخذ العلم من حيث «ماهو ضروريّ له وهو ما يدركه بنفسه» (53)، أي ما خلق من أجله. وأيضاً «من حيث فكره الصحيح» (54). غير أن هناك ما هو عارض، أو عَرَضي لكلّ قوة. وهو ما ليست القوة مخلوقة من أجله. فالملموس لا يُدركه البصر والمبصر لا يدركه السمع، وما هو عَرَضي للعقل يأتيه من حكم الوهم عليه فيما يرى أنه محال. بعبارة أخرى، نقول: إن العقل عندما يكون تحت حكم الوهم يتسور المحال، أي ما لا يقبله عقلاً. وعدم قبوله هذا هو عَرَض فقط. ولما كان كل تصور مسبوقاً بعمل الحافظة والمصورة، فإن المحال يخرج من سيطرة هاتين القوتين غير أن العقل يتصوره محالاً. فيحكم به على ما فوقه (55). غير أننا قد نفيف هنا أمراً آخر وهو أن هذا الذي يعرض للعقل يندرج ضمن ما يحيله، أي ما ليس فيه كقوة وذلك مثل خرق العادات والمعجزات والكرامات، وهي أمور معلى ما في قدرة العقل إنتاجها وهي أمور تعرض على العقل كي يعلم قصوره.

لكن هذا أمر لا يمنع ابن عَرَبي من استعمال براهين عقلية من أجل الكشف عن عجز العقل عن معرفة الذات الإلهيَّة. من ذلك مثلاً، البرهان التالي: إن الذي يقوم في عمله على أساس باطل يكون هو نفسه باطلاً ونتائجه باطلة أيضاً. انصت ألبه في قوله التالي: «وأمّا القوة العقلية فلا يصح أن يدركه تعالى العقل، فإن العقل لا يقبل إلاً ما علمه بديهية أو ما أعطاه الفكر. وقد بطل إدراك الفكر له

<sup>(51)</sup> كتاب ا**لوصايا**، ص3.

<sup>(52)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(53)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 3، فق309، ص343.

<sup>(54)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(55)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، الوصل18، ص398.

تعالى فقد بطل إدراك العقل له من طريق الفكر. لكن بما هو عقل إنّما حدُّه أن يعقل ويضبط ما حصل عنده (56).

حدُّ العقل يعني تحديد مجاله المشروع وهو أن يعقل. وأن يعقل يعني أن تحضر الأشياء عنده مقيّدة بلا تجلُّ ولا تغيّر ولا صيرورة. فهذا ما يقدّمه الفكر إليه في موطنه، وذلك، على الرغم من سيادة العقل على الفكر، فإنه مُضطر إلى أن يأخذ من الفكر. "وجبر [الحقّ سبحانه] العقل مع سيادته على الفكر أن يأخذ منه ما يعطيه" (57). من طبيعة العقل، إذن أن يسقط في الخطأ نظراً لاضطراره إلى الفكر. فهذا هو الابتلاء. والابتلاء هنا بمثابة انحراف القُوّة العقلية عن موطنها. لكن أن يعقل هو بمعنى ما أن يقيد ما حصل عنده من المعلومات، بدون اللجوء إلى قوة إدراكيّة أخرى.

ما يفكر فيه العقل يتعلق بالمحدثات. وما يعقله يصحُ عنده من جهة كونه قابلاً له. يقول ابن عَرَبي: «فقد يهبه الحق المعرفة به، فيعقلها لأنه عقل، لا من طريق الفكر. هذا ما لانمنعه (58). لا يمنع ابن عَرَبي عن العقل حصول معرفة من الله يقبلها، وهي معرفة وهبية ليست لديه من حيث وظائفه، وإنّما هي معرفة الله يقبلها، وهي معرفة وهبية ليست لديه من حيث وظائفه، وإنّما هي معرفة طور مدارك العقل بإدراكها لكن يقبلها، فلا يقوم عليها دليل ولا برهان. لأنها وراء طور مدارك العقل (69). ويقول أيضاً: «وأنت يا عقل بنظرك تريد أن تعلم حقيقة ذات خالقك. لا تسبح في غير ميدانك ولا تتعدّ في نظرك معرفة المرتبة. لا تتعرّض للذات جملة واحدة (60) ليس على العقل بحكم حقيقته وموطنه إلا أن يعقل ما هو ضروري له وليس له الحق في أن يعقل الذات، إذ الحق حذّرنا التفكر في ذاته. لكنّ مشكلة إخراج الفكر من مجال فعل التعقل تُثير مشكلة ذات أهمية كبرى تذكّر بالتقابل الحاصل بين العلم و الفكر في الفكر المعاصر حيث العلم وأمور أخرى تتعلّق بالشعر والصورة والخيال.

<sup>(56)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 3، فق95، ص100.

<sup>(57)</sup> المصدر السابق، ج1، ص125.

<sup>(58)</sup> المصدر السابق، السِفْر 2، الباب 3، فق95، ص100.

<sup>(59)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(60)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 515، 382.

إن العلم بالذات خارج "عن طور كل قوة موجودة كانت تلك القوة عقلاً أو غيره (61). والسبب في ذلك هو أن لكل قوة متعلقها، فالسمع، مثلاً، متعلقه المسموعات لكن تخرج منه المطعومات والمشمومات والملموسات وكذلك العقل يعقل المعقولات وتخرج من قسمته ما لا يعطيه كقوة، وذلك مثل الأمور الإلهية التي لا يستطيع العلم بتفاصيلها (62).

يُضاف إلى ذلك أنّ الأشياء المُدرَكة بقوى الحس والعقل الا توجد في الله تعالى فلا يعلمه العقل أصلاً من حيث هو ناظر وباحث وكيف يعلمه العقل من حيث نظره؟ وبرهانه الذي يستند إليه [هو] الحس أو الضرورة أو التجربة. والباري تعالى غير مدرك بهذه الأصول التي يرجع إليها العقل في برهانه... فكيف يدعي العاقل أنه قد علم ربه من جهة الدليل؟ ويقول أيضاً: "إن سبب الحيرة في علمنا بالله طلبنا معرفة ذاته جلَّ وتعالى بأحد الطريقين. إما بطريق الأدلة العقلية وإما بطريق تسمى المشاهدة... والدليل العقلي قد منع من إدراك حقيقة ذاته... وما أدرك العقل بنظره إلاً صفات لا غير ويُسمّى هذا معرفة (64). فالعقل، إذن قاصر وقصوره آتِ من كونه مرتبطاً بالجسم وحادثاً مثله. والحادث هو دوماً بين الظلمة والنور، أو بين العدم والوجود، يعيش ألم العدم ولذّة الوجود.

يقول ابن عَرَبي:

فالعقلُ في ظُلمةِ الأحداثِ مسكنُهُ ما زال في ساحةِ اللذّاتِ والألّمِ فالجسمُ في عدمٍ والعقلُ في ظُلّمٍ والكلّ في حدثٍ والحقّ في قِدَمِ وفوقَ ما فوق طورِ العقلِ محتجبٌ عنه قد تعدّى مُقتضى الكَلِمِ (65)

لكنّ هذا لا يمنع أن يشارك العقل والنفس في اعتبارهما وجهين للروح، إذ الروح هي النفس باعتبار وهي العقل باعتبار. والروح من الريح وهو المُعبّر عنه بالنفخ. لكن النفس تموت بموت العقل بخلاف الروح.

<sup>(61)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 294، ص671.

<sup>(62)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(63)</sup> المصدر السابق، السِفْر 2، فقرة 74 و75، ص88.

<sup>(64)</sup> المصدر السابق، السِفْر 4، الباب 50، فق287، ص215-216.

<sup>(65)</sup> ابن عَرَبي، شبعون المسجون وفنون المفتون، ص126.

#### 5 \_ القوة الذاكرة

ليس في هذه القوّة إلا ما كان العقل قد علمه ثم نسيه، فيلجأ العقل إلى هذه القوة من أجل عملية الاسترجاع. ولذلك فهي ليست طريقاً إلى العلم بالوجود مثلها في ذلك مثل العقل. مع الفارابي نجد تقارباً بين هذه القوة والقوة المُتَخيّلة من جهة أن هذه الأخيرة تحفظ صور المحسوسات والذاكرة تحفظ معانيها. وهذا الحفظ يُمهد لتدخّل العقل كي يحوّل هذه الصور إلى معقولات.

### استنتاج

بناءً عليه نقول: المعارف التي تحصل للإنسان بالاستناد إلى قواه الإدراكية الذاتية هي معارف مكتسبة وغير موهوبة، محصورة ومقيدة وليست مفتوحة على التحوُّل وعلى الخَلْق الجديد. ما تعطيه ذات الإنسان من حيث هو كذلك إنَّما هو كسب أي من حيث هو مُقيِّد بالعقل؛ أما من حيث هو محل، ومتحرِّر عن العقل، فإنه يقبل استقبال معارف إلهية يُعبّر عنها بلغة بشرية. يقول ابن عَرَبي: "وما بقي إلاَّ تهيَّؤ العقل لقبول ما يهبه الحقّ من معرفته جلَّ وتعالى. فلا يعرف [الإنسان الحقّ] أبداً من جهة الدليل إلا معرفة الوجود وأنه الواحد المعبود لا غير "666). لا يُعرف الحقّ أبداً من جهة الدليل إذ الدليل يقوم على القياس والمماثلة، أي أن من شروط الإدراك الإنساني أن يكون في الموضوع المُدرَك صفات إنسانية، أي أن تحصل هناك مناسبة بين الذات العارفة والموضوع القابل للمعرفة. قد نقول أن تكون هناك مناسبة بين النُوَيْز أي نشاط الذات العارفة والنويم أي الموضوع الخارجي بعد أن صار نشاطاً إدراكيًا. والحال أن ليس هناك تماثل ولا مناسبة بين الحقّ والخَلْق فاعلم ذلك. ﴿لا مناسبة بين اللَّه تعالى وبين خلقه البتة. . . فأى نسبة بين المُحدَث والقديم؟ أم كيف يشبه من لا يقبل المثل من يقبل المثل؟»(67). هذا يعني أنَّ غياب النسبة لا ينفي العناية وغياب السبب لا ينفي قيام الحكم وغياب الوقت لا ينفي الأزل. لذلك، فإن من جعل المِثْل لله يجعل الحقّ والخلق متماثلين، وذلك غاية الجهل. فأين وحدة الوجود؟

<sup>(66)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، فق98، ص101.

<sup>(67)</sup> المصدر السابق، ص91.

# الفصل الثاني محدودية وظائف العقل

### 1\_العقل بين الحس والخيال: من المخطئ الحاكم أم الشاهد؟

يقوم الاختلاف بين المعلومات وبين ما به تُدرك هذه المعلومات، أي العالم، وهذا الاختلاف في المعلوم ذاتي وفي العالم ليس كذلك. فالاختلاف في هذا الأخبر حاصل عن العادة وفي الأول حقيقة. ففي العادة يكون لكل معلوم إدراك خاص به يعلم ما في حقيقة المعلوم، والإدراك الخاص أنواع أحصاها الشيخ الأكبر في ستة وهي الحواس الخمس والعقل. كل حاسة تختص بشيء تدركه ضرورة. والحال أن إدراك العقل غير ضروري. والإدراك الضروري يُقصي الخطأ من دائرته، فالحواس لا تُخطئ وإنّما يخطئ الحاكم، يقول ابن عَربي: «وقد غلط في هذا جماعة من العقلاء ونسبوا الغلط للحس وليس كذلك وإنّما الغلط للحاكم، إن هذا التصور الأكبري نجده بمعنى ما عند كانط الذي يعتبر الخطأ حاصلاً من انحراف في القوة الإدراكية بحيث تستخدم في غير موطنها المشروع لها أله. غير أن هناك من الباحثين العرب الذين ينسبون إلى ابن عَربي قوله بأن الحس يخطئ. يقول د. أحمد عبد المهيمن: «والعقل له مُقدَّمات حسية والحس يصب ويخطئ كما هو مشاهد» (70).

لكنَّ العقل إن كان إدراكه غير ضروري، فإنه مع ذلك يُدرك المعقولات التي

<sup>68)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، تحقيق: عثمان يحيي، السِفْر 2، ص314.

<sup>(69)</sup> كانط، نقد العقل العملي Critique de la raison pratique

<sup>(70)</sup> أحمد عبد المهيمن، نظرية المعرفة بين ابن رشد وابن العَرَبي، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، 2000، ص288. من الملاحظ أن هذا الباحث يتحدث عن نظرية المعرفة وعن المنهج في صورتهما التقليدية، أي الحديث عن مصادرها وأدواتها، إلخ. وهو أمر لا يتمشى مع فكر ابن عَرَبي. بل ويتحدث عن قواعد المنهج الذوقي عند ابن عَرَبي. وهو أمر يبدو لنا متناقضاً، إذ القاعدة تحول دون الذوق، والذوق يمنع نفسه من أن يكون خاضعاً لقواعد معروفة في نظرية ما.

هي عنده ضروريّة، يدركها بدون الحاجة إلى الحواس. ما هو ضروريّ في العقل يدخل ضمن موطنه ولا يأخذه من غيره. كما أن هناك معقولات أخرى يحتاج فيها إلى الحس وإلى القوة المفكّرة، وهي تدخل ضمن القسم غير الضروريّ للعقل.

نحن هنا أمام سبع قوى: الحواس الخمس ثم العقل فالقوّة المفكّرة. غير أن السؤال هو: إذا كانت الحواس لا تخطئ فهل الخطأ يأتي العقل من حيث إنه يستند إلى القوة المفكّرة وإلى الحواس أيضاً؟ إذا كان إدراك العقل للمعقول الضروري ضروريًا فهل افتقاره في إدراكه للمعقولات الأخرى هو الذي يسقطه في الغلط؟ يعني أن افتقار الشيء إلى الآخر لا يجعل ذاك الأوّل ضروريًا. وكأن الضروري ذاتي محض. ثم ما السبب الذي يدعو البعض إلى الاعتقاد بأن الحواس تخطئ؟ إذا كان ديكارت يرى هذا السبب في الاستناد إلى الذاكرة وإلى الخيال وإلى طبيعة الحواس نفسها نظراً لارتباطها بالجسم، فإن ابن عَربي يُرجع ذلك إلى فهم العقل لطبيعة الخبرة الحسية. وذلك عبر اعتراضه على أولئك الذين يعتبرون العقل مصدر الحقيقة. كيف ذلك؟

إذا كان أصحاب النظر العقلي يعتبرون الحواس أنها عاجزة عن أن تقدم لنا ما هو حقيقي أو موجود بدليل أننا عندما نكون، مثلاً، داخل سفينة تجري، يعطينا البصر جري الساحل بجري السفينة علماً بأننا نعرف أن الساحل ما تحرك وأن البصر مع ذلك أعطانا تحركه. بالمثل، فإنه يمكن أن نطعم الحلو فنجده مرًا في البصر مع ذلك أعطانا تحركه. بالمثل، فإنه يمكن أن نطعم الحلو فنجده مرًا في الطعم فلا تنقل الحواس إلينا إلاً ما ليس بحقيقي، فإن ابن عَربي يرى أن البصر في هذه الحالة ـ والحواس الأخرى ـ يحصل على علم صحيح بالنظر إلى ذاته. ما تدركه الحواس مباشرة هو ضروري لها وحقيقي أن البصر قد شاهد فعلاً جريان الساحل بجريان السفينة والعقل يأتي لتكذيب ما رآه البصر. فالحسّ شاهد ومتذوّق. غير أن العقل يأتي ليحكم عليه بالخطأ فيسقط البصر. فالحسّ شاهد ومتذوّق. غير أن العقل يأتي ليحكم عليه بالخطأ فيسقط هو نفسه في الخطأ، إذ إنه يأخذ عن الحس في الوقت الذي يكذبه. يقول: "فبان أن العقل غلط لا الحس فلا ينسب الغلط أبداً في الحقيقة إلا إلى الحاكم لا الشاهده (٢٥). نحن هنا أمام الحس باعتباره شاهداً وأمام العقل باعتباره حاكماً. الأول، متصل بموضوعه وحاضر معه وفيه. والثاني، يجعل من الحس

<sup>(71)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، ص 315.

موضوعاً له يحكم عليه في انفصال عن موضوع الحس.

لكنّ العقل لا يخطئ في ما تعطيه حقيقته، أي في ما يدركه ضمن القسم الضروريّ له، وإنّما يخطئ عندما يتعدى موطنه ويميل نحو ما وراءه، وعند استناده إلى الفكر. يكون العقل إبليسيًّا عندما ينسب غلطه إلى غيره، عندما يزعم أن الحواس هي التي تغلط. وعندما يعتزّ بأنه وحده المصيب بأدلته يصيبه الغرور.

كلّ حس يدرك بذاته موضوعه الذي يخصه. غير أن العقل يريد أن يدرك موضوعات الحواس أيضاً، فيدرك خلاف ما تدركه الحواس بذواتها، ويحكم عليها بالقصور بناءً على هذا التعدي. لكن يمكن أن نكتشف هنا وظيفتين للعقل في الحكم على الحواس: الأولى، هي حكم العقل على الحس بالخطأ عندما يدرك هذا الأخير بأن العسل مُر وأن الساحل يجري بجريان السفينة علماً بأن إدراك الحس لموضوعه إدراك صحيح. أمّا الوظيفة الثانية، فتفسيرية وذلك عندما يقوم العقل بتفسير هذا الإدراك الحسي فيُرجع، مثلاً، مرارة العسل إلى الخلط الصفراوي، فيقول بأن «الخلط الصفراوي قام بمحل قوة الطعم فعلاً، فذاق مرارة الصفراء» (72). الوظيفة الأولى، تجعل العقل حاكماً على الحس في ما لا يدركه الحس، وذلك لأن العقل هنا قد استند إلى الحس كي يحكم عليه فيكون مخطئاً، نظراً لاستناد العقل إلى غيره. والوظيفة الثانية، تفسّر خطأ الحس بأنه صواب. فيكون العقل هنا أيضاً مخطئاً لأنه قد حكم على الحس بالصواب في الوقت الذي يتجاوز فيه صوابه هذا. والنتيجة هي أن الخطأ يتعلق بالحاكم لا بالشاهد.

ألا يؤدّي بنا هذا الفّهم للحاكم وللشاهد إلى القول بتفوّق الحس على العقل في الإدراك؟ فمجال الشاهد يفيد الحضور في ما يحضر ويكون مشهوداً، ومجال الحاكم هو اللغة والقول والعبارة والتعالي والانفصال. ما يحضر يحضر في صميم ما يكون للحس مشهوداً ولا يحضر بوصفه مفهوماً منفصلاً ينبغي تأمّله والحكم عليه أو إعادة بناء المعرفة به. إن التأمل، والحالة هذه، يتخلّى عن الشاهد كي يعانق الحاكم. يقول ابن عَرَبي: «القصور والغلط وقع من الحاكم الذي هو العقل لا من الحواس، فإن الحواس إدراكها لِما تعطيه حقيقتها ضروريّ، كما أن العقل

<sup>(72)</sup> المصدر السابق، ص315.

فيما يدركه بالضرورة لا يخطئ، وفيما يدركه بالحواس أو بالفكر قد يغلط. فما غلط حس قطّ. ولا ما هو إدراكه ضروريًا (73). نحن أمام الأمور التالية:

- \_ إن الحواس لا تُخطئ أبداً إذ إنّ موضوعها يكون مشهوداً لها. غير أن الاستناد إليها من أجل قيام حكم تأملي يقود إلى الخطأ.
- \_ يحصل الخطأ عندما تستند قوة إدراكية إلى أخرى، وكأنه يحصل في العلاقة، علاقة افتقار العقل إلى غيره في الأحكام.
- كل ما تدركه قوة بحسب موطنها وبحسب ما هي عليه من الاستعداد الذاتي هو أمر يخصُها ولا تخطئ فيه. فالعقل، مثلاً، لا يخطئ في مجاله الذي هو ضروري له. يدركه بموازين معلومة في المنطق.
- نحن هنا أمام نظام يؤسس المعرفة على قانون هو قانون الموطن. فإذا انحرفت قوة ما عن موطنها بفعل فاعل ما، وقعت في الأغاليط. فالغلط هنا غير محصور في نقائض العقل على طريقة كانط، وإنّما هو حاصل في التعدي على حقوق الغير في الإدراك. كما أن الغلط ليس قائماً في الموجود بما هو موجود وإنّما هو حاصل في المعرفة والحكم والنشاط الإدراكي.

هناك قُوة لا تمارس إلا التضليل، وهي القوة المفكّرة. فإذا كانت الحواس لا تخطئ أبداً فإن القوة المفكّرة لا تُصيب أبداً. إنها الابتلاء الذي بُلي به الإنسان.

1. نطرح السؤال التالي: هل العقل هو وحده الحاكم؟ فإذا كانت الحواس لا تحكم، فماذا بالنسبة إلى الخيال والذاكرة والوهمية والحافظة؟ الإجابة عن هذا السؤال مبثوثة في ثنايا هذا البحث. غير أننا هنا نسجل الملاحظة التالية، وهي أن ابن عَرَبي يذهب بنا بعيداً في تفسير العلاقة المعقّدة بين النشاط الإدراكي وموضوع هذا النشاط. وآية ذلك أن الموضوعات لا تقدّم نفسها بشخصها للفعل الإدراكي، نظراً لكونها تحمل معها حُجُباً وغطاءات تجعل من الصعب الإمساك بحقيقتها من طرف إدراك عادي. يقول ابن عَربي موضحاً مثل هذا الفَهم: "ولهذا كان يقول عبد الله بن عمر إذا رأى البحر يقول: "يابحر متى تعود ناراً؟" وقال تعالى ﴿وَإِذَا ٱلْهِمَاتُ

<sup>(73)</sup> المصدر السابق، ص314-315.

شُرِّرَتُ أَي أَجُجت ناراً من "سَجُرْتُ التنورَ" إذا أوقدته. وكان ابن عمر يكره الوضوء بماء البحر ويقول: "التيمُّم أعجب إليَّ منه (74). يعني ذلك أن الأشياء والموضوعات هي بين الظهور والخفاء، وأن ما يدركه إنسان ما في شيءٍ ما يدرك فيه غيره خلافه. كما أن كل شيء يحمل في ذاته غيره وذلك مثل النار في الحجر أو الأودية المعروفة في الدنيا بأنها أودية الجنة، إلخ. يقول ابن عَرَبي: "ولو كشف الله عن أبصار الخلق اليوم لرأوه [أي البحر] يتأجّج ناراً، لكن الله يُظهر ما يشاء ويُخفي ما يشاء لنعلم أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً (55).

2. يتابع ابن عَرَبي قائلاً: «وأكثر ما يجري هذا لأهل الورع فيرى الطعام صاحب الورع المحفوظ خنزيراً... والشراب خمراً لا يشك في ما يراه، ويراه جليسه قرصة خبز طيّبة ويرى الشراب ماء عذباً» (76). ماذا يعني هذا بالنسبة إلى موضوعنا؟ إنه يعني أن المُدرَك لا يكون هو هو في الإدراك، وإنّما يختلف تبعاً للرجة العارفين. وهذا أمر سنزيده توضيحاً بعد قليل. لكن ابن عَرَبي سوف يطرح سؤالاً وهو: "فيا ليت شعري من هو صاحب الحس الصحيح من صاحب الخيال؟ هل الذي أدرك المحسوس في العادة على حاله؟» (77).

3. إذا كانت الحواس لا تخطئ حتى في مشاهدتها لجريان الساحل بجريان السفينة، فإن هذا لا يعني أن السواحل تجري بالفعل، ولكن إثبات هذه الحقيقة لا يكون بالحاكم [أي بالعقل]، وإنّما بالاكتشاف [أي بالكشف والذوق]، أي بالسفر نحو ميدان القرب في موطن الأشياء. واكتشاف الخزائن القائمة فيها وهي خزائن تندرج في باب ما لا يُقال، ولا تحكم عليه قوة نظرية. يقول ابن عَرَبي: الوعندي في هذه المسألة أمر آخر يخالف ما أدعوه وهو أن الحلاوة التي في الحلو وغير ذلك من المطعومات ليس هو في المطعوم لأمر إذا بحثت عليه وجدت صحة

<sup>(74)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 4، الباب 61، ص380.

<sup>(75)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(76)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(77)</sup> المصدر السابق، السِفْر 4، ص381.

ما ذهبنا إليه، وكذا الحكم في سائر الإدراكات (<sup>78)</sup>. إن هذا يعني أن الإدراك لا يُدرِك في الموضوعات إلاً ما في قوته. وهذه القوة تضيق وتتسع بحسب المُدرِكين.

وهكذا، فإن قبولنا لحكم العقل على الحس يستوجب أيضاً قبول حكم ما فوق العقل على العقل، والقول بأنه يخطئ هو أيضاً في موطنه الذي هو المعقولات الضرورية، ومن شأن هذا أن يقود إلى اختلال في توازن المواطن، وقيام فوضى في المعرفة، فلا يكون هناك علم بأي شيء. وفي الحقيقة هناك نظام في كل مستوى سواءً تعلق الأمر بالوجود أو بالمعرفة. ذلك تقدير العزيز الحكيم. غير أن هذا لا يعني أن ليس هناك قوة فوق طور العقل إذ يجوز أن "يخلق الله في عبده قوة أخرى تعطي ما لا تعطيه قوة العقل فيرد المحال واجباً والواجب محالاً والجائز كذلك. فمن جهل ما تقتضيه الحضرة الإلهيئة من السعة بعدم التكرار في الخلق والتجليات لم يقل بمثل هذا القول ولا اعترض بمثل هذا الاعتراض" (79). يعني ذلك أنّ نظام المعرفة لا يلغي أن تكون هناك قوة تردّ المحال إلى واجب، أي أن ما يحيله العقل يصير في هذه القوة موجوداً. وليست هذه القوة إلاّ الخيال.

هناك ترتيب في المُدركات. غير أن شيخ العارفين لا يقف عند هذا المستوى، أي في اعتبار أن افتقار قوة إلى أخرى يقود إلى الغلط وأن استقلال كل قوة بموطنها يقود إلى الصواب، وإنّما يقول لنا في النص أعلاه: "إذا بحثت... وجدت... والبحث هو بالضرورة سَفَر في الذات الإنسانية وفي الأشياء معاً، الأمر الذي يقتضي من الباحث القيام باختزال فينومينولوجي يقوده إلى مستوى الصورة المكافحة حيث يصبح بأكمله قوة إدراكية واحدة، وهو قوله: "أن لله عباداً أخرين خرق لهم العادة في إدراكهم العلوم. فمنهم من جعل (الله) له إدراك ما يدرك بجميع القوى من المعقولات والمحسوسات بقوة البصر خاصة وآخر بقوة السمع. وهكذا بجميع القوى ثم بأمور عَرَضية خلاف القوى من ضرب وحركة وسكون وغير ذلك "(60). ويقول أيضاً: "ثم أرجع وأقول: إن كل واحد من أهل الله لا يخلو أن يكون قد جعل الله علم هذا الشخص بالأشياء في جميع القوى أو

<sup>(78)</sup> ابن عَرْبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، ص 315-316.

<sup>(79)</sup> المصدر السابق، ج2، ص671.

<sup>(80)</sup> المصدر السابق، السِفْر 2، ص316.

ني قُرّة بعينها، كما قررنا، وذلك إما في الشم وهو صاحب علم الأنفاس وإما في النظر فيقال هو صاحب النظر وإما في الضرب وهو من باب اللمس بطريق خاص... \*(81). لا تشترك القوى الإدراكية في تكوين معرفة ما بالوجود، إذ إنه في مستوى علم أهل الله بالأشياء يتحوّلون هم أنفسهم إلى القوة التي بها يدركون في المن فلان بأنه صاحب شم أو لمس، إلخ.

إن المعرفة الصُّوفية، هي إذن، لا تُبقي على التمايز الإبستيمولوجيّ بين الذات والموضوع والعلاقة المعرفية بينهما، وإنّما تُذيب كلَّ هذا في المعنى الذي تلتحق به صورة العارف. بحيث تتحوّل الذات نفسها إلى أداة أو طريق ونور أو نبراس لذات أخرى تبحث عن معنى لها في الوجود. بعبارةٍ أخرى، نقول: يمكن لعارف أن يدرك الأمور بعارف آخر. هذا أمر يحكيه ابن عَرَبي كما يلي: لقد كان لأبي مَدين ولد صغير من سوداء، وكان هذا الصبي ينظر ويقول: "أرى في البحر كذا... "(28). ويكون في ذلك مُصيباً. فسئل: بماذا ترى ما ترى؟ وكان جوابه: "إنّما أراه بوالدي" أي بأبي مَدين الذي كان هو نفسه صاحب نظر. فالعارف، هنا يتحوّل إلى قوة إدراكية عند غيره. وهذا ما يؤسّس للولاية، ويقود إلى الصورة المكافحة. فكان هذا الصبي "ينظر بأبيه كما ينظر الإنسان بعينه في المرآة المكافحة. فكان هذا التحق في الحكم بمعناه وصار هو في نفسه معنى يُدرك فافهم" (83). ويقول: "فقد التحق في الحكم بمعناه وصار هو في نفسه معنى يُدرك المدرك الرائي بالنظر في المرآة الأشياء التي لا يدركها في تلك الحالة إلاً بالمرآة" (84).

والسؤال هو كيف يصير الشخص قوة معرفية بعد أن كان طالباً للمعرفة؟ كبف يكون هو المعرفة نفسها؟ والجواب أن هذا أمر ليس ممكناً إلا إذا صار هذا الشخص صورة مكافحة. وهي الصورة الباحثة عن معناها في بصر الحقّ وذلك عندما تفنى قواه الإدراكية كي يسمع بسمع الحقّ ويُبصر ببصره. والحديث هنا له علاقة بالحب وبالنوافل. يعنى ذلك أن المسار الذي فيه الخلق يرى ببصر الحقّ هو

<sup>(81)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 3، الباب 35، فق314، ص348.

<sup>(82)</sup> المصدر السابق، ص350.

<sup>(83)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>(84)</sup> المصدر السابق، ص349.

مليء بحيوية النافلة والذِكر، وهي حيوية تقوم على الحُبّ الوجودي للأصل. هنا بالضبط تتأكد سلامة الفكر وعِصْمَته من الزلل.

إذا كان الاختلاف في العلماء حاصلاً عن العادة، كما أشرنا إلى ذلك أعلاه، فإن العارفين بالله يخرقون هذه العادة ليحصل الاتفاق بينهم. كيف يحصل هذا الخرق؟ إنه يحصل باتساع قوة إدراكية ما واتساع موطنها بحيث تمتذ هذه القوة في هذا المموطن ليس مثل الكرة، كما يرى كانط عند تحديده للاستعمال المشروع للعقل، وإنّما مثل السهل الممتد بحيث تشمل هذه القوة حياة العارف كلّها. الاتفاق بين العارفين لا ينفي الاختلاف بينهم، إذ إنه آتٍ من اختلاف القوى الإدراكية من سمع ولمس وشتم وبصر. إنّما الاتساع يفيد عدم افتقار قوةٍ من هذه القوى عند العارف إلى أخرى في تحصيل العلم بالمعلوم. فنكون هنا أمام أصحاب الشتم أو مصحاب الانفاس وكذلك أمام أصحاب السمع أو الضرب، إلخ. وهذا الاتساع أصحاب الأنفاس وكذلك أمام أصحاب السمع معماً عاديًا، أو من الحس حساً عاديًا، وإنّما بصر وسمع وحس في مستوى أعلى من التجارب الروحية. خساً عاديًا، وإنّما بصر وسمع وحس في مستوى أعلى من التجارب الروحية. فالعالم الأعلى هو أيضاً عالم المشاهدة لا عالم الحكم والتفكير. والذي يصل إلى هذا المستوى الأعلى في الإدراك لا يكون إلا نبيًا أو وليًا. إن العارفين بالله أعطوا قوى أخرى تُدرَك بها الأمور الغيبية حساً ومشاهدة.

وهكذا، فإن الموضوعات تُدرَك بقوى معتادة وأخرى تخرق هذه العادة. وهذه الأخيرة تنسب إلى الأنبياء والأولياء. فيوصفون بالقوة التي بها يدركون فيقال: فلان صاحب شمّ أو صاحب لمس، بل نقول أيضاً في هذا المستوى عن فلان بأنه صاحب فكر صحيح، إلخ. فضلاً عن ذلك، فإن اجتماع القوى في قوة واحدة يرجع إلى اجتماع الأسماء الإلهيّة في اسم واحد (85).

هذا أمر يضعنا في صميم الوجود الرُنبي حيث يمارس فيه البرزخ فعل توصيل وفصل معاً. ففيه يتجسّد الروحيّ ويتروحن الجسديّ. إن علم الفراسة، مثلاً، هو علم يقرأ في جسدٍ ما خواطر روحية وهي قراءة تبتعد عن العقل الحاكم، يذكر الشيخ الأكبر هذا الخرق للعادة في قوى الإدراك التي تخصّ الأنبياء

<sup>(85)</sup> انظر المزيد من التوضيح في: الفتوحات المكية، السِفْر 2، فقرة 284، ص318.

والأولياء، كي يقول بشكل خاص من المعرفة عندهم. والسؤال هو: هل هذا الخرق يتعلّق فقط بالدرجة أم بالنوعية في قوة الإدراك؟

والإجابة عن هذا السؤال تُقصي أوّلاً صاحب المعنى من هذه المعرفة الخاصة، إذ إنه صاحب فكر صحيح فحسب، وثانياً تفيد أن الموجودات كلها عند صاحب السمع مسموعة عنده وعند صاحب اللمس عنده ملموسة. وكذلك الشأن عند أصحاب الأنفاس. لا يعني هذا أن قوة ما تُسيطر على القوى الأخرى وتتعذى موطنها، وإنّما هذه المعرفة الخاصة تقتضي أن تكون المعرفة بالواحد بالواحد أيضاً. فموطن قوة ما عند وليٌ ما هي موطن كل القوى الأخرى، تماماً مثل العلاقة التي تقوم بين الأسماء الإلهيّة.

كل اسم إلهي له حقيقته الخاصة وفي الوقت نفسه يعطي حقائق الأسماء الإلهيئة الأخرى. بل إن كل اسم إلهي تُستفاد منه معرفة ما. من اسم الله تستفاد المعارف الإلهيئة ومن الاسم الرحمن المعارف الرحمانية، وهكذا. وفي كل معرفة من هذه المعارف تندرج المعارف التي تختص بها الأسماء الإلهيئة الأخرى وهي لا تُحصى. ومن يحصل من العارفين على المعارف الرحمانية، مثلاً، يكن من الرحمانيين بالنظر إلى هذه المعارف، ويكن من أصحاب الأنفاس بالنظر إلى القوة الحسية التي بها يدرك تلك المعارف أو يشاهدها. فالاسم الرحمن يمدّه بكل شيء من ذلك، مثلاً، معرفة بطون العذاب في الرحمة أو الرحمة في العذاب (68). وهمته عرشية، لأن الرحمن هو الذي استوى على العرش. ويُعطاه العلم بحقيقة العرش والاستواء والأينية وحقيقة العماء (87).

4. نتيجة هذا القول هي أن هناك معرفة لا تحصل بمقولات العقل ومنطقه، فمثل هذه المعرفة محصورة في المستوى الأدنى من العلم، إذ العلم الحقيقي هو الذي تحمله الأسماء الإلهيّة، وهو علم يختصُ به الأولياء والأنبياء والعارفون بالله. العلم الذي يوجد خلف الحس العادي ولا يكون في الوقت نفسه حصيلة اللغة والتعبير، وإنّما يكون مشهوداً عندما يتم خرق عادة الحواس في الإدراك. يقول

<sup>&</sup>lt;sup>(86)</sup> المصدر السابق، ص319.

<sup>(87)</sup> المصدر السابق، الباب 34، السِفْر 3، ص322.

ابن عَرَبي: «وجائز أن يخلق اللَّه في عبده قوة أخرى تعطي ما لا تعطيه قوة العقل، فيرد المحال واجباً والواجب محالاً والجائز كذلك. فمن جهل ما تقتضيه الحضرة الإلهيَّة من السّعة بعدم التكرار في الخلق والتجلّيات لم يقل مثل هذا القول، والاعتراض بمثل هذا الاعتراض، والاعتراض بمثل هذا التعتراض، يتعذّر على العقل نظراً لوظيفته التقييدية.

لكن إذا نظرنا إلى الخطأ من جهة الوجود لا من جهة المعرفة، فإننا نجد شيخ العارفين يؤكد إيجابية الخطأ هذا. وذلك عند المحققين. يقول: «فالتحقيق معرفة ما يجب لكل شيء من الحق الذي تطلبه ذاته فيوفيك ذلك علماً؛ فإن اتفق أن يعامله به حالاً فهو الذي ظهر عليه سلطان التحقيق، وإن لم يظهر عليه فهو عالم بأنه أخطأ. ولا يقدح ذلك الخطأ في تحقيقه، لأنه بصير بنفسه وبما أخطأ في تحقيقه، لأنه بصير بنفسه وبما أخطأ في أخطأ عن تعمل. وهنا سر إلهي»(89).

إن عيب العقل إنّما هو في عدم إقراره بأخطائه، وذلك بخلاف المحققين الذين يعلمون أخطاءهم ويعلمون أنها من الأسرار الإلهيّة. إن الحقّ سبحانه قد وضع الأشياء في مواضعها وأعطى لكلّ شيء حقه، ومنه خطأ المحقّق نفسه. غير أن الخطأ لا يكون من جهة نسبة الوجود إلى اللّه، وإنّما من جهة نسبة أمر إلى آخر من طرف الإنسان. وليس من جهة ما هو الأمر عليه في الوجود. إن المحقّق مثل المجتهد لا يخطئ في الأمر نفسه؛ وإنّما لأن دليل المجتهد لا يوافق دليل غيره. لكن بخلاف المجتهد يعلم المحقّق خطأه إذا أخطأ. «وقد علم أنه أخطأ لكن بالنسبة إلى ما أمر به لا بالنسبة إلى ما هو الأمر عليه من حيث إن الله هو الواضع له في ذلك المحل المسمى هذا الفعل خطأ»(٥٥).

إن العلم بموطن الخطأ وسببه ومحله يعطي العلم بالوجود، لا لأن الوجود يشمل الخطأ من حيث نسبته إلى الحقّ، وإنّما من حيث إن الخطأ هو نفسه موجود من حيث نسبته إلى المعتقد الواحد. غير أن بلوغ مقام هذا الفَهْم أمر عزيز، إذ إن

<sup>(88)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 294، ص671.

<sup>(89)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 165، ص267.

<sup>(90)</sup> المصدر السابق، ص267-268.

كل خطأ هو بمعنى ما إذا ما علمناه يُعتبر طريقاً إلى العلم، وهو قبول رؤية الحقّ بكل عبن وكل عقيدة. وهذا القبول يصاحبه الإنكار عند صاحب المعتقد، في حين أن المحقّق يعطي لكلّ معتقد ما يستحقه وجوداً وإن كان خطاً. يعني ذلك أن للخطأ حقه أو نصيبه عندما لا يتعدى موطنه لكن الحقّ ليس بخطاً. يضاف إلى ذلك تمييز ابن عَرَبي بين الخطأ المطلق والخطأ الإضافي. فالمعرفة الصُوفية ترفع الخطأ المطلق عن العالم، أمّا الخطأ الإضافي فيكون بالتقابل ولا يرتفع (19). ومن يبلغ هذه المرتبة فهو الإمام المُبين. «فمن أعطي هذا العلم [العلم بالخطأ ومحله وسببه] فقد أعطي ما يجب لكلّ أحد من خلق الله. وهذا مقام عزيز قلّ أن ترى له ذائقاً إلاً من كان له هذا المقام [مقام التحقيق]. وعلامة صاحب هذا المقام أن يكون عنده لكلّ ما يُسمّى خطأ في الوجود [أي الخطأ من حيث هو ممكن أن يكون موجوداً] وجة إلى الحقّ يعرفه ويُعرف به إن سئل عنه عند من يعرف منه القبول عليه هذه علامته وهو الذي يرى ربه بكل عقيدة وبكل عين وفي كل صورة (29).

### 2 ـ شرف الحس على العقل

يقول ابن عَرَبي: "إن الحس اليوم غيب في العقل، والعقل اليوم هو الظاهر. فإذا كان غداً في الدار الآخرة كانت الدولة في الحظيرة الإلهيئة وكثيب الرؤية للحس، فنظرت إليه الأبصار، وكانت الغايات للأبصار والبدايات للعقول. ولولا الغايات ما التفت أحد إلى البدايات (93). إن شرف الحس على العقل آتِ أوّلاً من شرف الآخرة على الدنيا، نظراً لكون الدنيا غيباً والآخرة شهادة. نحن هنا أمام عملية مقلوبة تكون فيها معرفتنا للأشياء غيباً وحلماً لا رؤية، إذ لا يرى إلاً عالم الشهادة، وهو عالم الآخرة. وهذا ما جعل من الحس الآن أن يكون غائباً في العقل، أي لا تُعطاه الأهمية، كما هو الحال في الميتافيزيقا. فالعقل غيب، والحس غائب فيه. فهو يحول ما يكون حساً إلى تصورات وتأملات، أي إلى ما لا يكون قابلاً للميان. إن العقل، والحالة هذه غير فينومينولوجي. وما يكون فينومينولوجيًا هو ما يكون قابلاً للمشاهدة العيانية. غير أن هذا هو من الغايات لا من البدايات. فكان من الضروري أن يعي

<sup>(91)</sup> المصدر السابق، ج2، ص299.

<sup>(92)</sup> المصدر السابق، ج2، ص268.

<sup>(93)</sup> ابن غربي، كتاب الجلالة، ضمن رسائل ابن غربي، حيدر آباد الدكن، ص3.

العقل الغايات كي لا يحصرها في نفسه ولكي يعترف بالقلب الذي سيطرأ عليه عند رؤية الغاية من البداية، أي الغاية من الدنيا التي هي الآخرة، والغاية من العقل التي هي قبول شرف البصر عليه في الآخرة. هذا القلب يفيد أنه إذا كان العقل غالباً على الحس في غيب الدنيا، فإن الحس يغلب العقل في شهود الآخرة.

إنّ شرف الحس على العقل آتٍ أيضاً من فكرة بعث الأجساد، وذلك على خلاف ما يقوله الفلاسفة، من أمثال الفارابي وابن سينا وابن رشد. فالمشاهدة في الآخرة تكون حسّاً، وهو حس مروحن، برزخيّ. وليس هو الحس الذي يحكم عليه العقل. وآية ذلك هي شرف العين على العلم. يقول ابن عَرَبي: "ثم إن المعرفة بالله ابتداء علم، وغايتها عين. وعين اليقين أشرف من علم اليقين. والعلم للعقل، والعين للبصر. فالحس أشرف من العقل، فإن العقل إليه يسعى، ومن أجل العين ينظر. فصار عالم الشهادة غيب الغيب. ولهذا ظهر في الدنيا من أجل الدائرة، فإنه ينعطف آخرها على أولها ((40) ويقول أيضاً: "من أشرف البصر أنه وصف لله، والعقل ليس كذلك، لأن العقل متعلقه بالغيب، وما في حقّ الباري غيب. فالكل له شهادة. فلهذا كان البصر ولم يكن العقل ((20)).

أن يكون عالم الشهادة غيب الغيب معناه أن يكون الغياب لا ظهوراً في ظهور هو نفسه غيب؛ إذ إنه لمّا كانت الغاية أشرف من البداية، فإن الأولى تغيب في الثانية، مثلما تغيب العين في العلم والحس في العقل. ولمّا كانت البداية تسعى إلى الغاية، فإنه يتوجّب على العقل أن يسعى نحو الحس وأن يسعى الغيب إلى الظهور. وهو ظهور في الآخرة. لكن الذي يجعل عالم الشهادة غائباً إنّما هو العقل وليس الحس. بناءً عليه، فإن العقل يغيّب المشهود من دون أن يتمكّن من مشاهدة الغائب الذي هو الحس. يقول ابن عَرَبي: "فاعرف شرف الحس وقدره وأنه عين الحق. ولهذا لا تكتمل النشأة الآخرة إلا بوجود الحس والمحسوس... ولم يصف سبحانه نفسه بأنه عاقل ولا مفكّر ولا متخيل. وما أبقى له من القوى الروحانية إلا ما للحس مشاركة فيه. وهو الحافظ والمصور، فإن الحس له أثر في الحفظ والتصوير. فلولا الاشتراك ما وصف الحق بهما

<sup>(94)</sup> المصدر السابق، ص.4.

<sup>(95)</sup> المصدر السابق، ص10.

نفسه. فهو الحافظ المصوّر. فهاتان صفتان روحانية وحسية، (66).

يغيب عالم الشهادة بالعقل والعلم ويظهر بالعين والحس. غير أن الحس وهو في خدمة العقل، في خدمة البداية من دون النظر إلى الغاية، إلى الدائرة، يكون مقبّداً بتقييد العقل فلا يبصر إلاً في سيادة العقل عليه. فيغيب بدوره عن الغاية. وإن شئ قلت يغيب عن وظيفته الأصلية، وفلا يبصر البصر إلاً في جهة ولا تسمع الأذن إلاً في قرب، (97). يعني ذلك أن الحس هنا ينحرف بفعل العقل عن موطنه، إذ لا يرى إلاً ما يريده العقل منه. وهذا هو معنى أن يغيب الحس في العقل الذي هو بدوره غيب. لكن تحرير الحس من العقل وخروجه من الغيب إلى الشهادة يمكنه من رؤية الأمر على ما هو عليه، أي رؤية ما لا يقبله العقل أصلاً. من ذلك مثلاً رؤية الجنة في عرض الحائط، أو جبريل في صورة أعرابي. يقول ابن عَرَبي: مغذلافه إذا مشى [الحس] حقيقة وانطلق من هذا التقييد [من تقييد العقل] كسماع سارية ونظر عمر رضي الله عنه من المدينة وبلوغ الصوت وما أشبه ذلك، وصار عالم الغيب وسطاً وهو عالم العقل، فإنه يأخذ من الحس براهينه لما يريد العلم به وصار عالم الشهادة المطلق غيباً في الغيب وله يسعى العقل ويخدم (98).

لا مفرّ من أحد أمرين: إمّا أن يكون الحس في خدمة العقل أو يكون العقل في خدمة الحس. في الحالة الأولى، يحول العقل دون رؤية الحس للحقائق التي هي فوق طور العقل. وفي الحالة الثانية، يصير العقل وسطاً وقابلاً لما كان يحيله. في الحالة الأولى، يكون الحس مقيداً. وفي الثانية، يكون مطلقاً فيعطي الكرامات. ولا تأتي الكرامات من العقل، مثلما لا يكون هناك حبّ حقيقي مدبر بالعقل. إن تقييد العقل للحواس هو خضوعها لغايته المتمثلة في ابتدائه وليس في الغايات التي تنشدها البدايات. إن البصر في هذه الحالة لا يبصر كل الجهات وإنّما الغايات التي تنشدها البدايات. إن البصر في هذه الحالة لا يبصر كل الجهات وإنّما الغايات التي تنشدها نابدايات. إن البصر في هذه الحالة الا يبصر كل الجهات وإنّما الغايات التي تنشدها البدايات. إن البصر في هذه الحالة الا يبصر كل الجهات وإنّما الغايات التي تنشدها البدايات. إن البصر في هذه الحالة العقل يمكن المبصر أن يرى المبصرات من مكان بعيد. هذا يعنى أن العقل يحول دون الكرامات، أو يعوّق المبصرات من مكان بعيد. هذا يعنى أن العقل يحول دون الكرامات، أو يعوّق

<sup>(96)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 346، ص189.

<sup>(97)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الجلالة، ص.4.

<sup>(98)</sup> المصدر السابق نفسه.

الحس من الاشتغال الحقيقي الذي هو مشاهدته للدنيا التي هي في العقل مغيبة.

## 3 ـ العقل بين القطع واليقين

إن العقل يحيل عالم الشهادة إلى غيب لا يقبل العيان الحسي من دون أن يتمكن من إدراك عالم الغيب المحايث لعالم الشهادة. غير أن في إمكان الحس أن يرى هذا الغيب، شريطة الانعتاق من العقل المقيد. هذا يعني أن العقل لا يصل إلى اليقين، وإن كان يقطع في يقينه. إنّ شرف الحس على العقل هو أيضاً أن ننظر إلى العقل بعين البصيرة وليس العكس، حيث يتبين حينذاك ما يأخذه العقل من الحس. يقول ابن عَربي: «وانظر بعين بصيرتك إلى العقل، فإنك تجد براهينه واعتماداته في اقتناء علومه التي يقطع بها مبنية على ما يأخذه من الحس. وانظر ما في الحس من المغالطات بحيث ربّما إن تتبعها لم تثق بما تراه، ولاسيما إن كنت من أهل الكشف واليقين فتسمع نطق الجمادات، والعقل يقضي فيها بعدم النطق والحياة، الكشف واليقين فتسمع نطق الجمادات، والعقل يقضي فيها بعدم النطق والحياة، الحسي أبعد حكمه عن حكم الحيوان. أمّا حكم الحيوان فحكم يشاهده الحسي (69). إن هذا القول يكشف بوضوح عن أن قُصور الحس ومغالطاته ليست منه وإنّما تأتيه من حكم العقل عليه. فالحس المتحرّر من العقل يقضي بالحياة والنطق في الجماد. فالحس أقرب إلى الحياة والعقل أبعد منها، لأنه تغييب.

ما يترتب على التقييد ادعاء اليقين والادعاء من القصور. "فالعقل أشدُّ قصوراً وأعظم عجزاً. فهو يتخيل أنه في اليقين وليس كذلك، وأيضاً في القطع أي يقطع بما عنده ويقول إنه هو الحقّ اليقين والعلم الذي لا يمكن غيره. وربّما يبقى زمناً طويلاً يعتقد في الشيء أنه كذا ثم يتبيّن له بعد مدة بعلامة أخرى تكون عنده أن ذلك الأمر على خلاف ما كان يعتقده، وأن ذلك الذي يسمّيه علماً يقينيًا حقاً كان غالطاً فيه، وكان جهلاً محضاً. وأنى يثبت أيضاً القطع بهذا الآخر ولعله مثله الما يترتب على هذا الفَهم هو أن اليقين لا يقطع فيه عقلاً. وأن القطع ليس فيه يقين. لكن ابن عَربي يقطع بدوره من أن علماء الكلام يحكم بعضهم على بعض

<sup>(99)</sup> ابن عَربي، كتاب اليقين، من رسائل الإمام ابن عَربي، ص19-20.

<sup>(100)</sup> المصدر السابق، ص21. يقول ابن عَرَبي بصدد العقل عند المتكلمين وعند الفقهاء: «ومما يويد ما ذكرناه أنا نعلم قطعاً أن الأشعري يعتقد في المعتزلي في خلق الأفعال وشبهها ≈

حكماً قطعيًا. غير أن قطعية ابن عَربي آتية من اعتباره اليقين أمراً ربانياً بالوهب والإمداد الربانيين، وهو إذ كان يقول بأن «الحس لا يغلط أصلاً» (101) نظراً لكون الخبر قد نبّهنا إلى الحياة والنطق في الجماد مثل سلام الحجر وتسبيح الحصى، وهو أمر مُشاهد حسّاً عند أهل الكشف، فإنه مع ذلك يقرّ بأن الحس من حيث هو مُمدُّ للعقل يسقط في المغالطات. «فإذا كان المُمدُّ للعقول بهذا القصور والغلط البين الفاحش فالعقل أشد قصوراً وأعظم عجزاً وأقلُ علماً. فهو يتخيل أنه في اليقين، وليس كذلك» (102). وعلى ضوء هذا الفَهم قال ابن عَربي بعدم الثقة بالحس أيضاً «فإذا أنصف الناظر نفسه لم يثق بما عنده من مواد عقله وحسه البتة، وليعوّل في علمه على الوهب الإلهي والإمداد الرباني» (103).

اليقين إذن ليس أمراً عقليًا ولا حسيًا، إنه غير موكول إلى القوى التي يكون العقل في حاجة إليها وتأتمر بأمره لكي يحكم ويقطع في اليقين. والحال أن اليقين واسع لا يقطع فيه إلا وهباً «ولذلك قلنا إن دائرة اليقين واسعة جداً عالية، ثقيلة الحركة خفيفة الأثر، لأن الشكوك هي الغالبة، والقطع على جهالة لا على يقين (104). أن تكون دائرة اليقين واسعة معناه أنها لا تنضبط في مذهب خاص، إذ اليقين من جهة الحقيقة لم يحصل وقد يحصل من جهة القطع لا غير.

أنه على باطل ويقطع بذلك قطعاً. والمعتزلي في تلك المسألة بعينها على النقيض، يقطع بأن الأشعري فيها على غلط وجهل قطعاً، وكذلك في جميع المذاهب الشرعية بين الأثمة من التحليل والتحريم». ص22. ويقول أيضاً: الموالنظرية، كل واحد من المخالفين بقطع بفساد مذهب صاحبه. فأين اليقين من كل هذا؟ والحق لا يكون إلا في طرف واحد فيما يرجع من العلوم إلى النظر. لكن أي طرف هو؟ ومع أي مذهب هو حتى نعتقده ونتيقنه؟ فخرج من هذا كله أن اليقين من جهة الحقيقة غير حاصل، وأن القطع حاصل عندهم ويسمونه يقيناً وليس كذلك». ص22-23. نعلق نحن هنا على هذا القول فنقول: اليقين غير حاصل في لغة التواصل. إنه غير حاصل إلاً من وجه واحد وليس من كل وجوهه. وهذا ما يجعل من التأويل أن يكون عملاً مشروعاً، ولاسيما أن الحق يتحول في الصود نظراً للخلق الجديد. فلا يقوم اليقين في أي مذهب، وإنما فيه ما يقارب اليقين فقط.

<sup>(101)</sup> المصدر السابق، ص20.

<sup>(102)</sup> المصدر السابق، ص20-21.

<sup>(103)</sup> المصدر السابق، ص21.

<sup>(104)</sup> المصدر السابق، ص21-22.

## الباب الثاني

#### العقل والعلم وانتصار العقل القابل

### الفصل الأوّل مفهوم العلم وتبعيّة العلم للمعلوم

يفتتح الشيخ الأكبر حديثه عن العلوم ومراتبها وأنواعها بمُقدَّمة تكشف عن ضرورة القبول والاستعداد لتلقي العلوم من الحق سبحانه. لذلك لا نجده يتعرّض للأدلة العقلية، إذ الأمر يتعلق، هنا، بعلوم الوهب<sup>(1)</sup> وبالمتأهّب الذي يتعرّض للنفحات التي تحمل معها أسرار الوجود، وهي أسرار ترفضها الأدلة العقلية. في مقابل المتأهب الذي ليست فيه قوة للرفض. المتأهب هو مَنْ يمارس تعليقاً فينومينولوجياً، ويضع تصوراته بين قوسين، ويعلق الأحكام كي يُحدث فراغاً في الذات الشبيه بمسح الطاولة عند ديكارت. غير أن هذا الفراغ الأكبري إنّما هو من أجل الحب، إذ الحب هو دوماً استعداد لا امتلاء. لكن الاستعداد يقتضي بذل الجهد، لأنه عندما نقبل بأننا نتعلم وننصت نؤكد بذلك أننا لم نفكر بعدُ. «فما يدفع إلى التفكير هو أننا لم نفكر بعدُ، على الرغم من أن حالة العالم تصبح باستمرار هي هذا الذي يدفع إلى التفكير<sup>(2)</sup>. و«أننا نستطيع أن نفكر فقط، عندما نعب في ذاته الشيء الذي نعتبره عندما نفكر<sup>(3)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن غَرَبي، مراتب علوم الوهب، ضمن الرسالة الوجودية ومجموعة رسائل أخرى اعتنى بها عاصم إبراهيم الكيالي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004، ص175 وما بعدها.

Heidegger, M. qu'appelle-t-on penser?, Traduit de l'allemand par Aloys Becker (2) et Gérard Granel, PUF, 1959, p.22.

Heidegger, M. Essais et conferences, Que veut dire penser? Traduit par André (3) Preat, Gallimard, 1958, p.152 et 158.

إن المتأهب يتلقى العلم حدساً بلا توسط التصور، إذ إن التصور مقيّد باللغة. ولذلك يكون علماً ميتاً، بخلاف العلم المأخوذ عن الحيّ الذي لا يموت. موت العلم هو موت المعاني في قبور الألفاظ. من هنا أهميّة التأويل الذي يُرجع المعنى إلى أوّله، وهذا الأوّل تكشف عنه ممارسة حيّة تتمثّل في الذّكر وفي السَفَر.

إن المتأهب وهو فارغ من الفكر هو صاحب همة وتقوى يحصل لديه العلم في الخلوة. والخلوة هي بمعنى ما البداية من جديد. ومع البداية تتأسّس الحرية<sup>(4)</sup>. ومن المعلوم أن كل تفكير جديد يتأسّس على العزلة وعلى القطيعة وعلى إعادة النظر، وفي غياب القطيع.

ويعرّف ابن عَرَبي مفهوم العلم بقوله: «حد العلم وحقيقته المطلقة معرفة الشيء على ما هو عليه والمفيدة العمل به. وهو الذي يعطيك السعادة الأبدية» (5). كما أنه نور يقذفه الله في قلوب من أراد من العباد.

العلم بالله هو العلم بوجوده بغير مثال، ونعلم صفاته وأفعاله بالمثال. أما الحقيقة الكُليّة فلا نعلمها إلا بضرب المثال، في حين أن الإنسان والعالم فنعلمهما بالماهيّة وبالمثال معا<sup>(6)</sup>.

ليس العلم تصوراً للمعلوم لسببين: السبب الأوّل، من جهة المعلوم. والثاني، من جهة الذي يعلم. فمن جهة المعلوم، هناك معلوم يمكن تصوره بفعل الخيال فيكون هذا المعلوم قابلاً لأن يكون له مثال في المصوّرة، كما أن هناك معلوماً خارجاً عن التصور وعن التمثيل، ولا يمكن تصوره وإن كان من بين المعلومات. لذلك فإن العلم ليس تصوُّراً، لأنه لو كان كذلك لغابت عنه معلومات أخرى لا تقبل التصوّر. وذلك مثل العدم الذي لا صورة له. «فمن جعل العلم تصور المعلوم فلا بدّ للمعلوم من صورة في نفس العالِم. وأما نحن فلا نقول إن العلم تصور المعلوم على ما قاله صاحب هذا النظر، وإنّما العلم درك ذات المطلوب على ما هي عليه في نفسه وجوداً كان أو عدماً ونفياً وإثباتاً وإحالةً أو

<sup>(4)</sup> في كتابها: أزمة الثقافة تبيّن حنة أرندت أن الحرية هي أن تبدأ.

<sup>(5)</sup> ابن غربي، مواقع النجوم، المرتبة الثانية في علم الهداية، ص37.

<sup>(6)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج1، ص118-119.

جوازاً أو وجوباً ليس غير كذلك<sup>(7)</sup>. كما أن الذي يعلم فيه من يعلم بالتمثيل وهو الذي له خيال "وإنّما يتصور العالم المعلوم إذا كان العالم ممن له خيال وتخيّل<sup>(8)</sup>. وهناك من يبدع المعلوم بعلمه بغير تصوّر ولا مثال. غير أن هذا العالم الذي يبدع المعلوم ليس بشرياً. فالحقّ هو "بديع كل شيء. وليس الإبداع سوى الوجه الخاص الذي له في كل شيء. وبه يمتاز عن سائر الأشياء. فهو على غير مثال وجودي<sup>(9)</sup>.

بناة عليه فإن «العلم ليس تصور المعلوم ولا هو المعنى الذي يتصور المعلوم، فإنه ما كل معلوم يتصور، ولا كل عالم يتصور، فإن التصور للعالم إنما هو من كونه متخيّلاً. والصورة للمعلوم أن تكون على حالة يمسكها الخيال. وثم معلومات لا يُمسكها خيال أصلاً، فثبت أنها لا صورة لها» (10). غير أننا سنجد ابن عَربي وهو يتحدّث عن نوع آخر من الخيال هو الخيال المنفصل يبيّن أن لهذا الخيال قوة تجعله يتسع ليشمل جميع المعلومات (11). إن العلم في تصور ابن عَربي حقيقة واحدة، وهو صفة العالم ويتبع الموصوف العِلم في القِدم أو الحُدُوث. فيكون العلم بذلك تابعاً للمعلوم. يعني ذلك أن معقولية العلم تابعة لموجودية الوجود، فنقول عن علم الله بأنه قديم لأن الوجود الإلهي قديم، وعن العلم الإنساني بأنه مُحدث، لأن وجود الإنسان وجود حادث. فلا يحكم علم الإنسان إلاً عليه، إذ كيف يمكن للمحدث أن يحكم على القديم؟ فليست هناك نسبة تربط بين وجودنا ووجوده، فلا نعرفه إلاً بنا لا به. غير أننا نعرف الموجودات

<sup>(7)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص315.

<sup>(8)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(9)</sup> المصدر السابق، ج4، ص315. وأيضاً تحليلنا لعالقة الأسماء بالأشياء في هذا البحث.

<sup>(10)</sup> المصدر السابق، السِفْر 1، فق250، ص192. انظر أيضاً كتاب المسائل، ضمن رسائل ابن فربي، تحقيق: محمود الغراب، ص403. حيث يقول ابن عَرَبي: «العلم ليس تصور المعلوم ولا هو المعنى الذي يتصور المعلوم فإن ما كل معلوم يتصور ولا كل عالم متصور، فإن العالم إذا تصور الأشياء التي من حقيقتها أن تتصور فليس يتصورها من كونه عالماً بل من كونه متخيلاً وهي قوة التصور. فمن ليست له هذه القوة لا يتصور ما يمكن أن يتصور، ولكن يدرك. ولا كل معلوم يتصور، فإنه ليس من حقيقته أن تقبل الصورة فلا يتصور، ولكن يعلم. فالعلم ليس التصور وعلى هذا هو الصحيح».

<sup>(11)</sup> انظر الفصل الخاص بالعلاقة بين الخيال والوجود في هذا البحث.

نظراً لحصول الارتباط بيننا وبينها، وارتباطنا بالحقّ هو افتقارنا إليه لا غير. فلنا الوجود العيني وله الوجوب الذاتي (12).

يقول ابن عَرَبي موضحاً العلم بالله سبحانه من قان العلم يترتب بحسب المعلوم وينفصل في ذاته بحسب انفصال المعلوم من غيره. والشيء الذي به ينفصل المعلوم إما أن يكون ذاتاً له من جهة طبعه كالحرارة والإحراق للنار؛ فكما انفصل العقل عن النفس من جهة جوهريته كذلك انفصل النار عن غيره كما ذكرناه. وإما أن لا ينفصل عنه بذاته لكن بما هو محمول فيه، إما بالحال كجلوس الجالس وكتابة الكاتب وإما بالهيئة كسواد الأسود وبياض الأبيض. وهذا حصر مدارك العقول عند العقلاء. فلا يوجد معلوم قطعاً للعقل من حيث ما هو خارج عما وصفنا، إلا بأن نعلم ما انفصل به عن غيره إما من جهة جوهره أو طبعه أو حاله أو هيئته. ولا يدرك العقل شيئاً لا توجد فيه هذه الأشياء البتة»(١٤٥).

هذا القول يكشف عمّا يلي: 1. إن كان العلم يتبع المعلوم، فإنه يتبعه أيضاً في التفاصيل. يعني ذلك أن معلوماً ما يكون متميّزاً عن معلوم آخر يؤدي إلى تميّز علم عن علم آخر وانفصاله عنه؛ 2. إن هذا الانفصال يقوم على المناسبة من جهة المعلوم. وهذه المناسبة تكون على هيئة معلومة، أي يكون بالذات وذلك من جهة الطبع والجوهر \_ الطبع يتعلّق بوظيفة الشيء والجوهر يتعلّق بوجوده \_ وبالحمل والهيئة؛ 3. إن العقل لا يدرك المعلوم إلا بهذه الطرق. وهذه الطرق لا تفيد في معرفة الله تعالى، نظراً لغياب المناسبة بينه وبين الخلق. فهذه الأشياء المذكورة لا توجد في الله تعالى، فلا يعلمه العقل أصلاً من حيث هو ناظر وباحث. وكيف يعلمه العقل من حيث نظره؟ وبرهانه الذي يستند إليه (هو) الحس أو الضرورة أو التجربة. والباري تعالى غير مدرك بهذه الأصول التي يرجع إليها العقل في برهانه، أن المناسبة التي تقوم بين الأشياء يعرفها العقل بالشخص أو الجنس أو النوع، أو الحال والهيئة. ومعرفته هذه، لها أصولها في الحس العادي وفي التجربة العادية. ويترتب على ذلك أن الله سبحانه لا يُعرف بالدليل العقلي. هل التجربة العادية. ويترتب على ذلك أن الله سبحانه لا يُعرف بالدليل العقلي. هل

<sup>(12)</sup> ابن عربي، كتاب المعرفة، المسألة 25، ص 44-45.

<sup>(13)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 2، فق73، ص87.

<sup>(14)</sup> المصدر السابق، ص88.

نعن هنا أمام الفلسفة الكانطية التي ترى بأن وجود الله ليس ضرورة ميتافيزيقية وإنّما أخلاقية فحسب؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي. إذ إن شيخ العارفين لا يقول بأن العقل لا يعرف الله وإنّما يقول بأنه يعرفه بلا دليل. إنه العقل القابل. وكيف يدعي العاقل أنه قد علم ربه من جهة الدليل؟ وأن الباري معلوم له؟ (15).

لا يقف ابن عَرَبي عند هذا النفي المطلق وإنّما يخاطب العقل وينصحه بأن ينظر في الموجودات ليس نظر من يبحث في الدليل، وإنّما نظر من يكشف عن افتقار كل ما سوى الحقّ إلى الحقّ، بما في ذلك العقل ودليله. يقول شيخ العارفين: "ولو نظر (العقل) إلى المفعولات الصناعية والطبيعية والتكوينية والانبعاثية والإبداعية ورأى جهة كل واحد منها بفاعله لعلم أن الله تعالى لا يعلم بالدليل أبداً. لكن يعلم أنه موجود وأن العالم مفتقر إليه افتقاراً ذاتيًا لا محيص عنه البنة. قال الله تعالى: ﴿ يَكَا يُهُمُ النَّهُ مُلَا اللّه تعالى: ﴿ يَكَا يُهُمُ النَّهُ اللّه وَاللّه اللّه وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه وَاللّه اللّه وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه وَاللّه الله وَاللّه الله وَاللّه وَاللّه الله وَاللّه وَلّه وَلّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَلّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَلّه وَلّه

هاهنا فرق بين أن ينظر العقل بدليله من حيث هو باحث ومفكر ومفتخر وبين أن يرى العقل افتقار الموجودات إلى الله تعالى وافتقاره أيضاً إلى غيره في المعرفة. افتخار العقل بأدلته لا يُنتج شيئاً. والدليل على الله هو الله وحده. ثم أنه «لا أحد أعرف من الشيء بنفسهه (16). فلا يبلغ العقل الذات الإلهيّة بفكره أبد الآباد. يقول ابن عَرَبي: اوقد منعنا وحذرنا وحجر علينا التفكر في ذاته. وأنت يا عقل بنظرك تريد أن تعلم حقيقة ذات خالقك. لا تسبح في غير ميدانك ولا تتعدى في نظرك معرفة المرتبة. لا تتعرض للذات جملة واحدة (17). أن تكون هناك قوة فوق طور العقل لا يعني أن هذه تعرف ذات الله تعالى فذاته لا تُعرف، لا نبي مُرسل ولا ولي مكمل يعرفها. إذ إن الله لا يُحيط أي مخلوق بعلمه وذاته. يقول: «ومن تحقق ما ذكرناه يعلم أن الأمر خارج عن طور كل قوة موجودة كانت تلك القوة عقلاً أو غيره. فسبحان من الأمر خارج عن طور كل قوة موجودة كانت تلك القوة عقلاً أو غيره. فسبحان من تعلق علمه بما لا يتناهى من المعلومات «لا إله إلا هو العزيز الحكيم». قال تعالى وغيره ما أعطاه الله من العلم إلا ما شاء (18). فأين وحدة الوجود؟

<sup>(15)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(16)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(17)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 382، ص515.

<sup>(18)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 294، ص671.

لا نعلم من الحق إلاً ما شاء الحق أن نعلمه به ومنه. فعلمنا بالمعلوم الذي هو الحق ليس علمنا بذاته، وإنّما هو بما أراد أن نعلمه منه به. السبب في ذلك هو أن العالم بما فيه الإنسان ليس فيه من العلم الإلهي إلاً ما قدرة لهما عليه. فالعلم الإلهي منتشر في الوجود المضاف على قدر ما في هذا الوجود من الاستعداد. يقول ابن عَرَبي: قواعلم يا أخي أنه ما انتقش من العلم الإلهي في العالم إلا قَذر ما هو العالم عليه (19). وهذا العلم لا يتجاوز مستوى العلم بأن الله موجود. وليس البحث في وجوده تعالى. يقول ابن عَرَبي: "فالعلم بالله عزيز عن إدراك العقل والنفس إلاً من إنه موجود تعالى وتقدس. وكل ما يتلفظ به في حق المخلوقات أو يتوهم في المركبات وغيرها، فالله سبحانه في نظر العقل السليم من حيث فكره وعصمته بخلاف ذلك، لا يجوز عليه ذلك التوهم، ولا يجري عليه ذلك اللفظ عقلاً من الوجه الذي تقبله المخلوقات. وإن أطلق عليه تعالى فعلى وجه التقريب على الأفهام لثبوت الوجود عند السامع لا لثبوت الحقيقة التي هو الحق عليها فإن الله تعالى يقول: (لَيْسَ كَمِنْلِهِ، شَحَنَ مَنْ (20).

معرفة حقيقة الذات الإلهيَّة مستحيلة. لكنّ العلم بأن اللَّه موجود بالعقل ومن حيث السلب فقط فصحيح عنده. يقول ابن عَربي: "فالعقول تعرف اللَّه من حيث كونه موجوداً ومن حيث السلب لا من حيث الإثباث "(21). فضلاً عن ذلك، إن اللغة التي بها تعبّر النفس الناطقة عن وجود الحقّ هي نفسها اللغة التي تعبّر بها عن المخلوقات وإنها ليست سوى استعارات نسينا أنها استعارات، وهي تُستخدم من أجل تقريب معنى الوجود إلى أفهام الناس، وذلك من أجل أن يكون هذا الوجود مستقراً. وليس للغة القدرة على التعبير عن الحقيقة الإلهيَّة، إذ هي ملتصقة بالعقل وطُرقه في الفَهم. نقول بعبارة أخرى: إنّ اللغة البشرية تعبّر عن المخلوق بالإثبات وليس في قوتها أن تعبّر عن الخالق إلا بالسلب. فأين وحدة الوجود؟ يمكن القول أيضاً إن العلم بوجود الله هو عقلي لكن بغير دليل عقلي. ليس في قدرة العقل أن يغيف وجود الله وليس في قدرته، أيضاً، أن يعرف حقيقة ذاته. فأين

<sup>(19)</sup> ابن غربي، كتاب الوصايا، حيدر آباد الدكن، ص3.

<sup>(20)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، السِفْر 2، الباب 2، فق81، ص91.

<sup>(21)</sup> ابن عَزِي، رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، حيدر آباد الدكن، ص2.

وحدة الوجود؟ يقول شيخ العارفين: «اعلم وفقك الله أن العالمين بالله تعالى ما علموا منه إلا وجوده وكونه قادراً عالماً متكلّماً (...) وما عرفوا سوى نفس الوجود، وأنه سبحانه لا يجوز عليه ما يجوز على المحدثات لصفة هو في نفسه عليها يعقل وجودها ولا تُعرف العبارة عنها. ولهذا لا يجوز أن يقال فيه سبحانه ما هو؟ إذ لا ماهية له، ولا كيف؟ إذ لا كيفية له. وعلى التحقيق ما تعلق علم العالمين به إلا تلويحاً من حيث الوجود» (22).

يكشف هذا القول عن عجز الإدراك الإنساني عن معرفة كُنه الذات الإلهيّة، دون أن ينفي إمكان معرفة وجوده على سبيل التلويح وليس على سبيل طرح أسئلة تسعى إلى معرفة كيفيّته وماهيّته. هذا أمر نجد تفصيله في «الفص الموسوي» من كتاب فصوص الحكم. إنّما نقول هنا إن اعتبار وجود الحقّ من طرف القوى الإدراكية لا يعني الإمساك بحقيقة ذاته. وآية ذلك أن الحقيقة تنفلت من دائرة اللغة، إذ اللغة هي التي تصنع الماهيّة والكيفية والجوهرية وسائر ما هنالك من المقولات. والحق سبحانه لا تخضع حقيقة وجوده ولا وجوده الذاتي لمقولة أبداً. ولذلك قال: «ولا تُعرف العبارة عنها»، أي حتى عن صفته. يذهب ابن عَربي إلى أكثر من ذلك حيث يبيّن أن العلم بالحق هو علم بغير الحقّ إذ الحقّ سبحانه لا يكون موضوعاً. يقول: «لو علمته لم يكن هو ولو جهلك لم تكن أنت العلم به.

إن المعرفة التي يُقدّمها العقل تقوم \_ كما قلنا \_ ضمن المناسبة وتكون داخلة في تقسيمه وذلك مثل النفي والإثبات. وهنا يعترض ابن عَرَبي على العقل من جديد كما يلي: "ما تمنع أن يكون ما يعلم ممّا كان لا يعلم إما في قسم النفي أو الإثبات، ولكن ما يدخل تحت ذلك النفي أو الإثبات هل يعطي ما يعطي النفي من العلم أو يعطي أمراً آخر؟ فإن النفي قد من العلم أو يعطي ما أعطى من حيث هو نفي لا من حيث ما هو تحت دلالته من المنفيات التي لا نهاية لها، وأن الإثبات قد أعطى من العلم بالله ما أعطى من العلم من العلم بالله ما أعطى من

<sup>(22)</sup> ابن عَزبي، إنشاء الدوائر، ص39.

<sup>(23)</sup> ابن عَرَبي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص159.

حيث ما هو إثبات لا من حيث ما صحّت دلالته من المثبتين. فإذا الإيجاد مستمر والعلم فينا يحدث بحدوث الإيجاده (24).

يُشه هذا الاعتراض إلى عدم قدرة العقل على أن يُحيط بالوجود. فما يكون في الخلق يكون مستمرًا في الإيجاد وهو استمرار لا يتناهى، وما يُدرجه العقل في قسمته متناه نفياً أو إثباتاً. فضلاً عن ذلك، إن ما يقدّمه العقل ضمن النفي ليس هو ما يقدّمه ضمن الإثبات. كذلك فإن العقل لا يحيط بالمنفيات التي نفاها ولا بالمثبتات التي أثبتها. لأنها بدورها لا تتناهى، وهو بفعل وظيفته التقييدية متناهِ. غير أن هذا التقييد يخصُّ أيضاً القوى الأخرى العادية. فالسمع يقسم المسموعات وذلك مثل الصوت والكلام وليس له إلا هذا. وليس للسمع المبصرات، كما أنه ليس للبصر المسموعات. وإذن فما يدخل في تقسيم قوة ما يخرج عن تقسيم قوة أخرى. والعقل لا يشذُّ عن هذه القاعدة. ويجوز أن تكون هناك قوة أخرى تعطى ما لا يعطيه العقل إذ إنها فوق طوره. وآية ذلك هي أن العلم يحدث فينا بحدوث الإيجاد وليس بأدلة العقل. وفي هذا يقول ابن عَرَبي: اأما بعد فإن للعقول حدًا تقف عنده من حيث ما هي مفكّرة لا من حيث هي قابلة. فما لها لا تقف عند حدّها. فما هلك امرؤ عرف قدره (25). الدليل العقلي محدود. غير أن العقل لا يعترف بهذه الحدود. إنه لا يعترف بالخطأ، وهذا هو خطأه. إنه لا يعترف بمحدوديته من حيث خضوعه للقوة المفكّرة. هذا أمر يمكن تبينه عند طبيعة العلاقة بين العقل والفكر وهي علاقة تشبه العلاقة بين العبد والسيد.

<sup>(24)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، فق81، ص91.

ابن غربي، كتاب المسائل، مرجع سابق، ص2. كتاب المسائل هو في الحقيقة كتاب عيون المسائل. وللتحقق من ذلك، انظر كتاب: الفتوحات المكية، البغر 1، ص209، حيث يتم الحديث عن العقل باعتباره ذرّة بيضاء يتفرع عنها 360 وجها للعقل بعدد أيام السنة تقريباً. ومن المفيد النظر في كتاب لابن سينا تحت عنوان عيون المسائل المتعلّق بشرح لعدد من المفاهيم المنطقية والميتافيزيقية المتعلّقة أساساً بفلسفة أرسطو.

# الفصل الثاني العقل بين الفكر والقبول جدل العلاقة بين العقل والفكر انتصار «الفكر» أم العقل القابل؟

إنّ مسألة طرح حدود العقل إنّما هي بكيفيّة ما مسألة العقل نفسه من حيث أن له سلطات تمكّنه من الإحاطة حتى بحدوده إن كان يعترف بهذه الحدود، وهذا ما يستفيده العقل من الفكر. إنه يستفيد منه ما يمكن أن يدمّره كسيّد ويعيده إلى عبوديته التي تمّ نسيانها تحت تأثير المناقشات العقلية التي التزمها الإنسان كحل للمعضِلات. فالفكر يضع هاهنا مضموناً يتجاوز حدود العقل. وهذا التجاوز هو الذي ينبّه الشيخ الأكبر لمخاطره لأن العقل المفكّر ليست لديه القدرة على السياحة في المجالات التي يفتتحها هذا التجاوز.

إن الفكر يثير المشاكل بفعل تبعيته الموجودية للعقل. فهو يُقدّم المشاكل إلى العقل كي يُصدر الأحكام عليها. ولم يكن العقل في ذلك، بالرغم من سيادته على الفكر، بقادر على أن يرد إليه مشاكله من دون حكم، وإلا أقر بعجزه أمام الفكر الذي هو في حقيقته الأنطولوجية عبد للعقل الذي هو السيد؛ فكيف يمكن للسيد أن يعترف بعجزه واتكاله على العبد أمام العبد؟ ما أعلم العقل وما أجهله. لكن من الصعوبة هنا تأمل هذا التناقض في فهم العقل من دون الاستناد إلى تاريخه في فهم العالم. يبدو أنه قوة متعددة الوظائف في اللطيفة الإنسانية ساهمت بشكل كبير في وقت دون وقت في الاختلاف بين الحضارات والشعوب، حيث يتم التركيز في وقت دون وقت في المعلل لمن دون أمةٍ على واحدةٍ من هذه الوظائف دون أخرى. لكن تاريخ العقل لم يبتدئ مع الإنسان وإنما انتهى بوجوده، إذ الإنسان يشكّل نهاية الدائرة التي افتتحها العقل الأوّل من حيث هو مفعول إبداعي.

العقل في الإنسان يقوم بفعلين: يكون بأحدهما عالماً وهو القبول واعتبار الحقائق الإلهيَّة، وبالآخر جاهلاً عندما يتعدى موطنه ويستعمل الفكر كمعيار لقبول ورفض هذه الحقائق أو آثارها المختلفة في الوجود الظاهر، وهي آثار تتبدّى للعقلاء العارفين من أهل الحقّ والوجود.

إن العقل لا يعترف بحدوده من حيث تبعيته للفكر الذي هو عبده. فلما كان العبد يُغذّي السيّد، ولمّا كان للفكر علاقة بالحس والخيال أكثر من العقل، فإن العقل لا يعترف بهذه القوى أثناء الحكم على الأشياء، إذ السيادة بخلاف العبودية لا تعترف بالحدود. وهذا هو السبب في هلاك العقل إذ لا يهلك إلا من لا يعرف قَدْره. فافتخاره بقدرته على الإحاطة بالوجود هلاك له. إن العقل بحكم سيادته على الفكر له فضول كثير لا يقف، مثلاً، عند توحيد الألوهيّة، وإنّما يتجاوز هذا التوحيد نحو التفكير في أحدية الذات التي منع الشرع التفكر فيها. يقول ابن عَربي: الأن العقل عنده فضول كثير أداه إليه حكم الفكر عليه وجميع القوى التي في الإنسان. فلا شيء أكثر تقليداً من العقل وهو يتخيّل أنه صاحب دليل إلهي وإنّما هو صاحب دليل فكري؛ فإن دليل الفكر يمشي به من حيث يريد. والعقل كالأعمى الأعمى عدد العلم المنكر العقل وهو المناه المن

يُمكن فحص العلاقة بين العقل والفكر من خلال مفهومين هما الاستحالة والجواز. إذ هناك ما يمكن للفكر أن يجوّزه من دون أن يقوم العقل بتجويزه. وهناك ما يجوّزه الفكر من دون أن يقوم بتعيينه، وهناك ما يكون عند الفكر مستحيلاً ويقبله منه العقل مستحيلاً. فمن الأمور ما يمكن للإنسان أن يدركها: همن حيث الفكر ومنها ما يجوّزها الفكر وإن كان يستحيل أن يعيّنها الفكر. ومنها ما يستحيل عند الفكر ليقبلها العقل من الفكر مستحيلة الوجود» (27).

قد تكون مسألة وضع حدود للعقل آتية من كون أن للعقل سلطات واسعة تمكّنه من القدرة على إظهار قدراته، منها قدرته على رسم حدود إبستيمولوجية لنفسه بدون أن يخضع لإكراه خارجي، وكأن من ماهيّة العقل وحقيقته أن يقرر بصدد تناهيه وحدوده ومن ثُمَّ رسم مجاله المشروع. هذا العقل الذي يتمكّن من بلوغ تناهيه يشهد على نفسه بأن له حدوداً. فإذا أوَّل هذه الحدود تأويلاً يقوده إلى الاعتراف بوجود قوة فوق طوره ومن ثُمَّ إقراره بعجزه عن الإحاطة بوجود الموجود، يصير عقلاً قابلاً مستعدًا لتلقي الحقائق الآتية من وراء الحدود التي يحيلها بفكره. ما يأتي من هذا الماوراء يشكل الفيض الأنطولوجي العائم على اللغة

<sup>(26)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص290.

<sup>(27)</sup> المصدر السابق، السِفْر 13، فق5، السؤال 118، ص59-60.

ويُلزمها بأن لا تحمل الحقيقة إلا رمزاً يقود المتجهين نحو نسيان النسيان الذي أنامتهم اللغة فيه، نحو تتبع آثار هذا الفيض خارج اللغة، آثار المحالات العقلية والرؤى والخيال. أمّا إذا تأوّل القدرة على وضعه لحدوده بذاته بكونه ليس في حاجة إلى سلطة تأتيه من خارج، وأنه قد حصل له الوعي عبر ما حققه في تأمله للموجودات والتحكم فيها بفعل قدرته على إنتاج الخطط والاستراتيجيات بل وتمكّنه من السيادة على الحس والخيال عبر تجاربه التاريخية، فإنه سيفتخر بأدلته وموقعه السيادي ويعلن بأنه الأوّل في كل تصرف، أيًا كان هذا التصرف.

نحن هنا أمام إمكانين للعقل ينظر بهما إلى الوجود: فإما أن يُسلّط سلطانه على الفكر بحيث يضيق حقل عمل الفكر فيكون له تابعاً تبعية مطلقة، فنكون أمام عقلانية مُغلقة بالرغم من قدرة هذه العقلانية على الامتداد بنفس قدرة امتداد سلطة السيد على العبد، يعني اتساع حقل عمل العبد ضمن وجود سيادة العقل، لكن عندما يشرع العقل في الحكم على ذاته، مع بقاء الفكر في خدمته سيحصل على العلم بأنه في حاجة إلى غيره ومن ثم يعرف بأنه موجود، وكأي موجود، لا يعرف إلا مثله. هنا يدرك الفكر قوته التي استخدمها العقل لصالحه، وليس لصالح الفكر، فما يكون من الفكر إلا أن يتحرّك في اتبجاه الانعتاق والحرية، وعنده يبدأ هذا الانعتاق في اللغة لأنها المسكن الذي ألفه عندما كان عبداً وهي الوسيط الضروري للعقل في علاقته بالأشياء، فما عليه الآن إلا أن يُخرج هذه اللغة من القيد ومن الحُبُب الكثيفة كي تصير لغة شعريّة تمكّننا من الاقتراب إلى الوجود الحقّ بحكم حجابها اللطيف.

بدأ تحرير الفكر من أوهام كهف العقل ومن لغة الميتافيزيقا مرّةً مع شيخ العارفين عندما أخرج الوجود من دائرة العقل والتمثّل والحكم، بحيث صار به نحو المشاهدة ونحو لغة الرمز والإشارة، لغة الخيال والرؤى والأحلام؛ ومرّة في الفكر الغربي مع نيتشه عندما تم التنبيه لضرورة تخليص الحياة من السؤال الفلسفي - السُقْراطي «ما هو كذا؟» وعندما سعى هيدغر إلى تخليص الفكرمن العلم، وإلى تبيان أن الوجود هو ما ينبغي أن ينشغل به الفكر، وأن الوجود ليس مقولة أو ماهية وإنما هو التحجّب في الظهور والغياب في الحضور.

هذه المحالات العقلية أو المحالات التي تسفر عنها القوة المفكّرة في تبعيتها

للعقل المفتخر بأدلته وسيادته \_ والتي هي في حقيقتها ابتلاءً تم عرضه من طرف الحق على الممكنات فقبلها الإنسان وكان بذلك موهوب الفهم ومن ثم وجوداً \_ هنا بلغة هيدغر لا يقل وجودها عن وجود المعقولات. فالمعقولات وغير المعقولات ليست كذلك إلا في نظر العقل المفكّر. أما بالنظر إليها جميعاً من حيث الوجود فإنها موجودة كلّها على محيط الدائرة، وهي تبتعد بالمسافة نفسها عن المركز، وإن شئت قلتَ عن النقطة.

إن المعجزات والكرامات و خرق العادات وما تحصل عليه الرؤى والمشاهدات القدسية من أمور ومحالات، مثل إدخال الكبير في الصغير من دون تصغير الكبير أو تكبير الصغير وما يكون من آثار وأسرار تحصل بنَجْم أو اعتبار ومطالِع، كل ذلك موجود لكن العقل يحيله بفكره ويمتنع من أن يقرّ وجوده. فمن هذا الذي أعطى للعقل الحقّ في أن يتصرّف بهذا الشكل؟ من باب الحقّ أن يدافع العقل عن المعقولات ويثبت وجودها الضروري. لكن ليس من حقّه أن ينفي الوجود عمّا ليس بعقلي. فإن فعل فإنه يعتدي على حقوق الغير في أن يوجد. من المميّة الموطن والمنزلة في إبستيمولوجيا شيخ العارفين.

العقل يضع لنفسه حدوداً معناه إما أنه يفتخر ويعتزُ بقوته على أنه غير محتاج إلى غيره كي يضع له حدوداً و يبين له موطناً لا يبرحه، وإما أنه بقوة تعقله وليس تفكيره انتهى إلى الاعتراف بعجزه، ومن ثم استعداده كي يعتبر الحقائق التي تأتي من طور فوق طوره. بل ويتمكّن من تسخير الفكر هذه المرة لتبرير اللاعقلي. يمكن للعقل إذن أن يستخدم الفكر في اتجاهين مختلفين: اتجاه، يدفع بالفكر نحو تأكيد تفوق العقل على سائر القوى ومن ثمَّ شعوره باستقلاله وسيادته الفعلية على الفكر وعلى الوجود فيقر بصدد وجود الأشياء أو عدم وجودها. هذا الفكر الذي يدفع المادة التي حصل عليها من الخيال والذاكرة والإحساس كي يصدر العقل بها عكماً من أحكامه على الموجود ممّا ينتج عنه من إحساس بتفوق هو ما يرفضه شيخ العارفين. الاتجاه الثاني، هو الذي يستخدم فيه العقل الفكر استخداماً يقوده نحو الاعتراف به فلا تكون له سيادةً عليه، وهذا هو فكر ابن عَربي. الاتجاه الأوّل، يذكّرنا بطفولة المعرفة حيث تسود الوثوقية والمذهبية والتشتّت العقائدي، فينحصر الوجود في مفاهيم العقل ومقولاته، بحيث يكون العدم مرادفاً للامعقول، فينحصر الوجود في مفاهيم العقل ومقولاته، بحيث يكون العدم مرادفاً للامعقول، في غياب أي تصور لتاريخ العقل. العقل. العقل هنا يعتنق البداهة، الوضوح الذاتي، في غياب أي تصور لتاريخ العقل. العقل. العقل هنا يعتنق البداهة، الوضوح الذاتي،

والاستقلال التام، وهذا ما يدفعه نحو استخدام الفكر من أجل هذه الغاية. العقل هنا مع ذلك ليس لديه العلم بأنّ سيادته ليست من ذاته، وإنّما هي متوقّفة على وجود العبد الذي هو الفكر، بمعنى أن تفوقه يتوقّف على وجود غيره. إنه لا يعلم ذلك، ولو عَلِم لتوقّف عن ادّعاء السيادة، ولذلك هو طفولي.

هذا يُشير إلى أن وعي العقل بتبعيّته، بالرغم من سيادته على الفكر، وبالرغم من كونه عبداً هو الذي سيُشعره بافتقاره إلى الفكر كي يحكم. وهذا الشعور بالافتقار هو الذي يجعله يُدير وجهه نحو الأعلى مثلما يدير الفكر وجهه نحو العقل لخدمته. يقول ابن عَرَبي: «الفكر كالعبد إن لم تكده مردته البطالة» (28).

غير أن تخليص الفكر من العطالة يكون بإجباره على العمل، وهذا العمل يسير في طريقين: الأوّل، يكون فيه للعقل خادماً. والثاني أن ينظر الفكر في عبوب نفسه. وحينئذ يصحّح نفسه، لأن سياسة الفكر شرط سياسة البلدان والعباد: امن لم يسس نفسه كيف يسوس العباد ومن لم يسس بدنه كيف يسوس البلاد) عندما يصحح الفكر نفسه يكون للعقل هادياً يدفعه إلى الاعتراف بالجهل، بأنه لا يعرف شيئاً. يقول ابن عَربي.

فدقق الفكر يأتي العقل معترفا

بالجهلِ فالجهلُ هادي العقل بالفكرِ <sup>(30)</sup>

الاعتراف بعدم المعرفة هو عودة إلى الفطرة، أي القيام بمسح الطاولة، كي يكون العقل مستعداً لقبول معرفة جديدة لا تدخل في مقولاته. عندما يقوم الفكر بتصحيح ذاته تنقلب العلاقة بينه وبين العقل فيكون مصححاً للعقل إذ يكشف عن افتقار هذا الأخير إليه.

لكن العقل لا يعترف بقصوره، ولذلك نجده يطلب أموراً تخرج عن دائرته، وذلك مثل طلب العلم بالوجود الأوّل، أي أنه يطلب ما هو قبل وجود الكون وقبل وجود العقل نفسه. يقول الشيخ الأكبر: «فمن طمع أن يحيط علمه وعقله

<sup>(28)</sup> ابن عَرَبي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص65.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(30)</sup> المصدر السابق، ص125.

محقيقة علم كان موجوداً قبل الكون وقبل القبل، فقد طلب بيض الأنوق، وقد طمع في تناول العيوق، وانخلع بالحقيقة عن غريزة العقل. وبالحري أن يعد أمثاله من المجانين. فعقولنا أعجز عن إدراك العلم الأزلى من النمل، بل من الجمادا (31). يعنى ذلك بلغة الفلسفة أن طلب الميتافيزيقا مجاوزةً لغريزة العقل، إذ إنه مولود على الفطرة التي هي القبول. يعني ذلك أيضاً أن عجز العقل آتٍ من عدم إدراكه لعجزه، افالعقل عاجز عن إدراك عجزه الحقيقي، (32). لكن أي عجز يقصده ابن عَرَبي هنا؟ إنه العجز عن القدرة على رسم الحدود الإبستيمولوجيّة لقوته. إذ إن لكلّ قوة موطناً لا تبرحه، بخلاف ما يدّعيه العقل لنفسه. ومن ثم فهو عاجز اعن إدراك صورته (33). إن موضوع السمع هو المسموع وهو يعجز عن إدراك المبصرات، وموضوع البصر هو المبصرات ويعجز عن إدراك المسموعات، وهكذا سائر القوى، إلا العقل الذي يُثقل نفسه بأسئلة تجعله "مجبولاً على التحلَّى بكل كمال مع منع التعرى عنه (34). يمكن القول إن عدم إدراك العقل لعجزه هو الذي يجعله يبحث في اللامشروط، يسعى إلى تكوين علم إلهي يوجد فوق قوته. هكذا يقول ابن عَرَبي عن العقل ما يلي: "فلا أعلم من العقل، ولا أجهل من العقل. فالعقل مستفيد أبداً. فهو العالِم الذي لا يعلم علمه، وهو الجاهل الذي لا ينتهي جهله العلم، وهذا يفيد أنه على الرغم من أن العقل يحصل على العلم، وذلك باعتماده على غيره من القوى أو القلب أو الحق، فإنه يعتبر نفيه المنتج الوحيد لعلمه هذا، فيكون بذلك جاهلاً بأصل هذا العلم. العقل إذن عالم جاهل. ذاك من باب حكمة المصالحة بين الضرّتين.

إن كان العقل يعلم الضروري، فإنه من الضروري أن لا يتعدى موطنه. فهو في حقيقته قابل لأنه يقبل ما هو آتٍ من أسفله، وعليه أن يقبل ما هو آتٍ من فوقه. وحينذاك يصير عقلاً إيمانيًا. وهذا العقل الإيماني يستعمل المجاهدات والمخلوات ويقطع العلائق ويُفرغ المحل. وليس هذا الطريق إلاً طريق القلب

<sup>(31)</sup> المصدر السابق، ص153.

<sup>(32)</sup> المصدر السابق، ص155.

<sup>(33)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 4، الباب 59، فق452، ص330.

<sup>(34)</sup> ابن غربي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص155.

<sup>(35)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكتة، السِفْر 13، السؤال 118، ص60.

لا طريق أصحاب النظر (36). هذا العقل الإيماني هو الذي يكون عند العقلاء. يقول ابن عَرَبي: قولا أعني بالعقلاء المتكلّمين اليوم في الحكمة، وإنّما أعني بالعقلاء من كان على طريقتهم (أي طريق الأنبياء والرسل) من الشغل بنفسه بالرياضات والمُجاهدات والخلوات والتهيّق لواردات ما يأتيهم في قلوبهم عند صفائها من العلوي الموحى في السماوات العُلى. فأولئك أعني بالعقلاء (37).

عندما يكون العقل في خدمة الأعلى يكون قابلاً لا مفكّراً وإن شئتَ قلتَ : يكون مفكّراً في قبوله، فيتحوّل الفكر بذلك إلى الاعتبار، وهذا هو الاتجاه الثاني. وإذن، فإن فكر الشيخ الأكبر ليس فكراً في خدمة العقل غير الواعي بحدوده وعجزه عن إدراك عدد من الحقائق الإلهيّة، وإنّما هو فكر يفتح للعقل آفاقاً أخرى للتفكير في أدوات ووسائل أخرى لم يتعوّدها، لأنه يرفضها جملةً وتفصيلاً بغير حق، وإنّما لمجرّد أنه لا يستطيع أن يعقلها وهو في حال من الطفولة والاعتزاز بسلطانه.

بالفعل، فإن الفلسفة نفسها إن كان افتتاح وجودها قد كان مع بداية التفكير العقلي فإن هذا لا ينبغي أن يُخفي عنا الحقيقة التالية، وهي أن الفلسفة هي ذلك النفكير الذي لا يدّعي بأنه يمتلك الحقيقة. فالفلسفة تتأسّس على التواضع وما يرافقه من شجاعة على الاستمرار بالبحث و السير في الطريق. يعني ذلك أن العقل في صميم الفلسفة يعتبر الفيلسوف الحقيقي هو ذلك الشخص الذي ينتظر الجواب عن الأسئلة التي يطرحها، ولو اقتضى ذلك العمر كله. إنه سائر في طريق الحق من دون أن يدّعي امتلاك الحقيقة الكاملة.

كل عقل يكون مُغلقاً على نفسه يكون بحكم هذا الانغلاق غير عقلي. هذا ما يسعى شيخ العارفين إلى إبانته عبر لغة تنفلت من دائرة العقل، وفي الوقت نفسه بفكر يخاطب العقل عبر أساليب منهجية يحضر فيها القياس والبرهان وما شابه ذلك. فكر ابن عَرَبي لم يكن من الابتلاء بل ربّما كان فكراً يُدين الفكر الذي ابتُلي به الإنسان، ومنعه من بلوغ العبودية الكاملة التي يختص بها الأنبياء الذين هم

<sup>(36)</sup> المصدر السابق، السِفْر 4، الباب 58، فق441، ص321.

<sup>(37)</sup> المصدر السابق، السِفْر 5، الباب 66، فق75، ص103-104.

العقلاء بالفعل. هذا أمر تشهد به لغة ابن عَرَبي وذلك عندما يبيّن على سبيل المثال كيف أن عقل الحيوان أوفر من عقل الإنسان.

أن يكون العقل عاجزاً عن بلوغ الحقيقة الإلهيَّة معناه أنه ليس طريقاً إلى العلم بالوجود. فالوجود المُدرَك عقلاً إنّما هو عالم النفس العاقلة، أو أنه دخول صور العقل في متصوره. «وإنّما يصور العقل ذاته في الهيولى ثم ينظر بذاته إلى معانى ذاته (38).

<sup>(38)</sup> ابن غربي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص101.

<sup>(39)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(40)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكهة، السِفْر 2، ص102-103.

## الفصل الثالث العقل والمماثلة

كل معرفة تقوم على المماثلة وعلى الشبيه هي من جهة معرفة بالدليل ومن جهة أخرى معرفة لا تصل إلى العلم بالوجود الإلهي الذاتي. ويقدم ابن عَرَبي دليلاً على ذلك، مادام يفكّر معنا هو أيضاً في لغة بشرية، وهو: أن أشياء الطبيعة تقبل الغذاء عن طريق المشابهة. فإذا كانت المولّدات من الطبائع الأربع، فإنها لا تقبل الغذاء إلا منها. فالجسم، مثلاً، يتغذى من هذه الطبائع. وفي هذا الإطار من المشابهة يؤسس ابن عَرَبي مشابهة أخرى وهي أننا لا نعلم شيئاً ليس فيه مثلنا. وليس لله مِثل. يقول: «فكما لا يمكن لشيء من الأجسام الطبيعية أن تقبل غذاء إلاً من شيء هو من الطبائع التي هي منها كذلك لا يمكن لأحد أن يعلم شيئاً ليس فيه مثله البته» (14).

لا يعلم الإنسان إلا مثله أو شيئاً من مثله. وكذلك النفس فإنها لا تقبل من العقل إلا ما يكون مثلها، وما لا يكون مثلها في العقل لا تعلمه. وبالقوة نفسها فإن الذات تعرف الموضوع من نفسها، أي من نشاطها الإدراكي، وذلك تبعاً لما يشاركها هذا الموضوع فيه. ويترتب على ذلك أن الحق سبحانه وراء الإدراك البشري، إذ إنه إدراك يقوم على الشبيه. فأين وحدة الوجود؟ ليس هناك في أي كائن أي شيء مماثل للحق سبحانه. فالله سبحانه لا يحل في شيء ولا يحل فيه شيء، وهذا يعني غياباً مطلقاً للوحدة الأنطولوجية والماهوية بين الحق والخلق. يقول ابن عَرَبي: "وليس من الله في أحد شيء. ولا يجوز عليه بوجه من الوجوه، (42).

كيف يكون للعالم مثل وأصله لا مثل له؟ فالذي لا مثل له لا يصدر عنه إلاً ما ليس له مثل: "فإنه كيف يخلق ما لا تعطيه صفته؟ وحقيقته (تعالى) لا تقبل المثل<sup>(43)</sup>. لكن لماذا لا يقبل العالم أن يكون له مثل في أصله؟ والجواب هو أنه

<sup>(41)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 3، فق99، ص102.

<sup>(42)</sup> المصدر السابق، فق100، ص102.

<sup>(43)</sup> المصدر السابق، البيفر 3، الباب 35، ص346.

بذلك سيصدر عن هذا المثل لا عن الحقيقة الإلهيَّة التي لا مثل لها. يقول: "فلو كان قبول المثل موجوداً في العالم، لاستند [العالم] في وجوده من ذلك الوجه إلى غير حقيقة إلهية دوماً وما تم موجَد إلاَّ اللَّه ولا مِثل له "(44).

والآن، كيف نعقل التعارض التالي وهو أن الإنسان لا يعلم شيئاً إلا وفيه مثله في حين أن لا مثل للعالم في الوجود؟ والجواب عن هذا السؤال هو أن المثل من صنع المعرفة والإدراك فقط. وليس للمثل جوهره الفردي، في حين أن ما في العالم هو جواهر مُفردة لا مثل لها. «فلا بدّ أن يكون كل جوهر فرد في العالم لا يقبل المثل» (45).

إن المِثْلَ أو الشبيه أو النسبة، هو بمثابة بطاقة يقرأ بها الإنسان الموجود وهو لا مثل له. غير أنه بالمثل يقيم الإنسان علاقة بين موجود وآخر. وكأن المثل يعيش في علاقة تمثيل وقياس. ولمّا كانت العلاقة نسبة والنسبة أمراً عدميًا دلّ ذلك على أن موجودية الموجود هي بلا علاقة. غير أن قراءة هذه الموجودية تقتضي حضورها في علاقة. إن هذا هو معنى فعل القراءة، إذ إنها جمعٌ وربطٌ للموجودات في نظام علائقي.

إن قيام المثل، هو ما يؤسس الاشتراك في الاسم وهو الذي يجعل الخطاب الإنساني ممكناً. وهذا الخطاب يتجه نحو العمومية وإن شئت قلت نحو الماهية التي تنضبط باللغة، في حين أن ماهية الموجود المفرد هي جوهره الذي به لا يشترك فيه مع غيره. إن الماهية التي نصل إليها باللغة لا تخرج من دائرة اللغة، ولا تعين ماهية الموجود بحال. لكن هل نقول بأن هذه الجواهر المفردة هي عناصر الماهية؟ لو كان ذلك صحيحاً لحصل التشابه بينها فلا تكون مفردة. ثم هل هذا يعني غياب الكلي والمفهوم، إذ المفهوم يقوم على الاشتراك والعمومية؟ والجواب عن هذا السؤال هو أن المفهوم والكلي قائمان كأعيان مفردة لا تتجزأ من ذلك، مثلاً، الإنسانية. فهي ليست مقولة تنضوي تحتها طائفة من الموجودات التي تُسمّى بشراً، وإنما هي قائمة بكليتها في كل إنسان إنسان، بدون أن تتجزأ أو

<sup>(44)</sup> المصدر السابق، ص347.

<sup>(45)</sup> المصدر السابق نفسه.

نتالً بما يكون في هذا الإنسان من أحوال. وهذا لا يعني حضور المماثلة بين الناس في الإنسانية أي أن نقول بأنهم يتماثلون فيها، وإنّما يعنى الأمر أن الناس جميعهم واحد. فإذا ما قلنا عن شخصين بأنهما "يشتركان" في الإنسانية، فإن ذلك يمنى أن هذا هو هذا ولا نقول أن هذا هو مثل هذا. ما يكون في الإنسان مثله هو انسانيته وليس هذا الإنسان الآخر. ولذلك فإنه لا يدرك إلاَّ مثله. •فما في الوجود شيء له مثل بل كل موجود [هو] متميّز عن غيره بحقيقة هو عليها في ذاته وهذا هو الذي يعطيه الكشف والعلم الإلهي الحقِّ (46). ليس للحق مثل ولا للعالَم مثل. فهل هذا يعنى أنهما متماثلان من هذه الجهة على اعتبار غياب المثل لكليهما؟ الجواب هو أن غياب المثل لله ليس هو نفسه غياب المثل في العالم، إذ العالم نتيجة والحقّ أصل. وليس نفى المثل عن الأصل مثل نفى المثل عن النتيجة. فالمثلية إن صَحّت لا تصحّ إلا في الافتقار وهو الغني عن العالمين. الافتقار في الموجود وفي المثل ذاتي، على الرغم من عَرَضية المثل. هذا فضلاً عن أن المثل والتشابه في حقل المعرفة يضعف عناصر المغايرة والاختلاف والتفرد في الموجودات. هل هذا يمكننا من تفسير التأويل الذي قدّمه ابن عَرَبي للآية ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ. شَيٍّ ﴾ وهو تأويل أزعج الكثيرين كما يقول ميشال شودكيفيتش (47). ليس مثل مثله شيء هو بمثابة نفي المثل للَّه وإثباث المثل للمنفي وهو إثباث يحصل في الإدراك لا في الوجود، يعنى أنه لما كان المثل منفيًا عن اللَّه وعن العالَم فإن الكمثله؛ لا يعني أن له مثلاً ولا يعني مثلاً لمثله، وإنَّما هو نفي للمثلين معاً، وذلك بذكرهما في هذه الآية، إذ إن القرآن هو أيضاً خطاب إلهي في لغة بشرية.

ولمّا كان الوجود الحقّ لا يقبل المثل، فإن ابتداء الوجود المضاف ليس فيه مثل. غير أن الابتداء والافتتاح يصاحبان الموجودات على الدوام، فلا مثل لها. إذ ليس في الوجود تكرار. وإذا كان الابتداء للموجودات مصاحباً، فإن ذلك يفيد حصول الانتقالات الكونية في فضاء العالم وحصول الاستحالات وغياب التراكم في الموجودات، إذ التراكم والتكرار يؤسسان للمثل وليس هناك مثل. كل موجود له حقيقته التي هي له، وهذه الحقيقة لا تنتقل بالفكر إلى ذهن هذا الذي يفكّر في

<sup>(46)</sup> المصدر السابق نفسه.

هذا الموجود، إذ إنه يفكّر فيه بالمفاهيم وهي تقوم على الاشتراك والمثل. فالمفهوم بهذا المعنى يتأسس كيانه على ما ليس موجوداً. إنه، إذن، استعارة ومجاز ووهم، كما يقول برغسون ونيتشه، وإن كان الاختلاف بينهما ملحوظاً للمفكّرين. وبناء على ذلك، فإن المماثلة ترتبط بالعبارة. لذلك ينبغي الخروج منها كي ينفتح أمامنا طريق نحو وجود الموجود في حقيقته الذاتية. هل هو طريق الإشارة؟ لنترك الجواب عن هذا السؤال معلّقاً إلى حين.

من يقرّ بالمماثلة بين الحقّ والخلق وجوداً هو أيضاً يقرّ المِثل لله ويبتعد بذلك عن حقيقة الوجود وحقيقة الذات والألوهية، بل عن حقيقة كل حقيقة. فأين وحدة الوجود؟ لكن كيف نشرح قوله تعالى ﴿أُمّمُ أَمّنالُكُم ﴾؟ والجواب الذي يقدّمه ابن عَرَبي هو أن المثل هنا يستخدم لغرض التبليغ والتوصيل إلى الأفهام. ومن المعلوم أن الفهم هو غير العلم، كما ثبت في بحثنا هذا. يعني ذلك على ما يبدو لنا، أنه ينبغي التمييز بين أن تكون هناك مماثلة في العين الوجودية وبين عين المماثلة. ليس في العين مماثلة لكن للماثلة عينها في الوهم.

نخلص ممّا تقدم إلى القول إن المثل إنّما يتعلّق بالفَهْم الإنساني. إنه صنيع هذا القَهْم. والإنسان يفتقر في وجوده إلى الفَهْم وإلى المعرفة بالمثل، لأنه ليس في قوته الإدراكية غير هذا. ولذلك يضرب اللَّه الأمثال للناس. وهو سبحانه لا مثل له. يعني ذلك أنه إن كان الافتقار في الإنسان وغيره ممّا سوى الحقّ ذاتياً له، فإن المثل عَرَض لكنه ذاتي للفَهْم. غير أن ما يكون في الكون ملحوظاً للإنسان هو تمثيل لمعنى في العقل. ويمكن للمثل أن يزول ما دام هو عَرَضاً بخلاف الحقيقة. والحقيقة غير زائلة ولا بائدة بزوال المثل (48).

إن كان العلم بالوجود الحق خارجاً عن القياس والتمثيل فإن هذا لم يمنع ابن عَربي من استعمالهما من أجل أن يبين للعقل قصوره عن بلوغ تلك الأوصاف الذاتية التي هي وراء العلم بظواهر الحس. ينبغي للعارف، والحالة هذه، أن يقتفي آثار هذه الأوصاف بالاستعداد والقبول والتهيؤ بالمجاهدة كي يتمكن من الارتحال المتصل في مواطن التجليات الإلهية.

<sup>(48)</sup> ابن عَرَبي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص102.

إنّ المعرفة التي يهبها الله للعقل، من حيث هو قابل لا من حيث هو يفكر، هي بمثابة أوصاف ذاتية لا تقبل أن يُمسك بها في الألفاظ. وهذا العقل القابل يعلم هذه الأوصاف من دون لغة. غير أنه لا يستطيع أن يقدّم للذي لم يكشف له هذا العلم شيئاً. هذا يعني أن العلم بالوجود هو فيما وراء التواصل اللغوي والاجتماعي. إن مختلف الوظائف التي تمارسها اللغة بمعيّة العقل لا تبلغ الوجود في ذاته. والوصول إلى هذا العلم يقتضي الصمت والإنصات خارج ضجيج الموجودات وصخبها.

إن إشكالية العقل عند الشيخ الأكبر تقوم من جهة، في الكشف عن افتقار الفوة العاقلة إلى قوى أخرى تستقيد منها ما به تؤسس أحكامها، ومن جهة أخرى، في القول عن العقل الأول الذي يشكل مرتبة من مراتب الوجود، إنه العقل القابل. هذا يعني أن الانتقال من القوة العاقلة إلى العقل القابل يستوجب عبور البرازخ، تماماً مثلما ينبغي عبور الحس في الشهادة إلى الحس في عالم الغيب وأيضاً القوة المُتَخيِّلة نحو الخيال المنقصل، إلخ. ويترتب على هذا الفَهم أن ابن عَربي يدفعنا نحو الإنصات إلى الوجود بعد تصفية الحساب مع القوى الإدراكية في عالم الحس. يعني التخلص من نظرية المعرفة وعدم حصر الوجود في هذه الظرية كما تفعل الميتافزيقا.

# الفصل الرابع هل ينبغي ترك الفكر ومتى؟

ينظر ابن عَرَبي إلى الفكر من ناحيتين: أولاهما الاعتبار، والثانية التدبُّر. فمن الناحية الأولى، يُعتبر قوة طبيعية في الإنسان، وفي هذا يقول: «الفكر نعت طبيعي وليس له/ حكم على أحد سوى البشر الهاها . حكم الفكر يسري على الإنسان لا على الله. له الحقّ في الاعتبار وليس في إنتاج معرفة تتعلّق بمساءلة الأقدار، غير أنه مع ذلك يُعتبر مصدراً لشقاء البشر إذ الولا التفكر كان الناس في دعة/ وفي نعيم مع الأرواح في سرر»<sup>(50)</sup>. لذلك يقول ابن عَرَبي بضرورة ترك التفكّر. من الناحية الأخرى، ليس الفكر نعتاً إلهيًا، إذ ليس في القرآن اسم إلهي يصف الحق بأنه مفكّر. فهو لا يندرج ضمن لائحة الأسماء الإلْهيَّة. غير أنه من الممكن أن يكون نعتاً إِلٰهِيًّا إِذَا مَا فَهِمَنَاهُ بِمَعْنَى التَّدَيْرِ. إذ الحقُّ سبحانه هو المديّر والمفصّل للأمور. يقول ابن عَرَبي: «اعلم وفقك اللَّه أن الفكر ليس بنعت إلهي إلا إذا كان بمعنى التدبر(...) وأمّا الفكر بمعنى الاعتبار فهو نعت طبيعي ولا يكون في أحد من المخلوقين سوى هذا الصنف البشري. وهو الأهل العبر الناظرين في الموجودات من حيث ما هي دلالات لا من حيث أعيانها ولا من حيث ما تعطى حقائقها قال تعالى ﴿وَيَنْفَكُّرُونَ فِي خَلِّقِ ٱلسَّمَوَرَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ فإذا تفكروا أفادهم ذلك التفكر علماً لم يكن عندهم، (51) . لا يكون الفكر إلاَّ نشاطاً إنسانيًا بخلاف التعقّل الذي يكون عند المخلوقات الأخرى. ووظيفته إنّما هي الاعتبار. والاعتبار لا يصل إلى حقيقة الأشياء من حيث هي أعيان وإنما فقط من حيث هي دلالات على غيرها. الفكر محصور في العبرة وإذا ما تجاوز هذه الوظيفة أورث الشقاء. غير أن الاعتبار يُفيد علماً بأن كل ما خلقه الله ليس بباطل بما في ذلك النار. فتكون وظيفة التفكّر في الموجودات هي طلب الوقاية من النار بدليل الآية ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَعْطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّادِ﴾. يقول ابن عَرَبي : ﴿وهكذا فائدة كل مفكَّر

<sup>(49)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص230. • في معرفة مقام الفكر وأسراره.

<sup>(50)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(51)</sup> المصدر السابق نفسه.

فيها (52).. فائدة الفكر هي الوقاية لا غير. موضوع الفكر يتمُّ التوصَّل إليه بالاعتبار الذي يرتبط بطلب النجاة، وذلك بتبيان موقع الأشياء في الوجود.

غير أن العلم بطلب الوقاية ليس من إنتاج الفكر نفسه وإنّما لأن الفكر في تفكره يطلب من الحقّ أن يعطيه العلم بفائدة المفكّر فيه. لكن هذا العلم يكون تبعاً للمناسبة، أي مناسبة المفكّر فيه لقوة التفكر، وليس في هذه القوة علم بالوجود وبالأعيان على حقائقها. ومن باب العلم الموهوب للفكر العلم بالألوهية. وما تستحقّه من أوصاف الجلال. ما يصل إليه الفكر من العلم قائم في الناس بالفطرة. فالفكر، والحالة هذه، لا يعمل سوى أنه يوقظ ما هو في فطرة البشر.

ولما كان الفكر قوة بشريّة فإنه، ككل قوة إدراكية، يقوم على المناسبة وعلى المثل. ولذلك لا مجال له في العلم بالذات الإلهيّة. فمجاله هو الاعتبار، والاعتبار يتعلّق بالموجودات لا بالحقّ. يقول ابن عَرَبي: «وليس للفكر حكم ولا مجال في ذات الحقّ لا عقلاً ولا شرعاً، فإن الشرع قد منع من التفكر في ذات الله وإلى ذلك الإشارة بقوله ﴿وَيُعَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَكُمُ ﴾ أي لا تتفكروا فيها. وسبب ذلك ارتفاع المناسبة بين ذات الحقّ وذات الخلق»(53).

إن التفكّر في الذات الإلهيّة إثبات للمناسبة بين الحقّ والخلق. ولقد قال ابن عَرَبي مراراً برفع المناسبة بينهما. فالحقّ حقّ والخلق خلق. فأين وحدة الوجود؟ التفكر في الذات الإلهيّة هو انحراف عن وظيفة الفكر التي هي الاعتبار، وهذا الانحراف يتجلّى في استخدام المناسبة في موطن ليست فيه مناسبة. لكن لمّا كان أهل الرسوم وأهل النظر يستخدمون الفكر، ولمّا كان الفكر يعطي المناسبة لا غير، فإن ابن عَرَبي وأهل اللّه قالوا بترك الفكر، لأنه ليس طريقاً يمكن العارفين من السفر نحو الحقّ. وهكذا نقول: ليس الفكر من الأسماء الإلهيّة كما أنه ليس حالاً من أحوال العارفين بالله.

إن الفكر وهو يعطي المناسبات يمكن أن يخطئ كما يمكنه أن يصيب. يصيب في الاعتبار ويخطئ في التفكر في الذات الإلهيّة. نقول بعبارةِ أخرى: ينبغي

<sup>(52)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(53)</sup> المصدر السابق نفسه.

للفكر ألا يتعدى موطن الاعتبار. ولذلك، فإنه عندما يتفحّص القرآن ينبغي له أن يلتزم بالآيات التي تحتّ على التفكر وأن لا يتعداها. إذ للآيات مراتبها مثل آيات السمع والعلم والإيمان والعقل، إلخ. وكل آية نصبها الحقّ في موضعها يتمكّن العارف بالله من إدراك المقصود منها في ذلك الموضع. يعني ذلك أن إرجاع شيء ما إلى غيره غير مقبول، مثل أن نرجع السمع إلى البصر أو العلم إلى العقل، إلخ. ويترتّب على ذلك أمر آخر وهو أن التأويل ينبغي أن يقوم على المواطن والمقاصد من موضع كل آية. يعني أن الفَهْم يتأسّس على الموطن، أي على مبدأ إنزال الأشياء منازلها، بما في ذلك مقصد كل آية من الآيات. وهكذا، فإن استعمال الفكر في غير الموضع الذي تحدّده الآية، وليس قوة الفكر، يقود إلى الخطأ. هل نحن أمام ظاهرية ابن حزم؟ نعم لكنّ ابن رشد يقول بشرعية الفلسفة إذ إنه سينادي بترك مقام الفكر. غير أنه إذا كان ابن رشد يقول بشرعية الفلسفة بالاستناد إلى آيات التفكر، فإنه يقول في الآن نفسه بقدرة الفكر على إنتاج العلم بالاعتبار الذي عنده هو القياس العقلي (60). ولما كان القياس يقوم على المناسبة أو التشبيه، فإنه عند ابن عَربي لا ينتج علماً، وإنّما الفكر يعتبر العلم الذي يقوم في مقاصد آيات التفكر لا غير.

إذا كان الفكر نعتاً إلهيًا من حيث التدبر، فإن التدبر أيضاً قد يحصل بالاعتبار بدليل الآية وأفكر يَتَدَبّرُونَ القرّوانَ لكن التدبر هنا لا علاقة له بالاسم المدبر. وإنما يتعلق بمراعاة مواطن الآيات. وهذا يفيد ضرورة الاحتراس من أوهام العقل التي تدفع الفكر إلى الخروج من منازل الأشياء. هذا احتراس منهجي لا يتعلق بفحص سيكولوجي لوظائف المعرفة وإنما بتحديد أنطولوجي لهذه الوظائف. أي لقدرات الإدراك الإنساني من حيث هي مخاطبة من طرف الحق سبحانه، بأن لا تتجاوز ما فيها من القوة المحدودة على العلم بالأشياء. ولما كان الفكر يعتبر الآيات على العلم على الفكر أن عند الألفاظ. غير أننا هنا أمام مشكلة وهي: من أين يأتي المعنى؟ هل هو حاصل في اللفظ، حاصل في اللفظ، عالما أنه من عمل الفكر؟ مع ابن عَربي المعنى حاصل في اللفظ، في اللفظ، في اللفظ القرآني طبعاً. هذا أمر يذكرنا بظاهرية ابن حزم، علماً بأن ابن عَربي

<sup>(54)</sup> ابن رشد، فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من اتصال.

يصرّح بأنه ليس ممّن يقولون قال ابن حزم. أن يكون المعنى حاصلاً في اللفظ لا يعني الأخذ بحرفية النص، بل الأخذ بمقصديته. وهذا أمر نتبيّنه في هرمينيوطيقا شيخ العارفين، التي تبيّن أن الحكيم هو الذي يُنزل اللفظ منزله، ولا يتعدى به إلى غير موطنه.

لا يقف ابن عَرَبي عند مستوى الفكر وإنّما يفضّل الذِكر عليه. إن الفكر يُوهمنا بالاستقلالية ويجعلنا نتوكّل على أنفسنا، وهذا أمر يعطي الإشراك والتعطيل. يقول ناظماً:

فلا تُفكِّرُ فإنَّ الفكرَ معلولُ جليسُ حقَّ على الأذكارِ مجبولُ لولاهُ ما كان إشراكُ وتعطيلُ<sup>(55)</sup> وترككَ الفكرَ تسليمٌ لخالصِهِ إنْ لم تفكّرُ تكنْ روحاً مطهرةً فبالتفكُّر وُكَلنا لأنفسِنا

أن يكون الفكر معلولاً معناه أنه غير سليم بل يشكل عائقاً ينبغي تجاوزه بالذكر، إنه تلبيس على العلم الفطري وحجاب عليه. يقول: «التاركون للفكر رجال أرادوا رفع اللبس عنهم فيما يريدون العلم به ليلحقوا بوراثة من قيل فيهم ﴿وَمَا يَعِلُقُ وَبِما فُطر عليه من فَطر من المخلوقات الذين فُطروا على العلم بالله والموحى إليهم ابتداء من الله وعناية بهم (56). يكون الفكر مطابقاً لهوى النفس، أي ادعاء الإنسان بأنه يعرف الله بذاته لا بالله. لكنّ السؤال الذي قصم ظهر البعير هو: أليس ما كتبه ابن عَربي فكراً والجواب هو أن كتابة ابن عَربي لا تكل نفسها أيما ابن عَربي نفسه أو إلى هواه. هذا ما يفسر كونه يكتب عن إملاء رباني. ويفسر أيضاً دلالة الأميّة من جهة، ومن جهة أخرى، تكون الكتابة عنده اعتباراً، وهو أمر مشروع للفكر في موطنه. فكر ابن عَربي إذن فكر يعتبر القرآن، ولذلك لا يبتعد عنه أبداً. فكر ابن عَربي لا يفسر بالذاتية أو بالحالات السيكولوجية للشيخ الأكبر، وإنما هو إنصات الأنا المتطهر من الأوضاع البشرية إلى النداء الذي تحمله النصوص القرآنية. هذا الإنصات يمتنع عن التفكر، إذ التفكر هو محل الغلط. والسبب في ذلك هو أن الفكر مصاب بالجولان الذي به يتعدى مجال المخلوق والسبب في ذلك هو أن الفكر مصاب بالجولان الذي به يتعدى مجال المخلوق والسبب في ذلك هو أن الفكر مصاب بالجولان الذي به يتعدى مجال المخلوق

<sup>(55)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص231.

<sup>(56)</sup> المصدر السابق نفسه.

إلى مجال الخالق. فلا يراعي مبدأ الموطن ولا يرى الأشياء على ما هي عليه. إن الفكر يقع في الغلط على مستويين: المستوى الأوّل، هو اتخاذه الخلق دليلاً على الحقّ. والثاني، هو اتخاذه الحقّ دليلاً على الخلق. ولمّا كان الدليل والمدلول لا يجتمعان، وهذا مبدأ أكبري، فإن دليل الفكر على الحقّ بالخلق إنّما هو دليل الفكر على غلطه. إذ الطريق إلى الحقّ يكون بالحقّ لا بالدليل. كذلك فإن اتخاذ الحقّ دليلاً هو من سوء الأدب، إذ الفكر هنا يطلب الحقّ لغيره. أي أن الحقّ هنا يصبح عنصراً ضمن الاستدلال، والحال أن الحقّ هو الوجود وليس قضية معرفية. هذا ما دفع العلماء بالله إلى ترك الفكر والاشتغال بالذكر. بالذكر، إذن يحصل الاقتراب من الحقّ وبالفكر يكون الابتعاد عنه. فضلاً عن ذلك أن الحقّ لا يحتاج في وجوده إلى دليل الفكر، لأن الفكر إذا نظر في الحقّ ينسى أنه ينظر إليه بالعلم الذي أعطاه الحقّ إياه وهذا العلم ليس دليلاً، إذ «لا شيء أدل من الشيء على نفسه» (57). ينبغي للفكر أن يحصل لديه الوعي بهذا العلم وبموطنه، وهو أن يتفكّر في ما أمره الحقّ في أن يفكّر فيه وليس أن يفكّر الحقّ سبحانه.

إن التفكّر الذي يكون مشروعاً للفكر ليس هو استخدام الأدلة على طريقة الفلاسفة، وإنّما أن يكون الفكر سُلَّماً للقلب. لكن المشكلة هنا هي أنه في إمكان الفكر أن يذهب بالقلب إلى الظاهر فينقطع القلب والفكر معاً، إذ ليس بعد الظاهر ظاهر آخر. وفي إمكانه أيضاً أن يصعد به نحو الباطن، فيكون الفكر في القلب مدركاً لمعاني لا تنقطع. يقول ابن عَرَبي: «الفكر سُلَّم القلب فإن رُقي به إلى الظاهر انقطع لأن حده الأجسام والفاني، وإن رقي به إلى الباطن فلا حد له بل يستمر في إدراك المعاني ويوصله إلى كل أوّل قطعه للثاني. فإذا بلغتَ هذا المقام (فولٌ وجهك شطر المسجد الحرام)» (58).

عندما يكون الفكر مرافقاً للقلب في الباطن فإن صاحبه يتجه به نحو قلب الوجود. فلا يبقى في دائرة الفحص الإبستيمولوجيّ لعمليات الإدراك. الفكر هنا يتجه نحو الداخل. هذا هو فكر ابن عَرَبي نفسه. إنه فكر عاشق للمعاني التي تبنّها التجليّات الإلهيّة في قلوب العارفين.

<sup>(57)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(58)</sup> ابن غربي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص 59.

# الفصل الخامس العقل والحُرية

كيف يفهم ابن عَرَبي العلاقة بين العقل والحرية؟ أليس العقل عملاً تقييديًا يقوم بعملية الربط؟ والربط يجعل من عناصره أن تكون تابعة بعضها لبعض. فحيثما يكون كل طرف في حاجة إلى طرف آخر لا تكون هناك حرية. ومن ثم نجد ابن عَرَبي ينسب الحرية إلى الذات وليس إلى الألوهية، لأن هذه تتطلّب المألوه كما أن الربوبية تتطلب المربوب. يقول ابن عَرَبي: «اعلم وفقك الله أن الحرية مقام ذاتي لا إلهي» (59). يعني ذلك أن الحرية صفةً للذات وليست مرتبطة بمرتبة، مثل الألوهية التي ترتبط بالمألوه. «وأحلناها في حقّ الحقّ من كونه إلها لارتباطه بالمألوه ارتباط السيد بوجود العبد» (60). لا حرية إذن مع الإضافة. والذات لا تُضاف إلى غيرها. لذلك قال بأنها مقام ذاتيّ. على العكس من ذلك، فإن الوجود المضاف ليس مستقلًا نظراً لإضافته وارتباطه بالوجود الحقّ. فالأول مضاف والثاني مستقل. فأين وحدة الوجود؟

مع الارتباط الحاصل في الموجودات لا تقوم فيها حرية. فلا حرية في الكثرة. والربوبية والألوهية إضافة. فلا حرية. . لكن إذا كان الخلق من أجل العبادة، فإنه ليس من شأن العبد أن يقرّ بأمور الألوهية نظراً لعبوديته، إذ المناسبة ليست بين الحقّ والخلق، والمناسبة هي أيضاً إضافة. ما يندرج ضمن الإضافة يقبل التصوّر، والذات خارج الإضافة فلا تُتصور. والحرية لا تُتصور . لذلك يتوجب على العقل أن لا يخوض في الذات، لأنها خارج الارتباط وخارج التضايف. إن العقل مقيد وهو بذلك لا يعرف الحرية . لا حرية مع الإضافة. يقول ابن عَرَبي: الاحرية مع الإضافة، يقول ابن عَرَبي:

هل يتمكن الإنسان، وهو من الإضافة بعقله، أن ينفتح على الغياب؟ على حضور أو ظهور تمّ نسيانه؟ فأي عطاء يمكن الإنسان من أن يكون في السياق

<sup>(59)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، البيفر 14، الباب 140، ص367.

<sup>(60)</sup> المصدر السابق، ص368.

<sup>(61)</sup> المصدر السابق، ج2، ص266.

الأكبري قادراً على الحرية، أي يكون في استطاعته أن يتجاوز شيئية وجوده ليلتحق بشيئية ثبوته كي يرى نور الأوّل لوجوده؟

إن هذا العطاء لا يأتي من العقل، لأنه يفترض دوماً العلاقة والارتباط، إذ اله دوماً يربط شيئاً بآخر، لذلك فهو يقيد، بل ويقيد العلاقة نفسها كي تكون عقلية لا غير. إن العقل يقول عن الأشياء أكثر مما يقول عن نفسه. إنه يقيد الأشياء من دون أن يقيد نفسه. إنه يُقصي كل ما لا يقبل التقييد سوى نفسه. إن هذا هو ما لا يقبله ابن عَرَبي، نظراً للتوسع الإلهي. الحرية ترتبط بالتوسع الحاصل في الرحمة الإلهية. لكن العقل لا يعرف هذه الرحمة ولا يستطيع أن يكون حراً، ولا أن يتمكن من الحضور في صميم الوجود المنفتح. والحرية المطلوبة هنا، تمكن عاحبها من الالتحاق بوجوده الأصلي الذي لا يُقدّم نفسه في التمثل، ولا في العقل الذي يمارس التقييد. إنها حرية لا تتمركز حول الذات المتمركزة حول نفسها، وإنّما هي انعتاق يصل به العارف إلى درجة العبودة التي فيها يعانق الوجود بفقره، فقر الراعي، في ميدان الوردة بدون لماذا؟

إن الحرية في نظر الشيخ الأكبر هي أمر ذاتي (62)، غير أنه إن كانت ذاتية للإنسان، فإنّما هي له، ليس من حيث العقل، وإنّما من حيث وجوده على الصورة، ونظراً لعبوديته، ووجوده الإمكاني. لكن هذا الوجود الإمكاني هو ما يجعل الإنسان كائناً منفتحاً على الوجود وكائناً حراً إزاء ما يظهر من ارتباطات في الوجود.

إن هذا السَفَر نحو الحرية هو ترك وتخل الكنه ليس سلبيًا بأي وجه، وإنّما هو إدراك لما يحمله الموجود معه وهو في طريقه إلى الظهور، وليس هذا الذي يحضر سوى الحقيقة، التي تطلب التوافق والسكون والمطابقة والثبات في نظر الفلاسفة، وهي عند ابن عَرَبي توتّر وطلب في الزيادة بالعلم بما هو محجوب بالظهور، وهذا هو ما يعطي للعارف ضرورة التحرك نحوه كي يطلب منه الزيادة وفي طلب الزيادة توتر دائم. لا يُدرَك الخَلق الجديد إلا برفع اللبس وكشف الغطاء الذي ليس للعقل فيه مدخل. وليس هذا اللبس في نظر الشيخ الأكبر إلا التشابه

<sup>(62)</sup> المصدر السابق نفسه.

والتماثل والتطابق، أي ما نتعلّمه من تاريخ الميتافيزيقا. يقول: «والحجاب ليس إلاً التشابه والتماثل، ولولا ذلك لما التبس على الخلق الجديد الذي للّه في العالم،(63).

مقام الحرية هو مقام ترك الحرية، أي هو ترك لتدخلنا الذي يعوق حضور الذي يحضر. فالحرية التي يمتلكها الإنسان بما هو كائن يتمثل، تعوقه عن رؤية نفسه وفقره. ولذلك فإن الحرية الحقيقية تقتضي قهر الميتافيزيقا، ومحاربة التمثل. وهذه هي من بين دلالات تاريخ الوجود، وهو تاريخ يجعل الإنسان مستعداً للحرية باعتبارها رحمة وعطاءً. في هذا السياق، يتعلق الأمر بمقام وهو "مقام تحقق لا مقام تخلق" (60)، ويعني ضرورة الانسلاخ من الذاتية التي تُعرَف الإنسان ككائن محدد سيكولوجيًا واجتماعيًا، من أجل أن يكون في درجة فقر «راعي الوجود». فالوجود لا يُضاء ولا ينكشف إلا إذا كان الإنسان يستجيب لندائه، أي عندما يقطع مع الإنسان الذي هو «سيد الموجود» وإلا سيبقى دوماً منفيًا عن نور الوجود. وبلغة ابن عَرَبي الوجود، إذ في التناهي la finitude ينفتح المسار إلى نور الوجود. وبلغة ابن عَرَبي الخشوع (65)، أي العودة إلى ظرفه المحدود والمنتهي، إلى عينه الثابتة، وإلى مستوى الوردة بدون لماذا؟

تعني الحرية الحضور مع الحقّ وذلك بالسَفَر من الوجود المُشار إليه، وهو الذي يُعبّر عنه بالضمير «أنت» أو العدم الظاهر (66). وهذا الحضور غياب عن البعد والوصول إلى قرب. فالغياب عن الخلق وخرق القشرة الظاهرة للموجودات شرط للبقاء في حضرة الحقّ. غير أن هذا الغياب ليس تغييباً، وإنّما هو حضور ويقظة تمكّن «راعي الوجود» من كشف الغطاء عن الوجود وهو غطاء تلبسه الموجودات.

إن الحرية لا تكون مع الامتلاء والارتباط، وإنَّما تكون مع الافتقار إلى الحقُّ

<sup>(63)</sup> المصدر السابق، ج2، ص102.

<sup>(64)</sup> المصدر السابق، ج3، ص107.

<sup>(65)</sup> عنقاء مغرب، ص23.

<sup>(66)</sup> امشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأنوار الإلهيّة، تحقيق: ستيفان روسبولي، مجلة الكرمل، 2000.

فحسب. إنها فقر الراعي، راعي الوجود الذي يتبدّى لنا من خلال الاختلاف بين الوجود والموجود، وهو اختلاف يحول في نظر ابن عَرَبي دون أن تكون هناك مطابقة بين الوجود والموجود.

ويترتب على ذلك، أن يكون الفقر مرافقاً للممكن في الوجود. فلما كانت مجاوزة اإنسان الوجود، الإنسان نظرية المعرفة، في مَثْن الشيخ الأكبر تحققاً وليس مجرّد تخلّق أو تعلّق، فإن ما يبلغه إنسان الوجود على صعيد الحرية ليس هو الحرية المطلقة التي تنزع منه افتقاره، وإنّما الحرية التي هي عبودة. وتعني العبودة أن تكون عبداً للحق لا لغيره. ومن ثم تتحرّر من عبودية الآخرين ومن التمثلات الموروثة عن تاريخ العادات، وعن ذاكرة الفقهاء والمتكلّمين ليصير العبد بافتقاره حراً وعيناً ثابتة (67).

إنه بالعبودة لا بالعقل يكون الإنسان حراً وهذه الحرية تمكّنه من إدراك افتقاره إلى الوجود الحقّ، ومن ثمَّ التحرر من ذاتيته وإحساسه بالهيمنة التي تحول دون موضوعيته المتجلّية في كونه عيناً تابثة (68).

إن هذه الحرية المرافقة لافتقاره تجعل الإنسان كائناً لا تكون علاقته بالوجود علاقة تقييد وحصر وسكون وتطابق، كما يسعى تاريخ المعرفة والحقيقة إلى إيهامنا بذلك، وإنّما تكون علاقة توتّر تتجلّى في طلب الزيادة. فالزيادة من الحرية، وهذا ما نجده في قوله تعالى ﴿وَقُل رَّبِ زِدْنِي عِلْمًا﴾. وهذا العلم علم بالوجود، والزيادة في العلم هي رفع للبس الذي يحول بين طالب هذا العلم وبين الوجود الذي هو دوماً في خلق جديد. يقول ابن عَرَبي: «أمر الله تبارك وتعالى نبيّه عَيْقُ أن يقول، رب زدني علماً، أي ارفع عني اللبس الذي يحول بيني وبين العلم بالخلق الجديد فيفوتني خير كثير حصل في الوجود لا أعلمه (69).

ها نحن، إذن، نبتعد عن تاريخ الميتافيزيقا والحقيقة كما ورثناها عن هذا التاريخ، إذ إنها تعلّمنا بأن الحقيقة هي التطابق والتلاؤم والتوافق والتماثل والتشابه،

<sup>(67)</sup> انظر تحليلنا للعبودية في هذا البحث.

<sup>(68)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، ص22.

<sup>(69)</sup> المصدر السابق نفسه.

كما قلنا سابقاً، وهو أمر سعت لغة الميتافيزيقا إلى تثبيته. من هنا نفهم الوضع القَلِق الذي تحتلّه اللغة في متن ابن عَرَبي (70).

وهكذا نصل إلى القول إن بلوغ مستوى الحرية يقتضي العبودة. والعبودة هي نقر راعي الوجود، العارف، الذي لا يغيب عن أصله: «ومن عرف أصله عرف عينه أي نفسه ومن عرف نفسه عرف رأسه ومن عرف رأسه»(<sup>(71)</sup>).

وعلى العموم، فإن الحرية التي تقوم في العبودة، وليس في العقل، هي مشاهدة للخلق المتجدّد الذي العقل في لَبْس منه. إنها حرية ملازمة للإمكان المرافق لوجود الإنسان.

<sup>(70)</sup> انظر الرسالة التي قدمتُها لنيل دبلوم الدراسات العليا المُعمَّقة تحت عنوان: «حضور الغياب في صوفية ابن عَرَبي»، تحت إشراف الدكتور محمد المصباحي، ص22. لقد نُشر هذا العمل في دار الحوار - سوريا.

<sup>(71)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص102.

# الفصل السادس العقل والقلب

إذا علمنا أن ابن عَرَبي يقول في غير ما مرّة بأن الله هو الوجود علمنا أن العقل عنده ليس طريقاً إلى الوجود. فما هو هذا الطريق؟ إنه القلب الذي يتسع للوجود وللرحمة الإلهيّة. إن الوجود محتجب عن العقل غير أن الوجود يظهر للعقل إذا صار هذا الأخير قابلاً، أي إذا صار عقلاً إيمانيًا. وهذا هو ما يُطلق عليه ابن عَربي اسم العقل الجديد. يقول ابن عَربي:

هناكَ في عالم العقل الجديدِ ترى

به وليس هنا في الكونِ غير عَمِي

لو أدرك المرء قبل الكون غايته

فيه تساوي وجودُ المرءِ بالعدم (72)

أن يتساوى وجود المرء بالعدم في عالم العقل الجديد معناه أن يصل المرء مرتبة العبودة كما وضحنا ذلك في هذا العمل. أن يصعد إلى ما فوق طور العقل المقيد، وليس هذا الذي فوق العقل إلا القلب. الذي فيه يحصل العلم اللدني. وفيه تقوم الحرية.

في عالم العقل الجديد يقيد العقلاء عقولهم ولا يقيدون هذا العالم بعقولهم، إذ إنهم يعترفون بعجزهم. وهذا الاعتراف هو دليلهم على معرفة ذلك العالم. يقول ابن عَرَبى ناظماً:

عقلت العقلاء عنك عقولها

بُعثت إليها منك فهي رسُولُها

وتحققت منك القصور فأصبحت

وقبصبورها عبتها تبروم دليبكها

<sup>(72)</sup> ابن غربي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص162.

#### ومتى راتك لها رَأَتْ فوصولُها

### عينُ الحجابِ وفي الحجابِ فصولُها(٢٦٥)

هذا العقل الجديد يتخلّى عن المواد التي تأتيه من أسفله، ويتجه نحو الحقّ بكُلبّته فيفيض عليه "من نوره علماً إلهيًا" (74). وهذا النور يعطي المشاهدة والتجلّي، وهذا التجلّي يعمل في القلب (لذكرى لمن كان له قلب) ولم يقل سبحانه لمن كان له عقل. لماذا؟ لأن التجلّي لا يتقيّد، لذلك يُنكره العقل، في حين أن القلب تقليب في الأحوال التي ترافق التجلّيات. وهذا القلب هو الذي يكون فوق طور العقل. «فالقلب هو الذي يكون فوق طور العقل. (75). كل إنسان له عقل لكن ليس لكل إنسان قلب «فإن كل إنسان له عقل لكن ليس طور العقل المُسمّاة قلباً (76). وإذن، إن كان العقل موجوداً عند الجميع كما يقول ديكارت من أنه أعدل قسمة بين البشر، فإن الأمر هنا لا يتعلّق بتصحيح العقل بالمنهج، وإنّما بأن يعترف بحدوده. فضلاً عن ذلك، إذا كان العقل يقبل من الفكر، فإن عليه أن يقبل من القلب. وعندما يقبل العقل من القلب، فإنه يقلب ما أعطاه الفكر، "فعلومنا عن تجلّيات عن القلب عند غلبة سلطان الوجد وحالة ما أعطاه الفكر، "فعلومنا عن تجلّيات عن القلب عند غلبة سلطان الوجد وحالة الفناء بالوجود» (77). ومن "أراد الدخول على الله فليترك عقله ويُقدّم بين يديه شرعه، فإن الله لا يقبل التقييد. والعقل تقييد، بل له التجلّي في كل صورة (78).

على ضوء هذا الفَهُم يتأسّس النقد الأكبري لعقلانية الفيلسوف والمتكلّم اللذين يربطان العلم بالعقل ويدعمان العقيدة بالحُجّة العقليّة فحسب. والحال أن العلم عند ابن عَرَبي لا يتقيد لأنه معرفة بالتحوّل المستمرّ، معرفة تجد مركزها في القلب (79). إن العقل يقيد الحقّ في صورة ثابتة، وهو بذلك يساهم في تنازع

<sup>(73)</sup> المصدر السابق، ص151.

<sup>(74)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، البيفر 4، ص322.

<sup>(75)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(76)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(77)</sup> ابن عَرَبي، كتاب المسائل، المسألة 4، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص6-7.

<sup>(78)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 382، ص515.

<sup>(79)</sup> انظر الفصل الرابع من كتاب:

Sells, M. A. The Mystical languages of Unsaying, p.91 et suiv.

الاعتقادات، إذ إنها لا تفهم أساسها المشترك. غير أنه \_ كما قلنا \_ هناك العقل القابل بخلاف العقل المقيد. والفرق بينهما نُمثّل له بالماء، إذ الماء ماءان: ماء الغيث أو التقطير، وهو ماء لطيف ليس فيه كثافة. إنه ينزل من السماء مثل الشرع أو الدين، لا كثرة فيه ولا امتزاج. فالأنبياء متفقون، إذ يتكلمون على إله واحد. والعقل الشبيه بهذا الماء كُلّي وقَبْلي، لا يتأثّر بالأسفل، أي بالعقائد التي يصنعها العقل المقيد. أمّا الماء الثاني، فهو الذي يتأثّر بالبقع والأحجار التي يخرج منها. إنه يأتي من الأسفل وفيه الملح الأجاج، وشرابه غير مستساغ. بخلاف الأول الذي هو لذة للشاربين فإن ماء التقطير فيه مزيد علم الله كما يقول ابن عَربي. يعني ذلك أننا أمام عقل خالص، قابل هو القلب. وله فكر صحيح. وهناك عقل يأخذ من القوى التي هي أسفله فيختلف بحسب مزاج المفكّرين وتبعاً لأزمنة مختلفة، فاتوال المفكّرين باختلاف الأصول التي يقيمون عليها براهينهم (80) وبين العقلين عقل باطن، وهو الذي يخالطه الشرع عند أخذه العلم بالله عن طريق الفكر، وهذا العقل غير طاهر ولكنه مطهر، فهو غير طاهر نظراً للشبه الذي لحقه من الفكر، ومظهر بصفته الشرعية (180).

بالشرع يتقدّم الأنبياء على العقول. والحقّ هو ما قرّره الشرع (82). لذلك فإن تأويل ما قرّره الشرع مجانب للحقيقة. لكن في الوقت ذاته كل ما لا تقرره الشريعة ويصل إليه العلم فلا ردّ عليه. يقول ابن عَربي: «كل علم حقيقة لا حكم للشريعة فيها بالرد فهو صحيح وإلا فلا يعول عليه» (83). في حين أن القلب لا يُؤوّل وإنّما يقبل ما يرد إليه من الواردات الإلهيّة. ولذلك ينبغي للعقل أن يعرف قصوره عن الخوض عمّا ينبغي للم عز وجل. «ولو ألزم نفسه الإنصاف للزم حكم الإيمان والتلقي» (84). إن القلب يقبل ما يحيله العقل، لأن هناك أموراً نسبها الحقّ لنفسه في شرعه وتحيله العقول (85). لذلك نجد ابن عَربي يُقدّم لنا النصيحة التالية: «احذر

<sup>(80)</sup> ابن عَرَبي، **الفتوحات المكيّة**، السِفْر 5، الباب 68، فق142 و143، ص147-148.

<sup>(81)</sup> المصدر السابق، فق346، ص285.

<sup>(82)</sup> انظر: شجون المسجون، ص155، والسِفْر 14 من الفتوحات، الباب 151، فق408، ص503.

<sup>(83)</sup> ابن غزيي، رسالة لا يعول عليه، حيدر آباد الدكن، ص2.

<sup>(84)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 382، ص515.

<sup>(85)</sup> المصدر السابق، الباب 355، ص125؛ انظر أيضاً: الباب 25، والباب 35 من الفتوحات.

أن تصرف نظرك الفكري فيما أعطاكه الإيمان، فتحرم عين اليقين، فإن الله أوسع من أن يقيده عقل عن إيمان أو إيمان عن عقل، وإن كان نور الإيمان يشهد العقل من حيث ما أعطاه فكره بصحة ما أعطاه من السلوب، ولا يشهد نور العقل من حيث فكره بصحة ما أعطاه نور الإيمان والكشف؛ لكن نور العقل به يكون القبول الخارج عن الفكر يشهد بصحة ما أعطاه الكشف والإيمان (86).

ماذا يعني هذا الأمر؟ إنه يعني أنه لولا المعرفة القلبية الإيمانية لاعتبرنا القائل بما هو وارد في الشرع ولا يقبله العقل، جاهلاً. والحال أن الحكم بالجهل عن الذي يقبل هذه الأمور مثل أمور التشبيه والتنزيه، إنّما هو راجع إلى عجزنا عن إدراك ما يتجلّى في القلب وفي مرآة النبوّة. يضاف إلى ذلك اتساع دائرة الإيمان على دائرة العقل، إذ إن هذا الأخير يضيق بفكره ويتسع بنوره. وهذا النور هو الذي يقبل ما يقوله الكشف والإيمان. بفكره يقيم السلب، وهذا السلب نفسه يشهد به الإيمان، لكن الإيمان يُثبت ما لا قدرة للعقل بفكره أن يثبته، وإنّما يحيله.

في عالم العقل الجديد هناك أيضاً ما يطلق عليهم ابن عَرَبي اسم عقلاء المجانين، ويصفهم به "أصحاب عقول بلا عقول" (87). إنهم بلا عقول ليس بسبب فساد في مزاجهم وإنّما بسبب التجلّي الإلهي في قلوبهم فخطفوا بذلك عن أنفسهم وعن أفكارهم. لذلك فإن كل ما نصل إليه بالفكر حول معرفة الله والعلم بذاته لا ينبغي التعويل عليه. "ما أنتجه الفكر من معرفة الله تعالى لا يعوّل عليه (88). وأن تفكر لا يعوّل عليه (89). كما "أن الفكر الذي يعطيك العلم بذات الله تعالى لا يعوّل عليه (90). هل هذا يعني أن ابن عَربي ضِدّ الفكر؟ الجواب عن هذا السؤال بالنفي، إنّما هو ضِدُ حصر الذات الإلهيّة في المقولات والصور الفردية التي تزعم لنفسها الشمولية. إنه مع فكر آخر يبتعد عن التفكر في الذات، لكنه

<sup>(86)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الوصايا، حيدر آباد الدكن، ص2.

<sup>(87)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 4، فق92، ص89.

<sup>(88)</sup> ابن غزبي، رسالة لا يعول عليه، ضمن رسائل ابن غربي، حيدر آباد الدكن، ص5.

<sup>(89)</sup> المصدر السابق، ص10.

<sup>(90)</sup> المصدر السابق، ص15.

يجري مع التحوُّلات التي تحصل للقلب في مرافقته للتجلّيات الإلْهيَّة، وهي تحوّلات تتجاوز تنازع الاعتقادات. ومن هنا يصحّ القول إن فكر ابن عَرَبي فكر لا يستسلم لثبات المقولة، لميتافيزيقا المماثلة، وإنّما هو فكر يتابع التحوُّلات المتبديّة في الظهور. إنه يحاول بذلك أن يكون فكراً فينومينولوجيًّا يقوم بعملية وصف للكيفية التي بها يعرض الوجود نفسه للقلب، الكيفية التي بها يكون الوجود حاضراً في الفكر القابل.

## الفصل السابع العقدة المعادة

ينطلق ابن عَرَبي في فحصه للمعراج، معراج التابع ومعراج صاحب النظر من تعريفه للكيمياء وذلك في الباب 167، من الفتوحات المكية. وغرضه من هذا القول هو أن يميّز بين كيمياء الطبيعة التي يعرفها صاحب النظر وكيمياء السعادة وبلوغ الكمال التي هي كيمياء روحانية إلهية. كما أنه يستهدف الكشف عن سعادة التابع في المعراج وشقاء صاحب النظر حيث يزداد غمًا على غمّ كلما انتقل من سماء إلى أخرى بمعيّة التابع.

إن الكيمياء علم يهتم بالمقادير والأوزان سواءٌ تعلق الأمر بالأجسام أو بالمعاني. وسلطانها هو في تغيّر الأحوال. من نزول واستواء وتعدّد في الأسماء الإلهيّة. إنها العلم بالإكسير الذي يحمله العارف بالتدبير على الأشياء فتقبله، لأنه دواء واحد يصدق على جميع الأمراض. الإكسير هو علم إنشاء وإزالة لطلب الاعتدال في الأشياء بناءً على ميزان الذهبية. فهو علم إزالة الأمراض عن الأجسام وعن المعاني (91).

لكن ينبغي للذي يُزيل الأمراض عن الأشياء أن يزيل عن نفسه علّة المثلية كي يتشبّه بالأصل، لأن الأصل لا مثل له. وهذا المزيل للأمراض بهذه الصفة هو الذي يحصل على الكمال والسعادة معاً. من يحصل على الكمال هو الخليفة. والخلافة مكتسبة بخلاف النبوة التي ليست مكتسبة. غير أن الطريق إليهما مكتسب لكن العلم الذي يتم حصوله فيهما يكون بحسب الاختصاص الإلهي، وهذا الاختصاص يكون أيضاً بحسب توقيع الواصل، فيكون نبيًا أو رسولاً أو خليفة أو وليًا. والسبب في ذلك هو أنه إن كانت النفس واحدة، فإن الجسد له استعدادات مختلفة لقبول هذه النفس الواحدة. وهو سرّ قبول النفخ في الجسد. فالجسد ظهور الروح. الواصل هو الذي يبلغ مستوى النفس الواحدة، غير أن مانعاً يحول دون هذا المستوى وهو الاعتماد على العقل في المعراج نحوها.

سبب المعراج، إذن، هو طلب النفوس الجزئية للنفس الواحدة، أي طلب العلم بأصل تدبير الجسد. ينطلق ابن عَرَبي في كيمياء السعادة من المبدأ التالي:

<sup>(91)</sup> ابن غرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، الباب 167، ص270.

وهو أن هذه النفوس الجزئية في عُرُوجها نحو الأصل التقت "بشخص قد تَقَدَّمها في الوجودة (92)، فانقسمت إلى فئتين: الأولى، استسلمت لهذا الشخص وسعت إلى تقليده في كل شيء. الثانية، اعتمدت على العقل في العُروج، فكان منهما التابع الذي قلّد الرسول بلا قياس ولا نقاش، وصاحب النظر الذي سلك طريقة الاستنباط وبلوغ الأصل بالقوة النظرية. يقول ابن عَرَبي عن هذا الأخير: "وأخذ يفكر وينظر بعقله في ذلك. فهذا بمنزلة من أخذ العلم بالأدلة العقلية". ويقول عن الأول: "ومثال الثاني (أي التابع الذي قال للرسول عرّفني بذلك الطريق) مثال أتباع الرسول ومقلّديه فيما أخبر به من العلم بصانعهم" (93).

إن التابع وصاحب النظر يتفقان في عدد من الأمور منها، مثلاً، ما يتعلق بكيمياء الطبيعة العنصرية وهي التي يفتخر بها صاحب النظر أمام التابع، غير أنه يعتمد عليها في بلوغ كيمياء السعادة. وهذا هو خطأه في نظر التابع، إذ إنه يحكم على السماوات بما كان يحكم به على الطبيعة العنصرية. يتفقان أيضاً حول شرط الصُعود إلى السماء وهو المجاهدات والعبادة. وهذا يعني أننا أمام صاحب نظر زاهد. فكلاهما سيتخلصان من الأركان الأربعة، ولا يأخذان منها إلاً ما هو ضروري للسفر. تعلق سعاد الحكيم على القول التالي في الإسراء إلى المقام الأسرى: "ثم عرج بي حين فارقت الماء إلى أوّل سماء"، بقولها في الهامش: نرى هنا إشارة إلى مفارقة السالك لركن الماء من تكوينه فيكون بذلك قد فارق عناصر تكوينه الأربعة (64). كما نقرأ في التنزلات الموصلية: "تجردت عن هذه السدفة الترابية" (95). وكذلك قوله «فلما فارقت الماء فقدت بعضي" و"فنقص مني جزاها" وإن الأرض أخذت مني جزاها" (96). ماذا يعني هذا؟

إنه يعني التخلّص من الغيرية في اتّجاه الفردية. كي يتمّ الشعور بالجسد الخاص الذي سيحيا تجربة فريدة، حيث يتحوّل الأنا إلى جسد. يعني أن ما يبقى من التخلّص من العناصر هو الجسد (97). والجسد هنا يعنى الخروج عن حكم

<sup>(92)</sup> المصدر السابق، ص272. (93) المصدر السابق، ص273.

<sup>(94)</sup> الإسراء إلى المقام الأسرى، تحقيق: سعاد الحكيم، ص73.

<sup>(95)</sup> التنزلات الموصلية، ص244.

<sup>(96)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص345-346.

<sup>(97)</sup> سعيد الوكيل، تحليل النص السردي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1998، ص104.

الشهوات العنصرية، وبذلك انفتحت لهما السماء الأولى أو السماء الدنيا. لكن الخروج عن حكم الشهوة هو أيضاً أمر عقلي. لذلك نجد ابن عَرَبي يقول: •ولهذا قال سهل بن عبد اللَّه التستَري: ليس للعقل فائدة في الإنسان إلاَّ ليدفع به سلطان شهوته خاصة. وإذا غلبت الشهوة بقي العقل لا حكم له»(98). ويقول أيضاً: «فبعقله يرد شهوته "(99). ومع ذلك، فإن صاحب النظر لن يسعد بعقله في العُروج، إذ إن كل ما يحصل عليه من العلم يعرفه التابع، ولا ينعكس الأمر: «فكل ما حصل لصاحب النظر حصل للتابع، وما كل ما حصل للتابع حصل لصاحب النظر. فما يزداد صاحب النظر إلا عممًا على غم الله الله الله النظر يسلك في علمه الترتيب السببي كما هو معتاد في العلم الطبيعي، بخلاف علم التابع الحاصل من الوجه الخاص الإلهي الخارج عن العلم الطبيعي، أي أنه يتجاوز العلاقات السبية نحو سببية أخرى تلغى الترتيب السببي المعتاد، أي تلغى العلاقة الزمنية بين السبب والمسبّب: «فما يكون عن سبب في مدة طويلة يكون عن ذلك السبب في لمح البصر أو هو أقرب» (101)، وذلك مثل إحياء الميّت من القبر قبل البعث، أو الخلق على هيئة الطير، إلخ. ما ينتج عن ذلك أن كلا الشخصين راكبان. فالتابع على رفرف العناية، وصاحب النظر على بُراق الفكر (102). غير أن الفكر هنا يلعب دوراً مزدوجاً: فهو يجعل صاحبه في غَمُّ وليس في سعادة، كما يدفعه نحو الإيمان بما آمن به التابع إذ إن ما كان غير مقبول في العقل والنظر يراه الآن أمامه مشهوداً، فيطلب من التابع أن يسلك طريقه. غير أن هذا الأخير يقول له: حتى ترجع إلى العالم الأرضى.

والسؤال هو: ما الذي يستفيده كل من هذين من العلوم عند الصعود؟ إن صاحب النظر يحصل على ما يكون خاصاً بالاستحالات في عالم الأجسام العنصرية، وعلى علم الاستخلاف العنصري في تدبير الأبدان، وعلى ما يعطيه استعداده مما له من الحكم في الأجسام العنصرية التي تحته في العالم العنصري

<sup>(98)</sup> الإسفار عن نتائج الأسفار، ص45.

<sup>(99)</sup> المصدر السابق، ص46.

<sup>(100)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص274.

<sup>(101)</sup> المصدر السابق، ص275.

<sup>(102)</sup> المصدر السابق، ص278.

لا من أرواحه. فيقف عند السماء السابعة إذ ليس له من العلم إلاً بما تعت السماوات. أمّا التابع فيعلم ما حاصل من العلم الإلْهي في النفوس الجزئية، وعلى صورة الاستخلاف في الأجسام والأرواح معاً. والعلم بسرّ التكوين وبحقيقة «كن»، وعلى علوم الخيال ومعنى التأويل، و«فلسفة» التقليب، مثل تقليب الأمور الإلهيّة، وكيف يغشى الليل النهار، وعلم النكاح، وعلم الستر والتجلّي، وعلم الظاهر والباطن، كما يحصل لديه اللين في الأمور فيرفق بصاحب النظر، وعلم التجلّي الإلهي في صور الاعتقادات، والعلم بالكرامات وعدم انقلاب الحقائق، وانقلابها فقط في الإدراك. وعلم المرايا أي حضور القلب، لا العقل، مع الحق في كل حال، وكذلك تمييز المراتب ومعرفة المذاهب (103).

#### استنتاج

ما الذي يمكن استنتاجه، وما يهمنا هنا؟ إنه ما يلي: إن العقل له وظيفته في موطنه وهي العلم بالأجسام العنصرية، ولذلك ينبغي له أن يعي حدوده الإبستيمولوجيّة، وأن لا يزعم لنفسه العلم بما فوق طوره، لأن هذا يقتضي الإيمان والعقل القابل. يُضاف إلى هذه النتيجة نتيجة أخرى وهي أن ما يرفضه العقل ويرميه إلى الهامش يستعيده عند العُروج، شريطة أن يكون صامتاً مشاهداً ومُصغياً. لكن هناك نتيجة ثالثة، وهي أن العلوم غير محصورة في العقل وحده، وأن للكشف والإيمان دوراً هامًا في معرفة هذه العلوم. أما النتيجة الرابعة، فتتعلق بالغياب الذي ينكشف للتابع فيكون سعيداً ويظهر لصاحب النظر فيزيد غمًا على غم. وهذا يعني أن السَفَر نحو الغياب لا يكون بالأدلة النظرية التي تشكّل حُجُباً تحول دون العلم بحضور الوجود الحق في الوجود المضاف. بالفعل، فإن نصوص المعراج الصّوفي حافلة بالحُجُب، وهي حُجُب لها أبعاد نفسية وفكريّة ورمزية تختلف من نص معراجي إلى آخر. وهذه الحُجُب ترتبط بمراتب الوجود، ومراتب المعرفة (104).

<sup>(103)</sup> للمزيد من التفاصيل راجع: الباب 167 من الفتوحات المكيّة. ولولا التطويل لفصّلنا القول في هذا الباب.

<sup>(104)</sup> انظر كتاب: المعراج والرمز الصوفي، قراءة ثانية للتراث، نذير العظمة، دار علاء الدين، ط1، 2000، ص78.

#### الباب الثالث

### العقل والوجود في مقام «نعم» و«لا»، أو في اللقاء بين ابن عَرَبي وابن رشد: حوار بين الفلسفة والتصوّف

#### مُقدِّمــة

غرضنا في هذا الفصل أن نبحث من وجهة نظر الكشف عن الدور الذي يلعبه العقل في فَهْمه للوجود، وذلك من خلال حوار نقيمه، هنا، بين مفكّرين عربين: الأوّل، من الشرق وهو د. نصر حامد أبو زيد. والثاني، من المغرب، وهو د. محمد المصباحي، . . . لقد ركّزا اهتمامهما على لقاء ابن عَربي بابن رشد، والذي يحكيه الشيخ الأكبر في كتابه الفتوحات المكية، من دون أن نسى وجهة نظر الأستاذ عبد الفتاح كيليطو بصدد هذا اللقاء وأيضاً وجهة نظر ساعد خميسي من الجزائر. ويهمّنا من خلال هذا الفحص، أن نبيّن قصور العقل عن الإحاطة بالوجود نظراً لنشاطه التقييدي، وتوسيع مجال الكشف بمقدار اتساع الوجود على اعتبار أن الوجود هو تجل وظهور، وأن الكشف، بخلاف العقل، شهود وحضور؛ ومن ثُمّ تجاوز التصوّف الأكبري للفلسفة، من دون أن يبخس الفلسفة حقها في قول الحق.

# الفصل الأوّل حضور ابن عَرَبي مضور ابن عَرَبي أو مرتبة العقل من الوجود

لماذا استحضر ابن عَرَبي ابن رشد في هذا اللقاء وكذلك غيره من العلماء والفلاسفة والأولياء في كتاباته؟ ألم يستحضر ابن عَرَبي معلمين غير أرضيين وأقطاباً؟ هل كان في حاجة إليهم لإنجاز عمله الفكري؟ إذا ما اعتبرنا الكتابة رغبة، فإن الرغبة بما هي كذلك لا تُشبع نفسها، فإذا ما تجسّدت في الكتابة لا يشبعها الحضور فتعشق الغائب الذي يشكّل لها أفقاً مستقبليًا. مع ابن عَرَبي لا تكتفي كتابته بابن عَرَبي نفسه وإنّما تحتاج إلى آخر يكسر علاقة التطابق بينها وبين الشيخ. لم يكن حضور هؤلاء المفكّرين الأرضيين وغير الأرضيين في فكر ابن عَرَبي إلا سعبا نحو إثبات شيء يتجاوز وعيهم جميعاً. غير أن هذه المجاوزة في فكر ابن عَرَبي الشياء موادً عُفلاً. إنها حيّة مُسبّحة وناطقة. لذلك فإن الذات بهذا الوعي. فليست الأشياء موادً عُفلاً. إنها حيّة مُسبّحة وناطقة. لذلك فإن

يحضر ابن رشد في فكر ابن عَرَبي كوعي منافس يدّعي لنفسه حصول حقبقة الوجود فيه، كما يحضر ابن عَرَبي في وعي ابن رشد كي يتأكد عنده البرهان، وأن يكون الكشف تجسيداً لقوله الفلسفي. في المقابل، يخلخل ابن عَرَبي هذا القول ضمن طوبولوجيا مُركّبة يكون فيها النفي قوياً. نفي يكشف عن البرهان الرّشدي كقناع يُخفي حقيقة العلم اللدني. إن فكر ابن عَرَبي، والحالة هذه، هو بمثابة حرب ضِدَّ الحُجُب والأقنعة التي أقامتها التأويلات المختلفة عن الوجود في اتجاه الكشف عن وعيها البسيط، وعمّا لا يُقال في قضية حمليّة.

يحضر الآخرون في فكر ابن عَرَبي من أجل صناعة إحراج يشجّع على القول والكتابة. ويتمثّل هذا الإحراج في التقييد الذي تمثّله نعم الرشدية والاتساع الذي تكشف عنه لا الأكبرية. التقييد لا يتسع للنفي والنفي يتسع للإيجاب. لذلك قال ابن عَرَبي نعم في جوابه الأوّل. غير أنه لما اطّلع على جواب جسد ابن رشد بأنه الجواب الذي ينتظره ابن رشد منه قال لا. ينبغي أن نفهم كيف يتسع النفي كي

نهم بأي معنى تطير الأرواح من أعناقها أو النفوس من موادها. إنه انتقال العارف من مستوى الأنا الإمبيريقي المحصور في الظروف التجريبية المادية إلى أنا خالص متحرّر من هذه الظروف. وهذا الأنا الخالص هو الصورة المكافحة، التي ترى بصر الحقّ لا ببصرها.

إذا كان ساعد خميسي في مقاله عن «لقاء ابن عَرَبي بابن رشد وموجز علاقة الكشف بالعقل»<sup>(1)</sup>، وهو مقال وزّعه على الحاضرين في الن**لاوة اللولية** عن البن عَرَبي في أفق ما بعد الحداثة»<sup>(2)</sup>، قد سعى إلى القيام بقراءة نقدية مقارِنة لهذا اللقاء من أجل الكشف عمّا هو ذاتي من جهة ابن عَرَبي، إذ إنه فيعبر عن وجهة نظر بكثير من الذاتية والإعجاب بالنفس»<sup>(3)</sup>، وهو الذي يسرد هذا اللقاء ويحكيه وكذلك عمّا يتوافق مع مؤلفات ابن رشد من هذا اللقاء فإن د. نصر حامد أبو زيد في كتابه هكذا تكلّم ابن عَرَبي، يُلحّ على ضرورة الفصل في هذا اللقاء بين ابن عَربي الشيخ، الذي يحكي ويسرد اللقاء ويتذكره. وهذا ابن عَربي الشيخ، الذي يحكي ويسرد اللقاء ويتذكره. وهذا الفصل يسمح لنا ـ كما يقول ـ بفهم مُعطيات كثيرة لا يمكن أن تُفهم إلاً به. وبناء على ذلك يُقدّم منهجاً في التحليل يضع هذا اللقاء في السياق التاريخي للعالم الإسلامي عموماً والوضع الثقافي للأندلس بشكل خاص<sup>(4)</sup>، وفي الآن نفسه يسمح لنا هذا المنهج بأن نتعامل مع بِنية سردية تلعب فيها الذاكرة دوراً. يُقدّم لنا قَدْراً من الحرية للكشف عمّا هو غائب عن السرد<sup>(5)</sup>.

وإذا كان ساعد خميسي ينقل في مقاله أعلاه هذا اللقاء كاملاً مبيئًا عملية تطور الحوار بين الرّجلين من لغة الرمز المتمثّلة في نعم ولا إلى لغة العبارة المتمثّلة من جهة، في «كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلهي: هل هو ما أعطاه لنا النظر؟». ومن جهة أخرى، في «بين نعم ولا تطير الأرواح من موادها والأعناق من أجسادها» مبيّناً أن العقل، هنا، يتحوّل إلى أداة منفعلة تتخلّص من

<sup>(1)</sup> ساعد خميسي، القاء ابن غربي بابن رشد، مجلة سيرتا، رقم 12، جامعة منتوري، قسنطينة، الجزائر، 1999، ص 67-73.

<sup>(2) •</sup> ابن عَرَبي في أُفق ما بعد الحداثة»، ندوة دولية، الرباط، 2002.

<sup>(3)</sup> ساعد خميسي، مرجع سابق، ص69.

<sup>(4)</sup> نصر حامد أبو زيد، هكذا تكلّم ابن عَرَبي، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> المرجع السابق، ص165.

قوانين العقل، وأن هذا التخلُّص بمثابة طيران الأرواح من موادها، هذا من جهة ابن عَرَبي؛ وأن الكشف سيتقلُّص، من جهة ابن رشد، إلى مجرَّد سلوك أخلاقي يساعد العقل في عمله، على اعتبار أن الكشف خاص لا يقبل التعميم وعلى أن العقل مشترك وعام تكون نتائجه مقبولة عند الجميع، مع ابن رشد؛ وأن الكشف أشمل من العقل مع ابن عَرَبي، بحيث ينتصر كل منهما لمنهجه؛ فإننا نعلِّق على هذا الفَهُم من جهتين: الأولى، هي أن ابن رشد ينتصر للبرهان وهو بخلاف العقل بمعناه العام. فهذا الأخير قد صنّف الناس أصنافاً تتماشى مع أنواع الأقيسة ومع اختلاف قدرات الناس في التصديق بالخبر. فلا يكون القول البرهاني عاماً لكلّ الناس، وإنّما يصير بدوره خاصاً، حتى وإن كانت نتائجه كونية إذ ينبغي إلجام العامّة عن هذه الكونية؛ أما ابن عَرَبي فيسعى إلى استخلاص كونية أخرى غير برهانية يصير فيها البرهان مجرّد حالة خاصة في موطن خاص لا يتعداه وهو موطن الضروري. أو ما يعلمه العقل بداهةً. إنها كونية التجليّات الإلْهيَّة التي لا يتمُّ التوصّل إليها إلا عندما تطير الأرواح من موادها، أي عند «تجريد النفس من العوارض الشهوانية (6). وهو أمر يعتبره ابن رشد مجرّد مزاعم. الثانية: هي أن تطور الحوار بين الرّجلين من الرمز إلى العبارة ينتهي أيضاً بالرمز واللغز، الذي يتبدّى في طيران الأرواح والأعناق وهو قول مستفاد من الآية ﴿وَكُلَّ إِنَّكِنِ ٱلْزَمَّنَّهُ طُنَهِرُمُ فِي عُنُقِهِۥ ﴾ وهذا الإلزام يستوجب طيران الكشف ليمارس السياحة الروحية في مناطق الوجود المختلفة، فلا يبقى في المواد والأجساد وفي مستوى الحضرة الحسّية. غير أن هذا الطيران هو بدوره خاص ينبغي إلجام العوام عن القيام به. إنه منهج العارفين وبرهان الصُّدِّيقين.

#### 1 ـ مناقشة وجهة نظر نصر حامد أبو زيد، وعبد الفتاح كيليطو

بخلاف ساعد خميسي الذي يذكر هذا اللقاء بأكمله من دون أن يُحدث فيه تصنيفاً مُعيّناً، يكشف د. أبو زيد في هذا اللقاء عن نصوص أربعة تمثّل لقاءات أربعة. وهو إذ يقوم بذلك يعلّق على مفكّرين: أولهما، عربي وهو علي مبروك.

<sup>(6)</sup> ابن رشد، مناهج الأدلة.

وثانيهما، غربي وهو ستيفان ستلزر Steffen Stelzer. لقد سجّل أبو زيد هذه النصوص الأربعة من أجل القيام بتحليلها فيما بعد. غير أنني سأنظر إليها نظرة أخرى، لكن بعد تلخيص هذه اللقاءات على الشكل التالي:

- الأوّل، حصل بطلب من ابن رشد. ولقد تم هذا اللقاء. وفيه حصل مقام نعم لا. يعني، الإجابة المُحيّرة التي تكشف عن أن البرهان مقبول في ميدان غير ميدان الكشف، وأن الكشف لا يكون مُستغرَقاً في البرهان.

- الثاني، حصل أيضاً بطلب من ابن رشد غير أنه لم يتم. لقد بقي أملاً، ونبه بقي أمل ابن رشد مُعلَقاً في ما إذا كان النظر العقلي يوافق أو يخالف الكشف الصّوفي. يعني في ما إذا كان البرهان مُستغرّقاً في الكشف أم لا. إذ إن ابن رشد يقول، كما يحكي ابن عَرَبي: «هذه حالة أثبتناها وما رأينا لها أرباباً. فالحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد من أربابها الفاتحين مغاليق أبوابها، والحمد لله الذي خصّني برؤيته»(8). هذا أمر يفيد رغبة ابن رشد في فَهم الإجابة الجامعة بين الفِئين: نعم ولا. وهي إجابة لا يحملها مبدأ الثالث المرفوع. ولا تقبل الدخول في مبدأ الذاتية. أي أنها خارجة عن المنطق القضوي. لم يتم هذا اللقاء لأن ابن رشد أدركته الوفاة، وحتى الوفاة، هنا لها دلالتها، وهي أن يبقى ابن رشد وفيًا لأرسطو. لأنه لو سلمنا بأن هذا اللقاء قد حصل، لكان ابن رشد أعاد النظر في الأرسطية، وهو شيخ كبير. إنه فقيه وقاضٍ. ولاسيما أن حالة الكشف قد قال عنها بأنها حالة أثبتناها.

- الثالث، حصل بطلب ابن عَرَبي لكنه لم يتمَّ. إذ إن ابن رشد لم يكن معنيًا بما كان يشغل ابن عَرَبي، فهو لقاء حصل في الواقعة التي فيها هذا الأخير يرى الأوّل دون أن يراه هذا الأخير. هذا اللقاء هو من باب الرؤيا غير أن أبو زيد يقول عنه بأنه قد حصل «باستدعاء إرادي من جانب الشيخ»<sup>(9)</sup>. والسؤال الذي نظرحه هنا هو: هل تتحكم الإرادة في ما هو رؤيا وحُلُم؟ ثُمَّ من الذي قام الذي نظرحه هنا هو: هل تتحكم الإرادة في ما أبن عَرَبي الشيخ؟ إذا اتفقنا بأن

<sup>(7)</sup> هكذا تكلُّم ابن عَرَبِي، ص167-168.

<sup>(8)</sup> ابن غزبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 15، ص373.

<sup>(9)</sup> هكذا تكلُّم ابن عَرَبي، ص192.

الشيخ هو السارد فإن الفتى هو الذي حصلت له الرؤيا. وتذكر هذه الرؤيا لا يقتضي انتظار ابن عَرَبي حتى يصير شيخاً. إننا نحلُم لكن عندما نتحدّث عن الحُلُم فإننا نتذكره بالضرورة. ويترتب على ذلك أن إرادة ابن رشد ليست وحدها الغائبة وإنّما إرادة ابن عَرَبي أيضاً، وهو أمر يتماشى مع المصدر الإلهامي لكتاباته التي لا تحصل عن اختيار. يضاف إلى ذلك الرأي الآخر الذي يقول بأن الشيخ الأكبر لا يكتب إلا عن إلقاء رباني، أي لا تلعب ذاكرته أيَّ دور في ما يكتب. وهو أمر يؤكده أبو زيد أيضاً.

فضلاً عن ذلك، إن كان ابن عَرَبي الشيخ هو الذي يتذكّر وقائع حصلت لابن عَرَبي الفتى، فإن تذكّره ذاك لم يحصل بالطريقة العادية لفعل التذكّر كما يعالجها علم النفس، وإنّما بالكيفية التي يقرأ بها الفلاسفة كتب الأقدمين، أي بالكيفية التي يقرأ بها الشيخ الأكبر فكر ابن رشد.

- الرابع، لم يحصل بأي طلب من الطرفين غير أنه تم. لكن بعد وفاة ابن رشد: «فما اجتمعت به حتى درج» (10). . في هذا اللقاء تساءل ابن عَرَبي حول ما إذا كان أمل ابن رشد قد تحقق.

اللقاءان الأوّلان أرضيّان والأخيران برزخيّان. برزخيّة الثالث روحانية خالصة، وبرزخيّة الرابع هي وجود ابن رشد ما بين الموت والبعث أي القبر، واستعداد ابن عَرَبي للرحيل بدوره إلى الشرق، وهو في الغرب أي في مراكش فضلاً عن أن حياة ابن عَرَبي نفسها برزخيّة. والملاحظ أن ابن رشد لم يكن معنيًا بما هو عليه ابن عَرَبي في اللقاء الثالث، في حين أن ابن عَرَبي كان معنيًا بابن رشد في اللقاء الرابع. وهو الذي سخّر له الأستاذ عبد الفتاح كيليطو مقالاً رائعاً في كتابه لسان آدم تحت عنوان وترحيل ابن رشده (11)، في حين أن د. محمد المصباحي قد كشف عن أفق ما بعد الحداثة وهو يركّز تحليله القويّ على اللقاء الأوّل حيث يقوم مقام نعم ولا(12). سنعود إلى هذين المقالين فيما بعد.

<sup>(10)</sup> المصدر السابق نفسه؛ أيضاً الفتوحات المكية، الباب 15.

<sup>(11)</sup> عبد الفتاح كيليطو، لسان آدم، ترجمة: غيد الكبير الشرقاوي، ص63-67.

<sup>(12)</sup> د. محمد المصباحي، مقام نعم ولا، ضمن «أبن عَرَبي في أفق ما بعد الحداثة» =

إذا كان نصر حامد أبو زيد يخلص، من خلال اللقاء الثاني، إلى نوع من القراءة الرمزية التي قدّمها على مبروك عن هذا اللقاء التي يفهم من خلالها أن آمال ابن رشد سوف تتحقّق في أوروبا، فإن ذلك يعني، في نظري، أمرين: أولهما، هو إجابة عن السؤال الذي طرحه الشيخ الأكبر في قوله الشعري التالي:

هـذا الإمـامُ وهـذه أعـمـالُـهُ ياليتَ شعري هل أتت آمالُهُ؟(١٦)

يعني ذلك التساؤل حول تحقق أمل ابن رشد. والجواب هو أن أمله قد أوتي في أوروبا اليونانية. وثانيهما، هو أن الفلسفة لا تعيش إلا في بيتها الذي هو اليونان، لأن قيام الفلسفة في غير أوروبا تعترضه عقبات كثيرة عاناها الفلاسفة في العالم العربي الإسلامي، في مُناخ تهيمن فيه سلطة الفقيه السلطاني، كما سبق أن أشرنا إلى ذلك في هذا البحث.

عدم تحقيق أمل ابن رشد في أن يلتقي ابن عَرَبي في اللقاء الثاني سيُعاد طرحه في اللقاء الرابع على شكل سؤال طرحه ابن عَرَبي نفسه. وهنا يتوجّب التعليق على قول الأستاذ عبد الفتاح كيليطو حيث قال: «ابن عَرَبي من جهته لا يقول شيئاً، لكنه يقيد عبارة أبي الحكم الجميلة، يلتقطها ليتعظ بها وأيضاً ليرويها، ويبلغها»(14).

أجل إن ابن عَرَبي قد اتّخذ ملاحظة أبي الحكم عمرو بن السراج الناسخ، القاضي أمام ابن جبير الفقيه الذي وافق على هذه الملاحظة، على الرغم من مشاركته في اضطهاد ابن رشد، اتخذها ابن عَرَبي موعظة، لكن لا لكي يبلّغها فحسب وإنّما لكي يعترف الفقيه ابن جبير بالمكانة الممتازة لابن رشد، أيضاً. وهو أمر لم ينبّه إليه الأستاذ كيليطو، فضلاً عن ذلك تدخل ابن عَرَبي ببيته الشعري أعلاه بعد أن توفى الفقيه والناسخ معاً.

لماذا طرح ابن عَربي هذا السؤال: «ياليت شعري هل أتت آماله؟». الجواب

منشورات كلية الآداب، الرباط، ص23-43، سنة 2003. ندوة أكتوبر الدولية عن ابن غزيي، 2002، تنسيق، د. محمد المصباحي.

<sup>(13)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 2، ص373.

<sup>(14)</sup> كيليطو، لسان آدم، ص65.

الممكن هو أنه رأى نفسه في الحالة التي رأى فيها ابن رشد. وكأنه يطرح سؤالاً آخر: هل ستؤتى آمالي أنا أيضاً؟ يعبّر الأستاذ كيليطو عن ترحيل ابن رشد في جملة رائعة ختم بها مقاله المذكور: «دفنُ ابن رشد لم ينته بعدُ» (دائل. وهو في نظري حكم يصدق على ابن عَرَبي أيضاً. يعني أن آمالهما لم تتحققا في حياتيهما وإنّما في سفر فكرهما من موطنهما الذي هو المغرب، وهو سفر ما يزال قائماً. فهما معا يسافران في عقول القراء والباحثين في التراث العربي الإسلاميّ. يقول الأستاذ كيليطو: «ستدفن الجثة (أي جثة ابن رشد) في قُرْطُبة، لكن الكتب ستترجم إلى العبرية ثم إلى اللاتينية، ووجودها سيطبع بقوة النقاش الفلسفي حتى القرن السادس عشر. . . سيحيا هذا الأخير (أي جثمان ابن رشد) عند اللاتين حياة بعد وفاة . . . . بل ستكون له صورة، لأن وجهه سيمثل في عدة رسوم إيطالية (مورة).

دفنُ ابن رشد وإخراجُ جثته ثانيةً ثم ترحيلها في الرسوم واللوحات الفنية، والصور، هو أمر يخالف رأي ابن رشد المتعلّق بعدم بعث الأجساد من جهة، والذي يحتكم إلى البرهان وليس إلى دور المخيلة من جهة أخرى. وقد يكون هذا عنصراً من بين العناصر التي تفسّر هذا المقام نعم ولا. يضاف إلى ذلك أن فكر ابن رشد قد توقّف في الغرب عندما حصلت الثورة على الأرسطية. وهو ما عبر عنه القول أعلاه: «حتى القرن السادس عشر»، فينتقل العقل الرشدي إلى رسوم إيطالية. وفي المقابل لم يتوقّف فكر ابن عَربي، إلى اليوم، بل صار يشكل فكراً يمكن قراءته على ضوء فكر ما بعد الحداثة، ما بعد فكر أرسطو وابن رشد (٢٥٠).

في المغرب حصل اضطهاد ابن رشد وفي الشرق حصل اضطهاد ابن عَربي. نجا ابن رشد من الاضطهاد بالموت. ولم يكن ابن عَربي يهاب الموت، إذ الموت عنده يشكّل شرطاً ضروريًا للسفر في الأكوان والمقامات والمنازل والحضرات والمراتب الوجودية، بل ويتحدّث عن الموتات الأربع التي تشكّل علامات على طريق الوصول إلى مرتبة الإصغاء إلى النداء الآتي من الهدير الذي ينبع من أمواج

<sup>(15)</sup> المرجع السابق نفسه.

<sup>(16)</sup> المرجع السابق، ص66.

<sup>(17)</sup> انظر: «المداخلات» الواردة في الندوة الدولية المنعقدة في الرباط عن «ابن عَرَبي في أفق ما بعد الحداثة».

بحر الوجود. هناك الكثير ممّا يمكن قوله في هذا الأمر. لكن لنرجع إلى ما نحن بسبيله فنقول:

إذا كان اللقاء الثاني سيُعاد طرحه في اللقاء الرابع، وهما معاً يدوران حول الأمل، فإن اللقاءين الأول والثالث، يدوران \_ كما يرى د. نصر حامد أبو زيد، وهو يتفق في ذلك مع ستلزر \_ ليس حول المعرفة وأدواتها وإنّما حول موضوعها الذي هو أحوال المعاد، مركَّزاً في ذلك على لفظة الواقعة الواردة في هذا اللقاء: (فأقيم لي رحمة من الله في الواقعة في صورة ضرب بيني وبينه حجاب رقيق)<sup>(18)</sup>. ويفسر الواقعة هنا بسورة الواقعة. ويعتبر أبو زيد أن هذا الفَهم مشروع في قراءة فكر ابن عَرَبي. أَتَفَق مع هذا الفَّهُم، لكن ليس وحده الفَّهُم الوحيد. إذ إن مداوى الكُلُوم لم تكن الواقعة هي وحدها عين المسألة التي ذكرها هذا القطب الإمام، أعنى مداوي الكُلُوم (19). عين المسألة هو: «وبين نعم ولا تطير الأرواح من موادها والأعناق من أجسادها» (20). يفهم أبو زيد هذه الإجابة المُحيّرة بأنها تشير إلى الواقعة، التي تتحدَّث عن اشتراك الدنيا والجنة من حيث البناء، إذ إنهما معاً من لِبْن وآجرٌ، وهذا الاشتراك هو المُعبِّر عنه بنعم غير أنهما يختلفان في المادة إذ إن لَيْنَ الدنيا من طين وتبن، ولِبْنَ الجنة من عسجد ولُجَيْن وهو المُعبِّر عنه بـ الاً في نظر أبو زيد (21). أجل لقد ختم مداوي الكُلُوم خطابه الموجّه إلى بنيه بهذا الاشتراك والافتراق، لكنه ذكر أموراً أخرى يمكن أن تشكّل تفسيراً لهذه الإجابة الأكبرية. ولاسيما أن هذا الخطاب هو بمثابة نصائح لا تدخل في نظام منطقي يؤدي بنا إلى القول إن خاتمته هي حصيلة الخطاب بأكمله. فما الذي ذكره هذا القطب الإمام؟ إنه ما يلي:

يفتتح ابن عَرَبي حديثه عن مداوي الكُلُوم بحديثٍ أويسي فيه ذكر لنَفَس الرحمان الذي يأتي الرسول يَشْتُ من قِبَل اليمن، به يحصل تنفيس الرسول عن الكوب الذي يعانيه من الكفار. التنفيس هو حلّ لأزمة وشفاء. يقدم تصوراً جديداً

<sup>(18)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 2، ص373.

<sup>(19)</sup> المصدر السابق، ص372.

<sup>(20)</sup> المصدر السابق، ص169، 193، 198.

<sup>(21)</sup> أبو زيد، هكذا تكلّم ابن عَرَبي، مرجع سابق.

للكيفية التي ينبغي أن تكون عليها العلاقة بين البشر. غير أن هذا النَفَس يكون بالقُرب لا بالبُعد، إذ الشقيّ إنّما يشقى بالبُعد والسعيد إنّما يسعد بالقُرب. وما يصدر عن النَفَس يتلقّاه صاحب النَفَس وهذا الأخير هو صاحب الشم. ابن رشد لم يكن من أصحاب الشمّ وإنّما من أصحاب النظر. الكشف ليس هو ما يعطيه النظر وإنّما ما يعطيه شمّ رائحة النَفَس الرحماني.

إن المعرفة التي تحصل بالسمع والبصر هي التي تتأسّس على الانفصال، وهذا الانفصال هو الذي يسمح بالتعميم وإمكان البرهان والنظر، وكذلك المعرفة الميتافيزيقية. لذلك فإنهما في هذا المستوى الميتافيزيقي ليستا للقرب. في المقابل، يكون الشمّ واللمس والذوق أكثر التصاقاً بالموضوع، وأكثر قوى الإنسان حيوانية. لكن لمّا كانت الفلسفة ونظرية المعرفة عموماً تحصر قوة الشمّ وقوة اللمس في ما هو جزئي محسوس، فإنهما في الكشف الصّوفي تتحوّلان إلى قوة إدراكية تكون لها السيادة على سائر القوى. الشيء الذي يسمح بالحديث عن أصحاب الضرب واللمس من العارفين. إن هذا وجه من وجوه لا الأكبرية.

1- مداوي الكُلُوم يُطلع بنيه أو أصحابه على أسرار ينبغي سترها على العامّة خوفاً عليها منهم. ومن هنا أخذ هذا الاسم مداوي الكُلُوم لأنه استكتم هذه الأسرار: «كما استكتم يعقوب يوسف عليهما السلام حذراً عليه من إخوته (22)، كي لا يكيدوا له كيداً. فتكون إجابة ابن عَرَبي المُحيّرة داخلة ضمن كتم الأسرار، ولاسيما أن ابن رشد لم يكن من الأقطاب في نظره، إذ خلفاء هذا القطب الإمام هم على الشكل التالي: المستسلم الذي يغلب عليه علم الدهر الأوّل أو دهر الدهور. ومن هنا تسمية الله بالدهر. تلاه مظهر الحق، ثم الهائج الذي ظهر بالسيف، تلاه لقمان الملقب بواضع الحِكم، وبعده أتى الكاسب الذي تغلبُ عليه المؤثر فيه من العالم العلوي نظرة مخصوصة على وزن مخصوص، فيظهر ذلك المؤثر فيه من العالم العلوي نظرة مخصوصة على وزن مخصوص، فيظهر ذلك الأثر من غير مباشرة ولا حيلة طبيعية (23). ويقول عنه أيضاً: "وكان يقول: إن الله أودع العالم كلّه في الأفلاك، وجعل الإنسان مجموع رقائق العالم كلّه. فمن

<sup>(22)</sup> ابن عَزيي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، الباب 15، ص370.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق، ص386.

الإنسان إلى كل شيء رقيقة ممتدة. من تلك الرقيقة يكون من ذلك الشيء في الإنسان ما أودع الله عند ذلك الشيء من الأمور التي أمنه الله عليها ليوديها إلى هذا الإنسان. وبتلك الرقيقة يحرّك الإنسان العارف ذلك الشيء لما يريده. فما من شيء في العالم إلا وله أثر في الإنسان وللإنسان أثر فيه. فكان لهذا (الإمام) كشف هذه الرقائق ومعرفتها، وهي مثل أشعة النور (24). نذكر هذين القولين كي نبين أن الواقعة ليست هي التي تفسّر تلك الإجابة المُحيّرة: «وبين نعم ولا تطير الأرواح من موادها والأعناق من أجسادها». فالعلم بالدهر الأول والهِمة والتأثيرات المتبادلة بين الإنسان والعالم، وقدرة العارف على التأثير في مجريات الأحداث، كل ذلك ينفلت من النظر البرهاني. فما يعطيه الكشف لا يعطيه النظر، وما يعطيه النظر بعطيه الكشف ويتجاوزه. بعد الكاسب خلفه جامع الحكم الذي أعطي أسرار النبات.

2- العلم بالنشأة الذاتية. يتعلّق الأمر، هنا، باعتدال هذه النشأة، وهو اعتدال يقوم على ميزان الذهبية. وهذه الذهبية هي غاية الكيمياء والطب إذ إنهما معاً يزيلان العلل والأمراض. الأولى، عن المعادن. والثاني، عن الجسم الحي. وليس الطب، مثلاً، إلاَّ زيادة في الناقص ونقصاً من الزائد. أليست إجابة ابن عَرَبي معتدلة تجمع بين نعم ولا؟ هل هي تردد كما يقول د. المصباحي؟ لنترك الإجابة عن هذا السؤال إلى حين، فنقول: إن اعتدال الأخلاط في هذه النشأة يفيد أن من يعتدل جسمه تصح رؤيته ورويته ويتمكّن من الصعود إلى أعلى. إن هذا أمر يمكن تبينه في قصة حيّ بن يَقظان للفيلسوف ابن طُفَيْل معلم ابن رشد. فليُنظر هناك.

إن الإنسان في وجوده الأصلي يقوم على الذهبية، على الصحة، غير أنه تعتريه الأمراض التي تحصل له من الأعراض والأغراض. ومداوي الكُلُوم يريد ارجاع الإنسان إلى صحته وهذا الإرجاع يقتضى العلم بالكيمياء في النشأة الإنسانية.

يعرض أبو زيد هذه القصة، قصة حَيّ بن يَقْظان، كمحاولة من ابن رشد لحل إشكاليّة أطلق عليها أبو زيد اسم: «الحقيقة المزدوجة»، التي هي تعبير عن اللقاء بين البرهان والعرفان، حيث يجد هذا الأخير مكانه ضمن الأوّل. وهذا اللقاء ظلّ

<sup>(24)</sup> المصدر السابق نفسه.

سجين التعبير عن الفلسفة العقلية بأسلوب الرمز والاستعارة. هذه الحقيقة المزدوجة يُعبِّر عنها كما يلي: فيتبدّى ذلك في تساؤلات 'حي' عن الحكمة في توظيف التمثيل والمجاز في التعبير عن الحقائق" (25). يعني ضرورة تبليغ نتائج البرهان بأسلوب غير برهاني. ويقدم ابن رشد حلاً لهذه المشكلة في تصنيف الناس إلى فئات ثلاث (26). وهو تصنيف أراد ابن رشد من خلاله نقد طريقة البرهان الكلامي التي مزّقت الشرع وفرّقت الناس. بل إن المتكلّمين باستعمالهم قياس الغائب على الشاهد جعلوا من الله فإنساناً أزليًا وهو أمر يرفضه ابن رشد وابن عَربي معاً. ربها أن هذا يفسّر نعم الأكبرية. ولمّا كان التمثيل الجسماني، أي التمثيل بالصورة أقرب إلى العامّة من التمثيل الروحاني، فإن ابن رشد قد وجد حلاً عند الغزالي في كتابه مشكاة الأنوار، باعتباره يُقدّم طريقاً لا يصعب فَهمه عن العامّة، حيث يوصف الحق بأنه نور. ومن هذا المنطلق يمكن أن نقول بأن ابن رشد قبِل نعم الأكبرية ولم يقبل كمنهج لتقريب معرفة الله إلى العامّة. يعني أن ابن رشد قبِل نعم الأكبرية ولم يقبل النفي يُفهم منه بأن التصوّف ليس للعامّة هو أيضاً وإنّما للعارفين.

ويبدو لي أن ابن عَرَبي أجاب عن سؤال ابن رشد تمثيلاً ومجازاً، ليس لأنه من العامّة في تصنيف ابن رشد، وإنّما ربّما لأن ابن رشد من أهل الظاهر في تصنيف ابن عَرَبي، ولذلك خاطبه مجازاً. لم يكن ابن طُفَيْل ولا أرسطو من معلّمي الشيخ الأكبر، وإنّما كان الخضر الذي يحكي عنه مداوي الكُلُوم. إذ إن هذا الأخير يمتد علمه إلى العلم «بأسرار إحياء الموت» (27). إنه علم بركة وخصب وإنتاج واهتزاز وامتلاء وتجديد. فالخضر كما يقول عنه الرسول على المعد على فروة إلا اهتزت تحته خضراء (28).

3- العلم بأن العالم ما بين النقطة والمحيط وأن «الأقرب إلى المحيط أوسع من الذي في جوفه، فيومه أكبر ومكانه أفسح ولسانه أفصح» (29). ومن هذا المعنى

<sup>(25)</sup> أبو زيد، هكذا تكلّم ابن هَرَبي، ص181.

<sup>(26)</sup> ابن رشد، فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من اتصال. تحقيق: ألبير نصري نادر، دارالمشرق، ط3، 1986.

<sup>(27)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السفر 2، ص 369.

<sup>(28)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق، ص374.

خرج العِلم بأن العالَم إنسان كبير وأن الإنسان اختصار للعالَم في الجِرْميّة وإن كان يضاهيه في المعنى. إن الوجود بهذا المعنى هو دائرة محيطها هو الممكنات ومركزها هو الاسم الجامع الله وذلك بخلاف الأفلاطونية المحدثة التي تنظر إليه كنية خطّية تسير من الواحد أو الأوّل إلى آخر الموجودات الأرضية (30).

4- الإخبار بوجود الأبدال السبعة التي تحكم الأقاليم السبعة قلوبهم تكون بحسب سلطان اليوم والساعة. يحصلون على علوم كثيرة تبعاً لموقع كل منهم ضمن فَلَكه وإقليمه. هل يمكن أن تخضع علوم هؤلاء لِما ينتهي إليه النظر؟ الجواب طبعاً لا.

إن هذه العناصر الأربعة يمكن أن تشكّل مجتمعةً موضوع هذا اللقاء، وليس الواقعة فقط. نقول هذا الأمر ونحن نتفق مع حامد أبو زيد الذي يقول بمشروعية مثل هذه القراءة. وهو أمر نتبيّنه من خلال قراءة ميشال شودكيفيتش أيضاً (31) إن الموقع الذي يحتلّه هذا اللقاء في «الباب 15» من الفتوحات المكيّة، مسبوق بالحديث عن مداوي الكُلُوم كما أنه متبوع بالحديث عنه بعد ذِكْر هذا اللقاء. إنه موقع شبيه بالموقع الذي يحتلّه حديث القرآن الكريم عن الصلاة الوسطى في قوله تعالى: ﴿حَيْفِلُوا عَلَ الفَكَوَتِ وَالصَكَوْقِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلّهِ قَنْبِينَ ﴿ (32).

في اللقاء الثاني بحسب تصنيف نصر حامد أبو زيد، يميّز هذا الأخير في السؤال الذي طرحه ابن رشد بين سؤالين: سؤال ابن رشد هو: «كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلهي، هل هو ما أعطاه لنا النظر؟»(33). ونظراً لكون أبو زيد فهم الإجابة المُحيّرة «نعم ولا» على أن «نعم» إجابة عن السؤال كيف والا إجابة عن السؤال هل، فإن هذا يعني تحويلاً للسؤال كيف؟ إلى السؤال هل؟.. بحيث يكون السؤال الأوّل هو: «هل وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلهي؟» والسؤال الثاني هو: «هل هو ما أعطاه لنا النظر؟».

هذا الفصل بين السؤالين يشرح في نظر حامد أبو زيد مقام انعم، والا.

<sup>(30)</sup> أبو زيد، هكذا تكلّم ابن عَرَبي، ص203.

<sup>(31)</sup> انظر هذه القراءة النسقية لابن عَربي في هذا البحث: عن «الكتابة النسقية».

<sup>(32)</sup> انظر تفسيراً لهذا الموقع في هذا البحث، في «هرمينيوطيقا ابن عَرَبي، -

<sup>(33)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 2، ص373.

بحيث تكون الإجابة عن السؤال الأوّل هي: نعم، لقد وجدنا الأمر في الفيض والكشف الإلهي. أبو زيد، هنا، يفهم حرف السؤال "كيف" بأنه مماثل لحرف السؤال «هل» وليس الأمر كذلك، كما سيتبيّن لنا ذلك بعد قليل. والإجابة عن السؤال الثاني هي: «لا» فهذا الأمر لا يعطيه النظر (34).

إن القول بأن «نعم» إجابة عن حرف السؤال «كيف؟» هو قول لا يستقيم، إذ إن لكلّ حرف من حروف السؤال موضوعه (35)، كما أنه يفرض استراتيجية في الإجابة عن موضوعه. فلا يتحوّل «كيف» إلى «هل». إذ الإجابة عن «كيف...؟»، لا تكون هي «نعم» أو «لا». وإنّما بإظهار صيغته \_ موضوعه أو كيفيّته أو هيئته. إنّما الإجابة به «نعم» أو «لا» تكون للسؤال الذي يبدأ به: «هل... ؟». وهذا الأمر لا يغيب عن ابن عَرَبي نفسه الذي تحدّث عن أمهات المطالب العلمية.

نستعين، هنا، بما يقوله المعلم الثاني أبو نصر الفارابي في كتابيه: كتاب الحروف، (36) وكتاب الألفاظ المستعملة في المنطق (37). إن حروف السؤال عند أبي نصر الفارابي لها معنيان: الأوّل، هو المعنى الذي وُضعت من أجله. والثاني، هو المعنى المستفاد من استعمالها على سبيل الاتساع في الكلام والاستعارة والمجاز. هذا المعنى الأخير يُستعمل في الخطابة والشعر والجدل والسفسطة وذلك ليُتوهم بأنه يُشير إلى المعنى الأوّل. أو ليتم به تزيين الخطاب عند الكلام. أما في الفلسفة فلا تُستعمل إلا بالمعنى الأوّل الذي وُضعت من أجله. ويترتب على هذا التمييز سؤال: هل يلجأ ابن رشد إلى المعنى الثاني في حواره مع ابن عَرَبي، وهو الذي سعى إلى إخراج الاستعارة والجدل والسفسطة من حقل الفلسفة؟ هل خاطبه بسؤال عير فلسفي كي يتسع السؤال «كيف» ليشمل موضوع السؤال «هل»؟. لقد حصر المعلم الثاني حروف السؤال في خمسة، قام بتفصيل القول فيها في هذا الكتاب المعلم الثاني حروف السؤال في خمسة، قام بتفصيل القول فيها في هذا الكتاب

<sup>(34)</sup> أبو زيد، هكذا تكلُّم ابن غَرَبي، ص170.

<sup>(35)</sup> انظر: الفارابي، كتاب الحروف، تحقيق وتقديم وتعليق: محسن مهدي، دار المشرق، بيروت، 1990.

<sup>(36)</sup> المصدر السابق، ص165.

<sup>(37)</sup> الفارابي، كتاب الألفاظ المستعملة في المنطق، تحقيق: محسن مهدي، دار المشرق، بيروت، 1986.

وهي: ما...؟، أيُّ...؟، هل...؟، لم...؟، كيف...؟. ونحن يهمّنا هنا كيف...؟ وهل...؟

يرى الفارابي أن حرف السؤال «كيف» له مقصد خاص وله أمكنة خاصة به. فهو يقترن بشيء مفرد، أو بما يجري مجرى المفرد من المركبات التي تركيبها تركيب تقييد واشتراط. فيكون المطلوب به ليس هو الماهيّة المجرّدة للموضوع، وإنّما الجزئيات التي يلتئم منها، وهذا في بادئ الرأي. يعني أننا نطلب به قوام ما يتكوّن منه الموضوع، أي ماهيته في مادة معيّنة. وليس ماهيته المجرّدة عن المادة. فماهيته المطلوبة بهذا الحرف تعني هنا شكله، وصيغته وهيئته. فعندما نطرح السؤال: كيف انكساف القمر؟ فإنّما يطلب ماهيّة الانكساف في مادته أي الأجزاء التي يلتئم منها الانكشاف.

يقول الفارابي في كتاب الألفاظ المستعملة في المنطق<sup>(69)</sup>: •والحرف الذي يقرن بالشيء فيدل على أنه مطلوب معرفة صيغته بالجملة فهو حرف كيف (...) إمّا صيغة ذاته وإمّا الخارجة عن ذاته».

ويترتب على ذلك أن حرف السؤال الكيف، في سؤال ابن رشد: الكيف وجدتم الأمر في الفيض والكشف الإلهي؟» يمكن أن يطلب به صيغة الأمر الذاتية وهي التي تُسمّى بالكيفية الجوهرية لهذا الأمر الذي هو الواقعة، أو صيغته الخارجيّة التي هي كيفية عَرَضيّة لهذا الأمر. كما يمكن أن يحل محلّه بالنسبة إلى موضوعنا: «ما هو الأمر في الفيض والكشف الإلهي؟» وأي شيء هو الأمر في الفيض والكشف الإلهي؟ كما الفيض والكشف الإلهي؟ وليس هل وجدتم الأمر في الفيض والكشف الإلهي؟ كما زعم ذلك أبو زيد؛ ما دام قد أجاب عن السؤال الكيف، بنعم، في حين أن الإجابة عن الكيفية والوضع وليس عن التحقق والوجود.

إن حرف السؤال «كيف» قد يُطلب به هيئة المحمول في القضيّة، فيما إذا كان موجباً أو سالباً. كما يمكن أن نطلب به السبب. أي السبب الذي يجعل من الشيء أن يكون على حالٍ ما، كأن نسأل عن السبب الذي يجعل من الأرض أن تكون كروية الشكل. فنقول كيف صارت الأرض كروية ؟ فيكون السؤال هو: ما هو

<sup>(38)</sup> الفارابي، كتاب الحروف، ص198.

<sup>(39)</sup> الفارابي، كتاب الألفاظ، ص52.

السبب الذي جعلكم تجدون الأمر في الكشف والفيض الإلهي هل هذا السبب هو النظر؟ يعني كيف اعتقدتم الأمر في الكشف. . . ؟ فيكون سؤال ابن رشد متعلَقاً بالاعتقاد الذي يتوزع بين النظر والكشف. وهنا لا يمكن استبدال "كيف" بـ "هل" لأن "كيف" يطلب ما هو مستقر عند المسؤول من العلم بالأمر، في حين أن "هل" يتعلق بما ليس عند السائل من العلم الذي استقر عند المسؤول، إذ يطلب منه أحد الاحتمالين، "نعم" أو "لا".

نقول، بعبارةِ أخرى: السؤال «كيف؟» يتعلّق بما هو مقرر في الاعتقاد أو في ذهن المخاطب. وليس بما هو متحقّق بالفعل. أما السؤال «هل؟» فيتعلّق بالاحتمال، الذي يقرّر أحد الاحتمالين الذي يكون متحقّقاً في الوجود. إمّا «نعم» وإمّا «لا». ولذلك، فإن حامد أبو زيد لم يفلح في تأويله. إذ إن الحرف «كيف» أقوى في الدلالة من حرف «هل» في حوار جدلي أو خطابيّ. فابن رشد طرح سؤالاً جدلياً. لذلك أجابه الشيخ الأكبر هذه الإجابة الجامعة بين «نعم» و«لا». وهذه الإجابة إجابة تعي مسلك الحوار الجدلي الذي يقود في النهاية إلى انتصار ابن رشد على ابن عَرَبي. غير أن الشيخ الأكبر لم يقرّر احتمالاً بعينه، وإنّما قرّرهما معاً، أي خارج الهوية والماهيّة والإنيّة، كي يجرّ ابن رشد خارج اللغة، وخارج الخلف العلي يؤسّس الماهيّة في اللغة، إلى التحقّق العيني للأمر/الوجود في المُشار إليه وليس في الماهيّة التي هي صنيع القول والخطاب (40).

إن حامد أبو زيد وهو يعتبر الإجابة بنعم على السؤال كيف؟ يظن أن ابن رشد يطرح على ابن عَرَبي سؤالاً فلسفيًا. لكن كيف سيُطرح مثل هذا السؤال على فتئ لم يطر شاربه بعدُ؟ إذا ما اعتبرنا الفصل بين الفتى والشيخ السارد؟ يضاف إلى ذلك أن حرف السؤال «كيف» لا يندرج ضمن السؤالات الفلسفية مثل الحرف «هل» وإنّما أكثر استعماله في الجدل والخطابة والسفسطة. فهل هذا يعني أن ابن رشد طرح سؤالاً جدليًا وآخر فلسفيًا؟ وأن ابن عَرَبي أجاب بالإيجاب عن السؤال الأول وبالنفي عن السؤال الثاني؟ هل قبِلَ منه سؤالاً جدليًا ورفض سؤالاً فلسفيًا؟ إن الجواب به «نعم» أو «لا» إنّما يكون أحدهما في السؤال الذي يكون فلسفيًا؟ إن الجواب به «نعم» أو «لا» إنّما يكون أحدهما في السؤال الذي يكون

<sup>(40)</sup> انظر للمزيد من التفاصيل: محمد المصباحي، تاريخ الوجود والعقل.

التصريح به بالنقيضين معاً، أي الكشف والنظر. ولذلك فإن التصريح بالمتقابلين أو المتناقضين في السؤال، لا بدّ من أن يحمل جوابه لَبْساً إذا كان بأحد الاحتمالين، إذ يبقى الاحتمال الثاني بلا إجابة. إما «نعم» وإما «لا». وهذا اللّبس هو الذي يسعى إليه ابن رشد لكي يدفع الفتى ـ الشيخ عبر سلسلة من الحجج الإقناعية لقبول ما يُصادر عليه. غير أن الشيخ الأكبر أجاب بالاحتمالين كي يرفع عن جوابه هذا اللّبس ولكي يوقع اللّبس في سؤال ابن رشد نفسه. إذ إن هذا الأخير يريد أن يخضع الوجود للمعرفة أو للعقل وابن عَربي يريد أن يخضعهما معاً للوجود، الذي يخضع الوجود للمعرفة أن المتقابلات والنظرية الضِدّية قد خلقت في فكر ابن رشد الأرسطي عدداً من المشكلات المعقدة التي قام د. محمد المصباحي بكشف النقاب عنها في كتابه: تحوّلات في تاريخ الوجود والعقل. فليُنظر هناك.

ربّما أن حامد أبو زيد يميّز بين السؤالين كي يُظهر أن الأمر هو المقصود بالواقعة، بالعلاقة بين الدنيا والجنة، بأحوال المعاد. لكن، في نظرنا، لمّا كان الأمر أوسع في الدلالة من الشيء، وكان المعلوم أوسع منهما، إذ يشمل الوجود والعدم معاً، يمكن أن نقول عنه، بأنه أنكر النكرات، فإنه يحمل دلالة أكثر من الواقعة. لذلك، يبدو لي أن المقصود بالأمر إنّما هو الوجود في الفيض والكشف الواقعة. ولذلك سيكون السؤال هو: كيف وجدتم الوجود في الفيض والكشف الألهي؟ هل هو ما يعطيه النظر الفلسفي؟. نقول ذلك، لأن السؤال طرحه الفيلسوف، وأن ما شغل الفلاسفة، مع أفلاطون وأرسطو وغيرهما إنّما هو مشكلة الوجود، وليس الواقعة، إذ إن بلوغ الحقيقة عند الفلاسفة يتأسّس على نظرية الوجود أولاً. فيكون الإشكال هو: إنني أنا ابن رشد أعتبر الوجود هو ما يعطيه العقل لا غير. ونظراً لكونك فتى خارقاً أطرح عليك السؤال التالي: هل الكشف العقل بصدد الوجود ولا يزيد عليه؟

لكن لمّا كان العقل الفلسفي بحكم برهانيّته يستبعد الأقوال الشعرية، والتخييليّة والجدليّة من دائرة القول الحقّ، فإن أقرب فَهْم إلى مفهوم الأمر أي من الوجود هو أن يتحقّق الفيلسوف المشّائي من إثبات قرّره وهو قوله: «وأما الصّوفية فطرقهم في النظر ليست طرقاً نظرية، أعني مركّبة من مُقدَّمات وأقيسة، وإنّما يزعمون أن المعرفة بالله وبغيره من الموجودات شيء يُلقى في النفس عند تجريدها

من العوارض الشهوانية، وإقبالها بالمصادرة على المطلوب<sup>(41)</sup>. يريد ابن رشد أن يتحقّق من هذا الزعم عند الفتى وهو يشكر الله تعالى، لأنه «كان في زمان رأى فيه من دخل خلوته جاهلاً، وخرج مثل هذا الخروج، من غير درس ولا بحث ولا مطالعة، ولا قراءة (42). يعني أنه أمام فتى يمكن أن يُقدّم إليه جواباً يقبله منه. لكن ابن عَرَبي لم يحقق له هذا الأمل، إذ أجابه بلغز، كان من نتيجته أن اصفر وجه الفيلسوف افأخذه الإفكل وقعد يحوقل (43). وكأن ابن عَرَبي يعيب على ابن رشد قراره بصدد طرق الصّوفية.

إن نعم الأكبرية ليست إجابة عن العثور على الأمر/ الوجود في الكشف، فحسب، وإنّما هي توضيح لمفهوم النظر. فالنظر في الفلسفة عقلي، وهو في التصوّف يقوم على البصر والسمع والمشاهدة والبصيرة. إنه رؤية الروح. فالوجود مثلاً، لا يُرى إلا بعين الروح وليس بالعين الحسية (44). نعم للنظر، ولا للنظر الذي يقوم على القياس والمماثلة.

يتدارك حامد أبو زيد فَهُمه للإجابة «نعم ولا» فيُقدّم إلى القارئ التوضيح التالي: «ومن الصعب لغوياً اعتبار ابن رشد سأل الفتى سؤالين. بل سأله سؤالا واحداً يتعلّق بمواصفات المعرفة التي تحصّلت للفتى، أي هو سؤال عن الكيفية إذا كانت هذه المواصفات مماثلة كيفيًا لمواصفات المعرفة النظرية أم لا ((45) في الحقيقة، أننا لسنا أمام سؤال واحد، وإنما أمام سؤالين فعلاً، لكن شريطة أن يكون السؤال الأول يتعلّق بالكيفية، وهو سؤال جدلي والثاني فلسفي يتعلّق باتخاذ قرار بهذا الصدد. كيف يمكن أن نفسر أننا بالفعل أمام سؤالين وليس أمام سؤال واحد؟

<sup>(41)</sup> ابن رشد، مناهج الأدلة.

<sup>(42)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 2، ص373-374.

<sup>(43)</sup> المصدر السابق، ص 373.

<sup>(44)</sup> أفلاطون، كتاب الجمهورية، ترجمة: فؤاد زكريا، الكتاب السادس. يميّز ابن عُرَبي نفسه بين عين الحس وعين الخيال. لكن هذا لا يعني أنه أفلاطوني بدليل أن أفلاطون نفسه يعطي الأهميّة إلى اللوغوس الذي يؤسس العلم، وليس إلى الخيال الذي يبقى عنده مرتبطاً بالحس.

<sup>(45)</sup> أبو زيد، هكذا تكلُّم ابن عَرَبي، ص170.

سدو لى أن ابن عَرَبي قال نعم لابن رشد من حيث إنهما يتفقان في انتقاد ط بقة علماء الكلام. وفي كونهما يعتبران أن الحقيقة غير محصورة في معتقد ما. «كف وجدتم طريقة المتكلّمين في فَهُمهم للأمر؟ هل هو ما يعطيه لنا الفيض والكشف الإلهي علماً بأن طريقتهم لا يسمح بها النظر الفلسفي؟ ١. والجواب عن هذا السؤال نجده من جهة، في كتاب فصل المقال؛ ومن جهة أخرى، في «مُفدُمة» كتاب الفتوحات المكتة. وذلك في الوصل المتعلِّق بالفرق بين العلم النبوى والعلم النظرى. ففي هذا الوصل تقوم منهجية شبيهة بمنهجية الفيلسوف المشائي. ويتعلِّق الأمر بالمشاركة في الدين. وهذه المشاركة ليست ضروريَّة لقول الحقّ ولقول الوجود. إن المشاركة في الدين هي أيضاً الاختلاف في الدين، إذ إن مثل هذه المشاركة ليست موضوعية، وإنّما هي فقط نموذجية. يعني أنها تقوم على أساس ذاتي. فالحق يمكن أن يصدر عن الكافر. وهذا ما جعل ابن رشد يطلب الحقّ في كتب الأقدمين وهذا ما يؤكده ابن عَرَبي حيث يقول: ﴿ولا يحجبنك أيها الناظر في هذا الصنف من العلم الذي هو العلم النبوي الموروث منهم ـ صلوات الله عليهم ـ إذا وقفتَ على مسألة من مسائلهم قد ذكرها فيلسوف أو متكلِّم أو صاحب نظر في أي علم كان فنقول في هذا القائل الذي هو الصوفي المحقّق: إنه فيلسوف، لكون الفيلسوف ذَكر تلك المسألة وقال بها واعتقدها، وإنه نقلها منهم وإنه لا دِين له، فإن الفيلسوف قد قال بها ولا دِين له. فلا تفعل يا أخي. فهذا القول قول من لا تحصيل له. إذ الفيلسوف ليس كل عمله باطلاً. فعسى تكون تلك المسألة فيما عنده من الحق، ولاسيما إن وجدنا الرسول ـ عليه السلام ـ قد قال بها (...) فإن كنا لا نعرف الحقائق فينبغي لنا أن نثبت قول الفيلسوف في هذه المسألة المعيّنة وأنها حق، فإن الرسول ﷺ قد قال بها أو الصاحب أو مالكاً أو الشافعي أو سُفيان النَّوْري»(<sup>46)</sup>.

ما الذي يمكن استخلاصه من هذا النص الذي يفيدنا في هذا المقام؟

1- إن ابن رشد يجعل من البرهان الأرسطي أساساً لقول الحقيقة، ويستبدل المشاركة في الدين بالبرهان. لذلك فإنه يجد للقرآن حُجّته في نظام الفلسفة. وكل ما في القول النبوي ينبغي على البرهان أن يبرّره، تبعاً لقاعدة التأويل حيث يكشف

<sup>(46)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكيّة، السِفْر 1، فق80 و81، ص145.

البرهان عن الباطن الذي يوافقه ويوافق القول النبوي، إن كان ظاهر هذا القول يخالف البرهان. ويبدو لي أن البرهان بهذه الكيفية يُفقر اللغة ويضيع المعاني التي لا يقبلها. وأن أكثر ما يقبله، شكلي، فارغ من المضمون الحضاري. إن الممارسة البرهانية هي ممارسة للحصر والتقييد، إذ إنها ترتكز على الأعراض الذاتية للشيء دون اهتمام بأعراضه الثانوية، التي تعبر عن جوانب غنية منه. فضلاً عن ذلك إن ابن رشد ينقل مركزية معيار الحقيقة من الحضارة الإسلامية إلى الحضارة اليونانية، ولم ينتبه لضرورة تكسير المركز ذاته. عدم تكسير المركز يمنع ابن رشد من أن يتم التفكير فيه في أفق ما بعد الحداثة. والنتيجة هي أننا قد عثرنا على الوجود في القول النبوي بكيفية ليست هي الكيفية نفسها التي يقول بها الفيلسوف الحقيقة. وإننا قد وجدنا الأمر في الكشف شريطة أن يكون النظر قد كشف هذا الأمر بشكل جزئي فقط.

2- مع ابن عَرَبي تقوم الفكرة نفسها في اتجاه معاكس لاتجاه ابن رشد. إن الذي يعطي المشروعية للحقيقة في الفلسفة، ليس هو البرهان الأرسطي وإنما هو القول النبوي. لكن القول النبوي ليس يعني المشاركة في الدين. فالأنبياء متفقون إذ يصدرون عن أصل واحد، وإنما الاختلاف حاصل بين الفلاسفة والعلماء، وأهل العقائد. لكنّ عند هؤلاء نصيب من الحقّ. ثُمَّ، إن ما يقوله الفيلسوف ليس كله باطلاً؛ ويترتب على ذلك أن يتأسس الخطاب الفلسفي على الفَهم الصوفي للقول النبوي، يعني ذلك أن التصوّف هو فلسفة إذا ما أقصينا جوانب الباطل منها. لذلك، فإن ما يقوله المتكلم، أيضاً، ليس كله باطلاً، بخلاف ابن رشد الذي حمّلهم مسؤولية الابتعاد عن الأصل عن أرسطو وعن القرآن معاً، ونشرهم، من ثمة للدعة (14).

3- نعم للفلسفة، شريطة أن تُفهم صوفيًا ونبويًا. لا للفلسفة، إن التَزَمَتُ بالتقييد، وبحصر الوجود في دائرة الأقيسة والبراهين. فالأمر لا يتعلّق بتديّن الفيلسوف أو عدم تديّنه. يقول: «وأما قولك أن الفيلسوف لا دين له، فلا يدل كونه لا دين له على أن كل ما عنده باطل. وهذا مدرك بأوّل العقل عند كل

<sup>(47)</sup> انظر مقالاً لعلي أومليل عن: الأصل والبدحة في مقاله «التأويل والتوازن»، ص225 وما بعدها، ندوة ابن رشد المتعقدة في الرباط عام 1978.

عاقل (48). إنّما ينبغي أن نثبت قول الفيلسوف إن كان يوافق القول النبوي، وليس أن نرفضه لأنه غير مشارك لنا في المِلّة.

4- ما يصدق على الفيلسوف يصدق على الصوفي. يقول ابن عَرَبي منبِّهاً المعترضين على الفلسفة والتصوّف: "فقد خرجت (يا أخي) باعتراضك علم. الصَّوفي، في مثل هذه المسألة، عن العلم والصدق والدين، وانخرطت في سلك أهل الجهل والكذب والبهتان ونقص العقل والدين وفساد النظر والانحراف، (<sup>(49)</sup>. ألا يذكَّرنا هذا القول بما قاله ابن رشد وهو يتحدَّث عن علاقة ثلاثية بين الفيلسوف الحقيقي والمتفلسف والمعترض من أهل الرسوم؟ يقول: ﴿وليس يلزم من أنه إن غوى غاو بالنظر فيها، وزل زال إما من قِبَل نقص فطرته، وإما من قِبَل سوء ترتيب نظره فيها، أو من قِبَل غلبة شهواته عليه، أو أنه لم يجد مُعلَّماً يرشده إلى فَهْم ما فيها، أو من قِبَل اجتماع هذه الأسباب فيه أو أكثر من واحد منها أن نمنعها عن الذي هو أهل للنظر فيها. فإن هذا النحو من الضرر الداخل من قِبَلها هو شيء لحقها بالعَرَض لا بالذات، (50). لكن، إن كان ابن رشد يدافع هنا عن مشروعية الفلسفة فإن ابن عَرَبي يدافع عن مشروعيّة التصوّف، وهذا أمر سيتضح عندما ننحدَّث عن مشروعيَّة الخيال. وكلاهما يعترضان على الذي يكون ترتيب فكره سيِّثاً وفَهْمه منحرفاً، وعقله ناقصاً، ونظره فاسداً، بل وخارجاً عن الدِين ومنخرطاً في سلك الجهال، ومع ذلك، يعطى لنفسه الحقّ في الاعتراض على أهل الحقّ. نعم، إذن، للدفاع عن أهل الحقّ ولو كانوا غير مشاركين لنا في الدِين، لأن الحقّ ذاتي والباطل عَرَض. وعليه، فإن الحقّ القائم في الفلسفة ذاتي والباطل فيها عَرَض حاصل عن المتفلسف. إن هذا وجه من هذا المقام، الذي حصل فيه الاتفاق بين الفتي والشيخ. وقد يفسّر اتفاقهما هذا سفرهما معاً في اتجاهين مختلفين، يطلبان

5- لكن الحقّ عند ابن عَرَبي لا يُطلب من الفيلسوف فحسب، أو من الفقيه فقط، مثل مالك والشافعي، وإنّما يُطلب أيضاً من الزاهد والمتصوّف، من

<sup>(48)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السفر 1، ص146.

<sup>(49)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(50)</sup> ابن رشد، فصل المقال، مرجع مذكور، ص33.

سفيان الثوري، أو من شيبان الراعى مثلاً، أي يُطلب من الذي بلغ مقام القربة. هذا ما يمكن تأكيده عندما يتحدّث الشيخ الأكبر عن الاجتهاد في الدين. يقول في كتابه القربة: قومن هذا المقام حكم المجتهدين من علماء الإسلام إذا اجتهدوا يلوح لهم منه تجلّيات يعرفون بها الأحكام بتعريفها ولا يعرفونها فينسبونها إلى نظرهم لجهلهم بهذه المرتبة. ثم إذا رأوها على من ليس بمجتهد وهو يحكم وقد أخذ ذلك بعينه من غير طريقة الاجتهاد المعلوم. . . أفتوا بقتله وشهدوا بزندقته، وقالوا هذا لا يجوز ولا يحل. ولو قيل لهم: هذه الشروط التي وضعتموها للمجتهدين في دين الله هل هي وضعكم فلا كرامة لكم. وإن كنتم نقلتموها عن رسول الله ﷺ، فإن كان عن وضعكم فلا كرامة لكم. وإن كنتم نقلتموها عن الكتاب والسُنَّة والإجماع على من يقول به فهاتوا الدليل. فإن قالوا: قال رسول الله عَلَيْ: الكل مجتهد نصيب. وإذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجر وإذا أصاب فله أجران، قلنا: صدق رسول الله ﷺ، وفهمتم بعض مقالته لا غير. نحن ما اعترضنا عليكم في المجتهد وإنَّما كلامنا في شروط المجتهدين مَن نصبها لكم. وسلَّمنا ما اشترطموه في المجتهد، فلنطالبكم بماذا حصرتم وجوه الاجتهاد في ذلك، بل ذلك شروط المجتهد النقلي وللاجتهاد طريقة أخرى، وهي تصفية النفس وتزكيتها وتحليتها بالأخلاق الحميدة وتخلقها بالخُلْق الرباني لتهيئتها واستعدادها لقبول العلوم من الله تعالى. فإذا صفى المحل بهذا النوع من التصفية، لاح له علم الحقّ في مسألة من مسائل الأحكام، مثل ما لاح للمجتهد عندكم، فاختلف الطريقان واتحد الحكم. فبأي وجه أخذتموه من الشافعي ولم تأخذوه، مثلاً، من شيبان الراعي صاحبه؟ والعلم لله ليس لكم وإنّما لكم الاجتهاد والنظر" (51).

لقد قمنا بتسجيل هذا النص، لطوله، كي يساعدنا على فك شَفْرَة هذا المقام كما يلى:

أ \_ مصدر الحقّ، والاستماع إلى نداء الوجود هو القول النبوي الذي (يُلقي السمع وهو شهيد)، إذ العلم لله لا للنظر والاجتهاد. غير أن النظر والاجتهاد يصيبان بعض الحقّ. نعم للنظر سواءً كان فقهيًا أو فلسفيًا. لكن

<sup>(51)</sup> ابن غَرَبي، كتاب القربة، ضمن مجموع الرسائل الإلهيّة لابن غَرَبي، حققه ووضع حواشيه: د. إبراهيم مهدي، مؤسسة الموارد الثقافية، بيروت، ط1، 1991، ص26-27.

مصيبته تكمن في التقييد، تقييد شروط المجتهد في ما يقوله الفقيه فحسب وتقييد شروط القول الحق في الفلسفة. لا غير.

- ب \_ يقوم ابن رشد بتطهير الفلسفة من الأقوال غير البرهانية، ويتجه بذلك نحو حصر الوجود في العقل الفلسفي، ويقوم ابن عَرَبي بتوسيع قاعدة الاجتهاد لتشمل الفعل الصوفي أيضاً. فالأوّل يقيّد والثاني يوسّع.
- ج \_ يلتقى ابن رشد مع ابن عَرَبي في كونهما ينتقدان الفقهاء الذين يحصرون القياس في القياس الشرعي، وهو أمر لا يقبله ابن رشد، إذ للقياس العقلي أيضاً مشروعيّته الدينية، إذ الأوّل يخص الظنيات أو الجانب العملي، والثاني يمتد إلى اليقينيات أو الجانب النظري. في حين أن ابن عَرَبي يوجّه نقداً مزدوجاً، إلى الفقيه الذي لا يعترف بشروط أخرى للاجتهاد تأتي من التصوّف، وإلى ابن رشد الذي يعتبر الطُرُق الصّوفية في النظر بأنها طُرُق مزعومة لا غير. فابن عَرَبي يقرّ، مثلاً، بالقياس وإن كان لا يحبُّذ استعماله. من هنا إقراره بأهميّة الاختلاف، وقربه إلى فكر ما بعد الحداثة، بخلاف ابن رشد الذي ظلّ وفيًّا لأرسطو، بل كان من المفروض عليه، ووفاء منه للمهمة التي انتدبها لنفسه أن يقوم بتطهير الأرسطية ممّا علق بها من الفكر اللاحق عليها \_ كما يقول د. المصباحي (52). هل ينبغي أن نستنتج من ذلك أن سلطة البرهان الذي يقوم على مبدأ عدم التناقض الذي يُقصى الزمان منه، قد جعلت ابن رشد لا تاريخيًا، يعتبر الحقيقة مكتملة في فلسفة أرسطو؟ إنْ صعِّ تساؤلنا هذا صعِّ افتتاح هذا اللقاء بسؤال ابن رشد الموجب "نعم" أي حصول الحقيقة في البرهان الأرسطي، فيكون سؤال استفسار لا غير. (نعم) هو جواب تقیید و«لا» جواب افتتاح وبدء.
- د كل من ابن رشد والفقهاء يحصرون الحقيقة في النظر. وذلك بخلاف
  ابن غربي، الذي يكتشف الحقيقة في الوجود، في القرآن الذي هو كتاب
  الوجود. ويكشف عن الطابع البرزخيّ للوجود وللحقيقة معاً. ومن المعلوم
  أن البرزخ خيال والخيال أوسع يضمّ الموجود والمُمكن والمعدوم والمُحال.

<sup>(52)</sup> محمد المصباحي، تاريخ الوجود والعقل، ص150.

إن ما لا يكون في الفلسفة باطلاً وما لا يكون في الفقه ضلالاً، إنّما هو ما يلوح لهما من تجلّيات إلهية. غير أن الفقيه والفيلسوف ينسبان ذلك إلى عقليهما، فيمارسان بذلك التقييد. والحال أن الذي يتبع آثار التجلّيات والتقلّبات في الصُور لا يُقيّد. لذلك نجيب هنا عن إشكال الجمع بين المتقابلين «نعم ولا»، وهو إشكال طرحه د. المصباحي كما يلي: «هل هو تعبير عن إمكان واستحالة الجمع بين الفلسفة والتصوّف، بين النظر والكشف، بين الاتصال والانفصال؟»

يكفينا هذا من فَهُم د. نصر حامد أبو زيد لهذا اللقاء. فلنولُ وجهنا الآن نحو مفكّر آخر، من المغرب، والذي حفر، فعلاً، في فكر ابن رشد وفي الفلسفة الإسلاميّة أيضاً. ولم يمنعه هذا من أن يقرأ فكر الشيخ الأكبر، قراءة رشدية وأكبرية في الآن نفسه. إنه د. محمد المصباحي.

#### 2 - حوار مفترض مع د. محمد المصباحي

إذا كان حامد أبو زيد يحاول قراءة اللقاء أعلاه من خلال التمييز المنهجي بين ابن عَربي الفتى وابن عَربي السارد، الشيخ، رابطاً هذا اللقاء بنصوص تتحدّث عن البرزخ وعن مراتب الوجود، ومراتب التصديق ونقد المتكلّمين من طرف ابن عَربي أيضاً، وأحوال المعاد، ساعياً إلى القيام بفحص تأويلي لهذا اللقاء، حيث قال: «هكذا تعلّمنا فلسفة التأويل المعاصرة Hermeneutics» وهو الذي كتب في التفسير وفي فلسفة التأويل عند ابن عَربي، فإن د. محمد المصباحي ينطلق من الاعتراف التالي: «لا بدّ من الاعتراف بأنني أتيت إلى ابن عَربي بالعَرض لا بالذات. لا لأنني ما زلت أعد نفسي. .. من أهل النظر لا من أهل المشاهدة، بل وأيضاً أتيت إليه في لحظة أولى من خلال ابن رشد، أي من خلال الموقف العقلاني من العالم، وآتي إليه الآن عبر حجاب ما بعد الحداثة» (64).

يسجل هذا الاعتراف تحولاً من ابن رشد، من الأرسطية إلى فكر ما بعد

<sup>(53)</sup> أبو زيد، هكذا تكلّم ابن هَزيي، ص124.

<sup>(54)</sup> محمد المصباحي، أبن عَزيي في مرآة ما بعد الحداثة، ص21 وما بعدها.

الحداثة، غير أننا نجد بقاء ابن رشد في قراءته لهذا المقام، إذ إن د. المصباحي قد أتى إلى ابن عَرَبي بالعَرَض، فقط. لكن في الوقت الذي سيتحوّل فيه العَرَض إلى عَرَضيّة إيجابية تسمح بالسياحة في فكر الشيخ الأكبر. هذا أمر سوف نبيّن بعض معالمه في هذا العرض. قد نطرح السؤال التالي: هل يمكن الجمع بين ابن عَربي وابن رشد وما بعد الحداثة في قراءة واحدة؟

لقد قرأ د. المصباحي مقام نعم ولا بتصور فلسفي يتمثّل في حديثه عن المتقابلات الأربع، التي هي التناقض والتضاد والإضافة والملكة والعدم، وفي الوقت نفسه قرأه بلعبة المرايا والبرازخ. إن هذا الربط بين ابن رشد وفكر ما بعد الحداثة في قراءة ابن عَرَبي، هو بحق عمل يؤزم العقل، ويضعه أمام إحراج ومأزق ينبغي أن يبحث عن مخرج. وهذه الكيفية في الكتابة فلسفية بامتياز.

يربط د. المصباحي هذا اللقاء أو المقابلة بمفهوم مركزي في فكر الشيخ الأكبر، وهو مفهوم المرآة. يُقيم هذا المفكر أربعة مبادئ ينبغي أن نفهم بها مفهوم المرآة وهي ـ نعبر عنها بدورنا كما يلي: 1 ـ الإنسان هو مرآة في نفسه. 2 ـ الإنسان يعكس العالم، لأنه نسخة. 3 ـ إن المناسبة تقتضي أن لا ينعكس في الإنسان من الوجود إلا ما يناسب طبيعته. 4 ـ أخيراً ترى الذات نفسها في المرآة من حيث هي آخر.

أن يكون الإنسان مرآة في نفسه معناه، في نظرنا، أن يتمكّن من معرفة ذاته بأنها مرآة لغيره. يعني أن يتمكّن من جلاء مرآة ذاته بعدما كان هو جلاء مرآة العالم، أي أن يصل إلى مستوى النسخة. غير أن المناسبة تقتضي من الإنسان الجمع وليس الفرق، ولذلك لا تكون النسخة هي المطابقة، أي مطابقة الإنسان للعالم، وإنّما هي انعكاس لإنسانية العالم في الإنسان الشيء الذي يجعلنا أمام تصورين للعالم: العالم كمرآة غير مجلوة، والعالم كمرآة مجلوة، أي الإنسان نفسه. هذا يعني أن الإنسان كمرآة يرى العالم في ذاته. إنه بذلك يكون هو الوجود في العالم بلغة هيدغر. ويمكن القول أيضاً إن الموجود هو المرآة التي ينعكس عليها الوجود على قدر استعداد الموجود لهذا الانعكاس. وابن عَرَبي يعلم أنه مرآة عليها مرآة واحدة (55). إن المرآة، تبعاً للمناسبة،

<sup>(55)</sup> انظر تفصيل ذلك في: كتاب «كشف الغطاء لابن غربي»، ضمن مجلة: =

لا تعكس من الخارج إلاً ما يناسب طبيعتها، ولذلك لا يعكس العالَم من الحقّ إلاً ما يناسب طبيعته ما يناسب طبيعته ولا يعكس الإنسان من الحقّ ومن العالَم إلاً ما يناسب طبيعته أيضاً. وهذا العالم المنعكس في الإنسان هو تاريخ تصورات الإنسان للعالم، ومن بينها تصورات ما بعد الحداثة.

بناءً على ذلك، لا يقف د. المصباحي عند اللقاء الذي حصل تاريخيًا بين ابن رشد وابن عَرَبي، وإنما سعى أيضاً إلى تحليل لقاء آخر، غير أرضى، برزخي، مرآتي وتخيّلي، بين ابن عَرَبي وفكر ما بعد الحداثة. فكر هيدغر بشكل خاص. ويقول: "إن ما يجمع بين ابن عَرَبي وما بعد الحداثة هو في جهة ما أقرى بكثير ممّا يجمعه مع أبي الوليد»(56). هاهنا يكون لمفهوم المرآة قوته النظرية التي تتمثّل في التعالى عن التصوّر الحتمي لتاريخ الفكر، أو عن التصوّر التراكمي للمعرفة، إذ إن المفكّرين الكبار يلتقون في ما بينهم، في عالم تصنعه قوة الفكر المؤسس. هذا بالرغم من أن الزمان والبنيات التاريخية/ الاقتصادية، والاجتماعية تفصل بينهم. مفهوم المرآة نفسه يُقدّم معرفة نسبيّة، تجعل من العَرَض أن يكون أقوى من الذات والجوهر. لكن ليس على الطريقة السوفسطائية التي لا تقوم على سند أنطولوجي، إذ ليس هناك شيء اسمه الأنطولوجيا السوفسطائية أو الحسبانية، وإنَّما على أساس آخر يعطى للصورة والخيال والشِعر دوراً أنطولوجيًّا. وهو دور لا يبقى الشِعر والخيال في ميدان الخطاب، وإنَّما ينقلهما إلى دائرة الوجود حيث يتم الحديث عن الخيال المنفصل، وعن سماء تُلهم العارف شعراً. الشعر الاني من الثوب الأبيض. ربّما يكون قول د. المصباحي من أنه أتى إلى ابن عَرَبي بالعَرَض لا بالذات قلباً للعلاقة بين هذين المفهومين الفلسفيين، حيث تعود السيادة في التصوّف إلى المرآة من حيث هي عَرَض. وربّما أن لقاء ابن عَرَبي بفكر ما بعد الحداثة، هو لقاء وليس تطابقاً، إذ إن ابن عَرَبي يحتفظ بالوحدة كأساس لقبام الأنطولوجيا، في حين أن الأنطولوجيا في ما بعد الحداثة، هرمينيوطيقية، تكون فيها الحقيقة اختلافية، واكتشافية دائماً. تبتعد السوفسطائية عن ابن عَرَبي بمقدار

Journal of Religious Thought philosophy, Theology and Islamic sciences, ser1; Shiraz = university.

<sup>(56)</sup> المرجع نفسه، ص25.

ابتعاده عن فكر ما بعد الحداثة. ويقترب من هذا الفكر بمقدار ابتعاده عن ابن رشد. غير أن القُرب والبُعد يحصلان بالعَرَض، لا بالذات، طبعاً.

إن ابتعاد ابن رشد عن ابن عَرَبي يظهر في تصور كل منهما لعلاقة العقل بالوجود. وهو أمر يثبته د. المصباحي بصورة واضحة. إذ الأوّل يُخضع الوجود للعقل. والثاني يجعل للعقل نصيباً في الوجود. يعني ذلك أن للعقل نصيباً في معرفة الظواهر. غير أن د. المصباحي قال بأن هذا هو ما يفسّر إجابة ابن عَرَبي المتردّدة بين نعم ولا. إن هذا الحكم صحيح من وجهة نظر ابن رشد وليس صحيحاً من وجهة نظر ابن عَرَبي، وذلك لأسباب ثلاثة: السبب الأوّل، هو أن الذي "أخذه الإفكل وقعد يحوقل" هو ابن رشد، وهو الذي اصفر وجهه وتغيّر لونه، هو الذي فرح، ثم انقبض، وليس ابن عَرَبي. فالتردد لا يكون فعلاً معرفيًا وإنّما يظهر في الإجابة الانفعالية، وهي إجابة الجسد. السبب الثاني، هو أن الذي يتردّد هو الذي يخشى من التناقض. ومن المعلوم أن التناقض كما يفهمه الفيلسوف يتقصي الزمان من دائرته. إنه يُقصي الحركة من البرهان ومن الماهيّة، والحال أن الماهيّة عند ابن عَرَبي اختلافية فيها الثبوت والظهور، الإمكان والوجود، الجائز والعدم، إلخ، إنها ماهيّة التجلّيات وتجلّيات الماهيّة. السبب الثالث، هو أن قول ابن عَرَبي في "كيمياء السعادة" يكشف عن التردّد عند صاحب النظر الفكري الذي يعتمد على فكره في الصعود بخلاف التابع الذي يعتمد على الخبر.

يبين د. المصباحي من خلال فحص هذا اللقاء ضمن المتقابلات الأربع، التي هي التناقض والتضاد والإضافة ثم الملكة والعدم، أن إجابات ابن عَربي عن أسئلة ابن رشد متناقضة ومتضادة كما تدخل ضمن الملكة والعدم وفي الإضافة الذاتية. كيف ذلك؟ إن الإجابة نعم ثم بعد ذلك لا، هي متناقضة في نظر د. محمد المصباحي. ويبدو لي أن الأمر ليس كذلك، لأن الإجابة بنعم كانت عن سؤال نعم والإجابة بلا كانت عن سؤال الجسد الرشدي الذي غمره الفرح. فنحن، هنا أمام سؤالين وإجابتين وليس أمام إجابة متناقضة عن سؤال واحد، سؤال نعم وسؤال الجسد. ولاسيما أن ابن عَربي قد استفاد العلم من المتكلم الصامت. غير أن الإجابة بالنفي عن سؤال الجسد تنبيه من ابن عَربي إلى ابن رشد الذي لا يعطي الأهميّة للصورة الحسية وذلك تحث تأثير البرهان، ومع ذلك لجأ إلى هذه الصورة الحسية المتمثلة في الفرح.

إن هذا اللقاء المتخيل بين ابن عَرَبي وفكر ما بعد الحداثة هو أمر مشروع فكريًا، إذ إن إمكان الربط بين الأفكار والتصوّرات المتباعدة في الزمان حاصل أيضاً في مجال العلم الفيزيائي، من ذلك مثلاً، كما يقول د. سالم يفوت، وهو يتحدّث عن بِنية الانقلابات العلمية لتوماس كون: "إن ما يجمع بين نظرية النسبية العامّة لآينشتاين ونظرية أرسطو أكبر بكثير ممّا يجمعهما معاً بنظرية نيوتن (<sup>(77)</sup>) نقول ذلك، ليس لكي نثبت أننا هنا أمام نسبية من الطبيعة نفسها، لسبب هو أن عرضية المرآة تسمح بالتحرك أكثر في حين أن النسبية في العلم محصورة في سلطة الباراديغم، ولا تسمح بذلك التحرك الأكثر حرية.

إن ابن رشد يريد أن يُخضع العقل للوجود في الوقت نفسه الذي يحدد المعقولية في العقلانية، في عقلانية فلسفية أرسطية، إذ إنه رفض معقولية المتكلِّمين، مثلاً؛ في حين أن ابن عَرَبي يرفض العقلانية دون أن يرفض المعقولية. ومعقولية العقل هي التزامه بالضروري. وهنا يقترب من فكر ما بعد الحداثة الذي يقول عنه د. المصباحي بأنه قد تخلص من أوهام العقلانية والعلم ومن الأهميّة التي تُعطى للبرهان. إن التمييز بين المعقولية والعقلانية، يقوم على اعتبار أساسي، وهو أن المعقولية تقوم أيضاً في بنية الثقافة وفي بنية الأساطير، مثلاً، كما بيّن ذلك كلود ليفي ستروس في تحاليله الإتنولوجية. كذلك نجد المعقولية في الخطاب الأكبري، التي هي تأمل حول التجربة الروحية، والكتابة عنها وتبليغها إلى الغير بلغة التواصل. غير أن د. محمد المصباحي، وهو يضع النقدين الأكبري وما بعد الحداثي للعقل ضمن ما بعد العقلانية، يخلص إلى القول بأن ابن عَرَبي ينتمي إلى اللاعقلانية. يقول: ﴿وَلَعَلَ أَسْلُوبِ كَتَابَةَ ابْنِ عَرَبِي خَيْرِ دَلْيُلُ عَلَى لا عقلانيته، إذ لمّا كان الخبر مبدأ تفكيره فقد اتخذت كتابته شكل الرواية والحكي، فتجده غير معنى ببناء نسق متماسك يحترم فيه تسلسل الأفكار وانسجامها، غير عابئ باحترام وحدة الأجناس والأقوال الأدبية والعلمية مفضلاً عن ذلك التنقل بحرية من فكرة إلى أخرى ومن موضوع إلى آخر ومن حكاية إلى أخرى دون أي رادع منطقي. وهذا ما أضفى على كتابته طابعاً «فوضويًا» يجعل معظم قرائه يتيهون في مفازاتها<sup>»(58)</sup>.

<sup>(57)</sup> سالم يفوت، سلطة المعرفة، دار الأمان، الرباط.

<sup>(58)</sup> محمد المصباحي، ابن عَرَبِي في مرآة ما بعد الحداثة، ص35-36.

لقد بتنا في ثنايا هذا البحث، واستناداً إلى العلامة شودكيفيتش أن هناك نظاماً معقولاً أو نسقاً يجمع بين مختلف كتب ابن عَرَبي، وهو نظام يقوم بأكمله على النظام الثاوي، بدوره في الخطاب القرآني، الشيء الذي يمكّن الباحث المتمعن من لم شتات هذه الفوضى الظاهرة بإرجاعها إلى هذا النظام، وهو أمر لم يغب بدوره عن د. المصباحي، وذلك عندما قال مباشرة بعد قوله أعلاه: ﴿ إِلاَّ الراسخون منهم ني أجوائها الذين يجدون فيها، مع ذلك نظاماً رائعاً في خضم الفوضي العارمة (59). غير أننا نقول بدورنا، ونحن في حضرة هذا المقام أن الجمع بين الفوضى الظاهرة وبين النظام الباطني هو أيضاً تأويل للجمع بين نعم ولا، بين الكثرة أو التشتّت والوحدة أو التوحد والنظام، بين المُمكنات من حيث ما هي أعيان مختلفة والوجود من حيث هو ظهور منظم لهذه الأعيان. غير أن الطابع الفوضوى في الكتابة الأكبرية وغياب الرادع المنطقى عن هذه الكتابة لا يعنى أن ابن عَرَبي ينتصر للاعقلانيّة سلبيّة غرائزيّة وشهوانيّة، من خلال نقده للعقل الفلسفي، وهو أمر يؤكّده د. المصباحي حيث يبيّن أن ابن عَرَبي لم يكن يسعى إلى اإطلاق العنان للغرائز والانفعالات الجسدية (60)، وإنّما يفيد انفلات هذه الكتابة من التقييد كي تضاهي الكتابة الوجودية. فضلاً عن ذلك، إن الانفعال الجسدي قد حصل لابن رشد في هذا اللقاء وابن عَرَبي يمارس اختزالاً إن على مستوى اللغة أو الانفعال كي يتحوّل إلى أنا خالص يمكّنه من الصعود نحو الأفق الأعلى. لاعقلانية ابن عَرَبي إيجابية تعطى الأهميّة للصورة وللغة المرايا والخيال والرؤيا والحُلُم، ممّا يجعلها تنفتح على الوجود وعلى الدهر. على اعتبار أن الدهر هو تجلُّ من بين التجلّيات الإلْهيّة وحيث الحقّ سبحانه يكشف في كل دهر (أو عصر بما في ذلك عصر الحداثة أو ما بعد الحداثة) عن ذاته في بعض صفاته (61).

إن د. محمد المصباحي، وهو تحت تأثير الرّشدية قد ميّز بين العقل المفكّر وبين العقل المفكّر وبين العقل القابل: الأوّل فاعل. والثاني منفعل. يقول: «يوجّه ابن عَربي نقده العنيف فقط إلى صورة العقل الفاعلة، أي إلى العقل بمعناه الفكري، حيث يرصد

<sup>(59)</sup> المرجع السابق نفسه.

<sup>(60)</sup> المرجع السابق، ص37.

Peter Coates, Ibn Arabi and Modern Tought The Era (61). ابن عَرَبي في أفق ما بعد الحداثة، منشورات كلية الآداب ـ الرباط.

ثلاثة عيوب أساسية للعقل تهم ثلاثة مستويات: كيفية توصّله بمُعطياته، وأسلوب استعماله لهذه المُعطيات في أفعاله المعرفية، ثم قيمة المعرفة التي يتوصّل إليها؛ وهذه العيوب هي: عيب الوساطة وعيب التقييد ثم عيب الموضوعية والحياده (62). إن هذا القول صحيح من وجه ما، ويقبل التعليق عليه من وجه آخر. إن هذا التمييز وارد بحق عند الشيخ الأكبر وكذلك عيب الوساطة والتقييد. لكن العقل القابل هو الذي يكون عند ابن عَرَبي فاعلاً ليس من حيث إنه ينتج معرفة، وإتما من حيث قوته على قبول ما فوقه، أي قدرته على تلقي المعارف من الحق وهي معارف ترتسم فيه من حيث ما هو موجود لا من حيث هو يفكر. أما العقل المفكر فهو الذي يكون منفعلاً بما يراه في نفسه من حدود وأقيسة وبراهين، وهو انفعال يقوده إلى الافتخار بقدرته على الإحاطة بالوجود لكن د. المصباحي سوف ينتهي بعد ذلك إلى القول بغلبة العقل المنفعل على العقل الفاعل عند ابن عَربي وهو أمر يؤكده قوله التالي: "وبهذا النحو يتبيّن لنا أن العقل المنفعل في الأفق الأكبري أفضل من العقل الفاعل؛ لأنه يتسم بالقبول العقل المنفعل في الأفق الأكبري أفضل من العقل الفاعل؛ لأنه يتسم بالقبول ولأنه يقبل مباشرة من الحق. .. ه (63).

وعلى العموم، فإن هذه القراءة المصباحية لهذا اللقاء بين العقل والكشف هي حقاً قراءة هادفة تسعى إلى تحقيق غرض يتجلّى في القول التالي: «أن نستشف ما إذا كان فكر ابن عَرَبي قادراً على التّماس مع مقتضيات الزمن الحاضر، وفتح آفاق جديدة لوجودنا وفكرنا، وإنهاض الهمّة فينا لكي ننطلق من أجل تطوير لغننا وأسئلتنا وذاتنا العتيقة وتجديد بنائها بما يتوافق وتحديات هذا الزمن الذي نحن فيه (64). لكن هل هذا يعني أن هذا الغرض لم يتحقق مع ابن رشد؟ هذا سؤال نتركه معلّقاً. إنها أيضاً قراءة كاشفة عن مغاليق هذا اللقاء عبر الوفاء لابن رشد. قد نقول بأنها قراءة تندرج ضمن نظرية وحدة المتضادات التي هي أقل من نظرية الوحدة المقولية كما بين د. المصباحي ذلك في كتابه تاريخ الوجود والعقل. وبناءً على هذا الفهم فإن هذه القراءة سارت نحو تطهير الأرسطية من الشوائب التي على هذا الفهم فإن هذه القراءة سارت نحو تطهير الأرسطية من الشوائب التي

<sup>(62)</sup> المصباحي، ابن عَرَبي في مرآة ما بعد الحداثة، ص30.

<sup>(63)</sup> المرجع السابق، ص34.

<sup>(64)</sup> المرجع السابق، ص25.

لحقتها ومن بينها تلك التي لحقتها من طرف ابن عَرَبي، إذ إن المتقابلات الأربع لا تمسّ أسئلة ابن رشد وإنّما إجابات ابن عَرَبي.

لقد أراد ابن رشد أن يحتكم إلى الطرف الإيجابي المتمثل في العقل والحقيقة والمطابقة متخليًا عن جوانب السلب والتوتر والاختلاف والخيال التي تضر بالبرهان والنظر. أمّا ابن عَربي فيحافظ على الطرفين معاً داخل تركيب يجمع بينهما في الوقت الذي يفصل بينهما أيضاً، إذ إن فكره برزخيّ بامتياز يقتضي المصالحة بين الضُرَّتَيْن. وفي هذه المصالحة يحضر كل طرف كاختلاف حاضر بغيابه إذ يلبس قوة برزخيّة يقتضي الحديث عنها بلغة غير ميتافيزيقية، لغة قما بعد الحداثة».

# الفصل الثاني وجهة نظر هذا البحث

يرسم هذا المقام وسطاً بين نعم ولا. وسط تقوم فيه تناقضات الطرفين وتقابلهما مع احتفاظ كل طرف بحقيقته الذاتية. إذ إن هذا الوسط يفصل بينهما في الوقت ذاته الذي يجمع بينهما. في هذا المقام يكون لنعم معناها ول لا دلالتها، مع حركة التمادي، أي دخول نعم في لا ولا في نعم. وهذا التمادي من شأنه أن يجعل من نعم لا ومن لا نعم. أي قيام تبادل وظيفي داخلي بين طرفي هذا المقام. غير أنه تفاعل وظيفي مستمر ينتصر إلى لا التي هي حرف يقود إلى المزيد من العلم.

تعمل نعم الأكبرية على قيادة نعم الرشدية إلى حقل التجربة الصوفية بحيث تكون لا الأكبرية إقصاءً لعقل لا يقرّ بأهميّة الموطن، وبحدوده المشروعة. يعني ذلك أن هذا المقام يعمل على قيادة العقل إلى الاعتراف بالهوامش التي صنعها وهو يقيم ميتافيزيقا أرسطية في ميدان لا يستقيم فيه إلا الكشف. لأنه مقام يعمل على الكشف عن تصدّع العقل وعدم قدرته على السيادة التي يدّعيها لنفسه. إنه يعمل على تغيير موقع العقل بقلبه، أي بأن يصير قابلاً بدلاً من أن يظل دُغمائيًا. لا الأكبرية هي تقويض لطفولة العقل. فاعلية العقل ستكون والحالة هذه في قبول ما يعطيه الكشف.

في المقابل، تقرّ نعم الأكبرية بنعم الفلسفية وذلك عندما يقرّ ابن عَربي بأهميّة الكتابة عن التجربة الصّوفية والتنظير لها ومنحها مشروعيّة نظرية عبر فحص هرمينيوطيقي للنظام القرآني. وهذا أمر يجعل من التجربة الصّوفية فعلاً إيجابيًا في نعم، يعني أنها تعي نفسها كتجربة فلا تقبع في كتم العدم. كما تتسع دلالة نعم الرشدية في نعم الأكبرية التي تقوم باستعادة الهوامش أي المحالات والحضرات والرؤى والأحلام والبرازخ ووظيفة الخيال الأنطولوجية، إلخ. غير أن ابن رشد لم يفهم نعم الأكبرية واعتبرها مطابقة لنعمه ففرح، فرد عليه ابن عَربي بلا، أي أنه لم يفهم نعمه. نعم الرشدية تقييد ونعم الأكبرية توسيع.

مقام نعم ولا هو، إذن، تقويض للتقييد، ولكل سياج ميتافيزيقي يحصر

القول الفلسفي في الثنائية الميتافيزيقية. إنه أيضاً حياة لا تعشق الأطراف. فيها تطير الأرواح من موادها فلا نجد في هذا المقام مركزاً أو منزلاً يمكن الاستقرار فيه والاطمئنان إليه، فيه يقوم العلم على هيئة المكنون الذي يتمكن منه مداوي الكُلُوم. إن لفظة الطيران في هذه الإجابة المُحيّرة تفيد اللاتقييد بخلاف العقل الذي يقيد الأرواح في موادها، يعني ضمن الارتباط الضروريّ القائم بين الصورة والمادة في الفلسفة. ولفظة الطيران الواردة في الإجابة المُحيّرة: "تطير الأرواح من أعناقها، تجعلنا نتّجه نحو عالم الجبروت، نحو برزخ الخيال، نحو عالم الصور الروحانية التي استبعدها ابن رشد من السماء. ما يؤكد تحليلنا هذا هو حديث ابن عَربي عن الحقائق الطيارة في عالم البرزخ. يقول: "البرزخ الجامع للطرائق وتغلب فيه الحقائق الطيارة على جميع الحقائق. . . وترى الأشباح في حكم التبع للأرواح، فيتحوّل الإنسان في أية صورة شاء لحقيقة صحت له عند البعث من القبور في فيتحوّل الإنسان في أية صورة شاء لحقيقة صحت له عند البعث من القبور في فيتحوّل الإنسان في أية صورة شاء لحقيقة صحت له عند البعث من القبور في الإنشاء، وذلك موقوف على سوق الجنة، سوق اللطائف والمنة (65).

#### في إمكاننا أن نستفيد من هذا القول ما يلي:

- أ إن الحقائق الطيارة التي تتفوَّق على كل الحقائق هي تلك التي لا تكون مسجونة في قبور الألفاظ. ومن المعلوم أن العقل لا يفكر إلاَّ في مجال تسمح به اللغة، وابن عَربي يتجه بفكره خارج اللغة، ولذلك لم يتكلم مع ابن رشد إلاَّ رمزاً ولُغزاً. إنه يتجه بالمعنى نحو أصله الروحى.
- ب إن ابن عَرَبي كان يخاطب ابن رشد وهما معاً في البرزخ، برزخ ابن رشد هو القبر، وبرزخ ابن عَرَبي هو رؤيا الخيال. لكن، لمّا كان ابن رشد لم يكن يحتكم إلى الخيال لم يكن معنيًا بذلك فكان ابن عَرَبي يراه دون أن يرى ابن رشد ابن عَرَبي، لأن البرزخ جامع للحس والمعنى، وابن رشد لم يكن معنيًا بالحس ولاسيما أنه من الذين لا يجعلون من البعث الحسى حقيقة إيمانية.
- ج إن الأرواح لا تطير من أعناقها إلا في الخيال. فالخيال طائر له أجنحة، الحس والمعنى، الكثيف واللطيف. فهو يرفع المحسوس إلى معنى روحاني. وهذا نفسه طيران.

<sup>(65)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 1، فق32، ص56.

يستهدف هذا المقام الكشف عن ما وراء لا يقوم في الخلف، إذ إنه يحصل في تجربة أهل الليل. فهذا الماوراء هو حياة المتصوّف. إنه ما وراء يريد العقل الفلسفي أن يقذف به نحو ميدان الزعم والادّعاء، نظراً لكونه يدّعي بدوره الكونة. إن هذا ما ينفيه ابن عَربي بقول لا. إن العقل لا ينتج الكُليّة إذ إنه لا يعقل إلأ ما هو معقول من قبل، تماماً مثلما يكون العلم تابعاً للمعلوم ويأخذ صفته، سواء تعلق الأمر بالقِدّم أو الحدوث. يعني ذلك أنه يوجد ما قبل العقل، وهو الذي لا يعترف به العقل. هناك عند هيدغر ما يُطلق عليه اسم «ما هو من قبل لا يعترف به العقل. هناك عند هيدغر ما يُطلق عليه اسم «ما هو من قبل قبل العبارة، إلى «لا» التي هي بمثابة تعليق للأفكار التي يحملها ابن رشد والتي تسجن الوجود في العقل. هذا التعليق يمكن التماسه في تأويل ابن عَربي للفظة تسجن الوجود في العقل. هذا التعليق يمكن التماسه في تأويل ابن عَربي للفظة الخلع في خلع النعلين (60).

إن لا الأكبرية هي بمثابة سَبْر لأغوار الهوامش التي أقامها العقل بحكم ادعائه السيادة. وهذه الهوامش هي مكبوتات العقل المتمثّلة في الأحلام والصور الحسبة التي تلبسها الأرواح في عالم الحس وكذلك الصور المتروحنة في العالم الروحي. العقل الميتافيزيقي بحكم لجوئه إلى البرهان وإلى المنطق وإلى إقامة أنساق نظرية، يقصي من دائرته ما يكون مستعصياً عليه ويقذف به إلى ما قبل الفلسفة. أي إلى ميدان الظن والشِعر والأسطورة والخيال والصور والرغبات. إن هذا ما يستبعده أفلاطون أيضاً ويضعه في ميدان الرأي (67). هذا المَقصيُّ هو الذي يستعيده ابن عَرَبي في هذا الحوار. غير أن هذا المَقصيُّ هو مكبوت الفلسفة، واستعادته في حضور فيلسوف لا بد من أن يكون له أثره. هذا الأثر يظهر في امتقاع وتغيير لون وجه ابن رشد. تماماً وكأننا هنا أمام جلسة من جلسات التحليل النفسي. إن تغيير لون وجه ابن رشد هو جواب الجسد، وهو ما يسعى إليه ابن عَرَبي، إذ إن الكشف ليس تأملاً فحسب وإنّما هو حياة تعمُ كل الجوارح. غير أن ابن عَرَبي الكشف ليس تأملاً فحسب وإنّما هو حياة تعمُ كل الجوارح. غير أن ابن عَرَبي، النه سيمتى هذه الإجابة بجوابه المُحير.

<sup>(66)</sup> محمد بلشهب، بيان التلقي وتلقي البيان، ضمن ندوة ابن عَرَبي في أفق ما بعد الحداثة، ص55 وما بعدها.

<sup>(67)</sup> انظر على سبيل المثال: محاورة تياتيتوس الأفلاطون.

إن ابن رشد لم يقل لا وإنّما قال نعم في شكل استخباري يطلب بذلك نعم، وكأنه يصادر على المطلوب، في حين أن لا وهي مركبة من حرفين هما لام وألف وهما مقلوب افتتاح سورة البقرة تعني انفتاحاً وتوجّهاً نحو المزيد من العلم بالأشياء. ونعم حرف متعلّق بالنعمة وهي نعمة تحصل بعد انتهاء البحث وتوقّف السؤال. يؤكّد هذا الفّهم الحوار الحاصل بين فيلسوف شيخ يحنّ إلى الماضي، إلى أرسطو، وفتى شاب يتجه نحو المستقبل طالباً قلب الوجود كي يتم له الفتح. إن لا تقيم انقلاباً في النموذج المتبع في البحث في سبيل خلق نموذج جديد تستفاد منه مفاهيم وتصورات وتقنيات جديدة في العمل وفي الكتابة. إنه نموذج الكشف الذي لا يحصر نفسه في النموذج القضوي للعقل وهو نموذج تبريري يكبت المساءلة في الجواب (68). إن "لا" في "نعم ولا" نفي للتقييد وللإجابة التي تعتبر نفسها حلًا مُطلقاً لانشغال فكري معيّن.

إن مقام نعم ولا يمثل برزخاً فاصلاً بين الماضي والمستقبل في وسط هو الحاضر. غير أنه حاضر يكون جامعاً بين الموروث الديني وتجربة تتبع آثار الأسماء الإلهيئة في مستقبل الوجود. اقتفاء أثر الأسماء يستوجب الانخراط في تجربة يصعب الفصل فيها بين المذاهب والمعارف، إذ يجد كل مذهب موقعه في عملية التتبع تلك شريطة أن يقف كل مذهب عند موطنه لا يتعدّاه إلى غيره. لكن ابن رشد تعدّى بالعقل والنظر موطنهما ويريد أن يجعلهما يستحوذان على الكشف. لذلك نعم لنعم الرّشدية شريطة أن تعي حدودها ورهانها. هذا الحاضر ليس حضوراً وإنما يؤسسه غياب له أعراف وبرازخ، ويشكل أساس النقد الأكبري للرشدية.

لا بدّ من إنزال الأمور منازلها. غير أن موطن كل موطن وكل مذهب إنّما هو قائم في عين الجمع وعين الجمع هو القرآن الكريم. وكذلك دائرة النبوة الجامعة لقضايا التنزبل التي يذكرها ابن عَرَبي في أسرار الحروف العشرين التي تنتهي بلام ألف الذي صورته هي لا (69). لذلك نجد ابن عَرَبي يتحدّث عن المقرآن عن توراته

<sup>(68)</sup> انظر: ترجمتنا لمُقدَّمة كتاب M. Meyer, De la problematologie تحت عنوان «الإشكالاتية»، في مجلة مدارات فلسفية، عدد 2006، 13.

<sup>(69)</sup> ابن عَرَبي، المقدار في نزول الجبار، مرجع مذكور، ص247.

وزَبُوره، إلخ. وهذا أيضاً يفسّر ذلك البيت الشعري الأكبري (عقد الخلائق في الإله عقائداً/ وأنا شهدت جميع ما عقدوه) الذي شكّل حجةً لاتهام ابن عَرَبي بالزندقة والقول بوحدة الأديان.

إن نعم ليس من حروف النزول بخلاف لام ألف الذي يُكتب على شكل لا. لم يقل ابن عَربي لا ونعم وإنّما قال نعم ولا. إن من يطالع فلسفة أفلاطون سيدرك أن الفيلسوف الحقيقي لا يكون عند الصعود وإنّما يظهر عند النزول (٢٥٥)، إذ النزول يستوجب الجمع بين المجرّد والمحسوس، بين ما هو في العالم الأعلى ومراقبته وتتبّعه على الأرض. في النزول تتم المصالحة الشاقة بين الفكر والوجود، بين الفهم والظاهرة، بين ماضٍ ينسحب وحاضر لا يتوقّف عن التشكّل. ومستقبل لا يفتأ يأتى من الغيب.

لم يكن من الممكن للعقل الفلسفي أن يحقق هذه المصالحة. هذا أمر يؤكده سَفَر أفلاطون من كتاب الجمهورية إلى كتاب القوانين. فليُنظر فيهما. لم يكن في إمكان هذا العقل القيام بذلك لأنه يحصر نفسه في الماهيّة الثابتة، في الجنس وفي الجوهر، وفي إلمائه للتاريخ، بدليل أنه يُقصي الزمان من عدم التناقض (انظر: كانط) الذي يعتبره معياراً لصلاحية القول البرهاني. يسعى ابن عَرَبي إلى إلغاء طوباوية العقل هذه بالكشف عن عدم قدرته على حصر الوجود في دائرته. الوجود برزخ لا يقبل الحصر. إنه بمثابة عتبة لِما كان الوجود برزخاً له أطراف لا ينتهي إليها، فإن الكتابة الوجودية هي كتابة نعم ولا. إنها كتابة متعددة تستعيد إلى الواجهة المعاني المنسيّة في الكلام المعتاد والمتواتر وتبيّن أن كل كلام يُخفي في جوفه كلاماً آخر، وأن كل لغة تُخفي لغة أخرى. إن هذه الكتابة البرزخيّة تكشف عن معان قرآنية أصابها النسيان بفعل سيادة التفسير الفقهي والكلامي، وهي سيادة نابذة للمعنى الآخر الموجود خارج الدلالة الفقهية للنص، من دون إبخاس حقّ الفقيه في أن يفهم. بل أكثر من ذلك، إن ابن عَربي وهو يكشف عن المنسي الفلسفي والفقهي إنّما يتابع في ذلك القرآن الكريم الذي يُحيي الحقائق الضائعة. إنه يحيي وضعاً تم نكرانه، في ذلك القرآن الكريم الذي يعيد الإنسان إلى وضعه المنسي "أمنسي أفعل الجمع ببن في ذلك القرآن الكريم الذي يعيد الإنسان إلى وضعه المنسي أنفل الجمع ببن

<sup>(70)</sup> بول ريكور، من النص إلى الفعل. [ترجمة]

نعم ولا تغيّر كتابة شيخ العارفين مواقعها باستمرار نظراً لكونها تسافر معه في أصقاع المنازل والحضرات والأحوال. إنها كتابة تغادر الأماكن التي تصير مشتركة. ولذلك تكون لهذه الكتابة مفاعيل لا تألفها لغة التبرير القضوي، ولا لغة الفقيه المانعة للفهم المخالف والمضاد. تنتج هذه المفاهيم عن قدرة لغة ابن عَربي على تغيير المواقع بحيث تنقل مرة من لغة الإبانة والإظهار إلى لغة الإخفاء والكتم وحجية الألغاز مثل لغة هذا المقام، وتارة تنتقل من لغة السرد والحكاية إلى لغة الشعر ومن مخاطبة الفقيه والمتكلم والفيلسوف إلى لغة أخرى تخرج من مجال التواصل لتعبر عن الألغاز التي تكشفها حركة الأسماء في آثار الوجود المضاف. وفي كل ذلك تحافظ هذه اللغة على المعنى نفسه مع تغيير دلالته تبعاً لحضوره في هذه الحضرة أو تلك، وفي هذا المقام أو ذاك، إذ إن كل موجود يتحلّى بلباس الحضرة، حساً أو غيباً. كثافة أو لطافة. هي أيضاً لغة تقوم بالتأويل الذي هو بمثابة الكشف عن المعنى المخبوء في قشرة الألفاظ، وهو معنى تستوجبه هذه الألفاظ نفسها من دون أن يعصل هناك تأويل بعيد.

يقوم في مقام نعم ولا أخذ وترك، قبول ورفض، بناء وهدم. إن تبني نعم الرشدية لم يكن من أجل ابن رشد وإنّما من أجل الكشف عمّا تمَّ إقصاؤه وإظهار ما كان غائباً عن ابن رشد. لذلك أجاب ابن عَربي بنعم على نعم الرشدية. نعم الرشدية تريد أن تستغرق الوجود كلّه في العقل، وتريد نعم الأكبرية أن يكون العقل مستغرقاً في الوجود، كي يُنظر إلى الوجود بطرق أخرى غير مسجّلة في دائرة التقييد. تتحوّل نعم الرشدية إلى سؤال قضوي: «كيف وجدتم الأمر في الفيض والكشف الإلهي هل هو ما أعطاه لنا النظر؟» وغاية ابن رشد هي أن يجيب ابن عَربي أجابه بلا. إن ابن رشد يريد حكم الموجب وابن عَربي سار نحو السلب، إذ في السلب تحصل خصوبة الفكر.

في هذا الحوار تكرر نعم ثلاث مرّات ولا مرتين فقط. كما يلي: نعم الرشدية ونعم الأكبرية ثم تركيب نعم ولا. في حين أن لا وردت مرة واحدة ومرة أخرى في التركيب. يعني ذلك أن لا أقوى من نعم في الدلالة، وأن لا لا تقبل الذوبان في نعم. إذ إن بينهما برزخاً فيه الأرواح تطير من موادها. نحن أمام إجابة مُعيَّرة سبقها انفعال ابن رشد. إن هذه الإجابة المُحيَّرة تفتتع لقاء ثانياً ليس هذه المرة في حضرة الحس.

هذه الإجابة المُحيِّرة تُفهم على صعيدين: الأوّل، هو اعتناء ابن عَرَبي بابن رشد، إذ إن هذا الأخير سيحضر في اللقاء الثاني الذي هو برزخيّ بامتياز. غير أن ابن رشد لم يكن معنيًا بما كان يشغل ابن عَرَبي في هذا اللقاء نظراً لسيادة الأرسطية عليه. غير أن حضور ابن رشد في هذا اللقاء وفي «الباب 15» من الفتوحات المكية يعكس اللقاء الأوّل الذي كان فيه عُمر ابن عَرَبي 15 عاماً، وهو نصف عمر زَرادشت عندما صعد الجبال طالباً العزلة التي ستُلهمه فلسفة الإنسان الجديد.

ما كان يشغل ابن عَرَبي في اللقاء الثاني هو قلب المعارف المُسلَّم بها في سبيل إقامة علم جديد، روحاني بالدرجة الأولى. ومن هنا الصعيد الثاني ويتعلَق بالحقيقة. إنها حقيقة لم يعد من الممكن أن تُفهم في إطار الجداول والدوائر وفي لغة المقولات والأعراض والمحمولات، لأنها حقيقة الوجود التي لا يسعها الخطاب الميتافيزيقي. من هنا يمكن القول إن ابن عَرَبي أراد أن يخلص الوجود والحقيقة من لغة العقل والميتافيزيقا كي يُرجعهما إلى أصلهما الأنطولوجي مثلما سعى نيتشه إلى تخليص السؤال الفلسفي من الأنساق الميتافيزيقية كي يتجه نحو معانقة الأخطاء. كلاهما يستعيد الهوامش التي أقامها العقل بحكم ادعائه السيادة على الوجود إلى ميدان البحث من جديد.

اللقاء الروحي أشرف من اللقاء الأرضي، لأن الأوّل باطن والثاني تفسير لانسلاخ الأجساد من أعناقها. إنه بمثابة تحرير الفكر من القلق الذي تعانيه العبارة والذي سخّر ابن رشد فكره من أجل إزاحته عن لغة الفلسفة. عدم اعتناء ابن رشد بما كان يشغل ابن عَربي، هو بشكلٍ ما أن اللقاء الروحي هو فردي، بخلاف اللقاء الأرضى الذي يريد أن يورط الجماعة.

يبين هنري كوربان عبر نوع من المقارنة بين التصوّف والرّشدية أن هذه الأخيرة تغضّ الطرف عن استقلال الفرد. فلقد رفض ابن رشد نظرية الفيض لأنها تتضمّن فكرة عن الخلق وهي فكرة غير مقبولة من طرف المشائي. ثم إن فكرة وجود عقل فعّال يقبل عقلاً إنسانيًا مستقلاً عن البِنية العضوية، عكس ما يراه الكسندر الأفروديسي لا تؤكّد هذا الاستقلال، فهذا العقل الإنساني ليس هو الفرد، وإنّما هو ما يكون في الفرد خالداً، وهو الذي يتماهى في العقل الفعّال والمفارق

والفريد. وهنا يرى كوربان ضرورة إعادة التفكير من جديد في مذهب العقل المادي وذلك بالمقارنة بالنصوص الإسماعيلية المنشورة حديثاً. أمّا ابن عَرَبي فيسعى إلى تحرير الفرد وتخليص روحه من مادته، فالأرواح تطير من موادها كما أن الحَدَث الرؤيوي الذي حكاه ابن عَرَبي في هذا اللقاء هو حَدَث فردي لم يكن ابن رشد معنيًا به.

هناك أمر آخر في هذا اللقاء، وهو أن كوسمولوجيا ابن رشد تستبعد عالم الخيال الفعّال الذي تقوم فيه المشاهدات الرمزية والحوادث الرويوية. إن هذا العالم الخيالي البرزخيّ هو الذي سيجلب الحلّ، في نظر كوربان، للنزاع الحاصل بين الشرق والغرب وبين الفلسفة واللاهوت وبين المعرفة والشريعة وبين الرمز والتاريخ. غير أن الذي حصل هو تزايد حدّة هذا النزاع تحث تأثير الرشدية. لقد جعل إرنست رينان من ابن رشد بطلاً لحرية الفكر ومن ثم مسؤولاً عن جميع أشكال الزندقة. وكرد فعل على رينان تم اعتبار ابن رشد متكلّماً لاهوتيًا يقوم في أحضان الأرثوذكسيّة الإسلاميّة. هناك في نظر رينان نقطة مهمّة في فكر ابن رشد وهي تمييزه بين من له الوقوف عند الظاهر فقط ومن له القدرة على فَهم المعنى الخفيّ الباطن. فهو يعلم الكوارث الاجتماعيّة التي ستحصل إذا ما نسبنا إلى أهل الظاهر ما ليس لهم القدرة على فَهمه. و يعتبر كوربان هذا التصور الرشدي قريباً إلى نظام التَقِيَّة المُمارَس في التشيّع الإسماعيلي وإلى فكرة التأويل في التصوّف. إذا ما نسبنا بلى ما قبلنا هذا الفَهم الكورباني؛ فإنه من الممكن أن نستنتج منه أن التصوّف يشكّل منا فلماً للحوار بين الشرق والغرب أكثر من الفلسفة.

التأويل إذن ليس اختراعاً رُشديًا. التأويل بالأساس فَهُم رمزيّ، إنه تحويل المرثي إلى رمز والكتابة الأكبرية تسير في هذا المنحى عندما يتعلّق الأمر بتقريب القارئ إلى ضفاف تجربته الروحية. التأويل أيضاً حدس الماهيات في الصور. هنا بالضبط يتحدّث كوربان عمّا يسمّيه كارثة ميتافيزيقيّة تحصل عندما يختفي عالم النفوس السماوية، والصور الدائمة التي آلتها هي الخيال الفعّال. كيف يمكن أن تكون هناك ممارسة ناجحة للتأويل في غياب عالم الخيال والرمز؟ (72).

إن نعم الأكبرية تؤيد التأويل الذي يمارسه ابن رشد شريطة أن يبقى في مبدان القياس دون أن يتعداه إلى الخيال المنفصل وإلى الكشف، فتصير نعم الرشدية حالة خاصة ضمن نعم الأكبرية. هذه الأخيرة ترتبط «بنعم ولا» أي الاعتراف بالإيجاب ضمن النفي والنفي ضمن الإيجاب، وكأن ابن عَرَبي يدعو ابن رشد نهاراً في لبل وليلاً في نهار، وهي دعوة لم تكن ممكنة إلاً في عين الجمع.

#### استنتاج

هاهنا نجد قلباً للعقل الفلسفي داخل الكشف الصُّوفي، حيث يمكنه هذا الأخير من التخلّص من العقبات والإعاقات التي أقامها على نفسه داخل ميتافيزيقا التمثّل والحضور. إن ابن عَربي يقوم بتغيير موقع العقل، فلا يبقى تحث تأثير القوة المفكّرة، كي يتشكّل كعقل قابل يماثل في أُنطولوجيته العقل الأوّل الذي يسري في ما تحته. هدف ابن عَربي هو استبعاد الإطلاقية عن العقل الفلسفي لأن العقل بذلك يتوقّف عن الاشتغال بحكم زعمه ذاك.

إن التقييد لا يأتي من الفكر وحده وإنّما من اللغة أيضاً، لذلك نجد ابن عربي يعمل على اختراق تصنيفاتها القمعية كي يبلغ برزخية الوجود، يعني كي يصل إلى موضوعية الوجود وإلى الحياد. إن النظر إلى الوجود من موقع برزخي لا يكون فيه طرف ما يطغى على الآخر، طرف النفي أو الإثبات، طرف لا أو طرف نعم، طرف الغيب والليل أو طرف النهار والشهادة، طرف الظهور أو طرف الغياب. ينبغي لنظرة العقل القابل أن تسافر خارج اللغة وخارج التقييد كي تحصل معانقة الأشياء في حقيقتها الأنطولوجية، وهي أنها هي لا هي.

إن هذه النظرة البرزخية إلى الوجود هي التي تكون فاعلة من حيث هي قابلة لتلقي العلم بالوجود من الوجود نفسه، وهي النظرة التي يضعها البرهان وتاريخ الميتافيزيقا نفسه ضمن الهوامش. إن الميتافيزيقا وهي تنفصل عن الوجود كي تستحوذ عليه بمقولات العقل وأقيسته، تفقد القدرة على الإنصات إلى الوجود، إذ إنها تحوّله إلى مفاهيم ثابتة، فيتم بذلك نسيانه ونسيان معناه وسؤاله. وهذا ما يجعل من العقل الميتافيزيقي أن يزعم لنفسه بأنه فوق التاريخ وفوق الخلق الجديد. أمّا ابن عَرَبي فأراد تلقي الوجود وقبوله والانفعال معه والاتصال به. لقد أراد أن يخلع النائية الميتافيزيقية القائمة في صميم اللغة التي

لا تفعل سوى الهوامش، وذلك من أجل القيام بسباحة روحيّة في بحر الوجود الذي لا ساحل له.

كان عُمر ابن عَرَبي عندما سافر نحو الشرق ثلاثين عاماً وهو عمر زرادشت نيتشه نفسه عندما هجر وطنه وبحيرته وسار إلى الجبل يتمتع بعزلته إلى أن تبذلت سريرته (73). كما أنه هو نصف عمره عندما التقى ابن رشد الذي سافر بفكره وبجسده نحو الغرب الأوروبي، والذي التقاه في الباب الخامس عشر من كتاب الفتوحات المكيّة. فهذا الباب يُشير إلى طفولته الخارقة. وربّما يكون مقام نعم ولا تعبيراً عن السَفَرين هل يكون تجاه الغرب أم تجاه الشرق، علماً بأن ثقافة المغرب ليست شرقية ولا غربية وإنّما هي زيتونة مباركة. عبّر عنها شيخ العارفين بنعم ولا. لقد سافر ابن رشد كى تعانقه المقولة الأرسطية التى آلت فى الغرب إلى التقنية والعلم والصناعة، وسافر ابن عَرَبي نحو الشرق الأوسط الكوني بتعبير شيخ الإشراق السُّهْرَوَرْدي من دون أن يبخس حقّ سَفَر ابن رشد تجاه أوروبا. وبقى المغرب الكبير: مُرسِية وإشبيلية وقُرطبة ومَوَّاكش وقرية إيجيزيل وسلا وبجاية وتونس مصدراً حقيقيًا للرؤيا، للوعى الأصلى الذي سيهب لابن عَرَبي حدساً بالحالة التي يوجد عليها الوجود في عصره. لقد سافر ابن عَرَبي في هذه الأصقاع كي يختبر في الغرب الإسلامي مدى حقيقة هذا السفر، وكان في فترة معيَّنة بمثابة انسحاب من أجل التفكير في سفر آخر نحو الشرق الإسلامي، سفر مستفاد من الزيتونة التي هي لا شرقية ولا غربية، والتي ستلهمه سفراً في الأكوان الروحية.

لقد انحدر زُرادشت من الجبال كي يجد أمامه شيخاً يحب الناس مثله، لكن في اتّجاهين متعارضين تماماً. أما ابن عَربي فقد حمل معه ثقافة شاب تحمل الناس إلى الجبال التي يحصل فيه دوار كل من لا يحب صعودها. أراد زرادشت أن يكون نبيًا، أمّا ابن عَربي فقد عرف أن هذا أمر بعيد المنال بل إن التفكير فيه مستحيل، لأن أكبر كأس تجرّعت الأولياء مرارته هو وعيهم بعدم القدرة على بلوغ العبودية الكاملة التي هي للأنبياء. لقد عاش في الشرق عدداً من الحوادث الروحية التي جعلته يكتب الفتوحات، لكن هذه الحوادث لم تكن ممكنة إلا بفعل زواجه بنجوم جعلته يكتب الفتوحات، لكن هذه الحوادث لم تكن ممكنة إلا بفعل زواجه بنجوم

<sup>(73)</sup> نبتشه، هكذا تكلُّم زرادشت، الفصل الأول.

السماء وحروف الهجاء، وبفعل اللقاء الأرضي بأساتذة التصوّف في الغرب الإسلامي. يعني ذلك أن فكر ابن عَرَبي كان فكراً مستعداً وقابلاً لاستقبال ما سيحصل له في قلب الوجود. لذلك كان عاشقاً للعقل القابل وليس للعقل المفتخر بأدلته القائم في الرشدية. لقد كان مستعداً من قبل لتلقّى أسرار الفتوحات المكية.

لقد كان في الغرب الإسلامي ذا موهبة خارقة جعلت ابن رشد وهو أكبر فيلسوف زمانه الذي يبدو لنا بمثابة ديكارت الذي أعطى للفلسفة مناخاً تفرّج فيه عن الكرّب والضيق الذي لحقها من طرف الكنيسة، يستدعيه كي يناقش معه فيما إذا كانت الفلسفة ستستمر معه بعد رحيل المشّائي. لكن المشّائي ابن رشد مشى بالفلسفة كي يعانقها القرآن مثلما سيعانق القرآن كتابات الشيخ الأكبر في اتّجاهين مختلفين: اتّجاه ابن رشد، هو نوع من محاكمة ثقافة المسلمين بالاستناد إلى فلسفة قائمة من قبل. واتّجاه ابن عَربي، هو بناء فلسفة جديدة انطلاقاً من أصل هذه الثقافة الذي هو القرآن الكريم. غير أن رحيل كل منهما في اتّجاه مختلف عن الآخر كان بفعل ملابسات تاريخية، وهما معاً عانيا تجربة الكتابة.

جلب ابن رشد أرسطو إلى الإسلام من أجل إيقاظ همم العلماء وإشعارهم بأهميّة البرهان، وأهميّة نتائجه المُمَثّلة في التجارب وفي العلوم وفي التقنيات. لكن عائق الفَهْم حال دون مكوث ابن رشد في بيته؛ والفلسفة هي بحق لا تكون إلأ في بيتها. هل هذا يعني أن بيت الفلسفة هو الغرب وهو اليونان؟ هذا أمر يقبل النقاش. وليس هذا موضعه. لكن ابن عَربي سيحافظ على الفلسفة بقول نعم. لكنه نعم لا يحتكم إلى أرسطو. نعم حاصل عن رؤيا فتى ذي موهبة خارقة، موهبة جعلته يلتقي الأنبياء الذين ألزموه الإصغاء إلى النداء الآتي من قلب الوجود. فلسفة القلب وفلسفة الوجود، إذن لا فلسفة التحليلات الأولى والثانية القائمة على فحص ما تُقدّمه العبارة. فلسفة تتّجه نحو الرمز والإشارة وهو المُعبَّر عنه بنعم ولا. فهاهنا اقتصاد يتّجه من العبارة إلى الحرف. لقد وهب قلب الوجود إلى ابن عَربي علماً بالحروف. لكن بعد امتحان مقام القربة وهو في أقصى درجة من مراتب الأولياء. كان ذلك في طريقه من سلا إلى مَرْاكش.

لقد تراكم عند ابن عَرَبي العلم بالفتوحات المكية قبل وصوله إلى مكة. لقد كتب هذا الرجل كتاب التدبيرات الإلهية في أربعة أيام، وكتاب مواقع النجوم في

أحد عشر يوماً. ولَعمري إن هذا شبيه بعبقرية نيتشه الذي كتب فصولاً من كتابه هكذا تكلّم زرادشت في أقلّ من عشرة أيام. ولمّا كانت العبقرية بحكم طبيعتها تُخفي دوماً نفسها كما يقول كانط في كتاب نقد مَلَكة الحُكم، فإن عملها يظهر مشوباً بأسرار تجعل العبقري لا يعرف كيف تحصل في ذهنه الأفكار الإبداعية كما أنه لا يعرف فيما إذا كان عبقرياً. إن هذا ما يفسر عدداً من أقوال شيخ العارفين التي تكشف عن كونه يكتب عن إلقاء رباني وعن نفث روحاني في قلب وجوده ورجود قلبه. وينتج عن ذلك كونه لم يتلق علماً عن أساتذته الأرضيين، وهو ليس ممن يقول قال ابن حزم أو غيره. أو ممّن يأخذون العلم عن ميّت كما يقول أبو يزيد البِسْطامي، وإنّما العلم عنده مأخوذ من الله ومن القرآن الكريم. مع ابن عربي نجد القرآن الكريم في كل شرايين فكره، وفكره بدوره يمارس تأويلاً هرمينيوطيقيًا للقرآن الكريم.

# القسم الثالث

فينومينولوجيا الوجود في فكر ابن عَرَبي

#### مُقدُمة

غرضنا من هذا القسم أن نفهم الكيفية التي بها يعرض الوجود نفسه للإنسان وهو عَرْضٌ لا يكون للعقل النظري فيه مدخل، ولا يكون فيه الدليل سوى عنصر بسيط، بحيث يحتل فيه مفهوم الآية موقعاً مركزيًا. إذ الحقّ سبحانه قد أرانا آياته في أنفسنا \_ أي في العالم الذي تصنعه تجاربنا وخبراتنا \_ وفي الآفاق \_ أي في العالم خارج تجاربنا. بعبارةٍ أخرى، نحن أمام عالم كبير أو ماكروكوسم وعالم صغير هو الميكروكوسم الذي نحن إياه. يقول ابن عَرَبي: ﴿فَأَحَالُنَا الْحَقِّ عَلَى الآفاق وهو ما خرج عنا، وعلى أنفسنا وهو ما نحن عليه وبه. فإذا وقفنا على الأمرين معاً حينئذٍ عرفناه وتبيَّن لنا أنه الحقِّه(1). ما هو خارج عن النفس هو أعيان الأشياء، هو العالم الخارجي بأفلاكه وأكوانه وعناصره المختلفة. وهو بالنسبة إلى الإنسان موضوع للمعرفة وللنظر، إذ إن الإنسان يتعرّف إلى نفسه وإلى الحقّ في هذه الأفاق. كما أنه يتعرّف إلى نفسه في نفسه من حيث هو صورة جسمية، ظاهرة للآثار التي تُحدثها الأسماء الإلهيَّة في الظهور. غرضنا إذن، هو أن نتعرَّف إلى العلاقة المرتُّبة التي يقيمها الشيخ الأكبر بين الإنسان والعالَم، وهي علاقة يشكُّل فيها العالَم عنصراً ضمن الوجود الإنساني، وذلك بخلاف الفَهْم الميتافيزيقي الذي يفصل بين الإنسان والعالم. فضلاً عن ذلك، نتوخّى من هذا القول، أن نفحص من وجهة النظر الفلسفية ما يمكن أن نطلق عليه اسم التقاطب التكميلي الذي يتخلُّل وحدة الوجود العالمة عند الشيخ الأكبر، وهو تقاطب يكشف عن لعبة

اً) ابن عَزبي، الفتوحات المكتة، ج2، الباب 177، ص 298. يقول ابن عَزبي: «قال تعالى ﴿ سَنُرِيهِمْ اَبَنِنَا فِي الْآفَاقِ ﴾ وهو ما خرج عنك ﴿ وَفِى آلْفُهُمْ ﴾ وهو عينك ﴿ مَنَى بَبَيْنَ لَهُمْ ﴾، أي للناظر ﴿ أَنَهُ ٱلْمَقُ ﴾ من حيث إنك صورته وهو روحك. فأنت له كالصورة الجسمية لك وهو لك كالروح المدبر لضوء جسدك ، فصوص الحكم، فض حكمة سبوحية في كلمة نوحية ، ص 69.

الظهور والغياب كلعبة تجعل من الوجود عتبة تجد فيها الموجودات أعيانها المختلفة. يُضاف إلى هذا أمر آخر، وهو أن الظهور ليس شيئاً آخر غير تحقّق الأسماء الإلهيّة في الظهور وهو تحقّق يكشف عن النّفس الرحماني الذي يشكل حلًا للكَرْب الوجودي.

لقد كان الهدف من سَفَر شيخ العارفين البدني في أصقاع العالم وكذلك سَفَره الروحي عبر التجربة والكتابة الإبداعية والمعادة في الآن نفسه هو التنفيس عن الكُرْبِ الذي كان يعانيه هو بدوره عندما يكون مستقرًا في مكان محدد، أو التنفيس «من الكُرْب والغمّ الذي تعطيه الطبيعة»(2)، كما يقول هو نفسه؛ إذ الطبيعة تحول دون مشاهدة التحوّلات التي تطرأ على الفكر في الزمان، وكان قصده هو العودة بفكر زمانه إلى الصمت الأصلى الذي عليه أن يفتتح السؤال الحقيقي الذي يقود إلى نفس الرحمان كي يحصل النفخ من جديد، وذلك من أجل القضاء على النسيان الذي أخفته عنا اللغة الخادمة للعقل. النسيان الذي صنعته لغة الفقهاء والمتكلِّمين. مع الصمت سيحصل الكلام الأصلي وستحصل البداية في طريق نداء الحق، نداء يقود إلى عين الجمع، إلى القرآن الكريم الذي يستعيد الأشياء الضائعة. أجل هي بداية لا تُدرك إلاَّ بالقضاء على مختلف أشكال اللامبالاة التي تأتي من الأحكام المسبقة وهي أحكام تتأسس في وجودها على الاعتقاد بأن الإنسان بقدراته الذاتية يستطيع أن يتجاوز هذا النسيان وذلك عندما يهتم بتشييد مذاهب، وهي مذاهب تقود إلى التنازع والتشاجر. والحال أن الله سبحانه قد نهى آدم عن القرب من (هذه الشجرة) أو الأكل منها. وعند الشيخ الأكبر لا شيءَ مستقل بنفسه إذ كل شيء مترابط مع شيء آخر. فالعالَم مثلاً لا ينفصل عن الإنسان والإنسان لا ينفصل عن العالَم. وكلاهما على الصورة الإلْهيَّة. ومن ثُمَّ فإن القول بالمذهبية مجرَّد ادعاء من العقل الجاهل بوجوده وبوظيفته المتمثّلة في تلقّي الحقائق لا في إنتاجها. لهذا الادعاء جذور في الفلسفة السابقة على ابن عَرَبي وتلك التي أتت بعده.

<sup>2)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص451.

## الباب الأول

# العالَم بين ابن عَرَبي والفلاسفة

# الفصل الأوّل العالَم أمام الإنسان إنسانية العالَم وعالميّة الإنسان: (سَنُرِيهِمْ ءَائِينَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهُمْ)

ما الذي يعنيه العالم ضمن دائرة الوجود كما يفهمه شيخ العارفين؟ وماذا يعني العالم كظاهرة؟ هل العالم مجرد وعاء حامل للأشياء فيه، لا يتأثر بها ولا تتأثر به تخضع هي للحساب وللفحص الإمبيريقي ولا يخضع هو لها؟ إن الإجابة عن هذا السؤال تنطلق من الافتراض التالي: بقاؤنا في مستوى المباشر، أو مستوى المباشر، أو ما يكون تحت اليد هو بقاء في الكثرة التي تحول دون بلوغ وحدتها العالمية. إن العالم واحد في تمظهراته وكثرته فهو يظهر باعتباره بنية الأشياء التي تظهر. وهو يظهر في أنفسنا على المستوى الميكروكوسمي وفي الآفاق هو على المستوى الماكروكوسمي وفي الآفاق هو معرفة النفس ومعرفة الآفاق هو معرفة للمعنى الأنطولوجي للعالم وللإنسان ظاهراً وباطناً(۱).

إننا نلتقي الآفاق في أنفسنا وأنفسنا في الآفاق، نلتقي العالَم في القِيَم التي

<sup>(1)</sup> يقول ابن عَرَبي في كتاب التدبيرات الإلهية موضحاً تقضي أسرار العالم في الإنسان: فنتبعنا وجود الحكمة في الإنسان... وتقصينا أسراره وحكمه ولطائفه ورأيناها بأعيانها في العالم المحيط الأكبر قدماً بقدم... حتى وجدناه كأنه هو فعلمنا أن الثمرة الواحدة العالم الكبير المحيط والثمرة الأخرى الإنسان الذي هو العالم الصغير. فطلبنا على ذلك تنبيها من الكبير المحيط والثمرة الأخرى الإنسان الذي هو العالم الصغير. فطلبنا على ذلك تنبيها من الكتاب العزيز فوقفنا على آيات نيرات منها ﴿وَقِ آلْفُيكُمْ أَلْلا بُهُورُونَ ﴾. ﴿مَنْ اللّهُ عَلَيْنَ السّمَاءُ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْهُما بَطِلاً ﴾، ﴿أَفَكَ بَنْهُمَ أَنَّا خَلْفَنكُمْ عَبْناكُ ، ﴿ إِنْفَرَاتُ وَمَا خَلْفَنكُمْ عَبْناكُ ، ﴿ الْمَحْدِبُهُ الْمُعَلِيمُ اللهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَقَ الْمُعَلِيمُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

نُقيمها عنه بحيث تصير هذه القِيم هي ماهية العالم، ويصير العالم حالة أنطولوجية لوجودنا في الوجود. فهو من بين الدلائل التي تهدينا نحو معرفة الآيات في النفس وفي الوجود الخارجي. تظهر الأشياء والحالة هذه كطُرُق حاجبة لطُرُق أخرى. إنها تكون حاجبة عندما نقف عند حضورها المباشر الذي يُقدّم نفسه كبداهة مطلقة لا تحمل معها إلا وحدتها المجرّدة، أي لا يكون فيها تركيب لعناصر أخرى تحملها ولا تشكّل عنصراً من ماهيتها، وحينذاك لا يكون فهمنا للشيء إلا مسطّحاً وساذجاً. أمّا إذا ما انطلقنا من اعتبار أن الشيء لم يكن ممكناً لنا إلا لأن هناك ما هو قبل، وأن الشيء يهدي إلى هذا القبلي المحجوب أو يضل عنه السبيل. فالوجود حاصل قبل حصول الشيء نفسه، يظهر الشيء حينذاك في حقيقته حجاباً فالوجود عنا. فيكون بحجابه طريقاً إلى الوجود. يعني ذلك إذا ما اعتبرنا المباشر حجاباً على غيره تمكّنا من رؤية عالميته.

إن العالَم لا يُعطى لنا في الأشياء وإنّما في الإدراك، أي في معرفة الآفاق. والمعرفة تقتضي عارفاً والعارف لا يكون عارفاً إلاَّ إذا عرف نفسه، أي أن يتعرّف إلى العالَم في نفسه وأن يتعرّف إلى نفسه في العالم. هكذا تكون العلاقة بين الإنسان والعالم علاقة دخول العالَم في وجود أعمّ منه وهو الوجود الإنساني. إنها علاقة لا تُفهم بالمعنى الساذج حيث ينظر إلى الإنسان ككائن قائم في زمان ومكان مُغلَقين وكأنه مثل الماء في الإناء، وإنّما ككائن يجرّب ذاتيته باعتبارها علامةً على الحقّ. يقول ابن عَرَبي: "من عرف نفسه عرف ربه، إذ كان الأمر في علم الحقّ بالعالَم علمه بنفسه. وهذا نظير قوله تعالى (سَنُرِيهِم مَايَتِنا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفي آنفُهِم ) بالعالَم علمه بنفسه. وهذا نظير قوله تعالى (سَنُرِيهِم مَايَتِنا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِي آنفُهِم ) فذَكَرَ النشأتين: نشأة صورة العالم بالآفاق، ونشأة روحه بقوله (وَفِي آنفُهِم ) فذَكرَ النشأتين واحد ذو نشأتين (حَقَى يَبَيَنَ لَهُم ) للرائين أنه الحق، أي أن الرائي فيما رآه الحق لا غيره ().

إن العالَم يظهر في الإنسان باعتباره حركةً تُحيل إلى الإنسان نفسه من حيث هو ظاهرة. إذ إن الظاهرة كما رأينا من الوجهة الفينومينولوجية تحمل في ذاتها إمكان أن تعرض نفسها وأن تحيل بذلك إلى غيرها، وأن تكون معروضةً للرؤية، فالإنسان هو موجود يُحيل إلى غيره وهو يُحيل إلى نفسه في الوقت ذاته، إنه في

<sup>(2)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 346، ص189.

نكر ابن عَرَبي مدعوً إلى سماع نداء الحق الذي يأمره بأن يعرفه ويراه في آياته الدالة على كنزه الخفي. الإنسان مدعوً إلى ممارسة الاختزال إذ إنه مُطالب بمعرفة أصله من حيث هو بِنية خالصة تجتمع فيها كُليّة الموجودات التي تنتشر في الآفاق. فالإنسان روح العالم والعالم صورة الإنسان، وليست الآفاق إلا هذه الصورة. فضلاً عن ذلك، أن منزلة الإنسان من العالم هي بمثابة منزلة النفس الناطقة من الإنسان<sup>(3)</sup>. يعرف العالم وبهذه المعرفة يكون للعالم كماله. فالعالم بدون المعرفة ناقص. يقول ابن عَربي: «فاعلم أن الله تعالى ما خَلَقَ العالم لحاجة كانت المجود. ..» (4). لكن أي دليل وأية معرفة؟ هل يحصلان بالتقسيم العقلي وبمقولاته؟ أم أن الدليل المقصود هو الآيات التي نصبها الحقّ طريقاً ليعرفه خلقه بها؟

أن نكتشف العالم في أنفسنا وأن ننظر في تفاصيل نشأتنا معناه أن يظهر العالم في صورة إنسانية، وهذه الصورة هي أكمل الصور إذ الحق سبحانه خلق آدم على صورته أو على صورة الرحمن، والرحمن استوى على العرش ومعه سافرت الأسماء الإلهيّة من العرش إلى العماء الذي تقوم فيه صور الموجودات كلّها. وهذه الصور تظهر في الإنسان بكاملها، لأنه جلاء مرآة العالم بخلاف الإنسان الحيوان كاملاً. وهذا هو الإنسان الكامل الذي هو كُليّة العالم بخلاف الإنسان الحيوان الذي هو جزء من العالم، وإن شئتَ قلتَ الإنسان الحيوان يوجد داخل العالم والإنسان الكامل هو وجود \_ في \_ العالم. يقول ابن عَربي: قوقال: العالم عند الجماعة هو إنسان كبير في المعنى والجِرْم. يقول الله تعالى (لَخَلُقُ ٱلشَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ أَحَـّبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَنَكِنَ أَحَـّبُرُ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ فلذلك قلنا: في المعنى وصدق. . والإنسان الكامل من العالم وهو له كالروح لجسم الحيوان، المعنى وصدق. . والإنسان الكامل من العالم وهو له كالروح لجسم الحيوان، وهو الإنسان الصغير. وسُمّي صغيراً لأنه انفعل عن الكبير وهو مختصره، لأن كل ما في العالم فيه. فهو وإن صغر جرمه ففيه كل ما في العالم أنه.

<sup>(3)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج3، ص186.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 294، ص670.

<sup>(5)</sup> انظر: افص حكمة الهية في كلمة آدمية، ضمن فصوص الحكم لابن عَزبي،

<sup>(6)</sup> ابن غرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص409.

إن الإنسان ليس مثل أي موجود وإنّما يتميّز عن سائر الموجودات بقدرته على الحضور في مختلف مراتب الوجود المضاف، ومن حيث إن له القدرة على فَهُم العالَم ما دام العالَم قائماً فيه بجمعيته. هذه أطروحة تبيّن أن العالم ليس وعاءً يضمّ الإنسان وإنّما العالَم نفسه ليس ممكناً إلاَّ بوجود الإنسان. هذا هو البُعد الأنطولوجي للعالم من حيث هو عنصر ضمن الوجود الإنساني<sup>(7)</sup>، الذي هو تجلُّ لجمعية الأسماء الإلهيَّة. وهذه الجمعية حاصلة في النبوة المحمديّة. نقول بعبارة أخرى: إن العالم ليس معزولاً عن وجود الإنسان والإنسان بدوره ليس خارج العالم فبينهما علاقة النسبة والتبعية. يقول ابن عَربي: «فلما أشهدني نسبة العالم إلي ونسبتي إلى العالم، وميّزت بين المرتبتين، وعلمت أن العالم لولا أنا ما وجد، وأنه بوجودي صح المقصود... "<sup>(8)</sup>. فلولا الإنسان ما تميّز العالم بل وما كانت هناك آخرة «ولولا نحن ما تميّزت آخرة من دنيا، فإن اللَّه ما اعتبر من العالم في هذه الإضافة إلاَّ هذا النوع الإنساني... "<sup>(9)</sup>.

يترتب على هذا الفَهم نمط خاص من البحث في العالَم يخالف الأنماط الفكريّة الأخرى التي تقوم على التمثّل الميتافيزيقي للعالم وللإنسان من حيث يتمتع كل منهما بوجود مستقل عن الآخر. إن العالَم، على العكس من ذلك، هو الإنسان متفرقاً. وينبغي للإنسان أن يجمع هذا التفريق عندما يكتشف العالمية في نفسه، بعد أن يكون قد نظر إليها في الآفاق<sup>(0)</sup>. هذا الاكتشاف الذي يمارسه الإنسان، أي اكتشاف العالم في نفسه، هو حضور الإنسان في الوجود الذي يناديه كي يعرفه. غير أن هذا الحضور يتمّ في الإنسان الكامل \_ وليس الإنسان الحيوان -

<sup>(7)</sup> يتحدّد مفهوم الإنسان في فكر هيدغر بأنه الوجود \_ في \_ الـ \_ عالم etre-au-monde في مقابل الموجودات الأخرى التي هي داخل العالم العالم فالعالم ليس معزولاً عن الإنسان وإنما يشكّل عنصراً من وجوده. وأن العالم غير موجود إلا بالفّهُم الذي الإنسان به يكون أحق بالإنصات إلى الوجود وهو يتجه نحوه.

<sup>(8)</sup> المصدر السابق، ج3، ص266.

<sup>(9)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 356، ص253.

<sup>(10)</sup> يقول ابن غربي في كتاب التدبيرات الإلهية: «فانظر... إلى ما تفرق في العالم الأكبر تجده في هذا العالم الإنساني من ملك وملكوت... وكما أن في العالم مَن يَظهر للأبصار ومن يَخفى، ففي الإنسان ظاهر وباطن، عالم الحس وعالم القلب، ظاهره مُلك وباطنه ملكوت... وامش بهذا الاعتبار على العالم تجد النسخة الإلهية صحيحة، ص 108-109،

الذي أعطي القدرة على فَهُم العالَم باعتباره علامةً على ذاته وباعتباره هو علامةً على الحقّ. باختصار، فإنه بوجود الإنسان كان للغياب ظهور، وإلاَّ بقي الغياب في غيبه أبد الأبدين. فالظهور للإنسان من حيث هو ظاهر في العالم، والغياب للإنسان من حيث إنه في باطنه يعلم هذا الظهور، الشيء الذي يعطينا مشروعية الحديث عن فينومينولوجيا الغياب. إنها فينومينولوجيا الكشف عن الأسرار. يقول ابن عَرَبي: «اعلم يا بني أن الإنسان ينتقل من مجالسة العالَم الملكوتي الخارج عنه إلى رؤية عالم ملكوته الخاص به الذي هو غيبه أو باطنه. وهذه الرؤية عبارة عن فتح عين بصيرته إلى مشاهدة ما أقرً اللَّه فيه من الأسرار» (11).

إن الإنسان وهو يكتشف العالم في نفسه يجعل من فَهْمه هذا عالَماً آخر يقوم بنفسيره. فالإنسان بهذا المعنى فَهْم وتأويل للوجود. وهذا الفَهْم يقتضي تعالي الإنسان عمّا سواه من الممكنات، لكنه تعالي يؤسّس لحضور الإنسان في كل الأزمنة وكل العصور، بل وكائن يطل بنفسه على المستقبل الآتي من الغيب، وفي الآن نفسه يؤسس الخطاب والقول.

إن الحقيقة الإنسانية في العالم وفي الإنسان مُخاطبةً ومأمورةً من أجل أن نعرف نفسها، ولذلك تقذف بنفسها في اتّجاهين: في الآفاق وفي النفس. إنها تقذف بنفسها في الماكروكوسم، في الكوسموس الذي يضمّ الأفلاك والبرازخ وعوالم الشهادة والغيب والملكوت والخيال المنفصل، كي تكشف عن وجودها فيه وكي يتحقّق عندها الوجود الذي في نفسها. هذا الوجود المُكتَشَف هو إمكاني. هذا من جهة، ومن جهة ثانية، ترجع وراءها أي تتأمل في الإنسان الذي هو موطنها والذي يشكّل لحظة من تفاصيل ظهور العالم في المرآة المجلوة، كي يحصل الحوار بينها وهي في العالم وبينها وهي في الإنسان. فإذا ما حصل الإنسان على هذه الحقيقة في نفسه عرف ربّه وتحقّق في بُعده الأنطولوجي المتمثّل في افتقاره إلى الحق، وإذا ما تغافل عن ذلك ظلّ في بعد أونتيكي وإنساناً حيواناً.

إن الإنسان على الصعيد الأُنطولوجي أي الإنسان الذي عرف ربه بالآيات في العالم وفي نفسه هو عين الوجود. بل إنه الإمام المُبِين. يقول ابن عَرَبي: «ووجدنا

<sup>(11)</sup> ابن عَرَبي، مواقع النجوم، ص67.

العالَم كلّه أسفله وأعلاه محصياً في الإنسان فسمّيناه الإمام المُبِين (12) وهو أمر يجعله مُقلَّداً بالخلافة. لكنها خلافة شفع الواحد. يقول ابن عَرَبي: (ومن ذلك ولاية البشر عين الضرر من الباب 150 . (إنّي جَاعِلٌ في ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً) . . أعطاه التقليد ومكّنه من الأقليد . . . وجعله عين الوجود وأكرمه بالسجود . . . شفع الواحد عينه وحكم بالكثرة كونه، وإن كان كل جزء من العالم مثله، ولكنه ليس بظل فلهذا انفرد بالخلافة (13).

أن يكون الإنسان عين الوجود ليس يعني أنه الوجود ذاته إذ الله هو الوجود. إنما الإنسان شفع الوجود، وليس الشفع وحدة. فالإنسان كثير بالناس واحد بالحقيقة الإنسانية. إنه واحد بالخلافة كثير بالسلطان. إنه من حيث الوحدة قرآن ومن حيث الكثرة سلطان. لكن «الله يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن؛ فإن السلطان ناطق خالق والقرآن ناطق صامت. فحكمه حكم المائت لا يخاف ولا يرجى... وما استند الصديقون إليه ولا عول المؤمنون عليه إلا لصدق ما لديه فالقرآن أحق بالتعظيم من السلطان... فهو النور، والسلطان قد يجور» (١٩٠). يعني ذلك غلبة السلطان على الوحدة والنطق على الصمت والجور على الصدق. في هذه الغلبة يقذف الإنسان بعالم يسود عليه. ويُخفى عنه عين جمعيته.

لمّا كان الإنسان هو ظهور العالم في أكمل صورة، كان العالم بذلك إنساناً. وهذا أمر يقتضي من الإنسان أن ينظر إلى العالم نظرته إلى نفسه، إذ عندما يشتغل الإنسان بمعرفة حقيقته كإنسان الم يرّ فرقاً بينه وبين العالم ((15)). ومن ثُمَّ إمّا يحترمه أو يمارس عليه التدمير. وكل تدمير للعالم هو تدمير للإنسان نفسه. إن هذا أمر محجوب عن التصور التقني السائد في الفكر الغربي. بخلاف هذا التصور المادي للعالم يُوسّع ابن عَرَبي من دلالة هذا المفهوم كي يشمل العوالم الروحية والبرازخ والحضرات وليشمل الملائكة أيضاً، من حيث إنها بالنسبة إلى العالم مثل القوى الإدراكية بالنسبة إلى الإنسان (16). يعني ذلك أنه إذا كان الإنسان بمساعدة

<sup>(12)</sup> ابن عَرَبي، التدبيرات الإلهيّة، ص135-136.

<sup>(13)</sup> ابن غَرْبي، الفتوحات المكية، ج4، ص359.

<sup>(14)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(15)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 177، ص308.

<sup>(16)</sup> ابن غَرَبي، فصوص الحُكم افص حكمة إلهية في كلمة آدمية،

قوى الإدراك يفهم العالَم، فإن الملائكة هي التي تجعل الآثار الإلْهيَّة تصل إلى العالم المادي فلا يكون بلا صورة إلْهية.

إن هذا الاتساع لدلالة العالم إنّما حصل مع ابن عَرَبي بفعل فَهْمه لاتساع الرحمة الإلهيّة. والاتساع يخالف التقييد. والعقل في صورته التقنية لا يمارس إلا التقييد، فتنفلت منه الأنطولوجي لدلالة العالم.

يمكن القول أيضاً إن الإنسان بالنسبة إلى العالم هو بمثابة المركز بالنسبة إلى المحيط. إنه نقطة محيط العالم، لكنه محيط نقطة الوجود. فضلاً عن كونه يقابل الحضرة الإلهيّة المتجلّية في الأسماء الأربعة: الظاهر والباطن والأوّل والآخر. فهو الأوّل بالقصد والآخر بالنشأة. كما أنه «ظاهر بالصورة باطن بالروح» (١٦٠). نحن هنا أمام عناصر خمسة. والخمسة حافظة، ولذلك كان الإنسان حافظاً للعالم وحافظاً للذاته. إنه يحمل العناصر الخمسة التالية: المثل والضِدّ، والطبيعة والجسم والشكل. طبيعته من الأركان الأربعة، وجسمه له أبعاد ثلاثة، وشكله له جهات ستّ. واستحق بذلك أن يكون ناظراً في نفسه وفي الآفاق.

إن الإنسان ضِد ومثل (18): فمن حيث الضِد يوصف بالصفات المضادة للحضرة الإلهيَّة وذلك مثل صفات العجز والفقر والذلة والعدم. ومن حيث المثل، يوصف بصفات هذه الحضرة مثل السمع والبصر والكلام والعلم والإرادة والقدرة. ولما كان الوصف يتبع الموصوف في القِدَم والحدوث، وهذا مبدأ أكبري، فإن صفات العلم والسمع، إلخ. في الإنسان تتبعه في حدوثه، فلا يجتمع مع الحقّ في هذه الصفات. ويختص بالصفات الضِدية الملازمة للحادث. إنه من حيث صفات المثل يتلقى من الحقّ، ومن حيث صفات الضِد يلقي إلى الخَلق. وهذا يعني أنه بمثابة موشور تمر عبره الأشعة التي ينشرها النور الإلهي في خلقه. وإذا كان الإنسان جامعاً بين المثل والضِد: يجمع بين مثل العالم الذي هو ضِدَ الحضرة الإلهيَّة، ومثل الحضرة الإلهيَّة الذي هو حادث، فإن هذا يعني غياب وحدة الوجود التي تجمع بين الله والإنسان في هُويَة واحدة.

<sup>(17)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، الباب 198، ص446.

<sup>(18)</sup> المصدر السابق نفسه.

إن العالم دلالة على الوجود الذي به تظهر الأحكام والآيات والصور. إنه ظهور للغياب. أو إنه تجلّي الحقّ في ما سواه الذي هو دلالة عليه. غير أن هذه الدلالة متنوعة إذ إنه سبحانه ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ﴾. كما أن العالم هو ميدان لظهور أعيان الممكنات التي تخرج من حال الثبوث. وهذا يعني أن العالم إن كان علامة فإن الحقّ لا يتقيد في علامة بعينها كما يتوهم ذلك أصحاب الاعتقادات الذين يحصرون الحقّ في معتقد واحد فلا ينظرون إلى العالم إلاً من جهة جزئية.

لكن إذا كان العالم هو علامات لا تنتهي ولا ينحصر في واحدة منها، فإن الانطلاق منه، بهذا الاعتبار، في العلم بالحق هو انطلاق صحيح. يقول ابن عَربي: «فمن اعتمد على العالم من هذا الوجه فقد اعتمد على أمر صحيح لا يتبذل. ولا يكون الاعتماد على الحقيقة إلا عليه على هذا الوجه؛ فإن الحق إذا كان كل يوم في شأن فلا يدري ما يكون ذلك الشأن فلا يقدر على الاعتماد على من لا يعلم ما في نفسه. فالكامل من أهل الله من يتنوع لتنوع الشؤون، فإن الحق ما يظهر في الوجود إلا بصور الشؤون، والعالم هو هذه الفهم عدم التقييد، إذ الحق يظهر في العالم بصور الشؤون، والعالم هو هذه الصور التي تحضر من العبب المطلق. لذلك يصح القول إن العالم الذي نعيش فيه اليوم ليس هو العالم في حقيقته وإنّما هو صور من الصور المتحوّلة أبداً. العالم، والحالة هذه، هو عصور. يقول ابن عَربي: «فالعالم كلّه طالع غارب وفلك دائر ونجم سابح ظاهر بين طلوع وغروب عن وحي إلهي وهو ما يتوجّه عليه من أمر بظهور وخفاء "(2).

إن الإنسان ـ كما يقول ابن عَرَبي السريع التغيّر في باطنه كثير الخواطر، يتقلّب في باطنه في كل لحظة تقلبات مختلفة، لأنه على الصورة الإلهيّة، وهو

<sup>(19)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، الفصل 46 من الباب 198، ص447. انظر أيضاً: رسالة أيام الشأن ضمن رسائل ابن عَزبي، حيدر آباد الدكن.

<sup>(20)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 356، ص254.

<sup>(21)</sup> انظر أطروحتي التي قدمتها لنيل دبلوم الدراسات العليا المُعمَّقة، وهي تحت عنوان: •حضور الغياب في صوفية ابن عَرَبي، كلية الآداب، الرباط.

سبحانه كل يوم في شأن. فمن المحال ثبوت العالم في زمانين ((22). إن التنوع والتحوّل في الأحوال والخواطر في الإنسان هي فيه من حيث هو مكان لرقائق الأسماء الإلهيّة ويعكس تغيّر الأعراض في كل زمان فرد في العالم. لذلك يقول ان عَرَبي عن آدم الذي يمثل الحقيقة الإنسانية بشكل أتم من أنه «انتشأ من العالم ومن الأسماء الإلْهيَّة، فخرج على صورة العالم وصورة الحقّ، فوقع الاشتراك بين الأناسي في أشياء وانفرد كل شخص بأمر يمتاز به عن غيره كما هو العالم. فبما ينفرد به الإنسان يُسمّى الإنسان المفرد، وبما يشترك به يُسمّى الإنسان الكبير، (<sup>(23)</sup>. نحن هنا أمام اشتراك البشر في الإنسانية وتفرد كل فرد منهم بميزة تخصه. لكن ما هو السبب الذي يجعل الإنسان أكثر تغيّراً وتقلّباً؟ هل هذا يرجع إلى كونه تنعكس عليه الشؤون وتحوّلات الأعراض أم أن هناك سبباً آخر؟ الجواب مستفاد من الكوسمولوجيا وهو أن الإنسان جُرُم صغير، وكل صغير تكون حركته أسرع. لبس هذا فقط، وإنّما يتعلّق الأمر أيضاً بالسكن. وهو السماء الدنيا التي تكون تحت تأثير فلك القمر، وهو أسرع الكواكب. فكلما انتقلنا كوسمولوجيًا من الأبطأ إلى الأسرع في الأفلاك انتقلنا من الأصغر إلى الأكبر فيها. وهذا يعني أن السرعة تتماشى مع صغر الجسم. ولمّا كان الإنسان صغير الجُرْم، وساكناً في سماء أصغر بالمقارنة بالسماوات الأخرى، فإنه يكون سريع التقلب. وسرعة التقلب لا ترتبط بالإنسانية، أي بما هو مشترك، وإنَّما بالفرد. إذ الإنسان وهو ساكن في الدنيا ساكن فيها من حيث هو فرد. لا من حيث حقيقة آدم. فهذه الأخيرة محجوبة. وإنَّما الأفراد هم أمثال هذه الحقيقة. هذا أساس كوسمولوجي للمعرفة القلبية. لكن ما علاقة مفهوم التحوّل بمفهوم السكن الذي من السكون؟ والجواب هو أن الإنسان ساكن في تحوّله تماماً مثلما تسكن الكثرة في الوحدة. ولما كانت الكثرة في العالم هي كثرة المنفردين، فإنه يتوجب على المنفرد أن ينظر في نفسه كمثال للأصل المشترك، مثلما ينبغي التوجّه من الكثرة نحو وحدتها. وهذا يعني أن وعي المنفرد باشتراكه هو وعى بعالميته. وهذا من شأنه أن يدفعنا إلى القول بأن الشيخ الأكبر لا يعطي للعقل الأولوية في المعرفة، نظراً لتقييده، وبُعده عن العالمية، ونظراً لكونه

<sup>(22)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 198، ص446.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق نفسه.

مجرّد قوة من بين قوى الإنسان. إنّما يعطي هذه الأولوية للإنسان نفسه باعتباره أسرع. فتنتقل إشكاليّة هذا البحث من إشكاليّة العقل والوجود إلى إشكاليّة الإنسان والوجود.

إن علامات العالم إن كانت لا تتناهى، فإن هذا لا يعني أن العالم ليس جوهراً، بل هو جوهر لكنه غير مستقل بذاته، وتطرأ عليه الاستحالات. يقول ابن عَرَبي: «فالعالم كلّه محصور في ثلاثة أسرار جوهره وصوره والاستحالة، وما تمّ رابع. فإن قلت فمن أين ظهر حكم الاستحالة في العالم من الحقائق الإلهية قلنا: عن الحقّ وصف نفسه بأنه ﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ ﴾ والشؤون مختلفة (24).

إن العالم من حيث هو علامات، لا يستقلّ بذاته في أي مستوى من مستوياته. إن حضرة الحس، مثلاً، هي ظهور محتجب لحضرة عُلْيًا، غير أن هذا الظهور نفسه غائب عمن يعتبر حضرة الحس مستقلة بذاتها. لذلك كان العالم فُلْكاً سابحاً بين الظهور والغياب بين الطلوع والغروب وهو في ذلك مطيع للأمر الإلهي، نظراً للوجود الإمكاني للعالم. ومن ثم يصح القول بأن جوهرية العالم إمكانية فحسب. وهذه الإمكانية ليست وهمية وإنّما هي حقيقة العالم.

يُمكن القول أيضاً إن العلامات هي المحمولات التي بها يتم ظهور المحتجب فتتعلّق العلامات والآيات بالإنسان تعلَّق دلالة وتتعلّق بالحق تعلَّق الأعراض بالجواهر. يقول ابن عَرَبي: "ولمّا علمت الأشياء أنه لا شيء لها من ذاتها وأنه بحسب ما تقتضيه ذات موجدها وأن الأحوال تتجدّد عليها بحسب ما تطلبه حقائق من استندت إليه وهو الله تعالى. .. تركت جميع ما كانت تعتمد عليه في نفسها لما عند خالقها. .. وعبرت من النظر إليها على النظر إلى من بيده ملكوت كل شيء (25). ها نحن أمام نوع من سفر الأشياء من الاعتماد على قدراتها في النظر سفر الإنسان من قواه الإدراكية، قوة العقل والفكر النظريين إلى الآيات التي نصبها الحقّ دلالات عليه.

إن كانت العلامات تفيد ظهور الوجود في تنوع الآيات والصور، فإن العالم هو أيضاً، بالنسبة إلى الوجود بمثابة الرق أو الورق بالنسبة إلى الكتابة. فكما تظهر

<sup>(24)</sup> المصدر السابق، ج3، ص254.

<sup>(25)</sup> المصدر السابق، ج3، ص92.

الكتابة في الرق يظهر الوجود في العالم، يقول ابن عَرَبي: «ولما ثبت أن الوجود عبن الحق وأن ظهور تنوع الصور فيه علامة على أحكام أعيان الممكنات الثابتة فسميت تلك الصور الظاهرة بالحكم في عين الحق ظهور الكتاب في الرق عالماً. وأظهرها الاسم الإلهي الظاهر بل ظهر بها. فهذا باب يتميز فيه الحق من الخلق (26). إن الحق هو عين الوجود والعالم هو ظهور الوجود في غيره، فالعالم بمثابة الكتاب الذي تتجلّى فيه أعيان الممكنات، تماماً مثلما يكتب القلم الأعلى في اللوح المحفوظ ما هو مدون من قبل.

فضلاً عن ذلك، نكون أمام عالمية العالم باعتبارها عالمية الظهور، ظهور كل ما سوى الحقّ عن النفس الإلهي. يقول ابن عَرَبي: «وهذا المنزل هو منزل ذلك التنفس الرحماني. وهذا المنزل عنه ظهرت جميع المنازل الإلهيّة كلّها في العالم الذي هو كل ما سوى اللّه تعالى عُلوًا وسِفْلاً روحاً وجسماً معنى وحساً ظاهراً وباطناً. فمنه ظهرت المقولات العشر... وله وجوه إلى كل جنس ونوع وشخص من العالم لا تكون لجنس آخر ولا لنوع آخر ولا لشخص آخرا (27).

إن النفس الإلهي له وجوه إلى الأشخاص والأنواع والأجناس وإلى المقولات، وهي وجوه مختلفة وكثيرة بها يتميَّز شخص عن شخص ونوع عن نوع وجنس عن جنس. وجنس العالم هو الإنسان. مادامت الكثرة في الأشخاص وفي الأنواع تجتمع في الجنس. إذ الإنسان جامع للكثرة في العالم. يقول ابن عَرَبي: "إن كان للشيء جنس فاحكم عليه بحكم جنسه وإن كان نوعاً فاحكم عليه بما فيه من حكم جنسه وبما فيه من انفصل عنه بنوعيته. فهو ذو حكمين، وإن كان شخصاً فاحكم عليه بما فيه من حكم جنسه وبما فيه من حكم نوعه واحكم عليه بحقيقة شخصيته. فهو ذو أحكام ثلاثة. فكلما قرب الأمر من الأحدية كثرت الأحكام عليه. الحق واحد وأسماؤه لا تحصى كثرة. فلو كان كثيراً لانقسمت الأسماء الذاتية بينهم. الجنس كثير حكمه واحد» (28).

نحن هنا أمام نوع من الحكم المنطقي، الذي يقوم على العلاقة العكسية بين

<sup>(26)</sup> المصدر السابق، ج2، ص473.

<sup>(27)</sup> المصدر السابق، ج3، ص197.

<sup>(28)</sup> المصدر السابق، ج4، ص435.

التضمُّن والشمُّول، حيث إنه كلما زاد التضمُّن نقص الشمول، أي أن خصائص الموضوع تزداد كلما اتجهنا نحو الشخص، وتقلّ كلما سرنا نحو الجنس. غير أننا هنا نجد مع ابن عَربي العكس، إذ كلما اتجهنا نحو الشخص قربنا من أُحديته التي تخصّه. لكن الأحكام هي التي تكثر عليه من حيث النوع والجنس. وبخلاف ذلك يكون الجنس كثيراً وحكمه واحداً. تماماً مثل كثرة الأسماء الإلهيَّة في الحكم الواحد. ومثلما يكون الإنسان كثيراً بالعالم واحداً في نفسه. إن هذا من حكمة إنزال الأشياء منازلها، ووضع كل شيء في موطنه. يقول ابن عَربي ناظماً:

ويقول أيضاً: «قال: لا تُخرِج شيئاً عن حقيقته فإنه لا يَخرِج. وإن أردت هذا اتصفت بالجهل وعدم المعرفة» (30).

لكنّ العالم أكبر من الإنسان في الجُرْمية وإن كان موجوداً من أجل الإنسان. إن هذا قريب من دليل العناية عند ابن رشد، لكنه أيضاً يخالفه. فدليل العناية عند الأوّل، مقصور على ما هو خير، وعند الثاني، يمتد إلى السلبي مثل العذاب والردع والإخضاع. يقول ابن عَربي: «واعلم أن اللّه قد جعل من مخلوقاته من هو أكبر منك وإن كان خلقه من أجلك. ولكن لا يلزم إذا خلق شيئاً من أجلك أن تكون أنت أكبر منه؛ فإن السكين عمل من أجل أمور منها قطع يد السارق والنار خلقت من أجل عذاب الإنسان. فالإنسان أشرف من النار لأنها خلقت من أجله، (31)

إن العالم موجود من أجل الإنسان، والإنسان موجود من أجل العبادة. وهذا يقتضي أن يتأخّر الإنسان عن العالم في الوجود وتتأخّر العبادة في الوجود عن الإنسان. وما يكون متأخّراً يكون هو المبتدأ. لنسمع إلى القول الأكبري التالي: وعلى الحقيقة فالغاية هي مقصورة عنده في الابتداء. فهي المحركة، لأن الأمود

<sup>(29)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(30)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(31)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 301، ص9.

بغاياتها، ولها وجدت. قال عزّ وجلّ ﴿وَمَا خَلَقْتُ أَلِمْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾، فاعتبر الغاية وإن تأخرت في الوجود مثل طالب الاستظلال بالسقف فحرّكته الغاية إلى ابتدائها. فما وقعت العبادة إلا بعد الخلق. فالغاية هي التي أبرزتهم في الوجود. فهي المبتدأ وإن تأخرت في الوجود. فإن تأخرت بالأثر، فإن الحكم والأثر لها (32).

هل نحن هنا أمام السبب الخائي وأمام العلّة الغائية؟ هل نحن أمام المحرّك الذي لا يتحرك في الذي لا يتحرك البواب عن هذا السؤال بالنفي، إذ المحرك الذي لا يتحرك في الفلسفة الأرسطية لا يهتم بالعالم ولا إرادة له. وإنّما العالم هو الذي يتحرك نحوه حركة شوق. والحال أن اللّه قد خلق الخلق ليعبدوه. وخلق العالم لتحسن عبادة الإنسان للحق. فضلاً عن ذلك، إن الغاية في نظر ابن عَربي معدومة غير موجودة. فهي وإن كانت متأخرة فإن لها أثرها في العالم وفي الإنسان كما يكون للابتداء أثره في الانتهاء. وكما يكون للسقف أثره في الاستظلال وإن كان متأخراً عنه.

إن للمعدوم أثره في الموجود: «ولذلك قلنا: إن الأثر أبداً في الموجود إنّما هو للمعدوم. والغاية معدومة، ولهذا يصح طلبها، لأن الموجود غير مراد. فالغاية المعدومة هي التي أثرت الإيجاد أو هي سبب في أن أوجد الحقّ ما أوجده ممّا لم يكن له وجود عيني قبل هذا الأثر السببي. ويُسمّونه بعض الحكماء علّة وبعضهم يُسمّيه الحكمة»((33). لكن هذا الأثر السببي ليس عند ابن عَربي علّة، كما أن الغاية ليست بدورها علّة إذ إنه لا غاية في الغاية نفسها. يقول: «ومن ذلك: لا غاية في الغاية. قال: لو كانت في الغاية غاية ما كانت غاية، والعالم غايته في طلب الحقّ. والحقّ غايته الحلق، لأن غايته المرتبة وليست سوى كونه إلهاً. فهو يطلب المألوه بالذات وإليه يرجع الأمر كلّه. فهو الغاية ومنه بدأ الأمر كلّه».

هذا نوع من النظرة الفنيّة إلى حكم الحقّ في الخلق، وهو حكم يُفصح عن الكنز المخفي، حيث الحقّ أراد أن يُعرف فخلق الخلق وأراد أن يُعبد من حيث

<sup>(32)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص431.

<sup>(33)</sup> المصدر السابق، ص431. انظر أيضاً تحليلنا لأثر المعدوم في الموجود في هذا البحث.

<sup>(34)</sup> المصدر السابق، ص427. من بين الأفكار التي حدَّد بها كانط الحُكم الجمالي في كتابه نقد مَلَكَة العُكم نجد أن هذا الحُكم هو غاية بلا غاية. فليُنظر هناك.

هو إله. ولذلك كانت غايته هي الخلق كي يكون الحقّ مألوهاً. ومن المعلوم أن الألوهية مرتبة، في حين أن الذات خارجة عن المرتبة. ولذلك ليست الذات علّة غائيّة. وما يحرك الإيجاد إنّما هو إرادة الحقّ في أن يرى نفسه في خلقه. لذلك مدً سبحانه الأرضَ كي تكون ثمرةً للإنسان.

ولما كان الحق سبحانه قد مدَّ الأرض ﴿ وَمِن كُلِّ اَلثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَيْنِ الْأَرْضِ ﴿ وَمِن كُلِّ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَهَا. وهذه الزوجية في العالم شفع كي ينفرد الحقّ بالوتر. يقول ابن عَرَبي: «اعلم وفقك اللَّه لطاعته أن اللَّه سبحانه وتعالى قد شاء أن يبرز العالم في الشفعية لينفرد سبحانه بالوترية فيصبح اسم الواحد الفرد ويتميّز السيد من العبد» (35).

<sup>(35)</sup> ابن عَرَبي، كتاب التدبيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية، طبعة ليدن المحروسة، ص107.

### الفصل الثاني العالَم بين الآية والدليل<sup>(36)</sup>

إن ظهور العالم هو ظهور للأعيان في مراتب المنازل كي تكون علامة. والعلامة تجعلنا نحن الذين يعرفونها نتجه بها نحو ما هي علامة عليه. العالم، بهذا الاعتبار هو التوجّه نحو ما ليس هو. إن ما سوى الله علامة على الله. هذا التوجّه عبور. غير أن العبور، هنا، لا يكون بالدليل الفكري، وإنّما يكون بالآيات التي وضعها الحق علامات. فالدليل تلحقه الشبهات ولذلك هو أدنى مرتبة من الآيات التي في الآفاق وفي أنفسنا. يقول ابن عَرَبي: «وهذا المنزل (يقصد الباب 350 من الفتوحات المكتة) يحوي على علوم منها الفرق بين الدليل والآية، وأن صاحب الأية هو الأولى بنسبة الحكمة إليه، وبالاسم الحكيم من صاحب الدليل، فإن الآية لا تقبل الشبهة، ولا تكون إلاً لأهل الكشف والوجود. وليس الدليل كذلك» (37).

بناءً على هذا القول، فإن أهل الدليل من أصحاب العقل والنظر هم أقل إدراكاً لعالمية العلامة وذلك بخلاف أهل الجمع والوجود الذين يعبرون بطريق الآيات الموجود في اتبجاه وجوده. إن الآيات هي تعريف من الله بخلاف الدليل الذي تقيمه حبّة العقل المفتخر ببراهينه. وأفضلية الآية على الدليل آتية من أفضلية الإيمان على المعرفة العقلية. يقول ابن عَرَبي: «فإن الإيمان كشف نوري لا يقبل الشبهة، وصاحب الدليل لا يقدر على عصمة نفسه من الدخل عليه في دليله القادح، فيرده هذا الدخل إلى محل النظر، فلذلك عريناه من الإيمان ؟ فإن الإيمان لا يقبل النقر، فلذلك عريناه من الإيمان ؟ فإن الإيمان لا يقبل النوال فإنه نور إلهي رقيب قائم على كل نفس بما كسبت (38).

Chittick, William. The self وهو كتاب وليم شيتك وهو كتاب وليم شيك (36) Disclosure of God, State University of New York Press, 1998: Principle of Ibn وكتاب يضم 411 صفحة تتعلق أساساً بكتاب الفتوحات المكية، AlArabi's Cosmology طبعة دار صادر. وما يدهشني أن وليم شيتيك لا يحيلنا إلى الصفحة وإنما أيضاً إلى السطر الذي أخذ منه النص، ولاسيما أن طبعة الفتوحات هذه مصورة، كل صفحة تضم 35 سطراً.

<sup>37)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص240.

<sup>(38)</sup> المصدر السابق، ج3، ص218.

الطريق إلى عالمية العالم يكون بالإيمان الذي له الدوام والاستمرار بخلاف الأدلة العقلية التي يقدح بعضها في بعض (39). لكن ما الذي يحول دون الثقة بالدليل العقلي؟ الجواب هو أن العالم ليس دليلاً وإنّما هو آية، والآية فوق الدليل. يقول ابن عَرَبي: «وفيه (أي الباب 378) علم ما يأتي من الممكنات وكلّها آبات فيعرض عن النظر في كونها آية من يعرض لنا السبب في إعراض واحد وعدم إعراض آخر في ذلك» (40) ويقول أيضاً: «وقال: كل ما في الكون آية ولا يحصل في اليد منه شيء» (41). أن يكون كل ما في الكون آية والممكنات آبات هو أمر يحصل عند الذي ينظر إلى الأشياء بالحق لا بالعقل. إن العاقل مثلاً، تهوله الكرامات والمعجزات ويرفضها بالدليل وهي من العالم لا من خارجه، في حين أن العارف يقبلها، إذ لا يهوله من العالم شيء.

ليست عالمية العالم أو شيئية الأشياء أوظاهرية البُطون أو باطنية الظُهور أو كثرة الكثير، إلخ. . أموراً جامدة تقبل التقييد، لأن العالم نفسه في تقلُبات الأحوال. «وتقلُبات الأحوال في العالم كلّه آيات فهم فيها لا يشعرون» (42)، وهي تقلُبات تسير بالعارف من العالم إلى نفسه ومن نفسه إلى نَفسه وخالقه.

إن العقل يقيّد بدليله ما يكون في الحقيقة متقلّباً، وما هو تقليب هو آية فلا نصل إلى الآية إلا بالآية التي نراها بعين الحقي. غير أن هاهنا أمراً آخر وهو أن الدليل يصاغ في عبارات والآيات تكون مشهودة لعين البصيرة، إذ ترافق تقلّبات الأحوال التي لا تقبل التعقيل. غير أن مشاهدة الآيات تكون في الآفاق أولاً، إنها تحصل على صعيد الماكروكوسم كمنطلق للإسراء في الصعيد الثاني الذي هو النفس أو الميكروكوسم. يقول ابن عَربي: «ثم بعد هذا يريه الآيات التي أبصرها في العالم ربّما تخيل أن نفسه رأى

<sup>(39)</sup> ابن عَرَبي، رسالة إلى فخر الدين الرازي، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن. هذه الرسالة يبين فيها شيخ العارفين كيف أن العقل لا يقف عند شيء ثابت، إذ عندما يلوح له دليل يَقدح في دليل كان قد أقامه يخرج منه إلى الدليل الجديد فلا نكون أمام شيء نثق به عقلاً.

<sup>(40)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص492.

<sup>(41)</sup> المصدر السابق، ج4، ص411.

<sup>(42)</sup> المصدر السابق، ج3، ص344.

ني العالم، فرفع الله عنه هذا الإشكال بأن قَدَّم له رؤية الآيات في العالم كالذي وقع في الوجود؛ فإنه أقدم من الإنسان». ماذا يمكن استفادته من هذا القول؟

يبدو لي أننا هنا أمام تصور فينومينولوجي يؤسس المعرفة على الرؤية والبصيرة لا على التأمل النظري أو على التمثّل، وما يؤكد ذلك هو ضرورة توجه العارف نحو العالم من حيث هو قائم هناك كآيات، ينبغي الذهاب إليها، معلّقاً جميع الأفكار التي لديه من قبل، وإلا فإنه لن يرى في العالم إلا الأفكار التي تحجب عنه نفسه، فتغيب عنه المعرفة بالآفاق. إن الذي تغيب عنه هذه المعرفة هو ذاك الذي يحتكم إلى عقله لا إلى العالم، فلا يدرك إلا ما يريد عقله أن يدركه، فكون أمام ذاتية سافرة.

لا ينبغي الانطلاق من الذات لرؤية العالم، لا ينبغي البداية من الميكروكوسم في اتجاه الماكروكوسم، وإنّما ينبغي التوجّه بشكل معاكس من الثاني نحو الأوّل من العالم إلى الإنسان. إن آفة الانطلاق من الإنسان إلى العالم هي التقييد، إذ قد يُغلّب الإنسان العقل على البصر والدليل على الآيات فيحصل السقوط في ما يشبه الأنا وحدية، أي رؤية الذات وحدها من دون ما حاجة إلى وجود العالم.

بخلاف هذا الفعل التقييدي الذي تمارسه الذات التي تُغلّب الدليل وتعتبر نفسها هي الوجود أو هي العالم مُتأمَّلاً، نجد العارف بالله يرى العالم بالله كمُقدِّمة لرؤية ذاته. «وأما الحق فذكر الآفاق حذراً عليك ممّا ذكرناه أن تتخيل أنه قد بقي في الآفاق ما يعطي من العلم بالله ما لا تعطيه نفسك فأحالك على الآفاق. فإذا عرفت عين الدلالة منه على الله نظرت في نفسك فوجدت ذلك بعينه الذي أعطاك النظر في الآفاق أعطاك النظر في نفسك من العلم بالله. فلم تبق لك شبهة تدخل عليك ((33)). فضلاً عن ذلك، فإن العارف هو «من استدل بمعرفة نفسه على معرفة الله تعالى، ثم استدل بالله سبحانه وتعالى على معرفة نفسه وبمعرفة نفسه على معرفة كل شيء» ((44)).

<sup>(43)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص299.

<sup>(44)</sup> ابن عَرَبي، كتاب نفائس العرفان، مجموعة رسائل ابن غَرَبي، المجلد الأول، دار المحجة البيضاء، دار الرسول الأكرم ﷺ، بيروت، ط1، ص536.

إن هذه المعرفة التي بها يستدل العارف على الله، هي رؤية، إذ إن النظر في الآفاق ليس عملاً عقليًا تأمليًا وإنّما هو رؤية (سَنُرِيهِم). وأيضاً بدليل قوله تعالى (وَفِ اَنَفُسِكُم أَفَلا بُصِرُونَ) والرؤية هي تجل والتجلّي هو العلامة: افإن التجلّي إنّما هو موضوع للرؤية، وذلك قوله (سَنُرِيهِم مَاينَتِنا) فَذَكر الرؤية والآيات للتجلّي إنّما هو موضوع للرؤية، يعني ذلك التجلّي الذي رأوه علامة أنه والآيات للتجلّي الذي رأوه علامة أنه على نفسه بظهوره ((34) لكن علامة على نفسه بظهوره ((34) لكن ما يكون ظهوراً، هو العالم. يقول ابن عَرَبي: «اعلم أن الوجود واحد. وله ظهور وهو العالم. وله بطون وهو الأسماء ((36) ).

إن هذا القول يُقيم علاقة بين الوجود والعالم والأسماء. فالعالم هو ظهور الوجود والأسماء هي غيابه. لكن الأمر يكون أدل على نفسه بظهوره. يعني ذلك يكون أوضح وأكثر بداهة. الأمر الذي يجعلنا نستعيد الفكرة الديكارتية عن الحقيقة من حيث إنها تفيد الوضوح الذاتي، أو كما يقول إسبينوزا من أن الحقيقي هو ما يكون علامة على نفسه. والحقيقي عند ابن عَربي هو التجلّي. غير أن التجلّي هو بمعنى ما ظهور لبُطون. وهو ما يعلمه العارفون بالله.

إن معرفة النفس هي معرفتها بالآيات لا بالنفس. وهذا يعني مجاوزة للمبدأ الشقراطي «أيها الإنسان اعرف نفسك بنفسك». غير أن الآيات قائمة في النفس ينبغي على العارف استخراجها منها. ومن يفعل ذلك فهو من النقباء. يقول ابن عَربي: «ومن ذلك من أبي أن يكون من النقباء. من الباب 456. قال: النقب من استخرج كنز المعرفة بالله من نفسه لما سمع قوله عز وجل (سَنُريهِم اَلِيْنَا فِي الله الله الله الله من أبي أن يكون له مثل هذه المعرفة لم يكن من النقباء (ه). نقول بعبارة أخرى: لا ينبغي اعتبار النفس دليلاً وإنّما «الدليل» هو ما تحمله النفس من الآيات، من كنوز المعرفة بالله. في هذا المعنى يخالف ابن عربي أبا حامد الغزالي حيث يقول: «وقال: لما علم أن بين المدليل والمعلول

<sup>(45)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص305.

<sup>(46)</sup> ابن عَزبي، تنبيهات على عُلق التحقيقة المحمدية العلية، رسائل ابن عَزبي، المجلد الأول، ص 401.

<sup>(47)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 559، ص416.

وجها رابطاً زهد في العلم بالله من حيث نظره في الدليل وليس سوى نفسه. وكان ممن عرف نفسه بالله. وقد ذهب إلى ذلك جماعة من أصحاب النظر مثل أبي حامد. لكن لنا في ذلك طريقة غير طريقتهم. فإن الذي ذهبوا إليه لا يصح والذي ذهبنا إليه يصح وهو أن نأخذ العلم به إيماناً ثم نعمل عليه حتى يكون الحق جميع قوانا فنعلمه به. فنعلم عند ذلك نفوسنا به وبعد علماً به. وهذه طريقة أهل الله في تقدم العلم بالله، (48). ماذا يفيد هذا القول؟

إنه يعني أن الدليل عند أصحاب النظر هو النفس وإن شئتَ قلتَ العقل، علماً بأن الغزالي وهو من أصحاب النظر يزهد في الدليل، لكن من دون أن يصل إلى معرفة الله بالله في نفسه. والحال أن الدليل عند ابن عَربي يضاد المدلول. إذ المدلول يكون مشهوداً لا مفكّراً فيه (49). ولا يكون المدلول مشهوداً إلا للصورة المكافحة. وشهود المدلول هو ظهور الوجود في العالم وفي النفس. يضاف إلى ذلك أنه إذا كان الدليل يطلب المدلول فإنهما لا يجتمعان إذ الحقّ والخلق لا يجتمعان في عين واحدة (50). فعندما يطلب الدليل المدلول يبقى المدلول ويختفي الدليل، أي عندما نصل إلى المدلول لا ننظر حينذاك إلى الدليل.

إن العالم هو ظهور الوجود. إنه ظهوره وليس هو إياه، لأن للوجود أيضاً بُطوناً وهي الأسماء. فالعالم بالنسبة إلى الوجود هو مثل الظاهر بالنسبة إلى الباطن. لكن تميز الظهور عن البُطون يقتضي أن يكون العالم برزخاً، إذ بالبرزخ يتميز أمر عن أمر. لكن هذا التمييز أو الفصل يقتضي الوصل أيضاً بحكم البرزخية. فحصل هذا الجمع والفرق في الإنسان الكامل. فكان مرآة للعالم وللوجود معاً. وهو الذي يكون الأفضل في معرفة ما في الآفاق وما في النفس. غير أن هذه المعرفة لا تكون بدليل العقل. إذ «كيف يدّعي العاقل أنه قد علم ربه من جهة الدليل وأن الباري معلوم له؟ ولو نظر إلى المفعولات الصناعية والانبعائية والإبداعية، ورأى جهة كل واحد منها بفاعله لعلم أن الله تعالى لا يعلم بالدليل أبداً لكن يعلم أنه موجوده (٢٥٠).

<sup>(48)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(49)</sup> المصدر السابق، ص436.

<sup>(50)</sup> المصدر السابق، ج3، ص378.

<sup>(51)</sup> المصدر السابق، السِفْر 2، الباب 2، فقرة 75، ص88.

وجود اللّه يُعلم بلا دليل عقلي. إنه يُعلم برؤية الآفاق ورؤية النفس. هذا يعني أننا أمام نقد للعقل شبيه بالنقد الكانطي للعقل الميتافيزيقي الذي يزعم لنفسه الاستدلال على وجود الله بالدليل. فضلاً عن ذلك، يبيّن ابن عَرَبي أن الله ليس دليلاً على الخلق. يقول: «اتخاذ الحقّ دليلاً على الخلق لا يصح فلا يُعوّل عليه، لأن الخلق لا يكون غايةً. فليس وراء الله مرمى» (52).

لكن ما يكون أولى بالمعرفة هو ما يكون أسبق بالقصد ومن المعلوم أن الإنسان هو آخر ما وجد في العالم. يقول ابن عَرَبي: "فالإنسان آخر موجود في العالم، لأن المختصر لا يختصر إلا من مُطوَّل، وإلا فليس بمختصر الانكام، لأن المختصر لا يختصر إلا من مُطوَّل، وإلا فليس بمختصر الخلافة والنيابة عن هو الأوّل بالقصد. يقول ابن عَرَبي عن ظهور الإنسان بصورة الخلافة والنيابة عن الحقّ: "فلا بدّ من وجود العالم الذي هو مملكته عليه، وأن يكون هو آخر موجود بالفعل وإن كانت له الأولية بالقصد. فعين الحقيقة المحمدية هي المقصودة... فهو عين الجمع والوجود العالم.

لكن أن يكون الإنسان هو الأول بالقصد بالنسبة إلى العالم فهو أيضاً متأخر عن رتبة خالقه. يقول ابن عَرَبي: «وعلى كل حال أوجب الحقّ على عبده أن يتأخر عن رتبة خالقه كما أخر سبحانه علمنا به عن علمنا بأنفسنا. فوجود العلم المحدث به متأخر بالوجود عن وجود العلم المحدث بنا» (55). إن علمنا بالحقّ هو علم محدث ولا يمكنه بذلك أن يحيط بذاته. فضلاً عن ذلك، هو علم بآياته في نفوسنا وفي العالم. وتقدم علمنا بأنفسنا عن علمنا بالحقّ إنّما هو كي يكون دلالة على علمنا به. وليست هذه الدلالة إلا آياته فينا.

هذا الأمر يتضح أيضاً عند حديث ابن عَرَبي عن التفاتة أكمل موجود في العالم ـ وهو العنصر الأعظم ـ إلى الحقيقة الإنسانية. وأنه بهذه الالتفاتة حصلت أسباب لترتيب العالم من أجل الإنسان. والإنسان للعالم نفس ناطقة. غير أنها

<sup>(52)</sup> ابن عَربي، رسالة لا يعول عليه، ضمن رسائل ابن عَربي، حيدر آباد الدكن، ص3٠.

<sup>(53)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 364، ص315.

<sup>(54)</sup> المصدر السابق، ص401.

<sup>(55)</sup> المصدر السابق، ج3، ص378.

لا تكتمل إلا بالصورة الإلهيّة (66). يقول: وفليس العالم إنساناً إلا بوجود الإنسان الذي هو نفسه الناطقة. كما أن نشأة الإنسان لا يكون إنساناً إلا بنفسه الناطقة، ولا تكون هذه النفس الناطقة كاملة إلا بالصورة الإلهيّة». وهذه النفس الناطقة ليست هي العقل النظري وإنّما هي الحقيقة المحمدية في الإنسان. إذ العالم بدون هذه الحقيقة وبدون الإنسان جسد مسوى بلا روح ومرآة غير مجلوّة (577) لا تسمح بالرؤية، رؤية العالم لنفسه في الإنسان ويترتب على ذلك أن يذهب الإنسان بنفسه الناطقة نحو رؤية المُتقدّم عليه في الوجود. إذ إن هذه النفس الناطقة هي نفس العالم. إن لها وضعاً أنطولوجيًا. وعالمية العالم هي روحه التي هي الأسماء الإلهيّة. وهذه الأسماء مجتمعة في الإنسان الكامل وليس في الإنسان الحيوان. الأول وجود-في-ال-عالم والثاني يوجد في العالم. يقول ابن عَرَبي: وإن الإنسان الحيواني من جملة العالم. . . وأنه يشبه الإنسان الكامل في الصورة الظاهرة لا في البطن من حيث الرتبة كما يشبه القرد الإنسان في جميع أعضائه الظاهرة (58).

ولما كان العالم متقدّماً على الإنسان في الوجود وكان على المتأخر أن يعرف المتقدّم، فإنه ينبغي على الإنسان أن ينصرف عن عقله في اتجاه عالميته. ونتيجة لذلك يغيب العالم عن صاحب النظر بتقييده ويحضر عند العارف في خلوته. في الكشف يحضر العالم ومع العقل يغيب. غير أن هذا لا يعني أننا نستفيد من العالم علماً ليس يطابق العلم الذي نصل إليه عند النظر في أنفسنا. إن العلم في الأمرين يعطي الدلالة نفسها أي الدلالة التي أقامها الحق في أن يرينا آياته، في الأمرين معاً، فلا تكون الآية مضادة للأخرى أبداً. إنما ينبغي الابتداء بالآفاق من أجل أن نرفع الشبهة في معرفة أنفسنا. الآفاق تؤكد وجودنا وهي العالم. فليس في الوجود إلا الله وأنت أي الإنسان وما خرج عنه وهو العالم.

إن العالم هو بمعنى ما أب للإنسان من حيث هو متقدّم عليه في الوجود فلا

<sup>(56)</sup> المصدر السابق، ص396.

<sup>(57)</sup> ابن عَزَبي، فصوص الحكم، «الفص الأول، فص حكمة إلْهية في كلمة آدمية».

<sup>(58)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 358، ص266. المثير للاهتمام هنا هو أن ابن عَرَبي يؤكد تشابها بين الإنسان والقرد في البناء العضوي. فهل هذا قريب إلى الداروينية؟ الأهم من هذا أيضاً أن ابن عَرَبي يتحدث عن الصورة الإلهيَّة في الإنسان الكامل الذي يتمكن من رؤية الآفاق في نفسه.

يرى القديم إلا بالقديم تماماً مثلما يكون العلم تابعاً للمعلوم إذ إنه متقدم عليه. والذي يرينا آياته هو الأقدم مطلقاً. يقول ابن عَرَبي: "فالآيات هي الدلالات على أنه الحقّ الظاهر في مظاهر أعيان العالم" (59).

ماذا يعني هذا القول؟ إنه يعني أن العالَم آية والآية تفيد الظهور والظهور دلالة لا دليل، لأنه إن غلبنا الدليل على الآية نكون كمن يريد معرفة القديم انطلاقاً من الحخلوق، والوجود انطلاقاً من تمثّلنا له، وهو من الحادث، والخالق انطلاقاً من المخلوق، والوجود انطلاقاً من تمثّلنا له، وهو الاتجاه الذي سارت عليه فلسفة ابن رشد مثلاً في كتابه فصل المقال. إننا نكون كمن يغلّب قوى الإدراك الذاتية على الآيات، أي بدون تعريف من الله فنكون بذلك عند مستوى المُشار إليه، فلا نصل إلى ما يجعل من العالم أن يكون عالماً وعلامة ولا إلى ما يجعل من العالم أن يكون ظاهر ومظاهر. إن الدلالة أتم في العلم من الدليل ففدلالة الله أتم، وذلك أنا إذا نظرنا في نفوسنا ابتداء لم نعلم هل يعطي النظر فيما خرج عنا من العالم وهو قوله ﴿في الآفاق﴾ علماً بالله ما لا تعطيه نفوسنا أو كل شيء في نفوسنا. فإذا نظرنا في نفوسنا حصل لنا من العلم به ما يحصل للناظر في الآفاق» أيغيب عنا العلم بالنفس إذا ما النظر في الآفاق، يُغيب عنا العلم بالآفاق مثلما يُغيب عنا العلم بالنفس إذا ما اقتصرنا على النظر في الآفاق. والجمع بينهما حاصل في كونهما آيات (60).

إن ابن عَرَبي لا يقف عند هذا المستوى، وإنّما يزيد الأمر تعقيداً على

<sup>(59)</sup> المصدر السابق، ج2، ص151.

<sup>(60)</sup> المصدر السابق، ج2، ص298–299.

ا) يفهم محمد عابد الجابري التمييز بين النظر في الآفاق والنظر في النفس، على أنه تمييز بين الظاهر والباطن. وأن الباطن الذي هو النظر في النفس يختص به المتصوفة، وأن هذا أمر يلقيه الله في أنفسهم. يقول: قويوظف ابن غربي لتقرير هذه الدعوى الأخبرة (أي العلاقة بين الظاهر والباطن) قوله تعالى ﴿ سَنُرِيهِ مِ مَايِنَا في الآفاقي وَفي أَنْشُومٍ ﴾ وذلك بصرف معناها والخطاب فيها إلى قالعارفين، فيكون معناها أن الله يُعلم المتصوفة ظاهر الآيات، وهو الذي يعم الآفاق، وموجه إلى عموم الناس، وباطنها وهو الذي يختص به المتصوفة وحدهم، يلقيه الله في أنفسهم، بنية العقل العربي، المركز الثقافي العربي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1986، ص305. والملاحظ أن هذا الفَهَم لا يبتعد عن فهم ابن رشد للظاهر والباطن في القرآن الكريم، إذ الظاهر للعامة والخاصة في حين أن الباطن للخاصة فقط، لأهل البرهان. انظر: فصل المقال. من هنا نظرح السؤال التالي: هل يكفي \*

صاحب النظر العقلي. فالنظر في النفس هو النظر في الآية عينها وهي التي تجعل من الناظر دليلاً على الحقّ. والنظر في الآية خارج النفس يجعل من الناظر دالاً. فنكون أمام فرق بين الدال والدليل، وليس بين العامّة والخاصة. والدليل أقرب إلى المدلول من الدال. فكان النظر في النفس أولى من النظر خارجها. وهذا النظر ليس عقليًا وإنّما هو كشف، لأن الكشف يجعل المدلول مشهوداً لا معقولاً. يقول ابن عَرَبي: ﴿إِذَا كنت أنت الآية عينها فأنت أقرب شيء إلى من أنت دليل عليه. فإذا خضت في الآية فأنت دال لا دليل، فزلت عن كونك آية، فبَعُذْتَ عن المقصود فخجبت فصرتَ في عماية (62).

ينبغي التنبيه جيداً على هذا القول. فالنظر في النفس هو النظر فيها على الكشف وليس الخوض فيها من حيث هي مستقلة عن الآية، وإنّما اعتبارها علامة بدليل ﴿وَإِنَا لَيْنَ الَّذِينَ يَغُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَقّى يَغُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴿ أَن تكون النفس آية معناه أنها متعلقة ومرتبطة بمدلولها. «فلا تخض فيك وانظر في ذاتك على الكشف حتى ترى بمن هي مرتبطة فذلك الذي ارتبطت به هو مدلولها (63).

إذا خاض الإنسان في نفسه بالعقل صار دالاً أي صار موضوعاً لنظره، وناظراً إلى هذا الموضوع، فيكون أجنبيًا عن نفسه التي تتحوّل بهذا النظر إلى موضوع. أي يفقد وجوده كإنسان. أمّا إذا نظر الإنسان إلى نفسه كشفاً وذوقاً حصل لديه العلم برؤية الآيات في نفسه. وهذه الآيات مضافةً إلى الحقّ.

يميّز ابن عَرَبي بين الذي صرف نفسه عن الآيات وبين من صُرف عنها، وبين أهل الكشف. فالذي انصرف عنها ينسب إلى نفسه علماً ليس لها. والذي بنفسه انصرف عن الآيات يبقى خائضاً في الدليل العقلي ويكون مدلول هذا الدليل غير مشهود فتغيب عنه ما تحويه الآيات من المعجزات. يقول ابن عَرَبي ناظماً:

العجزُ صَرْفٌ عن الآياتِ في النظرِ كالمُعجزاتِ التي في الآيِ والسُّورِ

أن ننسب الباطن إلى المتصوفة لنفهم الدلالة العميقة لهذه الآية الكريمة مع ابن عَربي؟ إن
 ما أوردناه في هذا الفصل يوضح ذلك.

<sup>(62)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، الباب 559، ص438.

<sup>(63)</sup> المصدر السابق نفسه.

فانظُرْ إليها عسى تدري حقيقَتَها فإنّما الناسُ في الدُّنيا على خَطر (64).

أما أهل الكشف والوجود فقد نظروا إلى المدلول مشهوداً وإلى الأشياء وهي تتكوّن عن الأمر الإلهي(<sup>65)</sup>.

إن العالَم بآياته ودلالاته وأعيانه ومظاهره هو ظهور الوجود. وهذا الظهور ليس وهماً لأنه آيات؛ فالمظاهر ليست أوهاماً تصنعها مخيلة ما وإنّما هي حقائق تغيب عن أعين صاحب النظر، ولا تحضر إلاً في وجد الواجدين.

إنّ الفرق بين الدليل والدلالة يتمثّل في كون الأوّل من صنع العقل ومن نسيج الخطاب في حين أن الدلالة تقوم في أصل الخطاب والدليل، ولذلك فهي أكثر ارتباطاً بالحروف. والعالم نفسه حروف. يقول ابن عَرَبي: «فإن العالم كله حرف جاء لمعنى معناه الله ليُظهر فيه أحكامه. إذ لا يكون في نفسه محلاً لظهور أحكامه. فلا يزال الله مع العالم. قال تعالى أحكامه. فلا يزال الله مع العالم. قال تعالى أوعَوَ مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم الله هو: لقد وُجد العالم من أجل أن تظهر فيه الأحكام الإلهيّة للإنسان. غير أن السؤال هو: لماذا يكون العالم حرفاً لا خطاباً؟ الجواب هو أن الإنسان في استطاعته أن يُنشئ خطاباً لكن ليس في استطاعته أن يخلق حروفاً. فضلاً عن ذلك، أن الخطاب يحتاج إلى الحروف ولا تحتاج الحروف إلى الخطاب كي توجد. نُضيف أمراً آخر، هو أن الخطاب محلّي والحرف كوني. الخطاب متأخر على الحرف في الوجود مثل تأخر الإنسان عن العالم في الحدوث.

<sup>(64)</sup> المصدر السابق، ص435.

<sup>(65)</sup> المصدر السابق، ص 435.

<sup>(66)</sup> المصدر السابق، ج3، ص148.

## الفصل الثالث العالَم بين العلَّة والعطاء

إن كان العالم آيات وصوراً وعلامات ودلالات فإنه بذلك انعكاس للحقيقة في هذه الصور، وهو انعكاس يتعذّر على العقل النظري بلوغه، وذلك لأن العلامة والآية والصورة مصطلحات قرآنية بخلاف اصطلاحات الفلاسفة الذين يتحدّثون عن العلّة والمعلول والجوهر والعرض، إلخ. ويصفهم ابن عَرَبي بأصحاب العلل، إذ يعتبرون الحق علّة والعالم معلولاً. يقول عنهم بأنهم لا يتذوّقون الوحدة في الوجود "في مذهب أصحاب العلل عن حكم علة وقبول معلول، فلم أدر للوحدة طعماً في الوجود" (67). ويقول أيضاً: "ومن ذلك ليس من المِلّة من قال بالعلّة من الباب 213. الحق عند أهل المِلّة لا يصح أن يكون لنا عِلّة؛ لأنه قد كان ولا أنا. فلماذا تتعنى? من كان عِلّة لم يفارق معلوله كما لا يفارق الدليل مدلوله. لو فارقه ما كان دليلاً ولا كان الآخر عليلاً (68). إذا كانت العلّة لا تفارق نتيجتها دلّ ذلك على قِدَم العالم، لكنّ العالم ليس قديماً وإنّما هو آيات، أي أنه وُضع للدلالة على على قِدَم العالم، لكنّ العالم ليس قديماً وإنّما هو آيات، أي أنه وُضع للدلالة على الحق. ومن ثُمَّ فإن من يقول بالعلّة يجهل الأدلة ولذلك فهو معلول أو مريض. يقول ابن عَرَبي: "ومن ذلك سر الأزل في العلل من الباب 48 لو كان علة لساوقه المعلول في الوجود وقد تأخر فثبت الاسم المُقدَّم والمُؤخَّر. لو اقتضى وجود العلام لذاته لم يتأخر عنه شيء من محدثاته" (69).

إذا كانت العلّة تساوق المعلول ولا تفارقه وكان العالم متأخراً في الوجود عن وجود الحقّ، فإن ذلك يفيد أن الحقّ ليس علّة وأن العالم ليس معلولاً. فالعالم في الوجود متأخر. وبطل الجمع بين الحقّ والعالم في عين واحدة. غير أن هذا لا يعني أن العالم مستقل في عينه أو وجوده. يقول ابن عَرَبي: «ومن رأى للكون عيناً مستقلة فهو صاحب علة وليس صاحب نِحلة. ما قال بالعلل إلا القائل بأن العالم لم يزل، فأنى للعالم بالقِدَم وما له في الوجود النفسي الوجودي قِدَم. إنّما له الرتبة

<sup>(67)</sup> المصدر السابق، ج4، ص307.

<sup>(68)</sup> المصدر السابق، ج4، ص373.

<sup>(69)</sup> المصدر السابق، ج4، ص336.

الثانية وهي الباقية الفانية. لو ثبت للعالم القِدَم لاستحال عليه العدم والعدم ممكن (70). ليس العالم قديماً، لأنه ليس بذاته مستقلاً، فضلاً عن ذلك، يكون وجود العالم مرافقاً لعدمه لأن العالم ممكن وليس واجباً. ومن ثُمَّ بطل القول بقِدَم العالم في الوجود وإن كان في العلم الإلهي قبل أن يوجد. فالعالم باقي فان، إنه وجود معدوم، والحال أن الحق هو الوجود الحق أو هو عين الوجود. وإذن من يجمع في العين الواحدة بين الحق والعالم هو شخص جاهل. فأين وحدة الوجود؟

إن أفعال الحق لا تقبل الخضوع للتفسير بالعلّة والمعلول، وإنّما هي أفعال موجبة للإيجاد. يقول ابن عَرَبي: «فأفعال الحقّ لا ينبغي أن تعلل، فإنه ما تم علة موجبة لتكوين شيء إلا عين وجود الذات وقبول عين الممكن لظهور الوجود. فالأزل لا يقبل السؤال عن العلل وإن ذلك لا يصدر إلا من جاهل باللّه» (٢١). إن العالم وهو مجرّد ممكن مستعد للخروج من الثبوت إلى الوجود عندما توجب الذات الإلهيّة ذلك. ولا يمكن إخضاع أفعال الحقّ للضرورة التي تقتضيها العلاقة بين العلّة والمعلول. فهذا سوء أدب مع اللّه. يقول ابن عَرَبي: «فالكل معلول عندهم، وعندي أن العالم هو عين العلّة والمعلول. ما أقول أن الحقّ علة كما يقول بعض النظار، فإن ذلك غاية الجهل بالأمر. فإن القائل بذلك ما عرف الوجود ولا من هو الموجود. فأنت يا هذا معلول بعلتك والله خالقك فافهم» (٢٥٠).

هاهنا فرق بين الوجود والموجود. وهو فرق مؤسس لفَهُم العلاقة بين الحقّ والعالم. وهذا الفَهُم يبيّن أن ليس هناك ما يوجب وجود العالم غير الذات الإلهيّة التي ليست علّة. وإنّما هي الواهبة الوجود للعالم الذي كان ممكناً. ووجود العالم هو ظهوره فحسب، في حين أن وجود الذات يعلم ولا يعرف أننا نعرف وجود الله بظهورنا الذي يدلّ على غيبنا. إن العلّة نفسها مخلوقة، إنها من صنع العقل والعقل يوجد في العالم إنه بدوره ممكن. ويترتب على هذا فرق بين العلّة والوجود. فالعلّة مخلوقة ووجود الحقّ غير مخلوق. إنه لا يندرج ضمن الممكن الذي يرافقه العدم. ومن ثم فإن من ينظر إلى العلاقة بين الله والعالم نظرة العلاقة

<sup>(70)</sup> المصدر السابق، ج4، ص379.

<sup>(71)</sup> المصدر السابق، ج2، ص64.

<sup>(72)</sup> المصدر السابق، ج4، ص54.

بين العلّة والمعلول لا يمكنه أن يصل إلى الوجود الذي ليس علة ولا معلولاً. العقل هنا يمنع نفسه من معرفة الوجود لأنه يُغلّب مفهوم العلّة عليه. فلا يقف إلا عند الموجود الذي هو من المخلوقات. يقول ابن عَرَبي: «وأشرت فتبسم وقال لي: تريد قول القائل 'يا علة العلل ويا قديماً لم تزل'. قلت له: نعم. فقال لي: هذه قولة جاهل. اعلم أن الله يخلق العلل وليس بعلّة. كيف يقبل العليّة من كان ولا شيء؟ وأوجد من لا شيء وهو الآن كما كان ولا شيء جل وتعالى. لو كان علّة لارتبط، ولو ارتبط لم يصح له الكمال. . . قلت له: هكذا أعرفه. قال لي هكذا فينغي أن يُعرف (٢٥٥).

إن اعتبار الحق سبحانه علّة يعني أن يرتبط بغيره الذي هو المعلول. والارتباط يحول دون الكمال الإلهي. فالعلّة تحتاج إلى المعلول كي تكون علة. إن الحق سبحانه هو «الكامل لنفسه وعينه وكونه. . . فافتقرت إليه إضافات النسب وافتقرت الممكنات إلى النسب، فافتقرت إليه. فهي أشدُ فقراً من النسب فصح غناه عن العالم لذاته وعينه» (74). الممكنات أفقر من النسب التي هي الأسماء الإلهيّة. فكيف يكون لها إمكان بالذات؟

إن اللَّه هو الوجود الحقّ وهو الأوّل. فالوجود هو الأوّل. ولذلك لا نستدلُ عليه بالموجود لأنه لا يكون موضعاً لشيء. فالوجود بأوليته مُنزّة عن الدلالة عليه. وإنّما الدلالة تكون في مستوى ما سوى الوجود الذي هو الموجود. لكن الموجود يطلب الوجود، وليس الوجود في حاجة إلى الموجود كي يكون وجوداً. ومن ثم لو اعتبرنا الحقّ دلالة وعلة لكان يطلب المدلول والعلّة، فلا يكون هو الأوّل (٢٥٠).

وتبعاً لهذا الفَهُم نعود إلى القول أعلاه: «ما حصل على الوجود إلاً من زهد في الموجود» (<sup>76)</sup>. ألسنا أمام الاختلاف الأنطولوجي بين الوجود والموجود؟ ألسنا أمام الفَهُم الفينومينولوجي الذي يؤول الموجود في اتّجاه وجوده؟ ألسنا أمام سفر أنطولوجي يجعلنا نزهد في الحضور وفي الأشياء المُشار إليها من حيث هي

<sup>(73)</sup> ابن عَرَبي، كتاب التجليات الإلهية، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص31.

<sup>(74)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، ص314.

<sup>(75)</sup> انظر: ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 198، الفصل12، ص429.

<sup>(76)</sup> المصدر السابق، ج4، ص378.

لاشيء، سفر يتجه بنا نحو الغياب الذي يمثّل حقيقة الأشياء ويجعلها تظهر أمامنا باعتبارها مظاهر تشكّل دلالات وآيات على موجدها؟ لكن هذه المظاهر ينبغي أن يَضعف اهتمامنا بها، لأنها غير مستقلة بذواتها وينبغي أن تشكّل علامات على طريق السفر نحو المشاهدة، إذ إن من شاهد وجد فر الأمر المحكوم المربوط في معرفة الشرط والمشروط عليه اعتمد أهل التحقيق في هذا الطريق. القول بالعلة معلول بواضح الدليل. أحكام الحق في عباده لا تعلل. وهو المقصود بالهمم والمؤمل والمؤمل.

إن هذا القول الأخير يميّز بين الشرط والعلّة. فلماذا هذا التمييز؟ والجواب هو أن العلّة تقتضي وجود المعلول في حين أن الشرط لا يقتضي وجود المشروط. فأهل التحقيق لا يقيّدون أمراً بأمر، وأهل العلّة يقيدون. أهل التحقيق أكثر حرية من أهل العلّة في النظر، إذ إنهم يسبحون في فَلَك الولاية، ولذلك لا بدّ من أن يكون الولي إمّعة، نظراً لما في فَلَك الولاية من السّعة. كما يقول ابن عَرَبي، وذلك بخلاف العقل الذي لا يعرف إلا الحصر، وهو مع ذلك لا يريد أن يحصر نفسه.

لمّا كانت أفعال الحقّ لا تقبل الخضوع لمقولات العقل الفلسفي الميتافيزيقي، فإنّما لأنه مطلق الوجود ويهب الوجود للعالم من دون علّة وبدون لماذا؟ (78). يقول ابن عَرَبي: «فلم يبقَ لنا أن نقول إلا أن الحقّ تعالى موجود بذاته مطلق الوجود. غير مقيّد بغيره، ولا معلول عن شيء ولا علة لشيء بل هو خالق المعلولات والعلل (79). ويقول أيضاً: «ولهذا لا نجعله تعالى علة لشيء، لأن العلّة تطلب معلولها كما يطلب المعلول علته. والغني لا يتصف بالطلب إذا فلا يصح أن يكون علة. والوهب ليس كذلك، فإنه امتنان على الموهوب له (...) والذي يُبتدأ به من الوهب إعطاء الوجود لكلّ عين حتى وصفها بما لا تقتضيه عينها (80). بالجود به من الجود. «ومن ذلك سر كشف الغطاء بالعطاء من الباب 69... بالجود ظهر الوجود حود وهو لأهل

<sup>(77)</sup> المصدر السابق، ص373.

<sup>(78)</sup> Heidegger, M. Principe de Raison، أيضاً: ترجمة نظير جاهل لهذا الكتاب.

<sup>(79)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج1، ص90.

<sup>(80)</sup> المصدر السابق، ج2، ص57.

الوجود... (81). ومن خزائن الجود ظهرت الأعيان، «فأوجد من كل خزانة عيناً قائمة أو عيناً في عين أو لا عين في عين. وأعني بقولي لا عين في عين النسب، فإنه ليست لها أعيان وحكمها يحكم على الوجود لا عيان بها، ولا وجود لها إلأ بالحكم (82). من العطاء الإلهي، إذن، يحصل كل ما سوى الله. بما في ذلك النسب والأحكام والأعيان. والأعيان قد تكون جواهر قائمة بأنفسها أو أعراضاً قائمة في غيرها.

إن الوجود ليس ذاتيًا للعالَم من حيث هو ممكن والممكن معدوم في الأصل عينه لا يقتضي الوجود بذاته، وإنّما هو وجود مُضاف إليه بالعطاء الإلهي. هذا العطاء مخالف للعطاء الفينومينولوجي عند هوسرل، إذ إن هذا العطاء الأخير يقف عند مستوى المعرفة، أي حديث هوسرل عن العطاء الواهب الأصلي الذي هو الحدس، عطاء البداهة. إنّما هو هنا أُنطولوجي ناجم عن التجلّي الإلهي. وهو عطاء بحسب الاستعداد من المتلقّي، إنه يتطابق مع المحل. «والهبات والعطايا الذاتية فلا تكون أبداً إلاً عن تجلّ إلهي. والتجلّي من الذات لا يكون أبداً إلا بسورة استعداد المُتَجلّى له. وغير ذلك لا يكون (83). يصف ابن عَربي هذا الاستعداد بأنه ليس بفعل المجهود البشري وإنّما بدرجة كشف الغطاء، إذ من الناس "من يكون له كشف الغطاء عين العطاء ومنهم من يكون له بقاء الغطاء عين العطاء. فمن الناس من يكون هُذهُدِيّ البصر ومنهم من هو خُفَّاشِيّ النظر. . . (84).

من يكون خُفَّاشِيّ النظر هو من ينظر إلى علاقة اللَّه بالعالَم علاقة العلّة بالمعلول، ومن هو هُذْهُدِيّ البصر هو من أهل الوجود الذين ينكشف لهم العالم في نفسه وتتبدّى في أنفسهم كعطاء من الجود الإلهي. إن الذي ينكشف له العالم في نفسه وتتبدّى له نفسه في العالَم لا يسأل، مثلاً، عن علّة الأفعال الشرعية. إذ إن مثل هذا السؤال يلغي صفة الصدق عند السائل. يقول ابن عَربي: «هل صدر قط أو سُمع

<sup>(81)</sup> المصدر السابق، ج4، ص339.

<sup>(82)</sup> المصدر السابق، ج3، ص362.

<sup>(83)</sup> ابن غَرَبي، قصوص الحكم، تحقيق: أبو العلا عفيفي، «فص حكمة نغثية في كلمة شيتية»، ص61.

<sup>84)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، ص343.

عن الصحابة أنهم سألوا النبي (عليه السلام) ما العلّة على أن الظُهر أربع والمَغرب ثلاث؟ ولِمَ أَسرَ في بعض وجَهَرَ في بعض؟ ما سمعنا بهذا»(85).

يرفض ابن عَربي، إذن، إخضاع ما فوق العقل لعلة العقل، وهو ينظر إلى علاقة المعلول بالعلّة انطلاقاً من مفهوم المرآة التي تنعكس عليها صور المرائي. كما أنه يدخل في نوع من الحوار الفلسفي بين المعلول وعلّته كما يلي: إن المعلول هو ظاهر العلّة أو صورتها، وإن كمال المعلول حاصل في علته. غير أن هاهنا مشكلة وهي: هناك من ينظر إلى المعلول وينسب إليه كمال العلّة، ناسباً أن المعلول ممكن الوجود. مثله في ذلك مثل المرآة. وهناك من ينظر إلى العلّة نظرة الشخص الخارج عن المرآة وتنعكس صورته عليها تبعاً لقربه أو بُعده منها، وأيضاً تبعاً لشكل المرآة ولونها، إلخ. ويوجّه انتباه العارف إلى ما يلي: «اجعل جميع الممكنات وما يُرى فيها من الكمالات. . . صور المرايا، بل اجعل جميعها مرآة واحدة لتصير من أهل المشاهدة» . وعليه، فإن ابن عَربي يوجّهنا نحو المشاهدة، نحو البصر والبصيرة في فحص العلاقة بين العلّة والمعلول، وليس أن نقف عند تعقل العلاقة بينهما، كما يفعل الفلاسفة.

<sup>(85)</sup> ابن عَرَبي، كتاب التلبيرات الإلهية، ص115-116.

<sup>(86)</sup> ابن عَرَبي، (رسالة اللمعة الموسومة بكشف الغطاء عن إخوان الصفاء، ضمن الرسالة الوجودية، ورسائل أخرى اعتنى بها عاصم إبراهيم الكيالي، ص187.

# الفصل الرابع الآيات والمقولات

يمكن القول إن ابن عَرَبي يفكّر الكون بالأسماء الإلهيّة، وهذا ما سيضعه مباشرة في قلب القرآن والأحاديث النبوية، وذلك بخلاف الفلاسفة الذين يفكّرون في الكون بالمقولات وبأنحاء الوجود، وبمفاهيم الممكن والضروريّ والمحال، والتي استخدمها ابن عَرَبي أيضاً (87)، لكن ضمن استراتيجية التفكير بالأسماء الإلهيّة وبالآيات.

إن الآيات محصورة في الكلام الإلهي الذي لا يقبل الحصر، إذ إنها آيات تجمع بينها الكتب المُنزلة وتفصل بينها. وهذه الآيات هي جامع الكلمات، والكلمات هي جامع الحروف، والحروف هي ظروف المعاني. فالمعاني قائمة قبل الجمع وقبل اللغة. إن لها وجوداً أنطولوجيًا. غير أننا نجد ابن عَرَبي يحصر هذه الآيات في عشر سور هي: سورة الأصل، سورة المحمول، سورة الدهر، سورة الاستواء، سورة الأحوال، سورة المقدار، سورة النسب، سورة التوصيل، سورة الآثار الوجودية، وسورة الكائنات وهي الانفعالات الإلهيّة والكونية (88). هل نحن الأثار الوجودية، وسورة الكائنات وهي الانفعالات الإلهيّة والكونية وهل نحن منا القيام بنوع من المغامرة فنقول: لقد حلل ابن (89) عَرَبي في كتابه إنشاء اللوائر ما أطلق عليه اسم المجدول الهيولاني الذي هو دائرة محيطة بالموجودات، بالكائنات. مركز هذه الجدول الهيولاني الذي هو دائرة محيطة بالموجودات، بالكائنات. مركز هذه والإضافة والوضع وأن يفعل وأن ينفعل. يرى ابن عَرَبي أنه من مادة هذا الجدول أوجد الحق سائر الموجودات، ومن ثم يمكن أن نقول بأنها حقائق المعلومات أوجد الحق سائر الموجودات، ومن ثم يمكن أن نقول بأنها حقائق المعلومات الموجودة والمعدومة، ولكنها هي لا تتصف بالوجود ولا بالعدم، ولذلك فهي موجود ثالث، هي أمُ الموجودات (90). وهي التي يربط بها ابن عَربي قول الغزالي موجود ثالث، هي أمُ الموجودات (90).

<sup>(87)</sup> انظر على سبيل المثال: الغتوحات المكيّة، ج2، ص454، 309، 208، 174، ج3، ص419، ج4، ص438، 226-227. أيضاً: إنشاء اللوائر، ص7-8. أيضاً: هذا البحث.

<sup>88)</sup> أنظر المزيد من التفاصيل في: الفتوحات المكيّة، ج2، ص429.

<sup>(89)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(90)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر: كتاب إنشاء الدوائر، مطبعة بريل في مدينة ليدن، 1919، ص24-27.

الذي نجده متكرراً كثيراً عند الأول: «ليس في الإمكان أبدع من هذا العالم».

في إنشاء الدوائر يقول ابن عَرَبي عن الجوهر بأنه "عبارة عن كل ذات قائمة بنفسها"، كما يقول في الكتاب نفسه عن العَرَض بأنه "عبارة عن كل ذات لا تقوم بنفسها فيدخل تحتها أجناس الأعراض من كون ولون". وفي "الباب 198" من الفتوحات المكية يقول عن سورة الأصل بأنها آية تدل على عين قائمة بنفسها وعن سورة المحمول بأنها آية تدل على عين تظهر بها (١٩٥). من هنا فإن سورة الأصل مقابلة لمقولة الجوهر وسورة المحمول مقابلة لمقولة العَرَض. فنحصل على المقابلات التالية:

| لائحة المقولات | بالنسبة إلى ـ الوجود الحقّ | لائحة السور     |
|----------------|----------------------------|-----------------|
| الجوهر         | الذات                      | الأصل           |
| العَرَض        | الصفات                     | المحمول         |
| الزمان         | الأزل                      | الدهر           |
| المكان         | الاستواء                   | الاستواء        |
| الكيف          | الرضا والغضب               | الأحوال         |
| الكم           | الكلام                     | المقدار         |
| الوضع          | الأسماء                    | النسب           |
| الإضافة        | الربوبية                   | التوصيل         |
| الفعل          | الإيجاد                    | الآثار الوجودية |
| الانفعال       | الاستجابة                  | الكائنات        |

ما نلاحظه هو غياب مقولة الملكية في الجدول الهيولاني الأكبري. ولذلك فإن مقولة الجوهر إن كانت ذاتاً قائمة بنفسها فإنها لا تمتلك وجوداً مستقلاً. وإنما للجوهر الانفعال. فالكائنات كلها منفعلة. وتجتمع هذه المقولات كلها في الانفعال. والفعل الوارد في لائحة المقولات له علاقة بالآثار الوجودية في لائحة السور. وهذا يعني أن الموجود يفعل. لكن فعله ليس سوى انفعال حاصل عن هذه الآثار التي يُحدثها الفاعل في الأشياء.

<sup>(91)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص429.

لكن عندما نعلم بأن معرفة هذه السور العشر هو أمر يتعلّق بالنفس الكُليّة، عندما خطَّ القلم فيها من حيث هي لوح محفوظ هذه السور، وعندما نعلم أن العقل أب وأن هذه النفس الكُليّة أُمِّ (92)، فكان الجدول الهيولاني صورة لأمُّ الموجودات، علمنا أن هذه السور والمقولات منفعلات لا فاعلات ومتولدة عن العقل والنفس. ويترتب على ذلك أن ترتبط الموجودات بهما، يعني بوظيفة أساسية هي المعرفة والعلم.

ويترتب على ذلك أيضاً أن يكون مفهوم العالم في اللغة العربية مشتقاً من العلامة وأن تكون له علاقة بالعلم والمعرفة. يقول ابن عَرَبي: «وذلك أن العالم هو إنما جئنا به بهذه اللفظة لنعلم أنا نريد به جعله علامة» (69 . هذا يعني أن العالم هو علامة على غيره، إذ العلامة لا تكون علامة على نفسها. غير أن المشكلة التي تُطرح هنا هي: ما نوع العلاقة التي تقوم بين العلامة وما تشير إليه؟ هل ينبغي أن نفهم العلاقة بين العالم والله كالعلاقة بين الدخان الذي يعلن عن وجود النار أم كالكلمة التي تدل على المعنى؟ هل العلاقة هنا طبيعية أم اعتباطية؟ الجواب لا هذا ولا ذاك، إذ إن طرفي العلاقة لا يتساويان ولا يندرجان ضمن المخلوق وإنما يتعلق الأمر بين العالم المخلوق والله الذي خلق كل شيء.

<sup>(92)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص429.

<sup>&</sup>lt;sup>(93)</sup> المصدر السابق، ج2، ص473.

# الفصل الخامس مناقشة فكرة الصندور الفلسفية

هناك من الباحثين المتسرّعين في إصدار الأحكام بصدد فكر ابن عَربي، فيقولون بأنه يقول بنظرية الصُّدور وبالعلّة والمعلول، إلخ، بل ويستخدمون بعض العبارات التي لا تليق بالبحث العلمي الموضوعي. من ذلك مثلاً القول التالي: وقد لجأ ابن عَربي إلى حيلة ماكرة ظنًا منه أنه سيكون في مأمن من هجوم الفقهاء والمتكلّمين حين مزج بتاريخ كل نبي روح نظرية الوجود ووضعها تحت حمايته. بدأ فأكد نظرية صدور العالم التي مزجها بتاريخ آدم...» (94).

إنه بالاستناد إلى فكر ابن عَرَبي نجد أن الشيخ الأكبر يرفض المبدأ الفلسفي القائل بأنه لا يصدر عن الواحد إلا واحد. فهذا المبدأ يُبطل كثرة النسب والإضافات والأحكام، وذلك عند حديثه، مثلاً، عن الحق المخلوق به. إذ يرى أن هناك من العلماء من أصحاب النظر من اعتبره عين علّة الخلق، والحال أنه كما تبيّن أعلاه أن أفعال الحق لا تُعلل، ولا يمكن القول بأن الحق يعلل خلقه، إذ إن هذا سيقود إلى اعتبار العلاقة بين الحق والخلق ضرورية، وليست علاقة وهب وامتنان. وهناك من اعتبر الحق المخلوق به عيناً موجودة خلق بها الحق غيرها، وهولاء هم أصحاب نظرية الصدور الذين يقولون بأنه لا يصدر عن الواحد إلا واحد. يقول ابن عَرَبي: «وكثير من أهل الله من العلماء منهم ممن لا أذكره ولا أسميه، فإن هذه النسبة إليه تنص على جهله. فلذلك تأدبت معه، فقرروا المخلوق به عين علم المخلوق به على وجهين: فمنهم من جعل هذا الحق المخلوق به عين علم الخلق. . . ومنهم من جعل هذا الحق المخلوق به عيناً موجودة بها خلق الله ما سواها. وهم القائلون بأنه ما صدر عن الواحد إلا واحد، وكان صدور ذلك الواحد صدور معلول عن علة أوجبت العلة صدوره، وهذا فيه ما فيه الحه».

يرفض ابن عَرَبي هذا المبدأ نظراً لكونه يقول بالعلّة وهو قول يحمل معه

<sup>(94)</sup> عبد القادر محمود، الفلسفة الصوفية في الإسلام، دار الفكر العربي، ص403-404.

<sup>(95)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص355.

نكرة قدّم العالَم، كما أنه يقبله على اعتبار وجود ما يطلق عليه أحدية الكثرة. وهي أحدية الأسماء الإلهيَّة. يقول: «ألا ترى إلى الحكماء قد قالوا لا يوجد عن الواحد إلا واحد، والعالَم كثير، فلا يوجد إلا عن كثير، وليست الكثرة إلا الأسماء الإلهيَّة، فهو واحد أحدية الكثرة، الأحدية التي يطلبها العالم بذاته. ثم إن الحكماء مع قولهم في الواحد الصادر عن الواحد، لمّا رأوا منه صدور الكثرة عنه وقد قالوا فيه أنه واحد في صدوره اضطرهم إلى أن يعتبروا في هذا الواحد وجوهاً متعدَّدةً عنه بهذه الوجوه صدرت الكثرة»(96). ثم إن الحق سبحانه «لو شاء... لاخترع موجودات متعدّدة دفعة واحدة خلافاً لِما يدّعيه بعض الناس من أنه لا يصدر عن الواحد إلا واحد. ولو كان هذا لكانت الإرادة قاصرة والقدرة ناقصة، إذ وجود أشياء متعددة دفعةً واحدةً مُمكن لنفسه غير ممتنع. والمُمكن محل تعلَّق القدرة فإن ثبت أن أوّل موجود واحد فاختيار منه تعالى المعتنع أن تصدر الكثرة عن الواحد كما لا يمتنع صدور الواحد عن الواحد بخلاف فلاسفة الفيض الذين يُنكرون الفكرة الأولى ويقرّون بالثانية، تبعاً لمبدأ العلّة عندهم. وإن القول بالعلّة ينفي الإرادة والاختيار. يقول ابن عَرَبي: اعند ظهور الموحد صدر بثلاثة اعتبارات هي أصل النتاجات كلُّها، وهو كون الذات وكون القادر وكون التوجِّه. فبهذه الثلاثة الوجوه ظهرت الأعيان» (98). يعنى ذلك أن الموجودات لم تصدر عن الواحد باعتبار واحد وإنَّما بثلاثة أمور. ممَّا يُبطل نظرية الصدور الفارابية.

من المعلوم أن نظام الفيض يقوم على فكرة الصُّدور التي تقوم عليها فلسفة أفلوطين والفارابي. . نذكرهما هنا باختصار. فما معنى الصدور؟

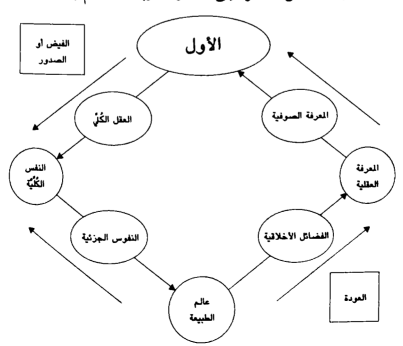
إنه يعني، مع أفلوطين بأن العالم صدر عن الأوّل على سبيل الفيض أو الانبثاق كما يفيض النور عن الشمس أو البرد عن الثلج أو الضوء عن اللهيب، وهذا الفيض أزلي، وكلما ابتعدت الموجودات عن مصدرها قلَّ نورها. يعني ذلك، أن سمات الألوهة تضعف في الأشياء التي هي في أسفل العالم وما يكون

<sup>(96)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص231. انظر أيضاً: الفحص ابن عَرَبي للعلاقة بين الوحدة والكثرة، ضمن هذا البحث.

<sup>(97)</sup> ابن غربي، التدبيرات الإلهية، ص131.

<sup>(98)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الميم والواو والنون، حيدر آباد الدكن، ص4.

في الأسفل هو المادة، ولذلك فإن وجودها سلبي. وهي أدنى مراتب الموجودات. هي مُظلمة نظراً لبُعدها عن النور. غير أنها ضرورية لتشكيل العالم. إن كل موجود يلد موجوداً أدنى منه وأكمل من الموجود الذي يليه. الفيض ليس هو الخلق من شيء ولا الخلق من عدم. إذ الخلق يقتضي الإرادة. والإرادة لا بدّ من أن يحصل فيها تغيّر يتمثّل في أنها قبل الخلق وبعد الخلق وبين القبل والبعد تغيّر. إن الله يوصف بأنه الأوّل وهو الكامل أبداً والكامل يفيض عنه دائماً. وأوّل ما صدر عن الأوّل هو العقل الكُليّ، وهو الكلمة. الأوّل واحد، إذ لا يصدر عن الواحد إلا واحد. وعن هذا العقل الكُليّ، وهو الكلمة. الأوّل واحد، أذ لا يصدر عن الواحد إلا النفس العالمية صدرت النفوس الجزئية. هذه النفوس الجزئية تتحد بالهيولى فتنشأ الطبيعة المحسوسة أو الكائنات في الزمان والمكان. هذه النفوس الجزئية تتجاذبها نزعتان: نزعة عقلية، تجرّها نحو الأعلى، نحو العقل الأوّل. ونزعة شهوانية، نوعتان: نزعة عقلية، تجرّها نحو الأعلى، نحو العقل الأوّل. ونزعة شهوانية، عائق. ولذلك ينبغي التحرر من سلطانها، بالفضائل الأخلاقية ومعرفة الحقائق عائق. ولذلك ينبغي التحرر من العاقلة، النفس الإنسانية كلما تطهّرت بالمعرفة الفلسفية. وهكذا فإن النفس العاقلة، النفس الإنسانية كلما تطهّرت بالمعرفة والأخلاق، مكنها ذلك من الصعود إلى مصدرها. وبذلك تتنعم بالسعادة.



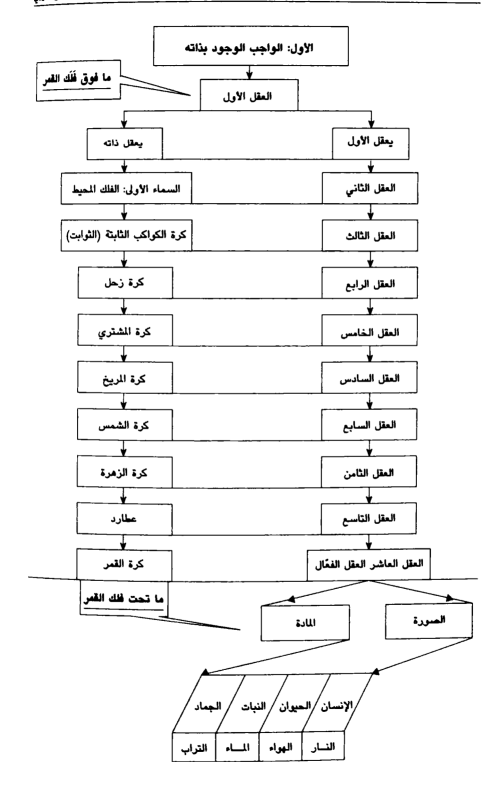
أما أبو نصر الفارابي فينطلق في تصوره لعلاقة الله بالعالم من تقسيم الموجودات إلى قسمين: ممكن الوجود بذاته، وواجب الوجود بذاته. الممكن بذاته، لا يمكن أن يكون واجباً إلا بعلة تنقله من الإمكان إلى الوجود بغيره. وهذا هو يكون واجباً بغيره. هو، إذن، ممكن الوجود بذاته واجب الوجود بغيره. وهذا هو العالم. أما الواجب الوجود بذاته، فهو الوجود الأول. إنه لا يحتاج إلى علّة تنقله إلى الوجوب، لأنه بذاته واجب. وهذا هو الله. ولمّا لم يكن من الممكن أن تمر الموجودات إلى ما لا نهاية في كونها عللاً ومعلولات، فإنه لا بدّ من انقطاع النسلسل في العلل إلى الواجب الوجود بذاته. وهذا الوجود بريء من جميع أنحاء النقص، واحد لا شريك له، لا ينقسم بأي وجه، عقل محض وعاقل محض ومعقول محض. يعقل ذاته وذاته تعقله. لا يحتاج إلى ذات أخرى يعقلها كي يعقل ذاته؛ أنه يعقل ذاته، فهو معقول، كل ذلك جوهر واحد لا ينقسم.

الشيء نفسه نقوله عن العلم. فالله يعلم ذاته وذاته تعلمه. وهذا يعني أنه لا يحتاج في علمه بذاته إلى ذات أخرى يعلمها. بل إن علمه بذاته هو سبب فيض العالم عنه. وهذا ما دفع البعض إلى القول بأن الفارابي ومعه ابن سينا يقولان بأن الله يعلم الكلّيات ولا يعلم الجزئيّات.

حين نقول بأن العالَم ممكن الوجود بذاته، فإن ذلك يعني أنه قديم بالزمان. وحين نقول بأنه واجب بغيره، فإن هذا يعني أنه حادث بالذات. العالم قديم بالزمان حادث بالذات. إن هذا الفَهْم يُرضي العقل الذي لا يقبل الخَلْق من عدم، الذي يقول به علماء الكلام، كما أنه يُرضي الدين الذي يقول بالخَلْق. غير أنه فَهْم يُخضع رأي المتكلّمين لرأي الفلاسفة.

لكن كيف حصل الفيض أو الصدور (<sup>(99)</sup>؟. يقول الفارابي: «والأوّل هو الذي عنه وجد. ومتى وجد للأوّل الوجود الذي هو له، لزم ضرورةً أن يوجد عنه سائر الموجودات». يكشف هذا القول عمّا يلي:

<sup>(99)</sup> يبين عبد القادر محمود أن مراتب العقول عند الفارابي تؤكد دعوى فورمس Worms القائل بأن الفارابي أول من أدخل مذهب الصدور في الفلسفة الإسلامية. انظر كتابه: الفلسفة الصوفية في الإسلام، ط2، دار الفكر العربي، دون تاريخ، ص422.



- وجود العالم لازم عن وجود الله لزوماً ضروريًا. هذا يعني أن العالم لم يكن ثم كان، وإنّما هو أزليّ وقديم. غير أنه قديم بالزمان فقط. يعني أنه ليس قديماً بالذات، وهذا اللزوم فيض. لقد قلنا بأن الله يعقل ذاته وذاته تعقله. وهذا هو سبب فيض العالم عنه. وهذا الفيض حصل على مراتب:

- أوّل ما فاض عن الأوّل هو العقل الأوّل. وهذا العقل الأوّل يعقل الأوّل فيفض عنه عقل ثان، وهذا الأخير يعقل الأوّل فيفيض عنه عقل ثالث، وهكذا إلى العقل العاشر. كما أن كل عقل من هذه العقول يعقل ذاته فيفيض عنه فَلَك، بدءاً من السماء الأولى أو الفلك المحيط، ثم فلك الكواكب الثابتة فزحل ثم المشترى، فالمريخ، ثم الشمس، فالزهرة، ثم عطارد، ففلك القمر. وعند فلك القمر ينتهي عالم الأجسام السماوية والعقول المفارقة. عند العقل العاشر ينتهي عالم ما فوق فلك القمر، الذي هو عالم الأجسام التي تتحرّك حركة دائرية وعالم العقول المفارقة التي هي صور بلا مواد. ويفيض عن العقل العاشر عالم ما تحت فلك القمر أو العالم الأرضى. بما فيه من النفوس الأرضية والمادة المشتركة للأجسام الأرضية. هذه المادة المشتركة تتحرّك بفعل الأفلاك فتتشكّل منها الأسطَقِسات (أي الماء والهواء والنار والتراب) والتي تتشكّل منها الأجسام الأرضية. وعندما يحصل هناك استعداد، يفيض عليه العقل الفعال (العاشر) الصورة التي تناسبه. ولذلك سُمّي بواهب الصور، فيحصل من ذلك الإنسان والحيوان والنبات والجماد. هذه الموجودات الأرضية هي، أيضاً، تتراتب فيما بينها، من الأدنى إلى الأعلى: الأسطَقِسات، الجماد، النبات، الحيوان غير الناطق، الحيوان الناطق. هذا الأخير (الإنسان) هو في أعلى مرتبة من الكائنات في العالم الأرضي. وهو كغيره مُركّب من مادة وصورة. مادته جسده، وصورته نفسه<sup>(100)</sup>.

يترتب على هذا التصور الفيضي للعالم حصول تراتب في الموجودات، حيث يكون عالم ما فوق فلك القمر وهو عالم العقول السماوية أشرف من عالم ما تحت

<sup>(100)</sup> للمزيد من التفاصيل، انظر: على سبيل المثال كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة، وكتاب في السياسة المدنية الملقب بمبادئ الموجودات. أيضاً: فصول منتزعة وكلها للفارابي. أما الجدولان أعلاه فقد استفدتهما مع بعض التعديل من كتاب أعلام الفلسفة العربية للبازجي وكرم.

فلك القمر الذي هو عالَم الأجسام المُركّبة والتي تقبل الفساد والتكوُّن. والحال أن هذا مخالف لتصوَّر ابن عَرَبي لفكرة التراتب عنده، إذ إنها ليست تراتبية بين العقول والأجسام وإنَّما هي تراتبية الحضرات مثل حضرة الواحدية والألوهية والربوبية، إلغ.

إن ابن عَرَبي لا يقول بالوسائط العقلية في سلسلة الفُيُوض التي تنتهي عند العقل العاشر، وإنّما يقول بوسائط برزخيّة خيالية. كما أنه لا يقول بالصدور وإنّما بالتجلّي الذي هو لفظ قرآني (101)، وهو لفظ يحمل معه الخلق المستمرّ بخلاف الفيض عند أفلوطين والفارابي. غير أن مفهوم الفيض وارد عنده، وذلك عندما تحدّث عن الفيض الأقدس والفيض المقدس، كما سنرى فيما بعد.

فضلاً عن ذلك، إنّ صدور الواحد عن الواحد هو صدور أحدية الكثرة التي هي الأسماء الإلهيّة عن الواحد الذي هو أُحدية الذات. يقول ابن عَرَبي: "فنسبة الوجود إلى هذا الواحد الصادر نسبة الأسماء الإلهيّة إلى الله. فليصدر عنه تعالى الكثرة كما صدر في الأمر نفسه. فكما أنه للكثرة أُحدية تُسمّى أُحدية الكثرة كذلك للواحد كثرة تُسمّى كثرة الواحد وهي ما ذكرناه. فهو الواحد الكثير والكثير الواحد. وهذا أوضح ما يُذكر في هذه المسألة ﴿وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِى السَّكِيلَ ﴾ ((102) ويقول أيضاً واعلم أن الشيء إذا ظهرت عنه الآثار المختلفة، فإن ذلك من حيث القوابل لا من حيث عينه. ومن هنا إذا حققت هذه المسألة يبطل قول الحكبم: لا يصدر عن الواحد إلا الواحد، (103).

إن العالم ليس واحداً أو كثيراً وإنّما هو الواحد الكثير أو الكثير الواحد. إنه انعكاس لكثرة الأسماء الإلهيَّة التي هي بالنظر إلى الحقّ واحدة وبالنظر إلى العالم نسب وإضافات وأحكام. يقول: «ولو لم يصح أن يصدر عنه إلاَّ واحد لبطلت النسب والشواهد. من جعل للصادر مع أُحديته نسباً فقد أثبت أحكاماً ونسباً. والصادر موجود معلوم. والنسب أمر معدوم. والعدم لا يقوم بالوجود، فإن البراهين تبطله. والحدود والكثرة معقولة. وما ثمة علة إلاَّ وهي معلولة (104).

<sup>(101)</sup> انظر: «تقديم» إبراهيم هلال إبراهيم لـ رسائل ابن غربي، المجموعة الأولى، ص62-95.

<sup>(102)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، ص231–232. (103) المصدر السابق، ج2، ص458.

<sup>(104)</sup> المصدر السابق، ج4، الباب 559، ص336.

يترتب على هذا القول الأخير أن هذا المبدأ الفلسفي لا يعتبر مرافقة العالم للعدم الذي هو نِسَبٌ وإضافات، إذ النِسَبُ أمور معدومة بخلاف وجود الحق الذي هو عين الوجود الذي لا يقوم به عدم. لكن أن يكون العالم في وجوده الظهوري مرافقاً للعدم معناه أن يكون في تحوّل دائم وكأن العدم يعطي للعالم القدرة على الحركة، تقريباً مثلما يكون العدم في وجود الإنسان هو مصدر حريته كما يقول جان بول سارتر. غير أن هذا لا يدركه أكثر الخلق الذين هم في لبس من خَلق جديد. فما عرف تجدّد الأعيان إلا أهل الحسبان وأثبت ذلك الأشعري في العَرَض وتخيل الفيلسوف فيه أنه صاحب مرض (105). يضاف إلى ذلك أن هذا المبدأ يقول بالعلّة والمعلول لا بالعطاء والوهب الجوديين. ويلزم القول بالعلّة والمعلول غرض ومرض. الو زالت الأغراض. . . فأين الأمراض. لو كانت العلّة في الأزل لكان المعلول لم يزل. فلا معلول ولا علة. فقد تظهر الشُبّه في صور الأدلة في الأزل لكان العالم في تحوّل يكون المعلول مُشابهاً لعلته في الأزل وليس الأمر كذلك، إذ إن العالم في تحوّل مستمرّ، وليس الحق كذلك لا يجري عليه تحوّل وإن كان يظهر في صور العالم مستمرّ، وليس الحق كذلك لا يجري عليه تحوّل وإن كان يظهر في صور العالم المتحوّلة. لذلك صارت الشُبهة في أدلة القائلين بالعلّة والمعلول.

أكثر من ذلك، يربط ابن عَرَبي القول بالعلّة والمعلول بقياس الغائب على الشاهد كما يلي: ««أقول منهج الأدلة أن العلّة لا تكون معلولة لمن هي علة. ما أتى على من أتى من الالتباس إلا من إلحاق الغائب بالشاهد في القياس. فمن فساد النظر حكمك على الغائب حكمك على من حضر. لكلّ مقام مقال وأين الواجب من الممكن والمحال، وأين الحال من المحال. لكل عين حد عند كل أحد. فلا تغرّنك الأمثال فإنها عين الإضلال»(107). يقول أيضاً: «فلا تقس الغائب على الشاهد في كل موطن، فإنه مذهب فاسد. يرحم الله أبا حنيفة ووقاه من كل خيفة حيث لم ير الحكم على الغائب وهو عندي من أسدً المذاهب وأحوط من جميع الجوانب»(108).

<sup>(105)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، ص379. انظر: «تحليلنا لمفهوم التجلّي ووجهة نظر الحسبانية والأشعرية ونقد ابن غربي لهما بناءً على مفهوم الوحدة في هذا البحث.

<sup>(106)</sup> المصدر السابق، ص352.

<sup>(107)</sup> المصدر السابق، ج4، ص345.

<sup>(108)</sup> المصدر السابق، ص369.

#### استنتاج

إن النظر في هذا القول يكشف عن عدم الجمع في العين الواحدة بين العق والعالم، ممّا يُبطل معه القول بوحدة الوجود التي تصير فيها الأشياء إلها والإله شيئاً تعالى عن ذلك عُلوًا كبيراً. إنّما الذي يقول بالعلّة والمعلول ويقيس الغياب على الحضور هو الذي ينبغي اتهامه بالضلال لأنه يلجأ إلى ضرب الأمثال في القياس. إننا هنا أمام فينومينولوجيا الغياب التي تبتعد عن القياس في النظر، لأنها تعتبر العالم ظهوراً لغيره الذي هو الأسماء الإلهيّة. لكن هذا الغير ليس بمستقل ولا غريب ولا أجنبي، وإنّما هو هذا المُتبدّي الذي فيه الغياب يكون محجوباً بتبدّبه في العالم وفي الإنسان. الحضور هو أعيان كثيرة والغياب هو العين الواحدة في الأعيان التي تتميّز كل منها عن الأخرى بحدّ هو لها. فأين وحدة الوجود؟ أين وحدة الأعيان من العين الواحدة؟ فكما لا يجوز قياس الغائب على الشاهد لا يجوز القول بوحدة الوجود المُفترى عليها.

### الباب الثاني

# عين الوجود وظهوره أو التقاطب التكميلي

### مُقدُّمــة

لقد سار فَهُمُ الوجود في الفلسفة على هدى من عدد من الأحكام المُسبقة، فقالت عن الوجود بأنه مفهوم، وأنه المفهوم الأعمّ، وأنه بديهي، وأنه يوجد قبل أن نعرفه، وكأنه جنس من الموجودات، إلا أنه أكثرها عموميّة حتى جعلته مماثلاً للعدم، إلخ (1). هذه الأحكام المُسبقة تُغيّب الاختلاف الأنطولوجي بين الوجود والموجود وهذا بإيعاز من استراتيجية التفكير في الماهيّة الذي يُذيب الاختلاف في راحة الثبات. إن التفكير في الماهيّة لا يجري في نظر شيخ العارفين إلا في موطن المناسبة وما يقوم في هذا الموطن من جوهر وحال وهيئة وعَرَض وتمثيل وجنس ونوع وفرد وسائر المقولات. والحال أن لا مناسبة بين الله والإنسان، بين الوجود والموجود. ومن ثمّ بطل التفكر في ذاته كما بطل القول بالهوية الواحدة وبالمعنى والموجود. ومن ثمّ بطل التفكر في ذاته كما بطل القول بالهوية الواحدة وبالمعنى الوحدث مثله، بمعنى أنه يبقى في دائرة الموجود. مع ابن عَرَبي لا يكون الوجود المعجوماً يتمّ تأمله وإنّما هو ظهور.

وظهور الوجود يأخذ دلالته في فكر ابن عَرَبي ضمن الكثرة القائمة في البناء الداخلي للأشياء. فالوجود واحد وظهوره متنوّع ومختلف، غير أن هذا التنوع يتأصّل داخل وحدة تشكّل النظام الذي يجد فيه هذا التنوع أساسه وتفسيره. هذه الكثرة تتبدّى لنا عبر عدد من الأزواج مثل الظُهور والبُطون، الحقّ والخلق، الغيب والسهادة، الجمع والفرق، العبد والرب، العين والوجود، العدم والممكن إلخ. ويمكن القول إن هذه الثنائية التي تعمّ فكر ابن عَرَبي بأنها هي أصل العلاقات بين

<sup>(1)</sup> انظر المزيد من التفاصيل في: «مُقدَّمة» كتاب الكينونة والزمان، مارتن هيدغر.

(2)

(4)

الأشياء. إذ حالما تقوم علاقة ما بين شيئين فإنهما بذلك يشكّلان زوجاً. وغالباً ما يكون أحد طرفيه فاعلاً والآخر منفعلاً ( وأن أصل هذه العلاقة حاصل من العلاقة بين الحقّ وصورته على صعيدين اثنين: الماكروكوسم والميكروكوسم، أو بين الحقّ وآياته في الآفاق وفي أنفسنا، في الوجود العيني وفي الوجود العلمي. يقول ابن عَرَبي: «فمن كل شيء في الوجود زوجان» (3).

ومن المؤكّد أن الاختلاف بين الباحثين قدماء ومحدثين ومن سائر الأقطار يشتد عندما يدور الحديث حول هذا المفهوم (مفهوم وحدة الوجود) في فكر ابن عَرَبي. وكل واحد يستند إلى أقوال هذا الأخير سواء في إثباته لهذا المفهوم أو نفيه. والشواهد على ذلك أكثر من أن تحصى، ولا نجد بحثاً لا يتطرق إلى هذا المفهوم، ولذلك لن نحيل إليها نظراً لكثرتها. لكننا مع ذلك، يمكن أن نلمس «وحدة وجود» غير تلك التى نجدها في هذه الأبحاث.

Chittick, W. The self Disclosure of God, p.175.

<sup>(3)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص132.

مفهوم اوحدة الوجود؛ ظهر مع صدر الدين القنوي (ت672هـ-1263م) في النفحات الإَلْهَيَّة، طهران، 1898، ص279. مفتاح الغيب، على هامش شرح منازل السائرين للقاشاني، طهران، 1899، ص294-295. وهذا المفهوم لم يأخذ طابعه التقني إلا مع فرغاني (ت699-699) الذي استخدمه مرات كثيرة في تعليقه على الطاثية الكبرى لابن الفريد. (عنوانه: منتهى المدارك في الترجمة العربية. ومشارق الدراري في الترجمة الفارسية). غير أنه مع ابن قَيميَّة سوف يأخذ هذا المفهوم الدلالة النهائية التي بها يحدَّد الكثيرون الميتافيزيقا الأكبرية. فهو مفهوم لا نجده عند ابن عَرَبي. انظر صفحة 289 من كتاب Les illuminations de la Mecque, Anthologie présentée par Michel Chodkiewicz, Albin Michel, 1988. انظر أيضاً: مجموع فتاوى ابن تَيميّة، المجلد الثاني، توحيد الربوبية، ص111 وما بعدها. وكذلك المجلَّد 11 حول التصوف. وانظر أيضاً على سبيل المثال: ابن تَيميَّة والتصوف، د. مصطفى حلمي، الإسكندرية، ط1982، 2 حيث يتحدث عن توحيد الربوبية باعتباره يجمع في صف وأحد بين ابن عَرَبي وابن سبعين والتستري والتلمساني وصدر الدين القنوي وابن الفارض وغيرهم، مع تمييزه بين مذهب الانحاد ومذهب الوحدة. وينقل عن ابن تَيميَّة قوله في بغية الممراد (ص11) أساس مذهب العقل عند الصوفية وهو الباطنية والقرمطية والصابئة والمجوس، وأن ابن تَيميَّة في نقده للصوفية قد تأثر بابن العربي المعافري القاضي في كتابه العواصم من القواصم. على اعتبار أن عدداً من الألفاظ مثل القلب والروح والنفس قد استخدمها المتصوفة في غير معانبها الحقيقية. وينقل عن ابن العَرَبي القاضيّ قوله في العواصم: ﴿فَمَنْ لَمْ يَعْقُلُّ وَجِهُ الاستعمالُ نَاهُ ۗ

إنه من باب البداهة أن لا نختزل فكر ابن عَربي الواسع في مفهوم واحد وضيق، ولاسيما أنه فكر تقليب، يرتبط بالحب الإلهي وبالرحمة الإلهية التي وسعت كل شيء. فكيف يحق لنا أن نقيد فكراً في مفهوم، وهو نفسه يحارب ضِد كل تقييد من أي نوع؟ كيف نقيد فكراً هو في أصله ممارسة وتجربة روحية أكثر من كونه عملاً يحصر نفسه في مُسلّمة نظرية؟ لماذا لا نقول بأنه فكر محبة يقول بالاختلاف؟ أليس فكراً يريد أن يكون في عين الجمع لا في فوضى التشتت؟ قد نستمر بالأسئلة من هذا النوع، لأنها أسئلة تلمس علماً روحانيًا يعتبره ابن عَربي بحراً بلا ساحل. وغالباً ما يحذر القارئ من البقاء عند الساحل الذي ليس له بحر لكننا سنرجع إلى ما نحن بسبيله فنقول:

إن بحث العلاقة بين عين الوجود وظهوره له علاقة بالبحت الفلسفي المتعلّق بالوجود والماهيّة. هو بحث تسرّب إلى التصوّف النظري وذلك لغاية فَهُم طبيعة الوجود من أجل السفر في الموجوات باعتبارها ممكنات تظهر كماهيات. ومن أجل تخصيص الوجود الحقّ بأنه الذات. فنكون أمام إشكال العلاقة بين الذات والماهيّة، بين المُطلق وتجلّياته. لكن ما الوجود وما الماهيّة؟ ولمن تكون الأصالة أو الأسبقية؟ هل للوجود أم للماهيّة؟. إن الإجابة عن هذا السؤال متعددة بتعدد النزعات الفلسفية التي تناولت هذا الإشكال.

في مجاهل لا عمارة بعدها». (ص264-289). فهل نحن أمام النقل غير المشروع للمفاهيم؟ وهو عند غاستون باشلار يشكل عائقاً إبستيمولوجياً. أم أننا أمام التعدد الدلالي للفظ الواحد مع بول ريكور والذي يقتضي القيام بعمل هرمينيوطيقي للغة؟

## الفصل الأوّل أنطولوجيا الماهيّة ودأُنطولوجيا، العَرَض(٥)

يمكن القول إن الفلسفة اليونانية قد أنتجت نوعين من الأنطولوجيا: أنطولوجيا العَرَض وأنطولوجيا الماهيّة. الأولى تعتبر العالم كلّه أعراضاً في أعراض في غياب أي وحدة أو أساس للأعراض يشكّل وجودها المشترك، وبذلك فهي إلغاء لكلّ ما هو أنطولوجي بهذا الاعتبار، لأن الأنطولوجيا تقتضي قيام موضوع أو موضوعات لا تنتقل زمانين. الأنطولوجيا بهذا المعنى لا تكون إلا أنطولوجيا الماهيّة في مقابل الأعراض.

وإذا كان نفي الأنطولوجيا يعود إلى السفسطة عند اليونان ويعود إلى المتكلّمين في نظر الفلاسفة المسلمين، فإن إثباتها يعود مع الفلاسفة القدماء إلى تحكيم المنطق والمقولات في تحديد الوجود باعتباره جوهراً وماهيّة، يتلقى الأعراض ويحصل في القضايا الحمْلِيّة. غير أنه مع ابن عَرَبي يتم الحديث عن أنطولوجيا الوجود خارج المقولة وخارج المنطق والعقل. إنها أنطولوجيا الوجود الذي يتبدّى في غيره الذي هو آخره .أنطولوجيا التجلّي وليست أنطولوجيا تقوم على ما يمكن تحصيله واستخلاصه من المقولات والعَرَض والجوهر والمحمولات والأعراض الذاتية. إنها أنطولوجيا الأعيان الثابتة التي تحمل في ظهورها أصل العدم. ولم يكن العدم حاضراً عند اليونان في ما يكون جوهراً أو عرضاً. كما أنها أنطولوجيا الوجودية اليست بلا قعر.

تُشير أُنطولوجيا العَرَض إلى عدم تفضيل صفة تشكّل خاصية الشيء الجوهرية على الصفات الأخرى. يعني أننا لا نكون أمام شيء اسمه الماهيّة، وغياب الماهيّة هو بمعنى ما غياب للتواصل الأمر الذي يجعلنا أمام التعدّد الدلاليّ للموجود الواحد. وعلى اعتبار أن كل إشارة إلى الوجود الذي هو وجود لذاته تمرُ عبر

<sup>(5)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر كتاب:

الوجود الذي يحصل في علمنا. فاللغة بتعدّد دلالاتها لا تعلّمنا إلا الوجود الذي هو من أجلنا. نقول بعبارة أخرى، هناك وجود نعرفه وآخر يوجد لذاته. هناك هالأعرف بالنسبة إلى ذاته: والأعرف بالنسبة إلينا». وهذا أمر يطرح سؤالاً يتعلّق بالطريق الذي يمكن أن نحصل به على ماهيّة كل من الأعرفين، على صفة تشكّل الموصوف بذاته وعلى خاصيته الجوهرية.

إن الممارسة الأولية للغة تعلّمنا أن الماهيّة صفة وعَرَض، وتجعل من الموصوف كياناً لغوياً قابلاً للنفي وللإثبات. هذا ماجعلها تكون ذات فعالية عند السَّفْسَطائي. فاللغة والحالة هذه سلب للأنطولوجيا. إنها سلب لوظيفتها الجوهرية التي هي التواصل.

يقتضي التواصل قيام وحدات موضوعية تقوم عليها الدلالة بدل التعدّد الدلاليّ والتباس الدلالة. هذه الوحدات الموضوعية هي التي تُسمّى ماهيات. الماهيّة والحالة هذه ينبغي أن تكون هي هذا الوجود الذي يكون الأعرف لذاته والذي يكون هو الأوّل، وهي أولية ينبغي أن تكون خارج العلم، وليس أولية تفرضها فعالية الخطاب. مادام الخطاب لا يعرف إلا الأعراض أو التعدُّد الدلاليّ. ليس في التعدّد الدلاليّ ماهيات وليس فيه الوجود الخالص. ويترتب على ذلك ضرورة قيام حوار يخلّص الفلسفة من اللغة كي يتم الحصول على ما يكون هو الأوّل.

لكن ما يكون هو الأوّل في الفلسفة إنّما هو التساؤل حول ما هو أوّل (6). الأوّل هو ما يكون حصيلة طرح السؤال. ومن ثمة حصيلة العلم به. فيرجع الأمر والحالة هذه إلى أولية العلم على الوجود. إذ الوجود لا يُعطى إلا في المعرفة، أي أن الأعرف بذاته هو الأعرف بالنسبة إلينا، من دون أن يكون في ذاته معروفاً عندما نعرفه. ويترتب على ذلك أن ماهية الوجود هي ماهية تحصل بالعلم وفيه لا خارجه. للوجود إذن وجود غير ماهوي خارج العلم. وفي العلم له ماهية. الماهية هي هذا الذي يقوله العلم عن الوجود. والحال أن الوجود عند الشيخ الأكبر هو الذي يكون هو الأظهر بذاته والأخفى في أعيان موجوداته.

<sup>.</sup> Meyer, Michel. De la problèmatologie : انظر مُقدَّمة كتاب (6)

إن الوجود ليس مجرّد تحقّق شيء ما وإنّما هو أيضاً علاقة ونِسَب بين الأشياء، فضلاً عن أنه وجود متحقّق في الذهن من حيث هو ماهيّة. لكن الوجود الذي للماهيّة ليس هو الوجود الظاهر في المظاهر. فالماهيّة تظهر في التوسّط، توسط الفّهم. فوجودها غير مباشر. والحال أن الوجود الذي لذاته هو مباشر. غير أنها مباشرية غير مُعطاة للحس وللعقل وإنّما هي معطاة للقلب المسافر عبر التجلّيات الإلهيّة. إن هذا الوجود الأصيل هو الذي سمح للممكنات المعدومة العين أن يكون لها عينها في الظهور، أي أن تكون لها مظاهر متحقّقة. ولما كان الهدف من العلم هو معرفة الحقيقي، فإن الوجود الذي يكشف العلم عنه لا يبقى المباشر المحسوس، إذ إنه خلف المحسوس تقوم حقيقة الوجود كما يقول هيغل (7)، وإن كان المحسوس مظاهر مختلفة من هذه الحقيقة.

وجود الماهية هو وجود مزدوج: فهو وجود وماهية. إنه ماهية مُنتزعة أعطاها الذهن وجوداً في العلم. وهذا الوجود هو الذي يتماهى مع الموجود. غير أن العقل بفعل وظيفته التفكيكية والتحليلية والتجزيئية التي تعود عليها عندما كان يحلل المادة كما يرى برغسون (8) يفصل هذه الماهية عن وجودها ليحوّل هذا الموجود الماهوي إلى الوجود الحقيقي. مع ابن عَرَبي، لا تُعطى الأولوية للتجزيء، وإنما تُعطى للوحدة التي تجمع المجزأ. ومعه أيضاً تُعطى الأولوية للمتصل لا للمنفصل ويترتب على ذلك أن لا يكون الوجود المضاف بلا أساس جامع لكثرته. فالأشياء

Science de la Logique, ميغل، كتاب علم المنطق، الكتاب الثاني، ملهب الماهية، (7) . 2ème livre, Doctrine de l'Essence

<sup>(8)</sup> هنري برغسون، الفكر والواقع المتحرك.

ني العالم يعانق بعضها بعضاً، هي بذلك مظاهر تجتمع في الوجود وتتفرق بالخاصية. وخاصية الشيء هي ماهيته، لكن وحدته التي هي ارتباطه بغيره هي وجوده. فالوجود هو غير الماهية. الوجود واحد والماهية كثيرة، لأنها مُنتزعة من جهة ومُحدِّدة للشيء من جهة أخرى.

سوف يقتصر حديثنا هنا \_ ونحن نعود مؤةً أخرى إلى وحدة الوجود \_ على باحثين هم توشيهيكو إزوتسو، كلود عدّاس، ود. محمد المصباحي.

يرى توشيهيكو إزوتسو أنه إن أردنا فَهُم وحدة الوجود عند ابن عَرَبي ينبغي أن نتعالى على التجربة الإمبيريقية. أن نسافر من المباشر نحو الأساس الخفي الذي يشكّل الوجود الحقيقي، إذ إننا في المباشر أو في مستوى المظهر نكون أمام أشياء لها أعراض وصفات تمنح للشيء وضعاً أنطولوجيًا أكثر أهميّة من صفاته. والسبب في ذلك هو أن هذه التجربة تجعلنا نعتقد أنّ الشيء سابق في الوجود على أعراضه وصفاته، بحيث إنه لا يتوقّف في وجوده عليها وهي تتوقّف في وجودها عليه. إن منه البياض، مثلاً، مرهون وجودها بوجود الشيء الذي يتلقى هذه الصفة، غير أن تلقي الشيء لصفته لا يؤثّر في وجوده، وهذا يعني أن الأشياء لا تؤثّر الأعراض في وجودها. لكن هل نعتبر الوجود صفة مثل البياض؟ هل هو عرض؟ نلاحظ أن الشيء لا يكون موجوداً إلا بالوجود وليس بالبياض، يعني أننا لا نتصور الشيء موجوداً إلا إذا تصورنا الوجود أولاً، بخلاف تصورنا للشيء الأبيض. ومع ذلك موجوداً إلا إذا تصورنا الوجود مثلما نقول عنه بأنه أبيض. وهذا ما دفع ابن سينا إلى اعتبار الوجود عَرَضاً غير عادى.

في فَهُم وحدة الوجود لا ينبغي أن نعتبر الوجود والصفة في المستوى الدلالي نفسه ولو أنهما يُحملان معاً على الشيء في القضايا. الوجود سابق أنطولوجيًا على الشيء وعلى صفاته، ولو أننا نصف الشيء بأنه موجود، إذ الشيء لا يوجد بشيئيته وإنما يوجد بالوجود. وهكذا، فإنه إذا انطلقنا من الفَهُم الفلسفي الذي يعتبر الوجود عَرَضاً وصفة للشيء ستعترضنا مشكلة اللغة في التعبير عن وحدة الوجود كما يفهمها ابن عَرَبي. إذ الوجود فيها يُطلق معاً على ما سوى الحقق وعلى الحق، أي على أنه صفة تشترك فيها جميع الأشياء ولذلك نقول عنها موجودات، وأيضاً على الله سبحانه، وذلك لأنه هو الوجود الحق ولأنه هو الذي منح الوجود لما سواه.

أن نتصوّر وجود الشيء قبل الشيء يحمله قول أبي بكر الصّدُيق: «ما رأيت شيئاً إلاَّ رأيت اللَّه قبله». فالعارف باللَّه لا يرى الأشياء إلاَّ باللَّه لا بها. فنكون الأسبقية في الإدراك للوجود الحقّ وليس للوجود المضاف.

وبناءً على هذا الفَهُم تصير الأشياء من أعراض الوجود التي تحدّده بكيفية ما، ربّما أن هذا أمر يمكن تبيّنه بمفهومَيْن هما: المرآة والمحل. ومع هذين المفهومين سيتبيّن أن الوجود لا يحلُ في الأشياء وإنّما الأشياء تعكسه، وربّما تقلبه.

ما يكون أحق بالوجود هو الوجود نفسه. هل نستعيد هنا فكر بَرْمنيدس؟ بالتأكيد لا، لأن هذا الفيلسوف في قصيدة في الطبيعة (٥) يمتنع من أن يكون اللاوجود موجوداً، وهو أمر خاض فيه أفلاطون في إطار مفهومه عن المشاركة (١٥)، وأرسطو في نظرية المقولات والأجناس. فليُنظر هناك. والأشياء هي أيضاً موجودة، غير أنها في فوران دائم خارجة من الوجود الحق وتنتقل باستمرار عبر الأعراض الكونية. لكننا نحن في لَبْس من هذا الفوران الدائم (١١).

<sup>(9)</sup> انظر: نجيب بلدي، دروس في تاريخ الفلسفة، أعدّها للنشر: الطاهر واعزيز - كمال عبد اللطيف، المعرفة الفلسفية، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1987.

<sup>(10)</sup> الإشكال الذي يطرحه أفلاطون في محاورة السَّفْسَطائي يمكن صياغته بالطريقة التالية: إذا كان الفلاسفة لا يتفقون حول طبيعة الوجود إذ يقول البعض بأنه ثلاثة والبعض الآخر يعتبره اثنين والأيليون يقولون بأنه واحد، وعزافات أيونيا وصِقلية تعتبره واحداً وكثيراً، فإنه بهذا المعنى لا نفهم معنى الوجود بنفس القوة التي لا نعرف بها اللاوجودٍ. كذلك إذا كان البعض يعتبر الكل هو الحار والبارد فهل هذا يعني أن الوجود يُعتبر مبدأً ثالثاً يُضاف إلى هذين؟ أم أن الوجود يكون للواحد منهما أم لهما معاً؟ وإذا كان الوجود يسري عليهما فمعنى ذلك أنهما واحد وليسا باثنين. وبالتالي يُطرح سؤال آخر وهو: هل الوجود والواحد نفس الشيء؟ فيكون للشيء الواحد اسمان. كذلك هل الكل هو الواحد أم أنه مغاير له؟ وإذا كان الكل هو الواحد فإن الكل له أجزاء فلا يكون هو الواحد إذ الواحد لبس له أجزاء. فيكون الكل مشاركاً في الوحدة فقط. يطرح سؤال آخر وهو: هل الوجود الذي يشارك في الوحدة وجود واحد أم أنه كل؟ وإذا لم يكن الوجود واحداً إلاَّ من حيث مشاركته في الواحد فإنه يخالف الواحد الذي لا يدخل في المشاركة، فلا يكون العالم مُختزلًا في مبدأ واحد. فضلاً عن ذلك، إن لم يكن الوجود هو الكل بمشاركته في الوحدة، والكل موجود فإن هذا يفيد أن الوجود في ذاته ناقص فيصبح لا وجوداً، وإذا لم يكن الكل موجوداً فإن الوجود لن يكون موجوداً بدوره لأن ما يصير موجوداً يكون في صورة الكل. انظر: تعليق إميل شامبري على هذه المحاورة، ص32 وما بعدها. (11) انظر: فكرة «التحول المستمر والخلق الجديد» ضمن هذا البحث.

يحمل مفهوم وحدة الوجود - كما يفهمه توشيهيكو - نزعتين ميتافيزيقيتين هما النزعة الوجودية والنزعة الماهوية . الأولى ، تعتبر الوجود هو الأوّل والماهيّة ثانوية بحيث لا تعمل الماهيّات إلاَّ على وصف الوجود . إنها بمثابة بطاقات أو محمولات على الوجود . أمّا الثانية ، فتقوم على المدركات اليومية للأشياء ، يعني أنا لا نرى إلاَّ الماهيّات باعتبارها واقعاً حقيقيًا في حين أن الوجود لا يمكن أن يُرى في صورته الخالصة . إنه ليس سوى خاصية من خصائص الماهيّة (12) . النزعة الماهوية هي تطوير للموقف الطبيعي المُلاحَظ عند الناس في مستوى تجربتهم الاختبارية ، في حين أن النزعة الوجودية هي موقف أنطولوجي يبرّره الحدس داخل الاختبارية ، في حين أن النزعة الوجودية هي بمثابة كشف ورفع لحجاب الماهيّة عن نظام ميتافيزيقي . وظيفة الحدس هنا هي بمثابة كشف ورفع لحجاب الماهيّة عن الوجود . ورفع الحجاب يكون في التصوّف عبر تجربة الفناء (13) . إن الأشياء في مستوى المُشار إليه هي مظاهر تحمل معها الحقيقة التي هي مظاهر لها وتخفيها مفعل هذه المظهرية .

إنّ الوجود والماهيّة متمايزان فالماهيّة فرس مثلاً هي مفهوم لا يتضمّن وجود الفرس أو لا وجوده. غير أن الموجودات ليست موجودة إلاً بالوجود الذي يحدّد ماهياتها. يعني ذلك أنه إن كانت الماهيّة ليس لها وجود بذاتها فإنها بذلك لاشيء، ولا يمكن للوجود أن يكون عَرَضاً للماهيّة التي هي لاشيء (14).

لا شيء يمكنه أن يكون سابقاً على الوجود أو خارجاً عنه. فللعدم أو اللاشيء وجوده اللفظيّ. وبناء عليه، لا يمكن أن تكون الأصالة للماهيّة أو للعرض. أجل إن الماهيّة إنّما هي تخصيص الوجود، أي لها علاقة بالوجود الماهوي، أي بهذا الذي به يتميّز شيء عن شيء. وإنْ شئتَ قلت: الماهيّة تقوم في المُضافات. بعبارةٍ أخرى، إنّ الماهيّة هي تعيين وتحديد لهذا الموجود أوذاك، من دون أن تكون واهبة الوجود له.

لقد قلنا بأن الماهيّة ليست هي الوجود، ومع ذلك هي تعيين للموجود المتعيّن. فالتعيين غير الوجود الحقّ. الماهيّة هي هذا الذي يكون به الفَرس فَرساً

<sup>(12)</sup> انظر: إزوتسو، مرجع سابق، ص 58.

<sup>(13)</sup> المرجع السابق نفسه.

<sup>(14)</sup> كلود عدّاس، مرجع سابق، ص85.

وليس شجرة، أي مجموع الأحوال التي بها يكون فرساً لا شجرة، علماً بأنهما معاً يشتركان في الوجود. الوجود اشتراك والماهيّة تخصيص. والله سبحانه لا يتخصص. ولذلك لا تحصره ماهيّة، لأنه ليس مُنتزعاً. فأين وحدة الوجود؟ الوحدة التي تجمع بين الفَرس والحقّ في وجود واحد أو ماهيّة واحدة تعالى عن ذلك عُلوًا كبيراً. لكن ينبغي لنا أن ننتبه للأمر التالي: إن وجود الماهيّة غير ماهية الموجود. فالأوّل يعقل والثانية لا تعقل (15)، لأن وجود الماهيّة هو حال من أحوال الماهيّة. في حين أن ماهيّة الموجود هي مجموع الأعراض التي يتعيّن بها. فلا تُعقل الماهيّة إلا عندما يتم إدراك جميع أحوالها بحيث تتميّز عن ماهيّة أخرى. ويترتّب على ذلك أن يكون وجود الماهيّة عَرضاً لها، في حين تكون ماهيّة الموجود مجموع أعراضه. ومن ثُمَّ لا يكون هناك امتداد أو اتصال بين وجود الحق ووجود الماهيّة الذي هو من بين الأحوال التي تتحدّد بها. فوجود الماهيّة عَرَض لها، كما أن الماهيّة حصيلة أحوالها وأعراضها.

هناك ماهيات ووجود واحد. وهو الذي وهب الوجود للماهيات، للأشياء، للأعيان الثابتة أو للممكنات. إنه الذي أرسل نور وجوده على غيره. والسؤال الذي ينبغي لنا طرحه هو: هل الموجودات مستقلة عن الوجود الحق أم أنها مرتبطة به ارتباط الموهوب بالواهب؟ والجواب عن هذا السؤال نستخلصه من فكر ابن غربي إنه يقول: فكل ما ندركه فهو وجود الحق في أعيان الممكنات. فمن حيث هوية الحق هو وجوده، ومن حيث اختلاف الصور فهو أعيان الممكنات. . وإذا كان الأمر على ما ذكرته لك فالعالم متوهم ما له وجود حقيقي وهذا معنى الخيال، أي الأمر على ما ذكرته لك فالعالم متوهم ما له وجود حقيقي وهذا معنى الخيال، أي يعني ذلك أن العالم هو بمثابة الظل الذي لا يكون ظلاً إلاً بوجود النور. لكن يعني ذلك أن العالم هو بمثابة الظل الذي لا يكون ظلاً إلاً بوجود النور. لكن الظل ليس هو النور. فالموجودات هي غير الوجود. غير أنها تستمذ وجودها منه لذلك يقول عن العالم بأنه متوهم، أي أنك تعتقد بأنه مستقل بذاته، تتخيل بأنه مستمر بنفسه ومتميز عن الحق وفي الحقيقة ليس كذلك. هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، يقول: فالوجود كله حق ما فيه شيء من الباطل إذ كان المفهوم من العية أخرى، يقول:

<sup>(15)</sup> كتاب الأزل، حيدر آباد الدكن، ص7.

<sup>(16)</sup> ابن غَزبي، فصوص الحكم، تحقيق: أبو العلا عفيفي 1، ص103.

إطلاق لفظ الباطل عدما ما فيما ادعى صاحبه أنه وجود فافهم، (17).

خلصت كلود عدّاس عبر الربط بين هذين القولين وغيرهما إلى أن ابن عَرَبي لم يكن يخشى التناقض وذلك لأنه يقول عن العالم بأنه وهم في القول الأوّل وفي الثاني يثبت بأنه ليس وهماً وإنّما هو حقيقي (١٤٥)، (أي ليس باطلاً أو عدماً). في نظرنا أن الأمر ليس كذلك، وأن العيب آتِ من الترجمة التي وحدت بين الوهم والباطل في لفظ illusion أو illusoire. إن الوهم له علاقة بالمعرفة وبالفّهم في حين أن نفي الباطل إنّما هو أنطولوجي. فلا باطل في الوجود وإن كان من الممكن توهم الوجود الماهوي مستقلاً بماهيته عن الوجود الحقّ. هذا من جهة، ومن جهة ثانية، فإن الوجود الذي ليس فيه باطل وليس متوهماً هو الوجود الحقّ أي الثانية، فإن الوجود الذي ليس فيه باطل وليس متوهماً هو الوجود الحقّ أي بأنه قائم بنفسه، له وجوده الخاص، والحال أنه ماهيّة فقط، وهي ماهيّة متوهمة من دون أن تكون باطلة. يقول ابن عَربي متابعاً القول الثاني أعلاه: «ولو لم يكن الأمر كذلك لانفرد الخلق بالفعل، ولم يكن الاقتدار الإلهي يعمّ جميع الممكنات بل كانت الإمكانات تزول عنه. فسبحان الظاهر الذي لا يَخفى وسبحان الخفيّ بلكن عظهر. حَجَب الخلق به عن معرفته وأعماهم بشدة ظهوره (١٤٥).

ها نحن نجد أنفسنا أمام الفَهْم الفينومينولوجي للظهور وللخفاء، وهو فَهْم يغيب عن أكثر الناس. فلو لم يكن الوجود هو الأظهر لتمَّ استقلال كل موجود بماهيته. وكان ذلك من باب التوهُم والخيال. في حين أن الذين يعلمون شدة ظهوره من العارفين يعرفون أن اللَّه هو الوجود الفلم تقع عيننا إلاَّ عليه (20)، ولو لم يكن الوجود هو الأخفى لم تكن هناك ماهيات. وهي ماهيات حَجَبَ بها الحق الخلق عن معرفته وأكثر هؤلاء هم: "منكرون مقرّون مترددون حاثرون مصيبون مخطئون "(21). من

<sup>(17)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص68.

l'univers est! كلود عدَّاس، مرجع مذكور، ص86-87. تُترجم هذين القولين كما يلي: «81-88) une illusion. il n'a pas d'existence reelle ce qui est le prore de l'imaginaire...
«il n'ya rien d'illusoire dans l'existence».

<sup>(19)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج3، ص68.

<sup>(20)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(21)</sup> المصدر السابق نفسه.

يقف عند الماهيّة يكون مخطئاً، نظراً لكونه لم يبلغ مستوى أهل الجمع والوجود. غير أنه أيضاً مصيب، لأنّ الماهيّة ليست باطلاً وإنّما هي حجاب على الوجود. أهل الوجود يبلغون عين الجمع المتمثّل في وحدة الكثرة التي هي الأسماء الإلهيّة. ومن يبقى في إطار الماهيّات تغيب عنه وحدتها المتمثّلة في الوجود الذي يكون هو الأخفى. الوجود هو الأظهر للعارفين والأخفى عن غيرهم. وبين الظهور والخفاء يكون العالم سحراً. يقول ابن عَربي: «لأن العالم بين الطبيعة والحقّ وبين الوجود والعدم. فما هو وجود خالص ولا عدم خالص. فالعالم كلّه سحر يخيل إليك أنه حقّ وليس بحلق، إذ ليس بخلق من كل وجه وليس بحق من كل وجه، وليس بحق من كل وجه،

أن يكون العالم أو الوجود المضاف سحراً، فإنّ هذا يظهر بشكل أوضح في المنزّه المشبّه، في المتعالي المحايث. يعني ذلك أن الحقّ وصف نفسه بصفات الخلق. وتجلّى في الأعيان وأن ما يكون متجليًا أو ظاهراً في الأعيان إنّما هو حكمه. وهذا الظهور هو غير. لكنه غير يقبل العدم، أو الإذهاب فيعود الأمر إليه كلّه. صفات الخلق هي أحكام متغايرة. والأحكام في الحقّ صور العالم كلّه. كما أنها أسماؤه. «فسمّى نفسه بأسمائه فحكم عليه بها وسمّى ما ظهر به من الأحكام الإلهيّة في أعيان الأشياء ليميّز بعضها عن بعض» (23).

يترتب على ذلك أن يكون العالم كلّه حيًّا وناطقاً ما دام هو أحكام الأسماء الإلْهيَّة التي تجعل الأشياء يتميّز بعضها عن بعض. «فما في العالم إلاً من يسمع الأمر الإلهي في حال عدمه بقوله 'كن'... وما في العالم جزء إلا وهو حي... وما في العالم جزء إلا ويشاهد خالقه من حيث عينه لا من حيث عين خالقه... وما في العالم جزء إلا ويقصد تعظيم موجده... وما في الوجود جزء إلا وهو من حيث متمكّن من الثناء على موجده... وما في العالم جزء إلا ويعلم موجده من حيث ذات موجده... وما في الوجود جزء إلا ويسبّع بحمد خالقه... وما في العالم جزء إلا ويسبّع بحمد خالقه...

<sup>(22)</sup> المصدر السابق، ج4، ص151.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق، ص419.

<sup>(24)</sup> المصدر السابق، ج2، ص438.

انعكاس للأسماء الإلهيَّة. لا للذات. إنه كثرة الواحد لا غير. إذ إن أُحدية الذات ليس فيها كثرة أبداً. فأين وحدة الوجود؟

مع د. محمد المصباحي نجد حديثاً يلامس وحدة الوجود من وجهين: ذاتي ومرضوعي (25). ما الذي يكشف عنه هذا الحديث؟ وهل فيه جديد؟ يمكن القول إن هذا المفكّر استطاع أن يُجيب عن سؤال: لمن تُعطى الأولوية في فكر ابن عَرَبي. هل للوجود أم للماهيّة؟ وجوابه هو أن لا جواب وذلك عندما يقول: «لا نستطيع أن نجزم هل هو فكر للوجود أم للماهيّة» (26)، إذ إن تصنيف فكر ابن عَرَبى في هذه الجهة أو تلك يتغافل عن طابعه الدائري الذي يماثل الشكل الهندسي للكون وللوجود. كما أنه يتغافل عن طبيعته المسافرة في الأكوان، والمُنابع للتجلّيات في الصور. بحيث لا نعثر على نقطة مركزية. لكن د. المصباحي يجعل من وحدة الوجود النقطة المركزية لفكر الشيخ الأكبر، فلا نجد في هذا المستوى جديداً. إنَّما لم يجعل منها عقيدة كما يزعم الكثيرون. وهو بذلك يعتبر هذا المفهوم حاضراً في الفلسفات أيضاً. وهو يعرض علينا كلاً من ابن رشد في اعتبار الوجود مرادفاً للواحد على الرغم من مشائيته، ويعرض أفلوطين كفيلسوف فصل بين الواحد والوجود حيث يغيب التلازم الذاتي بينهما، بخلاف ابن رشد الذي أحدث هذا التلازم بينهما. غير أن د. المصباحي وهو يسلك منهج المقارنة، يخلص إلى القول بأنَّ وحدة الوجود عند ابن عَرَبي تتجاوز الترادف إلى المطابقة بين الله والعالم (27). وهو يؤسس هذه المطابقة على شواهد أكبرية ذكرها في

<sup>(25)</sup> محمد المصباحي، نعم ولا، ابن عَرَبي والفكر المنفتع، «الباب الثاني»، منشورات ما بعد الحداثة، فاس، ط. أولى، 2006، ص.63-128.

<sup>(26)</sup> المرجع السابق، ص66.

محمد المصباحي، نعم ولا، ابن عَربي والفكر المنفتع، ص69. يمكن القول إن الترادف يكون بين الألفاظ في حين أن المطابقة تكون إما بين فكرة وشيء أو بين فكرة وأخرى. فضلاً عن كونها تثير إشكالات كثيرة تتعلّق بمفهوم الحقيقة. إن التعريف التقليدي للحقيقة هو مطابقة الفكر لموضوعه. وهذا التعريف شكّل مجال النقد الكانطي، حيث صارت الحقيقة عنده، بفعل الانقلاب الكوبرنيكي في فلسفتة، تعني بناء الواقع بمقولات الفكر ومفاهيمه. في حين أن المطابقة مع هيدغر أثارت صعوبات أخرى، إذ كيف يمكن أن تحصل المطابقة بين طرفين مختلفين، بين الشيء الذي يحتل مكاناً وله طابع هندسي وبين الفكرة التي ليس لها إلاً وجود نفسي. وهذا من بين الأمور التي جعلته يذهب بالحقيقة =

الهامش. غير أننا لا نستشف من خلالها مطابقة تذوّب طرفينها. فعين الوجود مثلاً، ليست هي الوجود نفسه وإنّما تُشير إلى عينيّته أو تحقّقه. وهنا يتوجّب علينا أن نميّز في فكر ابن عَرَبي بين الوجود وظهوره في العين. فالوجود الحقّ هو الوجود الأصيل وظهور الوجود هو الوجود الماهوي أو المضاف. ولذلك لا تكون هناك مطابقة بين الله والعالم لأسباب كثيرة أهمها: أوّلاً: أن المطابقة مفهوم مرتبط بمفهوم الثبات كما أنها من صنيع العقل ولغته وهذا أمر تنتفي معه فلسفة الحيرة والتقليب والمزيد من طلب العلم بالوجود. وثانيها: أن العالم هو مجرّد ظهور، وللله الظهور والبُطون معاً. وثالثها: أن وحدة الوجود عند ابن عَربي هي وحدة اختلافية وإن شئت قلت هي الأساس الذي يسمح بالاختلاف. إنها القاعدة التي تشكّل أساساً للتنوع، وإلاً صار التنوع تشتتاً والاختلاف خلافاً. غير أن هذا السبب الثالث نجده في ثنايا التحليل المصباحي لوحدة الوجود الأكبرية في الكتاب المذكور نفسه. فالذات واحدة وتجلّياتها مختلفة، والوجود واحد لكنه منتشر في الأشياء المختلفة بخاصياتها أو بأعيانها.

لكن د. محمد المصباحي لا يلتمس وحدة وجود يكاد يتفق حولها الجميع فحسب، وإنّما يلتمس وحدة أخرى هي وحدة الخطاب الأكبري حول الوجود، وهذه بدورها وحدة الخطابات الممكنة في زمان ابن عَرَبي للتعبير عن وحدة الوجود (28). وهو على الفور ينبّهنا لضرورة التأدب مع فكر ابن عَرَبي عندما نسعى إلى فَهُم وحدة الوجود عنده. ومن حسن الأدب معه أن لا نُخضع فكره هذا لمبدأ الذاتية وعدم التناقض: «كأن تخضع الفكر الأكبري للنسق العقلي وتطالبه بأن لا يتناقض مع نفسه أو ينقلب على مبادئه (29). ويقول أيضاً: «إن تناقض الخطاب الأكبري يدفع إلى حد الشعور بالقنوط... (30). ها نحن أمام قول يُثبت وحدة الخطاب الأكبري وتناقضه في الوقت ذاته. والسؤال هو: هل هذا القول نفسه واحد أم متنافض؟ هل نحن هنا أمام وحدة المتضادات؟ هل الوحدة نفسها

من نظرية المعرفة إلى الأنطولوجيا حيث تحددت عنده بمعنى الحرية، أي ترك الموجود يوجد. انظر مقاله عن: «ما هي الحقيقة»؟

<sup>(28)</sup> المصدر السابق، ص71.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(30)</sup> المصدر السابق نفسه.

متناقضة؟ أم أنّ الخطاب حول الوحدة يكون بالضرورة متناقضاً؟ أين يقوم التناقض؟ في الوجود الواحد أم في الخطاب أم فيهما معاً؟ أم ليس هناك أي تناقض عندما نثبت التناقض في الخطاب وفي الوحدة؟ إن ابن عَرَبي لا ينقلب على مبادئه، وإنّما ينقلب على مبادئ العقل. إن المبادئ المؤسّسة لفكره ولخطابه تقوم على الجمع بين الضرَّتين، لأنه برزخ ومَجْمَع البحرين. لذلك فإن ابن عَرَبي عندما يقول احجبتك بالأحدية ولولا الأحدية ما عرفتني، (31). هو قول ليس فيه تناقض أبداً، وإنَّما هو حصيلة الجمع بين الضرَّتين. والجمع بين التناقضات ليس تناقضاً. إنَّما التناقض هو أن أثبت الأمر وأنفيه في الوقت نفسه ومن الجهة نفسها. والحال أن هذا القول يثبت ولا ينفي. إنه يثبت أن المعرفة لا تكون بلا حجاب. وهذا أمر مثبت أيضاً في تاريخ العلم والفلسفة. كل حقيقة تخفى وراءها خطأ ما يؤسس معرفتنا لها، لكنه خطأ لا يكون معروفاً إلا فيما بعد. وعندما تتمُّ معرفته عند اكتشاف حقيقة جديدة، فإن هذه الأخيرة تحمل معها خطأً آخر، وهكذا. يعنى ذلك أنَّ المعرفة تظهر عبر أخطاء أو حُجُب تحول دون الاكتشاف التام والنهائي والمطلق. والفرق بين الخطأ والحجاب يكمن فقط في كون الأوّل مرتبطاً بالبحث النفكري والثاني مرتبطاً بالصورة، بالبصر والبصيرة والخيال. الأوّل، له علاقة بالإبستيمولوجيا. والثاني له علاقة بالأنطولوجيا.

إنَّ تحليلنا هذا لا يعني أن د. المصباحي لا يعلم هذا الأمر وإنّما يؤكّد بقوة عبر لعبة الخفاء والتجلّي أن المعرفة حجابية، وهذا أمر شغل صفحات من كتابه المذكور. إنّما تعليقنا مرتبط فقط بتأكيده أن خطاب ابن عَرَبي واحد ومتناقض. ومن المعلوم أن التناقض في الفكر يجعله لا فكراً.

إن مفهوم الوجود عند أصحاب وحدة الوجود يُقال على أنحاء مختلفة. فهو يُطلق عندهم على الحقّ ويُطلق ليفيد «الوجود الاعتباري» أو «الوجود الوهمي» أو «الوجود المحازي والمحول» وهو الذي يُطلق على ما سوى الحقّ. وهو نِسَب وإضافات أو علاقات وترابطات خالصة تشرق على الأشياء وتنتشر فيها. ود. محمد المصباحي يتحدّث بدوره عن وجهين للوجود، أو بالأحرى لوحدة الوجود، وجه موضوعيّ، يرتبط بالوجود الحقّ. ووجه ذاتيّ، يتجلّى في معرفة الإنسان لهذا

<sup>(31)</sup> المصدر السابق، نقلاً عن كتاب مشاهد الأسرار القدسية لابن عَرَبي، تحقيق: سعاد الحكيم.

الوجود الموضوعي. الوجه الأوّل، يتبدّى عبر تحليل د. المصباحي للعينية الني تعتبر الغيرية وجهاً من وجوه الحقّ، وللصورة التي هي نسبة وإضافة، الأمر الذي يجعلنا أمام الوجود الاعتباري أيضاً. وهذا الوجود الاعتباري هو الذي يتمثّل في الكثرة والتعدّد في الصور والإضافات والتجلّيات والوجود المتخيل (32). وهو يركز تحليله على مفهوم العين والتجلّي ولعبة الكشف والحجاب والتواطؤ والتشكيك في الاسم، إلخ. وهو يريد من ذلك أن يجعل من وحدة الوجود عصب تفكير ابن عَربي، بعد أن جعل منها كعبة الفلاسفة كلّهم.

إنّ هذه المفاهيم قد نظرنا إليها بدورنا في هذا البحث كي نرى وحدة وجود أخرى هي وحدة وجود عالمة، وحدة وجود لا تجمع بين الحقّ والعالم في هُوِية واحدة. إن د. محمد المصباحي بخلاف الباحثين المشارقة يطرح إشكالات تدفع القارئ إلى التفكير معه فيها، بدلاً من عرض المعلومات، وهذه ميزة الفكر المغربي بامتياز (33). إن د. المصباحي، مثلاً، يطرح الإشكاليّة التالية: كيف يمكن تفسير التعدّد في فكر يقول بالوحدة؟ هل هذا التعدّد يعكس تعدّد العوالم والمقامات والمنازل والحضرات...؟ أم أنه يضع حُجُباً تقي وحدتها المطلقة من الكثرة الصادرة عنها؟ لكن، لما كانت إجابته عن هذه الإشكاليّة مستوفية لشروطها، ولما كانت هذه الإجابة في يد الباحثين، فإننا سنختار بدورنا طريقة أخرى للإجابة عن مثل هذه الإشكالات بصورة تتمشى مع أطروحة هذا البحث ذات التوجه عن مثل هذه الإشكالات بصورة تتمشى مع أطروحة هذا البحث ذات التوجه الفينومينولوجي، وليس السيكولوجيّ الذي يحاكم شخصية الكاتب انطلاقاً من كتاباته.

<sup>(32)</sup> انظر: تفاصيل هذه الأمور في كتاب د. محمد المصباحي، ابن عَرَبي والفكر المنفتع، ص 76-106.

<sup>(33)</sup> لقد طالعتُ عدداً مهمًا من الكتب المشرقية التي تدور حول ابن عَرَبي ولم أجد فيها إشكاليات بالمعنى الفلسفي الذي يقود إلى تأزيم الفكر، وإنما وجدتُ كمًا ضخماً من المعلومات لا غير. وهذه الكتب لا يتسع المجال لذكرها. إنما يكفي أن أشير إلى أهم كتاب منها وهو: هكذا تكلّم ابن حَرَبي للدكتور نصر حامد أبو زيد.

## الفصل الثاني الوَجُد والوُجود

لقد قلنا في هذا البحث إنّ الوجود عند ابن عَرَبي يقتضي طرفاً آخر هو الإنسان الذي يسعى إلى فَهُم الوجود في نفسه وفي الخارج. غير أن هذا الفَهُم لا يتمُّ بفعل نظريُّ خالص، وإنَّما بمشاركة وجدانية، كشفية ورؤيوية. لذلك نجد مفهوم الوجود عند ابن عَرَبي مرتبطاً بالوجد والوجدان. لذلك لا يكون الوجود محصوراً في فَهُم مشروط بظروف معيّنة إذ الوجد نفسه لا يستقرّ على حال. إنه لا ينضبط في العقل وفي اللغة واصطلاحاتها. والوجد نفسه لا علاقة له بما هو سيكولوجي ولا بتاريخ المعرفة الخاضعين للضبط العقلي، إنّما هو مرتبط بالتجدّد وبالخلق المستمر، أي بتتابع التجلّيات الإلْهيَّة في الصور. وكل تجلُّ لا يظهر في صُورتين، كما أنه لا يظهر لشخصين في صورة واحدة: افكل معرفة لا تتنوع لا يُعوَّل عليها» (34). ثم لو كان الوجد سيكولوجيًّا لكان حاصلاً عن التواجد: •والوجد الحاصل عن التواجد لا يُعوِّل عليه. والوجود الذي يكون عن مثل هذا الوجد لا يُعوَّل عليه (35) ولتقيد الوجود بالسماع: «فقل لأصحاب السماع: ارقصوا واعلموا أنكم راقصون، واعلموا أنكم مع نفوسكم باقون (36). وكل ما يكون مقيّداً لا يُعوّل عليه. فكل تقييد هو بما هو كذلك غياب لمعرفة التجلَّى الذي لا يتكرَّر. ففي الوجد لا يكون للوجود أمثال يتقيّد بها. فالوجود، والحالة هذه، غير الشيء الذي يظهر أمامنا في الحسّ المباشر. «وطريق اللَّه لا تُدرك بقياس، فإنه كل يوم في شأن وكل نفس في استعداد. فلا تضربوا لله الأمثال، فإن الله يعلم وأنتم لا تعلمون الاردد). وجود الحق في الوجد يكون بحسب هذا الوجد اواعلم أن الذي يتقيد به وجود الحقّ في صاحب الوجد إنّما هو بحسب الوجد»<sup>(38)</sup>.

<sup>(34)</sup> رسالة لا يُعوِّل عليه، حيدر آباد الدكن، ص10.

<sup>(35)</sup> المرجع السابق، ص1.

<sup>(36)</sup> كتاب الشاهد، حيدر آباد الدكن، ص5.

<sup>(37)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج2، ص538.

<sup>(38)</sup> المصدر السابق نفسه.

وجود الحقّ في وجد الواجدين يتناسب مع درجة استعداد صاحب الوجد وتبعاً لحُكُم الأسماء الإلْهيَّة في الظهور. يعني ذلك أن أمرين يحكمان الوجود المشهود للحقّ في وجد الواجدين: الأوّل، يتعلّق بطبيعة الاسم الذي يحضر في الحالة الراهنة التي يعيشها صاحب الوجد، إذ إن كل اسم له حكم ليس للآخر. والأمر الثاني، يتعلِّق بالاستعداد. والاستعداد لا يكون على نفس الهبئة والدرجة عند الجميع. فلكل موجود استعداد يخصه، يكون متوافقاً مع الاسم الملائم لحال الوجد الذي فيه. يترتّب على هذا الفَهُم أن الاستعداد ليس حالةً نفسيّةً خالصةً وإنّما هو مرتبط بالوضع الأنطولوجي الذي يكون عليه الاسم الحاكم على وجده. لكن الوجد يرتبط بالنَفَس، والنَفَس يرتبط بالنَفَس الرحماني، فلا يكون في الوجد غضب وإنَّما رحمة يحملها الاسم معه من الرحمان. يعني ذلك أن الأسماء تكون رحيمةً بأحوال الواجدين وهي التي ترقبهم، إذ الحقّ سبحانه يعلم جميع الأحوال وهذه لا تعلمه. اوصاحب النَّفَس هو الموصوف بالوجد، فيكون وجده بحسب استعداده. والأسماء الإلهيَّة ناظرة إليه راجعة إلى نفس الحقِّ»(39). يترتَّب على ذلك، أن الوجود الذي للحق في الوجد ليس هو الوجود في ذاته، وإنّما هو فقط وجود تجلِّيه في الوجود المتحول، الوجود الذي تظهره أسماؤه في الوجود المضاف. والحال أنه تعالى لا يحلُّ في شيء ولا يحلُّ فيه شيء. فضلاً عن ذلك، أن الحقُّ في تجلُّيه يتجلَّى للمُتجلَّى له، أي لذلك الذي يكون في استعداده الأنطولوجي قادراً على الوجد وعلى بلوغ مستوى الصورة المكافحة.

إذا كان الحقّ سبحانه في الكون مشهوداً، فإنّما يكون ذلك منه وبه، إذ إنه يعلم ما في الموجودات وما في الأفهام وفي نفوس العباد وكذلك ما هو قائم في الأجساد. غير أن هاهنا، أيضاً أمرين: الأوّل، يستوجب من الإنسان أن يكون عارفاً لنفسه لا جاهلاً لها. أن يعرف الاستعداد الذي به يتلقّى ويستقبل وجود الحقّ، وإلاَّ سوف يجهل الاسم الموافق لهذا الاستعداد فلا يكون من أصحاب الوجد. ولا يكون، من ثمة للوجود عارفاً. والأمر الثاني، أنه ينبغي لصاحب الوجد أن يُخبر عن وجود معيّن عندما يعود من وجده. فالوجد في هذا الاعتبار يعطي علماً بوجود ما. «فإذا ظهر لصاحب الوجد وجود الحقّ عند ذلك الظهور

<sup>(39)</sup> المصدر السابق نفسه.

بعلم ما تجلّى له من الأسماء فيخبر عند رجوعه عن وجود معين وشهود محققًا (40).

لا يظهر من الوجود الحق إلا ما يسمح بإظهاره ويتناسب مع قدرة الموجود على الاستعداد. والحال أن الوجود الخالص للحق لا يظهر إلا له. أن يجهل الإنسان ما في نفسه من الاستعداد هو أيضاً جهل لِما في نفسه من آثار الاسماء الإلهيّة. فلا يكون من الذين يظهر وجود الحقّ فيهم. غير أن الجهل، هنا لا يعني انعدام العلم وإنّما هو انعدام العلم باللاعلم، أي بما يُحيله العقل. أن يعلم الإنسان بأنه لا يعلم بنفسه نفسه وإنّما بإعلام الله: قوالضابط لباب العلم بالله أنه لا يعلم شيئاً من ذلك إلا بإعلام الله في المستأنف. وأما في الحال والماضي فإعلام الله به وقوعه مشهوداً لمن وقع به عن ذوق لا عن نقل، إلا أن يكون الناقل مقطوعاً بصدقه ويكون القول أيضاً في الباب نصًا جليًا لا يحتمل الله الهراك.

ها نحن أمام الكيفية التي ينبغي لصاحب الوجد أن يخبر بالوجود المعين الذي ظهر له في الوجد. أن يكون الإخبار عن الذوق لا عن النقل فهذا الأخير يقوم على التعميم والانفصال، بخلاف الذوق الذي يكون بالحال متصلاً ومتفرداً. غير أن النقل قد يكون أداة لهذا الإخبار شريطة أن يكون نضاً لا لَبْس فيه. وما لا يقوم فيه اللَّبْس هو الإخبار عن الحضور "فليبلغ الشاهد منكم الغائب". ولذلك، فإن "إعلام الله به" يحصل في الشهود وليس في اللغة والعبارة. ما تحمله اللغة من أفكار يقبل التأويل وما يأتي عن الشهود ليس فيه احتمال ولا تأويل.

لا يكون صاحب الوجد عالماً بحال الوجد عنده قبل أن يكون في هذا الحال. إنه لا يعلمه إلا بعد أن يقع. فليس هناك علم سابق أو قَبْلي بالوجد، لأنه حال. والعلم به وجد أيضاً. يعني ذلك أن ليس في الوجد انفصال وإنما هو اتصال ومشاهدة. أكثر من ذلك، أن صاحب الوجد إن كان يعلم حال وجده، فإن هذا الحال لا يعلمه صاحب وجد آخر، إذ العلم نفسه ليس هو هو عند جميع الأشخاص. ليس هناك إلا وجد معين ووجود الحق لا يتعين أبداً في وجد ما ولذلك، فإن إرساله لا يقود إلى وجود حقيقي. «والوجد ليس بمعلوم وروده لمن

<sup>(40)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(41)</sup> المصدر السابق نفسه.

ورد به حتى ينزل به. فوجود الحقّ في كل صاحب وجد بحسب وجدها (42).

لكن ابن عَرَبي سيميَّز أمراً آخر، وهو الفرق بين العارف وصاحب الوجد. فهذا الأخير له أن يُخبر بما شاهده من وجود معيّن في وجده، في حين أن الأوّل يأخذ هذه الوجودات المعيّنة في وجد الواجدين على اعتبار أنها تجلّيات العنّ. يقول شيخ العارفين: «للحق في ذلك الوجد وجود يعرفه العارفون بالله فيأخذون عن كل صاحب وجد ما يأتي به في وجده من وجوده وإن كان صاحب الوجد لا يعرف أن ذلك وجود الحقّ فإن العارف يعرفه فيأخذ منه ما يأتي به صاحب كل وجد من وجود».

كأننا هنا أمام خطأ التقييد الذي يتخلّص منه العارف بالله، على اعتبار أن العارف يعرف نصيب الوجود الذي يكون في وجد كل واجد والواجد لا يعرف إلأ وجده بعد أن يختبر حالة وجوده. فلقد: «أنبأ الحقّ عن نفسه في ذلك بتغيّر الصور والنعوت عليه لتغيّر أحوال العباد» (44). ظهور الحقّ في الوجد ليس ظهوراً إمبيريقبًا مُشاهداً بالحس فليس هو الانطباعات والمُشار إليه في الإحساس، ليس مُعطى، وإنّما هو مُدرَك في حال من الذوق وفي مستوى أعلى من التجربة الإنسانية حيث لا يكون هناك تقييد ولا ضبط وإنّما فقط أحوال تحصل للعارف عند تتبعه للآثار المتحوّلة التي تُحدثها الأسماء الإلهيّة في قلبه.

<sup>(42)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(43)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(44)</sup> المصدر السابق نفسه.

# الفصل الثالث الظهور باعتباره عتبةً بين طرفين

### 1\_ اوحدة الوجود» بين الوحدة والكثرة

ينطلق ابن عَرَبي في فَهُمه لظهور الوجود من التمييز بين نوعين من الأحدية وهما: أُحدية الواحد وأُحدية الكثرة. ويميّز بين الواحد والأُحدية، حيث إن الأوّل يتطابق مع التشبيه والثانية مع التنزيه. والتنزيه والتشبيه هما أيضاً وجهان للحقيقة الواحدة. فتكون العلاقة بين الوجود الحقّ والوجود المضاف علاقة الأُحدية بالواحد. وهذا هو معنى أن الوجود واحد. يعني أنه منتشر في الأشياء، وأن الأشياء بالنظر إلى وجودها ليس بينها تفاضل وتميّز، إنّما يحصل التفاضل بالنظر إلى ما يخصّ كل واحدة منها. كل شيء يمتلك في شيئيته وحدة ما هي وحدة الواحد لا وحدة الأُحدية (٤٥) إذ إنه (بالأُحدية ظهرت الأشياء لأنها ظهرت عن الله تعالى الواحد من جميع الوجوه)(٥٤).

أحدية الواحد هي أحدية العين التي هي أحدية الكثرة. إنها أحدية الأسماء الإلهيئة. هذا يعني أن الحق سبحانه أحد الأحدية بذاته وأحد الكثرة بأسمائه وهذا الأخير هو العالم. فعندما نقول إن الواحد واحد فهذا أمر ظاهر بنفسه. لكن عندما نقول بأن الكثير له وحدته فإن هذا يقتضي تفسيراً. وهذا التفسير يتأسس على مفهوم الألوهية. فهذه واحدة لكن الحقيقة تعطي كثرة النِسَب في الألوهية. يقول ابن عَرَبي: "فالحقيقة وإن أعطت أحدية الألوهة فإنها أعطت النِسَب فيها، فما أثبتت إلا أحدية الكثرة النسبية لا أحدية الواحد، فإن أحدية الواحد ظاهرة بنفسها وأحدية الكثرة عزيزة المنال لا يدركها كل ذي نظر. فالحقيقة التي هي أحدية الكثرة لا يعثر عليها كل أحدية المعرة بنفسها لا يعثر عليها كل أحدية المنارة المنال المناركها المنارة عليها كل أحدية التي هي أحدية الكثرة عليها كل أحدية الكثرة علية الكثرة عليها كل أحدية الكثرة علية الكثرة المنائل ال

إن وحدة الواحد الذي هو الوجود لا تُلغي حقيقة الكثرة التي تبثّها النِسَب.

<sup>(45)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الألف، ضمن رسائل ابن عَرَبي.

<sup>(46)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الميم والواو والنون، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص٠٤.

<sup>(47)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 263، ص563.

فالوجود واحد بذاته كثير بموجوداته. غير أنها كثرة غير مشتتة وإنّما لها أحدينها، أي هناك أساس أنطولوجي تقوم عليه. وهذا ما تعلّمه لنا الشريعة أيضاً (48). فإذا ما تأملنا الشريعة نجدها تُعطي أحدية الكثرة، أي تجعلنا نفهم الواحد بكثرة النسب التي هي الأسماء الإلهيّة. فالشريعة لا تخالف الحقيقة من حيث إنها تعطي أحدية الكثرة التي هي متبدّي أحدية الواحد. وفي هذا يقول ابن عَربي: "ليس المؤمن سوى المصدّق بأحدية الكثرة الإلهيّة لما هي عليه من الأسماء الحُسنى والأحكام المختلفة من حيث إن كل اسم إلهي يدلّ على الذات وعلى معنى ما هو المعنى الآخر الذي يدلّ عليه الاسم الآخر. فله أحدية العين، فهو مؤمن أيضاً بأحدية العين كما هومؤمن بأحدية الكثرة" (49). يفيد هذا القول إن العالم كثير ضمن وحدة تشكّل عالميّته وهي وحدة الأسماء الإلهيّة وهي وحدة كثرة في أحدية عين، وهي الذات لا تُعرف أبداً وليس بينها وبين الخلق أي تشابه أو نسبة معيّنة. يقول ابن عَربي: "وأما أحدية الذات في نفسها فلا تُعرف لها ماهيّة حتى يحكم عليها؛ لأنها لا تشبه شيئاً من العالم ولا يشبهها شيء" (60).

لكنّ المتتبّع لفكر ابن عَرَبي الذي ينتقد أصحاب الفكر والنظر ويغلب عليهم نور الإيمان كطريق لمعرفة الوجود، يبيّن أننا بهذا النور نتوصّل إلى معرفة أحدية كل شيء شيء. يقول: «وذلك النور هو الذي يكشف له (أي الموحد بنور الإيمان) عن أحدية نفسه وأحدية كل موجود التي بها يتميّز عن غيره سواءً كانت ثمّ صفة يقع فيها الاشتراك أو لا يكون لا بدّ من أحدية تخصّه يقع بها الامتياز عن غيره (51).

<sup>(48)</sup> حول هذا النقطة نجد مشكلة معروفة عند الصوفية وهي العلاقة بين الحقيقة والشريعة. يقول ابن عَرَبي بهذا الصدد: «ولما رأوا أنهم عاملون بالشريعة خصوصاً وعموماً، ورأوا أن الحقيقة لا يعلمها إلا الخصوص، فرقوا بين الشريعة والحقيقة، فجعلوا الشريعة لما ظهر من أحكام الحقيقة وجعلوا الحقيقة لما بطن من أحكامها لما كان الشارع الذي هو الحق قد تستى بالظاهر والباطن». الباب 263، ص553.

<sup>(49)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج4، ص176.

<sup>(50)</sup> المصدر السابق، ج2، ص289.

<sup>(51)</sup> المصدر السابق نفسه.

ليست هناك وحدة تذوب فيها الموجودات، وإنّما هناك وحدة بها يتميّز كل موجود عن غيره وفي الوقت نفسه تربطه به. ففي كل شيء تقوم في باطنه أحدية تخصّه عليه أن يستنبطها بنور الإيمان، وأنه بالوصول إلى هذه الأحدية في ذات كل شيء يتمُّ إدراك أحدية تخصّ الخالق أيضاً، ما دام أن لكلَّ أحديته التي تخصّه. يقول ابن عَرّبي: "فلما كشف للعبد هذا النور أحدية الموجودات علم قطعاً بهذا النور أن الله تعالى له أحدية تخصه. فإما أن تكون عينه فيكون أحدي الذات أحدي المرتبة فيوافق الكشف الدليل النظري ويعلم قطعاً أن الذات على أحدية تخصها هي عينها "(52).

ماذا يعني هذا الأمر؟ إنه يفيد الإشكال الذي تطرحه أحدية الحقّ. فهي أحدية الذات وهذه لا تعرف لها ماهيّة كما سلف، وهي أيضاً أحدية المرتبة وهذا هو العالم، إذ ذات الحقّ سبحانه لا تنحصر في مرتبة. وأحدية المرتبة هي أحدية الأعيان وإن شئنا قلنا هي التي تقودنا إليها الآيات في الآفاق وفي أنفسنا. يكشف الشيخ الأكبر بالاستناد إلى قول أبي العتاهية في أكثر من مرّة: "وفي كل شيء له آية... تدلّ على أنه واحد" عن أحدية كل موجود كثيراً كان أو واحداً يقول: "وتلك الآية أحدية كل معلوم سواءً كان كثيراً أو غير كثير؛ فإن للكثرة أحدية الكثرة لا تكون لغيرها البتة" (قال أيضاً: "فللكثرة أحدية الكثرة. ولكل عدد أحدية الكثرة. ولكل عدد أحدية الكثرة من ذلك من ذلك أحدية تخضه (٥٤).

إن ما يجعل من العدد أن يكون عدداً هو أُحديته. فالعدد أربعة، مثلاً، هو أربعة، لكن إذا أزلنا الواحد من الأربعة صار ثلاثة وإذا أضفنا الواحد إليه صار خمسة وهكذا سائر الأعداد. يقول: هفما ثم إلا الواحد، والاثنان إنما هو واحد وكذلك الثلاث والعشرون والمائة والألف، إلى ما لا يتناهى لا تجد سوى الواحد ليس أمراً زائداً. فإن الواحد ظهر في مرتبتين معقولتين... أو ظهر في ثلاث مراتب... فشتي ثلائة ثم زدنا واحداً فكان أربعة،

<sup>(52)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(53)</sup> المصدر السابق، ص290.

<sup>(54)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص378.

وواحداً فكان خمسة "(55). يقول أيضاً: "وإذا قلت اثنان ظهر عينها بوجود ذات الواحد في هذه المرتبة "(56). ويقول كذلك: "والتوحيد إنشاء العدد من الواحد كالواحد إلى الواحد في ظهور الاثنين، وزد واحداً تكن ثلاثة... فبالواحد تظهر أعيان الأعداد "(57). وفي هذا يقول المُلاّ صدرا الشيرازي: "إن الواحد ليس من العدد باتفاق المحققين وأهل الحساب مع أنه عين العدد، إذ هو الذي بتكرره يوجد الأعداد ويلزمه في كل مرتبة لوازم الخصوصيات. وكذلك يصح لك أن تقول لكل مرتبة: إنها مجموع الآحاد لا غير. ويصح لك أن تقول: إنها ليست مجموع الآحاد جنس كل مرتبة من المراتب، لأن كل مرتبة حقيقة برأسها موصوفة بخواص لا توجد في غيرها "(58).

ومن هنا يُمكن القول إنّ وحدة الوجود هي وحدة ما يتميّز به موجود عن آخر، فنكون أمام وحدة الكثرة. يعني ذلك أنه إذا كانت الموجودات تشترك في كونها جميعها موجودة، إذ الوجود يعمّها، فإنها تتميّز بعضها عن بعض بالواحد. فيكون الواحد عنصر تمييز موجوداً عن آخر والوجود عنصر توحيد. فيكون الوجود واحداً وكثيراً. يكون واحداً خارج الموجود وكثيراً في الموجود. وهذا هو أُحدية الموجود الذي هو أُحدية الكثرة. يُضاف إلى ذلك أن الكثرة إنّما هي كثرة بالواحد. وأن الواحد إنّما هو واحد من أجل معرفة أُحدية الأحد. فلا يجتمع الحقّ والخلق في وحدة مزعومة. كما أن الحقّ سبحانه واحد من جميع الوجوه ليس بكثرة ولا تثليث. كيف ذلك؟

هناك مع ابن عَرَبي فرق بين الواحد والعدد (59). فأوّل الأعداد الاثنان وليس الواحد. لكن هذا العدد لا يمكن أن تحصل عنه نتيجة إلاَّ بوجود ثلاثة، وهذا العدد أوّل الأفراد. وهو الجامع بين الاثنين. وعن الفرد ظهر ما ظهر. فلم يصدر

<sup>(55)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الأحدية، ضمن مجموع الرسائل الإلهيّة لابن عَرَبي، حقّقه ووضع حواشيه: إبراهيم مهدي، مؤسسة الموارد الثقافية، ط1، بيروت، 1991، ص9.

<sup>(56)</sup> ابن غَرَبي، كتاب الفناء في المشاهدة، حيدر آباد الدكن، ص3.

<sup>(57)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الحُجُب، ضمن مجموع الرسائل الإلهية، ص47.

المُلَّا صدرا الشيرازي، الحكمة المتعالية في الأسفار المقلية الأربعة، الجزء الثاني من السفر
 ١، دار إحياء التراث العربي، ص88.

<sup>(59)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج3، ص126.

الواحد عن الواحد وإنّما صدر عنه الجمع، ولذلك افتقرت الموجودات إلى الفرد الذي هو من الأسماء الإلهيّة.

ولمّا كانت الموجودات عن أوّل الأفراد الذي هو الثلاثة كانت أعيانها على التربيع (60). ومن ثُمَّ فإن العالم هو شفع الفرد ليكون الحقّ سبحانه وتراً. لذلك، فإن التثليث عند ابن عَرَبي ينطبق على الممكنات وعلى إنتاج المعنى. إنه يرتبط بالمحدث لا بالقديم كما يقول عبد الوهاب الشعراني في كتابه اليواقيت والجواهر. ومن ثُمَّ يبطل قول من يرى بأن الشيخ الأكبر يقول بالتثليث المسيحي.

لقد بين ابن عَرَبي الأحد والواحد والأحدية، ويرى للوحدة ثلاث مراتب، وذلك تبعاً للأسماء والصفات والأفعال، أو تبعاً للذات والألوهية والربوبية.. يقول القاشاني: "والوحدة ثلاث مراتب: وحدة الذات بلا اعتبار كثرة ما وهي الأحدية الذاتية المطلقة ووحدة الأسماء مع كثرة الصفات، وهي أحدية الألوهية. والله بهذا الاعتبار واحد، وبالاعتبار الأول أحد. والثالثة أحدية الربوبية (61). والملاحظ أن هذه المستويات الثلاثة تتمشى مع النص القرآني.

في الكثرة أُحدية هي أُحدية الكثرة وهي التي للعبد. وليس في الأُحدية التي له تعالى كثرة. وإنّما كانت الأُحدية للعبد من أجل أن يشاهد بها الحقّ، إذ لا يعرف الواحد إلا بالواحد. وهذه المعرفة ذوقية، لا عقلية. إذ إن الأُحدية التي للواحد من الناس يتميّز بها عن غيره ولذلك كانت أُحدية الكثرة. كي يشاهد بها الحقّ يقول ابن عَرَبي: «فإن العبد أعطى الكثرة لتكون الأُحدية له تعالى وأعطى كل مخلوق أُحدية التمييز لتكون الأُحدية عنده ذوقاً، فيعلم أن ثم أُحدية ليعلم منها الأُحدية الإلهيّة حتى يشهد بها الله تعالى، إذ لو لم يكن لمخلوق أُحدية ذوقاً يتميّز بها عن خلقه، فلا بد منها (62). ويقول بها عما سواه ما علم أن لله أُحدية يتميّز بها عن خلقه، فلا بد منها (62).

<sup>(60)</sup> يمكن أن نغامر فنقول أن يكون العالَم على التربيع هو الذي يجعله تعبيراً وعبوراً إلى ما ليس هو. إلى اعتباره ظاهرة تخفي غياباً يتمثّل في فردية الواحد. نقول هذا لأن ابن عَرَبي يقول: «وعبر الحق الرابع العابر» (انظر: كتاب عين الأهيان، ضمن «شرح مبتدأ الطوفان ورسائل أخرى»، ص120. كما أنه فسر الطلسم بمقلوبه الذي هو المسلط، والمال بالعبل والشجرة بالتشاجر، إلخ.

<sup>(61)</sup> شرخ القاشاني لفصوص الجكم، وفص حكمة أحدية في كلمة هودية، ص149.

<sup>(62)</sup> ابن عَرَبي، الْفتوحات المكيّة، ج3، الباب 369، ص378.

أيضاً: "وما في الوجود من شيء. .. إلا وهو عارف بوحدانية خالقه. فهو واحد ولا بدّ. ولا تتخيل أن المشرك لا يقول بالواحد بل يقول به، لكن من مكان بعيد، ولهذا شقي بالبُعد. والمؤمن يقول به من مكان قريب، ولهذا سعد بالقرب" (63).

إن الحديث عن الأحدية في الكثرة، هو بمعنى ما قيام أساس منظّم للكثرة، بخلاف الحسبانية أو السَّفْسَطائية التي تنفي الوحدة نظراً لقولها بالأعراض دون الجواهر. ليس هناك أنطولوجيا سفسطائية كما قلنا. كما أنه حديث يكشف عن الدور المعرفي للقول بالواحد. إذ إنه بالوحدة التي تقوم في الموجود يتجه هذا الأخير نحو الوجود، نحو أصله. وهنا يكمن الخلاف بين المشرك والمؤمن. إذ الأول لا يبلغ الواحد إلاً بالكثرة والثاني يصل إلى الواحد بالواحد.

لكن هاهنا مشكلة أساسية وهي أن توحيد الواحد يجعله غير واحد وإنما يجعله اثنين. فالتوحيد هنا معرفي والواحد أنطولوجي. لنستمع إلى قول الشيخ الأكبر في هذا الأمر: "والأحدية صفة تنزيه على الحقيقة، فلا تكون بجعل جاعل كما يراه بعض أصحابنا. فمن قال إنه وخد الواحد ويريد به ما يزيد بالوحدة فليس بصحيح، وإن أراد بقوله وحد الواحد ويعني به القائل الثاني فهذا يصح. وإنما الواحد من حيث عينه هو واحد لنفسه. فأهل طريق الله رأوا أن التوحيد إذا ثبت أنه عين الشرك، فإن الواحد لنفسه لا يكون واحداً بإثباتك إياه واحداً. فما أنت أثبته بل هو ثابت لنفسه. وأنت علمت أنه واحد لا أنك أثبت أنه واحد فلهذا قال من أصحابنا قوله، إذ كل من وحده جاحد، لأن الواحد لا يوحد، لأنه لا يقبل ذلك، لأنه لو قبل ذلك لكان اثنين: وحدته في نفسه ووحدة الموحد التي أثبتها فينقي كونه واحداً بنفسه وواحداً بإثبات الوحدة له من غيره، فيكون ذا وحدتين فينتفي كونه واحداً. وكل أمر لا يصح إثباته إلا بنفيه فلا يكون له ثبوت أصلاً. فالتوحيد على الحقيقة منا له سكوت خاصة ظاهراً وباطناً. فمهما تكلم أوجد وإذا أوجد أبل بأيجاد الخلق؛ لأن الخلق استدعى بحقائقه نِسَباً مختلفة تطلب الكثرة توحيده إلا بإيجاد الخلق؛ لأن الخلق استدعى بحقائقه نِسَباً مختلفة تطلب الكثرة أبوحيده إلا بإيجاد الخلق؛ لأن الخلق استدعى بحقائقه نِسَباً مختلفة تطلب الكثرة توحيده إلا بإيجاد الخلق؛ لأن الخلق استدعى بحقائقه نِسَباً مختلفة تطلب الكثرة الوحيده إلا بإيجاد الخلق؛

<sup>(63)</sup> ابن عربي، كتاب **الأحدية،** ص8.

ني الحكم، وإن كانت العين واحدة. فما طرأت الآفة في التوحيد إلاً من الإيجاد. فالتوحيد جنى على نفسه لم تجن عليه الموجودات، (64).

إن ابن عَرَبي في هذا القول يكشف عن أن التحديد الذي يكون بالسلب لا يُثبت شيئاً. إذ إن ما نثبته بنفيه لا يثبت. ولذلك يرى ضرورة عدم التحديد، والسكوت إزاء هذا الأمر. لكن لما كان مُلزماً عليه أن ينشئ خطاباً لم يصمت فتكلم، وخرج عن دائرة السكوت فقام بالتحديد. فوجدناه ينفي أن تكون هناك وحدتان وإنما هناك وحدة واحدة، هي وحدة أنطولوجية. يعني أن الوحدة لا تكون نتيجة معرفتنا لها، لا تكون حصيلة إثبات يقوم بين الذات والموضوع، فهي لا تكون نتيجة جعل جاعل \_ كما يقول \_ إنها ليست فعلاً تفكريًا، إذ إن كل فعل من هذا النوع يقود إلى إضافة وحدة على هذه الوحدة، فنكون أمام اثنين. والاثنينية مبدأ الشرك. ولذلك لا ينبغي توحيد الواحد من طرف ذات مُفكرة، إذ الواحد موحد بنفسه. فالإثبات زيادة. ولذلك يرى ابن عَرَبي ضرورة الالتزام بالصمت فيما يخصّ هذا الأمر. لكن السؤال هو هل صَمَتَ ابن عَرَبي نفسه؟ ألم بالصمت فيما يخصّ هذا؟ والكلام إيجاد والإيجاد شرك؟

إن توحيد الوجود (65)، وإن شئتَ قلتَ وحدة الوجود ليست أمراً معرفيًا وإنما هو أمر حاصل بغض النظر عن حديثنا وفهمنا. غير أنها وحدة منتشرة في الموجودات من حيث اشتراك هذه الأخيرة في الوجود. علماً بأن لكلّ موجود أحدية تخصه وتكون هي عينه وتميّزه عن غيره. وهذه الأحدية في الموجود آية على أحدية الواحد الذي هو الله سبحانه.

لكن ابن عَرَبي يُضيف فكرةً أخرى وهي أن الشرك حاصل بفعل إيجاد الحقّ للخلق؛ وأن منبع الشرك آتٍ من الخلق بالإيجاد. والإيجاد هو حب الظهور، ظهور الكنز المخفى الذي يريد أن يُعرَف بالخَلْق الذي أوجد.

<sup>(64)</sup> المصدر السابق نفسه؛ أيضاً: ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 172، ص290.

<sup>65)</sup> يقول المُلاَّ صدرا الشيرازي: «أعلم أن الوحدة رفيق الوجود يدور معه حيث ما دار إذ هما متساويان في الصدق على الأشياء. فكل ما يقال عليه إنه موجود يقال عليه إنه واحده. انظر: كتاب الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، دار إحياء التراث العربي، الجزء الثاني من السِفْر 1، ط4، 1410هـ، 1990، ص82. وهو يميّز بين الكثرة والوحدة بالاعتبار التالي: الكثرة أعرف عند الخيال والوحدة عند العقل. ص83.

كلّ شيء في العالم هو واحد في نفسه، إذ إنه انعكاس لوحدة الواحد. والانعكاس لا يعني المطابقة، وإنّما هو انعكاس يحصل تبعاً للمحل، للقبول والاستعداد من الممكن، تماماً مثلما تنعكس صورة الرائي في المرآة ليس بحسب ما هو عليه الرائي وإنّما بحسب ما تكون عليه المرآة من وضع ما 660. هذا الانعكاس هو حضور الحقّ بأسمائه في الأشياء لا بالذات. إنه حضور النِسَب والإضافات والأحكام الإلهيّة. غير أننا لا نرى هذا الحضور متوحداً وإنّما متكثراً. وهنا يعرض الوجود نفسه في التشبيه، نراه في الموجودات الكثيرة والحقّ يرى وحدته (67).

ليس هناك وحدتان وإنّما هناك وحدة موزعة بين الوحدة المطلقة للذات الإلهيئة التي تخرج عن دائرة العلم والمعرفة ووحدة المخلوقات التي هي وحدة الكثرة، وهي آتية من الصفات والأسماء الإلهيئة. فتبعاً لكوسمولوجيا الشيخ الأكبر يكون لكلّ شيء وجهان: وجه إلى ذاته، وفيه تقوم كثرة مظاهره. ووجه إلى خالقه به يعثر على عين هويته. فالوجود المضاف بهذا الاعتبار يشع عن وحدة الأسماء الإلهيئة، لذلك تلازمه الكثرة في مظاهره. وهي كثرة غير وهمية، وإنّما لها وجودها الواقعي. هذا أمر يؤكّده التمييز الذي يُقيمه ابن عَرَبي بين ثنائية الحقّ والخلق وببن أسماء التشبيه مثلاً. فالوجود يقتضي ثنائية وأزواجاً تتكامل وتتعارض (68) في الآن نفسه، تبعاً للمصالحة بين الأضداد.

إن الوجود المضاف يقبل الأضداد من حيث هو واحد. وهذه الأضداد هي أحكام أعيان الممكنات. وهذه الأحكام هي ظهور آثار الأسماء في الأشياء. والأسماء تقبل الأضداد. والتضاد هو نتيجة الكثرة في الواحد (69). لسنا، إذن أمام وحدة الأضداد وإنّما أمام أضداد الكثرة في الوحدة.

هذه الكثرة في الواحد يعبر عنها ابن عَرَبي في سَفَر السعي نحو العائلة.

<sup>(66)</sup> سنزيد هذه الفكرة وضوحاً في هذا البحث.

<sup>(67)</sup> التجلّي الإلهي، Chittick, William. The self Disclosure of God, p.172.

<sup>(68)</sup> Ibid., The Even and the Odd. p.173. الشفع والوتر.

<sup>(69)</sup> ابن غربي، كتاب المعرفة، تقديم وتحقيق: محمد أمين أبو جوهر، دار التكوين للطباعة والنشر والتوزيع، التراث الصوفي، دمشق، 2003، «المسألة 16»، ص35.

يقول: اواعلم أن الأمر الواحد، قد تكون له وجوه مختلفة من كونه كذا، عنه كذا. ومن كونه كذا أي حكم آخر يكون عن ذلك أمر آخر. فالأمر من كونه يرى ما هو من كونه يسمع، وإن كان الأمر الذي يدرك به أمراً واحداً في عينه. وتختلف تعلقاته، فنقول فيه بالنظر إلى الأمر الواحد: إنه يسمع بما به يبصر بما به يتكلم إلى غير ذلك (70).

هذا يعني أن ابن عَرَبي، لا يلغي الكثرة، وإنّما يرفض أن تكون هناك كثرة بدون أساس هو الواحد. فالواحد هو العائلة التي تجتمع فيها الكثرة، والكثرة ليست سوى اختلاف تعلّقات الواحد. من ذلك أن متعلّق السمع ليس هو متعلّق البصر، لكن السمع والبصر يلتقيان في الواحد الذي هو النفس السامعة والمبصرة. فالمشكلة تتعلّق بالأحكام.

لكن لمّا كان العالم واحداً، فإن كل شيء فيه كل شيء. وهذا يعني من جهة، أن الشيء لا يكون فرداً وإنّما يكون واحداً، إذ الفرد لا يصخ معه ارتباط أو اشتراك. "ولا يصح الفرد لغيره سبحانه، فإنه كل ما سوى الله فيه اشتراك بعضه مع اشتراك. "ولا يصح الفرد لغيره سبحانه، فإنه كل ما سوى الله فيه اشتراك بعضه مع بعض ويتميّز بأحديته المال. ومن جهة ثانية نكون أمام النظرة الكُليّة إلى العالم. وهي نظرة تعتبر الأشياء مرتبطة فيما بينها. وهذا الارتباط هو الذي يسمح بوجود الحدود والتقابلات والأمثال بين الأشياء وذلك بخلاف الحقّ الذي لا يطلبه حدَّ ولا مَثَلُ ولا ضِدً. يقول ابن عَرَبي: "وما في الوجود شيء أصلاً لا يكون بينه وبين شيء أخر ارتباط (<sup>(72)</sup>). وهذا هو أساس الوحدة مع كثرة الصور. فوحدة الوجود والحالة هذه هي الوحدة التي تغيّب المنافرة بين الموجودات. "فلا بدّ أن تتداخل المسائل المرتباط الذاتي الذي في الوجود بين الأشياء كلّها الأثرة في العين الكثرة أمي العين وجود إمكاني. وعين إمكانية، ومن ثم فإن القول بوجود كل شيء في كل شيء هو وجود إمكاني. وعين

<sup>(70)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الإسفار عن نتائج الأسفار، سَفَر السعي إلى العائلة، ص83-84.

<sup>(</sup>٦١) ابن عَرْبِي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 1172، ص99.

<sup>(72)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 293، ص665.

<sup>(73)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(74)</sup> المصدر السابق، «المسألة57»، ص65.

<sup>(75)</sup> ابن عَرَبي، ذخائر الأهلاق في شرح ترجمان الأشواق، ص38. هنا ابن عَرَبي يشرح =

الممكن تتصف بالعدم، غير أن حكم الممكن هو الذي يتصف بالوجود. من هنا الفرق بين الحُكم والعين في الممكن. فهذه ثابثة في العدم وذاك حاصل في الوجود، غير أنه حُكم معدوم (67). والمعدوم يؤثّر في الموجود. يقول ابن عَربي: ففإنه ما رأيت أعظم أثراً من أثر المعدوم في نفوس العالم، وسبب ذلك الإمكان، فيخاف الإنسان أمراً ما، وذلك الأمر معدوم، وقد أثر فيه الخوف، (77) ما يكون إمكانيًا يُخشى وقوعه ولذلك فهو يؤثّر أما الموجود فقد وقع فلا يُخشى.

## 2 \_ اوحدة الوجود، بين التنزيه والتشبيه أو التعالى والمحايثة

لن نبحث هنا في الإشكال الذي يُثيره هذا الزوج في علم الكلام بين المعتزلة والأشاعرة. فهذا أمر معروف، وإنّما نُشير فقط إلى أن طرفي هذا الزوج لا يجتمعان في هذا العلم وإنّما يُقصي أحدهما الآخر. التنزيه يعني في هذا العلم خلو الله من النقص، والتشبيه يُشير إلى مماثلته بالخلق وهذه المماثلة نقص. مع ابن عَرَبي سيحصل الجمع بينهما في غياب المماثلة والنقص، وفي تفكير متجانس تماماً مع نفسه.

يجمع ابن عَرَبي بين التنزيه والتشبيه أو بين التعالي والمحايثة (<sup>78)</sup> في سبيل

<sup>=</sup> قول النصارى في الأقانيم الثلاثة، ويربطها بدوره بأمهات الأسماء الثلاث وهي: الله والرب والرحمن، وذلك كله يشير إلى إله واحد.

<sup>(76)</sup> نفسه، «المسألة 61)، ص68.

<sup>(77)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 559، ص406.

<sup>(78)</sup> في كتاب دراسة في التجربة الصوفية لنهاد خياطة، نقراً ما يلي: «ثمة معيار آخر [لوحدة الوجود] هو التنزيه والتشبيه أو المباينة والمحايثة على حد تعبير ابن القيّم الجوزية». وكذلك اعتبار المباينة مفارقة والمحايثة كموناً أو بطوناً. دار المعرفة، ط1، دمشق، 1994، ص18. نقترح نحن استعمال مصطلح التعالي، بدلاً من المفارقة والمباينة لسببن أولهما، أن المفارقة تشير إلى الانفصال. والمباينة تشير إلى الاختلاف différence أولهما، أن المفارقة تشير إلى الانفصال. والمباينة تشير إلى الاختلاف معناه الدريدي كما ترجمه عبد السلام بنعبد العالي. وثانيهما: يتعلق التعالي بلفظ «تعالى» في قولنا «الله تعالى». وأيضاً إلى مصطلح ترانسندنتالي الموضوعات مصطلح ترانسندنتالي الموضوعات. المصطلح الأول، يشير إلى الموضوعات اللامشروطة؛ في حين أن الثاني يُشير إلى الشروط القبلية لإمكان المعرفة الموضوعة.

القيام بنقد مزدوج للشرك وللتقييد. هذا أمر واضح في «الفص الخاص بالنبيّ أوح». إن نوحاً عليه السلام يدعو إلى إلله مجرّد ومنزّه بشكل مطلق، في الوقت الذي لا يتخلّى فيه قومه عن أوثانهم المجسّمة والمغالية في التشبيه. لقد دعا نوح ربه إلى تحطيم هذه الأوثان مخافة أن يكون قومه من الضالين. ويعيد ابن عَرَبي قصة نوح بشكل يتوافق مع الطبيعة الجدلية لفكره (79).

يقول ابن عَربي: «التنزيه عند أهل الحقائق في الجناب الإلهي عين التحديد والتقبيد فالمنزه إما جاهل وإما صاحب سوء أدب، ولكن إذا أطلقاه وقالا به فالقائل بالشرائع المؤمن إذا نزه ووقف عند التنزيه، ولم ير غير ذلك، فقد أساء الأدب وأكذب الحق والرسل صلوات الله عليهم وهو لا يشعر، ويتخيل أنه في الحاصل وهو في الفائت» (80). لكن أي تنزيه ينتقده ابن عَربي في هذا القول؟ إنه التنزيه العقلي كما يقول القاشاني في «شرحه لهذا الفص». إن الجاهل هو الذي بنزّه الحق بمقتضى عقله عن الصفات التي أخبر الحقّ عن الاتصاف بها في الشرائع. وصاحب سوء الأدب هو الذي يقول بالشرائع وينفي عن الحقّ كل المشات إلى حد التعطيل (81). إن العقل بطبيعته الميتافيزيقية يرفض ظهور المطلق في النسبي. غير أنه إذا ولّينا وجهنا شطر هيغل شطر الطابع الجدلي للفكر فإننا نجد هذا الفيلسوف يتحدّث عن ظهور المطلق في شكل محسوس وهو المُسمّى عنده بالجمال، فليُنظر في فكره، ولاسيما في كتابه الإستطيقا.

لكنّ التنزيه الذي نادى به نوح كان ضرورةً تاريخيّةً، أي لم يكن بإمكانه أن يجمع بين التنزيه والتشبيه. لم يكن في إمكانه أن ينادي قومه نهاراً في ليل وليلاً في نهار. لم يكن بإمكانه بلوغ القدوسية وإنّما وقف عند السبوحية. يعني ذلك أننا أمام نوعين من التنزيه: عقلي سبوحي وذوقي قدوسي. التنزيه الأوّل، يُشير مع نوح إلى تعالي الحقّ عن كلّ صفات النقص. والثاني، يُشير إلى أن أصل كل الصفات تعود

M.A. Sells, The Mystical Language of Unsaying; ch 4, p.99. (79)

<sup>(80)</sup> ابن غربي، فصوص الحكم، «فص حكمة سبوحية في كلمة نوحية»، تحقيق: أبو العلا عفيفي، القسم الأول، ص86.

<sup>(81)</sup> شرخ الأستاذ الفاضل والعالم الكامل الشيخ عبد الرزّاق القاشاني على فصوص الجكم للأستاذ الأكبر الشيخ مُحيي الدين ابن العَرْبي، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي، وأولاده بمصر، ط3، 1987، هامش صفحة 55.

(82)

إلى المطلق حيث تصير هذه الصفات في المستوى الأعلى من التعالي. وهذا الننزيه الأخير يمثّله أخنوخ.

إن نوحاً عليه السلام يعيش على الأرض ويتزوج ويكون له أولاد في حين أن أخنوخ يصير روحاً خالصاً. التنزيه مع نوح هو عمل يقوم به العقل كما هو لدى الإنسان الذي يكون محصوراً بجسده، والتنزيه مع أخنوخ هو عمل يقوم به الذوق الصّوفي الموجود خارج الشروط الجسدية (82).

إن التسبيح عند أهل التنزيه هو أعلى من التنزيه الذي يحصل بطريق النظر، لأن هذا الأخير يسلب حقائق الكون عن الحق، والحال أن التسبيح حاصل في الكون، إذ كل شيء إلا وهو مُسبِّح بحمد الله. فالتنزيه العقلي تعطيل. لكن ابن عَربي يرى أن العقل وهو يقوم بالتنزيه إنّما يسلب عن الحق نقائص النظر العقلي (83). أجل، بإمكان العقل تنزيه الحق عن حكم الظاهر في المحسوس، غير أنه يرفض صفات التشبيه التي وصف بها الحق نفسه، ولذلك فمن نفى هذه الصفات يكون من الذين ﴿وَمَا قَدُرُوا اللّهَ حَقّ قَدْرِوت﴾.

نقف هنا عند الملاحظة التالية: إن الإنسان في حياته الدنيا يكون تحت تأثير جسمه، ويكون نشاطه الذهني مطبوعاً بالتشكّل الفيزيائي لبنيته العُضوية (84). في هذه الحالة من الفَهْم لا يصل الذهن في نظر ابن عَربي إلى الحقائق الجوهرية للأشياء ولكي ينفلت الإنسان من هذه الوضعية، أي من وضعية انحراف الحقيقة في الذهن، ينبغي أن يعيش كل واحد منا تجربة إلياس \_ أخنوخ، وأن يعيد في ذاته تمثيل الدراما الروحية للتحوّل الداخلي المرموز به بهذين الاسمين. إنهما اسمان لشخص واحد في مرتبتين مختلفتين: أخنوخ Enoch هو في المرتبة الأولى إدريس وهو نبيّ قبل نوح. فلقد رفعه اللَّه مكاناً عليًا، ويقع في دائرة الشمس، في السماء الرابعة التي توجد في قلب السماوات السبع. لكنه أرسل في المرتبة الثانبة إلى الدائرة الدنيا، الأرض، (بعلبك) فسُمّي إلياس. لقد أُرسل من الدائرة العليا إلى الدائرة الدنيا،

lzutsu, T. Sufism and Taoism, p.52.

<sup>(83)</sup> ابن غَرَبي، كتاب المعرفة، «المسألة» 143، 138، 26، 25.

<sup>(84)</sup> هناك عدد من الأطروحات العلمية التي تعتبر الذهن أو العقل نشاطاً عصبيًا فيزيولوجيًا للدماغ، وذلك بخلاف الفلاسفة ورجال اللاهوت الذين يربطونه بالروح أو النفس. انظر على سبيل المثال: جان بيار شونجو، نصوص فلسفية، مانيار، بدون تاريخ، ص69.

كي يصير أرضيًا، وذلك من أجل أن يُرفع بالعنصر الأرضي إلى حدوده القصوى، فصار بذلك عقلاً مجرّداً. لذلك لم تكن معرفته كاملة، إذ إنه اعتبر الحقيقة مجرّدة ومنزّهة، فلم يكن ينظر إلا إلى نصف الحقيقة. فالتنزيه أو التعالي هو مظهر من مظاهر المطلق، والمظهر الآخر هو التشبيه أو المحايثة. والجمع بينهما لا يكون بالبصر، وإنّما بالبصيرة. غير أن هذا الجمع لم يكن ممكناً إلا مع الذي أوتي جوامع الكلِم، محمد عليه.

مع ابن عَرَبي لا يكون التنزيه مكتملاً إلا إذا كان محايثاً. والمحايثة لا تجد أصلها إلا في صميم التعالي. فإذا كان الحق متعالياً في إطلاقيته، فإنه أيضاً يتجلّى في مختلف الصور بأسمائه وصفاته. نتيجة ذلك، فإن وحدة الوجود هي حكمة متعالية ضمن محايثة الوجود الحقّ للوجود المضاف. إن التنزيه تقييد والتشبيه تقييد، والجمع بينهما خارج عن هذه الجُملة. يقول ابن عَرَبي: «من شبّهه وما نزّهه فقد قيّده وحدده وما عرفه (85). لا ينبغي، إذن، حصر الوجود في اليد الواحدة. غير أن الجمع بين اليدين هو من باب الحكمة المُحمدية. إنه أمر يختص به محمد على لأنه أوتي جوامع الكلم، ولأن أمته جامعة، ولأن فكر ابن عَربي نفسه جامع بين اليدين، بين التشبيه والتنزيه، وهذا الجمع هو مجاوزة واضحة للتأويلين مجملة لا مُفصلة. إذ لا يمكن الإحاطة بوجوده تعالى. يقول: «من جمع في معرفته بين التنزيه والتشبيه بالوصفين على الإحمال، لأنه يستحيل ذلك على التفصيل لعدم الإحاطة بما في العالم من الصور، فقد عرفه مُجملاً لا على التفصيل كما عرف نفسه مُجملاً لا على التفصيل كما عرف.

إن الشيخ الأكبر ينظر إلى عقل المتكلّمين بأنه عقل يتجاوز موطنه وذلك عندما يقول بالتنزيه المؤدّي إلى التعطيل، والحال أن هذا التنزيه نفسه ليس سوى تشبيه بالعقل، وكذلك عندما يقف عند التشبيه المنافي للتنزيه (87). ويقول: «وهنا

<sup>(85)</sup> ابن غربي، فصوص الجكم، ص69.

<sup>(86)</sup> المصدر السابق، ص69.

<sup>(87)</sup> ابن غَرَبي، كتاب المسائل، ضمن رسائل ابن غَرَبي، تحقيق: محمود الغراب، «المسألة 416»، ص400.

زلّت أقدام طائفة من الإسلاميّين حيث حكموا بمن لا يقبل التشبيه على من يقبل التشبيه، واعتمدوا على ما تحققوه من الأمور الجامعة والرابطة كالدليل والمدلول والحقيقة والمحقق والعلّة والشرط. وهذا لا يليق بالذات ولكن تقبله الألوهية من وجه وتردُّه من وجه. فالتزمت طائفة وجه القبول والتزمت طائفة أخرى وجه الرد ووقع الخلاف بينهما»(88).

يُفيد هذا القول أن المتكلّم يقول عن الذات ما يصح أن يُقال عن الألوهية من وجه مُعيّن، إذ تقبل الألوهية التشبيه وتردّه إن كان تشبيها بلا تنزيه وتردّ التنزيه إن كان تنزيها بلا تشبيه. والسبب في ذلك هو أن الألوهية مَرْتَبة وأن الحقّ يتجلّى لا بذاته وإنّما بصفاته. غير أن هذا الفّهم يغيب عن المتكلّم بفعل التقييد، ولأن العقل الكلامي لا يستطيع المصالحة بين الضدَّيْن، ولا يتمكن من فَهم التعالي ضمن المحايثة ولا المحايثة ضمن التعالي. يقول ابن عَرَبي: "فإن العلم به (أي بالله) منه (أي من الله) أن يعلم أنه (سبحانه) جامع بين التنزيه والتشبيه. وهذا في الأدلة النظرية غير سائغ، أعني الجمع بين الضِدَّيْن في المحكوم عليه، ليس ذلك (سائغاً) إلاً هنا (في الإلهيات) خاصة. فلا يحكم عليه (تعالى) خلقه» (69).

إن الجمع بين الضِدَّيْن (بين المُحايث والمُتعالي) هو العلم الذي أعطانا الحقّ لنعلمه به، وليس العلم الذي يقدّمه العقل الميتافيزيقي الذي يخشى التناقض. والعقل نفسه من الخَلْق والحقّ لا يحكم عليه الخَلْق، نظراً لغياب المناسبة بينهما. ولذلك يلزم العقل الخَرْص، عليه أن لا يمارس النفي والإثباث في موطن الإلهيات، وهو موطن فوق العقل. يقول ابن عَرَبي: «والعقل ونظره وفكره من خلقه. فكلامه في موجده بأنه ليس كذا أو هو كذا (إنما هو) خَرْصٌ بلا شك. والخارص قد يصيب وقد يخطئ. والعلم بالله من حيث القطع أولى من العلم به من حيث الخَرْص، وإن كان الخَرْص لا بدّ منه في العلم بالله ابتداءًا (60).

<sup>(88)</sup> كتاب المسائل، ضمن رسائل ابن عَرَبي، طبعة حيدر آباد الدكن، ص5.

<sup>(89)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، السِفْر 9، الباب 70، فق30، ص72.

<sup>(90)</sup> نفسه، صُ72-73. نلاحظ هنا أن ابن غربي يُقيم فرقاً بين الخَرْص والقَطْع. على اعتبار أن القطع لا ريب فيه وأن الخَرْص قد يطاله الريب والشك. غير أن فعل الخَرْص هذا قد يكون بداية في العلم بالله ولا يكون نهاية. وهذا يفيد، على مايبدو، مجاوزة للعقل ≡

الخَرْص يفيد أن ذات الله مجهولة وأن إنيته غير معلومة، إذ لمّا أخبر الحقّ عن نفسه بالنقيضين وبالجمع بين الضِدَّيْن حصل في الأخبار الإلْهيَّة التشبيه في موضع وحصل التنزيه في موضع آخر. وهذا يعني أنه سبحانه لا ينضبط ولا يتقيد في أي موضع من أخباره. يقول ابن عَرَبي: أفلا يُنزَه تنزيها يخرج عن التشبيه، ولا يُشبّه تشبيها يخرج عن التنزيه، (<sup>(91)</sup>). لا تعطيل إذن ولا تجسيم، ولا تقييد ولا استرسال، بل ولا تمييز، إذ إن كل مميز مقيد بما يتميز به، حتى ولو تميز بالإطلاق. فابن عَرَبي هنا يتجاوز رأي المتكلّم والفيلسوف معاً. يقول:

فالفيلسوفُ يرى نفيَ الإله بما تُعطيه علَتُهُ وذاكَ تعطيلُ والأشعريُ يرى عيناً مُكَثِّرةً وذاكَ علمٌ ولكنْ فيهِ تمثيلُ (92)

فالفيلسوف مُعطِّل والأشعريّ تغيب عنه وحدة الكثرة، وحدة التشبيه، أي يغيب عنه الأساس الأنطولوجي للكثرة الذي هو الوجود الواحد، وهو وجود لا يقبل التمثيل والقياس. فليس هنا نفي من جهة ولا إثبات وإنّما النفي عين الإثبات والإثبات عين النفي، مثلما أن هناك تنزيها مُشبّها وتشبيها مُنزّها بلا فرق<sup>(93)</sup>.

إن الجمع بين التنزيه والتشبيه، بين التعالي والمحايثة، هو جمع يتمشى، تماماً مع فكر التجلّي، الذي يقول بظهور الغياب في الوجود المضاف. وهو ظهور محجوب. يُضاف إلى هذا أمر هام وهو: أن وحدة الوجود هي وحدة الجمع بين الأضداد. والجمع بين الضِدِّين هو الجواب الذي قدّمه الخراز عندما سُئل: كيف عرفت الله؟ فقال بالجمع بين الضِدِّين. ثم تلا قوله تعالى ﴿هُو ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّانِهِرُ وَٱلْمَانِيُّ ﴿ وَالْمَانِينَ لَهُ وَلَهُ تَعَالَى ﴿هُو ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالنَّانِهِرُ وَٱلْمَانِينَ ﴾ (64)

الكلامي، وربما أيضاً مجاوزة للفكرة التي تقول بأن العلم بالله يكون من الشك إلى
 اليقين، كما هو الحال مثلاً في كتاب المتقد من الضلال للغزالي.

<sup>(91)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، السِفْر 4، الباب 85، فق445، ص324.

<sup>(92)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 289، ص644.

<sup>(93)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الجلالة، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص9. هنا يتحدث ابن عَرَبي عن الأحكام الستة في تفسير قوله تعالى ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا أَقَهُ ﴾ وهي: النفي والمنفى والماثبت والثابت.

<sup>(94)</sup> هذا الجواب متكرر كثيراً في متن الشيخ الأكبر. لذلك فالإحالة إليه قد تأخذ أكثر من صفحة واحدة.

والقول بالجمع بين الضِدِّين أو المصالحة بينهما (95) لا يكون مُساغاً في العقل الميتافيزيقي، سواءً كان عقل متكلم أو فيلسوف أو فقيه.

يُطلق ابن عَرَبي على التنزيه العقلي اسم التنزيه المجرّد. إنه التنزيه الذي لا يستطيع أن يفهم أن الله هو الوجود، أي وجود المتعالي في المحايث، نظراً لكونه يقيد الحقّ في معتقد خاص. علماً أنه ليس في النبوة تقييد. يقول ابن عَرَبي: هواعلم أنه ما تقدم لنبي قط قبل نبوته نظر عقلي في العلم بالله، ولا ينبغي له ذلك، بل وكل ولي مصطفى... وكل من تقدمه من الأولياء علم بالله من جهة نظر فكري... فما هو... ممن أورثه الله الكتاب الإلهي. وسبب ذلك أن النظر يقيده في الله بأمر ما يميزه به عن سائر الأمور. ولا يقدر على نسبة عموم الوجود لله. فما عنده سوى تنزيه مجرّد. فإذا عقد عليه فكل ما أتاه من ربه مخالف عقده، فإنه يردّه ويقدح في الأدلة التي تعضد ما جاء من عند ربه ها.

يترتب على ذلك أن العقل هو الذي يقيم العقد بتقييده، وهو عقد مخالف للنبوّة التي ليس فيها عقد خاص، إذ ليس فيها تقييد وإنّما تقول بعموم الوجود لله سبحانه. لا يكون محصوراً في عقد ولا في تنزيه مجرّد. وهذا التنزيه المجرّد يقول بالتوحيد لكنه توحيد مجرّد يخالف التوحيد الشرعيّ وهو الذي يقدح العقل المجرد في أدلته، إذ إنه توحيد وصف الحقّ نفسه فيه بالنزول والمعيّة والاستواء والتردد، وغير ذلك من الصفات التي يحيلها دليل العقل (<sup>67)</sup>. لذلك ينبغي لك، أيها القارئ للقرآن الكريم «ترك تأويل الأخبار الواردة بالتشبيه لمن وصف بها نفسه إذا لم تكن من أهل الكشف والتحقيق، ولا تحمله عليك أصلاً، فإنك تبطل أصلك حيث تعتقد نفي التشبيه وما زلت فيه، ولكنك تركت التشبيه بالمخلوق المركب وأثبته بالمخلوق المركب وأثبته بالمخلوق المعقول. وأنى للممكن أن يجتمع مع الواجب بالذات في حكم

coincidencia المصالحة بين الضرتين تُرجم إلى اللغة الأجنبية بمفهوم .oppositorum

<sup>(96)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 369، الوصل20، ص402.

<sup>(97)</sup> انظر على سبيل المثال: الفتوحات المكية، السِفْر 5، فق116، ص126-127. قلنا على سبيل المثال، لأن هذه الفكرة متكررة جداً في أكثر من موضع في كتابة ابن غربي.

أبداً) (98). هاهنا رفض لقياس الغائب على الشاهد، إذ لا يجوز أن تحمله عليك، أي لا يجوز قياس صفات الحقّ على صفات الخلق. سواءٌ تعلّق الأمر بالمخلوق المُركب الذي هو الجسم أو بالمخلوق المعقول الذي هو التنزيه المجرّد. والمشكلة التي تعترض صاحب النظر العقلي هنا هي أنه ينفي عن الحقّ صفات التشبيه التي يُثبتها لنفسه. فإذا ما نفاها إنّما ينفي نفسه "فإنك تبطل أصلك". يعني ذلك أن نفي التشبيه هو نفي للمُشبّة (اسم فاعل). والنفي على الحقّ مُحال.

إذا كان الإنسان يوصف بصفات التشبيه، فإن الحقّ يوصف بالصفات التي وصف بها نفسه، كما هي في الأخبار الإلهيَّة، وليس كما هي عليه المخلوقات. وهذه الصفات هي التي تندرج ضمن تنزيه غير مجرّد وهو التنزيه السبوحي. يقول شيخ العارفين: "فإن اللَّه تعالى قال لعبده ﴿سَيِّع اَسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَ ﴾ فأمره بتنزيهه. فقال له العبد مقالة حال بما سبحه. فقال ﴿فَسَيِّع بِأَسِّمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ أي لا تنزهه إلا بأسمائه لا بشيء من أكوانه. وأسماؤه لا تُعرف إلاَّ منه ولا يُنزّه إلاَّ بها (69). إنه التنزيه الحق تعالى لنفسه، كما يعلمه لذاته. وهذا التنزيه لا يقابله تشبيه، بل هو التشبيه أنتنا له فالتنزيه الذي يمارسه العقل هو «تحديد المُنزّه» عن التنزيه الن عَربي: "التنزيه من المُنزّه تحديد للمُنزّه إذ قد ميزه عمّا لا يقبل التنزيه. فالإطلاق لمن يجب له هذا الوصف تقييد. فما تمّ إلاَ مقيد أعلاه بإطلاقه (100).

لا يكون التنزيه عند أهل الكشف تجريداً، لأن هذا التجريد تقييد، وإنّما هو تنزيه بالأسماء. يعني ذلك أنه لا ينبغي، على صعيد الوجود، إحداث فاصل مطلق بين الحقّ والعالم، أي لا ينبغي نفي الحقّ عن العالم، وإلاَّ كان العالم لغير الحقّ. ولمّا كان العالم تحقيقاً لآثار الأسماء الإلهيَّة في الظهور، فإن تنزيهه بالأسماء هو

<sup>(98)</sup> ابن عَرَبي، كتاب المسائل، ضمن رسائل ابن عَرَبي، تحقيق: محمود الغراب، ص402.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> ابن عَرَبي، **الفتوحات المكيّة**، ج2، الباب 288، ص641.

<sup>(100)</sup> ابن عَزِي، الجيلي، شرح مشكلات الفتوحات المكيّة، د. يوسف زيدان، دار الأمين، القاهرة، ط1، 1999، ص111.

<sup>(101)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(102)</sup> ابن غربي، كتاب نقش الفصوص، حيدر آباد الدكن، ص3.

تشبيه لكن بما وصف الحق به نفسه. فيكون هذا التنزيه محايثة الحق بأسمائه للوجود المضاف.

غير أنه بإمكان الإنسان أن يتخلّق بأسماء التنزيه وأسماء الأفعال، فنقول عنه بأنه عالم وحي وبصير ومريد ومتكلّم، إلخ (103). وفي هذا المعنى نصل إلى نوع آخر من التنزيه يطال الإنسان نفسه. وهو المُسمَّى طهارةً، أي تنزيه النفس عن الأخلاق المذمومة، وطهارة الفكر من الشبه، وطهارة السر من النظر (104). ولا تكون الطهارة إلا مع الاعتزال عند طلب الصعود إلى الأعلى. والا يعتزل إلا من عرف نفسه (105). يقول ابن عَربي ناظماً:

إذا اعتزلتَ فلا تركُنْ إلى أَحَدِ ولا تُعرِّجُ على أَهْلِ ولا وَلَدِ وانزغ إلى طَلَبِ العلياءِ منفرداً بغيرِ فكرٍ ولا نفي ولا جَسَدِ (106).

لا فكر ولا نفي ولا جسد، أي لا تنزيه مجرّد ولا تشبيه مجسد إذ إن الفكر هو الذي يفعل ذلك. والحال أن تنزيه الإنسان هو ممارسته لنوع من الاختزال الفينومينولوجي، الذي يُمكّنه من أن يبلغ مستوى الصورة المكافحة. غير أن هذا أمر يرتبط بالفناء الذي يحقّق المشاهدة. يقول ابن عَرَبي ناظماً:

ظَهَرْتَ لمن أبقيتَ بعد فنائِهِ فكان بلا كون الأنك كُنْتَهُ

"فلقد لحق العبد هنا بالتنزيه لمّا تحقّق سرّه بالحقّ وتعلَّق به بحكم التنزيه تنزُّه السر عن عالم الكون، لأنه فانِ عنه مُشاهدٌ لِما ظهر إليه من باريه (107). يتبيَّن أن التنزيه الذي يطال العبد هو تنزيه العبد عن الكون، وعن الجسد، وسعي نحو المشاهدة التي يكون معها بقاء بعد فناء، بقاء يحصل معه ظهور الحقّ. "وإذا ظهر لك بعد فنائك أبقاك بظهوره لرؤيته وخلع عليك الخلع، لأنك في حضرة

<sup>(103)</sup> انظر: كتاب الفتوحات المكية، ج3، الباب 369، ص398.

<sup>(104)</sup> الفتوحات المكية، السِفْر 5، الباب 68، فق121، ص134. انظر أيضاً: اللتنزلات الموصلية، وتصور ابن عَرَبي للماء في أسرار الطهارة، فق142ص147. ضمن السِفْر 5.

<sup>(105)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 13، الباب 80، فق438، ص372.

<sup>(106)</sup> نفسه.

<sup>(107)</sup> كتاب الأزل، حيدر آباد الدكن، ص5.

مشاهدته، فكنت بلا كون لوجود خلعته عليك (108). فالظهور بهذا المعنى ليس في المباشر، وإنّما يكون بالخلعة التي يُلبِسُها الحقّ عبده، بعد اختزال يتمّ التعبير عنه بالمحو<sup>(109)</sup>. لكن هذا لا يعني اتحاداً أبداً. فالاتحاد يتوهّمه الأجنبي، أي من لا يكون في هذا المستوى من الظهور: «فتوهم الأجنبي الاتحاد وليس كذلك، وإنّما المحقّق غيور على نفسه أن ينطق بغير ربه (110).

مع الباحث الأميركي مايكل سلس نجد تحليلاً للتنزيه والتشبيه في قصة نوح كما هي واردة عند ابن عَربي، وهو يرى بأنها تدور حول مفهوم المكر في القرآن. إن القرآن الكريم يصف الحق سبحانه بأنه قادر على مكر أعدائه. وأنه بناء على هذه المرجعية يقترح ابن عَربي مُركباً هرمينيوطيقيًّا من الريب الذي فيه توضع المفاهيم التقليدية عن الخير والشرّ وعن التقوى وغير التقوى، تحت فحص كثيف وفي فضاءات عكسية (١١١). إن ابن عَربي يرى أن نوحاً والمشركين يمثلان طرفين في الجدال بين التنزيه التشبيه بالتالي فإن كليهما قد سقط في المكر وفي الإخفاء، أي التقييد وفي التحديد. يقول ابن عَربي ناظماً:

فإنْ قلتَ بالتنزيهِ كنتَ مُقيدا وإن قلتَ بالتشبيهِ كنتَ مُحدُدا وإن قلتَ بالتشبيهِ كنتَ مُحدُدا وإن قلتَ بالأَمْرَيْن كنتَ مُسدُدا وكنتَ إماماً في المعارفِ سيّدا (112)

إن الدعوة إلى إله مفارق ومنفصل تماماً عن الظهور وعن التجلّي هي من باب المكر، كما أن تفضيل الأوثان وعبادة الموضوعات المادية من خشب وحجارة هو أيضاً مكر. عبر هذه الهرمينيوطيقا يستطيع الباحث أن يفهم الدينامية الداخلية لهذا المكر الذي نجده مُركّباً في أبيات شعرية لابن عَربي مثل قوله:

ما أنت هو بل أنت هو وتراه في عين الأمور مسرّحاً ومقيّدا(١١٦)

(111)

<sup>(108)</sup> كتاب التراجم، حيدر آباد الدكن، ص7.

<sup>(109)</sup> لقد خصصناً قولاً حول الفناء والبقاء، غير أن الترابط الوثيق بين التقاطبات التكميلية في فكر ابن عَرَبي يجعلنا مضطرين إلى الربط بينها كلما سمحت لنا الفرصة بذلك.

<sup>(110)</sup> كتاب **التراجم،** ص7.

Sells, M. A. Ouv, cité, p.100.

<sup>(112)</sup> ابن عَزبي، قصوص العِكم، ص70.

<sup>(113)</sup> المصدر السابق نفسه.

«ما أنت»، هو تنزيه و «أنت» هو تشبيه. ولكن الضمير «هو» يعني أنك أنت أنت وهو هو، تراه فيك بك مُقيّداً، وتراه به مُسرّحاً ومنزّهاً. تراه في ثقافتك محصوراً وتراه بالكشف غير محصور. لكن ما تراه محصوراً ليس هو ذاته، وإنما آثار أسمائه. بل تزداد هذه الهرمينيوطيقا تركيباً عندما نفحص قول ابن عَرَبي التالي: «لأن الدعوة إلى الله تعالى مكر بالمدعو، لأنه ما عدم من البداية فيدعى إلى الغاية. (أدعوا الله). فهذا عين المكر، (على بصيرة) فنبّه أن الأمر له كله. فأجابوه مكراً كما دعاهم. فجاء المحمدي وعلم أن الدعوة إلى الله ما هي من حيث أسماؤه «(114).

يُفيد هذا القول إن الدعوة إلى اللَّه ليست دعوة إليه من حيث الهوبة والذات، وإنّما هي من حيث الأسماء، ومن حيث الألوهية. ومن المعلوم أن الألوهية تقتضى المألوه والربوبية تقتضي المربوب، أي أننا في مستوى المرتبة لا الذات. فالذات متعالية خارجة عن أي وصف، والألوهية هي التي تتجلَّى في المراتب الوجودية. إن هذا ما فهمه المحمدي. أي الجمع بين التنزيه والتشبيه. وهذا يعنى أن ابن عَرَبى يعطى المشروعيّة لهذا الجمع أي الجمع بين تعالى الذات وتجلَّى الأسماء الإلْهيَّة، وبين الألوهية والعالم، من خلال الجامع للكَّلِم محمد ﷺ. فلقد نادى نوح قومه ليلاً ثم دعاهم نهاراً، في حين أن المحمدي جمع بين الدعوتين. فلقد دعاهم نهاراً في ليل وليلاً في نهار، أي دعاهم إلى الجمع بين التنزيه والتشبيه، من دون أن يكون مُشبّهاً على طريقة المُجسّمة ولا مُنزُها على طريقة الفلاسفة والمتكلِّمين المعطِّلة. هاهنا يميِّز ابن عَرَبي بين العامّة وأصحاب النظر العقلى وأصحاب الكشف حيث يكون التشبيه للعامة والتنزيه للعقلاء والجمع بينهما لأهل الكشف. يقول: «فالعامّة في مقام التشبيه، وهؤلاء (أعني أصحاب الكشف) في (مقام) التشبيه والتنزيه. والعقلاء في (مقام) التنزيه خاصة. فجمع الله لأهل خاصته بين الطرفين»(115). لماذا الجمع بين الطرفين؟ نلتمس الإجابة عن هذا السؤال في قول القاشاني التالي: «ليعلم أنه تعالى، لما أرانا آيات أسمائه وصفاته

<sup>(114)</sup> المصدر السابق، ص71-72.

<sup>(115)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، السِفْر 13، فقرة 22، ص69.

ني العالم جعل فينا ما نعرف به ذلك فشركنا مع العالم في صفاته لنعرف بما فينا ما فيه (116).

ما ينتج عن هذا الجمع أمران: إمّا الضلال وإمّا الحيرة. الضلال مرفوض والحيرة مقبولة. بدليل قوله: "زدني فيك تحيُّراً». يعني ذلك أنه إذا كان الفقيه أو المتكلّم أو الفيلسوف يلتزم منهجاً له ابتداء وانتهاء وهو المسمى بالطريق المستطيل (117)، حيث يقضي على الحيرة ضمن فضاء التمثيل أو برهان التمانع أو البرهان المنطقي، فإن الولي أو العارف المحمدي يتحرّك ضمن دائرة لا ابتداء لها ولا انتهاء، لا نحكم عليه بمن. . وإلى . . . (188)، وإنّما عبر لغة المرايا التي فيها تجد مشكلة الذات والصفات الكلامية حلاً. إنه حل يجد موقعه في الوحدة الصوفية التي يتعالق فيها العلم والحيرة مع الزيادة فيهما، بدليل قوله تعالى ﴿وَقُل رَبِّ زِذْنِي عِلْما﴾، أي العلم الذي يتابع تجلّيات الحقّ في الصور وفي التحوّل المستمر من صورة إلى أخرى وفي حركة دائرية تقوم خلف ثنائية المبتدأ والمنتهى، والأصل والغاية، حيث يولّد هذا العلم حيرة دائمةً . "زدني فيك تحيُّراً» (119).

ما الذي يُمكن استفادته ممّا تقدم؟ إنه ما يلي:

- إن ابن عَرَبي يؤكّد تعالى الذات الإلهيَّة عن الوصف. ومن هنا يتعذّر اتهامه بالحلول والاتحاد وبوحدة الوجود كما هي في أذهان من لم يفهم فكر ابن عَرَبي. لننصت إلى هذه الأقوال الأكبرية: «أحاط بكل شيء فجل عن التميز والحلول... فتعالى عن الاتحاد والملابسة كما يظن الجهول (120). «مهذب الأخلاق غير قائل بالاتحاد» (121). «واحذر من الاتحاد... فإن الاتحاد لا يصح، فإن الذاتين لا تكون واحدة وإنّما هما واحِدَان. فهو الواحد في مرتبتين (122). «الاشتراك بين الخلق

<sup>(116)</sup> شرح الشيخ عبد الرزاق القاشاني على فصوص الحكم.

<sup>(117)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الحِكم، ص73.

<sup>(118)</sup> المصدر السابق نفسه.

Sells, M. A. Ouvr, cité, p.102.

<sup>(119)</sup> 

<sup>(120)</sup> ابن عَرَبي، وسالة في التصوف، مخطوط ق3ب. نقلاً عن كرم أمين أبو كرم، «حقيقة العبادة عند محيى الدين ابن عَرَبي»، ص41.

<sup>(121)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص312.

<sup>(122)</sup> كتاب الألف، حيدر آباد الدكن، ص5.

والحقّ في جميع الأشياء إلاَّ في الاتحاد»(123). «...هو أن تعلم بطريق الكشف الإلهي أنك أُمُّ الكتاب، وهو إياك من غير حلول ولا اتحاد، إذ الحلول والاتحاد لا يكونان إلاَّ مع وجود غير»(124).

إن الله سبحانه فوق كل الصفات البشرية غير أن الحقيقة الإلهيّة في مستوى الواحدية، وليس الأُحدية، أي في مستوى المرتبة، أو التحديد الذاتي الأوّل تقوم الصفات الإلهيّة التي منها تشتق صفات الوجود. يعني ذلك أن كل صفة منفية عن الذات وهذا هو التنزيه أو التعالي المطلق، ولكن في الوقت نفسه كل صفة لا تنفصل عن الصفة الإلهيّة، لأن التعالي لا يلغي المحايثة، إذ إن جميع الحقائق الكونية هي انعكاس وصور للأسماء الإلهيّة.

لمّا كانت الأعيان الثابتة لا تغادر ثبوتها في الظهور، لزمها التشبيه، نظراً لأصلها العدمي، وذلك كي يبقى التنزيه للحق. وهذا التنزيه هو علم الممكن بالحق، مع قيام التشبيه في وجوده، فكان العالَم بذلك تنزيها علماً، وتشبيها وجوداً. وفي المقابل، فإن الحقّ وصف نفسه بالتشبيه والتنزيه. ومن يجمع بينهما يكون ممن ﴿ فَكَدُرُوا اللَّهَ حَقَّ فَكَدْرِهِ ﴾ وهذا الجمع قائم أيضاً في الشرع (125).

- إن ابن عَرَبي يتجاوز عقلية المتكلّمين وهي عقليّة تقود إلى تنازع الاعتقادات التي يصنعها التقييد. وتنظر إلى طرف واحد وتلغي الطرف الآخر، إن العقل عاجز إذ إنه لا يجتمع مع عقل آخر لأنّ ما يثبته الواحد قد ينفيه الآخر، بل ويمكن للعقل الواحد أن ينفي في وقت لاحق ما كان قد أثبته بدليله في وقت سابق (126). بهذا المعنى يلتقي ابن عَربي مع ابن رشد في نقد العقل الكلامي الذي مزق الشرع بأسلوبه الجدلي في نظر هذا الأخير، وبسبب التقييد الملازم للعقل في نظر الأول. والأمر نفسه يصدق على ما يطلق عليهم ابن عَربي أصحاب نظر الأول. والأمر نفسه يصدق على ما يطلق عليهم ابن عَربي أصحاب

<sup>(123)</sup> كتاب الشاهد، حيدر آباد الدكن، ص1.

<sup>(124)</sup> الصحف الناموسية (مخطوط، دار الكتب المصرية، 1331، تصوف طلعت)، ق<sup>42 ب.</sup> نقلاً عن كرم أمين أبو كرم، «حقيقة العبادة عند ابن عَرَبي»، ص29.

<sup>(125)</sup> ابن عَزِبي، كتاب المعرفة، «المسألة 19ه، ص38.

<sup>(126)</sup> انظر مزيداً من التفاصيل حول هذه الفكرة في رسالة ابن عَرَبي إلى فخر الدين الراذي؛ ضمن رسائل ابن عَرَبي.

المشاهدات أو العلامات، وهم أولئك الذين يظهر الحقّ لهم في صور اعتقادهم وينكرونه في صور مخالفة لاعتقادهم (127). ومن المعلوم أن المشاهدة هي غير الرؤية.

إن ابن عَرَبي كما يرى هنري كوربان يتجاوز الموقف اللاهوتي الكلاسيكي الذي يقيم المذاهب ويؤسس للججاج والجدال. هذا ما يقوم به المتكلم والفقيه. إذ العقل والمُعتقد يمارسان الفعل نفسه وهو التقييد والحصر، والحال أن هذا الفعل المذهبي لا يقود إلى المشاهدة، كما أنها ليست في حاجة إليه. يعني ذلك أن ال وإله المخلوق في الاعتقادات، وفي المذاهب (الكلامية) يكون غائباً وغير مشهود لأنه لا يمكن أن يأتي لمساعدة صاحب مذهب ضِد وإله، مذهب آخر، وهذا ما يفسر الخصومات التي لا تنتهي بين المذاهب.

لكن ابن عَرَبِي لا يؤسّس القول بالتنزيه أو القول بالتشبيه على مقصد نظري كلامي، يقود إلى التنازع، وإنّما يجد لهما أصلاً في انقسام الكلمة في الكُرْسي عند موضع القدمين (128). غير أن ما يغيب عن المتكلّمين هو وحدة الكلمة. ومن يعلم هذه الوحدة يكون صادقاً إذا شبّه وصادقاً إذا نزّه. فالتنزيه غيب بدليل ﴿لَيْسَ كَمِنْلِهِ، شَى مُنْ والتشبيه شهادة بدليل ﴿وَهُو السّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾. لكن التشبيه عند ابن عَربي ذوقي وليس حسيًا. ووحدة الوجود هي ذوقية، وغير مُشار إليها.

مع ابن عَرَبي نجد النظرة البرزخيّة القائمة على المصالحة بين الضُرَّتَيْن، أي أمام تنزيه مُشَبّه وتشبيه مُنَزَّه. وهي مصالحة تنفلت من العقل الميتافيزيقي الذي يصنع الهوامش بتركيزه على طرف دون آخر. إنّما يُرفع الإحراج عن الميتافيزيقا عندما تقرّ بالجمع بين الأضداد في وحدة ليست هي وحدة الأضداد في دلالتها الماركسية (129)، وإنّما هي الأضداد النابعة من الوحدة التي تُعطي لكلّ ضِدَّ خاصيته

<sup>(127)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الجلالة، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص10-11.

<sup>(128)</sup> انظر المزيد من التفاصيل في هذا البحث، في الفصل الخاص بالأثر الذي تُخدِثه الأسماء الإلهيّة في المراتب الوجودية، ولاسيما الاسم الغني.

<sup>(129)</sup> يتحدث حسين مروة عن وحدة الوجود عند ابن عَرَبي باعتبارها حلاً لمشكلة التناقض الداخلي الذي يعانيه مفهوم التوحيد الصوفي، وهو تناقض جعل المتصوفة في مأزق: فإما يكونون خارج الإسلام وإما يكونون خارج التجربة الصوفية، أي مأزق الجمع بين =

ووحدته التي تخصّه، وليس الأضداد التي تنفي الوحدة بإطلاق، أو تجعل من الوحدة نفسها أن تكون متجاوزة بالتركيب نحو وحدة أخرى. فليس الشرك عند ابن عَرَبي، مثلاً، إلا الوقوف عند طرفين متضادين ليس بينهما وحدة، حيث تتأسّس الثنائية كما هو الحال عند المانوية، مثلاً، حيث تتوارى الوحدة ويحفر الاثنان، أي تغليب الاثنين على الواحد، وهو تغليب ناتج عن تغليب الصفة على الموصوف بها. يعني ذلك أن المُشرك يجعل من الصفة كياناً مستقلاً. فيغلب صفة التنزيه أو يغلب صفة التشبيه بغض النظر عن الموصوف الواحد بهما. وكل من يغلب الصفة على الموصوف فهو مقلّد. والمقلّد هو الذي يبقى في حدود الثنائية، يغلب الصفة على الموصوف فهو مقلّد. والمقلّد هو الذي يبقى في حدود الثنائية، في القسمة، ولم يتمكّن من الوصول إلى الوحدة التي هي تقليب. وحدة الوجود هي وحدة تقليب لا تقبل المطابقة. في المطابقة ثبات وحصر، وفي التقليب نهر هيراقليطس الذي لا يتوقف عن الجريان.

### 3 \_ (وحدة الوجود) بين الحَق والخَلق

من المؤكد أن مفهوم الخلق هو الذي قام عليه التصوّر القرآني للعالم، وهو يلعب دوراً هامًا في تجلّيات الفكر الإسلامي، وهو الذي يشكّل مركز النقاش بين الفلاسفة وعلماء الكلام حول القِدم والحدوث. وهذا المفهوم عند ابن عَرَبي يشكّل محور الكلمة الإيجادية «كن». وهي كلمة اشتقَّ منها فعلها الذي هو الكون. غير أن مفهوم الخلق يرتبط أيضاً عند ابن عَرَبي بمفهوم التجلّي الذي يظهر في التجلّي المقدس. لكن هذا لا يعني أن مفهوم الخلق مجرّد استعارة، وإنّما يتعمق فهمه بمفهوم التجلّي، إذ التجلّي يُشير إلى الطبيعة الواحدة للحق والطبيعة التعددية للحق والطبيعة التعددية للحلّي، بل يمكن القول أيضاً إن فكر ابن عَرَبي يعكس طبيعة هذا التجلّي نفسه،

الانفصال والاتصال. انظر: كتاب النزهات المادية، الجزء الثاني، دار الفارابي، بيروت، ط2، 1979، ص346 وما بعدها. وهو يتحدث عن عملية تفكيك قام بها ابن عَرَبي بين الله والعالم وبين الذات والأسماء كي يقرر اتصال هذه الأخيرة بالعالم. لكن المشكلة هنا هي أن مروة يعتبر هذا بمثابة قانون وحدة الأضداد، وليس الأمر كذلك، لأن وحدة الأضداد تقود إلى النفي وإلى التجاوز، والحال أن ابن عَرَبي يصالح بين الأضداد، مصالحة تجعل صاحبها في البرزخ وتجعل رؤيته إلى العالم رؤية برزخية لا تنحل، ولا تشكّل مأزقاً، بل إنها الرؤية التي بها نعلم الأمر على ما هو عليه.

فهو يوسع تفكيره عبر الصور المتعدّدة التي ترجع إلى تجربة واحدة، هي تجربته، وكان فكره الخصب يعكس هذه التجربة المسافرة.

مفهوم الخَلق عند ابن عَرَبي يعرض نفسه في ظهورات ثلاثة هي: 1. الألوهية، أو الذات في تجلّيها وليس في أُحديتها؛ 2. الإرادة المرتبطة بالحب، كما يحملها الفعل الإيجادي «كن»؛ 3. الاقتدار الإلهي الحاصل في فعل الأمر «كن». إن هذه الظهورات هي التي تحكم سيرورة الخَلق المستمر. بدءاً من ظهور الأعيان الثابتة في الحضرة العلمية التي ترسم ولادة الكثرة إلى الحضرة الوجودية التي تتحقق فيها هذه الكثرة. فضلاً عن ذلك، يتعالق هذا المفهوم مع مفاهيم ثلاثة أخرى هي: 1. التجلّي الأسمائي؛ 2. التجلّي في النفس الإلهي؛ 3. مفهوم النكاح الغيبي.

يُشير هذا الزوج الحق ـ الخَلق إلى العلاقة بين الواقع والحقيقة، بين المخلوق والخالق، أو بين النسبة والمطلق، بين النسخة والأصل. بين العالم والحق . بين الإنسان والله. مع أصحاب وحدة الوجود يكون الطرف الأوّل من هذا الزوج أثراً أو انعكاساً غير كامل للطرف الثاني، إذ كيف يصح أن تمثّل النسخة أصلها «فإنه ما كل نسخة تكون صحيحة ولا بد قد تختل منها أمور. فلذلك شرعت المعارضة بين النسختين (1300). لكن في الطرف الأوّل آثار الطرف الثاني. ويترتب على ذلك أن يكون لكل شيء في عالم الخلق والنسبة والنسخة مظهران: إلهي وخلقي. الإلهي، يعني أن ليس هناك في الحقيقة إلا الله. والخلقي، يعني أن كل شيء في العالم هو شيء آخر غير الله. نقول كل شيء هو، والحالة هذه، يحمل في ذاته طرفين يجعلانه برزخاً. والبرزخيّة تقتضي سلوك الوسط وعدم الميل، إذ «النجاة في ثبوتك على الطريق الوسطى من غير ميل إلى أحد المائين (131). هذا من جهة، ومن جهة أخرى، ليس هناك تماثل بين الطرفين إذ الخلق في رحلة لا تتوقف من الإتيان والإذهاب، من الإيجاد والإعدام في حين أن

<sup>(130)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص242.

<sup>(131)</sup> ابن غَرَبي، نسخة «الحق» ضمن كتاب الرسالة الوجودية وهو أيضاً لابن غَرَبي ويضمّ رسائل أكبرية أخرى، اعتنى بها عاصم إبراهيم الكيالي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004، ص201.

الحقّ مُطلق في إطلاقيته لا يجري عليه تحوُّل في ذاته. الشيء الذي يجعلنا نقول بأن الحقّ واحد والعالم كثير ومختلف ومتعدد يعني أننا في كل لحظة أمام عالم جديد، نظراً للخَلق المتجدّد.

هذا يعني أيضاً نوعاً من القلب في رؤية الأشياء. إن الذي يغيب عن أنظارنا هو العالَم إنه يختفي عنا باستمرار والذي يظهر أبداً هو الحقّ. لكن العارف هو الذي يكون ذا عينين لا تحجب عنه رؤية الحقّ ولا رؤية العالَم أو الخُلق. لا تحجب عنه رؤية المحايث في المتعالي. علماً أن هذه الرؤية نفسها حجابية، إذ الرؤية مستحيلة بلا حجاب ما. والحجاب هو الخُلن نفسه. يقول ابن عَربى ناظماً:

فإنْ قُلْتَ هذا الحقُّ أظهرتَ غائباً

وإنْ قُلْتَ هذا الخلقُ أخفيتَهُ فيهِ

فلولا وجودُ الحقُّ ما كان كائِنٌ

ولولا وجودُ الخَلقِ ما كنتَ تُخفيهِ (١٦٤)

ها نحن أمام فينومينولوجيا الغياب من جديد. فالوجود يغيب في الموجودات التي هي مظاهر، والموجود غير ممكن بلا وجود. والوجود بلا موجود ظاهر لنفسه، غير ظاهر لغيره، ما لم يكن هناك موجود يظهر له. هذا من حكمة الحق الذي أحب الظهور لخلقه ليعرفوه. وهذا أيضاً يجعلنا في حضرة خاصة هي حضرة الخفض من الاسم الخافض. أي ظهور الحق في صورة الخلق. لكن هذا الظهور قد يساء فهمه من طرف البعض. وهم أولئك الذين يجمعون بين الحق والخلق في الهوية الواحدة. إن فينومينولوجيا الغياب ليست لها علاقة بميتافيزيقا الهوية والتطابق والتماثل، وإنّما هي فينومينولوجيا تقول بوجود كل شيء في كل شيء. يعني أن كل شيء يحمل في ذاته مناليس إياه. إنه يحمله بإخفائه، ويظهر بفعل ذلك. لذلك فإن الخلق حجاب الحق والحق ظاهر لنفسه أزلاً. إنه رفيع الدرجات. وذاك هو المُسمَّى بموقف السواء (وهو موقف يكون بين مقامين، وذلك مثل نزول الحق في الثلث الأخير من اللبل.

<sup>(132)</sup> ابن عَرْبي، الفتوحات المكية، ج4، ص226-227.

<sup>(133)</sup> المصدر السابق، ج4، ص227.

والخَلق أيضاً في فكر ابن عَرَبي يفيد التقدير، ولذلك فهو بمعنى ما فكإحضار المهندس ما يريد إبرازه ممّا يخترعه في ذهنه من الأمورة (134). كذلك، فإن الخلق تدبير وتفصيل، سلخ وتحول وانتقال، وذلك مثل سلخ النهار من الليل، والظهور من الغيب، والكثرة من الوحدة، والشهادة من الغيب، والنسبي من المطلق. إنه أيضاً إخراج إذ الحقّ سبحانه أخرجنا من بُطون أمهاتنا لا نعلم شيئاً.

#### 4\_ (وحدة الوجود) وتجربة الفناء والبقاء

ينظر توشيهيكو إزوتسو إلى الزوج فناء/بقاء بأنه يعكس تجربة تشكّل قاعدة لبناء النسق الميتافيزيقي لوحدة الوجود. ويعتبر الفناء إعداماً للوعى الأناوى egotique وهذا يعنى أنّ انسحاب هذا الوعى الشخصي من دائرة التجربة الصُّوفية لا يعنى إقصاءً مُطلقاً للذات وإنَّما هو صقل لها وتربية. إنه بمثابة اختزال فينومينولوجي للذات يجعلها تصل إلى مستوى الذات الترانسندنتالية، أي ذات كونية مستعدّة لتلقّى العلم الحق، ولمشاهدة أسرار قدسية لا يطيقها الأنا المنعزل. إعدام الوعى الأناوي هو إبقاء للأنا الخالص، الذي يتحوّل بفعل الفناء إلى مرآة وإلى صورة مكافحة تشاهد التحولات والتجليات وهي تفيض عن الحق ضمن الخُلُق الجديد. الفناء هو إذن من أجل العلم بالموجود وهو يخرج من الثبوت إلى الظهور، ومن الغيب إلى الشهود. لذلك، فإن الفناء يقود إلى المشاهدة. وبهذا المعنى يكون طريقاً إلى الوعى بالوجود الواحد. إن هذا أمر يقوله أبو العلا عفيفي عن الفناء الصُّوفي باعتباره حالاً تتوارى فيه آثار الإرادة والشخصية والشعور بالذات وكل ما سوى الحق. لكنه يقول بعد ذلك أن «الصوفى لا يرى في الوجود غير الحقُّ (136). وهذا يعني أن المتصوِّف في حال الفناء لا يتوارى عن وجوده بإطلاق وإلا استحالت عليه رؤية الحقّ، وإنّما ينتقل في فنائه من ذاته الفردية إلى ذات كونية.

<sup>(134)</sup> المصدر السابق، السِفْر 12، فق155، ص214.

<sup>(135)</sup> إزوتسو، مرجع سابق، ص60.

<sup>(136)</sup> أبو العلا عفيفي، الثورة الروحية في الإسلام، دار الشعب، بيروت، بدون تاريخ، ص167.

في تجربة الفناء يتم تذويب القشرة الصلبة للوعي المباشر والإمبيريقي، كما تتم عملية ابتلاع الأنا في الوحدة التي تكون متضمنة في الوجود. هاهنا يفقد الأنا محدداته السيكولوجية والاجتماعية والتاريخية كي يعود إلى لا تحديديته الأصلبة، أي إلى وجوده الإمكاني. وبهذه الكيفية يحصل الوجود في الوعي الخالص.

يسجل توشيهيكو إزوتسو ملاحظة تفيد أن هناك ترابطاً وظيفيًا بين الحالة الذاتية للوعي والحالة الموضوعية للعالم الخارجي (137). يعني ذلك أن تعليق الوعي المباشر والمحدود للإنسان في تجربة الفناء واختزال الذات في الوعي الخالص يستتبع تعليق مظاهر الظواهر في العالم المباشر في اتّجاه مشاهدة الوجود الأصلي لهذه الظواهر. تجربة الفناء، هي إذن سَفَر من وهمية عالم الحس أو الموضوعات المُدركة في العالم المباشر في اتّجاه ما بقي. وما يبقى في هذا السفر هو حالة روحانية للوعي الخالص تكون فيها أشياء العالم مُمتصّةً في "وحدة الوجود". وحدة الوجود".

الفناء يقود إلى ما يبقى، إلى البقاء. ينظر البعض إلى البقاء على أنه اتصال بالإلهي، لكن هذا الاتصال ينبع من الحب المخلوق في الإنسان. وهذا الحب يتقوى بالتطهير المتزايد للقلب. والقلب في تصور ابن عَرَبي ظاهر وباطن، لكن: "باطنه لا يقبل المحو،" (138). البقاء هو تحقيق وجودنا انطلاقاً من الباطن الذي هو البداية (139). وتعني البداية هنا مشاهدة الحق مشاهدة تفقد الأشياء صلابتها الظاهرة كي تصبح في نهر يجري بها نحو المطلق، من هنا تبدأ الكثرة في التحرك من جديد أمام أعيننا ضمن المطلق. هذا المطلق الذي يُشكّل أحدية الكثرة وليس أحدية الواحد. والمطلق هنا يجعل نفسه ظاهراً في الكثرة.

غير أن هناك من الباحثين الذين يلجأون إلى هذا الزوج للتمييز بين وحدتين هما: "وحدة الوجود" ووحدة الشهود، وهذا في القول التالي: إذا قال الضوفي: "لا أرى شيئًا غير الله"، فهو في حال وحدة شهود. وإذا قال: "لا أرى شيئًا إلاً

<sup>(137)</sup> المصدر السابق، ص61.

<sup>(138)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الفناء في المشاهدة، حيدر آباد الدكن، ص7.

Nassr, S. M. Three Muslim Sages, p.114. (139)

وأرى الله فيه»، فهو في حال وحدة وجود. ولعل هذا أوجز تبسيط ممكن لهذين الاصطلاحين اللذين يختزلان التجربة الصوفية في أبعادها كلها. وتعتبر وحدة الشهود هي حال الفناء؛ وحال وحدة الوجود هي حال البقاء» (140).

في نظرنا أن هذا الفَهُم للفرق بين الوحدتين على أساس البقاء والفناء ليس سليماً وذلك لسببين: أولهما، أن الفناء لا يتعلق بالقول وإنّما بالتجربة التي يحصل فيها الصمت، بدليل قول ابن عَربي: "من أراد الحصول على هذه الحكمة... فلبنزل عن حكم عقله إلى شهوته حتى يكشف ما تكشفه كل دابة... فحينئذ يعلم أنه قد تحقّق بحيوانيته. وعلامته علامتان، الأولى هذا الكشف... والعلامة الثانية الخرس، بحيث إنه لو أراد أن ينطق بما رآه لم يقدر". وثانيهما، أن المتصوّف في القولين أعلاه يكون بقوله في حالة بقاء لا في حالة فناء إذ الفناء يكون في مستوى ينعدم فيه القول ويحصل فيه الصمت والخرس وتتشكّل فيه الوردة بدون لماذا؟ ينعدم فيه القول ويحصل فيه الشمت والخرس وتتشكّل فيه الوردة بدون لماذا؟ فضلاً عن ذلك، أن رؤية الله في الأشياء أو بدونها تجعل المتصوّف كائناً يرى، أي يحتفظ بوجوده في الرؤية ممّا يترتب على ذلك قيام راء ومرثي وهذا أمر تنعدم معه الوحدة سواءً كانت وحدة وجود أو شهود.

من المستحيل اختزال التجربة الصوفية في المصطلحات إذ إنها في عمقها في فيض دائم وانفجار وأمواج دائمة عائمة على اللغة بحيث يصعب معه وصفها في كلمات اللغة، وحتى إذا ما أردنا القيام بهذا الوصف فإنه ينبغي للغتنا أن تسافر من ذاتها نحو معانقة لغة الوجود التي هي اللغة التي بها سافرت الأسماء الإلهية من العماء كي تجد آثارها في كتاب الوجود المسطور بلغة القلم الذي يمارس المحو والإثبات في لوح الظواهر والموجودات. ليست وحدة الوجود بقاء كما أن وحدة الشهود ليست فناءً. وذلك لأن الوجود ليس شهوداً بالمطلق وليس غياباً بالمطلق لسبب هو أن الله سبحانه هو الوجود. إنه الوجود الحاضر في غيبه والغياب

<sup>(140)</sup> دراسة في التجربة الصوفية، نهاد خياطة، دار المعرفة، دمشق، 1994، ص5. نقرأ في كتاب الأعلام لابن عَرَبي ما يلي: «قال الصَّديق رضي الله عنه: ما رأيت شيئاً إلا رأيت الله قبله. وقال الفاروق رضي الله عنه: ما رأيت شيئاً إلا رأيت الله عنه. وروي عن عثمان رضي الله عنه: ما رأيت شيئاً إلا رأيت الله عنده. ومنهم من قال: ما رأيت شيئاً عنه رأيت شيئاً عنه رسائل ابن العَرَبي، حيدر آباد الدكن،

الحاضر بشهوده. غير أن المتصوّف لا يراه إلا خلف حجاب الأشياء. فكما يقول ابن عَرَبي في فصوص الحِكم: «إن العبد ليس له من الله إلا ربه إذ يستحبل أن يكون له الكل» (141). ويترتّب على ذلك أن العبد المتصوّف لا يرى الله وإنّما يراه خلف حجاب نفسه أي بمعيّة شيئيته.

إن الفناء والبقاء متلازمان، لا ينفك أحدهما عن الآخر في التجربة الضوفية وكذلك وحدة الشهود ووحدة الوجود. لكن نهاد خياطة يعبّر عن هذا التلازم في القول التالي: "فإذا كنتَ فانيًا عن شيء، فأنت لا بدَّ باقي بغيره؛ أو إذا كنتَ باقباً في شيء فأنت، لا محالةً، فانِ عن سواه. وهذا أمر طبيعي، بما أن الإنسان عاجز عن جمع همّته، أو تسليط انتباهه، على أكثر من موضوع واحد في اللحظة نفسها. هذه الورقة التي أكتب عليها، إن فكرت فيها (طولها، عرضها، لونها، إلخ)، تعذّر عليً التفكير في عليً أن أكتب عليها؛ وإن فكرت في الكتابة أو فيما أكتب، تعذّر عليً التفكير في الورقة. في الحالة الأولى، يقال في المصطلح الصّوفي: أنا باقي بالورقة، فانِ عن الورقة، باق بالكتابة؛ وفي الحالة الثانية، يقال: أنا فانِ عن الورقة، باق بالكتابة.

لكن من المعلوم أن الأمثلة تحمل معها، عندما لا ننتبه إلى النقص القائم فيها، لبساً يخفي عنا الفكرة التي تسعى إلى توضيحها ومن ذلك القول أعلاه: فإذا كان الفناء يُشير كما يقول أحمد بن عجيبة إلى: «أن تبدو لك العظمة فتنسبك كل شيء وتغيبك عن كل شيء سوى الواحد الذي 'ليس كمثله شيء' وليس معه شيء (143)، فإن هذا يعني أن الواحد ليس موضوعاً وأن رؤية من ليس كمثله شيء تكون بلا مثال، إذ لا يجوز قياس الوجود على الموجود، ولا الحق على الخلق، كما لا يجوز اعتبار السبب هو نتيجته. أما الفناء والبقاء المذكوران أعلاه إنما هما يعبران عن وجود الإنسان في المكان على اعتبار أنه لا يمكنه أن يوجد في كل مكان في الآن نفسه. إن زيداً، مثلاً، قد يكون موجوداً في منزله ويكون معدوماً في السوق باقياً في منزله فانياً عن السوق. والحال أن المتصوف في حال الفناء إنما

<sup>(141)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الجكم، «فص حكمة إيناسية في كلمة إلياسية»، ص186.

<sup>(142)</sup> نهاد خياطة، التصوف الإسلامي بين وحدة الشهود ووحدة الوجود، مدخل إلى فكر أبن عَرَبِي، www.maaber.org.

<sup>(143)</sup> ابن عجيبة، إيقاظ الهِمَم في شرح الجكم، ط2، مصر ـ القاهرة، 1972، ص296.

يكون فانياً عن الموجود باقياً في الوجود مشاهداً له. وهذه هي الوحدة. أن يكون الأمر طبيعيًا معناه أن يصدق هذا أيضاً على غير المتصوّف. وليس الأمر كذلك. فما يكون طبيعيًا، يكون عاديًا، والحال أن الفناء غير طبيعي.

ما يهمنا، فيما نحن في صدده من قول ابن عجيبة، هو قولُه: [الفناء] هو شهود حقّ بلا خلق، كما أن البقاء هو شهود خلق بحق... ٤. وهو قول يعلّق عليه نهاد خياطة بقوله: "بعبارة أخرى، إن الفناء، أو وحدة الشهود، امتصاص التجلّيات في مبدئها ـ المبدأ يمتص تجلّياته وايشفطها ـ أو هو اختزال الدائرة في نقطة المركز؛ بينما البقاء هو شيوع المبدأ في تجلّياته، أو هو اندراج نقطة المركز في الدائرة. في الحالة الأولى، يغيب الخلق في الحقّ؛ وفي الثانية، يتجلّى الحقّ في الخلق. والخلق والحقّ أبدًا ما بين غياب وتجلّ (144). ما يهمنا منه هو اعتبار ظهور الحقّ أو الواحد في حال الفناء هو نسيان للموجود أو للخلق. إنه حضور للواحد في غياب الكثرة. غير أن ظهور الحقّ لك هو غيابك عنك. فلا يكون إلأ وجودك به فأنت الغياب وليس في الحقّ غيب بالنظر إلى ذاته. ولذلك فإن الوجود أن هذا أيضاً يغيب عن الكثيرين ممن ليسوا من أهل الحقّ، وإن شئتَ قلتَ عن الذين ليسوا من أهل الليل إن النسيان هو نسيان للنسيان الذي يحجب عنا عظمة الخين وهذا هو ما يقود إلى المشاهدة في الخلوة. هذا هو الفناء. أما البقاء فهو العناً، وهذا هو ما يقود إلى المشاهدة في الخلوة. هذا هو الفناء. أما البقاء فهو أيضاً مشاهدة، لكنه مشاهدة التجليات الإلهيّة في الأعيان.

لا يكون شهود الحقّ بدون ما حاجة إلى الخلق إلا في حالة بلوغ المتصوّف مستوى الصورة المكافحة التي تبصر ببصر الحقّ لا ببصر الخلق. وذلك بشرط معرفة النفس لأن شرط رؤية الحقّ هو معرفة النفس والحقّ ليس بنفس. وبناء عليه، فإن الفراغ من النفس محال كما يرى ابن عَرَبي. يعني ذلك أن لا وجود للرؤية بلا راءٍ. وإنّما تُرى التجلّيات بدون أن تكون ممتصة في الأحدية. إذ الفناء في المبدأ محال. كما أن اختزال الدائرة في مركزها نفي للوجود، فلا يكون هناك شيء يتمّ الفناء فيه. الوجود المعني هنا هو الوجود المضاف الحاصل عبر إرادة الحقّ في أن يرى ذاته في آخره الذي هو الإنسان. فكيف يعشق المتصوّف أن

<sup>(144)</sup> خياطة، التصوف الإسلامي بين وحدة الشهود ووحدة الوجود، www.maaber.org.

يخترق هذا العشق الإلهي كي يذيبه ويرجع إلى الحقّ في غير ما أراد. إذن، ليس هناك فناء أو تذويب، وإنّما هو وجدان. ومن المعلوم أن الوجود بالنظر إليه أنطولوجيًا لا ينحصر ضمن المعرفة وإنّما هو وجدان، وجود، جود، تواجد، تجربة حياة. البقاء على عكس ذلك هو تجربة المتصوّف. لقد بقي ابن غرّبي حاضراً معنا في كتاباته التي يبدو لي أنه ما يزال ينشرها على الصفحات البيضاء في ذهن قارئه. إنه ينشر البياض في روضة الرياض كما يقول. نشر البياض هو بمثابة نقد للامتلاء الذي ما يفتأ الفقيه ينصحنا بأن كل ما يمكن أن يُقال قد قاله هو. البياض يعني أن العالم ما يزال مفتوحاً وأن هناك دوماً شيئاً يريد أن يُقال. غير أن القول هو دوماً لا يقول الإرادة التي تدفعه إلى التحقق. وروضة الرياض هي العصر بلغة هيدغر. أو هي الدهر بلغة ابن عَربي.

ويزيد نهاد خياطة في تقديم أمثلة مُلْتَبَسة منها: «والمثال الذي كثيرًا ما يسوقه الصّوفية تبياناً لحالَي الفناء والبقاء جواب قيس ليلى عندما سُئل 'أين ليلى'، وقوله: 'أنا ليلى!' فقيس، لمّا قال ما قال، كان فانيًا عن نفسه باقيًا بليلى»(145).

جواب قيس في نظرنا ليس نفياً لأناه بدليل قوله أنا في "أنا ليلى". فلم يكن بذلك فانياً عن نفسه. إنّما كان عاشقاً لمعدوم قائم في موجود هو ليلى. إنّما العب كما يرى ابن عَرَبي يتعلّق بالمعدوم لا بليلى. والمعدوم هو دوماً يصير موجوداً في المستقبل بفعل الخلق الجديد. ينبغي أن نفهم الحب عند ابن عَرَبي بأنه عشق مُتّجة دوماً نحو مشاهدة التجلّيات الإلهيّة في مستقبل الوجود إذ التجلّيات الإلهيّة لا تنفك عن السيلان وعن الديمومة. وفي هذا يقول ابن عَرَبي: "وحضرة الإنسان أتم الحضرات. فحضرة الإقامة إذا نزلها العبد شرب من نهر الديمومية المنالى الى تعصب يعني أنه إن وصل الحب إلى غايته توقف. وتحوّل إلى امتلاك بالتالي إلى تعصب وادّعاء فيتوقّف الفكر عن المسير، وعن الشرب من الديمومة. والحال أن الحب شوق واشتياق. في ذلك يذكر ابن عَرَبي البيتين التاليين:

ومن عَنجَبِ أنَّي أحن إلى المن معي ومن عَنهُم وهُمُ معي

<sup>(145)</sup> المرجع السابق نفسه.

<sup>(146)</sup> كتاب الفناء في المشاهدة، حيدر آباد الدكن، ص8.

### فتبكيهم عيني وهمم في سَوَادِها

### ويشكو النوى قلبي وهُمْ بين أَضلُعي(١٩٦)

وليس الفكر في حقيقته إلا طريقاً بلا نهاية. وحتى إذا غاب الفكر يبقى طريقه. هذه حكمة هيدغرية. إذ إن هيدغر يقول: «إن ما يبقى في الفكر إنّما هو الطريق».

ويقدم نهاد خياطة مثالاً آخر مُلتَبساً يعتبره خير مثال وهو: الكن خير مثال يوضح لنا حالَي الفناء والبقاء، كونه منتزَعًا من حياتنا المعاصرة، مثال الممثل السينمائي أو المسرحي الذي يؤدّي دورًا رَسَمَه له المخرج: الممثل في هذه الحالة يتكلّم كلامًا غير كلامه هو، ويأتي أفعالاً ليست أفعاله هو، بل كلامه وأفعاله كلام وأفعال الشخصية التي يؤدّي دورها. بالتعبير الصّوفي نقول: إن الممثل فانِ عن نفسه باق بدوروه (148).

إن هذا الفَهُم للعلاقة بين الممثل وشخصيته هو فَهُم أصبح الآن مُتجاوزاً. فأصالة الممثل لم تعد قائمة في الدور الذي يقوم به خارج ذاتيته والذي يفرضه المخرج عليه فمثل هذا الدور مصطنع، وقد يحدث فيه انفصاماً. إنّما يتم إتقان الشخصية الدرامية بفعل تدخّل ذاتية الممثل، وبفعل تماهيه في هذا الدور الذي يقوم به هو وليس غيره. وهنا بالضبط تكمن أصالته. وبناء عليه، فإن الممثل لا يكون فانياً عن ذاته باقياً في الدور الذي يمثّله. وإنّما يظل باقياً فيهما معاً. وهذا المثال إذن مُضلّل لا يفسّر الفناء.

ينبغي النظر إلى الفناء والبقاء انطلاقاً من تحقيقهما. حيث يقود التحقَّق بالفناء الى البقاء المطلق. والمقصود بالإطلاق هو المقصود تماماً بتحقيق الفناء، وهذا القصد هو غياب التمييز بينهما وغياب حكم الواحد على الآخر. «وقال: البقاء المطلق نتيجة الفناء المحقّق» (149). إن حالة الفناء ليست إعداماً مطلقاً، وإنّما هي بقاء مُتوار ومُنسحب. إنه امتحان يحفظ العارف من التمزق الذي يقيمه عنف

<sup>(</sup>١٩٦) كتاب الحجب، ضمن مجموع الرسائل الإلهية، ص48.

<sup>(148)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(149)</sup> ابن عَرَبي، كتاب نفائس العرفان، ضمن رسائل ابن هَرَبي، المجموعة الأولى، ص538.

الاعتقادات. وفي البقاء تحصل العلاقة الجوهرية بين الخَلق والحَق، حيث تصير الأسماء الإلهيَّة هي محمولات العارف الفاني.

وعلى العموم، فإن الفناء والبقاء يندرجان ضمن الحال لا القول، وهما يعبران عن التقاطب التكميلي للتجربة الصوفية، الذي ينعكس فكريًّا على المصالحة بين الضُرَّتَيْن والوجود في مَجْمَع البحرين. حيث يكون للظاهر والباطن دورهما أيضاً في هذا المَجْمَع. ليست حالة الفناء إعداماً وإنّما هي بقاء. إن الفناء هو مجرد انسحاب وتوارٍ من أجل البقاء، الدوام والتركيز. فليست حالة الفناء إلغاء أو تدميراً لشخص المتصوّف وإنّما هي امتحان يحفظ العارف من الفوارق التي تقيمها دُغُمائية الاعتقادات في النفس.

### 5 \_ وحدة الوجود ومسألة الظاهر والباطن

إذا ما اتفقنا على أن العالم يكشف عن آثار الأسماء الإلهيّة، فإن فَهُم دلالة العالم يقتضي فَهُم دلالة هذه الأسماء. ومن بينها الأوّل والآخر والظاهر والباطن. الاسمان الأوّلان يعنيان البُعد الأفقي أو الزمني للعالم على اعتبار أن العالم إنّما ظهر بفعل الأوّل ويرجع إليه بفعل الآخر (150). أما الاسمان الآخران فيعنيان البُعد العمودي أو المكاني للعالم. إنهما يحيلان إلى البِنية العمودية للكون (151). غير أننا نضيف ما يلي: إن الاسمين الظاهر والباطن أنطولوجيّان في حين أن الأوّل والآخر تعبديان، إذ لا نعبد شيئاً ظاهراً وإنّما نعبد الأوّل. «وأثبت له الاسم الأوّل وجود عين العبد، وقد كان له ثبت، وأثبت له الاسم الآخر تقدير الفناء والفقد، وقد كان قبل ذاك ثبت (152).

لكن الأوّل والآخر ليسا في علاقة تضاد مع الظاهر والباطن، كما يزعم أبو العلا عفيفي، الذي أقام تقابلاً ضِدّيًا بين الأوّل والباطن، وبين الآخر والظاهر. في الحقيقة، أن الأمر ليس كذلك، لأن هذه الأسماء واحدة في الحق، إنّما يختص الحقّ بالأوّل في حين أن الظاهر والباطن يسريان في ما سوى الحقّ (153).

<sup>(150)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر: الفتوحات المكية، ج2، ص172، و675، ج4، ص298، <sup>326</sup>،

W. Chittick, The self Disclosure of God, Divine and Cosmic Relations, p.201. (151)

<sup>(152)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج1، ص41.

<sup>(153)</sup> انظر: ترجمان الأشواق، ص58.

وإذا كان ابن عَرَبي يقول بأن الوجود هو الله، فإنه يربط هذه الأسماء الأربعة بالوجود المضاف الذي هو مبنيً على أربع. فالعالم إنّما وجد على التربيع.

يقول ابن عَرَبي: "قال اللّه تعالى ﴿ وَوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآلِيمُ وَٱلْمَالِيمُ وَٱلْمَالِقُ كَا تَبيها أنه الوجود كلّه الله وابن عَرَبي يكرّر غير مرة أن الوجود هو اللّه، وأن الوجود المضاف يكشف عن نفسه عبر مراتب وجودية تمنحه واقعه الفعلي. لكن ما الذي ظهر في البداية ؟ الجواب نجده في القول الأكبري التالي: "قال عبد اللّه بن عبد اللّه: أوّل ما ظهر من الحضرة الإلهيّة الاسم، وأوّل ما ظهر من الحروف الباء، وأوّل ما ظهر من الموجودات الجوهر... وأوّل عرض ظهر الحركة، وأوّل نطق ظهر (منه) أنا، وأوّل صفة قَبْل منه الحياء، وأوّل حال طرأ عليه الذوبان، وأوّل علم قبْل علمه العلم باللّه، فرأى نفسه في ذلك العلم (155).

ويترتب على ذلك أن الظاهر والباطن لا يتعلقان بالحق فحسب وإنّما يطالان الكون أيضاً. وعندما نأخذ هذا بالاعتبار، فإن علاقات كثيرة ومختلفة تقوم بين الحق والعالَم: بين الله والعالَم وبين العالَم والعالَم وبين الذات والأسماء الإلهيّة. إن الله ظاهر لنفسه أبداً لكنه باطن لخلقه. ولكن كيف يكون ظاهراً للخلق؟ وكيف تظهر الكائنات وتختفي بالنسبة لبعضها بعضاً؟

للإجابة عن هذا السؤال نُشير أوّلاً إلى أن الظاهر والباطن هما وجهان لأمر واحد وذلك بالنظر إلى الحق، إذ يستحيل أن يختلفا أو يتضادا في الألوهية، وإلا كانت الصفات الإلهيّة مختلفة ومتضادة. وإنّما يختلفان ويتضادان في علاقتهما بالخلق. ولذلك عندما سُئل الخراز: كيف عرفت الله؟ قال: بالجمع بين الضِدّين، ثم تلا: (هو الأوّل والآخر والظاهر والباطن). وهذا يعني أن الاختلاف بينهما إنّما هو في علاقتهما بالمعرفة وبالإنسان. يقول ابن عَرَبي: «فإن الظاهر والباطن في جنب الحق واحد، ويختلفان بنسبتهما من الحق إلى الخلق. فإن نسبة الظاهر منه تعالى إليهم غير نسبة الباطن، فإن الإطلاق فيما لا يصح الإطلاق فيه يناقض الحقائق. فإطلاق جانب الخلق من اختلاف الظاهر والباطن لا يصح، بل يناقض الحقائق. فإطلاق جانب الخلق من اختلاف الظاهر والباطن لا يصح، بل يناقض

<sup>(154)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، ص70.

<sup>(155)</sup> كتاب العبادلة، ص43.

حقائقهم، إذ لكلّ حقيقة منها ظاهر وباطن. فإن أطلق جانبها منهما لم يبق للخلق حقائق مختلفة (156).

أهميّة هذا النص تكمن في أنه ينسب الإطلاقية والوحدة إلى الوجود الحق والاختلاف والنسبية إلى المعرفة البشرية. وأساس هذا الاختلاف هو النسبة، نسبة الظاهر والباطن إلى معرفة الإنسان لهما. نقول بعبارة أخرى: إن ظهور الحق بنا ليس هو ظهوره به. فظهوره بنا هو ما نعرفه، وهو الذي يحصل فيه الاختلاف تبعاً لمعرفة كل منا بهذا الظهور. أما ظهوره به فمجهول. يقول ابن عَرَبي: "لأن ظهوره لنا بنا هو الذي يصح ويوجد. وأما ظهوره لنا به فلا يصح. فالطمع في غير مطمع جهل فأين ظهوره بنا من ظهوره به؟ أين وحدة الوجود إذن؟ وإذا كان أبو سعيد الخراز قد عرف الحق بالجمع بين الضِدَّيْن، فإن هذا لا يعني أن الضِدَية هي التي تحدد وجوده، وإنّما يُعرف بها فقط. والمعرفة هي غير الوجود، إذ المعرفة تكون بمقدار علمنا بالوجود وليس بما هو عليه الوجود في حقيقته.

يترتب على هذا سؤال: هل معرفتنا بالوجود معرفة للإضافة وبالإضافة وليست معرفة لجوهر الوجود؟ هل هي معرفة بالظاهر الذي هو نسبة واسم، أم معرفة للذات؟ إن عنصراً من عناصر الإجابة عن هذا السؤال مذكور أعلاه. لكننا نريد أن نضيف عنصراً آخر مستفاداً من إجابة د. محمد المصباحي وهي: إذا كان ابن رشد قد رد الوجود إلى الجوهر والجوهر إلى الماهيّة والماهيّة إلى الصورة، فإن هذا يعني أن الوجود عنده محجوب بالماهيّة عبر وساطة العقل. وهذا بخلاف ابن عَربي الذي رد الوجود إلى الأسماء والأسماء إلى الصور التي لا تُدرك بالعقل وإنما بعين الحس وعين الخيال (158). وهذا يعني أنه إذا كانت الأسماء والصور إضافات، فإن هذا يعني أن ابن عَربي يعطي في المعرفة أهميّة للإضافة على الجوهر. إذ ما يكون يعني أن ابن عَربي يعطي في المعرفة أهميّة للإضافة على الجوهر. إذ ما يكون معرفة الإنسان من العلم بالحق. إن ذات الحق لا تظهر بذاتها، وإنّما في تجلّياتها معرفة الإنسان من العلم بالحق. إن ذات الحق لا تظهر بذاتها، وإنّما في تجلّياتها

<sup>(156)</sup> ابن غَرَبي، كتاب كشف الغايات، في شرح ما اكتنفت عليه التجلّيات، تحقيق: عثمان يحيى، ص372.

<sup>(157)</sup> ابن غربي، ذخائر الأعلاق في شرح ترجمان الأشواق، ص91.

<sup>(158)</sup> محمد المصباحي، نعم ولا، ابن عُزبي والفكر المنفتح، ص78.

التي هي حجاب بدونه لا تكون هناك معرفة. وهذا يعني أن الظهور حجاب على البطون وطريق إليه في الآن نفسه. بل إن الحجاب هو الذي يعطي الشرعية للاختلاف في مجال المعرفة والعلم. وهذا يعني أيضاً في بحثنا هذا أن الظهور مختلف والغياب في غيبه واحد. الغياب ظاهر باختلافه محجوب عنا بأحديته. ومعرفتنا لا ينبغي أن تطلب هما لا يمكن تحصيله المالية الذات، وإنّما الوحدة التي تظهر في رداء: الومن كان رداء فهو سعيده (160).

من هنا يُطرح الإشكال التالي: إذا كان الظاهر والباطن شيئاً مطلقاً وواحداً، وهما في المعرفة مختلفان، فإن القول باختلافهما وتضادهما في الحق هو بمثابة جعل الاختلاف مطلقاً. وإطلاقية الاختلاف هي ضِد الاختلاف وضِد المعرفة وضِد الحقائق التي يبلغها الإنسان. وتبعاً لهذا الفَهُم نجد ابن عَرَبي يُقدَم تفسيراً لهذا الاختلاف فيقول: «اعلم أن كلاً من الظاهر والباطن ينقسم إلى قسمين: باطن مطلق وباطن مضاف، وظاهر مطلق وظاهر مضاف. فأما الباطن المطلق فهو الذات الإلهيئة وصفاتها والأعيان الثابتة في علم الله تعالى. والباطن المضاف هو عالم الأرواح، فإنه ظاهر بالنسبة إلى الباطن المطلق المطلق وهو عالم الأجسام» (161).

تتحدّد العلاقة بين الظاهر والباطن بالإطلاق والإضافة. فنحصل على ظاهرين وباطنين. حيث لا يكون الظاهر ظاهراً إلا في علاقته بالباطن والعكس. فالظاهر المطلق هو العالم المُشار إليه والذي هو ظاهر الأعيان الثابتة التي هي باطن في العلم الإلهي. فيكون العالم المُشار إليه حجاباً على ذلك الباطن. فنحصل هنا بالضبط على مفهوم الظاهرة في دلالتها الفينومينولوجية، إذ إن ما يظهر للعيان يُخفي ما لا يظهر للعيان. في ما يظهر للعيان. والظاهر المطلق هو الحق إذ هو ظاهر لنفسه مطلقاً وباطن بالنسبة لنا مطلقاً، إذ لا يدركه سواه. يقول ابن عَرَبي: فسبحان الظاهر الذي لا يظهر. حجب الخلق به فسبحان الظهر الذي لا يظهر. حجب الخلق به

<sup>(159)</sup> ابن غَرَبي، كتاب التواجم، «باب ترجمة الهادي»، ضمن وسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص 60.

<sup>(160)</sup> المصدر السابق، «باب ترجمة معرفة الرداء، ص61.

<sup>(161)</sup> ابن غربي، تنبيهات على علو الحقيقة المحمدية العليّة، ضمن رسائل ابن غربي، «التنبية 13ء)، المجموعة الأولى، ص411.

عن معرفته، وأعماهم بشدة ظهوره (162). وفي هذا تقوم حيرة العارف، إذ إنه يعرف أن شدّة الظهور هي التي تعطي البُطون، وأن الموجود يُخفي الوجود بظهوره. «فهو عين الحجاب عليك (163). وهذا الحجاب إنّما يكون بالقرب، قرب الوجود من الموجود، كما أن الحقّ سبحانه أقرب إلينا منا، ولذلك لا نراه «إن إفراط القرب حجاب عظيم عن القرب. وقد قال: إنه أقرب إلينا من حبل الوريد. وحبل الوريد نعلم قربه، ولا تراه أبصارنا (164). فالحقّ أقرب إلى الإنسان من الإنسان. يذكر ابن عَربي البيت التالي:

### ولمّا رأيتُ الحقّ كنتُ حجابَهُ

على أنَّ إدراكَ الحقيقةِ في القُرْبِ(165)

ويقول أيضاً: «القرب حجاب عن الذات، لأن فيه مشاهدة بقاء الرسم. ومن بقي رسمه فلا مشاهدة ولا معرفة بالذات» (166).

وما يكون أقرب من الظاهر هو الباطن، والأقرب من الباطن هو الظاهر، بحيث ينتفي الحدّ الوسط بينهما. يقول ابن عَرَبي: «وأقرب الأشياء قرب الظاهر من الباطن. فلا أقرب من الظاهر إلى الباطن إلاَّ الظاهر عينه، ولا أقرب من الباطن إلى الباطن إلاَّ الظاهر إلاَّ الباطن عينه، ولا أقرب من الباطن إلى الطاهر إلاَّ الباطن عينه» (167).

<sup>(162)</sup> ابن عُرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 317، ص68. يقول (ميشال) علي شودكيفيش: الخفاء من شدة الظهور، أي أن الله تعالى لما كان ظاهراً شديد الظهور، عجزت الأبصار عن إدراكه. فالاختفاء والاحتجاب هو من شدة الظهور. وهذه الفكرة من الأفكار التي تتردد بشكل ثابت ومضطرد في تصوف الشيخ الأكبر». كتاب الولاية والنبوة عند الشيخ الأكبر، ترجمة د. أحمد الطيب، دار القبة الزرقاء، مَرَّاكش، ط1، 1999، ص144. هيدغر نفسه ترجمة د. أحمد الطيب، دار القبة له، وإنما اعتبره ظهوراً محتجباً، حيث يكون التحجب واللا عدم والانفتاح والتواري، إلخ. من بين المفاهيم التي تتم بها مقاربة الوجود، بخلاف الميتافيزيقا التي تتمنَّله.

<sup>(163)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج4، ص39.

<sup>(164)</sup> المصدر السابق، ج4، ص67.

<sup>(165)</sup> ابن عَرَبي، كتاب الحجب، ضمن مجموع الرسائل الإلهية لابن عَرَبي، ص53.

<sup>(166)</sup> المصدر السابق، ص56.

<sup>(167)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص376.

لكن لو رُفع هذا الحجاب لأحرقت سبحات وجه من يراه. والنتيجة هي أنه لا يراه غيره. «فلو رفع هذه الحجب عن بصائر عباده لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره من خلقه» (168). وما دام الحجاب قائماً لا يُرفع، فإن الإنسان يميّز بين الظاهر والباطن، وهما في الحقّ واحد. هذا بالنسبة إلى الظاهر المطلق.

أما الظاهر المضاف فهو أيضاً باطن مضاف، إلا أنه باطن بالنسبة إلى المُشار البه وظاهر بالنسبة إلى الله، إذ الله لا يَخفى عنه شيء. في حين أن الباطن المطلق هو أيضاً ظاهر مطلق. إنه ظاهر مطلق إذ إن الله ظاهر لنفسه أبداً، وباطن مطلق لأن ذاته لا تُعرف من طرفنا. إنّما نعرفه تعالى بالصورة التي خلق بها الإنسان، إذ الإنسان - كما قلنا - تجتمع فيه الحقائق الإلهيّة والكونية، فكان بذلك ظاهرا وباطناً. ظاهره حتى وباطنه حتى، وكلما اتّجه الإنسان من ظاهره نحو باطنه عرف نفسه، وكلما عرف نفسه عرف ربّه. ومعرفة الربّ لا تعني رؤيته. وهذه المعرفة تحصل في الخلوة، والخلوة إنّما كانت، لأن الإنسان له باطن: «ما جعل للإنسان ظاهراً وباطناً إلا ليخلو مع الله في باطنه ويشاهده في ظاهره في أسبابه بعد أن ينظر إليه في باطنه حتى يميّزه في عين الأسباب، وإلا فلا يعرفه أبداً (169).

هذا الذي يعرف ربه إنّما هو العارف وليس العالِم «العالِم يحجبه كل شيء عن اللّه والعارف من عرف اللّه سبحانه وتعالى في كل شيء وبكل شيء فلا يحجبه شيء» (170). يعني ذلك أن الوقوف عند مستوى عالم الأجسام هو حجاب مطلق. والخروج من هذا الحجاب نحو عالم الأرواح هو طريق لمعرفة اللّه «فعلمنا أن وراء الجسم الظاهر معنى آخر هو الذي أعطاه أحكام الإدراكات فيه فسمينا ذلك المعنى روحاً لهذا الجسم. فكذلك ما علمنا أن لنا أمراً يحركنا ويسكننا ويحكم فينا بما شاء حتى نظرنا في نفوسنا. فلما عرفنا نفوسنا عرفنا ربنا حذو النعل بالنعل الماطريق يتجه بنا من الجسم إلى الروح، من الظاهر إلى الباطن، ومن الشهادة إلى الغيب. وهذا التوجّه من الظاهر إلى الباطن، هو بمعنى ما توجّه من الشهادة إلى الغيب. وهذا التوجّه من الظاهر إلى الباطن، هو بمعنى ما توجّه من

<sup>(168)</sup> المصدر السابق، ص72.

<sup>(169)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 358، ص265.

<sup>(170)</sup> ابن عَرَبي، كتاب نفائس العرفان، ضمن رسائل ابن عَربي، المجموعة الأولى، ص538.

<sup>(171)</sup> ابن عَزِينَ، الفتوحات المكيّة، ج3، الباب 364، ص315.

الخلق إلى الحقّ (فالظاهر خلق والباطن حق) (172).

لكنّ الحجاب الذي يُقيمه الظاهر المطلق ضروريّ، وإلاَّ ظهر الغبب للجميع. «وقال: لولا حجاب الجسم لظهر مكنون الغيب. وقال: الجسم حجاب من لا بصيرة له، لأن الأجسام تحجب بالأجسام. والبصيرة روحانية لا تحجب بكثافة الجسم» (173). لا يكون الجميع ذا بصيرة وإن كان ذا بصر. وصاحب البصيرة هو الذي يرى الباطن في الظاهر. «فلم يزل الحقّ غيباً في ما ظهر من الصور في الوجود» (174). يُضاف إلى ذلك أن الظاهر هو حجاب الباطن «فالظاهر حاجب الباطن، والجليّ حاجب الخفي، كما أن الشعور حاجب العلم» (175).

بناءً على هذا القول الأخير، يكون الظهور جلاءً والبطون خفاء، وهذا من باب الأمر الإلهي. يقول ابن عَرَبي: «اعلم أيدك الله بروح منه أن الله لما سمّى نفسه بالظاهر والباطن، اقتضى ذلك أن يكون الأمر الوجودي بالنسبة إلينا بين جلي وخفيّ. فما جلاه لنا فهو الجليّ. وما ستره عنا فهو الخفيّ، وكل ذلك له تعالى جليّ. . . فهو عالم الغيب وهو الخفيّ والشهادة وهو الجليّ وما أوجده من الممكنات وهو الجليّ أيضاً وما لم يوجده منها وهو الخفيّ أيضاً. ولا يخلو العالم من هاتين النسبتين دنيا وآخرة (176). كل شيء عند الحقّ ظهور، وعندنا بين ظُهور وبُطون. لكن الظهور هو إظهار ما خفيّ، والإخفاء هو إظهار ما لا عين له، أي إظهار ما لا عين له أي إظهار ما لا عين له أي عين له، وإنما هو ظهور. ولذلك «قال الله تعالى عن نفسه (إنه يعلم السر (وهو إخفاء ما له عين) وأخفى) وهو إظهار ما لا عين له ".

يترتب على ذلك أن البُطون فيه السر وفيه الخفاء. فالسر إخفاء ما هو ظاهر، والخفاء هو إظهار ما هو خفى. «والشيء الخافي هو الظاهر لغة منقولة. قال تعالى في

<sup>(172)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 263، ص563.

<sup>(173)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(174)</sup> المصدر السابق، ج4، ص19.

<sup>(175)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 365، ص321.

<sup>(176)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 365، ص321.

<sup>(177)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص373.

نايد ذلك ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَا مُنْ فكل شيء هو موجود نشاهده حساً ونعلمه عقلاً فلبس بهالك. فكل شيء وجهه ووجه الشيء حقيقته (178). فإذا كان وجه الشيء هو الظاهر فإنه هو حقيقته ، وحقيقته هي في الخفاء . بدليل قوله ﴿ وَيَعْلَمُ النِّرَ وَالْخَفَى ﴾ ، الظاهر في الخفاء من السر كما قال: ﴿ مَا بَمُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ يعني في الصغر وهكذا (179). لذلك كان الخفاء أقوى من السر في البُطون. فما فوق البعوضة لا يظهر للعيان ، ولكنه موجود إذ له عين. أما النسب والإضافات فلا عين لها لأنها معدومة ، ومع ذلك فهي ظاهرة في الوجود المضاف. وفي الإنسان يجتمع الظهور والبُطون افمن أعجب الأمور أن بالإنسان استتر الحق فلم يشهد. وبالإنسان ظهر حتى عُرف. فجمع الإنسان بين الحجاب والظهور. فهو المظهر الساتر (180). ويقول أيضاً: فما نكون إلا في الوجود. وليس الوجود إلا هو ، ولكنه ستر علينا ستر حفظ ، ثم أظهرنا ، ثم تعرف إلينا بنا ، وأحالنا في المعرفة به علينا. فإذا علمنا بنا سترنا على علمنا به (181). ومع ذلك ، فإن الظهور أساسه البُطون. والظهور لا يكون إلاً من بُطُن ثم ظهر بُطون لا عن بطون. وأعني بقولي: لا عن بطون، إن لم يكن ظاهراً ثم بَطُن ثم ظهر بُولك البُطون، بل لم يزل باطناً ثم أظهره الله ، فظهر لنفسه (182).

### استنتاج

ماذا يعني هذا؟ إنه يعني أننا أمام الوجود الحق وأمام الممكنات ثم أمام التوجّه. وهذه هي التي ظهرت. فالوجود الحق ظاهر لنفسه وظاهر للمُمكنات، عندما توجّهت بفعل الإيجاد فظهرت بدورها كموجودات. غير أن ظهور الحق لا ينفي بُطونه، ولذلك قال بأن الظهور يكون من بطون، وليس عن بطون. ومن المعلوم أن أحرف الجر لا تنوب عن بعضها في الفلسفة. فأن يظهر شيء من شيء معناه أنه ظهر بإرادة، أما القول بأن الشيء ظهر عن، فهو ظهر بلا إرادة. ولقد علمنا أن الحق أراد أن يعرفه خلقه فأظهرهم. غير أن ظهور الإنسان هو تكونه في الوجود،

<sup>(178)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(179)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(180)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص393.

<sup>(181)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(182)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 365، ص255.

وهذا التكوين حجاب. فإن ظهورنا إنّما لكي نعرفه بذواتنا، وإذا ما عرفناه صارت معرفتنا تلك حجاباً. فليس «العجب ممّا قلت هكذا خلقك، وإنّما العجب منك كيف لا تعرف ذلك، وإنّما العجب كيف كيف لا تعرف ذلك، وإنّما العجب كيف أقول لك كيف لا تعرف ذلك. والحقّ ما عرفك، وأنت لا تعرف حنى يعرفك، وأنت الا تعرف حنى يعرفك، إننا، والحالة هذه، حُجُب على الحقّ، وأن خلف كل حجاب حجاب آخر. خلف كل ظاهر باطن هو ظاهر لباطن آخر. هكذا تحصل معرفتنا بالحقّ، وهي المعرفة التي شرع لنا.

غير أن العلاقة بين الظاهر والباطن، وإن كانت تنفي قيام وسط بينهما نظراً لشدة القُرب ولشدَّة الظُهور التي تضعف معها الإدراكات، هي أيضاً علاقة تتعلّق بتقابلهما، إذ أن كل شيء في الظاهر يقابله أمر في الباطن، والعكس صحيح، وهما معاً سمَّى الحقّ نفسه بهما، ولذلك قال بأنه ظاهر لا يَخفى وباطن لا يَظهر، ظاهر لا يخفى عن علم الحقّ بذاته وباطن لا يظهر لنا إلا بحجابه. يقول ابن عَرَبي: "ما يبطن أمر إلا ويظهر مقابله ولا يظهر أمر إلا ويبطن مقابله أبد الآباد، ولاسيما وقد تسمَّى الحقّ سبحانه أزلا بأنه الظاهر الباطن (184). وهذا التقابل يعطي التقابل في الحكم: "فللظاهر حكم لا يكون للظاهر من لا يكون للظاهر من حيث ما قلت فيه باطن. .. وللباطن حكم لا يكون للظاهر من حيث ما قلت فيه ظاهر (185). والسبب في ذلك هو أن الأحكام تتبع الأسماء، وأن لكلّ اسم مقاماً. فمقام الظاهر غير مقام الباطن، إذ الأوّل يُشير إلى مشاهدة الحقّ في الأسباب، والثاني يُشير إلى معرفة الحقّ عند النظر في النفس.

هناك أشكال أخرى كثيرة للتقاطب التكميلي بين طرفين يعكس الواحد منهما الآخر في الظهور، ويشكّل الطرف الآخر أصل الطرف الآخر في الغياب. إنها أشكال كثيرة يزخر بها فكر ابن عَرَبي الذي هو برزخيّ يسلك الطريق الوسطى ولا يميل كل الميل، لأنه لا يريد أن يجعل فكره مذهبيًا أو يتركه كالمُعلَّقةِ. إنه فكر فلسفي يترك الباب مفتوحاً أمام إمكانات أخرى للقول، ما دام الوجود لا يتوقّف عن الظهور، وما دام الحب نفسه عشقاً للمعدوم، للذي سيأتي.

<sup>(183)</sup> ابن عَربي، كتاب التراجم، ضمن رسائل ابن عَربي، ص61.

<sup>(184)</sup> ابن عربي، ذخائر الأعلاق في شرح ترجمان الأشواق، ص136.

<sup>(185)</sup> ابن غربي، الفنوحات المكية، ج3، ص376.

### الباب الثالث

### ظهور الوجود: الأعيان الثابتة والأسماء الإلٰهيّة

#### مُقدّمة

لقد كان الهدف من سَفَر شيخ العارفين البدني في أصقاع العالم وكذلك سفره الزوحي عبر التجربة والكتابة الإبداعية والمُعادة في الآن نفسه هو العودة بالعالم الحاصل في زمنه إلى الصمت الأصلى الذي عليه أن يفتتح السؤال الحقيقي للقضاء على النسيان الذي أخفته عنا اللغة الخادمة للعقل. النسيان الذي صنعته عقول الفقهاء والمتكلِّمين. مع الصمت سيحصل الكلام الأصلى وستحصل البداية في طريق نداء الحق، نداء يقود إلى عين الجمع، إلى القرآن الكريم الذي يستعيد الأشياء الضائعة. أجل هي بداية لا تُدرك إلا بالقضاء على مختلف أشكال اللامبالاة التي تأتى من الأحكام المُسبقة وهي أحكام تتأسس في وجودها على الاعتقاد أن الإنسان بقدراته الذاتية يستطيع أن يتجاوز هذا النسيان وذلك عندما يهتم بتشييد مذاهب، وهي مذاهب تقود إلى التنازع والتشاجر. والحال أن اللَّه سبحانه قد نهى ادم عن القرب من ﴿ هَٰذُو ٱلنَّاجَرُهُ ﴾ أو الأكل منها. وعند الشيخ الأكبر لا شيء مستقل بنفسه إذ كل شيء مرتبط بشيء آخر. فالقول بالمذهبية مجرد ادعاء من العقل الجاهل بوجوده وبوظيفته المتمثلة في تلقّي الحقائق لا في إنتاجها. لهذا الادّعاء جذور في الفلسفة السابقة على ابن عَرَبي وتلك التي أتت بعده. مع ابن عَرَبي تنتفي المذهبية، لأن فكره يقوم على وسائط وبرازخ، إلى الحدّ الذي يمكن وصفه بالفكر البرزخي. هذا أمر يمكن تبيّنه عبر هذا البحث بكامله. «فوحدة الوجود» عنده ليست مذهباً أو عقيدةً، إنَّما هي قراءة للوجود باعتباره جامعاً للحقائق الإلهيَّة والكونية، في وسط هو الإنسان باعتباره عين الجمع. كذلك هي قراءة لسفر الأعيان الثابتة من العدم إلى الوجود، بمعيّة الأسماء الإلهيّة. الوجود هو أعيان وأسماء. ووحدة بينهما. غير أنها وحدة غير معطاةٍ لنا في المباشر. إنها غير أونتيكية، وإنّما هي أنطولوجية بامتياز. ولذلك لا بُدّ من حفر مسارٍ نحوها، كي يتحقّق وجودنا نحن بها.

يتعلق الأمر هنا أيضاً بفهم العلاقة بين الله والعالم بتعابير الوجود والأسماء الإلهيّة. وإذا كانت هذه الأسماء تُطلق على الله، فإنها تُطلق على العالم، لكن بطريقة مقلوبة، يلعب مفهوم البرزخ دوراً في هذا القلب. ويترتّب على ذلك أن الأسماء الإلهيّة تنطبق على العالم ليس من حيث هي أسماء، إنّما من حيث هي صفات ونعوت. فالمفاهيم التي يفسّر بها ابن عَرَبي مفهوم العالم تكشف عن آثار الأسماء الإلهيّة. فالظاهر والباطن، مثلاً، يحيلان إلى الأمر والخلق، وإلى الجسم والروح، إلى الصورة والمعنى، إلى الأعلى والأسفل، إلى السماء والأرض، إلى اللطيف والكثيف، إلى الغياب والحضور، إلى ما فوق الحس والحس، إلى التنزبه والتشبيه، إلى حكل هذه الأزواج تترابط فيما بينها، وكل طرف منها يرتبط بآخر، بحيث لا يأخذ معناه إلاً في علاقته بالطرف الثاني. والذي يجمع بين الأطراف هو برزخ الخيال<sup>(1)</sup>. كذلك الاسم الأوّل والاسم الآخر ينطبقان على الأشياء في العالم، برزخ الخيال واحدة، نختار واحدة منها فنقول: لكن كيف سنفسّر ذلك؟ هناك أكثر من طريقة واحدة، نختار واحدة منها فنقول:

عندما يقع الكُرْب الذي ينبع من ملاقاة الأضداد، من ملاقاة عالم السماء من جهة، والضيق الذي يحدثه غير المؤمن في المؤمن من جهة أخرى، يأتي نَفَس الرحمان لحل هذا الكرْب الوجودي، وهذا الحلّ يحصل في الكلام. هذا ما تحكه الموجودات عند من له القدرة على شمّ عَرْفِ الروائح التي تنبع من حركة الأشباء فالموجودات كلمات الله التي لا تنفد. الكلام الحقيقي هو حل لعدد من الأمور التي تتجذّر في المكتسبات التي حصّلها الإنسان عندما سافر من صحته الأصلبة نحو العلل والأمراض التي تطبعه في وجوده الاكتسابي.

كلمات الله ليست هي كلمات اللغة فهذه «تتشكّل عن نظم الحروف من

<sup>(1)</sup> انظر تحليلنا لبرزخ الخيال في هذا البحث؛ أيضاً: الفتوحات المكية، ج1، ص93.

النفس الخارج من المُتنفس المتقطع في المخارج<sup>(2)</sup> أمّا كلمات الحق فتشير إلى سريان الحق في الوجود سريان الواحد في العدد، كما تشير إلى السَفَر الذي يحصل للاسم الرحمان من مرتبة العماء إلى العرش. مع هذا الاسم حصل سفر الأسماء الأخرى كي تعثر على أمثالها في الوجود المضاف. بفعل ما للنفس من أهميّة يكون للهواء ما يكون للماء فيما يتعلّق بالحياة. بدون الهواء يستحيل التواصل الاجتماعي وبدون الماء يستحيل أي نمو أو إنبات.

<sup>(2)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكيّة، ج2، الباب 198، ص390.

## الفصل الأوّل الأعيان الثابتة رووحدة الوجود،

ما هو الموقع الذي يحتلُه هذا المفهوم الأكبري ضمن فينومينولوجيا الغياب عند ابن عَرَبي؟ الكشف عن هذا الموقع يطرح مشكلة العلاقة بين الوجود والعدم في فكر الشيخ الأكبر.

### 1 ـ الأعيان الثابتة بين الوجود والعدم

يمكن القول إن مفهوم الأعيان الثابتة من وضع ابن عَرَبي، ويُشير هذا المفهوم إلى أن حقائق الأشياء وماهياتها قائمة منذ الأزل في الحضرة العلمية الألهيّة، وهذا المفهوم قد فصل القول فيه متصوّفة آخرون بعد ابن عَرَبي فضلاً عن شراح فكره (3). بالاستناد إلى توشيهيكو إزوتسو يمكن الكشف عن بِنية هذا المفهوم، في علاقة هذه البِنية بالوجود في فكر ابن عَرَبي. ويمكن القول إن هذه البِنية تضمّ الطبيعة التوسطية لهذه الأعيان أعني بذلك قيامها كحقائق ثابتة في الأزل في العلم الإلهي، واستعدادها الذاتي للوجود حيث يظهر كل موجود بمقتضى ما هو عليه في الثبوث. وكذلك وجودها بين الضرورة والإمكان، فضلاً عن طبيعتها ككُليّات وكهبّات من الله. يعني ذلك أن الأعيان الثابثة هي مُمكنات في حال العدم وموجودات في حال الظهور، وهي تحمل معها هذا العدم في الوجود. فنكون أمام ظواهر لها مظاهر في الوجود الحسي وهي حقائق محجوبة في الوجود الذهني (4).

<sup>(3)</sup> انظر: كتاب ابن عَربي، الشخصية البارزة في العرفان الإسلامي، للدكتور محسن جاهانكيري، أستاذ الفلسفة في جامعة طهران، تعريب: عبد الرحمن العلوي، دار الهادي، ط1، 2003، ص383 وما بعدها.

<sup>(4)</sup> يقول عثمان يحيى عن الأعيان الثابتة: «هي الحقائق المعقولة أو الصور المعقولة للكائنات. إنها أول درجة من درجات التعينات في طبيعة الوجود المطلق. وكلها تعينات معقولة لا وجود لها في عالم الأعيان الحسية، بل هي مجرد قوابل للوجود. هي أشيه بالصور الأفلاطونية، وإن كانت تختلف عنها من بعض الوجوه. هي المرايا الأزلية للموجودات وهي على ما هي عليه من العدم. ما شَمَّتُ رائحة الوجود الخارجي لأنها ليست سوى "

إن الأعيان الثابتة لها طبيعة مزدوجة، إذ إنها فاعلة ومنفعلة (5) من حيث كونها تتوسّط بين المطلق والنسبي، بين الغيب والشهادة، بين الذات وتجلّياتها. إنها منفعلة، من حيث هي قوابل وممكنات في الوجود الإلهي مستعدة للتكوين وللإبجاد. وهي فاعلة، من حيث كونها تحديدية للعيني الظهوري، يعني ذلك أن الأعيان الثابثة هي الممكنات التي تتحقّق في ظاهرة العالم. وهي لا تتناهى. ولكن ما لا يتناهى لا يدخل في الوجود الثابت، بمعنى أن الوجود لا يستقر على حال، وإنّما هو ظهور مستمر لهذه الأعيان الثابتة في العدم.

إن الأعيان الثابتة ليست هي الله، لأنها ممكنات وليس الحق مندرجاً ضمن الممكن. يقول ابن عَربي: «اعلم أن العالم عبارة عن كُلِّ ما سوى الله، وليس إلا الممكنات سواة وجدت أو لم توجد. فإنها بذاتها علامة على علمنا أو على العلم بواجب الوجود لذاته وهو الله، فإن الإمكان حُكْمٌ لها لازم في حال عدمها ووجودها، بل هو ذاتي لها، لأن الترجيح لها لازم. فالمرجح معلوم، ولهذا سُمِّي عالماً من العلامة، لأنه الدليل على المرجح فاعلم ذلك، (6). إن الأعيان الثابتة ليست عدماً محضاً ولا وجوداً خالصاً. فهي ليست ما لا يمكن أن يوجد وما لا يمكن أن لا يكون موجوداً. إنها ممكنات والإمكان يرافقها في العدم وفي الوجود. ولذلك، فهي في باب الترجيح في باب الإذهاب والإتيان، وهذا الترجيح هو معلوم، والمعلوم أعمّ في الدلالة من الشيء. ومن المعلوم اشتُقُ العالِم. فكان العالم علامة، والعلامة هنا أعمّ. والأعيان الثابتة معلومة، غير مجهولة، وهي نوسط العدم والوجود.

وبخلاف الأعيان الثابتة، لا يتعلّق العدم بالوجود الحقّ، كما أن العدم الخالص لا يقبل لا يستقبل الوجود. • فالوجود المحض لا يقبل العدم أزلاً وأبداً والعدم المحض لا يقبل الوجود أزلاً وأبداً، والإمكان المحض يقبل الوجود لسبب ويقبل العدم لسبب أزلاً

صور معقولة في العلم الإلهي». وتُسمَّى بماهية الأشياء عند الحكماء والمعدوم المعلوم والشيء الثابت باصطلاح الأصوليين. انظر: هامش صفحة 21، من كتاب التجليات الإلهية وكشف الغايات في شرح ما اكتنفت عليه التجليات، تحقيق: عثمان يحيى، مركز نشر دانشكاهي، طهران، 1988.

Isutsu, T. Sufism and Taoism, Permanent Archetypes, p.159. (5)

<sup>(6)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص443.

وأبداً. فالوجود المحض هو الله ليس غيره. والعدم المحض هو المحال وجوده ليس غيره. والإمكان المحض هو العالم ليس غيره. ومرتبته بين الوجود المحض والعدم المحض فيما ينظر منه إلى العدم يقبل العدم وبما ينظر منه إلى الوجود يقبل الوجود»<sup>(7)</sup>.

يكشف هذا القول عن الطبيعة التوسطية للأعيان الثابتة، من حيث إنها قوابل للعدم وللوجود معاً. إنها تقبل الإيجاد existentiation. أي أنها تحضر في العالم كأعيان ثابثة في العدم وتكون موجودة في العالم بفعل الأمر الإيجادي. لكن وجودها في العالم ليس وجوداً خارجيًا ومرثيًا، إنها موجودات معدومة. فابن عَرَبي يميّز في هذا السياق بين «لفظة وجود» بمعنى «الوجود الخارجي» وبين وجود هذه الأعيان في العلم الإلهي. إنها نماذج خالدة للظهور (8). لكن هذا لا يعني أن هذه الأعيان مساوقة للوجود الإلهي ومشاركة له في الخلود، وإنما هي معلومة له أبديًا. فالحق عالم بها أبداً. يقول ابن عَرَبي: «علم الحق بنفسه عين علمه بالعالم، إذ لم يزل العالم مشهوداً له تعالى وإن اتصف بالعدم، ولم يكن علمه العالم مشهوداً لنفسه، إذ لم يكن موجوداً. وهذا بحر هلك فيه الناظرون الذين عدموا الكشف، وبنسبة لم تزل موجودة. فعلمه لم يزل موجوداً، فعلم العالم في حال عدمه وأوجده على صورته في علمه (9).

إن الأعيان الثابتة قد ثبتت في العدم، وهذا هو قِدَمها، ولذلك فهي غير فاسدة، ولا متحرّكة، وإن الحقّ هو الذي أراد أن تكون هذه الأعيان غير فاسدة، إذ إنها تحديدات باطنية لوجود العالم.

### 2 \_ الأعيان الثابتة بمثابة ظلال

إن العالم أو ما سوى الحق ليس شيئاً آخر غير ظهور الأعيان الثابتة التي هي بمثابة ظل لنور الوجود الإلهي. وهذا الظل هو ما به ينسب الوجود إلى العالم. «فمحل ظهور هذا الظل الإلهي المُسمّى بالعالم إنّما هو أعيان المُمكنات»(١٥).

<sup>(7)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص426.

Addas, C. Ibn Arabi et Le voyage sans retour, p.89. (8)

<sup>(9)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج1، ص90.

<sup>(10)</sup> ابن غَرَبي، فصوص الجكم، ونص حكمة نورية في كلمة يوسفية، ص101.

لذلك، فإن الوجود «الخارجي» لهذه الأعيان، هو وجود الظل، وليس وجوداً مستقلاً عن النور الإلهي. ولا يكون الظل موجوداً إلا بوجود النور. فإن الظلال لا يكون لها عين بعدم النور» أن الظل يكون مُدرَكاً في الحس. ولا يُدرَك إلا بالنور. فضلاً عن ذلك، يحمل الظل خفاة وغيباً ويميل إلى السواد نظراً لبُعد المناسبة بين الحق وبين الأعيان الثابتة. هذا يعني أن الأعيان الثابتة هي ظاهرة بالمعنى الفينومينولوجي، إذ إن نمط عرضها يكشف عن أنها مؤشر على غيرها، كما أنها قد تكون مُضلِّلة، إذا نسبنا الوجود الذي لها إليها. فالظل يُخفي النور الذي به يكون موجوداً. لذلك فإن وجود هذه الأعيان، مثل وجود الظلال، إنما هو وجود معدوم، إذ إن «أمر الخلق مع الحق كالقمر مع الشمس في النور الذي ظهر في القمر. وليس في القمر نور من حيث ذاته ولا الشمس فيه ولا نورها. ولكن البصر كذلك يدركه. فالنور الذي في القمر ليس غير الشمس. كذلك الوجود الذي للممكنات ليس غير وجود الحق كالصورة في المرآة» (12).

### 3 ـ معدوميَّة الأعيان الثابتة

إن معدومية الأعيان الثابتة تجعل هذه الأعيان معقولةً لا موجودةً وأن وجودها يكون بالقُوة لا بالفعل. تماماً مثلما يكون الظل المنسوب إلى الشخص قائماً في الشخص، وإن كان مرئيًا في الحس. لكن هذا لا يعني أنها غير موجودة بشكل مطلق، فهي \_ كما قلنا \_ ليست عدماً محضاً. ولا وجوداً متحققاً. في الخارج. إنها على العكس من ذلك حقائق في العلم الإلهي. لكنها لا توجد في العلم الإلهي بنفس الكيفية التي توجد بها المفاهيم في العقل الإنساني، لأن هذه نتبجة عمل تجريدي يكون محدوداً بالزمان والمكان، وهي توجد في العلم الإلهي بمثل وجود الأسماء الإلهيئة في الذات الإلهيئة إنها نماذج خالدة للظهور. ليس لها تحديد زماني ومكاني.

إن الأعيان الثابتة هي مُمكنات لا تمتلك أبداً وجوداً يخصُها ولذلك لا تخرج أبداً من الثبوت. ووجودها في الظهور هو انعكاس لوجودها في العلم الإلهي.

<sup>(11)</sup> المصدر السابق، ص103.

<sup>(12)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص396.

فظهورها هو لباس Atour وهذا اللباس هو توار وانسحاب Dètour et retrait. لأن عين الوجود هو وجود الحقّ لا غيره، ولأن الموجودات لا تعثر في أنفسها إلا على الوجود الإلهي الذي يظهر فيها لذاته تبعاً للكنز الخفي. «وهذا يدلك على أن العالم ما هو عين الحقّ، وإنّما هو ما ظهر في الوجود الحقّ، إذ لو كان عين الحقّ ما صح كونه بديعاً كما تحدث صورة المرئي في المرآة» (14). فالوجود الحقّ لا يظهر بذاته، وإنّما يظهر في الموجودات من حيث هي لباس محتجب.

إن صورة المرئي في المرآة ليست هي عين المرئي، وإنّما هي حصيلة نظره في المرآة. والعالم هو ظهور في الوجود الحقّ. فهو مرآة. كما أن الأعيان الثابتة إنّما هي حصيلة نظر الوجود المحض في العدم المحض، الذي به صار هذا العدم معدوماً.

### 4 ـ شيئيّة الثبوت أو المعدوم

من المدهش أن يبدأ ابن عَرَبي موسوعته الصّوفية بالقول التالي: «الحمد للَّه الذي أوجد الأشياء الله عن عدم وعدّمه» (15). يعني أن اللَّه هو الذي أوجد الأشياء وأعدم العدم. وهو أمر يثبته ابن عَرَبي عندما يتحدّث عن الإنزال الإلهي، أي إخراج الأشياء من خزائن الجود الإلهي: «وهو قولنا في أوّل خطبة هذا الكتاب الحمد للَّه الذي أوجد الأشياء عن عدم وعدمه. وعدم العدم وجود» (16).

إن العدم نفسه يحتاج إلى من يجعله أن يكون معدوماً كي يكون موجوداً في الأذهان وفي الأعيان. والوجود الحق الذي هو الله هو الذي أوجد الوجود وأعدم العدم. فالعدم موجود من حيث ما هو معدوم. في هذا يكون العدم متميزاً ولكنه لا يلبس حُلّة الوجود، غير أنه فيه تقوم الممكنات قبل أن تظهر في الوجود المضاف وفيه تكون في حال الثبوت. والثبوت حاصل في الحقيقة عن القبضة

Heidegger, M. Question 1, contribution à la question de l'être. Tr. Costas Axelos (13) et autres, Tel Gallimard, 1968, p.226 et suiv.

<sup>(14)</sup> ابن عربي، الفتوحات المكتة، ج4، ص316.

<sup>(15)</sup> المصدر السابق، ج1، ص2.

<sup>(16)</sup> المصدر السابق، ج1، ص281.

الإلهبّة. لا يعني الثبوت توقّفاً وانتهاء وحصراً إنّما هو طاعة وعبودية المعدومات واستعدادها لاستقبال الإيجاد من الخالق كي تكون وهي الآن تتكوّن باستمرار. كل نوفف يدلّ على عجز من الأصل. فالحق سبحانه نظراً لكونه المتصف بالوجود العنّ، رجّح الوجود على العدم. فتوجّه أمره الإيجادي إلى المعدومات وهي قد ثبت في العدم بفعل وجود الوجود، فكانت مطيعة ومستعدة لتلقي هذا الأمر الإيجادي، فخرجت من العدم مع بقائها ممكنات حاملة في وجودها الماهوي فابليّة الرجوع إلى العدم، فكان وجودها ظهوراً يحجب عنها وجودها العدمي. وفي هذا يتمتّع الإنسان بوضع خاص وهو أنه نظراً لكونه جامع الحقائق الكونية ولكونه موجوداً على الصورة حصل لديه الوعي بالأصل. وهذا ما سيدفعه نحو بناء معرفة نساعده على السفر من الظهور والحضور نحو البطون والغياب. ومن هذا السَفَر يجني ثمار العبودية والافتقار إلى الحقّ. فلقد أوقف الحقّ سبحانه وجود الموجودات اعلى توجّه كلمه (17).

الموجودات التي هي في حقيقتها ممكنات وفي أصلها معدومات هي أيضاً كلمات. فاستحقّ الوجود المضاف أن يكون كتاباً منشوراً يقرؤه أهل الله بالحال لا باللفظ. اللفظ محدث وله وجوده في المضافات أما الحال فلقد حصل مع نداء الحقّ عند الإيجاد. فكان الكلام مع الحال ذكراً. وهذا الذكر لا يكون فعلاً من أفعال الذاكرة التي تستفيد موادها من تخوم الموجود، إنه ليس تذكّراً لما كانت نعيشه النفس الإنسانية وتعرفه قبل أن تخرج إلى العالم على طريقة الفّهم الأفلاطوني، وإنّما يستحضر الأمر القديم الذي سمعه عند الإيجاد في غياب فكر ووعي ومُشاهدة. فالحق سمح للموجودات بأن تظهر بعضها لبعض في الإنسان. لم يظهر الحقّ الموجودات في الوجود المضاف فحسب وإنّما أظهر نفسه فيه أيضاً. لكن كيف ظهر؟ لقد ظهر باطناً، لكنه سبحانه ما بطن وما ظهر. لقد فظهر سبحانه فظهر وأظهر وما بطن ولكنه بطن وأبطن وأبطن أبلي فلهوره. فانظر الظهور كيف عن الغافلين. وظهور الموجودات هو حجاب على ظهوره. فانظر الظهور كيف بكون حجاباً على الظهور. فليس وجود الأشياء إلاً ظهورها في ظهوره. وقوة

<sup>(17)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج1، •خطبة الكتاب، ص41.

<sup>(18)</sup> المصدر السابق نفسه.

ظهوره حجاب عليه فما أشد الظهور وما أبعدنا عن الشعور به إلاً قوة حضوره وقربه. فهو أقرب إلينا من حبل الوريد لكن لا نشعر بذلك؛ لأن «من اشتد ظهوره في نوره... تضعف الإدراكات عنه فيُسمّى ذلك الظهور حجاباً»(19).

إن أصعب ما يمكن أن نواجهه عندما نفكر هو ما يعتبره فكرنا واضحاً وبديهيًا، ما نعتبره نصاً، لأنه في هذه الحالة نضعه خارج منطقة الفحص والانتباه. تتأسّس هذه الصعوبة على النقص الذي في طبيعة الفكر ويتمثّل في كونه ينصرف نحو الانشغال بوجود غيره دون أن ينعكس على نفسه ليرى الطريق مرسوماً أمامه يقوده نحو الحقّ. هذا الطريق هو الذي تحجبه عنا قوة الظهور. وهي التي لا يتمكّن العقل من حفر مسارٍ فيها كي يتحقّق من حدوده، إنه لا يتمكّن من ذلك نظراً لغيابه عن الحكمة المتمثّلة في التواضع. إنه يفتخر بأدلته فيمنعه هذا الافتخار عن مشاهدة عجزه المتمثّل في عدم إدراك الحقيقة المنتشرة والمبسوطة أمامه. ينبغي إذن خوض تجربة مكافحة تقهر حجب الأكوان وحجب القوى الإدراكية وحجاب اليقين المباشر كي نتحقّق من ظهور الحقّ في الوجود المضاف.

معضلة مشاهدة ما يظهر في الظهور لا تقوم في الوجود وإنّما في المعرفة، ولذلك ينبغي إعادة النظر في المعرفة إعادة جذرية تتعلّق بإمكانها وحدودها، ومن ثُمَّ رسم مجالات أخرى جديدة نابعة من تجربة الإنصات إلى الوجود مع ما يحمله هذا الإنصات من تقنيات للسير نحوه.

لم يكن فعل الإخراج الوجودي إلا وفع حجاب العدم عن المُمكنات لترى أعيانها ولم تكن هذه الأعيان نفسها إلا حُجُباً مضافة تحول دون رؤية الأسماء الإلهيَّة واختصاصاتها في الوجود. فما كان من الإنسان إلا أن يتعبد. ومن البين أنه لا يعبد إلا ما هو أوّل، وليس ما هو ظاهر. ومن هنا يبطل كل من يعبد شيئاً ظاهراً. والباطن من حيث هو هدف العارف يقوّي الوعي بوجود الباطن في الظاهر محجوباً فينتبه كي لا يسقط في مهب جعل الحُجُب طُرُقاً تستحق أن تُعبد.

### 5 ـ مفهوم الشيء في شيئيَّة الثبوت

إن مفهوم الشيء يشمل الموجود والمعدوم، فنكون أمام مفهوم شيئيَّة

<sup>(19)</sup> رسالة الأنوار، ضمن رسائل ابن عربي، حيدر آباد الدكن، ص2.

المعدوم المعتزلي. ويمكن ربط هذا المفهوم بالآيتين ﴿ لَمْ يَكُنُ شَيّاً مُلْكُورًا ﴾ و المعتزلي. ويمكن ربط هذا المفهوم بالآيتين ﴿ لَمْ يَكُنُ شَيّاً مُلْكُورًا ﴾ و كذلك بقول ابن عَربي اسبحان من أظهر الأشياء وهو عينها ٩٠. إن مفهوم الشيء في الآية الأخيرة يفيد أنه شيء يسمع كلام الله ولذلك فهو ليس بعدم خالص. في حين أنه في الآية الأولى يفيد عدم وجوده تحت أية علاقة (20). غير أننا نُسجَل هنا ملاحظة على هذا الفهم. فإذا كان العلامة شودكيفيتش قد ركّز على مفهوم الشيء في هاتين الآيتين، ليعتبر هذا المفهوم في ﴿ لَمْ يَكُنُ شَيّاً مُلْكُورًا ﴾ خارج أية علاقة، فإن هذا الشيء الذي لم يكن مذكوراً لا يعني أنه لم يكن معلوماً، أي أنه لم تكن له علاقة بالعلم الإلهي. وإنما يعني نقط أنه لم يدخل بعد في علاقة اجتماعيّة تربطه بغيره من الأشياء الأخرى. لذلك ينبغي التركيز على فعل التكوين في الآيتين ﴿ لَمْ يَكُن ﴾ و ﴿ أَن نَقُولَ لَهُ كُن لَلك ينبغي التركيز على فعل التكوين في الآيتين ﴿ لَمْ يَكُن ﴾ و ﴿ أَن نَقُولَ لَهُ كُن عنره بفعل خروجه إلى الوجود. هذا يعني أن الظهور أو ما يكون مذكوراً هو نغيره بفعل خروجه إلى الوجود. هذا يعني أن الظهور أو ما يكون مذكوراً هو نعيله منا مذكوراً أمرناه بأن يكون موجوداً. أي أن يذكره غيره.

### 6 ـ ما معنى (سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها)؟

لكن كيف نفهم قول ابن عَرَبي: «سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها». والجواب هو أن النصّ المذكور أعلاه يثبت أن العالم ليس هو عين الحقّ. بالتالي نساءل: ما هي دلالة العين ضمن فينومينولوجيا الغياب؟ لقد أسيء فَهم هذا القول الأكبري من طرف الكثيرين الذين اتهموا الشيخ الأكبر بالكفر والزندقة وبالقول بوحدة الوجود التي تجمع بين الضفدعة والله تعالى الله عن ذلك عُلوًا كبراً. لنستمع إلى قول ابن عَرَبي التالي وهو قول يثبت فيه أن الحقّ سبحانه غير منعوت منبد حتى بالإطلاق وما بالك أن يتقيد بشيء: «وأما الأمر في نفسه فغير منعوت بتقييد ولا إطلاق بل وجود عام. فهو عين الأشياء وما الأشياء عينه. فلا ظهور بتقييد ولا إطلاق بل وجود عام. فهو عين الأشياء وما الأشياء عينه. فلا ظهور

Chodkiewicz, M. Les illuminations de la Mecque, Albin Michel, 1997, (20) p.31-32.

لشيء لا تكون هويته عين ذلك الشيء. فمن كان وجوده بهذه المثابة كيف يقبل الإطلاق أو التقييد. هكذا عرفه العارفون. فمن أطلقه فما عرفه ومن قيده فقد جهله (21).

قد يُعيدنا هذا النص إلى قضية التشبيه والتنزيه، وهذا أمر مبرّر. لكن ما يهمنا منه هو تأكيده على أن الحق هو عين الأشياء من دون أن تكون الأشياء عينه. وهو ما يؤكّده قوله «سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها» ولم يقل هي عينه. إذ كيف للشيء الذي هو في حقيقته لم يكن مذكوراً ولا موجوداً أن يكون هو عين الحقّ؟ كيف يمكن أن يكون المعدوم هو عين الوجود؟ يقول ابن عَرَبي: «العالم عدم والعدم عين المعدوم لا أن العدم أمر زائد على المعدوم. . . بل العدم نفس المعدوم» أكيف تكون الأشياء هي عين الحقّ وهي معدومة؟ كيف يكون هو عينها بالمعنى الذي تكون فيها عين الحقّ عين الأشياء وهي معدومة؟ تعالى الله عن ذلك عُلوًا كبيراً، وترفّع ابن عَرَبي عن مثل هذا الفّهم التافه.

ما يكون مسيئاً عند تحليل قول مثل هذا هو التركيز على مفهوم محدّد منه وهو «العين» وعدم الانتباه إلى مفاهيم أخرى داخله مثل «سبحان» و«أظهر». إن «سبحان» يرتبط بالسبوحية التي هي تنزيه عقلي مجرّد يقول بالانفصال، وهذا التنزيه يخالف أن تكون الأشياء مطابقة للحق سبحانه. كما أن «أظهر» هو فعل له علاقة بالعطاء والوهب والامتنان. ويترتب على ذلك حصول علاقة تبعية الأشياء لعينها، وليس تبعية العين لأشيائها. بل هناك من الباحثين من يركز على هذا القول ليثبت وحدة الوجود التي يعتبرها عقيدة ابن عَربي. من ذلك قول عفيفي التالي: «يصرّح ابن عَربي بهذه العقيدة في عبارات قوية وجريئة لا مواربة فيها». من ذلك قوله سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها» (23). هل نتفق مع هذا التحليل الذي يقدم نفسه باعتباره لا يرقى إليه شك؟ هل هناك تحليل لا يقبل تحليلاً آخر؟ وهل يمكن القول بأن ابن عَربي يقول بعقيدة وهو الذي يقول بأنه يعقد كل العقائد؟ هل يمكن القول بأنه يضيف عقيدة إلى العقائد الأخرى وهو الذي يرفض التقييد؟

<sup>(21)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 369، «الوصل 10»، ص385.

<sup>(22)</sup> كتاب الأزل، حيدر آباد الدكن، ص7.

<sup>(23)</sup> أبو العلا عفيفي، الثورة الروحية في الإسلام، دار الشعب، بيروت، بدون تاريخ، ص177.

بناة على تحليلنا الذي نعتبره قابلاً للتأويل نقول: ليست هناك وحدة بين الشيء وعينه، بل إن الشيء يحجب عن نفسه عينية وجوده. إنه حجاب على نفسه تماماً مثلما يكون الموجود حجاباً على الوجود، والمظهر حجاباً على الظاهرة، والظاهرة حجاباً على ظاهريتها، والعين الثابتة ظلاً يحجب عنها نور وجودها.

ويفسر الجامي المفهوم العين في القول الأكبري التالي: الما شاء الحق سبحانه من حيث أسماؤه الحسني. . . أن يرى أعيانها (<sup>(24)</sup>) بأنه يُشير إلى رؤية أعيان الأسماء (وليس أعيان الأشياء) في مرتبة الواحدية من حيث هي متمايزة بعضها عن بعض، ورؤية عينه باعتبار الأحدية حيث الأسماء لم تكن متمايزة عن بعضها بعضاً (<sup>(25)</sup>). كما نجد عَبد الكريم الجيليّ يفهم تجلّي الحقّ بأعيان المظاهر بأن هذا التجلّي هو عين المظهر وهو اأوّل مجالّي الصفة الواحدية، ويعتبر هذا التجلّي منظراً الا تعمل للعبد فيه، بل بمحض الجذبات الإلهيئة، ويستشهد بقول المُجنّيد التالي: المحدث إذا قورن بالقديم لم يبق له أثر اعيان الأسماء بعد أن الأشياء ليست عيناً مُشاهدةً في مستوى الحس، وإنّما هي أثر أعيان الأسماء بعد أن كانت متمايزة في حضرة الواحدية.

يترتب على ذلك أن الحقّ، إن كان هو عين الأشياء، فإن هذا يعني أن الشيء ليست له عينه من حيث هو شيء، وإنّما له هذه العين من حيث هو أثر ومظهر، فلا تكون الأشياء هي عين الحقّ. يقول ابن عَرَبي: (ولقد نبّهتك على أمر عظيم إن عقلته. فهو عين كل شيء في الظهور، ما هو عين الأشياء في ذواتها سبحانه وتعالى بل هو هو والأشياء أشياء (27). أن يكون الحقّ عين الأشياء، لا يعني

<sup>(24)</sup> فصوص الحِكم، افص حكمة إلهية في كلمة آدمية.

<sup>(25)</sup> شرحُ الجاميّ، المُلا عبد الرحمن بن أحمد بن محمد، على فصوص الحِكَم للشيخ الأكبر ابن عَرَبي، ضبطه وصححه: الدكتور عاصم إبراهيم الكيالي الحسيني الشاذلي الدرقاوي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004، ص50. يشرح الجاميّ «مفهوم الفص» بأنه خلاصة الشيء وزبدته. نفسه ص49، في حين أن محمود الغراب يقول بأن «المناسبة في تسمية الفص هو أن آدم عليه السلام خُلق على صورة الحق». انظر: شرح فصوص الحِكَم، تحقيق وجمع وتأليف: محمود الغراب، ط2، دمشق، 1995، ص20.

<sup>(26)</sup> عبد الكريم بن إبراهيم بن عبد الكريم الجيلي، المناظر الإلْهيَّة، ويليه شرح مشكلات الفتوحات المكيّة، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 2004، ص22.

<sup>(27)</sup> نقلاً عن عبد الكريم الجيلي، كتاب الإسفار عن رسالة الأنوار، ص32.

أنه والأشياء هُويَّة واحدة تعالى عن ذلك عُلوًا كبيراً، وإنَّما هو أصلها في الظهور. فعين الشيء ليس هو ذات الشيء، إذ الأشياء في ظهورها ليس هو ظهوراً لماهياتها وإنَّما هو فقط شعورها بهذا الظهور، وهو ظهور حادث. ومن ثُمَّ، فإن عين الشيء هو أصله، وأصله هو وجوده في العلم الأزلى. أما الأشياء في ظهورها الخارجي فهو إدراكها لوجودها وهو ما به تنفصل بعضها عن بعض. ولذلك، لا يكون في الوجود قبح وإنّما القبح قد يكون في الشيء من حيث هو شيء. والشيء لا يكون شيئاً إلا من حيث علاقته بشيء آخر. فلا يكون القبح حاصلاً إلا من العلاقة بين الأشياء. وليس في الوجود قبح. بل فيه رحمة بدليل قول ابن عَرَبي التالي: "فإن الوجود رحمة في حقّ كل موجود الأ(28). من ذلك، مثلاً، أن الخنزير ليس قبيحاً بالنظر إلى وجوده، لأن الله هو الذي أوجده. وإنّما هو قبيح بالنظر إلى علاقته بغيره. أي بالنظر إلى شيئية ظهوره التي يتميّز بها في علاقته بغيره. أما بالنظر إلى عدمه فهو عين ثابتة. وإذن، فإن عين الشيء ليس هو وجوده. يقول ابن عَرَبي: «وأما مذهبنا فالعين الممكنة إنّما هي ممكنة لأن تكون مظهراً لا لأن تقبل الاتصاف بالوجود فيكون الوجود عينها. فليس الوجود في الممكن عين الموجود بل هو حال لعين الممكن به يُسمّى الممكن موجوداً مجازاً لا حقيقة، لأن الحقيقة تأبى أن يكون الممكن موجوداً. فلا يزال كل شيء هالك. كما لم يزل لم يتغيّر عليه نعت، ولا تغيّر على الوجود نعت. فالوجود وجود والعدم عدم" (<sup>(29)</sup>.

ويترتّب على ذلك أن القول: «سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها»، يصير مفهوماً. ولا يُشير إلى وحدة الوجود المُفترى عليها. ما يؤكد تحليلنا هذا هو الفرق الذي يقيمه ابن عَرَبي بين عين الحقّ وصورته. لنستمع إليه يقول:

فالعينُ واحدةُ والحكمُ مختلفٌ والقائلونَ بذا قومٌ لهم نَظَرُ اللّه أعظمُ أن تُدرى مقاصِدُهُ في خَلْقِهِ بل له الآياتُ والعِبرُ جَلَ الأَلهُ فلا عقلٌ يحصّلُهُ وعزّ قدراً فما يحظى به بشرُ لكنْ له صُورٌ فينا مُحَقّقةٌ جاء الخطابُ بها في ضمنها صُورُ

<sup>(28)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص281.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق، ج2، ص99–100.

تعنو لصورة من يُعزى له صُورً فِما ترى صُوراً إلاَّ لها سُورُ (30)

ما يؤكُّد هذا التحليل أيضاً هو أن ابن عَرَبي يميِّز بين العين والوجود. فالشيء يكون موجوداً بالوجود. وعندما يكون موجوداً تكون له اعين شيئته، لأنه لو سلّمنا بأن «عين» الشيء هو وجوده لكان هناك وجود قبل الوجود. يقول عبد الرزاق القاشاني: الكل شيء موجود بالوجود. فعينه غير وجوده، فلم يكن وجوداً. وإلاًّ فإذا وجد كان للوجود وجود قبل وجود وجوده. والوجود بذاته موجود، فوجوده عينه، وإلاَّ لكان ماهيته غير الوجود، فلم يكن وجوداً. وإلاَّ فإذا وجد كان للوجود وجود قبل الوجود. وذلك محال. فالوجود بذاته واجب أن يوجد بعينه لا بوجود غيره، وهو المقوّم لكلّ وجود سواه، لأنه موجود بالوجود، وإلاّ لكان لا شيئاً محضاً»<sup>(31)</sup>. نعثر هنا على الاختلاف الأنطولوجي بين «عين» الشيء ووجوده. أو بين الموجود والوجود. فالعين موجودة بالوجود الذي يختفي في الأعيان. ولو كان الوجود هو الموجود لكان في حاجة إلى وجود يجعله موجوداً. فالوجود هو أصل الموجود. وهو أصل الأعيان. نقول بعبارةٍ أخرى، إن الأعيان متنوّعة ومتميّزة غير أنها تتّحد في حقيقة الوجود. ووجود الأعيان هو أساس الكثرة في الواحد، (32). فضلاً عن ذلك، أن التغيُّر يطال الأعيان، والحقُّ سبحانه لا يتغيَّر في ذاته. •وأعيان الممكنات في شيئية ثبوتها مشهودة للحق غيباً. وأعيان هذه الصور الظاهرة في الوجود الذي هو عين الحق أحكام أعيان الممكنات من حيث ما هي عليه في ثبوتها من الأحوال والتنوع والتغيير والتبديل تظهر في هذه الصور المشهودة في عين الوجود الحقّ. وما تغيّر الحقّ عمّا هو عليه في نفسه<sup>(33)</sup>.

ليست الأشياء هي عين الحقّ وإنّما هي ظاهرة في الوجود الحقّ. وهذا الوجود واحد لا يتبدّل. والأشياء تتبدّل. الوجود واحد والموجودات متنوّعة. فأين وحدة الوجود؟ لكن ما الذي تستفيده الأعيان الثابتة من ظهورها ومن شمّها لرائحة الوجود؟

<sup>(30)</sup> ابن عَرَبي، الإسفار عن نتائج الأسفار، ص84-85.

<sup>(31)</sup> القاشاني، شرح فصوص الحِكم، ص4.

<sup>(32)</sup> للمزيد من التفاصيل، انظر: شرح الإشاني على فصوص المجكم، ص25.

<sup>(33)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص19.

إن الحقّ هو عين الأشياء لكن الأشياء لها «أعيانها» التي تحجب وجودها عن الصورة. يعني ذلك أنه ينبغي التمييز بين العين بالمفرد والأعيان بالجمع، تماماً مثل التمييز في الرؤية بين البصر والأبصار وذلك في الصورة المكافحة. فالعبد الذي أحبه الله يبصر ببصر الحقّ بخلاف الأبصار. لذلك يتم الحديث عن الأعيان الثابتة وعن أن لكلّ موجود عينه الثابتة. أي نكون في مجال الكثرة. ولا يمكن أن نرى الواحد بالكثرة. ولا أن نرى العين بالأعيان. يقول ابن عَرَبي: «كذلك أعيان العالم لا يقال: إنها عين الحقّ ولا غير الحقّ، بل الوجود كلّه حق»(34).

إن الأعيان هو ما فيه تتبدّى الممكنات كي تلبس حُلَّة الشيء. فليست الأعيان هي الماهيّة، وإنّما هي محض ظهور. هذا الظهور للأعيان نابع من الأمر الإيجادي «كن». هذا الأمر جامع لكلّ الأوامر في عالم الخلق وهو يقوم مقام لفظة «فعل» في الأوزان. لذلك فإن العالم هو حصيلة قصد. وهذا الإخراج أو الإيجاد الذي صيغ في الكلام الإلهي «كن» ظهر في نفس الرحمان وظهر الكون في العماء. لكن الكون كما قلنا هو كلمات اللّه لأن الكون في النفس حاصل من حيث هو أمر، وفي العماء قائم باعتباره خلقاً فالخلق بدأه الحقّ في العماء (35).

إن الأعيان الثابتة كما يقول ابن عَرَبي «موجودة للَّه غير موجودة لأنفسها. فبالنظر إلى أعيانها هي موجودة عن عدم، وبالنظر إلى كونها عند اللَّه في هذه الخزائن هي موجودة عن عدم العدم وهو وجوده (36). إنه بالنظر إلى أن الأعيان الثابتة عند اللَّه وليس من اللَّه أو عن اللَّه هي وهب منه ولكنها موجودة عن العدم. الذي عدمه الحقّ وأوجده عدماً. ومن هنا يبطل قول الشيخ ابن تَيميَّة وأتباعه الذي يعتبر الأعيان الثابتة حُجّة على أن ابن عَرَبي يعلم أتباعه أطروحة قدم العالم (37) بدليل أن هذه الأعيان الثابتة غير موجودة لأنفسها كي نصفها بالقدم. بل وليست من باب الممكن لنفسه وإنّما لها الاستعداد لقبول الوجود والخروج من الثبوت. الذي باب الممكن لنفسه وإنّما لها الاستعداد لقبول الوجود والخروج من الثبوت. الذي

<sup>(34)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 371، ص419.

<sup>(35)</sup> انظر: تحليلنا لمراتب الوجود وعلاقة الأسماء بالأشياء في هذا البحث.

<sup>(36)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص281.

Chodkiewicz, M. Les illuminations de la .288-287. من .288-287 انظر: هامش صفحة. 288-287 Mecque, Anthologie présentée par Michel Chodkiewicz.

هو نمط حضور هذه الأعيان في العلم الإلهي. وثبوت الأعيان في العلم الإلهي ليس يعني أن لها وجوداً مساوقاً لوجود الحق سبحانه. فمساوقتها للوجود الإلهي إنما هي تعلق لا وجود. يقول ابن عَربي: «للممكنات من حيث إن لها أعياناً ثابتة لا موجودة متساوقة لواجب الوجود في الأزل. كما أن لنا (لها) تعلقاً سمعيًا ثبوتيًا لا وجوديًا بخطاب الحق إذا خاطبنا. وأن لها قوة الامتثال. كذلك لها جميع القوى... كل ذلك أمر ثبوتي وحكم محقق غير وجودي وعلى تلك الأعيانه (38). وإذن، فإن الثبوت للأعيان وليس لها الوجود، إذ إنها موجودة لله لا لأنفسها. نقول بعبارة أخرى: ينبغي التمييز بين ثبوت الأعيان وبين وجودها. فثبوتها عدم إضافي أو لا وجود نسبي. ووجودها هو غياب عن نفسها وحضورها للحق. والإيجاد هو الذي أظهرها في الخارج. وبالإيجاد تعرف ما هي.

إنّ الممكنات في فكر ابن عَرَبي، لا تمتلك لنفسها وجوداً وهي لا تخرج أبدا من الثبوت حتى ولو لبست حُلَّة الوجود، إذ العدم يرافقها على الدوام، الأن عين الممكن ما زال في شيئيّة ثبوته ما له وجوده ((39) والأن الممكن يستحيل عليه الوجود أزلاً. فلم يبق إلا أن يكون أزلي العدم ((40) هذا من جهة، ومن جهة أخرى، أن اواجب الوجود لنفسه لا تعلّق له بالعالم لذاته، وإنّما كان التعلّق من حيث أعيان الممكنات، لأنها تطلب نِسَباً تظهر بها عينها. وما تم موجود تستند إليه هذه النسب إلا واحد وهو الله الواجب الوجود لنفسه ((14)).

نفهم من هذين القولين ما يلي: إن العدم يرافق الأعيان الثابتة في الوجود، ولذلك ليس لها وجود تستقل به. فوجودها هو تجلّي الحقّ في صور أحوال الممكنات (42). وهذا الوجود المتجلّي هو نور الحقّ الظاهر في صور الكائنات (43). هذا من جهة، ومن جهة أخرى، فإن النسب التي بها تظهر أعيان الممكنات هي

<sup>(38)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، الباب 371، الفصل الأول، ص429.

<sup>(39)</sup> المصدر السابق، ج4، ص312.

<sup>(40)</sup> المصدر السابق، ج3، ص255.

<sup>(41)</sup> المصدر السابق، ج4، ص314.

<sup>(42)</sup> ابن عَرَبي، كتاب المعرفة، «المسألة 91، ص86.

<sup>(43)</sup> المصدر السابق، «المسألة 92»، ص86.

نسب عدمية، يعني أن ليس لها وجود عيني. يُضاف إلى ذلك أمر آخر وهو: أن الوضع الأنطولوجي للممكن هو الذي يجعلها تنتقل من العدم الإضافي إلى وجود نسبي تتحلّى به وتلبسه (44). هذا الوضع الأنطولوجي للممكن دفع ابن عَرَبي إلى مناقشة هذا المفهوم عند الفلاسفة، على اعتبار أن الممكن ليست له القدرة على أن يكون ممكناً بذاته.

<sup>(44)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص47، ص193، وج2، ص154 ابن غَرَبي، فصوص الجكم، ص76.

# الفصل الثاني عودة إلى مناقشة ابن عَرَبي للفلاسفة: حول مفهوم المُمكن بذاته

بناء على هذا التصوّر ينتقد ابن عَرَبي مفهوم الممكن بذاته عند الفلاسفة الذين يقابلونه بمفهوم الواجب لذاته. يقول ابن عَرَبي: «وإذا كان الواجب واجباً بنفسه والممكن ممكناً بنفسه، ولا قدرة له على إمكانه، لأن له المعيّة لا التبعيّة بعد المعيّة وهذا تناقض. لأن واجب الوجود عندكم علّة لا فاعل بالاختيار. فكيف وجب وجود الممكن وهو بمعنى المعيّة حتى صار بمعنى التبعيّة، والبارئ تعالى علمة لا فاعل على الاختيار. وهذا يؤذن بقِدم العالم وأنه مع واجب الوجود، (45).

إن ابن عَرَبي في هذا النص يرفض التناقض، وينفي أن يكون الله علة وأن يكون هناك شيء اسمه الممكن بذاته. فلو كان ممكناً بذاته لكانت له القدرة على يكون هناك شيء اسمه الممكن بذاته. فلو كان ممكناً بذاته لكانت له القدرة على وجوبه. فنكون أمام قديمين، لأن "قولهم بوجوبه بعد إمكانه تلبيس" (<sup>64)</sup>. يعني ذلك أن الفلاسفة يقولون بأن الممكن بذاته يحتاج إلى علة تنقله إلى الوجوب ـ كما هو واضح في العرض الذي نقدمه في هذا البحث عن التصور الفيضي عند الفارابي ـ أي أنه يكون تابعاً للوجوب بذاته تبعية المعلول لعلته. وهذا أمر يقود إلى القول بقدم العالم أي أن الممكن بذاته هو قديم يإمكانه. وهو قول لا مبرر له في فكر ابن عَرَبي. على الرغم من أن البعض يعزو هذا القول إليه عند فَهْمه للأعيان الثابتة. إن ابن عَرَبي يتحدّث عن المعيّة لا عن التبعيّة. فالحقّ مع كل شيء ولا ينعكس الأمر، أي أن الممكن ليس مع واجب الوجود. فأين وحدة الوجود؟

يضاف إلى ذلك أن الممكن بذاته لا يمكن أن يصير واجباً بغيره وهو بذاته ممكن، لأن انتقاله من الإمكان إلى الوجوب يعني أنه قادر على أن يوجب الوجود لذاته، وأن تكون له القدرة الذاتية على الانتقال، أي تكون لديه القوة على

<sup>(45)</sup> ابن عَرَبي، شجون المسجون وفنون المفتون، ص69.

<sup>(46)</sup> المصدر السابق نفسه.

الوجود. يقول ابن عَرَبي: "فمن المحال أن ينتقل الممكن إلى الوجوب، فذلك تغيّر من ذاته بذاته موجب الوجود لذاته. وهذا خلف (47). وإذا كان المُلاً صدرا الشيرازي، وبالرجوع إلى ابن سينا يتحدّث عن ممكن الوجود لذاته، إذ إنه لو لم يكن كذلك لكان ممتنع الوجود، كما أنه لو كان واجباً ماكان معدوماً، وهو يميّز بين إمكان الوجود الذي هو مجرّد استعداد الممكن وبين القدرة على الوجود التي هي وجود ليست للممكن بذاته، فإنه مع ذلك يتحدّث عن قوة الوجود التي هي وجود الممكن في موضوع وذلك عن طريق الإضافة التي هي له مقوّمة (48). بخلاف ذلك تكون قوة الوجود عند ابن عَرَبي غير متعلّقة بالموضوع أو الإضافة أو الامكان، بل وحتى بأسبقية الوجود على الموجود. فقوة الوجود عند ابن عَرَبي (49) لا تتعلّق بالممكن الذي يصير موجوداً فحسب، وإنّما أيضاً تتعلّق بتعيين المعدوم والجائز والمحال أيضاً، وأيضاً بتعيين المراتب والمنازل والحضرات.

إنّ الممكن ليس ممكناً بذاته كما أنه موجود ومعدوم بغيره، وذلك بخلاف الواجب الذي وجوده لذاته، وذلك في مقابل المحال الذي يقتضي العدم بذاته، وليس هو عين الممكن، لأن المحال لا يكون موجوداً. والعدم ليس صفة للمعدوم لأنه ليس زائداً عليه، وإنّما هو عينه. أما الواجب لذاته فهو عين الوجود وهو وجود لا يرتبط بغيره، تبعاً للحديث: «كان الله ولم يكن معه شيء» (50). لكن أن لا يكون مع الله شيء لا يعني أنه كان مع العدم. إذ إنه تعالى هو الذي عدم العدم. يقول ابن عَربي: «ألا ترى لما استحق الحق الوجود لذاته استحال عليه العدم. كذلك إذا استحق الممكن العدم لذاته استحال وجوده. فلهذا جعلناه مظهراً (15). هذا يعني أن ابن عَربي لا يساوي بين الممكن والعدم وإنّما يقول بتقدّم العدم على الوجود بالنسبة للممكن. فلو كان العدم ذاتيًّا للممكن لكان هو المحال،

<sup>(47)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(48)</sup> المُلَّا صدرا الشيرازي، الحكمة المتعالية، الجزء الثالث من السِفْر الأول، ص49 وما بعدها.

<sup>(49)</sup> ابن عَزبي، الفتوحات المكية، ج2، ص309.

<sup>(50)</sup> العجلوني، كشف الخفاء، حديث رقم 2009، دار الكتب العلمية، عن تعليق عاصم إبراهيم الكيالي الحسيني الشاذلي الدرقاوي، على الإسفار عن رسالة الأنوار، للجيلي.

<sup>(51)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص99.

والحال أن الممكن يقبل الوجود. ويترتب على ذلك أننا أمام عدمين: عدم متقدم على وجود الممكن. وعدم يرافق الممكن كي يجعله مظهراً فقط. يقول ابن عَربي: «ولهذا قبل [الممكن] الوجود بالترجيح، إذن، فالعدم المرجح عليه الوجود ليس هو العدم المتقدم على وجوده، وإنّما هو العدم الذي له في مقابلة وجوده، إن لو لم يكن الوجود لكان العدم. فذلك العدم هو المرجح عليه الوجود في عين الممكن المحكن المحكن.

إن المسألة عند ابن عَربي لا تتعلق بالتمييز بين ما هو ممكن لذاته وواجب لذاته، وإنّما تتعلّق عنده بمفهوم الظهور. يقول ابن عَربي: قما تم من وجوده واجب لذاته غير الحق. والممكن واجب الوجود به، لأنه مظهره. وهو ـ تعالى ظاهر به. والعين الممكنة مستورة بهذا الظاهر فيها فاتصف هذا الظهور والظاهر بالإمكان (53). إذا كانت الممكنات مظاهر وجود الحق، فإن ظهورها أيضاً هو من الممكنات. غير أن إمكانها مستور بظهورها. وإذن فإن فينومينولوجيا الغياب تسير بنا من الظهور إلى إمكانه. فوجودها المُشار إليه يُخفي عنا إمكانها. يتوجب على العقل أيضاً أن يتجه نحو إمكانه، وإمكانه هو أن يعترف بعدم قدرته على الإحاطة مرتبط بالإيجاد. فالممكن قما ظهر نفسه إلا بعد تعلق الأمر الإلهي من قوله (كن) بظهوره. فاكتسب ظهوره لنفسه. فعرف نفسه وشاهد عينه، فاستحال من شيئية ثبوته بظهوره. فاكتسب ظهوره لنفسه. فعرف نفسه وشاهد عينه، فاستحال من شيئية ثبوته الى شيئية وجوده، وإن شئت قلت: استحال في نفسه من كونه لم يكن ظاهراً لنفسه إلى حالة ظهر بها لنفسه بتقدير العزيز العليم (63).

إن هذا النص يحتاج إلى تفسير. فهو يضم إجابة عن السؤال الذي طرحناه وهو: ما الذي تستفيده الأعيان الثابتة من الإيجاد؟ هذا من جهة أخرى، أن العالم يحكم عليه الأمر الإلهي بالظهور والخفاء. «فالعالم كله طالع غارب» (55).

<sup>(52)</sup> المصدر السابق نفسه. انظر: تحليلنا لمفهوم العين في هذا البحث.

<sup>(53)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 13، فق120، ص171.

<sup>(54)</sup> المصدر السابق، ج3، ص254.

<sup>(55)</sup> المصدر السابق نفسه.

فما الذي تحصل عليه الأعيان الثابتة من الظهور؟ إنه معرفة ومشاهدة أعيانها. إنها تحصل على الوعي بوجودها وهو وعي كانت محجوبة عنه في حال ثبوتها، إذ إنه في الثبوت لا تعرف هل هي ممكنات. كيف ذلك؟

إن الممكنات هي معلومات العلم الإلهي الأزلي، ومن هنا فهي قديمة وغير معلومة لأنفسها. فالمعلوم، هنا، يتبع العلم في الصفة. لكن ابن عَرَبي يرفض أن تكون قديمة خارج هذا العلم. إنها في الخارج حادثة. وليس حدوثها إلا شعورا بوجودها عند تجلّي الحقّ لها وأمره لها بالخروج أو الظهور. فإدراك الممكنات لوجودها حادث. «لا وجود لها في غير العلم القديم، وأن وجودها الحادث، إنما هو بالنسبة إلى شعورها بما هي عليه في علم باريها على التتالي إلى غير نهاية دنيا وآخرة. وعلى هذا فما حدث إلاً الشعور لا غير (56).

ماذا يمكن استفادته من هذا القول؟ إنه اعتبار أن وجود الممكنات في الظهور هو وعيها بوجودها. فوجودها إدراك. تماماً مثلما يكون وجود الحرية هو الوعي بالحرية، ومثلما يكون وجود الإنسان هو الوعي بالوجود. غير أن وجود الممكنات عند ابن عَرَبي هو وجود حادث نظراً لحداثة الإدراك والشعور. والقول بوحدة الوجود هو بمعنى ما قول يعود إلى الوعي بالوجود الذي هو وعي حادث.

إن الممكنات وهي في العلم القديم ماهيّات. وهذه الماهيّات لم تخرج إلى حيّز الظهور، وإنّما الذي ظهر هو وعيها بوجودها، لا ماهياتها. «وأما ماهيات الممكنات فما حدثت أصلاً، لأنها قديمة في العلم. وما شمّت رائحةً من الوجود الخارجي» (57). ويتربّب على ذلك أن القديم لا يحلّ في الحادث. فمن جمع بين القديم والحادث في عين واحدة فقد سقط في الجهل. فأين وحدة الوجود؟ نحن هنا أمام الوجود بمعنى Être والوجود بمعنى existence. الأوّل، هو الوجود الحقّ أو الوجود الأصيل ووجود الأعيان الثابتة في الحضرة العلمية. والثاني، هو شعورها بهذا الوجود أو الكينونة، وخروجها إلى الحضرة العينية. لكن هاهنا سؤال هام يتعلّق بطبيعة وجود الممكن. يقول ابن عَرْبى: «بقى الكلام في ذلك الوجود هام يتعلّق بطبيعة وجود الممكن. يقول ابن عَرْبى: «بقى الكلام في ذلك الوجود

<sup>(56)</sup> نقلاً عن الإسفار عن رسالة الأنوار فيما يتجلّى لأهل الذكر من الأنوار، الشيخ عبد الكريم أبن إبراهيم الجيلي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، عام 2004، ص32.

<sup>(57)</sup> عبد الكريم الجيلي، مصدر مذكور، ص32.

الذي كساه الحقّ لهذا الممكن، ولم يخرجه عن موطنه ما هو ذلك الوجود؟ هل كان معدوماً وما وجد؟ فالوجود لا يكون عدماً (58).

الوجود الذي لا يكون عدماً هو وجود الحق. وهو أيضاً وجود الممكنات التي لا تتناهى في حضرة علمه الأزلى. في حين أن الوجود المرافق للعدم هو الوجود المعروض، افإن الوجود من حيث ما هو معدوم في هذه الحضرة محتاج إلى وجود. وهذا يتسلسل ويؤدي إلى محال، وهو أن لا توجد هذه العين وقد وجدت، وما خرجت هذه العين من حضرة الإمكان فكيف الأمر؟ (59). وإذن، لا ينبغي الخلط بين الوجود الحقّ والوجود المستفاد. وهذا الأخير مثل العقل المستفاد عند الفلاسفة، إذ إن فيه يقوم العلم الفلسفي، في حين أن الوجود المستفاد هو علم الممكن بإمكانه، بعد سماعه للإيجاد. ويمكن القول إن الوجود المستفاد هو الذي يصح أن يطلق عليه اسم الموجود، لأن الوجود لا يكون موجوداً (60). فضلاً عن ذلك، فإن الوجود الحقّ ليس عين الوجود الحادث. يقول ابن عَرَبي: الثم قال لي: إذا كان الوجود الأوّل عين الوجود الثاني فلا عدم سابق ولا وجود حادث. وقد ثبت حدوثك. ثم قال لي: الوجود الأوّل كوجود الكليات والوجود الثاني موجود الشخصيات. ثم قال لي: العدم حقّ وما ثمّ غيره. والوجود الحقّ ليس غيره. قلت له: كذلك هو الأشياء وإذن فلو كان الحقّ هو عين الأشياء ما كان هناك عدم. والحال أن العدم حق، أي أن الحقّ جعله عدماً. وأن الوجود الذي للأشياء هو وجود مجعول أو معروض.

إن الأعيان الثابتة هي صور علمية في العلم الإلهي، وهذه الصور هي عين الذات من جهة اليقين ومتعينة من جهة الوجود. كما أن هذه الأعيان جزئية وكُليّة. كلياتها ماهيات وحقائق في العلم الإلهي، في حين أن جزئياتها هي هويات الأشياء، أي ما يتميّز به شيء عن آخر. ويترتب على ذلك أمر آخر هو أن الأعيان

<sup>(58)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص79.

<sup>(59)</sup> المصدر السابق، ص80.

<sup>(60)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(61)</sup> ابن عَرَبي، «مشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأسرار الإلْهيَّة»، مجلة الكرمل، شتاء 2000، ص212.

الثابتة في الحضرة العلمية أسماء إلهية تجلّت عن الذات الإلهيّة بالفيض الأقدس وخرجت إلى الوجود بالفيض المقدس (62).

الفيض الأقدس هو حصيلة الحب المرتبط بالكنز المخفي الذي أحب أن يرى نفسه في أسمائه، وحصل بذلك استعداد الممكنات لتقبل الفعل الإيجادي مكن، في حين أن الفيض المقدس هو تعين آثار هذه الأسماء في أعيان الممكنات. ويترتب على ذلك أن يكون الاسم الأول والاسم الباطن ثبوتاً للأعيان في العلم الإلهي، وأن يكون الاسمان الظاهر والآخر ظهوراً لهذه الأعيان في الوجود العيني. والتعين في العيني يُشير إلى كثرة الصور، في حين أن وجود الأعيان في الحضرة العلمية يُشير إلى وحدتها، ولذلك صارت كثرة الصور تابعة لتجليات شؤون الحق في مراتب الوجود. لكل صورة نوع من الوجود تقتضيه الأسماء الإلهية، نظراً لخاصية كل اسم. وهذا يعني أن تحقق الأعيان في الوجود العيني لا يزيد ولا ينقص عمّا كانت عليه في الوجود العلمي (63).

من هنا يمكن التمييز كما قلنا بين وجود الشيء وكينونته. فوجوده هو وجوده كمعلوم في العلم الإلهي الأزلي، وكينونته هي سماعه للأمر الإلهي عند الإيجاد، إذ إنه يكتسب صفات السمع والبصر، إلخ، عند الإيجاد، لا قبله إذ الأمر الإلهي لا يتوجّه إلى العدم المحض. وهذا الأمر «كن» هو الذي حصل به للممكن السمع عند الخطاب، فقبل التكوين، أي أن يصير من المظاهر الحقية في الوجود الخارجي.

ولذلك، فإن الممكن لم يستفد وجوداً، وإنّما استفاد حكم الظهور. فضلاً عن ذلك يمكن القول إن الوجود الذي للممكن إنّما هو علمه بالحقّ: "فقبض الحقّ من الممكن علمه به، وقبض الممكن من الحقّ وجوده" في فوجود الممكن إنّما هو وجود مقبوض يقول الجيلي في "مُقدّمة" الإسفار عن رسالة الأنوار موضحاً وحدة الوجود عند ابن عَربي: "وقد صدق رضي الله عنه، فإن جماعة كثيرة من القائلين بوحدة الوجود أجمعوا على أن الأشياء موجودة في الخارج كما هو مذهب

<sup>(62)</sup> انظر: حديثنا عن «الفيض الأقدس»، و«الفيض المقدس» في هذا البحث.

<sup>(63)</sup> ابن عَرَبي، كتاب المعرفة، «المسألة» 117، 103، 100، 99، ص90–91، 102.

<sup>(64)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 558، ص223.

النظار. غير أنهم قالوا: هي موجودة بوجود واحد هو الحق سبحانه لا أنها موجودة بوجود زائد على وجود الحق سبحانه. وليس هذا مذهب الكمَّل أصحاب الكشف التام... وأنت تعلم إن كنت من أرباب القلوب أن الله كان ولا شيء معه. وأنه لا وجود للممكنات في تلك المرتبة إلا في الحضرة العلمية. لا غير. وهي بهذا الاعتبار قديمة بأسرها، لأن الجهل محال على الله. وأنه لا يحدث في علم الله ما لم يكن فيه، وأن علمه عين ذاته، وعين معلومه في الخارج. ولا امتياز لهذه الئلاثة عن بعضها إلا في التعقل<sup>(65)</sup>.

إن وحدة الوجود ليست شيئاً آخر غير القول بأن كل شيء موجود بوجود واحد هو وجود الله لا بوجودين. وبأن الممكنات قبل أن تشمّ رائحة الوجود قائمة في الحضرة العلمية الإلهيئة. وأنها تخرج على الدوام من هذه الحضرة إلى الحضرة المظهرية. تبعاً للخلق الجديد. والذي أكثر الناس في لبس منه. فالوجود هو عين الواجب، وهذا الوجود ليس هو الأشياء وإنّما هو غياب تشغ منه أنوار بها يكون للممكن وجود معروض. فلا تنفصل من الوجود الحقّ قطعة كي يقوم بها الممكن في الخارج. إذ لا كثرة فيه وليس له مثل. والله سبحانه لا يخلق مثله. لذلك، فإن الوجود الذي للممكن هو عارض، وعرضيته هي إدراك الممكن لنفسه عند الإيجاد. لكن ما الإيجاد؟

إن الإيجاد هو اقتدار يختفي في الأمر التكويني المستمر، إذ «الإيجاد مستمر» (60 بفعل القدرة الإلهيَّة (60 ). وهذا الأمر لم يكن بالنسبة للممكن جبراً كي يخرج إلى الظهور، وإنّما هو من حيث ذاته مطيع ليس فيه امتناع أبداً، لأنه لم يعلم إمكانه ولا عدمه قبل الإيجاد. فعندما يريد الحقّ سبحانه أن يهب الوجود للممكنات: «يقول لها كن، وأخفى الاقتدار بقوله كن وجعله ستراً على الاقتدار

<sup>(65)</sup> الجيلي، الإسفار عن رسالة الأنوار، ص31.

<sup>(66)</sup> ابن عُربي، الفتوحات المكية، ج 2، الباب 294، ص671.

<sup>(67)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص365-366. يقول ابن عَرَبي: المتعلّق القدرة الإيجاد لا الإعدام فيتعرض هنا أمران: الواحد أن الذهاب المراد هنا ليس الإعدام، وإنما هو انتقال من حال إلى حال. فمتعلّق القدرة ظهور المحكوم عليه بالحال التي انتقل إليها، فأوجدت القدرة له ذلك الحال. فما تعلّقت إلا بالإيجاد. والأمر الآخر أن وصفه بالاقتدار على الذهاب أي لا مكره له على إبقائه في الوجود».

فكان الممكن عن الاقتدار الإلهي من حيث لا يعلم الممكن وسارع إلى التكوين فكان، فظهر منه عند نفسه السمع والطاعة لمن قال له كن (68). هذا يعني أن العبودية قائمة في فطرة الممكنات.

ماذا يعني هذا الأمر؟ إنه يعني أن القبول هو في الممكن فطري وليس له اقتدار. يقول ابن عَرَبي: «لم يكن للممكن اقتدار أصلاً، وإنّما له القبول، لم يكن فيه حقيقة يطلع بها على اقتدار الله عليه في تعلّقه بإخراجه من حالة العدم إلى حالة الوجود، لأنه لا فاعل إلا الله (69). ولمّا كان العقل من الممكنات، فإنه ينبغي له أن يعرف إمكانه، بالتالي أن يصير عقلاً قابلاً، لا مقيّداً أو مفتخراً بأدلته. هذا يعني أن ابن عَرَبي يتّجه بنا من العقل كما هو قائم في نظرية المعرفة، إلى العقل كما هو موجود بوجود الحقّ، أي العقل في أنطولوجيته.

إن هذا العقل الأنطولوجي، إن صحّ التعبير، هو الذي يتمكّن من رؤية الغيب في الظهور. ومن اعتبار الشهادة مجرّد غيب يقيمه الحس. فالحس اليوم غيب في العقل المقيّد، وهو الظاهر اليوم (70) العقل الأنطولوجي هو الذي يقلب العلاقة بين الحس والعقل فيصير قلباً، أي أن العقل القابل يقلب ما يعطيه العقل الميتافيزيقي. حينذاك يتمكّن هذا الأخير من إدراك إمكانه ويقرّ باختلافه.

<sup>(68)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج4، ص296.

<sup>(69)</sup> المصدر السابق نفسه. انظر أيضاً: «الباب 558»، ج4، ص224، حيث يقول ابن عُربي: «فالأمر بينك وبينه كما قررنا في الوجود بين الاقتدار الإلْهي وبين القبول من الممكن مهما ارتفع واحد منهما ارتفع الوجود الحادث».

<sup>(70)</sup> انظر: الفصل الخاص بـ «العلاقة بين العقل والحس» في هذا البحث.

# الفصل الثالث الأعيان الثابتة والعبودية

بناءً على هذه الفكرة الأخيرة، يمكن فَهُم دلالة العبودة عند ابن عَرَبي، إذ أن هذه الدلالة تتوافق مع مفهوم الأعيان الثابتة في نظام الفكر الأكبري. يعني ذلك أن «المجموعة السيمانطيقية التي تنتمي إليها مفاهيم العبودة، والعبودية والعبادة، وكذلك مفاهيم الفقر والأمية، هي مجموعة لا تُحيل إلى سيكولوجيا الولاية وإنما إلى الميتافيزيقا التي تؤسس هذه السيكولوجيا» (71). وليست هذه «الميتافيزيقا» إلا أنطولوجيا الأعيان الثابتة. وهذا ما سنشرحه الآن.

إنه في حال الثبوت لم يكن الإنسان، مثلاً، قد عرف نفسه بعدُ. إنه (لم يكن شيئاً مذكوراً). لم يعرف هل هو موجود أم غير موجود. وفي حديث ابن عَربي عن مراتب الوجود الأربع، مرتبة الوجود اللفظي يقول: «فللشيء وجود في ذكر من ذكره فلم يكن الإنسان شيئاً مذكوراً فحدث الإنسان لما حدث ذكره».

يربط العلاَمة ميشال شودكيفيتش حالة الأعيان في شيئية الثبوت ببيتٍ من الشِعر لأنجيلوس سيليسوس Angelus Silesius هو:

La rose qu' ici bas voit ton æil

Fleurit en Dieu depuis l'êternite (73)

يمكن ترجمة هذا البيت كما يلي:

الوردة التي تراها عيناك هناك تتفتح وتزهر في الإله منذ الأبد

ومن العجيب أن نرى هيدغر يذكر بدوره بيتاً من الشِعر لهذا المتصوّف الشاعر، والفيلسوف الطبيب في كتابه مبدأ العلّة، وهو:

La rose est sans pouroi N'a souci d'elle même fleurit parce qu' elle fleurit ne desire être vue (74)

Chodkiewicz, M. Un Ocean sans rivage, p.154.

 <sup>(71)</sup> بن عَرَبى، الفتوحات المكيّة، ج4، ص315.

Chodkiewicz, M. Ouv cité, p.154.

Hiedegger, M. Le principe de raison, Tel Gallimard, 1983, p.103. (74)

«الوردة بدون لماذا، تتفتح لأنها تتفتح، لا تهتم بنفسها، ولا ترغب في أن يراها أحد» (75).

بالاستناد إلى حكمة هذا البيت يبين هيدغر أن مبدأ العلّة ليست له صلاحية كونية، لأنه في مقابل "لا شيء بدون لماذا» يؤكد هذا البيت أن "الوردة هي بدون لماذا»، أي بدون علّة. فهي هناك تتفتّح وتزهر ولا تنشغل بنفسها، لا تريد أن يراها أحد لأنها لا ترى هي نفسها، غير أنه بالتركيز على الشرط "لأن» في هذا البيت يكون لهذه الوردة علّة. فماذا يعني هذا؟

إن «بدون لماذا» و«لأن» يكشفان عن نوعين مختلفين من ثمثلنا للعلة. «لأن» هو تساؤل وبحث بالعقل عن العلة. و«بدون لماذا» نبعد العقل والعلة عنا. لكن «لماذا» في «بدون لماذا» نستدعي العقل. وفي «لأن» نترك العنان لتمثلنا يتجه نحو العقل. أمور المحارات على هذه الفكرة فنقول: عندما نفكر في المحالات العقلية، في أمور الحب والخيال والرؤى وأمور الوحي وقضايا التصوف، إلخ، فإننا نستحضر العقل إذ إننا نسعى إلى تبرير هذه الأشياء. غير أن هذه الأشياء لا تحتاج في وجودها إلى هذا التبرير. ومن هنا ينبع إشكال منهجي يواجه بحثنا هذا. فبحثنا هذا عقلي، لأنه إبانة وتفسير، يكشف عن «لماذا» وعن «لأن» في فكر الشيخ الأكبر الذي هو نفسه ليس في حاجة إلى تفسير عقلي إذ إنه يريد أن يكون فكر ممارسة وسلوك وسفر. المشكلة هي، إذن، في عملية التفكير في الأشياء، وأن بناء علاقة تنظيرية باللاعقلي هي من طبيعة عقلية. وأن غياب هذه العلاقة يحتاج بدوره إلى بحث يبرّر هذا الغياب. أطروحتنا تحمل فضول العقل في فحص الوجود. والوجود ليس في حاجة إلى هذا الفحص. إنه موجود وكفي، تماماً مثلما أن الوردة موجودة بدون لماذا.

<sup>(75)</sup> انظر: كتاب مبدأ العلّة، مارتن هيدغر، ترجمة: نظير جاهل، ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر، 1991، ص41. وهذا البيت مأخوذ من الكتاب الأول من ديوان (صوفي) لهذا الطبيب تحت عنوان الحاج الشاروبيني. أما هذا الطبيب فهو جوهان شفلر (1624-1677)، دكتور في الفلسفة والطب، ذكره لايبنتز مراراً في كتبه ورسائله (نفسه، وبتصرف).

Heidegger, M. Principe de raison, chapitre 6, l'être et la Raison, p.112.

في الأشياء، في الأعيان الثابتة ليس هناك عقل ولا علّة. والتفكير فيها يربطها بالعقل والعلّة. فهي لم تكن شيئاً مذكوراً. فهذه الوردة تزهر بدون أن تعرف أنها وردة، وهي ليست في حاجة إلى ذلك. إنها تجهل رائحتها ولا تعرف لماذا تزهر. لذلك، فإن الأعيان الثابتة في حال الثبوت، أي في حال من الأبدية. تجهل نفسها، ولا تستفيد معرفتها لنفسها إلاً عند الإيجاد.

إن الوردة، الشيء، ليس لها وجود من قبلُ ولها وجود من بعدُ، فالشيء في الثبوت معدوم وفي الوجود. يحصل لديه وعي ما. وهذا يفيد أن العبودة والفقر أمر يلازمنا لكن الوعي بأننا موجودون إنما حصل بفعل الأمر الإيجادي. وبهذا الأمر يدرك العبد نفسه متميّزاً عن الموجودات العَرَضيّة التي تحيط به. كما أن معرفته بالحقّ تبدأ منذ هذه اللحظة التي يسمع فيها هذا الأمر ويعلم فيها عبوديته.

لكن العبد في العبودة يصير نحو الثبوت يصبح أعمى وأبكم وأصم، أي أنه يوصف بكل صفات الملامتي (77). أي أن العبودة تقتضي سفراً معكوساً، من الظهور في الوجود إلى الأصل العدمي، من الوعي إلى الأمية، من الامتلاء إلى الفراغ الأنطولوجي، ومن الوعي إلى الفناء. إنه مثل الوردة يزهر في الإله. يقول ابن عَربي: «والأصل ثبوت العين لا وجودها...» (78).

وبما أن الوردة تتفتح بدون أن تعرف لماذا تتفتح، فإن العين الثابتة في الثبوت لم تعرف هل هي عين ثابتة، كما أن العبد عندما يصل إلى عينه الثابتة، نموذجه الثابت لم يعد يعرف أنه عبد. إنه في حالة الفناء (79) لم يعرف أن له ربًا.

Chodkiewicz, M. Un Ocean sans rivage, p.155.

<sup>(77)</sup> 

<sup>(78)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 11، ص107.

<sup>(79)</sup> هيغل في كتابه:

L'unitè panthèistique : يقول: Cours d'Esthétique, (10,477 Glockner 12,493): desormais bien mise en èvidence quant au sujet, lequi s'èprouve lui-même dans cette unitè avec Dieu et èprouve Dieu comme cette presence dans la conscience unitè avec Dieu et èprouve Dieu comme cette presence dans la conscience نقيل عن subjective, c'est là ce qui d'une façon gènèrale produit la mystique. كتاب مارتن هيدغر vrincipe de raison, p.103. يعني هذا أن الوحدة الحلولية هي وحدة حضور الإله في الوعي الذاتي للمتصوف. وهذا بخلاف الفناء الذي هو غياب تام لهذا الوعي وحضور في العين الثابتة.

وبلوغ هذه المرتبة يجعل العبودية تذوب في العبودة التي هي حضور أو بقاء خالص في الحق. إنها الصلاة الدائمة التي هي حضور في العين الثابتة للعبد. إنها غاية العبادة. وفي العبودة يحصل الصمت. لذلك وصف ابن عَرَبي فتاه بأنه متكلم صامت. وهذا الصمت يرتبط بالصفة الجمادية للإنسان. وفي هذا يقول ابن عَرَبي: «وقال ارجع إلى عدمك، فإنه وصف قِدمك، فإن اللَّه راضٍ عنك فيه» (80).

الوردة تزهر في الإله بدون أن تعرف ذلك. أي أننا نكون هنا في مجال يتجاوز الثنائية. فالرب ليس ربًا إلاً في علاقة بعبد تُمارَس عليه الربوبية أثرها، أي أن وجود الارتباط تقييد. وفي التقييد تحصل الثنائية. فليس هناك ربّ بلا مربوب. يقول ابن عَربي: "والرب يطلب المربوب بلا شك، ففيه رائحة التقييد. فبهذا عرف المخلوق ربه، ولذلك أمره أن يعلم أنه لا إله إلاً هو من كونه إلهاً. لأن الإله يطلب المألوه، وذات الحق غنية عن الإضافة فلا تقييد" (81). ويقول أيضاً: "وحكم الثبوت بين الله والإنسان الكامل خلاف حكم الوجود. فبحكم الوجود يكون الإنسان هو الذي ثنّى وجود الحق، وليس لحكم الثبوت هذا المقام، فإن الحق والخلق معاً في الثبوت وليس معاً في الوجود» (82).

يعني هذا أن الإنسان في حال الوجود يعيش ضمن الثنائية وضمن التقييد، إذ كيف يمكن للمقيد أن يعرف المطلق وذات المقيد لا تقتضي ذلك. فالحق والخلق في الوجود منفصلان وفي الثبوت ليسا كذلك، إذ الخلق، هنا، قائم في العلم الإلهي قبل أن يخرج إلى الوجود. وليست العبودة إلا عودة العبد إلى حال الثبوت. وهذا هو السرّ الذي تحمله الربوبية. أي السرّ الذي يقود إلى بطلانها عندما يظهر وينكشف. يقول ابن عَرَبي استناداً إلى سهل التَّسْتَريّ: "إن للربوبية سراً لو ظهر لبطلت الربوبية "(قال الأداة "لو "وتفيد امتناع بطلان الربوبية. بالتالي استحالة لكن ينبغي أن ننتبه إلى الأداة "لو "وتفيد امتناع بطلان الربوبية. بالتالي استحالة الكشف عن سرها، لأن الربوبية ترتبط أيضاً بالنبوة: "وقال بعضهم للربوبية سر لو

<sup>(80)</sup> ابن عَرَبِي، كتاب الشاهد، حيدر آباد الدكن، ص7.

<sup>(81)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص73.

<sup>(82)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج3، ص286.

<sup>(83)</sup> المصدر السابق، ج4، ص212.

ظهر لبطلت النبوة، وللنبوة سر لو كشف لبطل العلم... \*(84). ولذلك، فإن سرها يبقى سراً أبداً. بل: «إن إفشاء سر الربوبية كفر\*(85).

إن وجود العين مرتبط أيضاً بالربوبية. ولذلك لأن إفشاء سرها ذهاب للعين ولعلم. يقول ابن عَرَبي: "قال سهل: إن للربوبية سراً وهو أنت: يخاطب كل عين - لو ظهر لبطلت الربوبية. فأدخل عليه 'لو' وهو حرف امتناع لامتناع وهو لا يظهر فلا تبطل الربوبية. لأنه لا وجود لعين إلا بربه. والعين موجودة دائماً. فالربوبية لا تبطل دائماً (68). وبالفعل، كما يقول ميشال شودكيفيتش: "إن هذا السر لن يظهر في العالم. فالفناء لا يقود إلى تذويب المركب الإنساني، إذ إن أعضاء الإنسان وجوارحه تبقى خاضعة للأمر الشرعي، للتكليف (67). هذا أمر يمكن قراءته في كتاب مواقع النجوم لابن عَرَبي حيث الحديث عن الأعضاء الثمانية، فليُنظر هناك. فضلاً عن ذلك، أن ظهور سر الربوبية نفي لهذا السر. فمن ماهية السر أن لا يظهر، وإن ظهر بُطل عينه. لكن هذا السر يظهر عنه ولا يظهر بذاته. وسائر الأسماء الإلهية أسرار تظهر عنها آثارها. فالعالم ظهر عن سر وليس هو بسر. والمنافين، وهي تبقى ببقاء الإضافة، التي تؤسس للوجود المضاف فإن الإضافة المضافين، وهي تبقى ببقاء المضافين من كونهما مضافين إنما هو بوجود بقاء عينها في المتضايفين. وبقاء المضافين من كونهما مضافين إنما هو بوجود الإضافة وزق المتضايفين وبه غذاؤهما وبقاؤهما متضايفين إنها هو بوجود الإضافة وزق المتضايفين وبه غذاؤهما وبقاؤهما متضايفين أنها هو بوجود الإضافة وزق المتضايفين وبه غذاؤهما وبقاؤهما متضايفين أنها هو بوجود الإضافة وزق المتضايفين وبه غذاؤهما وبقاؤهما متضايفين أنها.

إنّ للربوبيّة سلطاناً به ظهرت الأعيان التي هي مظاهر. يقول ابن عَرَبي: افالأعيان لولا ما تستحق أن تكون مظاهر ما ظهر الحقّ فيها. . ولو لم تكن الهوية تستحق الظهور في هذه المظاهر العينية لظهور سلطان الربوبية ما ظهرت في هذه الأعيان، لأن الشيء لا يظهر في نفسه لنفسه. فلا بدّ من عين يظهر فيها لها، فيشهد نفسه في المظهر، فيُسمّى مشهوداً وشاهداً (89).

<sup>(84)</sup> ابن عَرَبي، وسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، دار إحياء التراث العربي، حيدر آباد الدكن، ص10.

<sup>(85)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(86)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الجكم، فص حكمة عليّة في كلمة إسماعيليّة، ص90-91. (87) Chodkiewicz, M. Ouv. cité, p.159.

<sup>(88)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص462.

<sup>(89)</sup> المصدر السابق، ج2، ص94.

ليست الأعيان في حقيقتها عيناً وجودية وإنّما هي عين عدمية. إنها مظاهر ظهور الحقّ فيها. وظهوره يكون مشهوداً لهذه الأعيان عند شمّها لرائحة الوجود. وظهور الحقّ في هذه الأعيان المظهرية ليس ظهوراً للذات، وإنّما هو فقط ظهور لسلطان الربوبية. ولما كان الشيء لا يظهر في نفسه، فإن هذا يفيد أن الظهور لا يُشير إلى نفسه، وإنّما يُشير إلى شيء آخر غائب يُشير إليه. وهذا يعني أنه حجاب على غياب.

كل فحص فينومينولوجي للظهور وللمظاهر يكشف، إذن، عن غياب وتوار، وتحجب، ينادينا هذا الظهور إليه. لذلك كان الظهور علامة. إنه العالم. فكيف ينبغي الجمع في هوية واحدة بين المظهر وحقيقته؟ أي القول بوحدة الوجود المُفترى عليها. فضلاً عن ذلك، أن يكون الحقّ مشهوداً وشاهداً لا يعني أن الأعيان هي الحقّ وأن الحقّ هو هذه الأعيان؛ تعالى عن ذلك عُلوًا كبيراً، وإنّما يعني أن الأعيان تشاهده. فهو مشهود، وهو يشاهد سلطان ربوبيته وقدرته وخلقه وإرادته في أن يعرفه خلقه في خلقه. وابن عَرَبي إنّما حوّل القول في العقل إلى القول في المشاهدة، وهي مشاهدة تكون في مستوى العلم والمعرفة الكشفية والذوقية. ومن ثم، فإن وحدة الوجود التي هي وحدة الشهود، إنّما هي أمر غير ممكن للجميع، إذ إنها تقتضي العبودة، كأرقى درجة العبادة.

غير أن هاهنا أساساً فاصلاً بين عبودية الأولياء وعبادة الأنبياء. وهذا الفاصل مثبت في قول الرسول على الرسالة والنبوة قد انقطعت فلا رسول بعدي ولا نبي، ويعلَق ابن عَرَبي على هذا الحديث بقوله: "فهذا الحديث من أشد ما جرعت الأولياء مرارته، فإنه قاطع للوصلة بين الإنسان وبين عبوديته. وإذا انقطعت الوصلة بين الإنسان وبين عبوديته من أكمل الوجوه، انقطعت الوصلة بين الإنسان وبين الله أن يحصل الألم في نفوس الأولياء. لقد عرف الرسول وبين الله ولذلك جعل لهم نصيباً في العبودية وذلك عندما قال للصحابة: "ليبلغ ذلك، ولذلك جعل لهم نصيباً في العبودية وذلك عندما قال للصحابة: "ليبلغ الشاهد الغائب فأمرهم بالتبليغ، كما أمره الله بالتبليغ لينطلق عليهم أسماء الرسل التي هي مخصوصة بالعبيد» (19).

<sup>(90)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، الباب 38، فق 348، ص391.

<sup>(91)</sup> المصدر السابق، فق 349، ص392.

يعني ذلك أن المتصوّف يسعى نحو الخروج من الوجود المدرك للممكن عند وجوده إلى الفناء في الوجود الحقّ. وهذا هو المُعبّر عنه بالتخلّي، أي التخلّي عن الوجود المستفاد الذي يتمثّل في الشعور والاعتقاد. إنه التخلّي عن الغربة. يقول ابن عَرَبي في باب الغربة عن الأوطان: «وأما العارفون المكملون فليس عندهم غربة أصلاً، فإنهم عين ثابتة في أماكنهم ما برحواه (92). وهذا يعني أن العبودة هي موطن العبد، أي حصوله في عينه الثابتة. وهذا الحصول هو من باب التقرّب إلى الله. ولا يكون ذلك إلا بالترك، عندما يشهد العبد عبوديته. يقول ابن عَرَبي: «فأشهدهم عبوديتهم فتقربوا إليه. ولا يصح أن يُتقرب إلى الله إلا بها. فإنها لهم، ليس لله منها شيء، كأبي يزيد وغيره. إذ قال له ربه: تقرب إلي بما ليس لي، الذلة والافتقار. .. وقد قال له: يا رب كيف أتقرب إليك أو منك؟ فقال له ربه: يا أبا يزيد أترك نفسك وتعال. . . ه (69)

تركُ النفس هو شرط لبلوغ شهود الحقّ في غير قيد ولا عقد مخصوص. أو كما يقول ابن عَرَبي: «وبعد الفراغ مني ومن المخلوقين. حينئذ أُشرع في الثناء عليه... ( ولا يبلغ هذا المستوى إلا من كان من الذين يرون الحقّ ببصر الحقّ، فلا يتقيّد الحقّ ببصر العبد. فإن «بصر كل إنسان وكل مشاهد بحسب عقده وما أعطاه دليله. وهذا الصنف من أهل العظمة خارج عمّا ارتبطت عليه أفئدة العارفين من العقائد. فيرونه من غير تقييد. فذلك هو الحقّ المشهود ( وذلك بخلاف العامّة ممن يدّعي المعرفة بالله بغير مشاهدة.

<sup>(92)</sup> نقلاً عن عبد الكريم الجيلي، كتاب الإسفار عن رسالة الأنوار، ص33.

<sup>(93)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، ص231.

<sup>(94)</sup> المصدر السابق، ج2، ص641.

<sup>(95)</sup> المصدر السابق، ج4، ص241. ينبغي أن نميز في فكر ابن عَرَبي بين العقد أو الاعتقاد وبين البين. فالعقد يقيّد البين والبين لا يقيد بدليل أن القرآن جامع، وأن النبي محمد في أوتي جوامع الكلم، وأن الأمة المحمدية أمة جامعة. لذلك نفهم قوله في ترجمان الأشواق:

عقد الخلائقُ في الإلهِ عقائداً وأنا عقدتُ جميعَ ما عقدوهُ نفهم أيضاً ربطه الدِين بالحب وليس الحب بالدِين، إذ الأمر لا ينعكس. لذلك يصح القول إن ابن عَرَبي يقول: فالدِين حبي وإيماني، وليس فالحب دِيني وإيماني.

إن العارف هو الذي يُدرك الموطن نظراً لعدم غربته، فالغربة تفيد عدم الاختزال، ولأنها ليست من منازل الرجال، وإنّما هي «منزلة دنيا ينزلها المريدون والمتوسطون. وأمّا الأكابر فما يرون أنه اغترب شيء عن موطنه، بل الواجب واجب والممكن ممكن والمحال محال، فيتعيّن وطن كل مستوطن. ولو قامت غربة بهم لانقلبت الحقائق وعاد الواجب ممكناً والممكن واجباً والمحال ممكناً وليس الأمر كذلك. فالغربة عند العلماء بالحقائق في هذا المقام غير موجودة ولا واقعة «66).

إن الكُمَّل من الرجال عندهم العلم بالمواطن، فلا يجتمع عندهم الواجب والممكن، أو الحَق والخَلق في موطن واحد، فإن هذا ينافي الحقائق. فأين وحدة الوجود؟ بل أكثر من ذلك أن العبودية والربوبية لا تجتمعان في شيء عند من يعرفهما. فالعبد عبد لنفسه والرب رب لنفسه. فالعبودية لا تصح إلاً لمن يعرفها فيعلم أنه ليس فيها من الربوبية شيء. والربوبية لا تصح إلاً لمن يعرفها فيعرف أن ليس فيها من العبودية شيء. فأوجب على عباده التأخر عن ربوبيته، فشرع له الصلاة ليسمّيه بالمُصلّي، وهو المتأخر عن رتبة ربه (97).

يكفي التركيز على دلالة الصلاة ليعلم أن الحقّ والخلق لا يجتمعان أبداً في وجه واحد. بدليل أن الدال والمدلول لا يجتمعان. وبدليل أن المُصلّي وهو عبد ومخلوق متأخر عن رتبة الربوبية. فالمُصلّي هو المتأخر عن الربوبية. وكل متأخر حادث، وله أوّل بخلاف المتقدم الذي لا أوّل له. ومن له التقدم له الرفعة، في مقابل المتأخر الذي له الانخفاض. المتقدم هو القديم والقديم لا يحل في المراتب، وإنّما له التصرّف فيها بخلاف المتأخر الذي يحلّ في مرتبة (88).

غير أن في هذا القول أمراً آخر وهو أن الأولياء الذين بلغوا مستوى العبودية والعبودة لا يدّعون الربوبية أبداً، إذ ليس في العبودية ربوبية. ومن هنا يبطُل قول من يتهم ابن عَرَبي بالجمع بين الرب والعبد في العين الواحدة. فالعبد كما يقول ابن عَرَبي يتميّز عن الرب بالافتقار (99).

<sup>(96)</sup> الإسفار عن رسالة الأنوار، ص33-34.

<sup>(97)</sup> ابن عَرْبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 369، ص378.

<sup>(98)</sup> انظر تفصيلاً لذلك في: المصدر السابق، ج4، الباب 558، ص226.

<sup>(99)</sup> المصدر السابق، السِفْر 11، ص58-59.

من المؤكّد أن كل قول أكبري يستدعي الكثير من التفاصيل، غطراً لكثافة معانيه، التي تقود البعض إلى السقوط في اللّبس. فالافتقار، مثلاً، يقوم فيه سروهو الغنى. ولا يتم التوصّل إلى هذا الغنى إلا بالفقر وهذا هو حال من يبلغ مستوى الصورة المكافحة. "فإذا ذهب اللّه بفقره (فقر العبد) كساه خلّة الصفة الربانية. فأعطاه أن يقول للشيء كن فيكون. وهذا سر وجود الغنى في الفقر. . . فقال له كن عن فقر بصفة إلهية. فكان هذا المطلوب في عينه. فتناول منه ما لأجله طلب وجوده" (100).

أن يتحلّى العبد بالصفة الربانية معناه أن يكون قادراً على السفر من الظهور إلى البُطون، من الظاهرة إلى وجودها، من المحلّي إلى الكوني، من التقييد إلى التجلّي، من الشروط النفسيّة والتاريخيّة للذات إلى كونية الذات. من الأنا الإمبيريقي إلى الأنا المتعالي. وبهذه الكيفية يعانق الوجود. غير أن هذا أمر يصعب على الكثيرين منّا بلوغه.

من أقواله الكثيفة أيضاً قوله في «خطبة» الفتوحات المكية: «فكل عبد له اسم هو ربه. وهو جسم ذلك الاسم قلبه» (101). إن فك شفرة هذا القول تستدعي الحديث عن مرتبة الأسماء الإلهيّة في الوجود، وهي ترتبط بالألوهية والربوبية من جهة، وبالعالم من جهة أخرى من حيث إن الأشياء ليست سوى آثار لظهور هذه الأسماء. وهذه الأسماء هي مُسمّى جميع الأسماء في الوقت الذي يختص به كل اسم بخاصية هي حكمه وهو المُسمّى ربًا. ومن ثم فإن رب العبد هو حكمه عليه. كأن نقول عبد الحليم وعبد الكريم. فالعبد فيهما واحد ويختلف الحكم عليهما إذ إن ما يختص به الحكيم غير ما يختص به الكريم. وما يختص به المُعِزُ غير ما يختص به المُعِزُ أوهكذا. فالعبد هو جسم الحكم. والحكم هو قلب العبد. أن ما يختص به المُؤرُ معناه أن يكون مُنزُها (102)، من دون أن يكون الاسم معناه أن يكون الأنزه لاحق بالتنزيه (103). من دون أن يكون الاسم

<sup>(100)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(101)</sup> المصدر السابق، ج1، ص2،

<sup>(102)</sup> انظر حديثنا عن التنزيه الذي يلتحق بالإنسان في هذا البحث.

<sup>(103)</sup> ابن عَرَبى، الفتوحات المكيّة، ج1، ص2.

مشبَّها، نظراً لحجاب العِزَّة. لكن ابن عَرَبي سيتابع قائلاً: "ولمَّا حيرتني هذه الحقيقة أنشدت على حكم الطريقة للخليقة:

الربُ حقَّ والعبدُ حقَّ يا ليت شعري من المُكلَف المُكلَف (١٥٨) إن قلتُ عبد فذاك ميت أو قلت رب أنَّى يُكلّف (١٥٨)

الملاحظ أن ابن عَرَبي يتحدّث عن العبد وليس عن فلان بلحمه وعظمه. يعني أنه يتحدّث عن العبد من حيث هو مفهوم عام ومجرّد، أي من حيث هو حقيقة بدليل قوله تعالى ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ وقوله تعالى حق. فالعبد إذن حق. فضلاً عن ذلك، أن ابن عَربي لا يجعل الحق المنسوب إلى العبد في المعنى نفسه الذي به يُنسب إلى الرب، لأن العبد ميت.

يُضاف إلى ذلك أن مفهوم الحقّ هو اسم من أسماء اللّه وليس اسماً للعبد، وإنّما هو مجرّد حكم. كما أن الحقّ يُستعمل أيضاً بمعنى الحقيقة أو الواقع. فالعبودية واقعة. وهي مرتبطة بالربوبية. وأنه بالتكليف ظهر العبد وهو مرتبط بالشرع. ثم إن العبد والرب هما أشدّ الأمور تقابلاً فلا يجتمعان أبداً في حقيقة واحدة. يقول ابن عَرَبي: «واعلم أنه من خزائن الجود أن يعلم الإنسان أنه لا جامع له بين العبودة والربوبية بوجه من الوجوه. وأنهما أشد الأشياء في التقابل، فإن المثلين وإن تقابلا فإنهما يشتركان في صفات النفس. والسواد والبياض وإن تقابلا فلم يكن اجتماعهما، فإن فلم يمكن اجتماعهما، والحركة والسكون وإن تقابلا فلم يكن اجتماعهما، فإن الجامع للأكوان العرضية. فكل ضِدَّيْن وإن تقابلا أو مختلفين من العالم فلا بدّ من جامع والألوان العَرضيّة. فكل ضِدَّيْن وإن تقابلا أو مختلفين من العالم فلا بدّ من جامع يجتمعان فيه إلا العبد والرب، فإن كل واحد لا يجتمع مع الآخر في أمر من

<sup>(104)</sup> نفسه. يذكر نصر حامد أبو زيد البيتين التاليين باعتبارهما دالاً على الحيرة وتساؤلاً بلاغيًا شعريًا:

العبدُ ربُّ والربُّ عبدٌ يا ليت شعري من المُكلَّف إن قيل ربُّ أنَّى يُكلَّف إن قيل ربُّ أنَّى يُكلَّف

يذكر هذين البيتين بلا إحالة، وبلا تفسير. انظر كتابه: هكذا تكلم ابن عَرَبي، ص100. وأنا لم أعثر على هذين البيتين في كتابات ابن عَرَبي. فالرب حق وليس عبداً. كذلك العبد حق لأنه موجود.

الأمور جملةً واحدةً. فالعبد من لا يكون فيه من الربوبية وجه. والرب من لا يكون فيه من العبودية وجه. فلا يجتمع الرب والعبد أبداً (105).

إن هذا النص يكشف عن تقابل المثلين ولا يجتمعان إلا في ثالث يشكّل لهما وسطاً. وذلك مثل اللون والكون والعَرَضيَّة. لكنّ الرب والعبد متقابلان أيضاً لكن لا يجتمعان إذ ليس لهما وسط. ويترتّب على هذا الفّهم أن الحقّ المنسوب إلى العبد وإلى الرب ليس وسطاً بينهما، وإنّما الحقّ في العبد حُكم ونسبة وهو للرب اسم وحقيقة. فالحقّ المنسوب إلى العبد مخلوق مثله ومحكوم عليه به والله غني عن العالمين. يقول ابن عَربي: «ولكن من الحقّ ما يتصف بأنه مخلوق، ومنه ما يوصف بأنه مخلوق، ولكنه كل موجود موصوف بأنه محكوم عليه بكذا. فنقول في الله: إنه (غني عن العالمين) (106).

ما يؤكّد تحليلنا هذا هو أنه إذا كانت حقيقة الشيء هي إنيته، فإن ابن عَرَبي يميّز في قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَنَا رَبُّكَ وقوله ﴿أَنِي رَسُولُ اللّهِ بين الإنيّة الإلهيّة والإنيّة القابلة على اعتبار أن الحكم فيهما ليس هو نفسه. يقول: "فهاتان إنيّتان ضبطتهما العبارة وهما طرفان. فلكل واحدة من الإنيّتين حُكم ليس للأخرى الكنه بعد هذا يقول:

وذاكَ الذي قالوا وذاكَ الذي عُنوا وما شمّ إلاَّ الله ليس سواه وكلّف والتكليفُ يطلبُ حادثاً ويطلبُ من يدري وما ثمّ إلاَّ هو

«فالإنيَّة الإلهيَّة قائلة والإنيَّة القابلة سامعة. وما لها قول إلاَّ بالتكوين. فلا يُقال لإنيَّة الخلق في حال وجودها، وما القول إلاَّ لمن هو في حال العدم. فلا تكليف إلاَّ في المعدوم لعدم نسبة الإيجاد للحادث. فلا يُقال للمنفعل انفعل. فقد انفعل بقبوله الوجود. ولا إيجاد يكون عنه. فلا قول له. وما تمَّ عبث المحادث. ماذا يعني

<sup>(105)</sup> ابن عَرَبى، الفتوحات المكية، ج3، ص371.

<sup>(106)</sup> المصدر السابق، ج3، ض419.

<sup>(107)</sup> المصدر السابق، ج4، ص41.

<sup>(108)</sup> نفسه. من الواضح أن ابن عَربي هنا يميّز بين القول وبين تلقيه. فالقول للحق سبحانه والقبول للممكن، وليس له القول. وهذا يفيد أن الأمر الإيجادي لم يتوجّه إلى الممكن كي ينفعل بالإيجاد لأنه في حقيقته منفعل به. أي ليس مجبوراً على الانفعال به. فانظر =

هذا بالنسبة لِما نحن بصدده؟ إنه يعني إجابة عن السؤال أعلاه: يا ليت شعري من المُكلَّف؟ والجواب هو أن المُكلَّف حادث وأن الحادث ميت أو معدوم. قابل للتكليف بحكم قبوله واستعداده لذلك، وفي ذلك تقوم إنيَّته وحقيقته.

يرتبط بما قلناه قول آخر لابن عَربي مُحيّر وهو «اعلم أن مُسمّى الله أحدى بالذات كُلِّي بالأسماء. وكل موجود فما له من الله إلا ربه خاصة. يستحيل أن يكون له الكل «(109). يقول أيضاً: «فإذا قلت الله فهو مجموع حقائق الأسماء الإلْهيَّة كلَّها. فمن المُحال أن يُقال على الإطلاق. فلا بدّ أن تقيِّده الأحوال. وإن قيدته الألفاظ فبحكم التبعية للألفاظ. فكلما أضيف إليه. فانظر أي اسم تستحقه تلك الإضافة. فليس المطلوب من الله في ذلك الأمر إلا الاسم الذي تخصه تلك الإضافة والحقيقة الإلهيَّة التي تطلبه. فلا تتعداه. ومن كان هذا حاله فقد وفِّي الله حقه وقدر قدره مجملاً فإنه لا يقدر قدره مفصلاً "(110). وإن كان أبو العلا عفيفي في شرحه للقول الأوّل من أنه يرتبط بكون ابن عَرَبي يعتبر كل اسم من الأسماء الإِلْهِيَّة ربّاً، بحيث نكون أمام أرباب كثيرة (١١١)، فإننا نرى ما يلى وهو أن الأرباب هي الأحكام الباطنة في الوحدة. وهذه الأحكام ليست مظاهر وإنّما هي حقائق الموجودات. إنها أحكام ونِسَب. أما الاسم اللَّه فليس حُكماً، وإنَّما هو أساس كل حُكم. لذلك، فإنه خارج الحصر والتحديد، وإن كانت اللغة تحدّده في اللفظ. يترتب على ذلك أنّ جميع الموجودات لا تعرف من اللَّه إلاَّ بقدر ما هي عليه من القبول والاستعداد، وليس كما هو عليه في ذاته سبحانه. فالله للجميع، والعقيدة خاصة. لذلك يستحيل أن تكون عقيدةً ما محيطة مجلاله. لكن لما كان القرآن جامعاً، كانت معه جمعية الأسماء الألهيّة.

حم يكون الخلق من حيث خلقيته مُطيعاً لا ممتنعاً. إذ الممتنع هو الذي يكون مجبوراً وأن الحرية هي التي تجعلنا نتعرف إلى موانعها. فبدون الحرية لا يكون هناك شعور بها ولا بموانعها. والحال أن الأعيان الثابتة لم تكن مُجبرة ولا حُرّة، لأنه لم يحصل عندها الوعي بوجودها إلا عند الإيجاد.

<sup>(109)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الجكم، افص حكمة عليّة في كلمة إسماعيليّة، تحقيق: أبو العلا عفيفي، ص90.

<sup>(110)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص317.

<sup>(111)</sup> انظر: تعليقات عفيفي على فصوص الجكم، ص85.

#### استنتاج

لكن ها هنا أمر آخر نختم به حديثنا عن العلاقة بين العبودية والأعيان الثابتة. وهو: إن العبودة هي غاية العبادة ومبدؤها. والعبودة هي الصلاة الدائمة التي هي حضور دائم أمام الحق، غير أنه حضور يقتضي قيام العبد في عينه الثابتة، أي أن يكون في الحال الذي تكون فيه الوردة بدون لماذا؟ أي عُروج الممكن من موجوديته نحو ثبوتيته وأصله العدمي حيث يحصل الصمت. صمت الكائن وصمت العقل.

يُضاف إلى ذلك أمر آخر نفتتح به القسم الرابع من هذا البحث وهو أن الحكمة في كل شيء ليست للأعيان وإنّما هي للمراتب. غير أن هناك مرتبتين هما الألوهية والعبودية وأن العالم كلّه قائم بين هاتين المرتبتين (112).

<sup>(112)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج3، الباب 370، ص408.

## الباب الرابع

# مراتب الوجود وحضراته وعلاقتها بالأسماء الإلهيّة

#### مُقدِّمـة

إن إشكالية العقل والوجود في فكر ابن عَرَبي لا تجعل المعلومات أمراً يتعلق بالمعرفة العقلية، إذ إنها معلومات تلتحق بالوجود ومراتبه. فالمعلومات هي مراتب الوجود نفسه. غير أن البحث في هذه المراتب يقتضي تلمُّس نوع من الاختلاف الأنطولوجي الذي يتمثّل عند ابن عَرَبي في الفرق بين الوجود الذي يحتل كل المراتب الوجودية وبين الموجود الذي لا يكون إلا في مرتبة معيّنة. الموجود الذي يجمع كلّ المراتب الوجودية هو الحقّ إذ هو (مَعَكُرُ أَيْنَ مَا كُثُمُ الله يقول ابن عَرَبي: «لكل شيء في الوجود أربع مراتب إلا الله تعالى» (1). يضاف إلى ذلك أن مراتب الوجود وحضراته ترتبط بالخيال المنفصل وبمفهوم البرزخ الأمر الذي يجعلنا نقول مع ابن عَرَبي بأن الوجود خيال في خيال وبأن العالَم هو بمثابة حُلُم ينبغي تأويله ليس على الطريقة الفرويدية، وإنّما بطريقة تكشف عن الغياب الذي يحجبه، وهو غياب تحمله الأسماء الإلهيّة في سفرها نحو الأشياء من أجل التنفيس عن كَرْبها الوجودي، ومن أجل تحقيق الحوار الذي جرى بينها في حضرة المُسمّى.

<sup>(1)</sup> ابن عَرَبي، إنشاء الدواثر، ص7.

# الفصل الأوّل الظهور تحقيق لآثار الأسماء الإلٰهيّة في الأشياء

يرتبط الوجود على الصورة بنفس الرحمن وهذا الوجود على الصورة هو الإنسان. إذ "إن كل ما في العالم جاهل بالكل عالم بالبعض إلاً الإنسان الكامل وحده، فإن الله علّمه الأسماء كلها وأتاه جوامع الكلِم، فكملت صورته. فجمع بين صورة الحق وصورة العالم، (2) الجمع بين الصورتين يجعل من الإنسان برزخاً. ومن يكن في وضع برزخي ير الأمور على ما هي عليه. فضلاً عن ذلك، أن كل ما في العالم هو جزء وذلك بالنظر إلى الإنسان الذي هو كل. "فكل معرفة لجزء من العالم بالله معرفة جزئية إلا الإنسان، فإن معرفته بالله معرفة العالم كله بالله. فعلمه بالله علم كلي لا علم كل، (3) غير أن كمال الإنسان لا يلغي فقره بالله أنه علم كل المنات المنات الإنسان الإنسان الم يُسمَّ إنسانا إلاً من الأنس بالذات احتجب الله له بالأسباب، (4) والإنسان لم يُسمَّ إنساناً إلاً من الأنس هوسماه إنساناً، لأنه أنس الرتبة الكمالية فوقع بما رآه الأنس له فسمّاه إنساناً مثل عمران. فالألف والنون فيه زائدتان في اللسان العربي، (5).

وإذا كان الإنسان قد خُلق على الصورة، فإنّ هذه الصورة الإنسانية هي روح العالم، والعالم هو صورة الإنسان الظاهرة (6). لكن أن يكون الإنسان مخلوقاً على الصورة الإلهيَّة، لا يعني أن الإنسان ذات. وأنه موصوف بالصفات الإلهيَّة. فالله قد وضع الميزان لتُعلم بذلك هذه الصورة الإنسانية. يقول: «فإذا وقفت على حقيقة

<sup>(2)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص398.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 370، ص409.

<sup>(4)</sup> المصدر السابق، ص411.

<sup>(5)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 288، ص642. يمكن أن نقول نحن بدورنا بأن مفهوم المصدر السابق، ج2، الباب 288، ص642. يمكن أن نقول نحن بدورنا بأن مفهوم السان كما المسان، يجمع بين الذُكر والأنثى، على اعتبار أن لفظة «أنس» مفرد ومثناها هو إنسان كما نقول عن «رجل» «رجلان» وهكذا، ولاسيما أن ابن عَرَبي نفسه يعتبر آدم موطن حواء وحواء هي نفس آدم. فالمرأة تحن إلى موطنها الذي هو الرجل والرجل يبحث عن نفسه التي هي المرأة.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص363.

هذا الميزان زال عنك ما توهمته في الصورة من أنه ذات وأنت ذات، وأنك موصوف بالحي، العالم وسائر الصفات. وتبين لك بهذا الميزان أن الصورة ليس المراد بها هذا، ولهذا جمع في صورة واحدة 'خلق الإنسان ووضع الميزان'... فإنه الله الخالق وأنت العبد المخلوق، وكيف للصنعة أن تكون تعلم صانعها أن أين وحدة الوجود؟

إن الصورة مرتبطة بالنفس الرحماني، وهذا النفس يشتبك بدوره مع طرفين هما: الذات التي هي لا ظهور ولا تميّز. لا صورة لها. والثاني هو الألوهية التي بها تحصل المصالحة بين مختلف الصور والأوجه الظاهرة في مراتب الوجود.

ولمّا كان العالَم كلّه بين مرتبتين الألوهية والعبودية \_ كما تبيّن أعلاه \_ فإن الألوهية تقتضي المألوه والعبودية تقتضي المعبود وبينهما تقوم الأسماء الإلهيّة. فهذه الأخيرة، إذن، حاصلة ضمن تقاطب تكميلي (8). إن نفس الرحمن الذي هو انتشار لإمكانيات الأسماء الإلهيّة المحتاجة إلى العالم كي تحقّق فيها آثارها هو نفس يكشف عن الربوبية. وهذا مثال للتبعيّة الداخلية بين النفس والأسماء. وهذا هو التقاطب التكميلي. فالربوبية، مثلاً، ترمز إلى التبعية الداخلية بين الأسماء الإلهيّة والتوتّر الباطني القائم فيما بينها قبل خلق الخلق (9). غير أن هذا التوتّر سيتم التنفيس عنه عبر عملية الخلق (10)، وهي عملية مرتبطة بإرادة الحقّ في أن يعرفه خلقه. كما أن هذا التوتر عاناه الرسول محمد عليه بفعل ما لاقاه من الكفار.

إن الأسماء الإلهيَّة وهي حاضرة في الوحدة المطلقة في الاسم «اللَّه» تطلب الظهور أي تطلب أوعية كي تتجلَّى فيها، وليست هذه الأوعية سوى خروج الأعيان

<sup>(7)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 301، ص8. «كيف للصنعة أن تكون تعلّم صانعها». ألا يمكن القول بأن ابن عَرَبي هنا يرفض الطريقة التي بها يبرهن ابن رشد على معرفة الصانع انطلاقاً من الموجودات التي هي مصنوعات في كتابه فصل المقال؟

Sells, M. A. Tue Mystical Languages of Unsaying, p.93-94. (8)

<sup>(9)</sup> انظر مثالاً لهذا التوتر في: كتاب عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، لابن عَرَبي، حيث يقوم هناك حوار بين هذه الأسماء من أجل أن تسافر في اتجاه العالم كي تحقق آثارها فيه.

<sup>(10)</sup> انظر: على سبيل المثال، شرحاً لهذه الفكرة في كتاب كلود عدّاس voyage sans retour, p.96-98.

الثابتة من الحضرة العلمية إلى الحضرة الوجودية. وهذا الظهور يجعلها متمايزة بعضها عن بعض.

إن كان الإيجاد حاصلاً في النفس فإن النفس نفسه لم يبق بلا أسماء. يحصي شيخ العارفين منها سبعة تتوزع بين مقامين هما العبودية والحرية. البصير والباري يعطيان مقام الحرية والخمسة الباقية تعطي العبودية وهي الجامع والنافع والعاصم والسريع والستار. لكل اسم إمداد يختص به فريق من الناس: الجامع يمد أهل الجمع والوجود والحماية بالفضائل والنافع يمد أهل العلم بالعطاء وكل ما يقع به النفع، والعاصم يمد أصحاب الأسرار وأهل الأفكار عند المناظرة عند الاستكفاء بالله. و السريع لأهل البقاء من أهل الفناء الذين ينفقون. الستار يمد أهل الاكتساب المقائلين بالأسباب. والباري يمد المهندسين و أصحاب الصنائع و المصورين من المحاكين. أما البصير فيمد أهل الفصاحة وأهل العبارات من أهل التفرقة والمقصود بهم أولئك الذين حصلوا على «العلم بمعاني الأسماء الإلهيّة من حيث معانيها لا من وجه دلالتها على الذات»(١١).

الأسماء المتحكّمة في النفس واهبة فهي إذن تندرج ضمن العطاء لكنه عطاء كشف لا دليل، حصل هذا الكشف لابن عَربي في حضرتَيْن وهو لم يتَّجه بعدُ إلى الشرق. كان ذلك سنة (580هـ). إنهما حضرتا النكاح والشكوك، الأولى مع أهل الصفاء والثانية مع أهل القهرة. يقول عن هذه العلوم بأنها علوم أذواق نادرة وغريبة لقي من أربابها ورجالاً بالمغرب ورجالاً بالإسكندرية ورجلين أو ثلاثة بدمشقاً (12).

يرتبط بالنفس الإلهي الاسم الرحمن. فاستحق بذلك أن يستوي على أعظم مخلوق من عالم الأجسام وهو العرش<sup>(13)</sup>. كان هذا سبباً كافياً كي نعلم أن الله جعل الرحمة في أصل الموجودات. ومن ثُمَّ فإن الآلام ومختلف العذابات عارضة

<sup>(11)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص425.

<sup>(12)</sup> المصدر السابق، ج2، ص423.

<sup>(13)</sup> في كتابه عقلة المستوفز يتحدث ابن عَرَبي عن عرش الحياة وعن عرش الرحمانية والعرش العظيم والعرش الكريم والعرش المجيد. عن الأول ظهرت الحياة التي هي تعبير عن الهوية والمشيئة. وعن الثاني ظهرت الأفلاك. وعن الثالث النفس واللوح المحفوظ، وعن الرابع الكرسي. وعن الخامس العقل، ص52 وما بعدها.

على الوجود. فالوجود بسيط وواحد ليس فيه تركيب بالنظر إليه بذاته. وليس في البسيط ألم. إنّما الألم يلحق المُركِّب والمُختلط والمُمتزج. والكثير والمُشتَّت. وإذا كان الوجود مرتبطاً بالنفس، فإن العالم هو عطاء النفس الألهي، إذ إنه فظهر في نفس الرحمان الذي نفس الله به عن الأسماء الإلهيّة ما تجده من عدم ظهور آثارها. فامتن على نفسه بما أوجده في نفسه الله الأمر يتنزل بتنفيس العموم إلى آخر ما وجده (15).

والنفس مرتبط بالاسم الرحمان الذي يتضمن جميع الأسماء الأخرى إلاً الاسم الله، لأن لله الأسماء كلها (16). هذا يعني أن صور العالم حاصلة من النفس الرحماني، ولا تتضمن الاسم الله، إذ إن هذا الاسم يدل على الأحدية وعلى الغيب المطلق الذي لا يرتبط بالشهادة. فأين وحدة الوجود المُفترى عليها؟

الموجودات كلمات الله، لأن نفس الرحمان أساس الوجود المضاف. ونظراً لكون النفس تفوح منه روائح الرحمة جعله الله يخرج من بيت الحق الذي هو القلب. والقلب تقليب وتحويل لا تقييد وتعقيل. هذا النفس قد يقصد الكلام وقد لا يقصده. النفس الذي لا يقصد الكلام أقوى وجوداً. غير أن خروجه هو ما يؤسس وجود الحروف. والحروف التي لا تستهدف الكلام تهوي هويًا ذاتيًا على مراتب. وهذا الهوي الأنطولوجي يشبه المياه التي تمرُّ بالمعادن في باطن الأرض فيكون منها الملح الأُجَاج وغيره. فإذا مرَّ الحرف الهاوي، وهو الألف، بالأرواح العلوية حدث من هذا اللقاء الواو. أما إذا مرَّ بالأجسام السفلية حصل من ذلك الياء. أجل إن الحق سبحانه وصف نفسه بالكلام، غير أن العارفين يعلمون أيضاً أن له نفساً من اسمه الرحمان.

لكن ما نعلمه من الحقّ هو ما علّمه لنا عن نفسه. ولم يعلّمنا ذلك إلاً لأننا نوجد على الصورة. وجودنا على الصورة هو وجود في مستوى الفّهم والتلقّي وليس وجوداً غُفلاً. إنه وجود إدراك. يقوم فينا العلم كي نتحقّق بالصورة. وهذا

<sup>(14)</sup> ابن غزبي، فصوص الجكم، ص145.

<sup>(15)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(16)</sup> ابن عَرَبي، كتاب البعلال والكمال، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن، ص37.

التحقّق يتجلّى في قبول كل ما يقوله الحقّ عن نفسه على لسان الرُسُل والأنبياء حتى ما يحيله العقل من ذلك.

كيف ينبغي فهم العلاقة بين الوجود على الصورة والأسماء الإلهية؟ لابد من أن يكون لكل اسم توجّه خاص وإمداد، وأن يعمل بالخاصية. فهما من اسم إلأ وله معنى ليس للآخر، (17)، ولكن كل اسم يكون حاملاً لمعاني الأسماء الأخرى المسافرة مع الرحمان. وهذا ما ينعكس إيجاباً على العلاقة بين الجزء والكل. يقول ابن عَربي: فكل جزء من العالم هو مجموع العالم (18). بعبارة أخرى، هناك في الوجود جهات ومناطق محددة يعمل فيها اسم محدد وفي الوقت نفسه تجتمع هذه المناطق كي تشكل مظاهر مختلفة للوجود الواحد. مفهوم المنطقة أساسي في المقاربة الفينومينولوجية للوعي وللإدراك وللتجربة المعيشية مع هوسرل. وابن عَربي يحتكم إلى الأسماء باعتبارها مناطق أنطولوجية فيها يتحقق معيش وابن عَربي يحتكم إلى الأسماء باعتبارها مناطق أنطولوجية فيها يتحقق معيش حيث هي ماهيات، وإنّما من حيث هي جهات أو أوعية تتحقق فيها آثار الأسماء المسافرة عندما افتتح الرحمان إمكان السفر عندما أمر الحق الممكنات بأن تخرج من الثبوت إلى الظهور بقوله «كن».

نلمس هنا من جديد اختلافاً أنطولوجيًا بين الوجود الأصيل والوجود الماهوي، أو بين الوجود والموجود. فمن جهة، ليس مجموع العالم شيئاً سوى تحقيق لجمعية الأسماء، للحوار الدائر بينها في عنقاء مغرب<sup>(19)</sup>، وهذا المجموع هو كُليّة الموجود، وليس هو الوجود الأصيل، ليس هو الذات. ومن جهة أخرى، يكون لكلّ موجود نسبتان «نسبة إلى اللّه تعالى ونسبة إلى صور الممكنات<sup>(20)</sup>. يعني ذلك أن كل موجود خاص له صورته الخاصة التي حصلت له من حيث هو ممكن، وله نسبة إلى الوجود الإلهي من حيث إنه يضم ما يشتمل عليه الاسم الذي

<sup>(17)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص294. ويقول عن الاسم بأنه نسبة عند العارفين وصفة عند المتكلمين.

<sup>(18)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الحِكَم، ص153.

<sup>(19)</sup> ابن غربي، عنقاء مغرب وختم الأولياء وشمس المغرب، محاضرة أزلية، على نشأةِ أبدية، ص31–37.

<sup>(20)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، ص9.

يتَجه نحوه ليحقّق أثره الخاص به فيه. الوجود الأصيل واحد، والوجود المتجلّي في الأشباء تحقيق لعينية الأسماء التي هي كثيرة.

كذلك، فإن الوجود ظاهر وباطن، صور ومعان، غيب وشهادة. والعالم نسخة على الصورة لا على المعنى، وهذا يُشير إلى أن العالم بالنسبة إلى الوجود نسبة الجزء إلى الكل والظهور إلى الغيب. المعنى غيب والصورة ظهور. فالعالم ظاهر بالصورة ومعناه في الباطن، في الغيب

هذا الغياب هو الذي يهب الظهور لنفسه في صورة معناه. هذا المعنى يقبل التحوّل بذاته في غير ذاته، بمعنى أن المعنى كلمات الوجود التي تظهر في النجليات الإلهيَّة المتحوّلة في عالم الشهادة لا في الغيب، إذ الغيب لا يتحوّل. أن يكون العالم نسخة معناه أنه ليس هو الأصل. ففي إمكان الأصل أن تخرج عنه نسخ لا نهائية دون أن تحتل أية نسخة موقع الأصل وهذا ما يسمح بتأكيد لا نهائية العوالم مع وجود وجود واحد. وهذا أمر يقوم كدعوى ضِدَّ من يجمع في هوية واحدة بين الحق والحدّة بين الحق والحدّة بين الحق والحدّة بين العمل لا بحسب ما عليه الحق، لأننا لا نعلم إلا الصور وهذا العلم ليس علماً بالذات والمعنى والحقيقة، إذ لا شيء أعلم بالشيء من نفسه.

الوجود على الصورة وجود يتجمّع في الحقيقة الآدمية لكنه تجمع في الصورة وفي الظاهر لا في الباطن. الوجود تجميع. هذا ما يصرّح به هيدغر أيضاً في عرضه للسؤال ما هي الفلسفة؟ حيث يقول: «فالوجود يجمع الموجود من حيث هو موجود. إن الوجود هو التجمع. إنه اللوغوس»<sup>(21)</sup>. ومن المعلوم أن اللوغوس مرتبط بالكلمات. وليس الظهور عند ابن عَرَبي إلاً كلمات إلهية وأسماء. وهذا الظهور في فكر ابن عَرَبي لا يجعل من الوجود شيئاً ماديًا فاقداً للمعنى، وغنماً، هو وجود حامل للدلالات وللحياة المحتجبة في أشيائه، لا يبلغها إلاً العارف الذي يتمكّن من اختراق القشرة المادية للموجودات كي يشاهد الأسماء الإلهية وهي تحقق حوارها في نفسه وفي الآفاق.

<sup>(21)</sup> اسلسلة النصوص الفلسفية»، مارتن هيدغر: ما الفلسفة؟ ما الميتافيزيقا؟ هيللولين وماهية الشعر، ترجمة: فؤاد كامل، محمود رجب، دار الثقافة، القاهرة، ط2، 1974، ص60.

## الفصل الثاني الأسماء والأشياء

الهدف من هذا القول هو الكشف، بنوع من التفصيل، عن الأثر الذي تُحدثه الأسماء الإلهيَّة في الأشياء عُلوها وسِفْلها. على اعتبار أن الأشياء هي ظواهر تحجب عنا الأسماء الإلهيَّة التي بها تكون الأشياء أشياء، أو محال أو مرايا تنعكس فيها هذه الأسماء. وكل اسم من الأسماء الإلهيَّة له حُكم في المرتبة الوجودية التي تخصه ولا يكون لغيره من الأسماء (22). غير أن هذا أمر لا يدركه إلا العارفون. الذين يعلمون بأن الوجود هو أسماء اللَّه وكلماته التي لا تنفد.

ولمّا كان الوجود كلمات لا بدّ من نطقها، جعل اللّه مقاطع الحروف على عدد مراتب الوجود المضاف أو الرتبي، وعلى عدد المنازل. المقاطع تُظهر أعيان الحروف في نفس الإنسان والمنازل أمكنة مستديرة لإيجاد العالم. المنازل فضاءات تتحرّك فيها الموجودات بموجب مقتضيات سَفَر الرحمان من العرش نحو العماء ونحو تكوين المراتب<sup>(23)</sup> وعدد هذه المراتب على عدد الحروف. غير أنه بإمكاننا أن نتلمس فيها أربع مجموعات أو وسائط كبرى<sup>(24)</sup> وهي كما يلي:

البرزخ الأعلى أو الخيال المطلق (25)، ويضم الألوهة، حقيقة الحقائق الكُليّة،
 العماء والحقيقة المحمدية، ويربطها د. أبو زيد اتّباعاً بالعلل الأرسطية
 الأربع: الفاعلة للألوهة، والهيولانية لحقيقة الحقائق، والصُورية للعماء،

<sup>(22)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، ج2، ص460. «ولا يتمكن لاسم أن يكون له حكم في مرتبة غيره... وصاحب المرتبة من الأسماء يتحكم في صورته لا في عين جوهرها.

<sup>(23)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 198، ص391.

<sup>(24)</sup> انظر تحليل د. نصر حامد أبو زيد لهذه المجموعات الأربع في كتابه: فلسفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن عند ابن عَرَبي، الباب الأول، ص47-149، دار التنوير، 1983، وكتابه هكذا تكلم ابن عَرَبي، الفصل الخامس، ص201-224، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، 2004. أيضاً مقاله المعنون بد: «اللغة، الوجود، القرآن: دراسة في الفكر الصوفي، الكرمل، عدد 62، شتاه 2000، ص651-183.

<sup>(25)</sup> انظر: الفصل الخاص بالبرزخ في هذا البحث.

- والغائية للحقيقة المحمدية، وكل من هذه العلل الأربع هي بمثابة برازخ تتوسط بين طرفين.
- عالم العقول الكُليّة، ويتوسط عالم الأمر هذا بين الخيال المطلق وعالم الشهادة، ويضمّ بدوره العقل الأوّل، اللوح المحفوظ، الطبيعة، والهبّاء.
- 3 عالم الخلق، ويضم العرش، والكُرْسي، والفلك الأطلس وفلك الكواكب
   الثابتة.
- 4 ـ عالم الحس والشهادة أو الكون والاستحالة، وفيه تقوم السماوات السبع وكذلك العالم الأرضي بأركانه الأربعة. أيضاً الإنسان كجامع للحقائق الكونية والإلهيّة.

المجموعة الأولى، تتعلّق بالبرزخ أو الخيال المنفصل. والمجموعات الثلاث الأخرى ترتبط بالأسماء التي سافرت من الحضرة العلمية إلى الحضرة العينية.

ولمّا كان هدفنا هو الكشف عن أثر الأسماء الإلْهيّة في هذه المراتب الوجودية، وهو أمر يتمشى مع أُطروحة هذا البحث التي تتغيّا الكشف عن تبدّي الغياب في الظهور، فإننا سنركّز على هذا الجانب فقط؛ وأيضاً لمّا كان الكلام سيطول إذا ما بحثنا علاقة كل اسم بموجود ما، فإننا سنكتفي بتقديم نماذج للتوضيح كما يلي:

# 1 - العقل الأوّل واللوح المحفوظ: المفعول الإبداعي والمفعول الانبعاثي: الاسمان البديع والباعث

الاسم البديع. يتوجّه الاسم الإلهي البديع نحو خلق المبدعات. والمبدع هو أوّل مخلوق يُسمّى مفعولاً إبداعيًا. إنه العقل الأوّل. فلقد ظهر هذا العقل عن الحقّ وما يظهر عن الحقّ حقّ بمعنى أنه يشكّل مظهراً من وجوده ولذلك ليس وهماً. فالعقل الأوّل مفعول حاصل. على غير مثال سابق؛ فلو كان وجود الموجود على مثال سابق لدلّ ذلك على أن كل ما يوجد مقيد وجوده ومحصور في تصوّر سابق قبل أن يوجد في الوجود الذي اقتضاه سَفَر الأسماء من الوهاب، وكأن الوجود قد تحدد مصيره مُسبقاً ويكون ذلك تعبيراً عن نهاية الخَلق وانحصاره في الماضي، ويدلّ ذلك أيضاً على أن الحقّ يتصوّر وجود الموجود قبل أن

يوجده، ويكون على الحالة التي هو عليها في التصوّر، فيصير العلم تصوراً للمعلوم، وليس الأمر كذلك. لا ينحصر الخلق في مثال سابق كما لا ينحصر المعلوم في تصوره. «فلو كان العلم تصور المعلوم كما يراه بعضهم في حدّ العلم لم يكن ذلك المخلوق مبدّعاً لأنه على مثال في نفس من أبدعه أوجده عليه مطابقاً له وذلك الذي في نفس الحقّ منه على قول صاحب هذا الحد للعلم لم يزل واجب الوجود في نفس الحقّ فلم يبتدعه في نفسه كما يفعله المحدث إذا ابتدع (26). لو كان الموجود مُتصَوَّراً في العلم الإلهي قبل أن يوجد ما كان مُبدّعاً إذ يكون وجوده مقيّداً ومضطراً إلى أن يتطابق مع صورته في العلم بحيث يكون عين الموجود هو عين صورته. فالذي يتصوّر الشيء قبل أن يوجد يكون محلاً لذلك التصور، بالتالي محلاً لمثال الشيء ولشيئيته قبل أن يلبس وُجودَه الشيئي.

الاسم البديع يُشير إلى أن ليس في الحقّ صور يُبدع على ضوئها الموجودات، فليس الحقّ محلًا لتصور الصور. لكن إن لم يكن الحقّ صورة وليست فيه صور فكيف حدث أن يكون الوجود على الصورة وأن يكون الإنسان نفسه على صورة الحقّ؟ نترك الجواب عن هذا السؤال إلى حين. غير أن ابن عَرَبي يعتبر هذا مشكلة «فليس في نفسه صورة ما أبدع و لا تصورها. وهذه مسألة مشكلة «فليس في نفسه صورة ما أبدع و لا تصورها. وهذه مسألة الإبداع أو الاختراع، إذ إنها ألفاظ تبدو في نظر أبو زيد توهم بأسبقية العدم على الوجود (28). وفي نظرنا يتعلّق هذا بعدم نسبة التصور إلى الحقّ. لأن الحقّ لا الوجود في علم الله انتزاع. فضلاً عن ذلك، أننا في فكر ابن عَرَبي لا يتعلّق الأمر بأسبقية العدم على الوجود، إذ إن الله سبحانه هو الذي عدّم العدم، فأوجده عدماً كما بيئا العدم على الوجود، إذ إن الله سبحانه هو الذي عدّم العدم، فأوجده عدماً كما بيئا المحض أيضاً وليس بالعدم الذي يصحّ وجوده فقط (29)، وإنّما العدم الذي يصح المحض أيضاً وليس بالعدم الذي يصحّ وجوده فقط (29)، وإنّما العدم الذي يصح

<sup>(26)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص421.

<sup>(27)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(28)</sup> نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل...، ص65.

<sup>(29)</sup> المصدر السابق، ص67-68.

وجوده، إنّما هو حاصل عن نظرة الوجود المحض إلى العدم المحض كما تبيّن لنا هذا أيضاً في هذا البحث.

## 1-1 الصورة والمعنى في الإبداع

إن كان العقل الأوّل أوّل مفعول في عالم الخلق وهو مبدع على غير مثال ولا صورة سابقين. بمعنى آخر، إذا كان الإبداع فعلاً يتم بدون صورة فإنه مع ذلك الا يكون إلا في الصور خاصة (نفسه) كيف ذلك؟ ابن عَرَبي يميّز بين أمرين هما: الصورة والمعنى. فالصورة في الظاهر، وتتحوّل في الشهادة. والمعنى في الباطن، ويقبل التحوّل من الغيب في الصور الظاهرة. والإبداع إنّما يتعلق بالصور لا بالمعاني. المعاني لا تقبل الخلق. والابتداع، بخلاف الصور التي تقبل ذلك. أعيان المعاني ثابتة ولذلك تقبل الحد والقيد بخلاف الصور التي تقبل الخلق والتحوّل. هذا يتضمّن قولاً صوفيًا مؤداه أن المعاني لا تتحوّل بتحوّل الألفاظ وانتقالها في الخطاب. فحضرتها أن تعقل. لذلك كلما قوي في الإنسان التعقل تقوّى فيه المعنى والتأمل. أن لا تقبل المعاني الخلق معناه أنها لا تقبل المثل. وما له مثل يمكن تصوره في الخيال وما نتصوره في الخيال هو صورة «ولسنا نريد بالمعاني إلاً ما لا يقبل الخلق. وكل ما لا يقبل الخلق فإنه لا يقبل المثل فلا يقبل المثل إلاً الصورة خاصة، المادية وغير المادية وغير المادية).

أجل هناك معانٍ مخلوقة وهي تلك التي تحملها الألفاظ وتسكن في اللغة البشرية. هذه المعاني غير مستهدفة من طرف ابن عَربي لأنه يعلم أن اللغة المنطوقة والمتمفصلة ليست هي التي تشكّل مسكن الوجود. مسكن الوجود في النفس الذي خرجت منه الكلمات التي لا تقبل النطق، لكنها تقبل المشاهدة والحس والحضور والظهور في المراتب والمنازل والمستويات الوجودية المختلفة. الصور التي تقبل الخلق منها البسيط ومنها المركب.

### 1-2 العقل الأوّل وإمداداته

أظهر الحقّ العقل في النَّفُس الرحماني في العماء، وهو المقابل للهمزة في

<sup>(30)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص422.

اللغة المنطوقة لغة العقل في الإنسان. يحصل منهما إمداد كل منهما في مجال حركته لكلّ منهما وجوه وأحكام (13). يسري العقل في الموجودات التي تحته مثلما تسري الهمزة في سائر الحروف والواحد في الأعداد والنقطة في جميع الأشكال. الكل سَفَر. والسَفَر حجاب على المسافر مثلما تحجب الأشكال النقطة والحروف الهمزة والأعداد الواحد والموجودات الوجود. يحصل مع الخلق إمداد وهو عند شيخ العارفين زيادة على الأصل، وهي زيادة بالحسني والشكر. ومعرفة الزائد ترتبط بمقدار معرفة الأصل. لكنّ الزيادة هنا تنحصر في أربعة. من ذلك أن الزيادة الممتدة عن العقل الأوّل تتمثّل في وجود النفس والطبيعة والهبّاء والجسم الكل. ما يلي إمدادات العقل الأوّل هو الصورة. يقول ابن عَرَبي: «الأصل هو وجود عين العقل، و الزائد وجود النفس وهو على قدر العقل، ثم الطبيعة و هي على قدر العقل، ثم الطبيعة و هي وليس وراءه شيء إلا الصورة (23). لسنا هنا أمام نظرية الفيض وإنّما أمام الإمداد والزيادة تتوقّف عند أربعة. لم يحصل هذا الإمداد بفعل تأمل ما هو أدني للأعلى وإنّما يحضر في الإمداد المثل: النفس مثل العقل، لكنها ليست هي إياه وكذلك الطبيعة والجسم الكل والهبّاء.

يمكن القول إذن إن المفعول الإبداعي يمتد على أركان أربعة مثل امتداد الطبيعة على حقائقها الأربع الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة. إنه يمتد على الزوائد وليس على نفسه. غير أن الإمداد منه إلهي ومنه طبيعي. لكن لمّا كان منزل العقل في النفس مثل منزلة الهمزة في الحروف، وكان النفس يمتد ليشمل كل ما سوى الحقّ، فإنا نعلم من ذلك مقدار ما للعقل الأوّل من قوة الوجود.

المنازل، على ما يبدو هي تلك النقط المفترضة التي توضع كي نعلم مواقع الكائنات الفلكية في الأطلس. فهي علامات على البروج التي هي مقادير تقطعها الجواري في الأطلس. المنازل هي ما به نعرف كم هذا المقدار أو ذاك. ومدة القطع تتعدى عمر أي واحد منا نحن البشر.

<sup>(31)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(32)</sup> المصدر السابق نفسه.

## 1-3 العقل الأوّل باعتباره قلماً

العقل الأوّل هو القلم الذي يكتب الموجودات من حيث ما هي كلمات الحقّ وليس من حيث هي كلمات ينطقها الإنسان، والتي تكون في خدمة القوة العاقلة في الإنسان. هذا القلم مُقدّم على كل ما في الوجود «اصطفاه الله وقدّمه وولاه على ديوان إيجاد العالم كلّه وقلّده النظر في مصالحه»(33).

ليس العالم مكاناً للعفوية والاحتمال إن له ديواناً يرأسه القلم الإلهي أو العقل الأول. أن يتولّى العقل العالم، ليس باعتباره من الملائكة، وإنّما باعتباره قلماً أعلى، معناه أهمية العلم والكتابة في الوجود. الكتابة التي تحفظ الوجود عن كل تبديل وانحراف، في اللوح المحفوظ، في النفس. لقد أراد شيخ العارفين بلوغ هذه الكتابة العليا بكتابة دنيا، لقد سعى نحو كتابة تكون نسخة لما يسطّره القلم الأعلى في اللوح أو العقل في النفس، لكن لما علم أن النسخة لا يمكن أن تكون هي الأصل بأي وجه، حوّل نشاطه إلى الكتابة، ولم يكتف بالكتاب. معه بدأت الكتابة تُعلن وجود الحقائق في المستقبل، وهو مستقبل مسطر في ماضي الوجود. كتابة الوجود غير مركّبة وهي مكتوبة بقلم بسيط تمكّنه بساطته من حفظ العلوم في اللوح. بساطة القلم تنجّيه من كل تحريف. وكتابة الإنسان يطالها التبديل في عالم التحريف والتغيير. هذا ما يفسّر تكرار القول عند ابن عَرَبي كي يصحح هذا الانحراف، لكن دون جدوى. ونظراً لكونه يعلم هذا الأمر، أكثر (بفتح الراء) من الكتابة، فكانت مرافقه في السفر. الكتابة تتجه نحو البصر والمشاهدة أكثر من اتجاهها نحو السمع، لأن هناك حقائق لا تقال، لكنها تشاهد. كتابة الشيخ الأكبر المشاهدة وليست للتعقل، وهذا ما يفسّر قوتها الشعرية.

### 1-4 العقل ووجه الشيء

إن العقل وهو يصير قلماً له حكم التدبير والتفصيل والمشاورة. أساس المشاورة هو الاختلاف الحاصل بين الموجودات. فوجه هذا الشيء ليس وجه ذلك الشيء الآخر. «والسبب الموجب للمشاورة كون الحقّ له وجه خاص في كل

<sup>(33)</sup> المصدر السابق نفسه.

موجود لا يكون لغير ذلك الموجود" ( الكتن المشاورة ترتبط بالقلم والكتابة لا بسلطة اليد واللسان. هذا وجه هام من وجوه الحق. لا تسلطية في الوجود إلا بحكم المرض والاعتلال النابعين من البُعد عن الأصل. وإن كانت المشاورة تتأسّس على الاختلاف دل ذلك على غياب لوحدة وجود غير اختلافية. فلكل موجود وجه خاص لا يكون لغيره مهما كثر وتعدد. وجه الشيء حقيقته. وحقيقته ليست هي شيئيته. فالشيئية تذهب والوجه يبقى. نرى الشيء لكن يصعب علينا رؤية وجهه. ووجهه هو الظاهرية التي تمنحه الظهور وهي تختفي فيه. للحق في الأشياء وجوه وكل شيء يفتقر إلى وجهه، أي إلى سبب وجوده. ونظراً لحضور وجوه الحق في الأشياء فإن التدبير والتفصيل المنسوبين إلى العقل، ليسا له على سبيل التفكير والروية أو الفعل الذاتي، إذ كيف يمكن للمخلوق أن يدبر أموراً تتعلق بالوجه الذي من الحق؟ والوجه كما يرى ابن عَربي لا يتصف بالخلق والشيئية. كما أن هذا العقل الأوّل «ليس من أهل الأفكار» (دق. المشورة لا تحصل بين الأشياء، وإنّما بين العقل والنفس، أو بين القلم واللوح. هي مشورة تنتهي بكتابة ما تم حصوله في الحوار القائم بينهما عند التفصيل والتدبير.

الوجه إن كان قائماً في الشيء فإنه ليس هو الشيء. فالوجه وجوده برزخي لكنه ليس صورة. يمكن أن تكون الصورة مادية قائمة في الماهيّة داخل فلسفة الحضور في حين أن الوجه يتوسط العلاقة بين الحقيقة والظاهر. لكن الظاهر هنا ليس وهماً كما يعتقد أفلاطون وإنما هو جزء من حركة الأوامر الإلهيَّة في كل ما سوى الحقّ. هيغل أقرب إلى هذا الفَهُم من أي فيلسوف آخر. للوجه وجود برزخيّ وللبرزخ حال وجهي. هل هو الخيال المطلق؟ أي عالم يمكنه أن يكون ممثلاً لوجه الحقّ تمثيلاً كاملاً كي نتحدّث عن وحدة الوجود؟ هل الحالة التي وُجد عليها العالم في عصر ابن عَربي مثلاً؟ أم أنه العالم الذي نحن فيه الآن؟ ليس العالم هو ما يبقى دائماً وإنما هو ما يتأسّس باستمرار في كل مرة تبعاً لتحوّلات الحق في الصور وتبعاً لآلاف الخواطر التي ترد علينا كل يوم. الوجود باقي والعالم متحوّل أبداً. وتاريخ الوجود هو تاريخ تحوّلات العالم في الفَهُم وفي الخواطر وفي الأشياء.

<sup>(34)</sup> المصدر السابق، ج2، ص423.

<sup>(35)</sup> المصدر السابق نفسه.

لكن لماذا وجود وجه الحقّ في الأشياء؟ من خلال شرحه للمشورة يرى ابن عَرَبي ضرورة التوكّل على الحقّ في تصريف الأمور مبيّناً أن العزم سابق على الفعل في الوجود. وأن هذا العزم ينبغي أن يلمس الأمر الإلهي الذي يقع في الشيء من جهة وجهه. لكن لمّا كان الذي سيقوم بالمشورة هو أيضاً من الخلق فإنه يتوجب عليه أن يعلم ذلك الأمر بعد وقوعه. وما عليه إلا التوكّل على الحقّ قبل وقوع الأمر.

من يتمكّن منا من معرفة وجه الشيء تكون له القدرة على تدبير العالم. ما يأتي بطريق الوجه هو أمر، وما يأتي بغير هذا الطريق هو خلق. لكن الحق له الخلق وله الأمر. الحق في الخلق حاضر، ولا حضور للخلق في الحق. فلا يتساويان. الخلق محل الأوامر الآتية من الحق. الأمر يمتذ ليشمل كل الكائنات والسماوات، وهو الذي يخص تدبيرها تبعاً لطبائعها ومواقعها ضمن الوجود العام أو المضاف. ولقد قضى الأمر الإلهي أن يكون كل شيء في حركة. وجه الشيء هو الذي يكون له الحكم فينفرد الشيء بحكم وجهه. مثال ذلك أن الأمر قد جرى «في حركات الكواكب، فيعطي كل كوكب في الدرجة الفلكية على انفراده من الحكم ما لا يعطيه إذا اجتمع معه في تلك الدرجة كوكب آخر أو أكثر، (36). الانفراد والاجتماع يُفسران بقيام المشورة أو غيابها.

لكن لمّا كانت الكائنات قائمة في الاجتماع إذ لا موجود يدخل في مشورة مع ذاته فإن ما يحصل من أحكام يحصل بالاجتماع. لا وجود هنا للانعزال. لقد تم القضاء على العزلة بحركة الحب النابعة من الكنز المخفي. كل اجتماع وكل مشورة هي في مستوى محدد من الوجود الرُنّبي ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَلَةٍ أَمْرِهَا﴾. لكن يتوجب علينا أن نعلم أيضاً أن الانفراد هو أيضاً فاعل، ولكنه انفراد اجتماع وفي الاجتماع انفراد يقتضي المشورة. إن الأشياء في مستوى واحد من الوجود، في سماء واحدة، وليس في كل السماوات، تجتمع فيما بينها من حيث وجودها في مستوى مشترك وتنفرد من حيث اختصاص كل منها بوجه، يحمل كل منها أمراً خاصاً ضمن أمر مشترك. في كل انفراد حال خاص، وفي الاجتماع تخالف للأحوال منحدر من انفراد المجتمعين وذلك نظراً لما يطبع الكائنات من مصالح وأغراض. منحدر من انفراد المجتمعين وذلك نظراً لما يطبع الكائنات من مصالح وأغراض.

<sup>(36)</sup> المصدر السابق نفسه.

نحن أمام اجتماع يطبعه الاختلاف وليس أمام الخلاف، إذ الخلاف لا يعترف بوجود حدود مشتركة. هذا الاختلاف نفسه سينقله الشيخ الأكبر ليفسر به الفُرُوق داخل نظام اللغة، وهذا يُشير إلى الفَهْم القصدي للكلام حيث الأمر يتعلَّق بالمقاصد والمعاني. مثال موضح: «القاف في (قِ) مفرد يدل على الأمر بالوقاية. فإذا اجتمع مع (لام) جاء منه صورة تسمى (قل) فحدث للقاف أمر بالقول وأين هو من الأمر بالوقاية. وكذلك لو اجتمع بحرف (الميم) ظهر من هذا الاجتماع صورة (قم) فحدث للقاف أمر بالقيام. وهكذا ما زاد على حرف من حروف متصلة لإبراز كلمة أو منفصلة لإبراز كلمات فتحدث أمور لحدوث هذه الكلمات. فيقول السيد لعبده قل فيحدث في العبد القول فيقول أو قم فيقوم. فيظهر من المأمور حركة تُسمّى قياماً عن ظهور صورة ذلك الاجتماع»(37). كم هذا قريب إلى الفَهم اللساني للغة في عصرنا الراهن. أليس في هذا القول الأكبري تجاوزاً للتمفصل المزدوج إلى تمفصل رباعي يكون فيه الحرف نفسه متمفصلاً. مثال ذلك، أن حرف (ل) هو حصيلة جمع له (١) و (ن) في ترقيمه. ألسنا كذلك هنا أمام الطابع السلطوي الذي تمارسه بأوامرها على أطراف التواصل؟ بل ألسنا هنا أمام السيادة والعبودية التي يتكلم عنها رولان بارت بصدد سيادة اللغة؟ بنفس الكيفية التي تحدث به الكلمات في اللغة المنطوقة أي تحمل الأمر انفراداً واجتماعاً «تحدث الكائنات في النَفَس الرحماني»(<sup>(38)</sup>.

وعلى العموم، فإنّ البديع هو الاسم المرتبط بإيجاد المفعول الإبداعي الذي هو العقل الأوّل وهذا العقل يمتدّ على الزائد الذي هو النفس والطبيعة والهَبَاء والجسم الكل. العقل الأوّل يتحوّل إلى قلم يكتب على اللوح الذي هو النفس الكُليّة كل ما سيتمّ تسطيره في العالم من أمور. وحقائق هذا العقل يسري في الموجودات سريان الهمزة في الحروف وهو ينتهي عند الإنسان فالإنسان هو آخر ما وجد. فكان العقل في الإنسان كمالاً لدائرة الوجود واستدارته. ومن المعلوم أن الشكل الدائري هو الأكثر تمثيليّة لحركة الحب الذي هو في أساس الوجود.

الاسم الباعث يتّجه نحو إيجاد اللوح المحفوظ وهو موجود انبعاثي من أجل التدوين والتسطير. مرتبته في الحروف الهاء. ومنزلته البطين. وهو المرادف للنفس

<sup>(37)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(38)</sup> المصدر السابق نفسه.

الكُليّة. ننتقل هنا من الإبداع إلى الخلق، إلى النفخ لتحصل الحياة ويحصل الوجود على الصورة والوجود الذي يكون عند السبب. إنه سبب عند لا سبب عن أو من أو مع. القول بعند يُشير إلى أن العقل الأوّل إن كان سبب ما يلحقه في الوجود والذي هو المفعول الانبعاثي فإنه ليس سبباً فاعلاً وإنّما هو سبب عندي بمعنى حاجة العقل الأوّل إلى النفس الكُليّة مثل احتياج القلم إلى اللوح من أجل الكتابة الأبدية. لم يفعل العقل من حيث ما هو قلم إلا أن ألقى في اللوح كل ما لديه مكتوباً. فالقلم لسان حال العقل في نظره إلى النفس، وإن كان هو حقيقة القلم. وجود النفس كان بعد اللوح ووجود العقل كان قبل القلم. نحن أمام المقل فالقلم فاللوح فالنفس. ما الذي يفسر هذا الترتيب؟ هل هو ما يُسمّيه شيخ العارفين نكاحاً غيبيًا؟ يمكن تفسيره بالفرق الذي يقوم بين الوجود والمرتبة.

من ماهية العقل الأول أنه قلم ولذلك فهو يطلب الكتابة. فالكتابة تقوم، إذن، على أساس أنطولوجي. فالكتابة هي مطلب هذا العقل. يقول ابن غربي: اولما خلق الله هذا العقل الأول قلماً طلب بحقيقته موضع أثر لكتابته فيه لكونه قلماً فانبعث من هذا الطلب اللوح المحفوظ ((90). بناءً عليه، تكون الكتابة أثراً. ويكون اللوح المحفوظ مطلب العقل الأول. فالعقل الأول يظلب معيته لتي هي القلم في موضته الذي هو اللوح، تماماً مثلم تطلب حواء آده لأنه موضه يرهي نفسه (١٩٠٠). وإذا كان العقل الأول هو القلم قبان النوح المحقوظ عو لنقس لكنية تنطقي من القلم ما يُلقى إليه لكن مسطراً ومنظوماً. ومن ثنة فإذ الكتابة عن كتابة الزلية، وجودية، لا تطرك (١٩٠٤) بالكتابة البشرية، وإن كانت الكتابة الأكبرية تسليع تجليات هذه الكتابة الإلهية.

<sup>(39)</sup> المصدر السابق، ج2، ص428.

<sup>(40)</sup> هذا أمر له علاقة بتفسير الحديث النبوي من أن حواء قد خرجت من ضلع آدم التُمصيرَى. لكن هذا ليس موضوع بحثنا، غير أنه أسيء فَهُم هذا الحديث من طرف البعض. ونذلك نرد على هولاء بقولنا: إن لفظة قُصَيْرَى تفيد الحنو والانحناء والحنان والحب وليس القصور. لذلك تكلّفت الأم بتربية الأطفال، نظراً لهذا الحنو والحنان. فالأطفال يحتاجون إلى الحقل. هذا الفَهُم مستفاد من فكر ابن عَربي نفسه.

 <sup>(41)</sup> نقصد بالفعل «أدرك» هنا بلغ ووصل. وليس بمعنى تصور. نقول أدركني الليل مثلاً. أما
 التتبع فهو ملاحقة. ويمكن اعتبار فكر ابن عَزبي فكر متابعة للتجليات الإلهيّة في الصور.

وإن كان العقل الأوّل يلقي في النفس ما يُلقى إليه (نقصد أن القلم يكتب في اللوح ما ليس في قوته)، فإن التلقي فيهما مختلف، إذ إن صورة التلقي في هذا العقل هي صور التجلّي الإلهي فيه، وهي صور رحمانية نابعة من الحب، في حين أن صورة التلقّي في النفس فتتعلّق بوجود العلوم عند قيام الأسباب. من هنا ينبع نمط من الفكر الذي تكون أدلته هي صور التجلّيات، مثلما تجلّى الحقّ لموسى في صورة الكلام. هذا هو ما يسعى فكر ابن عَربي إلى معانقته. أي أن يكون فكر تجلّ. فكر نابع من الرحمة الإلهية. "وصورة التلقّي الإلهي للعقل تجلّ رحماني عن محبة من المتجلّي والمُتَجلّى له" (42). هذا يعني أن الكتابة التي تقوم على الحب هي كتابة مؤسسة أنطولوجيًا بخلاف الكتابة التي تؤسّس للنزاع وللمنافرة؛ "فإن الحضرة الإلهيّة لا تقبل اللجاج والمعاندة" (43).

بخلاف التلقي في العقل الأوّل يكون التلقي في النفس هو تلقي العلوم. والعلوم تختلف باختلاف الأسباب وتنوّعها. إذ من العلوم ما يوجد عند السبب وما يُستفاد من وجود السبب الأوّل يرتبط بالتجلّي الإلهي مثل التلقّي في العقل الأوّل، والثاني فمختلف وذلك نظراً لوجود قوتين في النفس وهي العلمية والعالمة. بالعلمية تظهر الصور وبالعالمة تُعلم المقادير والأوزان. غير أن القدر لا يعلم في النفس إلاً بالله.

والأسباب خَلقية ومعنوية. الخَلقية تعتبر السابق سبباً عنديًا للاحق، والمعنوية تتعلّق بفحص ما في الممكن من استعداد لتقبّل الوجود (44). فالممكن لا وجود له في نفسه قبل الإيجاد لأن الحقّ لا يحتاج إلى غيره. السبب الخَلقي نوعان هما: النسبة الفعلية بين الموجودات، وذلك مثل اعتبار الحرارة سبباً للتمدد. والنسبة الخاصية بين موجودين، وذلك مثل طلب الإجابة عند قيام السؤال (45). والسبب المعنوي يمكن النظر إليه من زاويتين: من زاوية الفاعل وزاوية المفعول. فالسبب

<sup>(42)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص428.

<sup>(43)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(44)</sup> انظر: تحليلنا للأعيان الثابتة في هذا العمل.

<sup>(45)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص427-428.

الفاعل هو الإيجاد والمفعول هو القابل للإيجاد بالطاعة والاستعداد (<sup>46)</sup>. فالسبب المعنوي من جهة مفعوليته لا أثر له في الإيجاد.

### 2 \_ الطبيعة والهباء: الاسمان الباطن والآخر

الاسم الباطن. اسم يتجه نحو الطبيعة. يحمل إمداده على الأسماء الأربع وهي الحياة والعلم والإرادة والقول. وهي أسماء تتجه نحو الطبيعة بحقائقها الأربع الحرارة، البرودة، اليبوسة والرطوبة. الطبيعة هنا معقولة الوجود لا محسوسة فهي تتعلّق بالتقدير ولا عين لها (47) على الإطلاق مثلها في ذلك مثل الزمان من حيث هو أمر متوهم، إذ التقدير لا يلزم منه أن يكون المقدر (اسم مفعول) موجوداً، إذ يمكن تقدير ما ليس موجوداً، وذلك مثل افتراض المحال في العلم. وهذا يعني يمكن تقدير ما ليس هو المُشار إليه وليست هي العناصر المادية، وإنّما هي النظام الذي يوجد خلف هذه العناصر. فالطبيعة «تعطي ما في قوتها من الصور الحسية المضافة إليها ولا وجود لها من خارج» (48). إنها في مرتبة الوجود الذهني. لذلك كان منزلها هو الثريا.

حقائق الطبيعة الأربع في الأجسام وحقائق الاسم الباطن في الأسماء. هذه تمذّ تلك. فالحرارة من الحياة والبرودة من العلم واليبوسة من الإرادة والرطوبة من القول. «فالحياة تنظر إلى الحرارة والعلم ينظر إلى البرودة والإرادة تنظر إلى البوسة والقول ينظر إلى الرطوبة» (49). وهذه الكيفيات أو الطبائع، تعطي ما تكون به الحياة في الطبيعة الجسمية أي مجموع القوى المكوّنة للكائن العضوي. الغاذية والنامية والحاسة والهاضمة.

<sup>(46)</sup> لسنا هنا أمام الوجود بالقوة والوجود بالفعل لسبب هو أن الممكن ليست فيه أية قوة. وإن كان ينفعل عند الإيجاد لا قبله.

<sup>(47)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص431.

<sup>(48)</sup> المصدر السابق، ج2، ص431.

<sup>(49)</sup> نفسه، ص430. وهذه الأسماء الأربعة مع الطبائع الأربع يربطها ابن عَرَبي بالآيتين التاليتين وفَقُولًا لَمُ فَلَلًا لَيَّتَ﴾ وهذا يفيد رطوبة القول. ومنه يمكن الحديث عن عقلانية رطبة كما قال ذلك د. طه عبد الرحمان في ندوة ابن عَرَبي المنعقدة في الرباط عام 2003. (فإذا عزمت فتوكل على الله) وهذا يفيد يبوسة الإرادة. وبالحديث هوجدت برد أنامله فعلمت... ■ ◄

يقابل الطبيعة في الحروف العين، لأن الأمر يتعلّق بوجود «أعيان الصور» (50). وهذه العين مهملة نظراً لسبب وجيه وهو أن «الصور الطبيعية لا روح لها من حيث الطبيعة». فهذا الروح من الروح الإلهي. أليس هذا الفَهْم هو ما حمله كانط إلى الفنّ وكذلك فعل هيغل بنوع من التصحيح في اتّجاه المذهب؟ ليس في الطبيعة أعمال فنية بالنظر إلى الطبيعة وإنّما بالنظر إلى الله أو بالنظر إلى الروح. الصور لا روح لها بالنظر إليها هي نفسها. هذا أمر ينبغي أن يُدركه الفنان وأن يُدركه المُعتقد أيضاً. ليس لأن الفن يوجد في المستوى نفسه الذي يوجد فيه الدين كما يرى هيغل، وإنّما لأن الطبيعة من زوائد العقل الأوّل الذي يكتب بالقلم كل ما سوى الحقّ.

ومن هنا تنبع الصور الحقية لتطبع بروحيتها الصور الحسية الخارجة من الطبيعة. الطبيعة بحكم مرتبتها السابعة لا تعطي روحاً، إنما يمكن أن تكون بصورها ومظاهرها طريقاً مؤدياً إليه. الطبيعة في المرتبة الثالثة ولها حقائق أربع. ذلك سبعة «ولم أر للثمانية وجوداً في نجوم المنازل، فعلمت أنه لمّا لم تكن للثمانية صورة في نجوم المنازل، لهذا كان المولود إذا ولد في الشهر الثامن يموت ولا يعيش أو يكون معلولاً لا ينتفع بنفسه (51).

إن للطبيعة أثراً (52) على ما تحتها. من ذلك، مثلاً، لها أثرها على فَلَك المنازل وعلى الإنسان، من حيث إن هذا الفلك له وجوه ثلاثة، والإنسان أيضاً مثلث. أما حقائقها الأربع فتنعكس على فلك المنازل من حيث هو فلك الجنات الثلاث في كل واحدة منها أربعة أنهار. ويكون العدد ثلاثة مضروباً في أربعة فنحصل على عدد البروج.

وهذا هو برودة العلم. ثُمُ إن الحياة مرتبطة بالحرارة. وهذه فكرة تسود في فكر القرون الوسطى. انظر، على سببل المثال، قصة حي بن يقظان كيف تعرّف إلى سبب الحياة في الظبية (لكن بعد موتها) في تشريحه لها وعثوره على الحرارة في قلبها. وهذا كان شرطاً ليعلم أن النجوم والكواكب أيضاً فيها حياة نظراً للحرارة التي يدل عليها نورها المشع.

<sup>(50)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص430.

<sup>(51)</sup> المصدر السابق، ص131

<sup>(52)</sup> انظر: حديثنا عن الاسم المُقدَّر في هذا الفصل.

الاسم الآخر. يتجه وجهة مختص نحو إيجاد الجوهر الهبائي عقلاً لا عيناً ومنزله الدّبران وكواكبه ستة. والستة عدد كامل، نظراً لقربه من الشكل المستدير (53). هذا الجوهر يظهر بالصورة في غير وجود عيني. هو كالعنقاء وجوده مرتبط بسماعه ومع ذلك هو هيولى إذ يوجد بحقيقته في كل صورة. هذا الجوهر الهبائي يتلقى الجسم الكل الذي هو حكم الطبيعة عليه. فيقبل بدوره حُكم الأربعة: اللطيف والكثيف والكدر والشفاف. إذا كان هذا الجوهر عند الفلاسفة هو الهيولى القائم في كل صورة فإنه عند الصوفية الحقيقة الكُلية التي هي وروح كل حق (64). بعبارة أخرى، هذا الجوهر هو حقيقة أي حق كان. والحقيقة تجعل من الهباء أن يمثله الحاء في لغة الحروف.

أن تكون الحقيقة الكُليّة كُليّة معناه أنها واحدة، لكن هناك أموراً خاصة تنسب إليها. وبهذا تظهر في كل موجود وتتزيّا بصفاته، فتكون لها أسماء، كل اسم يتعلّق بأمر خاص. والأمر الخاص هو نسبة، والنسبة لا عين لها في الوجود. نحن هنا أمام مفهومين هما الكُليّ والخاص (أو الجزئي). فالكُليّ واحد والخاص كثير. والكثير ينسب إلى الواحد مثلما يكون الخاص مندرجاً تحت الكُليّ. ويترتب على ذلك أن يكون المحسوس الذي هو جزئي معروفاً بحقيقته التي هي كُليّة. إذ الجزئي يكون معروفاً بنسبته إلى غيره ضمن الكل. لكن الكُليّ لا يظهر للعيان، ولذلك فهو معقول. فهو ما لا يظهر للعيان، ولكنه يظهر للعيان عبر نسبته إلى أمر خاص (55).

إن الجوهر الهبائي الذي هو الحقيقة الكُليّة يظهر بالصورة في كل موجود، ولكن لا عين له يتصف بها. إنه مثل العلم يتصف به الحق ويتصف به الخلق، فيكون قديماً مع القديم وحادثاً مع المحدث. فصفة العلم تتبع الموصوف أو المعلوم. غير أن هناك ما يطلق عليه ابن عَربي الهباء الطبيعي والهباء الصناعي، فالأوّل يُشير إلى حقيقة الأركان التي هي هباء المولدات. أما الثاني فيُشير إلى المادة التي تتشكّل منها الأشكال بتدخل الإنسان وذلك مثل السيف بالنسبة إلى

<sup>(53)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص433.

<sup>(54)</sup> المصدر السابق، ص432.

<sup>(55)</sup> انظر دليل هذا الفَهْم في: ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، ج2، ص432 انظر: في هذا البحث نقاشنا للعِلْم الكُلِّي.

الحديد (56). لذلك يقول ابن عَرَبي عن الهَبَاء بأنه «يقبل الأشكال لذاته. فيظهر فيه كل شكل. وليس في الشكل منه شيء وما هو عين الشكل» (57).

## 3 \_ الجسم الكل والشكل: الاسمان الظاهر والحكيم

الاسم الظاهر. له الإمداد على إظهار الجسم الكل وهو رابع أربعة. من جانب القوة العملية للنفس ظهرت صورة هذا الجسم في العنقاء. بهذا الجسم تمت عمارة الخلاء. والخلاء في حقيقته مستدير فكان أثره في الجسم واضحاً بحكم استدارته هو أيضاً، بل وتحرّك بالحركة المستديرة. والحركة المستديرة حركة ساكنة في حيّز واحد، وذلك بخلاف الحركة الجزئية التي تتحرّك في حَيِّزات (58). ويترتّب على ذلك أن حركة الكل ساكنة وحركة الأجزاء متنقلة. هناك أمر آخر وهو أن الذي يتحرّك وتتجدّد عليه الحركة إنّما هو الحركة نفسها في حين أن المتحرك ثابت العين، والمتجدّد إنّما هي الحركة. فالحركة لا تعود عينها أبداً، لكن مثلها، والعين لا تنعدم أبداً، فإن الله حكم بإبقائها» (69). إن هذا القول يذكره ابن عَرَبي بصدد دوران فَلَك الأطلس، ولا يتعلّق الأمر بالمحرك الذي لا يتحرك في فلسفة المشائين، ثم إنه قول يتحدّث عن العَوْد الأبدي للمثل وليس يتحرك في فلسفة المشائين، ثم إنه قول يتحدّث عن العَوْد الأبدي للمثل وليس يعرفه خلقه، ولذلك يكون عين العارفين باقياً. في حين أن الذي يعود هو الحركة.

المتحرّك الثابت هو الكل. إنه ساكن بحكم استدارته. وهو لا ينتقل، لأنه ليس في أحياز. استدارة الجسم الكل يمنح، إذن، الولادة للفَلَك. وهذا الجسم الكل هو الذي ملأ الخلاء. ولذلك ليس في العالم خلاء، إذ إنه كلَّ ممتلئ. لكن هذا الامتلاء لا يلغي الحركة. يقول ابن عَرَبي: «اعلم أيّدك الله أن الله تعالى لمّا عمر الخلاء بالعالم كلّه امتلاً به. وخلق فيه الحركة ليستحيل بعضه لبعض،

<sup>(56)</sup> إن هذا الفَهُم قريب إلى مفهوم المادة عند الفلاسفة القدماء من حيث إنها لا تعيين ولا تحديد، لكنها وجود بالقوة تحمل إمكان أن تتحقق في صورة ما.

<sup>(57)</sup> ابن عَرَبِي، الفتوحات المكية، ج2، ص433.

 <sup>(58)</sup> مثال ذلك حركة الرحى. فإذا نظرت إلى أجزائها رأيتها تتحرّك في حَيْزات الرحى، وإذا نظرت إلى الرحى في كُلْيتها رأيتها ساكنة في حَيْزها، نظراً لأنها تتحرّك بشكل مستدير.

<sup>(59)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص438، عن «الاسم الغني».

وتختلف فيه الصور بالاستحالات لطبيعية الخلاء الذي ملأه من العالم ذلك الذي استحال إليه. فلا يزال يستحيل دائماً. وذلك هو الخلق الجديد، (60).

ويُعتبر الجسم الكل أوّل فتح للصور الطبيعية. لكن لمّا كانت الطبيعة أقوى في الوجود من الجسم الكل حكمت عليه بحقائقها الأربع. فما كان منه إلا أن يستقبل البرودة والحرارة والرطوبة واليبوسة. ونظراً لكونه تحت قبضتها غلبت الحرارة عليه فتحرّك بفعل الغلبة. في الخلاء، لذلك اقترن بالاسم الظاهر حرف الغين المعجمة. ومنزله الجَوْزاء أو الهَقْعَة أو المَيْسَان.

لا شيء يظهر عن الاعتدال. "فالعالم مبناه على التكوين. والتكوين بالاعتدال لا يصح" (61). لذلك "وصف الحق نفسه بالرضا والغضب والرحمة والانتقام والجلم والقهر. فالاعتدال لا يصح معه وجود ولا تكوين". (434 ج2). فلو ساوى الحق بين الوجود والعدم ما ظهر شيء إذ لا يظهر شيء عن الاعتدال. وإنما الأشياء تظهر بالغلبة. ومن ثم ينتمي الغين إلى البُطون والعين إلى الظهور. بل يصح القول أيضاً: الباطن لإيجاد الأعيان والظاهر لهذا الإيجاد، إذ الإيجاد يكون بالترجيح والغلبة. ولذلك، لم يكن أحدنا مشاهداً لحضرة الغين. فلم يحصل لدينا الوعي بالوجود إلا في حضرة العين. فالله سبحانه يقول (مَّا أَشَهَدتُهُمْ عَلَقَ السَّمَونِ.).

لقد أظهر الحقّ صور العالم في الجسم الكل ولكنها لم تكن واحدةً في قوة وجودها واستعدادها لأنها لم تأتِ من الاعتدال، وإنّما بطريق الغلبة الإلهيّة. فكان لا بدّ من أن يكون لكلّ صورة استعدادها الخاص. ووقد ذكرنا في عقلة المستوفز (62) ترتيب وجود العالم كيف كان، والله كما ذكرنا فيه وجه خاص، وفي كل ما وجد فيه. وعن ذلك الوجه الخاص الذي لمسببه المنفعل عنه ولا عقل (63).

<sup>(60)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 356، ص253.

<sup>(61)</sup> المصدر السابق، ج2، ص440.

<sup>(62)</sup> انظر: هذا الكتاب في مطبعة بريل، ليدن، ومعه كتاب إنشاء اللوائر، وكتاب التلبيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية.

<sup>(63)</sup> ابن عَرْبي، الفتوحات المكية، ج2، ص434.

الوجه الخاص هو سبب كل موجود. هذا أساسيّ لفّهم أن كل موجود هو واحد لا يمكن أن يكون اثنين. هذا معنى لا يصدر عن الواحد إلا واحد والواحد هو كل العالم. الكثرة واحدة من حيث هي كثرة (64).

يمكن ربط الاسم الإلهي الظاهر، بدلالة الغالب. فإذا كان الحق سبحانه يصف نفسه في كلامه بالغضب والرحمة، إلخ، فإن هذا يعني أن ليس هناك وسط، وإنّما الغلبة، ولذلك أطاعته الكائنات التي لم تخرج إلى الوجود إلا بفعل ترجيح الوجود على العدم، أي بفعل الغلبة. والغلبة لها أيضاً علاقة بالاسمبن القابض والرزاق. والاسم الظاهر هو الذي يحكم ويحفظ الوجود الذي هو ظهور. يقول ابن عَرَبي: «فلو احتجب (الله) عن العالم في الغيب انعدم العالم. فمن هنا الاسم الظاهر حاكم أبداً وجوداً والاسم الباطن علماً ومعرفة. فبالاسم الظاهر أبقى العالم، وباسم الباطن عرفناه» (65).

الاسم الحكيم يتوجه نحو إيجاد الشّكل. حرفه الخاء المعجمة، ومنزله النحية. لكن ما الشكل؟ إنه القيد. «وبه سُمّي ما تُقيَّد به الدابة في رجلها شَكلاً. والمتشكّل هو المُقيَّد بالشكل الذي ظهر به. يقول اللَّه تعالى: ﴿كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَةِهِ. أي ما يعمل إلاَّ ما يشاكله. وإلى هذا يرجع معناه ". كل متشكّل هو مُقيّد. كل ما يظهر في هيئة يكون مُقيّداً بها. الشكل إذن ليس انفتاحاً، وإنّما هو تقييد لِما يظهر من الأشياء. ما يظهر من الشيء لا يخرج عن شاكلته. ولمّا كان العالم كلّه هو عمل الحق تعالى فإنه على شاكلته أي أنه مُقيَّد به. ويستحيل أن يكون في العالم شيء زائد عليه.

إن الشكل يرتبط أيضاً بالموطن. والحكيم هو الذي يتصرّف تبعاً للموطن. وكل شيء بحكم الموطن. وللموطن حكم وهو الهيئة التي بها يظهر الشيء. يعني ذلك أن شاكلة الموطن تحكم على الذي يحلّ في الموطن. من ذلك، مثلاً، أن موطن الحس حَكَمَ على جبريل أن يظهر في صورة حسّية وهي صورة الصَحابي وخية الكلبي. غير أن الشكل مُقيد. ويترتب عن ذلك أن يكون الظهور مُقيداً

<sup>(64)</sup> انظر: «العلاقة بين الوحدة والكثرة» في هذا البحث.

<sup>(65)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 317، ص65.

بالحضرة الإلهيَّة التي هي غياب. ويلزم عن ذلك أن يظهر الغياب في الظهور مُقيِّداً بالصورة، وفي الوقت نفسه غير مُقيَّد في الصورة الواحدة نظراً للتحوّل المستمر. كما يلزم عن ذلك أن يكون العارف ذا عينين هما عين الحس ويدرك بها ما يظهر في الحس في الغيب ويظهر في الحس متوارياً. ذاك هو الحكيم، لأنه يُنزل الأشياءَ منازلها. فالمنازل، مثلاً، لها دلالات على ما في فَلَك الأطلس من بُرُوج. ومن ثُمَّ لا بدّ من أن يكون للعارف عينان عين الحس وعين الخيال.

الشكل هوأيضاً مثال. والمثال تمثيل وتشبيه ومحاكاة وتخييل ومجاز. فهذا عمل العقل. لا قياس بلا تمثيل. ما يَطغى على الفكر العاشق للحدود هو التشبيه والمطابقة والمُلاءَمة فهذه هي شاكلته. وهذه كلها من ماهية الحقيقة كما تنظر إليها الميتافيزيقا، وذلك بخلاف أنطولوجيا الحيرة والخيال والخلق الجديد. فهذه الميتافيزيقا، وذلك بخلاف أنطولوجيا الحيرة والخيال والخلق الجديد. فهذا التواضع هذا اللاتزام بما هو مسطر في أصل كل بحث وهو التواضع هذا التواضع هو الذي يقود إلى طلب المزيد، مزيد العلم الذي هو بمثابة ماء تقطير مصفى لا إمبيريقية فيه (66). كل شكل هو محصور. وكل عقل هو تقييد للفكر في ميدان المماثل. العارفون يدركون هذا، ولذلك ينصرفون بوجدانهم إلى طور ما فوق العقل والشكل، فيطلبون العلم الذي يقود إلى الراحة خلف الحجاب. ما فوق العقل والشكل، فيطلبون العلم الذي يقود إلى الراحة خلف الحجاب. إلى الثبات الذي تجرّه اللغة إلى الفكر العقلي. أنطولوجيا العارفين لا جمادية فيها ولا استقرار. هي أنطولوجيا القلب المتقلب دوماً بهمته. يتعدى العارف أوهام العقل المفتخر بأدلته نحو همة القلب التي تجسّد أمام الوعي ما كان يقف به عند الوهم. لنا في عرش بلقيس أمام سُليمان مثالً على ذلك.

إن الاسم الحكيم يتوجّه على مشاكلة العالم للحق. لكن أنحاء العالم محصورة في المقولات العشر (<sup>67)</sup>. «فما في العالم شيء لا يكون في الله. والعالم محصور في عشر لكمال صورته إذ كان موجوداً على صورة مُوجِده. فجوهر العالم لذات المُوجِد وعَرَض العالم لصفاته وزمانه لأزله ومكانه لاستوائه وكمّه لأسمائه

<sup>(66)</sup> انظر حديثنا عن: «تشبيه العقل بالماء، في هذا البحث.

<sup>(67)</sup> انظر: «المقارنة بين الجدول الهيولاني والسُور العشر، في هذا البحث.

وكيفه لرضاه وغضبه ووضعه لكلامه وإضافته إلى ربوبيته وأن يفعل لإيجاده وأن ينفعل لإجابته من سأله فعمل العالم على شاكلته (68). هذه المقولات لا تلتصق بالعالم إلاً من حيث هو مُقيّد ومحصور. وهو يعمل على شاكلته. نحن في العالم نعمل على شاكلتنا. إنّ الذات والصّفات والأزل والاستواء والأسماء والرضا والغضب والكلام والربوبية والإيجاد والاستجابة لا تكون في علاقة وحدة مطلقة مع المقولات العشر وإنّما علاقة تشكُل الأولى للثانية وليس العكس. فالمُشبّه غير المُشبّة به. مثال ذلك، أن مقولة الجوهر في العالم لا تُشير إلى استقلال ذاتي، لأن وفعله أي بين هيئته ونشاطه ولا يُشير إلى التجوهر والاستقلال بحال. وحول الهيئة والنشاط يدور باقي الأعراض. لكن العالم هو في ذلك على خط مستقيم. فليس والنشاط يدور باقي الأعراض. لكن العالم هو في ذلك على خط مستقيم. فليس فللأ أو في حالة نوم. استقامة العالم على شاكلته. «اعوجاج القوس استقامته» (69). فجسم الإنسان نفسه يميل إلى الاستدارة «وهو كما رأيت مائل إلى الاستدارة وإن كانت له الحركة المستقيمة دون البهائم والنبات» (70).

كلّ خط أو شكل يتّخذ لون موطنه مثلما يكون العارف على شكل حاله وشكل الماء شكل إنائه. من ينظر إلى الأشكال التي يقدّمها العالم عن نفسه بحواسه وكما تنطبع على هذه الحواس لن يتمكّن من رؤية استقامة العالم. فاستقامته وحنينه للعودة إلى مصدره. استقامة العالم استدارته. وإذا كان الخلاء يحكم على الكل بالاستدارة، لأنها على شاكلته فإن الاسم الحكيم يقضي بأن لا يخرج شيء من موطنه. لذلك اقترن بالخاء.

# 4 - العَرْشُ والكُرْسيُ: الاسمان المحيط والشكور

الاسم المحيط، مرتبته هي العرش، وحرفه القاف ومنزلته الذراع. إن العرش هو أعظم الأجسام إحاطةً بالموجود. وعليه استوى الاسم الرحمان. ولذلك يوصف

<sup>(68)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص435.

<sup>(69)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(70)</sup> المصدر السابق، ج2، ص647.

بالمجيد والعظيم والكريم. وتطرح هنا قضية العلاقة بين الرحمة والإحاطة. كما تطرح مشكلة العلاقة بين الروح والصورة. كيف ذلك؟ إن الموجودات التي هي أدنى العرش تَعْلَمُ إحاطة العرش بها، وهذا هو ما يجعلها في ضيق. ولذلك تحتاج إلى تنفيس. فكانت الرحمة تنفيساً. وهذا التنفيس روح، والعلم بالإحاطة ضيق (17). يقول ابن عَرَبي: "ثم إنه ما استوى عليه (أي على العرش) الاسم الرحمان إلا من أجل النفس الرحماني. وذلك أن المحاط به في ضيق من علمه بأنه محاط به من حيث صورته. فأعطاه النفس الرحماني روحاً من أمره. فكان مجموع كل موجود في العالم صورته وروحه المدبر لها (72).

وبناءً عليه، نقول: ليس في الموجود إلا صورة الإحاطة وروح التنفيس بالرحمة الواسعة عن ضيق الإحاطة. هذا يعني أن روح الشيء غير صورته. فهو محصور في صورته ومتسع بروحه. ومن ثم يمكن للموجود أن يسافر من صورته نحو ما وراءها الذي هو الروح. ومن ثم يصع القول إننا لسنا هنا أمام الميتافيزيقا، وإنما أمام «الميتا» صورة. وهذه «الميتا» هي الفناء عن الصورة والبقاء بالروح. فآدم، مثلاً، هو روح الصورة (<sup>73)</sup>. ويترتب على ذلك أن يكون الإنسان هو روح العالم العالم المالم.

الاسم الشكور مرتبته في الوجود الكُرْسيّ والقدمان. منزلته النَثْرة وحرفه الكاف. مع الكرسي يبدأ الانقسام في الوجود. إذ إنه في هذا المقام انقسمت الكلمة وبانقسامها تميّز الحق عن الخَلق وتميّز الحُكم والخبر. وهذه الكلمة في العرش واحدة، إذ تتعلّق بالأمر التكويني. هنا يتحدّث الشيخ الأكبر عن أمهات الأسماء الثلاثة الرب والرحمان والكناية عن اللّه التي هي الرب. تبعاً لمراتب الوجود الثلاث وهي العماء والعرش والكرسي.

ولمّا كان الاسم الرب له الثبات، كان للكرسي الثبات وهما معاً يحملان

<sup>(71)</sup> أليس هذا قريباً إلى «الوعي الشقي» في فلسفة هيغل؟ وهو وعي ناتج عن الوعي باللامتناهي.

<sup>(72)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص436.

<sup>(73)</sup> انظر: •الفص الأول؛ من فصوص الجكم.

<sup>(74)</sup> انظر: المزيد من التفاصيل في الفصل الخاص بـ (رؤية الإنسان نفسه في الأفاق.

هذه الصفة من العرش ومن الرحمان. وكان من نتيجة ذلك أن كانت الرحمة ثابتة الحكم في الوجود. غير أن المشكلة التي تقوم هنا هي وجود أسماء إلهية هي بمثابة عوارض لهذه الرحمة. وذلك مثل الاسم الضار والمذل والمميت. ومنها يحصل الألم والمرض والعذاب. ولما كانت الرحمة سابقة على الغضب كان العذاب نفسه رحمة. غير أن هذا لا يعلم إلا ذوقاً لا خبراً. يقول ابن عَرَبي: "فما تعرف الذات النعم إلا بأضدادها، فوضعت لاقتناء العلوم التي فيها شرف الإنسان، فكانت كالطريق الموصلة أو الدليل الموصل إلى مدلوله ذوقاً (75). ماذا يعني هذا؟ إنه يعني أن العلم يقوم بدورين هما: أن يعلم الإنسان بأنه محاط به، أن يعلم بأنه في قبضة الحق. ثم أن يعلم بأن الرحمة تتغلب على الكرب وعلى الضيق الناتجين عن العلم بالإحاطة. وهذا الدور المزدوج هو الذي يظهر في الحب، إذ فيه قبضة ظاهرة ورحمة باطنة، فيه التلذذ بالعذاب.

## 5 \_ فَلَك الأطلس وفَلَك المنازل: الاسمان الغنى والمُقدِّر

الاسم الغني، مرتبته في الوجود هي الفلك الأطلس. منزلته الطرف وحرفه الجيم.

اسم الأطلس يُطلق على هذا الفلك، لأنه ليس فيه كواكب من حيث ذاته، أي لا يقوم فيه تحديد أو تعيين ما. وما لا يتعيّن يكون مستديراً، فلا يظهر فيه تفاضل ولا اختلاف، إذ ليس فيه أجزاء.

فَلَك الأطلس لم يكن قديماً وإنّما وُجد بعد أن لم يكن موجوداً. وبوجوده حدث الزمان الذي هو انتظام الحركة. لكن الزمان لم يكن متميّزاً أي لم تتعيّن فيه الأيام والسنون، وإنّما تميّز بعلامات إلهية. وأوّل علامة كان منها يوم الأحد. وله علاقة بأوّل درجة من الجوزاء. وهذه العلامة تعيّنت بمكان القدم من الكُرْسيّ.

كان من نتيجة هذه العلامات ظهور الأحياز في فلك الأطلس. وحصل بذلك فَلَكَ البُرُوج. فتحرك فلك الأطلس. وكذلك الجوهر الفرد الذي لا يقبل القسمة، وكانت حركته الأولى هي يوم الأحد والتي حصلت منها حركة ثانية هي يوم

<sup>(75)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، ص437.

الاثنين، وهكذا حتى الحركة السابعة بالتطابق مع الصفات السبع هكذا:

- يوم الأحد حصل عن الاسم السميع، وهذا الاسم يعمّ الموجودات، لأنها خرجت إلى الوجود بفعل سماع الأمر التكويني.
- ـ يوم الاثنين حصل عن الاسم الحي، وهذا الاسم يعمّ العالَم، إذ كل ما في العالم حي ناطق.
- \_ يوم الثلاثاء حصل عن الاسم البصير، وهذا الاسم يعم المخلوقات لأنها شاهدة.
- يوم الأربعاء حصل عن الاسم المريد الذي تجعل من العالم كلَّه قاصداً الحقّ. وكأننا هنا أمام العلَّة الغائية حيث الموجود يعشق الأعلى ويحبه.
- يوم الخميس حصل عن الاسم القادر الذي يجعل من الموجود قادراً، أي أنه قادر على الثناء على الذي أوجده.
- يوم الجمعة حصل عن الاسم العالِم. حيث يعلم الموجود الحقّ ليس من حيث ذات الحقّ وإنّما من حيث ذات الموجود، إذ إننا لا نعلم من الحقّ إلاً ما شاء الحقّ أن نعلمه.
- يوم السبت حصل عن الاسم المتكلم. وكلام العالَم كلّه تسبيح غير أننا لا نفقه ذلك.

يترتب على ذلك أن الأسماء الإلهيئة لها توجهاتها على الأيام وعلى الموجودات التي تتصف بهذه الأسماء. «فظهر العالم حياً سميعاً بصيراً عالماً مريداً قادراً متكلّماً» (76). ينبغي الانتباه، هنا، لأمر هام وهو: إذا كان العالم يوصف بصفات الحقّ، فإن هذا لا يعني أن الحق والخلق في مرتبة واحدة بحيث يقودنا مثل هذا الفّهم إلى وحدة الوجود المزعومة. إنّما هذه الصفات في الحقّ قديمة وفي الخلق مخلوقة، إذ الصفة تتبع الموصوف والعلم يتبع المعلوم، فهي في الحق مطلقة، وفي الحُلق مشروطة بالإيجاد. فضلاً عن ذلك، ينبغي أن نستحضر في أذهاننا دلالة البرزخ عند ابن عَربي: إنه يصل ويفصل. إنه يصل بين الحقق والخلق

<sup>(76)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص438.

من حيث يُلبس الخَلق صفات الحَق ويفصل بينهما من حيث إن هذه الصفات في الخلق مقلوبة، وكثيرة وفي الحقّ واحدة لا تنقسم. وحتى هذه الأسماء لا تظهر في الخلق إلاَّ عندما يتخلَّق بها. فالعالم لا يظهر في الأسماء إلاَّ بالتخلق بها.

لمّا كان الاسم الشكور متوجّها نحو الكُرْسيّ الذي فيه حصل انقسام الكلمة إلى حكم وخبر بتدلي القدمين، ظهر حكم هذا التقسيم في الفلك الأطلس. لكن الأحكام خمسة (٢٦٠) بالإضافة إلى الخبر فنكون أمام ستة أقسام. ولمّا كان الأمر غيباً وشهادةً، حصل ضرب الستة في اثنين. والحصيلة هي اثنا عشر وهو عدد البروج. ولمّا كانت الطبيعة فوق فلك الأطلس وكان ما فوق حاكم على ما تحت، حكمت الطبيعة على هذا الفلك بطبائعها الأربع فحصل اختلاف في أقسام هذا الفلك بعد ما كان متماثل الأجزاء. فكان أن انقسمت البروج إلى أربعة فحصل من ذلك ثلاثة وهي أوّجُه كل برج. ولكل برج أربع طبائع وهذه الطبائع فيها الفاعل وفيها المنفعل. والمركّب لا يكون من فاعلين أو من منفعلين، وإنّما من فاعل ومنفعل. والمركّب لا يكون من فاعلين أو من منفعلين، وإنّما من فاعل الموجودات. غير أن الفاعل هنا فاعل بالطبع، بالعمل لا بالعلم.

ماذا يمكن استنتاجه ويتعلّق ببحثنا هنا من هذا الذي ذكرناه؟ نستنتج أن الاختلاف ليس أمراً معرفيًا وإنّما هو أنطولوجي قائم مع تدلّي القدمين. وبفعل الحكم الذي به يؤثّر ما هو فوق في ما هو تحت. إن العقل الأوّل يؤثّر في النفس الكُليّة التي تنتقل عند الكتابة إلى اللوح الذي يكتب فيه القلم. وهذه النفس عالمة وعاملة، أي تحمل اختلافاً في هويتها، وتؤثّر بذلك في الطبيعة التي هي بطبائعها

<sup>(77)</sup> هذه الأحكام هي الواردة في الفقه وهي: الوجوب والحظر والإباحة والندب والكراهة.

المقصود بالمُركب هنا هو الأسطَقِس: النار مُركب من الحرارة واليبوسة. واليبوسة منفعلة عنها عن الحرارة التي هي فاعلة. أما التراب فمُركب من البرودة واليبوسة. والبرودة تنفعل عنها الرطوبة، التي هي فاعلة. والهواء مُركب من الحرارة والرطوبة التي تنفعل عن البرودة، في حين أن الماء مُركب من البرودة والرطوبة. بالحرارة والبرودة تكون الطبيعة فاعلة وباليبوسة والرطوبة تكون منفعلة. والفاعلان متضادان ينتج عنهما منفعلان متضادان، النار والماء خالصان إذ المنفعل فيهما حاصل من فاعله الطبيعي، في حين أن التراب والهواء ممتزجان إذ المنفعل فيهما حاصل من فاعلية الماء وانفعالية النار، بالنسبة إلى التراب؛ ومن فاعلية النار وانفعالية الماء بالنسبة إلى التراب؛ ومن فاعلية النار وانفعالية النار وانفعالية الماء بالنسبة إلى الهواء.

الأربع تنقسم بانقسام النفس إلى فاعل ومنفعل، أي إلى فاعلية العلم وانفعالية العمل (<sup>79)</sup>. وبهذه الطبائع تؤثّر الطبيعة في فلك البُرُوج. وهكذا. وكل فاعل لا يفعل بذاته وإنّما يفعل منفعلاً عن الفاعل الذي هو الله. ولذلك ذكر الله تعالى المنفعل دون الفاعل في قوله: ﴿وَلَا رَمَّلِ وَلَا كَابِينٍ ﴾ وهما منفعلان عن البرودة والحرارة. وهذا يعني أن الظهور منفعل وأن التجلّيات منفعلة لا فاعلة (<sup>80)</sup>.

الاختلاف، إذن، حاصل في صميم الوحدة، من دون أن يؤدي إلى تمزيقها. وهذا الاختلاف يوجد في كلّ المراتب الوجودية عُليا وسُفلى. في الحقيقة، كلما اتجهنا نحو الأعلى وصلنا إلى أصله الذي اتجهنا نحو الأعلى وصلنا إلى أصله الذي هو تدلّي القدمين. وهو تدلّ حصل في الإنسان الذي خُلق باليدين. فهل هذا يعني أن الأصل في الاختلاف يكون بحضور الاثنين؟ هذا أمر فحصناه في هذا البحث عن الظهور وعن العين (81).

الاسم المُقدَّر، مرتبته في الوجود هي فَلَك المنازل التي عددها بعدد الحروف وحرف هذا الفلك الشين ومنزلته جبهة الأسد. هذا الفلك مرتبط بفلك البُرُوج. هذا يعني أن لكل برج 2، 33. منزلة. أي تقسيم 28 على 12. والسبب في ذلك هو أن الأثر لا ينشأ عن الاعتدال. وأن البرج له أثر في العالم. ولذلك، فإن عدد منازله يجمع بين العدد الصحيح والعدد المكسور. وكل منزلة لها مزاج خاص، ولها ثلاثة وجوه، نظراً لتلبُسها بالبرج الذي له أيضاً وجوه ثلاثة. والمنزلة التي تقوم بين المنزلتين هي أيضاً بين منزلتين، يحدث لها مزاج ليس في أبويها. كما أنّ هناك برجاً خالصاً وآخر ممتزجاً.

إن المنزلة التي تحصل من منزلتين هي التي تُسمّى أُحدية المجموع. بخلاف أُحدية الواحد. بالأولى وجد العالم، أمّا الثانية فمثبتة لله سبحانه. أُحدية المجموع

<sup>(79)</sup> تُعلَّمنا الفلسفة خضوع العمل للعلم، وخضوع التدبير السياسيّ والمدني للمعرفة. ومن هنا تحصل الحكمة. والحكمة عملية ونظرية. والنظرية هي الموجهة إلى العمل. وعند ابن عُربي لا يدخل الجنّة جاهل. «لأن الجنة ليست بدار جهل» ولأن النار «لا تقبل العلماء».

انظر: كتاب المعرفة، تقديم وتحقيق: محمد أمين أبو جوهر، دار التكوين، دمشق، 2003، ص140.

<sup>(80)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 293، ص668.

<sup>(81)</sup> انظر: ﴿ فَهُم ابن عَرَبي لمسألة التنزيه والتشبيه ، في هذا البحت.

هي سرّ الجمع بين الاثنين، لأن له وجها إلى كل واحد منهما حيث يتمّ الحصول على الثلاثة. وهذا أيضاً معلوم في المنطق، إذ النتيجة تحصل عن مُقدِّمتين، ولا يكون أمر إلا عن أمرين، ولا نتيجة إلا عن مُقدِّمتين، (82). وهذا أمر يتعلَق بالنكاح أو التوالد. الذي يكون بالثلاثة، كما هو الحال في الأمر التكويني «كن، والثلاثة هي أوّل الأفراد. وهي التي تعطي الأدلة في العلوم عند الإنسان. فالأدلة والبراهين لها، إذن، علاقة بوجوه المنازل والبروج. نحن، إذن، أمام أساس أتطولوجي للدليل. فالدليل أيضاً حاصل في العلاقة بين الأفلاك. من ذلك مثلاً، أن فلك الكواكب يضم قوة كل من الأطلس والكُرْسيّ والعرش. وأن الكرسيّ هو الحذ الوسط بين العرش والأطلس، إذ فيه حصل انقسام الكلمة. وقد نُوَوَّلُ هذا الانقسام في عالم الإنسان فنقول: فالإنسان يحيا في الواقع وفي الوقت نفسه يكون خطاباً عن هذا الوقع. كما أنه كعبد تغيب إنسانيته في الربوبية، فحصل عن هذا الغياب التنعم تكوُّن الأشياء، وتغيب الربوبية في الإنسانية فينشأ عن هذا الغياب التنعم بالأشياء (83).

كل مرتبة من مراتب الوجود تحصل على قُوة المرتبة التي فوقها فتكون المرتبة الأخيرة في الوجود جامعة للمراتب التي فوقها. وهذه المرتبة الأخيرة هي الإنسان، لأنه آخر ما وُلد. ولذلك تجتمع فيه قوة الأشياء وقوة الأسماء الإلهيئة كما تجتمع فيه العوالم الثلاثة، عالم الحس وعالم البرزح وعالم المعنى. وهذا يعني أن فينومينولوجيا الغياب تنظر إلى العالم وإلى الإنسان باعتبارهما حاملين للأسماء الإلهيئة التي لا تظهر فيهما إلا من وراء حجاب. وأن الأشياء حجاب بعضها بعضاً، لأن كل اسم مُسمّى بعضها بعضاً، لأن كل اسم مُسمّى بجميع الأسماء. وكل شيء يحمل في جوفه شيئاً آخر ينبغي إظهاره كي يكون قابلاً بجميع الأسماء. وكل شيء يحمل في جوفه شيئاً آخر ينبغي إظهاره كي يكون قابلاً

لكن الكمال في الإنسان قائم فيه بالقوة ويظهر بالخلافة. فالإنسان الكامل ليس ظاهراً في كل الناس، وإنّما هو مطلب تَحقُقه ممكن. ولمّا كان ما فوق يؤثّر في ما تحت كان الإنسان بدوره مثلث النشأة «نشأة باطنة معنوية روحانية، ونشأة

<sup>(82)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 1، «خطبة الكتاب»، ص50.

<sup>(83)</sup> المصدر السابق، ج2، ص441.

ظاهرة حسّية طبيعية، ونشأة متوسطة جسدية برزخيّة مثالية ا<sup>(84)</sup>. ماذا يمكن استخلاصه من هذا البناء؟

نستنتج أوّلاً ضرورة التمييز بين الحسّي والجسدي والمعنوي. فالحسي في عالم الحس والمعنوي في عالم الروح والجسدي في عالم البرزخ. والإنسان جامع لهذه العوالم الثلاثة. فهو من حيث البرزخ حدّ وسط جامع بين المعنى والحس. ولذلك استحقّ أن يكون هو أُحدية المجموع. مجموع ما في الكون، ومن ثم اجتمعت فيه الحقائق الإلهيّة والكونية. نستنتج ثانياً، أن الإنسان بالحس والمعنى والخيال يدرك العلوم الأربعة وهي علم الحياة وعلم الأحوال وعلم الوحي وعلم الأسرار. وهذه العلوم الأربعة لها علاقة بفلك المنازل الذي له توجه على الجنات الثلاث (جنات الاختصاص، وجنات الميراث، وجنات الأعمال) التي يوجد في للأسرار.

## 6 \_ بداية السماوات السبع والاسم الرب

الاسم الرب معه تبدأ السماوات والأيام. وهي أيام الله. التي هي أحكام إلهية في حين أن الأيام المعلومة عندنا والتي حصلت عن حركة الأطلس هي التي بها يتم تقدير الأيام الإلهيّة (85) بدليل ﴿وَإِنَ يَوْمًا عِندَ رَيِّكَ كَالَّفِ سَنَةِ مِمّا نَعُدُّوكَ﴾. يناءً على تفسيره للآية ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَلَةٍ أَمْرَهَا ﴾، يرى ابن عَربي أن كل سماء تختص بحكم هو اسمها. وسماء الرب هي السماء الأولى، سماء إبراهيم التي فيها البيت المعمور (86) حرفه الياء ومنزلته كيوان أو الخرتان، ويومه هو السبت. إن الاسم الرب يأتي في القرآن الكريم دوماً مضافاً. والسبب في ذلك هو احتياج

<sup>(84)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(85)</sup> للمزيد من التفاصيل انظر: ابن عَرَبي، المفتوحات المكيّة، ج3، الباب 348، ص 202 وما بعدها حيث يفصّل ابن عَرَبي القول في الأيام: أيام الله، يوم الرب، يوم ذي المعارج، يوم العقل الأول، يوم الهيولي الكل، إلخ.

<sup>(86)</sup> نشير هنا إلى أن ابن عَرَبي يتحدث عن السماوات السبع في كيمياء السعادة من الأدنى إلى الأعلى وهنا يتحدث عنها من الأعلى إلى الأدنى، بحيث تكون السماء الأولى هنا في كيمياء السعادة هي السماء السابعة.

العالَم إليه، إذ إنه اسم لجميع المصالح (87) والأعمال. فالأعمال ترتبط بالربوبية. ومنتهى الأعمال هو سِدْرَةُ المُنتهى. وهذه السِدْرَة مثل الشجرة. والشجرة تحمل التضاد في ذاتها، وذلك بين أصلها وفرعها (88). وابن عَرَبي يفسّر لفظة الشجرة بإرجاعها إلى التشاجر الذي يعني النزاع والمخاصمة، ولذلك نهى الحقّ سبحانه آدم من أن يقربا ﴿ هَذِهِ ٱلشَّجَرَةُ ﴾ (88).

الاسم العليم، مرتبته الوجودية هي السماء الثانية وهي سماء موسى. وحرفه الضاد المعجمة، منزلته الصرفة واليوم الموافق له هو يوم الخميس. العليم يحدث أثره في الخبرة الإنسانية. فموسى لمّا حصل على خبرة وتجربة في قومه، نصح الرسول محمداً على أمّته عدد الصلوات المفروضة عليها. وهذا يعني أن موسى قد حمل معه التجربة البشرية إلى السماء والذي يعبر عن فكرة هي أن «من كثر تكليفه قلّت رحمته» (90). ولما كان الحق قد أوحى إلى كل سماء الأمر الذي يخصها، فإن السماء الثانية (وهي الخامسة في كيمياء السعادة) تختص بالعلم والذوق اللذين يحصلان عن الخبرة لا عن قراءة

<sup>(87)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج2، ص442.

<sup>(88)</sup> يقوم التضاد في الشيء الواحد بين أصله وفرعه. وهذا حاصل في النبات أو الحشائش. يبين ابن عَرَبي ذلك من خلال واقعة حصلت بين ابن باجه وابن زهر. هذا الأخير أعلم من الأول في علم النبات وإن كان الأول أفضل من الثاني في العلم الطبيعي. يحكي ابن عَرَبي هذه الواقعة كما يلي: ( كبا يوما فمرا بحشيشة، فقال ابن زهر لغلامه: اقطع لنا من هذه الحشيشة، وأشار إلى حشيشة معينة فأخذ شيئاً منها وفتلها في يده وقربها من أنفه وكأنه يستنشقها، ثم قال لأبي بكر: انظر ما أطبب ريح هذه الحشيشة، فاستنشقها أبو بكر فرعف من حينه. فما ترك شيئاً يمكن في علمه أن يقطع به الرعاف مما هو حاضر إلا وعمله وما نفع حتى كاد يهلك وأبو العلا يبتسم ويقول: يا أبا بكر عجزت. قال: نعم. فقال أبو العلا لغلامه: استخرج لي أصول تلك الحشيشة، فجاء بها. فقال له: يا أبا بكر. استنشقها، فاستنشقها أبو بكر، فانقطع الدم عنه. فعلم فضله عليه في علم الحشائش، الفتوحات فاستنشقها أبو بكر، فانقطع الدم عنه. فعلم فضله عليه في علم الحشائش، الفتوحات المكية، ج2، ص42ه-443. ما يُحير هنا هو أن السدرة يسعد بها أهل بيت المقدس، وأصولها مضادة لفروعها من حيث هي شجرة. فانظر ما أعجب هذا الآن. فعلاج أهل بيت المقدس لآلامهم التي أصابت أغصانهم لا يكون إلا بالرجوع إلى الأصول. أي لا يكون من خارج.

<sup>(89)</sup> انظر: الفصل الخاص بالهرمينيوطيقا الأكبرية في هذا البحث.

<sup>(90)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكتة، ج2، الباب 198، الفصل الثاني، ص444.

الكتب، وكذلك مختلف التجلّيات التي تحصل للعارفين هي من هذه السماء.

يسجّل ابن عَرَبي الملاحظة التالية: كل سماء لها أثرها في وجود الحرف الملازم لها، وفي المعدن الذي تختص به، وهي سبعة، وكذلك في الأركان والمولدات، وليس لها أثر في منزلها. فالمنزلة هي التي يظهر فيها وجود السماء. أي أن أوّل وجود لكلّ سماء هو منزلها.

## 7 \_ عالَم الأجسام والأركان والمولدات

نقتصر هنا على بعض الأمثلة التي يظهر من خلالها الأثر الذي تتركه الأسماء الإلهيَّة في عالم الأجسام كما يلي:

الاسم الحي. مرتبته في الوجود الهواء ومنزلته الشوكة وحرفه الزاي. الاسم الحي يفيد أن كل ما في العالم حيِّ ناطقٌ ومُسبِّح (19). ولذلك، فإن كل شيء في العالم يكون مأموراً ومطيعاً. لكنه مع ذلك مُسخِر للإنسان، إذ الإنسان هو الأقوى في العالم. فإذا كان الهواء أقوى من النار والأرض والماء، يفعل في البحر والضوء والنار والماء والتراب والسحاب، وحركته هي الريح، وهو أيضاً سبب قيام الحروف من النفس \_ إذ لولاه ما كانت هناك لغة ولا كلام \_ (29)، فإن الإنسان أقوى من الهواء، إذ إنه قادر على أن يقهر هواه. هذا يعني أن العقل عند الإنسان له فاعليته التي تتجلّى في إضعاف تأثير الهوى في الإنسان. إنه يحمي الإنسان من فاعلية الأركان. فالعقل هنا يقوم بوظيفة الوقاية. والسبب في ذلك هو أن الإنسان مخلوق على الصورة وفي الوقت نفسه فقير بالذات. خلقه على الصورة يعطيه مخلوق على الصورة يعطيه

<sup>(91)</sup> يقول ابن عَرَبي عن الرعد والسحاب وكل صوت في العالم بأنه يُسبِّح للَّه قحتى الصوت بالكلمة القبيحة هي قبيحة وهي تسبيحة بوجه يعلمه أهل اللَّه في أذواقهم لمن عقل عن اللَّه». الفتوحات المكية، ج2، ص452. هل هذا ما يفسّر، مثلاً، ذلك المتصوّف الذي سمع صوت شاة فلبِّي وسبِّح؟

<sup>(92)</sup> لقد حاولت أن أُعبِّر عن أهميّة الهواء في الأبيات التالية: لولا الهواء في الوجود ما كان كلام ولولا الهوى في القلب ما كان سلام به الجواري في البحار ساريات والمعاني بالهوى في العقل مُقام فلا يدري الهواء بالريح هواه زعزعا أو رخاء كنت أهواه فسكونه في الوجود هلاك ونسيمه في القلب عقلي يخشاه

الرياسة على ما سواه في العالم، وفقره الذاتي يأتيه من الإمكان. غير أن غلبة فقره على رياسته بالعبودية تعطيه قوةً أكبر، وذلك عندما يُنفق بيمينه ما يُخفيه عن يساره.

إن الهواء، من حيث ما هو أقوى مرتبط بوجود الرب في العماء (60)، ولذلك فهو يؤثّر أيضاً في السماء، وفي تحريك الأفلاك، وفي النغم والسماع. ولمّا كان أصل الهواء من نفس الرحمان، خرج بدوره على صورته، لذلك يكون توقّفه وسكونه هلاك كل ما هو حيّ في العالم. وهذا ما يجعل العالَم في حركة دائمة، إذ إن الهواء أكثر حركة. فصورته من الماء وهو روح الماء. ولمّا كان أصله هو النفس كان لطيفاً. ومرتبطاً بالنفخ الإلهي الذي يعطي الحياة "فحياة العالم بالنفخ الإلهي من حيث إن له نفساً. فلم يكن في صور العالم أحق بهذه الحياة من الهواء. فهو الذي خرج على صورة النفس الرحماني الذي ينفس به الله به عن عباده ما يجدونه من الكرب والغم الذي تعطيه الطبيعة (94).

إنّ ارتباط الاسم الحي بركن الهواء يظهر في الريح التي تقوم بفعلين هما العقم واللقاح، وهما مرتبطان بالنكاح. الرياح اللواقح تهب الصور والريح العقيم تذهب بها. وهذا أمر يدركه من يعلم الخَلق والتجديد في النفس. وإذا كان الهواء يمارس هذا التأثير، فإنّما يمارسه في الأركان الأخرى التي تستقبل الصور عندما يحصل التعفن فيها بفعل التركيب(95).

الاسم المُحيي ومرتبته الوجودية الماء، حرفه السين ومنزلته النعائم. بالاستناد، كعادته، إلى القرآن الكريم يقوم ابن عَرَبي بتأويل لعدد من الآيات التي تتحدّث عن الماء المنزل، فضلاً عن الماء العنصري، الذي هو من الماء المنزل، وهو نهر الحياة الطبيعية الذي فوق الأركان (66). ويربطه بالاسم المُحيي. إن الماء،

<sup>(93)</sup> لقد سُئل الرسول: أين كان ربنا قبل خلق الخلق فقال: «كان في عماه ما تحته هواء وما فوقه هواء». هذا الحديث القدسى يتكرر كثيراً في متن ابن عَرَبي.

<sup>(94)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص451.

<sup>(95)</sup> يذكر ابن عَرَبي رؤيته لبعض الكائنات الحيّة الناتجة عن تعفن حاصل في الهواء بفعل التقاء برودة الماء وحرارة النار في الهواء وهي: الحيّات البيض في الهواء، وحيوانات الاستدارة التي يُطلق عليها في بلاد الأندلس اسم الشلمندار. نفسه، 452.

<sup>(96)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج2، ص452.

وهو يعكس هذا الاسم، يرمز إلى العلم والبراهين والكشف الذي يزيل القذر المعنوي المنسوب إلى الشيطان باعتباره قوة ماكرة (77) تحمل معها الشبهات والجهالات والتشكيك. إنه يحيي العقل القابل ويمنعه من السقوط في هوى الشيطان، وإن شئت قلت يمنعه من «القذر الشبهي» و «الوسخ الجهلي». إن الماء، إذن، هو تطهير النفس من الضلال ووقوف على المبادئ الراسخة التي تثبت الأقدام. والماء المقصود هنا غير فيزيائي. إننا أمام أنطولوجيا صوفية للطبيعة الفيزيائية، أمام غياب حاصل في ركن الماء العنصري. يُضاف إلى ذلك أمر آخر وهو أن ملوحة الماء فيها مصالح ومنافع، إذ تُصفّي الجو من العفونات التي تأتيه من الأرض نظراً لبرودتها ويبوستها. لكن رطوبة الماء عَرَضية فقط، إذ تتعرّض من الأرض نظراً لبرودتها ويبوستها. لكن رطوبة الماء عَرَضية فقط، إذ تتعرّض كانت حياة المُركّبات أو حياة القلب والعقول والأفكار والصور. يقول: «وهذا الركن هو الذي يعطي الصور في العالم كلّه، وحياته في حركاته» (98).

الاسم العزيز، مرتبته الوجودية هي المعادن، وحرفه الظاء، ومنزلته سعد الدابح. يتم الحديث هنا عن سبعة معادن بالموازاة مع الأسماء السبعة والسماوات السبع والأيام السبعة ودورات الطواف السبع، إلخ. والاسم العزيز، نظراً لعزّته، يجعل المعادن أبطأ في التغير والاستحالة اللذين يتعلّقان بالمولدات. إن المعادن، مثلها في ذلك مثل الأشياء الأخرى على الأرض، تتأثّر عند تكوّنها بمشاهدة الاسم الذي يخصّها. فلقد شاهدت الاسم العزيز، وكانت لها العِزة بهذه المشاهدة. ولما كانت العِزة لهذا الاسم طلب الكمال، فطلبت المعادن كمالها الذي هو الذهبية.

غير أن هذا لا يعني أن كمال المعادن هو لها بالذات، وإنّما هو مجرّد ظهور في المعدن الذي هو مثال وليس جوهر الكمال. فالأسماء تعشق أن ترى حكمها

<sup>(97)</sup> من المعلوم أن ديكارت قد وجد مُبرّراً لتجربة الشك التي قام بها في افتراض قوة شيطانية ماكرة لم يتخلص منها إلا بالضمان الإلهي. ومن المعلوم أيضاً أن المكر قد امتد عند الفلاسفة ليشمل مكر التاريخ مع هيغل ومكر الوعي مع نيتشه، ومكر الرغبة مع فرويد ومكر الأيديولوجيا والبنية الاقتصادية مع ماركس. ومع ابن عَرَبي لا يُنجّي من المكر إلا الماء الذي هو تطهير واختزال واصطفاء. لذلك ارتبط بالمُحيي. وهو أيضاً مُحيي الدين. وهو ابن عَرَبي لانه يكتب بلغة عربية قرآنية.

<sup>(98)</sup> ابن غَرَبي، الْفتوحات المكية، ج2، ص453.

في الأشياء. فتكتسب الأشياء أوصافاً تأتيها من تبعيتها لحكم الأسماء. وهذا يفيد أن ما يحدث في الأشياء من أفعال لا يُفسّر فيزيائيًا، وإنما يُفسّر أسمائيًا. وإذا كان كمال المعادن هو الذهبية، فإن الذهبية نفسها هي اعتدال حاصل من اجتماع الأفعال المتضادة في المولدات التي هي حقائق الطبيعة الأربع. التي هي الحرارة والبرودة والبوسة والرطوبة التي تُنتج أفعالاً متضادة هي الكثافة والسخافة والسخونة والبرودة. والتوازن التام بينها يعطي الذهبية. لكن الذهبية نفسها هي أثر حكم الاسم العزيز في هذه الحقائق والأفعال. وهذا التوازن التام هو بمثابة برزخ إذ إنه بمثابة اعتدال بين هذه الأفعال في الشيء الواحد، بحيث لا يستطيع حكم فعل منها أن يزيل حكم فعل آخر أو يتغلب عليه. وهذا التوازن التام يحصل في الذهب، ولذلك لا يفسد ولا يتأثر بعوامل خارجية (وهذه هي العِزَّة. أمّا المعادن الأخرى التي أصابتها الأمراض بخروجها عن الاعتدال والذهبية، فتخضع لطبيب المعادن الذي يريد أن يُعيدها إلى عِزَّتها. وهو في ذلك يحتاج إلى علم خاص وهو العلم بسياحة الدراري والأنوار السبعة التي هي (القمر، الكاتب، الزهرة، الشمس، الأحمر، الكاتب، الزهرة، الشمس، الأحمر، المشتري، كيوان) (100).

هذه الأنوار السبعة سائحة، ولذلك فإن قوتها في المعادن تكون باختلاف الزمان. ومن ثُمَّ لكي يحصل التوافق والاعتدال لا بد من مراعاة الاختلاف، فالاختلاف هو الأوّل. فهو الذي يحتل مساحة أنطولوجية أكثر من التوافق. يقول ابن عَرَبي عن حكم الزمان من أنه يخالف حكم الزمان الذي يلي هذا الحكم اويخالفه من جميع الوجوه ولا يمكن أن يوافقه من جميع الوجوه، إذ لو وافقه لكان عينه... فالموافقة من جميع الوجوه لا تكون ((101). هذا يعني أن التتابع أو

<sup>(99)</sup> يتحدّث ابن غربي عن كمال المعدن وعن أمراضه وعلله التي تُخرج المعدن عن مرتبة الكمال فيحصل لدينا القصدير والزئبق والأسرب والحديد والنحاس والفضة. فالمعادن، بخلاف الذهب هي خارجة عن الموطن الأصلي للمعدن وذلك بفعل تأثير ما حصل لها من خارج يزيد فيها أو ينقص، أي يحدث خللاً في التوازن. ومن هنا يظهر أن ابن عَربي يتحدث عن طب المعادن، إذ الطب يطلب الاعتدال وذلك بالزيادة في الناقص والنقص من الزائد. ابن عَربي، الفتوحات المكية، ج2، ص460.

<sup>(100)</sup> المصدر السابق، الفتوحات المكية، ج2، ص460-461.

<sup>(101)</sup> المصدر السابق، ص461.

التوالي، وليس التكرار أو التطابق، هو الذي تحصل عنه آثار التعديل والتسوية. فإذا ما حلّت الصورة في شيء ما أبعدت الصورة التي كانت فيه من قبل. وهذا هو ما يقوم به طبّ المعادن الذي يتوخّى عزّة معدن ما.

ينبغي الإشارة، هنا، إلى أمر آخر وهو أن العالم بطب المعادن مقتول، لأن الملوك يطلبون من العالم هذا العلم. «فإن منعهم إياه قتلوه حسداً وغيظاً، وإن أعطاهم عِلم ذلك قتلوه خوفاً وغيرة» (102). إلا الأمناء الذين يسرونه أمانة لا خوفاً، ولأن كتم الأسرار هو من باب الغيرة الإلهيّة. يهمّنا من هذا ما يلي: إن إفشاء الحقيقة وإظهارها يُلحقان الضرر بصاحبها، وإخفاءها بإظهار زيفها يقيه الضرر. فالحقيقة \_ كما يقال \_ تقتل. لذلك صارت الكتابة بين الإظهار والإخفاء. وهذا ما يستوجب تأويلاً هرمينيوطيقيًا لها.

الاسم الرزّاق، مرتبته في الوجود النبات وحرفه الثاء، ومنزلته سعد بلع. الرزّاق اسم يدل على كثرة الأرزاق في العالم. فهي منه ظهرت. وأوّل الأرزاق هو تغذية الرزاق برزقه فهو أوّل المرزوقين الذي يغذي الأسماء الإلهيَّة الأخرى بآثارها التي هي أرزاقها في الأشياء، وذلك، نظراً للحوار الحاصل بينها. فالرزاق يرزق الأسماء والوهاب يهب الأسماء أموراً مُعيّنة والظاهر يُظهر آثارها، إلخ. فكان الظهور رزقاً. ويكون كل موجود باقياً برزقه الحاصل له من الاسم الذي يخصه. وما يزول به الرزق عن الموجود بلقاء حتفه ليس برزق. كل ما في العالم مرزوق. وهذا الأمر سارٍ في الأسماء وفي الأرواح الملكية، التي رزقها التسبيح، والعقل الأول الذي رزقه في العلم الإلهي، إلخ. فهذا الاسم ينزل في المراتب الوجودية ليمنحها رزقها. وهذا النزول في المراتب له علاقة بمفهوم الغاية حيث يكون موجود ما رزقاً لغيره، أي يجد فيه غايته. فالماء: رزق النبات، والنبات رزق الحيوان، إلخ (103).

<sup>(102)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكتة، ج2، ص461. نذكر هذا القول، ليس لأننا نؤمن بإمكان تحويل المعادن إلى ذهب، وإنما نذكره، لأن العلماء العرب المبدعين والمخترعين في ميدان التكنولوجيا والعلوم الدقيقة هم أيضاً يتعرّضون لمثل هذا التهديد من طرف بعض الجهات في بعض الأصقاع من عالمنا اليوم. ألا يكون الخوف هو المانع الحقيقي من إفشاء العلم النافع في جميع الأزمان؟

<sup>(103)</sup> من المعلوم أن مفهوم الغاية كما هو وارد في الرزق، قد طرح إشكالاً إبستيمولوجياً =

وهو ما نلمسه في قوله تعالى ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾.

من حقيقة العالم أنه يطلب الرزق الذي يكون به بقاؤه. فلمّا كان العالم ممكناً وعن العدم خارجاً يكون معرَّضاً للفساد. وهو يطلب الوجود الذي هو رزقه. فالوجود رزق العالم: «العالم كلّه يخاف التلف على نفسه لأن عينه ظهر عن عدم وقد تعشق بالوجود. فإذا قام به من يمكن عنده إذا غلب عليه أن يلحقه بالعدم سارع إلى طلب ما يكون به بقاؤه. وإزالة حكم مرضه فذلك رزقه (104).

إذا كان النبات هو ما يختص به الاسم الرزاق، فإن النبات عند ابن عَرَبي هو كل ما يقبل النمو. وما ينمو هو في حركة. والحركة أُفقية ومستقيمة. الأولى، هي حركة الأشجار. والثانية، هي حركة الإنسان، إذ هو نفسه من النبات بدليل قوله تعالى ﴿وَاللهُ أَنْبَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا﴾ وحركته إلى جهة رأسه، فتكون عمودية. غير أن الحركة التي تقابل حركة الإنسان تكون حركة منكوسة. والحركة المنكوسة تخالف طبع المتحرّك، بالتالي ليست حركة طبيعية وإنّما هي قَسْرية. «وإنّما الحركة المنكوسة عندنا كل حركة في متحرك يكون بخلاف ما يقتضيه طبعه، وذلك لا يكون إلا في الحركة القهرية لا في الحركة الطبيعية» (105).

في فَهُم العلاقة بين الوظيفة والعضو في مجال الفيزيولوجيا. هل العضو هو الذي يخلق الوظيفة أم أن الوظيفة هي السبب الغائي لوجود العضو؟ ثم هل وجود آكلة العشب من أجل آكلة اللحوم من أجل تغدية الإنسان؟ إلخ. ومن المعلوم أن هذا الإشكال قد تم تجاوزه عند الحديث عن التليونومي، في البيولوجيا المعاصرة.

<sup>(104)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص463.

<sup>(105)</sup> المصدر السابق، ج2، ص464. نحن أمام الفَهُم الأرسطي لحركة الأجسام. فالجسم الثقيل يسقط نحو الأسفل والجسم الخفيف يرتفع نحو الأعلى. فهذا هو المكان الطبيعي لهما. والأمر نفسه يؤكده ابن عَرَبي في قوله: «فإذا تحرك كل جسم نحو أعظمه فتلك حركته الطبيعية المستقيمة كحركة اللهب نحو الأثير وجسم الحجر نحو الأرض. فإذا تحرك الجسم الناري نحو الأرض والسِفل وتحرك الحجر نحو العُلُق كانت الحركة منكوسة وهي الحركة القسرية». إن هذا هو العدالة الطبيعية عند اليونان. وهي أن يحتل كل جسم مكانه الطبيعي، ومن المعلوم أن أفلاطون قد نقل هذا الفهم للعدالة إلى المجتمع حيث يتوجب على كل نفس تبعاً لِما تقتضيه طبيعتها أن تحتلُ مكانها اللائق بها في المجتمع. وهذه العدالة هي التي يُطلق عليها ابن عَربي اسم الموطن.

واختلاف الحركات ليس من جهة النمو وإنّما من اعتبار الجهات. والحركة في الجهات هي من الإرادة. لنستمع إلى الشيخ الأكبر يقول: «فإن الحركات في الجهات من المتحرك إنّما ذلك نسبة إرادة. التحرك لذلك الجسم من المحرك (106). والذي يتحرك يتحرك بإرادة المحرك. غير أن المتحرك قد يكون باختيار فيكون المتحرك هو نفسه مُحرِّكاً. ويمكن أن يكون متحرِّكاً بغيره وإذا كان متحرِّكاً بغيره، فإن هذا الغير يتحرك بغيره، حتى نصل إلى السبب الغاثي للحركة، وهو الذي يطلق عليه ابن عَرَبي اسم «المتحرك بالقصد» (107).

لكن ابن عَرَبي لا يقف عند المستوى الطبيعي للحركة، وإنّما يتحدّث عن الحركة المعنوية وهو يحدّدها في ثلاث: حركة من الوسط، وفي الوسط وإلى الوسط. الأولى عن الأصل، والثالثة هي ما به يبقى الأصل. أمّا الثانية فهي الإمداد الإلهي، وكلّها من الاسم الرزاق. لكن ينبغي أن ننتبه لِما يلي: إن الحركة من الوسط هي التي للعالم الذي هو حاصل من الوسط بين الوجود والعدم. فبالعدم يقبل التحوّل وبالوجود يحافظ على سكونه. والحفاظ على العالم هو الحركة في الوسط، إذ الإمداد الإلهي حافظ لمركزية العالم، التي هي الإنسان. أما الحركة إلى الوسط فهي سفر إلى النهاية، لأنها هي القصد، والغاية.

#### استنتاج

يُعْلَمنا الشيخ الأكبر في أكثر من موقع في فكره من أنّ العالم لا يتغيّر من حيث جوهريته، وإنّما من حيث الأحكام والصور. فالأشياء في العالم يؤثّر بعضها في بعض مثل تأثير الأسماء الإلهيَّة بعضها في بعض، وهي كلّها ترجع إلى مُسمَّى واحد، والعالم بدوره واحد العين، وكأننا أمام المرآة الواحدة التي تنعكس فيها صور الرائين تبعاً لهيئاتهم وقُربهم أو بُعدهم من هذه المرآة. يقول: «وقد أعلمتك في غير موضع من هو عين العالم الظاهر، وأنه غير متغير الجوهر، ولمن هو الحكم الذي ظهر به التغيير في صور المرآة لتغيير هيئات الرائي، فضلاً عن

<sup>(106)</sup> المصدر السابق، ص464.

<sup>(107)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(108)</sup> المصدر السابق، ج2، ص465.

ذلك، نحن أمام الظهور الذي من الاسم الظاهر. وهذا الاسم عدده بالجزم المغربي الصغير ثمانية وعشرون (109)، وهو الذي يفسر الظهور على مراتب هذا العدد. غير أن هذا الظهور لا ينفصل عن البُطون أو عن الاسم الباطن. ويترتب على ذلك أن تكون كل مرتبة تجليًا للمرتبة السابقة عليها وحجاباً في الوقت ذاته. وهذا هو السريان. إن الاسم رفيع الدرجات، مثلاً، كماله في الاسم الجامع، وظهوره في هذا الاسم يقتضي الاسم اللطيف. كما أن هذا الأخير يقتضي سريانه وجود الاسم القوي، وهكذا، حتى نصل إلى الاسم البديع المرتبط بالقلم الأعلى أو بالعقل الأول، والذي يُعتبر أصل الظهور كله. والجدول التالي يوضح ذلك.

| الحروف | المرتبة الوجودية                | الأسم    |    |
|--------|---------------------------------|----------|----|
| الهمزة | العقل الأوّل/ القلم             | البديع   | 1  |
| الهاء  | النفس الكُليّة/اللوح المحفوظ    | الباعث   | 2  |
| العين  | الطبيعة الكُليّة/               | الباطن   | 3  |
| الحاء  | الهيولى الكل/الهَبَاء           | الآخر    | 4  |
| الغين  | الجسم الكل                      | الظاهر   | 5  |
| الخاء  | الشكل                           | الحكيم   | 6  |
| القاف  | العرش                           | المُحيط  | 7  |
| الكاف  | الكُرستي                        | الشكور   | 8  |
| الجيم  | الفلك الأطلس/فلك البُرُوج       | الغني    | 9  |
| الشين  | فلك الكواكب الثابتة/فلك المنازل | المُقدّر | 10 |
| الياء  | السماء الأولى/زُحل              | الرب     | 11 |
| الضاد  | السماء الثانية/ المشتري         | العليم   | 12 |
| اللام  | السماء الثالثة/ المِرّيخ        | القاهر   | 13 |
| النون  | السماء الرابعة/ الشمس           | النور    | 14 |
| الراء  | السماء الخامسة/ الزُّهرة        | المُصوّر | 15 |

<sup>(109)</sup> عبد الباقي مفتاح، مفاتيح فصوص الحِكم لابن غربي، «سلسلة حكمة»، دار القبة الزرقاء، مَرَّاكش، ط1، 1997، ص37.

| الطاء | السماء السادسة/ عُطارد | المُحصي      | 16 |
|-------|------------------------|--------------|----|
| الدال | السماء السابعة/ القمر  | المُبين      | 17 |
| التاء | كرة النار              | القابض       | 18 |
| الزاي | كرة الهواء             | الخي         | 19 |
| السين | كرة الماء              | المُحيي      | 20 |
| الصاد | كرة التراب             | المُميت      | 21 |
| الضاد | المعدن                 | العزيز       | 22 |
| الثاء | النبات                 | الرزاق       | 23 |
| الذال | الحيوان                | المُذل       | 24 |
| الفاء | الملك                  | القوتي       | 25 |
| الباء | الجِنّ                 | اللطيف       | 26 |
| الميم | البشر                  | الجامع       | 27 |
| الواو | المرتبة                | رفيع الدرجات | 28 |

## ما الذي يمكن استفادته ممّا تقدُّم وله علاقة بأطروحة هذا البحث؟

لنسجل أوّلاً أن هذا الجدول مستفاد من الفتوحات المكيّة، الباب 198، الفصل 27 الخاص بالاسم المبين والمتعلّق بآدم. أو بالإنسان الذي يتوجب عليه نبيان ما يكون عليه في الوجود. وهذا الجدول بدوره مبين للمراتب الوجودية التي تعكس جميع الأسماء الإلهيّة التي يختص بها الإنسان. كما أن لكلّ اسم من هذه الأسماء روحانية مَلكاً تحفظه. وهذه الروحانية تظهر في الحروف. والحروف هي صور الأسماء في النفس الإنساني. لذلك فإن الكتابة الأكبرية ليست مجرّد خطوط مرفومة في كتاب، وإنّما هي كتابة تحترم روحانية الحروف. فروحانية الحرف غياب والحرف ظهورها. غير أن ظهورها في الصور يكون مختلفاً. لذلك تكون الكتابة ممارسة للاختلاف الذي يعكس ما يختص به كل حرف من روحانية ما. إن العرف يعمل بروحه في الكتابة لا بجسمه. ولمّا كان الحرف يُسبّع بروحه لخالقه، العرف يعمل بروحه في الكتابة لا بجسمه. ولمّا كان الحرف يُسبّع بروحه لخالقه، وهذا النسبيع لا يتوقّف أبداً، فإنه ينبغي لممتهن الكتاب أن ينتبه لهذا العطاء المتجدد في الحرف، أن ينتبه للحالة التي تكون عليها روحانية الحرف في وقت

كتابته. وهذا يدلّ على أن الكتابة عند ابن عَرَبي ليست تثبيتاً، وإنّما هي بالأحرى متابعة لعمل أرواح الحروف في العالم تبعاً لما تقتضيه الأسماء الإلهيّة لتحقيق آثارها في مراتب الوجود. يتوجّب على الكاتب، إذن، أن يكون صاحب أسرار وعالم أرواح وليس مجرّد مُتقن للغة التخاطب والكتابة كما هي مُعطاة للحس، وحاضرة في المواضعة والاصطلاح.

لنسجّل ثانياً، أن الأشياء ليست أشياء إلا لأنها آثار غياب تحجبه فيها وهو الأسماء الإلهيّة. وأن العالم بحركاته وأعراضه وجوهريته وثبوته ووجوده لا يجعله مستقلاً بذاته، كما لا يجعلنا نحن نركن إليه لنعرفه انطلاقاً من مباشريته، أي كما يُعطى لنا في قوى الإدراك وفي نظريّة المعرفة، وإنّما هو تحريض للسفر نحو ما لا يظهر بذاته، ويظهر من خلال العالم. الأمر الذي يستوجب منا القيام بسفر يتمثل في قراءة فينومينولوجية وهرمينيوطيقية له، انطلاقاً منا باعتبارنا كاثنات حصل فيها هذا الغياب بجمعيته.

لنسجّل ثالثاً، أن كل اسم من الأسماء الإلهيّة يحمل أمرين: الأوّل، هو ما به نتوجّه نحو المُسمّى، فيتعيّن المُسمّى بالاسم لا بالمُسمّى. لكن الاسم نفسه يحمل أمراً ثانياً وهو ما به يتميّز عن اسم آخر. والمُسمّى لا يتميّز في ذاته، إذ ليس فيه خاص. فيصير كل اسم دليلاً وفي الوقت ذاته حجاباً على المُسمّى. أكثر من ذلك هو أن كثرة الأسماء إنّما هي في نظرنا من أجل قهر الحُجُب عن المُسمّى غير أنه لمّا كانت كثيرة صارت على الواحد حجاباً. فالواحد يدل على الواحد لكن لولا الواحد ما كانت هناك كثرة، ولولا الحجاب ما كان هناك إدراك ولا رؤية. فينومينولوجيا الغياب، هي إذن، تكشف عن أن الظهور حجاب، وأن الاسم حجاب على المُسمّى في الوقت الذي يعلن عنه بحضوره كاسم.

## الباب الخامس

## الخيال والحضرات الؤجودية

#### مُقدِّمة

إنّ إشكاليّة العقل والوجود في فكر ابن عَرَبي لا تجعل المعلومات أمراً يتعلّق بالمعرفة العقلية، إذ إنها معلومات تلتحق بالوجود ومراتبه. فالمعلومات هي مراتب الوجود نفسه. غير أن البحث في هذه المراتب يقتضي تلمّس نوع من الاختلاف الأنطولوجي الذي يتمثّل عند ابن عَرَبي في الفرق بين الوجود الذي يحتل كل المراتب الوجودية والموجود الذي لا يكون إلا في مرتبة مُعينة. الموجود الذي يجمع كلّ المراتب الوجودية هو الحقّ إذ هو (مَعكُرُ أَيْنَ مَا كُمُتُمُ . يقول ابن عربي: "لكل شيء في الوجود أربع مراتب إلا الله تعالى" (1). يُضاف إلى ذلك أن مراتب الوجود وحضراته ترتبط بالخيال المنفصل ويمفهوم البرزخ الأمر الذي يجعلنا نقول مع ابن عَربي بأن الوجود خيال في خيال وأن العالم هو بمثابة حُلم ينبغي تأويله ليس على الطريقة الفرويدية، وإنّما بطريقة تكشف عن الغياب الذي ينبغي تأويله ليس على الطريقة الفرويدية، وإنّما بطريقة تكشف عن الغياب الذي يحجبه، وهو غياب تحمله الأسماء الإلهيّة في سفرها نحو الأشياء من أجل التنفيس عن كَرْبها الوجودي، ومن أجل تحقيق الحوار الذي جرى بينها في حضرة من عَربي من أجل تحقيق الحوار الذي جرى بينها في حضرة المُسمّى.

<sup>(1)</sup> ابن عَرَبي، إنشاء الدوائر، ص7.

# الفصل الأوّل حضرات الوجود

يقول ابن عَرَبي: «إن الأشياء لها أربع مراتب في الوجود. وجود في العلم، ووجود العين، ووجود في الكلام ووجود في الرقم»(2).

1- الموجود في العلم هو الموجود الذّهني. وهو الذي يكون في الذهن والتصور مطابقاً لماهيته، فهو ليس حالاً في الجسم. إنه في العالم دون أن يكون في أشيائه. إنه حاصل في العلم، وهو الذي يشكّل «المرتبة الأولى بالنظر إلى علم الله تعالى بنا» (3) الموجود العلمي، أو الذهني، وهو الذي يكون في العلم الإلهي ذا ماهيّة. غير أننا هنا أمام نوعين من الوجود العلمي: ما يتصوّره الإنسان ويدركه بقواه الإدراكية، وهو إدراك متناو تابع للموضوع الذي هو أيضاً متناو، وهو الذي يحصل في التصور؛ وما هو قائم في الحضرة العلمية الإلهيّة، أي وجود ماهيات الأعيان الثابتة في العلم الإلهي، قبل أن تخرج إلى الوجود العيني.

ولمّا كانت الأعيان الثابتة لا متناهية في العلم الإلهي، فإن هذا العلم لامتناه. وإنّما خروجها إلى الحضرة الوجودية هو الذي يحكم عليها بتناهيها، إذ في الظهور يكون ما يطلق عليه ابن عَرَبي الغيب الإضافي في مقابل الغيب المطلق الذي لا يظهر أبداً. في الظهور تتعيّن الأعيان الثابتة، وإذا رحلت لا تعود، وإنّما تأتي أعيان أخرى إلى الظهور، تبعاً للخَلق الجديد. الظهور، إذن، نهر تجري فيه الأعيان، ولا تعود، الظهور نهر يحضر فيه الغيب الذي لا يعود، لكنه لا يهاجر الحضرة العلمية الإلهيّة.

2- الموجود العيني. وهو الذي يكون في المرتبة الثانية من الوجود، بالنظر إلى العلم الإنهي. وهذا الموجود العيني نوعان: ما يكون موجوداً في نفسه ويشغل حيزاً وذلك مثل الأشياء. وما يكون موجوداً في نفسه ولا يشغل حيزاً، مثل النفس الناطقة والعقل الأوّل والأرواح والطبيعة والهناء (4) والزمان، فهذا الأخير متوهم،

<sup>(2)</sup> كتاب الأول، ضمن وسائل فين غزيي، حيمر أباد الدكر، ص9.

<sup>(3)</sup> المصنر للنبق تف.

<sup>(4)</sup> بر عربي، القنوحات المكية، ج2. ص7. وص300.

والمقصود بالعيني عدم الاستقلال الذاتي، إذ إن ما يوجد في مرتبة لا يكون مستقلاً، ويكون العلم به حادثاً. في هذا الموجود العيني يظهر الموجود العلمي محتجباً. وماهيّة الشيء لا تقدّم لنا نفسها في المباشر.

3- الموجود اللفظي. وهو ما يمنح له وجوده عند النطق به. وهذا يندرج فيه كل معلوم، بما في ذلك المحال والعدم والممكن والجائز. فنحن نعطي للعدم وجوده عندما نتلفظ به. ففي هذه المرتبة يمنح الوجود لِما ليس له وجود عيني.

4- الوجود الرقمي، وهو الوجود المكتوب، وهو مختلف الخطابات التي نكونها عن الأشياء أو الوقائع.

كل هذه المعلومات أو الموجودات ترتبط بالوجود بنسبة ما كما يلي: فالحق يوجد خارج النسبة؛ لأنه الوجود، وبالتالي لا يكون محصوراً في مرتبة وجودية. وما عداه يكون محصوراً في مرتبة . لكن هذا الحصر لا يعني أن كل موجود يكون في مرتبة مُعيَّنة لا يمكن تصوّره إلا فيها. فالموجود العيني قد نتصوره فيكون في مرتبة الوجود العلمي، وننطق به فيكون موجوداً لفظيًا، ونكتبه فيكون موجوداً مرقوماً. كما أن زيداً أو عمراً لا يكون موجوداً بشكل مطلق. فهو موجود ومعدوم في السوق، غير أن هذا لا يزيد أي معنى في زيد (5) أو عمرو. إذ الوجود الظهوري، يرافقه العدم، أن هذا لا يزيد أي معنى في زيد أو عمرو. إذ الوجود الظهوري، يرافقه العدم، الموجودات لها إلى الوجود نسبة واحدة، لأنها ترتبط بالحقيقة الكُليّة. التي الموجودات لها إلى الوجود نسبة واحدة، لأنها ترتبط بالحقيقة الكُليّة. التي لا تتصف بالعدم ولا بالوجود، وهي في كل موجود بحقيقتها وذلك مثل الإنسانية في الإنسان أو البياض في كل أبيض. فتكون قديمة في القديم وحادثة في المحدث، أي أنها لا توجد حتى توجد الأشياء التي تتصف بها (7). ولذلك، فإن جميع الموجودات موجودة بوجود واحد هو نسبتها إلى الحق. لكن وصفها مختلف.

<sup>(5)</sup> ابن عَرَبي، إنشاء الدواثر، ص9.

<sup>(6)</sup> جان بول سارتر، في كتابه الوجود والعدم، يعتبر العدم عنصراً ضمن الوجود الإنساني، ومنه تنبع الحرية الإنسانية، إذ إن العدم يجعل من الإنسان مشروعاً، يقذف بنفسه نحو المستقبل ونحو ما ليس إياه. فوجوده، إذن، غير مستقر بخلاف وجود الأشياء.

<sup>(7)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج1، ص118-119. وانظر: كتاب إنشاء الدواثر.

يترتب على ما سبق أن الوجود الحق ليس بغياب مطلق ولا بحضور فج وغَفْل، وإنّما هو ظهور أو تجلّ سار في العالم سريان النور في الظلمة الذي به تظهر الظلال. غير أن العالم لا يسع هذا التجلّي أو الظهور، لذلك كان العالم في تحوّل دائم. هذا يعني أنه إذا كان الوجود واحداً فإن أعيانه متحققة في الظهور، وهي التي تحضر في مجال الشهود. وهذا التحقق بدوره يكون على مراتب كما يلى:

- ـ مرتبة الوجود المطلق المتحرّر من كل قيد وحصر في مرتبة بعينها. إنه وجود غائب عن الظهور.
- \_ مرتبة الوجود المحدد بالأسماء الإلهيّة، وهي المنفعلة عن الوجود المطلق. غير أن هذا الانفعال قائم في الوجود المطلق، إذ الحقّ سبحانه أراد أن يرى نفسه في خلقه.
  - ـ مرتبة الفاعلية والتأثير التي هي تعيُّن ذاتي.
  - ـ مرتبة ظهور هذا التعيُّن الذاتي في الأسماء.
    - ـ مرتبة التعيُّن الذاتي للعالَم الطبيعي.
  - ـ مرتبة الظهور في الأجناس والأنواع والإضافات والأعراض<sup>(8)</sup>.

ويمكن القول بأن هذه المراتب هي أعيان التجلّيات الإلهيَّة. لكنّ الحقّ سبحانه ظاهر لذاته قبل أن يظهر في تجلّياته لخَلقه. وتجلّياته جلالية وجمالية وليست حسية. من نافلة القول أن مفهوم التجلّي هو مركز تفكير ابن عَرَبي، إذ حوله تدور مفاهيم أخرى وسيطية لتفسير البِنية الأنطولوجية للعالم. والتجلّي هو العملية التي بها يظهر الحقّ لذاته في الأعيان، تبعاً للكنز الذي أحبّ الظهور. لذلك، فإن مراتب الوجود هي هذا الذي أقامه المطلق لنفسه كي يظهر. هذا الظهور له بِنية مزدوجة تتمثّل في الفيض الأقدس والفيض المقدس. ومفهوم الفيض لا يحمل هنا دلالة أفلوطينية تلك الدلالة التي تنفي الإرادة الإلهيَّة، وتقول بصدور الواحد عن الواحد حيث نجد أنفسنا أمام تسلسل في الفيوضات بناءً على نظرية الصدور (9). إنّما الفيض يعني

<sup>(8)</sup> للمزيد من التفاصيل، انظر: Sufism and Taoism, p.154.

<sup>(9)</sup> انظر: نقد ابن عُرَبي لهذه النظرية في هذا البحث.

التجلّي الذاتي self-manifestation أو essential self-manifestation. وهذا التجلّي يحصل على صعيدين. الفيض الأقدس والفيض المقدس.

الأول، وترجمته الإنكليزية هي The Most holy emanation يعني ظهور الحقّ لذاته في غيبه المطلق، وهذا الظهور المطلق هو تجلُّ ذاتي بفعله تحصل الممكنات في الحضرة العلمية الإلهيَّة. وهذا الفيض الأقدس يكون مساوقاً لمرتبة الأحدية. وفي هذا المستوى لم يكن هنالك شيء قائم في الخارج، وإنَّما كل شيء حاصل في العلم الإلهي. فالعلم ليس موجوداً وجوداً عينيًا بعد. فوجوده علميّ فقط. لا نقول بأنه موجود بالقوة، لأن ما يكون بالقوة هو ناقص، وليس في العلم الإلهي أي نقص، لذلك تخرج الممكنات إلى الظهور على ما هي عليه في العلم الإلهي، بلا زيادة ولا نقصان. إننا هنا أمام وضع أنطولوجي للعالم سابق على ظهوره. وهو وضع ينتمي إلى عالم الغيب، في حين أن الظهور ينتمي إلى عالم الشهادة. أمّا الفيض المقدس وترجمته الإنكليزية هي The Most emanation فيُشير إلى التجلِّي الشهودي، أي إلى ظهور المطلق في أشيائه، أي في التنوع اللانهائي للصور، وهذا التنوع ليس تشتتاً، وإنَّما يجد وحدته في الفيض الأقدس. والمقصود بالصور، هنا، هو جواهر العالم وأعراضه وصفاته وأفعالنا، إلخ. إن الفيض المقدس هو انبساط للنور الإلهي على ظلمة الأشياء، على عدمية الأعيان الثابتة (١٥٠). هذا يعني في تصورنا أن ابن عَرَبي يؤسس الصور الظاهرة في الوجود المضاف على وضعها الأنطولوجي القائم في الغيب. الأنطولوجي المرتبط بالعلم الإلْهي وليس بالتحقّق العيني للأشياء في المُشار إليه، أي في الوضع الأونتيكي لها. فهذا الأخير هو الأقرب منا والأوّل هو الأبعد عنا يستوجب السفر نحوه.

غير أن التمييز بين هذين الفيضين لا يعني أن الأوّل حصل أوّلاً ثم حصل الثاني ثانياً، فليس بينهما فارق زماني، إذ الزمان نفسه من المعلومات الحاصلة في العلم الإلهي. وهذا يعني أنهما يشكّلان قاعدة لظهور المطلق. هذا الظهور فينومينولوجي يشاهده أهل الله. غير أن هذا الظهور يحصل عبر حضرات. فإلى جانب حضرة الذات، حضرة الأحدية، حضرة المطلق في إطلاقيته، هناك أربع حضرات هي بمثابة تجلّيات وهي:

- ـ حضرة الصفات أو الألوهية، حيث الحقّ سبحانه يتجلّى باعتباره إلهاً.
- ـ حضرة الأفعال، وهي حضرة الربوبية، حيث الحقّ سبحانه يتجلَّى باعتباره ربًّا.
- \_ حضرة الصور والأشكال أو حضرة الخيال حيث الممكنات تتجلَّى باعتباره صوراً نصف مادية ونصف روحية.
  - \_ حضرة الحس حيث الممكنات تتجلَّى في أشياء عالم الحس(١١).

إن حضرة الأُحدية أو حقيقة الذات لا تعقل، لأنها لا تُعرف ما لم تنعين بصفة ما. وابن عَرَبي يرى أن أوّل تعينات الذات هو "علمها بذاتها" وأنه بهذه الصفة "تنزلها من الحضرة الأُحدية التي لا نعت لها، إلى حضرة الأسماء والصفات، وتُسمّى الحضرة الإلهيّة الحضرة الإلهيّة أو الألوهية هي الواحدية، وهي التي تقوم فيها حقائق الموجودات بصفة العلم، فضلاً عن الصفات الأخرى مثل القدرة والإرادة، إلخ، أي الصفات السبع التي هي الأمهات السبع.

ويتحدَّث هنري كوربان بدوره عن خمس حضرات هي:

- ـ تجلِّي الحقيقة في الأعيان الثابتة باعتبار هذه الأخيرة تعالقات الأسماء الإلهيَّة في عالم الغيب المطلق.
- عالم الملكوت ويُشير إلى التعيّنات الفردية الروحية المكوّنة للأرواح. وهو المرادف للألوهية.
- عالم الفرديات المُشكّلة للنفوس أو التعيّنات النفسية وهي المرادفة لحضرة الأفعال أو الربوبية.
- عالم المثال أو عالم الأفكار والصور التي تتشكّل من مادة لطيفة وهي المرادفة لعالم الجبروت وبرزخ الخيال.

<sup>(11)</sup> Sufism and Toaism, p.20. انظر أيضاً: خوسيه ميغيل بويرتا فلشيز، في نلوة ابن غربي في في الغيب المطلق، في أفق ما بعد الحدالة، حيث يتحدّث بدوره عن خمس حضرات هي الغيب المطلق، حضرة الذات الإلْهيّة، حضرة العقول، حضرة الأرواح وحضرة الحس.

<sup>(12)</sup> ابن عَرَبي، ارسالة في أسرار الذات الإلْهيّة، ضمن كتاب الرسالة الوجودية، مجموعة رسائل اعتنى بها عاصم إبراهيم الكيالي، ص191.

ـ عالم الحس والشهادة المُشكِّل من مادة كثيفة أو عالم الأجسام(13).

هذه الحضرات تكشف عن تصوّر ابن عَرَبي لتجلّي المطلق في الوجود المضاف باستتناء وجوده في إطلاقيته الذي هو غيب مطلق لا يصل إليه أحد من الخلق، إذ هنا لا وجود لأي تجلّ يمكن القول عنه بأنه أنكر النكرات (١٩) وحيث يقوم الأحد وليس الواحد. ولا يمكن معرفة هذه الحضرة إلا بما ليس هي، أي بالسلب. لكن هذه الحضرات تقوم بينها تطابقات، إذ إن ما يقوم في الحضرة السابقة يجد صداه الأنطولوجي في الحضرة اللاحقة وذلك تبعاً لما هي عليه كل الحضرة. وهذا يعني أن كل حضرة تكشف القناع عن الحضرة السابقة عليها. وفي الآن نفسه تحجبها. إذ إن ما تكشف عنه الحضرة اللاحقة من الحضرة السابقة يلبس الحضرة اللاحقة.

نقول أيضاً مع كوربان: إن البنية الرابطة بين هذه الحضرات هي حَقَّ وحَلَقَ. وهذه البنية هي التي تضع كل حضرة في علاقة كُليَّة تقاطبية وتكميلية في الوقت ذاته بينها. يحيث تكون كل حضرة باطناً بالنسبة للاحقة وظاهراً بالنسبة للسابقة عليها، فاعلة بالنسبة إلى التي تليها ومنفعلة عن التي سبقتها. فنكون أمام نكاح غيبي داخل تراتبية تنازلات الحضرات. نقول أيضاً: إن لكل حضرة امتداداً في الأخرى نزولاً، ولكل حضرة أصلها في الأخرى صعوداً. إذ كان امتداد حقيقة الذات أو الأحدية في العماء، فإن الألوهية أو الواحدية امتدادها في الصفات والأسماء. الامتداد الأول فيض أقدس والثاني فيض مقدس. وعن هذا الفيض المقدس أو الواحدية يحصل امتداد ثالث وهو الربوبية التي هي حضرة الأفعال. والربوبية بدورها لها امتدادها في الكواكب السيارة التي هي بمثابة الرؤساء الذين يدبرون ما يحصل في الدنيا، أي حضرة الحس. وكأننا أمام الحتمية السماوية وهي يدناني.

ومن المفيد أن ننبه إلى أن الحضرات الثلاث (الذات والألوهية والربوبية) روحانية خالصة في مقابل الحضرة الخامسة التي هي حسية وفي مقابل الحضرة

Corban, H. Imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi, p.173 et suiv. (13)

Izutsu, T. Sufism and Toaism, p.23. aussi: l'unicité de l'existence et la création (14) perpétuelle, p.71.

الرابعة التي هي برزخيّة. هذه الحضرات الخمس تشكّل فيما يرى كوربان تعيينات للهوية الإلهيّة في الأسماء الإلهيّة وهذه الحضرات بمثابة أوعية لاستقبال تأثيرات هذه الأسماء وإظهارها.

ما الذي يمكن استخلاصه من هذه الحضرات وله علاقة بأطروحتنا؟ الجواب هو أن كل حضرة تحمل معها غياباً تمثّله الحضرة السابقة، حتى نصل إلى الحضرة الحسية التي تحمل معها غيب الأسماء الإلهيّة. كما أن هذه الحضرات ليست منفصلة بعضها عن بعض بشكل جوهري، وإنّما هي متشابكة فيما بينها على اعتبار أن الأمر نفسه يظهر محسوساً في حضرة الحس وبرزخيًا في حضرة الجبروت وروحيًا في عالم الأرواح (15). وهذا يعني أن ما يظهر هو تمثيل لعالم الغيب، الأمر الذي يستوجب منا تأويله في اتّجاه أصله الغائب. وأن ما يظهر ليس هو الحقّ عينه، وإنّما هو وجه من وجوه الحقّ، وهي وجوه لا تقبل الحصر. لكن الذي يدرك وجه الحقّ في الأشياء يحصل على الكشف المعنوي، وإن شئنا قلنا يكون ذا يدرك وجه الحقّ في الأشياء يحصل على الكشف المعنوي، وإن شئنا قلنا يكون ذا عدس واهب أصلي. وهو الذي يحصل على السعادة أو النعمة الواسعة. وينتج عن ذلك أيضاً أن تكون العلوم الطبيعية مجرّد تمثيلات لعالم الغيب (16)، أي أنها تقوم هي نفسها على الاستعارة، بدليل الحديث «الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا».

<sup>(15)</sup> لولا التطويل لقدَّمنا نموذجاً على ذلك وهو ظهور عرش بلقيس أمام سليمان، حبث يكون هذا الظهور اختفاء للعرش في مملكة سبأ وحضوره أمام سليمان في اللحظة التي اختفى فيها من دون أن ينتقل من مكانه بشكل فيزيائي. كذلك تأويل يوسف وقضايا الرؤيا والمُبشّرات.

 <sup>(16)</sup> يعتبر جورج لايكوف النظريات العلمية استعارات ملائمة. انظر: سلطة المعرفة للدكتور سالم يفوت.

## الفصل الثاني **الوجود والخيال**

الغرض من هذا الفصل ليس الحديث عن الخيال كقوة من قوى الإدراك التابعة لإدراكات النفس الناطقة. فهذا هو المُسمّى بالخيال المتصل الذي له علاقة بنظام المعرفة. ويمكن أن نقول بأن هناك عدداً من الأحلام والرؤى ترتبط بهذا الخيال. غرضنا، هنا هو الحديث عن خيال آخر هو الخيال المنفصل أو الخيال الخلاق أو الفاعل، أو الخيال المطلق، المرتبط بنظام الوجود، أو الخيال باعتباره برزخاً يتوسط الحضرات والمراتب الوجودية. وبه ترتبط الرؤى الصادقة (17). غرضنا أيضاً هو الإجابة عن الإشكال التالي: بأي معنى يمكن أن ننسب الخيال إلى الحقِّ؟ وهل يمكن إيجاد شرعية للخيال انطلاقاً من الشريعة؟ ما علاقة الخيال بمراتب الوجود؟ وما المقصود بالخيال من حيث هو برزخ؟ ما الفرق بينه وبين المُتَخَيِّل؟ ثم ما هي وظيفته؟ للإجابة عن هذه الأسئلة، نركَّز هنا بشكل أكبر على كتاب يتعلّق بالخيال عند ابن عَرَبي لهنري كوربان (18). يمكن القول بأن ابن عَرَبي هو أكثر المتصوفة اهتماماً بدراسة الخيال وتحليل مستوياته ووظائفه وتنزلاته وآفاقه (19). وهو في هذا لم يلجأ إلى تعريف الخيال بناءً على الاشتقاق، أو اعتباره حضوراً لصور الأشياء الحسية بعد غيبتها عن الحس كما يرى الفلاسفة، كما أنه لم يربطه بالإبداع الفني كما هو الحال اليوم عند الفلاسفة المعاصرين الذي اهتموا بالخيال والمُتَخَيِّل، وإنَّما ركَّز أكثر على وظيفته أكثر من التركيز على تعريفه. فهو عنده يعني البرزخ البرزخ الأعظم، وحضرة الخيال، والخيال المنفصل، وبرزخ البرازخ، البرزخ الأعلى والعماء، والحضرة الوسطى، وعالم الجبروت. وإن كان الجبروت من بين أسماء عالم الخيال، فإن ابن عَرَبي لم يستعمل كثيراً هذا الاسم

Chittick, W. C. The self Disclosure of God, The structure of Microcosm, The (17) Imaginal Barzach, p.334.

<sup>(18)</sup> هناك كتابات أخرى درست مفهوم الخيال عند ابن عَرَبي، من ذلك مثلاً، محمود قاسم وعاطف جودة نصر وسليمان العطار، وغيرهم. وقد لاحظت أن هذه الكتب تعرض المعلومات فقط ولا تقوم بأشكلتها.

<sup>(19)</sup> عاطف جودة نصر، الخيال في مذهب ابن عَرَبي، ص106.

وإنَّما أكثر ما استعمل هو مفهوم البرزخ في حديثه عن الخيال(20).

يتحدّث ابن عَرَبي عن علم الخيال وهو نوع سادس من علوم المعرفة في نظره. يضم هذا العلم علم البرازخ الذي يهتم بالمتصل والمنفصل، وعلم عالم الأجساد، ويتعلّق به علم سوق الجنة، وعلم التجلّي الإلهي، وعلم تجسّد المعاني التي لا تقوم بنفسها، وعلم الموطن، والرؤيا، وعلم الصور (21). وهذا يعني أن الخيال موضوع له علم خاص الشيء الذي يجعلنا أمام الأهميّة التي يكتسبها في الكتابة الأكبرية، إذ إن أي موضوع لا يكون موضوعاً للبحث إلا بسبب من أهميّته. ولاسيما أن ابن عَربي يعتبر الخيال واسطة العقد، وهو «الإكسير الذي تحمله على المعنى فيجسده في أي صورة شاء» (22).

يعتبر هنري كوربان المفكّر الأكثر شهرة بدراسة الخيال عند ابن عَرَبي، وهي دراسة تعتمد المنهج الفينومينولوجي، وذلك في كتابه المعروف: الخيال الخلأق في تصوف ابن عَرَبي مبيّناً أن عنوان هذا الكتاب هو في الأصل: الخيال والتجربة الصوفية في تصوف ابن عَرَبي. لكن لمّا كانت لفظة صوفية نفسها تكفي للتعبير عن هذه التجربة اختصر العنوان في: الخيال الخلاق في تصوف ابن عَرَبي. ويطرح سؤالاً هامًا هو ما علاقة الخيال بالتجربة الصوفية؟ كما أنه يؤسس تفسيره للخيال على ملاحظة أحد المفسّرين لمذهبي بوهيم وباراسيلز وهي أن «مفهوم الخيال وسيط سحري بين الفكر والوجود بين تجسد الفكرة في الصورة وموقع الصورة في الوجود. هذا التصور له أهميّته الكبرى إذ إنه لعب دوراً في فلسفة النهضة وفي الرومانسية» (23).

وبناءً على هذه الملاحظة، فإن الخيال الذي يعنيه هنري كوربان ليس هو الخيال في معناه العادي، إذ الأمر لا يتعلّق هنا بالفانتازيا الدنيوية أو يتعلّق بالعضو

(23)

<sup>(20)</sup> انظر: القسم الأول الخاص بالدراسة النقدية لكتاب ابن عَرَبي: ذخائر الأعلاق في شرح ترجمان الأشواق، د. محمد علم الدين الشقيري، ط1، 1995، عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، الأهرام، ص128-129.

<sup>(21)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكنة، ج2، ص309.

<sup>(22)</sup> المصدر السابق نفسه.

Corbin, H. L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi, p.156.

أو الآلة التي تفرز المُتَخَيِّل ولا حتى الآلة المنتجة للإبداع الجمالي وهنا ينبغي الحذر من السقوط في مآزق سيكولوجيا الخيال. فالفانتازيا خيال يشكّل حجر الزاوية للحمقى ولكل فكر غير مؤسس. بل ينبغي الحذر من فَهْم وظيفة الخيال الخلاقة عن طريق الاستعارة، فعدد من التفسيرات السيكولوجية والتاريخية والسوسيولوجية يلغي الفَهْم الموضوعي للعالم المُتَخَيِّل بخلاف التصور الصُوفي للخيال. فالمعنى السيكولوجي للخيال سلبي يخالف التجلّي الخيالي كما فُهم في التصوّف الإسلامي، في مدرسة ابن عَربي. ويرى كوربان ضرورة إحداث مقارنة بين الباطنية والمسيحية إذ فيهما نجد ألوهية تمتلك قوة الخيال وأنه بالخيال خلق الله العالم وأوجده من ذاته بفعل الإمكانات والقدرات الأبدية لوجوده الخاص. وفي هذا أيضاً يؤكّد إزوتسو أن الخيال عند ابن عَربي لا علاقة له بالفانتازيا التي مباشرة بعالم المثال "وعكون بذلك هذياناً، وإنّما الخيال عنده يرتبط مباشرة بعالم المثال المثال يتوسّط أنطولوجيًا بين الحسي الخالص والروحاني المحض. وفي عالم المثال تحصل الرؤيا الصادقة، التي فيها تنكشف المعاني والحقائق العُليا. ويقدم ابن عَربي نموذجاً عن ذلك وهو رؤيا إبراهيم عليه المعاني والحقائق العُليا. ويقدم ابن عَربي نموذجاً عن ذلك وهو رؤيا إبراهيم عليه السلام (20).

### 1 - شرعية الخيال

قبل الحديث عن هذه الشرعية نُشير إلى أن هناك من الباحثين الذين تسرّعوا في الحكم على ابن عَرَبي في هذا الشأن، وذلك مثل القول التالي: «وقد ساعده فقر عصره بالمعلومات النفسية، إضافة إلى تخليطه وحرصه على الإطراف والإفحام أن يصل إلى درجة وضع عالم الخيال مع الله... من حيث إنه تعرج إليه الحواس» (26). وهو نفسه يتحدّث عن التجلّيات والمراتب الوجودية التي هي تنزلات وتعيّنات، والتي يكون الخيال فيها في المرتبة الرابعة أي عالم المثال أو عالم النفوس المنطبقة (27). فكيف يكون الخيال مع الله وهو اسم ليس في مرتبة الافوس المنطبقة أي مرتبة الرابعة أي عالم المثال أو عالم

(24)

Izutsu, T. Sufism and Taoism, p.12-13.

<sup>(25)</sup> انظر: الفص الخاص بـ «النبي إبراهيم» في قصوص الحِكم.

<sup>(26)</sup> محمد ياسر شرف، حركة التصوف الإسلامي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1986، ص225.

<sup>(27)</sup> المصدر السابق، ص226.

الخيال عند ابن عَرَبي يرتبط عنده بالعبادة ومنها يكتسب شرعيته. يقول ابن عَرَبي: 
قيقول النبي ﷺ... 'اعبد اللّه كأنك تراه' واللّه في قِبلة المصلي أي تخيله في قبلتك، وأنت تواجهه لتراقبه وتستحي منه وتلزم الأدب معه في صلاتك، فإنك إن لم تفعل هذا أسأت الأدب. فلولا أن الشارع علم أن عندك حقيقة تسمى الخيال لها هذا الحكم ما قال لك: وكأنك تراه ببصرك. فإن الدليل العقلي يمنع من كان فإنه يحيل بدليله التشبيه والبصر، فما أدرك شيئاً سوى الجدار. فعلمنا أن الشارع خاطبك أن تتخيل أنك تواجه الحق في قِبلتك المشروع لك استقبالها. والله يقول فألَيْنَا تُولُوا فَنَمَ وَجُهُ اللهِ الله عليه الله: 'اعبد الله كأنك تراه'. فأمره بتصوره في السلام في معرض التعليم لعباد الله: 'اعبد الله كأنك تراه'. فأمره بتصوره في الخيال مرثيًا. فما حجر الله على العبادة تنزيهه ولا تخيله، وإنّما حجر عليه أن الخيال مرثيًا. فما حجر الله على العبادة تنزيهه ولا تخيله، وإنّما حجر عليه أن يجسد ولا صورة، فإن الخيال لا يُدركه إلاً كذلك. فهو حس باطن بين المعقول بجسد ولا صورة، فإن الخيال. وما قرر الحق هذا كله إلاً للرحمة التي وسعت كل شيء الشيء الثي المعقول الميء الله المنه المنه الميه الله الميء الله الميء الله الميء الله النه المنه المنه المنه الله الميء الله الميء الله الميء الله الميء الله الهه الميء المنه المنه الميء الله الميء الله النه الخيال. وما قرر الحق هذا كله إلاً للرحمة التي وسعت كل شيء الهود.

إن هذين النصين يكشفان بصورة لا لبس فيها أهمية الخيال في التعبد، وهذه الأهمية التي للخيال آتية من كون الحق سبحانه لم يصف نفسه بالعاقل والعقل كما يفهم الفلاسفة ذلك، وإنّما وصف نفسه بالسميع والبصير. وهذا يعني أنه لا ينبغي أن نتأمل الحق أو نعقله، وإنّما أن نعبده كأننا نراه. والرؤية لها علاقة بالبصر، والبصر حس والحس له علاقة بالخيال. غير أن هذا الحس ليس هو الحس في عالم الحس، ليس هو الحس الكثيف وإنّما هو حس لطيف يستبقي الصورة بلا مادة. واستحضار الصورة بعين الخيال أثناء (30) الصلاة يمنع صاحبها الأدب والخشوع. أجل إننا لا نراه، وإنّما نعبده وكأننا نراه. وسلطان الخيال يظهر في هذا التمثيل (13). فضلاً عن ذلك، هناك أمر آخر هو أن الله ليس بمحسوس، ومن ثمّ التمثيل القول بوحدة الوجود التي تساوي بين الحق والأشياء. كما أن الخيال إن كان

<sup>(28)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج. . . ؟؟؟

<sup>(29)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 369، ص377.

<sup>(30)</sup> عبد الكريم الجيلي، كتاب المناظر الإلهيَّة، مرجع مذكور، ص19.

<sup>(31)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج١، الباب 63، ص304.

وسيطاً بين العقل والحس، فإنه يُصور ما ليس بمحسوس، ومن هنا سلطانه. فنحن هنا أمام وظيفتين للخيال هما الفصل والوصل، بدليل قول ابن عَرَبي: «ولمّا علم الحقّ ما ركب عليه العالم المكلف ممّا ذكرناه، أرسل الرسل إلى الناس والمكلفين، فوقفوا في حضرة الخيال خاصة ليجمعوا بين الطرفين، بين المعاني والمحسوسات. فهو موقف الرسل عليهم السلام. فقالوا لبعض الناس من هذه الحضرة: «اعبد الله كأنك تراه»(32). هذا الحديث يعتبره الجيلي منظر المناظر كلّها، إذ فيه يؤخذ العبد «في ظاهر أعماله، بأركان العبادات، إلى هذا المنظر العَلِيّ. . . فتتصور له حضرة الحقّ تعالى . . . ويكون سائر أحواله وأفعاله وأقواله كلّها عبادات».

وهكذا، فإذا كان ابن رشد يجد في النص الديني مشروعية للقياس والبرهان وللنظر، فإن ابن عَرَبي يجد في هذا النص مشروعية للخيال. وهذا وجه من وجوه مقام نعم ولا. كما بيًنا ذلك في هذا البحث. إن الصلاة، مثلاً، بدون الخيال هي صلاة تبقى في مستوى المحسوس، فلا يرى المصلي إلا الجدار المواجه أمامه. والحال أن الرسول عليه السلام يقول وتمثلت لي الجنة في عرض هذا الحائط، فهو يرى بعين حسه ما يراه غيره بعين خياله. وأن الخيال يخترق القشرة الظاهرة للمحسوس للوصول إلى ما تحجبه عنا هذه القشرة المادية. غير أن هذا الاختراق يحيله العقل بدليله، فلا يكون خاشعاً. هناك شرعية أخرى للخيال تأتي هذه المرة من فكر ابن عَرَبي باعتباره فِكُر تجلً. والتجلّي هو فكرة موجهة إلى تصورات ابن عَرَبي عن الخيال تأتي من كونه لا يقيد التجلّي في صورة محددة، إذ الذي يفعل ذلك هو المعتقد الخاص الذي يُنكر الحقيقة في تجلّي معتقد آخر. فالخيال يقرّ بإطلاقية التجلّي الإلهي في مختلف الصور. وهذه الإطلاقية من الخيال المطلق.

## 2 ـ برزخيّة الخيال-الوجود

يقول ابن عَرَبي عن البرزخ بأنه «العالم المشهود بين عالم المعاني وعالم

<sup>(32)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص365.

<sup>(33)</sup> عاطف جودة نصر، مفهوم الخيال عند ابن عَرَبي، ص108.

الأجسام (<sup>(34)</sup>)، وهو «أمر فاصل بين أمرين، لا يكون متطرفاً أبداً، كالخط الفاصل بين الظل والشمس، وكقوله تعالى ﴿يَتَهُمّا بَرْزَعٌ لَا يَبْغِيَانِ﴾ ومعنى ﴿لَا يَبْغِيَانِ﴾ الله والشمس، وكقوله تعالى ﴿يَتَهُمّا بَرْزَعٌ لَا يَبْغِيانِ﴾ ومعنى ﴿لَا يَبْغِيَانِ﴾ الله يختلط أحدهما بالآخر، وإن عجز الحس عن الفصل بينهما، والعقل يقضي أن بينهما حاجز يفصل بينهما، فذاك الحاجز المعقول هو البرزخ المُنتَّ . يقول أيضاً: «وإن اشتبه عليك أمر هذا البرزخ فانظر في قوله تعالى ﴿مَرَحُ ٱلْبَحْرَيْنِ يَلْقِيَانِ يَسَمّا بَرْزَحٌ لا يَبْغِيانِ أَلْ وبينهما برزخ لا يبغيان، أي وأدى إلى قلب الحقائق. فما من متقابلين إلا وبينهما برزخ لا يبغيان، أي لا يوصف أحدهما بوصف الآخر الذي به يقع التميّز (<sup>(60)</sup>).

الوظيفة الأساسية للبرزخ هي أنه يفصل بين طرفين، علماً بأن الحس ليست له القدرة على هذا الفصل في حين أن العقل يمارس هذه الوظيفة، ولذلك قال ابن عَربي عن البرزخ بأنه حاجز معقول، أي يثبته العقل. معقولية البرزخ هي في فصله بين أمرين متناقضين في أوصافهما ومشتركين بالقوة في البرزخ، من دون أن يكون البرزح عين أحدهما. غير أن ابن عَربي سوف يقول بأن البرزخ يصل أيضاً. وهنا يتجاوز الفّهم العقلي للبرزخ. فهو يقول أعلاه: «لا يوصف أحدهما بوصف الآخر الذي به يقع التميّز» يعني أن الطرفين يلتقيان في أوصاف ويفترقان في أخرى، ولذلك فإن مَرج البحرين يلتقيان. يعني ذلك أن البرزخ ليس تصوراً أخرى، ولذلك فإن مَرج البحرين يلتقيان. يعني ذلك أن البرزخ ليس تصوراً ذهنيًا (37) كما يقول أبو زيد، حتى وإن كان حاجزاً معقولاً، إذ التصور يتعلق بالعلم عند الإنسان وليس بالعلم الإلهي. فضلاً عن ذلك، أن المعقول الكُليّ له وجوده عند الإنسان وليس بالعلم الإلهي. فضلاً عن ذلك، أن المعقول الكُليّ له وجوده كما يتصوره العقل هو فاصل فقط، ولا يكون واصلاً إلاً من جهة الكشف، إذ العقل من حيث طبيعته يقر بالانفصال لا بالاتصال. فهو يحدث الانفصال في موضوعاته ولا يعانقها.

إنّ البرزخ اصطلاحاً هو أمر فاصل بين طرفين لكنه أيضاً جامع بينهما،

<sup>(34)</sup> ابن غَرَبي، اصطلاحات الصوفية، ضمن رسائل ابن الغرّبي، حيدر آباد الدكن، ص16،

<sup>(35)</sup> ابن عَزِي، الفتوحات المكية، ج1، الباب 63، ص304.

<sup>(36)</sup> المصدر السابق، ج3، ص47.

<sup>(37)</sup> فلسفة التأويل، ص56

ولذلك يوصف بأنه مَجْمَع البحرين. فهو من الناحية الأنطولوجية، يجمع ويفصل بين الوجود والعدم، أو بين الحق والخلق وبين الظاهر والباطن. ومن الناحية المعرفية، يجمع ويفصل بين بحر المحسوسات وبحر المعاني، ومن الناحية المنطقية يجمع ويفصل بين النفي والإثبات، إلخ. وهو أيضاً يتوسط المنازل والحضرات والمراتب.

إن البرزخ هو وسيط بين طرفين. فبين النبات والمعدن تقوم الكمأة كوسيط، إذ إنها أوّل النبات وآخر المعدن. والنخلة وسيط بين النبات والحيوان، إذ إنها أوّل المحيوان وآخر النبات. والقرد يتوسّط بين الحيوان والإنسان، إذ هو أوّل الإنسان وآخر الحيوان<sup>(38)</sup>. وهو الجبروت بين الملك والملكوت وهو الطلسم بين العقل والحس، وهو القبر بين الدنيا والبعث، وهو الممكن بين الوجود والعدم، وهو المعنى بين الحقّ والخلق على الصورة. وهذا المعنى هو الإنسان الكامل. إذ إن هذا الأخير يظهر بحقيقة الأسماء وبحقيقة الإمكان. كما أن الثلاثة وهي أوّل الأفراد البرزخ بين الواحد والزوجية، والفاتر برزخ بين الحار والبارد، والإيمان برزخ بين الإسلام والإحسان، والمنافق برزخ بين المؤمن والكافرة (<sup>(98)</sup>). والبرزخ هو الخيال بين عالم الغيب وعالم الشهادة (<sup>(40)</sup>). فالبرزخ بهذا الاعتبار لا يجعل من الطرف الأدنى أن يصل إلى قوة الطرف الأعلى ويُبقي على الأدنى حكم الطرف الأعلى.

هذه الأمثلة التي ذكرناها عن البرزخ تُشير إلى البرزخ المحدود. فهو "بين طرفين وما تمَّ سوى عينين. أنت ومن أنت عنه. والكل جميعاً منه. عندنا لا يثبت

<sup>(38)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص464.

<sup>(39)</sup> د. محمد المصباحي، نعم ولا، ابن عَرَبي والفكر المنفتح، ص179.

<sup>(40)</sup> إن البرزخ يشير إلى كل واقع وسطي. ولذلك يتعذر عده وحصره. وللمزيد من التفاصيل، انظر: ابن عَرَبي والفكر المنفتح، حيث يقوم د. المصباحي بالفحص عن البرزخ في ثلاث مجموعات هي: عالم الوحدة وعالم الثبوت. وهنا يتحدث عن وظائف البرزخ الست وهي الوساطة والبينية. التثنية وازدواجية الوجه. الفصل والتمييز. الحفظ والوقاية. التقابل والجمع. أما المجموعة الثانية وتتعلق بالبرزخة في عالم ما بعد الطبيعة حيث حديث المؤلف عن الإمكان والثبوت والإضافة، وعن اللانهاية، والمنزل بين الدنيا والبعث. وأخيراً المجموعة المتعلقة بالرؤيا والإدراك والحديث عن الجسد البرزخي وعن البرزخ باعتباره منطقة حرة بالنسبة للعقل. ص177-204. ولنا عودة إلى هذا الكتاب في الأعمال اللاحقة.

البرزخ، إلا في العين الموجود، لأنه بين الأعين الثابتة المعدومة وبين الوجود. فمن راعى هذا المقام ثبت عنده أن العالَم في حال وجوده برزخ. فلو رُفع العالَم عن الوجود لزال البرزخ المحدودة (٤١). يعني ذلك أن الحق سبحانه ليس برزخا، وإن كان ابن عَرَبي يقول اكأنه برزخ بين صفتيه، فإنه ذو قبضتين ويدين (٤٤) وإنّما العالَم هو البرزخ، إذ فيه يقوم الحس الذي يُخفي الغيب فيه. ففيه يقوم سر الشهادتين، لمن له عينان. ولذلك، فإنه لو لم يكن هناك عالَم لم يكن هناك برزخ، لكن زوال البرزخ لا يكون رفعاً للوجود الحقّ. وفي هذا المعنى يميّز ابن عربي بين الوجود والوجود الحقّ. يقول: الفالوجود كلّه خيال في خيال. والوجود الحقّ إنّما هو اللّه خاصة من حيث ذاته وعينه لا من حيث أسماؤه (٤٤). فانظر الفرق بين الحقّ والوجود البرزخيّ. فأين وحدة الوجود؟

إن الخيال بهذا الاعتبار يُشير إلى واقع وسطي وهذا الواقع الوسطي يُشير إلى عالم المثال. لا تكون فيه الأشياء معرفةً في انعزال بعضها عن بعض، أو تكون معرفةً ضمن علاقة ثنائية، وإنّما كل شيء لا يمتلك صفة تخصه وحده، إذ يكون مرادفاً للوسط. ويتم تعريف الشيء بأنه هو لا هو. وبحسب هذا الفَهْم يكون الكون كلّه بمثابة عتبة. فالكون هو وسط بين الوجود واللاوجود، ومثل هذه الأزواج من الثنائيات نسبية، حيث يقود بنا الفَهْم إلى القول بأن ليس هناك شيء مطلق بذاته في الكون. ليس هناك شعمات روحي أو مطلق جسمي، ولا ظاهر مطلق أو باطن مطلق في الوجود المضاف، إلخ، فما هو جسمي من جهةٍ ما هو روحي من جهة أخرى، وما هو لطيف هو من جهةٍ ما كثيف. فاللطيف يكون لطيفاً بالنسبة إلى ما هو أسفله وكثيفاً بالنسبة إلى ما هو أعلاه. وكل ذلك بفعل الخيال. فهو جامع لكل الصفات والثنائيات المتقابلة والمتعارضة. «البرزخ أوسع الحضرات جوداً، وهو مُجمّع والبحرين، بحر المعاني وبحر المحسوسات. فالمحسوس لا يكون معنى والمعنى البحرين، بحر المعاني وبحر المحسوسات. فالمحسوس لا يكون معنى والمعنى لا يكون محسوساً. وحضرة الخيال الذي عبّرنا عنه بمَجْمَع البحرين هو يجسه المعاني ويلطف المحسوس، ويقلب في عين الناظر عين كل كعلوم. فهو الحاكم المعاني ويلطف المحسوس، ويقلب في عين الناظر عين كل كعلوم. فهو الحاكم المعاني ويلطف المحسوس، ويقلب في عين الناظر عين كل كعلوم. فهو الحاكم المعاني ويلطف المحسوس، ويقلب في عين الناظر عين كل كعلوم. فهو الحاكم

<sup>(41)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج4، الباب 559، ص343.

<sup>(42)</sup> المصدر السابق، ج3، الباب 377، ص485.

<sup>(43)</sup> ابن عَرَبي، فصوص الجكم، افص حكمة نورية في كلمة يوسفية، ص104.

المتحكم الذي يحكم ولا يحكم عليه مع كونه مخلوقًا (44).

من هذا النص نستنتج ما يلي: برزخ الخيال هو الجبروت. دفإن قلت: وما عالم البرزخ؟ قلنا: عالم الخيال، ويسميه أهل الطريق عالم الجبروت. وهكذا هو عندي، (45).

ويقوم عالم الجبروت بين عالم المُلْك وعالم الملكوت. ويجمع بين حضرة الخيال وعالم الخيال. وبين حضرة الغيب الذي هو عالم العقل والمعاني، وحضرة الشهادة التي هي عالم الحسّ والظهور. وهذا الجمع يتمثّل في إنزال المعاني في الصور الحسية، التي هي للمعاني جسد ظهور. وفي هذا يكون الخيال خيالاً، إذ إن المعنى ليس هو المحسوس والمحسوس لا يكون معنى. ولا يلبس أحدهما الآخر إلا بالخيال. يعني ذلك أن الجمع بينهما يظهر للناظر. في حين أن كل شيء لا يخرج عن حقيقته، إذ الحقائق لا تتبدّل، وإنّما الخيال «يقلب في عين الناظر عين كل معلوم».

إن البرزخ، إذن هو الخيال. فيه تتخذ الأرواح أجساداً وتصير فيه الأجساد أرواحاً. بعبارةٍ أخرى، فيه يحصل تروحن الجسمي وتجسّد الروحي. فهذا العالم يتشكّل من مادة وامتداد لطيفين لاماديين، فيه يقوم الخيال بتشكيل فضاءات لرؤية التجلّيات ونسج الحكايات الرمزية والحوادث الرؤيوية، وذلك بخلاف الفلاسفة الذين يتحدّثون عن العقل الفعّال، الذي يصل إليه العقل المستفاد فيحصل على المعقولات. أو عندما تكون المخيّلة في الإنسان قوية بحيث لا تستولي عليها المحسوسات تتمكن من تلقي هذه المعقولات التي تُلبسها صوراً حسية، وخطابية كي يتمّ تبليغها إلى الجمهور، وذلك كلّه تحت سيادة العقل، وليس الخيال.

يرفض ابن عَرَبي كل تعدد في مفهوم البرزخ، فهو ينبغي أن يكون واحداً. فلو كان للبرزخ وجهان يقابل بكل وجه طرفاً من الأطراف لكان برزخاً داخل برزخ، ووسطاً داخل وسط، ويتسلسل الأمر إلى ما لا نهاية. يقول ابن عَرَبي: "فحقيقة البرزخ أن لا يكون فيه برزخ، وهو الذي يلتقي ما بينهما بذاته، فإن التقى

<sup>(44)</sup> الفتوحات المكية، ج3، ص361.

<sup>(45)</sup> المصدر السابق، ج2، ص129.

الواحد منهما بوجه غير الوجه الذي يلقى به الآخر، فلا بدّ أن يكون بين الوجهين في نفسه برزخ يفرّق بين الوجهين حتى لا يلتقيان، فإذن ليس ببرزخ. فإذا كان عين الوجه الذي يلتقي به أحد الأمرين الذي بينهما عين الوجه الذي يلتقي به الآخر فذلك هو البرزخ الحقيقي فيكون بذاته عين كل ما يلتقي به فيظهر الفصل بين الأشياء. والفاصل واحد العين. فإذا علمت هذا علمت البرزخ ما هو» (46).

إن البرزخ يصل بوجه واحد بين طرفين متغايرين، وبهذا التوصيل يظهر الفرق بينهما. فالبرزخ بهذا المعنى يفصل بين الأشياء بحقيقة واحدة. يجمع بينهما في ذاته وايؤدي وظيفة التوحيد بين المتقابلات (47) إنه ما قابل الطرفين بذاته ويتحدّث الجيلي عن عوالم أربعة يقوم البرزخ بمقابلة كل طرفين من هذه العوالم بذاته كما يلي: إنه أوّلاً يقابل بذاته طرفي المعنى والصورة من حيث هو عالم المثال. فهذا العالم بين أحكام المعنى وأحكام الصورة. إنه ثانياً عالم الخيال من حيث يقابل بذاته بين أحكام الجسم وأحكام الروح. وهو ثالثاً المحل من حيث يقابل بذاته بين أحكام الاخرة. أما العالم الرابع فهو أرض الحقيقة التي ذكرها ابن عَربي في الفتوحات المكتة (48).

ويقدّم ابن عَرَبي مثالاً على هذا التوصيل بين الطرفين الذي به يظهر الفرق بينهما وهو البياض في كل أبيض والإنسانية في الإنسان، وغير ذلك من الأمور الكُليّة التي تستدعي حقيقة الحقائق التي هي الموجود الثالث (49). إن البياض، مثلاً، هو واحد في كل شيء أبيض، لا يتغيّر ببياض ذلك الشيء، لكن هذا الشيء الأبيض يتميّز عن شيء آخر أبيض بالبياض. هذا يعني أن الطرفين متمايزان بفعل الجامع بينهما الذي هو واحد، وهو البرزخ. فالبرزخ من حيث ماهيته واحد

<sup>(46)</sup> الفتوحات المكيّة، ج3، ص518.

<sup>(47)</sup> نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص51.

<sup>(48)</sup> الجيلي، شرح مشكلات الفتوحات المكية، مرجع مذكور، ص194-195.

<sup>(49)</sup> ابن غربي، كتاب إنشاء العوائر، ص16 وما بعدها. هنا يتحدّث ابن غربي عن الوجود المطلق وهو الحق سبحانه، والوجود المقيد وهو العالم، ثم هناك وجود ثالث لا يعرف إلا بضرب من التشبيه مع مراعاة النقص الذي يطال التشبيه، وذلك مثل العودية في الخشب، والخشب بالنسبة إلى الكرسي. فهذا الشيء الثالث هو حقيقة حقائق العالم الكُلبة المعقولة في الذهن، لا ينقسم بانقسام الموجودات، وهو من الأجناس العالية.

لا ينقسم، لاوما ينقسم لا يكون واحداً. والواحد يقسم ولا يقسم، أي ولا ينقسم في نفسه، فإنه إن قبل القسمة في عينه فليس بواحد، وإذا لم يكن واحداً لم يقابل كل شيء من الأمرين الذي يكون بينهما بذاته، والواحد معلوم أنه تم واحد بلا شك. والبرزخ يُعلم ولا يُدرك ويُعقل ولا يُشاهده (50). ليس في البرزخ كثرة. إنه واحد. والواحد لا يقدم نفسه للمشاهدة مباشرة. فالواحد يختفي في الكثرة. والبرزخ بهذا الاعتبار كُلّي. والكُلّي يعقل، تماماً مثلما نعقل البياض في الأبيض والإنسانية في الإنسان والحركة في المتحرّك والعالمية في العالم، والوجود في الموجود، إلخ. فالخيال باعتباره برزخاً هو من المعقولات الكُلّة، ليس شيئاً يُرى أو يُحس. لا يُوصف بالوجود ولا بالعدم وإن كان لا يوصف بصفة معينة، فإنما لأنه يواجه بذاته كل الصفات المتقابلة والمتعارضة، لأنه كُلّي (15). فللبرزخ الجمع بين البَحْرَيْن، وليس له نعت ذاتي سوى الجمعية والإطلاق، (52).

في نظرنا أن ما قلناه عن تشبيه البرزخ بالبياض في كل أبيض والإنسانية في كل إنسان هو أمر يصدق على شرح ابن عَرَبي لسوق الجنة. لنستمع إليه يقول: اللا ترى الصور التي في سوق الجنة كلها برازخ تأتي أهل الجنة إلى هذه السوق من أجل هذه الصور، وهي التي تتقلب فيها أعيان أهل الجنة. فإذا دخلوا هذه السوق فمن اشتهى صورة دخل فيها، وانصرف بها إلى أهله كما ينصرف بالحاجة يشتريها من السوق. . . والصورة كما هي في السوق ما خرجت منه (53).

من يقرأ هذا النص سيعتبره لا عقليًا، والحال أن ابن عَرَبي هنا يؤسّس قوله هذا على علاقة الكُليّ بالنسبة إلى الجزئي الذي ينضوي تحته. فإذا كان كل واحد من أهل الجنة ينصرف بالصورة التي يبتغيها من دون أن ينقص من السوق أية

<sup>(50)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج3، ص518.

<sup>(51)</sup> انظر: تفصيلاً لذلك في الفتوحات المكية، ج1، ص304.

<sup>(52)</sup> شرح فصوص الجكم، مؤيد الدين الجندي، صححه وعلَق عليه: جلال الدين الآشتياني، صححه وعلَق عليه: جلال الدين الآشتياني، صححه وعلَق عليه: جلال الدين الآشتياني،

<sup>(53)</sup> المصدر السابق نفسه. ويقول ابن غربي: «فإن الأجسام النورية لا خيال لها بل هي عين الخيال والصور تقلباتها عن الأرواح المدبرة لها، وهو علم شريف. وكما لا يخلو خيال الإنسان عن صورة، كذلك ذات الملك لا تخلو عن صورة، وهو علم شريف يحوي على أسرار كثيرة، انظر: الفتوحات المكية، ج3، ص22.

صورة، فإن كل أبيض ينصرف ببياضه من دون أن يُنقص من البياض شيئاً. كما أن كل جسم يتحرّك بحركة هي نفسها واحدة في كل متحرك، ولا ينقص المتحرك منها شيئاً. وكل إنسان لا يمكنه أن يذهب بالإنسانية عندما يموت. ويترتب على ذلك أن البرازخ باقية. لذلك يُمكن القول إن فينومينولوجيا الغياب تبحث عن البرازخ في الأطراف، وتبحت في الكثرة عن الواحد، وفي الحضور عن الغياب، وفي الظاهرة عن لغزها، وفي الأشياء عن الأسماء الإلهيئة، وفي الموجود عن الوجود، وفي العَرَضي عن الدائم. كل حضور يذهب بغياب يحمله معه دون أن ينقص من الغهور من الغهور من الغهور.

إنّ البرزخ بوظيفته يفصل بين شيئين وهو ليس بشيء إلا عندما نتحدّث عن البرزخ المحدود. أمّا البرزخ الحقيقي فلا يُشاهد مثل مشاهدة الأشياء. بل إنه الذي يحول دون أن يكون شيء ما عينَ الشيء الآخر، ويمنع أن يكون الجوهر عينَ الجوهر الآخر، أو أن يكون الحيّز عين الحيّز الآخر. وهذا أمر يتماشى تماماً مع ما يقوله ابن عَربي من أن لكلّ شيء أُحدية تخصه. فالبرزخ معقول «وهو المانع أن يكون كل جوهر عين الآخر... فقد قابل كل جوهر وكل حيّز بذاته (٢٥٥).

ليس للبرزخ وجهان وإنّما له وجه واحد بهما يربط ويفصل بين الطرفين. فلو كان له وجهان لكان في البرزخ برزخ وليس الأمر كذلك. ولما كان لكلّ شيء زوجان أمكن رؤية الشيء على ما هو عليه عند من يكون في البرزخ قائماً. فأفضل موقع لرؤية الموجودات هو البرزخ. ومن ثُمّ فإن كل من يقف عند طرف مُعين يجهل الطرف الآخر، ويقود به ذلك إلى المذهبية، وإلى حصر الحقيقة في الصورة الواحدة. والحق سبحانه لا يظهر في صورة واحدة لشخصين، ولا يظهر في صورتين لشخص واحد. وهذا يعني بالنسبة إلى موضوعنا غياب التقييد، وغياب البداهة، وإنّما كل شيء في صعود ونزول، في غروب وشروق، في ظهور

<sup>(54)</sup> نفسه. يُقدّم ابن عَربي مثالاً على ذلك وهو وجود النجاسة في الماء وهما معاً جسمان. غير أن البرزخ وهو غير مشاهد وليس بجسم يمنع أن يكون الماء بذاته نجساً ولو حلّت فبه النجاسة. إنه طهور، وإن كان من الصعب إزالة النجاسة عنه افبين النجاسة والماء برزخ مانع لا يلتقيان لأجله، ولو التقيا لتنجس الماء».

وغياب. فإنك لا تسبح في النهر مرتين كما يقول هيراقليطس، كما أن صورتك لا تبقى زمانين. فأنت أنت لا أنت، وهو هو لا هو ومن وصل إلى هذه المعرفة صار عارفاً. لأنه يرى الأمر على ما هو عليه، وهو أنه هو لا هو (55).

# 3 ـ الخيال بين القوة والضعف، وبين الضيق والاتساع

في حديثنا عن العلم والمعلوم عند ابن عَربي، تبيّن أن العلم ليس هو تصور المعلوم، إذ إن هذا يقتضي حصول الصورة في نفس العالم، في حين أن العلم ينبغي أن يدرك المعلوم على ما هو عليه في الوجود وليس على ما هو عليه في نفس العالم (56). أي أن يدرك الموجود في علاقته بالوجود، وليس أن يدرك الموجود في علاقته بالموجود، وليس أن يدرك الموجود في علاقته بالموجود. نقول بعبارة أخرى: إن العلم يتجه نحو الشيء في حقيقته وليس يقف عند تصوره، وهذا العلم إنّما يتعلّق بالخيال، إذ الخيال بخلاف ما يراه الفلاسفة \_ يتسع ليشمل جميع المعلومات، الوجود والممكن والجائز والمحال. ما له صورة وما ليس له صورة، ما يقبل التصور وما لا يقبل التصور وما لا يقبل التصور وما لا يقبل التصور وما المخيال التعبور. ففي حضرة الخيال يمكن تصور المحال والعدم ولا صورة لهما. فللخيال اتساع حضرة الخيال يلبس كل موجود صورة بما في ذلك الحق، كما أن المحال المحال، بل لا يظهر فيها على التحقيق إلاً وجود المحال، فإن الواجب الوجود، وهو الله تعالى لا يقبل الصور، وقد ظهر بالصورة في هذه الحضرة. فقد قبل المحال الوجود الوجود الوجود الوجود وهو الله تعالى لا يقبل الصور، وقد ظهر بالصورة في هذه الحضرة. فقد قبل المحال الوجود الوجود وهي هذه الحضرة.

إن الذي تكون له القدرة على أن يتموضع في البرزخ يعرف حق المعرفة فكر ابن عَرَبي باعتباره فكراً برزخيًا يتجاوز كل ثنائية ميتافيزيقية. وهذا أمر واضح في كتابته التي تجمع في الجُملة الواحدة بين أطراف متناقضة يحتفظ فيها كل طرف بقيمته التي يأخذها من الطرف الآخر. غير أننا نُخضع هذا الفكر إلى طرف مُعين فنحكم عليه بالإدانة أو التقديس، لأننا لسنا بقادرين على أن نرى الأمور من موقع برزخي. موقع تكون فيه المصالحة بين الضرائر. ومن يصلح بينهن فهو العارف على الحقيقة.

<sup>(56)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج4، ص315.

<sup>(57)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(58)</sup> المصدر السابق، ج2، ص312.

بفعل الخيال يكون للمحال وجوده، علماً أن المحال هو ما ليس له وجود. كما أن الحق سبحانه ليست له صورة في الحس تعالى عن ذلك عُلوًا كبيراً، لكنه يقبل الصورة في الخيال، وهذا ما يفسّر «اعبد الله كأنك تراه». وهذه الصورة التي في الخيال لا تنضبط، أي لا تقوم في عقد خاص. فالخيال، إذن، أوسع من العقل ومن العقد المقيدين. يُضاف إلى ذلك أمر آخر يهمّنا في هذا العمل، وهو: أن فينومينولوجيا الغياب هي عند ابن عَربي حضور للغياب في الصور التي تقبل المشاهدة بالقلب. فالقلب متقلّب، وهذه الصور لا تنضبط. فهي أيضاً في تقليب. إن الأرواح تلبس في الخيال صوراً لا تبقى زمانين لذلك، فإننا بفعل الخيال نرى بأبصارنا شيئاً ما ونعلم في الآن نفسه أننا لم نرَ شيئاً وجوديًا، تماماً مثل رؤيتنا للمرآة من حيث الانعكاس والحجم والتلوين، والقُرب والبُعد، إلخ. أو مثل النائم الذي يرى نفسه في مكانين مختلفين، وهو لم يبرح مكانه. أو كذلك مثل رؤية بلقيس عرشها أمام سُليمان وهو لم ينتقل من مكانه، لذلك قالت(كأنه هو)ولم تقل: «إنه هو».

وهكذا فإذا كان هوسرل يتحدّث عن حضور الشيء أمام الحدس الواهب الأصلي، أي أمام بداهة الحدس، فإن هذا الحضور عند ابن عَرَبي، لا يكون حضوراً بشخصه، أو ماهويًا وإنّما هو حضور بغيره الذي هو الغياب. إنه حضور حاجب. فالمرآة حاجبة وإظهارية.

إنّ اتساع حضرة الخيال يجعله جامعاً لعالم الغيب وعالم الشهادة. وكلا العالَمين لا يسع الآخر، إذ إن ما في الغيب لا يحضر في الشهادة إلا في صورة النيب، وهذا الحضور يلعب فيه الخيال دوراً هامًا، إذ إنه هو الذي يُكثّف اللطيف، كما أن الشهادة تحضر في الغيب عن طريق تلطيف الخيال لها. فلا يقبل المحسوس الغيب إلا بالخيال، ولا يلبس المعنى المحسوس دلالة روحيّة إلا بالخيال أيضاً. «فحضرة الخيال أوسع بلا شك، فإن الخيال لقوته أوسع الكائنات وأكمل الموجودات، ويقبل الصور الروحانيات (59). فالحكم ثابت

<sup>(59)</sup> نقلاً عن محمود الغراب، الخيال، هالم البرزخ والمثال، ط2، ص13.

للخيال "في المحسوس والمعقول والحواس والعقول، في الصور والمعاني وفي المُحدَث وفي القديم، وفي المحال وفي الممكن، وفي الواجب، (60). فللخيال «الشتات والجمع بين أضداد الصفات، حكم على المحال والواجب بما شاءه من المذاهب، يخرق فيهما العادة، ويلحقهما بعالم الشهادة، فيجسدهما في عين الناظر... لا يثبت على حال، وله الثبوت على تقلّب الأحوال، (61).

ويترتب على ذلك أن اتساع حكم الخيال يقتضي من العارف أن تكون له معرفة به، «ومن لا يعرف مرتبة الخيال فلا معرفة له جملة واحدةً (62)، لأن «الخيال عين الكمال. لولاه ما فُضّل الإنسان على سائر الحيوان (63). فجميع الصور لا تظهر إلا في الخيال، فكانت له قوة الحكم على الموجود، إذ الموجود لا يظهر إلا في صورة ما، تجعله برزخاً. فصورة أي موجود هي مثل الصورة في المرآة، لا تقوم في المرآة وليست خارج المرآة في الوقت ذاته، ولذلك تكون الصورة في الخيال جسداً برزخيًا، يفصل ويصل. كل موجود هو، إذن، فاصل واصل. إنه فاصل بين الحق والخلق وجامع بالصورة بينهما. لذلك فالخيال ضروري للعارفين، إذ هو الذي يقود إلى الكشف، إلى الكشف الخيالي. هذا أمر يربطه ابن عَربي بقول الرسول ﷺ «الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا» (64).

إن قُوة الخيال تمتد لتسع المحالات العقلية، وذلك مثل الجمع بين الضِدُيْن، وإدخال الكبير، في الصغير دون تكبير الصغير أو تصغير الكبير، بل هناك ما يُسمّى أرض الخيال وهي الأرض التي ولدت من بقية خميرة طينة آدم (65). هذه الأرض مدّها الله في البرزخ، فيها تلبس الأرواح أجساداً برزخيّة، وإليها تنتقل

<sup>(60)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص312.

<sup>(61)</sup> المصدر السابق، ج4، الباب 559، ص344.

<sup>(62)</sup> المصدر السابق، ج2، ص312.

<sup>(63)</sup> المصدر السابق، ج4، الباب 559، ص344.

<sup>(64)</sup> هذا الحديث النبوي يتكرّر كثيراً عند ابن عَربي، وهو في كل مرة يدخل ضمن نسق من المعلومات الجديدة، من ذلك ارتباطه بمراتب الوجود، بالرؤيا، بعبور الرؤيا، باعتبار العالم حُلُماً، إلخ. ولذلك ارتأينا الإشارة إلى هذا الأمر دون أن نخصص فصلاً قائماً بذاته لقضايا النوم والحُلُم والرؤيا والخيال.

<sup>(65)</sup> المصدر السابق، ج1، الباب الثامن، ص126-131.

النفوس أثناء النوم، وبعد الموت. وفيها سوق الجنة. ويعتبر خيالنا المتصل جزءاً من هذه الأرض، كما أنّ الرؤيا الصادقة هي من هذه الأرض تتجلّى للنائم في حضرة الخيال. فيها يمكن للعَرَض أن يقوم بنفسه. بل إن كل ظاهر يتجاوزه العقل بالتأويل هو قائم في هذه الأرض. بل هناك ما هو أكثر من هذا وهو أن يُخرج ما هو مُشاهد في الخيال إلى عالم الحس. من ذلك، مثلاً، ما يحكيه ابن عَرَبي عن الجوهري الذي ذهب بالخبز إلى الفران، وكانت به جنابة، وأتى إلى شاطئ النيل ليغتسل، فرأى في الماء، مثل النائم، أنه في بغداد، حيث التقى امرأة فتزوج بها، ويقي معها ست سنين، وولد معها أولاداً، ثم فرغ من الاغتسال، وجاء إلى الفران وأخذ الخبز إلى داره. بعد أشهر أتت تلك المرأة تسأل عنه. فلما اجتمع بها عرفها ولم ينكر أولاده. وهذا من باب خروج ما في الخيال إلى الحس (66).

يترتب على ما سبق اتساع الخيال فيشمل حتى المحال. فهو مسيطر ومُسلَّط على المعاني وعلى الحواس. لذلك سُمّي طلسماً. يقول ابن عَرَبي: «اعلم أيدك الله أنه إنّما سُمّي الطلسم بهذا الاسم لمقلوبه، يعني أنه مُسلَّط على كل من وكل به. فكل مُسلَّط طلسم ما دام مسلطاً. . . والطلسم الآخر الخيال، سلطه الله على المعاني يكسوها مواداً يظهر فيها لا يتمكن لمعنى يمنع نفسه منه (67). فالمعاني لا تظهر إلاً بصور الخيال ولا معنى في إمكانه أن يتخلص من سلطانه. لكن كبف نعرف أن الخيال، بقوته هذه هو أيضاً ضعيف؟ كيف نفهم أن الخيال على الرغم من اتساعه هو كذلك ضيق؟

إن اتساع الخيال يجعلنا نتصور ما لا قدرة للعقل عليه. غير أن هذا التصور

<sup>(66)</sup> ذكره محمود الغراب في كتابه الخيال، عالم البرزخ والمثال، محيلاً إلى الفتوحات المكية، ج1، ص274. غير أني لم أجد هذه الحكاية في هذه الصفحة، وإنما فيها ما يؤكد هذه الحكاية، وذلك عندما قال ابن غربي: افينكح ويلتذ ويولد له في عالم الخيال أولاد فمنهم من يخرج له ولده إلى عالم الشهادة وهو خيال على أصله مشهود للحس.

<sup>(67)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج3، ص332. يتحدث ابن غربي هنا عن طلسمات ثلاثة وهي طلسم الخيال، وقد ذكرناه، ثم طلسم الفكر وطلسم العادات. فبانسبة إلى الفكر فهو مسلط على العقل إذ يجبره أن يعرف الله بالفكر، لا بالله، وطلسم العادات مسلط على الشعل نحو ما تكون قد فقدته.

لا يكون إلاَّ بالصورة، إذ إن الخيال ليس بإمكانه أن البجرد المعاني عن المواد أصلاً) (68). والمواد، هنا، تعنى مادة الحس وتعنى أيضاً مادةً روحانيَّة، كما أن المعنى، هنا، يكون إمّا مُنتزعاً من الحس أو يأتي إلى الخيال من ما فوق الحس، وذلك مثل نزول جبريل في صورة أعرابي، أو تمثُّل الجنة في عرض الحائط، أو تمثُّل المَلَك بشراً سويًا لمريم، إلخ. «فإنه ليس في وسع الخيال أن يقبل أمراً من الأمور الحسية والمعنوية، والنِسَبِ والإضافة وجلال الله وذاته إلاَّ بالصورة. ولو رام أن يدرك شيئاً من غير صورة لم تعط حقيقته ذلك، لأنه عين الوهم لا غيره» (69). هذا يعنى أن اتساع الخيال هو أنطولوجي وضيقه معرفي له علاقة بالإدراك. اتساعه ممتد في كثرة الصور التي لا تُحصى وفي الأسماء التي لا يبلغها الإحصاء. وضيِّق من جهة ارتباطه بالذات المُتَخَيِّلة. وهذه الذات إما ترى بعين الحس أو ترى بعين الخيال، أو ترى بهما، وهي التي تكون لها عينان. العلاقة بين الضيق والاتساع في الخيال شبيهة بقرن الحيوان، وهو الصور (٢٥٥)، أسفله واسع وأعلاه ضيَّق. هذا يعنى أنه كلما انتقلنا من الأسفل إلى الأعلى انتقلنا من الكثرة إلى الوحدة، ومن الكثافة إلى اللطافة. فاتساع الخيال صعود نحو المعانى، وضيقه نزول نحو المحسوسات. وقد ينعكس الأمر فنقول: اتساعه نزول نحو الكثرة، وضيقه صعود نحو الوحدة، إذ إن قرن الحيوان، يبدأ من جهة الرأس متسعاً ويضيق صعوداً.

أن يكون الخيال متسعاً من أعلاه وضيقاً من أسفله يعني أن عالم الشهادة لا يستنفد عالم الغيب، وأن الكثرة في العالم متناهية لا تضم كثرة الأسماء اللامتناهية، ولذلك فهو في تغير مستمر، إذ إن الغيب يحضر فيه باستمرار من دون أن يثبت على حال واحدة. إن هذا هو ما يفسر في نظرنا تاريخ الوجود عند ابن عَربي. إنه ظهور مستمر وأبدي للأسماء الإلهيئة. لكن الخيال أيضاً ضين من أسفله لأنه سجين الحس، وواسع من أعلاه لأنه يصور كل معلوم.

The Self Disclosure of God The Imaginal Barzackh; The Trumpet, p.357.

<sup>(68)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج1، ص306.

<sup>(69)</sup> المصدر السابق نفسه.

<sup>(70)</sup> المصدر السابق، ج1، ص307، 130، 149، ج3، ص390، 388، 47، ج2، ص426؛ أيضاً انظر: وليم شيتيك في كتابه. المذكور في هذا البحث.

ضِيْقُ الخيال وضَعْفُه، إنَّما يكون من جهة الإدراك، إذ إنه لا يستطيع أن يجعل من المحسوس معنى، وإن كان يستطيع أن يُلبس المعنى صورة حسية، كما أنه يوجد بين بين، أي لا يستقلّ بنفسه. فضلاً عن ذلك، أنه إن كانت له القدرة على إبداع المعنى، فإنه يبدع على مثال وصورة، تنزل في ألفاظ. ولذلك، فإبداعه مشروط بخلاف بديع السماوات والأرض. يقول ابن عَرَبي: "وهو من الضَّعْف بحيث لا يستطيع أن ينقل المحسوس إلى المعنى كما ينقل المعنى إلى الصورة الحسية. ومن ضَعْفه أنه لا يستقلّ بنفسه. فلا بدُّ من أن يكون حكمه بين اثنين، بين متخيل... ومتخيل الخيال بهذا الاعتبار تابع للصورة، وتابع لصاحبه وتابع للحس. هذا الضعف يعتبره د. أبو زيد قوةً وذلك عندما قال: «وإذا كانت حضرة الخيال هموماً - متصلاً كان أم منفصلاً - لها قوة الجمع بين الإطلاق والتقييد. . . ا (72). فالخيال كما يرى ابن عَرَبي مولى من موالي النفس الناطقة (73). وبالمولى يكون السيِّد سيِّداً ومالكاً، ولذلك يحافظ السيد على المولى لتظل له السيادة (74). فليس للخيال قوة تُخرجه من تبعيته للمحسوس، وإن كان تصرفه يمتذ إلى المحال والعدم. فهو لا يصور المعلومات إلاَّ بالصورة. وهذه الصورة قد يكون لها في الوجود عينها، أو تكون من حيث المجموع عيناً، وأجزاؤها هي التي تكون لها عين محسوسة.

يجمع الخيال، إذن، بين الإطلاق (أنطولوجيًا) وبين التقييد (معرفيًا). له التصرّف في كل المعلومات، لكن تصرّفه هذا مقيّد بالصورة الحسية. هذا هو ضَعْفه. لكن الخيال، مع ذلك، إن كان مقيّداً، فإنه لا يقيّد، إذ إنه يتابع تجلّيات الحقّ في الصور "فحكم الخيال مستصحب للإنسان في الآخرة وللحق، وذلك هو المُعبَّر عنه بالشأن الذي هو فيه الحقّ (كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِ شَأَنٍ) (75). غير أننا هنا نكتفي

<sup>(71)</sup> ابن غَرَبي، الفتوحات المكية، ج4، ص315.

<sup>(72)</sup> نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، مرجع سابق، ص53-54.

<sup>(73)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 375، ص469 وما بعدها.

<sup>(74)</sup> نحن هنا أمام العلاقة بين العبد والسيد كما هي عند هيغل، غير أنه هنا لم يحصل انقلاب تاريخي في هذه العلاقة.

 <sup>(75)</sup> المصدر السابق، ج3، ص470. لولا التطويل لخصصنا فصلاً للبحث في مفهوم الشؤون
 عند ابن غربي، وهو مفهوم يرتبط بالتجلّي الإلهي في الصور المتحولة في كل لحظة. ≈

بالشرح التالي: إن العارفين يُدركون تجلّي ظاهر الحقّ في تنوّع الصور واختلافها فلا ينكرونه في أية صورة، إذ إنهم ليسوا من أصحاب العلامات، ولا يدركون ذلك إلا بالخيال. فالخيال طريق التجلّي، وهم بذلك تتقلّب أحوالهم بتقلّبات التجلّي والظهور، وينصبغون به. هذا هو المُسمَّى بالتضاهي الخيالي. فانظر كم يكون الخيال أقرب إلى القلب منه إلى العقل. إن العارف هو الذي يكون في البرزخ من الخيال أقرب إلى القلب منه إلى العقل. إن العارف هو الذي يكون في البرزخ من حيث إنه جامع للبحرين، ومُتقن للمصالحة بين الضُرَّتَيْن. يقول ابن عَرَبي: الله عن مَجْمَع البحرين ومعدن القبضتين (76).

## 4 - التجلّي الخيالي. الخيال المتصل والخيال المنفصل

يمكن التمييز في الخيال بين مظهرين: مظهر نفسي ومظهر وجودي، الأول مرتبط بالإدراك الإنساني، ويمارس وظيفة سيكولوجية، والثاني له وظيفة كونية، فضلاً عن برزخيته التي تتوسّط المظهرين. لذلك نجد ابن عَرَبي يميّز بين الخيال المطلق أو المنفصل أو الميتافيزيقي والخيال المتصل أو السيكولوجيّ. هذا الأخير مرتبط بالذات المُتَخيّلة. وهنا يزول الخيال بزوال المُتَخيّل كما يجري الأمر في الأوهام والأحلام. والخيال المتصل نوعان: منه ما هو عن تخيّل ومنه ما ليس عن تخيّل. فالأوّل، يحصل بتركيب المحسوسات، وهو تركيب لا يدركه الحس. والثاني، هو ما نراه من الصور في الأحلام. الأوّل إرادي، حيث يحصل تركيب المحسوسات باستدعاء إرادي من العقل، أمّا الثاني فيقدم نفسه بشكل عفوي. غير أن موضوع الخيال المتصل لا ينفك عنه إذ يزول بزواله. فهو يذهب بذهاب أمّا مؤسوع الخيال المتصل لا ينفك عنه إذ يزول بزواله. فهو يذهب بذهاب

أمّا الخيال المنفصل فهو الذي فيه تستمرّ الصور وتدوم، وهو حضرة ذاتية؛ بمعنى أن له وجوداً موضوعيًا يكون مُؤهّلاً بشكل أبدي لاستقبال المعاني والأفكار والأرواح، ويمنحها جسد ظهور. هذا الخيال المطلق والفائح من الوجود الإلهي يتلقى الصور ويطبع بها الموجودات، ولذلك فهو فاعل ومُنفعل، مُستقبل ومُوجِد في يحدث التمايز الأقصى داخل حقيقة الكائن.

وعنده تتكرر هذه الآية كثيراً، بل إنه قد خص رسالة لذلك عنوانها اكتاب أيام الشأن 1.
 (76) الإسراء إلى المقام الأسرى، ص13، ضمن رسائل ابن عَرَبي، حيدر آباد الدكن.

(77)

هذا الخيال المطلق هو العماء أو نفس الرحمن هي مفاهيم تعبّر عن الحق المخلوق به كل شيء، أو إن شئتَ قلتَ: الخالق المخلوق. فالعماء خالق وهو بذلك باطني لامرئي، ومخلوق ولذلك فهو ظاهر، فيه تظهر جميع الموجودات بدءاً من الأرواح المَهيمة بالحب حتى المعادن والطبيعة اللاعضوية، وكذلك الأجناس والأنواع والأفراد (77). إن العماء هو أوّل موصوف بكينونة الحقّ فيه، إذ الحقّ له خمس كينونات. في العماء، في العرش، في الأرض وفي السماء وكينونة عامة ﴿وَهُو مَعَكُم أَيْنَ مَا كُنتُم ﴾ (78). إن الخيال المطلق بفعل وظيفته البرزخية هو تجلّ للألوهية، في العماء والسماء والعرش والأرض وفي كل شيء. إنه يلتقي بالعماء، بحقيقة الحقائق، وبالحقيقة المحمدية.

يطلق على الخيال المطلق البرزخ الأعلى أو برزخ البرازخ، وهو مرتبة من مراتب الوجود التي تضم أيضاً عالم المعقولات وعالم الأمر، والعرش أو الجسم الكل ثم الأفلاك أو السماوات السبع. وهو بدوره يضم الألوهية والعماء وحقيقة الحقائق والحقيقة المحمدية أو العقل الأوّل. وكل واحدة من هذه الأربع هي برازخ أو وسائط. فالحقيقة المحمدية برزخ بين الله والإنسان والألوهية برزخ بين الذات الإلهيّة والعالم، وحقيقة الحقائق برزخ بين القِدم والحدوث، والعماء برزخ بين العدم المطلق والوجود المطلق، لذلك سُمّي البرزخ بالموجود الثالث.

إذا كان العماء، وهو خيال مطلق برزخاً بين الوجود المحض والعدم الخالص، فإن الأعيان الثابتة لم تكن ثابتة إلا في العماء والعماء يرتبط به الاسم الرب، إذ من معاني الرب الثابت (<sup>79)</sup>. فخروجها من العدم المحض إلى الوجود في الحضرة العلمية العمائية، جعلها تكتسب شيئية وجود علمي، وهي في أصلها معدومة العين، وعدمها هذا يمكن تصوره، ويُشير إلى الحالة الخفية للموجودات

Corbin, H. L'Imagination créatrice, p.144.

<sup>(78)</sup> عندما سُئل الرسول (ﷺ): أين كان ربنا قبل خلق الخلق، قال كان في عماء ما فوقه هواء وما تحته هواء. ويعني العماء عند العرب السحاب الرقيق. انظر: الفتوحات المكية، ج<sup>2</sup>، ص310.

<sup>(79)</sup> ابن غَرَبي، القسم الإلهي بالاسم الرباني، من رسائل الإمام ابن عَرَبي، تحقيق وتعليق: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، 1996، ص14. والرَّبُ بمعنى الثابت يُقال بمعنى رَبُ بالمكان، إذا ثبت وأقام. (نفسه)

حيث تكون محجوبة في صميم الجوهر غير المنكشف. أي وجود الموجودات خارج الظهور. فالموجودات لها وضع إيجابي في تحجبها وهو وضعها الثبوتي الذي يجعلها خالدة وأبدية من قبل. هنا يمكن القول: إذا كان الخيال الإنساني (المتصل) يستمد معارفه من الخيال المطلق (المنفصل)، من العماء، فإن العارف بالله هو الذي يتمكن من السياحة في هذه الحضرة، حيث يبلغ مستوى رؤية نفسه عيناً ثابتة في العماء (80).

بفعل الخيال المتصل الواعي يمكن رؤية وقائع الخيال المنفصل. من ذلك مثلاً، رؤية الرسول محمد ﷺ جبريل (عليه السلام) في صورة بشر هو دِخية الكلبي يقول ابن عَرَبي: "ومن هذا الخيال المنفصل يكون الخيال المتصل.... فقد يندرج المتخيل الذي هو صورة المَلَك في صورة البشر، وهو من الخيال المنفصل في الخيال المتصل فيرفعه في الخيال المتصل وهو خيال بينهما صورة حسية لولاها ما رفع مثالها الخيال المتصل. ومن هذا الباب التجلَّى الإلْهي في صور الاعتقادات»(82). ثم: «إن الخيال يُنزل المعاني العقلية في القوالب الحسية كالعلم في صورة اللبن والقرآن في صورة الحبل والدِين في صورة القيدا (83). هذا يعنى أن الخيال المنفصل ليس مفارقاً بشكل مطلق، إذ من الممكن أن ينبسط في الخيال المتصل، وأيضاً في الخُلْق الجديد وبالحقّ المخلوق به كل شيء (84). وبفعل نزول الخيال المنفصل في المتصل تحصل الرؤيا وعبورها معاً، أي العبور من المتصل إلى المنفصل. في هذا يقول ابن عَرَبي: «ولهذا سُمَّى تأويل الرؤيا عبارة، لأن المفسر يعبر منها إلى ما جاءت له، كما عَبَرَ النبي عَلَيْ من القيد إلى الثبات في الدين ومن اللبن إلى العلم ((85). لكن ينبغي الإشارة هنا إلى أن رؤية العلم في صورة اللبن هي رؤيته في البرزخ، ورؤيته علماً هو رؤيته في عالم المعنى. يقول ابن عَرَبي: «العلم ما هو لبن والقرآن ما هو عسل، ولكن هكذا تراه.

<sup>(80)</sup> انظر: تحليلنا للعلاقة بين الأعيان الثابتة والعبودية في هذا البحث.

<sup>(81)</sup> ابن غَربي، الفتوحات المكية، ج2، ص309.

<sup>(82)</sup> المصدر السابق، ج2، ص311.

<sup>(83)</sup> رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، حيدر آباد الدكن، ص3.

<sup>(84)</sup> عاطف جودة نصر، الخيال مفهوماته ووظائفه، ص112.

<sup>(85)</sup> كتاب الإسفار عن نتائج الأسفار، حيدر آباد الدكن، ص38.

فإذا كملت رأيته علماً في حضرة المعاني في حال رؤيتك إياه لبناً في حضرة البرزخ وهو هو لا غيره (86). يعني ذلك أن الأمر الواحد تراه مُتلبّساً بالحضرة التي تراه فيها. فنحن نرى المحسوس بالحس والمعقول بالعقل والبرزخيّ بالخيال. ولمّا كان الخيال مرتبطاً بالحسّ وبالمعاني، فإن محسوسيّة الخيال هي محسوسية من درجة أعلى إذ تنزّل الروحاني في صورة حسية بلا مادة. وفي هذا يقول ابن عَربي عن الكشف الخيالي: "فإن بقي لك الكشف فهو في خيالك، وإن غاب عنك فإن الإدراك يعلق به في الموضع الذي رأيته فيه. ثم إذا لهيت عنه واشتغلت بالذكر انتقلت من الكشف الحسي إلى الكشف الخيالي فتتنزل عليك المعاني العقلية في الصورة الحسية وهو تنزّل صعب الك.

إنّ الانتقال من الكشف الحسي إلى الكشف الخيالي هو بمعنى ما حصول العارف على علم لم يكن لديه قبل التجلّي، وهو علم لم يكن يجرؤ من قبلُ على نسبته إلى الحق. إنه فينسب إلى الله منه أمراً لم يكن قبلَ ذلك يجرؤ على نسبته إلى الله سبحانه (88). قبل التجلّي الإلهي يحصل العارف على العلم على قَدْر الإخبار الإلهي، والآن يحصل عليه بالكشف الخيالي. في الإخبار يقوم الإيمان من غير تحقيق للمعاني، وفي التجلّي يكون الإيمان مع تحقيق المعاني. التحقيق مع الكشف والتجلّي، والإيمان يكون مع الخبر. لكنّ المعلومات التي تحصل بالكشف هي أيضاً إيمانية، لا تنفصل عن العالم بها، إنها ملتصقة به ولذلك ليست لغوية. وهذا يعني غياب الانفصال بين ذات العارف وعلمه، فيكون علمه غريزيًا لا يُخطئ: قوذوات العلماء بالله تعالى تكون على صفة الشيء الذي تأخذ منه العلم بالله أي شيء كان (89). فذوات العارفين تكون على صفة المعلومات التي تحصل عليها في التجلّي الإلهي.

لكنَ التجلّي نفسه لا يكون بلا حجاب. فهناك كشف يتجلّى بين حجابين وحجاب يتجلّى بين كشفين (90). كما أن هناك تجلّياً مُنفرداً وتجلّياً مُفرداً. الأوّل

<sup>(86)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، ص183.

<sup>(87)</sup> رسالة الأنوار، حيدر آباد الدكن، ص8.

<sup>(88)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، السِفْر 4، الباب 50، ص221-222.

<sup>(89)</sup> المصدر السابق، السِفْر 2، الباب 35، ص334.

<sup>(90)</sup> المصدر السابق، ج2، الباب 293، ص666.

يكون في المظهر والثاني لا يكون فيه. ويُضاف إلى ذلك التجلّي الذاتي المطلق والتجلّي الذي يقع بين طرفين، وهذا الأخير يكون محصوراً، لأنه في البينيّة، في حين أن الأوّل هو التجلّي الذاتي المُنزّه عن الأضداد، لكن أوصافه التي تتجلّى في الوجود المضاف تقبلها. هذا يعني أن التجلّي الذاتي مطلق غير أن حكم هذا التجلّي مختلف باختلاف الأوصاف التي يتجلّى فيها وهو واحد. يترتب على ذلك أن تختلف أحكام التجلّيات الذاتية، فيكون حكم التجلّي الذاتي بين تجلّيين ذاتيين هما بمثابة طرفين، فيتحوّلان بذلك من حيث طرفيتهما إلى تجلّيين حجابيين. والنتيجة هي أن كل تجلّ هو حجابي وذاتي معاً. مثال ذلك، رؤية الرائي لصورته في المرآة هي صورته وليست صورته بفعل حكم المحل، فيرى صورته حجاباً على صورته، وهذه الرؤية هي تجلّي الحجابين. يقول المحل، فيرى صورته حجاباً على صورته، وهذه الرؤية هي تجلّي الحجابين. يقول ابن عَرَبي: "فهكذا صورة الحجاب في الذات عند التجلّي. وأوضع من هذا فلا يمكن» (190).

للخيال، للكشف، وللتجلّي، إذن وظيفة أنطو-معرفية. إنّ الخيال حضرة ذاتية من جهة، وقُوّة إدراكية من جهة ثانية. فهو من جهة، يأخذ طابعاً معرفيًا ويتمثّل هذا في تأمل تجلّيات الإله المخلوق في الاعتقادات، وتخيّل الأسماء الإلهيّة. من جهة ثانية، يأخذ طابعاً كونيًا أي الاتّجاه نحو اعتبار العالم كلّه خيالاً في خيال وإدراكه كتجلّيات إلهية في الصور (92). وكذلك اعتبار الخيال قوة إلهية تتصرّف في المعلومات بمراتبها المتعدّدة. فالخيال الإلهي قوة خلاقة تُظهر المعقولات في صور المحسوسات. «فالحضرة الوجودية إنّما هي حضرة الخيال».

نحن هنا بعيدون عن النزعة السيكولوجية التي تعتبر الخيال إفرازاً للمُتَخَيَّل. إن الخيال المنفصل هو الذي يجعل الصور واضحة في الخيال المتصل. فهو الذي يسيّر هذا الخيال ويُدبّره. هذا الخيال المنفصل الذي يعانق الخيال المتصل هو نفسه جهة من جهات الخيال الإلهي المطلق. كما أن الأعيان الثابتة أو العالم في

<sup>(91)</sup> المصدر السابق، ص667.

<sup>(92)</sup> عاطف جودة نصر، مرجع سابق، ص107.

<sup>(93)</sup> ابن عَربي، الفتوحات المكيّة، ج3، ص470.

الحضرة العلمية الإلهيَّة إنَّما كانت موجودة في: «الخيال المتصل الإلهي. وحين انفصل هذا الوجود الخيالي المتصل في مراتب التجلّيات المختلفة تحوّل إلى خيال منفصل هو صور أعيان الممكنات بمراتبها المختلفة» (94).

## 5 \_ الخيال، القلب والهمة

في التجربة الصوفية يرتبط بالخيال مفهومان أساسيّان هما القلب والهمة كما يبيّن هنري كوربان في كتابه عن الخيال الخلّق عند ابن عَربي. الهمة مفهوم من الصعب ترجمته إلى لغة أجنبية فقد يعني التأمل والمشروع والقصد وقوة الإرادة أو القدرة الخلاقة للقلب. أمّا القلب في إطار الفزيولوجيا الصّوفية فيُعتبر «جسداً لطيفاً»، عضواً سيكو ـ روحيًا يستقبل التجلّيات، هو مادة روحية تتسع وتضيق تبعاً للصور المنعكسة فيه. فهو العين التي يبصر بها العارفون. له قوة خفية بها تُدرَك الحقائق الإلهيّة إدراكاً واضحاً بدون مخالطة وامتزاج. يسع الرحمة الإلهيّة بالرغم من أنه يوجد تحتها. هو مرآة تنعكس فيها الصور والصورة الميكروكوسمية للوجود الإلهي. غير أن هناك فرقاً بين قلب العارف وقلب المؤمن. فهذا الأخير يتجلّى فيه الوجود الحقي بحسب الاستعداد الذي في هذا القلب. أمّا قلب العارف فهو على العكس من ذلك متقلّب، يتكوّن في كل لحظة ويتقلّب تبعاً للتجلّيات الإلهيّة، فهو ويبيد أن يكون شكل رؤيته وحده الحقيقي، لأنه لا يعتبر أهميّة الخيال الإلهي في ويريد أن يكون شكل رؤيته وحده الحقيقي، لأنه لا يعتبر أهميّة الخيال الإلهي في القدرة على الظهور في صور لا نهاية لها ولا تتكرّر. فلا تكرار في الوجود. لكن بلوغ هذا المستوى من فَهْم وظيفة القلب يقتضى («تجربة») قوة الهمة.

إن كان من الصعب ترجمة الهمة كما أسلفنا القول، فإن هنري كوربان يرى أنها قريبة إلى اللفظ اليوناني enthymesis، ويعني فنّ الاستغراق في التأمل وكذلك التخيّل والإدراك والتوجّه نحو . . . وأن تكون حاضراً في . . . فهذه القوة قوة الرغبة والقصد. لكن الهمة قوة خلاقة. والخَلق في فكر ابن عَرَبي يلبس لباس التجلّي، لأن الإدراك الصّوفي المُسمّى ذوقاً ولمساً ومشاهدة هو كشف. وهذا الكشف يرتبط بالخيال الإنساني المشروط بخيال لامشروط. وما ينتج عن ذلك هو أن القوة الخلاقة للقلب

<sup>(94)</sup> نصر حامد أبو زيد، فلسفة التأويل، ص56.

لا تُنتج أوهاماً تندرج ضمن الباراسيكولوجيا. ما تنتجه هذه القوة قائم الذات. من هنا ينبغى التمييز بين الوهم والهِمَّة. فالوهم أن تخلق في الخيال أموراً لا وجود لها في الواقع وإن كان لها وجود في التمثّل. أما الهمّة فأن تخلق شيئاً خارج التمثّل، وهذا أمر يخص العارف. في الحالتين يشتغل الخيال. اشتغال الخيال الخلاق في خدمة الهمّة هو اشتغال يتوافق مع ظهور وجود خفي من الغيب في لباس وجود خارجي في الشهادة. غير أن هذا الفعل الخلاق اختلافي بمعنى أنه ينتج كل مرة عملاً مختلفاً، لأنه يكون خارج التمثّل بخلاف خيال العامّة الذي يكون سجين التمثّل، فينتج أوهاماً أو صوراً في الخيال المتصل. خيال العارف يُنتج صوراً خارج التمثّل وذلك بفعل ارتباطه بالقوة الفاعلة للهمة التي بفعل قوة التركيز والاستغراق في القصد تخلق موضوعات وتنتج تحوّلات في العالم الخارجي. خيال العارف يكون في خدمة الهمة، وبفضله يقذف قلب العارف بهذا الذي يكون منعكساً فيه كمرآة إلى الخارج. فيتبدّى خارج الذهن كما لو كان قائماً في الخارج بشكل موضوعي. هذا هو ما يعنيه ابن عَرَبي بالخيال المتحرّر المنفصل عن الذات التخيّليّة (95) لكن مثل هذا المنتوج الخيالي يُدركه الأولياء والأنبياء وذلك مثل رؤية المَلَك في صورة دِحْيَة الكلبي. إن القلب مرآة يُظهر فيها الوجود الإلْهي صوره. غير أن هذه الصور هي التي تتموضع في الخارج ليراها قلب العارف. فالقلب إذن هو عين العارف.

في ميدان هذا التمظهر الخارجي لمقاصد القلب بفعل الخيال الفاعل والهِمة تندرج ظواهر العرافة وتلاقي الخواطر وعمليات الاستحضار. يحكي ابن عَربي في «رسالة روح القدس في محاسبة النفس» كيف تمكن من إحضار روح معلمه يوسف القومي عندما احتاجه كي يستنجد به. يحكي صدر الدين قنوي أن مُعلَّمه ابن عَربي له القدرة على الالتقاء بأرواح أنبياء وأولياء اختفوا منذ زمان ينزل بهم إلى مستوى الصورة الحسية لشخصه أو ينفصل هو نفسه عن جسده ليلتقي هو بهم.

تخلق الهمة شيئاً ما، لكن هذا الخلق ليس من عدم كما أنه ليس اختراعاً وإنّما هو إظهار لشيء ما كان موجوداً من قبل، إحضاره في حضرة دنيا.

فعل «خلق» هو كما يرى كوربان هو «جعله يظهر،، كما أنه يعني صيانة

وحفظ ما كان موجوداً من قبل، ويعني أيضاً مراقبة صاحب الهِمة لِما أظهره، إذ أن ما يُظهره يستمرّ بظهوره بمقدار تركيز الهِمة عليه. يحدث هذا الخلق الذي للهمة بفعل ما يقذف في قلب المتصوّف، عن طريق خياله الفاعل. هذا الذي يكون في القلب مقذوفاً يظهر كواقع مرثي يشاهده العارف فقط. الهمّة هي «علة»، «قوة خفيّة في كل حركة وتغير في العالم». أن تكون صاحب همّة معناه أن تكون الإنسان الكامل، أن تكون في حالة الفناء، وأن تكون قرآناً.

إن اللَّه يخلق. فهو يُظهر في العالم المحسوس ما كان من قبلُ قائماً في الغيب، كما يخلق هذا الخلق الذي لصاحب الهمّة بحيث يتحوّل العارف إلى وسيط أو برزخ تعبَّر القدرة الإلهيَّة عن نفسها وتظهر به.

يتصرّف العارف بهمته في المتصرّف فيه. العارف وفعله هما الشيء نفسه لأن صورة المتجلّي هي صورة المُتجَلّى له. يترتّب على ذلك أن تكون حقيقة الوجود وحدة ذات قطبين: وحدة الحقّ والخلق، حيث تقوم التبعية الداخلية بينهما وتشكّل وحدة التجلّيات التي هي دوماً خلق جديد.

إن الهِمة ليست أمراً يتعلّق بالتسخير أو بالسحر وإنّما هي عمل قلبي يكون بالتركيز. وهذا التركيز يؤسّس لإدراك يُسمّى ذوقاً. أصحاب القلوب بخلاف أصحاب العقول والمؤمنين من ذوي المعتقدات، يحصلون على علم القلب وهو علم تقليب يقود إلى إدراك التحوّلات الإلهيّة وكذا الصور التي يكون بها التجلّي الإلهي؛ وهذه الصور قد تكون أشكالاً للعالم الخارجي كما تكون معتقدات. علم التقليب هذا يجعل الحدود بين العقائد حدوداً شفافة. هذا العلم يجعل الإله المخلوق في المعتقدات حقيقيًا ما دامت تعبيراً لا تحديداً للحق.

لقد بين الشيخ الأكبر بشكل واضح أن القلب وهو في تقليبه يتشكّل في كل لحظة حيث يصير في كل مرة صورةً جديدةً من صُور التجلّي، وذلك بخلاف العقل المُقيَّد. هذا أمر يمكن ملاحظته في «الفص الخاص بالنبي شُعَيب» وكذلك في القصة المتعلَّقة بنوح. لكن على الرغم من تحوّله فإنه مع ذلك يجمع ويركّب، بشكل ديناميكي (٥٠٠). ففي الفصل 12 المتعلّق بالنبي شُعَيب، مثلاً، نجد وصفاً

<sup>(96)</sup> للمزيد من التفاصيل، راجع: «الفصين» المذكورين أعلاه وذلك في فصوص الحِكُم. =

للقلب الذي يستقبل جميع الصور، وهو استقبال مرتبط بالرحمة الإلهيَّة التي وسعت كل شيء. وهي رحمة مرتبطة بنفس الرحمن الذي هو انتشار للتجلّي الذي به تتحقّق آثار الأسماء الإلهيَّة في الظهور.

إن القلب يستقبل هذا النَفَس. إنه بذلك وعاة يتلقى مضموناً. لكن، لما كان النَفَس لا يتقيّد والقلب يتقلّب، فإن كل شكل من أشكال الثنائية يتعطل. فضلاً عن ذلك، أن القلب يجد أصله الأنطولوجي في البيت المعمور، في الضراح، المقابل للكعبة في الأرض. فوُصفت الكعبة بقلب الوجود. «فالقلوب كلها من هذا البيت خُلقت. فلا تزال معمورة دائماً» (67). وذلك بخلاف العقل الذي ليس عنده شيء، إذ يفتقر إلى غيره من القوى.

لكن أي قلب يقصده ابن عَرَبي؟ إنه قلب المؤمن الذي هو بيت الحق. يقول: «الحقّ بيت الموقرد: «الحقّ بيت الموجودات كلّها، لأنه الوجود. وقلب العبد بيت الحقّ، لأنه وسعه. لكن قلب المؤمن لا غير:

فَمَنْ كان بيتَ الحقُّ فالحقُّ بيتُهُ فعينُ وجودِ الحقُّ عينُ الكوائنِ ا(98)

ويقول أيضاً: "فلما خلق الله أرض بدنك جعل فيها كعبة وهو قلبك، وجعل هذا البيت القلبي أشرف البيوت في المؤمن... وأنها أرض عبادتك فتعبده كأنك تراه من حيث بصرك، لأن قلبك محجوب أن يدركه بصرك، فإنه في الباطن منك، فتعبد الله كأنك تراه في ذاتك كما يليق بجلاله، وعين بصيرتك تشهده، فإنه ظاهر لها ظهور علم، فتراه بعين بصيرتك، وكأنك تراه من حيث بصرك فتجمع في عبادتك بين الصورتين بين ما يستحقه تعالى من العبادة في الخيال، فتعبده مُطلقاً ومُقيداً (690). يجمع هذا القول بين عدد من المفاهيم التي تُعدُّ من شبكة تفكيره، وهي: الخلق، القلب، العبادة، البصر والبصيرة، الظهور، الرؤية، الصورة والخيال، المُطلق والمُقيد. أساس هذه

<sup>=</sup> أيضاً: التحليل الذي قدّمه مايكل سلس، في كتابه المذكور أعلاه، اللغات الصوفية اللامنطوقة.

<sup>(97)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكيّة، ج2، ص443 وما بعدها.

<sup>(98)</sup> المصدر السابق، ج4، ص7.

<sup>(99)</sup> المصدر السابق، ج 3، الباب 355، ص250.

المفاهيم هو القلب الذي لا يُقيد، وإنّما يُرى بالبصر والبصيرة، فتُجمع عنده صورة البصر النسبية، وصورة البصيرة المطلقة، وهذه البصيرة ترتبط بالخيال والبصر يرتبط بغير الخيال.

بالقلب، إذن، يُعرف الوجود. ولمّا كان القلب تقليباً، فإنّ ذلك يؤدّي إلى فشل فلسفة الهوية والثبات التي تسعى إلى ضبط الوجود في التصورات والمقولات العقلية، وتقوم محلها فلسفة التقليب التي تقود إلى الحيرة والسؤال وطلب المزيد من العلم بالوجود. لسنا أيضاً أمام الفكرة الهيدغرية التي تقول بأن اللغة هي مأوى الوجود ومسكنه. وإنّما هذا المأوى هو الحقّ وهو القلب. والسبب هو أن الوجود كلّه حقّ ما فيه شيء من الباطل. .. فسبحان الظاهر الذي لا يَخفى وسبحان الباطن الذي لا يظهر (100).

# 6 \_ العالَم والحُلُم

إذا كان العالم يُطلق عادةً على الواقع المحيط بنا والذي نتعود رؤية أشيائه، فإنه عند ابن عَرَبي ليس هو الواقع الحقيقي إنه في نظره مجرّد حُلُم بدليل قول الرسول عَلَيْ الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا». والسؤال هو ما الذي ينبغي القيام به إذا كان العالم مجرّد حُلُم وليس صورةً حقيقيّةً للوجود؟ هل ينبغي التخلي عن هذا العالم المباشر كي نبحث عن الوجود في عالم آخر مختلف؟ إن ابن عَرَبي لم ينظر إلى الحُلُم على أنه شيء ينتمي إلى دائرة الغلط، وإنّما ينظر إليه على أنه تمثيل رمزي يعكس مظهراً من الوجود الحقيقي.

هذا التمثيل الرمزي الذي يمثّله عالمنا يستدعي تأويلاً له. وهذا التأويل يقظةً وانتباه، يجعل من المُؤوّل يعيش حالةً روحيّةً تتّجه به نحو الوجود الأصلي الذي يتوقّف فيه المعنى والعقل عن الاشتغال. هذه الحالة الروحية هي فناء. ما الذي سيكتشفه المُؤوّل للعالم في تجربة الفناء؟ إنه لن يرى شيئاً إلا إذا كان الفناء يقود إلى البقاء. البقاء يكون خارج الظاهرة إذ يجعل صاحبه أمام المُطلق أو الحَق.

أن يكون العالمُ حُلُماً لا يعني أنه وهم. إن له حقيقته التي تتجلَّى في واقعية

<sup>(100)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 317. أيضاً: ج2، الباب 289، ص644.

الحلم. يقول توشيهيكو إزوتسو مبيّناً البداية الحقيقيّة لوجهة نظر ابن عَربي الأنطولوجية: اإن ما يُسمّى واقعاً هو مجرّد حُلُم غير أن العالَم الذي يقوم في الشروط العادية لتجربتنا ليس هو الحقّ وإنّما هو مجرّد مظهر، هذا في اليد الأولى، غير أن هذا العالَم نفسه هو في اليد الأخرى ليس لاشيء أو مجرّد انعكاس ذاتي للذهن. إنه مظهر موضوعي ولذلك فإنه ليس بوهم حقيقي ا(101). العالَم حُلُم لكنه ليس وهما، ليس نتاجاً للإدراك وإنّما يكتسب واقعه الموضوعي الذي يتوجّب القيام بتأويله في اتجاه وجوده. وهذا التأويل يقتضي عبوراً للحضرات الخمس (102). إن عبور العالم المحسوس باعتباره حُلُماً إنّما يقوم على اعتبار كل شيء في هذا العالم ظاهرة وصورة إذا ما تم تبيّنها تنكشف لنا كآثار لأسماء الأفعال. ويُمكّن هذا الانكشاف بالذهاب وراء هذه الظاهرة من أجل رؤية الأرض القصوى لكلّ موجود. وهذا الذهاب هو الكشف أو الحدس الضوفي.

إن هذا الكشف هو لوغوس التصوّف (103) بخلاف العقل الذي هو تقييد. فهذا الأخير منفعل لأنه يقف عند مستوى الظاهرة ولا يستطيع اختراق المحسوس كي يكشف عن المحجوب، بخلاف الأوّل الذي هو فاعل (104)، لأن الكشف لا يصل إلى اعتبار الأشياء في العالم المحسوس أمكنة لتجلّي الحقّ فحسب، وإنما يصل بصاحبه إلى اعتبار حواسه وجميع قواه وجوارحه كمظاهر للوجود الإلهي، فيصير من بين صُور التجلّي بل وصورة مكافحة.

إذا كان العالم حُلُماً، فإن الأحلام في حضرة الخيال تصبح عند صاحب الكشف مشابهة للتجارب والحوادث القائمة في العالم المحسوس. فكلاهما يشكلان ميداناً للتأويل. يعني ذلك أن العالم المحسوس يشبه الأحلام من حيث إن

Izutsu, T. Sufism; and Taoism, p.11.

<sup>(101)</sup> 

<sup>(102)</sup> انظر: تحليلنا لهذه الحضرات ولمراتب الوجود في هذا البحث.

<sup>(103)</sup> اللوغوس أو الراسيو يشيران معاً إلى الأرض والأصل وأيضاً: المبدأ والحساب. انظر كتاب مبدأ العلة، مارتن هيدغر.

<sup>(104)</sup> يعتبر اللدكتور محمد المصباحي العقل القابل عند ابن عَرَبي عقلاً منفعلاً في مقابل عقل الفلاسفة الذي هو فاعل. والسبب في هذا الفّهُم إنما يعود إلى أن أستاذنا قد أتى إلى ابن عَرَبي من ابن رشد.

انظر: مقاله «في مقام نعم ولا»، منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية، الرباط.

بنيته رمزية. غير أن العامّة لا تُدرك هذا الأمر وذلك بسبب وعيها الكثيف لذلك فإنها تظلّ نائمة. هذا لا يعني أن العامّة محرومة من الخيال، أو أنها لا تحلم أو لا تصل إلى بعض الرؤى، وإنّما يعني أنها في كل هذا لا تتمكّن من عبور الحضرة الدنيا في اتّجاه الحضرات العليا. فبلوغ الحضرات العليا يمكّن العارف من مشاهدة التجلّيات الإلْهيّة في الحضرات الدنيا، ويمكّنه ذلك من اليقظة من النوم.

### استنتاج

إن الفكرة الأولى في حكمة التصوّف الأكبرية الأقرب إلى فكرة الخلق هي فكرة التجلّي التي هي فكرة الظهور. ظهور ليس بشخصه، وإنّما هو ظهور بالصورة لا بالذات، وهذا الظهور نفسه حجاب، إذ إن من اشتد ظهوره تعجز الإدراكات عنه. لذلك، فإن الخيال يلعب دوراً أساسيًا في معرفة الظهور، أو التجلّي. لذلك يتحدّث ابن عَربي عن التجلّي الخيالي وليس عن التجلّي العقلي، نظراً لأن العقل نفسه كما هو عند الفلاسفة لا يقرّ بالبرازخ ولا يعطي للخيال أهميّة في إدراك الحقائق. إن الخيال، بخلاف العقل هو قوة إلهية إبداعية. وما يبدعه هذا الخيال له وجوده الموضوعي في عالم وسطي هو العالم البرزخيّ، سواءً على صعيد الخيال المنصل أو على صعيد الخيال المتصل.

يُطرح هنا سؤال بصدد الخيال المبدع يتعلّق بالقوة الإبداعية للإنسان. والجواب عن هذا السؤال يبدو في اعتبار الخيال الإنساني الفاعل وسيلةً للتجلّي الخيالي المطلق. فالصلاة مثلاً هي تجلّ، لذلك فإنها بدورها فاعلة وخلاقة. وبالارتباط مع ذلك يوجد فينا الخيال الخلاق وليس الخيال في دلالته السيكولوجية المُدنسة. بل إن وجودنا نفسه هو الخيال الإلهي، وإن خيالنا هو خيال في الوجود الذي هو الخيال الإلهي.

إن عملية التجلّي التي فيها يظهر الوجود لنفسه ويُظهر لذاته إمكانات الأسماء والأعيان الثابتة، هي خيال منفصل، خلاق، مطلق، رحمة إيجادية.

للخلق، كما يرى كوربان، مظهران سلبي وإيجابي. فالمظهر الأوّل يتجلّى في القبض على الأشياء في تحجبها، ويُعبّر عنه بالعبارة التالية: لا وجود لا وجود ما. فهذا سلب مزدوج. غير أن هذا السلب المزدوج هو مظهر إيجابي. ونتيجة

لذلك، فإن العالم يتأصّل في الوجود واللاوجود. التجلّي هو حضور للمتحجب في حالة الانكشاف. من هنا تنعقد العلاقة بين التجلّي، من حيث هو خَلق، وبين فكرة الخَلْق الجديد الذي هو تتابع التجلّيات الإلْهيّة.

هاهنا أيضاً إمكان مزدوج يميّز الخيال: فبمقدار ما لا يكون قادراً على كشف المحجوب يكون حجاباً مشحوناً بعتمة تسترقّنا وتضعنا في شباك الوثنية. غير أن الحجاب يمكن أن يكون أيضاً شفافاً تتحقّق من خلاله المعرفة بالموجود. إن شفافية الحجاب، عندما نعلم بأن الكثرة لا تنفصل عن الواحد إلا بحجاب، تُمكّننا من معرفة لماذا يوجد الباطن والظاهر، الجَمْع والفَرْق، الربّ والمربوب، المعبود والعبد، المحبوب والمُحِبّ. يحمل كل كائن كَرْباً يسعى إلى التنفيس عنه عن طريق الكشف عن سره. والخيال الإنساني الفاعل هو التجلّي الخيالي في الإنسان الذي به يكشف ما في نفسه.

إن الخيال فعل خلاق لأنه وسيط تتجسد فيه الفكرة تبعاً لإرادة الروح. بل إنه القوة الخلاقة الإبداعية التي منحت الولادة للعالم المحسوس. فالعالم هنا بمثابة خيال إلهي قائم في الصورة. عالم الخيال هو عالم برزخي وسطي فيه الصور والأفكار والأجسام اللطيفة، تتجسد فيه الأرواح وتتروحن الأجساد. هذا العالم يقوم بين عالم الروح وعالم الحس، فالأمر هنا يتعلق بوظيفة عميقة تنتمي إلى عالم خاص لا يكون فيه الخيال مجرد آلة للإدراك، يعني أنه لا يرتبط بالمعرفة، وإنما يرتبط بالوجود.

يلاحظ كوربان أننا نستطيع أن نلمس درجة الواقعية المنسوبة هنا إلى الخيال وإلى الصورة وهما غريبان عن الفكرة الرسمية التي هي الخَلق من عدم المخلق من (إكس نهيلو) بل إنه يتساءل حول ما إذا كان هناك ترابط بين القول بالخلق من عدم، وظاهرة الانحطاط الأنطولوجي للخيال الخلاق داخل اللاهوت الرسمي، كما يقول، إبراز وظيفة الخيال في عالم روحاني. هذا العالم الروحي له وجود موضوعي مستقل عن عالم الأشياء في المُشار إليه. توجد ثلاثة عوالم: عالم الحس ويُدرَك بالعقل، وعالم وسطي برزخيّ، وهو عالم الأفكار والمثل والصور والوجوه الأصلية النمطية. هذه الكيانات أجسام لطيفة أو إن شنت قلت هو عالم يتشكّل من «مادة لا مادية». هذا العالم البرزخيّ لا يقلّ موضوعية عن العالمين الآخرين. ويُشير كوربان هنا إلى الملاحظة التالية: وهي أن

لفظة متخيل كما هي في معناها العلمي مُلْتَبَسة تعجز عن فَهُم هذا العالم البرزخيّ. ولم يجد مقابلاً له إلا في العبارة اللاتينية: موندوس إيماجيناليس Mundus (Imaginalis)، وهو المُسمَّى بالخيال المطلق أو الخيال المنفصل.

لا يكون الخيال وهما إلا عندما يكون مشحوناً بعتمة تُفقده شفافيته. ويكون فعلاً تحرريًا عندما نعترف له بالوظيفة التي ينسبها إليه ابن عَربي وهي تحمل مسؤولية الجمع بين النقيضين. نظراً لأن الصورة التي يظهر فيها الحق هي بذاتها محدودة في حين أن الحق لا تحده صورة بعينها. فالحق مرثي في الصور لامرئي في ذاته. غير أن ظهوره في الصور لا ينضبط بالقوى الحسية المعلومة، وإنما يُدرَك بالخيال الفاعل الذي هو الذوق، وهو الحال الصوفي. أهمية الخيال في إدراك الصور لا تأتي فقط من حيث ارتباطهما معاً بالحس، وإنما من حيث إنهما ينتقلان، مرنان، لهما القدرة على التوسّع بخلاف المقولات؛ فضلاً عن ذلك، إن ظهور الحق في الصور ظهور لا يتقيد أبداً: "وقد أجمع المحققون أن الله لا يتجلّى قط في صورة واحدة لشخصين" (105).

أمّا العقل نظراً لكونه يُحدث الانفصال فإنه لا يُدرك هذا الظهور. من الأكيد أن الانشغال الأوّل لابن عَربي هو الربط بين الخيال والمشاهدات. ولمّا كانت الوظيفة الجوهرية للخيال هي التوسّط بين الغيب والشهادة، فإن ميتافيزيقا الخيال توكد أن حقائق الوجود قائمة في العالم البرزخيّ. ميتافيزيقا الخيال هي علم النشأة الإلهيّة للأسماء، حيث تكون هذه النشأة بعيدة عن فكرة الخلق من عدم، وعن فكرة الفيض أو الصدور الأفلاطونية. غير أنها ميتافيزيقا تتّجه نحو فكرة الإشراق والفتح أي الكشف عن الإمكانات الخفيّة الخالدة للوجود الإلهي. هي ميتافيزيقا البرزخ الذي تجري فيه المشاهدات الرؤيوية في حالة لطيفة، حالة المادة اللامادية.

هذا الوجود البرزخيّ للخيال يمنح الوجود للغة خاصة هي لغة المرايا(106)،

<sup>(105)</sup> كتاب الجلالة، حيدر آباد الدكن، ص9.

<sup>(106)</sup> إن أطروحة هذا البحث تقتضي أيضاً تخصيص باب للغة المرآة في علاقتها بالرؤية والرؤيا وبالخلق في متن ابن عَرَبي، لكن نظراً للمساحة التي احتلها هذا العمل، فإنني أقدّم عذراً للقارئ نظراً لعدم تفصيل هذا الباب في هذا البحث. لكنني سوف أعتني به في الأعمال اللاحقة إن شاء الله.

حيث الصور تظهر في المرايا دون أن يكون وجودها هو المرايا. هي كذلك علم تأمل الحق المخلوق به كل شيء. أمّا الإله المخلوق في المعتقدات فمرتبط بالخيال المتصل. وظيفة الخيال المنفصل ليست سيكولوجيّة ذاتية تتعلّق بالكائن الذي يتخيل، وإنّما وظيفتها كونية تتعلّق بتكوين الوجود، وبالأثر الذي تتركه الأسماء الإلهيَّة في الوجود المضاف.

إن الوجود كما هو حاصل في تجربة الكتابة الأكبرية هو وجود في مراتب ومستويات. فحص هذه المستويات لا يكون إلا بالتجربة الروحية التي تمنع لتجربة الكتابة مشروعيتها، كتابة هي أثر لأثر. إنها أثر يسجل أثر الأسماء الإلهيئة في الأشياء، ويسجل وعي المُمكنات بوجودها عندما خرجت من صمت العدم إلى صخب الوجود.

#### الخلاصة

حديثنا عن فكر ابن عَربي هو حديث يعلم حدوده الإبستيمولوجية. فهو لا يدّعي أن ابن عَربي فيلسوف بالمعنى الدقيق، كما أنه لا يقذف بفكره خارج الفلسفة، إذ إن التصوّف، إذا ما نظرنا إليه من حيث هو كتابة يشكّل نظرة إلى العالم، وهي نظرة تؤسس هذا الأخير على أولوية الروحي على المادي، أولوية الغياب على الحضور، والحق على الخلق، والوجود على الظاهرة. وهو بهذا المعنى حبّ للحقيقة وللحكمة في صورة قلبية وجدانية. فإذا كانت الفلسفة هي فيلسوفيا تقيم البحث عن الحقيقة على العقل، فإن فكر ابن عَربي هو فيلصوفيا تقيم الحكمة والبحث عن الحقيقة على أساس التجربة الروحية، وذلك في الوقت تقيم الحكمة والبحث عن الحقيقة على أساس التجربة الروحية، وذلك في الوقت الذي تقوم فيه الفلسفة على التأمل النظري الخالص. وهذا من شأنه مجاوزة فكر ابن عَربي لإرادة العقل في الهيمنة على الوجود، واختراق حدود التمثل الذي يؤسّس الحقائق على التجريد والانتزاع، وليس على معانقة الأشياء كي تكشف عن يؤسّس الحقائق على التجريد والانتزاع، وليس على معانقة الأشياء كي تكشف عن

لا يدّعي هذا البحث لنفسه أيضاً إمكانية اختراق ما كتبه ابن عَربي من أجل القبض على ما لا يريد أن يكتبه، إذ الطريق نحوه يقتضي الموت. وكتابة الشيخ الأكبر هي كتابة للإصغاء إلى الموت الذي به تحصل اليقظة. لذلك، فإن الإمساك بالمعنى الصّوفي لا يحصل بشكل مطلق، وإذا حصل فإنه يكون مع غياب المعنى الذي تنطقه ألفاظ اللغة الطبيعية. المعنى الصّوفي يكون في غياب المثل. والمثل هو الشبيه، وهو أساس المعرفة العقلية. على أساس المثل تحصل الأقيسة والبراهين والمفاهيم والحدود، والحال أن المعنى الصّوفي يؤدي إليه الذوق والحدس. هناك ما هو خارج نطاق اللغة، لكن اللغة في الكتابة الأكبرية تُلزم نفسها للتعبير عنه فتبدو لعين العقل مُبهمة تعبّر عن سديم لا عن فكر. مع الصّوفية ومع شيخ العارفين لا تنحصر اللغة في دائرة الوصف لموجود خاص من أجل تبليغه وكشفه العارفين لا تنحصر اللغة في دائرة الوصف لموجود خاص من أجل تبليغه وكشفه

وإنّما تمارس الإخفاء ولعبة المحافظة على كتم الوجود في الأسرار التي يعرفها من هو أهل لها، لأن قوماً لم يفهموها فشرقوا فقالوا بالإلجام عنها.

لقد حاول هذا البحث أن يبين بأن التجربة الصّوفية مع ابن عَرَبي هي تجربة واعية بنفسها كتجربة روحية. وهذا الوعي يتمثّل في الحوار الذي أقامه شيخ العارفين مع غيره من المفكّرين والعارفين، بل إنه تعدّى ذلك نحو حوار صامت قائم بين الأسماء الإلهيَّة التي أسّست الفضاء الأنطولوجي الذي يتحرّك فيه فَهُم الإنسان للعالم. إنها تجربة في سهل ممتد لا يقبل التقييد ولا الحد. تجربة تتحوّل في الفكر إلى تأمل البداية في الأسرار، في أسرار الحروف التي غفل عنها الخطاب الميتافيزيقي، فمنعه هذا النسيان من فَهُم البدايات. ومع ابن عَرَبي، يتم تذكّر هذه الحقيقة المنسيّة، حقيقة تقدم الإشارة على العبارة، وتنادى ابن عَرَبي إليها كي يعانقها في تقلبات الأحوال المصاحبة للتجلّيات الإلهيَّة على تخوم الأشياء. لذلك ترفض هذه التجربة أن تحصرها القضيّة فتنفلت من العقل بفعل عشقها للسَفَر. إنها تجربة لا تريد أن يكون الموجود مركزاً لها، لأنها قائمة على فلسفة تنصت الى النداء الذي يقدمه لها العطاء الإلهي، وهو عطاء كسا هذه الفلسفة مسحة الى النداء الذي يقدمه لها العطاء الإلهي، وهو عطاء كسا هذه الفلسفة مسحة صوفية.

هذه التجربة الروحية في نظرنا تشكّل المرجع الذي يقوم عليه نقد التقييد ونقد العقل، إذ إنها تكون مصحوبة بفكر يقرّ بحاجته إلى الحب، وحب يشتاق إلى الإفصاح عن نفسه في الكتابة، وهذا الحب يمنح للفكر التواضع والافتقار إلى الحقّ. لكنّ الحب يحمل معه قوة متزايدة تدفع كل القوى إلى أن تشاركه في ميله نحو معانقة ما هو ذاتي في الأشياء. نحن هنا أمام تفاعل وظيفي بين الحب والفكر، وهو تفاعل يقودهما نحو السير في الدروب التي توصّل إلى عطاءات الظهور، ولاسيما أن هذه الدروب تتطهّر بالذِكر. لكن الفكر وهو ممتصّ في الحب يتحوّل إلى مساءلة التجارب الفكرية والروحية الأخرى لعلّه يجد فيها ما يمكنه من الاقتراب من الاتصال الذي لا يحصل أبداً، إذ الحب إنّما هو عشق للمعدوم. هذا التفاعل بين الحبّ والفكر جعلا من لغة ابن عَربي أن تكون متعدّدة، نجوديّة، التفاعل بين الحبّ والفكر جعلا من لغة ابن عَربي أن تكون متعدّدة، نجوديّة، شذريّة أحياناً. وأحياناً بصريّة، رؤيويّة لا تريد أن تخلق الهوامش، ولا تبتغي أقصاء أي شيء، وإنّما تضع له نصيبه في الوجود. وبناءً على ذلك، فإن ابن عَربي لم ينفِ عن العقل بناء دلالات مُعيّنة، وإنّما يعيب عليه ميله نحو الاشتغال خارج لم ينفِ عن العقل بناء دلالات مُعيّنة، وإنّما يعيب عليه ميله نحو الاشتغال خارج لم ينفِ عن العقل بناء دلالات مُعيّنة، وإنّما يعيب عليه ميله نحو الاشتغال خارج لم ينفِ عن العقل بناء دلالات مُعيّنة، وإنّما يعيب عليه ميله نحو الاشتغال خارج

موطنه. إن له مجاله المشروع، وخطأه يأتي من كونه يتعدّى هذا المجال فضلاً عن كونه لا يعترف بأخطائه. علماً أن للخطأ أيضاً نصيبه. يقول: «فإن العقل السليم المبرأ من صفات النقص هو الذي فتح الله عين بصيرته لإدراك الأمور على ما هي عليه، فعاملها بطريق الاستحقاق، فأعطى كل ذي حقّ حقهه(1).

إن ابن عَرَبي نفسه يلجأ إلى العقل؛ لأنه مضطر إلى الدخول في استراتيجية خطابيّة إقناعية تُلزم القارئ بأن ينخرط في «أطروحات» الشيخ الصوفية. غير أنها استراتيجية غير منغلقة وتعيب على العقل انغلاقيته. وبحكم هذا الانغلاق يقذف العقل يما ليس في استطاعته أن يقبله إلى دائرة اللامعقول واللاوجود. حيث يصير العقل حَكَماً على الوجود ولا يكون الوجود حَكَماً على العقل.

إن ابن عَرَبي كذلك يُقيم للعقل القابل عرساً في كتابة تخترق حرمات العقل الميتافيزيقي ـ القضوي، وذلك عبر الكشف عن خزائن المعاني في الحروف. إنه عقل يقبل العقلي واللاعقلي. إنه لا يُقصي ما هو عقلي، وإنما يضيف إلى ذلك قبول ما يقصيه العقل. هذا العقل القابل هو الكلمة، هو اللوغوس. لكن اللوغوس لا يُشير هنا إلى الحساب والحصر والنقد والأرض، وإنّما هو العقل الأوّل الذي هو من بين المفعولات، والذي يمارس على اللوح المحو والإثبات، أو التحليل والتركيب الأنطولوجيين.

هكذا تتجه إشكالية هذا البحث إلى التفكير أوّلاً في الطريق المؤدّي إلى فَهْم الوجود. هل هو طريق العقل والقياس والمماثلة والنظر أم أنه طريق الكشف والبصر والبصيرة والرؤيا والمشاهدة؟ هل هو طريق تأملي خالص أم أنه طريق التجربة التي يكون فيها الإنسان بكل قواه يعرف الوجود عبر معرفته لذاته؟ غير أن الإجابة عن هذه الإشكالية، وهي التي تشكّل أطروحة هذا البحث لا تُحمل في طبق من القضايا الحملية؛ وإنّما تعرض علينا كيفية عرض الوجود في فكر ابن عربي، وهو عرض يكشف عن لائحة من المفاهيم التي تفسر الوجود فينومينولوجيًا: إن اعتبار مفاهيم الخيال والصور ولعبة المرايا والمشاهدات والرؤى والتجلّيات، والظهور والمظهر والغطاء والحجاب والفناء والبقاء والسَفَر والرؤية

<sup>(1)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، الباب 355، ص250.

وغير ذلك من المفاهيم تبين بوضوح تام تغيير استراتيجية النظر إلى الوجود، وهي استراتيجية تكشف عن أن الموجودات تقدم نفسها عبر بروفيلات ـ أو سُخنات تتشكّل بفعلها في الإدراك، ويلحقها التبدل. لذلك، فإن الوجود حركة دائمة، لا يمكن حصره في مقولات المنطق والميتافيزيقا، وإنّما يقتضي الذهاب نحوه كي يتحرك الفكر بحركته. يقول ابن عَربي «فلما أن اتصفت بهدا التحصيل. . . علمت أنه تعالى يريد رجوعي إلى عالم الشهادة، فقبلته على شرط الإبقاء لحال وزيادة إذ لا دليل قاطع بوجود نهاية»(2).

إن فكر ابن عَرَبي كغيره من المفكّرين الكبار يدعونا إلى العودة إلى الذات، وإلى عالم الشهادة، وإن شئتَ قلتَ: إلى الأشياء نفسها، ليس من أجل أن نسكن إليها، وأن نتخدها مركزاً للحقيقة، وإنّما من أجل أن نفكّر فيها من جديد كي نجعل ذواتنا مستعدّة للسفر، في حضرات الوجود ومنازله، ولكي تتمكّن من الحوار في موطن المنازلات. غير أن هذا السفر يقتضي صراعاً ضِدَّ النوم، وضِدً الحصر والتقييد، أي ممارسة للاختزال وللتطهير الذي يخلّص الذات من وجودها السيكولوجي المقيّد بالشروط التربوية وذلك من أجل انتشار الذات في نور الوجود وعودتها إلى أصلها العدمي عن طريق التجربة الروحية التي تعي نفسها بالتأويل. لكن التأويل هنا يعنى الالتحاق بالأصل وبالبداية.

فكر ابن عَرَبِي يكتب العلم بالوجود ويبلغه في إطار شروط ثقافية تعلو على الرسوم وذويها. إنه علم يستوجب قيام أهله في الناس، لكنه مستور عن الناس. الأمرُ المُحَيِّر أن العارفين من أهل الليل، وليس من أهل النص والوضوح، يقرّون بحيرتهم كما يقرّون بعجزهم، ليس على طريقة سُقْراط، إنّما على طريقة أبي بكر الصِديق. العجز الأوّل، تهكمي يسعى إلى تطهير العقل من فكر مضاد في سبيل تأسيس منهج لامتلاك الحقيقة، ولذلك يُعدّ عجزاً مؤقتاً. أما الثاني، فإيماني يؤكد افتقار الموجود إلى الوجود. إنه بالأحرى إقرار بالعجز الأنطولوجي، ومن ثم استحالة التوحيد المطلق بين الموجود والوجود. فالتوحّد لا يشكّل مركز الهوية بين طرفي الاختلاف الأنطولوجي، إن الهوية نفسها اختلافية. ولذلك، تستبعد المطابقة

<sup>(2)</sup> ابن عَرَبي، عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، ص15.

والمماثلة والمشابهة من الحقيقة التي يبلغها العارفون من أهل الليل، مع أن العلم بهذه الحقيقة يقتضى الموافقة.

إننا هنا وكأننا أمام مجاوزة الإنسان لوجوده الذاتي كي يضيف إلى هذه الذاتية وجوداً كان مَنسيًا، وهو وجودها البرزخيّ فيحصل لدى الإنسان العارف العلم بأنه جامع لحقائق، وأنه بذلك يكون مؤهلاً للعلم، الذي يخلُّصه من المذهبية والتشتُّت والخلاف. إنه الواصل إلى حقيقته، وهو الذي يستفيق من غشيته، لأن تجربة السَفَر ترسل عليه الرياح اللواقح لا العقيم؛ وتبيِّن له تنوع عينه بتنوع تعلُّقاتها. إنه يسعى لكي يكون بأصله وليًّا، ولغيره خليفة خادماً. هذا السَّفَر في اتَّجاه الأصل لا يكون بالممارسة النظرية فحسب، وإنّما يحصل بالجسد كلّه. إنه يحصل بالعين واللسان واليد والقدم، إلخ. هذا يعنى أن فَهم العالم يؤدّى إلى الكتابة بالأقدام. من يعلم هذه الكتابة يعلم أن المعرفة ليست أمراً يعرض نفسه لمناقشة نظرية، إذ إن مثل هذه المناقشة تبقى في حدود النظر، والحال أن المعرفة عند شيخ العارفين تحصل في ميدان المشاهدة والرؤية والرؤيا. ومن ثُمَّ، فإن المعرفة ليست تتعلَّق بفحص منهجتي للمفاهيم داخل سلسلة من الحدود والبراهين والشروح والتعليقات وضبط للعلاقات التي تقوم بين الذات والموضوع في سبيل امتلاكه، وإنَّما هي معرفة تحصل بالمرايا وتُفضِّل العين على العقل، تُفضِّل عين الحس وعين الخيال على التأمل المُجرّد. الوصول إلى النفس كمرآة تنعكس عليها الأسماء الإلهيَّة. هذا يقتضي التخلّص من الكثافة المادية التي يحملها الجسم في اتجاه اللطافة الروحية التي يمثِّلها الجسد. إن الجسد هو وجود برزخي.

إن هذا الوجود البرزخيّ للجسد يجعل من الكتابة الأكبرية أن تكون بدورها برزخيّة جسدية تحتفل بالصور الروحانية، وهي صور تحمل معها فلسفة التقليب التي تعبّر عن جراحات أصحاب الحال. والجراح كتابة والكتابة أثر. والأثر في الكتابة لا يأتي من العقل في حضرة المحسوس، وإنّما يأتي من الوجود البرزخيّ، أي من موقع وسطي يجعل من الكتابة ظهوراً لغياب. فلا يكون الكاتب كاتباً إلا إذا تموضع في البرزخ. إنه ذاك الذي يرى الأمر على ما هو عليه وهو أنه هو لاهو. فيقرّ بالمصالحة بين الضُرّيّين والجمع بين البَحْرَيْن، بين الظهور والغياب والعين والحجاب. في هذه المصالحة لا يقيّد ابن عَربي في الكتابة ما يمليه العقل عليه، وإنّما بالأحرى ما يراه في البرزخ. من المفيد أن نقول إن القائم في البرزخ يكون

في حيرة. وهذه الحيرة تدفعه إلى السفر الدائم في الكتابة والفَهْم والتأويل. فلا تقيِّد الكتابة إلاً ما يراه ابن عَرَبي بالأقدام.

إن هذا الوجود البرزخيّ حَتَّ وخَلْقٌ، ظاهر وباطن، وحدة وكثرة، عقل وخيال، صورة ومعنى، ظُهور وبُطون، نفس وعالم، إلخ. السبب في ذلك هو أن لكلّ شيء وجها إلى خالقه ووجها إلى سببه، ولأن الحقّ تعالى له حقيقتان "واعلم يا أخي أن اللّه تعالى لما كانت له الحقيقتان ووصف نفسه باليدين وعرفنا بالقبضتين خرج على هذا الحد الوجود. فما في الوجود شيء إلا وفيه ما يقابله"(3). من المعلوم أن البرزخ هو الخيال وأن الوجود المضاف خيال في خيال، ولذلك قبل التقابل بذاته. فضلاً عن ذلك، يقول ابن عَربي: "الوجود منزلان والعمارة واحدة، فإن شئت رجحت"(4).

هل قسم ابن عَرَبي العمارة أم رجّح طرفاً على آخر؟ من البيّن في نظرنا أنه قسم العمارة إلى وجودين يظهران في التقاطب التكميلي الذي قمنا بالفحص عنه في هذا البحث، غير أنه قام بذلك من أجل الترجيح الذي أسس للسفر من الحضور في المباشر إلى الحضور في الغياب، من الكثرة إلى الواحد، من الخُلق إلى الحقو، من البقاء إلى الفناء من العقل إلى الخيال، من الموجود إلى إمكانه وعدمه. من العبودية إلى العبودة، إلخ، وذلك كلّه كي لا يكون مثنويًا. غير أن هذا السفر ليس نفياً مطلقاً للطرف الذي منه بدأ، وإنّما هو إدماج له في الطرف الثاني، لأن كل ذلك جلال وجمال، جلال الحق غيب وجماله ظهور (5). لقد رجع ابن عَربي وراءه، لأن الحق أراد رجوعه إلى عالم الشهادة، كي يرى جمال الوجود المضاف من أجل السفر نحو جلال الوجود الحق وهذا ما سيدفعه نحو السياحة الروحية في الأكوان والأفلاك والمراتب الوجودية. يقول ابن عَربي ناظماً:

يا طالباً لطريقِ السرّ تقصدُهُ ارجعُ وراك ففيكَ السرُّ أجمعُهُ (6)

<sup>(3)</sup> كتاب الجلال والجمال، حيدر آباد الدكن، ص4.

<sup>(4)</sup> كتاب التراجم، حيدر آباد الدكن، ص5-6.

<sup>(5)</sup> انظر: كتاب الجلال والجمال بكامله، حيدر آباد الدكن.

<sup>(6)</sup> كتاب الإسراء إلى المقام الأسرى، حيدر آباد الدكن، ص4. انظر أيضاً: كتاب شق الجيب، ضمن مجموع الرسائل الإلهيّة حيث يقول:

إن فكر ابن عَرَبي هو فكر للسَفَر الذي يقوم على التدفَّق النابع من الدلالة الأنطولوجية للإنسان وهي دلالة تجد امتدادها في العالم. إنه تدفّق للسر الذي تحمله عالمية الإنسان وإنسانية العالم، عندما شاء الحقّ أن يعرفه خلقه. وهذا السر ما يزال قائماً، يرافق سفر الأسماء الإلهيئة في مستقبل الوجود. إنه سر ينبغي أن نعلمه كي نؤنسن العالم، ما دمنا عالميين، أي ما دام الإنسان هو وحده الذي يملاً ـ وما يزال ـ عمارة العالم.

إن هذا السرّ هو غياب يظهر في تاريخ الوجود، وفي عصور العالم. إنه تاريخ سفر الممكنات من الثبوت إلى الوجود بغير زمان. تاريخ ظهور الواحد في كثرة الصور، تاريخ ظهور محتجب، إذ الصور والتجلّيات والتحوّلات هي إبانات وغطاءات في الوقت ذاته. ذاك من حكمة الجمع بين الضَرّتَيْن ومن باب عدم السباحة في النهر مرتين، أو عدم ظهور الحقّ للواحد منا في صورتين أو عدم ظهوره في صورة واحدة لشخصين. إنه أيضاً تاريخ يكشف عن قوة الوجود التي هي انتشار يمنح الولادة لا للموجود فحسب، وإنّما أيضاً للممكن والجائز والعدم. إنه تاريخ يستحضر الحقائق الضائعة والمحجوبة عن ميتافيزيقا التمثّل. هذا المحجوب هو الوجود الحقّ الذي ليس منفصلاً بشكل مطلق عن العالم وليس ممتزجاً به أو مخالطاً له، وإنّما هو متعالي محايث. بعبارةٍ أخرى: إن الحقّ سبحانه من حيث هو كينونة عامّة، إذ ﴿وَهُو مَعَكُو أَيْنَ مَا كُثُمُ ﴾، مصاحب للموجود وبه يكون للعالم وجود. إنّ الحقّ لا نعلمه حقاً إلاً بظهوره. وإنه أراد بهذا الظهور أن نعلمه. فلا نعلم إلاً ما يريد أن نعلمه، وما نعلمه هو ظهوره. في حين أن ذاته لا تعرف والرسول يمنعنا من التفكّر في ذاته سبحانه. إنه تاريخ الأزل الحاصل في أثعرف والرسول عليه السلام أنه قال: «ليس عند ربك صباح ولا مساء» (ث.

كيف يمكن الإمساك بالأسرار التي تشع على التجربة الروحية الأكبرية فيضاً من المعاني المنفلتة من اللغة ومن التواصل؟ إن هذه الأسرار التي تصلنا من نفحات الجود الإلهي والتي يلتقي بها العارف في منزل المنازلات، في منتصف

يا طالباً لطريقِ السرّ يقصدُهُ
 ارجمْ وراك ففيكَ السرّ والسّكَنُ. (ص68)

<sup>(7)</sup> عبد الرزاق القاشاني، اصطلاحات الصوفية، ص54.

الطريق، عندما ينزل الحقّ في الثلث الأخير من الليل، هي التي تجعل العارف خارجاً عن الحجاج العقائدي وعن التأييد الكلامي، لأنه يريد أن يكون في فلك الولاية الذي يتصف بالسّعة. إن ابن عَرَبي لا يريد أن يكون صاحب مذهب ينضاف إلى المذاهب الأخرى، وهو الذي يرفض التقييد. إنه لا يسعى إلى إعلان حرب ضِدً المخالفين، وإنّما يضع كل شيء موضعه، تبعاً للمَواطن، وتبعاً لحكمة إنزال الأشياء منازلها وتبعاً لقوله تعالى ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَلَةٍ أَمْرَها ﴾. إنه لا يريد أن يكون متكلّماً. وليس فكره من علم الكلام، إذ يقول بعدم مشروعية التفكير في الذات الألهيئة التي هي الأحدية وأنها الكبريت الأحمر الذي لا يبلغه أحد من الخلق، نظراً للنقص الذي في طبيعة الفكر.

إن التفكير في الوجود يدفع عند ابن عَرَبي إلى التفكير أيضاً في العدم، في النبسب والإضافات، في الأعيان، في العلاقة بين النور والظلمة، والظل والضياء، وذلك كلّه من أجل تفكير البدايات. هل تتمثّل في الكلمة أم في لُعبة المرآة؟ أم هما معاً؟ إن التفكير في العدم هو أيضاً اختراق للكلام المعتاد، ولمختلف طبقات المعنى التي تحجب عنا الصمت الأصلي الذي يتمثّل في إصغاء المُمكنات للأمر التكويني وقبولها وطاعتها لفعل الإيجاد. من هنا تكون الطاعة هي البذرة الأولى للمعنى الصّوفي. هنا تنخسف لغة العقل كي تحلَّ محلّها لغة المرايا والصور.

إن التفكير في العدم في بحث يتعلّق بإشكاليّة الوجود معناه السعي نحو إظهار البداية والأصل، هل يتمثّلان في الكلمة أو اللوغوس أم في حركة الحب ونشاط المرآة؟ العلاقة باللوغوس كبداية لسَفر الأسماء في الأشياء يكشف عنها الأمر الإيجادي «كن». يبدو أن الأمر هو لوغوس الصّوفية. فإذا ما علمنا أن أول أمر في الوجود الظاهر هو الذي توجّه إلى الشيطان من أجل السجود لآدم، وأن أوّل نهي هو الذي توجّه إلى آدم وزوجه كي لا يقربا الشجرة المؤدّية إلى التشاجر والنزاع، فإن تجربة المتصوّفة تجول في الأوامر.

إن التفكير في العدم معناه إمكانية اختراق الكلام ومختلف طبقات المعنى من أجل الوقوف على الصمت الأصلي الذي يتمثّل في إصغاء الممكنات في العدم لنداء الحقّ أو الوجود كي تمتثل للأمر «كن». ففي هذه الطاعة والاستجابة والقبول تتأسّس البذور الأولى للمعنى الصّوفي، وهو المعنى الذي تسعى الكتابة الصّوفية

إلى تقييده باستمرار، غير أنه ينفلت منها باستمرار. هذا المعنى لا يقوله اللفظ، بل إن اللفظ بمثابة بطاقة تُخفى عنا فرادة المعنى الذي ينكشف بالحال. في مجال الكتابة الأكبرية نشعر بأننا أمام لامنطوق يريد أن يكون منطوقاً، لكن اللغة تعجز عن جعله كذلك ولذلك تبدع هذه الكتابة مصطلحات جديدة كي تمسك بهذا اللامنطوق فتنتقل من لغة العقل إلى لغة المرايا. في هذه اللغة الجديدة يمارس الشيخ الأكبر الكتابة المتعدّدة ككتابة للانخساف، انخساف لغة العقل تحت تأثير توافد موجات المعنى الأصلى إلى روحانية المتصوف الذي تخلُّص من الكثافة المادية. نقول أيضاً هذا المعنى محجوب خلف نوعين من التراكمات: الأوّل، هو ما راكمه العقل من معارف خلال تاريخ المعرفة والذي يندرج ضمن ما يعتبره العقل بأنه الحقيقة. والنوع الثاني، هو نتاج ترسبات الهوامش عبر هذا التاريخ نفسه، وهي تلك التي لا تستحق النظر والبحث في نظر العقل الميتافيزيقي، لأنها بمثابة انقطاعات في المعرفة تشكّل ميداناً للاعقلى. هناك لاعقلى مرفوض من طرف العقل ومن طرف التجربة الصوفية وهو لا إنساني. وهناك لاعقلى آخر لا يقبله العقل وتقبله التجربة الصّوفية وهذا يظهر في الشعري والخيالي والرؤيوي. من المهم جداً أن نفهم أن الأنساق العقلية الفلسفية الكبرى نفسها لم تكن لتظهر بدون سند شعري وخيالي، لكنها لاتظهره في خطابها الميال إلى المنطق. الفلسفة برفعها العقل إلى مستوى النموذج الوحيد للمعرفة تُخفي وجهها الشِعري والخيالي لسبب سلطة العقل التي تعتبر هذا الوجه مُخجلاً للفيلسوف. إن الفلسفة بالرغم من لغتها الطبيعية تسعى إلى الكونية، كونية العقل. لكن ينبغي أن نعلم بأن الخيال أيضاً كوني بل أكثر كونيَّةً وانفتاحاً على الأشياء والموجودات. غير أن كونية الخيال تقيم عوالم لا تحصل بالمفاهيم وإنّما بتجربة السفر في الخيال الأنطولوجي وفي مستويات الوجود وبرازخه الفاصلة الموصلة.

يميل خيال العارف نحو قول كل شيء دفعةً واحدةً كي يستريح. لكن لا راحةً لعارف. ومن ثُمَّ فإن لغة الخيال ومن بينها لغة التصوّف ليس فيها قول زائد إذ ليس في الوجود تكرار، واليس في أسماء الله ترادف، وأنها كلّها متباينة (8). الوجود نفسه خَلْقٌ جديد، لأنه حصيلة التجلّي الذي لا ينتهي. ولذلك يحتاج المتتبع

<sup>(8)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج2، الباب 177، ص303.

للحظات هذا الخَلْق الجديد ولندائه إلى لغة مفتوحة هي لغة المسير والانتقال بين مختلف أنحاء الوجود للقبض على الآثار التي تتركه الأسماء الإلهيَّة في الأشياء. ولم تكن هذه الآثار موضوع العقل القابل فحسب وإنّما يعثر عليها الخيال أيضاً. ويُظهر هذا الخيال نفسه في الفلسفة عندما تسعى إلى اختراق فلسفة أخرى.

إن التقاطب التكميلي الذي يكشف عند ابن عَرَبي عن تعالق قائم بين مختلف الثنائيات التي بها يُقرأ الوجود ليس عودة إلى الثنائية الميتافيزيقية التي بدأها أفلاطون، على الرغم من أن البعض من الباحثين جعل من ابن عَرَبي أفلاطونيًا ولقبوه بابن أفلاطون. في الحقيقة أنه مع ابن عَرَبي يكون كل طرف من الثنائية مصاحباً للطرف الآخر لا يفارقه أو ينفصل عنه، كما أنه لا يذوب فيه. ذلك من حكمة البرزخ والخيال الغائبين عن الفلسفة. إن الظهور مصاحب للغياب، والانكشاف لا يُلغى الحجاب، والتبدّل لا يلغى الوحدة والجوهرية، والوجود لا يُختزل في الموجود، والإنسان الكامل لا يلغي الإنسان الحيوان، والحق لا يذوب في الخلق، والربّ في العبد لا ينفي وجود العبد، كما أن التنزيه لا يلغي التشبيه، والتعالى لا ينفى المحايثة، والظهور لا ينفى الغياب، وحتى التعقل لا يُلغى الحس، بل يكون للحس الشرف على العقل سواءً في حضرة الحس أو في حضرة الخيال، إلخ. فضلاً عن ذلك: إن ابن عَرَبي لا يفكّر في المُثُل، وإنّما في الأسماء الإلْهيَّة، وليست الأسماء الإلْهيَّة مُثُلاً، لأنها لا توجد من أجل التعقل، وإنَّما من أجل التعلُّق والتحقِّق والتخلُّق. كما أنها هي التي ترسم الطريق إلى المقامات والحضرات والمنازل الوجودية. إنها التي تشكّل زمانية الوجود الإنساني والتي أغفلها التمثّل الميتافيزيقي بحكم ميله نحو الثبات واللازمانية. إن هذا التقاطب التكميلي يرسم طريق السفر نحو وحدة الموجودات، ويحقق السياحة الروحية بين الذاتية والعَرَضيّة، بين الثابت والمتحوّل، بين النقطة ودوائرها. كما أنه تقاطب يقرّ بالاختلاف داخل الوحدة، وإن شئتَ قلتَ داخل الهوية، لأن كل عنصر من عناصر الوحدة لا يبقى زمانين. إنه ينتقل بين الغيب والشهادة كي يكون عنصراً جديداً في حضرة جديدة ينضاف إلى عناصر أخرى لم تكن معه في الحضرة التي انتقل منها. إن الوحدة لا تنفى الاختلاف. إن هذا أساس إبستيمولوجي يفند مزاعم من يقول بأن ابن عَرَبي ينشر تعاليم عقيدة وحدة الوجود. هناك اختلاف أنطولوجي بين الوجود والموجود عند ابن عَرَبي يحول دون

الدمج بينهما في مستوى واحد يقود إلى الاتحاد والحلول. إنه مع الإقرار بالعجز والافتقار يستحيل التوحيد المطلق بين الحق والخلق. ومع وجود الحيرة يستحيل الفصل المطلق بينهما. لكن الإقرار ثابت والحيرة متحوّلة.

أجل: إن الوجود واحد. لكن هذا لا يعنى وحدة الوجود. والموجودات كثيرة. ووحدة الوجود هي، في نظرنا، هي وحدة كثرة الموجودات، إنها وحدة افتقارها إلى الوجود الحقّ في الإيجاد، ووحدة التسبيح، غير أن الكثيرين لا يفقهون هذا الأمر. وعدم تفقههم هذا يدفعهم إلى القول بوحدة الوجود المزعومة التي تضع الخلق والحقّ في هوية واحدة تعالى عن ذلك عُلُوًا كبيراً. كيف يمكن الجمع في هوية واحدة بين الوجود الحقّ الذي ليس عدماً والموجود الذي هو عدم ظاهر؟ إن التسوية بين الوجود والموجود أو بين الحَق والخَلق تنذر بالثبات وتغيّب حيرة العارفين الذين يعشقون التحوّل والمزيد من العلم، وذلك بخلاف العقل الميتافيزيقي العاشق للسكون عند إنهاء المشكلات. إن فكر ابن عَرَبي لا يحصر الوجود في منظومة فكريّة تعيق سيره وتحجبه عن حقيقته التي هي تجلّيه المستمر في الصور. إن فكر ابن عَرَبى لا يعشق النظر المجرّد، وإنّما هو فكر البصر والبصيرة، فكر الصور، لذلك يتخذ من الحواس ومن أعمال الجوارح والقلب والوجدان موقعاً متقدّماً على الممارسة العقلية. إن فكره هو أنطولوجيا التقليب، لأنه يستهدف متابعة تحوّلات الوجود، ليس في تاريخ المعرفة، وإنّما في الصور التي تعكس تحوّلات التجلّيات الإلهيَّة، التي تحمل معها سَفَر الأسماء الإلهيَّة كي تُنفِّس عن الكَرْب الأنطولوجي الذي حصل بينها قبل أن يأمرها الحقّ بأن تجد لنفسها آثارها في هذا الوجود المتحوّل.

إن الحديث عن الأسماء والأعيان الثابتة يرسم لنفسه غاية وهي السفر نحو ما يؤسس الوحدة في الموجودات، ويحقق السياحة بين الذاتية والعَرَضية، بين الثابت والمتحوّل، بين الجوهر ودواثر وجوده، بين المحايثة والتعالي. إن التعالي هو الشرط الأنطولوجي لقيام الوحدة، وأيضاً لقيام الخطاب الموحّد الذي يعشق النظام المُغلق، فيؤسس بذلك حقلاً للهوية في ميدان المتعالي. والحال أنه في فكر ابن عَرَبي نعثر على المتحوّل في المتعالي، غير أن هذا الفَهْم غائب عن أكثر الخلق. فمعه توجد الماهية اختلافية، وكذلك الهوية. كل عنصر من عناصر الماهية ينتقل بين الغيب والشهادة وربّما يتشكّل كعنصر جديد ضمن عناصر أخرى تتوحّد

فيما بينها وتتجمّع في هماهيّة عديدة أو عَرض كوني جديد محافظاً في الآن نفسه على اختلافه. فالوحدة هنا لا تنفي الاختلاف. وهذا أساس إبستيمولوجيّ يفند مزاعم من قال بأن الشيخ الأكبر يقول بوحدة الوجود باعتبارها عقيدة ومذهباً. هناك اختلاف أنطولوجي يحول دون الاتحاد والحلول. إن الحقّ سار في الخلق، لكن لا ينعكس هذا السريان. بل إن الوجود في الفكر ليس كما هو في تعاليه، إذ بمجرّد ما يحصل في الإدراك يتحوّل إلى موجود. هناك وحدة الموجود وليس وحدة الوجود الحقّ. فقر راعي الوجود بالفقم يحمل معه لُبَّ الحكمة المتمثّل في الإقرار بالفقر والعجزر راعي الوجود بحق يبتعد عن المذهبية التي تقود إلى التشتت. فكر ابن عَرَبي يريد من الفَهم أن يرى العالم في الحالة التي سافر منها بمعيّة الأسماء الإلهيّة، وهي في حالة الاستعداد والطاعة لقبول الخَلق الجديد. وهذا الفَهم يشرق بنوره عبر موشورات تكثره في عيون المدركين وأبصارهم، ويتوحّد في بصيرتهم عندما يرتفعون بنفوسهم إلى مستوى الصورة المكافحة.

لو صدق من قال: إن الشيخ الأكبر يقول بوحدة الوجود، لكان ذلك معناه التسوية بين طرفَي الوحدة، من ثُمَّ يغيب الاختلاف الأنطولوجي بين الوجود والموجود، بين الوجود الحق والوجود المضاف، وينعدم السفر، فتستحيل التجربة الصّوفية، بل سيكون من الممكن للموجود، الذي يؤكد افتقاره بعلمه، أن يحيط بالوجود، وهذا محال عقلياً وأنطولوجيًا، لأن الحق لا يُحيط به موجود، وهو يحيط بكل شيء، بل إن إحاطته سبحانه تحول بيننا وبين العدم نحن المعدومات الظاهرة. فضلاً عن ذلك، أن التسوية تتّجه في الغالب نحو الثبات، ومن ثُمَّ نحو تغييب حيرة العارفين الذين يعشقون التبدّل واللاتوقف، وليس عشق العقل الميتافيزيقي للسكون وإنهاء المشكلات. لا يريد شيخ العارفين حصر العالم في منظومات فكريّة تعيق سيره حيث يتجمّد في الذاكرة وفي مفاهيم العقل الثابت، فمثل هذا الحصر حجاب مضاف يزيد في اللبس الذي يحول دون التبدل والتحوّل والانتقال، وهو حقيقة العالم.

يكشف فكر ابن عَرَبي عن هذا الطابع الاختلافي للهوية والماهيّة في صراعهما ضِدَّ هذا الطابع من أجل وحدة توليفية متعالية عن الاختلاف. يتمُّ البحث هنا عن وحدة لا تُنال، لأن كل محاولة للإمساك بها تنقلها إلى دائرة الموجود

فيحرقها الاختلاف الذي يعترف بها كعنصر من الحقيقة وليس أن تكون هي الحقيقة نفسها. وهذا ما يجعلنا نؤكد أن كل ما يعرفه العقل من الوجود ليس هو الوجود في ذاته وإنّما الوجود مُتصوراً. وهذا الوجود المُتصور مرتبط بتاريخ المعرفة الإنسانية وما يتعلّق بها من التشوُهات التي تلحقها من العصور والعقائد والمجتمعات. باختصار، إن الوجود المتصور في عقول البشر هو وجود يخضع لتاريخ المعرفة. هذا الوجود المتصور هو الموجود. أما الوجود في ذاته فلا يبلغه عقل و فكر لأنه ليس عقلاً كما يزعم الفلاسفة. لم يصف الحق سبحانه نفسه بالعقل والعاقل والمعقول، وإنّما قال هو السميع البصير. وهذا من شأنه أن يفتح طريقاً آخر للمعرفة تكون فيها السيادة للحواس على العقل، والخيال على الفكر، والصجاز والصورة على التصور والمفهوم. من البين للقارئ أن تطغى لغة التصوير والمجاز والاستعارة في كتابات المتصوّفة الذين يقتفون أثر الأسماء في الأشياء، وهو اقتفاء يمارسه من ألقى السمع وهو شهيد. لكن ما موقع الاستعارة في كتابة تريد أن تكون حفظاً لآثار الأسماء الإلهيئة؟ أليس العالم نفسه استعارة ما دام ظلاً ونوماً وخيالاً بتغي الحقيقة من خلال اللغة؟ أليس العالم نفسه استعارة ما دام ظلاً ونوماً وخيالاً بتغي الحقيقة من خلال اللغة؟ أليس العالم نفسه استعارة ما دام ظلاً ونوماً وخيالاً لاحقيقة من خلال اللغة؟ أليس العالم نفسه استعارة ما دام ظلاً ونوماً وخيالاً لاحقيقة من خلال اللغة؟ أليس العالم نفسه استعارة ما دام ظلاً ونوماً وخيالاً لاحقيقة مُطلقة؟

هناك من الباحثين من حاول العثور في المتن الأكبري على العقل، أو اللوغوس، في الكلمة، غير أن هذا لا يدلّ على التثليث وإنّما على التربيع. الذي يمثّله اللسان واليد والقدم والعين ومن دون اعتبار الكلمة في معناها اللاهوتي، وإنّما اعتبارها كتابة للمحو وللإثبات. وإذا صح الحديث عن اللوغوس في فكر ابن عَرَبي، فإنه لا يتعلّق بعمليات الحساب وبالنقد ولا بالحصر وبالقيد، وإنّما باللوغوس. هنا، يُفيد الوضع الأنطولوجي للعقل الأوّل وموقعه ضمن المفعولات وتسلسل الموجودات، حيث يكون هو الكلمة تارة والحقيقة تارة أخرى، كما يلبس حُجُباً ميتافيزيقية وصوفية أيضاً. الكلمة هي العقل الكوني أو المفعول الإبداعي الذي يقوم بين اللوح والقلم بكتابة التجلّيات الإلهيّة. لذلك تتخذ الكتابة والتأويل شكل سفر في اتّجاه الأصل. إن التأويل من الأوّل ومعناه الالتحاق بالبداية التي تحددها الغاية. والسفر ليس هنا تبليغ الشاهد الغائب الذي يحصل عبر سلسلة تحددها الغاية. والسفر ليس هنا تبليغ الشاهد الغائب الذي يحصل عبر سلسلة الرواة والأسانيد في سبيل الطاعة والامتثال في عالم الشهادة، وإنّما هو بمثابة موت متصاعد ومحبة مُفعمة بعذاب السفر وغياب الامتلاك. في هذا الموت المتصاعد محبة مُفعمة بعذاب السفر وغياب الامتلاك. في هذا الموت المتصاعد

تمارس الكتابة وظيفة رصد تحوّلات الوجود في الصور. غير أنها في عملها التقييدي لا تريد أن تفعل ما يفعله العقل التجزيئي الذي يعتقد أنه ينقل إلينا حياة التحوّلات. إنها كتابة تقيّد ما تراه الأقدام.

إن أنطولوجيا الشيخ الأكبر لا تبتغي السكون كما هو حال الميتافيزيقا، إنها أنطولوجيا الصورة. لهذا تتخذ الحواس وأعمال الجوارح والوجدان موقعاً متقدماً على الممارسة العقلية الخالصة. إنها أنطولوجيا تنطلق من القلب وأعمال التقليب، إذ في إمكان القلب أن يشاهد بعين الخيال حياة التحوّلات والمحالات العقلية ويمكنه المساهمة فيها بالهمة. . طموح هذه الأنطولوجيا الأكبرية لا يُقصيها من ميدان التصوّف وفَهْمه للعقائد، بمعنى أننا هنا أمام فلسفة تستلهم القرآن وتمنحه بعداً كونيًا ولا تسجنه في الفَهْمَيْن الفقهي والكلامي وحتى الصّوفي. فهي على أية حال تلبس روحاً لاهوتية لكنها في الآن نفسه تبتعد من القيد ومن الانغلاق، لأنها برزخية.

هي أيضاً أنطولوجيا فينومينولوجية لا تجعل من الوجود موضوعاً للتفكير المتافيريقي وإنما تجعله ميداناً للبصر والرؤية والبصيرة. الوجود عند الشيخ الأكبر ليس هو الوجود كما هو حاصل في عقل المفكّرين فهذا لا يعدو أن يكون سوى صورة ذاكرة للوجود الفعلي. وهذه الصورة نفسها تُتَجاوز بفعل تاريخ الوجود. إن الوجود يظهر للعارفين بأسمائه وليس بذاته. نقول بعبارة أخرى، إنه يقدم نفسه كل مرة في ظهورات يعثر عليها العارف تبعاً لزمانية سَفَره في اتّجاه الأصل. غبر أن هذه الظهورات نفسها ليست معطاة لعين الحس في العالم المحسوس. أجل إنها هناك، ليست في العقل، ولكنها محتجبة بالقشرة الفيزيائية للموجودات. إنها ظهورات في الغياب، وتحتاج إلى فينومينولوجيا الغياب. هذا ما يفسّر استراتيجية بحثنا في مَثن الشيخ الأكبر، حيث نسعى إلى إظهار ما هو غائب على مستويين: الأول، يتعلّق بالكشف عن تمظهرات الغياب في كتابات ابن على مستويين: الأول، يتعلّق بالكشف عن تمظهرات الغياب في كتابات ابن الأقل ينبّه لخطورة إفشائه في صف من هو ليس من أهله، ليس على الطريقة الأولىدية، إذ الأمر هنا يتعلّق بالأسرار، التي تنفلت من سلطان البرهان نفسه فالعلماء بالله فوق المعرفة البرهانية.

ظهورات الوجود تتأسّس على تاريخ الوجود وهو تاريخ افتتاح من غير زمان. إنه تاريخ سَفَر، ليس من جهة العارفين إذ الأمر هنا لا يتعلّق بتاريخ المعرفة وإنّما هو سفر الأسماء الإلهيّة. وهذا السَفَر هو المكوّن للمراتب والمستويات والحضرات في الوجود المضاف. هو أيضاً تاريخ ترجيح الظهور على عدمه. غير أن لهذا الظهور بداية وهي بداية افتتاح لا ينتهي نظراً للخلق المتجدّد. هذا الظهور يسمح بقيام الرؤى، لكنه أيضاً ظهور للحُجُب. فلا رؤيا ولا رؤية بلا حُجُب.

يحصل العلم بالوجود مع وجود الحجاب، ولكنه حجاب يزداد لطافة بازدياد العلم، ويجعل العارف قريباً من حجاب العِزّة الذي لا يُرفع أبداً. والسبب في تواجد الحجاب مع وجود العلم هو أن الوجود الحقّ لا يظهر بذاته، ولأن شدة نوره في ظهوره حجاب. لا نمسك بالوجود إلاً من حيث عطاءات ظهوره.

الوجود من حيث هو ظهور ومن حيث يُعطى للبصر، إنّما هو خيال، وخيال في خيال. ومن المعلوم أن الخيال في مَثن شيخ العارفين برزخ يقوم بعمل يبدو متناقضاً، إذ إنه يفصل بين طرفين كما يصل بينهما. إنه مَجْمَع البحرين، بل أكثر من ذلك، لا يكتفي ابن عَرَبي بالحديث عن الخيال المعرفي والمرتبط بالقوى الإدراكية، وإنّما يتحدّث عن خيال أُنطولوجي له موقعه ضمن الوجود المضاف. إنه العماء. في العماء تبدأ رحلة الأسماء الإلهيّة للبحث عن أمثالها ولتكتب آثارها في أعيان الموجودات. لذلك، فإن كان شيخ العارفين قد شغل حياته بالكتابة، فإنّما يريد بذلك أن يكون لسان حال الأسماء التي يتخلق بها. إن التفكير في العالم بالأسماء الإلهيّة، يحول دون حصره في المقولات وسائر المحمولات. لذلك صار العالم منازل ومقامات وحضرات وأحوالاً وهي التي تشكّل زمانية الموجود الإنساني التي أغفلها التفكير الميتافيزيقي بحكم ميله نحو الثبات واللازمانية، ويهملها المنطق الصُوري بفعل شكليّته وتغافله عن المحتويات والمضامين الوجودية التي يجنيها المسافر عبر شكليّته وتغافله عن المحتويات والمضامين الوجودية التي يجنيها المسافر عبر حضرات الوجود وعبر تلمسه لآثار الأسماء الإلهيّة في الأشياء.

الحديث عن الأسماء الإلهيّة يقود حتماً إلى الحديث عن الصفات والأفعال، وهذا من شأنه أن يُسقط بحثنا هذا في دائرة الكلام. وتبعاً لنصيحة شيخ العارفين التي تذكّر الباحث بعدم مشروعيّة التفكير في الذات التي هي في مستوى الأُحدية وأنها الكبريت الأحمر الذي لا يبلغه أحد من الخلق، ونظراً للنقص الذي في

طبيعة الفكر، فإننا سنرفع ابن عَرَبي من دائرة الجدال الكلامي حول الذات الإلهيّة والنقاش الفقهي حول قضايا جزئية وذات طبيعة عملية في أمور تتعلّق بالظاهر، من أجل أن نعثر فيه على فيلسوف ممكن، فيلسوف يريد أن يكون بحق راعي الوجود في الكتابة، ومواطن الكون.

إن الوجود كما سمح لشيخ العارفين أن يقترب إليه بتجربة الروح وكتابة التجربة هو وجود في مستويات ومراتب فحصها ووصفها بالفكر يقود إلى مشكلة وجود العدم وكيفية خروج الممكنات من العدم إلى الوجود الذي هو ظهور، خروج من شيئية إلى شيئية أخرى. وسَفَر الأسماء عبر هذه المستويات يترك آثاراً تقوم الكتابة الصوفية برصد هذه الآثار. لكن إن كان الوجود يُخرج بأسمائه الأشياء من صمت العدم إلى صخب الظهور ومن ثبوتية الأشياء إلى صفحات الوجود فإنما لأن الأسماء نماذج الأشياء. لكن هذه النماذج هي مجرد نِسب و إضافات. التفكير في العدم، لا يعني السقوط في عدمية جذرية مدمرة لحصيلة ما أنتجه الإنسان في علاقته بالوجود، وإنما من أجل التعرف إلى الأصل العدمي الذي يؤسس للإقرار بالافتقار إلى الحق، ومن ثُمَّ، من أجل الإمساك بالهوية الإمكانية للوجود المضاف. فالذي يحصل في العالم إنما هو الأثر. وربّما هذا ما يفسّر لجوء شيخ العارفين إلى الكتابة باعتبارها أثراً يدوّن أثراً.

إن الوجود عند ابن عَرَبي ليس موضوعاً للتفكير العقلي الميتافيزيقي، وإنّما هو حضور لغياب، وهو حضور مرآتي تجد فيه الرؤية ظهورات سفر الممكنات والأسماء الإلهيئة من الأصل. ولذلك، فإن الوجود في تاريخ المعرفة ليس سوى ذاكرة إنسانية عن الوجود. وابن عَرَبي يجعل من هذه الذاكرة نسياناً للحقيقة، حقيقة التجلّيات الإلهيئة في الوجود. ينبغي إذن نسيان هذا النسيان كي تظهر الحقيقة. ولكنّ ظهورها لا يكون مع ذلك بلا حجاب، إذ خلف كل حجاب كثيف حجاب لطيف. إن الحجاب يزداد لطافة عند العارف بمقدار طلبه الزيادة من العلم بالوجود. لكننا لا نمسك من الوجود إلا عطاءات ظهوره، وهي عطاءات تشكّل تاريخاً إنسانيًا، إذ إنها تزداد وتقلّ تبعاً لاستعدادنا. فانظر كم تكون المعرفة الإنسانية طريقاً إلى الوجود وفي الوقت نفسه طريقاً إلى النسيان. يعني ذلك أننا لا نعرف من الوجود إلاً ما هو في استطاعة المعرفة أن تعلمه. وما تعلمه هو المتصوّر عبر العصور والعقائد. والوجود في نظر ابن عَرَبي ليس تصوراً، والعلم نفسه ليس العصور والعقائد. والوجود في نظر ابن عَرَبي ليس تصوراً، والعلم نفسه ليس

بتصور. فما العمل؟ هنا يجد القارئ لفكر ابن عَرَبي نقطاً للانفلات من التصور، تتمثّل في هيمنة الخيال على العقل والصورة على التصوُّر والإشارة على العبارة، والكشف على البرهان، والآية على الدليل، والرموز على المقولات؛ لأن الوجود في نظره يعطى لمن ﴿ أَلْقَى اَلْسَمَعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾.

إن الوجود في نظر ابن عَرَبي ليس مقولة؛ إنه ليس أمراً منطقيًا أو ميتافيزيقيًا، لأن هذا هو ما يجعل من العلاقة بين الوجود والواحد أن يكون العهر الفلاسفة»؛ وإنّما هو عند ابن عَربي ظهور في حُجُب. غير أن ما يظهر لا يظهر بحقيقته، وإنّما يظهر بإرادته في الإيجاد وهي إرادة مصحوبة بالحب القائد إلى النور الذي تغطيه شيئية الأشياء. هذا يعني أن الأشياء تُخفي النور بظلالها الحاصلة عندها من وجودها الإمكاني.

إن هذه الوضعية تضع العقل أمام إحراج صنعه لنفسه بحكم ادّعائه السيادة على الوجود وبحكم زعمه الإمساك بالوجود في القضايا. وعند ابن عَربي يُعتبر العقل عائقاً بتسلّطه وطلسميّته وهي طلسمية لم تمكّنه من صنع خطاب جديد يحتفل بالخروج الدائم للممكنات من صمت الثبوت إلى صخب الوجود، ومن عودة العارف وصعوده أو عُروجه من الوجود المضاف إلى عدم مشهود في حالة الوردة بدون لماذا؟

إن هذا أيضاً من شأنه أن يخلق مشاكل للغة المواضعة والاصطلاح التي لا تمسك من الوجود إلا مظهره العام الذي يقبل الثبات والاشتراك والعمومية، ذلك المظهر الذي يمكن صياغته في النوع والجنس، على اعتبار أن الجنس لا يقبل التضاد في نفسه، وينفي الحركة من ذاته من جرّاء هذا الرفض، كما أنها لا تمسك إلا ما يكون قد حصل في الماضي. لذلك نجد عند ابن عَربي لغة تنفلت من اللغة، لغة جديدة تحتفل بالصورة وبالخيال، بالرؤية والمشاهدة، كي تقتقي آثار التجلّيات الإلهيّة في كتابة مرتحلة، كتابة للوجود المتحوّل، كتابة قلبية، متقلبة بفعل الاستقبال المستمر للمعاني المتجدّدة للقرآن الكريم.

هذه اللغة الجديدة قائمة على تجربة تقود اللغة نفسها إلى قول ما لا يُقال، لأنها تجعل صاحبها مُتقلباً في أحضان الذوق والوجدان، وتدفعه نحو مستوى الصورة المكافحة. لغة تدفع الكتابة كي تمسك بالكُليّ المنفلت على الدوام. وهذا

أمر يلمسه المتتبع للكتابة الأكبرية التي هي بمثابة سعي نحو تقييد ما لا يقبل التقييد، فتستنجد بالبصر والبصيرة من أجل الاقتراب من الوجود الذي يشغ أنواره على الإدراك. لكن هل يمكن لقوة إدراكية أن تقبض بالوجود وتحصره في موطنها؟ والجواب عن هذا السؤال بالنفي طبعاً، ليس لأن الوجود لا يُدرَك وإنما لأنه لا يُدرَك منه إلا ما في استطاعة الإدراك أن يُدركه. وهذا أمر يرجع إلى نقص في الإدراك نفسه. يقول هيدغر: "إننا لا ندرك الوجود مباشرة وذلك لقصور في النظر... عن الإحاطة بشمول الوجود وليس لانسحاب الوجود واختفائه"(9). بالفعل، فإن ابن عَرَبي، وهو يتحدّث عن النقص الذي في طبيعة العقل يتحدّث أيضاً عن شمولية الوجود الذي هو غياب، إذ الغياب في علاقته بالظهور هو مثل العلاقة بين المُطلق والمُعيَّن. ما يظهر من الغياب ليس هو الغياب بذاته وإنّما ما يتبعض منه ويتعيّن. لكن المُعيَّن لا يختص بغياب معيَّن، لأنه ليس هناك غياب معيَّن، إذ المُضمر مُطلق دائماً. يقول ابن عَرَبي: "فإن المضمرات تلحق بعالم الغيب والمُعيّن تلحق بعالم الغيب والمُعيّن تلا يختص به واحد دون آخر. فهو مُطلق والمُعيّن مُقيّد» أن المُضمَر صالح لكلّ مُعيّن، لا يختص به واحد دون آخر. فهو مُطلق والمُعيّن مُقيّد»

والنتيجة هي أن لا إدراك بلا تعين، ولا ظهور بلا غياب، ولا رؤية بلا حجاب. الرؤية نفسها حجابية، بل الإنسان نفسه حجاب على نفسه. من هنا يتم تدمير التمثل الذي يزعم لنفسه القبض بالوجود في ميدان البداهة والوضوح الذاتي الذي يزعم العقل بأنه قادر عليه. يقول عبد الرزاق القاشاني: «ليس في العالم إلا الحجب، فلا يدرك إلا الحجاب دون المحجوب»(١١). يقدم ابن عَرَبي عدداً من الأمثلة التي تفيد حضور أمور الغيب في الأشياء. من ذلك حديثه عن الفرات والنيل وسيحان وجيحان باعتبارها أنهار الجنة ظهرت في صورة شيئية، بعد أن لبست صورة عالم الشهادة، وكذلك آدم وحواء عندما استحالا إلى الدنيا لبسا

<sup>(9)</sup> مارتن هيدغر، مبدأ العلة، ترجمة: نظير جاهل، ص71-72.

<sup>(10)</sup> الفتوحات المكية، ج2، ص157-158، انظر أيضاً: تحليلنا لحرف «الهاء» في قوله تعالى ﴿لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْمَدُو﴾ وأيضاً في الحديث «احبد الله كأنك تراه» في رسالتنا لنيل دبلوم الدراسات العليا المعمقة تحت عنوان: «حضور الغياب في صوفية ابن غَرَبي»، الفصل الخامس.

<sup>(11)</sup> عبد الرزاق القاشاني، شرح على فصوص الجكم، ص27.

صورتها، أي تبعاً المِما تعطيه طبيعة المكان المتوهم، (12).

إن الحديث عن فينومينولوجيا الغياب في فكر ابن عَرَبي، يجد مبرّره القوي في احتفال هذا الفكر بجدلية الظهور والخفاء، وهي جدلية تلعب فيها الصورة دوراً هامًا. إن الظهور بالصورة وعلى الصورة يكون بأشكال مختلفة من ذلك مثلاً ما يلي:

- الظهور بصورة المحسوس، بحيث يكون الانتقال في مراتب الوجود متعلقاً بحكم صورة المحسوس من دون أن يكون هذا الانتقال محسوساً. فمن ظهر في صورة ما كان له حُكمها (13). إن الملك جبريل عندما يظهر في عالم الحس يظهر في صورة بشر، وهذا أمر يسري على الوجود في المراتب والحضرات المختلفة.
- الظهور في صورة المعرفة، وهذا ما يقود إلى الصورة المكافحة، عندما يرى العبد ويُبصر ببصر الحق لا ببصره هو. إذ إن من عرف نفسه عرف ربه، فينتقل إليه حكم الرب. وينتقل من الحضور إلى الغياب، إلى مجال الوردة بدون لماذا؟ هذا الظهور غير الظهور الأول. لأن الظهور في صورة المحسوس هو نزول، والظهور في صورة المعرفة صعود ووصول.
- الظهور مع إتقان لعبة الظهور، فمن ظَهَرَ مثلاً في صورة ليست له بحُكم مرتبته سرى عليه حكمها ويمكن أن تكون صورة قاتلةً. وذلك كأن يظهر الجن في صورة ثعبان إن قتل فإنما لا يعرف كيف يُتقن لعبة الظهور في الصورة. في حين أن الحقّ سبحانه يظهر في كل الصور، لأن له سائر المراتب، بفعل ما له تعالى من قوة الوجود.
- إن الظهور في الصورة معناه ظهور للغياب في مثاله، وليس ظهوراً بذاته.
   فالغياب أو الخفاء متعلق بوجود الصورة. ما لا صورة له لا يمكن أن يظهر.

<sup>(12)</sup> ابن عَرَبي، الفتوحات المكية، ج3، ص235.

<sup>(13)</sup> المصدر السابق، ج2، ص470. انظر أيضاً: الفصل الرابع من الأطروحة التي قدمتها بمناسبة الحصول على دبلوم الدراسات العليا المُعمَّقة، كلية الآداب، الرباط،

وما لا يظهر لا يمكن أن يختفي. وفي هذا يقول ابن عَرَبي عن الإنسان من حيث هو مخلوق على الصورة بأن الحقّ تعالى: "جعله مِثلاً ثم نفى أن يماثل ذلك المِثل" (14). صورة الحقّ في الإنسان هي مجرّد مثل منفي وليست بماهيّة. كما أن اختفاء الحقّ في هذه الصورة، إذ إنه أقرب إلينا من حبل الوريد، هو ظهور الإنسان. فصورة الإنسان ظهور وخفاء، حضور وغياب. على الإنسان إذن أن يقوم بالترجمة. أن يترجم المِثل الذي هو إيّاه إلى غياب وأن يترجم هذا الغياب في نفسه عن طريق المعرفة. معرفة تجمع بين التجلّي والسر، بين الليل والفتح.

لقد استهدف هذا البحث هذا الذي شكّل النقطة الحرجة لحالة العالم في أذهان العلماء في عصر ابن عَرَبي. إنها حرج التقييد الذي يقود إلى التنازع والتشاجر والمذهبية، في الوقت الذي يعتبر فيه القرآن الكريم جامعاً للحقائق ومحمد عليه السلام مؤتياً لجوامع الكَلِم. إن هذا هو ما منع ابن عَرَبي من أن يستعير نماذج فكرية ليقرأ بها الواقع كما فعل الفلاسفة الذين استعاروا النموذج الأفلاطوني أو الأرسطي أو كما فعل الفقهاء الذين ظلّ فَهْمهم في الماضي ومنعوا كل نظرة جديدة إلى العلاقة بين الحقّ والعالم، وهي نظرة لا يحيلها القرآن الكريم الذي تتجدّد معانيه باستمرار على قلوب العارفين.

هل نلمس في فكر ابن عَرَبي جديداً يهمّنا اليوم؟ أجل.

إنه أولاً، فكر يدعونا إلى التفكير في العلاقة المعقدة بين الإنسان والعالم. إنه فكر يساعدنا على الخروج من هيمنة الأرسطية في اتجاه مطالب الوجود المتجددة ومن بينها مطالب الصورة والخيال. إنه فكر، إذا ما استطعنا أن ننفض عنه غبار التأويلات المختلفة فهو يستجيب لقضايا راهنة، من بينها أهمية البيئة، وذلك من خلال تجربة الحب وجدلية العلاقة بين الجميل والجليل. إن الموجودات الطبيعية مُسبّحة، حيّة وناطقة، لذلك ينبغي احترامها، وليس إخضاعها للمعرفة التقنية التي تُنذر اليوم بالمزيد من الكوارث، مثل الاحتباس الحراري اليوم. لذلك فإن فكر ابن عَربي وهو يُعطي الأهمية للصورة وللخيال، يدعونا إلى توجيه النقد إلى العقل

<sup>(14)</sup> ابن غربي، الفتوحات المكية، ج2، الفصل 40 من الباب 198.

كما صيغ في عصر الأنوار باعتباره عقلاً وثوقيًا يقذف بالرؤى إلى سلبية العدم. كما أنه عقل يؤسس لنفسه مركزاً في حضارة الغرب، ويُقصي بشكلٍ ما الحضارات الأخرى. وربّما هذا هو الذي آل اليوم إلى دق طبول الصراع بين الحضارتين الغربية والشرقية. مع ابن عَربي تُعطى الأهميّة للتواصل بين الحضارات عبر الحوار بين العقائد، حوار يقيم عقلانية أخلاقية تعتبر أساس الفكر هو العمل به.

إنه ثانياً، فكر مُنفتح لا مُنغلق يقبل الحقّ في الاختلاف ويرفض الخلاف. يظهر ذلك، مثلاً، في كون ابن عَربي لا يعيب القياس عند مستعمليه وإن كان هو لا يستعمله. فكر يقبل العقل في موطنه، واللاعقل أيضاً بل والمحالات العقلية، لأنه فكر لا يريد أن يمارس سلطة قهرية على العلاقة بين الإنسان والحياة. إن الإنسان، إذا ما رجعنا إلى نيتشه لم يكن في حاجة إلى العقل ولا إلى الحقيقة لكي يحيا، وإنّما لجأ إليهما فقط من أجل السِلْم. غير أن حاجة الإنسان إلى العقل من أجل العيش في جماعة حوّلت العقل إلى قوة تمارس سلطتها أيضاً على المعرفة، ويغلق هذه المعرفة في قدراته. فيتحوّل إلى الوثوقية. وبخلاف ذلك، فإن فكر ابن عَربي فكر منفتح على ما في الحياة من شاعرية ما دام الوجود كلّه خيالاً في خيال. خيال مصحوب بالذوق والحب والإشراقات الروحانية والمشاهدات الرؤيوية.

إنه ثالثاً، فكر يستعيد ما هو منسيَّ وهو التفكير في الأصل. في سفر الأسماء الإلهيَّة من الحضرة العلمية إلى الحضرة الوجودية، وسفر الإنسان مع الممكنات من الثبوت إلى الوجود، وتحمُّل الإنسان مسؤولية الوعي بهذا السفر كي يتمكن من العودة إلى أصله العدمي. وهذا من شأنه أن يقلل من ادعاء الإنسان السيادة كما هو الحال في النزعة الإنسانية، كي يتحوَّل إلى راعي الوجود.

إنه رابعاً، فكر يقلص المسافة بين العقلي واللاعقلي، وذلك كي يتخلص العقل من الأزمة التي وضع فيها نفسه عندما رفع من شأنه بافتخاره. غير أن اللاعقلي هنا ليس سلبيًا، إنه ليس بظلم أو قمع أو نفاق أو كذب أو كفر، أو خرافة، وإنما هو صُور وشِغر وخيال ورؤى وذوق ووَجْد ووجدان وكَشْف. يعني ذلك أنه بدلاً من إخضاع الوجود لثبات المقولة والجنس يتحوّل إلى ظهور محتجب. ينشر أنواره على المعرفة الإنسانية، معرفة يتوجب عليها أن تتابع هذه

الأنوار التي تشعّ في نهر الديمومية. فتتحوّل هذه المعرفة إلى بصيرة من ربها.

إنه خامساً، فكر فيلصوفي يقوم على تجربة حيّة يتمّ التعبير عنها بلغة الروح التي تسمح له بالارتقاء في حضرات الوجود ومنازله ومقاماته. فكر لا يتوقّف عن طلب المزيد من العلم والحيرة.

وختاماً نقول: إن ما أثبتناه في هذا البحث يدفعنا فعلاً إلى المزيد من البحث، وإلى المزيد من القول، إذ القول نفسه لا يتوقّف عن أن يقول، نظراً للإرادة التي لا تجد إشباعاً لها في العقل والقول، ونظراً للتحوّل الدائم وللتجدّد المستمر في الخلق، ونظراً لعدم توقف ابن عَربي نفسه عن الكتابة، إذ لا راحة لعارف. يلزمنا هنا أن نقول بأن ابن عَربي ما يزال يكتب على صفحات أذهان من يقرأوه. ولمّا كان عملنا هذا يتغيّا أطروحة مُحدَّدة، فإننا بذلك نتوقف على أمل الكشف عن أطروحات أخرى يكشف عنها هذا المَتْن الأكبري الذي هو بحر بلا ساحل.

وفي الأخير، أتوجه بالشكر الجزيل إلى المشرف على هذا العمل الدكتور عبد المجيد الصغير الذي أعتبره نوراً يستضيء به المتعثّرون في الدروب الموصدة للتصوّف، كما أشكره على تركه المجال لحرية المغامرة في البحث مع مراعاة العلمية والدقة فيه. كما أتوجه بالشكر إلى السادة الدكاترة الأساتذة الذين شرّفوني بمناقشتهم لهذا العمل، وإلى جميع الأساتذة الذين علموني كيف أسير في دروب المعرفة الإنسانية شرقها وغربها. إن مغربنا هو بمثابة زيتونة مباركة لا شرقية ولا غربي. إنه فكر غربية. لذلك سار هذا العمل في الاتجاه نفسه. إنه لا شرقي ولا غربي. إنه فكر

## المصادر والمراجع والمقالات

## أوّلاً: المصادر العربية

#### أ \_ المصادر الخاصة

ابن عَربي (مُحيي الدين)، كتاب الفتوحات المكية، أربعة أجزاء، دار صادر، بيروت، بدون تاريخ. هذا المؤلف الضخم يصل إلى 17 ألف صفحة لو طبع بالشكل الذي تُطبع به الكتب حاليًا، كما ترى كلود عدّاس.

\_\_\_\_\_. كتاب الفتوحات المكية، أربعة عشر مجلداً، تحقيق وتقديم: عثمان يحيى، تصدير ومراجعة د. إبراهيم مدكور، المجلس الأعلى للثقافة، بالتعاون مع معهد الدراسات العليا بالسوربون، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985. من المفيد أن نشير إلى أن هذا التحقيق قد انتهى عند الباب 161 من الفتوحات، أي عند الصفحة 262 من الجزء الثاني من الكتاب أعلاه.

\_\_\_\_. فصوص الحِكَم، تعليق: أبو العلا عفيفي، دار الكتاب العربي، بيروت ـ لبنان، بدون تاريخ. من المفيد أيضاً أن نشير إلى أن أغلب القائلين بأن ابن عَرَبي يقول بوحدة الوجود يستندون إلى هذا الكتاب أكثر من اعتمادهم على الفتوحات المكتة.

\_\_\_\_\_. ترجمان الأشواق، دار صادر، بيروت ـ لبنان، 1998.

. 1998

...... الإسراء إلى المقام الأسرى، أو كتاب المعراج، تحقيق وشرح: د. سعاد الحكيم، دندرة للطباعة والنشر، ط1، 1988. \_\_\_\_. عنقا مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، تحقيق: خالد شبل أبو سليمان، عالم الفكر، القاهرة، 1997. ....... مواقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم، تحقيق: خالد شبل أبو سليمان، مكتبة عالم الفكر، القاهرة، ط1، 1998. \_\_\_\_. كتاب العبادلة، تحقيق: عبد القادر أحمد عطا، ط1، القاهرة، 1969. \_\_\_\_. شجون المسجون وفنون المفتون، تحقيق: د. علي إبراهيم الكردي، دار سعد الدين، دمشق، ط1، 1999. \_\_\_\_. كتاب مشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأنوار الإلهيّة، شرح وتفسير: ستيفان روسبولي، تحت عنوان البن عَرَبي في حوار ميتافيزيقي، مجلة الكرمل، عدد 62، شتاء 2000. \_\_\_\_. كتاب المعرفة، تقديم وتحقيق: محمد أمين أبو جوهر، دار التكوين للطباعة والنشر، دمشق، 2003. \_\_\_\_. كشف المعنى عن سر أسماء الله الحسني، تحقيق: بابلو بينيتو، مراجعة: فارس حسون كريم، منشورات بخشايش، ط1، 1419 هـ. \_\_\_\_. كتاب كشف الغطاء، ضمن مجلة Journal of Religious thought, Theology and islamic sciences, N.1, Fall 1999, ser1, Shiraz University. ...... تفسير ابن عَرَبِي، (جزءان)، دار صادر، بيروت، بدون تاريخ. . 1996 ....... شجرة الكون، مصطفى البابي الحلبي، مصر، 1968. ...... رسائل ابن العَرَبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت ـ لبنان، عن جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد الدكن، 1361 هجرية. ....... رسائل ابن عَربي، تقديم محمود محمود الغراب، ضبط: محمد شهاب الدين العربي، دار صادر، بيروت ـ لبنان، ط1، 1997. ...... مجموعة رسائل ابن عَرَبي (ثلاثة مجلدات)، بدون محقّق، دار المحجة البيضاء، دار الرسول الأكرم، بيروت - لبنان، ط1، 2000. ---- من رسائل الإمام مُحيى الدين ابن عَربي، تحقيق وتعليق: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، 1996. ـــــ مجموع الرسائل الإلهيّة لابن عَربي، حقّقه ووضع حواشيه: د. إبراهيم مهدي، مؤسسة الموارد الثقافية، بيروت ـ لبنان، ط1، 1991. ...... شرح مبتدأ الطوفان ورسائل أخرى، دراسة وتحقيق: قاسم محمد عباس وحسن

محمد عجيل، منشورات المجمع الثقافي، أبو ظبي ـ الإمارات العربية المتحدة، ط1،

| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                   |          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| كتاب الإسفار عن نتائج الأسفار، ضمن امن رسائل الإمام مُحبي الدين ابن                                     |          |
| تحقيق وتعليق: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، الأزهر الشريف،                                          | عربي،    |
| نظر أيضاً: وسائل ابن العَرْبي، دار إحياء التراث العربي، ط1، حيدر آباد الدّكن،                           | 1 . 1996 |
|                                                                                                         | بدون تار |
| كتاب الألف، ضمن رسائل ابن العَرَبي، دار إحياء التراث العربي.                                            |          |
| كتاب الميم والواو والنون، (أو كتاب الحروف الثلاثة التي انعطفت أواخرها على                               |          |
| نشرة، س. عبد الفتاح، ذكره محمد المصباحي في مراجع كتابه ابن عَرَبي والفكر                                | أواثلها، |
| ، ضمن الرسائل نفسها، دار إحياء التراث العربي.                                                           |          |
| كتاب رسالة لا يعول عليه، الرسائل نفسها.                                                                 | _        |
| كتاب الأزل، الرسائل نفسها.                                                                              |          |
| كتاب الشاهد، الرسائل نفسها.                                                                             |          |
| رسالة الأنوار، الرسائل نفسها.                                                                           |          |
| كتا <b>ب الوصايا</b> ، الرسائل نفسها.                                                                   |          |
| كتاب الجلالة، وهو كلمة الله، الرسائل نفسها.                                                             |          |
| رسالة إلى فخر الدين الرازي، الرسائل نفسها.                                                              |          |
| كتاب أيام الشأن، الرسائل نفسها.                                                                         |          |
| كتاب التراجم، الرسائل نفسها.<br>كتاب التراجم، الرسائل نفسها.                                            |          |
| كتاب العجلال والجَمال، الرسائل نفسها.<br>كتاب العجلال والجَمال، الرسائل نفسها.                          |          |
| · ·                                                                                                     |          |
| كتاب المسائل، الرسائل نفسها .                                                                           |          |
| كتاب نقش الفصوص، الرسائل نفسها.                                                                         |          |
| كتاب اصطلاحات الضوفية، الرسائل نفسها.                                                                   |          |
| كتاب الفناء في المشاهدة، الرسائل نفسها .                                                                |          |
| كتاب الأعلام، الرسائل نفسها.                                                                            | •        |
| كتاب الأُحدية، ضمن مجموع الرسائل الإلهيّة، تحقيق: إبراهيم مهدي.                                         | •——      |
| كتاب شق الجيب، ضمن مجموع الرسائل الإلهيَّة.                                                             | •        |
| كتاب الحجب، ضمن مجموع الرسائل الإلهيَّة .                                                               |          |
| كتاب المقدار في نزول الجبار، ضمن شرح مبتدأ الطوفان ورسائل أخرى                                          |          |
| كتاب عين الأعيان، ضمن الرسائل نفسها .                                                                   | •        |
| كتاب اليقين، من رسائل الإمام مُحيي الدين ابن عَرَبي.                                                    |          |
| كتاب القربة، ضمن الرسائل الإلهيّة.                                                                      |          |
| كتاب التنزلات الموصلية ، في أسرار الطهارات والصلوات واديام المصلية.                                     |          |
| حمد عن سافا الناع فرس المجلد الثاني .                                                                   | ضمت م    |
| عنقاء مغرب في ختم الأولياء وشمس المغرب، المجلد البالك.                                                  |          |
| تنبيهات على عُلُو الحقيقة المحمدية العليّة،المجلد الأوّل.                                               |          |
| Navi da di di mara                                                                                      |          |
| نعائس العرفان، المجلد الرول:<br>رسالة اللمعة الموسومة بكشف الغطاء عن إخوان الصفا، ضمن الرسالة الوجودية. |          |
|                                                                                                         |          |

- \_\_\_\_. رسالة في أسرار الذات الإلهيّة، ضمن الرسالة الوجودية.
  - \_\_\_\_. نسخة الحق، ضمن الرسالة الوجودية.
  - \_\_\_\_. مراتب علوم الوهب، ضمن الرسالة الوجودية.
- ملحوظة: هناك عدد آخر من الرسائل قد اطلعت عليها، وهي إن لم تكن واردة بالفعل في هذا البحث، فإنها حاضرة فيه بالقوة.
- جامي (المُلاَ عبد الرحمن ال)، شرح الجامي على فصوص الجكم، ضبطه وصححه: عاصم إبراهيم الكيالي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط1، 2004.
- جندي (مؤيد الدين ال)، شرح فصوص الجكم، طبعة منقحة، صحّحه وعلّق عليه، السيد جلال الدين الآشتياني، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلاميّ (بوستان كتاب قم)، طهران، 1375.
- جيلي (عبد الكريم ال)، كتاب المناظر الإلهيئة، ويليه شرح مشكلات الفتوحات المكينة، اعتنى
   بها إبراهيم عاصم الكيالي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط1، 2004.
- \_\_\_\_\_. الإسفار عن رسالة الأنوار فيما يتجلى لأهل الذكر من الأنوار، اعتنى بها إبراهيم عاصم الكيالي، دار الكتب العلمية، بيروت ـ لبنان، ط1، 2004.
- \_\_\_\_. شرح مشكلات الفتوحات المكية، د. يوسف زيدان، دار الأمين، القاهرة، ط1، 1999.
- شيرازي (صدر الدين محمد ال)، الحكمة المتعالية في الأسفار العقلية الأربعة، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط4، 1990.
- غراب (محمود محمود ال)، شرح فصوص الجكم، ط2، دمشق، 1995. ــــــ الخيال عالم البرزخ والمثال، ويليه الرؤيا والمبشرات، دار الكتاب العربي، دمشق، ط2، 1993.
- قاشاني (عبد الرزاق ال)، شرح الشيخ عبد الرزاق القاشاني على فصوص الحكم، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، 521، ط3، 1987.
- \_\_\_\_. اصطلاحات الضوفية، حقّقه وقدم له وعلق عليه: د. عبد الخالق محمود، دار المعارف، ط2، 1984.
- نابلسي (عبد الغني آل)، إيضاح المعنى المقصود من وحدة الوجود، تحقيق: سعيد عبد الفتاح، دار الآفاق العربية، ط1، 2003.

#### ب \_ المصادر العامّة

- أفلاطون، كتاب الجمهورية، ترجمة: د. فؤاد زكريا، راجعها على الأصل اليوناني: محمد سليم سالم، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر، دار الكتاب العربي.
  - ---- تينياتوس، ترجمة وتقديم: د. أميرة حلمي مطر، دار غريب، القاهرة.
    - ...... فیلون، ترجمة، د. زکی نجیب محمود.
- ابن رشد (أبو الوليد)، فصل المقال وتقرير ما بين الحكمة والشريعة من اتصال، تحقيق: ألبير نصري نادر، دار المشرق، بيروت لبنان، ط2، 1986.

- ابن سينا (أبو علي)، كتاب النجاة، في الحكمة المنطقية والطبيعية والإلهيّة، تحقيق: د. ماجد فخري، دار الآفاق الجديدة، بيروت، 1985.
- - ...... كتاب الشفاء، النفس، تحقيق: الأب قنواتي وسعيد زايد، القاهرة، 1975.
- \_\_\_\_. أحوال النفس: رسالة في النفس وبقائها ومعادها، تحقيق: أحمد فؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربية، ط1، 1952.
  - ...... عيون الحكمة، تحقيق: موفق فوزي الجبر، دار الينابيع، دمشق، 1996.
    - ابن عجيبة (احمد)، إيقاظ الهمم في شرح الجكم، مصر، ط2، 1972.
- برغسون (هنري)، الفكر والواقع المتحرك، ترجمة سامي الدروبي، الأوابد، بدون تاريخ.
   لتطور الخالق، ترجمة: د. محمد محمود قاسم، مراجعة: د. نجيب بلدي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1984.
- \_\_\_\_. منبعا الأخلاق والدين، ترجمة: سامي الدروبي وعبد الله عبد الدائم، دار العلم للملايين، ط1، بيروت، 1984.
- \_\_\_\_. **الطاقة الروحية**، ترجمة: د. علي مقلد، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، ط1، 1991.
- جُرْجاني (أبو الحسين علي آل)، التعريفات، وضع حواشيه وفهارسه: محمد باسل عيون
   السود، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 2000.
- سارتر (جان بول)، الوجود والعدم، بحث في الأنطولوجيا الظاهراتية، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دار الآداب، بيروت، ط1، 1966.
- سراج (أبو نصر الطوسي آل)، كتاب اللمع، تحقيق وتعليق: عبد الحليم محمود، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1998.
- فارابي (أبو نصر آل)، كتاب آراء أهل المدينة الفاضلة، تحقيق: ألبير نصري نادر، دار المشرق، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، ط3، 1986.
  - ....... كتاب الحروف، تحقيق: محسن مهدي، دار المشرق، بيروت، 1990.
- ........ كتاب فصول منتزعة، تحقيق: د. فوزي متري نجار، دار المشرق، بيروت، 1986.

- \_\_\_\_. كتاب الألفاظ المستعملة في المنطق، تحقيق: محسن مهدي، ط2، دار المشرق، بيروت، 1986.
- \_\_\_\_. كتاب في السياسة المدنية الملقب بمبادئ الموجودات، تحقيق: د. فوزي متري نجار، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، 1964.
  - ..... التعليقات، تحقيق د. جعفر آل ياسين، دار المناهل، ط1.
- قشيري (عبد الكريم أل)، الرسالة القشيرية، في علم التصوّف، تحقيق وإعداد: معروف زريق
   وعلى عبد الحميد بلطجي، دار الجيل، بيروت، ط2، دون تاريخ.
- كلاباذي (أبو بكر آل)، التعرف إلى مذاهب التصوّف، ضبطه: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1993.
- محاسبي (حارث بن أسد آل)، العقل وفَهم القرآن، قدّم له وحقّق نصوصه: د. حسين القوتلي، دار الكندي ودار الفكر، ط3، 1982.
- هجويري (ال)، كشف المحجوب، دراسة وترجمة وتعليق: د. إسعاد عبد الهادي قنديل، دار النهضة العربية، 1980.
- هيدغر (مارتن)، ما هي الفلسفة؟ سلسلة النصوص الفلسفية، ترجمة: فؤاد كامل، محمود رجب، دار الثقافة، القاهرة، ط2، 1974.
  - \_\_\_\_. ما هي الميتافيزيقا؟ ضمن السلسلة أعلاه.
- \_\_\_\_. مبدأ العلَّة، ترجمة: نظير جاهل، المؤسسة الجامعية للطباعة والنشر، بيروت لبنان، ط1، 1991.

## ثانياً: المراجع العربية

- أحمد الصادقي، «حضور الغياب في صوفية الشيخ الأكبر مُحيي الدين ابن عَرَبي»، رسالة لنيل دبلوم الدراسات العليا المعمقة، تحت إشراف د. محمد المصباحي، وحدة فضاءات الفكر في الحضارة العربية الإسلامية، كُليّة الآداب، الرباط، 2000.
- أفيرينوس (ديمتري)، حكيم المشرق والمغرب، مُقلِّمة للراسة حياة الشيخ الأكبر وعقيدته، www.maaber.org
- باعث (سهيلة عبد آل)، نظرية وحلة الوجود بين ابن عَرَبي والجيلي، كُليّة الآداب، الإسكندرية، مكتبة خزعل، ط1، 2002.
- بالاسيوس (أسين)، ابن عَربي، حياته ومذهبه، ترجمه عن الإسبانية: عبد الرحمن بدوي، وكالة المطبوعات، الكويت/ دار القلم، بيروت، 1979.
- بلدي (نجيب)، دروس في تاريخ الفلسفة، أعدها للنشر: الطاهر واعزيز وكمال عبد اللطيف، المعرفة الفلسفية، دار توبقال للنشر، الدار البيضاء، ط1، 1987.
- بلشهب (محمد)، بيان التلقي وتلقي البيان، ضمن: ابن عَزَبي في أفق ما بعد الحداثة، سلسلة ندوات ومحاضرات، الرباط.

- جاهانكيري (محسن)، كتاب مُحيي اللين ابن حَرَبي، الشخصية البارزة في العرفان الإسلامي، تعريب: عبد الرحمن العلوي، دار الهادي، ط1، 2003.
  - خميسي (ساعد)، لقاء ابن حَرَبي بابن رشد، مجلة سيرتا، رقم12، جامعة منتسوري، الجزائر.
    - خياطة (نهاد)، دراسة في التجربة الصوفية، دار المعرفة، دمشق، ط1، 1994.
    - ....... التصوف الإسلامي بين وحدة الشهود ووحدة الوجود، www.maaber.org.
- د. أبو زيد (نصر حامد)، فلسفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن عند ابن عَرَبي، دار التنوير،
   بيروت، ط1، 1983.
  - ...... هكذا تكلّم ابن عَرَبِي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط2، 2004.
- د. حكيم (سعاد آل)، عودة الواصل، دراسات حول الإنسان الضوفي، مؤسسة دندرة للطباعة والنشر، ط1، 1994.
  - د. يفوت (سالم)، سلطة المعرفة، دار الأمان، الرباط، ط1، 2005.
- دریدا (جاك)، الصوت والظاهرة، مدخل إلى مسألة العلامة في فینومینولوجیا هوسرل، ترجمة:
   د. فتحي إنقزو، المركز الثقافي العربي، الدار البیضاء ـ المغرب، ط1، 2005.
- د. جابري (محمد عابد آل)، بنية العقل العربي، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط1، 1986.
- د. خوري. (أنطوان)، مدخل إلى الفلسفة الظاهراتية، سلسلة الفكر المعاصر، 4، دار التنوير، ط1، 1984.
- د. صغير (عبد المجيد آل)، التصوف كوعي وممارسة، دراسة في الفلسفة الضوفية عند أحمد بن عجيبة، دار الثقافة، الدار البيضاء، ط1، 1999.
  - \_\_\_\_\_. الرباطات والزوايا في تاريخ المغرب، مناظرات، رقم 69، كُليَّة الآداب، الرباط.
    - د.كيليطو (عبد الفتاح)، لسان آدم، ترجمة: عبد الكبير الشرقاوي، دار توبقال، ط1، 1995.
- د. مصباحي (محمد آل)، نعم ولا، ابن عَربي والفكر المنفتح، منشورات ما بعد الحداثة، فاس، ط1، 2006.

- \_\_\_\_. «محاضرات عن النفس وعن الخيال، قدمها في كُليّة الآداب الرباط، لطلبة وحدة فضاءات الفكر في الحضارة العربية الإسلامية بين سنتي 1998 و2000.
- زين (محمد شوقي)، الفكيكية ابن عَرَبي، التأويل، الاختلاف، الكتابة، مجلة كتابات معاصرة، عدد36، م9، عام1999.
  - سالم (زكى)، الاتّجاه النقدي عند ابن عَرَبي، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، ط1، 2005.
- سالم (عبد الجليل)، وحدة الوجود عند ابن عَرَبي، دار جويرو للخدمات اللغوية، تونس، ط1، 2002.
  - سامى (اليوسف)، ابن عَربي ومذهبه الإنساني، www.maaber.org.
- ستيس (ولتر)، المنطق وفلسفة الطبيعة، ترجمة: إمام عبد الفتاح إمام، المكتبة الهيغلية، المجلد الأوّل، 2005.
- سوسي (مبروك الصادق آل)، «وحدة الوجود عند الصوفية في الإسلام»، مجلة الأخلاء، عدد 51، السنة السابعة، 1985.
- شرف (محمد ياسر)، حركة التصوف الإسلامي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1986.
- شرقاوي (محمد عبد الله آل)، الضوفية والعقل، دراسة تحليلية مقارنة للغزالي وابن رشد وابن عَرْبِي، دار الجيل، بيروت، ط1، 1995.
- شودكيفيتش (علي الميشال)، الولاية والنبوة، عند الشيخ الأكبر مُحيي الدين ابن العربي، ترجمة: د. أحمد الطيب، دار القبة الزرقاء، مُرَّاكش، ط1، 1999.
  - عطار (سليمان آل)، الخيال عند ابن عَرَبي (النظرية)، دار الثقافة، القاهرة، 1991.
  - عظمة (نذير آل)، المعراج والرمز الصوفي، دار علاء الدين، دمشق، ط1، 2000.
  - عفيفي (أبو العلا)، تعليقات على فصوص الحِكُم، القسم الثاني. ــــــــــــــــــــ الثورة الروحية في الإسلام، دار الشعب للطباعة والنشر، بيروت، دون تاريخ.
- فؤاد (هالة)، ورمزية الألف عند ابن عَرَبي، ضمن كتاب: المجاز والتمثيل في العصور الوسطى، ألف، دار قرطبة، الدار البيضاء، 1993.
- قاسم (محمود)، الخيال في مذهب مُحيى الدين ابن عَرَبي، معهد البحوث والدراسات العربية، 1969.
- كرم (أمين أبو كرم)، حقيقة العبادة عند مُحيي الدين ابن عَرَبي، دار الأمين، القاهرة، ط1، 1997.
- مايير (ميشال)، **الإشكالاتية** ترجمة مُقدَّمة الكتاب: أحمد الصادقي، مجلة مدارات فلسفية، عدد 13، سنة 2006.
- محمود (عبد القادر آل)، الفلسفة الصوفية في الإسلام: مصادرها ونظرياتها ومكانها من الدين والحياة، دار الفكر العربي، ط2، دون تاريخ.
- مروة (حسين)، النزهات المادية في الفلسفة العربية الإسلامية، الجزء الثاني، دار الفارابي، بيروت، ط2، 1997.

- مفتاح (عبد الباقي)، مفاتيح فصوص الحِكم لابن عَرَبي، سلسلة حكمة، دار القبة الزرقاء، مَرَّاكش، ط2، 1997.
- نصر (عاطف جودة)، الخيال، مفهوماته ووظائفه، دراسات أدبية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1984.
  - هلال (إبراهيم إبراهيم)، تقليم لرسائل ابن عَرَبي، المجموعة الأولى.
- هوسرل (إدمون)، فكرة الفينومينولوجيا، خمسة دروس، ترجمة الدرسين الأولين: أحمد الصادقي، موقع توفيق رشد للدراسات الفلسفية، (الإنترنت) www.philomaroc.com
- وكيل (سعيد آل)، تحليل النص السردي، معارج ابن عَرَبي نموذجاً، دراسات أدبية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 1998.
- يازجي (كمال آل) وكرم (أنطون غطاس)، أعلام الفلسفة العربية، دار المكشوف، بيروت ـ لبنان، ط3، 1968.
  - يحيى (عثمان)، تعليقات على الفتوحات المكية، السِفر الثالث.

# ثالثاً: المصادر والمراجع الأجنبية

#### 1 \_ المصادر الفرنسية

- Bergson (Henri), Le rire, Essai sur la signification du comique, 97 éd, PUF, 1950.
  - l'évolution créatrice, 142 éd, PUF, 1969.
- Chatelet (F.), Platon, Idées, Gallimard, 1965.
- Derrida (Jacques), La voix et le phénoméne, PUF, 1967.
- Hegel (G.w.F.), La science de la logique, T1, 1812, traduction et notes par P.-J., Labarrière et Gewndoline Jarczyk, Aubier, Paris, 1972.
  - —. Phénoménologie de l'esprit, traduction et notes par G. Jarczyk et P.-J., Labarrière, Folio Essai.
  - —. Esthétique, Traduction de Charles Bernard, le livre de poche classique de la philosophie, 1997.
- Hiedegger (Martin), l'Être et le Temps, tarduit et annoté par Rudolf Boehm et Alphonse de Waelhens, Gallimard, 1964.
  - ——. Qu'appelle-1-on penser? Traduit par Aloys Becker et Gerard Granel, PUF, 1959.
  - —. Que veut dire penser? in Essais et conférences, Traduit par Andrè Prèat, Gallimard, 1958.
  - —. Questions 1 et 2, Traduit par Kostas Axelos, Jean Baufret et autres, (Contribution à la question de l'Être), Tel, Gallimard, 1968.
  - ---. Principes de Raison, Tel, Gallimard, 1983.
- Hume (David), Enquête sur l'entendement humain, chronologie, présentation et bibliographie par Michelle Beyssade, GR-Flammarion, 1983.

- Husserl (Edmond), Idées directrices pour une phénoménologie transcendantale.
  - ---. Méditations cartésiennes, Vrin, 1929.

  - ---. L'idée de la phénoménologie, Cinq Leçons, Traduit par Alexandre Lowit, Epimèthèe, PUF, 1970.
- Jaspers (Karl), Introduction à la philosophie, Plon 10/I8, 1965.
- Kant (E.), Critique de la Raison pure, Garnier Flammarion, 1976.
- Merleau-Ponty (Maurice), Phénoménologie de la perception, Tel, Gallimard, 1945.
- Nietzsche (F.), Ainsi parlait Zarathoustra; présenté par Henri Thomas, Gallimard, 1947.
- Platon, Le sophiste, traduction, notices et notes, par Emile Chambry, Flammarion, 1969.
- Ricoeur (Paul), «Hérmeneutique et phénoménologie», in, Le conflit des interprétations, essais d'hérmeneutique, l'ordre philosophique, coll. dirigée par F. Wahl, éd. de Seuil, Paris, 1969.
- Weil (Eric), Logique de la philosophie, Vrin, Paris, 1985.

## 2 \_ المراجع الفرنسية

- Addas (Claude), Le voyage sans retour, Points, Sagesses, éd. de Seuil, 1996.
- Aubenque (P.), le problème de l'être chez Aristote, PUF, 1962.
- Chatelet (F.), Platon.
- Chodkiewicz (M), Un Océan sans rivage, Ibn arabi, le livre et la loi. La librairie du 20<sup>e</sup> siècle, Seuil, 1992
  - ----. Introduction à la lecture des illuminations de la Mecque paru dans les illuminations de la mecque, Anthologie présentée par M. Chodkiewicz, Albin Michel, 1988.
  - ---. Le Coran dans l'Œuvre d'Ibn Arabi.
- Corbin (Henry), L'Imagination créatrice dans le Soufisme d'Ibn Arabi, Aubier, 2000, 2<sup>e</sup>, éd.
- Courtine (J.F.), La cause de la phénoménologie, Heidegger et la philosophie, Bibliothèque de l'histoire de la philosophie, J. Vrin, Paris, 1990.
- Ducrot (O.), Dire et ne pas dire, Hermann, 1972.
- Grondin (J.), La tention de la donation ultime et de la pensée hermeneutique de l'application chez Jean-Luc Marion, paru dans Dilogue 38, (547-559), université de Montréal, 1999.
  - —. Phénoménologie, un siècle de la philosophie, dirigée par Pascal Dupond et Laurent Cournaire, coll. philosophie, dirigée par J. P. Zarader, (Internet).
- Izutsu (Toshihiko), Unicité de l'existence et la création pérpétuelle.
- Lyotard (J.F.), La phénoménologie, PUF, Que sais je? 1995.
- Marion (J-L.), Réduction et Donation, Recherches sur Husserl et Heidegger et La phénoménologie, N.235, PUF, 1986.
  - ---. Phénoménologiques, in magazine littéraire.
- Meyer (M.), De la problèmatologie, philosophie, science et langage. Mardaga, 1986.
- Palacios (Miguel Asin), l'Islam christianisé, Étude sur le Soufisme d'Ibn Arabi de Murcie.

Traduit. par B. Dubant, Guy Tredaniel, éd. de la Maisnie.

- Patocka (J), Qu'est ce que la phénoménologie, collection Krisis, Million.
- Ruspoli, (Stephane), Le livre des Théophanies d'Ibn Arabi, Patrimoines Islam, éd. Cerf, Paris, 2000.
- Schimmel (Annemarie), Le Soufisme et les dimensions mysthiques de l'Islam.
- Yahia (O), Histoire et Classification de l'Œuvre d'Ibn Arabi, T.1, Damas, 1964.

#### 3 \_ المراجع الإنكليزية

- Chittick (W.C), The self Disclosure of God, Principle of Ibn Al Arabi's cosmology, university of New York press, 1998.
- Coates (P), Ibn Arabi and Modern Thought: The Era, in Ibn Arabi and the World today.
- Izutsu (Toshihiko), Sufism and Taoism, A comparative Study of key philosophical concepts, University of California press.
- Nasr (S.H), Three Muslim Sages.
- Sells (M.A), Mystical languages of unsaying, The University of Chicago Press, London, Printed in The United States Of America, 1994.
  - —— Ibn Al-Arabi and The clash of civilizations, universty of Haverford, in Ibn Arabi and the World today, publications of the Faculty of Letters and Human Sciences. N 107, Rabat, Edited by Mohamed Mesbahi.

# فهرس الأعلام

| إنغاردن، ر. 34                               | آدم 168، 187، 302، 305، 311، 336، 407،  |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ابن تَيميَّة 19، 161، 422                    | 550 ,540 ,513 ,489 ,473 ,463            |
| ابن جبير (الفقيه) 261                        | آينشتاين 282                            |
| ابن حزم 160، 238-239، 297                    | أبو حنيفة 343                           |
| ابن الخطاب، عمر 211                          | أبو زيد، نصر حامد 20-21، 26، 101، 110،  |
| ابن خَلدون 142                               | .261 .260-257 .255 .128-127 .125        |
| ابسن رشد 26، 95، 109، 113، 135، 150،         | 456 ، 278 ، 272–268 ، 265 ، 263         |
| ,210 ,186-185 ,175 ,170 ,162                 | 516 6504                                |
| .289-277 .275-264 .262-256 .238              | أبو العَتاهية 367                       |
| 386 357 324 314 296-291                      | أبو مَديَن 205                          |
| 503 400                                      | أبو يزيد 439                            |
| ابن السراج، أبو الحكم عمرو (الناسخ) 261      | أخنوخ، إلياس 376                        |
| ابن سودكين 165                               | أرسطو 11، 95، 175، 185، 259، 262، 266،  |
|                                              | 352 ، 296 ، 289 ، 282 ، 277 ، 274 ، 271 |
| 426 ،351 ،339 ،210 ،185                      | الأشعرى 343، 379                        |
| ابن طُفَيْل 265-266                          | الأفروديسي، ألكسندر 292                 |
| ابن عجيبة، أحمد 394–395                      | أف لأطون 11، 38، 48، 127، 154، 167،     |
| ابن عَرَبي (شيخ العارفين/الشيخ الاكبر) 7-16، | 542 ،460 ،352 ،290 ،288 ،271 ،175       |
| 138 136 150 148 137 135 129-18               | أفلوطين 337، 342، 357                   |
| .92-82 .80 .77-72 .68-67 .65-64              | أومليل، على 138                         |
| -117 ، 115-112 ، 110-107 ، 104-94            | إبراهيم (النبيُّ) 163                   |
| .164-145 .143-127 .125-120 .118              | إخوان الصفا 92                          |
| 189-186 193 183-175 171-166                  | إدريس (النبي) 376                       |
| -215 .213-208 .206-194 .192-191              | إزوتسو، توشيهيكو 24، 82، 87، 93،        |
| -255 ،253-233 ،231-226 ،224 ،222             | ،410 ،392-391 ،353 ،351 ،97-95          |
| -304 (302-301 (297-270 (268 (266             | 527 6501                                |
| ·348-345 ·343-342 ·337-320 ·318              | إسبينوزا 320                            |
| -399 (396-364 (361-354 (351-350              | إكهارت 80                               |

402، 404، 406-408، 410-412، 414، دزيدا، جاڭ 61 430-417 430-432 440-432 ديكارت 38، 41، 63، 74، 163، 163، 200، 200 296 , 247 , 215 الرازي، فخر الدين 160-161 الراعى، شيبان 276 روسبولي، ستيفان 80 رونوفيه 34 ریکور، بول 34، 47، 69–71، 156 رينان، إرنست 293 زَر ادشت 292، 295 سارتر، جان بول 17، 343 ستروس، كلود ليفي 282 ستلزر، ستيفان 259، 263 السَّجسْتاني، أبو يعقوب 114 سُفُ اط 536 سلس، مایکل 383 سليمان (النبي) 117، 471، 512 السمناني 114 الشَّهْرَ وَرْدِي 114، 295 سيليسوس، أنجيلوس 433 شاتليه، فرانسوا 178 الشافعي 273، 275-276 شايلر، م. 34 الشبلي 156 شتاين، إ. 34 الشعراني، عبد الوهاب 369 شُعَيبِ (النبي) 524 شوينهاور 49 شودكيفيتش، ميشال 24، 81-82، 85، 87، 107-106 (104-103 (101 (98 (91 .154 .152 .123 .110-108 .283 .267 .233 .170 .163 .161 437 、433 、417 الشيرازي، الملا صدرا 114، 368، 426

،468-467 ،464-456 ،453-452 ،450 470، 473-473، 484، 484، 486- ديكرو، 145 .504-499 .497-494 .492-490 .487 540-533 ، 530 ، 528-519 ، 517-506 554-542 ابن عمر، عبد الله 202-203 ماتوكا، جان 57 باراسيلز 500 بارت، رولان 462 ىاكى، أ. 34 بالاسيوس، آسين 24، 82، 84–86 برغسون 131، 145، 234، 234، 350 بُرُ منيديس 352 برنتانو، فرانز 39-40، 45، 51 البسطامي، أبو يزيد 17، 297 بلقيس 117، 471، 512 بوهيم 500 التَّسْتَرِيّ، سهل بن عبد الله 169، 253، 436 سهرندي، أحمد 89 437 النُّوري، سُفيان 273، 276 الجابري، محمد عابد 102 الجامي 419 جبريل (الملاك) 134، 168، 188، 211، 551 ,519 ,515 ,502 ,470 الجنيد 419 الجوهري 514 الجيلي، عَبد الكريم 419، 430، 503، 508 الحارث (المحاسبي) 192 الحكيم، سعاد 252 حواء 463، 550 الخراز، أبو سعيد 379، 399-400 الخضر ـ إلياس (النبي) 112، 114، 266 خميسي، ساعد 26، 255، 257-258 خباطة ، نهاد 397-394

ماسينيون، لويس 94 مالك (الإمام) 273، 275 مبروك، على 258، 261 محمد 84، 105، 138، 138، 159، 377 552 (519 (480 (449 (384 مريم (العذراء) 515 المصباحي، محمد 26، 255، 260، 265، 271، 400 ,360-357 ,351 ,283 ,284-277 میرلوبونتی، موریس 34، 39 موسى (النبي) 66، 160، 464، 480 النابُلسي، عبد الغني 85 نصر، حسين (السد) 82، 87 نُوح (النبي) 524، 375-376، 383-384 نيتشه 49، 163، 225، 234، 292، 295، 553 (297 نبكلسون 82، 94 نيوتن 282 هارتم: 34 ملدرلين 18 هـوسـرل، إدمـونـد 24، 33-34، 38-41، 43-.65 .63-60 .59-57 .52-51 .49 .47 512 .452 .331 .175 .116 .75-69 68-67 65-62 60-57 49 43-41 .131-129 .116 .96 .76-73 .71-70 -396 .288 .280-279 .226-225 .141 550 (453 (434-433 (397 هــِـغــل 10-11، 34، 48، 68، 154، 350، 466 ,460 ,375 هيوم 46-47 يعقوب (النبي) 264 يفوت، سالم 282 يوسف (النبي) 264 اليوسف، سامي 90، 92، 102

شيميل، آن ماري 24، 82، 87، 92-95 الصَّدِّيق، أبو بَكْر 194، 352، 536 الصغير، عبد المجيد 19، 554 عبد الله، بن عبد الله 399 عبد المهيمن، أحمد 199 عداس، كلود 24، 82، 93، 351، 355، 355 عفيفي، أبو العلا 86، 391، 398، 418، 444 غروندان، جان 33-34، 67 الغزالي، أبو حامد 113، 162، 194، 266، 333 .321-320 الفارابي، أبو نصر 95، 175، 181، 183-.337 .269-268 .210 .198 .185 425 ,342 ,339 فاربر، م. 34 فريغه 40 فوكو، ميشال 100 فينك، أ. 34 القاشاني، عبد الرزّاق 369، 375، 421، 550 القُشيري 163، 169 قمان 264 قنوى، صدر الدين 523 القومي، يوسف 523 كانيط 28، 34، 49، 69-70، 199، 202، هيدغر، مارتن 7، 18، 22، 24، 33-35، 466 ,297 ,290 ,206 الكلبي، دحية 189، 470، 519، 523 الكندى 95 كوربان، هنري 20-22، 24، 81-82، 87، 95، 114-114، 170، 292-292، 387، 496 ميراقليطس 388، 511 529-528 (523-522 (501-499 (499 كورتين، جان فرانسوا 34، 34، 38، 59، 61 كون، توماس 282 كيليطو، عبد الفتاح 26، 255، 258، 259، يحيى، عثمان 104، 106-107، 123 262-261 لامبَرْت، ي. ه. 34

لوك، جون 39، 41

ماريون، جان لوك 34، 58-60، 75

## فهرس المصطلحات

| 142 15 11                                                  | الآثار العُلوية 185                         |
|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| الأحكام 142<br>أحكام التجليات الذاتية 521                  | آراء أهل المدينة الفاضلة 184                |
| الحمام المجليات الدالية 321<br>الأحوال 106، 108، 547       | أبحاث منطقية 60                             |
| الأحوال تتجدد 312                                          | الأبدال السبعة 267                          |
|                                                            | ألقاك 382                                   |
| الأخفى 349، 355-356، 404-405                               | •                                           |
| أربع مراتب 491                                             | الأتباع 166                                 |
| الأركان 27، 309، 467، 481-482                              | أثر الأسماء 545                             |
|                                                            | الأجـنـاس 7، 313، 334، 350، 352، 494،       |
| الأرواح المدبّرة 124                                       | 518                                         |
| أرين 163                                                   | احجبكم 156                                  |
| أســرار 14، 264-265، 307، 450، 479،                        | الأحد 969                                   |
| 546 ،539 ،534 ،490 ،485                                    | أحد الأحدية 365                             |
| أسرار الوحي 22                                             | أحد الكثرة 365                              |
| الأُسْطَقِسات 341                                          | الأحدية 313، 337، 342، 347، 359، 365-       |
| الأسماء 108، 118، 121-121، 146-145،                        | 497 ،477 ،419 ،395 ،386 ،371                |
| 548 ،543 ،289 ،179 ،153                                    | 547 ، 540                                   |
| الأسماء الأربعة 309                                        | أحدية الأحد 368                             |
| أسماء الأسماء 145                                          | أحدية الأسماء 365                           |
| الأسماء الإلهية 8، 15، 26-27، 65، 95،                      | أُحدية الأعيان 367                          |
| .133 .126-124 .118 .109 .106                               | أحدية الألوهة 365، 369                      |
| -206 ،179 ،151 ،146-145 ،143                               | أحدية الحق 367                              |
| -301 ،289 ،256 ،251 ،237-236 ،207                          | أحدية الذات 342، 357، 366-367، 401          |
| 323 314 311 306-305 302                                    | أحدية الربوبية 369                          |
| -356 ،344 ،342 ،337 ،333 ,329                              | الحدية العين 365-366<br>أحدية العين 365-366 |
| ره د 362 د 366 د 364-362 د 357 د 372 د 369 د 364-362 د 357 | أحدية الكثرة 342، 365-367، 369، 392         |
| 1399-398 1393 1386 1384 1381                               | ,                                           |
| 441 437 430 416 413 408                                    | أحدية المجموع 479<br>أبريز المريد 267       |
| .478 .475-474 .455-449 .447 .444                           | أحدية المرتبة 367<br>أبرية المرتبة 367      |
|                                                            | أحدية الواحد 365-366، 392، 477              |

أفكار 38، 44-43، 57 أفكار موجّهة من أجل فينومينولوجيا ترانسندنتالية 73 أفلاطونية 90 الأفلاك 264، 307، 311، 482، 518 الأقطاب 256، 264 الأكوان والأفلاك 538 الألفاظ المستعملة في المنطق 268 الألومية 125، 193، 224، 237، 241، 337، 337 ,389 ,384 ,378 ,369 ,365 ,342 -496 (454 (449 (445 (441 (399 518 ,501 ,497 الأمر الوجودي 147 الأنا الأكبرى المحض 23 الأنا الإمبيريقي 86، 167، 257، 441 أنا خالص 72، 116، 130، 167، 257، 283 الأنا المتعالى 441 الأنا وحدية 46، 319 الأنساء 121، 151، 206 الأنثروبولوجيا 38، 74، 90، 116، 163 الأنساق الميتافيزيقية 87 الأنطو ـ تيولوجيا 96 الأنطو ـ فينومينولوجي 75 أنطو \_ كوسمولوجية 193 أنطو \_ معرفية 521 الأنطولوجي 7، 12-13، 23-24، 26، 48، -75 .73 .71-70 .68-67 .62 .60-58 -129 .123 .121 .118 .99 .96 .77 144 142 139 135 132 130 .238 .224 .186 .176 .171 .156 307-306 304-303 294 292 280 348 333 331 329 323 309 ,366 ,362 ,359 ,355 353، 351، -432 424 408 396 379 370

496 494 491-489 487 498، 510، 515، 521، 525، 531، 498 -547 ،545 ،543-542 ،539 ،537 ،534 553 .548 الأسماء السعة 104، 154 أسماء الله الحسني 108، 125، 454 أشكال الغطاء 65 أصحاب الأنفاس 206-207 أصحاب الحال 537 أصحاب الشم 206، 264 أصحاب اللقلقة 190 الأطلس 458، 474، 478 الأعراض 118، 292، 311-312، 331، 334، الألوهية برزخ 518 472 ، 370 ، 354 ، 352-351 ، 349-348 494 490 الأعراض الذاتية 274 الأعراض الكونية 352 الأعراف 125 الأعـــان 73، 118، 142، 237، 283، 317، رد، 337 ،331 ،334 ،335 ،331 ،331 ،331 410، 414-412، 416، 419، 423-421، أنتربومورفية 115 .454 .445 .438-437 .433 .430-429 494 492 أعيان الأشياء 356 أعيان التجلبات الإلهية 494 الأعيان الثابتة 26، 117، 348، 354، 386، .423-421 .414-410 .408 .401 .389 .450 .445 .435 .433 .430-427 543 (528 (521 (518 (496-495 (492 أعيان الصور 466 أعيان المراتب 142 أعيان المعاني 457 أعيان الممكنات 310، 313، 354، 423، 522 ,430 أعيان الممكنات الثانة 313 الأعين الثابتة 506

إحاطة العرش 473 الإخفاء 169، 404، 485، 534 إدراك مقولي 46 الإذماب 356، 389 إرجاعي 120 الإستطيقا 375 الإسراء 163-164 الإسراء في المقام الأسرى 110 الإسلام الممسح 84 الإشارة 131، 164، 170 الإشراقات الروحانية 553 الإشكالية الترانسندنتالية 42 إضافات 179، 336، 342-343، 359-360، 548 (540 (494 (400 (372 إضافات النسب 329 الإضافة 241، 306، 371، 400-401، 424، 515 444 437-436 426 إطار الحدس 62 الإظهار 130، 146، 169، 291، 404، 523 الإكسير 251، 500 الإله المخلوق في المعتقدات 524 الإلهام 141، 260 الإلهامات 101، 104، 185 الإلهامات الإلهية 7، 176 الإلْهية والكونية 479 إلى أنا خالص 257 إلى نُسَب 177 إلى النويم 55 الإمام المبين 154، 209، 308-307 إمبريقي 39، 45، 47، 171، 303، 351، 471 ,392 ,364 إمعة 330 الإنسان الحيوان 181 الإنسان الكامل 15، 68، 74، 95، 97، 105، .181 .154 .149 .130 .123 .118 436 4323 4321 4306-305

471 464-463 451 435 ، 433 .495-494 .491 .484-483 .478 .476 \$525 \$516-515 \$505 \$501 497 546-542 \536 \534 \529 \527 الأنطولوجيا الأساسية 74، 76 أنطولوجيا التجلّي 348 أنطولوجيا العَرَض 348 أنطولوجيا الفَهْم عن الله 144 أنطولوجيا فينومينولوجية 546 الأنطولوجيا الكلاسيكية 60 أنطولوجيا الماهية 26 أنطولوجيا الوحدة 348 الأنماط 55، 306 أنماط الحدس 73 الأنماط الذاتية 40 أنماط الظهور 36، 40، 50 أنماط العطاء 73 الأنواع 313، 494، 518 الأُوْجُه 132، 476 أوجه الكلام الإلْهي 136 أوسع حضرة الخيال 511 الأولياء 121، 168، 190، 207، 256، 295، 523 (440 (438 (380 الأونتيكو ـ أنطولوجية 68 الأونتيكي 68، 495 الأيدوس 43، 47 الإبانة القصدية 52 الإبداعية 219 إبستمى 88 إبستيمولوجي 116، 130، 132، 205، 224، 544 .542 .359 .254 .228 .226 الإبستيميات الفوكولدية 74 إبقاء للأنا الخالص 391 الإتنولوجية 282 الإتيان 389 الإحاطة 427، 473-474

استنزال أرواح الكواكب 126 الاستواء 207 الاسم الإلهي 121، 179، 207 الافتتان والشطح 86 الاقتصاد في الاعتقاد 162 الاكتشاف 97، 157، 203، 306، 359 الاكتناز 146 الامكان 426 انفتاح الوجود 130 الانفصال 363، 504، 520 الإنكشاف 62، 65، 68، 157، 529، 542 الانكشاف والانفتاح 68 أحديته 373، 401 أسرار 297 أعراضه 400 أعراضه الثانوية 274 أعيان 419 أفلاكه 301 أفول الأصنام 163 أنه يظهر 117 إخفائه 390 الباراسيكولوجيا 523 الباطن 26-27 الباطنية 115، 501 الباطنيون 121 البانتايزم 93 البحث الفينومينولوجي 23 البديع 27 البُراق 132، 253 الــبــرزخ 15، 27، 118، 123، 126، 181،

542 ,505 ,478 ,448 إنسان الوجود 244 إنسانية العالم في الإنسان 74 إنشاء الدوائر 334 الإنة 270، 379، 443 الإنتين 443 الإسوخة 42، 51، 71 الإيتمولوجيا 93، 149 الإيــجـاد 95، 222، 315-316، 328، 371، الانبعاثية والإبداعية 321 389، 405، 411-411، 415، 422، انتاييزم 94 427، 429-431، 435، 443، 450، 464، 164، 450، 431-429 540 475 472 469 465 الإيجادي 389، 412، 415، 422، 430، 435 الإبديتكة 47، 53 إيديتيكي 47، 55 الاتحاد 79، 88، 383، 385-385، 543 الاتحاد والحلول 544 اتحاداً 383 الاتساع 309، 513 اتساع حضرة الخيال 511 اتساع الخيال 191، 514-515 اتساع فَلُك الوجود 11 الاتصال 294، 363، 364، 534 احتجاب 448، 470 الاختزال 14، 46، 53، 55، 72، 113، الباراديغم 21، 282 536 , 395 , 393-392 , 382 , 167 , 159 الاختزال الأناوي 99 الاختزال الترانسندنتالي 71 اختزال الظاهرة 66 الاختزال الفينومينولوجي 39، 42، 53، 55، 204 ، 72 اختزالي 120 الاختصاص الإلهي 251 الاختلاف الأنطولُوجي 68، 72-73، 75، 80، بُراق التأويل 132 96، 329، 345، 421، 421، 536، البرج 476، 477

544 \ 452

البيت المعمور 525 التأويل الأكبري 17 التابع 25، 169، 251-254، 281 تاريخ الوجود 8، 460، 515، 547 تاريخ الوجود والعقل 284 تباعد تناقضي 16 التبرير القضوى 291 تجانُس ماهوی 16 التحدد 554 تجدد الأعان 343 تجدّد القرآن 119، 121 تجديد خلق 153 التجديد في الفَهْم 153 التجديد في النفس 482 التجديد المستمر للقرآن 147، 150 التجربة الفينومينولوجية 40 تجلّي 138، 149، 156، 356، 363، 464، (149 (143 (140 (115 (95-94 (9 .320 .306-305 .255-254 .247 .181 388 384-383 379 361-359 342 .464 .441 .428 .423 .419 .395 **6514 6503 6497-494 6488** ،481 .529-527 .525-524 .522-520 .517 552 التجلِّي الأسمائي 389 تجلَّى الحجابين 521 تجلّى الحق 5 النجلي الخيالي 27، 112، 501، 517، 528-التجلَّى الذاتي 495، 521 التجلَّى الشهودي 495 التجلُّي العقلي 528 التجلَّى في النفس الإلْهي 389 التجلِّيات 16، 20، 121، 150، 153، 181، .357 .281 .278 .247 .208 .204 -463 (395 (391 (388 (364 (360

-289 .287 .278 .235 .206 .192 -407 ,389 ,359 ,321 ,308-307 ,291 .475 .460 .455 .448-447 .408 \$\cdot 510-503 \cdot 500-499 \cdot 491 \cdot 484 \cdot 479 530 528 524 519-518 513 547 ,542 ,537 البرزخ الأعظم 499 البرزخ الأعلى 454، 499، 518 برزخ البرازخ 499، 518 البرزخ برزخ 510 البرزخ الحقيقي 508، 510 البرزخ خيال 277، 287، 408، 496، 507 البرزخ المحدود 505، 510 البرزخ المطلق 126 البرزخي 76، 111، 163، 179، 210، 277، .407-406 .294 .292 .285 .280 538-537 (530-528 (506 (460 (448 البرزخي بالخيال 520 برزخيًا 132، 498، 513 برزخيان 260 برزخينة 15، 260، 290، 294، 321، 387، 537 .518 .513 .498 .389 برزخية الخيال 503 برزخية خيالية 342 البروج 458، 466، 471، 476-478 بروفيلات 536 شيئية ثبوته 242 البصر 535 البصيرة 8، 153، 212، 318، 332، 384، \$\cdot 543 \cdot 535 \cdot 526-525 \cdot 502 \cdot 404 550 546 البصيرة والخيال 359 البقاء 26، 68، 382، 391-398، 526، 535 البنيوي 120

البنيوي ذري 120

البوذية 83

تراتبية الحضرات 342 التراجم 108 ترادف 541 الترانسندنتالي 41-41، 60-61، 76، 87، 91، 391 , 171 , 116 الترجيح 411، 469، 470، 538 التركيب الخيالي 188 تُشتُ 137 التشبيه 137، 139، 365، 372، 374-388، 542 ,502 ,418 ,408 ,388-386 التشبيه والتنزيه 249، 377، 379 التصوف 7 التصوير 195 التضاهي الخيالي 517 التضايف 241 التطابق 243-244، 485 التطابق والتماثل 390 التعالى 26، 48، 56، 54، 95-94، 374، 543-542 (386 (384 (379-378 (376 تعلل 328، 330، 338 تعليق 288، 392 تعليق أناوي وفينومينولوجي 159 تعليقاً فينومينولوجياً 215 التفكر 238-240 تفكير تأملي منعكس 69 التفكيكية 120 تقاطب 301 التقاطب التكميلي 301، 398، 406، 449، 542 .538 التكوين القصدي للوعى 39 تكوين المراتب 454 التكوينية 219 التلاؤم 244

.507 .501 .495 .481 .477 .464 539 (535 (524 (522-521 (516 التجلِّي الإلْهِي 11، 94، 100، 108، 115، .180 .157 .153 .151 .146 .143 .278 .258 .250-249 .240 .234 396-395 361 350 331 283 \$\cdot 520-519 \cdot 503 \cdot 500 \cdot 464 \cdot 453 524، 528-528، 543، 545، 548، 529-528، 524 534 \ 522 تجلّيات الحق في الصور 385 التجوهر 472 تحجب 131، 390، 416، 422، 438، 490، تشبيه مجسد 382 540 ,528 ,503 ,497 التحديد القصدي 39 تحرّر واختزال 126 التحليل الإيديتيكي 72 التحليل البنيوي 82، 87 التحليل السيكولوجي 87 تحليل سيمانطيقي 87 التحليل القصدى 51-52 تحول دائم 494 التحول المستمر 385، 471 تحولات الحق 460 تحولات الوجود 543 التحويل ومعرفة 136 التخيُّل 183، 185، 217، 517، 517، 522-521 تخيلي 280 التخللة 523 التخييل 183 التخيبلية 271 التدبيرات الإلهة 86، 296 التدبيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية تقاطبية وتكميلية 497 110 التدوين 462 التذكر 195 تراتبية تنازلات 497

الجدَلَيْنِ الصاحد 167 الجدول الهيولاني 333-335 النجزمية 267 468 .458 mm الجسم الكل 16، 16% ، 46% ، 10% ، 10% ، 10% جلاء مرأة العالم 150 ، 150 ، 150 404 03/2 النجالي 104 المجمع بين الأضلاء 879 . 887 النجمع بين البُحْرَيْن 509، 587 الجمع بين الفِدَين 378-300، 999-460، 513 الجمع بين الضرئين 359 الجمع بين التقيضين 530 الجمع والتفسير في أسرار معاني التنزيل 89 553 . 348 . 388 - 386 . 388 - 441 . 418 . 408 . 388 - 386 . 384 - 374 جنس إيديتيكي 44 جهات 40، 132، 157-158، 487، 521 الجهات التيتيكية 44 جهات الكلام 136 جهانه 133 الجواهر 232، 312، 370 الجود 330-331، 396 الجود الإلهي 331، 539 الجود جود 330 جـوهـر 96، 118، 290، 290، 312، 327، -471 467 400 348 345 334 543 ,510 ,487 ,472 الجوهر الفرد 474 الجوهر الهبائي 467 جوهري 498 الجوهرية 221، 269، 312، 376، 542 جوهريته 218، 487، 490 الحاسة 187 الحافظة 178، 180، 184، 187، 189، 202،

211-210

التلقي 248، 464 التماثل 244-243، 389 تمثل الجنة 188 التمثيل الجسماني 266 تمثيل خيالي 1112 التمثيل الروحاني 266 التعثيل والقياس و37 نبتلأ كالا التانب 101 التناسب الخفي 103 ترز لات 501 التزلات الموصلية 108، 252 499 at Y :: ك 137، 382-381 التنزيه 79، 135، 137، 139، 365، 370، 372، الجمع والوجود 356 التنزيه السبوحي 381 تنزيه العبد 382 التنزيه العقلي 380 التنزيه المجرد 380-382 تنزيه مُشَبِّه وتشبيه مُنَزَّه 387 التنزيه والتشبه 377 تنزيهاً 378-379، 386 توراة 141، 157 التيولوجي 85 التيولوجيا 58 الشبوت 37، 281، 311، 328، 391، 413-452 436-435 428 423-422 415 553 (513 ثبوت الأعيان 423 ثبوت العين 435 الثبوث 310، 410 الثنائية الميتافيزيقية 542 جامع للبحرين 517 الجبروت 125، 498، 505، 507

الجدل 268، 272-272

الحافظة والذاكرة 190

الحدس الإيديتيكي 47 الحدس الخالص 60 الحدس الواهب 65 الحدس الواهب الأصلى 41، 61، 512 بحر بلا ساحل 122، 104، 123، 151-152 282 ، 241 ، 246 - 241 ، 246 ، 257 ، 246 ، 257 ، 246 - 241 ، 245 ، 257 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، 246 ، الـحـضـرات 177، 179، 262، 308، 360، ,506 ,499-497 ,495 ,426 ,396 547 ,542 ,528 الحضرات الثلاث 177 الحضرات الخمس 527 الحضرات العلما 191 الحضرات والأحوال 291 الحضرات والرؤى والأحلام والبرازخ 286 حضرات الوجود 547، 554 الحضرات الوجودية 27 الحضرة 177، 179، 291، 309، 312، 496-528 (521-519 (511 (498 حضرة الأحدية 496-495 حضرة الأسماء 496 496 464 399 309 208 حضرة البرزخ 520 حضرة خاصة 390 حضرة الخفض 390 حضرة الخيال 188، 499، 503، 506-507، 527 .521 .514 .512-511 حضرة الشهادة 155، 507 حضرة العزة 125 الحضرة العلمية 389، 428، 431-430، 450،

الحافظة والمصورة 195 حال العارفين 150 حالة الفناء 524 حالة الكشف 259 الحجاب 63، 66، 68، 76، 133، 140، حركة الأطلس 479 450 428 330 356 353 278 263 247 243 360-359، 390، 406-401، 416-415، الحس والمحسوس 185 419، 438، 442، 458، 471، 478، الحسبانية 280، 370 490، 520-521، 528-529، 535، 537، حصيلة التجلَّى 541 550 \548-547 \542 حجاب الأشباء 394 حجاب الباطن 404 حجاب العزة 547 حجاب الغيب 141 حجاب نفسه 144 حجاباً يخفى 304 حجابه 304، 402، 406 حجابها 225 حجابي 521 حجالية 67، 359، 390، 550 حجابين 520 حجابين 521 خُجُتْ 133 الحُجُبِ 140، 140، 225، 254، 256، 256، الحضرة الإلهية 9، 99-101، 137، 204، 549 (547 (490 (416 (406 خَجَتَ 355، 401، 403، 416 حُجُب التشبيه 137 ححاً 118 حُجُاً 202، 254، 360، 545 حدة التشبه 379 الـحـدس 45، 47، 57، 59، 61-62، 131، حضرة الذات 495 533 .512 .498 .353 .331 الخدس الأصلى 139 الحدس الإمبريقي 47

خاصية إسبنيك الله حرتر 155، 203 حراش الجود 442 ح ت 177، 179 حزانة الغيال 191 الخطأ الإضام 209 الخطاب الألم 122 النطالة 266 حصابي 270 البخيفاء 203، 310، 356، 359، 404-405، 552-551 .413 الخفيّ 355، 404، 518 الخلق 26 الخَلْقِ الجِيدِ 8، 15-16، 143، 147، 198، 471 431 391 343 294 242 544 .542-541 .529 .519 .492 الخلق على الصورة 448، 505 الخلق المتجدد 245، 390، 547 الخلق المستمر 10، 361، 389 الخلوات 229-228 الخلوة 216، 403 الخسال 8، 15، 111-112، 114، 175-179، **-202 ,200-199 ,196-195 ,192-183** .277 .254 .226-224 .217 .204 434 4354 4288-287 4285 4280 -505 c503-499 c496 c491 c471 c457 -528 ,526-525 ,523-511 ,509 ,507 \$\cdot \cdot 545 \cdot \cdot 542 - 541 \cdot \cdot 538 \cdot \cdot \cdot 535 \cdot \cdot \cdot 531 553-552 ,549 ,547 خيال أنطولوجي 547 الخيال الإلهي 528-522، 528 الخيال الخلاق 95، 112، 499، 523-523، 529-528

خيال العارف 523، 541

553 .518 .455 الحضرة الملمية الإلهية 117، 419، 492. الخان 404 522 .495 الحضرة العينة 428. 455 حضرة الغيب 507 حضرة المطلق 495 حضرة الوااحدية 342 الحضرة الوجودية 389، 389، 492، 553، 553 الخطأ البطانة 209 الحضرة الوسطى 499 450 الحضور 35، 37، 61، 76، 76 الحضور بشخصه 64 حضور مرآ**تی 548** حضوره 8 الحظيرة الإلهية 209 الحفظ 177، 187-188 الحق حَق 26، 75 الحق المخلوق به 193، 336، 518-519، 531 الحقائق الإلهية 147، 167 الحقائق الإلْهية والكونية 403، 407 الحقائق الطيارة 287 الحقائق الكُلنة 454 الحقائق الكونية 147 الحقل النويتيكي 49 حقيقة الحقائق 454، 508، 518 حقيقة الظاهرة 118 الحقيقة الكُلتة 216، 467، 493 الحقيقة المحمدية 105، 322-323، 454-455، الحقيقة المزدوجة 265-265 حقيقته الأنطولوجية 145 حكم التجلّى الذاتي 521 حکم کانطی 11

الحلُول 79-80، 94، 386-385، 543

حلوليًا 88

خارج النسبة 493

الرؤى الصادقة 499 الرؤيا 8، 171، 175، 260-259، 296-295، 537 (535 (519 (500 رؤيا الخيال 287 الرؤيا الصادقة 514 الرؤية 304، 307، 319، 391، 419، 537 550 الرؤيوي 22، 88، 293، 507، 530، 534 الرائي 487 راعي الوجود 243، 245 ال ب 27 الربوبية 154، 241، 342، 369، 384، 436-480 497-496 449 443-440 438 الرتبي 454 رجال الأعراف 126 الرحمان 118 الرحمانية 154 الرسم 402 الرسوم 151، 536 رفرف العناية 253 الرقائق 265 رقائق العالم 264 رقيقة 265 الرمز 258، 266، 293، 296 رمزى 293 الرمزية 293، 507 الرهبانية المسيحية 84 الرواقية 92 الروح الأمين 134، 148 زَبُورِ 141، 157 زمانيّة الفَهْم 157 الزهرة 341، 484 سؤال قضوى 291 الساتر 405 السامعة والميصرة 373 سبحات 381، 403

خيال العامة 523 الخيال الفاعل 530، 530 الخيال الفعال 293 خيال في خيال 506 الخيال المتصل 179، 517، 519، 521، 523 الخيال المطلق 179، 454-455، 460، 499، 530 \$518-517 \$503 الخيال المعرفي 547 الخيال المنفصل 175-176، 217، 235، 280، 499، 491، 455، 447، 307، 294، 531-530 528 522-521 519 الخيال والمتصورة 191 الخيال والمعراج 126 الخيال والوهم 187 الخيالي 523، 528 الخيالي البرزخي 293 الخيالي والرؤيوي 541 الخيالية 187 الدائرة الفينومينولوجية 55 دائرة المحايثة متعالية 47 الدازين 59، 73-74، 76، 130 الدازين الهيدغرى 10 دُغُمانيًا 82، 286 دُغُمائيَّة 11، 398 دلالة العين 26 الدليل التفكري 166 الديمومة 147، 396 الذات 497

الذهبية 265، 484-483 السذوق 369، 375-376، 387، 474، 480، 222، 524، 530، 533، 533، 553 الرؤى 225-226، 434، 528، 535، 553

415

الذكر 187، 240، 534

الذات الإلهية 94-95، 195-195، 220، 237

الـذاكـرة 184، 187، 198، 200، 202، 226،

السوحة 375 السيكولوجية المتجرسة 1 السيكولوجية النخالصة 39 السيمانطيقا 136 السيمانطيقيين 120 شاكلة 470 الـــــــ 170، 330، 404، 437، 438، 538-الشاهد 108، 344 شخصيات سماوية 23 شدة ظهوره 68 شذرات 19، 104 الشعر 268 الشك المنهجي 100 الشكل 309، 470 شكل 468، 472-470 الشكور 27 الشمس 341، 376، 484 الشهادة 140، 505، 530, 543-542 شهود 393 شيئية الثبوت 414، 416، 421، 423، 427، صاحب الأدلة النظرية 25 صاحب شم 206، 264 صاحب لمس 206-207 صاحب الوجد 362، 364 الصادر 337، 342 السيكولوجي 15، 52، 74، 86، 238، 360- صدر 336-338، 342، 369 الصدور 336-337، 339، 342 السيكولوجيا 23، 38-39، 47، 86، 90، صعيد الخيال المتصل 528 الصناعية 321 الصورة الإلهية 118 الصورة المكافحة 74، 91، 180، 204-205، 395 391 382 362 321 257 سيكولوجيا الخيال 501 551 ,549 ,527 ,441 ,422 السيكولوجيا الصوفية 86 السيكولوجيا النبوية 170 الضراح 525 الضربة 37 سيكولوجية 13، 23، 74، 87، 91، 99، الضَرْتَيْن 154، 539 .521 .517 .501 .392 .239 .116

طبائع إيديتيكية 55

431 405-404 .... السدرة 480 سذرة المنتهى 480 السدفة الترابية 252 552 .539 سر الربوبية 437 سرها 437 سريان 409 السعادة 338، 498 السَفْسَطائية 268، 280، 370 السكون 242 سلطان الخيال 502 السماء 518 السماء الأولى 341 السماء الرابعة 376 السماع الطبيعي 185 السماوات 27 السماوات السبع 376، 455 السوسيولوجيا 23 سوق الجنة 287، 500، 509، 514 سوى الله 331 سيكو ـ روحيًا 522 536 .517 .501 .361 433 ,361 ,243 ,170 السيكولوجيا الإمبيريقية 86 السيكولوجيا الخالصة 39، 41

531

-523 (520 (481 (471 (454-453 (451 \$544-543 \$540-539 \$536 \$534 \$524 547-546 العارفون بالله 207 العاقل عن الله 192 العاقل للبيان 192 العاقلة 180، 184 العالم 70، 323، 384 عالَم الأجسام 27، 481 عالم الأسماء الإلهية 126 عالم الأمر 455، 518 عالم البرزخ 125، 287، 479-478، 507 عالَم البرزخ والجبروت 126 عالم التدوين 68 عالم الجبروت 76، 287، 496، 499، 507 عالم الحس والشهادة 455، 497 عالم الخلق 455 عالم الخيال 188، 501، 507-508 عالم الخيال والرمز 293 عالم الشهادة 188، 209-212، 453، 455، \$\cdot 545 \cdot 538 \cdot 536 \cdot 515 \cdot 512 \cdot 495 550 عالم الغيب 124، 212، 495، 505، 512، 515 عالم الغيب المطلق 496 عالم الغيب والمُلكوت 126، 140 عالم المثال 501، 506، 508 عالم المُلك 140، 507 عالَم المُلْك والشهادة 124، 126 عالم الملكوت 496، 507 العالَم المهيم 193-194 عالمية الإنسان في العالم 74 عبودة 244-244، 436-435، 436-244، 440-438،

538 445 442

عبودية 244، 433، 538

الطبيعة 16، 27، 309، 455، 458، 458، 462 476 ,469 ,467-465 الطبيعة والجسم الكل 458 الطبيعة والهباء 465 الطبعية 469 الطُروس 118 الطلسم 161، 505، 514 الطلسم المُسلّط 15 طلسماً 161، 514 طلسمات 15، 549 طوباوية العقل 290 طوبوغرافيا 144 طورولوجيا 256 طوبولوجيا الخيال 176 الظاهر 26-27 ظاهراتي 35، 62 ظاهراتية 35 الظاهرة \_ المؤشر والظاهرة \_ المضللة 64 الظاهرة 35-36، 117-118، 401 ظاهرية 63، 159 ظاهرية الظاهرة 58، 62 ظهر 117 الـظـهـور 37، 40، 56، 62، 64، 76، 116- عالم العقول الكُليّة 455 118 ظهور تجلّياتي 116 الظهور حجاب 490 ظهور الغباب 65 ظهور ما يظهر 57 ظهور محتجب 7 الظهور والغياب 65 الظهور وبالمظاهر 66 الظهورات الذاتية 40 ظهوره حجاب 547

.440-439 .398 .364 .332 .323 .319

535 .518 .492 .488 .485 .476 العقل القابل 48، 193، 235، 254، 285-542 (483 (284 العقل الكُلِّي 338 العقل الكوني 545 العقل المستفاد 193، 507 العقل الميتافيزيقي 541 عقلاء المجانين 249 العقلبة الحسابية 18 العلاقات الظاهراتية 46 العلاقة المعيشية 70 الملة 327-327، 336-337، 339، 344-342، 378 علَّة العلل 329 العلَّة والمعلول 328 الملّا, 327-330، 408 علم الأرجل 15 علم الأنفاس 205 علم البرازخ 500 علم التجلُّي الإلْهي 254 علم الحروف 155 علم الستور 145 علم الضرتين 15 العلم اللدني 246، 256 علم المرايا 254 علم النفس الفينومينولوجي 39 علم النكاح 254 علماء الرسوم 101، 103 العماء 207، 393، 393، 454، 454، 457 547 (519-518 (499 (497 (482 العماء إلى العوش 409 العمائية 518 السعقل الأول 27، 176، 193-194، 235، العنصر الأعظم 322 474، 457، 459، 464-462، 466، عوارض 474

العتبات 16، 26، 105، 290، 302، 302 العدد المكسور 477 عدد المنازل 454 العدمة 169 عرج 252 السعسرش 27، 118، 146، 207، 305، 450. 518 478 474-472 455-454 العرشية 154 السفسرَض 234، 275، 279، 281-281، 334، 334- عقلاني قَبْلي وإيديتيكي 41 354 , 349 العرض 26، 96، 327، 351 العرض الذاتي 64-66 عَرَض العالم 471 عرض ومظهر 117 عَرَضاً 354-353 الغَرَضيّة 269، 279، 435، 442، 543–543 عَرَضية المرآة 282 العرفان 8، 90، 92، 171 العُروج 25، 106، 169، 252-254، 445 غروج التابع 25 عُروج صاحب النظر 25 العزّة 442، 484-485 عزتها 484 عصور العالم 74 السعسطاء 73، 242، 330-331، 343، 418، علم الفراسة 206 489 450 العطاء الإلهي 534 عطاء البدامة 331 العطاء المطلق 60، 62، 70 العطاء الواهب الأصلي 331 عطاءات 534، 547-548 عطارد 341 العطايا 331 العقار 7-8، 25، 188، 429

الغنى 27 الغياب 9، 76، 116، 132، 210 الغياب ظاهراً 118 غياب الظهور 65 الغيب 15، 307، 530، 543-542 غب الغب 210 الغيب المطلق 18، 310، 492، 497 الغبرية 252 الفاعل 499، 524 الفانتازيا 500-501 فتح أسرار 5 الفتح المُبين 107، 166 الفتوة 163 الفتوحات 105، 110، 123، 164، 295 الفتي 108، 154-155، 164-163، 257، 259-278 (271-270 (260 الفحص الإبستيمولوجي 240 الفحص السيكولوجي 87 حكم الخيال 516 الفردية 252 الفرقان 123 الفزيولوجيا 522 الفصل 321، 503 فصل الخطاب 129 فصل المنازل 106 فعل تجلّياتي 65، 154 فقر الراعى 244 قوة الوجود 426 فكر 7-8، 188 الفكر الأفلاطوني 178 الفكر الأكبري 8، 88 فكر فيلصوفي 554 الفكر المتحرك 20 فكرة الحب 95

عوالم الشهادة 307 العَوْد الأبدى 468 العيان البصرى 175 العيان المقولي 46 الـعـيــن 319، 360، 368، 403، 418-419، 492 421، 429، 437، 468-466، 477، الغيب الإضافي 18، 66، 68، 492 537 ,522 ,508 ,504 عين الأشياء 417، 419، 422 العين الثابتة 419-420، 435-436، 439 عين الجمع 50، 105، 162، 294، 322، 407 الفاصل 504، 513 عين الحجاب 247 عين الحس 400 العين الحسنة 183 عين الحق 313، 318، 422 عين الخيال 179، 189، 400، 471، 537، 546 عين الشيء 420 عين الفّهم 50 عين الممكن 328، 427-426 عين المنازلة 107 عين الواجب 431 عين واحدة 321، 344، 371 العين واحدة 420

عين الوَجْد 50

عين الوغى 50

عيناً ثابتةً 519

486

عين الشيء 421

الغالب 470

الغاذية 187، 465

غلبة 308، 470-469

الغلبة الإلهية 469

عين الوجود 50، 308، 328، 343

عـيـنـه 367، 419، 421، 441، 467، 484،

عينه الثابتة 243، 422، 435، 439، 445

الغطاء 64، 76، 242-242، 331-330، 535

فينومينولوجيا الإدراك 39 فينومينولوجيا البداهة 67 فينومينولوجيا بصرية 25 فينومينولوجيا ترانسندنتالية 38، 41، 57، 60 فينومينولوجيا الحروف 133، 135 فينومينولوجيا سيكولوجية 38 فينومينولوجيا الغياب 7، 9، 24، 27، 35، .344 .146 .118-117 .76 .68-64 .48 .510 .490 .478 .427 .417 .390 551 ,546 ,512 فينومينولوجيا الغياب أو الاحتجاب 34 فينومينولوجيا الكشف 307 فينومينولوجيا مثالية 69 فينومينولوجيا الوجود 26 قاب قوسين 106-107 قبة أرين 163 القَبْلي 45، 51، 248، 364، 364 القدمين 387، 476-477 القُدُّوس 153، 375 قرآن 141، 157، 289 القرآن الجديد 119، 121، 147-148 القصد 51، 54، 59، 84، 130، 309، 322، 523-522 487 القصدى 51، 53-55، 70، 76 القصدية 39، 51، 53، 59، 61، 63، 69-175 .141 .73 .70 قصدية الكلام 124 القطب 108، 194، 264-263

فكرة الصدور الفلسفية 26 الفلسفة الإسلامية 95 فلسفة ترانسندنتالية 42 الفلسفة الغربية 94 الفلسفة اليونانية 92، 95 الـفَـلُـك 179، 182، 466، 468، 474، 476- الفينومينولوجيا الخالصة 38 477 فَلُك الأطلس 27، 455، 468، 471، 474، فينومينولوجيا العقل 24، 45، 176 476 فَلَكَ البُرُوجِ 474 فَلُكُ الحواس 182 فلك القمر 311 فلك الكواكب الثابتة 455 الفلك المحط 341 فَلَكُ المنازل 27، 466، 474، 477، 479 فَلَك الولاية 330 الفناء 26، 68، 247، 353، 382، 391-398، 535 ,526 ,439 ,435 الفناء والبقاء 398 الفَهُم عن الله 131، 153 الفّهم القبلي 130 في الأعيان 395 الفدانتا 83 الفيزيولوجي 58، 176، 184 الفيزيونومية 85 الفيض الأقدس 342، 430، 494-495، 497 القصد الإدراكي 54 الفيض المقدس 342، 430، 495، 497 الفيلصوفية 109 الفينومينولوجي 21، 23-25، 28-29، 33-38، 48-39، 50-55، 57-63، 65-67، 69- قصدية روحية 100 77، 82، 87، 91، 100، 111، 114- القصدية الفينومينولوجية 75 118 126 126 141 139 126 180، 209، 250، 304، 310، 319، قصدية المتكلم 129 331، 355، 360، 382، 391، القصدية والاختزال 63 401، 410، 413، 438، 452، 490، قصدية الوعى 51

495

القوى الخيالية 190

القوى الروحانية 180

القياس 344، 535

قياس الغاتب على الشاهد 266، 343، 381 الكبريت الأحمر 540، 547 كتاب مسطور 99، 123 كتابة حلزونية 19 الكتابة الوجودية 283 الكتابة الوجودية الإلهية 20 كُتلوى 120 الكثرة 26 كثيب الرؤية 209 الكرامات 18 الـكُــرْب 14، 296، 302، 408، 447، 474، 529 (491 السكُورسين 27، 387، 455، 474-474، 476، الكشف 8، 72، 76، 82، 105، 119، 119، 132-,242 ,213 ,176 ,170 ,143 ,133 .272-269 .265 .259-258 .256-254 317 ,294 ,291 ,286 ,284 ,274 384 380 360 353 325 323 ,498 ,450 ,436 ,431 ,412 ,386 553 (535 (529 (527 (522-520 (513 الكشف الخيالي 513، 520 الكشف الصوفي 179، 294 كشف الغطاء 76، 331 الكشف والتجلّي 520 الكشف والوجدان 22 الكعبة 525 عطاء 41 علم إيديتيكي 39 كل ما سوى الحق 466 الكلام الإلهي 120-121، 127، 129-134، .153-151 .149 .146 .144-143 .140 171 , 166 , 158 , 156

القطب الإمام 263 القلب 8، 25 القلب الفينومينولوجي 40 القلم 16، 154، 333، 393، 464-463، 466، 545 .476 القلم الأعلى 313، 459، 488 القلم الإلهي 459 القمر 341، 484 قوة الأشياء 478 **قوة برزخية 285** قوة التخيل 185-187 القوة الحاسة 181 قوة الحس 177، 180 القوة الحسية 181-184، 194 قوة الحفظ 177 قوة الحكم 513 قوة حيوانيّة 184 قوة الخيال 177-178، 180، 513 القوة الخيالية 188، 190-191، 194 القوة الذاكرة 194، 198 القوة العاقلة 235 القوة العقلية 141، 192، 194-196 القوة الغاذية 181، 184-185 قوة الكلام الإلهي 103 القوة المُتَخَيِّلة 183، 185، 198 القوة المصورة 177، 187 القوة المفكرة 141، 190، 193–194، 200، 294 (225 (202 القوة الناطقة 181، 183 القوة النزوعية 183 قوة الكلام 103 قوة هيولانية 178 قوة الوجود 103، 426، 539 قوة الوهم 179

القول الإلهي 132

القوى الحسية 180

الما \_ فوق 175 ما سوى الحق 359 مادة لا مادية 111، 529 المادة اللامادية 530 الـماكروكرسيم 74، 301، 303، 307، 318-346 ,319 المانوية 388 الماهيات الأيدوسة 46 الماهيات الخالصة 48 ماهمة 7 الماهية القصدية 55 الميادئ 70 مبدأ أكبري 240، 309 ميدأ الميادئ 57، 61، 63، 67، 175 المتباين 135-136، 139، 541 متجدد 153 المُتَجِلِّي 244، 309، 331، 356، 423، 453، 524 464 المتحجب 529 المتحرك بالقصد 487 المتخيّل 111، 115، 132، 186، 190، 210، ,519 ,517 ,501 ,499 ,282 ,217 530 المُتَخَيِّلَة 180-181، 188، 184، 235، 515، 517 مترادفة 136 متزامنة 136 المتشابه 136 مُتشظَّته 132 المتصل 27، 519، 350، 500 المتصل الإلهي 522 المتصوف 7 المتضايفين 437 المتعالى 7، 51-50، 54-55، 63، 72-73، 544-543 .390 .384 .380 .378-377 المتعالى المحايث 356

الكلام الصورة 124، 126-127، 129-131 كلام العالِم 142 كلام الله 122، 129، 132، 153 الكلام الماهية 124، 126-127، 129، 131 السكننز 136، 146–147، 320، 430، 461، 494 الكنز الخفى 146-147، 315، 320، 371، 414 الكواكب الثابتة 341 الكوجيتو الديكارتي 10، 70 كوجيطاطوم 52 الكوسموس 307 الكوسمولوجية 105، 293، 311، 372 الكون والفساد 185 الكونفوشيوسية 83 كيفية العرض 42 الكيمياء 251-252، 265 كساء السعادة 25، 169، 251-252، 281، 480 كيمياء الطبيعة 251 كينونة واحدة 80 كبوان 484 اللاتحجب 68 اللاموتية 546 اللسانيات البنيوية 145 لعبة الحجاب أو القناع 75 لُعبة المرآة 540 اللغة الإلهية 129-131، 133، 155 اللغة الإنسانية 131 لغة المرايا 20، 76، 541-540 اللواحق العامة 118 السلسوح 16، 186، 393، 459، 464-462، 545 .476 اللوح المحفوظ 27، 154، 313، 335، 455، 463-462 .459 اللوغوس 35، 453، 527، 535، 540، 545 المألوه 384

\$\.\frac{537}{523}\$-\frac{523}{513}\$-\frac{513}{512}\$\.\frac{487}{487}\$\.\frac{414}{414}\$ 540 المراتب 143، 254، 440، 445، 447، 454، 494 491 488 485 478 457 548-547 \$31 مراتب التجليات 522 مراتب في الوجود 492 مراتب المنازل 317 المراتب والمنازل 426 مراتب الوجود 76، 94، 124، 142، 144، 449 447 430 278 235 147 518 (499 (494 (491-490 (478 (454 المراتب الوجودية 103، 142، 262، 384، .489 .485 .477 .455 .447 .399 538 (501 (499 (491 المحايثة 26، 34، 36، 48، 51، 53-54، المرايا 332، 385، 454، 530-531، 535، 531-537 المرايا والبرازخ 279 المرايا والخيال والرؤيا 283 310–312، 379، 400-400، 428، 453، المرتبة 125، 144-141، 196، 235، 151، **.436 .386 .384 .378 .376 .368** 501 494-492 478 475 463 مرتبة الألوهبة 125 مرتبة الخيال 513 المرتبة الرابعة 501 مرتبة العبودة 246 مرتبة معينة 447 مرتبة الواحدية 419 مرتبة الوجود 144 المرتبة الوجودية 143-144، 412، 454، 485، 493 مرتبته الوجودية 480، 482-483 المرتبتين 306، 445، 449 الــمــرآة 95، 118، 118، 279-280، 321، المرجع 411، 427

مُركّباً هرمينيوطيقيًّا 383

المتكلم الإلهي 129، 131 المتكلم الصامت 15 متواطئة 136 المُتون 118 متوهم 354 متوهمة 355 المثالية الترانسندنتالية 60، 69 المثلة 251 مثنويًا 538 المجاوزة 256، 320 المُحسِّمة 135 مَجْمَع البحرين 15، 359، 398، 505–506، 547 \$517 المحاط 473-474 محايث 54 .380-377 .374 .73-72 .63 .56 543-542 (539 (390 (386 (382 المحايثة 61 المحجوب 65، 72، 103، 242، 308، 308، المربوب 241، 384، 529، 529 .546 .539 .529 .527 .519 .493 553 المحفوظ 186 المحيط 27 مُختزل 51، 55 المختفى 132 المخلوق 531 مخلوق على الصورة 481، 552 المخلوق في الاعتقادات 521 المخيلة 262، 326، 507 مداوى الكُلُوم 263-267، 287 المُدرَك 53

المذهب الأحادي 88، 93-94

-413 ,391 ,372 ,352 ,332 ,323

344 المعنى المتعدد 94 المعنى النويماتيكي 36 المعنى الواحد 94 معنة شئنة 183 معيّة وجود 183 المعيش 50، 53، 69، 72 المعيش معيش الإدراك 53 المعيش القصدي 54، 73 معيش محض 72 معیش نویماتیکی 53 معيش الوعي 54 المعيشات البسيطة 50 مفاتيح الغيب 147 المفاهيم الأكبرية 10 المفاهيم الفينومينولوجية 24 المفعول الإبداعي 193، 458، 458، 462، 545 المفعول الانبعاثي 321، 455، 463 المفكرة والعاقلة 180، 187، 189 مقاصد 152، 157، 238 المقاصد الإلهية 132 مقاصد الكلام الإلهي 144 مقاصد المتكلم 152 مقاصد الناقلين 144 الـمـقـام 99، 106-108، 169، 208، 262، 554 .547 .542 .436 .360 المقدر 27 المقدس 388 مقصد 238 مقصديات 115 المفولات 7، 292، 305، 313، 333-333، 549 (553 (472 (352 (348 (345 المقولات العشر 109، 333، 472-471 المُقيم 108

المستشرقون 85، 98 المستعارة والمتشابهة والمنقولة 136 المستفاد 429، 439 المستمر في الخلق 554 المستويات 547 المستويات الوجودية 457 المُسلّط 161، 514 المشائية 92 مشاكلة 471 المشاهدة العبانية 209 المُشَنَّه 135، 139، 379، 381، 384، 441 المشترك 136، 139 المشتقة 136 مشروعية الخيال 275 المصالحة 290، 387، 537 المصالحة بين الأضداد 372 المصالحة بين الضدين 378 المصالحة بين الضُرُّتَيْن 15، 285، 387، 398، 537 .517 السمصورة 177–178، 180، 184، 187–190، 211-210 مضاف 241، 358، 401، 403، 415، 437، مقاصد السامع 144 479 (461 (454 المضمرات 550 المطابقة 242، 279، 285، 357-358، 372، مقاصد المُتلقّى 157 536 ,471 ,388 المطلق 66، 360، 397 المُطلَق الهيغلى 10 المظاهر 66، 324، 326، 392 المظهر 64، 116-117 المُعاشة 121 المعتقدات 531 معدن القبضتين 517 المعراج 251، 254 معرفة المرتبة 219

المعلول 327-331، 332، 336، 339، 342-

الموجود الإبداعي 27، 453 موجود انبعاثي 27، 462 الموجود الثالث 333، 508، 518 الموجودية 232 الموضعي 43 الموضوع القصدي 41، 53-55 الموضوع النويماتيكي 36 مونوغرافيا 112، 114 .158 .141 .131 .96 .90 .88 .63 -243 ,235 ,228 ,225 ,209 ,163 387 (294 (292 (286 (250 (245 ,539 ,536 ,530 ,473 ,471 ,433 546 ميتافيزيقا الخيال 530 ميتافيزيقا الهوية 390 الميتافيزيقي 45، 49، 61، 75، 75، 96-96، .264 .219 .175 .127 .118 .105 322 306 301 294-292 288-287 387 380 378 375 353 330 -546 \544-542 \534 \517 \432 \391 549 ميزان الذهبية 251، 265 الميكروكرسم 74 الميكروكوسم 301، 303، 318-319، 346، 522 الناطقة 180، 183-184 النامية 465 النباتية 182 نجوديّة 534 النجوم 110 النزعة الأفلاطونية المحدثة 113

المُكاشف 72، 100، 139، 307 المُكتنز تجلي 146 المكنون 287 المُلاءَمة 471 الملامتية 126، 435 المُلُك إلى المَلَكوت 140 الملكوت 124، 307، 312، 505 الملكوت 124، 307، 312، 505 الموضوع النويماتيكي 36 المحاشلة 231، 484-483 (481، 484-483) المحاشلة 231، 484-483 (481، 484-483) 537 (535 (471 (374 الممكن 117، 153، 267، 283، 304، 307، مونيزم 94 318، 328–329، 331–333، 337، 339 الميتافلسفي 88-87 ,390 ,386 ,380 ,374 ,372 ,369 .445 .440 .439 .432–424 .423 .511 .505 .496-495 .464 .452 553 ,548 ,531 ,513 الممكن بذاته 26، 425 ممكن لذاته 427 الـمنازل 106-108، 262، 291، 313، 360، الميتافيزيقي ـ القضوي 535 547 .542 .478 .458-457 .454 المناز لات 107-108، 536، 554 المناسبة 99، 101، 143، 190، 193-194، .241 .238-237 .221 .218 .198 378 ،345 ،279 منزل المنازلات 107، 169، 313، 539 المنزلة 226، 477، 481 مُنزُّه 329، 356، 375، 381، 384، 441 المنطق القضوى 10، 259 المنفتح 68، 131 المنفصل 179، 350، 500، 517، 519 المنكشف 68، 131، 519 المُنميّة 187 المواضعة 120 الموت 533، 545 الموتات الأربع 262

نمط العرض الذاتي 64 النموذج القضوي للعقل 289 نموذج الكشف 289 نهر الديمومية 554 191، 198، 208، 232، 232، 317، 317، النويم 36، 50، 53-55، 69، 70، 198 الهَاء 16، 27، 458، 458، 462، 468، 492 الهباء الصناعي 467 الهباء الطبيعي 467 هباء المولدات 467 هرمسية 90 الهرمينيوطيقا 24، 34، 58، 69-71، 82-81، -135 (133-131 (127 (124-119 (108 (151 (149-146 (144 (142-139 (136 (167 (164 (162-161 (158-155 (153 384-383 (239 (170-169 الهرمينيوطيقا الأكبرية 24، 119، 155-156، 168 هرمينيوطيقا الذوق 148 الهرمينيوطيقا الروحية 171 النَفُس الرحماني 264، 302، 457، 462، هرمينيوطيقي 23-24، 37، 69-70، 77، .147-146 .144 .139 .137-136 .133 280 (166 (157-156 (153-152 (149 490 485 297 286 الهرمينيوطيقي الأكبري 131 هرمينيوطيقية أكبرية 132 الهنة 175، 264-265، 394، 524-522، 346 الهوسيرلية 69 هيرموإيتيمولوجيا 120 الهيولاني 178 مُيولانية 186 الهيولي 127، 185، 338، 467

النماذج المثالية 127

نزعة التجلّى 116 نَزُهت 137، 375، 377 النزوعية 184 النزول 150، 159، 169 نزول الحق 107 النسب 100، 105، 142، 143، 179، 179، 149، 90، 49، 70، 198 329، 331، 336، 342–343، 350، النويماتيكي 55 350–360، 365–366، 370، 372، 999- النيوتيكو\_ نويماتيكية 50 465 ، 403-403 ، 424-423 ، 452 ، الهاضمة 465 .520 .515 .493 .487 .467 .464 548 (540 النسخة 279 نسق أركيتيبي 87 النسق الفيلوصوفي 80 النشأة الذاتبة 265 نظام الحدس 57 نظام القلب 100 النظر 7 النظرة الاستشراقية 85 النظرة البرزخية 294 النفس 185، 459-458 النفس الإلهي 20، 162 نفس الرحمان 106، 302، 482 482 473 النفس العاقلة 338 النفس العالمية 338 النفس الكُليّة 335، 462-463، 476 النفس الكونية 338 النفس الناطقة 177، 187، 323، 492، 516 النفوس الجزئية 252، 254، 338 نفي التشبيه 381

النقباء 320

النكاح 86، 478، 482

النكاح الغيبي 86، 389، 463، 497

الوجود البرزخي للخيال 530 الوجود الحق 133 الوجود الخيالي 522 وجود الدازين 76 الوجود الرُنِّبي 8، 143، 206، 461 الوجود على الصورة 448، 452-453، 456، 463 وجود القصدي 75 الوجود الماهوى 95، 355، 358، 452 الوجود المتخيل 360 الوجود المسطور 393 الوجود المضاف 8، 18، 133، 151، 220، 362 350 331 306 254 241 399 .395 .382 .379 .377 .372 £521 £506 £451 £415 £409 £405 547 .544 .531 وجود الممكن 425 **وجود منتشر 75** الوجود المنفتح 242 وجود نسبى 423 الوجود وظهوره 26 الوجوه 152، 157، 368، 368، 442، 460، 498 .484 الوجوه الأصلية النمطية 111 وجوه في جهات 157 الوحدانية 79 الـوحـدة 26، 79، 283، 308، 327، 350، 388-387 385 373-367 360-358 444 408 401-400 395 393-392 544-542 \ 477 \ \ 460 وحدة الأديان 155، 290 وحدة الأسماء الإلهية 366 وحدة الأعبان 344

الواجب 343، 426-425، 440، 513 الواجب بالذات 380 واجب بغيره 339 الواجب لذاته 427-425 واجب الوجود 101، 328، 339، 411، 423، الوجود الذهني 465 511 440 427-425 واجباً بغيره 425 اله احد 364 الراحد 308، 365، 385، 490 واحد العين 487، 508 واحدَان 385 واحدة 385 الواحدية 347، 386، 419، 497-496 الواردات الإلهبة 248 الراسعة 309 الراقعة 263، 265، 267، 269، 271 الواقفون 150-151 الواهب 354 الواهب الأصلى 62، 175، 498 الوثوقية 226، 553 الوجد 361-364، 553 وجد الواجدين 362، 364 الــوجــدان 8، 50، 361–362، 396، 543، وجوده الماهوى 169 553 \ 546 وجــه 157، 371، 372، 378، 405، 442 510 ,508 ,498 ,470 ,461-459 الوجه الخاص 253 الوجوب 426 الوجوب بذاته 425 وجود ـ في ـ العالم 74-75، 305 الوجود \_ هنا \_ في \_ العالم 70 الوجود \_ هنا 74 الــوجــود 7-8، 26، 70، 79، 323، 426، وحدة الأحدية 365 460 , 429 الوجود الإمكاني 243 الوجود البرزخي 537

الورثة 150 الورثة والأنساء 150 الوصل 321، 503، 513 الوضع المتعالى 55 وظيفة تخيلية 112 وظيفة الخيال 111، 184 وظيفة الخيال الأنطولوجية 286 الوعى 56 وعي أصلي واهب 116 الـوهـم 187-188، 195، 355، 472، 523، 530 ,527 الوهمية 180، 184، 187، 202 وحدة المخلوقات 372

الوحدة الأنطولوجية 231، 371 وحدة الحق 169 وحدة الشهود 93، 392-395، 438 وحدة الكثرة 368، 372، 379 وحدة الكلمة 387 الوحدة المطلقة 372 وحدة الموجود 544 وحدة الواحد 365 وحدة واحدة 371 وحدة الوجود 24، 77، 80، 82، 87، 89، الوعى الأناوى 391 93-99، 98، 105، 169، 171، 183، الوعى القصدي 41، 51، 140 198، 219-221، 231، 234، الوقاية 237 189ء 237، 241، 301، 309، 328، 344، الرلاية 74، 205 346، 351، 353-354، 367-365، 365، الولى 8، 330، 380، 537 368، 371، 374، 377، 379، 385، الولى الوارث 123 387-387، 391-391، 398، 400، 417- الوهب 343 431-430 428 425 421-420 418 .475 .460 .451 .449 .440 .438 544-542 ,506 ,502 وحدة وجود عالِمة 360

## فهرس الموضوعات

|    | مُقدِّمة عامة: إشكاليَّة البحث وأطروحته وصعوباته                     |
|----|----------------------------------------------------------------------|
| 7  | ما معنى قراءة فكر ابن عَرَبي؟                                        |
| 7  | 1 ـ طرح الإشكال وبناء أُطروحة البحث                                  |
| 11 | 2 ـ عن قراءة الخطاب الأكبري: جدل الإرادة والتأويل                    |
| 17 | 3 ـ بين الإرادة والكتابة                                             |
| 18 | 4 ـ الصعوبات                                                         |
| 23 | 5 ـ عرض مختصر لأقسام البحث وأبوابه وفصوله ووصوله                     |
|    | القسم الأول                                                          |
|    | الإطار النظري والمنهجي للبحث                                         |
| 33 | الباب الأول: البحث عن مُبرِّر فلسفي لفينومينولوجيا الغياب            |
| 33 | مُقدّمة                                                              |
| 38 | الفصل الأول: فينومينولوجيا هوسرل                                     |
|    | 1 ـ علم النفس والفينومينولوجيا                                       |
| 42 | •                                                                    |
| 47 | 3 _ حدس الفرد وحدس الماهية                                           |
| 49 |                                                                      |
| 51 | 5 _ مفهوم القصدية                                                    |
|    | الفصل الثاني: الفينومينولوجيا والأنطولوجيا من هوسرل إلى هيدغر        |
| 57 | أو من فينومينولوجيا البداهة والحضور إلى فينومينولوجيا الوجود والغياب |
| 61 | 1 _ الفينومينولوجيا والميتافيزيقا                                    |

|            | 2 ـ مفهوم الظاهرة: من فينومينولوجيا هوسرل إلى فينومينولوجيا هيدغر  |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| 62         | البحثُ عن مبرر فلسفي لفينومينولوجيا الغياب                         |
| 69         | 3 ـ حاجة الفينومينولوجيا إلى الهرمينيوطيقا                         |
| 72         | 4 ـ الاختلاف الأُنطولوجي أو من الموجود إلى الظاهرة                 |
| 76         | استنتاج                                                            |
| 79         | الباب الثاني: فكر ابن عَرَبي بين المصدر الإلهامي والكتابة النسقية  |
| 79         | مُقَدَّمَةً: من هو ابن عَرَبي؟                                     |
| 82         | الفصل الأول: عن منهج القراءة: وحدة الوجود بين العقيدة والمنهج      |
|            | الفصل الثاني: نظام الفكر الأكبري يقوم على التناسب الخفي            |
| <b>9</b> 8 | ·                                                                  |
| 111        | الفصل الثالث: القراءة الفينومينولوجية لفكر ابن عَرَبي: هنري كوربان |
| 120        | الفصل الرابع: الهرمينيوطيقا الأكبرية                               |
|            | <ul> <li>الظاهر والباطن ومشكلة الفَهم</li></ul>                    |
| 126        | 2 ـ العوالم الأربعة ومشكلة الفَهْم                                 |
| 127        | 3 ـ القراءة بين العلم والفَهُم                                     |
| 155        | 4 ـ قواعد الهرمينيوطيقا الأكبرية                                   |
| 163        | 5 ـ الظروف الروحية للتأويل الأكبري                                 |
| 171        | استنتاج                                                            |
|            | القسم الثاني                                                       |
|            | فينومينولوجيا العقل في فكر ابن عَرَبي                              |
| 175        | مُقَدِّمة                                                          |
| 177        | الباب الأول: العقل في قوى الإدراك                                  |
| 181        | 1 ـ القوة الحسيَّة                                                 |
| 183        | 2 ـ القوة المُتَخَيِّلةُ                                           |
| 190        | 3 ـ الْقُوةَ الْمُفْكُرةَ                                          |
| 102        | 7°17-11 7 71 A                                                     |

| 198   | 5 ـ اللقوة الشاكرة                                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 198   |                                                                         |
| 199   | القصل الثاتي: محدودية وظائف العقل                                       |
| 199   | <ul> <li>العقل بين الحس والخيال: من المخطئ الحاكم أم الشاهد؟</li> </ul> |
| 209   | 2 ـ شرف الحس على العقل                                                  |
| 212   | 3 ـ العقل بين القطع واليقين                                             |
| 215   | الباب الثاني: العقل والعلم وانتصار العقل القابل                         |
| 215   | الفصل الأول: مفهوم العلم وتبعيّة العلم للمعلوم                          |
|       | الفصل الثاني: العقل بين الفكر والقبول/جدل العلاقة بين العقل والفكر      |
| 223   | انتصار «الفكر» أم العقل القابل؟                                         |
| 231   | الفصل الثالث: العقل والمماثلة                                           |
| 236   | الفصل الرابع: هل ينبغي ترك الفكر ومتى؟                                  |
| 241   | الفصل الخامس: العقل والحرية                                             |
| 246   | الفصل السادس: العقل والقلب                                              |
| 251   | الفصل السابع: العقل وكيمياء السعادة                                     |
| 254   | استنتاج                                                                 |
|       | الباب الثالث: العقل والوجود في مقام «نعم» و«لا»، أو في اللقاء           |
| 255   | بين ابن عَرَبي وابن رشد: حوار بين الفلسفة والتصوف                       |
| 255   | مُقدِّمـة                                                               |
| العقل | الفصل الأول: حضور ابن رشد في فكر ابن عَرَبي أو مرتبة                    |
|       | من الوجود                                                               |
| 258   | 1 ــ مناقشة وجهة نظر نصر حامد أبو زيد، وعبد الفتاح كيليطو               |
|       | 2 _ حوار مفترض مع د. محمد المصباحي                                      |
| 286   | الفصل الثاني: وجهة نظر هذا البحث                                        |
| 294   |                                                                         |

## القسم الثالث فينومينولوجيا الوجود في فكر ابن عَرَبي

| 301 | مُقَدَّمةمُقَدِّمةمُقَدِّمة المستمين المستمين المستمين المستمين المستمين المستمين المستمين المستمين |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 303 | الباب الأول: العالَم بين ابن عَرَبي والفلاسفة                                                       |
|     | الفصل الأول: العالَم أمام الإنسان إنسانية العالم وعالميَّة الإنسان:                                 |
| 303 | ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِى أَنفُسِمْ ﴾                                            |
| 317 | الفصل الثاني: العالَم بين الآية والدليل                                                             |
| 327 | الفصل الثالث: العالَم بين العلَّة والعطاء                                                           |
| 333 | الفصل الرابع: الآيات والمقولات                                                                      |
| 336 | الفصل الخامس: مناقشة فكرة الصُّدور الفلسفية                                                         |
| 344 | استنتاج                                                                                             |
| 345 | الباب الثاني: عين الوجود وظهوره أو التقاطب التكميلي                                                 |
| 345 | مُقَدِّمةمُقَدِّمة                                                                                  |
| 348 | الفصل الأول: أُنطولوجيا الماهية واأُنطولوجياً؛ العَرَض                                              |
| 361 | الفصل الثاني: الوَجْد والوُجود                                                                      |
| 365 | الفصل الثالث: الظهور باعتباره عتبةً بين طرفين                                                       |
| 365 | 1 ـ «وحدة الوجود» بين الوحدة والكثرة                                                                |
| 374 | 2 ـ (وحدة الوجود) بين التنزيه والتشبيه أو التعالي والمحايثة                                         |
| 388 | 3 ـ اوحدة الوجودا بين الحَق والخَلق                                                                 |
| 391 | 4 ـ •وحدة الوجود، وتجربة الفناء والبقاء                                                             |
| 398 | 5 ـ وحدة الوجود ومسألة الظاهر والباطن                                                               |
| 405 | استنتاج                                                                                             |
| 407 | الباب الثالث: ظهور الوجود: الأعيان الثابتة والأسماء الإلهيَّة                                       |
| 407 | نقذت                                                                                                |
| 410 | لفصل الأول: الأعيان الثابتة ﴿ووحدة الوجودِ ﴿                                                        |
| 410 | 1 ـ الأعيان الثابتة بين الوجود والعدم                                                               |
|     |                                                                                                     |

| 412                    | 2 _ الأعيان الثابتة بمثابة ظلال                            |
|------------------------|------------------------------------------------------------|
| 413                    | 3 ـ معدوميَّة الأعيان الثابتة                              |
| 414                    | 4 ـ شيئيَّة النتبوت أو المعدوم                             |
| 416                    | 5 ـ مفهوم الشيء في شيئيَّة الثبوت                          |
| 417                    | 6 ـ ما معنى (سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها)؟             |
|                        | القصل الثاني: عودة إلى مناقشة ابن غربي للقلاسفة:           |
| 425                    | حول مفهوم اللممكن بقاته                                    |
| 433                    | القصل الثالث: الأعيان الثابتة والعبودية                    |
| 445                    | استتاج                                                     |
| لِلْهِيِّةِلالْهِيِّةِ | الباب الرابع: مراتب الوجود وحضراته وعلاقتها بالأسماء اأ    |
|                        | مُعَدُّت                                                   |
| ئىياء                  | الفصل الأول: الظهور تحقيق لآثار الأسماء الإلٰهيَّة في الأن |
| 454                    | الفصل الثاني: الأسماء والأشياء                             |
|                        | 1 ـ العقل الأول واللوح المحفوظ: المفعول الإبداعي           |
| 455                    | الاسمان البديع والباعث                                     |
|                        | 2 ـ الطبيعة والهباء: الإسمان الباطن والآخر                 |
|                        | 3 ـ الجسم الكل والشكل: الاسمان الظاهر والحكيم              |
|                        | 4 ـ العَرْشُ والكُرْسِيُّ: الاسمان المحيط والشكور          |
| تر 474                 | 5 ـ فَلَك الأطلس وَفَلَك المنازل: الاسمان الغنيّ والمُق    |
|                        | 6 ـ بداية السماوات السبع والاسم الرب                       |
| 481                    | 7 ـ عالم الأجسام والأركان والمولدات                        |
|                        | استنتاج                                                    |
| 491                    | الباب الخامس: الخيال والحضرات الوجودية                     |
| 491                    | مُقدِّمةمُقدِّمة                                           |
| 492                    | الفصل الأول: حضرات الوجود                                  |
| 499                    | الفصل الثاني: الوجود والخيال                               |

| 501    | 1 ـ شرعية الخيال                                 |
|--------|--------------------------------------------------|
| 503    | 2 ـ برزخية الخيال-الوجود                         |
| ساعماع | 3 ـ الخيال بين القوة والضعف، وبين الضيق والاتس   |
| سل     | 4 ـ التجلّي الخيالي. الخيال المتصل والخيال المنف |
|        | 5 ـ الخيال، القلب والهمَّة                       |
| 526    | 6 ـ العالَم والحُلُم                             |
| 528    | استنتاج                                          |
|        | الخلاصة                                          |
| 555    | المصادر والمراجع والمقالات                       |
| 555    | أولاً: المصادر باللغة العربية                    |
| 560    | ثانياً: المراجع باللغة العربية                   |
| 563    | ثالثا: المصادر والمراجع باللغة الأجنبية          |
| 567    | فهرس الأعلامفهرس الأعلام                         |
| 571    | فهرس المصطلحات                                   |

