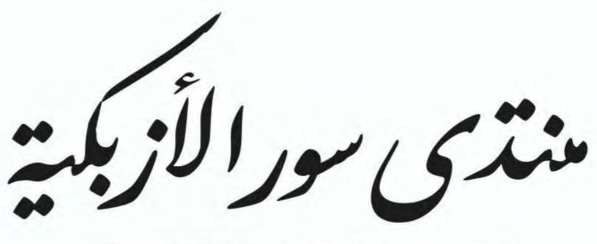
المكتبة الصوفية

الماري ا

ستأليف أ.د/أحمعبدالرميمالسايج

المضاشر مكتبة النفت افة الديسية



WWW.BOOKS4ALL.NET



تأليف أ.د/أحميمبالرميمالسايح

الناشر مكتبة الثقت افة الديبنية

جميع الحقوق محفوظة للناشر الطبعسة الأولسي الطبعسة الأولسي ١٤٢٧ هـ / ٢٠٠٦م الناشسر الناشسر الناشسر مكتبة الثقافة اللينيسة مكتبة الثقافة اللينيسة ١٤٦٥ شارع بورسعيسد/ القاهرة ت ، ٥٩٣٦٣٧٠ ما قاكس ، ٥٩٣٦٣٧٠ ما توزيع الظاهر ـ القاهرة حس.ب ٢١ توزيع الظاهر ـ القاهرة حسادة و-mail:alsakafa\_alDinaya@hotmail.com

| Y++7/AYY+     | رقم الإيداع                |  |
|---------------|----------------------------|--|
| 977-341-270-9 | الترقيم الدولي<br>I.S.B.N. |  |

بيئه لمِللهُ الرَّحْمُ إِلَا حِيثُ مِ

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين الذي هدى السالكين طريق الحق إلى اليسقين. وفتح أمام عباده أبواب الرحمة. ووهب الإنسان ما به أشرقت على النفس أسرار الموجودات، وتجلت معرفة صانع الوجود، ومن إليه ينتهى كل موجود.

والصلاة والسلام على سيدنا محمد المبعوث رحمة وهداية للعالمين، قدوة أهل الحق والباحثين عن اليقين.

أما بعد. . .

فإن لله سبحانه وتعالى نعما تطالع الناس صباحهم ومساءهم وتحيط بهم من فوقهم ومن تحتهم وعن أيمانهم وعن شهائلهم، منها المنظور والمستور، والمعلوم والمجهول، تفيض عليهم بآثارها الملموسة في أنفسهم وفي آفاقهم. وفي طليعة هذه النعم التي أفاضها الحق تعالى على عباده. نعمة الحياة والإيجاد. نعمة الخلق والإمداد والإعداد، مما غدا به الإنسان أعظم آية من آيات الله في خلقه، تشكل أروع أداة للدلالة على وجود الخالق البارىء المصور، وضرروة الإيمان والاعتراف بفضله، ووجوب التوجه إليه وحده بما وجب من حقه في الإجلال والتقديس، وحتمية استشعار عظمته وسلطانه، وتعميق الخضوع له، والخشية منه، وتأكيد الحب فيه، والولاء له، ووجدان الأنس به، والاسترواح بذكره، والشوق إلى لقائه، والسكينة إلى جواره، تلك هي العبادة الواجبة لله عز وجل، لا يجد الإنسان كيانه إلا فيها، ولا امتداده إلا بها، ولا وجوده إلا في الالتزام بها قولا

وعملا، أمرا ونهبا، خلقا وسلوكا، واقعا وتطبيقا. . لقد غدا الإنسان للكون سيدا فلا أقل من أن يمضى لله عبدا، ولحق الله تابعا.

إن الوجود كله عابد بطبيعته ، منصاع لوظيفته ، لا يسعه إلا أن يطيع ربه فى ولاء ، لا يشوبه استنكاف ، ولا يطاوله تأب. بل إنه جميعا من أعلاه إلى أسفله ، يهتف فى البداية من عالم الأزل بلغة المقهور أمام عظمة القاهر . وهتاف العابد أمام قدسية المعبود بما سجله الحق فى قوله : ﴿ ثُمَّ اسْتُوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَّرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ (11) ﴾ [فصلت].

والإنسان - وإن كان يساوق الكون في العبادة بفطرته فإنه ينبغي عليه أن يفوقه في العبادة منزلة، وأن يعلوه فيها درجات تتناسب وحقيقة الفرد، وتكوينه المتميز بالعقل والإرادة والاختيار والميبول والنزعات والرغائب، وأن يكون لهذه العبادة الاختيارية نمطها الخاص الذي يواكب الفطرة. إن العبادة حق الله على عباده، ما خلقهم الله إلا لها، ولا يرضى عنهم إلا بها، وما زاولوها، ومارسوا شعائرها في إخبات وخشوع، وفي تذلل وخضوع، وخوف منه، يشفعه الرجاء، وتضرع إليه يحدوه الأمل، وعرفانا له بحقه عليهم وواجبهم نحوه، مستبقين في حلبته، مسارعين إلى خيره. . . إلا أبدلهم الله من الضيق فرجا، ومن الشدة مخرجا، ومن المقلق اطمئنانا، ومن الخوف أمنا، ثم غفر زلتهم، وأقال عثرتهم، وقبل أوبتهم، ورحم ضعفهم، وجبر كسرهم، وأخلف لهم ما بذلوا، وضاعف لهم ما عملوا، ويسر لهم أسباب قبوله، وفتح لهم أبواب رضوانه، فجمع لهم أطراف الخير، وجعلهم في شرف قربه وجواره.

والحق أن السلوك إلى رب العالمين هو الشامة الدائمة التى بها يقف الإنسان من ربه على مكانته، أمتفاعلا ماضيا فى طريق الله الذى خطه له، وأرشده إليه، وهداه به...

والسلوك إلى الله سبحانه وتعالى ضرب من الخضوع بالغ حد النهاية ناشئ عن استشعار القلب عظمة المعبود، وليس عند القلوب المؤمنة والأرواح الطيبة، والعقول الذاكية: أحلى ، ولا ألذ، ولا أطيب ، ولا أسرَّ، ولا أنعم من محبة

الله، والأنس به، والشوق إلى لقائه. . وكلما كانت المحبة أكمل، وإدراك المحبوب أتم، والقرب منه أوفر، كانت الحلاوة واللذة والسرور والنعيم أقوى .

ولعل من بشائر اجـتباء الله سبـحانه وتعالى أن هيـاً رجالاً وضَّحوا مـعالم السلوك على هدى القرآن الكريم، وسنة النبى الصادق محمد صلوات الله وسلامه عليه.

ولقد كان الحكيم الترمذى من علماء القرن الثالث الهجرى من هؤلاء الرجال الذين قعدوا قواعد السلوك، وأصلوا الأصول، ووضعوا الأسس والوسائل وبينوا كيفية السلوك إلى رب العالمين.

أ.د/ أحمد عبد الرحيم السايحالأستاذ في جامعة الأزهر وقطر وأم القرى

#### تمهيده

إن من الحقائق التي لا مرية فيسها: أن الإنسان لا يتأتى له أن يلج باب الله، أو يسير في الطريق إليه. . إلا بالعبودية الخالصة لله وحده لا شريك له. .

فإذا ما تمخضت العبودية لله سبحانه، وأصبح الإنسان من عباد الله المخلصين، وحقق بذلك ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ﴾ [الفاتحة] فإن الله سبحانه لا يجعل للشيطان عليه من سبيل(١).

وإذا ما حقق الإنسان العبودية، فإن الله يتولاه بالإمداد بالمعرفة، إنه سبحانه وتعالى يقول عن موسى وفتاه: ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِّنْ عِبَادِنَا آتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنًا عَلْمًا ﴿ وَعَلَمْنَاهُ مَن اللهِ عَلْمًا اللهِ عَنْ عَلَمًا اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَا عَالِمُ عَنْ اللهُ عَاللّهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَ

إنه حقق العبودية، فكان ثمرة ذلك أن يغمره الله بالرحمة، وأن يفيض عليه العلم، وليست المعرفة وحدها هي ثمرة التحقق بالعبودية، بل إن للتحقيق بالعبودية ثمارا كثيرة سامية...

ولقد حقق سيدنا رسول الله ﷺ العبودية كاملة تامة، لقد حققها فى ذروتها. فكانت صلاته، وكانت نسكه، وكانت حياته بأكملها، وكان موته لله رب العالمين لا شريك له: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٠) لا شريك لَهُ وَبَذَلك أُمرْتُ وَأَنَا أُولُ الْمُسْلمينَ (١٦٠) ﴾ [الأنعام].

لقد حققها موفورة تامة، فأتاه الله عز الدنيا والآخر(٢).

<sup>(</sup>١) الدكتور عبد الحليم محمود «المنقذ من الضلال» المقدمة ص١١ ط دار الكتاب اللبناني بيروت.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، المقدمة ص١٢ بتصرف.

ولا يجهل أحد من المسلمين - ولا أحد من المستشرقين الذين عنوا بدراسة الحركات الإسلامية: أن أول مستنسك في الإسلام هو سيدنا محمد على الإسلام هو سيدنا محمد على الودر، ترسم كثير من الصحابة الأولين خطاه، واسترشدوا بهداه، فتنسك منهم أبو ذر، وصهيب، وحذيفة ، وأبو الدرداء، وأبو هريرة، وعمران الخزاعي، وغيرهم، وكانوا أول الأمر يدعون بالزهاد، أو العباد ، أوالنساك ، أو البكائين أو الوعاظ، ولم ينكر عليهم هذا أحد. لا صاحب الشريعة ، ولا أصحابه، بل أقروهم على خطتهم، وفيضلوهم على المستمتعين المتلذذين، واعترف لهم كثير من الصحابة بكرامات ومعارف ، لا تتاح لكافة المسلمين (۱).

وقد وضح ابن خلدون نشأة هذه الطائفة المتنسكة في الإسلام، ثم أفاض في وصف الكشف الذي يفوزون به على أثر هجرانهم للمادة، وفي أن هذا الكشف يكون عن طريق الشهود، وفي أن مراتبهم تمكنهم من التصرف في العالم السفلي تصرفا قويا. . فقال: «هذا العلم من العلوم الشرعية الحادثة في الملة»(٢). . وأصله

<sup>(</sup>۱) الدكتور محمد غلاب «التنسك الإسلامي» ص٣٣ ط المجلس الأعلى للشنون الإسلامية ١٣٩١هـ.

<sup>(</sup>٢) يشير ابن خلدون إلى أن «التصوف» من العلوم الشرعية الحادثة في الملة؛ لأن هذا الاسم أطلق على هذه الطائفة في عهد «التدوين» عندما اشتهروا بالخشونة، والرجولة، وليس الصوف والاستعداد للجهاد.. وكان عهد التدوين قد بدأ بمن كتب الحديث في عهد رسول الله على الله وظل ينمو حتى ازدهر في أواخر القرن الأول ، وأوائل القرن الشاني ، بتحرير الحديث، والفقه، والتفسير، واللغة، وما إلى ذلك.. أما مادة «التسوف» من حيث العبادة والخلق على أوسع معاني العبادة والخلق، فموجودة مشهودة في الكتاب والسنة، شأن بقية مواد علوم الدين. فإذا لم يكن لفظ التصوف موجودا في هذا العهد، فقد كانت العبادات والاخلاق وتربية النفس، ووسائل العلاقة بالله، والارتفاع بإنسانية الإنسان، كل هذه مسجلة في دين الله وهي هي التصوف سماه الناس كذلك. فالاسم حادث والمادة قديمة بقدم الكتاب والسنة شأن بقية علوم الدين سواء بسواء. ولم يكن هذا بدعا فلم يكن في هذا العهد علم باسم الفقه ولا باسم الاصول، ولا باسم مصطلح الحديث ولا غير ذلك من علوم الدين ولكن المادة كانت موجودة في الكتاب والسنة، فلما دونت المعلوم أطلقت الاسماء حسبما رجحته الظروف الواقعية آنذاك. انظر: أبجدية فلما دونت المعلوم أطلقت الاسماء حسبما رجحته الظروف الواقعية آنذاك. انظر: أبجدية التصوف «لفضيلة الشيخ محمد زكي إبراهيم» ص١٧ ، ١٨ .

أن طريقة هؤلاء القوم - لم تزل عند سلف الأمة وكبارها من الصحابة والتابعين، ومن بعدهم - طريقة الحق والهداية، وأصلها العكوف على العبادة، والانقطاع إلى الله تعالى، والإعراض عن زخرف الدنيا وزينتها، والزهد فيما يقبل عليه الجمهور؛ من لذة، ومال، وجاه، والانفراد عن الخلق في الخلوة للعبادة. وكان ذلك عاما في الصحابة والسلف، فلما فشا الإقبال على الدنيا في القرن الثاني وما بعده، وجنح الناس إلى مخالطة الدنيا، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة (۱).

ويمضى ابن خلدون فيقول: «فلما اختص هؤلاء بمذهب الزهد والانفراد عن الخلق، والإقبال على العبادة، اختصوا بمآخذ مدركة لهم، وذلك أن الإنسان بما هو إنسان إنما يتميز عن سائر الحيوان بالإدراك. فالروح العاقل والمتصرف في البدن، ينشأ من إدراكات، وإرادات، وأحوال، وهي التي تميز بها الإنسان. والمزيد في مجاهداته وعبادته، لابد وأن ينشأ له عن كل مجاهدة، حال نتيجة تلك المجاهدة، وتلك الحال إما أن تكون نوع عبادة فترسخ وتصير مقاما للمريد، وإما أن لا تكون عبادة، وإنما تكون صفة حاصلة للنفس من حزن أو نشاط أو غير ذلك من المقامات، ولا يزال المريد يترقى من مقام إلى مقام إلى مقام إلى مقام إلى أن ينتهى إلى التوحيد والمعرفة التي هي الغاية المطلوبة للسعادة»(٢).

ويواصل ابن خلدون الحديث عن الكشف والاطلاع فيقول: "ثم إن هذه المجاهدة، والخلوة، والذكر.. يتبعها غالبا، كشف حجاب الحس، والاطلاع على عوالم من أمر الله، ليس لصاحب الحس إدراك شيء منها، والروح من تلك العوالم. وسبب هذا الكشف أن الروح إذا رجع عن الحس الظاهر إلى الباطن، ضعفت أحوال الحس، وقويت أحوال الروح، وغلب سلطانه، وتجدد نشره، وأعان على ذلك الذكر، فإنه كالغذاء لتنمية الروح، ولا يزال في نمو وتزايد، إلى أن يصير شهودا، بعد أن كان علما، ويكشف حجاب الحس، ويتم وجود النفس، الذي لها من ذاتها. وهو عين الإدراك، فيتعرض حينئذ للمواهب الربانية

<sup>(</sup>١) ابن خلدون «المقدمة» ص٩٩٨ ط دار التحرير سنة ١٣٨٦هـ القاهرة.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٩٩ .

والعلوم اللدنية، والفتح الإلهى ، وتقرب ذاته فى تحقق حقيقتها من الأفق الأعلى. وهذا الكشف كثيرا ما يعرض لأهل المجاهدة، فيدركون من حقائق الوجود، ما لا يدرك سواهم، وكذلك يدركون كثيرا من الواقعات قبل وقوعها، ويتصرفون بهممهم وقوى نفوسهم فى الموجودات، وتصير طوع إرادتهم»(١).

ولا يستطيع مؤمن إيمانا صحيحا الاعتراض على هؤلاء، وقد انتهلوا جميع العناصر الأولية لتنسكهم من الكتاب الكريم، والأحاديث القدسية والنبوية والسنة الغراء، فاغترفوا من هذه المنابع السامية: أصول الإيمان، ومبادئ التقوى، وعناصر الذكر، والفكر، وقواعد التطهر الباطنى، وقوانين السلوك العملى(٢).

والذى لا شك فيه أن المسلمين الأولين قد طفقوا منذ فجر الإسلام يتأملون في المثل القرآنية العليا، ليتخذوا منها نبراسا، يضيئون به أعماق قلوبهم ليستكشفوا في دخائلها عناصر الأحوال الروحية التي شاهدوها ممثلة في نبيهم، بعد أن ظفرت بالرضا الإلهي العميم. ولقد ركزوا جهودهم الشخصية في هذا التأمل حتى بلغ عندهم من العمق حدا لم تظفر بمثله كافة المسلمين، وهذا الذي سماه الحسن البصرى فيما بعد العلم الخواطر والقلوب(٣).

ومما لا سبيل إلى الريب فيه بأى وجه من الوجوه أن المصدر الأول الذى أرشد المسلمين إلى هذا الصراط السوى ، وأنار لهم طريق العروج إلى رب العالمين هو القرآن الكريم والأحاديث القدسية. . وأن المصدر الثانى هو أقوال النبى الجليل صلوات الله عليه وسلامه ، وأفعاله الظاهرية، وأحواله الباطنية التى كانوا يرونها ببصائرهم، ويستشفونها بقلوبهم، فيتخذون منها مثلهم العليا، ونماذجهم الرفيعة، وشموسهم الساطعة، التى تضيء لهم سبيل الحياة (٤).

· · ·

<sup>(</sup>١) ابن خلدون المقدمة ص٤٠٠.

<sup>(</sup>٢) الدكتور محمد غلاب «التنسك الإسلامي» ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٣٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٣٧.

ومن هذا يتضح أن السنة المحمدية عند هؤلاء الأتقياء، ليست هي الإحاطة بالأوامر الظاهرية ، والأفعال الخارجية واتباعها فحسب، ولكنها أيضا تطبيق أصول الفضائل الأخلاقية الباطنية (١).

فالكتباب والسنة وحياة الرسول ﷺ تطبيق نموذجي للتجربة الدينية بسجميع أبعادها ولأهم الأسس التي يقوم عليها التصوف<sup>(٢)</sup>.

إن التصوف جزء جوهرى من الدين الإسلامى. إذ إن الدين يكون ناقصا بدونه، بل يكون ناقصا من جهته السامية - أعنى جهة المركز الأساسى - لذلك كانت فروضا رخيصة، تلك التي تذهب بالصوفية إلى أصل أجنبي "يوناني"، أو «هندي» أو «فارسي» . . وهي معارضة بالمصطلحات الصوفية نفسها، تلك المصطلحات التي ترتبط باللغة العربية ارتباطا وثيقا.

وإذا كان هناك من تسابه بين الصوفية وما يماثلها في البينات الأخرى ، فتفسير هذا طبيعي لا يحتاج إلى فرض الاستعارة، ذلك أنه ما دامت الحقيقة واحدة فإن كل العقائد السنية تتحد في جوهرها، وإن اختلفت فيما تلبسه من صور (٣).

ويقول الأستاذ ماسينون: وقد بين «نيكولسون» أن إطلاق الحكم بأن التصوف دخيل في الإسلام غير مقبول، والحق أننا نلاحظ منذ ظهور الإسلام أن الأفكار التي اختص بها متصوفة المسلمين، نشأت في قلب الجماعة الإسلامية نفسها أثناء عكوف المسلمين على تلاوة القرآن والحديث، وتقرئهما، وتأثرت بما أصاب هذه الجماعية من أحداث، وما حل بالأفراد من نوازل(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر نفسه ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور محمد مصطفى «علم التصوف» ص٧٠٧ ط مطبعة السعادة ١٤٠٣هـ.

<sup>(</sup>٣) الدكتور عبد الحليم محمود الفيلسوف المسلم ص١٠٤ ط مكتبة الانجلو المصرية.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور عبد الحليم محمود (المنقذ من الضلال) ص١١٥.

ويذكر صاحب التبصير في الدين: ما يمتاز به أهل السنة عن غيرهم من الخوارج والروافض والقدرية، فيلكر : أن سادس ما استاز به أهل السنة هو التصوف والإشارات وما لهم فيها من الدقائق والحقائق(١).

فمن القرآن والسنة استمد الصوفية أول ما استمدوا آراءهم في الأخلاق والسلوك، ورياضاتهم العملية التي قاموا عليها من أجل تحقيق هدفهم من الحياة الصوفية (٢).

وقد بين لنا الطوسى فى «اللمع»: أن للصوفية تخصيصا بمكارم الأخلاق، والبحث عن معالى الأحوال، وفضائل الأعمال، اقتداء بالنبى ﷺ وصحابته، ومن تبعهم، وهذا كله موجود علمه فى كتاب الله عز وجل(٣).

ونظرة تحليلية إلى التصوف تبين لنا أن الصوفية على اختلافهم يتصورون طريقا(٤) للسلوك إلى الله، يبدأ بمجاهدة النفس أخلاقيا، ويتدرج السالك له في

18

<sup>(</sup>۱) أبو المظفر الإسفراييني (التبصير في الدين) ص١١٨ ط عزت العطار ، تحقيق الشيخ زاهد الكوثري.

<sup>(</sup>٢) الدكتور التفتازاني ، مدخل إلى التصوف الإسلامي ، ص٣٨ ط دار الثقافة ١٩٧٩م.

<sup>(</sup>٣) الطوسى (اللمع) ص٣٢.

<sup>(</sup>٤) الطريق لغة: السبيل الذي يطرق بالأرجل، والجسم طرق وأطرق، وأطرقاء، وأطرقة، وجمع الجمع طرقات. وعنه استعبير كل مسلك يسلكه الإنسان في فعل محمودا كان أو مذموما. والفيروزآبادي، بصائر ذوى التميين في لطائف الكتاب العزيز جـ٣ ص٤٠٥ ط المجلس. والأصفهاني مفردات غريب القرآن مادة «طرق» ويقال: الطريق والطريقة على سبيل الترادف. «الفيروزآبادي»، «القاموس المحيط» مادة طرق .. ويقال: الطريقة بمعنى : السيرة والحالة، وطريقة الرجل: مذهبه «الشرنوبي» أقرب الموارد مادة «الطريقة». وقد ورد اللفظان: طريق وطريقة في القرآن الكريم. قال تعالى : ﴿ مُصَدَقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طَرِيق مُسْتَقِيم ﴿ وَقَالَ الْاحْقَافِ]. وقال آلاحقاف]. وقال تعالى : ﴿ إِذْ يَقُولُ أَمْنُلُهُمْ طَرِيقَةٌ إِنْ لَبِشْتُمْ إِلاَ يُومًا ﴾ [طه: ١٠٤]. وقال تعالى : ﴿ وَأَن لُو استَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَة لِأَسْقَيْنَاهُم مَّاءً غَدَقًا ﴿ آ) ﴾ [الجن]. وقد شاع استخدام تعالى: ﴿ وَأَن لُو استَقَامُوا عَلَى الطّرِيقة للإسارة إلى مراحل السلوك إلى الله «التفتازاني مدخل إلى التصوف الإسلامي» هامش ص٨٤.

مراحل متعددة، تعرف بالمقامات والأحوال ، وينتهى من مقاماته وأحواله إلى المعرفة بالله(١).

فالتصوف الإسلامي بقضه وقضيضه انبئق من الكتاب الكريم، والأحاديث القدسية والنبوية، حيث انتهله أربابه من الحياة المحمدية، ظاهرها وباطنها، وقد بدأها النبي عَلَيْتُ ، وسار الصحابة رضوان الله عليهم فيها على نهجهم السامي واقتبسوا من أنواره السماوية المتلألئة، دون أن يشوه جمال ذلك أجنبي أو يدنس نقاءه دخيل لأن الاتجاه إلى السلوك الصوفي له مؤثراته الداخلية البحتة، وهي مؤثرات تتصل بالفرد من الناحية الداخلية ، أكثر من أن تتصل بعامل خارجي .

لا بد - إذن - من أن يكون الاستعداد الشخصى الفردى الفطرى موجودا مهيأ، ويكفى لأن يسلك عمليا هذا الطريق، كلمة، أو فكرة، أو إشارة، أو حادثة من الحوادث، فيأخذ فعلا في سيره نحو الله تعالى: "إنى ذاهب إلى ربى" . . هذا العزم المصمم الذي يتمثل في هذه الكلمة الكريمة: لابد له من الاستعداد الفطرى ، الذي لا يغنى عنه فلسفة "أفلاطونية" ولا "فيدانتا هندية" ولا "زرادشتية فارسية".

وقد يكون المتجه إلى التصوف قارئا للأفلاطونية الحديثة، أو لا يكون ، وقد يكون على علم بعقائد «الهند» ، أو لا يكون.

فالمتخصص في الأفلاطونية الحديثة، لا يفيده تخصصه هذا في أن يكون صوفيا وكذلك الأمر في المتخصص في عقائد الهند<sup>(٢)</sup>.

وقد قرأ الإمام الغزالى كتب الصوفية أنفسهم، ويحدثنا بذلك فيقول: «فابتدأت بتحصيل علمهم من مطالعة كتبهم مثل «قوت القلوب» لأبى طالب المكى، رحمه الله، وكتب الحارث المحاسبى، والمتفرقات المأثورة عن الجنيد والشبلى وأبى يزيد البسطامى - قدس الله أرواحهم - وغير ذلك من كلام

<sup>(</sup>١) التفتازاني «مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) الدكتور عبد الحليم محمود المنقذ من الضلال، ص٢١٧ ط دار الكتاب اللبناني .

مشايخهم، حتى اطلعت على كنه مقاصدهم العلمية، وحصلت ما يمكن أذ يحصل عن طريقهم بالتعليم والسماع (١).

ويعلق فضيلة أستاذنا الإمام الدكتور عبد الحليم محمود على كلام الغزالى فيقول: ولكن ذلك لم يجعل منه صوفيا، ولم يكن الغزالى بهذه الكتب ولا بمطالعته لفلسفة اليونان، ودراسته لها دراسة عميقة صوفيا. ولكنه تبين أن أخصر خواصهم - على حد تعبيره- ما لا يمكن الوصول إليه بالتعليم، بل بالذوق والحال، وتبدل الصفات.

فليس التصوف ثقافة كسبية، تتأثر بهذا الاتجاه أو ذاك، وإنما هو ذوق ومساهدة، يصل الإنسان إليهما عن طريق الخلوة، والرياضة، والمجاهدة والاشتياق، بتزكية النفس، وتهذيب الأخلاق، وتصفية القلب لذكر الله تعالى (٢).

توالت حركة التصوف بعد الصحابة عند التابعين ، في كثير من البساطة بحيث كانت مقوماتها الذاتية هي : التأمل في آيات القرآن ، ومحاولة استكشاف أسرارها العميقة ، واقتناص مراميها البعيدة ، والزهادة ، وكبح جماح النفس، والاعتكاف والتنقل ، والتهجد (٣).

وكان المتصوفة في أول نشأتهم متفرقين، ولكنهم لم يلبثوا أن شعروا بالحاجة إلى اجتماعهم، وتأليفهم وحدة قوية، فتعارفوا واجتمعوا فريقين: أحدهما في البصرة، وثانيهما في الكوفة، وكون كل فريق منهما مدرسة لها تعاليمها وآراؤها التي تتفق مع ميوله الفطرية<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) الدكتور محمد غلاب االتنسك الإسلامي، ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) ويذكر ماسينون فى دائرة المعارف الإسلامية أن مدرسة البصرة كان أصحابها منطورين على النقد، لا يؤمنون إلا بالواقع، وكانوا على مذهب أهل السنة، وشيسوخهم الحسن البصرى ومالك ابن دينار وفضل الرقاشى وصالح المرى ، وعبد السواحد بن زيد، ورباح بن عمرو القيسى «دائرة

تضافر هذا المتكتل الطارئ مع بعض الآراء التي أعلنها المتصوفة والتي تبدو في ظاهرها للوهلة الأولى شاذة عن التعاليم الإسلامية السلفية، على تكوين نوع من العداوة بينهم وبين الفقهاء المحدودي الدخل على أن الأولين من المتصوفة، لم يكونوا يتوقعون أن تنشب الحرب بينهم وبين الفقهاء يوما ما، وأن يدس هؤلاء لهم عند الخلفاء والأمراء، وأن ينتهى الأمر بقتل بعضهم، واضطهاد البعض الآخر.

يقول الدكتور محمد غلاب: "وفى الحق أنه لم يكد المتصوفة يعلنون أنهم يحاسبون القلوب والضمائر، وينشغلون بالبواطن دون الظواهر، حتى ثارت ثائرة الفقهاء، وهبوا يتهمونهم بالمروق على الشريعة التى تعلن فى وضوح: أنها تحكم بالظواهر والله يتولى السرائر..» ويتابع الدكتور غلاب كلامه فيقول: "وليس الفقهاء وحدهم الذين دانوا - المتصوفة - وإنما سبقهم إلى ذلك القدرية والإمامية، وغيرهم من الغلاة، فرموهم بأنهم لا يقصدون من وراء تنسكهم وتصوفهم إلا الرضى بالموجود، ليعفيهم ذلك من إجلال الأثمة الاثنى عشر، وهذا إثم كبير.. أما المعتزلة والظاهرية، فقد كانوا يجدون من غير المعقول الموافقة على ما يسميه المتصوفة "بالعشق" بين الخالق والمخلوق، لأنه نظريا يقتضى التشبيه، وعمليا يستلزم الملامسة والحلول»(۱).

وأن الباحث يجد أن الصوفية في القرن الثالث الهجرى ، اتجهوا إلى الكلام عن معان لم تكن معروفة من قبل، فتكلموا عن الأخلاق والنفس، والسلوك، محددين طريقا إلى الله، يترقى السالك له، فيما يعرف بالمقامات والأحوال، وعن المعرفة ومناهجها. ووضعوا القواعد النظرية لهذا كله، كما حددوا رسوما عملية معينة لطريقتهم (٢).

\V

المعارف جـ٩ ص ٣٣٠ بتصرف. أمـا مدرسة الكوفة فتنزع نزعة مثاليـة، ومن أبرز مدرسة الكوفة سعيد بن جـبير وسفيان الثورى وسـفيان بن عيينة. . وهناك مدارس أخــرى منها مدرسة المدينة، ومدرسة مصر . راجع الدكتور التفتازانى «مدخل إلى التصوف الإسلامى» ص٧٨-٧٩.

<sup>(</sup>١) الدكتور غلاب «التنسك الإسلامي» ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدكتور التفتازاني «مدخل إلى التصوف الإسلامي » ص٩٥.

ويمكن أن يؤكد الدارس للتصوف أن القرن الثالث هو بداية تكون علم التصوف بعناه الدقيق. واستمر هذا التصوف كذلك في القرن الرابع، بحيث يمكن أن نعتبر تصوف هذين القرنين تصوفا إسلاميا ناضجا اكتملت له كل مقوماته (۱). حيث دخل التصوف دور المواجد، والكشف، والأذواق، وهذا الدور يقع في القرنين الثالث والرابع، اللذين يمثلان العصر الذهبي للتصوف الإسلامي في أرقى وأصفى مراتبه (۲).

وقد أصبح التصوف منذ القرن الثالث متميزا على علم الفقه من ناحية الموضوع والمنهج والغاية... ولا شك أنه كان لحركة تدوين العلوم الشرعية التى سبقت تدوين التصوف أثر في ذلك، على نحو ما يقول ابن خلدون: «فلما كتبت العلوم ودونت، وألف الفقهاء في الفقه وأصوله، والكلام والتفسير وغير ذلك، كتب رجال من أهل هذه الطريقة في طريقهم، فمنهم من كتب في الورع ومحاسبة النفس على الاقتداء في الأخذ والترك»(٣).

ويصف ابن خلدون المقابلة بين علمى الفقه والتصوف قائلا: «وصار علم الشريعة على صنفين: صنف مخصوص بالفقهاء وأهل الفتيا، وهو الأحكام العامة في العبادات والعادات والمعاملات، وصنف مخصوص بالقوم - الصوفية - في القيام بهذه المجاهدة ومحاسبة النفس عليها، والكلام في الأذواق، والمواجد العارضة في طريقها، وكيفية الترقى فيها من ذوق إلى ذوق، وشرح الاصطلاحات التي تدور بينهم في ذلك»(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٩٦.

<sup>(</sup>٢) الدكتور أبو العلا عفيفي «التصوف الثورة الروحية في الإسلام» ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) انظر عبد السرحمن بن خلدون «المقدمة» ص٣٩٩ ط التسحرير. ومما يلاحظ أنه بدأ تدوين بعض السنن في وقت مسبكاً قبل نهاية القرن الأول الهسجرى في عسهد عسمر بن عبد العزيز المستوفى سنة ١٠١هـ. ولكن تدوينها بالمعنى الحقيسقى يقع بين سنتى ١٢٠-١٥٠هـ. وكان تدوين الفسقه كذلك أثناء القرن السئاني . أما أصول الفقسه فأول من صنف فيه الشافسعى المتوفى سنة ٢٠٤هـ. وأما علم الكلام فظهر التصنيف فيه في القرن الثاني أيضا خصوصا في العصر العباسى . «انظر الشيخ مصطفى عبد الرازق» تمهيد لتاريخ الفلسفة» ص١٩٥، ٢٢٠، ٢٢٢، ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٣٩٩.

ويذكر الدكتور أبو العلا عفيفى: أنه «لولا التصوف لكان الإسلام كما فهمه المتزمتون من الفقهاء والمتكلمين والفلاسفة، دينا خاليا من الروحانية العميقة، ومن العاطفة، وكانت عباداته ومعاملاته مجموعة جامدة من القواعد والأشكال والأوضاع، ومعتقداته مجموعة من التجريدات، أقل ما يقال عنها أنها تباعد بين العبد وربه، بدلا من أن تقربه إليه، وتورث صاحبها الشك والحيرة والقلق، بدلا من الطمأنينة واليقين(١).

والشيخ مصطفى عبد الرازق يعلق على مادة «التصوف» فى دائرة المعارف الإسلامية فيقول: «ولما نشأ البحث فى العقائد والتماس الإيمان من طريق النظر أو النصوص المقدسة. وتوجهت همم المسلمين إلى التماس المعرفة على أساليب المتكلمين، أصبح الكمال الدينى التماس الإيمان والمعرفة من طريق التصفية والمكاشفة، وأصبح عبارة عن بيان هذه الطريقة وسلوكها(٢).

ويرى أهل البحث والدراسة: أن التصوف ليس أسلوبا من الأساليب يحيا الصوفى بمقتضاه وحسب، بل هو فى الوقت نفسه وجهة نظر خاصة تحدد موقف العبد من ربه أولا، ومن نفسه ثانيا. ومن العالم وكل ما فيه ومن فيه آخر الأمر. فالصوفية لم يشاركوا عامة المسلمين فى نظرتهم إلى الدنيا، ولم يشاركوا الفقهاء أو المتكلمين فى نظرتهم إلى الله والإنسان والعالم؛ ولهذا جاء التصوف الإسلامى ثورة شاملة على هؤلاء جميعا(٣).

والباحث يجد أن كثيرا من أصحاب التراجم والتأريخ للمذاهب والفرق قد عد الصوفية في كتاب عد الصوفية في كتاب «التعرف لمذهب أهل التصوف»: «أجمعوا على أن الدليل على الله هو الله وحده،

<sup>(</sup>١) الدكتور التفتازاني امدخل إلى التصوف الإسلامي، ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) الدكتور مصطفى عبد الرازق دائرة المعارف الإسلامية المجلد ٩ ص ٣٤٦، ط كتاب الشعب.

<sup>(</sup>٣) الدكتور أبو العلا عنفينفي «التصنوف الثورة الروحية في الإسلام» ص١٠٤، ط دار المعارف ١٩٦٣م.

وسبيل العقل عندهم سبيل العاقل في حاجته إلى الدليل، لأنه محدث والمحدث لا يدل إلا على مثله»(١).

وواضح أنه بهذا التمييز في التفكير يمكن أن يعد الصوفية فرقة من الفرق الإسلامية (٢).

وممن عد الصوفية فرقة ابن النديم في كتاب «الفهرست» حيث قال: «والمتكلمون على خرمسة فنون(۱) في المعتزلة والمرجئة(۲). في متكلمي الشيعة الإمامية والزيدية(۳). في المجبرة والحشوية(٤). في متكلمي الخوارج(٥). في السياح والزهاد والعباد والمتصوفة المتكلمين على الخطرات والوساوس»(٣).

وذكرهم الغزالى في كتاب المنقذ من الضلال بأنهم فرقة من الفرق الطالبة للحق: «إن أصناف الطالبين للحق أربع فرق: المتكلمين، والباطنية، والقلاسفة، والصوفية»(٤).

ويقول الرازى في اعتقادات فرق المسلمين: اعلم أن أكثر من قص فرق الأمة لم يذكر الصوفية - وذلك خطأ - لأن حاصل قول الصوفية أن الطريق إلى الله تعالى هو التصفية والتجرد من العلائق البدنية وهذا طريق حسن وهم فرق<sup>(٥)</sup>.

وابن الجوزى في كتاب «تلبيس إبليس» يذكر : «أن التصوف مذهب معروف»(٦).

والتسوف الإسلامي ينفسرد عن سائر مظاهر الفكر الإنساني بعامة، والإسلامي بخاصة، حيث إن التصوف تجربة ذاتية ومنهجه الذوق. .

<sup>(</sup>١) الكلاباذي «التعرف لمذهب أهل التصوف» ص٧٨ ط مكتبة الكليات الازهرية.

 <sup>(</sup>۲) طه عبد الرءوف سعاة، ومصطفئ الهوارى «المرشد الأمين إلى اعتقادات فرق المسلمين » ص١١١
 ط الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>٣) ابن النديم «الفهرست» ص٣٤٥-٢٦٠ ط دار المعرفة بيروت.

<sup>(</sup>٤) الغزالي «المنقذ من الضلال» ص٨٦ ط دار الكتاب اللبناني .

<sup>(</sup>٥) فخر الدين الرازى «اعتقادات فرق المسلمين والمشركين» ص١١٥ ط الإمبابي.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزى (تلبيس إبليس) ص١٦٥ ط مكتبة الدعوة الإسلامية.

فالتصوف في جوهره تجربة روحية تخص الصوفي الذي يعانيها ويكابدها، مصدر هذه المعاناة إرادة عارمة من السصوفي أن يتصل بالله، ولما كانت هذه الأحوال تخص من يعانيها فضلا عن أنها لا تخضع لحكم العقل ومقولاته، فإنه يحق للصوفية أن يعترضوا على كل من يحاول أن يزن تجاربهم وتعبيراتهم عنها بميزان العقل؛ لأن العقل وقوانينه مشترك بين الناس جميعا. أما التجارب الصوفية فلا تخص غيرهم (۱).

وإذا كانت التجربة الصوفية حال ذاتية فإنه يلزم عن ذلك نتيجتان:

١- أن تتفاوت التجارب وفقا لمقام كل صوفى فى الطريق، ووفقا للاستعداد الروحى لكل منهم، ومن ثم تختلف تعبيراتهم، وأن لا تتفق أحوالهم، يقول رويم بن محمد البغدادى: الصوفية بخير ما اختلفوا، فإن اتفقوا فلا خير فيهم، ذلك أن اتفاقهم إنما يعنى أنهم احتكموا إلى شىء مشترك يجمعهم: إنه العقل، تماما كما تـتفق الفرقة الواحدة فى أصـول عقلية تجمعهم، وحينئذ لن يصبحوا صوفية (٢).

ولكن هذا لا ينفى اشتراك القوم فى أصول الطريق كالزهد والخوف والرجاء وغيرها من المقامات، وكالمحبة والأنس والشهود وغير ذلك من الأحوال، ونجد أن القوم قد اتفقوا على مصطلحات معينة يطلقونها على مسائلهم ووارداتهم، وعلى منهج فى المعرفة ذى ثلاث شعب حسية وعقلية وقلبية (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر الدكتور أحمد محمود صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٦٥، ط عالم الفكر ع٢ مجلد ٦ الكويت.

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص «جــ».

۲- وإذا كانت النتيجة الأولى هي تفاوت التجارب وفقا لمقام كل صوفي ، فإن النتيجة الثانية هي تفاوت أحوال الصوفي الواجد في أوقاته المختلفة وفقا لاستعداده وحالته النفسية وترقيه في الطريق. وإذا كانت نقطة البدء في أي نشاط عقلي - كالفلسفة - أنا أفكر أو أنا أشك باعتبار الشك مظهرا للتفكير، فإن منطلق التجربة الروحية التي هي جوهر التصوف «أنا أريد»(١).

### يقول الدكتور أبو العلا عفيفي :

"التصوف هو المظهر الروحي الديني الحقيقي عند المسلمين؛ لأنه المرآة التي تنعكس على صفحتها الحياة الروحية الإسلامية في أخص مظاهرها. فإذا أردنا أن نبحث عن العاطفة الدينية الإسلامية في صفائها ونقائها وعنفها وحرارتها وجدناها عند الصوفية. وإذا أردنا أن نعرف شيئا عن الصلة الروحية بين المسلم وربه، كيف يصور هذه الصلة، وكيف يجاهد طول حياته في توكيدها وتدعيمها، وكيف يضحى بكل عزيز لديه - بما في ذلك نفسه - محافظة وغيرة عليها، وجب أن نقرأ سير الصوفية المسلمين ونتدبر أقوالهم (٢).

ومن أراد أن يلتمس معنى التـصوف فسوف يجد ذلك في حياة الصوفية إذ التصوف في حقيقته سلوك عملي .

وإنك تجدنى أكتفى فى هذا التمهيد بما ذكرته، حيث رأينا اتقاد الجذوة، والارتقاء إلى عوالم الانشراح، وساحات القرب. وحيث يجوب السالك رياض اليقين، وتطل نفسه على نور البصيرة الذى لا يعتريه غروب، ويتوفر لديه الوازع الداخلى ، الذى لا يعقبه غياب. وتتجلى للإنسان فيوضات الرحمة، ويستشعر جمال اللطف الإلهى ، وسعة العطاء الربانى ، وغزارة الإفاضة السخية.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٦٦ع٢ م٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور أبو العلا عفيفي «التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ص٣٠١.

وقد كان لابد لهذا التمهيد من أن يتقدم ليضعنا على عتبة الدخول في موضوع «الحكيم الترمذي عصره وجهوده» عنوان «الباب الأول» من رسالة «السلوك عند الحكيم الترمذي ومصادره من السنة النبوية» حتى يكون الحديث عن الترمذي موصول الأخذ والعطاء.

YY ----

## الباب الأول

(الحكيم الترمذي عصره وجهوده)

الفصل الأول: حياة الحكيم الترمذي وعصره الفصل الثاني: جهود الحكيم العلمية وآثاره ومكانته

# الفصل الأول

## حياة الحكيم الترمذي وعصره

- مولد الحكيم وعصره.
- نشأة الحكيم وثقافته.
- شيوخ الحكيم وأساتذته.
- مجاهدات الحكيم وسلوكه.
  - لماذا كان الترمذي حكيما.

### مولد الحكيم وعصره

يعتبر الحكيم الترمذى من أعظم الشخصيات الإسلامية التى يعتز بها التاريخ الإسلامى ، فقد ظهر فى فترة ازدهار علمى ، كانت بداية لتفتح ينابيع المعرفة التى ظلت مؤثرة فى حضارة العالم قرونا طويلة.

ظهر الحكيم في فترة حرجة كانت أحوج ما يكون إلى الحكيم حيث خط المسار، ووضع للنفس المنهاج، حتى تستجيب لنوازعها الخيرة. وقد ولد الحكيم: أبو عبد الله محمد بن على بن الحسن بن بشر الترمذي (١) من عائلة تنتمى إلى العرب (٢)، في العشر الأول من القرن الثالث الهجرى «القرن التاسع الميلادي» (٣).

وكان أبوه من رواة الحديث الذين رحلوا في سبيله، واشتغلوا بروايته، فقد ترجم له الخطيب البغدادي ، وذكر أنه نزل بغداد، وحدث بها<sup>(3)</sup> ، وقد روى الحكيم كثيرا عن والده في كتبه المتعددة، وكانت أمه أيضا من أهل الحديث، فقد روى عنها، وجاء ذلك في كتابه «الرد على المعطلة» (٥). وكذلك كان جده لأمه من أهل الحديث (٢). وثبت أنه أخذ الحديث عن بعض مواطنيه (٧). من كل ذلك يتبين للباحث والدارس أن الحكيم فتح عينيه أول ما فتح على حلقات العلم، والحديث، والدرس، وأنه أحيط بهذا الجو النقى ، وتلقت مسامعه أول ما تقلت كلمات الله،

<sup>(</sup>۱) السبكى «طبقات الشافعية الكبرى» جـ ۲ ص١٤٥ الطبعة الأولى، البابى الحلبى . والذهبى «تذكرة الحفاظ» جـ ۲ ص ٢٠٥ الطبعة الثالثة ، الهند. والبغدادى «هداية العارفين» جـ ٢ ص ١٥٠ المعند. عبد ط استنبول ، تركيا، وابن حجر «لسان الميزان» جـ٥ ص ٣٠٨ ط حيدرآباد ، الهند.

<sup>(</sup>٢) الحسيني «المعرفة عنه الحكيم الترمذي» ١٣ ط دار الكتاب العربي بمصر.

<sup>(</sup>٣) الدكتور أربري وعلى حسن «الرياضة وأدب النفس» ص٣ ط الحلبي ١٣٦٦هـ مصر.

<sup>(</sup>٤) الخطيب البغدادي قاريخ بغداد، ، جدا ا ص٣٧٣، ط الخانجي بمصر.

<sup>(</sup>٥) الترمذي «الرد على المعطلة» مخطوط بلدية الإسكندرية، فنون متنوعة رقم ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) الدكتور الجيوشي (منازل العباد من العبادة) ص٧ ، ط دار النهضة العربية بمصر.

<sup>(</sup>٧) الحسيني (المعرفة عند الحكيم الترمذي) ص١٤٠، ط دار الكتاب العربي بمصر.

وأحاديث رسول الله عَلَيْقِ، يهتف بهما أبوه، كما تهتف بهما أمه، ولهذا كان لكتاب الله سبحانه وتعالى ، وسنة نبيه صلوات الله وسلامه عليه السلطان كل السلطان على اتجاهاته، وتفكيره ، وسلوكه، ومنهجه، وخطاه (١).

ومما يلاحظ: أن كتب التراجم والطبقات لم تذكر تاريخا لمولد الحكيم الترمذى، ولم تحاول أن تستنج تاريخا تقريبيا له، على عادة القدماء، فإنهم لم يكونوا يقدمون على ذلك ما لم يكن تحت أيديهم نص يستندون إليه ، وإن كانت الكتابات جميعها تشير إلى أنه: رأى النور في الربع الأول من القرن المثالث الهجرى . وعذر كُتَّاب التراجم والطبقات والمؤرخين في ذلك: أن الحكيم لم يكن قد عرف من شأنه ما يجعل المؤرخين يرصدون تاريخ ميلاده، ولم يقدم هو لهم ما يعينهم على معرفة مولده (٢).

هذا، والذهبى يذكر أنه رحل إلى نيسابور سنة خمس وثمانين ومائتين، وأنه عاش حـتى بلغ الشمانين (٣). ومعنى ذلك أنه ولد على التـقريب سنة خـمس ومائتين (٤).

وابن حجر العسقلانى يذكر أن الأنبارى سمع من الحكيم الترمذى سنة ثمانى عشرة وثلاثمائة، وأنه عاش نحوا من تسعين سنة (٥). ومعنى ذلك أنه ولد على وجه التقريب سنة ثلاثين ومائتين (٦).

يقول الدكتور بركة: ورواية الذهبى - كما نرى - لا تتعارض مع رواية ابن حجر، بل تمهد لها وتساندها، لكن الاستنتاج بأنه ولد على وجه التقريب سنة

44

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي «منازل العباد من العبادة» ص٧، دار النهضة العربية.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبي «تذكرة الحفاظ» ج٢ ص٦٤٥، الهند.

<sup>(</sup>٤) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٣٣ ط مجمع البحوث الإسلامية.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر السان الميزان، جـ٥ ص ٣١٠ ط الهند.

<sup>(</sup>٦) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ ٢ ص٣٠٠.

ثلاثين ومائتين، معارض بما ورد في كتب التراجم من أنه ولد في أوائل القرن الثالث، ومن أنه صحب أبا تراب النخشبي ، وأحمد بن خيضرويه، الصوفيين المشهورين، ومن أنه روى عن قيية بن سعيد الثقفي ، وعن صالح بن عبد الله الترمذي ، وعن الحسن بن شقيق البلخي . . فمن الملاحظ أن أبا تراب النخشبي توفي عام خمسة وأربعين ومائتين، وأن أحمد بن خضرويه وقتيبة بن سعيد قد توفي عام أربعين ومائتين، وأن صالح بن عبد الله قد توفي عام نيف وثلاثين ومائتين، وأن صابح بن عبد الله قد توفي عام نيف وثلاثين ومائتين، ويقال أن الحسن بن عمر بن شقيق قد توفي عام ثلاثين ومائتين (١).

والدكتور بركة بعد أن يذكر تواريخ وفاة من صحبهم الترمذى ، ومن روى عنهم يصل إلى مقولة تقول: فإذا كان الحكيم الترمذى قد ولد عام ثلاثين ومائتين، كان معنى ذلك أنه بلغ من العمر عشر سنين وقت وفاة أحمد بن خضرويه، وقتيبة ابن سعيد، وخمسة عشر عاما عند وفاة أبى تراب النخشبى . . وإذا أمكن أن يتحمل الحديث فى هذه السن، بصورة من صور الاحتمالات . . فكيف تثبت صحبة الطريق والسلوك فى مثل هذه السن؟ ويتابع الدكتور بركة كلامه فيقول:

«ثم إذا علمنا أن الحكيم الترمذى لم يتجه الاتجاه الصوفى إلا بعد أن تجاوز السابعة والعشرين من عمره، وأن هذ الصحبة لا بد أن تكون قد وقعت له بعد هذه السن. . أمكن لنا أن نستنتج - باستخراج هذه الأعوام السبعة والعشرين من الأربعين ومائتين التى توفى فيها أحمد بن خضرويه - أن الحكيم الترمذى كان موجودا عام ثلاثة عشر ومائتين - وإذا أضفنا أن هذه الصحبة استمرت عاما أو عامين أو أكثر، لأمكن أن نستنتج - بأقل وجوه التقريب - أنه قد ولد قبل عام عشرة ومائتين (٢).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٣٤.

<sup>(</sup>۲) الدكتور عبد الفتاح بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٣٥٠.

وهذا يتفق مع ما ذكرته كتب التراجم من أنه ولد فى أوائل القرن الثالث الهجرى ، ومع ما استنتجه الذهبى – بعد أن أورد أنه رحل إلى نيسابور عام خمسة وثمانين ومائتين – من أنه عاش حتى بلغ الثمانين (١).

إذ معنى ذلك أنه ولد عام خمسة وماثتين للهجرة ، ومن المكن إذن أن نتفق مع الذهبى فيما يخص تاريخ ميلاده (٢).

ولئن كان لكتب التراجم العذر في السكوت عن ذكر مولد الحكيم.. فإن الباحث لا يجد العذر المقبول في التضارب الواسع الذي يجده عن المؤرخين بالنسبة لوفاته، بعد أن عاش حياة طويلة عريضة خاض خلالها معارك، وتعرض لمحن، ومصادرات حرمت عليه الالتقاء بالناس... هما يمكن أن يقال معه أنه شغل الدنيا وشغل الناس، ومع ذلك فإننا نجد الخلاف على تاريخ وفاته يمتد إلى أن يبلغ خمسة وسبعين عاما... فبينها يهدى الاستنتاج القائم على الملاحظة الدقيقة، أن وفاة الحكيم كانت بعد ٣١٨هـ(٣).

وذلك لما يرويه ابن حجر أن الأنبارى سمع منه سنة ٣١٨هـ. وهذا يعنى أن وفاته كانت بعد هذا اللقاء (٤)؛ لذا أصبح من الممكن أن نتفق مع ابن حجر العسقلانى ، فيما يتعلق بتاريخ وفاته ، لا سيما إذا سجلنا ما ذكره فريد الدين العطار في كتابه «تذكر الأولياء» من أنه عاش مائة وخمسة عشر عاما (٥).

فليس صحيحا ما ذكره صاحب «كشف الظنون» في مواضع من كتابه، وكذلك صاحب «سفينة الألباء» من أنه توفي سنة ٢٥٥هـ. ولعل مرد هذا خطأ من الناسخ. . فليس معقولا أن يبلغ الخلاف في وفاة الحكيم هذا الفارق

<sup>(</sup>١) الذهبي الذكرة الحفاظ عبر ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>۲) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ ١ ص٣٥.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشى «منازل القاصدين إلى الله» ص٧ دار النهضة العربية.

<sup>(</sup>٤) ابن حجر (لسان الميزان) جـ٥ ص٣١٠.

<sup>(</sup>٥) عثمان إسماعيل يحيى مقدمة كتاب «ختم الأولياء» ص٩ ط المطبعة الكاثوليكية بيروت.

الضخم (۱) ومما يدفع الباحث إلى رفض التاريخ المذكور أن الحكيم نفسه يتحدث فى رسالت «بدو الشأن» عن رؤى رأتها زوجت فيقول: «ثم رأت لسنتين أو ثلاث، وذلك يوم السبت ضحى لعشر بقين من ذى القعدة سنة تسع وستين ومائتين» (۲).

وكذلك لا يقبل الباحث القول: بأن وفاته كانت سنة ٣٨٥هـ لأن هذا التاريخ معارض بما ذكره السبكى والذهبى من أن الترمذى قد رحل إلى نيسابور سنة ٢٨٥هـ حيث أقام بها مدة يدرس الحديث، وهناك تلقى عنه عدد من محدثيها(٣).

والباحثون لا يوافقون الدكتور على حسن عبد القادر والدكتور آربرى فيما ذهبا إليه من قولهما أنه: يمكن أن نستنتج أن أبا عبد الله مات عند نهاية القرن الثالث الهاجرى ، وأقرب ما يكون أن ذلك في حدود سنة ٢٩٦هـ ٣٠٩م (٤). وذلك لرواية ابن حبر من أن الأنبارى سمع من الحكيم الترمذى سنة ١٨هـ. ولعل هذا مما دعا بعض المؤرخين المحدثين من الغربيين إلى اعتبار وفاة الترمذى سنة ٣١٠هـ.

لذلك يرجح أهل البحث أن يكون الحكيم الترمذى قد ولد عام خمسة وماثتين، وأنه عَم عشرين وثلاثماثة للهجرة (٥). ومعنى هذا أن الحكيم عاش عمرا مديدا، كان خلاله عاملا دءوبا باحثا، لا يفتر عن المجاهدة أو الدرس أو الرياضة، تشهد بذلك آثاره وكتبه ورسائله (٢).

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي مقدمة «منازل العباد» ص٨.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذي «بدؤ شأن أبي عُبد الله» ص٣٠ تحقيق عثمان إسماعيل ط بيروت.

<sup>(</sup>٣) السبكي (طبقات الشافعية) جـ٢ ص٢٤، والذهبي (تذكرة الحفاظ) جـ٢ ص١٤٥.

<sup>(</sup>٤) الدكتور أربرى والدكتور على حسن عبد الـقادر مقدمة كتاب «الرياضة وأدب النفس» ص١١ ط البابي الحلبي ١٣٦٦هـ.

<sup>(</sup>٥) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ١ ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٦) الدكتور الجيوشى «منازل العباد من العبادة» ص٨.

ولد الحكيم الترمذى بمدينة ترمذ، ومدينة ترمذ تقع داخل الأقاليم الإسلامية التى تخضع للاتحاد السوفيتى ، ومات الحكيم ودفن بترمذ، وقبره معروف الآن فى خرائب «ترمذ» القديمة . . يقول بارتولد : «ونجد بين الأبنية فى خرائب المدينة القديمة، ضريح الولى أبى عبد الله محمد بن على الترمذى . وهذا الضريح من المرمر الأبيض. وقد ذكر «بوسلافسكى» : أن هذا الأثر لا يفوقه من حيث الصنعة والمادة أى أثر آخر من الآثار القديمة التى عرفت حتى الآن فى هذه النواحى(۱). وهو والراجح أن يكون قد بنى فى القرن التاسع الهجرى (الخامس عشر الميلادى). وهو اليوم أجمل الآثار بين أطلال ترمذ، ومن أجملها فى آسيا الوسطى(۲).

وترمذ<sup>(۳)</sup> التى ولد فيها الحكيم - كما يؤخذ من لقبه - مدينة على الضفة الشمالية لنهر جيحون بالقرب من مصب نهر سرحان<sup>(٤)</sup>.

وكانت البوذية هي السائدة في «ترمذ» أبان الفتح الإسلامي ، فقد كان بها اثنا عشر معبدا ونحو ألف راهب، وكان على ترمذ وقتذاك أمير عظيم الشأن، لقبه ترمندشاه، وكان بها حبصن منيع يشترف على النهر، وفي عام ٧٠هـ «١٨٩- ١٦٩» فتح ترمند موسى بن عبد الله بن حازم، واستقل بحكمها خمسة عشر عاما(٥).

وقد شهدت «ترمذ» بعد الفتح الإسلامي ، نشاطا فكريا ملموسا، مما جعل ترمذ أحد مراكز الثقافة الإسلامية الشهيرة، في القرن الثالث الهجرى ، في منطقة ما وراء النهر..

<sup>(</sup>١) الدكتور أربري وحسن عبد القادر «الرياضة وأدب النفس» ص١١ ط البالب الحلبي .

<sup>(</sup>٢) المستشرق بارتولد دائرة المعارف الإسلامية جـ٩ ص٢٨٦ كتاب الشعب.

<sup>(</sup>٣) بكسر التاء والميم - كما هو المعروف ، أو بفتح التاء مع كسر الميم أو ضمها كمما هو متداول على لسانهم «صفى الدين البغدادي مراصد الاطلاع» جـ١ ص٢٥٩ وترميذ وترمز «دائرة المعارف» جـ٩ ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) بارتولد «دائرة المعارف الإسلامية» جمه ص٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص٢٨٦، والبلاذري «فتوح البلدان» ص٨٠٨.

وفى ترمذ نشأ عدد كبير من العلماء والباحثين والفقهاء والمحدثين، وتذكر دائرة المعارف الإسلامية: «أنه اشتهر من أهل ترمذ فى التأليف رجلان: أولهما أبو عيسى محمد بن عيسى الترمذى صاحب "كتاب الجامع والعلل وكتاب الشمائل المحمدية» المتوفى عام ٢٧٩هـ. والثانى: المحدث المتصوف أبو عبد الله محمد بن على الترمذى(١).

ومنطقة (خراسان) التى تقع فيها مدينة «ترمذ» من المناطق التى كانت فى العهد الإسلامى مسرحا لكثرة المذاهب والمعتقدات ، كان يباين بعضها أشد المباينة ، وكان يعيش بعضها إلى جوار بعض، وكان ينحو بعضها ناحية خاصة من التعصب والغلو ، فكان الجو الذى يسود هذا الإقليم ، جوا من التباين والتعصب والاضطراب ، يعيش على أرض تتقسمها الأهواء والمذاهب والنحل (٢).

ويذكر لنا المقدسي: أن مذاهب أهل الإقليم مستقيمة - أى أنهم على مذهب أهل السنة والحديث - إلا في سجستان، ونواحي هراة كرخ، واستراجان، فإن بها طائفة من الخوارج، وأما نيسابور فإن بها الشيعة والكرامية، لهم فيها ظهور وغلبة، وللمعتزلة بها ظهور كذلك وليست لهم بها غلبة، وأما أهل «ترمذ» فهم جهمية، وأما أهل الرقة فهم شيعة، وأهل قندر قدرية، وأما إقليم ما وراء النهر وبخارى فإن أولاد على به على غاية الرفعة، وأما الكرامية فقد كان لها ظهور في أغلب مدن الإقليم وقد كان لها جلبة في هراة، ومرج الشاة (٣).

أما في التصوف فقد ظهر في الإقليم لونان أساسيان: أحدهما: كان يميل إلى التفكير العقلى الفلسفي الجرىء، والآخير كان يميل إلى تفكير أهل السنة والجماعة، هذا التفكير التقليدي المحافظ، أما الأول فظهر في الجنوب، وفي أماكن المعتزلة والمذاهب الفلسفية القديمة. وأما الآخر فقد سيار موازيا له، ولكنه

<sup>(</sup>١) المستشرق بارتولد (دائرة المعارف الإسلامية) جـ٩ ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) عبد المحسن الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٤٢.

<sup>(</sup>۳) المقدسى «أحسن التقاسيم» ص٣٢٣.

إلى الشمال منه، ولكن هذين التيارين اختلطا أخيرا عندما اتحدا في الممرات إلى أواسط آسيا(١).

وعلماء تقويم البلدان يذكرون: أنه بجانب هذه المذاهب الإسلامية - التى عاشت فى البلاد - عاشت إلى جوارها فى هذه البلاد أيضا بعض المذاهب والديانات الأخرى التى ظهرت قبل الإسلام، فقد كان ببخارى وما وراء النهر، طائفة كبيرة من اليهود، وأخرى من النصارى قليلة، كما كان بها أصناف كثيرون من المجوس (٢).

ولكى تستكمل الخصائص الأساسية المميزة لهذا الإقليم يستحسن أن نعرض لهذه الحركات المذهبية الخاصة التي انفرد بها دون بقية أجزاء الدولة الإسلامية..

وأولى هذه الحركات بالذكر والتى يقترن اسمها دائما باسم «خراسان» وما وراء النهر: فهى حركة «أهل الحديث» وتبدو هذه الحركة واضحة جلية فى القرن الثالث الهجرى ، حيث ظهرت لتعمل نحو جمع الحديث واستخلاص الصحيح منه.

وكانت هذه الحركة حركة شاملة، واسعة النطاق ، أو كانت اتجاها عاما لثقافة هذا الإقليم في هذا العصر، ولا أدل على ذلك من هذه الحقيقة الواضحة ، وهي أن الكتب التي كانت خلاصة هذ الحركة العلمية، والتي استطاعت أن تفرض نفسها على أهل الحديث ترجع جميعها إلى هذا العصر وهذا الإقليم (٣). ولعلنا ندرك مدى شمولها وانتشارها حينما نعرف أن أصحاب الصحاح الستة: البخارى ٢٥٦هـ، ومسلم ٢٦٦هه، والترمذي ٢٧٩هه، وأبو داود ٢٧٥هه، والنسائي ٣٠٣هه، وابن ماجه ٢٧٣هه، وسواهم من أثمة الحديث، كانوا جميعهم من أبناء هذه المنطقة ورجالاتها(٤).

<sup>(</sup>١) عبد المحسن الحسيني المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المقدسي «أحسن التقاسيم» ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) الحسيني المعرفة عن الحكيم الترمذي، ص٤٥.

<sup>(</sup>٤) الجيوشي مقدمة «المسائل المكنونة» للترمذي ، ص٥ ط دار التراث العربي مصر.

وأما الحركة الثانية فيسميها بعض الدارسين بحركة أصول الصوفية الأولى - وهذه الحركة نشأت في «بلخ» وما حولها، في أواخر القرن الثاني ، وأوائل القرن الثالث، وهذه الحركة لم تكن قد تميزت بعد بلون خاص سوى هذه المحاولات الأولية لتأسيس مذهب صوفي ، والتي تمثيلها طائفة من صوفية «بلخ» الذين نستطيع أن نذكر منهم: الفضيل بن عياض «١٨٧هـ» وإبراهيم بن أدهم، وحاتم الأصم (٢٣٧هـ) الذين يعتبرون أعلام الصوفية المسلمين(١).

وأما الحركة الثالثة التى امتاز بها إقليم «خراسان» فهى تتصل بعلم الكلام، ونستطيع أن نتبين فى هذه الحركة لونين متباينين. . منذاهب الكلام المتصلة بالسياسة، ومذاهب الكلام التى تتصل بأهل الرأى(٢).

فقد ترعرعت في هذا الإقليم فرق المتكلمين من شيعة ، ومعتزلة ، وخوارج ، بما فيهم المرجئة ، والجهمية (٣) ولم تقصر المذاهب الفقهية عن القيام بدورها في هذا الإقليم ، فقد كان التعصب بين أتباع أبى حنيفة والشافعي عنيفا إلى حد الاقتتال وازهاق الأرواح (٤).

هذه هى المذاهب الإسلامية التى تكون خصائص إقليم خراسان، والتى ظهرت فى العصر الإسلامي، ونستطيع أن نذكر إلى جوارها طائفة أخرى من المذاهب غير الإسلامية ، كانت تعيش فى هذه المنطقة قبل الإسلام، وامتد بعضها إلى العصر الإسلامي، تلك هى مذاهب المانوية، والمجوسية ، والبوذية، أما المجوسية فقد كانت الديانة الشائعة فيما يعرف بأرض إيران... وأما المانوية فقد كانت تقع فى الجزء الشمالى ، عما يلى جبال إيران من ناحية الغرب، حيث كانت

37

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٤٧ بتصرف واختصار.

<sup>(</sup>٣) الجيوشي مقدمة «المسائل المكنونة» للترمذي ص ٦ ط دار التراث العربي .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٦.

تنتشر في بعض البلاد.. وأما البوذية فقد أتبت من ناحية الهند.. سائرة نحو الشمال ، فاتخذت لنفسها مركزا في ترمذ وبلخ(١).

و «ترمذ» المدينة التى نشأ بها الترمذى نفسها قد كانت صورة واضحة من هذا الخليط من المذاهب الإسلامية وغير الإسلامية، فيقد كانت مركز هذا الإقليم، والبؤرة التى تجتمع فيها كل هذه المذاهب والنحل والأجناس (٢).

ويقول الدكتور الجيوشى: كانت خراسان أحد المراكز الثقافية الهامة فى تلك المنطقة. تتفاعل مع هذه التيارات، وتتأثر بها، وتشارك فى صنع جانب منها أحيانا، إلى جانب نظيراتها من مراكز الثقافة النشطة فى ذلك الإقليم، مثل بخارى وسمرقند وبلخ ونيسابور، وكان الصراع الفكرى - بين رجال المذاهب والفرق الإسلامية، من فقهاء ومحدثين ومتصوفة وعلماء كلام، حول بعض المفاهيم الإسلامية، وكيفية تطبيقها - على أشده، إلى جانب الصراع بين الإسلام كقوة دينية وثقافية واجتماعية، وبين بقايا الديانات القديمة ومواريث سكان البلاد الأصليين التي توارثوها عبر القرون الطويلة (٣).

وكان أمرا طبيعيا أن تتصارع المذاهب والأفكار في تلك الحقبة من عمر الدولة الإسلامية، لأنها كانت فترة النضج إلى جانب الاطلاع على الأفكار التي نقلت إلى ساحة الفكر العربي من خلال الترجمات التي شبعها المأمون وأنفق عليها الكثير، حتى لونت فكر المتكلمين والفلاسفة وانعكس أثرها على بعض المذاهب التي أحب أصحابها أن يطعموا بها الفكر العام، في تلك الحقبة من الزمن. وكان من أثر ذلك أن ظهرت حركات فكرية أخرى تحاول أن تصدر هذا التيار اليوناني، الذي يريد دعاته أن يجعلوا منه روافد للفكر الإسلامي(٤).

<sup>(</sup>١) الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي مقدمة «المسائل المكنونة» للترمذي ص٥.

<sup>(</sup>٤) الدكتور الجيوشي مقدمة «معرفة الأسرار» للترمذي ص٧ دار النهضة العربية.

فى ذلك الجو المسحون بالصراع الفكرى والاجتماعى ، والماثج بالحركة الدائبة، والدراسات النشيطة، نشأ الحكيم الترمذى ، وترعرع، وتلقى ثقافته ومعارفه.

## نشأة الحكيم وثقافته

إن الباحث في حياة الحكيم الترمذي العامرة بالعلم، يدرك أن طفولة الحكيم الم تكن طفولة عادية، مليئة بلهو الأطفال، وعبيثهم ولعبهم، إذ لا يتصور أن يتعود ذلك ثم يفطم عنه دفعة واحدة، دون أن يحدث رد فعل عنيف، قد يتسبب في نفوره من شيخه، ومن درسه، وهذا خلاف ما حدث، مما يدل على أن هذه الطفولة كان فيها نوع من التهيئة النفسية والذهنية لفترة الدرس الجاد فيما بعدها»(۱).

لقد فتح الحكيم عينيه على حلقات العلم والدرس منذ بدأ يعقل؛ لأن أباه كان أحد علماء الفقه ورواة الحديث، كما يبدو من حديثه عنه، وقد أخذ أبوه يغرس فيه حب العلم وتحصيل المعارف، ويحمله على ذلك حملا في وقت مبكر، حتى امتلأ وقته منذ الصبا الباكر بالإقبال على الدرس وتحصيل العلم، بفضل تشجيع والده، وحثه على الاستزادة منه، مدفوعا بحرص الأب، ومسئولية المربى، حتى أصبح العكوف على الدرس أمرا مألوفا للحكيم في سنه الباكر الذي يقطعه أترابه في اللهو واللعب(٢).

وقد كان أبوه أستاذه الأول - ولعله استغنى بذلك عن التردد على الشيوخ في صباه الأول - ويفسهم مما كتبه الحكيم عن تعليسمه في هذه السن المبكرة أن أباه كان يدرس له علم الرأى والآثار، أو بعبارة أخرى علم الحديث والفقه، فقد كان أبوه محدثا، ويروى ألحكيم عنه في كتبه جميعها (٣).

3

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٤٤.

<sup>(</sup>۲) الدكتور الجيوشي مقدمة كتاب «المسائل المكنونة» للترمذي ص٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٩.

وهذا كله يجمله الحكيم في عبارة موجزة بقوله: «كان بدو شأني أن الله تبارك اسمه قبض لي شيخي - رحمة الله عليه - من لدن بلغت من السن ثمانيا، يحملني على تعلم العلم، ويعلمني ويحثني عليه، ويدئب ذلك في المنشط والمكره، حتى صار ذلك لي عادة وعوضا عن اللعب في وقت صباى، فجمع لي في حداثتي علم الآثار وعلم الرأي»(١).

ولا شك أن شيخ الحكيم - سواء كان والده أو غيره - قد وفق أيما توفيق في أن يجعل الحكيم على معرفة بعلمين من أهم العلوم الإسلامية، وهما علم الحديث، وعلم الفقه. ولا حاجة بنا لنكد الذهن، ونزداد في التفكير لمعرفة هذا الشيخ الدى ذكره الحكيم بأنه كان شيخا له، ما دامت المصادر وكتب الطبقات والتراجم لم تبين لنا ذلك، ويكفى أن الله تبارك اسمه قيض له شيخا.

ولا ندرى على وجه التحديد إلى أى مدى استمر هذا الشيخ يعلمه، ولا ندرى إذا كان هناك من الشيوخ الآخرين من تسلمذ عليه الحكيم في صباه، وفي صدر شبابه غير شيخه الذى ذكره- سواء كان والده أو غيره - لأن المصادر التى بأيدينا قد سكتت عن الحديث عن هذه الفترة من حياة الحكيم الترمذي (٢).

وإن كان مما لاشك فيه أن هناك من شيوخ الترمذى وأساتذته من قام بتعليمه إلى جانب والده أو شيخه، فكان يتردد على شيوخ ترمذ الآخرين ويأخذ عنهم، كما يأخذ لداته ونظراؤه، إلا أنه لم يذكر لنا واحدا منهم، ولعل مرد ذلك إلى أنه كان يرى أن ما تلقاه على يد شيخه (٣).

والتاريخ لم يحدثنا متى توفى والده، وإن كان من المؤكد أنه قدام بالنصيب الأكبر في تثقيفه وتوجيهه في الفترة الأولى من حياته، ويؤخذ من كثرة روايته عن

<sup>(</sup>۱) الدكتور عثمان إسماعيل يحيى ابدو شأن أبى عبد الله، داخل كتاب اختم الأولياء، ص١٤ فقرة ١ ط بيروت.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي (الحكيم الترمذي) ص١٦ ط دار النهضة العربية.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي مقدمة كتاب «منازل العباد من العبادة» ص١٠٠.

أبيه في كتبه، أن أباه لم يمت إلا بعد أن بلغ سن الشباب، وحصل كثيرا من مسائل العلم (١)، وليس صحيحا أنه مات وهو صغير - كما يروي فريد الدين العطار في تذكرة الأولياء (٢).

وقد كان لتوجيه والد الحكيم له منذ الصبا الباكر أثر بالغ في تعلق الحكيم بالمعرفة وطلبها، والرغبة في الاستزادة من العلم، والاستعداد للرحلة من أجل ذلك، كما كانت العادة جارية بذلك في زمانه بالنسبة للطلاب الذين لم يعرفوا حدودا تفصل بين بلد وآخر، والعلم لا وطن له، والرحلة في طلبه أمر لابد للمجتمع، حتى يتسنى للعلماء اكتساب الفوائد والكمال، ومباشرة التلقين والمحاكاة من الفطاحل الأعلام.

وإذا نظرنا إلى العلماء المسلمين في عصور ازدهار الحضارة الإسلامية، نجد أنهم لم يثنوا عزمهم، ولم يدخروا جهدهم، في سبيل القيام بهذا العمل الجليل. فقد أولع أكثرهم بالرحلة من بلد إلى بلد، ابتغاء العلم وتحصيله، وحرصا منهم على اقتناص شوارده، وتقصى مسائله، وتتبع أطواره، وأحواله، ومعرفة كل ما يتصل بأثمته ورجاله، فجابوا الأقطار، وقطعوا الصحارى والقفار، ولم تع هممهم بتحمل وعثاء السفر، ومشقات الرحيل، ولم يقعد بهم عن المضى إلى غاياتهم شظف من العيش وقلة من المال، مهما بعدت المسافات وطال زمن الاغتراب.

وقد روى المؤرخون كثيرا من أنباء تلك الرحلات التى قام بها طلاب العلم والعلماء، فقلما نجد عالما منهم إلا لــه أكثر من هجرة، إلى أكثر من بلد في أقطار مختلفة.

ورجال الحديث كانوا يرحلون إلى الأمصار المختلفة حتى يقيدوا الأحاديث بأسانيدها ورواياتها. . وهؤلاء المحدثون كانوا من أنشط الناس للهجرات، ومن

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي (الحكيم الترمذي) ص١٦ دار النهضة العربية.

<sup>(</sup>٢) فريد الدين العطار «تذكرة الأولياء» جـ ٢ ص ٩٠ تحقيق نيكلسون نقلا من كـتاب الرياضة وأدب النفس للمستشرق آريرى والدكتور على حسن عبد القادر ص٧.

أقدرهم وأصبرهم على تحمل عناء الارتحال، ووعثاء السفر.. وكان لا بد لهم من ذلك في سبيل طلب الحديث وتدوينه وتحقيق رواياته، والتأكد من صحته وإسناده، لأن رواته من الصحابة كانوا قد تفرقوا في الأمصار بعد الفتح، وقد أخذ الحديث عن هؤلاء الصحابة - المنبثين في البلاد - وطبقات التابعين ومن بعدهم، فكان على ألسنة المحدثين في كل مصر وبلد أحاديث، قد لا يتأتى لمحدثي الأمصار الأخرى معرفتها، لأنهم لم يقفوا عليها، ولم يسمعوا بها.

ونما سجله الأستاذ أحمد أمين في صحائف التقدير لهؤلاء العلماء قوله: «ترى العالم في المشرق، فإذا هو في الأندلس، وفيما هو في الأندلس إذا هو في العراق، وفيهما هو في العراق إذا هو بمصر والشام... لا يعوقهم فقر، ولا يفت في عزمهم صعوبة الطريق وأخطاره، سواء عليهم الصحراء وحرها، والبحار وأمواجها. إذ تغلغل في نفوسهم اعتقاد: أن طلب العلم جهاد، فمن مات في سبيله مات شهيدا. هذا إلى أن العلم عند كثير منهم أصبح مقصدا لا وسيلة، يقصد لذاته، ويرغب فيه للذته»(١).

وحسب المفكر والباحث أن ينظر عبر التاريخ، ويستطلع سيسر الأعلام من العلماء ليدرك إلى أى مدى كان طلاب العلم يسرون الرحلة لهذا الهدف النبيل أمرا لازما، وفرضا لابد من القيام به (٢).

لهدذا اتفق الترمذى مع اثنين من أصدقاء العلم على القيام برحلة علمية يلقون خلالها شيوخ الحديث، وأهل المعرفة في مختلف الأمصار، ويتلقون عنهم العلوم، ويأخذون عنهم . . . غير أن هذه المرحلة لم تتم بالنسبة إلى الحكيم فقد طلبت إليه أمه أن يبقى بجانبها يرعاها، ويقوم على شئونها، لأنه ليس هناك من يقوم بهذا الواجب سواه . . ويبدو أن والده كان قد توفى، كما أن المصادر المطلعة لا تشير إلى وجود إخوة له . . . ولعل ذلك كان السبب الأكبر في تعلق أمه به، وحرصها على أن يكون معها في وحدتها ومرضها .

٤١

<sup>(</sup>١) الاستاذ أحمد أمين فظهر الإسلام، جـ٢ ص٤٠ ط بيروت.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي امقدمة المسائل المكنونة؛ ص١٠.

وما كان الحكيم البار بأمه أن يتخلى عنها فى ذلك الوقت الذى تحتاج فيه إلى من يرعاها، وإن كانت السرحلة المرتجاة، تملأ كل أحاسيسه، والشوق الجارف إلى التزود من المعرفة يشغل أيامه ولياليه، فانطلق صاحباه، وظل هو يبكى ضياع وقته، وإفلات الفرصة السانحة(١).

وقد رسم الشاعر الفارسى فريد الدين العطار، صورة معبرة عن المشاعر المتضاربة التى اجتاحت كيان الحكيم، وتصارعت فى داخله، فيقول: «ذلك أنه كان قد عقد النية فى أول أمره على الرحلة لطلب العلم فى رفقة اثنين من إخوانه، وفى أثناء ذلك مرضت أمه، وقالت له: يا بنى إنى امرأة ضعيفة، لا عائل لى، ولا معين يعينني، وإنك المتولى لأمرى، فإلى من تكلنى وتذهب ؟ فنالت هذه الكلمات من نفسه، وعدل عن الرحلة، ومضى زميلاه فى سبيلهما، ثم مضى على ذلك بعض الوقت. فبينما كان فى إحدى المقابر يبكى بكاء شديدا، ويقول: ها أنذا قد بقيت جاهلا مهملا، وسيرجع أصحابى، وقد حصلوا على العلم "إذ به يرى أمامه فجأة، شيخا مشرق الوجه، فسأله الشيخ عن سر بكائه، فأفضى إليه بحاله. فقال له الشيخ: ألا أعلمك فى كل يوم شيئا من العلم، فلا يمر عليك كثير وقت حتى تسبق إخوانك. فأجابه إلى ذلك . واستمر الشيخ على تعليمه كل يوم، ومضت على ذلك أعوام. . ثم عرف بعد ذلك أن الشيخ هو الخضر كل يوم، ومضت على ذلك أعوام . . ثم عرف بعد ذلك أن الشيخ هو الخضر على دايا يتذاكران العلم، وأنه إنما حصل على هذا ببركة دعاء أمه (٢)، وأضاف العطار إلى ذلك راويا عن أبى بكر الوراق: «أن الخضر كان يأتيه ليعلمه كل يوم أحد، حيث كانا يتذاكران العلم، ويتجاذبان الحديث» (٣).

<sup>(</sup>۱) الدكتور الجيوشي مقدمة «المسائلِ المكنونة» ص١٠ ومقدمة «منازل العباد» ص١٠ وكتاب «الحكيم الترمذي» ص١٠ .

<sup>(</sup>۲) تذكرة الأولياء ط نيكلسون جـ٢ ص٩١-٩٢ نقلا من كتاب الحكيم الترمذي للدكـتور الجيوشي ص١٠ . ١٨ . ونقلا من كتاب الرياضة وأدب النفس ص٨.

<sup>(</sup>٣) الدكتور آربرى وعلى حسن «كتاب الرياضة وأدب النفس» ، ص ٨ وأبو بكر الوراق هو أبو بكر محمد بن عمر الحكيم الوراق الترمذى البلخى «القشيرى في الرسالة» ص٣٦، وأبو نعيم الاصفهاني في حلية الأولياء جد ١٠ ص١٣٧.

ويقول الترمذى: «وهكذا علمنى درسا كل يوم حتى انقضت ثلاث سنوات»(١).

ويذكر الدكتور الجيوشي في مقدمة تحقيقه لكتاب الترمذي "منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله: أنه وجد في كتاب «الأدعية والطلـسمات» المنسوب للترمذى : أن نوبات الحزن والبكاء كانت تهيج بالترمذى كلما تذكر الفرصة التي ضاعت منه، ومخطوط الأدعية والطلسمات يصور نوبة من هذه النوبات التي كانت تنتاب الحكيم من حين لآخر، فقد جاء فيه: "في يوم من أيام الجمع بينما كان الحكيم في المسجد إذ تذكر الفرصة التي أفلتت منه بذهاب صاحبيه إلى العراق لطلب العلم، وعدم تمكنه من صحبتهما، بعد اتفاقهم على ذلك، وكان سبب تخلفه مسرض أمه وعدم إذنها له بالسفر، فلمسا تذكر الحكيم ذلك غلبه النحيب والبكاء، فاجتمع المصلون من حوله يسألونه عن السبب، وهو لا يستطيع أن يجيب لشدة ما غلبه من البكاء، حتى ظن بعضهم أنه يبكى لفقدان أمه، وظن الآخرون أنه ألم به مرض شديد لا يستطيع تحمل آلامه. . وذهب آخرون أن به طائفًا من الجنون، جعله يبكسى بدون سبب، ولم يحر الحكيم جوابا، بل أخذ طريقه إلى خارج المسجد متجها إلى المقابر بالقرب منه، وهناك سقط فاقد الوعى لما به من الألم، ولم يكد يفيق حتى وجد رأسه في حجر شيخ وقور، يشع النور من وجهه ولحيت البيضاء، فنهض مسرعا وحياه بأدب واحترام. . وأقبل الشيخ على الحكيم يسأله: هل تعرف من أنا. وأجاب الفتى : فليقل الشيخ. . إني أنا أخوك الخضر جئت إليك بأمر من الله، وأحضرت معى كتابا إذا التزمت مما فيه من وصايا وتعليم، فستصل إلى ما تريد وتتحقق لك أغراضك بتوفيق الله. وأدخل الشيخ يده في جيبه وأخرج الكتاب، ثم بين الشيخ للحكيم كيف يأخذ نفسه بتعاليم الكتاب، وكيف ينظم حياته مع الناس، ثم أجازه ودعا له<sup>(٢)</sup>.

<sup>(1)</sup> Muslimsaimtsana mystics Anbery. P244.

<sup>(</sup>۲) نقلا من مقدمة «منازل العباد من العبادة» للترمذي ص١١ ، ومخطوط «الأدعية والطلسمات» وهو باللغة الفارسية وموجود بمكتبة أيا صوفيا تحت رقم ٨١٤، ومشكوك في نسبت للترمذي ويبدو من عبارات المخطوط أن أحد المعاصرين للترمذي قد كتبه «الدكتور الجيوشي».

وقد نستفيد من النص الذي ورد عن فريد الدين العطار، والنص الذي جاء في مخطوط «الأدعية والطلسمات» مدى ما كان يعتلج في صدر الحكيم من الرغبة الملحة في طلب العلم، حتى هيأ الله له من يعوضه ما فاته من أمر السفر، ويفتح له بسبب ذلك من فيوض الله وخزائن علمه التي لا تنفد.

ولكن هل كف الحكيم الترمذي عن التفكير في مثل هذه الرحلة؟ وهل قنع بما نال من المعرفة عن طريق ما كشف له؟ يبدو أن الحكيم يرقب الفرصة حتى سنحت له، وما إن تهيأت له حتى أزمع الخروج إلى مكة، يحج إلى بيت الله الحرام، وكسانت سنه إذ ذاك سبعا وعشرين سنة. ويبدو أن ذلك كان بعد وفاة أمه. . ولئن كانت الرحلة مقصدها الأول هو الحج، فلا بأس من أن تغلم لتحصيل ما لم يمكن تحصيله من قبله، ففي طريقه إلى البيت المحرم، مِر بالعراق ليأخذ عن علمائه، وهناك عرج على الكوفة والبصرة يأخذ عن شيوخها، وبقى بها إلى شهر رجب من نفس العام، ثم شد رحاله إلى مكة وحل بها في منتصف الشهر التالي، وظل مجاورا للبيت المحسرم ملتزما لرحابه حستى حان وقت الحج، وكان يقضى أوقاته في تلك الرحاب المقدسة في العبادة والتضرع والدعاء إلى الله، وكان يكثر ويلح في أوقات السحر من الليل عند باب الملتزم، ويبدو أنه داوم على ذلك خلال الأشهر الخمسة التي قضاها في جوار البيت العتيق حتى ظفر بتوفيق الله له إلى تصحيح التوبة والخروج مما جل ودق، وأداء فريضة الحج، بعد هذا التمحيص الذي استمر خمسة أشهر متواصلة، انصهرت فيها نفسه، وأرهفت مشاعره، وانتعشت نوازع الخير في داخله، واتصل قلبه بنور الله حتى أبصر طريقه (١).

وفى رسالة «بهو شأن أبئ عبد الله» التى حققها الدكتور عثمان إسماعيل يحيى، يقول الحكيم عن هذه الرحلة: «حتى إذا قاربُ سنى سبعا وعشرين أو نحوه، وقع على حرص الخروج إلى بيت الله الحرام، فتهيأ لى الخروج، فوقفت

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الجيوشي مقدمة «المسائل المكنونة» ص١١، ١٢.

بالعراق طالبا للحديث، وخرجت إلى البصرة، فخرجت منها إلى مكة في رجب، فقدمت مكة في بقية شعبان، فرزق الله المقام بها إلى وقت الحج»(١).

والمتأمل في هذا النص الذي تحدث فيه الترمذي عن رحلته يلاحظ أن الحكيم ذكر أنه مسر بالعراق في طريقه إلى مكة، ويبدو أنه ذهب إلى بغداد ولم يقم طويلا، وبالتالى لم يأخذ عن علماء بغداد كثيرا، مما يجعل علماء بغداد شيوخا له، ويبدو ذلك واضحا من تتبع ألقاب شيوخه من المحدثين، فهم إما كوفيون أو بصريون، وإن كان لم ينص صراحة إلا على الذهاب إلى البصرة.

وقد كانت رحلته إلى مكة فتحا جديدا في طريق الوصول، فقد حصل القسط الوافي من ألوان العلوم والمعارف الأخرى التي كانت سائدة في عصره كالفقه، والحديث، والتفسير، وعلم الكلام، ورأى أنه بحاجة إلى القرآن الكريم الينبوع الذي لا ينضب له معين، فسأل الله سبحانه وتعالى عند «الملتزم» وهو يطوف حول البيت أن يرزقه حفظ كتابه، ويقول: «فرجعت وقد ألقى على حفظ القرآن في طريقي، فأخذت صدرا منه في الطريق، فلما وصلت إلى الوطن يسر الله على ذلك بمنه حتى فرغت منه، فأقامني ذلك بالليل فكنت لا أمل من قراءته، حتى أنه كان ليقيمني ذلك إلى الصباح ووجدت حلاوته»(٢).

ولاشك أن إتقان الحكيم الترمذى للقرآن الكريم بعد إتقان علم الآثار وعلم الرأى. «كان ذا أثر بعيد في اتجاهاته الفكرية وآراثه التي بسطها في كتبه المختلفة، عما يشعر بثقافته الواسعة، ومعرفته العميقة بالقرآن الكريم وأسراره، والسنة النبوية ومناهجها، وانعكس ذلك انعكاسا واضحا على كل ما كتبه، بحيث لا تكاد تجد صفحة واحدة من كتبه إلا ويستشهد على ما يورده فيها من آراء بالقرآن الكريم والأحاديث النبوية التي كان محصوله منها وفيرا»(٣).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور عثمان يحيى ابدو شأن أبي عبد الله؛ ص١٤ ط بيروت.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٥ الفقرة الثانية.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الجيوشي مقدمة امعرفة الأسرار، ص١١.

وإذا كنا قد عرفنا أن والد الحكيم كان أحد علماء مدينة ترمذ ومحدثيها، وأن أمه كانت ذات معرفة بالحديث، وأن لذلك الأبوين الكريمين، ما بدا واضحا من اهتمام الحكيم بالعلم والمعرفة. . . فإن حياته الأسرية يبدو أنها كانت حياة موفقة، والسبيوت التي تمتلئ قلوب أفرادها بالمعرفة والقرآن الكريم والسنة النبوية، ترفرف عليها آيات السعادة والأمن، وقد تحدث الترمذي الحكيم عن زوجته حديثا طيبا، يشعر الباحث أنه كانت لها بعض التجارب الروحية، وكانت تشارك زوجها في طريق الرياضة (والمعتقد أنها كانت على قدر لا بأس به من الصفاء الروحي، والسعى الحثيث في الوصول إلى الله، وكان الحكيم رب أسرة كبيرة، فقد ذكر في بعض رسائله أنه بلغ من العمر خمسا وستين، وأن له خمسة من البنين (۱). وذكر لنا فريد الدين العطار: أن أبا عبد الله تزوج وأنجب أولادا (۲). وأنه كان عنده خادمة ترعى أطفاله، وتقوم على شئونهم، عما لا يتهيأ إلا لأهل الغني واليسار (۳).

ومما يسترعى الانتباه في حياة الحكيم الثقافية: أن الهجبويرى صاحب كتاب «كشف المحجوب» يذكر «أن الحكيم قد قرأ الفقه على واحد من خواص أصحاب أبى حنيفة» (٤) . والباحث في هذا الموضوع يجد أن المستشرق «نقولا هير» (٥) يستبعد ذلك نظرا إلى أن أبا حنيفة توفى سنة خمسين وماثة للهجرة، ويوافق على هذا الاستبعاد الدكتور عبد الفتاح بركة ويقول: «ونحن نوافقه على ذلك، وإن كان ابن عربى يذكر في فتوحاته المكية أن الترمذي كان حنفي المذهب في الأصل، قبل أن يعرف الشرع من الشارع، لكن على فرض ما رجحناه من تاريخ ميلاد

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي مقدمة «معرفة الأسرار» ص١٥.

<sup>(</sup>۲) نقلا من كتاب «الريائهة وأدب النفس» المقدمة للدكتور آربرى وعلى حسن عبد القادر ص١٠٠.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي مقدمة «معرفة الأسرار» ص١٥.

<sup>(</sup>٤) الهجويرى «كشف المحجوب» تحقيق المدكتورة إسعاد عبد الهادى جدا ص ٣٥٣، ط المجلس الأعلى بالقاهرة.

<sup>(</sup>٥) الدكتور نقولا هير مقدمة «بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص٧ ط الحلبي ١٩٥٨م.

الترمذی، وأنه بدأ يدرس عام ثلاثة عشر وماثتين للهجرة، فإنه ينبغی أن يكون هذا الشيخ (١) قد جاوز حينت الخامسة والسبعين حتى يتهيأ له أن يكون قد درس على أبى حنيفة، ويدرس للترمذي بعد ذلك، وهذا في غاية البعد(Y).

وإننى أرى أن البحث يهدى إلى أن ما ذكره الهجويرى يتفق مع الحقيقة العلمية. لأن الهجويرى من علماء القرن الرابع والخامس الهجريين، وكان كثير الرحلات فى التقصى فجاب الأقطار، وكان من أتباع الحكيم الترمذى، فإذا ما قال فمقولته تحتاج منا إلى إنعام نظر، وتدقيق فى العبارة، وتحليل للكلمات، وقد يراد من العبارة أن الحكيم «قرأ الفقه على واحد من خواص أصحاب مذهب أبى حنيفة» ويؤيد هذا ويدعمه ما ذكره ابن عربى حبة فيما يقول، لأنه اطلع على مؤلفات الحكيم وكان بها خييرا.

ويقف بجانب كل هذا أن منطقة خراسان كانت في الفقه على مذهب أبى حنيفة، حتى يكاد يعم رقعتها، ويبلغ أطرافها، وكان يلاحقه مذهب الشافعي، يحاول أن يدركه في أدنى بلاد الإقليم، ويكاد يقطع عليه طريقه في بعض الأطراف العليا الشمالية، وإن نجح في أن يعيش معه جنبا إلى جنب في كثير من بلاد الوسط، وأن تكن هذه الحياة سلسلة من التعصب والمغالبة (3).

ولقد وصف المقدسي تفاصيل ذلك إذ يقول في وصف «خراسان»: «والغلبة في الإقليم لأصحاب أبي حنيفة»(٥).

<sup>(</sup>۱) يلاحظ أن الدكتور عبد الفتاح نقل كلمة «الشيخ» عن المستشرق نقولا هير. لكن الكلمة وردت في الترجمة العربية الصحيحة «على واحد من خواص أبي حنيفة» الهجويري .

<sup>(</sup>٢) الدكتور عبد الفتاح بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي (الفتوحات المكية) جـ٢ ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني «المعرفة عند الحكيم ؛ ص٤٢.

<sup>(</sup>٥) راجع المقدسى «أحسن التقاسيم» ص٣٢٣.

وإذا كان السبكى فى طبقات الشافعية الكبرى بعد الحكيم بين علماء الشافعية، ويترجم له (١). فإن ذلك راجع إلى مكانة الحكيم الفقهية، ويبدو أنه اهتم بفقه أبى حنيفة وفقه الشافعى، مما يسر له لأن يكون من أهل الفتوى، وكانت الرسائل ترد إليه من شتى الإقليم، تطلب الفتوى فى شتى مسائل الحقيقة والشريعة، فجاء السبكى واطلع على مكانة الحكيم الفقهية فعده من الشافعية.

ومؤلفات الترمذى وإن كانت لا تظهره فى ثوب الفقيه، فإنها تقدم دليلا واضحاعلى إلمامه بكل فروع الفقه ومسائله فى أكثر منذاهبه. فالترمذى فى مؤلفاته يناقش كثيرا من مسائل الأصول، كما يناقش طائفة من الأشباه والنظائر، والحيل والمخارج، وبقية علوم الفقه، ثم هو يعرض بعد ذلك فى مؤلفاته لأكثر أبواب الفقه، فيتكلم فى الصلاة، والزكاة، والحج، والصوم. أما تاريخ الفقه وتاريخ رجاله وتاريخ مذاهبه، والخصائص الأساسية المميزة لكل منذهب وفقيه، فقد كانت واضحة فى عقله وثقافته (٢).

فالترمذى غزير المادة، واسع الثقافة، لم نشهد مثل ذلك عند غيره من مؤلفى عصره، لأن ثقافته تمتد إلى جميع فروع المعرفة فى عصره، وثقافة الترمذى الأولى التى تطالعنا بين ثنايا مؤلفاته هى ثقافة المحدث الذى اتصل بجميع فروع الحديث، وإنا وإن كنا لا نراه حريصا على أن ينصرف إلى جميع الحديث على عادة المحدثين فى عصره، بل يقنع من ذلك بالاختيار فحسب، إلا أننا نرى أنه فى اختياره للأحاديث تلك النزعة التى كانت تسيطر على هؤلاء الذين انصرفوا إلى جمع الصحاح أو السنن (٣).

فقد كان حريصا كذلك على أن يقدم لنا طائفة من الأحاديث تضبط أعمال الفرد والجماعة في الاعتقاد والعبادة والمعاملات، كما تتصل بمكارم الأخلاق والزهد(٤).

<sup>(</sup>١) راجع السبكي (طبقات الشافعية) جـ١ ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٧٨.

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق ص٢٨ بتصرف.

وامتدت ثقافة الترمذى كذلك إلى التصوف، فهى تشهد بأنه اتصل بالصوفية وأخذ عنهم، وكتب لهم وعلى طريقتهم، وكان يقدم ما يضبط أعمال القلوب، وإخفاع أعمال الجوارح لها، ويعمل على تنمية الجانب الروحى من الفرد والمجتمع.

## شيوخ الحكيم وأساتذته

لا خفاء أن القارئ لمؤلفات الترمذى، يلاحظ أنه لم يتحدث عن شيوخ له، تعلم منهم، وأخذ عليهم، إلا من أشار إليه في رسالته: «بدو شأن أبي عبد الله» من قوله: «كان بدو شأني أن الله - تبارك اسمه - قيض لي شيخي رحمة الله عليه، من لدن بلغت من السن شمانيا يحملني على تعلم السعلم ويعلمني ويحثني عليه ويدأب ذلك في المنشط والمكره. . فجمع لي في حداثتي علم الآثار وعلم الرأي(١).

وسواء كان هذا الشيخ والده أو غيره، فهو شيخ لا شك في مُشيخته، وقد تتلمذ عليه الحكيم وظل ملازما له، مستفيدا من علمه، حتى وصل الحكيم إلى الجمع بين علم الفقه، وعلم الحديث.

وحين تهيأ الترمذى للخروج لأداء فريضة الحج، وقف بالعراق طلبا للحديث، ولم يذكر لنا أسماء الشيوخ الذين التقى بهم فى بغداد والبصرة والكوفة، وأخذ عنهم، لكن كتب الرجال والطبقات ذكرت لنا بعض من أخذ عنهم. فى طبقاته يذكر: أنه درس الحديث على جماعة من خراسان والعراق، فذكر أباه، وقتيبة بن سعيد، وصالح بن عبد الله الترمذى، وصالح بن محمد الترمذى، وعلى بسن حجر السعدى، ويعقوب الدورقى وسفيان بن وكيع (٢).

**£**9

<sup>(</sup>۱) راجع الترمذي «بدو شأن أبي عبـد لله» تحقيق الدكتور عثمان يحــي ص١٤. ضمن كتاب ختم الأولياء.

<sup>(</sup>۲) السبكى «طبقات الشافعية الكبرى» جـ٢ ص٧٤٥.

وذكر الذهبى ما يماثل ذلك عن شيخوخه، وزاد: الحسن بن عمر بن شقيق، ويحيى بن موسى، وعتبة بن عبد الله المروزى، وعباد بن يعقوب الرواجيني (١).

وابن حجر العسقلانى فى كتابه «لسان الميزان»: يذكر من شيوخه - من غير ما ورد عند السبكى والذهبى - أبى عبيد، وابن أبى السفر، وعلى بن خـشرم، ومحمد بن على الشقيقى (٢).

ولا يخفى على الباحث: أن السبكى بعد أن ذكر أسماء الشيوخ الذين أخذ عنهم الحكيم الحديث فى خراسان والعراق قال: «وغيرهم»(٣). والذهبى قال: «وطبقتهم»(٤). وابن حجر قال: «وآخرين».. وقد لقى الأثمة الكبار وأخذ عنهم وفى شيوخه كثرة»(٥).

وهذا يعطينا أن الحكيم الترمذى قد تلقى الحديث على كشيرين من رجاله، ومعرفة هؤلاء الرجال تحتاج إلى جهد بالغ، ومشقة فى البحث، نظرا لكثرة مؤلفات الترمذى المخطوطة، وقد هيأ الله للدكتور الجيوشى القيام بهذا العمل فأعطانا ثمانية وستين وماثة من أسماء الشيوخ الذين أخذ عنهم الحكيم.

ويقول الدكتور الجيوشى فى هذا : "ولو أردنا أن نحصر أسماء شيوخ الترمذى وخاصة من المحدثين، فما علينا إلا أن نقوم بعملية مسح لمؤلفاته، ونستعرض سلاسل الإسناد ونأخذ المحدث الأخير الذى تلقى عنه الحكيم مباشرة. وقد قمت بهذا فعلا مدفوعا بحب الاستطلاع، ومحاولة معرفة درجة شيوخ الحكيم من المحدثين، وما يتمتعون به من ثقة عند علماء الرجال، فكانت قائمة الأسماء هى نتيجة هذه السباحة الشاقة فى مؤلفات الترمذى وأغلبها مخطوطات

)·

<sup>(</sup>١) الذهبي «تذكرة الحفاظ» جـ٢ ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>۲) ابن حجر السان الميزان، جـ٥ ص٨٠٠.

<sup>(</sup>٣) السبكى اطبقات الشافعية الكبرى، جـ٢ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) الذهبي الذكرة الحفاظ، جـ٢ ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>٥) ابن حجر السان الميزان، جـ٥ ص ٣٠٨.

تقارب الستين بين رسالة وكتاب، وأغلب شيوخه من المحدثين المقبولين لدى علماء الحديث، (١).

وهذا العمل الذي قام به فضيلة الدكتور الجيوشي من الأعمال العلمية التي أضافت إلى العلم ما يمكن الانطلاق منه إلى المزيد. ولا يخفى أن البحث قد يكشف عن معرفة شيوخ آخرين للترمذي . . وإننا نجد أنه من المستحسن أن نذكر بعض الأسماء البارزة لشيوخه وأساتذته . ومن هؤلاء: على بن الحسن الترمذي والده وقد أورد ذكره أبوبكر أحمد بن على الخطيب البغدادي المتوفى سنة ٤٦٣ه في كتابه «تاريخ بغداد» على أنه : على بن الحسن بن بشير بن هارون الترمذي، وأنه حدث ببغداد عن شداد بن حكيم، وصالح بن عبد الله الترمذي ، وأنه قد روى عنه محمد بن مخلد(٢).

ومن هؤلاء قـتيـبة بن سعيـد الثقـفي البلخى، وقد ورد ذكره في «تاريخ بغداد» (٣). ويؤخـذ منه أنه كان يطلب علم الرأي ، ثم وجـه إلى تحصيل الأثر، فـبدأ بالرحلة منذ كان شابا، ورحل إلى العـراق، والمدينة، ومكة ، والشام، ومصر، وسمع مالك بن أنس ، والليث بن سعـد، وعبد الله بن لهيعة، وبكر بن مضر، ويعقوب بن عبـد الرحمن، وحمـاد بن زيد، وأبا عوانة، وإسماعيل بن جعفر، وعبد الواحد بن زياد، وسفيان بن عيينة.

وروى عنه أحمد بن حنبل وأبو حيثمة زهير بن حرب، وأبو بكر بن أبي شيبة، والحسن بن محمد بن صباح الزعفراني، والحسن بن عرفة، ويوسف بن موسى، وأبو داود السجستاني، وجعفر بن محمد بن شاكر الصائغ، وإبراهيم الحربي، وموسى بن هارون، وأبو زرعة، وأبو حاتم الرازيان، والبخارى ومسلم

۸۵

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي» ص٣٩- ٥٢.

<sup>(</sup>۲) البغدادى «تاريخ بغداد» الجزء ۱۱ ص۳۷۳ ط القاهرة، وراجع الدكتور بركمة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ۲ ص٣٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق الجزء ١٢ ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٣٩.

في صحيحيهما، وخلق سوى هؤلاء، وكان حسن الخلق، واسع الرحل، غنيا من الوان الأموال، من الدواب والإبل والبقر والغنم، وكان كشير الحديث، كما كان ثبتا فيما يرويه، صاحب سنة وجماعة، ذكره أحمد بن حنبل فأثنى عليه، وسئل عنه يحيى بن معين فقال: ثقة، وقال عنه قتيبة بن سعيد البقلاني: ثقة مأمون. وقال عنه عبد الرحمن بن يوسف بن خراش: قتيبة بن سعيد صدوق. ولد في نحو خمسين ومائة للهجرة، وتوفى عن نحو تسعين عاما في سنة أربعين ومائتين بقرية من «رستاق» بلخ تدعى بغلان كان قد أقام بها(۱).

ومن هؤلاء الرجال: صالح بن عبد الله الترمذي ، وقد جاء ذكره في تاريخ بغداد وفي لسان الميزان<sup>(۲)</sup>، وقد سكن بغداد ، وحدث بها عن مالك بن أنس، وحماد بن يحيى الأبح، وعبد الوارث بن سعيد، وعبثر بن القاسم، وشريك بن عبد الله، وجعفر بن سليمان، وفرج بن فضالة، وعمر بن هارون البلخي وغيرهم، وروى عنه عبد الله بن أحمد بن حنبل، وأبو زرعة، وأبو حاتم الرازيان وغيرهم. قال أبو حاتم: هو صدوق . وقال ابن حبان في تاريخ الثقات: صالح ابن عبد الله الترمذي صاحب سنة وفضل<sup>(۳)</sup>.

ومن هؤلاء الحسن بن عمر بن شقيق البلخى، قال عنه صاحب «تاريخ بغداد» (۳) أنه كان يتجر إلى بلخ، فعرف بالبلخى، قدم بغداد، وحدث بها عن أبيه وعن عبد الوارث بن سعيد، وجعفر بن سليمان، وغيرهم، كما روى عنه عبد الله ابن أحمد بن حنبل، وأبو زرعة، وأبو حاتم الرازيان، وموسى بن إسحاق الأنصارى، والحسن بن الطيب الشجاعى، وقال ابن أبى حاتم: سئل أبو زرعة عنه فقال: «لا بأس به» وسئل أبى عنه فقال: «صدوق». وقال محمد بن إسماعيل البخارى: الحسن - يعنى عمر بن شقيق: «صدوق» كما قال على بن محمد الحبيبى

<sup>(</sup>۱) البغدادي «تاريخ بغداد» جـ۱ ص١٦٥ وابن حجر «لسان الميزان» جـ٣ ص١٧٦.

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة (الحكيم الترمذي) جـ١ ص ٣٩.

<sup>(</sup>٣) البغدادي «تاريخ بغداد» حـ٢ ص١٧٣.

- بمرو- سألت أبا على صالح بن محمد جزرة الحافظ عن الحسن بن عمر بن شقيق فقال: «شيخ صدوق». ويقال أنه مات سنة ثلاثين ومائتين(١).

ومن هؤلاء: يعقوب بن شيبة بن الصلت، وهو يعقوب بن شيبة بن الصلت ابن عصفور، أبو يوسف السدوسي، من أهل البصرة، ورد ذكره في تذكرة الحفاظ وتاريخ بغداد<sup>(۲)</sup>، كان من فقهاء البغداديين على قبول مالك، وكان من ذوى السرو، كثير الرواية والتصنيف. سمع على بن عاصم، وزيد بن هارون، وروح ابن عبادة، وعنان بن مسلم، ويعلى بن عبيد، ومعلى بن منصور، ومحمد بن عبد الله الأنصاري، وأبا النصر هاشم بن القاسم، وأسود بن عامر، وأبا نعيم، وقبيصة ابن عتبة، ويحيى بن أبى بكر، وكثيرا من أمثالهم، وكان ثقة، وصنف مسندا معللا لم يتممه (۳).

ولو ذهبنا نستقصى شيوخه من رسائله، بهذه الكيفية لاتسع الأمر، ولوجدنا مصداق ما ذكره ابن حـجر فى لسان الميزان، نقلا عن ابن النجار فى ذيله على تاريخ بغداد: من أن فى شيوخه كثرة إلا أنه يكفى ما ذكرناه منهم لمعرفة البحر الذى كان يستقى منه نشاطه العلمى.

على أنه لا يفوتنا أن نذكر أن التومذى - كما جاء فى رواية فويد الدين العطار وكتاب «الأدعية» - قد تعلم فى فترة من فترات حياته، على يد الخضر، وكان الخضر يأتيه ليعلمه كل يوم، حتى انقضت ثلاث سنوات على ذلك(٤).

فإذا أخذنا بروايات ما جاء في تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، ومخطوط «الأدعية والطلسمات» مأخذ القبول، فلا مناص - كما يقول الدكتور الجيوشي -

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة (الحكيم الترمذي) جـ١ ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) نقلا عن الدكستور بركة «الحكيم التسرمذي» جـ١ ص٤٧، وانظر البغـدادي «تاريخ بغداد» جـ١٤ ص ٢٨١ وابن حجر «لسان الميزان» جـ٢ ص ١٤١.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة الحكيم الترمذي، جـ١ ص٣٤.

<sup>(</sup>٤) فريد الدين العطار «تذكرة الأولياء» نيكلسون جـ٢ ص٩١ -٩٢ نقــلا من كتــاب : «الحكيم الترمذي» للدكتور الجيوشي ص١٧، ١٨ ومقدمة كتاب «الرياضة وأدب النفس» للمستشرق أربري والدكتور على حسن ص٨، ومخطوط الأدعية.

من عد الخضر شيخا للحكيم، بل يكون هو فقط شيخه في مجال المعرفة الصوفية (١).

ويقول الدكتور الجيوشى: "إننا - هنا - أمام احتمالين: إما أن نرفض الرواية من أساسها، وحيثيات الرفض لا تعوزنا، ومن أقواها أنها لم تصح الإشارة إليها فى "بدو شأن أبى عبد الله" وحيئتذ لا يمكن أن نعتبر الخضر أحد أساتذة الحكيم الترمذى . وإما أن نقبلها على مسئولية رواتها، وحيئذ نعتبر الخضر واحدا من شيوخ الحكيم، وخاصة أنه لم يرد فيما نسب إلى الترمذى من قريب أو بعيد إشارة إلى أحد من شيوخه إلا والده، وما روى حول الخضر"(٢).

والخضر - بكسر الحاء مع سكون الضاد، وبفتح الخاء مع سكون الضاد وكسرها - لقب العبد الذي جاء في قوله تعالى : ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آبَيْنَاهُ رَحْمَةً وَكسرها - لقب العبد الذي جاء في قوله تعالى : ﴿ فَوَجَدَا عَبْدًا مِنْ عِبَادِنَا آبَيْنَاهُ رَحْمَةً مِنْ عَبِدَنَا وَعَلَّمْنَاهُ مِن لَدُنًا عِلْمًا (1) ﴾ [الكهف]. . ولقب بههذا لأنه كان إذا صلى اخصر ما حوله . وقيل لأنه جلس على الأرض فاخضرت تحته، وكنيته أبو العباس، واسمه «بليا» وهو من نسل نوح، وكان أبوه من الملوك» وقيل كان من أبناء الملوك الذين تزهدوا وتركوا الدنيا(٣).

قال شيخ الإسلام في شرحه على البخارى في كتاب «العلم»: واختلف في الخضر أهو نبى، أو رسول، أو ملك، أو ولى، والصحيح أنه نبى (٤). والصوفية يرون أنه ولى (٥).

1

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي (الحكيم الترمذي) ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) الجمل «الفتوحات الإلهية» جـ٣ ص٣٥ ط الحلبي وشركاه.

<sup>(</sup>٤) الجمل «الفتوحات الإلهية» جـ٣ ص٣٥.

<sup>(</sup>٥) الشيخ محمد زكى إبراهيم «قصة الخضر والصوفية» ص٧ ط العشيرة المحمدية ١٣٩٠هـ.

ويرى ابن الصلاح والثعلبي، والمنووى، والحافظ بن حجر، وجماهير الصوفية، والعلماء، وأهل الصلاح، أنه حي بجسده، موجود يرزق<sup>(١)</sup>.

وإننا نجد أن الإمام الآلوسى فى كتابه «روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى» يتناول موضوع الخضر بتوسع وإفاضة ثم يقول: «ثم اعلم بعد كل حساب أن الأخبار الصحيحة النبوية والمقدمات الراجحة العقلية تساعد القائلين بوفاته عليه السلام أى مساعدة وتعاضدهم على دعواهم أى معاضدة ولا مقتضى للعدول عن ظواهر تلك الأخبار إلا مراعاة ظواهر الحكايات المروية. والله تعالى أعلم بصحتها عن بعض الصالحين الأخيار وحسن الظن ببعض السادة الصوفية فإنهم قالوا بوجوده إلى آخر الزمان على وجه لا يقبل التأويل(٢).

ثم يذكر الآلوسى أن ابن عربى فى الفتوحات المكية الباب الثالث والسبعين يؤكد وجود الخضر عليه السلام حيا. ويعلق الآلوسى بعد ذلك بقوله: «وعلم منه القول برسالة الخيضر عليه السلام وهو قول مرجوح عند جمهور العلماء والقول بحياته وبقائه إلى يوم القيامة»(٣).

وذكر الجمل في الفتوحات الإلهية: أن الجمهور اتفق على أنه حي إلى يوم القيامة لشربه من ماء الحياة (٤).

فكثير من العلماء يسرون : أن الخضر إما أن يكون حيا بجسده وروحه، وليس ذلك ببعيد (والنتيجة أنه موجود).

وإما أن يكون حيا بروحه فقط، وروحه بحكم خمصوصيته منطلقة من عالم البرزخ، طوافة بعالم الدنيا، متجسدة فيه. وليس ذلك ببعيد أيضا. . فالنتيجة أنه

66

<sup>(</sup>١) الشيخ محمد زكى إبراهيم (قصة الخضر والصوفية) ص٩.

<sup>(</sup>٢) الآلوسي (روح المعاني) جـ٥ ص٣٢٨ ط إدارة الطباعة المنيرية بيروت ، لبنان.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جـ٥ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) الجمل الفتوحات الإلهية، جـ٢ ص٣٥.

موجود.. إذن فعلى القول بالحياة أو الممات هو موجود.. والقول بلقائه أو رؤيته صدق محض، وما يروى عنه على ألسنة أهل الله، حقيقة واقعة (١).

فلا غرابة إذن أن يكون الحكيم الترمذى التقى بالخضر، وتعلم منه، وأخذ عنه. يقول أبو بسكر محمد بن عمر الوراق، عن أصحاب الحكيم التسرمذى : أعطانى الحكيم التسرمذى كراسة قائلا: ألقسها فى جيسجون . فقال: فلم يطعنى قلبى، وأخفيتها فى منزلي، وجئته وقلت: ألقيتها. فقال: ماذا رأيت؟ قلت: لم أر شيئا. قال لم تلقها. عد وألقها فى البحر. فرجعت وقد استحوذ وسواس ذلك البرهان على قلبى وألقيتها فى الماء. فانشق الماء وظهر صندوق مفتوح، فلما وقعت فيه. أغلق الغطاء . فعدت ورويت له ما حدث. فقال: الآن ألقيتها. وقلت: أيها الشيخ ما سسر هذا؟ حدثنى به. قال: كنت قد صنفت تصنيفا فى الأصول والتحقيق، يعجز الفهم عن إدراكه، فطلبه منى أخى الخضر عليه السلام، فأمر الله تعالى الماء أن يوصله إليه (٢).

وقد تردد في كتب الطبقات أسماء ثلاثة من كبار شيوخ الصوفية، التقوا بالحكيم، وكانت له معهم صحبة، لقى أبو تراب النخشبي، وصحب يحيى بن الجلاء، وأحمد بن خضرويه (٣). وأبو تراب النخشبي من جلة مشايخ خراسان، والمذكورين بالعلم، والفتوة، والتوكل، والزهد، والورع. قال ابن الفرجي: «رأيت حول أبي تراب من أصحابه عشرين ومائة صاحب ركوة، قعودا حول الأساطين، ما مات منهم على الفقر إلا أبو عبيد البصري وابن الجلاء «وقال ابن الجلاء: لقيت ستمائة شيخ ما لقيت فيهم مثل أربعة: أولهم أبو تراب النخشبي» (٤). ذكره السلمي والسبكي والشعراني في كتبهم عن الطبقات. ويقول

<sup>(</sup>۱) الشيخ محمد زكى إبراهيم قصة ُ الخضر والصوفية» ص١٠ ط مجلة المسلم عدد صفر ١٣٩٠هـ القاهرة.

<sup>(</sup>٢) الهجويري اكشف المحجوب، جـ١ ص٣٥٤.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي» ص٣٧.

<sup>(</sup>٤) السلمى (طبقات الصوفية) ص٣٤ ط كتاب الشعب. وطبقات الصوفية تحقيق شريبة ص١٤٦ ط دار التأليف بالمالية بمصر.

عنه السبكى أنه كان شيخ عصره بلا مدافعة، جمع بين العلم والدين، زاهدا ورعا متوكلا متبتلا<sup>(۱)</sup>. ويحيى بن الجلاء كان من جلة مشايخ الشام، وكان عالما ورعا. ويقول إسماعيل بن نجيد: «كان يقال أن في الدنيا ثلاثة من أثمة الصوفية لا رابع لهم: الجنيد ببغداد، وأبو عثمان بنيسابور، وأبو عبد الله بن الجلاء بالشام»<sup>(۲)</sup>.

وأحمد بن خضرويه ذكره أبو نعيم فى الحلية وأبو عبد الرحمن السلمى فى طبقاته، وقد جاء عنه أنه من كبار مشايخ خراسان، ومن مذكورى مشايخها بالفتوة. قيل لأبى حفص: من أجل من رأيت من هذه الطبقة؟ قال: ما رأيت أحدا أكبر همة، ولا أصدق حالا من أحمد بن خضرويه (٣).

وهؤلاء كان للحكيم مع بعضهم صحبة، ومع بعضهم الآخر لقاء. وهذا لا يعنى أنه كانت هناك تلمذة من الحكيم عليهم، وإنما هو لقاء الأقران والنظراء، ولو كان هناك شيء من هذا لأخبرنا الحكيم عنه في مجال عرضه لنا أطوار تقدمه الروحي، وبحثه عمن يرشده طريقه (٤).

ولا يغيب عن الباحث أن الحكيم قد تتلمذ على كتاب «الأنطاكي» وقد وقع الكتاب في يده، فاهتدى عن طريقه إلى شيء من رياضة النفس، ويقول الحكيم في ذلك: «ووقع إلى كتاب الأنطاكي فنظرت فيه فاهتديت لشيء من رياضة النفس، فأخذت فيها»(٥).

هذا الكتاب الذى يذكره الحكيم، ويعزوه إلى الأنطاكي هو في الحقيقة الشيخ الذي كان له أكبر الأثر في حياة الحكيم الصوفية، فمن هو هذا الأنطاكي الذي يقصده الحكيم؟؟(٦).

<sup>(</sup>۱) السلمى «طبقات الصوفية» ص٣٤، وطبقات الشافعية جـ٢ ص ٣٠٦، والطبقات الكبرى ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) السلمي (طبقات الصوفية) ص٤١ ط الشعب ، وص١٧٦ بتحقيق نور الدين شريبة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي» ص٣٧ ط دار النهضة المصرية.

<sup>(</sup>٥) الترمذي ابدو شأن أبي عبد الله، ص١٥ ضمن كتاب ختم الأولياء.

<sup>(</sup>٦) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» ص١٨٧.

تذكر كتب التراجم بهذا اللقب ثلاثة من شيوخ الصوفية:

- أبو عبد الله أحمد بن عاصم الأنطاكى، من أقران بشر بن الحارث، والسرى، والحارث المحاسبى، ويقال أنه رأى الفضيل بن عياض، ومن أصحاب أبى العباس بن عطاء، والحريرى، من أهل بغداد، رحل إلى الشام ثم عاد، توفى سنة ٣٦٧.

- وأبو محمد عبد الله بن خبيق بن سابق الأنطاكي، صحب يوسف بن أسباط وهو من زهاد الصوفية الأكسياس في أكل الحلال، والورعين في جمسيع الأحوال، أصله من الكوفة، ولكنه من الناقلة إلى أنطاكية (٢)، وطريقته في التصوف طريقة النووى فإنه صحب أصحابه (٣).

- وأبو مجمع عبد الله بن محمد، بغدادى المولد والمنشأ، صحب الجنيد وغيره، وكان فقيها على مذهب مالك، مات سنة ٣٣٤هـ(٤).

قال الكلاباذى فى كتابه: «التعرف لمذهب أهل التصوف: «فيمن صنف فى المعاملات: أبو محمد عبد الله بن محمد، وأبو عبد الله أحمد بن عاصم الأنطاكيان، وعبد الله بن خبيق الأنطاكي»(٤). فيا ترى: أى أنطاكى من هؤلاء وقع كتابه فى يد الحكيم؟ يقول الدكتور بركة: إنه بمقارنة النصوص التى أوردتها الكتب، خاصة ما ورد فى كتاب «حلية الأولياء» منسوبة إلى أحمد بن عاصم الأنطاكى، وجدنا أنها تكاد تنطبق فى كثير من أوجه الشبه والمطابقة مع ما ورد فى

<sup>(</sup>۱) الكلاباذى «التعرف لمذهب أهل التصوف» ص٤٥ الطبعة الثانية. وانظر الشعراني في كتابه الطبقات الكبرى جـ١ ص٧١ ط صبيح. والسلمي «طبقات الصوفية» ص٣٣.

<sup>(</sup>۲) إنطاكية بتخفيف الباع قصبة العواصم من الشغور الشامية، وهي من أعيان البلاد وأمهاتها، وكل شيء عند العرب من قبل الشام فهو «أنطاكي» . . فتحها أبو عبيلة عامر بن الجراح، واستمرت في يد المسلمين إلى أن سقطت في أيدى الروم سنة ٣٥٣هـ ، ثـم استردت سنة ٤٧٧هـ . «راجع معجم البلدان» ج١ ص ٣٥٣- ٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) السلمى اطبقات الصوفية اتحقيق نور الدين شريبة ص١٤١ ، ط دار التأليف بالمالية بمصر.

<sup>(</sup>٤) أبو بكر محمد الكلاباذي «التعرف لمذهب أهل التصوف» ص٤٥، ط مكتبة الكليات الأزهرية. `

كتب الحكيم \_ أنه هو الأنطاكي المقصود، يقول القشيرى أن أبا سليمان الداراني كان يسميه جاسوس القلوب لحدة فراسته (١).

وسواء كان هذا الأنطاكي أو ذاك، فإن الحكيم قد اهتدى بعد النظر في كتابه لشيء من رياضة النفس، فأخذ فيها، وأعانه الله عليها(٢).

وإذا أردنا أن نعزو الحكيم إلى إحدى المدارس الصوفية - كما يحلو لبعض الباحثين - فقد صحب أبا تراب النخشبي، وأحمد بن خيضرويه، وهما من جلة وأكابر مشايخ خراسان وصحب يحيى بن الجلاء البغدادي، وتتلمذ على كتاب «الأنطاكي» وهو من شيوخ مدرسة الشام ذات الصلة الوثيقة بمدرسة مصر. وكان على صلة وثيقة بمدرسة نيسابور الملامتية (٣) حيث كان أحد من ينتمون إلى هذه المدرسة تلميذا له وهو أبو على الحسن بن على الجورجاني (١٤)، ولعل البحوث والدراسات الإسلامية تكشف عن شيوخ اتصل بهم الحكيم الترمذي.

وإذا كنا قد عرفنا: أن البحث العلمى، لا يرى مانعا من أن يكون الحكيم الترمذى قد التقى بالخضر، وأخذ عنه - كما جاء فى بعض الروايات - فإن الباحث يرى أن قصة التقاء الحكيم بالخضر - التى ذكرها فريد الدين العطار فى كتابه «تذكرة الأولياء - كانت بدايتها قبل رحلة الحكيم إلى العراق والحج. التى بدأها حين بلغت سنه سبعا وعشرين عاما.

وليس هناك ما يمنع من أن يكون الحكيم التقى بالخضر بعد ذلك.. ولكن الذى يهمنا معرفته. أن الحكيم ذكر في كتابه «بدو شأن أبى عبدالله»: أنه بعد أن رجع إلى الوطن - بعد رحلة طلب العلم، وأداء فريضة الحج- أخذ يتتبع محامد

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص١٨٨. والرسالة القشيرية ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصد السابق ج١ ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ج١ ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) أبو العلا عفيفي «الملامتية والصوفية وأهل الفتوة» ص١٠٨ ط القاهرة ١٩٤٥م.

الرب، ويلتقط محاسن الكلام، ويسترشد في البلاد عمن يرشده الطريق، أو يعظه بشيء، فلم يجد الشيخ الذي يطمئن إليه(١).

وهذا يعطينا دليلا على أن الحكيم كان يؤمن بقاعدة : «أخذ العلم والعمل عن المشايخ» . وأن ضبط النفس بأصل يرجع إليه في العلم والعمل لازم لمنع التشعب والتشعث (٢).

ولكن ماذا يفعل السالك الذى يطلب الطريق إذا لم يجد الشيخ الذى يأخذ عنه العلم والعمل؟ وماذا يفعل السالك إذا لم يجد الشيخ الذى يستريح له؟

أيقف جامدا لا يتحرك ويقطع ما اتصل به من العلم والعمل؟ أم ينظر فيما تركه مشايخ العلم والمعرفة، من معالم تهدى إلى الطريق، وتأخذ بيد السالك؟

إن الباحث بعمق يجد أن الصوفية الأولين يرون أن هناك طريقين للسالكين. ذكرهما ابن عبيبة في كتابه: «الفتوحات الإلهية» فقال: «هل يكتفى بمشاهدة الرسوم ومطالعة الكتب في طريق الصوفية - أهل التوجيد الذوقي والمعرفة الحقيقية الوجدانية - أم لا بد من الشيخ؟!

وجملة الأجوبة دائرة على ثلاثة: أولها: النظر للمشايخ. فشيخ التعليم تكفى عنه الكتب للبيب حاذق، يعرف موارد العلم، وشيخ السربوية تكفى عنه الصحبة لدين عاقل ناصح. الثانى: النظر لحال الطالب، فالبليد لا بد من شيخ يربيه، واللبيب تكفى الكتب فى ترقيه . . الثالث: النظر للمجاهدات، فمجاهدة التقوى لا تحتاج إلى شيخ لبيانها وعمومها، والاستقامة تحتاج للشيخ، فى بيان الأصلح منها. . وقهد يكتفى عنه اللبيب بالكتب ومجاهدة الكشف. . وهذه الطريقة قريبة من الأولى والسنة معها.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي وبدو شأن أبي عبد الله، ص١٥ فقرة ٢.

<sup>(</sup>٢) زروق «قواعد التصوف» ص٣٩ ط مكتبة الكليات الأزهرية.

يقول ابن عجيبة بعد أن أورد الأجوبة الثلاثة: «قلت: وهذا الجواب الأخير أقرب للصواب»(١). وقد ذكر ذلك أيضا الشيخ أبو العباس أحمد بن أحمد بن زروق في كتبابه: «قواعد التصوف» حيث بين في القاعدة رقم ٦٦ قبول القائلين بالاكتفاء بالكتب عن المشايخ(٢).

ويبدو أن الحكيم الترمذى كان قد قطع شوطا كبيرا لتحقيق الصفاء النفسى، والسمو الروحى، واكتساب المعرفة التى تقرب السالك من الله سبحانه وتعالى، وتفتح الطريق أمامه للترقى فى منازل القرب التى لا يدنو منها إلا من تسلح بصفاء النفس، ونقاء القلب، واستقامة السلوك وشفافية الروح..

لهذا حين لم يجد من يرشده الطريق التزم بالعبادات حتى وقع في مسامعه كلام أهل المعرفة، ووقع إليه كتباب الأنطاكي فنظر فيه، فاهتدى لشيء من رياضة النفس<sup>(٣)</sup>.

وقد يبدو للبعض بعد معسرفة هذا عن الحكيم الترمذى أن يقول: إن الحكيم لم يكن يرى ما يراه كثيسر من شيوخ الصوفية من ضرورة حاجة السالك إلى شيخ يأخذ بيده، ويدله على الطريق. وإنما كان يرى أن التقدم الروحى للسالك يتوقف على مجاهداته، وصدق رياضته، ودأبه المستمر.

وقد ذكر بعض الباحثين: أن هذا الاتجاه عند الحكيم يؤكده ويزيده وضوحا ما كتب الحكيم ردا على رسالة جاءته من السرى . ناقش الحكيم فى رده «جواب كتاب من الرى» قفية من القضايا الهامة التى شغلت فكر الصوفية، ولهم فيها موقف يكادون يجمعون عليه ما عدا الحكيم - وبعض شيوخ التصوف - تلك القضية هى «كيفية الوصول إلى الله » وهل يحتاج السائر إلى الله أن يستعين بشيخ يأخذ بيده، ويدله على الطريق؟ يكاد شيوخ الصوفية يؤكدون على حاجة السالك

<sup>(</sup>١) ابن عجيبة «الفتوحات الإلهية» ص٨٩ ط عالم الفكر.

<sup>(</sup>۲) ابن محمد زروق «قواعد التصوف» ص ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «بدو شأن أبى عبد الله» ص١٥.

إلى شيخ يؤدبه ويعلمه ويبصره بمراحل الطريق، يأخذ بيده إذا عشر، ويشجعه إذا تراخى . . إلا أن الحكيم الترمذى لا يتابع الشيوخ على هذا الرأى، ولا يتفق معمهم على - ضرورة هذا المنهج - وقد بدأ رأيه واضمحا من رده على صاحب الرسالة(١).

وصاحب الرسالة يشكو للحكيم حاله، ويخبره أنه وصل إلى مقام لا يقوم فيه بعمل إلا بعد أن يرد عليه وارد إلهى يأذن له بالعمل. ومقتضى ذلك أنه لا يجوز له أن ينطلق إلى عمل بغير إذن، ومن المفهوم أن ذلك إنما في غير المفروض من الاعمال لانها مطلوبة بمقتضى الأمر، فلا تحتاج إلى إذن جديد. أما أعمال التطوع فهى التى قامت المشكلة بشأنها. ولكن هذا المريد أراد أن يتأكد في حاله ومقامه، فصحب رجلا يرجو على يديه فتحا أكبر، فكانت النتيجة أن فقد ما كان فيه، ولم يجد في شيخه الجديد تعويضا عنه (٢). وهنا نجد الحكيم الترمذي يوجه اللوم إليه على ما فعل. فما دام قد وصل إلى هذا المقام وجب عليه أن يلزمه، حتى يكون الله هو الذي يتولى تحويله عنه إلى مقام آخر. . إما أن يذهب إلى مخلوق مثله يلتمس منه المعونة على أمره، كأنه لم يرض بما أقامه الله فيه أو كان هذا المخلوق يملك له عند الله شيئا، فجزاؤه الحرمان . فهذا المريد قد تعجل ومثل هذه الأحوال تحتاج إلى مدة حتى يستحكم أمره فيها(٣).

يقول الحكيم في جوابه: «ووصفت أن شأنك ومبتدى أمرك أنك نلت منزلة لا تعمل شيئا إلا بإذن، ثم صحبت رجلا ممن ترجو الزيادة به، فتسركت أمرك، وأقبلت عليه، فافتقدت الأمر الأول، وهكذا يكون شسأن من يطلب الخالق بالمخلوق، الصادق في الطريق يطلب ربه به لا بشيء سواه، ومبتداه كما ابتديت به أن لا تعمل شيئا إلا بإذنه إلا الفرض الذي قد لزم الخلق، فكان هذا منك انقيادا

<sup>(</sup>۱) الدكتور الجيوشى (رسائل الحكيم الترمذي) ص٤٦ تحقيق مجلة منبر الإسلام ، ع ٨ س ٤ القاهرة.

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة «خمس رسائل من الحكيم الترمذي» ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٢٨١.

للعبودية وتسليما للنفس إليه، فكان سبيلك أن تدوم على هذا حتى تنظر بما يكون منه بعد هذا»(١) . . وبعد أن أجمل الحكيم له رأيه، أخذ يبين له الوسائل والطرق التي يرى أن الأخذ بها يوصل صاحبها إلى منزلة القرب من المولى عز وجل، يجمل هذا أولا في قوله : «الصادق في الطريق يطلب ربه به لا بشيء سواه» ثم يأخذ في تفصيل هذه الوسائل وهو يرى أن مفتاح الأمر في التوبة الصادقة مما أحدث، ثم مجاهدة النفس ورياضتها، وإقرارها بالاستكانة لله والخضوع له، والتبرى من الحول والطول، والإقامة على ذلك مدة حتى تخلص النفس من شوائها، وتصفو من كدورتها، وهذا هو الجانب الداخلي الذي لا يطلع عليه أحد وهو الجانب المهم.

ثم يرى الحكيم أن ذلك يبدأ بأن يصاحب جانب عملى ظاهر يكون أيضا بعيدا عن الرياء، ورؤية النفس، ويتحقق ذلك بأن يتطهر المريد، ثم يصلى ركعتين فى فضاء من الأرض بعيدا عن الناس والشهرة، ثم يلزم هذا حتى يفتح له الباب(٢).

وقد ذكر الدكتور بركة - بعد دراسة وتحقيق جواب الترمذى «إننا نستطيع أن نلمح هنا أن الحكيم الترمذى لا يتفق مع رأى الكثيرين من أثمة التصوف فى ضرورة الشيخ للمريد، وتشديدهم فى ذلك إلى حد اعتبار الشيطان شيخ من لا شيخ له. بل نجد أنه هنا يفترض عقوبة الحرمان لمن اعتمد فى سلوكه على شيخ..

لكننا من جانب آخر نرى أن ذلك قد يكون بسبب أن هذا المريد لم يحسن اختيار الشيخ الماهر بالطريق. أو لأن هذا المريد كان قد وصل إلى مقام معين لم يعد يحتاج فيه إلى مثل هذا الشيخ، وإنما يحتاج الصبر في انتظار ما تخرج له به رحمه الله. . على كل نجد هذا النص يفتح الباب بغير شك لمريد يسلك بغير شيخ . . »(٣).

<sup>(</sup>۱) الدكتور الجيـوشى «رسائل الحكيم الترمذى» تحقيق ص٤٨ منبر الإسلام عـدد ٨، والدكتور بركة تحقيق ص٢٩٤ مجلة كلية أصول الدين العدد الأول.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي «رسائل الحكيم الترمذي» ص٤٧ منبر الإسلام.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة «خمس رسائل من الحكيم الترمذي، ص٢٨٢.

ويرى الدكتور الجيموشى : أنه يحق لنا أن ندعى أن الحكيم لم يكن له شيخ معين يأخذ بيده ويسدد خطاه، وأنه انتفع بما كتبه الأنطاكي .

وقد آثر الحكيم أن يودع آراءه وأفكاره: كتبه ورسائله التي وصل إلينا منها عدد لا بأس به على الرغم من تباعد الزمن وامتداده.. وقد نقول: إن الحكيم وضع أصول مدرسة تعتمد في نقل أفكارها على ما تسجله في الكتب والرسائل، وأن الأنطاكي كان هو الملهم الأول لطريقها في كتابه: «دواء القلوب» وجاء الحكيم فعبد الطريق، وأوضح معالمه، وقدم له زادا كافيا من كتبه ورسائله العديدة، أودع هذا الاتجاه في المقربين من تلامذته، ومن أشهرهم اثنان حملا اللواء بعده، وسارا على أثره، هما: أبو بكر الوراق الذي كان يسمى معلم الأولياء، والحسن بن على الجوزجاني الذي كان يلقب بجاسوس القلوب.. وكلاهما أودع آراءه وأفكاره: كتبه ورسائله (۱).

ومع كل هذا، فإن الباحث يجد البحث يقوده إلى القول: بأن الحكيم إذا كان - بعد عودته إلى الوطن - بحث عمن يشترشد به، فلم يتيسر له ذلك، حتى وقع إليه كتاب الأنطاكي فنظر فيه. ألا يجوز أن يكون بعد ذلك قد اتخذ له شيخا؟ وخاصة أنه يقر وجود الشيخ وملازمة السالك له، بدليل أنه بحث في البلاد عنه. . . ؟؟

وليس هناك ما يمنع من أن يكون «جواب كتاب من الري» الذى أعده الحكيم الترمذى - ردا على صاحب الرسالة الذى طلب النصح من الحكيم - قد جاء لأن صاحب الرسالة كان قد وصل عن طريق شيخ له إلى المقام الذى وصل إليه. ثم شاء أن يصحب رجلا آخر يربحو الزيادة به، مما تحول الأمر معه إلى اعتقاد في الشيخ الجديد. . . ولذلك تضمنت توجيهات الحكيم في الجواب : «إن الصادق في الطريق يطلب ربه به لا بشيء سواه» وهذا من الحكيم لا يتعارض مع ملازمة

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي (مقدمة منازل العباد من العبادة) ص١٥٠.

السالك للشيخ، لأن الشيخ يرجع إليه فيما يرد، أو يراد<sup>(۱)</sup>. وقد يساعد على هذا الاستنتاج المثل الذى ضربه الحكيم لهذا المريد الذى صحب رجلا آخر يرجو الزيادة به. قال : «هو بمنزلة عبد السبى، لا يعرف أمر مسولاه، وقد ألقى بيده سلما، ينتظر ما يأمره مولاه، فهسو ينتهى إليه، حستى إذا أتت عليه المدة بقدر ما يعرف أخلاق السيد وقصده ومراده، وضرر أمره ونفعه، وصلح للتفويض إليه أعطاه رأس ماله، وفوض إليه أموره، فهو يأخذ ويعطى في ماله، ويضع ويرفع ويسوس عبيده الذين هم دونه، ويشرف على أمسور سيده، فسلا يحتاج إلى إذن في كل كلام. لأنه قد عرف أمر مولاه، واستبطنه، فصلح لتدبير أمره وسياسة عبيده، فإذا كلام، لأنه قد عرف أمر مولاه، واستبطنه، فصلح لتدبير أمره وسياسة عبيده، فإذا في يد سبى مثله لم يبلغ هذا المحل، ولم يصلح لتدبيره وسياسته، وهو مثله ضعيف، فقد ترك طريقه وضيع أمره (<sup>۲)</sup>).

وقد تظهر تفسيرات أخرى للنص الوارد في «جواب كتاب من الرى» إذا توفرت المعلومات الوافية المحيطة بهذه المراسلات، واتضحت المعالم حولها، وخاصة أن بعض مؤلفات الحكيم المخطوطة لم يكشف عنها النقاب بعد. وقد ذكر الهجويرى في كتابه «كشف المحجوب» أن للحكيم الترمذي كتابا بعنوان: «تاريخ المشايخ»(۳). ويبدو أن هذا الكتاب اعتمد عليه المهجويري في ترجمته للأئمة والشيوخ الأوائل(٤). وهذا الكتاب لا يزال مصيره مجهولا، ولعل الوصول إليه يكشف عن معلومات ذات أهمية. وهناك كتاب آخر لازال مفقودا وقد ذكره الحكيم في رسالته « جواب كتاب من الرى » عنوانه: «سيرة الأولياء»(٥).

<sup>(</sup>١) محمد زروق اقواعد التصوف، ص٣٩.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «رسائل الحكيم الترمذى» تحقيق الدكتور الجيوشى ص ٤٨ ، منبر الإسلام ع ٨ س . ٤ .

<sup>(</sup>٣) الهجويري اكشف المحجوب» جـ١ ص ٢٤٣ ط المجلس الأعلى للشنون الإسلامية.

<sup>(</sup>٤) دكتورة إسعاد «كشف المحجوب» المقدمة جما ص١٤٥.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «جواب كتاب من الري» ص٤٧ منبر الإسلام ع٨ س٤٠.

وإذا كان بعض الدارسين يرى أن الحكيم أسس مدرسة صوفية تقوم على نشر الكتب والرسائل، وأن المقربين إليه من تلامذته ساروا على نفس المنهج (۱)... وهذا يعنى أن هذه المدرسة لا تعتمد على الشيوخ، ولا تهتم بالمريدين .. - فإن كتب التراث الإسلامي أفادت أن هناك طريقة باسم «الطريقة الحكيمية» تنسب إلى أبي عبد الله بن على الحكيم الترمذي (۲).. ويقول الهجويري في كتابه «كشف المحجوب» تحت عنوان «الحكيمية»: «أما الحكيميون فينتمون إلى الحكيم الترمذي» (۱).. وهذا يوضح للباحث أن الحكيم كان شيخ الطريقة، وللطريقة مريدون، ويقال للمريدين: «الحكيميون» ويضاف إلى كل هذا أن كتب الطبقات وتراجم الرجال أفادت أن مريدي الحكيم الترمذي، أصبحوا شيوخا، لهم مريدون (١٤).

وقد وجدنا في رسالة للحكيم الترمذي، يجيب فيها الترمذي عن أحد الأسئلة الواردة إليه عن كيفية السلوك. فيقول: «لا تدخل خلوتك حتى تعرف أين مقامك وقوتك من سلطان الوهم، فإن كان الوهم حاكما عليك فلا سبيل إلى الخلوة إلا على شيخ، عميز، عارف»(٥).

ولا شك أن كلام الحكيم الترملذى فى هذه القضية يعد عند الباحثين وأهل المعرفة دليلا على اتخاذ الشيخ حيث كان الناس يفهمون أن مدرسة الحكيم تعتمد على بث أفكارها عن طريق الرسائل ونشر المعرفة، دون الاهتمام بالشيوخ فى تربية المريدين فجاءت هذه الرسالة من الحكيم لتضعنا أمام حقائق مفيدة فى الطريق.

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي «مقدِمة منازل العباد» ص١٥.

<sup>(</sup>۲) الهجویری «کشف المحجوب» جـ۱ ص ۱۳۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جـ٢ ص ٤٤٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق جـ ١ ص٣٥٤ ، ٣٥٩.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذى «كسيفية السلوك» مخطوط ورقة رقم ١٤٧ مجموع ٣٥٣ خسزانة تطوان «شمال المغرب».

## مجاهدات الحكيم وسلوكه

إن كمالات الله تعالى لا تتناهى ، وعظمته لا تطاول ، وعطاءه للخلق لا يتوقف ولا ينقطع ورحمته بهم وسعت كل شيء. .

ولقد جاءت رسالة الله تعالى إلى خلقه، ونزل وحيه إلى عباده، وفيه من كماله وعظمته ورحمته، ما يطبهم، ويصلح شأنهم، ويرتقى بهم إلى ما فيه خيرهم. . الأمر الذى يؤدى فطريا إلى أن تتحرك نفس الإنسان من خمود، وأن تستيقظ من سبات، وأن تختلط فيها بواعث الرغبة بعوامل الرهبة، وأن تمتزج فيها دوافع الخوف وموجبات الرجاء . . ولا تلبث النفس متى تحركت هذه الحركة الصادقة، ونهضت فيها هذه النوازع الإيجابية إلا أن تحبس جهدها على الحق، وتوقف طاقاتها على الخير، وتجند إمكاناتها للطاعة، وتألف طريقها إلى المعروف. ومع تساوى المسلمين في العقيدة ، وإقامة الفرائض، فإنهم يتفاضلون حسب استعدادهم وجهادهم في تزكية أرواحهم، وتحليتها بالفضائل، وعلو الهمة في طلب الله، ومحبته تعالى وإيثاره على ما سواه.

قال تعالى: ﴿ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهَ عَلَيْهِ فَمِنْهُم مَّن قَضَىٰ نَحْبَهُ وَمِنْهُم مِّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدَّلُوا تَبْدِيلاً ﴿ ٢٣ ﴾ [الأحزاب].

وقال تعالى: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عَبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ٢٣٠ ﴾ [فاطر].

والحكيم الترمذى قد نشأ فى بيت علم، والنشأة العلمية التى نشأها الحكيم كانت امتدادا لجهود أبيه من قبله، فأبوه على بن الحسن بن هارون الترمذى المحدث الذى حدث ببغداد. ولا شك أن نشأة الحكيم كانت ذات تأثير عليه فى الإقبال على الدراسة وتفرغه لها، والاهتمام بها دون غيرها منذ حداثته (١).

/ \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص ١٨٢.

ولقد ظل الحكيم منذ نعومة أظفاره يدرس علم الآثار وعلم الرأى ، وهذان العلمان من أسنى العلوم التى كانت تطلب فى عصره، بحيث يكفى الواحد منهما لنسبة صاحبه إلى سؤدد العلم وشرفه. . ويستحسن أن لا نغفل عن أن هناك أثرا صادف لدى الحكيم الترمذى استعدادا فظل ينمو وينمو حتى ظهر أخيرا فى تحوله الصوفى ، هذا الأثر هو ما لاحظه الترمذى نفسه فى تفريقه بين أهل الرأى وأهل الحديث، من حيث الأخلاق والسلوك(۱) . يقول فى «المسائل المكنونة» تحت عنوان أصحاب الفقه وأهل الحديث: «وأهل الحديث كثر تردد هذه الأخبار على أسماعهم فخلصت إلى النفوس منهم. شاءت أو أبت، فذللتها وقمعتها، وإن لم يتصدوا لها، فرثى أثر ذلك وبركته عليهم»(۲).

"فلين القلب، ورقة الفؤاد، وخشوع النفس، وخضوع الجوارح، من المميزات التي امتاز بها أهل الحديث على وجه العموم، وهي في نفس الوقت من الاستعدادات التي تهيئ المرء للسلوك الصوفي، وقد كان أبوه من المحدثين، فلا غرو أن تنطبع هذه الصفات في نفس ولده، فتؤثر فيه وتجعله بدوره على استعداد كاف للسلوك الصوفي عندما تظهر دواعيه وتتهيأ أسبابه.

"ولم يكن الحكيم ممن تكفيه دراسة علم الرأى وعلم الآثار، بل لعله كان لا يجد فيهما الذى كان يتشوق إليه بشوق غالب، ونفس طلعة، لا تهدأ ولا تستقر، وظل شعوره بهذا النقض كامنا فى أعماق نفسه، بوجهه من حيث لا يدرى فى وجهة أخرى ، لم يكن يفكر فيها، ولا يلتفت إليها، بل كان ما يتميز به كل منهما عن الآخر عاملا من عوامل الصراع الخفى فى نفس الحكيم الترمذى ، ولم يجد هذا الشعور وسيلة إلى الظهور والتعبير عن نفسه إلا بعد أن بلغ الشيخ السابعة والعشرين من عمره، والقى عليه حرص الخروج إلى بيت الله الحرام»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر الدكتبور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جدا ص ۱۸۲. بتقديم وتأخير في العبارة.

<sup>(</sup>٢) ألترمذي «المسائل المكنونة» ص٤٨ بتحقيق الدكتور الجيوشي ط دار التراث.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة االحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، ص١٨٢.

فأخد أهبته للحج، وتابع رحلته إلى مكة، وقد وصف لنا تلك اللحظات الكعبة، مجاورا يدعو الله ، ويتضرع إليه ويناجيه، وقد وصف لنا تلك اللحظات الحاسمة في رسالته «بدو شأن أبي عبد الله» فقال: «فقدمت مكة في بقية شعبان ورزقني الله المقام بها إلى وقت الحج، وفتح لى باب الدعاء عند الملتزم، في كل ليلة سحرا، ووقع على قلبي تصحيح التوبة، والخروج مما دق وجل، وحججت، فرجعت وقد أصبت قلبي ، وسألته عند الملتزم في تلك الأوقات أن يصلحني ، ويزهدني في الدنيا ، ويرزقني حفظ كتابه، وكنت لا أهتدي لشيء من الحاجات غير هذا، فرجعت وقد ألقي على حرص التحفظ للقرآن في طريقي ، فأخذت عدرا منه في الطريق، فلما وصلت إلى الوطن يسر الله على ذلك بمنه ، حتى فرغت منه، فأقامني ذلك بالليل فكنت لا أمل من قراءته حتى أنه كان ليقيمني ذلك إلى الصباح ووجدت حلاوته» (١).

ومن هذا النص يكشف الحكيم التسرمذى عن المرحلة الثانية من مسراحل مجهوداته وسلوكه، فقد أتقن في المرحلة الأولى علم الفقه والحديث، واستكمل ما يحتاج إليه من الأخذ عن المحدثين في ترمذ والعراق والبصرة والكوفة.

ويبدو أن رحلة الحج هذه كانت بمثابة نقطة تحول في حياة الحكيم الفكرية والروحية، حيث بدأ مرحلة الرياضة والمجاهدة والسعى الدائب إلى ما يقرب إلى الله، ويدنيه من رضاه. لأنه وجد في رحاب البيت الحرام متسعا من الوقت، وصفوا من الزمن، يعود فيه إلى نفسه ليكتنه أسرارها، ويسبر أغوارها، فتنفست انفعالات كان تعتلج في نفسه وبرزت من أعاماقه أحاسيس، ملكت عليه الشعور، فاهتدى أول ما اهتدى إلى الدعاء. .

والدعاء هو مخ العبادة، وله منزلة كبيرة عند الله، لأنه الحبل الذى يتعلق به الإنسان ليصله بربه، ويكون دليل القرب منه جل شانه، ومنزلة الدعاء من العبادة كمنزلة الرأس من الجسد، فهو دعامة أساسية في العبادة ، والدعاء تعبير طبيعي

<sup>(</sup>١) الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله » ص١٤.

عن إحساس نفسى وشعور حى لدى الإنسان الذى يدرك وجود حقيقتين فى حياته: «الله والإنسان» ويدرك النسبة الحقيقية بين الوجودين: وجود الله الذى هو مصدر الغنى والكمال والإفاضة فى هذا العالم، ووجود الإنسان الذى هو وعاء الفقر والحاجة والمسكنة، المتقوم بالإفاضة، والعطاء المستمر.

والحكيم الترمذى بعد أن فتح له باب الدعاء ، وقع عملى قلبه «تصحيح التوبة» وتلك مرحلة من مراحل المجاهدات رأى الحكيم أنه لابد منها كى يخلص لله. لأن التوبة سبيل مهيع لاصلاح الفرد، وتشد الإنسان إلى الصلاح شدا، وتبعث فيه دائما أمل الاستقامة ، وتؤهله للخير والفضيلة.

وبعد فتح باب الدعاء ، وتصحيح التوبة ، وجد الترمذى نفسه يتجه نحو التصوف والسير فى طريقه ، بعدما حصل القسط الوافى من ألوان العلوم والمعارف الأخرى ، وقد ألقى بثقله إلى حفظ القرآن الكريم وهو فى طريق عودته ، وتم له حفظه جميعه بعد وصوله إلى وطنه «ترمذ» وأخذ القرآن من إحساسه وقلبه ووجدانه كل مأخذ ، حتى كان يقطع الليل كله يتلوه إلى مطلع الفجر ، وحتى وجد فى قلبه حلاوته ، وانشرح صدره لنوره (۱) .

لقد تغير إذن - مركز الاهتمام ، وانتقل انتقالا كليا، فلم يعد تهمه المعرفة العقلية لأنه قد حصل منها ما كان كافيا لمثله، ولكن الذى أصبح يهمه الآن ما هو مستكن وراء هذه المعرفة بما لا يدرك إلا بالذوق، وبما يشبع كلتا العاطفتين: عاطفته الجياشة نحو الله، ونحو معرفته ، لذلك أخذ في تتبع محامد الرب تبارك اسمه (٢). ويقول الحكيم في ذلك : «فأخذت أتتبع من الكتب محامد الرب، تبارك اسمه، والتقاط محاسن الكلام، من طريق العظات، ومما يستعان به على أمر الآخرة (٣).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الجيوشي مقدمة «المسائل المكنونة» للترمذي ص١٢.

<sup>(</sup>۲) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٥ من كتاب ختم الأولياء .

لكن هذه النقلة - التى لم يكن الترمذى يستعد لها - جعلته يحس بما يشبه الحيرة، فقد انقطع فى هذا الطور الجديد عن مألوفه، واتجه اتجاها لا معرفة له به وترك غاية كانت واضحة بينة، إلى غاية لم يتضح له شىء منها بعد، فهو ينظر ليرى ما أمامه فلا يدركه، ولا يعرف كيف يتوافق معه(١).

ولم تصرفه هذه الحيرة عما هو فيه، بل زادته تشبثا واستمساكا ، لأن عمق الحب الذى جعله يندفع إلى تتبع محامد الرب، ظل كما هو مسيطرا عليه، يدفعه إلى الثبات والتغلب على هذه الحيرة التى وقع فيها، حتى أصبح كالمسير المستسلم لما يراد له، دون أن يعرف ماذا يراد له. ولم يكن له ملجأ حينئذ إلا الإقسبال على نواحى العبادة من الصوم والصلاة (٢). ومن كلام الحكيم قوله: «وأسترشد فى البلاد فى أجد من يرشدنى الطريق، أو يعظنى بشىء أتقوى به، وأنا كالمتحير لا أدرى أى شىء يراد لى إلا أنى أخذت فى الصوم والصلاة (٣).

يقول الدكتور بركة: لكن الحال ظل هو الحال، لأنه لم يمكن قد عرف من قبل غير ما كان يدرسه في علم الآثار والرأى. وهو ذو منهج يختلف عن المنهج الذي ينبغي اتباعه في مثل حاله الجديدة، ولم يكن لديه من معرفته شيء، فأقبل عليه ولم يعرف منهجه أو أسلوبه أو طريقته بعد (٤).

ولا شك أن حيرة الحكيم، قاسى منها الكثير، وكان لا يعرف إلى أى اتجاه يسير، ولقد حدث مثل ذلك للغزالى حيث لم يزل يتردد بين تجاذب شهوات الدنيا، ودواعى الآخرة، قريبا من ستة أشهر، وانتهى الأمر فى هذا التجاذب بأن اعتقل لسانه، وغمر قلبه حزن أثرً على صحته فالتجأ إلى الله الذى يجيب المضطر

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة االحكيم الترمذي، جـ١ ص١٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٥ ط بيروت.

<sup>(</sup>٤) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ ا ص١٨٧.

الذى لا حيـلة له، فأجـابه الله الذى يجيب المضطر إذا دعـاه، وسهل على قلـبه الإعراض عن الجاه والمال والأولاد والأصحاب<sup>(١)</sup>.

فالترمذى مر بفترة قلقة أشبه ما تكون بالحيرة التى تنتاب السالك فى محاولاته اكتشاف النفس أو الاطمئنان إلى طريق الهدى ، فهام على وجهه يبحث عن مرشد أو واعظ يأخذ بيده، فلا يجد من يوجه طريقه، ويسدد خطاه، ويبدو أن الخوف والقلق قد اشتد به خلال هذه الفترة الحرجة، ولم يجد خيرا من الصلاة والصوم. ولم يزل الحكيم على تلك الحال حتى اهتدى إلى سماع أقوال العارفين وأهل المعرفة، وأثناء بحثه عن معين على الطريق وقع فى يديه كتاب «الأنطاكى» ويبدو أنه يقصد كتاب «دواء القلوب» لأحمد بن عاصم الأنطاكى ، فقد أقبل على قراءته، واهتدى بواسطته إلى طريق رياضة النفس(٢).

واستقبل بذلك مرحلة من مراحل رياضة النفس التى بدأ فيها تجاربه الروحية الأولى وأخذ فيها يسلمس آثار هذه الرياضة ونتائجها فيما يشعر به من تقدمه الروحي، فشجعه ذلك، وأخذ يضع لنفسه منهجا صارما دفعه إلى المضى فيه قدما ما آنسه من صفاء قلبه، وشفافية في روحه (٣).

ويصف الحكيم هذه التجارب وآثارها فيقول: «فلم أزل كذلك حتى وقع فى مسامعى كلام أهل المعرفة، ووقع إلى كتاب الأنطاكى فنظرت فيه، فاهتديت لشىء من رياضة النفس، فأخذت فيها، فأعاننى الله، وألهمت منع الشهوات نفسى، حتى صرت كأنى أعلم على قلبى الشىء بعد الشيء، حتى ربما كنت أمنع نفسى الماء البارد، وأتورع عن شرب ماء الأنهار، فأقول: لعل هذا الماء جرى فى موضع بغير حق، فكنت أشرب من البير أو من الوادى الكبير (3).

<sup>(</sup>١) الدكتور عبد الحليم محمود «المنقذ من الضلال» ص٣٥ ط دار الكتاب اللبناني .

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي «مقدمة المسائل المكنونة» ص١٦ ، ١٣.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي «مقدمة منازل العباد» ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٦.

تجارب روحية يمسضى فيها الحكيم الترمذى ، ذات منهج صارم، حتى كان يمتنع عن شرب الماء البارد لمسكون بعيدا عن رفاهية النفس، ويتسورع عن شرب ساء الأنهار خشية أن يكون قد جرى فى موضع بغير حق. .

«ولا شك أن هذه المغالاة إنما كانت تحدث من الحكيم في أوقـات استغراقه، ووقوعه تحت سيطرة العـاطفة الغلابة، التي تقهره على التورع والمبـالغة فيه، لكى يتحقق منه وله، ما كان طلبه أثناء إقامته بمكة»(١).

ویذکر الحکیم فی کتابه «بدو شأن أبی عبد الله»: ما یمکن أن نعتبره مرحلة أخرى متقدمة فی مراحل المجاهدات والسلوك. فیقول: «ووقع علی حب الخلوة فی المنزل، والخروج إلی الصحراء، فكنت أطوف فی تلك الخربات والنواویس<sup>(۲)</sup> حول الكورة، فلم یزل ذلك دأبی ، وطلبت أصحاب صدق یعینونی علی ذلك، فعز علی ، فاعتصمت بهذه الخربات والخلوات<sup>(۳)</sup>.

وقد بدأ الترمذى فى هذه المرحلة ملتزما بالعزلة والخلوات، فـقد كان يخلو بمنزله مرة، أو يخرج إلى الـصحراء أخرى ، أو يطوف بالخربات ومـقابر الأموات ثالثة . . وإذا كانت هذه العزلة والخلوة قد حببت إليه وأصبحت من مظاهر رياضته النفسية، فإنه لم يمتنع امتناعا كليا عن الاختلاط بالأصحاب إلا لفقدانه منهم أصحاب الصدق الـذين يعينونه على ما هو فيه، وذلك لأنه قد أصبح مركز الحس والوجدان على هذا الاتجاه، بحيث لا يمكن أن يلتفت إلى غيره، وكل ما يشغله أو يصرف انتباهه عنه، أو يقطع استغراقه فيه يصبح كريها ثقيلا غير محتمل، وفي مثل هذه الحال لا يمكن له أن يختلط إلا بمن يكون له نفس الاتجاه، المشتغل بنفس مئ يجد فيه عونا على طريقه، فإذا لم يجد كان النفور من الناس ما يشغله ، حتى يجد فيه عونا على طريقه، فإذا لم يجد كان النفور من الناس

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ١ ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) النواويس مفردها ناووس ، ولها معنيان: ١- مـتاع على هيئة صندوق من حـجر أو خشب أو معدن تودع فـيه الموتى. ٢- الخلاء أو المكان الذى توجد فـيه مقابر الأمـوات. والمعنى الثانى هو المراد فى هذا الموطن، ٥ختم الولاية، ص١٥، ١٦ الدكتور عثمان يحيى .

<sup>(</sup>۲) الترمذى قبدو شأن أبى عبد الله، ص١٦.

والاختــلاط بهم شعورا طبــيعيا، وكــان اللجوء إلى العزلة والخلــوة إجراء طبيعــيا أيضا، يعتصم بها عما يقطع عليه سعيه وجده واجتهاده (١١).

ويذكر الدكتور بركة أن الحكيم قد بين هذا المعنى في رسالته التي كتبها إلى محمد بن الفضل البلخي ، حيث جاء فيها: «وأما ما ذكرت من شأن الاستخفاف بالإخوان، وسقوط من فعل ذلك عن الله تعالى ، فأين ذلك الأخ؟ أنا في طلبه عطشان، ومكانه منى على العاتقين ، وأشفار العينين.

وإنما يكون أخوك من سقياهما من مشرب واحد، ومرعاهما في مرتفع واحد، ومركبهما واحد، من حظ واحد، إلى رب واحد.

فأما من تباينا في هذه الصفات فلا يأتلفان إلا على التداوى والتعايش، وإخوان المداراة والمعايشة كانوا في السلف الصالح الذين خلوا يتعايشون ويتأخذون على سلامة الصدور، وسخاوة الأنفس.

فأما اليوم فقد تبدل بالسلامة خبا ودهاء، وبسخاوة الأنفس طمعا وبخلا. فرد السلام على مثل هؤلاء ومناولة اليد، والكشر في وجوههم كثير كثير والاشتغال بهم بطالة. إنما يقتضيك الله من أمورهم أن ترحمهم رحمة يسلموا منك قلبا ويدا ولسانا وفعلا(٢).

فالمسألة ليست استخفافا بالإخوان، ولا استكبارا على الناس. وإنما هى مسألة مشارب تتفق ، واتجاهات تأتلف، فإذا اتفقت المشارب أمكن الاجتماع ، وإذا اختلفت صعب الاجتماع إلا على أساس من التعايش والمداراة.

وقد كان يمكن ذلك لو كان الناس على ما كان عليه السلف من سلامة الصدر، وسخاوة النظوس، أما وقد فسدت النفوس وضاقت الصدور، فقد أصبح

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص ١٨٩.

<sup>(</sup>۲) الترمذى «خمس رسائل من الحكيم الـترمذى» تحقيق الدكتبور بركة مجلة كلية أصول الدين بالقاهرة عدد سنة ١٤٠١هـ ص ٣٠٦.

الاجتماع على التعايش والمداراة أمرا صعبا كذلك. وإذا اشتغل الإنسان بذلك أضاع وقته وجهده وحاله مع الله. وإنما يكفيه في ذلك ما يكون بينه وبين الله في شأنهم ، وهو أن ينظر إليهم نظرة رحمة بحيث لا ينالهم منه أذى لا بالفعل، ولا بالقول ولا بالضمير(١).

على أنه ينبغى أن لا نأخذ هذا العكوف على الخلوة والعزلة من مظهرها الخارجى فحسب ونصفها بالسلبية المطلقة، لأنه فى الوقت الذى يبدو فيه هادئا بعيدا عن كل نشاط ظاهر، عقلى أو ذهنى أو حتى عضلى ، يكون نشاطه الباطنى فى أشد درجاته فاعلية وإيجابية بحيث تكون له السيطرة الكاملة على كل ملكاته ، بل وعلى حواسه . فهو يوقف نشاطه الظاهرى ليعطى المجال لنشاطه الباطنى ، وما يزال مستغرقا فى تجربته إلى أن تتمكن عاطفته من السيطرة على مشاعره الظاهرة، وتنفتح عين بصيرته، فتجلو له من شئونه ما لم يكن يراه بعين بصره، وتنشط هذه الحاسة التى يسميها بعض الباحثين، «الحاسة الكونية» للاتجاه به إلى خالقها، وتنطلق إرادته الروحية قوية ثابتة لتسلك به طريق الصفاء الروحى ، ويكون حين غذ بدأ يسير فى طريقه نحو إشباع هذه العاطفة الإنسانية الكمينة المتجهة بأشواقها الغلابة نحو الله، ونحو معرفته (٢).

ولا يمكن إذن أن يدعى على مثل هذه العزلة أنها عمل من أعمال البطالة، مغلفة تحت غلاف دينى ، لأنها – على المنقيض من ذلك تماما – أشق معاناة ، وأصعب مراسا من الأعمال الأخرى التي يستعان عليها بالاندماج بين الجماعات من أخوة الدين. وقد أدرك الحكيم ذلك، ولم يجد من يعينه على حاله، فاعتصم بالخربات والخلوات، يعانى فيها وحيدا جهده الصامت العنيف (٣).

<sup>(</sup>۱) راجع الدكتسور بركة «مقسدمة خمس رسسائل من الحكيم الترمذي» ص٢٨٧، ٢٨٨ مسجلة كلية أصول الدين.

<sup>(</sup>۲) راجع الدكتور بركة «الحكيم النرمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١٩٠.

ولقد ذكر الغزالى: أنه آثر العرزلة، حرصا على الخلوة، وتصفية القلب للذكر، وكان في أثناء هذه الخلوات تنكشف له أمرور لا يمكن إحصاؤها واستقصاؤها (١).

وذكر الغزالى فى كتابه «المنقذ من الضلال»: «أنه من أول الطريقة تبتدئ المكاشفات والمشاهدات، حتى أنهم فى يقظتهم يشاهدون الملائكة، وأرواح الأنبياء، ويسمعون منهم أصواتا، ويقتبسون منهم فوائد... ثم يترقى الحال من مشاهد الصور والأمثال إلى درجات يضيق عنها نطاق النطق»(٢).

والحكيم الترمذى فى مواضع من رسائله يذكر أن المكاشفات والمشاهدات هى بمثابة محلات للراحة، يستجم فيها السالك، ويستروح من شدة ما يعانيه، ويتزود لاستئناف سيره (٣).

والمكاشفات: مكاشفات العيون بالأبصار ، ومكاشفات القلوب بالاتصال، والمكاشفة: حضور القلب بنعت البيان، فيكشف له ما يستتر على الفهم في القلب قد أيقن أن ما يتكشف له هو الحق، وأنه واضح له بلا افتقار إلى بيان أو تأمل أو برهان أو.

أما المساهدات فهى الدرجة العليا، وهى رؤية الحق ببصر القلب من غير شبهة كأنه رآه بالعين. وأهل المشاهدة على ثلاثة أحوال. فالأول منها: الأصاغر، وهم المريدون. يشاهدون الأشياء بعين العبر، ويشاهدونها بأعين الفكر. والثانى: الأوساط، وهؤلاء قال فيهم الخزار: الخلق فى قبضة الحق وفى ملكه، فإذا وقعت المشاهدة فيما بين الله وبين العبد لا يبقى فى سره ولا فى همه غير الله تعالى . .

<sup>(</sup>١) الغزالي «المنقذ من الضَّلال» ص١٢٦ تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود ط دارالكتاب اللبناني .

<sup>(</sup>٢) الغزالي «المصدر السابق» ص١٢٧.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جــ ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٤) الدكتور عبد المنعم الحفني «معجم مصطلحات الصوفية» ص٢٤٩، ط دار المسيرة ببيروت.

<sup>(</sup>٥) الدكتور محمد حسن الشرقاوى «الفاظ الصوفية ومعانيها» ص ٢٨٠، ط دار المعرفة بالإسكندرية.

والثالث: ما أشار إليه عمرو بن عثمان المكى: أن قلوب العارفين شاهدت الله مشاهدة تثبيت، فشاهدوه بكل شيء، وشاهدوا كل الكائنات به، فكانت مشاهدتهم لديه، ولهم، وبه(١).

ومن هذه المكاشفات والمشاهدات ما قصه الحكيم في «بدو شأن أبي عبد الله» من الرؤى ، فقد ذكر رؤيتين اثنتين رآهما الحكيم بنفسه ــ فيما يرى النائم ، وما عدا ذلك من الرؤى التي قصها علينا فقد رأتها له زوجه، أو رآها له آخرون، وهو يذكر هذه الرؤى ، ويعول عليها جميعا بنفس الدرجة التي يعول بها على رؤياه الشخصية (۲).

أما الرؤيتان اللتان رآهما بنفسه، فالأولى منهما تشير إلى درجة صلته بالرسول على والثانية إلى علاقته بربه. وجاء في الأولى قوله: «فبينما أنا على هذه الحال، إذ رأيت فيما يرى النائم كأنى أرى رسول الله على دخل المسجد الجامع في كورتنا، فأدخل على أثره، فألزم اقتفاء أثره. فما زال يمشى حتى دخل المقصورة وأنا على أثره، ومن القرب منه، حتى كان أكاد التزق بظهره، وأضع خطاى على ذلك الموضع الذي يخطو عليه حتى دخلت المقصورة، فرقى المنبر، فرقيت على أثره، حتى إذا استوى على أعلاها فرقيت على أثره، حتى إذا استوى على أعلاها درجة قعد عليها، فقعدت عند الدرجة الثانية من مجلسه، عند قدميه، ويميني إلى وجهه، ووجهي إلى الأبواب التي تلى السوق، وشمالي إلى الناس، فانتبهت من منامي وأنا على تلك الحال»(٣).

وجاء فى الرؤية الشانية قوله: «ثم من بعد ذلك بمدة يسيرة، بينما أنا ذات ليلة أصلى ، فشقلت، فوضعت رأس فى مصلاى ، جنب فراشى ، إذ رأيت صحراء عظيمة لا أدرى أى مكان هو، فأرى مجلسا عظيما، وصدرا مهيئا لذلك

<sup>(</sup>١) الدكتور عبد المنعم حفني «معجم مصطلحات الصوفية» ص٢٤٤ ط دار المسيرة بيروت.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة (الحكيم الترمذي) جـ١ ص١٩٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (بدو شأن أبي عبد الله) ص١٦ الفقرة ٣ (ختم الأولياء) ط بيروت.

المجلس، وحجلة مضروبة، لا أقدر على صفة تلك الثياب، وذلك الستر، فكأنه يقال لى: إنه يذهب بك إلى ربك، فأدخل تلك الحجب، فلا أرى شخصا، ولا صورة. إلا أنه وقع فى قلبى أنى لما دخلت وقع على الفنزع فى ذلك الحجاب، فأيقنت فى منامى بالوقوف بين يديه، فيما لبشت أن رأيت نفسى خارجا من الحجب، بالقرب من باب الحجاب، واقفا وأنيا أقول: عفا عنى ، وأجد نفسى قد سكن من الفزع»(١).

ولا شك أن وقائع الرؤيا التى قسصها عليه الحكيم الترمذى ، كانت بمثابة بشرى له تدخل الأمن إلى قلبه، وتشيع فيه الطمأنينة، لأنه فى طريقه يقفو خطى رسول الله ﷺ. وما دام الأمر كذلك فلا خوف عليه من إنكار الناس ولومهم.

ولا يخفى أن هذه الرؤى فى حياة الحكيم كانت علامة ظاهرة على عمق التجربة الروحية وصدق صاحبها. ومن شأن هذه الرؤى أن تزيد صاحبها ثباتا وقوة على المضى فى الطريق فى هى ذات تأثير مزدوج فى نفس السالك من حيث إنها تترجم له عن الحقيقة، أو عما يجده فى أعماق نفسه بصورة صريحة أو بصورة رمزية، ثبت فى نفسه الثقة بما حصل فى يده، أو بما وصل إليه، وتوحى إليه بما ينبغى أن يبذله من جهد أكبر، وبالمعالم التى ينبغى له أن يتبعها. ومما لا شك فيه أن هاتين الرؤيتين بذاتهما، ثم بمضمونهما، كانتا ذواتى تأثير كبير على الحكيم فى سلوكه طريقه، وفى مضيه قدما فى هذا الطريق (٢). واستسمر الحكيم فى الطريق يأخذ نفسه بالرياضة والمجاهدة، ويؤثر العزلة والبعد عن الناس ولجأ إلى النجوى والدعاء، حتى أنس من نفسه قوة، واتضحت أمامه المعالم (٣). . ويقول فى هذا :

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص١٦، ١٧ الفقرة الرابعة.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جــ ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الجيوشي المقدمة منازل العباد من العبادة ص ١٥٠.

من الخلق، وطول نجـوى من الدعاء، فـانفـتح لى شيء بعد شيء، ووجـدت في قلبي قوة وانتباها»(١).

وحين وجد القوة والانتباه، ووضوح معالم الطريق، وسلامة السلوك، بحث عن إخوان يعاونونه الطريق، واتخذ لهم مجلسا ، يجتمعون فيه للتذاكر والمناظرة والدعاء والتضرع في وقت الأسمحار، ويقول في ذلك : «وطلبت من يعينني فكان يكون لنا اجتماع بالليالي ، نتناظر ونتذاكر وندعو ونتضرع بالأسحار»(٢).

وكان طبيعيا أن يخوض الحكيم ومن معه في أمور القلب، والذوق، والوجدان، ويتخلل حديثهم إشراقات وإشارات لا يفهمها إلا ذوو الأذواق الخاصة، والمواجيد، ولاشك أن جانبا من هذه المذاكرات، والإشراقات، والإشارات، كان يتحدث بها بعض رواد المجلس في الخارج، ويتناقلون ما يدور بينهم، وينقلون عن الحكيم ما يقولون. ولم تنل هذه اللمحات الروحية القائمة على الذوق والرياضة رضا بعض الشيوخ الذين كانوا ينهجون في فهم الدين وأوامره منهجا آخر يدور في فلك الألفاظ وفهمها الظاهر (٣).

ويبدو أن هذه المجالس كانت تحفل بكثير من إشارات الصؤفية، ولمحات العارفين في أمور لم يألف الناس الخوض فيها أو تناولها على هذا المنحو الذي يطلق فيه العنان لإشراق النفس، ونور القلب، فيلهم أهله فهما في آية من كتاب الله، أو شرحا لحديث من أحاديث رسوله الكريم، أو تعليلا لأمر من الأمور التي كانت مجالا يخوض فيه الناس في ذلك الوقت، وكانت مثار أخذ ورد بين العلماء الباحثين، وقد اختلفت نظرتهم إليها وحكمهم عليها، تبعا لاختلاف المنزع والمنهج والقدرة على الاستنتاج والحرية فيه، أو تبعا لارتباط الباحث بمنهج معين، والسير على منوال خاص لا يحاد عنه في تفسير الأمور وتعليلها (٤).

<sup>(</sup>١) الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٧.

<sup>(</sup>٢) الترمذي (بدو شأن أبي عبد الله) ص١٧.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الجيوشى «منازل العباد من العبادة» ص١٦٠.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لأثاره وأفكاره» ص٢٢، ٢٣.

وقد كان من نتائج هذا الاختلاف أن سعى الواشون بالحكيم ورأوا أن ما يذكر في مجالسه يعد انحرافا. لذا بدأوا يكيدون له.. ويصور ذلك الحكيم الترمذي فيقول: «فأصابني غموم من طريق البهتان والسعايات وحمل ذلك على غيره محمله، وكشرت القالة، وهان ذلك كله على ، وسلط على أشباه ممن ينتحلون العلم يؤذونني ويرمونني بالهوى والبدعة وأنا في طريقي ليلا ونهارا، دؤوبا دؤوبا»(١).

وقد يكون هذا الذى حدث اختبار لمدى الصدق فى السلوك، والشبات فى الطريق، فإن الصادقين المخلصين لا يأبهون لما يلاقونه من أنواع الفتن والبلايا، ولا قصدهم عن الحقائق التى تكشفت لهم، افتراءات المفترين. ولهذا لم يهتم الحكيم بهؤلاء. بل ظل على حاله مستغرقا فى الطريق، لا يتوقف ولا يهدأ ولا يستريح، والفتنة تزداد ، والشائعات تنتشر ، ويبدو أن موقف الحكيم السلبى ، وعدم تصديه للرد عليها، جعل الفتن تقوى وتعنف ، حتى وصل الأمر إلى والى بلخ، فأرسل محققا يبحث له هذا الأمر، وقداتهم الحكيم لديه بأنه يتكلم فى الحب ، ويفسد الناس، ويبتدع ، ويدعى النبوة ، وأقل هذه التهم ـ وهى تهمة الكلام فى الحب ـ كان كافيا لتبرير أقسى العقوبات ، ولعله بناء على ذلك قد أخرج إلى «بلخ» أو لعل والى «بلخ» طلبه إليه وهناك كتب عليه قباله أن لا يتكلم فى الحب» (٢).

ويصور الحكيم هذه المحنة فيسقول: «حتى اشتد البسلاء، وسار الأمر إلى أن سعى بى إلى والى «بلخ»(٣) وورد البسلاد من عنده من يبحث عن هذا الأمسر،

۸.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ابدو شأن أبي عبد الله، ص١٧ تحقيق الدكتور عثمان يحيى .

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص١٩٢٠.

<sup>(</sup>٣) بلخ مدينة مشهورة في العصور القديمة والعصور الوسطى في إقليم خراسان «كانت سابقا القصبة السياسية لولاية خراسان ثم أصبحت المركز الثقافي والديني لمملكة طخرارستان، وفتحت المدينة في عهد الإسلام أولا من قبل الأحنف بن قيس سنة ٣٢ للهجرة، ثم أعاد فتحها قيس بن الهيشم أو عبد الرحمن بن سمرة سنة ٤٣ هجرية. ولعل والي بلخ الذي يشير إليه الترمذي هو يعقوب بن ليث أو عمرو بن ليث، والمعروف تاريخيا أن ولاة بلخ في عهد العراسيين كانوا جميعا أمراء منحدرين من خطل وكان أحد هؤلاء الأمراء داود بن عباس البانيجوري قد طرده يعقوب بن ليث

ورفع إليه أن هاهنا من يتكلم في الحب، ويفسد الناس، ويبتدع، ويدعى النبوة، وتقولوا على ما لم يخطر ببالى قط، حتى صوت إلى «بلخ» وكتب على قباله أن لا أتكلم في الحب»(١).

واشتدت الحياة على الحكيم الترمذى ، وأذت كثيرا هذه الاتهامات الباطلة، التى ألصقها به منتحلوا العلم زورا وبهتانا ، ولم يكن له بد من أن يتوارى عن الناس»(۲).

وهكذا تحددت إقامته في منزله، وشوه أعداءه سمعته عند العامة حتى بلغ الأمر به أنه كان يرى السلامة في البقاء بالمنزل، حتى لا يتعرض له أحد بسوء "(٣).

ولا يخفى على أهل العلم من أن هذه المحنة التى تسبب فيها حساد الحكيم ومنافسوه ، كان لها وقع مؤلم، دفع بالحكيم ألا يستطيع أن يطل برأسه ، ولا يجترئ على شيء ، يصف هذه المحنة بقوله: «كانوا صيروا السلطان والبلاد على بحال لا اجترئ أن أطلع رأسى» (٤) ولذلك تركت لديه آثارا عميقة ، وأعقبته عواقب بالغة ، فقد أسقطت قدره عند الناس ، كسما أيسته منهم ، وأحرقت حرارتها بقية رغبته فيهم ، واعتباره لتقاليدهم وموازينهم ، حتى أصبح أكثر قذرة على تذليل نفسه ، وتمكنا من قسرها على فعل ما كانت تأسى فعله ، وأداء ما كانت تكره أداءه . . وذلك لسقوط منزلتها عند الخلق وهوانها عند الناس ، حتى وجد لذلك مع وسمه بمظاهر الذلة - حلاوة تصل إلى قلبه (٥).

<sup>=</sup> عام ٢٥٦هـ وفي سنة ٢٨٦هـ أسـر إسماعيل بن أحــمد عمـرو بن ليث ومن ذلك الحين انتقلت المدينة إلى حكم الساسانيين، هامش ختم الأولياء ص١٧ ، ١٨ .

<sup>(</sup>۱) الترمذي ، «بدو شأن أبي عبد الله» ص۱۷، ۱۸.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي (المسائل المكتوبة) ص١٥.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي «معرفة الأسرار» ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص٢١ فقرة رقم ٩ تحقيق الدكتور عثمان يحيى.

<sup>(</sup>٥) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص١٩٣.

ولقد كانت لهذه المحنة آثار بعيدة المدى عند الحكيم فقد عملت على تطهير قلبه، ومساعدته على المضى في رياضة النفس ويقول في ذلك: « وكان ذلك من الله – تبارك اسمه – سببا في تطهيرى ، فإن الغموم تطهر القلب. . فتواترت على الهموم حتى وجدت سبيلا إلى تذليل نفسى فكنت أراودها على أمور قبل ذلك من طريق الذلة، فتنفر ولا تطاوعنى ، مثل ركوب الحمار في السوق ، والمشى حافيا في الطرق، ولبس الثياب الدون وحمل شيء عما يحمله العبيد والفقراء، فيستد على ذلك، فلما أصابتنى هذه المقالة والغموم، ذهبت شرة نفسى ، فحملت عليها هذه الأشياء فذلت وأطاعت، حتى وصل إلى قلبى حلاوة تلك الذلة»(١).

وهكذا انتهز الحكيم فرصة هذه الشدة، ليحكم سيطرته على نفسه ويتم له إخضاعها وتذليلها، ويتخلص من شهواتها الكامنة، وأهوائها المتربصة، وهكذا فعل حتى أنه يحدثنا أنه كان يمشى حافيا في الطرقات ويلبس الدون من الثياب، ويحمل ما يحمله العبيد والفقراء، وكانت نفسه تأنف قبل ذلك أن تأتى هذه الأمور إلا أنه استطاع إخضاعها وترويضها وظلت هذه حاله من الاجتناب الكامل للشهوات، والانشغال الكامل بالعبادات والخلوة الاختيارية التي تعيززها عزلة إجبارية عن بقية الناس، اللهم إلا فئة قليلة من الإخوان تشاركه في مشربه، ويجتمعون معا على الذكر، ويقضون فيه كثيرا من أوقات الليل(٢).

ويبدو أن حلقات الذكر التي يلتقى فيها الحكيم الترمذى مع إخوانه الذاكرين لم يكن لها بيت معين من البيوت، وإنما كانت تقوم حسب رغبة كل واحد من الإخوان في استضافة القوم، وليس هناك ما يمنع من قبول أن هذه الاجتماعات كانت تتم في بيوت والذاكرين بالتناوب، والنص الذي تركه لنا الحكيم الترمذي

ΛΥ -----

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٨ ، فقرة رقم ٦.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي «مقدمة المسائل المكنونة» ص١٥، والدكتور بركة الحكيم الترمذي ، جـ١ ص١٩٣.

يقول: «فبينما أنا كذلك إذا اجتمعنا ليلة على الذكر في ضيافة الأخ من إخواننا..»(١).

وخلال هذه الفترة المليئة بالمجاهدات والرياضات، كان الحكيم يمر بكثير من التجارب الروحية العميقة التي يصعب علينا- كما يقول الدكتور بركة - إدراكها من الخارج، كما يصعب على صاحبها وصفها أو إيضاحها، ويقص علينا الحكيم قصة ظاهرة صوفية وقعت له، قد تكون غريبة على بعض الناس، ولكنها ليست غريبة على سالكي الطريق(٢).

يقول الحكيم الترمذى - بعد أن ذكر لنا أنه اجتمع ليلة على الذكر فى ضيافة لأخ مع الإخوان-: "فلما مضى من الليل ما شاء الله رجعت إلى المنزل، فانفتح قلبى فى الطريق فتحا لا أقدر أن أصفه وكأنه وقع فى قلبى شىء، طابت له نفسى والتذذت به، وفرحت حتى مررت فيما استقبلنى شىء هبته، حتى إن الكلاب ينبحن فى وجهي، فأنس لنباحهن من لذة وجدت فى قلبي، حتى بدا لى أن السماء بكواكبها وقمرها صارت إلى قرب الأرض، وأنا فيما بين ذلك أدعو ربى، ووجدت كأن قلبى نصب فيه شىء، فإذا وجدت تلك الحلاوة التوى وتقبض بطنى والتوى بعضه على بعض، من شدة اللذة واعتصر، وانتشرت فى صلبى وعروقى تلك الحلاوة ، وكان يخيل إلى أن قربى من مكان قرب العرش "(٣).

يقول الدكتور عبد الفتاح بركة: "وهذه الظاهرة التي قصها علينا الحكيم هي حالة من حالات الوجد أو اللوامع الصوفية، تدلنا بكل وضوح على أن الترمذي استغرق في حالة النشوة التي صادفته، ولكنه لم يفقد إدراكه العادي، فالكلاب تنبح في وجهه، وهو يدرك أنها كلاب وأنها تنبح، وأن مثل ذلك يستوحش منه الإنسان. ولكنه يقرر أنه قد أنس لنباح الكلاب، لما يفيض به قلبه من اللذة،

<sup>(</sup>١) الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٩ ، الفقرة رقم ٧.

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية؛ جدا ص١٩٢.

<sup>(</sup>٣) الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٩ رقم ٧.

وهو يدرك أن الكواكب والقمر والسماء كلها أجرام بعيدة جدا، إلا أنه لـشدة ما حل في قلبه من هذه اللوامع أحس كـأنها ذاتية، قد صارت إلى قرب الأرض. فالأشياء هي هي لم تتغير في حسه، ولم يتغير وضعها في نفسه. ولكن قوة الوارد الروحي لم تتركه يتأثر بها التأثر العادي ؛ لأن روحه ووجدانه متجهان اتجاها آخر غير هذا الاتجاه العادي(١).

واستمر الحكيم على هذا السلوك حيث تخلص قبله وتجرد من كل غاشية ويقول مشيرا إلى ما سبق: «فما زال ذلك دأبى كل ليلة إلى الصباح، أسهر ولا أجد نوما، فقوى قلبى على ذلك، وأنا متحير لا أدرى ما هذا إلا أنى ازددت قوة ونشاطا فيما كنت فيه»(٢).

وليس من شك في أن هذه النصوص التي ذكرها الحكيم، قد زودتنا بألوان من المجاهدات والرياضات التي أخذ الحكيم بها نفسه في سلوكه حتى أسلمته إلى ما وصل إليه. وقد بدا للحكيم في خلال مجاهداته الرغبة في تحصيل المعارف على اختلاف أنواعها، فاشتغل بتقدير شأن الزوال، وتعلم الحساب، من أمر البروج والاصطرلاب وما شاكل ذلك، حتى أخذ منه بقسط كبير، غير أنه انصرف عن المضى في تحصيل هذه المعارف بسبب رؤيا رؤيت له تنصحه بترك الاشتغال بهذا النوع من العلوم خشية أن يؤثر ذلك على تقدمه الروحي، وسلوكه، ومجاهداته (۳) وقد جاء في كتاب «بدو شأن أبي عبد الله»: قول الحكيم: «ثم اشتغلت في سنة من هذه السنين، بتقدير شأن الزوال، وتعلم تلك الحسابات، من أمر البروج والاصطراب، فأمعنت فيه، فرثى لي في المنام، كأن قائلا يقول له: قل لابن على ليس هذا الذي أنت فيه من شرطك ولا مذهبك، فاجتنبه. قال: قامتلات خوفا ورعباً عما رأيت من هيبة ذلك القائل، وأراه في صورة شيخ أبيض فامتلات خوفا ورعباً عما رأيت من هيبة ذلك القائل، وأراه في صورة شيخ أبيض

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة االحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص١٩٤.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «بدو شأن ابن عبد الله» ص۱۹ فقرة رقم ۷.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي المقدمة المسائل المكتوبة، ص14.

الرأس واللحية، طيب الريح ، حسن الوجه، أتوهم أنه ملك، فقال: قل لابن على ألق هذا فإنى لا آمن أن يكون هذا حجابا بينك وبين رب العزة، فالله الله فى نفسك فى هذا الخلق، فإنك لست بأذنيد(١). إنما أنت أمة فأخبره بهذا ولا تدع نصيحة الله فى خلقه»(٢).

وأن المتبع لفقرات كتاب «بدو شأن أبى عبد الله» الذى كتبه الحكيم الترمذى يجد أنه سيرة سلوكية خاصة، حفلت بالرؤى التى كان يراها الحكيم أو يراها غيره له، وقد كان الحكيم يلتزم بهذه الرؤى فى مجاهداته وسلوكه.

والرؤيا عبسارة عن إدراكات لروح النائم، تأتيها بغير الحواس الخمس المعروفة، عند إبطال هذه الحواس بالنوم، وطريق هذه الحواس هو ما يعبر عنه بالبصيرة، التي هي قوة للقلب منورة بنور القدس، منكشف حجابها بهداية الحق، ترى بها حقائق الأشياء وبواطنها(٣).

ولما كانت الرؤى ليست كلها بمثابة واحدة ، وتتنوع إلى عدة أنواع فإنه يعنينا منها ما يأتي بكشف، ويهدى إلى طريق.

قال تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۚ ۚ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ۚ ۚ لَكُ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ [يونس]، قال بعض المفسرين: يعنى الرؤيا الصالحة يراها الإنسان أو ترى له في الدنيا(٤).

وقد وضع الإمام مسلم بن الحبجاج في صحيحه كتابا سماه «كتاب الرؤيا» ذكر فيه ستة وعشروين حديثا في موضوع الرؤيا(٥). مما يؤكد أمر الرؤيا ، ويحقق

<sup>(</sup>١) بأذنيد كلمة فارسية معناها : شيء حقير ، أي أمر تافه لا يساوي شيئا.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص٧٧ فقرة رقم ١٧.

<sup>(</sup>٣) الدكتور عبد المنعم الحفني «معجم مصطلحات الصوفية» ص٣٥، ط دار المسرة، بيروت.

<sup>(</sup>٤) الشيخ عبد الغنى النابلسى «تعطير الأنام فى تفسير الأحلام» ص٣ ط دار إحياء الكتب العربية، الحلبى .

<sup>(</sup>٥) الإمام مسلم «صحيح مسلم» جـ٥ ص١١٥ إلى ١٢٣ ط كتاب الشعب.

منزلتها، وأن تجارب الصالحين منذ عصور متطاولة دلت على أن تزكية النفس وتطهيرها والالتجاء إلى الله، والتقرب إليه كل ذلك يسمو بالإنسان إلى عالم من الروحانية، تستشرف فيه النفس إلى الملأ الأعلى، فتفيض عليها من نفحات وإلهامات، ومعرفة لا تتأتى لذوى النفوس المادية، الذين شغلوا بالدنيا عن الدين، وبالمادة عن الله(١).

ويقول الإمام محمد عبده: أما أرباب النفوس العالية، والعقول السامية. من العرفاء ، عمن لم تدن مراتبهم من مراتب الأنبياء، ولكنهم رضوا أن يكونوا لهم أولياء ، وعلى شرعهم ودعوتهم أمناء، فكثير منهم نال حظه من الأنس، بما يقارب تلك الحال، حال الاتصال في النوع أو الجنس، لهم مشارفة في بعض أحوالهم على شيء من عالم الغيب ولهم مشاهد صحيحة في عالم المثال، لا تنكر عليهم لتحقيق حقائقها في النواقع، فهم لذلك يستبعدون شيئا عما يحدث به عن الأنبياء - صلوات الله وسلامه عليهم - ومن ذاق عرف، ومن حرم انحرف، ودليل صحة ما يتحدثون به وعنه: ظهور الأثر الصالح منهم ، وسلامة أعمالهم على يخالف شرائع أنبيائهم، وطهارة فطرهم، عما ينكره العقل الصحيح، أو يمجه الذوق السليم، وانتفاعهم بباعث من الحق الناطق في سرائرهم، المتلألئ في بصائرهم إلى دعوة من يحف بهم إلى مافيه خير العامة، وترويح قلوب الخاصة (۲).

#### لماذا كان الترمذي حكيما

إن الباحث في ترجمة الحكيم الترمذي يجد أن أصحاب الطبقات والتراجم لقبوه بألقاب علمية كثيرة، وجميع هذه الألقاب تدلنا على مكانة الرجل عند العلماء وأهل المعرفة، كما أن هذه الألقاب تشير إلى عطائه في العلم والسلوك والخلق والطريق، وقد عرف أهل الفضل هذا عن الحكيم فأطلقوا عليه ما أطلقوا من ألقاب ، لها دلالتها وحقيقتها.

<sup>(</sup>١) الدكتور عبد الحليم محمود المنقذ من الضلال، ص٤١٦ ط دار الكتب اللبناني .

<sup>(</sup>٢) الشيخ محمد عبده «رسالة التوحيد» ص١٥٥ ، ١٥٦ ، ط كتاب الهلال ، رمضان ١٣٨٢هـ.

فالسبكى فى طبقات الشافعية ذكر عنه بأنه «المحدث الزاهد أبوعبد الله الحكيم الترمذى الصوفى صاحب التصانيف»(١).

والذهبي في "تذكرة الحفاظ» قال عنه: "إنه الإمام الزاهد الحافظ المؤذن صاحب التصانيف»(٢).

وابن حـجر في «لسان الميزان» ذكر من ألقابه: «المؤذن المعروف بالحكيم أبو عبد الله»(٣).

"ومن الألقاب الملازمة التى لا يكاد يذكر بدونها، والتى لا تطلق إلا عليه إذا ذكرت منفردة عن اسمه، فهى: الترمذى والحكيم معا ويختلف استعمالهما تقديما وتأخيرا، بل يتغير وضع لقب الحكيم فى الاستعمال حيث تستعمل أحيانا قبل الاسم وأحيانا بعده (3).

أما لقب الترمذى فلأنه كان من عادة العلماء أن تنسب العالم إلى بلدته لعدة أغراض، منها: أمانة النقل، وتمييز المصادر، ونسبة الشيء إلى صاحبه الحق عند اشتباه الأسماء مع اختلاف البلدان، وعند توجه النقد بعد ذلك إلى سنده أو متنه، وغير ذلك من الأغراض العلمية التي لا تكاد تحتاج إلى تنبيه، ولم يثر هذا اللقب شيئا من المشاكل يلفت النظر إليه أو إلى البحث فيه»(٥).

أما تلقيب الترمذى بالحكيم، فهو أكثر الألقاب استعمالا، وأعظمها شيوعا وانتشارا، وقد حظى هذا اللقب بالبحث والدراسة عند بعض المهتمين بالدراسات العلمية، فقالوا في سبب تلقيب الترمذي بالحكيم «أنه كان أكثر اهتمامه هو تبين العلمية، بين الحقائق النفسية وبين الجسم الإنساني وربط بعض ذلك ببعض، وهو

۸٧ ----

<sup>(</sup>١) السبكي اطبقات الشافعية الجـ٢ ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) الذهبي «تذكرة الحفاظ» جـ ٢ ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر «لسان الميزان» جـ٢ ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص ٥٢.

<sup>(</sup>٥) الدكتور بركة «المرجع السابق» ج١ ص ٥٢.

على ما يظهر كان على معرفة بتركيب الجسم مما يدل على أنه درس شيئا من الطب»(١).

وقالوا أيضا في سبب تلقيبه بالحكيم: «الأنه كان حريصا على أن يجمع بين الناحية الروحية القديمة للشقافة الإسلامية وبين المنهج العقلي الذي جد في عصره»(٢).

وقالوا: «لأن السترمذى كان أول مسلم بدت لديه براعه الأفكار الفلسفية الإغريقية فكان بالتالى: المهد لمذهب العرفان في التصوف الإسلامي»(٣).

ولا شك أن البحث العلمى يرفض مقولة القائلين بأن الحكيم الترمذى سمى حكيما لأنه بدت لديه براعم الأفكار الفلسفية الإغريقية . . . » وهذا القول غير دقيق لأن الكندى المتوفى حوالى ٢٥٣ه ، وأبا الهذيل العلاف المتوفى عام ٢٣٤ه وإبراهيم النظام المتوفى عام ٢٥٦ه ، كانوا أول من تأثر بالفلسفة اليونانية فى عصرهم ، ولقد أشارت المصادر إلى ذلك فيضلا عن أن آرائهم ذاتها تؤكد ذلك التأثر ، ومع ذلك فيإن العلاف والنظام لم يلقب واحد منهما بلقب الحكيم ، أما الكندى فهو وحده الذى لقب به بوصفه أول فلاسفة العرب والإسلام ، وعلى ذلك فإن إرجاع تسمية الترمذى بالحكيم إلى ذلك السبب ليس صحيحا(٤).

ونجد كذلك أن تلقيب الترمذى بلقب الحكيم بسبب أنه كان على معرفة بتركيب الجسم مما يدل على أنه درس شيئا من الطب. . نجد هذا الإرجاع بعيد، وذلك كما يذكر أحد العلماء: «أن الحكمة غير الطب، وأن الحكيم غير الطبيب، وقد يجتمعان في فرد واحد باعتبارين لا باعتبار واحد. فالحكيم قد يكون طبيبا إذا

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «كتـاُب الرياضة وأدب النفس» تحقيق الدكتور أربري والدكتـور على حسن عبد القادر «المقدمة» ص١٢، ١٣.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (حقيقة الآدمية) تحقيق الحسيني ، المقدمة ص٧ مطبعة التجارة بالإسكندرية.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» هامش ص٤ مقدمة الدكتور عثمان يحيي .

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» تحقيق الدكتور سامي نصر لطف ، المقدمة ص٢٣.

تعلم الطب، فيدعى طبيبا كما يدعى حكيما، وقد لا يكون طبيبا إذا أهمل تعلم الطب وقد يكون الطبيب حكيما إذا أعد نفسه هذا الإعداد، وقد يكون خاليا من الحكمة إذا لم يكن لديه هذا الاستعداد، فلا يدعى بالحكيم وإن دعى بالطبيب، على أنه يغلب على من جمع الطب والحكمة أن يلقب بأشرف اللقبين وهو الحكيم، فالجهة بينها منفكة الهامناكة المالية المناكة المالية المناكة الم

«فالتلقيب بالحكمة لا يحتمل التلقيب بالطب ضمنا إلا بقرينة من القرائن، كما إذا اشتهر بذلك أو عرف عنه، وقد يكون هذا هو السر في أن كشيرا من المترجمين للفلاسفة يحرصون على وضع لقب الطبيب بجوار لقب الفيلسوف، عند ترجمتهم لمن يكون فيلسوفا وطبيبا معا، وذلك خوفا أن يتبادر إلى الذهن أنه كان فيلسوفا فحسب، وأنه لم يكن محصلا لمصناعة الطب، وعلى ذلك فلا يمكن أن نستنتج أن تلقيب الترمذي بالحكيم كان بسبب معرفته بالطب إلا بقرينة، وذكر معرفته لأجزاء البدن لا يصلح قرينة على ذلك إذ إن معرفة أجزاء البدن من المعارف العامة»(٢).

ومن هناك كان تلقيب الترمذي بالحكيم يعود إلى أسباب أخسري غير الطب وغير الفلسفة الإغريقية، وقد جد الباحثون في الوصول إلى معرفة هذه الأسباب.

ومحقق كتاب «علم الأولياء» للحكيم قد أرجع السبب في ذلك إلى عدة عوامل ، جاء فيها قوله:

1- ولعلنا نرجع السبب فى ذلك إلى قدرة الترمذى على سبر أغوار النفس الإنسانية، واستكناه باطنها لمعرفة علة مرضها، وكيفية معالجتها، وتلمسه العلاج فى أساليب فلسفية، وفى مفاهيم عقلية وروحانية كالتطهير والتأديب والرياضة الروحية والمجاهدة الذاتية.

۸۹ ----

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع نفسه ص٥٥.

- ٧- كما أننا نرجح أن يسكون الترمذى قد لقب بالحكيم لمنهجه فى الحديث عن الإنسان: مفهومه وكيفية خلقه، وتسويته وتقسيم أدوات معرفته بين حواس ظاهرة وأخرى باطنة. فقد كان حديث الترمذى عن الحواس الباطنة حديثا طريفا كل الطرافة وكانت معظم آرائه فيها أصيلة كل الأصالة حين قسمها إلى صدر وقلب وفؤاد ولب، وجعل لكل أداة من هذه الأدوات درجة من المعرفة ومرتبة من حيث اليقين والصدق.
- ٣- وكذلك فإن تحليلاته الرائعة والعميقة للألفاظ والمصطلحات تدل على خبرة واسعة، ودراية شاملة بالأشياء وبالأسماء وبالمعانى.
- ٤- ثم إن كثيرا من الأمثلة التي كان يسوقها الترمذي بقصد توضيح فكرة أو تبسيط رأى ، إنجا تدل على منحى تجريبي في تفكير الترمذي ، كما تدل أيضا على خبرة النفس الإنسانية، وعلى وعي بالعقل الإنساني، وكيف أن الإنسان يفتقر دائما في تصديقه بمعظم الأشياء إلى استدلالات وأمثلة من الواقع لكي يمكنه تصور الفكرة وتعقلها، ومن ثم الاعتقاد بها، فالتجريد كما نعلم يبدأ من الواقع ويرتبط به ارتباط الكليات بالجزئيات التي استخلصت منها، وينتمي الواقع إلى الفكر انتماء الجزئي الكلي.
- ٥- ومما يمكن أن يضاف إلى أسباب تسمية الترمذى بالحكيم، تلك التقسيمات الطريفة للعلم وتقسيمه الحكمة إلى عليا ودنيا، ولعله قد وصل في حياته إلى الحكمة العليا وحصل على هدف الأسمى ومن هنا استحق أن يكون حكيما لاتساق آرائه مع هدفه منها ومع المنهج الموصل إلى تحقيق لهذا الهدف(١).

والدكتسور عثمان إسماعيل محقق كتاب «ختم الأولياء» يذكر في هامش المقدمة: أنه يرى أن لقب الحكيم أسند إلى الترمذي خاصة لأن التعاليم الصوفية قد

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور سامى نصر لطف مقدمة كتاب اعلم الأولياء» ص٣٣، ٢٤ ، ط مكتبة الحرية.

خطت على يديه خطوة حاسمة في سيرها الموفق المطرد، فهي عنده لم تعد مجرد أحوال نفسية ينفعل لها الصوفي في جلوته، أو مشاعر ذاتية يحس بها في خلوته، بل حقائق موضوعية لها كيانها المستقل وعالمها الخاص، وحكمة الترمذي في تصوفه تبدو في هذا التحليل البارع لطبيعة النفس الإنسانية وفي هذا التطور الرائع لمناهج السلوك الروحي، وأخيرا في هذا التمييز الحاسم بين أنماط الحكمة ودرجات المعرفة»(١).

وقد يكون واحدا من هذه الأمور سببا في تلقيب الترمذي بالحكيم وقد تكون كلها، وقد يضاف إليها غيرها، والذي يبدو واضحا لأهل العلم: أن المراد بحكمة الحكيم هو الحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول عليها الحكيم هو الحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول عليها الحكيم هو الحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول عليها المحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول المعلقة المحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول المعلقة المحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول المعلقة المحكمة المحكمة الإسلامية التي انطلقت من القرآن الكريم وسنة الرسول المعلقة المحكمة المحكمة الإسلامية التي المحكمة المحكمة

"وأصل مادة "الحكمة" موضوع لمنع يقصد به إصلاح، والحكمة العدل والعلم والحلم والنبوة والقرآن وطاعة الله والفقه في الدين والعمل به أو الخشية أو الفهم أو الورع أو العقل أو الإصابة في القول والفعل والتفكر في أمر الله واتباعه"(٢).

والحكمة تحقيق العلم وإتقان العمل<sup>(٣)</sup>، ومعرفة آفات النفس والشيطان والرياضيات وقيل هي معرفة الحق لذاته والخير لأجل العمل به<sup>(٤)</sup>.

والحكمة عند الحكيم الترمذى - حكمتان كما أن العلم علمان: علم بالله، وعلم بأمر الله، ولكل علم حكمة، والعلم ما ظهر، والحكمة ما بطن منه وكما أن العلم علمان، فكذلك الحكمة حكمتان، حكمة من العلم به، وهي الحكمة العليا، وحكمة من العلم بأموره وتدبيره وصنعته (٥).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور عثمان إسماعيل ، مقدمة كتاب «ختم الأولياء» هامش ص٥، ط بيروت.

<sup>(</sup>٢) انظر الفيروزآبادي ابصائر ذوي التمييز، جـ٢ ص٤٨٧ ، ٤٩١ ، ط المجلس الأعلى بالقاهرة.

<sup>(</sup>٣) راجع الشيرازي البيضاوي «أنوا التنزيل » ص٥٩ ط الحلبي ١٣٧٥هـ.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور عبد المنعم الحفني «معجم مصطلحات الصوفية» ط ، دار المسيرة بيروت.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «الكلام على معنى لا إله إلا الله أو شفاء العلل» ص٣٣ ط مطبعة حسان.

فالعلم عند الترمذي هو معرفة ظواهر الأشياء والموجودات، أما الحكمة فهي العلم بجواهر الأشياء وحقائقها الداخلية(١).

ومرتبة الحكمة عند الترمذى تعود إلى : «حكمة تتولد من كثرة التجارب ، وحكمة تتولد من صفاء المعاملة، وهذه تدلك على الآخرة وحكمة تتولد من القرب والمشاهدة وأنها الحق لأهلها، وهذه الحكمة تدلك على التقرب والصفات ووجود بقربة الحق، وهي أعلاها وأجلها والتي تتولد من التجربة تدلك على مصالح الدنيا وهي أدناها، والثانية على الآخرة، والثالثة على الجود والحق (٢).

والحكمة التى تتولد من القرب والمشاهدة هى المتصلة بالحق وهى الحكمة العليا «حيث انكشف كل غطاء دق أو جل، وخشعت النفس لله وجالب قلوبهم فى الملكوت الأعلى ، وفتح لهم من الحكمة العليا ، قال جل جلاله وعظم شأنه، وتعالى كبرياؤه، وتقدست أسماؤه، وسمت كلماته سبحانه وبحمده: ﴿وَيُعَلِّمُهُم الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة ﴾ [البقرة: ١٢٩] فالكتاب ظاهر القرآن، والحكمة باطنة، وهى المكمة العليا ، فلما أتاهم من الحكمة العليا عاينوا ما فى الملكوت بأبصار القلوب فصارت تلك المعاينة بصيرة للنفوس (٣٠).

فالحكمة مصطلح إسلامى أصيل، والحكيم إنسان أعطى ينابيع الحكمة وقد جاء الأصل السادس والثمانون والمائتان في كتاب «نوادر الأصول للحكيم الترمذي تحت عنوان «في عثرة الحليم وتجربة الحكيم».

«فالحكمة من نور الجلال فإذا أعطى العبد انفجرت ينابيع الحكمة على قلبه، فهذه الحكمة ينبوعها أعلى قلبه، فهى جاثمة متراكمة ، وما لم يأخذه بالتجارب لم

<sup>(</sup>١) الدكتور سامي نصر لطف «مقدمة كتاب علم الأولياء» ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي ، «معرفة الأسرار» ص٨٤، ٨٥، تحقيق الدكتور الجيوشي ط النهضة العربية.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «علم الأولياء » ص١٣٩.

تقدر النفس على مطالعة الحكمة لأن النفس بلهاء غبية مشغولة بالشهوات فكيف تدرك الحكمة والحكمة باطن الأمور وأسرار العلم»(١).

ودلتنا أبحاث العلماء على «أن لقب الحكيم لايطلق على كل فرد بل يطلق على أفراد قلائل من البشر، فهو إذن من الألقاب الاصطلاحية التي تطلق لمعنى خاص يلاحظ فيمن تطلق عليه»(٢).

ولا يخفى أن هذه المعانى الخاصة وجدت عند الحكيم ولذلك استحق هذا الاصطلاح الخاص، فقد كانت آيات القرآن الكريم والسنة النبوية - بشتى ما دار حولهما وما جاء عنهما ولهما وبهما من معارف وعلوم - مصدرا أصيلا وخصبا لآرائه وحكمته وأقواله ، وسلوكه وتصانيفه . كان مفكرا واسع العطاء ، ومن ثم أطلق عليه الحكيم، ولقب الحكيم من الألقاب النادرة التي يحتاج من تطلق عليه إلى قدرات خاصة ، وفتوحات إلهية ومواهب متعددة ، ونحسب أن الحكيم كان كذلك .

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٤١٥.

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص٥٦.

# الفصل الثاني

## جهود الحكيم العلمية وآثاره

- جهود الحكيم في التفسير.
- جهود الحكيم في الفقه وموقفه من الفقهاء.
- -جهود الحكيم في علم الكلام وموقفه من المتكلمين.
  - موقف الحكيم من الشيعة.
    - أثر الحكيم وآثاره.

## جهود الحكيم في التفسير

لقد كان الحكيم الترمذى ، واسع الشقافة ، غزير المادة ، ارتحل لطلب الحديث ، وجاب الآفاق فى خراسان ، والعراق ، وحدث بنيسابور وأخذ عن أئمة المحدثين ، وكبار العلماء ، ثم إنه لقى أكابر الصوفية واطلع على جميع ثقافات عصره ، فامتدت ثقافته إلى جميع فروع المعرفة »(١).

وقد بدأ اهمتمام الحكميم بالقرآن منذ رحلته إلى الحج التى تحدث عنها فى رسالته، «بدو شأن أبى عبد الله» حيث سأل الله سبحانه وتعالى عند اللتزم أن يرزقه حفظ كتابه، فرجع وقد بدا عليه الحرص على حفظ القرآن، فأقامه ذلك بالليل، وكان لا يمل من قراءته، وقد يظل فى قراءاته إلى الصباح حتى وجد حلاوة ذلك»(٢).

وركز الحكيم فكره فى فهم القرآن الكريم، والتعمق فى استخلاص أسراره ومعانيه الظاهرة والباطنة، وقد انعكس هذا الفهم على آثار الحكيم كلها فى شتى فروع المعرفة التى ناقشها فى كتبه ورسائله المتعددة. وكانت حصيلة هذا الاهتمام بالقرآن عددا من المؤلفات بين كتاب ورسالة تتصل بالقرآن الكريم، وتكشف عن جوانب مهمة من فهمه لكتاب الله عز وجل(7). ومن هذه المؤلفات:

۱- تفسير القرآن الكريم ذكر الهجويرى فى «كشف المحجوب»: أن الحكيم كان قد بدا تفسيرا ولم يف العمر بإتمامه، وهو منتشر بين أهل العلم بالقدر الذى عمله»(٤).

<sup>(</sup>١) الأستاذ حسني زيدان مقدمة اتحصيل نظائر القرآن، للترمذي ص١٠ ط مطبعة السعادة بمصر.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي ، بدو شأن أبي عبد الله ص١٤١ بتصرف.

<sup>(</sup>٣) الدكتسور الجيوشى ، الحكيم الترمذى ومنهجه فى تفسير القرآن مجلة الضياء عدد ١٣ س؟ ص٩٨ دبى.

<sup>(</sup>٤) الهجويرى ، كشف المحجوب جـ١ ص ٣٥٣. وهذا التفسير لم يتم العثور عليه حتى الآن.

٢- كتاب «الأمثال من القرآن والسنة»(١). والترمذى فى هذا الكتاب ينهج منهجا فريدا فى استعراضه لظاهرة خاصة فى التعبير عن المعانى ، تعمد إلى ضرب الأمثال للإيضاح والبيان(٢) ، وجاء فى مقدمة الكتاب: «إن ضرب الأمثال لمن غاب عن الأشياء، وخفيت عليه الأشياء، فالعباد يحتاجون إلى ضرب الأمثال لما خفيت عليهم الأشياء، فضرب الله لهم مثلا من عند أنفسهم، لا من عند نفسه ليدركوا ما غاب عنهم»(٣).

«ومن تدبير الله لعباده أن ضرب لهم الأمثال من أنفسهم لحاجتهم إليها، ليعقلوا بها، فيدركوا ما غاب عن أبصارهم وأسماعهم الظاهرة».

- ٣- كتاب «تحصيل نظائر القرآن» الذي يبين لنا أن الحكيم أجاد في الإحاطة باللغة العربية وفقهها. وأنه صاحب منهج في التذوق لمعاني القرآن الكريم»(٤).
- ٤- تفسير آية لا شرقية ولا غريبة، وقد تناول تفسيرها في أكثر من موضع من كتبه ورسائله (٥) ولا زال هذا التفسير مخطوطا في مكتبات العالم».
- ٥- طائفة كبيرة من المسائل يتناول كل منها تفسير آيسة من القرآن الكريم ومعظمها موجود ضمن مجموعة «ليبزيج»(٦).

<sup>(</sup>۱) تم تحقيق هذا الكتاب بمعرفة الأستاذ على محمد البجاوى ، طبع دار نهضة مصر للطبع والنشر.

<sup>(</sup>۲) الدكتـور الجيوشي ، الحكيم الترمــذي ومنهجه في تفــسير القرآن، الضــياء ع١٣ ، ص٩٨ س٤ دبي.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي ، الأمثال من القرآن والسنة، ص١ ، ٢.

<sup>(</sup>٤) حقق هذا الكتاب « تحصيل نظائر القرآن» الأستاذ حسنى نصر ريدان وطبع سنة ١٣٩٠هـ بمطبعة السعادة.

<sup>(</sup>٥) الدكتور الجيوشي ، الضياء ع١٣ ص ٩٨ س٤ ، دبي .

<sup>(</sup>٦) مجموعة ليبزيج رقم ٢١٢ القسم العربي .

ومما يسترعى انتباه الباحث أن الحكيم الترمذى قد عالج فى كثير من مؤلفاته قضايا قرآنية وكان الحكيم يرى أن القراء ليسو بحملة القرآن - كما يحلوا لهم أن يدعوا ذلك - لأن حمل كتاب الله لا يكون بحمل حروفه والفاظه فيقط، يقول الحكيم: "فحملة القرآن من حمل معانيه قلبا، وحمل حروفه منطقا، وحمل كسوته صدرا، فإن القرآن كلام الله عز وجل، وعلى كل حرف منه نور، وذلك النور كسوته، فهو يطلب قلبا طاهرا، ونفسا صافية ، وصدرا مشروحا، حتى يلج ذلك النور مع الحروف. . فإذا لم يجد قلبا بهذه الصفة، وقف خارجا، ولم يكن في القلب إلا معاني الحروف - أعنى معاني الحروف علما - قال الله تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ الله نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِنٌ ﴿ المائدة ] . فالكتاب هو الحروف المؤلفة المنظمة بنظامه المتنضمنة معاني كثيرة، والنور كسوته، والكتاب مشتق من الكتب وهو بنظامه المتنضمنة معاني كثيرة، والقراءة اتباع الحروف بعضها بعضا قال الله تعالى : ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِّنَ الله نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِنٌ ﴿ كَ ﴾ . فإذا وجد قلبا طاهرا حل به تبعه النور، فاضاء الصدر بمعانيه ، وإذا لم يجده بقي "علم" الحروف وعلمه بلا نور، فيضيء فاضاء الصدر بمعانيه ، وإذا لم يجده بقي "علم" الحروف وعلمه بلا نور، فيضيء فاضاء الصدر بمعانيه ، ولم تصر الاخبار كالمعاينة "(١).

«فحمل القرآن إنما يحتاج إلى قلب طاهر ونفس صافية، وصدر مشروح بالإيمان كى يدرك معانيه وكسوته، أما قراءة القرآن وأداؤه بغير هذا القلب الطاهر، والنفس الصافية، والصدر المشروح، فإنما هى اتباع الحروف بعضها، وتحصيل لمعانى الحروف علما فحسب. فإذا لم يجد قلبا بهذه الصفة وقف خارجا، ولم يكن فى القلب إلا معانى الحروف».

فالقرآء في نظر الحكيم الترمذي يحصلون معاني القرآن علما فحسب وليس هذا هو المراد؛ لأن المطلوب هو تحصيل معاني القرآن علما ومعرفة، ولا يتأتي ذلك إلا بالقلب الطاهر، والنفس الصافية، والصدر المشروح وتلك هي الحقيقة التي تحتاج إلى اهتمام من حملة القرآن الكريم يقول الحكيم: «وإنما القرآن كلام الله سبحانه تكلم به، وكلم به عباده، وأنزل كلامه وحيا تنزيلا مع الكسوة، وكسوته نوره، وقال : ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ ۞ ﴾(٢). «فالنور الذي من الله

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي ، «الفروق ومنع الترادف» مخطوط ورقة رقم ٦٢، ٦٣ بلدية الإسكندرية رقم المخطوط ٣٥٨٦.

<sup>(</sup>٢) الأستاذ عبد المحسن الحسيني (المعرفة عند الحكيم الترمذي) ص٨٢.

تعالى هو أصل الأنوار، انشعب، فصار فى كل حرف منه شعبة، ثم ألفها العالم الجواد الجليل بعلمه وحكمه وعدله ، فقسمه بين الحروف، والكتاب هو الحروف المنظومة، والكتب النظام، ومنه سميت الكتيبة فى الجيش، لأنها تتبع بعضها بعضا، فتلك الحروف المنظومة المؤلفة هى الكتاب ألفها رب العالمين بجوده ولطفه ثم بحكمته وعدله، ثم أجراها من المجرى بعزة محشوة بتلك الحروف بأنوار المعانى ثم أنزلها برحمته تنزيلا متضمنا وحيه فيها المنن واللطائف لإبراز المكنون والعطف على أحبابه، والفرائض والحدود للعبودة، والنذارة والبسارة للمعونة، والهدى والبيان الشافى لما فى الصدور من سقم النفس لاتخاذ الحجة»(۱).

ولعله مما يجب أن يتنبه لـه الدارسون ، ويفطن إليه الباحثون: «أن الحكيم الترمذى لم يلتزم منهجا واحدا فى تفسيره للقرآن الكريم فالمتتبع لما جاء عن الحكيم فى التفسير: يرى أن له أكثر من منهج وإن كان الاتجاه الصوفى يغلب على أكثر ما كتبه فى حقل التفسير . . فهناك التفسير الظاهرى الذى جرى عليه أكثر المفسرين، وعمثل هذا المنهج فى آثار الحكيم الترمذي، تفسير الآيات التى تناولها. وهناك التفسير الذى يركز على المعنى الباطن لكلمات القرآن الكريم، معتمدا على أن لكل كلمة من القرآن ظاهرا وباطنا. وهناك التفسير القائم على استنباط أسرار الحروف التى تتألف منها الكلمات. هذه هى الاتجاهات العامة التى نجدها مبثوثة فى رسائل الحكيم وكتبه فى التفسير . وهناك إلى جانب ذلك اتجاهات خاصة»(٢).

ولا يخفى أن هذه الاتجاهات ترجع إلى تذوق الحكيم لمعانى القرآن الكريم، والوجدان الدينى الذى يحس به، مما جعله يتنقل من الموضوعية إلى التجربة العندية بالمشاهدة الروحانية من الباطن، بحيث يمكن أن نقول إن هذه التجربة والمشاهدة قد أصبحت لدى الحكيم هى الأصل المعتمد في استنباط المعانى من القرآن.

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي (مخطوط الأكياس والمغترين) ص٥٩ ، ٦٠ المكتبة الظاهرية بدمشق، منه صورة بمعهد المخطوطات رقم ٣٥١ تصرف.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي ، الضياء ع ١٣ ص٩٩ س٤ دبي الإمارات العربية.

"ولذا نجد أن الحكيم ينقض فكرة الترادف(١) في الألفاظ وبرفضها رفضا قاطعا، معللا ذلك بأن اللفظ إذا كان مرادفا للفظ آخر، أدى إلى الاختلاف في الفهم، فقد يعلم الإنسان لهذا المعنى لفظا، ويعلم الآخر لفظا آخر، فيختلف الفهم»(٢).

وإذا كان بعض العلماء يرى أن الترادف يوسع داثرة التعبير، ويسهل مجال النظم والنشر، بالإضافة إلى أنه يعمل على تأدية المقصود بإحدى العبارتين عند تساوى الأخرى. «فإن الحكيم يرفض هذا، وينهج نهجا خاصا، يعرض فيه لطائفة من الألفاظ والعبارات التي يقال بترادفها، وذلك ليشبت نقيض ذلك»(٣). وتقوم فكرة تأليفه لكتاب «الفروق ومنع الترادف» على أن الترادف بالذات أمر مستحيل بين لفظتين. . ولا شك أن الكتاب شاهد صدق على المجهود الذي بذله الحكيم للاستفادة من معطيات التحليل النفساني واللغوى لدعم هذه القضية. «لقد كان الحكيم بارعا في النفسانيات وعلى معرفة متعمقة واسعة باللغة وأسرار بيانها؟ لذلك جاءت القاعدة المتى يبنى عليها نظريته في منع الترادف تقول: يقال في لفظتين أنهما مترادفتان إذ تدلان على عمل متشابه في الظاهر، لكن الصحيح أن بين اللفظتين خلافا لا يمكن إدراكه إلا بتـجاوز الظاهر إلى الباطن، أي إلى المصدر النفساني الذي عنه ينبعث العمل، على أن لهذا المصدر وجهين: أنه القلب الذي يولد الأعميال الصالحة من وجه، ومن الوجيه الآخر أنه النفس التي لا يسعيها ما دامت سقيمة إلا أن تولد أعمالا ناقصة. ومن الشواهد على ذلك فيما يقول الترمذى : هو التشابه في الظاهر بين الحركات التي تنصاغ فيها «المداراة» و «المداهنة» فإن هاتين اللفظتين تعنيان كلتاهما: المعاملة باللطف والوداعة، لكن بينهما تباينا في الباطن أي في النية فإن صاحب «المداراة» صادق مخلص في تلطفه، على حين أن صاحب المداهنة متملق مغرض.

<sup>(</sup>١) الترادف هو دلالة عدة ألفاظ على معنى واحد كالحنطة والبر والقمح للحبة المعروفة.

<sup>(</sup>٢) الاستاذ حسني نصر، تحصيل نظائر القرآن، ص11.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١٤.

والحكيم الترمذي لم يقف عند هذا الحد، بل راح يوضح أن الأسماء والألفاظ سمات المدلولات والحقائق، ويجب أن يكون هناك عامل مشترك ثابت بين صور اللفظ المتعددة، فاللفظ مهما تعدد معناه. فمرجعه إلى حقيقة واحدة تلك هي الفكرة الرئيسية التي قام عليها تأليفه لكتاب «تحصيل نظائر القرآن»(۱). والذي يثبت فيه الحكيم: أن الترادف وإن وقع بين ألفاظ فلأنها تدل على حالة نفسية واحدة تختلف بين وقت وآخر. فلم يعد اختلاف الوجوه بعد ذلك مأخوذا من مجرد اللفظ بل من علاقة ذلك اللفظ بالنفس التي تخلع هي عليه معانيه.

ويبدو أن الحكيم السترمذى قد وقع فى يده كتاب «الوجوه والنظائر» الذى وضعه مقاتل بن سليمان، وخص فيه لفظة «الوجوه» بالألفاظ ولفظة «النظائر» بالآيات. وهذا يعنى أنه بين لكل لفظة قرآنية الوجوه المختلفة التى وردت عليها فى الآيات، فتصبح هذه الأخيرة إن وردت فيها اللفظة الواحدة بوجه واحد هى النظائر (۲).

وكان مقاتل بن سليمان يذهب إلى منهج ثلاثى الوجوه، أما الوجه الأول فهو قراءة النص بحرفه ولفظه لاستخراج ما ينطوى عليه هذا الحرف واللفظ من معنى معين وضعى مباشر. وأما الوجه الثانى: فهو أخذ النص بقراءة تاريخية أى برده إلى القرائن التاريخية التى اكتنفت تنزيله أو سببته.. وأما الوجه الثالث: فإنه حمل النص على معنى رمزى إشارى (٣). وفي كتاب «الوجوه والنظائر» بعض التأليف بين القراءة باللفظ والقراءة بالتاريخ، والقراءة بالرمز والإشارة. وهذا التأليف يقوم على مجرد ترادف الألفاظ القرآنية فقط (٤).

1.1

<sup>(</sup>١) انظر الأستاذ حسني زيدان، تحصيل نظائر القرآن، المقدمة ص١٤.

<sup>(</sup>٢) انظر: بولس نويا، التفسير القرآني والمصطلح الصوفي ، ص٥٢.

<sup>(</sup>٣) راجع : فريد جبر، التصوف والاستشراق ، ص٥٥، من مجلة «الباحث» العدد رقم ١٠ السنة الثانية، فرنسا.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٥٥.

وإذا كان صاحب كتاب «الوجوه والنظائر» لا يرى أن اللفظ يرد على وجوه كشيرة متباينة فيهو في مكان بمعنى ، وفي آخر بميعنى ، وفي ثالث بمعنى . وهكذا ، مشلا كلمة الذكر تأتي مرة بمعنى الصلاة ، وبمعنى الخير وبمعنى الوعظ ، وبمعنى الشرف ، وبمعنى القرآن . فيإن الحكيم الترمذي يرى : «أن هذه المعانى جميعا ، وتلك الوجوه المتعددة في الظاهر إنما مردها إلى أصل واحد تنشعب عنه ، وترد إليه (۱) فكلمة «الذكر» هذه إنما مردها إلى أصل واحد ، ثم تشعبت هذه الوجوه عنه (۲) فكلمة «الذكر» هذه إنما مردها إلى أصل واحد ، ثم تشعبت هذه الوجوه عنه (۲) فإن كان للفظة القرآنية الواحدة وجوه متعددة من المعانى ، فذلك عائد إلى تعدد الأحوال في النفس باختلاف الظروف والأوقات، ويعنى ذلك مثلا: أن الألفاظ الشارحة الثمانية عشرة التي تذكر للفظ «الهدى» في القرآن على أنها مرادفة له ، لا تدل أصلا إلا على معنى واحد نشير إليه لفظة «الميل» وحدها ، أما المانى المتعددة التي تؤخذ عليها كلمة «الهدى» فإنما ترتد إلى إطلاق هذه الكلمة على الأحوال النفسية المختلفة» (۳).

لقد قام الترمذى إذن فى كتابيه «منع الترادف» و «تحصيل نظائر القرآن» بعمل واحد ذى وجهين: فبين أولا كيف تحل وحدة الترادف بين الألفاظ لتكشف عن فروق هذه الأخيرة. ثم ثانيا كيف ترتد كثرة المعانى فى اللفظ الواحد إلى كثرة تساويها من ألفاظ لا تتألف إلا بعد تطبيقها على ما ينشأ فى النفس من أحوال. ثم إن النفس هى التى توحد بين ذلك كله وتتيح لنا تصنيفه بالرجوع إلى التجربة والمشاهدة من الباطن (3).

لقد تمكن الحكيم من الجمع بين مقياس النفس واللغة، حيث أخذ اللغة قواعد وفنونا وصهرها في بوتقة التجربة الدينية بالمشاهدة من الباطن وفي ضوء هذا

<sup>(</sup>١) الأستاذ حسني زيدان مقدمة اتحصيل نظائر القرآن، ص١٤ ، ١٥ .

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «تحصيل نظائر القرآن» ص٥١ - ٦٧ وانظر المقدمة أيضا.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي اتحصيل نظائر القرآن، ص١٩- ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الأب فريد جبر «التصوف والاستشراق» ص٥٨ ، الباحث ع ١٠ س٢ بيروت.

عالج الترمذى معانى ألفاظ بقاعدة الوجوه والنظائر، ونخص بالذكر ما تناوله الحكيم بتحليله وكان متصلا بالتصرف مثل ألفاظ: الهدى ، والكفر، والشرك، والمرض، والشيء، والسوء، والذكر ، والخوف، والرجاء، والصلاة، والروح، والوحى ، والقنوت، والصلاة ، والطهور ، والنظن، والحكمة، والظلم، والتأويل، والدين ، والإسلام ، والإيمان، والشهيد»(١).

إن الحكيم يعتمد عملا ذا وقتين: وقت أول يرد الحكيم فيه تلك المعانى المتعددة إلى وحدة نفسية هي أصلها، ثم في وقت ثان يبين كيف تتفرع تلك الكثرة في الوجوه عن ذلك الأصل أو ترتد إليه. وللقيام تارة يستخدم التحليل اللغوى الذي مكنه منه اطلاعه الواسع على اللغة العربية وأسرار بيانها ثم إنه تارة أخرى يتصرف بالمعطيات المباشرة التي تمده بها تجربته السلوكية في الطريق إلى الله. وبهذا كان عطاء الحكيم كبيرا.

## جهود الحكيم في الفقه وموقفه من الفقهاء

الحكيم الترمذى يقرر فى كتابه «بدو شأن أبى عبد الله»: أنه كان مهتما بدراسة علم الآثار وعلم الرأى «علم الحديث وعلم الفقه» وأنه تلقى هذين العلمين علماء عصره، وكبار الشيوخ فيه.

"وكان علم الرأى ينطلق أول ما ينطلق فى الفقه على مذهب أبى حنيفة، وكما درس الحكيم الترمذى علم الرأى فقد درس كذلك علم الآثار. ولأهل الحديث موقف بالنسبة للأحكام الفقهية يختلف مع موقف أهل الرأى . . فماذا كان موقف الحكيم وقد جمع بين دراسة علم هؤلاء وهؤلاء؟»(٢).

1.1

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ، «تحصيل نظائر القرآن» تحقيق الأستاذ حسنى محمد ريان، ط السعادة.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـا ص٨٤.

"إن المعرفة عند الحكيم لا بد أن تنعكس آثارها على منهج العالم وسلوكه، والعلم النافع هو الذي يهدى لصاحبه إلى السطريق الموصل إلى الله سبحانه وتعالى ومعرفته»(١).

والمحدث الكامل هو الذى يتلقى الحديث بقلب واع يكشف وجوه المعانى والتأويل ، ويقوم بتفهم الحديث وتفسيره، واستنباط ما يمكن استنباطه منه بعد معرفة الخاص والعام والناسخ والمنسوخ، وما شاكل ذلك فمن يكون هذا؟ أليس هو الفقيه؟ وأى فقيه هو؟ أليس هو الفقيه على طريقة أهل الحديث؟(٢)

يرى الحكيم الترمذى: أن الفقه هو معرفة الشمىء بمعناه الدال على غيره، والعلم هو تجلى الأشياء له بنفسها؛ ولذلك يوصف الله تعالى بالعلم ولم يوصف بالفقه (٣).

والذى يفهم مراد الله فى الأشياء حسب ما يمنحه من توفيق فى تعظيم أمره سبحانه واجتناب نهيه، هو الفقيه فى أصول الدين وفروعه (٤).

ويقول الحكيم الترمذى: وليس كل من يكون فقيها فى الفروع فقيها فى الأصول؛ لأن الفقه فى علم الأحكام كثير وهو فقيه بالتفقه وهو حامل الفقه والعلم.. والفقه اسم للعلم يعبر بهذه اللفظة عنه، يقال فلان يتفقه ويتعلم، وأما الفقه فى الحقيقة فهو فقه القلب، وفقه المتعلم بوضعه فى باطن الصدر، ويزداد نوره بالتعلم والاستعمال، ويتفرع له أنوار الفقه والفهم، فيستنبط بنور فقهه مسائل ويقيس ما لم يعلم بما يشبهها ويشاكلها ويقرب من معناها. وأما الفقه فى الدين فهو النور الذى يقذف الله تعالى به فى قلب عبده المؤمن مثل السراج يبصر به ولا يكون ذلك للكافر والمنافق.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لإثاره وأفكاره، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٨٤.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «أنواع العلوم» مخطوط ورقة ٦٦.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لإثاره» ص١٨٠.

فأما استنباط الفقيه في الأحكام فهو استنباط المسائل على موافقة السنة وإقامة الشريعة. وأما استنباط الفقيه في باطن العلم، فهو استنباط الخواطر على موافقة الحقيقة، ومشاهدة الربوبية، وإنما نتبين زيادة الفضل بينهما في استنباط معنى في البساطن والظاهر لآية قد أنزلها الله تعالى يوجب ظاهرها حكما، ويكون تحت ظاهرها من العبارة التي في باطنها إشارة وعلم. فيستنبط الفقيه ما يوافق حجة الله تعالى، ويستنبط الحكيم ما يوافق مراد الله تعالى، ويهدى إلى محجته بما تبين من لطائف الإشارات موافقا للتوحيد ومخبرا عن مراد يوافقه الحميد(١).

وخلاصة ذلك كما يذكر الدكتور بركة أن لفظ «الفقه عند الحكيم يطلق بمعنيين:

الأول: بمعنى علم الأحكام، والفقيه بهذا المعنى هو الذى يتعلم هذا العلم ويحمله، فهو متفقه، وهو فقيه بالتفقه، وهو حامل الفقه والعلم».

والثانى: وهو المعنى الحقيقى . . بمعنى فقه القلب أى قوة الفهم والإدراك.

والأول يزداد نوره وعلمه بزيادة التعلم والاستعمال، ويمكن أن يطلق عليه أنه فقيه في الأحكام، فهو قادر بنور ما حصل على استنباط مسائل وقياس ما لم يعلمه منها بما يشابهها ويشاكلها ويقرب من معناها بما يوافق حجة الله تعالى . .

والثانى يستعمل النور الذى قـذفه الله تعالى فى قلبه، ويمكن أن يطلق عليه لهذا أنه فقيه فى الدين، وهو قادر على استنباط الخـواطر على موافقة الحقيقة، مما قد يحمله ظاهر المسألة من إشارة وعلم فيستنبط ما يوافق مراد الله الانهار).

ولما كان القياس<sup>(٣)</sup> واستنباط الأحكام بهذه المثابة، فإنه ينبغى التفريق بين الطريقتين والتمييز بين النوعين. أما أن يطلق على كل منهما استنباط وقياس، فيرى

<sup>(</sup>۱) انظر : الحكيم الترمذي «الفرق بين القلب والصدر والفؤاد واللب» ص٧٧، ٧٨، ٧٩ ، تحقيق نقولا هير، ط القاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة، «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية»، جـا ص٨٥.

<sup>(</sup>٣) القياس هو حمل معلوم على معلوم آخر، لاشتراكهما في علة الحكم مثل الحكم بحرمة غير الخمر من المسكرات على الخمر لوجود العلمة وهي السكر، والقياس حجة ودليلا في الأحكام الفقهية. انظر: «الأحكام للأمدى» جـ ٣/ ٨١ ، «والمستصفى للغزالي» ٢/ ٢٨١.

الحكيم أن ذلك قد يوقع في الخلط، ويعطى حكم كل منهما للآخر مع أن الطريقة الثانية أتم وأكمل، وهي التي ينبغي أن تعطى حكم القياس، ويوصف أهلها بأنهم هم أهل القياس.

ويوضح الحكيم وجهة نظره بشرح معنى كلمة قياس ليبين خطأ استعمالها وإطلاقها على كل اجتهاد أو رأى ، فالقياس استعمل على أنه إعطاء مسألة جزئية حكم مسألة جزئية أخرى لعلة تجمعهما، ويسمون المسألة المقيس عليها أصلا، والمسألة المقيسة فرعا..

ويعتسرض الحكيم على إلزامه همو أو غيره باتخاذ هذا الأصل الاصطلاحي أصلا حقيقيا شرعيا. وبالتالي على إلحاق المسألة الفرع به في الحكم(١).

"ويرى أن ذلك إلحاق فرع بفرع لا بأصل. وإن سمى بذلك اصطلاحا لأنه مسألة جزئية شاركت أو شابهت مسألة جزئية أخرى فى ناحية من النواحى يسمونها علة فاشتركا أو تشابها فى الحكم، وليس ذلك قياسا عند الحكيم بل هو مشاكلة، شاكل فيها فرعا، وشاكلت مسألة جزئية مسألة جزئية فأعطيت حكم الأخرى مشاكلة لا قياسا. والمشاكلة لا تؤدى إلى الحكم الصحيح إلا مصادفة بخلاف القياس؛ لأن القياس هو أن يسوق كل فرع إلى أصله الذى أصله الله عز وجل لعباده فى المسألة التى يبحث عن حكمها لا إلى فرع آخر، أو مسألة أخرى أشبهتها عند الناظر فى العلة فاتخذت أصلا.

والمقصود بالقياس هو إصابة حكم الله في المسألة، فإذا أعطى الفرع الحكم الذي استنبط من أصله الذي أصله الله لعباده، فإن إصابة حكم الله حينئذ تكون باتباع هذا المنهج لا يمحض المصادفة، أما إعطاء الفرع حكم فسرع آخر، دون نظر إلى أصله، فقد يصيب حكم الله وقد لا يصيب وإصابة الحكم حينئذ لا تكون بسبب القياس أو المشاكلة، بل بالمصادفة لأنه لا دليل على اتصال هذا الفرع بهذا

1.7

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة، «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية»، جـ١ ص٨٦٠.

الفرع إلا بوجه الشبه فى العلة حسب الظاهر، ولهذا يرد الحكيم الترمذى كثيرا من الخلط فى الأحكام إلى اتخاذ منهج المساكلة دون منهج القياس، مع اضطراب المشاكلين واعتقادهم أنهم يقيسون أولئك هم أهل الرأي، (١).

فالحكيم الترملذي يرى أن كثيرا من الخلط في الأحكام كان نتيجة للاهتمام بمنهج المشاكلة الذي يتخذه أهل الرأى . . لذا نراه يوجه إليهم كلاما يتسم بالشدة فيـقول: «فتفـقد هذا من أهل زمانك تجد هذا مـنهم ظاهرا، فلذلك ذلوا وصاروا عند العامة متهمين، تحلوا بالأعمال الظاهرة على الجوارح عند العامة، ورضوا فيما بينهم وبين ربهم أن يكونوا في أخلاق الشياطين في الباطن، وذلك مثل الغش، والغل، والحقد، والحسد، وطلب العلو، وطلب المنزلة عند الناس، وحب الجاه، والفرح بالحسياة، وحب الثناء المحمدة، وخسوف الفقر والكيسد، والغضب، وحب الرياسة والعداوة والبغضاء والطمع والرغبة والرهبة والحرص والشح والبخل والتعظيم لــلاغنياء والاستــهانة بالفقــراء من أجل فقرهم، والــبذح والبطر والأثر، والتحبيب إلى الناس بما يحب الله، فإذا خلا فيهما يكره الله وجمع الدنيا للفخر والتكاثر والخيلاء والتنافس في الدنيا. والمباهاة والرياء والسمعة والإعراض عن الحق استكبارا، والسفيه والخوض فيما لا يعنيه، وكبيرة الكلام، وفضول الكلام، وفضول الطعام، والصلف والمن والأذى ، واختيار الأحوال، والتملك في الأمور، والاقتدار فسى الأمور، ونسيان النعسمة وترك ذكر المنعم والعمى عن إحسان الله، وافتقاد الحزن من القلب والخشية والانتصار للنفس إذا نالها الذل، وترك الانتصار للحق، واتخاذ إخوان العلانية على عداوة في السر والأمن، لسلب ما أعطى وترك الهدى حتى يشارك في الأمور، والانقياد للهوى ، وشهوة الكلام، والشهوة الخفية، والاتكال على الطاعات، والهرب من الذل في هجنة من الحق وطلب العز والمكر والخيانة والمخادعة وطول الأمل والتجبر وعزة النفس وخوف سقوط المنزلة في عيون الخلق، وذهاب ملك النفس إذا رد عليه قوله، والتماس المغالبة لا لله،

···

١) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ، ص٨٦٠.

والقسوة والفظاظة وغلظ القلب ، وغيظ النفس والغفلة والركون إلى الدنيا، وسوء الخلق، والفرح بالدنيا، والحزن على فواتها، والأنس بالمخلوقين والدهشة إذا عجز عن رؤيتهم ، والمران في الكلام والجيفاء والطيش والعجلة والحفة والحقد والدهاء والجريذة وقلة الحياء، وقلة الرحمة»(١).

ولا يخفى على أهل العلم أن نقد الحكيم لهولاء موجه لأهل الرأى فى عصره، لأنه أدرى بهم، وبسلوكهم . . ونسرى أن الحكيم لم يقبل الحيل والمخارج التى اعتبرها أهل الرأى فقها، وما هى إلا مشاكلة لا تتفق مع منهج القياس الذى يضع القضايا الفقهية فى موضعها الصحيح ولا يزال الحكيم يكشف فى وضوح عن أمثلة من احتيالاتهم فيقول:

«ومن ذلك الاحتيال في إبطال الشفعة والاحتيال في إبطال الحيقوق التي يخاف لزومها إياه. فلهب المغتر فنصب له حيلة من طريق العلم على مخائلة وتمويه أن يشترى جزءا من أجزائها بأكثر الثمن الذي سمى حتى يصير شريكا، ثم يشترى الأجزاء الباقية بشيء قليل حتى يعجز الشريك الآخر عن ذلك الثمن الذي أدى في الجزء الأول ، فهذه حيلة أصحاب السبت الذين قيل لهم كونوا قردة خاسئين، حيث نهوا عن العمل يوم السبت فهيأوا قبل يوم السبت حظائر على السواحل حتى جاءت الحيتان يوم السبت، فدخلوا الحظائر ، فسدوا الحظائر، وقالوا إنما نهينا عن الصيد وليس هذا باصطياد، فمسخوا فردة بما خادعوا الله. قال الله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ١٤ ﴿ [البقرة] لِعظ المتقون من أمة محمد ﷺ عن مثل هذه المخادعة»(٢).

«ومن ذلك هذه الأشربة الخبيثة التي إنما حرمت لذهاب العقبول، وسكر الصدور، وشره النفس، وظهور الفساد في الأرض، فبذهب هذا المغتر فعمد إلى

<sup>(</sup>۱) الحكيم التسرمندى ، «الأكسياس والمغستسرون»، ورقعة ۱۵۸ ، ۱۵۹ ، ۱۵۰ مسخطوط معسهد المخطوطات، صورة من المكتبة الظاهرية بدمشق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ١٣٠ ، ١٣١ ، ١٣٢ .

عصير فطبخه حتى إذا بلغ مبلغا من الطبخ غلظ عليه ، وذهبت شدته . شدته عليه الماء حتى رق بعد أن كان غلظ حتى عاد لشدته ثم غلا غلية ، ثم قال قد طبخناه على الثلثين وانتهينا إلى الحد المحدود وهذا نبيذ ، وإنما يسكر كثيره ولا يشرب منه إلا بمقدار لا يسكر . وإنما حرمت الخمور والخمر ، هو نىء وهذا طبيخ ، فتراهم سكارى مع الهذيان بوالين فى الأسكة يتلوثون فى القىء يقولون ليس هذا بمسكر ويروون أحاديث أكاذيب كلها من طريق المفتونين الهذا .

وللحكيم الترمذى كتاب سماه كتاب «العلوم» ألفه فى مناقضة الفقهاء وخدعهم وحيلهم، وقد ورد ذكر هذا الكتاب فى كتاب «الأكياس والمغترون» وهو نقد لمنهج الفقهاء على ضوء المنهج الذى يدعو إليه الترمذى . يقول الحكيم : «ولنا فى هذا كتاب سميناه «كتاب العلوم» ألفته نقضا على هؤلاء المخادعين من أصحاب الحيل الذين يحتالون بما يبطلون به أحكام الدين، يريدون أن يتخلصوا بحيلهم من أحكام لزمتهم . . . ويقولون إن هذه أحكام لم تلزمنا فنحن نحتال فتقر من لزومها، فيقال لهم قد تسترتم بهذه الكلمة وهذه أشياء قد خلطتموها فلبستم على أنفسكم ما لزمكم بما لم يلزمكم»(٢).

فالحكيم الترمذى يأخذ على هؤلاء أنهم يحتالون بالعلم ليفروا من بعض الأحكام، ثم يلتمسون لأنفسهم عذرا بعد ذلك بأن هذه أحكام لم تلزمهم.

ولا شك أن التسرمذي لم يقسر هؤلاء على ما كانوا عليه، بل وقف يأخذ عليهم:

- مخادعتهم لأنفسهم في المنهج العلمي بالاحتيال.
- تخلصهم من بعض أحكام الدين التي لا تجرى على هواهم.

1 • 4

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترملذي ، «الأكياس والمغترون» ، ورقة ١٣٢ ، ١٣٣ ، مخطوط معهد المخطوطات العربية.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ١٥ ، ١٦.

وهم في هذا وذاك إنما يحكمون في الدين برأيهم وهواهم، ويغفلون عما وضعه الله في ذلك من حكمة الشريعة.. هذه الحكمة التي تغيب عن أهل الرأى لأنها لا تتوافر إلا لمن يعني بعلوم الحكمة والمعرفة، وهي من علوم الباطن، وليست من علوم الظاهر(١).

وأهل البحث فيما كتبه الحكيم فى شئون الفقه والفقهاء يرون: أنه لم يغفل تعليل اندفاع أهل الرأى فى المخادعات والحيل والمخارج التى جاءوا بها، ويرجع الترمذى ذلك إلى ثلاثة أمور؛ لهذا ما فتئ ينفذ هذه الأمور أمرا أمرا:

1 – الأمر الأول من هذه الأمور الفقه نفسه، لأن مسوضوع الفقه – كما يرى الحكيم – لا يربى في الفقسيه ضميرا، ولا يبعث في النفس ورعا<sup>(٢)</sup>، قال الحكيم الترمذي في المسائل المكتوبة تحت عنوان: «أصحاب الفقه وأهل الحديث»: قال له قائل: نرى صنفين في هذا الديسن صنف ينتحلون الفيقية وعلم الرأي، وصنف ينتحلون الحديث، ونلاحظهما فنرى أصحاب الرأى أكثر تهافتا وذللا، وأقسى قلبا، وأخشن جانبا، وأكثر تناظما وتحاسدا من أهل الحديث، فمن أين هذا؟

قال: إن هذه الشهوات في النفوس عاملة، وللقلوب عن الله شاغلة وللأرواح مشقلة. فهي محتاجة إلى الوعظ، وإن أصحاب الرأى من لدن أن بدا أحدهم في تعلمه إلى أن يفارق الدنيا إنما يجرى على سمعه خدائع الناس ومخاتلاتهم، وجناياتهم بعض على بعض. في في الشهر والدهر في ذكر تلك الأشياء، كيف يردونها إلى الأصول التي في أيديهم من عدل الله وحكمه، فانظر في علمهم الذي قيدوه في كتبهم من علوم الأحكام أحسبه يقع في أكثر من ألف مجلد. فهل ترى في شيء منها ذكر المعاد وصفة الجنة والنار وصفة الموت والبرزخ، وما فيه من الأهوال، وصفة القيامة وأهوال الموقف وشدة الحساب وقطع مسافة النار على دفة الصراط، ووزن الأعمال، وصفة خوف الخاثفين، وشوق

<sup>(</sup>١) انظر الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٩٢.

المستاقين ، وخسية العلماء بالله، وصفة المتقين والورعين، وصفة الزاهدين والراغبين ومنازل الدين، ومكايد النفس والعدو والهوى ، وصفة الأكياس والمغترين، وحكمة القرآن ولطائفه وبواطنه وعجائبه، ومحاسن أخلاق الكرام فى الدين وأخلاق رسول الله عليه وشمائله وأخلاق أصحابه، وسيرتهم من بعده، وجدهم واجتهادهم وصدقهم ووفائهم وبذلهم نفوسهم لله ، وأخبار الأمم السالفة، وما أعطيت الأمم وما فضلت به هذه الأمة، وذكر من الله وإحسانه والنظر فى تدبير الله وعجائبه وغرور الدنيا وزينتها وأخبار بنى إسرائيل وعجائب كتبهم المنزلة عليهم، وعقبى أمورهم كيف عاملوا؟ وكيف عوملوا ، وبماذا حبينا من الكرامات الكرامات

وبعد أن يذكر الحكيم هذه الأمور التي تبعث على الصلاح والورع والتقوى، ويبين أن ما كتبه أهل الرأى بعيد عن هذه المعانى ، يقول: «فأهل الرأى خلو من هذا العلم كله. إنما استماعهم بالآذان وفكرهم بالقلوب فى خصومات النفوس وشرهم ومكرهم وخدائعهم وأحداثهم، وخياناتهم ما يوجب الحكم عليهم فى ذلك وما يحل لهم، وما يحرم عليهم، فإذا علموا هذا نظروا إلى حاجة الناس إليهم فى ذلك، واضطرارهم إليهم ليلا ونهارا خضوعا لهم وانقيادا لأمرهم وتعظيما لهم، ولم يجر على أسماعهم ما يجرى على أسماع أهل الحديث مما ذكرنا من هذه العلوم.

فرحت نفوسهم بما أوتوا من العلم، وبطرت بما نالت من العلو والتعظيم، فتلظت شهوات نفوسهم كالحريق في أجوافهم ، وانتضخ الكبر في صدورهم ، حتى صير أحدهم عند نفسه كجبل شامخ، ذاهبا بنفسه، وهاج الحرص والحسد، فتنافسوا وتناطحوا على العز والرياسة شحا وأسفا على قوتها، حتى أداهم ذلك إلى مشاركة الملوك في ملكهم، فصدقوهم بكذبهم وأعانوهم على ظلمهم، وزينوا

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذى «كتباب المسائل المكنونة» ص٤٦، تحقيق الدكتبور الجيبوشى ، ط دار التراث العربي.

لهم سوء فعالهم، وهدوهم من الشر ما لم يهتدوا إليه. . وقبلوا من الملوك، وأحبوا أن يحمدوا بما لم يفعلوا فوعدهم العذاب فنظرنا إلى هؤلاء المتفقهة تكلفا فوجدناهم إنما أوتوا من أن الأسماع خلت عن أن يجرى عليها ذكر المعاد ، وذكر ماله خلقوا.

والأشياء التى ذكرنا بديا من علم عظمة الله وربوبيته، وعلم التدبير والمنن والإحسان، وعلم دواهى النفس، ومكايد العدو، وعلم الصدق والصفاء، والإخلاص عبودة.

وخلت القلوب من الفكر فيها حتى تشتمل عليها أحزان العقبى ، فتذهل النفس عن دواهيها، فاستبدلت القلوب بذلك فرحا والنفوس بطرا، والأركان بطالة وشبقا تتلمس أفراحها وتذوق طعمها (١).

٧- والأمر الثانى من هذه الأمور: «متصل بمنهج الفقهاء الذى اصطنعوه لأنفسهم وساروا عليه فى استنباطهم، ذلك أنهم عمدوا إلى نوع من المشاكلة بين الفروع فسموها قياسا، ووقفوا عندها، وهى بعيدة كل البعد عن القياس، إنما القياس لا يكون لأهل الرأى ولا لعلماء الظاهر.

وهذه التفرقة بين القياس والمشاكلة توضح لنا الفرق بين المنهج الذي يدعو إليه الترمذي ، وبين منهج أهل الرأى يومئذ»(٢).

يقول الحكيم الترمذى فى تصوير الفرق بين منهج أهل الرأى ومنهجه الذى يدعو إليه: «فالمقايسة لعبد طالع أصول الحكمة بنور الفراسة، فلما وردت عليه الفروع عرف كل فرع منها ما أصله ومن أين تفرع هذا فساقه إلى أصله، فسهذا مقايس، وفى اللغة قاس وساق بمعنى واحد إلا أن هذا مستعمل فى نوع وذلك فى نوع ومثل هذا كثير كقولهم: مدح وحمد، وشكر وكشر، وعلم وعمل، فالعلم

117

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «المسائل المكتوبة» ص٤٧، ٤٨.

<sup>(</sup>٢) انظر عبد المحسن الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص ١٩٤٠.

في الصورة علامة ما في القلب والعمل بالجوارح علامة ما في الصدر، فكلاهما علامة. وكذلك قوله: قاس وساق، فالقايس يسوق هذا الذى قد شذ عن نظرائه إلى معدنه فالقايس يقيس هذا الفرع الذي تفرع من أصله، فبداها هنا شاذ إلى أصله، ومعدنه بمنزلة شجرة كرم لها أصول وقد كثرت فروعها فليس كل من نظر إلى تلك الفروع مشتبكة بعضها ببعض، يحسن أن يؤدى كل فرع إلى أصله، فمن لم يعرف الأصل لم يقدر على الحكم في رد هذا الفرع إلى أصله من بين الأصول، فالقياس هو السياق أن يسوق كل فرع منها إلى أصله الذي أصله الله عز وجل لعباده من الحكمة البالغة الباطنة لا الحكمة الظاهرة... والمشاكل رجل نظر في الأصول المرسومة في التنزيل والمسنونة في القدوة، فإن القائد ﷺ قد مر بقيادته سائرًا إلى الله عز وجل، وأمر أتباعه فسن لنا القدوة، وما إن تمسكنا به كنا تابعين له. وترك العهد الذي فيه رسم الأصول بأيدينا، لم يبدل ولم يسغير بحمد الله ونعمته، لننظر بههذا النور المشرق في صدرونا، فلما وردت هذه الفروع شاكل بعضها بعضا أي فرع أقرب شبها ببعض هذه الفروع، فألحقه به لما رآه شكله، فهذا ليس بقايس، هذا مشاكل إنما القياس أن يقيسه أي يسوقه حتى يرده إلى أصله الذي منه تفرع، فمن هنا كثر التخليط في هؤلاء المتفقهة، يلحقون الفرع بالفرع فيحكمون حكمه فإذا قيل من أين ؟ قال: قسته، فإذا قيل على أي شيء قسته فيجيء بفرع آخر، فيقال هذا فرع، فقل شاكلته، ولا تقل قسته، فإنه لا يلزمني تشبيهك ومشاكلتك حـتى تقيس وترده إلى أصله لأنه إنما لزمه من الأصل بالكتاب والسنة، فإذا أسقت هذا الفرع حتى تلحق بالأصل فقد لزمني كمما لزمني الأصل. . فأنت مشاكل أخذت بمعرفة هذا الأمر من الوسط لا من أصله، والأصل هو الحق والعدل ، ولم ترفع معرفتك من الحق والعدل، ولم ترفع معرفتك من الحق والعدل ولا من التنزيل نصا إذا لم يقدر لك حظ من العدل والحق»(١).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ، لا الفروق ومنع الترادف، ، مخطوطة ٩٦٨ب معهد المخطوطات العربية.

ولا يخفى أن المتتبع لعبارات الحكيم فى هذه النصوص يجد أنه موضوعى فى نقده وحيادى، كما كان إيجابيا وليس سلبيا، فهو يقدم البديل الذى يراه صحيحاً للفكرة التى تتهافت أمام نقده، يدفعه إلى كل ذلك نزعة دينية عملية، هذه النزعة هى العلة المحركة ونقطة الانطلاق التى من أجلها اتجه كل هذه الاتجاهات.

ولذلك كان القياس عند الحكيم هو سوق الفرع إلى الأصل، أو بعبارة أخرى: الوقوف على الأصول والعلم بها، وأما ما يفعله بعض الفقهاء فإنه معرفة للأمور من الوسط دون الأصل: «أخدت بمعرفة هذا الأمر من الوسط لا من أصله، والأصول هذه التي لا يكون قياس بدونها والتي يجب الوقوف عليها هي الحق والعدل «والأصل هو الحق والعدل. وهذا الحق والعدل هو ما يخلو منه قياس الفقيه واستنباطه»(١).

"ولم يترك الحكيم الترمذى هذه المسألة بغير أن يضرب لها أمثلة فقهية توضحها وتبين بطريقة عملية الفرق بين المشاكلة والقياس، وأن الاختلاف الذى ينشأ بين ما يسمى بالقياس وما يصل إليهم من الأثر الصحيح إنما هو بسبب خطأ القائس وعدم اتباعه النهج الصحيح في القياس، فهو يشاكل ويظن أنه يقيس، ولو أنه قاس قياسا صحيحا ولم يشاكل لما اختلف الحكم الناتج من القياس عن الحكم الذى يصلنا عن طريق الحديث الصحيح؛ وبذلك تصان أحكام الشرع عن أن تكون مظنة للتضارب أو التعارض عند هؤلاء الذين يعتدون بعقولهم وقياسهم أو عند من يتابعونهم بغير علم»(٢).

ويذكر الترمذى أمثلة لهذه المشاكلة التى وقع فيها أهل الرأى وادعوا أنها نوع من القياس ومن هذه الأمثلة، رأى أبى حنيفة فى افتاح الصلاة بالتحميد أو بالتهليل أو بالتسبيح بذل التكبير (٣).

<sup>(</sup>١) انظر الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم» ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جدا ص٨٧، ٨٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «الفروق ومنع الترادف» مخطوط ص١٠٣.

ورأى أبى حنيفة فيمن قرأ بالفارسية فى صلاته (١). ورأى أبى حنيفة فى الصائم إذا أكل ناسيا(٢).

وإننا نرى أن الحكيم الترمذى قد ساق أمثلة كـثيرة ليوضح منهج الفقهاء فى المشاكلة التى ادعو أنها قياس، وكانت تفقد أهم أركان القياس عند الحكيم، ومن أهم أركان القياس الوقوف على الأصل دون الوسط وسوق الفرع إليه. .

وقد اكتفينا بذكر الأمثلة التي أوردناها، وسنتناول واحدا منها يتضح به مراد الحكيم الترمذي في مناقشة أهل الرأى ، يقول الدكتور بركة:

من ذلك ما يرويه الحكيم عن يعقوب عن أبى حنيفة أنه قال فى الصائم إذا أكل ناسيا: «لولا الأثر لقلت بالقياس أنه يفطر» (٣) ويعلق الحكيم على قول أبى حنيفة بقوله: ليس ذلك قياسا إنما هو مشاكلة، والقياس أنه لا يفطر، ولو لم يجئ أثر لكان أهل القياس يردونه إلى الأصل فلا يحكمون عليه بالفطر» (٤).

يقول الدكتور عبد الفتاح بركة عارضا لهذه القضية وموضحا حيثيات الحكم فيها: "فماذا كان قياس أبى حنيفة؟ لقد شبهه بالذى يتكلم فى الصلاة ناسيا فتبطل صلاته ، والذى يجامع فى إحرامه ناسيا فيفسد حجه، وأشباه ذلك مما لا يعذر فاعله فى نسيانه، ولما كان الصوم عبادة كهذه العبادات فإن القياس أن يبطله إتيان ما ينافيه نسيانا ولا يعذر فاعله فى نسيانه، كما أبطلنا الصلاة والحج بإتيان ما ينافيهما نسيانا. لكن ورد الأثر الصحيح بحكم يختلف، فلم يبطل صيامه، بل أجازه وقبله ولا رأى مع النص الصحيح. . إلا أن أبا حنيفة يظل مقتنعا أن الأثر يخالف القياس ، وأن القياس صحيح وإن خالفه الأثر، وأنه يتنازل عن القياس للنص تنازلا، فالصلاة عبادة، والصوم عبادة، والكلام العادى فى الصلاة ينافيها، والأكل

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ، «الفروق ومنع الترادف» ورقة ١٠٣ صورة بمعهد المخطوطات.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٠٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٨٨.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور بركة «المصدر السابق» جـ١ ص٨٨.

فى الصيام ينافيه، فإذا وقع الكلام فى الصلاة عمدا أبطلت الصلاة، وإذا حدث الأكل أثناء نهار الصوم عمدا بطل الصوم، وإذا وقع الكلام فى الصلاة نسيانا بطلت الصلاة. فالقياس إذا حدث الأكل أثناء نهار الصوم نسيانا أن يبطل الصوم، حيث تشابهت المسألتان من كل ناحية، وليس هناك مانع من طرد الحكم»(١).

وبعد أن يفيض الدكتور بركة في بيان قياس أبي حنيفة يمضى بنا قائلا: "فهل هذا هو القياس كما يراه الحكيم؟ هل ساق أبو حنيفة المسألة إلى أصلها واقتص الأثر إلى هذا الأصل ليعرف حكم الله فيه؟ أم أنه وجد تشابها بين فرع وفرع، ومسألة جزئية مع أخرى في علة استنبطها برأيه. فأعطى الأولى حكم الشانية بمقتضى هذا التشابه؟ ذلك هو ما وقع وذلك لا يسمى قياسا عند الحكيم، بل يسمى مشاكلة؛ لأن كلا من المسألتين شاكلت الأخرى في بعض وجوه الشبه، وذلك لا يمنع أن يكون أصل الواحدة بينهما مخالفا لأصل الأخرى ، فلا يصح أن يشتركا في الحكم من أجل ذلك (٢).

"فما القياس في هذه المسألة كما يراه الحكيم؟ يرى الحكيم أن الصوم هو نذر لزمه الوفاء به لربه عز وجل، والرزق مقسوم في اللوح مرسوم بصفته، مقدر في يومه، مساق إليه، قد حتم رب العالمين الوفاء به للعبد، فالعبد مطلوب في ذلك الوقت لوفاء نذره الذي سبق منه، ومطلوب باستيفاء رزقه الذي له في ذلك الوقت، فالتقى الطالبان ، والتقى الوفاءان، ولابد من أن يطلب أحدهما صاحبه، فلطف الله تعالى فأنساه نذره، وتولى طعمته، وعذره في نسيانه؛ لأن ذلك النسيان من الله الهائم،

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة (الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية) جـ١ ص ٨٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٨٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٨٩.

وبعد هذه الرؤية الواضحة ينطلق الباحث عن المعرفة يريد أن يدرك مزيدا عن أصل المسألة عند الحكيم، وهنا نجد السدكتور عبد الفتاح بركة في كتابه: «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» يقول: «فالحكيم الترمذي يرى أن أصل المسألة في الأكل ناسيا أثناء الصيام يختلف تماما مع أصل المسألة في الكلام ناسيا أثناء الصلاة، أو الجماع ناسيا في الإحرام، لأن الذي أنساه في صيامه وجعله يأكل ناسيا هو الله عز وجل وفاء بما كتبه الله له من الرزق، من حيث امتنع العبد عن تناوله وفاء بما عليه لله من العبادة. . فلم يكن في ذلك خارجا عن حدود الطاعة لله سبحانه وتعالى بنيسانه، وأما نسيانه أثناء صلاته وكلامه فليس من الله وجماعه أثناء الإحرام ناسيسا فليس من الله، بل من الشيطان، فلم تكن العبادة خالصة من نزغ الشيطان، وما زال الشيطان يصاحبها حتى جعله يغفل عنها، ويسهو فيها، نزغ الشيطان، وما زال الشيطان يصاحبها حتى جعله يغفل عنها، ويسهو فيها، ويأتى بما ينافيها، فحق إذن أن ترفض وترد وتبطل»(۱)، وهناك أمثلة كثيرة أوردها الحكيم الترمذي ، وبين فيها وجه الصواب حسب المنهج الذي يسير عليه (۱).

ويقول الحكيم: «والحكم الجائر هو الحكم الذي يميل والسهوى المتبع هو سوء التأويل فالمعنى في الاثنين سواء واللفظ مختلف، فهؤلاء كلهم أهل الغرور، فالعالم لا يزل إلا بعدما تعمى عليه النفس طريق العلم والجاهل يقع في الجهل، ويخطىء الطريق، والحكيم لا يميل إلى النفس وإلى الدنيا إلا بعدما عميت عليه النفس والمتأول يسوء تأويله بها بعدما يخرج العلم من تلقاء نفسه مقاييس وظنونا كمقاييس إبليس وظنونه»(٣) فإبليس اللعين شاكل ولم يقس، ألا ترى أنه قال: ﴿ خَلَقْتَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ (١) ﴾ [الأعراف]. والنار من النور، والطين من الظلمة فكيف يسجد النور للظلمة فشاكل أصل خلقته بخلقة آدم عليه السلام،

111

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٠٩٠.

 <sup>(</sup>۲) ينظر كـثيــر من هذه المـــائل فى كتــاب إثبات العــلل، مخطوط ص١٤٣، وكــتاب الفــروق،
 مخطوط ٩٣، ٩٣، وكتاب الأكياس، ١٣٥- ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترون» مخطوط ص٦، مكروفيلم معهد المخطوطات العربية.

فنظر إلى بياض هذا النار وظلمة هذا الطين، فضل. وقد علم الخبيث أن الأرض لم تكن فكان، فإنما انسد عليه الطريق ولم يبتدئ بالقياس، ولكنه شاكل، نظر إلى طين ونار، ثم نظر إلى النور والظلمة فشاكل الظلمة بالنور فأخطأه(۱).

ويعلق الدكتور بركة على هذا النص بعد أن أورده، بقوله: من ذلك نرى أن الحكيم الترمذي لا يعترض على أهل الرأى باتخاذ القياس منهجا في الاجتهاد، ولا يرى أن القياس ليس قاصرا عن الوصول إلى حكم الله، ولكن الحكيم يختلف معهم اختلافا جوهريا في مفهوم القياس وكيفية استعماله (٢).

والمتابع لما كستب حول الترمذي ومؤلف اته يجد أن رؤية الباحث ين تخالف ما ذكره الدكتور عثمان يحيى في تحقيقه كتاب «ختم الأولياء» حيث قال: «ويجب أن نلاحظ أن الترمذي يميز بين العلة والقياس، فهو يقبل الأولى ويرفض الثانية»(٣).

فالترمذى لم يرفض القياس أصلا؛ ولذلك يقول: «المقايسة لعبد طالع أصول الحكمة: باطن العلم وما يحمله ظاهر العبارات من إشارات يدركها صاحب الفقه الحقيقى: فقه القلوب»(٥).

ويستحسن أن لا يفوتنا أن نذكر أنه: عندما ينظر المرء إلى نقد الحكيم الترمذى لقياس أهل الرأى ، وتقريره: أنه ينبغى أن يساق الفرع إلى الأصل لا إلى فرع آخر مثله ، تتبادر إلى الذهن مسألة الكلى والجزئى ومسألة القياس الأرسطى، وأن الحكيم الترمذى قد يقصد بإلحاق الفرع بأصله إعطاء الجزئى حكم الكلى ،

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٩٦ و٩٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص٩٢.

<sup>(</sup>٣) الدكتور عثمان يحيى ، هامش اختم الأولياء؛ للترمذي، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي ﴿ الفروق ومنع الترادف؛ مخطوط ، ص٩٩ب.

<sup>(</sup>٥) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ، هامش ص٧٨.

فالحكيم الترمذى لا يقبل قياس أهل الرأى ، ويراه غير ملزم له ولا يتعرض إطلاقا لأسلوب القياس الأرسطى ، ولكنه فى نفس الوقت لا يوافق الذين ينكرون القياس بالكلية على اعتبار من قال : إن الله فرض الفرائض وشرع الشرائع لا لعلة (٢) بل يرى أن فى كل مسألة علىة تقتضى حكما خاصا بها، قد تكون هذه العلة ظاهرة بينة فلا تحتاج إلى بحث كثير ويستطيع إدراكها أهل العلم الظاهر، وقد تكون دقيقة خفية فتحتاج إلى قلب صاف مستنير، قد أعطى نور الحكمة ليقفو به الأثر فى الفروع النازلة (٣).

"- والأمر الثالث يرجع إلى الفقيه نفسه فلئن كان الأمر الأول يرجع إلى موضوع الفقه، والأمر الثانى يرجع إلى منهج الفقهاء، فإن الأمر الثالث يرجع إلى الفقيه فليس كل إنسان أهلا للقياس ولا موفقا فيه «ذلك أن المقايسة لعبد طالع أصول الحكمة بنور الفراسة»(٤) ولا يكون نور الفراسة هذا لكل إنسان فكذلك لا يأتى الاستنباط والقياس لكل من عرض له: «ويحتاج أهل الاستنباط والاجتهاد في

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة ﴿الحكيم الترمذي ونظريته في الولايةِ عبدا ، ص٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: الأشعرى (مقالات الإسلاميين) جـ ٢ ص١٦٢.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جدا ص ٩٣، ٩٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٩٥، مخطوط بلدية الإسكندرية.

الرأى إلى قلب ذكى مشحون بنور الله ونفس صافية من كدورة الأخلاق، عفيفة من أدناس شهوات الدنيا حتى يدرك الحقه(١).

ولقد بذل الحكيم الترمذى جـهودا كبيرة فى تحقيق مسائل الفـقه وفى معالجة كثير من القضايا الفقهية على طريقته ومنهجه لكى يؤدى الفقه غرضه، ويصل إلى الغاية.

وللحكيم الترمذى كتب فقهية كتبها على النهج الذى ارتضاه لكتابة الفقه «وكتبه الفقهية كثيرة دافع فيها عن نظريته في القياس، رفض فيها قياس أهل الرأى، ورفض فيها أيضا رأى نفاة القياس، موضحا أن قياس أهل الرأى ليس إلا مشاكلة، وموضحا أن لكل مسألة أصلا هو العلة التي تقتضى الحكم الخاص بها»(٢).

ويرى الحكيم أن إدراك علل العبادات إنما يأتى من طريق الحكسمة عندما تبرأ الصدور من التخليط والرياء والتيه والتكبر والتضييع والإعجاب، وعندئذ يذهب سقم الإيمان فتطالع الحكمة وتقصد الأمور على حسب جواهرها فما أدركنا من هذه العلل من طريق الحكمة تكلمنا فيه وبينا فيه تأويلا للحكمة لا حكما على الله في غيبه (٣).

ومؤلفات الحكيم في الفقه وأصول أحكامه هي :

- كتاب العلل أو علل العبادات أو علل الشريعة:

وهو كتاب قد خصص لذكر بعض المسائل وبيان عللها، وهو إلى جانب كونه كتابا فقهيا يذكر الأحكام مقترنة بعلتها يحمل برهانا على وجهة نظر الحكيم في أن لكل حكم علته في مسألته (٤).

17.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (الأكياس والمغترون) ورقة ١٤٥ ، ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «إثبات العلل» مخطوط ورقة ٣٧ب.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص٩٦٠.

# - كتاب إثبات العلل في الأمر والنهي:

والحكيم الترمذى في هذا الكتاب يناقش أولئك الذين يقولون: إنه لا تعليل للأوامر والنواهي، ويوضح أن علل الأوامر والنواهي قائمة ، يقول الحكيم: «سألتني عن ما اختلف الناس فيه من إثبات العلل في الأمر والنهي، فقال قائلون: هذا تعبد من ربنا خلقهم فتعبدهم للأمر والنهي ، وليس لأمره علة وإنما هو امتحان وابتلاء، وقال آخرون هو ابتلاء وامتحان تعبدهم به.. وليس يدفع هذا أحد منا، ولكن عللها قائمة علمها من علمها وجهلها من جهلها(١).

## - كتاب الصلاة ومقاصدها:

وفى هذا الكتاب يتحدث الحكيم عن شأن الصلاة من بين الأعمال وعن صورتها من بين الأفعال، وعن ثمرتها من بين الطاعات، وعن مشوبتها غدا من بين المثوبات، وعن موقعها ومحلها عند الله فى الدرجات، وعن سلطانها فى الشريعة وشهرتها فى السموات (٢).

# - كتاب الحج وأسراره:

وفى هذا الكتاب يتحدث عن الحج بدقة التأليف، والتحليل العميق لمعانى الحج من بين سائر الفرائض الأخرى ، ويرى أن فريضة الحج هى عماد الإسلام، ومغزاها هو تسليم النفس عبودة ورقًا، وأن يحنف العبد إلى ربه لا يقصد غيره، وتنفرد فريضة الحج بأنها طريق المعرفة إلى الله (٣).

- وكتاب سبب التكبير للصلاة، وكتاب كيفية الوضوء والسواك والصلاة وكتاب كيفية الصلاة، وهذه الكتب لا تزال مخطوطة.

171

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «إثبات العلل» مخطوط ورقة ٣٤أ.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها» ص٢ المقدمة تحقيق الاستاذ حسني نصر زيدان ، ط دار الكتاب العربي.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الحج وأسراره» المقدمة تحقيق الأستاذ حسني زيدان، ص١٦، ١٣، ط دار السعادة.

وبات من الواضح أن كتب الحكيم الترمذى الأخرى تتصل بالفقه وتعالج كثيرا من المسائل الفقهية.

ولا ننسى أن الحكيم الترمذي ينظر إلى الفقهاء - من منهجه - على أنهم طوائف:

- منهم فقهاء يطلبون الفقه لغرض دنيوى، ويقول الحكيم فى هؤلاء: "وإذا تفقه فيها استبشر بما عنده من ذلك بشرى الرياسة، ونوال العز وشرف المجالس، وطمأنينة قلبه، مع مطالعة فهمه بتلك الأشياء والمقاييس والعلل، ليناطح به الأشكال، ويسامى به الأقران، ويقهر به الأضداد، فذلك متنزهه فى الدنيا، يدأب فيه ليله ونهاره بلا حسبة ولا نية، ولا طلب إقامة حق الله أو إحياء دين الله»(١).

- ومنهم فقهاء يسيسرون بنور العقل في ميدان العلم الظاهر، وليس لهم من نور الحكمة ما يمكنهم من اقتسصاص الآثار للوصول إلى الأحكام الباطنة وهؤلاء يخاطبهم الحكيم من مقامين:

إما من مقام الحكم الشرعى فهم مجتهدون مأجورون إن أصابوا فلهم عشر حسنات، وإن أخطأوا فلهم حسنة واحدة هذه الحسنة ليست لوصولهم إلى حكم ما. بل لاجتهادهم (٢).

يقول الحكيم الترمذى في كتابه «الفروق ومنع الترادف»: «الذى لم يعط نور الحكمة وقف عند مفرق الطريقين، ثم شاكل بالأمور التي تأخذ إلى طريق الثواب، ومر بالأمور التي تأخذ إلى طريق العقاب، فألحقه بأحدهما، فربما أصاب الذى عند الله، وربما لم يصب»(٣).

177

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٩٩.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترون» ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية؛ جــ ص ١٠٠.

وإما يخاطبهم من المقام الذي يتطلب فيه الفضل والكمال، ولذلك فهو يناقشهم في هذا المقام في خاصة أنفسهم وسلوكهم في حياتهم، ويرى أن عدم محاولتهم تحصيل الكمال في أنفسهم هو السبب المانع لهم من تحصيل الكمال في علمهم، ويرى أنهم مغترون فرحون بما لديهم من العلم»(١).

وفى نوادر الأصول: نجد أن الحكيم الترمذى فى الأصل الثالث والستين والمائتين، تحت عنوان: "فى حقيقة الفقه وفضيلته" يقول: "فهؤلاء الذين انتحلوا هذا الرأى وأكثروا فيه الخوض سموا هذا فقها وخيل إليهم أن هذا هو الذى ما عبد الله بمثله، وهو هذه المسائل التى عندهم فقط ولا يعلمون أن أستاذيهم تكلموا بها ثم قالوا: وددنا أنا نجونا منها كفافا لا لنا ولا علينا مثل إبراهيم النخعى والشعبى والحسن وابن سيرين رحمهم الله فى زمانهم وأبى حنيفة وسفيان والأوزاعى ومالك رحمهم الله فى زمانهم، فكل تمنى الخلاص منه لا له، ولا عليه، وهؤلاء أعرضوا عن سائر العلوم التى حاجة الناس إليها فى كل وقت، وصار هذا النوع فتنة لهم، فتراه طول الدهر يقول يجوز ولا يجوز، يدخل فيما بينه وبين عباده مع الحيرة فى فتراه طول الدهر يقول يجوز ولا يجوز، يدخل فيما بينه وبين عباده مع الحيرة فى فائلك، ولا يدرى أصواب هو أم خطأ، شم تراه فى خاصة أمره ودينه عوج كله، فإقباله على نفسه حتى يكف منها ما لا يجوز خير له من إهمال نفسه، وإقباله على إصلاح الناس ذلك ليعلم أنه مفتون، وكان المتقدمون أولى بالشفقة على الأمة والحرص على الدين والنصيحة لهم، فشغلهم إصلاح أنفسهم عن الخوض فى هذه والحرص على الدين والنصيحة لهم، فشغلهم إصلاح أنفسهم عن الخوض فى هذه الأشياء حتى لا يلهيه عن عيوب نفسه ().

أما الصنف الثالث: «فهم أهل القياس حقا لأنهم أهل الباطن الذين ينفذون بنور الحكمة إلى أصول المسائل ، فيقوون على رد الأمور إلى أصولها»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة ١الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص١٠٠.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول في أحاديث الرسول» ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة، «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ ا ص١٠١.

ويصور الحكيم الترمذى المسائل كلها فيقول: «الفقه مشتق من التفقه وهو انكشاف الغطاء عن الشيء فعلوم الأشياء في الصور مجتمعة متراكمة بعضها على بعض، فإحساس القلب من ذلك العلم هو علم القلب أداه إلى الذهن وإلى الحفظ عند الحاجة كنبعان العين ينفجر منه الشيء بعد الشيء، فما دام هكذا، فهو ساكن خامد لا قوة له، فإذا تصور في الصور لعين الفؤاد قوى القلب بذلك الذي تصور، فذلك علم مستتر في القلب بقية من الضعف والخمود. فإذا انكشف الغطاء عن الصورة التي تصورت في الصدر فذلك الفقه لأنه حين تصور في الصدر أحس القلب بتلك الصورة علما ولم يرها لأن الغطاء بينه وبين العلم قائم وهو ظلمة الهوى، فهو عالم بذلك الشيء يترجمه بلسانه، ويتضمنه بحفظه وتمثل صورته لعقله ، وليست له قوة - ينتصب قلبه لذلك ويتشمر لفعله ويطمئن إليه حرارة العلم وقوته. فإذا انكشف الغطاء عن تلك الصورة التي صورها عقله صار عيانا للفؤاد، فيقال لذلك العيان علم اليقين» (۱).

والملاحظ على كتابات الحكيم الفقهية أنه يعنى :

أولا: بإبراز الآثار والأهداف الروحية التي تعود على المرء بألوان العبادات المختلفة بصرف النظر عن التعريفات التي أولاها الفقهاء عناية خاصة.

ثانيا: يحاول أن يكشف عن العلل التي من أجلها جاءت العبادات على الصورة المعروفة.

ثالثا: يبنى أغلب هذه التعليلات على ما جاء عن النبى ﷺ من أحاديث تتعلق بالموضوع الذي يناقشه.

رابعا: يتحدث عن الآفات التي تعطل هذه العبادات عن تحقيق الأهداف الروحية المقصودة والآثار النفسية المترتبة عليها.

وليس عسيرا عُلى الدارسُ أن يلمس سيادة التفكيرِ الصوفى على هذا الجانب من كتابات الحكيم (٢).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول في أحاديث الرسول» ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي ودراسة لأثاره» ص١٧٩.

وبعد... فالحكيم الترمذي كان في الفقه فريدا، نظرا لإحاطته الدقيقة بكثير من أسرار المعاني، ولقد استطاع أن يعمق الأفكار الشرعية ويستكنه أسرار الشريعة، ويخرج منها بما لم يخرج على الكتاب والسنة.

## جهود الحكيم في علم الكلام وموقفه من المتكلمين

الحكيم الترمذى إمام من أثمة الإسلام، وعلم من أعلام الرجال ومفخرة العلماء السالكين تشبع من الثقافة الإسلامية على اختلاف الوانها وانعكست أضواء ثقافته على مؤلفاته وتجلى في جميع ما كتب: صفاء الذهن وعمق الفكرة، ودقة التحقيق.

وبما يدركه الدارسون والمتتبعون لمؤلفات الحكيم أنه لم يضع كتبا مستقلة في مباحث علم الكلام كسما فعل في فروع المعرفة والعلوم الأخرى، اللهم إلا رسالة في موضوع الإمامة بعنوان: «الرد على الرافضة»(۱)، رد فيها على أهل الرفض لإمامة أبي بكر الصديق وعمر بن الخطاب رضى الله عنهما، كما ناقش فيها قضية الحلافة، أما كتاب «الرد على المعطلة» فيهو كتاب حديث تناول موضوعا من موضوعات علم الكلام، وهو إثبات الصفات لله سبحانه وتعالى، على منهج أهل السنة، وهو بهذا يرد على المعتزلة المذين يرون نفى الصفات. ويسمى الحكيم المعتزلة فيما ذهبوا إليه بالمعطلة كذلك يرد على الكرامية(۲) الذين يقولون بالتجسيم أو التشبيه.. والمتأمل في كتباب «الرد على المعطلة» يجد أن الحكيم الترمذي: «تناوله من وجهة نظره كمحدث، وكان عمله فيه عملا يستهدف أولا وقبل كل شيء جمع الأحاديث التي تعضد وجهة النظر السنية المثبتة لصفات الله سبحانه، ومن هنا يمكن القول بأن الحكيم كان يعتنق مذهب أهل السنة في علم الكلام وإن لم يخض في مباحثه كما خاضوا»(۲).. ومن الملاحظ أن الحكيم ذكر الأحاديث

<sup>(</sup>١) مخطوط بمكتبة ولى الدين بتركيا تحت رقم ٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) الكرامية أتباع محمد بن كرام ٢٥٥ هجرية.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشى «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره» ص١٨٢.

ومنهج الحكيم كما يتبين للدارس يقوم على إقناع الإنسان بجانبيه الوجدانى ، والعقلانى «فالإنسان كلما هو معروف - مركب من جانبين، جانب وجدانى ، وجانب عقلانى ، وكل من هذين الجانبين له أسلوبه الذى يعالج به، فليس يقنع الجانب الوجدانى ما يقنع الجانب العقلانى ، والعكس صحيح، وحين نقتصر فى محاولاتنا إقناع الإنسان بقضية ما على مخاطبة جانب واحد، فإن تلك المحاولات تفشل يقينا، ولا تؤى ثمارها المرجوة وقلصارى ما نصل إليه فى تلك الحال هو أن نخلق نوعا من الشك والحيرة لدى الإنسان ولكنا أبدا لن نصل إلى مرتبة الإقناع، لأن الوصول إلى تلك المرتبة رهن بتضافر الوجدان والعقل جميعا»(٢).

قال أبو عبد الله محمد الترمذى : تفسير كلمة لا إله إلا الله "إذا قال العبد لا إله إلا الله، فإن معناه: لا رازق، ولا كاف ولا معبود إلا هو، ولا نافع ولا

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «الكلام على معنى لا إله إلا الله» ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور مزروعة «المنهج القرآني في الاستدلال؛ ص١٠٨، ط دار الطباعة المحمدية.

ضار، ولا معطى ولا مانع ولا محيى ولا مميت ولا معز ولا مذل إلا الله عز وجل»(١).

إن حديث الحكيم عن التوحيد هو الحديث الذي يرضاه السالكون ويعتقدون أنه التنزيه الحق الذي يليق بالله سبحانه وتعالى . وهو حديث يعتمد على الجانب الوجداني أكثر من اعتماده على الجانب العقلاني . . ولا يخفى أن الأدلة التي صيغت بأسلوب عقلى محض، لم تفقد الجانب المهم فحسب، بل فقدت الجانب الأهم حين عرت عن كل ما يخاطب الوجدان ويأسره . .

وللحكيم جهود في مباحث أخرى من مباحث علم الكلام، أشار إليها في كتاباته إشارات يتبين منها رأيه ومنهجه.

ومن ذلك موضوع «الإيمان» هل هو مكتسب أو مسوهوب؟ وهل يزيد وينقص؟ وهل الإسلام والإيمان اسمان لشيء واحد؟ أم لشيئين مختلفين؟

ويعرض الحكيم الترمذى المقولة الأولى: هل الإيمان مكتسب أو موهوب؟ فيقول: «سألتنى عما وقع فيه الناس من الاختلاف فى الإيمان ومحله من ابن آدم، وإنما أتوا ذلك من قلة أفهامهم، وترك الاستقصاء فى النظير.. فاعلم أن الله تبارك اسمه خلق هذا الآدمى وركب فى رأسه عينين وأذنين، يبصر ويسمع ظاهر الأشياء، وجعل فى جوفه بضعة من لحم لها عينان وأذنان، فسماها قلبا وفؤادا، والقلب ما بطن منهما، والفواد ما ظهر منهما. والعينان على الفؤاد، والرؤية له، وذلك قوله: ﴿ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ١٤ ﴾ [النجم] وجعل لهذه البضعة ساحة وهى الصدر، وذلك موضع العلم، وجعل فيه الروح، وفيه الحياة، وهو سماوى، جعل فيه نفسا، وهى أرضية وفيها الحياة وجعل مستقر الروح فى الرأس، ثم هو منتشر فى جميع الجسد، مشتملة عليه بالشهوات والهوى. وجعل مستقر العقل معتمله، في الرأس معه الروح، وفي هذا الحفظ ثم يشرق فى الصدر نوره، وهناك معتمله،

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٨١ ، مكتبة الحرية الحديثة.

ومستقر الذهن فى الصدر والعلم معه، فمنه تصدر الأمور إلى الجوارح فبذلك العلم علم الآدميون كلهم أن لهم ربا وإلها، فأقروا به، وفنزعوا إليه فى المضار والمنافع، وعرفوه بقلوبهم، والقلب أمير على الجوارح، والمعرفة فيه. وتلك معرفة الفطرة التى فطر الناس عليها»(١).

والحكيم الترمانى لا يقف عند هذا الحد من المناقشة والعسرض بل يقرر فى تأكيد قوى فيقول: إن الإيمان استقرار القلب ، وطمأنينة النفس، والقلب كان طالبا لربه، مترددا لا يستقر، والنفس متحيرة لا تسكن فلما جاء نور الهداية استقر القلب، واطمأنت النفس فقيل أمن على قالب فعل يأمن أمنا، والاسم منه الأمن، وذلك طلبه معبوده، فتردد في طلبه مرة إلى الوثن، ومرة إلى الشمس والقمر، ومرة إلى النيران وهو في ذلك متحير، فلما وجد هذا النور من منة الله عليه، سكن عن التردد والجولان فقيل أمن من يؤمن إيمانا، والاسم منه إيمان فالنور هدية الله لأهل منته وأحبابه وأوليائه والسعداء من عبيده، ومعدن ذلك النور في القلب، والإيمان هو لمن نال هذه الهدية»(٢).

ولعلنا ندرك فى وضوح تام أن الحكيم الترمذى يناقش هذه القضايا من باب القلب، وذلك لأن القلب معدن النور، والنور هدية الله. وبناء على ما ذكره الحكيم فى مقولة: هل الإيمان مكتسب أو موهوب نجد أنه: "يرى أن الإيمان مكتسب ولكن ما كان به الإيمان وهو العقل فهو موهوب" أما مقولة: "هل الإيمان يزيد وينقص؟" فإننا نجد أن الحكيم يذهب إلى أننا "حينما ننظر إلى الإيمان باعتبار حقيقته وذاته هو لا يزيد ولا ينقص، وأما إذا نظرنا إلى تأثيره وأثره فإنه

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «مسُمالة في الإيمان والإحسان والإسلام» تحقيق الدكتور الجميوشي ، مجلة منبر الإسلام عدد ٦ ص١١٥ السنة ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشى ، الحكيم الترمذي وقضايا علم الكلام، مقال بمجلة منبر الإسلام ع٢ ص١٠٧ السنة ٣٨.

تجرى عليه حينئذ الزيادة والنقصان بسبب ما يعترى قلب المرء من أغراض وأهواء تحجب أشعة الإيمان أن تنطلق فتوجه سلوك الإنسان وتصرفه (۱) وقد ضرب الحكيم للحالتين مثلا بقرص الشمس بالنظر إلى الحقيقة، وبشعاع الشمس بالنظر إلى الآثار (۲). ويقول الحكيم في منافشته لهذه المقولة: «ولقد دخلت بين متنازعين ، يقول أحدهما: الإيمان يزيد وينقص ويقول الآخر: لا يزيد ولا ينقص، فأشرت إلى عين الشمس، فقلت: ما هذه ؟ قال: هذه شمس.

فقلت: تنقص أم تزيد؟ قال: لا.

ثم أشرت له إلى إشراقها على الأرض.

فقلت: ما هذا ؟ قال: هذه شمس.

قلت: تزيد وتنقص. . فتحير قلبه.

قلت: أليس إذا كان بينها وبين الأرض غيم أو سحابة رقيقة نقص من إشراقها فإذا ذهب الغيم زاد في إشراقها؟ قال: نعم.

قلت: أفلست تسميه شمسا وهو يزيد وينقص، وتلك العين تسميها شمسا وهي لا تزيد ولا تنقص؟ قال: نعم.

قلت: أفليس بقدر ما تنقص يدخل النقص في جميع بني آدم والزروع والثمار وإذا زاد إشراقه عملت حرارته في زرعهم وثمارهم؟ قال: نعم.

قلت: فكذلك الإيمان بمنزلة الشمس التى قد برزت لك على قلبك من النور وأشرقت على صدرك، فإذا حال بينهما وبين القلب غيوم الشهوات، والهوى نقص الإشراق فدخل الوهن فى القلب، وفى النفس، وتعطل عن العمل وإذا ذهب الهوى والشهوة زاد فى إشراقه، واستقر القلب، وقويت النفس للعبودية فمن الإشراق يزداد وينقص، فأى تنازع بقى هاهنا.

<sup>(</sup>١) الدكتور الجيوشي الحكيم الترمذي دراسة لآثاره ، ص١٩٠ ، ط النهضة المصرية.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الجيوشي ، الحكيم الترمذي وقضايا علم الكلام ، منبر الإسلام ع ٢ ص١٠٧.

فمن قال: يزيد وينقص «بهذا المعنى» وهذا مصيب في قوله.

ومن قال: لا يزيد ولا ينقص لأنه متى نقص دخل الشك، فأما الزيادة التى ذكر الله تعالى فى تنزيله يزيده نورا إلى نور، فيزداد قلبه بذلك النور الزائد إيمانا أى استقرارا وثابتا»(١).

ومقولة: هل الإيمان والإسلام اسمان لشيء واحد أم لشيئين مختلفين؟ يرى الحكيم «إن الإيمان غير الإسلام فهما نوعان في عقد واحد»(٢) ويقول في هذا: «ثم وجدتهما مختلفين، فقال: أحدهما: الإيمان والإسلام واحد، وقال الآخر شيئان متباينان.

فقلت لمهما: مستى وجدتما اسمين معناهما واحد، لا يزيد أحدهما على الآخر، وإن دقت تلك الزيادة، ولو كان كما زعمت لكان فضلا وهذيانا.

واعلم أن الله تعالى أعطى العباد ما انقطعت حجتهم، فأراهم من الآيات في الظاهر، وأعطاهم ما ينفعهم في دنياهم، وركب فيهم الشهوات من العلم والذهن في الباطن حتى علموا ما يضرهم والهوى حتى دعاهم إلى عبادة من دونه طمعا في المنافع ودفع المضار، ثم إنه كان لله عبيد اختارهم وانتخبهم لنفسه، وخلقهم للسعادة، فمن عليهم بالهداية، وابتدأ أمرهم بأن طهر قلوبهم التي يريد أن يجعلها خزائنه ووعاء لمعرفته وأنواره وآياته، وموضع أسراره، وموضع نظره، فأنزل عليها رحمة طهرها بماء الرحمة حتى صلحت لهذه الأشياء التي وضعها هناك وذلك قوله تعالى: ﴿ صِبْفَةَ الله وَمَنْ أَحْسَنُ مَنَ الله صِبْفَةً... ﴾ [البقرة: ١٣٨].

والصبغ كل شيء يغمس في شيء فهو صبغة، ولذلك سمى الصبغ صبغا لأن الثوب يغمس فغه؛ ولذلك سمى صباغ الطعام من الخل والمرىء وغير ذلك

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذى «مسألة في الإيمان والإحسان والإسلام» تحقيق الدكتور الجيوشي ، منبر الإسلام ع٦ ص١١٨ ص٣٨.

<sup>(</sup>۲) الدكتور الجيوشى ، الحكيم الترمذي وقضايا علم الكلام مقال بمجلة منبر الإسلام ع۲ ص١٠٧، س٣٨.

الأصباغ، فكل مغموس فيه مأكول فهو صباغ، وكل صبغ فيه ملبوس فهو صبغ، فمن اختاره الله تعالى واجتباه فمبتدأ أمره أن يطهر قلبه بماء الرحمة، حتى يدعه كالشيء المغسول، ثم أحياه بنور الحياة وذلك قوله: ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

فإنما كانت بسضعة من لحم، لها عينان لا تبصران، وأذنان لايسمعان فلما طهره بماء الرحمة صلح لنور الحياة، فلما جاء نور الحياة حيى قلبه بالله، ثم جاء نور الهداية فهداه، وذلك قوله: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ ... ﴾ [الأنعام: ١٢٢].

فذلك نور المعرفة ، ثم جاء نور العقل، فبنور العقل عقل نور المعرفة عن النكرة، فاستقر لأنه زينة ثم جاء نور الحب فقيده، فعندها صار محكما، فاعترف بلسانه بلا إله إلا الله مع أنوار المعرفة التي في عقد قلبه على أنه ربه، وهو له عبد، فهو حشو هذا العقد أنه رب يملكه ويحكم في أموره ما يشاء ، وأنه له عبد ينتهي إلى جميع ما يأمره، ويرضى بجميع ما يحكم به عليه انقيادا، فاستحق هاهنا اسمين: "مومنا ومسلما" فأما اسم المؤمن فلأنه استقر واطمأن عن التردد والجولان لطلب ربه، واسمه المسلم لأنه سلم نفسه إليه في جميع ما يأمره، فمن قال من المتقدمين الإيمان والإسلام واحد فإنما قاله لأن ذلك منه في عقد واحد، فأما أن يكون نوعا وحدا فلا. . وكيف يكون الاستقرار والطمأنينة والتسليم لأمره ونهيه نوعا واحدا، ومن قال هاهنا واحدة وخفي عليه هذه الصفة فقط غلط فيه، فالعقد واحد، والقبول واحد، ولكنه عقد وقبول لنوعين، ثم اقتضى العبد من يوم أمن وأسلم في جميع عمره أن يفي بهذا العقد والقبول ووضع بين يديه العبودية أمن وأسلم في جميع عمره أن يفي بهذا العقد والقبول ووضع بين يديه العبودية نوعين: أمر يحكم به عليه ربه، وأمر يأمره به ربه"(١).

171

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «مسألة في الإيمان والإحسان والإسلام» تحقيق الدكتور الجيوشي ، منبر الإسلام ع7 ص119 السنة ٣٨.

وإننا لندرك في غير خفاء أن الحكيم الترمذى يعالج قيضايا علم الكلام بما يرتبط بالسلوك والأحوال والأوامر والنواهي . ولذلك كانت مناقشاته مفيدة لا عقم فيها، تربط الإنسان بالحياة وتصله بالله، ففي موضوع الإيمان والإسلام يصل إلى أن العبودية نوعان: أمر يحكم به رب العزة على الإنسان، وأمر يأمر به، والأمر الأول يقتضى الوفاء ليطمئن والقلب والنفس إلى ما حكم به الله. والأمر الذي يأمر به: هو الفرائض وترك المحارم والوفاء بذلك يقتضى التسليم في كل أمره ونهى نهاه.

ويرى الحكيم: أن سبب النزاع القائم بين العلماء والباحثين في الإيمان وما يتصل به من قضايا، هو: أنهم اهتموا بالأسماء ولم يبحثوا عن الأصول ولو بحثوا عن الأصول لما كان هذا النزاع. يقول الحكيم: «وإني وجدت عامة هؤلاء المتنازعين متنازعين في الأسماء، ولا سبيل لهم إلى الأصول فيسكن تنازعهم، فمثلهم في ذلك كمثل رجل قال لثوب: هذا خز، وقال الآخر: شعر، فكلاهما يرجعان إلى شيء واحد لأن الخز أيضا هو شعر، إلى خلقه الذي سمى له، وكرجل قال: هذا كلا، وقال آخر هذا حشيش، وقال آخر: هذا نبات، وقال آخر: هذا أخر وقال آخر: هذا مرعى، فمرجعهم إلى شيء واحد. فإنما اختلفوا لأن في كل اسم معنى زائد لطيف دقيق (١). فإنما يخوضون بجهلهم بالأسماء، وتقع بينهم المنازعة (٢).

ومن مباحث علم الكلام التى تناولها الحكيم بالشرح والمعالجة موضوع «رؤية الله» وقد كان تناول الحكيم لهذه القضية يقوم على ما يقطع السبيل على المجادلين المعاندين، ويرى أن المتكلمين وأهل الصور الجدلية ما بعدوا عن الصواب إلا بسبب

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «مسألة في الإيمان والإحسان والإسلام» تحقيق الدكتور الجيوشي ، منبر الإسلام . ع۲ ص١١٧ ، السنة ٣٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص۱۱۹.

سوء التأويل، ويقول في هذا «وأهل الأهواء بسوء التأويل ضلوا، لم يعقلوا اللغة، ولم يفهموا المعانى ولهم نفوس مظلمة يحرفون الكلم عن مواضعه بظلمة أهوائهم، وقلوبهم ، ومن قل فهمه، أو عزب عنه في وقت ساء تأويله»(١).

ويناقش «رؤية الله» في كتابه المسائل المكتوبة « تحت عنوان» مسألة أخرى، 
﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ فيقول: قوله: ﴿ لا تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ ﴾ [الأنعام: ١٠٣] فإنما ذكر
الأبصار ولم يذكر سائر الأعضاء كقوله: لا تلمسه الأيدى ، ولا تشمه الأنف،
ولا تحس به الأسماع، لأن البصر فيه حياة الروح، وبصر الروح في بصر العين،
متصل به، فهو أحد وأقوى من سائر الأعضاء. فإذا كان البصر لا يدركه في حدته
وقوته فالأيدى أعجز، ثم قال: ﴿ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾ أي يدرك الحياة التي في
البصر (٢).

وبعد أن يضع هذا المدخل لموضوع الرؤية يناقش المنكرين لها فيذكر: إن من احتج بهذه الآية في شأن الرؤية ودفع الرؤية وأنكرها فليست له هاهنا حجة لأن الرؤية هي انفراج الشيء يقال رأى ورها فالهاء بدل الهمزة، ورها أى انفرج، وهو قوله: ﴿وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُوا إِنَّهُمْ جُندٌ مُغْرَقُونَ آلَ ﴾ [الدخان]. أى منفرنجا، وذلك أنه لم ضرب البحر بالعصا انفلق فكان كل فرق كالطود العظيم، فحشت بنو إسرائيل في المنفلق وهو المنفرج بين الطودين، فذاك الرهو، فيقال: رها ورأى ، الهمزة بدل من الهاء، فإنما سأل موسى عليه السلام، فقال: «أرنى»(٣) أى أفرج لى الحجاب أنظر إليك، والنظر هو فعل العين، ينظر جلاله وعظمته وبهاءه، من غير أن يأخذه يقال: نظر ونضر، فالنضرة زهرة الوجه ، والنظرة زهرة العين، فسأل

١٤٠٠ ﴾ [الأعراف].

144

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ، الأكياس والمغترين، ص٢٣، المكتبة الظاهرية .

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذى ، المسائل المكتوبة، ص٨٤، تحقيق الدكتور الجيوشى ، ط دار التراث العربى . (٣) تمام الآية : ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُر ْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظُر ْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي وَلَكِنِ انظُر ْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ للْجَبَلُ جَعَلَهُ دَكًا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعَقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تَبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوْلُ الْمُؤْمِنِينَ

الرؤية وهو انفراج الحجاب لزهرة العين إلى جلاله وعظمت اوأما الإدراك فهو الأخذ وهو الاندرياب، بالأعجمية وبالعربية الإدراك: الاشتمال، فأهل الجنة ينظرون إليه، ولا تشتمل أبصارهم على ما يرون منه من الظاهرية، فأما الباطنية فلا قوام لأحد على النظر إليه، ولا سبيل إليه، وهو بالعربية بلا كيفية الانكراك.

فالحكيم - كما نرى فى هذا النص - يفرق بين الإدراك والرؤية «ذلك أن الإدراك يقتضى الإحاطة والله سبحانه لا يدرك إدراك إحاطة لا فى الدنيا ولا فى الآخرة، ولكنه سبحانه يدرك كل شىء، ولهذا نفت الآية الإدراك ولم تنف الرؤية، والحكيم يرد «فى النص» على مانعى الرؤية فى الآخرة، وأما الرؤية فى الدنيا فلا تكون»(٢).

أما الرؤية في الآخرة فيرى الحكيم أنها ممكنة وحاصلة للمؤمنين «وقد أجاب الحكيم صراحة وباختصار على سؤال وجه إليه: أيرى في الآخرة؟ قال: نعم. قال: كيف يعرف هاهنا؟ قال: كما يعرف هاهنا، قال: كيف يعرف هاهنا؟ قال: كما يرى هناك(٣).

والمعرفة التى يشير إليها الترمذى هى: قدرة القلب على الكشف باستصحاب الطاعة والتصفية والإخلاص، ولعل ذلك أن الله تعالى جعل القلب مستودع الأسرار، وخزينة الانفعالات المتقابلة، ومستقر عجائب المعانى والغيوب، فالبصر للملك، والبصيرة للملكوت، وأن هذه الأمور من التجارب السلوكية التى لا مجال للمتمنطق فيها. وإنما هى من الجوانب العملية التى تشمرها الأذواق والمواجيد، وتتجاوب فى آفاقها الأشواق فلا يدركها تعبير ولا يلحقها تصور(٤).

والمتابع لما جاء عن الحكيم في قضايا علم الكلام. . . يجد أنه يلتزم بالشرع في هذه الأمور؛ لذا نراه في قضية القرآن وخلقه التي ثار حولها ما ثار يقول: «ولا

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المسائل المكتوبة، ص٨٤، ٨٥، تحقيق الدكتور الجيوشي .

<sup>(</sup>۲) الدكتور الجيوشى «الحكيم الترمذى دراسة لآثاره» ص١٨٤.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي نقلا من كتاب الحكيم الترمذي دراسة لآثاره للدكتور الجيوشي ص١٨٤.

<sup>(</sup>٤) الشيخ محمد زكى إبراهيم «أبجدية التصوف الإسلامي» ص٧٨، ٧٩.

يدرون ما القرآن، ولا يدرون ما المخلوق، ولم سمى قرآنا ولم يسمى مخلوقا إنما هو كلام على الألسنة كالهذيان، يقاسون من تلقاء أنفسهم، ويطلبون حذق الكلام ودقته، أقل قوم دعة وأشدهم حسرة»(١). وفي موضع آخر من رسالته: «مسألة في الإيمان والإحسان والإسلام يقول: «يقولون القرآن ولا يدرون ما القرآن فسمرة يشيرون إلى ما في الصحف ومرة يشيرون إلى أصول القراءة، ومرة يشيرون إلى الوحى ، والأولى بهؤلاء السكوت عن مثل هذا، والإقبال على ما أمروا»(٢).

ويعلق الدكتور عبد الفتاح بركة في رسالته «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» على هذا النص بقوله: «فسماذا نرى؟ نرى أنه يطلب قبول ما جاء به الشرع، والتسليم له دون الاشتغال بالبحث والاستقصاء في مسائله هذه إذ الأولى بنا أن نشتغل بما أمرنا به»(٣).

والباحث في كتابات الحكيم يدرك أن الحكيم كان على معرفة تامة بمذاهب علماء الكلام، وقد جاء الأصل الثالث والستون والمائة في كتاب «نوادر الأصول» عن «مذهب أهل الأهواء» تحدث الحكيم عن هذه المذاهب تحدث العالم، ويقول فيها: «أهل الأهواء قوم استعملوا أهواءهم والأهواء ميالة عن الله تعالى، فحيث ما مالت اتبعتها قلوبهم لأنه لم يكن في قلوبهم من النور ما يصدهم عن اتباعها، وأهل الأهواء كلما استحلوا شيئا ركبوه واتخذوه دينا حتى ضربوا القرآن بعضه ببعض وحرفوه»(٤). وفي موضع آخر من هذا الأصل يقول: «وقوم هم أهل الضلالة كالمشبهة والقدرية والجبرية والجهمية وأشباههم مالت قلوبهم وأبدعوا وضلوا عن الله تعالى. فإن الله تعالى اقتضى للعباد الإسلام دينا والإسلام تسليم وضلوا عن الله تعالى.

150

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «مسألة في الإيمان والإسلام والإحسان» ص١١٧ تحقيق الدكتـور الجيوشي منبر الإسلام ع٦ ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «مسألة الإيمان والإسلام والإحسان» ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة ١١لحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص ٢٠٩.

النفس، والدين الخضوع لله تعالى بتسليم النفس»(١) «وإنما صار هؤلاء فرقا لأنهم فارقوا دينهم فبمقارنة الدين تشتت أهواءهم فافترقوا»(٢).

ويتكلم الحكيم عن الخوارج فيقول: «الخوارج قوم ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا، فهم الأخسرون أعمالا حبطت أعمالهم فلا يقام لهم يوم القيامة وزن، وذلك بأنهم قد اجتهدوا ودأبوا في العبادة وفي قلوبهم زيغ وقاسوا برأيهم وتأولوا التنزيل على غير وجهه»(٣).

والأزارقة صنف من الخوارج كان رئيسهم نافع بن الأزرق، وكان من شأنه أن يخاصم بتأول القرآن في زمن ابن عباس رضى الله عنهما فنسب أتباعه إليه فقيل الأزارقة، وفي زمن على كرم الله وجهه كان رئيسهم ابن الكواء، وفي زمن التابعين رضوان الله عليهم أجمعين نجدة الحروري»(٤).

ويذكر الحكيم أمثلة هؤلاء الذين ضلوا بسوء التأويل فيقول: وأما سوء التأويل فيقول: وأما سوء التأويل فمثل فعل هؤلاء الحرورية كفروا بالذنب واحتجوا بقوله: ﴿وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا (٢٣) ﴾ [الجن] وإنما هذا العصيان في التوحيد، وهذا في خطاب الجن (٥٠).

"ومازال بهم التنطع والتعمق حتى كفروا الموحدين بذنب واحد حتى صاروا بذلك إلى الأنبياء عليهم السلام للزيغ الذى فى قلوبهم دخلوا فيما لم يأذن به الله تعالى»(٦) فأهل الزيغ - عند الحكيم - طالبون لها، باحثون عنها، ومفتشون عليها، ولن يزدادوا بذلك التفتيش إلا حيرة وعمى»(٧).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي النوادر الأصول؛ ص٢١٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٠١٠.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٥٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي المرجع السابق، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي (الأكياس والمغترين) ص٢٢، مخطوط الظاهرية بدمشق.

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص٥٥.

<sup>(</sup>٧) الحكيم الترمذي (علم الأولياء) ص١٣٤.

ولعل ما ذكرناه من كلام الحكيم الترمذى في شأن هذه الفرق يعطينا صورة واضحة عن موقفه من هؤلاء،.. والحكيم لا يكتفى بههذه المواقف، بل يضع للباحثين والعلماء المقياس الذي يعرف به من هذه المسائل ما هو من الدين، وما هو ليس من الدين. فيقول: «فأما أصحاب رسول الله على بعده قد اختلفوا في أحكام الدين، فلم يفترقوا، لأنهم لم يفارقوا الدين، وإنما اختلفوا في ما أذن لهم النظر فيه، والقول باجتهاد الرأى ، واختلفت آراؤهم فاختلفت أقوالهم، وقد أمروا بذلك فصاروا باختلافهم محمودين لانه أدى كل واحد منهم على حياله ما أمر من جهد الرأى والنظر فيه، وكان ذلك الاختلاف رحمة من الله تعالى على هذه الأمة حيث أيدهم باليقين، ثم وسع على العلماء منهم النظر فيما لا يجدون ذكره في حيث أيدهم باليقين، ثم وسع على العلماء منهم النظر فيما لا يجدون ذكره في متناصحين ، أخوة الإسلام فيما بينهم قائمة، فكل مسألة حدثت في الإسلام مناصحين ، أخوة الإسلام فيما بينهم قائمة، فكل مسألة حدثت في الإسلام ولا فرقة، علم أن ذلك من مسائل الإسلام يتناظر فيه، ويأخذ كل فريق بقول من تلك الاقوال ثم لا يكونون على أحوالهم من الشفقة والرحمة والألفة والمودة والنصيحة، كما فعل الصحابة والتابعون رضوان الله عليهم، (١٠).

وهذا جانب يبين أن المسائل التي اختلفوا فيها أذن لهم الإسلام بالنظر فيها والقول بالاجتهاد بالرأى فاختلفت آراؤهم ولم يفترقوا لأنهم لم يفارقوا الدين. .

ويمضى الحكيم في بيان الجانب الثانى فيقول: «وكل مسألة حدثت فاختلفوا فيها فردهم اختلافهم في ذلك إلى التولى والإعراض والرمى بالكفر على أن ذلك ليس من أمر الدين في شيء، بل حدثت من الأهواء المردية الداعية صاحبها إلى النار، وتورث العداوة والتباين والفرقة لأنها التي ابتدعها الشيطان فألقاها على أفواه أولياته ليختلفوا ويرمى بعضهم بعضا بالكفر؛ لأنه لما خلت قلوبهم من خشية الله تعالى وخوف عقابه بما قدمت أيديهم من ذكر الموت والأهوال التي أمامهم، والاهتمام بصحة الأمور وطلب الخلاص فيما بينهم، والانتباه لحسن صنيعه بهم وطلب النجاة من رق النفوس إلى حرية العبودة لربهم عز وجل فلما خلت من

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص٢١١ ، ٢١١.

هذه الأشياء قلوبهم وجد العدو فسرصة فألقى إليسهم مثل هذه الأشسياء التى يعلم المستنيرة قلوبهم أن هذا تكلف وخسوض فيما لا يعنيه مثل قسولهم فى الجبر والقدر والاستطاعة قبل الفعل ومعه، وطلب كيفية صفات الله تعالى (١).

فالحكيم في هذا الجانب يتكلم عن طائفة اهتمت بمسائل الفتنة حيث إن الكلام في تلك المسائل مما لم يؤذن فيه (٣).

ويرى الحكيم أن الذى دفع هؤلاء إلى المواقف المردية: أنهم نظروا إلى المسائل من أهوائهم وسموها عقولا. وزعموا أن عقولهم لا تقبل هذه الأشياء ولا يصح مثل هذا من طريق المعقول، فكل ما لا تقبل عقولهم فذلك باطل، فيا أخى كيف تدرك بآلة مخلوقة محدثة مركبة ربوبية خالق قدير رب عالم يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد؟.. ومتى يدرك شيء يزيد وينقص ويتقارب ويتفاضل ربوبية رب لا يزيد ولا ينقص ولا يتغير حاله؟ بل العقل حجة من الله تعالى على العبد، وهو آلة مركبة لإقامة العبودية لا لإدراك الربوبية، ومن عجز عن إدراك أشياء في نفسه مخلوقة فيه ولم يدرك حقيقتها علما إلا بالظن والخيال مثل النوم وأحوال القلب وطبائع النفس والروح ولا يعرف حقيقة النفس أى شيء هي ، ولا يعرف حقيقة العقل الذى يدعى أنه يعرف به كل شيء ، فكيف يكون له سبيل الإدراك إلى ما هو أعلى منه؟ بل الصواب التسليم للحكم والاستسلام للرب، والرجوع إلى الحق» (٣).

وبعد، فهذه بعض الأمور التي أستطعنا أن نلمح إليها من جهود الحكيم الترمذي في علم الكلام وموقفه من المتكلمين، وحسبنا أن لفتنا النظر إلى شيء منها، وذلك يغنى عن التفصيل، وما يحتويه التفصيل من تعريفات قد تبعد بنا عن الهدف الأصلى .

- 17A ----

الحكيم الترمذى ، «نوادر الأصول» ص٢١١.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذي ، المرجع السابق ص٢١١.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص٩٢.

وقد بان لنا أن الحكيم قام نظره في الأصول على التأمل والنقل والأثر والاستدلال بالآيات على ما يريد، واتسمت معالجته لمسائل التوحيد بجانب النقل والأثر بصبغة ذوقية.

# موقف الحكيم من الشيعة

إن الباحث في مولفات الحكيم الترمذي ، والمتأمل فيما كتبه من رسائل وردود، يلاحظ أن للحكيم مواقف علمية كثيرة مع أهل الحديث والقراء، والقصاص، والوعاظ، والزهاد، والصوفية، وأهل الرأى ، وعلماء الكلام. وليس من شأننا أن نعرض لهذه المواقف كلها في هذه الرسالة فقد يخرج بنا ذلك عن الغرض المنشود، ولكن يكفى أن نشير إلى ما يحقق هدفا أو يصحح فكرة مثل الذي ذكرناه من قبل في موقفه من الفقهاء، وموقفه من المتكلمين.

وليس معنى هذه المواقف بين العلماء المسلمين أن هناك عداوة وخصومة: «فأصول الإسلام واحدة، وكل المسلمين يؤمنون بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين، وكلهم يعتقدون أن القرآن حق وأن رسالة محمد عليه حق، وأن عليهم إذا تنازعوا في شيء أن يردوه إلى الله ورسوله، وقبلتهم واحدة، وصلواتهم واحدة، ولا خلاف بينهم فيما بني عليه الإسلام من أسس(١).

ولقد أعجبتنى كلمة ذكرها فضيلة الشيخ المدنى جاءت فى مقدمة كتاب: «دعوة التقريب» منها: «أن عقول المسلمين امتلأت بالغذاء الفكرى حتى صاروا مستخمين فهم بحاجة إلى أن يدوروا حول الهوامش والفروع والفروض، وأن يوسعوا ميادين الخلاف لاستنفاد الطاقة العقلية والتخفف من الزحام العلمى ، الذى يصبحون ويمسون عليه، وقد كان هذا هو رياضة الأولين ورفاهيتهم، يوم كانوا يخبون فى أودية العلم ويضعون ولا يهمهم أن يبطئوا أو يسرعوا فى التحصيل والتعلم والبحث والاستقصاء»(٢).

<sup>(</sup>١) الأستاذ محمد على علوية «المسلمون أمة واحدة» ص١٧ من كتاب التقريب، ط المجلس.

<sup>(</sup>٢) الشيخ محمد محمد المدنى «دعوة التقريب» ص٤ المقدمة.

ومن مواقف الحكيم الترمذى العلمية موقفه من الشيعة في كشير من مسائل العلم: «وإذا عرفنا أن الترمذى كان يقيم في ما وراء النهر متاخما لخراسان، وخراسان وما جاورها كانت أميل إلى التشيع من مناطق أخرى ، أدركنا الدوافع لهذه المناقشات «والمواقف» من ناحية ، وأدركنا قيمتها من ناحية أخرى وخاصة أن الزيدية استطاعوا أن يؤسسوا لهم دولة في طبرستان استمرت نحو قرن من الزمان ابتداء من عام ٢٥٠هـ(١).

ولا شك أن عرض مواقف الحكيم الترمذى من الشيعة يصحح كثيرا من المفاهيم والأفكار التى قد يلقى بها أصحابها دون تثبت، لمجرد أن هناك التقاء فى كثير من الأفكار بين التشيع والتصوف.

ويبدو أن محقق كتاب «علم الأولياء» للحكيم الترمذي، قد أراد أن ينفى مما يكن أن يقال أن الحكيم الترمذي يميل إلى الشيعة فذكر محقق الكتاب في المقدمة: «أن الحكيم الترمذي» اتهم بأن بينه وبين الشيعة الإمامية رابطة نسب، وصلة وثيقة نظرا لوجود بعض أوجه الشبه بين فكرة الإمامة عند الشيعة والولاية عند الصوفية»(٢).

يقول الدكتور سامى نصر بعد أن ذكر ما سبق: «ولقد كدنا أن نتهمه بذلك حين وجدناه يقول فى تفسير لا إله إلا الله: «إن البعض فسر هذا القول تفسيرا ظاهريا وكتم الباطن وما فى حشوه»(٣) ونحن إذا أخذنا هذا القول على ظاهره لكان الترمذى مستخدما منهج الشيعة الباطنية فى تفسير القرآن وهو منهج التأويل»(٤).

ويضيف الدكتور سامى نصر قائلا: ولكننا حين بحثنا عن جوهر هذا القول وحقيقة باطنة وجدناه يري أن لكل قول من أقوال القرآن حقيقة ظاهرة وحقيقة باطنة

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة (الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية) جـ١ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور سامى نصر لطف امقدمة علم الأولياء» للحكيم الترمذي ص٢٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي اتفسير الترمذي لقول لا إله إلا الله ص ١٨١.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور سامى «مقدمة علم الأولياء» ص٧٥.

أعمق وأدق، وهو ما نسميه بتفسير القرآن بحسب روح النص ومعناه وليس فقط ظاهره ومبناه»(١).

أما الشيعة الباطنية فيزعمون أن علم الباطن جاءهم عن طريق الميراث، حيث ورثه النبى ﷺ عليها بن أبى طالب وورثه على أهل العلم الباطن الذين سموا أنفسهم بالورثة، وينكشف الباطن عندهم لهولاء الورثة الذين اختصهم بهذا الفضل، وكشف لهم عن أسرار القرآن(٢).

وقد وضع الحكيم رسالة بعنوان: «الرد على الرافضة»(٣) ناقش فيها فكرة الخلافة، والأحقية بالحكم في نظر الإسلام، وتناول في رسالته رأى الشيعة الرافضة «وهم الذين رفضوا أحقية أبى بكر وعمر وعثمان في الخلافة قبل على، ويرون أن الأحقية لعلى من أول الأمر، وبعد أن يعرض وجهة نظرهم يرد عليها ويفندها، ويذهب كما يذهب أهل السنة جميعا أن الذي سار عليه الأمر بعد الرسول هو الوضع الطبيعي الذي كان يجب أن يكون، ورأى الحكيم أن أفضل الصحابة بعد الرسول أبو بكر فعمر فعثمان فعلي فبقية العشرة المبشرين بالجنة»(٤).

والناظر فى مؤلفات الحكيم الكثيرة يجد أنه ناقش كسثيرا من دعاوى الشيعة، وأنه ليكفينا عرض واحد منها، نتبين منه علاقة الحكيم بالشيعة وموقفه من أهلها، ومن المقولات الخاصة بالشيعة والتى تتشابه فيها مع بعض مقولات الترمذى فكرة العصمة التى يستندون فى إثباتها إلى الأدلة النقلية (٥).

1 1 1

<sup>(</sup>١) الدكتور سامى «مقدمة علم الأولياء» ص٧٥.

<sup>(</sup>٢) الدكتور أبو العلا عفيفي «التصوف الثورة الروحية في الإسلام» ص١١٥.

 <sup>(</sup>٣) رسالة الرد على الرافضة «رسالة غير كاصلة وموجودة ضمن مجملوعة ولى الدين رقم ٧٧٩
 بتركيا».

<sup>(</sup>٤) الدكتور الجيوشي الحكيم الترمذي ودراسة لآثاره، ص٩٥.

<sup>(</sup>٥) الدكتور سامى (مقدمة علم الأولياء) ص٢٦.

فهم يعتقدون بأن الأمامة نصا ووصاية لا تخرج عن على وأولاده، وإن خرجت فبظلم ويجمعون القول بوجوب التعيين والتنصيص وثبوت عصمة الأثمة وجوبا عن الكبائر والصغائر(١).

وأهم حجج الشيعة النقلية في إثبات عصمة أهل البيت وتعيين الأثمة منهم يأخذونها من قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ يَاخَذُونها من قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيرًا (٣٤) ﴾ [الأحزاب]. فيرون أن أهل البيت المذكورين في الآية هم على وفاطمة والحسن والحسين، رضى الله عنهم. . وأن هذه الآية دليل على عضمتهم، من حيث إن إرادة الله إذهاب الرجس عنهم لا يمكن أن تتخلف(٢).

ومن قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ منكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩].

لأن الله لا يأمر على سبيل الجزم والقطع بطاعة من ليس معصوما عن الخطأ، وإلا اجتمع الأمر والنهى في الفعل الواحد، لأن الخطأ - هو هنا مأمور به، منهى عنه ويرون أن أولى الأمر المذكورين في الآية الكريمة هم الأئسمة المعصومون من أهل البيت (٣).

وفي الرد على ذلك يقول الحكيم الترمذي :

وفى قوله تعالى : ﴿إِنَّمَا يُوِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ الْأَحْزَابِ]. فذريتهم منهم، فهم صفوة وليسوا بأهل عصمة، إنما العصمة للنبيين عليهم السلام والمحنة لمن دونهم وإنما يمتحن من كانت الأمور

1 { }

<sup>(</sup>١) الشهرستاني «الفصل في الملل والنحل» جـ١ ص١٩٥ ط دار المعرفة بيروت.

<sup>(</sup>٢) محمد تقى الحكيم «الأصول العامة للفقه المقارن» جـ١ ص ١٤٩ نقلا عن كتاب الحكيم الترمذي ونظرية الولاية جـ١ ص١٥٦.

<sup>(</sup>٣) الأستاذ محمد تقى الحكيم «الأصول العامة للفقه المقارن» جــ ص ١٩٤٩ ، ١٥٩.

محجوبة عنه، فأما من صارت الأمور له معاينة ومشاهدة فقد ارتفع عن المحنة»(١).

وفى قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِى الْأَمْرِ مِنكُمْ ﴾ [النساء: ٥٩]. يقول الحكيم إنما يلى الأمر منا من فهم عن الله تعالى ، وعن رسوله ﷺ ما يهم الحاجة إليه من العلم فى أمر شريعته (٢). ويؤكد الحكيم صحة رأيه هذا بما يرويه عن جابر وابن عباس وعدة من أصحاب رسول الله فى تفسير هذه الآية الكريمة، قال: «هم العلماء والفقهاء» (٣).

وفى نوادر الأصول: فى الأصل الثانى والعشرين والمائتين، والذى جاء تحت عنوان: «فى أن النجوم أمان لأهل السماء، والعلماء الصديقون أهل بيت النبوة أمان للأمة».

يذكر الحكيم الترمذي مناقشة حية تعود بكلمة «الأهل» و«البيت» إلى أصل المادة اللغوية ليستخلص من ذلك المعنى الذي يريده ، من حيث الوفاء بالمقصود.

فيقول: «فأهل بيته من خلفه من بعده على منهاجه وهم الصديقون ، لأن البيت من تبوئه الذكر، وكان رسول السله وسيح ليبوئ لذكره في الأرض، فبدأ بمكة فطرد، ونفى الذكر، ثم جعل الله تعالى مهاجرا ومستقرا فمن هاجروا إليه ولزموه فصاروا أهل الذكر، وإنما يكون من أهل التبوئة من بوئ لذكره على طريقة صافيا غير مغشوش، صادرا من إيمان غير مغشوش، ولا سقيم، وسقمه أن تمارجه شهوة النفس حتى تميل به عن الله تعالى ، وتنقله عن أمره، وتلهيه عن ذكره (3).

وفى كتاب «ختم الأولياء» يـقول الحكيم: «ولست أعنى آل بيته فى النسب وإنما هم أهل بيت الذكر، بعث رسول الله ﷺ لإقامة ذكر الله، وليبوئ له مستقرا، وهو الذكر الخاص الصافى ، فكل من أوى إلى ذلك المثوى لهم آلة»(٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٦٩.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الرد على الرافضة» ص٨٣ مخطوط ولى الدين.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٢٦٣، ٢٦٤.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي اختم الأولياء؛ ص٣٤٦ ، ٣٤٦.

والحكيم الترمذي لم يترك هذه المناقشة دون أن يعطيها ما تستحق من الأدلة والحجج ليتبين وجه الصواب، لذا نراه يقول: «وتأولوا قـوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهَ لَيَذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ إنما هم على وفاطمة والحسن والحسين رضوان الله عليهم، وهي لهم خاصة (١) وبعد أن يعرض تأويل الشيعة في هذه الآية الكريمة يقول: «وكـيف يجوز هذا ومـبتدأ هذا الخطاب قـوله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لأَزْوَاجِكَ إِن كُنتُنَّ تُردْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالَيْنَ أَمَتَعْكُنَّ وَأُسَرَّحْكُنَّ سَرَاحًا جَميلاً ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُردْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدَّ للْمُحْسنَات منكُنَّ أَجْرًا عَظيمًا (٣٦) ﴾ [الأحزاب] ثم قال: ﴿ يَا نسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنٌّ كَأَحَد مَنَ النَّسَاء إِن اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بالْقَوْل فَيَطْمَعَ الَّذي في قَلْبه مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مُعْروفًا 📆 وَقَرْنَ في بُيُوتكُنَّ وَلا تَبَرُّجُن تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَىٰ وَأَقِمْنَ الصَّلاةَ وَآتِينَ الزِّكَاةَ وَأَطَعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُريدُ اللَّهُ ليُذْهبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴿ ﴿ وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَىٰ فِي بَيُوتَكُنَّ ﴾ وهذا كلام منسوق بعضه على أثر بعض، فكيف صارت هذه المخاطبات كلها لنساء النبي ﷺ قبلا وبعدا، وينصرف ما في الوسط إلى غيرهن، وهو على نسق ونظام واحد لأنه قال: ﴿ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ ثم قال على أثره: ﴿ فِي بُيُوتكُنَّ ﴾ فكيف صار الكاف الثاني خطابا للنساء، والأول لعلى وفاطمة رضى الله عنهما، وأين ذكرهما في هذه الآيات»(٢).

ويبدو أن عميد كلية الفقه بالنجف الأشرف أدرك ما أشار إليه الحكيم الترمذى من القول: بوحدة السياق، وأن الكلام منسوق بعضه على بعض، فلم يرض هذا القول لاحتمال التعدد في الكلام، وإذا وجد احتمال لم يبق مجال للتمسك بوحدة السياق مجال. وذلك أن تذكير الضمير في آية التطهير، وتأنيث بقية الضمائر في الآيات السابقة عليها واللاحقة لها يؤدى إلى احتمال التعدد، في حين أن وحدة السياق تقتضى اتحادا في نوع الضمائر فتكون، إنما يريد الله ليذهب عنكن الرجس أهل البيت (٣).

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي انوادر الأصول؛ ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٦٥، ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) انظر محمد تقى الحكيم «الأصول العامة للفقه المقارن» جـ١ ص١٥٨.

ولم تكن مثل هذه الاعتراضات لتفوت حكيما مثل الحكيم الترمذى؛ لذا نراه يورد الاعتراض ثم يجيب عنه فيقول: «فإن قال إن كان الخطاب لنسائه فكيف قال: «لينذهب عنكم، ولم يقل «عنكن»، قلنا: إنما ذكره لأنه ينصرف إلى الأهل، والأهل مذكر، فسماهن باسم التذكير وإن كن إناثا»(١).

وإننا نكتفى بهذه المناقشة التى ناقش فيها الحكيم الترمذى دعاوى الشيعة ونستنتج من كل هذا أن الحكيم الترمذى ليس واحدا من الشيعة كما توهم أو يتوهم البعض استنادا إلى بعض أوجه الشبه.

وما كان لنا أن نهتم بموضوع الظاهر والباطن - فيما نحن بصدده - من البحث والدراسة لولا:

- أن هناك من يكتفون بظاهر العلم والعممل على الجوارح ، دون أن يتغلغلوا إلى الباطن ، حيث بواعث الأعمال، وخطوات القلوب. .
  - وأن إخوان الصفاء والباطنية جعلوا التفسير الباطن هو وحده المراد<sup>(٢)</sup>.
- وأن الحكيم الترمذى أقام تفاوت القلوب على حسب تفاوت العبادات فيها وله إشارات تعبر عما يقع للقلوب من تجليات ومشاهدات؛ وتلويحات، وتلميحات، يفيض فيها الله على قلوب صفوته وأحبابه من أسرار كلامه..
  - وأن الحكيم الترمذي تحدث في مؤلفاته عن صفة علم الباطن وكيفيته (٣).

ويبين في تفسير لا إله إلا الله: أن ترجمة «لا إله إلا الله» ليس على ما ذهب إليه العامة، ولا على ما فسره المفسرون، ولا على ما ترجمه المترجمون، وقد غلطوا في ترجمته وتفسيره، وقصدوا غير سبيله، وشرحوا الظاهر وكتموا الباطن وما في حشوه (٤).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي انوادر الأصول، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الدكتور أحمد محمود صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٤٩، عالم الفكر، الكويت.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «كتاب معرفة الأسرار» ص٨٢ فصل ١٢ وص٨٤ فصل ٢٧.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «تفسير الترمذي لقول لا إله إلا الله» ص١٨١، ملحق بكتاب علم الأولياء.

لهذا وغيره جاء الاهتمام بالظاهر والباطن، وبيان العلاقة بين الشريعة والحقيقة، لتتضح الأمور، وترتاح النفوس، وتطمئن القلوب.

وظهر الشيء ظهورا أصله أن يحصل الشيء على ظهر الأرض فلا يخفى ، وبطن: إذا حصل في بطنان الأرض فيخفى ، ثم صار مستعملا في كل باد بارو للبصر والبصيرة، وقوله تعالى : ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ ﴿ يَعْلَمُونَ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

«ومن منا ينكر أن في الإنسان باطنا هو القلب، وظاهرا هو الحواس؟

ومن يستطيع أن يكذب أن الإنسان يحوى سرا وعلنا، وخفاء وجهرا؟ ولا مراد في أن كل فرد له بالنسبة للآخرين ظاهر يرونه، وباطن يبعد عنهم.. وللنفس صوتها الحفي ، وصوتها المسموع، ولها دوافعها النفسية الداخلية وأفعالها الحلقية الخارجية، والعالم قسمان: عالم الغيب أو الملكوت، وعالم الملك أو الشهادة والعلل والأسرار والنواميس خبيئة وراء الظواهر تحتاج إلى من ينقب عنهاه (٢). ولا يخفى على الباحثين أن الإسلام دين يقوم على استحياء الضمير واستفتاء القلب. «فالإسلام يعتد أكبر اعتداد بالنية التي صدرت عنها الأفعال، ويلح على الإخلاص المصاحب لإقامة الشعائر، ويرى أن فعل الإنسان إذا ساورته شبهة باعث من بواعث العجب أو الأنانية أو الرياء، تجرد عن الحقيقة والقيمة وأصبح مظهرا وزيفا. قال تعالى : ﴿ إِنَّ اللهَ لا يُغيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُغيِّرُوا مَا بَأَنفُسِهِمْ ﴾ [الرعد: ١١]. والنبي قلي دائم التذكير والتنبيه إلى أن القيمة العليا إنما تكون للعنصر الجواني في والنبي وهو العنصر المتمثل في الإيمان والصدق والإخلاص، وهو يعبر عنه بإلقاء السمع وحضور القلب وشهود الروح (٣).

<sup>(</sup>١) الفيروزآبادي (بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز) جـ٣ ص٥٥٠.

<sup>(</sup>۲) الدكتسور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصسوفية على الكتاب والسنة» ص ٤٤٨، دكستوراه، ،

 <sup>(</sup>٣) الدكتور عثمان أمين «الجوانية» ص١٩٨ ، ط دار القلم بيروت.

وآيات القرآن الكريم والأحاديث النبوية تفيض بالأعمال المنوطة بالقلب من رضا وصبر وخوف ورجاء وشكر وبالأعمال المتعلقة بالظاهر من عبادات وجهاد.

وأركان العبادات في الإسلام كلها ضرورية ومفروضة على كل مؤمن ولكن هذه الأشياء ليست إلا الأشكال الخارجية لعالم داخلي فهي تعابير فقط: «أو الشيء القاطع في دلالته فهو النزع الداخلي والإيمان بالحقيقة، فأى فائدة في تلك الشعائر الشكلية العديدة من غير التجربة الداخلية العظيمة؟ وهي الروحية(١).

وقد تحدث القرآن عن السر بمعنى ما استكن فى القلب، وعن العلن بمعنى ما بدا على الجوارح، فقال تعالى: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ۞ ﴾ النحل]. وقال تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ... ﴾ [التغابن: ٤]. وأحيانا يستخدم السر بمعنى الإخفاء عن الأعين، والمعلن بمعنى الظهور أمام رؤية الناس، قال تعالى: ﴿ الّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوالَهُم بِاللّيلِ وَالنّهَارِ سِرًّا وَعَلانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنِدَ رَبِّهِمْ ... ﴾ [البقرة: ٢٧٤].

ولا يخفى أن الأسرار وما فى معناه هو عمل نفسى ونشاط داخلى . . وليس المراد به صمت النفس صمت لا عقد فيه، أو صمتا يرادف الخلو، وإلا ما تعلق به العلم بالإنابة والعقاب(٢).

وتبعا لهذا فإن المفسرين يرون في تفسير مثل هذه الآيات: أن للإنسان أعمالا مستكنة في الصدور كالنيات والسرائر يعلمها الحق بكلياتها وجزئياتها، ولا يخفى عليه منها شيء، كما يعلم ما تبديه الظواهر من سائر الأعمال والطاعات والأخلاق<sup>(۲)</sup>.

1 **2** V

<sup>(</sup>١) الدكتور س. ر. شفيق «الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة » ص٣٦٨ ط مؤسسة فرانكلين.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٤٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الفخر الرازى فى «التفسير الكبير» جـ م ص ١٦٠ ط أولى ، وابن كثير فى «تفسير القرآن العظيم» جـ٤ ص ٢٣٨ ، وأبا السعود على هامش التفسير الكبير جـ ٨ ص٣٨٣.

وقد بحث الصوفية في كنوز العبادات فقدموا معاني باطنة للشعائر من طهارة وصلاة وصوم وزكاة وحج. . فليست الطهارة مجرد غسل البدن أو الأعضاء بالماء دون تطهير الباطن من الرذائل. ظاهرة الطهارة تطهير الجوارح من الأحداث والأخباث وباطنها تطهيرها من المعاصى والآثام.

وقد دل القرآن على أن الوضوء يكفَّر الذنوب، وذلك في قوله تعالى : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦] إلى قوله تعالى : ﴿ مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلْكُمْ تَشْكُرُونَ ۞ .

فقوله تعالى : «ليطهركم» يشمل طهارة ظاهر البدن بالماء وطهارة الباطن من الذنوب والخطايا، وإتمام النعمة إنما يحصل بمغفرة الذنوب وتكفيرها(١).

فأول درجة مطلوبة من الطهارة: تطهير الباطن من المعاصى والآثام، تليها درجة أخرى هى تطهير القلب من الأخلاق المذمومة والرذائل الممقوتة، تليها درجة ثالثة لخواص الخواص، وهى تطهير السر عن كل شىء سوى الله(٢).

ويبدو أنه لهذه الأمور اعتبر الصوفية: «أن الفقهاء قد ضيقوا الدين وجعلوه مجرد رسوم وأشكال، وعكفوا على بيان الحلال والحرام وعلى شروط العبادات، وأصول المعاملات، مكتفين بظاهر العلم، فقصروا عن فهم الدين إذ أغفلوا جانب الروح وسريرة النفس (٣).

كتب ابن منبه إلى ابن مكحول «المتوفى عام ١١٣هـ»: «إنك امرؤ قد أصبت فيما ظهر من علم الإسلام شرعا فاطلب بما بطن من علم الإسلام عند الله محبة وزلفى»(٤).

<sup>(</sup>١) الحافظ ابن رجب ااختيار الأولى في شرح حديث اختصام الملا الأعلى » ص ١٠ ط المنيرية.

<sup>(</sup>٢) الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) نقلا من المصدر السابق ص٣٤٦.

ويذكر بعض الباحثين في التصوف أن ما جاء فيما كتبه ابن منبه إلى ابن مكحول يعد أول إشارة إلى التفرقة بين الظاهر والباطن، وفي الأولى إشارة إلى الفقه بينما الثانية تشير إلى التصوف. هذه التفرقة التي عرفت في التصوف باسم: الشريعة والحقيقة. وأن الحقيقة هي المعنى الباطن، والمغزى الحقيقي لأوامر الشريعة (۱).

والحكيم الترمذى يضع الأمور في مواضعها فيقول: «والمعانى على ضربين: ظاهر وباطن، فالناس في هذا العلم في كل لغة على ضربين فمنهم من علم الكلمة الدالة على معناها الظاهر، وخفى عليه معناها الباطن(٢).

لقد غاص الصوفية في باطن الشعبائر وفروض العبادات ، فاستنبطوا أدق المعانى وقدموا مفهوما خصبا للعبادات، ولا بأس أن نستمع إلى المستشرق نيكلسون وهو يعلق على دقة الصوفية في الإسلام، فهم بنبذهم قشور الدين وإصرارهم على تحصيل لبابه، بتنمية المشاعر الروحية وتطهير البواطن ، لا بالعمل الظاهرى فحسب ، قد مكنوا لملايين الناس حياة غنية عميقة (٣).

على أنه مما يجب أن يلاحظ أنه: «لا يقف مدلول الحقيقة في مقابل الشريعة أو الباطن في مقابل الظاهر عند العبادات فقط. بل إنه شمل آيات القرآن بما تنطوى عليه من تشريعات وقسصص أنبياء، ووعد ووعيد.. ومن ثم فإنه يمكن اعتبار جانب الرمز أو الإشارات من أهم خصائص التصوف. ذلك أن التنزيل الإلهى لا يقف عند المعنى الظاهر من لفظه والوقوف بالتفسير عندما يقتضيه العقل المحدود عقال عن الانطلاق إلى ما وراء القيود»(٤).

والباحث يرى أن الصوفية في تفسيراتهم يؤكدون على جانبين:

<sup>(</sup>١) الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «المسائل المكتوبة» ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) المستشرق نيكلسون «الصوفية في الإسلام» ص٩٠ ط مكتبة الخانجي ١٣٧١هـ.

<sup>(</sup>٤) الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٤٩.

الجانب الأول: أنهم ليسوا مبتدعين فيما جاءوا به.

والجانب الثانى: أن الصوفية يختلفون عن إخوان الصفا وفرقة الباطنية ممن جعلوا التفسير الباطن هو وحده المراد من الآيات (١).. وذلك لأن خط الصوفية من البداية هو الخط الذى يبدأ من الشسرع ويتجه إلى وجهتين وجهة داخلية تعمد إلى إصلاح القلب. وطرف خارجى يبدأ من تربية الجوار وإعدادها عن طريق العبادات والمعاملات والأخلاق الإسلامية. ومهمة الصوفى هى أن يجمع الطرفين معا فى اتجاه صادق مخلص نحو الله وفى تجرد كامل عما سواه، حال كونه صاعدا من داخله وخارجه إلى ما فوقه مستعطفا مستجديا إشسراقات ربه، وإلهاماته وعطاياه، وهو خط تمتزج فيه الأوامر المشرعية المتعلقة بالظاهر والباطن معا مع عواطف الإنسان ومشاعره. وهاتان السمتان تلازمان الصوفى عندما يعرض لكل جانب من جوانب أى مشكلة سواء منها ما يتصل بالمعنى أو بالربط بين الشريعة والحقيقة أو الفهوم الخاصة بالعبادات أو التأويل للنصوص (٢).

فالصوفية يقيمون إشاراتهم على قاعدتين:

القاعدة الأولى: أن وراء الألفاظ الظاهرة يحتجب المعنى الساطنى وتستكن أسرار القرآن التى يعرف الله بمكنوناتها القدسية أولياء على قدر منازلهم ومقاماتهم، وأنه لا ينبغى أن يكون المعنى الظاهر غاية مراد الله من كلامه.

القاعدة الثانية: أن إشارات الصوفية لا تحل محل التفسير المأثور ولا تتعارض معه، فهي ليست إحالة للظاهر عن ظاهره (٣).

وقد وضح الطوسى الفرق بين علم الباطن وعلم الطاهر أو علم الدراية وعلم الرواية فقال: «إن علم الشريعة علم واحد، وهو اسم واحد يجمع معنيين: الرواية والدراية، فإذا أجمعتهما فهو علم الشريعة الداعية إلى الأعمال الظاهرة

10.

<sup>(</sup>١) الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٤٤٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور صبحى «التصوف إيجابياته وسلبياته» ص٣٥٧.

والباطنة، والأعمال الظاهرة كأعمال الجوارح الظاهرة، وهي العبادات والأحكام، مثل الطهارة والصلاة والزكاة، والصوم والحج والجهاد وغير ذلك فهذه العبادات.

وأما الأحكام فالحدود والطلاق والعتاق والبيوع والفرائض والقصاص وغيرها. فهذا كله على الجوارح الظاهرة.

وأما الأعمال الباطنة فكأعمال القلوب، وهي المقامات والأحوال مثل التصديق والإيمان واليقين والصدق والإخلاص والمعرفة والمحبة والرضا والذكر والشكر... إلخ.

فإذا قلنا: علم الباطن<sup>(١)</sup> أردنا بذلك علم أعمال الباطن التي هي على الجارحة الباطنة وهي القلب. كما أننا إذا قلنا: علم الظاهر أشرنا إلى علم الأعمال الظاهرة التي هي على الجوارح الظاهرة<sup>(٢)</sup>.

فالصوفية حين يسمون علمهم بعلم الدراية أو الباطن أو ما شابه ذلك من تسميات، فإنهم يميزون بين علمين: علم نظرى بالأحكام، وعلم بكيفية التحقق بها ذوقا وسلوكا. فالأول هو الفقه أو الظاهر والثانى هو التصوف أو الباطن، هذا فضلا عن أن العلم الأول تجرى أحكامه على جوارح الإنسان الظاهرة، على حين أن العلم الثانى تجرى أحكامه على الجارحة الباطنة في الإنسان وهي القلب(٣).

ويذكر الدكتور التفتازانى: أن هذا التمييز اعتبارى ، ولا خلاف بين العلمين فى الحقيقة؛ فأحدهما وهو علم الباطن ثمرة للآخرة وهو الظاهر.. ومتى تحقق العبد بالعمل بأحكام الشريعة، واتجه بقلبه نحو الله، وسلك طريق الذوق فى التجربة الدينية فقد حصل على ذلك العلم الباطن(٤).

\_\_\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) علم الباطن عند الصوفية يختلف عن مذاهب الباطنية عند الشيعة وهي مذاهب تعتمد على تأويل النصوص الدينية تأويلات فلسفية.

<sup>(</sup>٢) الطوسى (كتاب اللمع) ص٤٦- ٤٤.

<sup>(</sup>٣) التفتازاني «مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص٩٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٩٨.

يقول الشعرانى: هو - أى علم الباطن - علم القدح فى قلوب الأولياء، حين استنارت بالعمل بالكتاب والسنة، والتصوف إنما هو زبدة عمل العبد بأحكام الشريعة (١).

ولقد صور القشيرى العبلاقة بين الشريعة والحقيقة تصويرا حيا، فقال: الشريعة أمر بالتزام العبودية، والحقيقة مشاهدة الربوبية، فكل شريعة غير مؤيدة بالحقيقة، فغير مقبول وكل حقيقة غير مقيدة بالشريعة فغير محصول، فالشريعة جاءت بتكليف الخلق، والحقيقة أنباء عن تصريف الحق؛ فالشريعة أن تعبده، والحقيقة أن تشهده... والشريعة قيام بما أمر والحقيقة شهود لما قضى وقدر، وأخفى وأظهر وقوله: "إياك نعبد" حفظ للشريعة وإياك نستعين إقرار بالحقيقة"(٢).

واعتبر الصوفية أن علمهم في يقينه أسمى من سائر العلوم التي تعتمد على العقل وبراهينه ولذلك يعرف عندهم: «بحق اليقين» وهذا اليقين الذي تتميز به علوم الصوفية عياني أو كشف ذوقي ، يتحقق به العبد متى سلك الطريق<sup>(٣)</sup>.

ولما كانت علوم الصوفية يقينية ناتجة عن العيان ، والكشف أو الذوق كانت لا حد لها على حين أن علوم الفقهاء محدودة لأنها علوم ورسوم. وفي ذلك يقول الطوسي : «واعلم أن مستنبطات الصوفية في معاني هذه العلوم – علوم الشرع – ومعرفة دقائقها وحقائقها ينبغي أن تكون أكثر من مستنبطات الفقهاء في معاني أحكام الظاهر ؛ لأن هذا العلم ليس له نهاية ، لأنه إشارات وخواطر وعطايا وهبات يغرفها أهلها من بحر العطاء. وسائر العلوم لها حد محدود وجميع العلوم تؤدي إلى علم التصوف وليس إلى علم التصوف وليس

107

<sup>(</sup>١) الشعراني «الطبقات الكبرى» ص٤.

<sup>(</sup>٢) القشيرى «الرسالة القشيرية» جـ١ ص ٢٦١ تحقيق الدكتور عبد الحليم مسحمود ومحـمود بن الشريف.

<sup>(</sup>٣) التفتازاني «مدخل إلى التصوف الإسلامي، ص٩٨.

له نهاية؛ لأن المقصود ليس له غاية، وهو علم الفتوح، يفتح الله تعالى على قلوب أوليائه، في فهم كلامه ومستنبطات خطابه ما شاء كيف شاء (١).

يقول الحكيم الصوفى عبد الواحد يحيى: وربما كانت العقيدة الإسلامية من بين العقائد. هي العقيدة التي يظهر فيها بوضوح التفرقة بين جزئين متكاملين: هما «الظاهر والباطن» أعنى الشريعة، وهي الباب الذي يدخل منه الجميع، والحقيقة، ولا يصل إليها إلا المصطفون الأخيار وهذه التفرقة ليست تحكمية، وإنما تفرضها طبيعة الأشياء، ذلك أن استعداد الناس متفاوت وبعضهم معد لمعرفة الحقيقة.

وكثيرا ما نجدهم يشبهون الشريعة والحقيقة ، بالقشر واللب، أو بالدائرة ومركزها، والشريعية تتضمن - فضلا عن الناحية الاعتقادية - الناحية التشريعية والناحية الاجتماعية. وهما جزءان لا يتجزءان عن الدين الإسلامي إنها أولا وقبل كل شيء قاعدة للسلوك، أما الحقيقة فإنها معرفة محضة ولكن يجب أن نعلم أن هذه المعرفة التي تعطى للشريعة معناها السامي العميق - بل هي التي تبرز وجود الشريعة - إنها في الحقيقة - وإن لم يشعر بذلك المؤمنون - المركز الوئيسي ، مثلها في ذلك مثل مركز الدائرة بالنسبة لمحيطها، بيد أن الباطن لا يعني فقط الحقيقة. وإنما يعني كذلك السبيل الموصلة إليها. أعنى الطرق التي تقود الإنسان من الشريعة إلى الحقيقة (۱).

ولعل ما يسترعى الانتباه، ويستحسن أن يدرك: أن العلاقة بين الظاهر والباطن، أو بين الشريعة والحقيقة علاقة تقوم على التلازم الضرورى، حيث نبه الصوفية إلى وجوب إصلاح الظاهر بالعلم مع إصلاح الباطن بالورع، وأعربوا عن أن سياحة الأول بالعلم والشرع والخلق. والثاني بالحال والوجد والكشف مع

<sup>(</sup>١) الطوسى «اللمع» ص٣٧ تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود، طه عبد الباقى سرور ط دار الكتب الحديثة.

<sup>(</sup>٢) الدكتور عبد الحليم محمود «المنقذ من الضلال» ص٢٢٣- ٢٢٧، ط دار الكتاب اللبناني.

التلازم بين الجانبين على وجه الدوام، وبما أنهما لا ينفكان فهما كالإسلام والإيمان، أو كالجسد والقلب، لا حياة للمتدين ولا للإنسان إلا بهما، وأدنى مخالفة بينهما تؤدى إلى أعمق المخاطر(١).

يقول الشيخ أبو طالب المكى: «ولعمرى أن الظاهر والباطن علمان لا يستغنى أحدهما عن صاحبه بمنزلة الإسلام والإيمان، مرتبط كل واحد بالآخر، كالجسم والقلب لا ينفك أحدهما عن صاحبه»(٢).

وعماد الدين الأموى يذكر: أن بين «الظاهر والباطن» من الارتباط والاتصال ما يقتضى سريان حكم كل منهما إلى الآخر(٣).

وجاء في الفتوحات الإلهية:

## وللطريق ظاهر وباطن تعرف منه صحة البواطن

والمراد بالطريق هو طريق السلوك إلى ملك الملوك، وهي طريق الصوفية، ولها ظاهر وباطن، فظاهرها ما يتعلق بإصلاح الجوارح الظاهرة وباطنها ما يتعلق بإصلاح العوالم الباطنية.

واستقامة الظواهر دليل تعرف منه استقامة البواطن وعبر عن الاستقامة بالصحة فصحة الظاهر عنوان صحة الباطن. قال ابن عطاء الله في الحكم: حسن الأعمال نتائج حسن الأحوال، وحسن الأحوال من التحقق بمقامات الإنزال.

وقال أيضا: ما استودع في غيب السرائر ظهر في شهادة الظواهر إلا أن ما تعلق بإصلاح الظواهر يسمى «طريقة» وما تعلق بإصلاح البواطن يسمى «طريقة» ثم حقيقة، ثم بين ما يختص بالمظاهر، وما يختص بالباطن فقال:

## ظاهره الآداب والأخلاق مع كل خلق ماله خلاق باطنه منازل الأحسوال مع المقامات لذى الجلال

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) الشيخ أبو طالب المكى «قوت القلوب» جـ١ ص١٣٠ ط دار الكتاب بيروت.

<sup>(</sup>٣) عماد الدين الأموى «قوت القلوب» الهامش جـ٢ ص٢٨٣.

فلما أخبر أن الطريق لها "ظاهر" وهو ما يظهر على الجوارح من الآداب المرضية والأخلاق السنية، والأعمال الزكية. . . ولها "باطن" وهو ما يمكن فى القلوب من الواردات الإلهية، والأحوال الربانية، والمقامات اليقينية، والعلوم اللدنية، والأسرار القدسية، عين هنا ما يختص به الظاهر، وما يختص به الباطن، فأخبر أن ظاهر الطريق الآداب وحقيقته عند الصوفية: حفظ الحواس وضبط الأنفاس أى الأوقات، والحق أنه تهذيب الجوارح، وتصريفها في أنواع المصالح(۱).

ويؤكد العلماء: أن صحة الظواهر تدل على صحة البواطن فما استودع في غيب السرائر ظهر في شهادة الظواهر.

## والأدب الظاهر للعيان دلالة الباطن في الإنسان

فأحوال الظاهر تابعة لأحوال الباطن، فالأسرة تدل على السريرة، وما فيك ظهر على فيك، وكل إناء بالذى فيه يرشح، وما خامر القلوب فعلى الوجوه أثره يلوح، فتهذيب الجوارح يدل على تهذيب القلوب، وآداب الظاهر يدل على أداب الباطن (٢).

ويذكر الحكيم الترمذى: «أن صلاح ظاهر الدين وقوامه بعلم الشريعة وصلاح باطنه وقدوامه بالعلم الآخر، وهو علم الحقيقة، والدليل على ذلك: أن صلاح الدين بصحة التقوى، فمن اتقى بالعلم الظاهر وأنكر العلم الباطن فهو منافق، ومن اتقى بالعلم الباطن ولم يتعلم العلم الظاهر ليقيم به الشريعة وأنكرها فهو زنديق، وليس علمه فى الباطن علما فى الحقيقة (٣).

وقد وصل الباحثون إلى نتسيجة تتضمن أن : «الشريعة مويدة بالحقيقة، والحقيقة مقيدة بالشريعة (٤)، والشريعة جامعة لكل علم مشمروع، والحقيقة جامعة

100

<sup>(</sup>١) ابن عجيبة «الفتوحات الإلهية في شرح المباحث الأصلية» ص١٦١ ، ط عالم الفكر.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٦١.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب، ص٥٦، ٥٣.

<sup>(</sup>٤) الدكتور الشاذلي دمدي انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة، ص٥٦٦.

لكل علم خفى ، وجميع المقامات مندرجة فيهما (١) وما سميت الحقيقة حقيقة إلا لكونها تحقق الأمور بالأعمال، وتنتج الحقائق من بحر الشريعة (٢). والشريعة هى القاعدة ، وهى الشجرة، وهى النقية المنقاة، الخالصة المخلصة والحقيقة ثمرة، والثمرة لا تولد ولا تتضج إلا من الشجرة وعلى أغصانها وهذا تنبيه قوى على التلازم بينهما في المراحل العليا، أو في مراحل السلوك بعد التلازم في بدايات السلوك (٣).

يقول الهجويري: «فإقامة الشريعة بدون وجود الحقيقة محال وإقامة الحقيقة بدون حفظ الشريعة محال، ومثلهما كمثل شخص حى بالروح فعندما تنفصل عنه الروح يصير جيفة، وتصير الروح ريحا، فقيمتهما فى اقترانهما ببعضها البعض، وكذلك الشريعة تكون بدون الحقيقة رياء وتكون الحقيقة بدون الشريعة نفاقا، قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]. فالمجاهدة شريعة، والهداية حقيقة، والأولى هى حفظ العبد لأحكام الظاهر على نفسه. والثانية هى حفظ الحق لأحوال الباطن عن العبد، والشريعة من المكاسب، والحقيقة من المواهب» (٤).

والشريعة من الشرع، وهو نهج الطريق الواضح، وهو في الأصل مصدر، ثم جعل اسما للمنهج، فاستعير ذلك للطريقة الإلهية من الدين (٥).

وقال بعضهم: سميت الشريعة شريعة تشبيها بشريعة الماء من حيث إن من شرع فيها على الحقيقة والمصدوقة روى وتطهر (٦).

107

<sup>(</sup>١) الإمام الشعراني «الطبقات الكبري» جـ١ ص١٤٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق جدا ص١٤٦.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٤) الهجويري اكشف المحجوب، جـ٢ ص٦٢٧ ، تحقيق الدكتورة إسعاد عبد الهادي ، ط المجلس.

<sup>(</sup>٥) الفيروزآبادي (بصائر ذوي التمييز) جـ٣ ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٦) راجع المصدر السابق جـ٣ ص٠٣١.

وأصل الحق المطابقة والموافقة ، ويـقال للفعــل والقول الواقع بحـسب ما يجب، وبقدر ما يجب، وفي الوقت الذي يجب (١).

"ومن الواضح أن ابن عربى يرجع بالقضية إلى أعماقها الأولى حين يتحدث عن عالم الغيب والشهادة، والخلق والأمر، وفي ظل منذهب يرجع الكل إلى انعكاس الاسمين الإلهيين: "الظاهر والباطن".

وفى المجال الدينى تعتبر فكرة الشريعة والحقيقة انعكاسا لهذه الفكرة... أما الشريعة عنده فهى : السنة الظاهرة التى جاءت بها الرسل عن أمر الله، وحين تنعكس فى حياة الصوفى كشريعة بمعنى طريقة وبمعنى المجابهة أخذا من شرعت الرمح، تصبح: عبارة عن الحكم فى المشروع له، والتحكم فيه بها(٢)، ويقول: «فلذلك جعلت الطائفة الشريعة: التزام العبودية فإن العبد محكوم عليه أبدا» ويقول: فإن قلت: وما الشريعة؟ قلنا: عبارة عن الأمر بالتزام العبودية التى يكون معها عين التحكم (٣).

وأما الحقيقة فتتعدد تعريفاتها عند ابن عربى ، تبعا لاختلاف النواحى التى نظر إليها فعندما ينظر إلى الكون عامة بكل ما فيه، وما هو عليه من الأحوال، يقول: «الحقيقة هي ما هو عليه الوجود بما فيه من الخلاف والتماثل والتقابل».

وحين ينظر إلى الغياية التي يسعى إليها الصوفى في كل شيء وبكل شيء وهي وجبه الحق تبارك وتعيالي يقول بأنها: «ميا له من الوجوه في كل ميخلوق ومبدوع».

وحين ينظر إلى حقيقته الصلبة الصماء التي لا تقبل النفاذ من جميع أقطارها يقول: «ومن باب الحقيقة كونه عين الوجود».

ov ----

<sup>(</sup>١) الفيروزآبادي ابصائر ذوي التمييز، جـ ٢ ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور متحمد متصطفى «الرمتزية عند محتى الدين بن عربى» جـ١ ص ١٦٠ رسالة دكتوراه.

<sup>(</sup>٣) محيى الدين بن عربي «الفتوحات المكية» جـ٢ ص ١٣٣.

وحين ينظر إلى ما عليه هذا العالم يقول: «الحقيقة رؤيته الفاعل منك فيك بك.

وحين ينظر إلى الحقيقة من جهة الممكنات تصبح حقائقها ما هي عليه في الأزل في حال ثبوتها (١).

وحينما يهتم المتأمل في معرفة العلاقة بين «الباطن والظاهر» أو بين الشريعة والحقيقة، ترد عليه مقولة تقول: أيهما مقدم رتبة وأصالة الظاهر أم الباطن؟ ويزداد الأمر وضوحا إذا عرفنا: «أن الصوفية يفرقون بين الباطن كموضع للتصديق والقصد والإخلاص، وبينه كمحل للواردات والمعارف الربانية، والأسرار الإلهية، والباطن بهذا المعنى لابد أن يكون نابعا من السلوك الظاهرى، وناشئا من السير على الشريعة. أما الباطن بمعنى العقد الإيماني، وحسن التوجه، والخلو من الرياء والنفاق فهو بلا شك سابق على كل جانب من جوانب الظاهر لأن أول حال المسلم الإيمان بالله، وهو لا يعتد به حقيقة إلا بالتصديق القلبي . وأيضا فالقلب مجمع الخيزائن ومحل النظر الإلهي، ومعقد الإخلاص، ومنشأ الأعمال والراعى للبدن. فلابد من الاهتمام به وتنظيفه حتى تصح الأعمال ويتطهر البدن، وإلا فإذا كله، كان الباطن خرابا أو محلا للنفاق أو الرياء أو العلل والآفات فسد البدن كله،

ولا يفوت الباحثين أن يدركوا أن هناك تناسبا طرديا بين تطهر الإنسان وبين عطاء الله له. كما لا يخفى أن هناك أيضا تناسبا طرديا بين عطاء الله للإنسان، وبين رياضات الإنسان ومجاهداته.

هذا من ناحية، ومن ناجية أخرى فيإذا نبه الصوفية بعد هذا على تعلق الأشياء بالقلوب، وعلى ضرورة أن يبتدئ السالك وكل مسلم بعمارة باطنه ثم بعمارة ظاهره، وبينوا أن طهارته أصل كل الطهارات فقد نظروا إلى القلب بهذا

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربي » جـ١ ص١٦٢٠ .

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٥١٠.

الاعتبار التصديقي والإخلاص ، والباطن من هذه الناحية مغاير للحقيقة وإن كان محلا لها(١).

ويذكر أحد علمائنا: «أن الشريعة في أحكامها التكليفية ومقتضياتها التنفيذية تسمى ظاهرا، والحقيقة كثمرة من ثمار الشريعة، وفائدة من فوائدها، تلتقى مع الباطن في الموضع وهو القلب، وفي العلوم والأسرار والمكاشفات إن أريد بالباطن العلوم الحاصلة فيه والواردة إليه من المنح والمواهب، أما إن أريد به التصديق أو العقد فقط فتكون الحقيقة أوسع معنى من الباطن بهذا الاعتبار (٢).

وبعد أن اتنضحت المعالم أمام الرؤية. فإن الإنسان «يدرك يقينا أن رجال الطريق قد اعتبروا علوم الشريعة ضرورية للسلوك أبدا، وقرورا أنه «يجب على السالك أن يدرسها أولا قبل التطلع إلى الحقيقة؛ لأنه بالتصديق الباطني والاستقامة على الشريعة تنجلي القلوب وتأتيها الحقائق فالشريعة إذن باب الحقيقة ومفتاحها، والشريعة بداية والحقيقة ثمرة وغاية، ولن يصل أحد منا إلى ما يشتهي إلا بعدما يجتاز الباب الأصلى وبعدما يدخل من الردهة الضرورية لها، وحتى إذا ما وصل السالك فإن الشريعة لا تفارقه بحال من الأحوال، مهما أوتى من الحقائق وكوشف بالأسرار(٣).

على أنه مما ينبغى أن يذكر أن مواطن الاختلاف والاتفاق بين الظاهر والباطن أو بين الشريعة والحقيقة من الأمور التي أبرزها وجد في إظهارها كثير من العلماء والدارسين، لذا يكون من الحكمة أن نذكر ذلك في إيجاز ، لتتم الفائدة.

وقد وصل العلماء إلى أن مواطن الاختلاف بين الشريعة والحقيقة تعود إلى:

١- التقييد والانفساح: فالحقيقة هي مجموعة المعارف والعلوم والقضايا
 الأساسية التي ترجع إليها الأشياء في النهاية، أما الشريعة وإن كانت

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٥١، ٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٤٥٤.

علما فإنها كما هو واضح علم محجة وسلوك ومدرجة إلى الحق، وما يلزم عن ذلك من مشقة وجهد لازمين، هذا بالإضافة إلى أن الشريعة تحجير بينما تعطى الحقيقة الإطلاق.

- Y- الغاية: فقد جاءت الشريعة وقد وضعها الشارع أمام الناس فكانت مواقفهم منها مختلفة أشد الاختلاف، فقوم ابتغوا من العمل بها السعادة الحسية، وهم الأغلبية من المؤمنين العاديين والزاهدين والعابدين، ولكن هناك قوم آخرون: لم يرفضوا هذه المتع ولم يحتقروها لذاتها، ولكنهم أرادوا ورأوا وراءها هدف آخر أفضل وأرقى ، ويلبى حاجة أساسية يجدونها من نفوسهم (۱). يقول ابن عربى : «غاية طريق الشريعة السعادة الحسية، وليست الحقيقة غايتها في العموم فإن من الناس من لا ينال الحقيقة في أول قدم يضعه في طريق الشريعة، لأنه وجه الحق في كل قدم وما كل أحد يكشف له وجه الحق في كل قدم (۲).
- ٣- الانقطاع والدوام: فقد كلف الناس بالأحكام الشرعية، وهذا التكليف مستمر ملازم له إلى أن تستقر بهم الأمور إلى الأبد في الدارين دار السعادة ودار الشقاء، وتنتهى القبضتان إلى مستقرهما الأخير أى أن الشريعة باقية مادام الحق مبقيا لها أو على حد تعبير ابن عربى: باقية بالبقاء الإلهى الذي لا نهاية له، فليس من شأن الحقيقة أن تتخلف أزلا وأبدا، ولذلك هي واقعة على الدوام»(٣).

17.

<sup>(</sup>۱) انظر الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربى» جـ١ ص١٦٣ رسالة دكتوراه.

<sup>(</sup>٢) محيى الدين بن عربى «الفتوحات المكية» جـ٣ ص١٥١ نقلا من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربى» جـ١ ص١٦٤ .

وتختلف هذه الطرق من رسول إلى رسول ، كما تختلف في الشريعة الواحدة تبعا لمن يبتغى المزيد بالشكر، ومن لا يبتغى. كما تتنوع الشريعة بمعناها العام الذي يعم الشريعة الموصلة إلى السعادة والشرائع السياسية التي تحصل بها المصلحة لبعض بني الإنسان ، وكل هذه الأنواع تأتي إلى الحقيقة لتطلب مستندها الذي ترجع إليه (١).

- ٥- الظاهر والباطن: إن الشريعة هي الظاهر الذي بين يدى الخلق وهي في حقيقتها عامة للشرعيين الحكمي والسياسي والديني ، ولكنها لا تقوم بنفسها بل لا بد لها من باطن تستند إليه (٢).
- 7- وأيضا فالحقيقة بحسب تحقق بعض العباد بها وعدم تحقق البعض تغاير الشريعة، والشريعة باعتبار قدرة الجميع على تنفيذ أحكامها الظاهرة وعجز البعض عن إدراك أسرارها أو المكاشفة من خلال القيام بها، تغاير الحقيقة (٣).
- ٧- الشريعة منفصلة عن الحقيقة في الحكم والدليل على ذلك هو أن التصديق في الإيمان منفصل عن القول، والفرق ظاهر بين القول والتصديق، فالحقيقة عبارة عن المعنى الذي لا يجوز عليه النسخ وحكمه متساو منذ عهد آدم حتى فناء العالم مثل: معرفة الحق وصحة معاملة النفس بخلوص النية، والشريعة عبارة عن المعنى الذي يجوز عليه النسخ والتبديل مثل أحكام الأوامر، فالشريعة هي فعل للعبد، والحقيقة هي حفظ الله وعصمته جل جلاله للعبد<sup>(3)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربي، جـ١ ص١٦٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر المصدر السابق جدا ص١٦٥.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» جـ١ ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٤) الهجويري فكشف المحجوب، جـ٢ ص٦٢٧.

وإذا كان العلماء والباحثون جدوا في البحث لمعرفة مواطن الاختلاف بين الظاهر والباطن أو الشريعة والحقيقة، فإن هولاء لم يتركوا قضية الاتفاق بينهما دون نظر، لذا نرى أن الدراسات المتخصصة ترشدنا إلى أن الاتفاق بين الشريعة والحقيقة يكون فيما يلى:

1- الشريعة من حيث هي حق، والحق دائما يطلب الحقيقة، وحق الشريعة هو وجود عينها<sup>(1)</sup> يقول ابن عربي في ذلك: «تنزيلها في الشهود منزلة الشهود عينها في باطن الأمر، فتكون في الباطن كما هي في الظاهر من غير مزيد حتى إذا كشف الغطاء لم يختل الأمر على الناظر»<sup>(۲)</sup>.

٢- وإذا كانت الشريعة حقا يصبح حقيقة بعد الانكشاف، فإنه يضاف إلى ذلك أن ما تقوله الشريعة هو بعينه ما تقوله الحقيقة في القيضية الأساسية، قضية «توحيد الكثرة» فالشريعة تقول ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾
 [الشورى: ١١] وهذا هو قول الحقيقة بعينه (٣).

٣- وإذا كانت السريعة والحقيقة ترجعان إلى الاسم «الظاهر والباطن» وكانت الشرائع صور الحقيقة الباطنة الظاهرة، وكان الحق هو الظاهر والباطن، كانت الشريعة والحقيقة أو الظاهر والباطن صفتان لحق هو الله سبحانه وتعالى، وإذا كان هناك اعوجاج أو تخالف نسب إلى الماشى لا إلى من مشى به ، وهو الحق فالحق هو عين الوجود (١٤). ولذلك نرى ابن عربى يقول: "فعين الشريعة عين الحقيقة، والشريعة حق، ولكل حق حقيقة، فحق الشريعة وجود عينها، وحقيقتها ما تنزل في الشهود منزلة شهود عينها في باطن الأمر، فتكون في الباطن كما هي في الظاهر من شهود عينها في باطن الأمر، فتكون في الباطن كما هي في الظاهر من

177

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربى، جـ١ ص١٦٥٠.

<sup>(</sup>٢) محيى الدين بن عربي (الفتوحات المكية) جـ١ ص٦٦٥.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور محمد مصطفى «الرمزية عند محيى الدين بن عربى » جـ١ ص١٦٦٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق جـ١ ص١٦٦.

غير مزيد، وما ثم حقيقة تخالف شريعة لأن الشريعة من جملة الحقائق أمثال وأشباه (١).

- ٤- الشريعة والحقيقة غير منفصلتين في الأصل، حيث إن التصديق بدون القول لا يكون إيمانا، والقول بدون التصديق لا يكون إيمانا (٢).
- ٥- والشريعة والحقيقة والطريقة (٣) واحد بالنظر إلى أمر الله سبحانه بحيث يحكم العارف على الظاهر والأوامر الشرعية على أنها من جملة الأسرار الربانية، فهى من هنا حقيقة ويرى الحقائق أنباء وعلوما إلهية جلاها الحق، وأعطاها كيفية المعارف الشرعية فهى من هنا شريعة (٤).

يقول القشيرى: «واعلم أن الشريعة حقيقة من حيث إنها وجبت بأمره، والحقيقة أيضا شريعة من حيث إن المعارف به سبحانه وجهت بأمره»(٥).

ولا شك أن بيان العلاقة بين «الظاهر والباطن» واتضاح الأمور أمام الباحث، يزيد الإنسان إدراكا بأن منهج الصوفية يقوم على احترام الشريعة وجعلها أساسا للسلوك. ولا يخفى أن السالكين سبعوا إلى الفقه الصوفى الذي يجمع بين الظاهر والباطن بغية النوال.

وإذا كانت العلاقة بين الظاهر والباطن قامت:

- على ما جاء من التصديق الباطني ، والعلم والعمل بالظاهر.
  - وعلى التلازم الضرورى بين الشريعة والحقيقة.

175

<sup>(</sup>١) محيى الدين بن عربي الفتوحات المكية» جـ٢ ص١٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) الهجويري «كشف المحجوب» جـ ٢ ص ٦٢٧.

<sup>(</sup>٣) الطريقة هي الأمر اللازم لأرباب الحقائق والأحوال المختص بهم في مقامات الكمال . راجع الشيخ محمد السايح «بغية المستفيد» ص١٦٦ .

<sup>(</sup>٤) الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٤٥٣.

<sup>(</sup>٥) القشيرى «الرسالة القشيرية» جـ١ ص٢٦١ ط دار الكتب الحديثة.

فإنه يصبح واضحا لدينا أنه ليس بصحيح ما يقوله البعض «من إرجاع آراء الصوفية الخاصة بالظاهر والباطن إلى ما ورد عن السيعة، لأن القول باثنينية النصوص والدين بصفة عامة، والادعاء بأن الحقائق سابقة على الشريعة، ويمكن الاستخناء عنها عند الوصول إليها دون الشرع، هي بلا شك أقوال الشيعة من الهاشمية والغلاة والإسماعيلية والقرامطة(۱).

حيث يرى الشيعة الهاشمية: «أن الظاهر والباطن لا يفسر ولا يؤول إلا باطنا»(٢).

وترى الإسماعيلية: أن الفرائض والسنن الستى أتى بها محمد ﷺ لها ظاهر وباطن. وأن جميع ما استعبد الله فى الظاهر من الكتاب والسنة هى أمثال مضروبة وتحتها معان هى بطونها، وأن هذه البطون هى التى عليها العمل وفيها النجاة. وأما الظواهر ففى استعمالها المهلاك والشقاء، وهى جزء من العقاب الأدنى عذب الله به قوما إذا لم يعرفوا الحق ولم يقولوا به (٣).

وابن الجوزى يقول: «إن الباطنية يدعون أن لظواهر القرآن والأحاديث بواطن تجرى من الظواهر مجرى اللب من القشر بصورتها توهم الجهال صورا جلية. وهى عند العقلاء رموز وإشارات إلى حقائق خفية، وأن من تقاعد عقله عن الغوص على الخفايا والأسرار والبواطن والأغوار وقنع بظواهرها كان تحت الأغلال التى هى تكليفات الشرع. ومن ارتقى إلى علم الباطن انحط عنه التكليف واستراح من أعبائه (3).

والباحث بصدق في التصوف الإسلامي يجد أن شبهة إرجاع آراء الصوفية في الظاهر والباطن إلي ما ورد عن الشيعة، شبهة ظالمة لا تقف الأدلة مؤيدة لها.

<sup>(</sup>١) الدكتور الشاذلي امدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة ا ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) الدكتور النشار «نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام» جـ٢ ص٦١ ط دار المعارف ط٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جـ٢ ص ٢٨٦ ، ٢٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى البيس إبليس، ص١٠٢ ط إدارة الطباعة المنيرية.

وهذا أبو العباس أحمد بن أحمد بن محمد زروق الذى جمع بين الشريعة والحقيقة في كتابه «قواعد التصوف» يذكر في القاعدة السابعة والسبعين: «أن أصل كل أصل من علوم الدنيا والآخرة، مأخوذ من الكتاب والسنة، مدحا للممدوح وذما للمذموم، ووصفا للمأمور به. ثم للناس في أخذها ثلاثة مسالك:

أولها: قـوم تعلقوا بالظـاهر مع قطع النظر عن المعنى جـملة، وهؤلاء أهل الجحود من الظاهرية لا عبرة بهم.

الثانى: قوم نظروا لمنفس المعنى ، جمعا بين الحقائق ، فتأولوا ما يؤول وعدلوا ما يحدل. . وهؤلاء أهل التحقيق من أصحاب المعانى والفقهاء.

الثالث: قوم أثبتوا المعانى ، وحققوا المبانى ، وأخذوا الإشارة من ظاهر اللفظ وباطن المعنى ، وهم الصوفية المحققون، والأثمة المدققون ، لا الباطنية الذين حملوا الكل على الإشارة، فهم لم يثبتوا المعنى ولا عبارة، فخرجوا عن الملة(١).

والهجويرى يقول: «هناك عبارتان لهؤلاء القوم يعبرون بإحداهما عن صحة حال الظاهر، وبالثانية عن إقامة حال الباطن، وقد أخطأ فريقان في هذا المعنى:

أحدهما: علماء الظاهر الذين يقولون أننا لا نفرق بينهما؛ لأن الشريعة هي الحقيقة، والحقيقة هي الشريعة.

والثانى: فريق الملاحدة الذين لا يجيزون قيام كل واحدة منهما مع الأخرى ويقولون إنه إذا انكشفت الحقيقة ارتفعت الشريعة، وهذا قول القرامطة والشيعة وموسوسيهم (٢).

وإذا كان قد بان لنا من كلام الشيخ زروق والهجويرى : أن الصوفية التزموا بالكتاب والسنة - فأخذوا الإشارة من ظاهر اللفظ وباطن المعنى وأن الظاهر جاء

<sup>(</sup>١) أبو العباس زروق ﴿ قواعد التصوفِ ص٤٧ ط مكتبة الكليات الأزهرية.

<sup>(</sup>٢) الهجويرى اكشف المحجوب، ص٦٢٧ ط المجلس الأعلى بالقاهرة.

تعبيرا عن صحة الحال، والباطن تعبيرا عن إقامة الحال - فإننا نجد أن الاتهام مردود. وذلك:

- أن الصوفية يختلفون عن الباطنية في «السلوك» فقد ثبت أن الصوفية يهتمون بالعلم الظاهر دراسة، ويسيرون عليه طريقا.

«فالأعمال الظاهرة وما يجرى عليها من أعمال ظاهرة، حقيقة باطنة، يتم بها للأعمال الظاهرة معناها، وتؤتى بها ثمارها»(١).

يقول الطوسى: فإذا قلنا: علم الباطن أردنا بذلك علم أعمال الباظن التى هى على الجارحة الباطنة، وهى القلب. كما أنا إذا قلنا: علم الظاهر أشرنا إلى علم الأعمال الظاهرة التى هى على الجوارح الظاهرة، وهى الأعضاء. وقد قال الله تعالى : ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [لقمان: ٢٠] فالنعمة الظاهرة ما أنعم الله تعالى بها على الجوارح الظاهرة من فعل الطاعات، والنعمة الباطنة ما أنعم الله تعالى بها على القلب، ولا يستغنى الظاهر عن الباطن، ولا الباطن عن الظاهر (٢).

وهذا يسوقنا إلى أن ندرك: أنه لا وجه لدعوى المدعين إسقاط التكاليف الظاهرة باعتبار أن المقصود هو الحقيقة من هذه التكاليف وهو ما يكون بالباطن وعلى الباطن، لأن ما في الباطن ثمرة لما في الظاهر وما في الظاهر لا يتم بغير ثمرته الباطنة، ومن تحقق بهما معا قفد وصل إلى حقيقة الشريعة، فلا تفريق عند محققي الصوفية بين ظاهر وباطن أو بين حقيقة وشريعة، ومن زعم أنه يجد في باطنه ما يخالف حكما شرعيا فهو في وهم كبير (٢).

177

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة افى التصوف والأخلاق، ص٧٠ ط دار الطباعة المحمدية.

<sup>(</sup>٢) الطوسى «اللمع» ص٤٤ تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود وطه عبد الباقى سرور ، ط دار الكتب الحديثة.

<sup>(</sup>٣) الدكتور بركة (في التصوف والأخلاق) ص٧٠.

- وأن الصوفية يختلفون عن الباطنية في الغاية، «جيث إن أهل التصوف قصدوا من وراء القول بالظاهر والباطن إلى التكامل الديني والنفسي والروحي، وإلى محاولة التعمق في النصوص وأسرارها أو تجلت غايتهم في تربية الظاهر وتصفية الباطن كما تنقشع الحجب بين السالك وربه ليدرك المعاني الدقيقة، ويستنبط بنور ربه من أسرار الآيات ما يخفي عن الحس والعقل اللذين اجتهدا في ظاهرها»(١).

إذا كان من الواضح أن الصوفية يختلفون عن الباطنية وغيرهم في السلوك والغاية فإن التشابه بين ما وجد عند الصوفية وبين ما وجد عند الباطنية لا يؤدى إلى التطابق سلوكا أو غاية حيث وضحت وجهة الصوفية ونظرتهم إزاء الالتزام بالشرع بداية وشرعا(٢).

ويذكر الدكتور الشاذلى فى رسالته «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة»: أن مثيرى الشبه (٣) جانبهم الصواب فى تحديد اللون والقدر الذى يوجه إليه الاتهام فاعتقادى أنهم عنوا بالصوفية الذين أشبهوا الباطنية فى مزج التصوف بالفلسفة دعاة الإشراق والفيض كابن سبعين والسهروردى المقتول وغيرهما من المتأخرين الذين اهتموا بالكشف وبما وراء الحس (والذين كان سلفهم مخالطين للإسماعيلية المتأخرين ، فأشرب كل واحد من الفريقين مذهب الآخر واختلط كلاسهم وتشابهت عقولهم) - كسما يقول ابن خلدون - والذى يدلنا على ذلك صواحة هو ما وجدناه فى تلبيس إبليس لابن الجوزى، وفى الفتاوى والرسائل والمسائل لابن تيسمية، وفى مدارج السالكين لابس القيم من تقدير شديد للصوفية والمسائل من المعتدلين الذين التزموا الشرع بداية ونهاية مما يقع بأن اللوم انصب على المتفلسفين من الصوفية لا المتشرعين الصادقين (٤).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٩٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٤٥٩.

<sup>(</sup>٣) القائلين بإرجاع آراء الصوفية في الظاهر والباطن إلى ما ورد عند الشيعة.

<sup>(</sup>٤) الدكتور الشاذلي «مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة» ص٤٦٠.

وبعد هذا الذي عرضناه وعرفناه في موضوع «الظاهر والباطن» نجد أنفسنا مع الحكيم الترمذي في رسائله وكتبه، فتعطينا الكلمات أن الشريعة جاءت بتكليف الخلق، وأن الحقيقة جاءت بتعريف الحق وشريعة بلا حقيقة عاطلة، وحقيقة بلا شريعة باطلة. وإننا نفهم في وضوح أن الظاهر والباطن عند الحكيم الترمذي يتصلان اتصالا وثيقا، وبينهما تلازم وارتباط . . فيقول عن الظاهر والباطن: «لا يستغنى أحدهما عن الأخر لأن أحد العلمين بيان الشريعة وهو حجة الله على خلقه والآخر بيان الحقيقة، فعمارة القلب والنفس بهما جميعا، وصلاح ظاهر الدين وقوامه بعلم الشريعة، وصلاح باطنه وقوامه بالعلم الآخر وهو علم الحقيقة» (۱).

فلا يستخنى الباطن عن الظاهر، ولا يستقل الظاهر عن الباطن لأن الظاهر بيان الشريعة وهو حجة الله على خلقه، والباطن بيان الحقيقة.. «وليست المسألة مسألة ظاهرية تنعكس على الجوارح والأعضاء الظاهرة، ولكنها تنبعث أساسا من أعماق البواطن، فما يبدو على الظواهر من أفعال وأقوال ليس إلا ترجمة لما استقر في البواطن من حقائق وأخلاق وما استقر في السرائر حقائق وأخلاق إنما حصله الصوفية بما قاموا به في ظواهرهم من سلوك وإعمال (٢).

فارتباط الظاهر والباطن عند الحكيم الترمذى يبدو قبويا، ولهذا كان عنده: من اتقى بالعلم الظاهر، وأنكر العلم الباطن فهو منافق ومن اتبقى بالعلم الباطن ولم يتعلم العلم البظاهر ليقيم به الشبريعة وأنكرها فهبو زنديق، وليس علمه فى الباطن علما فى الحقيقة، إنما هو وساوس يوحى بها الشيطان إليه»(٣).

أدرك الحكيم الترمذي هذا الارتباط إدراكا واضحا قويا. ولعله ولهذا التلازم كانت أصول السلوك عنده تعتمد على شعب ثلاث هي : «الحق والعدل والصدق».

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب، ص٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) الدكتور بركة (في التصوف والأخلاق) ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص٥٢، ٥٣.

يقول الحكيم: «فإنا وجدنا دين الله عز وجل مبنيا على ثلاثة أركان: على الحق ، والعدل، والصدق. فالحق على الجوارح، والعدل على القلوب، والصدق على العقول، فإذا افتقد الحق من عمل خلفه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلفه الجور، فإذا افتقد الحق منه الصدق خلفه الكذب(١).

فالحق هو على الجوارح لأنه يعنى بالأعمال، وأما العدل فسهو على القلوب لأنه يعنى بالأخلاق، وأما الصدق فهو على العقول لأنه يعنى بالإيمان والاعتقاد وهذه الثلاثة متلازمة متسماسكة. فالجوارح مطالبة بالحق وهو اتباع الشريعة في تعاليهما، والقلوب مطالبة بالعدل وهو اتباع الأخلاق في مثلها، والعقول مطالبة بالصدق وهو ضمن الإيمان (٢).

وقد سبق ونحن نعرض قضية «الظاهر والباطن» وأيها مقدم رتبة وأصالة أن ذكرنا: أن الصوفية يفرقون بين الباطن كموضع للتصديق والقصد والإخلاص وبينه كمحل للواردات ، والباطن بهذا المعنى لابد أن يكون نابعا من السلوك الظاهرى أما الباطن بمعنى العقد الإيمانى والخلو من الرياء والنفاق، فهو بلا شك سابق على كل جانب من جوانب الظاهر.

## أثر الحكيم وآثاره

إن من يبحث عن تراثنا الإسلامى الخالد، وآثار سلفنا الصالح ليقف مبهورا أمام ما قدموه لدينهم، وما بذلوا فى سبيله من جهد وطاقة، وما تركوا لنا من كنوز رائعة، والحكيم الترمذى متعه الله بتبحر ورسوخ فى مختلف العلوم، وقدم ثابت فى العقيدة، فكان له من الدروس والتأليف ما بز به سعة وشمولا، وعمقا وتحقيقا، وتتبعا، واستقصاء، وتنوعا وكثرة.

وإن الدارس لحياة الترمذي وأفكاره، يرى أنه صاحب فكرة واضحة ومنهج محدد، في رسم الصورة المثلى للرقى الإنساني الذي يستطع المؤمن الحق أن يصله،

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ورقة رقم ٢ ، ٣ مخطوط الظاهرية دمشق.

<sup>(</sup>٢) انظر عبد المحسن الحسيني (نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي) ص١٢٨ ، ١٢٩ .

حنى يصير مثلا حيا للخير يمشى بين الناس، ويتحقق ذلك عنده فى درجة الولاية التى خصص لها جانبا كبيرا من كتبه ورسائله يبين خصائصها ودرجاتها ومنابعها، وما يفاض على صاحبها من النور والحكمة اللذين يهبهما الله إياه، وكذلك يتحقق ببلوغ درجة المعرفة التى تصور قمة الكمال الإنسانى بين عباد الله الذين منحهم معرفته والعلم به كذلك فى تصويره للصراع بين العقل والهوى وكيفية التغلب على ذلك حتى ينجو المرء من شرور النفس ومكرها، ثم تصويره للسلوك الإنسانى المستقيم الذى حشد له أمثالا رائعة من مكارم الأخلاق، ونبل الصفات (١).

ويضاف إلى ذلك قدرته على التعمق في المعانى ، والخوض في الدقائق والأسرار، واستنباطاته العميقة، وإشاراته البديعة، ونفحاته الطيبة وأفكاره اللطيفة.

وهذه المثل واللطائف التي تناولها الحكيم بالشرح والتحليل والذكر وبحثها في كتبه ورسائله «جعلت الأبصار تتجه إليه ، وتعكف على آرائه تناقشها وتقبلها أو تردها، وتعتنقها أو ترفضها، بدا ذلك في حياته وبعد مماته»(٢).

أما في حياة الحكيم فإننا نرى أن الدراسة تعطينا أنه كان للحاقدين والحاسدين عليه منهج يقوم على إثارة العامة، وحكام البلاد ليحققوا من وراء ذلك مآرب لهم، ويصلوا إلى أغراض لهم. ونتيجة لهذا المنهج الخطير تعرض الحكيم الترمذي إلى ألسوان من المضايقات والاتهامات والنفي والحيلولة بينه وبين الناس. وكان ذلك حينما بدا الحكيم الترمذي يروض النفس، ويتخذ مجلسا، يلتقي فيه الإخوان السالكون لمدارسة العلم ومذاكراته والدعاء والتضرع. "ويبدو - كما يقول الدكتسور الجيسوشي - إن هذه المجالس كانت تحفل بكثير من إشارات الصوفية ولمحات العارفين في أمور لم يألف الناس الخوض فيها أو تناولها على هذا النحو الذي يطلق فيسه العنان لإشراق النفس، ونور القلب، فيلهم أهله فهما في آية من كتاب الله، أو حديثا من أحاديث رسوله الكريم أو تعليلا لأمر من الأمور التي

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الجيوشي ﴿الحكيم الترمذي دراسة لأثاره وأفكاره، ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) راجع الصدر السابق ص٣٢٨.

كانت مجالا يخوض به الناس في ذلك الوقت وكانت مشار أخذ ورد بين العلماء والباحثين، وتختلف نظرتهم إليها وحكمهم عليها تبعا لاختلاف المنزع والمنهج والقدرة على الاستنتاج والحرية فيه أو تبعا لارتباط الباحث بمنهج معين والسير على منوال خاص لا يحاد عنه في تفسير الأمور وتعليلها وقد أدى هذا الاختلاف في المنهج والقدرة على الاستنتاج إلى أن يتناول بعضهم الحكيم بالنقد والتحريح، وأحيانا بالإيذاء والاتهام بالهوى والبدعة، عما سبب كثيرا من الحزن والألم للشيخ الحكيم المخيم الحكيم.

ويقول فى ذلك الحكيم: «وطلبت من يعيننى فكان يكون لنا اجتماع بالليالى ، نتناظر ونتذاكر وندعو ونتضرع بالأسحار، فأصابتنى غموم من طريق البهتان، وحمل ذلك على غير محمله، وكثرت القالة، وسلط على أشباه ممن ينتحلون العلم يؤذوننى ويرموننى بالهوى والبدعة ويبهتون (٢).

ووصل الأمر بهؤلاء الحاقدين والحاسدين أنهم لم يتورعوا عن الوشاية به، والافتراء عليه. ويصور الحكيم ذلك في قوله: "واشتد البلاء وصار الأمر إلى أن سعى بي إلى والى "بلخ" وورد البلاد من عنده من يبحث عن هذا الأمر، ورفع إليه أن هاهنا من يتكلم في الحب ويفسد الناس، ويبتدع ويدعى النبوة، وتقولوا على ما لم يخطر ببالى قط حتى صرت إلى "بلخ" وكتب على قباله ألا أتكلم في الحب" ("). وقد بلغ الأمر أن أصبح الحكيم "لا يجترئ أن يطلع رأسه" (٤) – على حد تعبيره - خوف امن تشنيع هؤلاء العامة الذين لا يعرفون إلا ظاهرا من العلم. وزاد من الخطورة أن حددت إقامته فلا يتصل بالناس ولا الناس يتصلون به. وكانت هذه الفترة رغم شدة وقعها، كانت بعيدة الأثر في آثاره وأفكاره وسلوكه،

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الجيوشي المسائل المكتوبة، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «بدو شأن أبي عبد الله» ص١٧.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «بدو شأن أبى عبد الله» ص١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٢١.

والحكيم الترمذى: اعتبر هذه الفترة بمشابة تمحيص وامتحان ومحاولة للتغلب على نوازع النفس، وامتلاك زمامها، وإخضاع رغباتها، حتى لا تجمح به أو تستهويه مظاهر العبادة والنسك فتفسد عليه طريقه، وتصرفه عن غايته التى كرس جهوده كلها للوصول إليها. وقد نلمس صدى هذه المجاهدات الدائبة، والمحاولات الشاقة لإخضاع أهواء النفس وامتلاك قيادها فيما كتبه الحكيم شارحا ومفصلا طرق رياضة النفس فى كتابيه المسميان «الرياضة» و«أدب النفس» وفى معالجاته المتكررة فى رسائله الأخرى لألوان الصراع الذى لا يهدأ بين القلب وجنوده من ناحية، وبين النفس وأعوانها من ناحية أخرى ، وتجده منشا فى العديد من كتبه ورسائله حينما يعجلل مكر النفس ويصورها بصورة الوحش المتربص للفرصة يغتنمها ليفتك بفريسته (۱).

وقد نقسل عن الحكيم أنه كان يقول: «ما وضعت حرفا على حرف لينقل عنى، ولا لينسب إلى شيء منه، ولكن كنت إذا اشتد عملى وقسى أتسلى بمصنفاتى»(٢).

ويبدو للباحث في مؤلفات الحكيم، والمستنتج مما كتبه عنه رجال الطبقات والمعاجم أنه كانت في حياة الحكيم فسترات تهدأ العسواصف فيها وتزول الشدة. فينجو منها الحكيم من مؤاخذة حاكم البلاد، ومتابعة المنافسين، ويرى الدكتور الجيوشي: «أنه قد تكون هذه الفترات هي التي كان يزول فيها سلطان بني الصفار عن الإقليم، ومما يؤيد هذا الاستنتاج أن كتب التاريخ تذكر أن كشيرا من الثورات قد قامت في هذه البلاد خلال حكم بني الصفار لها، وأنها كانت تخرج من أيدى ولاتهم إلى حين تعود» (٣).

177

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور الجيوشي امقدمة المسائل المكتوبة، ص١٦.

 <sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص٨، ط نهضة مصر.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الجيوشى «مقدمة المسائل المكتوبة» ص ٢٠.

والحكيم يشير إلى جانب من هذه الفترات في رسالته الخاصة «بدو شأن أبى عبد الله» حيث يقول: «وهاجت بالبلاد فتنة وانتقاض أمر ، حتى هرب جميع من كان يؤذيني ويشنع على في البلاد واتبلوا بالفتنة ووقعوا في الغربة، وخلت البلاد منهم»(۱).

وقد يفهم الباحثون: أن رحلات الحكيم الترمىذي إلى «بلخ» كنت أكثر من مرة، وقد تعددت حسب الاتهامات التي وجهت إليه، وكان نفيه إلى «بلخ» قد بدا باتهامه بالحديث عن الحب وإفساد الناس وهناك موجة من موجات الاضطهاد العنيف أدت إلى نفى الحكيم إلى «بلخ» وكانت شديدة، وقد نقل عن أبى عبد الرحمن السلمى أنه قال: «نفوه - أى الحكيم - من ترمذ، وأخرجوه منها، وشهدوا عليه بالكفر، وذلك بسبب تصنيفه كتاب «ختم الولاية» وكتاب «علل الشريعة» وقالوا أنه يقول: إن للأولياء خاتما، كما أن للأنبياء خاتما، وأنه يفضل الولاية على النبوة، واحتج بقوله عليه الصلاة والسلام: «يغبطهم النبيون والشهداء» وقال: لمو لم يكونوا أفضل منهم لم يغبطوهم ، فجاء إلى بلخ فقبلوه بسبب موافقته إياهم على المذهب (٢).

والسلمى يدافع عن الحكيم ويعتذر عنه: «ببعد فهم الفاهمين» (٣) والسبكى في طبقاته يقول: «ولعل الأمر كما زعم السلمى وإلا فما نظن بمسلم أنه يفضل بشرا غيسر الأنبياء عليهم السلام على الأنبياء (٤). . وذكر الذهبى قضية النفى إلى بلخ والأسباب التى أدت إليها فى تذكرة الحفاظ، وابن حجر فى لسان الميزان، وشارح الرسالة القشيرية (٥).

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذى «بدو شأن أبى عبد الله» ص١٩، ٢٠.

<sup>(</sup>۲) انظر: السبكي «طبقات الشافعية الكبرى» جـ٢ ص٢٤٥ ط الحلبي .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق جـ٢ ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ج٢ ص٢٤٦.

 <sup>(</sup>٥) الذهبي في تذكرة الحفاظ جـ٢ ص٦٤٥، ط الهند وابن حــجر في لسان الميزان جـ٥ ص٣٠٨،
 ط الهند ، والأنصاري في شــرح الرسالة القشيــرية جـ١ ص١٦٤، ط القاهرة، ومن الملاحظ أن

ويعلق الدكتور الجيوشي على هذه الفترة الحرجة في حياة الحكيم فيقول: إنها كانت بمثابة موجات تهيج ثم تهدأ تباعا لارتفاع حرارة الخلاف بينه وبين المدعين للعلم في ترمذ، ورفعهم أمر الخلاف بينهم وبينه إلى الوالى من وقت لأخر، ولا شك أن اضطراب الحياة السياسية كان ينعكس على موقف الحكام منه ويبدو أن فترة الاضطراب السياسي التي كانت تؤدي إلى استبدال الحكام من وقت لأخر أعطته فرصة للتنفس من حين لأخر حتى كانت آخر هذه الموجات حين انحسر حكم بني الصفار عن المنطقة ، واضطر مؤازروهم إلى التوارى أو الفرار، حينئذ توقفت عوامل السعى ضد الحكيم وانتهت هذه الظروف التي امتدت أكثر من عشر سنوات.

لقد وضحت الأمور، وانكشف التآمر، وعرف الزيف الذي لفقه الجاقدون، وتبينت الوشايات التي لاحقت الحكيم، ووقف القوم يحسون بحيلاوة الحديث، وطعم الكلمات فأقبلوا على الحكيم يطلبون الحكمة لتستنير القلوب وتزاحموا على موارد المعرفة، يقول الحكيم الترمذي: «حتى اجتمع الناس ببابي من مشايخ البلد من غير أن أشعر بهم، وقرعوا الباب، فخرجت إليهم فكلموني في القعود لهم وقد كان هؤلاء الأشكان قد قبحوا أمرى عند العامة قبحا كنت أتوهم أنهم السقم أكثرهم، لما كانوا يذيعون هؤلاء على من الكلام القبيح ويشنعون أمري، ويرمونني بالبدعة، من غير أن يكون ذلك من شأني أو توهمته قط ضما زالوا يكلمونني في ذلك حتى أجبتهم إلى القعود، فذكرت لهم من الكلام شيئا كأنه يغترف من البحر فأخذت مني القلوب مأخذا. . واجتمع الناس فلم تحتمل دارى ذلك وامتلأت السكة والمسجد فلم يزالوا بي حتى مدوني «جروني» إلى مسجد. وذهبت تلك الأكاذيب والأقاويل الباطلة، ووقع الناس في التوبة، وظهرت التلامذة وأقبلت الرياسة، والفتن بلوي من الله لعبده، ورجع أولئك الأشكان إلى البلاد بعد ما الرياسة، والفتن بلوي من الله لعبده، ورجع أولئك الأشكان إلى البلاد بعد ما

<sup>=</sup> هؤلاء جميعا نقلوا ما جاء عن نفى الحكيم من كتب السلمى ، وطبيقات الصوفية للسلمى لا يوجد فيها ذلك، ويبدو أن نقل هؤلاء عن كتاب للسلمى لا يزال مفقودا.

قويت وكثرت التلامذة وأخذت القلوب مواعظى ، وتبين لهم أن هذا كان منهم بغيا وحسدا فلم ينفذ لهم بعد ذلك قول وأيسوا..»(١).

ولا شك أن ما نقلناه عن الحكيم محمل بالمعانى الكثيرة والكبيرة، وفيه إشارات لطيفة، والذى يهمنا منه بالدرجة الأولى أثره فى هؤلاء المتعطشين إلى مواعظ الحكيم، المريدين له، الراغبين فى الاستزادة، وبدا ذلك واضحا عندما ذكر لهم الحكيم شيئا من كلامه كانه يغترف من بحر. فأخذت منه القلوب المواعظ والحكمة والمعرفة. وبدا الحكيميون يسلكون طريق الحكيم فكانت الطريقة الحكيمية التى أشار إليها الهجويرى فى كتاب كشف المحجوب حيث قال: «أما الحكيميون فينتمون إلى أبى عبد الله محمد بن على الحكيم الترمذى رضى الله عنه، وبداية كشف مذهبه هى أن تعرف أن لله تعالى أولياء اصطفاهم من الخلق، وقطع هممهم عن المتعلقات، واشتراهم من دعاوى نفوسهم وأهوائهم»(٢).

وما ذكرناه كان بعضا من آثار الحكيم الترمذى التى ظهرت فى حياته «وقد أدى بعضها إلى أن يواجه الحكيم فترة امتحان عسيرة شديدة القسوة على نفسه عتى أنه كان يخشى أن يخرج لئلا تعتدى عليه العامة بما سول لهم خصومه، من منتحلة العلم الذين أحالوا البلاد بالنسبة له جحيما لا يطاق، وعكف الرجل على نفسه يتعهدها بالرياضة والمجاهدة وكان لا يجد وسيلة يمضى بها الوقت إلا اللجوء إلى أوراقه وأقلامه يسجل خواطره ويكتب ما يجول بذهنه من المعانى والأفكار. ولئن كانت هذه الفترة قاسية حقا على نفس الحكيم إلا أنها أثمرت لنا أغلب ما تركه من رسائل ومسائل وكتب، ناقش فيها كثيرا من الآراء والموضوعات» (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي ، «بدو شأن أبي عبد الله» ص ٢٠ ، ٢١.

<sup>(</sup>٢) الهجويرى «كشف المحجوب» الجزء الثاني ص٤٤٢، ط المجلس الأعلى للشنون الإسلامية، ترجمة الدكتورة إسعاد عبد الهادى قنديل.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي وقضايا علم الكلام» منبر الإسلام ع٢ س٣٨، ص٤٠ القاهرة.

على أن ما حدث للحكيم نتيجة لآثاره العلمية كان من علماء الرسوم، الذين اهتموا بالقشور من العلم دون اللباب، فأثاروا العامة والحكام، وكان ما كان المام الباحثون وأصحاب الدعوات والمناهج السلوكية، فقد كان لهم مع الترمذى منهج آخر هدفه عرض الفكرة في هدوء وحكمة، لا يعنيه إلا البحث عن الحقيقة وكيفية الوصول إليها، وقد بدا في أصحاب هذا الاتجاه الأدب الجم، والخلق الرفيع، في حديثهم إلى الترمذى ، ولئن كان الزمن قد عدا إلى رسائلهم إلى الترمذى ، فلم نقف على دقائقها وتفصيلاتها، فإن ردود الترمذى قد تلقى ضوءا على محتويات هذه الرسائل وأفكار أصحابها» (۱).

والرسائل التى جرت بين الحكيم وبين مسريديه والسالكين وشيوخ عسصره والأولياء «تبدو لأول قراءتها إجابة لكتب وصلت إليه من أصحابها يرد عليهم فيها، إما بالإرشاد والتسوجيه، وإما بتبادل النصيحة والتواصى بالحق، وإما بالتصحيح والتقويم لما ورد في كتبهم إليه من أفكار»(٢).

"وكانت القضايا تدور حول أمور تشغل المهتمين بالمعرفة الصوفية والوسائل التى يرونها لتحقيق الصفاء النفسى ، والسمو الروحى ، واكتساب المعرفة، التى تقرب السالك من الله سبحانه، وتفتح الطريق أمامه للترقى فى منازل القرب التى لا يدنو منها إلا من تسلح بصفاء النفس، ونقاء القلب، واستقامة السلوك، وشفافية الروح»(٣).

وفى رسائله كان الحكيم يناقش كمثيرا من القضايا والمسائل التمى كانت مثار جدل ونقاش فى عصيره، بينه وبين من يكتبون إليه.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره» ص٣٢٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «خمس رسائل من الحكيم الترمذي ، أصول الدين ص٧٧٧ ، القاهرة.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور الجيوشى «رسائل الحكيم الترمذي» منبر الإسلام ع ٨ س٠٤ ص٤٠.

ومن هذه الرسائل رسائل خمس<sup>(۱)</sup>. «حققها الدكتور عبد الفتاح بركة كذلك حققها فضيلة الدكتور الجيوشي»<sup>(۲)</sup>.

-رسالة عنبوانها: «جواب كتاب من الري» وفي هذه الرسالة يرد الحكيم على ما أبداه صاحب الكتاب من شوق إليه.

- ورسالة عنوانها: إلى ابن سعيد النيسابورى (٣)، وهو أحد ثلاثة من رجال الطبقة الأولى من شيوخ الملامسية: أبو حفص النيسابورى وأبو صالح حمدون القصار النيسابورى ، وأبو عثمان سعيد النيسابورى (٣). والملامتية فرقة صوفية ظهرت فى النصف الثانى من القرن الثالث الهجرى بمدينة نيسابور «بخراسان» أطلق عليها اسم «الملامتية أو الملامية أسسها رجال من أصدق رجال الطريق فى ذلك القرن الذى امتاز فى تاريخ التصوف الإسلامى بالورع والتقوى الحقيقيين، كما امتاز بقوة العاطفة الدينية وجهاد النفس العنعيف ومحاربتها ومحاسبتها على كل ما فرط منها وما يحتمل أن يفرط منها - ومسلك الملامتية مسلك عملى من أوله إلى أخره، ومجموعة من الآداب يقصد بها إلى مجاهدة النفس ورياضتها، مجاهدة ورياضة تؤديان بالسالك إلى إنكار الذات ومحو علائم الغرور الإنساني (١٤).

ومثل هذا المنهج يقتضى منهم أن تكون معظم تعليماتهم متجهة إلى التضييق على النفس وذلك عن طريق النهى المستمر، والمنع المستمر، والاتهام المستمر، ولاشك - كما يقول الدكتور بركة - أن هذا إغراق قد يبدو في نظر البعض مغالاة لا مبرر لها، كما يبدو الاستخراق فيه صارفا عن الاستشراق إلى آفاق أعلى

\VV -----

<sup>(</sup>۱) انظر الدكتور بركة «رسائل خمس للحكيم الترمذي» مجلة كلية أصول الدين ع ۱ ص٢٧٧- ٣٢٩، القاهرة.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور الجيوشي «مجلة منبر الإسلام» العدد ٨ ، ٩ من السنة ٤٠.

<sup>(</sup>٣) أبو عثمان سعيد بن إسماعيل الحيرى الذي كتب إليه الحكيم هذه الرسالة فقد ولد بالري ونشأ بها ثم رحل إلى نيسابور فاتخذها سكنا حتى توفى لثلاث عشرة ليلة بقين من ربيع الآخر سنة ثمان وتسعين وماثتين انظر الدكتور الجيوشي منبر الإسلام ص٤٠ ع ٩ ص ٤٣.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور أبو العلا عفيفي \* الملامتية والصوفية " ص ٣ ط الحلبي ١٣٦٤ هـ.

وأوسع، وهذا ما نلاحظه في كتباب الحكيم الترمذي إلى أبي سعيد، فعلى الرغم من اتفاق الحكيم مع الملامئية في نظرته المبدئية إلى النفس واتهامها ومن كونه ذا مذهب في رياضتها وتأديبها، إلا أنه لا يقبل نظرة الملامئية التي تحسصر المريد في هذا المنهج وحده، فتصرفه عن منهج آخر يتكامل معه (١).

- ورسالتين تحمل كل منهما عنوان: «إلى محمد بن الفضل» وهو من كبار شيوخ الملامئية وقد كانت صلته بالحكيم الترمذى - على ما تدل عليه هذه الرسائل، وعلى ما ترشد إليه كتب الطبقات والتراجم - صلة وثيقة»(٢).

- ورسالة كانت إلى بعض إخوانه دون تعيين عنوانها: "إلى بعض إخوانه" وجاء في مقدمتها: "وأجاب أبو عبد الله رحمة الله عليه بعض إخوانه عن كتاب كتب إليه" (٣).. وهناك رسائل أخرى كثيرة منها:

- رسالة عنوانها: المسائل التي سأل عنها أهل سرخس أو بيان أدب المريدين وجاء في مقدمتها: «أما بعد فقد فهمت مسائلك وما سألت من شأن المريد، وما الذي ينفعه ويضره في سيره إلى الله تعالى، وكيف ينبغي أن يكون مبتدأ أمره»(٤).

- ورسالة عنوانها: «كيفية السلوك إلى رب العالمين» وهذه الرسالة كانت ردا على سؤال وجهه إلى الحكيم الترمذى أحد الأولياء الكرام، الأصفياء للحكيم، يقول فيها الحكيم: «أجبت سؤالك أيها الولى الكريم، والصفى الحميم، في كيفية السلوك إلى رب العالمين، والوصول إلى حضرته، والرجوع من عنده إلى خلقه»(٥).

<sup>(</sup>۱) راجع الدكتور بركة (إسائل خمس للحكيم الترمذي ، مجلة كلية أصول الدين ع ١ ص٢٨٣٠، ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٣٢٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «آداب المريدين» ص٣٣، ط مطبعة السعادة تحقيق الدكتور بركة.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ورقة ١٤٦ ، مخطوط بشمال المغرب.

- ورسالة عنوانها: «رسالة إلى بعض إخوانه» فيها: «وأجاب أبو عبد الله رحمة الله عليه بعض إخوانه عن كتاب كتبه إليه»(١).

- ورسالة عنوانها: «مكر النفس»(٢).. إلى غير ذلك من رسائل جاءت ردا عن استفسار ، أو جوابا عن مسألة من مسائل السلوك والمعرفة كان أثارها السائلون من أهل العلم والطريق، وبعثوا بها من الأقاليم المجاورة إلى الحكيم الترمذى . .

وإذا كان لبعض الأثمة أن يعلو شانهم ، ويتألق سناهم، وتبقى على الأيام ذكراهم بما صنفسوا من الكتب أو خلفوا من الآثار، فإن الحكيم الترمذى علم من الأعلام، تشبع من الثقافة الإسلامية وكتاب الله وسنة الرسول على عملا وسلوكا، وتجربة وطريقا. فأهله ذلك للتصنيف ، واجتمع له من المؤلفات ما لم يجتمع لغيره من الأفذاذ، وترك للتراث الإسلامي ما يزيد على ستين كتابا وأكثر من مائتي رسالة.

ولا شك أن مؤلفات الحكيم كانت ذات تأثير فيمن كانوا حوله من شيوخ أو مريدين يحملون ذكره وتوجيهاته. وقد وجدت جماعة من المشتغلين بالمتصوف عالجت قضية الولاية والأولياء على ضوء ما شرحه وأصله الحكيم في كتاب "ختم الأولياء" وكتاب "علم الأولياء" وما اتصل بهذا الموضوع في سائر كتبه ورسائله، "حتى أن هذه الجماعة السالكة في الطريق كونت تيارا معينا دعا رجلا مثل الهجويري أن يعتبر "الحكميين" إحدى فرق عشر ارتضاها وشرح مبادئها بجانب الجماعات الأخرى التي اعتنق كل منها فكر شيخ من شيوخ الصوفية الكبار وسار على مبادئها» (").

فرأى الحكيم في الولاية والأولياء - مما سنعرض له بالتفصيل فيما بعد - وما يلحق بذلك، كان رأى أتباعه ، ومنهجا لهم، أما تأثير الحكيم فيمن أتى بعده

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (المسائل المكتوبة) ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) حيقق هذه الرسالة الدكتور بركة ونشرها في المجلد العشيرين من مجلة معهد المخطوطات العربية، كما وضعيها ضمن كتابه «في التصوف والأخيلاق» ط دار الطباعة المحمدية وكذلك حققها الدكتور الجيوشي ونشرها في كتاب «المسائل المكتوبة» ص١٢٧.

<sup>(</sup>٣) الدكتور الجيوشي مقدمة كتاب «معرفة الأسرار» للحكيم ص٢٠.

من رجال التصوف والعلماء فقد كان - كما يذكر الدكتور الجيوشى - «أوسع مدى ووضوحا وإن لم تتناوله كتب التراجم تناولا كافيا، ولكن هذا الأثر يدركه الدارس بوضوح فى أفكار المصوفية والمفكرين عامة على مر العصور بعده، وذلك عن طريق كتبه ورسائله التى كانت مستداولة بتتابع الناس على نسخها حتى القرن الماضى الماضى الماضى أن يتتبع أفكار المتصوفة، ويكشف بالقراءة ما كتبوه جميعا ليتبين أثر الحكيم فى أفكار الصوفية، ومع كل هذا فإن المتتبع لبعض الموضوعات التى أصل أصولها الحكيم، يدرك بوضوح تأثيرها فيمن تناول هذه الأمور.

ومن هؤلاء العلماء الذين أخذوا من الحكيم وتأثروا به حجة الإسلام الغزالى انتفع فإن البحث في كتابه «الحكيم الترمذي» الأكياس والمغترين يدرك أن الغزالى انتفع بهذا الكتاب في كتابه: «إحياء علوم الدين» وبخاصة في ربع المهلكات، وما كتبه الغزالي عن العلم والعقل والنفس والروح والقلب وجنوده استمده من مؤلفات الحكيم الترمذي «بيان العلم» و«أنواع العلوم» ، و«الأعضاء والنفس» (٢) وكتاب «الفروق ومنع الترادف» للحكيم، يتأثر به ابن القيم في كتابه «الروح» فقد انتفع بما كتبه الحكيم في كتاب «الفروق» واقرأ في كتابه «الروح» لابن القيم: فصل في الفرق بين المهابة والكبر (٢)، وقارن بينه وبين ما كتبه الحكيم في كتاب «الفروق ومنع الترادف» فصل بين المهابة والكبر (٤)، نجد أن الصلة واضحة والتأثير عميق.

ومن الذين أخذوا عن الحكيم الشيخ ضياء الدين عمار بن محمد بن عمار البدليسى المتوفى سنة ٩٠٠ للهجرة حيث إن كتبابه «بهجة الطائفة بالله العارفة» فيه الكثير من كتباب «ختم الأولياء» للحكيم الترمذى ، لاسيما في الفصول الأخيرة من تأليفه (٥).

<sup>(</sup>۱) الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره» ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور الجيوشي ، مقدمة المسائل المكتوبة ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) راجع ابن القيم «الروح» ص٣٧٦، ط مكتبة نصير.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» مخطوط ورقة رقم ٢٠٠ مكتبة الإسكندرية.

<sup>(</sup>٥) راجع الدكتور عثمان يحيى «ختم الأولياء» ص٣٨.

وعبد الرحمن الجامى يذكر فى «نفحات الإنسان» «أن بهاء الدين نقشبندى مؤسس طريقة النقشبندية قد استفاد من الحكيم الترمذي وكتبه»(١).

وقد تأثر ابن عربى بالحكيم الترمذى فى حديثه عن الولاية والأولياء ونجد ذلك واضحا فينما جاء فى «الفتوحات المكية» وقد أجاب ابن عربى عن مائة وخمسة وخمسين سؤالا كان الترمذى قد طرحها فى كتابه «ختم الأولياء»(٢) وأجاب عنها ابن عربى فى فتوحاته (٣)، وأفرد للإجابة عنها مؤلفا خاصا سماه «القسطاس المستقيم فيما سأل عنه الترمذى الحكيم»(٤).

وقد نستفید من البحوث أن ابن عربی تأثر بالحکیم الترمندی فی مواضیع أخری غیر الولایة والأولیاء، ویظهر ذلك الآثر فی کتاب «التدبیرات الإلهیة فی اصلاح المملکة الإنسانیة» حیث یری ابن عبربی: «أن القلب هو قاعدة المملکة الإنسانیة وأن العقل هو وزیرها الذی لابد أن یتوفر له مجموعة من الأخلاق والصفات حتی یتسنی له القیام علی تدبیر شئون المملکة بکفاءة وحزم»(٥). وهذه الصفات والأخلاق هی التی دعاها الحکیم الترمذی أعوانا للعقل فی بسط سلطانه علی نواحی المملکة(٢).

والباحث في كتباب «الإتقان في علوم القرآن» للسيوطي يجد أن السيوطي تأثر بالحكيم الترمذي في بعض ما عالجه وعرضه في الإتقبان. ومن ذلك ما جاء تحت عنوان: «قاعدة في الألفاظ يظن بها الترادف وليست منه»(٧) فإن ما جاء تحت هذا العنوان يستمد جذوره من كتاب «الفروق ومنع الترادف» للحكيم الترمذي.

<sup>(</sup>١) انظر نور الدين عبد الرحمن بن أحمد الجامى انفحات الإنس من حضرات القدس ا ص١٣٢ ط كلكتة ١٨٥٨م.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «ختم الأولياء» الفصل الرابع المسائل الروحانية ص١٤٢ - ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) وقد الحقه الدكتور عشمان يحيى بأسئلة الحكيم في كتاب الحيم الأولياء الم ١٤٢٠ - ٣٢٦ بالهامش.

<sup>(</sup>٤) انظر المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) نقلا عن الدكتور الجيوشي في كتاب «الحكيم الترمذي» ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٧) جلال الدين الـسيوطى «الإتقان في علوم القرآن» جـ٢ ص ٣٦٣- ٣٦٩ ، ط الهميشة المصرية العامة ١٩٧٤م.

وفى موضع آخر من كتاب «الإتقان» تحت عنوان «معرفة الوجوه والنظائر»(١) نلاحظ أن السيسوطى استقى ما أراد أن يضعه من كتاب «تحصسيل نظائر القرآن»(٢) للحكيم الترمذى .

وقد يصل الباحث إلى معرفة كثير من العلماء تأثروا بالحكيم الترمذى وأخذوا من كتبه ويذكر الدكتور نقولاهير: «أن تأثير الترمذى على الصوفية بعده عن طريق مؤلفاته أوضح من تأثيره عليها بوساطة مريديه وتلاميذه فإن كثرة استنساخ كتبه حتى إلى عهد قريب تقوم شاهدا على ما لقيته عند الناس من استحسان ورواج»(٣).

ويؤكد محقق كتاب ختم الأولياء الدكتور عثمان يحيى : «أن تأثير حكيم ترمذ في البيئة العلمية الإسلامية كان بوساطة كتبه ورسائله العديدة التي حفظ الزمن القسم الأعظم منها لحسن الحظ، وأن بقاء أكثر مؤلفات الشيخ الترمذي في دور المكاتب أن في الشرق أو في الغرب لدليل بارز على عناية العلماء البالغة بها، وشيوعها في الأوساط الإسلامية المختلفة»(٤).

وأستاذنا الدكتور عبد الفتاح بركة يقول: «وإذا كنا لا نعرف مراحل الرحلة الطويلة التى قطعتها كتبه حتى وصلت إلينا ومدى تغلغلها وتأثيرها فإنه قد أصبح من المؤكد أنها تعتبر من أمهات الكتب الصوفية التى يرجع إليها، ويعتمد عليها»(٥).

ويصف أبو الفرج بن الجورى أحد كتب الحسكيم فيقول: "وقد صنف لهم - الصوفية - أبو عبد الله محمد بن على الترمذى كتابا سماه "رياضة النفوس" قال فهه... "(٦).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، جدر ص ١٤٤ -١٥٥٠ .

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي ، اتحصيل نظائر القرآن، تحقيق الأستاذ حسني نصر زيدان.

<sup>(</sup>٣) الدكتور نقولا هير مقدمة بيان «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص١٢.

<sup>(</sup>٤) الدكتور عثمان يحيى مقدمة اختم الأولياء؛ ص٣٨.

<sup>(</sup>٥) الدكتور بركة ٩ الحكيم الترمذى ونظريته فى الولاية، جـ١ ص١٩٩٠.

<sup>(</sup>٦) ابن الجوزى اللبيس إبليس، ص ٢١٠ ، ط إدارة الطباعة المنيرية.

فالحكيم الـترمذي عـلامة واسع الاطلاع، يكاد يكون صـاحب مذهب وهو غزير الإنتاج، ومرجع نفيس، وكتبه كان لها دورها»(١).

وقد أثرت كتبه في ابن القيم ، وابن عربي، والغزالي ، والسيوطي والبدليسي ، وبهاء التصوف ورجال الطريق.

وقد كانت كتب الحكيم الترمذى - كما يقول الدكتور بركة-: تحظى بتقدير عميق في المدرسة الشاذلية التي أسسها أبو الحسن الشاذلي المتوفى سنة ٢٥٦هـ والتي لا تزال حية إلى الآن؛ فقد كان الشاذلي يعقد ميعادا لدراسة كتابه «ختم الأولياء» وقد بلغ من اهتمام شيوخ هذه المدرسة بهذه الدروس أن كان أبو العباس المرسى يحرص كل الحرص على حضورها، وحينما يكون على سفر فإنه يلتمس كل وسيلة تمكنه من حضورها في ميعادها، كما كان ابن عطاء الله السكندري يروى عنه في تآليفه التي تعتبر أساسا في كتب المدرسة الشاذلية، وقد بلغ من تقديره في هذه المدرسة أنهم كانوا يطلقون عليه لقب «الإمام الرباني»(٢).

ولعل ما يذكر : أنه ليس من مهمتنا أن نسترسل في ذكر الأمثلة والكتب والطرق الصوفية التي تأثرت بالحكيم الترمذي وأخذت من مؤلفاته لأن ذلك خارج عن حدود هذه الرسالة.

وقد رأينا أن علماء المعاجم والطبقات - الذين وضعوا الكلمات في مواضعها وكانوا أدرى بسير العلماء ، وأعرف بمكانتهم ومنزلتهم - ورد في كتبهم ومؤلفاتهم ما يوحي بأن الحكيم الترمذي كان يتمتع بالتقدير والإجلال لما توفر له من علم ودين بين شيوخ التصوف والعلماء المعاصرين له والذين جاءوا بعده وهذا هو أبو بكر محمد الكلاباذي المتوفى سنة ٠٨٥هـ يذكر الحكيم في الباب الرابع من كتابه «التعرف لمذهب أهل التصوف» فيمن صنف في المعاملات، ويعتبره أحد

<sup>(</sup>١) المستشرق ماسنيون «دراسات في التصوف الإسلامي» ص٢٨٧ ، ٢٩٤ ط باريس ١٩٥٤م.

<sup>(</sup>۲) الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية » جــ ١٩٩٥ .

الإعلام المسهورين، المسهود لهم بالفضل، الذين جمعوا علوم المواريث والاكتساب، سمعوا الحديث وجمعوا الفقه، والكلام، واللغة، وعلم القرآن، تشهد بذلك كتبهم ومصنفاتهم (١).

ويذكره السلمى المتـوفى سنة ٤١٢هـ فى طبقات الصـوفية فيـقول: «هو من كبار مشايخ خراسان، وله التصانيف المشهورة»(٢).

وأبو نعيم الأصباني المتوفى سنة ٤٣٠هـ يذكره في «حلية الأولياء» بقوله: «إنه مستقيم الطريقة يرد على المرجئة وغيرها من المخالفين، تابع للآثار، وله التصانيف المشهورة»(٣).

وقال عنه القشيرى المتوفى سنة ٤٦٥هـ فى «الرسالة القشيرية» بأنه من كبار الشيوخ وله تصانيف فى علوم القوم»(٤).

والهجويرى المتوفى سنة ٧٠٠هـ تقريبا فى «كشف المحسجوب» يقول عنه : «ومنهم الشيخ ذو الخطر، والغنى عن أوصاف البشر أبو عبد الله محمد بن على الترمذى رضى الله عنه، كان كاملا وإماما فى فنون العلم ومن الشيخ المحتشمين، وله تصانيف كثيرة طيبة، وكرامات مشهورة مثل كتاب «ختم الولاية» وكتاب النهج وكتاب نوادر الأصول، وقد عمل كتبا أخرى كثيرة غير هذه، وهو معظم لدى جدا لأن قلبى صيد له، وكان شيخى يقول: محمد در يتيم إذ لا قرين له فى العالم كله، وله كتب فى علوم الظاهر وإسناد عال فى الأحاديث، وكان قد بدأ تفسيرا فلم يف العمر بإتمامه، وهو منتشر بين أهل العلم بالقدر إلى عمله»(٥).

<sup>(</sup>١) الكلاباذي «التعرف لمناهب أهل التُصوف» ص٤٧ تحقيق النواوي ، ط كليات الأزهر.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن السلمى اطبقات الصوفية ع ٥١٥، ط الشعب.

<sup>(</sup>٣) أبو نعيم الأصبهاني احلية الأولياء؛ جـ١ ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٤) القشيري «الرسالة القشيرية» ص٢٢ ط ، دار الكتاب العربي .

<sup>(</sup>٥) الهجويري جدا ص٣٥٣.

والإمام الشعرانى يذكره في «الطبقات الكبرى» فيقول عنه: «له التصانيف المشهورة»(١).

وقال عنه السبكى فى طبقات الشافعية: المحدث الزاهد أبو الله الترمذى الصوفى صاحب التصانيف(٢).

وذكره ابن حجر في لسان الميزان بقوله: إنه كان أماما من أثمة المسلمين له المصنفات الكبار في أصول الدين ومعانى الحديث وقد لقى الأثمة الكبار (٣).

والذهبي في تذكره الحفاظ يقول عنه: الزاهد الحافظ المؤذن صاحب التصانيف<sup>(٤)</sup>.

والشيخ زكريا الأنصارى يقول عن الحكيم في النتائج الأفكار القدسية شرح الرسالة القشيرية: إنه الصوفي صاحب التصانيف المشهورة اشتهر بملازمة العبادة بين العباد، وتفرد من بين الصوفية بكثرة الرواية وعلو الإسناد، ناسك سلك طريق القوم وصل التهجد وهجر النوم، رحل في طلب الحديث والعلم، وتلفح بمروط التسقوى والحلم، لقى الأكبابر وأخذ عن أرباب المحابر، ومع ذلك كان صدرا معظما، وصوفيا محدثا مفخما، كثير الكيس واللطافة، غزير المعارف التي تحف أخلاقه وأعطافه تحلى بعقوده جيد زمانه، وتأرجت الأرض بعرف عرفانه، سمع الكثير من الحديث بالعراق وغيره، وهو من أقران البخارى . . ثم ينقل عن ابن عطاء الله قوله، كان الشاذلي والمرسى يعظمانه جدا ولكلامه عندهما الحظوة التامة ويقولان هو أحد الأوتاد الأربعة فلا تلتفت لخرافات بعض المجازفين بمن طعن فيه(٥).

<sup>(</sup>١) الشعراني «الطبقات الكبرى» جـ١ ص٧٨ ، ط صبيح.

۲۲) السبكي (طبقات الشافعية) جـ ۲ ص ۲٤٥.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر السان الميزان» جـ ٢ ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) الذهبي الذكرة الحفاظ، جـ ١ ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>٥) الشيخ زكريا الأنصارى «نتائج الأفكار القدسية في بيان معاني الرسمالة القشيرية» جـ ا ص١٦٤ ط بولاق ١٢٩٠هـ.

وابن الجوزى في "صفة الصفوة" يقول عنه: «أنه من كبار مشايخ خراسان له التصانيف المشهورة" (١).

وذكره بكل تقدير وإجلال كثير من المؤرخين كالجامى المرفى سنة ۱۹۸هـ(۱) والمناوى المتوفى سنة ۱۰۵۱هـ(۱) وطاش كبرى والمناوى المتوفى سنة ۱۰۵۱هـ(۱) وطاش كبرى زاده (۱۰۵)، وخير الدين الزركلى (۱). وابن تيمية حينما يناقش فكرة خـتم الأولياء يعرض للتـرمذى ولا يرضى رأيه فى ختم الأولياء ، إلا أنه يعرف للرجل حـقه ومكانته، ويثنى على كثير مما كتبه»(۷).

ويذكر العطار في "تذكرة الأولياء" بقوله: "السليم السنة، عظيم الملة، مجتهد الأولياء، منفرد الأصفياء، حرم القدس، شيخ الوقت محمد بن على الترمذي رحمة الله عليه، المحتشم بين الشيوخ ، المحترم بين أهل الولاية، الداعي بكل اللغات، الشارح لمعاني الأحاديث والآيات، كان آية من شرح المعاني والثقة في الأحاديث ورواية الأخبار والأعجوبة في بيان المعارف والحقائق الكاملة القبول، العظيم الشفقة العجيب الحلم، العالى الخلق، صاحب الرياضات والكرامات، الكامل في فنون العلم، والمجتهد في الشريعة والطريقة، اقتدى به جماعة من أهل ترمذ، ومذهبه في العلم أنه عالم رباني ، وهو حكيم الأمة وليس بمقلد لأحد،

1/17

<sup>(</sup>١) ابن الجوزى اصفة الصفوة، جـ٣ ص١٤١ ط حيدرآباد ١٣٥٥هـ.

<sup>(</sup>٢) نور الدين عبد الرحمن الجامى «نفحات الأنس من حضرات القدس» ص١٣١ ط كلكتة ١٨٥٨م.

<sup>(</sup>٣) عبيد الرؤوف المناوى ( الكواكب الدرية في تراجيم السادة الصوفيية » ص٢١٢ و ٢١٢ ومن المخطوط رقم ٢٤٩ من مجموعة يهودا بجامعة برنستون نقيلا من كتاب (بيان الفيرق – المقدمة ص١٠٠).

<sup>(</sup>٤) دارشكوه (سفينة الأولياء) مخطوط ق٨٥ ط.

<sup>(</sup>٥) طاش كبرى زادة امفتاح السعادة عبد ص١٧١ ط حيدرآباد الهند.

<sup>(</sup>٦) خير الدين الزركلي «الأعلام» ، جـ٧ ص١٥٦ الطبعة الثانية

<sup>(</sup>٧) ابن تيمية «حقيقة مذهب الاتحاديين» ص٥٩- ٦٠ ط رشيد رضا نقلا عن الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره» ص٣٣٩.

لأنه صاحب الكشف والأسرار والغاية في الحكمة، ولهذا سموه حكيم الأولياء (١).

وصاحب «كنور الأولياء» يقول عنه: « من كبار المشايخ، وهو مجتهد في الشريعة والطريقة، وله مصنفات فيهما، ولم يقلد أحدا، كان أعجوبة الدهر في الكمالات العلمية والعملية، وكان لا يتكلم إلا بالحكمة ولذا يقال له حكيم الأولياء»(٢).

وابن حجر العسقلاني المتوفى سنة ١٩٨٨ يذكر أن ابين النجار المتوفى سنة ١٩٣٨ برجم له في تاريخه قبأنه كان إماما من أثمة المسلمين له المصنفات الكبار في أصول الدين ومعاني الحديث وقد لقى الأثمة الكبار (٣) . . ويذكر ابن حجر ما قاله القشيري والسلمي – مما سبق أن ذكرناه – كما ذكر كلام القاضى ابن العديم ورد عليه إيراده له فقال: «وذكره القاضى كمال الدين بن العديم صاحب تاريخ حلب في جزء له سماه «الملحة في الرد على أبي طلحة » قال فيه: «وهذا الحكيم الترمذي لم يكن من أهل الحديث، ولا رواية له، ولا أعلم له نظرا فيه، وصناعة ، الترمذي لم يكن من أهل الحديث، ولا رواية له ولا أعلم له نظرا فيه، وصناعة ، المنامضة والحقائق، حتى خرج في ذلك عن قاعدة الفقهاء واستحق الطعن عليه بذلك والإزراء، وطعن عليه أثمة الفقهاء والصوفية وأخرجوه بذلك عن السيرة المرضية، وقالوا: إنه أدخل في علم الشريعة ما فارق به الجماعة وملا كتبه الفظيعة بالأحاديث الموضوعة، وحشاها بالأخبار التي يست بمروية ولا مسموعة، وعلل بالأحاديث الموضوعة، وحشاها بالأخبار التي يست بمروية ولا مسموعة، وعلل فيها جميع الأمور الشرعية التي لا يعقل معناها يعلل ما أضعفها وما أوهاها »... فيها جميع الأمور الشرعية التي لا يعقل معناها يعلل ما أضعفها وما أوهاها »...

<sup>(</sup>١) فريد الدين العطار «تذكرة الأولياء» جـ١ ص٩١، نقلا عن الدكـتور الجيوشي «الحكيم الترمذي» ص٩٤١.

<sup>(</sup>٢) اليافعي «كنوز الأولياء ورموز الأصفياء» ورقة ٨٤ مخطوط الظاهرة.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر (لسان الميزان) جـ٥ ص٣٠٨.

عن الأثمة أنهم طعنوا فيه لما ذكرته ولم أقف لهذا الرجل على جلالته على ترجمة شافية»(١).

وجدير بالذكر ما يروى ياقوت في «معجم الأدباء» من أن عمم كمال الدين ابن العديم، وهو جمال الدين محمد بن هبة الله بن محمد بن هبة الله، كان أحد الأولياء العباد، وأرباب الرياضة والاجتهاد، وأنه شغف بتصانيف أبي عبد الله محمد بن على الحكيم الترمذي ، فجمع معظم تصانيفه عنده، وكتب بعضها بخطه» (٢).

وأن الإنسان ليقف أمام ما قاله كمال الدين بن العديم في الحكيم الترمذي طويلا، لأن ابن العديم مؤرخ، أراد أن يحاكي مؤرخ الشام ابن عساكر، فعكف على النقول دون تمحيص، ويبدو أن ابن العديم لم يكن مقتنعا كل القناعة بما وضعه عن الحكيم الترمذي ولذلك قال: "وطعن عليه وقالوا" فلم يقل هو، ولم يطعن هو، وإنما الذي طعن هم الفقهاء الذين تسببوا في نفى الحكيم إلى "بلخ". ولا مانع من أن يكون هذا الكلام مدسوس على ابن العديم وقد يؤيد هذا "ما صرح به عدد من المؤرخين المتأخرين من أن ابن العديم لم ينه تأليف كتابه "بغية الطلب في تاريخ حلب" وإنما مسودته فقط"(").

<sup>(</sup>١) ابن حجر السان الميزان، جـ٥ ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٢) المستشرق نقولا هير «بيان الطرق» هامش ص٩.

<sup>(</sup>٣) الدكتور سهيل زكار «ابن العديم مؤرخ حلب وبلاد الشام» نهج الإسلام س٣ ع١٢ ص٦٤ وزارة الأوقاف سوريا، ١٤٠٣هـ.

## الباب الثاني

(أسس السلوك ووسائله عند الحكيم ومنهجه فيها)

الفصل الأول: السلوك وعلاقته بالسنة عند الحكيم الفصل الثانى: أصول السلوك وارتباطها بقوى الإنسان الفصل الثالث: المريد ووسائل السلوك الفصل الرابع: مراتب السالكين ومقاماتهم وأحوالهم

# الفصل الأول

## السلوك وعلاقته بالسنة عند الحكيم

- السلوك دراسة وتحليل.
- الحكيم والسنة النبوية.

### السلوك: دراسة وتحليل

السلوك: السيرة والمذهب، والاتجاه، تقول: فلان حسن السلوك أو سيئ السلوك(١).

والسلوك: النفاذ في الطريق، يقال: سلكت الطريق، وسلكت كذا في طريقه (٢).

والسالك من سلك، وقد وردت فى قول عالى : ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهُدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً ﴾ [طه: ٥٢]. كما يقال: سلك الطريق يسلك سلوكا أى دخل وذهب فيها.

ويستعبر الصوفية هذا المعنى ، وهو لفظ السالك إلى الله لأنه يسلك الطريق للحق، تصديقًا لقوله تعالى : ﴿ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجًا ﴿ ﴾ [نوح]. وقوله تعالى : ﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاً ﴾ [النحل: ٦٩]. . فالسلك في الطريق الصوفي هو العهد الذي تاب عن هوى نفسه وشهوتها، واستقام في طريق الحق بالمجاهدة، والطاعة والإخلاص، كما يقول الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربى : «هو الذي مشى على المقامات بحاله، لا بعلمه فكان العلم عينا» (٣) أي أسقط التدبير مع الله وتوكل عليه بالكلية، فقذف الله نورا في قلبه، وعلما إلهاميا فصار من أصحاب المقامات لمواهبه، وصفاء سريرته، وليس من طريق التحصيل والنظر والدراسة، حتى أصبح علمه كشفا وفتحا (٤).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور جميل نصليبا «المعجُم الفلسفي» المجلد الأول ٦٧١ ، ط دار الكتاب اللبناني .

<sup>(</sup>٢) راجع الفيروزآبادي «بصائر ذوي التسميلية» المجلد ٣ ص٢٤٩ ط المجلس الأعلى للششون الإسلامية.

<sup>(</sup>٣) الإمام ابن عربي «رسائل ابن عربي» جـ٢ ص٢.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور الشرقاوى «الفاظ الصوفية» ص١٩٣ ، ١٩٤ ، الطبعة الشانية، دار المعرفة الإسكندرية.

فالإسلام الحنيف قد حرص على إحاطة الإنسان بمناعات عقدية وخلقية وتربوية، تحول دون أن يتأثر هذا الإنسان بالمغريات أو التيارات التي تنال من كرامته، أو تحط من مكانته.

كما زود الإسلام الإنسان بمضادات ذات قيم فعالة، تعالج ما قد يبتلى به من إصابات سلوكية تؤدى به إلى الهاوية، أو تنجم عنها أعراض وخيمة؛ ذلك لأن في الإنسان، «قابلية التأثر» وهو يملك «القدرة على التأثير» فكان لابد من صيانة قابلية التأثير لديه، لكى لا يكون مجالا رحبا للمؤثرات الخارجية المنافية للفطرة السليمة، والذوق الرفيع والكمالات الإنسانية، ولأن الإنسان يملك القدرة على التأثير فيما حوله أصبح من الضرورى أن يظل هذا الإنسان سليما لتظل تأثيراته سليمة وصحيحة.

فالنظرة الشمولية التي يرتكز عليها الفكر الإسلامي في تقويم السلوك الإنساني تقرر: أن هذا السلوك ينعكس لا على حياة الإنسان نفسه فحسب، بل على الموجودات كافة بشكل مباشر أو غير مباشر إذ ما من طاقة إلا ولها أثر لذلك اهتم المنهج الإسلامي بالسلوك باعتباره العامل الحاسم، يقول الدكتور بركة: "والإسلام يعتمد في توجيه السلوك البشري على موضوعية الأخلاق وفطرية البصيرة التي تدركها في بساطة ونقاء، وفي الموقت نفسه تزود الإنسان بالطاقة والقدرة وتنفخ فيه العزيمة والإرادة للوفاء بمقتضياتها، وتتدخل في الأحوال التي تلبس فيها الأمور على هذه البصيرة الفطرية أو التي تغلب فيها الشهوات والرغبات البشرية لتجلو وجه الحق، وتبرز معالم الخير والبر، ومن هذه الناحية تلبس الأخلاق ثوبها الإسلامي وتصطبغ بالصبغة الإسلامية ويصبح الوفاء بمقتضياتها والتمسك بقواعدها مبنيا على المعنى القائم بالعقيدة بحيث يجد الإنسان في امتثال هذه الأخلاق الإسلامية توافقا بينه وبين عقيدته يبعث في نفسه الرضا في امتثال هذه الأخلاق الإسلامية توافقا بينه وبين عقيدته يبعث في نفسه الرضا والاطمئنان والاستقرار" (١).

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة «في التصوف والأخلاق» ص٢٣، ٢٤ ، ط دار الطباع المحمدية ١٤٠٠هـ.

ولا شك أن المسلمين الأولين قد طفقوا منذ فجر الإسلام يتأملون في المثل القرآنية العليا ليتخذوا منها نبراسا يضيئون به أعماق قلوبهم ليستكشفوا في دخائلها عناصر الأحوال الروحية التي شاهدوها ممشلة في نبيهم بعد أن ظفرت بالرضا الإلهي العميم<sup>(1)</sup>.

ومما لا سبيل إلى الريب فيه أن المصدر الأول الذى أرشد المسلمين إلى هذا الصراط السوى وأنار لسهم طريق العروج إلى رب العالمين هو القرآن الكريم والأحساديث القدسية. وأن المصدر الثانبي هو أقوال النبي الجليل صلوات الله وسلامه عليه وأفعاله الظاهرية وأحواله الباطنية التي كانوا يرونها ببصائرهم ويستشفونها بقلوبهم، فيتخذون منها مثلهم العليا، ونماذجهم الرفيعة، وشموسهم الساطعة التي تضيء لهم سبيل الحياة»(٢).

فأجلاء الصالحين قد اتخذوا من سلوك النبى ﷺ نبراسا استمضاءوا به ، فاستخلصوا من حياة الرسول الكريم ﷺ سلوك تسامى بهم . وأن الاقتداء برسول الله أساس أصيل لسلوك المؤمنين إلى الله . قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُول الله أَسُوةٌ حَسَنَةٌ لَمَن كَانَ يَوْجُو الله وَالْيَوْمَ الآخرَ وَذَكَرَ الله كثيراً (آ) ﴾ [الاحزاب].

فلا شيء يفيد الإقناع واليقين كرؤية الشيء مائلا متحققا، وتحقق السلوك إنما يتم عن طريق وجود القدوة أو المثل الكامل، ولقد كان رسول الله على اعظم حافز لمن يريد السلوك الحق. ويذكر الدكتور بركة : «أن وجود نموذج أخلاقي بشرى هو أعظم حافز لمن يريد أن يبوئ للأخلاق في نفسه محلا كريما، أن يبذل جهده وأن يظل على جهاده؛ لأن أمله في تحقيق غايته ليس مستحيلا، كما أنه ليس بعيدا، والتهمة في عدم تحقيق هذه الغاية لم تعد في استحالتها أو بعدها، ولكن في قصور الجهد المبذول من أجلها، وذلك يدفعه إلى بذل المزيد من الجهد، وسواء حقق في نفسه المثل الأعلى أو قاربه فإن فردا يجعل هذا غايته، لهو فرد عالى حقق في نفسه المثل الأعلى أو قاربه فإن فردا يجعل هذا غايته، لهو فرد عالى

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور محمد غلاب (التنسك الإسلامي) ص٣٦ ط المجلس الأعلى بالقاهرة.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٧.

الهمة، عظيم الخير والبر، وكل فرد يستطيع أن يحقق فى نفسه قدرا أكبر من التآسى بهؤلاء المثل البشرية العالية، يصبح بدوره أسوة وقدوة لمن لم يبلغ مبلغه، وتصبح هناك سلسلة من الأسوة الحسنة تتفاوت درجاتها فى مراقى الكمال (١).

والحكيم الترمذي يرى في صفة الاقتداء: «أن يتبع آيات القرآن والسنة واتباع إجماع العلماء، وإشارات الحق على الكشف»(٢).

ويقول الحكيم الترمذى عن طريق السفر: «واعلم أن الناس مذ خلقهم الله مكلفون، ومنذ أخرجهم من العدم إلى الموجود لم يزالوا مسافرين، وليس لهم حط عن رحالهم إلا في الجنة أو النار، وكل جنة أو نار بحسب أهلها»(٣).

وفى كيفية السلوك إلى رب العالمين يذكر الحكيم الترمذى : «أن الطريق شتى وطريق الحق مفردة، والسالكون طريق الحق أفراد، ومع أن طريق الحق مفردة، فإنه تختلف وجوهه باختلاف أحوال سالكيها من اعتدال المزاج وانحرافه، وملازمة الباعث، وقوة روحانيته وضعفها، واستقامة همته وميلها، وصحة توجهه وسقمه»(٤).

وكلام الحكيم الترمذى هذا يضع الباحث أمام مقولة تتضمن: «أن السلوك هو كل ما يصدر عن الإنسان من قول أو فعل ، وما يتخذ من اعتقاد أو قصد»(٥).

فالسلوك الإنساني على اختلاف أنماطه، وتباين أغراضه وأوصاف يعتبر سلسلة من العمليات المتتابعة المتتالية، وبشكل يجعل من مجموعها صيغة فعلية واحدة، تؤدي غرضها بعد أن تتجسد حقيقة سلوكية».

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة "في التصوف والأخلاق" ص٣٥، ٣٦.

 <sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٤٧، تحقيق الدكتور الجيوشي، ط دار النهضة العربية.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «رسالة كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص١٤٧ مخطوط تطوان ، المغرب

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص١٤٧.

<sup>(</sup>٥) لجنة من العلماء «مفاهيم إسلامية» ص٧ ط الباكستان.

فالفعل - أى فعل يقوم به الإنسان - يمر بمراحل متعددة، تبدأ من داخل الذات الإنسانية، وتنتهى إلى خارجها، وحتى تكتمل عناصر وجوده النفسى، والفكرى ليتخذ مرحلة السلوك الفعلى في الحياة، ويقوم على : «أعمال الإنسان الإرادية المتجهة نحو غاية معينة مقصودة»(١) فالفعل يتحدد تخطيطه، ويكتمل تصوره، وتصور الغاية المستهدفة له، قبل أن يحتل موقعه في الحياة العملية.

ولأهمية الفعل والسلوك الإنساني اعتنى الإسلام بتنظيم عناصر الفعل والسلوك ووضع المقاييس والموازين القادرة على جعل الفعل محققا للخير والسعادة. . وبإنعام النظر في مجمل نص الحكيم الترمذي الأنف الذكر نلاحظ أن السلوك الإنساني يعتمد على أمور أهمها: المثير والغاية والنية والقصد»، ولكل من هذه الأمور أثره في توجيه السلوك والفعل الإنساني .

فالمثير هو المنبه أو المحرك الذى يوقظ فى نفس الإنسان الإحساس والاتجاه نحو فعل من الأفعال. فالمثير أو المنبه ينحصر دوره فى لفت النظر وتحريك قوى الإنسان. فكل موضوع يلقى باستجابة عند الإنسان هو بالنسبة إليه مثير ومنبه يدفعه نحو اتخاذ موقف معين.

ولا يمكن للمثير أن يؤدى دوره في تقرير الموقف الإنساني أو إحداث سلوك معين إلا بالاعتماد على :

أ- الإحساس بالمثير عن طريق رسائل الحس والأدوات الحسية التي تجمع المعلومات الحية.

ب- حدوث الإثارة الداخِلية في النفس الإنسانية بعد شعورها بالحاجة إلى هذا الشيء ، فيستجيب الإنسان لهذه المؤثرات وينفعل بها.

<sup>(</sup>١) الدكتسور منصور رجب «تأملات في فلسفة الأخلاق» ص ١٨٠ ، ط الأنجلو المصرية ، الطبعة الثانية.

ج- اتخاذ الموقف الإرادى (١)، وإصدار الأوامر الذاتية مع موضوع الإثارة (٢).

وعلى ضوء هذا المفهوم يبنى الإسلام موقفه فى التعامل مع الإنسان وترتيب الجزاء على السفعل الإنسانى . . ومن أجل ذلك رفض الإسلام النظرية السلوكية القائلة بآلية السلوك الإنسانى ، واعتبار السلوك مجرد استجابة آلية للمثيرات والمنبهات التى تدفع الإنسان لأحداث الفعل(٣).

والإسلام يبنى موقفه هذا على أساس منطلق عقدى وموضوعى منسق فالمنطلق العقدى يقوم على أساس الإيمان بوجود علاقة وثيقة بين ترتيب المسئولية والجزاء على الفعل الإنساني وبين عدل الله سبحانه.

لهذا أولى الإسلام أهمية كبرى لكل عنصر من العناصر التي تتعامل مع المثير، فنظمه ووضع الضوابط والمناهج التي توجهه نحو الخير.

وانطلاقا من هذا الاهتمام بدور الحافز والمثير وضع الإسلام قواعد انضباطية للاحتراس من وجود المثيرات الشاذة والمحفزات نحو الفساد وتفاديا لوقوع الإنسان تحت تأثير هذه المحفزات الشاذة وضع الإسلام الموازين والمقاييس لأنضباط الكلمة والفعل والموقف الإنساني ، قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبُصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ( ٢٠٠٠ ﴾ [الإسراء].

وبذلك كرس الإسلام كل منهاجه لإيجاد دوافع الخير ومحفزات الإصلاح والتكامل الإنسانى ، واستئصال كل وسائل الدفع والإثارة نحو الفساد والسقوط السلوكى . فالإنسان عندما يواجه المثير والمحفز بحرية واختيار يستطيع أن يقرر الموقف الذى يختاره وينوى الفعل الذى يريده فيتجه نحوه.

V 200

<sup>(</sup>۱) الموقف الإنساني المقصود هو الموقف الذي يملك الإنسان فيه القدرة على الفعل والترك وليس رد الفعل اللاشعوري .

<sup>(</sup>۲) راجع الدهلوى «مجلة المجمع العلمى الهندى» م٣ ص٤٥ -- ط الهند.

<sup>(</sup>٣) راجع لجنة من العلماء «مفاهيم إسلامية» ص١٠ ط الباكستان إسلام آباد.

وانطلاقا من هذا المبدأ رتب الإسلام المسئولية والحساب والجزاء فقال تعالى : ﴿ وَقَفُوهُمْ إِنَّهُم مُسْتُولُونَ (٢٢ ﴾ [الصافات].

وانطلاقا من هذا المفهوم جاءت الشرائع لتغيير واقع الإنسان ، وتبدل صيغة حياته ، «ولقد فكر الإنسان منذ القديم في أشكال السلوك التي ينبغي أن تكون للإنسان شرعة ومنهاجا. فتعددت لذلك المناهج وتغايرت ، ولما كانت الأشكال السلوكية إنما هي في الحقيقة صدى للدوافع إليها فقد ارتقى البحث إلى تلك الدوافع ، واختلفت الآراء في تقدير الدافع الذي ينبغي أن يكون حتى يؤدى إلى السلوك الذي ينبغي أن ينبغي أن ينتهج (١).

فذهب أبيقور اليونانى: إلى أن مبدأ اللذة الشخصية هو الذى ينبغى أن يدفع إلى السلوك، فيتكيف شكله بما يحقق اللذة (٢).

ويقول كانت: «إن الشعور بالواجب هو الدافع الأوحد إلى سلوك إنسانى يتصف بالأخلاقية»(٣).

وذهب دوركايم إلى أن الدافع الأرفع هو نفع المجتمع يقول: فإننا نلقى من داخلنا الأوامر التى يفرضها المجتمع علينا، وينبئنا بها عما يجب علينا أن نفكر به أو أن نحققه في أعمالنا وسلوكنا (٤).

أما موقف الإسلام في معالجة السلوك الإنساني ، فيغاير كل المذاهب الإنسانية سواء من حيث الشكل أو من حيث الدافع . . . أما من حيث الشكل فإن الإرادة الإلهية هي المحدد الوحيد لأنماطه الراسمة لحدوده . . فكل مناحي التعرف الإنساني بينت الأوامر والنواهي الإلهية الصفة التي ينبغي أن يستند عليها على نحو من الشمول والاستياب، وذلك سواء ببيان الكيفيات ذاتها كما هو ظاهر في

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور عبد المجيد النجار (العقل والسلوك في البيئة الإسلامية) ص١٤٨ ، ط تونس.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) يوسف كرم اتاريخ الفلسفة الحديثة، ص٧٤٧، ط دار المعارف .

<sup>(</sup>٤) عادل العوا المذاهب الأخلاقية، جـ٢ ص٤٤١، ط بيروت.

العبادات والأحوال الشخصية بالخصوص أو بيان الأصول العامة والقواعد الأساسية التي ينبغي أن يستند عليها كل ما لم تحدد كيفيته، إن التحديد الإلهي للسلوك الإنساني لهو من باب الرحمة للإنسان. قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لَلْفَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] فغايته خير الإنسانية وسعادته (١).

أما من حيث الدافع فإن الإسلام يرى أنه لا دافع ينبغى أن يكون سوى الشعور بوجوب تطبيق الأمر الإلهى ، وهذا الشعور إنما هو حصيلة لتصديق جازم بصورة ذهنية ، قوامها وجود إله واحد متصف بصفات الكمال يرسل الأنبياء والرسل للناس مبشرين ومنذرين ، وهذه الصورة متأتية بالخير الإلهى الموحى به وهي ما يطلق عليه اسم العقيدة (٢).

ولا يخفى على الإنسان ما للعقيدة من أهمية بالغة فى تأثيرها على الفرد فى جميع مراحل حياته، وفى كتاب عقائد المفكرين وتحت عنوان: ما هى العقيدة الدينية؟ يقول الكاتب عباس محمود العقاد: "إنما نعنى بالعقيدة الدينية طريقة حياة، لا طريقة فكر، ولا طريقة دراسة، إنما نعنى بها حاجة النفس كما يحسها من أحاط بتلك الدراسات ومن فرغ من العلم والمراجعة ليترقب مكان العقيدة من قراره ضميره إنما نعنى بها ما يملأ النفس لا ما يملأ الرءوس، أو يملأ الصفحات»(٣).

والعقيدة الإسلامية عقيدة استعلاء من أخص خصائصها: أنها تبعث في روح المؤمن بها الإحساس بالعزة من غير كبر، وروح الثقة في غير اغترار وشعور الاطمئنان في غير تواكل. . حقيقة أساسية من حقائق الوجود، وهي في ذاتها كفيلة بتعديل القيم والموازين، وتعديل الحكم والتقدير، وتعديل المنهج والسلوك، وتعديل الوسائل والأسباب(٤).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور النجار «العقل والسلوك في البيئة الإسلامية» ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٤٩ ط تونس.

<sup>(</sup>٣) العقاد «العقائد والمذاهب عقائد المفكرين» م ١١ ص٤٠٢ - ط دار الكتاب اللباني .

<sup>(</sup>٤) أحمد السايح «عباس محمود العقاد فيلسوفا» ص١٦٥.

وإننا إذا ما قارنا هذا الموقف الإسلامي بمواقف المذاهب الفلسفية تبينت لنا عدة نقاط يختلفان فيها:

منها. أن شكل السلوك في تلك المذاهب تحديده ذاتي نابع من الإنسان وهو لذلك ليس محدد المعالم مسبقا بل هو رهين ما يسفر عنه الدافع. أما في الإسلام فإن مصدر التحديد علوى هو الله تعالى ولذلك كان التحديد مضبوطا مسبقا.

ومنها. أن الدافع في تلك المذاهب هو دافع ذاتي صرف ولذلك فإنه تغاير بين مذهب وآخر. أما في الإسلام فإنه باعتبار محتواه الذي هو تلك الصور الذهنية الغيبية المتعالية المصدر إذ أنه من إعلام الله تعالى، ولذلك فهو موحد عند الجميع، ولكن باعتبار تبنى الأفراد له، وتحملهم إياه يصبح حاملا لعنصر ذاتى من هذا الوجه. .

ومنها. إذا كانت عامة المذاهب الفلسفية تجعل الغاية من السلوك شكله. بحيث إنه إذا تحقق الشكل الذي يقتضيه الدافع فقد حصل المبتغى ، وإن لم يكن صادرا فعلا عن ذلك الدافع<sup>(۲)</sup>. فإن التعاليم الإسلامية قد جعلت همها في الربط بين الدافع والسلوك فجعلت الصلة بينهما صلة عضوية ، حتى إن تحقق أحدهما دون تحقق الآخر لا يعتبر شيئا مذكورا<sup>(۲)</sup>.

وقد عبر ابن خلدون عن هذا المعنى قال : «أعلى مراتب الإيمان حصول كيفية من ذلك الاعتقاد القلبى الموافق للسان وما يتبعه من العمل مسئولية على القلب فيستتبع الجوارح وتتدرج في طاعتها جميع التصرفات، حتى تنخرط الأفعال كلها في طاعة التصديق الإيماني»(٣).

Y . .

<sup>(</sup>۱) لا ينطبق هذا المعنى عُلى القيلسوفُ «كانت» فيما ذهب إليه حيث إنه اعتبر السلوك غير المتأنى عن فكرة الواجب ليس سلوكا أخلاقيا «انظر تأسيس ميتافينزيقيا الأخلاق» ص٢٣ ط الدار القومية.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور عبد المجيد النجار «العقل والسلوك في البيئة الإسلامية» ص١٥٠ ط تونس.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بن خلدون «المقدمة» ص٤٢٦ ، ط كتاب الشعب ، القاهرة.

فأى سلوك لا يكون دافعه الإيمان فإنه لا يعتب سلوكا مقبولا من الوجهة الإسلامية وإن كان فى ظاهره يلائم الأوامر والنواهى الإلهية. فالسلوك لكى يكون سلوكا مقبولا معتدا به فى النظر الإسلامى لابد أن يتحقق فيه شرطان:

أولهما: أن يكون ثمرة للعقيدة متأتيا من دفعها. .

وثانيهما: أن يكون مطابقا للحدود التي رسمتها التعاليم الإسلامية من حيث الشكل<sup>(۱)</sup>.

- ومن الأمور التى يعتمد عليها السلوك الإنسانى: الغاية، ولا شك أن لكل فعل إرادى مقصود للذات الإنسانية غاية أساسية تكمن خلف السعى نحوه، وتكون غرضا ومطلبا مقصودا له، قال تعالى: ﴿وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُولِيهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ...﴾ [البقرة: ١٤٨]. ولولا الغاية المستهدفة هذه لكان الفعل الإنسانى عبثا لا مبرر له ، ولعبا لا داعى لوجوده.

وقد استنكر القرآن الكريم العبث واللهو واللعب. وقرر مبدأ الغاية في كل فعل من أفعال الله سبحانه ليوحي للإنسان بحذف الفوضي والعبث من حياته، وليربط كل أفعاله بغايات واضحة، ويحدد غاية مسيرته قال تعالى : ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطلاً سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النَّارِ (١٠٠٠) ﴾ [آل عمران].

وقال تعالى : ﴿ قَالُوا يَا وَيُلْنَا إِنَّا كُنَّا ظَالَمِينَ ۞ ﴾ [الأنبياء].

وقال تعالى : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ (١١٠) ﴾ [المؤمنون]. فلذلك كان قياس قيمة الفعل بقياس غايته؛ لأن الفعل ليس هو الحقيقة المطلوبة بذاتها، بل هو الوسيلة والأداة التي يحقق الإنسان بها غايته. وسواء كانت في نفس الفعل أو منفصلة عنه فإن قصد الإنسان ونيته ومساعيه تتجه دائما لتحقيق الغاية، والذي يطلب العلم والمعرفة، ويسعى جاهدا نحوهما إنما يستهدف غاية تكامل الذات ورفع النص الكامن في الجهل عنها كغاية بعيدة (٢).

<sup>(</sup>١) راجع النجار (العقل والسلوك في «البيئة الإسلامية» ص١٥١.

<sup>(</sup>٢) راجع لجنة من العلماء (مفاهيم إسلامية) ص١٤ ط الباكستان.

وتتحدد الغاية في القصد والفعل الإنساني حسب وعي الإنسان وتصوره للحياة والعالم من حوله، لذلك عبر القرآن عن هذه الحقيقة وصورها أدق تصوير. فقال تعالى : ﴿ وَلَكُلِّ وَجُهُمَّ هُوَ مُولِّيهَا فَاسْتَبقُوا الْخَيْرَات . . . ﴾ [البقرة: ١٤٨]. فجاء تشخيص القرآن هذا ليلقى الضوء على مسار الإنسان، وليكشف تعدد الغايات والاتجاهات الإنسانية المتسصارعة. وليحدد بدعوته هذه الوجسهة التي يجب أن يتجه نحوها الإنسان، والغاية التي يجب أن يسعى إليها ويتسابق من أجل الفوز بها، ليركز اتجاهه وغايته في كل أفعاله ونواياه في غاية واحدة، وهي فعل الخير والاتجاه إلى الله مصدر الخير والكمال مع هذا الوجود والتسامي نحوه وتحصيل قربه ومرضاته. ويستطيع الإنسان المؤمن أن يجعل أعماله ونواياه وحدة غائية متجهة إلى الله سبحانه فيوجه أعماله المباحة أيضا كالأكل والشرب والاستمتاع نحو غايته القصوى وهي مرضاة الله سبحانه، فيضع أفعاله هذه وأمثالها في موضع الاستعداد الجسدي والنفسي للعبادة والمعرفة بالله، فتتحول من فعل غايت اللذة والاستمتاع إلى عمل توصلي يسعى نحو غايته الكبرى ومرضاة الله(١) قال تعالى على لسان إبراهيم عليه السلام: ﴿ إِنِّي وَجُّهْتُ وَجُهِيَ للَّذِي فَطَرَ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنيفًا وَمَا أَنَا منَ الْمَشْرِكِينَ (٢٠٠ ﴾ [الأنعام] وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِيَ للَّه وَمَن اتَّبَعَن ﴾ [آل عمران: ٢٠] وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسَنٌ ... ﴾ [النساء: ١٢٥]. وقال تعالى: ﴿ بَلَيْ مَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ لَلَّهُ وَهُوَ مُحْسَنَّ فَلَهُ أَجْرُهُ عندَ رَبِّهِ...﴾ [البقرة: ١١٢].. وقــال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ صَـبَرُوا ابْتَغَاءَ وَجُهُ رَبُّهُمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنفَقُوا ممَّا رَزَقْنَاهُمْ سرًّا وعَلانيَةً ويَدْرَءُونَ بالْحَسَنَة السِّيَّنَةَ أُولَئكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّار ٢٣) ﴾ [الرعد]. . وقال تعالى : ﴿ وَاصْبُرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبُّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشيّ يُريدُونَ وَجْهُهُ...﴾ [الكهف: ٢٨]. ومن هذه الآيات وما جرى مـجراها يدرك الإنسان : أن القرآن الكريم حــُصر وجهة الإنســان المسلم وغايته في طلب الخيــر والاتجاه إلى الله تعالى ، ليصنع الإنسان الخير ويقتلع المقاصد والغايات الشريرة من دنيا الإنسان.

<sup>(</sup>١) راجع لجنة من العلماء (مفاهيم إسلامية) ص١٦ ط الباكستان.

ومن الأمور التي يعتمد عليها السلوك الإنساني: النية والقصد. والنية عبارة عن: «توجه النفس الحاسم واتجاه حركتها نحو فعل ما لغرض إنجازه، والعزم على تحقيقه»(١).

يقول الحكيم الترمذى: «وأصل النية من طريق الإعراب هو النهوض. يقال استوى أى نهض ينهض. فإذا كان القلب فى حبس النهس فإنه يحتاج إلى النهوض إلى الله عند كل أمر وهو الإرادة والقصد إليه»(٢).

ويقول البيضاوى: «النية هى انبعاث القلب نحو ما يراه موافقا لغرض من جلب نفع، أو دفع ضرحالا أو مآلا»(٣). والحكيم الترمذى يعرف النية بأنها فى الأصل «عزم القلب»، وما يقع للإنسان من الغيب فإنه كرامة من الله تعالى إلى العبد يحركه لمرضاته وفعله تحرك الجوارح لمرضاة الله تعالى وضده الأمل. وسميت النية لأن صاحبها نأى عما يريد أن يعمله»(٤).

ويرى الغزالى: «أن حقيقة النية هى الإرادة الباعثة للقدرة المنبعثة عن المعرفة»(٥). ويأتى هذا الموقف النفسى بعد أن تتم القناعة الذاتية بالفعل الذى أقدم عليه، فيصمم على الفعل، ويقرر إنجاز المشروع الذى نوى القيام به.

يقول الحكيم الترمذى: «وفعله النهوض بوفاء ما نوى صاحبه أعمال البر»(٢) وقد اعتبر الإسلام النية روح العمل ومقياس تقويمه، فبالنية تقاس الأعمال، وبالمقاصد توزن الأفعال، وعلى أساسها تصنف وتقوم. يقول رسول

Y•¥

<sup>(</sup>١) راجع لجنة من العلماء (مفاهيم إسلامية) ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) غور الأمور ورقة ٤٤.

 <sup>(</sup>٣) البيضاوى (عمدة القارئ) جـ٢ ص٢٣ ، ط المطبعة المنيرية.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٧٣.

<sup>(</sup>٥) الغزالي «الأربعين في أصول الدين» ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٧٧.

الله عَلَيْهِ: "إنما الأعسمال بالنية ولسكل امرئ ما نوى فسمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فسهجرته إلى الله ورسوله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه»(١).

فالنية الإرادة وانبعاث النفس بحكم الرغبة والميل إلى ما هو موافق للغرض، الما في الحال وإما في المآل. فالمحسرك الأول هو الغرض المطلوب وهو الباعث والغرض الباعث هو المقصد المنوى ، والانبعاث هو القصد والنية وانتهاض القدرة لخدمة الإرادة بتحريك الأعضاء نحو العمل (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخارى في صحيحه واللفظ المذكور للبخارى في كتاب الإيمان باب ماجاء الأعمال بالنية والحسبة ولكل امرئ ما نوى، جـ ا ص ٣١ ط كتاب الشعب.

واخرجه البخارى فى كتاب قبده الوحى باب كيف كان الوحى إلى رسول الله على جـ١ ص٩، وكتـاب العقـد باب الحظائر والنسيان فى العتـاقة والطلاق ونحـوه جـ٥ ص ٢٠ وكتـاب مناقب الأنصار باب هجرة النبى على وأصحابه إلى المدينة جـ٧ ص ٢٢ وكتاب النكاح باب من هاجر أو عمل خـيرا لتزويج امـرأة فله ما نوى جـ٩ س ١١ وكتاب الأيمان والنذور باب النية فى الأيمان جـ١١ ص ٧٧٥ وكـتاب الحـيل باب من ترك الحيل وإن لـكل امرئ مـا نوى فى الأيمان وغيـرها جـ١١ ص ٧٢٥ وكـتاب الحـيل باب من ترك الحيل وإن لـكل امرئ مـا نوى فى الأيمان وغيـرها جـ١١ ص ٣٢٧.

وأخرجه الإمام مسلم فى صحيحه كتاب الإمارة باب قوله ﷺ إنما الأعمال بالنية جـ١٣ ص٥٣. وأخرجه ابن خزيمة فى صـحيحه كتاب الوضوء باب إيجــاب إحداث النية للوضوء والنسك جـ١ ص٧٤ ، ط المكتب الإسلامى.

وأخرجه أبو داود ي سننه كتاب الطلاق باب فيما عني به الطلاق والنيات جـ٢ ص٢٦٢ ..

وأخرجه النسائى فلى سننه كتابُ الطهارة باب النية فى الوضوء جـ ۱ ص ۹۸ ، ٥٩ وكتاب الطلاق باب الكلام إذا قصد به فيما يحتمل معناه جـ ٦ ص١٥٨ ، ١٥٩ وكتاب الأيمان والنذور فى اليمين جـ٧ ص١٣٠ .

وأخرجه ابن ماجه في سننه كتاب الزهد باب النية جـ٢ ص١٤١٣.

وأحمد في المسند جـ١ ص٢٥ ، ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع حجة الإسلام الغزالي (إحياء علوم الدين) جـ٤ ص٥٥٥ كتاب الشعب.

فالإسلام لم يعط الفعل قيمة ولا أهمية مجردة عن النية والقصد في حال تقويمه عن الفعل، وتقديره للفاعل، لذلك كانت: «الأعمال مشرعة لتحقيق النيات إذ نية المؤمن خير من عمله، ونية الفاجر شر من عمله»(١).

ويقول ابن المنير: «كل عمل لا تظهر له فائدة عاجلة بل المقصود به طلب الثواب فالنية مشترطة فيه وكل عمل ظهرت فائدته ناجزة، وتعاطته الطبيعة قبل الشريعة لملاءمة بينهما فلا تشترط النية فيه إلا لمن قصد بفعله معنى آخر يترتب عليه الثواب(٢).

وبإنعام النظر في دور النية والقمصد في تقويم الفعل وتحديد نتيجته نستطيع أن نكتشف مفهوم الإسلام ونظرته العمامة حول هذا الموضوع الخطير الأثر في حياة البشرية. والمفاهيم الأساسية حول هذا الموضوع تتركز في النقاط التالية:

- أن النية هي صورة الذات التي تتجسد في الفعل خيرا أو شرا وأن الفعل لا يعبر بوضعه المنظور عن حقيقة الذات الإنسانية، بل النية هي اللسان الناطق والمعبر عن طبيعة الذات واتجاه غايتها.
  - أن الأعمال تقوم على أساس النيات ولا قيمة للعمل بلا نية.
- أن الجزاء وقبول العمل مرتبط بالنية لقول الرسول ﷺ في الحديث السابق الذكر «ولكل امرئ ما نوى». وهكذا يهتم الإسلام ببناء صرح العمل الإنساني على أساس النوايا والمقاصد الخيرة. .

ويأتى تأكيد الإسلام واهتمامه بالقصد والنية منبثقا من إيمانه بوجود حقيقتين متعايشتين في عالم الإنسان ، وهما:

Y.0 \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) راجع شرح صحیح البخاری للشیخ زروق الفاسی جـ۱ ص۳۸ ط مطبعة حـسان بشارع الجیش بالقاهرة، روی البیهقی عن أنس «نیـة المؤمن خیر مـن عمله» وسنده ضعیف، وروی الطبرانی بسنده عن سهل بن سعد «نیـة المؤمن خیر من عمله وعمل المنافق خیـر من نیته وکل یعمل علی نیة» الحدیث . انظر الجامع الصغیر جـ۲ ص۱۸۸۸ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٩٥ «الهامش».

- أولا: الذات الإنسانية ووضعها الداخلي .
- ثانيا: العمل الصادر عنها ونسيجه الخمارجي الذي يشكل محيط الحمياة والسلوك ويستوعب العلاقات والروابط الظاهرة بين الناس<sup>(۱)</sup>.

ويأتى اهتمام الإسلام وتركيزه على بناء الذات الإنسانية من داخلها قائما على إيمانه بأن أنماط السلوك إنما هى تعبير عن محتوى الإنسان الداخلى ، فإن لم تشكل الذات الداخلية ، وتبنى بناء خيرا وسليما لا يمكن أن يكون البناء الخارجى إلا هيكلا خاويا ، وشباكا من النفاق والرياء التى تتربص بالإنسان للإيقناع به لذلك جاء قوله تعالى معبرا عن هذه الحقيقة ومحذرا منها: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِ وَالأَذَىٰ كَالّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ . . . ﴾ [البقرة: ٢٦٤].

أما سر الموقف الإسلامي هذا وعدم إقراره بتمثيل الفعل للفرد الفاعل إلا إذا قام على قصد ونية فلأن الفعل ما هو إلا نتاج موقف إنساني داخلي ، ولم يأت وجوده كفعل متجسد إلا بعد أن اكتمل وتحددت غايته في داخل الإنسان كنتاج لعوامل ذاتية أساسية هي :

- ١ المعرفة بالفعل وتصور أبعاده وغاياته.
- ٢- وجود الميل والرغبة النفسية لهـذا الفعل وحصول قناعة بتطابق الفعل مع غاية النفس ومراميها المطلوبة.
- ٣- اتخاذ القرار الإرادى الحاسم بإحداث الفعل وتحريك مختلف القوى الجسدية والفكرية والنفسية للشروع بالفعل(٢).

فانطلاقا من هذه الحقيقة بنى الإسلام موقفه المؤمن بأن روح القصد هو روح الفعل وحقيقته، ويلاحظ الإسلام باهتمام بالغ العلاقة بين هذا والوعاء والشكل

<sup>(</sup>١) انظر لجنة من العلماء (مفاهيم قرآنية) جد٢٠ ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) راجع لجنة من العلماء (مفاهيم قرآنية) جـ ٢٠ ص ٢٨.

المنظور للفعل، وبين القصد والغاية ، ليتأكد من تطابقه مع العناصر الذاتية التى يصنع منها الفعل بحيث يأتى الفعل صياغة حية وتعبيرا أمينا عن الدوافع والمقاصد. . فإن مارس الإنسان أفعاله ومواقفه على هذا الأساس النزيه المخلص، كان الفعل يمثل حقيقة الذات الإنسانية وكان فاعله يستحق المجازاة عليه؛ لأنه يمثل موقفه وإرادته.

وبهذه التوعية يريد الإسلام أن يجعل سلوك الفرد المسلم قائما على أساس الاختيار اليقظ الواعي، بعيدا عن العادة الآلية التي تجعل من السلوك الإنساني سكونا رتيبا، لا يعبر عن وعى الإنسان وارتباطه بخالقه وكم هو سهل هدم الموقف الإنسان والانسحاب من الفعل مهما يكون خيرا وضخما عندما يبنى هذا الفعل على أساس من الألية والاعتياد بعيدا عن الوعى والقناعة والاتجاه الذاتى اليقظ. لذلك حرص الإسلام على تثبيت قواعد الفعل في أعماق الذات الإنسانية ليضمن الاستمرار على فعل الخير وبناء الحياة الإنسانية(۱).

إن تحديد أشكال السلوك التي ينبغي أن تسلك وتعيين الدافع الذي ينبغي أن يدفع إليها، لئن كانت المشكلة الأساسية التي زلت فيها عقول البشر، وأتى فيها الوحى بالحل الأمثل، إلا أنه ثمة مشكلة أخرى متعلقة بها ولا تقل عنها أهمية، وهي المتمثلة في السؤال التالى: كيف يصبح الدافع مؤديا فعلا إلى السلوك العملى؟

ومن البين أن هذه المشكلة تزداد أهمية بازدياد أهمية الصلة بين الدافع والسلوك حتى تبلغ الذروة في التصور الإسلامي باعتبار أن تلك الصلة صلة عضوية بين العقيدة والسلوك<sup>(۲)</sup>.

لقد بنى كشير من الفلاسفة والمفكرين نماذج نظرية لأنماط من السلوك الإنسانى الفردى والجسماعي كالجمهورية التي تصبورها أفلاطون، والمدينة الفاضلة

<sup>(</sup>١) انظر لجنة من العلماء (مفاهيم إسلامية) جد٢٠ ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) راجع عبد المجيد النجار (العقل والسلوك) ص١٥٢. تونس.

التى بناها الفارابى ، وربما كانت بعض البناءات حاملة لعناصر من الحق ، إلا أن أصحابها لم يوفقوا فى كثير من الأحيان فى توفير العنصر النفسى الذى يجعل الناس يعيشونها واقعا. لا على المستوى الفكرى فقط؛ ولقد طرح «كانت» هذه المشكلة بشكل جدى ، حيث وضع السؤال التالى : «إذا كان الواجب معنى عقليا صرفا فكيف يمكن أن يكون دافعا نفسيا إلى العمل؟» ثم انتهى فى الإجابة إلى أن عاطفة الاحترام هى الواسطة التى تجعل الواجب دافعا إلى العمل).

ولكن بيانه هــذا يبقى مغـرقا فى التجـريد ولا يطرح القضــية طرحا عــمليا مفيدا. .

أما الإسلام فإنه لم يكتف برسم المنهج السلوكي وبيان الدافع الذي ينبغي أن يودى إليه، ولكنه عمل على تهيئة النفوس وإعدادها إعدادا عمليا لتتحوّل المبادئ النظرية إلى واقع عملى، وبالتالى ليرتبط الدافع بالسلوك ذلك الارتباط المبتغي (٢).. ومن الأساليب التربوية المتبعة في ذلك:

أولا: التركيز على تقوية التصديق بالمفاهيم المتعلقة بالعقيدة والعمل لتعميق تلك المفاهيم حتى تبلغ مرحلة السيطرة على النفس، فتفيض الجوارح عندئذ بالسلوك فييما يشبه التلقائية. يقول الحكيم الترمذى في شأن الذين فاضت جوارحهم بالسلوك: « كلما بدا لهم أمر أو خطر ببالهم لم يتمنوا ولا أطمعوا أنفسهم، وانتظروا ما يبرز لهم من السطور في اللوح السابق قبل خلق السموات فسلموا لربهم، وانقادوا لحكمته كالعبيد فعاشوا في الدنيا بأرفع الدرجات، وماتوا بروح وريحان، ولقوا ربا غير غضبان، رضوا عن مولاهم، فرضى عنهم ، فايدهم في الدنيا بروح منه، وفي الآخرة قربهم ولطف بهم ﴿ أُولَيْكَ حِزْبُ اللّه أَلا إِنْ أُولِيَاءَ اللّه لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا حَرْبُ اللّه أَلا إِنْ أَولِيَاءَ اللّه لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ (٢٣) ﴾ [يونس]. استنارت قلوبهم باليقين فصارت أمورهم في نوائبهم

<sup>(</sup>١) انظر يوسف كرم (تاريخ الفلسفة الحديثة) ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور النجار (العقل والسلوك) ص١٥٣ ، ١٥٣.

كالمعاينة كلما حل بهم أمر من عسر أو يسر، أوخوف أو أمن أو ذل أو عز أو بلاء أو نعمة. حرقت أبصار قلوبهم، فأبصرت في لحظة أن هذا الأمر قد كان في اللوح المحفوظ كما برز لنا الآن وهو حكم الله علينا. لم يكن فيهم من الشهوات ولا من الهوى من القوى ما يثقل عليهم قبوله من ربهم، وتلقوا أمره بالهشاشة وطلاقة النفس وبشر الوجوه، فهم الراضون والصابرون(١).

وتحصل هذه الدرجة من التصديق برؤية ما في مبادئ العقيدة من مبادئ من عناصر الحق والصدق، بعد النظر والتأمل والتدبر، وقد كرس القرآن الكريم شطرا كبيرا من آياته لتوجيه الإنسان نحو الشواهد التي تبصر بصحة العقيدة، وهي الشواهد التي تحفل بها النفس الإنسانية والآفاق الكونية.

إن الفكرة متى كانت تحمل الحق ومتى ظهر ذلك الحق ناصعا للنفس، واقتنعت اقتناعا ذاتيا، كانت دافعة إلى ما تقتضيه من العمل، ولذلك فإن التعاليم الإسلامية أطنبت في تبصير النفوس بالحق في العقيدة ودعتها إلى الاقتناع بها اقتناعا ذاتيا. فكان ذلك أسلوبا تربويا عمليا لجعل العقيدة دافعة إلى السلوك(٢).

ثانيا: تربية المسلم على الشعور المستديم بالحضور الإلهبى في كل ما يأتيه من الأعمال، وذلك بالإحساس الداخلى بأن كل إبقاء لفعل أو انتهاء عن فعل إنما هو تحقيق لمعنى الطاعة المطلقة لله تعالى . وقد جاء تعبير عن هذا المعنى في قول رسول الله عَلَيْ حينما سئل عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك»(٣). فمن بلغ إلى حقيقة الإحسان لم يقدر أن يلتفت إلى

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمىذى (كتاب الرياضة وأدب النفس) ص ۹۸ ، ۹۹ تحقيق الدكتور أربرى والسدكتور على حسن عبد القادر ، ط الحلبى ، وينظر أيضا: (أسرار مجاهدة النفس) للحكيم الترمذى تحقيق الاستاذ إبراهيم الجمل ص٥٣ ، ط مكتبة السلام العالمية.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور النجار(العقل والسلوك) ص١٥٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الفاسى (شرح صحيح البخارى) ص١٧٦.

أخرجه البخارى فى صحيحه كتاب الإيمان باب سؤال جبريل النبى على عن الإيمان والإحسان وعلم الساعة وإجابة النبى على له جدا ص١٩٠ ، ٢٠.

أحد سوى الله تعالى ، لأنه مشاهد له بقلبه ومحال أن يراه ويشهد معه سواه (۱).

ويرى كثير من الباحثين: أن هذا المعنى قد تمثل فى مبدأ النية (٢). ذلك المبدأ الإسلامي الذي تقاس به الأعمال ، والنية هي دالة التلازم بين الدافع أو الباعث - أى العقيدة - وبين العمل السلوكي . وجعل الإسلام هذه النية شرطا في قبول الأعمال جميعا إنما هو أسلوب تربوي عملي حي . يجعل المسلم دائب الربط بين عقيدته وبين عمله فيتكون له ذلك خلق من إجراء الأفعال الظاهرة وفق الصورة العقائدية ، بل إن العمل الذي تتحقق فيه النية ربما أصبح هو نفسه عاملا - بكثرة التكرار - على تقوية الإيمان وتعميقه (٣).

كما يفيد قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَشْبِيتًا (1) ﴿ [النساء]. قال الأستاذ الإمام: لكان خيرا لهم في مصالحهم ، وأشد تشبيتا لهم في إيمانهم، فإن الامتثال إيمانا واحتسابا يتضمن الذكرى ، وتصور احترام أمر الله والشعور بسلطانه وإمرار هذه الذكرى على القلب عند كل عمل مشروع يقوى

Y1.

وأخرجه مسلم فى صحيحه كتاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدرة الله سبحانه وتعالى جـ١ ص٣٩ عن أبى هريرة ط عيسسى الحلبى بنفس رواية البخارى .

وأخسرجه التسرمذي فسى سننه كتساب الإيمان باب مسا جاء في وصف جسبريل للنبي ﷺ الإيمان والإسلام جـ٥ ص٦ عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ط مصطفى الحلبي .

وأخرجه أبو داود في بسننه كتاب السنة باب في القدر جـ٢ ص٢٦٥ عن عبد الله بن عمر. وأخرجه ابن ماجه في سننه كتاب المقدمة باب في الإيمان جـ١ ص ٢٥ عن أبي هريرة ط الحلبي. وأخرجه النسائي في سننه كتاب الإيمان باب نعت الإسلام جـ٨ ص٩٣ ، ط المصرية بالأزهر.

<sup>(</sup>١) انظر الفاسي شرح صحيح البخاري ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) انظر تحليلا لذلك في محمد عبد الله دراز (دستور الأخلاق في القرآن) ص٢٤٩ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور النجار (العقل والسلوك) ص١٥٤.

الإيمان ويثبته، وكلما عمل المرء بالشريعة عملا صحيحا انفتح له باب المعرفة فيها. بل ذلك مطرد في كل علم (١).

ثالثا: الحث على العلم والدعوة إلى دعوة جعلت تحصيله فرضا عينيا في بعض وكفائيا في بعض آخر. ثم ربط هذا العلم بمفهوم خاص هو التصور الذهني للحقائق الذي يقترن بالسلوك العملى ، ولذلك فإن العلم الذي هو مجرد التصور ليس هو العلم المطلوب إسلاميا ولقد عبر الشاطبي عن ذلك المعنى بقوله: «كل مسألة لا ينبني عليها عمل فالخوض فيها خوض فيما لم يدل على استحسانه دليل شرعي»(٢) وأن هذا الربط بين الصورة والعمل في مفهوم العلم مع الترقى في طلبه إلى درجة الوجوب لهو تمرين تربوي من شأنه أن يجعل الإنسان ينزل من أفكاره ما يجرى عملا على جوارحه، وإذا كان أول علم دعى الإنسان إلى تحصيله هو العلم بالعقيدة، أصبحت هذه التربية عاملة على أن تصبح العقيدة دافعة إلى تحقيق السلوك بمقتضى الشريعة(٣).

لقد جاء الإسلام ليكون منهج حياة، والحياة عمل وسلوك، ولذلك احتبر السلوك هو الثمرة التي يسعى إليها.

### الحكيم الترمذي والسنة النبوية،

أن المتأمل في القرآن الكريم والسنة النبوية (٤). . يجدهما متلازمين فإذا كان القرآن هو المصدر الأول للدين. فإن السنة النبوية هي المصدر الشاني بلا خلاف،

Y11 ----

<sup>(</sup>۱) الشيخ مسحمد عبده (تفسير المنار) الجسزء الخامس ص١٩٦ ط الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٧٣م.

<sup>(</sup>٢) الشاطبي (الموافقات) الجزء الأول ص١٨.

<sup>(</sup>٣) راجع عبد المجيد النجار (العقل والسلوك في البنية والسلوك) ص١٥٦.

<sup>(</sup>٤) السنة هي ما أضيف إلى النبي ﷺ من قول أو فعل أو تقرير أو وصف خُلُقي أو خَلُقي . وقيل أن السنة تشمل القول والفسعل والتقرير والصفة، وأن الحديث خاص بقول النبي ﷺ أو فهله . . وعليه فتكون السنة أعم من الحديث راجع الشيخ محمد على أحسمدين (مقدمة كتاب ضوء القسر على نخبة الفكر) ص١٤ ، ١٥ طبعة دار المعارف بمصر ١٣٧٨هـ.

لأنها هي المبينة للقرآن والشارحة له، تفصل مجمله وتوضح مشكله، وتقيد مطلقه، وتخصص عامه، وتبسط ما فيه من إيجاز<sup>(۱)</sup>. قال تعالى : ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّكُرْ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ٤٤ ﴾ [النحل] وقال تعالى : ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عِلَيْكَ اللَّكَتَابَ إِلاَّ لِتَبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤]. فالبيان خاص به ﷺ ولا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلاَّ لِتَبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ ﴾ [النحل: ٦٤]. فالبيان خاص به ﷺ ولا يتسنى إلا أن يكون منه، كان النبي ﷺ يبين تارة بالقول، وتارة بالفعل، وتارة بالمعل، وتارة بهما(٢).

وقد اتفق العلماء الذين يعتد بهم على حجية السنة، سواء منها ما كان على سبيل البيان أو على سبيل الاستقلال.

قال الإمام الشوكاني: «إن ثبوت حجية السنة المطهرة واستقلالها بتشريع الأحكام ضرورة دينية ولا يخالف في ذلك إلا من لا حظ له في الإسلام»(٣).

وبقول أستاذنا الدكتور أبو شهبة بعد أن أورد النص السابق: «وصدق الشوكاني فإنه لم يخالف في الاحتجاج بالسنة إلا الخوارج والروافض، فقد تمسكوا بظاهر القرآن وأهملوا السنن، فضلوا وأضلوا وحادوا عن الطريق المستقيم»(٤).

ويذكر الإمام السيوطى: «إن من أنكر كون حديث النبى ﷺ قولا كان أو فعلا بشرطه المعروف فى الأصول - حجة - كفر وخسرج عن دائرة الإسلام وحشر مع اليهود والنصارى أو مع من شاء الله من فرق الكفرة»(٥).

والله سبحانه وتعالى قد تكفل بحفظ السنة كما تكفل بحفظ القرآن حيث ذكر أن السنة مبينة للقرآن. وإذا كان الله سبحانه وتعالى قد تكفل بحفظ القرآن الكريم فى قوله تعالى : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ۞ ﴾ [الحجر]. فيلزم من هذا أن يكون قد تكفل بحفظ السنة النبوية أيضا؛ لأن حفظ المبين يستلزم حفظ

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور أبو شهبة (دفاع عن السنة) ص١١ ط الأزهر.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور أبو شهبة (دفاع عن السنة) ص١١.

<sup>(</sup>٣) انظر الشوكاني (إرشاد الفحول) ص٢٩.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور أبو شهبة (دفاع عن السنة) ص١٤.

<sup>(</sup>٥) السيوطي (مفتاح الجنة في الاحتجاج بالسنة) ص١١ ط دار الهدى النبوي، الكويت.

البيان إذ لا معنى للمبين بدون بيان. بل صرح الحق بحفظ السنة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ۞ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْآنَهُ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ۞ ﴾ [القيامة] أي بعد حفظ، وتلاوته نبيته لك ونوضحه ونلهمك معناه على ما أردنا وشرعنا(١).

وتحقيقا لهذا هيأ الله الأسباب لحفظ السنة والذود عن حياضها واعتنى الصحابة بها عناية فائقة. وكانت عناية المسلمين بالسنة في عهد الرسول وقي عهد الخلفاء الراشدين تتجلى في تداولها وتناقلها فيما بينهم بطريق المشافهة أخذا وعطاء، وتحملا وأداء والاعتماد على الحفظ في الصدور، والضبط في القلوب. حتى كانت كتابة الحديث وتدوينه، فتسابق العلماء لهذا العمل الجليل واشتد نشاطهم له. ومن عنى بالحديث النبوى الحكيم الترمذي، فقد ظهرت عنايته بالحديث منذ صباه المبكر حيث كان أبوه محدثا، وروى عنه أحاديث كثيرة في كتبه ورسائله، وكانت أم الحكيم كذلك ذات اهتمام بالحديث وروى عنها في كنابه «الرد على المعطلة»(٢) وكذلك كان جده راويا للحديث ولعله جده لأمه؛ في في المعلقة العمل الذي أحاط بالحكيم منذ صغره لفت نظره إلى طلب الحديث دراية ورواية (٣) وكان له أكبر الأثر في توجيهه هذه الوجهة المحديث ورواية (٣)

وقد أخذ الحكيم عن كثير من شيوخ المحدثين في عصره. وقد تبين من تتبع شيوخه من المحدثين الذين روى عنهم أنهم كثرة، ويقول الدكتور الجيوشي «ولو أردنا أن نحصر أسماء شيوخ الترمذي الحكيم وخاصة المحدثين فيما علينا إلا أن نقوم بعملية مسح لمؤلفاته، ونستعرض سلاسل الإسناد، ونأخذ المحدث الأخير الذي تلقى عنه الحكيم مباشرة، وقد قيمت بهذا فعيلا مدفوعا بحب الاستطلاع

<sup>(</sup>١) ابن كثير (تفسير القرآن العظيم) جـ٨ ص٣٠٣ ، ط الشعب بالقاهرة.

<sup>(</sup>۲) الحكيم التسرمذى (الرد على المعطلة) مسخطوط مكتبة الإسكندرية ورقة رقم ۸۸ب ومسنه صورة بمعهد المخطوطات العربية تحت رقم ١٠٤ توحيد «ميكروفيلم».

<sup>(</sup>٣) علم الحديث رواية علم يشمل على نقل ما أضيف إلى النبى عَلَيْ قدولا أو فعلا أو تقريرا أو صفة. وعلم الحديث دراية علم يعرف به حال الراوى والمروى من حيث القبول والرد «انظر ضوء القمر على نخبة الفكر للشيخ محمد على أحمدين» ص١٢، وط دار المعارف بمصر.

ومحاولة معرفة درجة شيوخ الحكيم من المحدثين وما يتسمتعون به من ثقة عند علماء الحديث، فكانت قائمة بأسماء شيوخ الحكيم<sup>(۱)</sup> هي نتيجة هذه السياحة الشاقة في مؤلفات الترمذي وأغلبها مخطوطات تقارب الستين بين رسالة وكتاب، وأغلب شيوخه من المحدثين المقبولين لدى علماء الحديث<sup>(۲)</sup>.

وهذا يدلنا على مدى العناية والاهتمام بالحديث عند الحكيم الترمذى ، فكتبه جميعها تشهد بأن فى شيوخه كثرة، وهلى مليئة بالأحاديث وإن سيقت فى مقام الاستشهاد والاستدلال بالأثر على ما يدلى به من آراء فى السلوك، بل إن له كتابا بعنوان «نوادر الأصول فى أحاديث الرسول ﷺ. ويخال من يطلع هذا العنوان لأول وهلة أنه كتاب فى الحديث النبوى الشريف، على سنن كتب الحديث المعروفة الكنه مع كونه مليئا بالحديث، مكون من عدة أصول يأتى فى رأس كل أصل بخبر من الأخبار يشرحه ويبينه ويستخرج منه ما يتفق مع الأصل المطلوب»(٣).

جاء في «الأصل السادس والستين والمائتين» في أن الله تعالى إنما ينظر إلى القلوب؛ لأن كنوز المعرفة فيها وإلى الأعمال» عن أبي هريرة رضى الله عنه قال، قال رسول الله على إن الله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أموالكم وأحسابكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(٤).

<sup>(</sup>۱) تراجع أسماء هذه القائمة في كتاب «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره وأفكاره» الدكستور الجيوشي ص٣٩ وما بعدها. وانظر بعض شيوخه عند الدكتور بركة في كتابه «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص ٣٨- ٤٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور الجيوشي (الحكيم الترمذي دراسة لأثاره وأفكاره) ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور بركة (الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية) جـ١ ص٧٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم فى طحيحه ، كتاب السبر والصلة والآداب ، باب تحريم ظلم المسلم وخذله واحتقاره ودمه وعرضه وماله جـ٤ ص١٩٨٦ ، ١٩٨٧، ط الحلبي عن أبي هريرة.

وأشار ابن حجر في فتح البارى كتاب التوحيد ، باب وكان الله سميعا بصيرا جـ١ ص٣٧٣ إلى الحـديث، وأشار إلى رواية مسلم في الصحيح. وكذلك أشار إليه في كتـاب المناقب مناقب الانصار جـ٧ ص٢١٤. وأخرجه ابن ماجه في سننه كتـاب الزهد باب القناعة جـ٢ ص١٣٨٨. من رواية أبي هريرة. والبيهقي في الأسماء والصفات ص٤٨٠ من رواية أبي هريرة.

يقول الحكيم الترمذى بعد أن أورد هذا الأصل: "إنما ينظر إلى القلوب لأنها أوعية الجواهر، وكنوز المعرفة فيها وينظر إلى أعمال الجوارح لأن مبتدأ الأعمال من القلوب فإذا نظر إلى الجواهر ووجدها طرية سليمة كهيئتها محروسة من آفات النفس، مكنونة عن تناول النفس وتلمسها، شكر لعبده، فزاده في الجواهر وبصره بأقدارها وأخطارها حتى يزداد بها غنى، ومن استغنى بالله عز وجل فلا قوى أقوى منه، قد أيست النفس من إجابته إياها، وأيس العدو من غوايته»(١).

فالحكيم لم يكن مقصده في كتاب (نوادر الأصول) التحديث - كما يبدو - بقدر ما كان مقصده بيان هذه الأصول والاستشهاد لها والاستدلال عليها بما أورد من الحديث. وكتاب نوادر الأصول يعمد فيه الحسكيم إلى جمع مائتين وواحد وتسعين حديثا، اعتبر كلا منها أصلا من الأصول التي يحتاج إليها المسلم في سلوكه وسعيه ومعاملاته وعباداته وهو في هذا الكتاب يأتي بالحديث كأصل ثم يأخذ في شرحه شرحا وافيا مستفيضا يستخلص منه ما يراه من معان وأسرار، وفي شرحه يخوض في كل المعارف الدينية الظاهرة والباطنة ويكشف عن أسرار النفس والقلب وجوهر العبادة والسلوك وأنواع المعارف والعطايا الإلهية.

والاتجاه السصوفى فى كل هذه المجالات هو الميزان الذى يزين به الأمور، ويحكم به على سر القلوب وسيرها، انظر إليه وهو يتحدث فى الأصل السادس والعشرين والمائتين رأس الحكمة لما صار مخافة الله نجده يقول: «مخافة الله تعالى هى التى ألهمت عن الأسباب حتى صارت رأس الحكم وهى تعلق القلب بمشيئة الله تعالى، ولما صار إلى المشيئة انبهمت عليه الأمور فإنه يعلم أنه شاء فخلقه، ولا يعلم أنه لماذا خلقه فظهر له بعض المشيئة وخفى عليه أخر شانه من مشيئته وأقلقه وألهاه وأذهله عن النفس وعن دنياه، فلما زايلته نفسه ودنياه انشرح صدره واتسع فى الحكمة والله أحكم»(٢).

710

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص٢٧١.

وبالإضافة إلى هذه الأصول التي جمعت كثيرا من الأحاديث فإن الحكيم وضع كتابا تقوم أساسا على الحديث جمعا ورواية أو رواية ودراية وهذه الكتب التي خصصت بأكلمها للحديث، أو كانت دراسة لأحد موضوعاته هي : (المنهيات) وكل حديث جماء بالنهى(١) ، (والفرق بين الآيات والكرامات)(٢) والأمثال من السنة(٣). ويذكر الدكتور الجيلوشي : أن المستعرض لآثار الحكيم في الحديث يرى أنه لهم يسلك الطريق التي تعارف عليها المحدثون والتسي تقوم على جمع الأحاديث وانتخابها وتبويبها، بل اتجه اتجاها آخر. نابع من منهجه العام الذي أخذ به في تآليفه القرآنية ذلك أنه كان يعمد إلى موضوع من الموضوعات فيستوعب الأحماديث التي جاءت فيه، ويحشدها جميعما في كتاب واحد حتى لا يدع مجالا للشك في صحة ما يدعو إليه، وأحيانا يكون عمله قاصرا على جمع الأحاديث فـقط من غير أن يتبعهـا بشرح واستنتـاج كفعله في كـتاب «الرد على المعطلة الذي حشد فيه كل ما وقع عليه من أحاديث ترد ما ذهب إليه المعتزلة من قولهم بنفى الصفات، وتويد وجهة نظر أهل السنة الذين يثبتون الصفات لله سبحانه وواضح أن موضوع الكتاب داخل في علم الكلام وهو إثبات الصفات أو نفيسها ولكن الجسهد الذي بذل في جمع الأحساديث وروايتها بأسسانيدها هو جسهد صوفى سالك.

وكتاب «المنهيات» عمد فيه الحكيم إلى طائفة من الأحاديث التي تناولت أمرا منهيا عنه، وحشدها جميعا في سياق واحد إلا أنه اتجه إلى إحصاء الأمور المنهى عنها، مبينا أسباب النهى ، كاشفا عن الأضرار التي تلحق بالشخص إذا ما خولفت هذه المنهيات(٤).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور الجيوشي (الحكيم الترمذي دراسة لأثاره وأفكاره) ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) مخطوط المكتبة الأهلية بباريس تحت رقم ١٨ ٥٠ ومنه صورة بدار الكتب المصرية.

<sup>(</sup>٣) مخطوط ١ - إسماعيل صائب رقم ١٥٧١ -٢- الجمعية الآسيوية بكلكتا رقم ١١١٦.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذى (المنهيات) ط دار الكتب العلمية بيروت ، بتحقيق أبو هاجر (المنهيات) تحقيق محمد عثمان الخشن ، ط القاهرة.

وقد تحصل للباحث المتابع لكتب ومؤلفات الحكيم التسرمذى في الحديث أن للحكيم في ميدان الحديث ثلاثة مناهج:

- منهج يقوم على جسمع الأصول التى تتصل بقضايا التصوف . ثم الإبانة عن مراميها، وتجليتها مثل الولاية، والأولياء، والحديث، والإلهام، والفراسة.
- ومنهج يقوم على ترك الأحماديث تعطى القارئ مما يريد المؤلف أن يقوله بدون تدخل منه أو استنتاج.
  - ومنهج يقوم على جمع الأحاديث وشرحها مع التوجيه والتعليل.

فهو لم يرو الحديث مجردا عن التعمق في فهم معناه ومحاولة الوصول إلى أعماقه وأغواره بل جعل يستفيد مما يستمع وهذا هو مقصده الأول، ثم يحاول أن يبين ما استفاده مقرونا بمصدر الفائدة من الحديث والأثر<sup>(1)</sup>.

ولا يخفى أن هذا الموقف من الحكيم التسرمذى يختلف عن مواقف كشيرين من رواة الحديث، حيث كان الحكيم يحاول الوصول إلى أعماق الحديث والبحث عن أغواره، ليستفيد منه في قسضايا السلوك الإنساني. وقد تعسرض الحكيم لهذا الموقف في مواضع مختلفة من كتبه، ذلك أن في رواية الحديث ناحيتين:

الأولى: الاستماع والحمل.

والثانية: الرواية والنقل.

ولكل من هاتين الناحيتين هدف الخاص به عند الحكيم الترمذي أما غاية الاستماع والحمل، فهو الاشتغال<sup>(۲)</sup> بالنفس ونجاتها يوم القيامة لأن من لم يستمع عاش جاهلا، والجاهل لا يحسن عبادة ربه، فسمن أراد النجاة يوم القيامة أحسن عبادة ربه، ومن أراد أن يحسن عبادة ربه، فعليه يحسن الاستماع والحمل، حتى لا يكون جاهلا<sup>(۳)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة (الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية) جـ١ ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) ويضم إلى ذلك التبليغ والتعليم والدعوة.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٧٩٠.

فالاشتغال بالنفس صفة من صفات الذين يحسنون الاستماع والحمل، يقول الحكيم في ذلك: «والصنف الآخر تفقهوا فيه وتدبروا وطلبوا معانيه وتعرفوا ناسخه من منسوخه، وتفقدوا ألفاظه لتباين المعانى، فربما تغير المعنى بحرف واحد حتى قروا على الاستنباط ومقاييس الفروع على الأصول<sup>(1)</sup>.

وإذا كانت هذه هي غاية الاستماع والحمل عند الحكيم الترمذي حيث إن الغاية الاشتغال بالنفس ونجاتها يوم القيامة، وتلك غاية سلوكية في مذهب الحكيم فإن غاية الأداء والنقل والرواية هي حفظ دين الأمة، وحفظ دين الأمة لا يكون - كما يقول الحكيم - بحمل الغث والشمين، والصحيح والسليم، والحمل من كل راو، دون التثبت والتوقى ، بل لابد من اختيار الشيوخ الذين يحمل منهم، ممن يكونون من أثمة الهدى ، المعروفين في الآفاق بالصدق والأمانة، وحسن الأداء (٢).

فأنت ترى من هذا أن الحكيم يدعو من يؤدى وينقل ويروى أن يحسن اختيار الشيوخ الذين يحمل عنهم، وبجانب هذا لابد أن ينظر الحامل فيما يسمع وينقده (٣) ويؤكد الحكيم هذا المعنى حينما نراه يعيب على الذين يحفظون الأسانيد ولا يهتمون بالمعانى وما وراءها. فيقول: "وآخرون يحفظون أسانيد (٤) هذه الأخبار وعدد وجوه: رواتها، ونقد الرجال وزيافها، وقد ضاعت عنهم معانيها وألفاظها، فكم من حديث بتغير كلمة يتغير عامة معنى الحديث فقد أهملوا هذا التفقه وأقبلوا على نقد الرجال، وفلان عن فلان غريب، ثم يرون ما زيفوه (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي االاكياس والمغترين، ص١٤٣ مخطوط.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة ﴿الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ١ ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) أن المحدثين عرفوا النهث من الثمين ليمميزوا بينهما، ويحذروا الناس من الغث، والعيب إنما هو على بعض الجهال الذين لا يفرقون.

<sup>(</sup>٤) هذا غرض ليميزوا بين الصحيح والسقيم وقد ضم بعضهم على حسب الطاقة إلى ذلك الغوص في المسانى والفقه في الحديث ولا وجمه للحكيم في السعيب على الصنف الأول لضرورته القصوى.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي (الكلام على معنى لا إله إلا الله) ص٣٥ تحقيق د. الجيوشي .

وإذا كانت غاية الاستماع والحمل. وغاية الأداء والنقل - عند الحكيم - كما عرفنا، فإن ذلك يعنى أن الحكيم الترمذى يريد أن يجمع بين نقد السند، ونقد المتن، في حدود الغاية المقصودة، أو ما يسمى بعملية النقد من الخارج، وعملية النقد من الداخل(١).

وهو بهذا لا يرضى عن الذين يلتقطون شيئا من نثارة هذا العلم إما فقها وإما حديثا. فيعجبون بما التقطوا والحقيقة أن محصولهم لا يبلغ إلا القليل من أصول الدين<sup>(۲)</sup>.

والحكيم الترمذى نراه يفرد لهذه المسألة فصولا خاصة كما فى كتابه «الفروق ومنع الترادف» (٣) وفى كتابه «الأكياس والمغترين» (٤). وفى رسالته «أنواع العلوم» (٥). وقد سمى الحكيم الفريق الأول: الوعاة ، والفريق الثاني: الرواة . . والفريق الثالث: النقالون. ويقول فى كتابه «الفروق ومنع الترادف»: «الفرق بين الرواة والوعاة: فالوعاة قوم سمعوا أحاديث رسول الله على من أثمة الهدى والثقات المرضيين، فرعوها فكان من رعايتهم أن استنبطوها ، وكشفوا عن معانيها، وقلبوها ظهرا لبطن، تفتيشا عن وجوه التأويل، فربما تغير المعنى بحرف واحد من حروف المعجم، فالوعاة هذا شأنهم إنما دهرهم فى كشف الغطاء عن المعاني، وطلب حسن التأويل ، فطلبهم لله» (١). فهؤلاء الوعاة يعتبرهم الحكيم المعاني، وطلب حسن التأويل ، فطلبهم لله» (١).

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور بركة (الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية) جـ١ ص٠٨.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي (الكلام على معنى لا إله إلا الله) ص٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى (الفروق ومنع الترادف) عنوان (الفرق بين المؤدين للأخبار والناقلين) ص٦٢ من خطوط مكتبة الإسكندرية تصوف رقم ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمـذى (الأكياس والمغـترين) تحت عنوان: صنف مـؤدون والصنف الآخر ص١٤٢، ، ١٤٣ مخطوط.

<sup>(</sup>٥) انظر الدكتور بركبة (الحكيم الترمذي ونظريت في الولاية) جـ١ ص ٨٠ وانظر كـذلك الحكيم الترمذي كتاب (شفاء العلل) عنوان (عمل العلماء بأمر الله) ص٣٤.

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذى (الفروق ومنع الترادف) ص٧٣ ب نقلا عن الحسيني نظرية، المعرفة عند الحكيم الترمذي ص٨٠.

الترمذى «اللباب والنفع باللباب» (١) وهم جماعة من العلماء قد توفر لديهم الجمع بين المنهج النقدى لأهل الحديث، وبين منهج آخر هو كشف الغطاء عن المعانى ، وطلب حسن التأويل.

وإذا كان هذا شأن «الوعاة» فإن شأن «الرواة» أنهم «يستوفون الأسانيد» ووجوه الإسناد(٢)، ويتخيرون النقالين والحملة بهذه الرواة على أهوائهم فذلك قصدهم. . ليسوا من العملم والانتفاع به في شيء . لم يقفوا على ناسخها ومنسوخها وعلى عامها وخاصها، وعلى غوامض تأويلها إنما شأنهم الكتابة والحفظ . فإذا احتاجوا إلى ذكره، مروا في أبوابها وأسانيدها ، ووجوه رواتها، ثم لا يلتفتون إلى شيء وراء ذلك، ويظنون أنهم قد فرغوا من العلم، فهؤلاء الرواة لس بأيديهم إلا ذرو الكلام وليس بأيديهم من العلم إلا قسره (٣) . فبعض رواة الحديث عند الحكيم ليسوا من العلم في شيء وما يظنونه علما إن هو إلا قسر وكلام، لأن العلم يحتاج إلى التفقه في الدين . . ثم هم بعد ذلك يتخيرون النقلة والرواة على أهوائهم (٤)، ويقيدون من الحديث ما يوافقهم، والناقلون عند الحكيم هم: «قوم يسوقون الأسانيد، ويحفظون عدد الوجوه والطرق فهو أخذ مشغول بذلك لا يلتفت إلى معاني الحديث، همته الأسانيد والطرق فلو أخذ أحدهم بشيء يسير من الدين ، لم يتوجه لمقال جوابه، فهم في التيه (٥)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٧ ب ونظرية المعرفة ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) لا شك أن هذا غلو من الحكيم لأن عمل علماء الحديث يقوم على استيفاء الأسانية ووجوه الإسناد، وربما كان الحكيم يقصد من وراء ذلك أولئك الذين ليسوا من العلم والانتفاع به فى شىء- كما صرح هو بذلك - .

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الفراوق ومِن الترادف» ص٧٣، وانظر الدكتــور عبد المحسن انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٨٠.

<sup>(</sup>٤) ومن يأخذ على حسب هواه فليس من أهل الحق وإنما الآخذ عند الائمة عسمن هو أهل للأخذ عنه عن جمع الشروط المعتبرة عند العلماء كتمام الضبط والعدالة.

<sup>(</sup>٥) هذا أيضا غلو وكيف يكون في تيه وبطالة من يقصر همـه على حفظ طرق الحديث ومتونه وقد حفظ السنة وبهما حفظ القرآن وحفظ الدين.

والبطالة» ولا يلتفتون إلى معانى الحديث التى تأخذ بالسالكين إلى طريق العبودة (١).

ويخلص الدكتور بركة إلى الـقول: إنه بالرجوع إلى مـختلف مـا كتبه - الحكيم - بهذا الشأن، فإنه يمكن تقسيم المحدثين عنده إلى أصناف أربعة:

١- الوعاة: وهم الذين يتحرون أن تكون شيوخهم من أئمة الهدى والثقات المرضيين، ويكشفون وجوه المعانى والتأويل فيما ينقلونه ابتغاء لوجه الله فى أنفسهم وحفظا على الأمة دينهم.

٢- والمؤدون: وهم الذين يتحرون أن يكون شيخوهم من أئمة الهدى وممن
 عرفوا بالصدق والأمانة وحسن الأداء، فيحملون عنهم أخبار الرسول ﷺ وسنته،
 وتفسير شريعته، مع عناية بنقد الأسانيد والمتون.

٣- والنقالون: وهم الذين يهتمون بسياقة الأسانيد، وحفظ الوجوه والطرق المختلفة، لا يلتفتون إلى شيء غير ذلك من معانى الأحاديث بحيث لو سئل الواحد منهم عن معنى شيء مما يرويه لحار وتوقف(٢).

٤- أما الـرواة: فهم يتنافـسون في ذلك حـرصا على التـصدر والرئـاسة،
 وطمعا في عرض هذه الحياة الدنيا، فيطلبونه بلا حسبة ولا نية ولا طلب إقامة حق
 الله تعالى في أنفسهم أو إحياء دين الله تعالى بين الناس<sup>(٣)</sup>.

فالحكيم الترمذي يرى لأهل الحديث طريقا يرسمه لهم في وضوح وينبههم إلى سلوكه. وذلك الطريق هو طريق الأداء.

يقول الحكيم في ذلك: «فالمؤدى رجل قصد أثمة الهدى ، والذين عرفوا في الآفاق بالصدق والأمانة، وحسن الأداء ، فحمل عنهم أخبار الرسول ﷺ وسنته

771

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (الفروق ومنع الترادف) ص٦٢ صورة بالميكروفيلم بمعهد المخطوطات العربية.

<sup>(</sup>٢) ليس هذا شأنا عاما لهم وقد يحصل للنادر منهم لأنه وفر جهده على الحفظ والرواية.

 <sup>(</sup>٣) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص١٨٠.

وتفسير الشريعة، فهؤلاء مؤدون تلقوا عن الرجال، ونقدوا الكلام<sup>(۱)</sup> وأداء الحديث يجرى مجرى الشهادة، وقد شرط الله في الشهادة فقال: ﴿ مِمَّن تَرْضُونْ مِنَ الشَّهَدَاءِ...﴾ [البقرة: ٢٨٢]. فيإذا أخبر عن غير أهل الرضا فليس بمقبول<sup>(۲)</sup>، وإذا كان صاحب استنباط واجتهاد فإنه يحتاج إلى قلب ذكى مشحوذ بنور الله، ونفس صافية من كدورة الأخلاق عفيفة من أدناس شهوات الدنيا، حتى يدرك الحق، ويسلم من الدخول بين الله سبحانه وبين عباده (۳).

أما النقالون فهم عند الترمذى «البلاء والبطالة» على أن هذا لا يمنع المرء من أن يقول: إنهم يـقومون بأداء عـمل جليل، فهم يحـملون العلم، وإن لم يكونوا أهلا لفهمه واستنباطه، «ليؤدوه إلى من يكون أهلا لفهمه واستنباطه»(٤).

وفى كستاب «نوادر الأصول فى معرفة أحاديث السرسول» يسوق الحكيم الترمذى فى الأصل الثامن والستين والمائتين أحاديث تقتضى العلماء الأداء، وتبليغ العلم.

وبذلك يحفظ العلم من الضياع وينتقل إلى من يعمل به، ويؤدى الغرض المطلوب منه، والحكيم لا يغفل دور هؤلاء العلماء ولا ينكر عليهم ما يستحقون من الشواب لدى الله. ومما يسترعى الانتباه أن الحكيم ينظر إلى المحدثين فى خاصة أنفسهم ويتطلب دائما العمل على تحصيل ما هو أكمل للمرء فى نفسه. وهنا نجد أن الحكيم يخاطب المحدثين وغيرهم فى نقده من مقامين:

- مقام الحكم الشرعى دون نظر إلى طلب الفضل والكمال - وذلك قلما يذكره-(٥) بل يكون ذلك عادة كالاعتذار وكالتعقيب على حديثه من المقام الأعلى

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ٦٢. . مخطوط.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص١٤٢.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «المرجع السابق» ص ١٤٥، ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ١ ص٨٢.

<sup>(</sup>٥) وإنما يعاب من أهمل العمل بما ينقل ولا يعاب أبدا من طلب العلم أو حصله.

الذي يطالب فيه بالسعى نحو الكمال، فالناقلون إذا نظرنا إليهم من مقام الحكم الشرعى محسنون ذوو أجر وثواب عند الله، ولكنهم إذا نظرنا إليهم من المقام الأعلى فهو غير ذلك.

ومما لا يخفى على أهل الدراسة والعلم أن الحكيم الترمذي ممن يلجوزون رواية الحديث بالمعنى . ويذكر ذلك بكل وضوح في كتابه «نوادر الأصول» حيث أقام الأصل الشامن والستين والمائتين في «سر رواية الحديث بالمعني» وذكر جملة أحاديث في الموضوع منها حديث عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ : «نضّر الله امرءا سمع منا حديثا فبلغه كما سمع منا فإنه رب مبلغ هو اوعى له من سامع<sup>١١)</sup>.

وعبد الله بن مسعود هو: عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب بن شمخ بن مخزوم ، أسلم بمكة قديمًا، وهاجر الهجرتين ، وشهد بدرا والمشاهد كلها، وكان صاحب نعل رسول الله ﷺ . روى عن النبي ﷺ ، وعن سعد بن مسعاذ وعمر، وصفوان بن عسال وعسنه ابناه: عبد الرحمن وأبو عبيدة، وابن أخيه عبد الله بن عتبـة بن مسعود ، وأبو سعيد الخدرى ، وأنس وجابر، وابن عمرو، وأبو موسى الأشعري وغيرهم. قال البسخاري : مات بالمدينة قبل عثمان. وقال أبو نعيم وغير واحد: مات سنة اثنتين وثلاثين، وقال يحميي بن بكير سنة ٣٣هـجرية، وقيل مات بالكوفة راجع الترجمة في:

- أسد الغابة ٣/ ٣٨٣ ٣٩٠. الإصابة ٣/ ٢٢٣٣.
- تهذيب التهذيب ٦/ ٢٧، ٢٨. الاستيعاب ٣/ ٩٨٧.
  - سير أعلام النبلاء ١/٤٦١.

والحديث أخرجــه الترمذي في سننه كــتاب العلم باب ما جاء في الحث على تبليغ الــــماع جــ٥ ص٣٤ وقال أبو عيسى : هذا حديث حسن صحيح ولفظ الترمذي ، «نضر الله امرءا سمع منا حديثًا فبلغه كما سمع فرب مبلغ أوعى من سامع عن عبد الله بن مسعود .

وأخرجه ابن ماجه في سننه باب من بلغ علما جـ١ ص ٨٥ بلفظ (نضر الله امرأ سمع منا حديثا فبلغه فسرب مبلغ احفظ من سامع ، عن عبد الله بن مسعود. ويشهد له ما أخسرجه الحاكم في المستندرك كتاب العلم باب «نضر الله عبندا سمع مقبالتي فوعناها جـ١ ص٨٦، ٨٧ وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين وأقره الذهبي .

<sup>(</sup>١) انظر الحديث في نوادر الأصول للحكيم الترمذي ص٣٨٩.

<sup>=</sup> وأخرجه أبو داود في سننه كتاب العلم باب فضل نشر العلم جـ٣ ص٣١ ورواه الدارمي في سننه باب الاقتداء بالعلماء جـ١ ص٧٥.

ومن حدیث أنس جـ٢ ص٢٢٥ ومن حدیث جبیر بن مطعم جـ٤ ص٨١ ، ٨٢ ومن حدیث زید ابن ثابت جـ٥ ص٨٢ .

والطبراني في الكبير جـ٢ ص١٣١ ، ١٣٢ من رواية جبـير بن مطعم عن أبيه والخطيب البغدادي في تاريخ بغداد جـ٣ ص١٠٠ من رواية النعمان بن بشير ، وأبو نعيم في الحلية جـ٥ ص١٠٥.

<sup>(</sup>۱) ثبت المنع من الكتابة أول الأمر لأمور قالهما العلماء ، ثم ثبت الإذن في الكتابة بعد ذلك لزوال أسباب المنع، فالقيماس هنا غير صحيح، وقد ثبت الإذن في الكتابة وكتمب بعض الصحابة فعلا بأمر رسول الله ﷺ وبموافقته ، وقد أجاز الائمة الرواية بالمعنى بشروط خاصة.

وهذا الاستبدلال على جواز رواية الحمديث بالمعنى بعيد فالحديث المستشهد به واضح تماما في الحفظ «سمع مقالتي فؤعاها فأداها كما سمعها».

ويبدو من عنوان الأصل الذي ذكره الحكيم «سر رواية الحديث بالمعنى» أن الحكيم التسرمذي أراد أن يبين أن سسر رواية الحديث بالمعنى ناتج عن التسرغيب في التسليغ عن رسسول الله على البعض؛ ولذا كانت رواية الحديث بالمعنى بالشروط التي وضعها الائمة.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول في معرفة أحاديث الرسول، ص٣٨٩.

وروى أنه لما قال رسول الله ﷺ: "من كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده من النار»(١) أمسك أصحاب رسول الله ﷺ عن الرواية مخافة تغيير الألفاظ، ثم سألوه عن ذلك، فهداهم السبيل، وأوضح لهم الطريق»(٢).

فالرواة جوزوا النقل بالمعنى ويدل على ذلك أن قسصة واحدة جرت في زمان النبى عَلَيْكُ قد نقلت بألفاظ مختلفة كسحديث: «زوجتكها بما معك من القرآن» وفي رواية أخرى «ملكتكها بما معك من القرآن» وفي رواية ثالثة : «أنكحتكها بما معك

ومسلم في صحيحه كتاب الزهد باب التثبت في الحديث ٢٩٨/٤ . وفي المقدمة ص١٠.

وأبو داود في سننه كتاب «العلم» باب التشدد في الكذب على رسول الله ﷺ ٢/٣١٣.

والترمذى فى سننه كتاب «الفتن» ٤/ ٢٥ وقال : «هذا حديث حسن صحيح» . وكتاب «العلم» (باب ما جاء فى تعظيم الكذب على رسول الله ٥/ ٣٥ وقال حديث حسن صحيح. وباب ما جاء فى الحديث عن بنى إسرائيل ٥/ ٤٠ وقال حسن صحيح وكتاب التفسير باب ما جاء فى الذى يفسر القرآن برأيه ٥/ ١٩٩ ، عن ابن عباس وقال حسن صحيح.

والدارمي في سننه باب اتقاء الحديث عن النبي ﷺ ٢٦/١ ، ٦٧.

والبيهمة في سننه، كمتاب صلاة الخوف، باب السرخصة للنساء في لبس الحرير والدبباج وافتراشهما والتحلي بالذهب ٣/ ٢٧٦ ومن حديث خالد بن عرفطة ٥/ ٢٩٢.

وأحــمد بن حنبل فــى المسند من حديث عــمــر بن الخطاب ٤٣/٢ ، ٤٧ ، ١٥٠ ومن حديث عبد الله بن عمرو بن العاص ١٥٠/ ، ١٧١ ، ٢٠٢ ، ٢٠٤ .

والحكيم الترمذي «نوادر الأصول في معرفة أخبار الرسول» ص٣٨٩.

(٢) راجع الحكيم الترمذي «نوادر الأصول في معرفة أحاديث الرسول» ص٣٨٩.

جاء فى مجمع الزوائد عن أبى أمامة قال: قال رسول السله ﷺ: «من كذب على متعمدا فليتبوأ مقعده بين عينى جسهنم فشق ذلك على أصبحابه، فقالوا: يا رسول الله تحدث بالحديث نزيد وننقص، قال:ليس أعنيكم، إنما أعنى الذى يكذب على متحدثا يطلب به شين الإسلام».

رواه الطبرانى فى الكبير وفيه الأحوص بن حكيم ضعفه النسائى وغيره. ووثقه العجلي، ويحيى ابن سعيد فى رواية ورواه عن الأحوص محمد بن الفضل بن عقبة.

مجمع الزوائد ومنبع الفوائد جـ١ ص١٤٧ ، ١٤٨ للحـافظ نور الدين على بن أبى بكر الهيثمى المتوفى سنة ٨٠٧ ط مكتبة القدس ١٣٥٢هـ.

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخارى فى صحيحه كتاب العلم باب المن كذب على النبى ﷺ ۱/ ۲۰۰، دراً الحديث الخبياء باب ٢٠٠ وكتاب الجنائز باب ما يكره من النياحة على الميت ٣/ ١٦٠. وكتاب أحاديث الانبياء باب ما ذكر عن بنى إسرائيل ٦/ ٤٩٦. وكتاب الأدب باب من سمى بأسماء الانبياء ٥٧٨/١٠.

من القرآن وفي رابعة «أمكناكها بما معك من القرآن»(١) فيعلم من هذا أنه عَلَيْ لم يلفظ بجميع هذه الألفاظ بل لانجزم بأنه قال بعضها إذ يحتمل أنه قال لفظا آخر غير هذه الألفاظ فأتت الرواة بالمعنى ، ولم تأت باللفظ إذ المطلوب نقل المعنى ولم يكن الرواة يضبطون الحديث الكتابة اتكالا على الحفظ، والضابط منهم من ضبط المعنى (٢).

وإذا ذهب الباحث يفتش فى كتب علماء الأصول والفقه، وجد أن الإمام مالك والأكثر وفاقا للشافعى ، وأبى حنيفة، وأحمد: أجازوا نقل الحديث بالمعنى لأن لفظ السنة ليس متعبدا به، بخلاف لفظ القرآن فإذا ضبط المعنى فلا يضر فوات

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الوكالة باب وكالة المرأة الإمام في النكاح ٤٨٦/٤ بلفظ وقد روجتاكها بما معك من القرآن».

وكتاب فضائل القرآن باب (خيركم من تعلم القرآن وعلمه)  $4 \times 10$  بلفظ (قد زوجتكها بما معك من القرآن) وباب القرآءة عن ظهر قلب 100 بلفظ (قد ملكتكها بما معك من القرآن) وباب (عرض المرأة النكاح باب (تزوج المعسر) 100 بلفظ (فقد ملكتكها بما معك من القرآن) وباب (عرض المرأة نفسها على الرجل الصالح 100 بلفظ (أملكناكها بما معك من القرآن) وباب إذا كان الولى هو الخاطب 100 بلفظ (فقد زوجتكما بما معك من القرآن) وباب السلطان ولى 100 بلفظ (وجتاكها بما معك من القرآن) وباب إذا قال 100 بلفظ (فقد ملكتكها) .

ومسلم فى صحيحه ، «كتاب النكاح» باب أقل الصداق ٢١٤/٩ ، بلفظ «فقد ملكتكها». وأبود داود فى سننه كتباب النكاح، باب الترويع على العمل بعمل ٢٣٦/٢ بلفظ «قد زوجتكها».

والترمذى فى سننه كـتاب النكاح. باب ما جاء فى مهور النساء ٣/٤١٢ بـلفظ «روجتكها» وقال أبو عيسى : حديث حسن صحيح والنسائى فى سننه كتاب النكاح. باب هبة المرأة نفسها لرجل بغير صداق ٢/٣/٦ بلفظ «قد روجتكها».

وابن ماجه فى سننه كتّاب النّكاح. باب صداق النساء ٢٠٨/١، بلفظ «قد زوجتكها». والدارمى فى سننه «كتاب النكاح». باب ما يجوز أن يكون مهرا ١٤٢/١ بلفظ «قد زوجتكها». وأحمد فى مسنده من حديث سهل بن سعد ٥/٣٤٤ بلفظ «فقد أملكتكها».

<sup>(</sup>٢) راجع الأستاذ منشاوى عثمان عبود «الاحتجاج بالحديث في اللغة» مجلة كلية اللغة العربية بالرياض الجزء الثاني ص١٦٢.

ما ليس بمقسصود (١٠). . وعلماء الفيقه والأصول الذين جيوزوا نقل الحديث بالمعنى اشترطوا في الناقل شروطا من أهمها:

- أن يكون عارفا بمدلولات الألفاظ أى مدلول اللفظ الوارد، ومدلول ما يأتى به بدله بحيث لا يتفاوت مدلولهما.
- وأن يكون عارفا بمحال وقسوع الكلام بأن يأتى بلفظ بدل آخر مساو له فى المراد منه.
- وأن يكون جازما بفهم معنى الحديث ، وبأن العبارة التي عبر بها تدل على معناه.
- وأن يكون على معرفة باستواء العبارتين في الخفاء والظهور، فلا يبدل لفظ ظاهر الدلالة على معنى بلفظ خفى الدلالة على ذلك المعنى ولا يعكس لأنه عن ذلك تقديم ما رتبته التأخير أو العكس (٢).

جاء في متن مراقى السعود:

والنقل للحسديث بالمعنى منع ومالك عنه الجواز قد سمع لعسارف يفهم مسعناه جرزم وغالب الظن لدى البعض انحتم والاستواء في الخفاء والجلا لدى المجوزين حتما حصلا وبعضضهم منع في القصار دون التي تطول لاضطرار (٣)

ومما يفهم مما جماء في هذا النظم أن هذه الأبيات أشارت إلى الشروط التي يجب توافرها فيمن يروى الحديث بالمعنى . ومحل الخلاف في جواز نقل الحديث بالمعنى إنما هو فيما لم يتعبد بلفظه . أما ما تعبد بلفظه كالأذان والتشهد والتكبير

777

<sup>(</sup>١) راجع الشنق يطى «نشر البنود على مراقى السعود» الجزء الثانى ص٦٥ ، ط وزارة الأوقاف المغربية.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق جـ٢ ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ٢ ص ٦٣- ٦٧.

فى الصلاة والتسليم، فلا يجوز فيه قطعا، ومن الشروط التى ذكرها العلماء أن لا يكون ذلك المروى من جوامع الكلم التى أوتيها النبى ﷺ فلا يصح نقلها بغير ألفاظها(١).

وإذا كان العلماء يشترطون في الناقل بالمعنى أن يكون عارفا بدلالات الألفاظ واختلاف مواقعها. فإن الحكيم الترمذي يقرر أن علماء الحديث هم الذين يميزون رواية الرواة ويعرفون صحيحها من سقيمها، يقول الحكيم الترمذي في نوادر الأصول: «ثم لما تداولت هذه الأحاديث طبقات القرون واشتبهت عليهم أصول العلم وهي الحكمة ، وافتقدوا غور الأمور، وكثر التخليط بحال الزيادة والنقصان، والتقديم والتأخير.

فعلماء الحديث ميزوا رواية الرواة صحيحها من سقيمها.

وفى كتاب «عملم الأولياء» يقول الحكيم الترمذى: «وصنف منهم أعلا من هذا، وهم إلى الله تعالى وتقدس إذ فقهوا لما بصروا صور الأشياء فى صدورهم، وعاينوا ما فى صور الأشياء من المعانى (٢) فإذا طالعوا ما فى المعانى كان لهم الوجود فى المعانى، فإذا كان لهم الوجود أى الوجود فى المعانى من المطالعة سمى ذلك الوجود بصيرة وهى بصيرة النفس، لأنه لما كان لهم الوجود انكشف الغطاء. وهو ظل الهوى لأن ذلك غطاء. وذلك لأن الهوى نفس النفس. فلما فارقت النفس الهوى بقى ظل الهوى خيالا على النفس. وإذا كان لهم الوجود انكشف كل غطاء دق أو جل وخشعت النفس لله، وجالت قلوبهم فى الملكوت الأعلى وفتح لهم من الحكمة العليا.

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق جـ٢ ص ٦٨.

<sup>(</sup>٢) هذا يرضح أن الحكيم الترمذى لا يكتفى بالبحث عن الاشياء ذاتها فقط لمجرد معرفتها ولكن ما يعنيه هو الوقسوف على معانى ودلالات هذه الاشياء فالمعرفة معرفة بظواهر الاشياء أى مجرد وجودها ثم معرفة بباطن وجموهر هذه الاشياء أى معناها ودلالتها الداخلية. الحكيم التسرمذى «علم الأولياء» هامش ص٢٣٣.

فالعلم علمان: والحكمة حكمتان ثم هما أنواع فكما أن العلم أنواع فكذلك الحكمة أنواع أنواع فكذلك الحكمة أنواع (١). حكمة من العلم به، وحكمة من العلم بأموره وتدبيره وصنعته (٢).

فالحكيم الترمىذى - كما نرى - يعنى بالوقوف على المعانى وما ترشد إليه من دلالات ، ولا يفوتنا هنا أن نعرف أن ابن حجر العسقلانى (٣) أشار إلى الحكيم الترمذى في كتابه «لسان الميزان» بأن له المصنفات الكبار في أصول الدين ومعانى الحديث (٤).

وتاج الدين السبكى يعرف الحكيم فيذكر أنه «المحدث»(٥) كذلك السيخ إسماعيل البيضاوى يقول عنه: «إنه المحدث»(٦). والإمام الذهبى يذكر بأنه: «الحافظ»(٧) وفي ميزان الاعتدال يقول الذهبى: «أبو عبد الله الترمذي شيخ حدث بعد الماثتين»(٨).

وأبو نعيم يقول عنه أنه «كتب الحديث»<sup>(٩)</sup> فكلمة المحدث والحافظ من الكلمات التي دارت بين المحدثين لتدل على معان خاصة عندهم وما كانت تطلق إلا لتدل على من أن أطلقت عليه، وهي ألقاب علمية، لا يصل إليها إلا من تأهل لها.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٣٨ ، ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «الكلام على معنى لا إله إلا الله» ص٣٣.

<sup>(</sup>٣) هو شهاب السدين أبى الفضل أحمد بن على بن حسجر العسقىلانى المتوفى سنة ١٨٥٢م، وراجع لسان الميزان ط الهند سنة ١٣٣١هـ (المقدمة) وانظر كذلك الشيخ محمد على أحمدين «ضوء القمر على نخبة الفكر» ص ٩ ط دارالمعارف سنة ١٣٧٨هـ.

<sup>(</sup>٤) انظر ابن حجر «لسان الميزان» جـ٥ ص٣٠٨ ، ط حيدر آباد الهند ١٣٣١هـ.

<sup>(</sup>٥) انظر تاج الدين السبكي اطبقات الشافعية الكبرى" جـ ٢ ص ٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) راجع الشيخ إسماعيل البغدادي اهدية العارفين، جـ٢ ص١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٧) راجع الذهبي اتذكرة الحفاظ، جـ٢ ص ٦٤٥.

<sup>(</sup>٨) الذهبي «ميزان الاعتدال» جـ٤ ص٤٤٥ ، مسألة رقم ١٠٣٥٦.

<sup>(</sup>٩) راجع أبو نعيم «حلية الأولياء وطبقات الأصفياء» جـ٥ ص٣٣٣.

وقد ذكر العلماء: أنه في آمالي الحافظ ابن الحجر: أنه قد أطلق المحدثون القابا على العلماء بالحديث. منها: «الحافظ» وقد بين الحافظ المزى الحد الذى إذا انتهى إليه الرجل جار أن يطلق عليه «الحافظ» فقال: «أقل ما يكون أن تكون الرجال الذين يعرفهم ويعرف تراجمهم وأحوالهم وبلدانهم أكثر من الذين لا يعرفهم ليكون الحكم للغالب»(١) ويطلق الحفاظ أيضا على من يعرف شيوخه وشيخوهم.

وقال أبو الفتح بن سيد الناس: «أما الحديث في عصرنا فهو من اشتغل بالحديث رواية ودراية، وجمع رواته واطلع على كثير من الرواة والروايات في عصره وتميز في ذلك، حتى عرف فيه خطه، واشتهر ضبطه فإن توسع في ذلك حتى عرف شيوخه وشيوخ شيوخه، طبقة بعد طبقة بحيث يكون ما يعرفه من كل طبقة أكثر مما يجهله، فهذا هو الحافظ»(٢).

وتاج الدين السبكى يذكر أن : «المحدث من عـرف الأسانيد والعلل وأسماء الرجال، والعالى والنازل، وحفظ مع ذلك جملة مستكثرة من المتون»<sup>(٣)</sup>.

ومن أهل العلم طائفة طلبت الحديث وجعلت دأبها السماع على المشايخ، ومعرفة العالى من المسموع والنازل، وهؤلاء هم المحدثون على الحقيقة(٤).

وذهب السلف إلى عدم التفرقة بين المحدث والحافظ، وكمانوا يطلقون كلا من اللقبين على الآخر، وأما الخلف فلذهبوا إلى التفريق بينهما وجعلوا مرتبة

74.

<sup>(</sup>۱) انظر الحافظ ابن كثير «الباعث الحثيث» تحقيق أحمد محمد شاكر ، هامش ص١٣٠ ، ١٣١ ط دار التراث، الطبعة الثالثة سنة ١٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) راجع الحافظ ابن كثير «الباعث الحثيث شرح اختصار علم الحديث» ص١٣١ وانظر السيوطى وتدريب الراوى شرح تقريب النواوي، جـ١ ص٤٨ تحقيق عبد الوهاب عـبد اللطيف ، ط دار الكتب الحديثة سنة ١٣٨٥هـ.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور بهاء الدين الشاهد «نظرات في علوم الحديث» ص٣٣ ، ط مطبعة السعادة وانظر كذلك هامش «الباعث الحثيث» ص١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق ص١٣٢.

الحافظ أعلى من مرتبة المحدث (١). فالمحدث هو الذى يتحسمل الحديث ويعتنى به رواية ودراية، والحافظ هو من حفظ مائة ألف حديث متنا وإسنادا ولو بطرق متعددة ووعى ما يحتاج إليه (٢).

وجملة ما يقال: إن الحكيم الترمذى محدث وحافظ وممن كتب الحديث، ووعى المعانى ، وما ترمى إليه الألفاظ ، فكان رضى الله عنه تطبيقا عمليا للسنة النبوية التى دعت إلى الالـتزام بسلوك الرسول عَلَيْ الصادق الأمين «وبينما الحكيم يلزم نفسه بالمنهج الحق والسنة النبوية، يرى ما يطمئنه عن سلوكه الحق، وفهمه للمعانى التى جاءت وراء الكلمات يقول الحكيم : «فبينما أنا على هذه الحال، إذ رأيت فيما يرى النائم، كأنى أرى رسول الله على دخل المسجد الجامع فى كورتنا، فأدخل على أثره فألزم اقتفاء أثره. فما زال يمشى حتى دخل المقصورة، وأنا على أثره، ومن القرب منه، حتى كأن أكاد الـتزق بظهره، وأضع خطاى على ذلك الوضع الذى يخطو عليه حتى دخلت المقصورة. فرقى المنبر، فرقيت على أثره، كلما رقى درجة رقيت على أثره حتى إذا استوى على أعلاها درجة قعد عليها فقصدت عند الدرجة الثانية من مجلسه عند قدميه، ويمينى إلى وجهه ووجهى إلى الأبواب التى تلى السوق، وشمالى إلى الناس، فانتهيت من منامى وأنا على تلك الحال»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بهاء الدين الشاهد انشرات في علوم الحديث؛ ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الشيخ محمد على أحمدين «ضوء القمر على نخبة الفكر» ص١٦.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذي البدو شأن أبي عبد الله، ص١٦ من كتاب اختم الأولياء.

# الفصل الثاني

أصول السلوك وارتباطها بمظاهر قوى الإنسان

- قيم إسلامية وقوى إنسانية.
  - اصول السلوك.
    - ١- الحق.
    - ٢- العدل.
    - ٣- الصدق.
  - الاغترارفي السلوك.

#### قيم إسلامية وقوى إنسانية

إن الباحث في مؤلفات الحكيم الترمذي ورسائله. عن أسس السلوك يجد أن كتابه «الأكياس والمغترين» من الكتب التي خصت بالسلوك؛ ولهذا كان بين العنوان: «الأكياس والمغترين» وبين محتويات الكتاب صلة قوية تكشف عن ناحية مهمة تميز بها الحكيم الترمذي. حيث إن: الكيس عند الترمذي كما نراه من كتابه هذا هو الشخص الذي يستقيم سلوكه وأخلاقه واعتقاده (١).

ويقول الحكيم في الفروق: إن الكياسة النظر في الأمور وحدة النظر في دقائق الأمور، ولطائف العوارض، حستى يزن الأمور بعضها ببسعض، فينال بذلك وقارة الأمور ويتعرف جواهرها حستى يضعها مواضعها. ويتحين أوقاتها فمن كان بهذه الصفة قل ما يغبن لأنه يستعمل هذه الأشياء في أعمال الآخرة (٢).

والبحث يهدينا إلى أن الحكيم الترمذى اعتسمد في الأخذ بالأكياس والمغترين على حديث يرويه في كتابه (٣) عن شداد بن أوس قال رسول الله ﷺ: «الكيس من دان نفسه وعسمل لما بعد الموت، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأماني (٤).

ومما يلاحظ أن كلمة الأكياس ذكرت في عبارات معاصرين للحكيم الترمذي ومن ذلك ما جاء في كتاب الحلية: «أنه جاء رجل من الأكياس يريد أن يلقى داود الطائى فجعل لا يمكنه حتى يخرج متخفيا بثوبه كأنه خائف»(٥).

ويقول الخراز: «وأعلى درجات الذين زهدوا في الدنيا هم الذين وافقوا الله تعالى في محبته فكانوا عبيدا عقلاء عند الله عز وجل أكياسا»<sup>(٦)</sup>.

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) الفروق ومنع الترادف ص٣٠ مخطوط الإسكندرية.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأكهاس والمغترين» ص٣١.

<sup>(</sup>٤) - أخرجه الترمذي في كستاب صفة القيامة باب حدثنا سفيان بن وكيع جـ٤ ص٦٨٣ عن شداد بن أوس وقال: حديث حسن.

<sup>-</sup> وأخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب ذكر الموت والاستعداد له جـ٢ ص١٤٣٢ عن شداد بن أوس.

<sup>-</sup> وأخرجه أحمد في مسنده جـ٤ ص١٢٤. عن شداد بن أوس.

<sup>(</sup>٥) أبى نعيم «حلية الأولياء» جـ٧ ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٦) أبو سعيد الخراز «الصدق» ص٤٥ ط دار الكتب الحديثة.

والمغتر عند الحكيم هو من يقابل الكيس أى هو الذى لا يستقيم له سلوك أو أخلاق أو اعتقاد. لا يستقيم له أحد هذه الشلاثة، أو لا تستقيم له جميعا، ويلبس عليه طريق الحق والدين، ويزين له طريق الغرور فيراه حسنا(١).

والكياسة والاغترار ترجع عند الحكيم في أصلها إلى معنى من معانى العقل والمعرفة، أي أن الأخلاق والدين والسلوك بينها وبين العقل والمعرفة صلة وثيقة. فالكيس أي العاقل صاحب تقوى ويقين ودين. والمغتر الذي يلبس عليه طريقه يضل في أمره ودينه بقدر ما يلبس عليه (٢).

وهذه الصلة بين المعرفة والدين أو بين العقل والأخلاق أو بين الذكاء والسلوك هي منا عبر عنها الحكيم الترمذي في كتب ورسائله بعبارة «العقل والهوي»(٣).

والحكيم الترمذى يشرح الكياسة والاغترار فى ثلاثة من أصناف من العلماء فيقول: «فالعالم لا يزال إلا بعد ما تعمى عليه النفس طريق العلم، والجاهل يقع فى الجهل ويخطئ الطريق، والحكيم لا يميل إلى النفس وإلى الدنيا إلا بعد ما عمت عليه النفس، والمتأول لا يسوء تأويله إلا بعد ما يخرج العلم من تلقاء نفسه مقاييس وظنونا كمقاييس إبليس وظنونه»(٤).

والمغتر عند الحكيم يكون في حالة نفسيه لا يستطيع معها أن يهتدى إلى نفسه فهو كالسكران: «فالمغتر كالسكران تردى في بئر وتكسر ولم يعلم بذلك حتى يفيق، وإن لدغته أو لسعته حية أو عقرب لم يجد ألمه حتى يفيق، أو أ.

فالمغتر إنما يأتى ما يأتى وهو يحسب أنه إنما يأتى حسنا. يقبول الحكيم: «فقطعوا أعمارهم مغترين فقدموا على الله عز وجل قد زين لهم سوء أعمالهم

<sup>(</sup>١) الحسيني انظرية المعرفة، ص٥١.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٥١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك من كتب الحكيم «شأن العقل والهوى» ص١٥٣ من كتاب المسائل المكنونة. وأصل الهوى وماهية الهوى ص٣٨، ١٥٦ من كتاب الرياضة وأدب النفس. وكتاب «العقل والهوى» مخطوط. وغير ذلك.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٦ مخطوط.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٤٧. مخطوط.

فرأوه حسنا، وصدوا عن السبيل، فبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون، وبدا لهم سيئات ما كسبوا»(١).

وإذا كان ما جاء عن الكياسة والاغترار من كتاب «الأكياس والمغترين» يتصل بالسلوك اتصالا مباشرا، ويضع له الأسس والقواعد والمعانى. فإن كتب الحكيم الأخرى تحتشد في قوة لتؤيد وجهة نظر الحكيم في السلوك مما يعطى نظرية متكاملة، تربط القيم الإسلامية بالقلوب والعقول والجوارح، ربطا محكما.

ولا يخفى «أن مظاهر السلوك الإنساني تنحصر في القلوب والعقول والجوارح، فللقلوب مشاعر وأحاسيس وعواطف، وللعقول توجيهات ومنازع، وللجوارح وظائف وأعمال. وهذه الشلائة تستوعب كل ألوان النشاط للسلوك الإنساني»(٢).

والقلب - كما يقول الحكيم الترمذى هو: «بضعة من لحم في جوف بضعة أخرى. وسمى قلبا لأنه يتقلب (٣). واسم القلب اسم جامع يقتصى مقامات الباطن كلها: الصدر والقلب والفؤاد واللب. وفي الباطن منها ما هو خارج القلب، ومنها ما هو من داخل القلب، فأشبه اسم القلب اسم العين (٤)، والقلب وملكاته عند الحكيم هو القوة المهيأة لتأدية الوظائف العليا (٥). واسم القلب يستعمل عند الإجمال ويراد به أحيانا جميع القوى الإنسانية الباطنة كلها، كما يستعمل عند التفصيل ويراد به هذه القوة التي لها الإمرة على توجيه عملكة الإنسان (٦).

والعقل عند الحكيم الترمذى - موهبة من مواهب الله سبحانه وتعالى. كما أن الطاعات مكاسب العباد، ولا تنال المكاسب إلا بالمواهب. والعقل أجزاؤه من عدد الرمل والثرى يعطى الله لجميعهم على قدر مراتبهم، فمن كان من الله تعالى عرب كان حظه من العقل أوفر (٧). ويقول الحكيم الترمذى:

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكيَّاس والمغترينَ، ص٣.

<sup>(</sup>۲) راجع الدكتور الجيوشي «الحكيم الترمذي دراسة لآثاره» ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذي «الرياضة وأدب النفس، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي (بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب، ص٣٣.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء ص٧٧.

<sup>(</sup>٦) راجع الدكتور بركة «في التصوف والأخلاق» ص٩٢، ٩٣.

<sup>(</sup>٧) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص ٣٨.

«الناس يتفاضلون في أصل البنية في الفطنة والكياسة والحيظ من العقل. والعقل على ضربين: ضرب منه يبصر أمر دنياه، وهو نور الروح، وهو موجود في عامة ولد آدم إلا من كان فيه خلل أو علة. وبينهم في ذلك العقل تفاوت عظيم. وضرب منه يبصر أمر آخرته. وهو من نور الهداية والقربة. وذاك موجود في الموحدين مفقود في المشركين «وبين الموحدين في ذلك العقل تفاوت عظيم. وسمى عقلا لأن الجهل ظلمة وعمله على القلب. فإذا غلب النور وبصره في تلك الظلمة زالت الظلمة وأبصر فصار عقالا للجهل»(١).

فالترمذى يرى أن الناس يتفاوتون فيما بينهم بقدر حظوظهم من العقل وأن هذه الحظوظ تتفاوت بحسب قرب الناس أو بعدهم من الله تعالى. والحكيم الترمذى يقسم العقل إلى:

عقل خاص بأمور الدنيا يؤهل الإنسان لأمور الآخرة.

وعقل خاص بالتجرد عن كل أحوال الدنيا، يرقب الألطاف الإلهية، وينتظر فضل الله تعالى. يقول الحكيم: «والعقل على قسمين: أحدهما القصد به إزالة الحمق وفعله حسن التدبير في أمر الدنيا والإقبال على أمور الآخرة. وثانيهما: عقل الكرامة الذي هو ينفعل كله بالتوفيق مع رؤية المنة والتبرى عن نفسه»(٢).

والمتأمل في هذين القسمين للعقل. يلاحظ أنها ليسا تقسيما للعقل الإنساني. الإنساني بوصفه عقلا واحدا ذا وظيفتين. ولكنه: تقسيم نوعي للعقل الإنساني. وكأن الناس يحصل بعضهم على ما هو القصد به إزالة الحمق. والبعض الآخر يحصل على عقل الكرامة. ولا يقف الحكيم عند تقسيم العقل إلى هذه القسمة النوعية. بل نراه يقسم العقل إلى تقسيم مكاني وعضوى. ثم يحدد لكل قسم وظيفته. فيقول: "فصل في ذكر العقل عقلان، عقل الحجة وموضعه الدماغ وشعاعه إلى القلب. وعقل الكرامة ومستقره في الغيب، ونوره وسلطانه في

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي النوادر الأصول» ص٣٣٩.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «معرفة الأسرار» ص٣٩.

القلب، ثم هو نوعان: عقل طبيعة، وعقل تجربة. وكلاهما يؤدى إلى المنفعة كما قال القائل:

فعل هو مطبوع وعلى هو مصنوع ولا ينفع مصنوع إذا لم يك مطبوع كما لا تنفع الشمس وضوء العين ممنوع (١)

ويعلق أحد الباحثين على هذا النص للحكيم فيقول: «وواضح أن عقل الطبيعة هذا هو العقل الإنساني الفطري الذي خلق كما يقال صفحة بيضاء. ثم تتكون فيه المعلومات والخبرات بالممارسة والاكتساب. ومن هنا يصبح عقل تجربة كما سماه الترمذي - وهو أقرب إلى العقل المستفاد - كما كان يسميه الكندي متأثرا بأرسطو في تقسيمه للعقل الإنساني، ولعل عقل الطبيعة عند الترمذي هو العقل بالقوة عند الكندي وأرسطو من قبل (٢).

ويشير الحكيم إلى دور العقل في حياة الإنسان المؤمن قائلا: «والعقل عقل النفس عن الهوى، وفعله حسن التمييز، وضده الهوى. وهو علاقة القلب إذا تعلق به يوصله إلى الله تعالى»(٣).

وأعطى المؤمن العقل لينزين الطاعات في صدره، ويريه قبح المعاصي فهذا فعل العقل ومسكنه في الدماغ، وإشراقه في الصدر. وذلك قوله: ﴿ وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبِّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴿ ﴾ [الحسجرات] «وإنما زين الإيسمان فسى القلب بالعقل»(٤).

أما الجوارح فهى: اللسان، والسمع، والبصر، واليدان، والرجلان، والبطن، والفرج. وهذه لها وظائف وأعمال. فالقلوب والعقول والجوارح هى مظاهر السلوك الإنساني: «والقلب أميس على الجوارح»(٥). كما أن القلب ملك

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (معرفة الأسرار) ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» مقدمة الدكتور سامي نصر لطف ص٧٩٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٦٥.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «آداب المريدين وبيان الكسب» ص٤٤ تحقيق الدكتور بركة ط مطبعة السعادة.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «أسرار مجاهدة النفس» ص١٥١ تحقيق إبراهيم الجمل.

المملكة الإنسانية فأى جارحة إنما تتحرك بإرادته، وتعسمل بأمره، وتتصرف بتوجيهه وهو حين يصدر أوامره، أو يوجه توجيهاته. إنما ينظر فى ذلك إلى ما وضعه الله فيه من أنوار الهداية، وما يدبره له العقل بناء على ما يتمثل فيه من صور الأمور التى تنقلها إليه الجوارح والحواس الظاهرة والباطنة. فإن وصلت إلى ساحة القلب فى الصدر مطالب للنفس عرضها القلب على ما ورد به من أنوار المعرفة والهداية والإلهية. ثم وضعها أمام العقل ليتبين منها ما يتفق مع الحق والخير، وما لا يتفق. فما وجده يتفق مع ما فيه من أنوار الهداية والعقل أمضاه، وأصدر به الأوامر للجوارح الظاهر لتنفيذه، وإلا نفاه واستبعده (١).

وفي كتاب «الأكياس والمغترين» يذكر الحكيم الترمذي قيما إسلامية سلوكية تقوم على أسس ثلاثة هي: الحق، والعدل، والصدق. وهذه القيم الثلاثة بدورها تتقاسم القوى الإنسانية المختلفة ومظاهر السلوك الإنساني: القلوب والعقول والجوارح. فتوجهها نحو سلوكية هادفة وواعية. سلوكية ليست خيالية أو وهمية بل إنسانية وعملية، تبلغ أفصى درجات الدقة في التحقيق حينما تتمخض عبودية خالصة لله تعالى.

يقول الحكيم: "إنا وجدنا دين الله عز وجل مبنيا على ثلاثة أركان على الحق، والعدل، والصدق، فالحق على الجوارح، والعدل على القلوب، والصدق على العقول. فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال وضعت الحسنات في كفة الحق، والسيئات في كفة العدل، والصدق في لسان الميزان. به يتبين رجحان الحسنات على السيئات كمنتهى رضا الله عن العباد في عبوديتهم. كل امرئ اجتمع فيه هذه الثلاثة. فإذا افتقد الحق من عمل خلقه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلقه الجور، وإذا افتقد منه الصدق خلقه الكذب»(٢).

ومن يتأمل هذا النص من كلام الحكيم الترمذى، ويتفرس فيه أبعادا وأعماقا، ويتعرف على المعانى، ويحلل الكلمات. يجد أن شيخنا الحكيم لم يستعمل مسميات القيم جزافا، ولم يطرحها حشوا، بل لكل اختيار من الكلمات عنده غاية، ولكل كلمة معنى، ولكل أسلوب في عرضه هدف. فالدين هو الحق،

<sup>(</sup>١) الدكتور بركة افي التصوف والأخلاق، ص٩١، ٩٢ دار الطباعة المحمدية.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «كتاب الأكياس والمغترين» ص٢ مخطوط الظاهرية رقم ١٠٤ دمشق.

والعدل، والصدق، والسلوك هو الحق والعدل والصدق. والهوى هو الباطل، الجور، والكذب. ولكن ما هذه الأسس الثلاثة وما أضدادها؟ يقول الحكيم: «الحق على الجوارح والعدل على القلوب، والصدق على العقول(١).

فالحق هو ناحية الصواب من سلوك الإنسان في عباداته ومعاملاته وما يأتيه بجوارحه. وضده الباطل.

والعدل هو ناحية الخير من طباع الإنسان وأخلاقه ويقين ضميره وقلبه وضده الجور.

وأما الصدق فهو ناحية الصواب من اعتقاد الإنسان ويقينه، وما يدين به من اعتقاد وبحث، وضده الكذب.

والحق هو ما يبحث عنه علماء الشمريعة والظاهر. والعمدل هو ما يتمحراه للمحاء، والصدق هو ما يهبه الله لأصحاب الحكمة العليا<sup>(٢)</sup>.

فالحق والمعدل والصدق من أركان الدين التي يبنى عليها. وهي جميعا ضرورية لتكوين السلوك وتجسيده واقعا ملموسا.

ولكن كيف تتفاضل هذه الأسس - الحق والسعدل والصدق - فسيما بسينها تفاضلا يجعل بعضها في أول سلم السلوك، وبعضها الاخر في أعلاه.

إن الحكيم الترمذي يضع في أدناها «الحق» حيث هو على الجوارح.

ويريد به علم الظاهر أو علم الشريعة. «وأصله البلوغ إلى حقائق الأشياء ودقائقها»(٣).

ويثنى الحمكيم بالعمدل الذى همو على القلوب. وهو الدرجمة الأولى من درجمات السالكين: «وبدايته وقعوف القلب على أمر الله تمعالى وحمقه، وفعله الاستقامة»(٤). ويثلث الحكيم بعد ذلك بالصدق الذى هو على العقول، وبدايته: «الصواب، وفعله ألاأيكره الموت ولا يبالى كشف سره، والناس عنده فى الحق

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «كتاب الأكياس والمغترين» ص٢.

<sup>(</sup>٢) انظر وراجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٥٣٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٧٨ فصل رقم ١٤ في الحق.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «معرفة الأسوار» ص٧١ فصل رقم ١٦ في العدل

سواء»(١). ويريد الحكيم بالصدق الحكمة البالغة وهو الدرجة العليا من درجات العبودة.

فالحكيم الترمذى يبنى السلوك هنا على ثلاثة أسس: على الشريعة والحكمة الظاهرة ثم الحكمة العليما. وهو حين يبنى على هذه الأسس، إنما يبنى على طريقتين أو منهجين:

الطريقة الأولى: بناء ضرورة أو تمام أى أن السلوك لا تقوم له قائمة إلا بتوافر هذه القواعد الأساسية في البناء: الحق والعدل والصدق.

الطريقة الثانية: بناء درجات ومراحل أى أن السلوك لا يصل إلى أقصى درجات كماله حتى يصل إلى الحكمة العليا «المعرفة».

ولا شك أن أسس البناء - الحق والسعدل والصدق- تستسوعب كل ألوان الحق النشاط للسلوك الإنساني. فإذا ما ضبطت القلوب والعقول والجوارح بموازين الحق والعدل والصدق. وصل الإنسان إلى المعرفة.

وإن الباحث بعمق في معانى نص الحكيم الترمذى السابق "إنا وجدنا دين الله عز وجل مبنيا على ثلاثة أركان: الحق والعدل والصدق. إلى آخره (٢). أن الباحث في المعانى والمتأمل فيما وراء الكلمات. يجد أن نص الحكيم الترمذى يعرض لنواحى خمسة، تحدد الميادين التي تعمل فيمها الأسس، والتي تتخذ منها موضوعات منهجها. وهذه النواحى الخمسة هي: الفطرة، والحساب، والأعمال، والأخلاق، والأعتقاد.

1 - الفطرة: «تأمل الترمىذى فى الكون وفى الحكمة التى يجرى بمقتضاها وتأمل بعد ذلك فى الإنسان وفى الفطرة التى فطر عليها، ثم نظر فيما بين الإنسان والكون من صلات، وتبين أصدق هذه الصلات نهجا على ضوء أقدس التعاليم. فرأى أن هذه الصلة إنما تقوم على أركان ثلاثة هى: الحق، والعدل، والصدق. وأن هذه الأركان إنما تقابل من فطرة الإنسان نواحيه الثلاث التى تربطه بالكون

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٧٠ فصل رقم ١٣ في الصدق.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢ وقد تقدم ذكر النص.

وهي جوارحه وقلبه وعلقله. فالحكمة التي انطوى عليها خلق الإنسان والكون وسلوك الإنسان في هذا الكون إنما يجرى وفقا لهذه الفطرة التي فطر عليها الإنسان ووفق هذه الصلة الثلاثية التي جعلها الله دينا مقدساً، وَافترضها على الإنسان»(١).

٢- الحساب: وإذا كان الحكيم قد انتهى في تأمله فيما يربط الإنسان بالكون إلى الكشف عن هذه الفطرة أو القانون الذي ترى عليه الحكمة العليا؛ فإن هذه الفطرة الأولى أو الحكمة المعليا هي مناط الحساب يوم القيامة حين يوقف الناس لوزن أعمالهم. قال الحكيم الترمذي: «فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال وضعت الحسنات في كفة الحق، والسيئات في كفة العدل، والصدق في لسان الميزان، به يتبين رجحان الحسنات على السيئات كمنتهى رضا الله عن العباد"<sup>(٢)</sup>.

فهذه العناصر الثلاثة الحق والعدل والصدق هي عناصر الحكم على أعمال الإنسان يوم القيامة، وبها يتبين عاقبة أمره. ومدار ذلك أن تكون هذه الأعمال قد جرت على مقتضى الحكمة والفطرة الأولى. والصدق يوضع في لسان الميزان فهو مدار الحجة بين الله والخلق، به يتبين رجحان الحسنات على السيئات. فهو مناط التميين بين الخير والشر، والضلال والهدى، وهو الفارق بين الأمور، ومناط الاحتجاج على الخلق<sup>(٣)</sup>.

٣- الأعمال: وإذا كنا قد عرفنا في الناحيتين السابقتين: ناحية الفطرة، وناحية الحساب أنهما تتعلقان بما يكون في المبدأ، ويكون في العاقبة. فان ناحية الأعمال يعرض لها الحكيم بما يوفر لها الأسس متكاملة، بحيث لا تكون الأعمال صحيحة حتى تتوفر لها الأسس جميعا. قال الحكيم: «فإذا افتقد الحق من عمل خلفه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلفه الجور، وإذا افتقد منه الصدق خلفه الكذب (٤).

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص١.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني النظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٧٣.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢.

3- الأخلاق: إن المتأمل في قول الحكيم بعد أن ذكر الأسس الثلاثة: "وكل أمرئ اجتمع فيه هذه الثلاثة»(١). الحق والعدل والصدق يجد أن الأعمال التي يجب أن تجتمع لها الأسس الثلاثة ليست هي المنوطة باجتماع الأسس فحسب. بل كدلك الأخلاق والشمائل والملكات التي تصدر عنها هذه الأعمال لابد وأن ترتبط بالأسس وتقوم عليها.

الاعتقاد: وذلك أن الأسس الشلائة: الحق، والصدق، والعدل أركان الدين وأسس الاعتقاد الصحيح الذي تصدر عنه الأعمال والأخلاق، والذي يوافق الفطرة التي فطر عليها الإنسان.

وإن هذه النتائج الخسمس - التي يستنتجها المتأمل فيما عرضه الحكيم من أسس السلوك في كتاب «الأكساس والمغترين» - كما أنها تحدد الميادين التي يعمل فيها السلوك فإنها تمثل الناحية الإلهية، والناحية الفقهية، والأخلاق، والميتافيزيقيا. عما يعطى السالكين فيوضات الرحمة، والشعور بجمال اللطف الإلهي، وسعة العطاء الرباني، وغزارة الإفاضة.

وعما يستحسن التنبيه إليه. أن شيخنا الحكيم حينما وزع أسس السلوك: الحق، والعدل، والصدق، على القوى الإنسانية: الجوارح، والقلوب، والعقول. وزع هذه الأسس أيضا على ميزان الحساب. فجعل الحق الذي هو على الجوارح في كفة الحساب. وجعل العدل الذي هو على القلوب في كفة السيئات لأن حساب الله للإنسان على سيئاته هو من باب العدل. وجعل الصدق الذي هو على العقول في لسان الميزان؛ لأن الله سيسأل الصادقين عن صدقهم. قال الحكيم: «فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال، وضعت الحسنات في كفة الحق، والسيئات في كفة العدل، والصدق في لسان الميزان، به بتبين رجحان الحسنات على السيئات كمنتهي رضا الله عن العباد في عبوديتهم»(٢). لقد كان الحكيم الترمذي حكيما حينما ربط أسس السلوك بقوى الإنسان، وحينما جعل هذه الأسس تربط بين وجودين:

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢ مخطوط الظاهرية.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢ .

وجود الله الذى هو مصدر الغنى والكمال والإفاضة فى هذا العالم. ووجود الإنسان الذى هو وعاء الفقر والحاجة والمسكنة، المتسقوم بالإفاضة والعطاء المستمر. وهذا الربط بين الوجودين.

وجود إلهى هو المبدأ والمصدر في إيجاد الإنسان وإفاضة الخير عليه والرحمة. ووجود إنساني صادر عن ذلك المبدأ ومتعلق به، ومتوقف عليه، ومتوجه نحوه، دوما لطلب الإفاضات.

هذا الربط عند الحكيم ينتج عنه شيعور يقود إلى توجه النفس البيشرية إلى مبدئها اللذى يهبها ويمنحها ما يوفر لها كمالها ويحفظ وجودها بما يجعل أسس السلوك عند الحكيم الترمذى أسسا تربوية موجهة تقود إلى ما فيه الطمأنينة وتتناول بالرعاية والسعناية الإنسان، وتخط له مسارا صحيحا وتضع له منهاجا قويما، يستجيب لنوازعه الخيرة وينميها، ويحول بينه وبين دواعى الاغترار.

«فإذا افتقد الحق من عمل خلفه الباطل، وإذا افتقد منه العدل خلفه الجور، وإذا افتقد منه الصدق خلفه الكذب. وهذه الثلاثة التي هـي أضداهن جند الهوى فالنفس وعاء الهوى المشتملة عليه بأهل المغرور»(١).

وإن من يدقق المنظر في أسس السلوك التي ذكرها الحكيم في كستاب «الأكياس والمغترين» يجد أن الحق على الجموارح، وأن الحسنات في كفة الحق، وضد الحق الباطل. وأن العدل على القلوب، وأن السيئات في كفة العدل، وضد العدل الجور. وأن الصدق على العقول، وأن الصدق في لسان الميزان، وضد الصدق الكذب.

إن من يجد ذلك ويعرف أن أضداد هذه الأسس هى جند الهوى ليدرك فى وضوح أن لهذه الأسس: موضوعات، ومناهج، وغايات، ودلالات، وعلاقات، وارتباطات.

ولا شك أن الأمر يقتضينا أن نبحث الأسس: الحق والعدل والصدق لنصل إلى موضوعاتها ومنهجها وغاياتها في السلوك.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢ مخطوط الظاهرية.

ولكن قبل أن ندخل فى هذه المباحث. علينا أن نعرض لأنواع العلوم وتقسيمات العلم عند الحكيم الترمذى لنكون على بينة من الارتباط القائم بين الأسس (الحق والعدل والصدق) وبين أنواع العلوم.

وإذا تأملنا في آراء الحكيم الترمذي فيما يتصل بالعلم، وجدنا أن هذه الآراء منتشرة في كثير من كتبه. وخاصة كتاب «بيان العلم» وكتاب «أنواع العلوم» وكتاب «علم الأولياء» وكتاب «الأكياس والمغترين» وكتاب «العلم العفن» وكتاب «الأعضاء والنفس» وكتاب «غور الأمور» وكتاب «العقل والهوى» وكتاب «صفة القلوب».

وقد يقف الإنسان أمام أكثر من تقسيم للعلم عند الحكيم إلا أنها لا تتعارض عند إنعام النظر. ومن أمثلة هذه التقسيمات قوله: «فالعلم ثلاثة أنواع: علم بالله، وعلم بتدبير الله تعالى وربوبيته، وعلم بأمر الله تعالى، وإنما صيرناه ثلاثة أنواع إذ أردنا أن يتميز عند من لا يعقل علم الله تعالى من تدبيره، لأن علم التدبير للعباد هو داخل في باب العبودية، وعلم الله هو الثناء الذي يظهر على الألسن من بساتين القلوب، وأن الله تعالى خلق كل شيء وجعل فيه الحياة، فأعطاه العلم به فأفضاهم إلى القنوت، والقنوت هو الرقود بين يديه، كل في مقامه الذي أقامه فيه ثم جعلهم أهل صفوته، وخاص أهل قربته، ليكون متقلبه في كل أمر إلى الله تعالى ولله تعالى ولله تعالى»(١).

وواضح أن هذه الأنواع الثلاثية من العلم تتصل - عند الحكيم التسرمذى - اتصالاً قوياً بالله سبحانه وتعالى وعبادته ومعرفته. وقد نجد هذا التقسيم الثلاثي عند الحكيم في موضع آخر أكثر وضوحاً. يقول الحكيم: «فالعلم عندنا ثلاثة أنواع: نوع منها الحلال والحرام، ونوع ثان: الحكمة، ونوع ثالث: المعرفة. وما وراء ذلك محجوب عن الخلق»(٢).

ومن أمثلة هذه التقسيمات: «العلم ثلاثة: آية محكمة، وسنة قائمة، وفريضة عادلة». وقد وجدنا العلم في تحصيلنا على ثلاثة أنواع: نوع منها الحلال والحرام، وهو عسلم أحكام هذه الدار، ونوع منها علم أحكام الآخرة، وهو علم الباطن، ونوع منها على أحكام الله تعالى في خلقه في الدارين» (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «أنواع العلوم» مخطوط ص٢٧ والأكياس ص١٣٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (بيان العلم) ورقة ١٢.

وهناك تقسيم آخر جاء فيه «والعلم ثلاثة أنواع، نوع من علم الله وعلم أسمائه، والنوع الثاني علم التدبير، والثالث علم أمره ونهيه»(١).

ولا يفوتنا أن نذكر أن هناك فسمة ثنائية للعلم عند الحكيم جاء فيها: "أن العلم على وجهين علم مجانى، وعلم بثمن. فالعلم الظاهر مجانى، والعلم الباطن من طريق الإصابة لا يدرك إلا بثمن، وثمنه إصابة الصدق بالسعى القوى، وطريقه على العلم المجانى كالإيمان إنما يعطى مجانا من المعرفة والتوحيد" (٢). ولعل الحكيم قصد بالعلم المجانى ذلك النوع من المعارف النظرية التي تعرفها النفس دون مشقة البحث وعناء الاطلاع والتعلم. أما العلم بثمن فلعله قصد به ذلك العلم الذى يحصل لطالبه بالاكتساب والدرس والمجاهدة والمشقة ودوام السعى والطلب المستمر، وكأن العلم المجانى فطرى وإلهامى ولدنى من عند الله، والآخر على عكسه من حيث المصدر وكيفية الحصول بصرف النظر عن قيمة ونوعية هذين العلمين. وإن كان الحكيم جعل أحدهما مرادفا للعلم الظاهر والآخر مرادفا للعلم الباطن» (٣).

وقد يلاحظ: «أنه رغم اختلاف التقسيم الثنائى عن التقسيم الثلاثى، إلا أنه يمكن رد هذا إلى ذاك بحيث يكون علم الظاهر علم الحلال والحرام لأنه يتناول الشريعة من الظاهر والحارج دون التعمق فى باطنها واستكناه ما بداخلها. كما يكون علم الباطن هو الحكمة بشقيها. حكمة فى العلم بالله وهى العليا، وحكمة فى العلم بأمور الله وصتعته وتدبيره»(٤).

ومن استعراض هذه التقسيمات يتبين أن الحكيم الترمذى يسمى علم الظاهر أحيانا «علم الحلل والحرام» وأحيانا «علم هذه الدار» وأحيانا «العلم بأمر الله تعالى» وموضوعه: معرفة الأحكام الشرعية كما يقررها الفقهاء، وما يتصل بذلك. وكذلك علم الرواية للأحاديث.

أما علم الباطن فهو علم أحكام الآخرة أو هو الحكمة أو هو العلم بالله.

757

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (علم الأولياء) ص١١٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور سامى نصر لطف «مقدمة علم الأولياء» ص٨١، ٨٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٨٣.

أما النوع الثالث: فهو أعلى الدرجات. هو علم أحكام الله تعالى فى خلقه فى الدارين أو علم المعرفة الذى هو الحكمة العليا، أو هو العلم بتدبير الله وربوبيته (١).

وهذه الأنواع الثلاثة للعلم تلتقى مع أسس السلوك: الحق والعدل والصدق حيث إن الحق على الجوارح وموضوعه أعمال الأعضاء الظاهرة أو علم الظاهر. والعدل على المقلوب وموضوعه الإنسان في عقيدته والغاية التي يتجه نحوها ويسعى إليها. والصدق على المعقول وموضوعه الكون والإنسان. فأنواع العلم الثلاثة هي موضوعات أسس السلوك الحق والعدل والصدق.

## أصول السلوك

#### الحق

الحق هو الثابت الذي لا يسوغ إنكاره (٢). وهو لفظ كثير الورود في القرآن الكريم. والمراد منه على سبيل التعيين - يختلف باختلاف المقام الذي وردت فيه الآيات. ومعناه العام لا يخلو من معنى الثبوت والمطابقة للواقع (٣).

وأصل الحق: المطابقة والموافقة، كمطابقة رجل الباب في حقه، لدورانه على الاستقامة (٤).

ويذكر الجرجاني أن الحق: هو الحكم المطابق للواقع، يطلق على الأقرال والعقائد والأديان والمذاهب، باعتبار اشتمالها على ذلك(٥).

وفى الفلسفة يطلق الحق على الوجود فى الأعيان، أو على الوجود الدائم، أو على الوجود الدائم، أو على مطابقة الحكم للواقع، ومطابقة الواقع له، أو على الواجب الوجود بذاته، أو على كل موجود خارجى. فواجب الوجود بذاته هو الحق المطلق(١٠).

Y { V

<sup>(</sup>۱) راجع الدكتور الجيوشي «الحكيم النرمذي دراسة لآثاره وأفكاره» ص٢٨١.

<sup>(</sup>٢) انظر: معجم ألفاظ القرآن الكريم جـ١ ص٢٢٧ والمعجم الفلسفي جـ١ ص٤٨١. ولسان العرب جـ٢ ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٣) راجع: معجم ألفاظ الترآن الكريم جـ١ ص٢٧٧ ط الهيئة المصرية العامة للكتاب.

<sup>(</sup>٤) انظر الفيروز آبادي «بصائر ذوي التمييز» جـ٢ ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٥) راجع الجرجاني «التعريفات» ص٧٩ ط الحلبي.

<sup>(</sup>٦) انظر الدكتور جميل صليبا "المعجم الفلسفي" جـ١ ص٤٨١.

## والفيروزآبادي يرى أن الحق يقال على أربعة أوجه:

الأول: يقال لموجد الشيء بحسب ما تقتضيه الحكمة. ولذلك قيل قي الله تعالى هو الحق.

الثانى: يقال للموجد - بفتح الجيم - بحسب ما تقتضيه الحكمة. ولذلك يقال: فعل الله تعالى كله حق. نحو قولنا: الموت حق، والبعث حق.

الثالث: الأعتقاد في الشيء المطابق لما عليه ذلك في نفسه كقولنا: اعتقاد في البعث، والثواب، والعقاب، والجنة، والنار، حق.

الرابع: للفعل والقول الواقع بحسب ما يجب، وبقدر ما يجب، وفي الوقت الذي يجب. كقولنا: فعلك، حق، وقولك حق(١).

تلك جملة من معانى كلمة حق لغة وأصطلاحا. ولا يهم الرسالة أن تتبع المعاجم بحثا واستقراء واستقصاء. فليس هذا من شأن هذه الدراسة، ويكفى أن نعرف أن الحق عند الحكيم الترمذى أصله: «البلوغ إلى حقائق الأشياء ودقائقها، وفعله السلطان والغلبة، وقلة الاكتراث بمن يعترض عليه، وضده الباطل»(٢).

ولا يمنع هذا الأصل من أن تطلق كلمة «الحق» عند الحكيم الترمذي على: الله، والقرآن، والإسلام، الرسالة، ومحمد رَا الله ويستعمل الحكيم الترمذي في كتابه «ختم الأولياء» عبارة «حق الله»(٤) غير مضافة. كان المعنى أن الحق: وسيط بين الله والإنسان، وهو بهذا المعنى يقابل الرحمة التي تدافع عن الإنسان أمام الله تعالى(٥).

والحق من كلام ابن عربى هو الله لا من حيث ذاته المجردة عن كل وصف ونسبة، بل من حيث الوهيته للخلق<sup>(٢)</sup>. والحق هو الوجود والخير في مقابل

7 & 8

<sup>(</sup>١) انظر الفيروزآبادي ابطائر ذوي التمييز، جـ٢ ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «كتاب معرفة الأسرار» فصل في الحق ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذي اتحصيل نظائر القرآن اص١٥٣، ١٥٤.

<sup>(</sup>٤) انظر الحكيم الترمذي اختم الأولياء، ص١١٧.

<sup>(</sup>٥) انظر الدكتور عثمان إسماعيل يحيى «هامش ختم الأولياء» ص١١٧.

<sup>(</sup>٦) الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفى» ص٣٣٩.

الباطل<sup>(۱)</sup>. والحق عند ابن عربى بمعنى العدل<sup>(۲)</sup> وبمعنى الشريعة<sup>(۳)</sup>. فابن عربى يتابع الحكيم فى بعض ما أطلقت عليه كلمة «الحق». وقد تميز الحكيم بجعل الحق منهجسا سلوكيا يبلغ بالإنسان إلى الحقائق والدقائق. وكان هذا الحق على الجوارح<sup>(۱)</sup>، والجوارح سبع يكسب بها الإنسان الخير والمحبوب من الأعمال<sup>(٥)</sup>.

"والعبد أعطى سبع جوارح ظواهر. وقيل له: هن عنك أمانة، فأحفظهن ولا تستعملهن إلا فيما أذن لك فيه. فالعهد على كل جارحة. فما نهى عنه بالعين، وما نهى عنه باللسان، وما نهى عنه بالليد، وما نهى عنه بالرجل، وما نهى عنه بالخلق، وما نهى عنه بالفرج، فإذا تركته يتعاطى سها عن النهى"(١). فالحق عند الحكيم يتعلق بأعمال الجوارح - اللسان، والسمع، والبصر واليدان، والرجلان، والبطن، والفرج(١) - قبل كل شيء. وهذه الخاصية الأساسية فى تحديد معنى الحق عند الحكيم الترمذى فرقت بينه وبين الحق الاصطلاحى فى الأمور الآتية:

أولا: الغاية والعلة: للحق الاصطلاحي وجه «ميتافيزيقي» يعرض فيه للكشف عن العلة الأولى للكون، وعن صدور الموجودات عن هذه العلة، وعن النظام الذي تجرى عليه الحكمة في صلة هذه المعلولات بالعلة الأولى فيه. فهو يصدر دائما عن الحقيقة الأولى الثابتة.

أما «الحق» عند الحكيم فهو لا يصدر عن علة، وإنما يتجه إلى غاية. وهو يبحث دائما عن الغاية أو الهدف الذي يتجه إليه العمل أو السلوك الإنساني ليكون

<sup>(</sup>١) وانظر الدكتور عثمان إسماعيل يحيى «هامش ختم الأولياء» ص١١٧.

وابن عربى «الفتوحات المكية» جـ٤ ص١٨٤. وانظر الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفى» ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٣ ص٣٣٧ وجـ٤ ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى «الفتوحات المكية» جـ٣ ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢ مخطوط الظاهرية.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها» ص٣.

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذى «الصلاة ومقاصدها» ص٨٠.

<sup>(</sup>٧) الحكيم الترمذي «أسرار مجاهدة النفس» ص١٥١. الحكيم الترمذي «الرياضة وأدب النفس» ص٣٥.

حقا أو صحيحا. وإذا كان هذا الهدف لا بد أن يعتمد على أصل. فهو إنما يعتمد على فكرة الثواب والعقاب في الآخرة. فهو إنما يعنى فكرة العاقبة والحساب لا فكرة العلة والمصدر (۱). ولذلك يقول الحكيم الترمذى: «فإذا قرب غدا إلى الميزان لوزن الأعمال، وضعت الحسنات في كفة الحق(Y). فالحق الميتافيزيقي يعنى بالمبدأ والمصدر. وأما الحق عند الحكيم الـترمذى فهو يوجه السلوك نحو الغاية، والنظر إلى العاقبة.

ثانيا: الحق الميتافيزيقى «الجوهر والعرض» والحق الترمذى «الحكمة الخلقية». يحاول الحق الاصطلاحى أن يخلص دائما من الموجودات إلى علتها الأولى ومن الأعراض إلى الجوهر، ومن المتغير المتقلب إلى الثابت ومن الزائل إلى الباقى. يحاول أن يكشف عن الحق الشابت من الكون. أما الحق عند الحكيم فهو نوع من الحق الخلقى يحاول دائما أن يخلص من الباطل إلى الحق ومن الفاسد إلى الصحيح، ومن الضلال والخداع إلى الهدى واليقين. فهو يتحاول دائما أن يجرد الأعمال الإنسانية من غاياتها الفاسدة الباطلة ليسير بها إلى غاياتها الصحيحة الحقة. هو يبحث دائما عن الحكمة الخلقية في السلوك. وأما الحق الميتافيزيقى فهو يبحث عن الجوهر ليميزه عن غيره (٣).

ثالثا: الموضوع حيث إن موضوع الحق الاصطلاحي هو الكون الميتافيزيقي بما يتصل به من نظام أو موجودات. أما موضوع الحق عند الحكيم الترمذي فهو أخلاقي الموضوع يعنى بالغاية الخلقية، وبالحكمة الخلقية، وبالناحية «السيكولوجية» من الإنسان. فالحق عند الحكيم هو نوع من التربية النفسية والخلقية. هو نوع من تحرى الصدق والصواب والعدل والتجافي عن الباطل والضلال والغرور(1).

وللحق عند الحكيم الترمذي معان ثلاثة: معنى بالنظر إلى موضوعه، ومعنى بالنظر إلى منهجه، ومعنى بالنظر إلى غايته.

أما المعنى الأولى: فيحدده نظرنا إلى موضوعه. حيث إن موضوع الحق هو أعمال الجوارح أو العلم الظاهر. وأعمال الجوارح عند الحكيم هي كل ما يقوم به

<sup>(</sup>۱) انظر عبد المحسن الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢٠. مخطوط.

٣) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٩١.

<sup>)</sup> راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص١٩٢.

الإنسان بأعضائه الظاهرية من قول أو فعل أو استماع. سواء في ذلك ما يكون من أعمال العادة أو العبادة أو ما يكون من الأوامر أو النواهي، أو ما يكون في تدبير الإنسان لأموره أو سلوكه نحو نفسه أو في تعرضه لأمور غيره وسلوكه ازاءه، أو في تعرضه لغير الإنسان من المخلوقات. فالحق يتخذ موضوعه أعمال الأعضاء الظاهرة من الإنسان وهي ما يسميها الترمذي بالجوارح(١) أو اعلم الظاهر، وعلم الظاهر هو أحد أنواع العلم عند الحكيم الترمذي - وهو علم الحلال الحرام أو علم الشريعة أو أعمال الجوارح، قال الحكيم الترمذي: «والعلماء بالحلال والحرام على خطر عظيم، فهم صنفان: صنف مؤدون للأخبار ليس عندهم وراء هذا شيء من قوة الاستنباط ولا يجوز له العمل بشيء منه دون الفقه فيه ولا الفتيا للخلق منسوخه وتفقدوا الفاظه لتباين المعاني، وتعرفوا ناسخه من منسوخه وتفقدوا الفاظه لتباين المعاني، (١٠). فعلم الظاهر عند الحكيم هو علم الحديث وعلم الفقه. ويعبر عنهما الحكيم في بعض مصنفاته بعلم الحلال والحرام أو بعلم الشريعة (١).

أما الصنف الأول من علم الظاهر وهو الفقه أو علم الشريعة فإنه يتخذ موضوعه من أعمال الجوارح وأعمال الأعضاء الظاهرة من الإنسان. بمعنى أنه يقتصر على سلوك الإنسان في عباداته نحو ربه ومعاملاته نحو الناس ولا يتناول من ذلك إلا ما يكون موضوعا للبحث الظاهر. والفقه في موضوعاته هذه إنما يبحث عن الصحة والفساد فيما يقوم به الإنسان من أفعال أو ما يؤديه من أعمال. والصحة هذه مرهونة بصحة الأركان والهيئات التي تتصل دائما بالشكل الخارجي من العمل. ولعل الفقه حين يبحث عن شروط الصحة أو ينبه على البطلان والفساد إنما يبحث عن ذلك في الأوامر والعبادات فحسب. فهو يتناول العبادة ليرسم أصح الصور في كيفيات أدائها، ولينبه عن الصور الفاسدة من ذلك. وهو يتناول المعاملات ليوضح لنا الصور الصحيحة ويحذر من الصور الباطلة في يتناول المعاملات ليوضح لنا الصور الصحيحة ويحذر من الصور الباطلة في ذلك.

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٧٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص١٤٢، ١٤٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم في «الأكياس» ص١٣٨ و «أنواع العلوم» ص٢٧ (وبيان العلم» ورقة ١٢.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٨٠.

وأما الصنف الثانى من علم الظاهر وهو الحديث أو نـقل الأخبار وروايتها. فإنه يدخل في علم أعمال الجوارح عند الحكيم.

ولما كان مـوضوع الحق هو أعمـال الجوارح فإن أعـمال الجوارح تأخـذ عدة مجالات تنطلق منها لتبرز موضوع الحق. وإن الباحث ليجد ذلك واضحا.

- في موقع الإنسان من العبادات. فقد اهتم الفقه الإسلامي ببيان العبادات وما يجب لها وما يلزم نحوها.
- وفى موقف الإنسان من المجتمع. وذلك واضح من اهتمام الفقه بضبط معاملات الإنسان مع غيره من أفراد المجتمع.
- وفى موقف الإنسان من الاقتداء والانتماء، ولعل ناحية الاقتداء من أبرز النواحى فى موضوع أعمال الجوارح، حيث إن الاقتداء يدفع نحو التسامى والكمال، والوقار، والأدب، والحياء، والاحتشام.

والمعنى الشانى من معانى الحق يحدده النظر إلى منهجه. ومنهج الحق فى السلوك عند الحكيم الترمذى هو الاقتداء والاقتداء: اتباع القرآن الكريم والسنة النبوية، واتباع إجماع العلماء (١).

والأصل في الحق البلوغ إلى حقائق الأشياء ودقائقها<sup>(۲)</sup>. لذلك كان الحق مجموعة الشرائع والأوامر الإلهية التي يرسمها الله لعباده ليبين لهم بها حقه نحوهم، وحقهم نحو بعضهم بعضا، وحق كل منهم نحو نفسه. ليبلغ بها أكمل صورها ومنتهى غاياتها. فما رسمه الله من هذه النواحي فهو الحق، وما رسم على خلاف ذلك فهو الباطل. ولا يقوم «السلوك» حتى يتحرى الإنسان هذا الحق تحريا صادقا دقيقا، ثم يقوم به بعد ذلك بعزم ويقين. وهذا التحرى وهذا الإنفاذ هو الاتباع والاقتداء أو السمع والطاعة لله ولرسوله في المنشط والمكره (٣).

والاقتداء والاتباع يقوم على إخضاع الإرادة الخلقية والعقلية لما رسمه الله سبحانه وتعالى، والتجرى الدقيق لتعاليم الدين.

وأما المعنى الثالث من معنى الحق فيحدده النظر إلى الغاية التي يتجه إليها، وإلى القيمة التي تكمن وراء هذه الغاية. والطريق الصحيح إلى الغاية هو الطريق

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي «كتاب معرفة الأسرار» ص٤٧. فصل رقم ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٧٨. فصل رقم ١٤.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني انظرية المعرفة؛ ص ١٨٥.

الذى أمرنا به شرعا، طريق العبادة، وقد فطن إلى ذلك ابن خلدون فى الفصل الذى عقده عن علم الكلام، وذهب إلى أن العبادة وبخاصة الصلاة إذا تمكنت من صاحبها جعلته يحس بالتجربة بين يدى الله، كما تجعله يشعر بوجوده. فإذا قام المسلم بأداء العبادات المفروضة على وجهها الصحيح من صلاة وزكاة وصوم وحج، أصبح حاملا لهذه القيمة «الحق» يحققها، ويدعو إليها، ويبشر بها، ويدافع عنها، وأصبح فعلا من أهل الحق.

والإنسان في سلوكه في أعمال الجوارح مقيد بأن يصدر عن الحق، وأن يهدف إلى الحق. وعلى مقدار ما يصيب من هذا الحق الذي يهدف إليه في سلوكه يكون نصيبه من الحق. والغاية التي يهدف إليها الإنسان هي موافقة الحق. هذا الحق الذي في عاقبة الأمور ونتائجها. فالعاقبة التي يتحراها الإنسان في عمله أو في سلوكه هي التي توفر في سلوكه عناصر الحق بمقدار ما يصيب منها، وإذا أخطأها فإنه لا يجنى في سلوكه إلا الباطل (٢).

والوصول إلى رضا الله فيما أمر به من أداء واجباته نحوه أو نحو المجتمع أو نحو السمو بالنفس هو الوصول إلى الحق. فالحق قيمة معيارية لوزن أعمال الإنسان. وهو غاية يهدف إليها الإنسان بأعماله. لذا يلزم أن يتحرى الإنسان هذه الغاية ليصل إليها، ولعل البحث يصل بنا إلى أن «المعتقدات مذ كانت داخلة في دائرة القيم. وكان الحق الذي توصف به خاضعا للقيمة. أي يتسلسل في سلم كله حق، ولكننا نجد في هذا السلم حقا أعلى من حق آخر. فإن قلت: وهل الحق متغير حتى يكون بعضه أعلى من بعضه الآخر؟ قلنا: الحق إن كان خارجا عنا ثابتا، فهو غير متغير، ولكن الذي يتغير هو معرفتنا له، فبعضنا يصل إلى درجة من درجاته، أو مظهر من مظاهره، أو جانب من جوانبه. ويقف عند ذلك الحد لا يتعداه، ويعتقد أنه الحق كل الحق (٣).

وسبق أن عرفنا أن المعنى الأول من معانى الحق يحدده النظر إلى موضوع الحق الذى هو أعمال الجوارح أو العلم الظاهر. وإن الباحث في مؤلفات الحكيم

<sup>(</sup>۱) راجع عبد الرحسمن بن خلدون «المقدمة» ص ۳۹۰ – ٤١٥. ط كتاب التحسرير. وانظر الدكتور الأهواني «القيم الروحية في الإسلام» ص٧٥، ٧٦ ط المجلس بالقاهرة.

<sup>(</sup>٢) انظر الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٨٦.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الأهواني «القيم الروحية في الإسلام» ص٧١.

الترمذى يجد أنه كتب في بعض موضوعات الحق ليبث قضايا السلوك والطريق إلى الله، ويغرسها في النفوس؛ لأن الحق عند الحكيم يقضى بالتمسك بأفعال الجوارح التي تمسكا لا يتطرق إليه النقص ولا التفريط. والصلاة هي أول أفعال الجوارح التي يجب التمسك بها.

ولقد كان كتاب «الصلاة ومقاصدها» للحكيم الترمذي يفسر مقاصد الصلاة في تحديد فيبين حكمتها، وشأنها، ويفسر معاني أفعالها، وكلماتها، ويبين الحكمة في تحديد موقيتها وأعدادها. ثم يبين بعد ذلك ثمرتها. فهذه جميعا هي مقاصد الصلاة. وهي تفسير جانب الحق فيها أو ما يدعو إليه الحق من التمسك بها وبهيئاتها(١).

والحكيم الترمذى إذ يفسر مقاصد الصلاة لايرى أنها مظهر من مظاهر الحق فحسب بل يرى كذلك أن الصلاة وإن تكن من أفعال الجوارح فهى سلوك فى مراحل الطريق. فالصلاة من الصلة. وهى تصلية العبد بين يدى ربه تضرعا وتخشعا وتذللا واستكانة وملقا ورغبا<sup>(٢)</sup>. وقد دعا الله الموحدين إلى هذه الصلوات الخمس رحمة منه عليهم، وهيأ لهم فيها ألوان العبادة لينال العبد من كل قول أو فعل شيئا من عطاياه (٣). فالله سبحانه وتعالى قد هيأ للعباد فعل الصلاة وقوفا بين يديه بالقلب، وتسليما للجوارح إليه. والعبد بين أمرين من ربه:

إحدهما: حكمه عليه في الأحوال واقتضاؤه الرضا به.

وثانيهما: فعل يفعله العبد واقتضاؤه تسليم النفس إليه في ذلك الفعل وهو الأمر والنهى. فكلما ضاع واحد من هذين الأمرين - الإسلام والإيمان أو الرضا وتسليم النفس - بدده بهذه الصلاة. فجعل صورتها على صورة أفعاله خشوعا وخضوعا وتسليما إليه نفسا. وجعل ثمرتها إقباله عليه، وجعل مثبوتها الرفعة والقربة منه، ومحلها الدخول على الله في الحجب والإعراض عليه (٤).

يقول الحكيم الترمذي في صورة الصلاة من بين الأفعال: وأما صورتها من الأفعال فإنها وضعت إظهارا للعبودية، وسببا لتطهير الموحدين، وسترا لمساوئ

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها».

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٤١.

والباحث في شأن الصلاة وحكمتها عند شيخنا الحكيم الترمذي يجد أن ذلك يرجع إلى عدة أمور:

الأمر الأول: أن الحكيم ذهب إلى أن الصلاة هي إقبال العبد على الله وإقبال الله على الله وإقبال الله عليه (٢). وهذا الأمر يتصل بأرقى درجات العباد، والله يقبل على العبد حسب إقبال العبد على الله (٣).

"فالصادقون إقبالهم في صلاتهم على أفعال الصلاة وعلى تلاوتهم وتسابيحهم. والصديقون إقبالهم على معانى الأفعال ومعانى التلاوة والتسابيح والتحاميد. وخاصة الله من الصديقين إقبالهم على خالقهم. ثم إقبال الله عليه من حيث يقبل العبد عليه. فإذا انتصب قائما فإقبال العبد على قيوميته، وإذا كبر فإقباله على كبريائه، فإذا نزهه وأثنى عليه فإقباله على سيمات وجهه الكريم. فإذا تعوذ فإقباله على جوده وكرمه، فإذا ركع تعوذ فإقباله على عظمته، فإذا سجد فإقباله على التعلق به. فإذا جثا على ركبتيه متشهدا فإقباله على صمديته (٤).

فبإقباله على قبوميته تثبيت قدمه في مقامه بين يديه، وبإقباله على كبريائه يوجب له العفو والستر من وراء الكبرياء حتى يكون كبيرا في قلوب الخلق على أعينهم وكبيرا عند أهل السماء. وإذا دخل ذلك الستر نال استجابة الدعاء، وبإقباله على سيمات وجهه يقطع عنه علائق النفس، وبإقباله على ركنه الشديد يكتنفه، وبإقباله على جوده يعطيه سخاوة النفس، وبإقباله على عظمته يحيى قلبه، وتعظم آماله، وتعلقه به يوجب له الأمان من سخطه ومن أهوال يوم القيامة، وبإقباله على

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها» ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٦.

صمديت يحتشى قلبه من الحياء والرحمة، ويستغنى بالله عن الامتناء فهذه ثمرة الإقبال من خاصة الله على الله في صلاتهم «وأما ثمرة الصادقين فالوفاء لهم بكل ما وضع لهم في الأقوال والأفعال من الرحمة وتكفير السيئات لأنها توبة العبد إلى الله»(١).

فالإقبال من العبد على الله ليس شأن العباد جميعا، ولكنه شأن الخاصة من الصديقين. وهم في ذلك على درجات ثلاث:

قال الحكيم الترمذى: «وأما المقبلون على ربهم فى صلاتهم لا بصلاتهم فهم المقربون أهل جذبته خاصة، وهم أمام الصديـقين يسيرون إليه. والصديقون ساروا إليه على طريق أهل اليقين، فهم مشتـغلون بجلاله ومجـده وعظمتـه مصلين. والمجذوبون سيرهم إليه على طريق الصفة جذبا وتصفية فهم مشتغلون به فى جلاله وعظمته ومجده مصلين. فهم من مقام الأنبياء من الأذن والصديقون على الأفقية»(٢).

والأمر الثانى: أن الصلاة - عند الحكيم - مقام اعتذار العبد مما كسبت يداه، منتصبا لربه فى صورة العبيد تذللا وتخشعا، ويلقى بين يديه سلما، ويكف عن نفسه شهوة الجوارح سمعا وبصرا ومنطقا وأخذا وعطاء. فيبدأ قيامه بالتكبير وهو التعظيم يريد بذلك أن يكون منه كفارة لما فرط منه من التصغير بعبوديته. فإن الله تعالى قال: ﴿ وَأَقِم الصَّلاةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلَقًا مِنَ اللَّيْلِ... (١١٠) ﴿ [هود] فهذا ذكر الأوقات. ثم قال: ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّقَاتِ... (١١٠) ﴿ [هود] فالعبد ذو عيوب وذنوب فهذه سيئاته. فيلا تذهب السيئات إلا حسناته. وهي تلك الأحوال التي يتردد فيها من صلاته من لدن الافتتاح إلى تحلله بالتسليم. وإنما تصير هذه حسنة بنيته ومراده، فكلما طهر وصفا مراده كان ذلك الفعل أحسن. فإذا فعل العبد فعلا من هذه الأفعال على غفلة منه كان هو كالسكران الذي يفعل أفعالا هو في الظاهر محسن لكن العاقل لا يعبا به لأنه يعلم أنه لا يعقل ما يصنع ولا إرادة له فيه. محسن لكن العاقل لا يعبا به لأنه يعلم أنه لا يعقل ما يصنع ولا إرادة له فيه.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (الصلاة ومقاصدها) ص٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٦.

خضوعا لم يقع موقع العبودية. فكذلك أهل الغفلة في تقلبهم في أحوال الصلاة قربت من تلك المنزلة. فالمنتبه يقوم ومراده الاعتذار مما فرط منه (١).

ويؤكد الحكيم الترمذى موضوع شأن الصلاة وحكمتها من أنها مقام اعتذار فيقول: «وكل صلاة هى توبة، وما بين الصلاتين غفلة وجفوة وزلات وخطايا، فبالغفلة يبعد من ربه. فإذا بعد أشر وبطر، لأنه يفتقد الخشية والخوف، وبالجفوة يصير أجنبيا، وبالزلة يسقط وينزلق قدمه فتنكسر، وبالخطايا يخرج من المأمن فيأسره العدو. فأفعال الصلاة مختلفة على اختلاف الأحوال التي جاءت من العبد. فبالوقوف يخرج من الأباق لأنه لما انتشرت جوارحه نقصت تلك العبودة وأبق من ربه، فإذا وقف بين يديه فقد جمعها من الانتشار ووقف للعبودة فخرج من الإباق، وبالتوجه إلى القبلة يخرج من التولى والإعراض، وبالتكبير يخرج من الكبر، وبالثناء يخرج من الخفلة. وبالتلاوة يجدد تسليما للنفس، وقبولا للعهد. وبالركوع يخرج من الخطأء. وبالسجود يخرج من الذنب، وبالانتصاب للتشهد يخرج من الخطر العظيم (٢).

والأمر الشالث: أن الصلاة ضرب من المجاهدة. ويقول الحكيم في ذلك: «فأما شأن الصلاة من بين الأعمال. فإن الله تبارك اسمه خلق هذا الآدمى فاختاره على البرية، وعظم شأنه من قبل أن يخلقه، وهيأ له داره مسكنا وخشاها بالرحمة والرضوان، وعظم أمله في لقائه هناك في داره، وجعل له جوارح سبعا، يكسب بها الخير والمحبوب من الأعمال، وجعل القلب أميرا على الجوارح، ووضع في القلب كنوزه من المعرفة، والعقل، والعلم، والذهن، الحفظ، والفهم، والفطنة، والكياسة. فهذه كلها كنوز الأمير منها ينفق على جنوده وهي الجوارح السبع، ووضع الشهوة في جوفه ومعدنها في النفس والهواء موكل بها. وجعل الجوارح السبع بمنزلة سبعة من الغنم، ووكل العبد برعايتها، ولكل شاة وادى لا رعى له إلا في ذلك الوادى، فالراعي يرسل أغنامه. فإن تردى أحد منها في بثر أو جرى وانكسر سارع إليه فأخرجه من ذلك البئر الكبير فجبر كسره وحمله حتى يعود صحيحا كما كان الهرام).

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها» ص٨١.

<sup>(</sup>۲) راجع الحكيم الترمذي (الصلاة ومقاصدها» ص١٢.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٣.

فالصلاة إقبال العبد على ربه بقلبه وجميع جسده، قد وضو أطرافه، واستقبل أطرافه وجهته وأخذ زينته من ستر العورة. وإذا أقبل بجميع جوارحه وقد توضأ وستسر العورة واستقبل الوجهة بقلبه كان في الحكم جائزا ولكنه في أعظم النقصان وإنما جاز في الحكم لأنه ابتلاهم بخلقين عظيمين:

١- وساوس النفس. ٢- ووساوس الشيطان.

فالنفس توسوس بشهواتها، والشيطان بكيده وخدعه. فمن كان الغالب على قلبه النفس لم ينج من الوسوسة، وهو حديث النفس يحدث القلب ويستمع القلب الى وسوستها ووسوسة شياطينها فعلية المجاهدة في رد حديثها والتلهي عن ذلك والإقبال على ما هو فيه (١).

والحكيم الترمذى له رؤية فى قبول الصلاة تتصل بموضوع الحق عنده. والقبول عند الحكيم هو أن يصلى العبد صلاة تليق بحق الله، فإذا كان العمل لبقا كان مقبولاً. والقبول على وجهين:

١ - وجه منهما: أن العبد يصلى ويعمل سائر الطاعات وقلبه معلق بالله،
 ذاكر لله على الدوام.

٢- والوجه الآخر: أن العبد يعمل الأعمال على العادة والغفلة وينوى بها الطاعة»(٢).

والناس في الصلاة عند الحكيم على خمسة أحوال:

١- فمنهم من يصلى فينتقص من وضوئه ومواقيتها وحدودها بأركانها.

۲- ودنهم من يصلى محافظا على وضوئه ومواقيستها وحدودها بأركانها.
 وقد ضيع مجاهدة نفسه في الوسوسة.

٣- ومنهم من يصلى محافظا على وضوئه ومواقيستها وحدودها بأركانها،
 ومجاهدة نفسه في شأن حديثها ووسوستها.

٤- ومنهم من يصلى محافظا على وضوئه ومواقيتها وحدودها بأركانها مشغولا بقلبه مع الله بحفظ هذه الحدود ومناجاته.

<sup>(</sup>۱) راجع الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها» ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٤، ٣٥.

٥- ومنهم من يصلى مـحافظا على وضوئه ومـواقيتـها وأركانهـا وحدودها
 مشغولا بربه، قرير العين به، محفوظا عليه حدودها.

فهذه خمسة أصناف: فالأول: معاقب، والثاني محاسب، والثالث مكفر عنه بها، والرابع مثاب، والخامس مقرب<sup>(۱)</sup>.

والعباد في شأن الصلاة أقسام. فمنهم من ينظر إليها نظر من يدرك مقاصدها بعين الحق وهو أدنى الأقسام. ومنهم من ينظر إليها نظر من يدرك مقاصدها بعين العدل. وهو أرقى من الفريق السابق. ومنهم من ينظر إليها نظر من يدرك مقاصدها بعين الصدق وهو أعلى الثلاثة وأقربهم إلى الله. غير أن القسم الأكبر من أفعال الصلاة وكلماتها ومواقيتها وأعدادها لا يستطاع فهم مقاصده إلا بعين الحق (٢)؛ ولهذا اعتبرت الصلاة مظهرا من مظاهر الحق.

## العدل

إن الإسلام هو هدية الله إلى البشر ونعمته عليهم ورحمته لهم. وذلك بما احمتوى من نظام. يقود الناس إلى كل آفاق الحق. وما اشتمل عليه من منهج يرسمه لهم، ويهديهم إلى عز الدنيا وكرامة الآخرة.

فطن المسلمون الأوائل إلى معنى الإسلام الصحيح، وأنه سيرة صالحة، وسلوك طيب على مقتضى ما أنزل عليهم فى القرآن الكريم مما أمر به، ونهى عنه فلم يأخذوا الإسلام معنى مجردا أو عقيدة خالصة بغير عمل. وإذا رجعنا إلى الصدر الأول رأينا أن السيرة هى المقدمة على كل شيء. وبهذا يتفاضل مسلم على آخر إذ الكل فى العقيدة سواء، والكل فى الإيمان بالإله الواحد سواء. فلو اتخذنا العقيدة فقط معيارا للحكم على المسلم ما ارتفع مسلم على مسلم آخر، ولا سما عليه.

وليس الإسلام توحيدا - وما يتبع التوحيد من عبادة. ولكن الإسلام صلة بين العبيد وربه. ولعل هذه الصلة هي الميزان الصحيح لسلوك المسلم. وهذا التحديد الدقيق لعلاقة الفرد بربه وبالمحتمع هو المسمى في الإسلام «بالعدل»(٣).

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي «الصلاة ومقاصدها»ص٣٤، ٣٥.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور الأهواني «القيم الروحية في الإسلام» ص١٢٩ ط المجلس ١٣٨٢هـ.

ومن هنا جاء في الدراسات الإسلامية: أن بعض المتكلمين في القرن الثاني الهجرى لخصوا مبادئهم التي يفهمون بها الإسلام في خمسة أصول على رأسها: «العدل» ولذلك سمى المعتزلة: أهل العدل والعدلية. وسموا كذلك: أهل العدل والتوحيد. إذا صرفنا النظر عن المبادئ الشلائة الباقية: وهي المنزلة بين المنزلتين، والوعد والوعيد، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وظل مبدأ العدل مقدما على التوحيد فترة طويلة من الزمن إلى أن انتهى الأمر في الإلهيات إلى أن يكون نظرا مجردا مدرسيا، فقدموا التوحيد، وسموا هذا العلم باسمه، وأغفل العدل، ولم يشغل من المباحث إلا قدرا يسيرا»(١).

وإذا كنا ننظر إلى المسألة من راوية القيم. فالاعتبار الأول هو الشخص الذى يحمل هذه القيم، ويسير بها في الحياة. ومن هنا يمكن تقدير القيمة من جهة حاملها. هل يرتفع بها أو ينخفض؟ وهل ترفعه القيمة أو تهبط به؟ وهل يشعر بها وهو يحملها أو ينطق بها ألفاظا جوفاء لا يدرى معناها؟ والعدل لا يخرج في ميزان القيم عن الأمور التي ذكرناها. فلا يوجد عدل مجرد عن صاحبه وإنما الإنسان حامل هذه القيمة على أكتافه ننظر إليه في سيرته (٢).

إن الأساس الأول من أسس السلوك عند الحكيم التسرمانى هو الحق والحق على الجوارح. وضد الحق «الباطل» - وقد عرضنا لمعانى الحق عند الحكيم من حيث الموضوع والمنهج والغاية - يأتى بعد ذلك موضوع «العدل» والذى هو أساس أصيل من أصول السلوك عند الحكيم. والسعدل على القلوب، وليس على الجوارح والمعقول. وضده «الجور» وموضوعه «القلب» ثم يظهر بعد ذلك في الأعمال.

والعدل ما قام في النفوس أنه مستقيم (٣). ومادة «عدل» في أصلها المادي إنما ترجع إلى «العدل» بالكسر. وهو نصف الحمل الذي يوضع على الدابة. وموازنة هذا العدل بنظيره في الجانب الآخر من الدابة هو المعادلة أو العدل (٤). ويقال:

77.

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق ص ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) انظر ابن منظور السان العرب، جـ٤ ص٢٨٣٨.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني النظرية المعرفة، ص٢٤٢.

عدله، يعدله، وعادله: إذا وازنه في المحمل أو ركب نظيره، وإذا كان يوازن العدل في المحمل شيء آخر يوضع ليوازن وليستقيم به المحمل فهو عدل أي مثل ونظير. وعدل المحمل الدابة أو العدل هو وضعه عليها بحيث يستقيم ولا يسقط. فإذا قام متوازنا عليها فقد اعتدل أي استوى على ظهرها وثبت، فالعدل هو تسوية العدلين على الدابة، وكل ما استقام فوق الدابة فقد اعتدل على ظهرها، فالراكب يعتدل فوق ظهر دابته إذا قام واستقر، والمحمل يعتدل فوق ظهر الدابة إذا عدل عليها حتى يستقيم ويستوي، فالعدل بهذا المعنى هو الإقامة والاستقرار على أساس من المساواة والموازنة، أو هو نوع من الموازنة بين العدلين أو النظيرين ليستقرا ويقوما في وضعيهما(۱).

ومن هذه الموازنة المادية بين عدلسى الحمل أتـت الموازنة المعنوية في الأمـور قالعديل هو الـنظير إطلاقا<sup>(٢)</sup>. والعدل: القـسط اللازم للاستواء. وهو استـعمال الأمور في مواضعها، وأوقاتها، ووجوهها ومقاديرها في غيـر إسراف ولا تقصير ولا تقديم ولا تأخير<sup>(٣)</sup>.

ومن العدل أو التسوية المادية بين العدلين ليستقرا على ظهر الدابة أتت التسوية المعنوية للأمور بالتناسب بينهما. فاعتدال الحمل على الدابة هو التناسب بين عدليه. وهذا التناسب في «كم» فكأن كل تناسب بعد ذلك «كم» أو «كيف» اعتدالا. لأن من شأنه أن يجعله قائما مستقرا على ظهر الدابة فكأن الاعتدال كذلك. والتناسب في الأمور المعنوية من شأنه أن يقيمها ويسندها. فكأن الاعتدال أن يقوم معتدلا قائما لتناسب أجزائه في «كم» أو كيف(٤).

وجاء أن العدل - بفتح العين - يستعمل فيما يدرك بالبصيرة كالأحكام كقوله تعالى: ﴿أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيامًا... ( ) [المائدة]. والعدل - بكسر العين - والعديل فيما يدرك بالحاسة. كالموزونات، والمعدودات، والمكيلات ( ) والعدل مصدر بمعنى العدالة. وهو الاعتدال، والاستقامة، وهو الميل إلى الحق (٢).

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني «نظرية المعرفة» ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور أبو بكر ذكرى (تاريخ النظريات الأخلاقية) ص٨٢.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني فنظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) راجع الفيروزآبادي (بصائر ذوي التمييز) جـ٤ ص٢٩ ومعجم الفاظ القرآن جـ٢ ص١٩.

<sup>(</sup>٦) راجع الجرجاني «التعريفات» ص١٢٨.

وعند الحكيم الترمذى أن العدل ضده (١) الجور. والأصل في مادة «جور» هو السقوط وعدم القيام (٢). ويقال: جار فلان عن الطريق يجور، جورا، فهو جائر. كأنه تركها وصار إلى جوارها. وقد جعل ذلك أصلا في العدول عن كل حق. فبني منه الجور (٣).

على أنه يجدر أن نلحظ أن للعدل ضدا آخر هو «الظلم». والظلم هو: وضع الشيء في غير موضعه المختص به إما بنقصان أو زيادة، وإما بعدول عن وقته أو مكانه. والظلم يقال في مجاوزة الحق ويقال في الكثير والقليل<sup>(3)</sup>.

وإذا كان للعدل ضد هو «الجور» وضد هو «الظلم» فإن الحكيم الترمذى جعل «الجور» ضدا للعدل. «وإذا افتقد العدل خلفه الجور» أ. ويؤكد الحكيم ذلك بقوله: «فيصل في العدل وبدايته وقوف القلب على أمر الله تبعالى وحقه وفعله الاستبقامة وضدة الجور» (٦). وما جعل الحكيم ذلك إلا ليخصص معنى العدل تخصيصا ما. فالجور هو ضد العدل في الاصطلاح. ولكنه ضد أخص من الضد الآخر وهيو الظلم، فالظلم هو وضع الشيء في غير موضعه المختص به إما بنقصان أو بزيادة وإما بعدول عن وقته ومكانه:

- فيإعطاء الحق ناقصا ظلم، وإعطاؤه زائدا ظلم أيضا. ولكن الجيور هو إعطاء الحق ناقصا فحسب.

<sup>(</sup>۱) الضد هو المخالف والمنافى. ويطلق على كل موجود فى الخارج مساو قوته لموجود آخر ممانع له أو على موجود مشارك لموجود آخر فى الموضوع معاقب له بحيث إذاً قام أحدهما بالموضوع لم يقم الآخر به كلفلك قبيل: إن الضدين صفتان مختلفتان تتعاقبان على موضوع واحد ولا تحتمعان كالسواد والبياض. وكما يكون التضاد بين الأشياء الموجودة فى الأعيان فكذلك يكون بين الأشياء المعجم الفلسفى» جدا بين الأشياء المتحمورة فى الأذهان. راجع الدكتور صليبا «المعجم الفلسفى» جدا ص٤٧٥، وراجع الجرجانى فى «التعريفات» ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني فنظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) انظر مجمع اللغة العربية «معجم ألفاظ القرآن الكريم» ط ص٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) راجع الفيروزآبادى «بصائر ذوى التمييز» جـ٣ ص٥٤١، وراجع مجـمع اللغة العربية «مـعجم الفاظ القرآن الكريم» جـ١ ص٧٧٠.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي ﴿الأكياس والمغترينِ ص ٢ .

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٧١.

- والظلم فد يكون عن خطأ أو عدم تشبت أو اضطراب في البصيرة. ولكن الجور لا يكون إلا عن دافع شخصي خاص وعن عمد وغيرض. فالجائر يجور على حق غيره لنفسه وهو على علم بذلك.

والظلم كالعدل في موضعه قد يكون شيئا بعيدا لا يتصل بالنفس وليس للإنسان مصلحة فيه، فالقاضى يحكم بين المتخاصمين في جناية من الجنايات ولا ينشد غير العدل فيصيب أو يخطئ فيكون عادلا أو ظالما عن غير قصد. أما في الجور فله مصلحة قريبة تحركه، ودافع نفسى، فيعطيها ويحيد عن الطريق ويعلم أنه إنما يعدل عن الحق. فالظلم قد يكون عن غير معرفة أو وعى. ولكن الجور على غير ذلك عن وعى وإدراك تام وفساد في الضمير (۱).

فالعنصر الأخلاقي في الجور واضح بين أوضح منه في مفهوم الظلم. فالدوافع النفسية والعمد، وفساد الضمير. كل هذه مخصصات مفهوم الجور ووجود العنصر الأخلاقي في معنى الجور إنما يجعل الجور «ضدا» للعدل المطلق قبل كل شيء. فالعدل المطلق هو العدل الذي يحسن في الفطرة بنفسه. ففساد الفطرة والضمير مع العمد وإطاعة دوافع النفس إنما هو هدم للفطرة السليمة التي يعتمد عليها العدل. وإذا كان الجور بعد ذلك ضدا للعدل الاصطلاحي فإنما هو ضد له تبعا. فضد المعدل المطلق هو ضد العدل الاصطلاحي إلا أن يكون قد بني على هذه النزعة الجائرة (٢).

وبهذا نصل إلى أن تخصيص الحكيم الترمذى «الجور» ضدا «للعدل» دون غيره من الأضداد. إنما يدل على أنه أنما يقصد إلى تحديد معنى خاص دون غيره من المعانى. أما هذا المعنى فهو العدل المطلق الذى يدركه الإنسان بفطرته (٣). وهو فطرة متأصلة في النفس الإنسانية (٤). يميزه الإنسان بغريزته.

والعدل - بهذا المعنى - عند الحكيم التسرمذى مسرحلة تالية بعد الحق من مراحل الانتقال من الجوارح إلى ميدان الحقيقة. وهو الاتجاه إلى أعمال القلوب دون الوقوف عند أعمال الجوارح.

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني «نظرية المعرفة» ص٢٤٨، ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني المصدر السابق ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسينى «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٤٨.

والعدل بمفهومه الاصطلاحي واللغوى عمل من أعمال الظاهر والجوارح. وطوائف العلماء المختلفة من غير أهل الحقائق إنما يعرفون العدل في حدوده الظاهرة وفي شكله الخيارجي. أما المعدل عند الحكيم الترمذي فهو درجة من درجات الترقي النفسي التي يتقدم فيها الإنسان، ومقام من مقامات القربة إلى الله الله الله السبب كانت بدايته وقوف القلب على أمر الله سبحانه وتعالى (٢). فالأصل عند الحكيم هو القلب. فهو مدار العدل، والعدل عنده على القلوب دون الجوارح (٣).

"وإذا أتى ذكر القلوب والجوارح فيجب أن ننبه إلى أن العدل عند الترمذى الذى يعتمد على أعمال القلوب دون أعمال الجوارح- هو شيء آخر يختلف عن فكرة "أعمال القلوب وأعمال الجوارح" عند المحاسبي (٤) الذى يعتبر أول من استعمل هذا الاصطلاح. فأعمال القلوب والجوارح عنده وعند الصوفية البصريين شيء آخر يختلف كل الاختلاف عن فكرة العدل عند الترمذى أو فكرة أعمال القلوب والجوارح عنده" (٥).

أعمال القلوب عند المحاسبي نوع من أعمال الظاهر التي تدخل تحت شعبة الحق عند الحكيم الترمذي. غير أن العضو الذي يقوم بها وهو القلب ليس من الوضوح والظهور بحيث يهتدى إلى أعماله في يسر كما يهتدى لأعمال الجوارح الظاهرة. فللقلب كسب كما للجوارح الظاهرة غير أن كسبه يخفي على غير البصير، فلا يمكن إدراكه إلا عن تأمل ومتابعة وتحر»(٢).

ولذلك تتبع المحاسبي هذه الأعمال ليكشف عنها وليضعها ضمن أعمال الجوارح، فللقلب خائنة، كما للعين خائنة، وللنفس خدع تجرها إلى المحظور كما تجر الجوارح أيضا. فإذا كان الفقه قد اتخذ موضوعه أعمال الجوارح الظاهرة

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني فنظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذئ اكتاب معرَّفة الأسرار، ص٧١.

<sup>(</sup>٣) راجع الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢.

<sup>(</sup>٤) أبو عبد الله الحيارث بن أسد المحاسبي من علماء مشايخ القيوم بعلوم الظاهر وعلوم الإشارات وهو من أهل البصرة. مات ببغداد سنة ٢٢٣هـ.

<sup>(</sup>٥) راجع الحسيني (نظرية المعرفة) ص٢٥١.

<sup>(</sup>٦) راجع المصدر السابق ص٧٥١.

فأعمال القلوب والجوارح عند المحاسبي إنما تتخذ موضوعها: «أعمال القلوب والأعضاء الباطنة لتتبين منها ما يكون حلالا أو حراما<sup>(۱)</sup>؛ ولهذا كان عند المحاسبي: العمل بحركات القلوب في مطالعات الغيوب أشرف من العمل بحركات الجوارح<sup>(۲)</sup>.

وأول أبواب العبادات التفكر مع الزهادة في المعاصى، فإن الفكرة تـفتح ما بعدها، وتحـسن لصاحبها مـعونتها، وهي أكـبر عبادة القلب وأبعـدها من سخط الرب. فالفكرة تعين على عبادة الباطن. وبها يقوى العبد على الظاهر (٣).

أما أعمال القلوب عند الحكيم الترمذى فهى تختلف عن ذلك كل الاختلاف فلم يكن يعنى ما ذهب إليه بعضهم من استقصاء أعمال القلوب، بل كان يعيب ذلك. ويقول: «قوم طلبوا فى هذا السير الصدق من أنفسهم ونظروا إلى عيوب النفس فى هذا الطريق فظنوا أنهم بسيرهم ينالون الوصول إلى الله عنز وجل فجعلوا السير ثمنا للوصول، والوصول ثوابا للسير. كما جعل العمال أعمالهم ثمنا لنعيم الجنة ونعيم الجنة ثوابا لأعمالهم. فهولاء السائرون يسيرون إلى الله تعالى ويقبضون الصدق من أنفسهم فى السير، وجعلوا عيوب النفس علمهم وحديثهم فبقوا مع هذا الحديث، ومع الاستقصاء على أنفسهم فى طلب العيوب واستخراج مكامنها تكايسا وتحذلقا فى الكلام فوقفوا فى ظلمة الاغتزار هذا علمهم ورأس مالهم»(٤).

فأعمال القلوب عند الحكيم الترمذى ليست فى استقصاء عيوب النفس، وجعل ذلك علما وكتبا. إنما أعمال القلوب شىء آخر. هو: بعث الحياة فى التلب ونفخ الهداية فيه لا تتبعه وإحصاء مداخل الشيطان إليه، يقول الحكيم: "فصلاح القلب فى الأحزان والهموم ودواؤه بمداومة الذكر لله تعالى. فإذا وصل القلب إلى الله تعالى أحياه، فإذا أحياه حييت النفس بحياة القلب بنور الله تعالى. فكان القلب ميتا بشهواتها وأفراحها فلما راضها صاحبها ومنعها الأفراح، شكر له

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة» ص٢٥٢.

<sup>(</sup>۲) راجع السلمى «طبقات الصوفية» ص١٧.

<sup>(</sup>٣) راجع المحاسبي «المسائل في أعمال القلوب والجـوارح» ص٦١ من كتاب في التصوف والأخلاق نصوص ودراسات للدكتور عبد الفتاح بركة.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٩٥.

ربه لانه فد جاهد في الله حق جهاده، فسهداه سبيله كسما وعد في تنزيله فسقال: ﴿وَاللَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلْنَا ( ١٠٠٠) [العنكبوت]. فلما فتح له الباب مر سائرا إلى الله عز وجل بقلبه، فأتته العطايا نفقة الطريق حتى إذا وصل إليه أحياه بنوره في القربة، وصار من المقربين فنال الفرح بالله من بعد أن كان فرحه بالدنيا والنفس وأحوالها، وصار وجيها عند الله عز وجل (١٠).

فالحكيم الترمذى إنما يطلب الإيمان فى القلب ثم لا يضره بعد ذلك ما يأتى القلب. وأما المحاسبى فيحاسب القلب على أعماله وخطواته دون أن يهتم كثيرا بعقده أو إيمانه، فالترمذى أولا وآخرا لا يهتم بما يحدث: ما هو؟ وماذا يكون؟ ولكن الذى يعنيه. هو كيف يحدث ما يحدث؟. وأما المحاسبى فإنما يهتم بما يحدث لذاته ولا يعنيه - شأن مدرسة البصرة - تبين كيف يحدث ما يحدث ما يحدث أ.

ونخلص من هذا إلى أن الأصل عند الحكيم هو القلب. وهو مدار العدل. والعدل على القلوب دون الجوارح. ويترتب على هذه النتيجة أن الثواب والجزاء على قدر الأعمال.

"ومعنى ذلك أن مفهوم العدل عند الحكيم غير مفهوم العدل عند أهل الظاهر، فقد يغفر الله لعبد بفعل واحد بل بخلة واحدة جميع ذنوبه. وقد لا تضر الذنوب مهما كثرت مع قلب مؤمن. أما أهل الظاهر وأهل البصرة بوجه خاص فالحساب عندهم بالأعمال ومن الذنوب ما لا يغفر مهما يكن شأن القلب فعدل أهل الظاهر وعدل أهل البصرة غير عدل الترمذي، فالمغفرة عند الترمذي تكون بالعبودة، وقد تدرك هذه العبودة الإنسان في آخر لحظة من حياته "(٣).

فالأمر - عند الحكيم - ليس بكثرة الأعمال وتجنب السوء. الشأن في صحة القلب. فكم من قليل العمل صحيح القلب فاز وشرف في الآخرة. وكم من كثير العمل سقيم القلب خاب وغبن؛ وذلك لأن صحيح القلب قلبه مع الله. فإن أخطأ أو زل فبالمقدور الذي خرج من المسطور ثم خلاصه من ذلك توبته، وتوبته أن يزايله بجوارحه (١٤). أ

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (آداب المريدين وبيان الكسب، ص٣٦، ٣٧.

<sup>(</sup>۲) راجع الحسيني فنظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمدي (المسائل المكنونة) ص١٢٩.

والأساس الأصيل في الموضوع هو العبودة، وهذه العبودة - كما يقول الحكيم - تكون عن المعرفة بالله وعن الهرب بالنفس والرهب بالقلب. فإذا كان الإنسان من أصحاب السعادة، فأصابه حظ من الخشية كشف عنه الغطاء، وشرح الصدر بالنور ولو لحظة. فإذا فعل فعلا في هذا الوقت من أفعال العبودة ككلمة الإخلاص أو الهرب بالنفس غفر الله له»(١).

ولعله مما يحسن أن نشير إليه أن الحكيم الترمدذى يفرق بين العبادة والعبودة فيقول: «العبودة رفض المشيئة لأن العبد لا مشيئة له، لأنه لا يملك ضرا ولا نفعا - وهكذا وصفه الله عنز وجل في تنزيله فقال: ﴿...عَبْدًا مَّمْلُوكًا لاَّ يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ (آلنحل].

فالعبودة لرجل شخص بقلبه إلى تدبيس ربه فذلت نفسه حين نظر إلى تدبير عالم حكيم جبار في عظمته فنبذ مشيئته وراء ظهره، وراقب مشيئة الله عز وجل عند كل أمر بدا من غيب الملكوت فسلم له قلبا، ونفسا فاستوى ظاهره وباطنه. والعبادة امتهان الجسد للطاعة بحفظ الجوارح عن مساخطه، ويحافظ على فرائضه، ويتنقل بالصالح من الأعمال فالعبودة امتهان القلب للخدمة وامتهانه كونه بين يديه مراقبا لتدبيره ومشيئاته (٢).

وإن الباحث في مصنفات الحكيم التسرمذي يجد أن الحكيم لم يقف عند هذا الحد من بيان العبودة. بل يسضع لها أصلا من أصول (نوادر الأصول) فيسقول: «الأصل الثامن والسبعون والمائتان (في استكمال العبودية) عن عبد الله بن عمر رضى الله عنهما قال: قال رسول الله عليه الله عنهما قال: قال رسول الله عليه عن الله هو العبودة التي لها خلقوا، جئت به "(٣). فالذي جاء به رسول الله عنها لله هو العبودة التي لها خلقوا،

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «السلوك إلى رب العالمين» ص٥ مخطوط.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف، ص٢٢، ٢٣ مخطوط بلدية الإسكندرية.

<sup>(</sup>٣) - أخرجه الخطيب في تاريخه ٣٦٩/٤ من رواية عقبة بن أوس عن عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعا.

<sup>-</sup> والبغوى فى شرح السنة ١ / ٢١٣ وعقب بالهامش: إسناده ضعيف لضعف نعيم بن حماد. وعزاه الهندى فى كنز العمال ٢١٧/١ للحكيم وعزاه للحكيم أبو نصر السجزى فى الإبانة وقال: حسن غريب. =

قال الله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ۞ [الذاريات] وقال: ﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ ﴿ آَكِ الْانعام] فالعبودة في ترك الهوى، واتباع ما جاء به فكل امرى اجتمع فيه هذه الخصال الست فقد استكمل العبودة: الحق، والصواب، والعدل، والصدق، والأدب، والبهاء (١).

بعد هذا نعود إلى العدل عند الحكيم الترمذى فنجد أنه هو: التصوف والحكمة. أو هو الإيمان واليقين. هو ناحية تعمد إلى الباطن أكثر مما تعمد إلى الظاهر وتهدف نحو الحقيقة الباطنة دون الشكل الخارجي، وتعتمد على الإنسان نفسه أو على الجانب الذاتي فيه؛ ولذلك كان العدل على القلوب، والقلوب هي موضع الإيمان والاطمئنان والهداية (٢). والعدل أن يكون قلب الإنسان في إصابة الحق، والعمل به لا يميل إلى النفس. وأما الصدق في العدل فأن يرمى الإنسان ببصر قلبه إلى موضع المشاهدة» (٣).

وإذا كمان العدل عند الحكيم التمرمذي علمي القلوب. فإن معنا يتكون من أسس ثلاثة: أعمال القلوب وأعمال الجوارح، والوجدان الديني، والحكمة.

1- أعمال القلوب وأعمال الجوارح: العدل على القلوب، ثم يكون بعد ذلك في الأعمال. فإذا افتقد العدل من الأعمال خلفه الجور. فموضوع العدل القلب وأثره في الأعمال. وهناك أعمال تجرى على الجوارح الظاهرة للإنسان.

<sup>=-</sup>وأورده التبريزى فى كتاب «الإيمان» باب الاعتصام بالكتاب والسنة ١/ ٥٩ وقال عن ابن عمر رواه فى شرح السنة. وقال النووى فى أربعينه: هذا حمديث صحيح رويناه فى كتاب الحمجة بإسناد صحيح.

<sup>-</sup> وأشار إليه ابن حجر في فتح البارى ١٣/ ٢٨٩ وعزاه لأبي هريرة وقال: أخرجه الحسن بن سفيان وغيره ورجاله ثقات وقد صححه النووى في آخر الأربعين.

<sup>-</sup> وأورده ابن رجب في أجامع العلوم؛ ص٤٩٦ عن أبي محمد عبد الله بن عمرو بن العاص رفعه. وذكر الحديث، وقال النووى: حديث حسن صحيح رويناه في كتاب الحج بإسناد صحيح.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٥٠٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني «نظرية المعرفة» ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٥٠٥.

- وقد عرضنا أمثلة لهذه الأعمال ونحن نعرض لموضوع الحق - وهناك أعمال أخرى تجرى على القلوب، ومما يجرى على القلوب النية. فالنية عمل من أعمال القلب يحمل الجوارح على أن تؤدى العمل الذي يناسبها.

«ومقر النية في القلب. ولئن كان للقلب أعمال أخرى غير النية. فإنما النية هذه هي التي يعنيها الترمذي بكلمة العدل دون بقية أعمال القلب. ولئن كان للنية أنواع منها الطيب ومنها الخبيث. فإنما يعني الترمذي بكلمة العدل النية الطيبة دون غيرها»(۱) ولهذا كان فعل النية: التحرك لمرضاة الله»(۲) والنية حقيقة ذات طرفين:

أما طرفها الأول: فيتصل بالدافع الذي يحمل الإنسان على إتيان عمل من الأعمال. ويدفعه إلى العمل دفعا، ويحفزه إليه حفزا.

وأما طرفها الآخر: فيتصل بالغاية التي يهدف إليها هذا العمل وبالقصد الذي يسير نحوه، ويؤثر في فاعلية الفاعل للشيء. والغائية هذه هي التي تعطى السلوك صفة الخير أو الشر، أو صفة القبح أو الجمال<sup>(٣)</sup>، والدافع إما أن يكون داخليا ذاتيا يأتي من الإنسان نفسه ويعبر عن محتواه الداخلي وبنائه الذاتي. وإما أن يكون خارجيا يأتي من صوت الواجب أو العرف أو المجتمع.

فالأول يكون فيه الإنسان حرا مختارا لما يأتى به لا يدفعه إلى ذلك غير وجدانه وعقله ورغبته.

والآخر يكون الإنسان فيه مدفوعا تحت ضغط من الضبغوط التي يحس بها من خارج نفسه، مما يحيط به (٤).

والغاية التي يتحراها الإنسان غايات مختلفة فالعدل يختار للنية من بين هذه الدوافع والغايات. فالإنسان الذي يعادل بين أموره ليختار الأمثل والأوفق إنما

<sup>(</sup>١) الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي امعرفة الأسرار، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٢٣٧ وانظر الدكتور منصور رجب في «تأملات في فلسفة الاخلاق» ص١٩٠.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني انظرية المعرفة» ص٢٣٨ وسلسلة مفاهيم إسلامية ص٢٥ ط باكستان.

يعادل عن نوع الحرية في الاختيار. ثم هو بعد ذلك يعدل في غايته بين نفسه وما تدفعه إليه، وبين بقية الغايات الأخرى.

فالعدل هو تخير في الغاية، يميل نحو الأقصد والأمثل. ثم هو بعد ذلك تحرر من كل الدوافع غير الذاتي منها(١).

فالعدل إذن هو فيصل في الدوافع بين الذاتي والخارجي. وهو إذ يفصل بين النوعين إنما يعدل إلى النوع الذاتي، فالعبرة في كل الأعمال هي بالدوافع الذاتية بما يجرى في القلب من عزم ونية (٢) بحيث يأتي الفعل صياغة حية وتعبيرا أمينا عن الدوافع والمقاصد كما ولدت ونمت في داخل الذات فإن مارس الإنسان أفعاله ومواقف على هذا الأساس كان الفعل يمثل حقيقة الذات الإنسانية وكان فاعله يستحق المجازاة عليه لأنه يمثل موقفه وإرادته.

والعدل كذلك فيصل فى الغايات. والحق وما يتصل به من علم الظاهر وأعمال الجوارح هو كذلك فيصل فى الأعمال غير أن الحق يعتمد فى الدوافع على الدوافع الخارجية ويدعو إلى امتثال الأوامر والنواهى (٣).

ومن هنا نصل إلى أن الحق والعدل متكاملان، ينشدان غاية واحدة. غير أن الحق يعتمد في تحقيقها على الدوافع الخارجية. أما العدل فيعتمد على الدوافع الذاتية. وفي اتفاقهما يكون توافق أعمال القلوب مع أعمال الجوارح أو اتفاق النية مع العمل، وفي اختلافهما يكون تباين أعمال القلوب عن أعمال الجوارح، أو تباين ظاهر العمل وشكله عن روحه ونيته. والحق وهو الحدود التي تضبط العدل ضبطا قويا محكما لكيلا يحيد في طريقه أو يضل عن غايته ولذلك كان فعل الحق السلطان والغلبة وقلسة الاكتراث بمن يعترض عليه (٤) والعدل هو المعيار الذي يزن ظواهر الحق كي لا تنطوى على غير ما يجب أن تنطوى عليه من الدوافع (٥).

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني المصدر السابق ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني المصدر السابق ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٧٨ وراجع أيضا الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) راجع الحسيني انظرية المعرفة؛ ص٢٣٩.

ويستفاد من هذا: أن اتفاق أعمال القلوب وأعمال الجوارح وثباتهما يصل بالسالك إلى الاستقامة التى فعلها: إقامة أمر الله تعالى. والاستقامة تقوم على العدل الذى هو على القلوب(١).

«وصلاح الجوارح قسائم على صلاح القلوب، وفساد الجوارح مرتبط بفساد اللهوب» (٢).

7- الوجدان الدينى: وإذا كانت أعمال القلوب وأعمال الجوارح أساسا فى تكوين معنى العدل. فإن الوجدان الدينى أساس أصيل من تلك الأسس. والوجدان مصدر وجد. تقول: وجد المطلوب وجدانا: أصابه وأدركه، والوجدان عند الحكماء هو النفس وقواها الباطنة أو هو القوى الباطنة من جهة ما هى وسيلة لإدراك الحياة الداخلية (٣). فالوجدانيات ما يكون مدركه بالحواس الباطنة (٤).

ووفقا لنزعة العدل التي قامت في نفس الإنسان في جو من الحرية في الاختيار أصبح الإنسان إلى حد كبير هو الذي يحدد الحق.

ولا شك أن النية قد جعلت الدور الذي يقوم به الإنسان في تبين الحق الذي يهدف إليه أكبر من ذلك الدور الذي يقوم به في اتباع الحق الذي تدفع إليه سلطات خارجية (٥).

والدور الذى يقوم به الإنسان فى تكوين النية إزاء الأعمال الخارجية يعتمد أساسا على:

١- المعرفة بالفعل وتصور أبعاده وغاياته.

٢- وجود الميل والرغبة النفسية لهذا الفعل وحصول قناعة ذاتية بتطابق الفعل مع غاية النفس ومراميها المطلوبة.

YV1 ----

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار؛ ص٧٤ فصل في الاستقامة رقم٣٨.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب، ص٣٧.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور صليبا (المعجم الفلسفي) جـ٢ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) الجرجاني «التعريفات» ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) دكتور عبد المنعم الحقنى «معجم مصطلحات الصوفية» ص٢٦٤ ط بيروت.

٣- اتخاذ القرار الإرادى الحاسم بتحريك مختلف القوى الجسدية والفكرية والنفسية للشروع بالفعل(١).

هذا الدور هو ما يسميه العلماء بتكوين الضمير الإنساني والأخلاقي والضمير استعداد نفسي لإدراك الحسن والقبيح من الأفعال مصحوب بالقدرة على إصدار أحكام أخلاقية مباشرة على قيمة بعض الأفعال الفردية، ويطلق أيضا على الملكة التي تحدد موقف المرء إزاء سلوكه أو تتنبأ بما يترتب على هذا السلوك. فإن تضمن الضمير حكما على أفعال المستقبل كان صوتا داخليا آمرا أو ناهيا. وإن تضمن الضمير حكما على الأفعال الماضية كان مصحوبا باللذة أو الألم، أما اللذة فهي شعور الفاعل بالارتياح أي شعوره بأنه أتى عملا صالحا مطابقا للقواعد والمبادئ التي أقرها وسلم بخبرتها، وأما الألم فهو الشعور بالندم والتأنيب وهو ينشأ عن شعور الفاعل بأنه خالف ما يجب عليه فعله. وحرية الضمير هي العمل ينشأ عن شعور الفاعل بأنه خالف ما يجب عليه فعله. وحرية الضمير هي العمل الأراء والمعتقدات (٢).

وهذا الضميس إنما يتكون تحت تأثير دافع ذاتى هو «العدل» أو الرغبة فى تحقيق العدل سواء كان ذلك فى نزعة الإنسان الداخلية أو فى سلوكه الخارجى. وهذا العدل أو الدافع الذاتى الذى يدفع إلى تكوين الضمير الإنسانى أو الأخلاقى إنما هو نزعة ذات وجهين:

أما وجهها الأول: فهو وجداني عاطفي.

وأما وجهها الآخر: فهو عقلي نظري.

والوجدان هو القوة الأولى الباعشة على تكوين العدل في النفس الإنسانية وهذا الوجدان الذي ينحو نحو العدل إن هو في حقيقة الأمر إلا نزعات الإنسان نفسه قد خضعت لرقابة العدل أو تحكم فيها العدل أو قد أعمل الإنسان فيها العدل والقصد (٣).

<sup>(</sup>١) مفاهيم اسلامية «تنظيم السلوك الإنساني» ص٢٨ ط الهند.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور صليبا «المعجم الفلسفي» جـ١ ص٧٦٣، ٧٦٤.

<sup>(</sup>٣) انظر الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٣٩.

فالوجدان الإنساني في عنصره الأول «الذي قد خضع لرقابة العدل إن هو إلا عدل بين الإنسان نفسه» وبين الحياة الخارجية التي يعيش فيها.

والوجدان الإنساني في عنصره الثاني «الذي قد تحكم فيه العدل» إن هو إلا عدل بين الإنسان نفسه وبين المجتمع الذي يعيش فيه، فهو عدل بين الإنسان وبين غيره.

والوجدان الإنساني في عنصره الثالث «الذي خفعت فيه النزعات لرقابة اعمل الإنسان فيها العدل «هو عدل بين الإنسان نفسه وبين الله»(١).

والعلماء الباحثون يرون أن العدل بين الإنسان وبين الله هو عدل ذو ناحيتين:

أما الناحية الأولى: فهى عدل بين نفس الإنسان وبين أوامر الله وتعاليمه (٢). وهذا العدل ما يعبر عنه الحكيم بقوله: «هو وقوف القلب على أمر الله تعالى وحقه» (٣).

والناحية الثانية: هي عدل بين نفس الإنسان وبين الله. وهو ما عبر عنه الحكيم بقوله: «والعدل أن يكون ظاهره وباطنه واحدا» (٤). وقال في «فصل في ذكر من يكون ظاهره وباطنه واحدا»: وإذا كان العبد لواحد فيكون باطنه وظاهره لواحد» (٥).

أما الناحية الأولى: فهى إيشار لأوامر الله ونواهيه على نزعة النفس وهذه الأوامر والنواهي هي صورة من العبادة والطاعة، وصورة من الزهد والتقوى.

وأما الناحية الثانية: فهى إيثار لجانب الله على النفس الإنسانية وهى نوع من الحب الإلهى وهى نوع من العاطفة الدينية القوية نحو الله تجعل الإنسان ينخلع عن نفسه، فهى عدل عن النفس الإنسانية إلى جانب الله(٦).

قال الحكيم الترمذى: «والذين راضو أنفسهم وأدبوها حتى تخلقوا بأخلاق الكرام، فثوابهم من القربة، فتح الله تعالى لقلوبهم طريقا إلى الله

<sup>(</sup>١) انظر الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٢٣٩، ٢٤٠ بتصرف واختصار.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) راجع الحكيم الترمذي معرفة الأسرار» ص٧١.

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق ص٥٠ فصل رقم ٣٤.

<sup>(</sup>٥) راجع المصدر السابق ص٥١ فصل رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٦) راجع الحسيني انظرية المعرقة، ص٢٤٠.

تعالى، حتى أشرفت الأنوار في صدورهم وعلموا من الله ما لم يعلمه المجتهدون»(١).

وإذا كان الوجدان هو القوة الباعثة في النفس الإنسانية، فإن هذا الوجدان:

- الذي خضع لرقابة «العدل».
  - والذي تحكم فيه «العدل».

والذي خضعت فيه النزعات لرقابة أعمل الإنسان فيها «العدل».

هذا الوجدان بعناصره الثلاثة نزعة مثالية (٢)، تنبعث عن عاطفة قوية تكون وجهتها في العنصر الأول نحو حب الكمال الإنساني والسمو بالشخصية (٣) حيث إن الشخصية الإسلامية تملك مقياسا واضحا للسلوك وهو مرضاة الله، فالمسلم الملتزم لا يسلك سلوكا عشوائيا غير موزون، بل يضع كل فعل وموقف في ميزان الأعمال قبل أن يقدم عليه، فإن وجده عملا متطابقا مع مرضاة الله متسقا مع منهج الحق والخير أجاز لنفسه الإقدام عليه والشروع بتنفيذه (٤).

«وتكون وجهـتها في العنصـر الثاني نحـو حب الناس، وتكون جهتـها في العنصر الثالث نحو الله والعالم الغيبي وإيثاره بالحب»(٥).

«فضمير الإنسان أو الوجدان الذي تنبعث عنه نزعة العدل في الإنسان هو عاطفة قوية تكون نحو الدين أو الأخلاق، وهي ما يمكن أن يطلق عليها اسم «التصوف» من ناحية أنه تهذيب للنفس الإنسانية في جميع نواحيها التي أثر الترمذي أن يطلق عليها اسم «العدل» التي تنطوي تحتها»(١).

۳- الحكمة: لقد سبق ونحن نعرض للدافع الذاتى الذى يدفع إلى تكوين الضمير الإنسانى أن ذكرنا أن هذا الدافع، إنما هو: نزعة ذات وجهين: الوجه الأول وجدانى - وقد انتهينا منه - والسوجه الآخس عقلى نظرى، وهذا الوجه

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «آداب المريدين» ص٨٣.

<sup>(</sup>٢) المثالية في علم الأخلاق هي القول أن في الإنسان استعدادا فطريا يحمله على الأحتفاظ للمثل الأعلى بمكان ممتاز ومن أهم مبادئها تحكيم الضميس في العمل الأخلاقي «دكتور صليبا» «المعجم الفلسفي» جـ٢ ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني انظرية المعرفة؛ ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) راجع لجنة التأليف «الشخصية الإسلامية» ص٣١ ط الباكستان.

<sup>(</sup>٥) راجع الحسيني النظرية المعرفة، ص٢٤٠.

<sup>(</sup>٦) راجع المصدر السابق.

العقلى النظرى إنما هو «الحكمة»، والحكمة العلم والتفقه والفهم والحكمة العدل والكلام الموافق للحق، وصواب الأمر وسداده، ووضع الشيء في موضعه»(١).

ويقول الحكيم المترمذى: «فسصل فى الحكمة وبدايتها: اطلاع القلب على أسرار الله تعالى، وفعله قولا بتمامه، مع إتقان العمل الدى لا يحتمله المزيد، ووضع الشيء فى موضعه»(٢) والحكيم قسم الحكمة إلى:

- حكمة تتولد من كثرة التجارب.
- وحكمة تتولد من صفاء المعاملة. وهذه تدلك على الآخرة.
- وحكمة تـ تولد من القرب والمشاهدة، وأنها الحق لأهله، وهـ ذه الحكمة تدلك على التقـ رب والصفات، ووجود بقربة الحق، وهى أعـ لاها وأجلها، والتى تتولد من التـ جربة تدلك على مصالح الدنيا وهى أدناها، والثانية على الآخرة، والثالثة على الجود والحق ﴿ ... أَنَّ اللَّهَ هُو الْحَقُ الْمُبِينُ (٢٠٠) ﴿ [النور].

فالعنصر الأول في «الحكمة» هو الحرية العقلية التي تنبعث عن استقلال الذات استقلالا عقليا، فهي تجعل في طياتها حرية النظر التي تنبعث عن حرية الإرادة، والأصل في العدل هو حرية الاختيار بين الطريقين. وهذا الاختيار إنما ينبعث عن نوع من الحرية، وهذه الحرية إنما تتجلى بأجلى مظاهرها في الناحية العقلية، فهي ميدان النظر والموازنة والتحرى، أما الناحية الوجدانية فهي متأثرة بنزعة عاطفية. فعنصر الاستقلال الذاتي في العدل وما يتصل به من حرية الإرادة إنما يرجع لناحية النظر العقلى الحر التي يقوم عليها العنصر الأول من عناصر الحكمة، فالعدل إنما يكتسب صفته الذاتية الحرة منها(٤).

والعنصر الثانى الذى يوجد فى طى الحكمة. أن كل نزعة وجدانية عاطفية إنما تنتهى إلى نوع من الوضع العقلى النظرى أو بعبارة أخرى: أن كل تجربة نفسية إنما تنتهى إلى نوع من الوعى العقلى.

7 V O

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور صليبا «المعجم الفلسفي» جـ١ ص٤٩١.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص ٧٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «المصدر السابق» ص٨٥.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٤١.

فالحكمة بهذا المعنى هي ظاهرة عقلية لناحية الوجدان التي تكمن في نزعة العدل فعدل الإنسان بين نفسه وعدله بين الله إنما يظهر تارة في صورة وجدانية هي نوع من العاطفة الدينية أو التصوف أو الأخلاق ثم يظهر صدى هذه العاطفة آخر الأمر في ناحية عقلية تكون صدى نزعة الإيثار في الإنسان وحبه لجانب السمو والكمال في النفس الإنسانية ولجانب الذات الإلهية في الكون، فالحكمة بهذا الاعتبار هي صدى الجانب الصوفي الوجداني في نزعة العدل(١).

والعنصر الشالث الذي يوجد في طي الحكمة يختلف عن العنصرين السابقين، ذلك أن الحكمة تنطوى كذلك على العدل إلى جانب الحق أو العلم التوقيفي، فالحكمة وإن كانت تقوم على حرية النظر والإرادة إلا أنها لابد أن تنتهى آخر الأمر إلى موافقة الشريعة والوحى الإلهى، والحرية التي تنطوى عليها الحكمة إنما تخضع في آخر الأمر لهذا التوجيه الذي يسير بها نحو ناحية الجق (٢).

وللحكمة عند الحكيم الترمذي موضوعات:

أما الموضوع الأول: فينصرف إلى النظر في الكون «فلما أتاهم من الحكمة العليا عاينوا ما في الملكوت بأبصار القلوب فصارت تلك المعاينة بصيرة للنفوس»(٣).

وأما الموضوع الثانى: فينصرف إلى الإنسان فينتهى إلى النظرة الخلقية. وفى هذا يقول الحكيم الترمذى: «قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ (١٢) ﴾ هذا يقول الحكمة لخاصة الله تعالى، وإنما صاروا خاصته لأنهم جاهدوا نفوسهم فى الله حق جهاده، فأخلوا صدورهم من حب النفس وشهواتها، فاستوجبوا الرحمة، وأمدوا بالنور فى صدورهم طالعوا الحكمة بعيون القلوب»(٤).

وبعد . . فإن أعمال القلوب وأعمال الجوارح، والوجدان الديني والحكمة: أركان وأسس يتكون منها العدل الذي هو على القلوب عند الحكيم الترمذي، وقد

777

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي (إثبات العلل؛ مخطوط ص٣٧أ.

وضح للباحث من دراسة هذه الأسس أن العدل هو القوة الذاتية الحرة في الإنسان التي تسير بأعماله نحو ناحية الحق الذي هو على الجوارح.

والعدل من ناحية أخرى هو المعيار الذى به يحكم على أعمال الناس إذا كانت في جانب الحق أو مالت عنه ؛ ولذلك جعل الحكيم الترمذى العدل على القلوب وموضوع العدل هو ما يعرف بأعمال القلوب والتي تتحرك من خلال مقومات - الإيمان - العاطفة الإيمانية - الإرادة الملتزمة - المقياس الإيماني للسلوك فتلك الركائز القائمة على أساس الإيمان بالله والارتباط به تتفاعل مع بعضها لتكون المخطط الهادف والحارس اليقظ لتحديد الموقف السلوكي. حينما تتفاعل الدوافع والمحفزات والغرائز الواقفة خلف الشخصية. وعندما تحتك يمثيراتها ومنبهاتها ومواضع توجهها في المحيط فيكون موقع الإنسان هو موقع القائد الذي يوجه الذات بكل مافيها من نوازع واتجاهات وغرائز الوجهة السلوكية التي تختارها الشخصية.

## الصدق

الصدق عند الحكيم الترمذى أصل أصيل فى السلوك، وأساس متين فى الطريق لابد أن يلتزم به المريد والسالك. وقد ذكر الحكيم من الأسس: الحق «فجعله على الجوارح، وذكر العدل فجعله على القلوب، أما «الصدق فهو على العقول، وفى لسان الميزان به يتبين رجحان الحسنات على السيئات، وإذا افتقد من عمل خلفه الكذب»(١).

ومادة «الـصدق» ترجع في أصلها المادي إلى كلمة الصدق، وهو الصلب المستوى من الرماح، كامل المظهر والمخبر، والذي ينجد في الشدة، ومن معنى النجدة في الشدة أو الاعتماد عليه في الشدة جاءت كلمة «الصدق» بمعنى الشدة أو لعل هذا المعنى هو السابق، وأتى منه بعد ذلك الصدق، وصفا للرمح الذي ينجد في الصدق أي الشدة (٢).

راجع الحكيم الترمذي «الأكناس والمغترين» ص٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني "نظرية المعرفة" ص٢٨٢.

والصدق يتوقع منه عند الشدائد أن يكون كما هو مظهره صلبا مستقيما عونا على الشدائد وكفئا لها وقاهرا، فإذا كان كذلك فقد صدق، فمصادمة الشدائد بالصلابة والإقدام والمضى والثبات هو الصدق أو الاشتداد أو الشد عند الشدة (١).

والاشتداد عند السدة والصلابة وعدم النكوص والمضى والشبات وعدم الالتواء هي صفات الكمال في الصدق من الرماح، وفي الصدق من الرجال أيضا فكأن رجلا صدقا إذا كان صلبا لا مغمز فيه ولا التواء ولا نكوص ولا خور، ثم كان بعد ذلك رجل الشدة الذي يندب لها ويعتمد عليه فيها؛ فالصدق من الرجال هو الشديد (٢).

والصدق: الثبت اللقاء، والصدق: الجامع للأوصاف المحمودة، والصدق: الكامل من كل شيء (٣).

ومن هذا المعانى جاء الصدق الذى هو ضد الكذب، وهو مطابقة الكلام للواقع بحسب اعتقاد المتكلم، ومعنى ذلك أن لصدق الخبر شرطين:

أحدهما: مطابقته للواقع. وثانيهما: مطابقته لاعتقاد المتكلم فإذا كان الكلام مطابقا للواقع، ولم يكن مطابقا لاعتقاد المتكلم، أو كان مطابقا لاعتقاد المتكلم ولم يكن مطابقا للواقع، لم يكن تام الصدق. فالصدق التام إذن هو المطابقة للواقع والاعتقاد معا(٤).

ويذكر الفيروزآبادى: أن الصدق: مطابقة القول الضمير والمخبر عنه معا ومتى انخرم شرط من ذلك لا يكون صدقا تاما، بل إما لا يوصف بالصدق، وأما أن لا يوصف تارة بالصدق وتارة بالكذب على نظرين مختلفين كقول الكافر من غير اعتقاد: محمد رسول الله. فإن هذا يصح أن يقال صدق لكون المخبر عنه كذلك. ويضح أن يقال: كذب لمخالفة قوله ضميره. وبالوجه الثاني إكذاب الله تعالى المنافقين حيث قالوا: إنك لرسول الله إفقال: ﴿وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذَبُونَ ۞ [المنافقون] (٥).

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني انظرية المعرفة، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الحسيني اللصدر السابق، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٣) راجع ابن منظور «لسان العرب» جـ٤ ص٢٤١٨، ٢٤١٩.

<sup>(</sup>٤) انظر الدكتور جميل صليبا «المعجم الفلسفى» جـ١ ص٧٢٣.

<sup>(</sup>٥) الفيروزآبادى (بصائر ذوى التمييز) جـ٣ ص٣٩٧.

والأصل في الصدق هو: «مطابقة القول للحق مع مطابقته لضمير المخبر عنه «والغالب فيه أن يلتفت أولا إلى مطابقته لضمير المخبر عنه، وهذا هو المعنى الأول لكلمة الصدق. أما المعنى الثانى من معانى الصدق فيذكره أبو البقاء في كلياته إذ يزيد على معنى الصدق الذي هو مطابقة القول للحق نوعين آخرين يلتفت فيهما إلى الإرادة والعزيمة فالصدق يكون في الفعل وذلك بالإقامة عليه والإتيان به، وترك الانصراف عنه قبل تمامه. وهذا هو صدق الفعل، ويكون كذلك في النية وهو العزم بالجزم والإقامة عليه حتى يبلغ الفعل، وذلك هو النوع الثانى من نوعى الصدق اللذين يلتفت إليهما أبو البقاء(١).

فالصدق في القول مجانبة الكذب، والصدق في الفعل إتيانه وعدم الانصراف عنه قبل إتمامه، والصدق في النية العزم والثبات حتى بلوغ الفعل والصدق في الذاكرة قوتها على الحفظ<sup>(۲)</sup>.

وهناك معنى ثالث من معانى الصدق هو ما يدور فى أوساط أهل السلوك حيث يرون: أن الصدق هو استواء السر والعلانية، وذلك بالاستقامة مع الله تعالى ظاهرا وباطنا، سرا وعلانية، وتلك الاستقامة بأن لا يخطر بباله إلا الله، فمن اتصف بهذا الوصف أى استوى عنده الجهر والسر، وترك ملاحظة الخلق بدوام مشاهدة الحق يسمى صديقا(٣).

"فمنزلة الصدق من أعظم منازل القوم الذى نشأ منه جميع منازل السالكين وهو الطريق الأقوم الذى من لم يسر عليه فهو من المنقطعين الهالكين وبه تميز أهل النفاق من أهل الإيمان وسكان الجنان من أهل النيسران، وهو سيف الله في أرضه الذى ما وضع على شيء إلا قطعه ولا واجه باطلا إلا أزاله وصسرعه، فهو روح الأعمال، ومحل الأحوال والحامل على اقتحام الأهوال، والباب الذى دخل منه الواصلون إلى حضرة ذى الجلال»(٤).

<sup>(</sup>١) راجع الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور صليبا «الممجم الفلسفي» جـ١ ص٧٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) الفيرورآبادي «بصائر ذوي التمييز» جـ٣ ص٣٩٨.

ويقول الحكيم التسرمذى عن الصدق أنه: ما تعمله وبذل جهدك وموافقة العلم والعمل (۱) «وتحقيق السر، وتحقيق الأحوال، والقصد إلى الله بصدقه وتحقيقه من حيث علمك (۲) وبدايته الصواب، وفعله آلا يكره الموت، ولا يبالى فى كشف سر، والناس عنده فى الحق سواء (۳) والصديق الذى يعبد الله بتلوين الأحوال، لا يقطعه عن الله قاطع (٤).

وفى هذه الكلمات نجد أن الحكيم الترمذى يضع الباحثين والدارسين أمام مقولة فى «الصدق» تؤكد ما ذهب إليه من أن الصدق ركن من أركان الدين (٥)، وأساس أصيل فى السلوك إلى الله تعالى، حيث يكون الصدق هو: العمل، وبذل الجهد، وموافقة العلم العمل، وتحقيق السر، وتحقيق الأحوال، والقصد إلى الله؛ ولذلك إذا افتقد الصدق من عمل خلفه «الكذب» (٢).

وقد يعجب الإنسان حينما يرى أحد الكاتبين يبعد به الفهم لنصوص كلام الترمذى - عن الصواب، فيروح يقول: "يكاد الصدق عند الترمذى يخلو تماما من كل معانى السلوك لولا ما يفهم من اعتباره الكذب ضدا له ، فالصدق عنده على العقول دون غيرها وهو إنما يعنى به مطابقة العلم للواقع مطابقة يكون الأصل فيها الإحاطة بالحق والانتهاء إليه لا صدق الضمير في الأخبار، فهو يطلق الصدق بمعنى يكون نقيضه فيه الخطأ لا الكذب. وهو بهذا المعنى يضع الصدق في موضع المعرفة النظرية مستقلا عن معنى السلوك الذي يغلب عليه في اصطلاح غير الترمذى. والصدق هو العلم التام الكامل الذي لا مدخل للخطأ أو التمويه فيه، وليس الكمال والتمام عند الترمذي معنى من معانى السلوك في كلمة "الصدق" فالكمال الإحاطة بهذا كمال الإرادة في البحث والجد والوصول إلى الصدق، ولكنه كمال الإحاطة بهذا الصدق. فالصدق إذن ليس جهدا ولا مجاهدة، ولكنه تصور وإحاطة ومعرفة وبهذا خرج الصدق من ميدان السلوك والأخلاق إلى ميدان المعرفة والعلم"(٧).

۲۸.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٥٧٠

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٧٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٥٦.

<sup>(</sup>٥) راجع الحكيم الترمذي االأكياس والمغترين، ص٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص٢.

<sup>(</sup>٧) انظر الحسيني «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٢٨٧.

وكان يمكن أن لا يعنى الباحث بمثل هذه الكتابات التى يعوزها الفهم الصحيح لما رمى إليه الحكيم الترمذى. ولكن نظرا لاتصالها بقضية السلوك كان علينا أن نعرض لهذه الأمور التى نراها فى الطريق ونحن نسير فيه قدما، إحقاقا للحق، وبيانا لما يرشد إليه البحث.

وأول تعليل يقول به صاحب المقولة السابقة - والتي يذكر فيها أن الصدق عند الحكيم على عند الحكيم يكاد يخلو تماما من كل معانى السلوك - أن الصدق عند الحكيم على العقول دون غيرها».

وفات صاحبنا أن الحكيم الترمذى يقرر: أن الصدق إذا افتقد من عمل خلفه الكذب<sup>(۱)</sup> فالأسباس فى الصدق العمل والسلوك الذى يقموم على استواء المسرية والعلانية، والقصد إلى الله، وتحقيق السر، وتحقيق الأحوال.

فالصدق عند الحكيم بهذه المعانى يشمل صدق اللسان، والصدق في النية، والإرادة، والصدق في العزم على العمل، والصدق في الوفاء بالعزم، والصدق في مقامات الدين كالمصدق في الخوف، والرجاء والتعظيم، والزهد، والرضا، والتسوكل، والحب، وسائر هذه الأمور فإن هذه الأمور لها غايات وحقائق، والصادق المحقق من نال حقيقتها فعبد الله بتلوين الأحوال لا يقطعه عن الله قاطع (٢).

وعما يلفت النظر أن الحكيم الترميذي بعد أن ذكر أضداد الحق والعدل والصدق من الباطل والجور والكذب. قال: «وهذه الشلاثة التي هي جند الهوى. فالنفس وعاء الهوى المشتملة عليه بأهل الغرور تغريهم نفوسهم بالهوى الوارد بالباطل والجور والكذب عليهم في أمورهم، فالمغترون يقطعون أعمالهم بإصغائهم بآذان قلوبهم إلى نفوسهم وإلى ما يورد الهوى عليهم من هذه الثلاثة»(٣).

فأنت ترى أن الحكيم بين أن «الكذب» الذى هو ضيد «الصدق» عنده، جندى من جند الهيوى، والنفس وعاء الهيوى، والمغترون يقطعون أعسالهم بالإصغاء إلى نفوسهم وإلى ما يورد الهوى. «والهوى تحسريك النفس فى غير مرضاة الله تعالى»(٤).

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي (الأكياس والمغترين) ص٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي االأكياس والمغترين، ص٣.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» فصل دقم ٨ ص٧٨.

ولا شك أن كل هذا يؤدى إلى أن الصدق الذى هو على العقول وضده الكذب يحمل معانى السلوك والأخلاق والسير إلى الله تعالى. «ومن رزق عقلا فاعتسمل عقله فيما فتح له من الباب، فعقد قلبه على طاعة الناصح الرشيد وهو العقل الدال على الله تعالى، وعلى مراشد أموره فلم يزل العقل يمهد له، ويزين له، ويدبره بالأخلاق الكريمة، والأعمال السنية، والأفعال المرضية، والأقوال المبهية، والإسارات الشهية، والمراتب العلية، حتى وقفه على حد الأمانة، فصار أمين الله تعالى في أرضه بلغ سره، ومحل نجواه، ومعدن حكمته، وخزانة جوهره على في المرتبة وأقام بالباب يلازم الليل والنهار ولا يبسرح مكانه، وأخذ من الحظوظ حظا صار عند الملك وجيها كلما شاء دخل عليه بلا إذان، وأينما شاء قعد في مجالسه من الاقتراب والدنو، فائتمنه على خزانته ووضع عنده تدبيره وأسراره، ونفذ حكمه في ملكه، فيقسم عليه فيبر قسمه ويتمنى فيسعفه بمناه ويشاء ويريد فيمضى مشيئاته وإراداته، وهذا في دار الدنيا، حتى إذا قدم عليه فياله من مقدم لا يحاط بوصفه من سروره بلقاء الله تعالى، وتمكنه من معالى الدرجات والمصير إلى الفردوس الأعلى (۱).

وبعد هذا نعود إلى القضية التى أثارها صاحب المقولة السابقة من أن الصدق عند الحكيم يكاد يخلو تماما من كل معانى السلوك حيث استدل على دعواه - بعد ما ذكره من الدليل الأول - «أن الصدق هو العلم التام الكامل، وليس الكمال والتمام عند الترمذي معنى من معانى السلوك في كلمة الصدق».

والحقيقة أن الباحث في مصنفات الحكيم قد يندهش لهذه الجرأة التي دفعت بصاحبها أن يقول ما يقول في أدق قضايا السلوك، وقد يكون من الواضح أن «الكمال عند الحكيم الترمذي يكون في الظاهر، والتمام يكون في الباطن، فإذا تم في الباطن سيره إلى الله ووصل أعلى المنازل فقد تم. ثم ظهر على الأخلاق، وعلى الجوارح، ذلك فاستكمل فقيل: كامل»(٢) فالتمام والكمال معنى من معانى السلوك في الصدق عند الحكيم الترمذي.

والصادق يعرض على الله تعالى حين ينظر إليه، فإذا وقعت نظرته إليه أشرق لنظرته نور العمل، فازداد نورا، وازداد قلب العامل في الأرض نورا، لأن الأعمال ترفع إلى الله تعالى، والنية فيه باقية وهي أصل العمل التي منها بدأ

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص٢٥٦، ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) انظر الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٦٦ مخطوط بلدية الاسكندرية.

العمل، فمضى العمل إلى الله تعالى وأصل العمل باق فى القلب متصل بالعمل، فإذا وفعت نظرة الله على العمل فأشرق وازداد نورا خالصا، وتأدى ذلك إلى هذا الأصل فأشرق القلب بما تأدى من النور وهى النية، فهذا شأن الصديقين والصادقين (١).

«وعلم المعرفة للصادقين مشرق نير واضح. وهو المقتصد، يـشير إلى الله تعالى على مـدرجة الصدق فـى الفعل جهـدا وحذرا وحراسـة باكيا على نفـسه، يقتضى منها الصدق فى الفعل جهدا فى كل حركة وفعل وقول»(٢).

ومما يذكر أن للصدق عند الحكيم الترمذى موضوعات تشمل علوما كثيرة: يقتضينا المقام أن نعرض منها ما يتصل بالسلوك:

أما الموضوع الأول: من موضوعات الصدق، فهو «علم السمات» وقد سبق أن عرفنا أن الصدق عند الحكيم: سلوك طريق الحيق وبذل الجهد وتحقيق السر وتحقيق الأحوال، وهذا يؤدى إلى نتيجة هي «المعرفة» والمعرفة عند الحكيم سفينة حمولتها اليمني أسرار الله وحمولتها اليسري سمات الله»(٣).

وعلم أسرار الله من العلوم المتى تتصل بالمعرفة عند الحكيم الترمذى والسمات عند الحكيم الترمذى وهى الأمثال العليا، والأسماء الحسنى جاء فى انوادر الأصول»: وأثقال السمات حشوها فى الأمثال والأسماء الحسنى هى الطريق السمات علم مكمل لعلم الألوهية، فالآمثال العليا، والأسماء الحسنى هى الطريق إلى علم الذات أو علم الألوهية غير أن «علم السمات» يمتاز عن علم الألوهية بأن فيه نزعة سلوكية ينطوى عليها وهذه النزعة السلوكية فى هذا العلم توضحها القاعدة المشهورة التى تقول: إن المعرفة بالفضيلة هى إتيانها ومنزاولتها، فكذلك المعرفة بصفات الله والتحقق بعلم الألوهية هو التخلق بأخلاق الله (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «المصدر السابق» ص٢١٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٣٣٠.

<sup>(</sup>٥) راجع الحسيني (نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي) ص٢٧٦.

ويصل الباحثون من وراء هذا إلى أن «علم السمات أو علم الصفات» - والذي هو موضوع من موضوعات الصدق - علم ذو شعبتين:

أما الشعبة الأولى: فهي شعبة نظرية يغلب عليها علم الألوهية.

وأما الشعبة الثانية: فهى شعبة سلوكية يغلب عليها علم السمات أو الأسماء أو الصفات.

يقول الحكيم الترمذى: «فأخلاق الله تعالى أخرجها لعباده من باب القدرة وخزنتها للعباد فى الخزائن، وقسمها على أسمائه الحسنى وأمثاله العليا، فإذا أراد بعبد خيرا منحه منها خلق ليدر عليه من ذلك الخلق، فعلا حسنا جميلا بهيا، فجبله فى بطن أمه على ذلك الخلق، وإذا لم يكن مجبولا بذلك الخلق فى بطن أمه قدر له علم ذلك وحسنه وبهاءه ليتخلق العبد بذلك، وتخلقه أن يحمل نفسه على فعل ذلك الخلق حتى تعتاد نفسه ذلك (1).

فالعلم بالأسماء الحسنى أو بالأمثال العليا، أو علم السمات منه - كما يفهم من كلام الحكيم - ما يكون مجبولا، ومنه ما يكون مكتسبا.

أما المجبول: فيكون عن الحظوظ والمنن والمقادير.

وأما المكتسب: فيكون عن طريق العلم بالأسماء، فيعلم الاسم وحسنه وبهاءه ثم يتخلق به، ويحمل نفسه عليه، ويوضح الحكيم ذلك بقوله الومن أشرق في صدره نور اسم من أسماء الله كانت له تلك الأخلاق التي لذلك الاسم، هذا للمجبولين. ومن تخلق بذلك الخلق ولم يكن جبل عليه كان تخلقه طهارة لصدره وقلبه، ومن دنس الخلق السيئ الذي هو ضد هذا الخلق، فإذا تبطهر من سيئ الأخلاق لتخلقه بمحاسن الأخلاق بجهد وكد شكر الله له ذلك، فوجد قلبه طريقا إلى ذلك الاسم؛ وذلك قوله تعالى: ﴿وَالّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدَينَهُمْ سُبُلنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ اللّه معه بالتأييد والنصرة المعسنين (١٦) [العنكبوت] أحسن الله أخلاقه جهدا فكان الله معه بالتأييد والنصرة والعون حتى تمت المجاهدة فشكر الله له ذلك، فهداه السبيل إليه بأن كشف عنه السوء حتى أشرق في صدره نور ذلك، وهو قوله تعالى: ﴿أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا الله وَيَكُشْفُ السُّوءَ ويَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الأَرْضِ... (٢٦) [النمل] وإذا كشف السوء صلح للخلافة في دينه ووجب عليك طاعته (٢).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي انوادر الأصول، ص٥٥٨، ٣٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي المصدر السابق ص٥٩٥.

فعلم السمات أو علم الأمثال العليا من موضوعات الصدق «والعلم بأسمائه الحسنى، وانشراح الصدر به، واستقرار اليقين بذلك فى قلب فذلك الذى يورثه الخشية والحياء والأمل فيما لديه، وحسن الظن به فى النوائب».

«والعلماء بالله هم الذي انشرحت صدورهم بالعلم بأسمائه الحسني وأمثاله العليا فاستنارت قلوبهم»(١).

«ومن كل اسم من أسمائه الحسنى أهدى الله إلى عباده ما وضع فى ذلك الاسم لأنه من أجلهم أخرج الأسماء إليهم» (٢).

وأما الموضوع الثانى من موضوعات الصدق فهو «البصيرة أو صدق التأويل» ونحن قد عرفنا أن أركان الدين عند الحكيم التسرمذى هى «الحق والعدل والصدق» وفى حالة عدم الوفاء بهذه الأركان، تكون زلة العلماء، وميل الحكماء، وسوء التأويل. «فالمتأول لا يسوء تأويله إلا بعد ما يخرج العلم من تلقاء نفسه» (٣) فسوء التأويل يكون عن توافر الصدق، (٤).

وبماذا يكون صدق التأويل؟ يكون بتوافر البصيرة، والبصيرة هي: «قوة للقلب منورة بنور القدس، منكشف حجابها بهداية الحق، ترى بها حقائق الأشياء وبواطنها، بمثابة البصر للنفس الذي ترى به صور الأشياء وظواهرها (٥٠).

فعن طريق هذه البصيرة يكون باطن الأشياء لأهل المشاهدة معاينة كظاهر الأشياء لأهل الغفلة. فالبصيرة هي الطريق للوصول إلى الباطن<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص٢٨٢، ٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (الأكياس والمغترين) ص٦.

<sup>(</sup>٤) راجع الحسيني النظرية المعرفة، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) الدكتور الحفني المعجم مصطلحات الصوفية، ص٣٥.

<sup>(</sup>٦) انظر الحسيني «نظرية المعرفة» ص٢٧٩.

وكان له السبق، فهذا عبد قد رضى الله عنه، وأعطاه حبه فأحبه، فاحتدت بصيرته حتى انتهت إلى المقام بين يدى الله، فباطن الأشسياء له معاينة كظاهر الأشياء لأهل الغفلة»(١).

والبصيرة هذه تكون على درجات حيث تبدأ فى أصولها من علم القيافة، وعلم الحظ، وعلم النجوم، وعلم العيافة، وعلم الرؤيا. وجميع هذه العلوم تمهد للبصيرة فى غير ميدان الصدق.

يقول الحكيم الترمذى: «فسعلم القيافة، وعلم الحظ، وعلم النجوم وعلم العيافة، وعلم الرؤيا، كلها علوم حق فى الأصل، وإنما درس ذلك لقوة ما جاء به محمد ﷺ من علم الظاهر والباطن فظهر علم الظاهر فى العامة، وعلم الباطن فى الخاصة أولياء الله عز وجل»(٢).

ويعلق أحد الباحثين على كلام الحكيم الترمذى فيقول: «وليس ذلك غريبا أن يكون الفرق بين هذه العلوم وبين البصيرة هو قوة ما جاء به محمد والله فالصدق هو مما اختصت به أمة محمد دون غيرها، فلا غرابة أن تختص في منهجه بدرجة لم تيسر للأمم السابقة»(٣).

وإذا كانت البصيرة هي درجة في ترقى مناهج العلوم نحو المعرفة وفق طبقات الأمم حتى تنتهي إلى الأمه التي اختصت بالصدق دون غيرها فهي كذلك درجة من درجات الترقى في مناهج العلوم نحو المعرفة وفق طبقات العباد أو وفق درجات العباد من العبادة. فالبذور الأولى للبصيرة نجدها في الرؤيا الصالحة التي هي أولى درجات الحديث ثم لا تزال ترتقى حتى تصل إلى البصيرة (٤).

«والمحدث عند الحكيم على ثلاثة أنواع:

- محدث بالوحى وهو الذى يخفق على القلب بالروح.
- ويحدث في المنام أمره على الأرواح إذا خرجت الأرواح من الأجساد كلموا.
  - ومحدث في اليقظة بالسكينة فيعقلوه ويعلموه» (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٩٢ مخطوط المكتبة الأهلية بباريس.

<sup>(</sup>٣) الحسيني انظرية المعرفة» ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص١١٨.

وإذا كنا عرضنا لموضوعين من موضوعات الصدق وهما: علم السمات والبصيرة، وهما من الموضوعات التي تتصل بالسلوك، فإن موضوعات أخرى للصدق تتصل بالمعرفة كعلم الأسرار وعلم الفراسة وغيرهما.

وإذا كان المقام دفع بنا لأن نرتاد رياض معانى الصدق وموضوعاته فإنه يجدر بالباحث أن يعرف أن للصدق عند الحكيم درجات، منها:

- درجة الصادقين، والصادقون هم الذين صدقوا في الأشياء بظاهرهم وباطنهم»(١).

- ودرجة الصديقين، والصديقون هم الذين يعبدون الله بتلوين الأحوال، لا يقطعهم عن الله قاطع<sup>(٢)</sup>، يقعون من الله تعالى وبتحريك من إشاراته. وجميع أحكامه تكون عندهم من غير أرتياد مستغنين عن الدليل<sup>٣)</sup>.

وقال قائل للحكيم الترمذى: وما طريق العباد إلى الله؟ قال: إن الله تبارك وتعالى أسمه، دعا الخلق على ضربين: فوصف الدنيا في تنزيله وذمها، وضرب لها مثلا كى يفقهوا حالها. فقال: ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ أَنزَلْنَاهُ مِنَ السّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازّيّنَتْ وَظَنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمْ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّىٰ إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ رُخْرُفَهَا وَازّيّنَتْ وَظَنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمْ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَعْنُ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نَفْصَلُ الآيَاتِ لَقَوْم يَتَفَكّرُونَ إِنَى اللهُ أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَعْنُ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نَفْصَلُ الآيَاتِ لَقَوْم يَتَفَكّرُونَ إِنَى اللهُ وَلِلْ السّلام ... (٢٤) [يونس] ووصف دار السلام هنا وفي سائر فواللّهُ يَدْعُو إِلَى دَارِ السّلام ... (٢٤) [يونس] ووصف دار السلام هنا وفي سائر السورة وشوقهم إليها، فهذه دعوة ثم دعاهم دعوة فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ آمَنُوا السّتَجِيبُوا لِلّهِ وَلِلرسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ... (٢٤) [الأنفال] فأهل اليقين قد السّتَجيبُوا لِلّه وَلِلرسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ ... (٢٤) [الأنفال] فأهل اليقين قد حييت قلوبهم به لما أجابوه صدقاً، فهذان طريقان للعباد إلى الله:

- طريق مع الالتفات إلى الثواب والعقاب وفيه مشغلة عظيمة.

- والطريق الأعظم طريق العباد إليه مستقيما من غير تلوية ولا تعريج على شيء حتى يكون به تعلقه مستمسكا بالعروة الوثقى لا انفصام لها (٤).

<sup>(</sup>١) راجع الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٥٦.

<sup>(</sup>۲) راجع المصدر السابق ص٥٦، ٨٠.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٦٨.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الكلام على معنى لا إله إلا الله» ص٣٧، ٣٨.

وإذا كان الحكيم الترمذى قد اتخذ الصدق أساسا من أسس السلوك، وكان عنده ركنا من أركبان الدين التى تقوم على الحق والعدل والصدق، فإننا نجد أن شيخا من أهل السلوك كان معاصرا للحكيم قد تناول الصدق ورسم له اصطلاحا خاصبا، هذا الشيخ هو: أبو سعيد الخرار(۱) الذى ولد فى أوائل القرن الثالث الهجرى تقريبا وتوفى سنة تسع وسبعين ومائتين(۲)، وهو بغدادى النشأة والمنبت(۳).

ولما كان كل من الحكيم الترمذى وأبو سعيد الخراز يلتقيان فى اتخاذ موضوع الصدق أصلا من أصول البطريق كان علينا أن نعرض لمعنى الصدق عند الخراز لنتبين اتجاه الشيخين.

يقول الخراز: "إنه لابد للمريد المحقق في إيمانه، والمطالب لسلوك سبيل النجاة من معرفة ثلاثة أصول يعمل بها فبذلك يقوى إيمانه وتقوم حقائقه" وأول الأصول الإخلاص ثم الصدق ثم الصبر. وهذه ثلاثة أسامي لمعان مختلفة، وهي داخلة في جميع الأعمال، ولا تتم الأعمال إلا بها ولا يتم بعض هذه الأصول الثلاثة إلا ببعض، فالإخلاص لا يتم إلا بالصدق فيه والصبر عليه، والصبر لا يتم إلا بالصدق فيه والإخلاص فيه، والصدق لا يتم إلا بالصبر عليه والإخلاص فيه" وكلام الخراز هذا يوضح لنا أن الصدق يحوى عنصرين يكملانه ويقوم بهما "وهما: الصبر والإخلاص، وهذان العنصران يختلطان بالصدق أشد الاختلاط، وهو يدخل فيهما ولا يقومان إلا به.

وهذه الصلة بين هذه المعانى الثلاثة: الصدق، والصبر، والإخلاص. قد جعلت الخراز يعتبر ثلاثتها أصولا لابد للمريد من أن يلم بمعرفتها، وأن يعمل بها لتصح عنده الفروع، وليتحقق من طريق النجاة (٢).

<sup>(</sup>۱) أبو سعيد أحمد بن عيسى الخراز من أثمة القوم وجلة مشايخهم «طبقات الصوفية للسلمي» ص ٥٤، ٥٤.

<sup>(</sup>۲) السلمى (طبقات الصوفية) ص٤٥.

 <sup>(</sup>٣) الدكتور عبد الحليم محمود «مقدمة كتاب الصدق للخرار» ص٥.

<sup>(</sup>٤) الخراز «الطريق إلى الله أو كتاب الصدق، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٥) راجع المرجع السابق ص١٥.

<sup>(</sup>٦) راجع الحسيني فنظرية المعرفة؛ ص٢٨٥.

والصدق بعد ذلك بما فيه من صبر وإخلاص «اسم للمعانى كلها وهو داخل فيها» (١). «ويكون ذلك عقدك «أعتقادك» ظاهرا على لسانك بلا شك ولا ريب، ساكنا قلبك، مطمئنا إلى ما صدقت به وأقررت» (٢).

فمفهوم الصدق عند الخراز يبدأ من معنى الصدق فى النية وهو العزم بالجزم والإقادة على الفعل حتى يبلغه. وقد يؤدى هذا إلى بذل المجهود، ومكابدة النفس والصبر لله تعالى والاستعانة به (٣).

وإذا كان هذا معنى الصدق ومفهومه عند الخراز، فإنه سبق لنا أن عرفنا أن الصدق عند الحكيم الترمذى: هو ما تعمله، وتبذل فيه جهدك، ويوافق العلم والعمل، ويؤدى إلى تحقيق السر، وتحقيق الأحوال، والقصد إلى الله سبحانه وتعالى، وعبادته بتلوين الأحوال(٤).

يقول الخراز: «والنفس مجبولة بحب هذه الدار والسكون إليها وحب الدعة والراحة فيها، والحق واتباعه، والعمل به، والصدق وأخلاقه فذلك كله خلاف محبوب النفس، فإذا عقل العبد عن الله تعالى وفهم ما دعاه إليه من العزوف عن هذه الدار الفانية والرغبة في الدار الباقية حمى عند ذلك نفسه على احتمال المكاره من ركوب طريق الصدق وعزم على بذل المجهود، وصبر لله تعالى، وكابد نفسه، واستعان بالله تعالى فنظر الله تعالى إليه راغبا فيما لديه» (٥).

ويقول الحكيم: «فكذلك جهاد النفس حق جهاده أن يصدق اللقاء فلا تسلم منه نفس ولا مال، فإذا أخذ في المجاهدة خلصت الهموم والأحزان إلى النفس، واتقطعت الذات والشهوات. فتخلص روحه عن هواه، فتقبل الله روحه، وأحيا قلبه، ورزقه من حيث لا يحتسب، ووصل بقلبه إلى إلهه ففرح واستبشر، فقلبه عنده فرح مستبشر حي، فمن هنا برز الصديق على الشهيد، لأن الشهيد احتسب نفسه على الله تعالى مرة واحدة حتى قتل، والصديق يحتسب نفسه فلم يزل يقاتل

<sup>(</sup>١) الخراز االطريق إلى الله أو كتاب الصدق، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) الخراز الطريق إلى الله أو كتاب الصدق، ص١٦.

<sup>(</sup>٣) راجع الحسيني انظرية المعرفة، ص٢٨٤، ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٥٧، ٥٨، ٧٠. ٥٧.

<sup>(</sup>٥) أبو سعيد الخراز «الطريق إلى الله أو كتاب الصدق» ص٧٥.

هواه فى كل حركة حتى قتل الهوى، فخلص روحه وقلبه من الهوى، فهذا غاية الصدق تسمى صديقا لأنه لم يبق فى نفسه منازع، فصار البدن كله لسربه مبذولا يصدق منه (١).

وإننا لنرى من خلال هذه النصوص أن الحكيم الترمذى وأبو سعيد الخراز، يلتقيان في أن الصدق هو: بذل المجهود، ومكابدة النفس ومقاتلة الهوى في كل حركة. وللمجاهدة أساليبها المختلفة، ووسائلها المناسبة، وذلك تبعا للآفات التي تتحكم في النفس وجهاد النفس في أخيص معانيه هو منع النفس من ارتكاب الحرام، ومن الكياسة أن يمنعها من كل ما يقربها من حدود الحرام. فإذا عزم العبد على مجاهدة النفس فمن مجاهدته لنفسه أن يلزم كل جارحة من جوارحه الفطام عن عملها، حتى يستريح منها ومن تحكمها، وحتى تستسلم له ولتوجيهه فإذا اتجه إليها اتجه بحق، وإذا انصرف عنها انصرف بحق دون أن يكون واقعا تجت تأثير رغبة نفسية ظاهرة أو خيفية (٢). وقد ضرب الحكيم الترمذي لذلك مشلا فقال: «وذلك أن النفس قد اعتادت لذة التكلم بالكلام، فإذا لم يلزمها الصمت فيما لابد منه، حتى تعتاد السكوت عن الكلام فيما لابد منه، فقد ماتت شهوة الكلام، فاستراح وقوى على الصدق، فلا يتكلم إلا بحق، فصار سكوته عبادة، وكلامه عبادة؛ لأنه إن نطق نطق بحق، وإن سكت سكت بحق، (٣).

وإذا كنا قد عرفسا أن الصبر والإخلاص عند الخراز عنصران يختلطان بالصدق أشد الاختلاط - والصدق يدخل في هذين العنصرين، والعنصران لا يقومان إلا بالصدق - فإن الحكيم الترمذي جعل الصبر والإخلاص من القيم الملازمة لكل أسس السلوك، الإخلاص عند الحكيم: أن تخلص الفعل والهمة من النقص والذل<sup>(3)</sup>. والصبر أصله الحبس على الشيء أو عن الشيء، وفعله: الثبات على ما يحبه الله تعالى ورسوله (٥). فالحق والعدل والصدق كلها أسس تقوم على ما يحبه الله ورسوله، والمذى يسلك طريق الحق والعدل والصدق يلتزم بالصبر ويتجمل به.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي فأسرار مجاهدة النفس، ص١٢٨، ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة •في التصوف والأخلاق، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «كتاب الرياضة وأدب النفس» ص٤٥ وأسرار مجاهدة النفس ص١٥٤.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٧١.

<sup>(</sup>٥) راجع المصدر السابق ص٧٤.

والصدق عند الخراز: هو الصدق في معرفة النفس، والصدق في معرفة عدوك إبليس، والصدق في الحلال الصافي، عدوك إبليس، والصدق في الورع واستعمال التقية، والصدق في الخلال الصافي، والصدق في الزهد، وكيف هو، والصدق في التوكل على الله، والصدق في الخوف من الله، والصدق في الحياء من الله والصدق في معرفة نعم الله، والصدق في المحبة، والصدق في الرضا عن الله، والصدق في الشوق إلى الله، والصدق في الأنس بالله» (١) فأنت ترى أن الصدق بما فيه من صبر وإخلاص يدخل في جميع مراحل السلوك إلى الله.

وإنه لكذلك عند الحكيم الترمذى حيث جعل الصدق على العقول، والعقل عند الحكيم له خمسون من الأعوان وهؤلاء الأعوان هم ملكات العقل المختلفة أو نواحيه المتباينة وهم: الفهم، والبصر، واليقين، والمعرفة، والخشية، والعفة، والرفق، والحلم، والإلهام، والإخلاص، والتواضع، والسخاوة، والصواب، والنصيحة، والحسبة، والنية، والشفقة، والمداراة، والورع، والشكر، والرضا، والصبر، والخوف، والتقوى، والجهد، والاستقامة، والزهد، والفراسة، والألفة، والإنابة، والشوق، والحفظ، والصدق، والهدى، والذهن، والفراغة، والأمن، والتوكل، والثقة، والقناعة، والتفويض، والعافية، والراحة، والخشوع، والتفكير، والعبرة، والاستخارة، والمنزلة، والعزلة، والتهيؤ»(٢).

ومن النظر إلى أعوان العقل عند الحكيم الترمذى نجد أن الصبر والإخلاص من هؤلاء الأعسوان، فالصدق على العقول، وللعقل أعوان وملكات وإذا كان الصدق عند الخراز نوعا من المجاهدة المستمرة، وعند الحكيم الترمذى مقاتلة الهوى في كل حركة، فهل لهذا نهاية تقف عندها أو غاية تبلغها؟

إن الخراز يرى أن للصدق نهاية. «قلت: فهل يصير العبد إلى حال يفقد مطالبة الصدق من نفسه، ويسقط عنه مؤنة الأعمال، ومؤنة الصبر، ويكون عاملا بالصدق، فأخذ مما ذكرت، وأكثر بلا اشتغال ولا تعب؟ قال: نعم. فأنفس الأنبياء والصديقين عليهم السلام مرحومة وكذلك كل مؤمن على حسب قوة إيمانه

<sup>(</sup>١) راجع الخراز «الطريق إلى الله أو كتاب الصدق» ص٢٥ - ٦٩.

<sup>(</sup>۲) راجع الحكيم الترمذي «العقل والهوى» ورقة ١٦٩ مخطوط.

فسقطت عند ذلك عن العبد معاناة الصدق وثقل العمل به، فصار عاملا بالصدق الذي ذكرناه، وأكثر بأضعاف كثيرة بلا مؤنة بل صار ذلك نعيما وغذاء، أن تركه توحش من تركه وتفزع من فقده فصار الصدق وأخلاقه: صفة له لا يحسن غيرها حتى كأنه لم يزل كذلك»(١).

فأنت ترى أن نهاية الصدق عند الخراز أن يصل السالك إلى حال يفقد مطالبة الصدق من نفسه، أما عند الحكيم الترمذى فغاية الصدق خلوص الروح والقلب من الهوى وهنا يتضح المعنى السلوكى أو الأخلاقى الذى ينطوى عليه معنى «الصدق» عند الحكيم حيث يكون فى الاطمئنان النفسى أو اليقين، الذى ينطوى عليه الصدق، نتيجة للاهتداء إلى الحق والوصول إلى ما هنالك من أسرار.

وبعد كل هذا نعود إلى الأصول الشلاثة: الحق، والعدل، والصدق التى قال عنها الحكيم الترمذى، أنها أركان الدين (٢). إن هذه الأسس جعل الحكيم أضدادها: الباطل: الجور، الكذب (٣).

ومما يسترعى الانتباه: «أن الضد عند الحكيم يطلب للأفعال لا للأسماء، لأنه محال سؤال السائل ما ضد الإنسان، وما ضد الجدار والأنعام، والسماء، والأرض. وإنما الأضداد تقع في الأفعال، فيقال: ما ضد الإيمان، وما ضد الشكر، والأضداد إنما تطلب للأصول لا للفروع مثل ما يطلبه ضد البياض فإنه السواد ولا يطلب ضدا للأحمر والأصفر والأخضر وكلما أشبه عليك من فصل الحالتين فاطلب ضده، وكلما كان الضد شيئا كان الحال أجل»(٤).

فالضد - عند الحكيم - يطلب للأفعال لا للأسماء، والأضداد إنما تطلب للأصول لا للفروع. إذن: الحق والعدل والصدق: أفعال وأصول، والفعل «كناية عن كل عمل متعد أو غيره»(٥). ومعنى هذا أن السلوك عند الحكيم عمل يعمل،

<sup>(</sup>١) أبو سعيد الخراز «الطريق إلى الله أو كتاب الصدق» ص٧٤، ٧٦.

<sup>(</sup>۲) راجع الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٢.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٢.

<sup>(</sup>٤) راجع الترمذي المعرفة الأسرار، ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) الفيروزآبادي «بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، جـ٤ ص ٢١٠.

وليس مجرد نظرية مشالية خالية ضارية في أطناب اللا معقول. وليس مجرد محاولة قابلة للأخذ والرد، وخاضعة للنقد والطعن. إن السلوك عند الحكيم نظرة واقعية موضوعية قائمة نصا وروحا، نقلا وعقلا، عاشها المسلمون ومارسوها فآنت أكلها.

يقول الحيكم الترمذى: "كمال المرء في العلم، والحق والعدل والصواب والصدق والأدب واللبق(1). وذلك أنه إذا لم يعلم فهو جاهل بأمر الله، فإذا علم أمر الله احتاج أن يكون محقا فيعمل بذلك العلم، فإذا عمل بذلك العلم أحتاج إلى إصابة الصواب في ذلك العمل بأن لا يكون في غير وقته كالصلاة عند طلوع الشمس وترك إجابة الأم في الصلاة، والغزو بغير إذن أبويه. وقبل ذلك احتاج إلى العدل، بأن يكون يريد به وجه الله في ذلك العمل، فإذا عدل احتاج إلى الصدق أن لا يلتفت إلى نفسه فيوجب لها ثوابا فتحتجب عنه المنة فيصير محجبا. فإذا صدق العبودة(٢) أحتاج إلى الأدب حتى يعلمه كأن الله يراه بوقار، وسكينة وهيبة، ويقظة، فإن الأدب بساط العمل، وإذا قام الأدب احتاج إلى اللبق، وإغا يدرك اللبق بحيوية القلب، فهذا الكامل لأنه يعمل على المشاهدة على بصيرة"(٢).

292

<sup>(</sup>۱) اللبق: الطرف والرفق. ولبق – بالكسر – لبقا ولباقة فهو لبق، قال سيبويه: بنوه على هذا لأنه علم ونفاذ توهم أنهم جاءوا به على فهم فهامة فهو فهم. ورجل لبق: وهو الحاذق الدقيق بكل عمل. واللبق: الحلو اللين الأخلاق «ابن منظور لسان العرب جـ٢ ص٩٨٨».

<sup>(</sup>۲) فالعبودة في ترك الهبوى واتباع ما جاء به رسول الله على فكل امرى اجتمع فيه هذه الخصال الست فقد استكمل العبودة: الحق، والصبواب، والعدل، والصدق، والأدب، والبهاء فإذا رفع أمرك إلى الله، وقد اجتمعت هذه الست فيه لبق وإذا لبق قبل، إذا عرض على الله، وإذا صلى الرجل في الله، وقد اجتمعت هذه السبلاة حق وليس بصبواب، فالحق كل أمر رضى الله به والصواب كل أمر رضى الله به في ذلك الوقت. وأما السعدل فأن يكون قلبك في إصابة الحق والعمل به، لا يميل إلى النفس يريد به الرياء، وأما الصدق في السعدل فأن يرمى ببصر قلبه إلى موضع المشاهدة، وأما الأدب فيأن تضع كل شيء من الحركات موضعه وأما البهاء فيوقاره وسكينته وزينته ولبقه «الحكيم نوادر الأصول» ص ٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «نوادر الأصول» ص٣٥٥.

### الاغترارفي السلوك وأهل الفرة

فى كتاب «الأكياس والمغترين» يذكر الحكيم الترمذى من أسس السلوك: الحق، والعدل، والصدق. وقد عرفنا أن الحق هو ما يبحث عنه علماء الشريعة والظاهر، وهو ناحية الصواب من سلوك الانسان فى عباداته ومعاملاته، وما يأتيه بجوارحه. وأن العدل هو ما يتحراه الحكماء والسالكون. وهو ناحية الخير من طباع الإنسان وأخلاقه ويقين ضميره وقلبه. وأن الصدق هو ما يهبه الله لأصحاب الحكمة، وبذل الجهود وهو ناحية الصواب من اعتقاد الإنسان ويقينه. وعرفنا أيضا: أن كلا من الكياسة والاغترار عند الحكيم ترجع فى أصلها إلى معنى خلقى . فالكيس صاحب دين، وتقوى، ويقين. والمغتر الذى يلبس عليه الطريق، ويضل بقدر ما يلبس عنه.

وإذا كان المغتر عند الحكيم الترمذى هو من كان فى حالة نفسية خاصة لا يستطيع معها الإدراك الصحيح كالسكران تردى فى بئر وتكسر ولم يعلم بذلك حتى يفيق (١).

فإن الحارث المحاسبي يرى أن المغتر هو من خدعته النفس بصنع الله بالعبد أو باسم رجاء الله، أو ببعض العبادة والعلم (٢).

ويرى التسترى أن الغرور من الشيطان حيث يقول: «عوائد الشيطان الأمانى والغرور» (٣).

أما ابن الجوزى فيذكر أن الغرور نوع جهل يوجب اعتقاد الفاسد صحيحا والردىء جيدا، وسببه وجود شبهة أوجبت ذلك، وإنما يدخل إبليس على الناس بقدر ما يمكنه، ويزيد تمكنه منهم ويقل على مقدار يقظتهم وغفلتهم وجهلهم وعلمهم (٤).

والحقيقة أن الحكيم الترمذي كان أعمق الباحثين في الاغمترار حيث أرجعه إلى ما يقابل الكيس؛ ولهذا يصيب علماء الظاهر، والمتقين، والعابدين، والزاهدين، والصديقين (٥):

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) انظر المحاسبي «الرعاية لحقوق الله» ص٣٤٣ ـ ٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور جعفر «نصوص من التراث الصوفى» جـ٢ص٢١٢.

<sup>(</sup>٤) انظر ابن الجورى اللبيس إبليس، ص٣٧.

<sup>(</sup>٥) انظر الحكيم الترميذي «الأكياس والمغترين» ص٣.

ومن شأن النفس عند الحكيم الترمذى إذا جاءت بباطلها وجورها وكذبها فى الأمور أن تعمى على صاحبها وتزين له ذلك حتى تغره، وتموه عليه حتى يدوم ذلك الاغترار، فقد اشترك فى هذه المحنة الصديقون، والزاهدون والعابدون، والمتقون، وعلماء الظاهر، وقل من سلم منهم من هذا الاغترار ((۱)). ويمضى الحكيم الترمذى فى بيان الغرور الذى أصاب هؤلاء فيقول: «فإذا كان هؤلاء الذين هم أعلام الدين فى الظاهر لا يسلمون من غرور النفس. فما ظنك بهؤلاء العامة، وإنما اغتروا بما زينت لهم نفوسهم، وعظمت فى أنفسهم أعمالهم وجهدهم فى الصدق والزهادة والعبادة، والتقوى، والعلم (()).

ولا يقف الحكيم الترمذى عند هذا الحد. بل تراه يعرض لفئات من العلماء يتعرضون للغرور فيقول: «فالعالم لا يزال إلا بعد ما تعمى عليه النفس طريق العلم، والجاهل يقع فى الجهل ويخطئ الطريق، والحكيم لا يميل إلى النفس وإلى الدنيا إلا بعد ما عمت عليه النفس، والمتأول لا يسوء تأويله الا بعد ما يخرج العلم من نفسه مقاييس وظنونا كمقاييس إبليس وظنونه»(٣) فالحكيم ينظر إلى الناس من خلال درجاتهم، وعلى قدر درجة الإنسان من الكياسة يكون تعرضه للاغترار.

وإذا كان العلماء على اختلاف طبقاتهم يتعرضون للاغترار عند الحكيم الترمذى عندما تعمى النفس عليهم الطريق فإن ابن الجوزى يرى أن اغترار الكاملين من العلماء جاء نتيجة لتلبيس إبليس عليهم: حيث أراهم أنفسهم بعين عظيمة لما نالوا وأفادوا غيرهم. يقول ابن الجوزى: "إن أقواما علت هممهم فحصلوا علوم الشرع من القرآن والحديث والفقه والأدب وغير ذلك، فأتاهم إبليس يخفى التلبيس فأراهم أنفسهم بعين عظيمة لما نالوا غيرهم. فمنهم من يستفزه لطول عنائه فى الطلب، ومنهم من حسن له الكبر بالعلم والحسد للنظير، والرياء لطلب الرياسة»(٤).

<sup>(</sup>١) راجع المصدر السابق ص٣.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص٣.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٦.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزي «تلبيس ابليس» ص١٢٩ , ١٣٠ باختصار.

وإننا إذا نظرنا فيما جاء عن الحكيم الترمذى في الاغترار، وفيما نقلنا عن ابن الجوزى فيه. قد نصل إلى أن معالجة الحكيم الترمذى تبين لنا أن الاغترار يأتى من داخل الإنسان، من النفس الإنسانية التى يحملها الإنسان، في خين نرى أن ابن الجوزى يصور الاغترار بأنه يأتى من خارج الإنسان، من تلبيس إبليس. وحقيقة أن الأمر سواء كان من الداخل أو من الخارج يحتاج إلى مواجهة حاسمة ولكن ألا ترى أن رؤية الحكيم الترمذى أعمق، لأنها تدعو إلى مواجهة ما بداخل الإنسان بالرياضة وأدب النفس، ليكون السالك كيسا وقد يكون قريبا من رؤية الحكيم التسرمذى ما ذكره الحارث المحاسبي من أن "الغرة من عوام المسلمين الحكيم التسرمذى ما ذكره الحارث المحاسبي من أن "الغرة من عوام المسلمين وعصاتهم هي خدعة من النفس والعدو يذكرون الرجاء والجود والكرم يطيبون بذلك أنفسهم، فيزدادون بذلك جرأة على الذنوب، فيقيسمون على معاصى الله، والغرة من الموحد خدعة من نفسه يتمنى المغفرة مع المقام على المعصية" (١).

وأنت إذا تابعت الحكيم التسرمذي وهو يشسرح الغرور الذي يسصيب فسئات المغترين، وجدته يستعرض ذلك في دقة، ونهج علمي واضح فهو:

أولا: يبدأ ببيان الاغتبرار في الأركان الأساسية من الإيمان والفرائض والوضوء، والصلاة، والصوم، والزكاة، والحج.

وثانيا: يتكلم عن الاغترار في الجهاد، وطلب العلم، والكسب، والنكاح، والاحتساب، ومجاورة البيت، والاعتزال، والسياحة، وتلاوة القرآن، وبناء المساجد، والوعظ.

وثالثا: يعرض للاغترار الذي يصيب المريدين والصادقين والمتقين.

ولما كان ما ذكره الحكيم الترملذي في هذه الأمور من القضايا التي تصيب السالكين في الطريق، وتتعلق بالسلوك كان علينا أن نتابع الحكيم وهو يعرض لها.

### الاغترارفي الأركان الأساسية:

ويبدأ الحكيم الترمذي ببيان الاغترار في هذه المسائل فيقول: «فأول المغترين من اغتر بعبادة الأوثان زعموا أنهم يعبدونها لتقربهم إلى الله زلفي، واتخذوا من

<sup>(</sup>١) الحارث المحاسبي «الرعاية لحقوق الله» ص٣٤٨.

دون الله شفعاء ليشفعوا لهم إلى ربهم فآمنوا بالله ثم أشركوا، قال الله تبارك اسمه: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللَّهِ إِلاَّ وَهُم مُشْرِكُونَ ١٠٠٠ [يوسف] والشرك هو التعلق بالشيء ومأخوذ من الشرك، وهو الذي يصاد به فهؤلاء تعلقت قلوبهم بالأوثان تعلقا رأوا أنها تملك ضررهم ونفعهم دون الله وذلك أنهم لما سمعوا ذلك الصوت من الأوثان أحبوه، وكل شيء محبوب، فهو عند الأدمى محمود في عينه، عظيم للشهوة التي في نفسه. فإنما غرتهم نفوسهم بتللك الشهوة التي فيهم،(١).

فالحكيم بدأ بذكر الاغترار في الإيمان، والإيمان أساس السلوك ويسبب الاغترار فيه يتخبط الملايين في دياجير الظلام وسبل الضلال. ثم ينتقل الحكيم بعد ذلك إلى ذكر الاغترار في موضوع الحق، والذي هو أعمال الجوارح(٢) فيبدأ بعرض أنواع الغرور التي يتعرض لها المسلم العابد فيقول: «ومن أفعال المغترين أنهم قبلوا الفرائض عن الله عـز وجل أن يقيموها ويؤدوها وافيـة، ثم عجزوا عن الوفاء بها فقـصروا ولهوا عن العناية بها، وأقبلوا على أشكالهـا تطوعا فعملوها. فهذا غرور النفس، فتجد أحدهم إذا توضأ ترك أدب الوضوء وأقبل على صب الماء، فأكثر منه يريد بذلك التوفير للتطهيــر والوفاء لأمر الله عز وجل، فهو مغتر. وذلك أنه أمر بالغسل، فالغسل أن يبل الجلد والبشرة وأصول الشعر ويذكر اسم الله عز وجل في مبتداه، ويستقبل بوضوئه القبلة، فالمغتر يلهو عن اسم الله ويلعب بالماء صبا صبا يرى تطهيره في كشرة الصب فإذا فعل طابت نفسه ويرى أنه قد وفر أمر الله عز وجل»<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين) ص٢٤.

<sup>(</sup>٢) وأعمال الجوارح من مسائل الإسلام التي نورها في الصدر عند الحكيم الترمذي. والصدر موضع العلم المسموع الذي يتعلم من علم الأحكام والأخبار، وكل ما يعبر عنه بلسان العبارة ويكون سبب الوصول إليه التعلم والسمع. «الحكيم بيان الفرق ص٣٦».

وإذا كان الصدر موضع نور الإسلام فإن الذي يدخل في الصدر من الاغترار وغيره قلما يشعر به في حينه، فهـو موضع دخول الغل والشهوات والمني والحاجـات، وهو موضع النفس الأمارة بالسوء ولها فيه مـدخل وتتكلف أشياء وتنكـر وتظهر القدرة من نفـسها الحكيم «بيـان الفرق» ص۳۵.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين، ص٢٧.

وبعد هذا التوضيح يستند الحكيم إلى أدلة من القرآن الكريم منها قوله تعالى: ﴿ ... اتَّخَذُوا دِينَهُمْ لَهُوا وَلَعِبًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا ... ۞ ﴾ [الأعراف] فأعلمهم أن هذا الذي يدينون به إنما هو لعوب وغرتهم النفوس» (١).

فالمغترون أهملوا هذا كله، وأقبلوا على صب الماء»(٢).

فالحكيم ـ كما نبرى فيما ذكر ـ يبين أن الاغتبرار في الوضوء دفع بالمتوضئ إلى الإقبال على صب الماء والانشغال به دون سواء. ويكون بهذا قد ارتكب أمرين: الإسراف في الماء، واللهو عن عبادة الله، ولعل ابن الجوزى كان يستقى من معين الحكيم حين ذكر أن من التلبيس على المسلمين في الوضوء: «أن منهم من يلبس عليه بكثرة استعمال الماء، وذلك يجمع أربعة أشياء مكروهة: الإسراف في الماء، وتضييع العمر القيم في ما ليس بواجب ولا مندوب، والتعاطى على الشريعة إذا لم يقنع بما قنعت به من استعمال الماء القليل، والدخول فيما نهت عنه من الزيادة على الثلاث، وربما أطالوا الوضوء ففات وقت الصلاة أو فات أوله وهو الفضيلة أو فاته الجماعة» (٣).

وربما كان ابن الجوزى فى هذه النقطة أكثر دقة وإحاطة من الحكيم أكثر منه اهتماما بقفضية من أخطر قفضايا السلوك فنب على أن من الاغترار فى الوضوء التلهى عن ذكر الله سبحانه وتعالى.

ومن بيان الاغترار في الوضوء ينتقل الحكيم إلى الصلاة، فيرى أن المغتر «إذا قيام إلى الصلاة سهى عن حفظ قلبه مع الله وبين يديه، وسهى عن حفظ جوارحه. فهو غير مقبل على صلاته. قد أهمل حفظ قلبه من حديث النفس ووساوسها، وأهمل حفظ جوارحه عن هذه الأشياء وترك تدبر آياته في قراءته،

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكهياس والمغترين» ص٢٧.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «الأكياس والمغترين» ص٩٢ ويذكر الدكتور عامر النجار في كتاب «التصوف النفسي» وهو يعلق على نص الحكيم الترمذى: (أن ذلك وسوسة وليست غرورا) ص١٩٨ ويبدو أن الدكتور عامر النجار لم يتنب إلى أن الكياسة عند الحكيم الترمذي يقابلها الاغترار وأن الاغترار حالة نفسية تجعل المغتر كالسكران.

<sup>(</sup>٣) ابن الجوزى «تلبيس إبليس» ص١٣٥.

وأن يعقل ما يتلو، فإنه أهمل هذا كله، ثم ذهب فطيب نفسه بقيام الليل وصلاة الضحى وأشباه ذلك. فهذا مغتر قد ضيع الفرائض وأقبل على التطوع، ثم يحمد نفسه في المتطوع كذلك. فهو كما وصف الله تعالى: ﴿ .... وَرَهْبَانِيةُ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ إِلاَّ ابْتِغَاءَ رِضُوانِ اللهِ فَمَا رَعُوها حَقَّ رِعَايَتِها ... (٧٧) ﴾ [الحديد]. لأنهم ضيعموا الفرائض، وقصروا فيها وأقبلوا على التطوع (١٠). والأكياس عند الحكيم الترمذي هم المقبلون على تعظيم أمر الله فاجتهدوا في أداء الفرائض فنفوا الوسوسة وأعرضوا عن حديث النفس وأقبلوا على حفظ الجوارح على أدب المصلين وتدبروا آياته في تلاوتهم ...

ويستدل الحكيم الترمذى بقول رسول الله ﷺ: «الكيس من دان نفسه» (۲) يقول الحكيم بعد أن أورد الحديث أى حاسبها كمن حاسب نفسه لم يرض منها بأن تضيع الفرائض ويقصر فيما افترض عليه (۳).

فالمغتر في الصلاة عند الحكيم الترمذي من سهى عن حفظ قلبه مع الله، وسهى عن حفظ جوارحه في الصلاة، وإذا كان هذا شأن المغتر فإن معنى ذلك أن الكيس من حفظ قبلبه وجوارحه ليكون من السالكين، وإذا كان شأن المغتر عند الحكيم من سهى قليه مع الله وسهى عن حفظ جوارحه. وطيب نقسه بقيام الليل وصلاة الضحى وأشباه ذلك. فإن ما ذكره ابن الجوزى في تلبيس إبليس قريب مما جاء عن الحكيم الترمذي. يقول ابن الجوزى: "وقد لبس إبليس على جماعة من المتعبدين فأكثروا من صلاة الليل وفيهم من يسهره كله ويفرح بقيام الليل وصلاة الضحى أكثر مما يفرح بأداء الفرائض)(٤).

بعد ذلك ننتقل إلى ما جاء عن الحكيم الترمذى في الاغترار في فريضة الصيام فنجد أن المغتر عنه: «إذا صام تلاهي ولهي عن حفظ الجوارح التي ائتمنه الله تعالى عليها. فتراه كاف عن الطعام والشراب الذي أحل له، وآكلا لحوم الموحدين اغتيابا، وناظرا بعينه إلى ما حظر عليه، ونهى عنه، مستمعا إلى ما زجر عنه، وناطقا باللغو، وحتى الكلام. والصوم إنما هو كف عن شهوة الشيء الذي

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٣٠.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي المصدر السابق ص٣١.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريج الحديث.

<sup>(</sup>٤) ابن الجوزى (تلبيس إبليس) ص١٤١.

هو غذاؤه، وهو الطعام والشراب، وإتيان النساء وهذه أعطم شهوات بنى آدم. فأمر بالكف عن ذلك تقربا إلى الله تعالى. فإذا فعل ذلك ثم أهمل سائر الجوارح حتى عمى فى الشهوات المذمومة، التى لم يتح له قط ولا يباح، فهو مغتر قد طيب نفسه بهذا الظاهر من الكف، وأهمل الباطن من رعايته للشهوات التى حرم الله تعالى عليه فى كل وقت. وإنما اعتر بالجوع والظمأ والصبر على النساء»(١).

أما الاغترار في الزكاة فيرى الحكيم أنه: "إذا زكى ماله أقبل يتصدق من مال اكتسبه وجمعه من غير حقه من ربا وغصب وظلم وأبواب المظالم والشبه، فسماها زكاة لماله، فلا تزكو ماله على صدقة من مثل هذه الأشياء، فردها على أربابها أزكى له وأوجب عليه، وإذا جمعه من حقه من ميراث أو صلة، لم يشبه بشيء من الشبه تصدق منه على العلائق والأسباب التي تقتصيها المنافع، فيعتمد على صدقته قيقرقها في أتباعه أو اللائذين به، والقائمين له في النوائب من مولى قد أعتقه ومتولى خدمته، والحامى عنه، وسفيه يسفه عنه ويغضب له، فيغرق في هؤلاء ويدع أرحامه وجيرانه، ومن أوجب الله حقه في ذلك المال»(٢).

وبالنسبة للحج فإن الاغترار فيه يكون حيث إن «مبتدأ أمر الحاج أن يخرج من كل ذنب وظلم هو فيه تائبا فازعا مؤديا إلى أهل الحقوق حقوقهم، ثم حفظ جوارحه في ذلك الطريق عن جميع ما تاب منه حتى تستقيم توبته إلى أن يصل إلى فناء ربه فيقف في ذلك الموقف اللذي دعاه إليه معتذرا بما كان منه حتى يقبله ويغفر له، ويحفظ للعبد جوارحه في إحرامه من كل جفوة وخفة وترك أدب حتى يقضى نسكه، وإنما سمى نسكا لأنه صار إلى فناء ربه ساكنا ذا وقار وهدوء جوارح وخشوع قلب في كل موطن من تلك المواطن تواضعا لله تعالى، قد ترك الاستبداد والعلو وشرف النفس، ووضع نفسه لله، فإذا ضيع هذا كله واشتغل بكثرة الطواف وكثرة الصلاة ومواترة الحج عاما بعد عام فهو مغتر لأنه صار إلى موضع التوبة ولم يتنصل من الذنوب وهمار إلى مقام الاعتذار ولم يهمه الاعتذار، وكيف يعتذر ولم يخرج من الذنوب إلا بلسانه فقط وهو غاصب أو قاطغ رحم أو جامع ماله من خبائث أو عاق أو تارك لحقوق الزوجية والأولاد أو مصر على خطيئته فهذا

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي االأكياس والمغترين ، ص٣٢.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص۳۰.

مغتر<sup>(۱)</sup>. وإذا ذهبنا إلى ابن الجوزى وجدناه قريبا من الحكيم التسرمذى فى اهتمامه بالتقسوى وقرب القلوب. فهو يقسول: «وإبليس يريهم صورة الحج فيسغرهم، وإنما المراد من الحج القرب بالقلوب لا الأبدان، وإنما يكون ذلك مع القيام بالتقوى، وكم من قاصد إلى مكة همته عدد حجاته»(۲). فالحكيم الترمذى وابن الجوزى يدعوان إلى التنقية والتصفية، والقرب من الله.

وإلى هنا نقف على أن قصايا الاغترار في الأركان الأساسية عند الحكيم الترمذي تناولت الوضوء، والصلاة، والصوم، والزكاة، والحج. وقد عرض الحكيم الترمذي لهذه الأمور بمنهج الفقهاء من حيث الترتيب. والباحث وقد يخطر له أن الحكيم الترمذي سوف يتابع منهج الفقهاء وهو يعرض لأمور أخرى يدخلها الاغترار، ولكننا نلاحظ أن الحكيم لم يلتزم بالمنهج الذي الترمه، بل مال إلى منهج أهل الحديث فترك المعاملات ليبدأ في مسائل أخرى يدخلها الاغترار.

الاغترار في مسائل أخرى: هذه الأمور التي يدخل فيها الاغترار بدأها الحكيم الترمذي ببيان الاغترار في الجهاد حيث يقول: وإذا غزا العدو كان علامة نيته أن لا يلقى العدو، وأن يسلزم رباطا من الرباطات فليس ذلك غزو ولاجهاد، هذا رجل مرابط أن قعد من الرباط مرتصدا للعدو عازما على أنه إن جاء العدو حاربه ولا يدعه إن جاوزه إلى المسلمين، فهذا مرابط ومراصد وليس بغاز ولا مجاهد، إنما المجاهد من لقى العدو فجاهده وحارب، والغازى من قصد العدو ليلقاه، وكانت نهمته لقاهم. وإذا كان هذه نهمته ثبت عند الله، وقد بين الله عز وجل في تنزيله هذه الأحوال كلها فقال: ﴿... فَاقْتَلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ

وصاحب هذا مجاهد حتى يقتله أو يأخذه أسيرا. ثم قال واحصروهم فصاحب هذا غزا بلاد العدو وحاصره. ثم يخرج إليه مستسلما مستأمنا ثم قال: ﴿... وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلُّ مَرْصَد مِ... ﴿ [التوبة]. فصاحب هذا مرابط قد قعد على رصده، فإذا نزل في وطنه مجاهدة نفسه حتى يردها عن محارم الله ويقيمها على

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٤٠، ٤١.

<sup>(</sup>۲) ابن الجورى (تلبيس إبليس) ص١٤٥.

إقامة الفرائض والغياية بإقامتها. فإذا صنع هذا، ثم أقيبل على الخروج إلى ناحية العدو فسمى نفسه غازيا مجاهدا فهو مغتر؛ لأنه ضيع ماهو أوجب عليه»(١).

ويستدل الحكيم بقوله تعالى فى تنزيله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ ... (١٦٥ ) [البقرة] فأعلم العباد: أن أهل الصفة هم الراجون الرحمة، ثم وعدهم فقال: ﴿ ... وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (١٦٠ ) [البقرة] فمن لم يكن فيه هذه الصفة فهو بمن غير فى الحقيقة، وكذلك نجد فى أهل الدنيا كل عبد رجا أن ينال حاجته من مولاه اتبع هواه وتحول من هوى نفسه إلى هوى مولاه فذلك الصادق فى رجاه (٢٠).

وبعد أن يذكر الاغترار في الجهاد يذهب إلى الكلام عن الاغترار في طلب العلم فيقول: «وإذا طلب العلم طلب النزهة فيه، فخطى البلدان، وترك علماء بلدته، يريد أن يغرب بأسمائهم ليقول غدا حدثنا فلان الفلاني يتزين بذلك عند العامة، ويطلب وجوه الأسانيد، ويقصد الأحاديث التي يغرب بها على نظرائه، فإذا رجع إلى همته في طلبها نهمته الدنيا وإذا تفقه فيها استبشر بما عنده، وفي ذلك بشرى الرياسة ونوال العز، وشرف المجالس، وطمأنينة قلبه، وطيب نفسه مع مطالعة فهمه بتلك الأشياء والمقاييس والعلل، فيناطح به الأشكال، ويسامى به الأقران، ويقهر به الاضداد. فذلك متنزهه في الدنيا، يدأب فيه ليله ونهاره، بلا حسبة، ولا نية، ولا طلب إقامة حق الله، أو إحياء دين الله، إنما به ما رفع لنفسه في علم الرياسة والعلم للمنافسة، فستمر نفسه على ما يلقى من التعب والسهر في غيم الرياسة والعلم للمنافسة، فستمر نفسه على ما يلقى من التعب والسهر في خياه شمخ بنفسه علىوا، وذهب بنفسه ذهابا، ويعظم على الجميع فإن خولف في فتياه غضب، وإن خرج إلى الملأ طلب صدور المجالس وطلب أعين الناس أن تكون غضب، وإن خرج إلى الملأ طلب صدور المجالس وطلب أعين الناس أن تكون إليه، والاقتصار على رأيه (٢).

فالاغــترار فى طلب العلم ـ عند الحكيم التــرمذى ـ يذهب بصاحبه إلى أن تكون حركته فى الحيأة بلا حسبة ولا نية، ولا طلب إقامة شرع الله، أو إحياء دين الله، وذلك سلوك منحرف يؤدى:

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٤٣.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق ص٤٢، ٤٣.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٤٤, ٤٥.

أولا: إلى التـزين عند العـامـة وحب التـصدر فـى المجالس، ورغـبـة فى الرياسة، والتظاهر.

ثانيا: إلى التشامخ تكبرا، والإعجاب بالمناطحة والمقاييس.

وإدا كان ذلك ما جاء في الاغترار في طلب العلم عند الحكيم الترمذي، فإن الحارث المحاسبي، يذكر «أن المغترين بالعلم فرق شتى على قدر منازلهم فيه، فمنهم قرفة تغتر بكثرة الرواية وحسن الحفظ مع تضييع واجب حق الله عز وجل، ومنهم من يغتر بالفقه في العلم بالحلال والحرام، وبالبصر بالقتيا والقضاء فهو يغتر كغرة الحافظ بالعلم وأعظم غرة حتى لا يرى أحدا أعلم بالله عز وجل منه ويقل حذره من الله عز وجل ورهبته له، وتعمى عليه أكثر ذنوبه مما لم يفقه عن الله عز وجل في تركها والقيام في حقه فيما أحل وحرمه(١). فالمغتر في العلم عند المحاسبي يدفع به اغتراره إلى تضييع واجب حق الله كما أنه تعمى عليه أكثر ذنوبه كثيرا مما لم يفقه. . ويبدو أن الحكيم الترمذي والحارث المحاسبي يلتقيان في أن الاغترار في العلم حالة نفسية تؤدي إلى تقصير وخروج عن السنن الحق.

وبعد أن انتهينا من قضية الاغترار في العلم نجد أنفسيا ـ ونحن نتابع الحكيم الترمذي في كتابه «الأكياس والمغترين» ـ مع الاغترار في الكسب، ويرى الحكيم الترمذي أن المغتر فيه: «إن طلب معيشة مكسب كان مركبه الحرص، وجمعه على النهمة، وإمساكه على التهمة، وإنفاقه على سوء الظن، وبالهوي والشهوة، ثم يقول إني لأكسب لأستعف وأسعى على العيال وأعطف على الفقراء من فضل مالى وأصون به ديني وعرضي»(٢).

أما الاغترار في النكاح فيذكر الحكيم أن المغتر فيه «إذا تأهل قال أتزوج لأستعف عن الحرام، وأحصن فرجي، وأجمع شملي، وأصلح أحوال ديني، فتراه يقصد لعرض الدنيا، فيعمد إلى من يطمع أن ينال منهم مالا يضيفه إلى ماله»(٣). أما الاحتساب فيرى الحكيم أن المغتر فيه: «هو من سمى نفسه محتسبا، وظفرت

<sup>(</sup>١) المحاسبي «الرعاية لحقوق الله» ص٥٦، ٣٥٩ بتصرف.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٤٨.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٠٥.

نفسه بعز الثناء والمحمدة ترأس في ذلك وتأمل، وإن كان مؤذنا تراه بذلك الأذان متطاولا على جيرانه، ذاهبا بنفسه يتآمر عليهم ويترأس (١١).

وأما المغتر في مجاورة البيت في ذكر الحكيم عنه أنه: «إذا جاور البيت أظهر الجوار وهو هناك طالب دنيا» (٢). والمغتر في الاعتزال والسياحة يقول عنه الحكيم: «إذا اعتزل الناس وطلب الخلوة انقبض وضيع الحقوق وساء خلقه، وذهبت عشرته» (٣).

وبعد هذا يذكر الحكيم المغتر في تلاوة القرآن الكريم فيرى «أنه إذا تلا القرآن فهمته إذا ابتدأ في السورة انتهاؤه إلى آخرها وقعده إقامة الورد وإختام القرآن هذا. والذي قرأه بستؤدة وعلى مكث وترتيب، وقلبه خال من تلك المعاني وذكر تلك المن واللطائف، فقلبه سقيم، ونفسه شرهة فأما شرهه فلاستمراره في ذلك، وقوته على التلاوة وحفظ حروفه مع تضييع حدوده، وأما فتنته فقسمة الأوراد وإختامه وإفتاحه، همته ونشاطه في ذلك، ليس له من ذلك الا الصوت والتطريب وحفظ الحروف» (ع) ويمضى الحكيم الترمذي فيصل إلى النوافل ويذكر أن المغتر: «إذا تنفل النوافل من أعمال البر استخف بالفرائض وطابت نفسه بالنوافل فتلك جعامة النفس، وتلك سيئات في مكر» (٥).

ومن النوافل ينتقل الحكيم الترمذى إلى المساجد فيرى أن المغتر فيبنى مسجدا ويزخرف ويزوقه ويزعم أنه يعظم بيت الله تعالى، ويعمر مساجد الله من أجل الله، وإنما تعظيم بينه وعمارة مسجده أن ينفق فيه من المال الحلال، ويحكم بناءه ويتجنب كل شيء يلهى المصلى إذا دخله (٢).

ثم يذكر الحكيم الاغترار في الوعظ ويبين أن المغتر فيه هو من «إذا سار في ميدان الدعاة إلى الله تعالى التمس من شمايل السلف حكايات يكثر بها كلامه ويتلمظ بكلام يقرع الآذان، وصدره خال، ومن الارتفاق بها بعيد »(٧).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغتربن» ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) راجع المصدر السابق أص٥٥.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) راجع المصدر السابق ص٥٩، ٦١.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي المصدر السابق ص٧٠.

<sup>(</sup>٦) راجع المصدر السابق ص٧٦.

<sup>(</sup>٧) راجع المصدر السابق ص٨١، ٨١.

وإلى هنا تجد أن الحكيم قد ذكر الاغترار في مسائل ترتبط بالسلوك ارتباطا وثيقا من الاغترار في الجهاد، وطلب العلم، والكسب والنكاح والاحتساب، ومجاورة السبت، والاعتزال والسياحة، وتلاوة القرآن والنوافل، وبناء المساجد، والوعظ. وهذه الموضوعات التي ذكر الاغترار فيها من الموضوعات التي تنضم عند الحكيم الترمذي إلى ما يطلق عليه اسم العبادة، والعبادة هي: "امتهان الجسد للطاعة بحفظ الجوارح عن مساخطه، ويحافظ على فرائضه، ويتنقل بالصالح من الأعمال والغالب عليه من النوافل قيام الليل وصيام النهار "(۱). وبعد أن ينتهى الحكيم الترمذي من موضوعات تنضم إلى العبادة. يعرض للاغترار في موضوعات أخرى تنضم إلى ما يسمى "بالعبودة".

### الاغترارفي موضوعات أعمال القلوب

وأعمال القلوب عند الحكيم الترمذى تنضم إلى ما يسمى بالعبودة. وقد سئل الحكيم التسرمذى كيف يكون طالب الله تعالى ؟ فقال: الذى يريد الله تعالى فى جميع عمره، وعلى كل حال، وأن يكون مقصوده في جميع حياته أن يكون لله كما خلق، قيل: وكيف خلقه؟ قال: خلقه عبدا، واقتضاه العبودة، فالعبودية له أن يراه فى كل وقت وعلى كل حال عبدا كما خلقه»(٢).

والحكيم الترمذى وهو يتكلم عن الاغترار في موضوعات من أعمال القلوب يبدأ كلامه عن الاغترار الذي يصيب طبقة المريدين فيقول عن المغتر: «وإذا سار في ميدان المريدين ليبلغ منازل القربة متقربا إلى الله تعالى بقطع المسافات بتلك الخطى، متعلقا بأغصان المعرفة. فإذا تشمموا أدنى رائحة الطريق تنكروا لما عرفوا ويشموا بما تذوقوا من الطعم من تلك الرائحة التي تشمموا، وبدلوا بما أرادوا وملوا سيرهم، وقعدوا مرتعين على بساتين النفس ونزهها»(٣).

ويرى الحكيم الستسرمندى أن الصادق من المريدين إنما يداخسله الغسرور من ناحيتين:

- ناحية إعجابه بنفسه.
- ـ وناحية الانقطاع في الطريق.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٢٢، ٢٣ باريس.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «كيفية خلق الإنسان» ص١٨١ ولي الدين.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص١٨١.٨٠.

يقول الحكيم الترمذى عن الناحية الأولى: «المغتر إذا سار في ميدان الصادقين إقتضى الصدق من نفسه في كل أمر دق أو جَلَّ حتى إذا كثرت عليه محاسبته نفسه، وكبح لجامها ونظر إلى نفسه قد ذلت وأعطت رقبتها، والقت بيديها مستسلمة، خلا عنها ورجع إلى إعجاب نفسه نما يرى من القوة في ضبطها، فهو في هذه الحال أسوأ حالا من حاله في الأكاذيب التي كان يجدها في نفسه. فيقتصى صدقها لأنه في ذلك الوقت ذليل منكس، وفي هذا الحال معجب متكبر قد نقض عرى كلمة لا حول ولا قوة إلا بالله بإعجابه بقوته وضبطه لنفسه وذلك الإعجاب في نفسه خفي الأدا.

أما ناحية الانقطاع عن الطريق فيقول فيها الحكيم: «من المريدين مغترون فهم في ميدان العارفين وهؤلاء قد فتح لهم الباب. وهم أعلى من الأولين لأن أولئك لم يفتح لهم الباب فهم أبدا في طلب الصدق. وهؤلاء في ميدان العارفين يريدون الوصول إلى الله؛ ولذلك سموا مريدين لأنهم أرادوا الكون بين يديه.

فالصادقون عمال الله عز وجل وهؤلاء أولياء فسهم في سيرهم إلى الله صادقون ما لم يقفوا على درجة فقد أمسكوا عن السير لأنهم في الظاهر يقولون نسير إلى الله لنصل إليه قلبا، وتكون قلوبنا بين يديه. فإذا وقفوا على درجة التقوى حلى بصدورهم ذلك وعظم في أعينهم فأقاموا عليها وتعلقت قلوبهم بتلك الحال، وطابت نفوسهم فهم مع التقوى لا مع الله، وقد حجبهم حال التقوى عنه، فلم تخل صدورهم من كبر وإعجاب وفرح بالحال وإن دق، وقفوا على درجة الزهد فكذلك وإن وقفوا على درجة الصدق في الأمور فكذلك ه(٢).

وأنت حين تتابع الحكيم تجده يفصل الكلام في الاغترار الدى يصيب العارفين إحدى طبقات المريدين فيرى: أن هؤلاء الذين فتح لهم الباب، وتميزوا عن عامة الصادقين يأتيهم الغرور من ناحية «أنهم طلبوا في هذا السير الصدق من أنفسهم، ونظروا إلى عيوب النفس في هذا الطريق فظنوا أنهم بسيرهم ينالون الوصول إلى الله عز وجل فجعلوا السير ثمنا للوصول والوصول ثوابا للسير. كما

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (الأكياس والمغتربين) ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٩٤.

جعل العمال أعمالهم ثمنا لنعيم الجنة، ونعيم الجنة ثوابا لأعمالهم. فهؤلاء السائرون يسيرون إلى الله تعالى ويقبضون الصدق من أنفسهم في السير وجعلوا عيوب النفس علمهم وحديثهم فبقوا مع هذا الحديث، ومع الاستقصاء على أنفسهم في طلب العيوب واستخراج مكامنها تكايسا وتحذلقا في الكلام فوقعوا في ظلمة الاغترر»(١).

ويمضى الحكيم في بيان الغرور الذي يصيب طائفة المتقين التي تميزت من وبين طبقة العارفين من الصادقين المريدين فيقول: «إن المغتر إذا سار في ميدان المتقين اعتبزل الخلق وانقبض ونظر إلى تبخليط الخلق. أعجبه ذلك من نفسه، وصغر الخلق عنده فينظر إليهم بعين الإزراء والاحتقار ومقتهم على أفعالهم»<sup>(٢)</sup>.

وإلى هنا ينتهى الحكيم الترمذي من ذكر الاغترار الذي يصيب بعض أعمال القلوب.

وبهذا يكون الحكيم الترمذي قد تناول مسائل الإسلام والإيمان والعبادة والعبودة وأعمال القلوب التي يدخلها الاغترار فيؤثر على سير السالكين.

والحكيم الترمذي وهو يتكلم عن الاغترار الذي يصيب الإنسان في سيره قد التزم منهجا سلوكيا، يبين للسالك آفات النفس في مقامات الطريق وذلك ليكون السالك حذرا من الوقوع فيها.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٩٩،

# الفصل الثالث

## المريد ووسائل السلوك

- الإرادة والمريد
- وسائل السلوك
  - -التوبة
  - الزهد
  - عداوة النفس
    - المحبة
    - قطع الهوى
      - الخشية
        - الذكر

### الإرادة والمريد

يعتمد التصوف الإسلامي عند السالكين على الإحساس الوجداني، والانفعال النفسي، والتعلق القلبي، والثقة، والإخلاص، واليقين.

والسلوك تعبير عن إحساس نفسى وشعور حى لدى الإنسان الذى يدرك أن الله مصدر الغنى والكمال والإفاضة في هذا العالم.

ولا شك أن هذا الشعور يقود إلى توجه النفس البشرية إلى مبدئها الذى يهبها ما يوفر لها كمالا ويحفظ وجودها، ويسد فقرها.

والمؤمن بالله يعرف مصدر توجمهه ومبدأ حياته. وهو الله سميحانه وتعالى، فيتوجه إليه بروح مؤمنة، مملوءة بالأمل، والثقة، والرجاء.

والنفس البشرية ذات الأبعاد المختلفة، والأعماق والأغوار المعقدة الغامضة، لا يمكن ملؤها بالحاجات المادية وحدها. مهما يغالي الإنسان في الإشباع المادي.

وليس كل شيء في الحياة يتحقق للإنسان كما يريد، ولا كل شيء يجرى وفق مشيئته، وبذا تبقى الحاجة قائمة، والرغبة غيسر مشبعة، والشعور بالحاجة متعاظما في نفس الإنسان. وتلك حكمة الله الخبير في الخلق، جعل كل ذلك. ليبقى الإنسان مرتبطا بالخالق، متوجها إليه، ساعيا نحو الكمال.

ولهذا كان السلوك إلى الله وسيلة لربط الإنسان بالله، والتوجه إليه، وإظهار حاجة الإنسان وفقره وضراعته ورغبته في إصلاح نفسه، وإنعاش حياته، لكسر كبرياء الإنسان، وتعريفه بحقيقة ذاته، وبحاجته إلى خالقه، في الخلق، والإيجاد، والإمداد.

وهذا كله يحتاج إلى إرادة، وعزم وكم يكون الإنسان سعيدا. وهو يحس بكل دوافع الإحساس الصادق، أن الذي يقف بين يديه. يعاهده على الصدق في الاستقامة والالتزام بالسلوك الخير.

وهذه الوقفة التى تكون فيها النقس فى حالة صحو وجدانى. لا تتحقق إلا بالإرادة التى تصدر عن رغبة وتوجه صادق، تجعل القوى النفسية فى اتزان، وسير الحركة فى تنظيم.

وإننا ونحن نقدم للدخول على الحكيم الترمذى لنلقى الأضواء على «الإرادة والمريد والمراد» عنده. نلحظ أن الحكيم كثيرا ما يعبر عن «الإرادة» بما هو علامة عليها أو وسيلة من وسائلها كالرياضيات والمجاهدات وما ينبعث منهما، ويتفرع عنهما، ويدور حولهما. ونجد له فصلا في كتابه «معرفة الأسرار» تحت عنوان «في طبقات أهل الإرادة» يقول فيه: طبقات أهل الإرادة على ثلاث مراتب:

- ـ مريد يريد الله لنفسه، وعلامته أن يعامله على الرغبة والرهبة والرضا.
- \_ ومريد نفسه لله تعالى. وعلامته أن يعامل الله على الرضا بالقضاء مع الوقاء.
- ـ ومرید یرید الله تعالی. وعـلامته أن یعامل الله من غـیر عوض ولا طمع ولا علاقه»(۱).

فالإرادة عند الحكيم - كما تتضح من طبقات أهل الإرادة - الإقبال على أوامر الله تعالى وصولا إلى الله. «لأن الوصول إلى معرفة الحق في المنهج الصوفي قائم على سلوك معين يبدأ بالإرادة الذاتية للفرد الذي يريد الوصول مسرورا بتقنية معينة على مستوى الإرادة (تحرير الإرادة من النفس وسلطانها عن طريق المجاهدات والرياضات) وصولا إلى أدب الحضرة الإلهية حتى يصبح «المريد» مؤهلا للتلقى»(٢).

والإرادة عند الحكيم ـ كـمـا تتـضح من الرياضـة وأدب النفس ـ انبـعـاث صادق، يأتى عن إيمان صادق، ويقين بضرورة المجاهدة.

يقول الحكيم الترمذى «فعالج قلبك حـتى تعتقه من رق النفـس. فإذا كان كذلك صـفا قلبك من كدورة الأخلاق، وطهـر من شهوة الآثام، فـاستقر اليـقين فيه، لأن اليقين لا يستقر حتى يرى مكانا ظاهرا. فتحيا القلوب وتصلب»(٣).

فمعالجمة القلب حتى يتم تحريره من دق النفس إرادة تنبعث عن الإيمان الصادق بالله. وإذا كانت الرياضة وأدب النفس سلوكا. فإن هذا السلوك لا يتم إلا بالإرادة.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفي» ص٧٢٣.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «أسرار مجاهدة النفس» ص٩٢، ٩٣.

ولعلنا من تتبع ما ذكره الحكيم الترمذى من علامات الإرادة وما هو من وسائلها وما جاء عنه في طبقات أهل الإرادة. نستطيع أن نقول: إن الإرادة عند الحكيم التسرمذى قصد في الأمور، وإقبال على الله تعالى. والجرجاني في التعريفات يذكر أن الإرادة غذاء الروح من طيب النفس. وقيل: الإرادة حجب النفس عن مراداتها والإقبال على أوامر الله تعالى والرضا(۱).

وقد يكون ما ذكره الجرجاني قريبًا مما جاء عن الحكيم الترمذي وقد يتفق الصوفية مع الحكيم الترمذي على ضرورة حتمية الرياضة والمجاهدة في طريق أهل الله. فهي المدخل الوحيد للتحكم في النفس الإنسانية والسيطرة عليها.

ويؤكد ذلك الحكيم الترمذى حيث يقول: «فأما الرياضة فهى مشتقة عربيتها من الرض، وهو الكسر. وذلك أن النفس اعتادت اللذة والشهوة، وأن تعمل بهواها، فهى متحيرة، قائمة على قلبك بالإمرة، وهى الإمرة بالشهوة. فيحتج إلى أن يفطمها. فإذا فطمها عن العادة انفطمت.

فهذه النفس إذا فطمتها انكسرت عن الإلحاح عليك (٢) فمتى تحكم صاحب الإرادة بنفسه لم يبق فيه من الشهوات، ولا من الهوى ما يثقل عليه قبوله من ربه، فيصبر ويرضى ولكن متى «عجز عن الرياضة. فإنما يقبل أحكام الله تعالى ومشيئاته على حد الإيمان وصبر على أموره على حد التقوى بأركانه، على ثقل من نفسه، وتنغيص وتكدير من عيشه، وجهد من قلبه».

وإذا كان هذا شان الإرادة عند الحكيم الترمذى. فإن المريد اسم فاعل من «أراد» والتى هى عند الحكيم «قصد» وقد اكتسب «المريد» فى السلوك عند الحكيم هذا الاسم لثلاثة أسباب:

الأول: أنه مريد يريد الله لنفسه. فيعامل الله على الرغبة والرهبة والرضا . والثانى: أنه مريد نفسه لله تعالى. يعامل الله على الرضا بالقضاء مع الوفاء والثالث: أنه مزيد يريد الله تعالى. وعلامته أن يعامل الله من غير عوض، ولا طمع، ولا علاقة (٢).

<sup>(</sup>١) الجرجاني «التعريفات» ص١١.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الرياضة وأدب النفس) ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذى (معرفة الأسرار) ص٠٤.

فالمريد من أراد السلوك، والمراد يطلق على السالك عندما يكون موضوع إرادة الحق<sup>(۱)</sup>. يقول الحكيم الترمذى: «فلما كان العبد بهذه الصفة أمر بالمجاهدة فيقال عنز وجل: ﴿ وَجَاهِدُوا فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ... ( الحج ] ثم لما علم أن المجاهدة تشتد وتصلب على العباد أخبرهم عن سنته، وحسن صنيعه وبره ولطفه بهم، فقال عز وجل: ﴿ ... هُو اجْتَباكُم وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُم فِي الدّينِ مِنْ حَرج ... ﴾ الحجج] يعلمهم أنه لو لم يجتبيهم، ولم يوقع اختياره عليهم ما كانوا ينالون نور الرحمة ونور المعرفة. وكانوا أسارى في يد العدو، وحطبا للنار، فأخبرهم أنه اجتباهم (٢).

فالتطهر الذاتي والمجاهدة النفسية مقدمات ضرورية، وشروط لازمة لصلاحية سلوك الطريق. وتعد من قبيل الاتجاه الأخلاقي الشائع عند كثير من المتصوفة.

ولكن الحكيم الترمذى أضاف إلى ذلك ما يمكن أن يسمى بالتطهر بالمنة والابتلاء. ولعلها تجربة ذاتية للحكيم الترمذى أو عرضه الآخرون لها، وأفاد منها فائدة كبيرة. فأراد أن ينبه الآخرين من رواد الطريق إلى أهمية هذا النوع من التطهر وأهميته وفائدته (٣).

وذلك أن الحكيم الترمذى تعرض للابتلاء فكان ذلك سببا في تطهيره. لأن الغموم تطهر القلب. حتى وصل به إلى حلاوة تلك الذلة، واتفتح قلبه في الطريق فتحا<sup>(٤)</sup> وقريب من تجربة الحكيم الترمذى. ما حدث للإمام الغزالي حتى شفاه الله من ذلك المرض وعادت النفس إلى الصحة والاعتدال ورجعت الضروريات العقلية مقبوله، موثوقا بها على أمر ويقين. ولم يكن ذلك ينظم دليل وترتيب كلام. بل بنور قذفه الله تعالى في الصدر»<sup>(٥)</sup> وإذا كان للإرادة استعمالان ـ كما عرفنا ـ فإن لكل استعمال منهما معناه، حيث يسمى الاستعمال الذي يسند الإرادة إلى العبد "مريدا". والاستعمال الذي يسند الإرادة إلى الله تعالى «مرادا» وتظهر التفرقة بين «المريد والمراد» في فصل يعقده الحكيم الترمذي لهذا الغرض فيقول:

<sup>(</sup>١) الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفى» ص٧٢٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي:

١- الرياضة وأدب النفس، ص٤٢ تحقيق آربري وعلى حسن.

٢- اأسرار مجاهدة النفس، ص١٥٠ تحقيق إبراهيم الجمل.

٣- «حقيقة الآدمية» ص٢١ تحقيق عبد المحسن الحسيني.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور سامي نصر لطف في مقدمة علم الأولياء للحكيم الترمذي ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٤) راجع: الحكيم الترمذي البدو شأن أبي عبد الله؛ ص١٨، ١٩ من كتاب ختم الأولياء.

<sup>(</sup>٥) راجع الغزالي المنقذ من الضلال، ص٨٥ ط دار الكتاب اللبناني.

- ـ المريد يطلب الأحوال بجهده . . والمراد تطلبه الأحوال . .
  - ـ والمريد يجد ألم السير . . والمراد لا يجد ألم السير . .
- والمريد يسير إلى الله قصدا. . والمراد يسير إلى الله سبقا. .
  - ـ والمريد يطلب العوض . . والمراد لا يطلب العوض. .

فالحكيم الترمذى في هذا النص يعطينا التمييز بين كلمتى «المريد والمراد» اللتين تطلقان على السالك:

فالمريد من أراد السلوك وطلب النتائج بمكابداته ومجاهداته ورياضاته. ووجد مشقة السفر والسلوك، وقطع العلائق ليفرغ المحل. واتقى قلبه شوائب الأفكار.

والمراد هو من كان موضوع إزادة الحق ولذلك تطلب الأحوال. ولا يجد مكابدة ومجاهدة ويسير إلى الله سبقا وقد كشف له الأمر.

ونجد قریبا مما ذکره الحکیم الترمذی فی کلمتی «المرید والمراد» ما جاء عن عبد القادر الجیلانی (۲) حیث یقول:

- ـ المريد يكابد ويجاهد . . والمراد يتنعم ويسعد . .
- ـ والمريد يتولاه سياج العلم . . والمراد تتولاه رعاية الحق تعالى. .
  - ـ والمريد يسير . . والمراد يطير . .
  - ـ والمريد هو طالب الحقيقة . . والمراد هو المطلوب من الله . .
    - ـ والمريد مجاهد يجاهد . . والمراد موهوب واصل . .
      - ـ والمريد يعمل . . والمراد يرى التوفيق والمنة . .

(انظر الزركلي «الأعلام» جـ٤ ص٤٧) ط بيروت.

418

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) هو عبد القادر بن موسَّى بن عبد الله بن جتكى دوست الحسنى أبو محمد محى الدين الجيلانى أو الكيلاني أو الجيلى. مؤسس الطريقة القادرية من كبار الزهاد والمتصوفيين. ولد في جيلان (وراء طبرستان) وانتقل إلى بغداد شابا سنة ٤٨٨ هجرية فاتصل بشيوخ العلم والتصوف وبرع في أساليب الوعظ، وتفقه، وسمع الحديث، وقرأ الأدب، واشتهر وكان يأكل من عمل يده، وتصدر للتدريس والإفتاء في بغداد سنة ٥٢٨ه وتوفى بها. له كتب. منها «الغنية لطالب طريق الحق» و«فتوح الغيب» و«الفيوضات».

- ـ والمريد يكافح في سلوك السبيل المستقيم . . والمراد قائم على مجمع كل سبيل . .
  - ـ والمريد ينظر بنور الله . . والمراد ينظر بالله . .
  - ـ والمريد قائم بأمر الله . . والمراد قائم بعلم الله . .
  - ـ والمريد يخالف هواه . . والمراد يتبرأ من درجته ومناه . .
  - ـ والمريد يتقرب إلى الله . . والمراد مقرب إلى الله». . (١).

فالمتأمل فى كلمات الجيلانى التى جاءت فى «المريد والمراد» يجد أنها تمتد جذورها إلى ما ذكره الحكيم الترمذى. فمعانى كلمات «الجيلانى» تعبير صادق عما ذكره الحكيم. وربما يكون الجيلانى (٤٨٨هـ ـ ٥٢٨هـ) قد تأثر إلى حد كبير بالحكيم الترمذى (ت ٣٢٠هـ).

وقد يكون ذلك راجعا إلى أن السلوك واحد ينطبق على الجميع. فالرياضات والمجاهدات التي أكسبت المريد الأحوال والمقامات يمارسها جميع المريدين.

ولكن رغم أن السلوك إلى رب العالمين واحد فإن الطرق تتعدد ؛ ولهذا تظهر شخصيات صوفية مميزة. وفي هذا دليل على أمرين:

الأول: أن الإنسان يكتسب الأهلية للتلقى الإلهى أى أنه بممارسة السلوك الصوفى من مجاهدة ورياضة يتم التعرض للنفحات الالهية.

الثانى: أن تسليم الإرادة إلى الغير في السلوك الصوفى لا يؤثر سلبيا على شخصية المريد. فها هي تظهر في ذاتيتها وتميزها بعد المجاهدة والرياضة»(٢).

ولا يفوتنا أن نعرف أن المراد عند الحكيم الترمذى كان قد بدأ الطريق «مريدا» ولذلك نجد الحكيم الترمذى يقول: والرياضة عبارة عن تهذيب الأخلاق وترك الرعونة، وتحمل الأذى. فإن الإنسان إذا لم يتقدم فتحه رياضته لا يجىء منه رجل أبدا إلا في حكم النادر»(٣).

<sup>(</sup>١) عبد القادر الجيلاني «الغنية لطالب طريق الحق» جـ٢ ص١٥٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفي» ص٧٢٤.

<sup>(</sup>٣) راجع الحكيم الترمذي "كيفية السلوك إلى رب العالمين" ص٦.

ويبدو أن الإمام القشيرى استفاد من كلام الحكيم الترمذى لذا يقول: «فأما الفرق بين المريد والمراد، فكل مريد على الحقيقة مراد، إذ لو لم يكن مرادا لله تعالى بأن يريده لم يكن مريدا، إذ لا يكون إلا ما أراده الله تعالى. وكل مراد مريد لأنه إذا أراده الحق سبحانه بالخصوصية وفقه للإرادة»(١).

ولكن إذا كان هذا شأن المريد والمراد عند الحكيم الترمذى والسالكين فإن معنى ذلك أن المريد هو من يبدأ السير في الطريق بجد واهتمام وقصد ومجاهدة. ويستمر في سيره إلى الله.

"فصدق الإرادة إنما يكون في الاتجاه إلى الله تعالى فحسب. فهو إقسال خالص لطاعته، وذلك بالعمل بالكتاب والسنة، فسيتضىء القلب بنوره تعالى، ولا يرى حظا لنفسه لا سترسال إرادته مع الله . فانعقاد الإرادة \_ إذن \_ هو الأساس. وما أراد المريد إلا بعد أن خلصت إراداته.

وما خلصت إرادته إلا بعد أن تطهرت نفسه، وفتح على قلبه، فما بقى له إلا الله ناصرا، وهاديا، ومعينا، فنومه، وأكله، ووجده، وكلامه ضرورة وهو يروض نفسه وينصحها، ولا يحببها إلى هواها، وما تتلذذ به، ويأنس بالخلوة من الله، ويرضى بقضاء الله، ويختار أمر الله، ويقف على كل سبب يقربه من الله، فهو مخلص على الدوام، صادق على الاستمرار، وعندما يصل المريد إلى هذه الدرجة يحبه الله ويقربه فهو إذن «مراد» لله، قريب من رحمة الله، ولطف الله، تخلع عليه أنواع الخير والطمأنينة» (٢).

فالمريد إذا سكنت حركاته الشهوانية صار قلب خزانة الله، فهو مريد مبتدى في أول الطريق، مراد لله في نهايته، فلقد جاهد كمريد. ثم هو كمراد ألقى الله في قلبه السكينة والطمأنينة.

وعلى ذلك: «يختلف مراد الله فى العبيد من أهل معرفته. فبعضهم ينبعث بإرادة داخلية، حستى يصل بعد بجسهد كسبير، وبعضهم يرادون للوصول ابتداء، فتبعثهم بهجة الوصول إلى العمل، فيكون عليهم يسيرا» (٣).

<sup>(</sup>١) الإمام القشيرى «الرسالة القشيرية» جـ ٢ ص ٤٣٨.

<sup>(</sup>۲) الدكتور حسن محمد الشرقاوى «ألفاظ الصوفية ومعانيها»ص٢٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور عبد الفتاح بركة «في التصوف والأخلاق» ص١١١.

وإذا كنا قد عرفنا أن «المريد» عند الحكيم الترمذى، من يسلك الطريق الحق بصدق. فإن الحكيم يضع للمريد المحقق ثلاث علامات تدل عليه، وترشد السالكين إلى التصحيح، وتهدى السائرين إلى النور. قال الحكيم الترمذى: «فالمريد المحقق له ثلاث علامات»:

- ـ أنه لا يجزع من الذل والبلية.
  - ـ ولايغترب النعمة والعطية.
- ـ ولا يفارق قلبه خوف البعد والقطيعة»(١).

ومما لا ريب فيه أن هذه العلامات التي وضعها الحكيم الترمذي للمريد المحقق تمنح السالك انتقالا وتحولا في خط الحياة وطبيعة السلوك. لأنها تعد علامات مضيئة على الطريق، تحدث في الأعماق تغيرا نفسيا، يجعل المريد راضيا عن الله على كل حال، غير راض عن نفسه. وإذا كان من علامات المريد عند الحكيم التسرمذي - «أنه لا يجزع من الذل والبلية» فإن الحكيم قد عايش هذه العلامة، حيث تواترت عليه الغموم، ووجد في ذلك سبيلا إلى تذليل نفسه، من طريق الذلة، مثل ركوب الحمار في السوق، والمشي حافيا في الطريق، ولبس الثياب الدون، وحمل شيء مما يحمله العبيد والفقراء. واشتد ذلك عليه (٢).

أما العلامة التي يقول فيها الحكيم «ولا يغتر المريد بالنعمة والعطية» فمعنى هذا أن يتفقد كل حال، وكل أمر للنفس فيه فرح واستبشار من نعمة أو وجود لذة أو أنس بشيء، فيسقطعه عنها، وأنه كما هويت النفس شيئا أعطاها فرحت به، فينبغى له أن يمنعها ولو شربة من ماء بارد تريد أن تشربها» (٣).

وأما العلامة التى يذكرها الحكيم الترمذى بقوله: «ولا يفارق قلبه المريد خوف البعد والقطيعة» (٤) فإنها تجعل المريد يهرب من سخط الله تعالى ومن كل ما يبعده عن الله تعالى.

وبهذا يكون الحكيم الترمذي قد وضع المريد أمام طريق تربوي توجيهي يأخذ بالسالك إلى الصواب.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) انظر الحكيم الترمذي البدو شأن أبي عبد الله، ص١٨ من كتاب اختم الأولياه،.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (أسرار مجاهدة النفس) ص١٧٦، ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) انظر الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص ٧٤.

### وسائل السلوك

لقد بلغ من اهتمام الحكيم الترمذي بالسالكين أن جعل لهم وسائل جاءت في كتاب أسماه «منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله » وفي هذا الكتاب يستعرض الحكيم التزمذي منازل العباد والتي هي وسائل في طريق وصولها إلى الله. ويقدم وصفا لأهل كل منزلة من هذه المنازل، مستشهدا على ما يقول القرآن الكريم والسنة النبوية. ومن عادة الحكيم أن يدلف إلى ما يريد بمقدمة قصيرة يذكر فيها الهدف من الكتاب والداعى إليه، وأهم محتوياته. ولقد جاء قوله في مقدمة كتاب « المنازل» «فإنكم سألتموني عن وصف منازل العباد من هذا الدين وأن أذكر لكم على كل منزلة منها من طريق الكتاب المنزل ما يكون شاهدا على وصفي ١١١١ ويفهم من العبارة المذكورة التي جاءت في مقدمة المنازل أن هناك سؤالا كان موجها إلى الحكيم الترمذي. وقد يكون هذا السؤال موجها إليه من جماعة قد يكونون تلاميذ. وقد يكونون أصدقاء يتباحثون معه. وقد يكونون مناظرين يسألونه الدليل على منا يدعو إليه. وقد يكون الأمر على غير هذا كله، وأنه ليس هناك سائل مباشر، وإنما شعر أن عرض مثل هذه الآراء على الناس يحتاج إلى بسط وسند من كتاب الله وسنة رسوله. وربما لم يكن هناك داع أصلا من هذه الدواعى. وإنما هي سنة المؤلفين وسنتهم في ذلك العصر، وجدوا فيها وسيلة لعرض أفكارهم على الناس، ودعوتهم إلى مناقشتها والأخذ بها أو الرد عليها»<sup>(۲)</sup>.

والحكيم الترمذى فى منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله بدأ بعرض الوسائل، ووصف أهلها، والمستحقين لها بحسب تحقق هذه الأوصاف للانخراط فى المنزلة التى تؤهل لها. وبعد أن عرض الحكيم ذلك. أتى بالدليل على كل منزلة من القرآن الكريم والخبر المأثور. ويقينا أن الحكيم الترمذى كان يرمى إلى تأييد ما يراه، ويدعو إليه من الآراء بالكتاب والسنة، ويرد بطريق غير مباشر على هؤلاء الذهن يتهمونه ويتهمون غيره من شيوخ الصوفية بالخروج على ما جاء به الكتاب الدسول «يقيم الحكيم ما جاء به الكتاب وفى نوادر الأصول فى معرفة أحاديث الرسول «يقيم الحكيم ما جاء به الكتاب "".

<sup>(1)</sup> انظر الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٣٥ تحقيق الدكتور الجيوشي.

<sup>(</sup>۲) انظر الدكتور الجيوشى «مقدمة كتاب منازل العباد من العبادة» ص٣١.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق ص٣٠.

الترمذى الأصل الثالث والثلاثين والمائة تحت عنوان: «فيما يعلم به منزلة العبد عند الله تعالى»(١) ويسوق حديثا جاء عن جابر رضى الله عنه حيث قال: خرج علينا رسول الله على فقال: «أيها الناس من كان يحب أن يعلم منزلته عند الله، فلينظر كيف منزلة الله عنده، فإن الله عز وجل ينزل العبد منه حيث أنزله من نفسه، ،إن لله سرايا من الملائكة تحل وتقف على مجالس الذكر فأغدوا وروحوا في ذكر الله في الأرض ألا فارتعوا في رياض الجنة. قالوا: وأين رياض الجنة يا رسول الله؟ قال: مجالس الذكر، فاغدوا ورحوا في ذكر الله واذكروه بأنفسكم»(٢).

يقول الحكيم الـترمذى بعـد أن استند على هذا الحديث: «فـمنزلة الله عند العبد إنما هو على قلبه على قدر معرفته إياه وعلمه به وهيبته منه وإجلاله وتعظيمه له وخشـيته وحيـاته منه ، والخوف من عقـابه، والرجل عند ذكره وإقامة الحسرمة لأمره ونهيـه، ورؤية تدبيره، والوقوف عند أحكامه بـطيب النفس والتسليم له بدنا

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول في معرفة أحاديث الرسول، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) ـ جابر بن عبد الله هو ابن عمرو بن حرام أبو عـبد الله. ويقال: أبو محمد السلمى الانصارى، له صحبة. روى عنه سعيد بن المسيب وأبو سلمة وعطاء ومحمد بن المنكدر وغيرهم.

<sup>-</sup>الاستيعاب ١/٢١٠, ٢١٩. - أسد الغابة ١/٥٠٣.

الجرح والتعديل ١/ ٤٩٢ - الإصابة ١/ ٤٣٤.

<sup>-</sup> الطبقات الكبرى ٣/ ٥٦١ . - شذرات الذهب ١/ ٨٤.

العبر ١/١٤، ٨٩.
 العبر ١/١٤، ٨٩.

<sup>-</sup> التاج الكبير ٢/ ٢٧.

<sup>-</sup> والحاكم في المستدرك: كتاب الدعاء «باب من يحب أن يعلم منزلته عند الله ١/ ٤٩٤, ٤٩٥»

وقال الحاكم: صحيح الإسناد ولم يوافقه الذهبي وقال: ضعيف فيه عمرو بن عبد الله مولى عفرة.

<sup>-</sup> والبيهقي في شعب الإيمان ص ٣٢١ من رواية جابر.

<sup>-</sup> وذكره ابن حجر فى الفتح كتــاب «الدعوات» باب فضل ذكر الله عز وجل ٢١٢/١١. عن جابر ابن أبى يعلى.

<sup>-</sup> المنذرى فى الترغيب والترهيب. كتاب الذكر والدعاء باب أن الله ينزل العبد من حيث أنزله من نفسه ٢/ ٥٠٥. وقال: رواه ابن أبى الدنيا وأبو يعلى والبزار والطبرانى والحاكم والبيهقى، وقال الحاكم صحيح الإسناد. وتعقب بقوله: قال المحلى رضى الله عنه: فمن أسانيدهم عمرو مولى عفرة وبقية أسانيدهم ثقات مشهورون يحتج بهم والحديث حسن والله أعلم.

ـ والهيثمى فى مجمع الزوائد. كتاب «الأذكار» باب ما جاء فى مجالس الذكر ١/ ٧٧ وقال: رواه أبو يعلى والبزار والطبرانى فى الأوسط وفيه عبـد الله مولى عفرة وقد وثقـه غير واحد، وضـعفه جماعة وبقية رجالهم رجال الصحيح.

وقلبا وروحا ومراقبة لتدبيره في أموره، ولزوم ذكره والنهوض بأثقبال نعمه وإحسانه، وترك مشيئته، وحسن الظن في كل مانابه. والناس في هذه الأشياء يتفاضلون. فمنازلهم عند ربهم على قدر حظوظهم منها (١).

#### التوبة

«التاء. والواو. والباء» كلمة واحدة، تدل على الرجوع، يقال: تاب عن ذنبه أى رجع عنه (٢). وتاب الله عليه: وفقه للتوبة، أو رجع عنه من التشديد إلى التخفيف أو رجع عليه بفضله وقبوله (٣). والتوبة بتحليلها الواقعى هى انتقال وتحول فى خط الحياة، وطبيعة السلوك، لأنها نتاج تغير نفسى وفكرى يحدث فى أعماق الإنسان. والحكيم الترمذى يحرى أن التوبة من باب رحمة الله بعباده والامتنان عليهم.

ونجد هذا واضحا في قوله: "إن لله عبادا نظر إليهم بالرحمة، فمن عليهم بالتوبة، وفتح أبصار قلوبهم ويستند الحكيم الترمذى فيما ذهب إليه بقوله تعالى: "وَإِذَا جَاءَكَ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلامٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُكُمْ عَلَىٰ نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ٤٠٠ [الأنعام]. فوعد المغفرة والرحمة (٤) إذن "المن» بالتوبة - عند الحكيم الترمذى - من باب "الرحمة» وهؤلاء والرحمة أذن "المن» بالتوبة: "تمثل قسبح المعاصى في صدورهم حستى نظروا إلى الذين من الله عليهم بالتوبة: "تمثل قسبح المعاصى في صدورهم حستى نظروا إلى سوء ما عاملوا الله به، وانكشفت لهم العاقبة عن مسكن العاصين فبادروا بالنزوع عنها، فقوى الله عزمهم، وأيدهم بتوفيقه، فكلما نزعوا عن معصية صقلوا قلوبهم عن نكتة تلك المعصية وسوادها» (٥).

ويستند الحكيم الترمذي في ذلك إلى قوله ﷺ (٦): إذا أذنب العبد نكت في

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول في أحاديث الرسول» ص١٦٧.

<sup>(</sup>٢) انظر معجم مقاييس العة مادة «توب».

<sup>(</sup>٣) راجع الفيروز آبادي فبصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز؛ جـ ٢ ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «منازل العباء من العباد» ص٥٦.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ص٣٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق ص٥٧.

وانظر الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنه» ص١٧٧.

قلبه نكتة سوداء فإن عاد نكتت أخرى فإن تاب ونزع صقل قلبه (۱) ثم قرأ: ﴿كُلاً بَلُ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَا كَانُوا يَكْسِسبُسونَ ١٠٠ كَسلاً إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَسئِدُ لِمَحْجُوبُونَ ١٠٠ كُسلاً إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَسئِدُ لَمَحْجُوبُونَ ١٠٠ ﴿ المَطْفَفِينَ ] فإذا تاب صقل القلب وأضاء. فإذا لاقته الموعظة لاقت قلبا مصقولا (٢٠) يستنير ويشرق النور من قلبه في صدره فلا يحبجب عنه قلبه فيصير كهيئة ما روى في الحديث: «اعبد الله كأنك تراه وليس تراه» (٢٠).

ويستند الحكيم فى توفيق الله وتأييده لهولاء الذين بادروا بالنزوع عن المعاصى على قوله تعالى: ﴿وَعَلَى الثَّلاثَةِ الَّذِينَ خُلِفُوا حَتَّىٰ إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ وَظُنُوا أَن لاَ مَلْجَأَ مِنَ اللّهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللّهِ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ اللهِ عَلَيْهِمْ السَّهِ إِلاَّ إِللهِ إِلاَّ إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ اللهِ إِلاَّ إِللهِ الرَّحِيمُ اللهِ اللهِ الرَّحِيمُ اللهُ المَّوْبَةِ ].

وأنت ترى مما ذكره الحكيم الترمذى واستدل به أن التوبة تعبر عن حب الله لعباده وكمال صفات العفو والرحمة لديه سبحانه وتعالى. وهي تعبر عن استمرار فيونمات اللطف والخير وشمولها لمسيرة الإنسان، ليندمج في طريق الخير، بعيدا عن الانحراف والتيه.

والحكيم الترمذى ـ كما قد وضح أمامنا ـ يذهب إلى أن التوبة منة من الله يمن بها على من يشاء من عباده.

<sup>(</sup>۱) اخرجه ابن مــاجه في سننه، كتــاب «الزهد» باب «ذكر الذنوب» جــ۲ ص١٤١٨ عن أبي هريرة حديث رقم ٤٢٤٤ ط عيسي البابي الحلبي.

<sup>-</sup> واخرجه الترمذي في سننه تفسير سورة (ويل للمطففين) جــ صـ ١٥٤.

<sup>-</sup> وأخرجه الإمام أحمد في مسنده جـ٢ ص٢٧٩ط بيروت.

<sup>-</sup> وجاء ذكره في تحفة الأحوذي تفسير سورة اويل للمطففين» جـ٩ ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص١٧٧.

<sup>(</sup>٣) – الحديث رواه الحكيم بالمعنى «منازل العباد من العبادة ص٥٩، وهو جزء من حديث متفق عليه عندما سئل النبى ﷺ عن الإحسان فقال: «أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك» وعبارة «وليس تراه» التى ذكرها الحكيم لا تعرف فى بقية كتب السنة.

<sup>-</sup> والحديث أخرجه البخارى فى صحيحه كتــاب التفسير باب (إن الله عنده علم الساعة) تفسير سورة لقمان جـ٨ ص١٣٥ عن أبى هريرة ط المطبعة السلفية.

وأخرجه مسلم فى صحيحه كتـاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدرة الله سبحانه وتعالى. عن أبى هريرة جـ١ ص٣٩ ط عيسى البابى الحلبي. =

ولكن لنا ههنا أن نتساءل؟ إذا كان الحكيم يرى أن التوبة من باب «المنة» فكيف تكون التوبة مقاما أو منزلة والمقامات كما يقول القشيرى «مكاسب» والأحوال مواهب؟ (١) فهل يغنى هذا أن الحكيم الترمذي لا يرى تلك التفرقة بين الأحوال والمقامات من حيث إن الأحوال مواهب والمقامات مكاسب؟.

- يبدو لنا أن الصوفية حينما يقولون بأن المقامات مكاسب فليس معنى ذلك المغاء «المنة الإلهية» في هذه الحالة إلغاء تاما بل معناه أن الجهد المبذول من السالك تحنه المنة بدءا وانتهاء . فالتجربة الصوفية أو السلوك الصوفي يتحقق ويظهر في مجال المجهود الإنساني والرياضة والمجاهدة، ومجال المنة أي العطاء الإلهي الفائق «فهو إلهي من حيث مبدئه الفاعل، وإنساني من حيث مظهره القابل»(٢).

- كذلك يضاف إلى ما سبق أن كون «التوبة» منة، لا ينفى أن للعبد جهدا بشكل ما في تقبل هذه المنة أو في استقباله لهذه المنة.

- ولا بد لنا هنا من أن نفرق بين أشكال من المنازل والمقامات. حيث إن هناك منازل ومقامات عند الحكيم الترمذى تقوم على الجهد المبذول كمنزلة الزهد في الدنيا، ومنزلة عداوة السنفس. وهناك منازل ومقامات تقوم على الجهد المبذول الذي تحفه المنة بعين الرحمة، وعين اللطف وعين الإجلال كمنزلة قطع الهوى، ومنزلة الخشية، ومنزلة القربة.

ومما يلحظ بوضوح أن محى الدين بن عربى يلتقى مع الحكيم الترمذى فيما ذهب إليه من أن منزلة التوبة تقوم على الجهد المبذول والمنة.

يقول ابن عربى فى قوله تعالى: ﴿ ثُمْ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا (١٠٠٠) [التوبة]. فهذه الأولى توبة امتنان، فإذا تاب عليهم بالمغفرة بعد توبتهم كانت هذه الستوبة الإلهية جزاء، لا يتخلص الامتنان الإلهى فيها إلا على بعد وهو أن يرجع العبد فى توبته إلى التوبة الأولى الإلهية التى جعلته أن يتوب، وتوبة امتنان أيسر من توبة الجزاء.

<sup>=</sup> و أخرجه الترمذى فلى سننه كتاب الإيمان. باب ما جاء فى وصف جبريل للنبى (الإيمان والإسلام) جـ٥ ص٦ عن عمر بن الخطاب ط مصطفى الحلبى.

<sup>-</sup> وأخرجه أبو داود في سننه كتاب السنة باب في القدر عن عبد الله بن عمر جـ٢ ص٥٢٦.

<sup>-</sup> وأخرجه ابن ماجه في سننه كتاب المقدمة باب في الإيمان جـ١ ص٢٥ عن أبي هريرة ط عيسي الحلبي.

<sup>(</sup>۱) انظر القشيرى «الرسالة القشيرية» جـ ۱ ص ٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفى» ص٦٨٥.

وهى توبة الجواد الواهب المحسان الذى يعطى لينعم لا لعلة موجبة عقلا وشرعا»(١) إذن التوبة الأولى من الله ابتداء يهب بها للعبد العمل على استغفاره حتى يصل بهذا العمل إلى التوبة الثانية التي استحقها على عمله»(٢).

ويذكر الهجويرى أن أبا حفص الحداد قال<sup>(٣)</sup>: «ليس للعبد في التوبة شيء. لأن التوبة إليه لا منه» وبهذا القول لا تكون التوبة من كسب العبد لأنها موهبة من مواهب الحق سبحانه وتعالى. وهذا القول يتعلق بمذهب «الجنيد»(٤).

ولعلنا نفهم من وراء ذلك أن كشيرا من السالكين يذكرون أن التوبة منة من الله تعالى ابتداء. فلو انفتحت أبعاد النفس على هذه الآفاق الرحبة، واستوعبت العقول ما تحمل كلمة التوحيد من معان وصفات تختص بها الذات الإلهية، وعاشت في ظلال أسعتها، وانسياب أنوارها. لأدرك الإنسان أنه يعيش في ظل آثار هذه الصفات، وأنها حقائق تتجلى في عالم الوجود، وأنها ذات صلة بكيان الإنسان ووجوده. ولأدرك أن لكل صفة ربانية منجلية فيوضات تسد ثغرة في نفس الإنسان، وتجسد أملا في حياته؛ لذا فإن السعادة ستغمره، وسيشعر بمعنى الوجود كاملا لو أنه عاش يستوحى فيوضاتها، ويملأ ثغرات نفسه من آثارها «وعند الحكيم الترمذي لا يستحق العباد منزلة التائبين إلا:

- إذا استحكموا باب التوبة بنزوعهم عن جميع المعاصى التي كانوا عليها مقيمين.
  - وتداركوا ما سلف منهم في الأيام الخالية.
- وتتبعوا بالإصلاح على استفراغ مجهودهم وحسب طاقاتهم، برد المظالم وتحللها من أربابها.

<sup>(</sup>١) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٤ ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفي» ص٢١٠١.

<sup>(</sup>٣) هو أبو حفص عمرو بن سلمه. وهو من أهل قرية يقال لها (كوردا باذ) على باب مدينة نيسابور إذا خرجت إلى بخارى. كان أحد الأئمة والسادة، توفى سنة سبعين ومائتين، وقيل سنة سبع وستين ومائتين (انظر السلمى طبقات الصوفية ص ٢٧ ط كتاب الشعب سنة ١٣٨٠هـ تحقيق الدكتور احمد الشرباصى).

<sup>(</sup>٤) الجنيد هو أبو القاسم الجنيد بن محمد الخراز. وكنان أبوه يبيع الزجاج؛ فلذلك كنان يقال له «القواريرى» أصله من «نهاوند» من بلاد الجبل. ومولده ومنشؤه بالعراق. وكان فقيها تفقه على أبى ثور، وكان يفتى فى حلقته وصحب السرى السقطى والحارث المحاسبى ومحمد بن القصاب البغدادى وغيرهم. وهو من الأثمة الكبار توفى سنة سبع وتسعين وماثتين.

<sup>«</sup>انظر السلمي طبقات الصوفية ص٣٦ وراجع الهوبري كشف المحجوب ج٢ ص ٩٥٤١.

- وتلافوا ما فرطوا فيه من المفروضات بالإعادة والإتمام لها.

حتى إذا بلغوا إلى المبلغ الذى لايحيك فى صدورهم شئ من الماضى ولا من الذى هم عليه مقيمون. من أن يكونوا قد خرجوا إلى من حقوقه التى أوجب عليهم، وألزمهم حسب وسعهم. فعندها استوجبوا اسم التائبين واسم المتقين. وهو ادنى منازل المريدين الله، والسائرين إليهه(١).

وليس هذا الفهم الذي يشير إلى أن السالكين إذا بلغوا مبلغا يخرجون فيه إلى الله يستوجبون اسم التائبين. ليس هذا الفهم الذي ذكره لنا الحكيم الترمذي مفروضا على الإسلام أو غريبا عنه بل هو روح الإسلام. فنظرة الحكيم الترمذي تنطلق من الإسلام حيث يقرر أن للعباد حقا على الله كتبه الله على نفسه إذا عبدوه ولم يشركوا به أن يدخلهم الجنة. قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُوالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتُلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التُورَاة وَالإنجيلِ وَالْقُرآنِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّه فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ الذي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ وَالإنجيلِ وَالْقُرآنِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّه فَاسْتَبْشُرُوا بِبَيْعِكُمُ الذي بَايَعْتُم بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الله عَلَى العباد أن يعبدوه ولا الْعَظِيمُ (١١١) [التوبة] وقال رسول الله عَلَى الله عن وجل إلا يعذب من لايشرك به شيئاه (٢).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٣٧.

<sup>(</sup>۲) - أخرجه البخارى فى صحيحه كتاب اللباب باب «إرداف الرجل خلف الرجل» جـ١ ص٣٩٧ - (٢) - أخرجه عن معاذ بن جبل ط السلفيه.

<sup>-</sup> وأخرجه البخارى فى صحيحه كتاب الرقاق باب «من جاهد نفسه فى طاعة الله» جـ ١ ص ٣٣٧ عن معاذ بن جبل

<sup>-</sup> وأخرجه البخارى كــتاب التوحيد باب «ما جاء في دعاء النبي ( أمتــه إلى توحيد الله تبارك وتعالى عن معاذ بن جبل جــ١٣ ص ٣٤٧ الطبعة السلفيه.

<sup>-</sup> وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه «كتاب الإيمان» باب «الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعا» جـ ال ص٥٨ .

<sup>-</sup> وأخرجه الترمذي في سننه كتاب الإيمان باب الما جاء في افتراق هذه الأمة؛ جـ٥ ص٢٦، ٢٧ عن معاذ بن جبل وقال أبو عيسى حسن صيحيح.

<sup>-</sup> وأخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد «باب ما يرجى من رحمه الله يوم القسامة» جـ٢ ص ١٤٣٦،١٤٣٥ عن معاذ بن جبل.

<sup>-</sup> وأخرجه الإمام أحمد في سنده ج٣ ص ٢٦١،٢٦٠ عن معاذ بن جبل ط بيروت .

وهؤلاء الذين يستحقون اسم «التاثبين» واسم «المتقين» عند الحكيم الترمذى تكون قلوبهم مصعفية إلى الأمر والزاجر. كلما أمروا اثتمروا وكلما زجروا انزجروا (١).

ويفسس الحكيم الترمذي «الآمر والزاجر» الذي تصغى إليه قلوب التاثبين والمتقين بأنه: «واعظ الله في قلب كل مؤمن»(٢).

يقول الحكيم الترمذى: وبهذا جاءنا الخبر عن رسول الله على وهو الشاهد الصدق من الله. ألا تسمع إلى ما أوما إليه رسول الله على حيث أتاه السائل عن البر والإثم فقال: «البر ما اطمأن إليه القلب، والإثم ما حاك في صدرك وتردد» (٣).

ولا يفوت الباحثين: أن يعرفوا أن التائبين الذين استحقوا اسم «التائبين» عند الحكيم الترمذى، هم من كانت توبتهم «مقبولة». فلا يدخل فى الاستحقاق إلا من قبلت توبته؛ لأن التوبة عند الحكيم الترمذى - على ثلاثة أوجه: توبة مقبولة، وموقوفة، ومردودة. فعلامة المقبولة حلاوة الطاعة وأهلها، ووحشة الذنوب وأهلها. وأما الموقوفة فعلامتها ألا يجد حلاوة الطاعة بل يجد ألم الطاعة. وأما علامة المردودة فالعجب والكبر»(٤).

ولعلنا نفهم من علامات التوبة المقبولة:

- حلاوة الطاعة وأهلها.
- ووحشة الذنوب وأهلها.

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٨.

<sup>(</sup>٣) – أخرجه مسلم في كتاب ﴿ البر والصلة والأدب؛ ٥ تفسير البر والإثم ٤/ ١٩٨٠حديث رقم٥١.

<sup>-</sup> وأخرجه الترمذي في كتباب «الزهد» ٥٢ باب «ما جاء في البر والإثم ٤/ ٥٩٧ حديث رقم ٢٣٨٩ وقال هذا حديث حسن صحيح.

<sup>-</sup> وأخرجه الدارمي في كتاب «الرقائق» ٧٣ باب في البر والإثم ٢/ ٣٠ حديث رقم ٢٧٩٢.

<sup>-</sup> واخرجه الإمام أحمد في المسند ٤/ ١٩٨٢.

<sup>-</sup> والحاكم في المستدرك في كتاب «البيـوع» باب «البر حسن الخلق والاثم ما حاك في صدرك ٢ / ١٤ وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وعلق عليه الذهبي بقوله: صحيح

<sup>-</sup> وأخـرجه البـيهــقى فى (السنن الكبــرى) ١٩٢/١٠ فى كتــاب الشــهادات باب «مكارم الأخــلاق» وقال: أخرجه مسلم فى الصحيح.

وأخرجه البخارى في الأدب المفرد ص ١١١ حديث رقم ٢٩٥ باب حسن الخلق إذا فقهوا.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص ٤٣.

إن التوبة عند الحكيم الترمذى لا يكفى أن تكون مقبولة بطلب توبة الجوارح عن الذنوب. وإنما لابد من تنقية القلب تنقية كاملة مما ران عليه مما اكتسبه الإنسان من الآثام.

إن الحكيم الترمذي يكشف عن منهج ذوقي في السلوك له شأنه.

حيث يعبر عن ذلك الصراع الخفى بين الإقدم والإحبجام في أدق تعبير «حلاوة الطاعة ووحشة الذنوب».

ومن هنا نفهم أن منزلة التوبة عند الحكيم الترمذى من الناحية السلوكية تهتم اهتماما كبيسرا بالجانب النفسى في أعماق الإنسان؛ لأن التوبة تعبر بكل مظاهر تحققها عن موقف نفسى أخذ ينمو في داخل الإنسان، ويمتد إلى خارجه بشكل تصحيح سلوكي، ومواقف إنسانية مستقيمة في محاولة مخلصة لإعادة موازنة النفس إلى حالتها الطبيعية وتفجير ينابيع الخير في طرق النفس النامية باتجاه الغايات الإنسانية السليمة.

## الزهد في الدنيا

إن الزهد: أصل يدل على قلة الشيء. والزاهد قلت في عينه الدنيا والزهيد الشيء القليل (١). وكلمتا: «زهد» و «زهاد» أصبحتا علما على طائفة مع مطلع النصف الثاني من القرن الثاني للهجرة. وكان هؤلاء الرواد عمثلين بطائفتين يصورون الحياة الزاهدة في عصر الرسول ﷺ: طائفة الفقراء وطائفة أهل الصفة (٢).

ذكرت الدكتورة سعاد الحكيم مؤلفة «المعجم الصوفى» أن ابن عربى انفرد فى النظر إلى الزهد وتعظيمه، حيث جعله من بدايات الطريق<sup>(٣)</sup> واستندت إلى انصوص وردت عن ابن عربى. منها قوله: وهو «الزهد من المقامات المستصحبة للعبد»<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر معجم المقايس اللغة مادة (زهد) وراجع الحكيم الترمذي (نوادر الأصول ) ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتورة سعاد الحكيم «المعجم الصوفي » ص ٥٥٢، ٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) راجع المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٢ ص١٧٨.

وقد وجدنا أن القول بانفراد ابن عربى يجعل الزهد مقاما من مقامات السالكين فيه قصور حيث إن الحكيم الترمذى قد سبق ابن عربى فى ذلك. حيث جعل المنزلة الثانية من منازل العباد السالكين هى «منزلة الزهد فى الدنيا» (١) ومنزلة الزهد فى الدنيا تأتى عند الحكيم الترمذى بعد منزلة التوبة. يقول الحكيم: «إن لله عبادا قطعوا هذه العقبة فتخطوا إلى الزهد فى الدنيا لما استنارت قلوبهم بالتطهير من الذنوب» (٢).

فأنت ترى أن منزلة الزهد تلى منزلة التبوبة التى طهرت القلوب من الذنوب فياستنارت. وبعد ذلك يبدأ التائبون بالنظر إلى باطن الدنيا بأبصار قلوبهم، فيهجمون على دناءتها وعيوبها ومحاتف مهاويها، فيعافونها ويستقذرون ذكرها ويتجنبون أسبابها»(٣). فالزهد مرتبه قلبية.

والزاهدون - عند الحكيم - من قلت في أعينهم الدنيا بما فتح لهم من الغيب، فرأوا الآخرة ببصر قلوبهم. فاستقلوا هذه الدنيا، وتهاونوا بها وشخصوا ببصرهم إلى ضامن الرزق الذي ضمن لهم رزقهم، ووثقوا بضمانه (٤) فهم على ثقة من ربهم في شأن الرزق، فسكنت قلوبهم، وأمنت القوت (٥).

ويستدل الحكيم الترمذى فيما ذهب إليه بكثير من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية. والتى منها قوله تعالى لمحمد ﷺ: ﴿وَلا تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ (١٠٠٠) ﴿ [طه] فلا تتعد بنظرك إلى ما متعنا به أصنافا من الكافرين؛ لأن هذا المتاع زينة الحياة الدنيا وزخرفها، يمتحن الله به عباده في الدنيا، ويدخر الله لك في الآخرة ما هو خير وأبقى، من هذا المتاع (١٠).

227

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٣٩٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٣٩.

<sup>(</sup>٤) راجع الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص١٤٤.

<sup>(</sup>٥) راجع الحكيم الترمذي «آداب المريدين وبيان الكسب» ص١٧٧.

<sup>(</sup>٦) المجلس الأعلى للشئون الأسلامية «المنتخب من التفسير» ص ٤٧٠.

ومن الأدلة التي يستدل بها الحكيم الترمندي ما روى عنه ﷺ في قبوله: «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر»(١) فالمسجون نهمته الخروج(٢).

يقول الحكيم الترمذى: فالداران خلقت اللآدميين؛ فهذه دنيا وتلك آخرة. وسميت دنيا لأنها أدني إليك من تلك. وسميت في موضع آخر: أولى. فقال في تنزيله: ﴿وَإِنْ لَنَا لَلآخِرَةَ وَالأُولَىٰ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وفرائضه وتعدى في حدوده بهذه الدار. فمن ترك العبودة وذهب برقته فضيع ومتعة وزاد. واهلها مجتازون إلى تلك الدار. فمن ترك العبودة وذهب برقته فضيع أمر الله وفرائضه وتعدى في حدوده بهذه الجيوارح السبعة "بطنه ولسانه وفرجه، ويده، ورجله، وسمعه، وبصره. فقد هيأ له سبجنا مشحونا بغضبه وسخطه وناره وألوان العذاب. في إنما ذم من الدنيا كل شيء خيلا من طاعة الله عيز وجل، فإذا عضى الله تعالى بذلك الشيء ذهبا كان أو فضة أو مأكولا أو مشروبا أو ملبوسا.

ومما يستدل به الحكيم الترمذي ما ذكره عن رسول الله ﷺ أنه قال: «الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما آوي إليه»(٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مسلم في صحبحه كتاب «الزهد» جـ٤ ص٢٢٧٢ عن أبي هريرة ط عيسى البابي الحلبي. وأخرجه الترمذي في سننه. كتاب «الزهد» باب مـا جاء أن الدنيا سـجن المؤمن وجنة الكافر جـ٤ ص ٥٦٢ عن أبي هريرة ط مصطفى الحلبي. وقـال أبو عيسى هذا حـديث حسن صحبح وأخرجه ابن ماجه في سننه كتاب الزهد باب مثل الدنيا جـ٢ ص١٣٧٨ عن أبي هريرة. وأخرجه أحمد بن حنبل جـ١ ص٤٨٥، ٣٨٩، ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي امنازل العباد من العبادة، ص٠٤٠.

<sup>(</sup>٣)الحكيم الترمذي «آداب المريدين وبيان الكسب» ص٨٦.

<sup>(</sup>٤) انظر الحكيم الترمذي «آداب المريدين» ص٨٧ والحديث

<sup>-</sup> أخرجه الترمذى فى سننه كتاب «الزهد» باب «منة فى هوان الدنيا على الله عز وجل. ولفظه عن الترمذى «ألا إن الدنيا ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه وعالما أو متعلما وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب.

<sup>-</sup> وأخرجه ابن ماجه في سننه. كتباب «الزهد» باب مثل الدنيا ولفظه (إلا ذكر الله وما والاه وعالما ومتعلما على مناجه في سننه. كتباب «الزهد» باب مثل الدنيا ولفظه (إلا ذكر الله وما والاه وعالما ومتعلما على المنابع المنابع

<sup>-</sup> والبغوى في شرح السنة جـ١٤ ص ٣٣٠ من رواية لعبد الله بن ضمرة مرفوعا، وأخرى عن أبي هريرة. =

يقول الحكيم بعد أن استدل بالحديث السريف: يعنى الطاعات وجميع ما ابتغى به وجه الله تعالى من الأعمال. فهو الذى يأوى إلى ذكر الله عز وجل. فكم من درهم عصى الله تعالى به فتلك دنيا مذمومة غرته حلاوتها، فأمسكه للهمته حتى عصى الله فيه، وآخر ملكه لله، وأمسكه لله، حتى أنفقه في حق، فأطاع الله فيه، فتلك آخرته، عملها في دار الدنيا. وقال في تنزيله: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلاها مَذْمُوماً مَّدْحُوراً ﴿ وَمَن أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُوْمِن فَأُولَكَ كَانَ سَعْيَهُم مَسْكُوراً ( ) وَمَن أَرَادَ نهمته في الدنيا وما فيها وهو عَن الآخرة غافل، والمؤمن نيهمته الآخرة وما فيها (١).

وإذا تأملنا فيما جاء عن أبى سعيد الخراز في «الزهد» وجدنا أن الزهد عنده «نفى الرغبة في الدنيا عن القلب شيئا بعد شيء»(٢) وأن الزاهدين على معان شتى:

- فمنهم من زهد لفراغ القلب من الشغل وجعل همه كله في طاعة الله تعالى وذكره وخدمته، فكفاه الله عند ذلك.
- ومنهم من زهد لخفة الظهر وسرعة الممر على الصراط إذا حبّس اصحاب الأثقال للسؤال.

<sup>=-</sup> وابن عبد البر في كتابه «جامع بيان العلم وفضله» باب «الحث عملي طلب العلم وتعليمه» جـ ١ ص ٢٨، ٢٧.

<sup>-</sup> وأبو نعيم فــى الحلية جـ٣ ص١٥٧ من رواية جابــر وفي جـ٧ ص ٩٠ عن محمــد بن المنكدر عن جابر.

<sup>-</sup> وأورده السيوطى فى الجامع الصغير عن جابر بلفظ «الدنيا ملعـونة ملعون ما فيها إلا ما كان منها لله عز وجل».

وعن أبى هريرة بلفظ «الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه وعالما ومتعلما» جـ٢ ص١٧.

<sup>-</sup> والطبراني في الأوسط عن ابن مسعود ورمز له بالحسن.

<sup>-</sup> وقال المناوى: قسال الطبراني لم يسروه عن ثوبان عن عبده إلا أبسو المطرف المغيرة بسن مطرف. قال الهيثمي، ولم أر من ذكره، فيض القدير جـ٣ ص٥٥٠/٥٤٩.

<sup>-</sup> وأشار إليه المنذرى في الترغيب والترهيب كتاب العلم باب فضل العلم جدا ص ٩٨ وعزاه للترمذي وابن ماجه والبيهقي. وقال الترمذي حسن

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «آداب المريدين وبيان الكسب» ص۸۷.

 <sup>(</sup>٢) أبو سعيد الخراز «كتاب الصدق» ص٤٢ تقديم وتحقيق الدكتور عبد الحليم محمود.

- ومنهم من زهد رغبة في الجنة واشتياقا إليها، فسلى عن الدنيا وعن لذاتها حتى طال به الشوق إلى ثواب الله تعالى.
- وأعلى درجات الذين زهدوا في الدنيا. هم الذين وافقـوا الله تعالى في محبته فكانوا عبيدا عقلاء عن الله عز وجل(١).

فالزاهد عند الخراز: نفى الرغبة فى الدنيا، وأعلى درجات الذين زهدوا فى الدنيا هم الذين وافقوا الله سبحانه وتعالى فى محبته. وما جاء عن أبى سعيد الخراز قريب مما ذكره الحكيم الترمذى.

وإذا كان الزهد عند الحكيم الترمذى وأبى سعيد الخراز: الإقلال من شأن الدنيا ونفى الرغبة فيها فإن ابن عطاء الله السكندرى يوجب مقام الزهد عنده للزاهد أن يخرج من قلبه حب الدنيا وحسد أهلها على ما هم فيه. يقول ابن عطاء الله السكندرى: «كفى بك جهلا أن تحسد أهل الدنيا على ما أعطوا وتشغل قلبك عندهم فتكون أجهل منهم لأنهم اشتغلوا بما أعطوا واشتغلت أنت بما لم تعطه (٢).

وان الباحث يجد أن زهد السالكين عند الحكيم الترمذي يتجه نحو الإقلال من شأن الدنيا وعدم تعلق القلب بها.

وتلك نظرة حكيمة يعود بها الحكيم الترمذى إلى قوله تعالى: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنظَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاللَّهُ عِندَهُ حُسْنُ الْمَآبِ (1) قُلْ أَوُنَبِّتُكُم بِحَيْرٍ مِن فَلَا أَوُنَبِّتُكُم بِحَيْرٍ مِن فَلَكُمْ وَالْأَمْ عِندَهُ حُسْنُ الْمَآبِ (1) قُلْ أَوُنَبِّتُكُم بِحَيْرٍ مِن فَلِكُمْ (1) عمران].

يقول الحكيم بعد ذلك: فوصف الجنات مع الخلد فيها والأزواج المطهرة والرضوان، يزهدهم في هذه، ويقللها في أعينهم (٣).

ويذكر الحكيم الترمذي: أن من لم يفتح بصره في الآخرة، وعظم قدر الدنيا

<sup>(</sup>١) انظر أبو سعيد الخراز «الطريق إلى الله أو كتاب الصدق» ص٤٥،٤٥ بتصرف واختصار.

<sup>(</sup>٢) ابن عطاء الله السكندري اتاج العروس على هامش التنوير ، ص١١.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٥٩.

فى عينه، حتى وجد شيئا منها احتدت مخاليبه فيها، وعلق قلبه بها، ولم يستبن عند قلبه ضمان الرزق. وكلما ذكر الفقر أوجس فى نفسه خيفة فركن إلى ما فى يده، فهذا وإن جانب الدنيا ولبس المسوح وأكل الحشيش فليس بزاهد وإنما هو متزهده (۱).

فنظرة الحكيم - كما ترى - توجه إلى الظاهر والباطن، وترسم للسالكين طريق السلوك عند الوصول إلى المنزلة الثانية منزلة «النزهد في الدنيا» حيث يتوجه السالك في ترقيم إلى إفراغ القلب من التعلق بالدنيا، لينعم بالآخرة التي أبصرها ببصر قلبه حين فتح الله عليه. وحيث يرى السالك أن الدنيا قليلة بجانب ما في الآخرة من خير.

### عداوة النفس

النفس عند الحكيم الترمذى: «أرضى شهوانى. ميال إلى شهوة عقب شهوة، ومنية على أثر منية، لا تهدأ ولا تستقر، فأعمالها مختلفة لا يشبه بعضها بعضا، مرة عبودية، ومرة ربوبية، ومرة استسلام، ومرة تملك، ومرة عجز، ومرة اقتدار، فإذا ريضت النفس وذللت وأدبت انقادت»(٢).

ويذكر الهجويرى أن المتصوفة متفقون على أن النفس في حقيقتها منبع الشر وقاعدة السوء. وهم متفقون على أنها السبب في ظهور الأخلاق الدنيئة والأفعال المذمومة. وهذه على أنها قسمين أحدهما: المعاصى. والآخر أخلاق السوء. مثل الكبر، والحسد والبخل، والغضب، والحقد، وما يشبه هذا من المعانى المذمومة في الشرع والعقل، ويمكن دفع هذه الأوصاف عن النفس بالرياضة مثلما تدفع المعصية بالتوبة (٣).

والسالكون السطريق، والمريدون الله عز وجل الذين قطعموا عقبة الزهد فى الدنيا. لا بد وأن يواجهوا نفوسهم لأن للنفوس مسارب ومسالك قد تفسد على السالك وقته وحاله.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (نوادر الأصول) ص١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) الهجويري (كشف المحجوب) ج٢ ص٤٢٧.

يقول الحكيم الترمذى: «إن لله عبادا قطعوا هذه العقبة، ونصبوا العداوة الأنفسهم في ذات الله»(١).

ويذكر الحكيم أن المؤمن قد ابتلى بالنفس وأمانيها، وأعطيت النفس ولاية التكلف بالدخول في الصدر. والنفس معدنها في الجوف، وموضع القرب وهيجانها من الدم وقوة النجاسة فيمتلئ الجوف من ظلمة دخانها وحرارة نارها ثم تدخل في الصدر بوسوستها وأباطيل أمانيها ابتلاء من الله إياه حتى يستعين العبد بصدق افتقاره ودوام تضرعه لمولاه»(٢).

والنفس اسم جنس وجوهر بعضها أطيب من بعض وبعضها أخنبث من بعض وأشد ظلما وأكثر فجورا وهي النفس الأمارة. والنفس طابت بنور ظاهر الإسلام من خبث طاهر النفس وهي تزداد طيبا بصدق المجاهدة إذا قاربها توفيق الله تعالى (٣).

فمنزلة عداوة النفس - عند الحكيم الترمذى - تأتى بعد قطع منزلة «الزهد في الدنيا». والنفس لها خدعها ومكايدها وولعها بما ذم الله وزجر عنه. لا لها دعة، ولا حياء، ولا وقار، ولا طمأنينة، إنما هي كالبهيمة لا ترفع رأسها حتى تقضى نهمتها وحاجاتها من الدنيا<sup>(3)</sup>.

ويقول الحكيم الترمذى: إن الله سبحانه وتعالى أنبأنا في تنزيله شأن النفس نقال: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لأَمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّي (عَ) ﴾ [يوسف] ولم نجد في التنزيل خصلة مذمومة إلا وهي منسوبة إلى النفس. قوله: ﴿ بَلْ سَولَتْ لَكُمْ أَنفُسكُمْ أَفُسكُمْ أَفُسكُمْ أَفُسكُمْ الله أَمْراكَ ﴾ [يوسف]، ﴿ وَكَذَلِكَ سَولَتْ لِي نَفْسي (عَلَى) ﴾ [طه] وقال: ﴿ فَطَوّعَتْ لَهُ نَفْسهُ أَمْراكَ ﴾ [طه] وقال: ﴿ فَطَوّعَتْ لَهُ نَفْسهُ قَتْلُ أَخِيه ( عَنه أَنفُسكُمْ ( وَتَربُع مُنه وَ الله الله و اله

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي « منازل العباد من العبادة "ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحكيم «الفروق» ص٤٠.

<sup>(</sup>١٣) المصدر السابق ص٨٢.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٢.

٥١) المصدر السابق ص٦٣.

الخبر، فيروى عن رسول الله عَلَيْقُ أنه قال: «ليس عدوك الذي إن قتلك أدخلك الله به الجنه، وإن قتلت كان لك نورا ولكن أعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك»(١).

ومما يجدر أن نعنى به أن النفس عند الحكيم الترمذى: نفسان: نفس ظاهرة، ونفس باطنة. فأما الباطنة. فهى المذمومة. وأما الظاهرة فهى تابعة لمن قادها وغلب عليها واستولى<sup>(٢)</sup>.

يقول الحكيم ومن ذلك قوله تعالى فيما يحكى عن شهادة يوسف بالسوء فقال: ﴿وَمَا أُبَرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لأَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ( ﴿ يَوسف الوسف وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تُجَادِلُ عَن نَفْسِهَا ( ( ) ﴾ [النحل] فإنما تجادل النفس الظاهرة النفس الباطنة وقوله: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي ( ) ﴾ [طه] وقوله: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي ( ) ﴾ [المائدة] فهذه صفة النفس الباطنة ( ) .

أرأيت كيف كان الحكيم دقيقا في الكشف عن صفة النفس الباطنة. إنها كما يقول الحكيم «دار حرب» (٤) أما النفس الظاهرة فهي تابعة لمن غلب عليها واستولى. فإن غلب عليها الملك وهو النور والعقل كانت تابعة لهما. وإن غلبت عليها النفس الباطنة وانقادت لها فمن قوله: ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَملَتُ مِنْ خَيْرٍ عَليها النفس الباطنة وانقادت لها فمن قوله: ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَملَتُ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا (٣) ﴾ [آل عمران] لغلبة الملك عليها ﴿وَمَا عَملَتُ مِن سُوءٍ تَوَدُّلُوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ

<sup>(</sup>۱) ذكر النبهاني في كتابه الفتح الكبير ج٣ ص٦٠ - ٦١ عن أبي مالك الأشعرى بلفظ. ليس عدوك الذي إن قتلته كان لك نورا ،إن قتلك دخلت الجنة، ولكن أعدى عدوك ولدك الذي خرج من صلبك، ثم أعدى عدو لك مالك الذي ملكت فيه. وعنزاه إلى الطبراني. وقال حديث حسن.

وكذلك ذكره صاحب فيض القدير جـ ٥ ص ٣٦٧ عن أبي مالك الأشعــرى وقال حسن ولكن في شرحه قال ضعفه المنذري.

ورواه البيهقي في الزهد عن ابن عباس باسناد ضعيف وله شاهد من حديث أنس.

انظر جامع الأحاديث اللجامع الصغير وزوائده من الجامع الكبير ومن الجامع الأزهر.

انظر جـ٥ ص ٤٨٩ الحديث رقم ١٨٢٣٠ ذكر النص الذي عند الترمذي كاملا وأشار إلى أنه عند «العسكري في الأمثال عن سعد بن أبي هلال وسلام» وهو من زيارات الجامع الكبير.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٥ ٩. ب.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٩٥. ب.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص٣٨.

أمدًا بَعِيدًا وَيُحَذَرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴿ آلَ عَمَرَانَ ] وذلك أن هذه الباطنة هي نفس الشيطان ولها شأن (١). وإذا كان ذلك صفة النفس الظاهرة وصفة النفس الباطنة، فإن طريق أهل الإنابة شاق صعب السلوك.

ولذلك كان لابد للمريدين المالكين من اجتيار الطريق. ولا يتحقق ذلك تحققا تاما إلا بمواجهة المرء نفسه مواجهة حاسمة.

ولا شك أن الباحث في مذهب الحكيم المترمذي في «النفس» حيث إنها تابعة لمن غلب عليها واستولى. يجد أن مذهب الحكيم فيما ذهب إليه غير مذهب الملامتية (٢) حيث يتهمون النفس ويلومونها في كل ما يصدر منها من قول أو عمل أو يخطر لها من خاطر. وقد وقفوا من النفس موقف الاتهام والخصومة دائما. فلا يرون للنفس معصية إلا اعتبروها من شينها، ولا طاعة إلا شكوا في إخلاصها فيها، وتوجسوا خيفة من أمرها، والنفس في أصل طبيعتها في نظرهم محبولة على الجهل والمخالفة والرياء. فإساءة الظن بها طريق لكشف خباياها وإظهار

وهم يركزون تركيزا شديدا على معالجة النفس من عيوبها ورعوناتها واتهامها في كل شأن من شهونها فعلا أو تركا. ومحاولة التخلص من حضورها ومن شهودها حتى يصفو لهم حال الإخلاص هو الإساس الذي يمكن أن تزكوا به أعمالهم. ومثل هذا المنهج يقتضى منهم أن تكون معظم تعليماتهم متجهة إلى التضييق على النفس. وذلك عن طريق النهى المستمر، والمنع المستمر والاتهام المستمر. فتعاليمهم في جملتها بصيغة سلبية حيث يذكرون عيوب النفس ونقائصها للتخلص منها أكثر من ذكرهم الفضائل والكمالات التي ينبغي أن تتحلى بها.

(راجع الدكتبور عبد الفتياح بركة «خمس رسيائل للحكيم الترمذي» ص٢٨٣، ٢٨٣ مـجلة كلية أصول الدين بالقاهرة. العدد الأول ١٤٠١هـ).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص١٥. ب.

<sup>(</sup>٢) الملامتية: فسرقة صوفية ظهرت في القسرن الثالث الهجرى بمدينة نيسابور بخسراسان. أطلق عليها اسم الملامتية أو الملامية.

أسسها رجال من أصدق رجال الطرق فى ذلك القرن الذى امتاز فى تاريخ التصوف الإسلامى بالورع والتقوى الحقيقيين. كما استاز بقوة العاطفة الدينية وجهاد النفس العنيف ومحاربتها ومحاسبتها على كل ما فرط منها، وما يحتمل أن يفرط منها.

والملامتية: لا يرون لنفوسهم حظا على الإطلاق، ولا يطمئنون إليها عقيدة أو عملا ظنا منهم أن النفس شر محض، وأنها لايصدر عنها إلا ما وافق طبعها من رياء ورعونة. ولذلك وقفوا منها دائما موقف الاتهام والمخالفة. راجع الدكتور أبو العلا عفيفي «الملامتية والصوفية واهل الفتوة ص٣، ١٥، طالبابي الحلبي ١٣٦٤هـ.

نزعاتها (١). ولا شك أن هذا إغراق قد يبدو في نظر البعض مغالاة لا مبرر لها. كما يبدو الاستغراق فيه صارفا عن الاستشراف إلى آفاق أعلى وأوسع.

وعلى الرغم من اتفاق الحكيم الترمذى مع الملامية في نظرته المبدئية إلى النفس واتهامها، ومن كونه ذا مذهب في رياضتها وتأديبها إلا أن الحكيم لا يقبل نظرة الملامية التي تحصر المريد في هذا المنهج وحده، فتصرفه عن منهج آخر يتكامل معه (٢)؛ ولهذا يقول: «وجدنا العلم نوعين:

- نوع منهما العلم بالنفس ودواهيها وعيوبها.
  - ونوع منهما العلم بالله تعالى.

فإن اشتخل العبد بمعرفة العيوب بقى عمره فيها، وفى التخلص منها. وإن اشتخل بمعرفة العلم بالله كان ذلك دواءه. لأن علمه به يؤديه إلى حياة قلبه، وإزهاق نفسه، فإذا زهقت النفس بما ورد عليها من التجلى حى القلب بربه "(٣).

فالحكيم كما ترى يحذر من الاشتغال بالنوع الأول من العلم لأن الإنسان لو شغل بذلك العلم لقضى عمره كله فى هذه المحاولة دون أن يصل إلى ما يريد، ولم يتيسر له فرصة يتعرف فيها إلى الله. أما العلم بالله تعالى فإن فيه الدواء الناجع والسبيل القويمة إلى الفوز بالقرب من الله (٤).

وذلك أن النفوس مبناها \_ كما يقول الحكيم \_ على سبع: على الشهوة، والرغبة، والرهبة، والغضب، والشك، والشرك، والغفلة. فإذا حى القلب بالإيمان خرج من هذه السبع قلبا. وهى فى النفس بواقى، ثم تصير هذه السبع فى الصدر غطاء على القلب يتراءى فى كل أمر وعلى كل حال، ثم لا يزال العبد فى مزيد من ذلك ينور الله الإيمان فى قلبه. فبقدر ما يستنير فى صدره يذوب

<sup>(</sup>١) أنظر الدكتور أبو العلا عفيفي االملامتية والصوفية وأهل الفتوة، ص٥٨،٥٧.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور عبد الفتاح بركة «خمس رسائل للحكيم الترملذي» ص٢٨٤، ٢٨٣، مجلة كلية أصول الدين بالقاهرة المجلد الأول ١٤٠١هـ.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «كتاب إلى أبى عثمان سعيد النيسابورى» ص ٤٤ منبر الإسلام ع ٩ س ٤٠ تحقيق الدكتور الجيوشى.

 <sup>(</sup>٤) انظر الدكتور الجيوشي (كتاب إلى أبي عثمان) ص٤٢ منبر الإسلام عدد ٩ السنه ٤٠.

هذا الغطاء عن قلبه، وينكشف له عن حقائق الأمور، حتى يصير من أهل اليقين. فإذا أيقن تلاشت هذه النفس وذهبت، فصارت الرغبة إليه، والرهبة منه، والغضب له»(١).

ويذكر الحكيم الترمذى أن ابن آدم مطبوع على سبعة وهى: الغفلة، والشك، والشرك، والرغبة، والرهبة، والشهوة، والغضب. فهذه سبعة أخلاق. فإذا جاء نور الهداية حتى عرف ربه عز وجل ووحده، ذهبت الغفلة وذهب الشك والشيرك، فهيو يعلم ربه يقينا وينفى عنه الشرك وزال الشك عنه. ثم لما جاءت الشهوة فأظلم الصدر بدخانها ونيرانها ذهب ضوء عمله واستنارته وتحير في أمر ربه عز وجل. كالشك، وظهر شرك الأسباب. فكلما ازداد العبد معرفة وعلما بربه عز وجل واستنار قلبه وصدره انتقص من الغفلة. ومن هذه الخصال السبع كلها حتى يمتلئ صدره من عظمة الله عز وجل وجلاله. فعندما كشف الغطاء، وصار يقينا وزايله شرك الأسباب، وماتت الشهوة، وذهب الغضب، وذهبت الرغبة والرهبة فلا يرغب إلا إلى الله عز وجل، ولا يرهب إلا منه، ولا يغضب إلا في ذات الله عز وجل، ولا يشتغل بشهوة إلا بذكر الله عز وجل»(٢).

فالحكيم يشير إلى عناصر النفس السبع، وهي: الشهوة، والرغبة، والرهبة، والغضب، والشك، والشسرك والغفلة. ويجعل مقابل هذه العناصر نور الإيمان الذي يذهب هذه الحجب عن القلب. «فإذا غلب سلطان المعرفة ولذتها وحلاوتها، وسلطان العقل وزينته وبهجته. احتد الذهن، واستنار بالعلم، وانتشر وأشرق، وقوى القلب. فقام منتصبا متوجها بعين الفؤاد إلى الله تعالى، وجاء المدد والعطاء، وظهرت العنزيمة على ترك المعصية العارضة فإذا ظهرت العنزيمة وجد القلب قوة على زجر النفس، ورفض ما عزمت عليه. فانقمعت النفس وذابت، وسكن غليان الشهوة، وماتت اللذة، وسكنت العروق، (٣).

فالسالكون المريدون الدين وصلوا إلى منزلة عداوة النفس أمروا بمجاهدة النفس، وندبوا إلى طياضتها (٤٤). فراضوا أنفسهم وأدبوها، بمنعها الشهوات التي

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (رسالة الحكيم الترمذي إلى أبي عثمان؛ ص٤٤،٤٣ مجلة منبر الإسلام عدد ٩ السنة ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «حقيقة الأدمية» ص١٠٦

الحكيم الترمذي «الرياضة وأدب النفس» ص٨٦،٨٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «الرياضة وأدب النفس» ص٣٤،٤٤.

<sup>(</sup>٤) انظر الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٢.

أطلقت لهم، فلم يمكنوها من تلك الشهوات إلا ما لا بد منه، كهيئة المضطرحتى ذبلت النفس وطفئت حرارة تلك الشهوات، ثم زادوها منعاحتى ذبلت واسترخت. فكلما منعوها شهوة أتاهم الله على منعها نورا في القلب، فقوى القلب، وضعفت النفس، وحى القلب بالله جل تناؤه، وماتت النفس عن الشهوات، حتى امتلأ المقلب من الأنوار، وخلت النفس من الشهوات، فأشرق الصدر بتلك الأنوار فجلب على النفس خوفا وخشية وحياء، واستولى على النفس وقهرها. فالولايات على النفوس من القلوب بالإمرة التي أعطيت القلوب بما فيها من المعرفة (١).

فالحكيم الترمذى بشفافيته النفسية، ودقة فهمه للنفس الإنسانية كان من أبرز من تعرف إلى سمات المشخصية الإنسانية: «النواحي الخلفية، والعادات، والميل، وأساليب السلوك المكتسبة. لارتباط الخلق بأساليب السلوك»(٢).

ولقد كانت نظرة الحكيم الترمذي إلى منزلة عداوة النفس تقوم على أن الرذائل عيوب نفسية تحد من تكامل السلوك، وتسيء إلى سمات السالكين.

وقد نبه الحكيم إلى أن الأكياس هم الذين بعرفون مكر النفس، وخدعها، ومن شأن المقائم أن يراقب أحوال المنفس في هذا المكر الذي يعامل به فيلقى كل حال وكل شأن بمثلها من الكياسة، حتى يردعها عن وجهتها التي قصدت إليها (٣).

والنفس حين يحال بينها وبين تحقيق رغبتها ومشتهياتها تــــلك إلى تحقيقها كل وسيلة ممكنة. ولو عن طريق التلبيس على صاحبها.

- ـ فإذا منعت من شهوات المعاصى. لجأت إلى شهوات المباحات.
- ـ وإذا منعت من شهوات المباحات لجأت إلى شهوات الطاعات.
- وإذا منعت من شهوات الطاعات لجأت إلى ما في أنوار العطاء الإلهي تختلس منها نصيبا تشارك القلب فيه، فتفسد عليه أمره، وتنغص عليه تذبيره وهي تلجأ من أجل التوصل إلى ذلك. إلى حيل ماكرة تستدرج بها صاحبها لكي يتهاون في حراستها(٤).

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «الرياسة وأدب النفس» ص٥١٠.

<sup>(</sup>٢) الدكتور عامر النجار «التصوف انتفسى» ص٤١٧.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي المكر النفس» ص ١٠٤ تحقيق الدكتور عبد الفتاح بركة .

<sup>(</sup>٤) راءيع الدكتور عبد الفتاح بركة افي التصوف والاخلاق نصوص ودراسات، ص٩٣.

ولا يخفى أن شيخنا الحكيم كان عالما بالنفس، وفهم أمراضها وخباياها، عارفا بعللها وهواجسها؛ ولهذا لم يترك السالكين دون أن يكشف لهم عن أمراض النفس، وآفاتها.

ومن الإنصاف أن نذكر: أنه من الممكن اعتبار الحكيم الترمذى مؤسسا لعلم النفس الإسلامى. فقد استخداما الذات فى مجال الشعور استخداما دقيقا، كما لم يقنع بما يبدو ظاهرا من النفس. وإنما تعمق فى باطن النفس كما أدرك ظاهرها وظواهرها. ووصل إلى معرفة كوامنها وشهواتها.

وقد جاءت رسالة «مكر النفس» التى وضعها الحكيم الترمذى. تعرض قضايا النفس وخدعها، حين يحال بينها وبين تحقيق ما ترغب وتشتهى، كما تضع للمريدين فى سلوكهم إلى الله كيفية مواجهة حيل النفس وخداعها. ولأهمية ما جاء عن الحكيم فيما تأتى به النفس، سنتناول ذلك واحدة واحدة. يقول الحكيم الترمذى عن ما تأتى به النفس المريد:

١- فإذا أتته - المريد - من قبل النعمة. تريه سبوغها عليه، وأن الله قد فعل ذلك به، وخار له فيه. لقيها بالكياسة (١).

فالنفس حين يحال بينها وبين مشتهياتها قد تمكر وتتحايل على السالك بأن ما تم عليه من النعمة واتسع. علامة على علو منزلته ولا شك أن سبوغ النعمة قد يكون امتحانا واختبارا. وكان لابد للسالك من مواجهة هذه الحيلة. ولا يكون ذلك إلا بالكياسة التي تسد على النفس كل طريق.

٢- وإذا أتت من قبل المعونة: أن سعة الدنيا معونة على الدين. لـقيها بالكياسة (٢). وتلك كما ترى حيلة أخرى. بل من أشد الحيل دهاء حيث تحاول تصوير سعة الدنيا على أنها معونة على الآخرة وعبادة الله.

٣ـ وإذا أتته من قبل طيب النفس بالأحوال الملائمة له لقيها بأثقال الشكر المقرونة بكل حال تطيب بها نفسه (٣).

وتلك حيلة تألى للسالكين عندما يمنحهم الله سبحانه وتعالى تنزلاته وعطاياه. فتقوم النفس بتزين التمتع بهذه الأحوال. وما على المريد إلا أن يواجه ذلك بأثقال الشكر.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المسائل المكنونة، ص١٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٢٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ١٢٨.

٤- وإذا أتته من قبل الجاه والقدر والمنزلة. لقيها بأن الجاه جاه الآخرة والقدر والمنزلة حيث ينزلهم غدا في تلك العرصة من الأحوال(١).

وتلك حيلة تتحايل بها النفس على من اشتهر من المريدين. فتحاول أن تلهيه بتلك الشهرة، لتصرفه عن القدر والمنزلة في الآخرة. وعلى المريد أن يتنبه لمثل هذه الحيل المهلكة فيقابلها.

٥ ـ وإذا أتته من قبل النفس ودوام العافية. لقسيها بأحداث الزمان، وتحول العافية، حتى يلجأ إلى الله ولا يطمئن إلى ما دونه ولا يركن.

٦- وإذا أتته من قبل دول دنيوية. لقيها بأن الدولة دول بين الخلق ومتوارث،
 فإذا تمت هذه الدولة فكأن لم تكن. فولى الدولة يداولها بين عباده (٢).

٧\_ وإذا أتته من قبل جرى الأمور على محابه. لقيها: بأن المنهموم مستبد.

٨ـ وإذا أتته من قبل يسر الطاعات وعصمة المعاصى لقيها بخوف الزوال.

٩ـ وإذا أتته من قبل كثرة أعمال البر وتجنب أعمال البغــى فى الظاهر لقيها
 بأن الأمر ليس بكثرة الأعمال وتجنب السوء. الشأن فى صحة القلب.

١٠ وإذا أتته من قبل غزارة العلم وكياسة العمل. لقيها بتأكد الحجة.

١١- وإذا أتته من قبل صدق الأعمال. فيقول: لا أدرى أيقبل منى أم لا.

١٢ وإذا أتته ومن قبل العطايا، لقيها بالغرم (٣).

فالحكيم الترمذي يرتب مسائل ما يسمكن أن تأتي به النفس من مكر وحيل ترتيبا بتدرج مع حال المريد.

ومعنى هذا أن حيل النفس كثيرة ترتبط بالأحوال الدنيوية وغيرها.

وكان لابد من التصدى لهذه الحيل وذلك عن طريق الكياسة، وبالكياسة تصير القلوب محرزة الائتمار بما تأمر النفس، وتشير إليه. وتصير النفس معزولة عن إمرتها. وعندئذ ـ كما يقول الحكيم الترمذي ـ «يستوى القلب ملكا على

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٢٨.

 <sup>(</sup>٢) وذلك متابعة لقوله تعالى: ﴿وتلك الأيَّامُ نُدَاولُهَا بَيْنَ النَّاسِ ٢٠٠٠ [آل عمران].

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي ا المسائل المكنونة ص١٢٩،١٢٨.

سبريره، والروح ترجمهانه، والعقل وزيره. والأمر والنهى للملك. والراعى: الروح، والمدبر: العقل.

وقد كانت النفس من قبل ذلك في معدنها ملكا على القلب مطاعة فصارت بتوفيق الله للعبد مسلوبة المملكة، ساقطة المنزلة، مخيبة مقصاة، فنجوا من آفاتها وخرجوا من دواهيها براة سالمين (١).

ولا يخفى أن الذين أنعموا النظر فى رسالة «مكر النفس» الحكيم الترمذى، وتابعوا حيل النفس الستى ذكرها الحكيم. يجدون أن الذين واجهوا هذه الحيل بالكياسة، وتصدوا لها بالانتباه والنظر. هم أولئك الذين تمكنوا أن يلبسوا النفس ثوب المذلة، فورثوا بذلك حب الله مولاهم ومليكهم.

وما ورثوا ذلك حتى أوجب الله لهم محبته (٢) ويستدل الحكيم الترمذي على ذلك بقوله: «روينا عن رسول الله ﷺ أنه قال: «حبك الشيء يعمى ويصمُ»(٣).

فالدنيا ضد الآخرة، فمن أحب الدنيا أعماه وأصمه عن الآخرة، ومن أحب الآخرة أعماه وأصمه عن الدنيا، والنفس تضادرسها وتدعو إلى طاعتها. فمن

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة " ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) الحديث جاء في «منازل العباد من العبادة» ص٤٣.

<sup>-</sup> أخرجه أبو داود في سننه. كتاب الأدب باب في الهوى جـ٤ ص٣٣٤ من رواية أبي الدرداء.

<sup>-</sup> وأحمد في المسند من حديث أبي الدرداء ٥/١٩٤، ٦/ ٤٥٠.

<sup>-</sup> وذكره السيسوطى فى الجامع الصنغيسر وعزاه لأحسمد والبسخارى فى التساريخ وأبو داود عن أبى الدرداء، والخرائطى فى اعستلال القلوب عن أبى برزه وابن عسساكر فى التساريخ عن عبد اللسه بن أنيس، ورمز له بالحسن.

<sup>-</sup> وقال المناوى فى فسيض القدير ٣/ ٤٧٢ أخرجه احسمد والبخسارى فى التاريخ وأبو داود فى الأدب عن أبى الدرداء.

<sup>-</sup> وأشار الـشوكانى فــى الفوائد المجــموعة ص٢٥٥ إلى ذكــر ابن الجوزي والصــاغانى الحــديث فى الموضوعات، وهو فل سنن أبى 'داود بإسناد ضعيف فيه بقيه وابن أبى مريم.

وقال السخاوى فى (المقاصد الحسنة) ص٨١ رواه أبو داود، والعسكرى عن أبى الدرداء مرفوعا وموقسوفا والوقف أشبه. وفى سنده ابن أبسى مريم وهو ضعيف ورواه أحمد عن أبى الدرداء فوقفه. والدافع أكثر.

وقال السخاوى أيضا: لم ينفسرد به بقية، فقد تابعه أبو حيوة شسريح بن يزيد ومحمد بن حرب كما عند العسكرى، ويحى البابلى كما عند القضاعى فى مسنده وعصام بسن خالد، ومحمد بن مصعب كما عند أحمد فى مسنده.

أحب النفس أعماه وأصمه عن الله، ومن أحب الله أعماه وأصمه عن النفس. فوجدنا هذا ميزان الخلق، به يوزنون على درجاتهم محب النفس آيس عن كشف الغطاء، والوصول إليه لأنه عدوه. والمقبل على العدو معرض عن الله، ومحب الله دافع باله عن النفس، معرض عنها، مقبل على الله (۱).

وإذا كان الحكيم الترمذى يجعل من منازل القاصدين إلى الله (منزلة عداوة النفس) وينبه السالكين إلى مكائدها وخدعها. فإن المحاسبي يطلب من المريدين أن يعرفوا أنفسهم. «فاعرف نفسك فإنك لم ترد خيرا قط مهما قل إلا وهي تنازعك إلى خلافه، ولا عرض لك شر قط إلا كانت هي الداعية إليه، ولا ضيعت خيرا قط إلا لهواها ولا ركبت مكروها قط إلا لمحبتها. فحق عليه حذرها لأنها لا تفتر عن الراحة إلى الدنيا والغفلة عن الآخرة» (١).

وإذا كان المحاسبي يطلب من المريد أن يعرف نفسه. فإن ابن عطاء الله السكندري يقول للمريد: «إذا التبس عليك أمران فانظر أثقلهما على النفس فاتبعه فإنه لا يثقل عليها إلا ما كان حقا»(٣).

وهذا ميزان صحيح باعتبار غالب الأنفس لأنها مجبولة على الجهل والشره. فشأنها أبدا إنما هو طلب الحظوظ والفرار من الحقوق.

وحظ النفس في المعسمية ظاهر جلى وحظها في الطاعة باطن خفي. فإذا وجد المريد من نفسه ميلا وخفة عند بعض الأعمال دون البعض اتهمها وترك ما مالت إليه وخف عليها، وعمل بما استثقله (٤).

ولا يكتفى ابن عطاء الله السكندرى ببيان هذا الميزان الدقيق الذى يكشف عن النفس فى وضوح. فتراه يجعل: "إحالة الأعمال على وجود الفراغ من رعونات النفس"(٥) فإذا كان العبد متلبسا بحال من أحوال دنياه وكان له فيها شغل

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) المحاسبي «الرعاية لحقوق الله» ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٣) ابن عطاء الله «شرح الشيخ الرندى» جـ٢ ص٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق جـ٢ ص٢٩.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق جـ١ ص٢١.

يمنعه من العمل بالأعهال الصالحة. وأحال ذلك العهل على فراغه من تلك الأشغال. وقال إذا تفرغت عملت. فذلك من رعونة نفسه، والرعونة ضرب من الحماقة. وحماقته من وجوه:

الأول: إيشار الدنيا على الآخرة وليس هذا من شبأن عقبلاء المؤمنين وهو خلاف ما طلب منه.

والثاني: تسويف بالعمل إلى أوان فراغه. وقد لا يجد مهلة بل يختطفه الموت قبل ذلك أو يزداد شغله لأن الدنيا يتداعى بعضها إلى بعض.

والثالث: أن يفرغ منها إلى الذي لا يرضيه من تبدل عزمه وضعف نيته.

ثم فيه من دعوة الاستقلال ورؤية الحول والقوة في جميع الأحوال ما يستحقر في جنبه جميع هذا<sup>(١)</sup>.

فالحكيم الترمذى والمحاسبى وابن عطاء الله السكندرى، يلتقون في تحليل النفس وفي الغاية من هذا التحليل. حيث إن الغاية: الوقاية من الشر ومن ارتكاب الذنوب ليمضى السالك في الطريق مستضيئا بنور الله.

ولا يخفى أن فهم الحكيم الترمذى \_ وغيره من علماء السلوك \_ لخطرات النفس الإنسانية، وتنبيه المريدين إلى مكرها وحيلها، ينفى عن التصوف أنه دعوة إلى السلبية والزهد المريض والهروب من قضايا الإنسان.

وتربية النفس عن طريق المحاهدة والرياضة والكياسة. خطة إصلاحية نافذة. فمخالفة النفس رأس جميع العبادات، وكمال كل المجاهدات. ولا يجد العبد الطريق إلى الحق إلا بذلك.

### الحبة

إن منزلة المحبة عند الحكيم الترمذى تأتى بعد منزلة عداوة النفس يقول الحكيم فى ذلك: «إن لله عبادا قطعوا هذه العقبة ، فتركوا هذه النفس مرجورة منسية ، وصارت أرواحهم معلقة بالمحل الأعلى»(٢).

<sup>(</sup>۱) الرندى «شرح الشيخ الرندى على كتاب الحكم» جـ١ ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٥.

فمنزلة المحبه جاءت بعد منزلة عداوة النفس فى ترتيب مقصود، حيث تركت النفس مزجورة منسية، فأصبحت الأرواح معلقة بالجناب الأسنى. والمحبة عند الحكيم «إنما سميت محبة لأنها خلصت إلى حبة القلب، وهو مجمتع العروق فجرت وشربت منها عروقهم حتى رويت»(١).

فالمحبة - كما ترى - مأخوذة من الحب. وهو جمع حبة القلب، وحبة القلب محل اللطيفة وقوامها. لأن إقامتها بها. فسميت المحبة حبا باسم محلها، لأن قرارها في حبة القلب<sup>(۲)</sup>.

والمحبون عند الحكيم صارت أرواحهم معلقة بالمحل الأعملي، فذاقوا لذيذ العيش هناك. طعم حلاوته أنساهم طلب الأحموال في الدنيا: من الضيق والسعة، والعز والذل، والبؤس والنعمة، والحار والبارد.

فهذه الأشياء جارية عليهم في دار الدنيا من غير اشتغال منهم بطلبها ولا بفوتها. ما وجدوا من ذلك كان يغيتهم. قد انقطعت أطماع نفوسهم عن كلفة هذه الأشياء»(٣).

فمحبة العبد لله سبحانه وتعالى صفة تظهر في قلب المؤمن المطيع بمعنى التعظيم والإكبار. ليطلب رضاء المحبوب، ويصير بلا صبر في طلب رؤيته وقلقا

- (١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٥.
  - (٢) هناك تعريفات أخرى للمحبة. حيث يقال:
- إن المحبة بالمعنى اللغوى مأخوذة من «الحبة» وهي بذور تقع على الأرض في الصحراء فسموا الحب حبا لأن فيه أصل الحياة كما أن في الحب أصل النبات.
- ويقولون إنها مأخوذة من الحب الذي فيه ماء كثير ويكون قد امتلأ وليس فيه للعيون مساع وقد صار مالكه أيضا فكذلك المحبة حينما تجتمع في قلب الطالب وتملأ قلبه لا يبقى في ذلك القلب مكان لغير حديث الحبيب.
- ويقال إن الحب هو تلك الخشبات الأربع المعشقة معا التي توضع عليها جرة الماء فيسمون الحب حبا بهذا المعنى لأن المحب يتحمل عز الحبيب وذله.
- ويقال إنها مأخوذة من حباب الماء وغليانه عند المطر الشديد وذلك الغليان يكون ماء في حال المطر العظيم، فأسموا المحبة حبا لأنه غليان القلب عند الاشتياق إلى لقاء المحبوب.
- ويقال إن الحب اسم موضوع لصفاء المودة لأن العرب يسمون صفاء بياض إنسان العين حببة الإنسان كما يقال لصفاء سويداء القلب حبة القلب. فصار هذا محل الحبة وذاك محل الرؤية.
  - «انظر الهجريري كشف المحجوب» جـ ٢ ص ٥٤٩، ٥٤٩ . .
    - (٣) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٤٥.

فى الرغبة فى قربه، ولا يسكن إلى أحد دونه، ويعتاد ذكره، ويتبرأ مما سوى ذكره، وينقطع عن جميع المألوفات والمستأنسات، ويعرض عن الأهواء، ويقبل على سلطان المحبة، ويطيع حكمه، ويعرف الحق تبارك وتعالى بنعوت الكمال.

ويذكر الحكيم الترمذى: أنه ليس شيء أحلى من حب الله، فإذا وجد العبد حلاوة حب الله. غرقت حلاوة أمور الدنيا في حلاوة الحب وتلاشت، فعندها لا يريد العبيد إلا ما يريد ربه. وذلك قبول الرسول ﷺ: «حبك الشيء يعمى ويصم»(١) فكلما كسر العبد مشيئة من مشيئاته، واحتمل أثقال المكاره والغموم. كان ذلك أكثر لمشيئة نفسه وأضعف. فكلما انتقص من ها هنا ازداد من حب الله حتى يذهب هذا كله ويبقى ذلك كله مستوليا على القلب»(٢).

فمحبة العبد لله عز وجل: الغاية القصوى للسالكين والسائرين في الطريق ولا يعبر عنها حقيقة إلا من ذاقها. ومن ذاقها استولى عليه من الذهول على ما هو فيه أمر لا يمكنه معه العبارة (٣).

والسالكون الذين أقساموا في منزلة المحبسة: «ما لهم أيام الحياة من نهسمه إلا مناجاته. وما لهم في الآخسرة نهمة إلا عفوة. ومسا لهم من الجنة تهمة إلا ملاقاته والنظر إليه»(٤).

ومما يجدر التنبيه إليه، أنه لا يجوز أن تكون محبة العبد للحق من جنس محبة الخلق لبعضهم البعض؛ لأن هذه ميل إلى الإحاطة بالمحبوب وإدراكه وهذا حكم صفة الأجسام «ومحبو الحق تعالى مستهلكون في قربه لا طالبون لكيفيته. لأن الطالب قائم بنفسه في المحبة، والمستهلك قائم بالمحبوب وأصدق الناس في معترك المحبة مستهلكون ومقهورون (٥).

<sup>(</sup>۱) الحديث سبق تخريج. وقد أورده الحكيم الترمذي في المسائل المكنونة ص٩٣ في باب مسألة الحديث الله».

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «المسائل المكنونة» ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الدباغ «مشارق أنوار القلوب ومفاتح أسرار الغيوب» ص٢١.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٤٥.

<sup>(</sup>٥) الهجويري اكشف المحجوب، جـ٢، ص٥٩١.

ولذلك يقول الحكيم «وأما ذكر المنزلة الرابعة. فهم أهل المحبة والقربة. وهو قبوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّه وَابْتَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَة وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلهِ (٣٠) ﴾ [المائدة] واتقوا الله في ترك الذنوب وابتغوا القربة في مجاهدة الهوى. لأن مجاهدة الهوى تطهير. وكلما تطهروا ازدادوا قربا (١) فمجاهدة الهوى تطهير. وهؤلاء لما تطهروا من الهوى والميلان عند الله استوجبوا \_ عند الحكيم \_ محبة الله، فأورثهم حبه (٢).

ومحبة الله سبحانه وتعالى للإنسان ـ عند الحكيم الترمذي ـ

١- إما أن تكون دون الإشارة إلى سبب استحق به العبد هذه المحبة.

يقول الحكيم الترمذى: «فالحب سر الله تعالى فى العباد، يفتح لهم من ذلك على أقدارهم بمشيئته بما سبق لهم من الأقدار منه» (٣).

فالحكيم الترمذى في عرضه لمحبة الله للإنسان دون الإشارة إلى سبب استحق به العبد هذه المحبة. يبين لنا أن من حب الله للسالكين نالوا حبه. ويؤكد

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٦٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الأمثال بين الكتاب والسنة» ص١٠٣.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٦٩، ٦٨.

هذا المعنى فى موضع آخر فيقول: «وأما الحب فإنهم نالوا حبه له من حبه لهم»(١) وهؤلاء الذين أحبهم الله.

تعرفهم من خصالهم التي بينتها الآية الكريمة.

- أذلة على المؤمنين يذلون لربهم عند حقه.

- أعزة على الكافرين يعزون لربهم عند الباطل.

يجاهدون في سبيل الله أهواءهم في العـــبودية.

- ولا يخافون لومة لائم فتسركوا النفس مسطروحة.

٢- وأما أن تكون محبة الله تعالى للإنسان قد نالها لاتباعه الرسول ﷺ. وقد استدل الحكيم الترمذي على ذلك بقوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّهُ (آ) ﴾ [آل عمران] يقول الحكيم الترمذي: فاستخرج سرائر أهل صدق محبته باتباعهم محمدا ﷺ في جميع الأمر والنهي وفي جميع الحالات التي دلهم عليها(٢) فجعل اتباع محمد ﷺ علما لحبه (٣).

فالحكيم الترمذى فى منزلة «المحبة» يشير إلى أن حب الإنسان لله سبحانه وتعالى ينبثق عن حب الله عز وجل للإنسان، وحب الله عز وجل للإنسان أسبق من حب الإنسان لله سبحانه وتعالى، وحب الله تعالى للإنسان سر من الله سبق فى مشيئته وتقديره.

وهناك كثير من الأحاديث النبوية يأتى بها الحكيم الترمذى فى الموضوع منها ما ذكره فى كتابه «الأمثال من الكتاب والسنة»(٤) حيث قال: روى عن رسول الله فيما يروى عن جبريل عليه السلام عن الله تعالى أنه قال: «ما تقرب إلى عبدى بمثل أداء فرائضى، وإنه ليتقرب إلى بعد ذلك بالنوافل حتى أحبه، وما يتقرب إلى

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٧٠.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص١٣٣.

عبد بمثل النصح. فإذا أحببت كنت سمعه وبصره ويده ورجله، وفواده، فبى يسمع، وبى يبصر، وبى يمشى، وبى يبطش، وبى يعقل»(١).

ومما يؤيد محبة الله للعبد وأثرها في محبة الخلق ما روى عن أبي هريرة - رضى الله عنه - عن النبي رَبِيَا قيد قيال: «إذا أحب الله العبد نادى جبريل: إن الله يحب فلانا فأحببه، فيحبه، جبريل. فينادى جبريل في أهل السماء. وإن الله يحب فلانا فأحبوه فيحبه أهل السماء ثم يوضع له القبول في الأرض»(٢).

ومن المؤكد عند الحكيم الترمذي أن:

- المحبة جرت من الله تبارك اسمه إلى عباده فى اللطف. فوصل إلى جميع خلقه فأحبوه وفرحوا به. وبعباداته لمحبته. واللطيف رفيت فلما جاءت الشهوات مالت بهم عن الله هكذا يمينا وشمالا، فقالوا ربنا الله. ثم لم يستقيموا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخارى «باب التواضع» جـ٨ ص٥٠١. ولفظ البخارى.

<sup>-</sup> عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله: إن الله عز وجل قال: من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب، وما تقرب إلى عبدى بشىء أحب إلى مما افترضت عليه»، وما يزال عبدى يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذى يسمع به، وبصره الذى يبصر به ويده التى يبطش بها، ورجله التى يمشى بها، وإن سألنى لأعطينه ولئن استعاذنى لأعنيذنه، وما ترددت عن شىء أنا فاعله ترددى عن نفس عبدى المؤمن يكره الموت وأنا أكره مساءته قال ابن حجر فى فتح البارى: للحديث طرق أخرى يدل مجموعها على أن له أصلا منها عن عائشة أخسرجه أحمد فى الزهد وابن أبى الدنيا وأبو نعيم فى الحلية والبيهقى فى الزهد من طريق عبد الواحد بن ميمون عن عروة عنها، وذكره ابن حبان وابن عدى أنه تفرد به.

<sup>-</sup> ابن حجر «فتح البارى» حـ١ ص٣٤٢،٣٤١ المطبعة السلفية بيروت.

<sup>(</sup>٢) - أخرجه البخارى في كتاب البدء الخلق؛ باب ذكر الملائكة جـ٤ ص١١١.

وقد رواه البخارى ايضا في كتاب الأدب. باب المقت من الله جـ٨ ص١٤.

أخرجه البخارى أيضا في كتاب التوحيد باب «كلام الرب مع جبريل، ونداء الملائكة» جـ٩ ص١٤٢.

<sup>-</sup> وأخرجه الإمام مالك رحمه الله في الموطأ ص٢٠٩ هامش الجزء الثاني مصابيح السنة باب «ما جاء في المتحابين في الله».

<sup>-</sup> وأخرجه الترمذى في سننه باب سورة مريم جـ٢ ص١٩٨ وقـال أبو عـيســــــــــــ (حديث حـسن صحيح).

<sup>-</sup> أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة باب إذا أحب الله عبدا حببه إلى عباده جـ٤ ص ٢٣٠ البابي الحلبي.

ثم خرجت محبة أخرى في التوحيد إلى أهل المنة والاجتباء. فأحبوه وفرحوا به والتوحيد تخين ركين. فلما جاءت الشهوات وتزين الشيطان ليميل بهم. لم يقدروا على ذلك ﴿...قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ... [الأحقاف] فلم يشركوا.

- ثم خرجت محبة ثالثة إلى أهل الصفوة فشبت قلوبهم، وغلت المحبة غليان المرجل فأحرقت حب الشهوات، ووفدت بالقلب إلى العزيز الجواد، فشبت قلوبهم (1) فالله سبحانه وتعالى أبرز للعباد محبة ورأفة ورحمة، ووضعها عنده ليجريها إلى العباد. فمن وجده، وأقبل إليه وأسلم وجهه لله صدقا أجرى إليه من هذه الثلاث بقدر ما وفّى من هذه الثلاث (٢).

ومن هنا كانت منزلة المحسبة من منازل السائرين عندالحكيم التسرمذى ليصل إليها السالك ويتدرج مصحوبا بنشاط متواصل متتابع نتيجة استعداد يجعل السالك يقوم بسلوك معين إزاء هدفه وهو الوصول إلى الله.

# قطعالهوى

إن منزلة قطع الهوى - عند الحكيم الترمذى - تأتى مباشرة بعد منزلة «المحبة» التي عرضنا لها في المنزلة الرابعة ونحن نتابع الحكيم الترمذي في وسائل السلوك.

يقول الحكيم الترمذى: «إن الله عبادا قطعوا هذه العقبة، فبقيت لهم عبقبة الهوى، كلما هزموها وقهروها في منزلة من هذه المنازل وجدوها حية، فأمعنوا في اتعابها طمعا لإماتة الهوى وفقد رؤية النفوس في الأشياء»(٣).

فالحكيم - كما نرى - يشير إلى أولئك السالكين الذين قطعوا منزلة «المحبة» ووصلوا إلى درجاتها. بأن عليهم لكى يتمكنوا من قطع مراحل السفر أن يبادروا إلى قطع «عقبة الهوى».

وإذا أردنا أن نغرف ماهيئة الهوى عند الحكيم الترمذى. وإذا عدنا إليه نجد قائلا يقول له: ما الهوى؟

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء ٣ ص١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي المسائل المكنونة، ١٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٦.

فيقول الحكيم الهوى: «جوهرة النفس لأن آدم عليه السلام خلق من تراب. فكان الهوى هو عنصره الذى فيه جوهرته الترابية. فكانت تلك الترابية متشعبة فى النفس، وهو صفوة غذاء الأم. لأن الستراب مظلم. وأمك ربتك من اللبن ومما أخرجت الأرض. فإذا خرج الروح منك صار وجهك وجميع جسدك كأنه ذر عليه التراب لأنه لما زال الروح تغيير الجسد إلى جنسيته الترابية. فقد علم شهوات الأرض ولذاتها وعرفها بذلك العنصر المنظلم المتشعب. هناك له ميلان: يهوى إلى جنسه، فسمى هوى لأنه تهوى به النفس. والنفس تهوى بالقلب. والقلب يهوى بالأركان إلى نعيم الأرض لأنه من جنسه وإلى يحن وله يألف. فهذه النفس مضطربة إذا حملت عليها أمر الله تعالى (۱).

"والهوى هايجه من النار، ومرورها بالشهوات التى حفت بالنار، فتحمل الهوى من تلك الشهوات زينتها وأفراحها ولذاتها ونعيمها إلى جوف هذا العبد حتى تؤديه إلى نفسه. فإذا احتملت النفس صار مركبها الهوى، وعلى مقدمته الشهوة قال تعالى: ﴿وَنَهَى النَّفْسُ عَنِ الْهَوَىٰ ۞ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاْوَىٰ ۞ ﴾ [النازعات] فركوب الهوى إنما تركبه النفس. فإذا ركبته النفس ركض بها الهوى إلى المكان الذي احتاج منه وهو نفس جهنم»(٢).

فالهوى يدعو الإنسان إلى قيضاء الشهوات، ويميل به إلى اللذة والمتعة ويذهب بصاحبه إلى ادعاء الربوبية. ومن هنا ادعى فرعون الربوبية حتى يكون نافذ القول في شهواته ومناه، جائز الأمر. دعاء ذلك إلى أن يقول: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعْلَىٰ [النازعات] هذه ثمرته.

فالهوى يهوى بك إلى قضاء الشهوات، ودرك ماهو من جنسه فاحذروه، فإن الصفيرة الذروة، ترمى بك في أودية المهالك»(٣).

ولعلنا نفهم من كلام الترمذي أن الأهواء تقوم على قسمين:

- الأول: هوى اللذة والشهوة.
- والثاني: هو هوى السلطان والادعاء. ·

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (منازل العباد من العبادة) ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (الفروق ومنع الترادف) ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمزى «أسرار مجاهدة النفس» ص١٣٤.

والسالك في سيره إلى الله رب العالمين في المراحل السابقة التي عرفناها من المنازل، التي عرضنا لها عند الحكيم الترمذي. كان يسير اقتدارا ورجولة معتدا بنفسه، تحفه المنة الإلهية. فالتوبة والزهد وعداوة النفس والمحبة وسائل تحتاج من السالك إلى عزم وإرادة وتصميم. ولكن الإنسان السالك لا يصل إلى الله بنفسه أو بعمله أو بحبه أو مجاهدته وإنما يصل إلى الله بالله.

ولهذا كان لابد أن يتجرد السالك عن نفسه ليمضى قدما منخلعا عن فرديته. فيرى السير إلى الله إنما يكون به وليس بشىء سواه. فيعمل على التخلص مما بقى فى نفسه من الهوى.

وذلك أن يرى ما وصل إليه من منزلة ما كان بجهده. وإنما يرى هذا السالك وغيره من السالكين «أنهم ملوا الحياة وبرموا النفوس وآسوا وتحيروا وصرخوا إلى الله من صدق القلوب باذلين له مجهودهم، منكسرين مفتقرين إليه، قد تعروا من جميع الحول والقوة، فنظر الله إليهم بعين الرحمة ولطف بهم، وكشف عن قلوبهم الغطاء، فتعلقت قلوبهم بالحجب الربانية فغذاهم برحمته، فهى تسبح بهم فى بحور من الثواب، لا منتهى لهم عنده، ولا مخرج لهم منها. فقلوبهم كالملجم عرقا، قد حجب أبصارهم من النظر إلى أهوائهم فبقيت آراؤهم معطلة عنهم، فعصفت قلوبهم لخالقهم. قد حيل بين قلوبهم وبين أهوائهم. فالهوى فيهم محبوس فى وثاق»(١).

ولقد سئل الجنيد رضى الله عنه: ما الوصل؟ فقال: تبرك ارتكاب الهوى «فمن يريد أن يكرم بوصلة الحق، يجب أن يخالف هوى الجسد، لأن العبد لا يقوم بعبادة أبدا أعظم من مخالفة الهوى إذ إن حفر الجبل بالظفر أيسر على ابن آدم من مخالفة النفس والهوى»(٢).

فالحكيم الترمذي والإمام الجنيد يلتقيان في أن الوصل ترك ارتكاب الهوى ومن وصل عند الحكيم وصل باب الملك قلبه يقرع باب الملك بالتضرع والاستكانة فيخرج عليه من عطايًا، وفوائدهُ (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) الهجويري (كشف المحجوب) جـ ٢ ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «منازل العباد من العبادة» ص٤٧.

ومما يدرك بوضوح أن الحكيم الترمذي يستدل على منزلة قبطع الهوي والتطهير منه (١) بقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَأْتِه مُؤْمنا قَدْ عَمِلَ الصَّالِحَاتِ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْفُلَىٰ (٧) جَنَّاتُ عَدْن تَجْرى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَن تَزكَىٰ (٢) ﴾ الْفُلَىٰ (١٠) يقول الحكيم - أي من تطهر من الهوي. فيهذا مؤمن لا يخلط الفاسدات بالصالحات فأولئك لهم الدرجات العلى جنات عدن. فوصفه في أول الآية بالإيمان ثم ذكر الصالحات وهو الذي لا يشوبه شيء (١).

ويستدل الحكيم كذلك بقوله تعالى: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن تَزَكَّىٰ ١٤﴾ [الأعلى] أى تطهر. فالطهارة من كل شىء يباعده منه، أو يحجبه عنه. ثم قال، عز وجل: ﴿ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِهِ فَصَلِّىٰ ۞ ﴾ [الأعلى] فمعرفته باسمه دعاه إلى التصلية له. وهو الوقوف بين يديه في نواثب فأفلح «هذا العبد أى نجا بالتطهير من الهوى، وخلص إلى قرب ربه (٣).

فإذا فطم السالك نفسه عن طاعة الهوى. حتى صار له عادة ألا يطيع الهوى في شيء من الأشياء - وإن أبيح له ذلك الشيء - استنار قليه باليقين. وهو نور مشرق في الصدر(٤).

## الخشية

إذا كان طريق السالك في منزلة «قطع الهوى والتطهير منه» هو الخضوع والخشوع والتذلل، والوقوف بالباب ليديم القرع، والتضرع إلى الله تعالمي. فإن المنزلة الحشية» هي منزلة كشف الحجب الربانية.

يقول الحكيم الترمذى: «إن لله عبادا قطعوا هذه العقبة» منزلة قطع الهوى «صارخين إلى الله مستغيثين به، فنظر الله إليهم بعين اللطف، فكشف إليهم عن الحجب الربانية حتى وصلت قلوبهم إلى معرفته» (٥) وحين وصلت القلوب وعرفت كانت الخشية: حيث وقع السالكون في فضاء عظيم وسعة بحار يسبحون فيها، ولا يجدون لها منتهى، متحيرين، منقبصين كالمجتشمين والمستوحشين لأنهم لما خلصوا إلى ربهم التفتوا بما في أهوائهم في الحياة، فرأوا نفوسهم الدنية في ذلك

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٧٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٧٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «أسرار مجاهدة النفس» ص٨٠.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي امنازل العباد من العبادة ص ٨٥.

المحل العظيم، فتحيروا واستحيوا من ربهم، واحتشموا من الدنو، واستوحشوا من الحال التي رأوا من إقبال الله عليهم، وعظيم صنعه بهم، وهربهم منه أيام الحياة، فأقعدهم الحال عن جميع أمورهم. وهابوه في ذلك المقام هيبة آيست طراوة نفسهم، فنشفت طراوتها»(١).

ولعله يفهم مما ذكره الحكيم الترمذي من أحبوال أهل الخشية وصفاتهم أن الخشية خوف يشوبه تعظيم وأكثر ما يكون ذلك عن علم بما يخشى منه.

ويذكر الجرجاني في التعريفات: أن الخشية تألم القلب بسبب توقع مكروه في المستقبل يكون تارة بكثرة الجناية من البعد، وتارة بمعرفة جلال الله وهيبته (٢).

فالخشية عند الحكيم الترمذى لا تكون إلا من المعلم بالله، والعلم بالله يؤديك إلى السلطان، وكما يؤديك إلى السلطان يؤديك إلى الرحمة، ويؤديك إلى الجلال، وكما يؤديك إلى الجلال يؤديك إلى الجحمال ويؤديك إلى العز والكبرياء، وكما يؤديك إلى الكبرياء يؤديك إلى الكبرياء يؤديك إلى الخطر العظيم من مكره وإلى هول المشيئة، وكما يؤديك إلى ذلك يؤديك إلى الجود ويؤديك إلى الهيبة. وكما يؤديك إلى المحبة والانس وكما يؤديك إلى المحبة والانس ألى المحبة والمحبة والانس ألى المحبة والانس ألى المحبة والانس ألى المحبة والمحبة وال

ويعهد أن يذكر الحكيم ما جاء عن العلم بالله الذي لا تكون الخسية إلا به نجده يستدل على ما ذكر بقوله تعالى: ﴿ . إنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ الْحَدِهِ يستدل على ما ذكر بقوله تعالى: ﴿ . . إنَّ اللّه عَزِيزٌ غَفُورٌ (١٤٠٠) ﴿ [فاطر] يقول الحكيم: ثم قال على أثره :﴿ . . إنَّ اللّه عَزِيزٌ غَفُورٌ (١٤٠٠) ﴿ [فاطر] يعلمك: أن العلماء بالله يخشون الله لعلمهم بالله أنه جليل، فيخشون جلاله، ثم يمازج الخشية علمهم بالله أنه عزيز غفور. وذلك أن العزيز يأنف أن يخيب من يأمله أو يرد سائله أو يؤيس راجيه، والعزيز يعطى ولا يبالى من العطية (١٤).

فالخشية من الله سبحانه وتعالى لا تكون إلا من غزارة العلم بالله، وأعلم الخلق بالله أخشاهم لله. فعلامة العلم بالله عند شيخنا الحكيم خشيته وعلامة خشيته: طاعته (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) الجرجاني «التعريفات» ص٩٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي المسائل المكنونة "ص٥٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٥٣.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف»ص٩٢. مخطوط باريس.

وإذا كان الأمر - كما ذكرنا - فإن خشية الخلق لا تكون إلا من الجهل بالله عز وجل وسوء الظن به. وهذا - كما يذكر الحكيم - لمن خشى الخلق عن غفلة عن الله. وأما من خشى الخلق مخافة أن يسلطه الله عليه، فهذه خشية راجعة إلى خشية الله، فهذا محمود (١).

يقول الحكيم الترمذي مستدلا على ماذكر: ورسولنا محمد ﷺ عوتب في الخشية. فقال: ﴿وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَاهُ ﴿ الْاحزابِ ] حيث أخفى في نفسه حاجته إلى زينب وقال لزوجها ﴿أَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ ﴿ آَلُاحزابِ ] وأيدها الله بأن أعلمه أن زينب ستكون من نسائه. وكان يقال لزيد ابن محمد. لأن رسول الله ﷺ تبناه. فكره أن يقال: تزوج امرأة ابنه حتى نزلت: ﴿ادْعُوهُمْ لآبَائِهِمْ هُوَ السَّطُ عِندَ اللّهِ صَالَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَفْسَطُ عِندَ اللّهِ صَالَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضُواْ مِنْهُنَّ وَطَرًا ﴿ آَلُ حزابٍ ].

فالله سبحانه وتعالى يعاتب رسولنا محمد ﷺ حيث قبال لزيد بن حارثة الذي أنعم الله عليه بهداية الإسلام. وأنعم عليه محمد ﷺ بالتربية والعتق: أمسك عليك زوجك زينب بنت جحش، واتق الله فيها، واصبر على معاشرتها. وأخفى في نفسه ما الله مظهره من أنه سيطلقها وإن الرسول ﷺ سيتزوجها، وخاف أن يعيره الناس. والله الجدير بأن يخافه ولو كان في ذلك مشقة عليه. فلما قضى زيد حاجته وطلقها تخلصا من ضيق الحياة معها زوجه الله منها. ليكون قُدوة في إبطال هذه السعادة المرذولة، ولا يتحرج المسلمون بعد ذلك من التزوج بزيجات من كانوا يتبنونهم بعد طلاقهن، وكان أمر الله الذي يريده واقعا لا محالة (٢).

والحكيم الترمذى لا يكتفى بالاستشهاد بآيات القرآن الكريم وما جاء فى معاتبة النبى رَيِّكُ . . فنراه (٣) يقول: وروى فى الحديث عن رسول الله رَيِّكُ الله عَلَيْةِ: «أنه يقال للعبد يوم القيامة ما منعك إذا رأيت المنكر أن لا تغيره؟ قال: خشيت الناس قال: فإياى كنت أحق أن تخشى» (٤).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف؛ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) انظر: «المنتخب من التفسير» ص٦٢٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف»ص٩٢.

<sup>(</sup>٤) – أخرجه أحمد في مسنده جـ٣ ص٤٨ عن أبي سعيد الحدري ط بيرون ١٩٧٨م.

<sup>· -</sup> وأخرجه ابن ماجه في سننه. كـتاب الفتن. باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر جـ٢ ص١٣٢٧ عن أبي سعيد. في الزوائد إسناده صحيح. رجاله ثقات.

ويقول النبي ﷺ: ﴿إِنَّى أَتَقَاكُم للهُ وأَشْدُكُم لَهُ خَشْيَةٌ﴾: ﴿إِنَّى أَتَقَاكُم للهُ وأَشْدُكُم له خَشْيَةٌ﴾

وإذا كان قد سبق لنا أن قلنا: إن الخشية عند الحكيم الترمذى هي خوف يشوبه تعظيم. فإننا نجد أن الحكيم الترمذى يجمع ذلك الخوف والتعظيم في القشعريرة يقول: وتحقيق ذلك في كتاب الله عز وجل من قوله: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مُنَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ( اللّهُ عَز وجل من المثانى عندى فيها الوعيد مرة بعد مرة. فالقشعريرة من الوعيد، الجلود تقشعر من المثانى يثنى فيها الوعيد مرة بعد مرة. فالقشعريرة من الوعيد، ومن الخشية منه. ثم قال: ﴿ثُمُّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ اللّهِ ( الرّ الزمر الله ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( المنه ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( الله ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( الله ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( المنه ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( المنه و الله ولان جلده وقلبه قد لها بذكره عن نفسه ( المنه و الله و اله و الله و الله

وإذا كانت الخشية عند الحكيم الترمذي لا تكون إلا من العلم بالله فإن ابن عطاء الله السكندري «خير العلم عنده ما كانت الخشية معه»(٣) فخير العلوم ما يلزم وجود الخشية لله تعالى معه، لأن الله تعالى أثنى على العلماء بذلك. فكل علم لا خشية معه فلا خير فيه ولا يسمى صاحبه عالما على الحقيقة(٤).

<sup>(</sup>۱) - أخرجه البخارى في صحيحه كتاب الأدب باب من لم يواجه الناس بالعتاب جـ١٢ ص٥٥٥ عن عائشة ط المطبعة السلفية.

<sup>-</sup> أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل باب «علمه ﷺ بالله تعالى وشدة خشيته» جـ٤ صـ ١٨٢٩ عن عائشة.

<sup>-</sup> أخرجه البخارى فى صحيحه كتاب النكاح باب التسرغيب فى النكاح ج٩ ص١٠ عن أنس بن مالك.

<sup>-</sup> وأخرجه مسلم في صحيحه كتاب الصيام باب النهى عن الوصال في الصوم جـ٢ ص٧٧٩ وباب الصحة صوم من طلع عليه الفجر وهو جنب جـ٢ ص٧٨١.

<sup>-</sup> وأخرجه أبو داود في سننه كـتاب الصيام باب من أصبح جنبا في شــهر رمضان جـ١ ص٥٥٠ عن عائشة ط مصطفى الحلبي.

<sup>-</sup> واخرجه الإمام مىالك ألمى الموطأ باب فى جاء فى صيام من يصبح جنبًا فى رمضان جـ ا ص٢٨٩ عن عائشة ط عيسى الحلبي.

<sup>-</sup> وأخرجه احمد بن حنبل في مسنده جـ٦ ص٢٧ ط بيروت عن عائشة.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي قمنازل العباد من العبادة ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عطاء الله السكندرى «شرح الشيخ محمد بن إبراهيم النفرى» جـ٢ ص٠٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق جـ٢ ص٥١٥.

وابن عطاء الله السكندرى يزيد الأمر وضوحا مبينا ماهو على الإنسان وما هو له فيقول: «العلم إن قارنته الخشية فلك والا فعليك» (١).

فالمعلم الذى تلازمه الخشية لك لأنك تنتفع به فى دنياك وآخرتك، والعلم الذى لا خشية فيه عليك؛ لأنك تستضر به فيهما وهذا هو الفرق بين علماء والآخرة وعلماء الدنيا من حيث إن علماء الآخرة موصوفون بالخشية والرهبة. وعلماء الدنيا موسومون بالأمن والعزة»(٢).

ومما يفهم من كلام الحكيم ورؤية ابن عطاء الله السكندري. أن الحكيم الترمذى يجعل العلم أصلا أصيلا في السلوك، ولذلك يقول للسالك الذي سأله عن كيفية السلوك «فأول ما يجب عليك طلب العلم»(٣)؛ ولذلك كانت الخشية عنده لا تكون إلا من العلم بالله.

أما ابن عطاء الله السكندري فيجعل العلم النافع أصلا لكن لا يكون نافعا إلا إذا قارنته الخشية، وكانت معه.

#### الذكر

النفس الإنسانية كالجسم تسعد وتشقى، وتصح وتمرض، وتتسامى وتتسافل وهى كذلك كالجسم بحاجة إلى وقاية قبل الإصابة، وبحاجة إلى علاج إذا سقطت فريسة الأوبئة التى تنتاب النفوس المظلمة التى فقدت مناعتها فخارت قواها.

ولهذا تناول الإسلام بالرعاية والعناية النفس الإنسانية، فخط لها مسارا، ووضع لها منهاجا، يستجيب لنوازعها الخيرة وينميها، ويحول بينها وبين دواعى الشر والانحراف بما وفر لها من أساليب الترويض والتهذيب والروحية والخلقية.

ومن تلك الوسائل «ذكر الله» تبارك وتعالى. فإن حالة الذكر الدائم التى تطلبها الإسلام من المؤمن ﴿ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ ( ١٠٠٠) ﴾ [آل عمران]. إن هي الإحالة استنفار عام لكل الطاقات البناءة، والقوى الكامنة الرشيدة في الإنسان: لأنه بالذكر الدائم تتقد جذوة الحب الإلهي في نفس الإنسان، فيرتقى إلى عوالم الانشراح وساحات القرب، ويجوب رياض اليقين.

'oo ——

<sup>(</sup>۱) ابن عطاء الله السكندرى «شرح الشيخ النفرى» جـ ٢ ص٥٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ج٢ ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص ١٤٧ مخطوط.

وإذا كان الذكر حالة استنفار. فإن ذلك يعنى الحضور ولذا قيل: «الذكر ذكران: ذكر بالقلب، وذكر باللسان، وكل واحد منهما ضربان: ذكر عن نسيان، وذكر لا عن نسيان، بل عن ادامة حفط»(۱).

والفيروزآبادى يقول: «الذكر تارة يقال ويراد به هيئة للنفس بها يمكن الإنسان أن يحفظ ما يقتنيه من المعرفة، وهو كالحفظ إلا أن الحفظ يقال اعتبارا بإحرازه. والذكر يقال اعتبارا باستحضاره. وتارة يقال لحضور الشيء القلب أو القول»(٢).

فذكر الذاكرين الله سبحانه: هو الإحساس بوجوده، وبدوام حضوره معهم تارة، أو تذكره بعد النسيان، والشعور بوجوده تارة أخرى.

والذكر أساس أصيل من أسس السلوك إلى رب العالمين: "يثمر المقامات كلها من اليقظة إلى التوحيد، ويثمر المعارف والأحوال التى شمر إليها السالكون فلا سبيل إلى نيل ثمارها إلا من شجرة الذكر. وكلما عظمت تلك الشجرة ورسخ أصلها كان أعظم ثمرتها وفائدتها. وهو أصل كل مقام وقاعدته التى يبنى عليها كما يبنى الحائط على أساسه، وكما يقوم السقف على جداره. وذلك أن العبد إن لم يستيقظ من غفلته ولم يمكنه قطع منازل السير الموصلة إلى معرفة الله تعالى التى خلق الإنسان لأجلها»(٣).

<sup>(</sup>۱) الراغب الأصفهاني «المفردات في غريب القرآن» مادة «ذكر» وانظر: الفيروزآبادي «بصائر ذوي انتمييز» جـ٣ صـ٩.

<sup>(</sup>٢) الفيروزآبادي «بصائر ذوي التمييز» جـ٣ ص٩٠٠ ط المجلس الأعلى للشنون الإسلامية

<sup>(</sup>٣) عبد القادر عيسى «حقائق عن التصوف» ص١٣٠ ط حلب سوريا ١٣٩٠هـ.

فالذاكرون - امتثالا لأمر الله عز وجل - لا تشغلهم الدنيا عن محبوبهم نسوا أنفسهم بمجالستهم لربهم، وغابوا عن كل شيء سواه، فستواجدوا عندما وجدوا(١).

فالعارف من داوم على الذكر وأعرض بقلبه عن متع الدنيا الزائلة، فتولاه الله في جميع شئونه، ولا عجب فمن صبر ظفر، ومن لازم قرع الباب يوشك أن يفتح له(٢).

والحكيم الترمذى وهو يلزم السير والسلوك إلى ملك الملوك يحفظ القرآن الكريم. فيجعله ذكرا لا يشبع منه. يقول الحكيم: «ألقى على حرص حفظ القرآن. فأقامنى ذلك بالليل فكنت لا أمل من قراءته. حتى أنه كان ليقيمنى ذلك إلى الصباح، ووجدت حلاوته»(٣).

ويقول الحكيم عن سلوك الذاكرين معه: «فكان يكون لنا اجتماع بالليالي نتناظر ونتذاكر وندعو ونتضرع بالأسحار»(٤).

وفى أحد رسائل الحكيم الترمذي إلى ولى من الأولياء يوجه الحكيم هذا الولى فى سلوكه بأن: «يشتغل بذكر الله تعالى بأى ذكر من الأذكار وأعلاها الاسم الله الله»(٥).

لأن فى الأشتغال بذكر الله تطل النفس على نور البصيرة فى الرؤية الذى لا يعتبريه غروب، وتتجلى للإنسان فيبوضات الرحمة، ويستشعر جمال اللطف الإلهى، وسعة العطاء الربانى، وغزارة الإفاضة السخية.

والذاكرون أنساهم حب الله أنفسهم فتوجه كل وعى وشعور فيهم نحو الأحد المعبود. فصار هذا الحب عطاء فى نفس المحب، واستجابة فى قلبه؛ لذا كان ضربا من ضروب العبادة، ومنبعا ثرا من ينابيع التوجه والشوق العميق إلى الله سبحانه.

٣٥٧

<sup>(</sup>١) راجع عبد القادر عيسى «حقائق عن التصوف» ص ١٣١.

<sup>(</sup>٢) انظر: المصدر السابق ص ١٣١.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى (بدو شأن أبى عبد الله) ص١٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص١٧.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي اكيفية السلوك إلى رب العالمين عص ١٤٨ مخطوط تطوان المغرب.

الذكر عند الحكيم الـترمذى: «غذاء المعـرفة، والمعرفة حلوة نزهة، والقلب وعاؤها وخزانتها، والصدر ساحته (١٠).

وإذا كان الذكر عند الحكيم غذاء المعرفة. فما ذلك إلا أنه لا يمكن للروح الإنساني أن يطفح بالحب، أو يواصل مسيرة القرب إلا بعد أن تتكشف له حقائق المعرفة الربانية، وتتجلى أمامه عظمة الصفات، وجمال الذات الإلهية. فمع هذه المعرفة فقط يبدأ وعمى الإنسان بالتفتح، والإحساس الروحي بالتذوق، والنفس بالانشراح والتلقي.

ويلزمنا أن نعرض للقلب والصدر والعلاقة بينهما عند الحكيم لأن الذكر عنده غذاء المعرفة، والقلب وعاؤها، والصدر ساحة الذكر.

فالقلب عند الحكيم: «داخل الصدر وهو كسواد العين الذى هو داخل العين وهو مسعدن نور الإيمان، ونور الخسوع، والتسقوى، والمحبة، والرضا، واليسقين والخوف والرجاء والصبر والقناعة. وهو معدن أصول العلم»(٢).

"والصدر في المقلب هو في المقام من القلب بمنزلة بياض العين في العين. وهو موضع نور الإسلام. وهو موضع حفظ العلم المسموع الذي يتعلم من علم الأحكام والإخبار وكل ما يعبر عنه بلسان العبارة، ويكون أول سبب الوصول إليه التعلم والسمع وإنما سمى صدراً لأنه صدر القلب وأول مقامه كصدر النهار الذي هو أوله»(٣).

« فالقلب معدن أصول العلم لأنه مثل عين الماء، والصدر مثل الحوض يخرج من العين إليه الماء كالصدر يخرج من القلب إليه العلم أو يدخل من طريق السمع إليه. والقلب يهيج منه اليقين والعلم والنية حتى يخرج إلى الصدر. فالقلب هو الأصل، والصدر هو الفرع. وإنما يتأكد بالأصل الفرع» (٤).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (المسائل الكنونة) ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذى «بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص٣٦ ط الحلبى.

<sup>(</sup>٣ الحكيم الترمذي «المصدر السابق» ص٣٥.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي المصدر السابق، ص٣٦.

وإذا كان القلب عند الحكيم معدن العلم. فالصدر موضع يصدر إليه علم العبارة، والذي تحت علم العبارة هو علم الحكمة والإشارة (١).

وعلم العبارة حجة الله على الخلق يقول الله لهم: ماذا عملتم فيما علمتم؟ وعلم الإشارة محجة العبد إلى الله بهداية الله تعالى له، إنه من عليه بكشف قلبه بمشاهدة غيبه ورؤية ما وراء حجبه. كأنه يرى ذلك كله بعينه حتى لو كشف له الغطاء لما زاد في نفسه (٢).

فإذا كانت «البهجة» شعبة من شعب المعرفة، فجوهر الذكر عند الحكيم الترمذى «البهجة». فإذا بدا الذكر على القلب هاج الفرح، فلو لم يمازحه فرح النفس بها لطاب الذكر، ولكن النفس لما جاءت بمزاجها تكدر الفرح فانقطع المدد من المذكور فبقى الذكر مع كدورة الفرح. فأهل الصفاء يلتذون بالذكر لأن نفوسهم في سجون القلب، وسلطان المعرفة، قد أحاطت بالنفس، فلا تقدر النفس أن تتحرك للمزاج والأخذ بنصيبها» (٣).

قال قائل للحكيم الترمذى: «ذكرت المزاج، فصف لنا شيئا منه».

قال: «أما ظاهر المزاج فتسرى أحدهم فى الذكر يرقص وإن لم يرقص صفق بيديه وإن لم يصفق حرك رأسه كالمعتبوه، وإن لم يفعل ذلك تهادى بمنكبيه. فهذه الأفعال كلها من هيجان النفس والمزاج الذى أنت به.

وأما في الباطن فالتفات القلب إلى الذكر. فذاك مزاج النفس فإن الذكر غير المذكور»(٤).

وإذا كان أصل الـذكر - عند الحكيم - في القلب. «فإن علمه بالفؤاد في الصدر. فإذا خرجت المشيئة من باب الرحمة جرت الإرادة من باب الحكمة. هاج

309

راجع الحكيم الترمذي «بيان الفرق» ص٥٨.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «بيان الفرق» ص٥٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «المسائل المكنونة» ص١٤٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص١٤٢.

الذكر من ملك «البهجة» فعثار ضوؤها إلى الصدر فعتراءى الضوء لعينى الفؤاد، فارتحل بعقله شاخصا إلى الله فصار ذلك الضوء مركبه إلى الله، والراكب عقله، فهذا هو الذكر»(١).

وتخلص من هذا إلى أن «الذكر» عمله بالفواد في الصدر، والفواد يتراءى ضوء «البهجة» بعينيه. وقد يكون مفيدا أن نعرف أن الفؤاد عند الحكيم الترمذى «مشتق من الفائدة؛ لأنه يرى من الله عز وجل فوائد حبه فيستفيد الفؤاد بالرؤية، ويتلذذ القلب بالعلم» (٢).

«وسمى الفؤاد فؤادا لأن فيه ألف واد، فإذا كـان فؤاد العارف فأوديته جارية من الأنوار من إحسان الله تعالى وبره ولطفه»(٣).

«والفؤاد موضع المعرفة، وموضع الخواطر، وموضع الرؤية. وكلما يستفيد الرجل يستفيد فؤاده أولا ثم القلب. والفؤاد وسط القلب، كما أن القلب في وسط الصدر مثل اللؤلؤة في الصدف»(٤).

"فإذا كان "الذكر" من صاحب مرتبة ومجلس ونجوى. فهناك انقطع عنه التفات القلب إلى المذكور. فيهو مشغول التفات القلب إلى المذكر، وبقيت عينا فؤاده شاخصتين إلى المذكور. فيهو مشغول به لا يتفرغ للالتفات إلى الذكر. فهؤلاء أهل صفاء الذكر، والذكر من الصدر، والعين إلى المذكور، واللذة في الجوارح. فالنفس حينشذ مشغولة بلذة الجوارح، والقلب مشغول بالمذكور، والصدر معمور بالذكر "(٥).

والنفس البشرية التى يعمرها الصفاء، ويعيش فى أعماقها إحساس اليقظة والانفتاح. تحس بهذا الشعور يملأ جوانبها، ويسيطر على كل أفق ومدخل فيها، فتشعر بالحاجة إلى مبدئها، فتتوجه إليه لاستقبال فيوضات الرحمة، وتلقى رشحات الكمال والخير. فهى تعرف أن ذلك هو سعادتها، ومنبع خيرها، فيتحول

77.

<sup>·----</sup>

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي "المسائل المكنونة" ص١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي ابيان الفرق، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص٣٨.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذى «المسائل المكنونة» ص١٤٢.

هذا الشعور بالإعظام والإكبار والإحساس إلى تعلق بالله، ورغبة فى القرب منه. فتظل النفس البشرية تلهج بذكر الله، وتردد عبارات الثناء والتعظيم والتقديس، الذى يعبر عن فهمها لعظمة الله فتستغرق فى التسبيح والتنزيه، وتبالغ فى التعظيم والتمجيد والثناء، فى محاولة للتعبير عن حبها، وأعجابها، وخشوعها، وهيامها بتلك الصفات والكمالات التى أصبحت تملأ شتى جوانحها.

فليس ذكر الإنسان لله سبحانه إحساسا عائما، ولا عملا مقطوع الصلة والجذور بالسلوك والمواقف العلمية للإنسان. قال تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذَكْرِ اللَّهِ أَلا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ (١٨) ﴾[الرعد].

فالإنسان الذاكر يرى الله معه في كل عمل يقوم به، ويحس بوجوده في كل آن ومكن يعيش فيه، حتى ليرى الله قائما في كل شيء ومع كل شيء.

وهاتان النتيجتان هما ظاهرة طبيعية للذكر الخفى وإحساس النفس بوجود الله سبحانه.

أما الذكر الظاهر فله أيضا مظاهره، وصور التعبير عنه، فهو ترجمة لخلجات النفس، وأحاسيس الفكر، وأشواق الروح، باستعمال الكلمة، والعبارة: كالمديح والثناء، والتقديس، والتسبيح، والتعظيم لله سبحانه.

لذا كانت تجربة الحب الإلهى تجربة إنسانية رائعة، لا يدرك أبعادها، ولا يعى مضامينها إلا أولئك الذين عاشوا مشاعر الاستغراق. وإلا الذين مزقوا حجب «الأنا» وأحاسيس الانفراد فأذابوها في هذا الحب، وعاشوا في ذهول عن عالمهم الذي ما برح يحكم قبضته، ويرسل شتى صنوف الإغراء والاستهواء.

وإذا كنا قد عرفنا أن أصل الذكر عند الحكيم في القلب. فإن الحكيم يبين أن: «القلوب لها محلات:

- فمحلة العامة قلوبها محبوسة في الجو لا تصعد؛ لأن الشهوات قد أثقلتها، والهوى قد قيدها.
- وقلوب المريدين في سيرهم في منازلهم أينما وقف فهو محله. وإنما قيده هواه، وثقله باقي شهواته.

- وقلوب الواصلين في محلاتهم عند العرش، وقد قيدهم باقى أهوائهم لا يصلون إلى مجالسه في ملكه.
- وقلوب أهل الصفو من الواصلين واصلة إليه في مـجالسه. فذلك خالص النجوى، وصافى الذكر»(١).

فهياج الذكر من ملك «البهجــة» يثير الضوء إلى الصدر. والذكر يكون بقدر الضوء الذي خرج إلى الصدر. ولهاذا تتباين المحلات لتباين المراكب.

يقول الحكيم: «وإنما ذكره بقدر ضوئه الذى خرج إلى صدره من مجرفته. فإنما تباينت المحلات لتباين المراكب، لا يستوى من ركب حسمارا دبرا بمن ركب فرسا عربيا. فأهل الذكر على اختلاف طبقاتهم إنما ينال كل ذاكر من ذكر الله له على قدر ذكر العبد له، وعلى قدر مركبه»(٢).

ويؤكد الحكيم الترمذي هذه الحقائق ويضرب لها أمثلة من واقع الناس فيقول: «ومثل الذكر في الحقيقة مثل رجل شم مسكا، وللشم تفاوت:

- فرجل شمه من وراء وعائه وزجاجه وكنه.
- ورجل فتح الكن وشمه من وراء الوعاء والزجاجة.
- ورجل خلص إلى الزجاجة، فشمها والمسك في صرة.
- ورجل فتح الوعاء وهو الصرة فشمه بحتا. فهذه كلها مسامات مختلفة متفاوتة.
- ورجل شمه ممزوجا بالمسك والعنبر والأدهان وتسمى غالية، لأن ثمنها غال. ثم ضم إليها من سائر الطيب حتى يصعد سلطان ريحه، وذكاوة ريحه، فذلك المحمود المنتفع به. وإنما تحمد الأشياء التي تؤدى منه إلى الخلق حتى يكون هذا الحسن راجعا إلى الأصل الذي منه جرى النفع إلينا. فقام الحمد مقام أصل المنتفع.

«فكما بان تفُاوت هذا السم لهذا المسك، فكذلك بان تفاوت ذكر الذاكرين» (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي (المسائل المكنونة) ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء، ص١٧٧.

فتفاوت ذكر الذاكرين يعود إلى تباين محلات القلوب. والذكر يقرب العباد إلى الله، لأنه مركب القلوب إلى الله، المعبود الذى لا يغيب ذكره، والإله الذى لا تغرب عن النفس معانى وجوده.

فصفاته وإفاضات حبه بالنسبة لهؤلاء الذاكرين هي النور الذي يملأ آفاق البحث عن الحب في ضمير الإنسان الذاكر، وهي الحقيقة التي تستعبد قلبه وعقله فيؤلهها، فيركع ويسجد ويسبح بالحمد والثناء، ليعبر عن مشاعر الحب والعبودية في نفسه لله الأحد المعبود.

وعندما ينمو هذا الإحساس فى ضمير الإنسان، وتترسخ هذه العلاقة - علاقة الحب والود - بين الإنسان وخالقه. يبدأ ذكر الله يعيش فى نفس الإنسان إشراقا لا تغيب شمسه، وحضورا لا ينسى وجوده.

من هنا كـان الذاكـرون هم اللاهجـون بذكـر المعبـود، المشـغـولون بالثناء والمستهامون بجمال الصفات وجلال الآثار، وكمال الذات.

لقد استولى الذكر على نفوسهم، واحتل كل مساحة ومتسع فى قلوبهم، فلم يعد لغير هذا المعبود متسع أو مسوقع فى نفوسهم، فغدت قلوبهم عرشا للحب ومتسعا للشوق.

يذكر الحكيم الترمذى: «أن كل ذاكر بما يذكر على قدر قربه من الله ، ووجدان ريح الرأفة. لأنه لا يأذن لأحد في ذكره حتى يجعل له حظا من رأفته . فإذا تحركت الرأفة هاج الحب. حب الله عز وجل لعبده. فإذا هاج احتملته الرحمة فأدته إلى العبد. وفي الحب والرأفة فرح البهجة. فمبتدأ ذكر العبد من ملك البهجة. فإذا تحركت البهجة هاجت رياح البهجة على قلوب الموحدين، فظهر الذكر . فإذا ذكر الموحدون بالقلوب، صعد الذكر إلى محل ملك البهجة، فذكرهم الرب تبارك اسمه. فإذا نطقت الألسن بالذكر ظهر ثناء وذكر محاسنه وصفاته صعدا هذا الذكر إلى الله جل وعلا فوقفت أنوار الذاكرين بين يديه كالشفعاء لقائله»(١).

"وعند ذلك - كما يقول الحكيم الترمذى - يذكر الله - تبارك اسمه - عبده عا يقربه إليه، فيظهر من الرب تبارك وتعالى للعبد بالنظر له في جميع أموره، فيشتمل ذلك الذكر من الله جل ثناؤه على سيئات العبد لأن الرب تعالى إذا ذكر

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٧٧.

عبده فيإنما يذكره بالثناء عليه، فيذاك الثناء من الله عز وجل يشتمل عملى مساوى العبد فيسترها حتى تذوب تلك المساوئ في حريق ذلك الحب»(١).

ويستدل الحكيم الترمذى على ما ذهب إليه بقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَاذْكُر رَبُّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ ٢٠﴾ [الكهف] ويعرض لبيان هذا الدليل فيقول: «فجعل ذكره الحادث عوضا عن الغائب في ساعات النسيان، ومستدركا له، وهذا لعظم حرمة الذكر، ورفيع مرتبته عند الله عنز وجل؛ لأن الذكر منبعه من الفرح، وفرح الله بعبده ومشيئته وفيضه من باب الجود، فلذلك صار ساعة الذكر عوضا عن ساعات النسيان، فتشتمل على تلك الساعات، فتورد على العبد ما يتلافى كل ما فاته (٢).

وإذا كان كل ذاكر ينال من ذكر الله له على قدر ذكر العبد له. فإن «قربة الله الميد على قدر قربة العبد إلى الله»(٣).

ويؤكد الحكيم الترمذي هذه النتيجة التي ذكرها بالحديث القدسي الذي يقول فيه تعالى: «إن تقرب مني شبرا تقربت إليه ذراعا...» (٤).

ويمضى الحكيم في بيان هذا الدليل، فيقول: «والله أسرع إلى العبد من العبد إلى الله بالفرح إلى الله ، لأن سرعة الله إلى العبد بالفرح الصافى وسرعة العبد إلى الله بالفرح الممزوج؛ لأن فرح الله بالعبد يخرج من باب الجود وهيجانه من حبه له، وفرح العبد بالله يخرج من باب الضوء؛ لأن الله غنى والعبد فقير؛ فلذلك قال: «إن تقربت شبرا تقربت ذراعا». فأعلم العباد في تنزيله شأن الذكر فقال: ﴿ فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ (١٥٠) ﴾ [البقرة] فجعل ثواب الذكر ذكره للعبد» (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص١٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص١٧٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (المسائل المكنونة) مس١٤٣.

<sup>(</sup>٤) جزء من حدیث قسدسی. أخرجه الإمام مسلم فسی صحیحه من كستاب «التوبة» جد، ١ ص١٧١ هامش القسطلانی.

<sup>-</sup> ومن البخارى فى كتباب التوحيد باب اويحذركم الله نفسه عبه ص ١٢٠ وأخبرجه الترمذى فى جامعه باب احسن الخلق وقال: حديث حسن صحيح.

وأخرجه ابن ماجه في سننه باب «فضل الذكر»جـ٢ ص٢١٨.

وأخرجه ابن ماجه أيضا في فضل العمل جـ٢ ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «المسائل المكنونة» ص ١٤٣.

«فالذكر هو ارتحال القلب إلى الله، وذكر الله هو دنو الله من العسبد. فكل ذاكر إنما يحتظى من دنوه بقدر رحلته، وإنما يسنال من الرحلة على قدر قدوة المراحلة. فراحلة تطير، وراحلة تجيز، وراحلة تسيسر على هينة، وراحلة قطوف قعود، تسير مرحلة في يومين أو ثلاثة (١).

## فالذاكرون عند الحكيم:

- طبقة تصل إلى محل العرش حتى تطل عليه فتطعم منه.
- وطبقة عجزت عن الوصول إليه، إنما يطعمون من الأيدى المتداولة له إلى محل هذا العبد، فإنما يطعم من الأيدى بمقدار.
  - وطبقة يصل إليهم من هذا العرس ريحه على المشام.
- وطبقة وهى العامة تنال من هذه الريح كالخيال، وكأثر الشيء فتتقوى قلوبهم بذلك.
- فالطبقة التي ولجت ملك العرش حتى أطلت عليه، فصدرت شباعا رواء، هم الذين وصفهم الله على لسان رسوله فقال: «من شغله ذكرى عن مسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين» (٢) فإنما شغله ذلك الطعام الذي أشبعه هناك في العرس عن أن يذكر حاجة فيسله لأنه شبع وروي. فالشبعان ممتلئ لا يذكر شيئا لأنه قد سد أبواب الحاجة بشبعه. فوعد من كان بهذه الصفة أن له عندى أفضل ما أعطى السائلين» (٣).

قال للحكيم الترمذي قائل: «ما أفضل ما أعطى السائلين»؟

قال الحكيم: «الثبات». فهذا حظه لا تناله إلا هذه الطبقة الواصلة في ملك العرش الذين صدروا شباعا، فإذا تخطوا هذا المحل إلى ملك الملك فصار المرعى

770

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «المسائل المكنونة» ص ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) - أخرجه الترمذي في سننه. كتاب «فضائل القرآن» جـ٥ ص١٨٤ عن أبي سعيد الخدري وقال أبو عيسي: حديث حديث غريب.

<sup>-</sup> وأخرجه الدارمي في كتاب «فضائل القرآن» باب «فضل كلام الله على سائر الكلام» جـ٢ ص٣١٧ عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «المسائل المكنونة» ص٥٤١.

بين يديه. وهناك خلصوا إلى أصل الـعرش فطعموا من الجـفنة، وارتعوا بين يديه للمزاج والهناءة. وهناك صاروا في القبضة، واسـتوجبوا الثبات، وصاروا أمناء الله وخاصته»(١).

فالثبات الذى هو أفضل ما يعطى الله السائلين، لا تناله إلا الطبقة الواصلة أمناء الله وخاصته وهم: "أهل القبضة والذين يستعملهم. وهو قوله تبارك اسمه فيما حكى عنه رسوله عن جبريل عليه السلام عن ربه تبارك وتعالى اسمه أنه قال: "فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله وفؤاده ولسانه، فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشى وبي يعقل وبي ينطق (٢) فهذا عبد مسرعي، مكلوء محروس مربى بالعين (٣).

فأهل الثبات: طبقة ذكرت فارتحل القلب فخلص إلى ملك الملك بين يديه فلاحظ القدرة، ولم يقدر على ملاحظة المقدر؛ لأنه مستور عن الملائكة والرسل. فهذا المشغول بالله عاقه شغله بالله عن المسألة (٤).

ويسمى الحكيم الترمذي هـذه الطبقة بأهل اليقين فيقـول: «وأما أهل اليقين وهم السابقون فلهم درجات:

فأولها: الخشية يمتنع بها من جميع ما كره الله تعالى دق أو جل، والخشية من القربة والعلم بالله. فإذا علم لزمه خوف العظمة لا خوف العقاب وإذا كان الخوف لازما للقلب غشاه بالمحبة، فيكون بالخوف معتصما مما كره، وبالخشية وبالمحبية منبسطا في أموره. إذ لو ترك مع الخوف لانقبض وعجز عن كثير من

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المسائل المكنونة، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) - أخرجه البخارى في صمحيحه كتاب الرقاق باب التواضع ۲۱/ ۳٤٠، ۳٤١ من رواية أبي هريرة.

<sup>-</sup> وأحمد في المسند من حديث أبي أمامة ٥/ ٢٦٨ ومن حديث عائشة ٦/ ٢٥٦.

<sup>-</sup> وذكره الهيشمى في مجمع الزوائــد كتاب الزهد باب من آذي أوليــاء الله ٢٦٩/١٠ بروايات عن عائشة.

<sup>-</sup>وأشار ابن حجر فى فتح البارى جدا ا ص ٣٤١ بتخريجه عن عائشة فى كتاب الزهد للإمام أحمد، وعن ابن أبى الدنيا فى الزهد، وأبو نعيم فى الحلية، والبيهقى فى الزهد وابن حبان فى الصحيح وابن على فى الكامل والطبرانى فى المعجم.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (المسائل المكنونة) ص٥٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ص١٤٧.

أموره، ولو ترك مع المحبة لاستبد وتعدى لكنه لطف له فسجعل الخوف بسطانته والمحبة طهارته، حستى يستسقيم به قلبه ثم يرقيه إلى مسرتبة أخسرى وهى الهيسبة والأنس. فالهيبة من جلاله والأنس من جماله.

فإذا نظر إلى جلاله هاب وانقبض، ولو ترك هكذا لصار عاجزا في جميع أموره كجثة بلا روح، وإذا نظر إلى جماله امتلأ كل عرق منه فرحا وسرورا ولذة ونعيام، لامتلاء قلبه. ولو ترك هكذا أداه إلى التعدى والإفراط، لكنه لطف له فجعل الهيبة شعاره، والأنس دثاره حتى يستقيم به قلبه، فهو عبد ظاهره الأنس بالله، وباطنه الهيبة من الله تعالى ثم يرقيه إلى مرتبة أخرى وهى مرتبة «الانفراد بالله» قربه القربة العظمى وأدناه، ومكن له بين يديه ونقاه، وفتح له الطريق إلى وحدانيته فهو ناظر إلى فرديته فأحياه الله تعالى به، واستعمله، فبه ينطق، وبه يعقل، وبه يعمل، وقد جاوز مقام الهيبة والأنس إلى مقام الأمناء» (۱).

فأهل اليقين كما عرفنا من كلام الحكيم الترمذي - لهم درجات:

- أولها الخشية ثم الهيبة والأنس ثم الانفراد بالله.

فالذاكرون تباينت طبقاتهم لاختلاف الأحوال فى الذكر، فليس من أحد يذكر ربه، إلا وبدو ذلك الذكر من ربه. وذلك الذكر من الرب إذن للعبد فى الارتحال إليه. فإذا ذكر الله مبتديا فإنما ذكره من ملك البهجة، فذلك شوق الله إلى عبده، ذكره ليهيج بذكره له من العبد ذكره، فيهيج شوقه إلى الله كل على قدره (٢).

فالذكر الأول بدوه من الله من ملك البهجة اشتاق إلى الموحد لأنه محبوبه فهاج من الفرح الذى له العبد، فهاج العبد من معدن المعرفة فأضاء الصدر فأبصرت عينا الفؤاد. فارتحل القلب المختلط بلحمة الفؤاد إلى الله مشتاقا فصاروا على درجات وطبقات»(٣).

- فطبقة ذكرت ثم انقطع ذكرها ولم تقدر على الارتحال لثقل الشهوات وجذب الهوى نفسه إلى الشهوات.

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص١٠٩.

<sup>(</sup>Y) الحكيم الترمذي «المسائل المكنونة» ص١٤٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١٤٧.

- وطبقة ذكرت ثم ارتحل القلب فانقطع في بعض المسافة. فلما انقطع حاد يمينا وشمالا من حيث بلغ فلاحظ إحسانه وأياديه.
- وطبقة ذكرت فارتحل القلب فجاوز مسافات الجو حتى وصل إلى القرية ثم انقطع هناك فحاد يمينا وشمالا فلاحظ المنن.
- وطبقة ذكرت فارتحل القلب فصار إلى القربة ثم ولج ملكا من ملكه ثم انقطع فحاد يمينا وشمالا فلاحظ تدبيره.
  - وطبقة ذكرت فارتحل القلب فخلص إلى ملك الملك بين يديه "(١).

فالذكر عند الحكيم الترمذى: إذن من الله للعبد في الارتحال إليه، وهو ما يستنير على القلب من منن الله وصنائعه (٢).

وأنت ترى: أن الحكيم الترمذى يقول عن الذكر أنه: «ارتحال القلب» وابن عربى يقول فى فتوحاته: «الذكر من العبد باستحضار» (٣) والأرتحال والاستحضار استجابة لشعور الإنسان السالك نحو مصدر الإفاضة على هذا الوجود، وبحث عن القرب والانضواء، ورفض للبعد والانفصال عن المعبود.

وإذا كانت القلوب تتفاوت بحسب ارتحالها واستحضارها. فإن الذكر بوصفه أساسا من أسس السلوك به تشفاوت القلوب. ومن ثم أصحابها في الصديقية والصادقية والقرب والتفرد. وفي هذا يقول الحكيم: «فذكر الله على وجوه:

فأول ذكره: التوحيد.

والثاني: ذكره بالأمر والنهي.

والثالث: ذكره عند كل نعمة في الدين والدنيا.

والرابع: ذكره بالمنة.

والخامس: ذكره بالتدبير.

والسادس: ذكره بالمحبة.

والسابع: ذكره بالوله.

والثامن: ذكره بالشوق.

(٣) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٢ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المسائل المكنونة، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «درجات الذكر ومراتب الذاكرين» ص١ مخطوط بمكتبة الدكتور الجيوشي.

والتاسع: بالأفضال.

والعاشر: ذكره بالمرعى على الدوام(١).

فكل ذاكر على حسب ذكره يرجع إليه ثمرة ذكره، ومن ذلك الوجه يذكرونه فالذاكر على وجوه، فعلى أي وجه ذكرته ذكرك من ذلك الوجه:

فإن ذكرته «بأنه ربك» ذكرك بالتربية لك.

وإن ذكرته «بالطاعة» ذكرك باليسر وصرف عنك السوء.

وإن ذكرته «بالتذلل له والخشوع» ذكرك بالحفظ والعصمة.

وإن ذكرته «ببذل النفس وقربها إليه» وإلقائها بين يديه ذكرك بالقبول وكنت في قبضته. فبه تسمع، وبه تبصر، وبه تعقل.

وإن ذكرته لعظمته وجلاله، عظمك وأجلك(١).

وإذا كان الذكر - عند الحكيم الترمذي - على وجوه. وعلى أي وجه ذكرت الله ذكرك الله من ذلك الوجه.

ف إننا نجد ذلك عند ابن عربى حيث يقول: قال تعالى: ﴿فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُكُمْ (١٤٦) ﴿ اللَّهُ عَنْ نَفْسَهُ ذَكُرتُهُ فَى نَفْسَهُ ، وإن ذكرنى في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم (٢٠). فأنتج الذكر الذكر، وحال الذكر حال الذكر. وليس الذكر هنا

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «درجات الذكر» آخر ورقة مخطوط بمكتبة الدكتور الجيوشي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق آخر ورقة.

<sup>(</sup>٣) - أخرجه البخارى في كتاب التوحيد باب قول الله تعالى: «ويحذركم الله نفسه» وقوله جل ذكره:» تعلم ما في نفسي ولا أعلم مافي نفسك» جـ٣ ص ٢٠٦١ عن أبي هريرة.

<sup>-</sup> وأخرجه مسلم في كتاب، الذكر باب الحث على ذكـر الله تعالى جـ٤ ص ٢٠٦١ عن أبى هريرة وباب فضل الذكر والدعاء والتقرب إلى الله تعالى جـ٤ ص٦٨ ٢٠ عن أبى هريرة.

<sup>-</sup> وأخرجه الترمذي في كتاب الدعوات في حسن الظن بالله عز وجل جـ٥ ص ٥٨١ عن أبي هريرة قال أبو عيسى: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>-</sup> وأخرجه ابن ماجه في سننه كتاب الأدب. باب فضل الذكر جـ٢ ص١٢٤٦ عن أبي هريرة. وباب فضل الأعمال جـ٢ ص١٢٥٥ عن أبي هريرة.

<sup>-</sup> واخرجه أحمد في مسنده جـ٢ ص٢٥١، ٣٥٤، ٤٠٥، ٤١٣، ٤٥٤، ٤٨٠، ٥١٦، ٥١٠، ٥١٧، ٥١٠، ٥١٧، ٥١٧، ٥١٧.

بأن تذكر اسمه، بل لتذكر اسمه من حيث ما هو مدح له وحمد. إذ الفائدة ترتفع بذكر الاسم من حيث دلالته على العين لا في حقك ولا في حقه  $^{(7)}$ .

يقول ابن عسربى فإن قلت: فقد رجح أهل الله ذكر لفظة «الله الله». وذكر لفظة «هو» على الأذكار التي تعطى النعت. ووجدوا لها فوائد:

قلت: صدقوا وبه أقول.

ولكن ما قصدوا بذكرهم: «الله الله» نفس دلالته على العين وإنما قصدوا هذا الاسم أو الهو، من حيث أنهم علموا أن المسمى بهذا الاسم أو هذا الضمير هو من لا تقيده الأكوان، ومن له الوجود التام، فإحضار هذا في نفس الذاكر عند ذكر الاسم بذلك. وقعت الفائدة فإنه ذكر غير مقيد، فإذا قيده به «لا إله إلا الله» «لم ينتج له إلا ما تعطيه هذه الدلالة، وإذا قيده به «سبحان الله» لم يتمكن له أن يحضر إلا مع حقيقة ما يعطيه التسبيح، وكذلك «الله أكبر» و«الحمد لله» و «لاحول ولا قوة إلا بالله». وكل ذكر مقيد لا ينتج إلا ما تقيد به»(٢).

ومما يجدر أن ننتبه له، أن الحكيم الترمذي جعل الذكر على ضربين:

الضرب الأول: ذكر العارفين والموحدين. «والخلق مندرجون فيما بين هذين الطرفين كل على درجته»(٣) فذكر الذاكرين على درجات وفي طبقات.

وذكر العارفين: «أن بذكر هويته بلا كيف فيغرق في الدنيا والآخرة والنفس والملكوت وملك الملك فتأخذه البهتة»(٤).

وذكر الموحدين: «أن لا يذكر من «الهوية» إلا الألوهية فقط»(٥).

فمن ذكر «الهوية» لا يجد على قلبه إلا ذكر «الهوية» لأن شهوات النفس على القلب جاثمة. كالفحل المغتلم الذي يهدد ويضرب بأنيابه فيجثم على الإنسان فيدوسه تحت ميسمه في التراب ويلزقه بالأرض. كذلك القلب جثمت عليه النفس بشهواتها ومناها، فهي تدسه في الشهوات والأقذار فتلزقه بالأرض. وبهذا لا

<sup>(</sup>١) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٢ ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي (الفتوحات المكية) جـ٢ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة رقم ٤٤ بمكتبة الدكتور الجيوشي مخطوط.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ورقة ٤٤ وكتاب «درجات الذكر» ورقة ٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ورقة ٤٤.

يكون للنور من السلطان ما يحرق عن قلب جميع الأشياء، فتجده ذاكرا خاملا، ومطيعا عاصيا، ومقبلا لاهيا. وهذا أحد الطرفين (١١).

"والطرف الآخر أن ينقلب السقلب من جشوم النفس عليه، ويخرج من إسارها. فيجد فسحة ورحا، ويتمكن ويتمدد، ويتنحنح فيما ورد عليه من العطاء منة من الله على عباده، ودولة من السعدة ظفر بها، ورحمة منه أدركته. فلم تزل المنن تتابع عليه بالأنوار هداية من الله له وعونا على سيره إلى الله ووقوفا به إلى بابه، حتى جاوز الأشياء إلى خالق الأشياء، وجاوز الملك إلى مبدى الملك، فوصل إلى ذكر هويته فغرق فيه قلبه مع الأشياء كلها" (٢).

فالنفس البشرية التي يعمرها الصفاء، ويعيش في أعماقها إحساس اليقظة والأنفتاح، تحس بالمن تملأ جوانحها، وتسيطر على كل أفق ومدخل فيها. فتعشر بالحاجة إلى مبدئها، وتحس بنقصها وكمال خالقها. فتتوجه إليه لاستقبال فيوضات الرحنة، وتلقى رشحات الكمال والخير.

وما ذكره الحكيم الترمذى من ذكر الموحدين وذكر العارفين هو ضرب من الذكر أخل الموحدون منه بطرف، والعارفون بالطرف الآخر» وهو ذكر واحد، ومعرفة واحدة، وتوحيد واحد»(٣).

وإذا كان ذكر الموحدين وذكر العارفين ضرب من الذكر له طرفان - كما عرفنا - «فإن الضرب الآخر من الذكر - عند الحكيم الترمذى - هو ذكر أسمائه وهو على ضربين:

منها: أسماء هي أمثاله العليا وهي صفات الرب تبارك اسمه.

ومنها: أسماؤه الحسنى وهي آياته الكبرى.

فإبداء هذه الأسماء من فردانيته لخلقه كى تعمل معرفتهم له بهذه الصفات والأسماء على قلوبهم عمل اليقين والاستنارة والمعاينة والمشاهدة بالقلوب، فيكون ذلك قوة لهم فى نوايبهم على اختلاف أحوالهم (٤).

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «درجات الذكر ومراتب الذاكرين» ورقة ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ورقة ٢.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذى «غور الأمور» ورقة ٤٥.

<sup>(</sup>٤) انظر الحكيم الترمذي ادرجات الذكر ومراتب الذاكرين، ورقة ٢ مكتبة الدكتور الجيوشي.

ومناجاة الله، والتقرب إليه بأسمائه. إنما هو تعبير عن حب الإنسان لهذه الأسماء، ومعرفته بتجلى آثارها على صفحة الوجود.

لقد كان الترمذى موفقا تمام التوفيق حين جعل الذاكرين فى طبقات والذكر على درجات ومراحل. لأن القلوب تشفاوت فى سيرها إلى الله سبحانه وتعالى، وارتحالها إليه.

يقول الحكيم الترمذى في كتاب «معرفة الأسرار»: فصل في الذكر وهو على ثلاث طبقات:

- طبقة قد اشتغلت بالذكر. وعلامة المشتغل بالذكر أنه مهما رأى بعينه شيئا أو سمع بأذنه شيئا لا يشغله عن الذكر.
- وطبقة فـد شغلهم الذكر، ومن شغله الذكـر لا يشغله شيء عن الذكر، ولا يريد بذكره العوض.
- وطبقة فد شغلهم المذكور عن الذكر. ومن شغله المذكور عن الذكر رؤيته تهيج الناس على الذكر، وكل شيء يكون له ذكر<sup>(1)</sup>.

فالمذكور واحد، والذكر مختلف، ومحل قلوب الذاكرين متفاوته (٢).

ومما يسترعى الانتباه أن الحكيم الترمذى قد جعل الذكر والتسبيح مقدمة ضرورية لحصول المدد الإلهى. بل أشار إلى ما يشبه رابطة السببية بين تسبيح المخلوقات لله، وبين ما يقع من عناية إلهية (٣).

فالعلاقة بين وقوع الأوجه المختلفة للرحمة الإلهية، وبين وقوع التسبيح والذكر من المستويات المتباينة للمخلوقات، هي علاقة تلازم وترابط في الوقوع أقرب إلى تلازم السبب بالمسبب أو الشرط بالمشروط. على أن هذا لا يمتد إلى طبيعة الفعل الإلهى الذي يتجاوز الشروط والأسباب والعلل. ولكنه سبحانه أراد أن يعود خلقه على طلب الأسباب في كل شيء.

فإذا كان الرزق أو الكسب مشروطا بالسعى والكد والعسمل، فإن عناية الله ومدده كله مشروط ومتوقف على تسبيحنا إياه، وذكرنا له، وليس السعى إلى

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) سيرة الشيخ الكبير ص٥١٥ط مجمع البحوث الإسلامية.

<sup>(</sup>٣) الدكتور سامى نصر لطف مقدمة «علم الأولياء) ص ٦٥.

الرزق إلا من قبيل التسبيح والذكر، لأن تنفيذ كل الأوامر الإلهية، والبعد عن كل المنبهات هو تسبيح له وذكر (١).

وإشارات الحكيم في هذا الموضوع تقول: "سبحان من حياة كل شيء بتسبيحه لأن الحياة منها بدت الحركات، والله منزه عن الحركات. فلما ظهرت حركة الخلق ظهرت المعاصى والجرأة، فدعا جميع الخلق إلى تسبيحه فقال: ﴿ وَإِن مَن شَيْء إِلاَّ يُسبِّحُ بِحَمْدِه ﴿ 19 ﴾ [الأسراء] لينزهوا ولى الحركات عن جميع الحركات، لبدوم لهم الحياة؛ لأن من الحركات ظهرت المعاصى والاستخفاف بحقه، وترك تعظيمه، فصارت الحياة التي تبقى على الخلق تدوم وتدر من الحياة عليهم. حتى يحيوا بتلك الحياة التي أبرزها لهم الحي الدائم. ولولا التسبيح لانقطع در الحياة، فصارت الأشياء كلها مواتا، فرذا نزهوه بالتسبيح دام الإدرار على الخلق فحيوا، سبحان من بقاء كل شيء بتقديسه. فالخلق خرجوا من عند القدوس مقدسين، فتدنسوا بالآفات، فإذا قدسوه بقيت الزينة التي من القدس بالوفاء منهم مع الأدناس، ولولا ذلك لتهافت الزينة عنهم وذهبت زينة الأشياء وحسنها»(٢).

فتدبر آثار رحمة الله، والإحساس بوجوده، يحول بين الإنسان وبين الانفكاك عن خالقه. كي يكون الإنسان دائم الذكر لله سبحانه، مستمر الارتباط به، متفتح الوعى والروح لاستقبال فيض القيم والمعانى التي يُوحى بها هذا الوجود.

وإذا كان الإحساس بوجود الله، والتفكر في عظمته، يدفع إلى الذكر فإن أثر هذا الإحساس يتجسد حقيقة سلوكية في حياة الإنسان؛ عندما يحس بدوام وجوده معه، ومراقبتة له، ويتذكره في كل فعل يقدم عليه.

وهذه الدرجة من الذكر هي أصدق مراتب الذكــر، وأكثرها أثرا في حياة الإنسان؛ لأن هذا الذكر يترك آثارا سلوكية ومواقف إرادية.

<sup>(</sup>١) الدكتور سامي نصر لطف متدمة «علم الأولياء»ص٦٥.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «المسائل المكنونة» ص٨٩، ٩٠.

# الفصل الرابع

## مراتب السالكين ومقاماتهم وأحوالهم

- السالكون وطبقاتهم.
  - المقامات والأحوال.

## السالكون وطبقاتهم

السالكون عند الحكيم الترمذى يتدرجون في سلوكهم إلى رب العالمين خلال طبقات أو مراتب وأى سالك لابد وأن يبدأ بالصدق «حتى - كما يقول الحكيم الترمذى - يتحرر من الآفات، ويطلب الصدق في الأمور وينفى عنه ما أفسده بجهده، منذ أخلص على قدر طاقته. والصديق اكتسى خلع الحبيب من الرأفة، والرحمة، والمحبة، فلانت بلين الرأفة، ورطبت بربطوبة الرحمة، وحليت بحلاوة المحبة، فيإذا عمل الطاعة وجد حلاوتها من هذه الخلع(۱).

وقاعدة الصدق في الحياة الروحية تظهر آثارها في نطاقين اثنين:

- في نطاق ظاهري خارجي.
  - وفي نطاق باطني داخلي.

فالسالك في هذا الطريق حين يعي تماما بحقبقته الإنسانية ومصيره النهائي. يلزم أعضاءه وجوارحه حفظ الشريعة ومقتضياتها. فهيو يؤدى الفرائض على وجهها الصحيح، ويبتعد عن المحارم والمكاره ابتعادا كليا ويأخذ نفسه بالجد الصارم في كل ما يفعل وما يذر حتى تستقيم أركانه لشرع الله في نهيه وأمره. وأنه لمن الجهل المطبق والمغفلة الحمقاء أن يظن المرء أن الحياة الروحية، تدرك بمجرد الرغبة فيها أو الصبوة إليها، كلا إن الحياة الروحية نشاط تام للكائن، أي هي مجهود متكامل للكيان البشري من جميع أقطاره، فكرا، وإرادة نية، وعملا، والسالك في الطريق لا يكتفى بالقيام بأعمال الجوارح فحسب بل يقوم بعمل آخر باطني هو المعيار الحقيقي لكل ما يحققه في الخارج من عبادات ومعاملات (٢).

فالصادقون: منهم من صدق الله فى رفض كل شهوة فى نفسه للجوارح السبع، ليطهر مناه، ويلقى الله بصدقه وطهارته لينال ما وعد الصادقين من ثواب جهدهم؛ منهم من صدق الله فى رفضه ليلقاه بخالص العبودية غدا فتقر عينه

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي االفروق ومنع الترادف، ص٨٢ش.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص ١٠٦. مقدمة عثمان يحي.

بلقائه، ففتح لهذا الطريق إليه، وترك الآخر على جهده، واقتضائه ثواب الصدق يوم لقائه (١).

ويقول الحكيم الترمذي عن الذي فتح له الطريق إليه: فهذا الذي ذكره في تنزيله ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَهُمْ سُبُلَنَا (١٠) ﴿[العنكبوت]. فلما فتح له الطريق إليه أشرق النور في صدره، فأصاب روح الطريق، فوجد قوة على رفض الشهوات، فازداد رفضا وهجرانا، فزيد له في الروح. لأنه كلما رفض شيئا نال من ربه عطاء من روح القربة، فازداد قوة فقوى على الرفض حتى مهر في الطريق وحذق بصرا بالسير إلى الله تعالى (٢).

وما زال ذلك دأب هذا الصادق في سيره إلى الله تعالى، يمنع نفسه لذة الحلال، ولذة العطاء. ومع ذلك يجاهد نفسه في تصفية الأخلاق الدنيشة. مثل الشح، والرغبة، والمذمة، والجفوة، والحقد وأشباه ذلك، حتى إذا استفرغ مجهوده من الصدق ولم يبق للحق قبله اقتضاء التفت إلى نفسه فوجدها كما كانت بديا. فيها تلك الهنات موجودة قال له قائل: وما تلك الهنات؟ قال: الفرح بالأحوال عند الخلق والطلب للمنازل العلية عند الله. ومنع هذا الفنرح بالأحوال يطلب عندهم المنازل في مكامن نفسه ركونا إلى الحياة وتنسما لروحها ولقاء الإخوان والنظر في المواضع التي هي مطمأن النفس من بقاع الأرض (٣). فأنت ترى من متابعة الحكيم الترمذي فيما ذكره من دأب الصادقين أن السلوك يحتاج إلى جهوده متواصلة، وصدق في الطريق؛ لأن طبيعة النفس الإنسانية ومكامن الخيطر منها تدعو إلى السهر واليقظة ورحمة الله سبحانه وتعالى، وعظيم مغفرته تنقذ الإنسان من شهوات النفس، وتأخذ به إلى السلوك السليم، يقول الحكيم الترمذي: «فلما استفرغ هذا الصادق مجهوده في الصدق في سيره على ما وصفت ووجدها - أي نفسه - حية معها هذه الصفات «المذمومة» تحير وانقطع صدقه وقال: كيف لى أن أخرج من نفسى حلاوة هذه الأشياء؟ فعلم أنه لا يقدر على ذلك، كما لا يقدر أن يبيض الشعرة السوداء. وقال: إن هذه نفس قد أوثقتها بالصدق منى الله، فكيف

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٢١،١٢٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص١٣٢.

لى إن حللت وثاقبها، فأبقت وهربت، متى ألحقها؟ فوقع فى مفازة الحيرة، فاستوحش وبقى وحيدا فى تلك المفازة؛ لأنه قد ذهب أنس النفس ولم ينل أنس الخالق. فحينتنذ صار مضطرا لا يدرى أيقبل أم يدبر؟ فصرخ إلى الله يائسا من صدقه صفر اليدين، خالى القلب من كل جهد فأدركته الرحمة فرحم «وذلك قوله تعالى: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاء الأرضِ ١٠٠) والنمل ينبئك فى هذه الآية أن وله قلبك إلى صدق نفسك، وجهدك يكشف السوء عنك، ولا يجيبك إلى ما دعوته حتى تخلص دعوتك ووله قلبك إلى الله تعالى الذى أوله القلوب وحتى تكون مضطرا إليه»(١).

فالغرض الأصيل لرجل الصدق في مجهوده المعنوى عند الحكيم الترمذي هو:

- الرجاء فيما أعده الله للصادقين في الحمياة الآخرة من حمسن ثواب ومآب<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان ذلك الغرض من المجهود المعنوى لرجل الصدق. فإن النشاط الروحى الصادر عن ينبوع النعمة الإلهية والمنة الأزلية يقصد أول ما يقصد الهيمنة على الجسم خارجيا والسيطرة على النفس داخليا كما يفعل رجل الصدق تماما، ومع ذلك فإن الأوضاع جد مختلفة بين كلا الأمرين - بين قاعدة الصدق وقاعدة المنة، إن صاحب النعمة الإلهية، الذي اجتباه الله بفضله واختصه بمنته. هو أشد وعيا من غيره بضرورة تطهير كيانه الداخلي والخارجي. فإنه بقدر ما تشع أضواء النعمة في جوانب الذات الإنسانية يكون المرء أكثر طواعية لدعوة الخير، وأشد انقيادا لصوت الفضيلة وأسرع استجابة لنداء السماء (٣).

وقد لاحظ الباحثون أن قسوى «الصادق» تنوء تحت ثقل مجاهدة النفس وأغراضها المتناقضة أى بين مطالبها الدنيا ومطالبها العليا بينما صاحب النعمة الإلهية يفضل العون الرباني الدائم محفوظا من ذلك كله كأنه منتشط من عقال

ΥγΛ -----

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اختم الأولياء " ص١٣٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١٠٨. المقدمة.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق المقدمة والتعليق.

وبينما يكون « الصادق» محدودا بقدرته وطاقسته إذ برجل «المنة» متحرر من قيود الفردية، منطلق في أجواء الذاتية، مندفع نحو سماء الكمال المطلق<sup>(١)</sup>.

ولكن ألا ترى معى أن تلك الملاحظة تفصل بين مجال الصدق ومجال المنة فصلا يباعد بين المجهود الإنسانى والمنة يقول في النفس: ﴿ومن راضها وأدبها استقامت في السير، وانفطمت عن الخلاقها، وتداركه ربه بالنصر والمدد، وأنجز له الوعد. فقد بين هذا الشأن في آيتين من كتابه فقال: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ ( ﴿ ﴿ ﴾ [الحج] فأمر بمجاهدة النفس وفطمها عن أخلاق السوء، عن أن يريد غير ما يريد الرب جل وعلا، فلو تركنا في جميع أعمارنا لكان هذا أمرا هائلا عظيما لكنه وعد في آية أخرى أن يخلصنا من وباله، ويؤدبنا ويبصرنا فقالك ﴿ وَالّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلنَا وَإِنَّ اللّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ( ۞ ﴾ [العنكبوت]. فهو هاديك، وهو معك في النصر والتأييد، فرحمته منك قريب وإنما الشأن أن تجاهد في بدء أمرك حق جهاده، فإذا أنت قد ظفرت بالوعد الثاني قد أنجزه لك فإذا هداك السبيل ملا قلبك نورا وكلاءة ورعاية حتى لا بالوعد الثاني قد أنجزه لك فإذا هداك السبيل ملا قلبك نورا وكلاءة ورعاية حتى لا نورا . ( ) ( ) ( )

فالحكيم الترمذي يؤكد التطهير بالمنة والرحمة الإلهية بعد أن يصارع الإنسان شهوات النفس ويكبح جماحها بالمجاهدة.

وبمناسبة مجال العطاء الإلهى للإنسان يمكن أن يقال: إن مجال المنة والعطاء الإلهى يتعارض مع الحرية الإنسانية؛ ولذلك يذكر أن بعض أصحاب «النزعة الإنسانية» ودعاة «الأخلاق الوجودية» يعترضون على فكرة « النعمة الإلهية» من حيث إنها تسلب الإنسان أعز شيء لديه وهو حريته وإرادته واختياره في تقرير مصيره، أليس المرء في مستوى « النعمة» يصير بمثابة آلة صماء، ينفعل أكثر مما يفعل، وياخذ أكثر مما يعطى، ويستجيب ولا يجيب؟ (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» المقدمة والتعليق للدكتور عثمان إسماعيل يحي.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «كتاب الرياضة وأدب النفس» ص٩٩٠ ، ١٠٠ .

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور عثمان إسماعيل بحى مقدمة وتعليق كتاب «ختم الأولياء» ص١٠٨.

والواقع أن هذا فهم سطحى لطبيعة النعمة الإلهية وموقف الإنسان منها. إن النعمة لا تفقد المرء حسريته أو كسبه ولكنها بكل دقة، تسمو بها إلى منطقة أسمى بكثير من منطقة الإنسان وحدوده وآفاقه (١).

ولقد أشار الحكيم الترمذى إلى الحرية الحقيقية وأنها كانت نتيجة حتمية للعبودية الصادقة لله سبحانه، والحرية والعبودية يتناسبان تناسبا طرديا ولنتمثل قول شيخنا الترمذى «والأحرار الكرام هم من بذل نفسه لله تعالى عبودة، ولم يلتفت إليها، ولا لحظ إلى تحقيق بذله، واللئام عبيد النفوس تلفظوا بالشفاه مقالا على الألسنة يتلذذون به ويشممون القلوب رائحة منطقهم. ثم تبادر قلوبهم إلى شهوات أنفسهم فتطمئن إليها وحدها فحرام على هؤلاء أن ينالوا حكمة الله العليا، وأن يمشوا في نور الوحدانية ويصلوا إلى وجهه الكريم في مجالس الخاصة»(٢).

ففئة الأحرار تتجاوز ذاتها، وتفنى فى العبادة والعبودية، للمعبود الأوحد، وأولئك هم عباد الرحمن، المصطفون من خليط البشر، والمختارون من بين الجموع للانتماء إلى هذا المجد، «عباد الرحمن» صفوة متميزة عن غيرها فى حركة الحياة الزاخرة بالصراع، والموسومة بشتى مياسم الانتساب والانتماءات.

وفئة تؤكد أولا بأول على ذاتيتها المفرطة، ولا تتخطاها، لدرجة أن منطقهم الحقيقى الذى يخضعون له ويسيرون به هو ما تنطق به شفاههم وألسنتهم وهو الذى يتلذذون به وحده، بل أن قلوبهم الضعيفة تبادر إلى تصديق هذا المنطق الغريب ومتابعته، وهو منطق الشهوات الحسية واللذات الجسدية.

وهذه الفئة يرى الحكيم الترمذى ضرورة حرمانها من الحصول على الحكمة الإلهية العليا، بل يرى حرمانها من نور الهداية الإلهية، ومن العناية واللطف الربانيين. ولعل الحكيم الترمذى قد أراد بالأحرار الكرام أنهم أحرار لأنهم لم يظافوا عبيدا إلا لله وحده، وليس لأنفسهم أو لذواتهم أو لأبدانهم (٣).

وبعد هذا الذى عرضنا له نجد أن طبقة الصادقين عند الحكيم الترمذى لها عنده مسميات أخرى مثل العلماء بالحلال والحرام، والمقتصدون والعارفون والقاصدون، والعباد، والزهاد، وعمال الله وغير ذلك. مما لا يدرك إلا بعد طول معاناة.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اختم الأولياء" ص٩٠١.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء الساء الرارياء الم

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور سامى نصر لطف «مقدمة كتاب علم الأولياء» للحكيم الترمذي ص٧٧،٧٦.

يقول الحكيم المترمذى: «فالعلماء بالحلال والحرام يسلكون بك فى طريق الشريعة إلى الجنة»(١) ولعل الصادقين هم المختصون بعلم الحلال والحرام، وهو العلم الخاص بمعرفة حدود الله وأحكامه، أو معسرفة الله من النظر فى حدوده وأحكامه والعمل بها، وتلك هى بداية كل مريد وسالك(٢). والصادق - كما يذكر الترمذى - الذى صدق فى الأشياء بظاهره، وبباطنه أحيانا ميل إلى النفس، وأثر الشهوات باق فى نفسه(٣).

والمقتصد هو من يسير إلى الله تعالى بدلالة العمل واليسر وطلب عدة الطريق، وطلب العوض من الله تعالى<sup>(٤)</sup>. والزاهد من صغر الدنيا وأهلها، وخلع الراحة<sup>(٥)</sup>.

وليس معنى هذا أن الحكيم الترمذى يدخل أسماء أخرى على طبقة الصادقين، والحكيم قد عرف بالاهتمام بالفروق الدقيقة بين الكلمات والمسميات ولما كان لهذه المسميات معانى عميقة تتصل بسلوك السالكين لم يكن بد من أنها جاءت لتعبر عن درجة يصل إليها السالك وهو يتدرج في مقاماته، ويصعد في الدرجات، ويتقلب في الأحوال، فالحكيم لم يستعمل المسميات جزافا، ولم يطرحها حشوا، بل لكل اختيار عنده غاية ولكل كلمة معنى. وهؤ حينما جعل الصادقين أول طبقة من طبقات المريدين إنما قصد العلاقة المناسبة بين العباد وبين المنادمين إليه فحق أن يسحب هذا الوصف عليهم، ويغدق شرف الصدق على انتمائهم، وهم «الصادقون» ما استحقوا هذا الانضواء إلا بعد أن أشرقت نفوسهم، بالسلوك إلى رب العالمين، وامتدت في آفاقهم ظلال الهدى، عرفوا أنفسهم وأدركوا خالقهم، فخلعوا له رداء الكبرياء، وتواضعوا بين يديه بهوان وتصاغر فلا

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأكياس والمغترين» ص ١٣٨ مخطوط.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص٥٣. المقدمة.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي المرجع السابق ص٤١.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «المرجع السابق» ص٧٤.

عالم الأشياء المتلاطم بصوره وأحداثه يملأ قلوبهم، ولا ضجيج الحياة وزخرف الدنيا يزرع الكبرياء في نفوسهم.

فالعارفون - الصادقون - اخلصوا ولم يصلوا، والصديقون جمعوا الأمرين جميعا، الإخلاص من المعرفة، والتصفية من المحبة. ولذلك نثقل نفس الصادق عن العمل حتى يجرها جرا، وتطيب نفس الصديق بالعمل فتخفف فيه وتسرع إليه دون أن يجد لذلك جهدا ولا نصبا (١).

فالصادقون عند الحكيم الترمذى - قائمون على مجاهدة أنفسهم التى اشتهت ولذت (٢). حيث إن هذه النفوس لا تزال قائمة معهم لم يقهروها بعد، فهى تأخد حظوظها وتتلذذ وتشتهى، أما الصديقون فقد حيل بينهم وبين أنفسهم، فلم يعد لأنفسهم عليهم سلطان؛ لأنهم أخلصوا وصفوا.

وإذا كان هذا شأن الصادقين والصديقين. فإن عمل الصادقين عند الحكيم «أشرق بنظرة الرب وازداد به نورا، وتأدى ذلك النور إلى قلب عامله. وتلك النية الباقية في القلب. فازداد وقوى، ومن أجل ذلك قيل: نية المومن خير من عمله»(٣). أما عمل الصديقين «فيرفع ويوقف به في مقام العرض، فينظر إليه الرب، ويوقع عليه نظرته حتى علا نورا من النظرة التامة الشافية ثم يؤمر به إلى الخزائن فيرجع ذلك النور الزائد إلى قلب هذا الصديق على قدره من التمام والتضعيف على نظرة الصادقين يشرق بنور الله، فيزداد الصادقون بها النور الذي يصل إلى القلوب حيث تكون النية التي تدفع إلى المجاهدة والتطير وعمل الصديقين لكثرته يرفع ويوقف به في مقام العرض فيحظى الصديقون بنور علا القلوب.

أما المقربون فيهم: «المؤدون لفرائض الله الواصلون لحقائق الأمور فإذا كان مؤديا للفرائض على هذه الصفة نال القربة، والقربة لها منازل ثم يتخطاها إلى الوسائل، فيأهل الوسائل في ملكه ومن دونهم في معسكر ولا تكون نافلة حتى تؤدى الفريضة، فإذا نإل القربي قوى على أداء الفرائض (٥).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص٨٢ ش.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الرياضة وأدب النفس ٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي اغرس العارفين، ص٦١ ب.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «المرجع السابق» ص ٦١ب.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي امناول القربة، ص٩ ب، ١١٠.

ويزيد الحكيم الترمذى الأمر وضوحا بشأن المقربين، موكدا أنهم هم الذين يلون «الصديقين» في تدرجهم وسلوكهم فيقول: ثم من وراء الصديقين خاصة الله وهم أهل الشفاعة في القبضة، فإذا صاروا إلى هذه المنزلة اكتسوا من خلع محبة الله لهم فصاروا مستعملين في قبضته يتقلبون في أمورهم وأعمالهم»(١). وعمل هؤلاء المقربين: يرفع ويوقف به في مقام العرض، فيتناوله الرب، فيضعه بين يديه، فينشره ويطويه النشر ليستنير، والطي للطراوة. فلا يزال بين يديه إلى يوم القيامة حتى ينشره يومئذ طريا قد ربا وزكا ونما»(١).

وفي الفصل السادس من كتاب «ختم الأولياء» يقول الحكيم: «وأما ولى الله فرجل ثبت في مرتبته وافيا بالشروط كما وفّي بالصدق في سيره وبالصبر في عمل الطاعة واضطراره. فأدى الفرائض، وحفظ الحدود، ولزم المرتبة حتى قوم، وهذب، ونقى، وأدب، وطهر، وطيب، ووسع، وزكى وشجع، وعوذ، فستمت ولاية الله له بهذه لمه الخصال العمشر(٣). وهذا النص يشير صراحة إلى طبقة «الصديقين» التي تلي طبقة «الصادقين حيث جاء بصيغة الماضي «رجل ثبت في مرتبته كما وفي بالصدق، فالخصال العشر التي جاءت هي من خصائص الصديقين الذين وفوا بالصدق قبل ذلك، وفي الفصل السابع قال له قاتل: صنف لنا الخصال العشر التي تمت ولاية الله بها من التقويم والتهذيب وسائر الخصال ؟ قال: نعم، أقامه الله تعالى في المرتبة على شريطة اللزوم لها فلما وفسى له بالشرط ولم يبغ عملا في مسحل القربة، نقله منها إلى «ملك الجبروت، ليسقوم بجبر نفسه ومنعها بسلطان الجبروت حـتى ذلت وخشـعت، ثم نقلـه منها إلـى «ملك السلطان»،. ليهذب، فذابت تلك الغرة التي في نفسه وهي أصل الشهوات، فصارت بائنة عنها. ثم نقله منها إلى «ملك الجلال» ليؤدب، ثم نقله منها إلى «ملك الجمال» لينقى، ثم إلى «ملك العظمة» ليطهر ثم إلى «ملك الهيبة» ليزكى، ثم إلى «ملك الرحمة " ليسوسع ثم إلى ملك البهاء ليربي ، ثم إلى ملك البهجة ليطيب ، ثم إلى ملك الفردانية ليفرد (٤).

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «الفروق ومنع الترادف» ص ۸۲ ش.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي (غرس العارفين) ص ٦١ب، ٦٢ أ.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي المرجع السابق ص٣٣٣، ٣٣٤.

فهذا - كما نرى - يشير إلى طبقة تلى طبقة الصديقين. لأن النقلة التى جرت كانت إلى أعلا إلى: ملك الجبروت، وملك السلطان، وملك الجمال، وملك العظمة، وملك الهيبة، ثم ملك الرحمة ثم ملك البهاء، ثم ملك البهجة، ثم ملك الفردانية. ويبدو أن كلمة عوذ جاءت محرفة وصحتها «فرد» لتناسب مقام ملك الفردانية.

ومن خلال هذه الطبقات يتدرج السالكون من طبقة إلى طبقة حتى يصلوا إلى طبقة المنفردين.

#### المقامات والانحوال

السلوك إلى رب العالمين، سمة الصالحين الصادقين، الذين يبدأون السير في الطريق إلى الله بنية خالصة، وعنزم أكيد، واضعين في الاعتبار بعد الشفة وجهد المشقة، ومعاناة السير، ومكابدة العقبات؛ ولهذا كان لابد لمن يسلك الطريق من المجاهدة، حتى يفطم النفس عن المعادات المألوفة، ويحملها على مخالفة ما تهوى. ومنجاهدة النفس ضرورة للاحتجاب عن النار، والقرب من الرحمن. والأعمال التي أمر الله عز وجل بها وندب إليها أكثرها يحتاج إلى مكابدة ومعاناة. ولهذا لا يقدر عليها إلا أولئك الذين يملكون القدرة والإرادة للسيطرة على رغبات النفس وميولها، وأهل المجاهدة عند الحكيم الترمذي فرقتان:

- فرقة حفظت الجوارح، وأدت الفرائض، وسارت إلى الله تعالى قلبا فلم تعرج على شيء حتى وصلت إلى الله عز وجل.
- وفرقة حفظت الجوارح وأدت الفرائض بجهد وتعب وكد، ومحافظة وحراسة، ومع ذلك يوجد بها تخليط وتهافت في الخطايا وأدناس لا يستطبع أن يسلم منها بمنزلة راع أعطى سبعة أغنام لمرعاها في سبعة أودية، وفي تلك الأودية سموم قاتلة، وجرف هاوية، وسباع ضارية، فهو قائم على أكمة مراقب لتلك الأغنام، فوكل العبد بجوارحه السبع ليحفظها عن أن تتعدى الحدود»(١).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي: - «أسرار مجاهدة النفس» ص١٧٠- ١٧٣.

<sup>-</sup> احقيقة الأدبية، ص٣٤- ٣٥.

<sup>– «</sup>الرياضة وأدب النفس» ص٥٧– ٥٨.

ويبين الحكيم الترمذى سبب المجاهدة ودواعيها فيقول: "والإنسان منذ سقط من بطن أمه غذى بالشهوات، وكاما نشأ معه فرح. وذلك فرح وجود اللذة والنعمة، وفرح الحياة بما فيها من الزينة والبهجة. فلما شب وعقل قامت عليه الحجة. فاقتضى الوفاء بالإسلام، وهو الأمر والنهى فأراده قلبا فاستعصت عليه النفس، فاحتاج إلى مجاهدتها حتى يقيم أمر الله عز وجل، ويفى بالإسلام الذى قبله. وسيسعد غدا بجنته وجواره فالرياضات والمجاهدات هى التى تكسب المريد «الأحوال والمقامات»(١).

يقول الحكيم الترمذي، بعد أن يذكر الرياضات والمجاهدات: «فأول ما يجب عليك طلب العلم الذي تقيم به طهارتك وصلاتك وصيامك وتقواك. وما يعرض عليك طلب خاصة، ثم بعد ذلك تشوالي المقامات والأحوال والكرامات والتنزلات»(٢).

إذن العلاقة بين الرياضات والمجاهدات وبين الأحوال والمقامات هي علاقة السببية. فالمجاهدات سبب والمقامات والأحوال مسبب، وإذا كانت المجاهدات والرياضات سببا للمقامات والأحوال فإن المجاهدات والرياضات لا تؤدى دورها إلا في ظل "إرادة مريد».

والحكيم الترمذى يذكر من الأحوال والمقامات، ما يدل عليهما أو ما هو من آثارهما ونتائجهما، أو ما هو من مستلزمات الحال أو المقام، أو الدعوة إلى الثبات في المقام، أو غير ذلك مما يتصل بالمقام والحال.

يقول الحكيم الترمذى: «إن القلب إن كان مع الله تعالى على الحقيقة يكون مع الأحوال والمقامات»(٣).

– «المريد يطلب الأحوال، والمراد تطلبه الأحوال»(<sup>؛)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذى - (أسرار مجاهدة النفس) ص١٦٩، ١٧٠.

<sup>- «</sup>حقيقة الأدمية» ص٣٣، ٣٤.

<sup>- «</sup>الرياضة وأدب النفس» ص ٥٦، ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص١٤٧ مخطوط تطوان المغرب.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي المرجع السابق ص٥٧.

- «فالله الله، لا تدخل خلوتك، حميى تعمرف أين مقامك وقموتك من سلطانك»(١).
  - «الله الله، تحفظ من تلبيس النفس في هذا المقام» (٢).
- «والكيس فتح له الطريق، فسار إلى الله تعالى، لا يعرج يمينا ولا شمالا فعف عن شهوات الحلال كما عف عن شهوات الحلال كما عف عن شهوات الحرام، ثم عف عن شهوات الطاعات وتخير الأحوال فهذا عبد مسدد موفق، فما زالت به أمواج المجاهدة ترفعه وتحفظه فكلما وجد من عمل لذة فارقه وتحول إلى غيره»(٣).

فكلمات الحكيم الترمذي في «المقام والحال» - مما ذكرنا من نصوص - ترينا في وضوح:

- أن السالك على الحقيقة يترقى في المقامات ويتلقى من الله الفيوضات.
- وأن السالك يرجو النتائج والعطاء الإلهي، والمراد بفيض الله عليه بجوده.
- وأن السالك في بعض حالاته لا يدخل خلوته حتى يعرف مقامه ودرجته لله.
- وأن السالك المكيس لا تزال أمواج المجاهدة تمرفعه من مقام إلى مقام آخر.

وكل هذه المعانى تبين لنا:

أن المقام عند الحكيم الترمذى ما يتحقق به المزيد من الصفات المكتسبة بالرياضة والعبادة.

وأن الحال «فيض إلهي يأتي من عين الجود.

فالحال والمقام هند الحكيم الترمذي حياة سلوكية خلفية تقوم على حال المجاهدة والرياضة، وتلقى التنزلات والفيوضات الإلهية.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص١٤٧.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «المرجع السابق» ص١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص١٣٠.

والهجويرى - وهو ممن كتب عن الحكيم الترمذى وتأثر به - يقول عن الحال والمقام «المقام عبارة عن طريق الطالب وموضعه فى محل الاجتهاد وتكون درجته بمقدار اكتسابه فى حضرة الحق تعالى.

والحال عبارة عن فضل الله تعالى، ولطفه إلى قلب العبد، دون أن يكون لمجاهدته تعلق به.

لأن المقام من جملة الأعمال، والحال من جملة الأفضال والمقام من جملة المكاسب والحال من جملة المواهب. فصاحب المقام قائم بمجاهدته وصاحب الحال فان عن نفسه، ويكون قيامه بحال يخلقه الحق تعالى فيه»(١).

فكل مقام فى طريق الله تعالى فهو مكتسب ثابت، وكل حال فهو موهوب غير مكتسب غير ثابت إنما هو مثل بارق برق إما يزول لنقيضه، وإما أن تتوالى أمثاله. وهكذا كل مأمور به فهو مقام يكتسب والنقلة فى المقامات ما هى بأن تترك المقام وإنما هو بأن تحصل ما هو أعلى منه من غير مفارقة للمقام الذى تكون فيه (١).

ومما يجدر أن نعنى به: أن الحكيم الترمذى قد أقام كلامه في المقامات على بيان وصف أهلها، والمستحقين لها بحسب تحقق هذه الأوصاف للانخراط في المنزلة التي تؤهل لها. ويدرك ذلك من يطالع كتب الحكيم ورسائله.

ولا يفوتنا أن نعرض هنا ما ذكره صاحب (نظرية المعرفة عند احكيم الترمذى) في موضوع «الأحوال والمقامات» عند الحكيم حيث قبال: «أما الأحوال والمقامات عند الصوفية فهي هذه التغيرات النفسية التي تعترى الإنسان بين حين وآخر، وفق ما يأخذ نفسه به من جانب العبادة والدين فالقلب قد تعتريه حالة من الحزن أو الوجد أو الفرح أو الشوق أو الرضا أو الندم وفق مقامه من التوبة أو القربة أو الشهود أو الغناء ثم هو يتبدل من هذه الحالة إلى حيالة أخرى وفق تبدل

<sup>(</sup>١) الهجويري «كشف المحجوب» جـ٢ ص٩٠٠.

<sup>(</sup>۲) ابن عسربى «الفتسوحات المكيسة جـ٢ ص١٧٦و ١٧٧و جـ٣ ص٢٢٥ ويمكن مسراجعسة المزيد سن الفرق بين الحسال والمقام فى اللمع للطوسى ص ٦٥، ٦٦، والرسالة القشسيرية جـ١ ص ٢٠٤- الفرق بين الحسال الإلهية فى شرح المباحث الأصلية ص ١٦٥.

المقام وزواله أو مع استـمراره ودوامه. فهذه جميـعا أنواع من الأحوال تطرأ على القلب وفق ما يحل فيه الإنسان من مقام»(١).

وبعد أن ذكر صاحب "نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي" الأحوال والمقامات عند الصوفية عرض للحال والمقام عند الترمذى فقال: "أما الحال والمقام عند الترمذى فهو غير ذلك هو شيء غير ما يعترى الإنسان من ضروب التغيرات النفسية أو العبادة. هو درجة القلب في سيره إلى الله وفق ما قطعه من مراحل إليه، ووفق منزلته في مكان القربة أو بعبازة أخرى هو حالة القلب من العقد والإيمان والنهوض إلى الله والمعرفة، وقد يكون للقلب بعد ذلك حالات من الفرح أو الحزن أو الوجد أو الحزف، وقد تمتزج بعض الحالات، وقد يذهب بعضها ويعود، إنما العبرة في الحال والمقام عند الترمذي بمقامه من الله ودرجته فهو في منزلة المؤمنين أو الصادقين أو الصوفية أو في منازل القربة ومالك الملك"(٢) فأنت ترى أن صاحب "نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي" قد فرق بين الصوفية والحكيم الترمذي في الحال والمقام حيث إن الحال والمقام عند الصوفية: تغيرات نفسية تعترى الإنسان بين حين وآخر، وعند الحكيم: درجة القلب في سيره إلى الله وفق ما قطعه من مراحل إليه.

وقد يجد الباحث بعد متابعة وتأمل: أن درجة القلب التي يقول صاحب «نظرية المعرفة عند الحكيم الترمذى «أنها هي التي يعنيها الحكيم الترمذى من الحال والمقام يجد أن السالكين إلى الله والقاصدين إليه هم كذلك على أختلاف طبقاتهم ودرجاتهم ووسائلهم يعنون بدرجة القلب، لأنه كسما يقسول الشيخ ابن زروق في القاعدة العاشرة من «قواعد التصوف»: «لا يلزم من اختلاف المسالك اختلاف المقصد». بل قد يكون متحدا مع اختلاف مسالكه كالعبادة والزهادة والمعرفة مسالك لقرب الحق على سبيل الكرامة ولكنها متداخلة. فلابد للعارف من عبادة، وإلا فلا عبرة بمعرفته إذا لم يعبد معروفه، ولا بد لها من زهادة، وإلا فلا حقيقة عنده إذا لم يعرض علمن سواة، ولابد للعابد منهما، إذا لا عبادة إلا بمعرفة ولا فراغ للعبادة إلا بزهد. والزهد كذلك إذ لا زهد إلا بمعرفة، ولا زهد إلا بعبادة والا عاد بطالة. نعم، من غلب عليه العسمل فعابد، أو الترك فزاهد، أو النظر

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور عبد المحسن الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص١٢٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١٢٤.

لتصريف الحق فعارف. والكل صوفية (۱) فالزهادة والعبادة والمعرفة سلوك لا يقوم إلا على درجة القلب من العقد والإيمان والنهوض إلى الله سبحانه وتعالى. ولا نجد ضرورة في ذكر النصوص الدالة على ذلك، وحسبنا أن تستشهد بما جاء عن محى الدين بن عربي لأنه استوعب ثقافة عصره وما قبله بما يحمله من تراث، يقول ابن عربي: «فاعلم أن الطريق إلى الله تعالى على أربع شعب: بواعث، ودواع، وأخلاق، وحقائق.

«وجميع ما ذكرناه «تفصيل الشعب الأربع» (٢) يسمى الأحوال والمقامات فالمقام منها كل صفة يجب الرسوخ فيها، ولا يصح التنقل عنها كالتوبة والحال منها كل صفة تكون في وقت دون وقت؛ كالسكر والمحو والغيبة والرضا أو يكون وجودها مشروطا بشرط، فتنعدم لعدم شرطها كالصبر مع البلاء» (٣) فالبواعث، والأخلاق، والحقائق، والدواعي: تغيرات نفسية، وحالات قلبية، ودرجات في الترقى والسير والسلوك.

ومما يجدر أن نشير إليه ونحن نتابع الحكيم الترمذى في المقامات والأحوال أن الحكيم ذكر في رسالة «كيفية السلوك» إلى رب العالمين قوله: «إن أول ما أبينه لك كيفية السلوك إليه، ثم كيفية الوصول والوقوف بين يديه، والجلوس في بساط مشاهدته، وما يقوله لك(٤).

<sup>(</sup>۱) ابن زروق «قواعد التصوف، ص۷، ۸.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي (الفتوحات المكية) جـ١ ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ١ ص٣٣ - ٣٤.

<sup>(</sup>٤) قد يكون قريبا من هذا ما روى عن أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي على قال: من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن، فهي خداج ثلاثا، غير تمام. فيقيل لابي هريرة:إنا نكون وراء الإمام فيقال: اقرأ بها في نفسك فإني سمعت النبي على يقول: قال الله عز وجل: قسمت الصلاة بيني وبين عبدى نصفين ولعبدى ما سأل، فإذا قال العبيد: الحمد لله رب العالمين. قال الله عنز وجل: حمدني عبدى. وإذا قال: الرحمن الرحييم. قال الله عنز وجل: أثني على عبدى. وإذا قال: مبالك يوم الدين. قال الله عز وجل: مجدني عبدى - وقال مرة فوض إلى عبدى - فإذا قال: إياك نعبد وإياك نستعين قال: هذا بيني وبين عبدى ولعبدى ما سأل فإذا قال: اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. قال: هذا لعبدى ولعبدى ما سأل» رواه مسلم. أخرجه الأمام مسلم في صحيحه، باب وجوب قراءة قال: هذا لعبدى ولعبدى ما سأل» رواه مسلم. أخرجه الأمام مسلم في صحيحه، باب وجوب قراءة الفاتحة في كل ركعة جـ٣ ص ١٢ من هامش القسطلاني.

ثم كيفية الرجوع من عنده إلى حضرة أفعاله وإليها(١).

وبعد ذلك أخذ يبين كيفية السير في الطريق من البداية، مؤكدا على المقامات وتتابعها «فأول ما يجب عليك طلب العلم الذي تقيم به طهارتك وصلاتك وصيامك وتقواك، وما يعرض عليك طلبه خاصة لا تزيد على ذلك وهو باب الشكر ثم العمل به، ثم الورع، ثم الزهد، ثم التوكل ثم تتوالى المقامات والأحوال والكرامات والتنزلات» (٢).

ومن هذا نفهم أن الحكيم الترمذي يعرض لذكر مقام الشكر، والورع والزهد، والتوكل. ويشير بعد ذلك إلى توالى المقامات والأحوال.

وعما يمكن أن يدرك بوضوح أن الحكيم الترمذى لم يذكر لنا الطبقة التى تلزم بتلك المقامات في سيرها وصعودها كما لم يذكر لنا بقية المقامات. وفي كتاب الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» يذكر مقامات أربعة، وكل واحد من هذه المقامات مرتبط بأحد أنوار الله؛ فالصدر أو المقام الخارجي مرتبط بنور الإسلام. والمقلب وهو من داخل الصدر مرتبط بنور الإيمان. والفؤاد وهو المقام الشالث مرتبط بنور المعرفة، واللب وهو آخر المقامات من الداخل مرتبط بنور الإيمان.

ويقينا أن هذه المقامات تعد أسسا وقواعد تنطلق منها المقامات الأخرى، وفي الفصل السادس من كتاب «ختم الأولياء» يعرض الحكيم لولى الله فيبين أنه رجل

<sup>=</sup> وأخرجه الإمام مالك في الموطأ باب القراءة خلف الإمام فيما لا يجهر فيه بالقراءة جـ ا ص ٤٣ هامش مصابيح السنة، حديث: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين.

وأخرجه الترمذي باب سورة الفاتحة، جـ٢ ص ١٥٧، وقال أبو عيسى حديث حسن.

وأخرجه أبسو داود في سننه باب (من ترك القسراءة في الصلاة) حديث قسمت الصلاة جـ ١ ص ٢٢٨ .

وأخرجه ابن ماجه في أسننه حديث (قسمت الصلاة) باب (ثواب القرآن) جـ٧ ص٧١٧.

وأخرجه النسائى حديث قسمت الصلاة من باب همن ترك قراءة بسم الله الرحمن الرحيم فى فاتحة الكتاب جـ ٢ ص ١٣٥، ١٣٦.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «رسالة كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص١٤٦، ١٤٧.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذي «المرجع السابق» ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذي «بيان الفرق» ص ٢٨، ٢٩، ٣٥، ٣٦، ٨٨.

وفى بالصدق فى سيره حتى قـوم وهذب ونقى وأدب وطهر وطيب ووسع وزكى وشجع وعوذ<sup>(١)</sup>. وإذا كان قد وفى بالصدق فقد أصبح بهذه الخصال العشر من الصديقين.

وفى الفصل السابع من «ختم الأولياء» يذكر طبقة المقربين وخصالها العشر التي انتقلت إليها(٢).

والذى يعنينا هنا أن نقوله: إن الخصال العشرة التى جاءت للصديقين والخصال العشر التى انتقل إليها المقربون هى مقامات أطلق عليها الحكيم كلمة خصال. وبهذا يكون قد وضح أمامنا أن طبقة الصديقين لها مقامات عشرة هى: مقام التقويم، والتهذيب، والتنقية والتأديب والتطهير والتطييب والتوسيع والتزكية والتشجيع والتعويذ.

كما أن طبقة المقربين لها معقامات عشر هي: ملك الجبروت، وملك السلطان، وملك الجلال، وملك العظمة وملك الهيبة وملك الرحمة، وملك البهاء، وملك البهجة، وملك الفردانية يدخل السالك في البهجة، وملك الفردانية يدخل السالك في طبقة المنفردين. ومقام ملك الفردانية يفرد فيه السالك «فاللطف بفرده، والرحمة تجمعه، والمحبة تقربه، والشوق يدنيه، ثم يهمله، ثم يناجيه، ثم يبسط له، ثم يقبض عنه. فأين ما صار فهو في قبضته، وأمين من أمنائه، فإذا صار في هذا المحل فقد انقطعت الصفات، واتقطع الكلام والعبارات، فهذا منتهى العقول والقلوب»(٤).

ولكن ألا ترى أننا إذا كنا وصلنا إلى أن للصديقين مقاماتهم وللمقربين مقاماتهم، وللمنفردين مقاماتهم، فأين مقامات الصادقين الذين يبدأون في السير إلى رب العالمين؟. إنه لم يبق لنا من المقامات التي عرفناها للحكيم الترمذي إلا مقام الشكر، والورع، والزهد والتوكل»(٥). كما لم يبق لنا مما نريد معرفته بهذا الصدد إلا «منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله».

وهذه المنازل سبعة هي: منزلة التـوبة، ومنزلة الزهد في الدنيا ومنزلة عداوة النفس، ومنزلة المحبة، ومنزلة قطع الهوى، ومنزلة الخشية، ومنزلة القربة» (٦).

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي اختم الأولياء، ص ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) انظر الحكيم الترمذي اكيفية السلوك إلى رب العالمين ص١٤٧.

<sup>(</sup>٦) انظر الحكيم الترمذى «منازل العباد من العبادة» ص٣٧ - ٥١.

والبحث يهدينا إلى أن بعض هذه المنازل السبعة هى وسائل السالكين الصاذقين أول طبقة من طبقات السالكين الطريق ولا شك أن عنوان هذه المنازل «منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله» دليل واضح على أن بعض هذه المنازل كانت للصادقين القاصدين إلى الله.

ولكن إذا كنا قد عرفنا أن لكل طبقة من طبقات السالكين مقاماتها فلأى طبقة تكون مقامات الشكر والورع والزهد والتوكل وما يتوالى من مقامات يبدو أن هذه المقامات متداخلة في مقامات أخرى، ويرجع ذلك إلى أن الأمر أمر قلوب ويمكن أن يقال إن ما يبدو للباحث متداخلا لا يكون كذلك عند السير في الطريق.

ومما يحسن أن نتنبه له «أن المقامات عبند الحكيم الترمذي بحسب الأملاك التي يمر بها الولي، والأملاك هي أملاك أسمائه تعالى وصفاته الحسني»(١).

وإذا كان الأمر كذلك فإن المقامات عند الحكيم ليست محصورة فيما عرضنا له من مقامات الصادقين والصديقين والمقربين والمنفردين، ولعل هذا قدر يفسر لنا وجود المقامات الأخرى التي قلنا عنها أنها تبدو متداخلة مع مقامات أخرى. يقول الحكيم الترمذى: «فرب ولى مقامه في أول ملك وله من أسمائه ذلك الاسم، ورب ولى مقامه التخطى إلى ملك ثان وثالث ورابع. فكلما تخطى إلى ملك أعطى ذلك الاسم، ولك الاسم، والك الاسم، ولكل السم ملك، ولكل ملك سلطان وفي كل ملك مسجلس ونجوى وهدايا لأهلها. وجعل الله لقلوب خاصته من الأولياء هناك مقامات، أعنى أولئك الأولياء الذين تخطوا من المكان إلى الملك، وإذا كانت عظمة الله تعالى سبحانه وتعالى لا تتناهى فهل للقلوب - التي هي محل المقامات - منتهى؟.

قال قائل للحكيم الترمذى: فهل للقلوب منتهى؟ فإن ناسا يقولون أنه لا منتهى للقلوب، لأن القلوب تسير إلى ما لا منتهى له، فكل ولى يزعم أنه انتهى إلى مقام لا يتقدمه أحد فهو مخطئ، ومن أين يبلغ أحد عظمة الله، حتى يكون

<sup>(</sup>١) راجع دكتور بركة ٩ الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية، جـ٢ ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٣٣٤.

للقلوب منتهى "(١) يقول الحكيم: «حظوظ العامة من صفات الله إيمانهم بها وحظوظ المقتصدين وعامة الأولياء المقربين شرح الصدر لها واستنارة علم تلك الصفات في صدورهم كل على قدره، وقدر نور قلبه. وحظوظ المحدثين وهم خاصة الأولياء، ملاحظة تلك الصفات وإشراق نور تلك الصفات على قلوبهم وفي صدورهم، ولذلك قال تعالى ﴿وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ؟ [الحديد].

فالقلوب تندرج في المقامات التي تنتهي بانتهاء الصفات التي تظهر على القلوب فإذا ما انتهت الصفات التي تظهر على القلوب انتهت القلوب إلى مقام لا تستطيع أن تتجاوزه «فإذا بلغ المنتهى من أسمائه فإلى أين يذهب. وقد صار إلى الباطن الذي انقطعت عنه الصفات»(٢).

ومن هنا يكون القول بأن القلوب تصير إلى ما لا منتهى له لأن عظمة الله لا تتناهى ليس بحجة وذلك « أن القلوب جعل لها مقامات وجعل للمقامات منتهى تصير تلك القلوب إليها والمقامات أيضا لا منتهى إليها لكن عدد المقامات معلوم متناه» (٣) وعندما يتخطى السالك المقامات ويصل إلى ملك الوحدانية الفردانية يكون ما وراء ذلك لا تضبطه العقول. وهل يقدر أن يرد بشيء؟ فإنما تسير القلوب بعقولها إلى محل يعقل وإنما يعقل ما ظهر، فإذا انتهى إلى المعلوم، ووقف على من لا يعقل عنه وراء ذلك شيء، وقد بطن عنه، فبأى اسم يدعوه، ومن أى ملك يظهر له ويحدثه؟ »(٤).

وإذا كنا قد عرفنا - ونحن نتابع الحكيم في المقامات - أن لكل طبقة عنده مقاماتها. فطبقة الصديقين لها مقاماتها أو منازلها أو وسائلها وطبقة الصديقين لها مقاماتها وطبقة المتربين لها مقاماتها وطبقة المنفردين لها مقاماتها، إذا كنا عرفنا ذلك وعرضنا له فإنه لا يفوتنا أن نذكر أن السراج (٥) قد حصر المقامات في سبعة

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء؛ ص ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص ٣٣٦.

<sup>(</sup>٥) السراج هو الإصام أبو نصر عبد الله بن على السراج الطوسى بنيسابور ومدرسته اتخذت من الكتب منابر لبيان دعوتها، واقتفى أثره الهجويرى فى كشف المحجوب، وتتلمل عليه أبو عبد الرحمن السلمى صاحب الطبقات وغيرها وهو صاحب كتاب «اللمع» وقد توفى فى رجب سنة ١٢٥هـ أكتوبر ٩٨٨م، انظر «اللمع» ص ١٢- ١٣.

وأراد أن تكون شاملة قدر الإمكان. ولهذا نجده يقسم كل مقام بين طبقات السالكين الثلاث وهم: الصادقون والصديقون، والمقربون، ويعبر عنهم السراج بعبارات مختلفة كالعوام والخواص وخواص الخواص»(١).

وجاء عن السراج في مقام «الورع» قوله:

فأهل مقام الورع على ثلاث طبقات:

- منهم من تورع عن الشبهات التي اشتبهت عليه.
- ومنهم من يتورع عما يقف عنه قلبه، ويحيك في صدره عند تناولها.
  - ومنهم العارفون والواجدون.

فالأول ورع العموم والشانى ورع الخموص، والثالث ورع خصوص الخصوص (٢) وأهل مقام الزهد عند السراج على ثلاث طبقات:

- المبتدئون الذين خلت أيديهم من الأملاك، وخلت قلوبهم مما خلت منه أيديهم.
- متحققون في الزهد، وهم من تركوا حظوظ النفس من جميع ما في الدنيا.
  - والطبقة الثالثة علموا وتيقنوا»<sup>(٣)</sup>.

فالمقامات عند السراج - كما ترى - واحدة لكل الطبقات، ولكنها تختلف بالكيفية من طبقة إلى أخرى.

أما الحكيم الترمذي فإن المقامات عنده تختلف من طبقة إلى طبقة لأن الارتقاء في الدرجات قائم على صحة عقدة الإيمان وصفائها وإخلاصها وكل من الربقاء في الدرجات على جوارحه من الإيمان بالله ما في قلبه من ذلك، وكلما ازداد

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور عبد الفتاح بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ٢ ص٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) السراج الطوسى «اللمع» ص ٧٠، ٧١ بأختصار.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٧٧، ٧٣ باختصار.

القلب استنازة بما عقد كان النطق به أنور، وعند الله أعظم خطرا وقدرا، وكان الوفاء به أرضى وأخلص، وفي الميزان أثقل(١).

ولا يخفى على الباحثين أن الحكيم التسرمذى يذكر بعض المقامات تحت مصطلح «منازل» كما جاء فى عنوان كتاب «منازل العباد من العبادة أو منازل القاصدين إلى الله»(٢) ويكون المراد بها الوسائل وفى المقدمة ورد قول الحكيم «فإنكم سألتمونى عن وصف منازل العباد من هذا الدين»(٣).

وفى كتاب «ختم الأولياء» جاء قوله: «فإنك ذكرت البحث فى ما خاص فيه طائفة من الناس فى شأن الولاية، وسألت عن شأن الأولياء ومنازلهم وما يلزم من قبولهم»(٤).

وفى كتاب «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ورد أن الشكر مقام من مقامات السالكين (٥).

وفى كـتاب «غور الأمـور» جاء الـشكر بأنه «منزلة من المنازل» حيـث ذكر قوله: «سألت - رحمك الله - عن منزلة الشكر والصبر أيهما أعلى درجة»(٢).

وقد سبق لنا أن عرفنا أن السالكين يميزون بين الحال من جهة والمنزل والمقام من جهة أخرى. حيث إن الحال عندهم حدث داخلي ينفعل له السالك أثناء سيره، وترقيه الروحي، وهو بهذا الاعتبار مباغت وعارض. أما المقام أو المنزلة، فهو درجة يرقى إليها السالك، ويستقر فيها إلى أن ينقل إلى مقام أو منزل آخر أثناء عروجه المعنوى وفي رياضته الصوفية فالمنزل أو المقام بالقياس إلى الوعى السلوكي شيء ثابت ومكتسب وعطاء إلهي، وهذا فرق جوهري يميز معنى الحال ومعنى المنزل أو المقام ولكن إذا كان الحكيم الترمذي قد ذكر كلمة «منازل أو منزل» في موضع «مقامات أو مقام» فهل هناك فرق بين اللفظتين أم هما من المترادفات؟ ويما أن الحكيم الترمذي له كتاب «الفروق ومنع الترادف» لم يجز فيه الترادف بين

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «الكلام على معنى لا إله إلا الله» ص١٣٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الحكيم الترمذي «منازل العباد من العبادة» العنوان.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣٥.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص ١١٤.

<sup>(</sup>٥) الحكيم الترمذي «كيفية السلوك إلى رب العالمين» ص ١٤٧، مخطوط.

<sup>(</sup>٦) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص ٥١ مخطوط.

كلمات حسبها بعض العلماء مترادفة. فيكون القول بأن المنزل مرادف لكلمة مقام غير وارد، ولا مراد. ولكن إذا كان الترادف غير وارد ولا مراد في مذهب الحكيم الترملي، فإن للحكيم كتابا تحت عنوان «تحصيل نظائر القرآن» يوضح فيه أن الأسماء والألفاظ سمات المدلولات والحقائق ويجب أن يكون للألفاظ معنى ثابت لا متغير. ويجب أن يكون هناك عامل مشترك ثابت بين صور اللفظ المتعددة. فاللفظ مهما تعدد معناه فمرجعه إلى حقيقة واحدة. فالوجوه المتعددة في الظاهر إلى أصل واحد، تتشعب عنه، وترد إليه: (١) فمرجع المقام والمنزل إلى كلمة واحدة، وإنما انشعبت حتى اختلف الفاظها الظاهرة الأحوال التي إنما جاء القول بالمنزل أو المقام من أجل الحادث في ذلك الوقت»(٢).

ومن هنا كان المقام والمنزل يشيران إلى الزمان والمكان فى السلوك الصوفي. وعلى صعيد التجربة الصوفية نفسها. ولا يبعد أن يكون المنزل كما قال أبن عربى هو المقام الذى ينزل الحق فيه إليك أو تنزل أنت فيه عليه (٣).

ولا ننسى - ونحن نتابع الحكيم الترمذى فى المقام والحال - أن الدارس للمقامات عند الحكيم والواقف عندها متأملا وباحثا يجد أن كثيرا من المقامات عنده قد يختلف المقام الواحد منها فى كيفيته ومرتبته ودرجته وذلك مثل مقام الشكر فإنه رؤية العبد منة الله عليه (٤) وهو انفتاح القلب حتى يرى صنائعه فالشكر هو رؤية صنعه فى الأشياء. ثم فى باب الشكر طبقة أعلى من هذه، ولهم مرتبة أعلى من هذه المرتبة وهى رؤية تدبيره وربوبيته حين ظهر الصنع. ثم فى الشكر مرتبة أعلى من هذه المرتبة وهى رؤية تدبيره فى المقادير حين ظهرت الربوبية. ثم فيه مرتبة أعلى من هذه وهى رؤية المشيئة والقسمة للحظوظ، ثم فيه مرتبة أخرى أعلى من هذه وهى رؤية المشيئة والقسمة للحظوظ، ثم فيه مرتبة أعلى من هذه وهى رؤية المشيئة والقسمة للحظوظ، ثم فيه مرتبة أعلى من هذه وهى رؤية المشيئة والقسمة للحظوظ، ثم فيه مرتبة أعلى من هذه وهى رؤية المعلم فى الفردية والأحدية فهذه كلها

<sup>(</sup>١) انظر الأستاذ حسن نصر زيدان «مقدمة تحصيل نظائر القرآن» ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) راجع الحكيم الترمذي اتحصيل نظائر القرآن، ص١٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي «الفتوحات المكية» جـ٢ ص٧٧٥.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي فغور الأمور، ص٥١. مخطوط.

وإذا كان ماذكره الحكيم الترمذى في هذا النص يوضح لنا أن مقام الشكر له مراتب بعضها أعلى من بعض، فإن هناك ما يؤكد أن المقام الواحد له درجات. كما أنه قد يختلف في كيفيته ودرجاته بالنسبة إلى مقام آخر. ولنأخذ مثالا على ذلك مقام الشكر ومقام الصبر، يقول الحكيم الترمذى عنهما: « وعن الشكر قال الله تعالى في التنزيل: ﴿أَن اشْكُر لِي ١٠٤﴾ [لقمان] وفي الصبر قال: ﴿فَاصْبِر لِحُكْم رَبِّكَ .. (١٤٤) [النحل] فشتان بين أحدهما له تعالى، والآخر لك.

ومن درجة الشكر: أن ذكر الشكر مقترنا بالعمل. فقال: ﴿اعْمَلُوا آلَ دَاوُودَ شَكْرًا ﴿ آلَ وَالْعَمِلُ السَّيِّ فَذَاكُ شُكْرًا ﴿ آلَ ﴾ [سبأ] والعمل إظهار الشكر، والصبر هو ترك العمل السيئ فذاك عمل، وهذا كف من العمل ففي هذا الكف ترك الشهوة، وفي العمل ترك الشهوة، والعمل زيادة.

ومن درجة الشكر: أن العاملين له قليل، قال تعالى: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ ۚ آَ ﴾ [سبأ] وأكثر العباد إنما يعملون لأنفسهم ابتغاء وجه الله تعالى وابتغاء رضوانه، وقليل من يعمل له على القبول للعبودة شكرا.

"ومن درجة الشكر ما بلغنا عن رسول الله ﷺ: أنه كان يقوم حتى تورمت قدماه بعد المغفرة له، فقيل له: يا رسول الله تفعل هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر. قال: أفلا أكون عبدا شكورا" (٢).

ومن درجة الشكر قال الله تعالى: ﴿..وَسَنَجْزِى الشَّاكِرِينَ (١٤٠) ﴾ [آل عمران] وقال: ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ ﴾ [الزمر] فذكر الأجر لأنه عوض لمن شد على نفسه، وثبت على الشدة على وجه المتاجرة فأعطى أجره. في الجنة بغير حساب؛ لأن الصابر أخذ من نفسه فشبتت فأعطى أجره والشاكر أعطى

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «غرس العارفين» ص ٩٨٨.

<sup>(</sup>٢) الحديث متفق عليه وجاء في صحيح البخاري عن عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ كان يقوم من الليل حتى تتقطر قدماه فقلت له: لم تصنع هذا يا رسول الله وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر «فقال»: أفلا أحب أن أكون عبدا شكورا «انظر رياض الصالحين» ص ٦٦.

فتواضع، وتكرم فجزئ وأجر الصابر من الجنة، لأنه عوض النفس عن الذى أخذ منها. وجزاء الشاكر بالتكرم كرما، فبعد ما بين الأمرين نال ذلك الجنة، ونال هذا الرفعة والكرم من ربه.

ومن درجة الشكر أن ضده الكفر، وضد الصبر الجزع، والكفور ممقوت، والجزوع مذنب، لأن ترك الشكر هو من الغطاء، وذهاب الرؤية في وقت الغفلة عن الله عز وجل وترك مدحه.

ومن درجة الشكر أن الله تعالى قال: ﴿اسْتَعِينُوا بْالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ (عَنَا) ﴾ [البقرة] لأن المصلى المقامة البقرة وهو مع المصابرين والمصلين.

ومن درجة الشكر قال الله تعالى: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لاَ زِيدَنَكُمْ ﴿ ﴾ [إبراهيم] وزيادة الشيء من الشيء فجعل زيادة الشكر شكرا آخر. وذلك أن العبد إذا رأى المنة عبجل له في العاجل ثوابا، فنزاده نورا، فهو زيادة الشكر، فازداد بصيرة، فذلك أبعث له على السير إليه، ويوصل له إليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوفّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ إِنَّمَا يُوفّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ إِنَّمَا لَهُ إِلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

فوجدنا المشكر ثوابه الزيادة منه، وهو الوصول إليه، ووجدنا الصبر ثوابه من الجنة، والصابرون يشبتون عملى أحكام ربهم، وتاجروه فأثابهم نعم الجنة والشاكرون رأوا المنة بذلك النور فزادهم نورا»(١).

وإذا كان ذلك ما جاء في مقام الشكر ومقام الصبر عند الحكيم الترمذي من درجات تختلف باختلاف الكيفية من مقام إلى مقام آخر. فإن الصابر عند الحكيم الترمذي واقف في مكانه يرمى بالشدائد ليثبت ويظهر صدقه بتسليم نفسه، فتعلو رتبته وتخلص عبوديته، والشاكر يرمى باللطائف والتحف ليدنو فتظهر حريته. والشاكر راكض إليه عدوا، وتعظيما لربه بما يصنع به، ومحبة له، وشوقا إليه. والصابر ثابت بمكانه ؤفاء لربه والشاكر يقمع نفسه بالبر حتى تستحى فترجع إلى ربها، والصابر يقمع نفسه بالبلاء حتى تذل وتنقاد لربها فالشاكر يرجع إلى ربه مسرورا، والصابر يرجع إلى ربه مقهورا.

**\*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\* \*\*\***

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اعلم الأولياء، ص ١٤٩ - ١٥٣ بتصرف واختصار.

فالشكر سرور رؤية القلب بالله تعالى، وفى الصبر تحير وانكسار وهو على خطر عظيم فهذا بالبر والنعمة مسرورا، وهذا بالشدة والبؤس مقهورا.

الشكر رؤية العبد بره ولطفه وجـوده وكرمه وعطفه ومحبته ورأفـته وإحسانه والصبر رؤية أحكامه.

والشكر رؤيتك الأشياء به، والإمساك على نوائبه وأموره: أخذه أو لم يأخذه فهو له. والصبر تسليمك الأشياء إليه من بعد أن حسسته بنفسك فيأخذه منك.

وفى الشكر رؤية الحظ من الله تعالى «وفى الصــبر رؤية النفس أن الله تعالى وجدك محقا فقط.

والشكر بر الله لعبده . . والصبر طلب الصدق من عبده .

والشكر إيمان العبد بأن الأشياء له منة. والصبر إيمان العبد بأن نفسه له.

والشكر منزلة لا ينالها أهل النار في النار «وهي لأهل الجنة والصبر منزلة قد ينالها أهل النار في النار، وإن كان غير مقبول منهم.

والشكر باق لأهل الجنة في الأبد السرمد. والصبر قد سقط عن أهل الجنة في الجنة.

والشكر على العافية، والصبر على البلاء. والشكر مع فرح القلب بصنع الله تعالى، والصبر مع ألم القلب بفجعة النفس بحكم الله تعالى، (١).

فمقام الشاكر يختلف عن مقام الصابر. وقد رأينا ما بين الشاكر والصابر عند الحكيم، مما يدل بوضوح على أن الحكيم اعتمد في نظرته إلى المقام على جوهر الأشياء لا إلى شيء آخر، وهذا هو السبب الذي من أجله كان المقام عند الحكيم يختلف في كيفيته ودرجته ومرتبته.

فالحكيم الترمذي ينظر إلى جوهر المقام وإلى اسمه. لأن الأسماء دالة على الأشياء، لأنها اتشقت من تلك الأشياء فوسمت بها.

فالشكر رؤية العبد منة الله تعالى عليه في كل شيء، والصبر هو ثبات العبد على مقامه من ربه، فالشكر جوهر الإيمان، والصبر جوهر الإسلام، وذلك

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص ١٥٣- ١٥٥.

أن العبد أطمأن إلى ربه فسمى مؤمنا، وأسلم نفسه عبدا فسمى مسلما، وكلاهما في وقت واحد وفي عقد واحد لأن القلب كان في جولان وتردد طالبا لربه فلما أدوكته الرحمة، وجاء النور والهداية سكن القلب عن الجولان، فقيل أمن كما اضطرب في وقت الخوف من شيء فلما ذهب ذلك الخوف وسكن القلب عن الإظطراب فقيل أمن في قالب أفعل. وأمن في قالب فعل. فإنما أمن برب منقاد له مطبعه، فانتظم في هذه المعانى كلها، فصار مسلما له نفسه عبودية بالانقياد فقيل: مؤمن مسلم. فلزمه الإيمان والإسلام في وقت واحد في عقد واحد»(١).

فالشكر في اللغة: انفتاح القلب حتى تتراءى لك المنة لأن العلم هو العلاقة وهو التصور في الصورة وذلك أن الصدر بيت القلب قد أشرق فيه النور، فإذا حدثت فكرة أو ذكر شيء، ووقع لذلك الشيء ظل على الصدر بمنزلة البيت الذي يضيء في السراج على حائط، فإذا أشرت بأصابعك هكذا، فيما بين السراج والحائط، وقع لك ظل على الحائط وتصورت لك الأشياء ممثلة بين عينيك فتنظر إلى عدد أصابعك أن زادت أو تقصت إلى صورة وجهك، وكذلك شأن القلب يتصور ذلك الشيء الذي يتردد ذكره على القلب ووقع ذكره، فإذا ذكرت الخالق لم يفع لذكره ظل؛ لأن الذي أشرق نوره فصار الصدر شعاعا كله بمنزلة المرآة، إذ لاقى نورها نور الشمس صار شعاعا وامتلأ البيت من شعاعه، فهذه صفة الشكر واسمه دال على صفته.

وأما الصبر فاشتقاقه من الإصابة وهو أن يتخذ الشيء غرضا ومنه قيل: نبى عن أكل المصبورة. وهو أن ينصب الشيء ليرمى بالسهام فكأن صورة الصبر ثبات العبد لسهام بنى آدم، لا يميل يمينا ولا شمالا ولا يزول عن مكانه موليا هاربا، فإن شرط العبد فيما بينه وبين ربه الإيمان والإسلام فبالتسليم هو قائم بين يديه لحكمه»(٢).

· ধ • •

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ١٥٥–١٥٧.

والإنسان القائم صاحب فطرة وبصيرة، وإحساس مرهف، وملكات واعية وقلب سليم. هو ذلك الذى يشهد جمال النعمة وشمولها، يشهدها في نفسه، ويشهدها في غيره، ويدرك ما لله فيها من قيومية وقدرة فيظل متعلق القلب والفؤاد، بمن عنده المنى والمراد تنطاع جوارحه لينة بالطاعة عاملة في ضراعة، حركتها بأمره، وسكونها بأمره.

وإذا كان هذا شأن المقامات والمنازل عند الحكيم الترمذى فإن الأحوال عنده فيوضات وتنزلات وعطايا إلهية. تهطل على السالكين في سيرهم إلى الله سبحانه وتعالى. ولما كانت الأحوال فيوضات إلهية لم يرغب الحكيم الترمذى في إثارتها عندما بين مقامات السالكين في طبقاتهم. لأن ما يأتي من الحال خاص بقلب صاحبه. ولعل المقامات والأحوال عند الحكيم الترمذي ترينا أن الحياة الروحية عند الحكيم تتحقق وتبرز آثارها في نطاقين اثنين أو في مجالين اثنين:

- في مجال الصدق، أي المجهود الإنساني.
- وفي مجال المنة أي العطاء الإلهي الفائق.

فالنشاط الروحى من خلال المجهود الإنساني يقسوم على أساس ثابت من عمل الإنسان بيد أن النشاط الروحى في مجال المنة ينبثق من أساس ثابت من عمل الإنسان بيد أن النشاط الروحى في مجال المنة ينبثق من ينابيع الجود الإلهى.

### الباب الثالث

(نتائج السلوك)

الفصل الأول: العرفة الفصل الثاني: الولاية

# الفصل الأول المعرفة

- العرفة عند الحكيم الترمذي
  - المؤمن الحقيقي
  - استعمال الأدوات الخمس

#### المعرفة عند الحكيم الترمذي

المعرفة عند الحكيم الترمذى ثمرة من ثمرات السلوك إلى الله سبحانه وتعالى ونتيجة من نتائج التدرج في المقامات والمنازل. وليس المراد بها المعرفة العادية أو المعرفة الفلسفية، وبأى موضوع من الموضوعات. ولكنها المعرفة بالله عز وجل، وحروف كلمة «عرف» عند الحكيم تتصل اتصالا وثيقا بالمعرفة بالله تعالى يقول الحكيم:

«ومعنى العين من عسرف كأنه علم وعسرف عزة الله وعظمته وعلوه وعلمه، فذلت نفسه عند رؤية عزته، وتصاغرت عند رؤية عظمته وتلاشت عند رؤية علوه.

ومعنی الراء من عرف «رأی ربوبیة الله تعالی ورأفته ورحمته ورزقه، فوثق به، وأمن به واعتمد علی رأفته، ورجا من رحمته ورضی بالله ربا ومدبرا.

ومعنى الفاء: فقه فى الدين لله تعـالى،. وفهم مراده، وفارق كل فان، وفر من كل فتنة إلى الفتاح العليم، وفاق نور قلبه الباقى على كل شىء فانه(١).

ووجه آخر: معنى العين: عرى قلبه عن النظر إلى غير ربه فألبسه تعالى لباس التقوى حتى عود القلب ملارمة باب مولاه.

ومعنى الراء: رأى قلبه كل شيء كما خلقه الله تعالى.

ومعنى الفاء: فرأى الفاني كأنه قد فني حتى انفرد للفرد الذي هو مولاه.

- ووجه آخر «معنى العين: أنه عزت نفسه بالإيمان».

والراء: راحت روحه بارتياح ذكر الرحمن.

والفاء: فتح الله تعالى قلبه بالفقه في علوم القرآن (٢).

- ووجه آخر: عشقت نفسه. ورق قلبه. وفاقت روحه<sup>(٣)</sup>.

- ووجه آخر. عبد أعانه ربه، فرأى بعونه ما غاب عن عينيه وكشف له عن معانى الأشياء، ففارق النفس والخلق بقلبه. فقام بربه لإ بقوة نفسه، مكشوف به سره، مشغول بربه، قد أثره على ما دونه، فإنه عرف أنه أكبر وأجل وأعظم وأعز

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب، ص٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٨٦.

وأكرم وأعلى وأعلم وأغنى وألطف. ففرق نور فــؤاده فى مشاهدة عظمته وهو فى بحر فوائد الله تعالى. لا ينتهى مددها، ولا يبلغ غوره أحد<sup>(١)</sup>.

والمتأمل فيما ذكره الحكيم الترمذى من معانى حروف "عرف" أبعادا وأعماقا، يلحظ بوضوح أن المعرفة بالله عند الحكيم معرفة ذوقية كشفية تنهض على صفاء القلب ومجاهدة النفس حتى تصل إلى مرتبة من الصفاء تتيح لها ما لا تصل إليه الحواس والعقول معا.

ومما يجدر أن نتنبه له أن الحكيم الترمذى يرى أن المعرفة فطرية حصل عليها الإنسان العارف لفطرة الله التى فطره عليها، يقول الحكيم الترمذى فى ذلك: "علم الآدميون كلهم أن لهم ربا وإلها فأقروا به، وفزعوا إليه فى المضار والمنافع، وعرفوه بقلوبهم والقلب أمير على الجوارح، والمعرفة فيه. وتلك معرفة الفطرة التى فطر الناس عليها فعرفوا أن الله تعالى خالقهم ورازقهم ومدبر أمورهم وذلك قوله تعالى: ﴿قُلُ مَن يَرْزُقُكُم مِن السَّمَاء وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِن الْمَيَّ وَالْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيَّ مِن المَّمَاء وَالأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ الأَمْر فَسَيَقُولُونَ الله . . ( الله على الناس ينحرفون عن عن معرفة الفطرة الله الناس عليها.

يرى الحكيم أن الناس أشركوا من أجل أن نفوسهم اشتهت أن تعبد من تراه وتدركه، ودعاهم الهوى إلى ذلك. فلما فاتهم كله دعاهم هواهم وعدوهم إلى الأوثان ليعبدوها ويتخذوها وسيلة إلى الله فضلوا الطريق وهم يحسبون أنهم مهتدون. وذلك قوله تعالى: ﴿اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِياءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونَا إِلَى الله وَلَمْ عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَم وَخَتَم عَلَى سَمْعِه وَقَلْبِه وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِه غِشَاوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مَنْ بُعْدِ الله أَفَلا تَذكّرُونَ (٣) ﴾[الجاثية] فالغشاوة التي على قالمه ثوران الهوى مَنْ بعد الله أَفَلا تَذكّرُونَ (٣) ﴾[الجاثية] فالغشاوة التي على قالمه ثوران الهوى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص٨٦.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي ( مسئالة في الإيمان والإسلام والإحسان اتحقيق الدكتور الجيبوشي مجلد منبر الإسلام ع ٦ السنة ٣٨ ص ١١٦.

والشهوة (1). فظلمات الهوى تختلط بالقلب وتجاوره بجوار السوء. فتخرجه عن الفطرة والمعرفة بالله سبحانه وتعالى. ولا منجاة من الشهوات والهوى إلا بمنة الله على أهل السعادة بالنور. فالنور هدية الله لأهل منته وأحبابه وأوليائه والسعداء من عبيده، ومعدن ذلك النور في القلب والإيمان هو لمن نال هذه الهدية، فقبل منه، وعلى فعله يثاب ويكرم (٢).

### المؤمن الحقيقى

لا شك أن الإيمان لا يكون يقينيا ولا حقيقيا ولا صادقا إلا إذا بنى وأسس على معرفة بالمعبود جل شأنه. وقد يكون واضحا أن هناك تناسبا طرديا بين درجة عبادة السعبد ودرجة مسعرفته لربه. يقول الحكيم الترمذي: «فالإيمان هو التسمديق الذي يستقر به القلب ويطمئن ولا يعود إلى التردد والجولان بحثا عن رب يعبده فذلك هو الإيمان ويكون العبد به مؤمنا.

إلا أنه حين يطمئن قلبه ويستقسر على التوحيد ويعسترف بلا إله إلا الله مع عقد قلبه على أنه ربه، وهو له عبد يكون في نفس هذا السعقد قد أسلم نفسه بهذه العبودية لربه ليحكم في أمره بما يشاء فسينتهى إلى جسميع ما يأمره به، ويرضى بجميع ما يحكم به عليه انقيادا أو طواعية، وذلك هو الإسلام ويكون العبد حينئذ مسلما (٣).

وذلك لأن الإسلام في الشرع - كما يقول أبو القاسم الأصفهاني على ضربين: أحدهما دون الإيمان، وهو الأعتراف باللسان، وبه يحقق الدم حصل معه الأعتقاد، أو لم يحصل، وإياه قصد بقوله:

﴿ قُل لَّمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ١٠٠ ﴾[الحجرات].

والشانى فوق الإيمان، وهو أن يكون مع الاعتراف اعتقاد بالقلب ووفاء بالفعل، وقوله: ﴿ . أَ. تُوَفِّنِي مُسُلِمًا . . . ( ) [يوسف] أى اجعلنى ممن استسلم

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «مسألة في الإيمان والإسلام والإحسان منبر الإسلام ع ٦ ص ١١٦ السنة ٣٨.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «مسالة في الإيمان والإسلام والإحسان» مجلمة منبر الإسلام عدد ٦ ص ١١٧ السنة ٣٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي امسألة في الإيمان والإسلام والإحسان؛ ص ٨٩ من المخطوط.

لرضاك. ويجوز أن يكون معناه: اجعلنى سالما عن كيد الشيطان حيث قال: ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلاَّ مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلُمُونَ ( ﴿ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ

فتعريف المؤمن الحقيقى تابع لتعريف الإيمان الصادق بأنه التصديق الذى يستقر به القلب ويطمئن، ولا يعود إلى تردده وحيرته وجولانه. فالإيمان هو «الطمأنينة واستقرار القلب» – ويقول الحكيم – إنما هما اثنان:

الأول: طمأنينة التوحيد، وهو أن يوحد الله تعالى فلا يلتفت إلى شيء سواه فيتخذه ربا.

والثاني: طمأنينة الإقبال، وهي أن يكون مقبلا عليه بجميع قلبه فلا يلتفت إلى شيء من شهوات نفسه ولا إلى أحوالها(٢).

فعن طمأنينة التـوحيد تكون طمأنينة الإقبال، وهي أن يقـبل العبد على ربه بشغاف قلبه فيتجاوز أحواله النفسية والشهوية ويطرحها جانبا.

فالإيمان اسم يلزم العبد بفعله وبدؤه من النور الذي جعل الله في قلبه فأحياه به وشرح صدره ونطق بتوحيده ولسانه ﴿وَمَن لَمْ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ٤٤ ﴾ [النور] وكل شيء له مستدأ ونهاية فأول لازم ذلك الاسم له ومنتسهاه هو البالغ، فالذي وحد ربه بقلبه ولسانه وقبل الشريعة هو مؤمن والمؤمن البالغ الذي ماتت شهوة نفسه وقطع قلبه عن كل شيء سواه، وهذه قلوب الأنبياء والأولياء، وللمؤمنين بين هذين الحدين درجات، كل يعمل على درجته فكلهم عبيد قد أقروا له بالعبودة الكاملة ولايقر له بالعبودة الكاملة إلا الأنبياء والأولياء (٣).

وإذا كان ذلك كله يرينا فى دقة العلاقة بين الإيمان والمعرفة وأن الإيمان الصادق لا يقوم إلا على المعرفة بالمعبود، فإن الأمر يقتضينا بعد أن عرفنا فطرية المعرفة عند الحكيم أن نعرض لأصل منبع المعرفة ومعرفة جوهرها.

<sup>(</sup>١) الفيروزآبادي (بصائر ذوي التمييز) جـ٢ ص١٨٣، ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) الحكيم الترمذى «نوادر الأصول» ص٧٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٧٢.

قال الحكيم الترمذي: «وأما أصل معرفة المعرفة ومعرفة جوهرهها فإن الله لما أراد أن يخلق آدم جمع أديم الأرض في الموضع الذي أراد أن يتخذ منه البيت وهو الكعبة، ثم رفع تربته منه وعبجنها بماء الرحمة، ثم جعل فيه نور المعرفة كالخميرة ثم خصرها ووضعه أربعين يوما حتى نشف فيها نور المعرفة، وامتزج بها ماء الرحمة وخرج ما كان في باطنها إلى ظاهرها من النور والبهاء ثم فتح خزائن الصور فاختار أحسن الصور، فرفع مثاله وصورته منها ثم رفعها فصور آدم على أحسن صورة، ثم نفخ فيه من نور الحياة، فأحياه بالنور وحركه بالنفخ والنور الروح وهو روح الحياة فإن لللروح حياة فلم تدب الروح في جسد آدم ولم تمتلئ عروقه حتى قذف الله فيه المعرفة وهو أصل النور الذي كان وضع في آدم حيث خمر طينته به فلما التقى نور المعرفة والمعرفة في القلب استبشرا، وابتهجا، واقتربا حتى اتصلا، فلما تعارفا، فلما تعارفا عرفا: عرف النور المعرفة والمعرفة و

فالمعرفة هي أصل السنور الذي جعله الله في عجينة آدم كالخمسيرة وقد ألقاها الله في قلب آدم. فاجتسمعت المعرفة بهذا النور الذي كان قد وضع فيه. وإذا كان نور المعرفة قد اختمر في بنية آدم عند خلقه (٢). - كما ذكر لنا الحكيم الترمذي - فإنه أصبح موروثا بين أبنائه.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة ١٢ مخطوط.

<sup>(</sup>٢) يبدو أن الحكيم الترمذى اعتمد فى مسألة خلق آدم وتخمير الطينة وجمعها من الأرض وكذلك التعبير عن المعرفة بالنور. على أخسبار وروايات اطلع عليها، وقد وقفنا فيما اطلعنا عليه على بعض الاحاديث التى منها قول رسول الله ﷺ: •إن الله خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض، فجاء بنو أدم على قدر الأرض منهم الاحمر والاسود والابيض وبين ذلك والخبيث والطيب وبين ذلك.

أخرجه أحمد في مسنده جـ٤ ص ٤٠٠ عن أبي موسى الأشعرى وص٦٠٦ عن أبي مـوسى الأشعرى ط المكتب الإسلامي بيروت. وأخرجه الترمذي في سننه كتاب التفسير باب في سوره البقرة جـ ص ٢٠٤ عن أبي موسى الأشعرى وقال أبو عيسيُ: هذا حديث حسن صحيح.

وأخرجه أبو داود في سننه كتاب السنة باب القدر جـ٢ ص٥٢٥ عن أبي موسى الأشعري ط البابي الحلبي ١٣٧١هـ.

يقول الحكيم الترمذى فى ذلك: «فلما أخرج ذريته منه نالهم ذلك النور من الموضع فى أبيهم يوم التخمير بالحصص وصار لكل منه حظا على قدر ما كان فى القضاء فى سابق علمه»(١) فالنور الذى بثه الله سبحانه وتعالى فى طينة آدم عند خلقه أصبح من بعد آدم متوارثا فى أولاده وحفدته، وقد حصل ذلك النور لكل بنى آدم منذ البدء.

وهكذا كانت المعرفة عند الحكيم الترمذى قوة فطرية كامنة فى كل بنى آدم تبعا لوضع كل عناصرها ومقدماتها فيهم منذ الفطرة ثم بالتوارث، وكل ذلك بواسطة النور الإلهى الأول<sup>(٢)</sup>. ولكن لنا أن نتساءل هل رؤية الحكيم تلك التى عرضنا لها تعنى أن هذا النور يظل كافيا وحده لإرشاد العبد إلى معرفة الله؟ وإذا صح هذا فرضا، فلماذا اختلف الناس فيما بينهم فى معرفتهم لله من حيث الدرجة، فضلا عن أن منهم من لم يستطع أن يجد إلى معرفة ربه سبيلا؟.

إن الحكيم الترمذى يحاول جاهدا أن يوضح ذلك وكأنه أدرك أن الأمر يقتصى ذلك التساؤل فيقول: «فيمن كان في سابق عليمه أنه لا يؤمن ولم يرده بالمعرفة ولم يمده بها وتركه على ذلك النور الذي جبل عليه أبوه آدم فلم يعرف ربه لأنه لم يقذف إليه المعرفة؛ ليعرف «النور المعرفة والمعرفة النور» فيعرف صاحبهما ربه. وعلمه إن سألته عنه لم يعرفه. ومن ذلك قوله: ﴿فِطْرَتَ الله التي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا آبَ وَاللهُ الله الله الله الله يعرف من ذلك قوله: ﴿فِطْرَتُ الله الله يعرف أمده عليها أنه يؤمن أمده بالمعرفة وقذفه إليه فالتقيا وتعارفا وسطع نوراهما إلى الملك فدلا صاحبهما إلى ربه «فاتبع القلب بصره إلى ما سطعا فوجدهما بين يدى الجليل في نور القربة فعرف العبد ربه» (٣).

#### استعمال الادوات الخمس

ولكن إذا كان الأمر - كما ذكر الحكيم السترمذى - فإنه يبدو أن الإنسان في هذا التصور لا حسول له ولا شأن ولا أعتبار، مما يجمعلنا نقف طويلا إزاء ما ذكره الحكيم، ولكن الحكيم لا يتركنا في وقوفنا طويلا فيستدارك ذلك ببيان المسالك التي

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة١٢.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور سامي نصر «مقدمة علم الأولياء» ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة ١٢.

تسلَّحها المعرفة حتى تلقى إلى العبد. تأمل معى ما قاله الحكيم: «وأما المعرفة فإنها إن سأل أفعل الله هي أم فعل العبد؟.

فإن المعرفة هى من فعل العبد المنسوبة إليه وبها يصير محمودا عند ربه، وبخلوه عنها يصير مذوما. ولكن السبب الذى به وصل العبد إليها خمسة أشياء، وهو ليس إليه، ولكنه محمود عند ربه باستعمالها ومدرك بها معرفة ربه وهي: الفهم.. والذهن. والذكاء.. والحفظ.. والعلم.. وهو ذكر الفطرة، وهن من الله لعباده، وليس إلى عبده منهن شيء ولكنه محمود باستعمالهن مذموم بترك استعمالهن، وأما نور المعرفة فهو من الله وليس إلى العبد منه شيء الله وليس إلى العبد منه الله وليس إلى العبد العبد

فإذا كان النور الإلهى هو المتبع الأول للمعرفة والباعث الأساسى عليها فإن هناك عند الحكيم مصادر أخرى ولكنها إنسانية أى نابعة من ذات الإنسان، ليكون الإنسان مسئولا وليس فقط قابلا، لأن فطرية المعرفة وسبق وجود النور فى الإنسان قد يصور الإنسان على أنه لا شأن له. «وكأن الحكيم الترمذي يقرر ان استعمال العبد لهذه الأدوات الخمس: الفهم والذهن والذكاء والحفظ والعلم، هى من فعل المعبد وهو ما يوضح دورالإنسان فى فعل المعرفة وإسهامه فيها وهو بذلك يمدح أو يذم. أما المعرفة ذاتها فتلقى فى الإنسان من الله إلقاء، وهذه هى الهبة والمنة الإلهية، وذلك بناء على استعمال الإنسان للأدوات الخمسة السابقة ومن الهبة والمنة الإلهية، وذلك بناء على استعمال الإنسان للأدوات الخمسة السابقة ومن يهمل استعمالها يحرم من إلقاء المعرفة، فمن كان له حظ من الله هيأه لاستعمالهن ومن حرم هذا الحظ أهمل استعمالهن بحسب ما خرج لهم فى يوم المقادير» (٢).

ثم فى صلب آدم عليه السلام «ويمكن للباحث أن يتصور فعل هذه الأدوات الخمس فى الحياة الدنيا بالتأمل فى صورة فعلها يوم أخذ الميثاق حين أخرجهم الله سبحانه وتعالى من صلب آدم وذلك أن الله عز وجل لما أراد أن يخلق آدم خمر طينته بيده، وولى تصويره بنفسه وخلقه من التراب ومن أعلى شىء وأشرفه وألطفه وأطيبه وهو ماء الرحمة (٢). ووضع فيها شيئا هو أشرف الأشياء وأبهاها وأنورها

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اغور الأمور، ورقة ١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور سامى نصر «علم الأولياء» المقدمة ص٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) سبق أن عرضنا لمسأله عجن آدم بماء الرحمة.

أخرجه من خزائن الربوبية وقدره بعلم الوحدانية، عليه لباس الألوهية، محشو بنور الجلال والفردانية، عن رب قديم وإله عظيم، وقادر لطيف ليس كمثله شيء وهو الحكيم الخبير، وهو «نور المعرفة» ثم وضع فيه تلك الأشياء الخمسة التي ذكرناها. ثم نفخ فيه الروح حتى امتلأ واستقر، فأخذ كل شيء من آدم حظه:

- من نفخ الروح.
- ومن النور الذي وصفته.
- ومن قربة التصوير وصنعة اليد.
- ومن تلك الأشياء الخمسة التي وصفنا.

«وأصبح لجميع ذريته حظوظهم من ذلك كله وهم في طلبه كل على حياله وحصته، وصارت تلك الثلاثة عندهم آية لربهم ودليله عليه، واستدلوا بها على ربهم»(١).

فالعبد حينما يستعمل الأدوات الخمس:

- الفهم، والذهن، والذكاء، والحفط، والعلم.

يستطيع بالاستعمال أن يدرك الآيات الـثلاث المودعة لديه، فإذا عرضت عليه آيات ربه، وألقيت إليه المعرفة عـرضها على ما لديه من هذه الآيات في ضوء هذه الخمسة. وعندها تلتقي المعرفة التي ألقيت في صـورة آيات ربه بنور المعرفة، التي أودعت لديه منذ يوم المقادير فيتعارفان ويهتدي بشعاعهما إلى الله (٢).

ونلمس ذلك واضحا فيما جاء عن الحكيم في قوله: "إذا نالوا من التصوير صنعة اليد والقربة. ونالوا من النفخ الحياة، ومن النور الذي ذكرنا وهو نور المعرفة: "الرؤية بلا كيفية ولا حد" وإنما رأوا ذلك بتلك الخمسة التي ذكرنا. ولو لم تكن تلك لم يقيموا على ذلك كله ولم يقدروا على معرفته" (").

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة ١٣.

<sup>(</sup>۲) انظر الدكتور عبد الفتاح بركة «الحكيم الترمذى ونظريته في الولاية» ٢/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص١٣.

وإذا كانت الأدوات الخمس يستطيع بها العبد عند استعمالها أن يدرك الآيات الشلاث المودعة لديه، فإنه يكون من المستحسن أن نعرف دور كل واحدة من الأدوات الخمس لنتبين مدى اتصالها بالمعرفة. يقول الحكيم الترمذي:

- وأما الذهن فبه توصل إلى كل ما خفى عليه.
  - وأما الفهم فبه يدرك الغيب.
  - وأما الذكاء فبه يستخرج المكنون بالتحقيق.
    - وأما الحفظ فبه يحاط.
- وأما العلم فبه يدبر ما غاب أو هو ذكر النظرة الأولى.

فباستعمال هذه عرفوا ربهم، وبها فهموا عن ربهم، ووقفوا على صنايعهم وحفظوا ما نالوا منه»(١).

ولعلنا بعد عرض دور الأدوات الخمس التي بها يستطيع العبد أن يدرك الآيات المودعة فيه. يلزمنا أن نقف على هذه الآيات، لنكون على بينة من العلاقة القائمة بين الأدوات والآيات.

الآية الأولي: نور القربة حيث خـمر طينة آدم من التراب أخس شيء وأدناه ومن ماء الرحمة أشرف شيء وأعلاه وخلق وصور بيده.

الآية الثانية: هي نور المعرفة الذي أخرجه من خيزاتن الربوبية، مقدما بعلم الوحدانية، عليه لباس الألوهية.

الآية الثالثة: هي نفخة الروح فيه حتى استقر وحتى أخذ كل شيء من آدم حظه من النفخ<sup>(۲)</sup>.

وفى يوم الميثاق أخرجهم الله من صلب أبيهم آدم ووضعهم على كفه فنالتهم قربته فاستعملوا الأشياء الخمسة فدلتهم تلك القربة على هذه القربة أن كلاهما من الرب الرحيم فأيقنوا به.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ٢ ص ٢٨٧.

فلما كلمهم ولهم نفخ الروح على أن الكلام من الذى نفخ الروح يومئذ إذ له عندهم بينة عليه فيه.

ثم لما تجلى لهم عن وجهه الجليل سطع منه نور على وجوههم وغشيهم به دلهم ذلك النور الذى وضع فى أبيهم وهو نور المعرفة على أن النور الذى غشيهم اليوم من الجليل فعرفوه ربا واحدا فردا صمدا، وذلك أنه لما اتفق النوران والتقيا: سطع على أعين قلوبهم النوران الربانيان فدلاهم على ربهم الفرد الواحد فعرفو، وأيقنوا به، ويرون ذلك كله باستعمال تلك الخمسة التى وصفنا، فالعبد فى استعمالهن محمود وفى تركهن مذموم على كل حال وفى كل وفت وفى كل مكان «(۱)).

فالقربة - كما رأينا - تدل على القربة، والنور يدل على النور والكلام يشير إلى النفخ. فمن استعمل الأشياء الخمسة دلته على ما أودع لديه من هذه الآيات الثلاث أنهما من عند الله فعرف ربه.

والآيات الثلاث نور القربة، ونور المعرفة، ونفخة الروح: تكون عند الحكيم الترمذي ما يسميه: «بالنور المقاديري الرباني والنور الميثاقي»(٢).

ويذكر الحكيم الترمذي قبول رسول الله ﷺ: "إن الله تعالى خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم نورا من نوره" (٣).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمىذي في سننه كتاب الإيمان باب ما جاء في افتراق هذه الأمة بلفظ سمعت رسول الله ﷺ يقول: "إن الله عز وجل خلق خلقه في ظلمة فألقى عليهم من نوره فمن أصابه من ذلك النور اهتدى، ومن أخطأ ضل فلذلك أقول جف القلم على علم الله ج٥ ص ٢٦ عن عبد الله بن عمرو وقال أبو عيس هذا حديث حسن. ط الحلبي.

وأخرجه أحسمد بن حنبل فى مسنده «إن الله عز وجل خلق خلقه فى ظلمة ثم ألتى عليهم من نوره يومئذ فمن أصابه من نوره يومئذ اهتدى ومن أخطأ ضل فلذلك أقول جف العلم على علم الله عز وجل جـ٢ ص ١٧٦، ١٧٩ عن عبد الله ابن عمرو ط بيروت.

وفى رواية الأمام أحماء فى مسنده "إن الله خلق خلقه ثم جعلهم فى ظلمة ثم أخذ من نوره ما شاء فألقاه عليهم فأصاب النور من شاء أن يصيبه وأخطأ من شاء فمن أصابه النور يومئذ اهتدى ومن أخطأ يومئد ضل لذلك قلت جف العلم بما هو كائن».

يقول الحكيم: "فقد ذكر الرش لا الصب ولو صب لأطبق فعم الجميع وإنما رش ليصيب بعضهم دون بعض، وقد علم من يصيبه. والرش هو المقادير صائرة، والرش قسمة بين العبيد مقدرة (١). فأصاب النور من شاء أن يبصيبه وأخطأ من شاء أن يبخطئه، فمن أصابه النور يومئذ اهتدى ومن أخطأ ذلك النور ضل. فيوم المقادير خلقهم وهم كالنجوم الدرارى ثم سلبهم الضوء، ووضعهم في ترابية التربة التي أراد منها انشاء خلق آدم عليه السلام. وقد طمس ضوءهم فلبثوا في تلك الظلمة مليا فصاروا في طول ذلك اللبث في تلك الظلمة ثلاثة أصناف:

- صنف منهم زعم أن الـذى ملكنا لم يدم ملكه فعـجـز عنه ولو لم يكن كذلك لم يتركنا ها هنا كالمنسى.
- وقال الصنف الآخر: تركنا ها هنا فنحن ننظر ما يكون ما يظهر لنا من أمره فالأول كفر والثاني نفاق وشك.
- وقال الصنف الشالث: تركنا ها هنا وهو دائم ونحن له يجعلنا حيث شاء (٢).

والترمذى يرى أن الصنف الأول صارت كلمتهم ختما على قلوبهم وهو قول الله تعالى: ﴿ خَتَمَ اللّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ ﴿ ﴾ [البقرة]. فالحتم غير مرفوع أبدا وهؤلاء هم الكافرون الذين على قلوبهم حجاب وغطاء لايزول ولا يرتفع. أما الصنف الثاني: وهم المنافقون، فلم تستقر قلوبهم لذلك صارت كلمتهم قفلا على قلوبهم ولم تصر ختما. والقفل قد يرفع ويفتح وذلك قوله تعالى: ﴿ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا (آ) ﴾ [محمد].

اما الصنف الثالث: وهم المؤمنون الذين قالوا ربنا الذي يملكنا دائما ويجعلنا حيث يشاء إن شاء جعلنا في ظلمة وإن شاء جعلنا في نور، ثم مدوا أيدى القلوب نحوه للتعلق به فسضرب بيديه إلى قلوبهم فقال أنتم لى عملتم أو لم تعملوا، فصارت هذه الكلمة مكتوبة على قلوبهم، وذلك قوله تعالى: ﴿ أُولَاكَ كَتُبَ فِي

<sup>(1)</sup> الحكيم الترمذي اعلم الأولياء، ص١٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» جـ ٢ ص ٢٨٣.

قُلُوبِهِمُ الإِيمَانَ (؟؟) [المجادلة] فمن أصابته يده اليمنى فهم الأولياء ومن أصابته يده الأخرى فهم عامة الموحدين. فهذه كانت صفتهم في البدء ولم يزل ينقلهم من حال إلى حال إلى أن نقلهم إلى الطينة المعجونة طينة آدم عليه السلام(١).

وبما أننا عرضنا النور الإلهى السابق منه تعالى للإنسان في عالم المقادير فلننظر إلى ربط الحكيم الترمذى بين هذا النور وبين العهد والميشاق الخاص بالتوحيد، وهو ميثاق عالم الذر حيث إن الإنسان في نور الميثاق تعرف على الله، وعرفه بالنور المقاديرى السابق، والمحتى هذا بذاك فعرف الله، وهو في هذا يقول: «ولا يستفهم العارف بالشيء غير العارف لا يقال لغير العارف ألست بكاتب؟ حتى يعلم أنه به عارف فإذا كان له منة معرفة قبل ذلك به استفهمه فقال: ألست بكاتب؟ فيقول المستفهم بلى. فذلك هذا المثال على أن بنى آدم قد كانوا أصابوا حظوظهم يوم الخلقة من صنعة اليد والنفخ والنور، وصار ذلك رسما على أعين قلوبهم فلما رأوا نوره يوم الميثاق سمعوا كلامه ثم نالوا قربة كفه استنار ذلك بما عندهم فحدلهم ذلك عليه فعسرفوه فلما استنفهم قسال: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ (كَا ) الاعراف] أن الستم تعرفون بالعلاثم والشواهد والبينات والآيات والآيات عندكم؟ «قالوا بلى»(٣).

فاستدلال الحكيم الترمذى قائم على أن الله سبحانه وتعالى حين سألهم يوم الميشاق أنما سألهم عن شيء كانت لديهم بينته، وقد سبقت لهم معرفته فقوله تعالى: ﴿ أَلَسْتُ بُوبِكُمْ (الآن) ﴿ الأعراف] استفهام من الله للمسئولين يحمل نصف الجواب لأن الاستفهام تقريرى والتقرير لا يكون إلا بشيء معلوم فهو تلقين وإشارة إلى ما عند المسئولين من المعرفة، وأن المعرفة لا تكون أبدا دون الرؤية أو السمع أو القربة الحاصلة قبل ذلك (٤).

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص٤١٦، ٤١٨، ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) جزء من آية الميثاق وهي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ السَّتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقَيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ (١٧٠٠) أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاوُنَا مِن قَبْلُ وَكُنّا ذُرِّيَةٌ مَنْ بَعْدهمْ أَفْتُهْلُكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ (١٧٠٠) ﴾ [الاعراف].

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «غور الأمور» ورقة ١٥.

<sup>(</sup>٤) راجع المرجع السابق ورقة ١٥ بتصرف.

ومما لا يغفل عنه أن ما جاء في آية ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ فُرُيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَلَىٰ ( الله عَرِاف ] يتضح منه جهد العبد في المعرفة تبعا لاستخدامه لنور المعرفة الموضوع فيه من قبل، واستخدامه لادوات المعرفة الخمس لأنه بهذا فد عرف الله وتعرف عليه (١).

وهنا قد يتبادر إلى الذهن تساؤل: إذا كان الجسميع قد أقروا واعترفوا فكيف نفسر وجود الكافرين والمؤمنين؟ يجيب الحكيم الترمذى على ذلك فيما نقله عنه الجمل: «أن الله تعالى تجلى للكفار بالهيبة فقالوا «بلى» مخافة منه. فلم يك ينفعهم إيمانهم فكان إيمانهم كإيمان المنافقين، وتجلى للمؤمنين بالرحمة فقالوا بلى مطيعين مختارين فنفعهم إيمانهم (٢).

وإذا كان الله عـز وجل يوم أن أخذ الميثاق أمـد من سبقت له منـه الحسنى بالنور «الميثاقى» الذى يؤيد النور المقاديرى لدى هؤلاء فإن ذلك يعطينا فرقا واضحا بين المعرفة ونور المعرفة.

فالمعرفة أصل النور الذى كان منه نور المعرفة لم يقذفها الله فى قلب كل آدمى وإنما قذفها فى قلب من سبق فى علمه هدايته ليؤيده بهذه المعرفة وأما من لم يسبق له تقدير الهداية فقد حرم هذه المعرفة وليس له إلا نورها الذى كان فى آدم من يوم التخمير «فلما أخرج ذريته منهم نالهم ذلك النور الموضوع فى أبيهم يوم التخمير بالحصص فيصار لكل منهم حظ على قدر ما كان فى القضاء فى سابق علمه، فيمن كان فى سابق علمه أنه لايؤمن لم يؤيده بالمعرفة، ولم يمده بها، وتركه على ذلك النور الذى جبل عليه أبوه آدم عليه السلام فلم يعرف ربه لأنه لم يقذف إليه المعرفة» (1).

والفرق بين المعرفة التى يؤيد الله بها أهل الهداية والاختصاص يوم الميثاق وبين نور المعرفة الذى وضع فى الآدمى يوم المقادير يوضح قسيمة الدور الذى يقدم به الآدمى فى المعرفة.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور سامى نصر اعلم الأولياء، المقدمة ص٩٦.

<sup>(</sup>۲) انظر سليمان بن عمـر الشهير بالجمل «الفتوحات الإلهـية» جـ٢ ص٢٠٨ ط البابي الحلبي وقارن الدكتور بركة «الحكيم الترمذي» ونظريته في الولاة جـ٢ ص٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي (غور الأمور) مخطوط.

أما نور المعرفة المقاديرى فهو مشترك بين الآدميين جميعا وهو فطرة الله التى فطر الناس عليها وليس للآدمى منه شيء، وكل آدمى لـه نصيبه من هذا النور، لا يخلو منه آدمى. وإن كان حظ الآدميين يختلف في ذلك لاختلاف فطرتهم وليس للآدميين في هذا حهد أو إرادة وانما هي المقادير والحظوظ التي قسمها الله وعلي قدر نصيب الإنسان من هذا النور المقاديرى تكون إدراكاته ومعرفته. فنور العين متمكن فيها نور المعرفة المقاديرى وكذلك بقية الحواس وليس إلى الإنسان من ذلك شيء وإنما هي فطرة الله على حسب ما قسم يوم المقادير.

وأما المعرفة فقد اختص بها أهل الهداية والاختصاص دون غيرهم وهى الذهن والفهم والذكاء والحفظ والعلم إلا أن الإنسان مطالب باستعمالها ومحاسب عليها، فاستعمالها من فعل العبد ومنسوب إليه ويصير محمودا أو مذموما عند ربه باستعمال هذه المعرفة (١).

فنور المعرفة المقاديرى مسترك بين الآدميين جميعا ورثوه عن أبيهم آدم بالحصص، كل على قدر ما هيء له، فليس للعبد في ذلك جهد ولا إرادة لأنه من الله وليس إلى العبد منه شيء. أما المعرفة فهي نور الفطرة التي فطر الله الناس عليها وقد أيدت بالذهن والفهم والذكاء والحفظ والعلم، والعبد مطالب باستعمالها لتحصل المعرفة حين تلقى إليه. والمعرفة على ذلك ليست مشتركة بينهم وإنما تكون لمن حصلها باستعمال هذه الخمسة، فجهد العبد يوم الميثاق إنما يبدو في استعمال هذه الخمسة فقد اهتدى من اهتدى باستعمالها وضل من ضل بإهمالها (٢).

يقول الدكتور عبد الفتاح بركة بعد أن ذكر الفرق بين المعرفة ونور المعرفة «وبهذا يتبين جانبان بارزا الأهمية في يوم الميثاق:

الجانب الأول: جانب الكسب والإرادة والاختيار، وذلك في استعمال هذه الخمسة أو إهمالها من جانب العبد، وتتفاوت حظوظهم من ذلك تبعا لتفاوت حظوظهم منها في التدبير.

والجانب الثاني: جانب الجبر والقهر والاضطرار، وذلك في تأييد العبد

113

<sup>(</sup>١) انظر عبد المحسن الحسيني المعرفة عند الحكيم الترمذي، ص٤١٢، ٤١٣.

<sup>(</sup>٢) راجع الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جــ ٣ ص ٢٨٩.

بالنور الميشاقى أو حرمانه من ذلك، وتتفاوت حظوظ العباد من ذلك النور تبعا لتفاوت حظوظهم من النور يوم المقادير.

ويضيف الدكمتور بركة قائلا: وفي يوم الميثاق نجد أن دور العبد قد أصبح أكبر من دوره في يوم المقادير، وأنه قد أعطى وسائل يتلقى بهما المعرفة تبعا لما أعطى من الآيات في نفسه إبان خلق أبيه آدم(١).

وموقف العبد من الله ومن معرفته ليس موقفا سلبيا إلى النهاية يخضع فيه لما جرى في المقادير، ولكنه موقف إيجابي يحتاج من العبد جهدا وعملا فالمقادير سر الله قد طواها عن الخلق واستأثر بها، ولابد للخلق من أن يعملوا فمن قدر له حظ من هذه المقادير نال حظه، ومن لم يقدر له ذلك وقف عند عمله فالعباد طولبوا جميعا بالخدمة فعليهم جميعا العمل وإن الله بعد ذلك يؤيد من يختارهم بنور المنن حتى يصلوا إليه بعد علمهم، وعمل العبد أمام جباية الله ليس شيئا وهذا العمل الذي يكون من العبد قد ينبعث عما قسمه الله له في المقادير (٢).

فهناك فرق تام بين العمل وبين المعرفة:

- أما العمل فيطالب به الموحدون جميعا أو الخلق جميعا ولكنه لا يوصل إلى معرفة.
- وأما المعرفة فهى منحة الله لمن اجــتباهم الله، وكل منهم يصل فيــها إلى درجة تتبع حظه ومنة الله عليه.

وإن كان جميع الآدميين مطالبين بالمعرفة كما طولبوا بالعمل إلا أنها ليست اليهم بل هي من وجود الله ورأفته ومنته. «المعرفة أمانة عند بني آدم وكلهم رهن الأمانة فلا يفكهم إلا وجوده، وأما النفس فإنها خلقت للعبودية فهي رهينة عند الحق لا يفكها إلا كسبها (٣).

ويبدو - بعد أن عرضنا للمعرفة عند الحكيم الترمذي وعرفنا أنها عنده «منة» من الله ستحانه وتعالى يمن بها على عباده الذين اجمتباهم، وبينا جوانب أصل

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جـ٢ ص٢٨٩، ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) عبد المحسن الحسيني انظرية المعرفة عند الحكيم، ص٨٠٨.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «المسائل المكنونة» ص٦ وانظر الحسيني «المعرفة عند الحكيم الترمذي» ص٩٠٠.

المعرفة وجوهرها عند الحكيم يبدو بعد ذلك أننا في حاجمة إلى أن نتبين دور الإيمان عند الحكيم في المعرفة وذلك لأهمية الإيمان وارتباطه بالقلب.

يقول الحكيم الترمذى: «مثل الإيمان فى القلب مثل غراسة غرستها فى الأرض عودا كالسواك فالتفت عليها الأرض فإن أنت سقيتها وأمددتها بالتراب وأضحيتها للشمس، فعن قريب تصير شجرة باسقة فى السماء غلظ ساقها وكثر فروعها وتمكنت من الأرض عروقها وزكت ثمرتها فكذا نور الإيمان إذا دخل القلب فسقيه العلم بالله فكلما ازددت بالله علما ازداد القلب بالله حياة، وازداد كشفا ووضوحا بربوبيته. ومدده أعمال البر، وهى أداء الفرائض واجتناب المحارم فكلما عملت براكان نور ذلك العمل راجعا إلى نور المعرفة فيزداد قوة بنور المعرفة

ولعل ما قاله الحكيم يوضح لنا دور الإيمان إذا دخل القلب لأن قلب الإنسان قبل الإيمان يكون مظلما ومغلقا فإذا جاء الإيمان أصبح مضيئا، وانقشعت عنه سحابة الشك والشرك، ولعل هذا كله هو ترجمة وتفسير ما يرويه الترمذى عن الرسول ﷺ في قوله: «العلم علمان: علم في القلب فذاك العلم النافع وعلم في اللسان فذاك حجة الله تعالى على ابن آدم»(٢) فإنما يضيء القلب لأن عيني القلب قد أبصرتا صورة ما ذكر له على صورة من داخل البيت فاستقر القلب.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص ١٩١، ١٩١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الدارمي في سننه في المقدمة باب التوبيخ لمن يطلب العلم لغير الله جـ١ صـ٨٦ عن الحسن عن النبي ﷺ. وابن عبد البر في كتابه جامع بيان المعلم وفضله، في بيان ذم من تعلم العلم لغير الله جـ١ ص ١٩١، ١٩١ من رواية الحسن مسرسلا وعلق عليه بقوله، ورواه يوسف بن عطيه عن قتادة عن الحسن عن انس مرفوعا.

وابن المبارك في الزهـد ص ٤٠٧ وابن أبي شيبـة في المصنف كتاب الزهد باب زهـد نبينا جـ٣ ص ٢٣٥.

وذكره السياوطي في الجامع الصغيار جـ٢ ص ٧٠ وعزاه لابن أبي شيبة، والحكيم عن الحسن مرسلا، والخطيب عن الحسن، عن جابر مرفوعا ورمز له بالحسن.

وذكره المنذرى فى التسرغيب والترهيب كـتاب العلم باب العلم علمـان جـ١ ص١٣ وقال: رواه الحافظ أبو بكر الخطيب فى تاريخه بإسناد حسن.

وقال: رواه أبو منصور الديلمي في مسند الفردوس والأصبهاني في كتابه ورواه البيله عن الفضيل ابن عياض من قوله غير مرفوع.

وذلك هو العلم النافع النافذ ببصس القلب إلى نور الروح، المتوقد في عيني الرأس الظاهرتين. فإذا نظر إلى الأشياء أبصر آية القدرة في الأشياء كلها، وأثار الربوبية، فلا تقدر زينة الأشياء وبهجتها وحلاوتها أن تغره عن الله حتى يتعلق قلبه بشيء دون الله تعالى فيحجبه عن الله تعالى، فيصير فقده عليه، فيعمى بصر قلبه، ويبقى في ظلمات النفس وحب الشهوات، ويتكدر روحه ويسلب قلبه الآمرة ويغلب الخارجي.

وأما علم اللسان فقد تلقنه من أفواه الرجال سمعا، ومن الكتب نظرا، فأودعه حفظه حتى يبرزه الحفظ من صدره في وقت الحاجة وليس له قوة ما يجاهد به نفسه فيحاربها ويهزمها وتلك حجة الله تعالى عليه. يقول ويهدى الناس إليه. فإذا صار إلى إقامته بنفسه صار أضل من الأنعام، يغلبه الهوى في الشهوات (١).

فذاك علم حفظ وليس له قرار في القلب، والحفظ قرين العقل والعلم الأول مستودع المعرفة وهو علم اليقين يربك ما تناله عين الفؤاد يربك الأشياء بصورتها حتى تعبد الله على رؤية التدبير (٢) فالقلب كما نرى يطمئن ويستقر بما شاهد من اليقين الذي نتج عن وقوع الإيمان في القلب وذلك قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَ اللّهَ حَبُّ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ (٢) ﴿ [الحجرات].

والمعرفة بالله تتمكن فى القلب وتزيد بازدياد العلم بالله وبأسمائه وبسربوبيته وتدبيره، وعلى أعمال البر، وقطع العلائق حتى يمتلئ القلب نورا ولا يبقى فيه موضع رأس إبرة خاليا عن النور.

وعلى ضوء ذلك يمكن أن يقال أن المعرفة عند الحكيم الستدمذي همى النتيجة الطبيعية للإيمان إذا كان إيمانا صادقا وخالصا لوجه الله، كما أن الإيمان هو أيضا معرفة.

لأن الإنسان لا يعبد شيئا لا يعرفه، فضلا عن أنه لا يؤمن بشيء إلا وكان في منزلة المعبود بالنسهبة له. ولعله لهذا يتفاوت نـور الكلمات الصادرة من الناس بحسب تـفاوت أنوار قلوبهم تلك التي تبـعا لهـا تصل الكلمات إلى السـماء في

<sup>(</sup>١) انظر الحكيم الترمذي «الأمثال من القرآن والسنة» ص٢٦٦، ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي المرجع السابق؛ ص ١٩١.

<sup>(</sup>٣) انظر الدكتور سامى نصر لطف «علم الأولياء» المقدمة ص ١٠٢.

الدعاء وتحصل على ما تحصل عليه من الاستجابة أو الإجابة مثل كلمات الحمد والشكر والذكر والتسبيح والتكبير وغيرها من أوجه علاقة العبد بربه التي تخرج في صورة الأقوال<sup>(٣)</sup>.

وعن هذا التفاوت في نور الكلمات حسب تفاوت أنوار القلوب يقول الحكيم: «فكلمة تخرج من قلب معدن ذلك القلب في الآخرة، وتخرج من قلب معدن ذلك القلب من ملك معدن ذلك القلب في الملكوت، وتخرج من قلب معدن ذلك القلب من ملك الملك بين يديه، فإنما استنار قلبه بذلك النور فكل كلام يخرج منه فمن ذلك النور»(۱) ولعل مرجع تفاوت أنوار القلوب عائد إلى تفاوت درجات الإيمان ومن ثم تفاوت درجة المعرفة في يقينها.

ومما يزيد تأكيد تفاوت درجة المعرفة في يقينها ما جاء عن الحكيم الترمذي في تفاوت درجة المعرفة تبعا لتفاوت طبقات السالكين - وقد سبق ونحن نعرض لطبقات السالكين عند الحكيم الترمذي أن وجدنا أن السالكين عنده أربع طبقات: طبقة الصادقين، وطبقة الصديقين وطبقة المقربين، وطبقة المنفردين.

يقول الحكيم: "فإن علم المعرفة للعامة الإيمان به وهو الظالم لنفسه ما زال يظلم نفسه باتباع الهوى والشهوات حتى احتجبت المعرفة عنه، فصاحبه عالم جاهل مؤمن به. وعلم المعرفة للصادقين مشرق غير واضح، وهو المقتصد، يشير إلى الله تعالى على مدرجة الصدق في الفعل جهدا وحددرا وحراسة باكيا على نفسه يقتضى منها الصدق في الفعل جهدا في كل حركة وفعل وقول. وعلم المعرفة للصديقين والمطالعة والمشاهدة باليقين وهو علم السابقين المقربين "(٢).

وبعد ذلك نجد أن المعرفة بالله عند الحكيم تستقيم عملى شعب قال للحكيم قائل: وما تلك الشعب؟ قال:

الخوف.. والخشية.. والحب.. والحياء.. والفرح.. والهيبة.. والأنس.. والوداد.. والرغبة.. والرهبة.. والتقوى.

فهذه كلها شعب المعرفة، فإذا حي التملب بالله صار عالما بالله.

<sup>(</sup>۱) الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) ابن خلدون «المقدمة» جـ٤ ص ١٢٧٠، ١٢٧٣ بتصرف.

فإذا رأت تلك الحباة شعب المعرفة أهاجت منك الخوف والخشية والحب والحياة، والفرح، والوداد، والهيبة، والأنس، والرغبة، والرهبة، والتقوى. ويظهر في الجوارح صدق منا هاج منك في الباطن من أداء الفرائض واجتنباب المحارم والقيام بحقوق الله تعالى دق أو جل والصفاء في الصدق والأخلاق في هذه الأمور التي ظهرت على الجوارح<sup>10</sup>.

ومن هنا كانت المعرفة شجرة غرسها الله في قلوب السالكين ووكلهم بتربيتها فعلى قدر التربية ينالون من ثمرتها فكلما عظمت الشجرة وبسقت وغلظت. كان أقوى لفروعها وأزكى لثمرتها، وألذ لطعمها فتربية هذه الشجرة بالماء وهو العلم والتراب وهو أعسمال البر، وبالحراسة وهو التقوى حتى ينال الشمرة، ويصل إلى المعرفة بالله سبحانه وتعالى.

378

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص ٩٧، ٩٨.

## الفصل الثاني الولاية

- الولاية عند الحكيم الترمذي
  - النبوة والولاية
  - الولاية وحتم الأولياء

#### الولاية عند الحكيم الترمذي

من نتائج السلوك إلى رب العالمين: الولاية، وقد اهتم بها معظم شيوخ التصوف السابقين والمعاصرين للحكيم الترمذى في القرنين الثاني والثالث الهجريين مثل الفضيل بن عياض ت١٨٧هم، ومعروف الكرخي ت ٢٤٠هم، والجنيد ١٩٧هم، والمحاسبي ت ٢٤٣هم، وذي النسون المصرى ت ٢٤٥هم والبسطامي ت ٢٦١هم، فوجه هؤلاء وكثير غيرهم جل عنايتهم نحو الإعداد النفسي والتربية الروحية وتأهيل المريدين للوصول إلى الولاية مما هو أدخل في باب الوسائل، إلا أن الحكيم الترمذي جعل الغاية من السلوك: الولاية، ولهذا جعلها محور فلسفته الصوفيه وقطب معظم إنتاجه.

وكان ذلك ظاهرا حتى في أسماء كتبه أمثال «علم الأولياء» و «ختم الأولياء» و «سيرة الأولياء» ومع ظهور السلوك الصوفى والتسليك بعد القرن الثالث الهجرى أخذت الولاية أهمية خاصة من حيث إنها أضحت الهدف المعلن وغير المعلن لسلوك السالكين (١).

ويذكر الهجويرى: أن قاعدة وأساس طريقة التصوف والمعرفة جملة يقوم على الولاية وإثباتها لأن جميع المشايخ رضى الله عنهم متفقون في حكم إثباتها، غير أن كلا منهم بين هذا بعبارة مختلفة، ومحمد بن على «الحكيم الترمذي» رضى الله عنه مخصوص بإطلاق هذه العبارة على «حقيقة الطريقة»(٢).

ولقد تتبع ابن عربى خطى الحكيم الترمذى فى الولاية وليس أدل على تتبع ابن عربى هذا الخط من إجابته على أسئلة الحكيم الترمذى «مائة وخمسة وخمسين سؤالا» فى فـتوحاته المكيـة ويقول فى هذا الشأن: «اعلم أن الدعـاوى لما استطال لسانها فى هذا الطريق من غير المحقـقين قديما وحديثا. جرد الإمام صاحب الذوق التام محمد بن على الترمذى الحكيم مسائل تمحيص واختبار وعددها مائة وخمسة وخمسون سـؤالا، لا يعرف الجواب عنها إلا من عملها ذوقـا وشربا، فإنها لا تنال بالنظر الفكرى ولا بضرورات العقول، فلم يبق إلا أن يكون حصولها عن تجل إلهى فى حضرة غيبية بمظهر من المظاهر، فجعلت هذا من الفتوحات مجلاها إن شاء الله»(٣).

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور سعاد الحكيم «المعجم الصوفي» ص١٢٣٣.

وانظر كذلك الدكتور عبد الفتاح بركة «الحكيم الترمذي ونظريته في الولاية» جــ ۲ ص ۷ - ۳۰. وراجع السلمي «طبقات الصوفية».

<sup>(</sup>٢) الهجويري اكشف المحجوب؛ جـ٢ ص٤٤٢، ٤٤٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى «الفتوحات المكية» جـ ٢ ص ٣٩ – ٤٠.

فابن عمربى - كما نرى من النص الذى جاء فى فتوحاته - يشير إلى أن الحكيم الترمذى صاحب نظرية فى الولاية استحق من ابن عربى بسببها أن يلقبه بلقب «الإمام صاحب الذوق التام».

والولاية لها معان لغوية واصطلاحية كثيرة اهتمت بها المعاجم العربية (۱) ولسنا في حاجة إلى أن نعرض لها. ولكن ما يهمنا أن نعنى به أن كلمة «ولي» جائز أن تكون فعيل بمعنى مفعول كسما قال تعالى: ﴿وَهُو يَتُولَى الصَّالِحِينَ (١٠٠) ﴾ [الأعراف] لأن الله تعالى لا يدع عبده لأفعاله وأوصافه ويحفظه في كنف حفظه. وجائز أن تكون فعيل بمعنى المبالغة في النفاعل، لأن العبد يتولى طاعته، ويداوم على رعاية حقوقه، ويعرض عن غيره فهذا مريد وذاك مراد (٢).

وجمع هذه المعانى جائزة من الحق إلى العبد، ومن العبد إلى الحق لأنه تعالى ناصر أحبائه، إذ إنه تعالى وعد أحباءه من صحابة النبى عَلَيْ وقال: ﴿ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللّهِ قَرِيبٌ (١٦٠) ﴾ [البقرة] وقال أيضا: ﴿ وَأَنَّ الْكَافِرِينَ لا مَوْلَىٰ لَهُمْ (١١) ﴾ [محمد]. أي لا ناصر لهم. ولما لم يكن ناصرا للكفار فلا محالة أن يكون ناصرا للمؤمنين، فينصرهم وينصر عقولهم في الاستدلال بالآيات، وبيان المعانى لقلوبهم، وكشف البراهين لأسرارهم وينصرهم على مخالفة النفس والهوى والشيطان وموافقة أمور أنفسهم (٣).

وإذا كانت كلمة ولى «جائز أن تكون «فعيل» بمعنى مفعول و «فعيل» بمعنى المبالغة فى الفاعل فإن الحكيم الترمذى يرى أن «صفة الولى، أن يكون الله جل جلاله: وليه واختياره الله تعالى. وهو يكون اختيارا أيضا، أى اختيار الله من بين خلقه»(٤).

وعبارة الحكيم تفيدنا أن الولى عنده من كان الله سبحيانه وتعالى وليه وهو من اختياره الله تعالى. وهو يكون اختيارا أيضا أى اختبار الله جل جلاله.

وقريب مما ذكره الحكيم ما جاء عن الكلاباذي حيث يقبول: «وولاية اختصاص واصطفاء واصطناع. وهذه توجب معرفتها والتحقق بها، ويكون

<sup>(</sup>١) راجع مثلا ابن منظور «لسان العرب» مادة ﴿ ولى».

<sup>(</sup>٢) الهجويري «كشف المحجوب» جـ٢ ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق جـ٢ ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٤) الحكيم الترمذي «معرفة الأسرار» ص٨١.

صاحبها محظوظا عن آفات البشرية، وإن كان طبع البشرية قائما معه باقيا فيه فلا يستحلى حظا من حظوظ النفس استحلاء يفتنه في دينه واستحلاء الطبع قائم فيه وهذه خصوص الولاية من الله للعبد»(١).

وأولياء الله سبحانه وتعالى - عند الحكيم - هم الذين عجس الله طينتهم بحب فأشربت قلوبهم حبه، فهم الذين بغيتهم في الدارين مولاهم وخالقهم ومليكم قد ملك حبه قلوبهم، ولا يقدر شيء دونه أن يملكهم (٢).

والولى والأولياء كلمتان ينطق بهما القرآن الكريم والسنة النبوية مما يعطى أهمية للولى والأولياء. قال تعالى: ﴿ أَلا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحُزّنُونَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحُزّنُونَ الله عَز وجل قال: "من عادى لى وليا فقد آذنته بالحرب» (٣).

ومن هذا تعرف أن لله عز وجل أولياء قد خصهم بمحبته وولايته وهم ولاة ملكه الذين اصطفاهم وجعلهم آية إظهار فعله وخصهم بأنواع الكرامات وطهرهم من آفات الطبع، وخلصهم من متابعة النفس فلا هم لهم سواه ولا أنس لهم إلا معه. وقد كانوا قبلنا في القرون الماضية وهم موجودون الآن وسيبقون من بعد هذا إلى يوم القيامة لأن الله تعالى شرف هذه الأمه على جميع الأمم، وضمن أن يحفظ شريعة محمد علي وما دام البرهان الخبرى والحجج العقلية موجودة اليوم بين العلماء فيلزم أن يكون البرهان العينى أيضا موجودا بين الأولياء وخواص الله تعالى (٤).

إذن الولاية قائمة وموجودة وشواهد القرآن الكريم والسنة النبوية دليل على ذلك. ولا يخالف ما ذهب إليه الحكيم الترمذى والصوفية من وجود الأولياء وتخصيصهم بما خصهم الله إلا طائفتان.

الطائفة الأولى: المعتزلة حيث ينكرون تخصيص واحد دون الآخر من المؤمنين، ونفى تخصيص الولى نفى لتخصيص النبى، وهذا ظاهر البطلان (٥).

<sup>(</sup>۱) الكلاباذي «التعرف» ص٧٤، ٧٥.

<sup>(</sup>٢) الحكيم الترمذي «الأمثال من الكتاب والسنة» ص٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري في كتاب الرقاق (باب التواضع) وسبق تخريجه وهذا جزء من الحديث.

<sup>(</sup>٤) الهجويرى اكشف المحجوب، جـ٢ ص٤٤٦.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق جـ٢ ص ٤٤٧.

والطائفة الشانية: عامة الحسوية (۱). وعامة الحشوية يجيزون التخصيص ولكنهم يقولون أنهم كانوا ولم يبقوا اليوم. وبدفع الهجويرى قول الحشوية هذا بما ذكره: من أن إنكار الماضى والمستقبل كلاهما سيان؛ لأن طرفا من الإنكار لا يكون أولى من طرف آخر(۲).

بعد هذا نعود إلى الحكيم الترمذى فنرى الولاية عنده مرتبة من مراتب القرب الإلهى يصل إليها السالكون يتولى فيها الحق العبد السالك فيصبح ويسمى للحق، وليس لذاته، لذلك الحق يتولاه. يقول الحكيم المترمذى: «الولى من كتب الله له الولاية وجعل له حظا فبحظه من الله تعالى يقدر أن يتولاه. وقد كتب الله لأهل الولاية ولايتهم وأيدهم بروح منه (٣).

فالولاية عند الحكيم لا تكتسب، بل هى تعيين إلهى فالحق سبحانه يعين خاصته وليس معنى ذلك أنه ليس هناك جهد إنسانى، بل يوجد هناك جهد إنسانى فى التعرض لهذه المنة الإلهية ومحاولة الاستعداد والانتظار لصدورها.

#### النبوة والولاية

الولى عند الحكيم السترمذى - من كستب الله له الولاية، وجسعل له حظا، فبحفظه من الله تعالى يقدر أن يتولاه.

كما أن النبوة لمن كتب له النبوة، وجعل له حظا، فبحظه من الله تعالى قامت له النبوة وبين الأنبياء تفاوت في الدرجات قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ النّبيّينَ عَلَىٰ بَعْضِ وَ ﴾ [الإسراء].

فبين الأنبياء تفاوت في القلوب والدرجات وكلهم أنبياء عليهم السلام فكذلك الأولياء وبينهم تفاوت وكلهم أولياء (٢).

<sup>(</sup>۱) الحشوية: مصطلح كلامى استخدم فى مجال ذم بعض أصحاب الحديث الذين قبلوا الآثار التشبيهية التجسدية دون نقد أو تمييز واكتفوا بتفسيرها تفسيرا حرفيا ومشبهة الحشوية أجازوا على ربهم الملامسة والمصافحة وأن المخلصيان من المسلمين يعاينونه فى الدنيا والآخرة إذا بلغوا من الرياضة والاجتهاد إلى حد الأخلاص والاتحاد المحض «انظر الملل والنحل» على هامش الفصل جدا ص ١٣٩».

۲) الهجويري "كشف المحجوب" جـ ۲ ص٤٤٧.

٣) الحكيم الترمذي «نوادر الأصول» ص ١٥٧.

والنبوة كما يذكر الحكيم الترمذى: كلام ينفصل من الله وحيا، معه روح من الله، فيقضى ويختم بالروح، فيه قبوله، فهذا الذى يلزم تصديقه ومن رده فقد كفر، لأنه رد كلام الله تعالى والولاية لمن ولى الله حديثه على طريق أخرى، فأوصله إليه، فله الحديث، ويتفصل ذلك الحديث من الله عز وجل على لسان الحق، معه السكينة، تتلقاه السكينة التى فى قلب المحدث، فيقبله ويسكن إليه. والحديث ما ظهر من علمه الذى برز فى وقت المشيئة. فذلك حديث النفس كالسر. وإنما يقع ذلك الحديث من محبة الله تعالى لهذا العبد فيمضى مع الحق إلى قلبه؛ في قبله القلب بالسكينة، فمن رد هذا لم يكفر، بل يخيب ويبهت قلبه، لأن هذا رد على الحق ما جاءت به محبة الله من علم الله فى نفسه (۱).

فالرسالة والنبوة أمانة إلهية بمعنى أن الرسول يتلقى رسالة من السماء ويبلغها إلى الناس. وهو ملزم بذلك، ومن لم يؤمن بالنبى أو الرسول فقد كفر لأنه لم يؤمن بما جاء به الوحى، أما الولاية فهى مكرمة إلهية تحمل فى أطوائها عناصر الدلالة عليها.

وإن الباحث ليرى أن ما ذكره بعض الكاتبين يحتاج إلى مراجعة، فالدكتور أبو العلا عفيفى فى كتبابه «التصوف الشورة الروحية فى الإسلام» قد ذكر: «إنه ظهرت مسألة المفاضلة بين الأنبياء والأولياء فى التصوف، وكان أول من أثارها متصوفة الإمامية بالكوفة: رياح وكليب من زهاد الزنادقة. ثم ظهرت بعد ذلك فى كلام متصوفة الشام كأبى سليمان الدارانى المتوفى سنة ١٥هـ وأحمد بن أبى الحوارى المتوفى سنة ٢١٥هـ وكل هؤلاء يذهبون إلى تفضيل الأولياء على الأنبياء جملة. وكذلك يذهب هذا المذهب محمد بن على الحكيم الترمذى»(٢).

فالدكتور أبو العلا عفيفي - كما ترى - يذهب إلى أن الحكيم يقول بتفضيل الأولياء على الأنبياء.

24.

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اختم الأولياء، ص ٣٤٧،٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر الدكتور أبو العلا عسفيفي «التصوف الثورة الروحسية في الإسلام» ص ٣٠٤ ط دار المعارف سنة ١٩٦٣ الطبعة الأولى.

كما جاء في مقدمة كتاب «الرياضة وأدب النفس» التي كتبها المستشرق أربرى والدكتور على حسن عبد القادر تحت عنوان: «مبادئه» أي الحكيم الترمذي «وقد ذكر لنا السبكي فقال أبو عبد الرحمن السلمي نفوه من ترمذ، وأخرجوه منها، وشهدوا عليه بالكفر، وذلك بسبب تصنيفه كتاب «ختم الولاية» وكتاب «علل الشريعة». وقالوا أنه يقول: أن للأولياء خاتما كما أن للأنبياء خاتما وأنه يفضل الولاية على النبوة»(١).

وقد ذكر هذا أيضا المستشرق الدكتور نقولا هيـر في المقدمة التي جاءت في كتاب «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» (٢).

والحق الذي يهدينا إليه البحث أن الحكيم الترمذي، لم يقل أن الأولياء أفضل من الأنبياء، فهو حينما يروى عن رسول الله ﷺ قوله: «إن لله عبادا ليسوا بأنبياء ولا شهداء، يغبطهم النبيون والشهداء لمكانهم وقربهم من الله عز وجل»(٣).

يقول له قائل: أليس في هـذا الأخبار ما يدل على تفضيل من دون الأنبياء؟ على الأنبياء؟

قال: معاذ الله أن يكون كذلك. فإنه ليس لأحد أن يفضل على الأنبياء أحدا لفضل نبوتهم ومحلهم.

قال له قائل: لم يغبطهم النبيون وليسوا بأفضل منهم؟

أخرجه الترمذى فى سننه، كتاب الزهد، باب ما جاء فى الحب فى الله عن معاذ بن جبل بلفظ اسمعت رسول الله ﷺ يقول: قال الله عز وجل: المتحابون فى جلالى لهم منابر من نور، يغبطهم النبيون والشهداء قال أبو عيس: هذا حديث حسن صحيح جـ٤ ص ٥٩٨ ط مصطفى البابى الحلبى تحقيق إبراهيم عطوة عوض الطبعة الثانية ١٣٩٥هـ.

وأخرجه الإمام أحمد في مسنده عن أبي مالك بلفظ القد علمت أقواما ما هم بأنبياء ولا شهداء يغبطهم الأنبياء والشهداء بمكانهم من الله عز وجل، جـ٥ ص ٣٤٢.

وبلفظ: ﴿إِن لَلَّهُ عَزُ وَجُلُ عَبَادًا لَيْسُوا بِأُنبِياء وَلا شَهْدًاء يَغْبَطُهُمُ النَّبِيونُ والشَّهَدَاء لمقعدهم وقربهم من الله يوم القيامة» جـ٥ ص ٣٤١.

<sup>(</sup>١) انظر الدكتور أربري وعلى حسن عبد القادر ( الرياضة وأدب النفس) ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر المستشرق نقولا هير «الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب» ص٨.

<sup>(</sup>٣) الحديث ورد في ختم الأولياء ص ٣٩٤.

قال: قد فسره في الخبر وذلك «لقربهم ومكانهم من الله»(١).

ولعله قد وضح تماما أن الحكيم الترمذى لم يقل أن الأولياء أفضل من الأنبياء بل دفع ذلك بقوله: معاذ الله أن يكون كذلك.

والحكيم الترمذى وهو يتحدث عن تدرج العباد وترتبهم في مراتب ودرجات يقول: "ألا ترى أن المؤمنين قليل من الكافرين، والأتقياء قليل في الأنهاء السلام قليل والأولياء قليل في الأنبياء قليل في الأنبياء قليل في الأنبياء التنص عن تدرج العباد في الأنبياء ""). فأنت ترى أن الحكيم الترمذى عبر في هذا النص عن تدرج العباد في صورة منطقية بناء على علاقات التنضمن والاشتمال بين الفئة الأكبر والفئة الأقل منها. ونستطيع أن نتبين في وضوح أن الحكيم في حديثه عن قلة عدد أصحاب درجة "ما" بالقياس إلى درجة أخرى بين أن الأنبياء في درجة أخص من الأولياء، ونحن نتابع نصوص الحكيم الترمذى نلاحظ له رأيا في كتابة "معرفة الأسرار" يفضل فيه النبوة على الولاية بأسلوب ينفي عنه الاتهامات التي وجهت الاسرار" يفضل فيه النبوة على الولاية بأسلوب ينفي عنه الاتهامات التي وجهت الدرجة، والرسالة أجل من النبوة والخلافة في الرسالة أجل من الرسالة بلا خلافة. والمزيد من الله تعالى لا ينقطع لأنه ليس لله نهاية. والنبوة هي حالة تامة، وما زاد عليها يكون زيادة على الفضل لا زيادة على النقصان. قال تعالى: ﴿ وَلَقَانُ الْمُصْلُ النَّبِينَ عَلَى بَعْض (٢٠) الإسراء) "".

فالحكيم يؤكد على مكانة النبوة والرسالة، وفي موضع آخر يبرز الحكيم الترمذي التفاوت في الدرجة والمكانة بين النبوة والولاية من خلال تعرضه لموضوع مشترك بين النبوة والولاية وهو الحديث الذي هو من أجزاء النبوة ولكنه ليس هو النبوة ذاتها وهو من الأوصاف الأساسية للولاية، يقول الحكيم:

«أجزاء النبوة مثل الحديث وهو أجل جزء من النبوة، ثم الصديقية ثم الإلهام والفراسة، ومن أجرزاتها: العمل، والفهم، واللب وهو لباب العمل ومخمه،

£ 44 -----

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) انظر الحكيم الترمذي «علم الأولياء» ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٦٦،٦٧ بتصرف.

واليقين، والتوكل، والبيان، والسلامة، والشجاعة، والسخاوة، والرحمة، والنصيحة، والأمانة، والرضا، والتسليم، والهداية، والجود، والكرم والتفويض، والفطنة، والإنابة، والأدب، والخسوع، والوقار، والأنس، والشوق، والمحبة، والهدى، والاستقامة، والفضل، والوفاء، والإخلاص، والتواضع، والحلم، والخشية، والعصمة، والرؤيا وكذلك المعجزات، والذكاء والخوف والإيمان والإسلام.

وبداية الحديث: الإلهام وهو حديث طوى يقع من الله تعالى إلى وليه من غير أن تشهده الملائكة من واحد إلى واحد، وفعل الحديث: حضور القلب، وزوال الواردات التى تقطعه، والحديث من السنبوة كالسمع من الوجه من ورثة النبوة»(١).

فالحديث أجل جزء من أجزاء النبوة، وهبو كالسمع من الوجه، أما الأولياء فلهم الإلهام وهو حديث طوى يقع من الله إلى وليه، وإذا كان الحكيم الترمذى قد أبرز التفاوت في الدرجة بين النبوة والولاية من خيلال ما هو مشترك بينهما. فإنه من ناحية أخيرى قد فرق بين النبوة والولاية من حيث كونها درجتين تأتيان من الله بالاجتباء مع التفاوت بين ما يناله كل من النبي والولي، يقول الحكيم: «فكما صح الوحي للنبي على الصفة التي وصفها الشرع من كونه مؤيدا بالروح، فكذلك يصح الحديث للولى المجتبى وهو مؤيد بالسكينة»(٢) أليست السكينة حقا من الله ينزلها على أوليائه فكما صح للنبي الوحي بالروح فكذلك يصح الحديث لهذا الولى بالسكينة وإذا كان الله قد ولى الأنبياء بأن أخذهم من نفوسهم إلى محل النبوة فكشف الغطاء، فقد ولى هذا الصنف من الأولياء بأن أخذهم من نفوسهم إلى محل النبوة فكشف الغطاء، فقد ولى هذا الصنف من الأولياء بأن أخذهم من نفوسهم إلى محل الولاية وكشف الغطاء»(٢).

فالأمر المشترك بين النبوة والولاية متمثل في اجتباء الله لكل من الولى والنبي كذلك النبوة والولاية يشتركان في كشف الحجاب وزوال الموانع التي تحــجبهم عن

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي المعرفة الأسرار، ص٦٨.

 <sup>(</sup>۲) والسكينة سميت سكينة لانها تسكن القلب عن الريب والحرارة إذا ورد الحق بالحديث عن الله
 تعالى الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٣) الحكيم الترمذي «ختم الأولياء» ص٣٤٢، ٣٣٥، ١٣٦.

الله أو تحجب المدد الإلهى عنهم. والفرق بين النبوة والولاية يبدو واضحا حيث إن الحديث عند الأولياء غير الوحى عند الأنبياء ولكنه لا يساويه وكذلك فإن الأنبياء يحصلون على الحديث ويزيدون عليه بدرجة هى الوحى، أما الأولياء فإن أشرف درجة يصلون إليها هى درجة الحديث الذى يحصل لهم بسكينة النفس<sup>(۱)</sup>.

ومن هذا كله يتبين لنا أن الحكيم الترمذى لم يقل أبدا بأفضلية الأولياء على الأنبياء كسما زعم الكاتبون. وبيدو أن زعم الكاتبين قديما وحديثا عائد إلى عبارة «يغبطهم» حيث كرر الحكيم: إن هؤلاء الأولياء يغبطهم النبيون والشهداء لمكانهم وقربهم من الله تعالى كما جاء صريحا في الحديث النبوى السابق، وهؤلاء فهموا أن الغبطة هي الحسد.

يقول الدكتور سامى نصر محقق كتاب (علم الأولىاء): والترمذي يرى أن خواص الأولياء: أنهم سيكونون يوم القيامة في درجة عليا وفي مكانة عظيمة وفي مقام قريب من الله لدرجة أنهم يصبحون مسحل غبطة وحسد الأنبياء والشهداء، ومن المعروف أن كثيرا ما يكون الحسد والغبطة لا يحصلان إلا من كائن أقل درجة أو مكانة أو مالا نحو كائن أعلى منزلة ومكانة ومالا، وكأن غبطة الأنبياء والشهداء لكانة خاصة الأولياء يتنضمن ضرورة القول بأن هؤلاء في مكانة ومنزلة أفضل وأكرم من مكانة الآخرين)(٢).

ويبدو أن خطأ الزاعمين بأن الحكيم قال بأفضلية الأولياء على الأنبياء عائد إلى أنهم فسروا الغبطة بمعنى الحسد.

وإذا رجعنا إلى المعاجم اللغوية وجدنا ابن منظور في لسانه يذكر أن «الغبطة: حسن الحال»(٣) وعلى هذا تكون غبطة الأنبياء والشهداء لهؤلاء الأولياء قائمة لأنهم التزموا بالعبادة لله والسلوك الذي دعا إليه الأنبياء والمرسلون.

<sup>(</sup>١) راجع الدكتور سامى نصر «علم الأولياء» ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق المقدمة ص ٥٠.

<sup>(</sup>٣) ابن منظور (لسان العرب) جـ٥ ص ٣٢٠٨ ط دار المعارف.

## الولاية وختم الاولياء

إن الباحث في موضوع الولاية والأولياء عند الحكيم الترمذي يجد أن الحكيم تحدث عن ختم الأنبياء وهو محمد على ورأى كذلك أن يكون للأولياء خاتم، يقول الحكيم وهو يتحدث عما اختص به محمد والله من خصوصيات: «كان الله ولا شيء معه، فجرى الذكر وظهر العلم وجبرت المشيئة، فأول ما بدأ بدأ ذكره أي محمد الله على المنهنة مشيئته، ثم في المقادير هو الأول، ثم في المعلم علمه، ثم في المشيئة مشيئته، ثم هو الأول يوم هو الأول، ثم هو الأول، ثم في الميشاق هو الأول، ثم هو الأول يوم تنشق عنه الأرض، ثم هو الأول في الخطاب، والأول في الوفادة، والأول في الشفاعة، والأول في الجوار، والأول في دخول الدار والأول في الزيارة. فبهذا الشفاعة، والأول في الجوار، والأول في دخول الدار والأول في الزيارة. فبهذا عليهم السلام، ثم خص بما لا يدفع وهو خاتم النبوة، وهو حجة الله عز وجل على خلقه يوم الموقف فلم ينل هذا أحد من الأنبياء»(١).

بعد ذلك يعرض الحكيم لختم الأولياء، وخاتم الأولياء عند الحكيم غير محدد السهوية ولم يسمه باسم من الأسماء، ولكنه وصفه ببعض الأوصاف التي يتمينز بها، قال الحكيم: «هو محظوظ من ربه وهو سيد الأولياء وله ختم الولاية من ربه، فإذا بلغ المنتهى من أسمائه فإلى أين يذهب وقد صار إلى الباطن الذي انقطعت عنه الصفات»(٢).

وفى موضع آخر من كتاب «خــتم الأولياء» يقول الحكيم عن خاتم الأولياء: هو سيدهم ساد الأولياء كما ساد محمد ﷺ الأنبياء»(٣).

والحكيم الترمذى لا يكتفى بالقول بأن هناك خاتما للأولياء. ويتضح ذلك من قوله عن خاتم الأولياء: «فهو فى كل مكان أول الأولياء. كما كان محمد أول الأنبياء فهو من محمد عند الأذن والأولياء عند القفا وهو سيد من دون الأولياء والأولياء خلفه درجة درجة»(٤) وهذا الولى يسير به الله تعالى على طريق محمد

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اختم الأولياء، ص ٣٣٧، ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص ٣٤٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص٣٣٤.

وَيَلِيْتُونَ فَكُمَا كَانَ مَحْمَد وَيَلِيْتُونَ حَجَة عَلَى الأنبياء، فكذلك يصير هذا الولى حجة على الأولياء (١).

ومن هنا تبدو مسألة خاتم للأولياء مسألة مؤكدة عند الحسكيم الترمذى وقد جاء كتابه ختم الأولياء يدور حول الولاية وخصالها وخاتم الأولياء وما له من صفات وسمات ولا يفوتنا ونحن نكتب عن خاتم الأولياء أن نذكر أن ابن تيمية نقد فكرة خاتم الولاية نقدا واضحا؛ فقد جاء عنه في «حقيقة مذهب الاتحاديين». قوله: «إن دعوى المدعى وجود خاتم للأولياء على ما ادعوه باطل لا أصل له ولم يذكر هذا أحد من المعروفين قبل هؤلاء إلا أبو عبد الله محمد بن على الترمذى الحكيم في كتاب «ختم الولاية» ففي كلامه من الخطأ ما يجب رده. ومنها ما ادعاه من خاتم الأولياء الذي يكون في آخر الزمان وتفضيله وتقديمه على من تقدم من الأولياء»(٢).

ولكن ألا ترى أن الحكيم الترملذى قصد من إيراد خاتم الأولياء وما له من صفات وسمات أن يكون ذلك حافزا لكثير ممن يتطلعون إلى سلوك الطريق، ويكون قدوة يقتدون به، ومثالا أعلى يتطلعون إلى الوصول إلى مستواه وأسوة يأتسون بها، ويمكنهم الوصول إليها. ولعل موقف الحكيم الترمذى الذى بين خلاله أوصاف ختم الأولياء بمثابة دعوة مفتوحة لكل إنسان مؤمن بالله سبحانه وتعالى أن يحاول من أجل أن يصير هو الولى الخاتم (٣).

وربما يكون الخاتم عند الحكيم مقاما يستحقه الولى حيث يناوله رب العزة مفاتيح الكرم وخزائن المنن<sup>(٤)</sup>.

وسواء كـان خاتم الأولياء مقـاما أعلى من مقـامات السالكين أو حـافزا لمن يتطلعون إلى سلوك الطريق. فإنه فلسفة تربوية واضحة المعالم.

173

<sup>(</sup>١) الحكيم الترمذي اختم الأولياء؛ ص ٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية المذهب الاتحاديبن، ص ١١٥، ١١٦، انظر ملاحق حتم الأولياء.

<sup>(</sup>٣) راجع الدكتور سامى نصر «مقدمة كتاب علم الأولياء» ص٥٦٠.

<sup>(</sup>٤) راجع الدكتور اربرى وعلى حسن «كتاب الرياضة وأدب النفس «المقدمة ص ٣٥».

#### الخانمة

إن الرحلة التى قضيتها مع الحكيم الترمذى ورؤيته فى السلوك كانت ولا شك مفيدة. دفعتنا إلى البحث والدراسة فى قيضايا السلوك وأسسه ووسائله، ومصادره من الكتاب والسنة. ولقد عرفنا أن الاستجابة للسلوك الإسلامى تضفى على السالكين رباطا وحكمة واستقرارا ويقينا وثباتا وتوفيقا وصوابا ورشدا.

### ويمكن لنا بعد هذه الدراسة أن نصل إلى النتائج التالية:

- لقد حظى المستجيبون للسلوك الإسلامى عبر الأجيال والعصور ومن عكفوا على وحى الله بكل الإيمان واليقين، حظى هؤلاء بعظيم السنتائج، وباهر الآثار. لقد أثابهم الله، ومنحهم طمأنينة وهدوءا وسكينة ووقارا.
- من واجب العبودية أن يعيش المرء في حجمه، وأن يشعر بمكانه. فهو مخلوق لله الخالق، وعبد لربه العلى الأعلى وإنسان محدود الطاقات والمواهب تحت سلطان إله قادر وسعت قدرته وعلمه وحكمته ولطفه وقهره وعظمته كل شيء.
- إن التعاليم الإسلامية قد اهتمت بالربط بين الدافع والسلوك فلجعلت الصلة بينهما صلة عضوية حتى إن تحقق أحدهما دون تحقق الآخر لا يعتبر شيئا مذكورا، ولذلك كانت أعلى مراتب الإيمان حصول كيفية من ذلك الأعتقاد القلبى الموافق للسان وما يتبعه من العمل مستولية على القلب في ستتبع الجوارح وتندرج في طاعتها جميع التصرفات، حتى تنخرط الأفعال كلها في طاعة ذلك التصديق الإيماني.
- تربية السالك على الشعور المستديم بالحضور الإلهى في كل ما يأتيه من الأعمال وذلك بالإحساس الداخلي بأن كل إيتاء لفعل او انتهاء عن فعل إنما هو تحقيق لمعنى الطاعة المطلقة لله تعالى.
- كان الحكيم الترمذى محدثا وحافظا، وممن كتب الحديث ووعى المعانى وما ترمى إليه الألفاظ، فكان رضى الله عنه تطبيعةا عمليا للسنة النبوية التى دعت إلى الالتزام بسلوك الرسول الصادق الأمين ﷺ.

- القيم الإسلامية السلوكية تقوم على الحق والعدل والصدق وهى تتقاسم القوى الإنسانية المختلفة: القلوب والعقول والجوارح. فتوجهها نحو سلوكية هادفة ليست خيالية أو وهمية. بل إنسانية وعملية تبلغ أقصى درجات الدقة في التحقيق حينما تتمخض عبودية خالصة لله تعالى.
- إن أصول السلوك الإسلامى: الحق، والعدل، والصدق، تدعو السالكين إلى الوقاية الذاتية، والمتابعة الأمنية، والمحاسبة الدائبة، والمراجعة الدقيقة لكل ما يصدر من الإنسان في الخلوة والجلوة، والسر والعلن. وبهذا يصبح السالك ويمسى وللسلوك أثر في حياته وتكوينه وفي شخصه وذاته، وفي أخلاقه ومعرفته.
- إن طاعة الله وعبادته تقوم بالتأصيل لجوهر الفطرة، ومتابعة بعثها لضمان استمرار حركتها وسعيها إلى الله في إطار ما تحتوى الطاعة من منهج متكامل، الأمر الذي يضع بصماته على خلق السالك، ويطبع انعكاساته على سلوكه، فيكون له أعظم الآثار والنتائج في مقام هذا الإنسان من ربه.
- إن البناء النفسى لا يعرف إلا فى رحاب الحق ونهجه وإن فسضائل الذات لا توجد ولا ترقى إلا من خلال الممارسة العملية لكبح جماح النفس، وتعديل غرائزها وتقويم ميولها، وترويض رخائبها وأن انضباط النفس لا يتوفر إلا من متابعة الإنسان لذاته وسيطرته عليها، وحسن قياده لها.
- السلوك تعبير عن إحساس نفسى وشعور حى لدى الإنسان الذى يدرك أن الله سبحانه وتعالى مصدر الغنى والكمال والإفاضة فى هذا العالم. ولا شك أن هذا الشعور يقود إلى توجه النفس البشرية إلى مبدئها الذى يهبها ما يوفر لها كمالها ويجفظ وجودها ويسد فقرها.
- النفس الإنسانية ذات الأبعاد المختلفة، والأعماق والأغوار المعقدة الغامضة لا يمكن ملؤها بالحاجات المادية وحدها. وبذا تبقى الحاجة قائمة به ولهذا كان السلوك لله وسيلة لربط الإنسان بالله، والتوجه إليه.

- الوصول إلى معرفة الحق فى النهج الصوفى قائم على سلوك معين يبدأ بالإرادة الذاتية للفرد الذى يريد الوصول مرورا بتقنية معينة على مستوى الإرادة وصولا إلى أدب الحضرة الإلهية حتى يصبح المريد مؤهلا للتلقى.
- المريد من أراد السلوك وطلب النتائج بمكابداته ومجاهداته ورياضاته ووجد مشقة السفر والسلوك وفطع العلائق ليفرغ المحل، واتقى قلبه شوائب الأفكار. والمراد من كان موضوع إرادة الحق ولذلك تطلبه الأحوال.
- وسائل السلوك: التوبة، والسزهد، وعداوة النفس، والمحببة، وقطع الهوى، والخسية، والذكر. تبرز أثر العبادة والخلق والسلوك في حب الإنسان الخير، وهو ما يظهر جليا، واضحا على النفس من إيمان بالله، واستجابة له، واستقامة على هديه، إلى غير ذلك من أمور، تقود السالك إلى رحاب العبودية الحقة لله، وتحلق به في آفاق الطهر والهدى.
- لابد لمن يسلك الطريق الحق من المجاهدة حتى يفطم النفس عن العادات المالوفة ويحملها على مخالفة ما تهوى. ومجاهدة النفس ضرورة للاحتجاب عن النار والقرب من الرحمة والأعمال التى ندب الله إليها وأمر بها أكثرها يحتاج إلى مكابدة ومعاناه؛ ولهذا لا يقدر عليها إلا أولئك الذين يملكون القدرة والإرادة للسيطرة على رغبات النفس وميولها.
  - الرياضات والمجاهدات تكسب المريد الأحوال والمقامات.
- الزهادة والعبادة سلوك لا يقوم إلا على درجة القلب من العقد والإيمان والنهوض إلى الله سبحانه وتعالى.
- المعرفة عند الحكيم معرفة ذوقية كمشفية تنهض على صفاء القلب حتى تصل إلى مرتبة من الصفاء تتيح لها ما لا تصل إليه الحواس والعقول.
- الإيمان لا يكون يقينيا إلا إذا أسس وبنى على معرفة بالمعبود. فالإيمان هو التصديق الذى يستقر به القلب ويطمئن ولا يعود إلى التردد والجولان.
- المعرفة عند الحكيم الترمذى قوة فطرية كامنة فى كل بىنى آدم تبعا لوضع عناصرها ومقدماتها فيهم منذ الفطرة ثم بالتوارث وكل ذلك بواسطة النور الإلهى الأول الذى اختمر فى بنية آدم عند خلقه.

- المعرفة هي من فعل العبد المنسوبة إليه وبها يصير محمودا عند ربه، وبخلوه عنها يصير مذموما. والسبب الذي به وصل العبد إليها خمسة أشياء وهو ليس إليه ولكنه محمود عند ربه باستعمالها ومدرك بها معرفة ربه وهي الفهم والذهن والذكاء والحفظ والعلم. وهن من الله لعبده، وليس إلى عبده منهن شيء.
- المعرفة ذاتها تلقى من الله تعالى إلقاء. وهذه هى الهبة والمنة الإلهية وذلك بناء على استعمال الإنسان للفهم والذهن والذكاء والحفظ فمن يهمل استعمال الأدوات الخمس يحرم من إلقائها.
- نور المعرفة المقاديرى مشترك بين الآدميين جميعا ورثوه عن أبيهم آدم بالحصص كل على قدر ما هيء له. أما المعرفة فهي نور الفطرة التي فطر الله الناس عليها، وقد أيدت بالذهن والفهم والذكاء والحفظ والعلم والعبد مطالب باستعمالها لتحصل المعرفة حين تلقى إليه.
  - قضية المعرفة تبرز جانبين هامين:

الجانب الأول: جانب الكسب والإرادة والاختسار وذلك في استعمال الأدوات الخسمس: الفسهم، والحفظ، والذكاء، والسعلم، والذهن، أو إهمالها من جانب العبد. وتتفاوت الحظوظ من ذلك تبعا لتفاوت الحظوظ منها في التدبير.

والجانب الثاني: جانب الجبر والقهر والاضطرار وذلك في تأييد العبد بالنور الميثاقي أو حرمانه من ذلك.

- دور الإيمان فى حصول المعرفة عظيم لأن قلب الإنسان قبل الإيمان يكون مظلما ومغلقا، فإذا جاء الإيمان أصبح مضيئا والإيمان يطمئن ويستقر بما شاهد من اليقين الذى نتج عن وقوع الإيمان فى القلب.
- الولى هو من كان الله سبحانه وتعالى وليه وهو من اختاره الله واختار هو الله .
  - وأولياء الله هم الذين عجن الله طينتهم بحبه فأشربت قلوبهم حبه.

- الولاية مرتبة من مراتب القرب الإلهى يصل إليها السالكون يتسولى فيها الحق العبد السالك فيصبح ويمسى للحق وليس لذاته؛ لذلك الحق يتولاه.
- الولاية لا تكتسب بل هى تعيين إلهى، فالحق سبحانه يعين خاصته. وليس معنى ذلك أنه ليس هناك جهد إنسانى بل هناك جهد إنسانى فى التعرض لهذه المنة الإلهية ومحاولة الاستعداد والانتظار لصدورها.
- الأمر المشترك بين الولاية والنبوة متمشل في اجتباء الله تعالى لكل من الولى والنبى. كذلك النبوة والولاية يشتركان في كشف الحجاب وزوال الموانع التي تحبجبهم عن الله أو تحبجب المدد الإلهى عنهم، والفرق بين النبوة والولاية يبدو واضحا حيث إن الحديث عند الأولياء يوازى الوحى عند الأنبياء ولكنه لا يساويه. كذلك فإن الأنبياء يحصلون على الحديث ويزيدون عليه بدرجة هي الوحى، أما الأولياء فإن أشرف درجة يصلون إليها هي درجة الحديث الذي يحصل لهم بسكينة النفس.
- خاتم الأولياء الذي قال به الحكيم التسرمذي قد يكون حافزا لكثير ممن يتطلعون إلى سلوك الطريق.
- موقف الحكيم من إيراد صفات وسمات خياتم الأولياء دعوة مفتوحة لكل إنسان مؤمن بالله سيبحانه وتعالى أن يحاول من أجل أن يصير هو الخاتم للأولياء.
- والخاتم للأولياء قد يمثل مقاما يستحقه الولى حين يناوله رب العزة مفاتيح الكرم وخزائن المنن.

### المراجع والمصادر

- القرآن الكريم.
- إبراهيم: الشيخ محمد زكى إبراهيم:
- أبجدية التصوف ط العشيرة المحمدية الطبعة الثالثة ١٤٠٣هـ مصر.
  - الأشعرى: أبو الحسن على بن إسماعيل الأشعرى:
- مقالات الإسلاميين تحقيق محمد محى الدين عبد الحميد ط مكتبة النهضة المصرية.
  - الأصفهاني: الراغب:
  - المفردات في غريب القرآن الطبعة الأولى.
  - الألوسى: أبو المعالى محمود شكرى الألوسى:
  - غاية الأماني في الرد على النبهاني ط الرياض السعودية.
    - روح المعانى ط القاهرة.
    - الأنصارى: الشيخ زكريا الأنصارى.
  - نتائج الأفكار القدسية شرح الرسالة القشيرية ط بولاق ١٢٩٠هـ.
    - الأهواني: الدكتور أحمد فؤاد الأهواني:
    - القيم الروحية في الإسلام ط المجلس بالقاهرة ١٣٨٢هـ.
      - أمين: الدكتور عثمان أمين:
      - الجوانية ط دار القلم بيروت ١٩٦٤.
      - ابن تيمية: أبو العباس بن تيمية تقى الدين أحمد:
    - حقيقة مذهب الاتحاديين الطبعة الأولى ١٣٤٩ هـ ط المنار.
- ابن الجوزى: الحافظ أبو الفرج عبد الرحمن بن أبى الحسن على بن محمد بن على الجوزى القرشى المتوفى سنة ٥٩٧هـ.

- تلبيس إبليس ط مكتبة نصير بمصر.
- صفة الصفوة ط حيدر آباد الهند ١٣٥٥هـ.
- ابن حجر العسقلاني: أبو الفضل أحمد على الكتاني توفي سنة ٨٥٢هـ.
  - لسان الميزان ط حيدر آباد ١٣٢٩هـ.
    - فتح الباري. ط الحلبي ١٣٨٧هـ.
  - ابن حزم: أبو محمد على بن محمد توفى سنة ٤٥٦هـ.
  - الفصل في الملل والأهواء والنحل ط القاهرة ١٩٦٤م.
- ابن خلدون: عبـ د الرحمن بن محـمد بن خلدون الحضـرمي المتوفي سنة ٧٨٤هـ.
  - المقدمة طلجنة البيان العربي.
- ابن رجب: زين الدين أبى الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين المتوفى سنة ٩٥٧هـ.
  - اختيار الأولى في شرح حديث الملأ الأعلى ط المنيرية مصر.
    - ابن شرف الدين: زكريا يحي٦٣١- ٦٧٧هـ.
      - التبيان في آداب حملة القرآن ط الحلبي.
    - ابن عبد الله: الأستاذ عبد العزيز بن عبد الله:
- الفلسفة والأخلاق عند ابن الخطيب ط دار الطباعة المغربية تطوان المغرب 190۳.
  - ابن عجيبة: أحمد بن محمد بن عجيبة الحسنى
    - الفتوحات الإلهية ط عالم الفكر بمصر.
  - ابن عربي: محمد بن على الطائي المتوفى سنة ٦٣٨هـ.
    - الفتوحات المكية ط بيروت.

- القسطاس المستقيم على هامش ختم الأولياء.
- ابن قيم الجوزية: شمس الدين أبو عبد الله محمد بن أبى بكر بن أيوب ابن سعد الزرعى المعروف بابن قيم الجوزية المتوفى سنة ٧٥١هـ.
  - الروح ط نصير بالأزهر.
- مفتاح دار السعادة وشعور ولاية العلم والإرادة ط السعادة بالقاهرة ١٣٣هـ.
- ابن قتيبة: أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينورى المتوفى سنة ابن قتيبة الدينورى المتوفى سنة ٢٧٦هـ.
  - تأويل مختلف الحديث ط الكليات الأزهرية ١٩٦٦م.
- ابن كثير: عماد الدين أبو الفدا إسماعيل بن عمر بن كثير المتوفى سنة ٧٧٤هـ.
  - تفسير القرآن العظيم ط كتاب الشعب.
  - ابن ماجه: الحافظ أبو عبد الله محمد بن يزيد القزويني ٧ ٢هـ ٢٧٥هـ.
    - سنن ابن ماجه ط الحلبي ١٩٥٣.
    - ابن منظور: أبو الفضل محمد بن جلال الدين:
      - لسان العرب ط دار المعارف.
      - ابن النديم: محمد بن إسحاق:
      - الفهرست ط دار المعرفة بيروت.
    - أبو حفص: الشيخ أبو حفص عمر بن بدر الموصلي:
      - المغنى ط ألازهر ٣٠٤١هـ.
    - أبو داود: أبو داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق الأزدى السجستاني.
      - سنن أبى داود ط الحلبى ١٧٣١هـ.
      - أبو عوانة: يعقوب بن إسحاق الإسفرائيني:

- المسند ط دار المعرفة بيروت.
- أبو شهبة: الدكتور محمد محمد أبو شبهة:
  - دفاع عن السنة ط الأزهر ١٩٨٥م.
  - أبو الشيخ: أبو محمد عبد الله الأصبهاني
    - أخلاق النبي وآدابه ط السعادة بمصر.
- أبو شيبة: الحافظ عبد الله بن محمد بن أبي شيبة:
  - المصنف ط السلفية ٢ ٠٤٠هـ.
- أبو نعيم: الحافظ أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني ٤٣٠هـ.
- حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ط دار الكتاب العربي بيروت ١٣٨٧هـ.
  - أبو طالب المكي: محمد بن على بن عطية المتوفى سنة ٣٨٦هـ.
  - علم القلوب تحقيق الأستاذ عبد القادر أحمد عطا ط مصر ١٩٦٤.
    - قوت القلوب ط دار صادر بيروت.
    - البخارى: أبو عبد الله محمد بن إسماعيل ١٩٤ ٢٥٦هـ.
      - الأدب المفرد طبع محب الدين ١٣٧٩هـ.
        - صحيح البخاري ط الشعب.
        - بدوى: الدكتور عبد الرحمن بدوى:
    - تاريخ التصوف الإسلامي ط وكالة المطبوعات الكويت ١٩٨٧.
      - بركة: الدكتور عبد الفتاح بركة:
- الحكيم الترمذي ونظريته في الأولية ط مجمع البحوث الإسلامية ١٩٧١.
  - في التصوف والأخلاق نصوص ودراسات المطبعة المحمدية ١٤٠٠هـ.

- البغدادى: إسماعيل باشا البغدادى:
- هداية العارفين ط إسطنبول ١٩٥٥.
- البيهقي: الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين بن على المتوفى سنة ٤٦٣هـ.
  - الأسماء والصفات ج مطبعة السعادة.
- البيهقى: الحافظ أبو بكر أحمد بن الحسين صاحب السنن الكبرى وغيره المتوفى سنة ٤٥٨ هـ:
  - الجامع لشعب الإيمان ط المطبعة الغزيزية الهند ١٣٩٥هـ.
    - السنن الكبرى ط الهند ١٣٤٤هـ.
    - التفتازاني: الدكتور أبو الوفا الغنيمي التفتازاني:
    - ابن عطاء الله السكندري وتصوفه ط القاهرة ١٩٥٨.
      - البغوى: أبو محمد الحسين بن مسعود البغوى:
      - شرح السنة ط دار الكتب المصرية ١٣٩٢هـ.
        - البيضاوى: الشيرازى البيضاوى:
        - أنوار التنزيل ط الحلبي ١٣٧٥هـ.
        - جعفر: الدكتور محمد كمال جعفر:
  - التصوف طريقا وتجربة ومذهبا ط دار المعرفة الجامعية ١٩٨٠هـ.
    - الجيلاني: أبو صالح عبد القادر بن موسى:
    - الغنية لطالبي طريق الحق ط الحلبي ١٣٧٥هـ.
      - فتوح الغيب إ- ط الحلبي ١٣٩٢هـ.
    - الجيلى: العارف بالله عبد الكريم بن إبراهيم الجيلى:
      - مراتب الوجود ط مكتبة الجندى بمصر.

- الحسيني: عبد المجيد هاشم وكيل شيخ الأزهر:
- أصول الحديث النبوى ط دار الطباعة المحمدية ١٩٨٢.
  - الحسيني: الدكتور عبد المحسن:
- مقدمة كتاب «حقيقة الآدمية» للحكيم الترمذى نشر مجلة كلية الآداب جامعة الإسكندرية الجزء الثالث ١٩٤٦م.
  - المعرفة عند الحكيم الترمذي ط القاهرة ١٩٦٨.
  - الحكيم الترمذي: أبو عبد الله محمد بن على المتوفى سند ٣٢٠ هـ:
    - أبواب في صفة العلم مخطوط بمعهد المخطوطات رقم ١٠٤.
- إثبات العلل مخطوط ولى الدين رقم ٧٧٠ الاحـتياطات مخطوط باريس رقم ١٨ .٥٠.
- آداب المريدين وبيان الكسب تحقيق الدكتور عبد الفتاح بركة ط السعادة بمصر.
  - الحكيم الترمذي: أبو عبد الله محمد بن على المتوفى سنة ٣٢٠هـ:
- أسرار مـجاهدة النفس تحـقيق إبراهيم الجمل الأكـياس والمغـترين مخطوط معهد المخطوطات العربية رقم ١٠٤.
- الأمثال من القرآن والسنة تحقيق على محمد البجاوى ط دار نهضة مصر.
  - بدو شأن أبي عبد الله مطبوع ضمن ختم الأولياء.
    - بيان العلم مخطوط.
- بيان الفرق بين الصدر والقلب والفؤاد واللب تحقيق الدكتور نقولاهير ط عيسى البابي الحلبي ١٩٥٨ مصر.
- تحصيل نظائر القرآن تحقيق الأستاذ حسنى نصر زيدان ط دار السعادة . ١٣٩٠هـ.

- جواب كتاب من الرى تحقيق الدكتور الجيوشي منبر الإسلام ٨٤ السنة . ٤ .
  - الحج وأسراره تحقيق الأستاذ حسني زيدان ط دار السعادة بمصر.
- حقيقة الآدمية ط مجلة كلية الآداب جامعة الإسكندرية مجلد سنة ١٩٤٦م.
- ختم الأولياء تحقيق الدكتور عثمان إسماعيل يحى ط المطبعة الكاثوليكية ببيروت.
- خمس رسائل للحكيم الترمذى تحقيق الدكتور عبد الفتاح بركة ط مجلة كلية اصول الدين بالقاهرة المجلد الأول.
  - درجات الذكر ومراتب الذاكرين مخطوط بمكتبة الدكتور الجيوشي.
- الرياضة وأدب النفس تحقيق الدكتور على حسن والمستشرق اربرى ط الحلبي ١٣٦٦هـ.
  - الرد على الرافضة مخطوط.
  - الرد على المعطلة مخطوط بمكتبة الإسكندرية رقم ١٤٥.
    - شفاء العلل مخطوط رقم ٧٧٠ ولى الدين.
  - الصلاة ومقاصدها تحقيق الأستاذ حسني زيدان ط القاهرة ١٩٦٥.
    - العقل والهوى مخطوط بمكتبة الجيوشي.
- علم الأولياء تحقيق الدكتور سامي نصر لطف ط مكتبة الحرية ١٩٨٣م.
  - العلل مخطوط دار الكتب المصرية رقم ١٢٥.
    - علل العباداك . مخطوط.
  - غور الأمور مخطوط المكتبة الأهلية بباريس ١٨ ٥٠.
  - الفروق ومنع الترادف مخطوط باريس رقم ١٨٠٥٠.
  - في خلق هذا الآدمي مخطوط بمعهد المخطوطات رقم ١٥٤.

- الكلام على معنى لا إله إلا الله تحقيق الدكتور الجيوشي طحسان بالقاهرة.
- كيفية السلوك إلى رب العالمين مخطوط رقم ٣٥٣ بخزانة تطوان المغرب.
- مسألة الإيمان والإسلام والإحسان تحقيق الدكتـور الجيوشي ط منبر الإسلام عدد ٦ السنة ٣٨.
- المسائل المكنونة تحقيق الدكستور الجيوشي ط دار التراث العسربي بمصر ١٤٠٠ هـ.
- معرفة الأسرار تحقيق الدكتور الجيوشي ط دار النهضة العربية بمصر ١٩٧٧م.
  - مكر النفس.
- تحقيق الدكتور بركة ضمن كتاب في التصوف والأخلاق دراسات ونصوص.
  - وتحقيق الدكتور الجيوشي ضمن كتاب المسائل المكنونة.
    - منازل القربة- مخطوط دارالكتب رقم · ٧٧.
- منازل العباد من العبادة تحقيق الدكتور الجيوشي ط دار النهضة العربية عصر ١٩٧٧.
  - الحكيم الترمذي: أبو عبد الله محمد بن على المتوفى سنة ٣٢٠ هـ:
    - المنهيات.
- تحقیق أبو هاجر محمد السعید بن بسیونی زغلول ط دار الکتب العلمیة بیروت ۱٤٠٤هـ.
  - المنهات.
  - تحقيق محمد عثمان الخشت ط مكتبة القرآن بمصر ١٩٨٦م.
    - نوادر الأصول في معرفة أحاديث الرسول ط تركيا.

- الحكيم: الدكتورة سعاد الحكيم:
- المعجم الصوفى ط المؤسسة الجامعية بيروت ١٤٠١هـ.
  - الحكيم: محمد تقى الدين الحكيم:
  - الأصول العامة للفقه المقارن ط بيروت ١٩٦٣م.
    - حلمى: الدكتور محمد مصطفى حلمى:
- الحياة الروحية في الإسلام ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٤.
  - الحميدى: الحافظ أبو بكر عبد الله الحميدى:
  - المسند الطبعة الأولى نشر المجلس الأعلى بالهند.
    - الخراز:
- الطريق إلى الله أو كتاب الصدق تحقيق الدكستور عبد الحليم محمود ط دار الكتب الحديثة ١٩٧٥م.
  - الخطيب البغدادي: الحافظ أبو بكر أحمد بن على بن ثابت ٤٦٣هـ:
    - الكفاية في علم الرواية ط دار الكتب الحديثة.
      - تاریخ بغداد ط الخانجی ۱۳٤۹هـ.
      - الخطيب: الأستاذ عبد الكريم الخطيب:
    - نشأة التصوف ط مؤسسة الشرق للطباعة ١٣٨٠هـ.
    - الدارمي: أبو محمد عبد الله بن عبد الرحمن ١٨١ ٢٥٥هـ:
  - سنن الدارمي ط شركة الطباعة الفنية المتحدة ١٣٨٦هـ ١٩٦٦م.

### الدباغ: عبد العزيز الدباغ:

- الإبريز ط مخمد على صبيح.
  - دار شکوه:
  - سفينة الأولياء مخطوط.

- الدارقطني: الإمام على بن عمر الدارقطني.
  - سنن الدارقطني ط عالم الكتب بيروت.
    - دنیا: الدکتور سلیمان دنیا:
- مفهوم التصوف ط مؤسسة الشرق للطباعة ١٣٨٠هـ.
  - الدهلوى: شاه ولى الله أحمد ت ١٧٦همـ:
    - حجة الله البالغة ط مصر ١٣٢٣هـ.
      - الديلمي: أبو الحسن على بن محمد:
- سيرة الشيخ الكبير أبو عبد الله الشيرازى ترجمة الدكتور إبراهيم شتا ط الهيئة العامة لشئون المطابع إدارة النشر بالأزهر ١٣٩٧هـ.
  - الذهبي: الحافظ أبو عبد الله محمد بن أحمد:
  - تذكرة الحفاظ ط حيدر آباد الهند ١٣٣٤هـ.
  - الذهبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان توفي سنة ٧٤٨هـ:
- ميزان الاعتدال تحقيق الأستاذ على محمد البجاوى مصر ١٣٢٥هـ ١٩٦٣م.
  - ذكرى: الدكتور أبو ذكرى:
  - تاريخ النظريات الأخلاقية ط مكتبة الكليات الأزهرية ١٣٧٨هـ.
    - الرازى: الإمام الفخر الرازى:
    - التفسير الكبير الطبعة الأولى مصر.
    - اعتقادات فرق المسلمين والمشركين ط الإمبابي ١٣٩٨هـ.
      - الزركلي: خير الدين الزركلي:
      - الأعلام الطبعة الثانية بيروت.
      - زروق: أبو العباس أحمد بن أحمد زروق:

- قواعد التصوف. تحقيق الدكتور مـحمد زهرى النجار والدكتور على معبد فرغلى - ط الكليات الأزهرية ١٣٩٦هـ.
  - الزيني: محمد بن اليمني الناصري الجعفري الزيني:
- ضرب نطاق الحصار على أصحاب نهاية الانكسار ط المطبعة الأهلية المغرب ١٣٤٥هـ.
  - السايح: أحمد عبد الرحيم السايح:
- عباس محمود العقاد فيلسوفا. رسالة ماچستير ١٩٨٠م مكتبة كلية أصول الدين بالقاهرة.
  - السايح: سيدى محمد العربى بن السايح:
  - بغية المستفيد لشرح منية المراد. ط مصطفى محمد بمصر.
    - السباعي: الدكتور مصطفى السباعي:
- السنة ومكانتها في التشريع الإسلامي. ط المكتب الإسلامي بدمشق ١٣٩٨هـ.
  - السبكي: تاج الدين عبد الوهاب بن على المتوفى سنة ٧٧١هـ:
    - طبقات الشافعية الكبرى ط البابي الحلبي.
  - السراج: أبو نصر عبد الله بن على الطوسى توفى سنة ٣٧٨هـ:
    - اللمع. ط مصر سنة ١٩٦٠م.
    - سعد: الدكتور الطبلاوى محمود سعد:
  - التصوف في تراث ابن تيمية. ط الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٤م.
    - السكندرى: أبن عطاء الله السكندرى:
- تاج العروس على هامش الـتوير. ط القاهرة. شـرح الشيخ الرندى على الحكيم. ط البابي الحلبي ١٣٥٨هـ.
- السلمى: أبو عبد الرحمن محمد بن الحسين بن موسى توفى سنة ١٢٤هـ:

- طبقات الصوفية تحقيق شربية.
- طبقات الصوفية تحقيق الشرباصي.
- السهروردى: شهاب الدين أبو حفص عمر بن محمد بن عبد الله توفى سنة ٦٣٢هـ.
  - عوارف المعارف ط مصر ١٩٣٩م.
- السيوطى: جلال الدين عبد الرحمن بن أبى بكر بن محمد ٩٨٤هـ ٩١١م.
  - الإتقان في علوم القرآن. ط الهيئة المصرية ١٩٧٤م.
  - تدريب الراوى في شرح تقريب النواوي. ط دار الكتب الحديثة.
    - جمع الجوامع المعروف بالجامع الكبير ١٣٩٠هـ -١٩٧٠م.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور. ط المكتبة الإسلامية ومكتبة كعفر في طهران ومكتبة أعتماد في بغداد.
  - اللآلئ المصنوعة. ط المطبعة الأدبية ١٣٨٦هـ.
  - مفتاح الجنة في الإحتجاج بالسنه ط دار الهدى بالكويت.
    - الشاذلي: الدكتور الشاذلي:
- مدى انطباق الأفكار الصوفية على الكتاب والسنة رسالة دكتوراه بمكتبة كلية أصول الدين بالقاهرة.
  - شرف: الدكتور محمد جلال شرف:
- أعلام التصوف في الإسلام ط دار الجامعات المصرية بالإسكندرية 1977 .
  - الشرقاوى: الدكتور حسن محمد الشرقاوى:
  - ألفاظ الصوفية ومعانيها ط دار المعرفة بالإسكندرية.
  - نحو علم نفس إسلامي ط الهيئة المصرية العامة للكتاب.

- الشعراني: أبو المواهب عبد الوهاب بن أحمد بن على توفى سنة ٩٧٣هـ:
  - الطبقات الكبرى ط مصر ١٩٢٥م.
  - تنبيه المغترين. ط دار أحياء الكتب العربية.
  - لطائف المنن والأخلاق ط عالم الفكر بمصر.
    - شفق: الدكتورس. ر. شفق.
  - الثقافة الإسلامية والحياة المعاصرة. ط مؤسسة فرانكلين.
    - الشنقيطي: سيدى عبد الله بن إبراهيم العلوى
  - نشر البنود على مراقى السعود ط وزارة الأوقاف المغرب.
- الشهرستاني: محمد بن عبد الكريم بن أحمد المعروف بالشهرستاني متوفى سنة ٥٤٨هـ:
  - الملل والنحل ط بيروت.
  - الشوكاني: محمد بن على متوفى سنة ١٢٥٠هـ:
  - فتح القدير الطبعة الأولى ط الحلبي ١٣٥٠هـ.
    - صبحى: الدكتور أحمد محمود صبحى:
  - التصوف إيجابياته وسلبياته. ط عالم الفكر الكويت.
    - صقر: الأستاذ حامد صقر:
      - نور التحقيق.
    - ط دار التأليف بمصر ١٣٦٩هـ.
    - صليبا: الدكتور جميل صليبا:
    - المعجم الفلسفى. ط دار الكتاب اللبناني ١٩٨٧م.
- طاش كبرى زاده: حسام الدين أبو الخير أحمد بن مصطفى بن خليل المتوفى سنة ٩٦٢هـ:

- مفتاح السعادة ومصباح السيادة. ط مطبعة الاستقلال الكبرى ١٩٦٨م.
  - العروسي: مصطفى بن محمد الصغير المتوفى عام ١٢٣٩هـ.
- إنتاج الأفكار القدسية في بيان معانى شرح الرسالة القشيرية. ط بولاق ١٢٩٠هـ.
  - عبد الرازق: مصطفى عبد الرازق ولوي ماسينون:
    - الإسلام والتصوف. ط دار الشعب ١٩٧٩.
  - عبد اللطيف: الدكتور عبد الموجود محمد عبد اللطيف:
- كشف اللثام عن أسرار تخريج حديث سيد الأنام نشر مكتبة كليات الأزهر ١٤٠٤هـ.
  - عبده: الشيخ الإمام محمد عبده:
  - رسالة التوحيد. ط كتاب الهلال ١٣٨٢هـ.
    - عبود: الأستاذ منشاوى عثمان عبود:
  - الاحتجاج بالحديث في اللغة مجلة كلية اللغة بالرياض المجلد الثاني.
    - العطار: فريد الدين أبو حامد العطار:
    - تذكرة الأولياء تحقيق نيكلسون ط لندن ١٣٢٥هـ.
      - العقاد: عباس محمود:
      - عقائد المفكرين. ط دار الكتاب اللبناني.
        - عفيفي: الدكتور أبو العلا عفيفي:
    - الملامتية والصوفية وأهل الفتوة. ط عيسى البابي الحلبي ١٣٦٤هـ.
      - العوا: الأستاذ عادل العوا:
      - المذاهب الأخلاقية ط بيروت.
      - علوية: الأستاذ محمد على علوية:
      - المسلمون أمة واحدة دعوة للتقريب. ط المجلس بالقاهرة.

- عياد: الأستاذ أحمد توفيق عياد:
- التصوف الإسلامي. ط الأنجلو المصرية ١٣٧٠م.
  - عيسى: الاستاذ عبد القادر عيسى:
- حقائق عن التصوف. ط مطبعة البلاغة حلب ١٣٩٠هـ.
  - الغزالي: محمد بن محمد الغزالي:
- ثلاث رسائل في المعرفة. تحقيق الدكتور محمود حمدى زقزوق. ط مكتبة الأزهر ١٣٩٩هـ.
  - القسطاس المستقيم.
  - المنقذ من الضلال. ط دار الكتاب اللبناني بيروت.
    - منهاج العابدين. ط مكتبة الجندى ١٣٩٢هـ.
      - غلاب: الدكتور محمد غلاب:
  - التمسك الإسلامي. ط المجلس الأعلى للشئون الإسلامية.
    - غنى: الدكتور قاسم غنى.
  - تاريخ التصوف في الإسلام. ط النهضة المصرية ١٩٧٠م.
    - فرغل: الدكتور يحى هاشم فرغل:
    - أصول التصوف الإسلامي. مطبعة الجبلاوي ١٤٠٤هـ.
  - فريد الدين العطار: أبو حامد محمد بن أبي بكر العطار النيسابورى:
    - تذكرة الأولياء. ط لندن ١٣٣٥هـ.
    - الفيروزآبادي: مجد الدين محمد بن يعقوب:
    - بصائر ذوى التمييز. ط المجلس الأعلى بالقاهرة ١٣٨٩هـ.
      - القاشاني: عبد القادر القاشاني:
      - شرح فصوص الحكم. ط عيسى البابي الحلبي ١٣٨٦هـ.

- القرطبي: أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصارى.
  - الجامع لاحكام القرآن. ط كتاب الشعب.
- القشيري: أبو القاسم عبد الكريم بن هوزان توفي سنة ٦٥ هـ.
- الرسالة القشيرية. تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود ومحمود بن شريف ط القاهرة.
  - القوصى: الدكتور محمد عبد الفضيل القوصى:
  - قراءة إسلامية في علم النفس العام. ط دار الطباعة المحمدية ١٤٠٥هـ.
    - قميحة: الدكتور جابر قميحة:
    - المدخل إلى القيم الإسلامية. ط دار الكتاب اللبناني ١٤٠٤هـ.
      - القبيسى: أحمد ناجى القيسى:
- كتاب فريد الدين العطار النيسابورى ومنطق الطير طبع جامعة بغداد ١٣٨٨هـ.
  - الكردى: الدكتور محمد ضياء الدين الكردى:
  - نشأة التصوف الإسلامي. ط مطبعة السعادة ١٤٠٤هـ.
    - الأخلاق الإسلامية والصوفية. ط سنة ١٤٠٤هـ.
      - كرم: الدكتور يوسف كرم:
      - تاريخ الفلسفة الحديثة. ط دار المعارف.
  - الكلاباذي: أبو بكر محمد بن إسحاق البخاري توفي سنة ٣٨٠هـ.
    - التعرف لمذهب أهل التصوف. ط مصر ١٩٦٠م.
      - الكتاني: أبو عبد الله محمد بن جعفر الكتاني:
    - نظم المتناثر من الحديث المتواتر. ط دار الكتب السلفية ١٩٨٢.
      - ما سنيون: المستشرق لويس ماسنيون:
- دراسات فى أصول الصياغات الفنية فى التصوف الإسلامى. ط المكتبة الفلسفية بباريس ١٩٤٥.

- مالك: الإمام أبو عبد الله مالك بن أنس:
- الموطأ. تحقيق الشيخ عبد الوهاب عبد اللطيف. ط المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٣٨٧هـ.
  - مبارك: الدكتور زكى مبارك:
- التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق. ط المكتبة العصرية صيدا بيروت.
  - متستك: الدكتور أ. ي. متستك:
  - مفتاح كنوز السنة. ط إدارة ترجمان السنة بيروت.
    - مجمع اللغة العربية:
  - معجم ألفاظ القرآن الكريم. ط الهيئة المصرية العامة.
  - المحاسبي: أبو عبد الله الحارث بن أسد المحاسبي توفي سنة ٢٤٣:
- الرعاية لحقوق الله. تحقيق الدكتور عبد الحليم محمود ط دار المعارف ١٩٨٤.
  - العقل وفهم القرآن. ط دار الكندى بيروت ١٩٧١.
  - التوهم: تحقيق محمد عثمان الخشت. ط مكتبة القرآن بمصر ١٩٨٤م.
    - محمود: الإمام الدكتور عبد الحليم محمود:
    - المدرسة الشاذلية وإمامها أبو الحسن الشاذلي. ط دار الكتب الحديثة.
      - فلسفة ابن طفيل. ط الأنجلو المصرية.
      - الفيلسوف المسلم. ط الأنجلو المصرية.
      - المنقذ من الضلال. طردار الكتاب اللبناني ١٩٧٩.
        - المدنى: الشيخ محمد محمد المدنى"
        - دعوة التقريب. ط المجلس الأعلى بالقاهرة.
          - مزروعة: الدكتور محمود محمد مزروعة:

- المنهج الاستدلالي في القرآن الكريم. ط مجلة كلية أصول الدين المجلد الأول.
- مسلم: أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيرى ٢٠٦هـ ٢٦١هـ. ط دار احياء الكتب العربية ١٣٧٤هـ.
  - مصطفى: الدكتور محمد مصطفى:
- الرمزية عند محى الدين بن عربى. رسالة دكتوراه بمكتبة الدكتور محمد مصطفى.
  - علم التصوف. ط السعادة ١٤٠٣هـ.
  - المنذري: الحافظ زكى الدين عبد العظيم عبد القوى ١٥٦هـ.
    - الترغيب والترهيب.
    - المناوى: عبد الرءوف:
  - فيض القدير شرح الجامع الصغير. ط المكتبة التجارية الكبرى.
  - الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية مخطوط دار الكتب.
- المنوفى: السيد محمود أبو الفضل المنوفى التمكين فى شرح منازل السائرين. ط دار نهضة مصر ١٩٦٩م.
  - جمهرة الأولياء وأعلام أهل التصوف. ط الحلبي بالقاهرة ١٩٦٧.
    - النابلسي: الشيخ عبد الغنى النابلسي:
    - تعطير الأنام في تفسير الأحلام. ط دار الكتب العربية.
      - نجاتي: الدكتور محمد عثمان نجاتي.
      - القرآن وعلم النفس. ط دار الشروق ١٤٠٢هـ.
        - النجار: الدكتور عامر النجار.
      - التصوف النفسى ط دار المعارف بمصر ١٤٠٥هـ.
        - النجار: الدكتور عبد المجيد النجار:
        - العقل والسلوك في البنية الإسلامية. ط تونس.

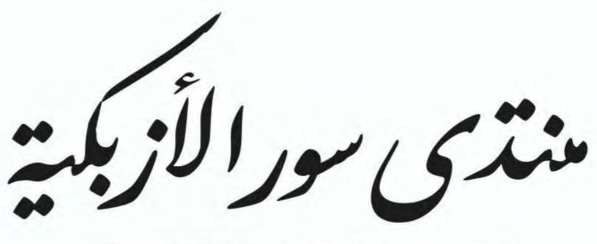
- النسائي: الحافظ أبو عبد الرحمن بن شعيب النسائي:
  - سنن النسائي. ط الحلبي ١٣٨٣هـ.
  - النشار: الدكتور على سامى النشار:
- -- نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام. ط دار المعارف ١٩٧٧.
  - النووى: محى الدين النووى الشافعي.
    - الأذكار. ط الحلبي ١٣٨٤هـ.
      - رياض الصالحين ط القاهرة.
- الهجويرى: على بن عثمان الجلابي الغزنوى توفي سنة ٤٩٦هـ.
- كشف المحجوب. تحقيق الدكتورة إسعاد قنديل. ط المجلس الأعلى للشئون الأسلامية.
  - الهروى: أبو إسماعيل عبد الله بن محمد الأنصارى:
  - منازل السائرين إلى الحق عز شأنه. ط الحلبي بالقاهرة ١٣٨١هـ.
    - هلال: الأستاذ محمد أمين هلال:
- منهج التصوف الإسلامي في تربية النفس. ط المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٣٨٢هـ.
- الهندى: العلامة علاء الدين على المتقى بن حسام الدين: الهندى البرهان فورى ٩٧٥هـ.
  - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ط مؤسسة الرسالة ١٣٩٩ هـ.
    - الهيثمي: الحافظ نور الدين على بن أبي بكر ١٠٨هـ.
    - مجمع الزوائد ومنبع الفوائد. ط دار الكتاب العربي.
      - مورد الظمآن إلى زوائد ابن حبان. ط السلفية..
        - اليافعي: أبو عبد الله اليافعي:
        - نشر المحاسن الغالية. ط الحلبي.

# الفهرس

| المو       |
|------------|
| المقد      |
| تمهي       |
|            |
|            |
|            |
| . –        |
| ; <b>-</b> |
| <b>:</b> – |
|            |
| ۱ -        |
|            |
|            |
|            |
|            |
|            |
| . –        |
| 1 -        |
|            |

| ئوضوع                                     | الصفحة          |
|-------------------------------------------|-----------------|
| الجاب الثاني                              |                 |
| أسس السلوك ووسائله عند الحكيم ومنهجه فيها | 119             |
| الفصل الاول                               |                 |
| السلوك وعلاقته بالسنة عند الحكيم          | 191.            |
| - السلوك «دراسة وتحليل».                  | 197             |
| - الحكيم الترمذي والسنة النبوية.          | 711             |
| الفصل الثانى                              |                 |
| أصول السلوك وارتباطها بمظاهر قوى الإنسان  | ۲۳۳             |
| ز قيم إسلامية وقوى إنسانية .              | 377             |
| - أصول السلوك .                           | 7 2 7           |
| - الحق.                                   | 7 2 7           |
| - العدل.                                  | 709             |
| – الصدق .                                 | ***             |
| الاغترار في السلوك.                       | 3 P 7           |
| الفصل الثالث                              |                 |
| المريد ووسائل السلوك                      | ۳ . ۹           |
| · الإرادة والمريد.                        | ٣١.             |
| · وسائل السلوك.                           | <b>71</b> 1 1 1 |
| - التوبة .<br>- التوبة .                  | ٣٢.             |
| 10.11                                     | . 442           |

| الصفحة       | भिर्वेष्व                         |
|--------------|-----------------------------------|
| ۱۳۳          | - عداوة النفس.                    |
| 737          | – المحبة .                        |
| 781          | - قطع الهوى.                      |
| 201          | - الخشية.                         |
| 400          | – الذكر .                         |
|              | الفصل الرابع                      |
| <b>~~</b>    | مراتب السالكين ومقاماتهم وأحوالهم |
| ٣٧٦          | - السالكون ومقاماتهم.             |
| <b>የ</b> ለዩ  | – المقامات والأحوال.              |
|              | الباب الثالث                      |
| 8.4          | نتائج السلوك                      |
|              | الفصل الاول                       |
| ٤ . ٥        | المعرفة                           |
| 8 - 7        | - المعرفة عند الحكيم الترمذي.     |
| <b>٤</b> · ٨ | - المؤمن الحقيقي.                 |
| 113          | – استعمال الأدوات الخمس.          |
|              | الفصل الثانى                      |
| 270          | الولاية                           |
| ٤٣٦          | - الولاية عند الحكيم الترمذي.     |
| 844          | – النبوة والولاية.                |
| 540          | - الولاية وختم الأولياء.          |
| ٤٣٧          | - الخاتمة .                       |
| 733          | - المصادر والمراجع.               |
| 173          | - الفهرس.                         |
|              |                                   |



WWW.BOOKS4ALL.NET