



تفصبل النشأنين

م السعاديين تحص

للإمام أبي القاسم الحسين بن محمدين المفضل الراغب الأصفهاني المتوفى في رأس المائة الخامسة قدس الله روحه آمين

> عنى بنشره فضيلة الخطيب الشهيد السيد **مو ا<sup>و</sup> شير انتشارات المهجرة** ايران ـ قم ، ص . ب ٥٤

﴿ ترمِمَة المؤلف ﴾

قال في كشف الظنون : تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين للإمام أبي القاسم الحسين بن محمدين المفضل الراغب الأصفهاني المتوفى في رأس الماثة الخامسة مختصر أوله : الحمد نذ الذي أرسل بالنبو ة عبده رتبه على ثلاثة وثلاثين باباً وفصل فيه النشأة الأولى والنشأة الأخرى وقسال عند ذكر كتاب مفردات الفاظ القرآن العزيز له : قال السيوطي في طبقاته : كان في أواثل الماثة الخامسة . ونقل عن خط الزركشي ما نصه : ذكر الإمام فخر الدين الرازي في ( تأسيس التقديس في الأصول ) أنالراغب من أثمة السنة وقرآنه بالغزالي .

وقال عند ذكر ( الذريعة إلى مكارم الشريعة ) الذي هو كالمقسدمة لكتابنا هذا على ما يظهر من أسلوب الكتابين : قيسل ان الامام حجة الإسلام الغزالي كان يستصحب كتاب الذريعة دائماً ويستحسنه لنفاسته .

وقالعندذكر تفسيره: هو تفسير معتبرفي مجلد أورد في أوله مقدمات نافعة في النفسير وطرزه ( اسلوبه ) انه أورد جملا من الآيات ثم فسرها تفسيراً مشبعاً وهو أحد مآخذ أنوار التنزيل للبيضاوي . غير أن بعضهم جعل مفردات الراغب أحد مآخذ القاضي البيضاوي في تفسيره، ولا تنافي بين القولين. وبالجملة فالإمام الراغب من أجمعت على فضله العلماءالاعلام على اختلاف مشاربهم وتنوع مذاهبهم تغمسده الله بالرضوان وأسكنه فراديس الجنان ووفق أرباب الهم العلية لنشر مؤلفاته والاستضاءة بنور مشكاته .

١

الحمد لله الذي أرسل بالنبوة عبده . وعلمنا على لسانه حمده ورغبنا فيما عنده ونسألهأن يصلي على نبيه محمد وعلى آله وان يهدينا الموضح دليل: إلى أنجح سبيل . واأقوى حجة . إلى أوضح محجة

قال الشيخ أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل الراغب : هــــذه رسالة في تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين

أما النشأتان فإحداهما المذكورة في قوله تعالى: ﴿ ولقد علمتم النشأة الأولى فلولا تذكرون ﴾ . والثانية المذكورة في قوله تعالى : ﴿ ثم ينشىء النشأة الآخرة ان الله على كل شيء قدير ﴾

وأما السعادتان فاحداهما المذكورة في قوله تعالى : اذكروا نعمتي التي أنعمت عليكم » . والثانية المذكورة في قوله تعالى : ﴿ وأما الذين سعدوا فنى الجنة»

وقد عملت ذلك للاستاذ الكريم أيده الله لما رأيته معنياً باكتساب الإنسانية الموصلة إلى السعادتين أعانه الله على استفادتها حتى يصير حاوياً لنوعها ومحامياً على معناها ومر اعياً لخصائصها فقد كاد أو قدكان قولنا الانسان لفظاً مطلقاً على معنى غير موجود واسماً لحيوان غير معهود كعنقاء مغرب ونحو ذلك من الاسماء التي لا معاني لهـ..ا كما قال تعالى في صفة الاصنام المسماة آلحة : 3 إن هي إلا أسماء سميتموها انتم وآباؤكم ما أنزل الله بهسا من سلطان » . وقال جل جلاله : ﴿ مَا تَعْبَدُونَ مَنْ دُونَهُ إِلَّا أسماء سميتموها ، فجعلها اسماء بلا مسمى ولم أعن بالإنسان كل حيوان متتصب القامسة عريض الظفر أملس البشرة ضاحك الوجه ممن ينطقون ولكن عن الهوى . ويتعلمون ولكن ما يضرهم ولا ينفعهم . ويعلمون ولكن ظاهراً من الحيساة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون . ويكتبون الكتاب بأيديهم ولكن يقولون هذا من عند الله ليشتروا به تمنآ قليلا . ويجادلون ولكن بالباطل ليدحضوا به الحق . ويؤمنون ولكن بالجبت والطاغوت. ويعبدون ولكن من دون الله مايضرهم ولا ينفعهم . ويبيتون ولكن ما لا يرضى من القول. ويأتون الصلاة ولكن كسالى ولا يذكرون الله إلا قليلا . ويصلون ولكنهم من المصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون ويذكرون ولكن إذا ذكروا لا يذكرون . ويدعون ولكن مع الله إلهــــآ آخر . وينفقون ولكن لا ينفقون إلا وهم كارهون٬ ويحكمون ولكن حكم الجاهلية يبغون. ويخلقون ولكن يخلفون إفكا فهؤلاء وإن كانو ابالصورة المحسوسة ناساً فهم بالصورة المعقولة لا ناس ولا نسناس كما قــــال أمير المؤمنين علي بن ابي طالب كرم الله وجهه : يا أشباه الرجال ولا رجال بل هم من الانس المذكور في قوله تعالى: «شياطين الانس والجن يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورًا ، وما أرى البحتري إذا اعتبر ُجل الناس بالخُلق لا الخمَلق مبعداً في قوله : لم يبق من چل هذا الناس باقية ينالهـــا الوهم إلا هــــذه الصور ولا من يقول : فجلهم إذا فكرت فيهم حمير أو كلاب أو ذئاب

ولاتحسبن هسذه الابيات أقوالا شعرية وإطلاقات مجازية فإن الله تعالى يقول: (أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلاكالانعام بل هم أضل سبيلا ، . وقد أنبأت في هذه الرسالة عن جملة الموجودات ومكان الانسان منها ومبدأها ومنشأها ومنتهاها وما جعل له من السعادة في الدارين باكتساب الانسانية وكيفية التطرق اليها وابتدأت بالتنبيه على وجوب معرفة الانسان ذاته فمن علم أن شيئاً ما هو مما يجب أن أيعلم فإنه وإن لم يعلمه فقد يحصل له بذلك علم . فمن العلم أن تعلم انك لاتعلم وعلم الانسان بجهله أحد العلمين . قال ابن عباس رضي الله عنه : من لم يجد مس نقص الجهل في عقله وذل المعصية في قلبه ولم يستبن الخلة في لسانه عند كلال حده عن حد خصمه فليس ممن ينزع عن دنية ولا يرغب عن حال معجزة ولا يكترث لفصل ما بين حجة وشبهة ، ويقدر معرفةمنفعة الشيء يحرصالانسان على طلبة ويصبرعل تحمل المشقة في تحصيلهو لذلك قال الله تعالى في صفة من جهل نفع مطلوبه بن ( وكيف تصبر على ما لم تحط به خبرا ) . فاعرف أيها الفاضل فضيلة الإنسانيةوما أعد منالفلاح لمن نَزِكَمَى كما قال تعالى:(قد أفلح منزكاها) فإنها : هي المكارملاقعبان(١)من لبن شيبا بماء فعادا بعد أبوالا ولايتكادناً ٢) بعد الشقة وفعل من يروقك طاقه ورواقـــه فإن جاوزت كموته إليه فليس وراء عبًّادان (٣) قرية بل لا تراه إلا عبداً لحجر أو مدر أو بهيمة أو ظعينة كمن ذمه النبي علي الله بقوله : تعس عبد (١) مثنى قب وهو القدح الضخم

(٢) تكادني الامر شق على كتكامدني
(٣) عبادان جزيرة إحاط بها شعبنا دجلة ساكبتين في بحر قارس

الدرهم تعس عبد الدينار تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش . فإنك في عنفوان شبابك ولدونة أغصانك .

واعلم انه ليس يحسن بذي همة قد أحسن الله إلسيه في خلقه و خلقه وقيض له من رباه فأحسن تربيته وأزاح في معاونته بعد بلوغه علته أن يرضى بأن يكون حيواناً وقد أمكنه أن يصير إنساناً أو بأن يكون إنساناً وقد أمكنه أن يصير ملكاً أوبأن يكون ملكاً وقد أمكنه أن يصير ملكاً في مقعد صدق عندمليك مقتدر فتقوم الملائكة بخدمته كما قال الله تعالى: هو الملائكة معدق عندمليك مقتدر فتقوم الملائكة بخدمته كما قال الله تعالى: هو الملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبي الدار . وفقنا الله لذلك ولا جعلنا من الكسالى الموصوفين بقوله تعالى : (لو كان عرضاً قريباً وسفراً قاصداً لا تبعوك ولكن بعدت عليهم الشقة ) جعلنا الله وإياك من المؤمنين الموصوفين بقوله تعالى . (هو الذي أزل السكينة في قلوب من المؤمنين ) وبقوله : (أولئك كتب في قلوبهم الإيمان وأيدهم بروح منه ) من يحد شيئاً .

تراجمر ابواب الكتاب وهي ثلاثة وثلاثون بابآ ۱\_ أ في مغرفة الإنسان نفسه. ٢\_ ب في أجناس الموجودات وموضع الإنسان منها ٣-- ج في العناصر التي منها أوجد الإنسان ٤- د في قوى الأشياء التي جمعت في الانسان ٥- هـ في تكون الانسان شيئاً فشيئاً حتى يصير إنسانا كاملا ۲- و في ظهور الانسان في شعار الموجودات وتخصصه بقوة شيء فشىء منها ٧-ز في ماهية الانسان ۸\_ ح في كون الانسان مستصلحا للدارين ٩\_ ط في تمثيل ذات الانسان وتصويره ١٠ في كون الانسان هو المقصود من العالم وإيجاد ما عداء لأجله ١١- يا في الغرض الذي من أجله أوجد الانسان ومنازلهم ١٢\_يب في تفاوت الناس واختلافهم ۱۳ في سبب تفاوت الناس 14\_ يد في بيان الشجرة النبوية وفضلها على جوهر سائر البرية ۱۰ یه فی هدایة الاشیاء إلى مصالحها ١٦ ـ يو في سعادة الانسان ونزوعه إليها ١٧ يز في حال الانسان في دنياه وما يحتاج أن يتزود منها ١٨ بج في تظاهر العقل والشرع وافتقار أحدهما إلى الآخر

## البابالاول

## في معرفة الانسان نفسه

قالت الحكماء مرة : أول ما يلزم الانسان معرفته نفسه وقالوامرة أول ما يلزمه معرفة الله تعالى . وليس بين هذين القولين منافاة فإنهم عنو بالأول حيث قالوا معرفة النفس الاول من حيث الترتيب الصناعي وعنو ( بالأول أيضا ) حيث قالوا معرفة الله الأول من حيث الشرف والفضل فإن معرفة الله هي أفضل المعارف . وفي معرفة النفس اطلاع على أمور كثيرة :

احدها : انه بواسطتها يتوصل الانسان إلى معرفة غيرها ومن جهلها جهل كل ما عداها

والثاني : ان نفس الانسان محمع الموجودات كما نبين بعد فمن عرفها فقد عرف الموجودات ولذلك قال الله تعالى : ( أولم يتفكروا في انفسهم ما خلق الله السهاوات والأرض وما بينهها إلا بالحق وأجل مسمى وإن كثيراً من الناس بلقاء ربهم لكافرون ) تنبيها على انهم لو تدبروا أنفسهم وعر فوها عرفوا بمعرفتها حقائق الموجودات فانيها وباقيها وعرفوا بها حقيقة السهاوات والارضين ولما أنكروا البعث الذي هو لقاء ربهم قال الله : ( سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق ) . وقال ( وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون ) الله : ان من عرف نفسه عرف العالم ومن عرفه صار في حكم المشاهد لله تعالى وهو يخلق السهاوات والارض ولم يكن كالكفرة الجهلة الذين الكلهم (١) هذه المنزلة فقال فيهم (ما أشهدتهم خلق السياوات والارض ولا خلق انفسهم وماكنت متخذ المضلين عضدا )

والرابع : انه يعرف بم<sub>َّ</sub>رفة روحه العالم الروحاني وبقاءه وبمعرفـــة جسده العالم الجسداني وفناءه فيعرف خسة الفـــانيات وشرف الباقيات الصالحات

والخامس : ان من عرف نفسه عرف اعداءه الكامنة فيها المشار إليها بقوله بتلقي: اعدى عدوك نفسك التي بين جنبيك فيستعيذ منها . كما قال عليه الصلاة والسلام : اللهم الهمني رشدي وأعذني من شر نفسي . وقال : لا تكلني إلى نفسي طرفة عين فأهلك.ومن عرف أعداءهالكامنة ومكامنها وكيفية انبعائها احسن ان يحترز منها وان يجاهدهافيستحق ماوعد الله به المجاهدين في سبيله ومن لم يعرفها فجدير ان يتراءى له عدوه الذي هو الهوى بصورة العقل فيتصور له الباطل بصورة الحق وقد قال النبي عليه : الهوى شيطان بل قال هو إله يعبد من دون الله . وقد روي انه عال ماني : ما عبد في الأرض إله العض إلى الله من الهوى ثم تلا (أفرأيت من اتخذ إلهه هواه )

والسادس : ان من عرف نفسه عرف ان يسوسها ومن أحسن ان يسوس نفسه احسن ان يسوس العالم فيصير من خلفاء الله المذكورين في قوله تعالى (ويستخلفهم في الأرض) ومسن الملوك المذكورين في قوله تعالى (وجعلكم ملوكا)

والسابع : ان من عرفها لم يجد عيبا في احد إلا رآه موجوداً في ذاته إما ظاهراً منبعثا او كامنا فيه ككمون النار في الحجر فلايكون همازاًولمازاً

(١) التكلى المرأة التي فقدت ولدها واتكلها الله جعلها تكلى

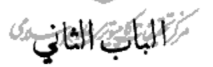
وعياباً فإن كل عيب تراءى له من غيره وجده في نفسه ومن رأى عيب نفسه فجدير أن يكون ممن دعا له النبي مالية يقوله: رحم الله امرءاً شغله عيبه عن عيوب غيره . ومعرفة عيب النفس صعب من حيث ان كل إنسان يحب نفسه وحبه لها يعميه عن معايبها كما قال مالية : حبك الشيء يعمي ويصم ، والأعمى والأصم عن عيب الشيء قد يعجب به . ولاضرر أعظم من إعجاب المرء بنفسه وقد قال بعض الحكماء : الكاذب في نهاية البعد عن الحق والمراثي أسوأ حالا من الكاذب لأن الكاذب يكذب بقوله فقط والمراثي يكذب بقوله وفعله . قال : وأسوأ حالا منها المعجب بنفسه لأن الكاذب والمراثي قد ينتفع بهما والمعجب بنفسه لا نفع فيه بوجه ولأنبها قد ينفع وينجع وعظك فيها لعلمها بنفسها . والمعجب بنفسه لجهله يظنك في وعظك إياه علمها بنفسها . والمعجب

والثامن : ان من عرف نفسة فقد عرف الله تعالى فقد روي انه ما أنزل الله من كتاب إلا وفيه : اعرف نفسك با إسمان تعرف ربك وهذا معنى قوله تعالى ( سنريهم آياتنا في الافاق وفي أنفسهم ) الآية ، وفي هذا الخبر ثلاث تأويلات : أحدها ان بمعرفة النفس يتوصل إلى معرفة الله عز وجل كقولك اعرف العربية تعرف الفقه أي بمعرفة العربية يتوصل إلى معرفة الفقه وإن كان بينهما وسائط . والثاني انه إذا حصاً معرفة النفس حصل بحصولها معرفة الله بلا فاصل كقولك بطلوع الشمس يحصل الضوء فيكون الضوء مقترناً بطلوعها غير متأخر عنها بزمان . والثالث ان معرفة الله تعالى ليست تثبت إلا أن <sup>5</sup> تعرف النفس لأنك إذا عرفتها على الحقيقة فقد عرفت العالم فإذاعرفت العالم عرفت انه محدثوان برمان .

قالوا وعلى هذا دل معنى قول أمير المؤمنين كرم الله وجهه : ان العقل لإقامة رسم العبودية لا لإدراك الربوبية ثم أنشأ يقول : كيفية النفس ليس المرء يعرفها فكيف كيفية الجبار في القدم هو الذي أنشأ الأشيساء مبتدئاً فكيف يدركه مستحدث النسم وقال أيضاً :

العجز عن درك الادراك ادراك والبحث عن سرذات السر إشراك وفي سرائر همـــــات الورى همم عن ذا الذي عجزت جن وأملاك يهدي إليه الذي منه إليه هدى مستدركاً وولي الله مدراك

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه : يا من غاية معرفته القصور عن معرفته . وقال الله تعالى ( نسوا الله فأنساهم أنفسهم ) تنبيهاعلىانهم لو عرفوا أنفسهم لعرفوا اللهفا جهلوه كل جهلهم إباه على جهلهم إياها



في ذكر أجناس الموجودات وموضع الإنسان منها

اعلم أن الله تعالى هو الواجب الوجود الذي لا سبب لوجوده بل هو سبب كل موجود . وكل موجود فمنه وبه تعالى وجوده . والموجودات ضربان: المعقولات العلوية والمخسوسات السفلية وإيجاده تعالىللمعقولات العلوية قبـــل إيجاده للمحسوسات السفلية كما روي انه أول ما خلق الله تعالى القلم ثم اللوح وقال أجر بمـــا هو كائن إلى يوم القيامة . وروي أنه أول مــا خلق الله العقل فقـــال له أقبـــل فأقبل ثم قال له أدبر فأدبر فقال بعزتي وجلالي ماخلقت خلفاً أكرم علي منك بك آخذ وبك أعطي ولك الثواب وعليك العقاب ، وليس المراد بالعقل ههنا العقول البشرية بل الإشارة به إلى جوهر شريف عنه تنبعث العقول البشرية . وقالقوم» العقل ههنا عبارة عن القلم المذكور في الخبر الآخر والله أعلم

ثم أوجد الله تعالى الروحانيات الذين لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون وإيجاد هذه الأشياء على سبيل الابداع . والابداع هو ليجاد الشيء لا عن شيء موجود من قبل ثم خلق الاركان الاربعة والجادات والناميات والحيوانات وختم بالصورة الانسانية كما دل عليه النبي يتنق يقوله : خلق الله تعالى يوم الاحد كذا ويوم الاثنين كذا إلى أن قسال وخلق الانسان يوم الجمعة آخر النهار . والخلق في أكثر الاحوال يقال في إيجاد الشيء من الشيء قبله كخلق الانسان من التراب ويقتضي تركيباً ولذلك قال الله تعالى : ( ومن كل شيء خلقنا زوجين لعاكم تذكرون ) ولذلك قال الله يعالى : ( ومن كل شيء خلقنا زوجين لعاكم تذكرون ) ولذلك قال الله يا الركبة أشار بقوله تعالى : ( أولم يروا إلى الارض كم أنبتنا فيها من كل زوج كريم ) . واعل ان كل شيء من المبدعات فتام لا نقص فيها من كل زوج كريم ) . واعل ان كل شيء من المبدعات فتام الخلوق فيها من كل زوج كريم ) . واعل ان كل شيء من المبدعات فتام الا نقص الذي هو مركب من شيء فقد يعتمل أن يكون فيه نقص ويكون نقصه فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيها حركم من شيء فقد يعتمل أن يكون يه نقص ويكون نقصه فيه ولي كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه والا هم الم الخلوق فيها من كل زوج كريم ) . واعل ان كل شيء من المبدعات فتام لا نقص فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه نقص لدل ذلك على نقصان مبدعه وصانعه فأما الخلوق فيه ولو كان فيه من شيء فقد يعتمل أن يكون فيه نقص ويكون نقصه مالذي هو مركب من شيء فقد يعتمل أن يكون فيه نقص ويكون نقصه عارضاً من جهة ما تركب منه لا من جهة مركبه وفاعله ، فلهذا صارت المبد عال مال من علي ألما اله المال في ال في وله الفساد فيها حالا فحالا بل تبقى على حالتها إلى أن يشاء الله تعالى أن يرفع العالم

والانسان إنسانان : أحدهما آدم الذي هو أبو البشر ويجري هو من سائرالناس مجرى البذر الذيمنه انشىء غيره والباري تعالى قد تولىبنفسه إيجاده وتربيته وتعليمه كما نبه عليه بقوله تعالى : ( ما منعك ان تسجد لما خلقت بيدي ً ) . وقوله تعالى : ( وعلم آدم الاسماء كلها )

## والثاني بنوه وموجدهم أيضاً الباري تعالى ولكن جعل انشاءهم وتربيتهم وتعليمهم بوسائط جسمانية وروحانيسة فالجسماني كالابوين والروحاني كالملائكة المدبرات والمقسمات الذين يتولون إنشاءه وتربيته كماروي في الخبر:الولد يكون أربعين يوماً نطفة ثم يصبر علقة ثم يصير مضغة ثم يبعث المدملكاً فينفخ فيه الروح إلى غير ذلك من الاخبار ولكون الابوين سبباً في وجود الولد عظم الله تعالى حقها والزم بعد شكره شكرهما فقال : ( اشكر لي ولوالديك ) : ويسمى الولد ابناً وهو مشتق من بنيت البنية تنبيهاً على أنه جار للأب مجرى البناء للباني

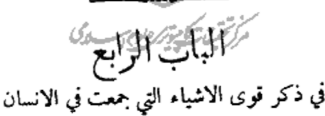


ذكر الله تعالى العناصر التي خلق منها آدم عليه السلام ونبه على انسه جعله انساناً في سبع درجات . وأشار إلى ذلك في مواضع مختلفة حسب مااقتضته الحكمة فقال في موضع :خلقه من تراب إشارة إلى المبدأ الاول . وفي آخر من طين إشارة إلى الجمع بين التراب والماء . وفي آخر من ما مسنون إشارة إلى الطين المتغير بالهواء ادنى تغير . وفي آخر من طين لازب إشارة إلى الطين المستقر على حسالة من الاعتدال يصلح لقبول منه وفي آخر من صلصال من ما مسنون إشارة الى يبسه ومياع صلصلة منه وفي آخر من صلصال كالفخار . وهو الذي قد أصلح بأثر من النار فصار كالخزف وجذه القوة النارية حصل في الإنسان أثر من الشيطنة وعلى هذا المعنى دل بقوله : (خلق الانسان من صلصال كالفخار وخلق

الجان من مارج من نار ) . فنبه على أن الإنسان فيه من القوة الشيطانية بقدر ما في الفخار من أثر النـــار وأن الشيطان ذاته من المارج الذي لا استقرار له . ثم نبه الله على تكميل الانسان بنفخ الروح فيه فقال: (اني خالق بشراً من طين فإذاسويته ونفخت فيه من روحي فقعواله ساجدين) فهذه سبع درجات نبــه عليها كما ترى . ثم دل على تكميل نفسه بالعلوم والآداب بقوله تعالى : ( وعلم آدم الاسماء كلها ) ثم ذكر خلق بني آدم وعناصرهم التي أوجدها حالة بعد حالة فنبه على أنه جعلهم أناساً في سبع درجات حسب ما جعل آدم عليـــه السلام فقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسان من سلالة من طينتم جعلناه نطفة في قرار مكين ثم خلقناالنطفة علقسة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا الضغة عظامأ فكسونا العظام لحماثم أنشأناه خلقـــاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين ) . وقوله تعالى : ( ثم أنشأناه خلفاً آخر) أشارٍ به إلى ما جعل له من قوة العقل والفكر والنطق فإن قيل فلم قال فكسونا العظام لجا ولم يقسل فخلقنا منه لحما كما قال في الأول . قيل إشارة منه تعالى إلى لطيفة من صنعه وهو أن النطفة انتهت إلى صورة العظم ثم أنشأ الله اللحم إنشاء آخر لا من النطفة وأجراهــــا مجرىالكسوة التي قديخلعها الإنسان وبجددها ولذلك إذا قطع منالحيوان لحم عاد ولم يكن كالعظم الذي لا يعود بعد قطعه · فإن قيل كيف حكم على جميع الناس أنه خلقهم من سلالة من طين والمخلوق منها هو آدم دون أولاده . قيل إن ذلك على وجهين : أحدهما أنه لما خلق آدم من سلالة من طين فأولاده الذين منه هم أيضاً منها . والثاني أن الانسان يتكون من النطفة ويتربي بدم الطمث (١) وهما يتكونان من الغذاء والغذاء يتكون

(١) ألعلمت الحيض

من الحيوان والحيوان يتكون من النبات والنبات من سلالة من طين فاذا الانسان على الحقيقة من سلالة من طين وعلى هذانبه الله تعالى بقوله : ( إنا صببنا الماء صباً ثم شققنا الأرض شقاً فأنبتنا فيها حباً وعنباً وقضباً ) . وقوله : (ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين ثم جعلناه نطفة في قرار مكين ) وقوله : (خلقكم من تراب ثم من نطفة ) . فجعله الله تعالى من تراب على هذا الوجه . وقال : ( ومن آياته أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون ) وفي آخر : (خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ) وعني بالانسان ههنا آدم ولذلك قال : ثم جعـ نسله : فاقتصر ههنا على النطفة دون المبدأ الاول الذي هو التراب . وإنما نسله : فاقتصر ههنا على النطفة دون المبدأ الاول الذي هو التراب . وإنما الذي ذكر هذه المبادي متفرقة لحكمة اقتضت تخصيص ذكرها في موضعها الذي ذكرها فيه وليس شرب تفصيص ذكر كل واحد من ذلك في موضعه مما يليق بهذا الكتاب



الانسان قد جمع فيه قوى العالم وأوجد بعد وجود الاشياء التي جمعت فيه وعلى هذا نبه الله تعالى بقوله : ( الذي أحسنكل شيء خلقه وبــــدأ خلق الانسان من طين ) . وقول النبي يتماي الذي تقدم ذكره . وقد جمع الله تعالى في الانسان قوى بسائط العالم ومركباته وروحانياته وجسمانياته ومبدعاته ومكوناته . فالانسان من حيث أنه بوساطة العالم حصل ومن أركانه وقواه أوجد هو العالم . ومن حيث أنه صغرَّر شكلهوجمع فيهقواه كالمختصر من العالم فإنه المختصر من الكتاب هو الذي قلل لفظه واستوفي

معناه . والإنسان هكذا هو إذا اعتبر بالعالم . ومن حيث أنه ُجعل من صفوة العالم ولبابه وخلاصته وثمرته فهو كالزبد من المخيض والدهن من السمسم فمامن شيء إلا والإنسان يشبهه من وجه فإنه كالأركان من حيث ما فيه من الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة . وكالمعادن من حيث ما هو جسم . وكالنبات من حيث ما يتغذى ويتربى وكالبهيمة من حيث ما يحس ويتوهم ويتخيل ويلتذ ويتألم. وكالسبع من حيث ما يحرض (١) ويغضب . وكَالشيطان من حيث ما يغوي ويضل : وكالملائكة مـــن جيت ما يعرف الله تعـــالى ويعبده ويخـــلفه. وكاللوح المحفوظ من حيث قد جعله الله مجمع الحكم التي كتبها فيه على سبيل الاختصار . فقــد ذكر بعض الحكماء في بدن الإنسان أربعة آلاف حكمة وفي نفسه قريباً من ذلك . وكالقسلم من حيث ما يثبت بكلامه صور الاشياء في قلوب الناس كما أن القلم يتبت الحكم في اللوح المحفوظ ، ولكون الانسان من قوى مختلفة قال الله تعالى : ( إنا خلفنا الإنسان من نطفة أمشاج ) أي مختلطة من قوى أشياً مختلفةً . ولكُون العالم والانسان متشابهين إذا اعتبرا، قيل الانسانعالمصغير والعالم انسان كبير ولذلك قال الله تعالى : (ما خلقكم ولا بعثكم إلاكنفس واحدة) . فأشار بالنفس الواحدة إلى ذات العالم. ولما كان كل مركب من أشياء مختلفة يحصل باجتماعهن معنى ليس بموجودفيهن على انفرادهن كالمركبات من الأدوية والاطعمة كذلك في نفس الانسان حصل معنى ليس في شيء من موجودات العالم وذلك المعنى هو ما يختص به من خصائصه التي بها تميز عن غيره من هيآت له كانتصاب القامة وعرض الظفر وانفعالات لهكالضحك والحياء وأفعال

(۱) حرض ککرم طال همه وسق.ه

في تكوين الانسان شيئا فشيئا حنى يصير إنسانا كاملا الانسان يكون أولا جماداً ميتا قال الله تعالى ( وكنتم أمواتا فأحياكم) وذلك حيث كان ترابا وطينا وصلصالا ونحوها . ثم يصير نباتا نامياكما قال الله تعالى ( والله أنبتكم من الأرض نباتا ) وذلك حيث ما كان نطفة وعلقة ومضغة ونحوها . ثم يصير حيوانا وذلك حيث مايتبع بطبعهبعض ما ينفعه ويحترز من بعض ما بضره مثم يصبر إنسانـــا مختصا بالأفعال الانسانية وقد نبه الله تعالى على ذلك في مواضع نحو قوله ( يا أيها الناس انكنتم في ريب من البعث فإنا خلقتًا كم من تراكم من نطقة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير محلقة ٢ الآية . وقوله ( أكفرت بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلا فأول ما يظهر فيه قوة النزاع الموجودة في النبات والحيوان ثم قوة تناول الموافق ودفع المخسالف ثم الحس ثم التخيل ثم التصور ثم التفكر ثم العقل فهو لم يصر إنساناً إلا بالفكر والعقل الذي به يميز بين الخير والشر والجميل والقبيح . وإلى العقل أشار الله تعالى بقوله ( وصوركم فأحسن صوركم ) فالانسان بعقله صار معدن العلم ومركز الحكمة . ووجود العقل فيه في ابتداء الامر بالقوة كوجود النار في الحجر المحتاج في أن يري (١) الى الاقتداح وكوجود النخل في النوى المحتاجة في ان تشمر الى غرس وستى. وكوجود الماء تحت الارض المختاجة

(١) من وري الزند إذا خرجت نار.

في الاستفاء منه الى حفره . ونفس الانسان واقعة بين قوتين: قوةالشهوة وقوة العقل . فبقوة الشهوة يحرص على تناول اللذات البدنسية البهيمية كالغذاء والسفاد والتغالب وسائر اللذات العاجلة . وبقوة العقل يحرص على تناول العلوم والافعال الجميلة والأمور المحمودة العاقبة . والى هاتين القوتين أشار الله تعالى بقوله(انا هديناه السبيل اما شاكراً واما كفورا) وبقوله ( وهديناه النجدين )

ولما كان من جبلة الانسان أن يتحرى ما فيه اللذة وكانت اللذات على ضربين : أحدهما محسوس كلذة المذوقات والملموسات والمشمومات والمسموعات والمبصرات وهي من توابع الشهوة الحيرانية والثاني معقول كلذة العلم وتعاطي الخير وفعل الجميل . واللذات المحسوسة أغلب علينا لكونها أقدم وجوداً فينا لأنها توحسله في الانسان قبل أن يولد وهي ضرورية في الوقت ولذلك قال الله تعالى ( يحبون العساجلة ويذرون الآخرة ) ولذلك يكره أكثر الناس ما يأمر به العقل ويميل الى ما يأمر به الهوى حتى قبل : العقل صديق مقطوع والهوى عدو متبوع . ولذلك قال الذي يتشي : حفت الجنة بالمكاره وحفت النار بالشهوات . ولذلك يحتاج الانسان أن يقاد في بدء أمره الى مصالحه بضرب من القهر حتى قال يتشي : يا عجباً لقوم يقادون الى الجنة بالسلاسل . فحق الانسان أن

وللنفس نظران : نظر الى فوق نحو العقل ومنه تستمد المعارفوتميز بين المحاسن والقبائح فتعرف كيف تتحرى المحاسن وتتجنبالقبائح.ونظر الى تحت نحو الهوى وبه تنسى الحقائق وتألف الخسيسات بل القاذورات والنفس متى كانت شريفة أدامت النظر الى فوق كما ذكرنا ولا تنظر الى ما دونها الاعتد الضرورة ولا تتناول اللذات البدنية الابحسب ما يرسمه العقل المستمد من الشرع او اذاكانت دنية أكثرت الميل الى الشهوات البدنية فيحدث ذلك لها اذعاناً وانقياداً للشهوات فيستعبدها الهوى كما قال الله تعالى ( أفرأيت من اتخذ الهه هواه واضله الله على علم ) وانمسا اضله بعد ان اتخذ الهه هواه وجعله عبداً لأغراض دنيوية كما قال النبي متشيح : تعس عبد الدرهم .. الخبر . ومن هذه العبودية استعاذ ابراهيم الخليل عليه السلام حيث قال ( واجذُبني وبني ان نعبد الاصنام )



ذات الانسان من حيث ما اجتمع فيه قوى الموجودات صار وعاء معاني العالم وطينة صوره ومعدن آثاره ومجمع حقائقه وكأنه مركب من جمادات ونباتات وبهاهم وسباع وشياطين وملائكة ولذلك قد يظهر في شعار كل واحد من ذلك فيجري تارة مجرى الجهادات في الكسل وقلة التحرك والآنبعاث وعلى هذا نبه الله تعالى بقوله (ثم قست قلوبكم من يعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة ) وقد يظهر في شعار النباتات الحميدة أو الذهيمة فيصير إما كالأترج (١) الذي يطيب حمله ونوره(٢)

وعوده وورقه أوكالنخل والكرم فيا يؤتي من النفع أوكالكشوت (١) في عدم الخير أو كالحنظل في خبث المذاق وعلى هذا نبه الله تعالى بقوله ( مثل كلمة طيبة كشجرةطيبة أصلها ثابت وفرعها في السهاء تؤتى أكلها كل حين بإذن ربها ويضرب اللهالأمثال للناس لعلهم يتذكرون ومثلكلمة خبيئة كشجرة خبيثة اجتثت (٢) منفوق الأرض ما لها من قرار)ويظهر تارة في شعار الحيوانات المحمودة والمذمومة فيصير اما كالنحل في كثرة منافعه وقلة مضاره وفي حسن سياسته قال الله تعالى ﴿ وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون ﴾ أو كالطير المسمى بأبي الوفا أوكالخنزير في الشره أوكالذئب في العيث أو كالكلب في الحرص أو كالنمل في الجمع أو كالفار في السرقسة أو كالثعلب في المراوغة أو كالقردني المحاكاة أو كالحار في البلادة أو كالثور في الفظاظة وعلى هذا النحو من المشابهات فل الله بقوله ( وما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أم أمثالكم متا فرطنا في الكتاب من شيء ثم إلى ربهم يحشرون } ويظهر تارة في شعار الشياطين فيغوي ويضل ويسول بالباطل في صورة الحق كما دل الله تعالى بقوله ( شياطين الإنس والجن يوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غرورا ) وإنما يكون إنساناً إذا وضع كل واحد مـــن هذه الأشياء في موضعه حسب ما يقتضيه العقل المرتضي المستبصر بنور الشرع

(١) الكثوت بنتم الكاف وضعا : لبت يتملق بالاغصان لا عرق 4 ولا ورق
ولا نسم ولا ظل ولا زهر وهو ينسد الثار ويفر الاشجار
(٢) الجد القطع او انتزاع الشجر من أصله

الباب السابع فى ماهية الإنسان

ماهية كل شيء تحصل بصورته التي يتميزبهـــا عن اغياره كصورة السكين والسيف والمنجل وتحوها ولماكان الإنسان جزئين بدن محسوس وروح معقول كما نبه الله تعالى عليه بقوله ﴿ إِنِّي خَالَقَ بِشُرًا مِنْ طَيْنَ فَإِذَا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجـــدين ) کان له بحسب کل واحدمن الجزئين صورة فصورته المحسوسة البدنية انتصاب القامةوعرض الظفر وتعري البشرة عن الشعر والضجك وصورته المعقولة الروحسانية العقل والفكر والروية والنطق قالوا فالاتسان هو الحيوان النـــاطق ولم يعنوا بالناطق اللفظ المعبر بهفط بل عنوا به المعساني المختصة بالانسان فعبروا عنكل ذلك بالنطق فقد يعبر عن جملة الشيء بأخص ما فيه أو بأشرفه أو بأوله كقولك سورة الرحمن وسورة يوسف وسورة لايلاف ونحو ذلك فالانسان يقال على ضربين عام وخاص فالعام أن يقال لكل منتصب القامة مختص بقوة الفكر واستغادة العلم والخاص أن يقال لمن عرف الحق فاعتقده والخير فعمله بحسب وسعه وهذا معنى يتفاضل قيه الناس ويتفاوتون فيه تفاوتآ بعيدآ وبحسب تحصيله يستحق الانسانيةوهي تعاطي الفعل المختص بالانسان فيقال فلان أكثر إنسانية . وكما يقـــال الانسان على وجهين يقال له الحيوان الناطق على وجهين عام وبراد به من في قوة نوعه استفادة الحق والخير كقولك الانسان هو الكاتب دون الفرس والحمار أي هو الذي في قوته استفادة الكتابة. وخاص ويراد به من حصل الحق فاعتقده والخير فعمله كما يقال زيد هو الكاتب دون عمرو أي هو المختص بعلم الكتابة. وكذا يقال له عبد الله على وجهين عام وير اد بــه الحيوان المتعرض لارتسام أوامر الله ارتسم أو لم يرتسم وهو المشار اليه بقوله تعالى: (إن كل من في السموات والارض إلا آتي الرحمن عبدا) وخاص وهو المرتسم لاوامر الله تعالى كما قــال سبحانه : ( ان عبادي ليس لك عليهم سلطان ) وكذلك يقــال له حي وسميع وبصير ومتكلم وعاقل كل ذلك على وجهين يقال عاماً وهو لمن له الحياة الحيوانية التي بهاالحس والتخيل والنزوع والشهوة ولمن سمع الاصوات ولان يدرك لالاوان ولمن يُفهم الكافة بمايريده ولمن له القوة التي يتبعها التكليف والثاني يقال له خاصاً وهو لمن له الحياة التي مي العــلم المقصود بقول الله تعالى : ولمن يُفهم الكافة بمايريده ولمن له القوة التي يتبعها التكليف والثاني يقال له نعاصاً وهو لمن له الحياة التي مي العــلم المقصود بقول الله تعالى : نقال الينذر من كان حياً) وله السعم الذي به يسمع حقائق المعقولات والبصيرة نقاها عن الجهلة الكفرة في قوله تعالى بــه يورد التحقيقات وهي ألتي نقاها عن الجهلة الكفرة في قوله تعالى : ( صم بكم عي فهم لا يعقلون ):

الباب الثامن فىكون الانسان مستصلحاً للدارين

الانسان من بين الموجودات مخلوق خلقة تصلح للدارين وذلك ان الله تعالى قدأوجدثلاثة أنواعمن الاحياء نوعاً لدارالدنيا وهيالحيوانات ونوعاًللدارالآخرة وهو الملأ الاعلى ونوعاً للدارين وهو الانسان فالانسان واسطة بينجوهرينوضيعوهوالحيواناتورفيعوهو الملائكةفجمعفيهقوى العالمين وجعله كالحيو انات في الشهوة البدنية والغذاء والتناسل والمهارشة والمنازعة وغير ذلك من أوصاف الحيو انات . وكالملائكة في العقل والعلم وعبادة الرب والصدق والوفء ونحو ذلك من الاخلاق الشريفة ووجه الحكمة في ذلك أنه تعالى لما رشمه لعبادته وخلافته وعمارة أرضه وهيأه مع ذلك لمجاورته في جنته اقتضت الحكمة أن يجمع له القوتين فإنه لو خلق كالبهيمة معرى عن العقل لما صلح لعبادة الله تعالى وخلافته كما لو خلق كالبهيمة معرى عن العقل لما صلح لعبادة الله تعالى وخلافته كما معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعبادة الله تعالى وخلافته كما معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعبادة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة معرى عن الحاجة البدنية لم يصلح لعارة أرضه كما لم يصلح لذلك الملائكة ديوي وأخروي وانه لم يخلق عبئا كما لبه الله عليه بقوله ( أفحسبتم أتما دنيوي وأخروي وانه لم يخلق عبئا كما لبه الله عليه بقوله ( أفحسبتم أتما خلقناكم عبئاً وأنكم إلينا لا ترجعون)

مرکز <u>شور کم در این ز</u>ست دی

الباب التاسع في تمثيل ذات الانسان وتصويره

قد ذكر الحكماء لذات الانسان وقواها مثالا صوروها بها فيتمثل كل ما لا يدرك إلا بالعقل بتصور الحس ليقرب من الفهم فقالوا ذات الانسان لما كان عالماً صغيراكما تقدم جرى مجرى بلد أحكم بناؤه وشيد بنيانه وحصن سوره وخطت شوارعه وقسمت محاله وعمرت بالسكان حوره وسلكت سبله واجريت أنهاره وفتحت أسواقه واستعملت صناعه

وجعل فيه ملك مدبر وللملكوز يروصاحب بريد وأصحاب اخباروخازن وترجمان وكاتب وفي البلد أخيار وأشرار . فصناعها هي القوى السبعة التي يقال لها الجاذبة والماسكةوالهاضمةوالدافعة والنامية والغاذيةوالمصورة والملك العقل ومنبعه من القلب . والوزير القوة المفكرة ومسكنها وسط الدماغ . وصاحب البريد القوة المتخيلة ومسكنها مقدم الدماغ .وأصحاب الأخبار الحواس الخمس ومسكنها الأعضاء الخمسة . والخسازن القوة الحافظة ومسكنها خلف الدماغ . والترجمان القوة الناطقة وآ لتها اللسان . والكاتب القوة الكاتبة وآلتها اليد وسكانها الاخيار والاشرار هي القوى التي منها الأخلاق الجميلة والأخسلاق القبيحة وكما ان الوالي إذا تزك وساس الناس بسياسة الله صار ظل الله في الأرض كما روي أن النبي عليه قال : السلطان ظل الله في الأرض ويجب على الكافة طاعته كما قال آلله تعالى ( أطيعوا الله وأطيعوا الرَّسُولُ وأولي الأس منكم ) كذلك متى جعل العقل سائساً وجب على سائر قوى النفس أن تطيب . وكما أن الله تعالى جعل الناس متفاوتين كما نبه الله تعالى عليه بقوله ( ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضاً سخرباً )كذلك جال قوى النفس متفاوتة وجعل من حِق كل واحدة أن تكون داخلة في سلطان ما فوقها ومتأمرة علىمادونها. فحق القوة الشهوانية أن تكون مؤتمرة للقوةالغضبية وحق القوة الغضبية أن تكون مؤتمرة للقوة العاقلة وحق القوة العاقلة أن تكون مستضيئة بنور الشرع ومؤتمرة لمراسمه حتى تصير هــــذه القوى متظاهرة غير متعادية كما قال الله تعالى ( ونزعنا ما في صدورهم من غل إخواناً على سرر متقابلين ) وكما لا ينفك أشرار العالم من أن يطلبوا في العالم الفساد ويعادوا الاخيار كما قال تعالى ( وكذلك جعلنا في كل قرية

اكابر مجرميها ليمكروا فيها ) وقال سبحانه (وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شياطين الانس والجن )كذلك في نفس الانسان قوى رديئة من الهوى والشهوة والحسد تطلب الفساد وتعادي العقل والفكر . وكما نبه انه يجب للوالي أن يتبع الحق ولا يصغي إلى الأشرار ولا يعتمدهم كماقال تعالى (يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا يطانة من دونكم ) الآية .وقال تعالى (يا أيهاالذين آمنوالا تتبع أهو اليهود والنصارى أولياء ) وقال (وأن احكم بينهم بما أنزل الله ولا تتبع أهو الهم واحذرهم أن يفتنوك )كذلك يجب للعقل والفكر أن لا يعتمد القوى الذميمة .

وكما انه يجب للوالي أن يجاهد أعداءالمسلمين كما قال تعالى (وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ترهبون به عدو الله وعدوكم) . كذلك يجب للعقل أن يعادي الهوى فإن الهوى من أعداء الله بدلالة قول النبي يتنبي : ما في الارض معبود أبغض إلى الله من الهوى ثم تلا أفر أيت من اتحذ إلهه هواه . وكما ان من استحوذ عليه الشيطان أنساه ذكر الله من اتحذ إلهه هواه . وكما ان من استحوذ عليه الشيطان أنساه ذكر الله أعاديه إذا لم يقو عليهم كما قال الله تعالى ( وإن جنحوا للسلم فاجنح له ) وأن لا يركن إليهم وإن سالمهم كما قال الله تعالى ( ولا تركنوا إلى الذين ظلموا فتمسكم النار ) كذلك يجب للعقل ان يسالم الأشرارمن قوىالنفس إذا عجز عنها وان لا يركن إليها

وكما ان الوالي إذا احس بقوة احتـاج إلى ان يعدل إلى نقض العهد وإظهار المعاداة كما قال الله تعالى ( فــــاذا انسلخ الاشهر الحرم فاقتلوا المشركين حيث وجـــدتموهم وخذوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد )كذلك حق العقل إذا قوي على قوى النفس ان لا يداهنها. وكما

ان شياطين الانس والجن يضعف كيدهم علىمن تحصن بالايمانواستعاذ بالله وتقوَّى على من والاه كما قال تعالى ﴿ إَنَّمَا سَلْطَانَهُ عَلَى الَّذِينَ يَتُولُونَهُ والذين هم به مشركون ) كذلك يضعف كيد الهوى عن العقل إذا تقوى بالله واستعاذ به . فحق العقل ان يستعيذ مـــن الهوى والشره والحرص والامل وان يطهر ذاته منهسا ومن سائر القوى الرديئة استعاذة ابراهيم صلوات الله عليه حيث قال ( رب اجعل هذا البلد آمناً واجنبني وبني أنَّ نعبد الأصنام) فالقوى الردينة والإرادات الردينة في ذات الإنسان جارية مجرى أصنام قل ما ينفك الإنسان من عبادتها كماقال الله تعالى (ومايؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون ) وذكروا مثلا آخر فقالوا : كل إنسان مع بدنه كوال في بلد قيل له طهر بلنك من النجاسات وأدب من يقبل التأديب من أهله ورض من يقبل الرياضة من حيوانه وسباءه . ومـــن عاث (١) فيه ولا يقبل التأديب والرياضة فاحبسه أو اقتله ولكن بالحق كما قال الله تعالى ( ولا تقتلوا النفس التي حرم الله إلا بالحق ) فسان عجزت عن تطهير عرصته مسن الأنجاس وعن تأديب طغاته ورياضة حيواناته وسباعه فلا تعجز عن صيانة نفسك عن التلطخ بنجاساته وعن الاحتراس من أن تفترسك سباعه وأن يسبيك طغاته حتى إذا لم تكن غالباً لم تكن مغلوباً . فصار الناس في ذلك بين ثلاثة أصناف ː صنف لم يفعل ما أمر ولم يؤد حق الإيالة وتهاون فيا فوض إليه فجرح وأسر فصار عند نفسه مع كونه مجروحاً مأسوراً ملوماً مخذولاً . وصنف فعل ما أمر فأدى حق الإيالة فصار عند ربه مأجوراً مشكوراً . وصنف جد تارةوقصر تارة فجرح وجرُحوغلب وغلب فهو كما قال تعالى (خلطوا (١) العيث الافساد

عملا صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم)وقال بعضهم: الإنسان إذا اعتبر مع قوة التخيل وقوة الغضب وقوة الشهوة فمثله مثل من بلي في سفره بصحبة ثلاثة اضطر إليهم حتى لا يمكنه أن ينفصل منهم ويقضي مغره من دونهم كما قال الشاعر :

ومن نكد الدنيا على الحر أن يرى عدواً له ما من صداقته بــــد فيا نكد الدنـــيا متى أنت نازح عـــن الحر حتى لا يقاربه ضد

فواحد أمامه هو له رقيب يحفظه وعين تكلأه لكنه ملق (١) باهت مموه يلفق الباطل تلفيقا ويختلق الزور اختلاقا فيخلط الكذب بالصدق والخطأ بالصواب . والثاني عن يمينه بطش زعر (٢) يحميه عن أعاديه لكنه كثيرا ما يغويه فيهيج هاتجه فلا يقجعه النصح ولا يطأطئه الرفق كأنه نار في حطب أو سيل في صبب أو قرم مغتلم (٣) أو سبع ثا كل (٤) فيحتاج ان يسكُّنه دائميآ فيحتمي به ومنه فهو معه كما قيل : راكب الاسديهابه الناس وهو في نَقْسَهُ أَهْسَبُهُ وَالثَالِيُّ عن يساره وهو الذي يأتيه بالمطعم والمشرب لكنه ارعن (٥) ملق قذر شبق (٦) كأنه خنزير اجيع فأرسل في جلة (٧) يأتيه احياناً بأطعمة خبيثة فيكرهه على تناولها فهو يحتاج ان يصابرهم حتى يقطع سفره فيبلغ ارضا مقدسة يشرق فيها النور ويشرب فيها الذئب والنعجة من جوض واحد فيأمن فيها بواثقهم ومن حيلته التي ترجى ان يسلم منهم بها ان يسلط هذا البطش الزعر على هذا الارعن الملق حتى يزبره زبراً (٨) وان يطبي غلو هــــذا الزعر التائه (١) الملق المعلى بالمسان ما ليس في الفلب (٢) شرَّس (٣) الفرم البعير والمُتلَم شديد الهياج (٤) التكل قدان الحبيب او الوك (٥) الرعونــــة الحمق (٦) الشبق التبديد الغلبة والشهوة (٧) الجلة بالغتم للبسرة وتطلق على المذرة (٨) الربر الزجر والانتهار بخلاية هذا الارعن الملق وان لا يجنح إلى الباهت المتخرص حتى يؤتيه موثقاً من الله غليظا ثم يصدقه فيا ينهيه إليه فجعل الملق الباهت كناية عن الوهم والبطش الزعر عن الغضب والارعن الملق عسن الشهوة وجعل الارض المقدسة عبارة عن دار السلم وذكر ان حيلته في ان يسلم منهم ان يدفع بعض هذه القوى ببعض دفع الشر بالشر .

> **الباب العاش**ر في كون الانسان هو المقصود من العالم وإيجاد ما عداه لأجله

المقصود من العالم وإيجاده شيئًا بعد شيء هو أن يوجــد الانسان فالغرض من الأركان أن يحصل منها النبات ومن النبات أن تحصل الحيوانات ومن الحيوانات أن تحصل الاجسام البشرية ومن الأجسام البشرية أن يحصل منها الأرواح الناطقة ومن الأرواح الناطقة أن يحصل منها خلافة الله تعالى في أرضه فيتوصل بإيفاء حقها إلى النعيم الابدي كما دل الله تعالى عليه بقوله : ( إني جاعل في الارض خليفة ) . وجعل تعالى الانسان سلالة العـالم وزبدته وهو المخصوص بالكرامة كما قال تعالى : وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا ) . وجعل ما سواه كالمونه له كما قال تعالى في معرض الامتنان : ( هو الذي خلق لكم ما في الارض جيعاً) فليس فضله بقوة الجسم فالفيل والبعير أقوى جسما منه ولا بطول العمر فالنسروالحية أطول عمراً منه ولا بشدة البطش فالاسد والنمر أشد منه فالنسروالحية أطول عمراً منه ولا بشدة البطش فالاسد والنمر أشد منه بطشاً ولا بحسن اللباس فالطاووس والدراج (١) أحسن منه لباساً ولا بالقوة على النكاح فالحمار والعصفور أقوى منه نكاحا ولا بكثرة الذهب والفضة فالمعادن والجبال أكثر منه ذهبا وفضة وما أحسن قول الشاعر لولا العقول لكان أدنى ضبغم ادنى إلى شرف من الانسان ولما تفاضلت النفوس ودبرت ايسدي الكماة عوالي المران

ولا بعنصره الموجود منه كما زعم إبليس حيث قال : (خلقتني من نار وخلتمته من طين ) . بل ذلك بنا خصه الله تعالى به وهو المعنى الذي ضمنه فيه والامر الذي رشحه له وقد أشار اليه تعالى بقوله : ( فإذاسويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين)وبقوله : ( خلقت بيدي ) . والملائكة لمانبهم الله تعالى لفضل آدم تنبوا فأذعنوا وسجدوا له كماأمروا وإبليس لما نظر إلى ظاهر آدم وبلنة وتعامى عما ذكر الله تعالى ولم يتأمل المعنى الذي ضمنه الله تعالى الفضل آدم تنبوا فأذعنوا وسجدوا له كماأمروا ويد بني الذي في من روحي فقعوا أدم وبلنة وتعامى عما ذكر الله تعالى ولم يتأمل والمديني الذي ضمنه الله تعالى آدم والتلقية التي جعلها له أبى واستكبر . وتدى به الكفار في رد الأنداء حيث فالوا : ( ما هـذا الرسول يأكل الطعام ويمشي يريد أن يتفضل عليكم ). وقالوا : ( ما طذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الاسواق ) . وقد نبه الله تعالى على أن الاعتبار بفضلهم ليس بظاهر وتراهم ينظرون اليك وهم لا يبصرون ) . أي لا يعرفون ما فضلتهم به فن وفق لفضل ما أعطي ولما رشح له وأعد ثم سعى في مثاله فقد أوتي فيز وقن لفضل ما أعطي ولما رشح له وأعد ثم سعى في مثاله نقد أوتي في رفق لفضل ما أعطي ولما رسح له وأعد ثم سعى في مثاله فقد أوتي في وتراهم ينظرون اليك وهم لا يبصرون ) . أي لا يعرفون ما فضلتهم به من وقن لفضل ما أعطي ولما رشح له وأعد ثم سعى في مثاله فقد أوتي فيز وقن لفضل ما أعطي ولما رشح له وأعد ثم سعى في مثاله وقد أوتي الم

( ` ) الدراج بالضم والتشديد ضرب من الطير ذكر أكان او انثى .

الباب الحادي عشر في الغرض الذي لاجله أوجد الانسان ومنازلهم

الغرض منه أن يعبدالله ويخلفه وينصره ويعمر أرضه كما نبه الله تعالى بآياته في مواضع مختلفة حسب ما اقتضت الحكمة ذكره وذلـــك قوله تعالى : (وماخلقت الجن والانس إلا ليعبدون) . وقوله : إني جاعل في الأرض خليفة . وقوله : ليستخلفنهم في الأرض . وقوله : ليعلم الله من ينصره ورسله بالغيب . وقوله : يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله . وقوله : واستعمركم فيها . وكل ذلك إشارة إلى توليتهم اموراً لم يستصلح لها إلا الإنسان كما نبـه الله تعالى عليه بقوله للملاتكة : (إني أعلم ما لا قاعله إلا على أربعة أوجاب تحالى ما كان مواجداً لماهو موجده وفاعلالما هو فاعله إلا على أربعة أوجاب تحالى ما كان مواجداً لماهو موجده وفاعلالما هو فاعله إلا على أربعة أوجاب تحالى ما كان مواجداً لماهو موجده وفاعلالما هو

الأول أفعال تولاهابذاته وهي الإبداع ومعنىالابداع هو إيجاد الشيء من العدم واليه الاشارة بقوله تعالى : ( بديع السموات والأرض )

الثاني أفعال استعبدفيها ملائكته وسماه قوم التكوينات وذلك إخراج الشيء من النقص إلى الكمال إخراجاً غير محسوس فاعله وبذلك وصفهم الله تعالى بقوله : فالمدبرات أمراً . وهم ثلاثة أضرب ضرب اليهم القيام بالاجرامالسهاوية وقسد قيل هم إسرافيل وميكائيل وجبرائيل ورضوان والمحتفون بالعرش الموصوفون بقوله تعالى : (وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمدربهم وقضي بينهم بالحق وقيل الحمد لله رب العالمين) . وقوله تعالى : (الذين يحملون العرش ومن حوله . الآية ) . وضرب اليهم تدبير الأركان الهوائية كالملائكة الباعثة للرياح والمزجية للسحاب الموصوفين بقوله تعالى : والمرسلات عرفاً . وقوله عز وجل والنازعات غرقا . وضرب اليهم تدبير الأرض كالموصوفين بقوله تعالى ( له معقبات من بين يديسه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله ) . وكمن وصفهالنبي يتلقج في صفة الجنين انه يبعث ملكافينفخ فيه الروح وكالحفيظ والرقيب والعنيد وكمن وصفهم الله بقوله : ( ألن يكفيكم ان يمدكم ربكم بثلاثة آلاف من الملائكة منزلين )

والثالثأفعال سخر الله تعالى لها الأركان وموجودات العالم كالاحراق والاذابة للنار والترطيب للماء وفي الجملة ما قـــد سخر تعالى له شيئافشيئا من الجمادات والناميات وغير ذلك ونبه عليه بقوله تعالى : (وسخر لكم الشمس والقمر ) . وغير ذلك من الآيات المذكورة

والرابع الصناعات والمهن المحسوسة التي استعبدالانسان فيهاو استخلفه وهي الأشياء التي يحتاج صناعة أكثرها إلى ستة أشياء إلى عنصر تعمل منه وإلى مكان وإلى زمان وإلى حركة وإلى أعضاء وإلى آلة وهذا الضرب خص الانسان به ولم يستصلح له الملائكة وجعل لكل من الملك مقاما معلوما كما نبه عليه تعالى بقوله : (وما منا إلا له مقام معلوم). وكذلك جعل لكل نوع من الناس مقامامعلوما كمانبه عليه بقوله : (قل كل يعمل على شاكلته) وقوله : (انظر كيف فضلنا بعضهم على بعض). وقول النبي يتي يتي كل ميسر لما خلق له. ولكن عامة الملائكة لم يعصوا الله فيا أمرهم كما وصفهم تعالى بقوله : ( لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون) والناس فيا أمروابه وكلفوه بين مطيع وعاص فهم على القول المجمل ثلاثة أضرب : ضرب أخلوا بأمره وانسلخوا عما خلقوا لأجله

واتبعوا خطوات الشيطان وعبدوا الطاغوت . وضرب وقفوا (١) بغاية جهدهم حيث ما وقفو اكالموصوفين بقوله تعالى : ( وعباد الرحمن الذين يمشون على الارض هونا ) وضرب ترددوا بين الطريقين كها قال الله تعالى « خلطوا عملا صالحا وآخر سيئا » فمن رجح حسناته على سيئاته فموعود بالإحسان البـــه . وعلى الأنواع الثلاثة دل الله بقوله : « وكنتم أزواجا ثلاثة فأصحاب الميمنة ماأصحاب الميمنة وأصحاب المشنمة ماأصحاب المشنمة والسابقون السابقون أولئك المقربون » وعلى هذا اقسم الله تعالى في آخر السورة فقال : ٩ فأما إن كان من المقربين فروح وريحان وجنة نعيموأما إن كان من أصحاب اليمين فسلام ليلك من أصحاب اليمين وأما إن كان من المكذبين الضالين فنز لٌ من حمير وتصلية جحيم ) . وكثير من الناس يعصون الله ولا يأتمرون له فقيضهم الله تعالى بغير إرادة منهم للسعي في تصرته من حيث لا يشمرون كفرعون في أخيـــذ موسى وتربيته وكجمعه السحرة ليكون سببا في إيمانهم . والخوة يوسف في فعالهم ما أفضى به إلى ملك مصر وتمكنة مما تمكن منه ويكون مثلهم في ذلك كما قيل : قصدت مساتى فاجتلبت مسرتي وقديحسن الإنسان من حيث لايدري

وقال آخر : فعل الجميل ولم يكن من قصده فقبلته وقرنته بذنوبة ولرب فعل جاءني من فاعل فحمدته وذممت من يأتي بـــه فيكون فعله محموداً وفاعله مذموما كماقيل : رب أمر أتاك لا تحمد الم فعال وتحمد الأفعالا (١) في نسخة ونتوا وقد أوجد الله تعالى كل ما في العالم للإنسان كما نبه عليه بقولهتعالى ٩ جعل لكم الارض فراشا والسماء بناء وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقالكم؛ . وقال تعالى : ﴿ وَسَخْرَلْكُمْ مَافِي السَّمُوات ومَافِي الارض ... الآية » . وقال عز وجل : « وسخر لكم ما في الارض » . وقوله تعالى ( هو الذي أنزل من السياء ماء لكم منه شراب ومنه شجر فيه تسيمون ينبت لكم به الزرع والزيتون والنخيل والأعناب ومن كل النمر ات إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون وسخر لكم الليل والنهار) الآية وأباح جميعها لهم كما نبه الله تعالى عليه بقوله ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ﴾ فللإنسان أن ينتفع بكل ما في العالم على وجهه اما في غذائه أو في دوائه أوفي ملابسه ومشموماته ومركوباته وزينته والالتذاذ بصورته أو رؤيته والاعتباريه وباستفادة علم منه والاقتداء بفعله فيما يستحسن منه والاجتناب عنه فيما يستقبح منه فقد نبه الله تعالى على منافع جميع الموجودات وأطلع الخلائق عليها اما بألسنة الأنبياءعليهم السلام أو بالهام الأولياء رضي الله عنهم وكما أن حِق الإنسان أن يعرف سافع الحيوانات في ذواتها فينتفع بها في المطاعم والملابس والأدويةفحقه أن بعرف أخلاقها وأفعالها فينتفع بها في اجتناء ما يستحسن واجتناب ما يستقبح منها . فقد أحسن من قال : تعلمت من كل شيء أحسن مافيه حتى من الكلب حمايته على أهله . ومن الغراب بكوره في حاجته . وقد أشار الله تعالى إلى ذلك في وصف النحل فقال ( وأوحى ربك إلىالنحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون ثم كلي مـــن كل الثمرات ) الآية . فنبه على أن الإنسان حقهأن يقتدي بالنحل في.مراعاته لوحي الله عز وجل فكما أنها لا تتخطى وحي الله في تحري المصالح طبعاً كذلك يجب على الإنسان أن لا يتخطى وحي الله اختياراً

الأشياء كلها متساوية غير متفاوتة من حيث انها مصنوعة بالحكمة وعلى ذلك نبه الله تعالى بقوله ( ما ترى في خلق الرحمن من تفاوت ) . وغتلفة من حيث أن كل نوع يختص بفائدة وكل نوع وإن اختلف فحامن شيء أكثر اختلافاً من الناس كما قال الله تعالى ( وقد خلفكم أطوارا ) . وقال تعالى ( ورفعنا بعضهم قوق بعض درجات ) وقال سبحانه وتعالى ( أنظر كيف فضلنا بعضهم على بعض وللآخرة أكبر درجات وأكبر فيا آناكم ) وقال سبحانه ( ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيا آناكم ) وقال سبحانه ( ولو شاء الله لجعلكم أمة واحدة ) الآية . وقال تعالى ( وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض فيا آناكم ) وقال تعالى ( ولو شاء ربك بععل الناس أمة واحدة ) الآية . ووقال تعالى ( وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض بقوله ( وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع إلى قوله ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون ) والحكمة المقتضية لذلك هو انالانسان بقوله ( وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع إلى قوله بقوله ( وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب وزرع إلى قوله ان في ذلك لآيات لقوم يعقلون ) والحكمة المقتضية لذلك هو انالانسان بقاؤه أدنى مدة فإن اول ما يحناج الانسان أبه ما يعذوه ( )

<sup>(</sup>١) يقال غذوت الصي باللبن من باب غذا اي ربيته ولا يقال غذيته باليام مخففة ويقال غذيته مشدداً

وليس يجد ما يواريه مصنوعاً ولا ما يغذوه مطبوخاً كما يكون لكثير من الحيوانات بل هو مضطر إلى إصلاحها واصلاح ذلك يحوجه إلى آلات غير مفروغ منها والانسان الواحد لا توصل له الى اعداد جميع ما يحتاج اليه ليعيش العيشة الحميدة فلم يكن بد الناس من تشارك وتعاون فجعل فكل قوم صنعة وهيئة مفارقة للصنعة الأخرى ليقتسموا الصناعات بينهم فبتولى كل منهم صنفاً من الصناعات فيتعاطاه باهتزاز كما قال الله تعالى ( فتقطعوا امرهم بينهم زبراً كل حزب بما لديهم فرحون ) فاقتضت الحكمة ان تختلف جنثهم وقواهم وهمهم فيكون كل ميسر لما خلق له . وقال تعالى ( قل كل يعمل على شاكلته ) فتكون معايشهم مقتسمة بينهم الناس امة واحدة ولا يزالون تعنيفين الا من رحم ربك ) والاختلاف مناعاتهم في حكم المسخوري وان كانوا في الظاهر مختارين . وقد أشار الناس امة واحدة ولا يزالون تعنيفين الا من رحم ربك ) والاختلاف الماصل بين . فالنساس أذا اعتبر احتلاف اغراضهم وهمهم فيم في مناعاتهم في حكم المسخوري وان كانوا في الظاهر محتارين . وقد أشار الني يتابي إلى ما يتعلق من المصلحة بتباينهم واختلاف الخاص بين . وقد أشار النام الماتهم فقان من المسلحة بنباينهم واختلاف الماد بلك بعلو الماصل بين . فالنساس أذا اعتبر احتلاف المواحين منامي في مالان المالات المحتلاف المواحل بين . ما النساس أذا اعتبر احتلاف الواحين المواحين المالا معمهم في ألهم في ي مناعاتهم في حكم المسخوري وان كانوا في الظاهر مختارين . وقد أشار الني يتابية إلى ما يتعلق من المصلحة بتباينهم واختلاف طبقاتهم فقال : لا يزال الناس بغير ما تباينوا فإذا تساووا هلكوا

> الباب الثالث عشر في سبب تفاوت الناس

اسباب ذلك سبعة اشياء الاول اختلاف الأمزجة وتفاوت الطينة واختلاف الخلقة كما اشير اليه فيا روي ان الله تعالى لما اراد خلق آدم

عليه السلام امر ان يؤخذ من كل ارض قبضة فجاء بنو آدم على قسملر طينتها الأحر والابيض والاسود والسهل والحزن والطيب والخبيث والى نحو هذا أشار اللهتعالى بقوله ( والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه والذي خبث لا يخرج إلا نكدا ) وقال تعالى ( هو الذي يصوركم في الأرحــــام كيف يشاء) والثاني اختلاف أحوال الوالدين في الصلاح والفساد وذلك إن الإنسان قد يرث من أبويه آثار ما هما عليه من جميل السيرة والخلق وقبيحهاكما يرث مشابهتها في خلقها ولهذا قال الله تعالى ( وكان أبوهما صالحًا ) وعلى نحوه روي أنه قال التوراة : إني إذا رضيت باركت وإن بركتي لتبلغ البطن السابع وإذ سخطت لعنت وإن لعنتي لتبلغ البطنالسابع تنبيها على أنالخير والشرالذي يكسبه الإنسان ويتخلقبه يبتى أثره موروثا إلى البطن السابع . والثالث اختلاف ما تتكون منه النطفة التي يكون منها الولدودم الطمث الذي يتربي به الولدفنالك له تأثير بحسب طبب ماتكو أنا منه وخبته ولهذا قال بتلق تخبروا لنطفكم . وقال : الناكح غارس فلينظر أحدكم أين يضع غرسه . وقال : إياكم وخضراء الدمن قيل وما خضراء الدمن قال المرأة الحسناء في المنبت السوء . والرابع اختلاف ما يتفقد به من الرضاع ومن طيب المطعم الذي يتربى به ولتأثير الرضاع يقولالعرب لمن تصفه بالفضل : لله دره . والخسامس اختلاف أحوالهم في تأديبهم وتلقينهم وتطبيعهم وتعويدهم العادات الحسنة والقبيحة فحق الولد على الوالدين أن يؤخذ بالآداب الشرعية واخطار الحق بباله وتعويده فعل الخيركما قال النبي بتلقيم: مروهم بالصلاة لسبع واضربوهم لعشر ويجب أن يصان عن مجالسة الاردياء فإنه في حال صباه كالشمع يتشكل بكل شكل يشكل بسبه وان يحسن في عينه المدح والكرامة ويقبح عنده الذم

والمهانةويبغض إليه الحرص على المآكل والمشارب ويعودد الاقتصاد في تناولها ومخالفة الشهوة ومجانبة ذوي السخف ويؤخذ بقلة النوم في النهار فهو يشيب ويورث الكسل ويعود التأني في أفعاله وأقواله ويمنع مسن مفاخرة الاقران ومن الضرب والشتم والعبث والاستكثار مسن الذهب والفضة ويعود صلة الرحم وحسن تأذية فروض الشرع . قـــال بعض الحكماء : مسن سعادة الإنسان أن يتفق له في صباه من يعوده تعاطى الشريعة حتى إذابلغ الحلم وعرف وجوبها فوجدهامطابقة لما تعودهقويت بصيرته ونفذت في تعاطيها عزيمته . والسادس اختلاف من يتخصص به ويخالطه فيأخذ طريقته فيما يتمذهب به ( عن المرء لا تسأل وابصر قرينه) والسابع اختلاف اجتهـــاده في تزكية نفسه بالعلم والعمل حين استقلاله بنفسه . والفاضل التام الفضيلة من اجتمعت له هــــذه الاسباب المسعدة وهو أن يكون طيب الطينة معتدل الامزاجة جارياً في أصلاب آباءصالحين ذوي أمانة واستقامة منكوناً من نطفة طيبة ومسن دم طمث طيب على مقتضى الشرع ومرتضعاً بدكر طيب وماحوداً في صغره مـــن قبل مربيه بالآداب الصالحة وبالصيانة عن مصاحبة الأشرار ومتخصصاً بعد بلوغه بمذهب حق ومجهداً نفسه في تعرف الحق مسارعاً إلى الخير فمن وفق في هذه الأشياءتنجع فيهالخيرات من جميع الجهات كما قالالله تعالى (لأكلوا منفوقهم ومن تحت أرجلهم) ويكونَ جديراً أن يعدممن وصفه اللهتعالي بقوله (وانهم عندنا لمن المصطفين الأخيار ) والرذل التام الرذيلة هو من يكون بعكس هذا في الأمور التي ذكرناها . واعلم ان من طابت أحواله انتفع بكل ما سمعه وشاهده إن خيراً وإن شراً ومن خبثت أحواله استضر بكلُّ ما سمعه وشاهده وعـــلى ذلك دل الله تعالى بقوله ﴿ والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه والذي خبث لا يخرج إلا نكدا ) فالخبيث مسن الارض وان طاب بذره وعذب ماؤه لاينبت الاخبيثاً والطيب مسن الارض وان كدر بذره وملح ماؤه لا ينبت الاطيباً ولذلك قال سبحانه وتعالى في كتابه (تسقى بماء واحد ونفضل بعضها على بعض في الاكل) وقال في صفة كتابه (قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمى )

الباب الرابع عشر

في بيان الشجرة النبوية وفضلها على جوهر سائر البرية

اقتضت الحكمة ان تكون الشجرة النبوية صنفاًونو عاً واحداً واقعاً بين الإنسان وبين الملك ومشاركاً لكل واحدمنهما على وجه فإنهم كالملائكة في اطلاعهم على ملكوت السماوات والأرض وكالبشر في أحوال المطعم والمشرب . ومثله في كونه واقعاً بين نوعين مثل المرجان فإنه حجر يشبه الأشجار بتشذب (١) اغصانه وكالنخل فإنه شجر شبيه بالحيوان في كونه محتاجاً إلى التلقيح وبطلانه إذاقطع رأسه. وجعل الله النبوة في ولد ابراهيم ومن قبله في نوح كما نبه عليه بقوله (ولقد أرسلنا نوحاً وإبراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب . وقال تعالى (ذرية بعضهامن بعض) . فهم عليهم السلام وإن كانوا من حيث الصورة كالبشر فهم من حيث الأرواح كالماك قدأ يدو ابقوة روحانية و محصوا بها كما قال الله تعالى في عيسى

(١] أي بتغرق

عليه السلام ( وأيدناه بروح القدس ) وقال في محمد بظير ( نزل بهالروح الأمين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين ) وتخصيصهم بهذاالروح ليمكنهم أن يقبلوامن الملائكة لمابينهم من المناسبة بتلكالأرواح ويلقون إلى الناس لما بينهم من المناسبة البشرية لذلك قال مسحانه ( ولو جعلناه ماكماً لجعلناه رجلا وللبسنا عليهم مايلبسون ) . تنبيهاً على أن ليس في قوة عامة البشرالذين لم يخصوا بذلك الروح ان يقبلوا إلا من البشر . ولما عمى الكفار عن إدراك هذه المنزلة وعما للأنبياء من الفضيلة أنكروا نبوة الأنبياء كما قال الله تعالى ﴿ قَالُوا إِنَّ أَنَّتُمَ إِلَّا بِشَرٍ مثلنًا تَرْيَدُونَ أَن تصدونا عما كان يعبد آباؤنا فاتونا بسلطان مبين ) فالأنبياء صلوات الله عليهم بالإضافة إلى سائر الناس كالإنسان بالإضافة إلى الحيو انات وكالقلب بالإضافة إلى سائر الجوارح وأيضافنزلة الأنبياء من أممهم بمنزلة الشمس من القمر ومنزلة علمهم من علوم المهم علزلة ضوء الشمس من نور القمر كما قال الله تعالى ( هو الذي جعل الشمس ضباء والقمر نور أ ) . فكما أن نور القمر مقتبس من ضَوَّء الشَّمْسَ وَهُو قَاصَرَ عَنَّهَا كَذَلْكَ مَنْزَلْةَ الْأَمْم من أنبيائهم ومنزلة علمهم من علومهم . وكما لا محصل النور القمر إلا بوساطة الشمس كذلك لاتحصل علومالناس وتزكية نفوسهم إلابوساطة الانبياء وعلى هذا دل الله تعالى بقوله ( ربناوابعث فيهم رسولا منهميتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم انك أنت العزيز الحكيم) فالله تعالى وتبارك بزكي الأنبياء بوساطة الملك ويزكي من يشاء من الناس بوساطةالانبياءكالطابع الذي جعل لهكتابةتم بوساطته يثبت في الشموع المختلفة شكل تلك الكتابة

ight (©)

#### الب**اب الخامس عشر** في هداية الأشياء إلى مصالحها

كل ما أوجـــده الله سبحانه فإنه هداه لما فيه مصلحته كما نبه عليه بقوله تعالى ( أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ) . لكن هدايته للجمادات بالتسخير فقط كالاشياء الارضية التي إذا تركت تنحو نحو السفل وكالنار التي تنحو إلى العلو . وهدايته للحيوانات إلى أفعال تتعاطاها ابالتسخير والالهام كالنحل فيما يتعاطى من السياسة واتخاذ البيوت المسدسة ومنعمل العسل . وكالسرفة (١) فيما تبنيه من الابنية . وكالعنكبوت في نسجه . وهدايته للملائكة بالتسخير والالهام وببداهة العقل وما جعل لهامنالعلوم الضرورية فأما الانسان فهدايته له تعالى بكل ذلك وبالفكر . وذلكأنه بالتسخير بنفسه وكثيرمن حركاته وبالألهام هدايته طفلا للارتضاع بالثدي وطلب الغذاء والنشكي من الآلام بالبكاء وببديهة العقل يعرف مبادي العلوم وبالفكر يتوسل إلى استنباط المجهول بالمعلوم فهو إن خلق عاريا منالمعارفالتي جعلها اللهتعالىللحيوانات بالالهام ومن المدبس الاسلحة التي جعلهالها بالتسخير فقدجعل للانسان قوة التعلم بالعقلوالفكروتحصيل الملابس والاسلحة والآلات المختلفة ووكله إلى نفسهمن الاستفادة ومكنهمن دلك، وذلك فضيلة لانقيصة ورفعة لاضعةفإنه بإعطائه العلم والعقلواليد العاملة فقد أعطاه كل شيء ولو أعطي كل شيء حسب ما أعطي البهائم

(١) السوفة بالضم دويبة تتخذ بيناً من دقاق الميدان فتدخله وتموت ومنه المشلل
(١) السوفة بالضم دويبة تتخذ بيناً من دقاق الميدان فتدخله وتموت ومنه المشلل
(١) السوفة بالضم من سرفة إلى الشعرة ١) وسرف الدين هو المنع من سرفة إلى النفقة

شيئًا فشيئالكان قد منع كل شي لان بعضه كان يمنعه عن استعمالالبعض وإلى تمكن الانسان من تحصيل ما يريده أشار الله تعالى بقوله : ٩ والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئا وجعل لكم السمع والابصار والافتدة لعلكم تشكرون ، وقد ظن قوم ان الله تعالى خلق الناس من بين الحيوان خلقا منقوصا إذكم يعطواسلاحا يدفعون به عن أنفسهم كما أعطى كثيراً من الحيوان أسلحة كالانياب والمخالب إذ لم يكفهم لباسهم كماكفي الحيوان بل قد أحوجهم إلى تطهير البدن وقد أغناها عنهقالوا ولذلك قال الله تعالى «وخلق الانسان ضعيفا» . وليس كذلك والصحيح عند المخلصين ان الانسان وإن كان ضعيفا بالاضافـــة الى الباري تعالى وإلى الملأ الاعلى فليس يقصرعن الحيوان جميعه من جهة ما ظنوه فإنالله تعالى بحكمته البارعة أعطى كل واحدين الحيوان سلاحا بقدر ما علممن مصلحته فبعض جعل له آلة الهرب كالعام و والبعض جعل له رمحا يدفع به كالقرون للبقر والغنم وبعض دبوسا كالحافر للفرس والحمار وبعض نشابا كالشوك للقنفذ، وجعل لكل لياسا يحسب كفايته وألهم كلا منهاصنعة بتعاطاها بطبعه وجعل للإنسان بدل ذلك الفكر والتمييز ألذي بمكنه ان يتخذ بهكل آلة وكل ملبسعلي قدر حاجته اليه ويتناوله منىشاء ويضعه متى أحب ويستبدل به كيفما أراد والحيوانات ليس لهاأن تضع أسلحتها متى ما استغنت عنها ولا أن تستبدل بها فهــــذا دليل على تمام الانسان ونفصان الحيوانات والانسان بالفكر والروية يقهر الحيوانات التي هي أقوى منه لأنه يهىء بفكرته لكل منها آلة يصطادها بها فإذاً العقل الذي أعطاه ليحصل به كل مايحتاج اليه أعلى وأشرف، فإنه مرآة إذا جلاهـــا اضطلع بها على ملكوت السموات والأرض

## الباب السارس عشر في سعادة الانسان وزوعه اليها

قال بعض الحكماء : جعل الله لكل شيء كمالا ينساق اليه طبعاً وقد هلداه إلى التخصيص به تسخيراً كما نبه الله عليه بقوله تعالى ( أعطى كل شيء خلقه ثم هدى). وللإنسان سعادات أبيحت له وهي النعم المذكورة في قوله تعالى ( وإن تعدوا نعمة الله لاتحصوها ) وجميع النعم والسعادات على القول المجمل ضربان ضرب دائم لايبيد ولايحول وهوالنعم الأخروية وضرب يبيد ويحول وهو النعم الدنيوية . والنعم الدنيوية متى لم توصلنا إلى تلك السعادات فهي كسراب يقيعة وغرور وفننة وعذاب كما وصفه الله تعالى في كتابه و إنمامثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من الساء ...الآية» وما أصدق ما قال الشاعر : إنما الدنيا كرؤيا أفرحت من من رآها ساعة ثم انقضت فصل

ما أحد إلا وهو فازع إلى السعادة يطلبها بجهد ولكن كثيراً ما يخطى فيظن ماليس بسعادة في ذاته انها سعادة فيغتر بهسا فيكون كالموصوف بقول الله تعالى ٥ والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئا ، . وبقوله تعالى ٩ أعمالهم كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ، وقال الشاعر : كل يحاول حيلة يرجو بها دفع المضرةواجتلاب المنفعه والمرء يغلط في تصرف حاله فلربما اختار العناء على الدعه

فصيل النعم النيوية إنما تكون نعمة وسعادة متى 'تنوولت على ما يجب وكمايجب ويجريبهاعلىالوجه الذيلأجله خلقوذلك أن اللهجعل الدنياعارية ليتناول منها قدر ما يتوصل به إلى النعم الدائمة والسعادة الحقيقية . وشرع لنا في كل منها 'حكماً بَنَّين فيه كيف يجب أن يتناول ويتصرف فيها لكن صار الناس في تناولهافريقين فريق يتناولوه علىالوجه الذيجعله الله لهفانتفعوا به فصار ذلك لهم نعمة وسعادة وهم الموصوفون بقوله تعالى « الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآثووا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ولله عاقبة الأمور » .وقوله عز وجل : ( للذين أحسنوا في هذه الدنياحسنةولدار الآخرة خير ولنعم دار المتقين) .وقوله تعالى : «والذين هاجروافيالله من بعدما <sup>م</sup>ظلموا لنبو أنهم في الدنيا حسنة» . فهؤلاءحيوا بها حياة طيبة كما قال تعالى المقلتجينة حياة طيبة ، • وفريق يتناولوها لاعلى الوجه الذي جعلها الله لهم فركنوا اليها فصارذلك لهم نقمةوشقاوة فتعذبوا بها عاجلا وآجلا وهم الموصوفون بقوله تعالى « إنمـــا يريد الله ليعذبهم بها في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون ه فصل

والسعادات الأخروية ليس لناتصور كنهها مادمنا في دار الدنياو لذلك قال تعالى ٥ فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين ٥ . وكما قال النبي متاتب عن ربه تعالى : أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن المحت ولا خطر على قلب بشر ٥ والسبب عن قصورنا في تصور هاشيئان أحدهماأن الإنسان لايمكن أن يعرف حقيقة الشيء وتصوره حتى يدركه بنغسه وإذا لم يدركه ووصف له يجري مجرى صبي توصف له لذة الجماع فلا يمكن أن يتصور حقيقته حتى يبلغ فيباشره بنفسه وكالأكمه توصف له المرآة ، وحالنا في اللذة الاخروية هكذا فإنا لا نتصورها على الحقيقة إلا إذا طالعناها فإذا طالعناها شغلنا الفرح والتلذذ بها عن كل ما دونها كما قال تعالى ق أصحاب الجنة اليوم في شغل فاكهون " والناني أن لكل قوة من قوى النفس وجزء من أجزاء البدن لذة تختص بها لا يشاركها فيها غيرها فلذة العين في النظر إلى ما تستحسنه ولذة السمع في الاستماع إلى ما يستطيبه ولذة اللمس في لمس ما يستلذه ولذة الوهم في تصور ما يؤمله ولذة الخيال في تخيل ما يستحسن تصوره ولذة الفكر أمر مجهول عنده يتعرفه وكل واحدمن هذه القوى والأجزاء إذاعرض لها آفة تعوقها عن شهو تهاوعن إدراك لذتها يكون كالمريض الذي لا يشتهي الماء وكان به ظمأ وإذا تناوله لم يجد له لذة كنها قال الشاعر :

ومن يك ذا فم مر مريض ايجد مرا به الماء الزلالا وإذاكان كذلك فاللذات الأخروية هي لذات لا تدرك إلا بالعقل المحض وعقول أكثر من في هدف الدار مولمة معوقة عن إدراك حقائق اللذات الأخروية فلا تشعر بها كالخدر (1) لآف عرضت له فلا يحس بالسبب المؤلم . وكالمريض الذي لا يحس بالجوع وإن كان جوعه يؤذيه ولا يشتهي الطعام إن كان فقدالطعام يضنيه بل إنما يحس بالجوع إذا زال السبب المؤلم . وأيضاً فعقول أكثرنا ناقصة وجارية مجرى عقول الصبيان ما ذين لم يبلغوا مبلغ رجال قد عرفوا حقائق الأشياء فكما أن الصبيان ما داموا صغاراً لا يحسون باللذات والآلام التي تعرض للرجال فيتعللون بالأياطيل والأضاليل كذلك من كان في عقله صبياً لم يطلع على الحقائق بالأياطيل والأضاليل كذلك من كان في عقله صبياً لم يطلع على الحقائق وبالاعتبار بهم قالالله تعالى ٩ وما هذه الحياة الدنياإلالهو ولعب، .وقال تعالى : «فلا تغرنكمالحياة الدنيا ولا يغرنكم بالله الغرور » ولما أرادالله تعالىأن يقرُّب معرفة تلك اللذات من أفهام الكافسية شبهها ومثلها لهم بأنواع ما تدركها حواسهم فقال تعالى ﴿ مثل الجنة التي وعد المتقون فيهاً أنهار من ماء غير آسن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه وأنهار من خمر لذة للشاربين وأنهار من عسل مصفى ، . ليبين للكافة طيبها بمسا عرفوه من طيب المطاعم وقال : « مثل الجنة التي وعسد المتقون » . ولم يقل الجنة لينبه الخاصة على ان ذلك تصوير وتمثيل فالإنسان وإن اجتهـد ما اجتهد أن يطلع على تلك السعادة فلا سبيلله اليها إلا على أحد وجهين أحدهما ان يفارق هذا الهيكل ويخلف ورامة هذا المنزل فيطلع على ذلك كما قال الله تعالى « يوم يأتي بعض آيات وبكلا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها لحبراً قل انتظرواً إنا منتظرون ، والثاني أن يزيل قبل مفارقة الهيكل الإضراض النفسانية المشار اليها بقوله تعالى « في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً » وأرجاسها المشار اليها بقوله تعالى « إنما بريدالله ليذهبعنكم الرجس أهلاالبيتويطهركم تطهير أ» فيطلع من وراء ستر رقيق على بعض ما أعد له كما حكي عن حارئة حيث قال للنبي ﷺ عزفت (١) نفسي من الدنيا فكأني أنظر إلى عرش ربي بارزاً واطلع على أهل الجنة يتزاورون وعلى أهل النار يتعاوّون فقال له النبي متلقة عرفت فالزم . وقال أمير المؤمنين علي عليه السلام: لو كُشف الغطاء ماازددت يقينيا .

(١) عرَّف عن الشيء انصرف عنه

الباب السابع عشر في حال الإنسان في دنياه وما يحتاج أن يتزود منها

الإنسان مسافر ومبدأ سفره من حيث ماأشار اليه تعالى بقوله (وقلنا اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ) : وحيث قال في صفة نبيه ( وإذأخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذرياتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بــلى) . ومنتهى سفره دار السلام ودار القرار . له في سفره أربعةمنازل ظهر ابيه وبطن امه وظهر الأرض والموقف وله حالتان: حالة هو فيها مستودعوهو ما دام في هذه المنازل ، وحالة هو فيها مستقر وهو إذا حصل في دار القرار وإلى ذلك أشار الله تعالى بقوله ( وهو الذي أنشأكم من نفس واحـــدة فستقر ومستودع ) . والمنزل الذي فيه محتاج إلى تزود ظهر الأرض فالإنسان في كَدح وكبَد(١) مالم ينته إلىدارالقراركما قال الله تعالى (ياأيها الانسان إنك كادح إلى ربك كدحاً فملاقيه ) وقال تعالى ( لقد خلقنا الإنسان في كبد) . وهو عجبول على طلب الراحة لكن الناس على طلبها في ضربين ضرب عموا عن الآخرة وقالوا ( ما هي إلاحياتنا الدنيا نموت ونحيا ) أو فعلوا فعل من قال ذلك وإن لم يقولوا قولهم فطلبوا الراحسة من حيث لإراحة وهم كالموصوفين بقوله عز وجـــل « والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبهالظمآن ماءحتي إذا جاءه لم يجدهشيئًا» . وقوله وإنما مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط بسبه نبات الأرض . . \* (١) الكدح الممل والكد . والكبد الشدة وكابد الامر قاسي شدته

اريدمن زمني ذا أن يباً لحني ما ليس يبلغه في نفسه الزمن وقال آخر :

مضى قبلناقوم رجوا أن يقو موا بلا تعب عيشاً فلم يتقوم وضرب عرفوا الدنيا والآخرة وعلموا أن الدنيا كما قال الله تعالى : (ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين وان الدار الآخرة لمي الحيوان) وعلموا ان فيها يستقر الإنسان ويطمئن كما قال الله تعالى (يا أيتها النفس المطمئنة إرجعي إلى ربك راضية مرضية ) وانه يحتاج إلى أن يسافر اليها كما قال عليه السلام : سافروا تغنموا فاحتملوا المشقة علما أن كل تعب يؤديهم إلى راحة فهو راحة فسعلوا كما قال الله تعالى ( فأما الذين سعلوا ففي الجنة ) .

وقد جعل للإنسان حرثين مقيدين لزاهي أحدث الربدية والغنى الدائم والحكم والعبادات والاخلاق الحميدة وتمرته الحياة الابدية والغنى الدائم والاستكثار منه محمود ولا يكاد يطلبه إلا من قد عرفه وعرف منفعته . والثاني جثاني كالمال والاثاث وفي الجملة ما قد نبه الله تعالى عليه بقوله : ( زين للناس حب الشهوات من النسباء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ) وثمرته أن تحصل به الحياة الدنيوية الفانية ويسترجع من الإنسان إذا فارق دنياه ولا ينتفع منه بشيء إلا بقدر ما استعان به في الوصول إلى الزاد الأخروي كما نبه الله تعالى عليه بقوله ( وما الحيساة الدنيا في الآخرة إلا متاع ) . ولا يولع بالركون اليها إلا من جهل حقائقها ومنافعها . والاستكثار منسه ليس

بمذموم مالم يكن مثبطاً لصاحبه عن مقصده وكان متناولا على الوجسه الذي يجب وكما يجب ومجعولا إلى الوجه الذي ينتفع به في مقصده لكن تناوله على هذا الوجه والاستكثار منه لا يتأتى الا آذاكان السلطانعادلا والامور جارية على أذلالها (١) فيحفظ الناس معاملاتهم عسلى مقتضى الشرع ثم يكون صاحبه اذا تناوله كما قال تعالى (ولا يجدون فيصدورهم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة ) فإذا لم يكن الامركما ذكرنا من الاستقامةفليس الا الاقتصادوالاقتصار والتبلغ بما أمكن حتى ينقضي السفر . والموفق في الدنيا اذا رأى نفسه قاصرةعن الجمع بين الامرين اهتم بما يبقى وأقل العناية بما يفنى وآثر الآخرة على الدتما فلا يلتفت الى الدنيا الابقد مايتبلغ به الى الآخرة مراعياً فيه حكم الشرع ومحافظاً لقول الله عز وجل ( لم أيها الناس ان وعد الله حق فلا تغرنكم الحياة الدنيا ولا بغرلكم بالله الغرول ) وكما قال النبي علي ال والدنيا انما مثلي فيها مثلي اكسيسار في يوم صائف فرفعت له شجرة فنزل فقام في ظلها ساعة فم راح وتركها . وقد نبه الله تعالى على حــال من يريد ان يتجرد ويتخلص من حبالة (٢) الدنيا على سبيل المثل بقوله ( ان الله مبتليكم بنهر فمن شرب منه فليس منى ومن لم يطعمه فإنه منى الا من اغترف غرفة بيده ) ومحبة الدنيا ـ كما قال النبي ما يجر رأس كل خطيئة . وقد روي عنه مالية : من سكن قلبه حب الدنيا بلي بثلاثة، شغل لايبلغ مداه، وفقر لايبلغ غناه، وأمل لا يبلغ منتهاه . وقال برايج : من كانت الدنيا أكبر همه فرق الله تعالى عليه همته وجعل فقره بين عينيهولم

 <sup>(</sup>١) يقال امور الله جاربة على أذلالها أي مجاربها جمع ذل بالكسر
(٢) الحبالة ككتابة المصيدة

يأته من الدنيا الا ماكتب له ومن كانت الآخرة أكبر همه جمع الله تعالى شمله وجعل غناه في قلبه وأتته الدنيا وهيراغمة وهذامعنى قوله عزوجل ( من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومـــن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وما له في الآخرة من نصيب ) ومعرفة ذلك والوصول اليه لا يمكن الا أن يستضيء العقل بنور الشرع معتمداً عـــلى من له الخلق والامر ،

الباب الثامن عشر

في تظاهر العقل والشرع وافتقار أحدهما الى الآخو

اعسلم ان العقل لن يهتدي الا بالشرع والشرع لا يتبين الا بالعقل فالعقل كالاس والشرع كاليناء ولن يغنى أس ما لم يكن بناء ولن يغني بناء ما لم يكن أس : وأيضا فالعقل كالبصر والشرع كالشعاع ولن يغني البصر ما لم يكن شعاع من خارج ولن يغني الشعاع ما لم يكن بصر ولهذا قال الله تعالى ( قد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النور بإذنه ) وأيضا فالعقل كالسراج والشرع كالزيت الذي يمده فإن لم يكن زيت لم يحصل والارض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب دري يوقد مسن شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكانها كوكب دري يوقد مسن شرع مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكانه إي يفي واولم تمسسه نار نور على نور يهدي الله لنوره من بشاء) والله هو الهادي . وأيضاً فالشرع عقل من خارج والعقل شرع من داخل وهما متعاضدان بل متحدان ولكون الشرع عقلا من خارج سلب الله تعالى اسم العقل من الكافر في غير موضع من القرآن نحو قوله (صم بكم عمي فهم لا يعقلون) . ولكون العقل شرعاً من داخل قسال في وصف العقل ( فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم) فسمى العقل دينا . ولكونهما متحدين قسال ( نور على نور ) أي نور الشرع ونور العقل ثم قال ( يمدي الله لنور من يشاء ) فجعلهما نور ا واحداً فالشرع إذا مقد العقل عجز عن أكثر الامور عجز العسين عند فقد الشعاع .

واعلم أن العقل بنفسه قليل الفناء (١) لا يكاد يتوصل إلا إلى معرفة كليات الأشياء دون جزئياتها نحو أن يعلم جملة حسن اعتقاد الحق وقول الصدق وتعاطي الجميل وحسن استجال العدالة وملازمة العفة ونحو ذلك من غيرأن يعرف ذلك في تلي شيء من والشرع يعرف كليات الأشياءويبين ما الذي يجب أن يعتقد في شيء شيء وماالذي هومعدلة في شيء شيء ولا يعرفنا العقل مثلا إن لحم الخنزير والدم والخمو محرم وانسه يجب أن يتحامى من تناول الطعام في وقت معلوم وان لا تنكح ذوات المحارم وأن فالشرع نظام الاعتقادات الصحيحة والأهعال المستقيمة والدال علىمصالح الدنيا والآخرة ومن عدل عنه فقد ضل سواء السبيل . ولاجل انلاسبيل لا تجامع المرأة في حال الحيض فإن أشباه ذلك لا سبيل اليه إلا بالشرع فالشرع نظام الاعتقادات الصحيحة والأفعال المستقيمة والدال على مصالح الدنيا والآخرة ومن عدل عنه فقد ضل سواء السبيل . ولاجل انلاسبيل لعقل إلى معرفة ذلك قال الله تعالى ( وما كنا معذيين حتى نبعثرسولا)

(١) الغتاء بالغتے والمد التقع

الينا رسولا فنتبع آياتك من قبل أن نذل ونخزى ) . وإلى العقل والشرع أشار بالفضل والرحمة بقوله تعالى ( ولولا فضل الله عليكم ورحمته لاتبعتم الشيطان إلا قليلا ) . وعنى بالقليل المصطفين الأخيار

أعلم أن أحكام الشرع من وجه دواء ومعجون مفروغ منه تولى إيجاده من له الخلق والأمر . وهو دواء مقيد للحياة الأبدية والسلامة الدائمة كما قال الله تعالى ( أو من كان ميتا ماحييناه ) وقال تعالى ( وكذلك أوحينا اليك روحاً من أمرنا ماكنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا وإنك لنهدي إلى صراط مستقيم ) فجعل ذلك روحاً لإفادة الحياة الأبدية : وقال الله تعالى ( قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ) . وقوله ( شفاء لما في الصدور وهدى ورحة للمؤمنين ) . ومن وجه هو ماء مطهر مزيل للأنجاس والأرجاس النفسية كما قال الله تعالى في وصفه للقرآن ( أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً) وكذلك قال الله تعالى (إنما يريدالله ليذهب عنكم الرجس تعالى في وصفه للقرآن ( أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زبداً رابياً) وكذلك قال الله تعالى (إنما يريدالله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهـ يرا ) ومن وجه هو نور وسراج مزيل للظلمة والحيرة والجهالة قال الله تعالى ا قـد جاءكم من الله نور وكتاب مبين يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور يهذي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات إلى النور ومن وجه وسيلة إلى الله عز وجل كما قال (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وابتغوا اليه الوسيلة ) وقال فيمن مدحهم : (يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ويرجون رحمته ) وقوله تعالى (واعتصموا بحبل الله جميعاً) .
وقوله تعالى : وفلير تقوا في الاسباب ، : ومن وجه هو الطريق المستقيم كما قال الله تعالى ( واعتصموا بحبل الله حميعاً) .

ذكربعض الحكماءأن الارض المقدسة المذكورة في قوله تعالى«ياقوم ادخلوا الارض المقدسة التي كتب الله لـــكم ولا ترتدوا على أدباركم \* . هي فيالدنيا ، الشريعة وفي الآخرة الجنة لانها هي التي إذا دخلها الإنسان لا يرتد على دُبر أه ونال السعادة الكبرى بلا مثنوية (١) فامابيت المقدس في الارض فإن من يدخله فبنغس دخوله إياه لا يستحق مثوبة بلالمثوبة تستحق بأمور أخر بكون دخوله الكان الذي هو بيت المقدس آخرها بعد ان يكون دخوله على وجو مخصوص وفي حال مخصوص.قال:وعلى هـــذا الحرم المذكور في قوله تعالى : و أولم يروا انا جعلنا حرماً آمناً ويتخطف الناس من حولهم أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون ا وسأل جعفر بن محمد الصادق بعض الفقهاء عن هذه الآية فقال أريد بها مكة فقال : واعجباً وأي أرض أكثر تخطفاً لن حولها من مكة . ويدل على ما قال قول الله تعالى بعد ذلك ٩ وما أوتيم من شيء فمتاع الحياة الدنيا وزينتها وما عند الله خير وأبقى أفلا تعقلون ، وكذلك قوله تعالى و وإذا قيل لهم اسكنوا هذه القرية وكلوا منها حيث شتتم وقولوا حطة وادخلوا الباب سجب، أنغفر لكم خطاياكم وسنزيد المحسنين ، والسفر (١) يقال هبة ليس فيها متنوبة ولا ثنيا أي استثناء

الموعود بالغنيمة بقولالنبي تلايي سافروا تغنموا، هوالسفر إلى هذه الدار وكذلك الفرار المدعو اليه من جهة المشل بقوله: ففروا إلى الله . وكذا الحج الاكبر الذي دعسا الناس اليه بقوله (وأذان من الله ورسوله إلى الناس يوم الحج الاكبر) وقوله تعالى (ولله على الناس حج البيت من استطاع اليه سبيلا) وكذا الجهاد الاعظم في قوله تعالى (وجاهدوا في الله حق جهاده) . والهجرة الكبرى في قولسه تعالى (ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها).

**الباب العشرون** في ان من لم يتخصص بالنرج وعبادة الله فليس بإنسان

لما كان الإنسان إنما يصبو إنسانا بالعقل ولو توهمنا العقل مرتفع عن نلحرج عن كونه إنساناً ولم يكن إذا تخطينا الشبح الماثل إلا بهيمة مهملة أو صورة ممثلة والعقل لن يكمل بل لايكون عقلا إلا بعد اهتدائه بالشرع كما تقدم ولذلك ننى العقل عن الكفار لما تعروا عن الهداية بالشرع في غير موضع من كتابه والاهتداء بالشرع هو عبادة الله تعالى فالإنسان إذا في الحقيقة هو الذي يعبد الله ولذلك 'خلق كما قال الله تعالى ( وما خلقت في الحقيقة هو الذي يعبد الله ولذلك 'خلق كما قال الله تعالى ( وما خلقت وكما قال تعالى ( وما أمروا إلا ليعبدوا الله من رزق وماأريد أن يطعمون) وكما قال تعالى ( وما أمروا إلا ليعبدوا الله خلصين له الدين) فكل ماأوجد لفعل فتى لم يوجه منه ذلك الفعل كان في حكم المعدوم ولذلك كثيراً ما يسلب عن الشيء اممه إذا وجد فعله ناقصاً كقولهم للفرس الرديء

**ل**يس هذا بفرس وللإنسان ليس هذا بإنسان . ويقال فلان لا عين لـــــ ولا أذن له إذا بطل فعل عينه وأذنه وإن كان شبحها باقياً وعلى هــــذا قال تعالى ( صم بكم عمي ) فيمن لم ينتفع بهذه الأعضاء فالإنسان يحصل له من الإنسانية بقدر ما يحصل له من العبادة التي لأجلها خلق فمن قام بالعبادة حق القيام فقد استكمل الإنسانية ومن رفضها فقد انسلخ من الانسانية فصارحيواناً أو دون الحيوان كماقال الدتعالي في وصف الكفار ( إن هم إلا كالانعام بل هم أضل سبيلا ) وقال ( إن شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون ) فلم يرض أن يجعلهم أنعاماً ودواب حتى جعلهم أضل منها وجعلهم من أشرارها وأخرج كلامهم عن جملة البيان فقال تعالى ( وما كان صلاتهم عند البيت إلامكاء وتصدية ) تنبيهًا على أنهم كالطيور التي تمكو وتصدي(١) ونبه تعــالى بنكتة لطيفة على أن الإنسان لا يكون إنساناً إلا بالدين ولا ذا بيان إلا بقدرته على الاتيان بالحقائق الدينية فقال تعالى (الرحمن علم الفرآنخلق الإنسان علمهالبيان) فابتدأ بتعليم القرآن ثم يحلق الانسان ثم بتعليم البيان ولم يدخل الواو فيا بينهما وكان الوجه عـــلى متعارف الناس أن يقول خلق الإنسان وعلمه البيان وعلمه القرآن فإن إيجاد الإنسان بحسب نظرنا مقدم على تعليمالبيان وتعليم البيان مقدم على تعليم القرآن لكن لما لم يعد الانسان إنساناً ما لم يتخصص بالقرآن ابتدأ بالقرآن ثم قال خلق الإنسان تنبيها على أنبتعليم القرآن جعله إنساناً على الحقيقة ثم قال علمه البيان تنبيهاً على أن البيان الحقيتي المختص بالانسان يحصل بعد معرفة القرآن فنبه بهذا الترتيب المخصوص وترك حرف العطف منه وجعل كل جملة بدلامماقبلهالاعطفآ، (۱) مكا الطائر مغر . ومدي منق

على أن الانسان ما لم يكن عارفاً برسوم العبادة ومتخصصاً بها لا يكون إنساناً وان كلامه ما لم يكن على مقتضى الشرع لا يكون بياناً . فإن قيل فعلى ما ذكرته لا يصبح أن يقال للكافر إنسان وقد سماهم الله بذلك في عامة القرآن . قيل انا لم نقل انا لانسمي الكافر إنساناً على تعارفالكافة بل قلنا قضية العقل والشرع تقتضي أن لا يسمى به إلا مجازاً ما لم يوجد منه العقل المختص به ثم ان سمي به على سبيل تعارف العامة فليس ذلك بمنكر فكثير من الاسماء يستعمل على وجه فيبين الشرع ان ليس استعماله على مااستعملوه كقولهم الغني فإنهم استعملوه في كثرة المال وبيـن الشرع ان الغنى ليس هو كثرة المسال قال عليه الصلاة والسلام ليس الغنى بكثرة المسال وإنما الغنى غنى النفس فيشير إلى ان الغنى ليس هو كثرة المال وقال تعالى ( ومن كان غلياً فليستعقف ) أي كثير الاعراض (١) فاستعمله عـــلى ما هو متعارف وجملة الألمر ان اسم الشيء إذا أطلقه الحكيم على سبيل المدح يتثاول للأشرف منه كقوله تعالى (وانه لذكر لك ولْقومك ) وقوله تعالى ﴿ وَرَفَعَنَّا لَكَ ذَكُرُكَ ﴾ وإن كان الذكر قد يقال للمحمود والمذموم . وعلى هذا يمدح كل شيء بلفظ نوعـــه فيقال فلان هو إنسان وهذا السيف سيف ولهذا قيل الانسان المطلق هو نبيكل زمان وقد قال عليه الصلاة والسلام : الناس اثنان عالم ومتعلم وماعداهما همج (٢) . وقال بعض العلماء : قول من قال الانسان هو ألحي الناطق

(١) العرض بوزن الفلس المتاع وجمعه عروض ولا يجمع اعراض إلا على لغة من
فتح الوسط

 الميت صحيح وليس معناه ماتو همهكثير من الناس من انه من الحياة الحيوانية والموت الحيواني والنطق الذي هوفي الانسان بالقوة ، وإنما أريد بالحي من كان له الحياة المذكورة في قوله تعالى (لينذر من كان حيا) وبالنطق البيا المذكور بقوله (علمه البيان) وبالميت من جعل قوته الشهوانية والغضبية مقهورتين على مقتضى الشريعة فيكون حينئذ ميتا بالارادة حيا بالطبيعة كما قيل : مت بالارادة تحي بالطبيعة كما قال أمير المؤمنين عليه السلام : من أمات نفسه في الدنيا فقد أحياها في الآخرة

> الباب الحادي والعشرون نيا يتعلق بالشرع من الأفعال

للانسان ضربان من الاحوال لا ينفك منها ضرب لا يلحقه فيه محمدة ولا مذمة ولا في جنسه تكليف وذلك شيتان أحدهما أحوال ضرورية لا يمكنه ان يتفصى (١) منها كنبض العرق والتنفس وما يجري مجراها من الاحوال الضرورية . والآخر ما يقع من الاندان على سبيل السهو والخطأ وإنكان جنسه مقدوراً له وهو المذكور في قول النبي علي رفع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه . وضرب تلحقه فيه المحمدة والمذمة وفي جنسه التكليف وذلك ثلاثة أشياء احدها الافعال المحمدة بالجوارح كالقيام والقعود والركوب والمشي والنظر وكل ما يحتاج إلى استعمال الاعضاء فيه. والثاني حفظ عوارض النفس كالشهوة والخوف واللذة والفرح والخضب والشوق والرحمة والغيرة وما أشبه ذلك. والثالث ما يختص بالتمييز والعلم . وكل واحد من هذه الثلاثة اما ان يحمد عليه الانسان و يذم . فحمده ان تكون افعاله جميلة وعوارض نفسهمستقيمة وقلبه ذكيا حتى يعتقد الحق ويقوى على مغرفته إذا ورد عليه . والمذمة تلحقه إن كانت على اضداد ذلك. والعبادات بهذه الاشياء الثلاثة تختص ولله تعالى في كل فعل يتحراه الانسان عبادة سواء كان الفعل واجبا او ندبا او مباحا وتكون تلك العبادة مبينة اما ببديهة العقل او بالكتاب او بلسان النبي او بإجماع الامة أو بالاعتبارات والاقيسة المبنية عـــلي هذه الاصول بل ما من حكم إلا وكتاب الله ينطوي عليه كما قال الله تعالى : ( ما فرطنا في الكتاب من شيء ) عرفه مسن عرفه وجهله من جهله : وما من مباح إلا وإذا تعاطاه الانسان على ما يقتضيه حكم الله تعالى كان الانسان في تعاطيه عابداً لله مستحقًّا للوابع كما قال النبي يتلقِّ لسعدإنك لتؤجر في كل شيء حتى اللقمة نضعها في فيا امرأتك . ومخاطبته لسعد بذلك لما عرف منه انه يراعي في افعاله حكم الله تعالى . وعلى هذا الوجه قال : ما من مسلم غرس غرَّسًا لم يأكل منه شيئًا الاكان له صدقــة . ومراعاة امر الله في جميع الأمور دقيقها وجليلها مستحب للكافةوواجب على النبي بتالية وعلى كل من تقرب منزلته من منزلته لقول الله تعالى : ( فاستقم كما أمرت ومن تاب معك )

الباب الثاني والعشرون في تحقيق العيادة

العبادة فعل اختياري مناف للشهوات البدنية تصدر عن نية يراد بها المتقرب إلى الله تعالى طاعة للشريعة. فقولنا فعل اختياري يخرج منه الفعل التسخيري والقهري ويدخل فيه الترك الذي هو على سبيل الاختيار فان الترك ضربان ضرب على سبيل الاختيار وهو فعل . وضرب هو العدم المطلق لا اختيار معه بل هوعدم الاختيار وليس بفعل . وبقولنا مناف للشهوات البدنية يخرج منه ما ليس بطاعة وأما الافعال المباحة كالاكل والشرب ومجامعة المرأة فليس بعبادة من حيت انها شهوه ولكنها قد تكون عبادة إذا تحرى بها حكم التربيعة وإنها قيل تصدر عن نية يراد وبها التقرب إلى الله تعالى لا مربعة وإنها قيل تصدر عن نية لم يقصد بها التقرب إلى الله تعالى بل أريد بها مراءاة لم نكن أيضاً عبادة وإنما عبادة لم يكن عبادة ، وإن قصد به الشريعة وإنها قيل مناف بلشريعة لم يكن عبادة ، وإن قصد به التقرب إلى الله تعالى بل أريد بها مراءاة لم نكن أيضاً عبادة الشريعة لم يكن عبادة ، وإن قصد به التقرب إلى الله تعالى فالعبادة إذ الشريعة لم يكن عبادة ، وإن قصد به التقرب إلى الله تعالى فالعبادة إذ الشريعة م يكن عبادة ، وإن قصد به التقرب إلى الله تعالى فالعبادة إذ الشريعة م يكن عبادة ، وإن قصد به التقرب إلى الله تعالى فالعبادة إلى الله تعالى النه أريد بها مراءاة أم نكن أيضاً عبادة الشريعة م يكن عبادة الوصاف كلها

## الباب الثالث والعشرون في أنواع العبادة من العلم والعمل

العبادة ضربان علم وعمل وحقها أن يتلازما لان العلم كالأسوالعمل كالبناء وكما لا يغنى أس ما لم يكن بنساء ولا يثبت بناء ما لم يكن أس كذلك لا يغني علم بغير عمل ولا عمل بغير علم ولذلك قال الله تعالى : • اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ع . والعلم أشرفهما لكن لايغني بغيرعمل ولشرفه قال رجل للنبي تتلقي إيماالاعمال أفضل يارسول الله فقال العلم فأعاد عليه السؤال فقال العلم فقال الرجل في الثالثة أسألك عن العمل لا عن العلم فقال عليه السلام عمل قليل مع العلم خير من عمـل كثير مع الجهل. وقال عليه السلام طلب العلم فريضةعلى كل مسلمومسلمة فالعلم ضربان نظري وعمل فالنظري مااذا علمكنى ولم يحتج فيه بعده إلى عمل كمعرفة وحدانية الله تعالىومغرفة ملائكته وكتبه ورسله واليومالآخر ومعرفةالسمواتوماأشبه ذلك.والعمليمااذاعلملم يغن حتى يعمل بهكمرفة الصلاة والزكاة والجهاد والصوم والحج وبرالوالدين. والأعمال ثلاثة اضرب منها مايختص بالقلب ومنها مايختص بالبدن ومنهاما يشارك فيه البدن القلب والعلم أيضآ إذا نظر اليه وهو مكتسب فاكتسابه عمل وإذا نظر اليه وقد اكتسب وتصور في القلب خرج في تلك الحال عن أن يكون عملا . ومن وجه آخر ضربان واجب وندب فالواجب يقال له العدل والندب يقال له الإحسان وهما المذكوران في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللهُ يَأْمَرُ بِالْعَـــدَلْ والإحسان) فالفرض والعدل تحري الإنسان لما إذا عمله اثيب وإذا تركه

عوقب والندب والإحسان تحري الإنسان لما إذا عمله أثيب وإذا تركه لم يعاقب والإنصاف من العدل والتفضل من البر والإحسان فالإنصافعو مقابلة الخبر من الخير والشر من الشر بمـــا يوازيه والتفضل والبر مقابلة الخير بأكثر منه والشر بأقل منه . فالإحسان والتفضل احتياط في العدالة والإنصاف ليؤمن به من وقوع خلل فيه وذلك انك إذا زدت في إعطاء ما عليك ونقصت في أخذ ما لك فقـــد احتطت وأخذت بالحزم كدفع زيادة زكاء إلىالفقير وترك ماأحللك أن تتناول من مال اليتيم . فالعدالة إنكانت جميلة فالتفضل أحس منها ولذلك قال تعالى فيمن أستوفى حقه فتحرى العدالة ( ولمن انتصر بعد ظلمه فأولئك ما عليهم من سبيل ) وقال سبحانه بعده ( وان تعفوا أقرب التقوى ) وقال عز وجل ﴿ وَلا تُنْسُوا الفضل بينكم» إشارة إلى أن الإحسان حسن والتفضل أحسن وقال عز وجل وللذين أحسنوا الحسنى وريادة، فالإنسان إنما يكون محسناًمتفضلا بعد أن يكون عادلا منصفاً . فأما من ترك ما يلزمه ثم تحرى ما لا يلزمه فإنسه لا يقال له متفضل ولا يجوز تعاطى التفضل إلا لمن كان مستوفياً وموفياً لنفسه فأما الحاكم المستوفي والموفي لغيره فليس له إلا تحري العدالة والنُّصفة (١)

فصل العلوم من حيث الكيفية ضربان تصور وتصديق فالتصور هو أن يغرف الإنسان معنى الشيءصح عنده ذلك بدلالة أو لم يصح كمنعرف الصلاة وشرائطها وان لم تثبت صحتهاعنده بدلالة والتصديق هو أنيتصور الشيء ويثبت عنده بدلالة تقتضي صحته

(١) النصفة محركة الإنصاف

والتصديق على ثلاثةأضرب اما بغلبة الظن وهو ان يكون عليه دلالة وقد يعترضها شبه توهنها أو تبطلها قال الله تعالى : إذا مسهم طائف من الشيطان تذكروا فإذاهم مبصرون . «واما بعلم اليقين وهو ان يصير بحيث يعلم ويعلم انه يعلم ولا تعترضه شبه توهنه كالعـلم مثلا بأن ثلاثة وثلاثة ستة وانه لا يصح أن يكون أكثر من ذلك أو أقل قال الله تعالى « إنما المؤمنون الذين آمنو بالله ورسوله ثم لم يرتابوا » . واما بعين اليقين وهو أن يرى بعقله الشيء ويعانيه ببصيرته في حال اليقظة والنوم وقد نبه الله تعالى علىهذه الوجوهبقوله لاكلا سوف تعلمون ثم كلاسوف تعلمون كلا لوتعلمون علم اليقين لترون الجحيم لترونهاعين اليقين»، فأماالتصورات المجردة فالعامة الذين قال الله تعالى فيهم و ولو ردوه إلى الرسول وإلىأولي الأمر منهم لعلمه الذين يستنبطونه وأما غلبة الظن فللعامة الذين مدجهم الله بقوله : ( الذين يظنون أنهم ملاقوا ديمم ) وأما علم اليقين فللخاصة. وأما عين البقين فني الدنيا للأنبيساء ولبعض الصديقين . وإلى نحوه أشار النبي يَرْتِيْجُهُ بقوله تنام عيني ولا ينام قلبي . وبقوله : اني أرى من خلفي كما أرى من قدامي . قال أمير المؤمنين علي عليه السلام: لو كشف الغطاء ما ازددت يقيناً . وقال بعض الحكماء : علم اليقين يحصل للعقل بالفكر والذكر فإن العقل بفكره أي ببحثه يدرك المعارف وبذكره يستحضرها إذا نسيها وغفسسل واشتغل عنها وبذهنه ينظر اليها دائماً كما ننظر تحن إلى محسوس غيرغائب عن أبصارنا بلاحاجة إلى بحث وطلب وتفكروتذكر وكذلك قيل الإنسان يعقل فينظر إلى الحق بالفكر والملائكةدائما ينظرون اليه بالذهن من غير حاجة إلى تفكر وطلب فصل

للإنسان في استفادة العلم وإفادته ثلاثة أحوال : حال استفادة فقط وحال استفادة تمن فوقه وإفادة لمن دونه وحال إفادة فقط وقل من يستحق أن يوجد مفيداً غير مستفيد ففوق كل ذي علم عليم إلى أن ينتهي الأمر إلى علام الغيوب فقد نبه الله تعالى على الحاجة الى الاستفادة بما حكاه منقول موسى عليه السلام لصاحبه ٥ هل اتبعك على أن تعلمن مما علمت وشدا ٥ ونبه بما ذكر في قصة سليان عليه السلام عن الهدهد بقوله : و احطت بمالم تحط به ٢ . ان الكبير قد يفتقر إلى الصغير في بعض العلوم فإذا الإنسان ما دام حياً يجب أن لا يخرج من كونه مستفيداً ومفيداً كما قال النبي يتابع الناس عالم ومتعلم وما سواهما همج



لم يكلف الله الناس عبادته لينتفع هو تعالى بها انتفاع المولى باستعباد عبيده واستخدام خدمه فإن الله غني عن العالمين : ولا ليؤدبهم فقد قال تعالى ( يريد يكم اليسرولا يريد يكم العسر) . بل كلفهم ليزيل أنجاسهم وأمر اضهم النفسية فبذلك يمكنهم أن يحصلوا حياة أبدية وسلامة باقية سرمدية فإن من ولديكون ميتاً بالإضافة إلى أصحاب الدار الآخرة وفاقداً للعين التي بها يعرفهم والسمع الذي به يسمع تحاورهم واللسان الذي به يخاطبونه ويخاطبهم والعقل الذي به يعقلهم فليس تلكم الحياة والعين والسمع ماللإنسان في الحياة الدنيا . وكيف يكون كذلك وقد نبى الله ذلك عن الكفار وجعلهم أمواتاً وصماً وبكماً وعمياً فإن الانسان له قوة على تحصيل تلك الأمور في ابتداء أمره وان أهمل نفسه فانت عنـــه تلك القوة فلا يمكنه بعد قبول ذلك كالفحم اذا صار رمادا فلا يقبل بعد ذلك ناراً فمن استمر في كفره وفسقه وتمادى فيسه صار اما ميتاً أو مريضاً أو أصم لا يقبل الشفاء ولذلكقال الله تعالى فيمن ثكل هذه القوة ( انك لاتسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء اذا ولوا مدبرين وما أنت بهادي العمي عن ضلالتهم ) وقال تعالى « صم بكم عمي فهم لا يعقلون » وقال تعالى « في قلوبهم مرض ينظرون اليك نظر المغشى عليه من الموت». وقال تعالى : ه انما المشركون نجس » . وقال تعالى في المؤمنين « لينذر من كان حياً» وقال فيهم • أولي الأيدي والأبصار ﴾ فحسن استفاد الحياة والصحة والطهارة قبل أن تبطل عنه هذه القوى أعنى قبول ذلك فصار حياً سميعاً بصيراً طاهراً وحصال زاداً كما أمر مالله تعالى بقوله « وتزودوا فإنخير الزاد التقوى » . واهتدى بالدليل الموصوف بقوله تعالى « وانك لتهدي الى صراط مستقيم صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض الا إلى الله تصير الأمور » . وائتمر له تعالى بقوله ( سابقوا الي مغفرة من ربكم » واقتدى بالموصوفين بقوله سبحانه « يسارعون في الخيرات ، . فجديرأن يفلح فيحصل هذه السعادة كماقال الله تعالى العلكم تفلحون،

\*\*\*\*\*

## المياب المخامس والعشرون في بيان الامراض والانجاس التي لا يمكن إزالتها إلا بالشرع

كما ان في بدن الانسان عوارض وأموراً موجودة عند الولادة أو توجد حالا فحالا بحكمة تقتضي ذلك وهي تعد نجاسات لابد مسن اماطتها كلها أو إماطة فضولاتها وذلك كالسلى(١)والسرة والقلفةوالعقيقة الموجودة في الصبي عند الولادة وكالأوساخ والقمل والظفر وشعر العانة وشعر الابط كذلك في نفس الانسان عوارض هي تجاسات وأمراض نفسانية يلزم إماطتها كالجهل والشرو والعجلة والشح والظلم . ويدل على كون ذلك مخلوقاً فيه وأمره بإماطته واماطة فضلاته ما ذكر الله تعالىفي مواضع من كتابه بقوله : • خلق الأنسان من عجل ، فذكر انه مخلوق منه كما ترى . ثم امره ان ينجيه عن نفسه وان لا يستعين به فقــال : ( سأريكم آياتي فلا تستعجلون ) وقوله تعالى ( انه كان ظلوماً جهولا ) ثم أمره بالعلم والعدل في غير موضع من كتابه . وقوله تعالى (وأحضرت الانفس الشح ) ثم قال : ( ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون ) فأمره باتقاء الشح مع إحضاره إياه. وقوله تعالى (إنالانسان خلق،هلوعا اذا مسه الشر جزوعا وإذا مسه الخير منوعا ) ووصفه بالكفوروالقتور في قوله ( وكان الانسان كفورا ) وقوله تعالى (قل لو انتم تملكون خزائن رحمة ربي إذاً لأمسكتم خشية الانفاق وكان الانسان قتوراً ) فأدخل عليه كان، تنبيهاً على ان ذلك فيه غريزي موجود قبل، لاهو شيء طارىءعليه

(١) السلى على وزن الحصى الذي يكون فيه الولد

وقوله تعالى ( وكان الانسان أكثر شيء جدلا ) ثم نهى عن أكثرالجدال فالإنسان يحتاج أن يستعمل هذه القوى فيالدنيا كما يجب وفيوقتمايجب وبقدر ما يجب وأن يميط فضولاتهاقبل خروجه من الدنيا حسبماوردت به الشريعة فإنه متى لم يتطهر من النجاسة ولم يزل أمراض نفسه لم يجــــد سبيلا إلى نعيم الآخرة بل ولا إلى طيب الحياة الدنيا وذلك ان من تطهر تجلى عن قلبه الغشاوة فيعلم الحق حقآ والباطل باطلا فلا يشغله إلامايعنيه ولا يتناول إلا ما يعنيه فيحيى حياة طيبة كإ قال تعالى ( فلنحيينه حياة طيبة ) ولا تصير قنياته في ألدنيا وبالا عليه وعذاباً كما قال الله تعالى في الكفار ( فلا تعجبك أمو الهم ولا أولادهم إنما يريد الله ليعذبهم بهســا في الحياة الدنيا وتزهق أنفسهم وهم كافرون ) ويصير قلبه إذا تطهر مقر السكينة والأرواح الطيبة كما وصف الله تعالى المؤمنين بقوله ( هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤلمنين ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم)وعرفالطريق التي بها التوصل إلى الجنة المأوى ومصاحبةااللا الأعلى في متعدصدق عند مليك مقتدر فيسارع في ألخيرات ويسابق إلى مغفرة من ربه. ومتى بقيت نجاسته وتزايدت صار قلبه مقر الشبه والآثام كما قال الله تعالى (هل أنبئكم على من تنزل الشياطين تنزل على كل أفاك أثيم ) ولا يجد سبيلا إلىسعادة الدار الآخرة كما قال الله تعالى ( أيطمع كل امرىء منهم أن يدخل چنة نعيم كلا انا خلقناهم مما يعملون ) فنبه على انه لا يصلح لجنته من لم تطهر ذاته عن أشياء هي مخلوقة فيها وعلى هذا دل قوله تعـــالى (ماكان الله لبدر المؤمنين على ما أنتم عليه حتى بميز الخبيث مـــن الطيب ) فحق الإنسان أن يراعي هذه القوى فيصلحها ويستعملها علىالوجه الذي يجب وكما يجب ليكونكمن وصفه الله تعالى بقوله (الذين تتوفساهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم ادخلوا الجنة بما كنتم تعملون ) وقسد يقع للانسان شببة في أمر هذه النجاسات فيقول أترى ان ذلك من عند غير الله فإن كان من غيره فمن اين يوجده ومن أين منبعه وإن كان منه فمسا المعنى في أن أوجده في الانسان ثم امره بأن يزيله فيقال ما من شيءأوجده الله أو أمكن من إيجاده إلا وفيه حكمة ومنفعة وإن لم يعرف ذلك البشر لكن من الأشياء ما تفعه في وقت مخصوص او إذاكان على قدر مخصوص ثم إذا استغني عنه أو زاد على قدر ما يحتاج إليه يجب أن يزال وذلك إذ تؤمل ظاهر إذ من المعلوم ان السلا والسرة يحتاج إليها لصيانة الولد في وقت ثم يستغنى عنهما فيكون ابقاؤهما بعد نجاسة والشعر والظفر يحستاج إليهما إذاكانا على حد واذا زادا يحتاج الماميا

# الباب التتاكين والعشرون

في القوى التي بجب ازالة امراضها وانجاسها والمعاني التي تحصل منها

ازالة النجامة واجتلاب الطهارة الملكورة في قوله تعالى ( أنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا ) واكتساب الصحة واماطة المرض المذكور في قوله تعالى ( في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضاً ) يكون بإصلاح القوى الثلاثة التي هي دواعي الإنسان في متصرفاته وهي قوة الشهوة وقوة الحمية وقوة الفكر فبإصلاح قوة الشهوة تحصل العفة فيحترز بها من الشره واماتة الشهوة ويتحرى المصلحة في المأكول والمشروب والملبوس والمنكوح وطلب الراحة وغير ذلك مسن اللذات الحسية وبإصلاح قوة الحمية تمحصل الشجاعة فيحترز من الجبن والتهور والحسد ويتحرى الاقتصاد في الخوف والغضب والانفة وغير ذلك . وبإصلاح قوة الفكر تمحصل الحكمة حتى يحترز من البله والجربزة (١) ويتحرى الاقتصاد في تدبير الأمور الدنيوية . وليس نعني بالحكمة ههتا العلوم النظرية وانما نعني بها الحكمة العملية التي يتحرى بهما المصالح الدنيوية وبإصلاح هذه القوى يمحل في الإنسان قوة العدالة فيقتدي بالله تعالى في سياسة نفسه وسياسة غيره فنفس الانسان معادية له كما قال تعالى ( ان النفس لأمارة بالسوء الا ما رحم ربي ) وقال الذي يتقلق أحسدى عدوك نفسك التي بين جنبيك فن أدبها أو قمعها أمن ظلمها والى همذا أشار الله تعالى بقوله ( ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضما ) أي لا يخاف ان تظلمه نفسه الشهوية فالأعمال الصالحة حصن منها لقول الله تعالى ( ان الصلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر )



الباب السابع والعشرون في كون الإنسان مفطورا على اصلاح النفس

الإنسان مفطور في اصل الخلقةعلى أن يصلح افعاله واخلاقه وتمييزه وعلى ان يفسدها وميسر له أن يسلك طريق الخير والشر وان كان منهم من هو يالجملة الى احدهما أميل . وعلى تمكنه من السبيلين دل الله بقوله ( 1 ) البويز بالضم الحب الحبيث معرب كريز والمعدر الجريزة . والحب باللاتم والكس الرجل الحداع ( انا هديناه السبيل إما شاكراً وإماكفورا ) وقوله تعالى (وهديناه النجدين)أي عرفناه الطريقين وكما انه مفطور على اكتساب الامرين في ابتدائه مفطور على انه اذا تعاطى احدهما إن خيراً وإن شراً الفه فإذا الفه تعوده واذا تعوده تطبع به واذا تطبع به صار له طبعاً وملكة فيصير فيه بحيث لو اراد ان يتركه لم يمكنه كما قيل :

د وتأبي الطباع على الناقل ٢

ويكون مثله كمثل شجر نبت فاعوج سهل في الابتداء تثقيفهوتسويته بخيط يشد فيه او بخشب يفرش بجنبه فيسدد ب. مم اذا غلظ واشتد مستويا امن ان يعوج بل لا يمكن تعويجه وإن نرك حتى يعوج فيصلب على عوجه لم يمكن بعده تثقيفه كما قال الشاعر :

يقوم بالثقاف العود للذرا وعلى هذا الوجه قال الله تعالى (إن الحسنات يذهبن السيئات) وقال وعلى هذا الوجه قال الله تعالى (إن الحسنات يذهبن السيئات) وقال تعسالى ( ويدرأون بالحسنة السيئة ) وقد توهم قوم إن لا اثر للتأديب والتهذيب فإن الناس مجبولون على طبائع لا سبيل الى تغييرها فحنهم اخيار بالطبع ومنهم اشرار بالطبع واستدلوا بقول الله تعالى ( قل كل يعمل على شاكلته ) وقوله تعالى ( فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق وقول الذي يتلقج كل ميسر لما خلق له . وقوله عليه السلام : فرغ ربكم من المدى والخلق والزق والأجل . وبقوله تعالى ( ولقد اصطفيناه في الخلق والخلق والرزق والأجل . وبقوله تعالى ( ولقد اصطفيناه في ذكرى الدار وانهم عندنا لمن المصالحين ) وقوله ( اننا اخلصناهم بخسالصة ذكرى الدار وانهم عندنا لمن المصالحين ) وقوله ( اننا اخلصناهم بخسالصة على علم على العالمين ) والناس وان تفاوتوا في اصل الخلقة فما احد الا وله قوة على اكتساب قدر ما من الفضيلة ولولا ذلك لبطلت فاتسدة الوعظ والانذار والتأديب

الباب الثامن والعشرون

في سبب رذيلة الانسان وتأخره عن الفضيلة

سبب تأخر الانسان عن الفضيلة لا يخلو من اوجه : اما ان يكون نقصاً في أصل خلقته وعجزاً مركباً في جبلته يتقاعد به عن تحصيل القوة وجمع الآلة التي يتوصل بها إلى السعادة كمن تضعف نحيزت (١) أو لا يفضل عن طلب معايشه الضرورية في وقته أو لا يجد هادياً يرشده فن كان كذلك فعذور لقوله تعالى (لا يكلف الله نفساً إلا وسعها) وإماانه غير عاجز عن ذلك لكن لم ساعده على بلوغه عمره فذلك قد وقع أجره على الله كما قال الله تعالى (ومن يخرج من بيته مهاجراً إلى الله ورسوله م يدركه الموت فقد وقع أجره على الله) . وإما أن يتفق له مرب ومعلم مفل فيضله عن الطريق وهذا إن لم يتمكن من الاهتداء بحسن يرشده تعالى في المضلين ( ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يضلونهم بغير علم ألا ساء ما يزرون ) . وإن تمكن بعد ممن يهديه فلم بهتد يضلونهم بغير علم ألا ساء ما يزرون ) . وان تمكن بعد ممن يهديه فلم بهتد يضلونهم بغير علم ألا ساء ما يزرون ) . وان تمكن بعد ممن يهديه فلم بهتد طلموا وأزواجهم). وإما أن يكون ضلاله من جهة نفسهلامن جهة شيء طلموا وأزواجهم). وإما أن يكون ضلاله من جهة نفسهلامن جهة شيء

(١) النحيزة الطبيعة

مما تقدم وذلك هو المتوعد بالعذاب فمن أزاح الله علته بالفهم والكفاية والعلم الناصح فرغب عن الاهتداء وترك طريقة الرشاد يكون كمن وصفه الله تعالى بقوله ( واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين)وبقوله (ولقد أريناه آياتنا كلها فكذب وأبى) وأكثر منه عقوبة من استفاد العلم وعرف الحق وسلك من طريق الخير مراحل ثم ارتد عنها راجعا كمن وصفه الله بقوله ( انالذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم )وبقوله ( ومن يرتدد منكم عن دينه ) الآية



الناس في إقامة العبادات وتحري الخيرات على أربعة أضرب : الأول من له العلم بما يجب أن يفعل وله مع ذلك قوة العزيمة على العمل به وهم الموصوفون بقوله عز وجل في غير موضع ( الذين آمنوا وعملوا الصالحات طوبي لهم وحسن مآب) الثاني من عدمها جميعا وهم الموصوفون بقول الله تعالى ( ان شر الدواب عند الله الصم البكم الذين لا يعقلون ) وقوله ( إن هم إلاكالأنعام بل هم أضل سبيلا) . الثالث من له العلم وليس له قوة العزيمة على فعله فهو في مرتبة الجاهل بل هو شر منه كما روي ان حكيا سئل متى يكون العلم شراً من الجهل فقال أن لا يعمل به . وروي عن أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه انه قال : من كانت ضلالته بعـــد التصديق بالحق فهو بعيد من المغفرة : الرابع من ليس له العلم لكن له قوة العزيمة فهذا متى انقاد لأهل العلم وعمل بقولهم أنجح في فعله وصار من الموصوفين بقوله تعالى ( اولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا )

والافعال الجميلة والقبيحة يتقوى الانسان فيها بتكريرها مرارآ كثيرة وزمانا طويلا وقتا بعد وقت في اوقات متفاوتة فإن من فعل ذلك في شيء اعتاده وإذا اعتاده تخلق به فالحذق في الصناعة كالكتابة مثلا يكون باعتياده فعل من هو حاذق في الكتابة . والافعال التي تحصل عن الاخلاق بعد حصولها هي بأعيانها الافعال التي يتعاطاها المتخلق بها حتى تصبر خلقا فحق الانسان ان يتدرب بفعل الخير فإن من تعود فعلا صار له ملكة كالصبي قد يلعب بتعاطي صناعة فيؤدي لعبه بها إلى أن يتعلمها له ملكة كالصبي قد يلعب بتعاطي صناعة فيؤدي لعبه بها إلى أن يتعلمها

العبادات تكون محمودة إذا تعاطاها الإنسان طوعا واختياراً لااتفاقا واضطراراً ودائما لا في زمان دون زمان ولأجل ان ذاتها حسنة لالأجل غيرها فمن اقامها على هذا الوجه فهو الموصوف بقوله تعالى (واخلصوا دينهم لله فأولئك مع المؤمنين وسوف يؤت الله المؤمنين أجراً عظيا) وقال النبي يتلقي اخلص يكفك القليل من العمل ولا يرضى تعسالى الا الاخلاص كما قال الله تعالى ( ألا لله الدين الخالص) فإن من فعل خيراً نمو ان يصلي لأنه اتفق اجتماعه مع المصلين فساعدهم او اكره ان يصلي او صلاها في شهر رمضان مثلا دون سائر الأوقات أو لأجل ان ينال بها جاها او مالا فليس ذلك مما يستحق بها محمدة . وكذا من ترك قبيحا إما اتفاقاً أو اضطراراً أو خوفاً أو في زمان دونزمان أو لأن ينال بذلك أمراً دنيوياً فليس بمحمود ولهذا قال الله تعالى ( الذين ينفقون أمو الهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا مناً ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ) تنبيها على ان من لم ينفق ماله هكذاو يعلوه خوف من الفقر وحزن على الإنفاق فلا يحصل له بذلك فضيلة ثم قال تعالى ( يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن يالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان علسيه تراب ) الآية



للانسان فيا يتحراه من آلخير والشر حالتان : حالة يتمكن فيها من الارتداد على أدباره فيا يتعاطاه إن خيراً وإن شراً وذلك تمل أن يمعن في سيره ويتناهى في ممره وحالة يتعذر عليه الارتداد على أدباره بل لايكون له سبيل إلى الرجوع وذلك إذا أمعن في سيره وتناهى في ممره . وذلك ان كل من كان متعاطيا لفعل خير فتكاسل عنه ومتعاطيا لشر فلم يقلع عنه أورثه كسله ضيق صدر لتحري الخير كما قال الله تعالى (ومن يردأن يضله يجعل صدره ضيقا حرجا) وانشراح صدره بفعل الشركما قال تعالى ولفن زين له سوء عمله فرآه حسنا ) فإن استمر على ذلك ولم يقلع أورثه ذلك رينا على قلبه كما قال الله تعالى (كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون ) فإن تمادى في ذلك واستمر أورثه ذلك غشاوة كما قال تعالى ( فأغشيناهم فهم لا يبصرون ) فإن ازداد أورثه ذلك طبعا وختماكما قال تعالى ( ختم الله على قلوبهم وعلى سمعهم وعلى أبصارهم ) وقوله (أفرأيت من اتخذ إلهه هواه وأضله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله أفلا تذكرون ) فإن ازداد صار ذلك قفلا كما قال الله تعالى ( أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب اقفالها ) ثم إذا تمادى صار قلبه موتا قلما ترجى له حياة فلا تنفعه الآيات والنذر كماقال الله تعالى ( انك لا تسمع الموتى ولا تسمع الصم الدعاء إذا ما ينذرون ) ومن حيث ان الله تعالى علم من احوال من بلغ هذا المبلغ انه لا يتوب ولا يؤوب قال الله تعالى ( ان الذي كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفرآ قلبل توبتهم واولنك هم الضالون ) فلم يرد تعالى انهم إذا تابوا ان النه تقبل توبتهم واولنك هم الضالون ) فلم يرد تعالى انهم إذا ما ينذروا ان تقبل توبتهم بل نبه بذلك على انهم لا يتوبون فتقبل توبتهم فدل منتهى الفعل على مبدأه وهذا من كلامهم كقول الشاعر:

ا ولا يرى الضب بها ينجحر ، (١)

اي ليس بها ضب فينجحر فنني انجحار الضب وهو في الحقيقة نني لوجود الضب بها وعلى هذا دل قوله تعالى (انالذين آمنوا ثم كفرو اثم آمنو ثم كفرو اثم ازدادو اكفر ألم يكن الله ليغفر لهم ولاليهديهم سبيلام اي لم يكونو ا ليتوبو افيغفر لهم وعلى هذا قال تعالى ( انما التوبة على الله للذين يعملون السوء بجهالة ثم يتوبون من قريب ) تنبيها على ان هؤلاء هم الذين يرجى لهم التوبة . وعلى هذه الجملة المذكورة قال النبي يتابي إذا اذنب الرجل

(١) جعر الغب دخل جحره وهو كل شي، تحتقره السياع والهوام بأنفسها .
وجعر قلات الضب ادخله فيه فانجعر

نكتت على قلبه نكتة سوداء فإذا أذنب ثانيا نكتت اخرىفلا يزالكذلك حتى يصير قلبه كلون الشاة الرمداء . وفي خبر آخر : الذنب على الذنب حتى يسود القلب فلا ترجى له الانابة . وكذا حال الانسان فيما يتعاطاه من فعل الخير فإنمنصبر في اقتراف الحسنة أورثه صبره حسناً كماوصف الله به الصابرين في مواضع من كتابه قال تعالى ﴿ ومن يقترف حسنة نزد له فيها حسناً) فإن استمر في ذلك بعض الاستمرار اهتز ونشط وانشرح به صدره كما قال تعالى ( فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ). فان دام على ذلك امتحن وتطهر قلبه كما قال الله تعالىأو لثك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى ) ويكون كما وصفه في هـــذه السورة ( ولكن الله حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم وكره إليكمالكفر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون فضلا من الله وتعمة والله عليم حكيم ) فإن تزايد في فعله انضم إليه من الله تعالى باعث يهزه وداع يبعثه عليه تها تال الله تعالى ( هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ) فحق الانسان أن لا يسامح نفسة في الاجتهاد وأن لا يخل بخير تعوده ولا يرخص لها في شر ارتكبه فتعاطى صغير الذنب يفضي إلى ارتكاب الكبير والإخلال بقليل الخير يؤدي إلى الإخلال بكثيره كما قال الشاعر : وأزرق الفجر يبدو قبل أبيضه وأول الغيث قطر ثم ينسكب وقد نبه الله تعالى على ذلك بقوله ( ان الذين ارتدوا على أدبارهم من بعد ما تبين لهم الهدى الشيطان سول لهم وأملى لهم ذلك بأنهم قالوا للذين كرهوا ما نزَّل الله سنطيعكم في بعض الأمر ) فتبين ان قولهم للذين

كرهوا ما نزل الله أدى بهم إلى الارتداد على أدبارهم وقال تعالى ( إن الذين تولوا منكم يوم التقى الجمعان إنما استزلهم الشيطان ببعض ما كسبوا) فنبه على ان بعض ماكسبوا أدى بهم إلى الانهزام فالمتدرب في فعل الخير المتقوي فيه يصبر بحيث يكون له من الله تعالى واقية تحفظه عن الافعال القبيحة وتحثه على الافعال الحسنة وهذا معنى العصمة وعلى ذلك نبه الله تعالى في صفة أوليائه بقوله ( أولئك كتب في قلوبهم الإيمـــان وأيدهم بروح منه ) وقال تعالى ( رضي الله عنهم ورضوا عنه أولئك حزب الله ألا ان حزب الله هم المفلحون ﴾ والمتدرب بفعل الشر المتقوي فيه قـــد يصير بحيث يكون له بما ارتكبه من القبائح باعث يبعثه عـــلى الافعال القبيحة ويحثه على الافعال السيئة ويسد عليه طرق الافعال الحسنة وعلى ذلك نبه الله تعالى بقوله في صفة أعدائه ( إنا جعلنا في أعناقهم أغلالا فهي إلى الاذقان فهم مقمحون وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون وقال تعالى (ومسن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهوله قرين وانهم ليصدونهم عن السبيل ويحسبون انهم مهتدون ) وقال تعلق ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أُولَيَّاء للَّذِينَ لَايَؤْمَنُونَ ﴾ وقد نسب الله هداية العبد وضلالة جميعاً إلى نفسه من حيث انسبه جعل خلقه وطبعه بحيث إذا تعاطى فعلا إن خيراً وإن شراً فاستمر عليه يصير ذلك طبعاً له ملازماً لا يرجع عنه ولم ينسب المنع من الإيمان إلى نفسهإلا بعد ذكر ماكان من اساءة العبد نحو قوله ( انا جعلنا الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون ) فخص الذين لا يؤمنون بأن جعل الشيطان أولياءهم وقال تعالى ( ومن الناس من يجادل في الله بغير عــــلم ويتبع كل شيطان مريدكتب عليه انه من تولاه فإنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير ) وقال تعالى(ان الذينلايؤمنون بالآخرة زينالهم أعمالهمفهم يعمهون)قالالشاعر زين في عينك القبيح كما زين في عين غيرك الحسن

## الباب الحادي والثلاثون في قدر ما في الوسع من اكتساب السعادة

الانسان لماكان على هيئة العالم أوجد فيه كل ما أوجد في العالم وكما أن في العـالم أشياء لا يتأتى اصلاحها وحيوانات لا يمكن تأديبها كذلك في الإنسان قوى لا يتأتى إصلاحها وتهذيبها وكان له مع ذلك مثبطات عما أمر به وتقصير عما كلف ولهذاقال الله تعالى : (قتل الانسان ماأكفره من أي شيء خلقه . إلى قوله : كلالما يقض ما أمره ) . فنبه على أن الانسان لأيكاد يخرج من دنياهوقدقضي وطره ولذلك يجب علىالآنسان أن يجتهد في اداء ما أمكنه ويطهر نقسه بقدر ما يتيسر له والرغبة إلى الله تعالى في تكفير ما قصرفيه ويتحقق أنه إذا فعل ما أمكنه فقد أعذرلقوله تعالى : (لا يكلف الله نفساً إلا وسعها) . فإذا فعل ما أمكنه يكون قد ترشح أن يزيل الله عنه ياقي السيئات كما قال الله تعالى : (ياأيها الذينآمنوا توبوا إلى الله نوبة نصوحا عسى ربكم أن يكفر عنكم سيئاتكم) وقال تعالى: ( إن تجتنبو اكبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكمو ندخلكمدخلا كريما) ولهذا أمرنا تعالى أن نديم الدعاءبقوله(ربنالاتؤاخذناان نسينا أوأخطأنا) وقال تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورَهِمْ يَسْعَى بِينَأْ يُدْيَهُمْ وَبَأْ يُمَانِهُمْ يَقُولُون ربنا أتم لنا نورنا).فأمرنا أن نرغب اليه في إتمام ما قصرنا عن اكتسابه وقوله ( والذي جاء بالصدق إلى قوله : ليكفر الله عنهم أسوأ الذيعملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوايعملون ) . ولهذه الجملة قال جعفر الصادقرضيالله عنه: منزعمأنه يصل إلى الحق ببذل الجهو دفهو متعن ومن زعم انه يصل اليه بغير بذل المجهودفهو متمن ولقصور الانسان عن زكية

نفسه بالتمام قال بتلقيم : ما أحد يدخل الجنة يعمله قيــل ولا أنت يا نبي الله قال ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمته . وقال تعالى تنبيها على هذاً المعنى ( ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحـــد أبدآ ولكن الله يزكي من يشاء ) . وبيان قصور الانسان عن تزكية نفسه على التمام هو أن الانسان حيوان ناطق متفكر والحيوان جوهر متنفس حساس والمتنفس جوهر متغذ مترب لاقوام له إلا بالغذاء كما قال الله تعالى(وما جعلناهم جسداً لا يأكلون الطعام وماكانوا خالدين) فالانسان مادام في الدنيا لأينفك عنمشاركة البهائم والسباع لكونه حيوانا محتاجا إلىماتحتاج اليه . وعن مشاركة الأشجار والنبات لكونه متنفساً محتاجــــاً إلى ما تحتاج اليه . والانسان إذا لم يقتحم العقبه ويفك الرقبة ومالم يتعرَّ عن الحاجات الدنية لم يأمن شياطين الانس والجن وكيف بأمن وقد قال الله تعالى : (وكذلك جعلنالكل نبي عدوا شياطين الانس والجن يوحي بعضهمإلى بعض زخرف القول غرور آي . قال يعض المفسرين : ان ابراهيم لماسأل الله تعالى فقال : ( رب أَرْتِي كَيفٌ تَحْتِي الموتى قال أولم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبي ) . إنمـــا سأله أن يريه الحياة المتعرية عن العوارض العارضة للحيوانات فقالأولم تؤمنأيأولم تتحقق قال بلى ولكن ليطمئن قلي أي ليتصور لي كيفية الطمأنينة أي تبري النفس من الشره والحرص وألأملوالافتخار واعاين الحالة المذكورة في قوله تعالى : (يا أيتهاالنفس المطمئنة ارجعي إلىربك راضية مرضية فادخلي فيعبادي وادخلي جنتي) فأمره أن يأخذ أربعة طيور . غراباً وهو المخصوص بالحرص والشره . ونسراً وهو المخصوص بالأمسل وطاووساً وهو المخصوص بالافتخار . وديكا وهو المخصوص بالشبق فأمره أن يقطعهن ويصرهن أي يدعوهن ولما فعل ذلك صرن اليه عاجلا فنبه الله تعالى بذلك علىأن الانسان وان اجتهدكل الاجتهاد في حذف هذه المعاني عن نفسه وتطهير ذانه منها لن يتطهر مادامت البشرية الدنيوية حاصلة له ولن تحصل له الطمأنينة المطلوبة فأما ما يدعيه قوم أن من الناس من قد تجرد عن هذه الخصائص حتى يستغني عن الطعام والشراب ويصير بحيث لا تعتريه الأخلاق البهيمية فهذا إن حصل في بعض الناس فإن ذلك يكون حينئذ ملكاً متشبحاً يسمى باسم الإنسان على سبيل الاشتراك في الإسم فيكون متبدل الجوهر تبدل جوهر النار إذا صارت برداً وسلاماً وتبدل الدُّعوص (۱) إذا صار ضفدعاً والدود إذا صار فراشاً وكثيراً من النبات إذا صار جوهراً آخر وحيواناً كدودة القز وليس ذلك بمنكر في القدرة الالهية وهو حينئذ خارج عن مستعمراً فيها

مرزحية تكمية فصل الم

اعلم أن من هاجر إلى الله وجاهد في سبيله فحقيق أن يهديه إلىسبيله كما وعد به في قوله تعالى : (والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا) .وقال والذين آمنوا من بعد وهاجروا وجاهدوا إلى قوله : أولئك هم المؤمنون حقاً) : والهجرة العظمى هجران فضول الشهوات والمجاهدة الكبرى مدافعة الهوى كما قال النبي يتلقي : جهادك في هواك . فمن هدي إلىسبيله وأمعن في مسيره مسارعاً في الخيرات ومسابقاً إلى مغفرة ربه فحقيق أن يصير من الابدال ومعنى الابدال هم الذين يبدلون من أخلاقهم وأفعالهم الذميمة أخلاقاً وأفعالا حميدة فيجعلون بدل الجهل العلم وبدل الشح الجود الذميمة أخلاقاً وأفعالا حميدة فيجعلون بدل الجهل العلم وبدل الشح الجود الذميمة أخلاقاً وأفعالا حميدة فيجعلون بدل الجهل العلم وبدل الشح الجود وبدل الشره العفة وبدل الظلم العدالة وبدل الطيش التؤدة وعلى ذلك دل قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مِعَ اللهُ إِلَمَا ۖ آخَرَ وَلَا يَقْتَلُونَ النَّفْسِ الَّتي حرم الله إلا بالحق إلى قوله يبدل الله سيئاتهم حسنات ) . والانسان إذا صار من الابدال فقد ارتق إلى درجة الأحباب الذين عناهم الله تعالى بقوله :( فسوف يأت الله بقوم يحبهم وبحبونه ) . فيجعله مهيباً في البشر معظم القدر عند كل أحــد بل قد يبلغ مبلغاً تخضع له البهائم والسباع والوحوش والحشرات كخضوعها لسليان بن داود عليها السلام ويصير الحديد له لينآكما لان لنبيه داود عليه السلام وتصير النار له إذا خاضها بردأ وسلاماً كما صارت على إبراهيم عليه السلام وتنقاد له الريح فيركبها كركوب سليمان وتسخر لهالمياه فيمشي عليها كتسخيرها للخضر عليه السلام ويكلمه النبات والمعادن والأفلاك والفجوم فتقفه على منافعهما وتخبره بسرائرها كمكالمتها لإدريس عليه السلام أرأي أنسه إذا أحب الله عبدا البسه صورةمن صورته ونفخ فيهروحامن روحه حتى ينقاد له كل حجر ومدر ويتواضع له كل طائر وسبع بل قَسَدُ يخصه بكرامات لا يمكن أن يطلع على معرفتها غير ُ من خصَّ بها كماقال النبي مِآتِي عن ربه : اعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر وقال تعالى إشارة لها هذا المعنى : (فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين) وهذهالأحو الكماتكون للأنبياءفقدتكون للأولياءالمخصوصين بالكرامة وليس ذلك بمستبدع ولا منكر في قدرة الله تعالى ولا بمناف في حكمته كماظن بعض المتكلمين أن ذلك إذا أظهره على غير أنبيائه لايؤمن أن يفتن به الناس وانه يؤدي إلى اشتباه أمر المعجزة على الكافة فإنأحكم الحاكمين لا يؤتي هذه المكرمة إلا من هواهلها كما نبه عليه سبحانه بقوله ز الله أعلم حيث يجعل رسالته : ومن بلخههذه المنزلة فقد آتاه لا شكمن العلم والحكمة قدر ما يهديه ويؤدبه وغرف ما يمسكه فيستقيم كما أمر فيه فيعرف قدره ولا يتعدى طوره

الباب الثاني والثلاثون

في إثبات المعاد وفضيلة الموت وما يحصل بعده من السعادة لم ينكر المعاد والنشأة الآخرة الا جماعة من الطبيعيين أهملو أفكارهم وجهلوا أقدارهم وشغلهم عن التفكر في مبلئهم ومنشئهم شغفهم بمسا زين لهم من حب الشهوات المذكورة في قوله تعالى (زين النساس حب الشهوات من النساء والبنين والقتاطير القنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا ) واما من كان سوياً ولم يمش مكباً على وجهه لكونه (كالأنعام بل هم أضل سبيلا ) وتأمل اجزاء العالم علم ان افضلها ذوات الأرواح وأفضل ذوات الأرواح ذوو في العرادة والاختيار في هذا العالم وأفضل ذوى الإرادة والاختيار الناظر في المواقب وهو الانسان فيعلم ان النظر في العواقب من خاصية الانسان في المواقب وهو الانسان فيعلم ان النظر في العواقب من خاصية الانسان الإرادة والاختيار في هذا العالم وأفضل ذوي الإرادة والاختيار الناظر وانه لم يجعل تعالى هذه العالم وأفضل ذوي العراقب من خاصية الانسان وانه لم يجعل تعالى هذه العاصية له الالأمر جعله له في العقبي والأكان الإرادة والاختيار في هذا العالم وأفضل ذوي الإرادة والاختيار الناظر وانه لم يجعل تعالى هذه الماصية له الالأمر جعله له في العقبي والأكان واله لم يجعل تعالى هذه الماق أن مر جعله له في العقبي والاكان ولياة الخسيسة الملومة نصباً وهماً وحزناً ولا يكون بعده حال مغبوطة الحياة الخسيسة الملومة نصباً وهماً وحزناً ولا يكون بعده حال مغبوطة الحياة والبدائع الربانية التي أظهرها الله تعالى في الانسان عبئاكما نبه المر لكان اخص المائية التي أظهرها اللانسان في المان عبئاكما نه المجبوطة ولكان اخص المائية التي أظهرها الله تعالى في الانسان عبئاكما نها المجبوطة ولكان اخص المائية التي أظهرها الله تعالى في الانسان عبئاكما نه المجبوطة ولكان اخص المائية التي أظهرها الله تعالى في الانسان عبئاكما نها المجبوطة المحبون المائون المنان عبئاكما نه الم عليه بقوله تعالى ( أفحسبتم أنما خلقناكم عبئاً وانكم الينا لا ترجعون ) فإن احكام بنية الانسان مع كثرة بدائعها وعجائبها ثم نفضها وهدمها من غير معنى سوى ما تشاركه فيه البهائم من الاكل والشرب والسفاد مع مايشويه من التعب الذي قد أغنى عنه الحيوانات سفه (كالتي نقضت غزلها من بعد قوة انكاثا ) تعالى الله عن ذلك علواً كبيرا . وما أظهر عند من ألق عن منا كبه دثار العاية صدق أمير المؤمنين علي عليه السلام في قوله : عن منا كبه دثار العاية صدق أمير المؤمنين علي عليه السلام في قوله : بقلون من دار إلى دار مقر فاعبروها ولا تعمروها وقد خلقتم للأبدولكنكم بقوم وصفوا بوفور العقل في أمور الدنيسا حيث أنكروا أمر الآخرة فقالوا لو كان ذلك حقاً لم ينكره أمثالهم مع وفور عقولهم وكثرة فهمهم ولا غناء له إلا فيا إليه صرف فإذا صرف إلى أمور الآخرة احكمها وإذا ولم يعلموا ان العقل وإن كان جوهر أشريفاً فإنه لايتوجه إلا حيث وجه موف إلى أمور الدنياقبلها وعكف عليها وأنخل بما سواها فتقصر بصيرته صرف إلى أمور الاخروية قا نبه الله عليه في غير موضع من كتابه وقد تقدم القول فيه

فصل اعلم ان الموت المتعارف الذي هو مفارقة الروح للبدن هو أحسد الأسباب الموصلة للانسان إلى النعيم الأبدي وهو انتقال من دار إلى دار كما روي انكم خلقتم للأبد لكنكم تنقلون من دار إلى دار حتى يستقر بكم القرار فهو وإن كان في الظاهر فنساء واضمحلالا فهو في الحقيقة ولادة ثانية قال الشاعر في ذلك تمخضت المنون له بيوم أتى ولكل حاملة تمام فإنه جعل للمنون حملا كحمل المرأة وتمخضاً كتمخضها وولادة كولادتها تنبيها على انه أحد أسباب الكون . قال بعضهم الإنسان مادام في دنياه جار مجرى الفرخ في البيضة فكما ان من كمال الفرخ تفا قالبيض عنه وخروجه منه كذلك من شرط كمال الإنسان مفارقة هيكله ولولاهذا الموت لم يكمل الإنسان فالموت إذاً ضروري في كمال الإنسانية ولكون توفياً وإمساكاً عنده فقال تعالى ( الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها فيمسك التي قضى عليها الموت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى ) ولهذا تقول العرب استأثر الله بفلان ولحق بالله ونحو ذلك من الألفاظ ولأجل ان الموت الحيواني انتقال مسن منزل أدنى إلى مزل أعلى أحبه من وثق بماله عند الله والي في الا أحد رجلين أحدهما من لا يؤمن بالآخرة وعنده أن لاحياة ولا نعيم إلا في الدنيا كن وصفهم وقال بعض من هذه طريقته شعراً في هذا الله من العذاب ان يعمر ) وقال بعض من هذه طريقته شعراً في هذا المهن من من هذاب الن الموت الحياة ولا نعيم الما في الدنيا كن وصفهم وقال بعض من هذه طريقته شعراً في هذا المهن على الذين أشركوا وقال بعض من هذه طريقته شعراً في هذا المهن

خدُ من الدنيا بحظ قبل أن تنقل عنها فهي دار ليس تلتى بعدها أطيب منها

والثاني يؤمن به ولكن يخاف ذنبه فاما من لم يكن كذلك فإنه يحبه ويتمناه كما أحبه الصالحون وتمنوه وقد روي عن النبي يكني قال : من أحب لقاءالله أحب الله لقاءه وقال تعالى(فتمنوا الموت إن كنتمصادقين) تنبيها على ان من يكون متحققا بحسن حاله عند الله لم يكره الموت لم فالموت هو باب من ابواب الجنة منه يتوصل إليها ولو لم يكن موت لم تكن الجنة ولذلك من الله تعالى به على الانسان فقال ( الذي خلق الموت والحياة) تنبيها على انه يتوصل به الى الحياة الحقيقية وعدَّه علينا في نعمه فقال (كيف تكفرون بالله وكنتم امواتاً فأحياكم ثم يميتكم ثم يحبيكم) فجعل الموت إنعاماكما جعل الحياة انعاما لأنه لماكانت الحياة الاخروية نعمة لا وصول إليها إلا بالموت فالموت نعمة لأن السبب الذي يتوصل به الى النعمة نعمة ولكن الموت ذريعة الى السعادة الكبرى لم يكن الأنبياء والحكماء يخافونه حتى قال امير المؤمنين على بن ابي طالب عليه السلام : والله ما ابالي أقع على الموت او يقع الموت على .وكانوا يتوقعونهويرون المهم في حبس فينتظرون المبشر بإطلاقهم . وعلى هذا روي: الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر . وقيل إنه لما مات داود الطائي سمع هاتف يقول اطلق داود من السجن . فيسال الله تعالى ( ولئن متم أو قتلتم لإلى الله تحشرون ) تنبيها على ان الموصَّ سبيل الحياة المستفادة عند الله تعالى وقال تعالى ( ولثن قتلتم في سببيل الله أو متم لمغفوة من الله ورحمة خير ممسا يجمعون ) وقال تعالى ( وَلا تَحْسَبْنَ الَّذِينَ قَتْلُوا فِي سَبْيِلُ الله امواتَا بِل احياء عند ربهم يرزقون فرحين ) الآية . وعلى هذا نبه الله تعالى بقوله (ثم انشأناه خلقا آخر فتبارك الله احسن الخالقين ثم انكم بعسد ذلك لميتون ثم انكم يوم القيامة تبعثون ) فنبه عسلي ان هذه التغيرات خلق احسن فنقض هذه البنية لاعادتها على وجه اشرف كالنوى المزروع الذي لا يصير نخلا مثمراً الا بعد افساد جئتها وكذلك البر اذا اردنا ان نجعله زيادة في اجسامنا يحتاج ان يطحن ويعجن ويخبز ويؤكل فيغير اتغييرات كثيرة هي فساد لها في الظاهر وكذلك البذر اذا ألتي في الارض يعده من لا يتصور مآ له وحاله فساداً فالنفس تحب البقاء في هذه الدار اذا كانت

قذرةراضية بالاعراض الدنيوية رضاالجعل بالحش اوجاهلة بآلهافي المآل

## الباب الثالث والثلاثون

في فضالة الإنسان إذا شرف على الملائكة قد تقدم أن الناس ضربان ضرب لم يحظ من الإنسانية إلا بالصورة التخطيطية من انتصاب القامة وعرض الظفر والقوة على الضحك ولغو من النطق يجري عرى المكاء والتصدية وهو دون البهائم . وضرب هو الانسان وهو المعنى تما خلق لأجله فمن كان كذلك فله حالتان أحدهما حالته وهو في الدنيا ولم يقتح العقبة ويفك الرقبة بل هو صريع جوعة وأسير شبعة تنتنه العرقة وتؤلما المقة وتقتله الشرقة ولما يقض ما أمره فيز ما دام في دنياه لا يحكم له بأنه أفضل من الملائكة على الاطلاق . والحالة الثانية قد اقتحم العقبة ويفك ما أسره فصار من الذين الثانية قد اقتحم العقبة وفك الرقبة بعد ما قضى ما أسره فيز مقتدر ذا حياة بلا ممات وغنى بلا فقر وعز بلا ذل وعلم بلا جهل وقد مقتدر ذا حياة بلا ممات وغنى يلا فقر وعز بلا ذل وعلم بلا جهل وقد مقتدر ذا حياة بلا ممات وغنى يلا فقر وعز بلا ذل وعلم بلا جهل وقد قامت الملائكة تخدمة كما قال تعالى : ( والملائكة يدخلون عليهم من كل باب سلام عليكم بمـاصبرتم فنعم عقبى الدار ) فحينئذ من جعل له هذه المزلة فهو أفضل من الملائكة إعانا الته على بلوغ هذه المزل

فهـــذا آخر ما قصدت من بيان تفصيل النشأتين وتحصيل السغادتين نفعني الله به ومن نظر فيه برحمته إنه على ما يشاء قدير والحمد لله وصلواته على خيرخلفه محمد وآله الطيبين الطاهرين

فهرست الكناب

وهو يشتمل على ثلاث وثلاثين بابآ صفحة ۲. ترجة المؤلف ۰۳ مقدمة الكتاب ۹ الباب الأول في معرفة الانسان نفسه د الثاني في أجناس الموجودات وموضع الانسان منها 11 الثالث في العناصرالتي منها أوجد الانسان ١٤ الرابع في قوى الأشياء التي جمعت في الانسان 17 الخامس في تكون الانسان شيئًا فشيئًا حتى يصير إنسانًا كاملا ۱۸ السادس في ظهور الانسان في شعار الموجو دات وتخصصه بقوة ٢0 شيء فشيء منها الباب السابع في ماهية الأنسان 27 الثامن في كون الانسان مستصلحاً للدارين 22 التاسع في تمثيل ذات الانسان وتصويره ۲٤ و العاشر في كون الانسان هو المقصودمن العالم وإيجادما عداه لاجله 24 الحادي عشرفي الغرضالذي من أجله أوجد الانسانومنازلم 3 الثاني عشرفي تفاوت الناس واختلافهم 40 الثالث عشرفي سبب تفاوت الناس 37 الرابع عشر في بيان الشجرة النبويه وفضلهاعلى جو هرسائر البرية 44 الخامس عشر في هداية الأشياء إلى مصالحها ٤١

٨٠ و ١٩٦٦ في ألبات المعاد وقصيله الموت وما يحصل ا ٨٠ و الـ ٣٣ في فضيلة الانسان إذا شرف على الملائكة

