

کتابیخانه کا مرکز نمنینات کآمیوتری علوم اسلامی اسلامی اسلام نویت: ۱۸۱۴۰۰ میلود: نویت: ۱۸۱۴۰۰ میلود: نویت در نواند در نویت در نواند در نواند

المكتبة الإسلامتية : دراسات في التصوّف الإسلامي (٢)

# نَظُرِيّةِ وْجُوكُمْ لِلْوُجُوكُ بَسِينَ لِبْنِ عَرَجِيْ وَلِلْجُ يَاجِئ

دواسَة تحليُلِية نقدية مقارنة

مراحت المركتوبرق وي

سهيلنه بترالباعث الترجئان

جمعداری اموال مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسالیر ش - اموال ایم ۱۹۰۰ و ع تقديم (الركتو*رحر*في حبّاس بخطيّتو كلية الآداب ـ جامعة الإسكندرية

> منشورات مکنبهٔ خرعل ۲۰۰۶

جقوق الطبع محفوظة للمؤلف نم



ظبع من هذا الكناب ۱۰۰۰ نسخه نه

الدکتورة سم نیلة عبّدالبّاعث الترجسمَان لبنان- بیروت - ص ۰ ب ۱۱/۹۳۹۷ الرمزالبریدی ۱۱،۷۲۲۹۰ هاتف : ۶۲۲۵۸ - ۱/۲۵۵۰۸۸



### تعشديم

الحمد لله الذي بربوبيته نستعين وإلى احديته نتجه ونبتغي الوسيلة، فهو العلمي القدير الذي منه وجلت القلوب، ولمه عنت الوجوه، ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنك أنت الوهاب.

وبعد.

فلقد عالجت الدكتورة/ مبهيلة عبد الباعث الترجمان موضوعاً شائكاً وجديداً على المكتبة العبربية بعامة والإسلامية بخاصة، وأعنى به "نظرية وحدة الوجود بين ابن عبربي والجيلي" "دراسة تحليلية نقدية مقارنة". وهو في الأصل رسالة علمية نالت بها صلحبتها درجسة الدكتوراه في الأداب من قسم الفلسفة والاجتماع بكلية الآداب جامعة بيبروت العبربية بمرتبة الشرف الأولى والتوصية بطبع الرسالة على نفقة الجامعة وتبادلها مع الجامعات الأخرى.

وقد استهدفت الباحثة من دراستها الكشف عن أصالة فكر الشيخين الجليلين محسي الديسن بن عربي وعبد الكريم الجلياي، بالإضافة إلى محاولتها التصدي لمزاعم المستشرقين وآرائهم المجحفة للتصوف ولرجالاته وذلك من خلال قراءة تحليلية نقدية متعمقة لمذهبهما ولنصوصهما كما ورنت في أعمالهما الرئيسية.

هذا وقد اقتضت تلك الدراسة أن تضع الباحثة أو لا بعض الافتراضات أو التساؤلات الموجهة لبحستها والتي تدور حول: طبيعة وحدة الوجود، وأوجه الاتفاق والاختلاف بين ابن عربي والجيلي في تصورها لتلك الوحدة، والنتائج التي تمخضت عسن قولهمسا بوحدة الوجود، وهل سيقول الشيخان بوحدة الأديان وبالتالي نفي تكثرها وتعددها، ما سمة التصوف عند ابن عربي والجيلي - تصوف فلسفي أم تصوف قائم على المنهج الصوفي.

تقــع تـــلك الدراسة في بابين، الباب الأول خصصته للحديث عن مذهب وحدة الوجود عند ابن عربي ويشتمل على ثلاثة فصول:

الفصسل الأول عرضت فيه لحياة ابن عربي، أعماله، تلامنته، ومصادر فلسفته التي تتوعت من مصادر غير إسلامية إلى مصادر أخرى إسلامية.

وقد تناولت في الفصل الثاني مذهب ابن عربي الصوفي من خلال حديثها عن أفكار الجوهر والأعراض، دائرة الوجود، الذات الإلهية وعلاقتها بالصفات من جهة، وبالعالم من جهة أخرى، والصلة بين الله والعالم، والتفرقة بين مصطلحي القدم والحدوث.

أما الفصل الثالث فقد عرضت فيه لفكرة الحب الإلهي ووحدة الشهود في مذهب ابسن عربي وذلك من خلال تناولها لمفهوم الحقيقة والشريعة، وفكرة المعراج أو السلم الروحي.

أما الباب الثاني من تلك الدراسة فقد تناولت فيه الباحثة مذهب الجيلي الصوفي مسن خلل أربعة فصول: في الفصل الرابع عرضت لحياة الجيلي، مدرسته، شيوخه، تلامذته، وطبيعة عصره، كما ناقشت مذهب وحدة الوجود ومدى الاتفاق والأختلاف بين البن عربي والجيلي بصدد فكرة الوجود وأوضحت موقف الجيلي من العلاقة بين الله والعالم، وذلك في الفصل الخامس.

وانتقلت في الفصل السادس إلى الحديث عن فكرة الحب الإلهي عند الجيلي واقتضى ذلك التفرقة بين فكرة الفناء عند المتصوفة، وفكرة النرفانا الهندية، وانتهت إلى أن الجيلى يقول بوحدة شهود كنتيجة للحب الإلهى والتجربة الروحية.

ويسجئ الفصل السابع والأخير وهو بمثابة دراسة نقدية مقارنة بين أبن عربي والجيلي، أوضحت فيه أثرهما في النصوف الإسلامي وبخاصة عند النابلسي، البكري، والجزائري.

وقد اختتمت الباحثة تلك الدراسة بإبراز أهم النتائج التي توصلت إليها مستخدمة في ذلك منهجاً تاريخياً تحليلياً نقدياً فكرياً.

وأخيراً أقرل لقد بذلت الدكتوره/ سهيلة الترجمان جهداً بالغاً في تلك الدراسة التحليلية السنقدية المقارنة بين ابن عربي والجيلي والتي استغرقت ما يزيد عن ست سنوات في السفر والترحال للبحث والاطلاع وقراءة النصوص وتحليلها من مصادرها الأصلية.

بالكتاب جهد ولضح ينم عن عمق كماتبه وتمكنه من موضوعه وأحاطته المتعمقة بتفصيلات الفلسفة الإسلامية بعامة والتصوف بخاصة.

ويسمعدني سعادة غامرة أن أقدمه للقارئ في وطننا العربي الكبير من المحيط إلى الخليج، متمنيا لمؤلفه كل تقدم وازدهار في دراسات مستقبلية.

> والله تعالى من وراء القصد إنه نعم المولى ونعم النصير

دكتور حربي عبّاس عطيتو كلية الآداب-جامعة الإسكندية ١٨ رمضان ١٤٢٢ه ٥ ديسمبر ٢٠٠١م





## (المقتسرتيم

بلغت الحضارة المادية المعاصرة مبلغاً كبيراً من التقدم لم نشهد له مثيلاً في عصر آخر، بحيث خضعت حياة الأفراد والجماعات لقيمها ومعاييرها التي تقيّم كل شيء بمعيار المنفعة. وقد رافق هذا التقدم المادي تطور في الحياة الفكرية والعلمية في مختلف الميادين، بحيث غدا الإنسان العصري وكأنه محصلة هذا التطور ونتاج الفكر والعلم فيه. على أنه مهما اتسع نطاق هذا التطور وبعدت آفاقه، ومهما أفاد منه المجتمع، فإنه لا يغني الإنسان عن ذلك الجانب الخفي الكامن في داخله، والذي لا يقل شائاً عن الجانب المادي. ولا أدني روعة، ولا أقل نفعاً عن التطور العلمي، ذلك الجانب هو الجانب الروحي الذي ينطوي على معاني الحق والخير والجمال، تلك المعانسي المسامية التي طالما سعى الإنسان ليحيا في ظلها حياة كريمة متزنة، ليسمو بالمنامت الخلقية، متعرضة في معراجها الروحي للنفحات الإلهية، تلك هي الحياة التي صورتها ودعت لها الأديان، وكان يحياها المسلف الصالح من الأنبياء والزهاد والعباد والصدوفية الذين ظهروا في حقبات متباينة في التاريخ، وكان لظهورهم أبعد الأثر في والصدوفية الذين ظهروا في حقبات متباينة في التاريخ، وكان لظهورهم أبعد الأثر في التسامي بالإنسانية عن حضيض المادة، والصعود بها إلى عالم الروح.

وقد تجلّت هذه الصورة أول ما تجلّت في حياة النبي في ومن تبعه من الصحابة والتابعين. ومن بعدهم في حياة الزهاد والمتصوفين. فحياتهم قوامها تزكية المنفس وتنقية القلب وتخلية الروح من كل أمر مادي، ودعامتها النظر إلى الكون بعين الوحدة التي لا تفرقة فيها، وغايتها المعرفة اليقينية والسعادة الحقيقية، حياة جديرة بأن يقتدى بها، وتُعتنق مثلها قولاً وعملاً، بعيداً عن كل أثر مادي تضيع فيه المثل الروحية والقيم الخلقية. وأكبر الظن أن الإنسانية الآن بأمس الحاجة إلى مثل هذه الحياة الروحية وقديمها ومعايرها ومُ ثلها عن أي وقت مضى، وذلك لما نراه من تكالب الأفراد والجماعات على الترف الحسى، والإمعان في شهوة الغلبة والسيطرة.

والدراســة التي بين أيدينا هي محاولة للكشف عن هذا الجانب الدفين في النفس البشــرية وما يعمرها من الحقائق الإلهية، وتلمَس وجودها في ثنايا تراثنا، ذلك التراث الصعوفي الإسملامي المذي عملت فيه معاول الهدم والتخريب لطمس معالمه وتغيير ملامحـــه الحقيقية بأيدي الجهلة ومدّعي التصوف، ممّن ألبسوا الباطل بالحق، وأساءوا التصيرف، وجعلوا التصوف وأهله عرضة لسهام الطاعنين، منكرين جهودهم وفضلهم علمي حفظ القيم الروحية والخلقية التي يتحصن بها الإسلام ضد الانحراف الخلقي والسيطرة المادية، متناسين لماله من دور حضاري في التحقق بالعلم الصحيح والمعرفة اليقينية التي نالوها من الله هبة وكرماً، وذلك لما صفت قلوبهم، وطهرت نفوس هم، وتتقُّت أخلاقهم، فوقفوا عند باب الحضرة الإلهية يستلهمونها العلم والمعرفة، فانكشفت لهم الحقائق التمي استغلقت مفاهيمها على من هو سواهم من أهل الفكر والنظر، فرموهم بالكفر والزندقة والإلحاد، غافلين عن رياضتهم الروحية، ومجاهداتهم العمالية، وأذواقهم ومواجيدهم النفسية، ومكاشفاتهم ومشاهداتهم القابية، فوصفوهم بما وصفوا بــ أصحاب الفكر والنظر من الفلاسفة، بل جعلوهم متقلسفين فأضاعوا بذلك ثمــرة جهودهم ومعاناتهم التي بذلوها للتّحقق بالقرب الإلهي ونيل العلم منه، ظناً منهم بأن التفلسف يرفع من شأن صلحيه، على حين يتعقق للصوفى العلم اليقيني بالفضل الإلهــى، فــيكون الله معلمه لكل علم ومعرفة، بعيداً عن الشك والارتياب، وهذا ما لا سبيل إلى إنكاره أو الشك فيه، أو حتى الوقوف منه موقفاً لا أدرياً.

ولما كانست لغة العموم لا تف بالتعبير عن المعاني والأنواق والمواجيد الصوفية فقد استخدم الصوفية بعض الاصطلاحات الفلسفية الشائعة في عصورهم لتقريب معناها إلى أصحاب القول المنكرين عليهم علومهم، فاعتبرت الألفاظ هذه من باب التفلسف للجانب الروحي، فصرفوها إلى غير معانيها، وحملوها من المعاني ما لم تحسمل، وكان لضيق أفقهم عن الإحاطة بهذا العلم أن جعلوا المتصوفين في عداد المتفلس فين وغلطوهم في كثير من القضايا والأمور الروحية والأفكار الإلهامية وذلك لجهلهم باصطلاحهم وفهم إشاراتهم، حتى قال فيهم من شهد لهم بالعلم والمعرفة أن كلامهم تحته رموز وروابط وإشارات وضوابط وحذف وإضافات هي في علمهم وعلم

ولعني أبين فيما جئت به في رسالتي هذه "وحدة الوجود بين ابن عربي وعبد الكريم الجيابي" طبيعة هذه الوحدة في الوجود وأكون قد كشفت عن حقيقة هذا العلم الحاصل لنوي العرفان بتصفية الباطن والالتجاء إلى الحق والتوجه إليه بالتعرية والافتقار النام، وتفريغ القلب بالكلية عن سائر التعلقات الكونية، فأظهر بذلك حقيقة علمهما وأصالتهما فيما جاءا به، بعد أن وقفت على حالهما وعرفت ثمرة جهودهما، فسأكون بذلك قد وفيت هذين الشيخين حقهما فيما جاءا به من العلم الإلهي الموهوب ودور التراث الصوفي الإسلامي في تثبيت ذلك بعيداً عن تأثير المستشرقين وآرائهم المجحفة بحسق المتصوفين، وكذلك من تابعهم من الباحثين الذين وقعوا في حبائلهم، فعمدوا إلى تشويه حقيقة التصوف وعلومه بما أوحته لهم نفوسهم من نفث أحقادهم ضده.

وقد كان لطول المدة التي قضيتها في صحبة هذين الشيخين والتعمق في كتبهما والاطلاع على آرائهما أثره في صدق الظن على تصوفهما ومصدره القائم على الكتاب والمعنة، والأخذ عن الله ورسوله في مباشرة دون واسطة، فهما من رجال الله المؤمنين النياب صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فصدق عليهما قوله تعالى: (يؤتي المحكمة من بيئاء) وقوله: "إن من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلا العالمون بالله".

كل هذه الاعتبارات حملتني على توخّي الدقة في التعبير والتبسيط والتيسير، مع المحافظة على الحقائق كما هي واردة في النصوص، كي تكون الدراسة موضوعية متكاملة، لا ظهور لنزعة شخصية فيها، مراعية لمنهجهما النوقي الكشفي في الوصول إلى معسرفة الحقيقة بعيداً عن الأدلة العقلية النظرية، وذلك في سبيل كسر حدة المادة وإظهار فضل الروح في كشف الحقيقة التي تدور حول الله والإنسان والعالم، بعيداً عن أي أثر خارجي يؤثر في الدراسة سلباً أو إيجاباً، وكان لنا في كل ذلك هدفان هما: أولا: محاولة الكشف عن حياة ابن عربي والجيلي ومنشأها الديني الذي يعبر عن عاطفة صادقة لا يخالطها أي فكر دخيل على الإسلام، بل قوامها ما يُستمد من كتاب الله وسنة رسوله عليه الصلاة والسلام.

ثانيا: الكشسف عسن حقيقة مذهبهما الصوفي الإسلامي بإبرازه في صورة متكاملة الأجزاء ومتصفة بالموضوعية.

أما الفروض الموجهة للبحث فتتلخص في بعض التساؤلات التالية:

- ما طبيعة وحدة الوجود التي قال بها الشيخان ابن عربي و الجيلي؟
  - ما أوجه الاتفاق والاختلاف بينهما في تصورهما لئلك الوحدة؟
- هل يمكن اعتبار ابن عربي والجيلى صوفيين أكثر كونهما فيلسوفين؟
- ما الأثر الذي تركه ابن عربي والجيلي في التصوف الإسلامي بوجه عام؟
- ما أوجه الاختلاف بين ابن عربي واسبينوزا في تصورهما لوحدة الوجود؟
  - ما الذي ترتب على قول ابن عربي بوحدة الوجود؟
- مــا طبيعة التصوف عند كل من ابن عربي والجيلي، هل كان تصوفاً فلسفياً أم
   نصوفاً خالصاً قائماً على المنهج الصوفي؟

وقد جاعت الرسالة في بابين: يحتوي الباب الأول - والذي يُعد دراسة خاصة عن مذهب وحدة الوجود لدى ابن عربي على اللالة قصول.

الفصل الأول بعنوان ابن عربي: الرجل، حياته وأعماله وتلامنته، وفيه أشرنا إلى أهسم المصسادر التي تأثر بها في تناوله لنظرية وحدة الوجود، وكيف أنها تعددت وتنوّعت من مصادر غير إسلامية إلى مصادر إسلامية.

وفي الفصل الثاني: تناولنا مذهبه الصوفي ومفهومه للتوحيد ومعنى الوجود السذي يسدور عليه هذا المذهب، ويقوم على عدة نقاط تدور حول فكرة ابن عربي في وحسدة الوجود من حيث إطلاقها ومراتبها، والجوهر والأعراض فيها، ودائرة الوجود التي يستخدمها للدلالة على التكامل القائم في مفهومه للوجود. كما بيناً موقفه من الذات الإلهيسة من حيث علاقتها بالصفات، وكذلك علاقتها بالعالم، والصلة بين الله والعالم، وقدد أشرنا إلى دور المشيئة الإلهية والمدد الإلهي في قضية الخلق والتفرقة بين القدم

والحدوث. والانتهاء إلى القول بالجبرية في مذهبه كما ينتهي إلى الفناء الذي هو الغاية القصوى للصوفي.

أمسا الفصل الثالث فقد عرضنا فيه لفكرة الحب الإلهي ووحدة الشهود عند ابن عربي باعتبارها نتيجة مترتبة على الفناء والقرب الإلهي، وفيه أشرنا إلى وحدة الأنيان وموقفه من الحقيقة والشريعة والمعراج أو السلم الروحي، نلك أن ابن عربي في قوله بين الحقيقة والشريعة قد حدد لنا طريقه الصوفي من خلال معراجه الروحي، حيث ظهرت طبيعة التصوف عنده وهو الذي يعتمد طريق الذوق الكشفي كطريق طبيعي للصوفي في حياته الروحية المتكاملة. وقد أثبتنا الجانب الروحي عنده كصوفي متحرر من قبود العقل وسيطرته ونفي ما وصف به بالجمع بين التصوف والتفلسف.

أما الباب الثاني – والذي يُعتبر بمثابة دراسة خاصة عن الجيلي – فقد جاء في أربعة فصول في وحدة الوجود.

ففي الفصدل السرابع تحدثنا عن حياة الجيلي وأعماله ومنهجه الصوفي، وخصائص مدرسته وشيوخه وتلاميذه، وطبيعة عصره. كما توقفنا عند أثر ابن عربي ومدرسته في بعث شخصية الجيلي الصوفية.

وفي الفصل الخامس تتأوِّلنا عَدْهِ الجِيلي في وحدة الوجود، وتصوره للوجود ومراتبه مع توضيح بالرسم البياني لذلك.

وقد أشرنا إلى مدى الاتفاق والاختلاف بين الجيلي وابن عربي في صدد فكرة الوجسود بين مطلق وخروج عن الاطلاق بحركة دائمة مستمرة بعيداً عن السكون والجمود. كما أوضحنا موقف الجيلي في العلاقة بين الله والعالم، وعن صلة الله بالعالم مسن حيث الخلق والإيجاد وفعل الإرادة الإلهية. ثم ناقشنا رأيه في الخلق هل هو من عدم أم بواسطة، مما أذى إلى القول بالأعيان الثابتة.

ويتمناول الفصل السادس فكرة الحنب الإلهي وما يتبع ذلك من فناء العبد عن الوجمود الخارجي حتى يتحقق بعدها بالبقاء. وبينا أثر فكرة الحلاج في الفناء، والفناء فسي فكرة النرفانا الهندية حيث ينتهي إلى توحيد الأديان في مصدر واحد هو الله رغم تعمد المظاهر فيها. ذلك أنه نتيجة للفناء انتهى الجيلي إلى شهود الحق فكانت وحدته

شهودية كثمرة للحب الإلهي، وهي من علامات الكمال للإنسان، ونتيجة حتمية للتجرية الروحية التي يعانيها الصوفي في حياته.

وأخيــراً يأتي الفصل السابع من البحث وقد خصصناه للدراسة النقدية المقارنة بين ابن عربي والجيلي حيث رصدنا أوجه الاتفاق والاختلاف بينهما، وأوضحنا الأثر الذي تركاه في التصوف الإسلامي خاصة عند النابلسي والبكري والجزائري وغيرهم.

وقد دعمنا بحثنا بالنصوص التي اعتمدنا عليها في استخلاص نتائجه، وهذا يفسر لِمَ اشتمل البحث على الكثير منها، حيث أن إيراد النصوص يضفي على البحث الصدفة الموضدوعية التي تتمثل في أن يعبّرا عن مذهبهما بأسلوبهما واصطلاحاتهما وطريق تهما الخاصدة وهذا ما يفرضه علينا البحث لإنارة الطريق أمام المطلع عليه، وإيراد هذه النصوص بما يزيد من إيضاح الأمر وتثبيته.

وقد اشتملت خاتمة البحث على أبرز النثائج التي توصلت إليها من دراسة هذا الموضوع والتي تعتبر بمثابة إجابات عن الأسئلة أو الافتر اضات التي وضعتها في مقدمة البحث.

أما المنهج المستخدم في إعداد البحث - فكان المنهج التاريخي التحليلي النقدي المقسارن. وقد اعتمدت في ترتيب الهامش على الترقيم للمصادر والمراجع والنجمة للتدليل على الأعلام والمواضع والمصطلحات.

وأخيـــراً أرجـــو أن أكون قد وُفقت في تتاول الموضوع والله تعالى من وراء القصد إنه نعم المولى ونعم النصير.

دكتورة سهيلة عبْرالباعثالترجمان بیرو*ت فی* ۱۹ ذوالقعد**ة** ۱۶۱۸ هد ۱۷ آذار ۱۹۹۸ م

## الباب الأول

## محي الدين بن عربي ومذهبه في وحدة الوجود

## الفصل الأول

ابن عربي: الرجل، أعماله، تلاميذه، مصادر نظرية وحدة الوجود

أولا: - حياته

- شيوخه وأساتذته

- بيئته وخصائص عصره

- تلاميذه

– أعماله

ثانيا: مصادر نظرية وحدة الوجود عند ابن عربي

#### ١- المصادر غير الإسلامية:

المصادر الشرقية القديمة: الهنود والفرس

المصدر اليوناني: الفلاسفة الطبيعيون الأوائل: الإيليون، الرواقيون،
 الأفلاطونية المحدثة: أفلوطين.

#### ٢- المصادر الاسلامية:

- القرآن الكريم
  - الحديث
  - علم الكلام
  - التصوف

#### أولا: حياته:

يُعدَ ابن عربي من أبرز شخصيات التصوف، فهو "سلطان العارفين" و "الشيخ الأكبر"، وهذان اللقبان يشيران إلى مكانة ابن عربي وأهميتها في مجال التصوف ورجاله.

فقد زخرت كتب التراجم بسيرة الصوفي الكبير حكيم مرسية الشيخ محي الدين بسن عربي، الذي طبقت شهرته الأفاق، وعم ذكره البلاد، فذاع صيته وارتفع شأنه، وعلا مقامه، وكثر حوله الكلام ما بين مؤيد ومعارض، وانبرى عدد كبير من تلامذته ومؤيديسه للدفاع عنه، وشهدوا له بالولاية والعلم والعرفان، كما كثر الناقمون عليه ووصفت عقيدته بأعظم المتناقضات. وما قدمه لنا في كتبه من ذكر أحواله في حلّه وتسرحاله، يفوق في أهميته ما ورد على لسان مترجميه، لما ينطوي عليه من الصدق والصحة، فهو يضع أمامنا الإطار الواقعي الواضح للبيئة الإسلامية الأندلسية والمشرقية، وللعصر الذهبي الذي قضى فيه حياته المليئة بالأحداث ما بين قلق دائب

وُلد ابن عربي في أسرة عربي أسرة المربقة تعتر بأصلها العربي السامق، فهو من نسل حاتم بن عبد الله الطائي<sup>(۱)</sup> أخي عُدي بن حاتم الصحابي<sup>(۱)</sup>، من قبيلة طيء عهد النبوغ والتفوق العقلي في جاهليتها وإسلامها<sup>(۱)</sup>، وقد قال فيها:

أنا العربي الحاتمي أخـو الندى لنا في العُلا المجد القديم المؤثل ذلك أن عديّـا الطائي كان قد أسلم وحسن إسلامه، وثبت هو وقومه على الإسلام يوم ارتـتت العرب، وشهد فتح المدائن، وفُقئت عينه يوم الجمل، وتوفي سنة ٦٨هـ. على نحو ١٢٠ سنة (٤).

<sup>(</sup>٢) ابن عربي (محى الدين)، المصدر السابق، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٦) ابــن عربي (محي الدين)، رسالة روح القدس، تقديم بدوي طه علام، ط أولى، عالم الفكر، القاهــرة، ١٤٠٩هــــ/١٩٨٩م، ص٩. (انظــر المقــري، نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب، الجزء السابع، مطبوعات دار المأمون، ص ٩٢).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المقري، المصدر السابق، الجزء السابع، ص ٩٢.

اختلف المسترجمون حول كنيته، فمنهم من دعاه أبا بكر، على حين دعاه مترجمون آخرون ممّن عاصروه أبا عبد الله، فهو إذن أبو بكر محمد بن عليّ، على ما جاء في ترجمسته في فوات الوفيات لابن شاكر الكتبي (۱)، وشذرات الذهب لابن العماد (۱)، ومفتاح السعادة لطاش كبرى زاده (۱)، وميزان الاعتدال للذهبي (۱)، وجامع كرامات الأولياء للنبهاني (۱)، ونفح الطيب، للمقري (۱)، وغيرهم ممن ترجموا له وهم كثر. أو أبو بكر محي الدين محمد بن علي بن أحمد بن عبد الله الحاتمي الطائي الأتدلسي كما جاء في دائرة المعارف الإسلامية (۱) وغيرها من الترجمات الحديثة (۱)، وكما سمّى هو نفسه في بعض شعره فقال:

أقصول هدذا وأنسا محمد بن العربكي(٩)

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، القاهرة ١٣٥٠هـ – جــ٥، ص ١٩٠٠.

<sup>(</sup>۲) طـــاش كبرى زادة (أحمد بن مصطفى) مفتاح السعادة ومصباح السيادة، ط. الأولى، حيدر أباد الدكن، الهند جــــ١، ص١٨٧.

<sup>(</sup>١) الذهبي (محمد بن أحمد) ميزان الإعتدال، جــ، ص ١٨٧.

<sup>(°)</sup> النبهاني (يوسف بن إسماعيل) جامع كرامات الأولياء، دار الكتب العربية الكبرى، القاهرة 177 هـ.، مكتبة البابي الحلبي ١٩٦٢م، جــ١، ص ١١٨.

<sup>(</sup>۱) المقري (أحمد بن محمد التلمساني) نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب تحقيق د. محمد محي الدين عبد الحميد، مكتبة البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٤٩، جــ١، ص ٤٠٤.

<sup>(</sup>۷) دائسرة المعارف الإسلامية، المجلد الأول، مادة ابن عربي، ص ۲۳۱. (انظر ابن العماد، شدرات الذهب في أخبار من ذهب، القاهرة، الجزء الخامس، ص ۱۹۰، المقري، نفح الطيب، الجهزء السابع، ص ۹۹). اصطلاحات الشيخ مدي الدين بن عربي، (معجم اصطلاحات الصوفية، حققه وقدم له بمام عبد الوهاب الجابي، ط أولى، دار الإمام مسلم، بيروت، ۱۱۱۱هـ/۱۹۹۰م، ص٥).

<sup>(^)</sup> أنظر بلاثيوس (ميجل أميين)، ابن عربي، حياته ومذهبه، ترجمة عبد الرحمن بدوي القاهرة انظر بلاثيوس (ميجل أميين)، ابن عربي، حياته ومذهبه، ترجمة عبد الرحمن بدوي القاهرة ١٩٦٥م، ص ٥ (لقد أشار فيه بلاثيوس إلى مدى انتفاعه بكتب ابن عربي وذكر منها: ذخائر الاعلاق، والديوان الاكربر، والفصوص، والفتوحات - والمواقع والمحاضرات والتدبيرات الإلهية) وقد اعتمد عليها في دراسته لابن عربي.

<sup>(</sup>١) سيد الأهل (عبد العزيز)، محي الدين بن عربي، ط أولى، بيروت، ص ٤.

ومسن ألقابه الشيخ الأكبر، ومحي الدين، وابن العربي، وابن عربي كما عرفه أهسل المشرق، وذلك تمييزاً بينه وبين القاضي أبو بكر بن العربي المعافري<sup>(\*)</sup> المتوفي مسنة ٤٣هه. أي قبل مولد الشيخ الأكبر بسبعة عشر عاماً تقريباً<sup>(۱)</sup>. وغرف أيضا بابن أفلاطون<sup>(۱)</sup>، وسماه قوم قطب الله ووليّه والعارف بالله<sup>(۳)</sup>.

وهناك العديد من التراجم القديمة التي أضافت له ألقاباً وتسميات تفردت بها دون سواها. يقول فيه أقضى القضاة أبو يحيى زكريا بن محمد بن محمود الأنسي القزويني في كتابه المسمى "أثار البلاد وأخبار العباد" حين وصل إلى ذكر إشبيلية امدينة كبيرة بالأندلس... تميزت بكل ميزة من طيب الهواء، وعذوبة الماء، وصحة الستربة (والزرع والضرع) وكثرة الثمرات من كل نوع، وصيد البر والبحر، يُنسب السيها الشيخ محي الحق والدين أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن أحمد بن علي الحاتمي الطائي الأندلسي رضى الله عنه، رأيته بدمشق سنة ثلاثين وست مائة "(٤).

وقد ذكره أبو الحسن الخزرجي (ت ١٨٨هــ) \_ وهو ممن توقفوا فيه لعدم وقوفه على حقيقة معانيه ومقاصد مبانيه في كتابه "العسجد المسبوك" لما وصل إلى

<sup>(°)</sup> محمد بن عبد الله بن محمد المعافري، الاشبيلي، المالكي، قاض من حفّاظ الحديث، ولد بإشبيلية ورحل إلى المشرق، برع في الأدب وبلغ رتبة الاجتهاد في علوم الدين، وصنف كتبا في الحديث والفقه والأصول والتفسير والأدب والتاريخ، ولي القضاء بإشبيلية ومات بقرب فاس ودفن فيها، ويعود تاريخه إلى (٢٦٨-٣٤٥هــ) (١٠١-١٤٨ م) (الزركلي الإعلام مجلد ٧ ص ١٠٦).

<sup>(</sup>۱) فرخلسي (عبد الحفيظ علي القورنسي)، الشيخ الأكبر، محي الدين بن العربي (سلطان العارفين)، دار الكاتب العربي، مصر، ١٩٦٨م، ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) بلاثیوس (میجل آسین)، مرجع سابق، ص ٥.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف الإسلامية، مادة ابن عربي، ص ٢٣١.

<sup>(3)</sup> زكسريا بسن محمد بن محمود القزويني، آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بيسروت الشمين السمال المعبد الله عبد الله، الدر الثمين السمال المعبد الله الدر الثمين الشميخ محي الدين، تحقيق د. صلاح المنجد، مؤسسة التراث العربي، بيروت، 1909، ص٣٧).

ذكر الشيخ محي الدين فقال: "هو الشيخ الإمام، العالم الفاضل، الكامل البارع، ولي الله تعالى، أبسو عبد الله محمد بن علي بن أحمد الحاتمي الطائي الأندلسي، الماقب بمحي الدين والمشهور بابن عربي رضي الله عنه، كان وحيد زمانه وفريد أقرانه، شيخ أهل الوحدة..."(١). ويقول ابن كثير (ت ٤٧٧ه...) في "البداية والنهاية": "هو الشيخ الإمام محمى الديسن أبسو عبد الله محمد بن علي بن أحمد بن على الحاتمي الطائي الأندلسي المعروف بابن عربي رضي الله عنه "(١). وقد حكى عبد الله بن أسعد اليافعي (ت ١٩٨٨-١٩٨ه.) حافظ (شمام وصاحب تاريخ الإسلام لما ذكر الشيخ محي الدين أنه قال في ترجمته:

"هـو الشـيخ الإمـام، الزاهد، الولي، بحر الحقائق والفنون، ذو العلوم المفيدة والتصانيف السعيدة، أبو عبد الله محمد بن علي بن محمد بن أحمد بن علي الحاتمي... الملقب محي الدين، المعروف بابن العربي رضي الله عنه"(").

وقد أجمعت المصادر على أن مواده كان بمرسية بالأندلس يوم الاثنين، السابع عشر من رمضان المعظم، سنة ستين وخمسمائة هجرية (٢٨ يوليو/تموز سنة ١٦٥ م). وهي مدينة مُحدثَ تم إسلامية بُنيت في أيام الأمويين الأندلسيين، وهي في شرقي الأندلسي، تشبه إشبيلية في غربه بكثرة المنازه والبسائين (٥) \_ وكان مولده في

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٣٧. (ومازال كتاب العسجد المسبوك مخطوطاً لم يحقق ولم يطبع).

<sup>(</sup>۲) ابــن كثــير (أبو الفدا الحافظ)، البداية والنهاية، الجــزء الثالث عشــر، ط الأولى ١٩٦٦، مكتــبة المعارف، بيروت، جـــ١٣، ص ١٥٦، (انظر القاري البغدادي، الدر الثميــن، ص ٣٧).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، المصدر السابق، ص ٣٧.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ٣٧، (انظر المقري، نفح الطيب، مصدر سابق ص ٢، دائرة المعارف الإسلامية ص ٢٣٢، عبد الحفيظ فرغلبي، مرجع سابق ص ١٨، اسين بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٥).

<sup>(°)</sup> الجابي، عن خاتمة الفتوحات المكية، ط بولاق لمصححها محمد قطة العدوي من علماء مصر، مرجع سابق ص ٢، (وانظر نفح الطيب للمقري الجزء السابع، ص ٩٥).

عهد خلافة "المستنجد" (\*) في المشرق، على حين كان يحكم مرسية وبلنسية ابن مردنيش (\*\*)، وهو أمير مستقل بإمارته عن سلطان الموحدين، الذي تولى سلطانهم الثالث أبو يعقوب يوسف الملك بعد أبيه عبد المؤمن الذي امتد سلطانه على سائر إسبانيا. ذكره ابن عربي في فتوحاته برواية عنه قال: كان هذا السلطان صاحب شرق الأندلس، يقسال له محمد بن سعد بن مردنيش، الذي ولدت أنا في زمانه وفي دولته بمرسية (۱). كما أشار إلى مولده في زمن الخليفة في المشرق بقوله: "وفي زمان هذا الخليفة" المستنجد بالله بن المقتفي، واسمه يوسف، ويكنّى أبا "المظفّر" ولدت أنا بمرسية في دولة أبي عبد الله بن مردنيش بالأندلس، فكنت أسمع الخطيب يوم الجمعة يخطب بإسم المستنجد بالله بن مردنيش بالأندلس، فكنت أسمع الخطيب يوم الجمعة يخطب بإسم المستنجد بالله بن مردنيش بالأندلس، فكنت أسمع الخطيب يوم الجمعة يخطب بإسم المستنجد بالله الله المستنجد بالله الله المستنب المستنبية المستنب الله المستنب المستنب المستنب المستنب المستنب المستنب المستنب المستنب الله المستنب الله المستنب المس

<sup>(\*)</sup>یوسف (المستنجد) بن محمد (المقتفی) بن المستظهر، أبو المظفر العباسی، من خلفاء الدولة

العباسیة ببخداد، بویسع له بعد وفاة أبیه سنة (٥٥٥هـ) کان من أحسن الخلفاء سیرة مع

رعیته، توفی فی بغداد (ابن الآثیر، الکامل فی التاریسخ، ط مصسر ۱۳٤۸هـ ولیدن

۱۸۷۰م، جسسا۱، ص ۹۲، ۱۳۵۰ الیافعی الیمنی، مرآة الجنان و عبرة الیقظان فیما یعتبر
مسن حوادث الزمان، ط القاهرة، جسسه ۱۳۷۰ سیط ابن الجوزی، مرآة الزمان، حیدر

باد، جسه، ص ۲۸۶).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي (محي الدين)، الفتوحات المكية في معرفة أسرار المالكية والملكية، الجزء الرابع، طبعة حجرية (بولاق)، مصر، ص ٢٦٤.

<sup>(</sup>۲) ابــن عربي (محي الدين)، محاضرات الإبرار ومسامرات الأخيار، الجزء الأول، القاهرة، ۱۳۲۲هــ/۱۹۰٦م/ ص ۳٤.

وقد أشار ابن النجّار (\*) (ت ٢٥٥-٣٤٣هـ) كما جاء في الدر الثمين إلى تأكيد مولده هذا فقال: اجتمعت بالشيخ محي الدين رضي الله عنه بدمشق، فوجدته إماماً عالماً كاملاً متبحّراً في العلوم، راسخاً في الحقائق، فاتخدت عنه شيئاً من مصنفاته، وسائته عن مولده فقال: "ولدت بمرسية ليلة الاتنين، سابع عشر رمضان سنة ستين وخمس مئة (١) وهكذا.

ولد ابن عربي من أبوين كريمي المحتد، وفي ظل أسرة عربقة غنية نبيلة وافرة الدنقوى (٢). فكان من أبناء الملوك والأعيان ورؤساء ذلك الزمان، وكان علي بن محمد وزيد صاحب إشبيلية سلطان الغرب آنذاك، وهو سليل أسرة عربقة في العلم والتقوى والجهدد كان جدّه الأعلى عبد الله الحاتمي أحد قادة الحروب وأبطال الفتوحات، وكدان جدة الأدنى أحد قادة الأندلس وعلمائها، ووالده كان فقيها محدّثاً رغم قربه من السلطان، وهو من أعلام الزهد والتقوى والتصوف (٤).

أما أمسه فهي امرأة صالحة واسمها "نور" فقد كانت تُحثَّه دائما على ارتباد طريق الصلاح، واتباع سبيل الهدى، ولم تجزع حين ترك ابنها الدنيا وسلك طريق الرقادة والتقوى (٥)، ذلك أنها مريق نسل أبي مسلم عبد الله بن ثوب

<sup>(\*)</sup> ابسن السنجار (٥٧٨-١٤٣هـ) محمد بن محمود بن الحسن بن هبة الله بن محاسن، أبو عبد الله، محسب الديسن بن النجار، مؤرخ حافظ للحديث، من أهل بغداد، وصاحب تاريخ بغداد، مولده ووفاته فيها، رحل إلى الشام ومصر والحجاز وفارس وغيرها. واستمر في رحلته ٢٧ سنة اجتمع بابن عربي في دمشق. وكان ثقة متقنأ كما وصفه الذهبي في العبر، له تصانيف كثيرة. (فسوات الوفيات، الجزء الثاني، ص ٢٦٤، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٣١.

<sup>(</sup>۲) بلائيوس (أسين)، مرجع سابق، ص٢.

<sup>(</sup>٣) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص ٢٢.

<sup>(1)</sup> سيد الأهل (عبد العزيز)، مرجع سابق، ص ٤.

<sup>(°)</sup> فر غلى (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ١٩.

الخولانسي<sup>(\*)</sup> الزاهد المعروف المتوفى سنة ٢٦هـ (٢٨٤م). وكان أخواله من الزهاد الذين تركوا الدنيا عن قدرة، أحدهما يحي بن يغان الذي تخلّى عن عرشه في تلمسان، ولسزم خدمة عابد متبتل فرض عليه كسب قوته من الاحتطاب في الجبال وبيع الحطب فسي طرقات عاصمة ملكه. وكان شيخه يقول لطالبي الدعاء منه: "التمسوا الدعاء من يحسي بن يغان فإنه ملك فَرَهِد، ولو ابتليت بما ابتلى به من الملك ربما لم أزهد" ولم يزل كذلك حتى درج ودُفن خارج تربة الشيخ، وقبره اليوم بها يزار (١).

أما خاله الثاني فهو أبو مسلم الخولاني الذي كان يقوم الليل، فإذ أدركه العياء ضرب رجليه بقضبان كانت عنده ويقول لرجليه: أنتما أحق بالضرب من دابتي (٢).

أما أعمامه، فكان منهم "عبد الله بن محمد" الذي كانت له قدم ثابتة في الطريق ووصل إلى درجة جلاء البصيرة ومعرفة بواطن الله ودرجة جلاء البصيرة ومعرفة بواطن الأمور. قال ابن عربي فيه: "كان لي عم أخو والدي شقيقه، اسمه عبد الله بن محمد بن عربي، كنان له هذا المقام (أي مقام شم الأنفاس الرحمانية)(\*\*)

<sup>(\*)</sup> عبد الله بن ثوب (بضم ففتح) الكولاني: تابعي، فقيه عابد زاهد، نعته الذهبي بريحانة الشمام، أصله من اليمن، أدرك الجاهلية، وأسلم قبل وفاة النبي النبي ولم يره، قدم المدينة في خلافة أبي بكر وهاجر إلى الشام، وفاته بدمشق وقبره بداريا وكان يقال: أبو مسلم حكيم هذه الأمة. (الذهبي، شمس الدين) تذكرة الحفاظ، طحيدر اباد 1900، جا، ص ٢٦، أبو نعيم الاصفهاني، حلية الأولياء، طمصر، 1۳0۱هم ١٣٦٠م، جـ٢، ص ١٢٢، الكتبي، (محمد بن شاكر بن أحمد) فوات الوقيات، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، طمصر ١٩٥٧، جـ١، ص ٢٠٠، ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب، طمصر، ١٣٥٧هم، جـ١، ص ٢٠٠هم، ١٣٥٥ دمشق ١٣٥٠، ابسن عساكر، تهذيب التاريخ، تهذيب وترتيب عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٩٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٩٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٩٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٩٣٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٩٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٩٥، استراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشتق ١٣٩٥، المستراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشتق ١٣٩٥، المستراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشتق ١٣٩٥، المستراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشتق ١٣٩٥، المستراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشتق ١٣٩٥، المستراك عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ۲۸۹، (صادر)، ص ۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي: الفتوحات، المجزء الثاني، ص ۲۳، (انظر المجابي، مرجع سابق، ص ٥، وانظر أسين بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٧).

<sup>(\*\*)</sup> هـــذا المقام قد بلغه فيما يقول ابن عربي الكثيرون من صوفية الأندلس، واجتمع ابن عربي بواحد منهم في بيت المقدس وبمكة، فعالمه يوماً في مسألة فقال لابن عربي: "هل تشم شيئاً"، فعلم ابن عربي أنه من أهل هذا المقام (الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٤٠).

حساً ومعنى، شاهدت ذلك منه قبل دخولي لهذا الطريق في زمان جاهليتي (١).

في هدذا الوسط العامر بالزهد والتصوف قضى ابن عربي سني طفولته، في مديسنة مُرسية، وكانت تحت حكم ابن مردنيش، ولم تلبث جيوش الموحدين أن زحفت السي الأندلس واستولوا على أغلب مدنها، فأعد لهم ابن مردنيش جيشاً وخرج لقتالهم، وتبادل الفريقان النصر والهزيمة حتى انتهى أمر ابن مردنيش إلى الإدبار، فهُزم في ذي الحجمة سنة ٥٠٥هم، وابن عربي في ذلك الوقت في شهوره الأولى، وحاصر الموحدون مرسية فترة من الزمن ثم أقلعوا عنها، ثم أعادوا هجومهم عليها مرة أخرى وشرعا المومن الموحدي" سنة ٥٠٥هم.

إذن كانت طفولته الأولى في "مُرسِية" في ظل ذلك الصراع الدائر حول المدينة، ولكن ذلك لم يكن ليشغل أسرته عن إعداد هذا الطفل لمستقبله، فدفعوه إلى من ياخذ بيده لحفظ القررآن الكريم (١)، وهكذا كانت نشأته تقية، ورعة، نقية من جميع الشوائب، فدرج محي الدين في جو عامر بنور التقوى (١). لما بلغ ابن عربي الثامنة من عمره، انتقل والده إلى إشبيلية، وحاكمها أنداك "السلطان محمد بن سعد"، وهي عاصمة من عواصم الحضارة والعلم في الأندلس.

#### شيوخه وأساتذته:

تلقى ابن عربي تربية أدبية ودينية كاملة، حيث كان بعد ذلك يُشير في كتبه مراراً إلى شيوخه في القراءات والتاريخ والأدب والشعر والحديث، وقد قرأ في إشبيلية الكتب الرئيسة في كل فن رغم ميله عن الزهد وانشغال قلبه بالأداب والصيد، وفي إشبيلية شب محبي الدين ودرج، وما كاد لسانه يستبين حتى دفع به والده إلى عميد الفقهاء آنذاك وهو " أبو بكر محمد بن خلف اللّخمي الإشبيلي" أستاذه في علم القراءات،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عيد الحفيظ)، مرجع سابق، ص.ص ٢٠-٢١.

ابن عربي (محي الدين)، رسالة روح القدس، ص ٩.

وهـــو مـــن أكبر العارفين بالقراءات والعربية، وكان مقدماً فيها، وله مؤلفات نافعة في اللغة والقراءات والتفسير. توفى سنة ٥٨٦هــــ.

قرأ ابن عربي القرآن الكريم بالسبع على هذا الأستاذ الفاضل، وانتفع في ذلك أيضاً بكتاب الكافي في القراءات السبع عن طريق ابن مؤلفه أبي الحسن محمد بن شريح الرُّعيني (ت ٤٥١-٣٩٥هـ)، الذي كان يحدثه بهذا الكتاب عن أبيه (١).

كما انتفع بهذا الكتاب أيضاً عن طريق شيخ آخر هو : أبو القاسم عبد الرحمن بن محمد القرطبي المعروف "بالشراط"، وكان عالماً بالقراءات وطرقها، بصيراً باللغة العربية وآدابها، له حظ في قرض الشعر، فاضلاً، زاهداً ورعاً، وقد توفي سنة ٨٦٥ هـ (١). كما تلقى علومه في مذاهب القراء السبعة وأجيز في ذلك إجازة عامة وذلك على يحد قاضي مدينة "فاس" "أبو محمد عبد الله البازلي" قال: "حدثني بكتاب التبصرة في مذاهب القراء السبعة "لأبي محمد (مكي) بن أبي طالب المقرئ، عن أبي بحر مدين بن أبي طالب المقرئ، عن أبي بحر مدين بن ابن القاضي، عن المؤلف بحميع تأليف المكي أيضاً وأجازني إجازة عامة"(١)، قسراً ابن عربي أيضاً كتاب "التيسير" لأبي عمرو الداني على شيخ جليل هو "أبو بكر محمد بن أبي حميرة"(١)، وكان والد هذا الشيخ من أهل الحفظ والعلم والمعرفة، وكان شديداً في الحق، وتلقى ابنه أبو بكر عنه علومه ومعرفته، وفهمه وحذقه"(١).

ويذكر ابن عربي شيوخه الذين أجازوه إجازة عامة ومنهم: القاضي أبو عبد الله محمد بن سعيد بن زرقون الأنصاري (ت ٥٨٦هـ) يقول: "سمعت عليه كتاب "النقصتي" لأبي عمر يوسف بن عبد البرّ النمّري الشاطبي، وحدثني به عن أبي عمران

<sup>(1)</sup> فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۲۲.

<sup>(\*)</sup> ورد هــذا الاسم في نفح الطيب للمقري باسم أبي بكر محمد بن أحمد بن أبي جمرة. (أنظر اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، تحقيق الجابي، ص ٢٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٢٢.

موسى بن أبي بكر، عن المؤلف، وبجميع تآليفه مثل: "الاستدراك" و " التمهيد" و "الاستيعاب" و "الانتقاء". وأجازني إجازة عامة في الرواية عنه. وأجازني أن أروي عنه تآليفة (۱). وكسان أحد سراة الرجال، حافظاً للفقه مبرزاً فيه، مشهوداً له بالسيراعة في الأدب، والمشاركة في قرض الشعر، وحُسن التصرف في طرفي السنظم والنثر، ولي القضاء، وله مؤلفات نافعة "(۱). كذلك أجازه جماعة من الكبار كالحافظ السلفي (ت ٢٧٥هـ) (وابن عساكر (ت ٢٧٥هـ) وابن الجوزي رت ٧٩٥هـ) (ت) وغيرهم، ولعسل إجازة هؤلاء مكاتبة له أو عند مرورهم بالأندلس.

أما شيوخه الأندلسيون في الحديث والفقه فهم كثر، وقد أخذ عنهم المذاهب الأربعة فمنهم: المحددث أبو محمد عبد الحق بن عبد الرحمن بن عبد الله الأزدي

<sup>(</sup>١) الجابى، اصطلاحات الشيخ محى الدين بن عربى، مرجع سابق، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) فر غلى (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ٢٣.

<sup>(\*)</sup> هـ و أحمد بن سلفة الأصبهائي، أبو طاهر، سمع في كثير من البلاد وبقي في الرحلة ثمانية عشر عاماً يكتب الحديث، استوطن الاسكندرية ومات فيها سنة ٧٦هـ... (معجـم المؤلفين ٢٦/٢، وقال ابن العماد هو مسند الدنيا، ومعمر الحفاظ، مكث نيفاً وثمانين سنة يسمع عليه، الشذرات ٧٦/٢).

<sup>(\*\*)</sup> على بــن الحســن بن هبة الله، أبو القاسم، ثقة الدين بن عساكر الدمشقى، المؤرخ الحافظ الــرحالة، كــان محدث الديار الشامية ورفيق السمعاني، ولــد سنة ٩٩٤هــ وتوفــي سنة ٥٧١هـــ، له مصنفات كثيرة أشهرها تاريخ دمشق، (ابن خلكان، وفيات الاعيان، ط مصر ١٩٣٦، م، جــ١، ص ٣٣٥، طاش كبرى زاده، مفتاح السعادة، جــ١، ص ٢١٦، جــ٧، ص ٢١٦، ابــن كثير، البداية والنهاية، جــ٧، ص ٢٩٤، سبط ابن الجوزي، مرآة الزمان، جــ٨، ص ٣٣٦).

<sup>(\*\*\*)</sup> عـبد الرخمن بن على القرشي، التميمي، الحنبلي، المعروف بابن الجوزي (جمال الدين أبو الفـرج) محـدث حافظ فقيه مؤرخ، ولد سنة ٥١٠هـ وتوفي ٩٧هـ، له تصانيف كثيرة، (معجم البلدان ٧/٧٠١).

الإشسبيلي<sup>(۱)</sup> (المعروف بابن الخراط)<sup>(۱)</sup>. كان فقيها حافظاً عالماً بالحديث وعلله، عارفاً بالسرجال، موصوفاً بالخير والصلاح والزهد والورع، أديباً شاعراً، توفي سنة السرجال، موصوفاً بالخير والصلاح والزهد والورع، أديباً شاعراً، توفي سنة المهاها: "تلقين المهاها: "تلقين المهاها: "تلقين المهاها: "الأحكام" الصغرى والوسطى والكبرى، وكتاب "التهجد" وكتاب "العاقبة" ونظمه ونثره، وحدثني بكتاب الإمام أبي محمد علي بن أحمد بن حزم عن أبي الحسن شريح بن محمد بن شريح عنه "(۱).

ومن شيوخه في الحديث والفقه على المذهب المالكي: أبو بكر محمد بن عبد الله بن يحيى بن الجدّ، وكان في وقته فقيه الأندلس وحافظ المغرب لمذهب مالك غير مدافع ولا منازع، لا يدانيه أحد في ذلك ولا يجاريه، وإليه كانت رياسة بلده والإنفراد بها، وكان فصيحاً خطيباً مفوّهاً. وقد جلّ قدره في إشبيلية... وبلغ به العلم إلى مرتبة علية بحيث أن يوسف بن عبد المؤمن ينزل له عن فرسه إكراماً له، توفي سنة مدية بحيث أن يوسف بن عبد المؤمن ينزل له عن فرسه إكراماً له، توفي سنة

وكان من شيوخه على مذهب مالك أيضا "أبو محمد عبد المنعم بن عبد الرحيم الخزرجي الغرناطيي"، كان له تحقق بالعلوم على تفاريعها، وأخذ منها في كل فن، وكان من أعلم أهل الأندلس بمذهب مالك، وهو من أهل بيت عريق في العلم. توفي سنة ٥٩٧هـ(٦).

<sup>(</sup>١) فرغلي عبد الحفيظ، الشيخ الأكبر، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الجابى، اصطلحات الشيخ مدي الدين بن عربي، مرجع سابق، ص ٢٤. (انظر نفح الطيب، الجزء السابع، ص ٩٩).

<sup>(</sup>٢) الجابي، المرجع السابق، ص ٢٤. (انظر نفح الطيب، الجزء السابع، ص ٩٩، وانظر أيضاً عبد الحفيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٢٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المقري، نفح الطيب، الجزء السابع، ص ٩٩. (انظر فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٢٣).

<sup>(°)</sup> أبو مسعيد الأندلمسي (أبو الحسن بن موسى المتوفي سنة ٦٨٥هــ)، المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف، الجزء الثالث، ص ٣٢٤. (انظر فرغلي، المرجع السابق، ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٦) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٢٣.

أما من كان من شيوخه على المذهب الشافعي فهو: "أبو القاسم جمال الدين عبد الصحمد بن محمد بن أبي الفضل الحرستاني" قاضيي القضاة، ولد سنة ٢٠هــ. وكان فاضلاً فقيها شافعياً صالحاً، عابداً عادلاً، توفى سنة ٢١هــ(١).

أما شيوخه المكيّون فمنهم إمام الحنابلة الذي تتلمذ عليه وهو: برهان الدين أبو الفـتوح نصـر بسن أبسي الفرج محمد بن علي بن أبي الفرج البغدادي الحنبلي، ابن الحصـري، إمـام مقـام الحـنابلة بالحرم الشريف قال: "سمعت عليه كتباً كثيرة منها "السّـنَن) لأبي داود (سليمان بن الأشعث) السجستاني، حدثني بها عن أبي جعفر محمد بسن علي بن محمد السمناني، عن أبي بكر أحمد بن علي بن ثابت الخطيب... عن ابن داود، وأجازني إجـازة عامـة، وحدثني بكتب ابن ثابت الخطيب (البغدادي) عن أبي جعفـر السـمناني"(۱) ومـن شيوخه أيضاً أبو الشجاع زاهر بن رستم الأصفهاني إمام المقام بالحرم الشريف قال: "سمعت عليه كتاب الترمذي لأبي عيسى (محمد بن عيسى) حدثتـي بـه عـن الكروخـي... عن عبد الله بن محمد) عن (عبد الجبار بن محمد) الجراحي عن... المحبوبي، وأجازني إجازة عامة"(۱).

ويضيف ابن عربى أنه سمع شرح الصّحاح لمسلم والبخاري على يد شيوخه في الحديث فمنهم: عبد الصمد بن محمد بن أبي الفضل الحرستاني قال: "سمعت عليه صحيح مسلم، حدثتي به عن (محمد بن الفضل) الفراوي، عن عبد الغافر الفارسي، عن (محمد بن عيسى) الجُلُودي، عن إبراهيم (بن محمد) المروزي، عن مسلم (بن الحجاج القشيري) وأجازني إجازة عامة "(٤).

كذلك من شيوخه "يُونُس بن يحيى بن أبي الحسن العباسي الهاشمي، نزيل مكة، قال: "سمعت عليه كتباً كثيرة في الحديث والرقائق، ومنها كتاب "صحيح

<sup>(</sup>١) فرغلى عبد الحفيظ، الشيخ الأكبر، مرجع السابق، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الجابي، اصطلاحات الشيخ محى الدين بن عربي، مرجع سابق، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، ص ٢٥.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص ٢٥.

البخاري"، حدثني به عن أبي الوقت عن الداودي، عن الحموي السَّرخُسِيّ، عن الفريْريّ، عن البخاريّ (١).

كذلك سمع الحديث في قرطبة من أبي القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال<sup>(\*)</sup> (ت ٧٨هـــ). وكان من علماء الأندلس وله التصانيف المفيدة<sup>(٢)</sup>.

وقد سسمع على شيوخ كثر في كل أنواع العلوم والفنون منهم: ابن شبل في كمتابه "المعتمد" و "المقصد" و "الأحكام الشرعية" من تأليف. وأبو عبد الله بن غلبون السذي حدثه بكتب القاضي أبي بكر محمد بن عبد الله بن العربي المعافري (ت ٤٠٠هـ) عنه، وأجازه إجازة عامة. ثم أبو الخير الطالقاني القزويني (ت ٢٠٠هـ) حدثه بتأليف البيهقي، ومنهم الحافظ الكبير ابن عساكر (ت ٢١٥هـ) صاحب تاريخ دمشق، ثم أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي الحافظ (ت ٩٧هـ)، كتب اليه بالرواية عنه بجميع تآليفه ونظمه، وسمّى من كتبه "صفوة الصفوة" و "مثير الغرام الساكن إلى أشرف الأماكن"، ومنهم ثابت بن مرة الحادي، قرأ عليه من كتبه - أي تآليفه وقفها بروايته بمسجد العماد بن الجلادين بالموصل، وغيرهم مما يضيق المجال عن ذكرهم، كما ذكرهم للملك المظفر في إجازته له بالرواية عن هؤلاء يضيق المجال عن ذكرهم، وقد قال ابن عربي في ختام عرضه لشيوخه: "ولو لا خوف الملال وضيق الوقت لذكرنا من سمعنا عليه ولقيناه"(").

عن هؤلاء الشيوخ وكثير غيرهم تلقّى ابن عربي علوم القرآن والحديث والفقه والأدب واللغـــة والأصول وغيرها، وكان لتوجيهاتهم لا سيما الأدباء منهم أثر كبير في

<sup>(</sup>١) الجابي، اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، المرجع السابق، ص ٢٥.

<sup>(\*)</sup> ابسن بشكوال أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود الأنصاري القرطبي الحافظ، محدث الأندلس ومؤرخها ومستدها، ولمه أربع وثمانون سنة. سمع أبا محمد بن عتّاب وأشار لمه أبو على الصَدَفي، ولمه عدة تصانيف، توفي في ثامن رمضان (الذهبي، العبر في خبر من عبر، ص ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف البستاني، مادة ابن حزم (انظر فرغلي، مرجع سابق، ص ٢٤).

<sup>(</sup>۲) الجابي، مرجع سابق، ص ۲۲ وما بعدها.

صــقل موهبــته الأدبية والشعرية، أعانه عليها طبعه العربي، واستعداده الموروث من أســرة عربقة في الشعر والأدب ونشأته في هذه البيئة الأندلسية ذات الطبيعة الساحرة التي تهذّب الوجدان وتثير العاطفة وترهف الشعور وتنمّي الخيال(١).

وقرا ابن عربي كتبا في مختلف العلوم والفنون، ومن بينها كتب "ابن حزم"، وابن حرب ويغلب أنه وابن حرب ويغلب أنه قدراها: كتاب الإيصسال الأفهم الخصال الجمع شرائط الإسلام في الواجب والحلال والحرام، وموضوعه فقسه الحديث ومنها: "الإحكام الأصول الأحكام" و "الفصل بين الأهواء والمنتحل"(") والإجماع ومسائله على أبواب الفقه، ومنها كتاب مراتب العلوم وكيفية طلبها وتعلق بعضها ببعض "").

ولشدة شعفه بالعلم ومقدرته فيه، فقد كان عنده فهم شديد إلى قراءة كل ما يتصل بفنون العلم المختلفة. وهو يحدثنا في كتاب "المحاضرة" عن قراءة الكثير من الكتب منها: "الامتناع والمؤانسة" لأبي حيّان التوحيدي، وكتاب المجالسة للدينوري، وكتاب بهجة الأسرار للإمام ابن جهضم وكتاب المبتدأ لإسحاق بن بشر، وكتاب دلائل النبوة للإمام الحافظ أبي نعيم. وكتاب السيرة لمحمد بن إسحاق، وكتاب السيرة لابن هشام، وكتاب صفوة العرفوة لابن الجوزي، وكتاب مسند الشهاب لابن سلامة القضاعي، وكستاب المسند للأزرقي في مكة تأليف الأزرق بن عمرو القضاعي الأزرقي، وكتاب الترمذي وصحيح البخاري وغيرها(٤).

وبفضل هذا الإقبال العظيم على الطلب والإفادة، أصبحت لديه المقدرة الكاملة على المقارنة والاستتباط، وأعانته قريحته النفاذة على إدراك ما استُكنّ من أسرار العلوم ودقائق الإشارات، ورغم ذلك ظل متمسكاً بطريقة السلف الذين لم يروا غير

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص. ص ٢٤-٢٥.

 <sup>(</sup>۲) ربماً يقصد بـــه الفصل في الملل والأهــواء والنحل لابــن حزم الأندلسي المتوفى سنة
 ۲۰۱هـــ.

<sup>(</sup>٢) فرغلى (عبد الحفيظ)، المرجع السابق، ص٢٤.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، محاضرة الأبرار، الجزء الأول، ص٥٠.

الأخذ بالكتاب والحديث والإجماع، فنجده ينحو باللائمة على من ينسبه إلى ابن حزم أو غيره من المجتهدين الأئمة، وإن كان يُكنّ لابن حزم وغيره من هؤلاء كل إجلال وإكبار، ويعترف بقراءة كتبهم وتتلمذه عليها(١). جاء في شذرات الذهب: "كان ابن عربى مجتهداً مطلقاً لا ريب وقد قال في رائيته:

لست ممن يقول: قال ابن حزم لا ولا أحمد و لا النَعمان (٢) و يقول أيضاً:

نسبونسي إلى ابن حزم وإنّي لست ممن يقول قال ابن حزم لا ولا غير و في الله مقالي قال نص الكتاب ذك علمي، أو يقول الرسول أو أجمع الخلق على ما أقول، ذلك حكمي (٣).

فإذا كان ابسن حرم الظاهري يأخذ بالنقل وظاهر النصوص، ويستكثر من السنن، وبسبب النقص في النقل وضعف الثقة في الناقلين هاجم ابن حزم الملل الأخرى، ورآها لا تثبت أمام النقد الصحيح، فإن ابن عربي مع اتفاقه مع ابن حزم في الاعتماد على السنقل والنصوص، لا يرى أن يأخذ بظاهرها فحسب بل ومعها بواطنها، ولذا فهو يتنصل من اتهام البعض له من أنه مقلد لابن حزم الظاهري، ولم يقلد ابن عربي فقيها آخر سواء كان من الذين أخذوا بالظاهر أو بجاسوا خلال الكلام وأخذوا بالرأي كالقدرية والمعتزلة والفلاسفة. وإنما يعتمد في كل ما يقوله على نصوص الكتاب الكريم وأحاديث الرسول الشريفة وإجماع المسلمين، غير واقف عند الظاهر، ولا شاطح وراء الضائل، ومهما كان تأويل ابن عربي لقول من الأقوال، فهو لا يخرج عما ورد في كستاب الله وسنة رسوله وما أجمع عليه جمهور المسلمين (أ). ويؤكد ذلك ما جاء في الفتوحات بقوله: "وليس عندنا بحمد الله تقليد إلا للشارع هي (أ).

<sup>(1)</sup> فرغلى (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ٢٦.

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص ۱۹۹

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الخامس، ص ١٩٩٠.

<sup>(</sup>٤) مجلة منبر الإمىلام: ذو القعدة ١٣٨٦هـ ( انظر فرغلي، مرجع سابق، ص ٢٨).

<sup>(°)</sup> الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر بهامش اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، الطبعة الأخيرة، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٣٧٨هــ/١٩٥٩م، ص ٣.

بعد أن كمُلت شخصية ابن عربي بفضل بُعد همته وطلبه الدؤوب على العلم وتحصيله للمعرفة ونيله للإجازات المتعددة، واختلاطه بجلّة من العلماء والأدباء، هيأت لمه نيالة محتدة ومواهبه الأدبية أن يلتحق بديوان بعض ملوك المغرب موقعاً كما يقول الشعراني: "كان رضي الله عنه أو لا من الموقعين عند بعض ملوك المغرب"(١). ويذكر صاحب نفح الطيب أنه "كتب لبعض الولاة ثم رحل إلى المشرق"(١). ويذكر ابن العماد في شذرات الذهب نقلاً عن المناوي أنه: "كان يكتب الإنشاء لبعض ملوك المغرب"(١) وليكر وليس من تعمارض بين هذه النصوص إذ كانت المدن الأندلسية تخضع كلها لحكم الموحدين ملوك المغرب آنذاك.

كما من الله على وبنو عبدون أسرة كريمة، ومريم كانت امرأة صالحة أ، وكانت نعم الرحمن البجائي، وبنو عبدون أسرة كريمة، ومريم كانت امرأة صالحة أ، وكانت نعم العون له على ارتياد الطريق إلى الله، يواكب ذلك دعوات أمه التقية له عندما سلك طريق الرقادة والتقسف. ولكنه سرعان ما ضاق بقيود الوظيفة، وتاق إلى الحرية ليستفرغ لما اختار لنفسه على هدى من الله من زهادة وتقشف، وكان ذلك في حياة أبيه، وساعده على ذلك مرض شديد أصابه فالزمه الفراش. فلم يبرأ منه إلا وقد خلصت نفسه من شوانبها كالذهب الذي تهذبه التار، وتهيأ للانطلاق كلية إلى حياته الجديدة (٥)، بعد أن مارس بعض المجاهدات وألزم نفسه الخلوة بين الحين والحين، وهو ما زال في مي حوالي العشرين، كما يقول عن نفسه، أنه ما زال غلاماً أمرد عندما بلغت شهرة بدايته في سلوك الطريق الصوفية إلى مسامع الفيلسوف المشهور ابن رشد شهرة بدايته في سلوك الطريق الصوفية إلى مسامع الفيلسوف المشهور ابن رشد أن وه هما أن يجعل منه موضوع دراسة وبحث، لذا

<sup>(</sup>¹) الشماعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٣٧٨هـــ/١٩٥٩م، ص ٧.

<sup>(&</sup>quot;) المقري، نفح طيب، الجزء السابع، ص ٩٣.

<sup>(&</sup>quot;) ابن العماد، شذرات الذهب، ص ١٩٠.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات: الجزء الأول، ص ٣٦٣ (انظر أسين بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٩).

المنافع (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٣٤.

طلب إلى والده مشاهده ابتغاء دراسة الحالة النفسية التي اعترته و لا يمكن تفسيرها. ويخبرنا ابن عربي عن هذا اللقاء فيقول: "دخلت يوماً بقرطبة على قاضيها أبي الوليد بسن رشد، وكان يرغب في لقائي لما سمع وبلغه ما فتح الله به علي في خلوتي، وكان يُظهر التعجب مما سمع... فلما مخلت عليه قام من مكانه... فعانقني وقال لي: "نعم" فقلت له "تعسم" فزاد فرحه لفهمي عنه، ثم إني استشعرت بما أفرحه من ذلك فقلت له "لا"، فانقبض و تغير لونه وشك فيما عنده وقال: كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلهي؟ هل هو ما أعطاه لنا النظر؟ فقلت له: "نعم ولا" وبين نعم و لا تطير أرواح من موادها والأعناق من أجسادها، فاصفر لونه... وقعد يحوقل وعرف ما أشرت إليه فإنه كان من أرباب الفكر والنظر العقلي، فشكر الله تعالى الذي كان في زمان رأى فيه من خير درس و لا بحث و لا مطالعة و لا قصراءة، وقال: هذه حالة أثبتناها وما رأينا لها أرباباً. فالحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد من أربابها الفاتحين مغاليق أبوابها، والحمد لله الذي خصتني برؤيته... "(١) وممسا لاشك فيه أن عبسارة ابن رشد هي أعلان صريح وشهادة قوية مُحقة في حق ابسن عربي والاعتراف له بعلو شأنه ورفعة مقالمه في ما ناله من علم وهبي "" لا دور

مرز تحت تا موروس دي

**(\*)** 

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٩٩.

العلم الوهبي، قسيل في العلم على هذا التقسيم 'إنما وهب باعتبار وكسب باعتبار' والعلم الوهبي الذي لا يدخله كسب بوجه من الوجوه، وهو العلم العزيز المقدار (لأنه لا يوهب إلا مسن رضي الله عنه) هو ما أدت إليه الجبلة الطاهرة الأصل والنشأة عندما ترددت في عالم الانستقالات في الأطوار (التنزلات الليلية في الأحكام الإلهية ص ١٩). ويختلف الوهب عن الكسب فإن الكسب تعلق إرادة الممكن بفعل ما دون غيره فيوجده الاقتدار الإلهي عند هذا التعلق، فسمي ذلك كسبأ للممكن (الفتوحات، الجز الأول، ص ٢٤)، والمعرفة المكتسبة تقوم على النظر والاستدلال (الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٦٢). ويقول، وأعنى بالاكتساب ما حسل بالنظر، فإذا نسب الاكتساب إلى التصور الذي هو معرفة المفرد فليس ذلك إلا في اللفظ لا من جهة المعنى وإنما تسمع لفظاً يدل على معنى فيسال عنه فيكتسب أن ذلك اللفظ موضوع لذلك المعنى وإنما تسمع عنده وليس إلا. (كتاب المسائل لابن عربي، مجموع الرسائل، ص.ص ٣٠-٣١).

للعقـــل والفكـــر فـــيه، وتأكيد على بُعد ابن عربي عن أرباب النظر العقلي إذ أن علوم الفلسفة ليست إلا من هذا القبيل، وهذه دلالة واضحة على عدم أخذه بالفلسفة، والتزامه طريق التصوف بأصدق معانيه وأخص صوره على ما جاء في كتبه، وما ناله من الله من علم وهبي إلهي. ولعل هذه الوقائع والأحداث مجتمعة قد أثرت في ابن عربي، فطــرق بابـــه طارق روحاني ألجأه إلى محاريب العبادة والذكر والخلوة ليستعيض بها عــن طـــريق العلـــم المرســـوم، فخرج إلى البراري هائماً على وجهه، يبغى الوحدة والعزلة، فعاش بين القبور، يقول الشعراني: الله طرقه طارق من الله عز وجل، فخرج في البراري على وجهه، إلى أن نزل في قبر فمكث فيه مدة ثم خرج"(١٠). ويقول ابن العماد: "برز منفرداً مؤثراً للتخلي والانعزال عن الناس ما أمكن، حتى أنه لم يكن يجــتمع بـــه إلا الأفراد"(٢). ويرى حاجى خليفة أنه نال ما ناله من المعرفة عند طوافه ببيت الله الكريم عندما حج فقال: "كنت نويت الحجّ والعمرة، فلما وصلت أم القرى أقام الله سبحانه وتعالى في خاطري أن أعرف الوليّ بفنون من المعارف حصلها في غيبتي، وكان الأغلب هذه (منها) ما فتح الله سبحانه وتعالى عليّ عند طوافي ببيته المكرة"(٦). ويخبرنا ابن عربي عن ذلك قاللاً: "ولقد كنت انقطعت في القبور مدة منفرداً بنفسى، فبلغنى أن شيخنا يوسف بن خلف الكومي (\*) قال: إن فلاناً - وسمّانى -ترك مجالسة الأحياء وراح يجالس الموتى "(٤). وجرت محاورة بينه وبين الشيخ انتهت باعستراف الشيخ أن من يجالس الأموات هو الذي يعيش بين الأحياء لا الذي يعيش بين

<sup>(</sup>۱) الشعراني، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، الجزء الخامس، ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>۲) حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، مجلد ۲، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۱۳هـ/۱۹۹۲م، ص ۱۲۳۸.

<sup>(\*)</sup> أبو يعقوب يوسف بن يخلف الكومي العبمى، صحب أبا مدين، ولقي رجالاً بهذه البلاد، مكن ديار مصدر وتأهل بمدينة الاسكندرية عُرضت عليه ولاية فاس فأبى، له في الطريق قدم راسخة وكان الغالب عليه طريق الملاميةة. (ابن عربي، روح القدس، ص ٩١).

<sup>(</sup>٤) ابـن عربي، الفتوحات، الجـزء الثالث، ص ٥٨، ٥٩. (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ١٨، عبد الحفيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٣٤، شذرات الذهب، جـ٥، ص ١٩٠).

ورغم أن ابسن عربي وصل إلى منزلة عالية كريمة، إلا أنه كان يعترف بأن كل مسن يلقاء فهو شيخ له. وشيوخ ابن عربي في الطريق كثر، وكل شيخ له مزية خاصة وذوق خاص، والطريق الصوفي غاص بالأسرار ومليء بالعقبات، وكل سر له طسريق لا يمكن النفاذ إليه إلا بإرشاد يعرفه شيخ ولا يعرفه آخر، هذا كله دفعة إلى أن يغوص في كل البحور، ويفهم كل الإشارات ويترجم بمختلف الأسرار (٥).

وتعتسبر أشد الصلات أثراً في تكوين روح ابن عربي هي تلك التي عقدها مع شيخه أبسى العريب العربي العربي

(\*)

<sup>(</sup>١) هو قول على رضى الله عنه (الأسرار المرفوعة، ص ٣٦٨).

<sup>(</sup>۲) سورة ق، الآية: ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص ٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (بولاق)، ص ٥٥٩.

<sup>(°)</sup> فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٣٦.

همو أبو العباس العربيي، أحمد، وهو أول شيوخه في الطريق الصوفي، وله مواقف معه منها موقف من الخضر عليه السلام، (هكذا ورد في كتابه الفتوحات المكية، جــ ٢٨، الباب الخامس والعشرون، كذلك جــ ٢٩ الباب السابع والستون، وله ترجمة مطولة في كتاب روح القدس لابن عربي، مخطوط ورقة ٤٤، وفي مختصر الدرة الفاخرة له أيضاً (مخطوط).

القــدس: "ولقــد لقينا من المشايخ والإخوان والنساء ما لو دونت أحوالهم وسطرت كما سطرت أحوال من تقدم لرأيست الحال الحال، والعين العين في الأعمال والجد والإشارات وصحة القصد... وأنا أنشد الك من بعض أحوال من لقيت، فمنهم وهو أول مــن لقيته في طريق الله أبو جعفر العُرَيْبِيّ رضي الله عنه، وصل إلينا في إشبيلية في أول دخولــــى إلى معرفة هذه الطريقة الشريفة، فكنت أول من سارع إليه، فدخلت عليه، فوجدت شخصاً مشتهراً بالذكر، فتسميت له وعرف حاجتي منه فقال لي: عزمت على طــريق الله تعـــالى، فقلت له: أما العبد فعازم والمثبت الله، فقال لى: سدَّ الباب واقطع الأسبباب، وجالس الرّهاب يكلمك الله دون حجاب، فعملت عليها حتى فتح لى، وكان بدوياً أماياً لا يكتب ولا يحسب، وكان إذا تكلم في علم التوحيد فحسببك أن تسمع... وكان قوياً في دين الله لا تأخذه في الله لومة لائم"(١). ويقول فيه بلاثيوس(٢): أصله من العلياء في البرتغال، وقد توفر في إشبيلية على إعداد الشباب الذين يأنسون في أنفسهم أن الله يدعو همم إلى الحمياة الدينية، فكان يقرأ عليه أولئك الذين يريدون الانتفاع من علمه وطريقه في الزهد والتصوف مثل ابن عربي، وكانت تعاليمه تقوم في جوهرها علسى نكسران الإرادة طاعة شم، وقطع علائق الأهل لتستبدل بها علائق مع أهل الله، فكون الجماعة كانت تعدّه أباها الذي له عليها كل السلطان، وأعضاؤهم هم الاخوة، وقد أشار ابن عربي إليه في الفتوحات عدة مرات"(٣). ويقول فيه ابن عربي "وقد كان شيخنا أبو العباس المغربي من العُليا من غرب الأندلس، وهو أول شيخ خدمته وانتفعت بــه، له قدَم راسخ في هذا الباب، باب العبودية "(٤). ومنهم: يقول ابن عربي في رسالة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، رسالة روح القدس، ص ٩٠.

<sup>(</sup>۲) بلاثــيوس (أسين)، مرجع سابق، ص.ص ۲۰-۲۱. وقد أشار إلى موقع العُليا هي Loule في غرب البرتغال رغم إشارة ابن عربي إليها في غرب الأندلس.

<sup>(</sup>٦) ابــن عربـــي، الفستوحات، الجزء الأول، ص.ص ٢٤٦-٣١٨-٧٢٢، أيضاً الجزء الثاني، ص.ص ١١٤ – ٢٣٤ – ٢٦٦، والجزء الثالث، ص.ص ٤٤٢-٢٩٦-٥٠٠. (انظر أيضاً رسالة القدس، ص ٩٠).

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٠٥.

القدس "شيخنا وإمامنا أبو يعقوب يوسف بن يخلف الكومي العبسي (\*) رضي الله عنه، صحب أبا مدين (\*\*) (ت ٩٠٥ها أو ٩٤هها)، ولقي رجالاً بهذه البلاد، سكن ديار مصر مدة.. له في الطريق قدم راسخة. كان أبو مدين رضي الله عنه لسان هذه الطريقة ومحيبها ببلاد المغرب.. كان كثير الأوراد... دخلت تحت أمره فَربَّى وأدّب في عم المؤدّب ونعم المربّي، رواه صاحبنا بدر الحبشي (\*\*\*) وبات عنده. سمعته يقول: إذا شاء الشيخ أخذ بيد المريد من أسفل سافلين وألقاه في عليين في لحظة واحدة. كان كبير الهمة الغالب عليه طريق الملامتية، أخذت عنه مسائل كثيرة ورأيت عنده ما لم أر مسن غيره إذا أعطى المجاهدة للمريد يعملها معه... مناقبه وكراماته وإشاراته أكثر مسن أن تحصى "(١). فهو إذن العالم الورع المجاهد، كان يحث أتباعه على لزوم المجاهدة حتى يمكنهم اجتياز العقبات في طريقهم إلى الله (١).

وأتـم ابـن عربسي تكوينه الصوفي تحت إشراف جميع الشيوخ الذين قابلهم، بمعاشرتهم المستمرة لإخوة في الله كثروا في طرقات إشبيلية، وكان يقضي أياماً كثيرة فـي مسـجد الزبيدي بصحبة أبي يحيى الصنهاجي الضرير، صاحب الكرامات، الذي علمه أن يتقبل بالصبر اضطهاد العامة، بل والتعرض لهذا الاضطهاد عن قصد، مُخفياً

أبو يعقوب يوسف بن مخلف الكومى، سبقت الإشارة إليه.

أبو مدين، شعيب بن الحسن الاندلسي التلمساني – أبو مدين صوفي، من مشاهير هم – أصله مــن الاندلسس أقام بفاس، وسكن بجاية وكثر اتباعه حتى خافه السلطان يعقوب المنصور، وتوفى بتلمسان وقد قارب الثمانين أو تجاوزها.

عبد الله بن بدر الحبشي، صاحبه الشيخ الأكبر في المغرب والمشرق، روى عنه كتباً
عديدة، ومن أجله ألف ابن عربي بعض رسائله (حلية الابدال وعقلة المستوفز)، وخصه
بترجمة في كتابه مختصر الدرة الفاخرة (مخطوط أسعد أفندي، مكتبة السليمانية ١٧٧٧، ورقة ١٦٠١-١٢١ب) ومن آثاره الباقية: كتاب الإنباه على طريق الله (مخطوط
ازمرلي إسماعيل حقي، مكتبة السليمانية، شريط مصور محفوظ بمعهد المخطوطات
الجامعة الدول العربية، رقم ٥٠ تصوف وأداب شرعية مأخوذة من خزان أمانة اسطنبول
۱۲۷۶).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، رسالة روح القدس، ص ۹۱ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) فر غلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٣٧ ـ

الولايسة تحست مظاهر التحلّل من العادات، قال ابن عربي: "لقيت من هؤلاء الطائفة جماعة بإشبيلية من بلاد الأندلس منهم أبو يحيى الصنهاجي الضرير (\*)، كان يسكن بمسجد الزبيدي، صحبته إلى أن مات ودفن بجبل عال كثير الرياح بالشرق... فسكن الله الريح.. فعند انصرافنا هبّت الريح على عادتها، فتعجب الناس من ذلك (١).

كذلك تعلم على يد يوسف الإستجي القيمة الصوفية للصندقة، وكان يوسف هذا من الأميين المنقطعين إلى الله، المنورة بصائرهم (١). وتعلم من أبي محمد الشرفي (\*\*) الخلوة في الظلام حتى يتجنّب كل داع إلى تشتيت الخاطر، وأبو عبد الله كان صاحب خلوة، ظلّ نحواً من خمسين سنة لم يسرج له سراجاً في بيته (٣).

كما تعلم الفائدة من حياة التجوال بالنسبة للصوفي وذلك من معاشرته لصالح السبربري، وكان هذا من الصوفية السيّاح، أقام أربعين سنة في مسجد أبي عامر الرطنداليّ بإشبيلية بعد تجوال دام أربعين سنة أخرى (٤).

ومن شيوخه الذين ذكرهم في الفتوحات أيضاً موسى البيدراني، ويَعده ابن عربي من الأبدال، ويذكر أنه قدم اليه خاصة إشبيلية ليراه، رغم أنه لم يكن قد بلغ السادسة والعشرين من العمر (٥). كذلك تعلم تلقي الإلهامات الإلهية على يد الشيخ أبو

<sup>(\*)</sup> يذكر ابن عربي أنه كان مجتهداً في العبادة وله قدم راسخة في الرياضات والإشارات، كبير الشائه، توفي بإشبيلية وظهرت له كرامات بعد موته، وكان من أهل السياحات ملازماً للسواحل مؤثراً للخلق (ابن عربي روح القدس، ص ٩٦-٩٧).

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، الفتوحسات، الجسزء الأول، (بولاق)، ص ۲٦٨، أيضاً رسالة روح القدس، ص ٩٦.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (بو لاق)، ص ۳۰.

<sup>(\*\*)</sup> یذکر ابن عربی آنه کان یلازم مسجد العدیس بإشبیلیة انتقع ابن عربی بدعانه، ولما اقترب موته أخلی مسکنه وسافر إلی القریة التی کان منها فی الشرق علی فرسخین، ولما وصل الیها مات بها. (ابن عربی، روح القدس، ص ۹۵، ۹۳).

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٦٨، أيضاً رسالة روح القدس، ص ٩٥.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٠.

<sup>(°)</sup> فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٣٦.

عمران موسى بن عمران المارتلّي (ت ٢٠٤هـ)، كان منقطع القرين في الورع والزهد والعبادة والعزلة، لازم مسجده داخل إشبيلية، وكان الملوك يزورونه ولا يلتفت إلى السيهم، له نشر ونظم في الزهد، فمن نثره "كل ما يفنى ما له معنى" "من خف لسانه وقدمسه كثر ندمه" "ملك فؤادك من أفادك" وله نظم مفيد، توفي سنة ٢٠٤هـ عن اثنين وثمانين سنة، وكان ابن عربي يجلّه كثيراً ويذكر عنه أنه سيد وقته، ويعترف بأنه هو الذي أرشده إلى تلقى الإلهامات الإلهية (١).

ومن هولاء من تعلم منه محاسبة النفس مثل "أبو عبد الله بن المجاهد (ت ٢٠٦هـ) (\*\*)، وأبو عبد الله بن قيسوم (ت ٢٠٦هـ) (\*\*)، وكلاهما من الشيوخ الأجلاء المدققين الذين بلغوا في محاسبة النفس على الأقوال والأفعال مبلغاً كبيراً، وقد زاد عليها ابن عربى محاسبة الخواطر(٢).

كذلك فقد استفاد ابن عربي من صحبة الصالحات، وعرف منهن من أهل السورع ممن تحققن بمنزل نفس الرحمن وقد أشار إليهن بقوله: "وأصدق من رأيناه في

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، رسالة روح القدس، ص ۱۰۲ وما بعدها. (انظر المغرب في حلى المغرب لأبي سعيد الأندلسي، تحقيق شوقي ضيف، الجزء الثاني، مصر، ص ۲۰۶).

<sup>(\*)</sup> أبو عبد الله بن المجاهد، الزاهد، القدوة محمد بن أحمد بن عبد الله الأنصاري، الأندلسي، عسن بضع سنين وثمانين سنة، قرأ العربية ولزم أبو بكر العربي مدة، وقال ابن الأبار: كسان أحد أولياء الله الذين تذكّر به رؤيتهم، أثاره مشهورة وكراماته معروفة مع الحظ الوافر من الفقه والقرآن. (الحافظ الذهبي، العبر في خبر من غبر، جـ ٤، ص ٢٢١. ويقول ابن عربي: كان إمام الطريقة في بلاده، وقد صحبه أبو الحجاج بن يوسف الشيريلي شيخ ابن عربي، وكان ابن المجاهد يقول: التمعوا الدعاء من أبي الحجاج الشيريلي (ابن عربي، روح القدس، ص ٩٧).

<sup>(\*\*)</sup> آبو عبد الله محمد بن قیسوم، صحب ابن المجاهد وقرأ علیه حتی مات، واستخلفه فی موضعه، فجری علی حالته وزاد، فجمع بین العلم والعمل، مالکی المذهب، قائلاً بشرف العلم ومرتبته، وصحبه ابن عربی وقرأ علیه ما یصلح له من طهارة وصلاة، سنی الحال و المقام، کثیر المعرفة، قلً أن یُری مثله (ابن عربی، روح القدس، ص ۱۰).

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٣٧.

هــذا الباب من النساء فاطمة بنت ابن المُثَنَّى بإشبيلية، خدمتها وهي بنت خمس وتسعين سنة، وشمس أم الفقراء، بمرشانة (\*)، وأم الزهراء بإشبيلية أيضاً، وكلبهار، بمكة، تدعى ست غزالة "(۱).

ويذكر عن الصالحة الأولى وهي فاطمة بنت ابن المثنى القرطبي ب "إشبيلية" أنه أدركها في عُشر التسعين، وقد صحبها سنتين متتاليتين مُريداً وخادماً، وعاش معها عيشة طاهرة في كوخ من القصب بناه بنفسه في أرض إشبيلية ليتعود حياة العزلة، ويشاهد عن قُرب الظواهر العجيبة التي كانت تصدر عن فاطمة، وحضور الجن حين تدعوهم يحضرون في مظهر جسماني أو بغيره، قال ابن عربي: "خدمت أنا بنفسي امرأة من المخبآت العارفات بإشبيلية يقال لها فاطمة بنت ابن المثنى القرطبي، خدمتها مسنتين، وهمي تزيد في وقت خدمتي إياها على خمس وتسعين سنة، وكنت أستحي أن أنظر إلى وجهها وهي في هذا السن من حمرة خذيها وحسن نعتها وجمالها... وكان لها فاطنت إذا دخل على دخل بكله، لا يترك على كل من كان يخدمها من أمثالي : "ما رأيت مثل في لان إذا دخل على دخل بكله، لا يترك عندي شيئاً وإذا خرج من عندي خرج بكله لا يترك عندي منه شيئاً. وقد قالت لابن عربي "أعطيت الفاتحة أصرفها في كل أمر شئته" وكانت تقول أنه أنا أمك الإلهية ونور أمك الترابية". وإذا جاءت في كل أمر شئته" وكان فيريه ولا تعقيه" (١).

وقال ابن عربي في موضع آخر: "وقد رأينا جماعة بالأندلس ممن يرون الجن من غير تشكلهم: منهم فاطمة بنت ابن المثنى من أهل قرطبة، وكانت عارفة بهم من غير تلبيس"(").

<sup>(\*)</sup> مرشانة الزيتون من بلاد الأندلس.

ابن عربي، الفتوحات، تحقيق عثمان يحيى الفقرة ٣٢٠، السفر الرابع، ص ٢٣٦، ط صادر مجلد أول ص ٢٧٤.

 <sup>(</sup>۲) ابــن عربـــي، رسالة روح القدس، المصدر السابق، ص ۱۳۸. (انظر أسين بالأثيوس، مرجع سابق، ص ۲۸).

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۸۲۱. وقد ورد اسمها في روح القدس فاطمة بنت أبى المتننتي وهو خطأ مطبعي في الصفحة ۱۳۸).

أما الصالحة الثانية فهي شمس أم الفقراء بد "مرشانة الزيتون" فقد كانت لها بركات كثيرة، وكانت متمكّنة في باب الكشف، ويخبرنا ابن عربي عنها قائلاً: "ومنهم رضي الله عنهم شمس أم الفقراء بمرشانة الزيتون اختلفت إليها مراراً، ما لقيت في السرجال منها في الحمل على نفسها، كبيرة الشأن في المعاملات والمكاشفات قوية القلب، لها همة شريفة، ولها التمييز، تستر حالها جداً، كانت تبدي منه في السراء شيئاً إليّ لِما حصل عندها مني من المكانة، وكنت افرح لها بذلك، لها بركات كثيرة ظاهرة، الخيرتها مسراراً في باب الكشف فوجدتها متمكنة، الغالب عليها الخوف والرضي، وتحصيل هذين المقامين في وقت واحد عندنا عجيب يكاد لا يتصور "(۱).

وقسد تسرك هسؤلاء وغيرهم من شيوخه في الطريق أثراً في نفسه نظراً لما تختلف عليه مشاربهم وأذواقهم. وقد رسم ابن عربي على ضوء لقائه للشيوخ طريقه ومذهبه، فاستتار سبيله، ووضحت محجته، فأخذ يضيف إلى زاده ما يراه نافعاً له في رحلته، ومعيناً له على اجتياز عقبات الطريق، لذلك نراه يدقق في محاسبة نفسه، فلا يكتفي بمحاسبتها على الأقوال والأفعال كما فعل أبو عبد الله ابن المجاهد وأبو عبد الله ابن قيسوم لكنه زاد عليهما في التدفيق، فيحاسب نفسه على الخواطر، وتلك نهاية الدورع. وما أحسب أن وصل إليها أحد إلا من كان في مرتبة الصديقين (۱).

ولا يفوت اأن نذكر من هؤلاء الشيوخ من أرشد ابن عربي إلى الزهد في الشهوات نلك أنه عمل على تكوين روحه منذ سنوات شبابه بالزهد في الشهوات نماذج رائعة قدّمها زهاد إشبيلية وعلى رأسهم جميعاً عبد الله المغاوري، وأبو محمد هذا شيخ جليل له كلام رائع وتوجيهات كريمة منها قوله يوصي أبا الحسن الإشبيلي: "آمرك بخمس وأنهاك عن خمس، آمرك باحتمال أذى الخلق، وإدخال الراحة على الإخوان وأن تكون أذناً لا لساناً، والخامس أن تكون مع الناس على نفسك..." فما أجدر ابن

ابن عربي، رسالة روح القدس، ص ۱۳۷.

عربي بالانتفاع بمثل هذه التوجيهات وهو الحريص على تحصيل الجيد من القول، والنافع من العمل، ليجعلهما دليله ومرشده (١).

ويجدر بنا أن نذكر أبا مدين (\*) وهو من أجل شيوخه الذين لقيهم في سياحاته في بلاد المغرب، فهو شعيب بن الحسن الأندلسي الملقب بأبي مدين، وقد دلت ابن عربي على لقائم خارقة من خوارقه العديدة. وقد شهد له هذا الشيخ ولقبه بسلطان العارفين، "وكلام الرجل أدل دليل على مقامه الباطن "(١)، فهو أحد الصوفية العظام، وأصله من إشبيلية، طوق سائحاً في الأندلس، وسكن بجاية مدة ثم رحل إلى تلمسان، كان من أهل العمل والاجتهاد، وكان إمام وقته. أقام أبو مدين مدرسة صوفية في مدينة بجايمة تخرج منها الكثيرون الأجلاء، وقد لقيه ابن عربي أثناء تجواله في بلاد المغرب وكان يُطلق عليه "شيخ الشيوخ" وقد خاض كثيراً من الأحوال، وكان في مقام التوكل لا بشمسان ألم المنه عليه "شيخ الشيوخ" وقد خاض كثيراً من الأحوال، وكان في مقام التوكل لا بشمسان "المناه غيرا، اختلف في تحديد وفاته بين (٩٠٥ها أو ١٩٥ه) على خلاف بشمسان (١).

ولا بد من الإشارة إلى بعض شيوخه في الطريق ممن ساهموا في تربيته الروحية وإعداده لنيل الإلهامات وتحقيق الكرامات، كأبي الحجاج يوسف الشبريلي (\*\*)

مر المحت تر والوادي المساوي

<sup>(</sup>١) ابن عربي: الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٢٧٥.

<sup>(\*)</sup> أبو مدين شعيب بن الحسن التلمساني، سبقت الإشارة إليه.

<sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، الطبقات الكبرى المسماة بلواقح الأنوار في طبقات الأخيار، الجزء الأول، الطبعة الأولى، مكتبة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، سنة ١٣٧٣هـ/١٩٥٤م، ص ١٣٣٣.

<sup>(</sup>۳) فرغلسي (عـبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ۳۸ (وقد ورد في فهرس مخطوط استنبول أنه توفي سنة ۹۹۸هــ).

<sup>(\*\*)</sup> أبو الحجاج يوسف الشبريلي - قرية بالشرق على فرسخين من اشبيلية - كان أكثر إقامته في البادية، صحب أبسو عبد الله بن المجاهد، كان يعيش من عمل يده، دخل الطريق قبل الحلم ولم يزل عليها حتى مات، وكان كبير الشأن لم يزل يأكل من عمل يده حتى ضعف عن العمل فصار يأكل من الفتح. ذكره ابن عربي باسهاب في كتاب روح القدس ص ٩٧. الفتوات مجلد ٣، ص ٣٤، وهو من الملامتية (انظر فرغلي مرجع سابق، ص ٣٧).

\_ قرية بالشرق على فرسخين من إشبيلية \_ كان أكثر إقامته بالبادية، دخل الطريق قبل الحلـم ولـم يزل عليها حتى مات. وكان صاحب دعاء، كبير الشأن، لم يزل يأكل من عمل يده حتى ضعف عن العمل، وما قرأ كتاباً غير المصحف حتى مات(١).

ومنهم أيضا الأخوان الشقيقان "أبو عبد الله محمد الخياط" وأبو العباس أحمد الإشبيلي" صاحبهما ابن عربي إلى عام تسعين وخمسمائة، ثم خرجا يريدان الحجّ، وجاورا في مكة، ثم خرج أحمد إلى مصر ودخل طريق الملامتية، أما محمد فكان يغلب عليه الخوف، وإذا صلى فهو يسمع لقلبه دوياً على بعد، سريع الدمعة دائم الحزن كشير الفكرة شديد التأوه. أما أحمد فقد جمع الفضائل واجتنب الرذائل، عرف الحق فلرمه، وكُشف له عن السرّ فكتمه، فهو ممن ينادى من وراء حجاب، ذكرهما ابن عربى في رسالة القدس (٢).

ومنهم أبو عبد الله محمد بن أبي جمهور من أقران أبي على الشكّاز وأبي عبد الله الخــياط، وكان مجتهداً في العبادة، وكان يقرأ القرآن والعربية، كان كثير النفور من الخلق يحب العزلة، يحب أهل القرآن الأراز الله

ومنهم أبو محمد عبد الله بن محمد بن العربي الطائي، وهو عمّ ابن عربي شسقيق والده، دخل الطريق وله من العمر ثماثون عاماً على يد صبي صغير، فلازم المجاهدة والسواحل، كانت له كل يوم ختمة لازمة يهب نصفها لذلك الصبيّ، كان يُخبر بعجائب كشيرة. وكان عمره من وقت رجوعه إلى هذه الطريق إلى أن مات ثلاثة أعوام خاصة، مات قبل دخول ابن عربي الطريق. (أ) وأخرين غيرهم عملوا في البناء الروحي لابن عربي يعز إدراكهم لضيق المقام.

وللخضر عليه السلام مكانة في تربية ابن عربي الصوفية، إذ يعتبره أحد أساتذته ومن شيوخه الموجهين له. وظهوره له كان إثر حادثة له مع أستاذه الأول

<sup>(</sup>۱) این عربی، رسالة روح القدس، ص ۹۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١٠٥ وما يليها.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۰۸.

<sup>(</sup>۱۱۰ المصدر السابق، ص ۱۱۰.

العُريْبيّ، كان ذا دلالة على قوة مكانته ورفعة منزلته، وما قد يحققه من عظيم شأن في الطريق. وقد أخبر ابن عربي عن موقفه هذا إثر خلافه مع شيخه العُريبيّ فقال عنه: "اتفق لينا في شأنه أمر عجيب، ذلك أن شيخنا أبا العباس العُريبيّ جرت بيني وبينه مسالة في حق شخص كان قد بشر بظهور رسول الله على ... فتوقفت فيه ولم آخذ بالقيول... ولا شيك أن الشيخ رجع سهمه عليه فتأذّى في باطنه... ولما كنت في الطريق لقيني شخص لا أعرفه، فسلم... وقال.. يا محمد: صدّق الشيخ أبا العباس فيما ذكر لك عن فلان... فقلت له نعم وعلمت ما أراد... فقال لي: سلم إلى الشيخ مقالته فرجعت في حيني، فلما دخلت عليه منزله... قال: يا محمد أأحتاج في كل مسألة تنازعني فيها أن يوصيك الخضر بالتسليم للشيوخ؟ فقلت: يا سيدنا: ذلك هو الخضر الدني أوصاني؟ قال نعم. قلت له: الحمد شه هذه فائدة، ومع هذا فما هو الأمر إلا كما ذكرت ليك الن عربي، فقد اجتمع به ذكرت ليك أو الطلق في طريقه وقد وضح هدفه...

وقد حرص على الانتفاع بتوجيهات شيوخه والإفادة من كل من يلقاه من أهل الطريق، فتعلم من ذلك علوماً جمة واستفاد فوائد كثيرة، وعرف كيف يسوس وكيف يربي إرادته ويجمع همة ويصبر في الشدة، وكيف يزهد عن ملك ويعف عن مقدرة، وكيف يجود بما عنده ويؤثر غيره على نفسه، وقد رفع ذلك من همته فرمى بقصده إلى الله عن طريق الحب يعرفه، أو عن طريق المعرفة يحبه (٢).

من هؤلاء جميعاً تلقن ابن عربي فن "الحكمة الصوفية" وتلقّى دروساً في الطريق وآدابها، وكمون شخصية فذّة أشرقت في ميدان التصوف. فكان لها الإنتاج الغزير الوافر الذي لم يكن لأحد مثله، هكذا تم لابن عربي تكوينه الصوفي، وأصبح قادراً على أن يقرر طريقه فيه، وأن ينهج نهجه الخاص به.

وكان للسياحة أثرها الأكبر في تكوينه الصوفي هذا، فقد قضى حياته كلها في سياحة مستمرة، قلقة، جال فيها خلال جميع البلاد الإسلامية في مغربها ومشرقها،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٤٣. (انظر أسين بلاثيوس، ص.ص ٣٣-٢٤).

 <sup>(</sup>۲) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ٤٠ وما بعدها.

مُــتعلماً ومعلماً ومناقشاً، وكان ميدانه الأول قرى الأندلس ومدنه وقد أشار إلى ذلك في فتوحاته فقال: "إنى لم أعرف مذهباً ولا نحلة ولا ملة إلا ورأيت قائلاً بها، ومعتقداً بها، ومتصــفاً بها باعترافه من ننسه، فما أحكى مذهباً ولا نحلة إلا عن أهلها القائلين بها"(١) فهذا القول دليل صادق على متابعته لسياحاته بالرغم مما وصل إليه من مكانة عالية فــــى التصـــوف، ولــــذا قصـــد مدينة مورور (\*) Moror قبل سنة ٩٠هـــ سعياً وراء التحصيل والمعرفة لدرجات النصوف لدى أحد كبار مشايخ الصوفية ويدعى الشيخ "عسبد الله" لكسى يستمرس تحت إشرافه برياضة أعلى درجات التصوف وهي "درجة الــتوكل"(\*\*) ويقــول فــيها بلاثيوس: بأنها تلك الفضيلة المعروفة في المسيحية بإنكار الإرادة الذاتية (٢). وهذه الدرجة هي درجة القطبية (\*\*\*) (٢) التي لابد منها لكل مقام من

(\*\*\*)

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٩٥، وأيضاً رمالة روح القدس، ص ١٤.

<sup>(\*)</sup> مديــنة مــن مدن الأندلس، ذكرها ابن عربي في الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٩٥، وفيها شيخه الشيخ عبد الله الموروري.

التوكل، هـو الثقة بما عند الله واليأس عما في أيدي الناس (التعريفات، الجرجاني، مصر، ١٣٥٧هــ/١٩٣٨م، ص ٢٦٤ (المت تعاقر المن المعرف

بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٣٥. (Y)

هـــى مرتبة ينالها العبد إذا كمل ونال الولاية من الله للنظر في العالم، يقول فيها ابن عربي: إن الله سبحانه إذا ولَّــى من ولاَّه النظر في العالم، المعبر عنها بالقطب، وواحد الزمان، والغوث والخلسيفة، نصب له في حضرة المثال سريراً أقعده عليه.. فإذا نصب له ذلك السرير خلع عليه جميع الأسماء التي يطلبها العالم وتطلبه... فيدخل في بيعته كل مأمور أعلى... وأدنى... إلا العالين... والأفراد من البشر الذين لا يدخلون تحت دائرة القطب وما لسه فيهم تصرف. وهم كمل مثله مؤهلون لما ناله هذا الشخص من القطبية... (الفتوحات، الجمز ، الثالث، (صادر)، ص.ص ١٣٦-١٣٧)، وقوله: "لابد لكل قطب عندما يلي مرتبة القطبسية أن يبايعه كل بشر وحيوان وجماد ما عدا الإنس والجان إلا القليل منهم... القطب السذي توقفت علميه حوائم العالم..."، (ابن عربي، منزل القطب، ط أولى، (رسائل ابن عربي)، حيدر أباد الدكن، (الهند)، ١٩٤٨، ص.ص ٣-٤).

<sup>(7)</sup> ابسن عربسي، الفقوحسات، الجزء الرابسع، (بولاق)، ص ٩٥، وأيضا رسالة روح القدس، ص ۱٤.

مقامات التصوف، قال ابن عربي في ذلك: "لا بد للزهاد من قطب (\*) يكون المدار عليه في الزهد في أهل زمانه، وكذلك في التوكل، والمحبة، والمعرفة وسائسر المقامات

(\*)

القطب، يستخدم ابسن عربي مترادفات كثيرة للقطب إذن منها، واحد الزمان، والغوث، والخلسيفة كما سبق القول كذلك الحجاب الأعلى فيقول: لا يكون في الزمان إلا واحد يسمى: الغسوث والقطب، وهو الذي ينفرد به الحق ويخلو به دون خلقه، فإذا فارق هيكله المنور انفسرد بشخص أخسر. لا ينفرد بشخصين في زمان واحد... وذلك العبد عين الله في كل زمان، لا يسنظر الحق في زمانه إلا إليه وهو الحجاب الأعلى (الفتوحات، الجزء الثاني، صادر، ص ٥٥٥).

ومن المترادفات للقطب أيضاً مما يسوقه ابن عربي: عبد الله فيقول: "القطب و هو عبد الله وهـو عـبد الجـامع، فهو المنعوت بجميع الأسماء تخلقاً وتحققاً. وهو مرأة الحق، ومجلى المنعوت المقدسة، ومجلى المظاهر الإلهية وصاحب الوقت وعين الزمان وسر القدر، وله علم دهمر الدهور الغالب عليه الخفاء... (الفتوحات، الجزء التّاني، ص ٥٧٣) كذلك من أسمائه صاحب الوقت: فالقطب له وزيران هما الإمامان..." ويخبرنا بقوله: بلّغ إلى بعض الروحانية عند اجتماعي به أن شيخنا أنا النجا أعني أبا مدين... ما مات حتى كان قطباً "قبل موتــه بساعة أو ساعتين... عرابين عربي، مواقع النجوم، ص.ص ١٣٩-١٤٠). فإذا كان القطب واحداً في كل عصر. أنما يدور عليه أمر جماعة من الناس في كل إقليم وكل جهة وهــم مــا يســمون بالأبدال والأوتاد، فيقول معرفاً بالقطب الواحد: "كل من دار عليه أمر جماعــة مــن الناس في إقليم وجهة كالأبدال في الأقاليم السبعة، لكل إقليم بدل هو قطب.. وكالأوتاد الأربعة لهم أربع جهات يحفظها الله بهم..." (الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٧٦). أما فيما يختص بنائب القطب ووحدانية القطب فيقول: "وهم الأقطاب والأنمة والأوتاد الذين يحفظ الله العالم بهم... فلا يخلو هذا النوع أن يكون فيه رسول من رسل الله... إلا أن ذلك الرسول هو القطب المشار إليه ... فلا بد أن يكون الرسول الذي يحفظ الله به هذا النوع الإنساني موجوداً... فأكثر الأولياء من عامة أصحابنا لا يعرفون القطب والإمامين والوتد إلا الــنواب لا هــؤلاء المرسلين... ونائب الإمام يعرف أن الإمام غيره وأنه نائب عنه.." (الفتوحات، الجزء الثاني، ص.ص ٥-٦).

وقد أشار إلى هؤلاء النواب في مصطلحاته: فإذا قلنا أنهم كثر فمنهم أولاً:

١- القطب : وهـ و الغوث، فعبارة عن الواحد الذي هو موضع نظر الله في العالم في كل زمان وهو على قلب إسرافيل عليه السلام.

٢- أسا الأوتاد: فعبارة عن أربعة رجال، منازلهم على منازل الأربعة الأركان من العالم،
 شرق وغرب وشمال وجنوب، مقام كل واحد منهم مقام تلك الجهة.

٣- أما السبدلاء (الأبدال) فهم سبعة، ومن سافر من القوم عن موضعه ترك جميداً على صورته، حتى لا يعرف أحداً أنه فقد، فذلك هو البدل لا غير، وهم على قلب إبراهيم عليه السلام.

٤- أما النقباء، فهم الذين استخرجوا خبايا النفوس وهم ثلاث منة.

أما النجسباء: فهم أربعون، وهم: المشغولون بحمل أثقال الخلق، فلا يتصرفون إلا في
 حق الغير.

٣- وأما الإمامان: فهما شخصان أحدهما عن يمين الغوث، ونظره في الملكوت، والأخر عن يساره، ونظره في الملك، وهو أعلى من صاحبه وهو الذي يخلف الغوث (الملك عالم الغيه).

٧- وأما الأمناء: وهم الملاميّة.

أما الملامية: فهم الذين لم يظهر على ظواهرهم مما في بواطنهم أثر البتة، وهم أعلى الطائفية، وتلامذتهم ينقلبون في أطوار الرجولية (شرح الألفاظ المتداولة بين الصوفية المحققين – مخطوط جامعة الدول العربية – ١٣/١٧٦٢ ضمن مجموعة ورقة ١٥٥). (انظر بسام الجابي معجم اصطلاحات الصوفية، مرجع سابق، ص.ص ٥٦-٥٧).

أما بالنسبة لابن عربي فهل وصل إلى هذه المرتبة؟ نقول إنه قد وُصف بأنه القطب والغوث والولي فقال قيه الفيروز آبادي أنه صاحب الولاية العظمى..

وقــــال فيه العز بن عبد السلام شيخ مشايخ الشافعية حين سُنل عن القطب الغوث الفرد في زمانه قال: هو الشيخ محي الدين بن عربي، وقال فيه الكلشني عند موته:

إنما الحاتمي فسي الكون فسرد وهمو غسوث وسيسد وإمسام

کم علوم أتى بھا من غیـــوب

إن سألتم متى توفى حمية قلت أرّخت مات قطب همسام

و هــو عــوت وسيــد وإمــام في بحار التوحيد يــا مستهــام

(الجابي اصطلاحات الشيخ محي الين بن عربي، مرجع سابق، ص.ص ١٦٠-٢٠).

فيكون والحال كذلك أن ابن عربي كان قطب زمانه وإن لم يصرح بذلك فهو وارث للنبي وكل وارث للنبي وكل وارث للنبي فهسو نانب عنه إمام في زمانه فقال: فمن هناك ظهر اتخاذ الإمام وأن يكون واحداً في الزمان ظاهراً... فقد يكون قطب الوقت هو الإمام نفسه كأبي بكر وغيره -

فسى وقسته، وقد لا يكون قطب الوقت فتكون الخلافة لقطب الوقت الذي لا يظهر إلا بصفة العسدل... ويكون هذا الخليفة الظاهر من جملة نواب القطب في الباطن.. وأما مبب ظهوره فسي وقست وخفاء بعضه في وقت فهو أن الله ما جبر أحداً على كينونته في مقام الخلافة، وإنها أعطاه الأهلسية لذلك المقام وعرض عليه الظهور فيه... وإن اختار عدم الظهور لمصلحة رآها أخفاه الله وأقام عنه نائباً في العالم يسمى خليفة... فالسعيد من عرف إمام وقسته فبايعه وحكمه في نفسه وأهله وماله كما قال في في حق نفعه: "لا يكمل لعبد الإيمان حستى أكون أحب إليه من أهله وماله... فحق الإمام أحق بالاتباع، قال الله تعالى: (يا أيها الخيون أحسنوا أطبعوا الله ووسوله وأولين الأهر منهه) وهم الأقطاب والخلفاء والولاة".. فإن الإمام لا يقتني العلم من فكره، بل لو رجع إلى نظره لأخطأ، فإن نفسه ما اعتادت إلا الأخذ عين الله.. فإنسه هي ما تعود أن يأخذ العلوم إلا من الله لا نظر له إلى نفسه وهو الشخص الأكمل الذي لا أكمل منه.. (الفتوحات الجزء الثالث، ص.ص ١٣٦ - ١٣٧).

ويثبت ابن عربي إمامته بما ذكره عن تبليغه الإمامة بعد أن جعل الإمام على نوعين: الإمام الأقصى والإمام الأدنى، فيقول في الإمام الأقصى ... وقد عاينا هذه الطائفة. فيدفع الله عن عباده بهذا الإمام الشرور التي تختص بالصالحين ... ومن خاصية هذا الإمام التصديق بكل خبر ... ولما كانت المراتب أربعاً لا زاند عليها، وكل مرتبة تقتضي أموراً لا نهاية لها من علموم وأسرار وأحوال فالمرتبة الأولى إيمان والثانية ولاية والثالثة نبوة والرابعة رسالة ... فما انقطع الميراث منهما ... وإذا قد ذكرنا ما لهذا الإمام الأقصى فلنذكر ما للإمام الأدنى ... إن همذا الإمام .. كانت بدايته ونهايته في المرتبة الثانية ليس له قدم في باقى المراتب الثلاث ... وقد أنعم على هذا ببشارة بشرني بها وكنت لا أعرفها في حالي وكانت المراتب فأوقفني عليها ونهائي عن الانتماء إلى من لقيت من الشيوخ وقال لي لا تنتم إلا إلى الله فليس لأحد ممن لقيته عليك يد مما أنت فيه بل الله تولاك بعنايته .. وكان حال هذا الإمام مئل حالى منواء لم يكن لأحد ممن لقيه عليه يد في طريق الله إلا الله، هكذا نقل لي الثقة عندي عنه وأخبرني الإمام بذلك عن نفسه عند اجتماعي به في مشهد برزخي اجتمعت به في مشهد برزخي اجتمعت به في مشهد برزخي اجتمعت به في م شهد والمنة .. (الفتوحات، الجزء الثاني، ص. ص ٥٠٢ ص٠٠٠).

من هذا المشهد يرى ابن عربي أنه صاحب الوقت لتلقيه العلم مباشرة عن طريق الله، لذلك أجاب عن صاحب الوقت أنه من تبوأ المركز الأعلى وناب عن سيد المرسلين فقال أفمنهم من جمعت له الحالات وأقيم مقام الشفاعة، فهو سيد القوم وصاحب الوقت وخليفة الله في =

أرضه.. ونايب سيد المرسلين في أمته ووارث الاصطفاء والاجتباء... (ابن عربي، الأجوبة اللائقة عن الأسنلة الفائقة، ص ٩ أ) ولقد أشار إلى موقفه هذا بقوله:

لكل زمان واحد هو عينه وإنّي ذاك الشخص في العصر واحد (المصدر عينه).

ويطلعمنا علمى مظاهمر تلك الدرجة التي نالها بوراثته وتميز بها عن غيره وهي عروجه الروحسى إلى السماء فقال: "قلما أراد الله أن يسري بي ليريني من آياته... و هو حظ ميراثنا مسن الإمسراء، أزالني عن مكاني، وعرج بي على براق مكاني... فلم أرّ أرضى تصحبني فقسيل لسي أخذه الوالد لأصلي ... فأفادني أبي آدم هذا العلم ولم أكن به خبيراً، فكان لي ذلك بشرى مُعجّلة إلهية في الحياة الدنيا.. (الفقوحات، الجزء الثالث، ص.ص ٣٤٥-٣٤٦). ويقــول ابــن عربي بوجود إمامين في الزمن الواحد، أحدهما إمام ظاهر وهو الخليفة الذي يحكم السبلاد سياسياً ويقوم الأمور بالسيف والقوة، وإمام باطن وهو الخليفة على الحقيقة، ويسمى الغوث والقطب، وصاحب الوقت، وهو صاحب حكومة الباطن، وهما متكاملان في الوجود حيث ينال الامداد من الثاني. ولكن الأقطاب المصطلح على أن يكون لهم هذا الاسم مطلق أ... لا يكون منهم إلا واحد وهو الغوت، وهو من المقربين وهو سيد الجماعة في زمانـــه، ومنهم من يكون ظاهر الحكم ويحوز الخلافة الظاهرة كما حاز الخلافة الباطنة من جهة المقام كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي... ومنهم من له الخلافة الباطنة خاصة ولا حكم لسه في الظاهر ... وأكثر الأقطاب لا حكم لهم في الظاهر ... ومنهم الأنمة... لا يزيدون في كـــل زمان عن إثنين لا ثالث لهما: الواحد عبد الرب والآخر عبد الملك والقطب عبد الله... (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦) أما عن ظهور الخليفة الظاهر، فإنه الما ضعف الخليفة الحسق الذي هو القطب القائم بوراثة النبوة عن الظهور بها احتجب بالملك واتخذ لقب خليفة ظاهـراً... أمـا الخليفة الحق الذي هو القطب ناظراً إليه وقائماً به وممد له بحسب قبوله واستعداده (ابن عربي، بلغة الغواص، ورقة ٦١).

ويشترط في الخليفة الظاهر أن يظهر بكل صورة يظهر بها من استخلفه، فلا بد من إحاطة الخلسيفة بجمسيع الأسسماء والصفات الإلهية... فكل نانب في العالم فله الظهور بجميع الأسسماء... (الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٣) كما أن صورة الخليفة الظاهر يشترط أن يكون على مثال صورة الخليفة الباطن، فالذي يريد أن يستنيب من يقوم مقامه لابد أن يكسوه -

صيفته ونعته، فيكون الخليفة هو الظاهر والذي استخلفه الباطن (الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٨).

وقد حدد أصول المبايعة بين الخليفتين فقال: إن المبايعة لا تقع إلا على الشرط المشروط... كل مبايع على قدر عزمه ومبلغ علمه، فقد يبايع شخص على الإمام وفي غيره تكون العلامة، فيصبح المبايعة على الصفات المعقول لا على النشأة المجهولة، فيمد عند تلك المبايعة الخليفة الناقص من ظاهر الجنس الخليفة المطلوب يده من حضرة القدس، فتقع المبايعة عليها من غير أن ينظر ببصره إليها (ابن عربي، عنقاء مغرب، ص ١٢) ولما كان المسايعة عليها من ألامام الأعلى والمنبع الأول قال "إن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله. ولا ينال هذا المقام إلا ختم الأولياء.. (عنقاء مغرب، ص ص ٢٠).

فدولية الصيوفية أشبه ما تكون بالدولة المساسية القائمة بأمر إمام ظاهر، فهذه لها خليفتها الله القطب الغوث وله وزيران يتمثل ذلك بالإمامان وهما اللذان يخلفان القطب إن مات، وهما لله بمنزلة الوزيرين، الواحد منهم مقصور على مشاهدة الملكوت والآخر مع عالم الملك (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦).

ويحدد منزل أركان حكومة الباطن الصوفية بقوله: القطب مركز الدائرة، ومرآة الحق، عنيه مدار العالم... فمنزل القطب حضرة الإيجاد الصرف، فهو الخليفة ومقامه تنفيذ الأمر وتصريف الحكم، والحق له متجل على الدوام.. (ابن عربي، منزل القطب، ص ٢-٣-٤....).

وهذا القطب يأخذ عن الله مباشرة، كذلك أخذ الخليفة عن الله عين ما أخذه منه الرسول. في نقول بلسان الكشف خليفة الله وبلسان الظاهر خليفة رسول الله... (فصوص الحكم، الجزء الأول، ص ١٦٣). كما يرى أن منزل القطب في الحضرة منزل السر وهجيره من الأسماء الإله.. ويقول في الإمامين ومنزلتهما من القطب: ثم جعل منزل الإمام الذي عن يسار القطب وهدو منزل الإمام الأكمل منزل الجلال والأنس وله الاسم الرب، فله صلاح العسالم... وهدو سيف الإمام القطب، ثم جعل منزل الإمام الذي عن يمين القطب منزل الإمام الذي عن يمين القطب منزل الإمام الأواح المجردين عن الصور، المسخرين، وكيف هيأتهم في الحضرة الإلهية..." عسلام الأرواح المجردين عن الصور، المسخرين، وكيف هيأتهم في الحضرة الإلهية..." (منزل القطب، وهو عن يساره، في فينتقل إليه السر بموت القطب (منزل القطب، ص ٨).

والأحسوال، لابد في كل صنف صنف من أربابها من قطب يدور عليه ذلك المقام. ولقد أطلعنسي الله تعسالى على قطب المتوكلين، فرأيت التوكل يدور عليه كأنه الرّحى حين تسدور علمى قطبها، وهسو عبد الله بن الأستاذ الموروري(") من مدينة مورور ببلاد الأندلس، كسان قطب التوكل في زمانه، عاينته وصحبته بفضل الله وكشفه لي، ولما اجتمعت به عرفته بذلك، فتبسم وشكر الله تعالى "(۱).

وقد نال ابن عربي الحظوة لدى شيخه الموروري في هذا المقام، وكتب أول كتبه وهو "التدبيرات الإلهية" بطلب من الشيخ المذكور نثبيتاً لاتفاعه بهذا المقام، وهو مقام الستوكل، وقد أشار ابن عربي إلى سبب تأليفه للكتاب فقال في التدبيرات: "سبب تأليف الكتاب فقال في التدبيرات: "سبب تأليف المهدذا المكتاب أنه لما زرت الشيخ الصالح أبا محمد الموروري بمدينة مورور، وجدت عنده كتاب "سر الأسرار" صنفة الحكيم("") لذي القرنين لما ضعف عن المشي معه، فقال لي أبو محمد: "هذا المؤلف قد نظر في تدبير هذه المملكة الدينوية، فكنت أريد منك أن تقابله بسياسة المملكة الإنسانية التي فيها سعادتنا، فأجبته، وأودعت في هذا الكتاب من معاني تدبير الملك الكبير وعقبه في دون الأربعة الأيام بمدينة مورور، ويكون جرم كتاب الحكيم في الربع أو الثلث من جرم هذا الكتاب، فهذا الكتاب ينتفع به في ويكون جرم كتاب الحكيم في الربع أو الثلث من جرم هذا الكتاب، فهذا الكتاب ينتفع به أقطاب آخريسن ممن لم يظهر عليهم الأمر بإظهار قطبيتهم فظلوا مبطنين لها يقول "اجتمعت بقطب الدرمان سنة وتسعين وخمسمائة بمدينة فاس، أطلعني الله عليه في الجماعة لا يُؤبه واقعة وعرقني به فاجتمعنا يوماً ببستان بن حيّون بمدينة فاس وهو في الجماعة لا يُؤبه المهد. وكان غريباً من أهل بجاية، أشل اليد، وكان في المجلس معنا شيوخ من أهل الله السه.

<sup>(\*)</sup> عبد الله المبوروري: وقد ورد هذا الامام في رسالة روح القدس بامام عبد الله بن الاستاذ المروزي (ص ۱۱۱) على حين جاءت في التدبيرات الإلهية باسم الموروري نسبة إلى مدينة مورور، كذلك في الفتوحات، ط بولاق، جـــ، ص ٩٥.

 <sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٩٥، وأيضاً رسالة روح القدس، ص ١٤.

<sup>(\*\*)</sup> الحكيم وهو الاسم المعرّف به المعلم الأول أرسطو فيلسوف اليونان (بلاثيوس محي الدين أبن عربي، ترجمة عبد الرحمن بدوي، ص ٣١).

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، التدبيرات الإلهية، مخطوط، جامعة الدول العربية، ص ١٢٠.

معتبرون في طريق الله... فقلت لهم يا إخواني إلى أذكر لكم في قطب زمانكم عجباً، فالتفت إلى ذلك الرجل الذي أراني الله في منامي أنه قطب الوقت وكان يختلف إلينا كثيراً... فقال لي قل ما أطلعك الله عليه ولا تسمّ الشخص الذي عُين لك في الواقعة، وتبسم وقال الحمد لله... وما سميته ولا عيّنته وبقينا في أطيب مجلس... فلما انفضت الجماعة جاء ذلك القطب وقال جزاك الله خيراً ما أحسن ما فعلت... فكان سلام وَداع.. فما رأيته بعد ذلك(١) ويقول أيضاً في هذا الشأن: "ومن كرامات هذا المقام أيضاً شرب المساء المرزعاف والأجاج عنباً فراتاً، شربته من يدي أبي عبد الله(١) بن الأستاذ الموروري الحاج من خواص طلبة الشيخ أبي مدين رضي الله عنهما، وكان يسميه الحاج المبرور"(١). ويذكر في رسالة القدس عن أهل هذا المقام ومنهم أبو على الشكاز (ت ٢٢٦هــــ) وقد كان في إشبيلية: أنه كان يمد يده إلى ما وُجد من نبات الأرض من أعظمه مرارة فيطعمك إياه وكأنه حُلُو، رأيت له بركات كثيرة، انتفعت بصحبته..."(١).

وقد جاد الله عليه وأكرمه بمشاهدات عجيبة في قرطبة، عرف فيها أسماء جميع الأقطاب وعددهم من السابقين لعهد النبي في فقال في الفتوحات: "وأما أقطاب الأمم المكملون في غير هذه الأمة، ممن تقدمنا بالزمان فجماعة ذُكرت لي أسماؤهم باللسان العربي لما أشهدتهم ورأيتهم في حضرة برزخية وأنا بمدينة قرطبة في مشهد أقدس "(1).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٦٧.

<sup>(\*)</sup> يقصد به أبو محمد عبد الله بن الأستاذ الموروري وقد جاءت تسميته خطأ في كتاب مواقع المستجوم ص ١٠٨ حيث ورد أولاً أبو عبد الله، وثانياً، أبو محمد الموروري، (يراجع في مواقع النجوم ص ١٠٨) والصحيح هو أبو محمد عبد الله بن الأستاذ الموروري كما جاء في الفتوحات والتدبيرات الإلهية المشار إليها.

 <sup>(</sup>۲) ابـــن عربي، مواقع النجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم، مكتبة محمد على صبيح، مصر،
 ۱۳۸٤هـــ/۱۹۲۵م، ص ۱۱۷.

 <sup>(</sup>۳) ابن عربي، رسالة روح القدس، ص. ص ۱۰۸-۱۰۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٩٦.

لقد جلبت له سياحاته وأسفاره شهرة كبيرة، فضلاً عما كان يجنيه من المعارف الصوفية والعلوم الإلهية، فذاع صيته بين البلدان القريبة من إشبيلية، ولقيه بها كثير من الشميوخ الذيمن سمعوا بعلو كعبه في الطريق الصوفي، فقصدوا إليه طلباً للتعرف به والإفـــادة من علمه وخبرته (١)، وهكذا غدا ابن عربي معلماً وناشراً لهذا العلم بين مدن الأنداــس وقــراها، وقــد رحل إليه في إشبيلية عالم من قبرفيق (قرية قريبة من رندة) عارضاً عليه مشكلة صوفية ومستأنساً برأيه فيها، وقد عمل ابن عربي على هدايته لما كان يعتقده من أراء مبتدعة في الاعتزال، فقصد بلدته قبرفيق ودخل في جدال في مدرسته بحضور كثير من أتباعه وتلاميذه حتى نجح في مسعاه، ورجع الشيخ وتلاميذه عـن معتقداتهم الباطلة. وقد أخبر ابن عربي عن هذا الواقع فقال: "من ذلك علم الاسم القسيَّوم، واخستلف فسيه أصسحابنا: هَلَ يُتخلِّق به أم لا؟ فكان الشيخ أبو عبد الله جبر القبرفيقــي مــن كـــبار مشايخ هذه الطريقة بالأندلس، وكان معتزلياً، يمنع التخلُّق به، وفاوضته في ذلك مراراً في مجلسه يحضور أصحابه بقبرفيق بالأندلس من أعمال رندة إلى أن رجع إلى قولتنا من التخلُّق بالأسم القيوم كسائر الأسماء الإلهية (١). ويزيد على ذلك موضحاً: "فلم أزل به ألاطفه في أصحابه وأتباعه بقريته لكونه كان معتزلي المذهب حتى انكشف له الأمر، فرجع عن مدهب أهل الاعتزال القائلين بإنفاذ الوعيد، وبخلسق الأفعسال، وعرف محل ذلك فأنزله في موضعه.. وشكرني على ذلك، ورجع برجوعه جميع أصحابه وأتباعه، وحينئذ فارقته "(").

لسم يطل مقام ابن عربي في إشبيلية، ولم يقنع بحدود بسلاده الضيقة، فسارتحل عنها إلى إفريقية قبل سنة ٩٠٥ هم، قاصداً لقاء الشيخ الإشبيلي الكبير أبي مدين الذي كان قد أقام مدرسة صوفية في مدينة بجاية، والذي اعتبره ابن عربي من أكابر أساتذته كما ذكر ذلك في "الفتوحات"(٤) و "محاضرة الأبرار"(٥) و "مواقع

<sup>(1)</sup> فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ٤٣.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، (بو لاق)، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٥٨.

<sup>(</sup>١٤) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٢٨٨، ٣٦٠، ٣٣٠. ٨٣٨.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، محاضرة الأبرار، الجزء الأول، ص.ص ٧٦، ١٤٥، ١٧١، ١٧٨.

السنجوم"(۱). وبعد جولة في الأندلس ظهر في فاس، وعكف على الدراسات والمجاهدة فيها، واتخذ من المسجد الأزهر وبستان ابن حيون مقراً له، يقضى فيه الصلاة، عاكفاً على العبادة والمجاهدة وملاقاة الشيوخ الأجلاء من الصوفية أمثال الشيخ: أبي عبد الله محمد بن قاسم، الإمام بالمسجد الأزهر بعين الجبل من مدينة فاس، وكان عالماً جليلاً، وله مصنفات مشهورة من بينها كتاب له سماه "المستفاد في ذكر الصالحين من العباد". يقول ابن عربي: "سمعنا هذا الكتاب عليه بقراءته، أظن سنة ثلاث وتسعين وخمسمائة"(۱)، وكان بستان ابن حيون هو المكان المختار لتجمع تلاميذه، الذين بدأوا يستكاثرون حوله لسماع المحاضرات الصوفية التي كان يلقيها، والتريض تحت إشرافه بالمجاهدات الصوفية، يقول في ذلك: "اجتمعت بقطب الزمان سنة ثلاث وتسعين وخمسمائة بمدينة فاس، أطلعني الله عليه في واقعة وعرقني به... وكان في المجلس معنا شيوخ من أهل الجماعة بأسرها إذا حضروا يتأدبون معنا، فلا يكون المجلس الإلى..."(۱)،

وفي طريق سياحته ذهب إلى سبنة والنقى هناك ببعض الصالحين، وكان ذلك في طريق عودته إلى الأندلس سنة 90 ه.. وفي العام التالي 000 ه.. توجه إلى مسقط رأسه "مُرسيّة" ومنها إلى "المريّة" التي كانت مركزاً هاماً من مراكز التصوف في الأندلس، وقد أقام فيها فترة عاكفاً على العبادة والتأليف، ملتقياً هناك بصديقه الصوفي "أبي محمد عبد الله الغزّال" تلميذ الشيخ "أبي العباس بن العريف" (ت ١٣٥ ه...) أحد أعلام التصوف ومؤلفيهم (٤). ومن أشهر مؤلفاته في المرية كتابه

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، مواقع النجوم، مصدر سابق، ص.ص ٦٩، ٧١، ٩٦، ١١٤ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحـــات، الجزء الأول، ص ٣١٨، والجـــزء الرابع، (بـــولاق)، ص ٧٠٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٩٥.

 <sup>(</sup>٤) ابـن عربي: رسالة روح القدس، ص ١٣٢. (انظر عبد الحفيظ فرغلي، مرجع سابق، ص
 ٤٤٤).

"مواقع السنجوم" ويعتبر من الكتب الهامة عنده إذ يصلح أن يكون مدخلاً إلى الحياة الصبوفية، ينتفع به المريدون دون حاجة إلى مرشد، لأنه نتيجة إلهام إلهي، مؤيد برؤيا صبادقة رآها في المنام. وهو رسالة في الزهد والتصوف عرض فيها للأنوار العالية التي يمنحها الله للصوفي في مراحل اجتيازه للطريق.

وقد ختم ابن عربي القسم الأول من سياحاته في بلاد المغرب، إذ وصل إلى مسراكش والتقى بشيخ زاهد من شيوخ التصوف هو "أبو العباس السبتي" ومنها انتقل إلى فاس، وقد أمها استجابة لأمر إلهي صدر إليه ليصطحب من هناك شخصاً اسمه محمد الحصسار" إلى المشرق، خاتماً بذلك تجواله في بلاده، ومتخذاً وجهته شطر المشرق العربي وكان ذلك بعد عام ٩٧٥ه المشرق.

بدأت رحلته الكبرى إلى المشرق سنة ٥٩٨ هـ، ورافق ذلك سوء الحالة لدولة الموحدين، واجتاحت الفتنة معظم البلاد والثغور الأندلسية. وقد ربط بعض المؤرخين بين هذا الوضع المتأزم وبين خروج ابن عربي إلى المشرق، حيث أشار إلى ذلك بقوله: "غادر الأندلس في تلك الفترة كثير من الكتّاب والعلماء الذين توقعوا سوء المصير وأشروا العمل في جو أكثر استقرارا وطمأنينة، مثل الشيخ محي الدين بن العربي شيخ المتصوفين الشهير، وابن البيطار المالقي "(\*\*) (١) ولكن فيما يبدوا أنه لم يكن لابن عربي الخيرة في القيام بهذه الرحلة أو التمنع عنها، إذ أنها كانت توجيها إليها

<sup>(°)</sup> أبــو العباس السبتي من شيوخ التصوف التقى به ابن عربي في مراكش سنة ١٩٥هــ حيث انتقل بعد ذلك إلى المشرق (عبد الحفيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٤٥).

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، المرجع السابق، ص ٥٥.

<sup>(\*\*)</sup>هـو أبـو محمد عبد الله بن إبراهيم المالقي، عرف بالقلفاط، كان يعمل على طريقة الفتيان،
وقـد بدت عليه أعلامه، ما تراه يمشي قط إلا في حق غيره. لا يلتفت إلى نفسه، كان يميل
إلــى جانب ابن عربي كثيراً في الأزمات التي تحاك ضده لدى الحكام. وقد أفرد ابن عربي
كــتاباً لذكــر من التقى بهم سماه الدرة الفاخرة في ذكر من انتفعت بهم في طريق الآخرة،
ومنهم المالقي هذا (ابن عربي رمالة روح القدس، ص ١٣٢).

<sup>(</sup>۲) خومس، (إميليو غرسيه)، الشعر الأندلسي، ترجمة حسين مؤنس، الطبعة الثانية، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٦، ص ٣٦.

يدركـــه الصوفي بروحه وذوقه، بعد تخليّه عن حظوظ نفسه البشرية، وظهور التجليات الإلهية عليه، وهذا هو شأن ابن عربي كان ذلك سنة ٥٩٨ هــــ(١).

وقـــد قامت هذه الرحلة بعد توقف في تونس لفترة استأنف بعدها السفر قاصداً مكة المكرمة، ومرّ في طريقه "بمصر" ولم تطل إقامته فيها إذ فقد رفيق دربه الذي أمر باصطحابه، فتابع رحلته وحيداً إلى مكة المكرمة. وفي هذه المدينة المقدسة ذاع صيته، ولمــع نجمــه، وبــدأ الصالحون والعلماء يفدون عليه ويتودّدون إليه، ومن بين هؤلاء الإمسام الموكل بمقام إبراهيم: "مكين الدين أبي شجاع زاهر بن رستم بن أبي الرجا الأصفهاني، ولـــه ابنة من أرباب الأحوال والمقامات جمعت بين الحسنين الظاهري والمعنوي، ووصفها ابن عربي بأنها من العابدات العالمات السائحات الزاهدات، وأطلق عليها لقب شيخة الحرمين ومربية البلد الأمين، أما اسمها فهو "النظام"(٢). وفيها أنشأ كتابه "ترجمان الأشواق" فكانت مصدر إلهام له فيه (٢). ثم أقام بالطائف بعد ذلك لفترة من الوقت، وعاد بعدها إلى مكة فلقى بها يعض الصوفية، وفيها النقت روحه مع روح بعيض الذين فارقوا الحياة الدنيا من الأولياء الصالحين، غادر بعدها بغداد سنة ٦٠١ ولكن لم يطل مقامه فيها فتركها إلى الموصل للقاء شيخ من كبار شيوخ الصوفية فيها هـ و "على بن عبد الله بن جامع أو له تعلق شديد بالخضر، ثم اتَّجه بعد ذلك إلى مصر سنة ٢٠٣هـ حيث أقام فيها بصحبة بعض الصالحين، يعمرون أوقاتهم بالعبادة والطاعات في أحد البيوت "بزقاق القناديل" بالقاهرة، وذلك إبّان حكم الملك العادل بن أيسوب(٤)، وقد تعرّض فيها لمحنة كبيرة، ولكنه غادرها إلى الإسكندرية ومنها إلى مكة المكرمة، وقبل مغادرته لأرض مصر التقى بأحد شيوخ الصعيد وحضر مجالسه وهو

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ٢٠٠

<sup>(</sup>۲) ابن عربي: ذخائر الاعلاق شرح ترجمان الأشواق. ط بيروت ۱۳۱۲هـ.، ص۲ (انظر عبد الحقــيظ قر غلي، مرجع سابق، ص ٥٤، وانظر أسين بلاثيوس، ابن عربي، حياته ومذهبه، ص.ص ٥٧-٥٨).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢، (انظر أسين بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٥٨).

<sup>(</sup>٤) فر غلى (عبد الحفيظ)، المرجع السابق، ص ٥٨.

"أبو الحسن الصباغ"(\*) وهو شاعر صوفي مشهور، اشتهر بالزهد والورع والعمق في التصوف، وكان من خير شيوخ الصوفية تربية، وأستاذه عبد الرحيم القناوي من أكبر رجال التصوف شهرة ومن أعظمهم قدراً، وأبعدهم عيناً في القرن السادس الهجري(١). كما التقى في مصر سنة ٧٦٥ هـ "ابن الفارض"(\*\*) (١) صاحب قصيدة "نظم السلوك" وقد سرت أشعاره مسرى الشمس ووضع حولها الشروح والتعليقات. وقد أشارت بعض المصادر إشارات طفيفة حول هذا اللقاء دون أن تؤكده فقالت: "أن محى الدين بعض المصادر إشارات طفيفة حول هذا اللقاء دون أن تؤكده فقالت: الن محى الدين بعن عربي طلب من ابن الفارض أن يأذن له في شرح تائيته الكبرى، فأجاب ابن الفارض بأن كتابك الفتوحات ادمكية شرح لها" ومن هذه المصادر ما نقله المقرّي في نفخ الطيب عن "المقريزي" في ترجمته لعمر بن الفارض.

وإذا تبت هذا اللقاء، فهو يستند دون شك إلى حرص ابن عربي الزائد على لقاء الشيوخ، فإن المنتبع لرحلاته يرى مدى شغفه بالتعرف إلى رجال الوقت من الصوفية، وفي كل مكان يحل فيه، يبحث عمن يرى أنهم محل نظر الله في الأرض (٣).

ومما يذكر عنه أنه نال بعض الكرامات في تلك الفترة التي أقامها في مصر نتيجة المجاهدات والرياضات، مستوحياً من ذلك مذهبه الذي بُني عليه القول فيما بعد "بوحدة الوجود" يقول: بِتُ في جماعة من الصالحين منهم: أبو العباس الحريري الإمام

<sup>(\*)</sup> على بن أحمد بن إسماعيل بن يوسف، وكنيته أبو الحسن الصباغ، وأصله من مدينة قوص توفى سنة ٦١٣هـ.

<sup>(</sup>۱) حسين (على صافي) الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع هجري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٤، ص ١٢٠، (سلملة الدراسات الأدبية).

<sup>&</sup>quot;") عمر بن الفارض ولد في مصر سنة ٧٦٥ هـ ، ونشأ فيها في ظل الدولة الأيوبية، رحل السي مكة، وقضى شطراً من حياته خمسة عشر عاماً، رجع بعدها إلى القاهرة ودخل فيها حستى وافسته المنية سينة ٣٦٢هـ. بعد أن بلغ من العلوم اللدنية والصوفية مبلغاً كبيراً (المرجع السابق، ص ١٢٠) (انظر المقرّي، نفح الطيب، مصدر سابق، الجزء المابع، ص

<sup>(</sup>٢) حلمي (محمد مصطفى) ابن الفارض والحب الإلهي، القاهرة، ١٩٤٥، ص ١٢٠.

 <sup>(</sup>۲) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ۲۱.

بـزقاق القـناديل(\*) بمصر، وأخوه محمد الخياط وعبد الله الموروري ومحمد الهاشمي اليشكري ومحمد بن أبي الفضل، فأريت نفسي والجماعة في بيت شديد الظلمة وليس لــنا فيه نور سوى ما ينبعث من ذواتنا، فكانت الأنوار تنفهق علينا من أجسامنا فتضىء بها، فدخل علينا شخص من أحسن الناس وجها ومنطقاً فقال: أنا رسول الحق البكم، فكنت أقول له: فما جئت به في رسالتك؟ فقال: اعلم أن الخير في الوجود، والشر في العدم، أوجد الإنسان بجوده، وجعله واحداً ينافي وجوده، تخلُّق بأسمائه وصفاته، وفني عنها بمشاهدة ذاته، فسرأى نفسه بنفسه وعاد العدد إلى أسّه، فكان هو ولا أنت. "فأخــبرت الجماعة بالواقعة فسروا وشكروا الله.."(١). بيد أنه تلقَّى إشارات من السماء تدعموه إلمسى متابعة السياحة من جديد، إذ تتبّأ له شيخ صالح ممن كان ابن عربي يقوم على خدمته في مكة أنه سيُذَلُّ له أكابر الناس وأرفعُهم شأناً (٢) وقد تحققت نبوءته هذه لمدى وصموله إلمي قونية، خلال سفره في أطراف آسيا الصغرى وكانت قد خضعت للإسسلام، منفصصلة عن الأمبر اطورية البيز نطية، وتولى الملك فيها كيكاوس (\*\*) الأول ســنة ٢٠٧ هــــــ (١٢١٠م) حين خرج لاستقباله وكانت شهرته قد سبقته إلى بلاد هذا الملك فأحاطته بالإكبار والحفاوة ورغب في استبقائه فكان يجتمع في أوقات فراغه مراحت ويورون

<sup>(\*)</sup> زقاق القاديل، محلمة بمصر مشهورة، فيها سوق الكتب والدفاتر والظرائف كالأبنوس والسزجاج وغير ذلك مما يستظرف، قال الكندي: مسمى بذلك لأنه كان منازل الاشراف وكانت على ابوابهم القناديل، وكان يقال له زقاق الأشراف لأن عمرو بن العاص كان على طرفه مما يلي الجامع، وكعب بن ضبة العبسي على طرفه الأخر مما يلي سور بربر ودار نخلسة داره، وكعسب هذا هو الذي زعمت عبس أنه كان نبياً قبل محمد الها (معجم البلدان لياقوت الحموي، مجلد ٣، دار صادر، بيروت، ١٣٧٦هـ /١٩٥٧م، ص ١٤٥٠.

ابن عربي، محاضدة الأبرار، الجزء الثاني، ص ٢٤٠، وأيضاً رسالة روح القدس، ص.ص ٩، ١٠، ١٤).

ابن عربي، مشاهد الأسرار القدسية في مطالع الأنوار الإلهية، مخطوط دون ترقيم. (انظر أسين بلاثيوس، ابن عربي، حياته، ص ٦٦).

<sup>(\*\*)</sup> كيكاوس، هو الملك الغالب، عز الدين كيكاوس بن كيخسرو بن قليج أرسلان بن مسعود بن قليج أرسلان، صاحب بلاد الروم، كانت و لايته سنة ١٠٧، (أبو الفدا، كتاب المختصر في أخبار البشر، الجزء السادس، ص ٢٠).

بالمريدين من الصوفية الذين يريدون الانتفاع بتعاليمه والاقتداء به، وحاول التقرب منه كتــير مــن الناس الذين دُهشوا من كراماته، وكانوا يقتربون منه ليُبدَّدوا شكوكهم في صــحتها<sup>(۱)</sup>. وفيها تزوج من أم تلميذه الصدر القونوي (ت ٦٧٣ هـــ)<sup>(\*)</sup> الذي كان من أشهر تلاميذه وهو صاحب المؤلفات العديدة في التصوف.

آشر ابن عربي السياحة على البقاء في قونية، فاستأنف تجواله خلال بلاد الأناضول، بصحة نفر من الصوفية، وقد زار معظم مدنها، وقد ذكر في الفتوحات معظم مسن لقيهم مسن أهل الطريق فقال: "لقيت واحداً منهم بدنيسر (\*\*) من ديار بكر "(\*\*\*) كذلك قوله: "وأخبرت أن واحداً منهم... من أهل أرزن الروم (\*\*\*\*)... كان

<sup>(</sup>١) شذرات الذهب، طبع القدسي، القاهرة سنة ١٣٥١، الجزء الخامس، ص ١٩٦.

<sup>(\*)</sup> القونوي، (... - ١٧٣هـ) محمد بن إسحق بن على القونوي الرومي، صدر الدين، صوفي من كبار تلاميذ الثبيخ محي الدين بن عربي. تزوج ابن عربي أمه ورباه. كان شافعي المذهب... من كتبه النصوص في تحقيق الطور المخصوص... مولده ووفاته بقونية (جامع كرامات الأولياء للنبهانسي، الجزء الأول، ص ١٣٣، كشف الظنون، الجزء الثاني، ص ١٩٥٦، مفتاح السعادة، الجزء الأول، ص ١٥٤، ثم الجزء الثاني، ص ١٩٥٦).

<sup>«\*)</sup> دنیسر، بضم أوله، بلدة عظیمة مشهورة في نواحي الجزیرة قرب ماردین بینهما فرسخان، ولهما اسم آخر بقال قوج حصار، رایتها وأنا صببي وقد صارت قریة، ثم رأیتها بعد ذلك بنحو ثلاثین سنة وقد صارت مصرأ لا نظیر لها، كبرا وكثرة وأهل وعظم أسواق، ولیس بها نهر جار وإنما شربهم من آبار عذبة طیبة مریة، وأرضها حرة وهواؤها صحیح (یاقوت الحموي معجم البلدان مجلد ۲، ص ٤٧٨).

ديار بكر، هي بلاد كبيرة واسعة تنسب إلى بكر بن وائل بن قاسط .. بن معن بن عدنان، وحدّها ما غرّب من دجلة إلى بلاد الجيل المطل على نصيبين إلى دجلة، ومنه حصن كيفا وآمد وميّافارقين وقد تجاوز دجلة إلى سعِرت وحيزان وما تخلل ذلك من البلاد، والا يتجاوز السهل (انظر ياقوت الحموي، معجم البلدان، مجلد ٢، ص ٤٩٤).

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٠.

ارزن السروم، هي مدينة مشهورة قرب خلاط، ولها قلعة حصينة، وكانت من أعمر نواحي أرمينية، وقد نسب إليها قوم من أهل العلم منهم أبو غسّان بن عياش بن إبراهيم الارزني، حددث عسن الهيثم بن عدي وغيره، ويحيى بن محمد الأرزني الأديب، وقد فتحت على يد عياض بن غنم بعد فراغه من الجزيرة سنة عشرين صلحاً على مثل صلح الرها (معجم البندان، المجلد ١، ص ١٥٠).

يعظمني ويرى لي كثيراً، واجتمعت به في دمشق وفي سيواس... ولي سنون فقدته في دمشــق، فمــا أدري هل عاش أو مات<sup>(۱)</sup>. وقد وصل في تجواله إلى أعالي الشمال في أرمينيا حيث يتجمد ماء الفرات في الشتاء<sup>(۲)</sup>.

ولقد اختتم ابن عربي رحلاته وسياحاته الطويلة بزيارة بغداد حوالي ٦٠٨ هــ قاصداً الستعرف فسيها إلى صوفى عظيم، كان صاحب مدرسة في بغداد للوعظ والمجاهدات الصوفية وهو الصوفي الشهيسر شهاب الدين عمر السهروردي (ت ٦٣٢ هــ)(\*) صاحب كتاب "عوارف المعارف"، وشيخ مشايخ الصوفية في بغداد، وقد وصــف ابن العماد المقابلة الأولى بين الشيخين: نظر كل منهما إلى الأخر وقتاً طويلاً في صيمت وانفصيلا دون أن ينطق بكلمة، وبعد هذه المقابلة بمدة قال السهروردي رأيت فيه "أنه بحر الحقائق"(٣). وسرعان ما تجمّع حوله التلاميذ، وأثروا طاعته على طاعــة الخليفة والخضوع له، وذلك بعد أن أفلَت السلطة الزمنية من أيدي الخلفاء. وقد كان له شأن مع الملوك يستشيرونه في أمور الدولة فقال: "هذه وصية ونصيحة كتبت بها إلى السلطان الغالب بأمر الله كيكاوس صاحب بلاد الشام... بلاد اليونان... "فأنت نائب الله في خلقه وظلُّه الممدود في أرضه، فأنصف المظلوم من الظالم، و لا يغرنُّك أن الله وستع عليك سلطانك... على إقامتك على الجور وتعدي الحدود... فندبر كتابي تَرشـــد إن شاء الله تعالى ما لزمت العمل به، والسلام"<sup>(؛)</sup>. ونراه بعد ذلك في مكة سنة ١٠٦هـ عاكفاً على عبادته المعتادة في الكعبة، ويكتب شرحه على "ترجمان الأشواق" ليُسكت أصــوات الفقهاء الذين هاجموا ما ورد في ديوانه من تشبيب "بالنظّام" وما فيه

<sup>(</sup>أ) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٩٩٥.

<sup>(</sup>٣) ابن العماد، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص ١٩٤.

<sup>(3)</sup> ابن عربى، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٦٣٨.

من لهجة حسية شهوانية تشيع في قصائده دون أن يدركوا معانيها الصوفية فيقول: "كان سبب شرحي لهذه الأبيات أن الولد بدر الحبشي (\*) والولد إسماعيل بن سودكين (\*\*) سألاني عن ذلك، وهو أنهما سمعا بعض الفقهاء بمدينة حلب ينكر أن هذا من الأسرار الإلهية، وأنّ الشيخ يتستر لكونه منسوباً إلى الصلاح والدين... فلما سمعه ذلك المنكر... تاب إلى الله سبحانه وتعالى ورجع عن الإنكار على الفقراء وما يأتون به من أقاويلهم من الغزل والتشبيب، ويقصدون في ذلك الأسرار الإلهية..."(۱).

ويُظ ن أنه زار الأماكن المقدسة في المدينة والقدس قبل زيارته الأخيرة لمكة، أو قبل واحدة من زياراته السابقة إذ ليس من الممكن تحديد تاريخها، وعلى الأرجح أنها ليست بعد عام ٢٢٦ه (٢٢٨م) أي السنة التي وقعت فيها القدس بيد الصليبيين (٢)، وقد عُرف موقفه من النصارى في رسالته لكيكاوس، مما يرجح زيارته لها قبل احتلال الصليبيين لها، وقد أشار إلى هذه الزيارة بقوله: "فلما وصلت أم القرى بعد زيارت أبانا خليل الرحمن، الذي سن القرى، وبعد صلاتي بصخرة القدس والأقصى..."(٣).

وقد لسبى ابسن عربى دعوة السلطان كيكاوس مرة ثانية إلى مملكته في بلاد السيونان، وتنسبأ له بالنصر، إذ كانت الخرب قائمة ضد إنطاكية، فأرسل له من ملطية رسسالة منظومة يبشره فيها بالنصر وقد تم له ذلك فعلاً بعد عشرة أيام، وقد أشار في الفتوحات إلى ذلك بقوله: "رأينا ونحن بسيواس في شهر رمضان، والسلطان الغالب... يحاصسر إنطاسية، فرأيت كأنه نصب عليها المجانيق ورماها بالأحجار، فقتل زعيم

<sup>(\*)</sup> بدر الحبشى، سبق التعريف به.

<sup>(\*\*)</sup> أحد تلاميذ الشيخ محى الدين ابن عربي الملازمين له مع بدر الدين الحبشي وله رسالة خاصة من ابن عربي في سؤال إسماعيل بن سودكين.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٣٧.

<sup>&</sup>quot; يسرجع إلى قوله في "الفتوحات": فلما وصلت أم القرّى... (وأم القرّى هي مكة) الجزء الأول، ص ١٢، (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٧٦).

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٢.

القــوم.. فكــان كما رأيت بحمد الله وفتحها يوم عيد الفطر... فكتبت له من ملطية قبل فتحه إياها بأبيات أذكر فيها رؤياي..." (١). ومن هذه الأبيات قوله:

قصدت بلاد الكفر تبغي فتحها رأيت لكم رؤيا تدل على النصر قتلتم بأحجار المجانيق كبشهم فدونك فانهض أيها الملك الدي إذا جاء نصر الله والفتح فلتجد

فأبشر فإن الروم فيك لفي خُسر وفتح بلد الكفر والقتل والأسسر فأولتها الآراء تُعضد بالنصير علا أمره فوق السماكين في النسر بما لك من خيرعلى العسر واليسر (٢)

ومن خال هذه السياحات الطويلة المتواصلة التي قام بها إتماماً لمهمة الصوفي السائح، المؤتمر بالأمر الإلهي، وإقامته في أجواء قاسية لمدة طويلة كما في أرمينيا، فضلاً عن مجاهداته، وعبادته، وتعرضه لنفحات الأمر الإلهي والسر الرباني مع زهده الشيديد في دنياه، إضافة إلى ما أنتجه من مؤلفات وما أنشأه من مصنفات، كل ذلك أثر في صحته وأدى به إلى البحث عن الاستقرار، واشتدت عليه الألام، لما دخل في سن السيخوخة، فحمله ذلك على تلمس جواً أكثر اعتدالاً فنزل قلب سورية التي كان يراها أطيب بلاد الدنيا مقاماً، ومن ناحية أخرى رغب سلطان دمشق أن يستبقيه إلى جواره أما له من شهرة طبقت الآفاق، وعمت بلاد المشرق كلها دون منافس له سوى ابن الفارض الشاعر المصري الصوفي المشهور (٣).

من المحقق أن ابن عربي قد استقر به المقام في دمشق ابتداء من سنة مرحد (۱۲۲۳م) وهو في الستين من عمره، ولم يغادرها حتى وفاته، وكانت هذه المسرحلة مرحلة تلقي الواردات الإشراقية حيث انعكست على أكبر مؤلفاته "الفصوص" و "الفيوان"، وتعددت الرؤى والتجليات التي يغلب عليها البعد عن العادة كما يرى بلاثيوس، ويصفه بما لا يتفق وحقيقة أمره فيقول عنه أنه في ليلة من شهر

<sup>(</sup>١) بلاثيوس (أسين)، ابن عربي، حياته ومذهبه، مرجع سابق، ص ٧٧.

<sup>(</sup>۲) لـــم ترد هذه الأبيات في كتاب أسين بلاثيوس، ولكن المترجم، د. عبد الرحمن بدوي اثبتها في الترجمة زيادة في الايضاح (المرجع السابق، ص ۷۷، ۷۸).

<sup>(</sup>٢) ابن عربي – الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٦٩ (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٨٥).

ربيع الثاني سنة ١٦٧هـ (١٢٧٩م) أصابته هلوسة بصرية حادة جداً، فعلى أرضية من النور الأحمر ظهر لعينيه شكل هندسي ذو لون أبيض يحيط باسم "هو"(") الذي بدل عيند الصوفية على الماهية المشخصة شه، فلما شاهد ابن عربي ذلك غشي عليه. فهذا إن دل على شيء فإنه يدل على عدم دراية بلاثيوس بحقيقة التصوف لدى ابن عربي والصوفية، إذ أن ما يراه هلوسة ليس سوى كشف لحقيقة إلهية تحقق بها ابن عربي كشمرة من ثمرات المجاهدة التي وصل بها ابن عربي إلى غاية المطاف فقال: " في ليلة تقبيدي لهذا الفصل، وهي الليلة الرابعة من شهر ربيع الأخر سنة سبع وعشرين وستماية، الموافقة ليلة الأربعاء، الذي هو الموفي عشرين من شباط، رأيت في الواقعة ظاهرة الهويّـة الإلهية شهوداً وباطنها مشهوداً محققاً ما رأيتها قبل ذلك في مشهد من مشاهدنا، فحصل لي من مشاهدة ذلك من العلم واللذة والابتهاج ما لا يعرفه إلا من ذلف من. والشكل نور أبيض في بساط أحمر له نور أيضاً في طبقات أربع... فما رأيت في هذه الهويّة ولا علمت ولا تخيلت ولا خطر على قلبي مثل صورة ما رأيت في هذه الهويّة (الهويّة)... والم

زد على ذلك أن بلاثيوس قد حكم عليه بالاختلال العقلي لأنه لم يخضع لسطان العقل في كتابة مؤلفاته حيث كان يتلقى الهامات وبانية، ووحي إلهي يملي عليه ما يجب عليه كتابته، حتى أنه لم يكن له الاختيار في ذلك، ولعل بلاثيوس ممن ينطبق عليه قول ابن عربي "لا يعرف ذلك إلا من ذاق"، لذلك جاء تفسيره لواقع ابن عربي بأنه حالية مرضية دون أن يعبأ بما هو فيه من خصوصية، وقد أشار ابن عربي إلى حقيقة ذليك قائلاً: "وربما ألحق بذلك الآيات التي تليها، وإن كان ذلك ليس من الباب ولكن فعلته عن أمر ربي الذي عهدته، فلا أتكلم إلا على طريق الإذن، كما أني سأقف عيند ما يُحدُّ لي، فإن تأليفنا هذا وغيره لا يجري مجرى التواليف، ولانجري نحن في مجسرى المؤلفين، فإن كل مؤلف إنما هو تحت اختياره، وإن كان مجبوراً في اختياره، أو تحت العلم الساء أو يلقي ما يعطيه أو تحت العلم ما يشاء أو يلقي ما يعطيه

<sup>(\*)</sup> الشكل كما ورد في الفتوحات، الجزء الثاني، (بولاق)، هو، ص ٩٩١.

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٩١.

العلم، وتحكم عليه المسألة التي هو بصددها حتى تبرز حقيقتها. ونحن في تواليفنا لسنا كذلك، إنما هي قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهية، مراقبة لما ينفتح له الباب، فقيرة خالية من كل علم... فمهما برز لها من وراء ذلك الستر أمر ما بادرت لامتثاله وألفته على حسب ما يُحدُّ لها في الأمر. فقد يُلقى الشيء إلى ما ليس من جنسه في العادة والنظر الفكري وما يعطيه العلم الظاهر والمناسبة الظاهرة للعلماء لمناسبة خفية لا يشعر بها إلا أهل الكشف. ثم ما هو أغرب عندنا أنه يلقى إلى هذا القلب أشياء يُومر بإيصالها وهو لا يعلمها في ذلك الوقت لحكمة إلهية غابت عن الخلق، فلهذا لا يتقيد كل شخص يؤلف عن الإلقاء بعلم ذلك الباب الذي يتكلم عليه، ولكن يدرج فيه غيره في علم السامع العادي... وقد أُذن لي في تقبيد ما ألقيه بعد هذا فلا بد منه (۱).

هكذا كان الراحة المادية وهدوء النفس اللذين نعم بهما ابن عربي الفضل في المستداد أيامه، فمضت هادئه مريحة، تحيط به أسرته وتغمره كل أنواع التبجيل والمستكريم، فظل عاكفاً على عبادته يحرر مصنفاته على الرغم من بلوغه الثمانين من عمسره. وعُني الملك الأشرف ابن الملك العادل في دمشق، شأنه شأن سلفه، بحضور دروسه، وتلقى الإجازة من يده لرواية جميع كتبه التي تبلغ نيفاً وأربعمائة، وذلك قبل وفاته بيثلاث سنوات، في سنة ١٩٣٦هـ (١٢٣٤م) (١). ثم إن قاضي قضاة الشافعية وهسو شمس الدين أحمد الخويي كان يخدمه خدمة العبيد، تقديراً له وتقرباً منه، وليادة التمكن مسن الإفادة من علومه والاقتداء بسيرته. كما أن قاضي قضاة المالكية التمس الشرف بترويجه بنته، وترك منصب القضاة بنظرة وقعت عليه من ابن عربي (١). وقد وفر له القاضي محي الدين بسن

<sup>(</sup>۱) ابــن عربـــي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ۷۶، (صادر)، ص ٥٩. (أنظر أنظر أمين بلاثيوس، ابن عربي حياته، ص ٢٦١).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ۲، (ترجمة ابن عربي الواردة في أول الكتاب، الجزء الرابع، (صادر)، ص ٥٥٥).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٨، (صادر)، ص٥٩٥، (من الترجمة في أول الكتاب).

الزكيئ (\*) معاشاً أجراه عليه في دمشق، فرتب له كل يوم ثلاثين در هما، كما أواه في منزله "(۱).

## بيئته وخصائص عصره:

قضى ابن عربي شطراً كبيراً من حياته في موطنه الأصلي "الأندلس" حيث وللد فيها ونشأ وترعرع في ربوعها، وعاش ما يقرب الأربعين سنة من سني حياته الأولى في هذه البلاد الخصبة من حياة المسلمين العامرة بالعلم والأدب.

احتلت الأندلس موقعاً جغرافياً ممتازاً كان له أثره في إثرائها في مختلف مجالات حياتها. فقد كان له أثره في خصوبة تربتها واعتدال جوها وحسن مناخها بما كان سبباً في صحة أجسام أهلها وقوة جنانهم، وسعة إدراكهم، وخصوبة خيالهم وسرعة خاطرهم وشدة ذكائهم، مما دعا "لسان الدين الخطيب"(\*\*) أحد وزرائها الأعلام إلى وصفها بقوله: "خص الله تعالى بلاد الأندلس من الربيع وغدق السقيا ولذاذة الأقوات... وكثرة المياه، وتبحر العمران وجودة اللباس... ونبل الأذهان، وفنون الصنائع وشهامة الطباع، ونفوذ الإدراك، وأحكام التمدن والاعتمار بما حرمه الكثير من الأقطار مما سواها"(١).

<sup>(\*)</sup> هو محي الدين بن الزكي القاضي الدمشقي، صحب صلاح الدين الأيوبي حين استيلائه على القــدس، وخطــب الخطبة في مسجد القدس بعد الاستيلاء عليه. (ابن الأثير، الجزء الحادي عشر، ص ٣٦٥، ابن أبي أصيبعة، الجزء الثاني، ص ٢٤٠).

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ۹، (صادر)، ص ۵۲۰ من الترجمة نفسها.

<sup>&</sup>quot;" لسان الدين الخطيب، (٢١٣-٧٧هـ) (١٣١٣-١٣٧٨م) هو محمد بن عبد الله بن سعيد الساماني، اللوشدي الأصل، الغرناطي الأندلسي، أبو عبد الله الشهير بلسان الدين بن الخطيب، وزير، مؤرخ، أديب، نبيل، ولد ونشأ بغرناطة واستوزره ملطانها أبو الحجاج يوسف بي إسماعيل سنة (٣٣٧هـ)، كان يلقب بذي العذارتين، القلم والسيف، ويقال له "ذو العمرين لأستغاله بالتصنيف في ليله، وبتدبير المملكة في نهاره، (نفح الطيب للمقري، (بولاق)، المجلد الثالث والرابع، دائرة المعارف الإسلامية، ١/١٥٠).

<sup>(</sup>٢) المقري، نفح الطيب، الجزء الأول، ص ٢٥٤. (انظر عبد الحفيظ فر غلي، مرجع سابق ص ٨).

ويقول أبو عامر السُلَمي عن إقليم الأندلس: "هو خير الأقاليم وأعدلها هواء وتراباً وأعذبها ماء وأطيبها هواء وحيواناً ونباتاً، وهو أوسط الأقاليم وخير الأمور أوسطها"(۱). كذلك وصفت الأندلس بما جمعته من مزايا البلدان المختلفة وتفردت بها فقيل: "الأندلس شامية في طيبها وهوائها، يمانية في اعتدالها واستوائها، هندية في عطرها وذكائها، أهوازية في عظم جبايتها، صينية في جواهر معادنها، عدنية في مواقع سواحلها"(۱). واشتهرت في الأندلس مدن كانت لها مزايا في تلك الأمور المتقدمة من بينها: "مرسية" وهي تقع على وادي شقورة قرب مصبة، وهو قسيم نهر الوادي الجديد الكبير، وهي في شرق الأندلس، تشبه إشبيلية في غربه بكثرة المنازه والبساتين.

وقد كانت مرسية حاضرة شرق الأندلس في العصر الإسلامي، وهي مدينة إسلامية مُحدثة، بُنيت في أيام الأموبين الأندلسيين (٦)، وازدهرت مرسية في عصر الخلافة وعمرت، وأصبحت من حواضر الأندلس الكبرى، حتى سقطت الخلافة الأموية بقرطبة وتمزقت وحدة الأندلس. وقد تعاقب على مرسية حكومات عدة على أثر ذلك حتى آلت إلى المرابطين، ثم الموحدين، ثم استولى عليها ملك قشتالة في سنة ١٤٦هـ وكانت مرسية بلد العلم والأدب، وقد وقد من علمائها عدد كبير إلى المشرق وعلى الأخص مصر. وفيها ولد أبن عربي سنة ١٤٠هه، ومنها وقد إلى المشرق حيث استقر به المقام في دمشق.

ومن هذه المدن إشبيلية، وهي من قواعد الأندلس، لها خمسة عشر باباً، وهي غرب الأندلس وجنوبه، وبينها وبين قرطبة أربعة أيام، وهي مدينة أولية، ومعنى اسمها المدينة المنبسطة (٤). وتتوسط "إشبيلية" سهلاً فسيحاً، كانت زمن المسلمين مدينة عامرة، بها أسواق قائمة، وتجارات رائجة، وتمتعت في عهد بني أمية بازدهار شامل فيي حياتها، وأقام فيها الأمراء المنشآت العظيمة، وشهدت على تعاقب الولاة تقدماً لم

<sup>(</sup>١) المقري، نفح الطيب، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٥٥.

 <sup>(</sup>٦) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، خاتمة الكتاب، (صادر)، ص ٤٥٥.

 <sup>(</sup>٩) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، خاتمة الكتاب، (صادر)، ص ٥٥٤.

تشهده من قبل لا في عصر الرومان، ولا في عصر القوط، ووصل بها الأمر إلى أن أصبحت أعظم مدن إسبانيا الإسلامية بعد أن تخلت لها قرطبة عن الزعامة (١). وقد كانست عروس بلاد الأندلس وقاعدتها، وبرع في ظلالها كثير من الأدباء والعلماء والفنانين (١). وفسي هاتين المدينتين "مرسية" و "إشبيلية" ولد ابن عربي وعاش الشطر الأول من حياته، في تلك الظلال الباسقة من العلم والعرفان (٣).

ومسن مدنها أيضاً مما وردت في رحلات ابن عربي وسياحاته "المريّة"(\*) و "قرطسبة"(\*\*\*\*) و "غرناطة"(\*\*\*\*\*) و "سرقسطة"(\*\*\*\*) و "طليطلة"(\*\*\*\*\*) و "بلنسية"(\*\*\*\*\*) وغسيرها كثير. وهناك العديد من المدن التي تصور الحضارة الإسلامية العربية في الأندلس منها: مدينة الزهراء(\*\*\*\*\*\*\*) وشذونة(\*\*\*\*\*\*\*\*) ودانية(\*\*\*\*\*\*\*\*).

<sup>(</sup>١) المقري، نفح الطيب، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٣٠٨.

<sup>(</sup>۲) دائرة معارف الشعب، مادة أندلس.

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص ١١٠.

<sup>(\*)</sup> المسرية، من إقاليم الأندلس بين مملكتي مالقة ومُرسية و هي مدينة مسورة على حافة بحر السزقاق (مضيق جبل طارق) و هي باب الشرق مفتاح الرزق، ولها بر فضي، وساحل تسبري، وبحسر زبرجدي، وقد كانت تابعة لبجانة ثم قويت وأصبحت بجانة تابعة لها (تقويم البلدان لأبي الفداء، ص.ص ١٧٦-١٧٧).

<sup>(\*\*)</sup> قرطبة، من مدن الأندلس كانت عاصمة الخلفاء الأمويين، يوجد فيها قصر الزهراء.

<sup>(\*\*\*)</sup> غرناطة، عاصمة الملمكة العربية في الأندلس سابقاً فيها قصر الحمراء.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> سرقبطة، تُغر في الأنداس.

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> طليطلة، مدينة في إسبانيا قرب مدريد، فتحها طارق بن زياد، سنة ١٧٤، وفيها أثار عربية فخمة.

<sup>(\*\*\*\*\*\*)</sup> بلنسية، مدينة في الأندلس كانت من عواصم الحضارة العربية.

<sup>(\*\*\*\*\*\*\*</sup> بناها عبد الرحمن الثالث، مثبهورة بأعمدتها المستجلبة من روما والقسطنطينية وقرطجنة، خربت في ثورة البربر.

<sup>(\*\*\*\*\*\*\*\*)</sup> شدونة، بلمدة بجنوبي الأندلس في إقليم وادي باش، كانت قاعدة ولاية إشبيلية، وكانت حاميتها من عرب فلسطين.

<sup>(\*\*\*\*\*\*\*)</sup> قصبة الناحية الشمالية الشرقية من كورة القنت الإسبانية، از دهرت تحت الحكم العربي.

هذه هي الأندلس التي أفتتحها المسلمون في سنة ٩٢هـ بقيادة طارق بن زياد وقد سيطر عليها المسلمون وحكموها زهاء ثمانية قرون، ازدهرت خلالها الحضارة الإسلمية، واشستد عضد المسلمين، وغدت مركزاً علمياً وحضارياً... ومركز إشعاع ونسور لعالم الغرب يمده بالعلم والتقدم، فغدت الأندلس بعدها جناحاً إسلامياً آخر تنافس جناح المشرق الإسلامي علماً وثقافة وتألقاً وازدهاراً(١).

كانت البيئة العربية في ذلك الوقت حيث نشأ ابن عربي بيئة خصبة مزدهرة بالعلم والمعارف، وقد وقفت والمشرق العربي على قدم المساواة في حضارتها، حتى أن التسنافس بيسنها أدى إلى ظهور عدد كبير من العلماء المبرزين في شتى أنواع العلموم، وعلى الأخص التصوف الذي ازدهر وامتدت أصوله واتسعت معارفه حتى شملت بقاعه الشاسعة، وقد ظهر به عدد كبير من العلماء الأجلاء وأصحاب المواقف الدينية الذين رسخت أقدامهم وقويت شوكتهم، ومضوا في نشر المعرفة والنور يُضيئون به عقول الناس من حولهم.

وقد شهد عصر ابن عربي فحول الفكر والمعرفة، وظهر أقطاب التصوف أمئال السهروردي البغدادي، والشاذلي (<sup>\*)</sup>، والبدوي (\*\*\*)، والدسوقي (\*\*\*<sup>\*)</sup>، وابن الفارض

<sup>(</sup>١) فرغلى (عبد الحفيظ)، الشيخ الكبر، مرجع سايق، ص ٩.

<sup>&</sup>quot; على بن عبد الله بن عبد الجبار بن تميم بن هرمز الشاذلي المغربي، رأس الطائفة الشاذلية على بن عبد الله بن عبد الجبار بن تميم بن هرمز الشاذلي، ١٩٥١ – ١٥٦هـ) تفقه وتصوفي في تونس – رحل إلى بلاد المشرق فحج ودخل العراق ثم الإسكندرية. (عبد الوهاب الشعرانيي: الطبقات الكبرى، ط القاهرة، ١٣٤٣هـ، جـــ، ص٤، فهرست الكتنفانة، جـــ، ص٤، فهرست الكتنفانة، جــ، ص٢٠، ص٢٠، ص٢٠. (Brock . 2:583, S,1:804).

<sup>(\*\*)</sup> أحمد بن علي بن إبراهيم الجسيني، أبو العباس البدوي – المتصوف صاحب الشهرة في الديار المصرية – توفي ودفن في طنطا (٥٩٦-١٧٥هـ)، (ابن العماد، شذرات الذهب، جـ٥، ص ٣٤٥، الشعراني، الطبقات الكبرى، جـ١، ص ١٥٨، ابن تغري بردي، النجوم الزاهسرة، القاهرة، جـ٧، ص ٢٥٢ وهو فيه 'أبو الفتيان ويعرف بأبي اللثامين المسطوحي" لأنه مكث على السطوح مدة ١٢ سنة/ فولرز: دائرة المعارف الإسلامية، مجلدا، ص ٢٥٠ - ٤٧٢.

الدسوقي، (١٣٣-٢٧٦هـ) إبراهيم بن أبي المجد بن قريش بن محمد، يتصل نعبه بالحسين السبط، من كبار المتصوفين، من أهل دسوق، تفقه على مذهب الشافعي ثم اقتفى آثار الصدوفية وكثر مريدوه (عبد الوهاب الشعراني: الطبقات الكبرى، جــ١، صـص ١٤٣- ١٥٨).

سلطان العاشقين (ت٦٣٢هـ)، وجلل الدين الرومي (ت٦٧٢هـ) والتلمساني (ت٦٩٠هـ) والتلمساني (ت٦٩٠هـ)، وأبي العباس المرسي (ت ٢٤٠هـ) والخزرجي وعبد الحق بن سبعين (ت ٢٦٩هـ) وأبي مدين المغربي وكثير غيرهم، وعمرت بهم بلاد الإسلام في شرقها وغربها.

و لا يخفى ما للتصوف من أثر كبير في تهذيب النفوس وكبح جماح الشهوات، فقد مسر في أطواره المختلفة، وتحول من مجرد نزعة تقشفية إلى التغلغل في صميم الحياة الإنسانية وجوانبها المختلفة، وأصبح بعد ذلك يمثل ناحيتين هامتين إحداهما: الجانب العلمي وما يتطلبه من مجاهدة وقهر للنفس وسلوك خاص، ورياضة روحية من صيوم وعزلة وسهر وجوع وصمت وفكر وسياحة وذكر. والجانب الثاني هو النظري الني هو ثمرة المجاهدة وما يحسه العارف من أحاسيس القرب والمشاهدة، أو الوجود والأنس وغير ذلك (1).

فإذا كانت البيئة الطبيعة والعلمية تتمثل على النحو الذي أوردناه، فإن عصره السياسي والاجتماعي يمثل فيما سيطر على البلاد من ظروف وأحداث متباينة مختلفة عن البيئة السابقة. إذ أن عصر ابن عربي منذ ولادته كان عصر حروب ومنافسة بين حكام هذه البلاد، فقد رافقت طفولته أحداث بين المرابطين والموحدين مما حدا بوالده إلى الانتقال إلى إشبيلية كما أسلفنا، كما كان لظهوره كصوفي كبير بعد ذلك أثر كبير في نفوس فقهاء بلاده، فكان لأرائه وأفكاره صداها البعيد، مما أثار عليه أحقاد علماء الرسوم وعلماء الظاهر، وحرك شعور بعض المتصوفين المتزمتين ممن ناصبوه العداء (\*)، كما المتف حوله مؤيديه ومناصريه والمدافعين عنه ضد أعدائه أصحاب النزعات المنظرفة.

ومن الصبعب أن نقرر ما إذا كانت مكانة ابن عربي قد جاوزت نطاق دائرة تلاميذه المعجبين به، بل يغلب على الظن – كما يرى بلاثيوس – أنه لم يكن معروفاً في الدوائر الحكومية العليا، ولدى السلطان، أو أنه كان معروفاً لديهم، ولكنهم أغفلوا ذكره (٢).

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ١٣.

 <sup>(\*)</sup> أمثال الشيخ سعد الدين التفتاز إني، والبقاعي، وابن الخياط وغيرهم ممن سيرد ذكرهم.

 <sup>(</sup>۲) بلائیوس (میجیل أسین)، مرجع سابق، ص۲۶.

فالمنزلة التي سيلقاها ابن عربي إذن في المشرق لدى الخلفاء، يقابلها بعض التحفظ من ملوك المغرب، ويمكن تعليل ذلك بأن السلطة في ذلك الوقت كانت في يد الموحدين، وكانوا بصدد تكوين دولتهم في الأندلس، وتوطيدها في إفريقيا، ومنشئوا الدول عادة يقسون من كل من يظن له نفوذ موقف التحفظ، لا سيما وهم يدركون أن للدين سطوته ورهبته، وأن التصوف بخاصة يحمل أصحابه على التضحية والفداء، وهم لا يربدون إثارة الحمية الصوفية في النفوس حتى لا تتحول مع الزمن إلى ثورة عاتية ربما تقضى عليهم وتبدد دولتهم (۱).

إضافة إلى ذلك هناك سبب آخر كان له أثره في ابن عربي، وهو أن سلطة الفقهاء كان لها في ذلك الوقت تأثير مضاد ضد الصوفية، وهم ما زالوا يحملون لواء الخصومة للتصوف وأنصاره، وقد استطاعوا بتأثيرهم أن يوغروا صدر السلطان ضد شيخ من كبار الصوفية وهو "أبو مدين" (\*) شيخ ابن عربي المميز وقد أراد بالفعل أن يزيل ما ألصق بهذا الشيخ المجاهد من اتهامات زينها له الفقهاء، فدارت بينه وبين السلطان يعقوب (\*\*) مناقشة حادة في شأنه انتهت على غير ما كان يرجو ابن عربي، فخرج غاضباً من عنده (۱). وقد أشار ابن عربي إلى ذلك من طرف خفي مؤكداً ما وقع بينه وبين السلطان فقال: "دخلت على بعض الصالحين بسبته على بحر

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر مرجع سابق، ص ١٧٠.

<sup>(\*)</sup> أبو مدين - سبقت الإشارة إليه.

أبو يوسف يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن صاحب المغرب والأنداس، كانت و لايته خمس عشرة سنة، وكان يتظاهر بمذهب الظاهرية، وأعرض عن مذهب مالك، وتلقب يعقوب المذكور بالمنصور، توفي في ربيع الآخر، وقيل في جمادي الأولى وعمره ثمان وأربعون مسنة، في مدينة متسلا ملك بعده ابنه محمد بن يعقوب وتلقب بمحمد الناصر، ومولد محمد المذكور سسنة ست وسبعين وخمسمائة. وعبد المؤمن وبنوه جميعهم كانوا يسمون بأمير المؤمنين. (أبو الفداء: الملك المؤيد عماد الدين إسماعيل، تقويم البلدان، بيروت، ١٣٨١هـ/ ١٩٦١م، الجزء الخامس، ص ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عبد الحفيظ)، المرجع السابق، ص ١٧.

السزقاق (\*)، وكسان قسد جرى بيني وبين السلطان من الكلام ما يوجب وغر الصدور ويضع في القدر، فوصل إليه الخبر، فلما أبصرني قال: يا أخي ذَلَّ من ليس له ظالم يعضده، فقالت له: وضلّ من ليس له عالم يرشده، فقال يا أخي: الرفق الرفق: فقلت له: مسا دام رأس المسال محفوظاً أعني الدين، فقال: صدقت، وسكت عني..."(١). وقد مات أبو مدين في تلمسان نتيجة ذلك، متقلاً من آلام الرحلة المتعجّلة، وهذا ما دفع ابن عربسي إلسي الإسسراع في مغادرة المغرب نهائياً إلى المشرق، علّه يجد مجالاً أنسب لأفكاره، وأقل تعرضاً لتأثير الفقهاء الذين قضوا على شيخه أبا مدين (١). على أن ما فقده ابن عربي من منزلة كريمة لدى هؤلاء الحكام لم يكن ليفت بعضده، أو يترك أي أشر في نفسه، بل نجده قد استعاض عن ذلك بما هو أعز جانباً، وأرفع مقاماً، وأعلى شسأناً لدى جميع ملوك المشرق الإسلامي، وحقق مكانة عالية لديهم، فقد بدأها بمصر برفقة الحصار كما ذكرنا. ولا ننسي ما أصابه من محنة في مصر نتيجة نقمة الفقهاء عليه هـو أيضاً، كان ذلك سنة ٣٠. هـ عهد الملك العادل (\*\*)، وذلك عند ظهور عليه هـو أيضاً، كان ذلك سنة ٣٠. هـ عهد الملك العادل (\*\*)، وذلك عند ظهور

(\*\*)

<sup>(\*)</sup> إشارة إلى مضيق جبل طارق، وقد أشار إليه الملك المؤيد عماد الدين بن إسماعيل (أبو الفسداء صحاحب حماة في تقويم البلدان؛ طاباريس، سنة ١٨٤، ويقول ياقوت الحموي في معجم السبلدان م٣، ص ١٤٤: والزقاق مجاز البحر في طنجة، وهي مدينة بالمغرب على السبر المتصل بالاسكندرية والجزيرة الخضراء وهي جزيرة في الأندلس، أشار إليه أسين بلاثيوس في مرجعه السابق، ص ٤٦.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ۷۰۱، رسالة روح القدس، ص ۲۲.

<sup>(</sup>۲) بلاثیوس، مرجع سابق، ص ۲٦.

أبسو بكر بن أيوب، كسان حازماً متيقظاً غزير العقل، واتسع ملكه، وكثرت أو لاده، ورأى فسيهم ما يحب، ولم ير أحد من الملوك الذين اشتهرت أخبارهم في أو لاده من الملك والظفر ما رآه الملك العادل في أو لاده وقد خلف ستة عشر ولداً ذكراً غير البنات. وهو أخ السلطان الأيوبي، وقد أحضره من حلب إلى مصر وجعله نائباً عنه فيها. ولما أخذ السلطان حلب من أخسيه العسادل أقطعه حران والرها بدلاً عنها. وقسد اشتد به المرض وهو في عالقين عند عقسبة أفيق، ثم توفي هناك ولم يكسن عنده أحد مسن أو لاده حاضراً، وقد دفن في دمشق. (أبو الفسداء، كتاب المختصر في تاريخ البشر، الجزء الخامس، ص ٩٤، الجزء السادس،

بعسض الخوارق على يديه وجماعة من الصوفية في "زقاق القناديل" (\*) بظهور الأنوار المضيئة في أجسامهم التي بددت ظلام الحجرة، ورأى ابن عربي الرجل الذي خاطبه بالإشسارة إلى روح المذهب الذي ارتبط باسمه فيما بعد، وذلك هو: "اعلم أن الخير في الوجود والشسر فسي العدم... فكان هو لا أنت... "وقد فهم ابن عربي هذه الإشارات وحساول أن ينظم حولها شعراً يترجم عن معانيها، ويبدو أن عوام الصوفية لم يدركوا جلال هذه المعاني ومدى خطورتها بين غير أهلها، فنقلوا عفواً أو تباهياً إلى أسماع الفقهاء الذب يغارون على السئنة، ولعل هؤلاء ما زالوا على موقفهم من عداوة ابن عربي بعد أن شاع من أشعار ترجمان الأشواق التي أخذوها قبل كتابة شرحها، وأضيف هذا إلى ذلك وحُمل إلى الملك العادل متهمين "ابن عربي" بالكفر والزندقة والثبور وعظائم الأمور، طالبين منه إهدار دمه حتى يكون عبرة لغيره (۱).

وليس بغريب على ابن عربي ألا يتأثر ولم يتزعزع إيمانه، إذ كان يتوقع حدوث ما حدث، وقد وطن نفسه على الصير على ذلك، جاء في شذرات الذهب "وقد أوذي الشيخ كثيراً في حياته وبعد مماته، بما لم يقع نظيره لغيره، وقد أخبرهم عن نفسه بذلك، فقد قال في الفتوحات: "كنت نائماً في مقام إبراهيم، وإذا بقائل من الأرواح يقول لي عن الله: أدخل مقام إبراهيم، إنه كان أوّاها حليماً"، فعلمت أنه لا بد أن يبتليني بكلام في عرضي من قوم فأعاملهم بالحلم، قال: ويكون أذى كثيراً، فإنه جاء بحليم بصيغة المبالغة، ثم وصفه بالأوّاه وهو من يكثر التأوه لما يشاهد من جلال الله"(١). وقد وطّن الشيخ الأكبر نفسه على الصبر لهذا الأذى حتى يكون جديراً بالتخلق بمقام الخليل به. ولكن ما يبدوا أن مقام ابن عربي كبيراً لدى أصحاب الشأن، فلم ينالوا منه إلى المناسبة أن هذه الاتهامات لم تلق أذناً سميعة عند الصدد: "ومن حسن الحظ في هذه المناسبة أن هذه الاتهامات لم تلق أذناً سميعة عند

 <sup>(\*)</sup> أحد الأحياء التي سكنها ابن عربي في مصر (القاهرة) وقد ورد ذكره سابقاً.

<sup>(</sup>۱) ابسن عربي، محاضرة الأبرار، القاهرة ۱۳۲۶هـ.، جـــ۲، ص.ص ۲۶، ۳۱. روح القدس ص.ص ۹-۱۰-۱۶ (انظر فرغلي، مرجع سابق، ص ۵۸).

<sup>(</sup>٢) ابن العماد، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص ١٩٠.

الملك العادل لسياسته الحرة السمحة، وكانت توصية من جانب الشيخ أبي الحسن البجّائي صديق ابن عربي في البجّائي صديق ابن عربي، هذه التوصية كانت كافية لتفسير مذهب ابن عربي في "وحدة الوجود" تفسيراً رمزياً فأمر بإطلاق سراحه"(١).

لسم يستأثر ابن عربي لهذه المحنة ولم تثبط همته، ولم تنثني عزيمته، ولم تُعقه عـن طـريقه، لأنــه عـرف هذا الطريق وأدرك نهايته وأيقن بسلامته، واستهان بكل خطورة فسيه. وبالرغم من الحملات الشعواء التي شنها الفقهاء ضدّه، فقد تصدّي لها بفضـــل مـــا أوتيه من علم النبوّة، وقد وصف فقهاء مصر والمشرق بأنهم أدعياء دون حقــيقة، فأخبر عن ذلك بما رآه من فقهاء العصر فقال: "...ثم ما وهبك الله من الصولة والقوة على الفقهاء بدلائل المكارم والفتوة الجارية مع براهين النبوّة. وأما أهل زمانك اليوم يا وليّ، فكما قال الحكيم الترمذي، أبو عبد الله محمد على الترمذي (ت ٢٨٥هـــ) رحمــه الله: ضُعف ظاهر ودعوى عريضة، فأول ما وصلت إلى هذه البلاد سألت عن أهل هذه الطريقة المثلى عسى أن أجد منهم نفحة الرفيق الأعلى فحملت إلى جماعة جمعتهم خانقاه عالية البناء، واسعة الفناء، فتطرت إلى مغزاهم المطلوب، ومنحاهم المرغوب، تنظيف مرقعاتهم، بل مشهر أتهم، وترجيل لحاهم، غير أنهم يدّعون أن أهل المغرب أهل حقيقة لا طريقة، وهم أهل طريقة لا حقيقة وكفي بهذا الكلام فساداً، إذ لا وصسول إلى حقيقة إلا بعد تحصيل الطريقة. وقد قال الإمام المقدم والصدر المبرر أبو سليمان الداراني (ت ٢١٥هــ) رحمه الله: وإنما حُرموا الوصول إلى الحقيقة بتضبيعهم الأصبول وهبى الطريقة، وقد شهدوا على أنفسهم بفراغهم من الحقيقة، فهي شهادتهم بعيـنها أنهـــم علــى غير الطريقة، وهاتان جهالتان منهم وهم لا يشعرون... اتخذوا ظاهــر الديــــن شركاً للحُطام، ولازموا الخوانق والرباطات رغبة فيما يأتي إلها من أبي بكسر بن العربي المعافري(\*) قال: حدثتي المطهر سعد بن عبد الله الأصبهاني قال: حدثنا... عن سالم مولى ابن حذيفة قال:قال رسول الله على: ليجأن بأقوام يوم

<sup>(</sup>١) بلاثيوس (ميجيل أسين)، ابن عربي، حياته ومذهبه، مرجع سابق، ص ١٥.

 <sup>(\*)</sup> أبو بكر بن العربي، مبق التعريف به.

القيامة معهسم من الحسنات مثل جبال تهامة، حتى إذا جيء بهم جعل الله أعمالهم هناء..."(١) (٢).

ويدفع ابن عربي عن نفسه تهمة العداء مع الفقهاء وذلك لحرصه على الفقه باعتباره ضرورة من ضرورات الطريق، يقول مخاطباً من كتب له هذه الرسالة: "فإياك يا أخي – عافاك الله من ظن السوء – أن تظن أني أذم الفقهاء من أجل أنهم فقهاء أو لنقلهم الفقه، لا ينبغي أن يظن هذا بمسلم، وإنّ شرف الفقه وعلم الشرع لا خفاء به، ولكن أذم من الفقهاء الصنف الذي تكالب على الدنيا وطلب الفقه للرياء والسمعة، وابتغى به نظر الناس..."(٣).

ويــتابع موقفه تجاه الصوفية ميناً أنواعهم وذامًا لفريق منهم ممن خرجوا عن الروح الصوفية فيقول: "كما أني ذممت الصوفية في كتابي هذا، ولم أرد به الصادقين، وإنما أعني الصنف الذي تزيّا بزيّهم عند الناس وباطنه بخلاف ذلك". ويقول: "وكذلك نمّـي للصوفية، أذم هذا الصنف الذي ذكرت، فإن الحلولية والإباحية وغيرهم في هذا الطريق ظهروا وتظاهوا واتصفوا، فهم قرناء الشيطان وخلفاء الخُسراء"(٤).

كذلك الأمر بالنسبة للصالحين من المشايخ والإخوان فقد أبان أحوالهم فقال: "لو دوتست لسك أحوالهم وسطرت كما سطرت أحوال من تقدم لرأيت الحال الحال والعين العين في الأعمال والجد والإشارات وصحة القصد..."(°).

أمام هذه الشخصية الفذّة لابن عربي، يمكن أن ندرك مدى الأحداث الهامة في حياته التسي لم تخل من حيوية دافقة وحماس علمي بالغ وإنتاج خصب وفير في كل المعارف الصوفية التي قوبلت أحياناً بالإنكار والمعارضة، ولقد رأينا لوناً منها في

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، رسالة روح القدس، ص.ص ٣٤–٣٥.

<sup>(</sup>۲) الحديث: يقول 'لأعلمن أقواماً من أمتى يأتون يوم القيامة بحسنات أمثال جبال تهامة بيضاً فيجعلها الله عز وجل هباء منثوراً سنن ابن ماجه رقم ٤٢٣٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى، الدرة الفاخرة في ذكر من انتفعت به في طريق الآخرة، ص ١٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، المصدر السابق، ص.ص ١١٥-١١٦.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ۸۸.

أثسناء مروره بالقاهرة، والتي اشتدت فيما بعد حتى حرضت الناس على عدم مطالعة كتبه وقراءتها، بل ونادت بإحراقها، وقد وصفه القاريّ بما يتفق وصفاته وأخلاقه فقال: "كان رضى الله عنه شيخاً جليلاً عالى القدر واسع الصدر، متمكناً من العلوم الشرعية، راسخاً في أسرار المعارف الحقيقية، وفي سائر العلوم التي حارت فيها الأفهام والحلسوم... لم يكن في عصره من يوازيه، و لا في دهره من يدانيه، وكان في عصره مسن العلماء الأبرار والمتكلمين النظّار، والفقهاء الأحبار، والمشايخ الكبار ما لم يوجد في عصر من الأعصار، وكلهم أقرّوا بعلمه، واعترفوا بفضله، وما بلغنا أن أحداً من فقهاء دهره وعلماء عصره اعترض عليه، بل كانوا يرحلون من أقاصي البلاد إليه إذ مــا مــن فــنِّ من فنون العلم المنقول منها والمعقول إلا وكان إماماً فيه، ومقتدى أهله وطالبيه، وكانست القضاة والملوك في خدمته، وأهل التصوف والسلوك يسيرون بسيرته (١)، وقد بلغ الشيخ الأكبر لدى الملوك والأمراء منزلة عالية، وصل إليها بالزهد، وقد ورد عن الصوفية هذه الحكمة الخالدة: إزهد فيما أيدى الناس يحبك الناس. كذلك فقد وجد الملوك في ابن عربي نموذجاً فريداً غير ما كانوا يرونه بالعلماء والفقهاء، ففي الوقت الذي يتنافس فيه هؤلاء للتقرب من أولمي الأمر وأصحاب السلطة طمعاً فيما ينالونه من مغانم مادية أو أدبية، كان هو ينفُرُ من ذلك، وقد وطُد نفسه على الفرار من كل قيد يقيد حريته، لذا فقد نال الحظوة لدى الملوك والسلاطين، وحقق منزلة رفيعة لدى هؤلاء جميعاً.

لسم يكن كيكاوس وحده هو الذي كرم ابن عربي، بل إن سلاطين آخرين المماك التي انقسمت إليها مملكة صلاح الدين غمروه بفضلهم، ومن بين هؤلاء الملك الظاهر غازي (\*) صاحب مدينة حلب حتى سنة ٦١٣هـ، قد ظل واضعاً ثقته في

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٢٤.

<sup>(\*)</sup> غسازي ابسن المسلطان صلاح الدين يوسف بن أيوب صاحب حلب كان مولده بمصر في نصيف رمضان سنة ثمان وستين وخمصائة (٥٦٨) وتوفي عن ٤٤ سنة وشهوراً كانت مسدة ملكه لحلب من حين وهيها له أبوه ٣١ سنة (أبو الفداء، الجزء السادس، ص ١٢).

ابـن عربي<sup>(١)</sup> وأصبحت له كلمة مسموعة لديه في الشفاعة لأصحاب الحاجات، وكثيرا ما كان الملك يقصده في منزله، وقد رفع إليه ابن عربي في مجلس واحد مائة وتماني عشرة حاجة قضاها الملك جميعاً الصحابها، ومن بينها إلتماس بشأن رجل اتّهم بإفشاء ســـر خطـــير من أسرار الدولة يعد من الخيانة العظمى<sup>(٢)</sup>. وبلغ نفوذه حداً طغى على نفــوذ أهــل البلاط، بل زاد على نفوذ الفقهاء، وكان ابن عربي يكره الفقهاء بكل قلبه، وكانوا هولاء لغلبة الهوى في نفوسهم "قد تركوا المحجة البيضاء وجنحوا إلى الستأويلات البعيدة ليحققوا ما يريده الملوك من أغراض لهم فيها هوى، محاولين بذلك الإسستناد إلى نصوص شرعية، رغم أن هذه الفتاوى التي يصدرونها ربما لا يعتقدون بها، ولقد صرح الملك الظاهر غازي لابن عربي: "بأن الأمور التي تُنكرونها عليّ، ما أقدمت على مُنكر منها \_ رغم علمي بنكرانه \_ إلا بفتوى فقيه وخط يده يشهد على ذلك"(٣) ولقد بلغت الجرأة بهؤلاء أن يتهموا ابن عربي وأضرابه ممن هم على الجادة بالزيغ والفساد والزندقة، ويُبررّوون أنفسهم من هذه التهم التي هم أولى بها منهم<sup>(٤)</sup>. أما صاحب حمص "أسد الدين شيركوه"(") فقد أكرم مقدمه، وأراد أن يستبقيه عنده، ورتب له كل يوم مائة در هم<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) ابن عربى: الفتوحات، الجزء الرابع ص ٦٩٩. (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٧٨).

<sup>(</sup>۲) المصسدر السابق، الجزء الرابع، ص ۱۹۹ وما بعدها (انظر بلاثیوس، مرجع سابق، ص ۷۸).

<sup>(</sup>٦٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٩١، (انظر عبد الحفيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٦٤، وبلاثيوس، مرجع سابق، ص ٧٩).

<sup>(</sup>٤) المقري، نفح الطيب، الجزء السابع، ص ١٠١.

<sup>(\*)</sup> أسد الديسن شيركسوه بن شاذي، صاحب حمص، أنجد العاضد ووصل القاهرة في ؟ ربيع الآخر لسنة ٢٥هـ وبصحبته ابن أخيه صلاح الدين، وقتل شاور حاكم مصر لاتفاقه مع الفرنجة ضد مصر. (أبو الفداء، المختصر في أخبار البشر، الجزء الخامس، ص ٢٢).

<sup>(°)</sup> المقري، المصدر السابق، ص ٢٧.

ولكن الملك المعظم شرف الدين عيسى ابن الملك العادل الأيوبي صاحب دمشق فقد كان له شرف جوار الشيخ الأكبر فترة طويلة تقدر بثمانية عشر عاماً، وقد أكرم هذا الملك ابن عربي إكراماً كبيراً، وكان ينظر إليه نظرة المريد إلى أستاذه، وقد أذن له ابن عربي أن يروي عنه كتبه، ونقل المقري عن الفيروز آبادي (\*): "وقفت على إجازة كتبها للملك العظم فقال في آخرها: وأجزته أيضاً أن يروي عني مصنفاتي، ومن جملتها كذا وكذا حتى عد نيّفاً وأربعمائة مصنف (١).

وقد حاول ملك قونية استقدامه مراراً إليه، وكان يكتب إليه يستشيره في كثير مسن الأمور، وكان ابن عربي يرد عليه بما يراه صالحاً للمسلمين، ومن ذلك مثلاً هذه الرسالة التي كتبها ووردت في الفتوحات: "عليك بمراعاة كل مسلم من حيث هو مسلم، وساوي بينهم كما ساوى الإسلام بينهم في أعيانهم، ولا تقل هذا ذو سلطان وجاه ومال كثير، وهذا صغير وفقير وحقير، ولا تحقر صغيراً ولا كبيراً في ذمته، واجعل الإسالم كله كالشخص الواحد، والمسلمين كالأعضاء لذلك الشخص، كذلك هو الأمر، فالإسالم ما له وجود إلا بالمسلمين، كما أن الإنسان ما له وجود إلا باعضائه وجميع قواه الظاهرة والباطنة "(۱).

(\*)

محمد بن يعقوب بن محمد بن إبراهيم بن عمر أبو طاهر، مجد الدين الشيرازي الفيروز آبادي، من أئمة اللغة والأدب، ولد بكازرون من أعمال شيراز وانتقل إلى العراق، جال في مصر والشام ودخل بلاد الروم والهند، ورحل إلى زبيد ٢٩٧هـ فأكرمه ملكها الأشرف إسماعيل وسكنها وولي القضاء فيها، توفي سنة ٨١٧ هـ أشهر كتبه القاموس المحيط، السخاوي: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، مكتبة دار الحياة، بيروت، المحيط، السخاوي: الضوء اللامع لأهل القرن التاسع، مكتبة دار الحياة، بيروت، المحينان، طـ ايران، ٢٧٠هـ، ط ثانية، ص ٢١٦، الخوانساري: روضات الجنان، طـ ايران، ٢٣٠٧هـ، ط ثانية، ص ٢١٦، الحاج خليفة: كشف الظنون عن المسامي الكتب والفنون ط اسطنبول ١٣٦٠هـ، جـ٣، ص ١٦٥، جـ١، ص ٣٤. الشوكاني: البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، جـ٢، ص ٢٨٠).

<sup>(</sup>١) المقري، نفح الطيب، مصدر سابق، ص ٢٧.

<sup>(</sup>۲) ابسن عربسي، الفتوحات، الجزء الراسبع، ص ۲۰۱. (انظر بلاثيوس، مرجع سابسق، ص ۲٤).

ويقول ابن عربي: "بعض المؤمنين يضحكون من أهل الله في الدنيا، و لا سيما الفقهاء إذا رأوا العامة على الاستقامة يتحدثون بما أنعم الله عليهم في بواطنهم... يُظهرون لهم القبول عليهم وهم في بواطنهم على خلاف ذلك، وإذا مروا بهم يتغامزون، هكذا والله رأيت فقهاء الزمان مع أهل الله يتغامزون عليهم ويضحكون منهم ويُظهرون القبول عليهم وهم على غير ذلك"(١).

ومن مأخذه على الفقهاء أيضاً قول أحدهم: "لو عاينت أمراً من هذه الأمور على يد أحد لقلت أنه طرأ على دماغي فساد، وأما أنه جرى ذلك مع جواز ذلك عندي، أن الله تعنالي إذا شناء أن يجري ذلك على يد من يشاء أجراه – فانظر يا بني ما أشد حجاب هذا وما أشد إنكاره وجهله"(٢).

وهكذا فإن الثورة الفقهاء على ابن عربي أثرها الكبير في تحديد مكانته، فقد أشررت ثمارها وآنت أكلها، وتمخضت عن ظهور فئة كبيرة من الناس تزكّي أقواله وتتقبل آراءه وأفكاره، وتدفع عنه تهمة الزندقة والمروق، وتعدّه من كبار العارفين المحققين والأولياء الصالحين، فشغك علية القوم وكبارهم وملوكهم، وتنافسوا في المدفياع عنه وإبراز أهم جوانب علمه ومعارفه أن وانقسموا في أمره بين مؤيدين ومعارضين أو متوقفين عن إصدار أي حكم قيه، ومرد ذلك عدم الفهم لأقواله وقصور العقول عن الإحاطة بآرائه وأفكاره. وقد ذكر القاري ما يشير إلى ذلك فقال: "ووقفت عليه مرة أخرى في جواب استفتاء السلطان الأعظم.. ذي الرأفة والجاه الناصر لدين الله... أنه اجتمع في خزانته السعيدة على ما بلغني من مصنفات الشيخ محي الدين رضوان الله عليهم أجمعين كالأشرف والأفضل والمجاهد والمؤيد والمظفر والمنصور ... فتكلم عليهم أجمعين كالأشرف والأفضل والمجاهد والمؤيد والمظفر والمنصور ... فتكلم الفقها، فاستفتى السلطان الأعظم... شيخنا

<sup>(</sup>۱) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٦٢٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، مواقع النجوم ص ٨٣، وأيضا رسالة روح القدس، بند ١٤.

 <sup>(\*)</sup> المقصــــود هـنا، هـــو الشيخ مجد الدين الفيـروز آبــادي الشيرازي صاحب القاموس المحيط.

أقصسى القضاة الفيروز آبادي – رضي الله عنه ما هذا ترجمته: ما تقول السادة العلماء شدّ الله بهم أزر الدين، ولم شعث المسلمين في الشيخ محي الدين بن العربي رضي الله عنه، وفي كتبه المنسوبة "كالفتوحات" و "فصوص الحكم" وغير ذلك. هل يجوز قسراءتها وإقراءها؟ وهل هي من الكتب المسموعة المقروءة أم لا؟ أفتونا مأجورين جواباً شسافياً فيها لتحوذوا جزيل الثواب من الله الكريم الوهاب. فأجاب شيخنا أقضى القضاة رضي الله عنه ما هذا ترجمته: أللهم أنطقنا مما فيه مرضاتك، الذي أعتقده في حال المسؤول عنه، وأدين لله تعالى به أنه كان شيخ الطريقة حالاً وعلماً، وإمام التحقيق حقيقة ورسماً، ومحى رسوم المعارف فعلاً وإسماً:

إذا تغلغل فكر المرئ في طرف من بحره غُرقَتُ فيه خواطره...

عباب لا تكدره الدلاء، وسحاب تتقاطر عنه الأنواء، دعواته تخترق السبع الطباق، وتستفرق بركاته فتملأ الأفاق، وإني أصفه وهو فوق ما وصفته، وغالب ظني بل يقيني أنى ما أنصفته.

وما عليّ إذا ما قلت معتقدي دع الجهول يظن العذل عُدوانا والله والله والله العظيم ومن أقامه حجة للسه برهانا إنّ الذي قلت بعض من مناقبة مازدت إلاّ لعلّي زدت نقصاناً(١)

وهكذا كان الناس في أمره سواء من أبناء عصره أو ما بعده ثلاث فرق: الفرقة الأولى مؤيدة، وهم الذين عاصروه، وبكل فضل وصفوه وعلى أنفسهم ميزوه كالإمام فخر الديسن محمد بن عمر بن حسين الرازي (\*) رضي الله عنه، والشيخ الإمام. عز الدين بسن عبد السلام، وشيخ الشيوخ... عمر بن محمد السهروردي والشيخ محمد بن المؤيد الحموي، والشيخ كمسال الديسن الزملكاني، وقاضي قضاة المالكية رضي الله عنه، والحسافظ ابسن عساكر، وابن النجار، وابن الدبيثي، وملك العلماء أقضى القضاة. أبي

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص. ص ٢٤-٦٥.

<sup>(\*)</sup> الإمام الرازي هو محمد بن عمر بن الحميين الرازي فخر الدين، صاحب التصانيف في علم الكسلام والمنطق والتفسير، وهو صاحب التفسير الكبير، وكان له اختصاص بكتب ابن سينا في المنطق وشرحها، توفي سنة ٢٠٦هـ. (انظر النجوم الزاهرة لابن تغري بردي، الجزء السادس، طبعة دار الكتب، ١٩٣٨/١٣٥٧م، ص ١٩٧).

يحيى زكريا ابن محمد بن محمود الأنسي القزويني... وغيرهم مما لا يحصى ولا يستقصى من العلماء والأخيار... ويقول القاري: أضربت عن ذكرهم طبقاً للاختصار... وذكر أساميهم وماجرى له معهم من المحاضرات والمراسلات فخرجت عما التزمته من الإيجاز والاختصار إلى الإطناب والإكثار (۱).

أما عن علاقته بالإمام الرازي فقد كانت ذات أثر فعال في تغيير مجرى حياة هذا الإمام، فكان الشيخ محي الدين بإرشاده له، الأساس في انقطاعه عن الخلق وانعزاله عن الناس، ذلك أن الشيخ محي الدين بلغه أن الإمام فخر الدين... كان ذات يوم جالساً بين أحبابه انتهز الفرصة في إيقاظه بإعراضه عن العلوم النظرية والتعرض للنفحات الإلهية، وقطع كل رابطة، والأخذ عن الله بغير واسطة،... فكانت سبباً لاعتزاله وتبديل أقواله بأحواله وأثرت فيه غاية التأثير، وأفاضت عليه كل خير كثير حين قال:

نهايية إقدام العقول عقال وأكثر سعي العالمين ضلال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وخاصل دنيانا أذى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا موى ما جمعنا منه من قيل وقال...(١)

<sup>(</sup>۱) القساري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٢٥. (سوف نورد ترجمة خاصة لكل منهم في الصفحات التالية).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي ، المصدر السابق، ص ٢٦.

<sup>(\*)</sup> عالم دمشقي، برز في المذهب الشافعي، وبلغ رتبة الاجتهاد، تخرج به أئمة، وقصده الطلبة من الآفاق، لنه تصانيف كثيرة. تولى قضاء مصر القديمة، توفي سنة ١٦٠هـ (النجوم الزاهرة، الجزء السابع، ص ٢٠٨).

 <sup>(</sup>٦) القاري البغدادي، المصدر السابق، ص ٢٧.

وهكذا كان شأله مع شيخ الشيوخ شهاب الدين عمر بن محمد السهروردي (\*)، لما اجتمع به بمكة تفاوضاً قليلاً، فلما افترقا سئل الشيخ شهاب الدين، كيف وجدت الشيخ محمى الديسن؛ قال وجدته بحراً لا ساحل له. وسئل الشيخ محمى الدين: كيف وجدت الشيخ شهاب الدين قال: وجدته عبداً صالحاً (۱).

أما الشيخ، المحقق المدقق سعد الدين محمد بن المؤيد الحموي (\*\*) قدس الله روحه الذكية لما رجع من الشام إلى بلاده، سأله أشراف أترابه وخواص أصحابه: من تركت بالشام من العلماء؟ قال: تركت بها بحراً زاخراً لا قعر له ولا ساحل له، يعني الشيخ محسي الدين رضي الله عنه (۱). وقد شهد له بالفضل الوافر التي تفصر عن الإحاطة به بطون الأوراق والدفاتر، وذلك أنه سئل حين رجع من الشام إلى بلاده كيف وجدت ابن عربي فقال: وجدت بحراً زخاراً لا ساحل له (۱).

وقد قُيِّد له من ينتصر له وهم كثر منهم الشيخ كمال الدين الزملكاني (\*\*\*) من أجلً مشايخ الشام فإنه كان يقول: ما أجهل هؤ لاء، يُنكرون على الشيخ ابن عربي لأجل ألفاظ وكلمات وقعت في كتبه قد قصرت أفهامهم عن درك معانيها، فلياتوني لأحِل لهم

<sup>(°)</sup> سبق التعریف به. مراقب تراضی دی

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص . ص ٢٧ وما بعدها.

<sup>(\*\*)</sup> زاهد عابد، من كبار المتصوفة له مجاهدات ورياضات، سكن دمشق مدة وافتقر ثم عاد إلى خراسان وأسلم على يده خلق كثير من التتار، توفي سنة ٢٥٢هــ (النجوم الزاهرة، الجزء السابع، ص ٣١).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، المصدر السابق، ص ٣٠.

<sup>(</sup>T) دائرة المعارف الإسلامية، المجلد الأول، العدد الأول، ص ٥٨٨.

الزملكاني (كمال الدين)، (... - ١٥٦هـ) عبد الواحد بن عبد الكريم خلف الأنصاري الزملكاني، أبو المكارم، كمال الدين، ويقال له ابن خطيب زملكا، أديب، من القضاة... درس مدة في بعلسبك وتوفي بدمشق، له النبيان في علم البيان المطلع على إعجاز القرآن. (العسبكي، طبقات الشافعية، القاهرة ١٣٢٤هـ، جـ٥، ص ١٣٣. ابن العماد، شذرات الذهب، جـ٥، ص ٢٧٢. ابن العماد، شذرات الذهب، جـ٥، ص ٢٧٢، مجلة المجمع العلمي العربي، العدد ٢٤، ص ٢٧٢، ٥٠ محلة المجمع العلمي العربي، العدد ٢٤، ص ٢٧٢، ٥٠ محلة المجمع العلمي العربي، العدد ٢٤، ص ٢٧٢، ٥٠).

مُشْكِلَهُ وأبين لهم مقاصده بحيث يظهر لهم الحق ويزول عنهم الوهم (١). وقد ألف الشيخ صلح الدين الصفدي (ت ٢٦٤هـ) كتاباً جليلاً في تاريخ علماء العالم وترجم فيه المؤلف ترجمة عظيمة يعرف من اطلع عليها مذاهب أهل العلم الذي باب صدورهم مفتوح لقبول العلوم اللدنية والمواهب الربانية. كذلك الحافظ السيوطي الذي ألف في شأنه كتاباً سماه "تنبيه الغبي على تنزيه ابن عربي".

ويشهد له الكثيرون بما يتصف به من علو المقام وعظيم الشأن، فابن الدبيثي (\*) صحاحب التاريخ وغيره من المصنفات المستعذبة قال: " قدم الشيخ محي الدين بغداد، فاجتمعت به فوجدته فوق ما يوصف، وأجل من أن يُعرف، فأخذت عنه شيئاً من مصنفاته. فذكر لي أنه سمع الحديث النبوي بإشبيلية من الحافظ أبي بكر محمد بن خلف اللخمي، وبقرطبة من الحافظ أبي القاسم بن بشكوال رضي الله عنهما (۱۲).

ويقول في محمود الأنسي (\*\*) القضاة أبو يحي زكريا بن محمد بن محمود الأنسي (\*\*) القزويني رضي الله عنه: "رأيته بدمشق سنة ثلاثين وستمائة وكان شيخا عالما عارفا متبحراً في العلوم الشرعية والحقيقية وكان مقتدى أهل زمانه وليس له نظير في شأنه وعلو في مكانه (\*).

وعلو في مكانه ''. أما قاضي قضاة الشافعية القاضي شمس الدين الخويي (\*\*\*) رحمه الله كان يخدم الشيخ محي الدين رضي الله عنه خدمة العبيد، كان في طوعه كما يريد، فكان يتصدق عله كل يوم بثلاثين درهماً قبل أن يدخل عليه ويرى وجهه المبارك، ويقول: قال الله

<sup>(</sup>١) دائرة المعارف الإملامية، ص ٥٨٨ (انظر القاري البغدادي، ص ٧١-٧٧).

<sup>(\*)</sup> محمد بن سعيد الدبيثي – نسبة إلى دبيثا بنواحي واسط، مؤرخ محدث، له ذيل على تاريخ المسمعاني الذي جعله ذيلاً على تاريخ بغداد للخطيب توفي سنة ١٣٧هـ (القاري، الدر الثمين، ص ٣٣).

<sup>(</sup>۲) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص.ص ۳۱-۳۲.

 <sup>(\*\*)</sup> الأنسى نسبة إلى أنس بن مالك، كان مؤرخاً جغرافياً قاضياً توفي سنة ١٨٢هـ..

<sup>(</sup>٣) القاري البغدادي مصدر سابق، ص.ص ٣٦-٣٣.

<sup>(\*\*\*)</sup> هــو أحمــد بــن الخليل الخُويَيُ (نسبة إلى بلدة خُوَيَ إحدى مدن إدربيجان) كان من كبار العلماء. وتولى قضاء القضاة بدمشق (الدر الثمين ص ٣٠).

أما ابن النجار (\*\*\*) فقال: اجتمعت بالشيخ محي الدين رضي الله عنه بدمشق، فوجدته إماماً عالماً، كاملاً، متبحراً في العلوم، راسخاً في الحقائق، فأخذت عنه شيئاً كشيراً... وكتب إلى الشيخ أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (\*\*\*\*)، وكنت يومئذ بدمشق أن الشيخ محي الدين بن العربي رضي الله عنه توفي ليلة الجمعة، الثانية والعشرين من ربيع الأخر سنة ثمان وثلاثين وستمائة، وكان الشيخ أبو عبد الله المقدسي من خواص أصحاب الشيخ محي الدين رضي الله عنه والملازمين لمجلسه الشريف (٢).

وقد نظم فيه الشيخ محمد بن سعد الكلشني قو لاً:

أمو لاي محي الدين أنت الذي بدت علومك في الأفاق كالغيث إذا همى كشفت معانى كل علم بكتم وأوضحت بالتحقيق ما كان مبهما (٣)

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية ١٢.

<sup>(\*)</sup> يسرجح د. صلاح الدين المنجد أن قاضي المالكية هو زين الدين الزواوي، قاضي قاضاة المالكية بدمشق، وأول من باشسر القضاء المالكي بها، توفي سنة ١٨٦هـ.، (القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٣٠).

<sup>(\*\*)</sup> لعلى المؤلف أخطأ في ذكر الحافظ بن عساكر الذي توفي سنة ٧١هـ، وابن عربي آنذاك مسازال في الحاديـة عشرة من عمره، ولعله يقصد القاسم بن عساكر ابن الحافظ صاحب الستاريخ، فهو أيضاً ممن أجازوا ابن عربي كما يذكر في إجازته للملك المظفر. (انظر الدر الثمين، هامش ١، ص ٣١).

محب الدين ابن النجار، سبق التعريف به.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> المقدسي، هو الضبياء المقدسي، أجلّ علماء الحنابلة المحدثين بدمشق، توفي منة ٦٤٣هـ (شدرات الذهب، الجزء الخامس، ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص ٣١.

<sup>(</sup>r) الجابي (بسام)، اصطلاحات الشيخ محي الدين، ص ١٩.

وقد ذكر مناقبه أيضاً فقال فيه من حيث هو قطب وغوث:

إنما الحاتمي في الكون فرد وهو غوث وسيَد وإمام كم علوم أتى بها في غيوب في بحار التوحيد يا مستهام (١)

ولكن رغم وجود مؤيدين لابن عربي ممن شهدوا له بعلو منزلته، ظهرت فرقة ما المتشكدين في أقواله لم يقفوا على حقيقة معانيه، ولم يفطنوا إلى مرامبه لكن رغسم ذلك فقد أجلوه وقدروه ومدحوا فيه الجانب الواضح لرؤيتهم، ولكن لم يحكموا عليه حكم المؤيد المستيقن لعلمه، من هؤلاء جمهرة نذكر منهم الشيخ أبي الحسن الخزرجي (\*)، وابن كثير وعبد الله بن أسعد اليافعي وسبط ابن الجوزي وغيرهم.

يقول فيه الخزرجي (ت ٨١٢هـ): "هو الشيخ الإمام العالم الفاضل... ولي الله تعالى أبو عبد الله محمد بن على بن أحمد الحاتمي الطائي... كان وحيد زمانه... شيخ أهـل الوحدة... انتقل إلى مكة شرّفها الله تعالى وجاور بها... وصنف بها تصانيف... فيها مـن الاضـطراب المخالف للجمهور... هذا بعض سيرته والله أعلم بسريرته، ومذهبي فيه التوقف"(٢).

وقد أخبر عماد الدين بن كثير (ت ٧٦٧هـ) عنه في كتابه المسمّى "البداية والمنهاية" فقال: كان شيخاً جليلاً، عالى القدر، رفيع الشأن في العلوم الشرعية، متمكنا من الأسرار الحقيقية... وكان له قدم ثابتة في الرياضات والمجاهدات وكثرة الأسفار، طاف البلاد وأقام بمكة وصنف بها... كتابه المسمى بالفتوحات المكية في نحو من عشرين مجلداً، منه ما يُعقل ومنه ما لا يُعقل، وما يُنكر وما لا يُنكر... ثم انتقل إلى دمشق وصنف بها تصانيف كثيرة أجودها كتابه المسمى "فصوص الحكم" منه مقبولة ومردودة، ومذهبي فيه التوقف").

<sup>(</sup>۱) الجابي (بسام)، اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، المرجع السابق، ص ٢٠.

 <sup>(\*)</sup> على بـن الحسـن الخزرجـي، النسابة مؤرخ يمني مايزال تاريخه في العسجد المسبوك مخطوطاً، توقى سنة ٨١٢هـ (انظر بروكلمان، الذيل ٢ ص ٢٣٨).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، الدر الثمين ص ٣٦٠٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ٣٧٠.

ويذكر عبد الله بن أسعد اليافعي (ت ٧٦٨هـ). في تاريخه حاكياً عن الشيخ شـمس الدين الذهبي، حافظ الشام وصاحب تاريخ الإسلام لما ذكر الشيخ محي الدين رضك الله عـنه أنه قال: هو الشيخ الإمام، الزاهد، الولي، بحر الحقائق والفنون، ذو العلوم المفيدة والتصانيف السعيدة... لم يكن له في فنه نظير و لا في عصره شبيه... تـزوج بـام قطب الدين الشيخ صدر الدين القونوي صاحب العلوم اللّنيّة والأسرار الربانية، وقد اتهم بأمر عظيم وما أظن أن الشيخ محي الدين يتعمد الكذب أصلالا).

ويشير القونوي إلى ما اتَّهم به الشيخ محي الدين ممّا ورد عنه أنه رأى رسول الله ﷺ فـــي مُبشّــرة فـــي محروسة دمشق وبيده ﷺ كتاب قال له: هذا كتاب قصوص الحكم، خمدَه واخرج به إلى الناس ينتفعون به، ويقول فيه ابن عربي: "فحققت الأمنية وأخلص ـــ النيّة وجردت القصد والهمّة في إيراد هذا الكتاب كما حده لي رسول الله ﷺ وســـألت الله تعـــالى أن يجعلنـــي فيه وفي جميع أحوالي من عباده الذين ليس للشيطان عليهم سلطان، وأن يخصني في جميع ما يرقمه بناني وينطق به لساني وينطوي عليه خيالـــي بالإلقـــاء السّبوحي والنفث الروحي في الروع بالتأييد الاعتصامي، حتى يكون مــترجماً لا متحكماً... فما ألقي إليّ الإ ما يُلقى اليّ، ولا أنزل في هذا المسطور إلاّ ما يُسنز ل به على ، ولسب بنبي ولا رسول، ولكني وارث والخربي حارث"(١). فاتهم الجمهـور مـن أهـل الظاهر الشيخ محي الدين إذ لم يجدوا سبيلاً لطعن الرؤيا لأنها تقتضي القبول في الرائي وقد ذكر القونوي في "فكوك النصوص" أنهم ما أنصفوه الأنهم لم يعرفوه، فهو يجتمع بالنبيّ ومن شاء من المنقلبين إلى الدار الآخرة متى شاء من ليل أو نهـــار، ويقول: "شاهدت منه ذلك في غير واحد، وفي غير قضية من القضايا الإلهية فــــي الأمور الكونية، واطَّلعت بعد فضل الله تعالى بيركته على سرَّ القدر ومحتد الحكم الإلهب على الأشياء، فبشرني بالإصابة في الحكم... فلم ينخرم الأمر عليّ ولم ينسخ هذا الحكم والحمد لله المفضل المكرم"<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، مقدمة فصوص الحكم ص ١٨ (انظر القاري البغدادي الدر الثمين ص.ص ٣٩ -٠٤).

<sup>(</sup>۲) القاري البغدادي، المصدر السابق، ص ۳۹.

ولقد أضاف اليافعي إلى كلامه في ما جاء به عن ابن عربي أن الإمام كمال الدين الزملكاني شرحه شرحاً وافياً وبينه بياناً كافياً ووجهه توجيهاً وافياً، وقد أخبره بعض العلماء الصالحين أن كلام ابن عربي له تأويل بعيد، ويقول اليافعي: ومذهبي فيه التوقف"(١).

وأشاد الشيخ سبط أبي الفرج ابن الجوزي (\*) بمكانة ابن عربي وعلومه فقال فيه: أنه الكامل الفاضل شيخ زمانه وفريد عصره وأوانه، لم يوجد له نظير في سائر العلوم الشرعية والحقيقة وغيرها. وتصانيفه كثيرة وتواليفه غزيرة لم ينسخ على منوالها ناسخ، وكان يحفظ الاسم الأعظم، ويعلم الكيمياء بطريق المنازلة لا بطريق الكسب، كان فاضلا بطريق التصوف وفي غيره، للناس فيه أقوال كثيرة، ومذهبي التوقف والله أعلم (٢).

قد انبرى القاري (\*\*) للرد على ابن الجوزي دفاعاً عن ابن عربي فقال: "قلت ما أنصيفه في قوله، كان يحفظ الاسم الأعظم، إذ كان هو بذاته رضي الله عنه هو الاسم الأعظم، إذ كان هو بذاته رضي الله عنه هو الاسم الأعظم، فإن الإنسان إذا كمل صار الاسم الأعظم،إذ المراد من الاسم الأعظم سرعة

(\*)

(\*\*)

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، محمد سابق، ص ٠٠٠

سبط ابن الجوزي (٥٨١-١٥٤هـ) يوسف بن قزأو غلي بن عبد الله، أبو المظفر، شمس الديس مبط أبي الفرج بن الجوزي، مؤرخ من الكتّاب الوعّاظ، ولد ونشأ ببغداد ورباه جده، الديس مبط أبي دمشق فاستوطنها وتوفي فيها. من كتبه "مرآة الزمان في تاريخ الأعيان". (انظر مفتاح السعادة الجزء الأول، ص ٢٠٨ ابن كثير: البداية والنهاية ج١٣، ص ١٩٤. اليونيني البعلبكي (قطب الدين)، ذيسل مرآة الزمان، حيدر أباد ١٩٥٥ ابن العماد، شذرات الذهب، ج٥، ص ٢٦٦، ابن تغري بردي، النجوم الزاهرة جـ ٧، ص ٢٩، اليافعي، مرآة الجنان: جـ، ص ٢٣٦، اللهعي، مرآة الجنان: المعارف الاسلامية، م١، ص ٢٣٦. . دائرة المعارف الاسلامية، م١، ص ٢٣٦. . هـ عن عن عن الهعاد. عن المعارف الاسلامية، م١، ص ٢٣٦. . العماد المعارف الاسلامية، م١، ص ٢٠٦. . الله عند المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. . المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. . الله عند المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. . المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. . المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. . المعارف الاسلامية، م١، ص ١٣٦. المعارف الاسلامية المعارف المعارف المعارف الاسلامية المعارف المعار

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، المصدر السابق، ص.ص ١-٤١-٤.

القاري: همو الشيخ المرشد أبي الحسن علي بن إبراهيم بن عبد الله بن يوسف القاري البغدادي، ويقال له (القارئ) صاحب كتاب الدر الثمين في محاسن الشيخ محي الدين رضي الله عمد ممان متصوفة القرن الثامن، لم توجد له ترجمة. كان من كبار المتصوفة، وكان شيخاً مرشداً، سمع من الغيروز آبادي في دهلي المحروسة سنة ٧٨٤هـ..

الإجابة. وقد ذكر قطب الوقت الشيخ صدر الدين القونوي... عن الشيخ محي الدين أنه قال: رأيت رسول الله على مبشرة فقال لي يا محمد: إن الله تعالى أسرغ إلى جانبك من دعائك إياه، وهذه الحكاية في نصوص الفصوص تصنيف الشيخ صدر الدين. قلت وما أنصفه أيضاً في قوله يعلم الكيمياء، فإنه رضي الله عنه كان ذاته كيمياء. فإن حقيقة الكيمياء عند أرباب الصناعة تقليب الأعيان حتى ينقلب الرصاص فضة والنحاس ذهبا بواسطة الإكسير، وقد كان رضي الله عنه إكسير زمانه وكيمياء عصره وأوانه، طالما انقلب بإشاراته أعيان الأعيان من خساسة الحيوان إلى نفاسة الإنسان (۱).

ومن العجيب حقاً في شنان هؤلاء الأعلام وحمناة الإسلام التوقف في الحكم عليه بعد وصنفه بأجل الصفات، إذ ما منهم إلا وأقر بولايته، واعترف بكراماته، وهم ممن يصدق عليهم قول أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه في الذين تخلفوا عنه وعن معاوية فقال فيهم: "ما قاموا مع حق ولا قعدوا مع باطل"(٢).

وثمة فئة ثالثة وهي طائفة المنكرين، فهم من جهلهم وغيهم يبالغون على الشيخ محسى الدين في النكير، وربما يبلغ الغي والجهل إلى التكفير، وما ذلك إلا لقصور أفهامهم عن مدارك مقاصد أحواله وأقواله، ولم تصل أيديهم إلى اقتطاف ثمار معانيه، فلذلك تكلموا فيه، ولله در القائل حيث يقول:

عليّ نحتُ القوافي مسن معادنها وما عليّ إذا لم تفهم البقر (<sup>۳)</sup> هذا الذي نعلم ونعتقد والله أعلم (<sup>٤)</sup>.

وقسد تسذر ع خُصوم ابن عربي بكثير من الأسباب ومن بينها القول "بوحدة الوجود" و "بإيمان فرعون" وهذا القول غير ثابت ومردود عن ابن عربي، لذلك تعرض لحملتهم

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص.ص ٤٠-٤١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الجابي، اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، م ص ١٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المرجع السابق، ص ۲۷.

القاسية عليه في حياته وبعد مماته وذلك لتوقفهم عند كتبه وعدم استساغتها وقبول معناها. وقد ورد في دائرة المعارف الإسلامية بعض من أسماء هؤلاء المعارضين له المتحاملين عليه أمثال ابن الخياط (ت ٨١١هــ) والحافظ الذهبي (ت ٢٤٨هــ) وابن تيمــية (ت ٧٢٨هــــــ) وابـــن أيـــاس (ت ٩٣٠هـــ) والتفتازاني (ت ٧٩١هـــ) وعلي القاري(\*) والإمام كمال الدين بن محمد بن نور الدين كان حياً قبل ١٠٨هـ. فابن الخياط وهو الفقيه أبا بكر بن محمد بن الخياط المجلافي الجبلي (\*\*)، قد استفتاه السلطان الأعظم في أمر كتب ابن عربي فيقول في استفتاه: " ما يقول الفقيه في الكتب المنسوبة إلى الشيخ محي الدين بن العربي رضى الله عنه، كالفتوحات المكية، وفصوص الحكم، وغــير ذلك، هل يجوز تعلّمها وإظهارها بين الناس واعتقاد ما فيها أم لا؟ وهل هي من العلوم النافعة، فإن شيخنا شيخ الإسلام، أقضى القضاة مجد الدين نفع الله به الإسلام والمسلمين لما سنئل عن ذلك أجاب بما يقتضى تفضيل كتب الشيخ محى الدين رضى الله عــنه علـــى مـــا اشتُهر من كتب العلوم النافعة، ولم يقرّ ذلك في القلب فأوضيح لنا الجواب. وقد أجاب ابن الخياط بإقامة البيّنة على مؤلفات ابن عربي بقوله: "لا يجوز ولا يحــلُ تحصيل كتب الشيخ محي الدين رضي الله عنه لا قراءتها ولا إقراءها فإنها مردودة على مصنفها(١). فإذا كانت حجتهم ما لم يفهموه من قول ابن عربي بإيمان فــرعون وغير ذلك، فإن ابن عربي قد ذكر في الفتوحات ما بيّن كذب ذلك، إذ ذكر أن ف رعون من أهل النار الذين لا يخرجون منها أبد الأبدين، وإنما عنى بذلك معنى آخر

 <sup>(\*)</sup> لعل القاري كان المنكرين على الشيخ محي الدين، ثم عاد عن إنكاره وناصره وذكر مناقبه
 في كتابه الدر الثمين في مناقب الشيخ محي الدين.

<sup>(\*\*)</sup> أبو بكر محمد بن صالح الهمذاني الجبلي - بكسر الجيم بعدها باء ساكنة نسبة إلى ذي جبلة - التعزي اليمنى، أحد كبار الفقهاء في اليمن، وكان المعول على فتواه في اليمن بتعز وذي جبلة. قال المسخاوي: "جري بينه وبين المجد الشيرازي مراجعات بسبب إنكاره على المشتغلين بكتب ابن عربي، وصنف في المنع جزءا رد عليه المجد. توفي سنة ١٨١هـ المشتغلين بكتب الجزء الأول ص.ص ٧٨-٧٩).

<sup>(</sup>١) فرغلي (عبد الحفيظ)، مرجع سابق، ص.ص. ١٥٠-١٥١.

تأولَــه بـــأن فرعون يعني به النفس، وقد أشار الشعراني<sup>(\*)</sup> (ت ٩٧٣هــ) في اليواقيت إلى ذلك<sup>(١)</sup>.

والشمعراني أحد الذين وقفوا في صنف ابن عربي ووصفه بأنه من أكابر أهل العطايا الذين كشف لهم الحق عن جمال وجهه الباقي، وحكم على من تعرض لتخطئته أو تكفيره بالجهل والحرمان، وعدم الفهم وضنعف الإيمان (٢).

هكذا ظلل ابن عربي يحرر مصنفاته دون كلل حتى بلغ الثمانين من عمره، حيث توفي بدمشق في منزل ابن الزكّي، يحيط به أهله وأتباعه من الصوفية، ليلة الجمعة الثامن والعشرين من شهر ربيع الآخر، سنة ثمان وثلاثين وستمائة، وقام ابن الزكي مع اثنين من مريدي الشيخ هما ابن عبد الخالق وابن النحاس بواجبات الضيافة حتى اللحظة الأخيرة، ودفن في خارج دمشق في قرية الصالحية القائمة في شمال المدينة على سفح جبل قاسيون. وهو موضع للزيارة مشهور عند المسلمين، يعتقدون بأن الأنبياء جميعاً طهروه، خصوصاً الخضر، وهنا دُفن ابن عربي في تربة خاصة بأسرة ابن الزكي (٢).

<sup>(\*)</sup> عبد الوهاب الشعرائي (۸۹۸-۹۷۳هـ) عبد الوهاب بن علي بن أحمد بن محمد بن موسى الشهرائي الأنصاري الشهافعي الشافلي المصري (أبو المواهب أبو عبد الرحمن، فقيه، أصولي، محدث، صوفي، مشارك في أنواع من العلوم، ولد في قلقشندة بمصر ونشأ بماقية أبي شعرة، وهي بلدة قريبة من سنتريس، وإلى ساقية أبي شعرة ينسب الشعرائي. وقلقشندة مسن أعمال مدينة القليوبية بالديار المصرية. (نهاية الإرب في معرفة انساب العرب، لابي العساس أحمد بسن علي بن أحمد بن عبد الله القلقشندي، دار الكتب العلمية – بيروت، ص٣).

 <sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ۳۰.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۳۰.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ترجمة ابن عربي، (بولاق)، ص ۱۰، (صادر، الجزء الرابع، ص ٥٥٥).

وقد أرخ له الكلشني، محمد بن سعد تاريخ موته في العام ٦٣٨ هـ حيث قال فيه:

إن سألتم متى توفىي حميدا قلت: أرّخت، مات قطب همام (۱) وقد خلّف ابن عربي بعد وفاته ولدين هما: سعد الدين محمد، ولد بملطية في رمضان سنة ١١٨ه...، وكان شاعراً صوفياً مجيداً، له ديوان شعر مشهور، توفي في دمشق سنة ١٥٦ه. ودفن بجوار والده، والآخر هو عماد الدين أبو عبد الله محمد، توفي بمدرسة الصالحية ودفن أيضاً بجوار والده وأخيه (۱). كما أعقب ابن عربي بنتاً سماها زينب، وقدد حكى عنها أنها كانت منذ طفولتها الأولى تصاحبها آيات خارقة.

### 

للشيخ الأكبر تلاميذ وإخوان كثيرون، فمن تلاميذه الملازمين له والذين تحدث عينهم في كتبه: بدر الدين الحبشي، فكان ملازماً له وأثيراً لديه (٣)، ومن أبرز تلاميذه صيدر الدين القونوي الذي تخرج على يديه، وكان له الفضل الكبير في المحافظة على مؤلفاتيه ونشر علومه وتعاليمه ويذكر بعض المؤلفين أن من تلاميذه ابن الفارض، واتجه النابلسي شارح ديوان عمر بن الفارض هذا الاتجاه عند شرحه لبعض قصائد الديوان (٤).

ومن أصدقائه الكثيرين ممن أجلهم الشيخ "أبو محمد عبد العزيز التونسي" الذي استضافه أثناء زيارته لتونس، ومنهم مكين الدين أبي شجاع الأصفهاني إمام مقام

<sup>(</sup>١) الجابي، اصطلاحات الشيخ محي الدين، مرجع سابق، ص ٢٠.

 <sup>(</sup>۲) ابــن عربي، الفتوحات، الجزء الأول مقدمة الكتاب، ترجمة ابن عربي، (بولاق)، ص ۱۰،
 (صادر، الجزء الرابع، ص ٥٥٥).

 <sup>(</sup>٦) فرغلسي (عبد الحفيظ)، الشيخ الأكبر، ص ١٦٣. (انظر القاري البغدادي، الدر الثمين، ص
 ٢٣).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ١٦٣. (انظر القاري البغدادي، مرجع سابق، ص ٢٣، و انظر محمد مصطفى حلمي، ابن الفارض سلطان العاشقين، ص ٩٣).

إبراهيم بمكة. ومنهم "أبو العباس الحرار" صاحب المناقب المشهورة، ومنهم أبو عبد الشركريا بن محمود القاضي المعروف بالقزويني (أ) صاحب "عجائب المخلوقات". وهكذا نرى أن ابن عربي كان صاحب مدرسة في التصوف، إذ تتلمذ عليه الكثيرون، وأخذوا عنه بطريق مباشر أو غير مباشر. وقد كثر مريدو، وتلاميذ، وتحلقوا حوله في بستان ابن حيون، وهو المكان المختار في مدينة فاس، حيث بدأوا يتكاثرون حوله لسماع محاضسراته الصوفية التي كان يلقيها، ثم التريض تحت إشرافه بالمجاهدات والرياضسات العملية. قال في هذا الشأن "اجتمعت بقطب الزمان سنة ثلاث وتسعين وخمسمائة... وكان في المجلس معنا شيوخ من أهل الله... وكانت تلك الجماعة بأسرها إذا حضروا يتأدبون معنا... ولا يتكلم أحد في علم الطريق فيهم غيري، وإن تكلموا فيما بينهم رجعوا إلى" (١).

ثم إقامته في المريّة حيث توجد المدرسة الصوفية التي ترجع إلى مؤسسها ابن العريف، في الحريف، في الحياة الدينية العريف، في الأندلس على عهد دولة الموحدين منذ أن قام الشيخ أبو العباس بن العريف (ت ٥٣٦هـ) - صاحب الكتاب المشهور المسمى بمحاسن المجالس العريف في النصغ الأول من القرن السادس، وقد استمر بإحداث فتنة المريدين ضد المرابطين في النصغ الأول من القرن السادس، وقد استمر أحد تلاميذه المقربين وهو "أبو محمد عبد الله الغزال" يعلم الناس بتعاليم أستاذه في المرية، وكان الشهر شهر صيام، مما حمله على المقادية مدة طويلة منقطعاً للعبادة والصلاة (١٠).

ولم يكن شأن تلاميذه في المشرق أقل من شأنهم في المغرب، فقد كان له في بغداد موقف مميز إذ تحلق حوله تلاميذه، طائعين، خاضعين، حتى جعلوا طاعته قبل

<sup>(\*)</sup> زكريا بن محمد بن محمود، من سلالة أنس بن مالك الأنصاري البخاري، مؤرخ، جغرافي، مسن القضاة، ولسد بقزوين ورحل إلى الشام والعراق، فولي قضاء واسط والحلّة أيام المستعصم العباسي ويعود تاريخه إلى (٦٠٥ – ١٨٢هـ)، (كشف الظنون، الجزء الأول، ص ٩، معجم المطبوعات، ص ١٥٠٧).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٥٠.

طاعــة الخلــيفة، وقـد تحدث ابن عربي عن جولة تعليمية مع تلاميذه في بغداد، كان يمشــي محاطــا بتلامــيذه وأتباعه، فتصادف أن مر الخليفة بالقرب منهم وهو راكب فرسـه. فلــم يــبدأوه بالتحية بناء على إشارة من ابن عربي. بل انتظروا حتى يكون الخلــيفة هو البادئ بالسلام، فردوا سلامه باحترام، ومما يدل عليه موقفه هذا هو عدم الاكــتراث بمنصب الخلافة بعد أن أقلتَتُ السلطة الزمنية من أيدي الخلفاء، وفضلاً عن هذا فإن ذلك الموقف إن دل على شيء فإنما يدل على روح التمرد المستثر التي كانت تشــيع في نفس ابن عربي وسائر الصوفية ضد كل سلطة دينية رسمية (۱). ولا يقتصر الأمــر علــي من عاصروه من تلاميذه فقط، فهناك تلاميذ نالوا من العلم والمعرفة ما نالوه بفضل إطلاعهم على كتب ابن عربي ومؤلفاته التي كتبها في كل علم وفن، فكان الهــا تأثــيرها الكبير على من تابعوا خطواته وأشهرهم عبد الكريم الجيلي، وعبد الغني النابلســي والــبكري وابن البيطار والجزائري وغيرهم ممن ساروا في خط ابن عربي ومورسته.

### أعماله:

لقد خلف ابن عربي فيما خلف من مصطفات تألف منها تراثه الروحي الضخم السرائع، فأعنى الفكر الإسلامي بمولفاته التي الاتحدولا تعد، ولا تقف عند حد الظاهر والباطن، لكثرتها ومبلغ اجتهاده في تصنيفها، حيث التزم العزلة لكونه في حالة تجلي يلقى الإلهامات والتجليات، وقد قال العماد فيه "برز منفرداً مؤثراً للتجلي والانعزال عن السناس منا أمكنه، حتى أنه لم يكن يجتمع به إلا الأفراد (")، ثم آثر التأليف فبرزت عنه مؤلفات لا نهاية لها، تدل على سعة باعه وتبحره في العلوم الظاهرة والباطنة. وأنه بلغ من الاجتهاد في الاختراع والاستنباط، وتأسيس القواعد والمقاصد التي لا يدريها ولا يحديط بها إلا من طالعها بحقها. غير أنه وقع له في بعض تصانيفه كلمات كثيرة أشكلت ظواهرها، وكانت سبباً لإعراض كثيرين عنها ممن لم يُحسنوا الظنّ به، ولم

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص٣٨، (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٢٩-٧٠).

 <sup>(\*)</sup> الأفراد، الرجال الخارجين عن نظر القطب (معجم اصطلاحات الصوفية، تحقيق الجابي، ص ٥٦).

يقولوا كما قال غيرهم من الجهابذة (\*) المحققين والعلماء والعالمين والأئمة الوارثين أن ما أوهمته تلك الظواهر ليس هو المراد، وإنما المراد أمور اصطلح عليها متأخرو أهل الطريق، غسيرة عليها حتى لا يدّعيها الكذابون، فاصطلحوا على الكناية عنها بتلك الألفاظ الموهمة خلاف المراد، غير مبالين بذلك، لأنه لا يمكن التعبير عنها بغيرها (١).

هذا الموقف من علماء الرسوم والقاصرين عن فهم ما يُراد من أقواله وما لاقاه من العنت الشديد من حوله من غير الصوفية في كل مكان حلّ فيه، جعله يدعو إلى حسن الظنن بمؤلفاته ويدفع عنها سوء الفهم والجهل بها، بل يدعوا إلى تذوقها قبل الحكم عليها وعدم التجنّي عليها، فقال: "أقل درجات أهل الأدب مع القوم التسليم لهم فيما يقولون، وأعلاها القطع بصدقهم، وما عدا هذين المقامين فحرمان (٢)، لذلك فكل ما لا يفهمه الناس من كلامه إنما هو لعلو مراقيه، وجميع ما اعترض عليه من كلامه فهو مدسوس عليه لا محال.

لذلك انبرى الفيروز آبادي للدعوة إلى عدم إنكار علوم القوم، لما خصتهم الله به من الكرامات، وكذلك نصح بعدم الاعتراض عليهم فقال بعدم الإنكار ببادئ الرأي لعلو مراقيهم في الفهم والكشف، فقال: "ولم يبلغنا عن أحد منهم أراد أن يهدم الدين، ولا نهى عن الوضوء ولا عن الصلاة، إنما يتكلمون بكلام يدق على الأفهام". ويضيف إلى ذلك: "وكما أعطى الله تعالى الكرامات للأولياء التي هي فرع المعجزات، فلا بدع أن يعطيهم من العبارات ما يعجز عن فهمه فحول العلماء"(").

كذلك وصف الفيروز آبادي مؤلفاته بالبحر لغزارتها وعدم التمكن من الإحاطة بها لتنوع علومها وتعدد فنونها وتفردها عن غيرها مع ما لها من خواص مفيدة ونافعة لقارئها فقال: "وأما كتبه ومصنفاته فالبحور الزواخر، التي لكثرتها وجواهرها لا يُعرف

<sup>(\*)</sup> الجهبذ – ج – جهابذة، الناقد العارف بتمييز الجيد من الرديء (فارسية) (المنجد في اللغة والأعلام).

<sup>(</sup>١) ابن العماد، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص ١٩.

<sup>(</sup>٢) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، ص ٦.

<sup>(</sup>٣) الجابي (بسام)، اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، مرجع سابق، ص ١٢.

لها أول ولا أخسر، ما وضع الواضعون مثلها، وإنما خص الله بمعرفة قدرها أهلها. ومــن خــواص كتبه أنه من واظب على مطالعتها والنظر فيها، وتأمل ما في مبانيها، انشرح صدره لحل المشكلات وفك المعضلات، وهذا الشأن لا يكون إلا لأنفاس من خصتــه الله بــالعلوم اللَّدنَــية الربانية. ووقعت على إجازة كتبها للملك المظفر فقال في آخــرها: وأجـــزته أيضاً أن يروي عنى مصنفاتي ومن جملتها كذا وكذا حتى عدّ نيَّفاً وأربع مائة مصنف... ولا غرو فإنه صاحب الولاية العظمي والصديقية الكبرى فيما نعتقد وندين الله به"(١). ويشير إلى من يكفرونه لقصورهم عن إدراك أقواله فيقول: "وتُمَّ طائفة فـــى الغي حائفة، يعظمون عليه النكير، وربما بلغ منهم الجهل إلى حد التكفير، وما ذاك إلا لقصور أفهامهم عن إدراك مقاصد أقواله وأفعاله ومعانيها،... ولم تصل أيديهم لقصرها إلى اقتطاف مجانيها(٢). وقد دفع هذا الموقف في الرد على المنكرين عليه إلى تُعدّد الآراء والأفكار حول رمزيته بين مؤيد ومعارض، فنرى الذهبي (\*) يقول في وصفه لهذه المصنفات: "وصنف التصانيف في تصوف الفلاسفة وأهل الوحدة، فقال أشبياء مستكرة عدهما طائفة من العلماء مروقًا وزندقة، وعدّها طائفة من العلماء من إشارات العارفين، ورموز السالكين، وعدها قوم من متشابه القول، وأن ظاهرها كفر وضلل وباطنها حق وعرفان وأنه صحيح في نفسه كبير القدر "("). وقال فيه ابن المنجّار :... كتب في علوم القوم وفي أخبار مشايخ المغرب وزهادها وله أشعار حسنة، وكلام مليح، اجتمعت به في دمشق في رحلتي إليها، وكنيت عنه شيئاً من شعره، ونعم الشيخ هو ... وأنشدني لنفسه:

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١٥.

<sup>(\*)</sup> محمد بن أحمد بن عثمان بن قايماز الذهبي شمس الدين أبو عبد الله (٣٧٣-٧٤٨)، حافظ، مسؤرخ، علاّمة محقق، تركماني الأصل من أهل ميافارقين، مولده ووفاته في دمشق، رحل إلى القاهرة وطاف كثيراً في البلدان وكف بصره سنة ٤٤١هـ، تصانيفه كثيرة منها ميزان الاعتدال في نقد الرجال، مصر، ٣ مجلدات، (دائرة المعارف الإسلامية، م٩، ص، ص الاعتدال في نقد الرجال، مصر، ٣ مجلدات، (دائرة المعارف الإسلامية، م٩، ص، ص (Borck. 2.57. (64) S. 2:45).

<sup>(</sup>٢) الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، الجزء الثالث، مصر، ص ٢٥٩.

أيا حائراً ما بين علم وشهوة ليتصلا ما بين ضدين من وصنل ومن لم يكن يستشق الريح لم يكن يرى الفضل للمسك الفتيق على الزبل<sup>(۱)</sup> وقال فيه محي الدين بن مُسدي<sup>(\*)</sup>: "أنه خاض بحار تلك العبارات، وتحقق بمحيًا تلك الإشارات، وتصانيفه تشهد له عند أولي البصر بالتقدم والإقدام ومواقف النهايات في مزالق الأقدام "(۱).

وذكر الإمسام صفي الدين الأزدي الأنصاري (\*\*) في رسالة عمن رأى من مشايخ الصوفية "رأيت بدمشق الشيخ الإمام العارف الوحيد محي الدين بن العربي وكان من أكبر علماء الطريق، جمع بين سائر العلوم الكسبية وما وقر له من العلوم الوهبية. ومنزلته شهيرة، وتصانيفه كثيرة، وكان غلب عليه التوحيد علماً وخلقاً وحالا... وله علماء أتباع أرباب مواجيد وتصانيف، وكان بينه وبين الأستاذ الحزاز إخاء ورفقة في السياحات أنشدني من نظمه:

يــــا مــن يرانــــي و لا أراه كـــــم ذا أراه و لا يــــرانـــي قــال رحمــه الله: "قــال لي بعض إخواني لما سمع هذا البيت، كيف تقول أنه لا يراك وأنت تعلم أنه يراك؟ فقلت مرتجلاً:

يا من يراني مجرماً ولا أرّ أمّ أكذاً يُرس كم ذاكاراه منعماً و لا يراني لائذاً فـــان من هذا القول وشبيهه تعلم أن كلام الشيخ رضي الله تعالى مؤول، وأنه لا يُقصد ظاهـــره، وإنما له محامل تليق به، فأحسِن الظن به و لا تتتقد، بل اعتقد، وللناس في هذا

<sup>(</sup>۱) الجأبي (بسام)، اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، ص ١٠.

<sup>(\*)</sup> محمد بن يوسف بن موسى الأزدي المهلبي، أبو بكر، جمال الدين الأندلسي المعروف بابن مسدي (٩٩٥-٦٦٣)، من حفاظ الحديث المصنفين فيه، أصله من غرناطة، رحل منها بعد سنة ١٢٠ وقرأ على بعض علماء تلمسان وتونس وحلب ودمشق وسكن مصر. وجاور بمكة وقتل فيها غيلة سنة ١٦٣هـ، (المقري، نفح الطيب، جـ١، ص ٦٢٣، الذهبي ميزان الاعتدال، جـ٣، ص ١٥١).

<sup>(</sup>٢) المقري، نفح الطيب، الجزء السابع، ص ١٥٩.

<sup>(\*\*)</sup> الإمام صفى الدين حمين بن الإمام العلامة جمال الدين أبي الحسن على بن الإمام مفتى الأنام كمال الدين أبي المنصور ظافر الأمدي الأنصاري.

المعنى كلم كثير، والتسليم أسلم..."(١) وقد ورد عن ابن عربي أنه يستخدم الرمزية السي جانب الناويل، وهو ضروري لكتم العلوم الإلهية عن غير أهلها. وقد عبر في كنابه "شق الجيب"(١) عن رمزيته المقصودة فقال: "فهذه الأسرار التي أجرى الله العادة عند أهل الطريق ألا نأمن من أحد على كلامنا، ولذلك قال أبو يزيد... لا يؤمن على سرّ من أسرار الله تعالى وهي من العلوم التي أشار إليها الإمام على... وإليه أشار النبي على بقوله: "إنّ من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلا العالمون بالله"(١) فهذه هي الأسباب التي دفعت الصوفية في استخدام الرمز والإشارة، وهو ما ظهر جلياً واضحا في كتابه "الفتوحات" وما استخدمه من الرمز إما نظماً أو نثراً، وكلها ننطوي على أسرار وحقائق لا سبيل إلى كشفها إلاً لأقطابها ولا يقدر على ذوقها إلا أربابها المميزون عن أهل الظاهر وعلماء الرسوم، ولذلك قال: "وما خلق الله أشق ولا أشد من علماء الرسوم على أهل الله، المختصيين بخدمته، العارفين به من طريق الوهب الإلهي الدي منحهم أسراره في خلقه، وفهمهم معاني كتابه وإشارات خطابه. فهم لهذه الطائفة مسئل الفراعنة للرسل عليهم السلام ... وذلك لجهلهم بمواقع خطاب الحق.. ولكن علماء مسئل الفراعنة للرسل عليهم السلام ... وذلك لجهلهم بمواقع خطاب الحق.. ولكن علماء مسئل الفراعنة للرسل عليهم السلام ... وذلك لجهلهم بمواقع خطاب الحق.. ولكن علماء مسئل الفراعنة للرسل عليهم السلام ... وذلك لجهلهم بمواقع خطاب الحق.. ولكن علماء

(٣)

مرز تحت تا ميزرون سيدي

<sup>(</sup>١) الجابي (بسام)، اصطلاحات الشَّيخ محيَّ الدينَ بن عربي، مرجع سابق، ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، شق الجيب، مجموع الرسائل الإلهية، مطبعة السعادة، سنة ١٣٢٥هـ.، ص ٥٢.

الحديث: روي عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله هيئة: "إن من العلم كهيئة المكتنون لا يعرفه إلا العلماء بالله فإذا نطقوا به لم ينكره إلا أهل الغرة بالله عز وجل" رواه أبو منصور الديلمي في المبتدأ، ورواه أبو عبد الرحمن العلمي في الأربعين الصوفية، (٢/٨) وأبو عثمان النجيرمي، في الفوائد (٢/٨/٢) عن نصر بن محمد بن الحارث عن عبد السلام بن صالح عن سفيان عن عيينة عن ابن جريج عن أبي هريرة مرفوعاً. ومن طريق العلمي رواه الديلمي في "معند الفردوس" كما في ذيل ثبت الشيخ إبراهيم الكوراني (١/١١) ورواه الطبري عن نصر بن محمد كما في "اللاليء" ١/٢١٦. قلت وهذا سند ضعيف جداً وقد أشار لضعفه المنزي في الترغيب ١/٢٦. وصرح بتضعيفه الحافظ العراقي في "تخريج الأحدياء" (١/٥٣ طبع لجنة الثقافة الإسلامية). حديث ضعيف جداً (ناصر الدين الالباني، ملسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، الطبعة الأولى، الجزء الثاني، المكتب الإسلامي، بيروت، سنة ١٣٩٩هـ، رقم ٥٨٠، ص ٢٢٢).

الرسوم لما أثروا الدنيا على الآخرة، وآثروا جانب الخلق على جانب الحق، وتعودوا أخذ العلم من الكتب، ومن أفواه الرجال الذين من جنسهم، ورأوا في زعمهم أنهم من أهل الله بما علموا وامتازوا به عن العامة، حجبهم ذلك عن أن يعلموا أن لله عباداً تولى مصلحتهم في سرائرهم بما أنزله في كتبه وعلى السنة رسله، وهذا العلم الصحيح عن العالم المعلم الذي لا يشك مؤمن في كمال علمه ولا غير مؤمن. ولما رأى أهل الله أنه قد اعتمد الإشارة استعملوها فيما بينهم، ولكنهم بينوا معناها ومحلها ووقتها فلا يستعملونها فيما بينهم ولا في أنفسهم إلا عند مجالسة من ليس من جنسهم أو لأمر يقوم في نفوسهم، وسلكوا فيها طريقاً لا يعرفها غيرهم... ولا يتكلمون بها إلا عند حضور الغير أو في تأليفهم ومصنفاتهم لا غير ... "(١). وقد ظهرت الرمزية في كتبه واضحة "كالتدبيرات الإلهية" و "عنقاء مغرب" وغيرها كما قال شعر أ:

نبّ على السر ولا تفشه فالبوح بالسر له مقت على السنون الما مقت على السنوي يبديه فاصبر له واكتمه حتى يصل الوقت أ(١) ومن رمزيته الشعرية ما نسبه إليه غير واحد بقوله:

قلبي قطبي، وقالبي أجفاني سرّي خُضري وعينه عرفاني روحي فليمي موسى تفسي فرعون والهوى هاماني (٢)

وقد تأول بعض العلماء قول الشيخ رحمه الله تعالى بإيمان فرعون أن مراده بفرعون النفس بدليل ما سبق.

وما يلاحظ في كتابة ابن عربي وإنشائه لمصنفاته أنه شديد الثقة بما يدونه وما يخطّـه من علم ومعرفة لأن ذلك مبني على الشريعة ومتابعة خطوات الرسول على فهو يتقــيد بشرعه، ويستقي منه علمه، وهو ما أشار إليه الشعراني بقوله: "... وعلوم أهل

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، الفستوحات، الجسزء الأول، (بولاق)، ص.ص ۲۷۸-۲۸۱. (انظر الكتاب الستذكاري، محسى الديسن بسن عربي، كنوز في رموز، د. محمد مصطفى حلمي، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، ۱۳۸۹هـ/۱۹۹۹م، ص ٤٢).

<sup>(</sup>٢) الجابي (بسام)، اصطلاحات الشيخ محي الدين، مرجع سابق، ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ١٢.

الله إنما هي علوم رسول الله ﷺ لأنهم متقيدون بالشريعة لا يخرجون عنها إلى رأي أو قياس إلا في النادر"(١) كما أنه أفرد مصنفات خاصة بالكلمات الحكمية والمصطلحات الجارية على ألسنة الصوفية تمييزاً لها عن لغة العامة، ولذلك يصرح بأن علمه المدون في مصنفاته ليس هو من قبيل العلم النظري، إذ أنه لا يعتمد على الفكر والنظر، بل علمــه علــم وهبــي نتيجة الفيض الإلهي، فقال في الفتوحات: "اعلم أن علومنا وعلوم أصحابنا ليست من طريق الفكر، وإنما هي من الفيض الإلهي"(٢). بل يشير مؤكداً على ذلك أن ما يتلقاه من الإلهام أثناء تدوينه لمؤلفاته ليس هو من صنع الفكر أو عمله إنما هــو بفعــل إلهي فقال: "جميع ما كتبته وأكتبه إنما هو من إملاء إلهي وإلقاء رباني أو نفت روحاني في روع كياني، كل ذلك لي بحكم الإرث للأنبياء والتبعية لا بحكم الاستقلال(7). وهذا ما يبين لنا أن ابن عربى في تأليفه لكتبه لم يحررها على النهج المالوف لدى الكتاب، ذلك الأنه لم يستطع التخلص من أثر الوحى الإلهامي الذي كان يملي عليه ما يجب عليه أن يكتبه أو لا يكتبه في مؤلفاته، إذ أنه كان رهين ما يُلقى إليه، فلم يكن له في ذلك كبير اختيار وقد صرح ابن عربي بذلك مصوراً لحاله في قولسسه: "فإن تأليفنا هسذا وغيره لا يجري مجرى التأليف، ولا نجري نحن فيه مجرى المؤلفين، فإن كل مؤلّف إنما هو تحت اختياره... ونحن في تأليفنا لسنا كذلك إنما هي قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهية، مراقبة لما ينفتح له الباب، فقيرة خالية من كل علم... فمهما برز لها من وراء ذلك الستر أمر ما بادرت لامتثاله، وألقته على حسب ما حُدَّ لها في الأمر ... "(؟). ولما كان المصدر لعلومه جميعها مصدراً إلهياً فهو ممثلئ ثقة واعتزازاً بما أنتجه من مؤلفات وذلك لقوله: "فإنه ما عندنا إلا الشيء الحق الذي

مقدمة على رسالة لابن عربي، تنبيهات على علو الحقيقة المحمدية للشيخ محى الدين بن
 عربى، تحقيق: عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، مصر، ص ٨.

 <sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٧٤.

هـ و عليه، وما عندنا خلاف، فإن الحق تعالى الذي نأخذ العلوم منه بخلو القلب عن الفكر والاستعداد لقبول الواردات هو الذي يعطينا الأمر على أصله من غير إجمال ولا حيرة، فسنعرف الحقائق على ما هي عليه سواء كانت الحقائق المفردات أو الحقائق الحادثة بحدوث التأليف أو الحقائق الإلهية لا نمتري في شيء منها. فمن هناك هو علمنا..."(١). فمن كان هذا حاله فلا عجب أن يكثر إنتاجه وتزداد كتبه ومؤلفاته إذ أنها مبنية على الحقيقة التي لا مُواربة فيها، ولأنها صادرة عن مصدر ثقة وثبات لا عن فكسر ونظر يخالطه الشلك والخطأ ولهذا قال: "والحق سبحانه معلمنا إرثاً نبوياً محفوظاً معصوماً من الخلل والإجمال والظاهر قال تعالىي: ﴿وَهَا عُلَمُنَاهُ الشَّعْرُ وَهَا يُنْبِغِي لـ الله السلم محل الإجمال والرموز... أي ما رمزنا له شيئاً ولا ألغزناه ولا خاطب ناه بشيء ونحن نريد شيئاً آخر ..."(٣). وخير ما نستدل به على هذا البحر الزاخر من مؤلفات ابن عربي هو ما جاء في إجازته للملك المظفر ابن الملك العادل الذي أجـــازه روايـــة كتبه عنه وكل مصنفاته فقال: "... أقول وأنا محمد بن على بن عربي الطائي الحاتمي، وهذا لفظى: إستخرت الله تعالى، وأجزت للسلطان الملك المظفر بهاء الدين، غازي، ابن الملك العادل المرحوم إن شاء الله تعالى - أبي بكر بن أيوب، والأوالاده، ولمـن أدرك حياتي،الرواية عني في جميع ما رويته عن أشياخي من قراءة وسماع ومناولة وكتابة وإجازة، وجميع ما ألَّفته وصنفَّته من ضروب العلم، وما لنا من الخط وذاك في غرة محرم سنة اثنين وثلاثين وستة مئة بمحروسة دمشق، وكان قد سال في استدعائه أن أذكر له من أسماء شيوخي ما تيسر لي ذكره منهم، وبعض مسموعاتي ومسا تيسر من أسماء مصنفاتي، فأجبت استدعاءه، نفعنا الله وإيّاه بالعلم،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٧٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة يس، الآية: ۲۹ك.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٠.

وجعلنا وإيساه من أهله، إنه ولي كريم"<sup>(۱)</sup>. ويقول أيضاً: و "ها أنا أذكر من تأليفي ما تيستر فإنها كثيرة، وأصغرها جزء أو كراسة واحدة، وأكبرها ما يزيد على مئة مجلد وما بينها. وقد تم ذلك سنة ٦٣٢هــ/١٢٣٤م".

ورغم ما بذله ابن عربي من جهد في إحصاء كتبه ومؤلفاته وأدرجها على حسب الفنون التي كتبت فيها، إلا أن بعض المترجمين له خلطوا فيما بينها فجاءت سرداً دون تحديد مكانة كل علم على حدة. مما جعلنا نبحث عن أكثرها دقة وأكثرها تحديداً حتى نبين أهمية كل فن من علومه الواسعة المختلفة. حتى وإن استوجب الأمر تكملة هذا الثبت بين مؤلفين كي يَخرج ثبتاً متكاملاً، وهذا ما عمدنا إليه. ومما يبدو أن ترجمته في نفخ الطيب وكذلك في الدر الثمين قد يساعدان على إخراج هذا الثبت بصورة متكاملة واضحة. كذلك ما بذله بروكلمان من جهد مفيد أيضاً. فقد جاء في الدر الثمين: أما بعد. فقد سألني بعض الإخوان أن أقيد له في هذه الأوراق ما صنفته وأنشأته في علم الحقائق والأسرار على طريق النصوف، وفي غير هذا الفن. فقيدت له وقي الله بعض هذه الكتب إن طلبت فهي قليلة، لأني كنت قد أودعتها لشخص لأمر طرأ، فلم يردها على ذلك ... "(١).

فمن ذلك:

# أولاً: كتب المختصرات في الحديث:

- ١- كتاب "المصباح في الجمع بين الصحاح" في الحديث.
  - ٧- اختصار مسلم،
  - ٣- اختصار البخاري.

<sup>(</sup>۱) بروكلمان (كارل): تاريخ الأدب العربي، ترجمة عبد الطبع النجار، الجزء الأول، الطبعة الثانية، مصر، ١٩٨٦، ص ٥٧١. (وانظر المقري: نفح الطبيب، جـ٧، ص ١٣٩- النبهاني، جـامع كرامات الأولياء، جـ١، ص ١٢١-١٢٤ نص الإجازة المنشورة بمجلة الأندلس الصادرة في اسبانيا، تحقيق د. عبد الرحمن بدوي، ص ١٠٧-١٢٨. مجلة كلية الأداب. الاسكندرية سنة ١٩٥٥. نص الدكتور أبو العلا عفيفي، اصطلاحات الشيخ محي الدين ابن عربي، ص ٢٣ تحقيق بسام الجابي).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٥٠٠.

- ٤- اختصار الترمذي.
  - ٥- اختصار المُحَلِّي.
- ٦- الاحتفال فيما كان عليه رسول الله الله الله الله الله الله الأحوال.

#### ويقول:

- ثانياً: وأما ما كمان منها في علوم الحقائق في طريق الصوفية التي هي نتائج الأعمال(١)، فمن ذلك، وهو السابع من تصنيفنا:
- ٧- كــتاب "الجمــع والتفصيل في أسرار المعاني والتنزيل" فرغ منه أربعة وستون مجلــداً إلى قوله تعالى في سورة الكهف: ﴿وإخ قال هوسى لغتاه، لا أبوج...﴾
   آيــة ٥٥. هــذا ما كان من شأن ثبت المصنفات في بدايتها في نفح الطيب. ولما كــان الــدر الثمين أكثر دقة في تحقيقه من سابقه، فقد عولنا عليه فيما تبقى من مصــنفات لفقــدان القسم الأول مما بين أيدينا، فتكون تتمة الثبت لهذه المؤلفات ماخوذة من الدر الثمين، وقد ورد اسم الكتاب السابع في الترجمة الأولى مغايراً للــرقم المحدد في الترجمة الثانية فيكون في الدر الثمين عنوانا لكتاب آخر: وهنا اخــتلاف رقم بين الثبتن نفح الطيب والدر الثمين، فيكون رقم الكتاب الثامن في نفح الطيب هو السابع في الدر الثمين، فيكون رقم الكتاب الثامن في نفح الطيب هو السابع في الدر الثمين، فيكون رقم الكتاب الثامن في نفح الطيب هو السابع في الدر الثمين.
  - ٨- كتاب الجذوة المقتبسة والخطرة المختلسة.
  - ٩- وكتاب مفتاح السعادة في معرفة المدخل إلى طريق الإرادة.
- ١٠ وكتاب المثلثات الواردة في القرآن مثل قوله تعالى: ﴿لَا هَاوِضُ وَلَا بِكُورُ، نَمُوانُ بِهِا وَابْتِغُ بِينَ بِينَ خَالِمُ وَمثل قوله تعالى ﴿ وَلَا تَبْهُ بِينَ خَالِمُ مُوالًا تَبْهُ بِينَ خَالِمُ وَمثل قوله تعالى ﴿ وَلَا تَبْهُ بِينَ خَالَمُ عَلَا لَا مُعْلَقُكُ وَلَا تَبْغُ بَيْنَ خَالِمُ مِيلًا ﴾.
- ١١- وكــتاب المسبّعات الواردة في القرآن مثل قوله تعالى: ﴿ سبّع بقرائت سمان ﴾ و ﴿ سبّع سموائت ﴾ و ﴿ سبّعة إذا و جعته ﴾.
- ١٢ وكـــتاب الأجوبـــة على المسائل المنصورية، وهو نحو مئة سؤال سألني (عنها)
   صاحب لى اسمه منصور.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٤٦.

- ١٤ وكــتاب مــناهج الارتقاء إلى افتضاض أبكار البقاء (المخدرات بخيمات اللقاء)
   رتبــته على ثلاث مئة باب في كل باب عشر مقامات. وهو يتضمن ثلاثة آلاف مقام.
  - ١٥- وكتاب كنه ما لا بد للمريد منه.
  - ١٦ وكتاب المُحكم في المواعظ والحِكَم وأداب رسول الله ﷺ .
    - ١٧- وكتاب الحلى في أسرار روحانيات الملأ الأعلى.
    - -1.0 وكتاب كشف المعنى عن سر أسماء الله الحسنى (1).
      - ١٩ وكتاب الدليل في إيضاح السبيل، في الوعظ.
    - ٢٠- وكتاب عقلة المستوفز في أحكام الصنعة الإنسانية.
- ٢١ وكتاب جلاء القلوب. إنفق لي في هذا الكتاب عجيبة، وذلك أني لما وضعتُه أخذ مين جلاء القلوب. إنفق لي في هذا الكتاب عجيبة، وذلك أني لما وضعتُه أخذ مين وحيان في يعرب ورقة. فخرجنا إلى خارج البلد مع جملة من أصحابنا فقعدنا في ربوة نطالع فيه، وكان من أبدع الموضوعات، فلما فرغنا من قراءته وضيعناه في الأرض فاختُطف، فما أدري اختطفه الجن أم البشر ممن يحتجب وضيعناه في الأرض فاختُطف، فما أدري اختطفه الجن أم البشر ممن يحتجب عين الأبصيار. وما عرفت له خبرا إلى الآن، وأما بقية الكتاب فما جمعته بعد ذلك، ولا رد على من كان عنده شيء منه، وهذا ما كان من شأنه (١).
- ٢٢ وكــتاب التحقــيق في بيان السر الذي وقر في نفس أبي بكر الصديق رضي الله
   عنه.
  - ٢٣ وكتاب الإعلام بإشارات أهل الإلهام.
  - ٢٤- وكتاب السراج الوهاج في شرح الحلاّج قدس الله روحه.
    - ٢٥- وكتاب الإفهام في شرح الإعلام.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص.ص ٤٨-٩٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ص ٤٩.

٢٦- وكتاب المنتخب في ساير القُرَب.

٧٧- وكتاب نتائج الإذكار وحدائق الأزهار.

٢٨- وكتاب الميزان في صنعة الإنسان.

ويعقب: فهذه أسماء الكتب المودوعة، ما أدري هل خرج عن ذكري منها شيء أم لا. فإن العهد متقدم، والخاطر غير مصروف لما كان في الزمان الماضي حذراً من فسوت الوقت. ويقول القاري في الدر الثمين: هذه الكتب المودوعة الأن بأيدي الناس، ولا أعلم هل ظهرت في حياة الشيخ رضي الله عنه أم بعد وفاته. فإني وقفت على معظمها وبعضها عندي وهذه التذكرة إنما كتبها الشيخ رضي الله عنه بمكة في أيام كان بها مجاوراً، والله تعالى أعلم (١).

فصل في الكتب التي بأيدي الناس اليوم مما يُنسب إلينا(٢).

# تَالثاً: فمنها في الحديث:

- ٢٩ كــتاب المحجّــة البيضــاء ، صنفته بمكة شرّفها الله تعالى على طريق الفقهاء،
   أكملــت فــيه كتاب الطهارة والصلاة في مجلدين، وبيدي المجلد الثالث، وأنا في
   كتاب الجمعة منه.
- ٣٠- وكـــتاب مفـــتاح الســـعادة، كَمْعَنْ قَيْهُ بَيْنَ مَسَلَم والبخاري وبعض أحاديث من الترمذي.
  - ٣١– وكتاب كنز الأسرار فيما روي عن النبي المختار من الأدعية والأذكار.
    - ٣٢- وكتاب مشكاة الأنوار فيما روي عن الله سبحانه وتعالى من الأخبار.
      - ٣٣- وكتاب الأربعين المتقابلة.
      - ٣٤- وكتاب الأربعين الطوال.
        - ٣٥- وكتاب العين.

ويقــول ابن عربي: و لا أدري هل خرج عن ذكري منها في هذا الفن شيء أم لا، لانشغال الخاطر وعدم الإلتفات للماضي (٣).

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، المصدر السابق، ص ٥٠، عن إجازة الملك المظفر التي كتبها ابن عربي.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٥١.

## رابعاً: كتب الحقائسق فيقول:

- وأما ما بأيدي الناس من كتبنا في طريق الحقائق فمنها(١):
- ٣٦- كــتاب التدبــيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية. حذوت فيه حذو الحكيم أرســطو فــي كتابه المسمى "بسر الأسرار" الذي صنفة للإسكندر، وبسبب ذلك الكــتاب وضعت هذا السر إلى اختيار أبي محمد عبد الله ابن الأستاذ الموروري في ذلك.
  - ٣٧- وكتاب سبب عشق النفس للجسم وما تقاسي من الألم عند فراقه بالموت.
    - ٣٨ وكتاب إنزال الغيوب على مراتب القلوب، فيما لنا من سجع وشعر.
      - ٣٩– وكتاب الإسراء إلى المقام الأسرى.
      - ٤ وكتاب مشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأنوار الإلهية.
        - ٤١ كتاب الجلاء.
- 27 وكــتاب المنهج السديد إلى ترتيب أجوال الإمام البسطامي (٢) أبي يزيد رضي الله عــنه، أمرني الحق سبحانه وتعالى بشرحها في النوم بساحل سبتة بلدة من بلاد المغرب فقمت مبادراً قبل طلوع الفجر، وكان لي ناسخان، فأمليت عليهما فكتبا، فما طلعت الشمس حتى تقيد منهما كراسان،
  - ٤٣ وكتاب أنس المنقطعين برب العالمين، وضعته لنفسي ولغيري.
    - ٤٤ وكتاب الموعظة الحسنة، وضعته بمكة شرفها الله تعالى.
- ٥٥ وكــتاب البغــية في اختصار كتاب الحلية لأبي نعيم الأصفهاني الحافظ، وضعته لنفسى.
- ٤٦ وكتاب الدرة الفاخرة في ذكر من انتفعت به في طريق الآخرة. قال ابن الدبيثي: هـــذا الكتاب يشتمل على ذكر أخبار مشايخ الغرب ولم يصحبه معه إلى الشرق، فلما ورد إلى الشام اختصره من خاطره من غير مراجعة إلى الأصل.

القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٥١.

- ٤٧ وكتاب المبادئ والغايات فيما تحتوي عليه حروف المعجم من العجائب والآيات.
- ٤٨ وكـــتاب مواقـــع الـــنجوم ومطالع أهلة الأسرار والعلوم. في جزأين، وهو كتاب
   عزيز الوجود لم يُصنف في فنه مثله.
  - ٤٩ وكتاب الإنزالات الوجودية من الخزائن الجودية.
- وكـــتاب حلِية الأبدال وما يظهر منها من المعارف والأحوال. وهو كتاب ساعة وضعيعته بالطائف بدرب آل أمية في زيارتي لعبد الله بن عباس رضي الله عنه،
   تكلمت فيه على الجوع والصمت والسهر والخلوة (١).
- ٥١ وكتاب أنوار الفجر في معرفة المقامات والعاملين على الأجر وعلى غير الأجر،
   وإنما سميته بهذا الاسم لأني لا أقيد منه حرفاً إلا في وقت الفجر إلى أن يكاد يبدو حاجب الشمس.
- ٥٢ وكتاب الفتوحات المكية، وهو كتاب كبير في مجلدات كثيرة، مما فتح الله سبحانه وتعالى به علي في مكة شرفها الله تعالى، يحتوي على خمس مئة وخمسة وستين باباً في أسرار عظيمة، في مراتب العلوم والمعارف والسلوك والمنازل والمناز لات والأقطاب وشبه هذا الفن.
- وكـــتاب تـــاج الســـائل ومنهاج الوسائل، مخاطبات بيني وبين الكعبة شرفها الله
   تعالى، وهو سبع رسائل.
  - ٤ ٥- وكتاب روح القدس في مُناصحة النفس.
- ٥٥ وكستاب التسنز لات الموصسلية في أسرار الطهارات والصلوات الخمس والأيام المقدرة الأصلية.
  - -07 وكتاب إشارات القرآن في عالم الإنسان $^{(7)}$ .
    - ٥٧- وكتاب القسم الإلهي بالإسم الرباني.
      - ٥٨- وكتاب الجلال والجمال.
    - ٥٩- وكتاب المدخل إلى العمل بالحروف.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص . ص ٥٣-٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص.ص ٥٣–٥٤.

- ٠٦٠ وكتاب المقنع في السهل الممتنع.
- ٦١ وكتاب الأمر المربوط في معرفة ما يحتاج إليه أهل طريق الله من الشروط.
  - ٦٢ وكتاب رسالة الأنوار فيما يمنح صاحب الخلوة على الترتيب من الأسرار.
    - ٦٣- وكتاب عنقاء مغرب.
    - ٣٤ وكتاب المعلوم في عقائد علماء الرسوم.
- ٥٦ وكـــتاب الإيجــاد الكونـــي والمشهد العَيْني، بحضرة الشجرة الإنسانية، والطيور
   الأربعة الروحانية.
  - ٦٦- وكتاب إنشاء الجداول والدوائر في الرقائق والحقائق.
    - ٦٧- وكتاب الأعلاق في مكارم الأخلاق.
      - ٦٨- وكتاب روضة العاشقين.
- - ٧٠ وكتاب الإشارات في أسرار أسماء الإلهيات والكنايات.
    - ٧١- وكتاب الحجب المعنوية في الذات الهوية.
  - ٧٢- وكتاب الرسالة أرسلتها لفخر الدين الرازي، فهذا ما بأيدي الناس.
- ٧٣- وكممتاب المبشمرات، ذكرت فيه ما تذكرته من رؤيا رأيتها تفيد علماً وتحرّض على الخير.
- - ٧٥- كتاب فيه مما رويته من الأحاديث العوالي، ولم أشترط فيه الصحة<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، المصدر السابق، ص.ص ٥٥-٥٦.

- خامساً: أما الكتب التي أمرني الحق سبحانه وتعالى بوضعها ولم يأمرني بإخراجها للناس وبثها في الخلق فمن ذلك(١):
- ٧٦ كــتاب الأحديــة، وهــو كتاب يتضمن الأحدية والوحدانية والفردانية، والأولية والوترية، ونفي الكثرة من الوجود العددي، وأن الواحد مظهر في مراتب الأعداد فتتشأ الأعداد وتغيب فيبقى.
  - ٧٧- وكتاب الهو، ويتضمن هذا الكتاب معرفة الضمائر وإضافات النفس.
- ٧٨ كـــتاب الجـــامع، يتضمن معرفة الجلال بما يدل عليه من الجمع والإطلاق، وبما يدل عليه من التقييد عند قول الملهوف يا الله أغنني.
- ٧٩- وكــتاب الــرحمة، ويتضمن معرفة التخصيص فيها والتعميم والعطف والحنان والرأفة والشفقة.
- - ٨١- وكتاب المجد.
- ۸۲ وكـــتاب الديمومـــة، ويتضــمن هذا الكتاب مسائل من السرمدية والخلود والأبد
   و البقاء.
- ٨٣- وكـــتاب الجـــودُ، يشار فيه إلى العطاء والوهب والمنح والكرم والسخاء والرُّشا والهدايا.
  - ٨٤ وكتاب القيّوميّة.
  - ٨٥- وكتاب الإحسان .
  - ٨٦ وكتاب الفلك والسماء،
  - ٨٧- وكتاب الحكمة المحتوية.
  - ٨٨– وكتاب العزَّة، يشار فيه إلى المنع والقهر والغلبة والحمد والعجز والقصور.
    - ٨٩– وكتاب الأزل.
  - ٩٠ وكتاب النور، يشار فيه إلى الضياء والظلال والظلمة والإشراف والظهور.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٥٥-٥٦.

- ٩١- وكتاب السرّ.
- ٩٢ وكتاب الإبداع والإختراع.
  - ٩٣- وكتاب الأمر والخلق.
  - ٩٤ وكتاب الصادر والوارد،
    - ٩٥– وكتاب القدم.
    - ٩٦ وكتاب الملك.
    - ٩٧ وكتاب القدس.
    - ٩٨ وكتاب الحياة.
    - ٩٩- وكتاب العلم.
- ١٠٠ وكتاب المشيئة، يشار فيه إلى التمني والإرادة والشهود والهاجس والعزم والنية والقصد والهمة.
- - ١٠٢ وكتاب الرقم، يشار فيه إلى الخطو الكتابة والإشارة والحروف الرقمية(١).

مراحت تا ميزار عنوي سادي

- ١٠٣- وكتاب الرقيم.
- - ١٠٥ وكتاب الباه، يشار فيه إلى التوالد والتناسل.
  - ١٠٦ وكتاب كُنْ، يشار فيه إلى حضرة الأفعال والتكوين.
  - ١٠٧- وكتاب المبادئ، يشار فيه إلى أن الإعادة مبدأ، وأن العالم في كل نفس مبدأ.
    - ١٠٨ وكتاب الولاية.
    - ١٠٩ وكتاب الدعاء والإجابة.
    - ١١٠- وكتاب الرمز في حروف أوائل السور.
      - ١١١- وكتاب الرقية.

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ٥٧ –٥٨.

- ١١٢ وكتاب البقاء.
- ١١٣ وكتاب القدرة.
- ١١٤ وكتاب الحكم والشرائع الصحيحة والرئاسة والسياسة.
  - ١١٥ وكتاب مفاتيح الغيب.
    - ١١٦- وكتاب الخزائن.
  - ١١٧ وكتاب الرياح اللواقح.
    - ١١٨- وكتاب الربح العقيم.
- ١١٩ وكتاب الكتب: القرآن والفرقان، وأصناف الكتب كالمسطور والمرقوم والحكيم المبين والمحصى والمتشابه وغير ذلك.
  - ١٢٠ وكتاب التدبير والتفضيل.
    - ١٢١– وكتاب اللذة والألم.
      - ١٢٢ وكتاب الحق.
      - ١٢٣ وكتاب الحمد.
  - ١٢٤ وكتاب المؤمن والمسلم المحسن.
    - ١٢٥- وكتاب القدر.
    - ١٢٦ وكتاب الشأن.
    - ١٢٧ وكتاب الوجود.
    - ١٢٨ وكتاب التحويل.
      - ١٢٩ وكتاب الحياة.
    - ١٣٠– وكتاب الوحى.
    - ١٣١ وكتاب الإنسان.
  - 1 ٣٢ وكتاب يشتمل على ذكر التركيب والتحليل<sup>(١)</sup>.
    - ١٣٣ وكتاب المعراج.
    - ١٣٤– وكتاب الروائح والأنفاس.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ٥٨-٥٩.

١٣٥ - وكتاب الملك.

١٣٦– وكتاب الأرواح.

١٣٧ - وكتاب الهياكل.

١٣٨ - وكتاب التحفة والطرفة.

١٣٩ – وكتاب الغرفة والخرقة<sup>(١)</sup>.

١٤٠ - وكتاب الأعراف.

١٤١ - وكتاب زيادة كيد القول.

١٤٢ - وكتاب الإسفار عن نتائج الأسفار.

١٤٣ - وكتاب الأحجار المتفجرة والمتشققة والهابطة.

١٤٤ - وكتاب الجبل.

١٤٥ - وكتاب الطور.

١٤٦ - وكتاب أدب النمل.

١٤٧ - وكتاب البروج.

١٤٨ - وكتاب الحشرات.

١٤٩ - وكتاب القسطاس.

١٥٠ - وكتاب القلم.

١٥١- وكتاب اللوح.

١٥٢- وكتاب العرش.

١٥٣ - وكتاب الكرسى.

١٥٤- وكتاب الفلك.

١٥٥ - وكتاب الهباء.

١٥٦- وكتاب الجسم.

١٥٧ - وكتاب الزمان.

 <sup>(</sup>۱) وقد وردت في مخطوط آخر بإسم الفرقة والخرقة، (الدر الثمين، تحقيق صلاح المنجد،
 ص ۱۰).

١٥٨ - وكتاب المكان.

١٥٩ - وكتاب الحركة.

١٦٠ – وكتاب العالم.

١٦١ - وكتاب الآباء العلويات والأمهات السفليات والبنات والمولّدات.

١٦٢- وكتاب النجم والشجر.

17۳ - وكتاب سجود القلب<sup>(۱)</sup>.

١٦٤ - وكتاب الأسماء.

١٦٥ - وكتاب النحل.

١٦٦ - وكتاب الرسالة والنبوة والولاية والمعرفة.

١٦٧ - وكتاب الغايات.

١٦٨ - وكتاب العشق.

١٦٩ - وكتاب السبعة عشر.

١٧٠– وكتاب النار.

١٧١- وكتاب الجنة.

١٧٢- وكتاب الحضرة.

١٧٣ - وكتاب المناظرة بين الإنسان والحيوان.

١٧٤ - وكتاب المفاضلة.

١٧٥ - وكتاب الإنسان الكامل والإسم الأعظم.

١٧٦ - وكتاب المبشّرات.

١٧٧ - وكتاب محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار.

١٧٨ - وكتاب الأوّلين.

١٧٩ - وكتاب ترجمان الأشواق.

١٨٠ - وكتاب العبادلة.

١٨١– وكتاب تاج التراجم.

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ۲۰-۲۱.

١٨٢ - وكتاب ما لا يعول عليه في طريق الله.

١٨٣ - وكتاب إيجاز البيان في الترجمة عن القرآن.

١٨٤ - وكتاب المعرفة.

١٨٥- وكتاب شرح الأسماء.

١٨٦ – والذخائر والأعلاق في شرح ترجمان الأشواق.

١٨٧ - وكتاب النصايح فيما يقرب في طريق الله تعالى.

١٨٨- وكتاب اللوايح في شرح النصايح.

١٨٩ – وكتاب الوسائل في الأجوبة عن عيون المسائل.

١٩٠ - وكتاب النكاح المطلق.

١٩١ - واختصار سيرة النبي ك.

١٩٢- وكتاب المنيع الحمى البصير فيه أعمى فكيف حلَّ به العَمّى.

۱۹۳ - وكتاب فصوص الحكم (۱)...

ويقول صاحب الدر الثمين: جميع هذه الكتب التي لم تخرج إلى الناس ولم تُبتُ في الخلق، خرج بعضها في حياته وبعضها بعد وفاته رضي الله عنه (١). ويقول: وأنا ما طلبت من إيراد هذه التذكرة إلا قرح المحبين ونوح الحاسدين وما قصدت بذلك حصر كتبه، فإن كتبه رضي الله عنه لا تكاد أن تُحصر (١). وقد يزيد عدد هذه المؤلفات فعلاً إذا ما اطلعنا على ما أوردَه صاحب نفح الطيب إذ لم يكن هدفه حصر مؤلفات ابن عربي بقدر ما أراد إظهار خصوبة إنتاجه وغزارة علومه ومعارفه وعلو مقامه، فنجد أن عدد المصنفات يزيد في نفخ الطيب عما أورده صاحب الدر الشمين بتسعين مصنفاً تقريباً يذكر منها تكملة الفئة الأخيرة من مؤلفات ابن عربي فمنها:

١٩٤ - كتاب الإسم والرسم.

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ٢١-٢٢.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٦٣.

١٩٥ – كتاب الفصل والوصل.

١٩٦ - كتاب مراتب العلوم الوهبية.

١٩٧ - أنفاس النور.

١٩٨- النجد.

199- الوجد.

٢٠٠- الطالب والمقام والوقوف والمجذوب.

٢٠١ الأدب.

٢٠٢- كتاب الحال.

٢٠٣- كتاب الشريعة والطريقة والحقيقة.

٢٠٤- التحكم والشطح.

٧٠٥- كتاب الحق المخلوق.

٢٠٦- كتاب الأفراد والأعداد.

٢٠٧ - كتاب الملامية.

٢٠٨- كتاب الخوف والرجاء.

٢٠٩- كتاب القبض والبسط.

٢١٠ كتاب الهيبة والأنس.

٢١١ - كتاب النشأتين.

٢١٢ - النواشيء الليلية.

٢١٣– الفناء والبقاء.

٢١٤- كتاب الغيبة والحضور.

٢١٥- كتاب الصحو والسكر.

٢١٦- كتاب التجليات.

٢١٧- كتاب القرب والبعد.

٢١٨- كتاب المحو والإثبات.

٢١٩- كتاب الخواطر.

· ۲۲- كتاب الشاهد و المشهود،

٢٢١ - كتاب الكشف.

٢٢٢ - كتاب الذلّة.

٣٢٣- كتاب التجريد والتفريد.

٢٢٤ كتاب الفترة والاجتهاد.

٧٢٥ كتاب اللطائف والعوارف.

٢٢٦ كتاب الفتورة.

٢٢٧ - كتاب الرياضة والتجلّى.

٢٢٨- كتاب المحق والسحق.

٢٢٩– كتاب البواده والهجوم.

٢٣٠- كتاب التلوين والتمكين.

٢٣١– كتاب الرغبة والرهبة.

٢٣٢- كتاب السكر والاصطلام.

٢٣٣– كتاب الفتوح والمطالعات.

٢٣٤– كتاب الوقائع.

٧٣٥- كتاب الحرف والمعنى.

٢٣٦- كتاب التداني والتدالي.

٢٣٧- كتاب الرفعة.

٢٣٨- كتاب السر والخلوة.

٢٣٩- كتاب النور.

٢٤٠ كتاب الختم والطبع.

٢٤١ كتاب الظلال والضياء.

٢٤٢ - كتاب القشر واللب والجسم.

٢٤٣ كتاب الخصوص والعموم.

٢٤٤- كتاب العبارة والإشارة.

٢٤٥- كتاب الحق والباطل.

٢٤٦ كتاب النقباء.

٣٤٧ - كتاب الملك و الملكوت.

٢٤٨- كتاب المدخل إلى العمل بالحروف على بعض الأراء.

٢٤٩ كتاب الحد والمطلع.

۲۵۰ كتاب العروش<sup>(۱)</sup>.

٢٥١- كتاب الإسم والنعت والصفة.

٢٥٢ - كتاب السادن والإقليد.

٢٥٣– كتاب النوم واليقظة.

٢٥٤ - كتاب العبد والرب.

٢٥٥- كتاب الضبوء والظلمة.

٢٥٦– كتاب الفرح والسرور.

٢٥٧– كتاب الرعد والمطر.

٢٥٨– كتاب اللطف والقهر.

٢٥٩– كتاب العز والذل.

٢٦٠– كتاب العلم والعمل.

٢٦١ كتاب الكوكب الآقل.

۲٦٢– كتاب روح الروح.

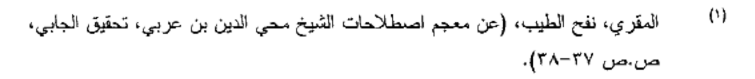
٢٦٣ كتاب قلب القلب.

٢٦٤ - كتاب قوت القوت.

٢٦٥– كتاب لوامع الأنوار.

٢٦٦- كتاب الأسرار الربانية.

٢٦٧- كتاب نتائج التوحيد.



٢٦٨– كتاب إنزال الغيوب.

٢٦٩- كتاب الأسماء الصمدية.

٢٧٠ كتاب الأسرار.

٢٧١ كتاب مآل العالم.

٢٧٢ - كتاب زبدة الكل.

٢٧٣ - كتاب مؤنس الموحدين،

٢٧٤- كتاب لطائف الأسرار.

٢٧٥– كتاب عين التنوير.

٢٧٦- كتاب رقم الأوضاع.

٢٧٧- كتاب أسرار الحروف.

٢٧٨- كتاب سَجَنْجِل الأرواح.

٢٧٩- كتاب موعظة أهل الإنكار.

٢٨٠– كتاب كيف أنت؟ وكيف أنا؟ ومن أنا؟ ومن أنت؟

٢٨١- كتاب دليل الخازن.

٢٨٢- كتاب مصفّى القلوب(١). مَرْزُمِّيَّة تَكُونِيْرُونِي رَسُونَ

ولما كان ما أحصى في هذه التراجم لم يتجاوز العدد المذكور في إجازة الملك المظفر وهو نيفاً وأربعمائة. فإننا قد نجد في مصادر أخرى ما يضيف إليه عدداً آخر من مؤلفات ابن عربي بحيث يقرب من العدد المذكور في الإجازة. وقد ذكرت مصادر مخسئلفة ما يقرب من ثلاثمائة مصنف، فدائرة المعارف الإسلامية تقول: ويبلغ ما بقي من تواليفه مائة وخمسين كتاباً، ويظهر أن هذا العدد ليس إلا نصف ما ألفه ابن العربي في الواقع"(٢).

وتقــول دائرة المعارف البريطانية إنه كتب مائتين وتسع وثمانون كتاباً، نعرف منها مائة وخمسون كتاباً ذكرها بروكلمان في كتابه تاريخ الأدب العربي<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) المقري، نفح الطيب، ص.ص ٣٨-٣٩.

<sup>(</sup>٢) دائرة المعارف الإسلامية، مادة ابن عربي، الجزء الأول ص ٥٩٨.

<sup>(</sup>٣) دائرة المعارف البريطانية، مجلد ١٢، ص ٣٣.

وقد تمكن بروكلمان فعلاً من حصر ما يبقي من كتب ابن عربي، وضمنها في موسوعته التي تضم أسماء الكتب والمؤلفين العرب، وقد أفرد لهذه الكتب صفحات عدة قد تبلغ ثماني صفحات، وإذا شئنا أن نستعين بثبت بروكلمان، فنحاول أن نضيف أسماء الكتب التي لم ترد سابقاً تلافياً للتكرار، ولكنها في ثبته تبلغ مائة وثمانية وثلاثون كتاباً، لعلها تفيدنا في إضافتها أن نصل إلى رقم تقريبي لما ذكره ابن عربي. وهذا ثبت بأسماء هذه الكتب التي ذكرها بروكلمان (۱) بعد مقارنتها بثبت الدر الثمين وثبت نفح الطيب وغيرها:

- اجـازة الملك المظفر بهاء الدين غازي ابن الملك العادل في جميع ما رواه عن أشياخه وما له من نظم ونثر، وهو في دمشق سنة ٦٣٢هـ/١٢٣٤م.
  - ٢- كتاب العظمة (تفسير للتفاحة).
  - ٣- شجرة الوجود والبحر المورود.
    - ٥- مقام القربة (وفك الكربة).
  - ۵- شجون المسجون وفتون المفتون.
    - ٦- الشواهد.

مراحمة تراصي سدى

- ٧- كيمياء السعادة.
- ٨- الإفاضة لمن أراد الاستفاضة.
- ٩- الموازنة (مقارنة بين الدنيا والأخرة).
  - ١٠- الإعلام فيما بني عليه الإسلام.
    - ١١- الفناء في المشاهدة.
    - ١٢- مراتب علوم الوهب.
- ١٣ شق الجيب ورفع حجاب الغيب عن إظهار أسرار الغيب.
  - ١٤ تفسير آية الكرسي.
  - ١٥- تتزلات الأملاك للأملاك في حركات الأفلاك.
    - ١٦- توحيد التوحيد.

<sup>(</sup>١) بروكلمان (كارل)، تاريخ الأدب العربي، الجزء الأول، ص ٥٧١.

- ١٧- التدقيق في بحث التحقيق.
- ١٨- المضادة في علم الظاهر والباطن.
  - ١٩- الرسالة المفيدة.
- ٢٠- جواب عن مسألة السبحة السوداء وهي الهيولا.
  - ٢١- تهذيب الأخلاق.
  - ٢٢ وسائل المسائل.
  - ٢٣ ترجمان الألفاظ المحمدية.
    - ٢٤- الاصطلاحات الصوفية.
  - ٢٥- شرح الألفاظ التي تتداولها الصوفية.
    - ٢٦- المقتتع في إيضاح السهل الممتتع.
      - ٢٧ الباء وهو مفتاح دار الحقيقة.
        - ٢٨- مفتاح الجفر الجامع.
      - ٢٩- جفر الإمام على بن أبي طالب.
- ٣٠- جفر النهاية ومبين خبايا أسرار كثور البحاية والغاية.
  - ٣١- فائدة (الألعاب السحرية بالحروقة) والألعاب السحرية
    - ٣٢- مائة حديث وواحد قدسية.
  - ٣٣- عظمة الألباب وذخيرة الاكتساب (منسوب إليه).
    - ٣٤- إنشاء الجسوم الإنسانية.
      - ٣٥- نتيجة الحق.
        - ٣٦- توقيعات.
- ٣٧- بلغة الخواص في الأكوان إلى معدن الإخلاص في معرفة الإنسان.
  - ٣٨– قبس الأنوار وبهجة الأسرار.
  - ٣٩- الفرق الست الباطلة وذكر أعدادها.
  - ٤٠ الأجوبة اللائقة عن الأسئلة الفائقة.
  - ٤١ مرآة المعاني لإدراك العالم الإنساني.

- ٤٢ ثواب قضاء حوائج الإخوان وإغاثة اللهفان.
- ٤٣ الإمام المبين الذي لا يدخله ريب و لا تخمين.
- ٤٤- جدول عظيم في استخراج العقل من القرآن العظيم.
  - ٥٤ أسفار من سفر نوح.
    - ٤٦ رسالة العبادة (١).
- ٤٧- شرح كتاب خلع النعلين في الوصول إلى حضرة الجمعين.
- ٤٨ رسالة أرسلها الصحاب الشيخ عبد العزيز بن محمد المهدي.
  - ٤٩ رسالة في تصوير أدم على صورة الكمال.
    - ٥٠- أربع رسائل تصوف.
      - ٥١- الصلاة الأكبرية.
    - ٥٢ أوراد الأيام والليالي.
      - ٥٣– أوراد الأسبوع.
      - ٥٤ الصلاة الفيضية.
        - ٥٥- وصية.
        - ٥٦ الحكم الإلهية.
    - ٥٧- الصحف الناووسية والسجف الناموسية.
      - ٥٨- الشجرة النعمانية في الدولة العثمانية.
        - ٥٩- العبادة.
        - ٦٠ اللمع الأفقية.
- ٦١- ديوان الأشواق (الهجاء الأمجد على ترتيب حروف الأبجد).
  - ٦٢- ديوان المرتجلات.
  - ٦٣– تتزل الأرواح بروح الإله.
    - ٢٤ القصيدة التائية.
    - ٦٥- قصيدة في المناسك.

<sup>(</sup>۱) بروكلمان (كارل)، تاريخ الأدب العربي، مرجع سابق، ص ۵۷۱.

٦٦- الجواب المستقيم.

٦٧- رسالة تحقيق وجوب الواجب لذاته.

٦٨- نجمات الأفلاك.

٦٩ - الدرار <sup>(١)</sup>.

وقد ذكرت دائرة المعارف للبستاني (٢) أيضاً ما يقارب من خمسين مؤلفاً له من بين هذه المؤلفات. وهذه المؤلفات على ضخامة عددها لم تبلغ العدد الوارد في إجازة الملك المظفر أي نيّفاً وأربعمائة مؤلف. علنا نجد من يكملها حتى نوفّي ابن عربي حقه في معرفة إنتاجه العلمي ومعارفه الصوفية على أكمل وجه.

تقوم معظم مؤلفات ابن عربي على التصوف ودقائقه وأسراره، حتى الكتب الأدبية منها فإنها تشيع فيها روح التصوف ككتابه محاضرة الأبرار مثلاً فهي مليئة بالأسرار الصوفية وقصص المتصوفة. كما أنشأ بعض الكتب الغريبة المنحى ككتاب "إنشاء الجداول والدوائر" الذي يشرح فيه آراءه في الكون بأشكال هندسية بحتة. وهو يصرح بأنه في كتاباته كلها رهين بأمر الإلهام الإلهي والتوجيه الرباني، فهو يخضع خضوعاً كلياً لهذا التوجيه وذلك الإلهام وقد قرر في أكثر من موضع بأن كلامه لم يكن باختياره ولا عن فكر وتظر بل إلهام من الله، وهذا ما جاء في ثنايا كتبه وصفحات مؤلفاته، وقد أشار الشعراني إلى ذلك عنه قوله: "إن جميع ما أتكلم به في مجالسي وتصانيفي إنما هو من حضرة القرآن الكريم وخزائنه، فإني أعطيت مفاتيح الفهم في علم من العلوم إلاً منه، كل ذلك حتى لا أخرج عن مجالسة الحق تعالى في مناجاته بكلامه أو بما تضمنه كلامه"(").

ولعل أهم مؤلفاته التي شغلت المفكرين والباحثين، والتي قامت عليها الشروح والتعليقات، وأثارت علميه أحقاد المنكرين عليه علمه ومعارفه من علماء الرسوم والفقهاء مسن أهل الظاهر هو كتابه "الفتوحات المكية" و "فصوص الحكم". فقد ألّف

<sup>(</sup>۱) بروكلمان (كارل)، تاريخ الأدب العربي، مرجع سابق، ص ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) دائرة معارف البستاني، الجزء الأول، مادة ابن عربي، ص ٢٣١.

 <sup>(</sup>٦) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، ص ٤.

كستابه "الفتوحات المكية" في مكة المشرفة على فترات، وهو أجمع كتاب في التصوف، بــل هو أشبه بدائرة معارف في التصوف، وكان له أثره في رجال الطريق، فقد ضمنه أذواقـــه ومواجيده ومشاهداته، وسجّل فيه مراحل سيره في الطريق، فكان سجلاً حافلاً بـــتاريخه اســـتقى مـــنه أهل الطريق، ووقفوا على أسراره، واستند إليه المترجمون في معرفة حياته وسيرته. بدأ كتابته عقب ذهابه إلى مكة، حيث شاهد بالطواف حول الكعبة من الأسرار والمشاهدات ما دفعه إلى اطلاع إخوانه المقرّبين إليه، وعلى رأسهم الشبيخ أبو محمد عبد العزيز التونسي وتلميذه بدر الدين الحبشي، فجاء بعنوان "الفتوحات المكية في معرفة الأسرار المالكية والملكية". وهو من أربعة أجزاء ضخمة تسناول فيها موضوعات في المعارف والمعاملات والمنازل والمنازلات والمقامات، وقد اختصــرها الشعراني فقال فيها: "طالعت من كتب القول ما لا أحصيه، فما وجدت كتاباً أجمــع لكلام أهل الطريق من كتاب الفتوحات المكية، لا سيما ما تكلم فيه على أسرار الشريعة وبيان منازل المجتهدين الذين استنبطوا منها أحوالهم، فإن نظر فيه مجتهد في الشريعة ازداد علماً... وإن نظر فيه مفسر للقرآن فكذلك، أو مقرئ فكذلك... أو عالم بالطبيعة وصنعة الطب فكذلك، أو عالم بالهندسة فكذلك، أو نَحوي فكذلك، أو منطقى فكذلك، فهو كتاب يُفيد أصحاب هذه العلوم أو غيرها، علوماً لم تخطر لهم على بال، وقد أشرنا إلى نحو ثلاثة آلاف منها في كتابنا المسمى "تتبيه الأغبياء على قطرة في بحر علوم الأولياء"(١).

ويقول الفيروز آبادي أنه ألفه في مكة وكتبه عن ظهر قلب، جواباً لسؤال سأله عنه تلميذه بدر الحبشي، وبعد فراغه من كتابته وضعه على سطح الكعبة، فأقامه فيه سنة شم أنزله، فوجده كما كان لم يَبْتَلَ منه ورقة ولم تعبث به الرياح نظراً للطبيعة الممطرة فسمي مكة وشدة الرياح، ولم يؤذن بنشره بين أيدي الناس وكتابته إلا بعد ذلك"(٢). ومن الثابت أن الفتوحات لم تكن في بداية عهده بالتأليف، إنما كانت في نهاية السياحات حيث انستهى من تأليفه سنة ٣٣٦هـ أثناء قيامه في دمشق، وقبل وفاته

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، المقدمة، ص ٣.

<sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، ص ١٠.

بعاميسن. كذلك لم يتم تأليفه دفعة واحدة، إنما تمّ على فترات، فقد كان سنة ١٦٨هـ يكتب أول الجزء الرابع، وفي سنة ١٣٤هـ كان لا يزال يكتب خاتمة الجزء الثاني، وفي السنة التالية ١٣٥هـ كان يعد الجزء الثالث. ويعتبر هذا الكتاب بمثابة الخلاصة الشاملة لكل مؤلفاته، وهدفه من وراء إنشائه أن يعرق صديقيه المذكورين بعد أن زار القدس والمدينة ووصل إلى مكة لأول مرة بما فتح الله به عليه من إلهامات عند طوافه بيبت الله العتيق في مكسة، وبالجملة أثناء مقامه في أم القرى، ولهذا جاء عنوانه "الفتوحات المكية في معرفة الأسرار المالكية والملكية"(١) وكان ذلك على أثر رؤيا عجيبة رأى فيها النبي محمداً على حيث دعاه النبي للصعود على منبره وخلع عليه بردته البيضاء، وألقى ابن عربي خطبة طويلة يقول أنها من وحي روح القدس وهذه الخطبة هي مقدمة كتابه الفتوحات(١).

ويشير ابن عربي في الفتوحات إلى الإرادة الإلهية في أمره فيقول: "هذا الكتاب مسع طوله واتساعه وكثرة فصوله وأبوابه، ما استوفينا فيه خاطراً واحداً من خواطرنا في الطريق... وما أخللنا بشيء من الأصول التي يُعول عليها في الطريق، فحصرناها مختصرة العبارة بين إيماء وإيضاح"("). وقال أيضاً: "بنيت كتابي هذا، بل بناه الله لا أنا، على إفادة الخلق، فكله فتح من الله تعالى, وسلكت فيه طريق الاختصار..."(1).

وقد كتب الصفدي عنه في الوافي بالوفيّات منصفاً له في كلامه فقال: "وقفت على كتابه الذي سماه الفتوحات المكية لأنه صنفه بمكة، وهو في عشرين مجلدة بخطه، فرأيت أثناءه دقائق وغرائب وعجائب ليست توجد في كلام غيره. وكأن المنقول والمعقول ممثلاًن بين عينيه في صورة محصورة يشاهدها، متى أراد أتى بالحديث أو الأمر ونزله على ما يريده، وهذه قدرة، ونهاية اطلاع، وتوقد ذهن، وغاية حفظ وذكر،

<sup>(</sup>۱) ابــن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بــولاق)، ص ۱۲، (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ۸۹).

 $<sup>(^{7})</sup>$  المصدر السابق، الجزء الأول، (بو لاق)، ص.ص  $^{-}$ ٧-

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، (بو لاق)، ص ٥٠٢.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٩٣.

ومن وقف على هذا الكتاب علم قدره، وهو من أجلّ مصنفاته، وقد ذكر في المجلدة الأولى عقيدته، فرأيتها من أولها إلى آخرها عقيدة الشيخ أبي الحسن الأشعري<sup>(\*)</sup>. ليس فيها ما يخالف رأيه... وقال:

ليس في هذه العقيدة شيء يقتضيه التكذيب والبرهان لا ولا ما قد خالف العقل والنقل والنقل الذي أتى به القلر آن وعليها للأشعري مدار وبها في مقاله إمكان وعليها للأشعري مدار وبها في مقاله إمكان وعلى ما ادعاه يتجه البحاث ويأتى الدليل والبرهان بخلاف الشَناع عنه ولكن ليس يخلو من حاسد إنسان (۱)

يُعد كتاب الفتوحات سجلاً ضخماً للشيخ الأكبر، حياته، علومه، أعماله، تلاميذه وشيوخه، وقد بين تلك الخطوات من حياته بأوقاتها وتاريخها. كما أنه مرجع ضخم لحياته الروحية وما فيها من الأسرار والمشاهدات، والمجاهدات والرياضات، وما ناله من الكشف عن الأسرار الإلهية، وما اعتراه من صعوبات ومعاناة أثناء ذلك، حتى من الكشف عن الأسرار الإلهية، وما اعتراه من صعوبات ومعاناة أثناء ذلك، حتى تخلص من سيطرة النفس وأدران المادة فهو لم يكن يسير في تأليفه على نمط الكتب العاديسة ذات المنهج والخطة الموضوعية، إنما كان ذلك وفقاً لما يتم به الجود الإلهي وما يجري به الخاطر الروحي، وقد أشار ابن عربي إلى أكثر من موضع فيقول: "واعلم أن ترتيب أبواب الفتوحات لم يكن عن اختيار و لا عن نظر فكري، وإنما الحق تعالى يملي لنا على لسان ملك الإلهام جميع ما نسطره، وقد نذكر كلاماً بين كلامين لا تعلق له بما قبله و لا بما بعده..."(٢).

وعلوم الشيخ الأكبر كلها مبنية على الكشف والتعريف، مطهرة من الشك والتحريف، هذا ما أشار إليه في الباب السابع والستين وثلثمائة من الفتوحات حيث قال:

<sup>(\*)</sup> شـــيخ أهـــل الســنة والجماعة، وهو على بن إسماعيل الأشعري المتوفى في عام ٣٣٠ في الهجرة (أو ائل الربع الثاني من القرن الرابع الهجري).

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر مابق، ص ٧٢.

<sup>(</sup>۲) ابسن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، (صادر)، باب ۳٤۸، ص ۲۰۲ وما بعدها. (انظر الشعراني، الكبريت الأحمر، الجزء الأول، ص.ص ٤-٥).

"وليس عندنا بحمد الله تعالى تقليد إلاّ للشارع الله" وقوله أيضاً: "واعلم أني لم أقرر بحمد الله في كتابي هذا أمراً غير مشروع، وما خرجت عن الكتاب والسنة في شيء منه" (١). ومما يراه بلاثيوس أن هذا الكتاب يُعتبر دستوراً للمسلمين أو بمثابة الكتاب المقدد المسلمين، لا يمكن إعطاء فكرة تركيبية عن مضمونه، لأنه يخلو من سمات كتب المشائين والمتكلمين في الإسلام، القائمة على خطة منطقية دقيقة، تقتضيها طبيعة علومها، على حين أن الكتب الصوفية لا يتوفر لها ذلك، إذ ليس لها أساس فلسفي أو لاهوتي (١) وقد أقامه على الأصول التي يُعول عليها في الطريق دون أن يودعه خاطراً من خواطره الإنسانية. وقد تعددت شروحات الكتاب بحيث أصابه شهرة كبيرة. ويوجد له شرح كتبه عبد الكريم الجيلي صاحب كتاب "الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل". وله مختصر وضعه عبد الوهاب الشعراني بإسم الكامل في معرفة الأواخر والأوائل". وله مختصر وضعه عبد الوهاب الشعراني بإسم الكامل في معرفة الأواخر والأوائل". وله مختصر وضعه عبد الوهاب الشعراني بإسم الكامر "لواقح الأنوا القدسية" وقد عاد واختصره ثانية إلى حجم أصغر بعنوان "الكبريت

ولكن لم ينج ابن عربي من أعدائه المتنكرين له من الفقهاء وعلماء الرسوم فدسوا له في كتبه أموراً مما يكالف الشريعة، ويرميه بالكفر والزندقة والإلحاد، رغم تمسكه بالشريعة حيث كان يقول: من رمى ميزان الشريعة من يده لحظة هلك وكل ما خطر ببالك فالله تعالى بخلاف ذلك، وهذا اعتقاد الجماعة إلى قيام الساعة. ويقول الشعراني: وجميع ما لم يفهمه الناس من كلامه إنما هو لعلو مراقيه، وجميع ما عارض من كلامه ظاهر الشريعة وما عليه الجمهور فهو مدسوس عليه، وذلك كما أخبرني الشيخ أبو طاهر المغربي نزيل مكة المشرقة، ثم أخرج لي نسخة الفتوحات التي قابلها على نسخة الشيخ التي بخطه في مدينة قونية، فلم أر فيها شيئاً مما كنت توقفت فيه وحذفته حين اختصرت الفتوحات. وقد دس الزنادقة تحت وسادة الإمام أحمد بن حنبل في مرض موته عقائد زائفة، ولو لا أن أصحابه يعلمون فيه صحة الاعتقاد

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، ص.ص ٣-٤٠.

<sup>(</sup>۲) بلاثیوس (میجیل أسین)، مرجع سابق، ص.ص ۸۹-۹۰.

لافتتنوا بما وجدوه تحت وسادته. ودسوا على شيخ الإسلام مجد الدين الفيروز أبادي صاحب القاموس كتاباً في الرد على أبي حنيفة وتكفيره، كذلك دسوا على الإمام الغزالي عدة مسائل في كتاب الإحياء. كذلك دسوا على أنا في كتابي المسمى بالبحر المورود جملة من العقائد الزائفة وأشاعوا تلك العقائد في مصر ومكة. نحو ثلاث سنين وأنا بريء منها(١)، ولكن ابن عربي بصراحته الأكيدة أعلن عن ذلك بأن علومه كلها مبنية على الكشف والإلهام، وكان للشعراني الفضل الأكبر في إظهار حقيقة الأمر والدفاع عنه.

والكتاب الثاني الذي كثر شارحوه والمعلقون عليه، وأثار الأحقاد الدفينة لدي علماء الرسوم، بل وحرك شجون فقهاء عصره هو كتاب "قصوص الحكم" وهو من الكتب التبى أنشئت في الفترة الأخيرة التي استقر فيها في دمشق بعد تتقلاته المتعددة حيث استقر به المقام وهو في الستين من العمر، وفي نهاية سنة ٦٢٧هـ كانت له رؤيــة، رأى فيها النبي على يسلمه كتاباً بعثوانه "فصوص الحكم" وأمره بإذاعته ونشره بين الناس لما فيه من كمال صوفي. قال ابن عربي: "فإني رأيت رسول الله على في مبشرة أديستها في العُشر الأخير من المحرم سنقسبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق، وبسيده ه كستاب، فقال لى: هذا كتاب "فصوص الحكم" خذه، وأخرج به إلى الـناس ينـتفعون به، فقلت: السمع والطاعة شه ولرسوله وأولى الأمر منا، كما أمرنا. وأخلصت النية وجرّدت القصد والهمّة إلى إبراز هذا الكتاب كما حدّه لي رسول الله من غــير زيادة ولا نقصان. وسألت الله أن يجعلني فيه وفي جميع أحوالي من عباده الذين لسيس الشميطان علميهم سلطان، وأن يخصنني - في جميع ما يرقمه بناني، وينطق به لساني، وينطوي جناي - بالإلقاء السبوّحي، والنَّفتْ الروحي في الرّوع النفسي بالتأبيد الاعتصامي، حتى أكون مترجماً لا متحكماً لتحقيق من يقف عليه من أهل الله أصحاب القلوب... وأرجو أن... يكون الحق لما سمع دعائي قد أجاب ندائي... فلا ألقى إلاّ

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، المصدر السابق، ص - ص ٣-٤.

مايُلقسيَ السيّ... ولا أنزل في هذه السطور إلاّ يُنزل به عليّ. ولست بنبيّ و لا رسول، ولكنى وارث و لآخرتي حارث"(١).

ويعد هذا الكتاب من أشهر الكتب التي كان لها أثرها في إذاعة مكانة ابن عرب بين الناس، بوصفه كاتباً وصاحب رؤى بين الصوفية، يعرض أغرب نظرياته، على هيئة إلهامات يعزوها على التوالي إلى تعاليم السبعة وعشرين نبيا الرئيسيين بين الأنبياء الذين يعترف بهم الإسلام ابتداء من آدم وانتهاء بمحمد. وقد استعار كلمة الفص للإنسان الذي يمثل الحقيقة بالنسبة لبقية أنواع العالم، كما يمثل نقش الفص في الخاتم حقيقة الخاتم، فكان العالم بنسبة خاتم فصته الإنسان. وفي هذا إظهار لقيمة الإنسان وأهميته وأفضليته على العالم. ثم جعل الأنبياء فصوصاً بالنسبة لأفراد الإنسان، فكأن الإنسان خاتم فصته الأنبياء (۱).

لقد أفاض ابن عربي كعادته في كشف الأسرار التي كُوشف بها، وتوصل إليها ذوقاً وفهماً. فالعلم كما يراه ثلاثة أنواع. علم العقل الذي يقوم على التفكير والنظر والاستدلال، وعلم الأحسوال وسلبيله الذوق، وعلم الأسرار وهذا فوق طور العقل، وطلريقه نفث الروح في الروع، وهذا العلم نوعان: نوع يُدرك بالعقل، والآخر على ضربين: ضرب يُدرك بالذوق، والثاني عن طريق الإخبار، وهذا العلم هو الذي فوق طلور العقل، وجاءه عن طريق نفث الروح في الروع من نظرية وحدة الوجود، وهذه الوحدة التسي يقصدها لا تستعارض مع جلال الذات الإلهية، إنما هي إثبات الوجود الحقيقة مع الحقيقية على سبيل الحقيقة مع المحدثات فلا وجود له على سبيل الحقيقة مع الشربية تعالى (٢).

وقد خصّ ابن عربي كل نبي بمرتبة خاصة وعلم خاص تميزه عن غيره من الأنبياء، فآدم أراد الله أن يُظهر به سرّه إليه. وشيث وهو الولد الأول لأدام هو المظهر

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم والتعليقات عليه لأبو العلا عفيفي، دار الكتاب العربي، بيروت، (بدون تاريخ)، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عبد الحفيظ) الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۱۷۹.

للفيض الإلهي، وخص إسماعيل بالحكمة العليّة، وغلبت على يعقوب الروحانيّة والنور على يوسف، وهكذا حتى آخر نبي وهو محمد أله الذي له الحكمة الفردية لأنه أكمل موجود في هذا النوع الإنساني، به بُدئ الأمر وبه خُتم. "فكان نبيا وآدم بين الماء والطين" أنه كان بنشأته العنصرية خاتم النبيين، وقد سبقه النبي الذي أضاعه قومه وهو "خسالد بسن سنان" وهو نبي لم يُبعث، إنما أظهر بدعواه النبوّة البرزخية أي أن الحكم في البرزخ على صورة الحياة الدنيا، ولم يصف النبي النبي قومه بأنهم ضاعوا، وإنما وصفهم بأنهم أضاعوا نبيهم حيث لم يبلغوه مراده..."(١).

أما خاتم الأنبياء فهو قد ختم به فصوصه الحكمية وهو خاتم النبيين، وقد وضتح رأيه في الحقيقة المحمدية باعتباره على، في مقام الفردية، لأنه أول التعينات، وكان أول دليل على ربه، فهو أوتي جوامع الكلم التي هي مسميّات آدم. فقد علم الله آدم الأسماء، وعلّم محمداً حقيقة هذه الأسماء ومعانيها، وهذا هو المراد بقوله على "أعطيت جوامع الكلم"(") وقد أشار إلى هذه الحقيقة في كتابيه "الفتوحات" و "شجرة الكون...".

**(7)** 

<sup>(</sup>۱) الحديث: قال المعذاوي أما الذي يجري على الالسنة بلفظ "كنت نبياً و آدم بين الماء و الطين فلسم نقب عليه بهذا اللفظ. وقال الزركشي: لا أصل له بهذا اللفظ (انظر كشف الخفاء للعجلوني على العجلوني وطيحته الحاكم بلفظ "كنت نبياً و آدم بين الروح والجعد" وفي الترمذي وغيره عن أبي هريرة أنه قال للنبي الله متى كنت أو كتبت نبياً؟ قال: (كنبت نبياً و آدم بين الجسد و الروح " وقال الترمذي: حسن صحيح، وصححه الحاكم أيضاً. (انظر كشف الخفاء للعجلوني ١٢٩/٢).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ۲۱۳. (انظر فص حكمة صمدية في كلمة خالدية، وانظر الشيخ الأكبر، محى الدين بن العربي سلطان العارفين لعبد الحفيظ فرغلي، ط مصر، ص ١٨١، حيث أورد القصية كاملة عن خالد بن سنان، وانظر محاضرة الأبرار ومسامرة الأخيار لابن عربي، قصة خالد بن سنان).

الحديث: ورد في عبارة أخرى "أوتيت جوامع الكلم"، أو "بعثت بجوامع الكلم ونصرت بالرعب، وبينا أنا نائم أوتيت بمفاتيح خزائن الأرض فوضعت في يدي". رواه البخاري ومسلم والنسائي عبن أبي هريرة، حديث صحيح. (الجامع الصغير للميوطي، متن فيض القدير ٢٠٣٣، رقم الحديث ١٤٤٩). رواه أحمد في مسنده برقم ٩٤٨٩، ٩٢٦٩. كما رواه المدير البيهقي في الشعب وأبو يعلى عن عمر بن الخطاب، وقال ابن شهاب فيما نقله البخاري في صحيحه: بلغني في جوامع الكلم أن الله يجمع له الأمور الكثيرة، التي كانت تكتب في الكتب الكشيرة قسبله، الأمسر الواحد والأمرين ونحو ذلك، وقال سليمان النوفلي: كان يتكلم القليل يجمع به المعاني الكثيرة. (انظر كثيف الخفاء للعجلوني ٢٨٧/، حيث رقم ٩١٣).

ومن الشروح التي وضعت لهذا الكتاب شرح تلميذه صدر الدين القونوي، فكان أول شارح لابسن عربسي في حياته. ثم تابعه بعد ذلك مشاهير الصوفية في الشرق، فسبذلوا قصارى جهدهم في تفسير أقواله بما يتلاءم ومذهب أهل السنة وذلك لإثبات مدى اتفاقه مع المذهب السني ضد أولئك الصوفية الطاعنين عليه مذهبه أمثال التفتاز انسي ") المتوفى سنة ١٠١هه وهما التفتاز انسي ") المتوفى سنة ١٠١هه وهما اللهذان اتهماه بالقول بوحدة الوجود. وقد نبّه شراح الفصوص على وجوب مراعاة الدقائق الموجودة فيه، وأفاضوا فيها، وشرحوا مقصد الشيخ وعباراته الموهمة التي وردت في الكتاب من أمثال قوله في "توح":

فما أنت هو، بل أنت هو وتراه في عين الأمسور مسرّحاً ومقيّداً فالمقصود من كلامه نفي المماثلة من جهة وإثباتها من جهة، إستناداً إلى قوله تعالى: (ليس كمشله شيىء) فنزّه، (وهو السميع البحير) (۱) فشبّه، وقال تعالى: (ليس كمثله شيىء)، فشبه وثنّى، (وهو السميع البحير) فنزه وأفرد"(۱).

وهكذا فقد أثنى عليه مؤيدو، وشرحوا أقواله الواردة في "الفصوص" ومن هـؤلاء ابـن الزملكاني كمال الدين محمد بن علي الأنصاري الشافعي المتوفى سنة ٧٢٧هـ. وشرحه أيضا المولى عبد الرحم بن أحمد الجامي (\*\*) المتوفى سنة ٨٩٨هـ. وشرحه غير هذين الشيخين كثيرون منهم الشيخ عبد الرزاق القاشاني (\*\*\*) وعلق على

<sup>(\*)</sup> مسلمود بن عمر بن عبد الله التفتازاني، سعد الدين، من أنمة العربية والبيان والمنطق ولد بتفازان من بلاد خراسان. أبعده تيمورلنك إلى سمرقند فتوفي فيها (٧١٧-٧٩٣هــ) (ابن حجر العسمقلاني: المدرر الكامنة، جـــ، ص ٣٥٠، السيوطي: بغية الوعاة: ص ٣٩١، مفتاح السعادة جـــ، ص ١٦٥ ( Brock. 2:278(215) S 2,301 ).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، الآية: ١١ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، فص كلمة توحية، بيروت، ص ٧٠.

<sup>(\*\*)</sup> الجامي، (٨١٧–٨٩٨هـــ)، عسبد الرحمن بن أحمد بن محمد الجامي، نور الدين، مقسر فاضل ولد في جام من بلاد ما وراء النهر. تفقه وصحب كبار مشايخ الصوفية توفي في هراة، شرح فصوص الحكم لابن عربي، (الأعلام ٢٧/٤).

<sup>(\*\*\*)</sup> القاشاني (... - ٧٣٠هـ) عبد الرزاق بن أحمد القاشاني. (كمال الدين صوفي، توفي بعد منة ٧٣٠، من تصانيفه شرح فصوص الحكم لابن عربي (معجم المؤلفين ٥/٥).

هــذا الشــرح الشيخ محمد الباروني... وقد ترجمت أبواب الفصول ترجمة موجزة إلى الهندية ونشرت في مدينة مدراس سنة ١٩٢٩م(١).

كما تأثر كثير من الصوفية بآراء ابن عربي في كتابه الفصوص، وبخاصة فكرة الحقيقة المحمدية التي سرحان ما اتجه إليها المادحون والشعراء والأدباء في قصائدهم وفي صيغ صلواتهم التي يمدحون بها النبي (٢).

ولم يقل شأن باقم مؤلفات ابن عربي عن هذين الكتابين. فأول كتبه هو "التنبيرات الإلهية" ويقوم على وجود القطب للزهاد الذي يكون مدار الزهد عليه في أهل زمانه. كذلك في التوكل والمحبة والمعرفة وسائر المقامات والأحوال. وقد أخبرنا ابسن عربي أنه ألفه على غرار كتاب "سر الأسرار" الذي ألفه أرسطو لذي القرنين("). وفسى المسريّة، قضى ابن عربي شهر رمضان سنة ٥٩٥ بين صلاة وعبادة ورياضة روحية حتى ألهمه الله أن يكتب كتاباً يصلح أن يكون مدخلاً إلى الحياة الصوفية لإفادة المريدين دون أستاذ. وقسد شفع ذلك رؤيا رآها في المنام دفعته إلى استجابة الطلب الإلهبي وأنشاً يكتب كتابه الثاني "مواقع النجوم" وهو رسالة في الزهد والتصوف(٤). وفي مكة ذاع صبيته، وتودّد إليه العلماء والصالحون ومن بينهم أسرة الإمام أبو شجاع وابنيته السنظام التسي أوحت إليه في نظم قصيدة هي "ترجمان الأشواق" الذي ضمنه وصفاً لجمالها وكمالها، وهمو يرمى من وراء ذلك الإيماء إلى الواردات الإلهية والتــنزلات الروحانية والمناسبات العلوية على طريقة الصوفية. كما أنشأ كتابة "مشكاة الأنوار فيما روي عن النبي على من الأخبار" تحدث فيه عن أحاديث الرسول بأسانيدها المتصلة، وفي الطائف كتب "حلية الأبدال" إجابة لدعوى من أصحابه في الطريق عبد الله بدر الحبشى وابن خالد الصدّفي (\*).

<sup>(</sup>۱) فقد ترجم خان صاحب خواجه خان كتاب "الفصوص" ترجمة موجزة ونشرها في مدراس سنة ١٩٢٩.

<sup>(</sup>٢) فرغلي (عبد الحفيظ) الشيخ الأكبر، مرجع سابق، ص.ص ١٨٣-١٨٤.

<sup>(</sup>T) ابن عربي: التدبيرات الإلهية، ص ١٢٠ (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٢١).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن عربي: الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٣٣٨. (انظر بلاثيوس، مرجع سابق، ص ٥٠).

<sup>(\*)</sup> الصندَفي، محمد بن أحمد، توفي سنة ٦٣٤.

ومما لا شك فيه أن ابن عربي كان متميزاً برسوخ قدمه وثبات إيمانه ورباطة جأشه، فرغم ما أصيبت به البلاد في اليمن والجزيرة من مصائب، فإنه استمر في كستابة آثساره، فكتب كتابه "الدرة الفاخرة" ووضع فيها تراجم لشيوخه في التصوف في المغرب، ومن أفاد منهم في حياته الروحية. وفي جولته إلى بلاد آسيا الصغرى وصل إلى قونسية، وقد أمضى فترة هادئة نسبياً في تلك السنة، فألف كتابين هما: "مشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأنوار الإلهية" و "رسالة الأنوار فيما يمنح صاحب الخلوة من الأسرار "(\*). وقد دون وثيقة سياسية بعث بها إلى كيكاوس سلطان بلاد الروم إجابة على استشارة في أمور الدولة المتصلة بالنصارى الذين يعيشون في مملكته، وقدأجابه برسالة مطولة أوردها في "الفتوحات المكية" و "محاضرة الأبرار" قدّم فيها النصيحة المطلوبة مما كشف عن نفوذه لدى الملك(١).

وقد شرح ابن عربي كتابه "ترجمان الأشواق" إستجابة لطلب تلميذيه عبد الله بدر الحبشي وإسماعيل بن سودكين، كي بُسكت صوت الفقهاء المنكرين عليه قوله هذا بأنه من الأسرار الإلهية، وسماه "الذخائر والأعلاق"(١). أما "الديوان" فلا بد أنه ألفه بعد ذلك، أي بعد سنة ١٣١هم، حيث تشيع في كل قصائده لهجة الوجد الصوفي وذلك بخلف "ترجمان الأشواق" القائم على الرمزية الغزلية التي تتضمن لهجة شخصية واقعية عينية عينية، وتكثر فيه الألاعيب اللفظية والمفارقات بحيث تسلبها كل إلهام وحياة(١).

وهكذا، يكون من المستحيل أن نحدد تاريخاً دقيقاً لجميع مؤلفاته التي أنشأها، وخاصمة تلك التسي وضعها في الفترة الأخيرة من حياته. ولا بد لنا أن نتساءل: ما موقف العلماء من مؤلفات ابن عربى؟.

<sup>(\*)</sup> هذان الكتابان من ضمن الثبت الذي ذكره ابن عربي للملك المظفر في إجازته له.

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي الفتوحسات، الجزء الرابسع، ص ۱۳۸. ( انظسر بلاثيوس، مرجع سابسق، ص ۷۰).

<sup>(</sup>۲) ابسن عربي: ديوان ابن عربسي، ص ١٤٤ – ١٤٦ (انظر بلاثيسوس ، مرجسع سابسق، ص ٨٩).

يخبرنا صاحب السدر الثمين أنه سمع ما ذكره الفيروز آبادي عن إجازة ابن عربسي للسلطان المظفر سنة أربع وثمانين وسبعمائة بدهلي (۱) (۱) المحروسة أنه وقف على استفتاء أجراه الملك المعظم حول مؤلفات ابن عربي بين أهل العلم والمعرفة فقال: "ووقفت عليه مرة أخرى في جواب استفتاء السلطان الأعظم (۱۱) ذي الرأفة والجاه... أنه اجتمع في خزانته السعيدة على ما بلغني من مصنفات الشيخ محي الدين رضوان الله عنه ما لم يجتمع في خزانة غيره من آبائه السلاطين المتقدمين رضوان الله عليهم أجمعين... فتكلم الفقهاء فيها لقصور عقلهم في إدراك معانيها، فاستفتى السلطان الأعظم... شيخنا أقضى القضاة (۱۱۰۰) رضي الله عنه ما هذا ترجمته: "ما نقول السادة العلماء شد الله بهم أزر الدين، ولم بهم شعث المسلمين في الشيخ محي الدين ابن العربي رضي الله عنه، وفي كتبه المنسوبة كالفتوحات وفصوص الحكم وغير ذلك، همل يجوز قراءتها وإقراؤها؟ وهل هي من الكتب المسموعة المقروءة أم لا؟ أفتونا مأجورين جواباً شافياً فيها لتحوذوا جزيل الثواب من الله الكريم الوهاب (۱۲).

فأجاب شيخنا أقضى القضاة الفيروز آبادي رضي الله عنه ما هذا ترجمته: اللهم أنطقنا بما فيه مرضاتك: الذي أعتقده من حال المسؤول عنه وأدين الله به أنه كان شيخ الطريقة حالاً وعلماً، وإمام التحقيق حقيقة ورسماً، ومحيي رسوم المعارف فعلاً وإسماً.

<sup>(\*)</sup>دهلي: عاصمة ملوك الهند المسلمين الأولين من عام ١٠٢هـ، وقصبة أباطرة المغل من عام ١٠٥٠. وقسد جعلها جلالة الملك الأمبراطور جسورج الخامس مقر الحكومة الأمبراطورية للهند مرة أخرى منذ اليوم الثاني من شهر ديسمبر منة ١٩١٠م وهي على خط عرض ٢٨ ٣٨ شمالاً وخط طول ١٣ ٧٧ شرقاً على الضفة اليمنى لنهر جُمنة وعلى مسيرة ١٢٠ ميلاً تقريباً في النقطة التي يترك فيها هذا النهر تلال سوالك (دائرة المعارف الإسلامية، م١، ص ٣٤٣).

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر التمين، مصدر سابق، ص ٦٤.

<sup>(\*\*)</sup> الصحيح: هو الملك المظفر الأيوبي (المرجع المابق، ص ٦٤).

<sup>(\*\*\*)</sup> هو القاضى الفيروز أبادي، محمد بن يعقوب الفيروز ابادي الشيرازي، وردت ترجمته سابقاً، (السخاوي، الضوء اللامع، الجزء الأول، ص ٢٩).

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص.ص ٢٤-٥٠.

إذا تغلف فكر المرء في طَرف من بحره غرقت في خواطره، عباب لا تكسدر السدلاء، وسحاب تتقاطر عنه الأنواء، دعواته تخترق السبع الطباق وتستفرق بركاته فتملأ الأفاق. وإني أصفه وهو فوق ما وصفته، وغالب ظني بل يقيني أنسي ما أنصفته... أما كتبه ومصنفاته فهي البحار الزواخر... وهذا الشأن لا يكون إلا لمسن خصه الله تعالى بالعلوم اللدنية والمعارف الربانية فمن جملتها: التفسير الكبير في تسعة وتسعين مجلداً، بلغ رضي الله عنه فيه إلى تفسيره سورة الكهف عند قوله تعالى: (وكله اله عن الدين رضي الله عنه ولم يكمل. وهذا التفسير كتاب عزيز، كل سفر منه بحر لا ساحل له، ولا غرو فإنه صاحب الولاية العظمي والصديقية فيما نعتقد... قلت: هذا التفسير لم يذكره الشيخ مصاحب الولاية العظمي والصديقية فيما نعتقد... قلت: هذا التفسير لم يذكره الشيخ رضي الله عنه في التذكرة التي تقدم ذكرها، لأن التذكرة كتبت بمكة شرفها الله تعالى، وصنف بها نتقل إلى دمشق وسكنها برهة من الزمان قريباً من ثلاثين سنة، وصنف بها كتباً كثيرة بعد تلك التذكرة، وكان آخر ما صنفه رضي الله عنه هذا التفسير، والله أعلى م الكسب التفسير، والله أعلى م الكسب التفسير، والله أعلى م الكسب التعسير، والله أعلى من العطاء السبحاني والوهب الربائي المن المجلدات. وهذا ليس من الكسب الإنساني بل من العطاء السبحاني والوهب الربائي الهوادات. وهذا ليس من الكسب الإنساني بل من العطاء السبحاني والوهب الربائي الأله.

وقد عُرض الجواب على السلطان الأعظم فاستفتى فيه الفقيه أبا بكر محمد بن الخياط المخلافي الجباي، هذا ترجمته: ما يقول الفقيه في الكتب المنسوبة إلى الشيخ محسى الدين بن العربي رضي الله عنه كالفتوحات المكية وقصوص الحكم وغير ذلك. هل يجوز تعلّمها وإظهارها بين الناس واعتقاد ما فيها أم لا؟ وهل هي من العلوم النافعة؟ فإن شيخنا شيخ الإسلام أقضى القضاة مجد الدين نفع الله به الإسلام والمسلمين لما سئل عن ذلك أجاب بما يقتضي تفضيل كتب الشيخ محي الدين رضي الله عنه على ما اشتهر من كتب العلوم النافعة، ولم يقر ذلك في القلب، فأوضح لنا الجواب. فأجاب الفقيه المذكور: الجواب وبالله التوفيق: قد آن لابن الخياط أن لا تأخذه في الله لومة لائم. قلد أول في غنواه. إذ آن بمعنى قَرْبَ ودَنا، فقد أقر بفتواه واعترف بأنه كان بعيداً عن الله تعالى، وقد كان تأخذه في الله لومة اللائم. هذا فيما

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، ص ٢٦.

مضى من زمانه، ثم الداعي الآن والحال بما ادّعى، وبقي عليه إقامة البيّنة، وبيّنة قوله: لا يجوز ولا يحل تحصيل كتب الشيخ محي الدين لا قراءتها ولا إقراؤها، فإنها مسردودة على مصنفها... وما أظن الشيخ مجد الدين أقدم على ما أقدم إلا لعدم إمعان النظر في كتب الشيخ محي الدين رضي الله عنه..."(١).

وقد حرص الفيروز أبادي على إظهار حقيقة معتقد الشيخ محى الدين ودفع التهمة التي وجهها الفقهاء وعلماء الرسوم، مبينا ما تنطوي عليه حقيقته من التزام سنة الرسول ه ومتابعته للشريعة ذاكراً أراء من تكلموا فيه من أمثال ما أوردناه عن الزملكاني والصفدي وموقف سائر العلماء وأهل التحقيق والفقهاء من علومه فقال: "قد ذكسرت معتقدي في الشيخ محى الدين رضى الله عنه بعد مواظبتي على مطالعة كتبه التي يشرح صدور العارفين، ويُنور قلوب العاشقين، وهو رضى الله عنه شيخ المحققين وإمام العارفين... وقطب الأولياء والصالحين... ومن نظر في أول كتاب الفتوحات ومعتقده، وأتباعه للسنة الشيريفة النبوية، واقتفائه الأحاديث، وبناء أبوابه عليها، عرف... مقدار الشيخ محى الدين وجلالة قدره. وقول الفقيه إن كتب الشيخ... لا يجوز ولا يحل تحصيلها ولا قراءتها ولا إسماعها فإنها مردودة على مصنفها إلى آخر مقالته. ليس هو منفرد به بل قول جماعة من فقهاء الظاهريين الذين ينطقون بهذا، وأكثرهم يعتقدون خلافه، وإنما ينطقون بما يوافق عقول العامة العاجزين عن فهم شيء من معاني كلام الشيخ... فإنهم متى سمعوا خلافه أنكروا وبدّعوا وشنّعوا... أليس حسافظ الأمة أبو هريرة رضى الله عنه يقول: حفظت من رسول الله وعائين من العلم بثثــت أحدهما فيكم، والآخر لو بثثته لقَطع منى هذا البلعوم<sup>(٢)</sup>؟ أراد به علم الحقيقة التي ليست من شأن أهل الظاهر الذي لا يفهم شيئاً من ذلك، لأن ذلك خاص بمن خصته الله تعمالي به من الصديقين فإن الظاهري المنكر معذور من هذا الوجه. وأما مبالغته في تكفير الشيخ محي الدين رضي الله عنه فقد بسطنا عُذره في ذلك<sup>(٣)</sup> وقد شدّ أزره بما

<sup>(</sup>۱) القساري السبغدادي، السدر الثمين، المصدر السابق، ص.ص ۲۸-۷۰ (انظر عبد المغيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص.ص ١٥٠-١٥١).

<sup>(</sup>٢) الحديث: رواه البخاري في صحيحه في باب حفظ العلم.

<sup>(</sup>٢) القاري البغدادي، مصدر سابق، ص ٧١.

ذكره الزملكاني كما مرّ، خصوصاً وأن الزملكاني من شراح الفصوص لابن عربي. كذلك قلول الصفدي في ثنائه عليه ضد الطاعنين فيه. وخير دلالة على صدق ابن عربى رأي علماء عصره وفقهائها الذين جال بينهم وسكن بين ظهرانيهم "فالشيخ محى الديسن رضيى الله عينه كان مسكنه بدمشق بعدما طاف البلاد وأرشد العباد، وكانت مشحونة بالعلماء الراسخين، والمتكلمين الحاذقين، والفقهاء المستنطقين. وما بلغنا أنّ أحداً من علمناء عصره ولا من فقهاء دهره أنكر عليه، وكيف ينكرون عليه وهو صدرهم، أم كيف لا ينقادون لديه وهو ذُخْرُهم"(١). لذا فإن جواب الفيروز أبادي صريح بدفاعــه عـن مؤلفـات ابن عربي حيث يقول: "هذا جهل صريح وقول قبيح لا يمكن النطق بــ المسلم، و لا يجد إذا وقف على كتب الشيخ محى الدين رضى الله عنه ما يخالف الكتاب والسنة. فإن كتب الشيخ محى الدين رضىي الله عنه تزيد على خمس مئة كــتاب، وقد ذكر كتاب التفسير الكبير ... وكتاب التفسير الصغير ... ومنها كتاب المعلى على المُحلِّى، وهو كتاب في الفقه مختصر أبي محمد بن حزم، وهو من أحسن كتب الفقه... وإحاطسته علسي جميع مذاهب المجتهدين الكبار من الصحابة والتابعين وتُبُع الأتــباع إلــي زمانه. وهل يجوز لمسلم أن يقول: مثل هذا الكتاب لا يحل تحصيله و لا قــراءته و لا إســماعه؟ ومن حرَّمُ الأشتغالُ بكتب الشريعة فقد كفر، أعاذنا الله من هذه الفستاوي والنصائح الفاضحة والقبائح الواضحة. وكم للشيخ محى الدين من تصنيف شريف، وتأليف لطيف، في الأحاديث النبوية وغيرها، منها: الرياض الفردوسية في جميع الأحاديث القدسية حوى فيه جميع ما روى النبي ﷺ عن الله بلا واسطة. ولم أعلم أن أحداً اعتنى بجمعه وظفر بحصره قبل الشيخ محى الدين. وهل يجوز لمن شمّ رائحة الإسلام أن ينهسى عن تحصيل مثل هذا الكتاب وقراءته وإسماعه وتحصيله وإقــرائه وتعليمه إلاً مشرك من أعداء الله تعالى ورسوله... إن كتب الشيخ محى الدين رضىي الله عنه تشتمل على التفسير والأحاديث والفقه والأصول وعلم الكلام وغير ذلك مـن الكتـب الـنافعة. ولـم يبق إلا العلم اللدنيّ الذي لم يحيطوا به علماً، كفاهم بذلك فضــيحة وخزياً، حيث ذموا طريقاً ما سلكوه، وعملاً ما باشروه، فليتهم إذا لم يتحققوا

<sup>(</sup>۱) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص ٧٣.

سكتوا وما نطقوا، وسلكوا طريق الهلاك وحادوا عن سبيل النجاة، لكونهم يعلمون ظاهراً من الحسياة الدنيا، وهم عن مشرب العارفين محرومون، وعن ذوق الذّائقين مصروفون، وعن سلوك السالكين منقطعون وبما لديهم من العلوم الظاهرة فرحون، فلو كانوا بالعروة الوثقى متمسكين، وللسنّة الشريفة متبعين، ولخواص جناب الله محبين، لما طعنوا في الشيخ محي الدين مع إجماع علماء عصره الراسخين، من الفقهاء والمتكلمين، والمشايخ العارفين المحققين، بأنه إمام أهل التحقيق في التوحيد، فإنه في جميع العلوم الظاهرة والباطنة الفريد والوحيد (۱).

فالفضمل إذن يعسود إلى الفيروز آبادي الذي وفَّاه حقه بالكامل، فبين موقف معاصريه من العلماء وأهل النظر المنكرين عليه، كما أشار إلى التابعين له الأخذين عسنه، المستأنسين بأفكاره وأقواله المراقبين لأعماله ومجاهداته أمثال العزّ بن عبد السلام وأقرانه فقال فيهم: "... من كان له طبع مستقيم وعقل سليم، وشرب من العلوم اللدنــيّة والمعارف الربانية... علم أن الشيخ عز الدين بن عبد السلام والذين عاصروه مــن الأعلام لا يُقرّون لأحد إلاّ بعد مشاهدة خوارق حاله، ومعاينة أقواله وأفعاله، فقد كانوا للشيخ محى الدين مسخرين، والأقواله وأفعاله معترفين، ولتفخيم شأنه وتعظيم مكانه مذعنين. أفترى أن أهل تلك البلدة العظيمة ... مع كثرة علمائها وغزارة فضلائها وطـول إقامة الشيخ محى الدين... بين أظهرهم أكثر من ثلاثين سنة، وكثرة مصنفاته المستداولة بينهم علموا أنها باطلة وسكتوا؟... ولما جاور بمكة... كان فيها من العلماء الراسخين، والفقهاء المدققين، وجمهور المتكلمين، والمشايخ العارفين المرشدين، والأولياء الأبرار ما لم يوجد في عصر من الأعصار، والكل كانوا له مقرّبين، وبفضله عليهم معترفين، وبأقواله متبركين، وعلى قراءة مصنفاته مواظبين، ومصنفاته الشريفة ومؤلفاته المنيفة تشهد بوفور علمه وكمال فضله، وكان أكثر اشتغاله بمكة المشرفة في إسماع الحديث النبوي وأكثر مصنفاته بخطه... فياليت شعرى، أكان هؤلاء العلماء الذين عاصدروه وأخذوا عنه العلم مسلّمين أم كانوا جاهلين؟ بل كانوا بعلمه عاملين، وبفضـــله مُقرّين، وبرجحانه عليهم معترفين، غير شرذمة من المتأخرين المتوقفين فيه،

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ٧٣-٧٤-٥٧.

والطاعنين، ومع ذلك فلا اعتبار لإنكار المتأخرين بعد إقرار المتقدمين،... فلو نور الله تعالى بصائرهم... وأراد إصلاحهم وخيرهم لأشغلهم بإصلاح أنفسهم دون غيرهم لأن من عرف نفسه...(1) لذلك يدعوا ابن عربي إلى التسليم بعلومه وعلوم قومه لأنه علم مبني على التصديق لمن لا يدريه، وهو علم التصوف الذي لا يمنح إلا لصاحب عناية وتصريف فيقول: " فاعلم شرح الله تعالى صدرك، ونور سرك أن مبنى هذا الطريق على التسليم والتصديق، حتى قال بعض السادة القادة من أهل هذا الطريق: لا يبلغ إنسان درج الحقيقة حتى يشهد فيه ألف صديق أنه زنديق، وانظر إلى قول الشريف الرضي حفيد على بن أبي طالب رضي الله عنه:

يا رُب جو هَــر علم لو أبوحُ به لقيل لي أنت ممن تعبـــد الوَتَنا ولا ستحلّ رجال مسلمــون دمي يرون أقبح ما يأتونــه حَسنــا(٢)

ويبين ابن عربي طبيعة علمه ومبناه، فهو بعيد عن النظر وإعمال الفكر بل هو عمل قلبي كامل يستوجب عدم الإنكار لأن المعارف القلبية لا يدخلها الشك ولا الريب فقال: "فكذلك يا أخي، هذا العلم السني دار رجب وهو نتيجة التقوى، فإذا رأينا رجلا إتقى الله ووقف عند حدوده، وقد اتصف بالصفات الحميدة ثم نطق بعد ذلك بعلم لا تسعه عقولنا، وهبه الله سبحانة إياه فالواجب علينا التسليم والتصديق وعدم الإنكار والاعتراض، لأن الله تعالى يخص من يشاء من عباده بما شاء من علومه: (يؤتي المحكمة عن بطاء)(")... فلما رأيناك تطلب الدليل والعلو ممن ورثه ولازم التقوى التي تدل على صحة علمه كدلالة المعجزة على النبوة علمنا أن صفة الصدق ما استقرت تدل على صحة علمه كدلالة المعجزة على النبوة علمنا أن صفة الصدق ما استقرت تدك على ما كذلك فسلم لهم أحوالهم ولا تشك في أقوالهم وقل رب زدني علماً... ولا تتكر عليهم النطق بالغيب مع إيمانك بالمثال المحسوس الذي نصبه الله تعالى لك... "(ا).

<sup>(</sup>١) القاري البغدادي، الدر الثمين، مصدر سابق، ص.ص ٧٥-٧٦.

ابن عربي، التدبيرات الإلهية، نشرة نيبرج، مطبعة بريل، مدينة ليدن، سنة ١٣٣٦هـ، ص
 ١١٣. (انظر الدر الثمين للقاري البغدادي، ص ٧٩).

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الأية، ٢٦٩م.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ١١٥. (انظر الدر الثمين، ص.ص ١٠-٨١).

هكذا نسرى أن ابن عربي لا يحيد عن الكتاب والسنة بل يسفّه العقل الذي لا طاقسة له بإدراك ما يستوجب الإيمان فقط فيقول: "... يا ليت شعري طالب الدليل على هذا العلم المشاهد، هل أحاط علماً بمعاني الكتاب والسنة حتى يُقال له هو مثل كذا، هل أحالسه دليل العقل، فغاية العاقل... أن يجعل ما نطق به هذا الصوفي من قبيل الجائز وإنما صار واجباً عندهم لا من حيث نفسه إلا من حيث العلم القديم، فإذا أتى هذا الصوفي بالجائز أو بموبقات العقول... فالعقل إما يقف أو يجوز لأنه ما أتى بشيء يُهد ليسه ركناً من أركان الشريعة فما جُرم المستمع له في به معرض الإنكار إلا قلة التصديق، فالصفة راجعة إليه والصوفي منزه عما نسب إليه... ولذلك أشار في مذره عما نسب إليه... ولذلك أشار في مذره عن ربه "ولا يزال العبد يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه... ولذلك أشار الإنكار الإقلة التصديق، فالصفة راجعة اليه والصوفي منزه عما نسب اليه...

بعد أن عرضنا لحياة ابن عربي، وخصائص عصره نرى أنه لزاماً علينا أن نوضح صدورة العقيدة التي بنى عليها مذهبه في وحدة الوجود ومفهومه لهذا الوجود الدي تفرد به عن غيره، وما انطوى عليه مذهبه من علوم تكشف عن حقيقة تصوفه القائم على الكتاب والسنة بعيداً عن كل صبغة مادية ومتبرئاً من القول بالحلول أو الاتحاد.

(Y)

<sup>(</sup>١) ابن عربى، التدبيرت الإلهية، المصدر السابق، ص ١١٧. (انظر الدر الثمين، ص ٨٧).

الحديث: جزء من حديث طويل. قال الله قال: من عادى لي ولياً فقد آذنته بالحرب، وما تقسرب إلى عبدي بشيء أحب إلي بما افترضت عليه، وما يزال عبدي ينقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها. وإن سألني لأعطيته ولأن استعاذني لأعيذنه أخرجه السبخاري في الرقاق من حديث أبي هريرة، وأحمد والحكيم وأبو يعلى والطبراني وأبو نعيم وابن عساكر عن عائشة أم المؤمنين. والطبراني في الكبير عن أبي إمامة، وابن السني عن ميمونة، والقشيري في الرسالة عسن أنس. كمسا أخرجه الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ميمونة، والعديث وما قيل فيه، كما أخرجه ابن عربي في مشكاة الأنوار ٧٧ برقم ١٩٠٠ والحديث صحيح ثابت.

#### ثانيا: مصادر نظرية وحدة الوجود عند ابن عربي

#### ١- المصادر غير الإسلامية:

- المصادر الشرقية القديمة: الهنود الفرس
- المصدر اليوناني: فلاسفة المدرسة الملطية (أو الطبيعيون الأوائل)
   الإيليون الرواقيون، الأفلاطونية المحدثة: أفلوطين.
  - ٧- المصادر الاسلامية من كاروس ما
    - القرآن الكريم
      - الحديث
      - علم الكلام
      - التصوف

## ثانياً: مصادر نظرية وحدة الوجود عند ابن عربي:

يكاد يستحيل على الباحث تحديد الجوانب المتعددة لشخصية محى الدين بن عربسي وأبعادها الدينية والعلمية والفكرية دون الرجوع إلى مقوماتها الأساسية التي عملت على تكوينها، والمصادر المختلفة التي ساهمت في بنائها بحيث عدت شخصيته شخصية فذة شعلت الفكر الإنساني لقرون طويلة، وأكسبته مكانة رفيعة بين أهل الحكمة والتصوف. لقد نسب إلى ابن عربي مذهباً في وحدة الوجود، وقُدَّر لهذا المذهب أن يتشكل وتكتمل صورته الروحية ويصل إلى مرتبة عالية في القرن السادس المجدري وأصبح أساساً ومنطلقاً لدرسه وبحثه، وقد عرض له في كثير من مؤلفاته وخاصة في بعض أعماله الرئيسية لا سيما "الفتوحات المكية" و "قصوص الحكم".

ولقد تعددت مصادر مذهبه في وحدة الوجود من مصادر غير إسلامية إلى مصادر أخرى إسلامية إلى مصدادر أخرى إسلامية، ولنبدأ أولاً بالمصادر غير الإسلامية في الحضارات القديمة شرقية ويونانية.

# أولاً: المصادر غير الإسلامية:

### - المصادر الشرقية القديمة: الهنود والفرس ي

تمتد فكرة وحدة الوجود إلى الديانات القديمة في الحضارات الشرقية عند الهنود وخاصة البراهمة، وعند الصينيين وبصفة خاصة الكونفوشيوسية. كما نجد لها إشارات وملامح عند اليونان وخاصة لدى الفلاسفة الأولين من الطبيعيين الأوائل والإيليين أمثال إكسانوفان وكذلك الرواقية، واكتملت صورتها لدى أفلوطين السكندري فسي المدرسة الأفلاطونية المحدثة. وقد فلسفها البعض من هؤلاء رغم مبحثها الديني البحت، فغدت عقيدة في التوحيد يعتنقها العقل ولا يسلم إلا بوجود واحد. وعلى ذلك فهي ليست وليدة عصر معين، ولا ثقافة معينة، إنما هي نتاج فكر إنساني عام.

وربما كان للعالم الإسلامي من جملة الشعوب التي عرفت هذه الفكرة لما تقوم عليه عقيدته في التوحيد، خاصة لدى بعض فرق الشيعة القائل بالنور المحمدي الصادر عسن الله مصدر كمل الموجودات، وإن كسان البعض يعزو ذلك لأثر الأفلوطينية

والغنوصية (\*) الممتزجة ببعض الأفكار المسيحية، كما فسرها الفلاسفة المسلمون بما يتفق وعقيدتهم الدينية، فقالوا إن الواحد هو الواجب الوجود بالذات، وكل ما عداه ممكن الوجود، كما ذهب المتصوفة في القرن الثالث هجري إلى القول بالاتحاد أو الحلول، ووجدوا في الاتحاد ما يقودهم حتماً إلى القول بوحدة الوجود.

يتضسح من خلل هذه المقدمة التاريخية لفكرة وحدة الوجود وحدة الفكر الفكر الفكر وحدة الفكر الإنساني والمنفاعل الحضاري القائم بين الشعوب خلال مراحل زمنية متباعدة مع الحتلاف المدلول من عصر إلى عصر.

ففي الشرق القديم نتبين كيف نشأت فكرة "وحدة الوجود" في الحضارة الهندية، وذلك من خلال نشوء الديانة الشعبية القديمة وتحديد إله قدماء الهنود فيها، وكان ذلك على ضوء ما أسفرت عنه نتائج دراسات علماء الاجتماع للمجتمعات البدائية وعبادتها المتنوعة، فلسيس بغريب إذن أن تكون وحدة الوجود لدى الهنود نتيجة عبادة بدائية أسطورية نسجها خيالهم، فسرى في تلك الهلاد عنصر وحدة وجود ساذجة، لم تلبث أن تحولت إلى وحدة وجود فلسفية، أخذت تقوى مع الزمن حتى عم الاعتقاد بها بلاد الهند كافة. لذا لسم يجد الكهنة مفراً من تثبينها وتسجيلها في الدين الشعبي الجديد(۱). وإذا نظرنا إلى هذه الفكرة على مستوى أرفع من الديانة الشعبية، فنرى في كتاب "براهماناس" أن العبادات إنما توجه إلى كلمة "الكينونة" أو إلى "براهمان" الذي جعله الكهنة مسرادفاً للكائس الأعلى "إتمان"(\*\*) ولم تكن هذه النظرة قد ظهرت كجزء من الكهنة مسرادفاً للكائس الأعلى "إتمان"(\*\*)

<sup>(\*)</sup> الغنوصية: كلمية يونانية الأصل معناها العرفان أو المعرفة، وقد تطورت واتخذت معنى إصطلاحياً وأصبحت تعبر عن تذوق المعارف تذوقاً مباشراً أو التوصل بنوع من الكشف والإلهام إلى المعارف العليا، ازدهرت في القرن الثاني وانتشرت في مصر، ثم امتدت إلى السيهودية فالإسلام. (د. حربي عباس عطيتو، ملامح الفكر الفلسفي والديني، الإسكندرية، سنة ١٤١٣هـ/١٩٩٢م، ص ٢٦٨).

<sup>(</sup>۱) غــ لاب (محمــد)، مشكلة الألوهية، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٦٦هــ/١٩٤٧م، ص.ص ٢٢-٢٢.

<sup>(\*\*)</sup> إتمان: معنى هذه الكلمة 'الفيداته' أو الجوهر اللاشخصى، وهذا الجوهر في كل كانن حي أو جامد حقيقته الجوهرية المطلقة الأزلية الأبدية. (مشكلة الألوهية، ص ١٢٤).

العقسيدة الشعبية في أيام "القيدا"(\*) وإن تكن قد لقيت صياغتها على هذا النّحو في "اليوپانيشاد"(\*\*) وهنا نلمس بذرة مذهب وحدة الوجود، وتناسخ الأرواح، فالخالق وخلقه شيء واحد، وكل الأشياء وكل الأحياء كانن واحد. فكل صورة من الكائنات كانت ذات يسوم صسورة أخرى، ولا يميز هذه الصورة من تلك ويجعلهما حقيقتين إلا الحس المخدوع، وإلا تفريق الزمن بينهما(۱). إذن فثمة تقليد شعبي يبدأ من أناشيد القيدا ويستمر مع الأوپانيشاد، والعديد من هذه النصوص الشعرية قد دخل في "القيدانتا" مسع أن الأساس في العقائد البراهمانية موجود في ما يسمى "الدارشانا" أي النظرات التي تعني المظاهر التي تتخذها المنهجية التفكرية إزاء الهدف الأقصى لكل فلمفة، وهو الوصول إلى السلام(۱). هكذا وقد حرص الهنود على منهجة تعاليم العقائد، والتقليد (۱).

وتقوم فكرتهم في اليوبإنيشاد على أن العقل قاصر عن إدراك الحقيقة، ولا بد من الاستعاضة بعضو بديل له يدرك فيه هذا العالم الفسيح "إتمان" (روح العالم) فهو لا يُدرك بالتحصيل ولا بالنبوغ والاطلاع الواسع على الكتب، بل يقتضي الواجب من البرهمي تطهير السنفس من أدران العمل والتفكير ومن كل ما يضطرب له الجسد والسروح، وبعد ذلك يظهر الاتحاد فتظهر الحقيقة الذاتية، فلا تُرى النفس الفردية

<sup>(\*)</sup> القسيدا: كستاب مقدس يقال أنه مجموع التعاليم والشعائر الدينية التي ألقيت شفوياً ثم حررت بعد ذلك في أربع وهي "رج فيدا" و "ساما قيدا" و أرنا قيدا". (قصة الحضارة، ول ديورانت، ترجمة زكي نجيب محمود، ص ٣٠).

<sup>(\*\*)</sup> يوپانيشد: تشدير إلى أن الإنسان يستطيع أن ينفذ إلى الحقيقة الكلية "براهما" لا بطريق الحواس و لا بقوة العقل بل بالبصيرة النافذة والإدراك الفطري المباشر من روح مرنت على ذلك الضرب من الإدراك. (المرجع السابق، ص ٢٧١).

<sup>(</sup>۱) ديورانت (ول)، قصة الحضارة، الهند وجيرانها، ترجمة زكي نجيب محمود، الجزء الثالث، من المجلد الأول، بيروت، ص ٣٤.

<sup>(</sup>۲) ريسنو (لويسس)، آداب الهند، ترجمة هنري زغيب، الطبعة الأولى، منشورات عويدات، بيروت، ۱۹۸۹م، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٥٢.

الجزئية بعد ذلك، إنما يبحث الباحث عن "إتمان" "نفس النفوس" و "روح الأرواح" كلها، والمطلق الذي لا مادة له ولا صورة، والذي ننغمس فيه بأنفسنا جميعاً إذا نسينا أنفسنا من النسيان، تلك إذن هي الخطوة الأولى في المذهب السرّي، وهي أن جوهر النفس في المنابس هو الجسم ولا العقل ولا هو الذات الفريدة، ولكنه الوجود العميق، الصامت، اللهذي لا صورة له، الكامن في دخيلة أنفسنا هو "إتمان" (١) ويتبعها الخطوة الثانية فهي "براهمان" وهو جوهر العالم الواحد الشامل غير المشخص في صفاته، المحتوي لكل شيء، والكامل في كل شيء، فلا تدركه الحواس وهو "حقيقة الحقيقة" هو الروح الذي يولد ولا يستحلل ولايموت (١). وفي الخطوة الثالثة تكتمل صورة وحدة الوجود في هذا المذهب حيث تعتبر أهم الخطوات فيها إذ أن "إتمان" و "براهمان" إن هما إلاً في واحد بعيضه، فإن ما هو ذاتي وموضوعي شيء واحد، حيث يجمع بينهما في حقيقة واحدة، فالإنسان في حقيقة واحدة، فالإنسان في حقيقة المجردة من الفردية هو بعينه الله باعتباره جوهرا للكائنات جميعاً (١).

ويرى ديورانت في مذهب "اليوجا" أن ما ينشده اليوجي ليس هو الله أو الاتحاد بالله، بل الغاية المنشودة هي فصل العقل عن الجسد وإزاحة العوائق المادية عن السروح، فإنها لا تتحد مع "براهما" فقط بل تصبح هي براهما(٤) وقد كانت "اليوجا" في أيام "اليوبانيشاد" صوفية خالصة أي محاولة اتحاد الروح بالله(٥) وترى أن الآلام والجهل نتيجة المادة، إذ المادة أس ذلك، ومن ثمّ فاليوجا غايتها تحرير النفس من كل ظواهر الحس وارتباطات الجسد بشهواته، ومحاولة لأن يبلغ الإنسان التنوير الأعلى والخالص الأسمى في حياة واحدة. وذلك بأن يكفر في وجود واحد عن كل الخطايا التي اقترفها في تجسدات روحه الماضية كلها،(١) وفي هذا وجه شبه مع بعض صوفية

<sup>(</sup>١) رينو (لويس)، آداب الهند، مرجع سابق، ص ٤٧.

المرجع السابق، ص ٤٨.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص.ص ٤٩-٤٩.

<sup>(1)</sup> ديورانت (ول)، قصة الحضارة، ص ٢٦٥.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ٢٦٦.

المرجع السابق، ص ٢٦٣.

الإسلام، ومثل هذا التتوير من "اليوچا" لا يحصل بضربة واحدة بل يجب على المريد أن يخطو إلى غايته خطوة خطوة، وهذه أشبه باحوال السالكين في التصوف ومقاماتهم أثلناء السلوك، وليس في الطريق مرحلة واحدة يمكن فهمها للإنسان إذا لم يكن قد مر علمى المراحل السابقة لها. فسلا سبيل إلى "اليوجا" إلا بعد رياضة طويلة للنفس ولمراحلها الثمانية،كي يتم تطهير النفس والتركيز حول فكرة واحدة وموضوع واحد(١).

أما السبوذية فهي تقوم على أسس أخلاقية واضحة، ويتحقق الخلاص عند أتباعها عن طريق اتباع منهج عقلي أخلاقي هدفه محو النفس الفردية وفنائها في "النرقانا"(\*) (١) أي في الذات الإلهية، وهي في معناها الديني تعني السيطرة على النفس والبحث عن الحقيقة والنشاط والهدوء والغبطة والتركيز وعلو النفس. وتتبثق عن مصدر أساسي هو إخماد الشهوة الجسدية، وعلى ذلك تتخذ كلمة "ترقانا" معنى السكينة التي لا يشعر بها ألم (٢).

وربما كان أبو الريحان البيروني (ت ٩٦٢هـ/١٠ مر) أدق المؤرخين الذين كتبوا عن الهند في كتابه: "تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة" وإليه يعود الفضل في كل ما ذهب إليه المستشرقون من آراء حول هذه الحقيقة الوجودية، في يقول حاكياً عن أهل الهند: "إنهم يذهبون في الوجود إلى أنه شيء واحد" كما يبين دور حكماء الهند إلى "أن الموجود شيء واحد، وأن العلة الأولى تتراءى فيه بصورة مختلفة، تحل قوتها في العامة بأحوال متباينة مثل التجسد بالأبدان معدودة مجندة،

<sup>(</sup>۱) ديورانت (ول)، قصة المضارة، مرجع سابق، ص ٢٦٣.

<sup>(\*)</sup> النرفانا معناها في السنسكريتية بصفة إجمالية 'منطفئ كما ينطفئ المصباح أو تتطفئ النار. وقد استعملها البوذية بمعان مختلفة من طرح الشهوات والفناء عن الحياة وانعدام الشعور بالنفس واتحاد الفرد بالله. و هو ما يقابل الفناء بالمعنى الصوفي. (المرجع السابق، ص ٨٤).

<sup>(</sup>٢) أبو ريان محمد على، تساريخ الفكر الفلسفي في الإسلام، دار الجامعات المصرية، الإسكندرية، ١٩٧٠، ص ٨٨.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص.ص ۸٤ –۸٥.

<sup>(\*)</sup> البيروني أبو الريحان ، تحقيق ما للهند من مقولة مقبولة في العقل أو مرذولة. حيدر أباد، الدكن، الهند، ١٣٧٧هـــ/١٩٥٨م، ص ٣٠.

تتعارف وتتناكر، ما يحصل لها بعد مفارقة الأبدان الاقتدار على تصاريف العالم ولذلك سموها آلهة "(۱). أما عن الفناء في عُرف أصحاب وحدة الوجود فربما كان أشد اتصالاً بفكرة "الفيدانتا"(\*) أو ما يماثلها من الأفكار الهندية (۱).

أما عن علاقسة التصوف بالبوذية فهناك مقابلاً هندياً للفناء الصوفي هو في وحدة الوجود التي جاءت في "الفيدا" وليس في البوذية (٢). كما يُعتبر التناسخ في عُرف الهنود وسيلة لشقاء النفس الكلية، لكن الفناء الصوفي يؤدي إلى حياة خالدة في الله حسب البعض، وإلى شعور بأن الذاتين ذات واحدة كما قال الحلاج: "مزجت روحك فسي روحي". الشعر، وفي هذا المجال يرى بعض المفكرين والمستشرقين أمثال محمد إقبال وبراون وأوليري ونيكلسون وغيرهم أن هناك تشابها عجيباً في تاريخ الفكر الهندي والإسلامي فإقبال يرى أن الفكرة التي فسر بها "شنكراجاريه" (٢٠٠ كتاب "الجيتا" هسي الفكرة التي فسر بها "شنكراجاريه" كتاب "الجيتا" عنصراً هاماً في ألله في المنافقة على شعراء العجم من القرن السادس هجري من العراقي، كما اصطبغ بهذه الصفة كل شعراء العجم من القرن السادس هجري من أصحاب وحدة الوجود البراهمنية الهندية اله

Compression Com

<sup>(</sup>١) البيروني أبو الريحان، تحقيق ما للهند من مقولة، مصدر سابق، ص ٢٥.

<sup>(\*)</sup> الفيدانة: كلمة معناها في الأصل ختم الفيدات. أما اليوم فيطلقها الهنود على المذهب الفلسفي السذي حاول بالمنطق أن يدعم بناء الفكرة الأساسية التي وردت في كتاب اليوبانيشاد، تلك الفكرة الأساسية التي وردت في كتاب اليوبانيشاد، تلك الفكرة التي تظهر جوانب الفكر الهندي بأسره وهي أن الله (براهما) هو الروح (البيروني، ص ٢٦٨).

<sup>(</sup>۲) نيكلمون، في التصوف الإسلامي وتاريخه، وهو طائفة من الدراسات التي قام بها نيكلمون ونقلها إلى العربية وقدم لها الأستاذ الدكتور أبو العلا عفيفي، القاهرة، ۱۹٤۷م، ص ۷۰.

 <sup>(</sup>٦) حلمي (محمد مصطفى)، الحياة الروحية في الإسلام، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي، مصر، ١٣٦٤هـ/١٩٤٥م، ص ٣٥.

<sup>(\*\*)</sup> شــنكراجاريه: هــو مجــدد هندي جاء بعد شري كريش وشري رام نوج وقد خالفهما في ثمرات التجديد. و هو مفسر كتاب الجيتا (الكتاب التذكاري للسهروردي، ص ١٣١).

 <sup>(\*)</sup> حنفي (حسن)، الكتاب التذكاري لشيخ الإشراق شهاب الدين السهروردي، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٣٩٤هـ/١٩٧٤م، ص ٢٦٣.

وهكذا يسبدو لسنا أنه مهما حاول المستشرقون أن يقدموا من أدلة على نشأة التصوف الإسلامي ونشأة الزهد وردّه إلى مصدر هندي فإنه لا يمكن الجزم في ذلك، لأنه له و سلمنا جدلاً برأي من قال بالتشابه بين وحدة الوجود البراهمنية وبين الاتحاد الصوفي، أو بين من قال بالتشابه بين "النرقانا البوذية" و "الفناء الصوفي" فإننا لا نستطيع أن نقرر لمجرد وجود هذا التشابه أن الاتحاد أو وحدة الوجود أو الحلول عند الصوفية مستمد من العقائد المقابلة في الديانة البراهمنية، ولا بأن الفناء أو الغيبة عن الدسس أو الانسلاخ عن النفس عند الصوفية مردود إلى "النرقانا" البوذية، بل سيظل هناك فروق جوهرية بينهما(\*)، كما أن انتهاء مذهبين إلى نتيجة واحدة ليس إلاً خضوع الى منشابهة، الأمر الذي يؤدي إلى نتائج متشابهة، الأمر الذي يؤدي إلى نتائج

وخلاصة القول أنه مهما كان للمذاهب الهندية من أثر في نظرية وحدة الوجود الصوفية، أو فسي فكرة تطابق العالم الصغير بالعالم الكبير، (١) فإن هذه المذاهب والأذواق الصوفية لدى المسلمين قد نسجت لأول مرة من خيوط إسلامية بحتة، غير أن بعضها الصطبغ بالصبغة الهندية، وبعضها الآخر بصبغة فارسية أو يونانية أو نصر انية.

وهناك رأي آخر يذهب إلى أن الفكرة عُرفت لدى الزرادشتية والمانوية، وقد أدى شيوع هنذه الفكرة عن وحدة الوجود بين العارفين في إيران إلى القول بأن التصنوف الإيراني منزادف لعقيدة وحدة الوجود، وقد نشأت في ذلك أروع الأشعار الإيرانية، وأضفت بذلك الثورة والحرارة على الغزل الإيراني (٣).

<sup>(\*)</sup> الفــناء والنرفانا: هناك فارق بين الفناء والنرفانا الهندية، في النرفانا يصبح الفناء نهائياً لأن النفس تتحرر من قيود الجمد وتتلاشي في النفس الكلية بحيث لا يصبح لها وجود ذاتي. أمــا الفناء الصوفي فيعقبه بقاء و هو أن يفنى الإنسان عما له ويبقى بما شه تعالى. (انظر حنا فاخوري وخليل الجر، تاريخ الفلمفة العربية، ط بيروت، ص ٣٣٤).

<sup>(</sup>١) حلمي (محمد مصطفى): الحياة الروحية في الإسلام، مرجع سابق، ص ٣٨.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۳۹.

<sup>(</sup>۲) غسنى (قاسم)، تساريخ التصوف في الإسلام، ترجمه عن الفارسية صادق نشأت، مراجعة محمد مصطفى حلمي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ۱۹۷۳م، ص ۲۳۸.

وبالرغم من انتشار الإسلام بين الفرس وإيمانهم به، إلا أن هذا الإيمان كان مشوبا برواسب عميقة البعد في نفوسهم من مبادئ دينهم القديم. ومن ثمّ حملوا إلى المحيط الإسلامي ما كانوا قد اعتادوه من آراء ومذاهب دينية كانت مصدراً لحركات فكرية إسلامية متعددة.(١) ويلخص زرادشت مذهبه في أن هناك مظهرين لحقيقة كلية واحــدة هـــى الألوهــية، وهــذان المظهــران هما مجموعة الأرواح الطبية "أورمزد" ومجموعــة الأرواح الشريرة "أهريمان" وهذان المبدآن يصطرعان بحيث تكون الغلبة لمبدأ الخير في النهاية(٢) وقد ضمّن مذهبه في كتابه "الأبستاق" أو "الأفستا" الذي يرجع تاريخــه إلى القرن العاشر قبل الميلاد، والذي قد تمّ جمعه في القرن السادس الميلادي. وقد أكد ديورانت أن له أصولاً في القيدا الهندية، كماتسربت الزرادشتية إلى النّحل الصــوفية اليونانــية كالأورفية وغيرها،(٣) وقد تابعه "ماني" فكانت تعاليمه مزيجاً من الزرادشــتية والمسيحية، وتكلم عن امتزاج النور بالظلمة، ولكن العالم كما يراه شرُّ<sup>(؛)</sup>. وتتضــح صــورة المذهــب لدى الصينيين أكثر مما هي لدى الفرس، أما كونفوشيوس حكيم الصين واسمه كونج - ألو - نزر - أو كونج المعلم، ولد عام ٥٥١ق.م. في مديــنة تشو - فو - إحدى البلاد التي كان تكون وقتنذ مملكة "لو" - والتي تكون الأن و لايـــة شان تونج. وله كتاب التغيرات، وكان يرى أن هذا الكتاب خير ما أهدته الصين إلى ذلك الميدان الغامض، ميدان علم ما وراء الطبيعة (٥) وقد كان يتجنب البحث فيما وراء الطبيعة ويحاول أن يعرف عقول أتباعه عن كل الأمور الغامضة، ولكن أهم ما كان يريد أن يقسره كونفوشيوس من البحوث فيما وراء الطبيعة هو البحث عما بين

<sup>(</sup>١) أبو ريان (محمد على)، تاريخ الفكر الفلمىفى في الإسلام، مرجع سابق، ص ٨٠.

 <sup>(</sup>۲) أبو ريان (محمد علي) ، أصول الفلسفة الإشراقية عند شهاب الدين السهروردي، دار الطلبة العرب، بيروت، ۹۲۹ (م، ص ۷۷.

<sup>(</sup>٤) أبو ريان (محمد علي) ، مرجع سابق، ص ٨٣.

<sup>(°)</sup> ديورانت (ول)، مرجع سابق، ص ٢٩.

الظواهر المختلفة جميعها من وحدة، وبذل الجهد لمعرفة ما يوجد من تناغم وانسجام بين قواعد السلوك الحسن واطراد النظم الطبيعية (١).

## - المصدر اليوناني: الفلاسفة الطبيعيون الأوائل، الإيليون، الرواقيون:

لـم يكن الفكر اليوناني بمعزل عن التفكير من مبحث الوجود، فأساطين الحكمة في ملطية وساموس وأثينا وغيرها، إنما يدور كلامهم في الفلسفة على ذكر وحدانية الش، وإحاطته علماً بالكائنات، وربما كان ذلك نتيجة تماس اليونان بالحضارات الشرقية عـن طريق المستعمرات التي أقامها اليونان على حدود آسيا الصغرى في أيونيا حيث وجـدوا أنفسهم فـي تمـاس مع الشعوب الشرقية، وهكذا فقد أنجبت ملطية طاليس وانكسمانس وانكسمندر، وأنجبت أفسوس هيرقليطس، وساموس فيثاغورس، وكولوفؤن الكسانوقان (٢).

كسان طالبيس أول من تفلسف في ملطية، ورد الموجودات جميعها إلى أصل واحد هو مصدرها ومبدأ وجودها، وقد اعتبر الماء العلّة المادية والجوهر الأوحد الذي تستكون منه الأشياء والموجودات جميعاً، فالماء هو الجوهر الأوحد للأشياء جميعاً، (٦) وقد شاعت هذه الفكرة قبل طاليس وعرفت الذي الشعوب القديمة السابقة عليه، ولعل هوميروس أول من أشار إلى هذا الأصل قبل طاليس حيث قال: "إن "أوقيانوس" هو المصدر الأول للأشياء جميعها بما فيها الألهة"(٤) وربما كان اهتمام طاليس بالبحث في الفلك والظواهر الجوية من تبخر وندى وأمطار وفياضانات من أهم أسباب افتراضه الماء مادة أولى ومبدءاً لجميع الموجودات(٥).

<sup>(</sup>١) ديورانت (ول)، قصة الحضارة، مرجع سابق، ص ٥٤.

<sup>(</sup>۲) عطيّــتو (حربــي عــباس)، ملامــح الفكــر الفلسفي عند اليونان، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٢م، ص ١١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٩.

<sup>(</sup>³) المرجع السابق، ص ١٩.

<sup>(°)</sup> مطر (أميرة حلمي)، الفلسفة عند اليونان، دار النهضة العربية، مصر، سنة ١٩٦١، ص ٤٧.

وعلى الجملة فإن ما يمكن قوله أن هذه العبارات التي وردت على لسان طاليس يمكن أن تعبر عن الاتجاء الذي كان سائداً بين الفلاسفة الطبيعيين آنذاك، وهو الذي كان يرى في المادة قوة حيوية دافعة. والذي يمكن أن يقال عما فعله طاليس فهي تلك المحاولية الأولى لإرجاع الظواهر الكونية إلى أصل واحد على أساس منطقي والنظر إلى العالم على أنه وحدة متناسقة في الوجود (۱).

ويُعتبر أنكسمندريس(\*) أعظم فلاسفة المدرسة الملطية لما في تفكيره من عمق وأصلة ومنطق وتجريد(\*). كما يُعتبر موقفه تطوراً طبيعياً لفكرة طاليس، لقد رأى أن الماء لا يمكن أن يكون مصدراً لجميع الموجودات، ولا بد من أن تكون العلة الأولى شيئاً عاماً يقبل التشكلات المختلفة، كما يقبل الأصداد، لهذا فقد قال "باللامتناهي" السابق على العناصر أو "الأبيرون هذا أو اللامحدود أو اللامتناهي هو العنصر أو المبدأ الأول لسائر الموجودات(\*). ومما يراه أنكسمندريس فسي هذا الصدد أن اللامحدود كمادة أصلية خالة وأزلي لا يفسد، ويحيط بالعالم من كل جهة، وهذا الأبيرون لا محدود من حيث الكيف، فمن حيث الكيف ليس للأبيرون – اللامتناهي – أية صفة معينة في حد ذاته، بل يشبه مزيجاً وقد تعادلت فيه للمسائل المتضادة بصورة متعادلة فاقترض بذلك مادة أولية امتزجت فيها الصفات والكيفيات المتضادة بصورة متعادلة. فالجوهر الأول أو "الأبيرون" كتلة غير متمايزة الأوصاف، ولكنها تحوي على جميع الأوصاف المعينة مختلفة بعضها عن البعض – والأبيرون لا محدود من حيث الكم أي لا محدد، وسبب ذلك اعتقاده بوجود عدد لا يصبى من العوالم التي تقتضي وجود كمية لا محدودة من المادة الأولية، فإذا كانت

ابـو ريان (محمد علي) ، تاريخ الفكر الفلسفي، الفلسفة اليونانية، الجزء الأول، من طاليس
 إلى أفلاطون، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٦م، ص ١١.

<sup>(\*)</sup> انتقلت إلى و رئاسة المدرسة الملطية بعد طاليس وكان ازدهار هافسي منتصف القرن السادس ق.م. أي حول عام ٥٥٥ق.م.، (أبسو ريان تاريسخ الفكر الفلسفي، ص ٦١).

<sup>(</sup>٢) المرجع العبابق، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) عطيتو (حربي عباس)، مرجع سابق، ص ٢٠.

هذه المادة الأولية محدودة وقابلة للنفاد لوقفت على حد زعم أنكمسندريس عملية الخلق، وخاصة خلق العوالم غير المحدودة (١).

أما أناكسيمانس فقد كان زميلاً ومعاصراً لأنكسمندريس ولكنه لم يوافقه على قوله بسأن الجوهر الأول لا متناه، وقال العكس من ذلك بأنه مبدأ محدود معين هو "الهرواء" ومن هذا المبدأ تصدر الأشياء جميعاً بما في ذلك الآلهة والموجرودات الإلهية (٢). فهذه المادة قد تتحول من محسوس إلى غير محسوس، ومن مادة إلى روح، يتخذ جميع أنواع المظاهر عن طريق التكاثف والتخلخل، ففي تمدده يصبح ناراً، وعند تلتبده يصبح سحاباً، وعند تكاثفه الشديد يستحيل ماء، وإذا تكاثف الماء أصبح أرضاً، وإذا زاد تكاثف أصبح صنحراً (٣). ويعتبر مذهب أناكسيمانس نتيجة حتمية وتطوراً طبيعياً لآراء مدرسة ملطية وآخر ممثل لها، والمعبر الحقيقي عن نظرياتها في تفسير الكون إذ أن فكرة العناصر الأربعة كانت قد اختمرت في عهده لتصبح فيما بعد التفسير السائد للظاهرات الطبيعية في الوجود (٤).

أما المدرسة الإيلية فكان من روادها أكسانوفان طليعة المذهب والمبشرين، وبارمنيدس رأس المدرسة الإيلية والذي وضع الأسس الحقيقة لها، وزينون المدافع عن رأي أستاذه في الثبات والوحدة، ومليسوس تلميذ بارمنيدس والذي أدخل تعديلاً طفيفا على مذهب أستاذه (٥). وقد اتفق أنصار المدرسة الإيلية في القول بوحدة الأشياء جميعاً، ويطلق على مذه الوحدة الساكنة إسم "الألوهية" وقد ذكر أرسطو عنه أنه القائل بأن الواحد هو "الله" فيكون أكسانوفان أول من نادى بوحدة الوجود إذ قال، "فهو الكل في الكل والكل في الواحد هي الواحد أو الواقع أن أكسانوفان كان يقول بوحدة الوجود ولم يكن يقول

<sup>(</sup>۱) عطيتو (حربي عباس)، ملامح الفكر الفلسفي عند اليونان، مرجع سابق، ص.ص ٢٤–٢٥.

<sup>(</sup>۲) أبو ريان (محمد علي)، مرجع سابق، ص ۲۲.

<sup>(</sup>۳) عطیتو (حربي عباس)، مرجع سابق، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٤) أبو ريان (محمد علي)، مرجع سابق، ص ٦٣.

<sup>(°)</sup> عطیتو (حربی عباس)، مرجع سابق، ص ۸۰.

<sup>(</sup>٦) أبو ريان (محمد علي)، المرجع السابق، ص ٨٨.

 <sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> مــور (هنري توماس)، أعلام الفلاسفة، ترجمة متري أمين، تقديم زكي نجيب محمود، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٦٤م، ص ٧٥.

بالتألسيه بالمعنى المفهوم لأنه جمع بين الطبيعة وبين "الله"، وتحدث عن "الله" بوصفه الطبيعة، وعن الطبيعة بوصفها "الله" بل جمع بين الطبيعة والله واعتبرهما وجهان لحقيقة واحدة. فهى وحدة وجود مادية.

ولكن بارمنيدس الذي يُعد أول فيلسوف ميتافيزيقي في المدرسة الإيلية قد قصر بحسنه على فكرة الوجود، ونظر إلى الوجود بحسبانه شيئاً مجرداً وليس هو الطبيعة نفسها وأضاف إلى الوجود الصفات الأصلية التي تجعل من هذا الوجود كالألوهية سواء بسواء ولهذا لم يكن يفرق بين الوجود والآلهة، لأنه ابتدأ من مسألة الوجود بأن قال أن الشيء الحقيقي هو الوجود، أما ما عداه فهو عدم، والعدم لا يمكن أن يفهم، وهو ليس وجوداً بأي حال من الأحوال(١). والوجود كما يراه برمنيدس هو قديم بالضرورة، ويشبة الوجود بكرة الاستدارة، متوازنة في جميع نقطها – وهي الدائرة التني يرمنز بها الصوفية إلى الوجود في مذهب أصحاب وحدة الوجود – وقد اقتتع برمنيدس بأن العالم واحد قديم، ثابت كامل، وأن هذه الصفات لازمة في معنى الوجود، وقد اعتمد العقل طريقاً إلى أدراك هذه الحقيقة، كما أنكر الكثرة والتغير واعتسبرهما وهما وظماً وظاناً(١) لأن التغير من الوجود إلى العدم لا يمكن أن يفهم، فمن الوجود ينتج الوجود ولا يمكن أن ينتج العدم، وعير ممكن أن ينتج العجود ولا يمكن أن ينتج العدم، وعير ممكن أن المناه المناه والمدود ولا يمكن أن ينتج العدم، وعير ممكن أن المناه المناه والمهد الوجود إلى العدم لا يمكن أن يقهم، فمن الوجود ينتج الوجود ولا يمكن أن ينتج العدم، وعلى هذا فالتغير غير ممكن أن .

أما سقراط، فإنه لم يكن صاحب مذهب في وحدة الوجود، إنّما قدم الأسس الأولى للمذهب المثالي الذي سار عليه أتباعه من بعده وخاصة أفلاطون، لذا فقد جمع أفلاطون صدى كل الاتجاهات السابقة وتمثلها في مذهب. فأخذ عن برمنيدس فكرة الوجود، وعدن هيرقليطس فكرة التغير والحركة وأخذ عن سقراط فكرة المعانى

<sup>(</sup>١) عطيتو (حربي عباس)، ملامح الفكر الفلسفي عند اليونان، مرجع سابق، ص ٨٩.

<sup>(</sup>۲) بسدوي (عبد الرحمن)، ربيع الفكر اليوناني، الطبعة الرابعة، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ۱۹۶۹، ص.ص ۱۲۰–۱۲۱.

<sup>(</sup>۳) كــرم(يوســف) تاريخ الفلسفة اليونانيـــة، الطبعة الخامسة، مصـــر، ۱۳۸۱هـــ / ۱۹۹۱م، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٤) بدوي (عبد الرحمن)، مرجع سابق، ص ١٢١.

والماهيات، ثم أوجد علاقة بين هذه الأفكار المتضاربة ووضع كل منها في موضعه، فنجده يقول بالإثنينية في عالم المثل والعالم المحسوس، كما أن فعل الكينونة المعبّر عن الوجسود اتخد معان مختلفة متعددة عنده. ويشير أفلاطون إلى وحدة هذا الوجود وأن المــبدع الحق ليس شيئاً من الأشياء، بل هو جميع الأشياء، لأن الأشياء منه، وقد رمز إلى هذا الخالق أي "الله" "بالخير" لأنه منشأ كل الأشياء فقال: الخير هو الله الواحد، وهــو واحد لأنه خالق جميع الأشياء التي تصدر عنه، وهو واحد بالنسبة للصور التي يسبغ عليها الحقيقة، ويمنحها القدرة على أن تعرف، وهو واحد أيضاً بالنسبة للمحسوسات التي يدخل الوحدة على صورها، فكل شيء يصدر عنه، وكل شيء يمكن أن يساعدنا في الوصول إليه، فإن كل شيىء من الممكن أن نبدأ منه الصعود إلى الخــير(١). ومهما يكن من أمر فإن الإله عند أفلاطون هو نفسٌ عاقلة مدبرة تدبر العالم على خير ما يمكن، وهذه النفس المدبرة هي التي أدخلت النّسب والنظام والانسجام في كــل جزئـــيات الكون "الإله هو نموذج كل شيء" ومعنى هذا كله أن إله أفلاطون هو "جميلٌ حكيم خير جامع لكل المحامد (١١) وعلى ذلك فإن اعتبار كلمتي الإله والخير الأعلى إسمين لمسمى واحد (٣). مُرَرِّمُتَ تَصُورُ مِنْ وَسُورُ

وقد انستهى أفلاطون إلى ما يسميه بالوجود الكلي حيث يتضمن هذا الوجود الكلي حيث يتضمن هذا الوجود الكلي العقل والسنفس والحياة، ويتضمن تبعاً لذلك الحركة، (أ) ويُرجع أفلاطون هذه الأمور جميعها إلى السبب الأول وهو "الله" وهو مصدر النفس الكلية، وبالتالي النفوس الجزئية، لذلك يرى أنه لما كان العالم موجوداً بفعل علة عاقلة مدركة، فإنه لا بد أن يكون على خير نظام وأجمله، ولهذا فهو عالم واحد منتاه، كروي، دائرى الحركة (6).

<sup>(</sup>۱) أبو ريان (محمد علي)، تاريخ الفكر الفلسفي، مرجع سابق، ص ۱۹۲.

<sup>(</sup>۲) غــــلاب (محمـــد)، مشكلة الألوهية، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٦٦هــ/١٩٤٧م، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣٦.

<sup>(</sup>١) أبو ريان (محمد علي)، المرجع السابق، ص ٢٤٥.

<sup>(°)</sup> کرم(یوسف) مرجع سابق، ص.ص ۸۲–۸۳.

إذن فإن أفلاطون قد أضاف إلى منهجه المنطقي الرياضي اتجاها صوفياً عميقاً تلقاه من النّحلة الأورفية وتعاليم الفيثاغوريين، فكان لهذه النزعة الروحية العميقة أثرها الكبيرة على المتصوفة فيما بعد سواء منهم المسيحيين أو المسلمين، كما يشار إلى أفلاطونيون أنه مصدر فكرة الإشراق النوراني التي استعارها منه الأفلاطونيون المحدثون، كذلك الصوفية في مختلف الأديان (١).

ويميل أرسطو إلى القول بنوع من الوحدانية الشاملة، ولكنه لا يخالف قومه بالقول بالأرواح الإلهية المتعددة، إلا أنه يوافق سقراط في تنزيهه الآلهة المتعددة عن صفات البشر(٢). ويستدل أرسطو على وجود الله من النظر في ظاهرتي الزمان والمكان، فالزمان لا بداية له ولا نهاية لأن كل أن منه له قبل وبعد، فهو موجود منذ الأزل والسي الأبد،ولما كان الزمان مقياس الحركة فهو يفترض وجود حركة أزلية أبديــة، ومــئل هذه الحركة لا بد أن تكون دائرية متصلة في المكان حتى لا يكون لها بدايــة ولا نهاية وهي حركة السماء الأولى، وهذه الحركة تفترض وجود محرّك أزلي خالد مثلها<sup>(٣)</sup>. وهكذا فإن العلم أزلي، وأن الحركة أو الصيرورة التي يتمثل فيها وجوده وتــبدو فيها كينونته هي أزلية مثله، غير أن هذه الحركة لا تحتوي على علة وجودها، لأن كــل تغيّر يحدث يقصد الكمال وينجه صوب الأفضل<sup>(٤)</sup>، وكذلك لا بد لهذا المحرّك الأول الذي هو علة للحركة الأبدية أن يكون بدوره أبدياً مثلها، كما ينبغي ألاَّ يتعدد ولا ينقسم، وأول ما يتصف به هذا المحرِّك الأول الذي لا يتحرك أنه صورة خالصة وليس بــه مادة فلا بد أن يتصف هذا المحرك اللامتحرك بأنه صورة خالصة وفعل خالص لا يوجـــد بـــه شيء من القوة، ويترتب على ذلك أيضاً ألاّ ينقسم ولا يتعدد لأنه خال من المادة (٥). فالحاصل من ذلك أن المبدأ الأول هو حياة أبدية كاملة من سائر

ابو ریان (محمد علي)، تاریخ الفكر الفلسفي، مرجع سابق، ص ۲۹۲.

 <sup>(</sup>۲) فروخ (عصر)، الفلمسفة اليونانية في طريقها إلى العرب، الطبعة الأولى، مكتبة منيمنة، بيروت، ۱۹٤۷م، ص ۱۰۰.

<sup>(</sup>٣) مطر (أميرة حلمي)، الفلسفة عند اليونان، مرجع سابق، ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ٢٨٦.

المرجع السابق، ص ۲۸۷.

الوجوه مبستهجة بما لها من العلم بكمال ذاتها الجليلسة إذ ليس السرور إلاّ العلم بالكمال (١).

وهكذا فإنه في مبحثه عن الجواهر التي هي العالم الإلهي، نراه يبحث عن العلمة "الموجود" الأول والعلمة الأولى، ويرى بأن دراسة الله هي عبارة عن دراسة الموجود من حيث هو كذلك، إذ أن الصيغة الحقة للوجود إنما تتجلى فيما هو دائم لا فيما هسو حادث (٢)، وهكذا فإن أصحاب النزعة الأرسطية يرون أن الوجود الحق هو الوجود الفردي، أما الكلى فلا وجود واقعى له، بل هو مجرد إسم فقط (٣).

وإذا ذهبا إلى المدارس الفلسفية المتأخرة نجد (الرواقية) التي تقول "بالنار الحسية"، و "باللوغوس" أو العقل منبثاً في العالم وتسميه "الله". والعالم عند الرواقبين هو مجموع الأشياء المؤلفة من السماء في العالم والأرض وما فيهما من أجناس وطبائع، والعالم يحيط به خلاء، وللعالم أنفس لأن العالم كائن حيّ مفكر، عاقل، ونفس العالم منبئة في كل مكان. أمّا الكون فهو المجموع المؤلف من العالم ومن الخلاء اللامتتاهي الذي يحيط به، والعالم على شكل الفلك، وكأن الأرض مركز ذلك الفلك(٤).

وأهل السرواق لم يقبلوا بالعناصر مجتمعة، فلم يقبلوا إلا مبدأ واحداً وجوهرا واحداً أصلياً، منه تنشأ الأشياء وإليه تعود، وهو النار، فالنار وحدها لها البقاء فهي لا تفنى ولا تنحل إلى عناصر غيرها، وليست النار التي يتحدث عنها أهل الرواق هي السنار التي ندركها بحواسنا وتجاربنا اليومية، بل هي مبدأ ذو صورة هوائية نارية معاً، هي السنار التي ندركها بحواسنا وتجاربنا اليومية، بل هي مبدأ ذو صورتها وجوهرها. ويذهب هي السنفس ذات قانون وذات فن خاص تعطي للأشياء صورتها وجوهرها. ويذهب الرواقيون أبعد من ذلك فيجعلون من هذه النار عقلاً. وهي الجوهر الأول الذي يطلق عليه تارة إسم "الطبيعة" وتارة إسم "التماسك"، وتارة إسم "حركات الأجسام"، وهو

 <sup>(</sup>۱) غلاب (محمد)، مشكلة الألوهية، مرجع سابق، ص.ص ٤٦-٤٢.

<sup>(</sup>۱) كرم (پوسف) تاريخ الفلسفة، مرجع سابق، ص ۱۱۷.

<sup>(</sup>٣) بسدوي (عبد الرحمن)، فلسفة العصور الوسطى، مكتبة النهضة المصرية، مصر، ١٩٦٣، المقدمة، ص ي.

بالتالي مصدر الفكر الذي يدبر هذه الحركات<sup>(1)</sup> وفي هذا القول موافقة لرأي أرسطو عين "الطبيعة" إذ هي المحرك لكل موجود. وهكذا فالعالم مجموع جزئيات مترابطة مينفاعلة، وعليه، فإن أهم القضايا وأصدقها تعبيراً عن الوجود لدى الرواقية وأو لاها بالعناية هي تلك التي تتضمن نسبة بين شيئين للترجمة عن النسب الحقيقية بين الأشياء. والعالم واحد بوحدة القوة الحالة فيه يحدده فلك الثوابت، وخير ما يمثل اللوغوس عند الرواقية فكرة "الطبيعة" كما حدّها أرسطو حين قال إنها مبدأ حركة وسكون من ذات الموجود، وأنها تعمل لغاية (٢). ويزيد الشهرستاني والبغدادي في قولهما عن حقيقة هيؤلاء في مذهبهم بأن برمنيدس وهو المؤسس الحقيقي للمدرسة الإيلية قال: إن العالم موجود واحد وطبيعته واحدة"(٢).

والواقع أن الرواقيين اضطروا في نظريتهم في المعرفة إلى الاعتراف بوجود ان لـم نقـل أنـه روحي، فيجب أن نقول عنه على الأقل أنه ليس وجوداً مادياً، إذ أن المادة عندهم ديناميكية لأنها مجموعة من القوى في حركة مستمرة، ولا بد من التمييز بين هذه المادية بالمعنى المفهوم لدينا اليوم تمييزاً كاملاً، فطابع المادية الرئيسي اليوم هو تفسير كمي لا يتجاوز الانتقال أو النقلة في المكان، أما المادية الرواقية فتختلف عن هذا كل الاختلاف، فهي تفترض في العالم مجموعة من القوى باطنة فيه بالذات، وهذه القوى ليست كميات صرفة، بل هي قوى حقيقية حيّة تؤثر فيه، فليس التفسير إذن كمياً على النحو المادي الموجود اليوم، وإنما بالأحرى أن يسمى تفسيراً ديناميكياً. وعلى كل فيان نظرتهم خصوصاً فيما يتصل بالله، تجعل من هذا الوجود وجوداً باطناً في ذاته، أعني أنهم يقولون بوحدة الوجود على أساس أن "الله" هو القوة الحالة في جميع أجزاء المادة التي منها يتكون العالم(٤).

<sup>(</sup>۱) أمين(عثمان) الفلسفة الرواقية، مرجع سابق، ص.ص ١٢٧–١٢٨.

<sup>(</sup>۲) کرم(پوسف) مرجع سابق، ص.ص ۲۲۳–۲۲۶.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۲۷.

بدوي (عبد الرحمن)، خريف الفكر اليوناني، ط الرابعة، دار النهضة، مصر، سنة ١٩٧٠،
 ص.ص ٣٦-٣٦.

أما عن علاقة الله بالعالم فيرى الرواقيون أن العقل الذي أبدع الأشياء جميعاً هـو الله خالق العالم، وهو الإله بارئ العالم في الوقت نفسه جوهر العالم وحقيقته، إذن فالله ليس هو المبدأ الخالق للعالم فقط، بل هو العالم نفسه، ومن أجل ذلك قال أصحاب الرواق: أن العالم هو جوهر الله، وهو ما يطلق عليه إسم "الطبيعة" أي مجموع الأشياء المتناسق، والكون من حيث يدبره مبدأ عاقل ليس شيئاً غير الله، فالله والطبيعة إسمان يدلان على حقيقة شاملة واحدة (١).

وقد ظهرت صورة الوحدة في أكمل معانيها لدى سونيسيوس القورينائي (ولد سنة ٣٦٠م) في عهد متقدم جداً، فهو يرى "أن الله هو الواحد، وهو الكل، وهو واحد الأشياء، والواحد قبل الأشياء، وبذرة كل شيء، وكل شيء عنه يصدر، وكل وجود، وكل فكر، ولا فكر، وكل عدد، هو أصل وكل فكر، وكا وحدد كل عدد، هو أصل الحاضر، وهو الجمال اللانهائي، والبذرة الخفية وأبو العالم وأبو العوالم العقلية "(٢).

وجملة القول أن نظرتهم فيما يتصل بالله تجعل من هذا الوجود وجوداً باطناً في ذاته، أي أنهم يقولون بوحدة الوجود على أساس أن الله هو القوة الحالة في جميع أجزاء المادة التي يتكون منها الكون (٣).

- الأفلاطونيسة المحدثة: أفلوظيك تربي المنافري المنافر ا

إذا كان أفلاطون هو أول من أشار إلى فكرة "الله الواحد" عند اليونان، ومن بعده تاول أرسطو فكرة "الألوهية" في الميتافيزيقا، وتكلم عن "المحرك الأول" مدللاً على ضرورة الوقوف عند إله واحد ثابت يحرك ولا يتحرك البتة، فإن أفلوطين قد وقصف موقفاً آخر مبيناً آراء كل من أفلاطون وأرسطو، فقد حاول أن يجد مبدأ أول أسمى من العقل الأرسطي والمثل الأفلاطونية، "فالله" وهو المصدر الأسمى للوجود عند أفلوطين، هو إله أرسطو ارتفع به أفلوطين إلى درجة عالية من البعد والسمو بعد أن

<sup>(</sup>١) أمين(عثمان) الفلسفة الرواقية، مرجع سابق، ص.ص ١٣١–١٣٢.

بدوي (عبد الرحمن)، سونيسيوس القورينائي، منشورات الجامعة الليبية، ص ٢٥٠.

قرب بينه وبين إله الخير عند أفلاطون، واقام صلة بينه وبين المثل في العقل الأول<sup>(۱)</sup>. وعليه في المدرسة الأفلاطونية الجديدة كانت من الروافد الهامة التي تأثر بها المتصدوفة، وأخذوا عنها ما لم يجدوه لدى فلاسفة اليونان السابقين كذلك فإن أفلوطين قد استقى الكثير من أرائه المتصلة بعالم الحس من الطبيعيات الرواقية ومن الآثار الفلكية والطبيعية من كتاب "طيماوس" لأفلاطون (٢).

وفي مذهب أفلوطين ناحية ذاتية تقوم على أساس أن الغاية من الفلسفة هي الإرشاد إلى الطريق الذي به يصل الإنسان إلى إفناء الذات في الوحدة الإلهية، وإلى إيجاد المتجربة الروحية التي يستطيع الإنسان بواسطتها أن يتحد بالواحد، والمزاج المكون لهذه التجربة هو في الأصل الوجد، كما أن هناك موضوعية تتمثل في أن هذه الفلسفة تقوم على أساس إنكار كل قيمة للعالم الخارجي، فكل ما هو متناه وكل موجود ما خلا الله متناه زائل، وبالتالي لا قيمة له، ومن ثم فلا داعي إلى العناية به أو إثبات بطلانه، ومن هاتين الناحيتين: الناحية الدائمة والناحية الموضوعية فإن طابع الفلسفة للحدى أفلوطين سيمتاز أولاً بأن فكرة الألوهية هي التي تشغل الجزء الأكبر منه إن لم يكن كله، وثانيها إنها فلسفة تقوم على الوحدان والتجربة الذوقية الصوفية والكشف، ومن هنا فإننا نجد أن أفلوطين لا يعني بنظرية المعرفة، بل يتخذ طريق الشك في ذلك، وينكر بأن يكون للمعرفة العقلية أية قيمة وإنما القيمة كلها في التجربة الصوفية وفي وينكر بأن يكون للمعرفة العقلية أية قيمة وإنما القيمة كلها في التجربة الصوفية وفي الكشف و الذوق قراً.

ولما كان العمود الرئيسي الذي يقوم عليه بناء فلسفة أفلوطين هو الله أو العالم المعقول، ومن العالم المعقول ينتقل الإنسان إلى العالم المحسوس، ومن هذا الأخير يحاول أن يرتفع ثانياً إلى الوحدة الأولى، فإنا سنجد أن فلسفته هذه تتقسم في الواقع إلى ثلاثة أجزاء رئيسية هي: العالم المعقول أو لا ثم العالم المحسوس ثانياً، ثم العودة من

<sup>(</sup>۱) أبو ريان (محمد على)، مرجع سابق، ص.ص ١٤٤-١٤٤.

<sup>(</sup>۲) أمين (عثمان) مرجع سابق، ص ٩.

<sup>(</sup>۳) بدوي (عبد الرحمن)، مرجع سابق، ص ۱۲۲.

العالم المحسوس إلى العالم المعقول ثالثاً وأخبراً (١). وأفلوطين وهو كبير ممثلي الأفلاطونية الحديثة الإسكندرانية أراد أن يبين كيف أن الله الذي هو الواحد المطلق المنزه عن مشابهة المخلوقات يخلق بسلسلة من الفيوض، العقل، ثم النفسَ المكوّنة للعالم، وكيف ينتج عن ذلك أن مبدأ واحداً هو الذي تصدر عنه بضرورة طبيعية جميع الأشـــياء المتكـــثرة المــتعددة (٢)، وأول ما يقال على هذا المطلق أنه لا يمكن وصفه أو الحديث عنه بالإيجاب ذلك أن أفلوطين يعرّف الواحد بأنه ما لا ينطبق عليه العدد، وكما لا يقبل العدد لا يمكن تحديده أو الإشارة إليه بهذا أو ذاك، لأنه ليس الوجود بل ما يفوق الوجود، فإذا كان الوجود عند أرسطو هو الجوهر الذي يمكن الإشارة إليه، فليس المطلق جوهراً بهذا المعنى، "إن الجوهر الذي هو صورة، صادر عن الواحد، لذا لا يمكن أن نقول عن الواحد أنه ينتج شيئاً آخر إلاً الصورة، وليست هذه الصورة صمورة معينة، بل الصورة الكلية التي لا يوجد خارجها أي صورة أخرى، ولذلك فمن الضروري ألا يكون للواحد صورة... فإذا بينا أن المطلق يفوق الوجود، فمعنى هذا أنه مبدأ الوجبود، وهو يحوي الوجود كله ولا يحويه شيء، وكل شيء فيه لأنه علَّه كل شـــيء، وفــــــي هــــــذا الوصف ما يكفي لكي ينضم أفلوطين إلى أتباع مذهب وحدة الوجــود"(٢). ويؤكد أفلوطين وحدة الوجود هذه حين يقول بأن كل موجود يقاس وجوده بما فيه من وحدة، وتفاوت الأشياء في درجات الوجود إنما يرجع إلى تفاوت ما بها من وحدة. فإذا تبينا أن الفكر إنما يعنى، اكتشاف الوحدة في الكثرة، وهذا يستدعي التمييز بين الفكر وموضوعه، فلا بد أن يكون المطلق هو الواحد الذي يفوق الفكر كما يفوق الوجود. والخلاصة كما يقول أفلوطين... أنه لو لا الواحد لما وُجد شيء على الإطلاق، فهـو فوق الحياة وعلَّة الحياة لأن الحياة تغيض منه كما تغيض الحياة من النبع<sup>(٤)</sup> لذلك

<sup>(</sup>١) بـــدوي (عبد الرحمن)، الموسوعة الفلسفية، مرجع سابق، ص ١٢٢. (انظر حربي عباس، ملامـــح الفكــر الفلسفي والديني في مدرسة الاسكندرية القديمة، الطبعة الأولى، دار العلوم العربية، بيروت، ١٤١٣هــ/١٩٩٢م، ص ١٤١).

أمين (عثمان) الفلسفة الرواقية، مرجع سابق، ص ٢٧٦.

<sup>(</sup>٣) مطر (أميرة حلمي)، الفلسفة عند اليونان، مرجع سابق، ص ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص.ص ٤٤٩-٤٤٨.

فإن "الله" على أفلوطين هو الواحد بدون أي كثرة أو تعدد أو انقسام، كما أنه لا يوجد في الواحد ثنائية الجوهر والعرض، ومن ثم يرفض أفلوطين أن يتصف الله بأية صفة يقينية أو إيجابية (١) ففكرة الوحدة في الله هي الأساس في نظرية الله عند أفلوطين، لذلك يحاول أفلوطين أن يسلب عن الله كل ما يوهم التعدد أو التركيب في ذاته من صفات وأفكار، لذا يُنكر أن يكون الله عقلاً، أو أن يكون وجوداً، بل وينكر أن يكون له صفة من الصفات، فالله هو الذي لا صفة له، ولا نعت له، ولا يمكن إدراكه (١).

أما عن علاقة الله بالوجود، فيفسرها أفلوطين بنظريته في الفيض، فهي نظرية هامـة لها أثرها البعيد في الفلسفة الإسلامية فيما بعد. يقول في هذا الشأن: "لأنه كامل فهو ينتج بالضرورة كائنات كاملة، خالدة، تشبهه وإن لم تساويه في الكمال، وهو يفييض بالوجود بغير أن يتأثر بإرادة أو بحركة". ويصور ذلك في عدة تشبيهات كقوله إن الفيض أسبه بالأشعة الصادرة عن الشمس، أو الحرارة الصادرة عن النار، أو البرودة الصادرة عن الثلج("). وليس الفيض بمفهومه لدى أفلوطين هو ما غرف لدى المسوفية، إن الفيض يعرف لدى هؤلاء بالتجلّي(")، وعلى الرغم من استعمال بعض المتصوفية، إن الفيض يعرف لدى هؤلاء بالتجلّي(")، وعلى الرغم من استعمال بعض المتصوفية لغة الفلسفة الأفلاطونية المحدثة وأساليبها في التعبير عن الخلق باصطلاح المتصوفة لغة الفلسفة الأفلاطونية واحدة في صور مختلفة، على حين أنها عند أفلوطين عليه، ويتصل به اتصال عندهم ليست إلا تجليات لحقيقة واحدة في صور مختلفة، على حين أنها عند أفلوطين المعلسطة من الموجودات يفيض كل منها عن الوجود السابق عليه، ويتصل به اتصال المعلسول بعلّية، فالفيوضات الأفلوطينية وإن كانت ترجع إلى أصل واحد، فهي ليست المعلسول بعلّية، أن الفيوضات الأفلوطينية وإن كانت ترجع إلى أصل واحد، فهي ليست هذا الواحد وليست مظهراً له، (٤) وبهذا يكون الفيض الأفلوطيني أقرب إلى القول بالمثل

<sup>(</sup>۱) عطیتو (حربي عباس)، مرجع سابق، ص ۱٤٨.

<sup>(</sup>٢) بدوي (عبد الرحمن)، مرجع سابق، ص.ص ١٢٤–١٢٥.

<sup>(</sup>۲) مطر (أميرة حلمي)، مرجع سابق، ص ٤٥٠.

<sup>(\*)</sup> هناك فارق بين الفيض عند الفلاسفة والتجلي عند المتصوفة، الفيض يحدث عبر متوسطات بين الخالق والمخلوقات بينما المخلوقات ليست إلا تجل للذات الإلهية عند المتصوفة.

<sup>(\*)</sup> عفيفي (أبو العملا)، التعلميقات على فصوص المحكم، دار الكاتب العربي، بدون تاريخ، ص.ص ٨-٩.

لدى أفلاطون الذي يجعل الصور المثلى في الملأ الأعلى أقدم الكائنات وأكملها، فرأي أفلاطون في الكائنات كان أمراً روحياً إذن، ومن أجل ذلك كان أقرب إلى ما يريده أصحاب المذاهب الدينية (١).

وهكذا فاسفة أفلوطين تسير في طريقين: طريق صوفي صاعد، غايته الاتحاد بالواحد أو الله، وطريق عقلي ميتافيزيقي هابط يشرح فيه أفلوطين كيفية صدور الموجودات عن الواحد. وقد تكون من تفلسفه في المشكلة الأولى ما يُعرف بواحد أفلوطين" ومن تفلسفه في المشكلة الوجود عنده أيضاً "(٢).

وفي المسيحية بدأت مشكلة العالم عند أوغسطين متصلة اتصالاً وثيقاً بمشكلة "الله" فهو يرجع الموجودات من حيث وجودها إلى علة عاقلة مدبرة. أما مشكلة "الله" فاب أوغسطين يرى أن هناك موجود أزلي أبدي وهو الله، والوجود والماهية شيء واحد، فلذا يرى أن فكرة الله الموجودة في نفوسنا تقتضي وجوده أيضاً. وهذا الوجود بالمعنى الأفلاطوني هو اللهيء الحقيقي الذي يمكن أن يتصف به الله، كما يرى أن الله لا يمكن أن يُذرك أو يوصف، وكل تشبيه بينه وبين الإنسان باطل (").

اما اسكوت أوريجين فقد كان على العكس من القديس أوغسطين، لا يؤمن بأن الله عال على العالم. بل كان يؤمن بأن الله هو الكل في الكل، وأن الإله يحتوي الطبيعة كلها، فهي هو، وإليه يرجع كل شيء (٤). وهذه الطبيعة عند أوريجين تتقسم، ولكن ليست كقسمتها إلى أجناس وأنواع وأفراد، بل هي مقسمة لموجود واحد، وهذا التقسيم ليست كقسمتها إلى أجناس في نفس الآن، فإذا قسمت الأشياء إلى أجناس وأنواع وأفراد إلى الأجناس، والطبيعة هي دائماً الكل وهي الله وهي الله في الكل وهي الله في الكل وهي الله في الكل وهي الله (٩).

<sup>(</sup>۱) فروخ (عمر)، الفلسفة اليونانية في طريقها إلى العرب، مرجع سابق، ص.ص ١٢١–١٢٢.

<sup>(</sup>۲) البهـــيّ (محمد)، الجانب الإلهي في التفكير الإسلامي، مصر، ١٩٤٥م/١٣٦٥هــ، ص.ص

<sup>(</sup>٣) بدوي (عبد الرحمن)، فلسفة العصور الوسطى، ص ٢٥ وما بعدها.

<sup>(1)</sup> المرجع السابق، ص ٥١.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ٤٥.

وفيما يستعلق بفعل الخلق عند أوريجين فهو يقول بأن الله خلق عن طريق "الكلمة"، وتفسير الكلمة بما أتى به الوحى هو المُثُل أو الصور السرمدية التي صدرت عن الله، فلا دخل لعامل الزمان في خلقها، إنما وجدت هذه الصور من الأزل مع "الله" وستوجد إلى الأبد مع الله، والتأخر والتقدم ليس بفعل تقدم الزمان أو تأخره، بل من حيث المرتبة والشرف، ولهذا يرى أن الصور سرمدية كخالقها سواء بسواء. وهنا يُلاحظ أن الوجود عند أوريجين "كله هو الله" لأن الأشياء تستمد وجودها من الله، فهي تبعاً لهذا "الله" نفسه، وهذا ما يسمى بإسم وحدة الوجود عند اسكون أوريجين (۱).

كذلك يرى أوريجين أن المطلق أو الله هو اللاوجود، ولذلك يرى أنه يجب احــتراماً لله ألا يوصف بأي صفة إيجابية وأن تكون الصفات المنسوبة إليه سُلُوباً كلها لأن الله فــي هــذه الحالة لا يمكن أن يدرك وهو المطلق الذي لا إسم له ولا يمكن أن يصفه الإنسان بأي صفة إيجابية.

وقد سادت فكرة وحدة الوجنود في الفكر المسيحي لدى أنصار مدرسة الشارتريين وعلى رأسها تيري دي شارتر (ت ٥٥ ١ م) الذي تأثر بأفلاطون وأفلوطين واسكوت أوريجين، وأكد أن الجوهر واحد وتصدر عنه بقية الأشياء، وقد تابعه في ذلك برنار سلفستر (٢).

هـــذا وقد تطور مذهب وحدة الوجود في المسيحية حتى وصل إلى أقصى مداه على يد اسبينوزا<sup>(\*)</sup> في العصر الحديث<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) بدوي (عبد الرحمن)، فلسفة العصور الوسطى، مرجع سابق، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص.ص ٨٦-٨٤.

فيلمدوف هولندي الموطن يهودي الديانة ولد في أممنزدام (١٦٣٢-١٦٧٧) فلسفته تبدأ من الله ثـم تنزل إلى سائر الموجودات بعكس المألوف عند سائر الفلامفة (عبد الرحمن بدوي، الموسوعة الفلمفية، الجزء الأول، ط أولى، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨٤، ص ١٩٨٨).

<sup>(</sup>۳) راسل (برتسراند)، تاریخ الفلسفة الغربیة، ترجمة زکی نجیب محمود، ط۲، لجنة التألیف والترجمة والنشر، القاهرة، ۱۹۲۸، ص.ص ۸۰-۸۱.

ومسع ظهور المسيحية تناولتها الغنوصية ونافستها منافسة خطيرة، وقد اتخذت الغنوصية صدورا وأشكالا مختلفة منها الغنوصية اليهودية والمسيحية والإسلام وقد وضمعت تخطيطا عاما للوجود على قمته الله باعتباره وجودا معقولا غير مدرك على الإطــــلاق(١) وقـــد وردت عن الهرامسة فقرة تعبّر عن المعرفة الصوفية، وهي حديث العقسل الإلهسى إلى هرمس (\*): إذا لم تجعل نفسك مساوياً لله فإنك لن تستطيع أن تدرك الله وذلك لأن الشمييه يحدرك الشمييه، اعمل على أن تصبح أكبر فأكبر حتى يصير مقدارك لا متناهياً، تحرر من جميع القيود والحدود الزمانية والمكانية... فإن الطريق المباشر شه هو أن تصبح قادراً على المعرفة محباً لها، باحثاً عنها، أينما سرت جاء الإلــه للقائك وشخص أمامك حتى في البقعة التي لا تتوقعه فيها"(٢). وقد ورد ما يشبه ذلك في تساعيات أفلوطين حيث يقول: دغ كل نفس تفكر في هذه الأشياء إنها هي التي خلقت كل شيء حيّ بأن نفخت فيه الحياة من روحها، خلقت ما تتبت الأرض، وأنشأت البحر وأنعمت بالهواء وأبدعت الكواكب الإلهية في السموات..."(٣). فكلا الفقرتين تتشابهان من حيث ما تهدف إليه وهو "تأكيد فكرة وحدة كل أجزاء الحياة"(٤). وعلى هذا يكون معنى هذه الكلمة اليونانية الأصل "المعرفة"، غير أنها أخذت بعد ذلك معنى اصـطلاحياً خاصاً هي التوصل بنوع من الكشف إلى المعارف العليا، أو هو تذوق تلك المعارف تذوقاً مباشراً بأن تلقى فيه إلقاء فلا تستند على الاستدلال أو البرهنة العقلية. لسذا فقد اعتبر الغنوصيون عقائدهم أقدم عقيدة في الوجود وأن الغنوص "أقدم وحي"

<sup>(</sup>۱) عطيتو (حربي عباس)، ملامح الفكر الفلمىفى والدينى، ص ٢٧٣.

<sup>(\*)</sup> هــو الاسم الذي أطلقه اليونان على الإله المصري (تحوت) وسماه الأفلاطونيون المحدثون هــرمس المثلث العظمة (المعجم الفلسفي، جميل صليبا، الجزء الثاني، دار الكتاب اللبناني، بــيروت ١٩٧٣، ص ٥٦٩، ويقــول التفتازاني أن هرمس هو إله الخير في هذه الديانة لم يخلــق الأشــياء الروحية والمادية التي يتألف منها الكون خلقاً مباشراً وإنما خلقها بوامعطة الكلمة. (أبو الوفا التفتازاني، مدخل إلى التصوف، ص ٨٧٠).

<sup>(</sup>۲) عطيتو (حربي عباس)، المرجع السابق، ص ۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ٢٧٣.

أوحى الله به، ويختلف عن غيره من العقائد الدينية بأن دائرته لا تنتهي و لا تتوقف، وأن بالغنوص الخلاص الأبدي ذلك أنه الوحي المتجدد والفيض الذي ينبعث دائماً من المسلأ الأعلى (1). وقد أثرت الغنوصية في اليهودية وسيطرت على فيلسوفهم "فيلون" وأثسر فسيلون في القديس يوحنا الإنجيلي، وإن كانت المسيحية ترى في المسيح صفات الغنوصي، وإن المسيحية دين غنوصي لكنها تقتصر الغنوص على المسيح وحده، فالاتحاد المطلق بين العارف والمعروف سواء في العرفان أو في المادة إنما كان بين الله والمسيحية في العصر الهيلني وتحاربه المسيحية في العصر الهيلني

ولكن نتساءل: هل استطاع الغنوص النقاذ إلى مفكري الإسلام أيضاً؟ فمما يظهر انا أنه ليس كل التصوف غنوصاً، بل فيه الكثير من تفسير القرآن تفسيراً ذوقياً لا عقلياً ولا سمعياً. وقد اتهم حجة الإسلام أنه كان ضحية الغنوص في كتبه مشكاة الأنسوار، ومعراج القدس، والمصنون به على غير أهله، وأنه باع الفقه بالتصوف كما يقول ابن الجوزي، وهذا خطأ، فالغزالي خاص كل ما عرف العالم الإسلامي من علوم ومعارف وتقلب بها باحثاً مفسراً معلقاً، وأصابه من كل شيء رذّاذ، لذا لم يكن كل التصوف غنوصاً، وفي كل تجربة هو قابص على مذهب أهل السنة والجماعة قبض الجبابرة. ومع ذلك يرى الدكتور النشار أن الغنوص قد سبطر على فلاسفة الصوفية وتأثروا به وسقط عدد من مفكري الإسلام ضحية له كالحلاج والسهرودي المقتول وعين القضاة الهمذاني وابن سبعين والتستري ومحي الدين بن عربي وغيرهم (٣). لكن وعين القضاة الهمذاني وابن سبعين والتستري ومحي الدين بن عربي وغيرهم أسل السنة فإن مما يبدو لنا أنه ما دام الغزالي قدوة ابن عربي وهو من خلاصة مفكري أهل السنة فإن همذا ينسحب بالطبع على ابن عربي، فهو لم يدخل فكرة الثنائية الغنوصية بين الله هذا ينسحب بالطبع على ابن عربي، فهو لم يدخل فكرة الثنائية الغنوصية بين الله هذا ينسحب على العوفية، وإنه ممن فسر القرآن تفسيراً ذوقياً لا دخل للعقل فيه والمادة في عقيدته الصوفية، وإنه ممن فسر القرآن تفسيراً ذوقياً لا دخل للعقل فيه

<sup>(</sup>۱) عطيتو (حربي عباس)، ملامح الفكر الفلسفي والديني، المرجع السابق، ص.ص ٢٦٩-٢٧٠.

<sup>(</sup>۲) النشار (علمي مسامي)، نشماة الفكر الفلمفي في الإسلام، الجزء الأول، ط ثالثة، مصر، ۱۹۲٥، ص.ص ۱۷۱–۱۷۲.

<sup>(</sup>r) المرجع السابق، الجزء الأول، ص ١٧١.

حيت يقول: "إعلم أن جميع ما أتكلم به في مجالسي وتصانيفي إنما هو من حضرة القرآن"(١) كما أنه لم يخرج عن نطاق الكتاب والسنة في جميع علومه ولم يلتمس الطريق القلسفي في الوصول إلى معرفة الحقيقة، فيكون والحالة هذه بعيداً عن التأثر بالغسنوص، إذ أنه أشار إلى أن جميع علومه بطريق الوهب والإلهام الإلهي لا بطريق التلقيسن مسن الأخرين – وهكذا فالتصوف في صورته السنيّة هو إسلامي بحث، وثمة فرق بين مذهب موحد يحاول أن يستمد منهجه من موقف خاص تجاه القرآن وأن يعيش في قلب القرآن، وأن يتأدب بالمعرفة المباشرة المستمدة من تلاوة الكلام الإلهي وتسرديده، وبين مذهب إمّا ثنائي غنوصي وإما غنوص فيضي، وهذا ما لم يأخذ به ابن عربى وإن كان بعضهم يرى في أفكار ابن عربي وآرائه غنوصاً، غير مميزين بين معرفته القلبية للواردات الإلهية وغيرها، وهذا ما زعمه شيدر في عرضه للغنوص بأنه قد انتقل إلى إسبانيا في عصر مبكر وأنه وجد كماله عند الصوفي الكبير ابن العربي الذي يعد من أكبر الرجال تأثيراً في التاريخ الروحي(١) كما اعتبر ذلك سيد حسين نصر بأن الغنوص لدى أبن عربي من الكنوز التي لا بد من العودة إليها لمعرفة التراث الإسلامي (٣). مراضي تعيير من المسادي

ثانيا: المصادر الإسلامية:

أما المصادر الإسلامية التي استمد منها ابن عربي مذهبه في وحدة الوجود فهي ما يلي:

## - القسرآن الكريسم:

أقسام ابن عربي تصوفه على الذوق والقلب مستمداً مصادره من الأصول التي تستمد منها أحكام الشريعة، وفي ذلك يقول شعراً:

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٣٤ ( انظر حاجي خليفة، كشف الظنون، الجزء الثاني، ص ١٣٣٨).

<sup>(</sup>٢) بدوي (عبد الرحمن)، كتاب التراث اليوناني، ص ٧٠.

Seyyed Hossein Nasr, Islamic Studies, First Published, Librairie, de Liban Beirut,. (\*)
1967, P. 103.

وأما أصول الحكم فهي ثلاثة كتاب وإجماع وسنة مصطفى ورابعها منا قيساس محقق وفيه خلاف بينهم مرّ وانتفى (١)

فمن القرآن الكريم استلهم ابن عربي عقيدته في التوحيد، وعول على الآيات الصريحة في الدعوة إلى الإيمان الخالص من كل شائبة دون النزوع إلى الأدلة العقلية وحدها فقال: "ولا يخفى أن الشخص إذا كان مؤمناً بالقرآن قطعاً بأنه كلام الله تعالى. فالواجب عليه أن يأخذ عقيدته من غير تأويل ولا عُدول إلى أدلة العقول مجردة عن الشرع، فإن القرآن دليل قطعي، سمعي، عقلي..."(١) لذلك يحث على التمسك بالقرآن لحفظ العقيدة مسن الخطأ والتضليل. يقول: "من أراد حفظ عقيدته من الشبه والضلالات فليأخذها من القرآن العظيم كما مرت، فإنه تواتر عقلي قطعي معصوم بخلاف من يأخذ عقيدته من طريق الفكر والنظر، من غير أن يعضده شرع أو كشف"(١) بل يرى أن القرآن هو بمثابة مفتاح للعلوم والأسرار الإلهية يقول: "جميع ما نتكلم به في مجالسي(١) وتصانيفي إنها هو من حضرة القرآن وخزائنه، أعطيت مفتاح الفهم والإمداد منه، وهذا كله حتى لا تخرج عنه، فإنه أرفع ما يُمنح، ولا يعرف قدره إلا من ذاقه وشهد منزلته حالاً في نفسه وكلمه به الحق في سرة بارتفاع الوسائيلي المن ذاقه وشهد منزلته حالاً في نفسه وكلمه به الحق في سرة بارتفاع الوسائيلي المنافقات القسه وكلمه به الحق في سرة بارتفاع الوسائيلية المؤلفة وشهد منزلته حالاً في

ويشير إلى ما تنطوي عليه الآيات من معاني باطنة وظاهرة استناداً إلى قوله ﷺ: "ما نسزل مسن القسر أن آية إلا ولها ظهر وبطن، ولكل حرف حد، ولكل حدّ

<sup>(</sup>١) مىيد الأهل (عبد العزيز)، مرجع سابق، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، ص ۲۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٢٣.

<sup>(\*)</sup> هــــى مجـــالس الذكـــر التي كانت تعقد في فاس حيث كان يتلو القرآن للسانحين الذين كانوا يطلـــبون مجـــالس الذكــر.. وقـــد سلك هذا المسلك لموافقة أصحاب له موفقين سامعين له وطائعين، وبققدانهم فقد هذا العمل الخالص وهو أشرف الأرزاق. (الفتوحات المكية، الجزء الثالث، (صادر)، ص ٣٣٤).

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٣٤٠.

مطلع"(١) ففهمت منه أن الظهر هو التفسير، والبطن هو التأويل، والحد ما يتناهى إليه الفهوم مسن معنى الكلام، والمطلع ما يصعد إليه منه فيطلع على شهود الملك العلم..."(٢) والتفسير غير التأويل إذ يقتصر التفسير على شرح الألفاظ وتوضيحها على حين يقوم المتأويل على توجيه ألفاظ النصوص إلى معان غير ما يدل عليها ظاهرها. لذلك اعتبر الباحثون أن التأويل لديه يشكل معضلة حيث يختلط الأمر بين النصوص القرآنية وكلام ابن عربي نفسه، كما يرون أن الآية الواحدة قد نثير في ذهن ابن عربي دلالات عديدة وجودية ومعرفية مغايرة لمعانيها السابقة، مما يصعب فهمها والسربط فيما بينها، فتحتاج إلى كثير من التأويل لجمعها في نسق واحد (٢). وقد رد عنه مؤيدوه أله أن من حيث هي مدلولات مؤيدوه أنه لم يُنكر المعاني الظاهرة للقرآن من حيث هي مدلولات الألفاظ، بل لقد آمن بجميع ظواهر القرآن والأحاديث، وأجراها على حقائقها اللغوية،

(\*)

<sup>(</sup>۱) الحديث: بسند أبو عبد الرحمن السلمي عن عبد الله بن مسعود أن رسول الله قال: 'أن القسر آن أنزل على سبعة أحرف لكل أية منها ظهر وبطن، ولكل حرف منها حد ومطلع". وأسند الشيخ شهاب الدين السهروردي في العوارف عن الحسن يرفعه إلى النبي القال: "ما نظر أن أية إلا ولها ظهر وبطن...". وقد أورده السيوطي في الإتقان عن الفريابي مسنداً عن الحسن قوله: قال رصول الشجاء "تكل أية ظهر وبطن ولكل حرف حد ولكل حد مطلع". كذلك ورد الحديث في الإحياء ١٩٩١، وقال الحافظ العراقي في المغني: أخرجه ابن حبان في صحيحه من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>۲) ابــن عربي، تفسير القرآن الكريم، الطبعة الأولى، دار اليقظة العربية، بيروت، ١٣٨٧هــ/ ١٩٦٨م، الجزء الأول، ص ٤.

<sup>(</sup>۲) أبو زيد (نصر حامد)، ظعفة التأويل، الطبعة الأولى، دار الوحدة، بيروت، ١٩٨٣، ص.ص.

أحمد بن عبد الرسول بن عبد الشريف الحسيني البرزنجي، فاضل له علم بالتفسير والأدب – من فقهاء الشافعية – برزنجي الأصل، ولد وتعلم بشهرزور، ورحل إلى همذان وبغداد ودمشنق والقسطنطينية، واستقر في المدينة، فتصدى للتدريس وتوفي بها، (١٠٤٠ – ١٠٠٣) لنه كنتاب في "حمل مشكلات ابن عربي" مخطوط، ترجمه عن الفارسية. (المرادي، أبو الفضل محمد خليل، سلك المدرر في أعيان القرن الثاني عشر، مصر، جاء، ص ٢٥).

واستتبط منها الأحكام الأصلية والفرعية، ثم استنبط بعد ذلك بطوناً وإشارات مُنَحُه الله فهمها، وهذه الإشارات لا بد لها من الاقتران بالطواهر والإيمان بها<sup>(١)</sup>. مثال هذه الإشارات قوله: "العباد في قبضة الحق"(٢) وقوله تعالى: (ما من حابة إلا مو أخذ والعسية الها الله عن متصرفة فيه، فالكل في قبضته من قضائه وفي قضائه (٤). كذلك مــن إشـــاراته: "إن سُئلت مَنْ الظاهر الذي لا يُعرف، والباطن الذي لا يُجهل فقل هو الحــق"(٥). لذلــك يمكن القول أن بذور مذهبه في وحدة الوجود يمكن ردها إلى القرأن الكريم، لما تحتمله الآية من تفسير ظاهر وباطن. ودليل ذلك ما أورده ابن عربي في الفصلَ الإيلياسي من كتابه الفصوص حول قوله تعالى: ﴿وَهَا وَهَيْتُمُ إِذَ وَهَيْتُمُ وَلَكُنَّ الله ومممي)(٢) وهذا دليل على ظهور الحق في صور أعيان الممكنات، وأنه هو - لا هـــى- الفاعل لكل شيء، والمؤثر في كل شيء، فالرامي على الحقيقة هو الحق ولكن فـــى صورة محمدية، ولم يثبت الرمى للصورة من حيث هي صورة، بل من حيث هي مجلى للحق يُظهر الحق الأثر على يديها الله كذلك يستند إلى الآية التي يفسرها تفسيراً ينبست رؤيسته للوحدة الكاملة للوجود بقوله تعالى: ﴿ فَأَيِّنِهَا تَوَلُّوا فَتُمَّ وَجِهِ اللَّهُ ﴾ (^) ويقصب من ذلك أنه أي جهة تتوجهوا في الظاهر والباطن فثمّ وجه الله، أي ذات الله المتجلية في صفاته، ولله الإشراق على قلوبكم بالظهور بها والتجلى لها بصفة جماله

<sup>(</sup>۱) البرزنجسي (أحمد بن عبد الرسول)، الجاذب الغيبي إلى الجانب الغربي، مخطوط، مكتبة خاصة، ورقة ۳۰.

<sup>(</sup>۲) ابــن عربـــي، كـــتاب التراجم، مجموعة رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الدكن، (الهند)، ۱۳۲۷هــ/۱۹٤۸م، ص

 <sup>(</sup>٣) معورة هود، الآية: ٥٦ ك.

<sup>(</sup>٤) البرزنجي، المصدر السابق، ص ٥١.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٢٠.

 <sup>(</sup>٦) سورة الأنفال، الآية: ١٧م.

 <sup>(</sup>۲) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، مرجع سابق، ص ۲۷۰.

<sup>(^)</sup> سورة البقرة، الآية: ١١٥م.

حَالَــةً شــهودكم وفنائكم... فأي جهة تتوجهوا حينئذ فثمّ وجه الله، لم يكن شيء إلا به وحده، عليم بكل العلوم والمعلومات..."(١) لذلك لم يجد ابن عربي أية صعوبة في أن يجد لكل فكرة، بل ولكل إشارة ما يؤيدها في القرآن الكريم سواء أكانت فكرته عن الوجـود المطلق أو في الوحدة والكثرة أو الأحديّة بحيث تتسق ومنطق مذهبه، والآيات الدالية على ذلك قوله تعالى: ﴿وهو معكم أين ما كنته ﴾(٢) يقول فيها: "فإنه القائم على كل شيء، القائم به كل شيء"(٣) وهو في ذلك شأنه شأن الصوفية باستخدامه الإشـــارات وعـــدم التوضـــيح بل يعمد إلى التلميح والتلويح، ويستخدم الإشارات عمداً مبرّراً هذا المسلك بغموض الفكرة تارة، وتارة أنه لا يملك نفسه فيما يطرح من أفكار، ويسردَ ذلسك إلى أن نمط كتبه لا يخضع للمنطق والنظام والترابط الفكري بل هي إلقاء ربّانـــى يلقــيه في روع الفرد ويعلّمه ما لا يعلمُه، وقد أشار إلى ذلك بقوله: "جميع ما أكتبه في تصانيفي ليس هو عن فكر ولا رويّة، إنما هو عن نفث (\*) في روعي من ملك الإلهام"<sup>(٤)</sup> وهذا يدلنا بصراحة لا مواربة فيها أن ابن عربي لم يكن آخذاً عن غيره، ولا مقلمه أ لأحمد، بمل هو وارث إرثاً نبوياً، تابعاً لخطواته، لذلك فعلمه منَّة وهبة من الله يمنحها لخاصته، وقد ألمح إلى ذلك بقوله الوقد أمرنا رسول الله أن نعطى كل ذى حق حقه، ولا نفعل ذلك حتى نعلم ما يستحقه كل ذي حق من الحق، وليس إلا بتبيين الحق لنا ذلك، ولذلك أضافه إليه تعالى فقال: ﴿وَآتِينَاهُ الْمُكْمَةُ ﴾ (م)، ﴿وَمِنْ يَوْبُ الْمُكْمَةُ

<sup>(</sup>١) ابن عربى، تفسير القرآن الكريم، الجزء الأول، ص ٨٠.

 <sup>(</sup>٦) سورة الحديد، الآية: ٤م.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب التراجم، رسائل، الجزء الأول، ص ٥١.

<sup>(\*)</sup> النفست: أحد طرق العلم الإلهي كالإلقاء والإملاء... يقول ابن عربي عن نفث الأنبياء: فإن النبسى النبسى الله يقول: إن روح القدس نفث في روعي ولا يكون النفث إلا ريحاً بريق، (فتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٧٠). ويقول الشعراني: النفث في الروع من وحي القدس، لكن ما هو ميثل وحسي الكلم ووحسي الإلهام تكن من أهل ذي الجلال والإكرام. (انظر الشعراني، الكبريت الأحمر، هامش اليواقيت، الجزء الأول، ص ٤).

<sup>(</sup>٤) الشعراني، اليواقيت، ص ٢٤.

 <sup>(°)</sup> سورة ص، الآية: ٢٠ك.

فقد أوتي هيرا كثيراً الله من أوتيها فهي هبة من الله تعالى كما وهبنا وجود أعيانا ولم نكن شيئا وجودياً، فالعلم الإلهي هو الذي كان الله سبحانه معلمه بالإلهام والإلقاء، وبإنزال الروح الأمين على قلبه، وهذا الكتاب من ذلك النمط عسندنا، فوالله ما كتبت فيه حرفا إلا عن إملاء إلهي وإلقاء رباني أو نفث روحاني في روع كياني، هذا جملة الأمر مع كوننا لسنا برسل مشرعين ولا أنبياء مكلفين بكسر السلام في رسول الله محمد على التكليف قد انقطعت عند رسول الله محمد على أنه فيما رسول بعده... ولا نبيائه عليهم سلام الله، وما خطّه وكتبه في لوح الوجود من حروف العالم وكلمات الحق، فالتنزيل لا ينتهي بل هو دائم دنيا وآخرة (۱).

ولما كان ابن عربي تابعاً للرسول هل ووارثاً له ومقتدياً به فهو لم يدّع النبوة، إذ أن النبوة أي نبوة التشريع قد أُغلق بابها، لذا فكل ما نُسب إليه من ادعاءات فهو من باب الدس إذ له ينج من الحاقدين عليه الذين رموه بالباطل والكفر والزندقة، فهو يخبرهم عن حال النبوة وعن تبرّيه من كل تهمة مبيناً حقيقة أمره وما خصته به الله من فيضه ونعمه فيقول:

الله أنشأ من طبي وخَــو لأن و وأنشا الحـق لي روحاً مطهرة إني لأعرف روحاً كان ينزل بي أما بشأن النبوة:

وما أنا مدّع فسي ذاك من نبأ إن النبوة بيت بيننا غلق

ولان جسمي فعدلني خلقاً وستواني طهرة فليس بنيان غيري مثل بنياني نزل بي من فوق سبع سماوات بفرقان (٣)

من الإله ولكن جود وإحسان، وبينه موثق بقفيل إيمان (٤)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩م.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۲۵۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٥٦.

ويضيف قائلاً: "وإنما قلنا ذلك لئلا يتوهم متوهم أني وأمثالي أدّعي النبوّة، لا والله، ما بقى إلا ميراث وسلوك على مدرجة محمد رسول الله على خاصة وإن كان للسناس عامسة ولسنا والأمثالنا خاصة من النبوة ما أبقى الله علينا منها مثل المبشرات ومكارم الأخلاق، ومثل حفظ القرآن إذا استظهره الإنسان، فإن هذا وأمثاله من أجزاء النبوة الموروثة... فكل شرع ظهر، وكل علم إنما هو ميراث محمدي في كل زمان... ولهدذا أوتى جوامع الكلم..."(١). ويذكر الشعراني: "أن كل ذلك بحكم الإرث للأنبياء والتبعسية لهسم لا بحكم الاستقلال"(٢). إذن فهو يخضع في كل علومه ومعارفه إلى تصسرف الحق دون إرادة منه، فيكون علمه والحال كذلك ليس من علوم أهل النظر والفكر، إنما هو علم إلهي إلهامي يناله من الله، وهو العلم اللَّدنيّ الذي لا دخل للعقل في صياغته وإخراجه، وفيه يصور نفسه عاكفاً على باب الحضرة الإلهية رهينة لملك الإلهام مراقباً لتلقّي الجود والكرم منه. يقول: "اعلم أن ترتيب أبواب الفتوحات لم يكن عـن اختـيار و لا عـن نظر فكري، وإنما الحق تعالى يملى لنا على لسان ملك الإلهام جميع ما نسطره، وقد نذكر كلاماً بين كلامين لا تعلق له بما قبله و لا بما بعده، وذلك شبيه بقوله تعالى: (مافظوا على العلوات والعلاة الوسطى)(١) بين آيات طلاق ونكاح وعدة ووفاة تتقدمها وتتأخَّر ها ﴿ أَأَلَّ بِلَّ يُضيفُ إلى ذلك موضحاً التزامه بالأمر الرباني في مؤلفاته إذ يقول: "فإن تأليفنا هذا وغيره لا يجري مجرى التواليف، ولا نجري نحن منه مجرى المؤلفين، إنما هي قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهية... فمهمـــا برز لها مـــن وراء ذلك الستر أمـــرٌ ما بادرت لامتثاله، وألفته على حسب ما يُحدّ لها من الأمر "(°). ويقول أيضاً: "تحن بحمد الله لا نعتمد في جميع ما نقوله إلا على ما يلقيه الله تعالى في قلوبنا لا على ما تحتمله الألفاظ"(٦)، ولهذا ميزه أبو العلا عفيفي

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٥٦. (الحديث سبق تخريجه).

<sup>(</sup>٢) السّعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، ص ٤.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية ٢٣٨.

<sup>(3)</sup> الشعراني، المصدر السابق، ص ٥.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٣٦. (انظر اليواقيت للشعراني، ص ٢٤).

عـن أي صوفي آخر "ممن وهُب موهبة في التحايل على فهم نصوص القرآن الكريم، وقلـب معانيها وتوجيهها كما يشاء لها..."(١) إنما هو صوفي حافظ على ذلك في حدود التصوف وإفهامه للآخرين حيث يقول "وكل ما لا يقبل التأويل عندي أو لا أحتاج إليه، فمـا أوردتـه أصـلاً، ولا أزعـم أني بلغت الحدّ فيما أوردته، كلا فإن وجوه الفهم لا تحصر فيما فهمت، وعلم الله لا يتقيد بما علمت... فما أولته إلا قليلاً ليُعلم به أن للفهم إليه سبيلاً..."(١).

وإذا تساءلنا: هل يتناقض هذا الموقف مع ما يذهب إليه ابن عربي من الدعوة السي عدم الستأويل للآيات القرآنية، خاصة أنه يقول: "إياك والتأويل، فإنك لا تظفر بطائر، ومتعلق الإيمان إنما هو بما أنزل الله من الألفاظ لا بما أوله عقلك" ("). يمكننا أن نقول إنه ربما قصد بذلك تأويل العقل العادي لهذه الآيات، وذلك استنادا إلى موقف المدافعين عنه، والذين يرون أن تأويله هو نوع من الإلهام الروحي كما بين لنا ذلك الجيلي والبرزنجي والنابلسي في دفاعهم عنه، وأن علمه كما ذكر الشعراني علم وهبي من الله لا دخل العقل فيه لما غرف عن العقل من القصور عن إدراك الحقيقة ولا يعول عليه في ذلك، إذ أن من أول كلام الله فقد أضجعه، ومن نزهه عن التأويل فقد أقامه، فإن الفكر غير معصوم من الخطأ حيث يقول تعالى: ﴿ولو أنهم أقاموا المتوالمة والإنجيل...) إذ العلوم على قسمين موهوبة وهو قوله تعالى ﴿الأكلوا من فوقهم فوقه عالى: ﴿وهن تحت

<sup>(</sup>۱) عقيفي (أبو العلل)، مقال من أين استقى ابن عربي فلسفته الصوفية، مجلة كلية الأداب، جامعة القاهرة، ١٩٣٣، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، تفسير القرآن، ص ٥.

الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت، الجزء الأول، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، الآية: ٢٦م.

<sup>(°)</sup> سورة المائدة، الآية: ٢٦م.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٢٦م.

هـم الذيـن أقاموا كتاب الله وما أنزل إليهم من ربهم... "ومنهم من أقاموا الكتاب من رقدتـه، فإن التأويل من العلماء أضجعه بعدما كان قائماً، فجاء من وفقه الله فأقامه من رقدتـه، أي نـز هَه عن تأويله والتعمل فيه بفكره فقام بعبادة ربه وسأله أن يوفقه على مـراده... فأعطـاهم الله العلم غـير مشوب، قال تعالى: (وما يعلم تأويله إلا الله والراهـخون فيي العلم) (١) يعلمهم الحق ما يُول إليه هذا اللفظ المنزل المرقوم، وما أودع فيه من المعاني من غير فكر فيه، إذ كان الفكر في نفسه غير معصوم من الغلط أودع فيه من المعاني من غير فكر فيه، إذ كان الفكر في نفسه غير معصوم من الغلط فـي حـق كل أحد (١). ورغم ذلك كله، لم يكن ابن عربي أول من أول القرآن تأويلاً وسـوفياً، فقد سبقه إلى ذلك كبار الصوفية أمثال المحاسبي (ت ٤٠٥هـ)، وكان لكل منهم طريقته في التأويل وفهمه الخاص للنص المؤول، لذا يُعتبر أن دَيْن ابن عربي لهؤلاء كبير، لكـنه لم يحافظ على ما بلغه من مستوى التأويل... بل تفرد عنهم جميعاً لما له مـن سعة اطلاع وثقافة. فهو أكثر هم إلماماً بالتراث الإسلامي الديني والعقلي والروحي صوفى آخر (١).

ومما يراه أبو العلا عفيفي في هذا الشأن أن ابن عربي في فهمه للآيات على الخستلافها يأخذها على نواح شتى، فهو في فهمه لآيات العبادات يأخذ بمعانيها الظاهرة والباطنة... فإنه في آيات المعتقدات لا يأخذ إلا معانيها الباطنة. وقد ظهر ذلك بصورة واضحة في كتابه فصوص الحكم، فهو لم يشرح مذهبه فيه شرحاً فلسفياً أو فلسفياً وطحوفياً بعيد الصلة عن نصوص القرآن والحديث، بل اتخذ من هذه النصوص سياجاً لأفكاره، وإطاراً ينسج فيه خيوط مذهبه، معتمداً المنهج الذي تفرد به هو وأمثاله، وهو

سورة آل عمران، الآية: ٧م.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (صادر)، ص ٩٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> عفيفى (أبو العسلا)، ابن عربي في دراساتي، الكتاب التذكساري لمحى الدين بن عربي، الهيسنة المصريسة العاملة للتأليف والنشر، دار الكاتب العربي، ١٣٨٩هـ/١٩٦٩م، مصر، ص ٨.

الـــتأويل، بحيـــث استخلص منه المعاني التي ينطوي عليها مذهبه في وحدة الوجود<sup>(۱)</sup>. لذلك نراه يطلب من سامعيه التسليم والتصديق لأن ذلك من أقل درجات الأدب مع أهل الطريق<sup>(۱)</sup>.

## - الحديث:

(٤)

الستزم ابن عربي في تصوفه بما جاء في الكتاب والسنّة، يتضبح ذلك من قوله: "إعلم أني لم أقرر بحمد الله تعالى في كتابي هذا ولا في غيره قط أمراً غير مشروع، وما خرجت عن الكتاب والسنّة في شيء من تصانيفي"("). كما أنه يستند إلى الأحاديث القدسية ويشرحها بما يتفق ومذهبه، ويتخذ من الأحاديث المروية عن الرسول ما يثبّت به موقفه في منحاه الصوفي. وأشهرها حديث الخلق والكنزية، ذلك أنه تعالى لما أراد أن يعرف نفسه أوجد العالم وتعرف إليهم، فعرفوه على قدرهم. فقال: "كنت كنزاً مخفياً لم أعرف، فخلقت الخلق وتعرفت إليهم فعرفوني..."(أ) ففي هذا القول يكمن سر الخلق والتعرف إلى الحق، وهذا ما يدعي الصوفية صحته. كذلك الحديث القدسي الذي يجعل مسن القلب عرش الرب ومكان السّعة، يعتمده الصوفية في تحديد مكان حلول الرب في

<sup>(</sup>۱) عفیفی (أبو العلا)، ابن عربی فی در اساتی، مرجع سابق، ص ۱۲.

 <sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، ص ٢.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٤.

الحديث: قال السخاوي في المقاصد ٣٢٧ ليس من كلام النبي، ولا يعرف له سند صحيح، ولا ضحيف، وقال في كثيف الخفاء ١٣٢/٢: قال القاري لكن معناه صحيح مستفاد من قوله: (وها طقوت المهن والإنس إلا ليعيدون). أي ليعرفون كما فسره ابن عباس رضي الله عنهما. وهدو واقع في كلام الصوفية واعتمدوه وبنوا عليه أصولاً لهم. (المعجم الصوفي عنهما. وقال ابن تيمية ليس من كلام النبي عليه الصلاة والسلام ولا يعرف له سند صحيح ولا ضعيف وتبعه الزركشي والعسقلاني، لكن معناه صحيح مستفاد من قوله تعالى: (وما خلقت المهن والإنس إلا ليعيدون). أي ليعرفون... (انظر الأسرار المرفوعة، حديث رقم ٣٥٣، ص ٣٧٣. فتاوى ابن تيمية، م ١٨، ص ٣٧٦). (انظر الفتوحات، الجزء الأول، ص

قلب العبد، وهو كما أخبر على عن ربه قوله: "ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن" (١) فالحق وسعة قلب عبده المؤمن، فنزول القرآن في قلب المؤمن هـ و نزول الحق فيه فيكلم الحق هذا العبد من سرّه في سررّه، وهو قولهم حدثني قلبي عن ربسي من غير واسطة...ولما كان القلب من العالم الأعلى، واللسان من العالم الأنرن، وكان الحق منزله قلب العبد وهو المتكلم وهدو في القلب واحد العالم الأنرن، وكان الحق منزله قلب العبد وهو المتكلم وهدو في القلب واحد العين، والحروف من عالم اللسان، ففصل اللسان الآيات وتلا بعضها بعضاً..."(١) وهكذا فق حد جعل أهل الله القلب كالمصحف الذي يحوي كلام الله، كالقلب في الساعه للحق جل وعلا حين ضاقت عنه السماء والأرض، كما أمر بتنزيه القلب من أن يكون فيه دنس من دخول الأغيار فيه.

ويتجلّى الحب الإلهي للعبد بمدى مثابرته على تأدية النوافل بعد التحقق بأعمال أعضائه الشرعية على أتمها، فهو في تأديته الفرض عبودية الاضطرار. وفي تأدية الفرح وهو النفال عبودية الاختيار، فيكون الحق فيها سمع العبد وبصره وموضع رعايته، فمن تحقق بها نال أسرار الاختصاص، فيسمع بسمع الله، ويبصر ببصره وفي

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٩٤.

الحديث: "مسا وسعني أرضى و لا سمائي". قال السخاوي: ذكره الغزالي في الإحياء. وقال مخرجه الحافظ العراقي: لم أر له أصلاً. وقال ابن تيمية: هو مذكور في الإسرائيليات وليس له إمناد معروف عن النبي هلاً . وفي "الذيل" وهو كما قال: ومعناه وسع قلمه الإيمان بي وبمحبتي... وقال الزركشي: وضعه الملاحدة. وقال المسيوطي: أخرجه أحمد في "الزهد" عن وهب بن منبه قال: إن المسماوات والعرش صعقن عن أن يسعني ووسعني قلب عبدي المؤمن. ويرى عبد الغني النابليي أنها مطابقة لما نزل في القرآن في والم تعالى: (هو أقرب إليكه من القرآن في وله تعالى: (هو أقرب إليكه من القرآن في والم المرووعة، ص ١٣٠، حديث رقم ٣٢٤. كذلك النابليسي في كتاب الوجود الحق، تحقيق الدكتور بكري علاء الدين، دمشيق، النابليسي في كتاب الوجود الحق، تحقيق الدكتور بكري علاء الدين، دمشيق،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٦٦.

ذلك إشارة لقوله: "اعلم يا بنيّ أن كل من تحقق بهذه الأعمال - أي أعمال الأعضاء الشرعية - ورسخت قدمه فيها، وصح اتصافه بها، فإن الله سبحانه وتعالى قد أجرى عادت لأهلها المتحققين بحقائقها أن يهبهم أسرار الاختصاص التي هي حرام على غيرهم، الموقوفة على الأسباب، وتسمى شواهد الحال الغيبي والتحقق الملكوتي، وهذا السر الخفسي المرموز في قوله تعالى علسى لسان رسوله و لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنواف حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الدي يبصر به، ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطيته، ولئي السنة الذي يبصر به وجود هذه المحبة الإلهية "(۱).

والأحاديث المروية عنه في حقه تعالى كثيرة، فهو يستشهد بكلام للغزالي في المضنون الكبير قوله: "ليس لله تعالى مثل" كما قال "ليس كمثله شيء" ولكن له مناًل، وقول النبي في: "أن الله تعالى خلق آدم على صورته" (حديث صحيح) السارة إلى مثل هذا المثال. فإنه لما كان تعالى وتقدس موجوداً قائماً بنفسه، حياً سميعاً، بصيراً، عالماً، قادراً، متكلماً، فالإنسان كذلك، ولو لم يكن الإنسان موصوفاً بهذه الأوصاف لم يعرف الله تعالى، ولا خلك قال النبي في "من عرف نفسه عرف

الحديث: سبق تخريجه.

(۲)

ابن عربي، مواقع النجوم، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٤٤٩.

الحديث: إن الله خلق آدم على صورته وطوله ستون ذراعاً. رواه البخاري وأحمد في مسيده عن أبي ريحانة ومعلم عن أبي هريرة، ورواه عنه الطبراني وغيره. (فيض القدير ٢/٧٤) كما رواه السترمذي عن ابن مسعود، وتكلم الحافظ الذهبي في ميزان الاعتدال، الجزء الأول، ص ٢٠٣، عن حمدان بن الهيثم أحد رواة هذا الحديث في سبب تأويله (البابي الحليبي، مصرر). كذلك رواه الطبراني عن أبي إمامة وابن عمر وجابر (كشف الخفاء، الجزء الأول، ص ٢٠٤) وقال عنه ابن عربي حديث صحيح.

ربــه"(۱) ولذلك يعول ابن عربي على معرفة النفس للوصول إلى معرفة الرب، لأن الله خلــق آدم علــى صورته، ولما كانت المعرفة القلبية قائمة على التجلي والمشاهدة، فإن ذلك يقود إلى رؤية الحق، وقد جاء بقوله: "من أراد أن يرى الحق فليرى نفسه"(۱) فكما أن مــن عــرف نفسه عرف ربه، كذلك من رأى نفسه فقد رأى ربه، أو من رأى ربه

انظــر ابن عربي، رد المتشابه إلى المحكم من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، مراجعة وتعليق عبد الرحمن حمن محمود، عالم الفكر، القاهرة، ص ٤٦.

(1)

الحديث: "من عرف نفسه فقد عرف ربه". قال ابن تيمية: موضوع. وقال النووي قبله: ليس بثابست. وقسال أبو المظفر السمعاني في القواطع: إنه لا يعرف مرفوعاً، وإنما يحكي عن يحيى بن معاذ الرازي 'يعني من قوله'. وقال ابن الغرس نقلاً عن النووي أنه ليس بثابت، قال: لكن كتب الصوفية مشحونة به يسوقونه مساق الحديث، كالشيخ محى الدين بن عربي وغسيره. وذكسر بعض الأصحاب أن الشيخ محي الدين قال: "هذا الحديث وإن لم يصح من طريق الرواية، فقد صبح عندنا من طريق الكشف (ابن عربي، الرسالة الوجودية في معنى قوله الله عرف نفسه فقد عرف ربه، مكتبة القاهرة، مصر، ص ١٤). وللحافظ السيوطي فسيه تأليف لطيف سماه القول الأشبه في حديث: "من عرف نفسه فقد عرف ربه" وهو من الكتسب الموجودة في الحاوي للفتاوي للميوطي. وقال النجم: قلت وقع في أدب الدنيا والدين للماوردي عن عائشة: سئل رسول الله على من أعرف الناس بربه، قال أعرفه بنفسه (كتاب رد المتشابه لابن عربى، ص ٢٢٢). (انظير الأسرار المرفوعة، ص ٢٥١). وقال الفيروز آبادي في الرد على المعترضين على الشيخ ابن عربي اليس من الأحاديث النبوية على أن أكستر الـناس يجعلونــه حديــثاً عــن النبي، ولا يصبح أصلاً وإنما يروه من الإسرائيليات... (يا إنسان إعرف نفسك تعرف ربك). وقد يكون هذا أثر سقراطي مما تعود قوله الفلاسفة، فسقراط له شعار كان معلقاً على معبد دلفي (اعرف نفسك) ولكن الحديث كما ورد عن النبي النبي منل: من أعرف الناس بربه؟ قال أعرفهم بنفسه، وقد ذكر بعضهم أن الشميخ محى الدين قال: هذا الحديث وإن لم يصبح من طريق الرواية، فقد صبح عندنا من طسريق الكشف، (ابن عربسي، رد المتشابه، ص ٢٢٢، هامش ٩٢) (مىلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، تخريج محمد ناصر الألبائي، ط ثانية، دمشق، ١٣٨٤هـ، القاموس المحيط ٢/٣٧).

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٢٣٤.

رأى نفســه. وممـــا يـــراه أبو العلا عفيفي أن ابن عربي هنا يفهم الحديث فهماً خاصاً يتمشـــى مع مذهبه في وحدة الوجود، فليست معرفة الإنسان بنفسه وسيلة لمعرفته بربه من حيث أنه يدرك قدرة الله وعظمته عن طريق إدراكه لنفسه، وما أودع الله فيها من أسمرار الخلق وعجائبه، بل إنه يعرف ربه بمعرفته نفسه ويجهل من ربه بمقدار ما يجهل من نفسه، لأن نفسه هي المظهر الخارجي لربه، أو هي المرآة التي يتجلى فيها ربــه فيراه ويدركه، والمراد بالرب هنا الحق المتجلى بالأسماء الإلهية في صور أعيان الممكنات لا الحق من حيث هو في ذاته بعيداً عن كل تعيّن، وكل نسبة أو إضافة إلى العالم، فإنه من هذه الناحية غنى عن العالمين، منزه عن كل معرفة وإدراك، أما الحق الذي يُعرف ويُدرك فهو الحق الظاهر، وليس الحق الظاهر سوى العالم، ونفس الإنسان جزء من العالم بل أكمل جزء فيه، فمن عرف نفسه عرف ربه على هذا المذهب معناه عرف الحق الظاهر في نفسه (١)... ومما يرياه ابن عربي في هذا الصدد أن الشرع لدى العارفيسن قد أغلق في هذا القول باب العلم بالله بأنه لا يصل أحد إلى معرفة نفسه، فإن النفس لا تَعقل مجردة عن علاقتها بهيكل تدبّره، مُنُوراً (\*) كان أو مظلماً (\*\*)، فلا تُعقل... ولذلك فإن "الله" لا يُعقل إلا "إلها، عير اله لا يُعقل ... وإذا لم يعقل مجرداً (\*\*\*) عـن العـالم فلـم تُعقـل ذاته، و لا شُهدَت من حيث هي، فأشبه العلم به العلم بالنفس، والجـــامع عدم التجريد، وتخلص حقيقة ذاته من العلاقة التي بين الله وبين العالم..."(٢) وهذا الأمر يوقع العبد في الحيرة، ولذا قال ﷺ: ﴿وَقُلُ وَمِهُ زَحَنِينَ مُلَمَّا ﴾<sup>(٣)</sup> فيرى في هــذا القــول توجهــأ نـــــو ازدياد المعرفة، "فكلما زاد علماً زاد أيضاً كشفاً واتساعاً

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، ص.ص ٣٢٤-٣٢٥.

 <sup>(\*)</sup> النور: كل وارد إلهي يُطرد الكون عن القلب.

<sup>(\*\*)</sup> الظلمة: قد يطلق على العلم بالذات، فإنها لا يُكشف معها غيرها.

<sup>(\*\*\*)</sup> التجريد: إماطة السوى والكون عن القلب والسر.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٢٤٣٠.

 <sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٤.

وانشــراحاً وتـــنزهاً من الوجوه التي سفرت عن براقعها وظهرت من وراء سُتورها، فارتفع الضيق والحرج، وشوهد الكمال في النقص"(١).

ويعمسد ابن عربي إلى أبراز الدور الفاعل للعماء وما يكمن فيه من الأسرار، فيرى في حديث "العماء" الذي يسوقه الصوفية خير مثال للدلالة على وجود الحق دلالة واضــحة فيثبت مدى عمقه في هذا الشأن، وينفي عن الحق صفة الفوقية والتحتية إذ لا يجوز في حقه تعالى تحديد جهاته بما تحدد به الموجودات، ويجيب الرسول ﷺ حين ســـأله الســـائل عـــن أينية الرب وتحديد مكان وجوده قبل الخلق: أين كان ربنا قبل أن يخلق الخلق؟ فقال: "... كان جلُّ وتعالى في عماء ما تحته هواء وما فوقه هواء (٢)، وهـو أول مظهـر إلهي ظهر فيه، سرى فيه النور الذاتي..."(٣) ويبين أن للعماء معان عدة: "فالعماء أصل الأشياء والصور كلها، وهو أول فرع ظهر من أصل فهو نجم لا شــجر... وهــو الأرض... وهو الدائرة المحيطة، وهو فلك الإشارات والنقط التي في الدائــرة مـــثال أعـــيان الأرواح المهيمة والنقطة العظمى..."(؛) وهذا العماء من حيث الإيجـــاد والخلق هو "الحق المخلوق به كل شيء وسميّ الحق لأنه عين النفس... فلهذا قلنا في الأشخاص إنها مخلوقة من وجود لا من عدم فإن الأصل على هذا كان وهو العماء من النفس وهو وجود، وهو عين الحق المخلوق به، وأجناس العالم مخلوقون من العماء، وأشخاص العالم مخلوقون من العماء أيضاً..."(°) وفي أصل هذا العماء يقــول ﷺ في الحديث: "إن نَفَس الرحمٰن يأتيني من قِبَل اليمن"(٦). ويعزو سبب تسمية

(٢)

ابن عربي، الفتوحات، المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٦.

<sup>(</sup>۲) الحديث: أخرجه الترمذي في جامعه في التفسير، جــ۸، ص ۲۷۰ عن ابن رزين، وقال أبو عيسى هذا حديث حسن، وابن ماجه في المقدمة ۱/٤، وأحمد في مسنده ۱۱/٤ و ۱۲ عن ابن رزين. ورواه البخاري في توحيده أيضاً.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٢٠.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٣١٠.

الحديث: قال العراقي: لم أجد له أصلاً. وجاء في معند أحمد ٢/ ٥٤١ حدثنا عبد الله عن أبي، عن عصام عن خالد عن جرير عن شديد أبي روح أن أعرابياً أتى أبا هريرة فقال: يا أبي، عن عصام عن خالد عن جرير عن شديد أبي روح أن أعرابياً أتى أبا هريرة فقال: يا أبا هريرة حدثنا عن النبي الله فذكر الحديث فقال: قال النبي الله ألا إن الإيمان يمان، والحكمة يمانية وأجد نَفس ربكم من قبل اليمن وعلى هذا فإن قول الحافظ العراقي يخرج على أنه ليس له أصلاً بهذا اللفظ والله أعلم (انظر مجمع الزوائد ١٠/٥٥).

العماء بنَفَس الرحمٰن إلى أن "انتشاء هذا العماء من نَفَس الرحمٰن من كونه إلهاً لا من كونه رحماناً فقط، فجميع الموجدات ظهرت في العماء "بكُنْ أو باليد الإلهية أو باليدين" إلا العماء، فظهوره بالنَّفَس خاصة... وكان أصل ذلك حكم الحب، والحب له الحركة في المحب، والنَّفَس حركة شوقية لمن تعشُّق به. وتعلق له في ذلك النتفس لذة. وقد قال تعالى كما ورد "كنت كنزاً مخفياً لم أعرف فأحببت أن أعرف، فبهذا الحب وقع التنفس، فظهر النَّفَس، فكان العماء، فلهذا أوقع عليه اسم العماء الشارع..."(١) فالعماء تبطين فيه الرحمة لأنه أول صورة عن نَفَس الرحمٰن "فأول صورة قَبلَ نَفَس الرحمٰن صــورة العمـاء، فهو بخار رحماني فيه الرحمة، بل هو عين الرحمة، فكان ذلك أول ظرف قَرِبلُه وجود الحق..."(٢) "فالعماء من حيث هو وصف للحق فهو وصف إلهي، ومن حيث هو وصف للعالم هو وصف كياني، فتختلف عليه الأوصاف لاختلاف أعيان الموصوفين"(٣). ويعتبر الشعراني أن هذه المسألة تخفي عن العقل فقال: إن كان العماء كالعسرش فالسؤال باقِ في السائل، وإن قُصِد بالخلق كل ما سوى الله، فما العماء؟ قال: وهي مسالة في غاية الخفاء "(٤) ويرى أن "المراد بالنفس هو العماء الذي هو البخار المسمى بالحق المخلوق به... وأيس هو الهواء". ولهذا قال ﷺ في صفة العماء...: "ليس تحيته هواء وليس فوقه هواء، بمعنى أن له صفة الفوق والتحت، أما عن الفوق فمن كون الحق نسب إلى نفسه أنه قيه، وأما التُحت فمن حيث كون العالم فيه، فلو كان العماء هـواء لكان مخلوقاً والحديث أثبت أن العماء كان قبل خلق الخلق"(٥) وهذا ما يثبت قوله ه في حقه تعالى: "كان الله و لا شيء معه" (٦) ولم يرد عن المخبر عن الله

(T)

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٦٣.

 <sup>(</sup>١٦١ الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، الجزء الثاني، ص ١٦١.

<sup>(°)</sup> المصدر العمابق، الجزء الأول، ص.ص ١٣٢-١٣٣.

الحديث: رواه ابن حبان والحاكم وابن أبي شيبة عن بريدة، وفي رواية و لا شيء غيره، وفي رواية و لا شيء غيره، وفي رواية ولم يكن شيء قبله، قال القاري: ثابت ولكن الزيادة وهي قوله: وهو الآن على ما عليه كان من كلام الصوفية. وقال النجم: ذكر ابن عربي في الفتوحات أنها مدرجة في الخبر، وقول الرسول في كان الله و لا شيء غيره وكان عرشه على الماء، رواه أحمد والبخاري من حديث عمران بن حصين والترمذي وغيرهم. (كشف الخفاء للعجلوني، الجزء الثاني، ص ١٣٠).

ما ذكره علماء الرسوم وأدرجوه في هذا الخبر بقولهم: "وهو الآن على ما عليه كان فهو سبحانه (كل يوم هو فيي شأن). فلا يصح عليه البقاء على ما هو عليه أو ما كان على على على ما هو عليه أو ما كان على على ابن عربي في الأحاديث المروية عنه ها: "أنها بحور لا سواحل لها، ولكن لا بد لنا أن نظهر منها قدر ما يليق بهذا الكتاب حتى نستوفيها على مقتضى ما تعطيه مرتبة هذا الكون..."(١).

وقد ردّ عبد الكريم الجيلي تهمة الكفر والزندقة عن ابن عربي ممّن اتهموه بالخروج عن السنّة، واصفاً إياه بأنه "زبدة خلاصة صفوة خاصة الخاصة، وأخذه عن الكـتـاب والسنّة بطريسق عُرف بها وهي طريق التقوى (واتقـوا الله ويعلمك والله) (٢) وقولـه في "من عمل بما يعلم علمه الله علم ما لا يعلم (٣) كذلك يدفع عنه المزجاجي (۴)، تهمـة الخروج عن الشريعة فيتساءل: كيف خرج عن الهذي المحمدي وهـو القـائل عـن ربه عز وجل: كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده... الحديث، ويقول في حقه: "فهو يرفع قواعد الإسلام إلى عليين، ويجمع إليها من الحقائق الجليلة التي تطيقها أسماع القاصرين، ويسقي أصوله لأثمار الأحوال السنيّة في الحقائق الجليلة التي تطيقها أسماع القاصرين، ويسقي أصوله لأثمار الأحوال السنيّة في قلـوب الموقنيـن، فلذلك صاروا على كتبه عاكفين ولقوله مستحسنين، ولو رجعت إلى قلـوب الموقنيـن، فلذلك صاروا على كتبه عاكفين ولقوله مستحسنين، ولو رجعت إلى

ابن عربي، كتاب منزل القطب ومقامه وحاله (رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، ص ١٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢م.

<sup>(</sup>٣) الحديث: لم يوجد له أصل كما في (المختصر) ومعناه صحيح مستفاد من قوله عليه الصلاة والسلام: " من عمل بما علم ورثه الله علم ما لم يعلم" والله أعلم. (الأسرار المرفوعة حديث رقم ٥٠٠، ص ٣٢٥).

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم الجيلي، شرح رسالة الإسفار عن رسالة الأنوار لابن عربي، مخطوط، ص ٢.

<sup>(\*)</sup> محمد بــن محمد بن أبي القاسم، أبو عبد الله المزجاجي (٧٥٣-٨٢٩هــ) صوفي من أهل زبــيد، باليمن، ابتنى بزبيد معنجداً حسناً، وقف فيه مكتبة كبيرة جمعها من فنون مختلفة، له هداية العبالك إلى أهدى المسالك، (الضوء اللامع، الجزء التاسع، ص ١١٨، (١٥٥) ١٩٦-2:
Brock

<sup>(°)</sup> المزجاجي: رسالة في الرد على الرد ملحد الشيخ محى الدين بن عربي، مخطوط. مكتبة رياض المسالح، دمشيق من غير ترقيم. أسماها إمحاض النصيحة الصحيحة عن أمراض باطل النصيحة النطيحة نطحها قرون جهل صاحبها فصارت جيفة مريحة). رقم ٢٩٦، تحمل إسم مالكها الأول في المنصورة سنة ١٢٥٧هـ.

وقد تضاربت آراء المستشرقين حسول طبيعة مذهب ابن عربي واعتبره "تيكلسون" "ودي ماتيو" إنه لم يخرج عن الدوائر الإسلامية في أقواله ولم يستند إلى مصادر خارجة عن الكتاب والسنة، على حين رد ماسينيون حقيقة مذهبه إلى أصول أجنبية بعيدة في الزمن وجعله مقلداً لها ومتأثراً بها في بناء هذا المذهب.

فقد أيد "نيكلسون" موقف ابن عربي بأن مذهبه ليس بعنصر أجنبي دخل إلى التصوف من خارج الدائرة الإسلامية، فهو يرى فيه مذهب الوحدة الربانية، فحيث "أن الله كان ولا شيء معه" فليس هناك فاعل إلا هو، ولا فعل إلا فعله هو (وما وميت إذ وميت ولكن الله ومعى)(١) فيرى فيه مذهباً موجوداً في القرآن لقوله تعالى: (كل شيء هالك إلا وجمه)(١). ومما يراه عفيفي في هذا الصدد أن الأيات ليس فيها وحدة وجدود، إنما يرى أن المتصوفة في هذا المذهب قد وجدوا مادة خصبة للقول بوحدة الوجود نتيجة إدراك ذوقي في أحوال وجدهم، ولم تكن وليدة النظر الفكري الفلسفي(١).

وكذلك يسرى "دي ماتسيو" أن أبن عربي لم يستغل الكتاب والسنة ليؤيد بهما العقيدة الإسسلامية القائلة بوجود إله مستقل عن العالم، بل هو استغلهما وأعلن تمسكه بهما ليؤيد عقديته في وحدة الوجود، وقد وضح ذلك في ديوان "ترجمان الأشواق" حيث تتضح نظريسته القائلة بوجود ذات واحدة وجوهر واحد يختفي وراء صور الكائنات المستعددة (٥). وهكذا يكون دي ماتيو إلى جانب نيكلسون من المؤيدين لمقالة ابن عربي وإشارته إلى مدى تمسكه بالقرآن والسنة. ورغم وجود مؤيدين لابن عربي نرى من الناحية الأخرى مستشرقاً آخر ينكر هذا القول ويرد هذا المذهب إلى أصول مختلفة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية ١٧.

 <sup>(</sup>٢) سورة القصص، الآية: ٨٨ ك.

 <sup>(</sup>٦) نيكلسون (رينولد)، الصوفية في الإسلام، ترجمة نور الدين شريبة، مكتبة الخانجي، مصر،
 ١٣٧١هـــ/١٩٥١م، ص ٩٥.

 <sup>(\*)</sup> نيكلسون (رينولد)، في التصوف الإسلامي وتاريخه، ترجمة أبو العلا عفيفي، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٦٣، ص ١٨٨ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) حلمي (محمد مصطفي)، مرجع سابق، ص ٢٩٧.

مستعددة ومتبايسنة ذات جذور بعيدة في التاريخ. فقد مال "ماسينيون" إلى القول بأن مصدرها هو قول الحلاج "بالنور المحمدي"، كما أن أصلها القديم وُجد في الغنوص الشرقي القديم، كمايرد ذلك إلى مزج فكرة النور المحمدي بفكرة العقل الفعّال الهللينية، وأن ابن عربي هو أول من صرح بها، وأن الجيلي لم يدخل عليها سوى تعديلات طفيفة (۱).

وجملة القول أن ابن عربي صريح في كل ما جاء به صراحة لا مواربة فيها، فهو في استناده إلى الكتاب الكريم يشير إلى المواقع التي تثبّت أقواله وتؤيد مواقفه وذلــك من خلال الأيات التي استند إليها والتي أوّلها بما ينفق وروح مذهبه، إضافة إلى الحديث القدسي عن الله تعالى والأحاديث المروية عنه ﷺ وكل هذا يبدو واضحاً في كـــــلام ابــــن عربــــى ومدرسته من بعده، ومؤلفاته تزخر بما يوضح موقفه هذا، والذي يتضـمن مذهـبه، فكـان ذلك الدعامة التي أقام عليها هو وأتباعه مذهبهم في التوحيد للوجــود، وقــد جعــل هؤلاء القرآن والجديث عمدتهم وعدتهم في الوصول إلى روح المذهب والحفاظ عليه ومهما يكن من الأمر قائه وأن كان قد أخذ عليه الأخذ بالأحاديث الضب عيفة أو الموضوعة، وهي التي لا تُستند إلى قول رسول الله أو فعل رسول الله أو حالبه ه ولا يُعرف لها سند صحيح والاضعيف إلا أنها مطابقة لما نزل في القرآن الكريم كحديث الخلق من الكنز بأنه مستفاد من قوله تعالى ﴿وَهَا خَلَقْتُ الْعِن وَالْأَنْسُ إلا ليعبدون (٢)، وقوله عن حديث (وسع قلب المؤمن شه) بأنه مستفاد من قوله تعالى **(وندن اقرب إليه عن حبل الوريد)**(٢). وما يراه ابن عربي في هذا الصدد إن الحديث إن لم يصح من طريق الرواية فهو صحيح عنده من طريق الكشف(؛). وهذا هــو حال الصوفية في أخذهم بالأحاديث القدسية بما يتفق عندهم ومواجيدهم وأذواقهم بمطابقة ذلك لأيات الكتاب المبين وما يستشفونه في معانٍ لها دلالة على تلك الأحاديث.

 <sup>(</sup>١) محمــود (عــبد القــادر)، الفلسفة الصوفية في الإسلام، الطبعة الاولمي، دار الفكر العربي، القاهرة، سنة ١٩٦٦ – ١٩٦٧م، ص.ص ٧١-٧٢.

<sup>(</sup>۲) سورة الذاريات، الآية، ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة ق، الآية ١٦ ك.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ابن عربي، الرسالة الوجودية في معنى قوله من عرف نفسه فقد عرف ربه، مكتبة القاهرة، مصر، ص ١٤.

ومن هنا كان موقف الغزالي الناقد للصوفية في استنادهم إلى الحديث لقوله بأن بضاعة الحديث "مزجاة" أي قليلة، لأن أهمية الحديث كما يرى تظهر من خلال الإسناد إلى ما قاليه رسول الله أو لم يقل به رسول الله. ولما كان الحديث ينقسم إلى الحديث الصحيح والحسن والضعيف، وكان الصحيح ينقسم إلى صحيح لذاته أو صحيح لغيره، والحسن حسن لذاته أو لغيره، والضعيف لذاته أو لغيره، كان علينا أن نأخذ بأحاديث الثقاة التي لا يدخلها شك أو كذب أو غرابة أي الأحاديث المسندة إلى ذوي عقل وفهم وصدق. ولكن ابن عربي كما نراه أي الأحاديث المسندة إلى ذوي عقل وفهم وصدق. والضللات فليأخذ من القرآن العظيم، فإنه "متواتر قطعي، معصوم بخلاف من يأخذ والضلات فليأخذ من القرآن العظيم، فإنه "متواتر قطعي، معصوم بخلاف من يأخذ شهد له أبو طاهر المزني الشاذلي أنه رجل كامل بإجماع المحققين. والكامل لا يصح عقيدته من ظاهر الكتاب والسنة، لأنّ الشارع آمنه على شريعته (١٠). وهذا يؤيد قول ابن عربي حيث قال: "ليس عندي بحمد الله تقليد لأحد غير رسول لله على، فعلومنا كلها محفوظة من الخطأه (١٠). كما أنه لم يحد عن الكتاب والسنة في كل مصنفاته مما يثبت صحة عقيدته وصدق مذهبه ويستوجب عدم الطعن فيها أو تكذيبها والتنكر لها.

- علم الكلم: مراحية تكيية راسي الكلم:

علم الكلم ويسمى أيضاً بأصول الدين، وسماه أبو حنيفة الفقيه الأكبر بعلم السنظر والاستدلال. ويسمى بعلم التوحيد والصفات، وهو علم يُقتدر معه على إثبات العقائد الدينية على الغير بإيراد الحجج ودفع الشّبه.

أما مسائل علم الكلام فهي عقائد دينية كإثبات القدم والوحدة للصانع. وأما قضاياه فتتوقف عليها ثلك العقائد كتركيب الأجسام من الجواهر الفردة وجوائز الخلاء وانستفاء الحال وعدم تمايز المعدومات المحتاج إليها في الميعاد، وكون صفاته تعالى متعددة موجودة في ذاته.

الشعراني، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣.

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٤.

وفي رأي بعض المتكلمين إن موضوع علم الكلام " ذات الله تعالى" إذ يبحث فيه عن عوارضه الذاتية التي هي صفاته الثبوتية والسلبية، وعن أفعاله إما في الدنيا- كحدوث العالم وإما في الآخرة كالحشر وعن أحكامه فيهما كبعث الرسل ونصب الأمام في الدنيا من حيث انهما واجبان عليه أولاً، والثواب والعقاب في الآخرة من حيث أنهما واجبان عليه أولاً، والثواب والعقاب في الآخرة من حيث أنهما يجبان عليه أم لا.

أما فائدة علم الكلام وغايته: فهي الترقي من حضيض التقليد إلى ذروة اليقين، وإرشاد المسترشدين بإيضاح الحجة لهم، وإلزام المعاندين بإقامة الحجة عليهم، وحفظ قواعد الدين عن أن يزلزلها شبه المبطلين، وأن تبنى عليه العلوم الشرعية، أي يبنى عليه ما عداه من العلوم الشرعية، فإنه أساسها وإليه يؤول أخذها واقتباسها والكلام كما يراه الغزالي هو العلم الأعلى إذ تتتهي إليه العلوم الشرعية كلها وفيه تثبت موضوعاتها وحيث ياتها بل رئيس العلوم الشرعية على الإطلاق (۱). لذا فإن تسميته بأصول الدين لكونه أصل العلوم الشرعية لا بنتائها عليه (۱).

أما من حيث تسميته بعلم التوحيد فإن العلم المتعلق بالأحكام الفرعية - أي الإعتقادية - يسمى علم الشرائع والأحكام (علم الفقه) وبالأحكام الأصلية - أي الإعتقادية بسمى علم التوحيد والصفات. وقد جاءت تسميته بالكلام من حيث أنه يورث قدرة على الكلام في الشرعيات، أو لأن أبوابة عنونت أو لا بالكلام في كذا، أو لأن مسألة الكلام السهر أجزائه، حتى كثر التقاتل فيه. فعلم الكلام على هذا النحو هو علم وليس معرفة، إذ أن المعرفة حسس وذوق، بينما العلم يتضمن الحجاج واستخدام البراهين العقلية، والحجيج المنطقية والعقائد السمعية. والحجيج المنطقية والعقائد السمعية. فالأولى التي تُعلم عن الدين كالقرآن والحديث، والثانية التي سمعت عن الشارع، والنقل والسمع بمعنى واحد.

<sup>(</sup>۱) النشــــار (علــــي ســــامـي)، قراءات في الفلسفة، ط۱، الدار القومية للطباعة والنشر، مصر، ۱۹۲۷، ص ۷۹–۸۰.

<sup>(</sup>۲) التهانوي: كشاف اصطلاح الفنون، جـــ١، ص: ٢٢-٢٤.

واخطر هذه المسائل التي اشتد حولها الخلاف هي مسألة الخلافة التي كانت أول مسالة جوهرية تفرقت فيها كلمة المسلمين بعد موت النبي في وقامت من جرائها أهم الفرق الإسلامية في القرن الأول للهجرة، كالخوارج والشيعة والمرجئة وغيرها وكلها تدّعي الصدق في موقفها وتدافع عن نفسها مستندة إلى القرآن الكريم. فالخوارج تمسكوا بمطالبتهم بتطبيق المنسل الإسلامية إلى حد الكمال وتشددوا في مواقفهم، والشيعة فيما ذهبوا إليه من أمر الوصية والعصمة، والمهدية والرجعة، والاشعرية فيما سملكته من الجمع بين النقل والعقل تدعيماً للأول بالثاني لم يكن إلا نتيجة ذلك النتافر الشميد من موقف المتمسكين بالنقل مع شيء من المبالغة وهم الحنابلة، وبين أولئك المتمسكين بالعقل مع شيء من المبالغة وهم الحنابلة، وبين أولئك المتمسكين بالعقل مع شيء من المبالغة وهم المعتزلة. بذلك عمل الأشاعرة على الحل الوسط بين العقل والنقل.

كل هذا الصراع بين الفرق عمل على تدعيم علم الكلام وتقويته واعتباره من العلوم الإسلمية، ولكن ما هو دوره في مذهب ابن عربي؟ وإلى أي مدى تأثر به؟ وهل اخذ منه أم هو مجرد عنصر ثقافي شاع في عصره وشغل الفكر الإسلامي لفترة طويلة؟.

يبدو لنا أن ابن عربي كان على علم تام بمذاهب المتكلمين وأساليبهم وطرق جدلهم كما هو واضح في مناقشته لآرائهم، إلا أنه لا يتبع فرقة خاصة من فرقهم، بل ياخذ براي الأشاعرة (\*) في مسألة، ويرى راي المعتزلة (\*\*) في مسألة أخرى، وأحياناً

<sup>(°)</sup> الأشاعرة هم أصحاب أبي الحسن على بن إسماعيل الاشعري المنتسب إلى أبي موسى الاشمري رضي الله عنهما، وما نادى به الاشاعرة وقالوا به كان الأساس الذي قام عليه مذهب يرتكز على العقل والنقل داعماً الأول بالثاني بإيمان راسخ، تصدى للاجتهادات العقلية وتأويل الأيات المتشابهات وغيرها (الشهرستاني – الملل والنحل، جــ١، ص ١١٩) ويقول صاحب تاريخ بغداد أن مولده كان سنة ٢٦٠هـ (الخطيب البغدادي، جــ١١، ص ٣٤٧) أما وفاته كانت بعد سنة عشرين، وقبل سنة ثلاثين وثلثمائة.

المعسنتزلة: هم ارباب الكلام وأصحاب الجدل والتمييز والنظر والاستنباط والحجج على من خالفهم أنواع الكلام، والمفرقون بين علم السمع وعلم العقل والمنصفون في مناظرة الخصم، وهسم سموا أنفسهم معتزلة وذلك عندما بايع الحسن بن على عليه السلام معاوية ومعلم إليه الأمر لزموا منازلهم ومساجدهم وقالوا نشتغل بالعلم والعبادة فسموا بذلك معتزلة والأصول التي هم عليها خمعة (الملطي: التنبيه والرد على أهل البدع والأهواء، ص ٢٨).

يسأخذ بطرف من الاثنين محاولاً التوفيق بينهما، وهكذا، وربما كان تأثره باساليب المتكلمين وطريقتهم في عرض المسائل أعظم من تأثره بمذهبهم وآرائهم، إلا أنه لا يستعمل هذه الأساليب وهذه الطرق الجدلية كما يستعملها المتكلمون، بل هو يمزجها إلى حد كبير بشيء من التصوف كعادته (۱).

ويحدث نا ابن عربي في مقدمة الفتوحات عن دور هذا العلم بين سائر العلوم إذ يقــوم فــيه بحث العقائد على العقل والنظر فقط ولا سبيل إلى الكشف فيه فيقول: "قلنا وربما وقع عندي أن أجعل في هذا الكتاب أولاً فصلاً في العقائد المؤيَّدة بالأدلة القاطعة والبراهين الساطعة، ثم رأيت أن ذلك تشغيب على المتأهب الطالب للمزيد، المتعرّض لنفحات الجود الإلهي بأسرار الوجود، فإن المتأهب إذا لزم الخلوة والذكر وفرّغ المحل من الفكر، وقعد فقيراً لا شيء له عند باب ربه، حينئذ يمنحه الله تعالى ويعطيه من الأسرار الإلهية والمعارف الربانية... فيحصل لصاحب الهمّة في الخلوة مع الله وبه جَلَـت هبـتُه وعظمت منَّته من العلوم ما يغيب عندها كل متكلم على البسيطة، بل كل صاحب نظر وبرهان ليست له هذه الحالة، فإنها وراء طور النظر العقلي، إذ كانت العلوم على ثلاث مراتب (علم العقل) وهو "كل علم يحصل لك ضرورة أو عقيب نظر في دليل بشرط العثور على وجه ذلك الدليل وشبهة من جنسه في عالم الفكر الذي يجمع ويختص بهذا الفن من العلوم"(٢). ولهذا يقولون في النظر منه صحيح ومنه فاسد. وهذا ما دفع ابن عربي إلى القول بمنع المتأهب لتجلي الحق إلى قلبه من التعرّض لعلم الكــــلام والخـــوض فيه خوفاً من وقوعه في الخطأ والخروج عن حكم العامة، فيلتحق بصنف من أصناف أهل النظر والتأويل، وهنا يناقض ظاهر ما جاء به الشرع. والقرآن خير دليل على صحة العلم، لذلك يدعوا إلى التمسك به والاقتداء بالرسول السذي جاء به فيقول موضحاً لموقفه: "ثم نرجع إلى السبب الذي لأجله منعنا المتأهب لتجلبي الحق إلى قلبه من النظر في صحة العقائد من جهة علم الكلام، فمن ذلك أن

 <sup>(</sup>۱) عفیفی (أبو العلا)، من أین استقی ابن عربی، مجلة كلیة الأداب، جامعة القاهرة ۱۹۳۳، ص.ص ۲۳–۲۶.

 <sup>(</sup>٦) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، ص ٣١.

العرام بلا خلاف من كل متشرع صحيح العقل، إن عقائدهم سليمة وأنهم مسلمون، مع أنهم لم يطالعوا شيئاً من علم الكلام، ولا عرفوا مذاهب الخصوم، بل أبقاهم الله تعالى على صحة الفطرة وهو العلم بوجود الله تعالى بتلقين الوالد المتشرّع أو المربّى، وأنهم من معرفة الحق سبحانه وتتزيهه على حكم المعرفة والتنزيه الوارد في ظاهر القرآن المبين، وهم فيه بحمد الله على صحة وصواب ما لم يتطرق أحد منهم إلى التأويل... فالعامـة بحمد الله سليمة عقائدهم لأنهم تلقُّوها... التلقَّى الذي يجب القطع به... والقرآن العزير قد ثبت عندنا بالتواتر أنه جاء به شخص ادّعي أنه رسول من عند الله تعالى، وأنــه جاء بما يدل على صدقه... فقد صح عندنا بالتواتر أنه رسول الله إلينا وأنه جاء بهـذا القرآن الذي بين أيدينا اليوم... فقد ثبت العلم به أنه النَّبأ الحق والقول الفصــل... وإذا كان الأمر على ما قلناه فيأخذ المتأهب عقيدته من القرآن العزيز، وهو بمنزلة الدليل العقلي في الدلالة إذ هو الصدق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه تمنزيل من حكيم حميد. فلا يحتاج المتأهب مع ثبوت هذا الأصل إلى أدلة العقول إذ قد حصل الدليل القاطع الذي عليه السيف معلق. . "(١) ولكن لما كان العوام على صدق عقيدتهم الفطرية ولا حاجة بهم إلى النظر في الأدلة لإثبات الإيمان لديهم، فليتركهم المتكلم على ما هم عليه و لا يكفّر أَحُوّاً منهم على ما

إذن ما هدف علم الكلام. ولماذا أنشأ المتكلمون مذهبهم هذا؟ فالإجابة واضحة لحدى ابن عربي حيث يقول بصراحته المعهودة: "وعلماء هذا العلم رضي الله عنهم ما وضعوا وصدنفوا فيه ما صنفوه ليثبتوا في أنفسهم العلم بالله، وإنما وضعوه ردعاً للخصوم النين جحدوا الإله أو الصفات أو بعض الصفات أو الرسالة أو رسالة محمد في خاصة، أو حدوث العالم أو الإعادة إلى هذه الأجسام بعد الموت، أو الحشر والنشر وما يتعلق بهذا الصنف، وكانوا كافرين بالقرآن، مكذبين به، جاحدين له، فطلب علماء الكلم إقامة الأدلة عليهم على الطريقة التي زعموا أنها أذتهم إلى إبطال ما اذعينا صحته خاصة حتى لا يشوشوا على العوام عقائدهم، فمهما برز في ميدان المجادلة بذعين بدعين بدر له الشعري، أو من كان من أصحاب النظر ولم يقتصروا على

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص.ص ٣٤-٣٥.

ولما كان الدور الذي يلعبه علم الكلام أقل شأناً من الشرع لذا يدعو إلى الأخذ بالشريعة والاكتفاء بها لغناها في كل أمر فيقول: "فالعاقل من اشتغل اليوم بالعلوم الشرعية، فإن فيها غنية عن علم الكلام لقيام الدين بها، ولو أن الإنسان مات وهو لم يعرف الكلام على الجوهر والعرض لم يسأله الله تعالى عن ذلك يوم القيامة"(١)، ولما كان الشرع محل نزاع بين الآخذين به والمنكرين له، فلا سبيل لهدايتهم إلا بالاستدلال العقلي والمتحقق به، فيقول: "ثم إذا احتاج إنسان إلى رد خصم حدث في بلاده ينكر الشرائع متلاً، وجب علينا تجريد النظر في رد مذهبه، لكن بالأمور العقلية دون الاستدلال عليه بالشرع، كالبرهمي مثلاً فإنه لا يقبل دليل الشرع على إبطال ما انتحله من المذهب الغريب الذي يقدح في الشريعة، فإن الشرع هو محل النزاع بيننا وبينه، فسلا يثبته، فلذلك قلنا ليس له دواء الأردة بالنظر العقلي، فنداويه بنحو قولنا مثلاً أنظر بعقلك في هذه المسألة وحقق النظر العالم على فنداويه بنحو قولنا مثلاً أنظر بعقلك في هذه المسألة وحقق النظر العقلي، فنداويه بنحو قولنا مثلاً أنظر العقلك في هذه المسألة وحقق النظر العقلي العقلي فنداويه بنحو قولنا مثلاً أنظر العقلي هذه المسألة وحقق النظر العقلي المذهب الغريب النظر العقلي هذه المسألة وحقق النظر العقلي المذهب العقلي المنالة وحقق النظر العقلية وحديد النظر العقلي المنالة وحدق النظر العقلية وحديد المنالة وحديد النظر العقلية وحديد المنالة وحديد النظر العقلي المنالة وحدي النظر العقلية وحديد المنالة وحدي المنالة وحديد المنالة وحديد النزاء المنالة وحديد المنالة وحديد المنالة وحديد المنالة وحديد النظر العقلية المنالة وحديد المنالة وحديد المنالة وحديد المنالة وحديد النظر المنالة وحديد المنالة المنالة وحديد المنالة وحديد المنالة وحديد ا

لذلك فإن المتكلمين وضعوا علم الحواهر والعرض كركيزة أساسية في علمهم يقيمون عليها بناء أفكارهم وآرائهم دون الركون إلى شيء آخر "فلهذا رضي الله عنهم وضعوا علم الجوهر والعرض لا غير، ويكفي في المصر منه واحد، فإذا كان الشخص مؤمناً بالقرآن أنه كلام الله قاطعاً به فلياخذ عقيدته منه من غير تأويل ولا ميل، فنزه سسبحانه نفسه أن يشبهه شيء من المخلوقات أو يشبه شيئاً بقوله تعالى: (ليس كمثله شيء وهو السميع البحيو)() وثبت كونه بصيراً... وثبت كونه متكلماً... وثبت كونه حياً... ففي القرآن العزيز للعاقل غنية كبيرة..."().

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٥. (انظر الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ٢١).

<sup>(</sup>۲) الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ۲۲، ۲۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص.ص ٢٢-٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) سورة الشورى، الآية: ١١ك.

 <sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٥.

وبالسرغم مما أثاره علماء الكلام حول علمهم هذا من الأهمية إنما لم يغن شيئاً عسن علسم الشريعة كما يرى ابن عربي، ولكن لم يعمد إلى التجريح بهم حيث قال في الباب الثلاثين من الفتوحات أنه من شأن أهل الله تعالى أنهم لا يجرحون عقائد أحد من المسلمين وإنما شأنهم البحث عن منازع الاعتقادات ليعرفوا من أين انتحلها أهلها، وما السني تجلسي لها حتى اعتقدت ما اعتقدت وهل يؤثر ذلك في سعادتها أم لا(۱). ولذلك أشسار إلى عدم أهمية علم الكلام على النحو الذي رآه علماء الكلام فقال: "فإنهم رضي الله عنهم اجتهدوا وخيراً قصدوا، وإن كان الذي تركوا أوجب عليهم من الذي شغلوا نفوسهم به.. وأن علم الكلام مع شرفه لا يحتاج إليه أكثر الناس، بل شخص واحد يكفي مسنه في البلد مثل الطبيب، والفقهاء العلماء بفروع الدين ليسوا كذلك، بل الناس محتاجون إلى الكثرة من علماء الشريعة، وفي الشريعة بحمد الله الغنية والكفاية"(۱).

لذلك عمد ابن عربي إلى التحذير من الوقوع في خصومات بين المسلمين بسبب ما استحدثوه من علم الكلام أو غيره إلا في خروجهم عن النص فقال: "ليس من شان أهل الله تعالى أن يتصدوا للرد على أحد من أهل الفرق الإسلامية إلا إن خالفوا النصوص أو خرقوا الإجماع، فمن تصدى للرد على أحد منهم فلا يأمن أنه ينكر عليهم أمراً هو حق في نفس الأمر، فإن أهل الإسلام ما فاموا في دائرة الإسلام لا يعتقدون إلا حقاً أو ما فيه شبهة حق بخلاف من خرج عن الإسلام "(").

وزيدة في الحرص فقد نهى ابن عربي عن الخوض في علم الكلام خوفاً من الوقدوع في الخطأ الذي يدفع إلى الخصام فقال: "إن محل النهي عن الخوض في علم الكلام إنما هو في حق من يتكلم فيه بالنظر والفكر، إن الفكر كثير الخطأ في الإلهيات، أما من يتكلم في التوحيد ولوازمه من طريق الكشف فلا يدخل في نهي السلف، لأن صاحب الكشف من شأنه أن يتكلم على الأمور من حيث ما هي عليه في نفسها فلا يخطئ..."(1) وهدو في كل هذا يبرر قوله باستناده إلى القرآن وأخذه منه إذ يقول في

<sup>(</sup>۱) الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٣٥-٣٦.

<sup>(</sup>٣) الشعراني، المصدر السابق، ص ٢٣.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٤.

الباب ٣٦٦: "جميع ما أتكلم به في مجالسي وتآليفي إنما هو من حضرة القرآن العظيم، فإنسي أعطيب مفاتيح العلم فلا أستمد قط في علم من العلوم إلا منه، كل ذلك حتى لا أخرج في مجالسة الحق تعالى عن مناجاته بكلامه أو بما يتضمنه كلامه"(١).

ويطعنا ابن عربي على مدى الخلاف بين أهل النظر والفكر وأهل الكشف مبيناً مذهب كل منهما، ففي مسألة الجوهر والأعراض مثلاً، فإن وجهة نظر كل منهما تظهر في مسا ذهبا إليه في تفسيرهما وعرضهما لهذه المسألة، فما يسميه الأشاعرة جوهراً يسميه هو ذاتاً إلهية، وحقيقة مطلقة، وحقاً وباطناً، وما يسمونه هم أعراضاً وأحوالاً، يسميه هو الخلق، والظاهر، وذلك على أساس أن الحقيقة واحدة ذات وجهين، الباطن الحق والظاهر الخلق، فهو كصوفي في غنى عن البحث في معرفة الحق وعن الباطن الحق والظاهر الخلق، فهو كصوفي في غنى عن البحث في معرفة الحق وعن البحث ما الخلق فليست الموجودات. أما وحدته مع الخلق فليست مما يقوم عليه الدليل المنطقي، بل طريق إدراكها بالذوق(٢).

كذا ك نرى وجه الخلاف بينه وبين المتكلمين فيما يتعلق بالصفات من حيث قولهم لا همي هو ولا هي غيره، ففي ذلك تعطيل لا يجوز بحقه تعالى، إذ أنه تعالى يتصف بكل صفات الكمال، وهو أولى بصفة مكارم الأخلاق من المخلوقين، وهذا دلالة واضحة على صحة الاستقراء في الإلهيات، أما سقم الاستقراء فلا يصح في العقائد إذ أن مبناها على الأدلة الواضحة فيقول: "فإنه لو استقرأنا كل من ظهرت منه صنعة وجدناه جسما، ونقول أن العالم صنعة الحق وفعله، وقد نتبعنا الصناع فما وجدنا صانعا إلا ذا جسم، الحق جسم، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. وتتبعنا الأدلة في المحدثات فما وجدنا عالماً لنفسه، وإنما الدليل يعطي أن لا يكون عالم إلا بصفة زائدة على ذاته قمما وحدنا عالماً وحكمها فيمن قامت به أن يكون عالماً، وقد علمنا أن الحق عالم فلا بد أن يكسون له علم ويكون ذلك العلم صفة زائدة على ذاته قائمة به، كلا بل هو الله العالم الحسي، القاهر، الخبير كل ذلك لنفسه لا بأمر زائد على ذاته، إذ لو كان ذلك المصر زائسد على ذاته، إذ لو كان ذلك بأمر زائسد على ذاته، إذ لو كان ذلك بأمر زائسد على نفسه وهي صفات كمال لا يكون كمال الذات إلا بها، فيكون كماله بأمر زائسة على نفسه وهي صفات كمال لا يكون كمال الذات إلا بها، فيكون كماله

<sup>(</sup>۱) حاجي خليفة، كشف الظنون، الجزء الثاني، ص ١٢٣٧.

 <sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، مقالة من أین استقی ابن عربی، مرجع سابق، ص ۲٤.

بزائد على ذاته وتتصف ذاته بالنقص إذا لم يقم به هذا الزائد. فهذا من الاستقراء، وهذا السني دعا المتكلمين أن يقولوا في صفات الحق لا هي هو ولا هي غيره، وفيما ذكرناه ضرب من الاستقراء الذي لا يليق بالجناب العالي. ثم أنه لما استشعر القائلون بالزائد سلكوا في العبارة عن ذلك مسلكاً آخر فقالوا ما عقلناه بالاستقراء وإنما قلنا أعطى الدليل إنه لا يكون عالم إلا من قام به العلم، ولا بد أن يكون أمراً زائداً على ذات العالم لأنه مسن صفات المعاني يقدر رفعه مع بناء الذات، فلما أعطى الدليل ذلك طردناه شاهداً وغائباً يعني في الحق والخلق، وهذا هروب منهم وعدول عن عين الصواب، ثم إنها ما كدوا ذلك بقولهم ما ذكرناه عنهم أن صفاته لا هي هو ولا هي غيره... وإذا الستقراء في العلم بالله لا يصح... "(۱).

وقد أوضع ابن عربي نواحي الخلاف بينه وبين الأشاعرة في عدة مسائل منها ما يتعلق بفعل العبد ونفيه بقوله: "لو صبح الفعل من الممكن لصح أن يكون قادراً ولا فعل له، فلا قدرة له، فإثبات القدرة الممكن دعوى بلا برهان، وكلامنا في هذا الفصل مع الأشاعرة المثبتين لها مع يفي الفغل عنها"(١). وفي وصفهم للحق بالقدرة على الإيجاد لاتصافه بذلك قوله: "لا يصدر عن الواحد من كل وجه إلا واحد، وهل ثم من هو على هذا الوصف أم لا، في ذلك نظر المنصف، ألا ترى الأشاعرة ما جعلوا الإيجاد للحق إلا من كونه قادراً، والاختصاص من كونه مريداً، والأحكام من كونه عالماً، وكون الشيء مريداً ما هو عين كونه قادراً، فليس قولهم بعد هذا أنه واحد من كل وجه، صحيحاً في التعلق العام، وكيف وهم مثبتو الصفات زائدة على الذات قائمة به تعالى، وهكذا القائلون بالنسب والإضافات، وكل فرقة من الفرق ما تخلصت لهم الوحدة من جميع الوجوه، إلا أنهم بين ملزم من مذهبه القول بعدمها وبين قائل بها، فاشدت الوحدانية إنما ذلك في الألوهية أي لا إله إلا هو وذلك صحيح مدلول عليه"(١).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٤٢.

أمــا فــيما يتعلق بمسألة حدوث العالم وقدمه فيبين موقفه من الأشاعرة بقوله: "دلُــت الأشــاعرة على حدوث كل ما سوى الله بحدوث المتحيزات وحدوث أعراضها، وهذا لا يصح حتى يقيموا الدليل على حصر كل ما سوى الله تعالى فيما ذكروه، وحتى نسلّم حدوث ما ذكروا حدوثه"(١). وفي شأن الممكن والواجب يدلنا على مدى فساد قولهم فيقول: "دلالة الأشعري في الممكن الأول أنه يجوز تقدمه على زمان وجوده وتأخــره عنه، والزمان عنده في هذه المسألة مقدّر لا موجود، فالاختصاص دليل على المخصت من فهذه دلالة فاسدة لعدم الزمان، فبطل أن يكون هذا دليلاً، فلو قال نسبة الممكنات إلى الوجود أو نسبة الوجود إلى الممكنات نسبة واحدة من حيث ما هي نسبة لا من حيث منا هنو ممكن، فاختصاص بعض الممكنات بالوجود دون غيره من الممكنات دليل على أن لها مخصّصاً، فهذا هو عين حدوث كل ما سوى الله"(٢). كذلك فقدان المناسبة بين الحق والخلق أو الواجب والممكن فمن حيث الذات لا يصح أن يجــتمع الحق والخلق في وجه من حيث الذات بل ممكن من حيث النعت بالألوهية لهذه السذات ورغم ما يدعيه العقل من معرفة ذلك، فإنه يظل متارجماً بين السلب و الإثبات، وذلك لافتقاره إلى الدليل، و لابد بين الدليل والمدلول من وجه به يكون التعلق، تعلق بالداليل وتعلق بالمدلول. فيقول: "أية مناسبة بين الحق سبحانه الواجب الوجود بذاته وبين الممكن وإن كان واجباً عند من يقول بذلك من القائلين باقتضاء ذلك للذات أو القائلين باقتضاء ذلك للعلم السابق بكونه... فلا يصبح أن يجتمع الحق والخلق في وجه أبداً من حيث الذات، لكن من حيث أن هذه الذات منعوتة بالإلهية، فهذا علم أخر تستقل العقول بإدراكه، لا تحتاج في ذلك إلى كشف بصري، فكل معقول عندنا يكون موجوداً يمكن أن يتقدم العلم به من حيث الدليل على شهوده إلا الحق سبحانه فإن.. يتقدم على العلم به من حيث الذات لا من حيث الإلهية فإن... في هذا الحكم مناقضة للذات في حكم تعلق العلم. فالإلهية تُعقل و لا تكشف، والذات تكشف و لا تُعقل، وهذا البحر بحر لا ساحل له... وكم من متخيل يدعى العقل الرصين من العلماء القدماء يظن أنه

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤٣.

يسبح في هذا البحر. وقد عاينا جماعة على هذا المذهب من الأشاعرة بمدينة فاس وهو يسبح في بحر وجوده لأنه متردد بفكره بين السلب والإثبات، فالإثبات راجع إليه لأنه ما أثبت إلا ما هو عليه في نفسه، ففي نفسه يتكلم وفي عينه يدل ويبرهن، والحق من وراء ذلك كله، والسلب راجع إلى العدم... أنّى للمقيد بمعرفة المطلق وذاته لا تقتضيه... وكيف للممكن أن يصل إلى معرفة الواجب بالذات... فإثبات وجه جامع بين الحق والخلق محال"(١).

أما في مسألة الوحدة والكثرة التي هي قوام مذهب وحدة الوجود، فإنه لا يغاير فيها الأشاعرة، بل هي صورة أخرى لمذهبهم في الجوهر والأعراض حيث يقولون إن العالم كله واحد بالجوهر، كثير بالأعراض، وأنه مؤلف من جواهر بسيطة أو أجزاء لا تستجزأ (۱) وهدنا السرأي سبقتهم إليه قدماء اليونان ومنهم ديمقريطس من فلاسفة الذرة القدامي، فالجوهر عندهم لا وجود له إلا بالأعراض (كما أن الأعراض لا قوام لها دون الجواهر) وهي في حالة تغير وتبدل مستمرين بحيث إذا عدمت إحداهما عدمت الأخرى، فالجواهر عنده والأعراض وجودها دائماً في لحظات متجددة، وعليه فهم يرتسبون أصدل هذا العالم الكوني أو ظواهر الكون جميعها على هذه الجواهر الفردة، وهسي أشدبه ما تكون بالموناد (الله كذي ليبتثر الله ونكال النظرية عند الأشاعرة إنما هي نظرية في العالم وفي الأجسام، ولكنها لم تدفع بهم إلى إنكار خالق للعالم (١٠). وقس على ذلك في مسائل عديدة منها التشبيه لدى المشبهة والمجسمة وموقف ابن عربي في الرد

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب المسائل، الطبعة الأولى، حيدر أباد، ١٣٦٧هـ/١٩٤٨م، ص.ص ٢-٣.

عفیفی (أبو العلا)، مقالة من أبین استقی ابن عربی: مرجع سابق، ص ۲٤.

<sup>(\*)</sup> الموناد Monad: مأخوذة من الكلمة الإغريقية (الموناس) Monas ومعناها الوحدة – أو أنها تشير إلى ما هو واحد – ومن ثمّ فإن كثيراً ما توضع في مقابل الفلسفات الإثنينية أو الثنائية النسي تسنادي بأن العالم مؤلف من مادة وروح والموناد عند ليبنتز جوهر بسيط يدخل في تكوين المركبات. (انظر A.Lalande Voe. Tech. ).

 <sup>(</sup>٦) أنظر أبو العلا عفيفي، مقال من أين استقى ابن عربي فلسفته الصوفية، ص ٢٣. (وليبنتز هو فيلسوف وعالم رياضي ألماني عظيم (١٦٤٦-١٧١٦)).

 <sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، المرجع العمابق، ص ٢٤.

عليهم، ومسألة الجوهر والعرض حيث يرى أن "كل صورة في العالم عرض في الجوهر، وهي التي يقع عليها الخلع والسلخ والجوهر واحد، والقسمة في الصورة لا الجوهر الجوهر وهي البرهنة على حدوث في الجوهر أن وهكذا... وقد نزع ابن عربي منزعاً آخر في البرهنة على حدوث العالم خلافاً لما قالت به الأشاعرة، فيشير إلى قوله: "ارتباط العالم بالله ارتباط ممكن بواجب، ومصنوع بصانع، فليس للعالم في الأزل مرتبة، فإنها مرتبة الواجب بالذات، فهدو الله ولا شيء معه سواء كان العالم موجوداً أو معدوماً، فمن توهم بين الله والعالم بوناً يُقدر تقدم وجود الممكن فيه وتأخره، فهو توهم باطل لا حقيقة له، فلهذا نزعنا في الدلالية على حدوث العالم خلاف ما نزعت إليه الأشاعرة، وقد ذكرناه في هذا التعليق "(١).

وفي هذا القول دلالة واضحة على موقف ابن عربي من علم الكلام وما تنطوي عليه مسائله من مغالطات، وما يقوم بين فرقه من خلافات حول أمور العقيدة مما يدل على عدم أخذه به ومتابعته لمنافاته للعقيدة الصحيحة فيقول: "إن مدار صحة العقائد هو حصول الجزم بها، حتى أن من أخذ إيمانه تقليداً جزماً للشارع كان أعصم وأوثق ممن يأخذ إيمانه عن الأدلة وذلك لما بتطرق إليها... فلا يثبت له قدم ولا ساق يعتمد عليها فيخاف عليها الهلاك"(؟).

ويصور ابن عربي مدى الخلاف بين الأشعري والمعتزلي وما يعتري علاقتهما من شبه تؤدي إلى عدم الاتفاق فيما بينهما لما يداخلهما من شك في علومهما وتناقض في أقوالهما وذلك بخلاف ما هم عليه العلماء بالله، فعلمهم يقيني ثابت لا تردد فيه لأن مصدره إلهي كشفي وليس نظري فكري فيقول: "وتأمل كلام العقلاء تجدهم إذا نظروا واستوفوا في نظرهم الاستقلال وعثروا على وجه الدليل، أعطاهم ذلك الأمر العلم بالمدلول، ثم تراهم في زمان آخر يقوم لهم خصم من طائفة كمعتزلي أو أشعري

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الأول، المقدمة، ص ۳۶. (انظر اليواقيت والجواهر للشعراني، ص ۲۷).

بأمر آخر يناقض دليلهم الذي كانوا يقطعون به ويقدح فيه، فيرون أن ذلك الأول كان خطا، وأنهم استوفوا أركان دليلهم، وأنهم أخلوا بالميزان في ذلك، وأين هذا ممن هو في علمه على بصيرة بتقليده الجازم للشارع، فإنه كضروريات العقول لا تردد فيه، إذ البصيرة للعلماء بالله تعالى كالضروريات العقول بخلاف كل ما نتج من العقل فإنه مدخول يقبل الشبه والتردد، ومن هنا كان دليل الأشعري يورث شبهة عند المعتزلي، ودليل المعتزلي يورث شبهة عند الأشعري، وما من مذهب من مذاهب المتكلمين إلا ويدخله الإشكال، ثم إنهم كلهم يتصفون بإسم الأشاعرة أو بإسم مذهب معين، فترى أبا المعالى في يذهب إلى خلاف ما ذهب إليه القاضي، (\*\*) وترى القاضي يذهب إلى خلاف ما ذهب إليه القاضي، (\*\*) وترى القاضي يذهب إلى خلاف ما ذهب إليه الشيخ أبو الحسن، (\*\*\*) والكل يدّعون أنهم أشعرية كما يقع لأهل المذهب الواحد من مذاهب المجتهدين (\*\*\*\*)

وهكذا نجد أن ابن عربي بعيداً كل البعد عن أهل الفكر والنظر، آخذاً بالكشف والمشاهدة، محذراً من التزبيف في العقيدة بحيث يتخلى عنها العبد في حال خطئها، ويدعو إلى الاستناد إلى القرآن الكريم وترك الاطلاع على كتب أهل الملل لئلا تتزعزع عقيدته، إلا أهل الكشف فيطلعون عليها بحكم علومهم، أخذين بميزان الشريعة لا يُحديدون عنه، كسى لا تدخل الشبهات علومهم لذلك دعا إلى ترك المعرفة بالنظر

 <sup>(\*)</sup> أبو المعالم الجويني: الملقب بإمام الحرمين (١٩٤ه-٤٧٨هـ) عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني.

<sup>(\*\*)</sup> القاضي عبد الجبار: (... - ١٥٥هـــ) عبد الجبار بن أحمد بن عبد الجبار الهمذاتي الأسدآبادي، قاضي أصولي - كان شيخ المعتزلة في عصره - ويلقب قاضي القضاة، ولا يطلقون هذا اللقب على غيره.

<sup>(\*\*\*)</sup> الأستاذ هو أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن القشيري، كذلك يستند القشيري إلى الأستاذ أبا على الدقاق في المنام فقلت له (الرسالة، ص ٣١٠).

<sup>(\*\*\*\*)</sup> أبو الحسن الأشعري، سبق التعريف به.

<sup>(</sup>١) الشعراني، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص.ص ٢٧-٢٨.

والأخد بالكشف فقال: "إياك أن تقنع في باب معرفة الله تعالى بدون الكشف كما عليه طائفة النظار والمتكلمين، فإن المتكلمين يظنون عند نفوسهم أنهم ظفروا بمطلوبهم بما نصحبوه من العلامات وشاهدوه من الحقائق. فتراهم يسكنون إلى ما حصل عندهم من الاعتقاد والمربوط، ويكفرون من خالفهم، وذلك قصور في المعرفة، ولو اتسع نظرهم لأقسروا جميع عقائد الموحدين بحق"(١). وهذا مناقض لموقف أهل الكشف الذين يقرون لأهلل السنظر بكل أمر دون تسفيههم أو مغالطتهم فيقول: "إعلم أن عين الشريعة هي عين الحقيقة إذ الشريعة لها دائرتان عليا وسفلى، فالعليا لأهل الكشف، والسفلى لأهل الفكر، فلم قالوا عين أهل الفكر على ما قاله أهل الكشف فلم يجدوه في دائرة فكرهم قالوا هذا خارج عن الشسريعة، فأهل الفكر ينكرون على أهل الكشف، وأهل الكشف لا ينكرون على أهل الفكر، فمن كان ذا كشف وفكر فهو حكيم الزمان، فكما أن الفكر أحد طرفي الشريعة فكذلك علوم أهل الكشف فهما متلازمان، ولكن لما كان الجامع بين الطرفين عزيزاً فرق أهل الظاهر بينهما. "إلى.

وجملة القول أن ابن عربي لم يبن تصوفه على علم الكلام، وإن كان ملماً به إلى أبعد حد، إنما كان موقفه موقف الناقد لبعض أمور كلامية تناقض المعرفة الوهبية الكشفية وتختلف معها في نواح كثيرة، وهذا يجعلنا نجزم بأن علم الكلام لم يكن ركيزة أساسية في توحيده، إنما عامل جانبي ناقش فيه القضايا التي أثبتها الكشف لأهل الله دون معاناة بحث وتدقيق، بل هو نفث في الروع من ملك الإلهام (١)، وأن جميع ما دونه كان عن إلقاء رباني لذا فهو محفوظ من الخطأ و لا يتطرق إليه الشك، وحجته في ذلك واضحة، إذ يرى في علم الكلام أنه علم نقلي وليس علم ذوقي، وأن النقل والناقل يعجزان عن متابعة طريق النصوف لأنه تجربة روحية يعجز العقل عن ادراكها والقيام بها. وعلاماته ظاهرة لأهله، فلا موانع فيه إلا من حيث عدم التعرض للنفحات الإلهية

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٨٤. (انظر الشعراني اليواقيت الجواهر، ص ٢٨).

<sup>(</sup>۲) ابسن عربي، المصدر السابق، الجزء الثاني، باب ۳۹۳، ص ۵۹۳. (انظر الشعرائي، اليواقيت والجواهر، ص ۲۹).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثاني، الباب ٣٦٣، ص ٥٦٣. (انظر السُّعراني، المصدر السابق، ص ٢٤).

التي تهب على قلب العبد إذا ما قامت فيه الهمة لتلَّقي العلم اللَّدنَّى في وقت تصفو السنفس وتضمحل أمام الوارد الإلهي، لذلك يرى ابن عربي أن الدعوة إلى حسن الظن باهل الله والتسليم لهم بما جاؤوا به أسلم ويقول في رسالة الانتصار عن مناظرة بين صــوفي(\*) ومعتزلــي(\*\*) "... لكن أخبرني غير واحد ممن أثق بنقله أن لأبي عبد الله المذكــور باعاً متسعاً ومجالاً رحباً، ولا أدري هل ذلك من ذوق أو نقل، لكن والله أعلم على ما وصل إلى من شاهد حاله أنه من أهل النقل، وعجّز الناقل في هذا الطريق لا يُـنظر، فإن المسائل ذوقية، والناقل حال، ومع هذا فإنه يحتمل وقوفه عندي لأحد أربع موانع، المانع الأول: من طريق الوقت والمكان، وتلك المسائل في أنفسها عظيمة القدر إذ هي واردة من الحضرات الإلهية على قلوب أهل الصفاء والوجود، والكلام عليها لا يصــــلح في كل موطن على ما في علمكم حتى يوجد لذلك الوقت والإخوان... والمانع الثانيي: أراد التأدب معكم والتبرك بكلامكم وأخذ الفائدة منكم لسرَ تخيله فيكم أو علمه فتحصيل الفائدة... إذ السكوت عن العلم مع القدرة على الكلام من أشق ما يجري على الـنفس. المانع الثالث: أن الكلام في هذا الطريق إنما هو على الفتح الموهوب اللَّدني لا على النظر والبحث والتفتيش.. فالقلوب إذا قامت بها الهمم صفت ونطقت، فعَلَت، فوصيات، فأدركت، فملكت، فإن شاء تعالى وصلت وإن شاء أمسكت... المانع الرابع: أن يكون عن عجز وحصر، فرب صاحب علم قد يعجز في مسائل من فروع علمه الـذي هـو سبيله، ويشير ابن عربي إلى مدى صدق العلم الإلهي وعدم الضرورة في البحث عن الأسرار ومعانيها، بل التسليم لعباده الذين خصتهم بهذا العلم الذوقي الذي لا يحــتاج الِـــي دليل، بل التسليم به والأخذ عن أهله دون أدنى شك، ويقول: "السؤال في هـذا الطـريق عـند القوم رضي الله عنهم في معانى الأسرار... إنما قلنا لا يتصور الســـؤال فـــي معانـــي الأسرار ... وإن كان السائل... فهو لا يقبل شيئاً على التسليم إلاّ بدلميل، ولمما كانت علوم أذواق وعَسَرَ الدليل عليها، لم يبق إلاَّ أن يدل على أنَّ القائل

<sup>(\*)</sup> هو الصوفي عبد اللطيف بن أحمد بن محمد بن هبة الله البغدادي.

<sup>(\*\*)</sup> المعتزلي الشيخ أبي عبد الله محمد بن عبد الشريف الفاسي المعروف بالصيقال من (كتاب رسالة الانتصار لابن عربي، ص٣، مجموعة رسائل ابن عربي).

بهذه العلوم ولي قد أوتى الحكمة، وإقامة الدليل على تصحيح مسألة من مسائل الطريق أقـــرب وأيســـر من إثبات الولاية لشخص على التعيين، إذ المخبر عن الحق بالعصمة المقطوع بها على صدقه قد فُقد وهو الرسول عليه السلام، فما بقي لنا إلاّ تحسين الظن بالله في عباده عند ظهور الطاعة منهم ولزوم التقوى وتخيّل الولاية فيمن هو على هذا الوصف من غير قطع، فلا دليل لهم... إلاّ على العموم مثل قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللهُ ويعلمكم الله و (يؤتي المكمة من يشاء)...، إنا نعلم أن لله أولياء يلهمهم أسراره ويهبهم حكمه، ولكن متى ادّعاها إنسان اتّهم ويتهمه الخارج عن طريقته أصلاً... مثل المعتزلي وإن كيان مسلماً مؤمناً فإنه طالب لله تعالى، ومع كونه طالباً يُضيف الطلب لنفســه حقــيقة، وجميع أفعاله التي تحت اختياره، فانظر هل وجد الله من يكون سلوكه على هذا المنهج قط"(١) وعليه ينتفي القول بأن علم الكلام من مصادر تعلّم ابن عربي إذ كــان علمــه ذوقــياً وهبياً لدنيّاً، فلا يحتاج إلى علم الكلام مهما خَبرَهُ واطلّع عليه وعُــرفُ مسائله، فهو لم يأخذ به كأصل لعلومه مهما بلغت معرفته له وكشُّفُ أسراره وعرف مراميه. فطريق الكشف والشهود لا تحتمل المجادلة، والرد على قائله وحرمانه يعسود علسى المُنكر، وصاحب الوجود مسعود بما حصل عليه... ثم لتعلم أن الإيمان المؤيد بالأعمال الصالحة أقسامه في يد الحضرة المقدسة، فيرى عند إقامته تفجير أنهار العلوم والمعارف والحكم والأسرار... ويرى ما ملكته تلك اليد لأصحاب المقامات المحمديّة فتتغذى بذلك روحانية ساكن هذه الحضرة...(٢) لذلك يوصىي ابن عربي ان لا يُهمسل العقل ولا يُنكر الإيمان، إذ لكل منه دورهُ في العلم والمعرفة، فيبين قيمة العقل وتحصيله للمعرفة والإيمان وما أعطاه من المعرفة، لكن بعدم الجمع بينهما بل الاستفادة من تحصيلهما لتكوين المعرفة، وهذا ما اعتمده ابن عربي في تحصيله لعلومه جمسيعها فسيقول فسى كتاب الوصايا: قال: "الذي أوصيك به أيها الأخ الإلهي أيدك الله

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، رسالة الانتصار، مجموعة رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧–١٩٤٨م، ص.ص ١٢/١.

<sup>(</sup>۲) ابــن عربي، كتاب الفناء، مجموعة رسائل ابن عربي، الجزء الأول، ط الأولى، حيدر أباد، ۱۳۲۷هــ/۱۹٤۸م، ص.ص ۷-۸.

بسروح منه حتى تخبر عنه أن تعرف الحق سبحانه وتعالى من حيث ما أخبرك به عن نفسه أنه عليه مع اعتمادك على ما اقتضاه البرهان الوجودي مما ينبغي أن يكون الحق عليه سبحانه من التتزيه والتقديس، فتجمع بين العلم الذي أعطاك الإيمان، وبين العلم السذي اقتضاه الدليل العقلي، ولا تطلب الجمع بين الطريقين، بل خذ كل طريقة على انفرادها واجعل الإيمان لقلبك بما أعطاك من معرفة الله بمنزلة البصر لحسك بما أعطاك من معرفة ما تقتضيه حقيقته، واحذر أن تصرف نظرك الفكري فيما أعطاكه الإيمان فيتحرم عين اليقين، فإن الله أوسع من أن يقيده عقل عن إيمان أو إيمان عن عقل، وإن كان نور الإيمان يشهد العقل من حيث ما أعطاه فكره بصحة ما أعطاه من السلوب، ولا يشهد نور العقل من حيث فكره بصحة ما أعطاه نور الإيمان والكشف، لكن نور العقل به يكون القبول الخارج عن الفكر يشهد بصحة ما أعطاه الكشف والإيمان".

الشرع نــور والألباب ميــزان والشرع للعقــل تأبيـــد وسلطان والكشف نور ولكن ليس تدركــه الاعقول لها في الوزن رجحان (١)

مرزخت ويريس

## - التصــو**ف:**

أن أفضل ما قاله ابن عربي في التصوف "أنه أخلاق، فمن زال عنه الخلق زال عنه الخلق زال عنه الخلق زال عنه التصوف". وقد كانت حياة الرسول في وصحابته والتابعون ومن بعدهم، وما تنظوي عليه حياتهم الروحية من أقوال وأفعال، تعتبر منبعاً أصيلاً ومصدراً خصباً لهذا الجانب الأخلاقي في التصوف الإسلامي.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الوصايا، مجموعة رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، ط أولى، حيدر أباد، ۱۳۲۷هـــ/۱۹٤۸م، ص.ص ۱-۲-۳.

بالنفس إلى الله بعد تطهيرها والسمو بها إلى المقامات العليا حيث تتعرض في معراجها الروحي للنفحات الإلهية، تلك الحياة التي دعت إليها الأديان وحثت عليها الشرائع.

هكذا كانت حياة النبي الله قبل البعثة وبعدها، فقد تميزت بالتحنث والخلوة والاكستفاء بالقليل من الزاد، والإكثار من المجاهدات والرياضات، فكانت بذلك الصورة الأولى المشرقة للحياة التي عاشها الزهاد والعباد والصوفية فيما بعد، وجميعها قائمة على الخُلُق، إذ كان من خُلُق الرسول الكريم الله ما يُعتبر عند الصوفية من أهم مقامات وأحوال الطريق الروحي إلى الله لأن خُلقه القرآن، لذا فإن أخلاق الرسول الله هي أساس كل طريق صوفي.

ولما كان الرسول في الأسوة الحسنة لصحابته فقد نهلوا من منهله الصافي واخذوا عنه كل ما يقوم حياتهم، فكانوا رواد الحياة الروحية الأوائل لصوفية المسلمين، فقد حرك الرسول فيهم عقيدة التوحيد الصافي النقي، كما دعاهم إلى هجران الحياة الدنيوية المضطربة الآثمة، وذكرهم بالحياة الأخروية وخلود الروح، فاقتدوا به ونهجوا نهجه.

فالصديق رضي الله عنه أول أصحابه في ققد اختار الفقر والزهد وتجرد عن الدنيا وتفرد للحق، وأختار عمر رضتي الله عنه الزهد والفقر، فصفت نفسه وطهر قلبه وظهرت عليه الكرامات وخوارق العادات والمكاشفات، وامتاز عثمان بجاهدة النفس وقهرها، والزهد في الدنيا وكثرة العبادة. وقد نال علي رضي الله عنه منزلة عالية عند الصوفية فقد اختار الزهد والتقال من الدنيا، وقيل فيه أنه أعطي العلم اللدني الذي خُص به الخضر عليه السلام هكذا كان الصحابة رضي الله عنهم على مثل هذه المجاهدة، وكان حظهم من الكرامات أوفر الحظوظ، لكنهم لم تقع لهم بها عناية، وفي فضائل أبي بكر وعمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم كثير منها، وتبعهم في ذلك أهل الطريقة، ومع كل ما تميز به صحابة رسول الله عنه فلم يُطلق عليهم اسم الصوفية ولم نقل أبو بكر الصوفي ولا عمر الصوفي ولا عثمان ولا علي الصوفي مع كثرة ورعهم واقدتدائهم بالرسول الكريم في وأخذهم عنه مباشرة، فلم يكن لهم حرص على كشف الحجاب إنما الاقتداء بالرسول والأخذ عنه فقط.

ومــا يراه ابن خلدون أن طريقة هؤلاء القوم لم تزل عند سلف الأمة وكبارها مــن الصحابة والتابعين واتباع التابعين من بعدهم طرائق المحق والهداية، ولكن لما فشا الإقسبال علم الدنسيا في القرن الأول الهجري وما بعده، وتمت الفتوحات الإسلامية، وجـنح الناس إلى مخالطة الدنيا، ورفضوا التمييز بين الحلال والحرام، وامتلأت العين والفم بالحلال والحرام، وارتحل عن القلوب حرمة الشريعة، واشتد الطمع وقوى رباطه وزال السورع وطوى بساطه، وركنوا إلى اتباع الشهوات وقلة المبالات بتعاطى المحظورات، اختص المقبلون على العبادة باسم الصوفية والمتصوفة تمييزاً لهم عن غــيرهم أمثال الجنيد والشبلي وأبو الطيب المراغي والواسطي ثم الغزالي والشاذلي من بعدهم وغيرهم وهكذا، وقد ظهر أن أصل طريقتهم كلها محاسبة النفس على الأفعال والـــتروك والكلام في الأذواق والمواجيد التي تحصل عن المجاهدات، تم تستقر للمريد مقاماً، أو يترقى منها إلى غيرها. ثم لهم بعد ذلك أداب مخصوصة بهم واصطلاحات في ألفاظ تسدور بينهم، وأول من تسمي بالصوفي هو "أبو هاشم الزاهد" في عصر المنصبور سبنة ٤٥ اهجرية، وهو من قدماء زهاد بغداد، ذكره الخطيب البغدادي في تاريخه(١). على حين يذكر الهمذاني أن أول من سمى ببغداد بهذا الإسم هو "عبدك الصوفي" الذي كان من كبار المشايح وقدمائهم (١٠) كان قبل بشر بن الحارث الحافي والســـري بـــن المغلــس السقطي(٣) وتوفي في حدود سنة ٢١٠هـــ وارتسمت فيه أول صورة للتصوف السني. والواقع أن التصوف في هذه الحقبة كان يرتبط بجوانب الحياة كلها فهو يرتبط بالحياة الاجتماعية والاقتصادية والسياسية، ويتجلى فيها قول أبي هاشم المريدين به دونها، وليقبل المريدين به دونها، وليقبل المطبيعون إلسيه بالإعبراض عنها. فأهل المعرفة بالله فيها مستوحشون وإلى الأخرة مشتاقون "(؛).

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، جــ١، ص ٣٩٧، ط القاهرة ١٩٣١.

<sup>(</sup>٢) ابن الجوزي، صفة الصفوة، جــ١، ط الهند سنة ١٣٥٦هــ، ص ١٧٢.

<sup>(&</sup>quot;) دائرة المعارف الإسلامية، مادة التصوف، جـ٥، ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي، المرجع السابق، جــ١١، ص ١٩٧.

وقــد تعاقب شيوخ التصوف خلال القرون الثلاثة وما بعدها في مدرسة بغداد كمعروف الكرخي وبشر بن الحارث والمحاسبي والسري السقطي وأبو سعيد الخراز والجنديد والحسلاج والشبلي وغيرهم وأعقب ذلك الغزالي فلم يقبل من التصوف إلا ما كان متمشياً مع الكتاب والسنة. كما ظهر صوفية كبار كونوا الأنفسهم طرقاً لتربية المريدين منهم الرفاعين والجيلاني وغيرهم. هكذا كان شأن الصوفية الأوائل من المسلمين وقد ظل امتداد ذلك حتى عصر ابن عربي في القرن السادس هجري، ولقد تأثــر ابن عربي تأثراً بالغاً بآراء وأقوال هؤلاء الرجال من كبار الصوفية الأوائل في مخــتلف المجــالات، متأثراً بأحوالهم ومقتفياً لأثارهم. وتعتبر السنوات الثلاثون الأولى من عمره التي قضاها في الأندلس هي الفترة التي تم فيها تكوينه الصوفي حيث كانت أعظم مركز للتصوف، فقد ظهرت فيها طائفة جديدة نسجت على منوال المتصوفين المشرقيين وذلك حوالي سنة ٥٠٠هـ في مدينة المريّة، وهي أعظم مركز للتصوف في الغرب، ومنها انتشر في جميع أنجاء الأندلس وخاصة إشبيلية وقرطبة وغرب البرتغال، وكان لا يعدو ضرباً من الزهد والمجاهدة، عرفته طائفة من النساك ليس لهم إلمام بالفلسفة، وإن كان لبعضهم شيء من الإلمام بمذاهب المتكلمين والثقافة الإسلامية عامـة. وقد ظهر في إشبيلية المتصوف الكبير أبو الحكم بن برجان المتوفى سنة ٥٣٦ ه....، وفي المريّة أبو العباس بن العريف الذي كان شيخ الصوفية هناك، وهو صوفي باطنى مات في السنة التي مات فيها ابن برجان ودفن بجواره. وكان في قرطبة الشيخ أبو بكر المايورقي الذي كان إماماً في الحديث والفقه وزاهداً وصوفياً كبيراً(١).

استمر التصوف أكثر من قرن أي من سنة ، 20 هـ إلى سنة ، 70 هـ يمر بدور انتقالي يتعاقب عليه رجال الصوفية ممن ذكرناهم كابن برجان وابن العريف والشيخ أبو القاسم بن قسي رئيس طائفة المريدين إلى ظهور محي الدين بن عربي الذي جنى ثمار كل ذلك(٢). إضافة إلى أنه في هذه الفترة بدأ فيها تقبل الأندلسيين للفكر الفلسفي الذي لم يلبث أن أنجب عدداً من الفلاسفة أمثال (ابن طفيل ت ١١٣٦/٥٣١)

<sup>(</sup>۱) عفیفی (أبو العلا)، من أین استقی ابن عربی، ص ۲.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۳.

(وابن باجة ت ١٩٨/٥٣٣) وفيلسوف الأندلس الكبيسر أبسو الوليد بن رشد (ت٥٩٥ /...؟) وقد أدركه ابن عربي، وجرى بينهما حديث لم يخرجا من باتفاق بين التصوف والفلسفة من بعد ونفور نأتي إليه في حينه. وقد شاع في ذلك العهد أيضاً كثير من كتب الفسرق والمذاهب الفلسفية والكلامية مثل كتاب الشهرستاني (٢)، كما ألف فيه بعض كتّاب الأندلسيين أمثال ابن حزم، واستمر علم الكلام الذي عرفه الأندلسيون قبل الفلسفة والتصوف بقرون وخاصة مذهب المعتزلة ولله منزلته عندهم، وهكذا ظهر فيهم المتكلمون والمتصوفون والفقهاء والمحدّثون والفلاسفة، كلّ قاصر همه على موضوعه لا يتعداه إلى غيره و لا يحاول التوفيق بينه وبين مذهبه. فلما أتى ابن عربي لم يدع شيئاً إسلامياً أو غير إسلامي حتى وفق بينه وبين مذهبه.

فإذا كانت هذه هي البيئة العقلية التي ارتسمت قبل و لادة ابن عربي والتي قضي فيها فيما بعد ثلاثين سنة من عمره. فإلى أي حد تأثر ابن عربي بهذه البيئة. وهل ينتمى حقاً إلى طائفة المتصوفين الذين أشرنا إليهم؟.

إن ابسن عربسي كما نعلم قضى الشطر الأول من عمره في إشبيلية يتلقّى فيها العلسوم المختلفة ويقرأ على شيوخها وعلمائها وققهائها، وإشبيلية موطن ابن برجان ومركز تعليمه، ولكن يفصل بين الرجلين أكثر من قرن من السنين فهل استمرت تعاليم ابسن بسرجان حتى ورثها ابسن عربي؟ أو هل تأثر بما خلّفه ابن برجان من كتب ومؤلفات؟ وهل كان موافقاً لتعاليمه تمام الموافقة؟. ومن الثابت أيضاً أن ابن عربي في رحلته إلى تونس قابل ابن الشيخ أبي القاسم بن قسي وقرأ عليه كتاب أبيه "خلع النعلين" السني يقسال أن ابن عربي وضع عليه شرحاً، وأنه كذلك قابل في المريّة بعض أتباع الشيخ ابن العريف مثل أبا محمد عبد الله الغزّال وأبا الربيع الكفيف ولكن لا يعدو ذكره المهم مجرد أسمائهم، وفي مواضع متعددة من مؤلفاته كـ "الفتوحات المكية" و "فصوص لهم مجرد أسمائهم، وفي مواضع متعددة من مؤلفاته كـ "الفتوحات المكية" و "فصوص

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، من أين استقى ابن عربي، ص ٣.

 <sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣، (الشهرستاني كتاب الملل والنحل).

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣.

الحكم "و "مواقع النجوم" يشير ابن عربي إلى الرجال الكبار من المتصوفين ويذكر أقوالهم ويظهر ما بينها وبين آرائه وأفكاره من توافق أو اختلاف مما يبين لنا أنه اطلع على كتبهم ومؤلفاتهم لكن دون أن يبين إلى أي مدى أثر هؤلاء في تصوفه أو نظرياته أو آرائه، وذلك الأثر ربما كان قطرة من بحر استقى قطراته من ينابيع أخرى، وإن هم عُدوا أساتذة له في الطريق في بداية عمره، فهم قليل من كثير ممن يُعد ابن عربي تلميذاً لهم (۱).

ويذكر أبو العلا عفيفي أنه اطَّلع على ما تبقَّى من كتب هؤلاء المتصوفة الموجــودة في مكتبات أوروبية ومكتبة القسطنطينية ومكتبة القاهرة ولم يجد بين هذين الصوفيّين وابن عربي وجه شبه وخاصة فيما يتعلق بعقيدة "وحدة الوجود" بل وجد أن ابــن بــرّجان على الخصوص أميل إلى النزعة الفلسفية في تصوفه، وأن طريقته في تفسير القرآن طريقة تصوفية مبتكرة ربما كانت المثال الذي نسج على منواله ابن عربي فيما بعد في تفسيره للقرآن وشرحة للحديث. ومن النقاط الهامة التي أشار إليها ابسن عربي في فتوحاته وشرح فيها بعض الأراء لهؤلاء المتصوفة قوله في الفرق بين العلم والمعرفة وتسمية الصوفي المحقق بالعالم وليس بالعارف، وهو يوافق أبو العباس بن العريف الصنهاجي في ذلك، (٢) كذلك يشير إلى قوله في محاسن المجالس عن فقدان النسبة بين القديم والمحدث، بل ويقارن بينه وبين قول الغزالي: "لا مناسبة بين الله تعالى وبين خلقه البتة، وإن أطلقت المناسبة يوماً عليه كما أطلقها الإمام أبو حامد الغزالي في كتبه وغيره، فبضرب من التكلُّف ومرمى بعيد عن الحقائق، وإلاَّ فأيَّ نسب بين المحدث والقديم، أم كيف يشبه من لا يقبل المثل من يقبل المثل، هذا محال كما قال أبو العباس ابن العريف الصنهاجي (ت٥٣٦هـ) في محاسن المجالس التي تعزى إلـيه، ليس بينه وبين العباد نسب إلا العناية، ولا سبب إلا الحكم، ولا وقت غير الأزل، وما بقى فعميّ وتلبيس..."(٣).

<sup>(</sup>۱) عقیقی (أبو العلا)، من أین استقی ابن عربی، مرجع سابق، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) ابسن عربي، الفستوحات، الجزء الأول، ص ٩٣. (انظر مقال عفيفي من أين استقى ابن عربي، ص ٥).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٩٣.

ويلتقي ابن عربي مع ابن برّجان (٣٠٥هـــ) في معرفة منزل تقرير النّعم حيــــث يتفق في ذلك مع الغزالي والقشيري (ت٤٦٥هـــ) وغيرهم فيقول: "إعلم أن هذا المنزل يتضمن تقرير النعم على ما ذكرت لك، ويتضمن علم التشريح الذي تعرفه الأطــباء من أهل الحكمة والتشريح الإلهي الذي تتضمنه الصورة التي اختص بها هذا الشخص الإنساني من كونه مخلوقاً على صورة العالم وعلى صورة الحق، فعلم تشريحه من جانب العالم علمك بما فيه من حقائق الأكوان... وقد تكلم في هذا العلم أبو حـــامد وغيره... أما علم التشريح الثاني فهو أن تعلم ما في هذه الصورة الإنسانية من الأسماء الإلهمية والصفات الربانية، ويعلم هذا من يعرف التخلُّق بها من المعارف الإلهية، وهذا أيضاً قد تكلم فيه رجال الله في شرح بسم الله كأبي حامد وأبي الحكم عبد القشــيري ويتضمن هذا المنزل التكليف ورفعه من حيث ما فيه من المشقّة لا من حيث تــرك العمل..."<sup>(١)</sup>. وهو كذلك يذكر ابن قسى بمناسبة رأيه في وحدة الأسماء الإلهية، ولكنه يختلف في علم المناسبة من متزل الأسرار أي نسبة العالم بعضه إلى بعض حيت يشير إلى مدى الخطأ عنده فيقول: "وفيه علم المناسبة التي تشمل العالم كله وأنه جينس واحد، فتصبح المفاضلة فيما تحكه من الأنواع والأشخاص، فإن الامام أبا القاسم بن قسى صاحب خلع النعلين منع من ذلك فاعتبر خلاف ما اعتبرناه، فهو مصيب فيما اعتــبره، مخطئ باعتبارنا إذ ما ثمّ إلاّ حق وأحق وكامل وأكمل، فالمفاضلة سارية في أنواع الجنس المفاضلة التي في الأسماء بالإحاطة..."(٢). هذه أهم المواضع التي يذكر فيها ابسن عربي هؤلاء الصوفيين الثلاثة، ويناقش آراءهم مناقشة تتفق وأراءه في الوحـــدة للوجـــود. وقد عرف هؤلاء من خلال مؤلفاتهم، واطلع على ما كتبوه وشرح

<sup>(°)</sup> ابسن بسرجان، أبسو الحكم عبد السلام بن عبد الرحمن بن أبي الرجال اللخمي الأفريقي، ثم الأشسبيلي، العارف بمنهج الصوفية، مؤلف، شرح الأسماء الحسنى، توفي غريباً بمراكش. (الحافظ الذهبي، كتاب العبر في خبر من غبر، جساء، ص ١٤٨).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣٢٦.

بعضسها كخلع النعلين لابن قسي، وقد ذكرها في الفتوحات المكية وقارن بين موضوعاتها وما يتفق ومذهبه، منها كتاب محاسن المجالس لابن العريف، كذلك ذكر لابن برجان كتاب لسان الحق المثبوت في الأمر والخلق، وشرح أسماء الله الحسنى ثم تفسير القرآن فتكون معرفته بهؤلاء والحالة هذه بطريق غير مباشر ولم يلتق بهم لتقدم عهدهم عليه.

وهسناك طائفة أخرى من متصوفي الأندلس تنتمي إلى طبقة أخرى مختلفة كل الاخــتلاف عن السابقين، فنجد أن ابن عربي يذكرهم في كثير من الإجلال والإعظام، ويعــترف لهم بكثير من الفضل في حياته النصوفية الأولى من الناحية العملية البحتة، مسنهم يوسف بن خلف الكومي المتوفى سنة ٢٧٥هـ، كان من تلامذة الشيخ أبي مدين شــيخ الصــوفية فــي بجّاية، وقد قابله ابن عربي في إشبيلية ووصفه بأنه زاهد كبير ملامتي (ولابن عربي رأي خاص في معنى الملامنية) (\*) وقد أخبر أنه مدين له بالشيء الكثـير فــي نشــأته التصوفية الأولى لأن الكومي كان أول من عرفه معنى التصوف وحبـبه برسالة القشيري (۱). كذلك يذكر صالح العدوي وهو زاهد آخر قابله ابن عربي فــي إشبيلية ووصفه بأنه من أكبر أساتذته الروحانيين ومن أكمل الصوفيين (۱)، ويقول فــي إشبيلية ووصفه بأنه من أكبر أساتذته الروحانيين ومن أكمل الصوفيين (۱)، ويقول فــيه ابن عربي: فقد كان باشه عارفاً، ومع الله في كل حالة و اقفاً، تالياً لكتاب الله العزيز

<sup>(\*)</sup> فهم الذين لم يظهر على ظواهرهم مما في بواطنهم أثر البتة، وهم أعلى الطائفة، وتلامذتهم يتقلبون في أطوار الرجولية... (الاصطلاحات، ٢٨٦).

يقول: الملامية أو الملامتية وهم سادات أهل طريق الله وأنمتهم وسيد العالم منهم وهو محمد رسول الله هلا وهم الحكماء الذين وضعوا الأمور مواضعها، وأحكموها وأقروا الأسباب في أماك نها ونفوها من المواضع التي ينبغي أن تنفى عنها ولا أخلوا بشيء مما رتبه الله في خلقه على حسب ما رتبوه مما تقتضيه الدار الأولى تركوه للدار الأولى وما تقتضيه الدار الأخرة تركوه للدار الأخرة (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٦).

<sup>(</sup>۱) عفیفی (أبو العلا)، من أین استقی ابن عربی، مرجع سابق، ص ۲. (وقد سبقت الإشارة إلى الكومي في الصفحة ۱۹ من البحث).

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق، ص ٦.

أناء الليل وأطراف النهار، ولم يتخذ مسكناً قط، ولا تداوى قط وكان يعمل على مقام السبعين ألفا الذين يدخلون الجنة بغير حساب. وقد انتفع به ابن عربي واخبره بأمور فيي حقه مما يتفق له في مستقبله، توفي في إشبيلية وله أخبار كثيرة يطول ذكرها(۱). كذلك يشبر إلى أبي عمران المرتلّي ويقول فيه أنه اتبع طريق الحارث المحاسبي كذلك يشبر إلى كثير المجاهدات وكثير الزهد والتقشف. ولهذا الشيخ شأن كبير ومعرفة تامة وأدب عظيم، التزم العزلة لما عاينه من فساد الأحوال، ولزم بيته منذ ستين سنة حتى وفاته (۱).

وبالإضافة إلى هؤلاء المتصوفة الذين أثروا في ابن عربي، نجد المستشرق بلاثيوس ينسبه إلى ابن مسرة، كما يشير إلى علاقة تاريخية بين متصوفي المرية الذين سبق ذكرهم ومتصوفين أخرين أقدم منهم وعلى رأسهم عبد الله بن مسرة (توفي سنة ١٩هـ) أو بعبارة أخرى نقول إن بلاثيوس يحاول أن يثبت متابعة ابن عربي لابن مسرة ومدرسته بالرغم من القرون الثلاث التي تفصل بينهما (١٦)، والتفاوت الكبير في أفكارهما. ورغم هذه المحاولة، فإنه لم يتبت لدينا أي تأثير لمذهب ابن مسرة على فكر ابن عربي وتصوفه. كما أن ابن عربي نفسه لم يقم أية علاقة بين فكره وفكر ابن مسرة لا مسن قريب ولا مسن بعيد. كما نلاحظ أنه لم يأت على ذكره كما هو شأن الصوفية الأخريان، ولسم يشر إلى أثره على فكره الصوفي كما أبان وأوضح عمن ذكرهم، إنما أشار إليه في بعض كتبه كالفتوحات المكية وكذلك في الفصوص حيث يشير إلى وصف ابن مسرة للعرش. ولكنه أشار في كتابه "الميم والواو والنون" إلى متابعيته لطريقة ابن مسرة في أسرار الحروف لا خواصها لما تؤدي إليه من الكذب، متابعيته لطريقة في الشكل فقط لا في المضمون لما ينطوي عليه ذلك المضمون من في المنعون من المنافقة علية ذلك المضمون من المنطوية عليه ذلك المضمون من المنطوي عليه ذلك المضمون من

ابن عربی – روح القدس، ص ۹٤.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، المصدر السابق، ص ۱۰۱. (انظر أبو العلا عفیفي، من أین استقى ابن عربي، ص ۲).

<sup>(&</sup>quot;) ابن عربي، المصدر السابق، (انظر أبو العلا عفيفي، المرجع السابق، ص ٧).

مغالطات، وهذا ما أشار إليه ابن عربي في كلامه عن أسرار الحروف فقال: "ومن مراتب أسرار الحروف أيضاً أن يكون آخر الحرف كأوله في بعض الألسنة كالميم والسواو والنون في اللسان العربي وهو لساننا، وهو من مراتب المخارج لا من مراتب القوم. فكلامنا على أسراره كطريقة ابن مسرة الجبلي وغيره لا على خواصه، فإن الكلام على خواص الأشياء يؤدي إلى تهمة صاحبه وإلى تكنيبه في أكثر الأوقات"(١). وقد أجمع كثير من المؤلفين كإبن حزم والقفطي وصاعد بن أحمد الأندلسي وغيرهم على أن ابن مسرة كان على مذهب المعتزلة، وأنه يوصف بالزهد والألحاد في آن معا، كما أنه كان متصوفاً مبتدعاً في التصوف على غير عادة الأندلسيين(١). أما ابن حرزم فقد شرح رأي ابن مسرة في القدر في كتابه "الفصل" فقال: إنه كان على مذهب المعتزلة، شم ذكر بعد ذلك إن ابن مسرة كان يعتقد إن علم الله على نوعين: علم المعتزلة، شم ذكر بعد ذلك إن ابن مسرة كان يعتقد إن علم الله على نوعين: علم الحقائق الكلية وعلم بالأمور الجزئية(١). كذلك القفطي فقد وصفه بأنه على مذهب المعتزلة، أما بنا معرة كان كان على مذهب المعتزلة، علم دراستها(٥).

أما عن أتباعه فهم رجال لا نعلم عنهم سوى أسمائهم، وربما استثنى منهم في هـذا إسـماعيل الرعيني، والقاضي منذر بن سعيد البلوطي، وربما كان أقرب أتباعه جميعهم مسنزعاً إلى الفلسفة هو إسماعيل الرعيني الذي يقول فيه ابن حزم أنه كسان يقول بالقدر كشيخه ابن مسرة وبقدم العالم، وأنه أنكر البعث للأجسام، وقال أن العرش هـو المدبر للعـالم، وأن الله سبحانه لا يدبر العالم تدبيراً مباشراً بنفسه بل يدبر، بواسطة العرش، علـى حيسن يقول ابن عربي بأن عرش الرحمن هو العقل الأول

<sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، مقال: من أین استقی ابن عربی، مرجع سابق، ص ۸.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم: الفصل بين الملل، حـــ١، ص ١٢٦. جـــ٤، ص ٨٠، ١٩٨، ٢٠٠.

<sup>(1)</sup> القفطى: تاريخ الحكماء، ص ١٥-١٦.

<sup>(°)</sup> الأندلسي (صاعد بن أحمد): طبقات الأمم، بيروت، ص ٢٠.

المدبـــر للكون (١). فيتبين لنا والحال كذلك أن ما يدّعيه بلاثيوس من نسبة ابن عربي لابن مسرة مشكوك فيه وغير صحيح بل هو مرفوض لأن ذكر ابن عربي لابن مسرة هو ذكر عابر ولا يعول عليه كذكره الصوفية السابقين ممن تركوا فيه أثراً كبيراً.

ولقد لقي من الشيوخ الذين انتفع بعلمهم شعيب بن الحسن الأندلسي الملقب بأبي مدين، فقد دلت ابن عربي على لقائه خارقة من خوارقه العديدة (٢). وقد شهد هذا الشيخ لابن عربي ولقبه بسلطان العارفين، "وكلام الرجل أدل دليل على مقامه الباطن"(٣).

ويعتبر أبو مدين أحد الصوفية العظام، وأصله من إشبيلية، وقد طوق سائحاً في الأرض، وسكن "بجاية" مدة، ثم "تلمسان" وكان من أهل العمل والاجتهاد، وكان إمام وقيه، فقد أقام مدرسة صوفية في مدينة "بجاية" تخرج فيها الكثير من الأجلاء، ولقيه ابن عربي في أثناء جولاته التي قام بها في بلاد المغرب، وكان يُطلق عليه "شيخ الشيوخ"، وقد خاض أبو مدين كثيراً من الأحوال، وكان في مقام التوكل لا يُشق له غيبار توفي سنة ، ٥٩ه أو ٤٩٥ه على خلاف بتلمسان (\*). ولقد ذكره ابن عربي مراراً في مؤلفاته "فصوص الحكم" و"الفتوحات المكية" واستدل بأقواله وأوردها في محاضرة الأبرار (أ)، ومن أقواله: الصوفية أضياف الله تعالى في الأرض وردوا عليه من الأغيار ونزلوا بحضرته، فأضافهم بمعرفته ... (٥) وفي دعوته إلى الأخذ بالعلم من الألهي مباشرة عن الله دون نقله بالتواتر يقول: "كان الشيخ أبو مدين رحمه الله إذا قيل له قال فلان عن فلان عن فلان يقول ما نريد نأكل قديداً هاتوا انتوني بلحم طري يرفع همه ما صحابه هذا قول فلان، أي شيء قلت أنت ما خصتك الله به من عطاياه من علمه هما

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، من أين أستقى ابن عربي، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) الشعراني (عبد الوهاب)، الطبقات الكبرى، الجزء الأول، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجرزء الأول، ص ١٣٣. (انظر عبد الحفيظ فرغلي، الشيخ الأكبر، ص ٣٨).

<sup>(\*)</sup> وقد ورد في فهرس مخطوطات استنبول أن أبو مدين شعيب بن الحسن التلمساني توفي سنة معيب مدين شعيب بن الحسن التلمساني توفي سنة معيب مدين شعيب بن الحسن التلمساني توفي سنة

<sup>(1)</sup> ابن عربي، محاضرة الأبرار، الجزء الثاني، ص.ص ٣١-٩٢.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، رسالة الانتصار (الرسائل)، ص ١٥.

اللدني، أي حدّثوا عن ربكم واتركوا فلاناً وفلاناً فإن أولئك أكلوه لحماً طريّاً والواهب لحم يمت وهو أقرب إليكم من حبل الوريد، والفيض الإلهي والمبشرات ما سدّ بابها، وهي من أجسزاء النبوّة، والطريق واضحة، والباب مفتوح، والعمل مشروع، والشيه يهسرول لتلقّي من أتى إليه يسعى... فمن كان معك بهذه المثابة من القرب مع دعواك العلم بذلك والإيمان به لم تترك الأخذ عنه والحديث معه... (١) فابن عربي يرى في عرض آراء أستاذه دعوة ملحة إلى الاتجاه الصوفي الصحيح البعيد عن أي لبس، وقد جاء على ذكره في كثير من المواضع في مختلف كتبه كالفتوحات والمواقع والفصوص وغيرها. ويقول فيه ابن العماد: "كان أبو مدين منقطع القرب في العبادة والنسك، بعيد المسلم، بعيد الشريق من العلماء المحققين المحتقب العقرب كأبي عبد الله القرشي وغيره. وانتهى إليه كثير من العلماء المحققين وفضلاء صالحين كابن عربي وله في الحقائق كلام واسع"(١).

ف إذا كان هذا حال ابن عربي في بلاد المغرب خلال الثلاثين سنة الأولى من حياته الصوفية فإلى أي حد انتفع بصوفية المشرق وما مدى معرفته بهم؟

الواقع أن الزهد الذي بدأ في القرنين الثالث والرابع الهجربين، قد تحول تحولاً واضحاً نحو التصوف، وتمثل في أقوال البسطامي والجنيد والحلاج وغيرهم. ويذكر ابسن خلدون أن الصوفية في هذا العصر بدأوا بمجاهدة النفس ومحاسبتها والكلام في الأذواق والمواجيد، والترقي فيها من ذوق إلى ذوق، وشرح المصطلحات المتعارف عليها بينهم، كما عرفوا تسميات عديدة منذ هذا العصر لعلمهم، فغرف بعلم الباطن ويقصدون به إصلاح باطن العبد من الناحية الأخلاقية وبعلم الحقيقة، وبعلم الوراثة، وبعلم الدراية في مقابل علم الظاهر وعلم الشريعة وعلم الدراسات وعلم الرواية (الأولى وقد ظهر إبّان ذلك اتجاهان واضحان للتصوف، الاتجاه الأول يمثله صوفية التزموا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٨٠.

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، مجلد ٤، ص ٣٠٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> التفتاز انسي (أبو الوفا)، مدخل إلى التصوف الإسلامي، الطبعة الثانية، دار الثقافة، القاهرة، 1977، ص ٤٣.

طريق الاعتدال، واستندوا إلى الكتاب والسنة في تصوفهم، واعتمدوا ميزان الشرع في معاملاتهم. والاتجاه الثاني يمثله صوفية استسلموا لأحوال الفناء، ونطقوا بعبارات غريبة عرفت بالشطحات<sup>(\*)</sup> وكانت لهم تصورات خاصة بعلاقة الإنسان بالله كالاتحاد والحلسول، وتصدوفهم لا يخلو من بعض المنازع الميتافيزيقية في صورة بسيطة(١). ويمــــثل الفـــريق الأول أبو القاسم الجنيد الذي تكلم في التوحيد والفناء فيه، كما مثَّل أبو يــزيد البســطامي الفريق الذي تكلم في الفناء والاتحاد خير تمثيل، وهذا الاتجاه الذي يخضع أصحابه لأحوال الوجد والفناء، فتصدر عنهم عبارات موهمة ومستشنعة الظاهر في تعبيرهم عن صلة الإنسان بالله(٢). كان أبو يزيد البسطامي (المتوفى سنة غريبة عرفت بالشطحيات، كما أنه أول من استخدم لفظ الفناء بمعناه الصوفي، وقد أخذ السنظرية بجذورها عن الهندية في عقيدتها عن الفناء، بمعنى الصعود من المراقبة إلى الاستغراق، حتى يصل الصوفي بعدها إلى أن يصبح المراقب والمراقب عنده واحـــدأ(٣). فكـــان بذلـــك أسبق من تكلم بموضوع الفناء، واعتبره الدرجة القصوى في ترقيه في معراجه الروحي، وله في ذلك أقوال رمزية من قبيل ما يسمى بالشطح مثال: "خرجت من الحق إلى الحق حتى صاح في مني (يا من أنت أنا) فقد تحقق بمقام الفناء في الله (٤). وقوله (إنبي أنا الله لا إله إلا أنا فانمودنيي) وقوله: (سبحاني ما أعظم شأني)(°) ولا شك أن هذه بعض شطحات أبا يزيد في حالة وجد، فصاح في غيبته معلناً

 <sup>(\*)</sup> الشطح: كلمة عليها رائحة رعونة ودعوى وهو من ذلات المحققين، فإنه دعوى بحق يفصح
بها العارف من غير إذن إلهي، (الجرجاني، التعريفات، مادة شطح).

<sup>(</sup>١) التفتاز اني (أبو الوفا)، مدخل إلى التصوف الإسلامي، مرجع سابق، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص.ص ١٤١-١٤١.

 <sup>(</sup>٦) محمود (عبد القادر)، الفلسفة الصوفية في الإسلام، مرجع سابق، ص . ص ٣٠٩ ٣١٠.

<sup>(\*)</sup> العطار (فريد الدين)، تذكرة الأولياء، ص ١٦٠. (انظر نيكلسون في التصوف الإسلامي وتاريخه، ص ٢٤.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ١٦٠، (انظر نيكلسون، المرجع السابق، ص ٢٤) سورة طه: ٢٠/ ١٤ك.

عن شعوره لا مقرراً لمذهب جديد. فلم يشهد في غيبته سوى الله، ولم ير موجوداً على المحقيقة إلا الله، ولأبي يزيد بعض العبارات التي يتمثل فيها مذهبه في الفناء ونتبلور نظريته في الوحدة كقوله: "خرجت من بايزيدتي، كما تخرج الحية من جلدها، ونظرت فإذا العاشق والمعشوق والعشق واحد لأن الكل في عالم التوحيد"(١). إذن ما نوع الوحدة التي تكلم عنها أبو يزيد البسطامي؟ هل هي وحدة وجود أم وحدة شهود؟ وهل تأثر ابن عربى بها؟.

الواقسع أن الفناء عسنده هو فناء عن الخلق وبقاء بالحق وشهود الحق، وهذا الـــنوع الأخير هو الذي ذكره القشيري وهو التوحيد الصوفي. ولكن الفناء الذي تحقق فيه أبو يزيد واعتبره الغاية القصوى في الحياة الصوفية قد فَسُر تفسيرات أخرى. ولعب دوراً هامياً في تشكيل العقائد الصوفية من الأدوار التي مر بها التصوف فيما بعد. ومما يورده ابن عربي في باب التجلي الصمداني أن أبا يزيد في منزل الإنابة وهــي الـتحقق بالجمعية الذاتية ولا تكون إلا عن شهود فيقول: "فاعلم أن لهذا المنزل الإنابــة، وممن تحقق بها أبو يزيد البسطامي، وهي الجمعية الذاتية، و لا تكون للعارف مــن الله إلاّ عــن شـــهود محقــق من خلف حجاب مظهر بشري، واعلم أن القوم قد اصطلحوا على ألفاظ لمعان قرروها في نقوسهم يخاطبون بها بعضهم بعضاً كما فعلت كل طائفة فيما تنتحله من العلوم كالنحويين وأصحاب العدد والمهندسين والأطباء والمتكلمين والفقهاء وغيرهم، فمما اصطلحت عليه هذه الطائفة الهويّة والإنيّة والأنانية لأغسراض في نفوسهم، فهذا المنزل من ذلك منزل الأنابة..."(٢) كما يعتبر علمه الذي ناله علماً لدنياً لا اكتساب فيه فقال: "أخذتم علمكم ميتاً عن ميت وأخذنا علمنا عن الحيّ الــذي لا يمــوت، فيحصل لصاحب الهمة في الخلوة مع الله، وبه جلَّت هبته وعظمت منسته من العلوم ما يغيب عندها كل متكلم على البسيطة بل كل صاحب نظر وبرهان ليست لمه هذه الحالة..."(٣) ويمكن القول بأن وحدته كانت المقدمة الممتازة لفلسفة

<sup>(</sup>١) العطار(فريد الدين) تذكرة الأولياء، مرجع السابق، ص.ص ١٦٠-١٦١.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٣٦.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، الجزء الأول، المقدمة، ص ٣١.

الحــــلاج في الحلول وربما كان قوله بالوحدة الشهودية محاولة لتغطية السافر من أقواله فيما يوحيه في الاتحاد والحلول معاً.

ويمثل الجنيد تصوف عصره، وينهج نهجاً معتدلاً بعيداً عن شطحات البسطامي فكان ممن ترقُّوا في الأحوال والمقامات حتى وصل إلى معرفة الحقيقة، لهذا فهو يمثل تصروف الفقهاء المستند إلى الكتاب والسنة بشكل ظاهر، ولهذا قال: "علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة "(١) وقيل له بما نلت ما نلت فقال "بجلوسي تحت، تلك الدرجة ثلاثين سنة، وأشمار إلى درجة في داره"(٢) ومهما لوحظ من المشاركة والتشبيه عند عامة الــناس، فإن تصوفه مميز لاستناده إلى الكتاب والسنة فيقول: "علمنا هذا وإن وقع فيه الاشتراك بيننا وبين العقلاء فأصل رياضنتا ومجاهدتنا وأعمالنا التى أعطننا هذه العلوم والأثـــار الظاهــرة علينا إنما كان من عملنا على الكتاب والسنة". ويضيف ابن عربي: "فهذا معنى قوله علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنة وتتميز يوم القيامة عن أولئك بهذا القدر فإنهم ليس لهم من الإلهيات ذوق فإن فيضهم روحاني وفيضنا روحاني وإلهي لكوننا سلكنا على طريقة إلهية تسمى شريعة فأوصلتنا إلى المشرع وهو الله تعالى لأنه جعلها طريقاً إليه فاعلم ذلك "(٢) ويقول أيضاً: "لا يبلغ العبد إلى حقيقة المعرفة وصفاء التوحيد حستى يعبر الأحوال والمقامات (فك وأعل عبارته التألية توضح لنا منهجه في التصوف حيث قال: "من لم يحفظ القرآن ولم يكتب الحديث لا يقتدى به في هذا الأمر لأن علمنا هــذا مقــيد بالكــتاب والسنّة "(°). لذلك يعتبر الجنيد أعمق صوفية هذه الفترة كلاماً عن التوحيد والفناء فيه، وهو أعظم خطراً، ولذلك يلقب "بشيخ الطائفة"(١) ووصفه القشيري

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الكتب، رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، الطبعة الأولى، حيدر أباد، ١٣٦٧هـــ/١٩٤٨م، ص ١.

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، ص ٣١، مواقع النجوم، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>١) التفتاز اني، مدخل إلى التصوف الإسلامي، مصر، ص.ص ١٣٤-١٣٥.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٦) القشيري (عبد الكريم بن هوازن)، الرسالة القشيرية، ص ١٨.

"بأنسه سيد هذه الطائفة وإمامهم" (١)، ومما يرويه عنه أنه سئل عن التوحيد فأجاب "إفراد الموحد بتحقيق وحدانيته بكمال أحديته، بأنه الواحد الذي لم يلد ولم يولد، بنفي الأضداد والأنسداد والأشباه وما غبد من دونه بلا تشبيه ولا تكييف ولا تصوير ولا تمثيل (ليس كم ثله شيئ وهو السميع البحير) (٢)(٣). ويرى في الوحدة الكاملة أنها تكمن في الله فقصط دون إشراك العبد معه، وأن الكل هو الله فلا إثنينية. ولما كان الجنيد يمثل الجناح المعتدل في متصوفة القرن الثالث الهجري، فقد فضل الصحو على السكر، لأن السكر يخسرج بالعبد عن حالته الطبيعية ويُفقده سلامة العقل الواعي والقدرة على التصوف، وسرر المسألة في نظرهم هو "المعرفة بحقيقة الوجود فإذا عرف الإنسان الأشياء على حقيق تها فر منها ونظر إليها بعين الفناء، ومن نظر إلى الأشياء بعين الفناء أدرك أنها معدومة بالإضافة إلى وجود الواحد الحق"(٤).

وخلاصة القسول أن التوحيد الحقيقي عند الجنيد ثمرة الفناء عن كل ما سوى الله، وهسو يشير إلى توحيد من نوع خاص يقوم على أساس من الفناء عن الإرادة، وعما سوى الله بذهاب الحس والحركة مع الثقة التامة بأن الله يقوم العبد بكل شيء. وهسذا ما ساد بين الصوفية فيما بعد عن معاني التوحيد وهو الفناء عن السوى إرادة وشهوداً.

وإذا كان الجند يمثل الفريق المعتدل من الصوفية، فإن الحلاج والبسطامي يمتثلان النزعة المغالية فيه، كما أنه إذا كان الفناء قد أدّى بالحلاج إلى القول بالحلول، فإنه قد أدّى بالبسطامي إلى القول بالاتحاد، ويتضح ذلك من قوله "أنا الحق" ولقد ترتّب على قول الحلاج بالحلول نظريات عدة من بينها القول بالنور العحمدي أو مما عُرف فيما بعد "بالحقيقة المحمدية" أو القطب أو الإنسان الكامل عند متأخري الصوفية.

<sup>(</sup>¹) القشيري (عبد الكريم بن هوازن): الرسالة القشيرية، مصدر سابق، ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى، الآية: ١١ك.

<sup>(</sup>۲) التفتاز اني، مرجع سابق، ص ١٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ط أولمي، دار المعارف، مصر، 19٦٣، ص ٢٨٣.

الواقع أن الحلاج كان ممن غلب عليه حال الفناء، لذلك صدرت عنه شطحات مستشنعة الظاهر، إلا أنه كان أكثر دقة وعمقاً في تعبيره عن أحواله مما يُظهر مدى تأثره بالأفكار الخارجية عنه من هللينية وفارسية وشيعية (١) وعقائد مسيحية (١)، ومع نلك لم يكن فيلسوفاً بمعنى الكلمة، ولو أن شطحاته المأثورة كانت تعبيراً عن وجدان عميق عنيف، وصوراً لمعان نفسية خاصة به لا بغيره، شعر بها حين سيطر عليه حب من يهواه فصاح كالمجنون الذي أفقده حبه صوابه فقال: "أنا الحق" ولقي من جرائه حتفه، ولم يكن الحلاج ليستطيع أن يبرهن على شطحاته هذه ولا أن يزيد عليها بأكثر من أنه شعر بمعانيها في نفسه (١). فإن بعض أقواله تتضمن الحلول لفناء الإرادة الإلهية بحيث يصبح كل فعل صادراً عن الإنسان صادراً عن الشه فالإنسان عنده "كما لا يماك أصل فعله كذلك لا يماك فعله" وكل ما يصدر عن الصحو ينفي مثل هذه الحالة حيث يقول:

أنا سرّ الحق، ما الحق أنا في الحق ففرق بينا الما الما في الكون إلا عيننا (°)

وربما يكون تصوف الحلاج قد أثر في تصوف ابن عربي من حيث الأسلوب وليس من حيث الأسلوب وليس من حيث العقيدة. ففي مسألة "الواحد والكثرة" أو "الحق والخلق" التي تأثرت في ناحية من نواحيها بما يقوله الحلاج عن "اللاهوت والناسوت" أو ما يسميه أحياناً "بالطول والعرض" حيث يقول في فتوحاته في العلم العيسوي وهو علم الحروف: "...والأصل في هذا كله الحي الأزلى، عين الحياة الأبدية، وإنما ميز الطرفين أعنى الأزل والأبد

<sup>(</sup>۱) الشيبي (كامل مصطفى)، الفكر التبيعسي والنزعات الصوفية، بغداد، ١٩٦٦، ص ٧٢.

<sup>(</sup>۲) التفتاز اني، مرجع سابق، ص ۱٤٨.

<sup>(</sup>٦) عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية، مرجع سابق، ص ١٧.

<sup>(</sup>۱) السلمي، طبقات الصوفية، تحقيق نور الدين شريبة، ط ثانية، القاهرة، ١٩٦٩م/١٣٨٩هـ.، ص ٣١١.

 <sup>(°)</sup> حلمي (محمد مصطفى)، الحياة الروحية، مرجع سابق، ص ١١٦.

وجود العالم وحدوثه الحي، وهذا العلم هو المتعلق بطول العالم أعني العالم الروحاني، وهو عالم المعاني والأمر، ويتعلق بعرض العالم، وهو عالم الخلق والطبيعة والأجسام، والكــل له، ألاً لَهُ الخلق والأمر، قل الروح من أمر ربي، وتبارك رب العالمين، وهذا كان علم الحسين بن منصور رحمه الله، فإذا سمعت أحداً من أهل طريقنا يتكلم في الحروف فيقول إن الحرف الفلاني طوله كذا ذراعاً أو شبراً، وعرضه كذا كالحلاج وغــيره، فإنـــه يريد بالطول فعله في عالم الأرواح، وبالعرض فعله في عالم الأجسام، ذلك المقدار المذكور الذي يميزه به، وهذا الاصطلاح من وضع الحلاج، فمن علم من المحققين حقيقة "كُن" فقد علم العلم العلوي، ومن أوجد بهمته شيئاً من الكائنات فما هو من هذا العلم..."(١) إلا أنه يجدر بنا أن نوضح الفرق الجوهري بين وجهتي نظر هذين الصــوفيين بالرغم من تقاربهما. فبينما نرى الحلاج ينظر إلى اللاهوت والناسوت (أو الطــول والعــرض) أو الله والعالم كشيئين مختلفين: ذاتاً وطبيعة، ويعتقد أن اللاهوت يمكــنه أن يحل في الناسوت إذا بلغ الناسوت درجة خاصة من الصفاء الروحي، نرى ابــن عربي يقول إن اللاهوت والناسوت أمرأن اعتباريان يقرر العقل وجودهما لعجزه عسن إدراك وحدتهما، ويشمير ابلن عربي إلى موقف الحلاج من الاتحاد بين هذين الوجهين قائلًا: "من كانت علته عيسى فلا يُوسَى، فإنه الخالق المحي، والمخلوق الذي يحسى، عَسرَض العالم فسي طبيعته، وطوله في روحه وشريعته، وهذا النور من... المنسوب إلى الحسين بن منصور لم أرَ متحداً رتق وفتق وبرَبِّه نطق وأقسم بالشفق... مـــثله فإنه نور في غسق، منزلة الحق لديه منزلة موسى من التابوت ولذلك كان يقول باللاهوت والناسوت، وأين هو ممن يقول العين واحدة ويحيل الصفة الزائدة... العرض محدود والطول ظل محدود والفرض والنقل شاهد ومشهود..."(٢).

وعليه يمكن القول بأن ابن عربي لم يكن في حالة سكر، فإن تصوفه صاح واع لكن منا يستلقّاه لأنه عاكف على باب الحق يتلقى الإلهام ولذا فإن تأثره بالحلاج ظاهرياً في أسلوبه وبعض المصطلحات ولم يكن تأثيراً في العقيدة، والشطح الذي أدى

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٣٣٢.

ب إلى النطق بما شاهد مما أداه إلى ما انتهى إليه، فتكون موافقة رأي ابن عربي للبعض آراء الحلاج إذن هي من باب المشاهدة التي تحقق بها كلاهما، فشرحه للعلاقة بين الإرادة (بمعنى القوة الإلهية التي يقضى الله بها على الأشياء أن تكون على ما هي عليه) والمشيئة (بمعنى الذات الإلهية نفسها لأنه يطلق عليها إسم الوجود ويوافق أبا طالب المكي على تسميتها عرش الذات) قد أخذها من الحلاج ولو أن تصور الحلاج للمشيئة يختلف بعض الاختلاف عن تصور ابن عربي لها فهي عنده أشبه بالعقل الأول في مذهب أفلوطين (١١). كذلك في استحالة معرفة الحق على ما هو عليه، مع فرق بينهما الأيات القرآنية واستعمالهما اصطلاحات خاصة غير معروفة عند غير هما (١) وكل ذلك اليس سوى نتيجة مجاهدة النفس وتطهيرها وتنقيتها فيتحقق السالك بالكمال الروحي ومشاهدة الحقيقة وهذا ما ينطبق عليهما.

وهاناك طائفة من متصوفي الإسلام غير الحلاج والبسطامي والجنيد ممن كان الهم بعض الأثر في تصوف ابن عربي، وممن يستشهد بأقوالهم ويذكر لهم مواقف مخالفة في كثير من كتبه، كأبي طالب المكي وأبي سعيد الخراز (ت ٢٧٩هـ) والقشيري وأبي بكر الشبلي (ت ٢٣٦هـ) وسهل بن عبد الله التستري (ت ٢٨٣هـ) وعبد الله التستري (ت ٢٨٣هـ) وتلميذه أبو السعود بن شبل، ومحمد بن عبد الجبّار النفري وأبو حامد الغزالي وغيرهم.

يذهب أبو طالب المكي (\*) مذهباً صوفياً مقبولاً حيث يرى أن ظاهر التوحيد هو توحــيد الله فـــي كـــل شيء، وتوحيده ومشاهدته وإيجاده قبل كل شيء، ولا نهاية لعلم

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية، مرجع سابق، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص.ص ٢٢-٢٣.

<sup>(\*)</sup> محمد بن علي بن عطية بن الحارث الواعظ المكي العجمي، صاحب قوت القلوب، كان على نحلة أبي الحمن البصري شيخ العناعية فانتمى إلى مقالته وقدم بغداد ووعظ فيها، له كتب في التوحيد، توفي سنة ٣٨١هـ ببغداد. (انظر ابن العماد الحنبلي، شذرات الذهب، وابن خلكان في وفيات الأعيان).

التوحيد، ولا غايسة لمسزيد عطاء الموحدين (١). وفي حديثه عن الأبدال أنها تكون بالأربعة الجسوع والسهر والصحمت والعرزلة قلباً، (١) وكان من الذين استخدموا الصطلاحات الصوفية في سلوكهم الطريق كمصطلح الطريق والطريقة، والسلوك أي السير في الطريق وقطع مراحله، والترقي في مقاماته وأحواله، وهذه الاصطلاحات تعبر عن الجانب النفسي الأخلاقي في التصوف فالأحوال كالقبض والبسط والفناء والسبقاء والمقامات كالتوبة والصبر ... وهذه كلها فضائل وأحوال نفسية تأتي ثمرة مجاهدة النفس، يترقى فيها السالك للطريق حتى يصل إلى مقام التوحيد أو المعرفة بالله وهو آخر مقامات الطريق (١).

أما أبو سعيد الخرّاز (\*) فهو من الصوفية المتقدمين على أبي طالب المكي، تكلم في عليم التوحيد وتحقق به في عليم التوحيد وتحقق به في المناء ذكر الأشياء عن قلبه وانفرادها بالله وحدة (أ)، ويرى أن أول علامات التوحيد هي في خروج العبد عن كل شيء ورد الأشياء جميعاً إلى متولّيها حتى يكون المتولّي بالمستولّى ناظراً إلى الأشياء، قائماً بها، متحكماً فيها، ثم يخفيهم عن أنفسهم في أنفسهم في أنفسهم في فيظهره لنفسه سبحانه وتعالى (٥).

ويشير ابن عربي إلى إنكار المتكلمين عليه قوله حول معرفة الله فقال: وأخذت طائفة ممن شاهدناهم من المتكلمين كأبي عبد الله الكتاني وأبي العباس الأشقر والضرير السلاوي على أبي سعيد الخراز وأبي حامد وأمثالهما في قولهم لا يعرف الله إلا الله، وإنمنا اختلف أصحابنا في رؤية الله تعالى إذا رأيناه في الدار الأخر بالأبصار

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۲۷۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> أبو طالب المكي، قوت القلوب، الجزء الأول، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١١٩.

<sup>(\*)</sup> هــو أحمــد بن عيسى الخراز، من أهل بغداد، صحب ذي النون المصري وسري السقطي وبشر الحافي وغيرهم. وقيل أنه أول من تكلم في علم الفناء والبقاء، توفي منة ٢٧٩هــ.

<sup>(\*)</sup> الشعراني (عبد الوهاب)، الطبقات الكبرى، الجزء الأول، ص ٩٠. (انظر الرمىالة القشيرية، ص.ص ٢٣٤–٢٣٥.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص.ص ٩٢–٩٣.

ما الدني نرى..."(۱) وقيل لأبي سعيد الخراز بما عرفت الله قال بجمعه بين الضدين، فهو الأول من حيث هو ظاهر (۲). وقد تكلم الخراز في الوحدة والكثرة ومن آرائه فيها أن الوحدة من حيث انعدام الكثرة فيها وتلاشيها فيكون مقام الجمع الدني تزول منه هذه الكثرة، ولكن لا يعني لنا هذا الجمع أي نوع من الاتحاد بمعناه المطلق، بل هو اتحاد بمعنى الشهود الحق للوجود المطلق، وعلى هذا يكون الجمع عبارة عن هذه الحال الموحدة الذي تزول فيها الكثرة، ويشهد فيها السالك يكون الجمع عبارة من هذه الحال الموحدة الذي تزول فيها الكثرة، ويشهد فيها السالك وآراءهم حول الحدوث والقدم وتجمع الوجود كله في حقيقة واحدة، وربما لم يكن الخراز ليعني ما فهمه هؤلاء من قوله الذي جاء فيه: "أن فعل التوحيد هو انتفاء عين الحدوث بثبوت عين القدم. وأن الوجود كله حقيقة واحدة وآنية واحدة "أن.

ويرى ابن عربي في سهل بن عبد الله التستري أنه حجة على المحققين وقد تابعه في مسالة تسمية الصوفي المحقق بالعالم نسبة إلى العلم الإلهي وإلى قول الرسول على العلماء ورثة الأنبياء (°) فيقول: "إن الله تبارك وتعالى مدح من قامت به صفة العلم وأثنى عليه... فأخبر تعالى أن العلماء هم الموحدون على الحقيقة... ولم

مرز تقت تا موزر عنون سب دری

(°)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، رسالة في سؤال بن سودكين، رسائل ابن عربي، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ۱۳۱۷هـ/۱۹٤۸م، ص ۳، (شمس الدين إسماعيل بن سودكين النوري من تلاميذ ابن عربي).

<sup>(</sup>٣) التفتاز اني (أبو الوفا)، مرجع سابق، ص ٢٦٨.

لسان الدين الخطيب، روضة التعريف، تحقيق عطا، ص ٤٩٩.

الحديث: أخرجه السبخاري والترمذي (مفتاح كنوز السنة، فنسنك ترجمة محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت ١٩٨٥)، ورواه أحسد وأبو داود والترمذي عن أبي الدرداء به مرفوعا بيزيادة: "إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهما إنما ورثوا العلم". وصححه ابن حبان والحاكم. وضعفه غيرهم بالاضطراب في سنده. قال السخاوي: لكن له شواهد يتقوى بها ولذا قيال شيخنا - أي ابن حجر - له طرق يعرف بها أن للحديث أصلاً. حديث برقم ولذا قيال شيخنا - أي ابن حجر - له طرق يعرف بها أن للحديث أصلاً. حديث برقم

يــزل مانّـــاً بأن جَعَلْنَا ورثة أنبياته وملائكته... فقال عليه الصلاة والسلام العلماء ورثة الأنبــياء فلأي شيء يا قوم ننتقل من إسم سمّانا الله تعالى به ونبيه إلى غيره ونرجّحه عليه ونقول فيه عارف وغير ذلك، والله ما ذاك إلاَّ من المخالفة التي في طبع النفس... بل والله أتول أن القائل بإطلاق المعرفة في الموضع الذي يجب فيه إطلاق العلم بلزوم الأدب الإلهــي أنــه لو تحقق في الورث النبوي ما سمى ذلك المقام إلاّ علماً ولا سمي صاحبه إلا عالماً كما فعل سهل بن عبد الله حين قال لا يكون العبد بالله عارفاً إلا إن كـــان بـــه عالماً، و لا يكون به عالماً إلاّ إن كان رحمة للخلق، ثم قال.. والعلماء رحمة للجهال... والنبي ﷺ رحمة للخلق... فتأمل وفقك الله أين جعل سهل العالم وفي أي مقام أنزله، وبمــن شبهه والحمد لله الذي وفقنا للاطلاع على ما طالعه هذا الإمام وهو حجة الله على الصوفية المحققين كذا ذكر أبو القاسم الجنيد في كلام له... وقال: وسهل بن عبد الله حجمة على المحققين، فهذه شهادة الجنيد الذي قال فيه الإمام أبو القاسم القشيري... وإنما قال سهل في كلامه الذي ذكرناه لا يكون العبد بالله عارفا حتى يكون الجـــاري على ألسنة القوم فأعطاه ما تواطأوا عليه أن يذكر ما ذكروه حتى يُفهم عنه، وأعطـــاه الأدب الإلهـــي أن لا يسميله إلاّ عالماً. وأخرج أبو طالب في القوت عن سهل رضـــى الله عــنهما قال أبو طالب قال عالمنا للعالم ثلاثة علوم يريد سهل رحمه الله، علم ظاهر يبذله لأهل الظاهر وعلم باطن يمنع إظهاره إلا لأهله، وعلم هو سرّ بين العالم وبين الله هو حقيقة إيمانه لا يظهره لأهل الظاهر ولا لأهل الباطن، فانظر كيف أطلــق سهل عليه إسم العالم وعلى ذلك العلم ولم يقل العارف و لا المعرفة للأدب الذي ذکر نا آنفاً...<sup>"(۱)</sup>.

أمــا أبــو بكــر الشــبلي<sup>(\*)</sup> فقد صحب الجنيد، وتفقّه على مذهب مالك، وكتب الحديث الكثير، وهو الصديق المصاحب للحلاج توفي سنة ٣٣٤هـــ(١).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، مواقع النجوم، ص.ص ٢٥-٢٦ وما بعدها.

<sup>(\*)</sup> أبو بكر جعفر بن يونس الشبلي، وقيل إسمه جحدر بن دلف بن جعفر، وقيل جعفر بن يونس. أصله من خراسان، ولد بسر من رأى من أعمال العراق، توفي منة ٣٣٤هـ...

وما يراه الشبلي في قضية الإيجاد والخلق أنه لا وجود لشيء إلا بالله، وكل شمسيء قسام بالله لأنه أصل الوجود فيقول: "بالله قامت الأرواح والأجساد والخطرات لا بذواتها" وهذا عين ما ذهب إليه في منحاه الصوفي وفي تفسيره لإسمه تعالى "القيوم" وهو ما قامت به الموجودات جميعها وهو ركنه الأساسي في ما يفسره لوحدة الوجود.

وقد ظهر في شطحات الشبلي ماجاء في كلامه على لسان الحقيقة الإلهية بعد فينائه بها بقوله لمن زاره: "أنا معكم حيثما كنتم" أنتم في رعايتي وفي كلاءتي وربما أراد الإشارة إلى معية الحق للخلق بقوله: ﴿إن الله معكم حيث ما كنتم وهو يرعماكم ويكلاكم في رعايته وكلاءته ﴾(١).

وينفي الشبلي الزمان والمكان عن الحق، فلا تقييد له بمقولة الزمان والمكان لذلك نسراه يقول: سبحان من كان و لا مكان و لا زمان و لا أوان و لا دهر و لا أبد و لا أزل و لا أول و لا أخسر، وهو فسي حال ما أحدث من الأشياء غير مقول عنهم و لا مستعين بهم، عدّلٌ في جميع ما حكم عليهم (١).

فإذا ما دققنا النظر في ما أوردناه عن الشبلي، فإننا نجد أن أفكاره هي نفس ما يتداوله الصوفية المتقدمين عليه من حيث النوحيد ونفي فكرة الزمان والمكان عن الذات الإلهية وتسنزيهها، وهي كذلك متداولة بين الصوفية المتأخرين عنه أيضا، فلا غرابة إنن أن تطالعنا هذه الأفكار لدى ابن عربي إذ أنهما شربا من معين واحد، وسلكا طريقاً واحسدة، وشهدا عيناً واحدة، فكان ذلك دليلاً على أن ابن عربي قد انتفع بأفكاره وتأثر بأراء من سبقه من هؤلاء المتصوفين بما يتفق وروح مذهبه في الوحدة للوجود.

ومن جملة من انتفع بعلومهم أيضاً أبو حامد الغزالي، فيشير ابن عربي إلى ما ينطوي عليه موقفه في الأحكام الشرعية مبيناً مدى موافقة أرائه لأراء الغزالي في هذا الشان في عليه أن الله خاطب الإنسان بجملته، وما خص ظاهره من باطنه، ولا

<sup>(</sup>۱) قوله إن الله معكم حيث ما كنتم يثبت فيها معية الحق للخلق فهو معهم أين ما كانوا والأية تقول: قسال الله تعالى (إنبي معكم) سورة المائدة، الآية: ۱۱م، وقوله في الآية: (قل من يكلؤ كم والليل والنمار من الرحمان) سورة الأنبياء، الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) الطوسي اللمع، المصدر السابق، ص ٤٤١.

باطسنه مسن ظاهره، فتوفرت دواعي الناس أكثرهم إلى معرفة أحكام الشرع في ظواهرهم وغفلوا عن الأحكام المشروعة في بواطنهم إلا القليل، وهم أهل طريق الله فإنهم بحثوا في ذلك ظاهراً وباطناً، فما من حكم قرروه شرعاً في ظواهرهم إلا ورأوا أن ذلك الحكم له نسبة إلى بواطنهم... فعبدوا الله بما شرع لهم ظاهراً وباطناً، ففازوا حين خسر الأكثرون، ونبغت طائفة ثالثة ضلت وأضلت فأخذت الأحكام الشرعية وصرفتها في بواطنهم وما تركت من حكم الشريعة في الظواهر شيئاً تسمى الباطنية، وهم في ذلك على مذاهب مختلفة، وقد ذكر الإمام أبو حامد في كتاب "المستظهري" له فسي الرد عليهم شيئاً من مذاهبهم وبين خطأهم فيها، والسعادة إنما هي مع أهل الظاهر وهم في الطرف والنقيض من أهل الباطن، والسعادة كل السعادة مع الطائفة التي جمعت بين الظاهر والباطن وهم العلماء بالله وبأحكامه..."(١).

كذلك يشير إلى متابعته الغزالي في موضع آخر في منزل تقرير النّعم فيقول: وقد تكلم في هذا العلم أبو حامد وغيره وبيّنه، فهذا هو علم التشريح في طريقنا، وأما علم التشريح الثانب فهو أن تعلم ما في هذه الصورة الإنسانية من الأسماء الإلهية والنسب الربانبية، ويعلم هذا من يعرف التخلّق بالأسماء وما ينتجه التخلّق بها من المعارف الإلهية وهذا أيضاً قد تكلم فيه رجال الله في شرح أسماء الله كأبي حامد الغزالي وأبي الحكم عبد السلام بن برجان الإشبيلي، وأبي بكر بن عبد الله المعافري(\*) وأبي القاسم القشيري، ويتضمن هذا المنزل التكليف ورفعه من حيث ما فيه من المشقة لا من حيث ترك العمل..."(۱).

ويظهر لنا مدى موافقة ابن عربي لآراء الغزالي فيما أنشأه من مؤلفات، فهو فسي ذكره لأعدى عدو للإنسان وطريق الخلاص منه يبين أن أبا حامد سبقه في تحديد موقفه من هذا الأمر فقال في قوله تعالى: (يا أيها الدين آهنوا فاتلوا الدين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم المنطة) (الأوراد الصوفى وكل موفق من هذه الآية

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٣٤.

<sup>(\*)</sup> المعافري: سبق التعريف به.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٤٩.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، الآية: ١٢٣م.

أن يسنظر فسيها إلى نفسه الأمارة بالسوء التي تحمله على ركب كل محظور ومكروه، وتعسدل بسه عسن كل واجب ومندوب للمخالفة التي جبّلها الله عليها وهي أقرب الكفار والأعسداء إليه فإذا جاهدها وقتلها أو أسرها حينئذ يصلح له أن ينظر في الأغيار على حسب ما يقتضيه مقامه... وهما شهوتا البطن والفرج اللتان تعبّدتا جميع الخلائق... حستى أفرد لهما الإمام حجة الإسلام أبو حامد الغزالي رضي الله عنه كتاباً سماه "كسر الشهوتين" في إحياء علوم الدين له، وكذلك اعتنى به كبار العلماء..."(١). فإذا كان هذا شانه فيما يتعلق بالعلوم الصوفية وكبار المتصوفين، فهل أفاد من المسائل والقضايا الفلسفية التي عالجها فلاسفة المشرق والمغرب على حد سواء؟.

صحيح أن الفلسفة لم تكن بمعزل عن البحث في أمر الوجود، وأنها قامت على البحث في الوجود من حيث هو واجب وممكن، والتمييز بين موجود واجب الوجود بذاته وبين ممكن غير قابل للوجود بذاته، وهو ما تضمنته فلسفة كل من الفارابي وابن سينا وابن طفيل وابن باجه وابن رشد وغيرهم من فلاسفة المشرق والمغرب، إلا أن ابن عربي لم يكن ملتزماً بمنهج فلسفي نظري، ولم يتقيد بطريق الفلاسفة في الكشف عن أسرار الشريعة وأحكامها لأنها علوم خارجة عن قوة الفكر والكسب ولا تُتال إلا بالمشاهدة والإلهام وما شاكل ذلك لأنها علوم فوق طور العقل وهو علم نفث روح بالمشاهدة والإلهام وما شاكل ذلك لأنها علوم فوق طور العقل وهو علم نفث روح ولدذا فإن ابن عربي يحذّر من الخلط بين الصوفي والفيلسوف وينبّه إلى ما بينهما من تبايات، فليس الصوفي المحقق بفيلسوف بالرغم من معالجتهما لموضوع واحد، فيقول في ذلك منبها: "ولا يحجبنك أيها الناظر في هذا الصنف من العلم الذي هو العلم النبوي المصوروث منهم مسائلهم قد ذكرها المصوروث منهم مسائلهم قد ذكرها

(\*)

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، مواقع النجوم، ص ۹۷.

نفت السروح في الروع: إذا تجلى الحق لسر عبد ملّكه جميع الأسرار وألحقه بالأحسرار وكسان له التصرف الذاتي من جهة اليمين فإن شرف الشمال بغيسره وشرف اليميسن بذاته شهد أنسزل شرف اليميسن بالخطاب وشرف الشمال بالتجلي، (الفتوحات، الجسزء الأول، ص ٩٦).

فيلسوف أو مستكلم أو صاحب نظر في أي علم كان، فتقول في هذا القائل الذي هو الصوفي المحقق أنه فيلسوف لكون الفيلسوف قد ذكر تلك المسألة، وقال بها، واعتقدها، وأنه لا دين له، فإن الفيلسوف قد قال بها ولا دين له، فلا تفعل يا أخسي، فهذا القول قول من لا تحصيل له إذا الفيلسوف ليس كل علمه باطلاً، فعسى تكون تلك المسألة فيما عنده من الحق ولا سيما أن وجدنا الرسول عليه السلام قد قال بها ولاسيما في ما وضعوه من الحكم والتبري من الشهوات ومكايد النفوس وما تتطوي عليه من سوء الضمائر، فإن كنا لا نعرف الحقائق ينبغي لنا أن نُثبت قول الفيلسوف عليه مده المسألة المعينة، وأنها حق، فإن الرسول في قال بها أو الصاحب أو مالكا أو في هذه المسألة المعينة، وأنها حق، فإن الرسول في قال بها أو الصاحب أو مالكا أو الشافعي أو سفيان السؤري... فكذلك خذ ما أتاك به هذا الصوفي واهتد على نفسك قليلاً، وفرّغ لما أتاك به محلك حتى يبرز لك معناها...(۱).

ويعزو ابن عربي سبب ضلالة الفلاسفة إلى تأثرهم بالفكر إذ أن الفكر يتعرض الخطا والصواب. ويرى في كتابه "الأسفار" أن الحق تعالى أثبت ثلاثة أسفار لا رابع لها... وهي سفر من عنده وسفر إليه وسفر قيه فيقول في حق الفلاسفة: "فالمسافرون فيه طائفتان، طائفة سافرت بأفكارها وعقولها، فضلت عن الطريق ولا بذ، فإنهم ما لهم دليل في زعمهم يدل بهم سوى فكرهم وهم الفلاسفة ومن نحا نحوهم. وطائفة سافرت بهم فيه وهم الرسل والأنبياء، والمصطفون من الأولياء، كالمحققين من رجال الصوفية مثل سهل بن عبد الله وأبسي يزيد وفرقد السنجي والجنيد بن محمد والحسن البصري..."(١) ويستند ابن عربي في ذلك إلى قصته مع قاضي قرطبة أبو الوليد بن رشد فيلسوف عصره الذي كان من أرباب الفكر والنظر العقلي، وذلك في لقانه معه حين اجتمع به فقد شكر الله الذي كان في زمان رأى فيه من دخل خلونه جاهلاً وخرج من غير درس ولا بحث ولا مطالعة ولا قراءة وقال: هذه حالة من أرباب الفاتحين المناه وما رأينا لها أرباباً، فالحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد من أرباب الفاتحين

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٣٢–٣٣.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب الأسفار، مخطوط، مكتبة ريجيا، برلين، ورقة ٤، ص ب. (وقد تم طبعه في القاهرة حديثاً بطبعة الشيخ عبد الرحمن حسن محمود في عالم الفكر).

مغالق أبوابها، والحمد لله الذي خصني برؤيته (١) فهذا كان حال ابن عربي وهو صبي مسا بقسل وجهسه ولا طرر له شارب، فكيف بابن عربي وقد تحقق بالعلم اللُّدنيّ وهو معتكف على مراقبة قلبه عند باب ربه، ويتجلى لنا ذلك في رسالته إلى الفخر الرازي في نصحه وتوجيهه إلى طريق المعرفة القلبية والاتجاه نحو العلوم الإلهية بدل النظر والفكسر التسى قامست عليها فلسفته، مما يدلنا على طول باعه في التصوف وبعده عن التفاسف ونفي التهمة التي ألحقها به خصومه إذ علومه فوق طور العقل، فما وجدت سبيلها إلى عقول أصحاب النظر الفكري فنراه يقول له: "... قد وقفت على بعض توالبيفك وما أيدك به الله من القوة المتخيلة وما تتخيله من الفكر الجيد. ومتى ما تغذّت السنفس كسبب يديها فإنها لا تجد حلاوة الجود والوهب، وتكون ممن أكل من تحته، والسرجل من أكل من فوقه كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنِهُمُ أَوْاهُمُ التَّوْرِ أَهُ وَالْإِنْجِيلُ وَهَا أنزل إليهم من ويهم الكلوا من موقهم ومن تحت أوجلهم(١) وليعلم وليّ... إن الوراثــة الكاملة هي التي تكون من كل الوجوه لا من بعضها، والعلماء ورثة الأنبياء، فينبغي للعاقل أن يجتهد لأن يكون وارثأ من جميع الوجوه و لا يكون ناقص الهمّة. وقد علم ولي ... أن حُسن اللطيفة الإنسانية إنما يكون بما تحمله من المعارف الإلهية وقبحها بضد ذلك، وينبغي للعالى الهمة أن لا يقطع عمره في المحدثات وتفاصيلها فيفوته حظه من ربع، وينبغي له أيضاً أن يسرّح نفسه من سلطان فكره، فإن الفكر يعلم مأخذه، والحق المطلوب ليس ذلك، وأن العلم بالله خلاف العلم بوجود الله... ويجل الله سبحانه وتعسالي أن يعرفه العقل بفكره ونظره، فينبغي للعاقل أن يخلى قلبه عن الفكر إذا أراد معرفة الله تعالى من حيث المشاهدة، وينبغي للعالى الهمة أن لا يكون تلقيه عند هذا من عسالم الخيال... وينبغي للعالى الهمة أن لا يكون معلمه وشاهده مؤنثاً متعلقاً بالأخذ من الـنفس الكلية، كما ينبغي له أن لا يتعلق بالأخذ من فقير أصلاً وكل ما لا كمال له إلاّ بغيره، فهو فقير،... فارفع الهمة في أن لا تأخذ علماً إلا من الله تعالى على الكشف، فيان عند المحققين أن لا فاعل إلا الله... واعلم أن أهل الأفكار إذا بلغوا فيها الغاية

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ١٥٣-١٥٤.

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٢٦م.

القصوى أدّاهم فكرهم إلى حال المقلّد المصمم... فللعقول حد تقف عنده من حيث قوتها في التصرف الفكري... فإذن ينبغي للعاقل أن يتعرض لنفحات الجود ولا يبقى مأسوراً في قيد نظره وكسبه... ولقد أخبرني من أثق به من إخوانك... أنه رآك وقد بكيت يوماً فســـألك هــو ومن حضر عن بكائك فقلت: مسئلة اعتقدتها منذ ثلاثين سنة تبين لى في الساعة بدليل لاح لى أن الأمر على خلاف ما كان عندي، فبكيت وقلت لعل الذي لاح أيضاً يكون مثل الأول، فهذا قولك. ومن المحال على العارف بمرتبة العقل والفكر أن يسكن أو يستريح والاسميما في معرفة الله تعالى، ومن المحال أن يعرف ماهيته بطسريق الـنظر، فمـا لك يا أخى تبقى في هذه الورطة، ولا تدخل طريق الرياضات والمجاهدات والخلوات التي شرعها رسول الله الله الله عنال من قال فيه سبحانه وتعالى: ﴿ عُدِداً مِن عُبَادِنَا آتِينَهُ رَحِمةً مِن عَنَدِنَا وَعُلَمْنَاهُ مِن لَدِنَا عُلَماً ﴾ (١)، ومــثلك من يتعرض لهذه الخطة الشريفة والمرتبة العظيمة الرفيعة. وليعلم ولي ... أن كل موجود عند سلب ذلك السبب محدث مثله، فإن له وجهين: وجه ينظر به إلى سببه ووجه يسنظر به إلى موجده و هو الله تعالى، قالناس كلهم ناظرون إلى وجوه أسبابهم والحكماء والفلاسفة كلهم وغيرهم إلا المحققين من أهل الله تعالى كالأنبياء والأولياء والملائكة عليهم السلام فانهم مع معرفتهم السبب ناظرون من الوجه الآخر إلى موجدهم (٢)... ومسن كان وجوده مستفاداً من غيره فحكمه عندنا حكم لا شيء، فليس للعالرف معول غير الله البتة. وينبغي للعاقل أن لا يطلب من العلوم إلا ما يكمل فيه ذاتــه وينــتقل معــه حيــث انــتقل، وليس ذلك إلا العلم بالله تعالى من حيث الوهب والمشاهدة... وليجــتهد في تحصيل ما ينتقل معه، وليس ذلك إلا علمان خاصة: العلم يالله تعالى والعلم بمواطن الأخرة... فينبغي للعاقل الكشف عن هذين العلمين بطريق الرياضة والمجاهدة والخلوة على الطريقة المشروطة (٣)... وهذا أخر الرسالة.

سورة الكهف، الآية: ٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) ابسن عربي، رسالة الشيخ محي الدين بن عربي إلى الأمام الرازي، عالم الفكر، مصر، ص ١٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص.ص ۱-۲ وما بعدها.

هكذا نجد ابن عربي لم يفد شيئاً من علوم الفلسفة في بناء علمه الروحي، ولم يأخذ بمنهج الفلسفة في تحديده للطريق الصوفي، المؤذّي إلى المعرفة الذوقية بالكشف والمشاهدة، فكان طلبه للعلم من الله يدعو إلى الإيمان بالعلم الوهبي غير المتعمل فيه فيقول: فالتسليم أولى بمن لم يذق مدارك الكشف ولا ظهر له سلطان فيها، فلو أنصفونا من نفوسهم وسلموا لهذين الصنفين (الأنبياء والأولياء) أحوالهم لسعدوا في الدارين واستفادوا..."(۱). ويقصد بذلك أصحاب علم الرسوم وأكثر أهل النظر الفكري من الفلاسفة وأصحاب الكلام، فهم يصدقون ببعض ما يأتي به أولياء الله مما يتحققون به من المواجيد والأسرار التي شاهدوها ووجدوها، فما وافق نظرهم وعلمهم صدقوا به وما لم يوافق نظرهم وعلمهم صدقوا به هذا المسكين لم يكمل أركانه وهو يتخيل أنه كامل...(۱). ولم يدر هؤلاء أن الله هو ولا يقدر على استعماله(۱). لذلك يدعو ابن عربي إلى أخذ العلم من الله مباشرة ويرى ولا يقدر على استعماله(۱). لذلك يدعو ابن عربي إلى أخذ العلم من الله مباشرة ويرى المضات وأعظم الهبات(۱)، ويقول شعرة:

فالعلم أشرف ما يؤتيه من منح والكشف أعظم منهاج وأوضحه فإن سألت إله الحق في طلب فسله كشفا فإن الله يمنحه وأدمن على القرع إن الباب أغلقه دعوى الكيان وجُودُ الله يفتحه (٢)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب المسائل، ص ٦، وأيضاً التنزلات الليلية في الأحكام الإلهية، تقديم عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، مصر، (دون تاريخ). ص ٢٨.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، کتاب الفناء، ص ۷.

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، كتاب القسم الإلهي، رسائل ابن عربي، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هــ/١٤٨م، ص ٤.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، كتاب الشاهد، رسائل ابن عربي، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـ/١٩٤٨، ص ٧.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٥٧.

ومـن هـنا تثبت رفعة المعلم على المتعلم واحتياجه إليه ولجوئه إلى فضله لذلك يقول منسبهاً للعقول والأفهام بما يلزم من الأدب مع الأستاذ: "إعلم أن المعلم على الحقيقة هو الله تعالى، والعالم كله مستفيد، طالب، مفتقر ذو حاجة، وهو كماله، فمن لم تكن هذه أوصافه فقد جهل نفسه، ومن جهل نفسه فقد جهل ربه، ومن جهل أمراً فما أعطاه حقــه، ومن لم يعط أمراً حقه فقد جار عليه في الحكم وعرًا عن ملابسة العلم. فقد تبين لك أن الشرف كله في العلم والعالم به بحسب ذلك العلم..."(١). لذلك ينكر ابن عربي كل مصدر للعلم خارج عن العلم الإلهي، بل يصرح بأن علمه مستمد من الله وهو العلم الإلهـــى الذي لا يخالطه فكر ولا نظر، ولم يتأثر به في علم الفلاسفة ولا المتكلمين ولا أهــل النظر فيصرح بذلك بقوله: "فالعلم الإلهي هو الذي كان الله سبحانه معلمه بالإلهام والإلقاء وبإنــزال الروح الأمين على قلبه وهذا الكتاب من ذلك النمط عندنا فوالله ما كتبت منه حرفاً إلاً عن إملاء إلهي وإلقاء رباني أو نفث روحاني في روع كياني، هذا جملة الأمر مع كوننا لسنا برسل مشرعين ولا أنبياء مكلفين.. ونبوة التكلف قد انقطعت عـند رسـول الله محمد على، فلا رسول بعده. إنما هو علم وحكمة وفهم عن الله فيما شــرّعه علـــى ألسنة أنبيائه عليهم السلام وما خطه وكتبه في لوح الوجود من حروف العالم وكلمات الحق.. "(٢).

وجملة القول فإنّ ابن عربي لا يدين لأحد بعلمه، ولم يشر من قريب ولا من بعيد إلى تأثره بفلاسفة عصره ولا بعلماء أمته من أهل الظاهر، ولم يأخذ عن المتكلمين ما يوجب الإشارة إلى تأثره بهم، وبالرغم من سعة اطلاعه وغزارة علمه وتنوع معارفه، فإن هذا لا يبرر دعوى المدعين بأنه تأثر بالقرامطة والإسماعيلية الباطنية إذ لم يكن باطني المذهب كما تأول المتأولون، ولم ينهج نهج إخوان الصفا المتأثرين بالأفلاطونية المحدثة إذ أنه لم يكن للفلسفة سبيلاً إلى مؤلفاته لأن ما جاء به كمان من العلم اللّذي يفوق طور العقل، ومن ثمّ فلا مجال للمقابلة بينه وبين أهل الفكر والنظر من القائلين بالفيض في إيجاد العالم على حين يقول المتصوفة بالتجلي إذ

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٥٦.

أن هـناك فارقاً كبيراً بين التجلي عند المتصوفة والفيض عند الفلاسفة، ومن ثمّ فلا أثر للفلاسفة على تصوف ابن عربي خاصة مذهبه في وحدة الوجود.

كذلك فإن ما نسب إلى ابن عربي من أنه ممثل الفلسفة الإشراقية لمدرسة ابن مسـرّة لا يصـدق على واقع ابن عربي، إذ أن الفلسفة الإشراقية تقول بنظرية العقول العشرة الفارابية مختلطة بعناصر مزدكية ومانوية (١). كذلك الإشراق يقوم على الفيض لأن الأنوار تفيض من مصدر أساسي لها هو النور الإلهي، فتكون نتيجة لهذا الفيض النورانيي عن الذات (٢)، وفيض الأنوار غير التجلي عند الصوفي. ولا شك أن تفصيل الفيوضـــات الإشراقية عند السهروردي وجعلها في مراحل متتابعة له غاية صوفيّة...، ونلك استمرارية للفلسفة اليونانية بالصورة الأفلاطونية الملفقة مع تيارات أخرى (٢٠)، فتكون الفلسفة الإشراقية بهذا الاعتبار بعيدة عن تصوف ابن عربي، لأن التجلي لديه لا يستم في مراحل متتابعة كالفيوضات، إذ يترتب على الصوفى العكوف على مراقبة قلبه عـند بـاب ربه حتى يفتح الله الباب إليه، ومن هنا فإن ما جاء به قول الباحثين من وجود صلة ما بين المشاتية والإشراق، وأن الحكمة البحتة أي المشائية مقدمة لا غنى عمنها للحكمة الذوقية الإشراقية لدمى السهروردي وابن عربي، كذلك أن ما يجمع بين الحكمتين بذور أفلاطونية كامنة في الفلسفة المشائية (٤) فيه خروج عن طبيعة تصوف ابن عربي الذوقي الشهودي القائم على مجاهدة النفس وخلو الفكر من كل أمر، ويخبرنا ابين عربي "بيأن هذه الطائفة عملت في تحصيل ذلك بطريق الخلوات والأذكار المشروعة لصفاء القلوب وطهارتها من دنس الفكر إذ كان المفكر لا يفكر إلاً في المحدثات لا في ذات الحق وما ينبغي أن يكون عليه في نفسه... فتعملت هذه الطائفة فــــى تحصيل شيء مما وردت به الأخبار الإلهية من جانب الحق، وشرعت في صقالة قلوبها بالأذكار وتلاوة القرآن وتفريغ المحل من النظر في الممكنات والحضور

<sup>(</sup>۱) مدكور (ايراهيم بيومي)، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيق، ص.ص ٥٣–٥٤.

<sup>(</sup>٢) أبو ريان (محمد على)، أصول الفلسفة الإشراقية، مرجع سابق، ص.ص ١٧٤-١٧٥.

<sup>(</sup>٢) النشار (على سامي)، قراءات في الفلسفة، مصر، ص ٨٣٢.

<sup>(</sup>٤) أبو ريان (محمد علي)، بحث عن شيخ الإشراق، ص ٣٧.

والمراقبة مع طهارة الظاهر بالوقوف عند الحدود المشروعة من غض البصر عن الأمور النَّى نهى أن يُنظر إليها من العورات وغيرها... ويزيل التَّفكير عن نفسه جملة واحدة، فإنه مفرّق لهمه ويعتكف على مراقبة قلبه عند باب ربه، عسى الله أن يفتح له الــباب إلــيه ويعلم ما لم يكن يعلم مما علمته الرسل وأهل الله مما لم تستقل به العقول بإدراكـــه وأحالته، فإذا فتح الله لصاحب هذا القلب هذا الباب حصل له تجل إلهي أعطاه ذلك التجلسي بحسب ما يكون حكمه، فينسب إلى الله منه أمراً لم يكن قبل ذلك يجرؤ على نسبته إلى الله سبحانه، ولا يصفه به إلا قدر ما جاءت به الأنباء الإلهية، فيأخذها تقلبيداً، والأن يأخذ ذلك كشفاً موافقاً مؤيداً عنده لما نطقت به الكتب المنزلة وجاء على ألسنة الرسل عليهم السلام.. "(١). ويردف ذلك بقوله: "وأكثر علماء الرسوم عدموا علم نلك ذوقاً وشرباً فأنكروا مثل هذا من العارفين حسداً من عند أنفسهم"(٢) كما أنهم "يعتقدون فيهم أنهم ليسوا بعلماء وأن العلم لا يحصل إلا بالتعلم المعتاد في العرف، وصدقوا فإن أصحابنا ما حصل لهم ذلك العلم إلاّ بالتعلم وهو الإعلام الرحماني الربانسي، قسال تعالى: (اقرأ باسم وبلك الذي خلق، خلق الإنسان من علق، اقرأ وربائه الأكرم، الذي علم والعلم، علم الإنسان ما لم يعلم)(٢) ولكن علماء الرسوم لمسا آثروا الدنيا على الآخرة وآثروا جائب الخلق على جانب الحق وتعودوا أخذ العلم مــن الكتب ومن أفواه الرجال الذين من جنسهم ورأوا في زعمهم أنهم من أهل الش... حجبهم ذلك عن أن يعلموا أن لله عباداً تولى الله تعليمهم في سرائرهم بما أنزله في كتبه... وهو العلم الصحيح عن العالم المعلم الذي لا يشك مؤمن في كمال علمه و لا غير مؤمن..."(١).

وهكذا فإن العلم الإلهي لا يخرج عن دائرة الحق ولا يتلقاه العبد إلاّ من لدن العزيز العليم لذا قال منبها "في إشارة تحقُقُ" أن المعلم هو الحق، فليس لأحد منّة على

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٢٧١-٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة العلق، الآيات: ١، ٢ ، ٣، ٤، ٥.

<sup>(</sup>³) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٧٩.

أحد، فليشكر الواسطة من حيث الأمر لا من حيث الفعل (أن أشكر ليي ولوالديك إلي المصير (١))(٢).

هكذا اتضعل له أن المصادر التي استقى منها ابن عربي مذهبه في وحدة الوجود قد اختلفت وتعددت من مصادر قديمة غير إسلامية خاصة من حضارات الشرق القديم من الهند وفارس، إلى مصادر إسلامية كالكتاب والسنة والحديث وعلم أصول الدين والتصوف.

والآن ننتقل إلى الحديث عن مذهب وحدة الوجود عند ابن عربي في الفصل القادم من البحث.



سورة لقمان، الأية: ١٤ك.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب التراجم، ص ۳۲.

# الفصل الثاني مذهب ابن عربي الصوفي

## أولا: مفهوم التوحيد ومعنى الوجود عند ابن عربي:

- معنى الوجود
  - وحدة الوجود
- الوجود المطلق
- مراتب الوجود
- الجوهر والأعراض
  - الذات الإلهية
  - الاحدية والواحدية
    - دائرة الوجود
    - الوحدة والكثرة
  - الذات والصفات



أ- الفيض أو التجليات (قضية الخلق في مدهب ابن عربي)

- ب- الفيض الإلهي
  - تعقیب
  - التجليات
  - المشيئة الإلهية
    - المدد الإلهي
- الغاية من الخلق
  - معنى الخلق
- نفي الوجود من عدم

ثالثا: الحدوث والقدم (القول بالأعيان الثابتة):

- نفى فكرة الزُمان عن الوجود (نفى الحركة والتبدل)

رابعا: الجبرية أو الحتمية في مذهب ابن عربي

خامساً: الفناء

## أولاً: مفهوم التوحيد ومعنى الوجود عند ابن عربي:

يعتبر التوحيد مفهوماً دينياً وهو جوهر العقيدة الإسلامية وعينها وركيزتها الأساسية. فما التوحيد عند ابن عربي وما صلته بالوجود؟.

عرق ابسن عربي التوحيد (۱) وحدد معالمه لدى أصحاب الأذواق والمواجيد، مستنداً في ذلك إلى آيات من القرآن الكريم درج الصوفية على استخدامها في إثبات نظرياتهم وإقرار مذاهبهم، فجعل من التوحيد علماً ثم حالاً ثم علماً. كما حدد معنى كل علم فقال: "التوحيد علم ثم حال ثم علم، فالعلم الأول توحيد الدليل، وهو توحيد العامة، وأعنى بالعامة علماء الرسوم، وتوحيد الحال أن يكون الحق نعتك فيكون هو لا أنت في أنت، (وما وميت إلا وميت ولكن الله وهي) (۱). والعلم الثاني بعد الحال توحيد المشاهدة، فترى الأشياء من حيث الوحدانية، فلا ترى إلا الواحد، وبتجليه في المقامات يكون الوجدان، والعالم كله وجدان، ينضاف بعضها إلى بعض يسمى مركباً، يكون لها وجه في هذه الإمنافة يسمى أشكالاً، وليس لغير هذا العالم هذا المشهد" (۳).

لقد شسرح ابن عربي حقيقة علم التوحيد وبين مرتبته من المعرفة، وخطورة إفشاء سره بأنه كفر، فهو غير مقبول من العامة لقصور أفهامهم عن إدراك حقيقته، وقد أشار إلى ذلك برسالة إلى الفخر الرازي حول ضرورة تكتمه على سر الوحدانية بقوله: "وحقيقة علم التوحيد باطن المعرفة، وهي سبق المعروف إلى من به تعرف بصدفة مخصوصة لحبيب مقرب مخصوص، لا يسع معرفة ذلك الكافة، وإفشاء سر الربوبية كفر، وقال بعض العارفين من صرح بالتوحيد وأفشى سر الوحدانية فَقتْلُهُ أفضل من إحياء عشرة"(1).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب التجليات، رسائل ابن عربي، الجزء الثاني، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـ/ ١٩٣٨م، ص ٢٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة الأنفال، الآية: ۱۷م.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> ابن عربي، رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، مصدر سابق، ص ١٠.

أما مرتبة هذا العلم فلابن عربي نظرية خاصة تتسلسل فيها العلوم بحيث تتحدد معالم ارتباطها بالأسماء الإلهية وأوصافها فيقول: "وفوق ذلك علم التوحيد، الإسم منه وحداني، فالتوحيد وصفه، وفوقه علم الاتحاد فالوصف منه متحد، وفوقهما علم الوحدانية فالإسم منه واحد، وفوق ذلك علم الأحدية، الإسم منه أحد، هذه أسماء لها صنفات وأوصاف لها أنوار، وأنوار عنها علوم، وعلوم لها مشاهدات بعضها من بعض، ﴿وفوق كُل حَيى عُلْمِ عُلْمِهِ ﴾ (١) «(١) «(١) «(١) » (١) .

ورغم أن السنوق والوجدان هو أداة المعرفة عند ابن عربي، إلا أنه لا يحرم العقل لذة المعرفة بل يشركه في توحيد الألوهية، ويثبت له دوراً في إدراك هذه الوحدة لأن العقل لا يغيب عنه وجود خالق واجب الوجود بنفسه. فتوحيد الألوهية عنده نقيض توحيد الوجود، كما أنه يدرك النسب التي تظهر عنها الممكنات، وقبوله للرسالة النبوية المنبئة عن كل ذلك بصدق وأمانة، وفي ذلك قوله: "إن الله أمرنا بالعلم بوحدانيته في الألوهية، غير أن النفوس لما سمعت ذلك منه مع كونها قد نظرت بفكرها، استدلت على وجود الحق بالأدلة العقلية، ضرورة، إن العقل يعلم وجود الباري"(٣).

وقد وضع ابن عربي أكثر من صيغة لمفهوم التوحيد، فمما جاء في مقدمة في مقدمة في عند عند عقد الكبرى أو عقيدة العوام وعقيدة الخواص من معان تتمشّى مع مفهومه عن التوحيد ما أورده الشعراني عنه في عقيدته المختصرة المبر ّئة له من سوء الاعتقاد "بأنه ينبغي لكل مؤمن أن يصر ّح بعقيدته، وينادي بها على رؤوس الأشهاد، فإن كانت صحيحة شهدوا له بها عند الله تعالى، وإن كانت غير ذلك بيّنوا له فسادها ليتوب منها... "(٤).

وقد أشار ابن عربي إلى ما ينبغي أن يُعتقد في العموم وهي عقيدة أهل الإسلام مسلّمة من غير نظر إلى دليل و لا إلى برهان، وأنه حريّ بأن يشهد الإنسان في الدار

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٧٦ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، مصدر سابق، ص.ص ١١-١١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۰.

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٤.

الدنيا على نفسه بالوحدانية والإيمان فيقول: "فيا إخوتي المؤمنين ختم الله لنا ولكم بالحسني، لمّا سمعت قوله تعالى عن نبيه هود عليه السلام حين قال لقومه المكذبين به وبرســالته أنى أشهدُ الله وأشهدوا أنى بريء مما تشركون فأشهد عليه السلام قومه... بالــبراءة مــن الشرك بالله والإقرار بأحديته... فيا إخوتي ويا أحبائي رضى الله عنكم، عبد ضعيف مسكين... وهو مؤلف هذا الكتاب ومنشئه أشهدكم على نفسه بعد أن أشهد الله تعمالي وملائكته ومن حضره من المؤمنين وسمعه أنه يشهد قولاً وعقداً أن الله تعالى إله واحد لا ثاني له في ألوهيته، منزه عن الصاحبة والولد، مالك لا شريك له، ملك لا وزير له، صانع لا مدبر معه، موجود بذاته من غير افتقار إلى موجد يوجده، بــل كــل موجود سواه مفتقر إليه تعالى في وجوده، فالعالم كله موجود به وهو وحدهُ متصف بالوجود لنفسه لا افتتاح لوجوده ولا نهاية لبقائه بل وجود مطلق غير مقيد، قائم بنفسه ليس بجوهر متحيزيي مقدس عن الجهات والأقطار، مرئى بالقلوب والأبصــار، إذا شــاء استوى على عرشه كما قاله وعلى المعنى الذي أراده... ليس له من لل معقول ولا دلت عليه العقول، لا يحده زمان ولا يقله مكان، بل كان و لا مكان وهـ و علـــى ما عليه كان... فهو القيوم الذي لا ينام، والقهار الذي لا يرام، ليس كمثله شــــىء... فهـــو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو على كل شيء قدير، أحاط بكل شـــىء علمـــأ وأحصى كل شيء عدداً، يعلم السر وأخفى، يعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور... علم الكليات كما علم الجزئيات بإجماع من أهل النظر الصحيح واتفاق فهو عالم الغيب والشهادة فتعالى الله عما يشركون، فعال لما يريد... فما في الوجود طاعة ولا عصيان ولا ربح ولا خسران ولا عبد ولا حر... ولا يابس ولا رطب ولا قشر ولا لــب ولا شــيء من هذه النسب المتضادات منها والمختلفات والمتماثلات إلا وهو مُراد الحق تعالى، وكيف لا يكون مُراداً له وهو أوجده... يؤتى الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء... لو اجتمع الخلائق كلهم على أن يريدوا شيئاً لم يرد الله تعالى أن يــريدوه مـــا أرادوه... ولم يزل سبحانه موصوفاً بهذه الإرادة أزلاً والعالم معدوم غير

موجـود وإن كان ثابتاً في العلم في عينه... كل ما سواه تحت سلطان قهره ومتصرف عن إرادته وأمره... وقد قال تعالى: (ما يُبحّل القول لحيى وما أنا بطلاء للعبيد) (١)، لتصـرُفي في ملكي وإنفاذ مشيئتي في ملكي... فهذه شهادتي على نفسي أمانة عند كل من وصلت إليه أن يؤديها إذا سُئلها حيثما كان نفعنا الله وإياكم بهذا الإيمان وثبتنا عليه عـند الانـتقال من هذه الدار إلى الدار الحيوان وأحلنا منها دار الكرامة والرضوان... فالحمد لله الدي هدانا لهـذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق (١).

وهناك صيغة أخرى لمفهوم التوحيد لديه متمثلة بالعدد أعانته على بسط قضيته في إطار ديني لم يخرج فيه عن المألوف لدى الصوفية في استتادهم إلى الكتاب والسنة فسيقول: "مهما نظرت الوجود جمعاً وتفصيلاً، وجدت التوحيد يصحبه لا يفارقه البتة صحبة الواحد للأعداد، فإن الإثنين لا توجد أبداً ما لم يُضف إلى الواحد مثله، ولا تصبح الثلاثة ما لم تزداد واحداً على الإثنين، وهكذا إلى ما لا يتناهى، فالواحد ليس بعدد، وهو عين العدد، أي به ظهر العدد، فالعدد كله واحد، لو نقص من الألف واحد انعدم الألف، وحقيقته بقيت حقيقة أخرى، وهي تسعمائة وتسعة وتسعون، لو نقص منها واحد لذهب عينها، فمتى انعدم الواحد من شيء عدم، ومتى ثبت وُجد ذلك الشيء. هكذا التوحيد فإن حقيقته (وهم معكم أين ما كنقم) (")"(أ).

ولما كانت غاية الصوفي في التوحيد هي إبراز الوحدة الإلهية، فقد وضحت هدنه الغاية في القرآن واستدل ابن عربي على تأبيد وجهة نظره بالاستناد إلى قول الله عز وجل: (شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلو قائماً بالقسط، لا إله إلا هـو العلائكة وأولوا العلو قائماً بالقسط، لا إله إلا هـو العزيز العكيم)(٥). وكذلك ما جاء في الحديث قوله ها: "أن نشهد أن لا إله

 <sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٢٩ك.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٦ وما بعدها (انظر الشعراني، اليواقيت، ص ٦ وما بعدها).

<sup>(</sup>۲) سورة الحديد، الآية: ٤م.

<sup>(</sup>t) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٧٩ -٨٠.

<sup>(°)</sup> سورة آل عمران، الآية: ١٨م.

إلاّ الله وأن محمداً رسول الله"(١). فقال تعالى: وأولوا العلم ولم يقل ألوا الإيمان، فلم تكن شهادته سبحانه بالتوحيد لنفسه عن خبر فتكون إيماناً، وبهذا أشرك (أولوا العلم) والملائكة مع الله في الشهادة، وفي هذا الصدد يحدد لنا ابن عربي مصدر التوحيد عنده إن كان الخبر الإلهي أو العلم النظري ومدى صحة كل منها فيقول: "من حصل التوحيد من طريق العلم النظري أو الصروري لا من طريق الخبر كأن يقول: وشهدت الملائكة بتوحديدي بالعلم الضروري من التجلي الذي أفادهم الله وقام لهم مقام النظر الصحيح من الأدلمة، فشهدت لي بالتوحيد كما شهدت لنفسي وأولوا العلم بالنظر العقلسي..."(١)، هذا من حيث العلم النظري الذي علمة أولوا العلم، أما الناحية الإيمانية في هذا التوحيد فقد جعله في المرتبة الثانية من العلماء فقال: "وهو الذي-أي الإيمان عيمول عليه في الشهادة فإن الله أمر به، وسميناه علما لكون المخبر هدو الله فقال: وها أنها هو إله واحد)(١) فَيُلْزِم أهل كل زمان الإيمان، فعم بهذا الكلام جميع العلماء بتوحيد الله، المؤمن منهم من حيث ما هو عالم به من جهة الخبر الصدق الذي يقيد العلم لا من جهة الإيمان"(١).

ويميز ابن عربي بين التوحيد الحقى (الإلهي) والتوحيد الخلقي، فلكل توحيد لا يشرك فيه من هو سواه، وما يُؤمر به العبد من أمر التوحيد غير خليق بالحق لمباينته للخلق، إذ لا مناسبة بين الله وخلقه، ويوضتح هذا الأمر بقوله تعالى: (خلكه الله وبحه لا إلى عبو، خالق كل هيى، فالمجدوم)(١). فهذا توحيد الرب بالاسم الخالق، وهو

<sup>(</sup>۱) الحديث: أخسرجه السبخاري في جامعه، الجزء الأول، ص ۱۹۲، في الإيمان برقم ٤٧، ومسلم الجزء الأول، ص ۱۸، كتاب الإيمان، وأبو داود في المسنن، الجزء الثاني، ص ٥٢٦، والترمذي في الإيمان برقم ٢٦١٣، وأحمد في مسنده، الجزء الأول، ص.ص ٣٧-٥٠-٥٣ –٩١٣، الجزء الأاني، ص ١٠٧، وابن ماجه، الجزء الأول، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٤٢٥.

 <sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ١٩م.

 <sup>(</sup>¹) سورة محمد، الآية: ٢٥ك.

<sup>(</sup>a) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٤٢٥.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٠٢ك.

توحيد الهوية، فهذا توحيد الوجود لا توحيد التقرير، فإنه تعالى أمر بالعبادة ولا يأمر بالعسادة إلا من هو موصوف بالوجود، وجعل الوجود للرب، فجعل ذلك الاسم بين الله وبين الله وبين التهايل، وجعله مضافاً إلينا إضافة خاصة إلى الرب،... فهي إضافة خصوص المتوحده في سيادته ومجده، ومن وجب وجوده فلا يقبل العدم كما يقبل الممكن، فإنه الثابت وجوده لنفسه (۱).

وهكذا فإن التوحيد المنسوب إلى جانب الحق هو منزه من أن ينسب إلى غير الحق، فهـو المنزّه على الحقيقة، لأنه لا يجوز أن يوصف به غير الحق فيما يعطيه الفظ، وذلك كالمشاركة الحاصلة في إطلاق لفظ الوجود والعلم والقدرة وسائر الأسماء في حق الحق والخلق: "فإنه توحيد الذات في جميع الوجوه، ولا يوصف بهذا التوحيد غييره لا فسي اللفظ ولا في المعنى... وإذا كان تتزيه التوحيد مُتَعَلَقَهُ الحق سبحانه، فيكون منزها من حيث ذاته بلسان عين هذا الوصف الذي هو التوحيد له، كثناء لسان صغة الكرم بالكريم لقيامه به، لا بقول القائل وليل الناظر، فإنه سبحانه واحد، فقد كان لم هذا الوصف ولا أنت، وله هذا الوصف والته أنت أنت أنت الت الله يجد جميع الصفات في التوحيد انتفت عنه الدعاوى من غير رياء وإعجاب، فإنه يجد جميع الصفات المحمدية لله لا له، والعبد لا يُعجب يعمل غيرة ولا بمتاع غيره". ويرى في التوحيد بحراً عميقاً لا يُعلم له قرار إلا ذوقاً فقال في تجلّي بحر التوحيد: "التوحيد لبة وسلط، فالساحل ينقال واللجة لا تتقال، والساحل يُعلم واللجة تذاق، وقفت على ساحل هذه اللجة ورميت ثوبسي وتوسطتها فاختلفت على الأمواج بالتقابل، فمنعتني من السباحة، فبقيت واقفاً لا بنفسي..."(أ).

ويتميز ابن عربي عن غيره من أهل التوحيد بظهور لون خاص من التوحيد عـنده وعـند أتباعه والمتأخرين من الصوفية كان نتيجة لسلوكهم الخاص، عُرف في

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص.ص ٥٣٦-٥٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٦٤.

<sup>(</sup>T) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، مجلد ٥، ص ١٩٧.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، كتاب التجليات (الرسائل)، ص ٣٣.

الإلهية، وتصور خاص لها على صعيد الوجود المطلق، ولهذا لا يمكننا أن نجزم بأن أصـــحاب هذا المذهب التوحيدي، وخاصة محى الدين بن عربى ومدرسته قد أخذوا فيه بالفكر السنظري الفلسفي، أو أنه نتيجة الفناء الكامل عندهم، إنما توحيدهم هو توحيد المُشــاهد الصـــاحي الـــذي عبّر عن الرؤية بعين بصيرته، فأثّار حوله الشكوك وأنشأ الخلف بين دارسيه، مما جعل البعض يعتبر أن نتائجَه نظريّة فلسفيّة على حين اعتبرها البعض الأخر ثمرة سلوك ونتيجة مجاهدات ورياضات روحية وسمو روحي، وربما كان هذا المبدأ التوحيدي الإلهي في دائرة "الأثولوجيا" هو الذي دعا أنصار "التوحــيد الوجودي" إلى الأخذ بفكرة وحدة الوجود كمنطلق لهم في دائرة "الأنطولوجيا" وتمكنوا بذلك من التمييز بين نوعين من التوحيد: "توحيد ألوهي" وهو القول بوحدة الإلــه "وتوحيد وجودي" وهو القول بوحدة الوجود. ويرَوْن أن بين هذين الضربين من التوحميد نوعماً من التكامل إذ أن كلا منهما مكملاً للآخر ولا يصح بدونه، إذ أن كل ثنائية في صعيد " الوجود المطلق" هي في الحقيقة ثنائية في صعيد "اللاهوت المقدس". وهـذا مـا يؤكد لنا بأنه إذا ثبتٍ أن ثمَّة وحدة إلهية في مستوى "الأثولوجيا" فلا بد من التأكيد بأن ثمة وحدة وجودية مطلقة في مستوى "الأنطولوجيا" ذلك لنفس السبب الذي عنه وجد التوحيد الأول<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يمكننا القول بأن التوحيد بمفهومه الخاص لدى ابن عربي ونظرته الخاصة إليه يعتبران المدخل الأساسي إلى وحدته الوجودية، والتي حددت مقام الممكن مدن الواجب وقيامه به، إذ أنه لو استقل عنه بالوجود ولو للحظة لاستغنى عن موجده في هذه اللحظة وشاركه من حيث الغنى بالألوهية. وعليه: فإن توحيد الألوهية لدى ابن عربى يقتضى بالضرورة توحيد الوجود. فما معنى الوجود لديه؟

<sup>(</sup>۱) يحمدي (عمد ثمان)، نصدوص تاريخية خاصة بنظرية التوحيد في الفكر الإسلامي، (الكتاب التذكاري لمحي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، مصر، ١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م، ص ٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٢٣٧.

### - معنسى الوجود:

لعلى معنى التوحيد يرتبط لدى ابن عربي بالوجود بمقتضى توحيد الألوهية، فما معنى الوجود عنده؟ وما طبيعته؟ وما حقيقته؟ وهل هو مطلق؟ وهل هناك سبب أو علة لوجودده؟ وهكذا. فإن مبحث الوجود على سعته يتناول طبيعة الموجود وحقيقته وأصله وعليته، أي يتناول المخلوق والخالق. لهذا ينبغي أن نعرض لفكرة الوجود لمعرفة كل ما يسور حولها من تساؤلات. وفكرة الوجود لها معنيان: أولاً ملاحظة الوجود من حيث مظاهره الخارجية، وثانياً: من حيث حقيقته الذاتية، إذ أن الوجود له أحوال ودرجات، فهناك الوجود المادي والعنصري والنباتي والحيواني والروحي، ولهذا كان المدرسيّون - كما يرى عبد الرحمن بدوي - والفلاسفة المسلمون يميزون بين وجود الله ووجود سائر الكائنات ويرون أن لفظ الوجود لا يدل على صفة بدرجة واحدة، فالوجود في الله أقوى منه في الإنسان، ذلك أن في الجوهر أقوى منه في الإنسان، ذلك أن وجود الله وجود كل شيء سوى الله هو وجود عرضي، وأن الوجود الحق هو وجود الله وحده، وجود كل شيء سوى الله هو وجود غيرة،

كما أن هناك تمييز بين توعين من الوجود في مظاهره الخارجية وحقيقته الذاتية: فيرى البعض أن الوجود بالمعنى الأول هو الإيجاد أي الخلق والإبداع للموجودات في صورها الوجودية، شخصية كانت أم مادية، ابتداء من المادة الصماء حتى السروح الأعظم فكل ما في العالم من كائنات منظورة وغير منظورة هي مظهر لهذا الوجود الواحد وأثر من آثاره، وهذا الإيجاد متميز عن الموجودات بأسرها من حيث ماهيتها ووجودها. أما الوجود من حيث هو في حقيقته الذاتية، وبغض النظر عن تعيناته الخارجية فيرون فيه الوجود المطلق الذي لا بشرط شيء، فهو إذن غير الوجود الذهني، وغير الوجود الخارجي اللذان هما أثران من آثاره ومظهران من مظاهره. كما أنسه لا يمكن أن يكون مقيداً بالإطلاق كما هو مطلق عن التقييد، وفي التقييد، وليس

<sup>(</sup>۱) بــدوي (عــبد الرحمن)، مدخل جديد إلى الفلسفة، ط أولى، الكويت، سنة ١٩٧٥، ص.ص

بكلسيّ ولا جزئي، ولا خاص ولا عام، ولا واحد بالوحدة الزائدة على ذاته (١). إنما هو الوجود الذاتي الواجب الذي لا يقبل العدم لا أزلاً ولا أبداً، ويكفي المكلف أن يعرف أنه تعالى موجود وجوداً، ولا يجب أن يُعرف أن وجوده تعالى عين ذاته أو غير ذاته لأن ذلك من غوامض علم التوحيد.

ولما كان هذا معنى الوجود لدى أصحاب الفكر والذوق، فما مفهوم الوجود لدى ابن عربى؟

يضم ابسن عربسي تساؤلات عديد حول الوجود يوردها في رسائله القصيرة فيقول في رسالة الانتصار: هل هذا الوجود هو وجود الذات نفسها أو غيرها؟ هذا الوجود هل هو من الوجود الذي يصحّ بعده الرجوع؟ هذا الوجود هل يبقى معه رسم أم لا؟ هـذا الوجود هل هو وجود مكاشفة أو هو وجود مُشاهدة؟ هذا الوجود هل هو من مدركات السرّ خاصة أم لا(٢)؟ فهذه التساؤلات التي تعبّر عن روح مذهبه في الوجود وطبيع ته، وما يتضمنه من مفهوم يتعلق يوجود الذات، والسبيل إلى إدراك هذا الوجود بالمكاشفة أو المشاهدة عن طريق القات الذي وسع العلم الإلهى بعد أن صفت النفس وبلغيت درجية عالية مين الشفافيّة الروحية بعيداً عن أدران المادة وشوائبها، فكلها موضــوعات فوق طور العقل، لا تُحَلُّ لله في الإجالية عليها ويعطيه الكشف من المقام الـذي وراء طـور العقل، وهذا ما جعل ابن عربي وغيره من أصحاب وحدة الوجود يلجـــأون إلـــى اســـتخدام الرمـــز والإشارة للتعبير عن مواجيدهم وتصوير مشاعرهم وأذواقهم فسي حالات وجدهم، فاستغلقت مفاهيمه على غيرهم ضناً بعلمهم على غير أهله وحرصاً عليه من انكشاف أمره، ويقول ابن الخطيب في هذا الصدد: "وينفرد بسرّ الوجود المكتوم من بلغ درجة العارفين، وهم أهل التحقيق، والتحقيق يطلقونه على هذا العلم، وأن العلماء بالله ومن فوقهم أنبياء الله ورسله وأوليائه علموه وخُصُّوا به من رأوه أهلا لمه، ودعوا الخلق إلى الله من باب التلبيس والحجب لقصر عقولهم عن ذلك" (٣).

<sup>(</sup>١) يحيى (عثمان)، نصوص تاريخية خاصة بنظرية التوحيد، مرجع سابق، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب الانتصار، (رسائل)، الجزء الثاني، ص.ص ١٣-١٤.

ابن الخطيب (محمد بن عبد الله)، لسان الدين، روضة التعريف، مرجع سابق، تحقيق عطا،
 مصر، ص ٢٠٦.

ولقد أدرك ابن عربي في تصويره للوجود عن طريق الذوق والمكاشفة حقائق وأمور من وراء طور العقل يعجز العقل عن إدراكها قال فيها: "ثم أظهرت أسراراً وقصصست أخسباراً لا يسع الوقت إيرادها ولا يعرف أكثر الخلق إيجادها(۱) فوصفت بأنها خارجة عن المألوف لدى العقل، وما هي في الواقع سوى حقائق إلهية أدركها القلب بعد أن خلص من شوائب المادة وأدرانها، فعبر عنها بصورة رمزية مختلفة، دقست على الأفهام وجهلتها العقول وحسبتها أنها ليست من الحقيقة في شيء، وقد تولّى تلاميذ ابن عربي وشارحوه من بعده حل هذه المعضلة حيث أخذ كل من صدر الدين القونوي والقاشاني وبالي أفندي وجامي ومن تبعهم من مدرسة ابن عربي أمثال عبد الكريم الجيلي وعبد الغني النابلسي فيما بعد والبكري والأمير عبد القادر الجزائري وغيرهم ممن درسوا ابن عربي، فاعتنوا بتوضيح مغاليق كلامه ورد افتراءات وغيرهم ممن درسوا ابن عربي، فاعتنوا بتوضيح مغاليق كلامه ورد افتراءات المنكرين عليه وتتقية مؤلفاته مما لحق بها من الدّس والغلط من المتجنّين عليه.

ويحدد لمنا ابن عربي مفهومه الوجود فيقول بأنه هو "الله تعالى" وهو "الخير المحض" لأن "الله" بمعنى "الوجود" هو "الخير" وهو ضدّ العدم، لأن العدم لا وجود له، وعليه فإن الوجود بمعنى "مصدر الإيجاد" مفارق تماماً لمعنى الوجود المحض لديه، فسيقول: "إنسه تعالى الوجود، فلا يعطى إلا الوجود، لأن الخير كله بيده، هو الوجود، والموجود، والوجود هو الخير كله"(٢). فانتفى بذلك معنى العدم عن الحق لأنه خير ووجود، واذا قال: "أنه لما كان هو الخير المحض، فإنه الوجود الخالص المحض، الذي لم يكن عن عدم، ولا إمكان عدم، ولا شبهة عدم، كان الخير كله بيديه"(٢). ويعمد النابلسي إلى توضيح معنى الوجود بقوله: بأن الوجود هو الله تعالى لا أن الموجودات هي الله سبحانه وتعالى على ما وجدناه في الكتاب والسنّة. هذا ضد مقالة الزنادقة والملحدين بأن حقيقة الوجود الحق هي حقيقة جميع المخلوقات والمخلوقين وما إلى ذلك(٤). ويقول بأن حقيقة الوجود الحق هي حقيقة جميع المخلوقات والمخلوقين وما إلى ذلك(٤).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، (صادر)، ص ٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٣٨٥.

<sup>(</sup>٣) يحيى (عثمان)، الفتوحات المكية، تحقيق/ف٢٥٢، الجزء ٣٦، ص.ص ٢٦٢-٢٦٣.

أيضاً: ذلك أنه كان- الوجود- ولا موجودات، وليس من شرط الوجود في كونه وجوداً أن يوجد له موجودات، فإنه وجود لنفسه لا لكونه وجوداً للموجودات، وجميع ما عدا الوجود مفتقر إلى الوجود"(١). ويزيد عفيفي توضيح ذلك بقوله: "وما ثم إلا هو" إشارة إلى مذهبه في طبيعة الوجود، وإنه خير على الإطلاق، وخلاصة هذا المذهب أن الوجود خير لا شر فيه وحُسن لا قبح فيه... ما ثم في الوجود إلا الخير لأن الوجود نقيس الرحان الذي هو الخير في ذاته، ولأن الخير مرادف للوجود، والشر مرادف للعدم، فيلزم أن كل ما هو متحقق بالوجود خير"(١).

ويضيف ابن عربي إلى صفة الخير للوجود أنه نور أيضاً، كون النور واسطة في إزالة الظلمة من النفس، وعين وجود الحق عين نوره، فهو نور، ويستند في ذلك إلى قوله عز وجل: (الله نور السماوات والأرض) (٣) وقوله في معرض الامتنان: (وجعلنا لم نوراً يمشي به فيي الناس) (ع) وما يمشي إلا بذاته، فعين وجوده عين نوره، وليس وجوده سوى الوجود الحق وهو النور، فهو يمشي في الناس بربه وهم لا يشعرون، كما قال: "إذا أحب الله عبداً كان سمعه الذي يسمع به. وذكر في هذا الخبر جميع أعضائه وقواه إلى أن قال: ورجله التي يسعى بها، وما مشى في الناس الا برجله في حال مشيه بربه، فهو الحق ليس غيرا...(٩)؛

ويجيب القاشاني على سؤال ابن عربي حول الوجود: هل هو وجود الذات نفسها أم غيرها؟ فالذات الأحدية ليست إلا الوجود البحت الخالي من كل شرط، لأنه مجرد عين كل نسبة أو إضافة، وهو الواجب بذاته، وقد أشار إلى ذلك في شرحه للفصوص بقوله: "إن حقيقة الحق المسماة بالذات الأحدية ليست غير الوجود البحث من حيث هو مقدس عن

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود وخطاب الشهود، مصدر سابق، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، مرجع سابق، ص ٣٣٩.

 <sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٣٥م.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ٢٢١ك.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص.ص ٢٠١-٢٠٤.

النعوت والأسماء لا نعت له ولا رسم ولا إسم ولا اعتبار للكثرة فيه بوجه من الوجوه، وليس هو بجوهر ولا عرض... كذلك إن الوجود بذاته وجب أن يوجد بعينه لا بوجود غييره، وهمو المقوّم لكل موجود سواه، لأنه موجود بالوجود، وإلا لكان شيئاً محضاً، فهو الغني بذاته عن كل شيء، والكل مفتقر إليه، وهو الأحد الصمد القيّوم"(١).

ومن هذا فإن قول القائلين من مشايخ هذه الطائفة العلية بأن الله عين الوجود أرادوا بنه الوجود الموجود بذاته، المتعين في الخارج بذاته، ومن هذا جاء قول ابن عربي "فلا وجود حقيقي لا يقبل التبديل إلا ذات الحق تعالى (١). وعليه: فذاته تعالى هي الوجود، وليس الوجود خلاف الحق، ولهذا فقد حصر ابن عربي وجود الموجودات في قبضة الحق لإضافة الوجود إليها، وظهورها به، ونفي قدرتها على الوجود بمعزل عن الله لاستحالة ذلك: "فأن كل ما سوى الله لا يمكنه الخروج عن قبضة الحق، فهو موجدهم بل (هو سبحانه) وجودهم، ومنه استفادوا الوجود، ولبس الوجود خلاف الحق ولا خارجاً عنه يعطيهم منه، هذا محال، بل هو (سبحانه) الوجود، وبه ظهرت الأعيان"(١).

ولابسن عربسي اتجاه خاص في نفي المثلية عن الحق إذ لا شيء في الوجود يمات السائل الحق من حيث هو وجود، فذلك محال إذ ليس ثمة غير الحق، وهذا عين التوحيد عنده، فهو يرى الوحدة الكاملة للحق بقوله: "قال تعالى (ليس كمثله شيء)() أي لسيس فسي الوجود شيء يمات الحق أو هو مثل الحق، إذ الوجود ليس غير عين الحق، فما في الوجود شيء سواه يكون مثلاً له أو خلافاً، فإن هذا مما لا يُتصور، فما ظهر في الوجود بالوجود إلا الحق، وهو واحد، فليس ثمّ شيء له مثل لأنه لا يصح أن

<sup>(</sup>۱) القاشاني (عبد الرزاق)، شرح على فصوص الحكم لمحي الدين بن عربي، المطبعة الميمنية، مصر، ص ٣.

<sup>(</sup>۲) البرزنجي (محمد بن عبد الرسول)، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ۳۸٥.

<sup>(</sup>۳) یحسیی (عثمان)، الفتوحسات المکیة، مرجع سابق، (ف ۲۰۱)، الجزء السادس والثلاثون، ص ۱۹۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>)</sup> سورة الشوري، الآية: ١١ ك.

يكون شم وجودان مختلفان أو متماثلان، فالجمع على الحقيقة أن تجمع الوجود عليه، فيكون هو عين الوجود"(١).

هكذا يصف ابن عربي الحق بالوجود على حين ينفي ذلك عن الموجودات لافتقارها إليه تعالى وانعدام كل شيء معه، فالله هو الموصوف بالوجود على الحقيقة ولا شيء من الممكنات موصوف بذلك، فالحق هو عين الوجود وذلك مصداقاً لقوله الكان الله ولا شيء معه (۱) وهذا حكم بالوجود للحق دون سائر الأشياء فهو إذن الوجود الحق. لذلك يميز ابن عربي بين الوجود بالمعنى "الحقي" أي ما يتعلق بالحق أو الله وبيت الوجود الكوني بمعناه كل ما سوى الله تعالى. فلكل وجود من هذين الوجودين مفهومه الخاص لديه، وقد رأينا ما عناه بالوجود أنه "عين الحق". وما يعنينا الآن معرفة الوجود بمعنى الموجود، وقيامه إنما بذلك الوجود الواجب بذاته، فإذا زال بقي الوجود كما هو، ولولاه لما كان موجوداً، وعليه فالوجود غير الموجود، إذ أن الوجود هو الممكن، وهو العالم، وفي ذلك نجده يقول:

نسون الوجسود تدل نقطة ذاتها في عينها علسي معبودها، فوجودها من جسوده ويمينسه وجميع أكوان العلا من جودها فانظر بعينك تصف عين وجودها مسلامات جودها تعشر على مفقودها (٣)

نتبين من خلال هذه الأبيات أن الوجود مرتبط بوجوده تعالى وبجوده، لأنه قائم بذاته، وقد أطلق الحق تعالى إسم الوجود من حيث هو قائم بذاته، وتقوم به الأشياء، فهدو جدود ووجود في آن معاً، وتسميته تعالى بالوجود من باب تسمية الشيء بجنسه، والله تعدالي ليس بشيء ولا من شيء، فهو وجود كامل جواد، مريد لكل شيء بجوده، ومدن هنا فإن الوجود بمعنى الكون يرتبط بوجود الحق من حيث كرمه وجوده، وليس هدو الإسم الذي يُعرف به الحق لدى أصحاب وحدة الوجود، إذ أنه الوجود الواحد من غير مشاركة، ومن ثم نجده يقول:

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (بولاق)، ص ٦٨٠.

<sup>(</sup>٢) الحديث: كان الله و لا شيء معه سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٩٨.

إن الوجود بجـود الحق مرتبط إن الذي توجد الأعيان همتنـــــه لو أنّ ما عنده عندي لقلــت بـــه

وكلنا فيه مسرور ومغتبط هو الوجود الذي بالجسود يرتبط لكنك مُفلس لذاك نشترط (١)

كذلك، يرى أن لفظ الوجود يحمل من المعانى ما له دلالات مختلفة، فهو أو لا بمعنى الإلـه، كذلـك الوجود بمعنى الكينونة، فيجعل من لفظ الوجود دلالة واضحة لما يرمي إليه من معنى يصور الوجود الإلهى وترتيب الموجودات بفعل هذا الوجود الحق الذي هو أصل كل موجود، يقول:

الحمد لله السذي بوجوده والعنصر الأعلمي الذي بوجوده من غير ترتيب فــــلا متقـــــدم حتى إذا شاء المهيمن أن يرى فتح القدير عوالمسم الديسوان 🏡 ثم الهيولي، ثم جسم قابيل لعوالم الأفلاك والإمكيان (٢)...

ظهر الوجود وعالم الهيمان ظهرت ذوات عوالمم الإمكان فيه و لا متأخر بالأن ما كان معلوماً من الإمكان بوجود روح ثم روح تسانسي

فهــذا ترتيب الأمر الذي أنشأ الله تعالى عليه العالم ابتداء، ومصدره هو الوجود الإلهي الدي بجوده أنشأه وجعل فيه التفاضل بين المعلومات جميعها. فأصبح الوجود الكوني كله فاضلاً ومفضولاً، مما أدى إلى المساواة، بل إلى القول "لا فاضل و لا مفضول"، بل وجود شريف كامل تام لا نقص فيه، لأنه مستند في وجوده الكوني إلى حقيقة إلهية، بل اللِّسي وجــود اللهــي فلا نفاضل إذن في الله، إذ الأمر الواحد لا يفاضل نفسه، كذلك لا مفاضسلة بين العالم من هذا القبيل، وهو الذي يرجع إليه الأمر من قبل ومن بعد، وهو الــذي عــول عليه أهل الجمع والوجود في إقرارهم الوحدة لهذا الوجود الحق الواحد، ولهذا يسميهم ابن عربي أهل الجمع الأنهم أهل عين واحدة كما قال تعالى: ﴿وَهُمَا أَمُونَا إلا واحسطة)(٢) وفي هذا تتبيت لقول أهل الوحدة بأن الوجود وهو الله واحد لا شريك

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٣٧٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الثالث، (بولاق)، ص ٥٨٤.

<sup>(</sup>۲) سورة القمر، الآية: ٥٠٠.

له، وقد كان ولا شميء معه. ويبين الشعراني ما حصل من لبس في تحديد معنى الوجود بمعنى الحق والوجود الكوني عند العامة، فهم لا يفرقون بين التسميتين بسبب نظرهم إلى أنفسهم، وتوهمهم أن الكون دليل على الله تعالى، فهم ينظرون إلى أنفسهم شم يستدلون على الله، وما علموا أن كونهم ينظرون راجع إلى حكم كونهم متصفين بالوجود، ويعرف لنا الوجود الإلهي بقوله: "فالوجود هو الناظر وهو الحق تعالى، فلو لم تتصف ذاتهم بالوجود فبماذا كانوا ينظرون، فما نظر هؤلاء إلا الحق بالحق، فأنتج الحق نفوسهم فقالوا: عرفنا الله بالله الله المحققون من أهل الطريق، فهو تحصيل حاصل، فإذا ضرب الواحد بالواحد كان الخارج واحد، فوجود واجب الوجود عين ذاته لا غيره.

وللوجود العام والثاني هو عبارة عن الثبوت والحصول والتحقق، لأنه زائد على سائر والوجود العام والثاني هو عبارة عن الثبوت والحصول والتحقق، لأنه زائد على سائر الموجودات في الذهن لا في الخارج، فهو معدوم في الخارج. أما الأول فهو عين ذاته لانه له يكن عينه بل كان غيره لكان موجوداً خارجياً، فكان صفة وعارضاً لذات الباري، لا بد له من علة ومحتاجاً في وجوده إلى غيره. ويلزم من ذلك أن يكون ممكنا بالغيير وهذا مما لا يجوز في حقه تعالى، وعليه فإن العالم بوجوده ليس بخارج عن وجود الله، بل هو أمره، فالعالم كما يراه ابن عربي ليس سوى كتاب سطرت فيه حروفه وهي الموجودات جميعها، وهذا جميعه في رق (") منشور (١) لا يخرج عن وجود الله لأن وجوده عينه، بل هو الوجود، وليس وجود العالم سوى للرحمة، إذ بظهروره يُعقبل ويُعلم ما فيه وما يدل عليه. وخلق العالم حكمة من الله لتعرف الموجودات حقها من العطاء الإلهي قبل العطاء الكوني، وهذا من سر الإيجاد الذي أحاده الله على الموجودات، ويشير إلى ذلك فيقول: "وصورة الحكمة التي أعطاها المياه

الشعراني (عبد الوهاب)، الموازين الذرية المبينة لعقائد الفرق العلية (كتاب مفتاح الذرية في اعتقادات الصوفية)، مخطوط، مكتبة خاصة، دون ترقيم.

<sup>(\*)</sup> رقّ: الصحيفة البيضاء، (المنجد).

 <sup>(</sup>٢) سورة الطور، الآية: ٣ك.

الحكيم الخبير لأهل العناية علم مراتب الأمور، وما تستحقه الموجودات والمعلومات مسن الحق الذي هو لها وهو إعطاء كل شيء خلقه إعطاء إلهياً، انتعطى كل خلق حقه إعطاء كونياً بما أتانا الله، فتعلم بالقوة ما يستحقه كل موجود في الحدود، وتَفصلُه بعد نلك بالقول..."(1) فالعالم بهذا المعنى مُلك لرب العالمين، ولا معنى لكون العالم ملك "الله تعالى" إلا تصرفه فيه على ما يشاء من غير تحجير، فهو محل تأثير سيده جل وعلا، وما تنوع الحالات التي تطرأ على العالم إلا تصرف الحق فيه على حكم ما يريده. وهذا الرأي يحدد لنا موقف ابن عربي من مذهبه في الوجود فلا يخلط بين رب وعبد، بمل يرى أن الحق حق والإنسان إنسان وإن الله مالك الناس جميعاً فيقول: "لما كان وجود العالم مرتبطاً بوجود الحق فعلاً وصلاحية، لهذا كان إسم المالك له تعالى ملوك لله تعالى وجوداً وتقديراً قوة وفعلاً"(١).

هكذا ينقسم العالم إلى عالمين عالم أمر وعالم شهادة، عالم ملك وعالم مملوك، والمملوك صنيعة المالك، فهو عابد له كما أن الله قد قسم العالم في الوجود إلى غيب وشهادة، وظاهر وباطن، وأول وأخرى فجعل الآخر والباطن والغيب نمطأ واحداً، وجعل الأول والظاهر والشهادة تعطأ أيكر، كما أنه جعل الموجود منقسماً بين عابد ومعبود، فالعبد كل ما سوى الله تعالى، وهو العالم المعبر عنه والمسمى عبداً، والمعبود هو المسمى "الله، فكل ما سوى الله عبد مما خلق ويخلق، والإنسان لدى ابن عربي من جملة العالم، إذ جعله الله مفتاح كون الوجود وكون العبادات، وبه ظهر الأزل وهو يفتح باب الأبد (٣)، لذلك كان العبد هو الكون والله هو المكون له، إذ فتح به الوجود وجعله المفتاح لذلك الوجود وهو سرةً من أسراره لذا يقول في لطيفة من أقواله: "الكون كون الوسان، والإنسان، فالله الكون، فهو المفتاح وبه يفتح كون الحسق لا كون الإنسان، والإنسان مفتاح لذلك الكون، فهو المفتاح وبه يفتح كون العسمة من يشقى بها ومنهم من يشقى بها ومنهم من

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات المكية، الجزء الثالث، ص ٩٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٣٧.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب التراجم، (رسائل)، الجزء الثاني، ص ٦.

يسمعد (1). لذلك سميت حقيقة الإنسان لطيفة لأنها ظهرت بالنفس الرحماني الذي نفخه الله فمي عبده عند تسوية البدن، فلو لا وجود الله لم يظهر للإنسان عين في الوجود، فإن أصله لم يكن شيئاً مذكوراً، وقد قال تعالى: (وقد خلقتك عن قبل ولم تك شيئاً )(٢).

فللوجــود كمــا يــراه إذن لذة وحلاوة، وهو الخير، وهذا هو الوجود بالمعنى الإيجــادي والكونـــي، إذ أن توهم العدم له ألم شديد في النفوس، لا يعرفه قدر ذلك إلا العلماء بالله وهدذا الوجود بهذا المعنى هو ما يسميه ابن عربي بـ "ليس" وفي حال اتصافه بالوجود من حيث ذاته موصوف بـ "أيس". فيقول بهذا الصدد: "كما أنّ "ليس" لــه (للعــبد) حقيقة لا ينفك (العبد) عنها، بل هي عينه، كذلك "أيس"(\*) الذي هو الوجود هـو للحـق سـبحانه حقيقة لا يوصف بنقيضه، بل الوجود عينه (سبحانه) وإن سلب (تعالى) عن نفسه الفعل وإضافته إلى السبب فإن ذلك غير مؤثر في وجوده للحق، لمّا تحقق نا أن العبد عدم والعدم لا يُنسب إليه شيء"(٣). ولما كان العدم حقيقة الخلق والوجود حقيقة الحق فابن عربي يعتبر وجود هذا العالم وجوداً متوهماً يرسمه الخيال. وعليه "فالعالم متوهم ما له وجود حقيقي، وهذا معنى الخيال، أي خيل إليك أنه أمر زائد قائم بنفسه، خارج عن الحقء وليس كذلك في نفس الأمر..."(٤) "فالوجود كله خيال فسى خيال، والوجود الحق إنما هو الله خاصة من حيث ذاته وعينه لا من حيث أسماؤه ولهذا فإنه ليس للعالم وجود حقيقي في ذاته، بل هو أمر متوهم، وهذا هو معنى الخيال يريك الشيء في صورة أخرى فإذا تأملته وأوّلته أدركت أنه هو هو"(٥).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب التراجم (الرسائل)، الجزء الثاني، ص ٩.

 <sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ٩ ك.

<sup>(</sup>٣) يحيى (عثمان)، الفتوحات المكية، مرجع سابق، (ف٤٨٧)، الجزء الثالث، ص ٣٥٨.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ۱۰۳.

عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ١١٠.

ولم يقتصر الأمر على اختلاف الوجود عن الموجود، بل يمتد ذلك إلى مراتب الوجود فهي تختلف باختلاف الموجود، فلكل وجود عنده مرتبة، وهذه المراتب للأشياء أربعة: وجود في العلم، ووجود في العين، ووجود في الكلام، ووجود في الرقم.(١) كما أن للعالم بجملته أيضناً مرتبة عند الله، فإن الله لم يخلق العالم لحاجة كانت له إليه، وإنما خلقه دليلاً على معرفته ليكمل بذلك ما نقص من مرتبة الوجود، والمقصود من ذلك أن تكمـــل بوجـــود هذه المرتبة وجود العالم وما خلق الله من العلم بالله لما أعطاه التقسيم العقلين (٢). إذ أن العقل والحقيقة تقسم الوجود إلى ما له أول وما لا أول له، وهو كمال الوجــود، فـــإذا كان ما لا أول له موجوداً وهو الله تعالى، والذي لم يكن ثُم كان ويقبل الأولــية الحادثة ليس بموجود، فما كمّل الوجود ما لم يكن هذا موجوداً، لذلك قال تعالى لبعض أنبيائه وقد ساله عن الخلق فقال: "كنت كنزاً مخفياً لم أعرف، فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق فبي عرفوني"(٣). فالارتباط بين هذين الموجودين هو ارتباط المحدث بالقديم على الوجه الذي يليق بالجلال، فتجلى الحق سبحانه بنفسه لنفسه بأنوار السبحات الوجهية مسن كونه عالمأ مريداً فظهرت الأرواح المهيمة بين الجلال والجمال(؛). مرز ترت المحدد المورد المورد

وهكذا "فإن الكائنات بأسرها ما وُجد منها وما لم يوجد بعد، مستندة إلى الحق تعسالى علة وجودها، فلزم من ذلك أن تكون قائمة بأمره تعالى، وهي مترتبة في الوجود، فالسابق منها يسمى سبباً والمسبوق مسبباً "(٥) فابن عربي كما يبدو لنا لم يمزج بين فكرة الوجود بمعانيه المختلفة، بل صرّح بأن هناك وجوداً أول ووجوداً ثان، ولكنه ميز بيسن هذين الوجودين أي الوجود بمعنى "الشه" والوجود بمعنى "الموجود الكونى".

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الأزل، (رسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـ/ ١٩٤٨م، ص.ص ٨-٩.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، عقلة المستوفز، ليدن، سنة ١٣٣٦هـ، ص ٤٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) ابن العربي، الفتوحات المكية، الجزء الثاني، ص ٨٨٧.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٨٧.

وهـو مــا أشار إليه في المشاهد القدسية بأنه إذا كان الوجود الأول عين الوجود الثاني فــلا عدم سابق لذلك ولا وجود حادث، وقد ثبت حدوث العبد فقال: ليس الوجود الأول عين الوجود الثاني. كذلك قوله، الوجود الأول كوجود الكليات، والوجود الثاني كوجود الشخصــيات(١). فيكون والحال كذلك أن ما أورده ابن عربي من أمر الوجود وتوحيده يعتــبر رداً علــي الافــتراءات التي ألصقها به المنكرون عليه أقواله، واتهامه بالقول بالحلول والاتحاد. وقد رد النابلسي عنه هذا القول عازياً ذلك إلى شدة جهل المنكرين عليه بمعانــي الكلام: "فإن الله تعالى إذا كان عند العارفين هو الوجود المطلق الحق عليه به كل شيء موجود، أي واقع عليه الوجود بحكم النظر العقلي، لم يكن لشيء من الأشـياء وجود بغيره سبحانه، و لا به أيضاً في نفس الأمر، وتكون الأشياء حينئذ قائمة به في إمكانها بالوجود القديم الحق"(١).

ونعقب على ذلك بالقول أن الوجود كما يراه ابن عربي هو واحد في الحقيقة، لا شهريء معه، ومن الحق القول أن جل ما يقصده ابن عربي من الوجود ليس الوجود بمعيني الإيجاد، "وإنما هو الوجود من حيث هو في حقيقته الذاتية، وبقطع النظر عن تعييناته الخارجية، فهو المطلق الذي لا بشرط شيء، وهو غير الوجود الذهني، وغير الوجود الذهني، وغير الوجود الذهني، أثر من الوجود الخارجي المتعين في أشخاصه وتعيناته، إذ أن كل من هذين الوجودين أثر من آثاره ومظهر من مظاهره"(١).

وهكذا فإن هذا الوجود الواحد المطلق، الذي بنى عليه ابن عربي فكرته، والذي أقامه على الكتاب والسنة، هو ما عرف لدى أقامه على الكتاب والسنة، هو ما عرف لدى أصحاب هذه النظرية وخاصة تلاميذ ابن عربي وأتباعه من بعده بمذهب وحدة الوجهود، وههو ثمرة مجاهداته ورياضاته الروحية، ونتيجة لكشفه الذوقي ومعرفته الوجدانية، بعيداً عن كل أثر للفكر والعقل فما حقيقة هذه الوحدة إذن؟ وما طبيعة مذهبه في وحدة الوجود؟.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، مشاهد الأسرار القدسية ومطالع الأنوار، مخطوط، لوحة ١٧، رقم ٨، ص ٢.

<sup>(</sup>۲) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص ۳۵۹

<sup>(</sup>٣) يحيى (عثمان)، الفتوحات المكية، مرجع سابق، ص ٢٣٧.

#### - وحدة الوجسود:

يعتبر التوحيد مفتاح القضية في مذهب ابن عربي ومنطلقه الأساسي، إذ أن التوحيد شمسرة الإيمان المفرط لديه بأن الحقيقة الإلهية الواحدة لا يشاركها موجود في وجودها. ولمساكان الوجود الحقيقي بمفهومه الخاص لديه هو "الله" وهو أيضاً "صفة لله"، فأصبحت القضية التي آمن بها هي "أن الوجود واحدة والكثرة وهمية لا حقيقة لها، والممكن لا وجود له بذاته مستقل عن الحق، بل وجوده قائم "بوجود الله"، وهكذا فإن هسنده القضية لعبت الدور الأكبر في تفصيلات مذهب ابن عربي، إذ بنى عليها تصوفه القائم على الذوق والوجدان، بالإضافة إلى إعمال العقل والفكر فيها.

والقضية الكبرى في مذهبه هي أن الوجود بأسره حقيقة واحدة، ليس فيها ثنائية ولا تعدد، وكل ما يبدو للحواس من تعدد وكثرة في الموجودات الخارجية، أو ما تقرره العقل من ثنائية الله والعالم، الحق والخلق، ليس من الحقيقة في شيء، فالوجود كما يسراه واحد مهما تعددت الموجودات، إذ أن مجموع التعينات يُردَ إلى عين الوحدة، فلا كثرة مع الحق بوجه ما، لأنه هو كل شيء في الوجود ومن ثمّ قال: "إنه ما ثمّ في الوجود إلا الله تعالى وصفاته وأفعاله، فكل هو به ومنه وإليه، ولو احتجب عن العالم طسرفة عيسن لفني العالم دفعة وأحدة، فبقاؤه يحفظه ونظره إليه، فهو الأول من الإسم الناطل. فالوجود كله حق وما فيه شيء من الباطل"(١). الظاهر، وهو الآخر من الإسم الباطن. فالوجود الحق، وإلا فهو في حكم العدم والزوال.

وقد أنكر المنكرون عليه قوله "لا موجود إلا الله" واتهموه بالكفر والزندقة بينما حاول كل من الشعراني والبكري إبعاد تلك التهمة التي ألصقت بابن عربي، وقد استند الشعراني فسي موقفه هذا إلى قول أبي القاسم الجنيد: "من شهد الحق لم ير الخلق"(١) فقال محاولاً تقريب المعنى إلى الأفهام: "أنه لا موجود قائم بنفسه إلا هو تعالى، وما سواه قائم بغيره"(١). ويزيد البكري على ذلك في شرحه قائلاً: "ما في الوجود إلا الله"

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، (بولاق)، ص ٣١٧.

<sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ١٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۳.

أنّ أهل الحق القائلين "بوحدة الوجود" في مقولتهم هذه مرادهم من حيث "القيومية" فإنه بله تعالى قيام كل شيء، وهو القائم على كل نفس بما كسبت، ومن حيث تجلّيه وإمداده وتولّسيه، لا أن هذه الصورة المادية الفانية المقيدة المحدودة هي وجوده، تعالى الله على ذلك علواً كبيراً" (١) هذا روح ما ذهب إليه ابن عربي في قوله "ما في الوجود إلا الله" إذ أنه ثبت لدى المحققين أن وجود الموجودات إنما هو وجود بالله قائم به، ومن قال أن وجوده بغيره فهو في حكم العدم.

ويستطرد ابن عربسي في شرحه المفهوم العبارة التي وردت في مذهبه عن وحدة الوجود قائلا: والذي ينبغي أن يقال: أن الباري موجود بنفسه، غير مستفاد الوجود من أحد، فإنه ليس إلا هو سبحانه، والعالم موجود به، مستفاد الوجود منه لأنه ممكن الوجود بذاته، واجب الوجود (\*) بغيره من حيث أنه مستفيد والباري واجب لذاته غير مستفيد، وبأن العالم عدم، والعدم عين المعدوم لا أن العدم أمر زائد على المعدوم، ولا أن الوجود أمر زائد على الموجود، بل العدم نفس المعدوم، والوجود نفس الموجود وإن كان يُعقل الوجود ولا يُعقل ماهية الوجود، فيتخيل أن الوجود ليس عين الموجود بل هو حال من أحوال الماهية، ولا تُعرف الماهية حتى تعرف من جميع وجوهها... وهكذا فليس بين وجود الحق والخلق المتداد كما يُتوهم، ولا أنه بقي كذا وكذا ثم أوجد، فإن هذه كلها توهمات خياليّة فاسدة تردها العقول السليمة من هذا التخبّط، فلا بيّنة عند الحق ولا عند الخلق في الإيجاد إنما هو ارتباط محدث بقديم وممكن بواجب، أو واجب الحق ولا عند الخلق في الإيجاد إنما هو ارتباط محدث بقديم وممكن بواجب، أو واجب

<sup>(</sup>۱) البكري (مصطفى الصديقي الخلوتي): السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والألحاد، مخطوط، مكتبة خاصة، ۱۱۷۱هـ، ص ۲۰۸.

<sup>(\*)</sup> واجــب الوجود: هو الموجود الذي إذا افترض عدم وجوده لزم عن ذلك محال. أي استحالة منطقية عقلية وفقأ لقانون عدم التناقض.

ممكسن الوجسود: هسو الموجود الذي إذا افترض عدم وجوده لما لزم عن ذلك محال أي استحالة منطقية عقلية وفقاً لقانون عدم النتاقض.

واجب الوجود: هو الله.

ممكن الوجود: هو العالم.

وجود بغير واجب الوجود بذاته ليس إلا"(١). فالوجود القائم به كل شيء إذن كما يراه ابسن عربي هو "الحق" ولذا فهو مصدر كل وجود، وموجود في كل وجود، فلا قيام لشيء دونه، فهو الخير المحض، لأن الوجود كما رأينا هو الخير، والعدم هو الشر، لذلك فهو الوجه الباقي في كل شيء لأنه خير، والخير لا يفني و لا يزول.

وهكذا فإن ابن عربي يرى في الوجود وجه الحق الذي لا يفنى ولا يهلك لأنه هـ و مصدر وجدود لكل شيء، والمتجلّي في كل شيء "فما في الوجود إلاّ حق، فإنه موجود عن حق، ولا يُوجد الحق إلاّ الحق، ولهذا قال في دعائه مخاطباً ربه تعالى "والخير كله في يديك، والشر ليس إليك"(٢) فإنه ضد الخير، فما صدر عن الخير إلا الخير، والشر إنما هو عدم الخير، فالخير وجود كله، والشر عدم كله لأنه ظهور ما لا عيد ن له في الحقيقة، فهو حكم، والأحكام نسب... وقال تعالى: (كل شيء مالك إلا عيد وجهه) وجههه أرد في الحقيقة، فهو حكم، والأحكام نسب... وقال تعالى: (كل شيء وجهه وجهه أل أن الناهم عقلاً فليس بهالك فكل شيء وجهه المحور، فإن رسول الله فما في الوجود إلا الله فما في الوجود إلا الخير وإن تنوعت الصور، فإن رسول الله في الوجود الاله واضحة على توحيد ابن عربي للوجود، وما شم أل وجود، وما شم موجود إلا الله تعالى على كل وجه علم ذلك من علمه، وجهل ذلك من جهله، وجهذا يفرق ابن عربي بين مقالة أهل النظر وأهل الكشف حيث يقول صاحب العقل:

وفــــي كـل شــيء لــه آيــة تــدل على أنــه واحـــــد في حين يقول صاحب التجلى:

وفــــى كــل شـــىء لــه آيــة تــدل علــــى أنـــه عينــه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب الأزل، الجزء الأول، مصدر سابق، ص ٧.

<sup>(</sup>۲) الحديث: ورد في الترمذي كتاب الدعوات رقم ۳۳٤٤، والنسائي ۸۸۷ الافتتاح، أبو داوود الصداة برقم ۹٤٩.

 <sup>(</sup>٦) سورة القصيص، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) مبورة الرحمن، الآية: ٢٩م.

أما القاشائي فقد شرح معنى هذا الوجود الحق عند ابن عربي "بأنه يكون في مرتبة الجمع<sup>(\*)</sup> إله، وفي مرتبة الفرق<sup>(\*\*)</sup> مخلوق، فليس في الوجود غيره فإنه العين الواحدة، وهي بعينه الكثيرة بالتعينات، فهي نِسَب لا تحقُق لها دونه فلا موجود إلاً وحده "(۱).

ويعبر الصوفية عن هذا الأمر بفناء النفس عن السوى أي عن كل ما سوى الله في الله فمن لا يفهم هذا ويُنكر ويسخر منهم فسيسخرون منه، هكذا قال الغزالي رحمه الله، وهذا المعنى هو المراد بوحدة الوجود وبالوحدة المطلقة. فيقول شعراً:

لــولاه ما كــان لـــي وجـود نعم ولا كان لـــي شهــود لكن أنسا في الوجــود فــرد وأنــت فـي عالمي فريــد والفـرد في الفرد كــون عيـن أو كونــه الواحــد المجيــد (٢)

فالعالم إذن كما يسراه هو نتيجة التوجه الإلهي، فإنه تعالى بتوجهه نحو العالم أظهر وجسوده مسنه بقسيامه به، وكان الحافظ لوجوده إذ لولاه لزال العالم. وقد بين لنا عبد الكريم الجيلي أنه لولا نظر الله في العالم ووجوده لعدم العالم، فبالله عصمة العالم وحفظه، ولهذا فإن المظاهر المشهودة ليست إلا عين الظاهر فيها هو الله، وحبلة الذي به الاعتصام هو صفاته الحاكمة بتتوع الموجودات (٣). وعليه، فقد جاء قول ابن عربي

<sup>(\*)</sup> الجمـع: إشارة إلى حق بلا خلق، (فتوحات، الجزء الثاني، ص ١٣٣)، الجمع بهذا المعنى يقسابل الفرق الذي يشير إلى خلق بلا حق. وقيل مشاهدة معبودية (اصطلاحات محي الدين بن عربي، ص ٥٩).

والجمع: لفسظ مؤذن بالكثرة والتمييز بين الأعيان الكثيرة، والجمع يقبل التوحيد ويرادف الستفرقة والكسترة والتمييز بين الحقائق، فمن حيث التمييز كان الجمع عين التفرقة، وليست النفرقة عين الجمع، (الفتوحات، ج٢، ص ٥١٦).

<sup>(\*\*)</sup> يقــول الجرجاني فرق الجمع هو تكثر الواحد بظهوره في المراتب التي هي ظهور شؤون الذات الأحدية، وتلك الشؤون في الحقيقة اعتبارات محضة لا تحقق لها إلا عند بروز الواحد بصورها، التعريفات، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>١) القاشاني، شرح فصوص الحكم، لابن عربي، مصدر سابق، مصر، ص ٢٩.

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، کتاب التجلیات، ص ٤٦.

<sup>(</sup>٦) الجيلي، شرح على مشكلات الفتوحات المكية، مخطوط، القاهرة، ورقة ١٥، ص ١.

أنـــه ما في الوجود ذات قائمة من جماد وغيره إلا ولها روح حافظ عليها عن أمر الله عـــاقل عـــن الله وغير عاقل عن الله<sup>(١)</sup> توضيـــح للقصد الذي يرمي إليه من قوله هذا وهو: أن الوجود لما كان أصعلاً لكل موجود فهو لا يفارقه لأن قيامه به، فتكون معيَّنه له دون مفارقة، إذ لا قيام له دونه ولهذا أشار بقوله: "كن مع الله كما هو معك" وهو يستند في ذلك إلى قوله عز وجل: ﴿وهو معكم أين ما كنتم﴾(٢) فإنه القائم على كل شيء، القائم به كل شيء (٣). لهذا فنحن معه بالتضمين وهو معنا بالتصريح، ونحن معه بكونه آخذ بنواصينا، فهو تعالى مع نفسه حيثما مشى بنا في صراطه، فما من أحد من العالم إلا على صراط مستقيم و هو صراط الرب تعالى (؛). ومما يراه أبو العلا عفيفي أن هذه المعييّة تتضمن معنى الظهرور والمبطون أو الفعل والقوة اللذان هما وجه الحقيقة الوجوديــة، إذ أن كــل مــا هــو موجود فهو مظهر ومجلى للوجود الحق، أما أعيان الممكنات فهي إمّا باقية في حال عدمها أو موجودة بالوجود الحق "فإنك إذا نظرت إلى الحقيقة الوجودية من حيث أنها الحق كان الوجود الظاهر (العالم) شيئًا موجوداً فيه بالقوة، أو متضمناً، كما يقول، وإذا نظرت اليها من حيث الخلق الظاهر قلت إن ذلك الظاهر مجلى للحق ومظهر، وإن الدق منضمن فيه (٥). وهذا عين ما أشار إليه ابن عربي فيما يختص بما هو ظاهر وما هو ياطن من الخلق، "ونحن مجلى لكل شيء يظهر في عينه الأمور". ويوضح لنا الجيلي ما يرمي إليه ابن عربي من معنى الظهور والبطون في كل الأمور من حيث هي مجلى للحق الذي هو أصل كل شيء، فجاء قوله بمعنى: ونحسن مجلى لكل شيئ يظهر في عينه الأمور أي فنحن مظهر لكل شيء، تظهر الأمور في عين ذلك المظهر، أي تبدو فينا كل الأمور لأنها مجلى لكل شيء ومظهر، لأن الحق الذي هو أصل جميع الأشياء ظهر بنا من حيث ذواتنا وأعياننا، فينا

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب التراجم، ص ۲٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد، الآية: يُم.

<sup>(</sup>r) الجيلي (عبد الكريم)، شرح على مشكلات الفتوحات، المصدر السابق، ص ١٩.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٥٧.

<sup>(°)</sup> عفیفی (أبو العلا)، تعلیقات علی الفصوص، الجزء الثانی، مرجمع سابق، ص.ص ۲۱۷ -۲۱۸.

تصــور، وفيـنا ظهر، فنحن مجلى تجلّي كل شيء وظهوره"(١) وهكذا فإن ما يراه ابن عربــي أن الله له الظهور والبطون في الخلق، فهو الظاهر في كل شيء، والباطن في كل شيء فهو الأول والآخر وفيه يقول:

ظهوري بطون الحق في كل موطن فلو كان عيني في وجودي لم أكن فيا خيبة الأكوان إن لم يكن بها هو البرق إلا أنه هو قلب

وحدي وجود الحق في كل مطلع وإن كان لم يظهر فضاق من اتسع ويا سعدها إن كان في عينها طلع فصا يسبحه رعد ولا قطر يقع (١)

فهذه إشارة إلى قيام كل موجود به تعالى، فهو باطن كل شيء وظاهره، ولو لاه لما ظهرت الموجودات، ولَمَا عرفت التعينات إلى الوجود سبيلاً. ولهذا غرف تعالى بهويته فقال: (هو الأول والآخر)(٢) وما ثَمّ إلا أنا، وقال: من ظهر لي بطنت له لأنه ما ظهر أحد شحتى فارقه، إذ لو لم يفارقه لما ميّز نفسه عنه، فبطن الحق في ظهوره فهو السور الذي باطنه الرحمة ومن قبله العذاب (٤) (١٠).

وهكذا يحاول ابن عربي في منحاه هذا أن يُظهر ما في الخلق من جانب إلهي يقرم به وجوده، فالحق أصل كل شيء، وله ظهور في كل شيء، فهذا دليل الوسع الإلهبي الذي يحتوي الوجود جميعه، ولهذا قال أن الموجود هو حق من حيث عينه وأصله، وخلق من حيث صورته، وينطوي هذا على الفكرة الأساسية التي يقوم عليها مذهبه وهي أنه "لما كان الحق هو أصل الوجود، بل هو الوجود الحق، والموجودات قائمة به محفوظة بوجوده، لزم من ذلك أن يكون في كل موجود جانباً إلهياً يقوم به ديمومة، ويهلك بزواله عنه لزوال الروح الحافظ له، لذلك فإن العارف هو من يرى

<sup>(</sup>۱) الجيلي (عبد الكريم)، شرح على مشكلات الفتوحات المكية، الجزء الأول، مصدر سابق، ورقة ٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص.ص ٧٤١-٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد، الآية: ٣م.

<sup>(</sup>٤) سورة الحديد، والآية هي: (فغرب بينه بسور له بابع باطنه فيه الرهمة وطاهره عن قِبَلِهِ العذابع) الآية: ١٣م.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٧٤٣.

أن للحسق ظهـوراً في كل شيء، بل هو عين كل شيء، وهو ظهور لا يبدو للعيان بل يعرف بالكشف وفي ذلك يقول:

> قد وسع الحق كل شيء الأنه عن كيل شيء فما ترى فيه غير حق في كل نور وفي كل فيء<sup>(١)</sup>

فسلا يقتصسر الأمر إذن فيما يراه ابن عربي على تحديد العين الإلهية الظاهرة في كل شسيء، بل ظهورها في الأشياء جميعها وهو عينها، كما يرى أنه حتى النفس وصورها التسي تظهسر فيها يكون الله عين كل صورة فيها، وهذا معنى التحقق الكامل بالألوهية حيث يصبح الحسق في قبلة العبد لا يسمع غير كلامه ولا يبصر غير وجهه فيقول شعراً:

وقد عمد ابن عربي إلى توضيح قوله: "سبحان من أظهر الأشياء وهو عينها" لنلا تُفهم على غير مرادها، فقال: "فهو عين كل شيء في الظهور، ما هو عين الأشياء في ذاتها سبحانه وتعالى، بسل هو هو والأشياء أشياء، فبعض المظاهر لما رأت حكمها في الظاهر تخيلت أن أعيانها اتصفت بالوجود المستفاد، فلما علمنا أن ثمّ في الأعيان الممكنات من هو بهذه المثابة من الجهل بالأمر، تعين علينا مع كوننا على حالنا في العدم مع ثبوتنا أن نُعلم من لا يعلم من أمثالنا ما هو الأمر عليه، ولا سيما وقد اتصفنا بأنا مظهره، فتمكنا بهذه النسبة من الإعلام لمن لا يعلم.. "(") وهو في هذا حريص على نفي المثلية عن الحق حتى لا يقع السامع في التشبيه فيذهب فيه كل مذهب، وقد أشار إلى موقفه هذا بنفي الشبيه عنه إذ "ليس كمثله شيء" وذلك كقول المعتزلة في تنزيه الله عن الجسسمية حين ما ظهر وليس ما ظهر

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٠٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص.ص ٦٣٧-٦٣٨.

عينه، فإنه الباطن كما هو الظاهر في حال ظهوره ولذلك يقال هو مثل الأشياء وليست الأشياء مثله إذ كان عينها وليست هي عينه. وقد حاول شراح ابن عربي تبسيط فكرته لكنهم زادوها غموضاً إلى غموض نظراً لما يستخدمونه من رمزية تعتمد على الإشارة والتلميح دون التصريح، وتقتصد في العبارة كي لا تكشف عن الأسرار الإلهية أمام من هم ليسوا من أهلها، وقد وصف ابن عربي علمه هذا فقال بأنه "مما يدق على الأفهام إدراكه، وأنه من العلم الغريب الذي تغرب عن وطنه وحيل بينه وبين سكنه، فأنكرته العقول المجردة عن المراد"، ولذا فإن شراحه يعمدون إلى إيضاح ذلك "بأنه سبحانه مَن أظهر الأشياء وهو عينها، يعني عينها من وجه في مرتبة العماء والهباء والخيال، كيف شئت قلت لأن الساري في تلك الحقيقة نوره تعالى "(۱).

ويعرق ابن عربي علم الباطن بأنه علم سر القدر وهو ما أمر الرسول الله الله عن بعض خواصه فقال فيه: "إن سر القدر لم يطلع الله عليه نبياً مرسلاً ولا ملكاً مقرباً إلا نبينا محمد الله وقد أطلعني الله عليه بطريق الوراثة المحمدية، وفي الحديث قوله الله الباطن سر من أسرار الله تعالى، يقذفه الله تعالى في قلب من يشاء من عباده "(۱). ولهذا استعمل الصوفية الرموز والإشارات ليصونوا الأسرار عن غير أهلها (۱) وقد قال فيه ابن عربي: "علم الأسرار هو العلم الذي فوق طور العقل، وهدو علم نفث روح القدس في الروع، يختص به النبي والولي... فهذا الصنف الثالث الذي هو علم الأسرار، العالم به يعلم العلوم كلها ويستغرقها... فلا علم أشرف من هذه

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٣٨٢.

<sup>(</sup>۲) الحديث: على الباطن في الذيل 'وروي مسلسلا عن الحسن بن حذيفة: سألت النبي عليه الصلاة والسلام عن علم الباطن: ما هو فقال: سألت جبريل عنه فقال عن الله: هو سر بيني وبين احبائي وأوليائي وأصفيائي وأودعه في قلوبهم، لا يطلع عليه ملك مقرب ولا نبي مرسل . قال العسقلاني، هو موضوع، والحسن ما لقيه حذيفة. (الأسرار المرفوعة، حديث رقم ۳۰۱، ص.ص ۷٤٧-۲٤۸).

الشرنوبي (الشيخ عبد المجيد) الأزهري، شرح تانية السلوك إلى ملك الملوك، ط مصر،
 ۱۳۱۰هــ، ص ٧.

العلم المحيط الحاوي على جميع المعلومات.. وما بقى إلا أن يكون المُخبر به صادقاً عند السامعين له معصوماً (١)، بل لقد ذهب إلى أبعد من ذلك فصور لنا شخصية العالم الكامل من أهل الطريق الذي لا ينكر علماً من العلوم بل يجمع بين ظاهر العلوم وبواطنها ويأخذ بها جميعها لتكاملها في المعرفة الربانية فقال: "إن العالم عند الله من عَلَمَ علم الظاهر والباطن، ومن لم يجمع بينهما فليس بعالم خصوصى ولا مصطفى، وسبب ذلك أن حقيقة العلم تمنع صاحبها أن يقوم في أحواله بما يخالف علمه، فكل من ادّعي علماً وعمل بخلافه في الحال الذي يجب عليه عقلاً وشرعاً العمل به فليس بعالم ولا ظاهر بصسورة عالم..."(٢). ويفرق الشعراني بين علم الباطن الذي سمتي به الصوفية من باب التسمية نسبة إلى الباطنية، وهي من الفرق الحلولية، وبين علم الباطن بمعناه الصوفى كما ذهب إليه ابن عربى فيقول: "إذ الباطن إنما هو علم الله تعالى، وأما جميع ما علم الخلق على اختلاف طبقاتهم فهو من علم الظاهر لأنه ظهر للخلسق فأعلم... وعلسى ذلك يقال في تسميته بعلم الباطن مجرد اصطلاح لأنه باطن بالنسبة إلى كثير من الناس، والعلم الوالحد قد يكون ظاهراً عند قوم وباطناً عند آخرين كعلم السنحو... لكن لما كان علم القوم خفياً على الأكثر، كان أحرى بهذا الإسم عن غيره إذا تحققت ذلك، فاعلم أن ما يسمى بالعلم الباطن عند البعض لا يخالف العلم الظاهر، فلا يحلل ما حرمه، ولا يحرّم ما يحلله كما يزعم كثير من الجهلة"(٣).

لذا فقد حرص ابن عربي على ربط تصوفه بالشرع، وجعل ظاهره وباطنه مستَفقاً في أحكامه، فتتحقق بذلك السعادة عند العلماء بالله إذ أنه يعتبر أن سعادتهم هي في الجمسع بين الأمرين وأن غاية هذه السعادة هي معرفة الحقائق في ظواهرها وبواطنها، وهذا خير دليل ينفي عن ابن عربي انتمائه إلى الفرق الباطنية الملحدة، لأنه

<sup>(</sup>۱) مؤنسس (حسين)، تاريخ الفكر الإسلامي في الأندلس، ط أولى، مصر، ١٩٥٥، ص ٣٨٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۳۲۰.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> النابلسي (عسبد الغنسي)، الدرر المنثورة في بيان زبدة العلوم المشهورة، مخطوط، مكتبة خاصة، ص ۲۳۷.

يجعـــل الشرع ميزانه في أحكامه، ويستند إلى الكتاب والسنة في تبرير مواقفه وتثبيتها جميعها يقول: "إن الله خاطب الإنسان بجملته، وما خص ظاهره من باطنه، ولا باطنه مــن ظاهــره، فتوفرت دواعي الناس أكثرهم إلى معرفة أحكام الشرع في ظواهرهم، وغفلــوا عن الأحكام المشروعة في بواطنهم إلا القليل وهم أهل طريق الله فإنهم بحثوا في ذلك ظاهراً وباطناً، فما من حكم قرروه مشرَّعاً في ظواهرهم إلا رأوا أن ذلك الحكــم له نسبة إلى بواطنهم أخذوا على ذلك جميع أحكام الشرائع، فعبدوا الله بما شرع لهم ظاهراً وباطناً، ففازوا حين خسر الأكثرون"(١). لذلك أشار ابن عربي إلى بطلان الفرقة الباطنية لأنها من الفرق المعطَّلة للشرع لعدولها عن إرادة الشارع، إذ أن كل ما يــودي إلى هدم قاعدة دينية فهو مذموم عند كل مؤمن يقول: "وتبعت طائفة ثالثة ضلَّت وأضــلت الأحكــام الشــرعية وصرفتها في بواطنهم، وما تركت من حكم الشريعة في المظواهر شيئاً، تسمى الباطنية، وهم على ذلك على مذاهب مختلفة، وقد ذكر الإمام أبو حامد في كتابه "المستظهر" له في الرف عليهم شيئاً من مذاهبهم، وبين خطأهم فيها. والسبعادة إنميا هبي مبع أهل الظاهر، وهم في الطرف والنقيض من أهل الباطن، والسعادة كل السعادة مع الطائفة التي جمعت بين الظاهر والباطن وهم العلماء بالله و بأحكامه"<sup>(٢)</sup>.

ويوض على القول بأن كمال الرجل في العلم هو الجمع بين علمي الظاهر والباطن، مستنداً إلى قوله تعالى في معرض الذم لقوم يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا (وصب محن الآخوة هو مافلون) (٢) وذلك تصديقاً لقوله في الحديث الشريف "أن لكل آية ظاهراً وباطناً، وحداً ومطلعاً إلى سبعة أبطن وإلى سبعين (٤) فالظاهر كما يراه هو المعقول والمنقول من العلوم النافعة التي تكون بها الأعمال الصالحة، والباطن هو

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٧ك.

<sup>(</sup>٤) الحديث: 'أن لكل آية ظاهرا وباطناً...' سبق تخريجه.

المعارف الإلهية، والمطلع هو معنى يتحد فيه الظاهر والباطن، والحد يكون طريقاً إلى الشهود الكلمي الذاتي (١). لذلك أوصى ابن عربي بالتصديق وعدم الشك في تفسيرات الصـوفية للكـتاب والسـنة، كما دعا إلى التصديق والتسليم لهم، وعدم التوهم أن في تفسيرهم إحالة للظاهر عن ظاهره، لأن لظاهر الآية أو الحديث مفهوم بحسب الناس وتفاوتهم في الفهم، فثمّة أفهام باطنة تفهم عند الآية أو الحديث لمن فتح الله عليه، يقول: "ولا يصسدنًك عن تلقّى هذه المعانى الغريبة عن فهوم العموم من هذه الطائفة الشريفة قول ذي جدل ومعارضة، إن هذا إحالة لكلام الله وكلام رسوله على الله ويؤيد هذا القول ما ذهب إليه ابن حجر في قوله بأنه "لا فرق بين مذهب الصوفيّة وما عليه الفقهاء سوى أن الصوفية يأخذون لأنفسهم بالأحوط والأوثق فيما اختَلف فيه، وهم مع الإجماع مهما أمكن، وأن هذا أشق على النفس، فيكون أفضل لأن الأجر على قدر المشقة، فعلم الباطن تمرة على الظاهر"<sup>(٣)</sup>. هذا وعلم الباطن يعتبر ركيــزة أساسية في مذهب ابن عربى يوليه اهتمامه، ويبين سبب كتم أسراره عند القوم ومنهم الحسن البصسري الذي تكلم بعلمه هذا ولم يصرح به إلا لخاصته، وقول أبي هريرة فيما ذكره البخاري فسي صحيحه: "حملت عن النبي الله جرابين، فأما الواحد فبثثته فيكم، وأما الآخر فلرو بثثته لقطعتم منى هذا البلعسوم"(؟)، وعن على بن أبي طالب رضى الله عـنه أنـه ضـرب بـيده على صدره قائلاً: "أه، إن هاهنا لعلوماً جمّة لو وجدت لها حَمَلَــة... وليس كـل علم يلزم به للعالم تبيينه "(٥)، وقال النبي على "خاطبوا إلناس على

<sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحسر، الجزء الثاني، ص ١٦٣. (انظر على حسرازم، ابن العربي المغربي الفاسي، جواهسر المعاني، ط أولى، مصدر، ص.ص . ١٦-١١).

<sup>(</sup>۲) حرازم (على)، جواهر المعاني، المصدر السابق، ص ١٢.

<sup>(</sup>٣) الأبياري، سعود المطالع فيما تضمنه الألغاز في العلوم اللوامع، ط مصر، ص.ص ٢٣٨-

<sup>(</sup>٤) الحديث: رواه البخاري في صحيحه في باب حفظ العلم. سبق تخريجه.

<sup>(°)</sup> الحديث: ثابت من كلام الإمام على رضى الله عنه.

قـــدر عقولهم(١)ۥ(٢). وقد أيّد ذلك كثير من أهل الاطّلاع والمعرفة، ممن عرفوا أسرار القوم وخبروا أحوالهم وعرفوا اصطلاحاتهم وخوفهم عليها من الانتشار في غير محلها فقال صاحب شذرات الذهب أن للقوم اصطلاحات أرادوا بها معانى غير المعانى المستعارفة، فمن حمل ألفاظهم على معانيها المتعارفة بين أهل العلم الظاهر ربما كفر، كما قاله الغزالي. ويقول الشيخ زروق عن شيخه النوري أنه قال: مَن لم يذق ما ذاقه القوم ويجاهد مجاهداتهم لا يسعه من الله الإنكار عليهم، ويقول الشيخ أحمد المقري المغربي في كتابه "زهر الرياض في أخبار عياض": والذي عند كثير من الأخيار من أهل هذه الطريقة التسليم، ففيه السلامة، وهي أحوط من إرسال العنان وقول يعود على صاحبه بالملامسة (٣). ومن هنا جاء قول ابن عربي بتحريم الاطلاع على كتب القوم والسنظر فيها كما جاء في قوله: "نحن قوم يُحرُّم النظر في كتبنا" وقال السيوطي: وقد سأل بعض أكابر العلماء بعض الصوفية في عصره: ما حملكم على أن اصطلحتم على هـذه الألفاظ التي يستشنع ظاهرها فقال: غيرة على طريقنا هذا أن يدّعيه من لا يحسنه ويدخل فيه من ليس من أهله (٤٠). إذن فموقف ابن عربي هذا يدعو إلى التسليم والاشتغال بالنفس دون الغير حتى لا يكون للعارف مجالاً للانشغال عن الذكر والعبادة، فكانت دعوته إلى التكتم على الأسرار وسترها كي لا تفهم على غير مراد أهلها، ولهذا جاءت عبارته تنبيها وتحذيرا من الوقوع في شرك الجهل بها طالباً التسليم فقط فقال: "فما أحسن من سلم واستسلم واشتغل بنفسه حتى يفارق موطنه بموطنه، فذلك السعيد

<sup>(</sup>۱) الحديث: يقول الحديث بقوله فله: "أمرت أن أخاطب الناس على قدر عقولهم" فهذا لم يروه أحد من علماء المسلمين الذين يعتمد عليهم في الرواية، وليس هو في شيء من كتبهم، وخطاب الله ورسوله للناس عام يتناول جميع المكلفين (مجموع فتاوى ابن تيمية، م ١٨، الحديث، ط أولى، سنة ١٣٩٨هـ).

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، كتاب الفناء في المشاهدة، ص ٤.

<sup>(</sup>T) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، م ٥، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) ابن العماد، المصدر السابق، ص ١٩١.

الفائسز بحقائق الوجود، فالساترون لهذه الأسرار من ألفاظ اصطلحوا عليها غيرةً من الأجانب الله العتبر تحريم ابن عربي من الاطلاع على كتبه هو من باب الحرص والتكــتم لئلا يختلط الأمر على أهل الظاهر وأهل الفكر، فكان ضنيناً به على الأجانب أن يطلعوا على ما ليس لهم به علم ومن ثم قال: "وإنما سقنا هذا كله لأن كتب أهل طريقتــنا مشــحونة بهذه الأسرار ويتسلطون عليها أهل الأفكار بأفكارهم وأهل الظاهر بأول احتمالات الكلام فيقعون فيهم، ولو سُئلوا عن مجرد اصطلاح القوم الذين تواطئوا عليه في عباراتهم ما عرفوه، فكيف ينبغي لهم أن يتكلموا فيما لم يحكموا أصله، وربما قـــالوا يـــتكلمون بمواجــيدهم مع أصحابهم: دين مكتوم، دين مشوم، وما عرفوا جهات الديسن، وهسؤلاء مسا تكتموا في الدين فقط وإنما تكتموا بنتائجه وما وهبهم الحق في طاعــته حيسن أطـاعوه، وبمـا صبح عندهم من أحاديث الأحكام ما اتفق على ضعفه وتجــريح نقلته، وهم أخذوه من الكشف عن قائله صحيحاً فتعبد به أنفسهم على غير ما تقسرر عسند علماء الرسوم فينسبونهم إلى الخروج عن الدين، وما أنصفوا فإن للحق وجوهاً يوصل إليه منها وهذا أحدها، ورب حديث صححوه واتفقوا عليه، وليس بصحيح عندهم من طريق الكشف ويتركون العمل به مشل ذلك سواء"(١).

وهكذا فمن لم يكن ممن أتقن العلوم الظاهرة والباطنة ونظر في هذه الكتب فهم خلف المراد منها، فضل وأضل لذلك يرى البرزنجي أن الكتب المنسوبة إلى ابن عربي بحق واقع فيها ما يُنكّر ظاهرها، ويرى المحققون من مشايخ أهل الطريق بأنها جارية مسع اصطلاح القوم وليس المراد ظواهرها ألى وقد وصفها عبد الكريم الجيلي "بأنه تكلم فيها بألسنة كثيرة، وأفصح عن معان غريبة خطيرة، فصر تارة عن حال، وأفصح عن مقصود وأدمج عن مراد في المقال حتى صار الأمر فيه عن أحد رجلين: رجل عجز عن تحصيل الكتاب فانقطع عن نيل الفائدة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الفناء في المشاهدة، ص ٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ص ٤.

<sup>(&</sup>quot;) البرزنجي، مصدر سابق، ص ٣٨٢.

وخــاب، ورجل حصله وعجز عن معرفة ما أراد الشيخ من كتاباته وإشاراته الغريبة، فانقطع بالكلية عن درك علمه لقصور عقله وعجزه عن حلّ رمزه"(١) وربما كان سبب ذلك كما ذكر ابن العماد هو الغموض الذي اكتنف كتبه فيرى أنه وقع له في بعض تضـــاعيف تلك الكتب كلمات كثيرة أشكلت ظواهرها وكانت سبباً لاعتراض كثيرين لم يحسنوا الظن به، ولم يقولوا ما قاله غيرهم من الجهابذة المحققين والعلماء العاملين والأتمــة الوارثيــن أن مــا أوهمــته تلك الظواهر ليس هو المراد، وإنما المراد أمور اصــطلح علــيها متأخرو أهل الطريق غيرة عليها حتى لا يذعيها الكذابون فاصطلحوا علم الكناية عنها بتلك الألفاظ الموهمة خلاف المراد غير مبالغين بذلك، لأنه لا يمكن التعبير عنها بغيرها(٢). ولهذا عمد ابن عربي إلى وضع شرح لديوانه اترجمان الأشواق" كي يبين فيه مقصد كلامه، ويظهر ما خفي من معانيه والتبس على غيره لئلا يتأولها المتأولون على غير الوجه الذي أراد، فابتعد في شرحه عن كل غموض مشيرًا إلى الفهم الصحيح والقصد الصريح فقال: "فأعربت عن نفس تواقة، ونبهت على ما عـندنا من العلامة، اهتماماً بالأمر القديم، وإيثاراً لمجلسها الكريم، فكل إسم أذكره في هـذا الجزء فعنها أكنّى... ولم أزل فيما نظمته في هذا الجزء من الإيماء إلى الواردات الإلهية والتنزلات الروحانية والمناسبات العلوية جربًا على طريقتنا المثلى، فإن الآخرة خمير المن الأولى... والله يعصم قارئ هذا الديوان مما سبق خاطره إلى ما لا يليق بالنفوس الأبية والهمم العلية المتعلقة بالأمور السماوية"("). وقد أسهم الشيخ محمد عبده بالدفاع عن كتب ابن عربي وما حوته من أمور توهم الكفر لمن لا يفهمها فَهُم القوم لها

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، مجلد ٥، ص ١٩٠.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق، تحقيق محمد عبد الرحمن الكردي، (صسادر)، بيروت، (دون تاريخ)، ص. ص ٩-١٠. (انظر ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأسرواق، تحقيق محمد عبد الرحمن الكردي، مصر، ١٣٨٨هـ/١٩٦٩م، ص.ص ٤-٥).

ولم يأخذ سوى بظاهر معناها، فذكر أن كتب ابن عربي مملوءة بما يخالف عقائد الدين وأصوله وكذلك كتاب الإنسان الكامل لعبد الكريم الجيلي هو في الظاهر أقرب إلى النصرانية منه إلى الإسلام، ولكن هذا الظاهر غير مراده فيقول، "وإنما الكلام رموز لمقاصد يعرفها من عرف مفتاحها، فإن كنت تدّعي ذلك فإن لي معك كلاماً آخر وإلاً حُررَم عليك أن تنظر في كلام القوم لئلا تفتن في دينك... وهذه الكتب لا يحل النظر فيها إلا لأهلها"(١).

ويعتبر فريق من أهل الظاهر قول ابن عربي هذا من قبيل الحلول والاتحاد وهذا مسن بساب التجنّي والافتراءات التي لحقت به، فهم يرون في قول العارفين "أن الوجود الذي به كل شيء موجود "هو الله تعالى" هو قول بحلول الله تعالى في الأشياء واتحاده بها، ويشنّعون عليهم بسبب ذلك وهذا لجهلهم بمعاني كلامهم، فالسعد التفتازاني وابسن تيمية وغيرهم كثيرون يرمون ابن عربي بالإلحاد والزندقة، ويجعلون من أقواله مدعاة للكفر والتضليل لما أغلق عليهم من مفاهيم كلامه، فيذهب التفتازاني إلى القول بان عامة أولنك الملاحدة المتصوفة المقلدين للكفرة والوجودية المتفلسفة يجاهرون بالوهية جميع الممكنات حتى وجود الخبائث والقانورات، وبإباحة جميع المحرمات وبإضاعة الصوم والصلاة وبتزويق الزنادقة بتسميتها علم التصوف!).

كذلك يرى ابن تيمية أنهم يجعلون وجود المخلوقات عين وجود الرب بقوله: "لما كان أصلهم الذي بنوا عليه وجود المخلوقات والمصنوعات حتى وجود الشياطين والجن والكافرين والفاسقين... عين وجود الرب لا أنه متميز عنه منفصل عن ذاته، وإن كان مخلوقاً له مربوباً مصنوعاً له، قائماً به، وهم يشهدون أن في الكائنات تفرقاً وكثرة ظاهرة بالحس والعقل، فاحتاجوا إلى جمع يزيل الكثرة ووحدة ترفع التفرقة مع ثبوتها، فاضطربوا على ثلاث مقالات وأولها مقالة ابن عربي صاحب فصوص الحكم،

<sup>(</sup>١) محمد عبده، أعمال الإمام محمد عبده، من كتاب الإصلاح الفكري والتربوي والإلهيات، الجزء الثالث، بيروت، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٧٢، ص ٥٢٨.

<sup>(</sup>۲) (التفتازاني) سعد الدين، رسالة في وحدة الوجود مصدر سابق، ص ٧.

وهي مع كونها كفراً فهو أقربهم إلى الإسلام لما يوجد في كلامه من الكلام الجيد كثيراً، ولأنه لا يثبت على الاتحاد ثبات غيره (()). ومما يراه ابن خلدون في هذا المجال أن هؤلاء المتأخرين من المتصوفة المتكلمين في الكشف وفيما وراء الحس توغلوا في ذلك، فذهب الكثير منهم إلى الحلول والوحدة مثل الهروي وابن عربي وابن سبعين وغيرهم (۱).

وقد حاول السراج البلقيني دفع تهمة الحلول والاتحاد عن ابن عربي إذ يقول "إياكم والإنكار على شيء من كلام الشيخ محي الدين، فإنه رحمه الله لما خاض مجمع بحار المعرفة وتحقيق الحقائق، عبر في أواخر عمره في الفصوص والفتوحات والتنزلات الموصلية وغيرها بما لا يخفى على من في درجته من أهل الإشارات، ثم جاء من بعده قوم عمي عن طريقه فغلطوه في ذلك، بل كفروه بتلك العبارات، ولم يكن عندهم معرفة باصطلاحه، ولا سألوا من يسلك بهم إلى إيضاحه، قال وقد كذب والله وافترى من نسبه إلى القول بالحلول والاتحاد"

وقد شرح ابن عربي مذهبه في وحدة الوجود مستنداً في ذلك إلى الكتاب والسنة إذ يقول: "إياك والغلط، فإنه لإحلول ولا اتحاد، ولا يلحق عبد رتبة ربه أبداً ولو صار الحق تعالى ممعه وبصره وجميع قواه، فإن الحق تعالى أثبت عين العبد معه بالضمير في قوله في الحديث القدسي "كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر بسه... إلى آخر النسق"، فإن قيل أن كلام الحق تعالى قديم وقد قال "وهو معكم أينما كنتم" فهذا يشعرنا بأنا معه في الأزل كما تقول بذلك الفلاسفة. قلنا: تحقق أن العالم قديم في العلم الحلول على العلم الحلول العلم الوليل على العلم الوليل على العلم العلم الوليل على العلم العلم الوليل على العلم الوليل علم الوليل على العلم الوليل على الوليل على الوليل على الوليل الوليل على الوليل على الوليل على الوليل على الوليل الوليل على الوليل الو

ابن تيمية، حقيقة مذهب الاتحاديين، (مجموعة الرسائل والمسائل، المنار، القاهرة، ١٣٤١ ١٣٤٩هــ، ص.ص ٥-٦.

 <sup>(</sup>۲) رضا (الشيخ محمد رشيد رضا)، تاريخ الأستاذ محمد عبده، الجزء الأول، ط أولى، المنار،
 ص ١١٦.

<sup>(</sup>٣) البرزنجي، الجانب الغيبي، مصدر سابق، ص ٢٨.

 <sup>(</sup>١) البكري (مصطفى)، السيوف الحداد، مصدر سابق، ص ٢٦.

والاتحاد المذي الذي توهمه بعضهم فيقول: "أن تعلم عقلاً أن القمر ليس فيه من نور الشمس شيء، وأن الشمس ما انتقلت إليه بذاتها، وإنما كان القمر محلالها، فلذلك العبد ليس فيه من خالقه شيء ولا حلّ فيه"(١).

وشرح ابسن عربي معنى الاتحاد الصوفي لدى القائلين به، مبيناً الفرق بينه وبين الاتحاد بمعناه العادي، أي بمعنى أن تصير الذائان ذائاً واحدة فيقول: "الاتحاد حال، فمن آمن بالاتحاد الذائي قبل وقوع الحال فقد كفر، ومن أراد التعبير عن هذا الاتحاد بعسد الوصول إليه فقد أشرك. وقال في كتاب الجلالة: وإن تسمع الاتحاد من أهل الله تعالى أو تجده في مصنفاتهم فلا تفهم منه ما فهمت من الاتحاد الذي قلنا فيه أنسه في الموجودين، إذ ليس مرادهم بالاتحاد إلا شهود الوجود الحق الواحد المطلق السني الكل بسه موجود، فيتحد به الكل من حيث كون كل شيء موجوداً به معدوماً بنفسه، لا من حيث أن له وجوداً خاصاً اتحد به، فإنه محال "(۱).

فسالقول بالاتحاد والحلول محرفوص إذن لدى ابن عربي بالمعنى المغاير للصوفية. وإن قال بالاتحاد الصوفي الذي يبين وجهة نظره في حال وروده في كتاباته وآرائه، لأن الحق سبحانه وتعالى يتعالى ويتقدس عن الحلول في الأجسام، وليس قوله "أن العبد يبصر ببصر الله" أن الله حلّ في بصره، إنما هو يبصر ببصره القائم بجارحة عينه في وجهه ويسمع بسمعه القائم بجارحة أذنه، ويتكلم بالكلام الموجود في تحريك لسانه وشدفتيه ومخارج حروفه من صدره إلى شفتيه، ولذلك نفى عنه تعالى أن يحل بالأجسام وفي هذا قوله: "إن الشخص يعمل بطاعة الله الزائدة على فرائضه مما ندبه الحق إليه من نوافل الخيرات، فينتج له هذا العمل نفي سمعه وبصره وكلامه وجميع معانيه من بطش وسعي... فصار يسمع بالله بعدما كان يسمع بسمعه. ويبصر بالله بعد ما كان يبصر ببصره مع العلم بأن الله يتقدس ويتعالى أن تكون الأشياء محلاً له أو

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٥٢. (انظر السيوف الحداد للبكري، ص ١٣١، شذرات الذهب لابن العماد، ص ٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) البكري (مصطفى)، مصدر سابق، ص.ص ۱۳۱-۱۳۲.

يكسون هو محلاً لها، فقد سمع العبد بمن لم يقم به، وأبصر بمن لم يقم به، فكان الحق سمعه ويصره ويده (١).

وللاتحاد الصوفي معنى آخر لدى ابن عربي، فهو وإن كان يرفض الاتحاد الدي يصيّر الذاتان ذاتاً واحدة لأنه من المحال، فإن كان عين كل واحد منهما موجوداً في حال الاتحاد فهما ذاتان، وإن عدمت العين الواحدة وعدمت الأخرى، فليس للأول حد، لكن الاتحاد الصوفي كما يراه هو عبارة عن حصول العبد في مقام الانفعال عنه بهمة وتوجه إرادته لا بمباشرة ولا معالجة، فبظهوره بصفة هي للحق تعالى حقيقة تسمى اتحاداً لظهور الحق في صورة عبد وظهور عبد في صورة حق (١).

وهكذا يمكن القول بأن الاتحاد والحلول لا وجود لهما في تصوف ابن عربي بالمعنى السذي قارعه فيه الفقهاء وأهل الرسوم، وليس من سبيل إلى إثبات ذلك طالما أنسنا نجد أن ابن عربي نفسه ينفي ذلك، بل يرفضه رفضاً تاماً، وهو لم يحل الله في الموجودات، ولم يقل بأن الجزء الإلهي قد حل فيها، بل إنه ينهي عن القول بهذا الأمر، ودليله في ذلك قوله: "فما في أحد من الله شيء وما في أحد من سوى نفسه شيء، وإن تتوعيت عليه الصور، وما كل أحد يعرف هذا، وأن الأمر على ذلك إلا آحاد من أهل الله، فإذا رأييت من يعرف فأف فاعتمد عليه، فذلك هو عين صفاء خلاصة خاصة الخاصة من عموم أهل الله تعالى، فأي صاحب كشف شاهد صورة تلقى إليه ما لم يكن الخاصة من المعارف، ما لم يكن قبل ذلك في يده، فتلك الصورة عينه لا غيره، فمن شجرة نفسه جنى ثمرة علمه (۱).

وقد حاول ابن عربي نفي الحلول عن الحق، يتضح ذلك في قوله: "أنه تعالى لم يحدث بابتداعه العالم في ذاته حادث" وكذلك قوله في عقيدته "الصغرى" تعالى الحق تعالى أن تحله الحوادث أو يحلها" وأيضا قوله في عقيدته الوسطى: "إعلم أن الله تعالى واحد بإجماع، ومقام الواحد يتعالى أن يحل فيه شيء أو يحل هو في شيء أو يتحد

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٨١١.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، كتاب المسائل، الجزء الثاني، ص ٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص.ص ٦٦-٦٧.

بشيء". وفي مواضع من الفتوحات يقول: "أنه ليس في أحد من الله شيء، ولا يجوز نلك عليه بوجه من الوجوه" وقال في باب الأسرار: "لا يجوز للعارف أن يقول: "أنا الله" ولو بلغ أقصى درجات القرب" (١). كما يحذر من الوقوع في الشطح والخروج عن حدود المعقول فيقول في باب الأسرار أيضاً: "أنت أنت، وهو هو، فإياك أن تقول كما قسال العاشق: أنا من أهوى ومن أهوى أنا... فهل قدر أن يرد العين واحدة، لا والله ما استطاع، فإنسه جهل، والجهل لا يتعقل، ولا بد لكل أحد من غطاء ينكشف عند لقاء الش" (١)، فيكون والحال كذابك أن كل ما يقصده الصوفية من قولهم: "بأن الحق عين الخلق هو مقصد إلهي وليس ظاهري، وهذا ما يورده أهل الطريق، إذ يصل بهم الكشف إلى ما انغلق على غيرهم من الأسرار والحقائق، وذلك بالتحقق الكامل لا بالاتحاد، ذلك أن العبد إذا تخلق ثم تحقق ثم جرب، اضمحلت ذاته وذهبت صفاته بالاتحاد، ذلك أن العبد إذا تخلق ثم تحقق ثم جرب، اضمحلت ذاته وذهبت صفاته ويسرى الله عند كل شيء، وهذا أول المقامات، فإذا ترقّى عن هذا المقام وأشرف على مقام أعلى منه وعضده التأييد الإلهي (أي أن الأشياء كلها فيض وجوده تعالى لا عين وجوده "١).

ويدفع عسنه النابلسي هذه التهمة موضعاً معنى الوجود وعلاقته بالموجود فيقول: إن الله تعالى عند العارفين هو الوجود الحق الذي به كل شيء موجود، أي واقع عليه الوجود بحكم النظر العقلي، فإذا كان كذلك فلم يكن لشيء من الأشياء وجود بغيره سيحانه، ولا به أيضاً في نفس الأمر، ويضيف بأن شرط الحلول أن يكون وجودان يحل أحدهما في الآخر، وهنا ليس وجودان بل وجود واحد، وتقادير عدمية صادرة عن هذا الوجود الواحد، تسمى تلك التقادير مخلوقات، وتسمى حوادث، وتسمى بأسماء

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، الفتوحات المكية، عقيدته الصنغرى وعقيدته الوسطى، الجزء الأول، ص ٣٦ ومسا بعدها. (انظر عبد الوهاب الشعراني، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٣٣).

<sup>(</sup>۲) الشعراني، المصدر العمابق، الجزء الأول، ص ۱۶. (انظر لواقح الأنوار القدسية للشعراني، ص ۲۶.).

ابن العماد، شذرات الذهب، الجزء الخامس، ص ١٩٢.

كثيرة بحسب أجناسها وأنواعها وأعيانها وأشخاصها، وإذا لم يكن ثمة غير ذلك الوجود الحسق الواحد القديم فكيف يُتصور الحلول، وإنما سببه هو توهم الحلول منهم قصور إدراكهم بالأمر نفسه(١).

بعد عرضنا لمفهوم الوجود لدى ابن عربي ورُدُوده على المنكرين لمذهبه ينبغي أن نتساءل هل كان ابن عربي زنديقاً؟.

لقد حاول الكثيرون من الكتاب والمفكرين والباحثين رد التهمة عنه لقوله بوحــدة الوجــود ظناً منهم أن هذا المذهب مادي، الحادي لا يليق بولي مسلم من كبار أولياء الله. والواقع أن وحدة الوجود التي يقول بها ابن عربي ليست مادية، وأنها ليست وحدة وجود فلسفية أيضا رغم استخدامه لبعض المصطلحات الفلسفية كالقول بالقوة والفعل والهيولي وغيرها، فإن استخدام هذه المصطلحات لديه كان من باب التوسع في العلم دون القصد إلسي المعنى الفلسفي لدى الفلاسفة، وكذلك امتلاكه للناحية العقلية النقدية التي يتصف بها الفيلسوف كانت دلالة على تصوف صاح واع لديه لا شطح فيه ولا خروج عن حدود العقيدة والشرع مما يؤكد تصوفه الخالص عن كل شائبة مادية وعدم صبغه بالصبغة الفلسفية، بحيث يكون صوفياً متفلسفاً أو فيلسوفاً متصوفاً كما هو شــأن الغزالـــى من قبله. بل أنه كما قال ابن تيمية فرق بين الظاهر والمظاهر، فكان بذلك أقرب القائلين بوحدة الوجود إلى روح الإسلام(٢). ويصدق عليه قول القائل: "إنه وجود الله المستغنى بذاته عن غيره، وهو الوجود الحق الذي أعطى ومنح الوجود لكل كائــن، ولــيس لكائن غيره سبحانه الوجود من نفسه، إنه سبحانه الخالق، هــو البارئ المصور (هو الذي يسوركم في الأرحاء كيف يشاء)(")"(٤).

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية، مرجع سابق، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الأية: ٦م.

<sup>(\*)</sup> الغزالي، المنقذ من الضلال، تحقيق عبد الحليم محمود، الطبعة الأولى، دار الكتاب اللبناني، ص ٢٧١.

وهكذا فإنا بعد أن عرضنا لمذهب ابن عربي في وحدة الوجود وانتهينا إلى إثبات العين الواحدة، وأنه تعالى موجود بنفسه قائم بها، وأن جميع الموجودات موجودة بساله لا بأنفسها، نتساءل: ما الصورة التي يقوم عليها هذا الوجود الواحد، هل هي صورة الإطلاق أم التقييد؟ أو بمعنى آخر: هل الوجود مطلق أم مقيد؟

## الوجود المطلق:

لما كان الوجود بمفهومه الخاص عند ابن عربي واحداً وهو الله، والموجودات ليست سبوى تعيينات له تظهر وتغيب لتظهر موجودات أخرى، فإن هذا يدل على الستمرارية الوجود والإيجاد أي الله والعالم، وبمعنى آخر استمرار القدرة والمشيئة والإرادة الإلهية لهذا الوجود، لذا فإنه يرى بأن الله هو الوجود المطلق، الواحد الموجود في الخارج، وهو خير محض، وله وحده إطلاق الوجود لا لسواه "فإن الباري وجود مطلق لا أول له ولا آخر، هو الهو على الحقيقة "(۱).

و "الهو" عبارة عن "الذات الإلهية" بالإطلاق لأنها كناية عن الأحدية التي تشير السالة الذات الإلهية في ماهيتها الحقيقية دون إضافة أية صفة خارجية عليها فهي حقيقة الذات الإلهية، وهو يكنّي "بالهو" عن الذات الإلهية في إطلاقها لأنه يرى أن الهو باطن كل موجود، وهي الأحدية التي تشير إلى الذات يون إضافة إليها فيقول: "إن الهو كناية على الأحديث، ولهذا قيل في النسب الإلهي (قل هو الله أحد)(١) فهي الذات المطلقة التلي لا تدركها الوجوه بأبصارها ولا العقول بأفكارها"(١)، وذلك لإطلاقها بإسقاط كل نسبة أو إضافة إليها، وبهذا تكون الذات المطلقة حقيقة قد اختصت بالهو ذلك أنه "ما مسن مقام يكون فيه تجل من التجليات إلا والهو مبطون في ذلك التجلي"(أ)، وذلك السريان الأحديثة في الموجودات جميعها. "قيقع الإخبار عما ظهر من هذه المقامات، ويقع التنزيه على الذات المطلقة بالهو"(أ).

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، کتاب الأزل (الرسائل)، ص ۱۰.

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص، الآية: ١ ك.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، كتأب الياء، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، 1٣٦٧هـــ/١٩٤٨م، ص ١.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢.

أما حقيقة هذا "الهسو" فهسي أنه واجب الوجود لنفسه لقيامه بنفسه وقيام الموجودات به، إذ هو الأول في الوجود، فلا يحتاج إلى موجد يوجده لغناه عن العالمين، واحتياج كل شيء إليه لقيامه به، فهو الواحد الأحد، الصمد، فالعقل لا ينكر ذلك لحقيقته والشرع يؤيد ذلك لما جاء في قوله تعالى باكتفائه الذاتي عن كل أحد: في يقول: "إن الله تعالى هو الأول الذي لا أولية لشيء قبله، ولا أولية لشيء يكون قائما به أو غير قائم به معه، فهو الواحد سبحانه في أوليته فلا شيء واجب الوجود لنفسه إلا هو، فهو الغنسي بذاته على الإطلاق عن العالمين، قال تعالى: ﴿إن الله لغني من العالمين، قال تعالى: ﴿إن الله لغني من العالمين، قال تعالى: ﴿إن الله لغني من مرتبطاً بالواجب الوجود لنفسه، فمشيئته وإرادته وعلمه وقدرته ذاته، تعالى الله أن يتكثر في ذاته علواً كبيراً، بل له الوحدة المطلقة، وهو الواحد الأحد، الله الصمد، لم يلد فيكون مقدمة، ولم يولد فيكون نتيجة، ولم يكن له كفواً أحد، فيكون به وجود العالم..."(١).

ويميز ابن عربي بين الوجود المطلق وبين الوجود المقيد إذ أنه وجود بغيره، في وجود المقيد تابع له وليس أصل لأنه موجود بغيره، فقال: "إن الحق تعالى موجود بذاته، مطلق الوجود، غير مقيد بغيره، وليس بمعلول ولا علة لشيء بل هو خالق المعلولات والعلل، الملك القدوس اللذي لم يزل، وأن العالم موجود بالله سبحانه لا بنفسه ولا لنفسه، مقيد الوجود بوجود الحق في ذاته، فلا يصح وجود العالم البتة إلا بوجود الحق تعالى"(٢). ويقول: "بل هو وجود مطلق غير مقيد، مستمر قائم بنفسه، ليس بجوهر متحيز فيقدر له المكان ولا بعرض فيستحيل عليه البقاء... مقدس عن الجهات والأقطار مرئي بالقلوب لا بالأبصار"(٤).

الآية: الم.
 الآية: الم.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ١١٥-١١٦. (انظر البرزنجي،الجاذب الغيبي، ص ٣٤٢).

ابن عربي، عقيدة في التوحيد أو عقيدة أهل الإسلام، راجعه عبد الرحمن حسن محمود،
 مكتبة عالم الفكر، القاهرة، (بدون تاريخ)، ص.ص ١١-١٠.

ولما كان الوجود المطلق على هذا النحو فهو لا تدرك له ماهية ولا تعرف له كيفية ولا يجوز أن يتصف بصفة نفسية مما ينسب إلى الخلق، فتتنفى عنه المثلية. وفي تحديده للوجود المطلق يقول: "وجود مطلق لا تعقل ماهيته، ولا يجوز عليه الماهية، كما لا يجوز عليه الكيفية، ولا يعلم له صفة نفسية من باب الإثبات، وهو الله تعالى، وغاية المعرفة به الحاصلة بأيدينا اليوم من صفات السلب مثل (ليس كمثله شيىء)(١) و (سبعان وبلنه وبه العزة عما يصغون)(١) «(١)»(١)»(١).

فإذا كان هذا هو شأن "الوجود المطلق" فإننا نستطيع القول بأن الوجود "المقيد" لا يخلو من الصفات العرضية التي خلا منها "الوجود المطلق" وما لا يخلو من الحوادث ولم يسبقها فهو حادث مثلها، فإن كل الحوادث لا بد لها من محدث أي الله، أما الموجود المطلق (الله) فهو المنزه عن التغيرات العرضية السلبية، الموصوف بالصفات الثبوتية الدائمة الأزلية، ولو جاز عدمه لبطل قدمه، فهو الواحد الذي لا يقبل التجزأة و لا التأليف، هو القديم الأزلى المنفرد بالأحدية "(٤).

ولكن ما يتميز به الوجود المطلق عن المقيد كونه الخير المحض الذي ينفرد به الحق عن الخلق فهو وجود لا يخالطه عدم لذا فهو خير محض على حين أن العدم شرر محض وهسو نقيض الوجود والخير، ومن هنا اختص الحق "الواجب الوجود" والمطلق الوجسود" بالخير المحض دون الخلق وله وحده إطلاق الوجود دون سواه، والضدان لا يجتمعان (٥). ورغم ذلك فهو يجعل للممكنات دوراً في تحصيل هذا الخير مسن الوجود، أو لِقُبول العدم والشر، فهو كما قال "بأن الوجود المطلق هو الخير المحض، والعدم المطلق هو الشر المحض، والعدم المطلق هو الشر المحض، والممكنات بينهما، فبما تقبل الوجود لها

سورة الشورى، الآية: ١١ك.

<sup>(</sup>۲) مىورة الصافات، الآية: ۱۸۰ك.

<sup>(</sup>٦) ابسن عربي، إنشاء الدوائر الإحاطية على مضاهاة الإنسان للخالق والخلائق، ليدن، سنة ١٣٣٦هــ، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٤) ابسن عطاء الله السكندري، القصد المجرد في معرفة الإسم المفرد، مكتبة صبيح، القاهرة، ١٣٤٨هـــ/١٩٣٠م، ص ٣٨ وما بعدها.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، شجون المسجون وفنون المفتون، مخطوط، مكتبة خاصة، ورقة ٣٩، ص أ.

نصيب من الخير، وبما تقبل العدم لها نصيب من الشر، وليس الأدب إلا جماع الخير كله... ولا شك أن الخير ظهر في العالم متقرقاً، فلا يخلو ممكن عن خيرية، والممكن الكامل المخلوق على الصورة الإلهية، المخصوص بالصورة الإمامية، ولا بد أن يكون جامعاً للخير كله"(۱). ويوضع صدر الدين القونوي مفهوم الخير المحض في كتابه "مفتاح الغيب" معقباً على كلام شيخه في وحدة الحق وعدم تكثره لأنه الواحد بالحقيقة فيقول: "إن الحق هو الوجود المحض الذي لا اختلاف فيه، وأنه واحد وحدة حقيقية لا تتعقل في مقابله كثرة، ولا يتوقف تحققها في نفسها ولا تصورها في العلم الصحيح المحض على تصور ضد لها، بل هي نفسها ثابتة مثبّتة لا مثبّتة"(۱).

كذلك فإن ما يراه ابن عربي أن فكرة الزمان تنتفي عن الوجود المطلق فلا يحدده زمان ولا يقيده مكان بل له الإطلاق فيقول: "إذا انتفى الزمان عن وجود الحق وعسن وجود مبدأ العالم فقد وجد العالم في غير زمان، فلا تقول إلا من جهة ما هو الأمر عليه إن الله موجود قبل العالم اذ قد شت أن القبلية من صيغ الزمان ولا زمان، ولا أن العالم موجود بعد وجود الحق إذ لا يعدية، ولا مع وجود الحق فإن الحق هو السذي أوجده وهو فاعله ومخترعه ولم يكن شيئاً، ولكن كما قلنا "الحق موجود بذاته، والعالم موجود به..."(٣) هكذا يؤيد ابن عربي ومن تابعه في مذهبه على إطلاق هذا الوجود وعدم تقييده لما يتفرد به من ميزات خاصة لا يشاركه فيها وجود آخر. وهو يستند في ذلك إلى قوله في كتابه المعرفة: "أنّى للمقيد بمعرفة المطلق وذاته لا تقتضيه، أم كيف يمكن أن يصل الممكن إلى معرفة الواجب بالذات وما فيه من وجه للممكن إلا ويجوز عليه العدم والافتقار ..."(١٠).

لما كان مفهوم ابن عربي للوجود المطلق على هذا النحو، فهل يشاركه في ذلك أصحاب النزعة الوجودية بحيث ينتهيان إلى مدلول واحد؟

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٢٧.

<sup>(</sup>۲) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ۲۰۶.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ١١٥-١١٦.

 <sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب المعرفة، الطبعة الأولى، باريس – بيروت، ١٩٩٣، المسألة ٣٨، ص ٥٨.

الواقع أنه لا بد من معرفة مدلول هذه الفكرة كي نتمكن من التمييز بينهما، فعلــــى حين يقول ابن عربي بأن الله وجود مطلق فإنه يرمي من ذلك إلى معنىً أن الله تعسالي لسيس بعلة، يعنى ليس موجباً، نرى الفريق الآخر وهم من وصفهم البرزنجي بالملاحدة يرون أن معناه "أنه وجود عام في المعقولات الثابتة" فيكون المعنى الأول إيمــــان صـــريح والثاني كفر صريح<sup>(١)</sup> وقد أدرك ابن عربي هذا الالتباس فأطلعنا في فــتوحاته على صيغة أخرى "للوجود المطلق" يحدد فيها مفهومه ويوضح مدلوله فينفى عــنه تعالى أن يكون معلوم الذات، ولا يشبهه شيء، ولا يشبه هو شيئاً، فحقيقة فهمه بعيدة المنال، لا تدركم العقول ولا تحيط به الأذهان فقال فيه: "الحق تعالى وهو الموصـوف "بالوجود المطلق" لأنه سبحانه ليس معلولاً لشيء ولا علة بل هو موجود بذاتـــه، والعلم به عبارة عن العلم بوجوده، ووجوده ليس غير ذاته، مع أنه غير معلوم الـــذات، لكن يعلم بما هو عليه من صفات المعانى، وهي صفات الكمال به، وأما العلم بحقيقة ذاته ممنوع، لا يُعلم بدليل و لا بين هان عقلي، و لا يأخذهما حدّ، فإنه سبحانه لا يشبه شيئاً ولا يشبهه شيء، فكيف يعرف من يشبه الأشياء وتشبهه و لا يشبهه شيء و لا يشبه شيئاً، فمعرفتك به إنما هي (ليس كمثله شييء). أما الماهية، فلا يجوز ذلك عليه، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً ﴿وَيُعَمُّوكُو الله نفسه﴾(٢). وقد ورد المنع في الشرع عن التفكير في ذات الله"(٣). وفي هذا إبطال لقول المعترضين على فكرة الوجود المطلق الذين لم يفهموا الفرق بين الإطلاقين، ذلك أنهم فهموا أن الوجود المطلق مفهوم كلى لا وجود له في الخارج، والواقع أن الواجب تعالى موجود في الخارج، وهو واحد حقيقي لا تكثَّر فيه، إنما رأوا فيه أنه واحد بشخص موجود بوجود هــو نفسه، وإنما التكثر في الموجودات بواسطة الإضافات لا بواسطة تكثر وجوداتها، فإن الوجود إذا نسب إلى الإنسان حصل موجود، وإذا نسب إلى الفرس فموجود آخر، وعلمي هذا القياس وهذا الجواب احتراز منهم عن شناعة التصريح بأن الواجب ليس

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجانب الغيبي، مصدر سابق، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۲۸م.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٥٣.

بموجــود، وبأنــه وجــود جميع الأشياء، حتى القاذورات واجب، تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً(١).

وهكذا فإنه تعالى وجود مطلق قائم بنفسه، ليس بجوهر فيقدر له المكان، ولا بعرض فيستحيل عليه البقاء، ولا بجسم فيكون له الجهة، فهو مقدس عن الجهات والأقطار بمعناه أو بمفهومه لدى الصوفية، ومفهومه لدى الحكماء العقلانيين، فمفهوم الوجود المطلق لدى ابن سينا مثلاً مغاير الأصحاب وحدة الوجود، فقد أراد به الوجود المطلق الكلي، أي المعنى العام الذي لا يوجد إلا ضمن جزئياته، على حين أن القوم لـم يكـن مـرادهم ذلك، بل المطلق عندهم هو المعرّى عن كل قيد زائد على ذاته، المتعين بذاته، ولا شك أن ما هو كذلك فهو غنى عمن سواه، وكل مقيد محتاج إليه لأنه قيّوم المقيّدات كلها. وعليه: يكون المطلق نوعان: فإن ما أراده القوم فقد تطابق العقــل والــنقل على وجوده ووجوبه وتشخصه وتعينه، وقيامه بذاته، ووحدته الذاتية وقيوميته، على حين أنه بالمعنى الآخر المستمد من كلام الحكماء كابن سينا هو الكلى أي الوجود بمعنى الموجودية والكون والعصول، فهو خروج عن المفهوم الصوفي المستعارف علسيه(١). كذلك فيما حمله المعترضون على ابن عربى قوله: "أن الوجود المطلق إنما هـو موجود بذاته لذاته، ففهموا أنه المطلق الإضافي، ولكن ليس هذا مراده، إنما قصده أن "الوجود لا بشرط شيء، إذ أنه الوجود المطلق، فالمطلق الإضسافي ليس هو مقصد ابن عربي، وكلامه صريح في أن الحق تعالى موجود بذاته في الخارج، وأن ما عداه من الموجودات موجود به، وقد قال في الفتوحات: "إن الحق تعالى موجود بذاته لذاته، مطلق الوجود، غير مقيد بغيره.. فلا يصبح وجود العالم البستة إلا بوجسود الحسق". فإنه مع تصريحه بأنه تعالى موجود بذاته قال: "إنه مطلق الوجود بالمعنى الذي دل عليه قول غيره "مقيد بغير". يعنى أن الوجود بذاته لا يتقيد بغسيره بكونه معلولاً أو علة، لا بمعنى الكلى الطبيعي الموجود في الخارج في ضمن

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ۲۸۲. ( انظر البرزنجي، الجساذب الغيبي، ص ۳۲۱. ( منظر البرزنجي، الجساذب الغيبي، ص ۳۲۱).

<sup>(</sup>١) البرزنجي، المصدر السابق، ص ٣٣٧.

أفراده كما كان مذهب الحكماء في ذلك، ولا بمعنى أنه معنى معقول في النفس مطابق لكل واحد من جزئياته في الخارج، لتصريحه بأنه تعالى موجود بذاته، والموجود بذاته لا يكون معقولاً بل موجوداً خارجياً لا في أفراده (١). ومن هنا فإن قول ابن عربي في مصنفاته بأن "واجب الوجود هو الوجود المطلق" ليس هو ما ذهب إليه المستكرون عليه والجاهلين بمقصوده منه، بل فهموا أن مراده بالمطلق هو مذهب الوجودية الذي شرحه السعد التفتازاني والسيد الشريف وردّاه، إذ أن هذا بهتان عظيم في حقه.

ولسيس موقف ابن تيمية بأرحم من هؤلاء في نقدهم، فهو يرى في جعل الحق وجوداً مطلقاً تارة، وجعل الوجود المطلق ظاهراً في الحق تارة أخرى فيها تناقض (٢). فهذا جهل مسنهم للمصطلح الصوفي كما يبدو لدى ابن تيمية لأن الله هو الموجود المطلق لدى ابن عربى وليس فيه تتاقض كما يبدو لمن فهم مصطلحه.

ويشير الجيلي في شرحه على رسالة الخلوة للشيخ الأكبر منعاً لأي التباس حول مفهوم الوجود المطلق لديه من المنكرين عليه وانغلاق فهمه على القائلين بالوجود الخارجي فقط أي الوجود الكلي دون الأخذ بمراد ابن عربي من ذلك فيقول: "أنت تعلم إن كنت من أرباب القلوب أن الله كان ولا شيء معه، وأنه لا وجود الممكنات في تلك المرتبة أي مرتبة الوجود الخارج إلا في الحضرة العلمية لا غير". شم قال "إن الأشياء لا وجود لها في غير العلم القديم وأن وجودها الحادث إنما هو بالنسبة إلى شيعورها بما هي عليه في علم باريها على التتالي إلى غير نهاية دنيا وأخرة، وعلى هذا فما حدث إلا الشعور لا غير، وأما ماهيات الممكنات فما حدث أصلاً لأنها قديمة في العلم وما شمت رائحة من الوجود الخارجي أصلاً"(٢).

وعليه فإن الوجود المطلق من غير تقييد يتضمن المكلّف وهو الحق تعالى، والمكلّفين وهي العالم، ولكن هذا الإطلاق للحق إطلاق حقيقي ذاتي على حين أنه

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر السابق، ص ٣٠٩.

<sup>(</sup>۲) حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، ص ۲۸۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ٣٥٣.

للخلق مقيد بقيد ذاتي أيضاً من حيث أنهم ليسوا عين المطلق، بل هم تعيناته، وبهذا يتضح لنا رأي ابن عربي حول وجود الحق وأنه عين الخلق وما الخلق عين الحق، لأن الحق له الوجود المطلق، وقد أشار العيدروسي في شرحه على فكرة ابن عربي هذه "الحق خلق وما الخلق حق" فقال: "إن الإطلاق الحقيقي ذاتي للحق، فلا تقيده الأكوان بظهور تعيناتها في تجليه المنبسط (الذي) اقتضته ماهيته الثابتة، فلو ارتفع القيد لم يكن خلق، فلا يصح أن يقال الخلق عين الحق لأن المقيد الذي يكون القيد ذاتيا له لا يكون عين المطلق الذي يكون عين الإطلاق ذاتيا له بخلاف أن يقال: الحق عين الخلق فإنه صحيح، لأن المطلق الحقيقي لا تقيده الأكوان، فتجليه فيها لا ينافي التنزيه (ليس كمثله شيء) "(١) (١).

وجملة القول إذن أن الحق والخلق وجهان لشيء واحد هو الحقيقة المطلقة أو الوجود المطلق إذ لا فرق بينهما إلا في وجوب الوجود الذي يتصف به الحق، وإمكان الوجود الافتقار الذاتي الدي هو من طبيعة الخلق، ولكن الحق يتميز عن الخلق بالصفات التي تتفرع عن وجوب الوجود، فتكون له دون سواه كالأزلية والأبدية وغيرها، وعليه فإن الموجودات الخارجية هي مجالي ومظاهر للوجود المطلق، وحيث أنه تعالى في حد ذاته مطلق عن جبيع القيود والحيثيات، وغير مقيد بشيء منها ولكنه مقيد بحسب القوابل فإن العارف المحقق يعلم أن الحق هو الظاهر في جميع تلك الصور، مع أنه تعالى في حد ذاته منزه عن جميع لوازم تلك الصور ومقدس عنها، وأن كل أحد يعرفه بقدر استعداده وطاقته، فيكون الواجب تعالى والحالة هذه مطلق أي معرى عن التقييد بالغير والانضمام إليه، وعلى هذا لا يتصور عروض الوجود للماهية الممكنة إلا أن لها نسبة إلى حضرة الوجود القائم بذاته، وتلك على وجود الماهيات الممكنة إلا أن لها نسبة إلى

السورة الشورى، الآية: ١١.

<sup>(</sup>۱) العيدروسي (عبد الرحمن)، لطائف الجود في مسألة وحدة الوجود، تحقيق الدكتور عبد اللطيف محمد العبد، الطبعة الأولى، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٣٩٥هـ/١٩٧٧م، ص ٥٩.

ماهميات تلك النسبة، وهكذا فالوجود هو حق باعتبار الحقيقة، ولكنه خلق باعتبار المنقص والعدم، ولهذا فإنه يصدق عليه كل تسمية، كما يصدق عليه كل تعريف، ومن همنا جماء تعريف النابلسي الشامل تثبيتاً لأقوال ابن عربي من حيث إطلاقه للوجود وقيام الموجودات بسه وتحققها به لافتقارها إليه، مستنداً في ذلك إلى آيات الكتاب المبين، فهو يرى أن الأشياء كلها المحسوسات والمعقولات ثابتة متحققة، فلا شك و لا شميهة فسي ثبوتها وتحققها عند الحس والعقل، لذا فإن شئت فقل عنه أنه هو الوجود المطلق، وإن شئت فقل عنه أنه هو الوجود والأوض والمعقولات شئت فقل عنه الله المسعاوات والأوض والمعقولات الله المسعاوات والأوض والمنه الله الله الله المعالمة عنه هو القيوم لأنه المقوم لكل شيء كما قال تعالى: (الله لا إله إلا هو المعيى المقيوم) أن وإن شئت فقل عنه هو المثبت للأشياء في أعيانها كما قال تعالى: (إنها قولها لهيء إلا المهاوات والأوض))، كذلك قوله: (الله نهو السعاوات والأوض)).

ونتيجة القول كله "أن جميع الأشياء المحسوسات والمعقولات أمور ثابتة مستحققة موجودة في نظر العقل ونظر الحس التابع لنظر العقل "(°). ويرى فيها الجامي (°) أنها حقيقة مطلقة، فعالة، واحدة، عالمة واجبة، وجودها بذاتها وهي حقيقة الله تعالى (۱)، وكل هذه الأقوال تصب في معين واحد، وهي مستقاة من مصدرها الأساسي لدى ابن عربي، وقد تبعه شراحه في فهمهم لحقيقة الأمر، ومن هنا جاءت أقوالهم مغايرة متميزة عن أقوال الحكماء، فبالرغم من أنهم اتفقوا على أن "الوجود المطلق" هو في المعقولات الثابتة والأمور الاعتبارية، وهذه جميعها لا تُحقَّق لها في

سورة الجاثية، الآية: ٢٢ك.

 <sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥م.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، الآية: ٤٠٤٠.

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣٥م.

<sup>(°)</sup> النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص ٣٤٨.

<sup>(\*)</sup> الجامـــي (عــبد الرحمـــن)، نور الدين، (٨١٧-٨٩٨هــ)، مفسر شرح فصوص الحكم لابن عربي.

<sup>(</sup>۲) البرزنجي، مصدر سابق، ص ۲۱.

الأعيان، فإن مذهب ابن عربي مذهب روحي يحل الألوهية في المحل الأول، ويعتبر الله الحقيقة الأزلية والوجود المطلق الواجب الذي هو أصل كل ما كان وما هو كائن وميا سيكون، فهو مذهب صريح في الاعتراف بوجود الله، والله هو الجامع لكل شيء في نفسه، الحاوي لكل موجود، الظاهر بصورة كل موجود ").

فإذا كانت هذه طبيعة الوجود المطلق، فما هي مرتبته الخاصة به وكيف تتميز عن الموجودات في مراتبها المختلفة؟

## - مراتب الوجود:

حدد ابن عربي رؤيته للأشياء من خلال مراتبها ففرق بذلك بين "مطلق ومقيد" إذ أن كل شيء له مرتبته المميزة عن سائر الأشياء، فلا مزج بينها ولا خلط، إنما يوجد بينها علاقة إما تصاعدية أو تتازلية تبين مدى تقدم رتبتها أو تأخرها بعضها عن بعض، ومدى ارتباطها بعضها مع البعض الآخر، وقد بين ذلك في معرض حديثه فقال: "إن الأشياء على ثلاث مراتب لأرابع لها، والعلم لا يتعلق بسواها، وما عداها فعدم محض، لا يُعلم ولا يُجهل ولا هو متعلق بشيء، فإذا فهمت هذا فنقول إن هذه الأشياء الثلاثة منها ما يتصف بالوجود لذاته، فهو موجود بذاته في عينه، لا يصح أن يكون وجوده عن عدم، بل هو مطلق الوجود لا عن شيء، بل هو الموجد لجميع الأشياء وخالقها ومقدرها ومفصلها ومدبرها، وهو الوجود المطلق الذي لا يتقيد سبحانه وهو الله الحي القيوم... ومنها "موجود بالله تعالى" وهو الوجود المقيد، المعبر عنه بالعالم، العرش والكرسي والسموات العلى وما فيها من العالم... وغير ذلك من العالم، فإنه لم يكن موجوداً في عينه ثم كان من غير أن يكون بينه وبين موجده زمان يتقدم به عليه فيتأخر، وإنما هو متقدم بالوجود كتقدم أمس على اليوم..."(١).

بعد هذا التمييز للأشياء فلا بد من تحديد مراتبها، فابن عربي يقرر للوجود مرتبه خاصة به، مميزة له عن كل موجود سواه، فيُعرف بها، إذ لا يمكن للألوهية

 <sup>(</sup>۱) عقیقی (أبو العلا)، تعلیقات عن القصوص، مرجع سابق، ص.ص ۲۹-۲۷.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب إنشاء الدوائر، ص.ص ١٥-١٦.

مشاركة العبودية في مرتبتها، ولا يحق للمطلق أن ينزل إلى مرتبة المقيد، وبهذا يتميز الوجود عن الموجود بما تفرّد به عن غيره.

وأعلى المراتب هي المرتبة الإلهية، لا يدانيها مرتبة في الموجودات، وهي على ما هي عليه من العلم الإلهي، وليست خارجة عنه بشكل من الأشكال، فالمرتبة إذن عبارة عن حقيقة كل شيء لا من حيث تجردها بل من حيث معقولية نسبتها الجامعة بينها وبين الوجود المُظهر لها والحقائق التابعة لها. ويشير ابن عربي إلى تلك المرتبة بقوله: "إن العالم ما ظهر إلا على ما هو عليه في العلم الإلهي، وما هو في العلم الإلهي لا يتبدل، فالمرتبة الإلهية تنفي بذاتها التقييد عنها، والقوابل تنفي الإطلاق عنها بالوقوع، فعلمت سبب الحيرة في الوجود ما هو، قال تعالى: (ما يُبحَلُ القول لـحديي) (١) أي ما حكم به العلم وسبق به الكتاب، فعرفنا ذلك من العلم والكتاب إذ كان لهما الحكم... فمرجع الكون للعلم والكتاب، فتنتج الأهواء مع إطلاقها ما تنتجها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة اللهما الحكم... فمرجع الكون للعلم والكتاب، فتنتج الأهواء مع إطلاقها ما تنتجها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة اللهما الحكم... فمرجع الكون المحق رتبة الأهراء المعالم والكتاب، فتنتبها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة الأهراء المعالم والكتاب، فتنتبها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة الأهراء المعالم والكتاب، فتنتبها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة المها المنتبة الأهراء مع الملاقها ما تنتجها العقول مع تقييدها... وما ثم أعلى من الحق رتبة الأهراء المعالم والكتاب المعربة المعالم والكتاب المعربة المعالم والكتاب المعالم والكتاب المعربة المعالم والكتاب المعربة المعالم والكتاب المعربة المعر

وليس وجود الموجودات عن الحق وجوداً بالصدفة، إنما هو وجود معلوم لدى الحق، فقد وُجد في علمه تعالى قبل إيجاده، أي في عالم الغيب، وكما حدد تعالى لكل موجود في العلم الإلهي مرتبته التي سيوجد عليها في عالم الشهادة. ولهذا فالنظام الكوني ليس موجوداً عن عبث بل عن حكمة إلهية أوجدته على الصورة المعلومة لدى الحق. ويطلعنا ابن عربي على أهمية المراتب هذه بالنسبة للموجودات فيقول: "إن الله تعالى قد عين لكل موجود مرتبة في علمه، فمن الموجودات من خُلقت في مراتبها ولم تسبرح، فلم يكن لها بداية ولا نهاية بل يقال: وُجدت، فإن البدء ما يُعقل حقيقته إلا بظهور ما يكون بعده، مما ينتقل إليه، وهذا ما انتقل، فعين بدئه وهو عين وجوده لا غير، ومن الموجودات ما كان وجودها أولاً في مراتبها ثم أنزل بها إلى عالم طبيعتها في هي الأجسام المولدة من العناصر لا كلها، بل أجسام الثقلين "(").

 <sup>(</sup>¹) سورة ق، الأية: ٢٩ك.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٨٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ابن عربي، الفقوحات، الجزء الثاني، ص ٣٣٢.

وقد حصر ابن عربي هذه المراتب في ثلاث مبيناً فيها علاقة الموجودات وصلتها بالمرتبة الحقية التي هي أصل كل مرتبة، وأولى هذه المراتب هي التي تغيض الوجود على الموجودات بحسب الاستعداد والقابلية لدى هذه الموجودات فقال: "وأحوال العالم مع الله على ثلاث مراتب، مرتبة يظهر فيها تعالى بالإسم الظاهر، فلا يبطن عن العالم شديء من الأمر، وذلك في موطن مخصوص، وهو في العموم موطن القيامة. ومرتبة يظهر فيها الحق في العالم في الباطن فتشهده القلوب دون الأبصار، ولهذا يسرجع الأمر كله إليه، ويجد كل موجود في فطرته الاستناد إليه والإقرار به من غير علم علم به، ولا نظر في دليل، فهذا من حكم تجلّيه سبحانه في الباطن. ومرتبة ثالثة فيها تجلل في الظاهر قدر ما تجلّي به، ويدرك منه في الباطن قدر ما تجلّي به، ويدرك منه في الباطن قدر ما تجلّي به، الدوام، وتختلف مراتب العالم فيه لأختلاف مرتب العالم في نفسها، فهو يتجلي بحسب استعدادهم"(١).

وقد شسارك الجيلي في تحديد هذه المراتب التي أوردها ابن عربي والتعرف اليها، كما شرح ما جاء في الفتوحات من أمور دقيقة الفهم في تحديد الحقائق والأسرار في المنازل المختلفة، ويعني بالمنازل أطوار المراتب المختلفة، لأنه لا يمكن أن يجمع المخلوقات في مرتبة من المراتب الإيداعية لما بين المخلوقات من تفاوت، وهذا دليل على تعدد المراتب وتتوعها. كما يرى الجيلي أن الله أوسع من أن يتجلى على عبدين بصفة واحدة، أو بصفة على عبد مرتين، فليس في الوجود شيء مكرر - وهذه فكرة قال بها فلاسفة اليونان الأولون - فكل شيء له مرتبة مخصوصة به، وصفة من صفات الله يسرجع بها إليه، وإسم حاكم له وعليه، ويقول أيضاً "إنه في البرزخ الفاصل بين الأزل والأبد لا بد من رعاية ترتيب الحكمة الإلهية التي قامت بها الأحكام، وظهرت الربوبية والعبودية وغير ذلك من المراتب الخلقية والمظاهر الحقية"(١).

هكذا نرى أن النظام الوجودي والكوني يسير وفق الحكمة الإلهية التي تعطي كل شيء حقه في الوجود. ولكن ما طبيعة هذه المراتب التي يقول بها ابن عربي؟.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفقوحات، الجزء الثاني، ص ٧٣٣.

<sup>(</sup>۲) الجيلي (عبد الكريم)، شرح مشكلات الفتوحات، ورقة ٣، ص أ.

لما كانت الموجودات ليست شيئاً بالإضافة إلى الحق، وأن فقدان المناسبة بين الحسق والخلق يجعل من الخلق عالماً مُتوهماً هو عالم الخيال، فالعالم كما يبدو متخيّل لما فيه من التبدل والتغير. لذلك فإن مراتبه لا تخرج عن دائرة الخيال والوهم أيضاً، ولهذا يعتبر ابن عربي هذه المراتب التي تتميز بها الموجودات هي نسبة عدمية وليست أكثر من ذلك، وقد أشار في فتوحاته إلى هذا الأمر فقال: "كذلك ما دخل في الوجود من المراتب وإن كانت عدماً فإنها متوهمة الوجود، فإن المراتب نسب عدمية، وهي المكانة، تتنزل كل شيء موجود أو معدوم بالحكم في رتبته، سواء كان واجب الوجود لذاتبه أو واجب الوجود مرتبة، وللوجود المحض مرتبة، وللمكن المحض مرتبة، وكل مرتبة متميزة عن الأخرى، فلا بد من المصد مرتبة، وللممكن المحض مرتبة، وكل مرتبة متميزة عن الأخرى، فلا بد من الحصد المستوهم والمعقول"(١). وهكذا ينتهي في تحديده للمراتب، بحيث لا تختلط الموجودات فيما بينها، فكل منها في مرتبته حكماً، حيث أنزلها الحق وأقامها فيه دون مشاركة لموجود آخر في مرتبته، وهذه كلها وفق الحكمة الإلهية التي تعطي كل شيء مقد في الوجود.

بعد أن حدد لنا ابن عربي مرتبة هذا الوجود فما حقيقته، هل هو من جنس المخلوقات التي أوجدها؟ المحلوقات التي أوجدها؟ الجوهسر والأعسراض:

ينظر ابن عربي إلى الوجود نظرة تفحص وتمحيص فيرى أن الخلق (أو عالم الظاهر) في تغير مستمر وتحول دائم أو كما يقول ابن عربي في خلق جديد. أما الحق فهسو علسى ما عليه كان منذ الأزل، فهو جوهر، وتجلياته في مظاهر الوجود أعراض له، وهو مسمى بأسماء جميع المحدثات (١)، فكأنّه بذلك يشير إلى ما ردده الأشاعرة من قسبل حول فكرة الجوهر الفرد، وإن كان قد أنكر نظريتهم في الجواهر الفردة ولم يسلم إلا بجوهسر واحد وهو جوهر روحي لا مادي (١)، وبذلك يلتقي معهم في مقولة الجوهر

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي؛ فصوص الحكم، الفص اللقماني، ص ١٢٠.

<sup>(</sup>٣) مدكــور (ابراهيم)، وحدة الوجود بين ابن عربي واسبينوزا، مقال في الكتاب التذكاري لابن عربي، الهيــئة المصرية العامة للتأليف والنشر، دار الكاتب العربي، القاهرة، ١٣٨٩هــ/ ١٩٦٩م، ص ٣٧٢.

مع فارق التسمية وما تتفرد به من الخصائص والصفات التي تاتقي فيها مع الذات الإلهية، فالذات الإلهية أو "العين الواحدة" التي هي أصل كل شيء في مذهبه تقابل الجوهر عند الأشاعرة، وهي حقيقة مطلقة وصفاً وباطناً (١) وفي ذلك يقول: "كما تقول الأشاعرة إن العالم كله متماثل بالجوهر: فهو جوهر واحد، فهو عين قولنا العين واحدة. ثم قالت ويختلف بالأعراض، وهو قولنا، ويتكثر بالصور والنسب حتى يتميز فيقال هذا ليس هذا من حيث صورته أو عَرضه أو مزاجه كيف شئت فقل، وهذا عين هذا من حيث جوهره، فنقول نحن إنه ليس سوى الحق، ويظن المتكلم أن مسمى الجوهر وإن كان حقاً ما هو عين الحق الذي يطلقه أهل الكشف والتجلي "(١). أما المجالي المختلفة التي تظهر في "العين الواحدة" فهي الأعراض والأحوال عند المجالي المختلفة التي تظهر في "العين الواحدة" فهي الأعراض والأحوال عند المشاعرة وهدو الخلق والظاهر، أما اختلاف الأعراض على الجوهر الواحد وعدم استقرارها عندهم فإنه يقابله ما يسميه هو "بالخلق الجديد" وهو ظهور الذات الإلهية في صور الموجودات المختلفة والمتعاقبة في كل لحظة في ثوب جديد (١).

وعليه تكون الحقيقة الوجودية واحدة ذات وجهين: الباطن الحق والظاهر الخلق، ومن هنا جاء تعريف ابن عربي للجوهر بأنه الأصل، إذ أن أصل الأشياء كلها وجود الحق تعالى، لأنه لو لم يكن هذا الأصل الإلهي موجوداً، وهذه المادة الهيولانية معقولة، لما صحح هذا الفرع المحدث الكائن بعد أن لم يكن ولَمَا تصور (1). وقد أشار إلى هذا الأصل بقوله: "... كما أن الهيولي (3) تؤخذ في حدّ كل صورة، وهي مع كثرة

 <sup>(</sup>١) محمود (عبد القادر)، الفلسفة الصوفية في الإسلام، ص ٤٠٥.

ابن عربي، فصوص الحكم، الفص اللقماني، ص ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) عفيفى (أبو العلا)، بحث في دائرة المعارف الإسلامية، مادة ابن عربي، ص ٥٩٨. (انظر ابــن القيم الجوزي، تحقيق شرف الدين، ص ٣٥٥، كذلك التصوف الإسلامي، توفيق عياد، مصر، ص ٢٨٨).

<sup>(\*)</sup> ابن عربي، إنشاء الدوائر، ص ٣٢.

<sup>(\*)</sup> هي جوهر وجوده بالفعل إنما يحصل لقبول الصور الجسمية لقوة فيه قابلة للصور، وليس ليه في ذاته صورة تخصه إلا معنى القوة (كتاب المعرفة لابن عربي، ص ٤٦، وانظر الحدود لابن سينا ضمن تلاث رسائل في الحدود، دار النهضة العربية، ١٩٧٨).

الصور واختلافها ترجع في الحقيقة إلى جوهر واحد هو هيولاها. فمن عرف نفسه بهذه المعرفة فقد عرف ربه فإنه على صورته خلقه، بل هو عين هويته وحقيقته، ولهذا ما عشر أحد من العلماء على معرفة النفس وحقيقتها إلا الإلهيون من الرسل والصوفية. وأما أصحاب النظر وأرباب الفكر من القدماء والمتكلمين... فما منهم من عشر على حقيقتها ولا يعطيها النظر الفكري أبداً... فمن طلب الأمر من غير طريقه فما ظفر بتحقيقه، وما أحسن ما قال الله تعالى في حق العالم وتبدله مع الأنفاس "في خلق جديد" في عين واحدة، فقال في حق طائفة، بل أكثر العالم "(بل هم في لمس من خلق جديد" في عين واحدة، فقال في حق طائفة، بل أكثر العالم "(بل هم في لمس من خلق جديد" أفلا يعرفون تجديد الأمر مع الأنفاس". ويقول في حقيقة هذا الجوهر: "لكن قد عشرت عليه الأشاعرة(") في بعض الموجودت وهي الأعراض، وعثرت عليه الجبائية فبكونهم ما عثروا مع قولهم بالتبدل في العالم بأسره على أحدية عين الجوهر الذي قبل هذه الصورة"(").

أما الأشاعرة، فما علموا أن العالم كله مجموع أعراض تتبدل مع الأنفاس إذ العرض لا يبقى زمنين، ويظهر ذلك في الحدود اللشياء، كالتحيز في حد الجوهر القائم

<sup>(</sup>۱) سورة ق، الآية: ١٥ك.

<sup>(\*)</sup> الأشاعرة: سبقت الإشارة إلى تعريفها.

<sup>(\*\*)</sup> هـــي فرقة من الفرق الكلامية المعروفة، وهم أتباع أبو على محمد أبن عبد الوهاب بن سلام بـــن خـــالد الجبّائي، وقد تحاور الجبائي مع أبي الحسن الأشعري عن معنى الطاعة، وكفره فـــيها الأشعري. (انظر الفرق بين الفرق للبغدادي، ص ١٩٤، الجزء الأول، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، كتاب المعرفة، ص ٥١، تحقيق سعيد عبد الفتاح).

نقول أنه ربما وقع التباس في النص الوارد في فصوص الحكم، في الفص الشعيبي، حول هذه القضية في معرفة الجوهر لدى شارحيه. فقد أشار القاشاني إلى اسم "الحسبانية" بضم الحاء وهسي تعنى السوفسطانية حسبما تذكره شروح الفصوص، عدا القيصري الذي يقرأ "الجسسمانية" (من الجسم) بدلاً من الحسبانية. والحقيقة أن ابن عربي ذكر في كتابه المعرفة عن المتكلمين فلا شك أنه يعني بهم الأشاعرة كذلك أشار إلى الجبانيان في هذا الأمر ولكن القاشاني أضاع المعنى في شرحه.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشعيبي، ص ١٢٥.

بنفسه وقبوله. فالتحيز والقبول عرضان ليسا بزائدين على عين الجوهر المحدود، لأن الحسدود الذاتية هي عين الحدود، فقد صار ما لا يبقى زمانين يبقى زمانين وأزمنة، وعساد ما لا يقوم بنفسه يقوم بنفسه. فالمنكرون لذلك هم في لبس من خلق جديد. وأما أهل الكشف فإنهم يرون أن الله تعالى يتجلى في كل نفس ولا يكرر ذلك التجلي، ويسرون أيضاً شهوداً، أنه في كل تجل يعطي خلقاً ويذهب بخلق، وإنما إذهابه الإفناء، وإعطاؤه الإيجاد الآخر "(۱).

والجوهر بهدا المعنى له قداسته إذ يُرى فيه أنه الذات القدسية أي الجوهر النفيس في التقديس الذي لا يشاركه شيء في صفات التنزيه، فهو لا يُنافس في صفاته لعلو شأنه ورفعة مكانته وتمايزه عن كل موجود سواه، إذ أن التقديس الذاتي يتطلب التبرّي من تنزيه المنزهين لما يتخيلوه أو يتوهموه في حق الذات، ومن كان هذا شأنه فإنه لا يجوز أن يتعلق بسه شيء فينزه عنه لعدم المشابهة، فهو القدوس لذاته أو "الجوهر أي الأصل النفيس الذي لا ينافس في صفاته، فإن الذي هو له ما هو لك، والحقائق لا تتقلب ولا تتبدل.. فما ثم إلا جوهر نفيس، ولا عجب إلا من كونه جوهرا، والأصول لا تدل عليها إلا الفروع لأنها غيب، ولا ثم فرع لهذه الأصول، فكل ما ظهر فهو جوهر، فهو أصل في نفسه لا فرع له إلا عين علمك به لا غير "(٢).

وكما أشار ابن عربي إلى الدائرة في تحديده لمذهبه ممثلاً فيها الوحدة والكثرة فإنه يشير إليها أيضاً محدداً مرتبة الجوهر الفرد فيها لما تحويه الدائرة ونقطتها الوسطية من معنى وحدة الوجود لدى أصحاب هذا المذهب. وقد حدّ مرتبة الجوهر فيه الدائرة ومدى علاقته بكل ما يحيط به، وهو ما سماه بالجدول الهيولاني، وهو الدائرة المحيطة بالموجودات على الإطلاق والحاوية على جميع الحقائق المعلومة، المعدومة، فتكون نقطة الجوهر عبارة عن ذات قائمة بنفسها، قديمة أو

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب المعرفة، تحقيق مىعيد عبد الفتاح، الطبعة الأولى، باريس – بيروت، ١٩٩٣، (المسألة ٣١)، ص.ص ٥٠-٥١.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٥٤٧.

حادثــة، ويكسون العَـرض منها عبارة عن كل ذات لا تقوم بنفسها، قديمة أو حادثة، فيدخل تحتها أجناس الأعر اض...."(١)



وكمـــا حـــدد لنا مرتبة الجوهر الفرد ضمن الدائرة الوجودية، فإنه ردّ الجوهر إلى أصله الذي وجد عنه. ولما كان "الهباء"(\*) أول الموجودات، فإنه المادة الأولى التي وجد مسنها، فيكون الأصل هو الهباء المعقول لذاته قبل تحقق وجوده وإفاضة الروح الإلهى عليه، فالهباء إذن أول الموجودات، ومنه تكونت سائر الموجودات. وقد بين ابن عربى موقفه من الفلاسفة بشأن ذلك فيقول: "إنّ هذا الجوهر الهبائي الذي ظهرت فيه صــورة الأجسام وما يشابه هذا الجوهر في عالم المركبات- مثل الطبيعة- لا عين له في الوجود، وأنه إنما تظهر الصورة، فهو معقول غير موجود في الوجود العيني، وهو فـــى المرتبة الرابعة من مراتب الوجود ... وليس لهذا الجوهر الهبائي مثل هذا الوجود، وهــذا الاسم الذي اختصّ به منقول عن على بن أبي طالب رضي الله عنه، وأما نحن فنسميه "العنقاء"(\*\*) فإنه يُسمع بذُكره ويُعقل، ولا وجود له في العين، و لا يُعرف على الحقيقة إلاّ بالأمثلة المضروبة، كما أن الحق نور السموات والأرض لم يعرف بحقيقته،

(\*)

<sup>(1)</sup> ابن عربي، إنشاء الدوائر، ص ٢٥.

هـ و المـادة المحدثـة التي خلق لله فيها صور العالم، فهي الجوهر المظلم الذي قبل صور أجسمام العالم، و هي ما يسميها الفلاسفة: الهيولي (في مقابل الصورة) تختلف في مادتها عن الجمسم الكل الموجود والمتعين في أنها غير متعينة. جوهر يقبل المعاني وفيه قوله: "وفيه علم ما يبدو للمكاشف إذا شاهد الهباء الذي تعميه الحكماء: الهيولي من صور العالم قبل ظهور أعيانها في الجسم الكل"، (الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٠٧). (\*\*)

اسستفاد ابن عربي من فقدان وجود العنقاء الحسي ليطلقه تشبيها على الهباء الذي لا وجود لعيسته. قسال: فإن قلت العنقاء قلنا الهباء لا موجود ولا معدوم على أنها تتمثل في الواقعة، ويقسول أيضاً: هو الهباء الذي فتح الله به أجساد العالم، (اصطلاحات الشيخ محى الدين بن عربسي، تحقيق الجابي، ص ٦٨). وفي التعريفات للجرجاني: هو الهباء الذي فتح الله به أجساد العالم مع أنه لا عين له في الوجود إلا بالصورة التي فتحت فيه، وإنما سمي بالعنقاء لأنه يُسمع بذكره ويُعقل و لا وجود له في عينه، (التعريفات، ص ١٣٨).

إنما عرفنا الحق بضرب المثل فقال: (مثل نوره كمشكاة فيما مسبام) (1). كذلك هذا المعقول الهبائي لا يعرف إلا بالمثل المضروب، وهو كل أمر يقبل بذاته الصور المختلفة التسي تليق به، وهو في كل صورة بحقيقته، وتسميه الحكماء الهيولي، وهي مسئلة نختلف فيها عندهم (1). إذن فالجوهر بهذه الصفات المميزة له عن سائر الموجودات يختلف بالطبع عن الأعراض التي هي مظاهره في الوجود، وهو متعقل فقط لا وجود عين له كما بينا ذلك.

لكن ما العلاقة بين الجوهر والأعراض، وما نسبة العرض إلى الجوهر؟ وما مدلولاته الوجودية المميزة له عن الجوهر المتعقل فقط؟

والجسواب أنه إذا حققنا النظر في العالم وأدركنا حقيقته الوجودية، فإنا نرى أن العالم هو كل ما سوى الله، وليس إلا الممكنات، سواء وجدت أو لم توجد، فإنها بذاتها علامة على علمنا، أو على العلم بواجب الوجود لذاته أي الله، والإمكان حكم لازم في حال وجودها أو في حال عدمها، بل هو حكم ذاتي لها لأن الترجيح لها لازم، والمرجح معلما و في حال عدمها، بل هو حكم ذاتي لها لأن الترجيح لها لازم، والمرجح معلما والسلخ، والجوهر واحد والقسمة في العلم عرض في الجوهر، وهي التي تقع عليه الخلع وجوده والحالة هذه ليس بشيء سوى الصورة لا في الجوهر" فيكون العالم في حال نظرت إلى حقيقته فهو عرض زائل وهو قوله تعالى: (كل شيء هاالله إلا وجسه) فنا النظرة الله وجسه الله وجسم الله العماء وظهرة أما ما ظهر في الحالم من صور فهي أعراض فيه يمكن إزالتها، وتلك الصور هي الممكنات، فتكون نسبتها من الممكنات نسبة الصور من المرآة تظهر فيها لعين الرائي، والحق تعالى هو بعد العالم. فهذا الرائي العالم بين العماء وبين رؤية الحق، فكان ما ظهر دليلا على الرائي وهو فظهـ ربنلك العالم بين العماء وبين رؤية الحق، فكان ما ظهر دليلا على الرائي وهو فظهـ ربناك العالم بين العماء وبين رؤية الحق، فكان ما ظهر دليلا على الرائي وهو

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٣٥م.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٦٨.

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، المقدمة، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٤) سورة القصيص، الآية: ٨٨ ك.

ولــنقل الآن: إذا كانــت طبــيعة الجوهــر واحدية في جوهريتها، فهل طبيعة الأعراض التي تخلع عليها هي ذات صفة واحدة؟

يطلعنا ابن عربي على طبيعة هذه الأعراض التي تعرض للجوهر، فهي ليست كلها على حال واحدة فيقول: "فالعالم كله من حيث هو جوهر شريف ولا تفاضل فيه، وما ظهرت المفاضلة إلا في الصور وفي أحكام المراتب، فشريف وأشرف، ووضيع وأوضع "("). وليس كل أحد مدرك لهذه الحقيقة، فلا يميز بين الصور والجوهر، فإذا كانت الصور ليست بشيء غير أعيان الممكنات، فإن جوهر العالم هو كما ذكرناه سابقاً، وبهذا "فإن أي حكم على العالم من حيث جوهره لا يكون له من حيث صورته، وأي حكم من حيث صورته، وأي حكم من حيث صورته، على العالم هو أهل الطريق والرسل والأنبياء والمقربون، ومن علم ذلك على الكشف وهم من قال فيهم بأنهم أهل الطريق والرسل والأنبياء والمقربون، ومن الساس من وجد ذلك في قوته وعقامه ولم يعرف من أين جاء ولا كيف حصل له فشيارك بذلك أهل الكشف، ومنهم القائلون بالعلة والقائلون بالدهر والقائلون بالطبيعة، ولما عدا هؤلاء فلا خبر عندهم بشيء من هذا الحكم"(أ).

ونخلص إلى القول بأن الجوهر لا يتبتل تبتل العرض، فإن الصورة قد تذهب وتتحول وتتبدل، لكن الجوهر له الاستقلالية بحكم أنه متميز عن العرض بالثبات، وهو كفيل بأن يُذهب العرض وهو الصورة التي تخلع على الجوهر، ولا يُذهب عين الجوهر، وفي ذلك يقول: "وقد جعل الله هذا مثالاً للعارفين بأن الله تعالى فيما يظهر من

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٧٨.

 <sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، الآية: ۱۱۰ ك.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٩٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٩٠.

تركيب أعيان الممكنات بعين الحق، فيظهر في عين الحق ما يظهر من الصور، ولكن إذا رُفع النتاسب بين الحق والخلق فإن أعيان تلك الصور تضمحل وتبقى أعيان الممكنات وعين الحق من حيث ما هو موصوف بالغنى عن العالمين، فلم تذهب الأعيان لذهاب الصور الظاهرة للحس"(۱).

إذن فحكم الجوهم والعمر والعمرض مختلفان كل الاختلاف، فالجوهر له الغنى، والعمرض له العدم والافتقار، وليس له الغنى في ذاته، ولذا صح الافتقار إلى الجوهر على الدوام لهذا الإيجاد، فالجوهر وهو ما قام بنفسه قد جاء عنه ما لا يقوم بنفسه وهو العمرض المدني لا يقوم بنفسه بل بغيره، ومن هنا اعتبر "التحيز في حد الجوهر القائم بنفسه الذاتي، وقبوله للأعراض حد له ذاتي، ولا شك أن القبول عَرَض إذ لا يكون إلا في متحيز فلا يقوم بنفسه، وليس التحيز والقبول بأمر زائد على عين الجوهر المحدود، لأن الحدود الذاتية هي عين المحدود وهويته.."(۱).

إذن فإن ابن عربي صريح في التعبير عن مذهبه في وحدة الوجود، وقوله بالوحدة التي لا تكثّر فيها أمر طبيعي، ولما كان الجوهر الطبيعي واحد العين لا تكثّر فيه ولا تعدد فإن ذلك روح المذهب القائل بهذه الوحدة التي تجتمع فيها الأضداد، إذ أن الحق لا يُعرف إلا بجمعه بين الأضداد كقول أبو سعيد الخراز، ما عرفت الله إلا بجمعه بيسن الأضداد. لذا لما كان جوهر العالم كله واحد بالجوهرية، والعين مختلفة بالصورة فإن "ما يعرض له من الأعراض فهو المجتمع المفترق، والواحد الكثير، صورة الحضرة الإلهية في الذات والأسماء، فيرذ الحائق الجوهر المعلول الذي عدلت به عليه عن طريق الكمال إلى طريقته ليتمكن من تدبيره وحفظ بقاء صحته عليه، وبحفظه مما بقي له من طريقه في منازل التغيرات الحائلة بينه وبين رتبة الكمال"("). وعلى ذلك فإن صاحب التحقيق يرى الكثرة في الواحد، كما يعلم أن مدلول

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشعيبي، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفقوحات، الجزء الثاني، ص ٢٠٦.

الأسماء الإلهية وإن اختلفت حقائقها وكثرت أنها عين واحدة، فهي كثرة معقولة في واحد العين، فتكون في التجلي كثرة مشهودة في عين واحدة، كما أن الهيولى تؤخذ فسي حدد كل صورة، وهي مع كثرة الصور واختلافها ترجع في الحقيقة إلى جوهر واحد هو هيولاها، فهذه حقيقة يعرف بها المرء نفسه، ومن عرف نفسه فقد عرف ربه.

ونعقب على ذلك بالقول أن ما رآه الأشاعرة من إثبات وجود إله خالق إلى جانسب الجوهر والأعراض كان له أثره في الإيحاء بفكرة وحدة الوجود لدى ابن عربي (١) فإنه بإحلال الحق محل جوهر الأشاعرة استقامت له نظريته وأصبحت نظرية واحدة بعد أن كانت ثنائية، فانحصر الوجود في الجوهر الواحد – أو الذات – والأعراض التي تختلف عليه، فأصبح ظهور الصور والحال كذلك أمراً تلقائياً ضرورياً بعد أن سقطت فكرة الخلق بالمعنى الصحيح لدى الأشاعرة.

لكسن بالسرغم مسن النقاء فكرة ابن عربي بقول الأشاعرة، ووجود وجوه شبه بيسنهما، وذلسك بسرة الكثرة الوجودية في العالم إلى جوهر واحد مؤلف من ذرات أو جواهسر فردة لا نهاية لعددها، فإن هناك خلافا حول التغيّر، فعلى حين يعتبر الأشاعرة أن مجسرد التغيير في العالم هو كليل قاطع على حدوثه وإمكانه، فإن ابن عربي يعتبر هسذا الحدوث والافتقار قاصران على الصور فقط دون حاجة لفرض خالق أو محدث للذوات (۱). كذلك من مواضع الشبه بينهما مسألة التجدد في الأعراض وهو ما سماه ابن عربسي "بالخلق الجديد" ويقول في شأن هذه الأعراض: "فقد صار ما لا يبقى زمانين يسبقى زمانيسن وأزمنة، وعاد ما لا يقوم بنفسه، ولا يشعرون لما هم عليه. وهؤلاء في لبس من خلق جديد. أما أهل الله فإنهم يرون أن الله يتجلى في كل نفس ولا يكسرر التجلي، ويرون أيضاً شهوداً أن كل تجل يعطي خلقاً ويذهب بخلق، فذهابه هو عين الفناء عند التجلي، والبقاء لما يعطيه التجلي الآخر "(۱).

<sup>(</sup>۱) عفيفي (أبو العلا)، تعليقات على فصوص الحكم، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص السُّعيبي، ص ١٢٦.

فإن ابن عربي لم يشأ أن يقيم الدليل على وجود الحق، ولا على وحدة الحق والخلق، إذ أن القضية عنده قضية إيمان، فوجود الحق غني عن البرهان لأن الحق ظاهر بصور جميع الموجودات، ومناقشته لجوهر الأشاعرة والأعراض تثبت أن الحق ليس إلا الجوهر الذي تكلموا عنه، وأن تجليات الحق عنده في مظاهر الوجود ليست سوى أعراض ذلك الجوهر وأحواله (۱).

ولما كان مفهوم الجوهر هو الشيء القائم بذاته، فإن الذات الإلهية أيضاً بمفهومها هي قائمة بنفسها، فما مفهوم ابن عربي للذات الإلهية ومرتبتها الوجودية؟.

## - السذات الإلهيسة:

لعلى فكرة الذات الإلهية هي من أهم المسائل التي شغلت الفكر الإنساني عامة وأهل التصدوف خاصة، لما يترتب على الذات من أمور نتعلق بحقيقة الوجود، فهم يسرون أن أول حضرة ظهر عنها العالم هي حضرة الذات الإلهية المتصفة بجميع الأسماء والصدفات، ولذا فهي تُسمّى في اصطلاح القوم "بحقيقة الحقائق" و "البرزخ الجامع". ويعرفها الطوسي بأن الذات هي "الشيء القائم بنفسه، والإسم والنعت والصفة المحالم للذات، فلا يكون ذو ذوات إلا مسمّى منعوتاً موصوفاً، وذلك أن القادر إسم من أسماء الله تعالى، والقدرة صفة من مسمّى منعوتاً موصوفاً، وذلك أن القادر إسم من أسماء الله تعالى، والقدرة صفة من الأزلى الأبدي الدائم"("). فالذات الإلهية بهذا المفهوم لا تُعرف إلا من خلال مراتبها، والألوهية هي مرتبة للذات الإلهية لو بطلت لما بطل كمال الذات وما فقدت شيئاً وذلك المغروري، إنما وجد لضرورة معرفة الكنز المخفي كما ورد في الحديث القدسي، "كنت ضروري، إنما وجد لضرورة معرفة الكنز المخفي كما ورد في الحديث القدسي، "كنت كنزاً مخفياً فاحببت أن أعرف، فخلقت الخلق، فبي عرفوني"(أ) وأشار ابن عربي إلى

<sup>(</sup>۱) ابن عربسي، فصدوص الحكم، الفص اللقماني، ص ۳۱. (انظر عفيفي، دائرة المعارف الإسلامية، مادة ابن عربي، ص ٥٩٨).

<sup>(</sup>۲) الطومىي، (أبو نصر السراج)، اللمع، تحقيق عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، دار الكتب الحديثة، مصر، ۱۳۸۰هــ/۱۹۲۰م، ص ۶۲۸.

<sup>(</sup>۳) عفیفی (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ۲۹۹.

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

سر هذه المرتبة فقال: "الألوهية مرتبة للذات لا يستحقها إلا الله تعالى، فطلب مستحقها مساهو طلبها، والمألوه يطلبها وهي تطلبه، فالذات غنية عن كل شيء، فلو ظهر هذا السمر الرابط لِمَا ذكرنا لبطلت الألوهية ولم يبطل كمال الذات، وظهر هنا بمعنى زال كما يقال ظهروا عن البلد أي ارتفعوا عنه، وهو قول الإمام: للألوهية سر لو ظهر لبطلت الألوهية "(١).

أما بشأن العلاقة بين الحق والخلق فهي ليست سوى لتحديد هدف الحق من الخلسق، فهسي ليست سوى للعلم به ومعرفته وإدراك ذاته، وهذا لا سبيل إليه إلا عن طريق النسب والإضافات وذلك لتعذر إدراك عين الذات مجردة عن أية صفة أو نعت فسيقول: "متعلق رؤيتنا الحق تعالى ذاته سبحانه، ومتعلق علمنا به إثباته إلها بالإضافات والسلوب(\*)، فاختلف المتعلق، فلا يقال في الرؤية أنها مزيد وضوح في العلم لاختلاف المتعلق وإن كان وجوده عين ماهيته، فلا يُنكر أن تكون معقولية الذات غير معقولية كونها موجودة "). وهكذا فإن من وجب له الكمال الذاتي لا يكون علة لشيء، لأنه يودي حكونه علة - إلى توقفه عن العلول، ولكن ما يراه ابن عربي ان هذه الذات يودي مغردة، منزهة، لا لَتِصَال لها بشيء ولا تعلق به، على حين أن الألوهية لشيء، فهي مجردة، منزهة، لا لَتِصَال لها بشيء ولا تعلق به، على حين أن الألوهية تقبل الإضافات لم تكن إلها بالمعنى المفهوم لديه.

ولما كانت الحقيقة الوجودية واحدة، لزم من ذلك أن تتسب إليها جميع صفات الموجودات المحمود منها والمذموم، فالحق يظهر بصفات المحدثات، كما أن الخلق يظهر بصفات المحدثات المحدثات حق يظهر بصفات الحق من أولها إلى أخرها وكلها حق له كما هي صفات المحدثات حق للحق، فيتساءل قائلاً: "ألا ترى الحق يظهر بصفات المحدثات، وأخبر بذلك عن نفسه، وبصفات النقص وبصفات الذم؟ ألا ترى المخلوق يظهر بصفات الحق من أولها إلى

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٣.

<sup>(\*)</sup> الصفات السلبية التي تضاف إلى الحق.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٨.

آخرها، وكلها حق له كما هي صفات المحدثات حق للحق "الحمد شة" فرجعت إليه عواقب الثناء من كل حامد ومحمود (وإليه يرجع الأمر كله)(١) فعم ما ذُم وما حُمد، وما شمّ إلا محمود ومذموم "(١)، لذلك ليس بالإمكان تجريد الذات الإلهية من النسب والإضافات، لأن وجود الحق متعيناً في هذه النسب والإضافات المعبّر عنها بالصفات فيقول: "شم إن الذات لو تعرّت عن هذه النسب لم تكن إلها، وهذه النسب أحدثتها أعياننا، فنحن جعلناه بألوهيته إلها، فلا يُعرف حتى نُعرف، قال عليه السلام "من عرف نفسه عرف ربه" وهو أعلم الخلق بالله، فإن بعض الحكماء وأبا حامد (١) ادّعو أنه يُعسرف الله من غير نظر في العالم، وهذا غلط، نعم تُعرف ذات قديمة أزلية، لا يُعرف أنها إله حتى يُعرف المألوه، فهو الدليل عليه "(١).

وكون ابه عربي صوفياً يعتمد طريق الكشف في معرفته للحق، ولا يرى اسبيلاً إلى ذلك بطريق العقل، فإنه يرى أن حقيقة الذات لا تُعرف إلا بالذات، وأن الأعيان الثابتة في علمه تعالى هي عين الدليل على هذه الحقيقة الذاتية للذات الإلهية، وقد يكون هذا الكشف على مراحل بنكشف في كل منها حقيقة من الحقائق التي عمت على الأذهان وغابت عنها، فيصل بدلك إلى تثبيت حقيقة هذه الذات، ومن ثم يقول: "ثم بعد هذا في ثاني حال يعطيك الكشف أن الحق نفسه كان عين الدليل على نفسه وعلى الوهية، وأن العالم ليس إلا تجليه في صور أعيانهم الثابثة التي يستحبل وجودها بدونه، وأنه يتنوع ويتصور بحسب حقائق هذه الأعيان وأحوالها، وهذا بعد العلم به منا أنه إله لنا، ثم يأتي الكشف الآخر، فيظهر لك صورنا فيه، فيظهر بعضنا لبعض في الحق، فيعرف بعضنا بعضاً، ويتميز بعضنا عن بعض "(أ). وقد شرح القاشاني قول ابن عربسي فرأى أن الذات لا تثبت لها الصفات والنسب الأسمانية إلا بثبوت الأعيان، فإن الصفات والنسب، فالإلهية لا تثبت إلا بالمألوهية،

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ١٢٣ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الإبراهيمي، ص.ص ٨٠-٨١.

<sup>(\*)</sup> يقصد الإمام الغزالي، المتوفى سنة ٥٠٥هـ.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٨١.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق، ص.ص ۸۱–۸۲.

والربوبسية بالمربوبسية، وكذا الخالقية والرازقية وأمثالها لا يُعرف أحد المتضايفين إلا بالآخر ولذلك علَق عليه السلام معرفة الرب بمعرفة المربوب<sup>(١)</sup>.

ويــزيد بالى أفندي في شرحه على هذه النسب للذات الإلهية بأنها لا تُعرف إلا بواسـطة مجالـيها التــي هي مظاهر الأسماء والصفات للذات الإلهية، فيرى أن هذه النسب أي الصفات الإلهية التي تثبت للحق كالخالق والرازق، إلى غير ذلك من الصفات الإضافية فلا يُعرف الحق من غير نظر إلى العالم(٢). فيمكننا القول إذن بأن الذات الإلهية في مذهب ابن عربي هي الوجود الحق، ولا يصبح أن يكون الوجود صفة للذات الإلهية إلا بالاعتبار المحض لا حقيقة، على طريقة اتصاف الذوات بصفاتها لاقتضاء ذلك تركيب الذات في الوجود وغيره، حيث كانت ذات الله تعالى شيئا أخر موصــوفاً بــالوجود<sup>(٣)</sup>. وقد ترتب على ذلك فكرة التمييز في الذات الإلهية بين وجهين لهـا: وجـه بسيط مجرد عن النسب والإضافات – وهي الذات المطلقة – وهذه منزهة عن صفات المحدثات كواحد أفلوطين، ووجه آخر للذات المتصفة بصفات وهو وجود مقيد أو وجود نسبى لأن وجود الحق متعيناً في صور أعيان الممكنات، أو متعيناً في هذه النسب والإضافات المعبر عَنْهَا بالصَّفَات، فالمؤجودات كلها صفات للحق، لذا قال ابــن عربي: "فما وصفناه بوصف إلاً كنا نحن ذلك الوصف" وفي هذا يظهر اتفاقه مع مقالــة المعــتزلة فـــى الصفات وأنها عين الذات، فالحق عين الخلق أو عين الصفات الظاهرة في مجالي الوجود (١٠).

لكن يبدو من أقوال ابن عربي أن ميز بين تسمية كل من الذات والألوهية ولم يخلسط بينهما، فهو يميز بين تسمية الذات وجوداً وتسميتها إلهاً من حيث توجهات هذه

<sup>(</sup>۱) القاشاني (عبد الرزاق)، شرح فصوص الحكم، مصدر سابق، ص.ص ٧٣-٧٤.

<sup>(</sup>۲) بالي أفندي، حل المواضع الخفية، هامش كتاب القاشاني، شرح فصوص الحكم، المطبعة الميمنية، مصر، (دون تاريخ)، ص ٧٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> النابلسي (عبد العَني)، كتاب الوجود، ص ۲۱۷.

<sup>(</sup>٤) عفيفي (أبو العلا)، المقدمة على التعليقات على فصوص الحكم، ص ٢٩.

الدات وتعلقاتها أيضاً، "فهي من حيث توجهها على جميع الممكنات تسمّى إلها لمعنى يسمّى الوهدية، وتعلقها بنفسها وبجميع حقائقها المحققات على ما المُحقّ عليه وجوداً، وتعلقها بالممكنات من حيث ما هي الممكنات عليه يسمّى اختياراً، وتعلقها بالممكنات من حيث سبق العلم قبل كون المكون يسمى مشيئة، كذلك تعلقها بإيجاد الكون يسمى قدرة، وتعلقها بالأحكام قبل وقوعها يسمى قضاء، أما تعلقها بوقت وقوع الحكم فإنه يسمى قدراً، ولكن مهما تعددت متعلقات الذات فإن العين في ذلك كله واحدة بعدد التعلقات بحقائق المستعلقات والأسماء للمسميات"(۱). فالذات إذن هي واحدة لا تعدد فيها، إنما التعدد في النسب والإضافات التي تضاف إليها فتُعرف بها، لذلك يؤكد على عدم التعدد في الغيب الذاتي الإلهي تعدد و لا تعين في الغيب الذاتي الإلهي تعدد و لا تعين وجودي"(۱). فالحق إذن واحد في ذاته مهما تعددت الصور والموجودات، وقد أشار ابن عربسي إلى وحدانية الحق في ذاته وقبوله للصور فقال "الحق هو واحد في ذاته يقبل الصسور، والحد للصور لا للجوهر، والجوهر، والجوهر لا يستحيل، والصورة لا تستحيل أخرى لكن تستحيل في نفسها أي تذهب"(۱).

ويوضح النابلسي هذه الإشارة في تحديده لهوية الذات التي أفرد لها الوحدانية والقدم والخلسو من كل مادة، بل جعلها ذاتاً مطلقة يقوم بها كل موجود لافتقاره إليها بقوله: "إن الوجود ذات قديمة أزلية قائمة بنفسها، غريبة عن المادة والخيالية والحسية والطبيعية والروحانية وغير ذلك، فهي مجردة عن المادة مطلقاً، يفتقر إليها كل شيء حتى يصير موجوداً، أي متصف بالوجود، وإنما افتقار كل شيء إلى الوجود باعتبار الشيء نفسه، وفي أحواله التي هو عليها بكونه ممكناً مقدراً بتقدير الله تعالى له، فالوجود وحدده هو ذات الله سبحانه وتعالى وصفاته وأسماؤه لا غير، وجميع الأشياء قائمة بهذا الوجود الواحد الواحد الدق وهو قوله عز وجل: ﴿وخلق كُل شيى، فقدره قائمة بهذا الوجود الواحد الدق وهو قوله عز وجل: ﴿وخلق كُل شيى، فقدره

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، كتاب المسائل (الرسائل)، الجزء الثانی، ص.ص ۳۶-۳۰.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، رسالة إلى الشيخ الإمام الرازي، ص.ص ١٢-١٣.

<sup>(</sup>T) ابن عربي، كتاب التراجم (الرسائل)، الجزء الثاني، ص T1.

تهديراً﴾(١) "(٢) والـتقدير هو الإمكان، وقد عبر عن فكرته هذه معوّلاً على الكشف لقصور العقل عن إدراك ذلك فيقول:

الخلق ظل لذات الحق ليس له إن قام قام به، أو سار سار به فأعْجَب له من وجود لا وجود له هذا الذي قلته العقل يجهله عدد عجبت من واحد في ذاته عدد

كون يحققه على و لا بصسر فعينه ليس هنو وكونه بشر فعينه ليس هنو وكونه بشر لو ينزول لنزال النفع والضئرر وليس يدريه إلا الشمس والقمسر له الظهور وفيه الكون والغير (٣)

فيكون والحال كذلك أن كل ما عبر عنه يشير إلى مدلول الألوهية المتميزة عن الذات بحكم الإلهية، وأن كل ما يضاف من نسب وإضافات إنما هي مضافة إلى الذات بحكم ألوهيستها فقط، ويشير إلى ذلك بقوله: "والمقول عليه: "كان الله ولا شيء معه"(1) إنما هي الألوهية لا الذات من حيث وجودها فحسب، فتحقق، وكل حكم يثبت في باب العلم الإلهي للذات إنما هو بحكم الألوهية، وهي أحكام كثيرة، هي نسب وإضافات وسلوب تسرجع إلى عين واحدة لم تتعدد من حيث الأثية والهوية، وإنما تتعدد من حيث الحقائق الإمكانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والموية، وإنما تتعدد من حيث الحقائق الإمكانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والموية، وإنما تتعدد من حيث الحقائق الإمكانية والفهوانية والفهوانية والفهوانية والموية العلم حكماً وعيناً، وهناك حكماً لا عيناً ونسباً لا حقيقة "(٥).

سورة الفرقان، الآية: ٢ك.

<sup>(</sup>۲) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص.ص ٢٦٥-٢٦٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٣٤.

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(°)</sup> مسماع خطاب الحق كفاحاً، كما يشير ابن عربي إلى رؤية صورة الحق كفاحاً، (الفتوحات، الجزء الرابع، ص ١٩).

والفهوانسية اشتقاق من قولهم (فاه) الرجل إذا تكلم، انفرد به الشيخ الأكبر، والفهوانية ترد عنده بصيغتين: الاسم والصفة (فهواني) في الصيغة الأولى تشير إلى خطاب الحق مكافحة فسي عالم المثال، مثلاً، وفي الصيغة الثانية تقترب من الصفة المثنقة في عالم خطابها أي عالم المثال فتصبح مرادفة له (مثالي)، (المعجم الصوفي، ص ٤٠٢).

<sup>(°)</sup> ابن عربي، كتاب المسائل (الرسائل)، ص ٥.

ويشرح أبو العلا عفيفي معنى الإطلاق منعاً لاختلاط الأمر ما بين إطلاق وتقيــيد فـــي ما أطلقه ابن عربي على الذات، وبُعداً عن كل مزج بين الحقيقتين فقال: "المسراد أن الذات الإلهية المطلقة قد أدرجت في العالم كما أدرج العدد واحد في العدد إثنيــن وهذا التمثيل الرياضي البديع يشرح لنا نظرية ابن عربي شرحاً دقيقاً... فالذات الإلهية إذا نَظر إليها معرّاة عن جميع العلاقات والنسب لم يكن لها دلالة ولا إشارة إلا على نفسها وإلى نفسها، أما العالم الذي هو كثرة في نفسه، الذي هو كثرة في صور الوجـود فله إشارتان: إشارة إلى نفسه، وإشارة إلى الذات المندرجة في كل صورة من صوره"(١) فتكون الذات بذلك معماة عن الأبصار لا تدرك في عينها لقصور العقل عن إدراك مــا وراء طور العقل، وهذا دلالة كاملة على كمال الذات وترقيتها وعلوها عن كل شيء، ذلك أن هذه الذات في رأي ابن عربي إذا توقف كمالها على الوصف حُكم عليها بالنقص الصِّرف، فمن لم يكن كماله لذاته افتقر كماله إلى صفاته، والحق بإجماع حامد مثلاً لأن الذات التي لا يمكن إدراكها في عينها، فإنها تُعرف عن طريق مجاليها التي نحس وجودها، ذلك أن إعمال الفكر في الذات ممنوع شرعاً لقوله ﷺ "لا تتفكروا في ذات الله"(٣) وقوله عز وجبل؛ ﴿وَيُعَدِّرُكُمُ الله نَفِسُهُ﴾<sup>(٤)</sup> يعني أن تفكروا بها ف تحكموا علم يها بأمر أنَّها كذا وكذا، لهذا يرى أن الذات لا تُدرك بفكر ومشاهدة من حيت نفسها، فهي ممنوعة عند أهل الله، وإنما لها مظاهر تظهر فيها، وبتلك المظاهر تــتعلق رؤيـــة العباد، وقد وردت بها الشرائع، وما بأيدينا عند أهل العلم به إلا صفات

عفيفي (أبو العلا)، التعليقات عن الفصوص، مصدر سابق، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) الشعراني، الكبريت الأحمر، ص ١٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث: يقول: "تفكروا في خلق الله ولا تفكروا في الله". الحديث يقول: "تفكروا في آلاء الله ولا تفكروا في ذات الله فإنكم لم تقدروا قدره". الحديث صح وقفه عن ابن عباس لا يصح رفعه للنبي الله وقد رواه أبو نعيم في الحلية عن ابن عباس رضي الله عنهما. ورواه ابن أبي شديبة في كتاب العرس له في قوله... رواه الأصبهاني في ترغيبه بهذا اللفظ. (انظر كشف الخفاء، ص ٣١٠).

 <sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٢٨م.

تسنزيه أو صفات أفعال ومن زعم أنه عنده علم بصفة نفسية ثبوتية فباطل زعمه، فإنها كانت عنده و لا حد لذاته (۱).

ولكن ابن عربى فيما نراه يقول من جهة أخرى أنه يمكن معرفة الله أو الذات الإلهية وذلك بجمعه بين الأضداد، فتلتقى فيه حيث يوصف بها فيُعرف، فهو أول وآخر مـن جهـة واحدة، وظاهر وباطن من جهة واحدة، وإن كانت أوليته تعالى بالنسبة إلينا من وجنه وآخريته بالنسبة إلينا من وجه آخر، وكذلك ظاهريته وباطنيته، وحيث أن الأول بالنسبة إليه عين الآخر، والظاهر بالنسبة إليه عين الباطن، لا جرم إن كان جامعاً بين الأضداد، وهذا المعنى لا يُتصور في غيره تعالى، لأن هذه الحقيقة فيما عداه مفقوده، ولهذا قال الشيخ قدس الله سره في الباب الرابع والعشرين من الفتوحات: قــال أبو سعيد الخراز "ما عرفت الله إلا بالجمع بين الأضداد" ثم تلا هو الأول والآخر والظاهر والباطن، يريد من وجه واحد لا من نسب مختلفة لما يراه أهل الفكر من علماء الرسوم (٢٠). ومن هنا جاء تأكيده على واحدية الذات استناداً لحقيقة هذا الأمر، فالعالم كله من حيث الذات واحدً، فله البقاء، والفناء في صور العالم وأشكاله (٣). ومن هذه الحقيقة التي جمعت الأضداد في معرفة الذات وإدراكها يعود إلى تحديد مذهبه في وحدة الوجود فيرى بأن الكثرة في الوجود تتجمع في وحدة لا تعدد فيها فقال: "وما تفرَق في الوجود فهو عنده واحد"(٤) وبهذا يحقق ابن عربي للذات الوحدة الكاملة البعيدة عن كل اتصال وكل إدراك، ويجعلها في ذاتها منزهة عن الموجودات، غير مدركة للعقل القاصد عن تحديد ماهيتها ومعرفة كنهها، وكشف أسرارها، لما هي عليه من التعالي والترفع في ذاتها إذ أن من أسمائه الحسني العليّ، فهو العليّ لذاته، وعلوه لنفسه، والمسمى محدثسات هي العلية لذاتها وليست إلا هو (٥). لكن هل تتضمن هذه

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۸۱۸.

<sup>(</sup>۲) البرزنجي، مصدر سابق، ص ۳۹۷.

<sup>(</sup>۳) ابن عربی، کتاب التراجم، ص ۲۰.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، محاضرة الأبرار، ص ٨٧.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الإدريسي، ص ٧٦.

الــذات كــثرة فـــي ذاتها أم هي أحدية الذات واحدية العدد. وكيف نفهم معنى الأحدية والواحديـــة من خلال مبحثه في وحدة الوجود؟ لعلَ هذا ما سنتبينه من خلال ما أورده في مؤلفاته الكثيرة عن مفهوم الأحدية والواحدية للذات الإلهية.

## - الأحدية والواحدية:

لسم يكتف ابن عربي في مبحثه عن الذات الإلهية بإثبات كمالها وإطلاقها عن كمل قسيد، وغناها الذاتي المجرد عن النسب والإضافات، بل حاول أيضاً إبراز أحدية هدده المذات وعدم وجود الكثرة فيها، موضعاً ما بين الأحدية والواحدية من تمايز في تفسير معنى الوجود.

يفرق ابسن عربي بين ما يسمى بالأحدية الإلهية أو أحدية العين، وما يسمى بأحديسة الكثرة أو الواحدية. ولما كان مذهبه في تفسير الوجود يجعل الموجودات عين موجدها "سسبحان مسن خلق الأشياء وهو عينها" أو بعبارة أخرى، يجعل الحقيقة الوجوديسة واحسدة من حيث الجوهر، متعددة تعدداً اعتبارياً بالنسب والإضافات، فإن السذات تسمى إذا كانست خالصة عن الظهور في المظاهر التي تقتضيها أسماؤها بأحدية العين، أما إذا كانت ظاهرة في المظاهر الأسمائية، فإنها تسمى بأحدية الكثرة أو الواحديسة، والتمييز بينهما: أن الواحد والأحد من أسماء الله الحسنى، وفرق بينهما أن الأحد في الذات والواحد في الصفات. فعن الزهري قوله "أنه لا يوصف شيء بالأحدية غير الله ويؤيد قوله: (قل هو الله أحد)(١) بالعبارة الحصرية(١). ومن هنا فالأولى غير الله ويؤيد قوله: (قل هو الله أحد)(١) بالعبارة الحصرية(١). ومن هنا فالأولى أي الوحدانسية – تعنسي عسم انقسامها إلى متعدد، والثانية الواحدية عدم وجوه الشبه، والواجسب واحد بكل ما في الوحدة من معنى، فلا شبيه ولا ند، ولا ينقسم في ذاته إلى والواجسب واحد بكل ما في الوحدة من معنى، فلا شبيه ولا ند، ولا ينقسم في ذاته إلى قالسمية إنما هو اعتباري محض، لأن الحق تعالى

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢٠٤.

 <sup>(</sup>۲) سورة الإخلاص، الآية: ١.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> القاري (مُلاّ على)، رسالة وحدة الوجود، مخطوط الظاهرية، ص ٥٤.

<sup>(</sup>²) مغنية (محمد جواد)، فلسفة المبدأ والمعاد، ط أولى، المكتبة الأهلية، بيروت، سنة ١٩٦٢، ص.ص ٤٥-٤٦.

أحدي العين من حيث ذاته، لا تعدد ولا تكثّر فيه، إنما مجاليه الظاهرة المتكثرة توحي بذلك التكثر للعقل القاصر عن إدراك حقيقة وحدته الذاتية، وقد وصفه بقوله: "اعلم أن مسمّى الله أحدي بالذات كل بالأسماء، وكل موجود فماله من الله إلا ربه خاصة، يستحيل أن يكون له الكل. وأما الأحدية الإلهية فما لواحد فيها قدم، لأنه لا يقال لواحد منها شيء ولآخر منها شيء، لأنها لا تقبل التبعيض، فأحديته مجموع كله بالقوة، لهذا قال سهل بن عبد الله: أن للربوبية سر وهو أنت، يخاطب كل عين - لو ظهر لبطل الربوبية - فأدخل عليه " لو " وهو حرف امتناع لامتناع، وهو لا يظهر. "فلو" تُبطل الربوبية لا تبطل الربوبية لا تبطل الربوبية لا تبطل الدبوبية لا تبطل الربوبية لا تبطل الربوبية لا تبطل الربوبية الأنه لا وجود لعين إلا بربه، والعين موجودة دائماً، فالربوبية لا تبطل الربوبية النها الكلية المناه المناه

ويشرح القاشاني مقصد ابن عربي من مسمى الذات الأحدية بهذا الإسم مبيناً حقيقة هذه التسمية، فيرى أن حقيقة الحق المسماة بالذات الأحدية ليست غير الوجود البحث من حيث هو وجود، ولكنه وجود مجرد من كل تعين أو لا تعين، إذ لا يحتمل السلب ولا الإيجاب فيقول بأنه "وجود لا بشرط اللاتعين ولا بشرط التعين، فهو من حيث هو مقدس عن النعوت والأسماء إذ لا نعت له ولا رسم له ولا إسم له، ولا اعتبار الكثرة فيه بوجه من الوجوه. كذلك قإن كل ما هو وجود مقيد فهو به موجود، إذ أنه المقوم لكل موجود سواه، فهو الغني بذاته عن كل شيء، والكل مفتقر إليه، وهو أنه الأحد، الصمد، القيوم". ويزيد القاشاني في شرحه لمعنى قول ابن عربي "بأنه مسمى الله أحدي بالذات كل بالأسماء أي أنه تعالى من حيث ذاته أحد لا كثرة فيه باعتبار ما، لك باعتبار ما، الأعدد المعنى والثائر بية والمد الي الأعداد بالناس فية والثائرية وغيرهما مما لا يتناهى، فهو واحد بهذه النسب، كل في الوجود بالأسماء إلى النسب، والكل فيه واحد، فله واحد، وله أحدية، مجمع الجميع، يظهر أحديته بالوجود الواحد في كثرة الجمع، وهو كامل بالذات، غنى عن الغير إذ لا غير "(۱).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٩٠.

<sup>(</sup>۲) القاشاني، شرح الفصوص، ص ٩٣.

ويذهسب بالي أفندي مذهبا آخر في شرحه لهذه الفكرة عند ابن عربي، فيرى فيرى في قوله: "كلّ بالأسماء" أي كلّ مجموعي، يجمع الأسماء والصفات، فكان لمسمى الله أحديتان، الذاتية والأسمائية، تسمى الأول بمقام جمع الأسماء، والثانية بالأحدية الإلهية (١). وعليه، فلا يمكن أن يكون لأحد من الموجودات في الأحدية الإلهية الجمعية قدم أي وجود كما يرى بالى.

وأمــا قوله: "ولا يأخـذه أحد من حيث أحديته، ولهذا مُنعَ أهل الله التجلي في الأحديــة..." فــيحاول القاشــاني شــرحه وإبراز مقصده من ذلك: أي منع التجلي في الأحدية ذلك أن الأحدية الذاتية هي بعينها كلُّ بالأسماء، فلا يسعها إلا الكل، ولا تتجلى بذاتها إلا لذاتها<sup>(٢)</sup>. ويذهب أبو العلا عفيفي في مفهومه لعدم التجلى هذا بأن كل ما هو موجـود في عالم الظواهر إنما هو مجلى أو مظهر للواحد الحق، أي إنه صورة جزئية للكــل المطلق، ولذا لا يقال في أي موجود إنه الحق إطلاقاً، وإنما يقال إن الحق تجلى فيه في صورة من صوره التي لا تحصي (٢). أما الأحدية الذاتية فلا يقع فيها التجلي أبدأ، أي أن الحق لا يظهر بأحديثه في أي شيء بل إنه من التناقض أن نقول: إنني شاهدت الحق في أحديته، إن المشاهدة نسبية بين طرفين: مشاهد ومشاهد، وهذه النسبة تتنافى مع الوحدة، فما عام الأما وجود فالإنتينية - لا الواحدية - موجودة ولهذا كله يُنكر ابن عربي إدراك الوحدة الوجودية في هذا العالم، ويرى أنه من الحمق القول أن العبيد في حال الفناء يصير حقاً، لأنه لا صيرورة في مذهبه، إذ الصيرورة تقتضي الإثنينية، والإثنينية تناقض الوحدة (١٠). ويعقب ابن عربي على ذلك باستحالة تجلى الحق في الأحدية بما لا مزيد عليه في العبارة حيث يقول: "فإنك إن نظرته به فهو الناظر نفســه فمــا زال ناظراً نفسه بنفسه، وإن نظرته بك فزالت الأحدية بك، وإن نظرته به وبك فزالت الأحدية أيضاً... فلا بد من وجود نسبة ما اقتضت أمرين ناظراً ومنظوراً،

<sup>(</sup>١) بالى أفندي، شرح المواضع الخفية لقصوص الحكم، مصدر سابق، ص ٩٣.

<sup>(</sup>٢) القاشاني، شرح على فصوص الحكم، ص ٨٦٥.

<sup>(&</sup>quot;) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، ص.ص ٨٨-٨٩.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص.ص ٨٨-٨٩.

فزالت الأحدية وإن كان لم ير إلا نفسه بنفسه "(1). وعليه فإن القضية الأساسية في مذهبه هي: "أن الوجود كله واحد، وهو وجود الحق" ويزيد ابن عربي على ذلك قوله منبها: "أما إذا ذكرت أنك تشاهد الحق أو تتحد به أو تغنى عن نفسك فيه أو ما شاكل ذلك، فإنك واقع لا محالة في الإثنينية "(٢).

ولما كان للصوفية مصطلحاتهم الخاصة التي تعارفوا عليها لإخفاء معالم الطريق على من هم دونهم، فقد أوجدوا هذه الألفاظ لمعان قرروها في نفوسهم، وقد استخدم ابس عربي هذه المصطلحات في تفسير معانى الحقيقة الوجودية في أحديتها، منها كلمة "الهويّة" و "الإنيّة" و "الأنانية" وذلك لأغراض لها دلالتها المميزة عن غيرها من المصطلحات لدى الآخرين، وقد أورد ابن عربي كل منزل من هذه المنازل لبيانها فقسال: "منزل الإنيّة" هي عبارة عن الحقيقة من حيث الأحدية، والأنانية التي هي عبارة عـن الحقيقة الأحدية التي هي عين الجمع... وهذه الأنانية من المنازل التي لها آثارها في عالم الشهادة والملكوت وآثارها مختلفة ونتقيد باختلاف آثارها وإن كانت في نفسها مطلقة..."(٣)، وقد استند ابن عربي في ذلك إلى وضع نظريته في "الهو" التي أشار بها إلى الحقيقة الذاتية المطلقة التي هي الأحدية في مذهب وحدة الوجود الذي يقول فيه (لا إلى الله الله عمو ١٤٠٠. كما أشار إلى تثبيت فكرة "الهوية" في كتابه "الياء" الذي كتبه إلى أهل الإشارات والحقائق من حيث علاقتها بالأحدية ومرتبتها من الإطلاق، بل والتصافها بكل ما يتجلى به الحق على الخلق من مجال تظهر فيها الهويّة الإلهية بكمالها، فهي ذات دلالات واسمعة على وجود الحق في كل المظاهر والتجليات فيقول فيه:"إن "الهو" كناية عن "الأحديسة" ولهذا قيل في النسب الإلهي (قل عمو الله أحد)(٥) فهي الذات المطلقة التي لا تدركها الوجوء بأبصارها ولا العقول بأفكارها... فما من مقام يكون فيه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، فصوص الحكم، فص حكمة عليّة في كلمة إسماعيلية، ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) عقيفي (أبو العلا) ، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ٨٩.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٨٤١.

<sup>(</sup>³) سورة البقرة، الآية: ١٦٣م.

 <sup>(°)</sup> سورة الإخلاص، الآية: اك.

تجل من التجليات مثل تجلى الأنا، والأني، والأنت، والله، إلا والهو مبطون في ذلك التجليات، فيقع الإخبار عما ظهر في هذه المقامات، ويقع التنزيه على الذات المطلقة بالهو، "فالفهوانية" لا تغارق "الهو" أبداً، وغير الفهوانية لا تعرف "الهو" وإنما تعرف "الأني"، "والأني"، "والأنت"، "والله". قالعلماء بالله ما زالوا مربوطين "بالهو" فقالوا "لا أحصي ثناء عليك"، فانحجب "الهدو" هذا "بالك". "أنت كما أتتيت على نفسك"(١)، وانحجب الهدو بالأنيت والله... وقال آخر، فلا هو إلا هو، وما سوى "الهو" فهو في "الأنيا" "والأنت" وأخواتهما فسبحان من شرّف الفهوانية بالهو وحملها من بين سائر الإدراكات ﴿لا إله إلا هو»).

وللهوية فعل السريان في جميع الموجودات، إذ أن الجانب الإلهي في كل موجود هو بفعل "الهوية الإلهية" التي لا تفارق شيئاً منها، وبه بقاؤها، ومن غيرها يكون الفناء وذلك بفعل سريانها فيقول: "ولسريان الهو في الموجودات إذ لا وجود لها إلا بالهو... ولا بقاء لها بعد الوجود إلا بالهو... الهو باق على إجماله وعزته فقال في غير موضع (هم الله الذي لا إله إلا هو) (١) فبدأ بالهو وختم بالهو وأظهر بالهو مرتبة الألوهية وقال: (هو الأول والآخر) (١) وقال: (لا إله إلا هو مماله الغيب) (٥)

والحديث كما جاء عن علي بن أبي طالب 'أن رسول الله الله كان يقول في آخر وتره: اللهم أنسى أعروذ بك منك، لا أحصى ثناء على أنت كما أثنيت على نفسك". (سنن أبي داود: صلاة الوتر).

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، كتاب الياء (الرسائل)، الجزء الثاني، ص.ص ١-٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة الحشر، الآية: ٢٢م.

 <sup>(</sup>۱) سورة الحديد، الآية: ٣م.

 <sup>(°)</sup> سورة الحشر، الآية: ٢٢م.

وقال: (ها النهائي المائي المائي) (١) فصارت الأسماء المذكورة بعد "الهو" تبين عن "الهو" ما يريد من الإحداث في العالم خاصة، فالأسماء كلها ترجمانات عن الهو، والهو مكتف بحجاب العزة الأحمى في أحديته وهويته... ولا يصح الهو إلا للذات المطلقة الموصدوفة بالأحدية، ولهذا خُصنت بالأحدية خصوصية ذات، فإن كل ما سوى الله الموصدوفة بالأحدية، ولهذا خُصنت بالأحدية خصوصية ذات، فإن كل ما سوى الله تعالى موجود مدرك لله ولبعضه، أعنى لبعض ما سوى الله، فهو في الأنت لا في الهو"(١). ولما كان الأمر كذلك فإن الأحدية محجوبة عن الرؤية لأنها موطن الأحد، ولا تتكشف حقيقتها لأي كان حتى أكمل النشأة وهو الإنسان، فهو محجوب عنها لأنه ممنوع على أهل الله التجلي في الأحدية كما مر، إذ أن الأحدية لها الغنى عن كل شمنوع على أهل الله التعلى على الأحدية مطلقاً لأنها سرة الألوهية، وهي صعبة الإدراك، وقد حصر الرؤية في الحق فقط فلا يراه في الأحدية سواه تعالى لأن الحقائق تأبى ذلك.

ويميز ابسن عربي بين قوة الأحدية والواحدية وما بينهما من خصائص لكل منهما فقال: "فالواحدية لا تقوى قوة الأحدية، فكذلك الواحد لا يناهض الأحدية، لأن الأحدية ذاتية للذات الهوية، والوحدانية إسم لها، سمتها بها التثنية، ولهذا جاء الأحدية قد نسب السرب، ولسم يجيء الواحد، وجاءت معه أوصاف التنزيه... ثم إن الأحدية قد أطلقت على كل موجود من إنسان وغيره لئلا يطمع فيها الإنسان فقال تعالى: (فليعمل ممللً حالها ولا يشرك بعباحة وبه أحداً)(") وإنما عمّت الأحدية جميع المخلوقات للسريان الإلهي الدي لا يشعر به خلق إلا من شاء الله"(؛). ومن هنا جاء التنزيه للأحدية إذ لا يصبح به تجل أبداً، لأن حقيقته تمنع ذلك، ويدفع الناس عن الطمع في تجلي الأحدية ورفع حجابها لما لها من السبحات المحرقة، ولذا فهو يرى أن القدرة في

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، الآية: ٢٤م.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، كتاب الياء (الرسائل)، الجزء الأول، ص.ص ٢-٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف، الآية: ١١٠ ك.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابــن عربــــي، كتاب الألف أو الأحدية، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م، ص ٣.

نيل الوحدانية ممكنة لأنها منشأ كل مجلى، ومظهر للذات ولأسمائها وصفاتها حيث تظهر فيها الكترة اعتباراً لوجود النسب والإضافات فيقول: "والواحد لم يثنّ بغيره أصللاً، وإنما ظهر العدد والكثرة بتصرفه في مراتب معقولة غير موجودة، فكل ما في الوجود واحد، ولو لم يكن واحداً لم يصح أن يثبت الوحدانية عنده شه سبحانه، فإنه ما أثبت لموجده إلا ما هو عليه كما قيل:

وفي كل شيء لمه آيسة تسدل على أنسه واحد فهذه الآية التي في كل شيء، والتي تدل على وحدانية الله هي وحدانية الشيء لا أمر آخر، وما في الوجود شيء إلا عارفاً بوحدانية خالقه، فهو واحد..."(١).

وجملة القول إنه إذا كان وجود الله في ذاته سمي وجود الحضرة الأحدية، فإن وجوده الآخر الذي تتجلّى فيه ذاته عن طريق أسمائه، وتظهر فيه الأعيان الثابتة هو وجود الحضرة الواحدية، وهو الفيض الأقدس، وله بعد ذلك وجود آخر يتجلى فيه في الكيثرة، وهو مسا يسميها ابن عربي التجلي الشهودي الذي يبدأ بتجلي الله في العالم الحستي، ثم يبلغ تمامه بتجلي الله في الإنسان خليفته في الأرض.

ويعسرة ابن عربي الواحدية ومرتبتها لدى القوم، ويحدد مفهومها ونسبتها من الأحدية ومدى ترابطهما فيقول: "أما الوحدانية فهي قيام الأحدية به، أعني بالواحد، فما هي الأحدية و لا الواحد، كالجسماني ما هو الجسم، وإنما هو ما لا تظهر له عين إلا بقيامه بالجسم، أو الجوهر وهو ما يقوم به من الصفات التي محلها الأجسام، وكذلك الروح والروحاني، فالوحدانية نسبة محققة بين الأحدية والواحد"(١).

ولا تقلّ مرتبة الوحدانية أثراً عن مرتبة الأحدية فالله واحد مهما تعددت مجاليه ومظاهر "وقد يكون واحد العين مرتبة، فإن الله واحد في ألوهيته، فهو واحد المرتبة، ولهذا أمرنا أن نعلم (أنه لا إله إلا الله)(")، وما تعرّض للذات جملة واحدة، فإن أحدية الذات تُعقل ولكن هل في الوجود من هو واحد من جميع الوجوه أم لا؟ ... فإن الأحدية

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب الألف أو الأحدية، الرسائل، الجزء الأول، ص ٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٣٧٧، (صادر)، ص ٢٩٣.

 <sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ١٩م.

لكل شيء قديماً وحديثاً، معقولة بلا شك، لا يمتري فيها من له مسكة عقل ونظر صحيح (١). ويحدد ابسن عربي للواحد رتبته بين الموجودات تبين مدى علاقته بكل موجود وأثره فيه بقوله: "ثم إذا نظرت في هذا الواحد لا بد وأن تحكم عليه بنسبة ما أدناها الرتبة، فإنه لا يخلو عن رتبة يكون عليها في الوجود، فإما أن يكون مؤثّراً... أو مؤثّراً و المجموع أو لا واحد منهما، فالمؤثّر هو الفاعل والمؤثّر هو محل الانفعال، فما في الوجود إلا المجموع... فما في الوجود واحد من جميع الوجوه، وما في الوجود إلا واحد أحد... (١).

وينفي ابن عربي عن الوحدة لديه كل كثرة، إذ أن الذات الإلهية لا تتكثر بالنسب والإضافات، إنما تتكثر بالأعيان الوجودية دون الأحكام، ويشير إلى وحدة السذات من خلال نقيه لهذه الإضافات والنسب فيتساءل: هل لها أعيان وجودية أم لا؟ ويجيب ابن عربي أن في ذلك خلاف بين الصوفية وأهل النظر، فيقول: "وأما عندنا فما فيها من خلاف، وإنها نسب وأسماء على حقائق معقولة غير وجودية، فالذات غير متكثرة بها لأن الشيء لا يتكثر إلا بالأعيان الوجودية لا بالأحكام والإضافات والنسب، فما من شيء معلوم إلا وله أحدية بها يقال فيه أنه واحد، وأما قول أبو العتاهية:

وفي كل شيء له أيسة تدل على أنسه واحد في نفسه، فموجه مع الستعري عن القرائن إلى أمور تدل على أن ذلك الشيء واحد في نفسه، ولسيس ذلك إلا عينه خاصة، وقد يكون الضمير يعود على الله في له، وفي أنه، أي فيه دلالة على أن الذي أوجده واحد لا شريك له في إيجاد هذا الشيء... فاعلم أن الدلالة هلى أحدية كل عين سواء كانت أحدية الواحد أو أحدية الكثرة، فأحدية كل عين ممكنة تدل على أن الحق مع كثرة أسمائه... فكل شيء في الوجود قد دل على أن الحق واحد في أسمائه وفي ذاته فاعلم ذلك:

فما تُــم توحيد و لا تُــم كثــــرة على غير ما قلناه فانظر تر الحقا وقل بعد هــذا ما تشاء وترتضى وثبّت له الجمع المحقق والفرقـــا

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ۳۷۷، (صادر)، ص ۲۹۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٣٧٧، (صادر)، ص ٢٩٤.

وأوضىح مسا يظهر فيه حكم الواحد هو في العدد لأنه بالواحد يظهر العدد وينشأ على الترتيب الطبيعسي في الإثنين إلى ما لا يتناهى. وبزوال الواحد يزول، فالمعلول لولا على على على على عينه، وهكذا فما ثمّ إلا الواحد، وهـو المعبود بكل لسان والعابد من كل عابد فهو الواحد، والعدد مهما زاد فهو تكرار الواحد، فله السريان في كل شيء، وهو ليس بأمر زائد، فهو وحدانية الحق، فليس إلا الواحد، والواحد، وهو الله الذي إليه يرجع كل أمر، ومن ثمّ قال: "فما ثمّ إلا الواحد، والإثنان إنما هسو واحد، وكذلك ليس الأمر زائداً، فإن الواحد ظهر في مرتبتين معقولتيسن، فسمى هكذا - 1 1 - مثلاً، ثم ظهرت في ثلاث مراتب - 1 1 1 - مثلاً فسمي ثلاثة...، فهذه وحدانية الحق، فبوجوده ظهرنا، ولو لم يكن لم نكن، ولا يلزم من كوننا لم نكن أنه سبحانه لا يكون، كما لا يلزم من عدم الخمسة عدم الواحد، فإن الأعداد لم تكون عن الواحد لا يكون الواحد عنها، فلهذا تظهر به ولا يعدم بعدمها... فتفطّن لهذا الواحد والتوحيد واحذر من الاتحاد في هذا الموضع، فإن الاتحاد لا يصح، فإن الذاتين الذاتين واحدى وإنما هما واحدان، فهو الواحد في مرتبتين"(۱).

فمذهبه إذن لا يشير إلى الكثرة لا من قريب ولا من بعيد، وذلك بعدم تضاعف العدد أو تولد شيء عنه، فإذا ضرب العدد الواحد في الواحد لم يتضعف ولم يتولد منهما كثرة فإن ضرب الشيء في نفسه لا يظهر عنه سوى نفسه (٦)، وبهذا تتنفى الكثرة في مذهبه كما يرى في هذا الواحد أنه يلزم عنه ألا يكون معه غيره لئلا يلزم عنه التركيب أو ما يغاير الوحدة أز لا أن فالعدد إذن بهذا المعنى عنده هو مفرد وله خاصية فيي ذاته لا يشاركه فيها موجود آخر، وهي الفردية التي عنها وجدت الأشياء، ولهذا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (بولاق)، ص ٣٧٧، (صادر)، ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، كتاب الأحدیة (الرسائل)، ص ۳.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٣. (انظر محمد مصطفى حلمي، كنوز في رموز، الكتاب التذكاري لابن عربي، ص ٥٢).

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، شجون المسجون، لوحة ٢٢.

تميز الواحد المفرد من المفردات المركبة، إذ هي عنه تنشأ. وبالأحدية ظهرت الأشياء لأنسه ظهرت عن الله تعالى "ولهذا يقول أصحاب العدد: أول الأفراد ثلاثة، فبالأحدية ظهــرت الأشــياء لأنهــا ظهرت عن الله تعالى الواحد من جميع الوجوه، وعند ظهور الموحد صدر بثلاث اعتبارات وهي أصل النتاجات كلها، وهو كون الذات وكون القادر وكون التوجّه، فبهذه الثلاثة الوجوه ظهرت الأعيان"(١).

والواحد في نظرية التوحيد عند ابن عربي مصدر جمع وتفرقة، فبالواحد تجــتمع الأشــياء وبه تفترق، وهذا هو التوحيد عنده الذي يرى فيه "أن التوحيد يعرف بالتوحسيد" فسيكون بذلك جمع الأشياء به جمع عين التوحيد، وبتفرقتها كذلك تفترق الأشــياء وتـــتمايز، وهو ما ذهب إليه بقوله: "جمع الأشياء جمع عين التوحيد، ألا ترى الأعداد هل يجمعها إلا الواحد، فإن كنت من أهل النظر فلا تنظر في البراهين إلا بآحادها، ولا تنظر فيها إلا بالواحد منك. وإن كنت من أهل المساحات والمعبر فليكن هـو بصـرك كمـا كان نظرك، فيكون التوحيد يُعرف بالتوحيد، فلا يُعرف الشيء إلا بنفســه" كذلك "إذا تفرقت الأشياء وتمايزت ولا تتمايز إلا بخواصها، وخاصية كل شيء أحديثه، فبالواحد تجتمع الأشياء وبه تقترق (١). ومن هنا جاء قوله في عقيدة الأكابر "إن الله تعالى واحد أبداً لكل كثرة وجماعة، ولا يُدخل معها في الجنس"(٣). وبه قوله:

لو كان في الكون غير الله ما وُجدوا ما كان من فاعل فيه و لا منفعل لكنسه واحد في الكون منفرد بالاختراع وبالتبديل للمدول

وليسس يرجع تكوين إلى عدم ولا استقامته في العين عن ميل (٤)

وهسذا معنى قوله تعالى: ﴿الَّذِي خَلَقِكُم مِن نَفِس وَاحِدَةٌ﴾ (٥) و ﴿وَنَفِضَتُ فَيِهُ مِن ووهسي ١٦٠ فالأجسام من جسم واحد، والأرواح من روح واحدة، تنبه على أن العالم

<sup>(1)</sup> ابن عربي، كتاب الميم والواو والنون (الرسائل)، ص.ص ٣-٤.

**<sup>(</sup>Y)** ابن عربي، كتاب التجليات، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الشعراني، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، ص ٣٠.

<sup>(</sup>i)ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، (بولاق)، ص ٢٨٦، (صادر)، ص ٢٩٤.

<sup>(°)</sup> سورة النساء، الآية: ١م.

<sup>(</sup>۲) سورة الحجر، الآية: ٢٩ ك.

وُجد من واحد (لا إله إلا مو) (يظن ما يشاء وهو العليم القدير)(١) (والعكم إلى واحد) (٢). فهو إذ يثبت الوحدة شه استناداً إلى ما في القرآن من آيات ذات دلالة على الوحدة فيقول: "أما الواحد فقد نظرنا في القرآن فلم نجده أطلقه كما أطلق الأحدية، ومـــا أنا منه على يقين، فإن كان لم يطلقه فأخص من الأحدية ويكون إسماً للذات علماً لا صــفة كالأحدية، إذ الصفة محل الاشتراك ولهذا أطلقت على ما سوى الله"(٣) وبهذا يكون الكمال للأحدية متميزاً عن كمال الواحدية التي تختص بالذات الإلهية، بل هي مسمّاها. وبهذا يكون ابن عربي قد بين لنا كيف أثبت وجود الذات الإلهية وجوداً أحدياً لا وحدانسياً فحسب ولا واحدياً فحسب، وإنما هو أحديٌّ بأدق ما في الأحدية من نفي الإثنينية والشركة والمتكرار، فالوحدانية سارية ما ثمَّ غيرها. والنثنية مثل الحال لا موجودة فإن الحقيقة تنفيها أو تأباها(٤)، إذ أن الحقيقة الإلهية متعالية عن الشهود بالعين الشـــحمية التـــي تشهد الكون بآثاره الظاهرة فيه، وفي هذا يقع النتزه المطلق الذي هو عين الجمع والوجود فتكون عنها الوحدة، وتنتفى الكثرة، فيقول: "فإن الحقيقة الإلهية تـ تعالى أن تَشهد بالعين التي ينبغي لها أن تشهد وتكون أثر في عين المشاهد، فإذا فني ما لم يكن وهو فان وبقي مِن لم يزل وهو باق حيننذ تطلع شمس البرهان لإدراك العيان، فيقع التنزه المطلق المحقق في الجمال المطلق، وذلك عين الجمع والوجود، ومقام السكون والجمود، فترى العدد واحداً لكن له سيرٌ في المراتب، فيظهر بسيره أعيان الأعداد، ومن هذا المقام زل القائل بالاتحاد، فإنه رأى مشى الواحد في المراتب الوهمية فتختلف عليه الأسماء باختلاف المراتب فلم ير العدد سوى الأحد، فقال بالاتحاد، فإذا ظهر بإسمه لم يظهر بذاته فيما عدا مرتبته الخاصة وهي الوحدانية... فإذا قلت الواحد فني ما سواه بحقيقة هذا الإسم، وإذا قلت إثنان ظهر عينها بوجود ذات الواحد في هذه المرتبة لا بإسمه، وأن إسمه يناقض وجود هـذه المرتبة لا

الله ١٥٤ منورة الروم، الآية ١٥٤.

 <sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٦٣م.

 <sup>(</sup>٣) الشعراني، اليواقيت، الجزء الأول، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٤) حلمي (محمد مصطفى)، مرجع سابق، ص ٥٩.

ذاتسه"(۱) وهنا يحذر ابن عربي من الانزلاق في مهاوي الاتحاد ممن لا دراية لهم لأنه بعيد الغيور منغلق المعاني لا يدرك بالعقل يقول: "فإن من لا معرفة له بالحقائق ولا بامتداد الرقائق ويقف على هذا المشهد من لسان صاحبه المتحقق به وهو لم يذقه ربما قيال: "أنيا من أهوى ومن أهوى أنا" فلهذا نستره ونكتمه"(۱) ويمثل على ذلك بالدائرة الوجودية مبيناً معنى الوحدانية والتكثر، فالدائرة وأبعادها ترمز إلى الحق الواحد وإلى الوجيود المتكثر عنها، والاستواء بمعناه الإلهي الذي يمثل الله الواحد، وبمحيط الدائرة يمثل الكثرة، فكيف فسر ابن عربى حقيقة أمر الوجود؟.

## - دائسرة الوجسود:

يعتسبر الصوفية الشكل الكروي مثال الوجود لارتباط بدايته بنهايته. ولما كان الوجود واحداً، ومآل الجميع فيه إلى الله الواحد حيث يرجع الأمر إليه بداية ونهاية، فقد تعارف الصوفية من أصحاب وحدة الوجود على الإشارة بالدائرة، إلى تكامل الوجود وتوحيده بين وجود الخالق والمخلوق بارتباط طرفي الدائرة. وقد رمز ابن عربي بتوحيد أبعاد الدائرة عن مركزها إلى رد الكثرة إلى الوحدة بعد صدورها عن الواحد، وهمي المنقطة وسسط الدائرة. وقد اعتبر ابن عربي هذا الوجود رحمة، لأنه مصدر صدوره الكثرة عن الواحد، والتي قعود المنه فتقوحد بعد تكثر. وقد أشار إلى صورة هذا الوجود الدائري بقوله: "إن الوجود في الصورة دائرة انعطف أبدها على أزلها، فلا يعقب الله إلا وعقل المألوه، ولا عقل رب إلا وعقل المربوب، ولكل معقول رتبة ليست يعقب الأخسري، كما نعلم أن بين الخاتمة والسابقة تميزاً معقولاً به يقال عن الواحدة سابقة وعين الأخسري، كما نعلم أن بين الخاتمة والسابقة ايما ذلك في الحكم على المحكوم عليه بتثبت الخاتمة في السابقة إنما ذلك في الحكم على المحكوم عليه بالمحكوم عليه بتثبت الخاتمة في السابقة المالى في نهاية كل أمر. إلا الخلق ميل إلى المي الله الله الله الموجودات ليس له أن ظهور الأجسام تم عن حركة دائرية القلك، وليس ثمة شيء من الموجودات ليس له أن ظهور الأجسام تم عن حركة دائرية القلك، وليس ثمة شيء من الموجودات ليس له

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، الفناء فی المشاهدة، (الرسائل)، ص.ص ۲-۳.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۳.

<sup>(</sup>r) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٦٦٩.

هذه الحالة لأن امتداد كل شيء عنده ينتهي إلى مبدئه، وفي هذا صورة واضحة لمذهبه في وحدة الوجود حيث يتم فيه رجوع كل شيء إلى الله فأصبح البدء والمبدأ والمبديء واحداً، يقول: "إنما ظهر الجسم بصورة الاستدارة... لأن الله أراد أن يملأ به الخلاء، فله و لم يكن مستدير الشكل لبقي في الخلاء ما ليس فيه ملاء. والخلاء استدارة متوهمة لا في جسسم، وإنما وقع الأمر هكذا لصدور الأشياء عن الله ورجوعها إليه، فمنه بدأ وإلى يعود، فلا بد أن يكون هذا الأمر في عالم الشكل صورة دائرة لأنه لا يعود إليه على الطريق الذي خرج عليه، وأن امتداده ينتهي إلى مبدئه، فلا بد من الاستدارة فيه معنى وحسنا، وفي خلقه العالم على الصورة أن خلقه مستدير الشكل... لابد للعالم من الرجوع إلى الله فإنه القائل: ﴿وإليه يرجع الأهر كله﴾(١) فإذا انتهت ورجعت إليه عاد الأمسر إلى الله فإنه القائل: ﴿وإليه يرجع الأهر كله﴾(١) فإذا انتهت ورجعت إليه عاد شيء رحمة وعلماً(٢).

والدائسرة كما يراها ترمز إلى وجهو الحقيقة الوجودية الكاملة من حق وخلق، ولا تخلو مسن الجمع بينهما في شكلها المتمثل بوجهي الحقيقة، فالخلق لا يخرج عن دائرة الحق لاتصافه بصفاته وقبوله لأسمائه على اختلاف مسمياتها ومظاهرها، وهكذا فالدائسرة وجود واحد متكامل مهما كانت لديها قابلية الانقسام، يقول: "إن الدائرة قابلة القسمة بلا شك، فإذا اتصلت الدائرة فلا يزول العلم منا إنها ذات قسمين من أي حد فرضته فيها لما ورد في الإخبار الإلهي من فرضته فيها لما ورد في الإخبار الإلهي من اتصاف الحق تعالى بصفات الخلق، واتصاف الخلق بصفات الحق كما قاله تعالى: (قال الخلوق الدي هو العالم يقبل أسماء الحق وصفاته، وكذلك الحق يقبل صفات الخلق لا أسماء العسني، (")... كذلك الخلق المناء المعنى، ولكن يقبلها بالإجمال، فقبوله بالإجمال مثل قوله: (يا أيها الناس أنته الفاق المنته بالنقصيل، ولكن يقبلها بالإجمال، فقبوله بالإجمال مثل قوله: (يا أيها الناس أنته الفقرية الفقوية المنته المنته المنته مشتقة

<sup>(</sup>١) سورة هود، الأية: ١٢٣ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٥٨.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأسراء، الآية: ١١ ك.

 <sup>(</sup>٩) سورة فاطر، الآية: ١٥ ك.

نزلت منزلة الأعلام... وعلى الحقيقة فكلها نعوته، وأعظم ما أخذنا نحن منه علمنا به الذي يحيله الدليل، وهو قوله: (ليس كمثله شيء)(۱) وقول رسول الله الله الني عرف نفسه فقد عرف ربه (۱) فأخذنا عنه وأخذ عنا... (۱) بل ويذهب ابن عربي إلى أبعد من نلك في تأكيده للوحدة القائمة في الوجود بين وجهي الحقيقة الوجودية التي لا انفصام فيها لتلازم وجهيها فشبه الوجود بالعروة الوثقى في إحاطتها الكلية التامة حيث يتمثل فيها شطري الوجود حقه وخلقه، ذلك أن عالم الظواهر ليس إلا مجلّى أو مظهر للواحد الحق ولا ظهور للحق إلا بظهور مجاليه ومظاهره، فقال: "العروة الوثقى أنت وهو من حيث قطراها، أنت القطر الواحد وهو القطر الآخر، فالوجود منقسم بينك وبينه لأنه مقسوم بين رب وعبد، فالقديم الرب والحادث العبد، والوجود أمر جامع لنا... فتلك العروة الوثقى التسي لا انفصام لها، فاستمسك بها، فلا تفرده دونك ولا تشفعه بك، بل أنت وهو هو (۱).

ويعمد ابن عربي في مذهبه إلى التاميح والتلويح جرياً على عادة الصوفية دون التصريح بما ينطوي عليه مذهبه، كما يستخدم طريقة الرمز والإشارة لستر علومه عن غير أهلها، فهو يرى أن ظهور الموجودات دلالة واضحة على ظهور الموجد لها، فالحق عين ما ظهر، والموجودات عين الحق، فيكتمل الوجود بالتقاء طرفيه الحقي والخلقي وبدونها لا يكتمل، ذلك أن الكنزية الحقية لا تظهر إلا بظهور الخلق لتُعرف، ولهذا فهو يرمز في دائرة الوجود بالنقطة والمحيط إذ هما طرفا الحقيقة الوجودية الواحدة فقط، يقول: "فأوجد من كل خزانة عيناً قائمة... فلما أوجد ما ذكرناه عمد اليك فيأوجدك كاملاً لالنقاء طرفي الدائرة، فظهرت في وجودك وإن كنت آخر بصورة الأول، فانحصر العالم بينك وبينه، فلم تتميز عنه ولم يتميز عنك في الحكم، وظهرت فسيك صسور العالم كله التي أخرجها من تلك الخزائن.. فما التقي طرف الدائرة حتى

سورة الشورى، الآية: ١١ ك.

الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۳) ابن عربی الفتوحات، الجزء الثالث، ص.ص ۷۱۲-۷۱۱.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٥٦٨.

حدث المحيط، ودل المحيط على نقطة الدائرة فحدثت الخطوط من النقطة إلى المحيط ولم تتجاوز، فإن انتهاء الخط إنما يكون إلى نقطة من المحيط، فانتهى إلى مثل ما منه خرج. فصورة أوليته عين صور آخريته، فيصير من حكم نقطة آخره الذي انتهى إليها ممن المحيط مركزاً لمحيط آخر، نصفه من داخل المحيط الأول، ونصفه من خارجه بحكم الظاهر والباطن، ويلتقي طرفاه أيضاً... إلى ما لا يتناهى وهو الخلق الجديد... فالنقطة سبب في وجود المحيط، والمحيط سبب في حصول العلم بالنقطة، فالمحيط حق وخلق، والمخيط سبب في حصول العلم بالنقطة، فالمحيط حق الأولى... فالمحيط يحفظ النقطة علماً، والنقطة تحفظ المحيط وجوداً. فكل واحد منهما حافظ ومحفوظ... فإنك من العالم روح العالم، والعالم صورتك الظاهرة، ولا معنى للصورة بلا روح، فلا معنى للعالم دونك"(۱).

لعل هذه الصورة التي رسمها ابن عربي كافية لتوضيح مذهبه في الوحدة ونظرته الكلية إلى الوجود المتكامل بين حق وخلق، إذ بدون أحدهما لا تكتمل الصورة ولا تظهر حقيقة الوجود ولا يُعرف سرة، فبالحق يوجد كل موجود، وبالخلق تعرف حقيقة الوجود، وليست الموجودات سوى مجالبه ومظاهر أسمائه وصفاته، فنقطة دائرته تمثل الحق ومنها يصدر كل وجود ولولاها لما ظهر أي خط فيها إذ هي أصل في وجود المحيط.

ومقام النقطة ومكانتها في الإيجاد أعلى مراتب الشرف وأفضلها، وهي تمثل الحق من حيث هو مصدر كل وجود ومبدأ كل خير، ولهذا احتلت مرتبة الشرف إذ أنها أول المراتب وأعلاها، ولها التقدم في الدائرة على محيطها، فالنقطة هي أصل وجود المحيط، والخلق كله شه (إلا له المخلق والأهو)(١) وهو في ذلك يستند إلى قوله عنز وجل في تثبيت فكرة النقطة والمحيط بقوله تعالى: ﴿وَاللهُ مِنْ وَوَانِهُمُ مَعْمِطُ﴾(١)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٥٤ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ٤٥ ك.

<sup>(</sup>٣) سورة البروج، الآية: ٢٠ ك.

وقوله: (ألا إنه بكل شيء معيط)(١) لذلك فهو يبرز أهم العناصر في تحديد الوجود وهسو وجود الحق من حيث (مع الأول والآخر) وإليه معاد كل شيء، وهو عين ظهسور الممكن وليس هو هو من أي وجه آخر، وعليه فلا حلول ولا اتحاد، فالنقطة حقيقة والمحيط حقيقة، وكل منها متمم لوجود الآخر ويشير إلى ذلك بقوله: "إن الشأن فسي نفسه كالنقطة من المحيط وما بينهما، فالنقطة الحق، والفراغ الخارج عن المحيط العدم، أو قُسْرُ الظلمة، وما بين النقطة والفراغ خارج عن المحيط الممكن "(٣). ويمثل لذلك بالدائرة كما هو موضح:

بالدائرة كما هو موضيح:
ما وراه المحيط من ظاهر
محدب او الظلمة المحيط
المدم
المدم

ويقسول ابسن عربي إنما أعطينا النقطة "الأنها أصل في وجود محيط الدائرة، وبالسنقطة ظهرت كذلك، ما ظهر الممكن إلا بالحق والمحيط من الدائرة، فإذا فرضت خطوطاً مسن النقطة إلى المحيط لا تنتهي إلا إلى نقط، فالمحيط كله بهذه المثابة من السنقطة وهو قوله تعالى: ﴿وَالله هسن ووانهم محيط) (٥). فكانت كل نقطة من المحيط انستهاء الخط، والنقطة الخارج منها الخط إلى المحيط ابتداء الخط، فهو الأول والأخر لكل ممكن، كمنا أن النقطة أول لكل خط، وما خرج عن وجود الحق وما ظهر من الحق فذلك العدم الذي لا يقبل الوجود، والخطوط الخارجة "الممكنات" من الله ابتداؤها

 <sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٤٥ ك.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد، الآية: ٣م.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٦٤.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣٦٤.

<sup>(°)</sup> سورة البروج، الآية: ٢٠ ك.

وإلى الله نهايستها ﴿وَإِلَيْهُ يِرَجِعُ الْأَمْرِ كُلُهُ) (١) .... وهذا الذي ينبغي أن يقال فيه لا هي غيره... فمن اتصف بالوجود فقط اتصف بالحق، فما في الوجود إلا الله، فالوجود إن كان عيناً واحدة فما كثّره إلا أعيان الممكنات، فهو الواحد الكثير... ولو لانسا لما تكثّر بما نسب إلى نفسه من النسب الكثيرة والأسماء المختلفة المعاني، فالأمر الكل متوقف علينا وعليه، فبه نحن وهو بنا (١).

هكذا ينفي ابن عربي التعدد عن الواحد – النقطة – فالنقطة عنده ما تعددت و لا زادت مسع كثرة الخطوط الخارجة منها إلى المحيط "فإن كل خط يخرج من النقطة إلى المحيط مساو لصاحبه، وتتتهي إلى نقطة من المحيط، والنقطة في ذاتها ما تعددت و لا تسرز ايدت مع كثرة الخطوط الخارجة منها إلى المحيط، وهي تقابل كل نقطة من المحيط بذاتها... فما قابلت النقط كلها على كثرتها إلا بذاتها، فقد ظهرت الكثرة عن الواحد المعين ولسم يتكثر هو في ذاته، فيبطل قول من قال: "لا يصدر عن الواحد إلا الواحد فذلك الخط الخارج من النقطة إلى النقطة الواحدة من المحيط هو الوجه الخاص الحاصل، الذي لكل موجود من خالفة وهو قوله: " (إنها قولها لشيء إخا أوحناه أن نقول له كن فيكون) (") «(٤).

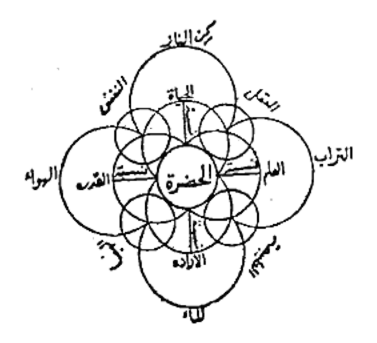
وهكذا رمز ابن عربي بالدائرة والنقطة والمحيط إلى جملة مذهبه في وحدة الوجود، إذ جعل الإرادة ممثلة في الخط الخارج من النقطة وهي مركز الوجود إلى المحيط وهو التوجه الإلهي إلى عين تلك النقطة في المحيط بالإيجاد، لأن ذلك المحيط هو عين دائرة الممكنات، ويمثل بالنقطة في وسط الدائرة بواجب الوجود لنفسه، كذلك يمنل بالدوائر دائرة أجناس الممكنات وأنواعها وأشخاصها حيث يُحدث من كل نقطة في كل دائرة من الدوائر دوائر الأنواع، ومن دوائر الأنواع دوائر أنواع الأشخاص، وقد مثل لذلك بالشكل التالى:

 <sup>(</sup>۱) سورة هود، الآية: ۱۲۳ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٦٤.

 <sup>(</sup>٣) منورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٣٩، (صادر)، ص ٢٦٠.



فهذه صورة شكل الأجناس والأنواع من غير قصد للحصر، إذ للأنواع أنواع حستى تنتهي إلى جنس الأجناس وهذه هي الدائرة إلى جنس الأجناس وهذه هي الدائرة أ. وإذا كان الأمر كذلك فكيف يفسر ابن عربي وجود الكثرة المشاهدة في الخارج؟ وكيف تنشأ الكثرة عن الوحدة؟ وكيف يترتب وجود الموجودات عن الذات المطلقة المتعالية؟.

## - الوحدة والكشرة:

لما كان تصور ابن عربي للوجود قائماً على الوحدة وعدم الإثنينية أي الوجود الواحد كما رأينا، فإن تفسيره لهذا الوجود بتفق وروح مذهبه، وهو متضمن في عقيدته: فهو يرى "أن الله مخبو في الخلق من كونه نوراً، لأن الله نور السموات والأرض، فلي للسوار السموات عين، بل لقد كان متضمناً لذاته، مختفياً في كنزيته، محتوياً للموجودات جميعها في داخله، والكل مستهلك فيه، منه بدأ وإليه يعود، لا ظهر للمكان الأشياء للتفاوت بينه وبينها إذ أنه لا يدخل معها في الجنس "(١)، يقول ابن عربى:

فلله ما شه من عين كوننا وللكون ما للكون من نور ذاته، فنحن كثير والمهيمن واحد توحد في أسمائه وصفاته (٢)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٣٩، (صادر)، ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>۲) الشعر انی، مصدر سابق، ص ۲۹.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٤٥.

إذن فسإن ابسن عربسي يواجه فكرة الكثرة في الوجود، وهي كثرة تشهد بها الحواس، ويحساول العقسل تفسيرها على أنها صور ومجال نتجلى فيها الصفات الإلهية التي هي عين الذات، أو أنها أوهام اخترعها العقل بأدواته ومقولاته(١) وهذا عين ما أشار إليه الغزالي بروية التعدد والتكثر في الوجود لدى الحواس والمدارك البشرية، حيث أن الــناس يـــرون الوجــود فــيه على ما هو عليه في حواسهم ومدركاتهم وجوداً متعدداً متك ثراً. ويحاول ابن عربي أن يفسر هذه الكثرة بضرب من التمثيل والتشبيه بما يقبله العقل وتدركمه العين، تفسيراً يدرك بالفطرة بما يقرّب معنى هذه الكثرة الموهومة فيقول: "الشخص وإن كان واحداً فلاتقل له ظلُّ واحدٌ ولا صورة في المرآة. فعلى عدد ما يقابله من الأنوار يظهر للشخص ظلالات، وعلى عدد المرائي تظهر له صور، فهو واحــد مــن حيث ذاته، متكثر من حيث تجلّيه في الصور وظلالاته في الأنوار، فهي المستعددة لا هو، وليست الصورة غيره"(٢). ففي هذا التشبيه نراه يمعن في المادية رغم اعتماده الكشف. ولكن هذه الكثرة فيما يبدؤ مغايرة تماماً في معناها بين الحق والخلق، فكــــثرة العـــبد تبدو في أجزائه المتعددة، فهو كثير في واحد، بينما وحدة الرب متكثرة بالأسماء التي تتجلى فيها، فالإنسان إذن وإن بدأ واحداً فهو كثير وما هو أحدى العين، على حين أن الحق تعالى أحدي العين كثير بالأسماء الإلهية، ويُستدل من هذا على أن هـــذه الوحدة في الكثرة، وهذه الكثرة في الوحدة دليل مذهبه حيث تتمحى كل كثرة في الوحـــدة وتـــتحقق وحـــدة الإثنيـــن، فينمحي كل أثر بين الواحد والكثير، أي بين الحق والخلق<sup>(۳)</sup>.

وعليه، فإن الكثرة في وجود الحق ليست سوى مظاهر وتعينات أسمائه في الخارج وهي مهما تعددت فهو أحديّ العين من حيث ذاته لا تمازجه كثرة بأي صورة

<sup>(</sup>۱) عفیقسي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحیة في الإسلام، ط أولمی، دار المعارف، مصر، ۱۹۹۳، ص ۱۹۰.

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، کتاب التراجم، ص ۳۱.

<sup>(</sup>T) ابن عربي، قصوص الحكم، القص اليونسي، ص ١٦٩. (انظر أبو العلا عفيفي، التعليقات على الفصوص، ص ٢٣٢).

مهمسا كانت تجلياته في صور العالم، وهذا معنى قوله: "كذلك وجود الحق كانت الكثرة لسه، وتعداد الأسماء أنه كذا وكذا بما ظهر عنه في العالم الذي يطلب بنشأته حقائق الأسماء الإلهية، فثبت به وبخالقه أحدية الكثرة، وقد كان أحدي العين من حيث ذاته كالجوهــر الهيولانـــي أحديّ العين من حيث ذاته، كثير بالصور الظاهرة فيه، التي هو حامل لها بذاته. كذلك الحق بما ظهر فيه من صور التجلى، فكان مجلى صور العالم مع الأحدية المعقولة"(١). ويعمد ابن عربي إلى تقريب ذلك إلى الأذهان بصورة حسية، فيضـــرب لذلـــك مَـــثل تعـــدّد أزواج النبات الخارج من الأرض بعد اهتزازها ونموها وإنباتها كما قال عز وجل: (وترى الأرض مامحة فإذا أنزلنا عليما الماء المتزّبت وربت وأنبتت من كل زوج بميج)(٢). كذلك تعددت مظاهر الكثرة في الواحد الحق بتعدد الأسماء التي تقتضيها أعيان الممكنات الظاهرة بها، وهي في الحقيقة عين واحدة لا كثرة فيها، فالأرض واحدة بالحقيقة كثيرة بالمظاهر الخارجة عنها، كذلك الحق واحد بالحقيقة كتير بالمظاهر وفيه قوله: "إعلم أن مسمّى الله أحديّ بالذات كلّ بالأسماء، وكل موجود فما له من الله إلا ربه خاصة، يستحيل أن يكون له الكل، وأما الأحدية الإلهية فما لواحد فيها قدم، فأحديثه مجموع كله بالقوة "(<sup>٣)</sup>. ويرى القاشاني في هذا تثبيلًا للأسماء الإلهية بالعالم، ولكن هذه الإثنينية مخالفة لأحدية الكثرة التي هي له لذاته. وقد ذهب القيصري مذهباً آخر في ذلك، فقرأها "فتبت به وبخالقه أحدية الكثرة" وشرح ذلك بقوله: أي فثبت بالعالم والحق الذي هو خالقه أحدية الكثرة، أي أن مسمى الله أحدي بالذات كل بالأسماء والصفات (٤). فأحدية الله إذن من حيث الأسماء الإلهية التمي تطلب أحدية الكثرة، وأحدية الله من حيث الغنى عنا وعن الأسماء أحدية العين، وكلاهمـــا يطلـــق علـــيه الإسم الأحد<sup>(٥)</sup>. ويقول عفيفي في هذا الشأن: فثبت به وبخالقه

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٢٠٠. (انظر ابن عطاء الله السكندري وتصوفه لأبو الوفا التفتاز اني، ص ٣١١).

<sup>(</sup>۲) سورة الحج، الآية: ٥ م.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الفص الإسماعيلي. (انظر أبو العلا عفيفي، التعليقات، ص ٩٠).

<sup>(</sup>٤) القاشاني، شرح على الفصوص، مصدر سابق، ص ١١٤.

<sup>(°)</sup> التفتاز انى (أبو الوفا)، مرجع سابق، ص ٣١١.

أحدية الكثرة، أي ثبت بالعالم والحق الذي هو خالق العالم أن الكثرة الوجودية الظاهرة واحدة بالحقيقة، ويقصد بالخالق الذات الإلهية من حيث هي لا من حيث أنها متصفة بالخليق إذ لا خليق ولا خيالق ولا مخلوق في مذهبه، وهذا روح مذهبه في وحدة الوجود(1) ويستند ابن عربي في تأكيده لوحدة الحق هذه على أدلة عقلية وشرعية في آن معاً، فيرى أن ما في ذاته كثرة، إنما هو أحدي الكثرة بأسمائه الحسنى أو صفاته أو نسبه. وهو بالشرع خاصية أحدي الكثرة في ذاته بما أخبر به عن نفسه بقوله: (ول يستبه. وهو بالشرع خاصية أحدي الكثرة في ذاته بما أخبر به عن نفسه بقوله: (ول يستبه مبسوطتان)(١) و (لها خلقت بيحيي)(١) (وتجوي بألميننا(١)) وهذه كلها أدلة وأستال فيها إخبار عن الذات ولكن الأدلة العقلية تحيل ذلك حيث يتكلف صاحب النظر الستأويل فيها إخبار عن الذات ولكن الأدلة العقلية تحيل ذلك حيث يتكلف صاحب النظر حيث نفسه، وله أحدية الكثرة من حيث أسمائه وفي ذلك يقول:

إنها الله إلى واحد ودليل قبل هو الله أحد في إذا ما تُهتُ في أسمائه فاعلم أن التّبه من أجل العدد يرجع الكل إليه كلم في أسمائه قرأ القارئ الله الصمد لم يكن له كفا للإله من أحد فيحار العقل فيه عندما فيه عندما فيحار العقل فيه عندما فيحار العقل فيه عندما في في المدد (١٥)

وإذا أردنا التحدث عن الكثرة المدركة في الذات فنرى أنها ليست سوى مسميات الأسسماء الإلهية وأحكامها وحقائقها الدالة عليها في حالة إيجادها من العدم. وحقيقة هذا الأمسر تبدو واضحة في تقصير من دُعي إلى الوحدانية - لأنه دُعي من وجه واحد - وهو يشهد الكثرة في وجوده الذي جعله الحق دليلاً عليه من قوله: "من عرف نفسه فقد

عفیفی (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ۲۸۷.

<sup>(</sup>¹) سورة المائدة، الآية: ١٤ م.

 <sup>(</sup>٦) سورة ص، الآية: ٧٥ ك.

 <sup>(</sup>¹) سورة القمر، الآية: ١٤ ك.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٣١.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٢٠٧.

عسرف ربه"، فهو لم يعرف نفسه إلا واحداً في كثير، أو كثيراً في واحد، لذلك فهو لم يعرف ربه إلا بصورة معرفته بنفسه فقط، ولذلك كبر عليه دعاء الحق بالوحدانية دون سائر الوجوه، ومن هنا ساق الله له الرحمة التي وسعت كل شيء. إذن فهو يدعو بالكثرة إلى عين واحدة، أو بالوحدة إلى حقائق كثيرة لكن لا بما يغيّر المعنى لقوله:

فالكـــل فـــي حكم الوجـود فالكــل فـــي عيـن الشهـود لتُعلـم رحمتـــه للـــورى وتبيـن أعــلام الجـــود (١)

وعليه، فالعين كما يراها هو واحدة في المجموع، وليست الأسماء إلا نسب وإضافات وهـو موضع الكثرة، إذ أن العين لا شيء من ذلك فيها، ويشير إلى ذلك بقوله: "هو لا هـو، أنت لا أنت... فهو عين ما ظهر وهو عين ما بطن في حال ظهوره، وما ثمّ من يـراه غـيره، وما ثـم من يبطن عنه، فهو ظاهر لنفسه باطن عنه... والعين واحدة واختلفت الأحكام ولا سـبيل إلى جهل مثل هذا فإنه يعلمه كل إنسان من نفسه وهو صورة الحق"(٢).

ألا شه مسا الأكسوان فيسه من أحكام التناقض في الوجود... فتظهر كثرة والعين فيها وحيد بالدلائسل والعقسود فسبحان المراد بكل تعمين من أوصاف الألوهية والعبيد وسبحان المحيط بكل شيء ويوصف في المعارف بالمزيد (٣)

فالحق متميز عن الخلق متفرد بالوحدة وذلك من حيث الأسبقية، إذ أن الحق تعالى له السبقدم على الخلق من جميع الوجوه "فكان ولا مخلوق معه" هذا تقدم الوجود عند ابن عربي، لذا فقد تميز الحق عن الخلق فكان له الوحدة وكان لها التعدد والتكثر، كما أعطى لكل مخلوق أحدية التمييز لتكون الأحدية عنده ذوقاً فيعلم أن ثم أحدية ليعلم منها الأحدية الإلهية، فيقر بها شه تعالى إذ "أنه لو لم يكن لكل مخلوق أحدية ذوقاً يتميز بها

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٨٤.

<sup>(</sup>۲) عفیفی (أبسو العلا)، التعلیقات علی الفصوص، مرجع سابق ص ۱۲۰. (انظر شرح بالی أفندي هامش شرح القاشانی، ص ۱۱۶).

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٨١.

عن سواه ما علم أن لله أحدية يتميز بها عن خلقه، فلا بد منها، فللكثرة أحدية الكثرة، ولكن عند أحدينة لا تكون لعدد آخر كالإثنين والثلاثة... فلكل كثرة وجودية أحدية تخصنه "(1). فهنذه كلها نسب لأن الواحد في ذاته لا يتصف بالقلة ولا بالكثرة، فهو لا يستعدد، وما يراه ابن عربي في هذا الصدد أن الواحد ليس بعدد وإن كان العدد منه قد نشأ، فنالوحدة للواحد إنما هي نعت نفسي، وإن أضيف إليه فهو إطلاق مجازي ليس إلاً، وفي ذلك يقول:

صير الأعيان عينا واحداً فوود الحق في رفع العدد (١) لذلك فها يؤكد موقفه هذا مستنداً إلى التوحيد وينكر كل كثرة لا تجمعها وحدة، بل رفض كل أمر لا يرد الكثرة إلى الوحدة ومن ثم يقول فيها: "كل مشهد لا يريك الكثرة في العين الواحدة لا تعول عليه، وكل باطن لا يشهدك ظاهره لا تعول عليه، كما أن كل مقام لا يريك الحق خالقاً على الدوام لا تعول عليه "(١). أما الحقيقة التي تُقال أن كل مقام لا يريك الحق خالقاً على الدوام لا تعول عليه "(١). أما الحقيقة التي يُعول أنه "ما في الحضرة الإلهية لاتساعها شيء يتكرر أصلاً، هذا هو الحق الذي يُعول عليه "(١).

ولعلنا ندرك هنا أنّ فكرة الوحدة والكثرة هي من صميم مذهب ابن عربي عن وحدة الوجود، وتتمثل هذه الفكرة في تعريف الوجود الكوني القائم على ذات واحدة لها نسب وإضافات، يظهر فيها التكثر والتعدد على حين أنها عين واحدة لا كثرة فيها، وهذان الوجهان للوجود ليسا سوى "الحق والخلق" فهما حقيقة واحدة وإن بدت مظاهرها متغايرة متباينة، ومن ثمّ يرى أنه ليس في الوجود سوى ذات واحدة وعدد لا يتناهى من النسب والإضافات يكنّى عنها بالأسماء الإلهية، فقد حدد بذلك مكونات الوجود من حق وخلق، هذا هو الوجود الكوني، فيقول فيه: "إن الوجود ذات واحدة وحدة وخلق المؤلفة والوجود الكوني، فيقول فيه: "إن الوجود ذات واحدة واحدة

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٩٧٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، کتاب التجلیات (الرسائل)، ص ۵۰.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، رسالة لا يعول عليه، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـ/١٩٤٨م، ص ١٤.

<sup>(</sup>t) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشيثي، ص ١٥.

ورغم تعدد النسب وهي الموجودات العينية أو الممكنات جميعها فإنه لا يصدق عليها حال واحد لمباينتها بعضها لبعض، فهي مختلفة، متباينة، متغايرة، فلا شك أن الاختلاف هو الواقع أصلاً لمباينة العين الواحدة لجميع النسب المتعددة فما ثم إذن أعيان تجمع هذه النسب لكثرتها بل هي بمجموعها عين واحدة متعددة الصفات يقول: "فالنسب مختلفة فيما بينها والعين واحدة، والمعلوم صفة وحال موصوف، فالجمع في عين الوحدة مندرج حكماً لا عينا، فإنه ما ثمّ أعيان موجودة لهذا المجموع، وإنما هي عين واحدة لها نسب مختلفة تبلغ ما بلغت، فهذا هو السريان الوجودي في الموجودات، فهذا من قيام الواحد بما تقوم به الجماعة بين موجود ومعقول"("). ورغم هذه الوحدة للعين فإن لها تعلقات متعددة تتنوع بتنوع التعلقات حكماً، وغيي عالمة بكذا أو قادرة لكذا أو مزيدة بكذا، وهكذا جميع ما يُنسب إليها من أحكام الصفات"(") إذن فإن ما يميز الوحدة عن الكثرة لدى ابن عربي هو ما تنطوي عليه الصفات"(") إذن فإن ما يميز الوحدة عن الكثرة لدى ابن عربي هو ما تنطوي عليه

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشيثي، ص ٦٥. (انظر أبو العلا عفيفي، التعليقات، ص ٢٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٦٥. (انظر أبو العلا عفيفي، مرجع سابق، ص ٢٦).

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص.ص ٨٠٣ - ٨٠٤.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب المسائل، ص ٢٢.

الكــــثرة من صور متعددة بفعل التجلي الإلهي، إذ لا بد من تقرير الوحدة للذات الإلهية لأن التكـــثر غير قائم فيها فعلاً، وإنما هو ناتج عن تجلي الأسماء فالكثرة إذن إنما تقع في صور الأسماء الإلهية الكثيرة.

ويقارن ابسن عربسي بين ما يقول به أهل الطريق في الصفات وما يقول به المعتزلة، ذلك أن من لم يقدر على تقرير الوحدة في الكثرة جعل هذه الصفات نسبا وإضافات لوجوه مختلفة وهو مذهب النظام. أما الطائفة ويعني أهل الطريق من المسوفية فقد أقرت بالهوية والوحدة، وجعلت الوجه الذي هو منه أول هو عينه منك أخر، وظاهر وباطسن كما صرح بذلك أبو سعيد الخراز، وبهذا يتفرد الصوفية فقط بالقول بالوحدة في الكثرة، وعرفت الواحد بجمعه بين الأضداد جميعها، وهو ما لم يتوفر للمعتزلة وغيرهم من الفرق. يقول في أهل الطريق: "بأن رجال الله ما أثبتوا للحق إلا ما هو الحق عليه، ولا يثبت في الكون ولا في جميع المخلوقات إلا ما هو الحق عليه، فارتبط الكل في الكل، وضرب الواحد بالواحد فلم يتضاعف، بل هو عين ما ضرب، وبهذا أقروا الوحدة" (١).

وعليه، فإن العالم له صورة الوحدة والكثرة، فهو واحد بالجوهر وهو العين الواحدة، وكثير بالصور وهي صور الأسماء الكثيرة التي تعود إلى العين الواحدة. فالعالم إذن محصور بين هاتين الصورتين إذ أنه ليس ببعيد عن الحق فله اتصال به، كما أن له انفصال عنه وهو عدم التكثر في العين لأن التكثر ليس أصلاً إنما هو حكماً. فالتكثر ينشأ عن الأحكام، وليست هذه سوى نسباً وإضافات، فتصبح والحالة هذه أن الوحدة للعالم من حيث العين، والكثرة من حيث أحكامه ونسبه فقط(١٠). ولذلك حصر إدراك هذا الأمر في أهل التحقيق ممن تكشف لهم الحقيقة بفضل علومهم اللدنية ومن شمة نجده يقول: "وصاحب التحقيق يرى الكثرة في الواحد، كما يعلم أن مدلول الأسماء الإلهية وإن اختلفت حقائقها وكثرت، أنها عين واحدة. فهذه كثرة معقولة في واحد العين، فتكون في التجلي كثرة مشهودة في عين واحدة. فهذه كثرة معقولة في واحد العين، فتكون في التجلي كثرة مشهودة في عين واحدة عنه المناء

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصنوص الحكم، ص.ص ١٠٤-٥٠١٠

وجملة القول أن فكرة الوحدة والكثرة من الأفكار الرئيسة التي يعالجها ابن عربي في مذهبه حيث تتضح الفكرة بتوحيد الذات توحيداً كاملاً، دون إضافة إليها باعتبار ما هي عليه من الغني المطلق عن أي شيء، فالوجود إذن واحد وهو "الله" لا يداخلسه كثرة ولا يخرج عنه تعدد، بل هو واحد أحد، له تجليات يتجلى بها في أسمائه وصفاته، فما وُجد عن هذه التجليات كان هو الموجودات المتكثرة، الناتج عنها، فهي إذن ليست خارجة عن الذات أو منفصلة عنها، ولذا فإن العارف يرى الوحدة في الكــثرة، والعكس صحيح، وقد حدد فئات العارفين لهذا العلم ومراتبهم: فمنهم من يقف مسع الموجسودات الخارجية والتعينات الأسمائية دون الولوج في علم الذات، وهم أهل الظاهر، ومنهم من يقف مع الأحدية وهم أهل الباطن الأخذين بالعلم الإلهي، وهم أصحاب الكشف الذوقى ممن أشار لهم بقوله: "أن من وقف مع الأحدية كان مع الحق من حيست ذاته الغنية عن العالمين. وإذا كانت غنية عن العالمين فهو عين غناها عن نسبة الأسماء لها"(١)، لهذا فلا جدوى من القول بالكثرة فقط لأن القائل بها محجوب عن رؤيسة الحقيقة الكاملة، فلا يرى إلا وجهباً واحداً. كذلك هو شأن من قال بالوحدة فقسط. أما العارف فإنه يرى الوحدة في الكثارة، بل أكثر من ذلك يشاهد الحق في الخلق، وبدا يقر بوحدة الحق بعد أن يتحقق أن الخلق لا وجود لـــه في ذاته و لا من ذاته(۲).

<sup>(</sup>۱) ايسن عربي، قصوص الحكم، القص اليوسفي ص.ص ١٠٤–١٠٥. (انظر أبو العلا عقيفي، مرجع سابق، ص ١١٣).

<sup>(</sup>۱) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على القصوص، مرجع سابق، ص ۱۱۳.

أحسد)(١) مسسن حيث عينه، (الله السمد)(٢) من حيث استنادنا إليسه، (له يلد وله يولد)(٣) من حيث هويته "(٤). وقد استخدم ابن عربي بعض المصطلحات الأرسطية كالهيولى والصورة والجوهر وذلك لتقريب مفهوم الوحدة والكثرة إلى الأفهام ولكن بمعسنى مغايسر لمفهوم أرسطو فيقول: "كما أن الهيولى تُؤخذ في حدّ كل صورة، وهي مع كثرة الصور واختلافها ترجع في الحقيقة إلى جوهر واحد هو هيولاها، فمن عرف نفسله بهذه المعسرفة فقد عرف ربه، فإنه على صورته خلقه، بل هو عين هويته وحقيقته"(٥)، وقد نفى معرفة هذه الحقيقة إلاّ عن أهل الطريق وفئة معينة ممن هم "الإلهيون من الرسل والصوفية"(٢) على حين حرّمها على أهل النظر وأرباب الفكر من القدماء والمتكلمين "فما منهم من عثر على حقيقتها، ولا يُعطيها النظر الفكري أبدا، فمن طلب العلم بها من طريق النظر الفكري فقد استحسن ذا ورم ونفخ في غير ضرم. لا جرم أنهم من ﴿الحَينِ صَلِّ سَعِيمُهُ فَي المِياةِ الدَنِيا وَهُو يَحْسَبُونِ أَنْهُمُ يُحْسَنُونَ صنعاً ﴾(٢). فمن طلب الأمر من غير طريقه فما ظفر بتحقيقه، وما أحسن قوله تعالى فـــي حق العالَم وتبدّله مع الأنفاس في خلق جديد" في عين واحدة، فقال في حق طائفة بل أكثر العالم (بل مع في لبس من خلق جديد) (٨) فلا يعرفون تجديد الأمر مع الأنفاس<sup>=(٩)</sup>.

نخلص من ذلك كله إلى القول بأنه من كل ما تقدم يبين أنا خطأ قول الحكماء حــول أمــر الخلق "بأنه لا يصدر عن الواحد إلا واحد" وهذه مسلّمة تستتد إليها نظرية

 <sup>(</sup>۱) سورة الإخلاص، الآية: ۱.

<sup>(</sup>٢) سورة الإخلاص، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الإخلاص، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، فصوص الحكم، ص.ص ١٠٤-١٠٥.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ١٢٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، ص ١٢٥.

 <sup>(</sup>Y) سورة الكهف، الآية: ١٠٤ ك.

<sup>(^)</sup> سورة ق، الآية: ١٥ ك.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ١٢٥.

الفيض عند فلاسفة الإسلام كالفارابي وابن سينا. فأعيان الممكنات هي صور ومجالي للهذات الإلهية الواحدة، وكل إسم من الأسماء الإلهية إنما هي بالنسبة إلى صور الموجودات التي يستجلى فيها كالمرآة بالنسبة للصور الظاهرة فيها، فهذه إذن كثرة تصدر عن الواحد ولا تتحصر في واحد. يقول: "بأن الشيء الواحد العين إذا ظهرت عنه الآثار المختلفة فإن ذلك من حيث القوابل لا من حيث عبنه" فإذا حققت هذه المسألة فإنه يبطل قول الحكيم: لا يصدر عن الواحد إلا واحد. يقول:

فالعيسن واحدة، والحكم مختلف ويُدرك العلم ما لا يُدرك البصر (١) فالواحد إذن هو مصدر كل كثرة، وعنه تظهر أعيان العدد كالإثنين والثلاث والأربعة، ولا ظهور إلا بظهور الواحد، فلا غنى للكثرة عن الواحد على حين أن الواحد له الغنى المطلق. أما أهل الكشف فقد خصهم الله بمعرفة، تتكشف لهم فيها الحقيقة: "وأما أهل الكشف فإنهم يرون أن الله يتجلى في كل نفس، ولا يكرر التجلّي، ويرون أيضاً شهودا أن كل تجل يعطي خلقاً جديداً، ويذهب بخلق، فذهابه هو عين الفناء عند التجلي والبقاء لما يعطيه التجلّي الآخر فافهم (١).

وهكذا يُسبرز ابن عربي لهذا التجانب من مذهبه في وحدة الوجود فجعل فكرة الوحدة والكثرة تعبر عن مذهبه يُصورة كاملة، فكلامه بلسان الظاهر والعقل يتحدث فيه عن كثرة في الوجود، وهذه الكثرة ليست إلا وجها من وجهي الحقيقة الوجودية أما الوجه الآخر فهو الوحدة. والوجه الأول هو ما يسميه خلقاً، أما الثاني وهو باطن الوجود فيسميه حقاً، والحق والخلق إسمان لمسمى واحد منظور إليه باعتبارين مختلفين، وبعبارة أخرى فالموجودات الخارجية ليست إلا صوراً أو تعينات أو مجالي الوجود الواحد الذي هو وجود الحق. وقد سبقه ابن سينا في إلهياته إلى نفي التكثر عن الذات الإلهية مع الإشارة إلى وجود نسب وإضافات إليها وقد أشار إلى ذلك بقوله: "إذا الذات الإلهية مع الإشارة إلى وجود لا يتكثر بوجه من الوجوه، وأن ذاته وحداني صرف قلسنا بسل بينا أن واجب الوجود لا يتكثر بوجه من الوجوه، وأن ذاته وحداني صرف محض فلا نعني بذلك أنه أيضاً لا تسلب عنه وجودات و لا تقع له إضافة إلى وجودات

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۲۰۲.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٢٦.

وإذا بحث في قول ابن عربي عن الذات والصفات وعلاقتها بالعالم من حيث أن الله حق في ذات خلق من جهة صفاته، فيكون هدفنا من ذلك هو إظهار طبيعة العلاقة القائمة بين الذات والأسماء والصفات الإلهية بل والعالم أجمع، وليس معرفة الذات من حيث إطلاقها وتقييدها. فما خلاصة موقفه في ذلك الصدد؟.

### - الذات والصفات وعلاقتها بالعالم:

برى ابن عربي أن الذات بما هي ذات إلهية لا تدرك بدليل عقل، ولا تعرف بدلسيل بصر، لأنها منزهة عن الإدراك، وهذه الذات على ما لها من سعة التعلق والارتباط بالأسماء والصفات والعالم كله، فإن ابن عربي يقع فيما يشبه التناقض في أمرها، فسيرى أنها معروفة لنا والصفات معلومة، فيربط بين معرفة النفس ومعرفة الذات لقوله في "من عرف نفسه فقد عرف ربه" (١). ثم يعود فيرى أن هذه الذات لا تعلم إلا مقيدة، لأن الاطلاق تقييد في الأرباب، فينفي عنها ذلك ويصرح بأنها مجهولة لا تسدرك ولا تعلم. يقول: "الذات مجهولة، فلا تقل فيها علة ولا معلولة، ولا يصح أن تكون للحق محققة، ولا للشرط مشروطة، ولا للدليل مدلولة، وجه الدليل يربط الدليل بالمدلول والذات لا ترتبط. وقد خاب من اشترط ووقع في الغلط" (١).

ف إذا كان هذا شأن الذات نفياً وعدم اتصاف بما تتصف به الموجودات، فكيف يفسر ابن عربي علاقتها بالعالم؟.

يذهب ابن عربي إلى أبعد حد في إظهار صلة الذات بالعالم، فلها نسبة إلى ما يظهبر عنها من مظاهر وجودية تتجلى فيها الأسماء والصفات في أسمى معانيها، فعمد

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۳۳۰.

 <sup>(</sup>٣) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٧٨.

إلى الإشارة عن فردية الذات وشفعية العالم، يقول: "إن الموجود الأول وإن كان واحد العين من حيث ذاته، فإن له حكم نسبة إلى ما ظهر في العالم عنه. فهو ذات وجودية ونسبة، فهذا أصل شفعية العالم، ولا بد من رابط بين الذات والنسبة حتى نقبل الذات هذه النسبة، فظهرت الفردية بمعقولية الرابط فكانت الثلاثة أول الأفراد ولا رابع في الأصل، فالثلاثة أول الأفراد في العدد إلى ما لا يتناهى، والشفعية المعبر عنها بالإثنين أول الأزواج، إلى ما لا يتناهى في العدد، فما من شفع إلا ويوثره واحد يكون بذلك من ذلك الأشفع، وما من فرد إلا ويشفعه واحد يكون شفعيته ذلك الأمر، فالأمر الذي يشفع الفرد يُفرد الشفع، هو الغني الذي له الحكم ولا يُحكم عليه ولا يقتقر ويُفتقر إليه"(١).

كذلك فإن هذه الذات لها أحكام تدل على أفعالها، ففي تسميته تعالى بالألوهية مسئلاً دلالة واضحة على ذاته وأفعاله، ومن هنا فإن الألوهية ليست شيئاً آخر غير ذاته تعالى، فيكون والحالة هذه أن معقول الألوهية غير معقول كونه ذاتاً، فشنت الألوهية ذات الحق وهي ليست سوى عينها. فيرمز بذلك إلى صورة آدم وما بث فيه من كثرة على صورة الزوجين فقال: "فكما بث في الحق من آدم ومن ثنّاه في ذاته رجالاً كثيراً ونساء على صورة الزوجين، كذلك بث من ذات الحق تعالى وكونه له العالم على وسورة هذين المعقولين، فالعالم كرّج على صورة مؤثّر ومؤثّر فيه للتوالد أي لتوالد أجزائه، في إيجاد العالم، فلما آثرت الحكم بإيجاد العالم لذلك ظهر العالم بصورة من أوجده بين مؤثّر ومؤثّر فيه لتوالد أجزائه. ويقول العالم الذلك ظهر العالم بصورة من أوجده بين مؤثّر ومؤثّر فيه لتوالد أجزائه. ويقول

إن التسي كان الوجود بكونها إني لأهواهما وأهموى قربهما عجباً لنا ولهما فسإن وجودهما

ذات یقدّس لفظهــا معنـاهـا منّی و أهوی کل مـن یهواها... فـرد فلا ثان فمن ثنّاهــا(۲)

وعليه، يكون للألوهية كما أوضحنا دور الإيجاد لكل ما سوى الله تعالى، فهي المتوجه إلـــى هذا الأمر بأحكامها، فكل ما لها من نسب وإضافات تظهر عنها الآثار الوجودية،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر المابق، الجزء الثالث، ص ٤١٣.

فسيكون إذن المستوجه علسى إيجاد كل ما سوى الله تعالى إنما هو الألوهية وأحكامها ونسسبها وإضسافاتها. وهكذا يكون حكم الألوهية بالصلاحية لا بالفعل لِمَا للألوهية من شسأن وارتسباط بالذات. فإذا كان هذا هو دور الألوهية في الخلق، فما علاقة الذات بالأسماء والصفات؟.

يجيبنا ابن عربى ردا على ذلك بأن للأسماء الإلهية لسان حال تعطيها الحقائق فإن في كل إسم دلالة على الذات وعلى المعنى الذي يطلبه، وقد أشار إلى ما أشار إليه أبو القاسم بن قسى في خلعه عن مسمى الله بقوله: "إن كل إسم إلهي يتسمّى بجميع الأسماء الإلهية ويُنعت بها، وذلك أن كل إسم يدل على الذات وعلى المعنى الذي سيق لــه ويطلــبه، فمــن حيث دلالته على الذات له جميع الأسماء، ومن حيث دلالته على المعنى الذي ينفرد به يتميز عن غيره كالرب والخالق والمصور إلى غير ذلك، فالاسم المسمى من حيث الذات، والاسم غير المسمى من حيث ما يختص به المعنى الذي سيق له.. "(١) فالأسماء الإلهية والحال كذلك ليست محدودة في دلالتها مقيدة في معانيها. إنما هي من التوسع بحيث نجد أن لكل اسم منها دلالتين: أو لاهما دلالة على الذات الإلهية، والأخرى دلالة على الصفة الخاصة التي يتميز بها عن غيره من الأسماء، ولذا كانت الأسماء كلها متحدة من وجه، مختلفة من وجه آخر، فهي في ظهورها متحدة، تكون من حيث دلالتها جميعا على الذات الإلهية التي هي عينها، وإن بدت مختلفة، فهي من حيث دلالة كل منها على الصفة الخاصة به، لهذا فإنه "لما كان الظاهر في صور الوجود الخارجي (المعبر عنه بالعلم) هو الحق لا من حيث ذاته المجردة المعرّاة عن جميع الأوصاف والنسب، بل الحق من حيث أسماؤه وصفاته فرق بين الحق الحقيقي والحق المتخبيّل الذي هو العالم، وجعل الأول اسما لله من حيث هو في ذاته والثاني إسماً من حيث تجليه في الخلق"(٢)، وليست هذه الأسماء والصفات سوى "الله" الوجود الحق، المتصف بكل صفة، وهو الواحد الظاهر بجميع الصور المحسوسة والمعقولة،

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، فصوص الحکم، ص.ص ۷۹-۸۰

<sup>(</sup>۲) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ١١٢.

فــإن الحـــق وحده هو الموصوف بجميع الصفات، والمسمى بجميع الأسماء المذكورة وغير المذكورة (١).

ويشير ابن عربي إلى مرتبة الاسم "الله" وما له من الهيمنة على سائر الأسماء وجمعه لسائر الأسماء ودلالته على الذات والصفات بقوله: "إن الاسم الجامع لحقائق الأسماء والموجودات ورئيسها وسلطانها والمهيمن عليها إنما هو الاسم "الله" وهو دليل الحذات والصفات والأسماء... إن "الله" أعني هذا الاسم كالنقطة من الدائرة، وكالمحيط مسنها، وكل اسم يقول أنا ثاني مرتبة في الاسم الله...(١). ولهذا يرى أن الوجه الإلهي الحذي هو الله تعالى اسم لجميع الأسماء مثل الرب والقدير والشكور جميعها، كالذات الجامعة لما فيها من الصفات، فاسم "الله" مستغرق جميع الأسماء (١).

ولما كان مذهب ابن عربي قائماً على وحدة الوجود، أي وحدة العين الجامعة لكل الموجودات، فإنه ينحو في مذهبه منحى آخر يقول فيه بالثنائية في الوجود، وهي تتاتية الأسماء والصفات التي يقوم عليها الوجود. وهذه إشارة إلى الكثرة الناشئة عن تجليات الأسماء والصفات والتقائها في عين الوحدة بعد ذلك، حيث يعود كل شيء إلى الوحدة، وقد أشار إلى ذلك في رسالة له رداً على سؤال إسماعيل سودكين مبيناً مدى الصلة بين الذات وكل من الأسماء والصفات والتماك فقال: "إن الوجود كله مبني على ابتين، فالله وأعني به الاسم، حضرة جامعة لجميع الأسماء الحسنى، والذات التي لها الألوهية حضرة جامعة لجميع الصفات القدسية الذاتية، والصفات العاجلة في العالم الأبعد والأدنى، فإذا كنت في حالة ما من أحوال الأرض أو أحوال السماء، فلا شك أنك تحت قهر اسم مسن الأسماء، سواء عرفت ذلك أو لم تعرف، أو وقفت في مشاهدته أو لم قف، فإن ذلك الاسم الذي يحركك ويسكنك... ويقول أنا إلهك "(أ).

ويعرض ابن عربي للوحدة والكثرة من حيث علاقة الأسماء والصفات، مبيناً سر الوحدة الذاتية مع تعدد الصفات، كذلك يرى أن الكثرة ليست هي عين الأسماء

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ٣٨٤.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب القسم الإلهي، (الرسائل)، ص.ص ٢-٧.

ابن عربي، رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي، (الرسائل)، ص ٥.

<sup>(\*)</sup> ابن عربي، رسالة في سؤال إسماعيل سودكين، (الرسائل)، ص ٥٤.

والصفات، بل هي نسب تضاف إليها، ويظهر ذلك فيما جاء في قوله عن وحدانية السذات وتعدد الصفات "فذاتك واحدة، وصفاتي متعددة" فيكون الأمر أن الأسماء والصفات الإلهية التي ترجع كثرتها إلى نسب في عين واحدة لا تقبل الكثرة في عينها بل إن هذه الأسماء ليست حقائق ثابتة أو أعيان زائدة، إنما هي نسب وإضافات ترجع فــــي كثرتها إلى عين واحدة. وهذا روح مذهبه في الوحدة إذ يرى أن الحقيقة الوجودية واحدة في ذاتها، متكثرة بصفاتها وأسمائها بالنسب والإضافات، وكلها ترجع إلى عين واحدة، ولكن الأسماء مختلفة متباينة فيما بينها إذ أن منها ما يختص بالذات ومنها ما يخــتص بالصــفات، وكذلك الأفعال، ومن هنا جاء تمييز ابن عربي بين أنواع الأسماء التسي تُسمّى بها الحق، فله منها ما هو خاص له كإسمه "الذات" وكل منها ذو تأثير من حيث علاقته القائمة به فقال: "له من الأسماء إسم "الله" وله من الصفات "القيومية" وله من أسماء الصفات "الحي، والعالم، والخبير ... وله من أسماء الأفعال "المبدئ والباعث، والواسع، والحافظ، والخالق، والباري، والمصور ... وله من أسماء الذات الله والرب والظاهــر والواحـــد والأول والآخــر والصمد والغنى والرقيب والمتين والحق..."(١). والأسمائه تعمالي الظاهر والباطن تعلق بجناب الحق فهما له حقيقة، إذ أن الحقيقة كما يراها ابن عربي في رأي الشارع هي تحقق العبد بصفة الحق، أي ظهور صفة حق خلف حجاب صفة عبد بحيث تصبح صفة العبد هي عين صفة الحق وذلك بارتفاع حجاب الجهل عن عين البصيرة. ويذهب ابن عربى في معنى ذلك مذهبا خاصاً به حيث أن معنى الظاهر والباطن له متعلق أخر بوجهي الحقيقة الوجودية، يقول: "وعندنا أن صفة العبد هي عين الحق لا صفة الحق، فالظاهر خلق والباطن حق، والباطن منشأ الظاهر، فإن الجوارح تابعة منقادة لما تريد بها النفس، والنفس باطنة العين ظاهرة الحكم، والجارحة ظاهرة الحكم لا باطن لها لأنها لا حكم لها... فكل حركة وسُكُون في الوجود فهمي إلهية لأنها بيد حق، رصادرة عن حق، وموصوف بأنه على صراط مستقيم...<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ۸۲–۸۳.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٧٤٢.

ويخبرنا ابسن عربي عما أخبر عنه الحق من أن عينه عين صفات العبد لما يتحقق به العبد من صفات حقية، كذلك سائر قواه كالسمع فهو السامع والسمع وما إليها مسن صفات أخرى، وهذا حقيقة مذهبه حيث يرى من باب الحقيقة كونه تعالى عين الوجود، وأنه تعالى أخبر أن عينه عين صفات العبد وأعضائه، فهو السمع والسامع، وسسائر المدركات بها ليست إلا عنه، إذن فهل الصفة زائدة على الذات أم أنها عين الذات؟.

يجيب ابن عربي "بأن الصفات عين الذات، وذلك إذا نُظر إليها من الوجه الذي يلي أنقسام الوجود إلى الذي يلي الذات، وهي غير الذات إذا نُظر إليها من الوجه الذي يلي أنقسام الوجود إلى الأقسام المتعددة"(١). فهو إذن يعتبر أن هذه الصفة إنما هي نسبة، والنسب مضافة إلى السذات باعتسبار الوجود واحد في ذاته، متكثر في مظاهره بالإضافات والنسب التي تضاف إلى الذات فتُعرف بها، ويضرب لذلك مثلاً بأمور حسية تقرب معناها إلى الفهم وذلك بواسطة العدد لَما في ذلك من وجه شبه بين الواحد في ذاته من حيث وجوده وقيام الموجودات به فيرى "أن العشرة قائمة بنفسها، فهي بنسبة الثلاثين ثلثها، والأربعين ربعها، مع أن العشرة واحدة إنما هي لنا بنسبة شيء إلى شيء، إذ المتغاير والأربعين ربعها، مع أن العشرة واحدة إنما ليز يسمى معزاً، وأهل الذل يسمى مذلاً، فهي سيحانه أولى الذل يسمى مذلاً، وأهل الذل يسمى مذلاً، وأهل الذل يسمى مذلاً، فهي سيحانه وصفاته..."(١) وفي هذا فهي تثبيت للقول بأن العين الواحدة متعالية عن كل نسبة وإضافة لأنها موجودة بذاتها لا بأسمائها وصفاتها، قلها الاستقلالية التامة عن كل هذه الأمور الإضافية ولكنها بإضافتها إليها تُعرف.

إذن فما يراه في تحقيق مذهبه أن كل ما يظهر من موجودات وتعينات ليست الا نسباً وإضافات مختلفة فيما بينها، وكلها دلالات لذات واحدة هي ذات الحق، وهي ليسبت بأشياء زائدة عليها، فهي عند قوم نعوتاً وصفاتاً وأحوالاً، وعند آخرين أسماء، ولكن إذا ثبت أن هذه النسب المضافة إلى الذات ليست إلا أحوالاً عند البعض، فما هو حكم هذه الأحوال في نظر ابن عربي؟ وهل يمكن اعتبارها نسباً وجودية أم عدمية؟.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ۳۷، ص ب.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ورقة ٣٧.

الواقع أن لابن عربي موقفه الخاص بين الآخرين من أشاعرة ومعتزلة، فهو فيي موقف وسلط بينهما إذ أنه لا يأخذ برأي الأشاعرة فيما يختص بالصفات لأنهم يسرونها لا هي عين الذات ولا هي غيرها. كذلك لا يقول برأي المعتزلة التي تقول بأن الصلفات إن هي إلا عين الذات، فابن عربي يقف إذن موقفاً وسطاً بين هؤلاء وأولئك حيث يرى أن الأسماء والصفات ليست إلا نسبا وإضافات تضاف إلى الذات لتعرف، يقلول: "إن الحكم لا يتصف بالخلق لأنه أمر توجيه المعاني لذواتها، فالأحوال لا موجودة، ولا معدومة، أي لا عين لها في الوجود لأنها نسب، ولا معدومة في الحكم لأن الذي قام به العلم يسمى عالم، وهو الحال، فعالم ذات موصوفة بالعلم، وكونه عالماً كن الذي قام به العلم يسمى عالم، وهو الحال، فعالم ذات موصوفة بالعلم، وكونه عالماً الأمر، ولا كان له فيه قدم ما اجترأ أن يقول أنه عين الصفة..."(١) وهكذا ثبت قوله بأن الصفة غير الموصوف عند أهل الكشف والشهود لما يتحققون به من المعسرفة بالصفة وعلاقتها بالموصوف، وهو عين الموصوف، فإذا نطقت فاشهد بما المعسرفة بالصفة وعلاقتها بالموصوف، وهو عين الموصوف، فإذا نطقت فاشهد بما نتطق (١).

وعليه، يمكن القول بأنه تعالى لا شيء من الموجودات خارج عنه، بل كل صحفة تظهر في العالم له المعترفي حاب الحق، فالكل مرتبط به، ولو لا النسبة الموجودة بيسن الرب والمربوب ما دل عليه ولا قبل الاتصاف بصفته، ولو ارتفعت النسبة السرابطة بين الحق والخلق لم يستحل شيء إلى شيء، فإنه منافر له من جميع الوجوه وذلك لعدم النسبة، فوجود النسبة ضروري بين العبد والرب لظهور كل منهما برتبته ووجوده. "ولهذا كانت النسبة بين الرب والمربوب موجودة، وبها كان ربا له ولم يكن المربوب، وذات الرب نسبة، فلهذا لم يكن عن الذات شيء كما تقول أصحاب العلل والمعلولات، فلا تتوجه الذات على إيجاد الأشياء من كونها ذاتاً وإنما تتوجه على الأشياء من الألوهية "(٣).

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، قصوص الحكم، ص.ص ۱۷۸-۱۷۹.

<sup>(</sup>٢) الشعرائي، الكبريت الأحمر، ص ١٢٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٨٠٤.

هكذا نتبين مدى الترابط بين الذات والصفات والأسماء بحيث لا يكون للذات أي معنى ألا بالأسماء والصفات، وهي النسب والإضافات التي تتكثر بها الموجودات. والعين واحدة، ولذا فقد حدد مرتبة كل منها بالنسبة لبعضها البعض، يقول: "إن الأسماء التي عينها تكون الآلام، فلا وجود للصفات إلا التي عينها تكون الآلام، فلا وجود للصفات إلا بالله الذات، ولا معنى للذات إلا بالصفات والأسماء "(1) وعليه نقول إن الألوهية وصف للنذات، وهي طريق للعبادة، فلا تُعبد الذات معراة عن هذه الصقة، كما أن الألوهية لا تعبد إلا بنسبتها إلى موصوف بها. وبهذا يربط بين الذات والألوهية في تحديده للصفة ونسبتها إلى موصوف: "فالموحد يعبد الله من طريقين، من طريق الذات من كونها تستحق وصف الألوهية، ومن طريق وصف الألوهية. فالسعيد الجامع بينهما لأن العابد مركب من حرف ومعنى، فالحرف الحرف والمعنى للمعنى، فلذلك لا تعبد الذات معرراة عن وصفها بالألوهية، ولم تعبد الألوهية من غير نسبتها إلى موصوف بها، فلم معرراة عن وصفها بالألوهية، ولم تعبد الألوهية من غير نسبتها إلى موصوف بها، فلم تقضيه المعنى وهو الأحدية..."(٢) وفي ذلك بقول؛

والعين واحدة والحكـــم مختلف وقد أقمت على ما قلت برهاناً (٣) وجملــة القــول أن مذهــب ابن عربي يرتكز على هذه الحقيقة التي يبني عليها أفكاره وآراءه الصوفية في وحدة الوجود، وأن الخلق ليس سوى مجالي أسمائه وصفاته تعالى حيث يقول:

فسبحان من أخفى عن العين ذاته وأظهرها في خلقه بصفاتهم... ولما كانت حقيقة الوجود قائمة على الوحدة التامة بين وجهي الحقيقة الوجودية الحقي والخلقي فلا بد إذن من الكشف عن الصلة بين الله والعالم لنعرف مدى هذا الترابط القائم بينهما وحقيقة كل منهما بالنسبة إلى الآخر.

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، كتاب منزل القطب ومقامه وحاله، (الرسائل)، الجزء الثاني، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـــ/١٩٤٨م، ص ١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (بولاق)، ص ٧٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، (صادر)، ص ٥١٨.

# ثانيا: الصلة بين الله والعالم في مذهب ابن عربي:

يـــرى ابن عربي أنّ العلم بالله له تعلقات بالعالم من جميع وجوهه، كما أن كل شـخص فـــى العـــالم له تعلَّق بالله من حيث هو مصدر وجوده، كذلك العوالم جميعها محسوســها ومعقولَهــا لها تعلّقات فيما بينها لأنها مردودة في أصلها إلى مصدر واحد وهــو الله لأنــه حقــيقة وجودها. لذلك كانت الصلة القائمة بين الله والعالم صلة إيجاد مخــتلفة ومتباينة حول هذه الصلة بين الله والعالم، إذ أنه لا يمكن للعالم أن يوجد نفسه بنفســه، لأنــه مفتقر في وجوده إلى موجد يوجده، ولما كان الله تعالى هو مصدر كل وجــود، وإلــيه يعود أمر كل موجود، فقد كان هو المصدر الذي عنه يصدر الوجود. ومعــنى الصـــدور كمـــا يراه ابن عربي هو بمعنى الخلق والإيجاد تمييزاً له عن فكرة الفيض الأفلوطينية، وقد ربط بين فكرة الفيض والاستمداد والإيجاد لتوضيح فكرته عـن هـذه الصـلة القائمة بين الله والعالم والإنسان، وكلها تصب في معين واحد وهو الخلق. يقول: "إنّ للعلم تعلقات بالعالم من حيث ما هو موجود، وللعالم المعقول تعلقاً بالعالم المحسوس من حيث ما هو معيض عليه، وللعالم المحسوس تعلق بالعالم المعقول من حيت وجهه الخاص به، الذي عنه وُجد من غير نظر إلى شبيهه الأقرب وعلته، وكــل هــذا لا ينحصــر للعلــم بـــه، فإن الإيجاد على الدوام لا ينحصر في المعقول والمحســوس"<sup>(۱)</sup>. وقــد ذهب هنري كوربان إلى ما يناقض قول ابن عربي فاعتبره من القائلين بالانبثاق أو الصدور أو الفيض على نحو ما هو معروف لدى الفلاسفة فقال إن الانبثاق أو الصدور أو الفيض لدى ابن عربي ومدرسته من بعده هي أصل نظريته في وحدة الوجود<sup>(٢)</sup>. كذلك الحال لدى عبد القادر محمود الذي فهم فكرة الصدور أو الغيض بمعنى نفي فكرة الخلق من عدم عند ابن عربي وتعطيل القدرة الإلهية عن الإيجاد فقال

<sup>(</sup>١) ابن عربي، رسالة الإفادة لمن أراد الاستفادة، مخطوط، مكتبة خاصة، ورقة ٢٥، ص.ب.

 <sup>(</sup>۲) هـنري كوربان، تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة، الطبعة الأولى، منشورات عويدات، بيروت، ١٩٦٦، ص ٢٠٠.

وهــذا القــول ينفي عنده فكرة الخلق من عدم، وإن الخلق من عدم تقتضـي بالضـرورة أجنبية الخالق عن المخلّوق<sup>(١)</sup>.

والصدور بمعانه المالوف عند ابن عربي هو أول طريق الخلق من جانب الحسق، إذ أن الله تعالى يقول: "أعددت لعبادي" (١) فإذا كان الحق مع نفوذ قدرته في الآن وقد أعد أموراً لأوقات ظهور أحكامها، فالمخلوق أولى بهذا، وقد قال: ﴿وَإِن هِن شَعِيهُ إِلا مُعنعَ الله خزائد القول بأن كلمة "وإن" بمعنى "ما" فعم بها وبشيء وجعله مخزوناً في خزائن غيبه عنا ولهذا قلنا: "إن الكون صادر" عن وجود وهو ما تحويه هذه الخزائن إلى وجود وهو ظهورها في هذه الخزائن لأنفسها بالنور الدي تكشف به نفسها، فإنها في ظلمة الخزائن محجوبة عن رؤية ذاتها، فهي موجودة في حال عدمها" (٤).

والعالم كله كما يراه صدر عن إله واحد كما أن العبد صدر عن أب واحد ونلسك لقوله في إن ربكم واحد، كما أن أباكم واحد، وليس أبوك إلا من أنت عنه، فإذا عرفت عمن أنت عرفت أباك أباك أب واحد، وقد جاء قوله: "قما صدرنا إلا عن أب واحد، فالعين واحدة كثيرة النسب،

(٢)

 <sup>(</sup>١) محمود (عبد القادر)، الفلسفة الصنوفية في الإسلام، مرجع سابق، ص ٥١٦.

الحديث: عن أبي هريرة عن رسول الله يقول: قال تعالى: 'أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر' أخرجه البخاري في باب صفة أهل الجنة (جـ٤، ص ١١٨) وفي كتاب التفسير (جـ٢، ص.ص ١١٥-١١١) وفي كتاب التوحيد (جـ٩، ص ١٤٤) وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الجنة (جـ١٠ ص ٢٨٧) وأخرجه الإمام مسلم في صحيحه في كتاب الجنة (جـ٢، ص ٢٣٩) وقال ٢٨٧) وأخرجه الإمام الترمذي في تفسير سورة الواقعة والسجدة (جـ٢، ص ٣٣٩) وقال حديث حسن. وأخرجه ابن ماجة في سننه باب صفة الجنة (جـ٢، ص ٣٠٥) والزهد. كذلك رواه أحمد بن حنبل في مسنده (جـ٢، ص٠ص ٣١٣-٤٦٦-٤٦١ع عن أبي هريرة). وزاد المناوي في الإتحافات، رواه الطبراني في الأوسط عن أنس وعن جرير عن أبسي سعيد وعن قتادة مرسلاً ورواه الدارمي في مسنده ٢٥٥٣ في الرقاق باب ما أعد الله لعباده...

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سورة الحجر، الآية: ٢١ ك.

<sup>(</sup>³) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٧٧٥.

<sup>(°)</sup> الحديث: رواه أحمد في مسنده رقع ٢٢٣٩١.

إن لـــم يكن الأمر كذلك وإلاَّ فما كان يظهر لنا وجود ولا لنا وجود عين، ولا لنا إيجاد حكم، فكما أوجدنا علينا، أوجدنا الحكم له جزاءً وفاقا، إن تفطُّنت فهو لنا موجد عين، ونحن له موجد ورب، ويقول شعراً:

> فلولا الحق ما كان الوجود جزاءً قد أراد الحق منه

سؤال السائليين بمن وما هـو فما هو في العموم بغير شك وأما في الخصوص فهو و ما هو (١)

إذن يمكننا القول إن موقف ابن عربي هنا دليل واضح على رفضه لفكرة الأشاعرة عن الصدور، فقد قالوا بالصدور عن الحق، ولكنهم حصروا هذا الصدور بواحد فقط لا يصــدر عــنه إلا واحد فقط، وذلك لقولهم لا يصدر عن الواحد من كل وجه إلا واحد، وهـذه إحدى المسلمات التي تستند إليها نظرية الفيض عند فلاسفة الإسلام كما بينا من قبل. ويضيف بأن الأشاعرة جعلوا الإيجاد للحق من كونه قادراً، والاختصاص من كونه مريداً، فيكون كون الشيء مريداً ما هو عين كونه قادراً وقد أبطل أقوالهم، يقول: "فليس قولهم بعد هذا أنه واحد من كل وجه صحيحاً في التعلق العام، وكيف هم مثبتوا صفات زائدة على الذات قائمة به تعالى، وهكذا القائلون بالنسب والإضافات وكل فرقة من الفرق ما تخلّصت لهم الوحدة من جميع الوجوء"(٢). كما أنه ليس لفكرة الصدور (٠) لــدى ابــن عربي أدنى شبه بالصدور لدى إخوان الصفا إذ أن ما يقصدونه بالصدور كمــا يقولــــون هو صدور العالم عن الله كما يصدر الكلام عن المتكلم أو الضوء عن الشمس حيبيت تفيض الأشياء عن وحدة الله بالتدرج وربما كان قصدهم من معنى الصـــدور نفــي القـدرة الإلهية باعتبار ضوء الشمس مثلاً لازم له لا يستطيع حبسه ومنعه(۲).

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٥٧. (1)

المصدر السابق، الجزء الأول، المقدمة، ص ٥٢. **(۲)** 

يعنسي بالصدور الخلق والإيجاد عن الله لقوله تعالى: (أعددت لعبادي)، وقد استخدم كلمة (\*) الصدور بمعسني مجازي فقال لا يقال العالم صادر عن الحق تعالى إلا بحكم المجاز لا الحقيقة، وذلك تمييزاً عن الصدور لدى الفلاسفة المشائين.

دائرة المعارف الإسلامية، مجلد ١، ص ٥٢٧ وما بعدها. (٣)

فإذا كان الأمر كذلك بالنسبة للأشاعرة ولإخوان الصفا، فإن لمعنى الصدور شاناً آخر لدى ابن عربي، إذ يرى فيه صدوراً عن الله، وهذا الصدور مرتبط بالعودة إلى الله، وهذا روح مذهبه إذ أن كل شيء من الله وإليه مرده، وللإنسان دوره في هذا المجال من حيث مكانته ودنوة من الحق لصدوره عنه يقول: "للإنسان وحده ورود على الله، وصدور عن الله، هو عين وروده على الله من طريق آخر غير الورود الأول، فهو بين إقبال على الله للاستفادة وصدور عن الله بالإفادة، وهذا الصدور هو عين الإقبال على الله لاستفادة أخرى، وكثيراً ما يكون الفتح في الصدور عن الله من حيث ما هو إقبال على الله فهو ممن يرى الحق في الخلق... فأعظم الإقبال وأعلاه من يكون إقباله على الله عين نقسه الداخل، فهو مقبل على الله من كونه محيطاً بالنقس الخارج، وصدوره عن الله في صدوره وبنقسه الداخل من كون الحق وسعة قلبه، فيكون مستفيداً في كل نقس بين اسم إلهي ظاهر واسم إلهي باطن... فالمتكلم والمكلم عين واحدة في صيورتين بإضافتين" (۱).

ويحاول ابن عربي أن يجعل من هذا الصدور واقعاً حسياً قابلاً للتصور والفهم، فيعطمي صوراً مختلفة لذلك، فهو يشبّه الخلق بصدور الأصوات من فم الإنسان، فكما تكون الكلمات قبل النطق في حالة اختلاط ثم تصبح بحكم كرمه ورحمته الإمكانيات الأصلية للوجود، فيخرجه بعد ذلك إلى حيّز الوجود، فالكون في صدوره عن الحق إذن هو تجل للذات الإلهية التي تتجدد في كل لحظة دون أن تتكرر في جوهرها، وهذا دليل على تجدد الخلق في كل برهة (٢).

وكون ابن عربي متصوفاً سُنياً فهو براعي حدود الشرع ولا يحيد عنه، فهو وإن كان قد استخدم في تعبيره ألفاظاً فلسفية بحتة كالصدور أو الفيض أو غير ذلك، إلا أنه لا يرمي من وراء ذلك إلى تعطيل عملية الخلق والإيجاد للحق، لأن الله هو الموجد الخالق في كل آن لكل شيء، ومن هنا كان استخدامه لكلمة الصدور استخداماً مجازياً لا حقيقياً، لأنه لا يمكن القول إن كل شيء صدر عن الله صدوراً مباشراً في ذاته، فهو

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٣٠.

<sup>(</sup>۲) نصر (سید حسین)، ثلاثة حكماء مسلمین، ص ۲۱۰، هامش ۷۱.

تعالى مسترفع عن ذلك لأن ما يصدر يجب أن يكون من جنس الصادر عنه، ونحن نعرف أن الله (ليس كه ثله هيء) (١)، فنفي المثلية عنه يبعد عنه فكرة الصدور الأفلوطينية أو ما جاء في آراء أخوان الصفا أو غيرهم من الفلاسفة، وقد أشار إلى هذا الصدور المجازي بقوله: "لا يقال العالم صادر عن الحق تعالى إلا بحكم المجاز لا الحقيقة، وذلك لأن الشرع لم يَرِذ بهذا اللفظ، وجلّ الله تعالى أن يكون مصدر الأشياء لعدم المناسبة بين الممكن والواجب، وبين من يقبل الأولية ومن لا يقبلها، وبين من يقبل الأولية ومن لا يقبلها، وبين من يفتقر وبين من لا يقبل الافتقار، وإنما يقال أنه تعالى أوجد الأشياء موافقة لسبق علمه بها بعد أن لم يكن لها وجود في أعيانها، ثم إنها ارتبطت بالموجد لها ارتباط فقير ممكن بغني واجب، فلا يُعقل لها وجود إلا به سبحانه وتعالى لأن تقدمه عليها أمر وجودي، ولو كان العدم أمر يشار إليه لكان الممكن صادراً عن الله تعالى، فيكون صادراً عن الله تعالى، فيكون صادراً عن موجد إلى موجد" (١).

وخلاصة القول أن موقف ابن عربي هذا يدعونا إلى البحث عن مصدر آخر للخلق والإيجاد، حيث أن الصدور الذي عبر عنه كان مجازياً، فلا بد أن تكون فكرته على الفيض أو التجلي تتضمن طريقة للخلق فيها كرم الحق وفضله في إيجاد الخلق فكيف صور هذا الأمر؟ وبماذا استيدل فكرة الصدور بمعناها المحدد لديه؟.

# أ- الفيض<sup>(\*)</sup> أو التجليات (أو قضية الخلق في مذهب ابن عربي):

أول ما يتبادر إلى الأذهان هو التفرقة بين مصطلحي الفيض والتجلي. كأن نقسول مئلاً: الفيض عند الفلاسفة أفلوطين قديماً والفارابي وابن سينا وأخوان الصفا والسهروردي عند فلاسفة الإسلام هو أن المخلوقات تصدر عن الواحد أو الخالق صدوراً غير مباشر – أي عبر متوسطات بين الخالق والمخلوقات.

السورة الشورى، الآية: ١١ ك.

 <sup>(</sup>۲) الشعراني، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، ص ۳۹.

<sup>(\*)</sup> هــو تجلي الحق المستمر في صور العالم المحسوس حيث يقول: "والحق تعالى و هاب على السوام، فــياض على الاستمــرار، والمحل قابــل على الدوام، فــياض على الاستمــرار، والمحل قابــل على الدوام، (الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٧).

أما التجابي فيستخدم عند المتصوفة ومعناه أن المخلوقات تصدر صدوراً مباشراً إنها تجليات للذات الإلهية- تُلغى فيها الواسطة بين الله والمخلوقات.

ويتخذ ابن عربي نهجاً خاصاً في تحديده لمعنى الخلق، فهو لم يتبع الطريقة الأفلوطينية في جعل الموجودات يفيض بعضها عن البعض الآخر، ولم يقل بالخلق من العدم وأن الموجود خُلق من عدم بعد أن لم يكن، وهو ما قال به تلامنته من بعده ومنهم عبد الكريم الجبلي، ولم يقل بالصدور على طريقة إخوان الصفا، بل نجده قد وضع لنا صورة أدق في تحديده لمعنى الخلق، ذلك أن الخلق كما يراه ناتج عن افتقار الخلق إلى الحق في إيجاده على صورة ما من الصور، فكان للحق في ذلك غاية في خلق للخلق أيضاً غاية في وجوده، وبهذا تكون خلق المشيئة الإلهية هي الفاعلة لكل أمر في مراد الحق، فعمت رحمته الخلق بإيجادهم، وذلك بسريان الروح الإلهي في هذه الموجودات وتخللها فيها، فأوجدها على صورة الحق وذلك بتجليه لها حسب أسمائه الحسنى. فلا بد والحالة هذه من أن نوضح دور المشيئة الإلهية وكذلك الإرادة الإلهية في عملية الخلق بما يتناسب ومنطق مذهبه في وحدة الوجود.

لما كان الفقر هو الصفة التي تميز بها الخلق عن الحق، بل لما كان الخلق مفتقراً في وجوده إلى الحق، فإن هذا الإيجاد لدى ابن عربي لم يكن إيجاداً من العدم، بل إنه تجلّي الأسماء الإلهية التي فاضت على الموجودات بوجودها. ولقد درج غالبية الفلاسفة المتصوفين على معالجة القضايا الصوفية معالجة فلسفية، فصوروا قضية الخلق تصويراً أبعدهم عن روح التصوف، لاستعمالهم ألفاظاً كالفيض والصدور والتجلي وما إليها من ألفاظ استعاروها من نظرية أفلوطين في الفيض "، ولكن لما كان مذهب ابن عربي في مقدمة المذاهب الصوفية في الإسلام فهو يحمل طابع وحدة مذهب ابن عربي في مقدمة المذاهب الصوفية في الإسلام فهو يحمل طابع وحدة

<sup>(\*)</sup> الفيض عدد أفلوطين: أول ما فاض عن الواحد هو العقل الأول ثم توالت الفيوضات في نظام تتازلي حتى انتهى الأمر بالعقل الفعال آخر العقول ومبدأ الحياة الناطقة في كل ما يحتوي عليه فلك ما تحت فلك القمر. (أنظر أبو العلا عفيفي، التعليقات على الفصوص، ص ١٧٨).

الوجـود التـي يـبدو أنها لا تتفق ونظرية الفيوضات الأفلوطينية رغم استعماله كلمة الفيض وما يتصل بها من اصطلاحات في تعبيره عن هذه القضية، إلا أن الفيض له عنده معنى يخنتك تماماً عنه لدى أفلوطين. ومما يراه في هذا المجال أن الوجود فائض عن الواحد متجل في صور أعيان الممكنات التي لا تتناهي، وبهذا المعنى الذي أراده لـم يجـد حرجاً في القول بأن الكثرة قد صدرت عن الواحد خلافاً لما كان عليه الفلاسفة المشاؤون من المسلمين في القول بنفي صدور هذه الكثرة عن الواحد، على حين أنه يرى أن الواحد قد ظهر بصور الأعيان المتكثرة في الوجود الخارجي. وبهذا ردَ فكرة الفلاسفة القائلين "أن الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد" بل قال أن الواحد قد صدر عنه العقل الأول كما صدر عنه الأرواح المهيمة (\*) وأرواح الكاملين من الخلق كالأتبياء والأولياء، بل وروح كل موجود حيث أنه لا موجود إلا وله روح. وبعبارة أدق فأن ما يراه ابن عربي أنه قد صدر عن الواحد الحق كل شيء لأنه حقيقة كل شــــىء، والمتجلــــى فـــــى كل شــى، و هو إنهيبين لنا فـى مذهبه مدى افتقار كل شــيء فــي وجــوده إلى موجد قوي قادر فعال لما يريد، فهذا هو المنطلق الذي بدأ منه ابن عربي عرضه لقضية الخلق، وفي مقالته على اقتقار كل شيء إلى الله. فهو يستند في ذلك إلى إظهار مدى افتقار كل شيء الي صورة العبودية الحقة التي يتميز بها الحق عن الخليق، بل وينفرد بها أيضاً، لأن كل ما سوى الله هو محل جريان القدرة الإلهية وتصريفات الحق له، فيفتقر إلى كل شيء، فإنه في الواقع ما يفتقر إلا إلى الله، ولا يرى أن شيئاً يُفتقر إليه في نفسه، فتظهر عندها المساواة الحقة بين الموجودات من حيث افتقارها جميعها إلى ممدّ لها في وجودها، يقول: "فما خلق الله العالم على قدم واحدة إلا في شيء واحد وهو الافتقار، فالفقر له ذاتي والغنى له أمر عرضي، ومن لا علم له يغيب عنه الأمر الذاتي له بالأمر العارض، والعالم المحقق لا يزال الأمر الذاتي له في كل شيء وفي نفسه مشهوداً له دائماً دنيا وآخرة، فلا يزال عبداً فقيراً تحت إمرة

<sup>(\*)</sup> الأرواح المهيمة: أي الأرواح الهائمة، ج هُيّم و هُيّام: المتحير، ونقول تهيّم تهيماً فلاناً: حمله على الهيام. ونقول استُهيم فؤاده: ذهب فؤاده وخُلب عقله من الحب أو غيره فهو مستهام الفؤاد.

سيده لا يستغني في نفسه عن ربه أبداً (١) ومن هنا جاء قوله تعالى تشريفاً لجميع الموجودات وشهادة لهم: ﴿ يَا أَيْمَا النَّاسِ أَنْتُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ ال

ولما كان الله هو الموجد لكل شيء، فإن الحقيقة كما يراها ابن عربي تأبى أن يُفتقر إلى غير الله. وقد أخبر تعالى أن الناس جميعاً فقراء إلى الله على الإطلاق، وأن الققر حاصل منهم، وهذه إلله إلى تجلى الحق وظهوره في صورة كل مو يُفتقر إليه فيه. وعليه فلا همو الغنى المطلق. لهذا فإن الحق قد ظهر في صورة كل ما يُفتقر إليه فيه. وعليه فلا يفتقر إلى الله إلا الفقراء إليه بهذه المثابة. أما ما عدا هؤلاء فهم يفتقرون إلى كل شيء. ويعزو ذلك الفقراء إليه بهذه المثابة. أما الناس بما دون الله، فقال: "الناس محجوبون بالأشياء عن الله، وهؤلاء السادة ينظرون الأشياء مظاهر الحق تجلى فيها لعباده حتى بالأشياء عن الله، وهؤلاء السادة ينظرون الأشياء مظاهر الحق تجلى فيها لعباده حتى في كل أعيانهم، فيفتقر الإنسان إلى سمعه وبصره وجميع ما يفتقر إليه من جوارحه وإدراكات ظاهراً وباطناً، وقد أخبر الحق في الحديث الصحيح "أن الله سمع العبد وبصره ويده" أن الله سمع العبد وبصره ويده" أن الله سمعه وبصره، فسمعه وبصره، إذن مظهر الحق ومجلاه النقير الإلي الله في افتقاره إلى الله كما يصورهم ابن عربسي، ولسيس ما يتوهمه من لا علم الم بطريق القوم، فالفقير من افتقر إلى كل شيء عربسي، ولسيس ما يتوهمه من لا علم الم بطريق القوم، فالفقير من افتقر إلى كل شيء وهذه أسنى الحالات لإظهار الذلة والانكسار والعبودية شو متأثراً بمقالة أبو يزيد" "يا رب بماذا أنقرب إليك؟ قال بما ليس لي: الذلة والافتقار"

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص.ص ٤٨٩-٤٩٠.

سورة فاطر، الآية: ١٥ ك.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الحديست: أخرجه ابن عربي في مشكاة الأنوار، رواه البخاري وأحمد والترمذي وأبو يعلى والطبرانــــي وأبو نعيم وابن عساكر عن عانشة أم المؤمنين، الحديث صحيح ثابت والحديث كمــــا روي: فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها والرجل التي يمشي بها.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢١.

البسطامي (أبو يريد)، (١٨٨-٢٦١هـ) طيفور بن عيسى البسطامي أبو يزيد، ويقال بايزيد، زاهد مشهور كان ابن عربي يسميه أبا يريد الأكبر، نسبته إلى بسطام أصله منها ووفاته فيها، ربماكان أول من قال بمذهب الفناء. (ابن خلكان وفيات الأعيان جـ١، ص ٢٤، السلمي، طبقات الصوفية، تحقيق الاستاذ نور الدين شريبة، مكتبة الخانجي، الطبعة الثانية، ص ٢٧-٢٤، المناوي: الكواكب الدرية في تراجم السادة الصوفية، طبع منه الجزء الأول في مصر ١٩٣٨، والثاني ١٩٦٣، جـ١، ص ٢٤٢، أبو نعيم الاصفهاني، حلية الأولياء، مصر، ١٩٥١هـ/١٩٣١م، جـ١، ص ٣٢).

قــال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْهِنَ وَالْإِنْسَ إِلَّا لَيْعُودُونَ﴾ (١) أي ليُذلُوا لي حتى يعرفون الأشياء فيُذلُوا لي، لا لمن ظهرت فيهم أو ظهرت أعيانهم بكونهم مظاهر لي. فوجودهم أنا وما يشهدون في أعيانهم سوى وجودهم (١).

ولما كان تعالى هو الوجود الحق، وحقيقته هي حقيقة الوجود كله، فإنه ما من أحد غنسي فسي وجوده عنه، بل الكل مفتقر إليه، والله غني عن العالمين. ويشرح النابلسسي ذلك موضحاً بأن الله هو الوجود المحض، فالكل محتاج إليه لقيامه به فقال: "إنه تعالى همو الوجود، وكل شيء مفتقر إلى الوجود ومحتاج إليه ليظهر بالوجود، والوجود ظاهر بنفسه لا بشيء من الأشياء أصلاً، لأن الوجود هو الكاشف عن الأشياء العدمية والمتجلي بها والمظهر لها، والأشياء ليست هي الكاشفة عنه ولا المظهرة له بخلاف ما يقع في الأوهام القاصرة من أنها تسمى مظاهر باعتبار أنها أظهرته "").

هكذا يتبين أن الافتقار الذي يتصف به كل ما سوى الله هو افتقار للوجود بعد العدم لأن الموجود لا يتطلب الوجود إلا في حال عدمه لا في حال وجوده، ولذا كان الافتقار لكل ما سوى الله أمر ذاتي لا يمكن الانفكاك عنه ذوقاً وعلماً صحيحاً، والعالم كما يراه ابن عربي مفتقر بلا شك إلى الأسباب افتقاراً ذاتياً، وأعظم الأسباب له سببية الحق ولا سببية للحق يفتقر العالم إليها سوى الأسماء الإلهية، والأسماء الإلهية كل إسم يفقتر العالم اليه من عالم مثله أو عين الحق فهو الله لا غيره.

وإذا تساءلنا مع ابن عربي قائلين: هل للحق سببية يفتقر العالم كله إليها، فإن الجـواب بداهة هو بالإيجاب، ومتعلّق ذلك أن افتقار العالم هو للأسماء الإلهية لأن كل إسم منها مجلى للحق يتجلى في الموجودات، وقد أشار إلى أن لكل إسم من أسماء الله تجـل خاص يتجلى به على عباده، فكان العالم كله بذلك صورة الحق، لأنه صادر عنه صحوراً مباشراً لا تعمّل فيه لأي شيء خارج عنه. وهذا ما جعل نظرية الخلق عنده تميل إلى القول بالفيض، إذ أن الحق أفاض برحمته الوجود على الممكنات فأوجدها بعد

سورة الذاريات، الآية: ٥٦ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢١.

<sup>(</sup>۳) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ۳٥٨.

أن كانت أعياناً غير معروفة في عالم الغيب إلى عالم الشهادة. فكان بذلك أن كشف عين الكنزية الحقية المخفية، وكانت في ذلك إرادة الحق ومشيئته هي الفعالة لإخراج هذه الكنزية التي أرادها على هذه الصورة أو تلك. لذلك قال لا سببية للحق يفتقر العالم إليها سوى الأسماء الإلهية، والأسماء الإلهية كل إسم يفتقر العالم إليه عالم مثله أو عين الحيق فهو الله لا غيره، ولذلك قال: "(يا أيها الناس أنتم الفقراء... والله هو المغني العميد)(١)(٢).

ويذهب القاشاني في شرحه لهذا القول "بأن الممكن في ذاته مفتقر إلى أسبابه وأعظم الأسباب له سببية الحق لأنه يفتقر إلى الإيجاد والربوبية والخالقية وأمثالها، وهمي لا تكون إلا بالأسماء لا في أعيانه، فإن الأعيان غنية في كونها أعياناً عن السبب. كذلك الأسماء الإلهية فهي ما يفتقر إليه العالم سواء كان ذلك الإسم المحتاج إلميه من عالم مثله كاحتياج الإبن إلى الأب في وجوده ورزقه وحفظه، فإنها صور أسماء الحسق ومظاهرها، أو من عين الحق كاحتياج الإبن في صورته وشكله وخلفته إلى الحق المصور الخالق وهو ليس من عالم مثله. فذلك الإسم المحتاج إليه هو الله لا غيره"(").

ويقصد ابن عربي بقولة هذا أن العق هو العلة الأولى والأخيرة في كل ما يظهر من الوجود، لكن لا من حيث ذاته بل من حيث أسماؤه لأن الحق من حيث ذاته واجب الوجسود لذاته، فهو غني عن العالمين أي عن كل صلة أو إضافة إلى الوجود الخارجي. وقد أنشد في هذا الشأن قائلاً:

الكل مفتقر، ما الكل مستغسن هذا هو الحق قد قلنا و لا نكني (٤) فإذا كان في مقولته هذه ما يشير إلى الفقر المطلق لكل شيء، فإن الله مستثنى من ذلك لأن الله هو الغني عن العالمين. وقد ردّ الشعراني هذه التهمة عن ابن عربي مشيراً إلى

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ١٥ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص اليوسفي، ص.ص ١٠٥-١٠٦.

<sup>(</sup>٢) القاشاني، شرح الفصوص، ص ١٤٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٥٦.

أن مــثل هــذا القول مدسوس على كتاب الفصوص وغيره من كتب ابن عربي، حيث يقول في موضع آخر من كتابه: (إن الله لغني عن العالمين) (١) أي غني عن وجود العــالم، لكــن لما أظهر الله الأسباب ورتب ظهور بعضها على ظهور بعض زل نظر بعضه فقال: إن الله غني عن وجود العالم لا عن ثبوته، ففهم بعض المقلدين من هذه العبارة رائحة الافتقار من حيث ترتيب الظهور مع غفلته عن كون ذلك فعل مختار في الأصــل غني عن العالمين... فإنه لا يلزم من كون العالم ثابتاً في العلم الإلهي الافتقار إلى وجوده، فإن كان غنياً عنه وعن إيجاده لا يوصف بافتقاره إليه (١).

ولا بد من إزالة اللّبس في فهم معنى الفقر وعدم الحاقه بالحق تعالى، فهو غني دوماً عن العالمين، والممكنات هي المفتقرة دائماً إلى الوجود بعد العدم، لأن تعلق العلم بالعالم من حيث ثبوته فيه اكتفاء، ثم إن شاء الحق أوجده إلى عالم الشهادة، وإن شاء لم يوجده، فهو تعالى لا يوصف بالافتقار إليه بل هو مستغن عن وجوده، وما نسب إلى ابسن عربي في قوله: "الكل مفتقر ما الكل مستغن" هو قول مردود، إذ أن ما ورد في الفيتوحات المكية بهذا الصدد أنه لا يجوز القول أن الحق مفتقر في ظهور أسمائه وصفاته إلى وجود العالم لأنه العني على الإطلاق، وهذا، كما يرى الشعراني، رد صدريح على من نسب إلى الشيخ قوله؛ الحق تعالى مفتقر في ظهور حضرات السمائه إلى خلقه، ولو لا خلقه ما ظهر و لا عُرف (").

وجملة القول أن الحق ليس بحاجة للتدليل على وجوده إذ أنه لا يُعلم بالدليل أبداً لكنه يعلم أنه موجود وأن العالم مفتقر إليه افتقاراً ذاتياً لا محيص له عنه البتة مما يشير إلى قوليه تعالى: (يا أيها الناس أنقع الفقراء إلى الله والله عمو الغنيي المحميد)(). أضف إلى ذلك أن مرتبة الخلق أدنى من مرتبة الحق للتفاوت في الوجود ومدى احتياج العبد في إيجاده إلى الحق، رغم أن المخلوق كما يراه هو على صورة.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، الآية: ٦ م.

<sup>(</sup>۲) الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ۲۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٢.

 <sup>(</sup>٩) سورة فاطر، الآية: ١٥ ك.

خالقه، وأن الخلق الظاهر بصورة الحق أقل درجة من الحق في ذاته. ومما يظهرنا عليه ابن عربي في هذا المجال أنه لا يريد بالمخلوق على الصورة الإنسان الذي قال إن الله خلقه على صورته، بل العالم الأكبر، ورغم أن العالم صورة كاملة يتجلى فيها الحق بجميع كمالاته الأسمائية والصفائية، لايزال في المرتبة لا في الحقيقة دون الحق، متميزاً عنه فإن الحق من حيث ذاته "واجب الوجود لذاته" فهو غني عن العالمين، أي غني عن كل صلة وكل إضافة إلى الوجود الخارجي، في حين أن العالم الذي هو ظل غني عن كل صلة في وجوده وفي كل صفة من صفاته التي يظهر بها، فالغني له دائماً الأولوية على الفقولية، وقد سبق لابن الأولوية على المؤثر بكل وجه وعلى كل حال وفي كل حضرة هو العالم"(١).

## ب- الفيسض الإلهسى:

لعلى الفيوضات التي تكلم عنها ابن عربي ليست إلا تجليات لحقيقة واحدة في صور مختلفة، في حين أنها في فلسفة أفلوطين سلسلة من الموجودات يفيض كل منها على الوجود السابق عليه، ويتصل به أتصال المعلول بعلته، وهو ما عرفه الفارابي بالقول: إن الفسيض هو العقل الصادر عن الفاعل إذ أن واجب الوجود هو مبدأ كل فيض، ولكنه يرى أن الفيض إنما يستعمل في الباري تعالى وفي العقول لا غير (٢) وهو ما ذهب إليه إخوان الصفا في بحثهم عن قضية الخلق، ووجدوا أن الفيض هو وسيلة ذلك لا غير (٣). وكل هؤلاء متأثرين بالأفلاطونية المحدثة.

لــم يكن شأن ابن عربي في مقولته بالفيض شأن هؤلاء الفلاسفة، فهو لم يعتقد مــا اعتقدوه من أن الفيض سلسلة في الموجودات، وأن كل ما فيها يصدر عن الفيض المــتقدم علــيه ويظهر كمالاته، بل يقول بأن هذه الفيوضات إن هي إلا أسماء لجهات

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص.ص ٩-١٠.

<sup>(</sup>۲) الفارابي، فصسوص الحكم، مكتبة الأوقاف العامة ببغداد، مخطوط ص ۲۸. (انظر حسين علي محفوظ وجعفر آل ياسين، كتاب مؤلفات الفارابي، بغيداد، وزارة الثقافة العامة، ١٣٩٥هـ/١٩٧٥م، ص ٤٠).

<sup>(</sup>٦) الدسوقي (عمر)، أخوان الصفا، دار إحياء الكتب العربية، مصر، ص ٢٤٨.

مختلفة من الوحدة المطلقة، أي الذات الإلهية المطلقة التي لا تقبل التكثر بحال ما، فالواحد عنده ليس سوى هذه الذات الإلهية في اطلاقها وتجردها، والعقل الأول ليس سوى هذه الذات ظاهرة بصورة القوة الناطقة المنبثة في جميع الأشياء، وقد أشار في الفصدوس إلى ذلك. يقول: "إن الله خلق العالم وأوجده في أول أمره وجود شبح مسوى، كما يقول، والقابل لا يكون إلا من فيضه الأقدس، فالأمر كله منه ابتداؤه وانتهاؤه، وهذا الفيض الأقدس وهو ما يسميه ابن عربي بالتجلي الذاتي الذي يرجع إلى استعداد المذات المفاضة هذا الفيض على العوالم، وهناك صورة أخرى لتجلي الذات والعالم تجلياً راجعاً إلى استعداد هذه العوالم لقبول ذلك الفيض وهو ما يسميه ابن عربي "بالتجلي الشهودي الأسمائي الذي هو بحسب استعداد المحل(١).

وعلى السرغم مما يراه البعض من عدم وجود فكرة منظمة عند ابن عربي لشرح العلاقة بين الحق والخلق كما هو في فيوضات أفلوطين أو تتزلات الجيلي، فإنه يشير إلى هذا الفيض في كتابه فصوص الحكم إشارة واضحة إلى فيض الروح الإلهي على الموجودات لإيجادها بقوله: "ومن شأن الحكم الإلهي أنه ما سوى محلاً إلا ويقبل روحاً إله سياً عبر عنه بالنفخ فيه (المراح) وما هو إلا حصول الاستعداد من تلك الصورة

(\*)

<sup>(</sup>١) حلمي (محمد مصطفي)، ابن الفارض والحب الإلهي، مرجع سابق، ص ٣٤٧.

السنفخ، يشسرح بالسي أفندي النفخ فيقول: هو إعطاء القابلية والاستعداد لا بمعنى استخراج الهسواء مسن الجوف النافخ وإدخاله في جوف المنفوخ فإنه محال على الله. فالعالم المسوى بدون الروح الإلهي كالمرآة غير الصقيلة، وبالروح بمنزلة الصقيلة، فكما أن المرآة بسبب جلائها تقبل صور من يحاذيها وتعطيها لصاحبها كذلك العالم بسبب قبول الروح الإلهي يقبل التجلسي الدائم الذي هو ظهور عينه إليه في ذلك المحل (بالي أفندي، حل المواضع الخفية، هامش شرح القاشاني، ص ١٠).

أما القائماني فإنه يرى أن معنى النفخ هو الظهور بثلك الصفة فما هو إلا حصول الاستعداد من ثلك الصورة المسواة لقبول الفيض التجلي الدائم الذي لم يزل و لا يزال، أي قبول الفيض الذي هو التجلي الدائم، (القائماني، شرح الفصوص، ص ١٠).

أما أبو العلا عفيفي فيرى إنه من شأن الحكم الإلهي في الخلق أن يحصل التهيؤ والاستعداد فسي الأمر المخلوق فتفيض عليه روح من الله عبر عنها بالنفخ، ولولا ذلك الاستعداد من المخلوق والتهيؤ لقدبول الفيض الوجودي ما وجد، (أبو العلا عفيفي، تعليقات على الفصوص، ص.ص ٧-٨).

المسواة لقبول الغيض، التجلي الدائم الذي لم يزل ولا يزال، وما بقي إلا قابل، والقابل لا يكون إلا من فيضه الأقدس، فالأمر كله منه ابتداؤه وانتهاؤه "وإليه يرجع الأمر كله" كما ابتدأ منه، فاقتضى الأمر جلاء مرآة العالم، فكان آدم عين جلاء تلك المرآة وروح تلك الصورة، وكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم المعبر عنه في اصطلاح القوم "الإنسان الكبير"(١).

وجملة القول إن معسنى الإيجاد يرتبط بالغيض، إذ أن الإيجاد هو الجعل للموجود، والجعل للموجود في الخارج مفاضاً على الماهيات هو إخراج له عن حقيقته البرزخية، أما الوجود عينه فهو مفاض من تجلي الوجود المطلق ويكون ذلك بإشراق نوره علي الماهيات واقترانه بها، ذلك أن اقتران النور بالماهيات في انبساطه عليها يتعين بتعينات مختلفة بحسب استعداداتها الغير مجعولة. وإذا كان أفلوطين يرى أن الوجود هو مبدأ الوجود وواحده، وأنه كامل، ولهذا كله فهو فياض، وفيضه يحدث شيئا أخسر، وهو في هذا قريب مما قرره ابن عربي في مذهبه بأن العين واحدة وإن اختلفت الأحكام، كما أن كل إنسان يعلم في نفسه أنه صورة الحق، فاختلطت الأمور وظهرت الأعداد بالواحد في المراتب المعلومة، فأوجد الواحد العدد وفصل العدد الواحد، وما ظهر حكم العدد إلا بالمعدود(١).

وعليه يمكن القول بأن الواحد هو مصدر الوجود، ومنه تم إنشاء الخلق، كما أن العدد منشؤه الواحد أيضاً، والحال كذلك أن الخلق لم يوجد دفعة واحدة، إنما نشأ عن الواحد الذي هو أصل الوجود، وقد أشار ابن عربي إلى ذلك بقوله: "ألا ترى الحق سيحانه أول ما خلق القلم أو العقل كما قال "ما خلق إلا واحداً" ثم أنشأ الخلق من ذلك الواحد، ثم يقبل الثاني لا من واجب الوجود، ثم يقبل التضعيف والتركيب في المراتب فيتسع اتساعاً عظيماً إلى ما لا يتناهى "(٢). ويقترب ليبنتز من هذا المعنى في قوله بالفيض، إذ يرى أن جميع الذرات المخلوقة نتوقف على الله الذي يحفظها ويوجدها بالفيض، إذ يرى أن جميع الذرات المخلوقة نتوقف على الله الذي يحفظها ويوجدها

<sup>(</sup>١) ابن عربى، فصوص الحكم، ص ٣٤.

<sup>(</sup>۲) حلمی (محمد مصطفی)، مرجع سابق، ص ۳٤٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٤٠٠.

باستمرار على نحو من الفيض، فليست الأشياء التي تظهر في العالم سوى الممكنات، وأفضيل العوالم الممكنات الإلهية فتكسوها حلة الوجود (١).

ولما كان المقصود من الفيض هو إيجاد الخلق على الصورة التي بينّاها، فما هو موقف ابن عربي من هذا الخلق والإيجاد، هل هو خلق من عدم أم من وجود؟.

إن ما يمكسن قوله أن نظرية وحدة الوجود عنده تفصح عن نفسها في قولها بالفيوضات أنه لا خلق بمعنى الإيجاد من العدم، وهذا ما يراه، إذ يستحيل في اعتقاده أن يكون الوجود عن العدم، أي العدم المحض، وإنما أصل كل وجود وسبب كل موجود هو الفيض الإلهي المتصل اللانهائي وهو ما أطلق عليه إسم "الخلق الجديد" كما بينًا من قبل، وذلك باستناده إلى قوله عز وجل: (ول هم فيي لوس من خلق جديد)(١)، وهو في هذا الموقف قد حول نظرية تجدد الأعراض لدى الأشاعرة إلى تجدد الخلق مع الأنفاس وإن اختلفت الاتجاهات بينهما اختلافاً بيئاً. ولهذا فإن الخلق بمعنى الموجود من العدم لا محل له في نظرية ابن عربي إذ أن الخالق عنده ذات مطلقة تظهر في كل أن في صورة ما لا يحصى من الموجودات، أو هي الاعتبارات التي تسمّى أعراضاً أو ظواهر تتعاقب على هذا الجوهر أو الذات المطلقة الثابتة، أو تخلق خلقاً جديداً على حدد قوله إذ يقول: "ولم يكن عندنا باتحاد الزمان انتقال، وإنما كان إعدام وإيجاد من حيست لا يشعر أحد بذلك إلا من عرفه وهو قوله تعالى: (ول هم في لوس من خلق جديد)")"(١)...(١).

#### - تعقيب:

الم تقتصر فكرة الخلق لدى ابن عربي على مصطلح الفيض فقط، بل إنه أكثر من استخدام مصطلحات أخرى كالتجليات مثلاً، فقد تكون ذات دلالة أوسع وأقرب إلى معلى الخلق والإيجاد، لأن كلمة فيض إن دلت على شيء عنده فإنها تدل على فيض

<sup>(</sup>۱) قاسم (محمود)، ابن عربي وليبنتز، مكتبة القاهرة الحديثة، مصر، ١٩٧٢، ص ١٨٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة ق، الآية: ۱۵ ك.

 <sup>(</sup>٣) نفس السورة السابقة، ونفس الآية.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> محمود (عبد القادر)، مرجع سابق، ص ٥٠٧.

الموجودات بعضمها عن بعض عن الفائض الأول، وهو مذهب أفلوطين، وذلك بعيد جداً عــن روح مذهــبه فـــى وحدة الوجود، فيمكن والحال كذلك أن يستعمل كلمة التجليات مكانها لأن الواحد الحق يتجلى - في نظره - في صور الموجودات و لا تفيض هذه الموجودات عنه إذ أنها تجليات لأسماء الذات الإلهية وصفاتها. فلو أننا دققنا في مذهب ابن عربي وما يحمله من طابع وحدة الوجود، وهو يعتبر مقدمة المذاهب الصوفية في الإسسلام، نجد أنه لا يتفق تماماً ونظرية الفيوضات الأفلوطنية رغم استخدامه لكلمة الفيض وما يتصل بها من أمور أخرى. وهذا ما يدفعنا إلى عدم الجزم في القول بتأثير الأفلاطونية المحدثة في أراء ابن عربي، إذ أنها تقوم على نظرية الفيض التي تصور صدور العقل الأول عن الواحد، صدوراً محدوداً، على حين يقوم مذهب ابن عربي على نظرية أكثر اتساعاً واستيعاباً للموجودات وهي قوله "بالتجليات الإلهية" أي الموجـود الواحـد المتجلـي فـي الموجودات المتكثّرة مباشرة لا الفائض عن طريق الوساطات، وظهر الكثرة عن الواحد عنده حركة دائرية لا مستقيمة كما هي الحال في فيوضات أفلوطين. وما يطالعنا به ابن عربي يعطى صورة إجمالية لعملية الصدور أو الفيض هذه إذ أنه يصدر عن الواحد كل شيء، ويعود إليه كل شيء في حركة مستمرة لا نهاية لها، على أنه لا تلجق حلقة من حلقات سلسلة الصدورات بحلقة أخرى ولا تعــود إلى الواحد، وهكذا تتباين النظريات وتختلف المذاهب حيث تبدو أصالة ابن عربي في فكرته المميزة عن سابقيه، لقوله بالخلق والإيجاد بالتجلي وذلك باستخدام هذا المصطلح بمعناه الشامل.

#### - التجليات:

التجلي عبارة عن ظهور ذات الإلهية وصفاتها، وقد يكون (للروح) تجلي، وكل سالك لا يفرق بين تجلي الروح وتجلي الإلهية، والفرق بينهما أن تجلي الروح يكون متصفاً بوسمة الحدوث ولا يكون له قوة الإفناء... والتجلي الرباني بخلافه لأنه فيه يظهر فناء الفناء وتموت النفس بالكلية على ما قيل ويحصل طمأنينتها (۱).

فالتجليات بمعناها الكامل لدى ابن عربي إذن هي الخلق والإيجاد الدائم، ذلك أن للحق تعالى تجلبين: تجلى في رتبة الإطلاق وتجلى في رتبة التقييد بعد خلق الخلق، وكذلك هو ظهور الحق في الصور المتعددة، ولكن هذا الظهور للذات لا يتكرر إذ أن الحق يتعالى عند المحققين أن يتجلى في صورة واحدة مرتين الأنه الا يتجلى في نفس الشيء تجليبن ولا يتكرر مرتين، وذلك للإطلاق الذي هو عليه (١) ولهذا يمكن القول بأن مظاهر الوجود المتكثّرة وصوره المتعددة ليست إلا طائفة من المجالي التي تتجلى فيها الذات بحيث لا يشهد المتحقق بالشهود مظهراً منها إلا ويشهد الذات فيها. كما يرى بأن الموجود في عالم الظواهر هو مجلى للواحد الحق، أو صورة جزئية للكل المطلق، فلا يقال في الموجود أنه الحق إطلاقاً وإنما يقال أن الحق تجلى في صورة من صدوره التي لا تحصى، أما الأحدية الذاتية فلا يقع فيها التجلى أبداً، يقول ابن عربي: "ولهذا مُنع أهل الله التجلي في الأحدية، فإنك إن نظرته به فهو الناظر نفسه، فما زال ناظراً نفسه بنفسه، وإن نظريه بك فزالت الأحدية بك، وإن نظرته به وبك فزالــت الأحديــة أيضماً "<sup>(٢)</sup> ولهذا فإن الأحدية الذاتية لا يقع فيها التجلي أي أن الحق لا يظهر باحديسته في أي شيء. ويشرح أبو العلا عفيفي ذلك موضحاً إذ يقول: إن اعتبرت وجودك هو وجود اللحق وأسقطت وجودك الخاص كان الحق هو الناظر لنفســه، وكان حكمك لا معنى له، وإن اعتبرت الوجودين - وهو معنى قوله إن نظرته بــك – زالــت الأحدية، وكذلك إذا اعتبرت الوجودين – وجوده ووجودك – وقلت إنك نظرته بك ثم به زالت الأحدية أيضاً (٣).

ويعزو ابن عربي عملية الخلق كلها للتجلي الإلهي دون أن ينتقص منه شيئاً أو يكتمل له أي شيء. فهو ينزه الحق عن تحقيق أي صفة لم تكن له قبلاً، لأن الله كان ولا شيء معه، وكانست الصفات ملازمة له لزوماً كاملاً، لهذا كان موصوفاً لنفسه، ومسمى قبل أن يُخلق الخلق بالأسماء جميعها التي يدعوه بها خلقه، ولهذا كانت عملية

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٨٦٩.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الإسماعيلي، ص ٩١.

<sup>(</sup>٣) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ٨٨.

الخلق إنفعالاً للإرادة الإلهية، فتجلت عن أول الموجودات التي كانت اللُّبنَّة الأولى في عملسيه الخلسق، ويتضم هذا في قوله: "قلما أراد وجود العالم وبدأه على حد ما علمه بعلمــه بنفسـه، انفعـل عن تلك الإرادة المقدسة بضرب تجل من تجليات التنزيه إلى الحقــيقة الكلية حقيقة تسمى الهباء (\*)، وهي بمنزلة طرح البنّاء للجص ليفتح به ما يشاء مــن الأشكال والصنور، وهذا هو أول موجود في العالم، وقد ذكره عليّ بن أبي طالبَ رضيي الله عينه وسهل بن عبد الله (\*\* أرحمه الله وغيرهما من المحققين أهل الكشف بالحقيقة. ثم إنه تعالى تجلى بنوره إلى ذلك الهباء على حسب قوته واستعداده... وعلى حسب قربه من ذلك النور يشتد ضوؤه وقبوله... فلم يكن أقرب إليه قبولا من ذلك الهــباء إلا حقــيقة محمد ﷺ بالفعل، فكان مبدأ العالم بأسره، وأول ظاهر في الوجود، فكان وجوده من ذلك النور الإلهى ومن الهباء، ومن الحقيقة الكلية ومن الهباء وُجد عينه، وعين العالم من تجليه..."(١). فالنور إذن أو لا وآخراً هو مصدر الوجود، وبه حصل التجلي، لأن الله في حد ذاته نور تجلي لنفسه بنفسه، فكان عنه كل موجود، فبالــنور الكوني والإلهي كان ظهور الموجودات التي لم تزل ظاهرة له في حال عدمها كمــا هي لنا في حال وجودها، فإذا كنّا نحن ندركها عقلاً في حال عدمها وندركها عيناً في حال وجودها، فإن الحق يدركها عيناً في الحالين، فقال: "فلو لا أن الممكن في حال

<sup>(\*)</sup> يعنى بها ابن عربي المادة المحدثة التي خلق الله فيها صور العالم، فهي الجوهر المظلم السني قبل صور أجسام العالم، وهو ما يسميها الفلاسفة الهيولي (في مقابل الصورة) تختلف فسي ماديستها عن الجسم الكل الموجود المتعين في أنها غير متعينة، جوهر يقبل المعاني، (فالهباء مادة صور أجسام العالم: فالهباء الذي فتح فيه صور أجسام العالم المنفعل عن الزمردة الخضراء، (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٣٠).

وأشبه شبىء بسه المساء والهواء (لقبولهما التشكل) وإن كانا من جملة صوره المفتوحة (الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٩).

<sup>(\*\*)</sup> أحدد أئمة القوم. لم يكن له في وقته نظير في المعاملات و الورع وكان صاحب الكرامات توفي كما قيل ثلاث وثمانين ومائتين وقيل ثلاث وسبعين ومائتين، (الرسالة القشيرية، ص ٢٤).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٥٤.

عدمه علسى نور في نفسه ما قبل الوجود و لا تميّز عن المُحال، فبنور إمكانه شاهده الحق، وبنور وجوده شاهده الخلق، فبين الحق والخلق ما بين الشهودين، فالحق نور في نور في ظلمة في حال عدمه، وأما في حال وجوده فهو نور على نور لأنه الدليل على ربه (۱). ويقول شعراً:

أنظر إلى الكون في تفصيله عجباً فالأصل متفق في الصور مختلف في الله من كونه مجلك لعالمه فاعلم وجودك إن الحق موجده

ومرجع الكل من العقبي إلى الله دنيا وآخرة فالحكرة الله ولا يُرى الكون إلا لله بالله ولكن بذاك على علم من الله

وجملة القول إن الخلق بجملته مجلى للحق وليس شيئاً آخر، ولهذا نبه إلى هـذا الأمر، فكل مجلى للحق فيه جانب إلهي يكمن فيه، فيكون هو الناظر للوجود بعين ذاته، إذ أن الحق في تجليه للخلق يغلّب الجانب الحقي على الجانب الخلقي حيث أن الحقيقة الوجودية لها وجهان وجه للحق وآخر للخلق، وهذا مذهب أهل الطريق في تعبيرهم عن تحققهم بهذا التجلي الدائم، ووجود الموجودات جميعها به لكن دون معرفة كيفية هذا التجلي، فهو أمر إلهي لا يعلمه إلا المتجلّي فقط، ويُجهل ذلك كله. ويشير ابن عربي في فتوحاته إلى ما جاء في قول الجنيد عندما سئل عن المعرفة والعارف فقال: "لون الماء لون إنائه، ولما قبل الماء هذا اللون صار في العين مركباً من متلوّن ولون وهيو في نفيس الأمر شيء آخر، فيُعلم الماء ويعلم ذلك لون الإتاء. هذا هو شأن التجليات في المظاهر الإلهية إذ أن العارف يدرك حقيقتها ذوقاً دون توقف"(۱).

على أن هذه التجليات ليست نوعاً واحداً إذ أن هناك من التجليات ما له ظهور، ومسنها ما يخفى على العقل إدراكها لأنها فوق طور إدراكه، لذلك يميز ابن عربي بين أنسواع هذه التجليات ليقف على تجلي الأفعال وما ينشأ عنها من ظهور الكائنات فتجلي الأفعال وما ينشأ عنها من ظهور الكائنات فتجلي الأفعال ومعرفته وهي الكائنات التي تعبّر في مظهريتها

ابن عربي، الفتوحات، المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥١٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٠١.

عـن الـذات فيقول: "أما التجلي في الأفعال، أعني نسبة ظهور الكائنات والمظاهر عن الـذات التـي يـتكون عـنها الكائـنات وتظهر عنها المظاهر وهو قوله تعالى: (ها أشسمدته خلق السموات والأوض)(۱) فالحق سبحانه قرر في اعتقادات قوم وقوع ذلك، وهو سبحانه قد ذكر أنه يتجلى في صور ذلك، وقرر في اعتقادات قوم منع وقوع ذلك، وهو سبحانه قد ذكر أنه يتجلى في صور المعـتقدات، فمـن عرف أن أفعال نفسه وغيره مخلوقة شمع أنه يشاهدها على قدرته ويعلـم أنها عن القدرة الإلهية مع أنه لا يشاهد تعلق قدرته أو قدرة غيره بمقدوره حالة اليجـاده وإبرازه من العدم إلى الوجود يمنع أن يتجلى الحق في الأفعال إلا على حد ما وقع هنا فمنع وقوع هذا التجلي "(٢).

كذلك يميز ابن عربي بين المجالي بحسب استعدادها إذ أن التجلي في كل موجود هو على قدر الاستعداد الأزلي لذلك الموجود لا يغيّر ذلك سؤالاً ولا دعاءً. لذلك فإن الصوفية عموماً، وأصحاب فكرة وحدة الوجود خصوصاً يعتبرون الكون هو تجليات الإله الحق الذي تتجدد في كل لحظة. وقد ظهرت هذه الصورة عند المتصوفين الذيب يعتقدون أن الكون كله ليس الأحظهر أمن مظاهر تجليات الذات الإلهية، كذلك فإن المخلوقات ليست إلا تجليات الذات الإلهية، وهذا ما يوجد ضرورة عند ابن عربي والحلاج والجنيد وغيرهم، وتؤدي بدورها إلى تظرية الاتحاد، ويعني بها الاندماج بين الخسالق والمخلوق والحلول القائم على اختفاء الإنسان وتلاشيه واتحاده اتحاداً كاملاً مع الشراء. ويحاول عبد الغنبي الذابلسبي توضيح معنى الإيجاد للإنسان، نافياً الحلول والاتصاد مع الذات الإلهية أي حلول الحق في العبد أو الاتحاد معه، لأن الله يتعالى أن يحل في هذه الأشياء أو يتحد بها، لوجود، لأن الوجود قديم حق، ويتعالى ويتقدس أن يحل في هذه الأشياء أو يتحد بها، الوجود، لأن الوجود قديم حق، ويتعالى ويتقدس أن يحل في هذه الأشياء أو يتحد بها، الوجود آخر غير الماطية عليها، فلما رأت تجليه توهمت أنها موجودة معه بوجود آخر غير وإنما أظهر تجليه عليها، فلما رأت تجليه توهمت أنها موجودة معه بوجود آخر غير

 <sup>(</sup>١) مبورة الكهف، الآية: ٥١ ك.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۸۰۱.

<sup>(</sup>۲) هويدي (يحيي)، محاضرات في الفلسفة الإسلامية، النهضة المصرية، مصر، ١٩٦٥م، ص ١٨٠.

وجسوده، وهي موجودة به لا معه فالوجود له، والماهيات والمقادير والكيفيات والصور لها لا له، فهي على ما عليه من العدم، وهو على ما عليه من الوجود<sup>(1)</sup>. أما من حيث الخستلاف الصسور الظاهرة في الدنيا والآخرة في جميع الموجودات فهي ليست غير تتوعه، إذ أن الحق الظاهر هو عين كل شيء، وفي الأخرة يكون باطن الإنسان ثابت، فإنسه عين ظاهر صورته في الدنيا، والتبدّل فيه خفي وهو خلقه الجديد في كل زمان السني هم فيه في لبس، وفي الآخرة يكون ظاهره مثل باطنه في الدنيا، ويكون التجلي الإلهبي له دائماً بالفعل، فيتنوع ظاهره في الآخرة كما كان باطنه في الدنيا في الصور التسور التسي يكسون فسيها التجلي الإلهي، فكل ظاهر في العالم صورة ممثلة كيانية مضاهية لصورة إلهسية، لأنسه لا يتجلى للعالم إلاً بما يناسب العالم في عين جوهر ثابت. وقد وصف الحق نفسه على ألسنة رسله بما وصف به العالم كله قَدماً بقدَمَ، وفي ذلك يقول شعر أ:

فعين الخلق عين الحق فيه فلا تنكر فيان الكون عينه فإن فرقت فالفرقان بياد وإن لم فاعتبر فالبين بينه (١)

وقد حدد ابن عربي طبيعة هذه التجليات بعدم التناهي إذ لا بداية لها ولا نهاية، وإن تناهدت الأعمسار في الدنيا فلا فهاية لها في الأخريق<sup>(٣)</sup>. فإذا كان إيجاد الخلق على هذه الصورة من التجلي بعد أن لم يكن، فما الغاية إذن من هذا التجلي؟.

يطلعنا ابن عربي هنا على السر الكامن وراء الخلق والإيجاد بالتجلي، فممّا لا شك فيه أن لكل خلق غاية، والحق لم يوجد الكائنات إلاّ لغاية، ولما كان الحق غنياً عن العالمين فهو ليس محتاجاً إلى عباده سوى في تقديسه وعبادته، كذلك ليكشف عن الكنز المخفي في ذاته وليُعرف بأسمائه وصفاته، ولهذا كانت هذه الحياة للأشياء ذاتية لأنها عن التجلي الإلهي للموجودات كلها، ولأنه خلقها لعبادته ومعرفته، إذ أن الذات مجهولة

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٥٢٢.

لا تُعرف ولا يعرفه أحد من خلقه إلا بتجلّيه له فيعرفه بنفسه حيث أنه لا طاقة لمخلوق فسي معرفة الخالق والكشف عن ذاتيته إلا بالتجلي لقوله تعالى: ﴿وَلَمُلَّهُ فِلْهُ لَا اللّهُ لَلْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

ويضيف ابن عربي مبيناً دور الحق تعالى في هذا التجلى الدائم أنه لا يتخلّى عن الكائنات لتسبيحها وحمدها له، وهي الغاية الرئيسية لخلقها وإيجادها فقال: "فالحق على الحقيقة هو مدبّر العالم كما قال تعالى: (يحبّر الأمر يغصّل الآيات) (") يعني السدلالات على توحيده ويعطى كل خلق دلالة تخصته على توحيد موجده. وفي هذا المجال نراه يميز بين نوعين من التجلى: تجلى غيب وتجلي شهادة، فتجليه الغيبي هو تجلّي لذاته في ذاته في الصور المعقولة لأعيان الممكنات، وتجليه الشهادي هو تجليه وظهوره فسي صور أعيان الممكنات الموجودة في العالم الخارجي، فقال: "أن ش تجليبن، تجلى غيبي وتجلي شهادي فمن تجلي الغيب يعطى الاستعداد الذي يكون عليه القلب، وهو الهوية التي يستحقها بقوله عن نفسه: "هو"، فلا يزال "هو" له دائماً أبداً. فإذا حصل له هذا الاستعداد تجلّى له التجلي الشهادة فرآه فظهر بصورة ما تجلى له كما ذكرناه، فهو تعالى أعطاه الاستعداد بقوله: (المطهر بالموجودي في العلا عفيفي أن هذين التجليب هما هذان الفيضان أو الحضرتان المتقابلتان، وهما أيضاً المرموز اليهما التجليب ما هذان الفيضان أو الحضرتان المتقابلتان، وهما أيضاً المرموز اليهما التجليب ما هذان الفيضان أو الحضرتان المتقابلتان، وهما أيضاً المرموز اليهما التجليب ما هذان الفيضان أو الحضرتان المتقابلتان، وهما أيضاً المرموز الهمها

 <sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٦٥ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٨٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد، الأية: ٢ م.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ٥٠ ك.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشعيبي، ص.ص ١٢٠-١٢١.

بالإسمين الإلهبين: الأول والآخر، والظاهر والباطن، عالم الغيب والشهادة، ولما كان الضمير "هو" يشير إلى المفرد التائب كان رمزاً على عالم الغيب ولا يطلق "هو" على عالم الشهادة لأنه كثرة مظهرية لا ذات واحدة. كما أنه لا يقال على أي موجود من الموجودات إنه هو الحق<sup>(۱)</sup>. وفي هذا ابتعاد عن القول بالفيض لدى ابن عربي على مذهب الفلاسفة الأفلوطينيين، بل يقول بالإيجاد والخلق فيما ذهب إليه من القول بالتجلى.

هكذا فإن التجليات جميعها ليست سوى المظاهر الإلهية، لا تُعلم ولا تُدرك إلا بالصور التي يقع فيها التجلي، لأن الصور هي محل لظهور المظهر وفيها تقع الرؤية منا على المظاهر، ومن هنا كانت هذه المظاهر مقيدة بالصور ليكون الإدراك منا بمناسبة صحوحة. والمقصود من ذلك كله حصول الفائدة به وبما يكون منه، إذ أن للحق تجليبن في القلوب، فأحدها هو التجلي في الكثائف، وهو تجليه في الصور التي تدركها الأبصار والخيال، أي التي عُرفت بالمظاهر إذ لا تُعرف هذه التجليات إلا من مظاهرها، والصور هي عين هذه المظاهر التي تتمثل فيها الموجودات جميعها، ولكن كيف تبدو صورة هذا التجلي؟ وما الطابع الذي طبعت به؟.

ما يمكنا قوله أنه لما كان كل حوجود في عالم الظواهر مجلى أو مظهر للواحد الحق، أي أنه صورة جزئية للكل المطلق، فلا يقال فيه أنه الحق، إنما يقال أن الحق تجلى فيه في صورة من صوره التي لا تحصى. ولهذا يستند الصوفية في حديث الخلق على القول: "خلق الله آدم على صورته"(٢) ذلك أن الصورة المتجلى فيها الحق على آدم هي صورته الإلهية، وهي المرآة التي تعكس فيها صور الموجود برؤية الحق لذاته بذاته فسي مرآة الوجود، فتكون مظهراً من مظاهره الوجودية. كذلك فإن ابن عربي شأنه شأن الصوفية الآخرين في ما يثبت فكرته عن صورة الحق المتجلية في صورة الخلق ما جاء في قوله عز وجل: ﴿قُلْ كُلُ يَعَمَلُ عَلَى شَاكُلتِه ﴾(٢) أي ما

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، تعليقات على الفصوص، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>۲) الحديث: سبق تخريجه.

 <sup>(</sup>٦) منورة الإسراء، الآية: ٨٤ ك.

يعمسل إلا ما يشابهه في الشكل. وقد عمد إلى تأويل الآية بما يتفق وعقيدته فقال: "ذلك السذي ظهر منه يدل على أنه في نفسه عليه، والعالم كله عمل الله، فعمله على شاكلته، فما في العالم شيء لا يكون في الله، والعالم محصور في عشر لكمال صورته، إذ كان موجوداً على صورة موجده، فجوهر العالم الذات الموجودة وعرض العالم لصفاته، وزمانه لأزله، ومكانه لاستوائه، وكمة لأسمائه وكيفه لرضاه وغضبه، ووصفه لكلامه، وإضافته لربوبيسته، وإن يفعل لإيجاده وإن ينفعل لإجابة ما سأله، فعمل العامل على شاكلته (۱).

أما عن سرّ الجمال الذي انطبعت به صور الموجودات جميعها، فذلك لكونه تعالى جميعلاً إذ أنه تسمى بالجمال الإلهي، ووصف نفسه تعالى كما جاء على لسان رسوله في إن الله جميل ويحب الجمال (٢) فما ثمّ إذن إلاّ جمال يظهر بإظهار الحق تعالى له في صور الموجودات جميعها على حبه لها، ولهذا نفى القبح عن الحق ووصفه بالجمال لما وصف به تعالى نفسه ويما أوجده فقال: "فما ثمّ إلا جمال، فإن الله مسا خلق العالم إلا على صورته، وهو جميل، فالعالم كله جميل، وهو سبحانه يحب الجمال، ومن أحب الجمال أحب الجمال، ومن أحب الجمال أحب الجمال أحب الجميل، ومن أحب الجميل أحب العالم الله عين نفسه إذ صنعة صائعة عائدة عليه، ولهذا هام فيه العارفون وتحقق بمحبته المحققون، وقيل عنه أنه مرأة الحق، فما رأى العارفون فيه إلا صورة الحسق، وهسو سبحانه الجميل، والجمال محبوب لذاته، فهو المتجلي في كل وجه والمطلوب من كل آية، والمنظور إليه بكل عين، والمعبود في كل معبود (٤).

وجملة القول إن العالم وجه من وجوه الحقيقة تتعكس عليه صور الحق، وهو الوجه الأول منها، فالحق والخلق (العالم) إذن وجهان لحقيقة واحدة إن بدت في

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٧٢.

<sup>(</sup>۲) الحديث: رواه أحمد عن أبي ريحانة، ومسلم والترمذي عن ابن مسعود، وأبو يعلى عن أبى سسعيد والطبرانسسي عسن ابي إمامة وابن عمر وجابر، (كشف الخفاء، الجزء الأول، ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۷۱۰.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ١٧٠.

ظاهرها فهي خلق، وإن بدت في باطنها فهي حق، فالحق هو هوية العالم (وإليه يسرجع الأهر كله) (١) حقيقة وكشفا، ومن هنا صح في الذات ما قاله أبو مدين حين سئل: بما عرفت الذات فقال بجمعها بين الأضداد من حيث هو الأول والآخر والظاهر والباطن لتجليه تعالى في كل صورة ومظهر، وعليه يمكننا القول أن ابن عربي لم يعط هذه القداسة للصورة التي وُجد عليها الخلق إلا لأنها على صورة من أوجدهم، وهي مسن قبل النفس الإلهي، إذ أن العالم فيما أعطاء الكشف ظهر من نفس الرحمن، فهو بهذه الصورة هو الجوهر الهيو لاني (١)، ولهذا كان من مسئلزمات النفس الإلهي أن يقبل صورة من أوجدهم، وليس إلا النفس الإلهي ... فمن أراد أن يعرف النفس الإلهي فليعرف العالم، فإن العالم على صورة من أوجدهم، وليس إلا النفس الإلهي ... فمن أراد أن يعرف النفس الإلهي فليعرف العالم، فإن من عرف نفسه عرف ربه الذي ظهر منه، أي أن العالم ظهر من نفس الرحمن الذي نفسه الذي نفسه المورة في نفسه عرف ربه الذي ظهر منه، أي أن العالم ظهر من نفس الرحمن على نفسه الذي نفسه المحرة في نفسه، فأول أثر كان النفس إنما كان في ذلك الجناب ثم لم يزل الأمر بتنفيس العموم إلى آخر ما وُجد (١) يقول شعر أ:

فالكه في عيه النفس كالضوء في ذات الغلس (\*)... ولقد تجلسي للسيني المستري المستري القبس

ويعقب ابن عربي على ذلك بالرد على من يُنكر فكرة إيجاد الله للصور على شاكلته فيصفهم بأنهم ممن ليست لهم القدم في العلم بالله "فلا يعلم أن لله تجليات في كل نفس ما هو على صورة التجلي الأول، ولما غاب عنه هذا الإدراك ربما استضاء تجلياً ودام عليه شهوده، والطبع يطلبه بحقيقته فيدركه الملل، وهو عدم احترام للجناب الإلهي "فإنهم في لبس من خلق جديد" مع الأنفاس، ولا تقل عن الأمر ليس كذلك، فإن هذا من الأسرار الغامضة الإلهية التي قد حُجِب عن إدراكها خلقاً كثيراً من أهل أرباب فتوح المكاشفة، فكيف حال غيرهم فيها (1).

الله الآية: ١٢٣.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، فصوص الحکم، ص ۱٤٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص.ص ١٤٤-١٤٥.

الغلس: هي ظلمة آخر الليل (المنجد)، قصوص الحكم، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٧٣٠.

وهكذا يسير ابن عربي قُدُماً في مذهبه فيرى أن العين الوجودية واحدة مهما تعددت وجوهها، وتجلي الحق لا نهاية له عنده يقول: "فإن صور التجلي ما لها نهاية تقدف عددها، فالأمر لا يتتاهى من الطرفين، هذا إذا قلت حق وخلق، فإذا نظرت في قوله كنت رجله التي يسعى بها ويده التي يبطش بها ولسانه الذي يتكلم به إلى غير ذلك من القوى ومحلها الذي هو الأعضاء لم تعرف فقلت الأمر حق كله أو خلق كله، فهو خلف بنسبة، وهو حق بنسبة والعين واحدة، فعين صورة ما تجلى عين صورة من قبل التجلى، فهو المتجلى والمتجلى والمتوارق ما تجلى عين صورة ما تجلى عين صورة ما تجلى عين صورة ما تبلى عين صورة ما تبلي والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتوارة ما تبلي عين صورة ما تبلي عين صورة ما تبلي عين صورة ما تبلي عين صورة ما تبلي والمتبلى والمتبلى والمتبل والمتبل والمتبل والمتبلي والمتبل والمتب

وما دام الخَلق سلسلة من التجليات الإلهية، وكل حلقة منها ابتداء ظهور صورة من صورة أخرى وهو الفناء، ويكون في الوقت ذاته عين ظهورها في صور تجليات إلهية أخرى وهو البقاء، فهل يقتصر وجود الخلق على تجلي الحق له فقط كي يوجد؟ أليس للمشيئة الإلهية دورها في هذا الإيجاد؟ وهل لإرادة الحق أثر في إيجاد الخلق بالتجلي والظهور؟

### - المشيئة الإلهية:

يفرد ابن عربي المشيئة الإلهية ورأها أفي فعل الخلق ووقوعه، فمما يراه أن فعل الخلق ووقوعه، فمما يراه أن فعل الخلق لا يتم إلا بالمشيئة الإلهية إلى شاعت أوجدت وإن لم تشأ فلا خلق ولا إيجاد. ولما كانت الألوهية لها أحكامها ونسبها وإضافاتها، فإنها معنية بأمر الخلق والإيجاد، فتكون والحالة هذه لها شأنها في وجود العالم إذ أنه لا تحقق للخلق ولا تقرير للأسياء إلا بالمشيئة الإلهية فلها التصرف والحكم، بل الأمر بيدها أولاً وآخراً، فبإرادة الله ومشيئته حصل وجود العالم بعد أن لم يكن، يقول: "أنظر في وجود الخلق تجده عن إرادة الحق من حيث أسمائه الحسنى التي لا يسلغها الإحصاء أن يرى أعيانها، وإن شئت قلت أن يرى عينه في كون جامع يحصر الأمر كله لكونه متصفاً بالوجود، ويظهر به سرة إليه فإن رؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مسئل رؤيته نفسه في أمر آخر يكون اله كالمرآة، فإنه يُظهر له نفسه في صورة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الشعيبي، ص ١٢١.

<sup>(</sup>٢) الشعراني، الكبريت الأحمر، ص ٢٠.

يعط يها المنظر فيه مما لم يكن يظهر له من غير وجود هذا المحل ولا تجليه له، وقد كان الحق سبحانه أوجد العالم كله وجود شبح مسوّى لا روح فيه، فكان كمرآة غير مجلوّة"(١). ويرى القاشاني في معنى المشيئة الإلهية هنا وعلاقتها بالخلق بأنها اقتضاء الـذات لمـا يقتضيه العلم، فهي لازمة لجميع الأسماء لأن كل إسم إلهي هو الذات مع صـــفته، فمقتضــــي الـــذات لازم لكل إسم، ولهذا قال من "حيث أسمائه الحسني التي لا يبلغها الإحصاء"، أي لما شاء مشبئة أزلية نافذة في جميع الأسماء بحسب تطلُّب الكل أي المنذات مع جميع الأسماء (أن يرى أعيانها) بظهورها، وظهورها اقتضاؤها لوجود العالم مع ما فيه حتى الإنسان، ولهذا قال (وإن شئت قلت أن يرى عينه) لأن أعيانها عيسنه باعتبار كثرة التعينات والنسب، فالوجود الحقيقي المطلق المقوّم لكل شيء الذي هـو الحـق تعالى إذا ظهر في الممكن تقيّد به وتخصص بالمحل فكان ممكناً من حيث التخصيص والتقبيد<sup>(٢)</sup>. ويزيد أبو العلا عفيفي على ذلك بأن الحق شاء أن يرى أعيان أسمائه أي أن يسرى تعيناتها في الوجود الخارجي، فظهر في الوجود ما ظهر وعلى المنحو الذي ظهر عليه، وكشف عن الكنز المخفى الذي هو الذات المطلقة المجردة عن العلاقات والنسب والإضافات، وشاء الحق أن تظهر أعيان أسمائه في صورة جامعة شاملة تحصر صفات الموجودات كلها في نفسها فخلق الإنسان، ذلك الكون الجامع الذي ظهرت فيه حقائق الوجود من أعلاه إلى أسفله (٣).

والمشيئة والإرادة يستعملان في اللغة على سبيل الترادف كما يستعملان بمعنيين مختلفين في اصطلاح ابن عربي والحلاج من قبله، فهما من ناحية أنهما صفتان للذات الإلهية متحدتان، ولكنهما مختلفتان من حيث الفعل، فالمشيئة مرادة للغاية الإلهية. والأمسر الإلهي التكويني الذي يتعين به كل شيء على نحو ما هو عليه، في حين أن الإرادة صفة يتعين بها وجود شيء من الأشياء أو عدمه بعد إيجاده. فالمشيئة إذن في مذهب ابن عربي الجبري أشبه شيء بالقانون العام للوجود، أو بمجموعة

<sup>(</sup>١) ابن عربي، قصوص الحكم، القص الأدمي، ص ٤٨.

<sup>(</sup>۲) القاشاني، مصدر سابق، ص.ص ۱-۹-

<sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، مرجع سابق، ص.ص ۲-۷.

قوانين الوجود التي تتعلق بماهيات الأشياء، فوجود الأشياء على نحو ما هي عليه أو عسدم وجودها إطلاقاً يتعلق بالمشيئة، على حين أن وجود شيء من الأشياء في العالم الخارجي أو انعدام وجوده بعد أن يوجد متعلق بالإرادة، وهذا هو الفرق بين الإثنين كما يفهمه جامي في شرحه (١) وفي ذلك يقول شعراً:

مشيئت ارادته فقول المشاء بها قد شاءها فهي المشاء يريد زيادة ويريد نقصاً وليس مشاءه إلا المشاء فهيذا الفرق بينهما محقق ومن وجه فعينهما سواء (٢)

ويشرح القاشاني قوله هذا أنه لما كانت الإرادة لا تتعلق إلا بالإيجاد أي بمعدوم يريد إيجاده لأن تأثير الأسماء الإلهية إنما هو في المعدومات لإيجادها لقوله (إنها قولها لشيئه إلحا أوحناه) (٢) والمشيئة من حيث كونها عين الذات، ولا بد لكل إسم من المذات كانت عين الذات من وجه وأعم منها من وجه لأنها تتعلق بالإعدام أي بوجود يريد إعدامه كقوله (إن يشأ يحميكه ويأنه يخلق هحيد) (٤) فقال: "مشيئته إرادته أي يريد إعدامه كقوله (إن يشأ يحميكم ويأنه يخلق هحيد) (١) فقال: "مشيئته إرادته أي المشيئة عين الذات وقد تكون مع إرادة وبدونها، والإرادة من الصفات الموجبة للإسم المريد، فقد تتعلق بإرادة الزيادة وهي الإيجاد. وقد تتعلق بالنقص وهي الإعدام، وليست المشيئة في القسمين إلا المشيئة بخلاف الإرادة فإنها لم نتعلق في القرآن إلابالإيجاد" (٥). المشيئة في القسمين إلا المشيئة بخلاف الإرادة فإنها لم نتعلق في القرآن إلابالإيجاد" (٥). المشيئة والإرادة أن مشيئة الله عبارة عن تجلي ويقول الجرجاني في تعريفاته عن المشيئة والإرادة أن مشيئة الله عبارة عن تجليه المذات والعناية السمايقة لإيجاد المعدوم أو إعدام الموجود، وإرادته عبارة عن تجليه لإيجاد المعدوم. فالإرادة في القرآن يعلم من وجه من الإرادة. ومن تتبع استعمالات المشيئة لإيجاد المعدوم. فالورادة في القرآن يعلم من وجه من الإرادة عبن تتبع استعمالات المشيئة والإرادة في القرآن يعلم ذلك وإن كان بحسب اللغة يستعمل كل منهما مقام والإرادة في القرآن يعلم ذلك وإن كان بحسب اللغة يستعمل كل منهما مقام

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، فصوص الحکم، ص ۱۸۷.

<sup>(</sup>٦) سورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر، الآية: ١٦ ك.

<sup>(°)</sup> القاشاني، مصدر سابق، ص ٢٨٩.

الآخر ((1). وينفرد ابن عربي في تحديد مفهومه للمشيئة بما يتفق ومنطق مذهبه مبينا حدودها في إطار البحث في الخلق والإيجاد، فيرى "أن كل حكم ينفذ اليوم في العالم أنه حكسم الله عز وجل وإن خالف الحكم المقرر في الظاهر المسمى شرعاً إذ لا ينفذ حكم إلا شه في نفس الأمر لأن الأمر الواقع في العالم إنما هو حكم المشيئة الإلهية لا علم حكم الشرع المقرر ((1). فالمشيئة كما يراها "سلطانها عظيم ولهذا جعلها أبو طالب (1) للمكسي - عرش الذات لأنها لذاتها تقتضي الحكم. فلا يقع في الوجود شيء و لا يرتفع خارجاً عن المشيئة، فإن الأمر الإلهي إذا خولف هنا هو المسمى بالمعصية، فليس إلا الأمر بالواسطة لا الأمر التكويني. فما خالف الله أحد قط في جميع ما يفعله من حيث أمر المشيئة، فوقعت المخالفة من حيث أمر الواسطة فافهم. وعلى الحقيقة فأمر المشيئة إنما يتوجه على إيجاد عين الفعل لا على من ظهر على يديه فيستحيل ألا يكون... (7).

فالمشيئة إذن بهذا المعنى وكما يراها أبو طالب المكي هي القوة الإلهية التي تقضي بأن يكون كل ما في الوجود مما هو بالفعل أو بالقوة على النحو الذي هو عليه، فهي في الحقيقة عين الله، أو هي القوة الخالقة السارية في الوجود بأسره، والظاهر في صور ما لا يحصى عدده من مظاهر الكون، هي الحقيقة أو الشيء في ذاته أو المطلق في اصبطلاح بعض المحدثين، أما تسمينها بعرش الذات فراجعة إلى أنه بواسطتها تظهر الذات الإلهية في صورة العالم الخارجي الذي يطلق عليه الصوفية أحياناً إسم العرش.

وقد ربط ابن عربي بين المشيئة والقدرة وعلاقتهما بالخلق على صورة ما من صــور الارتباط بين الإيجاد والخروج من عالم الغيب، ورؤيته للمشيئة على هذا النحو تُظهـر مـا للقـدرة من تعلق بالأمر الإلهي الذي يصدر عنه أمر الوجود للموجودات الممكـنة، وقد كشف عن دور العقل في إدراك الأمور على حقيقتها، كذلك فعل التكوين

<sup>(</sup>۱) الجرجاني، التعريفات، ص ۱٤٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الداوودي، ص ١٦٥.

<sup>(\*)</sup> هو محمد بن على (ت، عام ٣٨٣، ببغداد)، وصاحب كتاب قوت القلوب.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ابن عربي، المصدر السابق، الفص الداوودي، ص ١٦٥.

وعلاقته بالمشيئة الإلهية فيقول: "دل الدليل العقلي على أن الإيجاد متعلق بالقدرة، وقال الحق عن نفسه أن الوجود يقع من الأمر الإلهي فقال: ﴿إنها قولها لشيء إخا أوحها أن نقسول له كين فيكون (١) فلا بد أن ننظر في متعلق الأمر وما هو، وما هو مستعلق القدرة من تجمع السمع والعقل فنقول الامتثال قد وقع بقوله: "فيكون" والمأمور به إنما هو الوجود... فتعلق الخطاب بالأمر الإلهي لهذه العين المخصصة بأن تكون، فامتثاث فكانت، فلو لم يكن للمكن عين ولا وصف لها بالوجود يتوجه على تلك العين بالأمر بالوجود لما وقع الوجود"(١).

وعليه فإن العالم كله بما فيه من الموجودات بل والأشياء جميعها هي في نظر ابسن عربي فيها مسن روح الله بمقدار ما استوعبت من ذلك النفخ الذي يقول فيه الحق (فنفذا فيه من روحاً) (٣) ولذا فقد ظهرت النفوس المدبرة في الأجسام المنفوخ فيها مسن ذلك السروح الإلهي، وتفاضلت فيما بينها بفضل ذلك النفخ لما فيه من أسرار الوجسود، فتسوية النشأة الإنسانية وكل ما أنشيء في الوجود من أجسام العالم الطبيعية والعنصرية قد عدّلها الخالق على الترتيب الذي تقتضيه الحكمة، فكانت تسوية الأجسام هي تهيئة لقبول ما يريد أن يهيه الخالق في نفخه فيه من الروح الإلهي، نفخ فيه من روحه فظهر فيه نفساً مدبرة لذلك الهيكل ولهذا قال: "أن للنفوس الأثر في الهياكل بحكم التدبير و لا تقبل من التدبير فيها من هذه النفوس إلا بقدر استعدادها..."(٤).

وهكذا يصور ابن عربي استمرارية عملية الخلق والإيجاد والافتقار الدائم إلى الخالق الذي أعطى الخلق الحياة بالنفخ فكان وجود كل موجود بسريان الروح الإلهي فيه، وعلى الوجه الذي أوجده عليه الحق تبعاً لاستعداده لهذا الروح واستبعابه له وقابليته لهذا النفخ، فكان بذلك وجود كل من الموجودات طبيعيها وعنصريها. وهكذا فإن عملية الخلق والإيجاد أو الإبداع تبدو كعملية مرتبطة بالمشيئة الإلهية إلى أبعد حد،

 <sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٢٤.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء، الآية: ٩١ ك.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٧٢٤.

كما أنها في نفس الوقت تتوقف على القدرة والإرادة الإلهيتين يقول: "فقد أعطى العالم الإيجاد، فهو يوجد بعضه بعضاً إيجاد الآلات بيد الصانع، ألا ترى أن الصانع بالآلة لا يصنع ما لم تكن الآلة، وأن الآلة لا أثر لها في المصنوع ما لم يحركها الصانع، فتوقفه عليه، فلا يقول له "كن" حتى يريد، فهي إشارة ومن ذلك الشأن في الشأن.

الشان ما نحن فيه فهو يخلقه وليس يخلق شيئا ليس يعلمه بنذا أتانا كتساب الله يعلمنا فمن تفكر فيه فهو يعلمه (١)

وجملة القول إن عملية الخلق عملية متكاملة مترابطة لا انفصام بين بُعد من أبعادها ولا حد من حدودها. فهي عملية مستمرة لا تتوقف طالما أن الإرادة الإلهية مدتى أرادت وشاءت أن تحدث أمراً ما فإن القول "كن" يحدث ذلك الأمر بالمشيئة الإلهيية. فيوجد العالم أو الخلق إيجاد شبح مسوى لا روح فيه، فيكون كالمرآة غير مجلوة إلى أن ينفخ فيها الحق من روحه فيكون الخلق.

وهكذا فالحق هو الخالق وهو النافخ، والخلق هو المنفوخ فيه من روح الله، وكل هذا لابد أن يكون بالمدد الإلهي، إذ أن المدد الإلهي متعلق بأمر الخلق لما يضفيه عليه من القوة والثبات والتمكن، فما علاقة المدد الإلهي بأمر الخلق؟.

### - المدد الإلهائ:

لما كان افتقار الخُلق إلى الحق قائم وحاجته إليه في إيجاده دائمة، فإن الإمداد الإلهبي للموجودات لا ينقطع، فهو تعالى الممدّ لكل موجود بوجوده، ولولاه لظل في حكم الغيب أو العدم ولم يظهر فيه حكم الوجود، لهذا تظهر الاستمرارية في الخلق بامداد الحق له دائماً أبداً لأن وجوده أزلي أبدي، وفي حال التقصير يكون ذلك من جانب القابل لا من جانب الممدّ. وقد يمتنع الإمداد من جانب الحق وذلك لحكمة أرادها لذلك القابل، فهو سبحانه العالم بمصالح الخلق، ولهذا نبّه ابن عربي إلى عدم التعيين في الطلب من الحق فقال: "ينبغي للعلماء بالله أن لا يعينوا عند سؤالهم حاجة بعينها، وليسالوا ما لهم فيه الخير من غير تعيين. فكم من سائل عين فاما قُضيت حاجته وليسالوا ما لهم فيه الخير من غير تعيين. فكم من سائل عين فاما قُضيت حاجته

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٥١.

لحكمــة يعلمهـا الله، أدركــه الــندم علــى ما عين وتمنّى أنه لم يعين، فالإمداد تنفس روحاني "(١).

فإذا علمنا معنى الإمداد الإلهي على هذه الصورة لدى ابن عربي وكيفية مده للموجودات من جانب الممد، نراه يميز بين أنواع من هذا الإمداد الذي يخصّ الحق به الخلق بحيث يظهر أثر ذلك في عملية الخلق، فهو من جانب إمداد طبيعي، ومن جانب أخسر مُزاد. فالإمداد الطبيعي ما تمسّ الحاجة إليه لقوام ذاته ودفع ألم يقوم به. والمُزاد ما يزيد على هذا مما لا يحتاج في نفسه إليه. كذلك الإمداد المزاد على قسمين: وهو ما يمد به الحق مما لا يحتاج إليه الغير، وفيه يقول الله أمراً نبيه ﷺ : ﴿وقل وبه (حني علماً)(٢) فيقول: "إن كان إمداد من الله لهذا العبد ليمد به يعلم الله أنه يحتاج إليه ليشرف الواسطة بذلك، فيجد من العبد في نفسه علماً لا يقتضيه كمال حاله، فيعلم أن المسراد بسه التعليم والإمداد للغير"(٢) وقد ذهب ابن عجيبة (٤) في شرحه على حكم ابن عطاء الله، ما ذهب إليه ابن عربي في مذهبه عند جعل الإمداد لقوام ذات المخلوق، والقوام بمعنى قيام الموجود بالحق نتيجة الإمداد له، وهو ما رمى إليه ابن عجيبة من إظهار قيمة هذا الإمداد من حيث هو انعمة ينزلها الله على الموجودات فيكون قوامها به تعالى. وإن كانت نعمة الإيجاد هي الإطهار من عالم الغيب إلى عالم الشهادة، أو من عالم الأمر إلى عالم الخلق، أو من عالم التقدير إلى عالم التكوين، فيكون بذلك إيجاد الخلق، وقد حدد نعمة الإمداد بقوله: "وأما نعمة الإمداد فهي قيامه تعالى بالأشياء بعد وجودها، وإمداده إياها بما يقوم به بنيتها، وهاتان النعمتان عامتان، واختص الإنسان بما اجتمع فيه من الضدين وهما النور والظلمة، واللطافة والكثافة... وقوله: أنعم عليك بالإيجاد وثانياً بتوالى الإمداد، فأشباحنا مفتقرة في كل لحظة إلى نعمة الإمداد بعد نعمة

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٢٦.

<sup>(</sup>۲) سورة طه، الآية: ١١٤ ك.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٢٦.

<sup>(1)</sup> ابسن عجيبة الحسني (أحمد بن محمد)، كتاب ايقاظ الهمم في شرح الحكم، الجزء الأول والثاني، طبعة أولى، مصر، ١٣٢٤هـ/١٩٠٦م، ص ١٤٤ وما بعدها.

الإيجاد... فالبدن قائم بالروح، والروح أمر من أمور الله، وكل شيء قائم بأمر الله، فافيتقار البشرية للروحانية حاصل على الدوام. فالكون كله قائم بأمر الربوبية ومظهر من مظاهرها لا قيام له بدونها (۱). ويتفق هذا القول وما ذهب إليه أبو مدين أستاذ ابن عرب حين قال: الحق سبحانه مستبد، والوجود مستمد، والمادة في عين الجود، فإذا انقطعت المادة انهد الوجود. ويفسر ابن عجيبة هذا القول بأن الحق مستبد أي قائم بنفسه، وظهرور تجلياته مستمد من باطن صفاته، ومادة للأشياء كلها من عين الجود وهي نعمة الإيجاد والإمداد، فإذا انقطعت المادة اضمحلت الأكوان، فلو ظهرت صفاته اضمحلت مكوناته، ففاقتك أي افتقارك أيها الإنسان لك ذاتية أي أصلية حقيقية.. إذ كل لحظة تفتقر إلى من يمدك بالوجود (۱) فإلى أي حد يتفق ابن عربي في تحديده لمادة الإمداد مع القولين المابقين؟.

الواقع أن ابن عربي متسق ومنطق مذهبه، إذ يجعل من النور الإلهي مصدراً للإمداد، ولظهور كل موجود، ويتفق والحال هذه مع ابن عطاء الله الذي أقر بالنور الإلهبي مصدراً لظهور كل موجود كذلك، فإذا كان قول ابن عربي في هذا الصدد "بأن الله نور وبه الظهور" وقوله: "إنما اختصت الملائكة بالقوة لأنها نور، وأقوى من النور في لا يكون لأن له الظهور وبه الطهور وكل شيء مفتقر إلى الظهور، ولا ظهور له إلا بالنور في العالم الأعلى والأسفل لقوله تعالى (الله نور السموات والأرض)("). وقيل لرسول الله الله الراب الله الله الله المناه الدق، والحق نور، فلهذا يفنى العالم عن نفسه عند التجلي، فإن التجلي نور (٥).

ولكن ما الغاية من إمداد الخلق بهذا المدد الإلهي؟ وما الأسباب الداعية إليه؟.

<sup>(</sup>١) ابن عجيبة (أحمد بن محمد)، كتاب أيقاظ الهمم في شرح الحكم، ص ١٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١٤٦.

 <sup>(</sup>٣) سورة النور، الآية: ٣٥ ك.

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٦١٣.

## - الغايسة مسن الخلسق:

إن للحق تعالى غاية في كل ما صدر عنه من فعل الخلق، فإيجاده للموجودات لـيس عن عبث إنما لحكمة شاءها الحق فكانت أمراً مفعولاً. فإذا محصنا في أقوال ابن عربي وأرائه، واستندنا إلى نصوصه ومؤلفاته، لوجدنا الكثير مما ينبئنا بمراده من أقواله، فهو يذكر في كتابه "فصوص الحكم" أن غاية الحق هي رؤية نفسه في صور مجاليه المتعددة، حيث تتجلَّى أسماؤه وصفاته، ذلك أنه "لما شاء الحق سبحانه من حيث أســماؤه الحسنى التي لا يبلغها الإحصاء أن يرى أعيانها، وإن شئت قلت أن يرى عينه في كون جامع يحصر الأمر كله لكونه متصفاً بالوجود ويظهر به سرّه إليه، فإن رؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مثل رؤيته نفسه في أمر آخر يكون له كالمرآة، فإنه يظهر لـــه نفسه في صور يعطيها المحل المنظور فيه ما لم يكن يظهر له من غير وجود هذا المحـــل ولا تجلـــيه له..."(١) ومعنى ذلك أن غاية الخلق أن يرى الله سبحانه نفسه في صورة تتجلى فيها أسماؤه وصفاته أو بعبارة أخرى: يرى نفسه في مرآة العالم، ففي هــذه المــرآة أي العــالم تجلى الوجود الإلهي وبالعلم غرفت صفات الله وأسماؤه أي عُرفت ألوهيته (٢) فوجود الخلق إذن دليل على واجود الحق. كذلك فإن الحق هو عين الدلـــيل علـــى نفسه وعلى ألوهيئة، وهذا لا يكون إلا إذا اعتبرنا أن العالم في ذاته عدم محض لا وجود له إلا بالحق، ولكن العالم كما يراه ليس سوى تجلي في صور الأعيان الثابتة، فيكون الحق والحال هذه عين الدليل على نفسه.

وقد كشف ابن عربي عن سر هذا الخلق والحكمة من إيجاده حيث شاء الحق أن يظهر الخلق عامة، والإنسان خاصة ليُعرف وليرى نفسه في صور تجليات أسمائه وصدفاته في مرآة العالم، أو في الوجود الخارجي، فيظهر في الوجود على ما ظهر، وعلى المناهة وعلى الذي هو عليه، فكشف بذلك عن الكنز المخفي الذي هو الذات المطلقة المجردة عن النسب والإضافات وذلك في تقيدها وتعينها لا في إطلاقها وتجردها(٢).

ابن عربي، قصوص الحكم، القص الآدمي، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ٧.

 <sup>(</sup>۲) التفتاز اني (أبو الوفا)، مدخل إلى التصوف، مرجع سابق، ص ۲٤٧.

وقد أورد في فتوحاته ما يشير إلى هذه الكنزية معتمداً على الكشف عن صحة هذا الحديث غير الثابت نقلاً عن رسول الله فلا عن ربه عز وجل قوله: كنت كنزاً مخفياً لم أعرف، فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق...(١) ويطلعنا ابن عربي على لسان الحقيقة الإلهية إلى ما يشير إلى هذه العلاقة بين كنزية الحق وعدم معرفتها إلا بوجود الخلق ومدى الترابط بين الطرفين من حيث أنهما وجهي الحقيقة الوجودية الواحدة فقال: "فلا أعرف إلا بك كما لا تكون إلا بي، فمن عرفك عرفني. وأنا لا أعرف فأنت لا تُعرف، فيإذا دخلت جنة نفسك فتعرف نفسك معرفة أخرى غير المعرفة التي عرفتها حين عرفيت ربك بمعرفتك إياها فتكون صاحب معرفتين: معرفة به من حيث أنت ومعرفة به بك من حيث أنت ومعرفة به بك من حيث أنت ومعرفة به بك من حيث هو لا من حيث أنت وهنا يقول:

فأنت عبد، وأنت رب وأنت عبد لمن له فيه أنت عبد وأنت رب وأنت عبد لمن له في الخطاب عهد

فك ل عقد عليه شخص بحله من سواه عقد (1) فالمعرفة المتبادلة المعرفة المعرفة المعرفة العلا عفيفي هاتين المعرفتين اللتين يسميها يشير إليهما ابن عربي: فهي أو لا معرفة الحق عن طريق الخلق، وهي التي يسميها ابن عربي معرفة به من حيث أنت، وهي معرفة الفلاسفة والنظار والمتكلمين، وثانيا معرفة المحرفة المحرفة المحرفة المعرفة به بك من حيث أنت وهي معرفة أهل الكشف والذوق من الصوفية، ففي من حيث هو لا من حيث أنت وهي معرفة أهل الكشف والذوق من الصوفية، ففي المعرفة الأولى يتأمل الإنسان في نفسه من حيث هو موجود ممكن الوجود، فبقيت على صدفاتها التي هي الحدوث والفناء والافتقار والتغير ونحو ذلك، فالوجود الإنساني على هذا النحو ممكن، لذا يلزم أن يكون وجود الحق واجباً لذاته، ووجود الإنسان متغير فان فيلزم أن يكون وجود الحق أزلياً غير متغير (1).

<sup>(</sup>۱) الحديث: قال السخاوي في المقاصد: ليس من كلام النبي و لا يعرف له سند صحيح و لا ضعيف. وسبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الإسماعيلي، ص ٩٢.

عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، مرجع سابق، ص ٩١.

وجملة القسول أن غايسة الحق من الخلق هي المعرفة الذاتية لقدسيته تعالى وكشف كنزيته فكونها موجودة في ذاتها وهي الوجود القديم لا يكفي، لذلك أكمل الحق مراتب الموجودات ورتب المعرفة بحيث لا يخفي على أحد، ولما كان له الكمال الذاتي فهو ليس بحاجة للكمال، إنما للمعرفة فقط، ولهذا جاء القول في كشف الكنزية بأنه خلق الخلق لسيعرفوه لا لسيكمل هو سبحانه في ذاته، تعالى الله عن ذلك، فهو يعرف نفسه بنفسه فبقى من مراتب المعرفة أن يعرفه الكون فتكمل المعرفة، ولهذا أوجد الخلق وأمرهم بالعلم به (۱).

ولما كان ذلك كذلك، فإن الصورة في تحديد الغاية من الخلق تختلف بين ابن عربي وغيره من الفلاسفة كأخوان الصفا مثلاً حيث أخفق هؤلاء في تحديد ذلك في محاولة هم الإجابة على سؤال: لِمَ خلق الله تعالى العالم فقالوا: لأن الله حكم، وخلقه للعالم حُكم، وجعل الحكمة عن الحكم واجب، وبواجب الحكمة خلق العالم، (١) وقد أخفقوا وقالوا فمن لم يفهم ما وصفنا ينبغي له أن يقنع بما قالت الفلاسفة من أن العالم معلول وعلية الباري (١)، على حين وضع ابن عربي المقصود والغاية من هذا الأمر إلى أبعد حدد يحتمله مذهبه التصوفي في وحدة الوجود، وبهذا يظهر لنا مدى ثبات موقفه وموقف أتباعه من بعده من أصحاب مدرسة وحدة الوجود القائم على الكشف والمعرفة.

ولكــن مـــاذا يعني ابن عربي بالخلق، وما المقصود بكملة الخلق كما ترد في أقوال ابن عربي؟.

## - معنى الخلق:

يميز ابن عربي بين مفهومين للخلق لكل منها دلالة على معنى خاص بها، فهو إسا بمعنى الإيجاد وهو من الوجود، وإما بمعنى التقدير، وقد يكون له معنى آخر وهو معسنى الفعل، وبهذا تتعدد مفاهيم الخلق عنده، ويستند في ذلك إلى قوله عز وجل: (ما أشمدتهم خلق السهوات والأرض)() وقد يكون بمعنى الخلق مثل قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب المسائل (الرسائل)، ص ۲۷.

 <sup>(</sup>۲) الدسوقي (عمر)، أخوان الصفاء مرجع منابق، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٥٥١.

(مسطا طلقُ الله)(١) وهو يرمى في تحديده لهذا المعنى إلى التأكيد على وجود الأعيان الثابئة الموجودة فسي علمه تعالى، أي في عالم الغيب قبل وجودها في عالم الشهادة وذلك بتقدير الله تعالى لها أن توجد على هذه الحالة أو تلك، فوجود الأشياء في علمه تعالى إذن ليست دليلاً قاطعاً على أنه يقول بقدم العالم كما قال الفلاسفة من قبل، إنما قوسله إشارة إلى تقدير الله للموجودات جميعها الوجود في علمه في عالم الذرّ قبل أن تصبح موجودات محسوسة فيقول: "إن الحق يقدّر الأشياء في الأزل ولا يوجدها في الأزل لأنــه محال من وجهين: الأول أن الحق تعالى لا يكون موجداً إلا بالإيجاد، ولا يَوجد ما هو موجود الأنه يلزم تحصيل حاصل، فلا يوجد إلا ما هو معدوم، وما هو معدوم يستحيل أن يتصف في الأزل بالوجود لأنه موصوف بإيجاد موجد أوجده، فيستحيل أن يكون أزلياً، وهو موجود مستفاد من موجده وهو الله تعالى. والوجه الثاني أنـــه لا يمكــن أن يقـــال ان العالم موجود في الأزل، لأن الأزل نفي الأولية والله هو الموصوف بالأزلية، فيستحيل أن يكون العالم أزلياً لأنه يُرجح أن يقال: أن العالم يستفيد الوجود من الحق وغير مستفيد منه وهو تناقض... قال والحق سبحانه وتعالى يقدّر الأشياء أزلاً ولا يقال يوجدِها أز لا الله الله على تسمية الخلق بالتقدير من باب الاستعارة من القدر حيث يقول تعالى ﴿إِذَا كُلَّ شَيِّيءَ خَلَقْنَاهُ مِقْدُو ﴾(٣). ولهذا اعتبر ابن عربي أن الخلق لم يوجد إيجاداً مباشراً وفي الزمن عينه، بل هو مقدور سابقاً، موجود في علم الله و هو العلم الغيبي. يقول:

> الخلــق تقديــر وليس بكائــــن الــروح والكلمــات شيء واحد فالعالــم النحــريــر ليس بثابت فلذاك أعطى كل شيء خلقــــه

والمبدع التها التها تتكون والحق فيه هو الذي يتعين فيه هو الذي يتعين في حالمه فمقامه يتلصون وهداكم لكلام هو فتبيّنوا

 <sup>(</sup>١) سورة لقمان، الأية: ١١ ك.

<sup>(</sup>٢) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٦٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) مىورة القمر، الآية: ٩٩ ك.

<sup>(</sup>وانظر عبد الغني النابلسي، كتاب الوجود، ص ٣١٦).

لــو لم يكن عين الكلام وجودنا بفنــون أسمـــاء الله قلوبنــا فجميع ما جئنا بــه إن كنــت ذا

لـــم نغتتمه فلم تلذ الأعيــن وتـوجهات الحـق بي تتفنــن فهـم وتحقيق بـــه تتيقـن(١)

فيتبين لنا من هذا القول مدى مخالفة ابن عربي لأقوال الفلاسفة بقدم العالم، بل تأكيده في مذهبه الروحي على وجود الممكنات في عالم سابق على وجودها العيني كأعــيان ثابتة في العلم الإلهي فقط يقول: "إن الله قدّر الأشياء علماً، ثم أوجدها حكماً، وجعلها طرفيسن وواسطة جامعة للطرفين، لها وجه إلى كل طرف من تلك الواسطة البرزخــية، إن شــاء الإنســان الكامل فيجمع بين التقدير وهو العام وبين الإيجاد وهو خــاص مــنل قوله (فتنغخ فيما فتكون طيراً بإخنيي)(٢) فهو أحسن الخالقين تقديراً وإيجاداً "(٢). وقد كان هذا القول منشأ خلاف بينه وبين أهل النظر في موقفهم من قضية الخلــق والإيجاد، يقول: "فمن لا يرى الفعلِ إلا لله ثم يفرّق بين الحق والخلق بأن يجعل للخلــق وجــوداً في عينه، وللحق وجوداً في عينه، لم يعلم أحسن الخالقين إلا تقديرًا لا إيجـــاداً. على حين أن أهل الله لا يرون في الوجود إلا الله وأحكام أعيان الممكنات في عين وجوده وهو النظر التام الذي لا يُعَالَ بِالشَّهُودُ وَهُو قُولَ النَّبِي ﷺ من عرف نفسه عرف ربه، أي من عرف نفسه أنه لم تزل عينه في أحكامها عرف ربه بأنه الموجود فـــي الوجــود، ومــن عــرف أن التغيرات الظاهرة في الوجود هي أحكام استعدادات الممكسنات عرف ربه بأنه عين مظهرها، فالناس بل العلماء جميعهم على مراتب في ذلك"(٤). إذن فالأمــر كله راجع إلى وجود الله تعالى عند الجميع – المحققين وعلماء الرســوم – فوجــود الله هو الوجود، والوجود كله بلا وجود الله عدم صىرف. ذلك أن وجــود الله تعالى به وجود كل شيء على معنى خلق وجود كل شيء وفرضه وتقديره

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص.ص ٥٥٣ –٥٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١١٠ م.

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ١٣٢.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ١٣٣.

قـولاً بإثـبات الصـفات لله تعالى على حد ما يقوله علماء الرسوم وعلماء الكلام بلا خلاف(۱).

وجملة القول أن ما يراه ابن عربي هو أن مرد كل أمر من إيجاد أو خلق أو تقدير فهو إلى الله تعالى، لأن الحكم للألوهية في ذلك، فإن المتوجه على إيجاد كل ما سوى الله تعالى هو الألوهية بأحكامها ونسبها وإضافاتها، "وهي التي استدعت الآثار، فإن قاهراً بلا مقهور، وقادراً بلا مقدور صلاحية ووجوداً وقوة وفعلاً محال "(٢).

ولما كان مرد كل أمر إلى الله فإن أمر الخلق مناط به تعالى وتقدير وجوده على السورة التي يشاءها، والموجودات جميعها تجليات أسمائه وصفاته لذا فلا سبيل لإيجادها من عدم، فكيف أثبت ابن عربي ذلك؟.

## - نفى الوجود من العدم؟

لما كان الإيجاد عند ابن عربي يعنى تجلّى الحق بأسمائه وصفاته، وأن وجود الموجودات جميعها ليس سوى تجلبات تأثيثه عن ذلك الأمر، ثم إنها لما وُجدت من النفس الرحماني على الصورة الموجودة لها، فهو إذن يستنكف القول بالخلق من العدم، لأن من تمثلت فيه حكما يرى الصورة الإلهية ووُجد بفضل التجلي الإلهي يترفع عن الغياب في غياهب العدم، بل لابد أن يكون له وجود بأي نوع من أنواع الوجود وربما كان وجوداً في العلم فقط، لذلك فإن نظرية وحدة الوجود لدى ابن عربي تفصح عن نفسها في مذهب الفيوضات بأنه لا خلق بمعنى الإيجاد من العدم لأنه يستحيل في اعتقاده الوجود عن العدم المحض (٢) وإن كانت هذه النقطة موضع خلاف بينه وبين المحيد، من بعده وخاصة لدى عبد الكريم الجيلي الذي يقر بالخلق من العدم كما سنبين فيما بعد، فإن ابن عربي كما يرى الباحثون يفرق بين أنواع العدم، فمنه ما يصح له

النابلسي (عبد الغني)، إيضاح المقصود من وحدة الوجود، تحقيق عزة حصرية، مطبعة العلم، دمشق، ١٣٨٩هـ/١٩٦٩م، ص ١٥.

 <sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول المقدمة، ص ٥١.

 <sup>(</sup>٣) محمود (عبد القادر)، الفلمفة الصوفية في الإسلام، مرجع سابق، ص ٥٠٧.

الوجود ومنه ما لا يصح له ذلك، فما صح له الوجود فهو العدم الظاهر وذلك تمييزاً له مسن العدم الباطن السذي لا يصح وجوده بشكل ما، ويعني بالعدم الظاهر "الممكن" والباطن يعني "المستحيل" (۱). ويحاول نفي التهمة التي ألحقت به لقوله بنفي الخلق من العدم وذلك بإظهار أنواعه المقبول منها وغير المقبول، وذلك عن طريق الكشف حيث تنفتح له رؤية الحقيقة كاملة فيقول: "أشهدني الحق مشهد نور الوجود وطلوع نجم العيان وقال لي: من أنت؟ قلت له العدم الظاهر. قال لي: والعدم كيف يصير وجود، لو لسم تكن موجوداً ما صح وجودك. قلت ولذلك قلت العدم الظاهر، وأما العدم الباطن فلا يصبح وجوده" (۱).

ولما كان معنى العدم عند ابن عربي هو العدم الظاهر وليس العدم الباطن، فإنه يقسف من العلماء والمحققين موقف المنتقد لهم لعدم تمييزهم لهذا العدم وخلطهم لمعناه بأنه الشر المحض، وذلك لإطلاقهم هذه اللفظة دون توضيح معناها. وحقيقة الأمر لديه أن الله أخرج هذا العالم من حيّز الإمكان إلى حيز الوجود الفعلي بعد خلقه ليكون خيراً محضاً، وذلك لأن الخير الذي أراده الله للعالم هو الوجود، ولهذا ينتهي ابن عربي إلى القسول بأن العالم إنما وجد للسعادة، وإليها ينتهي أمره يقول: "ما أخرج الله العالم من العدم الدي هو الشر إلا للتحير الذي أراده به هو الوجود، فهو للسعادة موجوداً بالأصالة وإليها ينتهي أمره بالحكم"("). لذلك اعتبر مقولة هؤلاء في العدم "بأنه شر" بالأصالة وإليها ينتهي أمره بالحكم"("). لذلك اعتبر مقولة هؤلاء في العدم "بأنه شر" بوجهل وتجنّي على فكرته التي ينفي فيها الخلق من العدم بعد أن بين لنا معنى العدم بوجهل وتجنّي على فكرته التي ينفي فيها الخلق من العدم الذي ما فيه عين، ولا ويبوز على المتصف به كون، وليس هذا إلا المحال الذي هو شرّ محض على كل حال يجوز على المتصف به كون، وليس هذا إلا المحال الذي هو شرّ محض على كل حال بخسلاف العدم الذي يتضمن الأعيان"(أ) فتبين أن ما يقصده في قوله بنفي الخلق من

<sup>(</sup>۱) ابــن عربـــي، كــتاب مشاهد الأسرار القدسية، مخطوط، برلين، (من مكتبة رياض المالح، دمشق)، لوحة ٨، ص ب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، لوحة ٨، ص ب، لوحة ٩، ص أ.

 <sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٩٥.

<sup>(</sup>٤) الشعراني، الكبريت الأحمر، الجزء الثاني، ص.ص ١٤٢-١٤٤.

العدم هو العدم المحض وليس العدم الإضافي أو العدم المطلق الذي ينتفي معه وجود أي شيء عنه، فالأعيان التي ذكرها هنا ليست سوى الممكن القابل للوجود بالتجلى والإيجاد من العدم الإضافي لأن العدم فيه أقوى من الوجود، فهو أقرب نسبة إلى العدم منه إلى الوجود، ولذلك سبق بالترجيح على الوجود في الممكن. كذلك فإنّ العدم حضرته لأنه الأسبق والوجود عارض، وهذا ما يثبت الدوام والاستمرارية للحق في إيجاد الخلق، وذلك لتلازم العدم للممكن وأنه سابق على الوجود. وقد وُصف الحق بديمومـــته وخلقه المستمر وذلك تبعاً للمشيئة الإلهية، فالحق إذن خلاق على الدوام لأن العدم يحكم على صور الممكنات بالذهاب والرجوع إليه رجوع ذاتي فيكون حكم العدم والحالة هذه متوجّه على ما وُجد من الصور. وأما قوله على تعلق ذلك بالمشيئة الإلهية فيرى أنه سرّ من الأسرار الإلهية نبّه عليه تعالى بقوله: ﴿ إِن يِشَا يَكْمُوكُم ﴾ (١) وذلك مـن باب الإشارة إلى غوامض الأسرار لأولى الأفهام، إنه عين كل منعوت بكل حكم مــن وجــود وعــدم ووجوب وإمكان ومحال، فما ثمّ عين توصف بحكم إلا وهو ذلك العين"(٢). كما تنطبق على هذا الخلق صيعة النَّفي لقوله: "إن العالم بأسره مُبدَع من لا شيء، ولا يقال من عدم للا يظن أنه شيء بل العدم سابق لكل شيء من العالم "(٣). فالعدم هذا إذن ليس شيئاً زائداً على الموجودة إنما هو نفي وجود عين ذلك الشيء، كما يــرى بـــأن الوجود نفسه ليس بشيء زائد إنما هو إثبات وجوده في عينه، وعليه فإن الوجود والعدم عبارتان عن إثبات "عين الشيء ونفيه".

ولما كان العدم نسبياً بهذا المفهوم أي إضافي، وكذلك الوجود، فإنه يشير إلى ما يحتمله الشيء بعد إثبات وجوده أو عدمه، إذ يجوز عليه الاتصاف بالوجود والعدم معا كما يقول. وذلك "بالنسبة والإضافة" يقول: "فيكون زيداً الموجود في عينه موجوداً في الدار، فلو كان العدم والوجود من الأوصاف التي ترجع إلى الموجود كالسواد والبياض لاستحال وصفه بهما معاً. وهذا ما ينفي فعل الوهم والتخيل

 <sup>(</sup>١) منورة فاطر، الآية: ١٦ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، شجون المسجون، لوحة ۲۲.

بــأن الوجود والعدم صفتان راجعتان إلى الموجود المعدوم إذ أنهما هما نفس الموجود والمعدوم"<sup>(۱)</sup>.

بل يفرق ابن عربي بين العدم الذي ينفيه والعدم الذي يربطه بأمر الوجود، والمصدر الذي يربطه بأمر الخلق والإيجاد وخروج الأشياء من العدم إلى الوجود، وهذه فييقول: "ومعلوم أنسه يخلق الأشياء ويخرجها من حال العدم إلى حال الوجود، وهذه الإضافة تقضي بأن يخرجها من الخزائن التي عنده، فهو يخرجها من وجود لم ندركه إلى وجود ندركه، فما خلصت الأشياء إلى العدم الصرف بل ظاهر الأمر أن عدمها مسن العدم الإضافي، فإن الأشياء في حال عدمها مشهودة له، يميزها بأعيانها مفصلة بعضها عن بعض، ما عنده فيها إجمال... إنما هي إمكانات الأشياء ليس غير ذلك، لأن الأشياء لا خروج لها في أعيانها بل لها الثبوت، والذي استفادته من الحق الوجود العيني فتفصلت للناظرين... بوجود أعيانها، ولم تزل مفصلة عند الله تفصيلاً ثبوتياً. ثم لمسا ظهرت أعيانها وأنزلها الحق من عنده أنزلها في خزائنها فإن الإمكان ما فارقها لمسا ظهرت أعيانها وأنزلها الحق من عنده أنزلها في خزائنها فإن الإمكان ما فارقها الأشياء لم تفارق عندية الله، والضمائر الأشياء لم تفارق ذاته، فمن شهد واحداً من هذه الأمور فقد شهد المجموع.

عندية الله عيـــن ذاتــه ينـــزل منها الذي يـــراه إنزالــه لــم ينزلــــه عنها

فيها لأشيائه خزائسان فهي لما يحتويسه صائسن لأنه أعيسن الكوائسسن...(٢)

إذن فان ما يبدو لنا أن ابن عربي لم يرفض فكرة الخلق من العدم على حد ما وصفه ها بالعدم الإضافي، وهو ما اتُفِق على تسميته بالعالم الإمكاني للموجودات أو الوجود العلماني، وفي هذا شيء من التناقض، إذ لو أخذنا الفكرة على معناها العام وهو نفي الخلق من العدم دون أن نرجع إلى ما فصله عن ذلك الأمر، ولو قصدنا بالعدم العدم المحض لا نتفى معه فعل الخلق لأنه يعتبر أن هذا مستحيل، فالعدم إذن ليس هو العدم

<sup>(</sup>١) ابن عربي، إنشاء الدوانر، ص.ص ٦-٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، (بولاق)، ص ٢٥٥، (صادر)، ص ١٩٣.

المحصن الذي يحول دون خروج الإمكانات إلى الوجود الفعلي. وجرياً على عادته لم يأخذ ابن عربي الفكرة على ظاهرها، إنما أورد العديد من أفكاره حول الخلق من العدم كما جاء في مصنفاته المختلفة مثل قوله: "سبحان من أوجد من العدم موجوداً باقياً، وأبدع له علماً يصير فيه فانياً، وجعله من أول الإبداع مترقياً في العالمين دائماً سارياً، ينقله منه إلى عالم البقاء ثابتاً (1). وقوله في رسالة الأنوار أيضاً: "إعلم أن الناس قد خلقهم الله تعالى والمكلفين، وأخرجهم من العدم إلى الوجود ولم يزالوا مسافرين، وليس لهم حطّ عن رحالهم إلا في الجنة أو النار، وكل جنة أو نار بحسب أهلها (1). ويذكر الشعم عدم، ووجوده مستفاد من موجد أوجده وهو الله تعالى، فمحال أن يكون العالم أزلي الوجود وهو المعدوم، لا أنسه يوجد ما كان موجوداً أزلاً فإن ذلك محال، فالعالم كله قائم بغيره لا المعدوم، لا أنسه يوجد ما كان موجوداً أزلاً فإن ذلك محال، فالعالم كله قائم بغيره لا بنفسه (1). كذلك ما جاء في قوله: "إن لله عناية بكل ما في الكونين، وإخراج الشيء من العدم إلى الوجود برهان على أنه في منازل المعود (1).

ولما كان العدم له الأسبقية على الوجود، فتقدمه هذا له نعت نفسي يميزه عن الممكنات في حال عدمها، إذ يستحيل عليها الوجود أزلا إلا بالأمر الإلهي فيقول: "... وكان تقدم العدم للممكنات نعتاً نفسياً لأن الممكن يستحيل عليه الوجود أزلاً فلم يبق إلا أن يكون أزلي العدم، فتقدم العدم له نعت نفسي، والممكنات متميزة الحقائق والصور في ذاتها لأن الحقائق تعطي ذلك، فلما أراد الله أن يلبسها حالة الوجود وما ثم إلا الله وهدو عين الوجود وهو الموجود، ظهر تعالى للممكنات باستعدادات الممكنات وحقائقها في وجود موجدها وهي على حالها من العدم، فإن لها الإدراكسات في حال عدمها كما أنها مدركة للمدرك لها في حال عدمها، ولذا جاء في

<sup>(</sup>١) ابن عربي، شجون المسجون، لوحة ٣٥، ص أ.

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، رمسالة الأنوار، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م، ص ٣.

 <sup>(</sup>۳) الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ۳۹.

<sup>(</sup>٤) الشعراني، الكبريت الأحمر، ص ١٣١.

الشرع إن الله يأمر الممكن بالتكوين فيتكون..."(١)، إذن ما يقصده ابن عربي هو عدم تعطيل الإرادة والقوة الإلهيتين عن الإيجاد، بل يرى أن الخلق والإيجاد يكون من عالم الإمكان إلى عالم الفعل فيقول:" ما ظهر في الوجود إلا ما كان له في حال العدم من التسبوت، فما تعدى حقيقته، ولا أخلُّ بطريقته، فتسميته ذلك نزاعاً إنما هو أمر عرضي أظهره الحجاب الذي على أعين الناس كما قال تعالى ﴿وَلَكُنَّ أَكُورُ الْهَاسُ لَا يعلمون ﴾(٢) ﴿يعلمون طاهراً من الحياة الدنيا وهو عن الآخرة هو غافلون ﴾(٣)ۥ(٤). ويشرح النابلسي ذلك القول بأن ما يرمي إليه في قوله "العدم" أنه يرى أن جميع العوالم كلها على اختلاف أجناسها وأنواعها وأشخاصها موجودة من العدم بوجود الله تعالى لا بنفسها، وأن العوالم كلها من جهة نفسها معدومة بعدمها الأصلى، وأما من جهة وجود الله تعالى فهى موجودة بوجوده تعالى (٥) فوجوده تعالى هو القيّوم على جميع الأشياء، الخالق لها والمقدّر لها بقدرته وإرادته على ما يقتضى علمه سبحانه (٦). هذا عين ما يراه ابن عربي إذ أنه يشير في مقدمة فتوحاته إلى العدم كأساس للوجود، والمقصود به ما رآه شارحوه بأنه العدم الإضافي، وهذا نقيض ما أشار إليه أبو العلا عفيفي بأنه العدم المطلق ويوافق فيه ابن عربي على ظاهره بعدم الخلق من العدم حيث يقول: الخلق ظهـور الحـق فسى أعَيَان الموجودات الأليجادها من عدم(٢) وفي هذا تعطيل لــــلإرادة الإلهـــية ومخالفة لرأي ابن عربي الذي يعترف به ضمُنا حيث جاء في مقالته عــن التوحيد والخلق والإيجاد والقدرة الإلهية ما يبرر مذهب شراحه في أقواله، ويتبين ذلك من قوله: "الحمد لله الذي أوجد الأشياء عن عدم، وعدمه وعدم العدم وجود، فهو

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، الآية: ٦ ك.

 <sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٧ ك.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٦٠.

<sup>(°)</sup> النابلسي (عبد الغني)، إيضاح المقصود، مصدر سابق، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص ٢٢٩.

<sup>(</sup>Y) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٣٧٥.

نسبة كون الأشياء في هذه الخزائن محفوظة موجودة لله، ثابتة لأعيانها غير موجودة لاتفسها، فبالسنظر إلى أعيانها هي موجودة عن عدم العدم، وهو وجود، فإن شئت رجحت جانب كونها في الخزائن فيقول: أوجد الأشياء من وجودها في الخزائن إلى وجودها في أعيانها للنعيم بها، وإن شئت قلت أوجد الأشياء عن عدم، فهو الموجد لها على كل حال في الموطن، أي يُظهر ما فيها لأعيانها (١).

وللكرم الإلهي وعطاؤه أكبر الأثر في إيجاد الموجودات جميعها لذلك يربط ابن عربي خروج الموجودات من العدم إلى الوجود بالكرم الإلهي والعطاء الربائي فيعتبر هذا الوجود منة من الله وهبة لهم فيقول: "... لأنهم لو علموا أنهم ما خرجوا من العدم إلى الوجود إلا بالمنة والوهب، وهبه الله لهم فأوجدهم، فلم يكن لهم تعمل في ذلك وهم في غاية الالتذاذ بوجودهم "(١).

وعليه يمكن القول بأن ابن عربي لم ينف الخلق من العدم، بل قال به مميزاً بين العدم الإضافي والعدم الامتناعي المطلق، فيصور عملية الإيجاد بفعل كلمة التكوين "كن" وما لها من أثر في الإيجاد، فهي كلمة وجودية، وميز معنى العدم عن الوجود فيما عليه الأعيان وما يستوجبه إيجادها من فعل فيقول: "أنظر إلى كلمة "كن" في الوجود كيف ألحقت المعدوم بالموجود، ولا تتوجه هذه الكلمة على الموجود بالعدم، فإنه ليس لها في الرد إلى القدم قدم لأنها كلمة وجودية تطلبها الربوبية، والعبودية محصول الأعيان في الأكوان، ولهذا يقال فيمن عدم: قد كان، والعدم لمن انعدم نفسانيا، والوجود كرم إلهبي امتناني، والذي ذهب إليه أهل الكلام في هذه الأقسام أن انعدام العرض لنفسه لا الأجسام لكون الخالق خالقاً والعالم مفتقراً إليه على الدوام.."(") وإن صحح القول أن ابن عربي قد أنكر العدم فعلاً فهو العدم المطلق، وهو مأخذ عليه إذ حامت حوله الظنون بأنه يقول بقدم العالم لأن الموجودات جميعها كانت في الوجود العلمي قبل وجودها العيني.

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٤٧.

وإذا كسنا نوافق رأيه بأنه ليس ثمة خلق من عدم، فذلك لأنه رد الأمر جميعه السى السرحمة التي بها تم وجود كل شيء، ويعني بها منح الوجود من الله لأي موجود لقوله تعالى: ﴿وَوَ عَمْتِي وَسِعَتَ كُلَ شَيء وَيَعْنَي بِهَا مَنْ الله وَجُود أَنْ الموجودات حيث أن رحمة الله وسعت كل شيء وجوداً وحكماً فقال: "ولما كان لكل عين وجود يطلبه من الله الذي عمّت رحمته كل عين، فإنه برحمته التي رحمه بها قبل رغبته في وجود عينه فأوجدها، فلذلك قلنا إن رحمة الله وسعت كل شيء وجوداً وحكماً "(١).

فرحمة الله في الأكوان سارية وفي الذوات وفي الأعيان جارية مكاة الرحمة المثلى إذ علمت من الشهود مع الأفكر عالية (٣)

وجملة القول أن ابن عربي قد جعل الرحمة مصدراً لهذا الإيجاد، وهذا ينتافى مع القول بالخلق من العدم المطلق، ولذا كانت إشارته إلى العدم بمعنى نسبي، وقد حدد هذا العدم بمفهوم الخاص والعام فقال: "الله تعالى أخرجنا من ظلمات العدم إلى نور الوجود، فكنا نوراً بإذن ربنا إلى صراط العزيز الحميد"(). فما طبيعة هذا الوجود الذي أخرجنا إلى عد قديم أو محدث؟ وما حقيقة الأعيان الثابتة في العلم الإلهي؟ وما مدى مشاركتها لقدم الذات؟ وهل هي محدثة أم قديمة؟

# ثالثًا: الحدوث والقدم (القول بالأعيان الثابتة):

يفرق ابن عربي بين الحدوث والقدم، فكل موجود إما أن يكون محدثاً وهو ما يعني به الحق أو الخالق، فإذا كان الخلق له يعني به الحق أو الخالق، فإذا كان الخلق له صفة الحدوث فإن الخالق ينفرد بصفة القدم إذ كان ولا شيء معه، وقد أشار الجيد إلى هذا الأمر مبيناً صلته بالتوحيد ومميزاً للحادث من القديم فقال: "التوحيد إفراد الحدوث عن القدم"(٥) فبين أن التوحيد إنما ميز بين القديم والمحدث، وبين الخالق والمخلوق إذ

العربة الأعراف، الآية: ١٥٦ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الزكر اوي، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۷۷.

<sup>(</sup>³) ســورة ايراهيم، الآية: ١ ك، والآية تقول: (التغرج الناس من الطلمائة إلى النور بإخان ربمه إلى حراط العزيز المعميد).

<sup>(°)</sup> ابن تيمية، الفرقان بين أولياء الرحمُن وأولياء الشيطان، القاهرة، ١٣٤٩هـــ/ص٨٨.

لا طاقـة للمحدث على حمل مجال القديم كما لا طاقة للأنهار بحمل البحار، فإن البحر يُفنــي أعــيانها سواء وردت عليــه أو ورد البحر عليها، ولا يبقى لها إنما يشاهَد ولا يميز (١).

فهذه الصورة التشبيهية لدى ابن عربى يتمثسل فيها مدى قصور الخلق واحتـ ياجه إلى الحق إذ لا قدرة له على إيجاد نفسه لإمكانه، فالممكن محتاج دوماً إلى موجــد يوجـــد، لافتقاره الذاتي إلى الإيجاد، فإن الأمر راجع أبداً إلى الواجب الذي هو غنسي عن العالمين. ويبين لنا صفة هذا الارتباط بين القديم والمحدث ومدى افتقاره إليه فيقول: "لا شك أن المحدث قد ثبت حدوثه وافتقاره، ولا بد أن يكون المستند إليه واجب الوجــود لذاتــه، غنياً في وجوده بنفسه، غير مفتقر وهو الذي أعطى الوجود بذاته لهذا الحادث فانتسب إليه ولمًا اقتضاه لذاته كان واجباً به، ولمّا كان استناده إلى من ظهر عنه لذاته اقتضى أن يكون على صورته فيما نسب إليه تعالى في كل شيء من إسم وصفة ما عدا الواجب الذاتي، فإن ذلك لا يصبح للحادث وإن كان واجب الوجود، ولكن وجوبـــه بغيره لا بنفسه"(٢). وكل هذا نسبة إلى التباين القائم بين الحق والخلق، بين الله والإنسان من وجوه شتى: فمن وجه أولى كونه تعالى محدثاً - بكسر الدال - والعبد محدَثاً – بفتح الدال – وكونه تعالى غنياً والعبد مفتقراً، كذلك فإنه تعالى مُعطى الوجود والعبيد مُعطياه، ثبع إنه تعالى واجباً والعبد ممكناً. وكونه تعالى واجب الوجود لذاته، والعبد لغيره، فالاستناد إلى من ظهر عنه الحادث كما يراه يقتضى أن يكون الحادث على صورته، والمراد بالصورة هنا الصورة المعنوية المعقولة الصفاتية وهذا يعنى أن يكون الحادث على صورة المحدث له فيما ينسب إليه، تعالى من وصف أو إسم لان الظاهر في الحادث انعكاس أنوارها ورسوم آثارها ما عدا الوجوب الذاتي، لأن هذا لا يصـــح في حق الحادث وإن كان واجب الوجود، فوجوده ليس بذاته بل بغيره<sup>(٣)</sup>. و هكذا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص.ص ٥٢-٥٣.

<sup>(</sup>٣) البرزنجي، مصدر سابق، ص ٨٨.

تنعدم النسبة بين القديم والحادث كما هو الأمر في أقوال ابن عربي، بل يزيد النابلسي توضيح ذلك بإظهار ما بين القديم والحادث من تباين من حيث الذات والصفات مهما كسان ظهور هما بالوجود الواحد، وكون المراد بالوجود ما به كل موجود موجود في القديم والحادث أقرب إلى التحقيق، فإنه لا غنى للموجود الممكن عن الوجود القديم أصلاً، فوجوده هو وجوده، وذات الموجود الممكن وصورته غير الموجد القديم، فهما إثنان، والوجود الذي هما موجودان به وجود واحد، هو للقديم بالذات والحادث بالغير، فسالقديم موجود بوجود هو عين ذات القديم، ولا القديم موجود وين ذات القديم، ولا القديم موجود عين ذات القديم، ولا القديم موجود الواحد الواحد وثبوت العين به، فإن الوجود الواحد للقديم بالذات، والحسادث بالقديم لا بذاته، فالوجود الواحد في القديم وجود مطلق، على وجه لا أعظم مسنه، وفسى الحادث وجود مقيد على وجه يليق بالحادث أدنى من الوجه الأول دنوأ صدادراً من جهة القديم (۱).

وهكذا يساهم شراح ابن عربي في توضيح أفكاره في كل ما يبعد عنه تهمة الخلط بين القديم والحادث لقوام الحادث بوجود القديم لا بنفسه وهذا استنادا إلى قول الجنيد من قبله، إن المحدث إذا قرن بالقديم لم يبق له أثر، وقلب بسع القديم كيف يحس بالمحدث موجوداً(٢). فانعدام النسبة بين الوجودين القديم والمحدث يُظهر بُعد المقامين إذ لا صلة بينهما ولا اتفاق لافتقار العبد إلى خالقه دوماً. وقد عبر بلسان الإشارة بقوسله: يا من يطلب القديم، أنت عديم، فقل لربك إنما نحن بك ولك خُلقنا لنعبدك، وفي عبادتنا نشهدك، ثم على قدر الشهادة تنقصنا من العبادة (٣). فهذا إقرار وقول صدق عبادتنا نشهدك، ثم على قدر الشهادة تنقصنا من العبادة من كون الحادث ووجوده بخالقه لا بنفسه، ولهذا فهو يرى أن كل ما سوى الله مع بر عن كون الحادث ووجوده بخالقه لا بنفسه، ولهذا فهو يرى أن كل ما سوى الله تعالى حادث لم يكن ثم كان، سواء أكان أرواحاً أم أجساماً، فنفى الدليل بكون ما سوى

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، ايضاح المقصود، ص.ص ١١-١١.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٣) الشعراني، الكبريت الأحمر، ص ١٢٨.

الله فـــى كيــنونة الحــق الواجب الوجود لذاته، فدوام الإيجاد لله تعالى، ودوام الانفعال للممكنات، والممكنات هي العالم، فلا يزال التكوين على الدوام، وفي هذا خلاف مع الأشاعرة وما يستدلون به على حدوث العالم، فهم وإن كانوا قد استدلوا على كل ما ســوى الله بحــدوث المتحيزات، وحدوث أعراضها، فإن ما يراه ابن عربي أن هذا لا يصــح حــتى يُقيموا الدليل الكافي على حصر كل ما سوى الله تعالى فيما ذكروه، على حيــن يســلم بحدوث ما ذكروا حدوثه ويوافقهم فيه موافقة كاملة(١). ويُستدل على هذا الخــ لاف والمبايــنة في الموقف بقول ابن عربي عن ارتباط العالم بالله فيقول: "ارتباط العالم بالله ارتباط ممكن بواجب ومصنوع بصانع فليس للعالم في الأزل مرتبة وجودية، فإنها مرتبة الواجب بالذات، فهو الله تعالى و لا شيء معه سواء كان العالم موجــوداً أو معدومــاً، فمــن توهم بين الله والعالم بوناً بقدر، وتقدُم وجود الممكن فيه وتأخسره فهو توهم باطل حقيقة له فلهذا نزعنا في الدلالة على حدوث العالم خلاف ما نزعت إليه الأشاعرة"(٢). وقد أيد الصيدر القونوي موقف ابن عربي هذا وتابعه في رأيه، ويذكر الشيخ الكوراني(") ما جاء على أسان الصدر بحدوث كل ما سوى الله، كل مــن وجوده منتَجّ عن العدم فهو حادث لأن وجود الحادث مسبوق بالعدم سبقاً حقيقياً لا يجامع المتقدم المتأخر فيكون حادثاً زمانياً موهوماً متأخراً وجوده عن أزل الحق تعالى، كما أنه لا يلزم من ذلك أن يكون حادثاً بالذات كما تزعم الفلاسفة، إنما يرى أن العالم كله لطيفه وكثيفه حادث حدوثاً مسبوقاً وجوده بالعدم سبقاً حقيقياً (٢). ويوضح ابن عربى ذلك عن طريق مثال حسى للدلالة على صدق مذهبه وذلك بنور الشمس وأشـعتها، فشـعاع الشمس ونورها تابع لها، فهو معلوم تابع في وجوده لوجود الشمس دون أن يــتقدم عليه وجود الشمس تقدماً زمانياً بحيث تكون الشمس موجودة و لا ضوء لها، ثم يتبع ذلك بعده وحدة وجود الضوء حتى يتصور أن وجود الضوء تابع لوجودها

ابن عربی، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٦.

<sup>(\*)</sup> الكوراني: برهان الدين بن أدهم بن حسبن بن شهاب الدين الكوراني السهروردي السهراني.

<sup>(</sup>٢) البرزنجي، الجانب الغيبي، مصدر سابق، ص ٢٥.

حادث عنها، وهكذا فإن الموجودات كلها المحدثات ما خرجت إلى الوجود إلا عن الله، فله خذا ترجع أحكامها إليه، ولم تزل عنده، ذلك أن طبيعة واجب الوجود اقتضت وجود المحدثات بذاتها لذا كان المحدث واجب الوجود بغيره. فكما أنه لا يكمل الوجود إلا بوجود المحدث ولا يمكن أن يعرف الشيء إلا نفسه أو مثله، فلا بد إذن أن يكون الموجود الحادث الذي يوجده الله تعالى للعلم به على صورة موجده حتى يكون كالمثل السه، ولما كنان العالم صورة واجب الوجود بهذا المعنى، أحالنا الله في العلم به على النظر في الحادث بما فيه أنفسنا، وبذلك عرفناه واستدللنا عليه، وفي هذا يقول: فما وصفناه بوصف إلا كنا نحن ذلك الوصف، إلا الوجوب الخاص الذاتي"(١).

إذن فما من مُحدث للعالم إلا الله تعالى، إذ أنه تعالى أوجده ليعرفه هذا العالم بقدمه. ولما كان العالم محدثاً فإنه لا يقوم به إلا محدث، فقامت به المعرفة بالله، وذلك إما بستعريف الله، وإما بالقوة التي خُلقت فيه والتي بها يصل إلى معرفة الله من وجه خاص لا غير، فكان العالم بذلك شاهداً على ذاته بما أحدثه الله فيه، فليس في الإمكان إذن خروجه من الأذهان إلا بقوة فاعل مختار له الأمر، ومن هنا كان ظهور الحوادث دلالة واضحة على هذا، ذلك بأن العالم مفعول لفاعل مختار، وأن حوادثه ظاهرة، وليست حوادثه سابقة لحوادثه، وأن ما لم يكن سابقاً للحوادث فهو حادث فعلاً (١). وهذا تأكيد من جانب بن عربى على قدم الذات الإلهية وحدوث كل ما سواها.

وعليه، فالعالم له حكم الحدوث في عين القدم، فلا يُعرف له طرف ينتهي إليه لأنه من ذاته لم يزل تحت حكم الترجيح الإلهي له، إما بالعدم أو بالوجود، لذا فإنه يرى المحدث في عين القدم لأنه سبب وجوده، ما هو القديم في المحدث، وذلك ينفي أية فكرة بحلول القديم في الحادث أو الحق في الخلق، وأن النسبة معدومة بين الحق والخلق أو بين القديم والمحدث لعدم الشبه بينهما، ولابد أن ابن عربي في موقفه هذا مستأثر بسابقيه كابن العريف الصنهاجي وغيره ممن أخذ عنهم، فقد أثر عنه قوله: "أي نسبة بيسن المحدث والقديم، وكيف يشبه من لا يقبل المثل من يقبل المثل، هذا

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، قصوص الحکم، ص ٥٣.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، شجون السجون، ورقة ۲۰، ص أ.

محال. كما قال أبو العباس بن العريف في "محاسن المجالس" التي تُعزى إليه "ليس بينه وبيسن العباد نسبة إلا العناية، ولا سبب إلا الحكم، ولا وقت غير الأزل، وما بقي فعمي وتلبيس" (1). وهكذا تباينت الحقائق واختلفت رغم أنها نُسبت إلى عين واحدة، ولهذا بايسنهم – الحق – بقدمه – كما باينوه – الخلق – بحدوثهم، فالعبد من ناحية له ثلاثة أحوال ينفردُ بها عن الحق، حالة مع نفسه، وحالة مع الله تعالى، وحالة مع العالم، ولذا فالسباري سبحانه وتعالى مباين لنا في هذا لأن له حالين فقط: حال من أجله، وحال من أجل خلقه، وبهذا تباينت الحضرتان لعدم مشاركة العبودية للربوبية في الحقائق (٢).

فإذا كان هذا شأن العالم في حدوثه، فما شأن الإنسان في هذا المجال؟ فهل هو قديم مشارك للذات في قدمها، أم أنه حادث أخرجه الحق من العدم كما سبق البحث في هذا المجال؟.

يذهب ابن عربي في إظهار حقيقة ذلك إلى أبعد مما ذهب إليه غيره من الحكماء والمتكلمين، فبعد أن بين وأثبت لنا قدم الحق وحدوث الخلق على وجه غير الوجه السذي يعقله هؤلاء ويقرق به وهم من عناهم بأهل الكلام والحكماء من الفلاسفة، ميز الإنسان الحادث عن القوة التي أوجدته، وهي قديمة بذاتها، واجبة لذاتها غير محتاجة لغيرها، فوصف هذا الإنسان بقوله والحادث الأزلي والنشئ الدائم الأبدي "(")، فجمع هنا بين الحدوث والقدم في الإنسان، وهو ما يريد به العالم، لأن الإنسان كما يراه هو العالم الأصغر والعالم هو الإنسان الأكبر. وقد حمل الشيخ داوود القيصري هذا المعنى على قدم الأرواح، فيرى في قوله: "الإنسان حادث" يعني في وجوده الخلمي الإلهي لأن جميع الموجودات لها وجودة الخلمي الإلهي لأن جميع الموجودات لها وجودة الخارجي. "وأزلي" يعني في وجوده العلمي الإلهي لأن جميع الموجودات لها وجودة النائم وثبوت في علمه تعالى، وليس مراد الشيخ – كما يقول القيصري – غير وجودة "ألا تراه قد صرح بذلك في الفص الموسوي فقال: لا تبديل لكلمات الله، وليست كلمات الله مسوى أعيان الموجودات، فينسب إليها القدم من حيث ثبوتها، وينسب إليها

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٦٦.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص الأدمي، ص ٥٠.

الحدوث من حيث وجودها الخارجي، وعلم من هذا أن سائر الموجودات حادثة في الخارج وأزلية في العالم"(١). بل أكثر من ذلك، نرى أن البرزنجي يحاول ان يزيل عنه تهمة القول بقدم العالم على حد ما زعم بعض الباحثين من الفلاسفة بان المعطيات كلها فسى مذهسبه تسؤدي إلى قدم العالم، بل إن كل التناقضات تتحل في الذات الإلهية التي تحيط وتشتمل على جميع هذه الأضداد دون أن تُردّ إليها(٢). فيطلعنا البرزنجي على ما استخلصـــه من أقوال ابن عربي بأنه غير قائل بقدم العالم، بل بحدوثه وأن العبارة التي وردت في الفص الآدمي شرحتها العبارة التي وقعت في فص موسى عليه السلام، ذلك أن شراح الفصوص قــد غلطوا في فهمها ولم يفهموا مراد الشيخ فأوقعوه في الألسنة، و ﴿لله ا**لأمــر مــن قبل ومن بعد**﴾<sup>(٣)</sup>، وقصد بها النشأة الإنسانية التي سبقت الإشارة السيها (<sup>؛)</sup>. وقسد رأى القيصري وجامى بأن حدوث الإنسان إنما هو بالعنصرية، وقدّمه بوجــوده العلمـــي، بـــل زادا علـــى ذلك فذكرًا وجهاً أخر في بيان قدّمه وأزليته. فقال القيصـــري: أزليـــته باعتبار وجوده الروحاني، فرَق بين أزلية الأرواح وأزليته تعالى، ف الأرواح لمها الحدوث الذاتي، ومعنى أركيتها أن عدمها مقدّم على وجودها بالذات لأن وجودها من غيرها. وأزلية الحق عبارة عن نفي أوليته، بمعنى أن ليس لوجوده أول، ولسم يسبق وجوده عدم لأن وجوده عين ذائف وفي هذا تصريح بقدم الأرواح. وقد تبع جامي قول القيصري لكن بفارق واحد و هو القول بقدم أرواح الكمّل دون غير هم<sup>(٥)</sup>.

ويســجل الشيخ الكوراني موقفاً في الدفاع عن ابن عربي، كذلك المدني (\*) في كتابه المسمى "المسلك المختار في معرفة الصادر الأول وأحداث العالم بالاختيار حول التصــريح بقدم العالم في قول ابن عربي "أن الممكن يستحيل عليه الوجود أز لا فلم يبق

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٧٤.

<sup>(</sup>۲) نصر (سید حسین)، مرجع سابق، ص ۱٤۱.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٤ ك.

<sup>(</sup>٤) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٧٤.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص.ص ٦٢-٦٣.

<sup>(\*)</sup> المدني، صفي الدين أحمد بن محمد المدني.

إلا أن يكون أزلي القدم" ومنها قوله: "والعالم محدث، والله كان ولا شيء معه، وأنه أمر ثابت بالشرع والكشف. أما الشرع فأقرب ما يُستدل به هذا الحديث المذكور، إنما أي "كان الله ولا شيء معه" (١) وهو رواية عن البخاري. أما رواية البخاري في كتابه "بدء الخلق في صحيحه فيلفظ "كان الله ولم يكن شيء غيره" (٢) رواه الإسماعيلي في مستنده الصحيح المستخرج من صحيح البخاري: "كان الله قبل كل شيء، والمآل في الكل واحد" (١)، فيكون الحاصل أن ما يراه ابن عربي في حق هذا الإنسان أنه برزخ بين العالم والحق إذ أنه ذو نسبتين: نسبة يدخل بها إلى الحضرة الإلهية، ونسبة يدخل بها إلى الحضرة الإلهية، ونسبة يدخل بها إلى الحضرة الكيانية فيجمع بذلك بين الحدوث والقدم، فيقال فيه عبد من حيث أنه خليفة ومن حيث الصورة، ولهذا فهو أشبه ببرزخ بين العالم والحق وجامع لخلق وحق، بل يجعله في مرتبة الفصل بين الحضرتين كالخط الفاصل بين الحضرة الإلهية والحضرة الكونية (٤).

ويميز ابسن عربي بدوره بين الحق والخلق من حيث الكمال، فيرى أن للحق الكمال المطلق، بينما الخلق له الحدوث المطلق لعدم التناسب، ولتعالى الحق عن الخلق فإنه يقول: "فله الكمال المطلق في الحدوث والقدم، والحق له الكمال المطلق في القدم وليس في الحدوث مدخل يتعالى عن ذلك. والعالم له الكمال المطلق في الحدوث وليس له في القدم مدخلاً بُخساً عن ذلك، فصار الإنسان جامعاً، لله الحمد ذلك" (م) ويمثل على ذلك بالدوائر التي تشير إلى المراتب الحقية والخلقية فيها.

الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الحديث: رواه الإسماعيلي في مستنده المستخرج من صحيح البخاري.

<sup>(</sup>٦) الحديث: 'كان الله ولا شيء معه' وفي رواية 'ولا شيء غيره' وفي رواية 'ولم يكن شيء قبله' ثابت، ولكن الزيادة وهي قولهم 'وهو الآن على ما عليه كان' من كلام الصوفية وقد نصص ابسن تيمية والعسقلاني على وضع الجملة الزائدة، (الملا على القاري، مصدر سابق، ص ٢٦٣).

<sup>(</sup>i) البرزنجي، مصدر سابق، ص ٧٥.

<sup>(°)</sup> ابن عربی، إنشاء الدوائر، ص ۲۲.



وبذلك يثبت لديه أن الإنسان قديم محدث (١). موجود معدوم، فهو قديم لأنه موجود في العلم، والقديم متصور فيه أز لأ، وهو محدث لأن شكله وعينه لم يكن ثم كان، وهكذا يجمع بين الصفتين وبهذين الاعتبارين ليس إلا(٢).

ولما كسان حدوث العالم من المسائل الهامة التي بحثها ابن عربي في مختلف مؤلفاته، فهذا دليل قاطع على نفيه افكرة قدم العالم أو القول بها، وإنما كانت نسبة القسول بها إليه هي من باب الدس والتشهير بآرائه وأفكاره الصوفية، وطعناً بالجانب الإيماني عنده. وقد فقد ابن عربي مزاعم هؤلاء الذين نسبوا إليه القول بها، فتساءل في الإيماني عنده. وقد فقد ابن عربي مزاعم هؤلاء الذين نسبوا اليه القول بمشاركة العالم أو الخلق لها فيقول: "هل كان في الأزل أحد مع الله أم لا؟ فقالت طائفة: القدماء أربعة: السباري والعقل والنفس والهيولي. وقالت طائفة: القدماء ثمانية: الذات والسبع الصفات. وقالت طائفة: ما ثمّ قديم إلا واحد وهو الحق تعالى، وهو واحد من جميع الوجوه، ولذاتسه حكم يسمى به قادراً، وهكذا كل ما جعلوه هؤلاء صفة، وقالت طائفة بقول هذا وزادت معنى، وذلك المعنى يسمى حقيقة الحقائق، وهي لا موجودة ولا معدومة، ولا محدثسة ولا قديمة ولكنها في القديم قديمة، وفي المحدث محدثة، تُعقل ولا توجد بذاتها محدثسة والقائلية وما أشبه ذلك...(").

ولما كان موقف ابن عربي ثابتاً في نفيه القدم عن العالم، فذلك ناتج عن عدم الوجود الوجوبي له لأنه لا قدم له في ذلك بل هو واجب بغيره وهو الوجوب الذاتي لله

<sup>(</sup>١) ابن عربي، إنشاء الدوانر، ص ٢٣. (انظر الشكل رقم أ).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> ابن عربی، کتاب الأزل، (الرسائل)، ص.ص ۸-۹.

تعالى، وفي هذا تأكيد على الحدوث القائم في العالم ونفي القدم عنه لأنه لا قدم له في الوجود الوجوبي فيقول: "لو ثبت للعالم القدم لاستحال عليه العدم، والعدم ممكن، بل واقع عدد العالم الجامع، لكن أكثر العبيد في لبس من خلق جديد، فما عرف تجدد الأعيان إلا أهل الحسبان(١٠). ومن هنا جاء القول بأن العالم كله حادث وإن تعلق به العلم القديم، فليس هذا بدلالة على قدمه مطلقاً. ويذكر الشعراني أن ابن عربي قد أثبت ذلك من خلال كتابه "الفتوحات" في نحو ثلاثمائة موضع مما يؤكد كلامه ويبعد الدس الذي لحق بأفكاره في ثنايا كتبه، كما يبطل ما لحق به من تكفير الفقهاء له. وقد أضاف الشيعراني ما يدفع به عن ابن عربي بأن المالكية وغيرهم قد أفتوا بكفر من قال بقدم العسالم أو ببقائه أو شك في ذلك. هذا مع العلم أن عين كتب الشيخ ومصنفاته كلها في الشريعة والحقيقة على معرفة الله وتوحيده وعلى إثبات أسمائه وصفاته و أنبيائه ورسله وذكر الدارين(١٠).

زد على ذلك أنه بالرغم من المواقف التي وقفها المدافعون عن ابن عربي، نجده هو نفسه يحاول أن يثبت موقفه بما الديم من قوة الحجة وصدق القول فيقارن بين الحق والخلق مبيناً ما بينهما من فوارق من قدم وحدوث وغيرها يدفع بها عن نفسه تهمة القول بقدم العالم. فالعالم كما يراه لا وجود له مع الحق، وقد نفى أي اتصال أو تشابه بينهما، فكل له رتبته ومرتبته. وإنّ وجود العالم ليس مستقلاً عن الحق بل أن وجوده قائم بالله، وهو صنعة الخالق، والصنعة لا تجاوز الصانع و لا تماثله و لا تقارنه في وجوده، و لا بينهما بونّ يُقدّر، بل هو ارتباط ممكن بواجب، ومخلوق بخالق، فهو في الدرجة الثانية من الوجود، والباري في الدرجة الأولى، والمبنعة لا تباورين المتجاورين المتجاورين المتجاورين المتجاورين المتجاورين المتجاورين للحوهريات لليس واحد منهما في درجة الأخر، و لا بينهما حيّزً، فيمكن بهذه النسبة أن

<sup>(</sup>¹) الشعراني، الكبريت الأحمر، الجزء الثاني، ص ١٤٩. (لعل الشعراني أخذ عن القاشاني في شرحه شرحه لفصـوص الحكـم بقوله بالحسبانية وأهل الحسبان وهم ما عنى بهم في شرحه بالسوفسطائية، فلعله يقصدهم بقوله هذا).

<sup>(</sup>۲) الشعراني، مصدر سابق، ص.ص ۲۳۲-۲۳۳.

<sup>(7)</sup> معورة النحل، الآية: ٦٠ ك.

يكسون الارتباط على التقريب، إذ العبارة لا تسع أكثر من هذا في هذه المسألة، وهذا مذهب ثالث لاح بين القدماء والأشاعرة فانتفى القدم عن العالم، ولا يقول به القدماء، وانتفى المستقدير الوهمي البذي تقدّره الأشاعرة بين الحق والخلق، ويثبت الحدوث والافتقار، وثبت العدم للخلق في وجود الباري (۱).

ويستدل من هذا القول على نفيه الكامل لقدم العالم والإقرار بحدوثه بطريقة مطلقة. كما يُرجع خطأ الفلاسفة هذا إلى تأويلهم لآيات الكتاب المبين إذ حكى عنه أنه قال: عملت على الاطلاع على السبب الذي من أجله دخل الغلط على الفلاسفة، فرأيت أن الغلط إنما دخل عليهم من التأويل فهم لا يأخذون إلا عن إدريس عليه الصلاة والسلام، وهنو معصوم بلا شك، وعلمه بالله تعالى وبأحكامه، فدخل عليهم الغلط من قبل أنفسهم لا من قبل إدريس. فإن علماءهم صاروا يُؤولون كل شيء بلغهم مما تتوقف فيه عقولهم، فاختلفوا في معناه كما اختلف علماء الإسلام في تأويل شريعتهم، فأحل هذا شيئاً وحرم الآخر على قدر فهمه(!).

وجملة القول أن ما يراه ابن عربي هو أن العالم ممكن وكل جزء منه حادث وهو ليس مرتبة واجب الوجود لنفسه، وإنما هو واجب الوجود بغيره، إذ الخالق يطلب مخلوقاً وذلك تصديقاً لقول الغزالي أنه ليس ثمة إلا رتبتان "قدم وحدوث". فالحق تعالى لسه رتبة القدم والمخلوق له رتبة الحدوث، فلو خلق تعالى ما خلق فإنه لا يخرج عن رتبة الحدوث مطلقاً.

ولما كان مذهب وحدة الوجود يقتضي عدم القول بالممكن في مقابل الواجب لمرمّ ذلك أن يفرق ابن عربي بين مرتبة الإمكان ومرتبة الوجوب، فوجد أن لا ممازجة بيان الممكن فسي حالة إمكانه يكون موطنه العدم، ولا تبديل له إلا بفعل الاغتراب، فيخرج إلى الوجود ويتصف بهذه الصفة، على حين يتحدث عن موجودات بالقوة فيشير بذلك إلى مرتبة الإمكان حيث أن الممكن بذاته موجود في الأذهان لا يخرجه إلى الأعيان إلا فاعل مختار، فهو في الأذهان واجب الإمكان لا واجب الوجود

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، کتاب المسائل (الرسائل)، ص ۲۲.

<sup>(</sup>۱) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٣٢-٣٣.

العيني ولا الذهني، وهذه حالة العدم لأن واجب الإمكان معدوم ذهناً وعيناً، وموجبه يستقدم عليه ويختاره، ونفي ذلك يلزم ثبوت المعيّة. وما يراه ابن عربي في هذا المجال أنسه من المحال تصور كيفية إحداث المحدث في الوهم ممن يروم ذلك، إذ ليس له وسيلة للاطلاع على ذلك لأنه فوق طور العقل(١).

ولما كانت الذات الإلهية لها القدم، فينبغى أن يُبعد عنها فكرة مشاركة الموجــودات لهــا فـــى هذه الصفة لأنها صفة ذاتية، على حين أن الموجودات جميعها حادثية ولها أصلها في العدم. وقد أشار ابن عربي إلى هذا الأمر باعتبار الموجودات ممكنات لم تظهر إلى الوجود إلاّ بكونها قابلة له، على حين أن الحق له الاقتدار على هـذا الإيجـاد لمالــه مــن صفة الوجود المرجّح على العدم. وفي ذلك مخالفة لأراء المتكلمين والحكماء في هذا المجال فلا يكتسب الوجود إلا من كونه قابلاً والحق مقتدراً. ولو زال القبول من الممكن لكان من المحال أن يقبل الإيجاد. يقول: "لو لم يكن اقستدار الحق لما وُجد عين هذا المعدوم الذي هو الممكن، فلم تظهر الأعيان المعدوسة للوجــود إلاّ بكونهــا قابلة، وكون الحق قادرًا، فظهرت الأعيان... فكما أن الممكن لا يـــزال قـــابلاً والحق لا يزال مقتدراً وسريداً، فيحفظ الممكن بقاء الوجود إذ له من ذاته العدم... فهذا الأمر أصل ضلال العقلاء وهم لا يشعرون لم لَمْ يعقلوه، وهو سرّ من أسرار الله تعالى، جهلم أهل النظر، وفي هذه المسألة يتبين لك قدم الحق وحدوث الخلق، لكن على وجنه غير الذي يعقله أهل الكلام، وعلى غير الوجه الذي يعقله الحكماء باللقب لا بالحقيقة. فإن الحكماء على الحقيقة هم أهل الله الرسل والأنبياء والأولسياء، إلاَّ أن الحكماء باللقب أقرب إلى العلم من غيرهم حيث لم يعقلوا الله إلهاً، وأهل الكلام من النظّار ليسوا كذلك"(٢).

وخلاصة القول أنه بالرغم من قول ابن عربي بالممكنات أو الموجودات كتعيمنات للذات الإلهية إلا أنه لم يجعل لها ظهوراً عينياً أو شهادياً في العالم الخارجي أي وجود حقيقي، إنما جعل وجودها وجوداً علمياً فقط، أي أنها ثابتة في العلم الإلهي،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٢٠، ص أ.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۱۱۳.

فوجودها إذن هـو وجود بالقوة، وهي مفتقرة في وجودها إلى موجد يوجدها فتصير بالفعل، وذلك بفعـل الإرادة الإلهية، وكلمة "كن"، أي الحضرة التكوينية، فاتصاف الممكنات بالوجود على هذه الحالة هو ظهور الحق بأعيانها، وذلك باستفادتها الوجود من الله من حيث وجوده، ولهذا فإن الممكنات جميعها هي أعيان ثابتة في علمه تعالى. فما حكمها؟ وكيف أوجدها الحق؟ ما حال العالم معها؟.

### - الأعيسان الثابتـــة:

تعتبر فكرة الأعيان الثابتة من الأفكار البارزة في تصوف ابن عربي، وقد استخدمها ليوضيح بها تصوره للوجود على الحقيقة وهو "الله" وطريقه في ذلك هو الكشف حيث يرى بأن الحق نفسه كان الدليل على نفسه وعلى ألوهيته، والعالم ليس إلاّ تجليه فسى صدور أعيان الموجودات الثابتة التي يستحيل وجودها دونه "فهو يتنوع ويتصــور بحسب حقائق هذه الأعيان وأحوالها، ويكون هذا بعد العلم منا بأنه إله لنا"(١) وهــذه المعــرفة كما يراها ليست معرفة عامة بل هي معرفة خاصة بالعارف الكامل، وهـــى المعرفة بالله لهذا النوع الإنساني فإنه اليعلم أن عين الحق هو المنعوت بالوجود، وأن أحكسام الأعيان العالم هي الظاهرة في هذا العين أو هو الظاهر بها". (٢) وعليه فإن الكلمات جمسيعها هي الموجودات التي تعينت بالفعل بعد أن كانت كامنة بالقوة، وهي التَّى يعنيها ابن عربي بالأعيان الثابتة، فينسب إليها القدم من حيث ثبوتها في العلم الإلهــى، ويُنسـب إلـيها الحدوث من حيث وجودها وظهورها الكوني. لذلك ربط بين وجــود الموجــودات ووجود الأعيان إذ أن وجود الموجودات لا يُدرك إلا عن طريق إدراك الأعيان الثابتة في العلم الإلهي، فالله يعلمها قبل وجودها، فكان علمه بها قديم فيقول: "لولا أعيان الموجودات ما عقلناها، كذلك هي المادة لجميع الموجودات ظهرت بكمالها بظهور الموجودات"(٣). وعليه فالعلم كله لا يعرف من الموجودات التي هي كلمات الله سوى أعيانها خاصة. ويقصر ابن عربي معرفة ذلك على فئة معينة من

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، فصوص الحکم، ص ۸۱.

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>T) ابن عربي، إنشاء الدوائر، ص ٢٦.

العارفين، فلا يعلم غيرهم ما أريدت له هذه الموجودات لما خصهم به الحق من الفهم في أمروره، والتمييز بينه وبين خلقه بما يشهدون فيه من قيام الموجودات به حيث له القيّومسية على أعيان الموجودات بما هي عليه من الكسب، إذ هو القائم على كل نفس بما كسبت و (كل نفس بما كسب رهينة)(١) وفي ذلك يقول: "فلو لا الحق ما تميزت الموجسودات بعضـــها عــن بعض، ولكان الأمر عيناً واحدة كما هو واحد العين، فإن الآحاد كلها عين واحدة من حيث إنسانيتها... لذلك لم تزد كلمة الحضرة في كل كائن عنها على كلمة "كن" شيئاً آخر، بل انسحب على كل كائن عين "كن" لا غير، فلو وقفنا مــع "كن" لم نر إلا عيناً واحدة، وإنما وقفنا مع أثر هذه الكلمة وهي المكوّنات، فكثرت وتعددت وتميزت بأشخاصها "(٢). وهذا عين ما أشار إليه الصدر القونوي في متابعته لابسن عربي في إظهار حقيقة الوجود حيث قال: "بأن الوجود في حق الحق عين ذاته، وفيمن عداه أمر زائد على حقيقته"(٢) فحصر بذلك القول بأن الوجود هو للحق فقط دون مشاركة له من الموجودات التي هي تعيناته، أو كما يسميها "الأعيان الثابتة" في علمه، ذلك أن حقيقة كل موجود هي عبارة عن نسبة تعيّنه في علم ربه أزلاً، ويسمى في اصــطلاح المحققين عيناً ثابتة، وفي اصطلاح غيره ماهيّة، والمعلوم المعدوم، والشيء الثابت ونحو ذلك.

وقد يُتوهم من قول ابن عربي بالأعيان الثابتة في العلم الإلهي أنّ لها القدم وأنها تشارك الذات في قدمها. وهذا تناقض لا يقبله منطق ابن عربي ولا يتسق مع طبيعة مذهبه إذ أنه يؤكد حدوث هذه الأعيان وخلقها وإيجادها، وإن كان ينفي الخلق مسن العدم المحض أو العدم المطلق ويثبت الخلق من العدم الإضافي أو النسبي فقط، ولكنه يعود فيؤكد فكرة خلق هذه الأعيان بالأمر الإلهي "كن" فيقول: "فالأعيان من كل ما سوى الله مخلوقة، موجودة، حادثة، والعبادة فيها ليست بمخلوقة، فإنها لهذا الأعيان، أعنسي أعيان العالم في حال عدمه وفي حال وجوده، وبها صح له أن يقبل أمر الش

<sup>(</sup>١) مبورة المدّثر، الآية: ٣٨ ك.

<sup>(\*)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) النابلسي (عبد الغني)، مصدر سابق، ص ٢٠٥٠.

بالتكويسن مسن غسير تثبيط، بل أخبر الله تعالى أنه يقول له "كن فيكون" فحكم العبادة للممكن فسي حسال عدمه أمكن فيه منها في حال وجوده، إذ لا بد له في حال وجوده واستحكام رأيسه ونظره لنفسه، واستقلاله عن دعوى في سيادة بوجه ما ولو كان ما كان، فيقتضى له من حكم عبادته بقدر ما اذعاه من السيادة"(١).

وهكذا يفرق ابن عربي بين ثبوت هذه الأعيان ووجودها إذ أنها لا تنصف بالوجود إلا بعد إيجاد الحق لها من الوجود العلمي إلى الوجود العيني، لأن الوجود نور والشبوت ظلمة. ولما كانت هذه الأعيان في حال العدم وهو نقيض النور لذلك لم توجد وجوداً عينياً لثبوتها في العدم، وهذا ما عناه ابن عربي بأن أعيان الممكنات ليست نيرة لأنها معدومة وإن اتصفت بالثبوت، لكن لم تتصف بالوجود إذ الوجود نور، وهو الوجود المعلوم لنا وهو وجود الحق وليس وجود الخلق المتمثل في الأعيان فيقول: "الحق معلوم لنا من وجه، مجهول لنا من وجه، (ألم تر إلمي وجك كيهنم هد الظل ولي معلوم لنا من وجه، مجهول لنا من وجه، المكنات، فمن ولي شاء لمجعله ساكناً)(۱)، فكل ما ندركه فهو وجود الحق في أعيان الممكنات، فمن حيث هوية الحق هو وجوده، ومن حيث اختلاف الصور فيه هو أعيان الممكنات، فكما لا يسزول عنه باختلاف الصور إسم الطل، كذلك لا يزول باختلاف الصور إسم العالم أو إسم سوى الحق، فمن حيث أحدية كونه ظلاً هو الحق لأنه الواحد الأحد، ومن حيث أو إسم سوى الحق، فمن حيث أحدية كونه ظلاً هو الحق لأنه الواحد الأحد، ومن حيث كثرة الصور هو العالم..."(۱).

ورغم التباين في الرتبة بين الحق والأعيان فإن هناك ارتباطاً لا ينفصم عراه يقوم على علاقة ضرورية بينهما، ويصف ابن عربي هذه العلاقة القائمة بين الواجب والعالم بأنها علاقمة إيجاد للأعيان الثابتة مع إثبات غناه عنها لأن الله غني عن العالمين. ولما كان وجود هذه الممكنات في علمه تعالى يتطلب نسباً تظهر فيها عينها في الوجود، لذلك يرى أنه "ما ثمّ موجود تستند إليه هذه النسب إلا واحد وهو الله الواجب الوجود لنفسه تعالى، فافتقرت إليه إضافات النسب، وافتقرت الممكنات إلى

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٠٥.

 <sup>(</sup>۲) سورة الفرقان، الآية: ٤٥ ك.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٠٣.

النسب فافتقرت إليه فهي أشد فقراً من النسب، وهذا القول يدعو إلى إثبات قدرة أوجدت هذه الأعيان من حالة ثبوتها إلى حالة الوجود، فإيجاد الأعيان إذن من قدرته تعالى، واتصافها بالوجود في حضرة إمكانها، فهو لم يخرجها من العلم الإلهي إنما كساها الوجود، فاتصفت به بعد أن كانت موصوفة بالعلم مع ثبوت العين في الحالتين، فهي في حالة إمكانها موجودة في علمه، وفي حالة وجودها موجودة فعينها ثابتة، ولكنّ الأعيان لا تتقلب من حال إلى حال وإنما الأحوال تُلبسها إمكاناً، فتلبسها فيخيّل لمن لا علم له أن العين انتقلت، فالأحوال تطلب الأسماء الإلهية لا أن الأعيان هي الموصوفة بالطلب"<sup>(١)</sup> وهكذا انتشر الوجود في العالم، فثبتت أعيان الموجودات بأسرها، فلا زوال لها، فذلك هـ و تجلي الوجود الإلهي<sup>(٢)</sup>. وهذه الأعيان هي ما عبّر عنها ابن عربي بالحــروف العالــية وهي ذوات معلومات العلم الإلهي المعبر عنها بالأعيان الثابتة في علمـــه تعالى حيث قال: "كنا حروفاً عاليات لم تُقرأ"، وقد أوّل الحديث القدسي بما يتفق وقوله بالأعيان الثابتــة في حديثــه عن الكنز المخفى، وأكَّد أن وجود هذه الأعيان في العلم إنما هي بمنحة إلهية. يقول: "وكُنَّا بِكُ أَعِياناً ثابتة في العلم، ثم أبرزت صورة ما في علمك فإنه قديم لا تحلُّه حوادث وبهذا المعنى قول الشيخ: "الأعيان الثابتة في العلم الإلهـــي مـــا شمت رائحة الوجودً". أي في العين (٣). وهذا ما دعا ابن عربي إلى ربط الأعيان بالنَّفَس الرحماني مصدر كل وجود، فلو لا نفَّس الرحمن ما ظهرت الأعيان، ولمولا قبول الأعيان ما اتصفت بالكيان ولا كان ما كان"<sup>(٤)</sup> وفي هذا دلالة واضحة على غيني الله عين كل شيء وهو القائل سبحانه ﴿إِن الله لغنيي ممن العالمين) (<sup>()</sup> فهو لا يكتسب أيّ صفة بوجوده ولكن لا غنى له عن تبوته لأن العالم في حال تبوته يقع به

ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤١٢.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، کتاب التجلیات (الرسائل)، ص ٤.

السبكري (مصطفى)، كتاب السيوف الحداد، في أعناق أهل الزندقة والألحاد، مصدر سابق،
 ص ٢٦٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٢٥.

 <sup>(°)</sup> سورة العنكبوت، الأية: ٦ م.

الاكتفاء أو الاستغناء عن وجسوده لأنه وفَّى الألوهية حقها بإمكانه، ولكن افتقار الممكنات وطلبها الوجود هو الذي أدّى إلى إخراجها من الثبوت إلى الوجود لتذوق حال الوجود كما ذاقت حال العدم، ولهذا كان سؤالها بلسان تبوتها لواجب الوجود أن يوجد أعديانها ليكون العلم لها ذوقاً فكان وجودها لنفسها لا له، فهو تعالى غني عن العالمين. وقد نفي ابن عربي أن يكون وجود الأعيان دليلاً على وجود الحق وفي هذا إظهار الغنى المطلق للحق ولذلك قال: "فهو الغنى عن وجودها وعن أن يكون وجودها دليلاً عليه وعلامة على ثبوته، بل عدمها في الدلالة عليه كوجودها، فأي شيء أرجح من عدم أو وجود حصل به المقصود من العلم بالله، فلهذا علمنا أن غناه سبحانه عن العالم أنه عين غناه عن وجود العالم"(١) ويصدق هذا القول في حق كل ممكن، إذ أن له عيناً ثابتة في الأزل، فلا يظهر وجوده الخارجي إلا بمقتضاها. هذا هو القانون العام فسى تصوف ابن عربي فهو لا يحيد عنه ولا يتحول مهما اختلفت الأساليب التي يعبر بها عنه، فإذا قُدر لشيء ما أزلاً أن يكون على نحو ما في الوجود، وطلبت طبيعته الوجود على نحو ما قُدّر لها في ثبوتها تَحْقَقُ في الحال، ويكون ذلك بسريان الحياة في الموجـودات من الله تعالى، وسريان العلم أيضاً فيها ليكون الثناء منها على الله موجدها ولهذا قال تعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ شِيءَ إِلَّا يُسْبِعُ بِمِعْدُهُ ﴾(٢) فالموجودات جميعها هي المقصودة بالشيئية، وهي التي قبلت شيئية الوجود على الحالة التي كان عليها في شيئية الثبوت. وهذا ما قرره ابن عربي حين أشار إلى هدا الوجود وللأعيان بأنها كانت على ما هي عليه في حال عدمها حينما قال: "وقد أعلمنا الله أنه خاطبها في حال عدمها بالسنعوت التسى لها فسى حال وجودها،... وهو الصادق المخبر بحقائق الأشياء، فما ظهرت أعيان الموجودات إلا بالحال التي كانت عليه في حال العدم، فما استفادت إلا الوجود من حيث أعيانها ومن حيث ما به بقاؤها... فلا تزال الممكنات في حال عدمها ناظرة إلى الحق بما هي عليه من الأحوال، لا يتبدل عليها حال حتى

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٤٤ ك.

تتصف بالوجود، فتتغير الأحوال للعدم الذي يسرع إلى ما به بقاء العين... إذ لو زال لم يرزل إلا إلى الوجود، ولا يزول الوجود إلا إذا اتصف العين القائم به هذا الممكن الخاص بالوجود، فالأمر بين وجود وعدم في أعيان ثابتة على أحوال خاصة..."(١).

يرى ابن عربى أن التهيؤ أو الاستعداد شرط ضروري للظهور من نفس الأعيان، إذ أن ظهورها يكون دائماً بحسب استعدادها الذاتي، فالأعيان التي توجد في علمــه تعالى لا تعدو في ظهورها ما كانت عليه في حال ثبوتها، ولما كان كل موجود هــو مظهر من مظاهر الحق التي لا تحصى يتجلى فيه الحق، فإن هذا التجلى للخروج مــن الثبوت إلى الوجود يكون بحسب استعداد عين الموجودات فيه، ومن هنا يرى ابن عربي أنه لا فرق في أن يقال: إن الله قد وهب كذا من الأشياء الصفة الفلانية على سبيل المنَّة، أو أن يقال إن عين ذلك الشيء اقتضت ظهوره بهذه الصفة، أي أنها من كسبه هو، والاستعداد مسألة خفية غير ظاهرة للعيان. وقد أشار إلى حقيقة ذلك فقال: "الاستعداد من العبد لا يشعر به صاحبه، ويشعر بالحال لأنه يعلم الباعث، وهو الحال، فالاستعداد أخفى سؤال، وإنما يمنع هؤلاء من السؤال علمهم بأن الله فيهم سابقة قضاء. فهم قد هيئوا محلهم لقبول ما يرد منه وقد غابوا عن نفوسهم وأغراضهم، ومن هؤلاء مـن يعلـم أن علـم الله به في جميع أحواله هو ما كان عليه في حال تُبوت عينه قبل وجودها، ويعلم أنّ الحق لا يعطيه إلا ما أعطاه عينه من العلم به، وهو ما كان عليه في حال ثبوته، فيعلم علم الله به من أين حصل (٢). وقد انتقد ابن القيم الجوزي موقف ابن عربي هذا زاعماً أن هكذا استعداد من الأعيان يقتضى عجز الله كما لو كانت الــذات قاصـــرة عن الإيجاد والخلق على حسب مشيئتها وإرادتها بفعل كن<sup>(٣)</sup>. ولفرط

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحم، ص ٢٠.

 <sup>(</sup>٣) ابــن القيم الجــوزي ، نقــد العلم والعلمــاء (أو تلبيس إبليس)، القاهــرة، (بدون تاريـــخ)،
 ص ٣٦٤.

إيمانه بموقفه من حكم القضاء ودوره في عملية الخلق فقد كان ابن عربي يرد أمر كل موجود إلى قضاء الله، حيث أن الله قضى بأمر هذا الوجود للخلق، ولكن اختلف في أمر ذلك: فمن قائل به وأن به وجود الأعيان له، ومن قائل به وأن به وجدت الأعيان، ولهذا اعتبر ابن عربي "أن كل ما هو العالم فيه قضاء، فلا شيء أوسع من قضاء القضاء، ويعني عين ما ظهر فيه القضاء: هل هو من حكم القضاء أم لا؟ فمن جهل الأعيان الثابتة لم يجعل العين التي ظهرت فيه أحكام القضاء من أحكام القضاء، ومن علم أن أعيان الموجودات لها ثبوت في حال عدمها وتميز بجميع ما هي عليه جعل حكم القضاء على تلك الأعيان، فجرى عليها بالإيجاد فأوجدها، فكما جرى حكم حكم القضاء على كل ما هو في الوجود من الأعيان بما هي عليه من التعريف، كذلك جرى حكم القضاء على الأعيان الثابئة بما ظهر من وجودها"(۱).

ويميز ابن عربي بين القضاء والقدر، فالقدر هو تعين حدوث شيء من الأشياء على نحب ما هو عليه في عينه الثابتة في وقت معين، على حين أن القضاء هو حكم الله في الأشياء أن تكون عليه، وبهذا سبق القدر الله في الأشياء، ولكن الله ينفذ حكمه في الأشياء بحسب علمه بها، وعلمه بها راجع إلى ما تعطيه الأشياء نفسها مما هي عليه في ذاتها، فكان القضاء والعلم تابعان للمعلوم. وقد اعتبر ابن القيّم فكرة ابن عربي "أن علم الله في الأشياء على ما أعطته المعلومات مما هي عليه في هذا نسبة الجهل إلى الله تعالى، فيرى أن المقرر في عقائد المسلمين أن علم الله ذاتي لا يستفيده من شيء آخر، على حين كان موقف ابن تيمية موقدف المنكر على ابن عربي ما قال به من الأعيان الثابتة في العدم، بل اعتبره قو لا بساطلاً. ولكن ابن عربي يرى أن سر القدر من أجل العلوم لأن العلم به يعطي الراحة الكلية للعالم به. ويرجح أبو العلا عفيفي أن سر القدر هذا لديه إما الأعيان الثابتة للموجودات الحاصلة في الأزل من العلم القديم، أو كون الموجودات تظهر في وجودها علمي نحسو ما كانت عليه في ثبوتها "(٢). فالعلم بسر القدر إذن هو العلم بسر الوجود على نحسو ما كانت عليه في ثبوتها "(٢). فالعلم بسر القدر إذن هو العلم بسر الوجود على نحسو ما كانت عليه في ثبوتها "(١).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٥٤٥.

 <sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، التعلیقات علی الفصوص، ص ۱۲۵.

وحقيقت لأن به ينكشف معنى الوجود، ومعنى شيئية الأشياء، وكيف ظهرت، وعلى السنحو الذي ظهرت عليه، كذلك تنكشف به الصلة بين الحق وبين هذا النظام الوجودي الذي نسميه بالعالم، لذلك يعتبر سر القدر هو القانون المتحكم في الوجود. وفيه يقول شعراً:

فالكل مبتَدع في عين موجده فالعين ثابتة والذات ثابتة فما بدت صور إلا لها سسور

والحق مبتَدع لما بدا فظهر وكون إبداعه لما أتى فنظر، منها ومنه فبالمجموع كان أثر<sup>(۱)</sup>

وهكــذا نرى أن ابن عربي متسق مع منطق مذهبه، إذ يجعل الوجود أثراً لوجهى الحقيقة الوجودية الواحدة ومظهراً له، فأثر الحق وأثر الخلق ظاهران في صور الموجودات التي هي تجليات أو تعينات الحق تعالى. والذات قديمة فهي ثابتة في القدم. كذلك العين ثابتة في علمه منذ القدم. وهو في موقفه هذا بعيد كل البعد عن موقف المتكلمين والفلاسفة المعتمدين على العقل والنظر دون الكشف، فإذا كان المتكلمون يُــرجعون أمر الخلق إلى الانتقال، وأهل الفكر يُرجعونها إلى التعلقات، فإن ابن عربي يُــرجع الأمــر كلـــه إلـــى الكشف الذوقي والمعرفة الوجدانية القائمة عليها يقول: "أما انــتقالات العلــوم الإلهــية فهي الاسترسال الذي ذهب إليه أبو المعالى إمام الحرمين، والــتعلقات التـــي ذهــب إلــبها محمد بن عمر بن الخطيب الـــرازي، أما أهـــل القَدم الراســخة من أهل طريقتنا فلا يقولون هنا بالانتقالات، فإن الأشياء عند الحق مشهودة معلومــة، والأحــوال على صورها التي تكون عليها، ولها إذا وجدت أعيانها إلى ما لا يتناهى، فلا تحدث تعلق على مذهب ابن الخطيب، ولا يكون استرسال على مذهب إمام الحرمين. والدليل العقلي الصحيح يعطى ما ذهبنا إليه، وهذا الذي ذكره أهل الله ووافقناهم عليه يعطيه الكشف من المقام الذي وراء طور العقل، فصدق الجميع"(٢).

وعلــــى الرغم من قول ابن عربي بإمكان العالم وحدوث كل جزء من أجزائه، فإن بعضهم ينفى عنه هذا القول لأن مذهب وحدة الوجود كما يرون يقتضى عدم القول

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٤٠٦.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢١٠.

بالممكن في مقابل الواجب، ذلك بأن الممكن قد يترتب عليه تحديد وجوده في زمان معين، فما موقف ابن عربي من فكرة الزمان؟ وهل هو حقيقة وجودية؟.

## - نفي فكرة الزمان عن الوجود (نفي الحركة والتبدل):

ينفي ابن عربي عن الحق كل تعلق له بزمان، فلا يتقيد بماض ومستقبل، بل الحق يسدرك كل موجود سواء في حالة وجوده أو في حالة عدمه، ذلك أن فكرة السبق بسالعدم تؤدي بالضرورة إلى القول بوجود فكرة الزمنية وإيجاد المخلوقات في زمن معين. كذلك القول بالقبل والبعد قد يوحي بفكرة التقديم والتأخير في الزمن، لذلك فهو ينفي النسب الزمنية والإضافات التي لا طائل تحتها، إذ أن هذه جميعها تصورات مسن صنع الإنسان وحده وفق حاجته ووفق ما يتطلبه منه وجوده دون أن يكون لها حقيقة واقعة، فليس للزمان إذن أثر في الحق لأن الأمور كلها معلولة له في حال ثبوتها ووجودها، فسلا زمان يقيدها، ولهذا ألغى فكرة الزمان عن الحق لعدم التناهي يقول: "ليس في حق الحق نظرة زمان ماضي ولا مستقبل، بل الأمور كلها معلومة له في مراتبها بستعداد صورها فيها، ومراتبها لا توصف بالنتاهي، ولا تتحصر ولا حد لها موجودها، فعليها تنوعت الأحوال في خيالها لا في علمها، فاستفادت من كشف ذلك ووجودها، فعليها تنوعت الأحوال في خيالها لا في علمها، فاستفادت من كشف ذلك علماً لم يكن عندها، لا حالة لم تكن عليها "ال.

ويُلحق بنفي الزمان عن الحق نفي المكان أيضا، باعتبار المكان من لواحق الأجسام الطبيعية، فالرمان كما يراه أمر متوهم لا وجود له، لكن ظهوره ناتج عن حركات الأفلاك أو حركات المتحيزات إذا اقترن بها السؤال "بمتى"، إذ أن الحقائق أعطت من وقف عليها أن وجود الحق لا يتقيّد بوجود العالم لا بالقبلية ولا بالبعدية ولا بالمعية، لأن التقدم الزماني والمكاني في حقه تعالى مُحال. ولهذا فهو لا يقول يقبل وبعد بحكم الوجود الواحد الذي لا تثنية فيه، فقال: "إذا انتفى الزمان عن وجود الحق وعسن أول وجود العالم، فقد وُجد العالم في غير زمان، فلا تقول من جهة الحقائق أن وعسل العالم لعد وجود الله قسبل العالم لما ثبت أن القبلية من صفات الزمان، ولا تقول أن العالم بعد وجود الله قسبل العالم لما المها أن القبلية من صفات الزمان، ولا تقول أن العالم بعد وجود الله قسبل العالم الما المها المه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢١١.

الحق، إذ لا بعدية، ولا تقول أن وجود العالم مع وجود الحق، لأنه تعالى موجد، مخترع، وفاعل للعالم، ولم يكن العالم شيئاً، إلا أن الحق موجود بذاته والعالم موجود بــه.. إن الحقائق أعطت لمن وقف عليها أن لا يتقيد وجود الحق مع وجود العالم بقبلية ولا معسيّة ولا بعديسة زمانية، فإن التقدم الزماني والمكاني في حق الله تعالى ترمي به الحقائق في وجه القائل به على التحديد، فإذا انتفى الزمان عن وجود الحق وعن وجود مبدأ العالم فقد وُجد العالم في غير زمان، فلا تقول في جهة ما هو الأمر عليه أن الله موجود قبل العالم، إذ أثبت أن القبلية من صنع الزمان و لا زمان، و لا أن العالم موجود بعد وجود الحق، إذ لا بعدية مع وجود الحق، فإن الحق هو الذي أوجده وهو فاعله ومخترعه ولم يكن شيئاً "(١). فيثبت بذلك القدم للحق إذ لا قبلية زمنية قبله، فقد كان قبل أن يخلــق الخلق، وقد كان تعالى في عماء ما تحته هواء وما فوقه هواء، وهو ما درج عليه الصوفية في إثبات الوجود للحق قبل كل موجود، وكذلك قدَمه، وهذا العماء هو أول مظهر إلهي ظهر فيه، وقد سرى فيه النور الإلهي كما أشار بقوله تعالى ﴿ الله نور السموات والأوض) (١)، ومساير أه ابن عربي في القول: "بأن الله تعالى كان قبل أن يخلق الخلق، ولا قبله زمان" إنما ذلك عبارة للتوصيل، تدل على نسبة يحصل بها المقصود في نفس السامع (٢) ولهذا تحدد وجود الحق في عماء كما ورد في العبارة،

ولما كان الزمان يُعزى إلى نتاج حركة الأفلاك فإن ابن عربي يرى أن هناك أشياء سابقة على وجود الفلك، فهي إذن خارج الزمان فيقول: "من قال الزمان حركة الفلك؟ فقد كانت أشياء ولا فلك"(٤). والزمان كما يراه أيضاً مصاحباً لوجود الأشياء، وله الاستمرارية في ذلك بحيث أن الأشياء لا وجود لها دون الزمان، فيقول: "من قال النزمان مقارنة بين أمرين بمتى"؟ فلم يزل الزمان يصحب الأشياء، فلا معارضة في الاصطلاح..."(٥).

<sup>(</sup>١) البرزنجي، الجاذب الغيبي، ص ٧٧ وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) سورة النور، الآية: ۳٥ م.

 <sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، كتاب التراجم (الرسائل)، ص ١٢.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ١٢.

ويعمد ابن عربي إلى تصور عملية حركة الأفلاك هذه التي كانت عاملاً من إنستاج السزمان، مبيسناً أقسامها وتفريعاتها بحيث تتوالى الأيام والدهور كنتيجة حتمية لحسركة فلسك معيسن يكون عاملاً في تحقيق هذا الأمر، وقد انتهى في مقولته إلى أن السزمان المتوهم غير المعلوم لأحد هو "الدهر" الذي نهى الله عن قول السوء فيه فيقول فسي ذلك: "لما سبحت هذه الأنجم في أفلاكها، جعل الله لكل كوكب يوماً من أيام حركة فلسك السبروج، سمى تلك الأيام زمناً تُعد به حركة الفلك، كما جعل حركة فلك البروج أياماً، كل حركة يوم تعد به حركة مدة الزمان المتوهم الذي يُتوهم ولا يُعلم ولا يُدرك، أياماً، كل حركة يوم تعد به حركة مدة الزمان المتوهم الذي يُتوهم ولا يُعلم ولا يُدرك، هسو الدهر السذي نُهينا عن سبّه وقال الناهي: "إن الله هو الدهر (١)، فجعله إسماً من أسمائه، فله الأسماء الحسنى جل وتعالى "(١).

ولما كان ذلك كذلك، فإنه يتحتم على العالم ضرورة معرفة الزمان كي يفهم ما يعنيه الزمان بالنسبة للحق واستوائه وفي العروج والنزول وكل ما يأتي عن ذلك، لذلك فقد صور ما جاء في قوله تعالى عن هذه الأمور بصورة ترتبط ارتباطاً كاملاً بالله بالهوم موضحاً لمعناه لدى أرباب الأذواق والمواجيد وما هم عليه في كل أن فقال: "العالم الأديب يُنزل الحق حيث أنزل نفسه لا يزيد عليه، ولكن لا بد أن يعرف الزمان، فهان زمان استوائه على العرش ما هو زمان تزوله إلى السماء، ولا زمان كينونته في العماء، وقال: الحكيم إذن يصحب الحق ولا يحكم عليه زماناً خاصاً، (وهو معكم العماء، وقال: الحكيم إذن يصحب الحق ولا يحكم عليه زماناً خاصاً، (وهو معكم أبول ما للعروج والنزول، وفي تلك الحالة هو من النزول مع أرواح العروج والنزول، وفي تلك الحال هو في السماء يخاطب أهل الله، وهو في تلك

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۲۷۰.

 <sup>(</sup>٣) سورة الحديد، الآية: ٤ م.

الحالسة هو في الأرض أي موجود، هل ثمّ غير الله يوصف بهذه الصفات، ﴿ خَلَكُمُ اللَّهُ وبكسم لا إله إلا مو فأنَّى تُحرفون (١)، إذن فإن كل موجود قائم بنفسه غير متحيز، وهـو الممكن لا تجري مع وجوده الأزمنة ولا تُبطله الأمكنة"(٢). وهكذا ينتفي الزمان والمكان عن وجود الحق إذ لا يحق القول به لوجوده بذاته خارج كل ذلك. ويختلف ابــن عربي في نظرته إلى الزمان بهذا المفهوم، اختلافاً كاملاً عن موقف الأشعري في رؤيسته للزمان وتحديده لوجوده إذ أنه يرى في الزمان مسألة تقدير لا مسألة وجود، فيصمح بذلك للممكن أن يتقدم على زمان وجوده أو أن يتأخر عنه، وهذا ما يرفضه ابن عربي ويُفسد أدلـــة الاشـــعري عليها مشيراً إلى ما أورده عن الزمان بقوله: "دلالة الأشسعري في الممكن الأول أنه يجوز تقدمه على زمان وجوده وتأخره عنه، فالزمان عنده في هذه المسئلة مُقدَّر لا موجود، فالاختصاص دليل على المخصص، وهذه دلالة فاسدة لعدم الزمان، فبطل أن يكون هذا دليلاً. فَهلاً قال: نسبة الممكنات إلى الوجود أو نسبة الوجود إلى الممكنات نسبة واحدة من حيث ما هي نسبة لا من حيث ما هو ممكن، فاختصاص بعض الممكنات دون غيره من الممكنات دليل على أنّ لها مخصصاً فهذا هو عين حدوث كل ما سوى الله سبحانه وتعالى "(٣) وبهذا يبطل ابن عربي رأي الأشعري إذ أنه لا مجال للقياس بين الواجب والممكن في تقدير هذا الزمان.

وعليه فمن المحتم أنه لا يعقل بين الواجب الوجود لنفسه وبين الممكن بوئن زماني ولا تقدير زماني، لأن الزمان من جملة الممكنات، إذ أن كل أمر وجودي فالحكم فيه كسائر الحكم في الممكنات، فالزمان وإن لم يكن أمراً وجودياً أي حسياً، نستطيع الحكم عليه، فإنه وجود عقلي فقط، أو نسبة وجودية حدثت بحدوث الوجود المعلول للحق حدوثاً عقلياً لا حدوثاً وجودياً. لقد اختلف الناس حول معقول ومدلول

 <sup>(</sup>١) سيسورة الزمسر، الآية: ٦ ك. ونص الآية هو: (خلكم الله وبكم له العلك لا إله إلا معو فاتنى تسرفون).

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ۵۳٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٣.

لفظـة السزمان، لذلك يطلعنا ابن عربي على مدى هذا الخلاف، فالحكماء تطلقها بإزاء أمسور مخستافة وأكثرهم على أنه مدة متوهمة تقطعها حركة الأفلاك، والمتكلمون لهم وجهة نظر أخرى، فهم يطلقون لفظ الزمان بإزاء مقارنة أمر حادث بحادث آخر يُسأل على بمستى، أمسا العسرب فإنهم يطلقون لفظ الزمان على ما يريدون به تعيين الليل والسنهار، وهسو ما أشار إليه ابن عربي بأنه مطلوبه في هذا المجال، إذا الليل والنهار فصلا اليوم من طلوع الشمس إلى غروبها، وهو ما يسمى نهاراً، ومن غروب الشمس السي طلوعها وهو ما يسمى نهاراً، ومن جرّاء تبدل حركة السي طلوعها وهو ما يسمى ليلاً، وهذه ناتجة عن حركة كبيرة من جرّاء تبدل حركة الأفلاك ونتوج الليل والنهار (۱).

ولما كان وجود الزمان وجوداً عقلياً لا يقدر، عمد ابن عربي إلى وسيلة يحدد بها هذا الزمان في الوجود، ويقدر الأمور بحسب جريانها في آناتها وظروفها الخاصة النسي تتحصر فيها، فعمد إلى استخدام الوقت للتعبير عن آناة الزمان وتقديراته، فجاء استخدام الزمان بمعنى الوقت الذي تجري فيه التقديرات التي يقدر بها الله على عباده إيجادهم وتصرفهم، فاعتبر "الوقت بأنه عارة عن التقدير في الأمر الذي لا يقبل وجود عيسن ما يقدر، وهو الفرض، كما تقدر أو تفرض في الشكل الكري أو لا أو وسطا أو نهايسة... وقد جاء ذكر ذلك على لسان النبي في بأن الوقت فرض مقدر من الزمان لما كسان الزمان مستديراً كما خلقه الله في ابتدائه فهو كما ذكر كالأكرة التي قال رسول الله في: "إن الرمان قد استدار كهيئته يوم خلقه الله"(١). فذكر أن الله خلقه مستديراً، والأوقات فيه مقدرة، فلما خلق الله الأطلس ودار... لم يتعين اليوم و لا ظهر له عيسن "ا. كما ميز فيها بين محرك ومتحرك في فترة الزمان هذه موضحاً مدى تحديده عيسن "التي تدور في الأوهام فيقول: "وأظهر هذا اليوم وجود الحركة الكبرى، وما في

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۳۸.

<sup>(</sup>۲) الحديث: رواه مسلم في صحيحه قال عن أبي بكر رضي الله عنه عن النبي قال: 'إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض...' (مختصر صحيح مسلم، الحافظ المسندري، ص ۲۲۰، تحقيق ناصير الدين الألباني، الطبعة الثانية، بيروت، ۱۳۹۲هـ/ المسندري، كذلك ورد في رياض الصالحين للنووي برقم ۲۱۳، ص ۷۷.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، تحقيق عثمان يحيى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، (ف ١٥ – ١٦) ص ٥٤.

الوجود العيني إلا وجود المتحرّك لا غير، وما هو عين الزمان، فرجع محصول ذلك إلى أن السزمان أمر متوهم لا حقيقة له، وإذا تحقيق هذا، فاليوم المعقول المقدَّر هو المعبر عبنه بالزمان الموجود، وبه تظهر الجُمُعات والشَّهور والسُّنون والدهور"(١)، وهذه كلها لا وجود حقيقي لها إنما هي نسب وإضافات، والموجود الحقيقي هو عين الفلك والكوكسب لا عين الوقت والزمان، وكل هذه الأوقات مقدّرات فيها، فليست هذه جميعها بحقائق ثابتة في حدّ ذاتها، ولذا فهو يتجاوز ذلك إلى ما يُنعت به الحق على الحقيقة من حيث قدَمه فلا أولية له ولا آخرية إذ ﴿ هُو الْأُولُ وَالْآخِرُ ﴾ (٢) فهو أزلى الوجود، ولا يصدق هذا على أي موجود آخر لأنه موجود بإيجاد الحق له، فلا يقال لأي موجـود أنــه وجد منذ الأزل، ومن هنا فرّق ابن عربي بين الأزل والزمان، فإن كان من نعوت الحق الأزل فإن الزمان من خصائص الإنسان لأنه الموصوف بوجوده في الزمان. وقد بين مدى ما بين مفهوم الأزل والزمان من تفاوت، بما خُص به الأزل من نعت إلهي، عن الزمان الذي لا دور له لدى الله الحق. فيحدد معنى كل ذلك بقوله: "بعد أن علمت مسا معنى الزمان والوقت فاعتبره - أي جزه واقطعه - إلى معرفة الأزل اللذي تتعلم به خالقك وتجعله له كالزمان لك، وإذا كان الزمان لك بهذه النسبة أمراً نسببياً لا حقيقة له في عينه فالأزل أبعد وأبعد من أن يكون حداً لوجود الله في قولسك وقسول من قال إن الله تكلم في الأزل، وقدّر في أزله كذا وكذا، ويُتوهم فيه أنه امتداد كما تتوهم امتداد الزمان في حقك، فهذا من حكم الوهم لا من حكم العقل والنظر الصحيح، فإن مدلول لفظة الأزل إنما هو عبارة عن نفى الأولية لله تعالى، أي لا أول لوجــوده، بل هو عين الأول سبحانه لا بأولية تحكم عليه فيكون تحت إحاطتها ومعلولاً عنها، وفرق بين (ما يعطيه وهمك) وبين (ما يعطيه عقلك)"(٣).

وجملة القول أنه من المحال أن يتصف الناتج عن المعدوم بالأزل أو موجوداً أز لا لأنه موجدة عن نفي الأولية عن أز لا لأنه موجد أوجده، فيكون الأزل بذلك عبارة عن نفي الأولية عن الموصدوف به، وبهذا يجزم ابن عربي أن العالم ليس أزلي الوجود، إذ أن وجوده

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٨.

 <sup>(</sup>۲) سورة الحديد، الآية: ٣ م.

<sup>(</sup>٣) يحيى (عثمان)، الفتوحات، مرجع سابق، (ف ٤٣-٢٤)، ص.ص ٥٩-٢٠.

مستفاد من واجب الوجود وهو الله، فإن الحق يقدّر وجود الأشياء من الأزل، ولا يقال أن الشيء موجود أزلاً فوجود العالم والحالة هذه مقدّر أزلاً فقط، وعليه فلا يكون الأزل أمراً مستوهماً كما هو شأن الزمان، ولكنه ليس بأمر محقق أيضاً في رأيه، ولا يمكن حصر وجود الحق فيه كما يحصر الزمان وجود الخلق فيه، وفي ذلك يقول: "فقد شبت لسك التقدير في الأزل كما ثبت لك التقدير في الزمان، وأن الزمان أمر متوهم لا وجود له، فإنه ما هو عين الله، وما ثم إلا الله وجود له، فإنه ما هو عين الله، وما ثم إلا الله (والأزل) ما هو أمر وجودي يكون غير الحق، ويكون الحق مظروفاً له، فيحصره في كونه ظرفاً لنا على الوجه الذي ذكرناه ((ا). وقد كونه ظرفاً لنا على الوجه الذي ذكرناه ((ا). وقد تخيلت طائفة أن الأزل مثل الخلاء امتداد معقول، كما أن الخلاء امتداد في غير جسم، كذلك الأزل امتداد من غير توالي حركات الزمان، ولكن ابن عربي يرد هذه الأقوال جميعها إذ لا يصبح عنده توهم الأزل بأنه تقدير زمان، ولا أنه امتداد، لكن ما يراه المحققون أن الأزل عندهم حكم القدم، وهو نفي الأولية فهو نعت سلبي ليس بصفة أصلاً (۱).

ويتصل هذا القول بمسألة الوجود، وما يراه ابن عربي أنه لا يكون عن هذه الحقيقة وجود، فيكون الزمان للممكن نسبة متوهمة الوجود لا موجودة، لأن كل شيء تفرضه يصح عنه السؤال بمتى، ومتى سؤال عن زمان، فلا بد والحالة هذه أن يكون السزمان أمراً مستوهما لا وجود له، وهو في قوله هذا يستند إلى ما ورد على لسان الحق، وما جاء به حديث الرسول هذا فيقول في حق الحق: "ولهذا أطلقه - أي الحق، وما جاء به حديث الرسول هذا فيقول في حق الحق: "ولهذا أطلقه - أي السرمان المتوهم - على نفسه في قولسه: ﴿وكان الله وكل شيى، غليماً ﴾(٣) و ﴿نله الله وهن وعد) أنا. وفسى السنة تقرير قبول السائل: "أين كان ربنا قبل

ابن عربی، کتاب الأزل (الرسائل)، ص.ص ۲-۷.

<sup>(</sup>۲) سورة الفتح، الآية: ۲٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الروم، الآية: ٤ ك.

أن يخلسق خلقسه"(١). ولسو كان الزمان أمراً وجودياً في نفسه ما صح تنزيه الحق عن التقييد إذ كان حكم الزمان يقيده، فعرفنا أن هذه الصيغ ما تحتها أمر وجودي"(٢).

وبهذا يثبت الأزل الذات والقدم، فالحق قديم لا أول لوجوده، لأنه يستحيل عليه المسبوقية بسالعدم، وقد جاء في قوله عز وجل بأنه (هو الأول والآخر) (٢) فلا بد أن أوليته المقصودة هنا ليست هي المعنى المستفاد من أقواله بأن الحق قديم أي لا أول لوجوده، إنما المقصود بها أنه مبدأ الوجود والأصل الذي صدر عنه كل موجود، ومن همنا جاء تمييزه بين الأولية والآخرية من حيث الوجود فنقول في حقه تعالى: "فلا تتسب إليه الأولية مع كونه الأول، ولهذا قيل فيه الآخر، فلو كانت أوليته وجود تقبيد لم يصح أن يكون الآخر المقيد، لا، لا آخر الممكن لأن الممكنات غير متناهية، فلا آخر لهما، وإنما كان آخر الرجوع الأمر كله إليه بعد نسبة ذلك إلينا، فهو الآخر في عين أوليته، والأول في عين آخريته "أو والمقصود من قوله بالأخرية هو رجوع كل موجود في أخر أمره إلى الله تعالى كما قال (والمقصود من قوله بالأخرية هو رجوع كل موجود في أخر أمره إلى الله تعالى كما قال (والمقود برجع الأمر كله) إلى أمر واحد وهو افتقار في عين آخريسته أي أن أولية الحق وأخريته يرجعان إلى أمر واحد وهو افتقار في عين آخريسته أي أن أولية الحق وأخريته يرجعان إلى أمر واحد وهو افتقار الموجودات إليه.

كذا في من وجه آخر فإن ما يسمى به الحق أزلاً بأنه الظاهر والباطن لما جاء في تسميته نفسه وهو (الطاهر والباطن) (١)، فإنه كما كان الأول والآخر فإنه أيضاً ظاهر كل أمر وباطنه، وقد أشار إلى ذلك رمزاً في ترجمان الأشواق إذ قال:

ما عَمنعَسَ الليلُ إلا جاء يعقبه نفس الصبح معلومٌ من الحقب (١)

الحديث: أخرجه الترمذي في جامعه في التفسير وابن ماجه في المقدمة ورواه البخاري في توحيده وأحمد في مسنده، وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن. سبق تخريجه.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربی، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۳۸۰.

 <sup>(</sup>٦) سورة الحديد، الآية: ٣.

<sup>(1)</sup> ابن عربى، فصوص الحكم، ص ٤٥.

 <sup>(°)</sup> سورة هود، الآية: ۱۲۳ ك.

<sup>(</sup>٦) سورة الحديد، الآية: ٣م.

 <sup>(</sup>٧) ابن عربي، ترجمان الأشواق، تحقيق محمد عبد الرحمن نجم الدين الكردي، القاهرة،
 ١٣١٨هـــ/١٩٦٨م، بيروت، ص ١٦٩.

ويعنب بذلك أنه "ما يبطن أمر إلا ويظهر مقابله، ولا يظهر أمر إلا ويبطن مقابله أبد الآبد. ولا سيما وقد سمي الحق أزلاً بأنه الظاهر والباطن، ولا يحمل على محمل النسب والإضافات، هذا هو النظر العقلي من طريق التنزيه، وإنما ينفي أن يُحمل على أنه أمر ذاتي، هو عين المطلوب الموصوف بالوجه الذي يليق وتعرفه من نفسه"(١).

وجملة القول، فإن ما نراه لدى ابن عربي أنه لا وجود للزمان بمعناه المادي المعروف، إنما توهمه العقل بفعل تحديده لوجود الموجودات، وتكوين الكاننات، وهو في حق الحق لا زمان، لأنه تعالى أزلي لا أول له كبداية ولا آخر له كنهاية، إنما هو الوجود الذي به تحقق وجود كل موجود، فتعين بذلك الوجود للموجود بالوقت تمبيزاً له عن موجود آخر، فكان وجوده في الزمان، أما أزلية الحق فلا تتطلب الزمان وينتفى عنها كل تحديد بالوقت والأوان، فلا قبلية ولا بعدية تحده، ولا معية تربطه بوجود المحدثات، بل هو الذي أوجدها من علمه العيني إلى علمه الوجودي بعد أن كانت مقدرة أزلاً في علمه تعالى: (هو الأول والآخر والظاهر والماطن وهو بكل شيى، مقدرة أزلاً في علمه تعالى: (هو الأول والآخر والظاهر والماطن وهو بكل شيى،

بعد أن عرضا لمذهب ابن عربي في جوانبه المختلفة ما يتعلق منها بالحق منفرداً وما يتعلق بالخلق، أو ما يتعلق بالحق والخلق معا باعتبارهما وجهي الحقيقة الوجودية كما يرى ابن عربي في مذهبه، نتساءل: ما دور الإرادة الإنسانية في هذا المذهب؟ وما معنى الحرية الإنسانية في عالم خاضع بكليته لقانون الوجود العام، وصادر عن الله؟ وهل يقوم مذهبه على الحرية أم أنه من القائلين بالجبرية؟.

## رابعاً: الجبريسة أو الحتمية في مذهب ابن عربي:

تظهر الجبرية عبد ابن عربي من خلال مواقفه الأخلاقية التي نشات عن نظريبته فسي وحدة الوجود. ولكنها ليست جبرية مادية منفصلة عن العقل كلياً بل هو نسوع من الانسجام الأزلي بين ذات فاعلة وذوات منفعلة خاضعة لها، فهي لا تشبه جبرية غيره من المسلمين التي تفترض وجود الله والعالم لأنه يدين بحقيقة وجودية

ابن عربي، ذخائر الأعلاق شرح ترجمان الأشواق، ص ١٦٩.

 <sup>(</sup>۲) سورة الحديد، الآية: ٣م.

واحدة بعيدة عن التنوية، فلا يقارب رأي الأشعرية الذين يقولون بأن الله خالق للإنسان وأفعاله، ولا رأي الجهمية التي تفترض وجود قوة عليا مسيّرة للعالم وهي "الله"، ولكن جبريته مؤداها أن نظام الوجود القائم وما طبعت في جبلته من قوانين ليست إلا قوانين ليسية وطبيعية معاً، وهي التي تقرر مصير العالم في كل لحظة، فالتسليم بهذه القوانين دفع الصوفي إلى الرضى المطلق القضاء الله وقدره، ومحاولته التخلّص من ربقة العبودية الشخصية ليحقق في نفسه الوحدة الذاتية مع الحق(1)، إذ لا يتأتى للعبد أي تصرف من ذاته بل عن أمر إلهي لأن كل شيء مقيد بما كانت عليه عينه في حال شبوتها، ولا يستطيع الفكاك عنه، فكل شيء يجري بمقتضى قانون الجبرية الأزلية في يقول: "فمتى تصرف العارف بالهمة في العالم فعن أمر إلهي وجبر لا باختيار "(١). فيتنضي هذا الاعتقاد بأن كل إنسان يولد عاصياً أو مطبعاً شريراً أو خيراً، وفقاً لما طبعت عليه عينه الثابتة في العلم القديم (٢) وهكذا فكل شيء في عالم هذا الإنسان يخضع قانون الجبرية الأزلية، حتى الاعتقادات والطاعات والمعاصي والتصرف بالعقل في العالم وعدم التصرف فيه.

والرضي المطلق بالقضاء والقدر أدى الصوفي ناشئ عن قناعته الخاصة بما وجد عليه في علم الحق، ويفرق بين معنى القضاء والقدر الذي هو تعيين وقوع شيء على ما هو عليه في وقت محدد، وأن القضاء يتمثل في حكم الله بأن تكون الأشياء على ما هي عليه في ذاتها على نحو ما عرفتها منذ الأزل (أ). إذن فكل شيء وجد على الصورة التي وُجد عليها في عينه الثابتة، لذلك فإن الله لا يغير من ذلك شيئاً، لأن إرادته تقصر عن المستحيل، ولهذا قال عز وجل: (وها ظلمون) (6) وقوله: (وها أذا بظلم العبيد) (1).

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، تعليقات على الفصوص، ص ٢٢.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) الطويل (توفيق)، مقال عن فلسفة الأخلاق الصوفية عند ابن عربي، الكتاب التذكاري لمحي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر، دار الكاتب العربي، مصر، ١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م، ص ١٦٥٠.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، فصنوص الحكم، ص ١٥٥.

<sup>(°)</sup> مبورة النحل، الآية: ١١٨ ك.

<sup>(</sup>٦) سورة ق، الآية: ٢٩ ك.

ومصا يراه ابن عربي أن الإرادة الإلهية إنما يراد بها العناية الإلهية أو الأمر التكوينسي الذي يشبه في مذهبه القانون العام الذي يحكم الوجود، وبمقتضاه يسير كل شهيء في الكون، حتى أفعال الإنسان تجري وفاقاً له، فيكون والحالة هذه أن كل ما يسبد مسن خير أو شر مقدّر أزلاً بمقتضى طبيعة الوجود نفسه أي بما كانت عليه في شبوتها، وينشا عن هذا الخير أو الشر أخيار مهتدون وأشرار ضالون، وهذا لا يغيب عن علمه تعالى، فهو يعلم الأشياء على ما هي عليه، ويريدها كما يعلمها (١). فأفعال الناس جميعاً تصدر بمقتضى الإرادة الإلهية وإن خالف بعضها أوامر الله التكليفية، كما أن فعل الإنسان يصدر عن نفسه وذلك بمقتضى طبيعته والقوانين التي تحكمه، وهي منذ الأزل ثابتة في علمه تعالى غير متغيرة، حتى أن الله نفسه لا يملك تغييرها لما الأزل. وهكذا فإنا نرى أن عناية الله قد اقتضت أن تحقق أفعال الناس على نحو ما الاثرل. وهكذا فإنا الثابتة، بمعنى أن الإنسان إذا أتى خيراً جاء هذا عن استعداده الأزلي المتلين شمرة عمله أي ثمرة ما فطر عليه منذ الأزل!

والجدير بالذكر أن العبد في كل أفعاله وما يصدر عنه سواء كان عمل خير أم شهر يطيع الإراد الإلهية لأنه لا يأتي منها ما يطابق إرادته الإلهية، فإن أتى فعلاً طابق الأمر الإلهي أو النهي الإلهي كان طاعة أو خيراً وإلا كان معصية أو شراً. ومن أجل هذا جاءت كل المعاصي والشرور بمقتضى إرادة الله وعلمه الأزليين (١٠). وهذا يناقض رأي المعتزلة: فيما رأوه أن الإنسان خالق لأفعاله، وقد بين النسفي حقيقة قولهم قائلاً: قالت المعتزلة أفعال العباد كلها مخلوقات للعباد، والعبد هو الذي يخلق فعل نفسه، خيراً أو شراً، لأن العبد عندهم مستطيع باستطاعة نفسه قبل الفعل، ولا يحتاج إلى الاستطاعة والقوة من الله تعالى، وإذا كان العبد مستطيعاً باستطاعة نفسه قبل الفعل

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١١٨. (انظر أبو العلا عفيفي في التعليقات، ص ٦٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤١. (انظر أبو العلا عفيفي في التعليقات، ص ١٦٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٩٨. (انظر أبو العلا عفيفي في التعليقات، ص ١٠٣).

فأفعالـــه لـــه مخلوقة من جهته (١)، لذلك يرى المعتزلة أن ما يصدر عن الله فعل واحد، وهو مصلحة وخير فقط، وهذا ما أشار إليه الكعبي في مقالاته: "أن الله لا يحب الفساد ولا يخلق أفعال العباد"(٢). أما غير ذلك فلا يصدر عنه.

ورغسم ما نسبه المعتزلة للإنسان من إرادة واختيار، وأنه خالق لأفعاله خيرها وشرها، فإن موقفهم من مشكلة الجبر والاختيار هو مضاد لهذا الموقف، فيذهب الجهم بن صفوان إلى نفي القدرة عن الإنسان أصلاً فقال: إن الإنسان لا يقدر على شيء ولا يوصف بالاستطاعة، وإنما هو مجبور في أفعاله لا قدرة له، ولا إرادة له، ولا اختيار، إنصا يخلق الله تعالى فيه الأفعال على حسب ما يخلق في سائر الجمادات، وتنسب إليه الأفعال مجسازاً كما تنسب إلى الجمادات (٣)، فكل شيء عند الجبرية مقدر أزلاً، وهم يستندون في ذلك إلى شواهد نقلية فيقولون، ليس للعبد استطاعة، والعبد مجبور على الكفر والإيمان، يدل عليه قوله تعالى: (ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين مجبور على الكفر والإيمان، يدل عليه قوله تعالى: (ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين

ويقارن ابن عربي بين الرادة الإلهية والمشيئة الإلهية وما يترتب على كل منها من نتائج، وما بينها من مباينة وتعاير في متعلقاتها، إذ أن ما يريده الله غير ما يشاؤه، فمنعلق الإرادة يشتم منه رائحة الجير، على حين يظهر الاختيار مع المشيئة فيقول: "إن الإرادة تعلّق المشيئة بالمراد، وهو قوله تعالى: ﴿إنها قولها إخا أرحناه﴾(٥) هذا تعلىق المشيئة. وقد ذهب بعض أهل الطريق إلى أن المشيئة هي عرش الدات... أي بالذات ظهر كون المشيئة ملكاً لتعلق الاختيار بها، فالاختيار بالدات مسن كونها إلها فإن شاء فعل وإن لم يشأ لم يفعسل، وهو التسردد الإلهى فسى الخبر

<sup>(</sup>۱) النسفي (أبو المعين)، بحر الكلام، بمجموعة الرسائل، مطبعة كردستان، ١٣٢٩هــ/١٩١١م، ص ٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الكعبي: (كتاب) المقالات في فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تحقيق فؤاد السيد، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) الشهرستاني، الملل والنحل بهامش الفصل لابن حزم، تحقيق سيد كيلاني، الجزء الأول، القاهرة، سنة ١٩٦١، ص ٨٧.

<sup>(</sup>٤) مىورة النساء، الآية: ١٢٩م.

 <sup>(°)</sup> مىورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

الصحيح "ما ترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي المؤمن يكره الموت"(١)..."(٢).

كذلك نسراه من جهة أخرى يربط بين العلم والمشيئة، فالعلم الإلهي هو صفة للذات من كونها عالمه، وعلمها قديم، وعلم الله بالأشياء لا يتبدل ولا يتغير لأنه من هذا القبيل، ولهذا كان حكم ما سبق به العلم تظهر عليه رائحة الجبر لأنه لا تبديل ولا إلغاء بل هو واقع فعلاً لما اقتضته الإرادة الإلهية فيقول: "والعلم للذات من كونها ذاتاً، ولهذا تظهر رائحة الجبر مع العلم، ويظهر الاختيار مع المشيئة، فما حكم وسبق به العلم لا يتبدئل عقلاً ولا شرعاً (وها يُبحّل المقول لدين) ("). ولرائحة الجبر فيه اعقبه: (وها أنسا بط لله للعبيد) أن لئلا يتوهم متوهم ذلك، إذ كان الحكم للعلم منه فلا أخذ بما هو عليه مجبور غير مختار. ومن علم ما ذكرناه من تجلي الحق في مرأة العدم لظهور صدور أعيان الممكنات على صورة الوجوب هان عليه هذا كله، وعرف أصله واستراح راحة الأبد، وعلم أن الممكن ما خرج عن حضرة إمكانه لا في حال وجوده ولا في حال عدمه، والتجلي له مستصحب، والأحوال عليه تتحول وتطرأ فهو بين حال عدم وحال وجود، والعين هي تلك العين، وهذا من العلم المكنون الذي قبل فيه: "إن من عدم وحال وجود، والعين هي تلك العين، وهذا من العلم المكنون الذي قبل فيه: "إن من العلم كهيئة المكنون لا يعلمه إلا العلماء بالشفاؤابه لم ينكره إلا أهل الغرة بالشا"(٥).

وإذا كانت الجبرية تظهر الاختيار مع المشيئة، إلا أن هذا الاختيار يكون أحياناً أمــراً مــتوهماً فينتفي معه أي اختيار، ويجعل من المشيئة الإلهية حكماً إلهياً لا انفكاك

<sup>(</sup>۱) الحديث: رواه البخاري من حديث أبي هريرة، (فتاوى ابن تيمية، مجلد ۸، ص ۱۲۸)، ورواه أحمد والحكيم وأبو يعلى والطبراني وأبو نعيم وابن عساكر عن عائشة أم المؤمنين، والطبراني فسي الكبير عن أبي إمامة، والقشيري من الرسالة عن أنس، (الحديث صحيح، ثابت، كذلك أخرجه ابن عربي في مشكاة الأنوار ۷۷، رقم ۹۱).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص.ص ٦٢-٦٣.

 <sup>(</sup>٦) سورة ق، الآية: ٢٩ ك.

<sup>(</sup>٤) نفس المبورة السابقة ونفس الآية.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٦٣. الحديث: سبق تخريجه.

عنه لأي شيء لأنه ليس لها إلا أمراً واحداً في الأشياء وذلك بحكم وجود العين الواحدة التسي لا وجود لأي ممكن معها، فهي متفردة عنه لأن الإمكان أمر وهمي، وإن مشيئة الحق في الأمور عين ما هي الأمور عليه، فلا تبديل ولا تغيير للأمر الإلهي أبداً. فيقول: "إن غاية الأمر الإلهي أن يكون الحق سمع العبد وبصره، بل جميع قواه، قال تعالى: "فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده. الحديث..."(١). فأثبت بالضمير عينه عبداً لا ربوبية له، وجعل ما يظهر به، وعليه، ومنه، أن ذلك للحق تعالى لا للعبد... فإن قالوا أن الإمكان جعلنا أن نقول ما نقول قلنا: الإمكان حكم وهمي لا معقول، ولا في الشه ولا في المسمى ممكناً لا مرجحاً، وحالة الله واحب بداته أو واجب به، فمشيئة الحق في الأشياء واحدة"(١)، ويقول شعراً:

والحق ليسس إلا مشيئته وحيدة العين لا شرك يثنيها والاختيار محال فرضه فإذا أتسى فحكمه لإمكان تدريبها فلا تزال على الترجيح نشأته والله بالحال أخفى نفسه فيها فزال من علمنا الإمكان عن نظر في الممكنات فيبديها ويخفيها

وهنا يربط بين أمر الإمكان والاختيار بحكم أنهما أمر واحد بالنسبة للمشيئة الإلهية من حيث بقائهما أو زوالهما، إذ العين تظل على ما هي عليه من الوحدة والثبات دون تغير أو تبدل فيقول: "وإذا زال الإمكان زال الاختيار، وما بقي سوى عين واحدة، لأن المشيئة الإلهية ما عندها إلا أمر واحد في الأشياء، ولا تزال الأشياء على حكم واحد يتعين من الحكمين، فما الأمر الذي توهمه القائل بالإمكان، فثبت أنه ما ثم إلا حق لحق وحق الخلق، فحق الحق ربوبيته، وحق الخلق عبوديته فنحن عبيد وإن ظهرنا بنعوته، وهو ربنا وإن ظهر بنعوتنا، فإن النعوت عند المحققين لا أثر لها في العين المنعوتة...

<sup>(</sup>۱) الحديث: رواه السبخاري وأحمد والترمذي وأبو يعلى والطبراني، الحديث صحيح ثابت. (انظر رياض الصالحين، ص ٥٠). سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٦٨.

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٦٨.

فمشيئة الحق في الأمور عين ما هي الأمور عليه... فهو لا يقبل التبديل، فهو غير مشاء بمشيئة ليست عينه، فالمشيئة عينه، فلا تابع ولا متبوع، فتحفّظ عن الوهم فإن له سلطاناً قوياً في النفس يحول بينها وبين العلم الصحيح الذي يعطيه العقل السليم "(١).

واستناداً إلى كل ما جاء به ابن عربي، فهو يخالف آراء علماء الكلام من المعتزلة والأساعرة على حد سواء حول خلق العبد لأفعاله وغير ذلك، فالمعتزلة وجدوا أفعال العباد للعباد، فما جعلوهم شركاء، إنما أضافوا الفعل إليهم عقلاً وصدقهم الشرع في ذلك. كذلك الأشاعرة وجدوا فعل الممكنات جميعها من غير تقسيم لله تعالى عقلاً وساعدهم الشرع على ذلك، وإن كانت حجج المعتزلة في هذا الأمر أقوى في الظاهر، لكن ما ذهبت إليه الأشاعرة هو أقوى عند أهل الكشف من أهل الله. ورغم أن كلتا الطائفتين موحدة، إنما قول المشرك لا يؤخذ به لكون الموجود لا يتصف إلا بإيجاد واحد، والقدرة الإلهية ليس لها في الأمر سوى إيجاد الأعيان. وهكذا ينتفي وجود موجود بوجودين إذ لا يمكن التعلق بقدرتين لإيجاده، فلكل منها دورها في إعطاء الوجود للموجود بحيث لا تعارضه الأخرى و لا نترك فيه من أثر مبطل إذا حققت الشركة في الفعل، ولهذا يرى في الحركة التي يتم بها ذلك إنما هي حركة طبيعية الخسركة في يتم بها إظهار الأسرار عن الأمر الإلهي. وأن سبب وجود كل شيء هو اخبرية بقوله:

حُيرت في حيرة صدرت أنا مجبور ولا فعل ليي أنا إن قلت أنا قلل الا والدي أسند فعلي ليه فأنا وهدو علي نقطية

ليست شعسري ثمّ مسن لا يحار والذي أفعلسه باضطسسرار وهسو إن قسال أنسا لا يغسار ليس مسن أفعالسه بالخيسار ثبتت لسر ليس لها من قرار (٣)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٣٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المصدر العدابق، الجزء الثاني، ص ٨٠٢. وأنظر أيضاً كتاب الجلالة (الرسائل)، الجزء الأول، ص ٢.

فهذه صورة العبد المجبور على الفعل، فهو في منزل الحيرة ومقام الغيرة، ذلك أن العسدم يتصسف بالكينونة وهذه نقيصة له، كما يتصف الحق بجعل الموجودات في العسدم وخلق العدم بحيث أن يقال فعل الفاعل لا شيء. وهذا النفي لا يشير إلى فعل: "فلا شسيء يكون فعلا، وقد نسب الحق هذا الأمر إليه فقال: (إن يشأ يحميكه)، فسيلحقكم بالعدم، (ويأتي بخلق جحيد) (١) وفي هذا نرى كيف أضيف الإلحاق بالعدم إلى المشيئة ولم يضيفه إلى القدرة التي يرجع إليها أمر الخلق والجعل بها"(١).

وتؤكد هذه الجبرية على ضعف المخلوق أمام الخالق، إذ لا حيلة له في فعل شيء، فينتفي عينه الفعل لأن الفاعل هو الله، بل هو الخالق لأفعاله، وما ثمّ إلا الله " يقول:

فإسناد الفعل إلى الخالق وتعطيل الإرادة الإنسانية كما يظهر في مذهب وحدة الوجود هو من باب التوحيد ليس إلا إلى أن مرد كل أمر إلى الله. وما يريده العبد لا يقسع ولا يستحقق إلا بموافقة الإرادة الإلهية ووفق ما تقضى به مما يتوجب معه القول بالقضاء والقدر. إذ أن ما يقضي به الله ويقدره هو المحقّق فعلاً وكل ما عداه فهو وهم يرسمه الخيال. فابن عربي هو إمام في هذه المسألة لأنه يسند كل فعل إلى الله باعتباره الفعّال لما يريد، وفعل العبد مرتهن حدوثه ووقوعه بما قدّر به الله أز لا وقضت به ملسيئته وإرادت، ولهذا فقول ابن عربي "إن الله تعالى أراد من العالم ما هم فاعلوه، وهم مع ذلك غير مجبورين فيما يختارونه "أن قول يسمح للعبد بالتحرك والاختيار، لكن ضمن دائرة محددة لا يمكن اجتيازها إلى خارج حدودها، وهذا يستدعي التمييز بين فعل العبد وفعل الرب لما بينهما من فارق الإحداث لها، ويطلعنا على هذه الفوارق

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية ١٦، ونص الآية هو: (إن يطا يخميكم وياتين بطق بحيد).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۸۰۳.

<sup>(</sup>۱۲ ابن عربی، کتاب الجلالة (الرسائل)، ص ۱۲.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٢١، ص.ص أ - ب.

فيقول: "إن الله أبدع العالم، وأعني به ما سوى الله، وذلك لحكمة من أجلها كان ما لم يكن، والعالم محل الأضداد من خير وشر، وحلو ومر، مثل ذلك والكل مراد الله تعالى إذ لا يتصور أن يكون ما لا يريد، أو أن لا يكون ما يريد كونه، فإن قيل: قد يريد العبد أموراً فتكون بإرادة العبد، وإن لم يرد الرب وقوعها ولم يرد أيضاً أن لا وقوعها قلانا: إرادته تعالى أن يكون العبد مريداً في بعض الأمور، وقد علم الله ما يريده العبد فلام يمنع وقوع ذلك الأمر بعينه مراد لله ولكن بإرادة زيد، فزيد غير مجبور عليه، وليس الأمر مفوضاً إليه "(١).

ولكن بالرغم من حصر الأفعال جميعها في يد الخالق، يحاول ابن عربي أن يثبت للعبد فعلاً وإرادة إذ أن ما يكسبه الإنسان يكون باختياره ويحاسب عليه، ولكن هــل يكــون المختار مجبراً ضمناً على عمله أم أنه اكتسب عمله بإرادته ودون تذخل الإرادة الإلهية في ذلك؟ والكسب كما يراه عبارة عن اختيار القلب لا عن مطلق الفعل، وفي هذا قوله عز وجل: ﴿ولكن يُؤلُّنُكُمُ بِهَا كُسَبِّتُ فَلُوبِكُمُ ﴾ (٢). فهو إذن يحدد موقف من هذا الكسب وما له من صلة بالاختيار المرتبط بإرادة العبد رأساً، لأنه مبدأ الفعل، ولكن إذا قيل: "أنه تعالى جبر المختار على أن يختار هذا بعينه فقد عاد الاختيار جبراً، وهبو محال لغة وعقلاً". ولكنه يحدد دور العبد في هذا الاختيار وموقف الرب مـنه فـيما يتصوره من تحليل للموقف واختياره لفعله فيقول: "إرادته أن يكون المختار مخستاراً، وعلم ماذا يختار فلم يمنع وقوعه، فصار الواقع بعينه مراداً للرب لكونه علم ولــم يمنع، وكسباً للعبد لكونه لم يعلم مراد الرب فاختار، فقد بان أنه متى أراد العبد ما أراد الله وقوعـــه بفعـــل مـــن العبد كان العبد هنا مكتسباً، ومتى فعل العبد ما أراد الله وقوعــه بفعل من العبد فوقع بغير إرادة من العبد له لم يكن مكنسباً، بل العبد حينئذ إما مجـــزيّ بذلك الفعل الواقع منه لما تقدم أيضاً منه، وإما مجبور عليه لحكمة أرادها الله

<sup>(</sup>١) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٢١، ص. ص أ - ب.

<sup>(</sup>٢) مىورة البقرة، الآية: ٢٢٥م.

مسنه، والمجبور غير مؤاخذ إلا أن يكون ذلك الجبر أيضاً جبراً كقوله: ﴿وَنَقَلَبُهُ الْجَبِرِ أَيْضاً جَبِراً كَقُولُه: ﴿وَنَقَلُبُهُ الْجَبِرِ الْمُنْ خَبِراً كَقُولُه: ﴿ وَنَقَالُهُ اللَّهِ مِنْ فَهُمْ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ هُنْ كَانَ مِرْمِدُ الْعَاجِلَةِ ﴾ (٢) "(٣).

وقد يفهم البعض من قول ابن عربي بالاختيار من قبيل النظر إلى العبد معرّى عن علته وسببه، مما قد يوهم القول بالوجود الذاتي وذلك من حيث قوله في اعتقاد أهل الاختصاص "أقـول بالحكم الإرادي لكي لا أقول بالاختيار، فإن الخطاب بالاختيار الوارد إنما ورد من حيث النظر إلى الممكن معرى عن علته وسببه، موهماً بذلك القول بــالوجوب الذاتي، وصار سبباً للطعن فيه..." ويشرح البرزنجي هذا القول لابن عربي بأن ما نقله عنه قد تضمن بأن الله فاعل بالاختيار، لا علة موجبة بالذات للمعلول، وأن وجــه الصحة في قوله "بالحكم الإرادي لا بالاختيار" أن الاختيار في اللغة هو الانتقاء والاصطفاء للشيء على غيره، ولهذا أطلق في القرآن على نحو قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ  $| نترناهم غلب غلب غلب العالمين<math>)^{(1)}$  (وربك يظم ما يشاء ويحتار $)^{(0)}$  وليس الاختــيار بهــذا المعنى سوى ترجيح ذلك المختار وتقديمه على غيره، والترجيح فرع الاحــتمال، فالعبد هنا هو الممكن، وما يراه ابن عربي أن الممكن من حيث هو معرّى عن علته وسببه، أي بالنظر إلى إمكانه الذاتي مجرداً عن علته وسببه، المرجح لوجوده على عدمه، فهو قابل للطرفين من الوجود والعدم، وكلما كان كذلك صح الترجيح، فصــح بالتالــي الاختيار بهذا المعنى، وإما بالنظر إليه من حيث سبق العلم بالوقوع أو اللاوقو ع"<sup>(٦)</sup>.

وكنت يجة حتم ية لإمكان العبد، فإن ما يراه ابن عربي أن الإنسان مجبور في عين اختسياره وذلك عند كل ذي عقل سليم، مع أن كل ما يظهر من أفعال يجوز أن يفعل ه تعالى وحده لا بأيدينا، ولكن لم يقع الفعل في الشاهد ولم يظهر إلا بأيدينا، إذ

سورة الأنعام، الآية: ١١٠ ك.

 <sup>(</sup>۲) مىورة الإسراء، الآية: ۱۸ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٢١، ص.ص أسب.

<sup>(</sup>٤) سورة الدخان، الآية: ٣٢ ك.

<sup>(°)</sup> مبورة القصيص، الآية: ٦٨ ك.

<sup>(</sup>٦) البرزنجي، الجانب الغيبي، ص ٨٠.

أن الأعمـــال لله خلقـــاً ولـــنا إسناداً فيضيفها إلى الله وإلينا بوجه كما قال تعالى: ﴿وَاللَّهُ خلة كيم وما تعلمون (١). وعليه يمكن القول أن إضافة الجبر إلى الممكن هي نتيجة قصــور عـن إدراك الحقــيقة وفي قوله "أن كل مخلوق مجبور، فكيف يحيط بالحقيقة محصوراً "(٢) وهذه صورة بيّنة عن عدم الاختيار في أمور معينة يقصدها في جبريته للممكن، فكان هذا إمعان في الجبرية لأن العبد كما يراه محل لعمل الحق، وهذا آخر ما يوصف به العبد من ضعف يزول معه كل أثر لعمل الإرادة الإنسانية، لأن العبد يصبح والحالــة هــذه لا يلوي على شيء رغم ما يُضاف إليه من تكليف العبادات التي يؤديها للحق، وفي هذا خطابه للعبد من حيث هو عبد فيقول: "فأنت مكلف من حيث وجود عينك، محل الخطاب، وهو العامل بك من حيث أنه لا فعل لك، إذ الحدث لا أثر له في عين الفعل ولكن له حكم في الفعل إذ كان ما كلفه الحق من حركة وسكون لا يعلمه الحق إلا بوجود المتحرك والساكن... إذا لم يكن العبد موجوداً إلا الحق، والحق تعالى عــن الحركة والسكون... فلا بد من حدويث العبد حتى يكون محلاً لأثر الحق"(٣) ومن هنا جاء قوله بأن العالم مسيّر حسيما تيسره له الإرادة الإلهية، وتعينه المشيئة له بقضائها وقدرها، فلا خيار له في ما يقع له من أمور، وهذا ما يترتب عليه قوله بتحديده للفطرة الإلهية بقوله: ﴿ لَلْفُطِّ مَنْ الْإِلْهَيَةُ فَيْ الْخُلُقُ مَا هُـو عَلَيْهِ الْخُلُـقُ في التصريف، فإن العالم مسيّر لا مخيّر "(٤).

ويقيس ابن عربي على ذلك ما سعد به أهل الله من العلوم الإلهية الذوقية المحاصلة فهي لا تخرج عن هذا النطاق، فهم لم يحصلوا عليها باختيارهم إنما من حيث أن نواصيهم بيد الله فساقتهم الأقدار ليحلوا فيما حلوا فيه من عين القرب لأنهم كانوا في سعيهم على صراط الرب المستقيم فقال: "فما مشوا بنفوسهم وإنما مشوا بحكم الجبر

<sup>(</sup>١) عبورة الصافات، الآية: ٩٦ ك.

<sup>(</sup>۲) ابن عربسي، كتاب الإسراء إلى مقام الأسرى، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م، ص ٢٠.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٥٠. (انظر الفتوحات، تحقيق عثمان يحيى، ص ٥٥٥).

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٥٢٨.

إلى أن وصلوا إلى عين القرب"(١) وعين القرب هي المقام الذي يسعى إليه كل سالك كسي يصل إليه، ويتحقق فيه في وحدته الذاتية مع الحق، وهي غاية الصوفية القائلين بوحــدة الوجــود فهم لم يسيروا في طريقهم هذا بحكم الاختيار، بل يُساقون إليه سوقاً وذلك بحكم الجبر المسيطر على كل الوجود في مذهب ابن عربي. ولذا فإن السالك الواصل إلى هذه الغاية هو مجبر على وصوله، كما أن السالك الذي حُرم الوصول إلسيها مجبر على الحرمان (٢). فالعبد على هذا النحو لا فعل له، لأنه محل ظهور الفعل الإلهـــى كالحــركة أو أي أمــر آخر لا يصبح وجوده إلا في مادة لأن الحركة لا تقوم بنفسها، فلا بد إذن من وجود محل يظهر فيه تكوين هذا الأمر الذي لا يقوم بنفسه، وعليه فإن للمحل حكم في الإيجاد لهذا الممكن، ولكنه لا أثر له فيه، ومن هنا فإن الفسرق بيسن الأثر والحكم يبين روح الجبرية في ما يقوم به العبد من فعل. وقد تساءل ابسن عربسي عسن نسبة الفعل إلى العبد، فإنه منفى عنه حكماً لأنه موضع لحلول هذا الفعل فيه فقط، ولهذا ينهى عن القول غير المقرون بالفعل منعاً للتبجح بالقول دون العمل، مستنداً في ذلك إلى قوله تعالى: ﴿ إِما أَيْمَا الَّذِينَ آمِنُوا لَمُ تَقُولُونَ مَا لَا تفعلون)(٣) وتبريره لذلك أن العالم العاقل لا يقول ما لا يفعل إلا بالاستثناء لأنه يعلم Sanger (1907) أن الفعل لله لا له.

كما يرتبط بالفعل الإلهي عنده مسألة الخير والشر، فيرى أن كل ما يحدث من خير أو شر ليس هو سوى ما قُدّر في الأزل بمقتضى طبيعة الوجود نفسه، فالعبد في كل أفعاله سواء أكانت خيراً أم شراً فهو يطبع بل ويخضع بالكلية لهذه الإرادة الإلهية لأنه لا يأتي منها إلا ما يطابق إرادته الإلهية، وهكذا الشأن في أمر الطاعة والمعصية، فالإتبان بفعل يطابق الأمر والنّهي الإلهي كان طاعة أو خيراً وإلا كان معصية أو شراً، ومن أجسل هذا جاءت كل المعاصي والشرور بمقتضى إرادة الله وعلمه الأزلينين (٤). ويستبعد ابن عربي بهذه الصورة المميزة للإرادة الإلهية رأي المعتزلة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، قصوص الحكم، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ١٢٣.

 <sup>(</sup>٣) منورة الصنف، الآية: ٣ م.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٩٨.

القائل بخلق العبد لأفعاله، فالعبد ليس إلا قابل لا يملك إتيان فعل إلا إذا اكتسب قوة الفعل من فاعل، والفاعل دوماً هو الله، إذ هو الفاعل لكل فعل، ولما كان ذلك كذلك قلل قما معنى الثواب والعقاب في أعمال مردودة كلها إلى الله؟ وكيف ينال العبد ثواباً على عمل اقتضت طبيعة عينه الثابتة على عمل اقتضت طبيعة عينه الثابتة اقترافه؟.

يجيدب ابن عربي: بأن هذا مجرد تعبير عن فِطر البشر وما ينشأ عنها من اذة أو ألم في الحياة الدنيا، فليست هذه جزاء إلهيا في دار المقام، إنما هي جزاء تسديه الطبيعة الأفعال الإنسان وتصرفاته، فلا يحمد العبد إلا نفسه، والا يذم إلا نفسه، والله هو الممدوح دوماً الأنه يفيض الوجود على العبد (۱). وهكذا فالثواب إسم ناشئ في نفس المطيع، وأن العقاب إسم للأثر الناشئ عن المعصية في نفس العاصي. واتساقاً مع منطق مذهبه يميل ابن عربي إلى اعتبار الثواب والعقاب حالتين يشعر بهما الحق نفسده، أي الحق المتعين في صورة العبد (۱). وبالرغم من هذا فإن ابن عربي يميل إلى أن يجعل للعبد نصيباً في تحمل تبعة أعماله ويكون مسؤولاً عنها خيرها وشرها، ولهذا مصرر الأمر بالإنسان وما يصدر عنه من فعل إذ أن الطاعة والمعصية يصدر ان عن طبيعة الإنسان التي تخضع لقانون الوجود وهو قانون المشيئة الإلهية.

ولما كانت السعادة هي الهدف من وراء ذلك كله فإن ابن عربي لم يحرم السعادة لأحد لأن الغفران من الحق جود وكرم منه، وأدنى ما يكون إلى منطق العقل أن يُتبع الله المغفرة للمعصية المرتكبة لقوله تعالى: و (لا تهنطوا هن وهمة الله إن الله يغفر الخنوب به به يعالى) أن يُتبع الله المغفرة التي ينشدها الله يغفر الخنوب به به يعالى أن فالسعادة إذن هي قمة الحياة الروحية التي ينشدها الصوفي، ولا تحصل هذه إلا بتحقيق الاتصال الكامل للعبد بربه عن طريق حبه، وهي التسي صدر عنها ابن عربي بأنها تقترن بوصول العبد إلى عين القرب من الله حتى التسي صدر عنها ابن عربي بأنها تقترن بوصول العبد إلى عين القرب من الله حتى

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ٤١. (انظر عبد القادر محمود، الفلسفة الصوفية في الإسلام، ص ٥١٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٥٣م.

يستحقق بوحدت الذاتية مع الله، فيبدوا له الوجود كله حقيقة واحدة ذات وجهين، وهذه الحقيقة هي الله من حيث هو علة لذاتها، والعالم من حيث هو معلول لذاته، ولا يحصل ذلك للعبد إلا بالمجاهدة وفناء النفس عن الشهوات وسلوك الطريق الوعر الذي يقتضي تحمل المشاق النفسية والجسدية على حد سواء، فتصفية النفس هي النتيجة الموصلة إلى تحقق الأنس، وهذا ما أدى بالصوفي إلى الانسحاب من الحياة العامة، وينتهي بعد ذلك إلى رؤية الوجود كله من خلال ذاته، فيشعر بسعادة سلبية باطنية تقوم في الفناء عن السنفس والبقاء بالله وحده. لذا فإنه يصور السعادة التي يريد السالك الوصول إليها بعد معسراجه الروحسي بأنها الستحقق مع الذات الإلهية، وهو يلتزم في ذلك الدعوة إلى الفضائل الإيجابية في أعمال طيبة وتقدير للواجب.

وهكذا ننتهي مع جبرية ابن عربي إلى القول بأن القوانين المغروسة في جبلة الوجود قوانيس إلهية طبيعية معاً، وهي التي تقرر مصير العالم، وأن التسليم بها هو الذي يؤدي بالصوفي إلى الرضا المطلق، ولذا فإن كل شيء في العالم يجري بمقتضى قانون الجبرية الأزلية، وهذا الاعتقاد يقتضي القول بأن كل إنسان يولد على حالة معينة مسن العصيان أو الطاعة أو الشر أو الخير، وفقاً لما طبقت عليه عبنه الثابتة في العلم القديم، ولكن كيف يحقق الصوفي الفناء؟ وما الفناء الذي يعنيه؟.

## خامساً: الفناع:

يعتبر الصوفية أن نهاية المجاهدات والرياضات الروحية هي الفناء. ويذهبون في التعبير عنه كل مذهب، فمن قائل أنه فناء عن وجود السوى وهو فناء أصحاب وحدة الوجود، ومن قائل أنه فناء عن شهود السوى وهو ما أشار إليه أكثر الصوفية المتأخريسن، وهم يعدونه غاية على حين أنه – عند أصحاب وحدة الوجود – هو الفناء في الوحدة المطلقة ونفي التكثر والتعدد عن الوجود بكل اعتبار، وفي رأي ابن تيمية أنسه الفناء عن عبادة السوى والاستعانة بالسوى وإرادة وجه السوى، وهذا في الدرجة

الثالبيّة، وهو شهود التفرقة في الجمع والكثرة في الوحدة (١). ويُعرَف الكلاباذي (١) الفناء بأنه الغيهة، وهو أن يفنى عن بأنه الغيهة عن صفات البشرية بالحمل المولّه من نعوت الإلهية، وهو أن يفنى عن أوصاف البشرية التي هي الجهل والظلم لقوله تعالى: (وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جمولاً) (٢).

ويشير القشيري في رسالته إلى خاصية أساسية في الفناء الصوفي من الناحية السيكولوجية يذكرها الصوفية وهي ذهاب الحس والوعي، فلا يعود الصوفي يحس بشيء من جوارحه و لا بنفسه و لا بالعالم الخارجي، فإذا قيل فني عن نفسه وعن الخلق فنفسه موجودة والخلق موجودون، ولكنه لا علم له بهم و لا به و لا إحساس و لا خبر، فتكون نفسه موجودة والخلق موجودون ولكنه غافل عن نفسه وعن الخلق أجمعين غير محس بنفسه وبالخلق لكمال اشتغاله بما هو أرفع من ذلك، وبهذا علم أن من قال بالفناء ذهاب البشرية لم يُرد به ذهابها بالكلية فإنها موجودة في نفسها مع لوازمها من اللذات والآلام بل أراد أنها مغمورة بما يطرأ عليها من لذات وآلام أعظم من تلك(أ). ويصف الشيرازي مقام الفناء كما يراه أل هؤلاء الذيل صفت نفوسهم وتجردت عن العلائق البدنية تشرق عليهم أنوار بوارق الهية. والمقصود بالفناء عنده ألا يحس السالك بشيء البدنية تشرق عليهم أنوار بوارق الهية. والمقصود بالفناء عنده ألا يحس السالك بشيء من ظواهر جوارحه ومن الأشياء الداخلة فيه والخارجة عنده، بل يغيب عن جميع ذلك، ويغيب عنه جميع ذلك، ذاهبا إلى ربه أو لا ثم ذاهبا فيه آخراً متحداً به(أ).

ابن تیمیة، مجموعة الرسائل والمسائل، الرسالة السابعة، ص ۱۹۷.

<sup>(</sup>۲) الكلاباذي - التعرف لمذهب أهل التصوف، تحقيق عبد الحليم محمود، مكتبة البابي الحلبي، القاهرة، ۱۳۸۰هــ/۱۹۱۰م، ص ۱۲۲.

ويزيد الكلاباذي على معنى الفناء أن يكون فانياً عن أوصافه، باطناً بأوصاف الحق لأن الله تعسالى إنمسا يفعل الأشياء لغيره لا له، لأنه لا يجر به نفعاً ولا يدفع به ضراً، وإنما بفعله الأشياء لينفع الأغيار أو يضرهم، الكلاباذي، ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) مورة الأحزاب، الآية: ٧٢م.

<sup>(</sup>²) القشميري، عبد الكريم بن هوازن، الرسالة القشيرية في علم التصوف، صبيح، القاهرة، ١٢٨٦هـــ/١٩٦٦م، ص ٢٢.

 <sup>(°)</sup> أبو ريان (محمد على)، أصول الفلسفة الإشراقية، ص ٣٣٦.

ولما كان الفاء في الفلسفة الإشراقية قد أدى إلى القول بالاتحاد، فإنه لدى صحوفية وحدة الوجود غير ذلك. إذ أن الفهم الخاطئ للفناء أدى بالمنتقدين إلى القول بأن حالة الفناء تؤدي إلى الاتحاد مع الله أو حلول الله في العبد، وهذا ما ينفيه الصوفي قحولاً وعملاً، فهو مثلاً عند جلال الدين الرومي يقتضي الفناء عن الإرادة، ويؤدي الفناء عهده إلى شهود الوحدة وإسقاط الكثرة لكن دون حلول أو اتحاد، كذلك الحب الإلهي علنه السن الفارض وعند غيره من الصوفية أن يقترن بحال الفناء. ويصور الصوفية حالة الفناء هذه بأنها الحالة التي يغيب فيها الصوفي عن إدراكه لذاته لفنائه في المحبوب وهو الله، ولا يعود في هذه الحالة يشعر بنفسه ولا بشيء من لوازمها، وقد أشار الغزالي إلى إلى فناء الفناء لأنه فني عن نفسه، وفني عن فنائه فإنه ليس يشعر بنفسه في عن فنائه فإنه ليس يشعر بنفسه في تلك الحال، ولا يعدم شعوره بنفسه ولو شعر بعدم شعوره بنفسه لكان قد شعر بنفسه المناه.

وفي لغة علم النفس الحديث فإن اللغناء معنى آخر، وهو أن حالة الفناء هي الحالية الوجدانية التي يفقد فيها الشخص مؤقتاً شعوره بالأنا، وهي في اصطلاح الصوفية أيضاً "عدم شعور الشخص بنفسة ولا بشيء من لوازمها" (١). ولهذا كله يمكن اعتبار حالة الفناء عند الصوفية حالاً عارضاً لا دوام له ولا استمرارية فيه لأنه لو دام لتعارض مع أدائه لفروض الشرع، ذلك أن الشريعة والحقيقة وجهي التصوف الصحيح ولا يمكن تجاهلهما، ولهذا نرى الكلاباذي يقول: وحالة الفناء لا تكون على الدوام، لأن دوامها يوجب تعطيل الجوارح عن أداء المفروضات وعن حركاتها في أمور معاشها ومعادها (١).

<sup>(</sup>١) الغزالي، مشكاة الأنوار، تحقيق أبو العلا عفيفي، الدار القومية للطباعة، مصر، ١٣٢٨هـ/ ١٩٦٤م، ص ٤١.

الجيابي (عبد الكريم)، الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، الجزء الأول، (بولاق)،
 ص ۶۹.

<sup>(</sup>٢) الكلاباذي، مصدر سابق، ص ١٢٧.

وإذا عرضنا لمعنى الفناء عند ابن عربي وموقفه مما قيل فيه ومدى موافقته أو مغايرته له فنرى أنه إن تكلم عن الفناء والبقاء بالمعنى الصوفي فإنه يعني به معنى آخر، وهو الفناء عن الجهل بالوحدة الذاتية للموجودات والبقاء بالعلم بهذه الوحدة والواقع أن ابن عربي لم يعتمد العقل وسيلة في هذا الفناء إنما هو يعتمد الكشف وسيلة للمعرفة، كما صرح في أكثر من موقف بأن علوم هذه الطائفة ليست من قبيل الأخذ عسن الآخريس، إنما هو علم وهبي من الله، يحدث بالتجلي على القلوب عندما تصفو وتصبح في شفافية روحية يعيدة عن المادة، فيفنى العبد عن نفسه وتقوم فيه المعاني على حسب ما يتجلى عليه الحق وبالشكل الذي يريده فيقول: "إن علومنا غير مقتنصة على الألفاظ ولا من أفواه الرجال، ولا من بطون الدفاتر والطروس، بل علومنا عن تجليات على القلب عند غلبة سلطان الوجد وحالة الفناء (\*) بالوجود، فتقوم المعاني مثلاً تجليات على القلب عند غلبة سلطان الوجد وحالة الفناء (\*) بالوجود، فتقوم المعاني مثلاً وغير مشمل على عسب الحضرة التي فيها النتزل منها ما يقع من باب المسامرة، ومنها ما يقع من باب ما لا ينقال "(۱).

وترتبط فكرة الفناء بمذهب وحدة الوجود بحيث يكون هذا الفناء فناءً تاماً كاملاً أي محقـــاً للكون، وهذا يعني وجود العبد في ذات الحق فيظهر لنا بذلك حقيقة الوجود بوجهيه الحقي والخلقي، يقول:

فناء الكون في الأعيان محق (\*\*) وعين الكون حق ثم خلق فإن قام الدليل على وجودي يقوم بذات من يغنيم محق وإني بالذي يصويه كوني من أسماء الحقيقة في سبق (١)

فهذه الصورة تشير إلى حالة خصوصية إذ أن المحق لا يفوز به إلا الخصوص، وهو للنفوس المنورة، وهذه تسمى "خلوة (\*\*\*) الحق"(").

<sup>(\*)</sup>رؤية العبد للعلة بقيام الله على كل شيء (كتاب اصطلاح الصوفية، ابن عربي، ص ٦).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب المسائل، الجزء الثاني، ص.ص ٢-٧.

<sup>(\*\*)</sup> المحق فناؤك في عينه، (كتاب اصطلاح الصوفية، ص ٩).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۷۳۱.

<sup>(\*\*\*)</sup> الخلوة - خلوة الحق - محادثة السر مع الحق حيث لا ملك ولا أحد، (كتاب اصطلاحات الصوفية، ص ١٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٣١.

ويمسيز ابن عربي بين معنى الخشوع والفناء من حيث أن كليهما نتيجة التجلي الإلهبي إذ أن التجلبي الإلهبي يعم الجميع فيقول: "... لأن الفناء لا يكون إلا عن تجل إلهي في غير صورة كونية، لأن التجلي في صور المثل إذا عرف أنه عين الصورة اتصف المتجلّى له بالخشوع لا بالفناء. سئل رسول الله عن الكسوف فقال الشامات تجلسي الله لشسيء إلا خشع له فلهذا قلنا بالخشوع لا بالفناء "ا ولهذا جاء معنى الفناء مغلي المعنى الخشوع إذ الفناء ذهاب الشيء عن وجوده، فأهل الكشف يرون شهودا أن كل تجل يعطي خلقاً جديداً ويذهب بخلق، فذهابه هو عين الفناء عند التجلي "(١).

وقد تعرض القائلون بفكرة الفناء لهجوم الكثيرين من نقاد الصوفية واتهموهم بالقول بالحلول والاتحاد ووحدة الوجود وذلك من فهمهم الخاطئ لمعنى الفناء. فابن الجوزي في كتابه "تلبيس إبليس" يطلعنا على آرائه واتهاماته لهذه الجماعة فيقول بأن منهم من خرج به الجوع إلى الخيالات الفاسدة، فادعى عشق الحق والهيمان فيه، فإنهم تخايلوا شخصاً مستحسن الصورة، فهاموا به، وهؤلاء بين الكفر والبدعة، ثم تشعبت بأقوام منهم الطرق، ففسدت عقائدهم فمن هؤلاء من قال بالحلول، ومنهم من قال بالاتحاد("). وهذا ما دفع الكلاباذي إلى الدفاع عن فكرة الفناء عند الصوفية ومفهومها لديهم بقوله؛ ليس الفاني بالصعيق ولا بالمعتود ولا الزائل عنه أوصاف البشرية فيصير منكاً أو روحانياً، ولكنه ممن فني عن شهود حظوظه().

وابسن عربسي كعادته يحاول الرد على منتقديه من الصوفية والفقهاء، مبيناً خطاهم فيما قصدوا،مؤكداً على جانب الصدق في مذهبه، فقد قال في حق الحق وفناء الخلق وبقائهم به شعرا:

لــولا وجود الحــق فــي الخلق لــم يبــق من يبقى ومن يُبقــى

<sup>(</sup>۱) الحديث: أخرجه النسائي رقم ۱۶۷۰ وابن ماجه برقم ۱۲۵۲، وأخرجه البيهقي والدارقطني كذلك في مسند الفردوس ٥٩٩. (انظر الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) ابن عربى، فصوص الحكم، فص سليمانى، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>۲) ابن القيم الجوزي، مصدر سابق، ص ١٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> الكلاباذي، التعرف لمذهب أهل التصوف، مصدر سابق، ص ١٣٠.

قلت لـــه إن كنــت لـــي مُنفيــاً ما أنــــا غيــــر لا ولا عينكم فانظر إلى الحكمــة مكشوفــــة

من غير ما تحكم فاستبق لأنني أعلم مسن يلقسي في الخلق وتنعت بالحسق(١)

ويضيف على ذلك مبرراً موقفه من المنكرين عليه قوله وموضحاً ما جاء به معنى الاتحاد فقال: "وهذا هو منزل الاتحاد الذي ما سلم أحدّ منه ولا سيما العلماء باشه الذين علم سوا الأمر على ما هو عليه، ومع هذا قالوا به. فمنهم من قال به عن أمر إلهي، ومسنهم من قال به مما أعطاه الوقت والحال، ومنهم من قال به ولا يعلم أنه قال به. فأحوال الخلق مختلفة. فأما أصحاب النظر العقلي فأحالوه لأنه عندهم تصير الذاتين ذاتا واحدة، وذلك محال، ونحن وأمثالنا نرى ذاتا واحدة لا ذاتين ونجعل الاختلاف في النسب والوجوه والعين واحدة في الوجود، والنسب عدمية وفيها وقع الاختلاف فتقبل الصدين الذات الواحدة في نسبتين مختلفتين، فاش يقول: (فأجوه متهي يسمع) (١) (١) الضياء إذن بمعناه الصوفي هو ما يتحقق به أهل الطريق من الواصلين، فإنه لا بد أن يعقبه البقاء (١) الذي يفسره ابن عربي أيضا بأنه التحقق من زوال الصور الفانية والبقاء يعقبه البقاء (١) الذي يفسره ابن عربي أيضا بأنه التحقق من زوال الصور الفانية والبقاء بالذات الأبدية. ويذكر أن حقيقة هذه الذات المطلقة لا وصول لأي إنسان إليها مهما كان شأنه، حيث أنه "لا يزال الحق في هذه الذات المطلقة عير معلوم علم ذوق وشهود لأنه لا كرم الحادث في ذلك "أنه الحادث في ذلك" أنه "لا يزال الحق في هذه الدقيقة غير معلوم علم ذوق وشهود لأنه لا كرم الحادث في ذلك "أنه الحادث في ذلك" أنه المالية في ذاك المحلوم علم ذوق وشهود لأنه لا كرم الحادث في ذلك "أنه الحادث في ذلك" أنه المحادث في ذلك" أنه المحالة في ذاك المحالة في ذلك المحالة في ذلك "أنه المحالة في ذلك" أنه المحالة في ذلك المحالة في ذلك "أنه المحالة في ذلك" أنه المحالة في ذلك "أنه المحالة في ذلك "أنه المحالة في ذلك المحالة في المحالة في أنه المحالة في المحالة في المحالة في أنه المحالة في المحالة ف

ويعرّف ابن عربي البقاء مقابل الفناء، حيث يرى أن البقاء هو بفعل الحق للحق على حين أن الفناء هو بفعل الحق للخلق، إذ يرى في البقاء استمرارية الوجود وديموميّته لا غير فيقول: "البقاء استمرار الوجود لا غير، لا عين صفة فيبقى فيحتاج

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۷٤٠.

 <sup>(</sup>۲) سورة التوبة، الآية: ٦ م.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٧٤٠.

<sup>(\*)</sup> رؤية العبد قيام الله على كل شيء، (اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، ص ٦).

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن عربي، فصنوص الحكم، الفص الأدمي، ص ٥٥. (انظر الفلسفة الصنوفية في الإسلام، عبد القادر محمود، ص ٣٥٦).

إلى بقاء، والذي يبقى به البقاء به يبقى الباقي المنعوت بكونه باقياً. وهو ما ذكرناه، فإن كان الباقى ممن لا يتقيد فاستمرار وجوده لا غير "(١).

ومما يترتب على هذا البقاء للباقي المنعوت بكونه باقياً لدى ابن عربي ظهور الحضرة الإلهية وأسماءها الحسنى، إذ بها يظهر جمال الكون، وذلك لبقاء عين الكون، ويشير إلى هذا المعنى بقوله:

لسو أنه يُسفر عسن برقعه كان عذاباً، فلهذا احتجبا<sup>(۱)</sup> ويستند في شرحه لهذا القول وما فيه من إسفار للحجاب وعذاب وغيرة إلى تأويل الحديث الشريف بقوله هذا "إن شه سبعين ألف حجاب من نور وظلمة لو كشفها أحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره"(أ) فيرى في ذلك مشهداً عظيماً نزيهاً لا يبقي أثراً ولا عيناً ولا كوناً، ولهذا اعتبر أن هذا الاحتجاب حفظاً لبقاء أعيان الموجودات واستمرار وجودها فقال: "فما احتجب إلا رحمة بنا لبقاء أعياننا، فإنه في بقاء عين الكون ظهور الحضرة الإلهية وأسماءها الحسني، وهو جمال الكون، فلو ذهب لم تُعلم، فبالرسوم والجسوم انتشرت العلوم وتميزت الفهوم، وظهر الاسم الحي القيوم، فسبحان من أرسل رحمته عامة على خلقه وكونه لشهود صفته وعينه"(٤).

وهناك فرق بين نسبة كل من الفتاء والبقاء إلى الحق، وما بينهما من خلاف في الرتبة إذ يرى أن في نسبة البقاء تشريفاً وتعظيماً لهذا الأمر من نسبة الفناء لما بيستهما من فارق العلو والخفض، ومن نسبتهما إلى الحق وإلى الكون، فإذا كان البقاء عند بعضهم كما يقول ابن عربي هو بقاء رؤية العبد قيام الله على كل شيء، وأن الفناء هو فناء رؤية العبد لفعله بقيام الله تعالى على ذلك، كما أنه عند البعض الأخر همو بقاء عن الخلق، فإنه يذهب إلى أبعد من ذلك في

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، ص ٥٥. أيضاً كتاب المسائل، ص ٢٥.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، ترجمان الأشواق، ص ۱۰۲.

<sup>(</sup>٣) الحديث: أخرجه الزبيدي في الإتحاف ٧٢/٢، وذكر طرقه ورواته وما قيل فيه.

<sup>(</sup>²) ابــن عربي، ترجمان الأشواق، ص ١٠٦. (انظر السيوف الحداد لمصطفى البكري، الجزء الأول، ص ١٣٠).

تصسويره للبقاء تصويراً أكمل في المضمون وأشمل في المعنى بحيث تكون نسبته إلى الحق أعلى من أي نسبة أخرى، على حين أن الفناء تكون نسبته للخلق لأنه أدنى في منزلته من الحق، فيقول: "إعلم أن نسبة البقاء عندنا أشرف في هذا الطريق من نسبة الفـناء، لأن الفـناء عن الأدنى في المنزلة أبداً عند الفاني، والبقاء بالأعلى في المنزلة أبداً عـند الباقي، فإن البقاء هو الذي أفناك عن كذا، فله القوة والسلطان فيك، فالبقاء نسبتك إلى الحق، وإضافتك إليه، أعنى البقاء في هذا الطريق عند أهل الله تعالى فيما اصطلحوا، والفسناء نسبتك إلى الكون، فإنك تقول فنيت عن كذا، أو نسبتك إلى الحق أعلى، فالبقاء في النسبة أعلى لأنهما حالان مرتبطان، فلا يبقى في هذا الطريق إلا فان، ولا يفني إلا باق... ففي نسبة البقاء شهود الحق، وفي نسبة الفناء شهود خلق... فسلا بد من شهود الحق، فإنه لا بد من إحضارك إياه في قلبك وتعقلك إياه فحينئذ تقول بقيست بالحق، فهذه النسبة أشرف وأعلى لعلو المنسوب إليه، فحال البقاء أعلى من حال الفناء، وإن تلازما كانا للشخص الواحد في زمان واحد، فلا خفاء على ذي نظر سليم في الفرق بين النسبتين في الشرف والمنزلة الله وهو في هذا يتسق مع منطق مذهبه إذ يــرى أن الــبقاء والفناء ليسا سوى نسب وإضافات تضاف إلى الحق والخلق، ونعوت يتصف بها كل من الحق والخلق، وهذا عين مذهبه في الوحدة والكثرة، إذ الكثرة ليست ســوى إضــافات ونسب منها الثابت ومنها الزائل، يقول: "إن البقاء نسبة لا تزول ولا تحول، حكمها ثابت حقاً وخلقاً وهو نعت إلهي، والفناء نسبة تزول، وهو نعت كياني لا مدخل له في حضرة الحق، وكل نعت ينسب إلى الجانبين فهو أتم وأعلى من نسبة الربوبية والسيادة إليه"(٢).

وإذا أخذنا بفكرة الأعليان الثابتة لدى ابن عربي، فهل يصدق عليها القول بالبقاء لما هي عليه من وجود في العلم الإلهي؟ وهل لها التقدم أم لها العَدم؟.

إن ما نراه أن ابن عربي لا يهمل البحث في هذا الأمر، فهو يربط بين فكرته في البقاء والفناء وبين قوله بالأعيان الثابتة، إذ أن هذه الأعيان كما يراها ثابتة في العلم

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۲۷۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٩٧٩.

الإلهي. ولمسا كسان البقاء حالاً ثابتاً فإنه نعَت هذه الأعيان التي يرى أنه من المحال عدمها فعلمُ الله تابت لا زوال له. ومنعاً لأي التباس أو سوء فهم يحاول ابن عربي أن يشرح حال البقاء لهذه الأعيان مميزاً لها عن الوجود، فلا يخلط بين قوله بالعين الثابتة وبين عين الوجود لأن الحق هو "الوجود"، فلا بد والحال كذلك أن تكون عين الوجود مغايرة للعين الثابتة لفقدان النسبة بينهما يقول: "والبقاء حال العبد الثابت الذي لا يزول، فإنــه من المحال عدم عينه الثابتة، كما أن من المحال اتصاف عينه بأنها عين الوجود، بــل الوجود نُعت بها بعد أن لم يكن، وإنما قلنا هذا لأن الحق هو الوجود، ولا يلزم أن تكون الصفة عين الموصوف، بل هو محال، فالعبد باقى العين في ثبوته، ثابت الوجود في عبوديسته دائم الحكم في ذلك، ﴿إِنْ كُلَّ مَن فِي السمواتِ والأوض إلا أتمى الرحمين عبداً ﴾ (١) ﴿ مَا عَندُكُم يِنفِدُ وَمَا عَند الله بَاقِ ﴾ (٢) فندن عنده وهو عندنا، فألحق السنفاد والبقاء بمن ألحقته هذه الآية، والنفاد فناء والبقاءُ نعت الوجود من حيث ذاته، بل نعت سائر المعقولات ما عدا الجوهر "(٣) فيكون والحالة هذه أن البقاء من صفات الحق تعالى لا يمازجه شيء من القناء، لأن الفناء من صفات المحدثات، وبقاء الوجود بحفظ الله ومشيئته، وليس إلاً، لذلك فالعالم محفوظ بقاءه بالحفظ الإلهي الذي لا شــان للخلــق بـــه، وفـــى هذا يُظهِّر دور الشأن الإلهي من إرادة ومشيئة وقوة لحفظ الوجود، وهي صورة من صور مذهبه في وحدة الوجود حيث يبين أن وجود كل شيء هـو نتـيجة الأمر الإلهي والمشيئة الإلهية، فالإيجاد له، وكل شيء وجوده به لا بنفسه و لا بغسيره، فلا شأن للخلق به، يقول: "وبعد أن أوجد الله العالم وأبقى الوجود عليه لم يكن إلا بحفظه، فإنه لا بقاء له إلا بالحفظ الإلهى، فالعبد يرجع إلى الله من نفسه، ويــرجع إلـــى نفسه من الله. والحق ما له رجوع إلاَّ إلى عباده من عباده، فما كانت له رجعة من نفسه إلا الأولى المعبر عن ذلك بابتداء العالم..."(؛) فيكون معنى البقاء

 <sup>(</sup>١) سورة مريم، الأية: ٩٣ ك.

 <sup>(</sup>۲) سورة النحل، الآية: ۹٦ ك.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤٩٢.

للوجود هذا هو الاستمرارية بعد إيجاده، ولهذا فالعالم لا بقاء له إلا بانله، كما أن النعت الإلهبي لا بقساء له إلا بالعلم، لذلك نرى أن البقاء صفة الدوام والاستمرار للحق لا يشاركه في معناه أي شيء، ولذا كان الإنسان الذي من صفته الفناء غلبت عليه محبة البقاء باعتبارها صفة الديمومة والاستمرارية، وهذا ما شدّه نحو حب الله والفناء فيه ليبقى بعد ذلك بإبقائه له، يقول: "ولما كان الله سبحانه دائم البقاء لا يعرض له شيء من الفياء، صار من أجل هذه في جبلة الإنسان محبة البقاء وشهوته، وكراهة الفناء وبغضه، لأن في جبلة الحلول توجد بعض صفات العلة دلالة عليه وإرشاداً إليه"(١).

ولا يعنى ذلك السبقاء للعبد أنه نوع من الاتحاد لأن ابن عربي ينفي فكرة الاتحاد بين قديم ومحدث إذ لا مجال إلى ذلك، كما أن الممكن لا يمكن أن يتحد به الواجب لكن يعتبر هذا البقاء نوعاً من الكرامة التي يخلعها الحق على عبده عندما يكون في حضرة المشاهدة فينطق بما يشاهد وبما يشهده مما يوحى به لمن هم ليسوا من أهل الطريق بأنه اتحد مع الذات، ومن هنا اتهموا الصوفية بأنهم أهل اتحاد وحلول وهذا مرفوض عنده، يتضح ذلك من خلال الصورة التي يرسمها للعبد حال تحققه بالبقاء فيقول: "إذ ظهر لك بعد فنائك أبقاك بظهوره لرؤيته وخلع عليك الخلع لأنك في حضرة مشاهدته، فكنت بلا كون لوجود خلعته عليك، فخلعته كرامة، وكرامة الكريم تشبه الكريم، فتوهم الأجنبي تشبه الكريم، فتوهم الأجنبي الاتحاد وليس كذلك، وإنما المحقق غيور على نفسه أن ينطق بغير ربه، وما كان منه لأنه به مشغوف، وعليه ملهوف، وبه متلوف، فليُعذر، فقد عذره فأشهده ما ذهب بعقله في الذاهبين"(٢).

وعليه فإن الفناء والبقاء من الأمور التي يناقشها الصوفي باعتبارها مرحلة من مسراحل النتقل في المقامات أو ما يسمى بالمعراج الروحي أو السلم الروحي، حيث أنه لا يكمل للصوفي الستحقق بالصفات الإلهية حتى يجمع بين صفات الظاهر وصفات الباطن منها، فتتمثل في الوحدة والكثرة والحقيقة والشريعة، فإنه لا يكفي أن يفنى عن كل ما هو صفة للخلق، من غير أن يبقى بالحياة الإلهية الأبدية كما هي متجلية في آثار

<sup>(</sup>١) ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٢٢، ص أ.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب التراجع (الرسائل)، ص ٧.

الله عــز وجل، فالبقاء بما لله بعد الفناء عن النفس علامة الإنسان الكامل الذي لا يسير إلى الله عــن الله فحسب، أي لا يفنى عن الكثرة ويبقى بالوحدة فحسب، بل يسير إلى الله مع الله وبالله، أي بقاؤه الدائم في حال رجعوه إلى عالم الظاهر أي عالم ما قبل فنائه، رجع مع الله وكــان فــي نفسه مجلى من مجالي الحق، أي مجلى للوحدة في الكثرة. وفي حركة الــنزول هــنه يجعل الشريعة شعاره والحقيقة دثاره لأنه يرجع إلى الخلق فيظهر الحق لهم، ويقوم في الوقت نفسه بما يقتضيه واجب الشرع(۱).

وجملسة القسول أن فسناء الصوفي عن نفسه ليس أمراً عدمياً، ولا أمراً سلبياً محضاً، إذ يعقبه بقاء بعد ذلك، وهو بقاء بما للحق، وكل فناء ليس من هذا القبيل فهو فسناء ناقص لا يؤدي الغرض المقصود منه، ولهذا تكون عاقبته الخسران المبين، ذلك "أن المتقسى الله يجعل له فرقاناً لقوله عزّ وجلّ: (يا أيها الخين آهنوا إن تتقوا الله يمعسل لكم فرقاناً) (١)، وهذا الفرقان يحصل للصوفي قبل دخوله في حال الفناء، وقد يحصل بعد خروجه منها. ولكن عندما يفرق العبد بين وجهي الحق والخلق قبل الفناء فإن في ذلك جهل بوحدته الذاتية مع الحق، أي جهله بالوحدة القائمة بين وجهي الحقيقة الوجوديسة الحقية والخلقية إذ أن بينهما التحاداً ذاتياً يظهر في حال الفناء، لكن الخلق مميز من الحق كما تتميز الصورة من الجوهر الذي هي صورة له، وهذا ما دل عليه حال البقاء، ويرى أن هذا فرقان أنضاً لكنه فرقان بعث قرآن أو كما يقول الصوفية بقاء بعد محو وهذا ما يستدل عليه الصوفية من قول ابن الفارض:

وفي الصحو بعد المحو ألم أك غيرها وذاتي بذاتي إذا تجلّب تخلّت

هكذا انتهينا مع ابن عربي بعد عرضنا لمذهبه في وحدة الوجود إلى رسم شخصية الصوفي المتحقق بالعلم الإلهي القائم على الكشف والوجدان والذي فنى عن ذاته ليبقى بالله ولا بد لنا من بيان ما انتهى إليه فناؤه من التحقق بالحب الإلهي ووحدة الشهود كنتيجة حتمية لهذا الحب ومعرفة حقيقة الأديان والوحدة القائمة بينها.

وسننتقل لبيان ذلك في فصل آخر يتضمن حقيقة هذه الأمور جميعها، والمعراج الروحي الذي كان سبيله في ذلك كله.

<sup>(</sup>۱) نيكلسون، الصوفية في الإسلام، ترجمة نور الدين شريبة، الخانجي، مصر، ١٣٧١هـ/ ١٩٥١م، ص ١٦٣٠.

<sup>(</sup>۲) سورة الأنفال، الآية: ۲۹م.

## الفصل الثالث الحب الإلهي ووحدة الشهود عند ابن عربي

- تمهيد
- وحدة الشهود كنتيجة مترتبة على الحب الإلهى
  - وحدة الأديان
  - الحقيقة والشريعة (الظاهر والباطن)
- الطريق الصوفي (المعراج أو السلم الروحي عند ابن عربي)
  - طبيعة التصوف عند ابن عربي

مرزقية تناجية رصي

عرضنا في القصول السابقة من البحث الأفكار ابن عربي الصوفية في الوجود والمنذات الإلهية، وما انكشف له عن الحقيقة الوجودية بوجهيها الحقى والخلقي، الأمر المهذي أدّى به إلى الفناء الذي اندرست فيه معالم شخصيته أمام أنوار الذات الإلهية، ففنيت عن ذاتها لتشهد ما ظهر لها من حقائق خفية يعز على العقل إدراكها مهما سما في نضوجه وتطوره، وليس هذا الفناء سوى نتيجة حتمية للمحبة التي سيطرت على القلب والسروح عنده فتخلُّت عما هو خارج عنها وتعلُّقت بالذات الإلهية تعلُّق المحب بمحسبوبه، فعسبر عندها عن المواجيد في حال الفناء بما أشهده إياه الحق، فكان علمه بذلك قائماً على الذوق والكشف وذلك نتيجة رياضاته ومجاهداته التي تقلُّب فيها بين مقامــات وأحوال حتى تحقق له الكمال الروحي الذي سما به في عالم الروح. ومن ثمُّ جاءت مؤلفاته معبرة عما وقر في صدره من العلوم اللدنيّة والمعارف الإلهية عن حقيقة الذات الإلهية ومدى تعلقه بحبها وفنائه فيها. وخير دليل على ذلك كتابه "ترجمان الأشــواق" الــذي نظمه خلال فترة اعتماره في رجب وشعبان ورمضان حيث كان في حال من أحوال التجلي والصفاء الروحي، رقت فيه حجب النفس، ووصل إلى درجة عالية من الشفافية الروحية، ويعتبر ليوانه "ترجمان الأشواق" تعبيراً صادقاً عن حبُّ الإلهــي الذي سيطر عليه وشعف به طيلة حياته، كما ضمّنه آراءً وأفكاراً لها شأنها في التصوف، وإذا كانت بعض كتبه مثل "الفتوحات المكية" و "قصوص الحكم" قد اشـــتملت على أذواق ومواجيد ومعان صوفية بعيدة الأثر، فقد وجد بعض الباحثين أنها تنطوي على معان فلسفية، بل ذهبوا إلى أبعد من ذلك وقالوا فيه أنه مأخوذ بالمنطق ومـرجح لكفة النظر العقلي على كفة المحاسبة النفسية (١) برغم أن ابن عربي قد حذّر من المغالاة في طلب المنطق وعدم الشطط فيه، ذلك أنه وارث للنبيّ والوارث إنما هو عليى قدم النّبي الذي ورثه، أخذاً ومسترشداً به، فلا يأخذ عن مصدر أخر غيره، وذلك لقوله ه العلماء ورثسة الأنبياء"(٢) ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ تُسَمُّ أَوْرَثُنَا الْكُتَابِ الَّذِينَ

Massignon, Essai sur les origines du Lexique Technique de la Mystique Musulman, Paris, (1) 1929, P. 285.

 <sup>(</sup>٦) الحديث: سبق تخريجه.

الحين اصطفينا من مماحنا)(١)، بل وينفي دور العقل والنظر العقلي عن علمه هذا، وذلك لقصور العقل عن إدراك مثل هذه العلوم الوهبية فقال "كل ولميّ مصطفى لا يتقدم لمه نظر عقلي في العلم بالله، وكل من تقدمه من الأولياء علم بالله من جهة نظر فكري فهــو إن كــان ولياً فما هو مصطفى ولا هو من أورثه الكتاب الإلهي، وسبب ذلك أن النظر يقيده في الله بأمر ما يميزه به عن سائر الأمور ولا يقدر على نسبة عموم الوجسود لله"(٢). وجسرياً على عادة الصوفية فإن ابن عربي قد عمد إلى تأويل الألفاظ تسأويلاً رمــزياً وصـــرفها عن ظاهرها الخارجي إلى ما هو أبعد من ذلك، مصطنعاً أسلوب الإشارة منظماً طائفة من القصائد تعَنّى فيها بالحب الإلهي بأسلوب غزلي، مــتابعاً فــيها طريقة الصوفية في الإيماء والكناية، شارحاً لمعانيها وما ترمي إليه من أمور تخفى على صاحب النظر من استجابته إلى حالة روحانية حضرته فعبر عنها بما يشبه الغرال فقال: "ولم أزل فيما نظمته في هذا الجزء على الإيماء إلى الواردات الإلهية والتنزلات الروحانية والمناسبات العلوية جرياً على طريقتنا المُثَلَى، فإن الآخرة خير لنا من الأولى... والله يعصب قارئ هذا الديوان من سبق خاطره إلى ما لا يليق بالنفوس الأبيّة والهمم العِليّة المِتعلقة بالأمور السماوية... فاستخرت الله تعالى في تقييد هذه الأوراق وشرحت ما نظمته في مكة المشرفة من الأبيات الغزلية في حال اعستماري في رجب وشعبان ورمضان، أشير بها إلى معارف ربانية، وأنوار إلهية، وأسرار روحانية، وعلوم عقلية، وتتبيهات شرعية، وجعلت العبارة عن ذلك بلسان الغسزل والتشبيب لتعشق النفوس بهذه العبارات فتتوفر الدواعي على الإصغاء إليها، وهــو لســان كل أديب ظريف روحاني لطيف"(٣). ولهذا يرى ابن عربي أن المحبوب على الحقيقة في كل ما يُحب إنما هو الحق المتجلى في ما لا يتناهي من صور الجمال، وأجمل صورة تجلى فيها الحق هي "الإنسان الكامل" أو الحقيقة المحمدية (\*).

الله الآية: ٣٢ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، شرح ترجمان الأشواق، ص.ص ٤٠٠٠.

<sup>(\*)</sup> الحقيقة المحمدية: يقول ابن عربي: بدء الخلق الهباء، وأول موجود فيه الحقيقة المحمدية و لا أيسن يحصرها لعدم التحيز، ومم وجد؟ من الحقيقة المعلومة التي لا تتصف بالوجود و لا بالعدم... ولم وجد؟ لإظهار الحقائق الإلهية، (الفتوحات، الجزء الأول، ص ١١٨). =

## - وحدة الشهود كنتيجة مترتبة على الحب الإلهي:

عــبر ابــن عربي عن حبه الإلهي من خلال نظرته إلى الحقيقة الوجودية من حيست هي حقيقة جامعة للوجهين الحق والخلق. ولما كان الحق هو وجه الوحدة فيها، فــإن وجهها الأخر هو الكثرة المتعينة في صور وتعينات ومجالي هذا الوجه الذي هو الوجود الحق.

ولما كانت الصور هي محل تجلي صفات الحق وأسمائه، فكل صفة وجودية ندركها في الأشياء إنما هي مجلى خاص من مجالي صفة إلهية مطلقة، أو إسم إلهي مطلق كالحب مثلاً، فإن كل محبوب مجلى أو صورة للمحبوب المطلق وهو الحق وهذا ينسحب على باقي الصفات الإلهية كالحياة والسمع والإرادة والبصر وغيرها. فيكون المحبوب على الحقيقة في كل ما يُحَب إنما هو الحق الذي يتجلى في ما لا يتناهى من الصور سواء أكانت حسية أم معنوية أم روحية،

عمد ابن عربي إلى استخدام الرمز في تعبيره عن حبه بحيث يخفي على الجاهل ما يرمي إليه من معنى. وليس تغنيه بحب ليلي وسعدى وهند وغيرهن سوى رموز يرميز بها إلى حقيقة مسماها، ويوميء بصورتهن إلى صاحب الصورة فهو يهدف من وراء ذلك إلى الوصول إلى المسمى الحقيقي لهذه الموجودات، جميعها(۱). إذن لم تكن نظرة ابن عربي للفتاة التي تغزل بها "النظام" نظرة تعشق لجمالها الحسي الفاني، ولا نظرة هوى وصبابة يرنو إليها، إنما كانت نظرته في ذلك إلى مجلى من مجالي الجمال

ويقول: فلم يكن أقرب إليه قبولاً في ذلك الهباء إلاّ حقيقة محمد الله المسماة بالعقل، فكان سيد العالم بأسره وأول ظاهر في الوجود من ذلك النور الإلهي، ومن الهباء، ومن الحقيقة الكلية. وفي الهباء وجد عينه وعين المعالم من تجليه، (الفتوحات، الجزء الأول، ص ١١٩).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، شرح ترجمان الأثنواق، ص.ص ٥-٢.

وقد ضمن كتابه وديوانه "ترجمان الأشواق" هذه الرموز التي يتغزل بها لغادة مكة النظام ابسنة الشيخ مكين الدين بن شجاع بن رستم نزيل مكة، واصفاً محاسنها خُلقاً وخُلقاً، مأخوذاً بجمالها فقال: "وقلدناها مسن نظمنا في هذا الكتاب أحسن القلائد بلسان النسيب الرائق وعبارات الغزل الفائق. فكل إسم أدعو فعنها أكنّي، وكل دار أندبها فدارها أعني، (نخائر الأعلاق، شرح ترجمان الأشواق، المقدمة).

الإلهسي المطلق الذي تعشّقه وقدسه، فكان بذلك رمزاً للجمال الإلهي المطلق المتجلي فيها، في صورة كاملة، لهذا فإن كان قد بثّها حبه وهُيامه وأشواقه، فإنما هو متجه بذلك إلسى الذات الإلهية المتجليّة لها في أجمل صورة لها، وليس تغزّله بها ووصفه لحسنها عسن حسل مادي، إنما هو يرمز بدافع روحي إلى ما تنطوي عليه من الحقيقة الإلهية الكلية المتجلية فيها، ومن هنا يمكن القول بأن لغة ابن عربي في "ترجمانه" هي لغة رمزية لا تُؤخذ على ظاهرها، بل يجب أن يُؤوّل كل مصطلح فيها تأويلاً يتفق وفكرته التسي يرمسي إليها من وراء هذا الرمز، وقد أخذ الفقهاء عليه صراحته هذه في وصفه لغادة مكة وكانت موضع نقمة منهم، دفعته إلى شرح معاني كلامه شرحاً صوفياً، منبها إلى ما يرمي إليه فقال:

كلما أذكر من طلال (\*) أو ربوع أو معان (\*\*) كلما وكذا إن قلت هي أو قلت با وألا إن جاء فيه أو أما وكان الن قلت هي أو قلت هو أو همو أو هن جمعاً أو هما... أو نساء كاعبات نها اللها المال عن ظاهرها وأطلب الباطن حتى تعلما (١) فاصرف الخاطر عن ظاهرها وأطلب الباطن حتى تعلما (١)

فهو إذن لم يكن ليعشق هذه الغادة من حيث جمالها وحسنها، إنما لما تمثّله من صور الجمال اللانهائي للذات الإلهية التي وسعها قلب ابن عربي وشُغف بها، فهي إذن رمز ومجلى لهذه الذات الواحدة المحبوبة على الإطلاق، بل والمعبودة على الإطلاق، إذ أن المحبوب مهما تعددت أشكاله ومظاهره فهو المحبوب مهما تعددت أشكاله ومظاهره فهو المخالدة التي لا كثرة فيها بوجه ما من الوجوه، لذلك تغنى بالحب بكل شكل من أشكاله، وفي كل صورة من صوره التي ظهر فيها فقال:

لقد صار قلبي قابلاً كل صورة فمرعى لغز لان وديراً لرهبان

<sup>(\*)</sup> الطلل: محركة الشاخص من آثار الدار.

<sup>(\*\*)</sup> المغاني: المنازل التي غنى بها أهلها ثم ظعنوا والربع الدار بعينها.

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، ذخائر الاعلاق شرح ترجمان الأشواق، ص.ص ٥-٦.

أدين بدين الحب أنّى توجهت

وبيت لأوثان وكعبة طائف وألواح توراة ومصحف قرآن ركائبه، فالحب ديني وإيماني(١)

فابن عربى هنا قد اتخذ من الصورة المحسوسة وسيلة للتغنى بصاحب الصورة الحقيقسية، وذلك لتعلق القلب بالجمال المطلق الذي تلمسه في تلك الغادة الظاهرة أمامه، المتعينة في شخص النظام، على حين أن القلب يهدف إلى حب الحقيقة الإلهية المتجلية في هذه الصورة والمتعينة فيها، فقال:

فيان بها مَنْ قد علمت وَمَنْ لهُم صيامي وحجّي واعتماري...(١) فالحب هذا هو أصلُّ لكل عبادة، وهو سرِّها وجوهرها، إذ لا معبود إلاَّ وهو محبوب، فهو يتوجه إلى النات الإلهية لتعلق القلب بها وتحققه بحقائقها الإلهية من أسماء وصفات خاصة بها. ومن هنا جاء قُسَمة بحق الهوى المعبود لديه بأنه أصل كل محبة وأصمل كمل عميادة، فهو الساري في مراتب الوجود جميعها، وهو علة الحب، ولولا وجـوده وتجليه في صور المعبودات وفي قلوب العابدين ما عبده معبود و لا وُجد عابد فيقول:

وحق الهوى أنّ الهوى سبب الهوى ولولا الهوى في القلب ما عبد الهوى (٦) فهو يُقسم بقدسية الهوى ويعني به الحق وهو إسم من أسماء الله- هو الحب عينه، وهـو المحبوب، بل أعظم أسماء الله على الإطلاق أن الهوى الساري في جميع مراتب الوجــود، المعبود في جميع صوره، هو علة الحب في جزئياته وأشكاله التي يتجلى بها في كل مظهر من مظاهر العبادات.

ويذهب ابن عربي إلى أبعد من ذلك حين يذكر في "الفتوحات" أنه شاهد "الهوى" في كشف له، ظاهراً بالألوهية، جالساً على عرش "الربوبية" يحفُّ به عباده من حوله،

ابين عربي، تـرجمان الأشواق، ص.ص ٣٩-٤٠، ذخائر الأعلاق، ص.ص ٤٩-٥٠. (¹) (انظر مدخل إلى التصوف للتفتاز إني، ص ٢٤٦، وانظر الحياة الروحية في الإسلام، محمد مصطفی علمی، ص ۱٤٧).

المصدر السابق، ص ٧. **(۲)** 

ابن عربي، فصنوص الحكم، ص.ص ١٨٤-١٩٤. (r)

ويقول: "ما شاهدت معبوداً في الصور الكونية أعظم منه"(١). وهكذا نجد أن الحب الموجه إلى الذات الموجه عاده إلى الدات العلية التي تصدر عنها هذه الصور الكونية، وإنما الاختلاف واقع بين المحبين، إذ أن محبّي الصور الكونية يتعشقون الكون في حين أن محبّي الذات العلية يتعشقون العين، والشروط واللوازم والأسباب في كل من الحبيبين واحدة (١).

فالمحبوب والحالة هذه لا يقتصر وجوده على صورة واحدة، ولا يجدر بالعابد أن يقصره على صورة المعبود الله في كل صورة معبودة، وينظر إلى معبوده الخاص من حيث أنه واحد من صور المعبود اللامتتاهي المتجلي في قلب العابد فيما لا يتتاهى من المجالي (٢). وهكذا فإن كل محبوب مجلى أو مظهر للمحبوب على الإطلاق، وهو الحق، ولهذا يرى ابن عربي أن المحبوب على الحقيقة إنما هو الحق المتجلي فيما لا يتتاهى من صور الجمال سواء أكانت هذه الصور حسية أو معنوية أم روحية، وهو في استخدامه للرمز إنما يرمز بالإسم إلى حقيقة المسمى، وبالصورة إلى صاحب الصورة ولهذا قال بعض الصوفية عنه قوله:

صحة عند الناس أني عاشق عير أن لم يعرفوا عشقي لمن (أ) وفي هذا دلالة على تكتّمه في حبه وتعشقه وعدم بوكه به بحيث يبدو مبهما ولا يدري أحد لمن يتوجه في حبه وعشقه، وهذا من الأسرار التي انطوى عليها مذهبه في الباطن، فكن حديد ومتخطباً لتعاليم الباطن، فكن حديد ومتخطباً لتعاليم الأدين كي يضع ديناً عالمياً واحداً يجمعه الحب الإلهي، ويجعل الذات الإلهية مبتغاء ومبتغى كل عبادة في كل دين وهذا ما أشار إليه بقوله: "أدين بدين الحب أنّى توجهت ركائبه" وهذا دليل انفتاح على الأديان جميعها واعتبار كل عبادة فيها صحيحة لأنها تعبر عن مجلى من المجالى المتعددة للذات الإلهية، وإن كان في هذا شيء من

<sup>(</sup>١) عفيغي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ٢٨٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، مرجع سابق، ص ١٦٥.

<sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ۲۳۹.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، فصوص الحكم، الفص المحمدي، ص ٢١٨.

الستطرف إلا أن الحسب عنده هو الجامع والموحد للقلوب جميعها على حب الألوهية، حسب الله للعسبد وليس العبد فقط هو المحب للذات الإلهية كما يرى ابن عربي، بل أن الذات الإلهية هي أيضاً لها تعلق بالخلق لأن الخلق صورها ومجاليها مهما اختلفت وتعددت مظاهرها، فالحق يبادل الخلق حباً بحب واشتياقاً باشتياق، بل إن شوقه إليهم أشد قوة من شوقهم إليه، فهو أوجدهم من ذاته حين كشف عن كنزيته المخفية "وكان محصد الله أوضسح دليل على ربه، فإن كل جزء من العالم دليل على أصله الذي هو ربسه"(۱)، ولذلك يرجع الخلق وهم الفرع إلى أصلهم وهو الحق الذي أحبهم ومن عليهم بجسوده وكسرمه وكل ما أرادوه، ولذا فتعلقه بهم كتعلقهم به تماماً، وذلك لنفخه الروح بجسوده وكسرمه وكل ما أرادوه، ولذا فتعلقه بهم كتعلقهم به تماماً، وذلك لنفخه الروح فيهم فكان بذلك شوق بشدة إلى ما أودعه في هذا العبد وهو الروح لأنه جزء منه، فشوق الحق لهؤلاء المقربين مع كونه يراهم فيجب أن يروه، ويأبي المقام ذلك"(۱). وهذا طلب عزيز المنال لاستحالة رؤيته تعالى، ولهذا حصر هذا اللقاء والرؤيا للعبد به عند الموت فقال:

يحــن الحبيــب إلـــى رؤيتـــى وأنـــى إليــه أشـــد حنينــــــا وتهفــو الأنين ويشكو الأنينا<sup>(٣)</sup>

ولمسا كسان النفخ الإلهي في العبد من روحه تعالى، فشوقه ليس إذن لهذا البدن الفاني لشدة المادية التي يعيش فيها، إنما شوقه إلى تلك الجذوة الإلهية النورانية التي بعث بها الخلسق، وهي الروح، وهي جزء منه، فكان شوقه إلى جزئه الذي من نفسه فقال: "فإن الله أحسب مسن خَلقه على صورته وأسجد له ملائكته النوريين على عظيم قدرهم ومنزلتهم وعلو نشأتهم الطبيعية "(٤) فحبه إذن حب ذاتي انعكس منه عليه فظهر في خلقه لأنهم خُلقوا من النفس الرحماني الذي هو نفحُ الروح فيهم.

وهكذا فإن حبه لم يكن في دائرة مقفلة بل عن طريق الصور التي هي بالنسبة للحق كالمرايا التي يرى الحق فيها نفسه، ورؤية الشيء نفسه بنفسه ما هي مثل

<sup>(</sup>١) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٢١٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۲۱۵.

<sup>(</sup>r) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، قصوص الحكم، ص ٢١٦.

رؤيــة نفســه فــى أمر آخر له كالمرآة، فإنه تظهر له نفسه في صورة يعطيها المحل المنظور فيه بما لم يكن له ليظهر له من غير وجود هذا المحل و لا تجليه فيه<sup>(١)</sup>. وهذا ما دلّ عليه قوله: "أنه لما شاء الحق سبحانه من حيث أسماؤه التي لا يبلغها الإحصاء أن يرى أعيانها، وإن شئت قلت أن يرى عينه في كون جامع يحصر الأمر كله... وقد كسان الحسق سبحانه أوجد العالم كله وجود شبح مسوّى لا روح فيه، فكان كمرآة غير مجلوّة، ومن شأن الحكم الإلهي أنه ما سوّى محلاً إلاّ ويقبل روحاً إلهياً عبّر عنه بالنفخ فيه"(٢) هذا هو المحل الذي ظهر فيه الحق وتجلى فيه، وهو ما أشار إليه بآدم الذي كان عين جلاء (\*) تلك المرآة، وروح تلك الصورة، كما كانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم المعبّر عنه في اصطلاح القوم "بالإنسان الكبير". فيتبين من ذلك أن أكمل صورة ظهر فيها الحق هي الصورة الإنسانية التي تُعتبر مجليّ للحــق، تجلُّــى فيها الوجود بكل معانيه وكمالاته، بل جعلها مخزن أسراره، ومن هنا استحق الإنسان لقب الخلافة عن الله في الأرض، بل كان له الأفضيلية على سائر الخلق ممن أوجدهم الحق من الملائكة، فكان الإنسان بذلك أحب المخلوقات إلى الله، وأكثرهم حرصاً عليه وعلى بقائه، ولهذا منع قتل النفس وحرّم هدمها وإتلافها، بل منع هدم النشاة الإنسانية التي تتمثل فيها أكمل الصور الإلهية، فمراعاة الإنسانية مراعاة للحق المُوجد لها.

وهكدا تكون المحبة الإلهية هي سبب الخلق والدافع إلى إيجاده، وما يعنيه بالخلق ليس هو الخلق من العدم المطلق كما بينا، بل ظهور الحق في أعيان الممكنات. فإذا كان الحب على هذه الصورة المتبادلة بين الحق والخلق، فهو يدعو إلى الحنين من السنفس والروح بالعودة إلى أصلها وباعثها، وهذا ما يتمثل في استمرارية الخلق ودوامه ثم الفناء في الحق بعد ذلك فيكون رجوعاً إلى الأصل، وهذه حركة دائرية لا انقطاع بين أجرزائها، فهي تبدأ بحب الحق للخلق، فيخلق ما يُظهر صفته وأسماءه

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، مرجع سابق، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٤٩.

<sup>(\*)</sup> جلاء تلك المرآة: كشفها، والجلاء الوضوح، الأمر الجلي، (المنجد، باب الجلاء).

مفترقة عنه في ظهورها الكوني، وبفنائها تعود لتتلاقى في حبه بعد ذلك، وهكذا يمثل لل النا دائسرة الوجود بأن أولها حب وافتراق، وآخرها حب وتلاق، ومحور الوجود دائماً هو الحق، ومحيطها ما لا يحصى عدده من مجالي الوجود، إذ الكل يخرج من المركز والكلل يعبود إليه الله يعبود إليه ألا وهذا روح مذهبه في وحدة الوجود. فمهما اختلفت الأوصاف فتسميتها معبوداً من وجه آخر يمثلان وجهي الحقيقة الوجودية، فالمسمّى واحد من الوجهين، ومن هنا يخلص ابن عربي إلى نتيجة هامة وهبي أن المحبوب على الإطلاق هو عين المعبود على الإطلاق ومن هنا جاء قسمه بإسم "الهوى". وعلى ذلك يمكننا القول والحالة هذه أنّ نظريته في الحب الإلهي متفرعة على مذهب وحدة الوجود، بل تعتبر هذه لازمة من لوازم المذهب عنده ونتيجة من نتائجه.

ولما كان الفناء نتيجة محبة وتعشق للذات الإلهية، فإن هذا الفناء الذي يعانيه الصوفي يؤدي به في النهاية إلى شهود الحق متجلياً في آثاره المختلفة، إذ أن المشاهدة التم يراها ابن عربي هي فناء ينتهي فيها الإنسان، ولم يُقدَّر شهود الحق إلا للرسول الكريم. وما يقع لأكابر أهل الطريق ليس إلا زيادة يقين كأنه مشاهدة (١).

هكذا كان للفناء عند أبن عربي وشيوخه معان عدة يأخذ بها هؤلاء في حال تحققهم بالفناء، فهي تعبير عن حالات وجدانية خاصة تذوقوها بعد أن خاضوا غمارها، وطووا أمواجها برياضات روحية خاصة حتى وصلوا إلى غايتهم المنشودة وهي المشاهدة، ولا نعني بالمشاهدة مشاهدة العين الشحمية إنما هي مشاهدة القلب، ويشير إلى أقوال شيوخه من أهل الطريق فيما عنوه بالفناء قال: "هكذا كان شيخنا أبو العباس بين العسريف الصنهاجي الإمام في هذا الشأن يقول: "وإنما يتبين الحق عند اضمحلال الرسيم" وكان شيخنا أبو مدين يقول "كان شيخنا أبو مدين يقول "كان شيخنا أبو مدين يقول القشيري يقول: مشاهدة الحق فناء ليس فيها الربوبية، وكان القاسم بن القاسم من شيوخ القشيري يقول: مشاهدة الحق فناء ليس فيها

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ٣٢٧.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، مصدر سابق، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٢٠.

لسذة، وكل قائل صادق، فإنه قد قدّمنا مثال هذا في هذا الكتاب أنّ شخصين لا يجتمعان أبداً في تجلّ واحد، وأن الحق لا يكرر على شخص تجلياً، وقد قدمنا أنّ تجلياته تختلف لأنها تعمّ الصور المعنوية والروحانية والملكية والقيومية والعنصرية، ففي أيّ صورة ما شاء ظهر، كما أنه (فيي أيي صورة ما شاء ركوك) (١)، وفي الطريق في أي صدورة ما شاء أقامك، فالمراكب مختلفة، والراكب واحد، فمن تجلى له في الصور المعسنوية قال بفناء الرسم، ومن تجلى له في الصور الطبيعية والعنصرية قال باللذة في المشاهدة كان التجلي له في الصور الروحانية، فكلّ المشاهدة كان التجلي له في الصور الروحانية، فكلّ صدَق وبما شاهد نطق "(١).

وقد ذكر نيكلسون أن هذه النظرية "أي الفناء" ترتبط بفكرة وحدة الوجود المطلق، ويرى أن الصوفي في هذه الحالة لا يحاول الفناء عن إرادته، بل الفناء عن العالم الظاهر وعن كل ما لا حقيقة له في ذاته. فلا يشهد غيراً أصلاً، بل يشهد وجود العبد عين وجود الرب(٢). وهذا يصدق على ما يراه ابن عربي بأن الفناء هذا حال من أحوال العدم – لا يعني به العدم المحض إنما يعني به العدم النسبي – الذي ينعدم فيه شعور العبد بالوجود عن العالم الظاهر، وفي هذا ربط صريح بين الفناء والشهود حيث لا يصدح الشهود دون فناء، وأن حالة الصوفي الواصل لا بد أن تغني عن الوجود حيث يستم لها الشهود. وهذا ما أشار إليه فقال بأن "الفناء حال من أحوال العدم عند من فهم الأمور وعلم، فما يطلب أهل الله الشهود إلاً لأجل الفناء عن الوجود... كما أن منزل الحق التوحيد فيفنيهم عند الشهود لحصول التغريد"). وهكذا يُستدل من كلامه أن الفناء لا يعنى بسه تلاشي الموجود شخصياً، إنما التحقق من أن صور المحدثات قد تلاشت واختف عن نظره وحدة الشهود التي يقول بها الصوفية وأشار إليها ابن عربي فقال: "إذا الحق، وهدذه وحدة الشهود التي يقول بها الصوفية وأشار إليها ابن عربي فقال: "إذا

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار، الآية: ٨٠ ك.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) نيكلمنون، الصوفية في الإسلام، مرجع سابق، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>أ) ابن عربي، كتاب التجليات (الرسائل)، ص ٤٩.

أفناك عنك في الأشياء أشهدك إياه مُحركها ومُسكّنها، وإذا أفناك عنك وعن الأشياء أشهدك إياه عيناً، فإن غفلت... فما أفناك عنك، فلا تغلط، وهذا هو فناء البقاء ويكون عن حصول تعظيم في النفس"(١).

وهكذا تخستاف وحدة الشهود عن وحدة الوجود، فإذا كانت وحدة الوجود لا تحصل إلا بالكشف والنوق الوجداني، فإن وحدة الشهود حال أو تجربة يعانيها الصوفي، فليست هي علم ولا عقيدة ولا دعوى فلسفية يحاول البرهنة عليها أو فرضها على الغير، بل هي معاناة ينتج عنها الفناء الذي يصل به الصوفي إلى مشاهدة آثار الألوهية في غيبته عن كل ما سوى الله، وهي ما عبر عنها الشبلي بالفناء عن الإنية بانعدام الشعور بالذات (١). وقد تتفاوت درجة المشاهدة بين الصوفية، فمنهم من يعبر عين شهوده بمعية الحق، ومنهم من يعبر بقبليته أو ببعديته لرؤيته، فإذا قال أحدهم ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله معه أشار إلى النوع الأول لأنه شاهد آثار الله ظاهرة في الخلق، وهو الإيمان الصادق، وإذا قال الآخر ما رأيت شيئاً سوى الله، أو كما قال ابن عربي:

فما نظرت عيني إلى غير وجهه ولا سمعت أذني خلاف كلامه (١) في إذا كانت هذه إشارة إلى الشهود القائم على المحبة للذات الإلهية، فإن الشهود الأول يرى الآثار الإلهية ومظاهرها، على حين يكون الثاني غافلا عنها لا يرى سوى الله، وطريقه في ذلك كشفي ذوقي، على حين اعتمد الأول طريق العقل والبرهان، ومن هنا جاء قول أبي يزيد: حججت مرة فرأيت البيت ولم أر صاحبه، وحججت ثانية ورأيت البيت و لم المساحبه، وهذه هي حيرة المشاهدة، إذ البيت و صاحبه، وهذه هي حيرة المشاهدة، إذ أن سبب الحيرة في الله تعالى طلب معرفة ذاته بأحد الطريقين: إما بطريق الأدلة العقلية، وإما بطريق تسمى المشاهدة، فالدليل العقلي يمنع من المشاهدة، والدليل العقلي منع من المشاهدة، والدليل السمعي قد أوما (أشار) إليها وما صرّح، والدليل العقلي منع من إدراك حقيقة ذاته من

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب التجليات (الرسائل)، ص ٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التصنوف الثورة الروحية في الإسلام، ط القاهرة، ص ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢٠٤.

طريق الصفة التبوتية النفسية التي هو سبحانه في نفسه عليها، وما أدرك العقل إلاَّ صفات السّلوب لا غير وسمى هذا معرفة (١). ولكن المعرفة الحقيقية كما يعرفها أهل الطائفة تأتى عن طريق المشاهدة، فالمشاهدة عند الطائفة رؤية الأشياء بدلائل التوحيد، ورؤيسته فسى الأشسياء وحقيقتها اليقين من غيرك. لذا قالت الطائفة في المشاهدة: أنها تطلق بإزاء ثلاثة معان منها: مشاهدة الخلق في الحق وهي رؤية الحق في الأشياء، ومـنها مشاهدة الحق بلا خلق وهي حقيقة اليقين بلا شك وفي هذا تحقق كامل للمعرفة فيقول:

> أوقفني الحيق في شهودي فقمت شكراً به اليسه فزادنـــــى جـوده علومـــا إلىه، سبحانـــه تعــالــي لا يعسرف الله غيسر قلسب

جودأ وفضلا علمي وجمودي أرغب فسسى لسذة المزيسد بالله في نسبة الوجود يرى على الكشهد والشهود كالبدر في منزل السَعود

فالمعرفة الحاصلة في المشاهدة لم تأتُّ عن طريق المحبة فقط، ذلك أن عنصر المحبة التي تودي في نهاية شدتها وقوتها إلى مشاهدة آثار الحقيقة الإلهية، ولكنه أضاف عنصــراً أخـر له أثره في تحقيق هذه المشاهدة القلبية التي يشاهد بها الصوفي الحقيقة كما تتجلَّى له وهو عنصر الذكر، إذ يتحقق شهود العبد للحق بذكر الله، حيث تتجلَّى له الحقيقة بكمالها، يقول ابن عربى: "الذكر الحقيقي الذي هو مجالسة بين العبد والحق، وذلك أنب لا يعلم قدر هذه النشأة الإنسانية إلا من ذكر الله الذكر المطلوب منه" (٢). فبالذكر الحقيقي يكشف عن حقيقة الصلة بين الذاكر والمذكور وبين قدر الإنسان الذي تميز عن سائر الكائنات واختص بمجالسة الله، فالحق جليس من ذكره. وفي هذه الصورة للمشاهدة الحقة يرى "أن الجليس مشهود للذاكر، ومن لم يشاهد الذاكر الحق

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٧٠.

**<sup>(1)</sup>** المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٧٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٦٨.

النه هو جليسه فليس بذاكر، فإن ذكر الله سار في جميع العبد"(١). وهكذا فإن ذكر الله كما يراه يؤدي إلى الفناء عن الوجود، إذ أن الذاكر لا يزال يردد إسم الله بلسانه ثم بقلبه معا، وعندما يكل اللسان وينعقد عن الذكر ينطق القلب به وحده حتى يملك ذكر الله كسيان العبد الروحي وكل جزء من أجزائـــه، فتغلب عليه حال الوجـــد ويفني عن وجوده (٢). يقول ابن عطاء الله السكندري في هذا الصدد "إنّ الذكر من شأنه أن يوصل الذاكر إلى حال ينتظم له فيه شمل العالم في نطاق واحد، فلا يرى بعين رأسه بل يرى بعين قلبه وجود الواحد الذي لا وجود لغيره"(٣). وهذا التحقق بشهود الأحدية لا يكون بطــريق استدلال منطقي أو نظر عقلي، إنما يتحقق عن طريق حال ذوقي خاص به لا يشاركه فيه غيره من الناس، وهذا هو علم اليقين حيث تكتمل معرفة الله للعبد لأنه عين الدلميل عليه، وهو إثبات ذات غير مكيفة و لا معلومة الماهية، ومحكوم عليها بالألوهية سلطاناً وحجـة لا ريب فيه، ويصل بعد إلى عين اليقين حيث تتجلى المشاهدة، يقول: "عين اليقين مشاهدة هذه الذات بعينها، لا يعينك ... فناءَ كلياً. لا يعقل معها نسبة ألوهية إثباتاً أو نفياً، لكن مشاهدة تفنى الأحكام والرسوم، وتمحق الآثار "فيحصل بذلك حق اليقيسن" وهمو نسبة الألوهية لهمذه الذات بعد المشاهدة لا قبلها، وهو الفرق بين العلم والحق ليس إلا "(٤). وبعدها يصل العبد إلى حقيقة اليقين حيث يقوم ظهور الانفعالات عند العبد الكلي عسن غيبته فيه به غيباً كلياً وفناءً محققاً، وهذه غاية المر اتب"<sup>(٥)</sup>.

ويُفرد ابن عربي لأهل الشهود مكانة في المعرفة يختصهم بها لمقدرتهم على الفناء، وهذه المعرفة ليست مشاعة إنما هي اختصاص لمن هم أهل لها. لذلك فهو

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، قصوص الحکم، ص ۱۹۹.

 <sup>(</sup>۲) عفیفی (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحیة، مرجع سابق، ص ۲۲۳.

التقتاز انسي (أبو الوفا)، ابن عطاء الله السكندري وتصوفه، مكتبة القاهرة الحديثة، ١٩٥٨،
 ص ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، كتاب التنزلات الليلية في الأحكام الإلهية، تقديم عبد الرحمن حسن محمود، مصر، ص ٧٣.

<sup>(°)</sup> المصدر المنابق، ص ٧٣.

يُقصـــر معرفة "الوجود" على فئة معينة، يرى أنها تملك القدرة على ذلك بفنائها، وعليه فإنسه لا يعرف الوجود إلا أهل الشهود، وأن العين تثبت العين كما ذكر في فتوحاته (١)، بــل إنــه في حال تحققه بشهود الأحدية يرى فيها الكثرة المتجلية في أسمائه وصفاته، يقول الجيلي في شرحه على مشكلات الفتوحات: "ولما تحقق الشيخ بشهود أحدية الحق تعــالى في كثرة الموجودات، وعاين تتوعات تجلياته في الأسماء والصفات قال: رأينا رسوماً ظاهرةً. أراد بالرسـوم الأسماء والصفات التي هي الظاهرة في العالم بحقائقها وآثار هـــا"(٢). وفـــى هذا المجال يمكننا القول أنه يمكن للصوفي في هذه الحال حصول العلم الشهودي بعد رفع الحجاب في حال الفناء، فيتم الكشف، ويحصل العلم الشهودي للإنسان ويصفو العرفان الذوقى – وفي هذا اتفاق بين ابن عربي وابن الفارض – فيستطيع الإنسان أن يشهد الوجود الواحد الحق المتجلى في صور المرئيات كما يقول ابن الفارض، وفي الأعيان الثابئة في الوجود الحق كما يقول ابن عربي (٣). وهذا عين مــا ذهــب إليه جلال الدين الرومي في أن مظاهر الوجود المتكثرة، وصوره المتعددة ليست في الحقيقة إلا طائفة من المجالي التي تتجلى فيها الذات بحيث لا يشهد المتحقق بالشهود مظهراً أو صورة منها إلا ويشهد الذات فيها.

و "الله" في موقف ابن عربي هو وحده المطلوب في كل حين، يشهده القلب دون سواه، وفي اعترافه أن الحق ذاته ليس مشهوداً لأحد في هذه الدنيا من حيث ذاته المقدسة. وليس الحق مشهوداً لأحد من حيث أنه ذات موصوفة بالأسماء والصفات إلاً عن طريق المجالي والمظاهر، ولكنه مشهود في كل قلب وفي صور معتقدات صاحب هدذا القلب، فتجلى الحسق في ذاته غير مشهود لأحد، كذلك تجلّيه في الحضرة

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٣٩.

<sup>(</sup>۲) الجيلي (عبد الكريم)، شرح مشكلات الفتوحات المكية، مخطوط معهد المخطوطات العربية، القاهرة، ورقة ۱٤، ص ب.

<sup>(</sup>T) حلمي (محمد مصطفى) ، ابن الفارض والحب الإلهي ، مرجع سابق، ص TE1.

العلمية (") في اسمائه وصفاته، ولكنه مشهود في تجلّيه في صور الإله المخلوق في المعتقدات (١). ولهذا نرى ابن عربي يدعو إلى ثبات العبد في حال شهوده الحق بعين قلسبه، رغم إنكاره لوحدة الوجود حال الفناء، إذ أن المرحلة الأخيرة في الفناء هي في عسرفه "فناء الواصل" بالله عن كل ما سواه، بل فناؤه عن رؤيته وشهوده بحيث لا يعلم أنسه في هذا المقام الذي يعز على الوصف ولا يحس أنه في حال شهود (١) وفي هذا المقام يقول:

إذا شهدت فاثبت يا غلام فتشهده بعقلك في حجاب وتشهده به في كل شيء وتسكن على دويته سكوناً

يصح لك المكانة والمقام ومشهده قصوي لا يُسرام ومشهده قصوي لا يُسرام وليس له السوراء ولا الأمام يكسون به التحقق والقيام (٣)

والمشاهدة كما يعرفها ابن عربي هي رؤية الأشياء بدلائل التوحيد أو رؤيتها في الأشياء وحقيقتها اليقين من غير شك. وقد حدد قول الطائفة حول هذه المشاهدة وما تطلق عليه من معاني، فهي تُطلق بإزاء ثلاث معان متبادلة بين الحق والخلق بالنسبة لوجود الأشياء ورؤيتها، فيقول بأن "منها مشاهدة الخلق في الحق وهي رؤية الأشياء بدلائل التوحيد كما مر. ومنها مشاهدة الحق في الخلق، وهي كما يقول رؤية "الحق" في الأشياء بدلائل، فإنهم يريدون بذلك أحدية كل موجود، فيكون بذلك عين الدليل على

<sup>(\*)</sup> الحضيرة هي كل مجموع حقائق تألفت بشكل مخصوص يعطي حقيقة جديدة واحدة مركبة، لها خصائص مميزة وصورة واضحة، (المعجم الصوفي، ص ٣٢٤).

يقول ابن عربي: إن الله تعالى قد عرّف عباده أن له حضرات معينة لأمور دعاهم إلى طلسب دخولها وتحصيلها منهم... فمنها حضرة المشاهدة... ومنها حضرة المكالمة... ومنها حضرة التعليم، (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٠١). أما الحضرة الإلهية فهي الكلمة الفهوانية، وهي كلمة اكن وهي سورة الإرادة، وهي أحدية واحدية التعلق، وهي منسحبة على كل مكوّن ليس لها معنى الإيجاد (ابن عربي، كتاب المعرفة، ممالة ٧٢، تحقيق سعيد عبد الفتاح، ص ٧٥).

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ١٤٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٦٥١.

أحدية الحق لا على عينه، أما الوجه الآخر الثابت عندهم فهو إشارتهم إلى رؤية الحق في الأشياء وهو الوجه الذي له سبحانه في كل شيء، وهذا قائم على إرادة الله له، المتمثلة في قوله: (إحا أوحناه...)(١). وهنا يبدو لنا أن ابن عربي يفرق بين السرؤية والمشاهدة، فيرى في المشاهدة أنها شهود الشاهد الذي في القلب من الحق، والرؤية ليست كذلك، فقال:

وتسكن عند رؤيته سكوناً... وقوله:

فلا تقولن للأشياء ليس بــــه فكن مع الله في الأحوال أجمعها فإن لله عيناً غير نائمــــة

يكون بـــه التحقق والقيـــــام<sup>(٢)</sup>

فليس في الكون إلا هو وإلا هي ولا تكن عن شهود الله بالساهي بها يراك ولا تشهد سوى الله (٣)

ويتسـق<sup>(\*)</sup> فـي وحدته الشهودية تماماً مع منطق مذهبه في وحدته الوجودية فيرى أن الشاهد عين المشهود لأن الوجود واحد غير متعدد ولا متكثر، فتنحصر المشاهدة في شاهد يشهد مشهوده في كل شيء فلا يعيب عنه أبداً. ولما كان في مذهبه "أن الحق عين الوجود" فلا مانع لديه أن يكون الشاهد عين المشهود فيقول: "هو المشهود في كل عين، والشاهد من كل كون، فهو الشاهد والمشهود لأنه عين الوجود، فمن عرفه سمّاه وما وصفه"(<sup>1)</sup>. ويصف شهوده فيقول:

وما تجلى لشيء من خليقته من عين صورته لا من حقيقته لأننا بعيون الوجسه نبصسره هذا الوجود ومن في الكون صورته

إلا ليشهد أن الحق مشهود فالأمر والشأن موجود ومفقود فكلنا وجهه والوجسه محسدود فليس ثمّ سوى الرحمن موجود (٥)

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۱۵۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٢٣٦.

 <sup>(\*)</sup> يتسق من اتسق – انتظم و استوى.

<sup>(&</sup>lt;sup>)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٨١.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣٢٤.

وهكذا تظهر صراحة ابن عربي في تعبيره عن مذهبه بعد تكتُّمه وتستَّره عليه فهو وحــــدة وجود شهودية لأنها تشهد الوجود الحق في صور الكون، مجتمعة بوحدة واحدة غـــير متكثرة، متمثـــلة في وجود الرحمٰن دون السوى، وهذا أصدق دليل على مشاهدة الحــق فــي كــل شيء، و لا يكون ذلك إلا من حيث عبن الناظر فيقول: "قما في العالم جزء إلاً ويشاهد خالقه من حيث عينه لا من حيث عين خالقه"<sup>(١)</sup> وهذه المشاهدة التي لا تستعدى حسدود المشساهد لنفسه فإنها تعكس صور الحق، لأن الخلق صورهُ ومجاليه المخــتلفة، ولذا فإن الله منزَّه عن أن تُشاهد حقيقته لأحد إلاَّ إذا صفا القلب وتخلَّى عن كــل صبغة مادية ووصل إلى درجة من النقاء والشفافية، وقد حدد هذه الأمور في باب الوصايا للمشاهدة فقال: "إعلم أن علامة من يدّعي أنه يشاهد الحق إذا عكس مرأة قلبه إلى الكون يعرف ما في ضمائر جميع الخلق، ويصدقه الناس في الأقوال والأفعال والأحسوال"(٢). فابن عربي كما يبدو لا يدّعي الكمال لنفسه وأنّه مشاهد للحقيقة، فهو إذ ينفسى ذلك ويعترف بأنه مقصر في هذا المجال، وقاصر عن الوصول إلى هذا المقام الخطير لأن مشاهدة الحق موقوفة على الهيبة، والهيبة تُسكن و لا تحرّك (٣). لذلك فهو ينبه الآخرين عن الوقوع في شرك الكلام فقال: "لا يغتر أحدٌ بشقشقة اللسان، فإنها لا تجدي نفعاً ويقر بضعفه قائلاً: "ولست والله أرى نفسى من أهل هذا الشأن و لا من فرسان هذا الميدان" فالحقيقة المنعوتة بنعوت التنزيه تجل عن المشاهدة والرؤية لأنها "إذا شــوهدت تفنى كل عين سواها، وإن تفاضلت مشاهدها في الشخص الواحد بحسب أحوالمه أو في الأشخاص الختلاف أحوالهم لما أعطته الحقيقة أنه لا يشهد الشاهد منا إلا نفسه، كما لا تشهد هي منا إلا نفسها، فكل حقيقة للأخرين مرآة "المؤمن مرآة أخيه"(١)

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) السبكري الصديقي (مصطفى كمال الدين)، السيوف الحداد، باب الوصايا (المشاهدة)، ص ٢٦١ آخر صفحات المخطوط.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، كتاب الشاهد، (الرسائل)، ص ٦.

<sup>(</sup>٤) الحديث: "المؤمن مرآة أخيه" ورد في سنن الترمذي كتاب البر والصلة ١٨٦٢. وفي قول آخر: "المؤمن مرآة المؤمن" سنن أبي داود ٤٢٧٢.

و (ا\_بس كهاله هيه) (١١٥). ولا ينبغي الاذعاء ومغالطة النفس لمن يدّعي المشاهدة ويستوهم الاجتماع بالحق إذا لا اجتماع حق وخلق مطلقاً، لذا ينصح بعدم اختلاط الأمر على المشاهدة والوقوع في عماء المعرفة فيتوه في بحر لا قرار له، لذلك فقد حدّد صور المشاهدة هذه من حيث وجهة نظره في وحدة الوجود فقال: "فانظر مشهودك فإن كان حقاً فما تنظره إلا بعينه، فإنك لا تدركه بغيره، فما ثم خلق في حقك وفي وقتك، إذا كان وقتك الحق، وإن كان خلق فلا تنظر إليه إلا بعينه فإنك لا تدركه بغيره، والحكم تابع للنظر، ولا يحكم النظر إلا بما يعطيه المنظور من ذاته، فمن المحال أن يكون المنظور إليه قائماً فيدركه قاعداً أو على لون ما إن كان من الملونات، فيدركه على اللون الذي هو عليه ذلك المنظور ... "(٢). كذلك ينفي القدرة على الرؤية إذ لا طاقة للعبد في ذلك لما فيه من ضعف، وأنه ما من رؤية حقاً لأن الحق يعز إدراك ذاته وظهوره على صورته الحقيقية فقال:

فرويسة الله لا تطاق فإنها كلها محاق فلسو أطاق الشهود خلوق الطاقسة الأرض والطباق فلسم تكن رؤيتي شهرودا وإنما ذلك انفهاق (٤)

ويستند في ذلك إلى قوله على حين سئل أرأيت ربك، قال: نور أني أراه"(°) وحجة ابن عربي في ذلك أنه يرى الكون ظلمة، والنور هو الحق المبين، والأضداد لا تجتمعان، فالسنور والظلمة نقيضان كالليل والنهار، بل كل واحد يغطي صاحبه ويظهر فيه، فمن رأى السنهار لسم يسر الليل، ومن رأى الليل لم ير النهار، فالأمر ظاهر وباطن، وهو الظاهر والباطن، حق وخلق، فإن شهدت خلقاً لم تر حقاً، وإن شهدت حقاً لم تر خلقاً، فلا تشهد حقاً وخلقاً أبداً، ولكن تشهد هذا في هذا، وهذا في هذا شهود علم لأنه غشاء

 <sup>(</sup>۱) سورة الشورى، الآية: ۱۱ ك.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۲۲۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٦٥٣.

<sup>(°)</sup> الحديث: رواه مسلم وأحمد بن حنبل في مسنده في كتاب الإيمان.

ومغشي (١). زد على ذلك أن الرؤية بالعين المجردة غير ممكنة، إذ لا يمكن للعين الشحمية رؤية النور الإلهي، لذا ينفي ابن عربي هذه الرؤية استناداً إلى ما ورد عن النبي على حين سئل عن رؤية "الله" أهي بالعين المقيدة بالجارحة أي العين الشحمية ذات الطبقات التي تبصر الظواهر الخارجية، فنفى ذلك لأن نور الإدراك يضعف عن ذلك السنور الإلهي، وإن كان للبصر المقيد إدراك في النور الإلهي على حد مخصوص كما يسرى ابن عربي، ويخرج قوله تعالى: (لا تحركه الأبحار) (١) على وجهين: ففي الوجه الواحد نفي كامل عن إدراك الأبصار له تعالى، إنما الإدراك بالإبصار، وهذا ما يقصد به البصيرة أي الإبصار بالقلب، كذلك نفى إدراكه بالأبصار المقيدة بالجارحة كما ذكرنا، ولهذا يمكن أن تدركه إذا انفلت عن التقييد (١).

هكذا يكون الأمر لدى ابن عربي قائماً على المكاشفة والمعرفة القلبية، وليس على المشاهدة للحق، إذ يعتبر أن المكاشفة أتم من المشاهدة، لأنه لا يمكن مشاهدة أمر ما إلا بالكشف الذوقي، ومن هنا كان المجال فسيحاً أمام الكشف وأضيق منه أمام المشاهدة لتعذّر مشاهدة الحق كما يقول، وفي هذا موافقة لأقوال طائفة من أهل الطريق كالغزالي منلاً فقال: "إن المكاشفة (") متعلقها المعاني، والمشاهدة ("") متعلقها الذوات، فالمشاهدة للمسمى، والمكاشفة لحكم الأسماء، والمكاشفة عندنا أتم من المشاهدة إلا لو صحت مشاهدة ذات الحق لكانت المشاهدة أتم، وهي لا تصح. فلذلك قلنا إن المكاشفة أتسم لأنها ألطف، فالمكاشفة تلطف الكثيف، والمشاهدة تكثف اللطيف... وإنما قلنا إنها

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٥٣.

<sup>(</sup>٢) مىورة الأنعام، الآية: ١٠٣ ك.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٢٥٦.

<sup>(\*)</sup> المكاشفة: تطلق بإزاء تحقيق الإنابة بالقهر، وتطلق بإزاء تحقيق زيادة الحال، وتطلق بإزاء تحقيق الإشارة (ابن عربي، كتاب اصطلاحات الصوفية، الطبعة الأولى، دار المعارف العثمانية، حيدر أباد الدكن، ص ٩).

<sup>(\*\*)</sup> المشاهدة: تطلق على رؤية الأشياء بدلائل التوحيد، وتطلق بإزاء الحق في الأشياء، وتطلق بإزاء حقيقة اليقين من غير شك (ابن عربي، كتاب اصطلاحات الصوفية، المصدر السابق، ص ٩).

أتسمّ في المشاهدة لأنه ما من أمر شهده إلا وله حكم زائد على ما وقع عليه الشهود لا يسرك إلا بالكشف، فإن أقيم لك ذلك الأمر في الشهود من حيث ذاته، صحب ذلك المشهود حكم ولا بد، ولا يدرك إلا بالكشف هكذا أبدأ (1). ومرد الأحكام جميعها عند أهل الله تكون إلى الله، فإذا أضيف أي حكم منها إلى غير الله أنكروه، على حين أن العلماء خلاف ذلك، إذ أنهم على حكم الحق فيه لا على ما يشهدونه، وبهذا تختلف خصوصيات المشاهدة بين الفريقين. وفي هذا الموقف يرى الصوفي المشاهد الحق قبل رؤيسته لأي شميء أخر كما قال الصديق الأكبر. فيقول: "إذا أضيف حكم من أحكام الوجود إلى غير الله أنكره أهل الشهود خاصة، وهم الذين لا يشهدون شيئاً ولا يرون شيئاً إلا ورأوا الله قبله كما قال الصديق رضي الله عنه، عن نفسه: ما رأيت شيئاً إلا ورأوت الله قبله كما قال الصديق رضي الله عنه، عن نفسه: ما رأيت شيئاً إلا الكون عن الحق وحده ليس للكون فيه أثر البتة. وليس هذا المشهد لغير مقام الصديق". (١) "أما العلماء فهم في هذا المقام على حكم الحق فيه لا على ما يشهدونه فينكرون النكرة ويعرفون المعرفة إذ المقام على على المعرفة وهي الأصل (١)!

ويحدثنا ابن عربي عما ناله من العلم اللّذي الذي تم له عن طريق الكشف ليتم التصديق به الما فيه من دقة وعظيم شأن لا يناله إلا من تهيأت له نفسه بعد تتقيها وصرف كل ما هو مادي عنها، لتبقى بالله كي يتم لها المشاهدة الحقة، وهو في هذا المقام لا يرى سوى الله، وما ناله من العلم هو هبة ومنة من الله تعالى فيقول: "... إذا علم الأسياء كلها من ذلك الوجه أي الوجه الخاص الذي بينه وبين الله، وهو لكل مخلوق، فهو ملازم لتلك المشاهدة، والشؤون الإلهية والأشياء تتكون عن الله وهو ينظر إلىها فلا تشغله مع كثرة ما شاهد من الكائنات في العالم، وهو مقام المصديق في قوله: "ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله" وذلك لما ذكرناه من شهوده صدور الأشياء عن الله إلا بالتكوين، فهو في شهود دائم والتكوينات تحدث. فما من شيء حادث يحدث عن الله إلا بالتكوين، فهو في شهود دائم والتكوينات تحدث. فما من شيء حادث يحدث عن الله الا

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٥٣.

<sup>(</sup>۲) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، الجزء الثاني، ص ٩٩.

<sup>(</sup>۳) ابن عربی، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۳۰۰.

والله مشهود له قبل ذلك الحادث. وما نبّه أحد فيما وصل إلينا على هذا الوجه وما يتكون منه في قلب المعتكف على شهوده إلا أبو بكر الصديق. ولكن نحن ما أخذناه من تتبيه أبي بكر الصديق لكوننا ما فهمنا عنه ما أراد ولا فكرنا فيه، وإنما اعتنى الله بنا فيه، ففاجأنا العلم به ابتداء ولم نكن نعرفه، فأنكرنا ذلك وقلنا من أبن هذا؟ ففتح الله بيننا وبين ذلك الباب، فعلمت مالنا من الله على الخصوص وعرفنا أن هذا هو الوجه الخاص الذي من الله لكل كائن عنه، فلزمته واسترحت، وعلامة من يدّعيه لزوم الأدب الشرعي، وإن وقعت منه معصية بالتقدير الإلهي الذي لا بد من نفوذه، فإن كان يراها معصية ومخالفة لأمر الشرع فيعلم أنه من أهل هذا الوجه الخاص. وإن كان يعتقد خلاف هذا، فيعلم أن الله ما أطلعه قط على هذا الوجه (الذي بينه وبين الله) ولا فتح له فيه، وأنه شخص لا يعبأ الله به، فإنه ما من أحد أعظم أدباً مع الشرع ولا اعتقاداً فيه، أن الحق كما يعلم العامي سواء، إلا أهل الحظ من هذا الوجه فإنهم يعلمون الأمر على ما هو عليه "(ال.

فادراك الحق والحال هذه عزيز المثال، فهو لا يدرك ولا يحاط به علماً، لأنه تعالى يعز عن المشاهدة، فإذا عُوين فلا يعاين إلا من حيث العلم والمعتقد لأنه تعالى أعز من أن يُشهد على وجه الإحاطة، وعليه فإن مشاهدة الحق لا تعطى الإحاطة بذاته لأنه "لا تدركه الأبصار"... فالعلم بالألوهية إذن لا يلزم منه العلم بالذات، وبهذا يكون مدار المعرفة على الحقيقة على علوم ثلاثة: علم الألوهية، وعلم الذات، وعلم نسبة هذه الألوهية لهذه الذات، وبعد هذا كله فلا إحاطة و لا إدراك(١).

إن فكرة وحدة الوجود لدى ابن عربي ليست من قبيل المغالطة والخلط، ولم يقصد بهما المزج بين الحق والخلق في وحدة حلولية يحل أحدها في الآخر، إنما كان هدفه من وراء ذلك أن يعرض لما يُصاب به العبد في مقام البهت والفناء وهو في حال التجلي، حيث يسكت عن الكلام والمناجاة، لما يصاب به من الذهول ويؤخذ عن نفسه، فيفقد الإحساس بالوجود ويصمت لعظم التجلّي، فيقول: "إن هذا المقام الإلهي يعطي أنه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٧٣١.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، كتاب المسائل، (الرسائل)، ص ٣٦.

- تعالى - إذا أشهدك له يكلمك، وإذا كلمك لم يشهدك" إلا أن يكون التجلي في الصورة، عند ذلك تجمع بين الكلام والمشاهدة، وإذا غاب المشاهد عن نفسه لم تصح المناجاة لأن رسول على الله الله يقول: "أعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك (١) بلا شك، وقد علمت أن العبد غائب عند الشهود والاستيلاء المشهود عليه فلا مناجاة "(١) وهذا عين ما عناه ابن عربي عن الحكمة الإحسانية، أنه يعني في الشرع بأن نتوجه إلى الله في عبادتنا وكليتنا، ونتمثله في محرابنا كما ورد في الحديث السابق الذي شسرحه أبو العلا عفيفي بقوله: "أنه في عرف أصحاب وحدة الوجود شهود الحق في جميع المراتب الوجودية والتحقق من أنه متجل في كل شيء..."(١).

فابسن عربي هنا كما نراه صريح كل الصراحة في حديثه عن هذا المقام الذي يقيم الحق فيه العبد، فيثبت لنا ما ينزع إليه من وحدة شهود تجمع بين شهود آثار الذات والحقيقة، وقد صور لنا مقامه في هذا المجال حيث أقامه الحق في مقام الحيرة في حال تجليه حيث تاه في معرفة الذات، وفيه يعزج بين مذهبه في وحدة الوجود وما يقوم عليه من وحدة شهود للحق، وقد أشار إلى هذا المقام رمزا فقال: "أشهدني الحق بالحيرة وقال لي: إرجع. فلم أحد أين، فقال لي: أفيل، فلم أجد أين، فقال لي: قف: فلم أجد أين، فقال لي: قف الحيرة وقال لي: العيرة مقال لي: شهود الحيرة، ثم قال لي: الحيرة مع العزة. أنست في الهوية وأنا في الإنية. ثم قال لي: شهود الحيرة، ثم قال لي: الحيرة لم يعرفني، ثم قال لي: من لم يقف في الحيرة لم يعرفني، ثم قال لي: من عرفني الموية الحقيقة الحقيقة. ثم قال لي: من لم يقف في الحيرة الم يعرفني، ثم قال لي: من عرفني وفيها تحقق الوارثون، وإليها عمل السالكون، وعليها اعتكف العابدون، وبها نطق الصديقون، وهي معيد شامرسلون ومرتقي همم النبيون، فاقد أفلح من جاز، فمن حاد وحد. ومن وحد

<sup>(</sup>١) الحديث: أخــرجه الــبخاري في جامعه ومسلم في أول كتاب الإيمان وأبو داود من السنن، والترمذي في الإيمان وابن ماجه في الإيمان وأحمد في مسنده.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، تحقيق عثمان يحيى، مرجع سابق، ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ٢٧٦.

وجَسد، ومسن وجسد فنيَ، ومن فنيَ بقيَ، ومن بقي عبدَ، ومن عبد جاز ... ثم قال لي: الحسيرة حسيرة، وإنمسا هي غيرة مني عليك، فعسز عليك، واسترني واصحبني، ولا تظهر في الوجود غيري "(١).

وقد عسرض النابلسي لوحدة الشهود لدى السادة الأئمة وذكر أنهم في حيرة دائمة، فهم تارة يغلب عليهم شهود الوجود الحق الحقيقي الذي به كل شيء موجود في نفون ما عداه، ويسرون أن كل ما عداه خيال، وأنه سراب ينتهي إلى الهلاك والإضمحلال والزوال، وإنهم صادقون في قولهم لأن كل ما سوى الحق تعالى مقذر مفروض (٢). كذلك الحال بالنسبة للمشاهدة، فهي ليست في درجة واحدة لدى المشاهدين، بل تختلف في الدرجة ومدى التحقق بالقرب من الله، وقد تفاضل العلماء فيما بينهم بين فاضل وأفضل فقال: "إن مشاهدة العرفاء في ذلك مختلفة، فباختلاف المشاهد يتفاضلون، فمن شهد التعين والتكثر شهد الخلق، ومن شهد الوجود الأحدي المتجلي في هذه الصور شهد الحق، ومن شهد الوجهين: شهد الخلق والحق باعتبارين مع أن الحقيقة واحدة متكثرة بالنسب والإضمافات، أحداً بالذات، كُلاً بالإسماء، فهو من أهل الله العارفين بالله حق المعرفة، ومن شهد الحق وحده بلا خلق فهو كامل الشهود في مقام الغناء والجمع، ومن شهد الحيق في الخلق والخلق في الحق فهو كامل الشهود في مقام البقاء بعد الفناء، والفرق بين الجميع وهو مقام الاستقامة"(٢).

وقد حرص ابن عربي على تبرئة نفسه من القول بالحلول والاتحاد في كل مقالاته، فحاول إظهار الصلة بين الحق والخلق على أنها صلة بين عابد ومعبود، وشاهد ومشهود، لا صلة اتحاد أو اتصال بمعنى الحلول، وقد أشار إلى هذا التمايز

<sup>(</sup>١) ابن عربي، كتاب مشاهد الأسرار القدسية، مصدر سابق، لوحة ١٧.
(وهــذا الموقــف مصداق لقوله الزدني فيك تحيراً أورده الغزالي في مدخل السلوك بلفظ "اللهــم زدني فيك تحيراً"، ص ٧١. وهذا دلالة على حيرة أهل الله في الوصول والثبات في المعرفة الحقيقية).

<sup>(</sup>٢) النابلسي (عبد الغني)، ليضاح المقصود من وحدة الوجود، مصدر سابق، ص.ص ١٨-١٩.

<sup>(</sup>T) القاشاني (عبد الرزاق)، شرح الفصوص، مصدر سابق، ص ١١٧.

الواضع بين كلا الوجهين الحقى والخلقى وعدم اتحادهما لفقدان النسبة بينهما، بل هما وجهي الحقيقة المشهودة. قال: "قال الشاهد الاشتراك بين الحق والخلق في جميع الأشياء إلا في الاتحاد. وقال مشاهدة الأفعال لا تُعلم بدليل أبدأ ولا تُعاين، وهو المشهد السرابع الــذي لا يشـــهده من الحق غير الحق. وقال تُشاهد ذات الحق كما أخبر قمراً وشمسا، وتشاهد صفاته ويُشهد صدور الكون منه بكُن، ولا يُشاهد فعله ولا يُحاط بذاتــه"(١). ويشــرح ابن عربي قوله هذا باستخدام أمثسلة حسية توضح المعني وتظهر فكرته عن نفى الحلول والاتحاد. فالقمر مثلاً ليس فيه من نور الشمس، ولا أن الشمس تتــتقل إلــيه بذاتهـا، بل القمر مجلى لها، وكذلك العبد فهو يخلو من حلول الحق فيه، وليس فيه شيء من خالقه. يُضاف إلى ذلك ما ذكره في رسالته الغوثية من "أن الاتحاد حال، وأن من أمن بالاتحاد الذاتي قبل وقوع الحال فقد كفر، ومن أراد التعبير عنه بعد الوصــول إليه فقد أشرك"(٢). وما ذكره أيضاً في "كتاب الجلالة" له دلالة واضحة على نفيى هذا الاتحاد المزعوم فقال: "إنك أن سيمعت بالاتحاد من أهل الله تعالى أو وجدته في مصنفاتهم فلا تفهم منه ما فهمت من الاتحاد الذي يكون بين الموجودين، فإن مسرادهم من الاتحاد ليس إلا شهود الوجود الحق الواحد المطلق الذي الكل به موجود، فيستحد به الكل من حيث كون كل فتى موجوداً به معدوماً بنفسه، لا من حيث أن له وجوداً خاصاً اتحد به، فإنه محال "(٣).

ومن جهة أخرى، فإن ابن عربي برغم نفيه للاتحاد، فإنه يتكلم عنه بمعنى أخر ومن جهة مغايرة وهو الاتحاد بين المحب والمحبوب، والرب والعبد، على غرار ما تكلم عنه الصوفية من أصحاب الفناء أمثال الحلاج وابن الفارض وغيرهما في الحب الإلهي، يستند في ذلك إلى الحديث القدسي القائل: "لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه... الحديث "أو مستخدماً إياه إلى أقصى حد

<sup>(</sup>۱) ابــن عربـــي، كـــتاب الشاهد، (الرسائل)، الجزء الأول، الطبعة الأولى، حيدر أباد الدكن، ١٣٦٧هـــ/١٩٤٨م، ص.ص ١-٢.

<sup>(</sup>۲) حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، مرجع سابق، ص ۲۱۹.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣١٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>؛)</sup> الحديث: سبق تخريجه.

في تثبيت قوله هذا: أي أن العبد بعد فنائه يصبح عين الحق لا صفته، ومن حيث ذاته يصبح عينه الثابتة في العلم الإلهي (١). ولذلك وصف هذه الصلة التي تجمع بين الحق والخلق بأنها مشاهدة وليست حلول. فهي مشاهدة للحق حيث تظهر وحدة الشهود على أوضح معانيها في ما يرمي إليه من القول "بالوصلة" بين الحق والخلق، وذلك في حال الجمع وهو الفناء في الله، والاستغراق الكامل في حبه، لذا فهو يفرق بين حال العبد في حال الجمع وحال الفرق وما يصل إليه من شهود فيقول في حق العبد أنه إذا جمعه الحق به فرقه عن نفسه، فيؤثر في الوجود. أما في حال الفرق فإنه يجمعه بنفسه ويفرقه عن الحق فيكون في مقام العبودية وفي هذا تحديد لموقف الشهود للحق فيقول: "ولا يخفى أنّ جَمع على بك بك أعلى من جمعك به، لأن جمعك بك يكون الحق مشهودك، وفي جمعك به غيّبتك عنك باشتغالك به عن مقام عبوديتك (١).

وقد حذر ابن عربي صاحب الجمع من القول بالاتحاد في حالة الشهود كي لا يقدع في شرك الضلال فقال: "إحذر أن تذعي الوصلة وجمع الشمل، فإني أخاف عليك أن يكون جمعك بك لا به فتكون في عين القصل والفراق، فلا تغالط نفسك"(") وهو في هذا يستدل على صدق المشاهدة بما يصدر عن العبد من أقوال إذ أن الله عند لسان كل قائل، واللسان هو المتكلم لقولة: "كنت سمعة الذي يسمع به ولسانه الذي يتكلم به" الحديث (أ). كما أنه يميز بين صدق المشاهدة وكذبها بما يصدر عن صاحبها من قوة الإيمان أو ضعفه من حيث تجلي الحق له فيقول: "فمن كذّب العيان كان قوي الإيمان، ومسلم الإيمان تردد في العيان، فلا إيمان عنده و لا عيان، ومن صدق العيان وسلم الإيمان كان في أماني اللسان ترجمان الجنان، وما وسع الرب إلا القلب، وأنت ترجمان الحق إلى الخلق، فأين الكذب عند هذه المشاهدة وما ثمّ ناطق إلا الحق الصمد الواحد" (٥). ولقد ذهب بعض الصوفية إلى تصديق هذه المشاهدة بما يرممونه من صور

<sup>(</sup>١) حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، مرجع سابق، ص ٣١٩.

<sup>(</sup>٢) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت، الجزء الثاني، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) الحديث: 'كنت كنزا مخفياً...' سبق تخريجه.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ١٣٧.

الفناء والستحقق بالأسماء والصفات حيث تصبح المشاهدة بالله، ولله، وبفعل الله، وقد صدور بعض الصوفية حالة المشاهدة هذه فيما يحصل للعبد بأن أول الفناء في الله هو فسناء العبد في أفعاله، فلا يرى فاعلاً غير الله، ولا يشهد سوى تصريف الحق في عالم الحدوث عند بسروز الحقيقة، وبعد الفناء في الأفعال يترقى في الفناء في الصفات، فيشساهد الأشياء جميعها بالله وهي الأعيان الثابتة في علمه تعالى، وفي هذا المجال يستحقق العبد بالوحدة التي تُسفر عن الكثرة العلمية في الأسماء والصفات، فيتصف بصدفاته تعالى ويتحق بأسمائه فيكون سمعه بالله، وبصره بالله، وفعله بالله، وهذا قرب النوافل كما مر (۱).

وهكذا يتضبح لنا من خلال ما طالعنا به ابن عربي في مواقفه عن الوجود والشهود، ومن آراء شراحه لأقواله أنه يجمع في مذهبه بين وجود وشهود إذ لا يمكن الوصدول إلسى القول بوحدة الوجود إلا من خلال الشهود الحق، حيث تظهر الحقيقة وتشهد معالمها، وهذا ما نراه في أقوال ابن عربي، إذ أن وحدة الشهود عبارة عن الفناء عن شهود التكثر والتعدد بين المشاهد، والمشاهدة تنفي هذا التعدد والتكثر وتنتهي السي حقيقة واحدة، ذلك أن العبد إذا التهي في سلوكه إلى الاستغراق في بحر التوحيد، فإنه وتضمحل في ذات الحق، فيغيب عن كل شيء سواه، فيشهد الله وحده، فإنه حال الفناء في التوحيد عند القوم.

وجملة القول أنه لا انفصال بين الوحدتين عند ابن عربي، إذ أن وحدة الوجود نتيجة لوحدة الشهود، وهمسا متكاملتان في مذهبه التوحيدي حيث يشير في منزل الصنمت الذي يستولي على العبد في حال مكالمة الحق له جامعاً بين الوحدتين بقوله:

فما ثمّ إلا الصمتُ والحق ناطـــق وما ثم إلا الله لا غير خالــق فيُشهدنا تكوينــه فــي شهودنــا تدلّ عليه في الوجود الحقائق<sup>(٢)</sup>

<sup>(</sup>۱) اللكَــنوي (الشيخ محمد عبد الباقي الأنصاري الهندي)، المنح المدنية في مختارات الصوفية، مخطوط، مكتبة خاصة، ص.ص ١٠٠ – ١٠١.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۲۹۰.

فهذه الدلالات يُقرُّ بها الشهود إذ لا ثبات للعبد على حال واحدة، فتارة يكون في حكم الوجود، وطوراً في مقام الشهود، فلا استقرار له على حال معينة، لهذا فإن العبد يرى اختلاف عينه بحسب ما يتجلى عليه الحق في صور مختلفة، وهذا تبعاً للحال المتغير، فللا شبات في الوجود إذن مع تقلب الأحوال وتبدّلها، ويصور ابن عربي تقلبه في الأحوال وعدم ثباته على حال واحد لتنوع تجليات الحق عليه فيقول:

لك العُتبى أقلني من وجودي القد أصبحت قبله كل شيء عجبت لحالتي، إذ قال كوني فإما أن تميزني إمامياً القد لعبت بنا أيدي الخفايا

ومن حكم التحقق بالشهود
وقد أمسيت أطلب السجود
أن عين المسود والمسود
وإمنا أن أُميَّزَ في العبيد
خفاينا العين في غيب الوجود (١)

وهكذا يتضح لنا من اتجاهات ابن عربي في مذهبه وحدة الوجود وكذلك قوله بوحدة الشهود أن القائلين بوحدة الوجود مرادهم بها وحدة الشهود لا غير، والفناء عنده يعقبه صحو يعود فيه العبد إلى حقيقة وجوده بعد فنائه عن هذا الوجود، وقد صنف هؤلاء الصاحين من الصالحين، فرأى أن منهم من يصحو بربه، ومنهم من يصحو بنفسه فالصاحي بربه لا يؤخذ بشيء غيرة فلا يخاطب في صحوه إلا ربه، ولا يسمع إلا منه، فلا تقع له عين إلا على ربه في جميع الموجودات، ورؤيته هذه تكون على أحد مقامين: فهو إما أن يرى الحق من وراء حجاب الأشياء بطريق الإحاطة كقوله تعالى: (والله هن ورائه معيا) (٢)، وإما أن يرى الحق عين الأشياء الأشياء الأشياء أو هذا روح مذهبه في الوحدة من حيث قوله: "بأن الله عين الأشياء، لذا فإنه يرى في رجال الله أنهم على فتتين: أحدهما يرى الحق عين الأشياء من حيث ما هو قابل لحكم الصور وأحكامها، لا فتتين: أحدهما يرى الصور، فإن الصور هي من جملة أحكام الأعيان الثابتة"(٤). ومن هنا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البروج، الآية: ٢٠ ك.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٢١.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٢١.

اختلفت أحوال رجال الله في صحوهم بالله، أما الصاحى بنفسه فإنه لا يرى إلا أشكاله وأمثاله ويقول (ليس كهثله شيء)(١). وقد دفع قول ابن عربي هذا، أحد المستشرقين الفرنسسيين إلى التمييز بين مفهوم وحدة الوجود لدى ابن عربى ومفهومها بالمعنى الحديست لسدى الغربييسن ومدى مغايرتها لها، فمذهب ابن عربى كما يراه يختلف في مفهومه عن وحدة الوجود الحديثة، ويسمّى بإسم آخر هو وحدة الشهود ومعناه المذهب القائل بشهود الأشياء في الله، وشهود الله في الأشياء وشموله لها، ويقارنها بوحدة الشهود لدى ابن الفارض، فيرى أنهما متفقان في الأخذ بوحدة الشهود التي تختلف عن وحدة الوجود. ويرى بعضهم أنه إن صحت هذه الملاحظة بالقياس إلى ابن عربي فإن مذهب ابن الفارض هو في حقيقته شهودي ويدور حول فكرة تجلى الله في مظاهر الكسون وشسهود السالك للذات الإلهية شهوداً يرى فيه كل شيء على أنه عدم في ذاته بالقياس إلى" الوجود الحق أي وجود الشا(٢). ورغم اشتراك الإثنين في المذهب الشهودي، يتحدث ابن عربى عن الذوق والوجدان وما ينكشف للسالك فيهما من شهود الوحدة وتجلبي الرب للعبد. كما نرى أن الاتفاق بين مذهب ابن الفارض وعبد الغني النابلسي قائم من حيث أخذهما يوحدة الشهود التي تختلف عن وحدة الوجود (٣). وينفي عنه أخرون قوله بوحدة الوجود، إذ يرون فيه كأي صوفي أخر صاحب ذوق وحال وفناء يرى هذا الاتحاد الذي يشهده السالك بين نفسه وبين الذات الإلهية حين تصفو النفس وتخلص من كل شوائبها، وتبلغ من الروحانية هذه الدرجة التي تمكنها من شهود ذلك الاتحاد، ولهذا فهو إذن ليس من أصحاب وحدة الوجود بل وحدة شهود.

والواقع أنه من خلال آرائه وأفكاره لا يمكننا أن ننفي عنه قوله بوحدة الوجود، إذ همي حقيقة واقعة دائمة سواء أدركها الإنسان أم لم يدركها، وأن التعدد في الوجود أمسر تقضمي به الحواس الظاهرة والعقل القاصر عن إدراك الوحدة الذاتية بين الله والكون على ما هي عليه في الواقع، فوجود الحق في مذهبه هو عين وجود الخلق لا

السورة الشورى، الآية: ١١ ك.

<sup>(</sup>Y) حلمي (محمد مصطفي)، ابن الفارض والحب الإلهي، مرجع سابق، ص ٣٠٣.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۳۰۳.

فرق بينهما إلا من حيث وجهة النظر الاعتبارية، بمعنى أننا إذا نظرنا إلى أحدهما نسميه رباً وإذا نظرنا إلى آخر نسميه عبداً، والحقيقة الواقعة هي أنهما في حقيقتهما عين واحدة، على حين يرى آخرون أن مذهبه كان في إحدى ناحيتيه صورة للوحدة الشهودية لما انطوى عليه هذا المذهب من القول بالتجلي الذي يعتبر أبعد ما يكون عن القول بسالحلول، ولكن ابن عربي بصراحته المعروفة قد ربط بين الوحدتين بحيث لا القول بسالحلول، ولكن ابن عربي بصراحته المعروفة قد ربط بين الوحدتين بحيث لا تنفصلان، بل يكمل إحداها الآخر لقوله: "لا يعرف الوجود إلا أهل الشهود، وأن العين تثبت العين" (١) وهذا أصدق دليل على شهوده للوجود قبل قوله بالوحدة للوجود، وفي مشذا القدول دلالة واضحة على موقفه الثابت في تكامل الوحدتين، حيث أنه حين يتم الكشف الروحي ويرتفع الحجاب، ويحصل العلم الشهودي والعرفان الذوقي لدى العبد فإنه يستطيع أن يشهد الوجود الواحد الحق المتجلي في صور المرئيات كما هي الحال في الأعيان الثابتة – في الوجود الواحد الحق المتجلي في صور المرئيات كما هي الحال قي الأعيان الثابتة – في الوجود الواحد الحق – كما يقول ابن عربي، وإن كان بعضهم قد ذهب إلى الشهودة وجهة إشراقية روحانية المحدثة خاصة لدى فيلسوفها أفلوطين، والذي تتجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تتجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تنجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تنجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تنجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تتجه فلسفته وجهة إشراقية روحانية والذي تنجه فلسفته وجهة إشراقية وحهة إشراقية وحهة المنات الثابة والمنات المنات الثابة وحمله المنات المنات والمنات المنات المن

بيد أن هذا كلمه لا ينفي كون أبن عربي صوفياً، سواء أكان في مذهبه عن وحدة الشهود أو وحدة الوجود، وهذا يلمونا إلى القول بأن شهود ابن عربي قد ارتبط ارتباطاً كلياً بالمحبة التي هي في واقع الأمر تعبير ضمني عن حب الذات الإلهية وآثار ها المتجلية في جمال "النظام" كأثر من آثار هذه الذات. فكان حب "النظام" أشبه بجسر عبر عليه للوصول إلى المحبة الإلهية. وكانت المعاناة التي عاناها هي التجربة الروحية المتجهة إلى الأعلى، فجاءت معبرة أصدق تعبير عن هذا الشهود، وهذا ما أشار إليه مذهبه في وحدة الوجود لجمعه بين وجهي الحقيقة الوجودية. فكان وجه النظام الوجه الخقي، وبهذا يكون قد النهي إلى الوحدة الشهودية التي هامت فيها روحه المتعطشة للجمال الإلهي، وتاهت فيها يعيا ألم المناهر الإلهية، معبراً عنها بلغته الرمزية في غياهي عمن وأسراراته الصدوفية أصدق تعبير بما يحفظ للقوم علومهم وأسرارهم وصيانتها عمن

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ۳۹.

ليسوا من أهلها، وهذا ما أدى إلى تكفيره ووصفه بالمروق والزندقة، والواقع أنه بعيد كسل السبعد عن هذا كله لِمَا ورد في أقواله بصريح العبارة عن تمسكه بالكتاب والسنة والستزامه بالتكاليف الشرعية وتأديتها على أكمل وجه. ويلاحظ أن ابن عربي قد جمع فسي هذا الصدد بين وحدة الشهود ووحدة الوجود، فهو لم يقنع بقوله "لا إله إلا الله" بل زاد إلى هذه العبارة فقال "لا موجود إلا الله". ولنا أن نتساءل، ما الذي ترتب على قول ابن عربي بوحدة الوجود؟ هل سيقول بوحدة الأديان وبالتالي نفي تكثرها وتعددها؟ هذا ما سنتبينه في الصفحات القادمة من البحث.

## وحدة الأديسان:

(r)

يرتكز مبحث وحدة الأديان عند ابن عربي على نظريته في الإنسان الكامل أو ما يسمى "بالحقيقة المحمدية"(\*). ونظرية الإنسان الكامل هي مصدر جميع الشرائع والنبوات، ومصدر جميع الأولياء أو أفراد الإنسان الكامل (وهم الأولياء من أهل الحق). والصوفية بصفة عامة، وابن عربي يصفة خاصة يسلمون بمبدأ وحدة الأديان، فالدين كله واحد، وهو لله، مهما تعددت صوره وأشكاله. وقد ذهب ابن عربي في هذه الدين كله واحد، وهو لله، مهما تعددت صورة وأشكاله. وقد ذهب ابن عربي في هذه النظرية مذهب الحالج الذي يرى أن هذه الأديان إن هي إلا أسماء لحقيقة واحدة وفروع لأصل واحد.

وتتلخص هذه النظرية في أن الأديان كلها شه، شغل بكل دين طائفة، فاليهودية والنصرانية والإسلام وغير ذلك من الأديان إنما هي ألقاب مختلفة وأسام متغايرة، والمقصود منها لا يتغير ولا يختلف (١). وهذا يعني بعبارة أخرى: أنه ما دام الله هو الدي تجري مشيئته على عباده بما شاء، وما دام هو الذي يقضي على هذا الإنسان أو ذلك بأن يكون يهودياً أو نصرانياً أو مسلماً، فلا محل إذن لأي اختلاف بين الأديان من حيث الحقيقة، أما ذلك الاختلاف الواقع بين الأديان، فإنه ليس اختلافاً في الأصل

<sup>(\*)</sup> هــذه الــنظرية تــبلورت وظهرت بصورة جلية واضحة عند عبد الكريم الجيلي في كتابه "الإنســان الكــامل" حيث يرة الوجود كله إلى حقيقة وجودية واحدة انبثق عنها كل وجود، وهــي الحقــيقة المحمدية أو الإنسان الكامل، وهو ما وصفه ابن عربي بقوله: "هو الإنسان الحادث الأزلى والنشئ الدائم الأبدي"، (الفصوص، ص ٥٠).

Massignon, Recueil de textes inedits, Paris, P.P. 858-859.

والجوهر، إنما هو اختلاف في الإسم والمظهر، والحق أن جميع الأديان أسماء متعددة لمسمى واحد، ومظاهر متغايرة لحقيقة واحدة (١). وقد زاد ابن عربي على الحلاج قوله بأن العارف المكمل هو من نظر إلى كل معبود على أنه مجلى للحق يُعبد فيه (١). وأنكر ما يُعبد من الصور من حيث هي أعيان، وعبد الله في تلك الصور من حيث هي مجالي يتجلّى فيها المعبود الواحد الحقيقي، ومن هنا كانت العبادة الباطلة أن يقف العبد عند مجلى واحد يقصر عليه عبادته دون بقية المجالي، ويتخذ من هذا المجلى معبودا يسميه إلها، فيقول: "ولذلك سموه كلهم إلها مع إسمه الخاص بحجر أو شجر أو حيوان أو إنسان، أو كوكب أو فلك. هذا إسم الشخصية فيه، والألوهية مرتبة معبوده، وهي على الحقيقة مجلسى الحق لبصر هذا العابد المعتكف على هذا المعبود في المجلى على المختص، ولهذا قال بعض من عرف مقالة جهالة (ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله ولفي المختص، ولهم البه ابن عربي النظر بأنه جهل، لذا فهو يرى أن العبادة الصحيحة هي أن ينظر العبد إلى جميع الصور على أنها مجال لحقيقة ذاتية واحدة هي "الله"، فيقول شعراً:

المراكب المركبي الم دينه داني فمرعى لغزلان ومصحف قرآن والواح توراة ومصحف قرآن وكائبه فالحب ديني وإيماني (٥)

لقد كنت قبل اليوم أنكر صاحبي القد صار قلبي قاب للأكل صورة وبيت لأوثان وكعبة طائف أدين بدين الحب أنّى توجهت

فابن عربي يفرق هذا بين الأديان من حيث هي صور مختلفة متمايزة بعضها عن بعضه عن بعضه فكل دين يتنوع بتنوع الواردات عليه، كما تتنوع الواردات بنتوع أحواله،

 <sup>(</sup>۱) حلمي (محمد مصطفي)، الحياة الروحية في الإسلام، ص ۱۱۸.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، الجزء الأول، ص ١٩٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٣ ك.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص.ص ١٩٥ - ١٩٦.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، نخائر الأعلاق، شرح ترجمان الأشواق، ص.ص ۶۹-۰۰. (انظر مدخل إلى التصدوف الإسلامي للتفتاز اندي، ص ٢٤٦، وانظر الحياة الروحية في الإسلام، محمد مصطفى حلمي، ص ١٤٧).

وتتنوع أحواله بتنوع التجايات الإلهية لسرّه، وهو الذي كنّى عنه الشرع بالتحول والتبدل في الصور التي ترد على القلب، فهو حيناً مرعى لغزلان، وآخر ديراً لرهبان، شم بيناً لأوثان، لما كانت الحقائق المطلوبة البشر قائمة به، والتي يعبدون الله من أجلها فسمى ذلك أوثاناً. ولما كانت الأرواح العلوية حافين بقلبه سمى قلبه كعبة وهي الأرواح المفتكورة له، إذا مسه طائف من الشيطان فهن أصحاب الملمّات الملكية، ولما الأرواح المفتكورة لم، إذا مسه طائف من الشيطان فهن أصحاب الملمّات الملكية، ولما حصل من من العلوم الموسوية العبرانية جعل قلبه ألواحاً لها، ولما ورث من المعارف المحمدية الكمالية جعلها متحفاً وأقامها مقام القرآن لما حصل له من مقام "أوتيت جوامع الكلم" (۱). ونصل مع ابن عربي في هذا كله إلى دين الحب الذي قال فيه تعالى الكلم" (۱) وفي يعب بحب بحكم الله) (۱) وفي هذا تلقّى التكليفات من محبوبه بالقبول والرضى والمحبة ورفع المشقة بأي وجه كان توجهها، فهي كلها مرضية عندنا، فليس ثمّة دين أعلى من دين قام على المحبة والشوق لمن أدين له به وأمر به على غيب، وهذا أعلى مضوص بالمحمديين، فإن محمداً الله له من بين سائر الأنبياء مقام المحبة بكمالها لما أي محباً ومحبوباً، وورثته على منهاجه (۱)

والواقع إن عقيدة الكلمة عَدَّمَ تَتَطُوفِي ضَمِناً عَلَى مبدأ كلية الوحي إذ تؤكد على أن كل نبيّ جانب من جوانب الكلمة العليا. وقد حاول ابن عربي أن يدرس التفاصيل الخاصة بالأديان الأخرى وخصائصها، وأن يفصل المعاني الكلية المستترة في تراكيبها الخارجية على قدر المستطاع، فقال:

قد أعجزتُ كلَّ علام بملتنسا وداووديساً وحبراً ثم قسيساً (\*) فإذا كان هنا يصف محبوبته العابدة العالمة (النظام) فإن شرح هذه الإشارات يشير إلى الكتب الأربعة. "فالعلام بملتنا" إشارة إلى القرآن و "الداوودي" إشارة إلى الزبور.

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۳۱ م.

<sup>(</sup>٣) ابن عربى، نخائر الأعلاق، ص ١٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المصدر السابق، ص ١٥.

و"الحبر" إشارة إلى التوراة، و"القسيس" إشارة إلى الإنجيل، بحيث يكون المعنى المجمل هـو أن تلـك المحـبوبة العالمة قد ألمّت بمحتوى الكتب المُنزلة جميعاً، فعندئذ تكون الإشـارة مفهومة واضحة (۱). وعليه، فإن ما يراه ابن عربي أنه لما كانت هذه المسألة ذاتـية، وكانـت الكتب الأربعة لا تدل إلاّ على الأسماء الإلهية خاصة لها، لم يقاوم ما تحملـه هـذه الكتـب من العلوم المكنّى عنها بحاملها، فكنّى عن القرآن بالعلام. وعن الزبور المنسوب إلى داوود، وعن التوراة بالحبر، وعن الإنجيل بالقسيس (۱).

والحقيقة الظاهرة للعيان أن موقف ابن عربي لا يتضمن الرفض لأي من هذه الأديان المنزلة من حيث جوهرها، وهو وإن أظهر محاولة لتخطّي الصور الظاهرية للوحي بغية الوصول إلى معانيها الباطنية، فإنه لم يكُن بأية حال من الأحوال ليدل على رفضها "من أدنى" بمعنى الامتناع عن قبول الشعائر الظاهرية والأشكال الإيمانية للدين، بل على العكس من ذلك فقد حاول أن يتخطّى المستوى الظاهر لينفذ من خلاله إلى لب الشعائر والعبادات التي هي في حدّ ذاتها من مقومات الدين الرئيسية، والتي نزلت من "السماء" فوجب على الإنسان اتباعها فيما لو أراد أن تكون حياته الروحية مثمرة. إذن فعن طريق هذه المظاهر الشكلية الظاهرية للدين فإن ابن عربي كغيره من الصوفية حاول أن يصل إلى باطن الوحي ومعناه الكلي".

لقد قضى ابن عربى كثيراً من عمره في أداء الصلوات المفروضة في الإسلام، والتوبة إلى الله عن خطاياه، وفي تلاوة القرآن، وذكر إسم الله، فتبين له عن طريق هذه الممارسات أن الطريق التي أوحاها الله تهدي إلى نفس القمة، وأنه إذا تم تم تم لله المترب كل التمتل فكانما تُمثلت الأديان جميعاً، فقد وجد في صميم الأشكال الموحاة الحقيقة الكلية التي لا شكل لها، وهذا ما دعاه إلى القول بصحتها جميعاً فقال:

عقد الخلائق في الإله عقائداً وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه (١)

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، ص.ص ١٥ - ١٦.

<sup>(</sup>۲) نصر (سید حسین)، ثلاثة حكماء مسلمین، ط دار النهار بیروت، ص.ص ۱۵۲ – ۱۵۳.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ١٥٣.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٧٥.

وفي هذا دلالة واضحة أنه لم يتنكر لحقيقة الدين في جوهره، فكان اعتقاده في الأصل والجوهر لا بالشكل والمظهر، وهذا ما جعل ابن عربي يظهر بمظهر الغلو في الاعتقاد بالأديان، مما أدى إلى وصفه بالقول بوحدة الأديان مع ما فيها من تباين واختلاف بين صحيح وفاسد، وحقيقي وباطل. فكيف يعلن جمعه بين المتناقضات في عقيدة واحدة؟ لا بد لنا إذن من نظرة في موقفه من الدين وهل قال فعلاً بوحدة الأديان؟ وما حقيقة موقفه من الأديان جميعها؟.

من الملاحظ أنه لم ترد في جملة ما صنف وكتب من مؤلفات عبارة "وحدة الأديان" إنما كانت نظرة ابن عربي إلى الدين – كنظرته إلى الوجود وغيرها من الأمــور التي عالجها – ذات وجهين: ظاهر وباطن، أي نعني أن الدين كمظهر عبادي لسه وجهيسن: وجه حقى ووجه خلقى. وقد أشار إلى هذين الوجهين محدداً دور الحق ودور الخلــق فيهما، عارضاً لمعناهما وما يهدفان إليه من أمر صلاح الدنيا والآخرة، فالدين عنده دينان دين عند "الحق" ودين عند "الخلق"، لذلك يبحث في المعاني المختلفة لكلمــة "ديــن"... وما يتصل بها من معانى "الإسلام" و "الانقياد" و "الجزاء" و "العادة". فكل لفظ منها يشير عنده إلى معنى معين يهدف إليه. فالدين هو الذي يخلق إمكانية الجزاء على إطاعة العبد لأوامر الْحَقّ، إذَّ أنَّ الشرك لا ينفع معه عمل مهما صلح هذا العمـــل وحَسُــن فعله. ولذلك أشار ابن عربي إلى تلك المفاهيم التي حددها للدين حيث قسال: "الديسن دينان، دين عند الله، ودين من عرَّفه الحق تعالى، ومن عرَّف من عرفه الحق... ودين عند الخلق، وقد اعتبره الله. فالدين الذي عند الله هو الذي اصطفاه الله وأعطاه الرتبة العليا على ديسن الخلق... فهو دين معلوم معروف، وهو قوله تعالسي: (إن الديس مند الله الإسلام)(١) وهو الانقياد، فالدين عبارة عن انقيادك، والذي من عـند الله تعـالى هو الشّرع الذي انقدتُ أنت إليه. فالدين الانقياد، والناموس هو الشرع النه الله والله تعالى، فمن اتصف بالانقياد لما شرّعه الله فذلك الذي قام بالدين وأقامـــه أي أنشـــأه، كمـــا يقــيم الصلاة، فالعبد هو المنشئ للدين، والحق هو الواضع

<sup>(</sup>¹) سورة آل عمران، الآية: ١٩ م.

للأحكام"(۱). فإذا كان هذا شأن الدين من عند "الله" فما رأي ابن عربي في الدين الذي هـو مـن عـند الخلق؟ يقول: "فالدين كله شه، وكله منك لا منه إلا بحكم الأصالة"(۱) ويشـرح القاشاني هـذا القول مبيناً ما قصده ابن عربي بذلك بأن الدين كله شه، لأن الانقياد ليس إلا له سواء انقدت إلى ما شرعه الله أو إلى ما وضعه الخلق من النواميس الحكمية (وهي التي قال الله تعالى عنها: ﴿ورهانية ابتحكهها﴾(۱) وهي النواميس الحكمية التسي لم يجيء الرسول المعلوم بها في العامة من عند الله بالطريقة الخاصة المعلومة في العرف(۱)) لأنه لا ربّ غيره، ناهيك بأن الانقياد إنما هو منك لا منه، إذ أن أصل الفعل منه لا من المظاهر، والمنقاد إليه سواء كان مأموراً به من عند الله أو أمن عند الله أو المنشيء من عند الخلق مأمور به في الأصل من الله وشه (١) ولهذا قال: "فالعبد هو المنشيء للدين والحق هو الواضع للأحكام"(۱). وعليه يكون الدين كله انقياداً لله، ولكنه صادر من العبد لا من الله لأن الانقياد عمل العبد، ولا يُنسب إلى الله إلا بحكم أنه أصلك وأنت مظهره (۱).

فإقرار الحق إذن لما وضعا العبد من دين واعتباره له هو الموافقة التامة بين الشرع الإلهبي والقوانين الحكمة التي وضعها الخلق وقوله: "فلما وافقت الحكمة المصلحة الظاهر فيها الحكم الإلهي في المقصود بالوضع المشروع الإلهي، اعتبرها الله اعتبار ما شرعه من عنده تعالى "(^) وهذا كله قائم على الانقياد، وكذلك الجزاء الذي يناله العبد بمقتضى عمله من طاعة أو معصية.

ابن عربي، فصوص الحكم، ص.ص ٩٤ – ٩٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ص ۹۶ – ۹۰.

<sup>(</sup>٢) منورة الحديد، الآية: ٢٧ م.

العرف: ما استقر في النفوس من جهة شهادات العقول وتلقته الطباع السليمة بالقبول.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ٩٥.

<sup>(°)</sup> القاشاني، شرح الفصوص، مصدر سابق، ص ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، فصنوص الحكم، ص ٩٤.

 <sup>(</sup>٧) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ٩٨.

<sup>(</sup>A) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٩٥.

وجملسة القول: إن هذه المفاهيم للدين سواء من عند الله أو من عند الخلق ما هي إلا الشرع الإلهي الذي أنزله على أصفيائه من الأنبياء، بدءاً من أولهم آدم ومنتقلاً من نبسي إلسي آخر حتى ختم بهم محمد في أو إن شئنا القول: هي الشريعة التي اصطفى بها الحقيقة المحمدية أو الإنسان الكامل الذي هو مصدر الشرائع والنبوات جميعها، فهسي واحدة في الأصل متعددة في المظهر لظهورها في كل زمن بصورة شريعة نبي ذلك الزمن. أما دين الخلق فهي تلك القوانين الحكمية التي وضعها الخلق لصلاح حسالهم في دينهم ودنياهم. وقد أقر الله ذلك الدين بنوعيه لما فيه صلاح الدنيا والأخرة، فها حالة تخصيص لهذا الدين، اصطفاه الحق وأنزله على أنبيائه وأورثهم واحداً تلو الآخر دون تغيير في الجوهر وإن تعددت الصور في المظهر.

وجسرياً على عادته وعادة الصوفية، فإن ابن عربي يلجأ إلى تفسير ما ينطوي عليه هذا الدين من سر خفي يكمن في باطنه وأيضاً مقصده منه إلى جانب ما يتضمنه من معنى ظاهر فيقول: "هذا لسان الظاهر في هذا الباب، وأما سرّه وباطنه فإنه تجل في مسرآة وجسود الحق، فلا يعود على الممكنات من الحق إلا ما تعطيه ذواتهم في أحوالهم، فإن لهم في كل حِالِ صبورة، فتختلف صورهم لاختلاف أحوالهم، فيختلف التجلي الختلاف الحال، فيقع الأثر في العبد بحسب ما يكون... ثم السر الذي فوق هذا في مثل هذه المسألة أن الممكنات على أصلها من العدم، وليس وجود إلا وجود الحق بصــور أحوال ما هي عليه الممكنات في أنفسها وأعيانها اللهاء وفي هذا عود إلى قوله: "بأن الدين كله لله" وهو مصدر كل شيء بالأصالة، وأن كل ما يضعه العبد من نواميس حكمسية ليس سوى تجل ينعكس على مرأة وجود الحق، ولا يعود عليها إلا ما يقتضى حالها من طاعة أو معصية، ولهذا يختلف الأمر من فرد لأخر باختلاف ما هو عليه حالمه، فيستعكس علمي مسرأة ذلك الوجود الحق. زد على ذلك أن الممكنات وجميع الموجـودات لمـا كـان أصلها من العدم، لم يكن لها أن تفعل إلاّ ما جاءت به الإرادة الإلهية وأمرت به أن يُفعل، وأن وجودها ليس وجوداً حقيقياً أو ضرورياً، إنما هو تجل إلهسي، بل أكثر من ذلك أن الحق هو المتجلى بكل صورة من صور الموجودات على

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، فصوص الحکم، ص ۹٦.

ما هو عليه حال وجودها الآن، وأعيانها الثابتة في علمه تعالى، وكل أمر يعود إليه لِمَا علمه من شأنها في حال اللذة والألم، والخير والشر، وما لها من ثواب وعقاب<sup>(۱)</sup>، وهذه صورة من صور مذهبه في وحدة الوجود. وهو وإن لم يشر صراحة إلى وحدة الأديان باعتبار أن الدين عنده واحد مصدره الحق. إلا أننا نعود فنتساءل: هل يقول ابن عربي بوحدة الأديان استناداً إلى المعنى الباطن، أو السر الكامن وراء الدين بصوره ومظاهره المتعددة كما أشار إليه؟.

إن الدين كمسا يسراه ابن عربي حقيقة واحدة مهما تنوعت صوره، فالأديان المستعددة والعقائد المختلفة المتباينة ليست جميعها هكذا إلا من حيث الظاهر فقط، أما من حيث الحقيقة والجوهر فلا تباين ولا اختلاف، وأن كل الملل والنحل ليست في حقيقة أمرها إلا وسائل يُتوسسل بها للوصول إلى غاية واحدة هي عبادة "إله واحد" هو الحظ المشترك بينها جميعاً(١).

وعليه يمكن القول أن نظرة ابن عربي إلى الدين هي نظرة واحدية وإن ظهر في صور متعددة إنما جوهره لا يتكرر أصلاً فهو على حاله في حقيقته، كذلك لا تتقصه الخبرة في هذا المضمار بأن يلظر بعين الجمع إلى الأديان المختلفة جميعها فلا يفسرق بين دين وآخر، وإلى الكتب السماوية المتباينة فلا يُؤثر كتاب على كتاب آخر، كذلك حاله مع الطرق المتعددة فإنها تتساوى عنده فلا ينحاز إلى فرقة دون أخرى، إذ الأديان جميعها من عند الله، والمقصود بها على الحقيقة هو الله وحده، وكل دين فُرض على المعلى أهله فاعتقدوه ليس اختياراً منهم إنما ذلك باقتضاء الإرادة الإلهية باعتناقه دون غيره من الأديان، ولا يتم ذلك إلا بالمحبة حيث يتوجه العابد بكليته نحو معبوده، فلا يسنظر إلى ظاهر الأديان بل إلى حقيقتها الجوهرية فيراها وحدة متكاملة، نتطوي على كثير من المعاني والمبادئ الخُلقية والاجتماعية ، فيحللها إلى عناصرها لمعرفة مدى ملاء متها لما ورد في الكتاب المبين أو منافاتها له. لقد رد نيكلسون نظرة الصوفية في مدى وحدة الأديان إلى الحب واعتبره أساس الأديان جميعها، وهو في ذلك يستند إلى قول

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٩٥.

<sup>(</sup>٢) التفتاز اني (أبو الوفا)، مرجع سابق، ص ٢٧١.

ابسن عربي في تقبّله لكل دين وكل عقيدة لأن القلب هو موطن العبادة. وذلك في قوله: "عقد الخلائق في الإله عقائداً...." فإنه بمقدار حب العبد لربه يكون علمه بأسرار القدر لأن الحب كما وصفه "هونفليد"(") هو اسطر لاب أسرار السماء، وهو الكحل الذي يكحل به عين القلب فينجلي بصرها(۱).

واســتناداً إلى ما ظهر في مذهبه من وحدة الحقيقة الوجودية بمظهريها الحقي والخلقـــى، فإن ذلك أدّى بالضرورة إلى نظرته إلى الأديان على أنها واحدة لا فرق في ذلك بين سماويّها وغير سماويّها لأنها تهدف جميعها إلى عبادة الإله الواحد، المتجلّى فـــى صور عابديه وصور جميع المعبودات، ولطالما كانت الغاية من عبادة العبد لربه هو التحقق من وحدته الذاتية معه، وإنما الباطل كما يراه هو أن يُقصر العبد عبادة ربه على مجلى واحد بعينه دون غيره ويسميه إلهاً، ورائده في كل ذلك هو النور الباطني الــذي أفاضه الله عليه. فابن عربي هنا متسق مع منطق مذهبه في وحدة الوجود، فكما أن كـــل أمـــر له وجهـــان يرتبطان بحقيقة واحدة على أساس الحق والخلق، والظاهر والباطن، لذلك رأى صحة الإيمان بكل المعتقدات، لأن صاحب المعتقد الخاص جاهل لاعتراضه على ما يعتقده غيره. أما الإله المطلق فهو الذي لا يسعه شيء لأنه عين الأشياء، ولهذا قال باعتقاده بجميع الأديان التي اعتقد بها الخلائق على اختلاف أجناسهم وألوانهم وهي ممثلة في قوله: "عقد الخلائق في الإله عقائداً..."(٢) فالعقيدة والحالة كذلك تمثسل جانباً هاماً من مذهبه في وحدة الأديان إذا شئنا القول بها، إذ أن العقسيدة ضسرورية لا بسد منها، يرجع إليها كل عابد في توجهه إلى خالقه، يعبده من خلالهــا في أي صورة شاء، وعلى أي وجه أراد فإليه يعود الأمر، وكل وجه حقيقته،

<sup>(\*)</sup> مترجم كتاب المثنوي لجلال الدين الرومي، كتب فيه نيكلمون أنه صاحب فضل عليه (لأنه قسرر ما كان لكتاباته من أثر في تشجيع دراسة التصوف وهـو متفق معه على أصل التصـوف وشـأنه). (انظـر نيكلسون في التصوف الإسلامـي، ترجمة أبو العلا عفيفي، المقدمة، ص ٨).

<sup>(</sup>۱) هونفسیلد: "مثنوي معنوي" لندن ۱۸۹۸، المقدمیة، ص ۲۸، (وانظر نیکلسون في التصوف الإسلامي، ص ۹۶).

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> محمود (عبد القادر)، مرجع سابق، ص ٥١٦.

فما عبد إلا هو، وما اعتُقد إلا به. وقد جعلها ابن عربي ضرورة مُلزمة، وإلا فإن خلو الدين من عقيدة لا صحـة لـه يقول: "فلا بد لكل شخص من عقيدة في ربه يرجع بها الدين من عقيدة فيها. فاجله فيها. فالحق فيها أقر به، وإن تجلى له في غيرها أنكره وتعوز منه، وأساء الأدب عليه في نفس الأمر. فاينه يقول: (فأينها تولوا فثة وجه الله)، ووجه الشيء حقيقته (١).

ولما كان الاعتقاد بعقيدة ضرورة ملحة، كان لكل شخص اعتقاده الخاص به، يستمده من النظر في نفسه ولا يشترك في هذا الاعتقاد مع غيره، إذ أن الأمر نسبي، فما يعتقده زيد في معبوده من وجهة نظره الخاصة يختلف عما يراه عمرو في معبوده الذي يعتقده ويعبده. وقد حدد لكل فرد عقيدته فقال:

فكلً عقد عليه شخص يحلّه في سرواه عقد (")
فقوله هذا لا يحتّم وحدة الاعتقاد لدى الجميع، فهم متنوعون في اعتقادهم متباينون بل هم مختلفون فيه، كل له توجه ونظر خاص يحتّم عليه اعتقاده بما يراه. وهكذا تنوعت الاعتقادات وتباينت، ولكنها جميعها تصب في معتقد واحد هو الاعتقاد بالله الواحد الذي لا يشاركه شيء في وحدته. ويفسر أبو العلا عفيفي هذه الصور من الاعتقاد الفردي لدى كل شخص بأنه اعتقاد خاص بكل فرد مستمد من النظر في نفسه، ولهذا اختلفت الاعتقادات في الأديان باختلاف الأنفاس، كما اختلفت الأرباب أيضاً، ولكن بالرغم من كل هذا الاختلاف، فالاعتقادات كلها صور من معتقد واحد، كما أن الأرباب كلها صورة في مرآة رب الأرباب!".

لكسن ابسن عربسي في الواقع قد ربط بين الاعتقاد والمعرفة بالله لأنها مصدر الاعتقاد، فبقدر تعدد أنواع المعرفة بالله تعددت المعتقدات فيه، فهو يرى أن كل صنف مسن أصناف البشر لا يمكنه الجهل بخالقه، ولا بد له من معرفته من أي وجهة شاء أن يستعرف إليه، وهذا التعدد لوجوه المعرفة هو في آن واحد تعدد المعتقد الذي استخلصه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١١٥م.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١١٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٩٣.

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، مرجع سابق، الجزء الثاني، ص ٩٣.

كل فرد من خسلال معرفته شه، يقول: "وكل صنف من هذه الأصناف - يعني بها العارفون بالله على أي وجه إما تنزيه أو تشبيه - صاحب معرفة بالله، فما جَهِلَهُ أحد من خلق الله، لأنه ما خلقهم إلا ليعرفوه، فإذا لم يتعرف إليهم بهذه القوة الموصلة التي هي بالفكر أو بالتعريف الإنبائي لم يعرفوه، فلم يقع منه في العالم ما خلق الله العالم له، ولنا في هذا المقام الذي عمم المعتقدات نظم هو:

عقد الخلائق في الإله عقائداً وأنسا شهدت جميع ما اعتقدوه لما بدا صوراً لهم متصولاً قالوا بما شهدوا وما جعدوه(١)

ويقدم أبو العلا عفيفي تفسيراً لذلك يتفق ومذهب ابن عربي في وحدة الوجود قائلاً: بأن هـنا القول لديه إشارة إلى العقيدة الصحيحة التي يعتبرها أساساً لكل العقائد، وذلك أن مذهبه في وحدة الوجود يرى أن العقيدة الواحدة هي التي تجمع بين هذه العقائد كلها، ولهـذا فهـي دلالـة واضـحة على توافق مذهبه مع ما ذهب إليـه من القول بوحدة الأديان "(١).

ورغـم موافقة شراحه ومؤيديه لأقواله، فقد تعددت مفاهيمهم حول ما جاء في الشطر الثاني من البيت الشعري:

فيقول الشعراني:

وأنا علمت جميع ما اعتقدوه"(٣)

عقد الخلائق بالإله عقايداً وكما يقول عفيفي:

وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه"

وهـذا دلـيل تعدد الرؤية، فلكل منهم رؤية خاصة أدت به إلى التعبير والفهم على نحو خـاص، علـى حين تهدف جميعها إلى معنى واحد في النهاية. فهي وإن كانت شهوداً

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ١٧٥.

عفیفی (أبو العلا)، التعلیقات علی الفصوص، مرجع سابق، ص ۹۳.

 <sup>(</sup>٣) الثسعراني (عبد الوهاب)، الموازين الذرية، المبينة لعقائد الفرق العلية، كتاب مفتاح الذرية،
 في اعتقادات السادة الصوفية، مخطوط دون ترقيم – مكتبة خاصة.

لسدى ابن عربي، ومعرفة لدى الشعراني، واعتقاداً لدى عفيفي، فإنها تؤدي إلى معنى الجمع لهذه العقائد عند ابن عربي والاعتقاد بها إذ أنها ترسي جميعها إلى معنى واحد وهو الاعتقاد بالله الواحد فقط.

ويحاول الشعراني أن يبين القصد من قول ابن عربي بجمعه للعقائد في اعتقاد واحد، فيرى بأنه يريد الاطلاع على ما استندت إليه عقائد الخلق لأنه يعلم بجميع عقائدهم مما يخالف السنة، إذ لا بد لكل عارف بعد الظهور من تحقق الحق وإبطال الباطل وإعطاء كل مرتبة حقها حتى يصح اعتقاده (۱). ويحرص ابن عربي على ضرورة المعتقد، ويحذر من التقيد في الاعتقاد، بل يدعو إلى التوسع في العبادة وعدم الحصر والتقييد بعقد مخصوص، بل الأخذ بكل معتقد لما فيه من الخير إذ يتجلى الحق في صدورة كل معبود ولا يقتصر على واحد منها فقط، وهو في هذا الصدد يتفق مع نظرته إلى وحدة الوجود، وأن التعدد القائم في الوجود ليس إلا نسبا وإضافات كما هو الحال في العبادات، وكلها تجتمع في معتقد الواحد الحق يقول: "فاياك أن تتقيد بعقد مخصوص وتكفّر ما سواه، فيفوتك خير كثير، بل يفوتك العلم بالأمر على ما هو عليه، فكن في نفسك "هيولى" لصور المعتقدات كلها، فإن الله تعالى أوسع وأعظم من أن يحصره عقد دون عقد، فالكل مصيبة وكل مصيب مأجور، وكل مأجور سعيد مرضي يحصره عقد دون عقد، فالكل مصيبة وكل مصيب مأجور، وكل مأجور سعيد مرضي

ويتفق ابن عربي مع معاصره ابن الفارض فيما انتهى إليه من حبّه وفنائه إلى القـول بأن الأديان الثلاثة اليهودية والمسيحية والإسلام منتظمة في سلك واحد هو سلك التـنزيل الإلهي، والمجوس في عبادتهم للنار كانت مخالفة صراحة للعقيدة الإسلامية، لكن في الواقع ما عبدوا إلا نور الذات الإلهي متوهمين أنه النار (٣).

وهكذا انعكست نظرة الشّمول على الأديان جميعاً، فغدت مظاهرهُ متكثرة لحقيقة واحدة وجوهر واحد هي الذات الإلهية. ويذهب ابن عربي إلى مثل هذا القول

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، المصدر السابق، ونفس الفصل، (دون ترقيم).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٩١.

 <sup>(</sup>٣) التفتاز اني (أبو الوفا)، مرجع سابق، ص ٢٧١.

محسدداً وحدانية الحق وتنوع العبادات له فيقول: "بأن الحق واحد، والاعتقادات تنوعه وتفرَّقه وتجمّعه، وهو في نفسه لا يتبدل، وهو في عينه لا يتحول، كما أنه يحصره الأيسن، ويحده الانقلاب من عين إلى عين، فلا يحار فيه إلا النّبيه، ولا يتفطّن إلا من آمن بما ورد من التنزيه والنشبيه، أما من نزه فقط أو شبه فقط، فهو صاحب غلط لأن التشبيه تسنز ل للعقول وتمهيد للقبول" (١). وهو في كل ذلك يستند إلى نصوص القرآن الكــريم، متلمســاً صدق قوله مما نصت عليه الأيات البينات في أمر الدين ومن حيث صلتها بعبادة الله فيقول في مذهب المحمديين (وقضى وبك إلا تعبدوا إلا إياه)(١) أي حكم، فالعالم يعلم من عُبدُ، وفي أي صورة ظهر من عُبد"(٢) ومن هنا جاءت دعوته أنَّ للحــق وجهاً في كل معبود، وما عبد أحد من معبود إلاَّ وكان للحق فيه وجهاً يُعبَد "وأن الـتفريق والكـثرة كالأعضاء فـي الصورة المحسوسة، وكالقوى المعنوية في الصــورة الروحانية، فما عُبد غير الله في كل معبود، فالأدنى من تخيّل فيه الألوهية... والأعلـــى ما تخيّل بل قال هذا مجلى إلهيي ينبغي تعظيمه فلا يقتصر، فالأدني صاحب التخيل يقسول: (ما نعدهم إلا ليقربونا إلى الله زُلهي)() والأعلى العالم، يقول: (فالمكم الم واحد فلم أسلموا ) (الحيث ظهر (وبشر المخرتين)(١) الذين خبت نار طبيعـــتهم فقالوا "إلهاً" ولم يقولوا طُبِيعَة، وقد أضلوا كثيراً أي حيّروهم في تعداد الواحد يالو جو ه و النسب $^{(Y)}$ .

ويذهب القاشاني إلى القول في معنى ذلك أن للحق في كل معبود وجهاً، ويرى أن تقريره في المحمديين بأن قضاء الله وحكمه ألاً يعبدوا إلاً إياه، فهو رب الكل، وأنه لا موجود سواه، فلا يُرى في صورة الكثرة إلاً وجهه، فيُعلم عندئذ أنه هو الذي ظهر

<sup>(</sup>١) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، الجزء الثاني، ص ١٥٥.

<sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، الآية: ۲۳ ك.

<sup>(</sup>r) ابن عربي، فصوص الحكم، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الأية: ٣ ك.

<sup>(°)</sup> سورة الحج، الآية: ٣٤ م.

<sup>(</sup>٦) نفس السورة السابقة ونفس الآية.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، المصدر السابق، ص ۷۲.

فـــى هـــذه الصـــورة المتعددة، فلا يُعبد إلا الله لأن صورة الكثرة هذه ليست على حالة واحدة، فهي في الوجود الواحد متتوعة، إما أن تكون معنوية غير محسوسة كالملائكة، وإما صورية محسوسة كالسموات والأرض وما بينهما من المحسوسات، ويتمثل الأولمي بمثابة القوى الروحانية في الصور الإنسانية والثانية بمثابة الأعضاء للإنسان، فكـــثرتها لا تقدح في أحديته و لا تبطلها، وهذا يعني به قول ابن عربي. فالعالم يعلم من عُـبد وفـي أي صـورة ظهـر حتى عُبد، وشبّه التفريق الكثرة للأعضاء في الصور المحسوسة كالقوى المعنوية في الصورة الروحانية، فما عُبد غير الله في كل موجود(١٠). وبيين القاشاني كذلك دور الأعلى في العبادة، فالأدنى هو الجاهل المحجوب الذي تخيّل في معبوده الألوهية، والخيال لا يدرك إلا مشخصاً، فعبد ذلك المتخيل، أما أهل التوحيد فلـــم يتخـــيلوا الألوهية في معبودهم بل نظروا إلى الوحدة في كثرة التعدد للصور، وما أشـــار إلـــيه ابـــن عربي في شرح الآية ﴿وَقِدُ أَضَلُوا كُثيرًا﴾ أي حيّروهم في تعداد الواحد، لذلك لما غلب عليه التوحيد الذاتي المحمدي في قوله "عرفت الأشياء بالله" حين سُئل "بم عرفت الله" فإنه حمل الآية على صورة حاله وفسر الإضلال بالأصنام، أي تعدد الصدور والكثرة لمن نظر فيها بعين التوحيد بالتحير، لشهود الواحد المطلق الحقيقي مستعددا بحسب الإضافات إلى العظاهر كحتى تراءى الوجه الواحد وجوها عديدة مختلفة متباينة باختلاف المظاهر التي هي مراياه، ولذلك قال:

وما الوجه إلا واحد غير أنه إن أنت عددت المرايا تعددا فتحسير بين أحديث وكثرته (٢). وفي هذا يلتقي ابن عربي بالحلاج من حيث العبادة، فيقول فيها بأن العبادة هي أن ينظر العبد جميع الصور على أنها مجال لحقيقة واحدة هي حقيقة الإله (٣).

ويتضبح من أقواله أنه قد حاول أن يتخطّى المستوى الظاهر لينفذ إلى لبّ الشعائر والعبادات التي تعتبر من مقومات الدين الرئيسية المنزلة من السماء. وابن

<sup>(</sup>١) القاشاني، شرح على فمنوص الحكم، ص.ص ٥٤ -٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ٥٤–٥٥.

<sup>(</sup>٣) عبد البديع (لطفي)، الإسلام في إسبانيا، القاهرة، النهضة المصرية، ١٩٥٨، ص ٦٣.

عربي كغيره من الصوفية الذين حاولوا الوصول إلى باطن الوحي ومعناه الكلي (١). لذلك أعلن صراحة أنه ليس هناك دين أرفع من دين الحب والشوق إلى الله، فالحب هو خلاصة النّحل جميعها، والصوفي الصادق هو من رحب بدين الحب أنّى توجه، وعلى أيّ صورة تبدّى لذا قال: "لقد كنت قبل اليوم أنكر صاحبي،... إذا لم يكن دينه إلى ديني داني..." فيكون والحالة هذه أن الحب هو أصل كل عبادة وسرّها، بل وجوهرها، إذ لا معبود إلا وهو محبوب، والمعبود والمحبوب عين واحدة، لذا يتجه نحو حبيب طبيعي مطلق من حيث مميزاته وتعريفاته. وقد جعل موطن هذا الحب في القلب القابل لكل صورة من صور تجليه المتعددة فقال: "لقد صار قلبي قابلاً كل صورة...".

هكذا يميز ابن عربي بين الإله المعتقد به سواء في صورته المطلقة أو المقيدة، إذ لا ظهـور لـه إلا فيما يعتقده العبد، فالاعتقاد والتخيل وسائل ظهوره لأن حقيقته لا يسععها إلا القلـب حتى تظهر كما هي، ويستند في ذلك إلى الحديث القدسي "لا يسعني أرضبي ولا سمائي ويسعني قلب عبدي المؤمن"(١) وقوله "أنا عند ظن عبدي بي"(١) لا أظهـر له إلا فـي صورة معتقده، فإن شاء أطلق، وإن شاء قيد، فإله المعتقدات تأخذه الحـدود، وهـو الإله الذي وسعه قلب عده، فإن الإله المطلق لا يسعه شيء لأنه عين الأشـياء، وعيـن نفسه، والشيء لا يقال فيه يسع نفسه ولا يسعها"(١) ويوضح القاشاني مدلـول ذلـك بأن قول الحق "أنا عند ظن عبدي" فهو دلالة واضحة على إحاطته بكل شيء، بأحديته المطلقة، ومن شأن الإطلاق أن لا يغيب عنه شيء، فهو يحيط بجميع الصـور مـعز حسية وخيالية ووهمية وعقلية وظنية وعلمية، وعليه فإن ظن العبد في معـتقده مهمـا تتوع، وعلى أي صورة وُجد، فإن الله هو الظاهر بصورة ذلك المعتقد،

<sup>(</sup>١) نصر (سيد حسين)، ثلاثة حكماء مسلمين، مرجع سابق، ص ١٥٢.

 <sup>(</sup>۲) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الحديث: عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله الله قال: قال الله عز وجل: "أنا عيند ظن عبدي بي وأنا معه حيث يذكرني... ومن تقرب إلي شبراً تقربت إليه ذراعاً ومن تقرب إلي شبراً تقربت إليه ذراعاً ومن تقرب إليي شبراً تقربت إليه باعاً". وروي في الصحيحين: وأنا معه حين يذكرني متفق عليه رواه مسلم والبخاري، والترمذي والدارمي وأحمد بن حنبل،

<sup>(3)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٢٢٦.

ولا يظهر إلا بستك الصورة سواء أطلق أو قُيد، وهذا الإله لا يسعه إلا قلب العبد المؤمن بالإيمان الغيبي، لأن المعتقد لا يكون إلا في القلب، وليس شأن الإله المطلق كذلك، لأنه هو عين كل شيء، فلا يسعه شيء إلا قلب العارف الذي هو عين الكل لتقلبه مسع الحق في إطلاقه، وتقيده، لتجرده عن تعيينه وتعينه لفنائه في الحق وبقائه بسبقائه، ذلك أن قلب الحق متعين بالتعين الأول الخفي والمستهلك لجميع التعينات فيه (١) وإن كسان بالسي (١) يفرق في شرحه بين الإله المطلق والإله المحدود ولكن الأمر في حقيقته واحد (١). ووصف "غارديه" L.Gardet شعر ابن عربي بأنه شعر كبير مزج في ين الحب الإلهي صعباً على الفهم، ولكنه في يظهر قبل كل شيء أشبه بنتيجة لقابلية الكائن المخلوق من منبع هذا الحب، ولكنه بذله يظهر قبل كل شيء أشبه بنتيجة لقابلية الكائن المخلوق من منبع هذا الحب، ولكنه بذله يغة التوحيد التي يعبر بها الصوفية عن محبتهم شه الواحد (١).

والواقع أنه لا يمكن إنكار ما لابن عربي من كبير الأثر في دفع الحب في هذا الطريق الصوفي، وربطه بالدين بالرغم من اختلاف صوره، واستمرارية الوجود به، ويسرى نيكلسون أنه لا بد من إنصاف ابن عربي والاعتراف بفضله في هذا المجال، فهو لم يكن مؤمناً بوجود الله فحسب، بل إنه بالحب كقاعدة يقوم عليها كل شيء، لذلك فهو يرى أن جوهر الحقيقة الإلهية قائم على الحب، وأنه ليس بمقدور العبد مهما كان شانه أن يكشف عن أسمى وأرقى ما فيه من الاستعدادات والقدرات من غير أن يدين بهذا المبدأ الأزلى، وهو الحب الذي جعل من الوجود كله وحدة متماسكة (أ). وعليه،

<sup>(</sup>١) القاشاني، شرح على الفصوص، مصدر سابق، ص ٢٨٢+.

<sup>(\*)</sup> ويعرف بالي بإسم بالي الصوفية وي (... - ٩٦٠هــ) بالي خليفة الصوفية وي، وهو عالم مشمارك فــي أنواع من العلوم. شرح فصوص الحكم لابن عربي، شرح حديث كنت كنزأ مخفياً. (حاجي خليفة، كشف الظنون، ص.ص ١٠٩ – ٨٨٣ – ١٠٤٠ – ١٢٦٣، معجم المؤلفين، عمر كحالة، ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) بالى أفندي، حل المواضع الخفية، هامش شرح القاشاني، ص ٢٨٢.

Anawati, et Gardet, Mystique musulmane, aspects et tendances, Paris, 1961.P.P. 59 - 60.

<sup>(</sup>٤) نيكلسون، الصوفية في الإسلام، مرجع سابق، ص ١٥٠.

فإن ابن عربي يقول بوحدة المحبوب مهما تعددت الصور، والحق هو المحبوب على الإطلاق، لأن جماله ينعكس على كل صفحة من صفحات الوجود (١).

ويرتك ز مبدأ الحب عنده على الإخلاص في العبادة، لأنه تعالى قضى ألا يُعبد إلا إياه "ولهذا ما بقي نوع من الأنواع إلا وعُبد إما عبادة تألّه وإما عبادة تسخير، فلا بد من ذلك لمن عقل، وما عُبد شيء من العالم إلا بعد التلبّس بالرفعة عند العابد والظهور بالدرجة في قلبه، ولذلك تَسمَّى الحق لنا "برفيع الدرجات" ولم يقل رفيع الدرجة، فكثر الدرجات في عين واحدة، فإنه "قضى إلا يُعبد إلا إياه" في درجات كثيرة مختلفة أعطت كل درجة مجلى إلهيا عُبد فيها. وأعظم مجلى عُبد فيه وأعلاه "الهوى"(\*) كما قال: (أفرأيت من اتخذ إلهه هواه)(١) وهو أعظم معبود، فإنه لا يُعبد شيء إلا بداته، وفيه أقول:

وحق الهوى إن الهوى سبب الهوى ولولا الهوى في القلب ما عبد الهوى الذلك وجب التمييز كما يرى بين الحق في مرتبة الألوهية الذي لا يُعبد إلا بذاته، والحق في مرتبة الألوهية الذي لا يُعبد إلا بواسطة سلطان الهوى على قلب العبد، لذلك يرى في هذه العبادة الهوى قدسية في نفس العابد إذ "أن عبادته لله كانت عبن هوى أيضاً، لأنه لو لم يقع له في ذلك الجناب المقدس هوى ما عبد الله ولا آثره على غيره، وكذلك كل من عبد صورة ما من صور العالم واتخذها إلها ما اتخذها إلا عبد الهوى "لهوى" في الهوى المقدق المعتق الأحدى الذي هو حب

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، ابن عربي في در اساتي، الكتاب التذكاري، ص ١٩.

<sup>(\*)</sup> الهـوى: يقسول ابـن عربي: هو استفراغ الإرادة في المحبـوب والتعلق بسه في أول ما يحصـل في القلب. وليس لله منـه إسم، ولحصوله سبب نظرة، أو خبراً أو إحسان، ومعناه فـي الخـبر الإلهـي حب الله عبده إذا أكثر نوافل الخيرات، (الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٣٢٣).

 <sup>(</sup>۲) سورة الجائية، الآية: ۲۳ ك.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٩٤.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ١٩٥.

الحسق ذاته أنه سبب الهوى الجزئي الظاهر في كل متعين بتنز لاته من صور التعينات، ولــولا "الهــوي" الحب الباطن المعين في القلب ما عُبد الهوى الظاهر في النفس، لأن عينه تتنزل عن التعين القلبي إلى اليقين النفسى مع أحدية عينه في الكل(١). ولقدسية هــذا الهــوى أثــرها في قلب المحب دون وساطة، لذلك يرى القاشاني في قوله: "أن الحاصـــل لديه أن كل هوى هو أقرب إلى الحب الكلِّي، والأقرب هو من كان قربه بقلَّة الوسسائط والتّعينات لأن قربه للقلب أشرف وأقوى في نفسه وأظهر من أيّ حب آخر، ويكسون صاحبه أعلى مقاماً وأرفع رتبة وأكثر تجرداً، ومن هنا فإن الحق مطلع علمي أنسه لا يُعبد في الجهة العليا والسفلي بهواه إلا إياه، إذ ليس في الوجود شيء إلاّ وهو عين الحق، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَهُو الَّذِي فَيِي السَّمَاءُ إِلَّهُ وَفَيِي الْأَرْضِ إله (٢). فكل مسا عبده عابد في أحد الجهتين لا يعبده إلا "بهواه" إذ هو الذي يأمره بعبادة ما يعبده، فلا يطع في الحقيقة إلا هواه، حتى أن الحق المطلق لم يُعبد إلاً بـــالـهوى(٣). وهذا ما أشار إليه ابن عربي يقوله: "بأن الـهوى عين واحدة في كل عابد". "وبسأن كل عابد ما عبد إلاً هواه ولا استعبده إلاً هواه سواء صادف الأمر المشروع أو السم يصادف. والعارف المكمل من رأى كل معبولا مجلى للحق يُعبد فيه، ولذلك سموه كلهم الهما مع إسمه الخاص بحجر أو شجور والألوهية مرتبة تخيل العابد لها أنها مرتبة معبوده، وهبى على الحقيقة مجلى الحق لبصر هذا العابد المعتكف على هذا المعبود في هذا المجلى المختص..."(٤).

والجدير بالذكر أن ابن عربي جعل نظريته في الحب الإلهي تسري على كل مجلسي للحق إذ أنه بسريان الحب في نفس العابد للمجلى الذي يعبد الله فيه تجعله لا يسرى سوى نفسه في هذا المجلى فيحبه ويميل إليه، ونجد لدى إخوان الصفا دعوة إلى ما يشبه ذلك، فهم يرون في هذا الأمر أنه المحور الذي تدور عليه فكرة الأصل

<sup>(1)</sup> القاشاني، شرح على فصوص الحكم، ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>۲) سورة الزخرف، الآية: ٨٤ ك.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٤٥.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، فصوص الحكم، ص ١٩٥.

السماوي للأنفس وعودتها إلى الله، وقد صدر العالم عن الله كما يصدر الكلام عن المستكلم، فسيرون أن الأديان في جميع العصور وعند جميع الناس يجب أن تتفق وهذه الحكمة، وغرض كل فلسفة وكل دين هو أن تتشبه النفس بالله بقدر ما يستطيعه الإنسان، لذلك رأى ابن عربي في توجهه نحو عبادة الله أن لا تقف عند مجلى واحد، بل ترى في كل معبود مجلى للحق يُعبد فيه، لذا تنوعت الأسماء وتعددت المفاهيم رغم وحدة هذا المعبود، ومن هنا كان التعدد في العقائد وتنوعها، منها ما صدق في توجهه نحـو المعـبود الأوحد، ومنها ما فسد في توجهه فكان من أصحاب العقائد الباطلة التي تعرضت لمواقبف معادية وانتقادات المنتقدين أمثال ابن تيمية والمقبلي وغيرهم كتسيرون. ويقــول النابلسي عن أصحاب هذه العقائد الباطلة وما وقعوا فيه من أخطاء نتيجة قوله: "عقد الخلائق في الإله عقائداً، وأنا اعتقدت جميع ما اعتقدوه" فجميع العقائد الباطلة لا بد واقعة من معتقديها لأنهم اعتمدوا في اعتقادهم على ظاهر تجليات الحق تعمالي من حيث حضرات أفعاله سيحانه، إذ التبس عليهم الأمر في ذلك واعتبروا في دعواهسم هذه أن بعض مظاهر تجليات تلك الحضرات الأفعالية هي ذات الحق سبحانه على ما هي عليه في الغيب المطلق، وهذا خطأ كبير وقع فيه هؤلاء بل جهلٌ وكفر (١). ويذكر النابلسي أن هذا الأمر كان السبب الذي سُدَّت به الطرق على معتقديها، وما انفتحت إلاَّ للمحمديين من ورثة الأولياء، فأخذوا ما فيها من أطيبها، وتركوا ما فيها من أمسور غير حسنة. أما أصحاب المعتقدات الصادقة فإنّ ما أخذوه من الألدّ الأطيب هو شهود تجليات حضرات الأفعال الإلهية، وتركوا ما انسدت به هذه الطرق من دعاوى ما فوق ذلك من تجليات الذات الإلهية المطلقة مع بقاء شهود أثار أفعالها الكونية(١).

وهكذا فالطرق التسي سلكها أهل الله للوصول إلى الحقيقة هي اقتفاء أثر الرسول الله كمسا قال الجنيد، فإنه لولا اقتفاء أثر الرسول الله لما انفتحت تلك الطرق

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغنسي)، الحديقة الندية، شرح الطريقة المحمدية، مخطوط، دمثىق، مكتبة رياض المالح، ص ١١٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۱۸.

للسالك في الوصول إلى الله تعالى، وقول الجنيد هذا إنما يشير إلى أن طريق الحق غير محدود، وليس طريقاً معيناً منفرداً، وليس طريقاً واحداً، بل كما يراه أهل الطريق هيو طريق منفتح يوصل من سلك فيه إلى الله تعالى (١). ولهذا قيل إن الطرق كلها مسدودة لا يمكسن السلوك منها إلى الله تعالى لعدم إيصالها إليه بسبب رد السالك فيها وصدة عين بلوغ غايتها. والمراد بهذه الطرق الشرائع والأديان والمذاهب المخالفة، وليس من طريق سوى طريق الله، فهو موصل للسالك فقط.

يتضم لنا مما سبق أن ابن عربي لم يلتزم بطريق معين في الوصول إلى الله، وقــد تعــدت أمامه المجالي والمظاهر، فوجد في كل منها طريقاً إلى عبادة الله وأولها اقتفاء أثر الرسول فيما جاء به من طرق العبادة، فلم يجعل الأديان ديناً واحداً، بل جعل الطرق المؤدية إلى عبادة الله متشبعة متعددة، وتظهر وحدتها في نقطة التقائها وهو الله الواحــد الأحــد، وكلهـــا موجهـــة لعبادته وطاعته، ولذلك كان اهتمامه بالمضمون أي بمحستوى الأديسان وليس بمظاهر عبادتها وطرقها، وليس في ذلك ما يستوجب تكفيره والتجريح بأقواله في توحيده للعقائد جميعها وإيمانه بها طالما أنها تهدف جميعها إلى عــبادة الله ووحدانيته، فنجد ابن تيمية مثلًا يقف موقف الناقد من مقالة ابن عربي "عقد الخلائق في الإله..." فيرى أن ما انطوق عليه هذا البيث هو التناقض، و لا يمكن الجمع بين المتناقضين في الاعتقاد كي لا يلزم عن صدق قضية ما كذب قضية أخرى فيبطل الاعتقاد ويفسد، ولهذا لا يمكن الجمع بين القضيتين المتناقضتين، وفي هذا خروج على رأي الصــوفية النيــن يقولون أنه يثبت عندهم بالكشف الصريح ما يخالف العقل، لأن العقــل قاصــر عــن إدراك ما يدركه الكشف ويعرفه الذوق، ومن هنا كان الجمع بين القضيتين المتناقضيتين ممكناً (٢). كذلك يقف المقبلي (\*) من الصوفية القائلين بوحدة الأديان، ومن ابن عربي خاصة موقف الناقد لقوله بالجمع بين العقائد المختلفة، ودعوته

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، الحديقة الندية، شرح الطريقة المحمدية، مصدر سابق، ص ١١٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۱۱۹.

<sup>(\*)</sup> صـــالح بــن مهدي، (١٠٤٧ – ١٠٨٨هــ) من أعيان الفقهاء، ولد في مقبل من بلاد اليمن وتوفي في مكة، من كتبه العلم الشامخ.

إلى عبادة موحّدة شه، وقد قال أنه "إن صح ما دعا إليه ابن عربي من عدم التفريق بين الأديان، ووجوب الاعتقاد بها على أنها فروع لأصل واحد، فإنه ينبني على ذلك ألا يكون الأنبياء منصفين حين أنكروا على الكفار عبادة غير الله فينتج عن قولهم هذا أنه مذهب يخالف العقل والنقل على حد سواء. ويخالف ما جاء في الكتاب المبين"(١). الواقع أن حجة ابن تيمية والمقبلي وغيرهما يمكن دحضها أو تفنيدها استتاداً إلى قوله تعالى: (إن الحين آمنوا والحين ماحوا والنحاري والحابئين من آمن بالله والموابئين من آمن بالله والموبئين من أمن بالله والمؤبون) فهذه الآية إن دلت على شيء فإنما تدل على أن القرآن إذ يخبر عن أنباع يعزنون) (١) فهذه الآية إن دلت على شيء فإنما تدل على أن القرآن إذ يخبر عن أنباع دين محمد بانهم الذين أمنوا، إنما يسوّي في الأجر بينهم وبين اليهود والنصاري والصابئين، ما دام الإيمان بالله قائماً وباليوم الآخر ويعملون صالحاً(٣).

لذلك، إذا شئنا أن نحدد معنى العبادة الحقة، فهي لا تكون إلا للرب المطلق كما قسال تعالى: (خالكم الله وبهم لا إله إلا مع خالق كل شيء فالمبحوم ه)(1). أما الإله المعتقد به فليس له الخلق ولا يستحق العبادة، أما من حيث كونه كفراً فلأن العبد قد يستوهم فيه أسراراً ما سوى الحق في الألوهية، حيث لا يوجد السوى. وهذا ما جاء في قسول موسسى وإحراقه للعجل الذي صنعه السامري وإلقاء رماده في اليم، فالعجل هنا لسيس إلا رمزاً للصور الوجودية المحدودة، كما أن اليم ليس إلا رمزاً لبحر الوجود الزاخر تتمحى فيه حدود جميع الصور (٥).

وقد حاول العلم الحديث إثبات هذه الوحدة في مبحث "في الدين وأصله" وذلك من خلال منهج علمي قائم على المشاهدة والاستقراء، والتحليل، والتعليل، والموازنة،

<sup>(</sup>۱) المقبل بي، العلم الشامخ في إيثار الحق على الأباء والمشايخ، القاهرة، ١٣٢٨هـ.، ص.ص. ص.ص. ٢٦٧ع.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٢م.

<sup>(</sup>٣) حلمي (محمد مصطفي)، مرجع سابق، ص.ص ٣٩٦ – ٣٩٧.

<sup>(\*)</sup> سورة الأنعام، الآية: ١٠٢ ك.

<sup>(°)</sup> عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، ص ٢٨٥.

والتفسير، والاستندلال، "فمكس مولر"(١) يتناول في كتابه "محاولة في تاريخ الأديان" الصــور المختلفة للأديان، وما قرره في الأديان من أنها مختلفة في الظاهر، متفقة في الحقسيقة والجوهــر، مشــتركَة فـــى الأصل والمصدر من ناحية أخرى. وقد ردّ هذه العناصــر إلى أصل واحد معتمداً على المنهج العلمي. وهذا ما وصل إليه ابن الفارض من قبل سواء في قطبيته أم في نظرته إلى الأديان، هذه النظرية التي تسوّى بينها، وتجعل منها فروعاً لأصل واحد، وكان سبيله إلى ذلك ذوقه ووجده وحبه. فقد سوّى بيــن كـــل الأديان ووحد جميع العقائد، وجعلها مستغرقة في هذا الحب الذي جعل منه لنفســه مذهــباً لا يفارقه و لا يميل عنه، وهذا لا يختلف عما انتهى إليه ابن عربي في قولـــه: لقــد صار قلبي قابــلاً كل صورة... أدين بدين الحب أنّي توجهت ركائبه... فكلاهمسا يجعل من دين الحب مرادفاً لدين الإسلام، أو يجعل من الإسلام ديناً دعامته الحب والإسلام وما ينطوي عليه الحب من معانى الخضوع والإذعان والانقياد لإرادة المحبوب، فكل أولئك معانِ يشترك فيها وينطق بها كل من الحب والإسلام(٢). وهذا ما عبر عنه ابن عربي في شرحه على البيت الأخير "أدين بدين الحب أنى توجهت ركائبه..." "...ما ثمّ دين أعلى من لين قام على المحبة والشوق لمن أدين له به وأمر بسه على الغيب، وهذا مخصوص بالمحمديين، فإن محمداً الله من بين سائر الأنبياء مقام المحبة بكمالها مع أنه صفى ونجيّ وخليل وغير ذلك من معانى مقامات الأنبياء، وزاد عليهم أن الله أتخذه حبيباً أي محباً محبوباً وورثته على منهاجه (٣).

ويلاحظ أن هذه الأديان رغم اختلافها في الظاهر واتفاقها في الجوهر، فإنها مشتركة في الأصل أو المصدر. ولعل وسيلة "مولر" في ردّه هذه العناصر إلى أصل واحد كانت التجربة الذوقية والوجد والحب، وهذا هو نفس المنهج الذي سلكه الصوفية

<sup>(</sup>۱) حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، ص ٤٠١، (اقتبعه عن كتاب مكس مولر (۱) محمد مصطفى عبد الرزاق في مولر (۱) Max Muller, Essais sur l'histoir de Religion) الأستاذ مصطفى عبد الرزاق في مقال له عنوانه (مذهب العلم الحديث في الدين وأصله، مجلة الهلال، م ٤٠، الجزء التاسع، يوليو، ١٩٣٢، ص ١٢٦٦).

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ٤٠٢.

<sup>(</sup>T) ابن عربي، ذخائر الأعلاق، ص ٤٠.

في نظريتهم عن وحدة الأديان، فبالحب أدركوا ما أدركوا من معرفة الحقيقة، وبالكشف الذوقي توصلوا إلى تعزيز هذه الوحدة في الأديان رغم تعدد العبادات. وتجدر الإشارة هـنا أن ابسن عربسي قد اتخذ "المحبة" وسيلة لتوحيد العبادة لدى الموجودات جميعها، وجعل الحسب الإلهي أساساً لدين عالمي يتخطى الحدود التي رسمتها الفرق في الدين الواحد، والتي فرقت بين الأديان المختلفة وباعدت بينها(١).

وعليه يمكننا القول أنه ليس المقصود بوحدة الأديان ما يُفهم على ظاهر الكلام من جميع المظاهر العبادية المتعددة في مظهر واحد، إنما يقصد به المحتوى الأساسي والمضمون الذي تتجه نحوه هذه المظاهر العبادية، ولهذا فهي في أصلها دين واحد ظهرت على مختلف العصور في مظاهر متعددة وفي صور الأديان المختلفة، تلك المحاولة لتخطي الصور الظاهرية للوحي بغية الوصول إلى معانيها الباطنة (۱)، فعن طريق هذه المظاهر الشكلية أو الظاهرية للدين حاول ابن عربي كغيره من المتصوفة أن يصمل إلى باطن الوحي. وهذا الشعور لديه بعيد كل البعد عن متناول الماديين من أصمحاب وحدة الوجود الذين يعتقدون أن الكثرة ومظاهر الكون هي كل ما له وجود، وكمل ما له حقيقة، أما هو فإنه ترفّع عن ذلك، ولم يغفل الجانب الروحي أو الجانب الإلهي المتضمّن في الوجود العام، بل علّب جانب الحق على جانب الخلق، ونظر إلى الأديان نظرة واحدية بالرغم من تعدد الصور وتنوع المظاهر.

وجملة القول أن نظرة ابن عربي إلى الأديان جميعها على أنها دين واحد لا يؤثّر في وحدتها ما قد يقوم بينها من خلافات في أصولها وفروعها، لأنه كما قيل: من يديس بوحدة الوجود لا يؤثّر فيه مثل هذه الخلافات، بل تغيب عن نظره، كما يغيب عنه كل خلاف في الوجود، ومصدر هذا كله الحب، لأن الحب أساس الأديان جميعها، ولا شيء غير الحب. ومن هنا يمكننا القول أنّ ابن عربي يقول بوحدة الأديان، وتلك نتيجة منطقية من نتائج نظرية الحب الإلهي.

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، مرجع سابق، ص ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) نصر (سيد حسين)، ثلاثة حكماء مسلمين، مرجع سابق، ص ١٥٣.

وينسحب هدذا على صوفية آخرين تأثروا به وبأفكاره وآرائه في كل مجال، واقدتفوا آثداره ونسجوا على منواله في أمر الوجود وما يتعلق به من مباحث مختلفة تخدتص بأمر الدين والدنيا في صلاح معاشهم، وما عمروا به قلوبهم من إشراق النور الإلهي عليهم، فكان فيه صلاح آخرتهم أيضاً، ومن هؤلاء المتأثرين عبد الكريم الجيلي الدي سنفرد له دراسة خاصة تبين معالم فكره ومدى تأثره بابن عربي في كل مبحث من مباحث الصوفية.

## الحقيقة والشريعة (الظاهر والباطن):

لقد راعبى التصوف القائم في أساسه على الزهد آداب الشريعة الإسلامية مراعاة دقيقة، وعمل بأحكامها الظاهرة، أي الأحكام العملية والنظرية دون ترك جانب منها، وأضاف إليها ما استنبطه من معان تنطوي عليه هذه الأحكام، وهو علم باطن الشريعة، بحيث ارتبط هذا العلم بالتصوف وأصبح ركناً من أركانه، غايته التقرب والزلفي إلى الله تعالى.

ويعتبر ابن عربي في مقدمة الصوفية الذين راعوا جانب الشرع، وجمعوا بين الفروض والنوافل، معتبراً ذلك ميراثاً محمدياً لا يمكن مخالفته وأنه منسحب على السزمان إلى نهايته. فهو يرى أن كل شرع ظهر وكل علم إنما هو ميراث محمدي في كل زمان ورسول ونبيّ من آدم إلى يوم القيامة، ولهذا "أوتي جوامع الكلم" (١٠). لذلك فهو يدعو مصريحة للأخذ بشريعة محمد الله لما تنطوي عليه من أمور الدنيا والآخرة، بل ويعتبرها حصناً منيعاً يتحصن به العبد من هجمات الإلحاد والزندقة والمروق في الدين، ومن ثمّ فهو يقول: "ومن ذلك الخصن المنبعة علوم الشريعة فيقول من علم حكمة وضع الشرائع والنواميس في العالم رعاها حق رعايتها، فحافظ عليها وللحمل بها، هذا لما يتعلق بها من منافع الدنيا وحفظ الأنساب والأموال وحصول الأمان في النفوس بوجود القائمين بها والعاملين لها حظ الكافة منها، وأما المؤمنون بها إذا كانت النواميس إلهية جاءت بها رسل الله من عند الله فزادوا فيها صدق ما يتعلق بالأخرة من منافع الدنيا عليها المخلص فيها من الكشف

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٥٧. الحديث سبق تخريجه.

والإطلاع، والستعريفات الإلهسية والمخاطسات الروحانسية، ومناسبة ما يُلحق العالم العنصري بالملأ الأعلى من التقديس والتطهير، فلا سلاح ولا حصن أضمن من العمل بالمشروع، كان المشروع ما كان. وإذ ولا بد من حفظ الناموس فعليك بملازمة الشرع المطهّر النّبويّ الإلهي"(١) ويقول في صحة ذلك شعراً:

بالشرع أعلمُ ما البرهان يُنكره والشُّ ألأين والكيف والأعضاء أجمعها مع ا له كما جاء في الشرع المطهر من زيغ لذاك جاء بإيمان يصدقه وحُرُ

والشّرع أولى بما أدلي وأقصدة مع القوى وبها أثني وأحمدة زيغ العقول ومن وهيم يحدده وحُرِّم الفكر في ذات يعبده (٢)

ويــوازي ابــن عربي في أمر الشريعة بين العقل والنقل، فيرى أن العقل يتقبل الشرع والإيمان به، فيؤيد ما يأتى به ويقرّه، وفي ذلك يقول:

الشرع يقبله عقل وإيمان والعقل والعقل والعقل وأوزان عند الإله علوم ليس يعرفها إلاّ لبيب له في الوزن رَجَحان فالأمر عقل وإيمان إذا اشتركا في حكم تنزيهه ما فيه خسران وثمّ ينفرد الإيمان في طبلق بما يماثله بالشرع أكوان والعقل من حيث حكم الفركر يدفعه من يما يؤيده فسسي ذاك برهان العين واحدة والحكم مختلف للجانين فما في النشئ نقصان (۱)

وباعتباره وارث للنبي فقد أخذ ابن عربي شريعته عنه اقتداءً، واتفق مع علماء الرسوم في فحواها فما اختلف عنهم ولا غايرهم، بل عمل على تبليغها كما في الأمر النبوي، بتبليغ الشاهد للغائب، ولذلك اعتبر شريعة محمد على هي شريعة تَعلَّم، يتولى الله فيها تعليم مَن لا يعلم فيقول: "إن شريعة محمد الله ناسخة، يقول الله لو كان موسى حياً ما وسعه إلا أن يتبعني، وهذا عيسى إذا نزل ما يؤمنا إلا منا أي بسننتا ولا يحكم فينا إلا بشرعنا(٤)... فإذا أخذنا كثيراً من أحكام محمد الله المقررة في شرعه من علماء

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٢١.

<sup>(</sup>٢) ديوان ابن عربي، مطبعة بولاق، مصر، سنة ١٨٥٥، ص ٢٧٥.

<sup>(&</sup>quot;) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) الحديث: "لو كان موسى حياً..." مسند أحمد (باقي مستند المكثرين رقم ١٤٦٢٣).

الرســوم، ومـــا كـــان عندنا منها علم فأخذناها من هذا الطريق، فوجدناها عند علماء الرسوم كما هي عندنا. ومن تلك الطريق نصحح الأحاديث النبوية، ونردها أيضاً إذا علمــنا أنها واهية... وقد أمر ﷺ بالتبليغ، وأمرنا أن يُبلّغ الشاهد الغائب، فلولا ما علم رسول الله ﷺ أن الله يتولَّى تعليمهم مشل ما تولَّى تعليم الخضر وغيره، ما كان كلامه هــذا ولا قرره على شرع منسوخ عنده في هذه الملَّة، وهو الصادق في دعواه ه أنه بُعــث إلــي الناس كافَّة كما ذكر الله تعالى فيه، فعمّت رسالته جميع الخلق، وروح هذا الستعريف أنسه كل من أدركه وبُلُغت إليه دعوته لم يتعبده والله إلاّ بشرعه..."(١) ولذلك يسرى أن العسارف مسن عَبد الله من حيث ما شرّع، لا من حيث ما عقل عن طريق الـنظر، إذ أن العقل قيّد مُوجِده، والشرع والكشف أرسله وهو الحق. ولذلك يورد من الأقــوال مــا يؤيد تمسكه بالشرع وتفضيله على العقل إذ يقول: "للهوى في العقل حكم خفسيّ لا يشسعر بسه إلا أهسل الكشف والوجود" وقوله: "وما سُمّيت العقول عقولاً إلاّ لقصورها على ما عقلته من العُقال، فالسعيد من عقله الشرع لا من عقله غير الشرع"(٢) ويؤيد ذلك بقوله:

قد بناه العقال بالكشف هُدم فاز بالخير عبيد قد عُصــــم واتركنه مثل لحم في وضيه هو علم فبهه فلنعتصم طــورك إلـزم ما لكم فيه قدم نالهـــا مـن لَمْ يقل ما ثمّ لم... خط فيه الحق من علم بالقلم<sup>(٣)</sup>

كيف للعقبل دليبل والسذي فنجاة النفس في الشرع فك المالك الشائك إنسائك أرأى ثُمّ حُرمَ واعتصم بالشرع في الكشف فقد أهمال الفكر لا تحفل به كال علم شهد الشرع لله وإذا خالف ك العق ل فقل مثل ما قد جهل اللوح الذي

بيد أن ابن عربي يزاوج بين العقل والشرع ولا يفصل بينهما البتة، فقد يرى أن العقل أحــياناً تحــت حكم الشرع، وأحياناً قد يكون العقل ردْفاً يدفع عن الشرع ما يقدح فيه،

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٢٢٤- ٢٢٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٤٠٩.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣١. (انظر اليواقيت والجواهر للشعراني، ص ٧٥).

يقول: "العقل تحت حكم الشرع إذا نطق الشرع في صفات الحق بما نطق، فليس له ردّ ذلك إن كان مؤمناً، ويكون المنطوق والموصوف بتلك الصفة قابلاً أي جائز القبول أو مجهول القبول، فيلزم العقل قبول الوصف المشروع، وإن جُهل قبول الموصوف له"(١). لكــنه رغــم ذلك لا يهمل أثر العقول فيعود إلى تقدير قيمته فيقول: "فإذا وقع في القلب أمسر غريب يقدح في الشرع جرّد النظر في ذلك بالعقل دون الاستدلال بالشرع، مثــل أن يخطر له خاطر البرهميّ المنكر للشريعة، فلا يقبل دليل الشرع على إبطال هذا القــول الــذي خطــر له بأنه محل النزاع، فلا بد أن ينزع من الاستدلال بالشرع إلى الاستدلال بما تعطيه أدلة النظر، وسواء وقع ذلك له كالخضر أو لغيره كالسفر "(١). لذلك نرى ابن عربي يدعو إلى التمسك بالشرع وعدم نكرانه لما فيه من خلاص المرء يروم الحساب، كما ينبغي له أن لا ينسى حدود ربه ويستغرق غالب عمره في الاشستغال بسرد خصوم لا يوجد لهم عين في بلاده، وبدَّفع شُبه يمكن أن لا تكون ثم بــتقدير وجودهـــا، لـــذا يرى أن سيف الشريعة أمضى وأردع في تأديب المخالفين له والخارجين عليه. وقد دعا الرسول الله الله مخاصمة أمثال هؤلاء وردعهم بالسيف إن عاندوا به الحق، ويشير إلى دور علماء الكلام في درء الأخصام عن الدين لعلُّو شأن الشريعة يقول: "فعُلم أن السَّلْفُ وَصَّي الله عنهم ما وضعوا كتب الكلام إلاّ ردعاً للخصوم الذين كانوا في عصرهم، فالله تعالى نفعهم بقصدهم قال: فالعاقل من اشتغل الــيوم بالعلوم الشرعية، فإن فيها غنية عن علم الكلام لقيام الدين بها، ولو أن الإنسان مات وهو لم يعرف علم الكلام على الجوهر والعرض لم يسأله الله تعالى عن ذلك يوم القــيامة، ثــم إن احتاج الإنسان إلى ردّ خصم حدث في بلاد يُنكر الشرائع مثلاً وجب علينا تجريد النظر في رد مذهبه لكن بالأمور العقلية..."(٣) ومن هنا كان تقسيم ابن عربي للناس في أمر الشرع، إما أن يكون باطنياً معطّلاً لأحكام الشريعة، وإما أن يكون ظاهرياً بحيث يؤدي إلى التجسيم والنشبيه فيُلحق الذمّ بالشرع، وإما أن يكون

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٤٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> الشعراني (عبد الوهاب)، مصدر سابق، ص.ص ٢٢-٢٣.

جارياً مع الشريعة على فهم اللسان حيث ما مشى الشارع، وحيث ما وقف وقف قدماً بقدم، وهدذا هو الوسط، وبهذا تصح محبة الله تعالى وقوله: (فاتبعوني يعببكم الله ويغفر لكم خنوبكم) (١)، فباتباع الشارع واقتفاء أثره صحت محبة الله للعبد وغفرت النسوب، وحصلت السعادة (١)، ومن حُسن أدب المرء اتباع الشرع والتمسك به، إذ فيه الطاعمة للحصق والخضوع لأوامره والتقيد بها، واستخدام العقل في تحقيق ذلك أمر أوجبه الحق لملازمة العقل للإنسان، فوجب إتباعه، فهما متآلفان، ومن ثم فهو يقول:

فما ثم مشهود وما ثمّ شاهد سوى واحد والفرق يُعقل بالجمع...

فعقل وشرع صاحبان تألفا فبُورك من عقل وبُورك من شرع (٣)

ويقول: "واعلم أن الإتباع إنما هو في حدّه لك في قوله ورسمه، فتمشي حيث مشى، وتقسف حيث وقف بك، وتتظر فيما قال لك أنظر، وتسلّم فيما قال لك سلّم، وتعقل فيما قسال لسك إعقل، وتؤمن فيما قال لك آمن، فإن الآيات الإلهية الواردة في الذكر الحكيم وردت منتوعة، وتتوع لتتوعها وصف المخاطب بها، فمنها آيات لقوم يتفكرون، وآيات لقوم يعقلون، وآيات لقوم يسمعون، وآيات للمؤمنين، وآيات للعالمين، وآيات للمتقين، وآيات لأولى الأبصار، ففصل كما وآيات لأولى الأبصار، ففصل كما فصل ولا تستعد إلى غير ما تذكر ... قائك مجموع ما ذكر ... ذلك وخذ الوجود كله على أنه كتاب مسطور، وإن قلت مرقوم فهو أبلغ، فإنه ذو وجهين، ناطق بالحق وعن الحق، فكن من الذين هداهم الله أي وفقهم فيما أعطاهم من البيان، وأولئك هم أولوا الألباب الغواصون على خفايا الأمور وحقائقها (أ). ولذلك قال كل من رمى ميزان الشريعة من يده لحظة هلك، فإن الشرع هو الطريق الموصل إلى الله، فلا يخض المساحبه في الأسرار، وليتعمل في الطريق الموصلة إلى الله، وهو العمل بما شرّع الله المتقوى (أ). ومسن هنا نرى أن ابن عربي قد حرّم الطعن في حكم مجتهد إذ أن ظاهر بالمتقوى (أ). ومسن هنا نرى أن ابن عربي قد حرّم الطعن في حكم مجتهد إذ أن ظاهر بالمتقوى (أ). ومسن هنا نرى أن ابن عربي قد حرّم الطعن في حكم مجتهد إذ أن ظاهر بالمتقوى (أ). ومسن هنا نرى أن ابن عربي قد حرّم الطعن في حكم مجتهد إذ أن ظاهر

 <sup>(</sup>١) مبورة آل عمران، الآية: ٣١ م.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربی، التدبیرات الإلهیة، ص ۹۷.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص.ص ١٠٥ -١٠٦٠.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥١٧.

الشريعة ستر على حقيقة حكم التوحيد بنسبة كل شيء إلى الله، فالطهارة في الشريعة مستعلقها وهي أن تراها حكم الله في خلقه لا حكم المخلوق مثل السياسات الحكمية "فالشسرع حكم الله لا حكم العقل كما يراه بعضهم، فطهارة الشريعة رؤيتها من الله الواحد الحق، ولهذا لا ينبغي لنا أن نطعن في حكم مجتهد، لأن الشرع الذي هو حكم الله قد قرر ذلك الحكم، فهو شرع بتقريره إياه (١).

وآداب الشريعة لازمة لها وهو الأدب الإلهي الذي يتولّى الله تعليمه بالوحي والإلهام، بسه أدّب نبيه في وبه أدّبنا نبيه في. فهم المؤدّبون والمؤدّبون. لقول رسول الله في "إن الله أدبني فأحسن أدبي" (٢) ومن هنا جاءت دعوة ابن عربي إلى التمسك بهذه الأداب والدفاع عن الشريعة فيقول: "ولهذا رأينا من يدّعي بهذه الأمة مقام الدعاء إلى الله على بصيرة ويُخِلّ بأدب من آداب الشريعة، ولو ظهر عليه خرق العوايد ما يُبهر العقول ويقول إن ذلك أدب يخصته، لا تلتفت إليه، وليس بشيخ ولا مُحِق، فإنه لا يُؤمَن على أسرار الله تعالى إلا من يحفظ عليه آداب الشريعة (٣).

وهكذا يرى ابن عربي أن الشريعة هي لبّ العقل، والحقيقة هي لب الشريعة فهـ لب الشريعة فهـ معناها، ومستوقفة في وجودها بعضها على البعض، مما يجعلها مكمّلة متمّمة في معناها،

(٢)

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٤٨.

الحديث: "أدبنسي ربي..." قال في الأصل رواه العسكري عن على رضى الله عنه، سنده ضعيف جداً وإن اقتصر الحافظ بن حجر على الحكم عليه بالغرابة في بعض فتاويه، ولكن معناه صحيح، وجزم به ابن الأثير في خطبة النهاية. وأخرج ابن السمعاني بسند منقطع عن ابن مسعود قال، قال رسول الله في: "إن الله أدبني فأحسن أدبي ثم أمرني بمكارم الأخلاق" وقال ابن تيمية لا يعرف له إسناد ثابت لكن قال في الدرر صحيح، وقال في اللائئ معناه صحيح لكن لم يأت من طريق صحيح، وذكر ابن الجوزي في الأحاديث الواهية فقال لا يصح ففي إسناده ضعفاً. وأمنده سبطه في مرآة الزمان ووثقه الترمذي في العنن وتكلم عن الحديث الأصمعي وأبو عمرو بن العلا والأزهري وصححه أبو الفضل عن ناصر وجعله الحديث الأصمعي وأبو عمرو بن العلا والأزهري وصححه أبو الفضل عن ناصر وجعله من معجزات نبينا وختم به جدي كتابه المعمى بالمنتخب وتكلم عليه (كشف الخفاء، دار الكتب العلمية، ص ٧٠٧).

<sup>(</sup>T) البكري (مصطفى)، السيوف الحداد، في أعناق أهل الزندقة والألحاد، مصدر سابق، ص ٩٤.

وأن مسن آداب الحق ما نزلت به الشرائع لتبليغها لأولي الألباب والعمل بها يقول: "لما كسان الأمسر العظيم يُجهل قدره ولا يُعلم، ويعزّ الوصول إليه، تنزّلت الشرائع بآداب التوصيل فقبلها أولوا الألباب لأن الشريعة لب العقل، فهي كالدّهن في اللب الذي يحفظ القشر، والقشر يحفظ اللب، كذلك العقل يحفظ الشريعة والشريعة تحفظ الحقيقة، فمن اذعى شرعاً بغير عقل لم تصبح دعواه، فإن الله ما كلف إلا من استحكم عقلسه، ما كلف مجنونا ولا صبياً ولا من خرف من الكبر، ومن ادّعى حقيقة مسن غير شريعة فدعواه لا يصبح، ولهذا قال الجنيد علمنا هذا يعني الحقائق التي يجيء بها أهل الله مقيد بالكتاب والسنة، أي أنها لا تحصل إلا عن عمل بكتاب الله وسنة رسوله، وذلك هو الشريعة... فمن تشرّع تأدب، ومن تأدب وصل (١).

فهل يصدق ما قاله "آدم ميتز" "METZ" من أنه قد ظهر عند الصوفية بصفة عامة، وابن عربي خاصة نزعة قديمة إلى عدم المبالاة بكل ما في هذه الدنيا حتى الشريعة؟ إن هذا الزعم حتى وإن صدق، فإنه يصدق فقط على مدّعي التصوف وليس على أهل التصوف الصادقين في أمرهم، فيحكي ابن حزم أن من الصوفية من يقول إن من عرف الله سقطت عنه الشرائع، وزاد بعضهم: واتصل بالله تعالى، ومن هنا جاء قدول الهجويري(١) بأن دعوة سقوط الشريعة إذا كشفت الحقيقة هي مقالة الزنادقة من القدر امطة والشيعة ومن وسوسوا لهم من الأتباع(١). ويجيب ابن عربي مبيناً قداسة هذا العلم وأسراره، ومنبها إلى ضرورة ستره على من ليس له معرفة بحقائقه، لما فيه من العلم و بعد الغور، مشيراً إلى ما قاله عليه السلام "ما فضلكم أبو بكر بكثرة صلاة ولاصيام، ولكن بشيء وقع في صدره"(١) ولم يبين ذاك الشيء فكتمه عليه، وليس كل

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ١٩٠٠.

<sup>(</sup>۲) الهجويــري، (۲۰هــــ)، علـــي بــن عثمان الحلالي الهجويري، كشف المحجوب، نشرة وتــرجمة نيكلســون، سلسلة جب، ۱۹۱۱، ليدن. (انظر آدم ميتز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع هجري، ص.ص ۳۰ – ۳۱).

<sup>(</sup>٣) آدم ميئز، الحضارة الإسلامية في القرن الرابع هجري أو عصر النهضة في الإسلام، ترجمة عبد الهادي أبو ريدة، مصر، ص.ص ٣٥ – ٣٦.

<sup>(</sup>³) ومنه الحديث: لم يصبقكم أبو بكر بكثرة صوم ولا صلاة، ولكنه بشيء وقر في القلب، وفي رواية وقر في صدره (التاج – ج٣ – ص ٢٠٦).

علم يلزم به للعالم تبيينه، وقال النبي الله "خاطبوا الناس على قدر عقولهم" (١) فينبغي علمي من وقع في يده كتاب الله في علم لا يعرفه ولا سلك طريقه لا يبدى فيه ولا يعيد ويسرده إلسى أهله... رب حامل فقه ليس بفقيه بل كذبوا بما لم يحيطوا بعلمه فقد ورد فيهم الذمّ حيث تكلموا فيما لم يسلكوا طريقه، وإنما سقنا هذا كله لأن كتب أهل طريقتنا مشحون بهذه الأسرار ويتسلطون عليها أهل الأفكار بأفكارهم، وأهل الظاهر بأول احستمالات الكلام فيقعون فيهم، ولو سُئلوا عن مجرد اصطلاح القوم الذي تواطؤا عليه في عباراتهم ما عرفوه، فكيف ينبغي لهم أن يتكلموا فيما لم يحكموا أصله، وربما قالوا إذا عاينوهم يستكلمون بمواجيدهم مع أصحابهم: دين مكتوم، دين مَشُوم، وما عرفوا جهات الدين، وهنولاء ما تكتموا بالدين فقط، إنما تكتموا بنتائجه وما وهبهم الحق تعالى فسى طاعته حين طاعوه، وبما صح عندهم من أحاديث الأحكام ما اتَّفقَ على ضَـعفه وتجريح نقلته، وهم أخذوه من الكشف عن قائله صحيحاً فتعبد به أنفسهم على غسير ما تقرر عند علماء الرسوم، فينسبونهم إلى الخروج عن الدين، وما أنصفوا، فإنّ للحــق وجوها يوصل إليه منها هذا أحدها، ورُبُّ حديث قد صحّحوه واتفقوا عليه وليس بصديح عندهم من طريق الكشف، ويتركون العمل به مثل ذلك سواء. فما أحسن من سلم واستسلم، واشتغل بنفسه حتى يفارق موطنه، فذلك السعيد الفائز بحقائق الوجود، فالساترون لهذه الأسرار في ألفاظ اصطلحوا عليها غيرة من الأجانب والقائلون بوجود الآثار بالهمم..."<sup>(۲)</sup>.

وإذا كسان ابسن عربي قد دافع عن الصوفية في تمسكهم بالشريعة، فإنه يدفع عسنهم أيضاً تهمة رمي ميزان الشريعة من يدهم فيرى أن كل فاهم للتصوف ولأقوال الصوفية علسى غسير كلمسة الإمام الغزالي في "المقصد الأسنى" فهو أحد إثنين: إما مخدوع وإما متحكم، وكل كلام لأهل صوفة غاير في ظاهره الشريعة فإما مؤول وإما مدسوس عليهم من الزنادقة، وإما من صاحب حال في حال سكر (\*) لم تسعفه الألفاظ،

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الغناء في المشاهدة، مجموع الرسائل، ج١، ص ٤.

<sup>(\*)</sup> السكر: وهو ما يُعبَّر عنه بغلب الحال والمغلوب في حالة غياب عن نقسه.

ولسان العلم قاصر أيضاً كلسان التعبير، لأنهم يتكلمون عمن قال عن نفسه: سبحانه (لا يعيطون به محلماً) وقال عنه سيد البشر وأعلمهم به هذا: "سبحانك لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك" فلم من سامع لهم في حالة سكرهم فوقع منهم، وكم من معتقد لهم أخذ كلامهم في سكرهم المؤوّل حقيقة، فضل وأهلك نفسه الهلاك الأبدي، إذ ألقسى من يده ميزان الشريعة لقول غير معصوم، فقال مقالة ولم يكن في حال كحاله... ولا نطيل، فاتك كلمة إمامنا الغزالي التي أحال فيها على كلمته السابقة في "المقصد الأسنى" وتتبه لقوله، ولا يحاول معبر أن يعبر عنها إلا اشتمل لفظة على خطأ صريح لا يمكنه الاحتراز عنه، قال الإمام الغزالي في (المنقذ من الضلال)(٢) في فصل "القول في طريقة الصوفية" وعلمت أن طريقتهم إنما تتم بعلم وعمل، وكان حاصل علمهم قطع عقبات النفس والتنزه عن أخلاقهم المذمومة وصفاتها الخبيثة حتى يُتوصل بها إلى تخلية القلب عن غير الله تعالى وتحليته بذكر الش"(٣).

وإذا كــان هــذا هو حال الشريعة، فما المقصود بالحقيقة عند الصوفية بصفة عامة، وعند ابن عربي بصفة خاصة؟

الحقيقة في عرف الصوفية هي المعنى الباطني المستتر وراء الشريعة، ويحدد ابن عربي معناها بأنها ما هو عليه الوجود بما فيه من الخلاف والتماتسل والتقابل، بل أكثر من ذلك يرى أن عين الشريعة هي عين الحقيقة، وعليه، فإن الشريعة هي الرسوم والأوضاع التي تعبر عن ظاهر الأحكام التي تجري على الجوارح، وقد أشار إلى ذلك منسبها لمن يرى مغايرة واختلافاً في هذا المعنى بقوله: "بل الشريعة عين الحقيقة وأن الشسريعة جسم وروح. فجسمها الأحكام وروحها الحقيقة، فما ثمّ إلا شرع". "الشريعة

<sup>(</sup>۱) الحديث: رواه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه عن عائشة رضبي الله عنها كميا ذكره أحمد في مسنده رقم ۹۱۱، (كشف الخفاء، الجزء الأول، ص ۹۹۰، الفيض القدير، الجزء الثاني، ص ۱۳۹).

<sup>(</sup>۲) الغزالي، المنقذ من الضلال، تحقيق عبد الحليم محمود، ط السابعة، دار الكتب الحديثة، 1٣٩٢هـ/١٩٧٢م، ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٦) ابــن عربي، كتاب رد المتشابه، إلى المحكم من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية، مراجعة عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، مصر، ص ٤٣.

وضع موضوع وضعه الحق في عباده فمنه مسموع وغير مسموع، ولهذا من الأنبياء متبوع وغير مسموع، ولهذا من الأنبياء متبوع وغير متبوع (١). وفي لطيفة أخرى يشير إلى ذلك فيقول: "ثَمَّ موطن يجمع فيه بين الشريعة التي هي علم الأحكام بالدنيا، وبين الحقيقة التي هي علم الأخرة وأحكام الحق بها فيكون علم الأحكام مسؤو لأ (١). ويقول شعراً:

لا تنفرد بالعقل دون شريعة روض النَّهى عند الشريعة ما حلُ واعكف على علم الحقيقة إنه كل إلى علم الحقيقة أيل لا يقبل الإلقاء إلاَّ عاقلل (٣)

والشريعة والحقيقة مترابطان بحيث أنهما يمثلان عيناً واحدة لها دائرتان عليا وسفلى، فالعليا لأهل الكشف، والسفلى لأهل الفكر، ولما فتش أهل الفكر عما قاله أهل الكشف للم يجدوه في دائرة فكرهم قالوا هذا خارج عن الشريعة، فأهل الفكر يُنكرون على أهل الكشف، وأهل الكشف، وأهل الكشف لا ينكرون على أهل الفكر. فمن كان ذا كشف وفكر فهو حكيم (أ). وهذه دلالسة على استيعاب الحقيقة الشريعة وضيق أهل الرسوم من استيعاب الحقيقة وأصحاب المواجيد والأذواق، خاصة إذا علمنا أن الله تعالى خاطب الإنسان بجملته وما في غالبيتهم إلى معرفة أحكام الشرع في ظواهرهم وغفلوا عن الأحكام المشروعة في بواطنهم إلا القليل وهم أهل طريق الله، فإنهم بحثوا في ذلك ظاهراً وباطناً فما من حكم قرروه شرعاً في ظواهرهم إلا رأوا أن ذلك الحكم له نسبة إلى بواطنهم، أخذوا على ذلك جميع أحكام الشرائع فعبدوا الله بما شرع لهم ظاهراً وباطناً ففازوا حين خسر ذلك جميع أحكام الشرائع فعبدوا الله بما شرع لهم ظاهراً وباطناً ففازوا حين خسر وأضلت، وأخذت الأحكام الشرعية وصرفتها في بواطنهم وما تركت من حكم الشريعة وأضلت، وأخذت الأحكام الشرعية وصرفتها في بواطنهم وما تركت من حكم الشريعة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب التراجم (الرساتل)، ص ۲۸.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۲۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ديوان ابن عربي، ص ٢٤٥.

<sup>(1)</sup> الشعراني (عبد الوهاب)، مصدر سابق، ص ٢٦.

 <sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٣٤.

في الظواهر شيئاً تسمى بالباطنية، وهم في ذلك على مذاهب مختلفة، وقد ذكر الإمام أبو حامد في كتابه "المستظهر" له في الرد عليهم شيئاً من مذاهبهم، وبيّن خطأهم فيها، والسعادة إنما هي مع أهل الظاهر وهم في الطرف والنقيض من أهل الباطن، والسعادة كل السعادة مع الطائفة التي جمعت بين الظاهر والباطن، وهم العلماء بالله وباحكامه (١).

فابسن عربسي كما يبدو في جميع كتبه لا يطلب بديلاً عن كتاب الله وسنة نبيّه ورسوله الأكرم، حتى نراه يهوّن من شأن العقل أمام حكم الشرع فيقول:

كما يستحدث إلينا في كل مؤلفاته أو رسائله عن التمسك بالشريعة والعمل بنصوصها، فمن ذلك ما قاله في الفتوحات: "إعلم أنى لم أقرر بحمد الله تعالى في كتابي هذا أمراً غير مشروع"، كما بين مدى ملازمته لحضرة القرآن الكريم واستخراج كنوز خزائنه والإفادة منها لوقوفه على حقائقها وأسرارها بالإمداد الإلهي فقال: "اعلم أن جميع ما أتكلم به فسي مجالسي وتصانيفي إنما هو من حضرة القرآن وخزائنه، فإني أعطيت مفاتسيح الفهم فيه والإمداد منه، كل ذلك حتى لا أخرج عن مجالسة الحق تعالى ما الخوقيون.

فالنصيون هم الذين يقدسون ظاهر النص ويمنعون التأويل للنصوص التي تعارض ظواهرها مع ثمار العقول، أو على الأقل يُحرجون من هذا التأويل فيقيدونه التقييد المخلل والمقيد لطاقات العقول كتفسير الطبري وابن عباس والقرطبي ممن يقولون بالنص.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٣٤. (نظر الغزالي في المستظهر، في الرد على الفرق الضالة).

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، روح القدس، ص.ص ۱۹ – ۲۰.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، س.ص ۱۹ – ۲۰.

تسم العقليون (أمثال الزمخشري في الكشاف) يقولون أن القرآن نص لا يفسره إلا العقل، ولكن العقل كثيراً ما يخدع فيقف بصاحبه عند ظواهر الأمور إذا ما أصيب بالوهن والضعف ولا يتعداها إلى الحقيقة لأنه مخلوق وله قدرة معينة فلا يأخذ بحقائق الأمور بل كثيراً ما ينكر كرامات الأولياء وعلوم الإلهيات.

أما الذوقيون أمثال ابن عربي وغيره من الصوفية، فهم يقولون بالنص أولا، ثم يلهمهم الله فيعطيهم خواطر إيمانية يضيفونها إلى هذا النص فيجمعون بذلك بين المعنى الظاهر والباطن للنص كقوله تعالى لموسى: "اخلع نعليك" فمعناها بالنُّص الظاهر واضح وصريح. ويعنب بالباطن النفس وما تحمله من النّعال أي كالحسد والحقد والتعالىي والضبغينة والعداء وغيرها، وهذه أمور يدركها الصوفي ذوقيا نتيجة تحققه بالكمـــال الروحي والشريعة كما يراها ابن عربي في جوهرها من جملة الحقائق، فهي حقيقة لكن تسمّى شريعة، والحقائق أمثال وأشباه، فالشرع ينفي ويثبت فيقول: ﴿لهِس كمــ ثله شيىء﴾ فنفى وأثبت معاً. كما يقول: (وهو السميع البسير)(١) وهذا هو قول الحقيقة بعينه، فالشريعة هي الحقيقة، فالحقيقة وإن أعطت أحدية الألوهية، فإنها أعطت النَّسب فيها فما أثبتت إلاّ أحدية الكثرة النسبية لا أحدية الواحد، فإن أحدية الواحد ظاهرة بنفسها، وأحدية الكثرة عَزْيَرَة المنال لا يدركها كل ذي نظر. فالحقيقة التي هي أحدية الكثرة لا يعثر عليها كل أحد... ورأوا أن الحقيقة لا يعلمها إلاَّ الخصوص ففرقوا بين الشريعة والحقيقة، فجعلوا الشريعة لمَا ظهر من أحكام الحقيقة، وجعلوا الحقيقة لمَا بطن من أحكامها، ولما كان الشارع الذي هو الحق قد تسمى بالظاهر والباطن، وهذان الاسمان له حقيقة فالحقيقة ظهور صفة حق خلف حجاب صفة عبد، فإذا ارتفع حجاب الجهل عن عين البصيرة رأى أن صفة العبد هي عين صفة الحق عندهم، وعندنا أن صفة العبد هي عين الحق لا صفة الحق، فالظاهر خلق والباطن حق، والباطن منشأ الظاهر، فسإن الجوارح تابعة منقادة لما تريد بها النفس، والنفس باطنة العين ظاهرة الحكم، والجارحة ظاهرة الحكم لا باطن لها لأنه لا حكم لها..."(٢) ولكن هل الشريعة واحدة أم متعددة؟.

 <sup>(</sup>۱) سورة الشوري، الآية: ۱۱ ك.

<sup>(&</sup>quot;) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٦٣.

يذكر ابن عربي أن الشرائع اختلفت لاختلاف النسب الإلهية، وثبت ذلك في القول (لكل جعلها منكم شرعة ومنهاجاً) (١) ، وقد صح أن لكل أمة شرعة ومنهاجاً جاءها بذلك نبيها ورسولها، فنسخ وأثبت. واختلفت النسب الإلهية لاختلاف الأحوال، وإنما اختلفت التجليات لاختلاف الشرائع، وإنما اختلفت التجليات لاختلاف الشرائع، فسإن كسل شرعة طريق موصلة إليه سبحانه، وهي مختلفة، فلا بد أن تختلف التجليات كما تختلف العطايا... وقد اختلف نظرهم في الشريعة فصار كل مجتهد على شرع حاص هو طريقه إلى الله، ولهذا اختلفت المذاهب لكل شرع وهي شريعة واحدة، وقد قسرر الله ذلك على لسان رسوله على عندما اختلفت التجليات بلا شك، فإن كل طائفة قد اعتقدت فسي الله أمراً، أما إن تجلى لها في خلافه أنكرته، فإذا تحول لها في العلامة التسي قد قسررتها تلك الطائفة مع الله في نفسها أقرت به.. فإذا تجلّى لكل طائفة في صورة اعتقادها فيه تعالى، وهي العلامة التي ذكرها مسلم في صحيحه عن رسول الله صورة اعتقادها فيه تعالى، وهي العلامة التي ذكرها مسلم في صحيحه عن رسول الله في أقرروا له بأنه ربهم وهو هو لم يكن غيره، فاختلفت التجليات لاختلاف الشرائع،



ولما كان الشارع الذي هو الحق قد تسمى بالظاهر والباطن، وهذان الإسمان لسه حقيقة، فالحقيقة تستوجب أن نكشف عما تنطوي عليه هذه الأسماء من الأسرار الإلهية فيقول في حقه تعالى: "الحق سبحانه هو الباطن فلا يظهر لشيء، للسو ظهر للشيء، في المحرقت السبحات ما أدركه البصر، وهو الحافظ الأشياء فلا

سورة المائدة، الآية: ٤٨ م.

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٦٦.

يظهــر لها"(۱) وفي إشارة إلى هذين الإسمين أيضاً يقول: "إن سئلت من الظاهر الذي لا يُعرف والباطن الذي لا يُجهل فقل هو الحق"(۱). فيكون أمر العالم مرهوناً بإرادة الله فسي البقاء أو الفناء لقوله: "للحق ظهوران في العالم يفني به ويبقي، فالعالم بين فناء وبقاء" وعليه فبطون الحق دون وساطة، وظهوره لا تقييد فيه، إذ له القدرة على التجلي في كل مجلى، يقول: "وهو الباطن بذاته والظاهر بآياته وسائر مبدعاته، فلما كان أدنى من قولنا جلّ وعلى قال له القائل:

تجلَّى بكـــل فــي ناظــرا يــرى أنــه ناظـري والنظر فحــل وأيــن العلول وأيــن السّوا عند أهل النظر (١)

فظه ور الحق محل شهود العين، إذ أنه ليس بغيب عن خلقه، فهو مشهود لهم في حال ظهره وبطونه، يتجلّى في المجالي المختلفة، فيرونه ببصرهم وبصيرتهم، وفي هذا الشان يشير ابن عربي إلى ذلك بقوله: "إن الله هو الذي تشهده العيون، والباطن الذي تشهده العقول، كما أنه ما ثم في المعلومات غيب عنه جملة واحدة بل كل له مشهود، كذلك ما هو غيب عن خلقه لا في حال عدمهم ولا في حال وجودهم، بل هو مشهود لهم بنعت الظهور والبطون للبصائر والأبصار، غير أنه لايلزم من الشهود العلم بأنه هو ذلك المطلوب إلا بإعلام الله وجعله العلم الضروري في نفس العبد أنه هو ... هكذا العلم بالله في غيره "(٥) ... ويقول:

شه لا تضرب مثلل فإنه عيلن المثلل وكانك على وجل...<sup>(1)</sup>

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب التراجم، (الرسائل) ص ۲۰.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٠.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، شجون المسجون، ورقة ٣٣، ص أ.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٦٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٦٣٣.

كذلك العالم الذي هو تجلّى الحق فإنه يتضمن الحقائق التي تنطبق على الحق من حيث غيبه وشهادته، وظاهره وباطنه لأنه صورة الحق وتجلياته فيقول "إن الله تعالى اما خلق العالم جعل له ظاهراً وباطناً، وجعل فيه غيباً وشهادة لنفس العالم، فما غاب عن العالم مسن العالم فهو الغيب، وما شاهد العالم من العالم فهو الشهادة، وكله لله شهادة وظاهراً، فجعل تعالى القلب من عالم الغيب، وجعل الوجه من عالم الشهادة وعين للوجه جهة يسجد لها سماها بيته وقبلته أي يستقبلها بوجهه إذا صلى"(١). أما النفس الإنسانية فهسي ككل شيء جعل لها ظاهراً وباطناً، فهي تدرك بالظاهر أموراً تسمى علماً، والحق سبحانه هو الظاهر والباطن، فيه وقع عيناً، وتدرك بالباطن أموراً تسمى علماً، والحق سبحانه هو الظاهر والباطن، فيه وقع الإدراك إذ لا قدرة لشسيء مما سوى الله أن يدرك شيئاً بنفسه، إنما دركه لشيء بما جعل الله فيه، والتجلي من الحق لأي عالم إنما هو من الإسم الظاهر إذ لا تجلى للإسم الباطسن، إذ أن حقيقة هذه النسبة أن لا يقع فيها تجل أبداً، وما ظهور المجالي المتعددة سوى من تجلي الإسم الظاهر فقط، إذ لها معقولية النسب لا تتبدل، وما تجليه إلا منة أو إجابة لسؤال من ظاهر النفس(١).

وجملة القول أن العلم هبة من الله، والعالم عنده من علم علم الظاهر والباطن وجمع بينهما، وعمل بهما، إذ أن حقيقة العلم تمثع صاحبها أن يقوم في أحواله بما يخالف عمله، فكل من ادّعى علماً وعمل بخلافه بما أوجبه عليه العقل والشرع أن يعمله فليس بعالم، ولا ظاهر بصورة عالم، وفي هذا دعوى لعدم مغالطة النفس كي لا يعسود وبال الأمر عليه، وهكذا فمسمى العلم كما يراه ينطلق على ما هو علم، وما ليس بعلم على الله تعالى يقول فيه: (فأ لمرض ممن تولمي ممن حكونا وله يُوج إلا المدياة الدنها حالت مبلغه من العلم) "وكل ما حصل عن دليل فكري ليس بعلم حقيقي، وإن كان في نفس الأمر علماً(1). فيجب على العبد والحالة هذه الحضور دوماً

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۳۹۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم، الآية: ٢٩ ك.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣٢٠.

مع الحق في الظاهر والباطن إذ أن الله هو الأول والآخر فلا غيبة له، فهو كله حضور جلُّ تُتاؤه وتقدست أسماؤه مع الغيبة، هكذا هو عند القوم:

حضوري مع الحق في غيبتي حضوري به فهو الحاضر هو الباطن الحق في غيبتسي وعند حضوري هو الظاهر في فينتسب فينتسب وعند حضوري هو الظاهر في فينسب فأنسا الأول وإن فاتنسى فأنسا الآخر(١)

كذلك الحال بالنسبة للآيات فإنها تتحمل الوجهين: الظاهر والباطن، لأن ابن عربي يعمد إلى تأويل الآيات بما يتفق ومذهبه في وحدة الوجود، فيقول: "ما من آية إلا ولها ظهر وبطن وحد ومطلع"(١). إعلم أن الظاهر من الآية ما أعطاك صورته، والباطن منها منا أعطاك ما تُمسك عليه الصورة، والحد منها ما يميزها عن غيرها، والمطلع منها ما أعطاك الوصول إليه، وأهل الكشف يميزون بين هذه المراتب(٣).

إذن فإن ما سماه بالظاهر والباطن في مذهبه يظهر في كل مفهوم ويبطن عن كل فهم، ونسبته لما ظهر من الصور نسبة الروح للبدن، وذلك على قدر الاستعداد لكل موجود وفي ذلك يقول: "إنّ للحق في كل خلق ظهوراً، فهو الظاهر في كل مفهوم، وهو الباطن عن كل فهم إلا عن فهم من قال إن العالم صورته وهويته، وهو الإسم الظاهر كما أنه بالمعنى روح ما ظهر فهو الباطن، فنسبته لما ظهر من صور العالم نسبة الروح المدبرة المصورة، فيؤخذ في حد الإنسان مثلاً ظاهره وباطنة، وكذلك كل محدود، فالحق محدود بكل حد، وصور العالم لا تنضبط ولا يحاط بها، ولا تعلم حدود كل صورة منها إلا على قدر ما حصل لكل عالم من صورته، فلذلك يُجهل حد الحق، فإنه لا يُعلم حدّه إلا بعلم حدّ كل صورة، وهذا محال حصوله، فحد الحق محال".

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٧١٦.

<sup>(</sup>١) الحديث: "ما من آية..." مبق تخريجه.

<sup>(</sup>r) الشعراني (عبد الوهاب)، الكبريت الأحمر، مصدر سابق، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>¹) ابن عربي، فصوص الحكم، فص كلمة نوحية، ص ٦٨.

وخلاصة الأمر لا بد لنا أن نعرف كيف حقق ابن عربي هذه المعرفة بالحقيقة الإلهية؟ وما هي الطريقة التي سلكها لتحقيق هذه المعرفة للأسرار المنطوية عليها حقيقة السذات الإلهية؟ فلا بد والحالة هذه من ربط الشريعة والحقيقة بالطريقة التي نهجها للوصول إلى ذلك وهي المعراج الروحي الذي ارتكز على شفافية الروح وتخلصها من أدران المادة ومعوقاتها.

## الطريق الصوفي (المعراج أو السّلم الروحي) عند ابن عربي:

أشر محي الدين بن عربي الملقب بالشيخ الأكبر تأثيراً بالغاً فيمن جاء بعده من أهل الطريق، لا سيما في السلوك العملي وقواعد التربية الصوفية، فقد انتظم في جماعية مارسيت الرياضيات والمجاهدات والمعاملات الروحية، وعُرفت طريقته بالطريقة الأكبرية. والطريقة بهذا المعنى ليست سوى المعراج الروحي عند الصوفية، وهي التي أطلقوا عليها "المتقر" و "المتلوك" و "المعراج" وقد قسموها إلى مقامات وأحوال، على الصوفي اجتيازها وقطع عقباتها، فلا يجد ما يعبر عنها سوى لغة الرمز والإشارة التي يستخدمها عادة فيما ينكشف له من الحقائق والأسرار الإلهية، فيكنّي بها بأسماء مثل هند ولسيلى، وهو في الواقع يقصد الذات الإلهية المتجلية في صور الموجودات التي يدركها.

وللصوفية في هذا المجال نظرتان: الأولى طريق عروج من عالم الظاهر إلى عالم الحقسيقة، والثانسية تحول باطني وتغيّر في الصفات وتهيؤ في النفس يمكنها من الاتصال بمحبوبها الأعظم – الله – ولا يتم لها هذا إلا بالفناء عن صفاتها والتحرر من قسيودها، فيستم لها أثناء عروجها النطهر من أدران المادة وشوائب النفس وعوائقها. والأسساس الذي ترتكز عليه هاتين النظرتين هو واحد، ذلك أن الله أو الحقيقة الوجودية المطلقسة هسو أصسل كل موجود ومصدره (۱)، وقد أشار ابن عربي إلى الطريقة التي سلكها في معراجه الروحي وذلك بجمعه بين الحقيقة والطريقة فقال:

من ظن أن طريق أرباب العلى قول فجهال حائل وتعذر إن السبيل إلى الإله عناية منه بمن قد شاءَهُ ويقدر

<sup>(</sup>۱) عفيفي (أبو العلا)، التصوف في الثورة الروحية في الإسلام، مرجع سابق، ص ١٣٣.

لا يرتضي تحقيقه ذو غيرة علم الطريقة لا يُنال براحة عزّت علوم القوم عن إدراك من وتتفس ممسا يجسن وأنسلة وبذَلِـــة وتولَــه فــي غيبــه وتيقظ عند الشهدود وغيره وتخشم وتفجمه وتعترع هـــذا مقام القـــوم أو حالاتهـــم ثم أدّعمى أن الحقيقة خالفت تباً لها من قالة من جاحد أوَ مَنْ يشاهد في المساجد مُطرقاً هـذا امـرؤ لا يستلذ براحـة الله عن نفسـه إلا سويعـة ينظر لكنه من ذاك أسعد حاله الله النعيم أو الجهول يقطر (١)

إلا إذا ضم السنابل بيدر ومقاييس، فاجهد لعلك تظفر لم تعتريه صبابسة ويخير وجوى يزيدد وعبرة لا تفتر وتلمذ بمشاهمد لا تظهر أن قام شخص بالشريعة يسخر بتشرع شه لا يتغير ليسوا كمنن قال الشريعة مزجر ما الشـــرع جاء به ولكن يُستر ويسل لمه يسوم الجحيم يُسعر لَيقال هذا عابد يتفكر

فابن عربي يرسم الطريق الصوفي الذي يعبر عن معراجه الروحي وممارسته لرياضاته ومجاهداته للنفس للترفع بها عن واقعها المادي المؤلم الذي تعانى منه، وقد صور أهل الطريق بأنهم أرباب العلى، وينفى أن تكون عُدَّتهم تحولاً، بل عملَ ومظهرٌ بــــلا خشـــية، أما السبيل الحق إلى الله تعالى فهو رهن بالمشيئة الإلهية والجود الإلهي، فهو قائم بمشيئة الله وعنايته لمن يُحبه وينصره، ولعلَّه الشرط الأول عند الصوفية إذ لا هداية إلا بإرادته، و لا وصول إلا تحت رعايته وبعنايته.

وقد صور هذا المعراج الروحي على أصدق صورة، ففي كتابه "الإسراء إلى المقام الأسرى" هو ترق باطني روحي يشهد فيه العبد أنواع الكشف، فيترقى من عالم الشهوات والرغبات إلى ملكوت السماء وعالم الروح الخالص. فيقول في باب سفّرَ القلب: "قال السالك، خرجت من بلاد الأندلس أريد بيت المقدس، وقد اتخذت الإسلام جواداً، والمجاهدة جهاداً، والتوكل زاداً، وسرت على سواء الطريق أبحث عن أهل

<sup>(1)</sup> ابن عربي، مواقع النجوم، ص ١٨٣.

الوجود والتحقيق رجاء أن تبرز في صور ذلك الغريق. قال السالك: فلقيت بالجدول المعين وينبوع أرين، فتى روحاني الذات، رباني الصفات يوميء إلي بالالتفات. فقلت ما وراء ك يا عصام، قال: وجود ليس له انصرام، قلت: من أين وضح الراكب، قال: من عند رأس الحاجب، قلت ما الذي دعاك إلى الخروج، قال الذي دعاك إلى طلب الولوج..."(١).

والحقيقة كما يراها ابن عربي - لا تحقق لها إلا بعد تحصيل الطريقة، لأن العبد لا يستحقق إلا بمجاهدة النفس ورياضتها، فيصل إلى ثمرة المجاهدة، فيجمع في ذاته بين الحقيقة والشريعة والطريقة. ويشير ابن عربي إلى حواره مع المتصوفين عند سفره إلى مصر فيقول: "فأول ما وصلت إلى هذه البلاد، سألت عن أهل هذه الطريقة المسئلي، عسى أن أجد منهم نفحة الرفيق الأعلى، فحملت إلى جماعة منهم جمعتهم خانقاه عالية البناء واسعة الغناء، فنظرت إلى مغزاهم المطلوب ومنحاهم المرغوب تنظيف مرقعاتهم... غير أنهم يدعون أن أهل المغرب أهل حقيقة لا طريقة، وهم أهل طريقة لا حقيقة، وكفى بهذا الكلام فسادا، إذ لا وصول إلى حقيقة إلا بعد تحصيل الطريقة، وقد قال الإمام المقدّم والصدر الميزز أبو سليمان الداراني (أ) رحمة الله عليه، وإنسا حُرموا الوصول إلى الحقيقة يتصيبهم الأصول وهي الطريقة، وقد شهدوا على أنفسهم بفراغهم مسن الحقيقة يتصيبهم بعينها أنهم على غير الطريقة. وهاتان أخساعوها وهم الصوفية بالإسم دون التحقق بالفعل فيقول: "فالزمان يا ولي اليوم شديد، أضاعوها وهم الصوفية بالإسم دون التحقق بالفعل فيقول: "فالزمان يا ولي اليوم شديد، شيطانه مريد، جباره عنيد، علماء سوء يطلبون ما يأكلون، وأمراء جور يحكمون بما

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الإسراء إلى مقام الأسرى، حيدر أباد الدكن (الهند)، ط أولى، باب سفر القلب، ص ٣.

<sup>(\*)</sup> عبد الرحمن بن أحمد بن عطية العنسي المذحجي – أبو سليمان – زاهد مشهور من أهل داريا بغوطة دمشق، رحل إلى بغداد وأقام بهامدة ثم عاد إلى دمشق، توفي في بلده، هو من كبار المتصوفين، له أخبار في الزهد، من كلامه: خير السخاء ما وافق الحاجة، مولده (٢١٥هــــ/٨٢٠م)، (السلمي، طبقات الصوفية، ص ٧٥-٨٢، ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج١، ص ٢٧٦. أبو نعيم الأصفهائي، حلية الأولياء، ج٩، ص ٢٥٤).

لا يعلمون، وصوفية صوف بأغراض الدنيا مشحون، عظمت الدنيا في قلوبهم فلا يسرون فوقها مطلباً، وصعر الحق في أنفسهم فأعجلوا عنه هرباً، حافظوا على السجادات والمرقعات... لا علم عن الحرام يردهم، ولا زهد عن الرغبة في الدنيا يصدهم. لازموا الخوانق والرباطات رغبة فيما يأتي إليها من حلال أو حرام. وسعوا أردانهم وسمنوا أبدانهم..."(١).

فهدنه الصدورة لمذعي التصوف تحدد موقفه الصريح كل الصراحة بالتزامه الحقيقة والطريقة وبعده عن فساد العقيدة بالتزام الشريعة، حيث قام تصوفه على صدق عقيدته والتزامه بها، وقد حدد مراتب اليقين لكل مذهب ومدى تحققه به، وذلك بالتزام الحقيقة والطريقة والدقيقة فيقول: "اليقين مراتب في جميع المذاهب، فمن أقيم في علمه كان تحت سلطان حكمه، ومن أقيم في عينه أتى عليه من بينه، ومن أقيم في حقه فقد تميز في خلقه، ولكل حق حقيقة أعطته الطريقة، فحقيقة الحق الشهود، فالحق هو الإيمان في الوجود، فما كان غيباً صار عيناً... والحق حق فلا بد له من حقيقة، والخلق من عنه بنت، والخلق من عنه بنت، والخلق من عنه بنت، والخلق من عنه بنت،

وأبلغ مثال يسوقه ابن عربي في تكميل المعراج الروحي هو ما جاء في قوله عسن كيمياء السعادة في فتوحاته، إذ يتصور المعراج رمزاً للحياة، تحيا النفس في هذا العالم الذي وضعها الله فيه كي تحصل كمالاتها لتصل في النهاية إلى مقصدها الأسنى، وهو شهود الحق. فكيمياء السعادة هي عملية تحويل عناصر النفوس الإنسانية إلى الإكسير الروحي الخالص، ولكي يتم للنفوس ذلك، فلا بد لها من معرفة الأصل وهو الله، ولهذا يتخيل ابن عربي في معراجه الروحي رجاين أحدهما تابع للرسول وبه مقتد، والآخر فيلسوف صاحب نظر، وهما في طريقهما إلى الله، وبالمقارنة بينهما يظهر تصور صاحب النظر عن يظهر تحصيلهما للمعرفة، فينتهيان نهاية مفارقة، إذ يظهر قصور صاحب النظر عن تحصيل الحقيقة لما للستابع من العلم الكشفي والذوق والإلهام، فهو وارث لمعرفة

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، رسالة روح القدس، ص ٣٤.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٣٨٥.

الحقيقة. فابسن عربسي كما يبدو لنا حريص على إظهار مدى صدق علومه وتحققه بالمعرفة الكاملة، وذلك بالكشف عن الأسرار الإلهية، فهو في مقام المعرفة الحقة، وانعدام ذلك للفيلسوف حيث ينتهي إلى الحيرة والتشكك وبلبلة الخواطر، واليأس مما أنْفقه من العمر في ضياع، وعدم التحقق بكمال المعرفة الحقة (۱).

فاب عرب إذن قد أقام مذهبه على قواعد التصوف الصحيحة القائمة على الشريعة المرتبطة بالحقيقة، واستخلاص الطريقة التي أوصلته إلى قمة الصفاء الروحي القائمة على منهجه الذوقي، نتيجة تجليات الذات الإلهية بأسمائها وصفاتها، فتحقق بذلك معراجه الروحي حيث تم له الكشف عن الحقائق التي غابت على أهل النظر والفكر. طبيعة التصوف عند ابن عربى:

لكسن مساطبيعة هذا التصوف عند ابن عربي؟ هل كان تصوفاً فلسفياً؟ أم أنه كسان تصوفاً خالصاً قائماً على الكتاب والسنة والمنهج الصوفي في المعرفة الإلهية؟ بمعنى آخر إلى أي مدى يمكن اعتبار ابن عربي صوفياً متفلسفاً مزج الفلسفة بالتصوف؟.

الواقع إن ابن عربي لم يكن فيلسوفا، ولم يلهج في أفكاره نهجاً فلسفياً باستخدام المسنطق والفكر والنظر والاستدلال العقلي والحسي، إنما كان متصوفاً متحققاً، جامعاً للكمال والحكمة، مستنداً إلى الكتاب والسنة، جامعاً بين الحقيقة والشريعة لقوله: من رمى ميزان الشريعة من يده فقد هلك. كذلك فهو لم يعالج فكرة وحدة الوجود على السنحو الذي عُرف في الديانات القديمة والفلسفات القائلة بالاتحاد والحلول وما تنطوي عليه من أفكار تهدم الشريعة. ولم يقل بوحدة وجود مادية تجمع بين الروح والمادة على غرار ما عرفه فلاسفة اليونان، إنما فكرته مغايرة لذلك، فهي تفرق بين الله والعالم، وترى أن هذا العالم الظاهر لا وجود له حقاً، إنما الوجود الحق شه تعالى، فليس هو العالم ولا العالم هو (٢).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، باب كيمياء السعادة، ص ٢٧٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> عــزام (عبد الوهاب)، التصوف وفريد الديــن العطار، الجــزء الأول، القاهــرة، ١٩٤٥، ص ٨٠.

فما ثمَّ إلا الله لا شيء غيره وما ثمَّ إلاَّ وحدة الوحدات(١)

والمعرفة الحقيقية شد كما يراها ابن عربي لا تحصل إلا عن تجلي الذات الإلهية فيدرك ذلك ذوقاً لا دخل للعقل أو للفكر في ذلك أي أنه ليس للفكر نصيب في ذلك يقول: "فلوس صاحب الفكر بصاحب حال ولا ذوق، وأما أهل الاعتبار فيكون منهم أصحاب أذواق، ويعبرون عن ذوق لا عن فكر، وقد يكون الاعتبار عن فكر فيلتبس على الأجنبي فيقول في كل واحد أنه معتبر وفي أهل الاعتبار، وما يعلم أن الاعتبار قد يكون عن فكر وقد يكون عن ذوق، والاعتبار في أهل الأذواق هو الأصل وفي أهل الأفكار الفرع"(۱)، ويعزو ابن عربي إلى أهل النظر منع التفكر في الأمر الإلهي لما هم فيه من حجاب الفكر إذ أن الاشتغال بالفكر حجاب عن الوصول إلى المعرفة الحقيقية في من حجاب الفكر والاستدلال من علماء الرسوم الذين لا ذوق لهم في الأحوال، فإن هم كان لهم ذوق في الأحوال كأفلاطون الإلهي من الحكماء فذلك نادر في القوم، ويجد كان لهم ذوق في الأحوال كأفلاطون الإلهي من الحكماء فذلك نادر في القوم، ويجد نفسه يخسرج مخرج أهل الكشف والوجود... والحكماء على الحقيقة هم العلماء باش، وبكل شيء، وبمنزلة ذلك الشيء المعلوم التهرية المناه باش،

ويُعرّف نا بمعنى الذوق و الوصول اليه والتحقق به، إذ أنه أول مبادئ المعرفة، إذ أن المعرفة الكاملة وفي ذلك إذ أن المعرفة اللاوقية يستقيها الصوفي من التجليات فيتحقق بالمعرفة الكاملة وفي ذلك يقول:

لكـــل مبـدأ مجلـى من تجليه ذوق ينبـــيء عن معنى تخليه، إن التجلـي بالأسماء يحكمهـا وذلـك الحكم مـن أعلى توليه، لمّا تلقّاه قلبـــى مـن منازلـه كـان الترقّي بـــه إلى تجلّيه (٤)

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۲۸۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٦٨٩.

<sup>(&</sup>quot;) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٦٨٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص .ص ٥٤٧ -٥٤٨.

إن قولها أول مسبادئ التجلي إعلام بأن لكل تجل مبدأ هو ذوق لذلك التجلي، وهذا لا يكسون إلا إذا كان التجلي الإلهي في الصور أو في الأسماء الإلهية والكونية، ليس غير ذلك "(1). فالذوق إذن مختلف بحسب التجليات فلا يكون ذوقاً واحداً بل هو متنوع، يقول: "إعلام أن الذوق يختلف باختلاف التجلّي، فإن كان التجلّي في الصور فالذوق خيالسي، وإن كان في الأسماء الإلهية والكونية، فالذوق عقلي. فالذوق الخيالي أثره في السنفس، والذوق العقلي أثره في القلب، فيعطي حكم أثر ذوق النفس المجاهدات البدنية من الجوع والعطش وقيام الليل وذكر اللسان بالتلاوة والأمر بالمعروف..."(١).

وبعرف البن عربي بالكشف ودوره في إزاحة الحجاب المنصوب ضد الرؤية الصادقة فيقول: "الكشف هو الخروج عن الحجاب على الوجه الذي يدرك صاحب الكشف شيئاً لم يدركه قبله، والحجاب عبارة عن الموانع التي كان العبد بسببها محجوباً عن حضرة الله تعالى وذلك جملة العوالم المختلفة من الدنيا والآخرة كما قال الله: "إن لله سبعين ألف حجاباً من نور وظلمة" في ويحصى ابن عربي أنواع الكشف فيجعلها على خمسة أضرب: عقلي، وقلبي، وسري، وروحي، وخفي، فالكشف العقلي ينكشف معه معاني المعقولات ولا تظهر أسرار الممكنات وسمي كشفا نظرياً. أما العقلي فهو أن السالك إذا اشتغل بالمجاهدات والرياضات يرتفع عنه بحسب المجاهدات حجابات... وأما القلب: أن تتكشف فيه أنوار مختلفة كما شرح في المشاهدة ويسمى كشفاً شهودياً، أما السري فهو كشف أسرار المخلوقات وحكمة خلق الموجودات ويسمى إلهامياً. أما الروحيي فهو ويكشف عرض الجنات والجحيم والمعارج ورؤية الملائكة، وإذا صفا الروحيي فهو وكشف من كدوراته النفسانية تظهر عوالم غير المتناهي فيرتفع حجاب الزمان، بالكلية وطهر من كدوراته النفسانية تظهر عوالم غير المتناهي فيرتفع حجاب الزمان،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٤٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٥٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، تحفة السفرة إلى حضرة البررة، ص ٨٣.

الحديث: أورده الغزالسي في الأحياء ١٠١/١ بلفظ إن لله سبعين ألف حجاباً من نور لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه ما أدركه بصره وقال الحافظ العراقي: أخرجه أبو الشيخ في كتاب العظمة من حديث أبي هريرة، وعد له شواهد عند مسلم والطبراني في الكبير، وله شواهد بألفاظ مختلفة. (انظر مجمع الزوائد ٢٩٩/١).

ويحصل الاطلاع وتظهر الكرامات والاطلاع على المخفيات والعبور على الماء وغيره ويسمى كشفاً روحانياً..."(١).

والكشف هـو وسيلة إدراك هذه المعرفة الذوقية، فهي علوم باطنية مركزها القلب لا طاقة للعقل والحس باكتشافها، فيحدد بذلك وسائل معرفته فيقول: "أما المعارف الحقيقية وهي التي تسمى الباطنية فلا وصول إليها إلا بوسائلها وطرقها الخاصة وهي الكشف الذوقي الوجداني الذي يخلو من كل حسّ وخيال، فمن لم يدرك هذه المعارف بالكشــف لا يمكنه أن يحكم على صدق ما عبّر عنه بواسطة الرموز والإشارات، ذلك أن الـــــذوق الذي في مشاهدة الحق فإنه لا يقع عليه اصطلاح، فإنه ذوق الأسرار وهو خـــارج عــن الذوق النظري والحسّـى، فإن الأشياء وكل ما سوى الله لها أمثال وأشباه فيمكن الاصطلاح فيها للتفهيم عنه كل ذائق له منها طعم وذوق في أي نوع كان من أنــواع الأمـــر واحـــد، والـــباري تعـــالى ليس كمثـــله شيء، فمن المحال أن يضبطه اصطلاح "(٢). ويصف جولدتسيهر هذا العلم بالصدق لأنه مستمد من الله مباشرة دون واسسطة من نَقُل أو شيخ وإلاً ما برح في الأخذ عن المحدثات حتى يفني فيها ولا يبلغ حقيق تها "فلا علم إلا ما كان عن كشف وشهود، لا من نظر وفكر وظن وتخمين". ولذا فإنه وصفه بأنه علم ليس كاملاً "لأن العلم الكامل لا يُكتسب إلاً عن طريق الله مباشرة، ولــيس عــن طريق الرواية والأساتذة"(٣). وهذا الكشف عند أفراد الرجال يكون دليلاً علمي نقاء السريرة وطهارة القلب وتخلصه من شوائبه بعد مجاهداته، فيتحقق الصوفي المتحقق بالعلم الرباني وهبأ وليس اكتساباً، ولا عن طريق النظر العقلي، وهذا مما يدل على أن طريقة الصوفية وعلومهم وأسرارهم ليست اختراعاً ولا ابتكاراً، إنما هي نفستات روحسية يقذفها الله فسى القلب، فيُعلم ما يُعلم، ويُدرك ما يُدرك، ويُشاهد عالم الملكسوت، وهذا من العلوم اللَّدنية التي تمجّها العقول ولا يقبلها أحد من غير أهلها إلاّ

<sup>(</sup>١) ابن عربي، تحقة السفرة إلى حضرة البررة، ص.ص ٨٥ - ٨٦.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٠٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> جولدتسيهر، العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة محمد يوسف موسى، ط الثانية، دار الكتب الحديثة، بغداد، ١٩٥٩م، ص ٣٢١.

بالتسليم لأهلها من غير ذوق، فهي تَرِدُ من باب الكشف، فيتبين لنا والحالة هذه أن الكشف منهج يقيني من مناهج المعرفة، يقابله الفكر لدى أهل الظاهر، وإن الذوق هو الضمان الوحيد لمعرفة قيمة العلوم اللدنية (١).

لــذا فممـــا يراه في هذا المجال أن "هذا الفن في الكشف والعلم يجب ستره عن بالحقائق ولا بامتداد الرقائق ويقف على هذا المشهد من لسان صاحبه المتحقق به وهو لــم يذقــه ربما قال أنا من أهوى ومن أهو أنا فلهذا نستره ونكتمه"(٢). لذلك اختص به طائفة من أهل الطريق منحهم الكشف عن قلوبهم ليروا عظمة الله وجلاله ويوفّون الله حقمه بالعبادة والتبجيل والتقديس فقال فيهم: "لله رجال كشف لهم عن قلوبهم فلاحظوا جلاله المطلق فأعطاهم بذاته ما تستحقه من الأداب والإجلال، فهم القائمون بحق الله لا بأمــره، وهو مقام جليل لا يناله إلا الأفراد من الرجال،... فهؤلاء خصائص الله قاموا بعبادة الله علمى حق الله، وهم الخارجون عن الأمر كالملائكة المسخّرة الذين يخافون ربهم.."(٣) وهؤلاء يقول فيهم النابلسي إن هذه الطائفة من أهل الله العارفين بربهم لم يخترعوا هذا العلم الإلهب والسر الرباني، وإنما أنطقهم الله تعالى به لما صفت روحانياتهم من شوائب الأكدار، وتُخلِّصُوا من قيود العقل والأفكار، فتو لاهم الله بعنايته واستولى على قلوبهم بولايته لقوله تعالى: ﴿ الله وليُّ الدِّينِ آمنوا يعربه من الطلعابة إلى النور)(1) يعنى من ظلمات الأشياء كلها الفانية الهالكة إلى النور أي الوجود الحق"(٥). ومن هنا تكون المشاهدة بعد المكاشفة حيث يشهد القلب بنور الهداية

أنا من أهوى ومـــن أهـــوى أنـــا نحـــن روحــان حالنــا بدنــا وهو حال من فرط العشق).

<sup>(</sup>۱) التفتاز انسي (أبسو الوفا)، در اسات في الفلسفة الإسلامية، الطبعة الأولى، القاهسرة، ١٩٥٧، ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) ابسن عربسي، كتاب الفناء في المشاهدة، ص.ص ٢ - ٣، (ربما كان ذلك إشارة إلى قول الحلاج وهو في حالة كشف، وهو ما عرف بالشطحات لديه والذي قال فيه:

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، كتاب التجليات، (الرسائل) ص ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ٢٥٧م.

<sup>(°)</sup> النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، ص ٢٧٥.

ما غاب عن بصره. لذلك يوضح لنا ابن عربي ما يندرج فيه الصوفي المتحقق من درجات المكاشفة والمشاهدة فيبين بأن كل متكلم في هذا الطريق إنما يتكلم من مقام المكاشفة بعد النزول من مقام المشاهدة، وقد قال في التدبيرات الإلهية: "أهل الطريق رضمي الله عمنهم صمور المعقولات في غيابات قلوبهم، فيوقدُ لهم جلً وتعالى سُرُج الهدايسة فيهندوا بها في ظلمات غيوب التوحيد، فيشاهدون الانفعالات الإلهية وأسرار القدر كيف تحكم في الخلائق"(١).

هكذا يحدد ابن عربي منهجه وطريقه الصوفي في البحث فينفي عن نفسه العلم بالله بأي صورة أخرى، لا عن طريق الفكر والنظر ولا بدليل البرهان والخبر، بل يؤكد مغايرة علومه لعلوم الفلسفة إذ أن العلم الإلهي لا يُكتسب بل هو من الفيض الإلهي الذي يقذف في القلب، فهو موطن المعرفة، ولذا قال: "إعلم أن علومنا وعلوم أصدابنا ليست من طريق الفكر وإنما هي من الفيض الإلهي...". وقال: "جميع علومنا مسن علوم الذوق لا من العلم بلا ذوق، فإن علوم الذوق لا تكون إلا عن تجل الهي قد يحصل لنا بنقل المخبر الصادق وبالنظر الصحيح..."(٢).

ولما كان الكشف وسيلة المعرفة الذوقية وأداتها، فإن مركزها القلب الذي يتلقى العلوم وتفيض فيه المعارف الريانية والأسرار الإلهية، وذلك قوله: "فإن الحق تعالى الذي نأخذ العلوم منه بخلُو القلب عن الفكر والاستعداد لقبول الواردات الإلهية هو الذي يعطينا الأمر على أصله من غير إجمال ولا حيرة فنعرف الحقائق على ما هي عليه سواء أكانت الحقائق المفردات أو الحقائق الحادثة بحدوث التأليف، أو الحقائق الإلهية لا نمتري في شيء منها، فمن هناك هو علمنا، والحق تعالى معلمنا إرثا نبوياً محفوظاً معصوماً من الخلل والإجمال والمظاهر "("). لذلك فلا سبيل إلى هذه المعارف سوى القلب الذي يدعو إلى الاعتماد عليه فيقول: "موجب على كل مؤمن عاقل التوجه إليه سبحانه وتعالى بقلبه الذي هو أشرف ما فيه لأنه الينبوع لما يشتمل عليه نسخة وجوده

<sup>(1)</sup> ابن عربي، كتاب مشاهد الأسرار القدسية، ورقة ٧، ص أ.

<sup>(</sup>٢) الشعراني (عبد الوهاب)، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٧٠.

من صدور العالم ومعانيه، والأنه محل نظر الحق ومنصنة تجليه ومهبط أمره ومنتزل تدليه (۱).

والمعرفة القلبية كما يراها أصدق المعارف وأقواها على الثبات لعدم وقوع الشَّـبه والالتـباس فـيها، إذ أن القلب مركز تلقَّى النفحات الإلهية فيقول: "كل من أمن بدليل فلا وثوق بإيمانه لأنه نظري، فهو معرّض للقوادح، بخلاف الإيمان الضروري البذي يوجد في القلب و لا يمكن دفعه، وكل علم حصل عن نظر وفكر لا يسلم عن دخــول الشبّه عليه و لا الحيرة فيه"(٢) وهذا ما أشار إليه ابن عربي في رده على الحكيم الــترمذي مبيناً دور القلب في نيل المعرفة فقال: "إعلم أنه ما ثمّ دليل يردّ طريق القوم و لا قادح يقدح فيها شرعاً و لا عقلاً، وإنما يردّها من ردّها بالجهل بها، فإن طريق القـوم لا تُتال بالنظر الفكري وإنما هي نور في القلب يحدث فيه باتباع الكتاب والسنّة، فــتُدرك الأمور يقيناً لا ظناً ولا تخميناً "(٣) ويتفق في هذا مع الغزالي الذي يجعل القلب مركــز العلــم الذوقي حيث ورد في "جواهِر الفقه" له فقال "وأما علم القلب فهو ذوقي ووجداني لا يخضع تحت ألسنة الأقلام ولا تحيط به الدفاتر والأوهام، وهو في مقابلة العلم الظاهر بمنزلة الثمر للشجر، فالشرف للشجرة لكن الانتفاع بالثمرة. كما أنه يتفق معــه فــى تقسيمه للعلوم إذ جعلها على ثلاث مراتب: الأولى علم العقل، والثانية علم الأحــوال... ولا سبيل له إلاّ بالذوق، والثالثة علم الأسرار وهو فوق طور العقل، وهو علم نفث روح القدس في الرّوع، ويختص بها النّبيّ والوليّ، والعالم به يعلم العلوم كلها ويستغرقها، وليس أصحاب تلك العلوم كذلك"<sup>(؟)</sup>. ولهذا اعتبر ابن عربي أن الحق هو المُعلَـم لكل علم وذلك بخلو القلب عن الفكر والاستعداد لقبول الواردات عن أمر إلهي

<sup>(</sup>۱) ابسن عربسي، العجالسة، رواية عن تلميذه صدر الدين القونوي، راجعه عبد الرحمن حسن محمود، مكتبة عالم الفكر، القاهرة، (دون تاريخ)، ص ۱۲.

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، ص ۱۹۸.

<sup>(</sup>۲) الأبسياري، مسعود المطسالع فيما تضمنه الإلغاز في العلوم اللوامع، الجزء الثاني، مصر، ص.ص ۲۳۲ -- ۲۳۷.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص.ص ٢٣٦ -- ٢٣٧.

دون حيرة فقال: "فمن هناك هو علمنا، والحق سبحانه معلمنا ورثاً نبوياً محفوظاً معصموماً من الخلل والإجماع والرموز والإلغاز والتورية... والحق تعالى وهاب على الدوام فياض على الاستمرار، والمحل قابل على الدوام، فإما يقبل العلم وإما يقبل الجهل"(۱) ولهذا خلا القلب من كل علم، وعكف على باب الحق فقال: "وإنما قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهية مراقبة لما ينفتح له الباب، فقيرة خالية من كل علم، ليو سنئلت في ذلك المقام عن شيء ما سمعت لفقدها إحساسها، فما برز لها من وراء ذلك الستر أمر ما بادرت لامتثاله... بل ما ثمّ أغرب... أن يُلقى إلى هذا القلب أشياء يؤمر بإيصالها وهو لا يعلمها في ذلك الوقت لحكمة إلهية غابت عن الخلق"(۱).

ومن هنا نرى أنه لم يكن إلا مترجماً لما فَتح عليه الحق وكاشفه به النبي الذي هو منبع العلم الباطن ومصدر نور المعرفة، فهذا ليس بوحي إنما هو العلم اللذني الذي ألقي في القلب دون تكسب أو تعمل به، بل حصل له وهباً حيث يقول: ولا أنزل في هذا المسطور إلا ما يُنزل به على، ولست بنبي ولا رسول، ولكن وارث ولآخرتي حسارت (االله وبذلك وصف نفسه بالكمال والتعالي عما نسب إليه من الأخذ بعلم الفكر المنظري، ووصف ألواصل المتحقق بالعلم الإلهي بالكمال أيضاً لنيله علومه بالكشف وليس بالعقل، فجعل كل من يقف على الحقائق كشفا أو تعريفا إلهيا هو الكامل الأكمل، أما صساحب النظر العقلي فلا دخول له في هذا الكمال (أ)، ولذلك يجعل مصدر علمه "اشه" وحده دون أي شيء آخر مشيراً إلى ما يوجد من آيات العلم والمعرفة التي تدعو السي النفكر في الذات الإلهية فيقول: "إن الله ما ذكر لنا الآيات في العالم وفي أنفسنا، إذ ألسى ما العالم، إلا النصرف نظرنا إليه ذكراً، وفكراً، وعقلاً، وإيماناً، وعلماً، وسمعاً، وبصحراً، ونهي والباً... وما أحالنا في ذلك على شيء إلا على النظر في العالم لنجعله عين الآيات والدلالات على العلم به مشاهدة وعقلاً، فإن نظرنا فإليه، وإن سمعنا فمنه، عين الآيات والدلالات على العلم به مشاهدة وعقلاً، فإن نظرنا فإليه، وإن سمعنا فمنه،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٥٦ – ٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عربي، فصوص الحكم، ص ٩.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٥٢٥.

وإن عقل نا فعنه، وإن فكرنا ففيه، وإن علمنا فإياه..." (١) فالقلب والحالة هذه مركز العلم الإلهبي الذي قد يغيب عن أهل الظاهر إدراكه لقصور الفهم عن معرفة ذلك فهو وإن جعل المعقل دوراً في المعرفة، إنما مرد ذلك إلى القلب مصدر هذه المعرفة، فيرى أن تثيراً ما تهب في قلوب العارفين نفحات إلهية، فإن نطقوا بها جهاهم أهل العقل وردها عليهم أصحاب الدلالة من أهل الظاهر، وغاب عن هؤلاء أنه تعالى كما أعطى أولياءة الكسرامات التي هي فرع المعجزات، فلا بدع أن تنطق ألسنتهم بعبارات تعجز العلماء على فهمها(١) ولهذا نهى عن تكذيب القوم بما جاءوا به إذ القلب موضع الإيمان بالأمر فقال: مسن لم يقم بقلبه تصديق ما يسمعه من كلام القوم فلا يجالسهم، فإن مجالستهم بغيير تصديق سمة فاتل (٦). ولكن ما قيمة العقل في هذا العلم؟ هل للعقل دور في إدراك المعرفة الإلهية والإحاطة بها؟

لـم يهمل ابن عربي البحث في الأمور العقلية ودور العقل في تلقي المعرفة إذ أنسه قسم المعارف إلى حسية محضة، وفكرية تستعين بالحس، وعقلية دنيا تعتمد على الفكر، وعقلية عليا تعتمد البداهة والحس دون أية حاجة إلى القوى الدنيا، إذ أنه يتعذّر على على القوى الدنيا، إذ أنه يتعذّر على القوى الدنيا الوصول إلى معرفة الله في حين أن العقل الأعلى يدرك ذلك، أي ما هو و فوق طور العقل العادي وفي هذا يقول! "إن الإنسان إنما يدرك المعارف كلها بلاحدى القوى الخمس الحسية... وهكذا سائر المعرفة به فلم نعلمه إلا من طريق الحس. وأما القوى الخيالية فإنها لا تضبط إلا ما أعطاها الحس إما على صورة ما أعطاها الحس، وأما القوة المفكرة فلا يفكر الإنسان بها أبداً إلا في أشياء موجودة عنده تلقاها بعض،... وأما القوة المفكرة فلا يفكر الإنسان بها أبداً إلا في أشياء موجودة عنده تلقاها من جهة الحواس وأوائل العقل... ولكن مما هو عقل محض إنما حدّه أن يعقل ويضبط مسا حصل عنده، فقد يهبه الحق المعرفة فيعقلها لأنه عقل لا من طريق الفكر، وهذا ما مسا حصل عنده، فإن هذه المعرفة التي يهبها الحق تعالى لمن يشاء من عبادة لا يستقل العقل لا نم عبادة لا يستقل العقل العقل المن يشاء من عبادة لا يستقل العقل العقل العقل المن شرعه، فإن هذه المعرفة التي يهبها الحق تعالى لمن يشاء من عبادة لا يستقل العقل ا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٨٦.

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، ص ۱۹۸.

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، ص ۱۹۸.

بإدراكها ولكنه يقبلها"(۱). إذ أن علم الأسرار هو فوق طور العقل، وهو علم نفث روح القدس في الروع، لذلك فالحقيقة لا تُدرك بالعقل ولا يصل إلا صاحب كشف. لذلك نرى أنه من التجنّي أن نقرر مع القائلين عن وحدة الوجود لدى ابن عربي بأنها نظرية فلسفية تقررت باستدلال نظري وإعمال فكري، بل الحقيقة عكس ذلك، إذ أن النظر العقلي من شأنه أن يعطي صورة الكثرة للموجودات، وأن العقل يجد ثنائية من الوجود بين الحق والخلق، لا أن يقيم وحدة متكاملة بين هذه الموجودات، أو بين الحق والخلق، وما قوله "لا موجود إلا الله" إلا دلالة واضحة عن موقفه من النظر الفكري الذي لا يمكنه إدراك هذا الوجه على الصورة التي يراها هو بطريق الذوق فتكون والحالة هذه أمام طورين: طور عقلي وطور باطني ذوقي، فالطور العقلي مرتبط شكلياً بالمنطق، فنقول: هل وقف ابن عربي عند هذا الحد ورسم حدود فلسفة مستنداً إلى صور المنطق وأشكاله المختلفة؟ وهل تمكن بعقله أن يُدرك الحقيقة الوجودية التي يسعى إلى تحقيقها في مذهبه؟

الواقع أن ابن عربي لم يتقيد بهذه الناحية من العلم، بل تجاوزها كما ذكرنا ولم يقيف عند حدود العقل القاصر عن إدراك هذه الحقيقة، وذلك لحدوث الكشف نتيجة مجاهدات الروحية، هذا الكشف الذي جعله يتذوق حقائق تفوق نطاق العقل، حدد فيها معالم تصدوفه، ورسم الخطوط الكبرى لقضيته، فوصل إلى حقائق يعجز العقل عن إدراكها "لا موجود إلا الله" فهو الوجود الحق، والوجود المطلق، بل هو الوجود كله ولا موجد و سواه وقد صرح بقوله: "وقد ثبت عند المحققين أنه ما في الوجود إلا الله ونحن وإن كنا موجودين، فإنما كان وجودنا به "(۱).

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٩٤.

<sup>(&</sup>quot;) يرى النابلسي أن شهود خاصة الخاصة من المؤمنين وهو شهود الذات الإلهية "لا موجود إلا الله" وهرو الوجود الحق القديم، وكل ما سواه فإنه هالك عديم كما قال تعالى: كل شيء هالك إلا وجهه، له الحكم وإليه ترجعون، والحس والعقل يدركان إله موجود يعرفان حقيقة أمره، (كتاب الوجود، ص ٣٨٧).

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۳٦٣.

فسالعلم بالله لا يأتي إذن عن طريق الفكر المحض و لا بدليل فكر أو نظر إذ لا سبيل إلى ذلك لأن العقل قاصر عن الإحاطة به ولا يدركه فيقول "لا سبيل إلى العلم بالله بدليل نظري، و لا يوصل إلى العلم بالله إلاّ بتعريف الله، فالعلم بالله تقليد وقال: الكشف أعظم في الحيرة من برهان العقل عليه بخلاف التعريف. وقال: هو النور فله إحراق ما سواه فلا يُكشف أي لا يدرك بالكشف... وقال بالعقل يُعلم و لا يرى، وبالكشف يُري و لا يُعلم، وهل ثمّ حالة أو مقام يجمع بين الرؤية والعلم"(١) وقد يقع العبد من جنراء ذلك في حيرة من أمره إذ يتعذر عليه معرفة الله، فإن قيل فما سبب وقوع الحيرة في الله تعالى يقول: هو بسبب تقلُّبه بين معرفة الدليل بالعقل والمشاهدة. فالخلق يطلب معرفة الحق بطريق الأدلة العقلية، فيقف عاجزاً عن تحقيق ذلك. يقول:

الحقَ عينُ وجود الكون فاعتبروا والعقل ينفى بحكم الفكر صورته والفكر يستره والكشف يظهره والعقل بينهما حارت خواطره

العينن تشهده والوهم يحصره هذا ينزهه وذا يصــــوره...

إذا رأى العقل ما قلناه فيـــه رأى ﴿ أَمِــراً عظيماً ونوراً فيه يُبهره (٢)

ويعــزو ابــن عربي سبب الحيرة في ذلك هو اختيار الطريق المؤدي إلى تلك المعرفة الحقيقية فيقول: "إن سبب الحيرة في علمنا بالله طلبنا معرفة ذاته جل وتعالى بأحد الطريقين: إما بطريق الأدلة العقلية، وإما بطريق تسمّى المشاهدة، فالدليل العقلى يمنع من المشاهدة، والدلسيل السمعي قد أوماً إليها وما صرّح، والدليل العقلي قد منع من إدراك حقيقة ذاته عن طريق الصفة الثبوتية النفسية التي هو سبحانه في نفسه عليها، وما أدرك العقل بنظره إلاّ صفات السلوب لا غير وسمى هذه معرفة... وأكثر علماء الرسسوم عدموا ذلك ذوقاً وشرباً، فأنكروا على الله تعالى ما أطلقه على نفسه... وأكثر العامة تابعون للفقهاء في هذا الإنكار تقليداً لهم..."(٣). إذن فإذا قلنا أنه كلما زادت حبرة العبد زاد علماً بالله تعالى لكون العقل عجز عن ضبط ما يدركه فيقول: "لا يُعقل الحق

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤١١.

المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ١١٩. (٢)

المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٧١. (Y)

تعالى إلا إلها غير معقول ولا يمكن قط في العلم تجريده بالكلية عن العالم المربوب، فإذا لم يُعقل مجرداً عن العالم لم تُعقل ذاته ولم تُشهد من حيث هي، فأشبه العلم به علم النفس"(١).

ويرسم ابن عربي الطريق إلى المعرفة الصحيحة الخالية من الشبه الناتجة عن تقصير العقل لإدراك الحقيقة بذاته فيبين أن المعرفة عند القوم محجّة، وكل علم لا يحصل إلا عــن عمل وتقوى وسلوك، فيكون معرفة حقيقية لأنه عن كشف محقق لا تدخله الشُّبه بخلف العلم الحاصل عن النظر الفكري فإنه لا يسلم من الشبه التي تدخل عليه والحميرة فسيه والقدح في الأمر الموصل إليه. فلا تصح المعرفة إلاَّ لمن يدركها بذاته وإلا فهــو مقلَّد لغيره، وما في الوجود مَنْ علم الأشياء بذاته إلا واحد وهو الله، وكل ما سواه فهو مقلَّد له، ولذلك يدعو إلى أن نقلُّد الله ولا سيما في العلم به بما جاء في كتبه وعلي ألسنة رسله، ومعرفته لا تحصل بما أعطى من قوى السمع والبصر وغيرها، إنما تحصل بكثرة الطاعات حتى يتحقق بالقرب فيعرف الأمور كلها بالله ويعرف الله بسالله، ومعرفة الله بالله تبعد كل جهل وشبهة وشك وريب. ولذلك يدعو ابن عربي إلى سلوك هذه الطريق فيقول: "وهذا الذي ذهبنا إليه ما يقِدر أحد على إنكاره فإنه يجده في نفسه، فاشتغل بامتثال ما أمرك الله به من العمل بطاعته ومراقبة قلبك فيما يخطر فيه والحياء من الله والوقوف عند حدوده والانفراد به... فقلَد ربّك إذن ولا بد من التقليد ولا تقلُّد عقلك في تأويله فإن عقلك قد أجمع معك على التقليد، حينتذ تكون عارفاً تملك المعرفة المطلوبة والعلم الصحيح الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه، فإن هذه الطريق التي نبهتك عليها طريقة غريبة "(١) فالعقل كما يراه إنن لا يعقل بنفسه لقصــوره عن إدراك الحقيقة بذاته دون تقليد الله، والعقول جميعها لا تعقل بنفسها إنما تعقل ما تعقله بما يلقى إليها ربّها خالقها، ولهذا تتفاوت درجاتها، فمن عقل مجعولُ عليه قفل، ومن عقل محبوس في كُن، ومن عقل طلع على مرآته صدأ، فلو كانت

<sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، الجزء الأول، ص ٥١.

<sup>(°)</sup> ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٢٩٧ - ٢٩٨.

العقسول تعقل لنفسها لما أنكرت توحيد موجدها في قوم وعلمته في قوم والحدّ والحقيقة فيهما على السواء<sup>(١)</sup>.

لقد اتفق أهل النظر وأهل الكشف من حيث الأدلة العقلية القاطعة على أنه إله واحد، لكن افترقوا من حيث الدليل، فأهل الله جاءُوا بأمور من المعرفة أحالتها الأدلة العقلية وجساءت بصحتها الألفاظ النبوية والأخبار الإلهية، على حين وقف أهل النظر حيث بلغت بهم أفكارهم مع تحققهم صدق الأخبار فقالوا: نعلم أن ثَمَّ طوراً آخر وراء طور إدراك العقل الذي يستقل به وهو للأنبياء وكبار الأولياء، به يقبلون هذه الأمور السواردة عليهم من الجناب الإلهي، ويحصلونها بطريق الخلوات والأذكار المشروعة لصسفاء القلوب وطهارتها من دنس الفكر إذ كان المفكر لا يفكر إلا فسى المحدثات لا فسي ذات الحسق، ومسا ينبغي أن يكون عليه في نفسه الذي هو مسمى الش(١) ويقول شعراً:

للعقب ليب والمالباب أحلام وللنهى في وجود الكون أحكام وما لنا فيه من علم ومعرفية إلا القصنور وأقدام وإيهامام العلم بالله نفى العلم عنك بيسه فكلمسا نحن فيه فهو أوهام (٣)

ولذلك يقول ابن عربي في تصحيح أمر ذلك العقل على الشرع الذي فيه منجاة من كل تخبط ناتج عن قصور العقل، فإذا كان العقل ينافي المضاهاة فالشرع يثبت وينفي والإيمان بما جاء به الشرع هو السعادة، لذلك يرى أنه "لا يتعدّى العقل ما شرّع الله له، وقال: العاقل من هجر عقله واتبع شرعه بعقله من كونه مؤمناً، وقال: أكمل العقول عقل ساوى إيمانه وهو عزيز، لو تصرف العقل ما كان عقلاً، فالتصريف للعلم لا للعقال العقال العقال العقال العقال العقال العقال ما كان عقلاً، فالتصريف للعلم لا العقال العرف كل ذي عقل سليم.

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٩١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٤١١.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ٤١١.

فالــناس إذن كمــا يــرى ابن عربي متفاوتين في درجات تعقلهم، ولذلك فهم يتفاضــاون في مدى تعقلهم للأمور، وقد جعلهم أصنافا فمنهم من يدرك عقله غوامض الأسرار والمعاني، ويحمل صورة الكلية والواحدية في إدراك المعاني الغامضة والعلوم العالــية، المتعلقة بالجناب الإلهي أو الروحاني أو الطبائع أو العلم الرياضي أو الميزان المنطقــي، وعقل شخص ينزل عن هذه الدرجة إلى ما هو أقل من الأولى، وآخر ينزل عنها وآخر يعلو فوقها وهكذا، فهذا إن دل على شيء فإنما يدل على مدى اتساع الثقافة وتسنوع العلـوم، إذ يعتبر العلم شرطاً ضرورياً لإرضاء الله وتنفيذ أوامره على الوجه الأكمــل، واطلاعــه علــى المعـارف العقلية والذوقية وتعرضه لنفحات إلهية واقتداء بالرسول الكريم هي (۱).

ويعزو ابن عربي أمر ذلك إلى تحكيم العقل في الأمور الغيبية وقبولها لدى من حسرموا الكشف والعلم الموهوب، "وقد يتفق أن تسطع عليهم الأنوار الإلهية بعلوم لا مجال للريب فيها، لكن سرعان ما يقفون عندما ألفوا من استخدام الأدلة العقلية... وهذا نقيض ما بني عليه الأمر عند أهل الطريق، وهذا كشف خاص حُص به أمثالنا... وإنما نحسن ومن جرى مجرانا من أهل الطريق فلا نرمي بشيء مما يرد علينا في ذلك، ولا ندفع به جملة واحدة... لا نرمي بشيء مما أعطانا الله، فإن الله أعطانا من القوة وعلم السياسة بحيث نعلم كيف نأخذ وإذا أخذنا كيف نتصرف وفي أي محل نتصرف، وهو طريقنا، به وعليه عمل أكابرنا، ويحتاج إلى علم وافر وعقل حاضر ومشاهدة دائمة وعين لا تقبل النوم ولا تعرفه، وتتحقق بذلك تحققاً يسري معها حساً وفي حال نومها خيالاً..."(٢). إذن فهذه العلوم التي يشير إليها على درجة كبيرة من الخفاء، لا تعرفها سوى سرائر العارفين وأعماقهم لا نفوسهم، فتكون بذلك أقرب إلى اللاشعور منها إلى الشعور أ").

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٦٦. (انظر الكتاب التذكاري لابن عربي، المعرفة عند محي الدين بن عربي، محمد غلاب، (ص ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٠٥.

قاسم (محمود)، الخيال في مذهب ابن عربي، طبعة معهد البحوث والدراسات العربية التابع لجامعة الدول العربية، القاهرة، ١٩٦٩، ص ٨٩.

و هكذا فيان ما ناله ابن عربي بالمكاشفة كان هو الغالب على تفكيره وأقواله حيــت صـــرّح عنها بأنها إلهام وإيحاء، ونفث في الروع، وإلقاء في القلب عن طريق النبي ، وفيى هذا القول ما يبيّن خطأ القائلين بالتزامه النظر العقلى فقط، ومقارنته بالحلاج حيث كان يعرض نظريته من خلال تفسيره وتأويله لما يشاهده في حال مواجيده، بيسنما كان ابن عربي يلجأ للكشف والذوق توكيداً لما وصل إليه من طريق النظر العقلي<sup>(١)</sup>. وربما كان هذا القول استتاداً لما أظهره ابن عربي من دور العقل لدى المتعقلين، إذ لا يمكن تجريد الإنسان كلياً من العقل، وذلك بما وصل إليه من قناعة بضرورة وجوده كواسطة بين الله والعبد العاقل المفكر، الذي يصل بفضله وهديه إلى الستزام طريق المجاهدة والزهد في الحياة حيث يشير إلى ذلك فيقول: "إعلموا أن جميع المعلومات علُّوها وسفلها حاملها العقل الذي يأخذ عن الله تعالى بلا واسطة، فلا يخف عـنه شــيء مـن علم الكون الأعلى والإسفل، فمن وَهْبه وجُوده تكون معرفة النفس الأشهاء، ومن تجلُّيه عليها ونوره وفيضه الأقدس يكون عنها العقل، فالعقل مستفيد من الحــق تعالى، مفيدٌ للنفس، والنفس مستفيدة من العقل وعنها يكون الفعل، وهذا سار في جميع ما تعلَّق به علم العقل والأشُّيِّاتِ اللَّهِ ﴿ وَنَهُ إِنَّ أَنَّ اللَّهُ عَلَى إِلَّا تَقُومُ إِلا بوجود العقل، ودونه لا سبيل إلى ذلك، فيقول:

فلو لا وجود العقل ما كنت أدريه ولو لا وجود اللـــوح ما كنت أمليه ولو لا شهود الكون ما كنت أوفيه ولو لا حصول العلم ما كنت أجريه (٣)

فالتصوف إذن والمتصوفة لا ينكرون وجود العقل، فدوره فعال في إضافة الوجود إلى الحوادث، فيصبح وجودها وجوداً بديهياً لا تشكيك فيه، فالوجود من حيث هو وجود لا يقدر العقل أن يتعقله أصلاً إلا أن يصوره في صورة، حيث تصبح الصورة بعد ذلك مقولة له. وقد يضيف العقل الوجود إلى الحوادث فتسمى موجودات في النظر العقلي

<sup>(</sup>١) محمود (عبد القادر)، الفلسفة الصوفية، المقدمة، مرجع سابق، ص ح.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ۱۱۹.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٢٥.

بعد أن أضاف العقل الوجود إليها ونسبه إلى ذواتها وصفاتها، وهذا أمر بديهي عند العقل لا تشكيك فيه و لا ارتياب<sup>(۱)</sup>.

فيتضــح لــنا والحالة هذه أن الصوفية إذن لا يُنكرون العقل أصلاً إذ يعتبرون وجــوده ضــرورة ملحّـة، إنما تشككهم في العقل فيما يعتريه من الوهن والعجز أمام القضــايا التــي تفوق طوره، فلغة العقل تعجز أحياناً عن التعبير بدقة متناهية عما يكنه القلـب، وأسلوب العالم المشوب بشوائب مادية قد لا يجد السبيل إلى وصف الإلهامات النفسـية والنفــثات الروحـية، فإنه من المتعارف لديهم أنه يستعصي على العقل غير المؤيـد بـالذوق أن يدرك بعض المسائل مما يفوق طور العقل ويتعداها إلى ما وراء نلك، لأن العقـل القاصـر عن الإحاطة الكاملة لمعرفة كنه الشيء، قد يتخاذل أحياناً فيؤدي إلى عدم فهم المقصود منه(١)، ويؤيد ذلك قوله:

وربما أوقع ذلك كله الصوفي في الحيرة بين علوم وهبية وأفكار وأنظار عقلية وأيها أفضل في الاتباع، فلا بد له والحالة هذه من أن يجمع بين العقل والنقل، ويتخذ الحكمة سبيلاً إلى المعرفة فيقول: "وقد أمرتا الله بالعلم به وجعل الآيات دلائل لأولى الألباب، ولكن بما هي دلائل عليها خاصة، فلا يخلو الأمر في أمره إيّانا بالعلم به هل نسلك في ذلك دلالة الشارع، والوقوف عند أخباره تقليداً، أو نسلك طريقة النظر فيكون عندك معقولاً، أو تأخذ من دلائل العقل ما يثبت به عندنا كونه إلها، ونأخذ من دلائل الشرع ما نضيفه إلى هذا الإله من الأسماء والأحكام، فنكون مأمورين بالعلم به سبحانه شرعاً وعقل وعقلاً وهو الصحيح... وشرط المنعوت بالتصوف أن يكون حكيماً ذا حكمة، وإن لم يكن فلاحظ له في هذا اللقب، فإنه حكمة كله... وهي تحتاج إلى معرفة تامة، وعقل

<sup>(</sup>۱) النابلمىي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>۲) مدكـــور (إبراهيم بيومي)، في الفلسفة الإسلامية منهج وتطبيق، ط الثانية، القاهرة، ١٩٦٨، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٥٠.

راجح، وحضور وتمكّن قوي في نفسه حتى لا تحكم عليه الأغراض النفسية... والحكماء هم المقسطون. (وهن يؤت العكمة فقد أوتين خيراً كثيراً) (١) وما وصفه الله بالكثرة أن الحكمة سارية في الموجودات لأن الموجودات وضع الله، ثم خلق الإنسان وحمله الأمانة بأن جعل له النظر في الموجودات والتصرف فيها بالأمانة ليؤدي إلى كل ذي حق حقه، كما أن الله أعطى كل شيء خلقه... والحكمة تتاقض الجهل والظلم... فالتخلق بأخلاق الله هو التصوف. وقد بين العلماء التخلق بأسماء الله الحسنى وبينوا مواضعها وكيف تنسب الحلى الخلق ولا تحصى كثرة (١) والحيرة في هذا الأمر دلالة على سمو هذا العلم وعلو شأنه وفي ذلك يقول:

الله يعلم أني لست أعلمه وكيف يعلم من بالعلم نجهله علمي به حيّرنسي فليس لنا دليل حق على علم نحصله فليس إلا الذي جاء الرسول به في الحالتين وبالإيمان نقبله فإن فكرت في القرآن تبصره وقتاً ينزهه ووقتاً يمثله (٣)

ولما كان طريق الفكر والنظر غير مأمون، كثير المخاطر، فإن ابن عربي وجد أن الطريق لا تكون إلا عن طريق الوهب الإلهي والفتح الرباني حيث يتحقق الصوفي بالمعرفة الحقة، وأهل التحقيق هم الحكماء لما يتحققوا به من صدق المعرفة يقول: "فما فسي الوجود شيء إلا الحكمة، عَلِمَها من علمها، وجَهاها من جهلها، فالوجود كله ما انستظم فسيه شيء لشيء، ولا انضاف منه شيء إلى شيء إلا لمناسبة بينهما ظاهرة أو باطنة، إذا طلبها الحكيم المراقب وجدها كما حُكي عن الإمام أبي حامد الغزالي رحمه الله وهو من رؤساء هذه الطريقة وساداتهم"(أ). وعليه يمكننا القول أنه لا ظهور للحكمة إلا بالحكيم لأصالته الذاتيسة وغنائه عن كل شيء. فالحكيم هو الله، وهو من قامت

البقر، الآية: ٢٦٩م.

<sup>(</sup>۲) ابن عربی، الفتوحات، الجزء الثانی، ص.ص ۲٦٦ - ٢٦٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٤١٢.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، مواقع النجوم، ص ٨٩.

بــه الحكمــة، كــان الحكم لها به كما كان الحكم له بها فهو عينها وهي عينه" (١) فقال شعراً:

إنّ الحكيم الذي ميزانه أبداً يرتب الأمر ترتيباً يُريك به بأنه الله فرد لا شريك لسه ميزانه الحق لا خُسران يلحقه

بالرفع والخفض منعوت وموصوف علماً وفيه إذا فكرت تعسريف في ملكه وله في الخلق تصريف ولا يقوم به في السوزن تطفيف (٢)

وقد تحقق ابن عربي بنيل الحكمة، وفتحت له أبواب المعرفة من الله، فكشف له عن المعارف والأسرار الإلهية فقال: "ولما رأيت الله تعالى قد فتح إلى قلبي باب الحكمة وأجرى فيه بحارها وسبح سري في سبحها حتى أني والله لأنظر إلى معظم البحر إذا السندت عليه السرياح السزعازع فعلاً موجه وارتطم دربه، ثم أنظر إلى تموج بحر المعارف والأسرار في صدري فأجد معظم ذلك البحر بما وصفناه من تلاطم الأمواج والشتداد الرياح ساكناً لا حراك به عند تموج بحر الحلم في صدري واصطفاقه"(").

هكذا يسرى ابسن عربى أن الحكيم هو من جمع العلم الإلهي والطبيعي والرياضي والمنطقي وما ثمّ إلا هذه الأربع مراتب من العلوم، وتختلف الطريق في تحصيلها بين الفكر والوهب وهو الغيض الإلهي، وعليه طريق أصحابنا، ليس لهم في الفكر دخول لما يتطرق إليه الفساد، والصحة فيه مظنونة، فلا يوثق بما يعطيه، وأعنى بأصحابنا أصحاب القلوب والمشاهدات والمكاشفات لا العباد ولا الزهاد ولا مطلق الصوفية، إلا أهل الحقائق والتحقيق منهم، ولهذا يقال في علوم النبوة والولاية أنها وراء طور العقل ليس للعقل فيها دخول بفكر، لكن له القبول خاصة عند السليم العقل أنها خير شاهد على تصوفه القائم على المعرفة الوهبية والعلم الإلهي الدى لا يدانيه علم مهما علّت مرتبته وعلا شأنه، فهو مقتد بالرسول الله ووارث له،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص ٢٥٧.

 <sup>(</sup>۳) ابن عربی، رسالة روح القدس، ص.ص ٤٣ – ٤٤.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفقوحات، الجزء الثاني، ص ٢٦١.

وما ذكر أنه خرج في كشفه عمّا في الكتاب والسنَّة، فبقى مراعياً لميزان الشرع. لذا فهـ و يعتبر نفسه وارثاً إرثاً نبوياً لعلومه منهم، فهو على قدم الأنبياء يأخذ مما أورثوه إياه إيماناً وتقليداً وفي ذلك يقول: "فإنه من يطّلع بعين الدليل عن رتبة هذا المسمّى بالنبي والشارع عند الله، فمن المحال أن يشهده ذوقًا ولا يتبعه حالاً، هذا ما لا يُتَصور، ولقد أمن برسول الله وما جاء به "مجملاً وتفصيلاً" مما وصل إلينا في تفصيله وما لم يصل إلينا في تفصيله، وما لم يصل إلينا، أو لم يثبت عندنا، فنحن مؤمنون بكل ما جاء به من نفس الأمر، أخذت ذلك عن أبوي أخذ تقليد، ولم يخطر لي ما حُكُم النظر العقلي فيه من جواز وإحالة ووجوب. فعملت على إيماني بذلك حتى علمت من أين آمنت، ولمـــاذا أمنـــت، وكشف الله عن بصري وبصيرتي وخيالي، فرأيت بعين البصر ما لا يدرك إلا به، ورأيت بعين البصيرة ما لا يُدرك إلا بها. فصار الأمر مشهوداً والحكم المتخيل المتوهم بالتقليد موجوداً، فعلمت قدر من اتبعته، وهو الرسول المبعوث إلى محمد على وشاهدت جميع الأتبياء كلهم من آدم إلى محمد عليه السلام... وشهدت ذلك كلسه فما زَحْزَحني علمُ ما رأيته وعاينته عن إيماني. فلم أزل أقول وأعمل ما أقوله، وأعمله لقول النبي ﷺ لا لعلمي ولا العيني ولا الشهودي، فواخيت بين الإيمان والعيان، وهذا عزيز الوجود في الإتّباع"(١٠) لهذا ورت في الخبر أن "العلماء ورثة الأنبياء"(٢). وقد عـرَف ابـن عربي سمة الوارث الحقيقي بقوله: "فالوارث الكامل من الأولياء منا من انقطــع إلى الله بشريعة رسول الله ﷺ إلى أن فتح الله له في قلبه في فهم ما أنزل الله عزّ وجلَ على نبيّه ورسوله محمد ﷺ بتجلّ إلهي في باطنه، فرزقه الفهم في كتابه عزّ وجلّ، وجعله من المحدّثين في هذه الأمة، فمقام له هذا مقام الملك الذي جاء إلى رسول 

ذاك الرسول وكل وارث حكمه من كل معصوم من الشيطان بالله حيــن يجول في الأكوان

الفكر يعجز عن تحقق علمه

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٢٣. (1)

الحديث: "العلماء ورثة الأنبياء" سبق تخريجه. (Y)

المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٥١. (۲)

ما للجهالة في الذي جاءت به 

أقوالــــه فـــى الله من سلطـــان فـــى كل ما يبدو في الأعيان<sup>(١)</sup>

وهــذا تصديق لقول ابن عربي من أنه وارث للنبيّ بأمر إلهي خارج عن إرادته وذلك بخلو القلب عن الفكر والاستعداد لقبول الواردات حيث يعطى الأمر على أصله من غــير إجمــال و لا حــيرة فقال: "فمن هناك هو علمنا، والحق سبحانه معلَّمنا إرثاً نبوياً محفوظاً معصدوماً من الخلل والإجمال والرموز والألغاز والتورية..."(٢) ويفخر ابن عربي بما ناله من العلم الإلهي وخُص به عن غيره وما فيه من عجائب الكشف التي صانها عن إظهارها والبوح بها عملاً بآداب الصوفية قال فيها:

> خصتُصت بعلم لم يُخص بمثلسه فلا هُم مع الأحياء في نور ما أرى علوم لنا في عالم الكون قد سرت وأشهدت من علم الغيوب عجائباً لقد أنكسر الأقوام قولى وشنعوا فما مصدر العطاء الذي ناله ابن عربي وتحقق به، أهو العقل والفكر؟

سواي من الرحمن ذي العرش والكرسي من المغرب الأقصى إلى مطلع الشمس... تُصان عن التذكار في عالــــم الحس على بعلم لا ألسوم به نفسسى فسبحان من أحيا الفؤاد بنوره ﴿ ﴿ ﴿ عَلَىٰ الْفَكَرِ وَالْتَحْمِينِ وَالْوَهُمُ وَالْحَدْسُ (٣)

يجيب ابن عربي أنه تلقّي علومه عن المعلم الأول الذي وهبه إياها، وأنه نالها مسن خزائــن الجود بفضل الجود الإلهي، ويعتبر أن الله هو المعلم الأول على الحقيقة فيقول: "إعلسم أن المعلم الأول على الحقيقة هو الله تعالى، والعالم كله مستفيد، طالب، مفتقر ذو حاجة، وهو كماله، فمن لم تكن هذه أوصافه فقد جهل نفسه ومن جهل نفسه فقد جهل ربه، ومن جهل أمراً فما أعطاه حقه، ومن لم يعط أمراً حقه فقد جار عليه في الحكم وعرًا عن ملابسه العلم، فقد تبين لك أن الشرف كله إنما هو في العلم والعالم به بحسب ذلك العلم، فإن أعطى عملاً من جانب الحق عمل به وإن أعطاه عملاً من جانب الخلق عمل به..."<sup>(1)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٣.

المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٥٦ - ٥٧. **(Y)** 

<sup>(</sup>٣) ديوان ابن عربي، ص ٤٨.

<sup>(</sup>٤) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٩٩.

ويجدر بنا بعد هذا العرض لآراء ابن عربي أن نحدد موقفه من الفلسفة والفلاسفة: هل هو حقاً فيلسوف يعتمد على العقل والمنطق ويلتزم الطريق الفلسفي في مناقشته للأمور؟ أي هل كان استدلاله على الحقيقة بالعقل والنظر؟ أم هل جمع بين التصوف والتفلسف كما تعارف عليه المستشرقون وكثير من الباحثين فجعلوه فيلسوفاً رغم ما صررح به من الحقائق الإلهية والأسرار الربانية، والتزامه بالمنهج الذوقي الكشفى الشهودي؟

ليس أدل على بطلان ما يدعيه المنكرون عليه تصوفه، وما يسوقونه من افتراءات وترهات ضد تصوفه إلا ما جاء في كتبه عن أصول التصوف والعرفان، ومصدر ذلك كله صفاء القلب حيث يقول أنه لم ينل علمه إلا من الحق حيث قال: "فإن الحق تعالى الــذي نأخذ العلوم منه بخلو القلب عن الفكر والاستعداد لقبول الواردات الإلهية..."(١). ولذلك يدفع ابن عربي تهمة التفلسف عن نفسه مبيناً الفرق بين مَن كان معلمه الله ومن كسان معلمه غيره، مبيناً مدى التفاوت بين الإنتين في العلوم فقال: "وفيه علم الفرق بين مـــن كان معلمه الله، ومن كان معلمه نظره الفكري، ومن كان معلمه مخلوق مثله. فإما صاحب نظر فيلحق بمعلمه، وإما صاحب إلقاء إلهى فيلحق بمعلمه ولا سيما في العلم الإلهي الذي لا يُعلم في الحقيقة إلا بَإعلامه، فإنه يعز آن يدرك بالإعلام الإلهي، فكيف بالسنظر الفكري؟ ولذلك نهى الرسول ﷺ عن التفكير في ذات الله، وقد غفل الناس عن هذا القدر، فما منهم من سَلم من التفكير فيها والحكم عليها من حيث الفكر، وليس لأبى حامد الغزالي عندنا زلَّة بحمد الله أكبر من هذه، فإنه تكلم في ذات الله من حيث النظر الفكري "فـــي المضــنون به على غير أهله.. ولما أعلمنا الله به من ذلك احتاجوا لما أعطاهم الفكر خلاف ما وقع به الإعلام الإلهي إلى تأويل بعيد لينصروا جانب الفكر علمي جانب إعلام الله عن نفسه ما ينبغي أن يُنسب إليه... فما رأيت أحداً وقف موقف أدب فسى ذلك إلا خاض فيه على عماية، إلا القليل من أهل الله لما سمعوا ما جاءت به رسله صلوات الله عليهم فيما وصف به نفسه، وكَلُوا علم ذلك إليه ولم يتأولُوا حتى

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٧٠.

أعطاهم الله الفهم فيه بإعلام آخر أنزله في قلوبهم، فكانت المسألة منه تعالى، وشَرَّحها منه تعالى فعرفوه به لا بنظرهم..."(١).

وقد حاول الشعراني أن يعضد قول ابن عربي في دفاعه مبيناً ما ناله من المعلم الحقيقي لكل علم وهو "الله"، إذ أن كرمه وجوده هو من باب العلم اللدني الذي لا علم فوقه فقال: "لقد أنكر أهل الظاهر على الصوفية علمهم، وابن عربي واحد من هسؤلاء الذين تتكر لهم أهل الظاهر لاعتقادهم أن أحداً لن ينال علماً إلا على يد معلم، وصدقوا في ذلك، إذ أن القوم لما عملوا بما علموا أعطاهم الله تعالى علماً من لدنه باعلام ربّاني أنزله في قلوبهم مطابقاً لما جاءت به الشريعة لا يخرج عنها ذرة. وصدقوا هولاء المنكرين فيما قالوا أن العلم لا يكون إلا بواسطة معلم. وأخطأوا في اعتقادهم أن الله تعالى لا يُعلم من ليس بنبيّ ولا رسول. قال تعالى: (يؤتي العكمة اعتقادهم أن الله تعالى: (يؤتي العكمة وأشروها على الأخرة على ما يقرب إلى الله تعالى، وتعودوا أخذا العلم من الكتب ومن أن يعلموا أن لله عباداً تولّى تعليمهم في سرائرهم إذ هو المعلم الحقيقي للوجود كله، وعلمه هذا هو العلم الصحيح الذي لا يشك مؤمن ولا غير المعلم الحقيقي للوجود كله، وعلمه هذا هو العلم الصحيح الذي لا يشك مؤمن ولا غير مؤمن في كماله"(").

إذن فإن ابن عربي يستبعد الفكر والنظر في قضاياه ومسائله الإلهية ولا يعول عليها، بل إن ما يراه هو أن العلوم الإلهية تتوالى على القلب لتحلّ فيه، فهي من السواردات الإلهية، ويحصل ذلك بطريق الخلوة والأذكار المشروعة لا بفكر ونظر فسيقول: "لو كانت هذه العلوم نتيجة عن فكر ونظر لا نحصر الإنسان في أقرب مدة، ولكنها مسوارد الحق تعالى تتوارد على قلب العبد وأرواح البررة، وتتزل عليهم من عسالم غيبه برحمته التي من عنده... فإن استعد وتهيأ وصفي مرآة قلبه وجلاها حصل لسه الوهب على الدوام، ويحصل له في اللحظة ما لا يقدر على تنفيذه في أزمنة... وقد

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٢٦٦.

 <sup>(</sup>۲) سورة البقرة، الآية: ۲۲۹.

<sup>(</sup>٦) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ١٦.

صــرّح بذلــك في أمره لرسوله عليه السلام ﴿وَقُلُ وَمِمْ وَحَدْيِي عَلَماً ﴾(١) والمراد بهذه الــزيادة العلم المتعلق بالإله ليزيد معرفة بتوحيد الكثرة فتزيد رغبته تحميده"(٢). ويحدد ابن عربي طريقه إلى تحقيق ذلك العلم اللدنّي بتفريغ القلب من كل علم سابق فيقول: "ولــيس له طـريق إلى ذلك إلا بأن يترك جميع المعلومات وجميع العالم من خاطره، ويجلسس فارغ القلب مع الله بحضور ومراقبة وسكينة وذكر إلهي بالإسم "الله" ذكر القلب، ولا ينظر في دليل يُوصله إلى علمه بالله، فإذا لزم الباب وأدمن القرع بالذكر، وهــذه هـــى الــرحمة التي يؤتيه الله من عنده، أعنى توفيقه وإلهامه لما ذكرناه، فتولى الحق تعلميمه شهوداً كما يتولَّى أهل الله كالخضر وغيره، فيعلُّمه من لدنه علماً، قال تعالى: و ﴿ أَتِينَاهُ وَحِمَةً مِنْ عُنِدِنا وَعُلَمِناهُ مِنْ لَدِنا عُلَماً ﴾ (٢) من الوجه الخاص الذي بينه وبين الله. وهو لكل مخلوق، إذ يستحيل أن يكون للأسباب أثر في المسببات، فسإن ذلك لسان الظاهر، والتكوين ليس في الحقيقة إلا عن الإذن الإلهي، وهذا وجه لا يطلسع علسيه من العبيد نبي مرسل و لا ملك مقرب من أحد... وما من مخلوق إلا وله ذلك الوجه ويعلِّمه الله منه أموراً كثيرة، وأكن لا يعرف بعض العبيد أنه أتاه ذلك العلم مـــن ذلك الوجه، وهو كل علم ضبروري يجده لا يتقدم له فيه فكر ولا تدبّر، وصاحب العناية يعلم أن الله أعطاه إياه... قَادًا عَلَمُ الأَشْيَاءَ كُلُّهَا مِن هذا الوجه فهو ملازم لتلك المشاهدة والشوون الإلهية، والأشياء تتكون عن الله وهو ينظر إليها، فلا تشغله مع كثرة ما يشاهد من الكائنات في العالم"(٤).

فكمل ما ناله ابن عربي إذن كان نتيجة سلوك معين حصله بفضل مجاهداته حتى وصل إلى الباب الذي يصل إليه كل سالك، وهو باب العطايا والمنح الإلهية بحكم العناية والاختصاص لا بحكم الاكتساب، فهو باب قبول لا ردّ فيه لسائل، يقول:

كل باب إذا وصلت إليه أمكن السرد والقبسول جميعاً

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١١٤ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٧.

 <sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الأية: ٦٥ ك.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص.ص ٥٥٨ – ٥٥٩.

غير باب الإله فهو قبول للذي جاء سميعاً مطيعاً والناب الإله فهو قبول الناب المن يريد خشوعاً (١)

لذلك ينصح ابن عربي بالتسليم للعلم الإلهي وعدم التتكر له يقول: "فينبغي للعاقل المنصف أن يسلم لهؤلاء القوم ما يخبرون به، فإن صدقوا في ذلك فذلك الظن بهم واتصفوا بالتسليم حيث لم يروا المسلم ما هو حق في نفس الأمر. وإن لم يصدقوا لم يضروا المسلم بل انتفعوا حيث تركوا ما ليس لهم به قطع، وردوا علم ذلك إلى الله تعالى فوفوا الربوبية حقها (۱). كما يدعو المنكرين عليهم إلى تفهم موقفه ومن لا يفهم بالتسليم لكلامه لدقته وعلو مراقيه فيقول: "فافهموا أفهمنا الله وإياكم سرائر علمه، وأطلعنا وإياكم على خفيات غيوب حكمه، أما قولنا الذي ذكرناه بعد كل حرف فأريد أن أبينه لكم حستى تعرفوا منه ما لا يُنفركم عما لا تعلمون، فأقل درجات الطريق التسليم فيما لا تعلمه وإعلان القطع بصدقه، وما عدا هذين المقامين فحرمان، كما أن المتصف بهذين المقامين سعيد، قال أبو يزيد البسطامي لأبي موسى: يا أبا موسى إذا تقيت مؤمناً بكلام أهل هذه الطريق فقل له يدعو الك، فإنه مُجاب الدعوة (۱).

وخلاصة القول إن ابن عربي ينفي عن نفسه أي التزام لأي مذهب معين في علومه ومعارفه الإلهية، بل اقتفى أثر الرسول واقتدى به وأخذ عنه، يقول: "وهذا الفقير الصادق لا ينتمي إلى مذهب، إنما هو مع الرسول الذي هو مشهود له، كما أن الرسول مع الوحي الذي ينزل عليه، فينزل على قلوب العارفين الصادقين من الله المتعريف بحكم النوازل، إنه حكم حكم الشرع الذي بُعث به رسول الله الله الأله الكامل فإن المعلم الذي علم ابن عربي وغيره من متحققي الصوفية قد جاد عليهم بعلمه الكامل فينالوا منه أشرف منحه وأكمل عطاء فقال: "إعلم أن أفضل ما جاد به الله تعالى على عباده "العلم". فمن أعطاه الله العلم فقد منحه أشرف الصفات وأعظم الهبات، والعلم،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٩.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٣٦١.

وإن كان شريفاً بالذات فإن له شرفاً آخر يرجع إليه من معلومه، فإنها صفة عامة التعلق وتشرّف المفاتيح بشرف الخزائن، وتشرّف الخزائن بقدر شرف ما اختزن فيها، فالموجود الحق أعظم الموجودات وأجلها وأشرفها، فالعلم به أشرف العلوم وأعظمها وأجلها "(۱).

لــذا نــرى ابن عربى يحدد موقفه من أهل الرسوم ويرى أن هذا الأمر محرم على الفقهاء وأهل الرسوم المنكبّين على الدنيا وزخرفها، ولهذا حرص أن يكون الكشف عنده على ميزان الشرع حيث أشار الجنيد من قبل إلى ذلك بقوله: "علمنا هذا مقــيد بالكــتاب والسنة فهو الميزان وليس يلزم في هذا الميزان عين المسألة أن تكون مذكــورة في الكتاب أو السنّة "(٢). وإن كان ابن عربي يتوسع في هذا المعنى فيرى فيما معناه أن توازن الأمور بأصول الكتاب والسنَّة فيقول: "وإنما الذي عليه القوم أن يجمعهما أصل واحد في الشرع المنزل من كتاب أو سنَّة على لسان أي نبيّ كان من آدم عليه السلام إلى محمد ها"(") ولذلك ينفر من تحامل الفقهاء على الصوفية ودعوتهم إلى العامة كي ينفروا منهم فيقول متعجباً منهم متسائلاً: "ولماذا متى جاءت أمور" يحيلها العقل على ألسنة الرسول أو النَّبِيُّ قُبلُها العامة إيماناً والفقهاء تأويلاً، ثم لا يقبلونها من العارفين إذا تحققوا من صدقها كشفاً بسبب التزامهم للشرع فإن الأولياء إذا عملوا بما شرع لهم، هبت عليهم من ثلك الحضرة الإلهية نفحات جود إلهي كشف لهم من أعيان تلك الأمور الإلهية التي قُبلت من الأنبياء عليهم السلام ما شاء الله، فإذا جاء بهسا هذا الولى كفر، والذي يكفّره يؤمن بها إذا جاء بها الرسول، فما أعمى بصيرة هذا الشخص "(٤) ويرد ابن عربي سبب ذلك إلى عجز هؤلاء عن مجاراة أهل الكشف وما كــل أحــد يقدر على جلاء مرآة قلبه بالمجاهدة والرياضة حتى يصير قادرا على فهم كلام أهل الله ويدخل دائرتهم، ولكن لله في ذلك حكّم وأسرار (°).

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٨. (انظر محمود قاسم، الخيال في مذهب ابن عربي، ص ٩٩).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٨.

<sup>(°)</sup> الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ٢٦.

وقد حمل ابن عربي على من ادّعوا الحكمة والتّعقل وتصدّوا لعلوم أهل الله فقد وصفهم بالمستهزئين بالحقيقة والمستخفين بالعباد، ممن بعدوا عن العلم بالله وشُغلوا بأنفسهم ومجادلاتهم عن كل أمر إلهي فوصفهم بأهل اللقلقة وليسوا بعقلاء فقال فيهم: "فعلمـت العقلاء عند ذلك أنها نَقَصنها من العلم بالله أمور تممها لهم الرسل، ولا أعنى بالعقلاء المتكلمين اليوم في الحكمة، وإنما أعنى بالعقلاء من كان على طريقتهم من الشّغل بنفسه والرياضات والمجاهدات والخلوات، والتهيؤ لواردات ما يأتيهم في قلوبهم عند صفائها في العالم العلوي الموحى في السموات العلى، فهؤ لاء أعنى بالعقلاء، فإن أصحاب اللقلقة والكلام والجدل الذين استعملوا أفكارهم في مواد الألفاظ التي صدرت عـن الأوائل وغابوا عن الأمر الذي أخذها عنه أولئك الرجال، أما أمثال هؤلاء الذين عـندنا اليوم لا قدر لهم عند كل عاقل، فإنهم يستهزئون بالدين ويستخفون بعباد الله و لا يعظم عندهم إلا من هو معهم على مدرجتهم، قد استولى على قلوبهم حب الدنيا وطلب الجاه والرياسة، فأذلهم الله كما أنلوا العِلم، وحقَرهم وصغَرهم وألجأهم إلى أبواب الملوك والولاة من الجهال، فأذلتهم الملوك والولاة، فأمثال هؤلاء لا يعتبر قولهم، فإن قلوبهم قد ختم الله عليها وأصمهم وأعمى أبصارهم مع الدعوى العريضة أنهم أفضل العالم عند أنفسهم"(١).

أما موقد في الإعتدال، فلم يُنكر عملهم ولم يُسفّه أقوالهم، بل نراه ينبّه إلى دور الفيلسوف وحُسن الظن به، وعدم تسفيه أقواله بل تصديقه وذلك جرياً على عادة الصوفية بالتصديق بكل أمر، كذلك يدفع عنهم ما قد يلحق بعقائدهم من الفساد باعتبارهم يتناولون نفس القضايا التي يتناولها الصوفي والحكيم والرسول ولذلك يقول: "إذا وقعت على مسألة من مسائلهم، التي قد ذكرها فيلسوف أو متكلم أو صاحب نظر في أي علم كان فتقول في هذا القائل الذي هو الصوفي المحقق أنه فيلسوف لكون الفيلسوف ذكر تلك المسألة وقال بها، واعتقدها، أو أنه لا دين له ... فلا تفعل يا أخي فهذا القول قول من لا تحصيل له، إذ الفيلسوف ليسوف أو من لا تحصيل له، إذ الفيلسوف لكون تلك المسألة فيما عنده من الحق ولا

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٣٢٥.

سيما إن وجدنا الرسول عليه السلام قد قال بها، ولا سيما فيما وضعوه من الحكم والتبرّي من الشهوات ومكايد النفوس، وما تنطوي عليه من سوء الضمائر، فإن كنا لا نعرف الحقائق ينبغي لنا أن نُثبت قول الفيلسوف في هذه المسألة المعنية وإنها حق، في الرسول على قد قال بها أو الصاحب أو مالكا أو الشافعي أو سفيان الثوري... وأما قولك أن الفيلسوف لا دين له، فلا يدل كونه لا دين له على أن كل ما عنده باطل، وهذا مدرك بأول العقل عند كل عاقل، فقد خرجت باعتراضك على الصوفي في مثل هذه المسالة عن العلم والصدق... فاذلك خذ ما آتاك به هذا الصوفي... حتى يبرز لك معناها..."(١).

وقد ميّز بين الفيلسوف وبين أهل النظر والاستدلال، إذ أن الفيلسوف خصائص يتقيد بها ومعناه محب الحكمة لأن سوفيا باللسان اليوناني هي الحكمة، وقيل هي المحبة، فالفلسفة معناها حب الحكمة، وكل عاقل يحب الحكمة، غير أن أهل الفكر خطّوُهم في الإلهيات أكثر من إصابتهم سواء كان فيلسوفا أو معتزليا أو أشعريا أو ما كان من أصناف أهل النظر ... (٢) هذا معنى الحكمة، فأهل الله من الرسل والأنبياء هم الحكماء على الحقيقة، وهم أهل الخير الكثير الثير الثير الكثير الثيرة فإذا كان الفيلسوف من أهل الحكمة فله مفهومه الخاص لديم، وهذا تلار في الفلاسفة لأن اشتغالهم بالفكر حجاب الحكماء التابيس وعدم الصدق، وإذا كان الفيلسوف صاحب ذوق فهو من الحكماء الإلهيين، وفي هذا إشارة إلى أفلاطون الحكيم الإلهي. والحكماء على الحقيقة هم العلماء بالله وبكل شيء ومنزلة ذلك الشيء المعلوم، والله هو الحكيم العليم، ومن يوت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً (١٠). بل يذهب ابن عربي إلى أبعد من ذلك فيحدد السبب الذي من أجله ذمّت الفلاسفة فقال: "إعلم أن الفلاسفة ما ذمّت لمجرد هذا الإسم، وإنما ذمّوا لما أخطئوا فيه من العلم الإلهي مما يعارض ما جاءت به الرسل عليهم وإنما ذمّوا لما أخطئوا فيه من العلم الإلهي مما يعارض ما جاءت به الرسل عليهم وإنما أله المناه الإلهي عما يعارض ما جاءت به الرسل عليهم

<sup>(</sup>١) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، ص.ص ٣٢ - ٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٢٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٥٢٣.

السلام بحكمهم في نظرهم بما أعطاهم الفكر الفاسد في أصل النبوة والرسالة...(١) وسبب ذلك إنما يعود إلى التشكك بالعلم الإلهي وإدخال الغلط عليه من وسوسة الشيطان إذ أوعز إليهم بالتعطيل والتشبيه والشرك بالله، فأنكروا على أهل الله علومهم وحكموا عليهم بفساد الخيال فقال: "وإن جاءك الشيطان من جهة الشمال بشبهات التعطيل أو وجود الشريك لله في ألوهيته فطردته فإن الله يقويك على ذلك بدلائل التوحيد.. ومن هنا دخل التلبيس على السفسطائية حيث أدخل لهم الغلط في الحواس، وهمي التي يستند إليها أهل النظر في صحة أدلتهم، وإلى البديهات في العلم الإلهي وغيره... فأدخل عليهم الشبه فيما يستندون إليه في تركيب مقدماتهم في الأدلة... ولهذا عصمانا الله من ذلك، فلم يجعل للحس غلطاً جملة واحدة، وإن الذي يدركه الحس حق فإنه موصل ما هو حاكم، بل شاهد، وإنما العقل هو الحاكم، والغلط منسوب إلى الحاكم في الحكم..."(٢).

أما الفلاسفة فقد عابوا على الصوفية موقفهم في الوقت الذي يحاولون تقليدهم فيما يدّعوه من المعرفة الإشراقية لدى الفارابي وابن سينا وأمثالهما من القائلين بنظرية الفيض، وهي دخيلة على الإسلام، كما ينكرون علم الله للجزيئات، وقد غفلوا عن دور الكشف وأنه الحكمة الحقيقية التي يهبها الله لمن يشاء من عباده بإلزامه ميزان الشريعة لا يضعم من يده، كما يرى أن هؤلاء فقدوا نعمة الخيال التفصيلي حيث أن صاحب الكشف يجتاز بقوة خياله التي تعرف كيف تفصيل الأشياء المجملة لترى وجه الحق فيها.

كما أنه بالرغم من موقف ابن عربي المعتدل، فإن الصوفية لم يسلموا من نقد الفلاسفة لهم وتتكرهم لعلومهم وذلك بسترها عنهم، كما أنهم لم يسلموا من أهل النظر والفكر إذ أنهم جعلوا القدر الفارق بينهم وبين أهل الله الذين عرفوه بالكشف لا من أنفسهم، فنعتوهم بنَعت الجنون وفساد الخيال، وهم الذين قال فيهم الجنيد سيد هذه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٥٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٥٩. (انظر محمود قاسم، الخيال في مذهب ابن عربي، ص.ص ١٠٢ - ١٠٣).

الطائفة "لا يبلغ أحد درج الحقيقة حتى يشهد فيه ألف صديق أنه زنديق" (١) وهُم مَن وصفهم ابن عربي بقوله: "فإذا رآهم الناس في العموم لم يعرفوهم... وإذا رآهم الناس في الخصوص كالفقهاء وأصحاب علم الكلام وحكماء الإسلام قالوا بتكفيرهم، وإذا رآهم الذيب لم يتقيدوا بالشرائع المنزلة مثل الفلاسفة قالوا أن هؤلاء أهل هوس، قد فسدت خزانة خيالهم وضعفت عقولهم فلا يعرفهم سواهم "(١). ويا ليتهم إذا لم يصدقونا جعلونا كأهل الكتاب لا يكذبونا فيما لم يخالف شرعنا... "(١).

كذاك فإنه رغم تحديد موقفه من الفلسفة والفلاسفة في كثير من مؤلفاته على حد سواء، فإن عدداً كبيراً من المستشرقين ممن لم يُدركوا مغزى عبارته، ولم يعرفوا ما انطوت عليه من الأسرار الإلهية والنفحات الربانية قد أخذوها على ظاهرها وحكموا بمقتضى فهمهم لها بأنها تتطوي على أفكار الفلاسفة وعبارات منطقية بعيدة عن روح التديّن والمعرفة الشرعية، ووجدوا في فكرته عن وحدة الوجود مزيجاً من المادة والحروح، واعتبروا أن وحدة الوجود مذهباً فلسفياً يقوم على العقل المؤيد بالذوق، وينطوي على عناصر ميتافيزيقية وهذا ما ذهب إليه نللينو الذي رأى أن مذهب ابن عربي يمتاز بالمزج بين العناصر الفلسفية والعتاصر الدينية المختلفة مزجاً غريباً أناكما كما يُثبت نيكلسون الجانب الفلسفي في مذهب وحدة الوجود وينفي ذلك من تائية ابن كما يُثبت نيكلسون الجانب الفلسفي في مذهب وحدة الوجود وينفي ذلك من تائية ابن خاصة الفلسفية منها أدخل ما تكون في باب النظر العقلي منها إلى التعبير عن كشف روحسي، وأنه مأخوذ بالمنطق، مرجح لكفة النظر العقلي على المحاسبة النفسية (أ) على حيسن نرى مستشرقا فرنسياً هو أميل درمنجم يجعل من وحدة الشهود لدى ابن عربي حيسن نرى مستشرقا فرنسياً هو أميل درمنجم يجعل من وحدة الشهود لدى ابن عربي

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ٢٥.

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، ص ۲۰.

<sup>(</sup>٤) حلمي (محمد مصطفي)، ابن الفارض والحب الإلهي، ص ٢٩٩٠.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ٣٠٢.

Massignon, Essai sur les origines de lexique technique de la mystique musulman,
Paris, 1922, P. 285

القائمسة علسى الذوق والكشف وحدة وجودية قائمة على النظر العقلي والفكر الفلسفي، وأن طريقته في إثباتها ليس الذوق والوجدان وما يجري مجراهما من الأحوال الصوفية النفسسية المجردة عن التفكير النظري أو النظر العقلي بل هو طريق يتعاون فيه الذوق والنظر وتلتقي عنده الفلسفة بالتصوف<sup>(۱)</sup>.

وقد كان لهؤلاء المستشرقين أثرهم في كثير من الباحثين المحدثين، فساروا على نهجهم واقتدوا بآرائهم، فجعلوا من ابن عربي فيلسوفاً صوفياً وصاحب نزعة في وحدة الوجود وأن فلسفته تنطوي على نزعة دينية قائمة على اتجاهات صوفية، وأنه لم يسأت بجديد إنما عالج المسائل التي عالجها الفلاسفة كحالة الوجود والمعرفة والنفس، وأن عقيدته هي عقيدة الخواص تجمع بين التصوف والفلسفة، وتُزاوج بين العقل والدوق، فكانت فلسفته لا تسلم إلا بما هو إلهي وروحي. ثم عمقتها نظرات فلسفية وبحوث عقلية تحاول أن توفق بين الواحد والمتعدد، وأن تربط اللانهائي بالنهائي والمطلق بالنسبي فأضحت باباً من أبواب الفلسفة الإلهية وسبيلاً لتصوير عقيدة التوحيد وتصويراً عقلياً لا يسلم إلاً بوجود الراحد الماهدة الإلهية وسبيلاً لتصوير عقيدة التوحيد وتصويراً عقلياً لا يسلم إلاً بوجود الراحد الناصري على الكشف والذوق الصوفي مذهباً آخر، فيرى بأنه على الرغم من اعتماد ابن عربي على الكشف والذوق الصوفي والوجدان الذاتسي في بناء مذهبة، إلا أن لتفكيره تصيباً غير قليل في تشكيل مذهبه، والوجدان الذاتسي في بناء مذهبة، إلا أن لتفكيره تصيباً غير قليل في تشكيل مذهبه، مما كانت موجات الشعور الصوفي تقلل من حدته وجذيته (٢).

وهكذا تضداريت الأفكر والأراء حرل موقف ابن عربي رغم وضوحه وصرحته وإشاراته المتجلية فيما جاء في مؤلفاته، وهذا يتنافى مع ما جاء في صريح عربارته وأقواله في شأن الفلاسفة، وبُعده عن الأخذ بالمنهج الفلسفي لأنه كما ذكر بأن كل ما كتبه كان نفثاً في الروع، وتلقياً إلهياً من باب الجود والكرم الإلهي، وحري بابن

Dermenghem (Emile), L'eloge du vin Al-Khamriya, poème Mystique de Omar ibn-El Faridh, Paris, 1931, P. 102.

<sup>(</sup>انظر ابن الفارض والحب الإلهي، ص ٣٠٣).

<sup>(</sup>۲) مدكــور (إبراهيم)، وحدة الوجود بين ابن عربي واسبينوزا، الكتاب التذكاري لابن عربي، ص ۳۲۸.

<sup>(</sup>T) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، المقدمة، ص ١٠.

عربي أنسه لسو كان حقاً يجمع بين الفلسفة والتصوف لظهر بمظهر الفيلسوف المتأله السذي يجمع بين العظمة الفكرية وجزالة المعنى وعمق التفكير وغموضه ويستند إلى المنطق كآلة في ضبط ذلك، ولكنا كما تبينا من خلال عرضنا لمذهبه أنه صوفي ملتزم بالشرع، ومستهجه السذوق والوجدان، وآلته الكشف والمشاهدة، ومعرفته متجهة نحو حقيقة السذات الإلهية وما تنطوي عليه من الأسرار والحقائق التي يسعى الصوفي بمجاهداته ورياضته الروحية للتحقق بها والوصول إلى معرفة كنهها وماهيتها. وهذا لا يحصل إلا لصاحب الأنفاس الإلهية في معارجها الروحية كما يصورها ابن عربي حيث يقول: "الأنفاس العلوية تعرج إليها الأرواح البشرية فتخترق السموات العلى إلى سدرة المنتهى، إلى النور الأجلى، إلى الموقف الأسنى، إلى الموقف الأسنى، إلى المكانة السزلفى، إلى الجنة المأوى، إلى المستوى الأعلى، إلى العقل الأسمى، إلى حجاب العزة الأحمى، إلى الجنة المأوى، إلى المستوى الأعلى، إلى العقل الأسمى، إلى أن دنا من قاب الأحمى، إلى أن دنا من قاب قوسين أو أدنى، فهناك يبلغ المنى"(١).

هكذا كان شأن ابس عربي في تحققه بالعلم اللدني وذلك نتيجة معراجه الروحي، فهل كان هكذا شأن الفلاسفة في كسبهم لعلومهم وتحصيلهم لها، أم كان الفكر والنظر وسيلتهم في ذلك، وقد نبّه أبن عربي إلى ذلك حيث قال:

لأن علسوم القوم ذوق وخبرة وهذه علوم ليس تُدرك بالفخص (٢) فنبته بذلك إلى أن طبيعة هذا العلم لا تحقق المعرفة الحقيقية لأن صاحب الفكر ليس بصاحب حال ولا ذوق وأن الاشتغال بالفكر حجاب، ولذا ينفي أن تكون علومه من هذا القبيل فقال: "إن علومنا وعلوم أصحابنا ليست من طريق الفكر وإنما هي من الفيض الإلهي..."(٦) وقوله: "جميع علومنا من علوم الذوق لا من العلم بلا ذوق، فإن علوم الذوق لا تكون إلا عن تجل إلهي، والعلم قد يحصل لنا بنقل الخبر الصادق وبالنظر الصحيح"(٤)، وطريق ذلك المكاشفة، والعقل قاصر عن درك ذلك، فحدد بذلك طريق

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ۱۸.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الرابع، ص.ص ١١٦ – ١١٧.

الشعرائي، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، الجزء الأول، ص ٢٥.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ٢٥.

المعرفة فقال: "... ولقد علمت من جميع ما قررناه في هذا المبحث أن طريق المعرفة بالله عند القوم إنما هو الكشف لا الظن المبني على الفكر..."(١) ووسيلته في ذلك الكتاب والسنة فتُدرَك الأمور يقيناً لا ظناً وتخميناً.

هدذا العلم في مجمله يمثل الجانب الهام في تصوف ابن عربي القائم على الكشسف والذوق والتجربة الروحية التي استطاع بفضل رياضاته ومجاهداته أن يتحقق بوراثــته للنبـــى ﷺ فَفَتحت له أبواب العلم الإلهي، ونال بها العلم اللدنِّي الذي كشف له عسن أسسرار وحقائق إله ية يعزّ إدراكها بالعقل أو الفكر، وهذا ما أدّى إلى اعتباره متفلسفاً على حين يعتبر ابن عربي أن ذلك ليس إلا علما إلهيا أفاضه الحق عليه وأنطقـــه بمـــا رأى من أمور تغرب عن الخيال عند أهل النظر. وعليه فإن كل ما عزّ إدراكسه علسي أهسل الفكر والنظر وصعب مناله من أفكاره وآرائه وعلومه ليست في الواقع سموى التجليات الإلهية والنفحات الربانية التي تلقّاها بعد مجاهداته ورياضاته ونقساء طويسته، لذلك سمت أراؤه وعليت فدقّت على الفهم لدى أصحاب النظر العقلي الذين قال فيهم "فإن أصحاب الأفكار ما يرجوا بأفكار هم في الأكوان، فلهم أن يحاروا ويعجزوا، وهـؤلاء ارتفعـوا على الأكوان وما بقى لهم شهود إلا فيه، فهو مشهودهم والأمر بهده المثابة، فكانت حيرتهم باختلاف التّجليات أشد من حيرة النظار في معارضات الدلالات عليه..."(٢) كذلك فإنه من المؤكد أن ابن عربي لم يأخذ بالفكر بل بالإلهام الإلهمي وذلك استناداً لما ورد في مقدمة كتابه "الحكمة الإلهامية"، وهو تفنيد لمذهب المشائين وآرائهم على نمط "تهافت الفلاسفة" للغزالي، فيقول في مقدمته بأنه بعد أن بدأ في تصنيفه مرض بوجع في دماغه وضنعف في ذهنه، ولكنه استفاد من هذا المرض استقادة عظيمة لأنه لم يُسمح له بالتفكير في هذه المسائل الطبيعية والميتافيزيقية، فألهمه الله حلَّها دون تفكير والا تأمل نظر (٣).

<sup>(</sup>۱) ابسن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ۳۱۹. (انظر الشعراني، اليواقيت، الجزء الأول، ص ٤٦).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>۳) بلاثیوس (میجیل أسین)، ابن عربي، حیاته ومذهبه، مرجع سابق، ص ۸۵.

هكذا كان شأن ابن عربي في معالجة مثل هذه القضايا التي توسع فيها حسب ما أعطاه الكشف الإلهي، فظهرت العلوم والمعارف الربانية التي تجمع بين علومه الكسيبية السابقة وعلومه الوهبية، كما غلب عليه طابع التوحيد علماً وخُلقاً وخُلقاً (١) كما أن تسميته بالصوفي المتفلسف لم تكتمل صورتها لدى هؤلاء المذعين إذ يصفونه بأنه يعوزه المنهج الفلسفي الدقيق والتحليل العلمي المنظم (١)، رغم أنه قد وُهب بسطة في الفكر والخيال وعمقاً في الحسل الروحي، وليس هذا في الواقع إلا نتيجة لنشأته الصوفية، إذ لم يبدأ فيلسوفاً عالج القضايا والمشاكل على غرار ما عالجها الفلاسفة الخلص كابن سينا ومن عاصره من الفلاسفة، بل ارتكزت بدايته على الفقه والأحكام الشرعية والعلوم الدينية والكلامية التي تلتزم جميعها طريقاً إيمانياً عميقاً بقوم على التسليم الكامل التام، ولكن من خلال تأملاته في آفاق ذاته انتهى به المطاف إلى القول بوحدة الوجود، ولكنه لم يكن لينتهي إلى ذلك عن طريق المعرفة لو لم يرافقها الصفاء الروحسي المشرق، الذي لا يمكن إدراكه إلا بالتجريد، أي تجريد الإنسان بظاهره عن الأغراض وباطنه عن الأعراض كما يقصون الصوفية، إذ لولا تطهر النفس من كل متعلقاتها لما وصل إلى هذه النتيجة التي لاغية له فيها إلا الاتصال باشة تعالى.

وهكذا يتضح أنه آثر إهمال منهج العقل أي منهج التحليل والتركيب، والأخذ بمنهج التصوير العاطفي والرمز والإشارة، ذلك أنه لم يكن فيلسوفاً بالمعنى الأرسطي، معتمداً على العقل في البحث، بل إنه غلّب الجانب الروحي رغم أنه لم يهمل العقل نهائياً لأن تصوفه كان تصوفاً واعياً بعيداً عن الشطح. وعليه فإنه من الحق أن نقول: أن عقائد ابن عربي لم تعالج معالجة فلسفية بحتة، إذ أنه يكتب تحت إيحاء سريع، لم تكن غايته تقديم بيان مقنع ذهنياً مقبول عقلياً، بل يرى أنها نظر حقيقي أو رؤيا المحقيقة يستوقف إدراكها على مزاولة الطرق الخاصة لنواله، فالطريقة والعقيدة ساقان يساعدان على تسلق الجبل الروحي "ا.

<sup>(</sup>۱) ابن العماد، شذرات الذهب، مجلد ٥، ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على الفصوص، مرجع سابق، ص ٩.

<sup>(</sup>۳) نصر (سید حسین)، مرجع سابق، ص ۱۳۸.

وهكذا فإذا سلمنا جدلاً مع القائلين بأن في تصوفه جانباً ميتافيزيقياً، فحري بتا أن لا نهمله لأنه قائم على الكشف، وهو ذوقي وجداني لا يدركه العقل ولا يحدّه الفهم، وربسا كان الجانب الأكثر تأثيراً وحياة في تصوفه، ولهذا ينفي عن صاحب الفكر أن يكون صاحب حال، لأن الحال تذوق ووجد وفناء، بل إن الذوق الذي ولدته المكاشفة كان الغالب على تفكيره وآرائه، فعبر عنها بأنها إيحاء وإلهاماً ونفثاً في الروع وإلقاء فسي القلب أخذاً عن النبي في وهو إذ يستند في سرّية هذا العلم إلى حديث أبي هريرة رضي الله عنه فيما ذكره البخاري في صحيحه أنه قال: "حملت عن النبي في جرابين فأما أحدهما فبثثته فيكم، وأما الآخر فلو بثثته لقطع منى هذا البلعوم (١) (١).

والواقع أن ابن عربي صريح كل الصراحة في الكشف عن الجانب الغيبي في معرفته، وهمي المعرفة الإلهية المحضة التي لا يخالطها فكر ولا نظر، معرفة قائمة على الإلهام والنفث في الروع، نالها بالإرث النبوي الخالص من شوائب العقل وآفاته، بل هو علم وهبي لدني منحه الله إياه كسباً بالمجاهدات والرياضات وإلقاء في القلب عطاء ومنة بتفريغه من كل خاطر وما ثم على من العلم بالله ولذلك يقول: "فلا تشغل نفسك بغير البحث فيه والأخذ منه وميزه في الخلق بترك العلاقة فإنها علامة"(") ومن همنا كانت علومه مبنية على الكشف والتعريف ومطهرة من الشك والتحريف، لذلك لم يقلد إلا الشارع في (أ). وهكذا فكل علم عنده لا يحصل إلا عن عمل وتقوى وسلوك فهو معرفة لأنه عن كشف محقق لا تدخله الشبه بخلاف كل علم نظري فإنه لا يسلم من القدح في الأمر الموصل إليه (٥).

وبالرغم من هذا الموقف الصريح لابن عربي فهو لم ينج من الهجوم عليه، فقد حاول بعضهم تكذيبه وتسفيه دعوى الكشف ظناً منهم أنها زندقة وضلال وبطلان في

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، كتاب الفناء (الرسائل)، ص.ص Y - T.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>۳) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، ص ٤٠١.

<sup>(؛)</sup> السُّعراني (عبد الوهاب)، مصدر سابق، ص ٣.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٢٩٨.

القول فقد قال السعد التفتازاني في هجومه عليه: "وإذا لم يبق لهم في قوس المكابرة فسزع ولا لمًا لزمهم من شنيع المحالات والضلالات مدفع، التجأوا إلى دعوى الكشف على ما هو دأب قدماء الفلاسفة حين عجزوا عن إقامة البرهان وقالوا بظهور هذه الأمور عليهم بالمكاشفة، وأنت خبير أن الكشف إنما يظهر الحقائق لا أنه يهدم الشرائع وينفي الحقائق، فإن ذلك زندقة وضلال وباطل من القول ومحال"(١). حتى أن ابن تيمية ينحو منحى التكفير للصوفية من القائلين بوحدة الوجود فيقول مشنعاً عليهم بأنهم يجعلون وجود الله ووجود سائر الكائنات وجوداً واحداً بعيداً عن مرماهم جاهلاً لمقاصدهم ومبتغاهم فيقول: "أصلهم الذي بنوا عليه أن وجود المخلوقات والمصنوعات من وجود الجن والشياطين والكافرين والفاسقين والكلاب والخنازير والنجاسات والكفر والفســوق والعصـــيان عين وجوب الرب لا أنه متميّز عنه منفصل في ذاته وإن كان مخلوقاً مربوباً مصنوعاً له قائماً به"(٢)، لكنه مع تشدّده هذا على المذهب وقائليه يعود ليعدّل في موقفه تجاه ابن عربي مبرئاً إيا فيقول: "مقالة ابن عربي مع كونها كفراً هو أقربهم إلى الإسلام لما يوجد في كلامه من الكلام الجيد لأنه لا يثبت على الاتحاد ثبات غــيره، بــل هو قائم مع خياله الواسع الذي يتخيل فيه الحق تارة والباطل تارة أخرى، والله أعلم بما مات عليه"(٣). ويعود فيغول عنه: "أنه فرق بين الظاهر والمظاهر فكان بذلك أقرب القائلين بوحدة الوجود إلى روح الإسلام" (٤).

ولكن رغم ما مني به ابن عربي من كثرة الناعين عليه، فهو لم يُعدم من أنصار يذودون عنه ويرفعون من شأنه، فقد وُفق إلى طائفة صالحة من المقبلين عليه المدافعين عنه، المعجبين به، فقد كان منهم مجد الدين الفيروز آبادي، وقطب الدين المدين، وصلح الدين المدين، وفخر الدين عمر السهروردي، وفخر الدين

<sup>(</sup>۲) أبو زهرة (محمد) ، ابن تيمية حياته وعصره، آراؤه وفقهه، دار الفكر العربي، القاهرة، (دون تاريخ)، ص ۳۳۱.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣٣١.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية، ص ١٨٨.

السرازي، وجلال الدين السيوطي الذي ألف كتاباً في الدفاع عنه سماه (نتبيه الغبي في تسبرنة ابسن عربي) وعبد الرزاق القاشاني، وعبد الغني النابلسي (۱)، كذلك كمال الدين الزملكاني، والبلقيني وابن السبكي وغيرهم (۱). ويقول البرزنجي أن عصره اشتمل على جهابذة العلماء من كل فن، ومع هذا فالكل أقروا بفضله واقتدوا بهديه وكانت الملوك في خدمته، وأهل التصوف سدته، أثنى عليه الفُحول كالإمام فخر الدين محمد بن عمر السرازي الدي نسال فخره، والإمام عز الدين بن عبد السلام سلطان العلماء، والإمام شسهاب الدين عمر بن محمد السهروردي قطب الظاهر والباطن، والشيخ سعد الدين محمد بسن مؤيد الحموي، والشيخ كمال الدين الزملكاني، وقاضي القضاة شمس الدين الخجسندي، وقاضي القضاة شمس الدين الخجسندي، وقاضي بن محمد القزويني وغيرهم (۱) وقال فيه الإمام الأزدي أنه جمع بين القام الوهبية والكسبية (۱).

كما يدفع الدكتور عبد الحليم محمود تهمة الكفر، وأن الوجود والموجودات التسي رآها ابن تيمية أنها أمر واحد، نافياً عن ابن عربي مثل هذا القول "الموجود مستعدد، سماء وأرض... ولم يقل أحد من الصوفيين الحقيقيين ومنهم ابن عربي والحالاج بوحدة الموجود، وما كان لمؤمن أن يقول بوحدة الموجود، وما كان للصوفية أن يقولون والحديثة القديمة والحديثة يقولون أن يقولون عن الموجود، إن فريقاً من الفلاسفة في الأزمنة القديمة والحديثة يقولون بوحدة الموجود بمعنى أن الله سبحانه وتعالى عن إفكهم هو والمخلوقات شيء واحد، قال بذاك هيراقليطس في العهد اليوناني..."(٥) وهي مقالة الفلاسفة الماديين الذين يقولون بوحدة الله والعالم، فيقولون بوحدة وجود مادية، لأن الله في نظرهم هو والعالم

<sup>(</sup>١) حلمي (محمد مصطفى)، الحياة الروحية في الإسلام، مرجع سابق، ص.ص ١٤٣ – ١٤٤.

<sup>(</sup>۲) أمين (أحمد)، ظهر الإسلام، الطبعة الثالثة، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٢، ص.ص ٧٤ – ٧٠.

<sup>(</sup>٣) البرزنجي، الجاذب الغيبي، مصدر سابق، ص ٥.

<sup>(</sup>٤) المقري، نفح الطيب، مصدر سابق، ص ٤٠٨.

<sup>(°)</sup> محمود (عبد الحليم)، المنقذ من الضلال، مرجع سابق، ص.ص ٢٦٩-٢٧٠.

الطبيعي شيء واحد، عكس الرواقيون الذين نظروا إلى باطن العالم، فقد أطلقوا على هذه الناحية من الوجود إسم الله لذلك كانت وحدة الوجود عندهم روحية (١). ويحاول نيكلسون أن يستدارك هذا الموقف في الطعن على ابن عربي، فيرى بأن الشعور الصوفي الغامر قد يحمل صاحبه على أن يرى نفسه عين الوجود الشامل، بل عين الله من غير أن يعتقد بأن الكل هو الله (٢).

وربما كان سوء الفهم لأقوال ابن عربي هو الذي أدى بالمنتقدين إلى اتخاذ مواقفهم المنكرة لأقواله وتحاملهم على فكرة وحدة الوجود لديه، لذا فإن البعض يرى أنسه من العدالة ألا يُحكم على هذه القمم الشامخة "ابن عربي" و "الحلاج" و "ابن الفارض" من لم يبلغ مداهم أو يقاربه (")، وهذا ما جعل المدافعين عنه يعمدون إلى شرح آرائه وتوضيحها كما فعل النابلسي باتخاذه موقف المدافع عن الصوفية عامة وابسن عربي خاصة، فيقول: لعمري أن عباد الأوثان لم يجرؤا على أن يجعلوا آلهتهم عين الله بل قالوا: (ما نعوحه إلا ليقربونا إلى الله زلهني) فكيف يُظن بأولياء الله أن يدعوا الاتحاد بالحق سبحانه، هذا محال في حقهم رضوان الله عليهم"("). ومن هنا أن يدعوا الاتحاد بالحق سبحانه، هذا محال في حقهم رضوان الله عليهم"("). ومن هنا السوء. ويقول ابن العبدروس أن كتبه الشملت على حقائق لا يدركها إلا أرباب السنهايات وتضرر بأرباب البدايات ("). كما عمد الشعراني إلى النزام طريق الدفاع عن الفيها ولما فيها القوم وأقوالهم لتبرئتهم فيقول محذراً من مطائعة كتب ابن عربي لعلو مراقيها ولما فيها المواه فيها والها فيها

<sup>(</sup>١) عفيفي (أبو العلا)، المدخل إلى الفاسفة، ط ثانية، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٤٣، ص.ص ٢٥٠ – ٢٥١.

<sup>(</sup>٢) نيكلمبون، في التصوف الإسلامي، المقدمة، ص ر.

<sup>(</sup>٦) محمود (عبد الحليم)، مرجع سابق، ص.ص ٢٧٦ - ٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر، الآية: ٣ ك.

<sup>(</sup>٥) البكري (مصطفى)، السيوف الحداد، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>۱) سرور (طه عبد الباقي)، التصوف الإسلامي والإمام الشعراني، الطبعة الثانية، مطبعة دار نهضة مصر، القاهرة، ۱۳۷۲هــ/۱۹۵۲م، ص.ص ۱۰۷ – ۱۰۸.

مــن الكلام المدسوسُ على الشيخ و لا سيما الفصوص والفتوحات المكية. وقد أشار ابن جُماعــة إلــى أن جمــيع ما في كتب الشيخ من الأمور المخالفة لكلام العلماء مدسوس عليه، وكذلك كان يقول الشيخ مجد الدين الفيروز آبادي صاحب القاموس<sup>(١)</sup>. وقد وصفه الســهروردي حيــن سئل ما تقول في الشيخ محى الدين فقال: "بحر الحقائق"(٢) ويقول النبهانيي أنه ممن أثني عليه وأيده "أئمة العلماء والعارفين من سادنتا الصوفية وغيرهم من أكابر العلماء العالمين من أهل المذاهب الأربعة وأطال في ذلك الإمام الشعراني... وألَّف في الثناء عليه العارف الكبير سيدي الشيخ عبد الغني النابلسي... وأثنى الجلال الدُّوانــي والسيد عبد القادر العيدروس في النور السافر وابن كمال باشا... وقال سيدي أحمد القشاشي في أخر رسالته "وحدة الوجود" بعد أن تعرض لذكر الشيخ: فلو استقصيى إنسان وتتبع مناقبه التي تذكر في مصنفاته وفتوحاته لكان مجلدات... "(٣) وقد حكسى العارف زروق عن شيخه النوري أنه سئل عنه فقال: "اختُلف فيه من الكفر إلى القطبانية، والتسليم واجب، ومن لم يذق ما ذاقه القوم ويجاهد مجاهداتهم لا يسعه من الله الإنكار عليهم"(1). وقد شهد له أبن كمال باشا فوصفه قائلاً: "إن الشيخ الأعظم، المقتدى الأكرم، قطب العارفين وإمام الموحدين محمد بن علي بن العربي الطائي الأندلسي مجتهد كامل ومرشد فأضل له مناقب عجيبة وخوارق غريبة وتلامذة كثيرة مقبولة عند العلماء والفضلاء، فمن أنكره فقد أخطأ، وإن أصر في إنكاره فقد ضلّ... لــه مصـنفات كثــيرة... وبعــض مسائلها معلوم اللفظ والمعنى ومُوافقاً الأمر الإلهي والشرع النبوي، وبعضها خفيّ عن إدراك أهل الظاهر دون أهل الكشف والباطن، فمن لم يطلع على المعنى المرام يجب عليه السكوت في هذا المقام لقوله تعالى: ﴿ وَلا

<sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، ص ٣. (انظر طه عبد الباقي سرور، المرجع السابق، ص ١٠٩).

<sup>(</sup>۲) النبهاني (يوسيف بن إسماعيل)، جامع كرامات الأولياء، تحقيق إبراهيم عطوة عوض، الجزء الأول، مكتبة الحلبي، القاهرة، ١٩٦٢، ص ١١٩.

<sup>(</sup>٢) ابن العماد، شذرات الذهب، مصدر سابق، ص ١٩٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ١٩٢.

تَقْعَدُ ما ليس للنه به مملع إن السمع والبصر والغؤاد كل أولئك كان منه مسؤولاً) (١) (١) (١) . لذلك ينصح ابن عربي من يريد أن ينهج نهجه وأن يقتدي به أن يلتزم طهارة القلب وسلامة الفطرة وقلة المنطق، فبذلك يُلقَّن الحكمة ويسمع هواتف الحق في كل نفس من أنفاسه (٣) وليس هذا القول لدى ابن عربي بدعاً، فإن أمور الشريعة وأحكامها وعلوم الحقيقة وأسرارها ألقيت على النبي هذا إلقاء والله سبحانه وتعالى يقدول: (ها كنه تحري ما الكتابم ولا الإيمان، ولكن جعلناه نعواً نهدي به من نشاء من مما عادناً)(١).

هكذا غدا محي الدين بن عربي إمام هذا العهد – القرن السادس هجري – الذي اكتمل فيه التصوف على يده، كما اكتملت الفلسفة على يد ابن رشد واكتمل علم الكلام على يد عضد الدين الإيجي واكتمل فيه أصول الفقه على يد الشاطبي في القرن التالي، كما وُحّد في هذا العصر بين حكمة الفلاسفة وكشف الصوفية في منهج واحد (٥) كما يعتبر همزة الوصل بين التراث الصوفي وبين المفكرين الذين جاءوا من بعده، وبلور كثيراً من المفاهيم الغامضة عند سابقيه.

يجدر بينا بعد هذا العرض لمكانة ابن عربي الصوفية، أن نبين أثره على التصوف الإسلامي ومن تابعه في هذا العجال، فيرى البعض أن مدرسة ابن عربي تعتبر آخر مرحلة من مراحل تطور التصوف حيث يبلغ التصوف معه أعلى درجة من النضيج المعرفي، وقد انغمس في معالجة قوانين توفيقية بعيدة واسعة (١)، كما نزعت

المورة الإسراء، الآية: ٣٦ ك.

<sup>(</sup>۲) ابن العماد، شذرات الذهب، المصدر السابق، ص ٩٠.

<sup>(</sup>۳) ابن عربی، کتاب رد المتشابه، ص ۹۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> سورة الشورى، الآية: ٥٢ ك.

<sup>(°)</sup> فخري (ماجد)، المسهروردي ومآخذه على المشانين العرب، الكتاب التذكاري لشيخ الإشراق شــهاب الديــن السهروردي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٣٩٤هــ/١٧٤م، ص.ص. ١٧٢ – ١٧٣.

G. anawati el Louis Gardet: Mystique musulman Aspect et tendences, Experiences et technique, Paris, 1961, P.P. 57 - 58.

هذه المدرسة إلى انفناء في الله ومحو الوجود المجازي في الوجود الحقيقي، وهو "الوجود المطلق" فلا ترى موجوداً حقاً إلا الله تعالى وما سواه عدم فلا وجود إلاّ الله. وهذه حقيقة ثابتة لا مراء فيها بل هي ذروة الإيمان بالله. وقد أكدت هذه المدرسة على الوحدة وأنه لا كثرة في الوجود، بل أكدت وجود الجوهرية وعدم وجود أي معنى للمادية أو الذاتية الفردية (١). وهذه العقيدة لوحدة الوجود يمكن أن تترجم الوجود إلى وحدة تفوق العقل أو إلى فردانية أو وحدانية للوجود، وهي التي كثيراً ما أسيء فهمها على أنها فكسرة في الحلول تتضمن جوهرية الوحدة لكل الأشياء مع العلة للذات الإنهية (١).

لقد هوجمت تعاليم هذه المدرسة بسبب مناداتها بهذه النظرية الجديدة في وحدة الوجود، وقد أثبت فيها ابن عربي الصلة بين الله والوجود، وقرر أن الموجودات في الحقيقة كلها شيء واحد، وجودها الحق هو الله تعالى، ووجودها الظاهر هو العالم، أما من حيث وجود المخلوقات فقيد صرح أن وجود المخلوقات هو عين وجود الخالق (٣).

وهكذا فإن هذه الوحدة عند ابن عربي إنما يعني بها الوحدة المتعالية للوجود، وهي ليست بمعنى الحلول أو القول بالوحدانية الوجودية، لأن الحلول يتطلب نظاماً فلسفياً خاصاً، على حين أن ابن عربي لا يلتزم بنظام فلسفي. كما أن الحلولية تقتضي اتصالاً جوهرياً بين الله والكون، لكن ابن عربي هو أول من يقول بالتعالي المطلق للذات الإلهية على المقولات جميعها بما في ذلك مقولة الجوهر (٤).

لذلك نرى أن أثر ابن عربي لم يكن مقتصراً على تلاميذه ومريديه ومؤيديه فقط، بل امتد إلى أفاق بعيدة، وشمل جوانب مختلفة من حياة الصوفية إذ أنه لم يقف عند الجانب النظري للتصوف فحسب بل امتد بعمق إلى صياغة الحياة الصوفية كلها،

Nasr. (Seyyed H.), Islamic Studies Beirut, L. de Liban, Beirut, 1967, p.p. 59-60

Ibid, P. 60.

<sup>(</sup>r) ابن العماد، شذرات الذهب، م ٥، ص ١٩٢.

<sup>(1)</sup> نصر (سید حسین)، ثلاثة حكماء مسلمین، مرجع سابق، ص ۱۳۸.

كما امتد تأثيره إلى الطرق الصوفية التي ظهرت في عصره. فقد أثر في طريقة جلال الدين الروميي في الشرق، كما امتد أثره إلى طريقة أبي الحسن الشاذلي في الغرب وظهر ليه أقطاب عديدون، واستمر ذلك في المدرسة الصوفية حتى عهد ليس ببعيد.

ورغم المحاولات العديدة التي حاولتها الفلسفات الأجنبية أن تطبع هذه الأفكار الصوفية بالصبغة الفلسفية، لكنها لم تتمكن من أن تسلب التصوف أصالته أو تغير معالمه، بل ظل محافظاً على طابعه الخاص، يأخذ بمنهج الكشف، ويعتمد على الذوق في معرفة الحقيقة وكشف ماهيتها، وذلك بفضل أتباعه الذين تتوعوا بين مباشرين تلقوا علومهم عليه وعاصروه وتأثروا به، وبين لاحقين لعصره ممن تأثروا بعلومه وتتلمذوا على كتبه ومؤلفاته، وكان هؤلاء على نوعين: فمنهم الشرّاح الذين لم يقدموا أي جديد لديـــه كالقونوي والقاشاني وجامي والقيصري وغيرهم. فقد اقتصر هؤلاء على الشروح لعلومــه وأفكــاره كمــا جــاءت في كتبه ومؤلفاته كفصوص الحكم والفتوحات المكية وغييرها. ومنهم من تأثر به وتابعه في أفكاره وآرائه وكتب بأصالة وابتكار كالجيلي صاحب "الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل". وعبد الغنى النابلسي صاحب كـــتاب "الوجـــود وخطاب الشهوك في التصوف والصوفية"، وقد تأثر بابن عربي كثيراً وزاد على الشروح بما يبين حقيقة المذهب في "وحدة الوجود" كذلك تابعه مصطفى كمــال الديسن الــبكري الصديقي الخلوتي (١٠٩٩ هــ-١٦٢٦هــ)، وألَّف كتاباً سماه "السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد" دافع ضد المضللين في تصوف ابن عربى وآرائه، وجاء بعده محمد بهاء الدين بن الشيخ عبد الغني بن الشيخ حسن البيطار (١٢٦٥-١٣٢٨هـــ) فوضع رسالة بإسم "عروس البها وشموس النهي في توجيه الكلام على المسائل الوترية ما بين الغوث الجيلي وخاتم الولاية المحمدية"، كذلك وضع الأمير عبد القادر الجزائري (١٢٢٢-١٣٠٠هـ) مؤلفه "المواقف" للدفاع عـن ابـن عربي وما جاء في كتبه من أنواع العلوم والفنون، كذلك تابعهم جمال الدين الأفغانـــى الـــذي قـــرر في رسالة "الواردات" وحدة الوجود وذهب فيها إلى القول بأن الوجود الحق هو الله، وليس في الوجود إلا وجوده، ولا وصف إلا وصفه فهو الموجود

غمير المعدوم، وغمير هؤلاء كثيرون ممن يضيق عنهم المقام. وإليهم جميعاً يرجع الفضل الأكبر في الحفاظ على الفكر الصوفي لدى ابن عربي ومدرسته والدفاع عنه حتى عصرنا الحاضر.

وقد الحسترنا من بين هؤلاء الذين تابعوه في فكرته وأخذوا بمذهبه في التوحد عسبد الكريم الجياسي في القرن التاسع هجري والذي يعتبر خير ممثل لهذه المدرسة والمثبت لمبادئها على أكمل وجه.



# الباب الثابيٰ عبد الكريم الجيلي ومذهبه في وحدة الوجود

# الفصل الرابع

عبد الكريم الجيلي، الرجل، حياته، أعماله، منهجه وخصائص مدرسته



- تمهيسد
- حياتــــه
- رحلاتــه
- أسائذته ومعاصروه
  - ثقافته وعصره
    - وفاتــــه
- مؤلفاته وخصائصها
- أثر مدرسة ابن عربي في تصوف الجيلي ومذهبه

#### - تمهيد:

يتناول هذا الجزء من البحث الكشف عن الجوانب الخفية من حياة أحد متصوفة بغداد الأفذاذ في أواخر القرن الثامن، وأوائل القرن التاسع للهجرة، هو الشيخ العارف بالله عبد الكريم الجيلي.

فقد مارس الجيلي الحياة الروحية بعيداً عن التكلّف، ولم يصطنع منهجاً علمياً خاصاً به على على الذوق خاصاً به على غرار الصوفية المتفلسفين، بل كان علمه وهبياً قائماً على الذوق والكشف، إذ أنسه خبر الحياة الصوفية منذ حداثته، فلازم القوم ودخل خلوتهم وشاهد أساليبهم، وعاين أحوالهم، وتخلّق باخلاقهم، وأمن بأقوالهم، فجمع بين الخبر والمشاهدة، فصدق كلامهم ونطبق بأحوالهم، واكتمل ما عنده من استعداد فطري للكمال، وظل يترقى في الأحوال والمقامات إلى أن تحقق في مقام التمكين، وأصبح في عداد الواصلين.

ولم يكن حال الجيلي أفضل من حال ابن عربي وغيره من صوفية المسلمين، فقد تعرض لحملات الطاعنين عليه والمرجفين بحقه لقصورهم عن فهم كلامه والغاية التسي يرمسي إلميها في كتبه ومؤلفاته، كما أن الأمر لم يخل من المؤيدين والمعجبين، المادحين لتقافته، الأخذين عنه أقواله وأرائه، فقد اتهمه الفقهاء بالقول بالحلول والاتحاد والأفكار المنافية لروح الإسلام.

ولن نألو جهداً في الكشف عن حقيقة هذا الصوفي الكبير وسيرته الذاتية، وذلك من خلال استعراضنا لحياته وسياحاته، وشيوخه الذين تتلمذ لهم، وأعمالهم، بالإضافة إلى خصائص منهجه، معتمدين أولاً على ما نستجليه من كتبه ورسائله ذاتها، وعلى ما دونه عنه الأخرون (رغم ضآلتها) ثانياً، بحيث يزول الغموض الذي يكتنف حياته وحقيقة مذهبه.

#### - حياته:

هــو الشيخ عبد الكريم، الملقب بقطب الدين، أو بعفيف الدين على ما جاء في صدر بعض رسائله (۱) ومحى الدين الثاني على ما سجله شاهد قبره ابن إبراهيم بن عبد

<sup>(</sup>۱) الجيلي (عبد الكريم)، حقيقة اليقين وزلفة التمكين، (مخطوط)، مكتبة الأوقاف، بغداد، رقم ٢٠٧١، ص ١٣٩، دار الكتب المصرية برقم ٢٠٨، تصوف ضمن مجموعة، ص.ص ٢-٣. (وانظر كمالة (عمر رضا)، معجم المؤلفين، الجزء الخامس، ص ٣١٣).

الكريم بسن خليفة بن أحمد بن محمود (۱) الجيلي أو الجيلاني (الكيلاني) (۱). وذكر أنه سبط الشيخ الصوفي عبد القادر الكيلاني، المشهور، المتوفى في بغداد سنة ٥٦١هـ، (١٦٦ م) (۱)، الذي هاجرت أسرته من جيلان إلى العراق، واستقرت في بغداد فيما بين القرنيسن الخامس والسابع الهجريين، وكانت مشهورة بنفوذها، وقد عرفت هذه الأسرة كشيراً من رجال العلم الذين عُرفوا بإسم الجيلي، وهم يرتفعون بنسبهم إلى الشيخ عبد القدادر، كما ذكر عبد الكريم الجيلي نفسه أن أفراد أسرته كانوا منشغلين بالعلم والقضاء، فصار لهم نفوذاً بين الأهالي وحظوة إلى جانب مكانتها الصوفية الفريدة (۱). بل يضيف إلى ذلك ما يؤكد أصله ونسبه وانتماءه قائلاً: "عبد الكريم... الكيلاني نسباً، السبغدادي أصلاً، الربيعي عرباً، الصوفي حسباً (۱). وعلى ذلك يمكن القول أن مصدر التسمية بالجيلي نسبة إلى الشيخ عبد القادر الذي ينتمي إليه أفراد حملوا هذا الإسم، عبد عرب عُرف هو بالجيلاني لانتسابه إلى جيلان الذي ارتحل منها في أول الأمر، على ذلك لقبه هذا مخاطباً شيخه:

ألِعَبِ حَبِيبَهُ (°) ولا نسدري على وجه الدقة مكان ولادة عبد الكريم ولا منشأ صباه، وإن كنا نرجّح انها كانست بسبغداد، حيست استقرت الأسرة الجيلانية مئذ زهاء قرنين من الزمن، وحققت مكانتها الصوفية العالية.

<sup>(</sup>۱) الجيلسي (عبد الكريم)، قاب قوسين وملتقى الناموسين، مخطوط، المكتب الهندي، لندن، رقم ١٦٤، ورقة ١٢.

<sup>(\*)</sup> قـــال ياقوت: جيلان بالكسر إسم لبلاد كثيرة وراء طبرستان، وليس في جيلان مدينة كبيرة، إنما هي قرى في مروج ينسب إليها جيلان وجيلي، (معجم البلدان، دار صادر، بيروت، م، ص ٢٠٨)، وجـــيلان منطقة من أعمال فارس تقع جنوب بحر الخزر وشمال جبال البرز، وتحدها من الثعرق طبرستان. ( Encyclopedia of Islam, v. 13, Art, (Gelan), P. 151).

<sup>(</sup>٣) محمد التادفي الحنبلي (يومنف بن عبد الرحمن)، قلائد الجواهر في مناقب الشيخ عبد القادر، القاهرة، ١٣٥٦هـ، ص.ص ٤٢ - ٥٥.

<sup>(</sup>١) الجيلي، قاب قوسين، ورقة ١٢، ص ب، ورقة ١٣، ص أ.

<sup>(°)</sup> الجيلي، الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، الجزء الثاني، مكتبة صبيح، القاهرة، ١٩٦٠، ص ٤٢.

أما تاريخ ميلاده كان على ما تحدده بعض الروايسات في سنسة ٧٦٧ هد، (١٣٦٥م) (١). علسى حين يقرر بروكلمان أنه ولد سنة ٧٧٧هد (٢). لكن الجيلي نفسه يثبت تاريخ و لادته في ترجمته الذاتية حيث يذكر في قصيدته النوادر العينية أنه ولد في أول الشهر المحرة من سنة ٧٦٧هد فيقول:

ففي أوّل الشهر المحرّم حُرمة طُهـوري، وبالسَّعدِ العُطَارِد طالِعُ لِستِينَ مـع سبعِ إلى سبعِ مائـة من الهجرة الغرّاءِ سَقَتْني المراضعِ (٢)

وكان ذلك في عصر السيادة الجلائرية (\*) التركمانية بالعراق، وهو عصر طابعه المميّز الاضــطراب الشــامل، وعــدم وجود نوع من الاستقرار السياسي، واختلال الأحوال،

(\*)

أما في عهد التركمان فلم يعرف عنهم الاهتمام بالعلوم ولا بالتاريخ وكل ما عرف أنهم قبيلة بدوية تقربت إلى الحضارة فحاولت الاستيلاء، ولم يدر في ذهنها التنظيم العلمي، أو حماية العلماء، ومع هذا لم نجد تاريخاً تكلم عن هؤلاء من رجال هذه الدولة سوى أن المؤرخين المعاصرين كتبوا عن الوقائع الحربية، عاشت هذه الدولة في العراق في سنة ١٤٨٤هـ/المعاصرين كتبوا عن الوقائع الحربية، عاشت هذه الدولة في العراق في سنة ١٤٨٤هـ/٢٢٩م. (المرجع السابق، ص.ص ٢٢٨-٢٢٩).

Encyclopedia of Islam, v.1, Art, (Djili) by ،١٥٢٥ س ماه کشف الظنون، ص هاه کشف الظنون، ص هاه کشف الظنون، ص هاه کار (۱)

<sup>(</sup>٢) بروكلمان، لم يرد في النسخة العربية من تاريخ الأدب العربي، وهو في الطبعة الأجنبية:

Brock, 2, 264.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، النوادر العينية في البوادر العيبية، مخطوط، الظاهرية، دمشق، ورقة ۱۰، ص ب، (دار الكتب المصرية برقم ۲۷۱، مجاميع).

الدولية الجلائسرية التركمائية، امتدت من سنة (٢٦٥هـ-١٨هـ) (١٤١١م/١٤١)، لا تزال في هذا العهد بقية باقية من العلماء والمؤرخين العبابقين، بل كانت التقافة مستمدة منهم غيير منقطعة عنهم، ولا تزال سوق العلم رائجة، ولكن ضعف السلطة وتوزعها يعد بدء انحلال، وقد حدث النصال بين المتغلبة فأدى إلى فتن لم يخب شررها إلا بعد حين ثم ظهر تيمور فصال على الممالك التي تنازعتها السلطات المتفرقة، وتمكن من القضاء عليها أو على أكثرها، فغير في الوضع السياسي تغييراً مشهوراً، وبسبب قدرته وقوته حمى العلماء وراعي جانسبهم، وأنعم عليهم بإنعامات كبيرة، فلم يغير في الوضع إلا بقدر ما هاجم. واسمتقرت دوليته وأسفرت عن ملك واسع وسياسة ناضجة فاستعاد العلماء والمؤرخون مكانتهم. (عباس العزاوي، كتاب التعريف بالمؤرخين في عهد المغول والتركمان، ص.ص

وتهدد القطر بأخطرا غزوات خارجية عديدة، فكان هذا الظرف إضافة إلى اتجاه الأسرة الصنوفي أهم عامل دفع بعبد الكريم منذ صباه إلى الالنجاء إلى عالم التصوف، حيت وجد فيه ما كانت تصبو إليه نفسه في الارتفاع الروحي عن اضطراب العالم المـــادي الذي كانت أحداثه تموج من حوله(١)، وكان باب الولوج إلى ذلك العالم مفتوحاً بالنسبة إليه، وسرعان ما سلك الطريق المعتاد لأمثاله، فانخرط في خدمة مشايخ الصبوفية في عهده كخطوة أولى في طريق الوصول إلى الحقيقة، وشاهد أساليبهم وطرقهم، فأمن بها إيماناً عميقاً لا تشوبه شائبة، قال مخبراً عن ذلك في شرحه لقصيدة صــوفية: "ولقــد حصل لي بحمد الله من ذلك كله نصيب وافر، وعاينت أثناء الخدمة أحوال القوم، وجمعت بين الخبر والمشاهدة فإني كنت مصدقًا بكل ما أسمعه من أحوال القــوم ولا أتطلــبه، وإنمــا مقصودي محض العبودية، وكنت أسمع المشايخ في كتبهم يقولون: لا بد من الشيخ في الطريق، وهو وإن كان أعزّ من الكبريت الأحمر، لكن من صَــدَق فـــي الطلــب ظفَره الله بالاجتماع به، فكنت عاضاً على هذه الوصية بالنواجذ، ملازمـــأ لـــــلاداب المذكورة عن المشايخ في آناء الليل وأطراف النهار"<sup>(٢)</sup>. وقد ساعده على ذلك ما كان لديه من استعداد فطري للكمال منذ طفوته، بعيداً عن الدناءات التي تـــذل النفس وتشقيها، وربما كان ذلك نتيجَّة لَلَّبيئة التي نشأ فيها، فقد صور في قصيدته العينية مراحل تطور طفولته التي مر بها، والتي هيأته لنيل هذه المكانة فقال:

ومُذ كنت طفلاً فالمعالي تطلبني وتأنف نفسي من كـــل ما هو واضعُ ولي همّة كانت وها هي لم تزل على أنّ لها فوق الطّباق صوامعُ<sup>(٣)</sup>

إلا أن خدمة المشايخ، والرغبة الصادقة في العبودية، لم تكن لترضي طموح الشاب علمي حدد تعبيره (٤). وقد أصابه ما يصيب السالك في أول الطريق من صراع النفس

<sup>(</sup>١) مجلة الأقلام، بغداد، الجزء الخامس، السنة السادسة، ١٣٨٩هـ/١٩٧٠م، ص ١١٦.

الجيلي، شرح قصيدة صوفية، مخطوط، بغداد، دون ترقيم، ورد في مجلة الأقلام لعماد عبد
 السلام رؤوف.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، النوادر العينية، القصيدة، ورقة ١٠ ص ب.

<sup>(</sup>١) الجيلي، شرح قصيدة صوفية، مخطوط دون رقم.

والوقــوع فـــي الحـــيرة من تقلبه في الأحوال، ولم ينل مبتغاه حتى التَّقي وهو في مكة المكرمة بالشيخ شرف الدين إسماعيل بن إبراهيم الجبرتي (ت ٨٠٦هـ)، فأخذ عنه أداب الطريقة، ونلقن منه الأذكار الصوفية بأمد قصير لا يزيد على سبعة أيام "حصلت له فيها الجذبة" المطلوبة (١)، وقد أشار إلى ذلك فقال:

إلى أن أتتني مــن قديم عنايـة أيسادي لها مذ كنت عندي ضايع... فلما أضاءت في الحشا جذوة الهوى وأومض من سفح المحبة المع... فقاطعت نُدماني وواصلت لُوعتـــــي وهاجرت أوطاني فأنَّت مراتعُ.. (٢)

وتُمَثَّل هذه الحالة مرحلة من مراحل شبابه التي بدأ ينشغل فيها بالموضوعات الصوفية الكبرى التي كانت تجذبه، فقد صرح في كتابه "المناظر الإلهية" أنه تحقق بمشهد من مشاهد إرادة الإنسان الكامل سنة ٧٨٣ هجرية وهو ما زال في السادسة عشرة من عمره (٢)، مما يدل على سيره المبكر في طريق التصوف، وقد صور نفسه في قصيدته العينية أنه نزاع إلى العلى، جمّاع إلى كل بعيد، لذلك بدا منشغلاً بما هو أعلى وأبعد ممـــا حققـــه مـــن أمنيات، ومطلبه هو الذات الإلهية دون سواها، وهذا ما دفع به إلى السياحة الصوفية بحثاً عن حقيقتها، سعياً وراء الرجال الخذها عنهم والتحقق بها.

هكذا كانست بداية عهده والتصوف والسطراب، لا يستقر له مقام، بل ما فَتَــئ يــرحل مــن أرض لأرض، رامياً بقصده نحو الذات الإلهية، حتى تم له التحقق بالوحدة، فكانت نهايسته التوحد بما ناله من الكمالات والتفرد بما وصل إليه من المقامات، وغدا مميزاً عن أهل زمانه، كاتماً عنهم أسراره فقال:

> لى فى الغرام عجائب قطبـــــــى يــــدور على رحى رمــزي الذي لـــي فــــي المهوى أظهرتسسه بعبسسارة دقست

وأنـــا وربك ذو العجائـــب، فلك تدور به الغرائب، أعيـــا قراءة كـــل كـاتب، فلصم تفهم لصائصب...،

<sup>(1)</sup> الجيلي، شرح قصيدة صوفية، مخطوط دون رقم.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، النوادر العينية، ورقة ١٠٠، ص ب، ورقة ١٠١، ص أ.

الجيلى، المناظر الإلهية، ط أولى، مكتبة الجندي، مصر، ١٣٨٢هــ/١٩٦٢م، ص ٧٩. **(**Y)

أبديته وكتمته والله فافهم مقاله فافهم مقاله فافهم واعسر فالمارته التسي

عسن كسل الحبائسب أهدى إليسك التبسر دائب جمحت إلسى تلك المراتب<sup>(۱)</sup>

#### - رحلاتــه:

كان الجيابي صاحب رحالت عديدة وسياحات بعيدة، سعياً وراء المعرفة وتحقيقاً للكمال الروحي الذي كان ينشده، فهو لم يقنع بملازمة المشايخ وخدمتهم في مقامه، لذلك كان يسعى دائماً للرحلة بعيداً عن موطنه كما أخبر:

يرحالُ الشام بين آونة شم أخرى ينقلني لليمن (١) لعله بذلك يظفر بالشيخ الذي يوصله إلى الكمال، فيقول: "لا بد من الشيخ في الطريق، وهو وإن كان أعز من الكبريت الأحمر، لكن من صدق في الطلب ظفره الله بالاجتماع به"(٣)، وقد كان هذا مسلك الصوفية منذ عهودهم الأولى حيث قال الجنيد (ت ٢٩٧هـ) في هذا الصدد: لو علمت أن علماً (تحت أديم السماء) أشرف من علمنا هذا لسعيت إليه وإلى أهله حتى أسمع منهم ذلك، ولو علمت أن وقتاً أشرف من وقتنا هذا مع أصحابنا ومشايخنا ومسائلنا ومجاراتنا هذا العلم لنهضت إليه "(٤).

ويبين الطوسي بأن هدف الصوفية من السفر والسياحة ليس لمجرد السياحة والسياحة والمجرد السياحة والسدوران والنظر إلى البلدان وطلب الأرزاق، ولكن يسافرون إلى الحج والجهاد ولقاء الشيوخ وصلة الرحم ورد المظالم وطلب العلم ولقاء من يفيدون منهم شيئاً من علوم أحوالهم أو إلى مكان له فضل وشرف"(٥).

ويذكر الجيلي من خلال كتبه ومؤلفاته العديدة أنه زار بلداناً عديدة، وصحب أناساً كثيرين، وعرف أجناس البشر، فقد سافر إلى الهند في سنة ٧٩٠هـــ(١) وتحدث

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٠ (صبيح)، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، نسيم السحر (وهو الجزء الثاني عشر من الناموس الأعظم)، مكتبة الجندي، مصر، ص ٤١.

<sup>(</sup>٦) الجيلى، شرح قصيدة صوفية، دون رقم.

<sup>(1)</sup> الطوسى، اللمع، ص ٢٣٩.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٥١.

<sup>(</sup>١) نيكلسون، در اسات في التصوف الإسلامي، ترجمة نور الدين شريبة، (لم تنشر).

عن المشاهدات والعادات لدى بعض الهنود فقال: "وألفنا مختصراً سميناه بالكتاب المسرقوم في سر توحيد المجهول المعلوم، إلى أن هذا الكتاب عند المقربين هو توحيد الواحد في عداد العالمين، ثم تكلمنا فيه بالرقم الهندي على الاصطلاح المعروف بين أهل الألغات (\*)، فأظهر سر التوحيد فيه عبارة ظاهرة وأيدناه ببراهين قاهرة، وصرحنا فيه بذلك العلم، وأحدية الإنسان وكيفية انفرادها، وكيف كان هو المقصود من الوجود، وما هو الله منه، وما هو الذات منه، وما هو الرب منه، وما هو العبد منه..."(١).

كذلك ذكر من البلدان التي زارها فارس، وقد عرف لغتها وكتب بها، وصار لسه فسيها معسارف، ومسن كتسبه التي ألفها بالفارسية: "جنة المعارف وغاية المريد والعسارف" (")، كما ارتحل إلى بلدان أخرى منها أذرابيجان وشروان وجيلان وخراسان وغسيرها، وصسادف فسي هذه البلاد طوائف من مذعي التصوف مما تستنكر العقول أحوالهم و لا يقبلها الشرع (أ).

وهكذا يتضح لنا أن الجيلي كان يهذف من وراء سياحاته ورحلاته العديدة إلى مطلب أسمى من الدوران في البلدان والتعرف على شعوبها وهو الفوز بالشيخ المربي السمى من الدوران في البلدان والتعرف على شعوبها وهو الفوز بالشيخ المربي السماعيل الدي تحقق له فعلل والتقى به لأول مرة في مكة وهو الشيخ شرف الدين إسماعيل الجبرتي (\*\*)، وكان ذلك بعد ارتحاله من الهند إلى مكة سنة ٧٩٠هـ، ومن مكة ارتحل

(\*\*)

<sup>(\*)</sup> الألغات، لعله يقصد بها أهل اللغات المعروفة، والمتداولة بين أهلها.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، الكمالات الإلهية، مخطوط، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، القاهرة، رقم ٤٤٤، تصوف، ورقة ٥٨، ص ب، ورقة ٥٩، ص أ.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، ورد اسمه في المصدر السابق، ورقة ٢٤.

<sup>(</sup>³) الجيلي، حقييقة الحقائق التي هي للحق من وجه ومن وجه للخلائق، دار الكتب المصرية، رقم ١٩٢، مجموعة، ورقة ١٠، ص ب.

الجبرتي، هو إسماعيل بن إبراهيم بن عبد الصمد الجبرتي الزبيدي، (٧٢٢ هـ ٨٠٦ هـ ذكره النبهاني في جامع كرامات الأولياء، ص٣٥٨، ويقول الشوكاني في البدر الطالع أنه الهاشمي العقيلي الشافعي، (الجزء الأول، ص٢٨٢)، ووصفه الشرجي بأنه (اليمني أحد أئمة الأولياء العارفين وأكابر العلماء وشيخ سيدي عبد الكريم الجيلي) ويذكر الشوكاني أن لأهل زبيد فيه اعتقاد كبير، وأنه على صلة بمدرسة ابن عربي وداعياً إلى مذهبه، (البدر الطالع، الجزء الأول، طبعة السعادة، مصر، ١٣٤٨هـ، ص ١٣٩).

بعد ذلك إلى اليمن ونزل بلدة زبيد (\*) حيث التقى بشيخه الجبرتي للمرة الثانية وكان ذلك سنة ٢٩٦هـ، فلازمه وبقي في زبيد طيلة المدة التي تمتد ما بين سنة (٢٩٦-٥٠هـ) (٣٩٣-٤٠٠ ١م)، يستفيد من علومه ويأخذ عنه حتى نال الحظوة لديه.

ولما كان الصوفي رهين الإشارة الإلهية فقد برزت له الإشارة بالارتحال إلى القاهرة، وأغلب الظن أن مغادرة الجيلي لزبيد كانت سنة ٣٠٨هـ وذلك بدليل ما جاء في الصفحة الأخيرة من كتابه "آداب السياسة بالعدل" وهو بخطه، فرغ من إملائه وتسويده "لساعتين بقيتا من نهار الأربعاء، سلخ رجب... أحد شهور سنة ثلاث وثمانمائة... بخط المؤلف... عبد الكريم... الجيلاني الصوفي، لطف الله تعالى به بالقاهرة المحروسة(١). وكما يذكر في مؤلفين له "غنية أرباب السماع"(١) و "الكمالات الإلهية" أنه تم تأليفهما في القاهرة وغزة، فيشير في كتابه "الكمالات الإلهية" أنه بدأ في تأليفهما في مدينة غزة سنة ٣٠٨هـ فيذكر أنه برزت له الإشارة فيها بالبدء بالكمالات الإلهية حيث يقول: "... حتى كان أول ربيع الأول من سنة ثلاث وثمانمائة من تاريخ الهجرة النبوية على مناهبها أفضل الصلاة والسلام وأنا يومئذ في غزة المحروسة، إذ برزت ألمي الإشارة بوضع هذا الكتاب في نص الخطاب "بكتاب الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية من المدروسة وبيد(٤). ولا يستدعي هذا الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية من ١٨ بمحروسة زبيد(٤). ولا يستدعي هذا الكتاب في نص العشرين من شوال سنة ٥٠٨ بمحروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا الكتاب في نص العشرين من شوال سنة ٥٠٨ بمحروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية من ١٨ محروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا الكمالات الألهان والعشرين من شوال سنة ٥٠٨ بمحروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا الكمالات المحروسة وليد المحروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا الكمالات المحروسة وليتون من شوال سنة ٥٠٨ بمحروسة زبيد(١٤). ولا يستدعي هذا المحروسة والمحروسة والمحروس

<sup>(\*)</sup> زبيد، هي إسم واد في الجانب الغربي من بلاد اليمن، وبه مدينة يقال لها "الحصيب" وقد غلب عاليها إسم الوادي فأصبحت تعرف به. وهي مدينة مشهورة باليمن ينعب إليها جمع كبير من العلماء، (معجم البلدان، مادة زبيد، المجلد الثالث، ص.ص ١٣١ – ١٣٢).

 <sup>(</sup>۱) فهرست الكتب العربية المحفوظة بالكتبخانة المصرية، مصر، ۱۳۰۵هـ، مجلد ۲، ص
 ۱۱۷.

<sup>(</sup>۲) الجيلسي، غذية أرباب السماع في كشف القناع عن وجوه الاستماع، مخطوط، دار الكتب المصرية بخط مغربي رقم ۳٦٠، ورقة ١٠٥، ص أ.

الجيلي، الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية، مخطوط دار الكتب المصرية، ورقة ٢،
 ص ب.

<sup>(</sup>١) فهرست الكتب العربية، م٢، ص ١١٧.

على ما يبدو من حياة الجيلي أدنى شك أو غموض حول رحلاته إذ أن الصوفي ابن وقته ورهين الأمر الإلهي، وأيا ما كان الأمر، فإن استقراره بمصر كان يمثل مرحلة جديدة من حياته لها صفاتها ومميزاتها الخاصة، فهو هنا في أواخر العقد الرابع من العمر، وقد خبر لجة الحياة، ونال ما ناله من المعرفة في الغوص بعالم الروح والحقيقة، واتصل بالله وعرف حقائق الموجودات، وكانت له تجليات، لذلك فإن اعتكافه بمصر، وابتعاده عن ممارسة الحياة الصوفية هيأ له الفرصة المناسبة للتفرغ إلى الكتابة والتأليف والتسجيل، يدل على ذلك وفرة مؤلفاته التي صرّح بأنه ألفها بالقاهرة، إضافة إلى وجود أغلب كتبه ورسائله التي بخطه محفوظة في مكتبات هذه المدينة وخزائنها.

ولا ندري بالضبط مقدار المدة التي مكث فيها الجيلي بالقاهرة، قبل ارتحاله السي بغداد، وما إذا كان قد عرج على بلدان أخرى زائراً لها، أو مقيماً فيها، وذلك لما ورد في كستابه "الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل" من الإشارة إلى كثرة سياحاته ومشاهداته ورحلاته في شتى الأماكن والبلدان، من ذلك ما وصف به بعض المدن والأجناس والبحار، گوضفه "البحر الأخضر" حيث يذكر أنه "ليس فيه حوت ومن يركبه يموت. رأيته وعلى ساحله مدينة مطمئنة أمينة... ثم إني رأيت أهلها مشخوفين بسركوب السحر ومتعلقين بحب هذا الأمر..."(١) وكذلك حديثه عن "البحر الأحصر" حيث يقول فيه: "رأيت على ساحل هذا البحر رجالاً مؤمنين ليس لهم عبادة إلا تقريب الخلق إلى الحق، قد جُبلوا على ذلك، فمن عاشرهم أو صاحبهم عرف الله بقدر معاشرتهم... وليس في هذا البحر من السكان سوى دوابه والحيتان"(١). كما أنه وصف معاشرتهم... وليس في هذا البحر من السكان سوى دوابه والحيتان"(١). كما أنه وصف ما سسماه "بالسبحر النتن" بقوله: "صعب المسالك، قريب المهالك، هو طريق السالكين ما سسماه "بالسبحر النتن" بقوله: "صعب المسالك، قريب المهالك، هو طريق السالكين ومنهج السائرين، يروم كل أحد المرور عليه، ولا يصل إلا العباد إليه... رائحة حيتانه ومنهج السائرين، يروم كل أحد المرور عليه، ولا يصل إلا العباد إليه... وأكثر مراكب

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل الجزء الثاني، (بولاق)، ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٣.

المسلمين تبتلعها قروش هذا البحر... ورأيت سكان هذا البحر سليمي الاعتقاد، سالمين بحسن الظن من فتن الانقياد"(١).

وعليه يمكن القول أنه كان لرحلات الجيلي وسياحاته أثراً كبيراً في تكوينه كصيوفي جمع العلم والمعرفة. ولما كان التصوف قديماً في الهند وفارس، فلا يبعد أن يكون قد اطلع عليه أثناء ترحاله، وأن يكون قد تسربت إليه عناصر من ذلك التصوف الشرقي، لأن هذا القرن الذي عاش فيه الجيلي زخر بعمالقة التصوف ممن عمت أفكارهم وآراءهم ومؤلفاتهم إلى سائر مناطق الهند وخراسان كجلال الدين الرومي(\*)، وصدر الدين القونوي(\*\*) وروزبهان البقلي(\*\*\*) (ت ٢٠٦هـ) والهجويري(\*\*\*\*) (ت

فــنلاحظ والحــال كذلك أنه كان لرحلات الجيلي أثرها في أسلوبه واستعاراته ورمــوزه وإشــاراته، فهو على سبيل المثال يستخدم في كتابه "الإنسان الكامل" ألفاظاً

<sup>(</sup>١) الجيلي (عبد الكريم)، الإنسان الكامل، الجزاء الثاني، ص ٧١.

<sup>(°)</sup>محمد بن محمد بن الحسن بن أحمد البلخي القونوي الرومي، جلال الدين عالم بفقه الحنفية والخلافة وأنواع العلوم ثم متصوف. وقد في بلخ بفارس (٢٠٤-١٧٢هـ)، (١٢٠٧هـ)، (١٢٠٧ – ١٢٧٣ م)، وانتقل إلى بغداد وهو في الرابعة ثم استقر في قونية وتولى التدريس فيها، بعد وفاة أبيه تسرك الستدريس وتصوف، (حاجي خليفة، كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، ص ١٥٨٠، دائرة المعارف الإسلامية، مجلد ٧، ص ٢٠-١٣٠).

محمد بــن إسحاق بن محمد بن يوسف بن علي القونوي الرومي، صدر الدين صوفي من كــبار تلامــيذ الشــيخ محي الدين بن العربي، تزوج ابن العربي أمه ورباه، وكان شافعي المذهــب، (مفــتاح المعادة، طاش كبره زادة، ج١، ص ٤٥٠، ج٢، ص ١٢١، النبهاني، جــامع كرامات الأولياء، ج١، ص ١٣٣، حاجي خليفة، كشف الظنون، ج٢، ص ١٩٥١، السبكي، طبقات الشافعية، ج٥، ص ١١).

<sup>(\*\*\*) (</sup>أبو محمد البقلي الفسوي) المتوفي في منتصف شهر محرم سنة ٢٠٦هـ و هو من أكبر العارفين في القرن السادس وله تصانيف كثيرة. أقام بشيراز وتوفي فيها.

<sup>(\*\*\*\*)</sup> أبــــي الحســـن علــــي بن عثمان بن أبي الجلابي الهجويري الغزنوي المتوفي في حدود سنة • ٤٧٠هـــ.

رمازية لها دلالتها الخاصة فيقول: "لما خرجت من مصر أرضي إلى حقيقة فرضي، ونوديت من طور قلبي بلسان ربي من جانب شجرة الأحدية في الوادي المقدس بأنوار الأزلية"(۱) وقد عمد الجيلي نفسه إلى التنبيه على ما أورده بلسان الإشارة وما صرح به مسن ظاهر العبارة بقوله: "فافهم ما أشرنا إليه من التصريح، واعلم ما رمزنا لك في التلويح... هل هو لقصور العقل عن دركه أم الغيرة الإلهية منعت من فكه... فجميع ما أبرزناه في هذا المسطور هو من زبد هذا البحر المسجور... بيد أنا لم نكتم منه شيئاً إذ وضاعنا جميعه بين رمز في عبارة ولمغز في إشارة وبين تصريح أضربنا عنه إلى غيره والمراد هو لما يحوي من خيره..."(۱).

#### - منهجــه:

ابتدأ الجيلي حياته الصوفية بمجاهدة النفس ورياضتها وتزكيتها لتطهيرها مما على بها من شوائب، وأعدها لتلقي المعارف الإلهية والنفحات الربانية والعلوم اللدنية، وقد حدد معالم الطريق التي يجب أن يسلكها المريد في بداية عهده كي يلتزم بالطريق المسحيح وعدم المعرض المهالك التي تصيب السالك إذا حاد عن الطريق السوي. فالالتزام بميزان الشرع، وتأييد ما جاء في كتاب الله وسنة رسوله هما الطريقان المنجيان للسالك في يحدد عنهمة. وقد حدد المعرفة بأنها المعرفة بالله وجعلها على نوعين: الأول ما يسمى بالعلم الضروري وهو الخواص، وثانيها علم الأذواق، بمنازلات، وهذا العلم الأخير يحصل بفضل الله من ثلاث مسالك: أولها علم الأذواق، وثانيها العلم اللذني بطريق الإلهام، وثالثها وهو ما يستفاد بطريق الإيمان من كلام الله تعالى فيقول في ذلك "أولها وهو الأعلى ويسمى علم الأذواق يحصل للعبد بإزاء المشاهدة العيانية... والطريق الثاني فهو ما يرد على قلوب العارفين من العلوم اللدنية بطريق الإلهام على لسان الواردات، وهذه الواردات نتائج الاستقامة في الطريق على بطريق الإلهام على لسان الواردات، وهذه الواردات نتائج الاستقامة في الطريق على دوام المراقية... وأما الطريق الثالث فهو ما يستفاد بطريق الإيمان من كلام الله تعالى وحديث رسوله الله أو من عبارات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم أو حديث رسوله الله أو من عبارات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم أو حديث رسوله السلاك المنازات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم أو حديث رسوله الله أو من عبارات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم أو من عبارات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم أو من عبارات أهل الله تعالى وإشاراتهم... فإن المريد إذا علم

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٩٢.

بشيء من علوم الحقيقة مما هو فوق طوره فأمن به وانصب فيه، وأخذ بكلتا يديه حتى يسكن قلبه إلى ما آمن به..."(١).

وبذلك حدد الجيلى معالم طريق الصوفى ومنهجه، فنبّه وجعل الإيمان أول مدارج السالكين وآخره الكشف عن عالم الغيب. وفي هذا يترقى العبد حتى يغلب روحانيئه على بشريته، فيشهد ما خفى على العين المجردة بالبصيرة لما أودع الله فيها من السر الإلهي ويصل إلى التحقق الكامل. وقد أشار إلى ما حققه بفضل صفائه الروحي حيث تكشفت له الحقائق فقال:

الأمـــر مكشـوف لكــل ناظر هذا الجمال ظاهر لكنهم أنظر إلى القلب فما من حاجب لا تحتجب بعوائد الحس الذي واطلق التحقيــق في الأمر الذي ﴿ تــراه تخيّلًا بحكــم الــــوارد فكما تراه في محافظ حق فلا تكن له كالجاحد(١)

فانظره بالقلب فما من ساتر قد شغلوا عنه بهم في الظاهر من دون ذا العين إليها الباصر قد قيد الخطق بحكم الشاهد

والمكاشفة ثمرة المجاهدة كما يقول الجيلي، حيث يرى بالقلب ما انغلق على العقل والفهم، لذا يشير إلى ما تحقق به بقضل مجاهداته حيث يقول: "جذبني الحق عنى إلى، فأطلعني على أسرار من بدايع قدرته وغرائب حكمته حكمته وقال لي بلسان حال المقام: أنظر إليك، فنظرت، فإذا أنا لوح علوم جميع الأشياء، غير أن النفس كانت تصحف بعض تلك الكلمات... فاختلَ على بعض الأمر، فعلمت كيف الحيلة في منعها... فأدخلت حضرة العلامة، ففزت بالسلامة"(٢) وفي هذا إشارة إلى ما حققه من الترقـــى، وهــو مـــا يعتبره الجيلي ثمرة فتح الله به عليه وهو العلم الوهبي الذي يقذفه بالقلب.

<sup>(1)</sup> الجيلي، حقيقة الحقائق التي هي من وجه للحق ومن وجه للخلائق، ورقة ٣، ص.ص أ-ب.

الجيلي، لوامسع البرق الموهن في ما وسعني أرضي ولا سمائي، مخطوط، دار الكتب **(۲)** المصرية، رقم ٢٠٢، مجاميع، ورقة ٨٠.

المصدر السابق، ورقة ٩، ص ب. (٣)

وطرق الوصول إلى الحقيقة عند الجيلي مختلفة باختلاف تجليات أسماء الحق، ولذلك يرى: "أن كل إسم يتجلى به الحق فإن الناس فيه مختلفون، وطرق وصولهم إليه مختلفة، ولا أذكر من جملة كل إسم إلا ما وقع لي في خاصة سلوكي في الله، بل جميع ما أذكره في كتابي... فإني لا أذكره إلا على حسب ما فتح الله به علي في زمان سيري في الله وذهابي فيه بطريق الكشف والمعاينة..."(1) وبعد تمكنه وثبوت المعرفة لديه يسترقى الجيلي من حضرة المكاشفة إلى حضرة المشاهدة وهو في قمة النقاء الروحي، حيث يشهد بالمعاينة الحقيقة التي تعلق بها قلبه وهي حقيقة النبي هي من حيث أنه هو الحقيقة الذات العظيم والقرآن الحكيم حيث يقول:

رسول الله يا مجلى الألوهة ويا من ذاته الذات النزيهة ظهرت بكل مظهر حسن تستر عن عيان بالبديهة بأوصاف هي الدات النبيهة...(١)

ويعزو سبب وضعه لهذه الأبيات وإنشائه لها ما سمعه في حلقة سماع عند شيخه الجبرتي من أحد إخوانه وهو الفقيه أحمد الحبايبي (\*) قوله تعالى: (ولقد آتيناك سبعاً هن المثاني والقرآن العظيم)(\*) فقال: فأشهدني الحق سبحانه وتعالى اتصاف نبيته محمد في بالسبعة الأوصاف النفسية وهي الحياة والعلم والإرادة والقدرة والسمع والبصسر والكلم، وشهدته في بعد اتصافه بأوصافه عين الذات الغائب في هوية الغيبيات وهو المشار إليه في الآية بالقرآن العظيم (\*). وهكذا يتم له الترقي في سلوكه مسن الكشف إلى المشاهدة (\*\*) حيث يتحقق بالمعرفة الكاملة ويرى روحانية الموجودات

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٤٢.

<sup>(</sup>۲) الجيائي، الكهسف والرقسيم فسي شرح بسم الله الرحمن الرحيم، القاهرة، مكتبة المحمودية التجارية، ص ۲۳.

<sup>(\*)</sup> الحبايبيي: كان من أخوان الجيلي في حضور السماعات في مسجد الجبرتي. وقد ورد اسمه في المخطوط بإسم الجبائي، ورقة ١١، ص ب.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٨٧م.

<sup>(</sup>٤) الجيلي، الكهف والرقيم، ص ٢٣.

المشاهدة روحانية لا حسية، ويغلب على كلام الجيلي هذا شيء من المبالغة والإعتداد بالنفس مما جعله وغيره من الصوفية هدفاً لهجوم الفقهاء، وهذا يعتبره البعض مأخذاً على الجيلي من حيث الدعوى العريضة التي ينفر منها الصوفية وذلك خوفاً من الحجب والكبر اللذان يؤديان إلى الهلاك.

ويكشف له عن حقائق الأمور لذلك يقول عن مشهد في زبيد في سنة ثمانمائة من الهجرة النبوية أنه رأى جميع الرسل والأنبياء صلوات الله عليهم والأولياء والملائكة، ويقول عن هذا المشهد "وتحققت بعلوم إلهية لا يسع الكون أن نذكرها فيه، وكان في هذا المشهد ما كان، فظن خيراً ولا تسأل عن الخبر..."(١).

ومسن ثمسرة هذه الرياضة الروحية التي عايشها الجيلي أنه تحقق بالرؤيا التي تكشف للرائي عن حقيقة أمر ما من الأمور التي توقعه في الحيرة والعجز حيث يصدق قسول أبي بكر الصديق "العجز عن درك الإدراك إدراك" وهذه حقيقة الكمال لمن عرفه وقسد كان لشيخه الجبرتي أكبر الأثر في تكوينه الصوفي وتوجيهه الروحي، فسلك به أقسرب الطرق، كما أخبر عن نفسه أنه نال الحظوة في أقل من سبعة أيام وحصلت له الجذبة المطلوبة، وهي الغاية في المجاهدة، فكان صاحب سلوك عملي تنقل فيه بين الأحسوال والمقامات، وتعرض فيه لكل ما يصيب السالك من القواطع والموانع إلى أن وصل إلى مقام التمكين، ويدل على ذلك ما يصيب السالك من القواطع والموانع إلى أن التسي أقامه الله فيها معبراً عنها بالكشف جمقام التوبة ومقام الإنابة، ومقام الزهد، ومقام الستوكل والمتفويض، ومقام الرضا والإخلاص حتى يصل إلى الفناء، ثم يبقى بعد ذلك بإبقاء الله تعالى له، وجل ما جاء في مولفاته شاهد على سعة اطلاعه وعمق تفكيره وتمسيزه عن غيره من أهل الطريق ممن سبقوه من الصوفية، وصحبة المشايخ وقراءة كتبهم.

### - أساتذته ومعاصروه:

لما كان التصوف لا يكتمل إلا بالسياحة بحثاً عن الحقيقة واكتمال المعرفة، فكان لزاماً على المريد أن يرحل ساعياً في سبيل تحقيق ذلك، وكان لا بد له من شيخ يربيه ويأخذ عنه علامات الطريق. وهكذا كان شأن الجيلي فيما أخبر عنه، ولكن من هم أساتذته وشيوخه الذين أخذ عنهم، وطمع بعطاءاتهم، وعاش في كنفهم؟.

الواقع أن كتب الجيلي ومؤلفاته لم تخل من الإشارة إلى كثيرة من الصوفية السابقين عليه، فقد جاء على ذكر ابن عربي في كثير من المواضع في كتابه "الإنسان

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٦٥.

الكامل" مشيراً إلى بعض مواقفه ومتأثراً بها، كما وضع شرحاً لبعض الفصول من كتاب "الفتوحات المكية" لإزالة اللبس الذي لحق بها وتقريب الفهم منها، كما فهم الجيلي من أقوال الحلاج في الحلول ما لم يفهمه غيره ولم يغب عنه مقصوده، لذلك نجده يشير إلى أن ما أصابه كمان نتيجة تسرعه في العبارة فقط، وقد أشار إليه في كثير من مؤلفاتـــه كالإنســـان الكامل وحقيقة الحقائق، والمناظر الإلهية وغيرها حيث اعتبره من الصسوفية الذين خلعوا العذار (\*) فعجل ذلك بمقتله. في حين يرى في الشيخ عبد القادر الكيلانـــى وأبـــى يـــزيد وأبى الغيث بن جميل (ت ٢٥١هــ) وغيرهم من الأولياء قد رضوا العذار ولم يخلعوه (١). وكثيراً ما نتاول الجيلي أراء هؤلاء الرجال وجاء على ذكــرهم لمَـــا استفاده من علومهم وأفكارهم الصوفية، وأثرهم في من جاؤوا من بعدهم كما هو شأن الإمام محى الدين بن عربي فيما يرويه عن الشيخ عبد القادر في كثير من المواقف وتأثره به، وربما كان هذا من أهم العوامل التي شغلت الجيلي عن غيرهم من الصوفية أمثال ابن سبعين وابن الفارض والسهروردي المقتول ممن عاصر ابن عربي على الــرغم من شيوع مصطلحاتهم في كُنير من البلاد كفارس والعراق أنذاك، وكذلك انشغاله بآراء ابن عربى التي غطت الأفاق وشرحه لبعضها ودفاعه عنها لما يربطه به من حب الحقيقة والبحث عنها ولم يعب عنه ذكر مأثر وأفكار وعبارات بعض الصوفية الأوائل أمثال الجنيد (ت ٢٩٧هــ) وسهل بن عبد الله التستري (ت ٢٨٣هــ) وأبو بكر الشبلي (ت ٣٢٠هــ) والبسطامي وغيرهم.

(\*)

(1)

منظر خلع العذار كما يشرحه الجيلي ذلك بأن يتجلى الله تعالى على العبد بتجل يقتضي حقيقة ذلك التجلسي مسنه أن يتحدى بها فتظهر فيه الشطحات في هذا المشهد. وآفة هذا المنظر: هو أن هذه الدار ضبيقة عن ظهور الحقائق الإلهية والتحدي بها فلا يعمعها إلا الدار الأخسرة، وتحديه إنما هو استعمال أمر فوضى فهو من قبيل وضع الشيء في غير موضعه ولا يكسون ذلك إلا عن نقص فإن الحكمة الإلهية بخلافه، وأيضاً فإن هذه الدار محل التزيد والتحصيل فيفوته أمر كثير خطير، (الجيلي، المناظر والتحصيل، وبالتحدي يزول التزيد والتحصيل فيفوته أمر كثير خطير، (الجيلي، المناظر الإلهية، منظر خلع العذار، ص ٤٢)، ويقول محمد بن أبي بكر الرازي يقال للمنهمك في الغي خلع عذاره، (مختار الصحاح، مكتبة الهلال، بيروت، ص ٤٢).

الجيلى، المناظر الإلهية، ص ٤٢.

ولما كانت صلة الجيلي بهؤلاء الصوفية السابقين عليه قد اقتصرت على مؤلفاتهم وأقوالهم فإنه قد أفاد من المعاصرين له باتصاله بهم والأخذ عنهم، فكان بذلك لهم أكبر الأثسر على تكوينه الروحي. ومن أوائل شيوخه الذين التقى بهم في بداية طريقه: الفقيه العارف جمال الدين محمد بن إسماعيل المكدّش (\*) في بلدة الأنفة (\*\*). وقد رآه في بداية سلوكه الطريق وهو دون العشرين، وكان مقيماً فيها حتى وفاته سنة مهم بداية ويصف لنا الجيلي أثره عليه بقوله: "ولقد رأيت في هذا المذكور في زيارتي له أيام بدايتي بركات كثيرة". ولعل لقاءه بالشيخ المكدّش وقع في سنة زيارتي له أيام بدايتي بركات كثيرة". ولعل لقاءه بالشيخ المكدّش وقع في سنة

وممان ذكرهم أيضاً الشيخ العارف أبا بكر بن محمد الحكاك، وهو شاعر صدوفي أشار إليه الجيلي في كتابه "مراتب الوجود" (١)، ويذكر أن له ديواناً في علم الحقيقة ذو فائدة، فمن وقف عليه وعرف مقداره حظى بطائل..." (١). ومنهم أيضاً الصوفي الكبير فخر اليمن أبو الغيث بن جميل، وهو من مشايخ الطريقة والقطب الجليل، وللجيلي اهتمام كبير بأقواله وعباراته حيث يشير إلى مدى اتفاقه مع الشيخ عبد القادر الكيلاني في طريقه الصوفي ومعرفته بالله حيث قال: "معاشر الأنبياء أوتيتم اللقيب وأوتينا ما لم تُؤتوه، هكذا روى عنه الإمام محي الدين بن العربي في الفتوحات المكية بإسناده، وقال الشيخ الولي أبو الغيث بن جميل رضعي الله عنه خضنا بحراً وقف

<sup>(\*)</sup> أبو عبد الله بن إسماعيل، (النبهاني، جامع كرامات الأولياء، ص ١٥٣)، ويذكر المناوي أنه صوفي عظيم التربية، وناسك سالك لطريق العبادة. له أحوال ظاهرة وكرامات باهرة، وأنه كثير الذكر مستغرق فيه ويعتريه ذهول، توفي سنة ٧٩٨هـ.، (طبقات الأولياء للمناوي).

<sup>(\*\*)</sup> الأنف.ة، بف.تح الهم.زة، بجهة الوادي سهام، وهي مجللة محترمة بالفقهاء، وقبور أكابرهم مخصص.ة للـزيارة وهم قبائل مشهورة في قبيلة عك بن عدنان، مسكنهم فيما بين الوادي سهام والوادي سردد (طبقات الخواص أهل السيدق والإخلاص، الشرجي، ص ١٣١، انظر الجيلي، المناظر الإلهية، ص ٧٨).

الجيلي، مراتب الوجود وحقيقة كل موجود، مكتبة الجندي، القاهرة، تقديم بدوي طه علام،
 ص ١١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١١.

الأنبياء بساحله..."(١) وقد وضع أحممد الرداد شرحاً لهذه العبارة التي طالما ردّدها الجيلي كثيراً. وهكذا كانت حياة أبو الغيث بن جميل مليئة بالمجاهدة والرياضة الروحية حتى توفى سنة ٦٥١ هجرية.

ولعل الجيلسي وُفَسِق في مسعاه في البحث عن شيخ مدبّر له في وصوله إلى الحقيقة، وقد لقيه لأول مرة في مكة المكرمة أثناء سياحاته العديدة، وأخذ عنه آداب الطريق، وأنه حصلت له الجذبة المطلوبة بفضله فكان أعظم أساتذته شأناً وأبعدهم أثراً في حسياته الصوفية ألا وهو الشيخ إسماعيل الجبرتي<sup>(١)</sup>، فقد صدق ظن الجيلي في صحبته إذ ساقه القدر إلى هذا الشيخ الذي طالما تمنَّاه في قوله:

> وإن ساعد المقدورُ أو ساقَك القضا إلى شيخ حَقُّ بالحقيقة بارغ فَقَــُمْ فِي هــواهُ واتبــع لمُرادِهِ ودَعُ كَلَّما مِن قبلَ كنتَ تصارع وكن عنده كالميتُ عند مُغسِّل يُقلُّبهُ ما شاء فهـ و مُطاوعُ...

وسلَّم له مَهما تــراه فلــــم يَكُن ﴿ علـــى غير مَشْرُوع فَثَمَّ نُتازِعُ (٦)

ولذلك يقول فيه" و لا نعرف أحداً ممن أدركنا على طريقه، فهو غربيب(\*) الأولياء "(؛). وفـــي زبيد من بلاد اليمن التقى الجيلي بشيخه الجبرتي (\*\*) للمرة الثانية بعد أن ارتحل

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٨٥، (صادر) ص ٧٤.

<sup>(</sup>٢) النبهانسي، جسامع كسرامات الأولياء ص ٣٥٨، الشوكاني: البدر الطالع، (مطبعة السعادة، مصر، ١٣٤٨هـ)، الشرجي: طبقات الخواص، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، النوادر العينية، (البيت ٢٦٤ - ٢٦٥ - ٢٦١ - ٢٦٨)، ص ١٦٣.

<sup>(\*)</sup> غربيب الأولياء، يقول الرازي في مختار الصحاح: الغربيب: وأسودُ (غربيب) بوزن قنديل أي شـــديد السواد به وهنا جاءت للتأكيد على مدى ولايته وصحتها، فإذا قلت غرابيب سود كسان السسودُ بـــدلاً من. غرابيب لأن توكيد الألوان لا يتقدم (مختار الصحاح، ص ٤٧٠). (الجيلي، مراتب الوجود، مصدر سابق، ورقة ٢، ص أ).

<sup>{</sup>ŧ} الجيلي، المناظر الإلهية، منظر الملامسة، ص ٤٣.

<sup>(\*\*)</sup> وقـــد ذكر الشوكاني عنه أن لأهل زبيد فيه اعتقاد كبير وكان يلازم سورة (يس) ويأمر بها ولمه منزلــة كبيرة لدى السلطان الأشرف وحكمة لا تُردّ، وكان بيته ملجأ لأهل العبادة وأهل السبطالة وأهمل الحاجمات، تتلمذ له أحمد بن الرداد ومحمد المزجاجي، (الشوكاني، البدر الطالع، الجزء الأول، ص ١٣٩).

من مكة، فدرس عليه أصول التصوف، وتعمق فيه وخبر لجته، ودام ذلك طيلة المدة منا بين سنتي ٢٩٧هـ و ٨٠٠هـ، وهي الفترة التي ارتفع فيها إلى المراتب العليا، والدرجات الرفيعة، مقترباً من الحق، معتزلاً الدنيا، مستغرقاً في نشوة الفناء التي هي غاينة المطاف عند بعض الصوفية (١). والجا في سرمدية الله، نافذاً من التعدد إلى النوحيد، قال في كتاب "حقيقة اليقين" واصفاً إحدى تلك المسالات: "غيبني وارد الوقيت عن الأكوان، وأخرجني بالكلية عن عالم الحدثان، فأسهدني صفاتي، وأوجدني ذاتي، ثم نقلني مني إلي في أطوار كثيرة لي عندي ولدي. فلمنا قمن على صراطي المستقيم وحفظت شروط ذلك العهد القديم، وضعت إحدى القدمين في حضرة العين، والآخر في عالم الأين (يعني أنه عرف الأشياء على حقيقتها دون تحديد بزمان أو مكان) فأتح لي في الأفق الأعلى ذلك الباب، فولجت في عالمي وعقدت حواى بآدمي" (١٠٠٠).

وتبرز لذا أهمية هذه الفترة في حياة الجيلي من تأكيده هو نفسه عليها في أكثر من موضع، وذلك اعترافاً بفضل شيخه الجبرتي فيقول: "أقمت فيه بزبيد شهر ربيع الأول من سنة ثمانمائة من الهجرة النبوية (١٣٩٧م)، فرأيت جميع الرسل والأنبياء صلوات الله وسلمه عليهم أجمعين والأولياء والملائكة... ورأيت روحانيات الموجودات جميعاً، وكشفت عن حقائق الأمور على ما هي عليه في الأزل إلى الأبد، وتحقق بعلوم إلهية لا يسع الكون إن نذكرها فيه "(٢).

ويعترف الجيلي بأهمية الجبرتي في حياته الصوفية في "إنسانه الكامل" بأن تفكيره كاد أن يزل في بعض الأحيان، وأن يضل، وأن الشر كان يظهر له في صورة الصواب لولا أن أدركه شيخه الجبرتي وأعاده إلى صراطه المستقيم فقال: "ولقد كنت غرقت في هذا البحر الغزير، وكاد يهلكني موجه في قعره الخطير، وأنا يومئذ في سماع بمدينة زبيد عام ٧٧٩هـ، وكان هذا السماع في بيت أخينا الشيخ العارف شهاب

<sup>(</sup>١) نيكلمبون، الصوفية في الإسلام، ترجمة نور الدين شربية، مصر، ١٩٥١، ص ٥٢.

 <sup>(</sup>۲) الجيلي، حقيقة اليقين وزلفة التمكين، ورقة ٥ – ٦.

۲۰ الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ۲۰.

الديسن أحمد الردّاد<sup>(\*)</sup> (ت ٨٢١ هـ) وكان شيخنا أستاذ الدنيا، القطب الكامل والمحقق الفاضل، أبسو المعروف شرف الدين إسماعيل بن إبراهيم الجبرتي حاضراً يومئذ في السماع، فناديت بأعلى صوتي: اللهم إني أعوذ بك من العلم المهلك، أدركني يا سيدي أدرك، فكان يراعيني الشيخ في نفس السماع مراعاة من له على الأمر اطلاع. فنقلني ببركته إلى المعراج القويم (١).

وفي مدرسية الجبرتي عاش الجيلي، فكان يؤازره في مواقفه، وبفضله تم الصلاح شانه إذ لا يمكن للصبوفي العيش إلا في جو روحي ملائم وبين أقران يؤازرونه ويؤيدونه في مواقفه. وهذا ما تحقق الجيلي بفضل شيخه وإخوانه كأحمد السرداد ومحمد المزجاجي \*\*) اللذان تتلمذا له أيضاً. وقد أخبرنا الجيلي عما تعرض له في بداية الطريق مثل ما تعرض له الشيخ عبد القادر الجيلاني من غواية الشيطان ولم ينج من ذلك إلا ببركة شيخه الجبرتي فقال: "وهذا مقام لا أنكره، أخذ الوقت من بدايتي طرف منه وكنت محقاً فنقاني الحق منه ببركة سيدي وشيخي أستاذ الدنيا وشرف الدين، سيد الأولياء المحقين، أبي المعروف الشيخ اسماعيل بن إبراهيم الجبرتي، وقد اعتضى بي وأنا في تلك الحالة عَمَاية ربائية مؤيدة يقفحات رحمانية، إلى أن نظر الحق بعينه عبده، فجعلني ممن عنده، فنعم السيد الفاضل، ونعم الشيخ الكامل "(۱).

(\*\*)

<sup>(°)</sup> أحمد الرداد بن أبي بكر بن محمد الشهاب أبو العباس بن السراج القرشي البكري المكي ثم الزبيدي الصوفي، ثم القاضي الشافعي، عُرف بابن الرداد، مولدهُ ٧٤٨هـ، تفقه بأبيه ولازم صحبة الشيخ إسماعيل الجبرتي، (الضوء اللامع، ص ٦٠).

<sup>(</sup>۱) الجیلی، الإنسان الكامل، الجزء الثانی (بولاق)، ص ۲۱، (صادر)، ص ۲۶.

المزجاجي (محمد)، محمد بن محمد بن أبي القاسم أبو عبد الله المزجاجي اليمني المتوفي المزجاجي اليمني المتوفي ٨٢٩ من مؤلفاته التي دافع بها عن ابن عربي والصوفية رداً على المنكرين عليهم ما سماه "إمحاض النصيحة الصحيحة عن أمراض باطل النصيحة النطيحة تنطحها قرون جهل صحاحبها فصحارت جيفة مريحة"، مخطوط الظاهرية، دمشق، ضمن مجموعة. وله كتاب هداية السالك إلى أهدى المسالك، مخطوط. (انظر يومف زيدان، مرجع سابق، ص ٤٤).

<sup>(</sup>٢) الجيلي، المصدر السابق، (بولاق)، ص ٢٦، (صادر)، ص ٢٤.

و لا يستوانى الجيلي في مدح شيخه وذكر مناقبه، فقد أنشأ فيه عدة قصائد منها هذه القصيدة التي قال فيها:

وافى المحب فراره محبوب دار بها إسماعيل أسمى من سما ملك الصفات وكامل الذّات الدّي ملك ملوك الله تحبت لوائسه قب الحقيقة محور الشّرع الضّيا يا ابن إبراهيم يا بحر النّدي أبع الحبيا عناية أبع الكريم بغير شك وهسو ذا أبت الكريم بغير شك وهسو ذا قسما بمكة والمشاعر والدي ما حب قابي قط شيئا غيركسم ما حب قابي قط شيئا غيركسم

بشسراه يا بشراه ذا مطلوبه...
اسماء أسما راحه ونسيبه...
فاح الشمال بعطره وجنوبه ما بينمسا موهوبه وسليبه...
فلك اولاء محيطه وعجيبه...
يا ذا الجبرتيّ الجيور طبيبه...
صباغة صبغ المحبّ حبيبه.
عبد الكريم ومنك يُرجى طيبه...
من أجله هجر المنام كثيبه...
كلا وليس سواكم مطلوبه...

وعملاً بآداب الصوفية وامتثالاً لها فقد تحلى الجيلي عن كل ما حصله من علوم، فأعدق عليه شيخه من نعيم الروح ما جعله درة وقته ومعجزة عصره، فلم يعد يشير السي أستاذ غيره سواء المعاصرين له أو السابقيل عليه من الصوفية، بما فيهم ابن عربي نفسه الذي تعلق به فكر الجيلي وعقله، فجاءت قصائده الجمة حباً وشغفاً دون سواه لما ناله لديه من الحظوة ولحصول الجذبة له في أقصر وقت. ولعل هذا الولع المذي أبداه الجيلي بشيخه الجبرتي يعود إلى حداثة سنّه وحاجته إلى المدبّر لأمره فهو كما يذكر من نفسه أنه كان حدثاً لم يبلغ بعد سن الحلم حين النقى به في حلقة السماع عند زميله أحمد الرداد، وهذا إن دلَّ على شيء فإنه يدل على ما يتمتع به الشيخ إسماعيل الجبرتي من سمو الخلق الصوفي الذي تعامل به مع مريديه، وأخذَه بيدهم وهداي تهم إلى السبيل القويم، وقد صدقت الرؤيا لدى الجيلي بما يتوسمه في الشيخ المطلوب من حسن الخلق، وتطابق الصورة التي أقامها للشيخ المطلوب بالخصائص الحميدة كما وردت في قصيدته العينية حيث قال: "أنه إذا ساقه القدر إلى شيخ حق الحميدة كما وردت في قصيدته العينية حيث قال: "أنه إذا ساقه القدر إلى شيخ حق

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، (صادر)، ص ٤٢.

بارع في علم الحقيقة فليُسلّم إليه مقاديره ويكون لديه كالميت عند غسله يقلّبه كما يشاء ويكون طوع أمره، في غاية الأدب في الامتثال لمطالبه (۱). لذلك نراه وقد اتخذه شيخاً ومدبراً وآمراً وموجها، فلزمه ورأى فيه أستاذاً جليلاً فهو: أستاذ الدنيا، والقطب الكامل، والمحقق الفاضل وشرف الدين (۱). وزيادة في التأكيد على هذه الصفات فقد مسيّزه عن غسيره فقال فيه أنه "غربيب الأولياء" (۱) وهذا مما لا يتصف به إلا أكابر الرجال من الصوفية الذين بلغوا شاواً بعيداً في التصوف من أصحاب الكرامات.

زِذ على ذلك أن الشيخ الجبرتي من أتباع مدرسة ابن عربي والآخذين عنه، لذا كان ينصح تلاميذه بقراءة كتب ابن عربي ويتمثل ذلك في قوله لأحد تلاميذه: "عليك بكتب الشيخ محي الدين العربي، فقال له التلميذ: يا سيدي إن رأيت أن أصبر حتى يفتح الله على به من حيث الفيض، فقال الشيخ إن الذي تريد أن تصير له هو ما ذكره الشيخ للك في هذه الكتب "(") وعلى ذلك، فإنا نتبين أن الجبرتي كان داعياً إلى نحلة ابن عربي، جاعلاً من كتابه فصوص الحكم مصدراً أساسياً من مصادر التصوف لا تكتمل مسنزلة الصوفي إلا بتحصيله ومعرفته، (أ) وهذا ما يدلنا على أن الجبرتي كان من أصحاب وحدة الوجود كإبن عربي، ولعل الجيلي كان متأثراً بأستاذه الشيخ الجبرتي المستوفي إلا بتحصيله ومعرفته، المنابع المنابع كان متأثراً بأستاذه الشيخ الجبرتي أصداب وحدة الوجود كإبن عربي، ولعل الجيلي كان متأثراً بأستاذه الشيخ الجبرتي المنتفيعين أمر تلاميذه أيضاً بقراءة كتاب القصوص لابن عربي. وكان من المتشيعين لنحلة هذا المتصوف الأخير (°).

<sup>(</sup>١) الجيلي، النوادر العينية، ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٢٤.

<sup>(\*)</sup> غربيب وأمنودُ (غربيب) بوزن قنديل أي شديد العنواد، فإذا قلت: (غرابيب) سودٌ كان العنود بدلاً من غرابيب، لأن توكيد الألوان لا يتقدم و هذا غربيب الرجال أي أشدهم وأكثرهم تمسكا بالحياة الروحية ووصبولاً إلى التحقق بالكرامات لصفاء روحه ونقاء سريرته. (مختار الصبحاح تأليف محمد بن أبي بكر عبد القادر الرازي. مكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٣، ص ٤٧٠، المجند، ص ٥٤٨).

<sup>(</sup>۲) الجیاسي، مراتب الوجبود وبیان حقیقة كل موجود مخطوط، ورقة ۲، ص أ. (له نسخة مطبوعة).

<sup>(</sup>³) الشوكاني، البدر الطالع، الجزء الأول، ص ١٣٩.

 <sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٣٩.

ومن هنا جاء تأكيد الجيلي على ضرورة الشيخ للسالك وطاعته إلى حد انسلاخه عن شخصيته، وجعله مادة يشكلها الشيخ كما يريد فهو القدوة المربي عند الصوفية، لأنه قادر على تكميل<sup>(\*)</sup> المريد والسلوك به إلى الكمال. فهو الكبريت الأحمر الذي لا بد منه للوصول إلى الحقيقة.

ولعسل ارتباط الجيابي بشيخه الجبرتي كان باعثاً على الاستقرار وملازمته الستامة، مما جعل زبيد مقراً وموطناً روحياً له أقام به طيلة حياة شيخه. خاصة وأن زبيد من أخصب أراضي اليمن فكراً وعلماً، فقد غصت برجال التصوف من أهل زبيد كشيخه الجبرتي وإخوانه أحمد الرداد ومحمد المزجاجي وكثيرين غيرهم ممن يذكرهم. بالإضافة إلى مكانة الجبرتي العالية لدى ملوك بني رسول(\*\*) حكام تلك المنطقة آنذاك، والذيب كان لهم اعتقاد في الشيخ الجبرتي ويحسنون الظن به. مما أتاح للمتصوفين الحسرية التامة في ممارسة طقوسهم وأذكارهم وسماعاتهم في مساجد زبيد دون قيود، كما ساعد ذلك على نشر أفكار ابن عربي وآدائه وشيوع كتبه في مدينة زبيد (۱).

وقد ورد في مؤلفات الجيلي ذكر شيوخ آخرين معاصرين له غير الجبرتي، كان قد التقى بهم وأفاد منهم وتأثر بهم، منهم الخواجه بهاء الدين محمد بن الشاه نقشبند الأويسي البخاري (٧١٧-٨٢٧هـ) وهو صاحب الطريقة النقشبندية المعروفة (٢) فتعلم

<sup>(\*)</sup> التكميل والإكمال، الإتمام، مختار الصحاح، محمد بن أبي بكر الرازي، ص ٥٧٩.

المجاهد الرسولي: على بن داود المؤيد بن يوسف المظفر، (٢٠٧هـ - ٢٧هـ) من ملوك الدولة الرسولية في اليمن، ولد في زبيد وولي الملك بعد وفاة أبيه سنة ٢٧١هـ. كان شماعراً عالماً بالأنب مقرباً للعلماء والأدباء، محسناً إليهم، ومن آثاره مسجد في النويدرة علمي باب زبيد، وآخر بزبيد، ومدرسة في مكة ملاصقة للحرم، وله كتب مختلفة، (الشوكاني، البدر الطالع، ج١، ص ٤٤٤، ابن كثير، البداية والنهاية، ج١٤، ص.ص ٢٣٧، ابن خلدون، المقدمة، مجلد ٥، ص ٥١٣).

<sup>(</sup>۱) زيدان (يوسسف)، الفكر الصنوفي عند عبد الكريم الجيلي، دار النهضة العربية، بيروت، 1٤٠٨هـــ/١٩٨٨م، ص ٤١.

انظر: النقشبندي، عبد المجيد، الحقائق الوردية في حقائق أجلاء النقشبندية، ص.ص ١٣٥
 ١٤٣ –

منه فوانده ووصداياه الصوفية، وجرت له أمور بعد ذلك وأحوال لا يمكن التعبير عنها (١).

أما زملاؤه، فلم تقتصر علاقة الجيلي على شيوخه وأساتذته فقط، بل لقد النقي فـــى مديـــنة زبـــيد وغيرها من مدن اليمن ودساكره بإخوان له في الطريق ذكرهم في كتاباته، واستفاد منهم، وكان له بهم اتصالات قامت على الارتباط الروحي في الطريق الصوفي، وكتب في الرد على أسئلتهم، أول هؤلاء الإخوان: "هو الأخ العارف الرباني ذو الفهـم الثاقب، والذكاء الباهر، الراجح الراسب والتجريد والتفريد والقُدم الصَّدق في المطالسب، عماد الدين بن يحيى بن أبي القاسم التونسي المغربي، سبط الحسن بن علىي (٢) فقال: "بعد باعث رحماني واستجابة لسؤال أخ عارف رباني... عماد الدين بن يحسيى... بعسد مدافعتى إياه وتأخري عن التقدم إلى ما يهواه... فاستخرت الله تعالى، ولجأت إليه..."(٣). ويخبرنا الجيلي أنه ألف كتابه "الكهف والرقيم استجابة لطلبه وإجابة علسى سؤاله وقد أنشأه على ثقة بيّنة من نفسه وأقامه على القواعد الشرعية والأصول الدينية ومعنى التوحيد المستند إلى الكثاب والسنة حيث قال فيها: "فذلك مطلوبي الذي أمليت الكتاب لأجله، وإذا فهموا منه خلاف ذلك فأنا بريء من ذلك الفهم فليرفضوه وليطلبوا ما أمليته مع الجمع بالكتاب والسنة في الناوقد جمعت الصحبة بينه وبين فقهاء عصــره وذلــك فـــي السماعات حيث كان يلتقي بهم ويأخذ عنهم أقوالهم ويرافقهم في مجالسهم، منهم: "الأخ الفقيه أحمد الحبايبي الذي كان يحضر معه السماعات في مسجد الجبرتــــى(٥) وكذلـــك الفقـــيه حســن بـــن أبى السرور الذي تأثر بأقواله في الأذواق والمواجيد"(٦). كما يذكر بعض الإخوان الذين كان يحضر معهم السماعات في مسجد الجبرتي.

<sup>(</sup>١) الجيلي، شرح قصيدة صوفية، دون رقم.

 <sup>(</sup>۲) الجيلي، الكهف والرقيم، ص ٣.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، ص r.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص ٤.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٢٣.

<sup>(</sup>١) الجيلى، المناظر الإلهية، ص ٤٤.

أما إخوانه من أهل الطريق من أتباع الشيخ الجبرتي ممن عرفهم وعايشهم، فقد ضمت مدرسة الجبرتي عدداً كبيراً منهم ممن لازموه، وأقام معهم علاقة وطيدة، وجاء على ذكرهم في أغلب مؤلفاته، من هؤلاء محمد المزجاجي، ومحمد بن شافع، وقطب الدين مزاحم بن أحمد بامزاحم أ والعبيدي (\*\*) والشيخ عبد الله بن عمر المسن، وأحمد الرداد (\*\*\*) الذي كان من أكبر تلامذة الجبرتي وأقربهم صلة بالجيلي وأشدها، فهو يأتي على ذكره كثيراً في مؤلفاته ويقرد له مكاناً لأقواله وآرائه خاصة وأنه تولّى المشيخة عن شيخه الجبرتي الذي نصبه فيها قبل وفاته بأربع سنوات في مسجده العامر في زبيد بحضور جميع الشيوخ والمريدين (۱)، كما يذكر الجيلي ممن جمعته بهم مجالس العلم ولهم إعجاب كبير بابن عربي ومذهبه الشيخ العارف جمال الدين بن محمد الملقب بالمجنون، وقد كان يرى أن السلطنة في الباطن على الأسماء لإسمه القهار (۱).

وكثيراً ما جمعت مجالس العلم بينه وبين معارف من الصوفية ممن كان لهم اطلاع على أقوال ابن عربي ومذهبه في التوحيد، بل من التابعين له والمعجبين به، ويذكر الجيلي منهم الشيخ عارف والشيخ محمد بن شيرين حيث كانا يتداولان في معرفة سلطنة الأسماء والصفات في الظاهر والباطن، وكان الجيلي صاحب علم في هذا الشأن فقال: "ورد علينا الأخ العارف المسمى بالشيخ عارف، فذكر لنا أنه اجتمع في غيبته عنا بالشيخ العارف جمال الدين بن محمد الملقب بالمجنون، فذكر له أن

<sup>(\*)</sup> كــان بامــزاحم مــن مدينة (بروم) اليمنية، وكان يتردد على مدينة زبيد للاجتماع بالشيخ الجبرتي الذي كان يعيره كتب ابن عربي عن: (الصوفية والفقهاء، ص ٧٨).

<sup>(\*\*)</sup> العبدي هـو الصـوفي اليمنـي أحمد العبيدي متوفي سنة ١٥هـ، كان صوفياً عارفاً، (المرجع السابق، ص ٤٤).

<sup>(\*\*\*)</sup> قــيل عن الرداد أنه تولى زمام القضاء العام باليمن، مما زاد في سطوة الصوفية ونصرتهم علـــى الفقهــاء، فجمع بذلك بين التصوف والقضاء، ترك الرداد عدة مؤلفات، وقد كتبها في شـــجاعة تامة وحرية فكرية كاملة بسبب ما كان له من سلطة القضاء الأكبر آنذاك (المرجع السابق، ص ٥٤).

<sup>(</sup>١) انظر يوسف زيدان، الفكر الصوفي، ص.ص ٤٤ – ٥٠٠.

 <sup>(</sup>۲) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ١٦، ص ب.

الشيخ محمد بن شيرين قال له ذات يوم أن الشيخ محي الدين بن عربي رضي الله عنه نكر في بعض مصنفاته أن سلطنة الأسماء والصفات في الظاهر السمه الرحمن، قال الشيخ محمد بن شيرين للشيخ مجنون... في السلطنة الباطنة في الأسماء لأي إسم هي؟ فقال الشيخ مجنون أنه وقع عنده السلطنة في الباطن على الأسماء لإسمه "القهّار" فذكر نلك الشيخ محمد بن شيرين فاستحسنه منه وقَبلُه كل القبول، فلما سمعت هذه الرواية وقسع عندي من بعد هذا الكلام اختلاج في القبول، وذلك لأن اسمه "القهار" من أسماء صفات الأفعال، ومرتبة أسماء صفات الأفعال دون مرتبة أسماء الصفات النفسية، ومرتبتها دون مرتبة الذات... فكيف يكون له السلطنة... والشيخ محمد بن شيرين الذي ذكر أنه قَبلَ مثل هذا الكلام هو ممن يشار إليه بالأصابع في زماننا في معرفة كلام الإمام محيى الدين بن العربي رضى الله عنه، ثم إني رجعت إلى الله في تحقيق هذا الأمر فورد على الخطاب الإلهي أن سلطنه الأسماء في الباطن لإسمه الواحد، قكما أن الإسم الرحمن اقتضى الكثرة... كذلك الإسم الواحد اقتضى واحدية الأشياء في الباطن..."(١) وهكذا كان شأن الجيلي مع معاصريه وإخوانه في الطريق، يقوم على البحث عن الحقيقة والتداول في كلام الأئمة السابقين عليه كما هو حاله الذي رواه لنا مع الرجال الباحثين عن سلطنة الإسم الإلهي والمتأثرين بالإمام محي الدين بن عربي.

## - ثقافتـــه وعصــره:

الواقع أن حسياة الجيلي كما أوضحنا اتسمت بالخصوبة الفكرية، فقد التقى بأساتذة كبار كالجبرتي والنقشبندي وغيرهم، واستفاد منهم علوماً ومعارف غزيرة وهامة، فتحت أمامه أفاقاً بعيدة، وقد كان لسياحاته ورحلاته أثرها الكبير في تحصيل العلوم الجمة، فعرف تقافات الشعوب التي زار بلادها وحضاراتهم وعرف علومهم ولغاتهم فكتب بها مصنفات عديدة تبحث عن الحقيقة. كل ذلك بالإضافة إلى ما أفاده الجيلي من اطلاعه على كتب الصوفية المتقدمين عليه كالبسطامي والجنيد والحلاج

<sup>(</sup>١) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ١٦، ص ب.

وسبب محنته ومقتله، وعبد القادر الجيلاني وأبو الغيسة بن جميل (١). كما اعتمد في شرح منظومة له على نقول عديدة من كتب الصوفية كعين القضاة الهمذاني (ت ٥٢٥هـ) والسهروردي والشاذلي (ت ٢٧٦هـ) وأبي سعيد الخراز (ت ٢٧٩هـ) وغيرهم (١). وناقش آراء ابن عربي وشرح له بعض مصنفات كشرح مشكلات الفيتوحات المكية (١). كما نتلمذ على الفقهاء وعلماء العربية، فبرع فيها وعرف أصولها وله مبحث في الكلمة وأقسامها وحركة بنائها، وعلم البيان، وقد ظهرت اتجاهاته الأدبية والشعرية فيما كتبه من قصائد صوفية تعبر عن حقيقة مذهبه الروحي وعن ثقافته الأدبية الصوفية الواسعة أصدق تعبير. ولم يغب عنه علم الكلام إذ وجد أنه نافع للرد على الملحدة وأهل البدع لأجل وقوع الإيمان في القلب (١)، ولكن دون أن يأخذ به وبطرق أهله.

وأهم جانب في ثقافته أنه تعمق في العلوم الإسلامية وجمع بين الحقيقة والشريعة، فهم وأن الشرائع هي أصول المطالب والشريعة، فهم يرى أن الحقائق أصول الشرائع، وأن الشرائع هي أصول المطالب لمعمرفة الحقائق، ولهذا يدعو من يقصد معرفة علوم الصوفية أن يقيس العلوم الواردة إليه على الأصول المشروعة التي قد ثبتت بالكتاب والسنّة والجماعة.

كما اقتضى مسنطق مدهبه أن يالم بالأدبان والكتب السماوية وأسرارها، والمذاهب الأخلاقية القديمة وآثارها من زرادشتية ومانوية وغيرها من المذاهب التي جاء بها المصلحون، فكشف عن أمر التوراة وما خُص به موسى من الألواح السبعة لهدايسة أمسته، وانفراده بلوحين خاصين به يتضمنان ما يعجز العقل عن قبوله، ولذلك امتنعست عن أمته، فهي نفس العلم المحمدي وعلم إبراهيم وعلم عيسى عليهما السلام، كذلك معرفته بأمر الزبور وما جاء به على لسان داود وتعليمه منطق الطير (°). كذلك

<sup>(</sup>١) الجبوري (عبد الله)، الكشاف عن مخطوطات خزائن كتب الأوقاف، بغداد، ص ٢٨٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الجيلي، شرح مشكلات الفتوحات المكية وفتح الأبواب المغلقة في العلوم الكونية، مخطوط، المكتب الهندي، لندن، برقم ١٠٢٧، شرح فيه الباب التاسع والخمسين بعد الخمسمائة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الباب التاسع والخمسين.

<sup>(</sup>٤) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٩٢.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٨٤.

معرفته بالإنجيل وأسرار الديانة المسيحية وسرّ الكلمة المسيحية في الخلق التي هي حقيقة عيسى عليه السلام، ولكن الجيلي لم ينسَ فضل القرآن على هذه الأديان فيقارنه بالكتب الأخرى واحتوائه لكل الأديان حيث أنه نسخ كل ما جاء قبله.

وربما كان تعمقه في الإسلاميات أكثر خصوبة لسعة إطلاعه وكثرة مجاهداته، وتزكية أنفاسه، فهو يفرق بين هذه الكتب جميعها وما تشتمل عليه من أسرار الذات الإلهية وأسمائها وصدفاتها فيقول: "الزبور في الإشارة عبارة عن تجليات صفات الأفعال، والتوراة عبارة عن تجليات جملة أسماء الصفات، والإنجيل عبارة عن تجليات أسماء الحذات فقط، والفرقان عبارة عن تجليات جملة الصفات والأسماء مطلقاً الذاتية والصفاتية، والقرآن عبارة عن الذات المحض..."(١).

ولم يفته تصنيف البشر بمللهم ونخلهم والوقوف على أسرار مذاهبهم ودياناتهم، فجعلهم على عشرة أقسام أو ملة، ولكل ملة نحلة خاصة وهي: الكفار والطبائعية، والفلاسفة والتتوية، والمجوس، والدهرية والبراهمة واليهود والنصارى والمسلمون (١)، وقد ألم بكل ملة وما لها من أسرار العبادات، وما تعبّدت به الحق تعالى بمجلى من مجاليه، وصورة من صور العبادات فيقول: وأما الفلاسفة فإنهم عبدوه من حيث أسماؤه سبحانه وتعسالى لأن النجوم مظاهر أسمائه وهو تعالى حقيقتها بذاته، فالشمس مظهر إسم الله لأنه الممد بنوره جميع الكواكب، كما أن الإسم الله تستمد جميع الأسماء حقائقها مسنه، والقمر مظهر إسم الرحمن... وأما المريخ فمظهره القدرة لأنه النجم المختص بالأفعال القهارية "(٣).

وقد اطلع الجيلي على الفلسفة اليونانية، ومن جملة ما اطلع عليه آراء أفلاطون السذي سماه بالإلهي وآراء أرسطو، كذلك فيثاغورس الذي سماه بالحكيم الرباني لما في نظريته "في السنفس وتكوينها العددي" التي تتفق في بعض جوانبها مع فكرة وحدة

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٨٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٢.

الوجود (١). وربما اطلع على هذه الأفكار من خلال الصوفية المتفلسفين الذين مزجوا أفكارهم الصوفية بأنظار فلسفية. وربما كانت معرفته ببعض جوانب الفلسفة اليونانية قد دفعته إلى معرفة مصطلحاتها مثل العقل الأول والروح الكلي والنفس الكلية، واستخدامها في بعض عباراته رغم اعتماده على الجذور والأصول الإسلامية من فقه وحديث وتفسير وتأويل الآيات وما أشار إليه أيضاً في علم التوحيد، وفي هذا دلالة واضحة على تتشتته الدينية وتأثره بالبيئة الإسلامية، إضافة إلى نشأته الصوفية المبكرة حينما دخل في خدمة أهل الطريق، فكان لها أكبر الأثر في توجيهه وجهة دينية روحية تحققت له في ظل شيوخه وأساتذته من الصوفية والفقهاء الذين ساح في البلاد سعيا وراءهم ونال العلوم الطبيعية والاستقصات، وتكلم بالأمزجة كالبرودة واليبوسة والرطوبة وهي خصائص علم الطب والاستقصات، وتكلم بالأمزجة كالبرودة واليبوسة والرطوبة وهي خصائص علم الطبائع وتركيبها، والنباتات والحيوانات وروحانية هذه جميعها، كما اهتم بمعرفة علم الحروف والأسماء وعلوم السيمياء (١٠) والسحر والطلائم والأوفاق (١٠٠٠).

ومما لا شك فيه أن الجيلي لم يكن يحصن جميع هذه العلوم والفنون نتيجة تلقين من أساتذته وشيوخه لشمولينها وتعدد أنواعها، ولا يستند إلى العقل بأدلته وبراهينه كسي يصل إليها، إنما هي نتيجة كشف روحي في ساعة من ساعات الوجد التي يفنى فيها الصوفي عما يحيط به في العالم الخارجي، فيحصل منها ما لا يقدر أهل الفكر والنظر على تحصيله مدى الدهر، وهذا ما يبين لنا مدى الاستعداد الروحى لدى

<sup>(</sup>۱) الجيلسي، شرح رسالة الإمنفار عن رسالة الأنوار لابن عربي، الفيحاء، دمشق، ١٣٤٨هـ/ ١٩٢٩م، ص ٣١.

<sup>(\*)</sup> السيمياء هي الكيمياء قديماً.

<sup>(\*\*)</sup> الأوفساق، فمفسردها الوفق: يقول الجيلي: إنما سمي وفقاً لحصول الموافقة الكلية فيه وصفاً وعسداً واطلاعاً وقطراً ومناسبة للمطلوب وللوقت والشرف، والاسم الناظر في ذلك الأمر، فإذا اجتمع ذلك كله سمي الوفق وفقاً. (الجيلي، المصدر السابق، ص ٥).

<sup>(</sup>٢) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ٢٣، ص أ.

الصوفية لتحقيق ثقافة واسعة شاملة في شتى الألوان والفنون، ذلك بفضل ما يتحقق به الصوفي من رياضات روحية ومجاهدات بدنية تصل بها نفسه إلى حالة الصفاء فتأخذ ما يتكشف لها من الحقائق العلمية والإلهية في حضرة الذات الإلهية، ومن هنا كانت الثقافة الصوفية شاملة للأمور الدينية والعلمية والأدبية وغيرها.

أما ثقافته الصوفية وتكوينه الروحي فقد كان أهم جانب من جوانب ثقافته الواسعة الخصبة، وكان لابن عربي أكبر الأثر في ذلك، فقد أفاد الجيلي من الاطلاع على كتبه ومؤلفاته، وعرف علومه وشرح بعض قضاياها، وتابع خطواته فجمع بين الحقيقة والشريعة واقتفى آثاره في كثير من العلوم والمسائل التي عالجها ذوقاً وكشفا وإلهاماً ووهباً، كل ذلك بفضل توجيه شيخه الجبرتي كما سبقت الإشارة إذ كان على صلة بمدرسة ابن عربي، وداعياً إلى مذهبه ومنتمياً إلى نحلته، وهذا ما بدا من اهتمام الشيخ الجبرتي نفسه بكتاب فصوص الحكم لابن عربي واعتباره مصدراً هاماً من مصادر التصوف الضرورية، حتى صار من لا يحصل على نسخة من الفصوص منزلته عنده (۱).

ورغم إفادة الجيلي من ابن عربي واتفاقه معه في بعض الآراء، إلا أنه يختلف معه حول بعض القضايا: كقضية العلم والمعلوم، وقضية الجبر والاختيار وخلافه، وقد بنى على ذلك كله نظريات في المعرفة والوجود، وأخرى في الفناء والبقاء وكذلك في المثواب والعقاب وغيرها من النظريات، وهو في تناوله لكل هذه النظريات والآراء يستند إلى الكتاب والسنة دون إعمال فكر وبحث وتدقيق. وقد أخبر عن تأليفه لكتابه الإنسان الكامل فقال: "وكنت قد أسست الكتاب على الكشف الصريح، وأيدت مسائله بالخبر الصحيح..."(٢) ولكنه خطر له خاطر بتركه إجلالاً لمسائل التحقيق فشتته ومرقم إلى أن جاءه الأمر الإلهي بإبرازه فقال: فأمرني الحق الأن بإبرازه فقات طوعاً للأمر المطاع... وابتدأت بيات تصريحه وألغازه ووعدني بعموم الانتفاع فقلت طوعاً للأمر المطاع... وابتدأت فسي تأليفه متكلاً على الحق في تعريفه، فها أنا ذا أكرع من دنه القديم بكأس إسمه

<sup>(</sup>١) الشوكاني، البدر الطالع، الجزء الأول، ص ١٣٩.

 <sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، المقدمة، ص ٤.

العلميم في قوابل أهل الإيمان والتسليم خمرة مرضعة من الحي الكريم..."(١) وفي قوله شعراً:

خسدوا یا ندامی من حباب دنانها ولا تهملوا باش قدر جنابها لیهن أخلائی الذین حظوا بها

أمانيي أميال تجل وتعظم فما حيظ من فانته إلا النتدم عليهم سلامي والسلام مسلم (٢)

فهده الدعوة الصريحة من الجيلي للأخذ عن الذات الإلهية مباشرة وعدم إهمال جنابها وعظم تها دلالة واضحة على موقفه الصوفي الخالص من كل شوائب الفكر الشخصي والعقل البشري، بل إرادة إلهية ووهب إلهي لمن هم أهل لذلك الأمر. فهو إذن ولو أنه عرف الفلاسفة اليونان وأفكارهم وعرف مقدارهم إلا أنه لم يقم مذهباً فلسفياً قائماً على أسس ومبادئ فلسفية لأنه انطلق في علمه الصوفي من تعليم الكتاب والسنة والفقه والحديث وعلم الكلام بل ومجموع العلوم الإسلامية التي يقوم عليها الإسلام، وطريقه في ذلك كله الكشف والذوق والوجدان حيث يقول: "فإنه لما كان كمال الإنسان في العلم بالألهام والتوفيق حرماً آمناً يُتخطف الناس من حوله بالموانع والتعويق، تفارها محفوفة بالغلطات والتزليق، بحارها مشوبة بالهكات والتغريق، صراطها أدق من الشعر الدقيق وأقطع من لسان الحسام الرقيق، لا يكاد المسافر أن يهتدي فيها إلى سواء الطريق، الفيت كتاباً..."(٢) فالعلم عنده إذن ليس من قبيل الوضع الإنساني إنما هو علم رباني صعب الوصول إلاً لمن خصه الله به وأكرمه بتاتيه.

ولعل ما يثبت ثقافته الصوفية الواسعة وعلمه الإلهي قوله منبها على الأصول التي بسنى عليها كتابه الإنسان الكامل ومحذراً من الوقوع في الخطأ بحقه فقال: "ثم ألتمس من الناظر في هذا الكتاب بعد أن أعلمه أني ما وضعت شيئاً في هذا الكتاب إلا وهو مؤيد بكتاب الله أو سنة رسوله الله على أنه إذا لاح له شيء من كلامي بخلاف

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص٥.

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٤ – ٥.

الكتاب والسنة فليعلم أن ذلك من حيث مفهومه لا من حيث مرادي الذي وضعت الكلام لأجله، فليستوقف عن العمل به مع التسليم إلى أن يفتح الله عليه بمعرفته ويحصل له شساهد ذلك من كتاب الله تعالى أو سنة نبيّه... فإن من أنكر شيئاً من علمنا هذا حُرم الوصول الوصول إليه ما دام منكراً ولا سبيل إلى غير ذلك، بل ويخشى عليه حرمان الوصول إلى ذلك مطلقاً بالإنكار أول وهلة، ولا طريق له إلا الإيمان والتسليم. واعلم أن كل علم لا يؤيده الكتاب والسنة فهو ضلال لأجل ما لا تجد أنت له ما يؤيده، فقد يكون العلم في نفسه مؤيداً بالكتاب والسنة، ولكن قلة استعدادك منعتك من فهمه، فلن تستطيع أن تنتاوله بهمتك من محله فنظن أنه غير مؤيد بالكتاب والسنة. فالطريق في هذا أن تنتاوله بهمتك من محله من غير إنكار إلى أن يأخذ الله بيدك إليه، لأن كل علم يرد عليك لا يخلو من ثلاثة أوجه: الوجه الأول المكالمة، وهو ما يرد على قلبك من طريق الخاطر الرباني والملكي فهذا لا سبيل إلى رده... وعلامة مكالمة الحق تعالى لعباده أن يعلم السامع بالضرورة أنه كلام الله تعالى وإن يكون سماعه له بكليته وأن لا يقيد بجهة يون غيرها...(۱).

ويدعب الجيلي في كل ما حققه من العلوم إلى التكتم في إظهار المعرفة الإلهية عيند أهيل الخصوص خوفاً من جهل الجاهلين على حرماتها ونتزيه الذات عن التشبه بها أو التحقق بما لها من الإتصاف بالأحدية فيقول:

وأقمت فوق الكنز منك جدارها كي لا يشاهد جاهل حرماتها هذى الأمانية كن بها نعم الأمين ولا تدَعُ أسرارها لوُشاتها (٢)

لذلك يعمد إلى الرمز والإشارة دون التصريح في العبارة، فأسلوبه الرمزي دليل ثقافته الواسعة في اقتناص الألفاظ والعبارات، فيخفي به معالم مذهبه وعلومه حتى لاينكشف إلا لأهلك. لذلك يشهر إلى موقفه هذا بقوله: "واعلم أني رمزت في ذلك التعقل حقائق معاني تلك الأسماء والصفات وهكذا أفعل معك في جميع ما سيأتي في هذا القسم، فإن تحته أسرار كثيرة نبهتك عليها بهذه الكلمات إن كنت من أهلها والله

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزاء الأول، ص.ص ٥ - ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص.ص ٣٠ - ٣١، (صبيح)، ص ٢٦.

الموفق" (١) لذلك تصبعب قراءة كتبه وحل ألغازها ورموزها على من ليس له إلمام بمصطلحات الجيلي وغيره من الصوفية، وهذا ما يبين مقدرته على إخفاء معانيه واعتماد اصطلاحات القوم بالتلميح والتلويح دون التصريح فيقول:

لسي فسي الغسرام عجائسه رمسزي الذي لسي في الهوى أظهرتسه بعبسارة عرضتسه، لوحتسه أبديتسه وكتمتسه فافهسم مقالسة ناصسح

وأنا وربك ذو العجائــــب... أعيــا قــراءة كــل كاتب دقــت فلــم تُفهـم لصائب صرّحتــه بيــن الحبائب... والله عن كــل الحبائــب... أهــدى إليــك التبر ذائب(٢)

وقد ردّ عنه النابلسي كل تهمة ودفع عنه كل تقصير في التعبير عن الحقيقة بكامل صورتها في كتابه هذا فقال رداً على من انتقد الشيخ من شراحه ومنهم الشيخ أحمد القشاشي المدني شارح الإنسان الكامل فقال: "لما كان كتاب الإنسان الكامل للشيخ الإمام والعارف والمحقق الهمام عبد الكريم الجيلي كتاباً جليلاً ومؤلفاً حافلاً جميلاً تتمتع به أرباب الحقايق والعرفان وتسرح به في ميادين أولو الكمال في مرتبة الشهود والعيان، وإنما تصعب معانيه على المقتصد على علوم الشرايع الظاهرة أحكام البيان من فقهاء الزمان وعلماء الوقت والأوان. فضلاً عن العوام الذين يتعلقون بعلوم الحقياق وهم بعد لا يعرفون علم الشريعة ولا علم الطريقة، ولما كان الكتاب المذكور ... اعترض في هذا الباب على المصنف قدس سره كمال الاعتراض ونمه بعدال الذم من غير أن يبين مسا له في ذلك من الاعتراض. فجذبتي الغيرة الإلهية والحمية الإسلامية إلى بيان ذلك على الوجه الشرعي والطريق المرعي النوس كشفاً لمقصود المصنف لمؤلفه حيث خفي على الناس وتحرك به من النفوس

<sup>(</sup>۱) الجيلسي، كتاب النقطة و هو الجزء الأول من كتابه حقيقة الحقائق، مخطوط، مكتبة الأوقاف العامة، بغداد، رقم ۲۳/۱۰۳۸، ورقة ۱۹، ص أ.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، المقدمة، ص.ص ١١ - ١٢.

الوسواس... وسميته الكشف والبيان في أسرار الأديان من كتاب الإنسان الكامل وكامل الإنسان"(١).

وجملة القول إن ثقافة الجيلي كما تبدو لنا واسعة شاملة، متعددة الجوانب، مما يجعله من كبار الصوفية الذين نشأوا في ظل شيخه الجبرتي لمدة تسعة وعشرون عاماً قضاها في مدرسة خاصة بالجبرتي أقامها على أفكار ابن عربي، وروّجت له في بلاد اليمن خاصة في مدينة زبيد، وكان الجيلي كما بيّنا قد ارتبط بهذا الرجل ارتباطاً قوياً، إذ أنه احتضن أنصار ابن عربي في اليمن كالرداد والمزجاجي وغيرهم (٢). وقد عُرف الجيلي آنذاك كواحد من أتباع هذه المدرسة الصوفية بل لقد اعتبره الأهدل من ندماء الشيخ الجبرتي فنال الجيلي بذلك حظه من حملة الفقهاء على الصوفية بعد ذلك، يقول على الأهدل (\*): هو أهلكهم في هذا البحر (٢) (يعني القول بالحلول) كما اعتبر كتاب (الإنسان الكامل) دستور المتصوفين (١٤).

أما عن طبيعة العصر الذي عاش فيه، فقد بينًا أن مولده كان في عصر الدولة الجلائرية التركمانية بالعراق حيث نميز بطابع الاضطراب وعدم الاستقرار، ولكن الجيلي باستقراره بعد ذلك في زبيد وقراغه من السياحات العديدة التي قام بها متنقلاً بين مختلف البلدان الإسلامية حيث كان الصوفية مكانة مرموقة عند الحكام، فكان عهد الدولة الرسولية "وكان ملوك بني رسول يقربون الصوفية إليهم، فقد كان الملك المجاهد

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الكشف والبيان في أسرار الأديان، من كتاب الإنسان الكامل (۱) Bibliotheca, Regia Berolinensis. 820.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، الإنسان الكامل، ص ۸٥ وما بعدها.

<sup>(\*)</sup> الأهدل: بدر الدين عبد الرحمن بن حسين الأهدل من علماء اليمن المشهورين ومن أشد أعداء الصدوفية خاصدة أتباع ابن عربي (عباس العزاوي / ابن عربي وغلاة الصوفية الكتاب التذكاري لابن عربي، ص ١٤٦).

<sup>(</sup>٣) زيدان (يوسف)، الفكر الصوفي، ص ٤٢. (انظر عبد الله الحبشي، الصوفية والفقهاء في اليمن، صنعاء، ١٩٧٦).

<sup>(3)</sup> Ilar (4) المرجع السابق، ص ٢٤٠.

يعتقد في الشيخ الجبرتي ويحسن الظن به "(١) وقد بلغ من تقريب الملك الناصر للصوفية أن أصبح لهم الفيوة أن أصبح لهم نفوذ الدولة الصوفية في تلك الفترة المرتبة الثانية بعد سلطة بني رسول مباشرة "(٢).

يتبين لذا أن هذا العصر حقق فيه الصوفية مكانة مرموقة لدى الحكام ساعدتهم على ممارسة حياتهم بحرية كاملة وكانت مناخاً ملائماً لممارسة الحياة الفكرية والعلمية بالنسبة لهم، "ققد توسع الصوفية في إظهار شعاراتهم، وعقدت السماعات في أكثر مساجد زبيد دون أي اعتراض من قبل الدولة"(٢). ورافق ذلك انتشار كتب ابن عربي وأصبحت تتداول في الأسواق وتُشرى، كما فتحت أبواب زبيد أمام الصوفية الوافدين إليها من شتى البلدان في صورة دراويش وزهاد متسكين (٤).

وهكذا فإن هذا المناخ الصوفي الهادئ في ظل حكم بني رسول في مدينة زبيد كان من الأسباب القوية التي جعلت الجيلي يفضل الاستقرار في هذه المدينة اليمنية (على عبد عبد عبد عبد عبد المعارب الفري بحرية بعيداً عن الاضطراب والفوضي.

#### وفساتسه:

أما عن وفاة الجيلي، فقد اختلفت الروايات في تحديد الزمان والمكان، فعلى حين يذكر الحاج خليفة (١٤٠٢م) نرى صاحب حين يذكر الحاج خليفة (١٤٠٦م) نرى صاحب معجم المطبوعات العربية والمعربة (٢) يجعلها في نفس السنة أي ٨٠٥هـ، ولا يستبعد أن يكون قد نقل من الكشف بتحريف، نجد البغدادي (٨) يذكر أنه توفي سنة ٨٢٠هـ

<sup>(</sup>١) زيدان (يوسف)، الفكر الصوفى، ص ٤١.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ٤١.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٤١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ٤١.

<sup>(°)</sup> المرجع السابق، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) حاجي خليفة، كشف الظنون، ص ١٥٢٥.

<sup>(</sup>Y) سركيس (يوسف)، معجم المطبوعات العربية و المعربة، ص ٧٢٨.

<sup>(^)</sup> البغدادي (إسماعيل باشا)، هدية العارفين في أسماء المؤلفين، الجزء الخامس، ص ٣١٣.

(۱۱ ۱۸) ویلنقسی معه نیکلسون<sup>(۱)</sup> حول هذا التاریخ کما یتفق معه جولدتسیهر<sup>(۱)</sup> الذی حصرها ما بیرن سنة ۱۱۸هـ و ۸۲۰هـ، بینما یؤکد کل من بروکلمان<sup>(۱)</sup> وماسینیون<sup>(۱)</sup> علمی أنها کانت سنة ۸۳۲ه. کما تؤکد مراجع أخری هذا التاریخ أیضاً<sup>(۱)</sup> أي سنة ۸۳۲هـ (۲۲۸م).

يتضح لنا أنه من الصعوبة بمكان الجزم بأحد هذه التواريخ، فوفاته لا يمكن أن تكون سنة ٨٠٥هـ و لا ما يقاربها من السنين كما رأى حاجي خليفة. وذلك لأنه ورد فيي كتابه الموسوم "بحقيقة اليقين وزلغة التمكين أنه فرغ من تأليفه سنة ٨١٥هـ في كتابه الموسوم المعتقد إليه كل من بروكلمان وماسينيون من تحديد سنة وفاته سنة ٨٣٢هـ هو وجود الرخامة القديمة المثبتة فوق باب القبة التي دفن فيها الجيلي، فقد تأكلت بفعل الزمن، لكن الباقي منها يدل على أنه لم يتوف في أي من التواريخ السواردة سوى التاريخ الذي حدداه، وهو سنة ٣٨٨هـ حيث وردت الكتابة هكذا: "هذا مرقد الشريف العالم العارف (الـ) رباني والغوث الصمداني الجامع للمعاني الملقب من الله بمحي الدين الثاني (أله السيد الأجل الشيخ عبد الكريم قدس الله سره... وكان انستقاله في شهور سنة إثنتين و...("أ بعد الهجرة، فعلى هذا وجب أن إثنين في مرتبة الأحاد من تاريخ سنة وفاته، و لا يتطبق ذلك الاعلى الرقم ٨٣٢هـ ويكون عمره الأحداد من تاريخ سنة وفاته، و لا يتطبق ذلك الاعلى الرقم ٨٣٢هـ ويكون عمره آذاك خمساً وستين سنة.

(Y)

<sup>(</sup>١) نيكلسون، دائرة المعارف الإسلامية، مادة الإنسان الكامل، الجزء الخامس، ص ١٧.

Encyclopedia of Islam, vol., 1 P. 46. (۲)

Brockelmann, Geishte Der Arabishem Letiratur, V. 11, P. 284.

<sup>(</sup>³) ماسينيون، الإنعمان الكامل في الإسلام، ترجمة عبد الرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٠، ص ١١.

<sup>(°)</sup> فهرس المؤلفين بالظاهرية، (خ)، كتبخانة ولي الدين، ٩١. البغدادي، أيضاح المكنون، ج١، ص ٧٩، ٤١٢، ج٢، ص ١٤٨، ٣٨٨، ٦٨١.

<sup>(\*)</sup> إمسا أن يكون المراد بمحي الدين الأول هو عبد القادر الجيلاني أو الشيخ محي الدين بن عربي.

<sup>(\*\*)</sup> كلمتين ساقطتين.

أما من حيث المكان فقد حُددت بغداد مقراً لذلك لوجود قبر له هناك يزار، وهو في السزقاق الجنوبي المسمى بطرف جحى فتحي والمرقم ١٩٧، المتفرع من شارع السلطان علي، وحوله مسجد قريب من مسجد السلطان، ولم يبق منه اليوم سوى القبر (١). وقد حاولت بعض الدراسات عن عبد الكريم الجيلي أن تحدد المكان الذي دُفن فيه الجيلي وهو مدينة زبيد (٢)، وينقل صاحب كتاب (الصوفية والفقهاء في اليمن) عن عين مخطوط للأهدل عنوانه (تحفة الزمن بذكر سادات اليمن) أن الجيلي من الوافدين على اليمن... وأنه توفي بمدينة زبيد سنة ٢٦٦ هجرية (١)، ومما يراه في هذا الشأن أن الأهدل المتوفي سنة ٥٨هه أقرب إلى الجيلي بحكم المعاصرة، وقد كان على خلاف عقائدي كبير مع الجيلي وغيره من صوفية اليمن – أتباع مدرسة الجبرتي – فيكون تساريخ وفاته على حسب ما أثبته الأهدل هو أقرب إلى الصحة، كذلك الأمر بالنسبة لوفاته، والتي كانت بزبيد وليس في بغداد كما بينا سابقاً، ووجود قبره فيها ليس إلا من باب التكريم والنبرك بالشيخ عبد الكريم الجيلي على حد قول الباحث.

نخلص مصا سبق إلى أن مواد الجيلي كان ببغداد كما جاء في رسالته "قاب قوسين وملتقى الناموسين" (\*) وذلك سنة ٧٦٧هـ كما جاء في قصيدته العينية، ووفاته كانت بزبيد اليمن سنة ٨٢٦هـ. فيكون بذلك قد عاش ما يقارب التسع والخمسون سنة ٥٠).

### مؤلفاته وخصائصها:

تتفرد مؤلفات الجيلي ومصنفاته على كثرتها وتنوع موضوعاتها وتعدد مسائلها بخصائص معينة تميزه عن غيره، وأوضح هذه الخصائص العامة عنده استغلاق

<sup>(</sup>١) الألوسى، (محمد شكري)، مساجد دار السلام، بغداد، (مخطوط لا رقم له).

<sup>(</sup>۲) انظر يوسف زيدان، الفكر الصوفى، ص ۲۲.

<sup>(</sup>٢) الحبشى (عبد الله)، مرجع سابق، ص ١٣١.

<sup>(</sup>١) انظر يوسف زيدان، مرجع سابق، ص ٢٢.

<sup>(\*)</sup> ورد ذكرها حيث يثبت نسبه بأنه: الكيلاني نسباً والبغدادي أصلاً كما وردت في هذا البحث عن حياته وأصله.

<sup>(°)</sup> زیدان (یوسف)، مرجع سابق، ص ۲۳.

العبارة والتزامه بالرمسزية الدقيقة واستخدامه الإشارة، كل ذلك صوناً لعلومه من الانتشار، وحفظاً لأسراره من أن تذاع، وذلك جرياً على عادة الصوفية من أن تذاع علومهم بين غير أهلها فتُفهم على غير مرادها. وقد أخبر عن نفسه أنه أحجم عن تأليف كتابه الإنسان الكامل لما لمسه من إجلال لمسائل التحقيق وتقصيره عن الإحاطة بها لعدم دقته في هذا الأمر، إلى أن أتاه الأمر الرباني بإخراج ذلك الكتاب فقال "بعد أن شرعت في التأليف وأخذت في البيان والتعريف خطر في الخاطر أن أترك هذا الأمر الخاطر أن أترك هذا الأمر الخاطر إجلالاً لمسائل التحقيق وإقلالاً لما أوتيت من التدقيق... فأمرني الحق الآن بإبرازه بين تصريحه وألغازه... "(١).

ويحرص الجيابي على استخدام المصطلح الصوفي كأداة في التعبير، وهو مصطلح غامض رمزي لا دلالة له إلا عند من تعارف عليه، ولا نصيب القارئ العادي به، إذ يستوجب فهم ذلك اللجوء إلى كتب المصطلحات التي تواضع عليها الصوفية لمعرفة مقصودهم منها ومواقعها في الكلام لدى قائلها، وفي ذلك قوله: "ولا بحد لنا من التنزل في الكلام على قدر العبارة المصطلحة عند الصوفية ونجعل موضع الحاجة فيها موشحاً بين الكلام ليسهل فهمه على الناظر فيه. وسأنبه على أسرار لم يضمعها واضع علم في كتاب... موضعاً بن الكنم والإنشاء، مترجماً به عن النثر والإنشاء، فليتأمل الناظر فيه كل التأمل، فمن المعاني ما لا يُفهم إلا لغزاً أو إشارة، فلو ذكر مصرحاً لحال الفهم بعد عن محله إلى خلافه فيمتنع بذلك حصول المطلوب وهذه نكتة كثيرة الوقوع (١٠). ويضسرب لذلك مثلاً من القرآن الكريم في قوله تعالى قائلاً: ألا ترى إلى قوله تعالى بذات ألواح ودسر "(١٠) وهذا ما يدل على مدى تأثر علوم الصوفية بالقرآن الكريم والسير على نهجه من الرمز والإشارة وذلك كي يتدبر القارئ فهمه ويعيه ولا يأخذه على على مدى تأثر علوم الصوفية بالقرآن الكريم والسير على على مدى تأثر علوم الصوفية بالقرآن الكريم والسير على على مدى تأثر علوم الصوفية بالقرآن الكريم والسير على على على على على على على على على قوله وهذه ويعيه ولا يأخذه على على على على على على نتبتر القارئ فهمه ويعيه ولا يأخذه على على على نتبتر القارئ فهمه ويعيه ولا يأخذه على

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، المقدمة، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٠

 <sup>(</sup>٣) سورة القمر، الآية: ١٣ ك.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥.

ظاهره فقط. وقد التزم الجيلي هذا الطريق ونبّه من الإنكار عليه ذلك بل طلب من قارئه إذا تعسّر فهمه لعلومه النسليم والإيمان فقط ولذلك قال: "من أنكر شيئاً من علمنا هذا حُرم الوصول إليه ما دام منكراً ولا سبيل إلى غير ذلك، بل ويخشى عليه حرمان الوصول إلى ذلك مطلقاً بالإنكار أول وهلة ولا طريق إلا بالإيمان والتسليم (الوصول أن نذكر بعض الشواهد على هذا الانغلاق في العبارة ما قاله الجيلي: "(الشيء) يقتضي الجمع، (والأنموذج) يقتضي العزّة، (والرقيم) يقتضي الذلّة، وكل من هؤلاء مستقل في عالمه، سابح في فلكه، فمتى خلعت على الأنموذج شيئاً من صفات الرقيم انخرم قانون الأنموذج عليك، ومتى كسوت الرقيم شيئاً من حلل الأنموذج لم تزه فيه لظهوره بما ليس له، ومتى نسبت الذات إلى أحد منهما ولم تنسبه إلى الأخر ... ونعني بالرقيم هنا: العبد، وبالأنموذج قطب العجائب وفلك الغرائب... (۱).

كذلك فإن كثيراً من المعاني ما لا يقهم إلا لغزاً أو رمزاً أو إشارة منعاً لأي التباس في فهمها لدى العامة كقوله: "اعلم أنه لما نظر الله تعالى في القدم إلى الياقوتة الموجودة في العدم كان لهذا البحر فور ذلك الياقوت وبهجته... فلما صارت الياقوتة ماء صار البحر ظلمة وضياء، فلما مرج البحرين يلتقيان جعل الله بينهما ماء الحياة برزخاً لا يبغيان..."(") ويفسر أنا الجيلي قوله هذا مشيراً إلى معنى ماء الحياة وما يرمز به إلى معنى ماء الحياة مظهر الحقيقة الذاتية في هذا الوجود(أ) ويسزيد على ذلك ما يشير به إلى مدى استخدامه للإشارات والرموز وهدفه من وراء ذلك بقوله: "فافهم هذه الإشارات، وفك رموز هذه العبارات، ولا تطلب الأمر إلا من عينك بعد خروجك من إنيتك، لعلك تفوز بدرجة (أحياء محد وبعه برزةون)(أ)(١)(١).

<sup>(1)</sup> الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١١.

<sup>(&</sup>quot;) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٨.

 <sup>(°)</sup> سورة آل عمر ان، الآية: ١٦٩م.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٧٩.

كما أن عبارة الجيلي في كثير من مؤلفاته تحتمل معنى الظاهر والباطن حيث أن كلامــه يحــتمل الوجهين ويتضمن المعنبين، وذلك بلغة مرموز به إلى حقائق إلهية وأمور روحانية تتعلق بحقائق الحياة الصوفية وما تقوم عليه من مجاهدات ورياضات. كمــا يــدل علـــى ما تنطوي عليه عبارات الصوفية من معان مستورة باطنة وأخرى ظاهرة واضحة، ويتمثل في قوله: "فافهم هذه الإشارات، واعرف هذه العبارات، فليس الأمر على ظاهره، والله محيط بأوله وآخره"(١). ولهذا جاءت الدعوة بعدم أخذ رموز الصوفية على ظاهرها، بل على ما تنطوي عليه من معانى تشير إلى حالات وجدانية خاصـة عندهم، ولهذا عمد الجيلي إلى التأويل في العبارة، فيحملها من المعانى ما يتفق ومنطق مذهبه مستخدماً في ذلك الإشارة والرمز. وقد عبر عن ذلك بتأويله لقوله تعالى: ﴿والطور﴾(٢)، ﴿وكتاب مسطور﴾(٣)، ﴿فِي رَقُّ مَنْشُورِ﴾(٤)، ﴿والبيت المعمور)(٥)، ﴿والسقوم المرفوع)(١)، ﴿والبحر المسجور)(٧). فقد نبه في تأويله إلى ما ينطوي عليه من المعنى المتعارف عليه لدى الصوفية لذا يقول: "لا تكتف بظاهر اللفظ، بــل أطلــب مــا وراء ذلك بعا أنبأنا عليه من الإشارات، وأومأنا إليه بلطيف العبارات، واعلم أن جميع هذم العبارات المعتمد على ظواهرها في قول أهل الشرائع فأنت المراد بها في باطن الأمر، فأنيتك هي الحاوية لجميع تلك العبارات... واعلم أن المسراد بالطور نفسك، قال تعالى: وناديناه من جانب الطور الأيمن أي جانب النفس... فاعلم أن هذا الكتاب المسطور هو الوجود المطلق على تفاريعه وأقسامه..."<sup>(^)</sup> ذلك هو أسلوب الجيلي في أغلب مؤلفاته وإن كان يميل في بعضها إلى الوضوح والمنهجية.

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص.ص ٧٦ - ٧٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة الطور، الآية: ١ ك.

 <sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية: ٢ ك.

 <sup>(</sup>١) معورة الطور، الآية: ٣ ك.

 <sup>(°)</sup> سورة الطور، الآية: ٤ ك.

<sup>(</sup>٦) سورة الطور، الآية: ٥ ك.

<sup>(</sup>Y) سورة الطور، الأية: ٦ ك.

<sup>(^)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٩١ – ٩٢.

أما أهم خصائص التصوف عند الجيلي فهي أن التصوف قائم على الذوق. ويعتمد الجيلي إلى الجمع بين الذوق والنقل والعقل في آن معاً. فيجمع بذلك بين عالمي الحقيقة والشريعة، ويؤيد هذا بقوله: "فاستخرت الله تعالى... في وضع كتاب ظاهر التحقيق، باهر التدقيق، مبنياً على الكشف الصريح، مؤيداً بالكتاب والخبر الصحيح، ومفهوماً بقرائس النقل ووسائط العقل الرجيح"(۱). ذلك أن الصوفي يتكلم عن معان يشاهدها بعين بصيرته لانفتاح القلب لنور المعرفة، وتغمض على صاحب النظر لأن عين البصر لا تدرك إلا ما ظهر، لهذا لا يمكن أخذ عباراتهم بظواهرها، بل لا بد من تذوقها حتى يمكن فهم المراد منها وخوفاً من أن تحمل العبارة على غير محمولها، وقد نبية الجيلي إلى هذا كله في جميع كتبه محذراً من أخذ العبارة بظواهرها، مافتاً إلى ما تنطوي عليه من الأسرار الإلهية والخواطر الربانية.

أما بشأن مؤلفات الجيلي، فقد تناول بعض المترجمين له ذكر بعض مصنفاته، لك ن لسيس ثمة ثبت واحد منها يعد كاملاً، ولعل ما جاء في "هدية العارفين للبغدادي" يعتبر أشملها، فهو يذكر ما يقارب العشرين مصنفاً، ومع هذا لم يف بالغرض كما يجبب. كما حاول باحث آخر وهو بروكلمان (٢) أن يضع ثبتاً كاملاً شاملاً في كتابه "تاريخ الأدب العربي" حيث أحصى عداً لا يستهان به من تلك المؤلفات.

كما نُسب إليه مصنفات تبين أنها منحولة عليه وليست من وضعه وتأليفه، وقد حدث خلط بين بعض مصنفاته الخاصة به ومؤلفات الشيخ عبد القادر الجيلاني.

وتصنيفنا لمؤلفات الجيلي قائماً على التمييز بينها من حيث موضوعاتها، وما تتضمنه من آراء وأفكار، فمن مصنفاته ما يشتمل على تصوفه النظري القائم على مذهبه في وحدة الوجود ونظرية الإنسان الكامل والحقيقة المحمدية. مثل الإنسان الكامل والكمالات الإلهية وقطب العجائب.

والمجموعــة الثانــية يعرض فيها لآداب السلوك ورياضاته العملية مثل رسالة أربعون موطن وغنية أرباب السماع.

الجيلي، غنية أرباب السماع في كشف القناع عن وجوه الاستماع، ورقة ٢، ص.ص أ - ب.

Brockelmann, G: 11 supp., 11/283-284. (\*)

وتتـناول المجموعـة الثالـثة مصنفاته في علم الحروف والأسماء مثل كتاب: حقيقة الحقائق ويُضاف إليه كتب في علم السيمياء والطلسمات والفلك مثل كتاب (عيون الحقائق في كل ما يعلم من علم الطرائق).

ومؤلفات الجيلي التي كتبها والرسائل التي ألّفها تنطوي على كنوز علمية كثيرة وهي ما زالت في أغلبها مخطوطة ومنتشرة في شتى مكتبات العالم لم تطبع ولم تحقق وهي:

# ١ - الإنسان الكامل في معرفسة الأواخسر والأوائسل:

وهـو أجـل كتـبه المعـروفة، وأشـهرها، بل من أشهر كتب الصوفية على الإطـلاق، تناول فيه شتى أمور التصوف وقضاياه مع ذكر مشاهداته الخاصة وتجاربه الشخصـية ومعارفه الروحية، مضمنا إياه الكثير من شعره، وقد كان شديد الاعتزاز به حيـث قـال: "هذا كتاب لم يأت بمثله الزمان ولم يسمح بشكله الأوان، فافهمه وتأمله، فالسعيد ابن السعيد من قرأه أو حصله" "كما عرض فيه لفكرة الإنسان الكامل" يوجد له نسخ خطية كثيرة في شتى المكتبات، مع شروح عديدة عليه منها:

- شرح عبد الغنسي الذابلسي: (كثيف البيان عن أسرار الأديان في كتاب الإنسان الكيامل وكيامل الإنسان)\_ مخطوط، مكتبة برلين برقم ٨٠٢ وهي التي اعتمدنا عليها في البحث.
  - شرح أحمد المدني الأنصاري (موضحات الحال على بعض مسموعات الدجال).
- كذلك شرح على زاده عبد الباقي بن سعيد (ت ١٥٩ هـ) ذكره في هدية العارفين (١).
- ثــم شــرح الشيخ علي بن حجازي بن محمد البيومي (١١٠٨-١١٨٣هـ) ورد
   ذكره في الكتبخانة، الجزء الثاني، برقم ٩١-٩٢.
  - مخطوط (المكتب الهندي بلندن، برقم ٦٦٧، ورقة ١ ص أ).

<sup>(</sup>١) هدية العارفين، الجزء الأول، ص ٤٩٧.

#### ٢- الكهمف والرقيع:

الكهسف والرقيم في شرح بسم الله الرحمن الرحيم (أو الكهف والرقيم الكاشف عن أسرار بسم الله الرحمن الرحيم) وهو علم التحقيق، يشرح فيه أسرار البسملة.

ذكسره حاجبي خليفة (١)، وبسروكلمان (٢) والزركلي (٣)، طبع في القاهرة. وقد اعتمدنا نسخة خطية له لوجود تحريف في المطبوع وأخطاء، ولم يحقق.

#### ٣- المناظر الإلهية:

يذكر فيه الجيلي مائة منظر ومنظر من مشاهداته التي عاينها في الحضرة الإلهية، ويسميه أيضاً بإسم حقائق المناظر، كما له تسميتان أخريان: مناظر عليه إلهية (وكتاب الآفات) طبع في القاهرة سنة ١٣٨٢هـــ.

#### ٤ – الكمسالات الإلهيسة:

الكمالات الإلهية في الصفات المحمدية، جاء على ذكر هذا الاسم في الصفحة الأخيرة من تأليفه سنة ٨٠٥ بمدينة الأخيرة من تأليفه سنة ٨٠٥ بمدينة زبيد في اليمن، توجد له نسخة خطية بدار الكتب المصرية ضمن مجموعة برقم ٣٦٠/ (٤).

# ٥ - حقيقة اليقين وزلفة التمكيك يُمَّت تَكُويَرُ مِنْ السَّالِ السَّالِ اللَّهِ السَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ورد هذا الكتاب تحت إسم آخر هو سبب الأسباب والكنز لمن أيقن واستفاد، توجد نسخة بهذا الاسم في مكتبة الأوقاف ببغداد تحت رقم ١٤٩١. وقد فرغ من تأليفه سنة ١٨٥ هجرية. له نسخ عديدة منها في دار الكتب المصرية، ومكتبة البلدية في الإسكندرية، وفي المكتبة الخالدية بالقدس، مكتبة الأزهر بالقاهرة برقم ١٩٦٤، حليم برقم ٣٣٥٩٨ ضمن مجموعة رؤوف ولي الدين برقم ١٨٢٢(٥).

<sup>(</sup>١) حاجي خليفة، كشف الظنون، الجزء الثالث، ص ١٨٥.

Brockelmann, G: 11 supp., 11/283 – 284. (7)

<sup>(</sup>٢) الزركلي، الأعلام، الجزء الخامس، ص ١٣٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) حاجى خليفة، كشف الظنون، ص ١٦٥٠.

<sup>(°)</sup> هدية العارفين، ص. ص. ٦١٠ – ٦١١، بروكلمان، 274 - Brock, II Supp. 11 P.P 283 - 274

# ٦- غنيـة أربساب السماع:

غنية أرباب السماع وكشف القناع عن وجوه الاستماع. تناول فيه الآداب الصموفية، تمم تأليفه بالقاهرة سنة ٨٠٣هـ. له نسخ خطية عديدة منها واحدة بخط المؤلف في دار الكتب المصرية تحت رقم ٣٦٠ تصوف.

# ٧- رسالة أربعسون موطن:

صلفها في معرفة الطريق الصوفي الصحيح من حيث أحواله ومقاماته ومجاهداته. توجد له نسخة مخطوطة ضمن مجموعة في دار الكتب المصرية بالقاهرة برقم ١٧٢٧.

#### ٨- السفر القريب نتيجة السفر الغريب:

توجد منه نسخة خطية ببرلين، وهي التي اعتمدنا عليها في البحث.

#### ٩ - الأسفار عن رسالــة الأنــوار:

هـو شـرح لرسـالة الأنوار لابن عربي، يغلب عليه الجانب العلمي والطريق للسـالكين ذكـره البغدادي بإسم الإسفار عن رسالة الأنوار فيما يتجلى لأهل الذكر من الأسـرار للشـيخ الأكبر ولم يذكر بروكلمان هذا المؤلف للجيلي وإنما نسب إليه مؤلفاً أخـر هـو الإسـفار عن نتائج الأسفار. توجد نسخة واحدة في ليبزج، والحق أن هذا المؤلف هو لابن عربي.

# ١٠ - حقيقة الحقائيق:

حقسيقة الحقائق التي هي من وجه للحق ومن وجه للخلائق... يقوم هذا الكتاب على ثلاثين جزءاً لا يوجد منها سوى جزئين هما (كتاب النقطة) و (كتاب الألف) وهما الجزءان الأول والثاني مستقلان في علم الحروف. وقد فرغ من كتاب النقطة في ربيع الأول سنة ٨٠٥ في مؤخرة مسجد الجبرتي بزبيد.

# ١١ - القصيدة الوحيدة:

ذكرها بروكلمان، وهي شرح لقصيدة صوفية مطلعها:

<sup>(</sup>١) لم يشر إلى هذه القصيدة سوى بروكلمان تحت إمام القصيدة الوحيدة، ومنها نسخة في مكتبة الأوقاف في مجتبة الأوقاف في مجلة الأقلام، عدد مارس، ١٩٧٠، ص ١٢٥.

توجد نسخة في مكتبة الأوقاف ببغداد (ضمن مجموعة برقم ٧٠٧٤).

#### ١٢ - منسزل المنسازل:

مسنزل المسنازل فسي سر التقربات بالفوائد والنوافل، وهو مؤلف في السلوك والرياضة العملية توجد نسخة في الأصفية بحيدر أباد الدكن.

# ١٣- شرح أسرار الخلوة:

ذكره بروكلمان في ثبته ولم يشر إلى مكان وجوده.

#### ١٤ - النسوادر العينيسة:

القصيدة العينية المعروفة بإسم "النوادر العينية في البوادر الغيبية" قصيدة طويلة أنشأها في ٣٦٥ بيتاً. وفي نسخ ٥٤٠ بيتاً تتاولت مراحل حياته الصوفية، ونالت شهرة واسعة. أشار إليها بروكلمان بإسم (قصيدة الدرر) منها نسخة في كيمبردج بإسم (البوادر في النوادر) وفي الظاهرية نسخة تحت رقم ٢١٦٩ وهي التي اعتمدناها في عملنا. وقد شرحها عبد الغني النابلسي شرحاً وافياً بإسم (المعارف الغيبية شرح القصيدة العينية).

# ه ١ - شرح مشكات الفتوحات المكية:

شرح فيها مشكلات الفتوحات المكية وفتح الأبواب المغلقة من العلوم الكونية. وهـو شرح للباب التاسع والخمسين بعد الخمسمائة من الفتوحات المكية لابن عربي، أورد فيها مصطلحات الصوفية لفهم أقوالهم.

ذكره في كتابه حقيقة الحقائق، توجد للمؤلف نسخة خطية بالظاهرية، ونسخة في مكتبة الأوقاف ببغداد وهي التي اعتمدنا عليها.

### ١٦- عقيدة الأكابر:

مقتبس من الأحزاب والصلوات.

#### ١٧ - عيون الحقائق:

عيون الحقائق في كل ما يعلم من علم الطرائق، وهو مؤلف في علم السيمياء والكيمياء وعلوم السحر والطلاسم والفلك.

ذكره حاجي خليفة بإسم عيون الحقائق وكشف الطرائق.

#### ١٨ - الناموس الأعظم:

السناموس الأعظم والقاموس الأقدم، صنفه في أربعين جزءاً تدور حول معرفة قدر النبي هذا ذكره في شرح الفتوحات، أغلب أجزائه مفقودة، والباقي ما زال مخطوطاً وكل جزء يعتبر كتاب مستقبل، ومن أجزائه:

- لوامــع البرق الموهن في معنى ما وسعني أرضي و لا سمائي ووسعني قلب عبدي
   المؤمــن مخطــوط، دار الكتب المصرية، وفي مكتبة جامعة كيمبردج ونسخة في
   مكتبة رامبور بالهند.
  - روضات الواعظين.
- قاب قوسين وملتقى الناموسين: الجزء العاشر من تجزئة أربعين جزءاً، لا يزال مخطوط، دار الكتب المصرية ونسخة في المكتب الهندي بلندن.
- سر النور المتمكن في معنى قوله: المؤمن مرآة أخيه، له نسخ خطية في القاهرة،
   دار الكتب وتركيا عبد الباقى.
  - شمس ظهرت لبدر، و هو كتاب بحكم المفقود.
- لسان القدر بنسيم السحر، الكتاب مطبوع، وله نسخة خطية في القاهرة يعود تاريخها إلى سنة ١٣٥ المر العشريا المرابع المرابع في شرح الفيتوحات. كما ذكره في مراتب الوجود مشيراً إلى الجزء الرابع بعد الأربعين وهو (شمس ظهرت لبدر)(١).

#### ١٩ - مراتب الوجود:

مراتب الوجود وبسيان حقيقة كل موجود، وهو من كتبه المتأخرة، أثبته بروكلمان في هذا الكتاب، يقسم الجيلي الوجود إلى أربعين مرتبة أخرها مرتبة الإنسان الكامل.

#### ٢٠ - كشف الغايسات:

كشف الغايات شرح لكتاب التجليات... وهو شرح لكتاب التجليات لابن عربي لحمد يذكره سوى بروكلمان، توجد نسخة خطية ضمن مجموعة بالمكتبة الوطنية في

<sup>(</sup>۱) هدية العارفين، ط طهران، ص.ص ٦١٠ – ٦١١.

باريس (Paris, 1, 14, 15) بعنوان كشف الغايات في شرح ما اكتنفت عليه التجليات لمؤلف مجهول، لكنها قريبة الشبه بأسلوب الجيلي في شرح مشكلات الفتوحات المكية.

#### ٢١ - أمهات المعارف:

رسالة صخيرة ضسمن مجموعة حصر فيها أمهات العلوم والمعارف، منها نسخة فسي مكتبة الأزهر بالقاهرة، وهي رسائل ابن عربي كتبها تحت عنوان آخره الإفادة لمن أراد الاستفادة - وقد وردت كمخطوط للجيلي،

#### ٢٢ - كتاب الغايات:

كـــتاب الغايـــات في معرفة الآيات والأحاديث المتشابهات... له نسخ مخطوطة ذكره البغدادي وبروكلمان، توجد نسخ منه في برلين وليبسك ورامبور.

#### ٣٧- الخصيم الزاهير والكنز الفاخير:

الخضم الزاخر والكنز الفاخر (في تفسير القرآن) أشار إليه في الكمالات الإلهية وفي حقيقة الحقائق، وذكر أنه ما زال كراريس بين يديه.

#### ٢٤ - الوجسود المطلسق:

الوجود المطلق المعروف بالواحد الأحد المعروف بالوجود الحق، أشار إليه في مراتب الوجود.

### ٥٢- مسامرة الحبيب ومسايرة الصحيب:

مسامرة الحبيب ومسايرة الصحيب، رسالة صغيرة ألفها الجيلي في أداب الصحبة ذكرها الجيلي في الإنسان الكامل، لا يوجد لها نسخ مطبوعة أو مخطوطة.

#### ٢٦ - إنسان عين الجود:

إنسان عين الجود ووجود عين الإنسان الموجود، ذكره في حقيقة الحقائق، كما جاء على ذكره في (شرح الفتوحات) وهو يتابع فيها ابن عربي في نظرته إلى الإنسان بأنه هو مثل الله، وقد ذكرها في الفتوحات، لا يوجد لها نسخ مطبوعة أو مخطوطة.

#### ٧٧ - جنة المعارف وغاية المريد والعارف:

هــذا مــن كتبه التي كتبها باللغة الفارسية، أشار إليه في الكمالات الإلهية بإسم (الحق تعالى).

## ٢٨ - المملكـة الربانيـة:

المملكــة الربانــية المودعــة في النشأة الإنسانية، ذكره في مراتب الوجود<sup>(١)</sup>، وحقيقة الحقائق<sup>(٢)</sup>.

#### ٢٩ - قطب العجائب:

كــتاب قطب العجائب وفلك الغرائب، ذكره الجيلي في الإنسان الكامل على أنه المفتاح لفهم الإنسان الكامل (٣)، لا يوجد له نسخة في أي مكتبة.

#### ٣٠- مسرآة المعارفيسن:

رسالة قصيرة في مكتبة الأزهر ضمن ثلاث رسائل وردت تحت إسم الجيلي، وفيها يستشهد بأقوال لابن عربي.

#### ٣١ - منسزل المنسازل:

مــنزل المنازل في سر التقربات بالفوائد والنوافل، يدور حول مبحث السلوك، له نسخة خطية بحيدر أباد.

#### ٣٢ - رسالسة السبحسات:

رسالة صغيرة ذكرها الجيلي في الإسفار عن رسالة الأنوار.

# ٣٣- كتاب بحسر الحدوث والقدم وموج الوجود والعدم:

ذكره الجيلي في كتابه حقيقة الحقائق.

وهكذا يتبين لنا أن تراث الجيلي هو كنز من المعارف والعلوم التي لم تحظ باهتمام المحققين بعد وما زال أغلبها مخطوطاً. مع أنه خليق بالعناية، وجدير بكل رعاية لكشف جوانبه الغامضة ومعارفه الدفينة خدمة للتراث الصوفي الإسلامي، والمكتبة العربية وقد نسبت إليه كتب عديدة. وبعد البحث والتتقيب عنها تبين أنها منحولة عليه وتحمل أسماء مؤلفين آخرين.

<sup>(</sup>١) الجيلى، مراتب الوجود، ورقة ١، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٢٤، ص ب.

<sup>(</sup>٣) الجيلسي، ذكره في الإنسان الكامل، الجزء الأول على أنه مقتاح لكتابه الإنسان الكامل ومعرفة رموزه وألغازه.

# - أثر مدرسة ابن عربي في تصوف الجيلي ومذهبه:

بعد أن عرضنا لشخصية الجيلي وخصائص عصره، وأعماله، فلنا أن نتساءل: إلى أي حدّ يمكن اعتبار الجيلي من المتأثرين بمدرسة ابن عربي والتابعين لخطواته، والممثلين لمذهبه أصدق تمثيل؟

الواقع أن الجيلي قد تابع خطوات ابن عربي ونسج على منواله في تصوره للوجسود، فغدا مذهبه صورة مكملة لمذهب ابن عربي، فهو ينطلق من الحقائق الإلهية التي تتجلّى في الكون، والتي يدور عليها أمر الوجود. كما يرى في الوجود وحدة قائمة غير منفصلة هي من وجه حق ومن وجه خلق. وكذلك في مبحث الألوهية وما يُنسب إليه من الأسماء والصفات، حيث أن الذات لا تعرف إلا بإضافة الأسماء والصفات إلى السيها، وطريق ذلك هو الكشف الصوفي والتجريد، إذ لا سبيل إليه بالنظر العقلي. كما أن للألوهية عنده مفهوم خاص، فهي جميع حقائق الوجود التي هي أحكام المظاهر مع الظاهر، أعني الحق والخلق، وبمعنى أخر الحقيقة التي تشمل جميع المراتب الإلهية والكونية، وتعطي كل ذي حق حقه من الوجود اللهي أعلى مظاهر الذات.

والوجود كما يراه الجيلي هو الوجود العطاق، ولكنه عندما يخرج عن مطلقيته فإنه يمر برئلاث مراحل، فالمرحلة الأولى مرحلة الأحدية، والثانية مرحلة الهوية، والثانية.

من هذا يتضح لنا مدى تأثر الجيلي بابن عربي، فهو يصرح بكل دقة وجلاء بما أراد أن يعبّر عنه سابقوه من الصوفية الأولين، وهو وإن خضع لتأثير ابن عربي في وحدة الوجود، فإنه استطاع أن يفصح بكل جرأة عن مكونات تلك المدرسة على نحو جديد، فعلى حين رأى ابن عربي أنه "إذا تملك المعرفة بالله أجزاء العارف من حيث هو مركب، فلا يبقى فيه جوهر منه إلا وقد حلّت فيه معرفة ربه، فهو عارف به بكل جزء منه..." جاء الجيلي ليوضتح مفهوم ذلك بعدد من الأمثلة والمشاهدات التي

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢٣.

عاناها، وهو في زبيد، حيث تحول عقله النسبي المحدود باتحاده مع الحق، أي الله تعالى، إلى عقل مطلق كليّ، لا يحدّه زمان ولا مكان (١).

ورغم الخلاف بين الجيلي وابن عربي حول بعض القضايا فقد أفاد من أسلوبه، ونظر إلى الأشياء من زاوية مشابهة، وتحرك فكره في عين دائرة الأخيلة الصوفية التي تحاول أن تظهر بالشكل المنطقي، فإذا كان الجيلي قد تابع ابن عربي في تصوره للوجود وتحليله لفكرة الوحدة لهذا الوجود، إلا أنه أكثر عمقاً منه، فلا يقع في متناقضات مثله، وإن كان سلّفه أكثر اختصاراً ووضوحاً وتنظيماً. وعلى ذلك فهو أدنى السكل لا في المضمون (۱).

فيكون الجيلي والحال كذلك صاحب مذهب في التصوف، ومذهبه قائم على الوحدة الكاملة بين الحقائق الوجودية جميعها. وقد ترتب على هذه القضية الهامة في مذهبه ودورها الفعال قضية أخرى هامة، لعبت الدور الأكبر في تفصيلات مذهبه، وهي فكرة "الإنسان الكامل" أو "الحقيقة المحمدية" فوحدة الوجود لدى الجيلي إذن هي نقطة ابتداء ينطلق منها، كما يحاول أن يطبق هذا المبدأ الواحدي على كل مجالات تصوفه بحيث يبدو مذهبه متكاملاً عتماسكاً بين جميع أجزائه.

وهكذا يمكن القول أن الجيلي ينتمي إلى مدرسة في التصوف تقول بالوحدة الكاملة للوجود، وهو لا يخرج في مذهبه هذا عما يقصد به الصوفية من أن العالم نسيج واحد، وأن الذات الإلهية مبثوثة في العالم، متجلية فيه، وتعدد الموجودات أو المفهومات فيه على هذا الشكل وبالنسبة لهذا المذهب لا تعني تعدد الماصدق، بل إن السفاء واحدة، وقد حددها الجيلي بقوله بأنها: "الأمر الذي تستتد إليه الأسماء والصفات في عينها لا في وجودها"(٢). فيكون تعدد الصفات على هذا النحو تعدد اعتباري فقط

<sup>(</sup>۱) قمر كيلاني، في التصوف الإسلامي، بيروت، ١٩٦٢، ص ١٠٧.

T. Burck hardt, DE L'homme universel, ABD AL « KARIM AL » JILI. Fascicule II

Alger, Lyon, 1953, P.1.

<sup>(</sup>٦) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ١٣.

وأنسه ليس ثمة إلا وجوداً واحداً، وأن باقي الموجودات كلها ليس سوى تجليات لا تعدد فيه إلا بالنسب والاعتبارات والإضافات، أو بالاعتبارات العقلية لا أكثر ولا أقل، فيكون الأمر والحال كذلك أنه لا وجود للحقائق الوجودية إلا بهذا الاعتبار، وهذا هو لب النظرية لدى الجيلى ولدى أصحاب وحدة الوجود.

فإذا كانت هذه "الوحدة الإلهية" عند ابن عربي على النحو الذي أوضحنا في مذهبه، فإن ما ذهب إليه الجيلي من بعد لا ينافي ذلك بوجه ما، بل يتطابق الأصل والفرع فيها، حيث أن الشيخين قد ذهبا إلى تقرير حقيقة واحدة في الوجود هي "الله" الواحد الذي ظهر بتجليات جلاله وجماله وكماله في الأكوان، فرجعا بالأمر إليه ولم يشاهدا على الحقيقة سواه، حيث انتهيا في مذهبهما إلى حقائق شهودية ثابتة.



# الفصل الخامس وحدة الوجود عند عبد الكريم الجيلي وأثرها في مذهبه الصوفي

مرزخت ويراص وساوى

- ~ تمهيد
- أولاً: الوحدة في مذهب الجيلي:
  - معنى الوجود عند الجيلى
    - مراتب الوجسود
- تصوره للوجود: يدور على ثلاثة محاور:
  - محسور السذات
  - محور الأسمـــاء
  - محور الصفات
  - الله واحب الوجود
- خروج المطلق عن مطلقيته (الحركة والسكون في مذهبه)
  - الأحديــة
  - الهويــة
  - الإنية
  - التنزلات والتجلیات
  - ثانياً: الواحد والكثير:
  - صلة الله بالعالم عند الجيلي
  - قضية الخلق: هل هي من العدم أم بواسطة؟
    - ثالثاً: الحدوث والقدم (الأعيان الثابتة):
      - نفي فكرة الزمان عن الوجود
    - رابعاً: الجبر والاختيار في مذهب الجيلي

#### تمهيد:

إن القضية الكبرى التي يقوم عليها مذهب الجيلي هي قضية عامة يؤمن بها، وهي فكرة غاية في البساطة، ذلك أن الوجود وحدة متكاملة لا تعدد فيها ولا كثرة، إذ أن الكثرة وهمية لا حقيقة لها، يرسمها الخيال ويتوهمها الفكر، فوجودها إذن عين وجود الله، وهي غير زائدة بوجه من الوجوه، وعليه فإن الوجود في حقيقته هو قضية واحدة تجمع بين وجهي الحقيقة الوجودية الحقية والخلقية على حد سواء. فالله عين المخلوقات، وهو الله حيثما ظهر مستحق الألوهية وقد أعطى لكل من الوجهين حكماً خاصاً من السلب والإيجاب، أو الوجود والعدم...

ويرى الجيلي في تعبيره عن هذا الوجود الواحد، الذي هو وجود الله بأنه الوجود المطلق، وهو الوجود الحقيقي تمييزاً له عن الوجود المقيد أو الوجود النسبي، السذي يفسح مجالاً للقول بالممكنات، وهذا ما عناه بصرافة الذات الساذج المجردة عن كل النسب والإضافات، لكنه يقول من وجه آخر بالنتزلات عن هذه الذات، فيكون بذلك قد جمع بين القولين أي بوحدة الوجود والوجود المطلق ثم بالوجود الممكن الذي هو تنزل عن الذات الساذج. وهذا القول يجعله من القائلين بمذهب وحدة الوجود التي يتابع فيها خطى ابن عربى الذي قرر أن الوجود واحد في الحقيقة، متكثر تكثراً وهمياً.

وقد لعبت هذه الفكرة دوراً أساسياً في تفصيلات مذهب الجيلي فيما بعد، فهو يسنطلق منها ابتداء، ويسير منها إلى تفاصيل مذهبه الأخرى على اختلافها، فيصبغها بصبغة وحدة الوجود فكان لذلك أبعد الأثر في تشكيل عقيدته الصوفية في عصره والعصور التي تلت ذلك من بعده، وقد وضع مصطلحاً صوفياً كاملاً، استمده من كل مصدر وسيعه الاطلع عليه والأخذ منه، خاصة الكتاب والسنّة، ولهذا يعتبر كتاب الإنسان الكامل وحدة متكاملة يتضمن كل القضايا التي عالجها أصحاب فكرة وحدة الوجود بما فيهم ابن عربي من قبل، بل زد على ذلك بأنه تطرق إلى مسائل لم يشأ ابن عربي أن يُفصح عنها صراحة في مؤلفاته، فكانت لخاصة الخاصة من أهل الطريق.

ولم يكمن الجيلمي مقاداً لابن عربي في كل ما جاء به من القضايا، بل كان مجدداً ومبتكراً، حيث ظهرت أصالته في نظريته عن الإنسان الكامل بكل ما حملته من وهكذا فإن مذهب الجيلي يظهر لنا متكاملاً لا تتقصه الدقّة، و لا يعوزه العمق، بسل يجمع فسيه بين الذوق والكشف، وبين القلب ومواجيده، فغدا بذلك مصدراً هاماً لنظريته في وحدة الوجود.

وسوف ناقش في القسم الأول من هذا الفصل معنى الوحدة ومعنى الوجود، محاولين أن نُلِم بجميع آرائه وأفكاره في المسائل المختلفة التي يعالجها مذهب وحدة الوجود، وكذلك المصطلحات التي يستخدمها للتعبير عن ذلك. كما أنا سنلقي الضوء علسى ما يدور عليه هذا المذهب من أنه وحدة قائمة بين وجهين، وجه حقي ووجه خلقي، وهو ما يُعرف عنده بالحقيقة الوجودية، وسنحاول الإشارة هنا إلى طبيعة هذه الوحدة، وهل هي وحدة تفسح مجالاً للقول بالممكن تجاه الواجب، أم ينتفي معها وجود الممكن.

أما القسم الثاني من هذا الفصل فسنوضح فيه تصور الجيلي للوجود: هل هو وجود مطلق أم مقيد، كذلك طبيعية هذا الوجود وكيف أنها تدور على ثلاثة محاور هي : الدات والصفات ثم الأسماء، لكنة يعود فيُخرج هذا الوجود المطلق عن إطلاقه فيمر بمراحل هي: الأحدية والهوية والإنية، وقد تفرد باستخدام مصطلح التنزلات ليدل على تجلي الذات الذي يتجلى به الحق على الخلق بأسمائه وصفاته. كما يرد الكثرة إلى الوحدة، ويبين مدى العلاقة بين الله والعالم باعتبارهما وجهي الحقيقة الوجودية، وهذا يستازم وجود الواسطة بينهما، وهي ما يشير بها إلى الإنسان الكامل أو الحقيقة الوجودية.

كما أنا سنبحث في أمر الذات وهل هي قديمة أم حادثة مما يستوجب معه البحث عن الأعيان الثابتة في العلم الإلهي، باعتبارها حقائق الموجودات الباطنة في علمه تعالى أو في عالىم الغيب، ولا بد من البحث عن فكرة الزمان والمكان وهل ترتبط بذلك مما يؤدي في النهاية إلى القول بالجبرية وانعدام حرية التصوف لدى العبد.

T. Burckhardt, de L'homme universel, Fascicule II, Alger, Lyon, 1953, P.P.1-2.

كما أنا سنبحث في أمر الذات وهل هي قديمة أم حادثة مما يستوجب معه البحث عن الأعيان الثابتة في العلم الإلهي، باعتبارها حقائق الموجودات الباطنة في علمه تعالى أو في عالم الغيب. ولا بد من البحث عن فكرة الزمان والمكان وهل ترتبط بذلك مما يؤدي في النهاية إلى القول بالجبرية وانعدام حرية التصرف لدى العبد.

# أولاً: الوحدة في مذهب الجيلسي:

يتميز مذهب الجيلي بأنه قائم على فكرة "الوحدة" التي يعمد إلى التعبير عنها في مؤلفاته دون التصريح بها، لذلك لم يورد كلمة الوحدة بل رمز لها بإشارات ذوقية جرياً على عادة الصوفية من أهل الطريق، إذ أن الواحد هو الموجود الحقيقي عنده، المنزه عن الحلول في مكان، والمخصوص في تجلّيه بحقيقة الأمكنة والجهات وذلك لقوله تعالى: (فأينها تولوا فثة وجه الله)(١). كما يحدد مكانة هذا الواحد الذي تجتمع فيه الحقائق الوجودية من حيث تجلّيه في المراتب، وتجلّيه فيها بحسب تفاوتها من العلو والسفل، والنقص والكمال، والأمر الملائم والمناظر والمضاد والمناسب، كل ذلك من غير حلول فيها أو مزج لها أو اتحاد بها أو انفصال عنها أو اتصال بها في التباعد والثقارب، بل كما يستحقه تعالى من كماله .. (١).

اقد أقام الجيلي فكرته في التوكيد على الرمزية المتعارف عليها بين أهل الطريق، وهدفه هو إثبات الوحدة الكاملة للذات الإلهية، وقد عرض في كتابه "الكهف والرقيم" إشارات ذوقية تشير إلى هذه الوحدة الكاملة للذات التي تقوم على المشاهدة وترى أن الله وحده هو الموجود وينتفي معه وجود أي موجود، فمشهده هنا أحدي ذاتي لا يُنظر فيه إلى ما يسميه خلقاً (٣). وقد أنشأ كتابه على علم الحروف، حيث رمز بكل حرف من الأحرف الموجودة في "بسم الله الرحمن الرحيم" من وجه معاني حقائقها بما يليق بجناب الحق سبحانه وتعالى، كما أشار إلى النقطة من حيث أهميتها في تركيب الحرف إذ إن كل "حرف مركب من النقطة، ولا بد لكل سورة من حرف هو أولها،

البقرة، الآية: ١١٥ م.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، نسيم السحر، مكتبة الجندي، القاهرة، ص.ص ٣١ – ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الجيلي، الكهف والرقيم، ص ١٨.

ولكل حرف نقطة هي أوله، فلزم من هذا أن النقطة أول كل سورة من كتاب الله تعالى "(1)، وفي هذا إشارة ذوقية إلى الحق الذي يكتمل به وجود الخلق كما يكتمل الحرف بالنقطة "فكذلك الحق سبحانه وتعالى مع كل أحد بكماله لا يتجزرا ولا يتبعض، فالسنقطة إشارة ذوقسية إلى ذات الله تعالى الغانب خلف سرادق كنزيته في ظهوره لخلقه "(٢).

كما يرمز بالنقطة إلى هوية غيب الأحدية، فهذه صورة رمزية بشير بها إلى الحضرة الأحدية المحضة، التي هي الوجه الذي لا يفنى مسن كل شيء كما في قوله: ( كل شيء هسالك إلا وجهه ) (٢)، فلا حكم إلا لهذه الأحدية في جميع الحضرات الأكوانية والرحمانية، وهي وجه كل شيء (١). والنقطة مهما تعددت في الحرف فهي واحدة في عالم واحدة في عالم واحدة في عالم غيبها لا تفرقة فيه، على أنها أظهرت في التاء المثنّاة إثنين، وفي المثلثة ثلاثة ردعاً وتنبيها لا تفرقة فيه، على أنها أظهرت في التاء المثنّاة إثنين، وفي المثلثة ثلاثة ردعاً واحدة، ألا تسرى إليه سبحانه أنه واحد، والحق في كل مخلوق بكماله... والحق واحدة، ألا تسرى إليه سبحانه أنه واحد، والحق في كل مخلوق بكماله... والحق واحد لا ثاني له... (٥).

فإذا كانت الوحدة الكاملة شه سبحانه، وهو في كل شيء بكماله، لذلك يرى تتوع وجوده في كل شيء، فيرمز إلى ذلك بالنقطة ومكانتها من الحرف فيقول: "إن من الحسروف ما تكون النقط فوقه، وهو رؤية الصديق الأكبر ومقامه: في "ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله قبله". ومن الحروف ما تكون النقطة تحته وهو مقام: "ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله بعده" ومن الحروف ما تكون النقطة في وسطه كالنقطة البيضاء في وسط

<sup>(</sup>١) الجيلى، الكهف والرقيم، ص ٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص.ص ٥ - ٦.

<sup>(</sup>٦) سورة القصيص، الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٨.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٧.

المسيم، وهذا مقام "ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله فيه"<sup>(١)</sup>، وقد أشار إلى هذه الوحدة على طريق الإشارة فقال:

> ما شمّ غير سعاد بالنَّقا أحدُّ هـــى البقيـــع هــى قاعتــه هـى النبات هي الأجساد... هي الجواهر والأعراض قاطبــة هي النتــاج هي الأباء والولد<sup>(٢)</sup>

هي المواردُ حقاً وهي مــن يردُ هى المحصب من ضيف هى البلد

وعلى ذلك فسإن ما يرمز به من حروف وكلمات تمثَّل حقيقة الوجود والموجــودات باعتبارها متباينة مختلفة، فكلها تُردُّ إلى مُبدئها الأول، وهو المشار إليه بالسنقطة لما لها من عظيم الأثر: "قإن النقطة مع صغرها عظيمة القدر، كبيرة الجرم، لأنها مصدر الحروف والكلمات فهي صادرة منها فلم تنقص ولم تتغير، فما نسبة ما ظهـر ومـا سيظهر في الوجود من الحروف والكلمات إلا نسبة ما ينقص المحيط إذا غَمَـس فــى البحر"(٢) ولذا فإن الإشارة إلى موقع النقطة من الحرف كناية عن مكانة النات من الخلق: "إن النقطة التي فوق النون هي إشارة إلى ذات الله تعالى الظاهرة بصور المخلوقات، فأول ما يظهر في المخلوقات ذاتِه، ثم يظهر المخلوق لأن نون ذاته مريج الشهر من نون المخلوق..." (المناه من المناه من المناه المنطوق المناه المنا

كذلك لا ينسى الجيلى وهو في معرض حديثه عن الرمزية، أن ينفي فكرة الحلول عن الذات، إذ أن للذات مقتضيات هي حقائق الموجودات، كذلك النقطة، فإن مقتضياتها الحروف والكلمات، وكلها تتشأ عنها لبطونها فيها، فهي للذات كالتجليات "وذلك عبارة عن شأن الذات الإلهي، فإن جميع الموجودات مما اقتضته الشؤون الذاتــية، ولأجــل هذا كان الوجود كله تجليات في تجليات، فنسبة الحروف من النقطة

<sup>(1)</sup> الجيلي، الكهف والرقيم، ص ٢٠.

المصدر السابق، ص ٢٠. (۲)

الجيلي، كتاب النقطة، (وهو جزء من كتابه حقيقة الحقائق)، مخطوط، المكتب الهندي، (۲) لندن، ورقة ١٠، ص ب.

الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص ٢٢. (٤)

نسبة الصفات من الذات، ونسبة الكلمات من الحروف نسبة الموجودات، ونسبة المعاني من الكلمات نسبة التجليات الإلهية في مخلوقاته من غير حلول، كما أن المعنى لا يحل في الحروف، كذلك تجلي الحق في مخلوقاته لم يكن ذا حلول فيها"(١)، وفي هذا موافقة لرأي ابن عربي في قوله: "كنا حروفاً عاليات لم تقرأ" ويقول شعراً:

لا تحسب ن الحرف قام بنفسه فقوامسه بالنقطة الغراء... واجزم وقل إن الوجود جميعه للواحدية مظهر الأجلاء

فالكل منه ظهوره وبه بسدا وإليه يرجع في آخر الولاء(٢)

وعليه فإنه لا يرى في الوجود غير الله على الحقيقة، ولما كان الله عند الجيلي هو الوجود الخيلي الله عند الجيلي هو الوجود الخلقي؟

يُظهر الجيلي "مدى عجز الخلق عن إدراك الحق لانعدام النسبة بينهما، إذ لا سبيل للخلسق أن يماثل الحق في معرفته للخلق، ولذا فإن الوجود الحق لم يعرفه إلا رجلان: رجل شهد العالم مظهر، والحق تعالى باطن فيه. ورجل آخر شهد الحق تعالى مظهر والعالم هو الظاهر فيه... وعلى كلا الوجهين فما في الوجود إلا حق وخلق (").

وعلى ذلك فلا يمكن النظر إلى الحقيقة الوجودية - في نظر الجيلي - من وجه دون الأخر، لأن الحق لا يظهر إلا بالخلق من جيث هو خالق وموجد، والخلق هم آثار الحق، ولهذا الأمر يقتضى وجود الوجهين كاملين دون انتقاص لأحدهما "فإنك إذا نظرت إلى الحلق عَرياً عن الحق فقد أسأت في حقه، فرجّعت أمره إليه، والله يقول لك أن أمر الخلق اجع إليه سبحانه وتعالى، فلا أقل لك أن تشهد الحق تعالى عندك وتفكر بخلقه، ألا تراه يقول: (أينما تولوا وجوهكو فئم وجه لله)(أ) "(٥).

هكذا يثبت الجيلي الوحدة الكاملة للذات الإلهية، لكن السؤال الذي يقابلنا هو: ما الوجود الذي يتحدث عنه الجيلى؟ وهل ينظر إليه نظرة ذوقية أم نظرة فكرية؟

<sup>(</sup>١) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ١٣، ص أ.

<sup>(</sup>Y) Ihamer (hulpi),  $e \in X$ ,  $e \in Y$ ,  $e \in Y$ 

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، نسخة مطبوعة، ص ۳۰.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١١٥م، والآية هي: (أينما تولوا عثم وجم الله).

<sup>(</sup>۵) المصدر السابق، ورقة ۱۸، ص ب.

## - معنسى الوجسود عند الجيلسي:

يرى الجيلي أن الوجود هو صورة من أحسن صور الحسن الإلهي، ومظهر من مظاهر جماله وتجليات كماله سبحانه وتعالى، وقد بدت هذه الصورة لديه على حالها حين أسفرت عن حقائقها برفع الصفة الخلقية عنها والبقاء بالصفات الحقية فقط، وقد اقتضت رتبة الألوهية اجتماع الأضداد فيها، فالوجود بكماله يدخل فيه المحسوس، والمعقول، والموهوم والخيال، والأول والآخر، والظاهر والباطن، والقول والفعل، كل ذلك صور حسنه ومظاهر جماله وتجليات كماله، اقتضتها أحكام رتبته وفيه قوله:

تجلّیت فی الأشیاء حین خلقتها قطعت الوری من ذات حسنك قطعة ولكنها أحكام رتبتك اقتضت فأنت الوری حقاً وأنت أمامنا

فها هي ميطت عنك فيها البراقـع ولم تكن موصولاً ولا فصل قاطع ألوهية للضـد فيهـا التجامـع فتلك تجليات مـن هـو صانع<sup>(۱)</sup>

ويطلق الجيلي إسم الوجود على الحق من حيث إسمه "مالك الملك" تعالى، هو لله وجود لله وجود الأشدياء، فهي له لا لها، ويعني بذلك أنه تعالى هو الذي ينسب إليه وجود الأشدياء دونها، إذ أن الأشياء لا وجود لها بنفسها، وليس لها الاستقلال في الوجود، إذ أن "مالك الملك" هو المتصرف بأمرها، ولهذا يرى الجيلي أن الوجود الحقيقي هو له بحكم أصالته، وقد أشار إلى ذلك بقوله: "فهو الوجود الحقيقي لا هي، فهو مالك الملك لأن الملك ليس له في نفسه وجود مستقل، بحيث أن ينفرد به، بل هو مملوك، فوجوده ليس له بسل هو لمالكه الذي هو عينه تعالى، فهو المدير للملك باستثار الأكوان، وهدو حقيقة أسبابها التي تتوقف مسبباتها عليها، وهو أعني الملك الذي هو عبارة عما سدوى الله، جميعه مظاهر له، والحق هو الظاهر في هذه المظاهر بمقتضيات عما سدوى الله، جميعه مظاهر له، والحق هو الظاهر في هذه المظاهر بمقتضيات أسمائه وصدفاته، فهدو سبحانه وتعالى يُجري أحكام مظاهره على حسب ما اقتضته شوونه الذاتية، وتتوعبت بكمالاته الصفائية، فحركات الوجود المخلوق وسكناته، وظهدوره وبطونه منسوبة إلى الوجود بكل وجه وبكل اعتبار، وعلى كل حال فليس

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٦٢.

للوجسود المخلسوق من ذلسك شيء بحكم الأصالة، بل جميعه للوجود الحق سبحانه وتعالى "(١).

واستناداً إلى الاسم "مالك الملك" نرى الجيلي ينسب الوجود الحقيقي للحق تعالى لقيدم ذات المالك، إذ لا يمكن للمُحدث أن يؤثر في القديم، وهذا ما جعله يحصر إسم الوجود في ذات الحق تعالى فيقول: "فاعلم أنه ما ثمّ شيء من الآثار لظاهر المؤثرات الظاهرة بالظاهرة بالطاهرة بالمؤثر حقيقي باطن، وهو القديم الذي لا يُدرك، فمؤثرية الظاهر إسم فاعل مجاز، ومؤثرية الباطن حقيقة. فالفاعلية للباطن على كل حال، والمفعولية للظاهر على كل حال، والباطن هو الحق، والظاهر هو الخلق، والله تعالى هو الباطن والظاهر، فالمالكية للقديم والمملوكية للحديث، فهذا معنى إسمه "مالك الملك"(١).

ويُسرجع الجيلي إلى هذا الإسم تحقق المالك بكل ما ينسب إلى المملوك من الوجود والشيئية، والأفعال والأقوال، والحركات والسكنات، وجميع أحوال المملوك بأسرها حتى لا يستقل هذا المملوك بأمر من الأمور، لا حكماً ولا وجوداً، بل كلها راجعة إلى المملوك مجاز ليمتاز ما صدر من الملك بواسطة المملوك، وإلا فالجميع للمالك وإنما المملوك مظهر من مظاهر المالك ليميز ها بفعله بواسطة عما سيفعله بغير واسطة "فما المملوك، في المملك بغير واسطة "فما المملك المملك" المالك الملك المالك المالك

وعليه يمكننا القول أن الوجود بهذا المعنى هو شيء واحد مردود إلى واحدية الحق، المتجلية في الموجودات جميعها علويها وسفليها، إذ بها يستقيم وجود كل شيء فهو عين هوية كل مسمى بالخلق والحق، وهو محتد العالم الظاهر على صورة آدم. وبهذا يجعل الجيلي من الحق صورة ومعنى، بل وروح كل موجود لقيامها جميعها به، إذ لا قيام لها بذاتها وذلك لافتقارها إلى موجد يوجدها، وقد أشار إلى وصفه بقوله: هو العقل وهو النفس والقلب والحشا هو الروح والجسم والمتدافع

<sup>(</sup>۱) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ۳۰، ص ب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٣٠، ص ب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٣٠، ص ب، ورقة ٣١، ص أ.

هو الموجد الأشياء وهو وجودها وعين ذرّات الكل وهو جامع بدت في نجوم الخلق أنوار شمسه فلم يبق حكم النجم والشمس طالع<sup>(۱)</sup>

فالجيلي كما رأينا صريح كل الصراحة في التعبير عن رؤيته للوجود، ورد الأمر كله السي الله في إيجاد العالم، فقد أوجده من نفسه، بل من علمه وهو العلم الإلهي، فسرى ظهيوره في كل ذرة من ذرات الموجودات، رحمة بها وجوداً وكرماً منه، كل ذلك مع بقائيه على وحدتيه التامة دون انتقاص، فكمل العالم بكمال وجوده في كل جزء من أجيزائه من غير تعدد، ولذلك كانت: "أول رحمة رحم الله بها الموجودات أنه أوجد العالم من نفسه، وذلك استناداً إلى قوله تعالى: ﴿وسخر لكم ما فيي السموات وما فيي العالم من نفسه، وذلك استناداً إلى قوله تعالى: ﴿وسخر لكم ما فيي السموات وما فيي الأوض جميعاً هذه)(١)، ولهذا سرى ظهوره في الموجودات، فظهر كماله في كل جزء وفي دسن أفراد أجزاء العالم، ولم يتعدد بتعدد مظاهره، بل هو واحد في جميع تلك المظاهر، أحد على ما تقتضيه ذاته الكريمة في نفسها من صفات الكمال... فكل شيء في العالم هو بكماله، وإسم الخلقية على ذلك الشيء بحكم العارية (١)، لا كما زعم من زعم أن الأوصاف الإلهية هي التي تكون بحكم العارية على العبد فقال:

أعارته طرف أرآها به فكان البصير لها طرفا(٣)

فهـو إذن يشير إلى أن المادة التي تكونت منها الموجودات هي معارة من حقائق الحق تعالى، وليست خارجة عنه، فكان الحق بذلك هيولى العالم (١) التي قام بها، وهو في ذلك يستند إلى قوله تعالى: ﴿وها خلقنا السموات والأوض وها بينهما إلا بالدق ﴾(٥). وقد

<sup>(</sup>۱) الجيلي، النوادر العينية، (القصيدة)، ص ٩٣، البيت ١٥٢ –١٥٣ – ١٠٥. (انظر شرح عبد الغنسي النابلسي، المعسارف الغيبية شرح العينية للجيلي، المكتبة الظاهرية، دمشق، برقم ٩١١٨، مدونة بخط المؤلف، سنة ١٠٨٦هـ، ص ٤٧).

 <sup>(</sup>۲) معورة الجاثية، الآية: ۱۳ ك.

<sup>(\*)</sup> العاريسة: يقول الجيلي: ليست إلا نسبة الوجود الخلقي إليها، وإن الوجود الحقي لها أصل. فأعرار الحق حقائق إسم "الخلقية" لتظهر بذلك أسرار الألوهية ومقتضياتها من التضاد (الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٢).

<sup>(</sup>r) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٣٢.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٢.

<sup>(°)</sup> سورة الحجر، الآية: ٨٥ ك.

حمدد الجيلي حقيقة الحق على ضوء ذلك، فوجد أنه هو النهاية، كما كان هو البداية وحقيقة كل شيء، فهو إذن غاية الغايات، ومنتهى النهايات، لا يشترك معه شيء في الوجود، وقد أشار مخاطباً الحقيقة الإلهية قائلاً: "أنت غاية كل شيء، ونهاية كل نهاية، وحقيقة كل مقصود، وبك وجود كل موجود، فلا نخرج عنك ولا نتشوق إلى غير حالتك، وقل تعاليت يا من لا نهاية له وهو غاية كل غاية..."(١).

ولمسا كانت حقيقة الحق على هذه الصورة، فقد نفى الجيلي عنها المثلية إذ لا معنف المحتف على الإطلاق، فهو عين الوجود، وحقيقة كل موجود، ولما كانت له هذه الميزة، فلا مثل له ولا تشبيه بل هو ذات منفردة متميزة قائمة بذاتها، إذ لو وُجد المثيل لمسح أن يُطلق عليه إسم الوجود، فيكون له شريك في الوجود، ومن هنا أفرد للحق مكانة عالية لا يدانيها مكانة في الوجود. فصرح في مذهبه أنه أمر واحد، وأن حقائق الموجودات جميعها تجتمع في ذلك الوجود الحق، ويقول في نفى مثليته شعراً:

نسزّه فهسذا واجسب شه لا الحاضرون درُوا ولا اللاهي هم يُحسنون فيحسبون بأنهم لياه، حاشاه من الأشباه... السذات واحدة وأوصاف العلا شاوالسفلي لعبسد لاهي (٢)

وفي هذا القول موافقة لأراء أبن عربي حيث أشار في فتوحاته إلى القول: (ليس مصله هيهه) (٢) فهو يرى أنه ليس مثل الحق شيء لأنه عين الوجود كله، فلا تعدد للوجود، ولا تعدد إذن للموجودات لأن الوجود على الحقيقة عين الموجودات أ. وهو في موقفه هذا من نفي المثلية عن الله تعالى إنما يتفق مع رأي غيره من الصوفية كأهل السنة والأسعرية الذين تصدوا لمواقف المشبهة والمجسمة من الذين شبهوا الذات الإلهية بذوات المخلوقين، واعتبروها أحياناً جسماً له صفات الجسم، وهذا ما صدر عن السروافض والغلاة كالسبئية الذين ذهبوا إلى التشبيه لأنهم غلوا في حق الأثمة حتى

<sup>(</sup>١) الجيلى، المناظر الإلهية، ص ٥١.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ١١ ك.

<sup>(1)</sup> الجيلي، شرح مشكلات الفتوحات المكية، ورقة ١٣، ص ب.

أخرجوهم عن حدود الخلقية، وحكموا عليهم بأحكام الإلهية، فربما شبهوا واحداً من أئمتهم بالإله، وربما شبهوا الإله بالخلق(١).

وظهرت فرقة أخرى تقول بالتشبيه والتجسيم منها البيانية التي تنسب إلى بيان بن سمعان الذي زعم أن معبوده إنسان من نور على صورة الإنسان في أعضائه، وإنه يفنى كله إلا وجهه (۱) كذلك فرقة المغيرية نسبة إلى المغيرة بن سعيد، يزعمون أن معبودهم رجل من نور على رأسه تاج، وله من الأعضاء والخلق ما للرجل، وله جوف تتبع منه الحكمة (۱).

ومن غلاة الشيعة هشام بن الحكم الذي قال في ربه في عام واحد خمسة أقاويل (٤)، كما زعم ابن كرام أن معبوده محل الحوادث مما أثار حفيظة المعتزلة ضده، وقامت مناظرات ومناكرات وفتن كثيرة متعددة (٥).

وهناك من قال بنفي الصفات، فخالف بذلك رأي المشبهة والمجسمة كالجهم بن صفوان الذي نفى أن يكون شه تعالى صفة. فأدى قوله إلى التعطيل، وجاء المعتزلة فأخذوا عنه فكرة نفي الصفات، وأظهر وأصل بن عطاء رأس فرقة المعتزلة القول بنفي الصفات، على حين أثبت السلف صفات أزلية شه، وهم لا يفرقون بين صفات السذات وصفات الفعل. ومن السلف من توقف عن التأويل وقال: أننا عرفنا بمقتضى العقل أن الله ليس كمثله شيء، فلا يشبه شيئاً من المخلوقات و لا يشبهه شيء منها، إذ يعتقدون أنهم ليسوا مكلفين بمعرفة الآيات وتأويلها، بل التكليف ورد بالاعتقاد بأنه لا شريك له وليس كمثله شيء أن.

<sup>(</sup>۱) التفتاز انبي (أبو الوفا)، علم الكلام وبعض مشكلاته، طبع القاهرة، سنة ١٩٦٦، ص ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الرازي: اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، القاهرة، ١٩٢٨، ص.ص ٦٣–٦٤.

<sup>(</sup>۲) الشهر سمتاني: الملك والمنحل بهامش الفصل، ج٢، ص ١٣ (انظر مقالات الإسلاميين للأشعري، ج١، ص ٢-٧).

<sup>(</sup>٤) التفتاز اني، المرجع السابق، ص ١٠٦.

<sup>(°)</sup> خطط المقريزي، ج٤، ص ١٨٣.

<sup>(</sup>٦) التفتاز انى، المرجع السابق، ص ١٢٥.

وقد بحث الأشعري في الصفات بحثاً عقلياً، فنفى التشبيه أي مشابهة الله للمخلوقيات واستدل على ذلك ببراهين عقلية، وقد جاء في كتاب "اللمع" أن الباري سبحانه لا يشبه المخلوقات لأنه لو أشبهها لكان حكمه في الحدث حكمها، ولو أشبهها لم يخل من أن يشبهها من كل الجهات أو بعضها وإن أشبهها من جميع الجهات كان محدثاً من جميع الجهات، وإن أشبهها من بعضها كان محدثاً من حيث أشبهها ويستحيل أن يكون المحدث لم يزل قديماً وقد كان الله تعالى (ليس كهثله شيىء) (وله ويستحيل أن يكون المحدث لم يزل قديماً وقد كان الله تعالى (ليس كهثله شيىء) (وله

وعلمه فأنمنا نجمد أن رأي الجيلي وابن عربي يتفقان مع أهل السنة في نفي المثلية عن الله، ومع الأشعرية بنفي التشبيه عنه.

وهكذا نرى أن تحديده لمفهوم الوجود على هذا النحو جعله من القائلين بوحدة الوجود، هذه النظرة التي تشتمل على وجهي الحقيقة الوجودية الحقية والخلقية على حد سواء. إذ يحتم عليه منطق مذهبه إيجاد الوجهين الضروريين للوجود، وجود حق قائم بذاته، وموجودات قائمة به، مقتقرة إليه في إيجادها لأنها معدومة في ذاتها، وهذا استناداً إلى إسمه تعالى "القيوم" فيرى أن القيومية تطلب صحة وقوع النسبة بين الله وعبده، لأن القيوم من قام بنفسه وقام به غيره، فالحق هو قيوم نفسه لأنه قيام ذاتي.

كما أن استعمال الصوفية للفظين "الوحدة" و "التوحيد" هما للدلالة على المذهب القائل بأن الكائنات لا توجد بذواتها، بل هي تستمد وجودها من الله، وقد نبه النابلسي السي ما ذهب إليه أصحاب هذا المذهب فقال: "إعلم أنك إذا سمعتنا نقول أن الوجود هو الله تعالى فسلا تظن أننا نريد أن الموجودات هي الله تعالى، سواء أكانت الموجودات محسوسات أو معقولات، وإنما نريد بذلك أن الوجود الذي قامت به الموجودات هو الله تعالى، فإن من أسمائه "الحي القيوم" وأخبر تعالى أن السموات والأرض قائمة بأمره، فهو ظاهر بذاته، باطن بأسمائه وصفاته، لأن ذاته حقيقة حقة مطلقة بالإطلاق الحقيقي عن جميع القيود"(١).

<sup>(</sup>¹) الأشسعري: اللمسع في الرد على أهل الزيغ والبدع، نشرة الأب مكارثي، بيروت، ١٩٥٢، ص.ص ٧–٨.

<sup>(</sup>۲) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود وخطاب الشهود، ورقة ۲۱۳.

ويتفق الجيلي في ذلك مع ابن عربي حول قيام الوجود بنفسه، وكل موجود به، ولا وجبود غيير الله تعالى، وهو الواحد القيوم الذي قام به كل شيء (١). وهذا عين ما أشار إليه الغزالي: بأن الوجود قام بنفسه وبه يقوم كل موجود، ولهذا فإن ما يراه النابلسي من أن أهل الحق القائلين بوحدة الوجود إذا قالوا: "ما في الوجود إلا الله" فمرادهم من حيث القيومية، فإن به تعالى قيام كل شيء، وهو القائم على كل نفس بما كميت، ومن حيث تجليه وإمداده وتوليه، لا أنّ هذه الصورة الحادثة، الفانية، المقيدة، المحدودة وجوده، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً (١).

ورغم سريان الحياة الإلهية في الموجودات، فإنها على درجة من التباين والاختلاف فسيما بينها ومدى قربها من الحق أو بعدها عنه، كذلك رغم أن حياة الله واحدة في الخلق، فإن التفاوت قائم في نفس الموجودات، ومن هنا كانت الحياة بالنسبة إلى الحق وجوداً حقيقياً لا مجازياً ولا إضافياً، بل له الكمال المطلق، لأنه الحي التام، على حين نراه في الموجودات وجوداً إضافياً، وقد أشار إلى ذلك حيث قال: "وجود الشيء لنفسه حياته التامة، ووجود الشيء لغيرة حياة إضافية له، فالحق سبحانه وتعالى موجود لنفسه، فهو الحي، وحياته هي الحياة التامة، فلا يلحق به ممات، والخلق من حيث الجملة موجودون شه، فليست حياتهم إلاً حياة إضافية، ولهذا التحق بها الفناء والمصوت..."(٢) وهذه إشارة إلى وجود آخر غير الوجود الإلهي وهو الوجود الكوني السني وبجسد بفضل الجود الإلهي فقال: "وأبرز إلى الوجود بالجود ما اكتنز في العدم، وأفستق وأرتق، وأظهر وأكتم، وعلم بالقلم الملقب بأم الكتاب واللوح المحفوظ المسمّى بالكتاب المبين ما لم يعلم "(٤).

ورغمم كل ذلك فإن أي وجود في نظر الجيلي لا يخلو من التحقق بقدسية الحق، إذ له في كل موجود وجه إلهي يقوم به هذا الوجود، وروح القدس هي روح الله

<sup>(</sup>۱) البرزنجي، الجاذب الغيبي، ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>۲) النابلسي، مصدر سابق، ص ۳۲۸.

<sup>(</sup>T) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٤٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الجيلي، مختصير مرآة العارفين، مخطوط، مكتبة الأزهر بالقاهرة (ضمن مجموعة)، ورقة 1.

الذي نفخ الله منه في آدم، أي الروح الذي أقام الله به الوجود الكونى بوجود "أينما تولوا بإحساسكم في المحسوسات أو بأفكاركم في المعقولات، فإن الروح القدس متعين بكماله فــيه، لأنـــه عبارة عـــن الوجه الإلهي القائم بالوجود... فالوجود قائم بنفس الله ونفسه ذاته"(١). وقد شرح المدنى قوله هذا، وهو من شراح الإنسان الكامل فقال: "إنه يعني بالوجود "الوجود الكوني" في سائر العالمين المشار إليه بإمساك قيوميته في قوله تعالى: ﴿إِن اللهِ يمسك السموات والأرض أن تزولا، ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان عليما نمغوراً ﴾ (٢). ويزيد المدنى على قوله هذا: "الوجود قائم بـنفس الله ونفسه ذاته: يعنى إن وجود الحق نفس ذاته، وإن النفس عين الوجود الحق كما قال شيخ أهل السنة: الوجود عينه في الحادث والقديم لعدم قبول انفكاك الوجود عن النفس وعكسه، وإلا كانت النفس قبل وجودها غير موجودة وهو محال، فوجود الحق عيسنه لوحدته الذاتية، و لأنه الأول و الآخر والظاهر والباطن، ولم يبق غيره إلا أفعاله التي هي مخلوقاته ومعلوماته لا غير، وهو به وبكل شيء عليم"(٣). وعلى ذلك فالوجود الكونسي السذي ذهب إليه النابلسي هو في نظر الجيلي ليس إلا وجوداً وهمياً من صنع الخسيال، بسل هسو خيال في خيال لأنه لا وجود له بذاته، بل هو قائم بأمر آخر، وهو الوجود الإلهي وفيه قوله:

ألا إن الوجود بلا محال خيال في خيال في خيال ولا يقطال الله أهل حق مع الرحمن هم في كل حال وهم متفاوتون بلا خلف فيقظتهم على قدر الكمال (٤)

وقد أشار إلى هذا الأمر شارح<sup>(\*)</sup> الجلالة للشيخ الأكبر حول الوجود الكوني الذي أشار السيه الجيلسي فقال: "وإلى الوجود الكوني أشار الجيلي قدس الله سرّه في إنسانه الكامل

الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر، الآية: ١٤ ك.

<sup>(</sup>٢) المُدنّي الأنصاري (أحمد بن محمد بن عبد الغني)، شرح الإنسان الكامل، مخطوط، المكتب الهندي بلندن، رقم ٦٦٧، ورقة ٤، ص. ص أ - ب.

<sup>(</sup>²) الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٢٨.

 <sup>(\*)</sup> الكردي: هو حسن بن موسى، الالباني مولداً الكردي أصلاً، الدمشقي معىكناً ووفاتاً فاضل من المتصوفة، له شروح لرسائل ابن عربي، (سلك الدرر ٣٥/٢).

فقال: "ألا أن الوجود بلا محال خيال في خيال في خيال، وأما الوجود الإلهي حقيقي لا خيالسي، فلا ثبوت لشيء في الوجود الحقيقي، فنفس وجود الكوني خيال ثبت في خيال العلم أولا ثم في خيال الوجود الخارجي ثانياً (۱). ويتفق في هذا الشأن مع ابن عربي ومعاصره ابن سبعين فيما ذهبا إليه من أن الوجود الحقيقي هو وجود إله واحد هو أصل كل الوجود وأن وجود العالم ليس إلا كظلال بالنسبة لأشخاصها، وصور المرايا بالنسبة للمرئيات، أما العالم فليس إلا خيالاً وحلماً يجب تأويله لفهم حقيقته. وعلى ذلك فالأمر لدى هولاء جميعاً هو اعتباري فقط. فالتقسيم والحالة هذه ليس بواقع على الحقيقة إلا في الوهم، وهو الذي يفعل فعله ليرى حقيقة الأشياء، إنما جوهر الوجود هو الحق الحق الوحد المطلق الذي لا تقييد فيه.

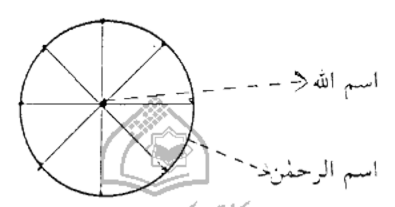
هكذا نلاحظ أن الوجود الحق في نظر الجيلي هو الوجود الإلهي، وما عدا ذلك لا يعدو أن يكون خيالاً في خيال، لكن ما هي الصورة التي يظهر بها هذا الوجود الواحد الحق، وما تصوره له؟

الوجود بأكمله كما يراه الجيلي لأ يكو ج عن كونه دائرة تجمع فيها الوجود كله بكل ما فيه من مظاهر وجودية، حقية وخلقية، باطنية وظاهرية، دون إثنينية فيهما. فالدائرة هي أكمل المظاهر له كما يرى الصرفية، ولا فرق بين النقط في الدائرة لتعادل النسب فيما بينها في مواقعها إذ أن أول نقطة في الدائرة هي آخر نقطة فيها، كما أن آخرها هو أولها، بل إن كل نقطة منها هي جزء من أجزائها، مما يدل على أن الوجود واحد، وكل متعين فيه هو جزء من أجزائه، وبذلك يرد الكثرة الوجودية التي تظهر في الوجود إلى الموحدة، ويتمثل في هذه الدائرة مظاهر الوجود الواحد وهو "الله" وهذا روح مذهبه في الوحدة، ويتمثل في هذه الدائرة مظاهر الوجود جميعها، فهو إذ يتصور الوجود على الوجود على والنفس الإنسانية، والمنقطة والحرف، كلها ترمز إلى الشكل الدائري بحيث يظهر والمنفس الإنسانية، والمنقطة والحرف، كلها ترمز إلى الشكل الدائري بحيث يظهر الوجود وحدة متكاملة في وجوده وهيئته ومكوناته وما إليها من موجودات أخرى(٢).

<sup>(</sup>١) الكردي، شرح الجلالة، مخطوط، دمشق، مكتبة خاصة، ورقة ٥.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ۱۰ ص ب.

وقد يستخدم الجيلي الصور التشبيهية في تقريب تصوره للوجود بحيث يسوق الأمتلة على ذلك فيقول مستنداً إلى الحديث: "ويسعني قلب عبدي المؤمن..." فظهر عظم هذه اللطيفة (\*) الإنسانية وشرفها وفضلها على العالم الكبير، وبان أن العالم الكبير كالنقطة المحيط، فإن المحيط ولو كبرت هيئته مركب على تلك النقطة ومنها، وللنقطة إلى كل جزء من الدائرة نسب مخصوص وتفضل على الدائرة بما يختص به بعد ذلك من عدم التعدد في نفسها... فالنقطة هو إسم الله، والمحيط هو إسم الرحمن... وقد بينا لك أن النقطة لها إلى كل جزء من أجزاء الدائرة نسب وإضافات... كما أن الدائرة إلا ليست إلا عيسن النقطة لظهور النقطة في كل جزء منها. فما ثمّ في الدائرة إلا النقطة"().



ولما كان الوجود يمثل دائرة تحوي جميع الموجودات، فإن هذه الموجودات متباينة فيما بينها، فمنها ما هو حقّى، ومنها ما هو خلقي كما أسلفنا، فإنه يمكننا القول بان الجيلي رغم قوله بالوحدة الكاملة في الوجود فإنه يرى الوجود منقسماً في الوقت نفسه بين وجود حق ووجود خلق، وهذه القسمة لديه ليست ثابتة مثبتة، إنما هي قسمة اعتبارية فقط لأن ذلك يتنافى والقول بوحدة الوجود فنراه يقول: "إن شئت قلت الدائرة حق وجوفها خلق، وإن شئت قلت الدائرة خلق وجوفها حق. فهو حق وهو خلق، وإن شئت قلت الدائرة شئت قلت الإلهام، فالأمر في الإنسان دوري بين أنه مخلوق له ذل العبودية

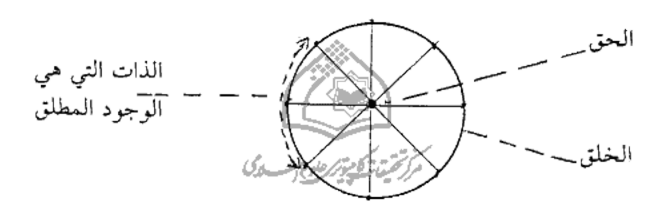
الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(\*)</sup> اللطيفة الإنسانية: هي النفس الناطقة المسماة عندهم بالقلب و هي في الحقيقة تنزل الروح إلى رتبة قريبة من النفس مناسبة لها بوجه ومناسبة للروح بوجه، ويسمى الوجه الأول الصير والثاني الفؤاد (التعريفات، الجرجاني، ص ١٦٨).

<sup>(</sup>۲) الجيلي، الكهف و الرقيم، ص ٣١.

والعجز وبين أنه على صورة الرحمن فله المال والعزة "(١). وبهذا يكون أمر تقسيم الوجود ليس أمراً حقيقياً قاطعاً، بل هو من قبيل إعطاء كل ذي حق حقه، فحق الحق هو الإيجاد والوجود والبقاء، على حين أن الخلق حقه السلب والانعدام لأنه موجود مفتقر إلى الإيجاد بأمر الحق "(١) ولما كان الأمر كذلك، "كانت كلمة الشهادة مبنية على السلب وهي "لا"، وإيجاب وهي "إلا" معناه لا وجود لشيء إلا الله... "(١) كذلك قوله: "فما في الوجود شيء إلا الله تعالى، فهو تعالى عين جميع الموجودات "(١).

ولما كان الوجود كما يراه الجيلي "هو الوجود المطلق" فهو يسع الموجودات جميعها ويسع الوجود المطلق والوجود المقيد أي الحق والخلق، ولذلك روي عنه تقوله في الحديث القدسي: "لي وقت مع الله لا يسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل فظاهر أنه ما وسعه إلا الله "(1) ويمكن توضيح ذلك بالرسم:



<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٩.

المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٩٠.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٩٠.

<sup>(\*)</sup> الحديث: "لي وقت مع الله..." يذكره الصوفية كثيراً (فهو ليس بحديث) ورد في رسالة القشيري لكن بلفظ: "لي وقت لا يسعني فيه غير ربي" قلت: ويؤخذ منه أنه أراد بالملك المقسرب جبريل وبالنبي المرسل نفسه الجليل، وفيه إيماء إلى مقام الاستغراق باللقاء المعبر عنه بالسكر والمحسو والفناء (وهذه مصطلحات صوفية ما عرفها الصحابة رضوان الله عليهم ولا سلف هذه الأمة، والخير كل الخير فيما كان عليه رسول الله وصحبه) (الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة رقم ٣٩٢، ص ٢٩٩، كذلك انظر كشف الخفاء للعجلوني ٢٤٤/٢ وانظر الموسوعة ٢/١١٨).

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ١٨.

فالدائرة هي الذات، وهي تعبر عن الوجود المطلق الذي يسع الوجود كله أي الوجود المطلق والمقيد، أي وجهي الحقيقة الوجودية. فالنقطة المتوسطة الحق، ونقطة المحيط الخلق، وتشير هذه الدائرة إلى احتواء الوجود بإطلاق دون تمييز، فالقلب هو محمل الوسع، وقلب الدائرة وهو الذات التي تحوي كل مظهر من مظاهر الوجود الممكن، وما يبيّنه الجيلي أن هذا الوسع ليس هو من باب الخيال، ولا هو وسع بالإيمان فقط، بل هو وسع حقيقي يحل فيه الحق، لكن دون حلول، ولا ممازجة، ولا تكييف، ولا مماسة، إذ أن القلب هو محل العلم بالواجب والممكن على حد سواء.

كذلك يستخدم الجيلي الدائرة في أمر الصفات، فيرى في حقه تعالى أنه عين كل صفة، وأن كل صفة من صفاته من حيث رجوعها إلى ذاته عين الأخرى، كما يسرى في كل صفة من صفاته وذاته عين الكل، وهذا هو ظهور الوحدة في الكثرة، والكثرة في الوحدة جميعاً. والحق تعالى له التحقق بذلك التفرد بالواحدية لجمعها الكل في ذاتها، فهذا هو المعنى الدائري لجمع الصفات في ذات الحق. وقد أشار إلى ها ها الأمر في الدائرة المتضمنة لقوسى الوجود الواجب والممكن على حد سواء.



وفيه قوليه: الصفة المسماة الألوهية ومعناها إعطاء كل الحقائق حقها... بالقسطاس والعدل الموفي حقه كل ذي حق، وتخاطبه هذه الصفة بلسان الجمعية الكبرى المسماة في بعض وجوهها قاب قوسين لأنها مجمع قوسي الدائرة الوجودية التي أحد قوسيها يسمى بالواجب والآخر يسمى بالممكن..."(١).

<sup>(</sup>١) الجيلي، لوامع البرق، ورقة ١٥، ص ب، ورقة ١٦، ص أ.

#### - مراتب الوجبود:

نظراً لنتوع تجليات الحق في الموجودات واختلافها فيما بينها، عمد الجيلي إلى إدراجها في مراتب، بحيث تحتل كل مرتبة منها ما يناسب وقعها بين العوالم المختلفة والمراتب المتعددة الوجود، فما المراتب التي أدرجها فيها؟ وكيف نسق بين موجوداته ورتب وجودها الكوني؟

إن الجيلي في تصوره للوجود على الشكل الدائري، وتقسيمه له بين حق وخلق، وملكسوت وجبروت، نجده يراعي الموجودات ويُحلُّ كلاً منها في مكان يتفق ومكانستها بين باقي الموجودات بحيث تبدو علاقة كل مرتبة بسابقتها وكذلك بالمرتبة اللاحقة بها. ولما كان الوجود في نظره حقيقة واحدة ذات وجهين حقى وخلقي فإن مراتبه على تعددها وتنوع أجناسها تمثل وجوداً واحداً لأنها ذات مصدر واحد وهو حقيقة الحقائق وفيه قوله:

ولسائسر الأشياء منه مراتب فيه لتظهمر ميزة الأشياء ولكل مرتبة في الأشياء مناء هو وفقها بصفات ذي الأسماء والكل في الكل يصوى سايسر الفرقاء (١)

فالوجود إذن مسن حيث هو الوجود الواحد لا يمكن معرفته إلا عن طريق آثاره الدالة عليه، ذلك أن معرفة الله منوطسة بمعرفة الوجود، ولما كان الإنسان من هذا الوجود قال ها أمن عرف نفسه فقد عرف ربه"(١)، ولهذا ربط الجيلي المعرفة بطرفسي الحقيقة الوجودية بعد أن رتب الموجودات جميعها ترتيباً تنزلياً مع أن المعرفة انتهجت طريقاً تصاعدياً يصعد فيه العارف من معرفة الآثار

(\*)

<sup>(</sup>١) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ١، ص ب.

<sup>(</sup>۱) الحدیث: سبق تخریجه.

التنزل: الترتيب، والتنزل: النزول في مهلة، (مختار الصحاح للرازي، ص ٢٥٤)، ويعني الجيلي أن المراتب متفاوتة في العلو إذ أن لكل من الأسماء مرتبة بحيث يدخل الإسم الثاني تحت هيمنة الإسم الأول مثال قوله: إن الأحدية أعلى الأسماء إلى تحت هيمنة الألوهية، والواحديسة أول تنزلات الحسق من الأحدية، فأعلى المراتب التي شملتها الواحدية المرتبة الرحمانية وأعلى مظاهر الرحمانية في الربوبية وأعلى... فالملكية تحت الربوبية، والربوبية تحت الرحمانية والرحمانية والرحمانية والرحمانية والرحمانية والرحمانية والرحمانية والرحمانية تحت الواحدية، (الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢٧).

إلى معرفة المؤثر وفيه قوله: "إن معرفة الله تعالى منوطة بمعرفة هذا الوجود، فمن لا يعرف الوجود لا يعرف الموجد سبحانه وتعالى، وعلى قدر معرفته لهذا الوجود يعرف موجده" (۱). وعلى ذلك فقد حصر هذه المراتب الوجودية المتعددة في أربعين مرتبة جعلها أمهات المراتب، وقسمها تقسيماً منطقياً يتفق ومذهبه الواحدي، بحيث يردها جميعها إلى مرتبة واحدة وهي مرتبة الذات الإلهية من حيث وجودها المطلق الذي يسنطوي فيه كل وجود، وقد أشار إلى هذا الترتيب بقوله: "إن هذا الوجود يجمع أموراً حقية وأموراً خلقية، فمنها أمور كلية وأمور جزئية، ومنها أمور صورية ومنها أمور معنوية، تنفرع تلك الأقسام والأنواع حتى تكاد أن تخرج عن المدارك والإحصاء مطلقاً، لكنها جميعها محصورة تحت أربعين مرتبة من مراتب الوجود، وهي أمهات البقية المراتب فيها، فإن مراتب الوجود كثيرة لا تحصى، لكن هذه الأربعين مرتبة تشمل الجمعيع وتحيط بالكل، وبين كل مرتبة من هذه المراتب المذكورة والمرتبة الأخرى مراتب كثيرة لكنها تدخل تحت أحكامها، ولكنا اقتصرنا على ذكر الأربعين المنها أصول المراتب المراتب "١٠).

ويستفق الجيلي في تسمية المرتبة الأولى مع ابن عربي، فيجعل مرتبة الذات الإلهية أولى هذه المراتب، وقد عبر عنها بتسميات عدة مختلفة، فأولى هذه التسميات الغيب المطلق و "غيب الغيب" كما يذهب إلى تسميتها أيضاً بالعماء كما هو شأن ابن عربي في ذلك أيضاً، وذلك نسبة لصرافة الذات وتجردها وبساطتها بتجردها عن كل الإضافات والنسب الزائدة عليها، لذا فهي الوجود المطلق وهي ذات محض، ولهذا عبر عنها القوم كما يقول الجيلي "بالذات الإلهية الساذج"(") وذلك لكونها حقيقة الوجود البحت فقال: "مرتبة الذات التي هي مجهولة الغيب المعبر عنها ببعض وجوهها بالغيب المطلق وبغيب الغيب لصرافة الذات المقدسة عن النسب والتجليات... وقد انقطعت

<sup>(</sup>۱) الجيلسي، مراتب الوجود وبيان حقيقة كل موجود، مخطوط، ورقـــة ٣، ص أ، (مطبــوع ص ١٢).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٣، ص أ.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٣، ص ب، (مطبوع ص ١٣).

الإشارات قبل الوصول إلى سرادق حرمها، ومن هنا سميت بمنقطع الإشارات بمجهول الغيب الغيب العيب العيب المحققين مرتبة العماء من مراتب الربوبية، ويسميها النابلسي في شرحه عليها بمرتبة اللاتعين ويعني بها عدم التعين، كما تسمى مرتبة الإطلاق الحقيقي ومرتبة الذات البحت أي الخالص (١)، بينما ذهب ابن سبعين (ت ١٦٣ – ١٦٨ه) إلى تسمية هذه المرتبة بأنها المبدأ الأول لهذه المراتب جميعها أو مصدر العلل الموجودات جميعها بل أول وأحق علل الموجودات بالوجود والوحدانية وأو لاها بها، وهي المبدأ الأول الذي تنبعث عنه القوى لتكثره نحو غاياتها (١)، وقد قال البطليوسي (١) (ت ٢١هه) إن السباري تعالى له المرتبة الأولى في الوجود، وهو متوحد في وجوده، لا يشركه في وجوده شيء، كما لا يشركه شيء في صفاته (١٠).

وتمسثل المرتبة الثانية عشرة من مراتب الوجود مرتبة عالم الإمكان، تتتهي عسدها آخر التنزلات الإلهية الخلقية، والعقل الأول أول التنزلات الإلهية الخلقية، فالإمكان مرتبة متوسطة بين الحق والخلق وبرزخ (\*\*)، بين الوجود الحقيقي والوجود

<sup>(</sup>١) الجيلي، مراتب الوجود، ص ١٦، (مطبوع).

<sup>(1)</sup> النابلسي (عبد الغني)، القول المثين في بيان توحيد العارفين، ص ١٤.

التفتاز اني (أبو الوفا)، ابن سبعين وفلسفته الصوفية، ص ٢٢٤.

<sup>(\*)</sup> هــو عبد الله بن محمد بن العديد (أبو محمد) (٤٤٤ - ٢٥١هـ) من العلماء باللغة والأدب، ولــد ونشأ في بطليوس في الأندلس، وانتقل إلى بلنسية فسكنها وتوفي فيها، من كتبه شرح أدب الكــتاب لابن فتيبة، والحدائق، مخطوط في أصول الدين... وشرح الموطأ وغير ذلك، (ابــن خلكان: وفيات الأعيان، ج١، ص ٢٦٥، ابن كثير: البداية والنهاية، ج٢، ص ١٩٨. المغرب في حلى المغرب، ج١، ص ٣٨٥).

<sup>()</sup> البطليوسسي، (ابن السيد) الحدائق في المطالب العالية الفلسفية، العويصة، ط أولى، مصر، 1770هـــ/١٩٤٦م، ص ٩.

<sup>(\*\*)</sup> يقــول الجرجانــي فــي تعريفاته: البرزخ هو الحائل بين الشيئين، كما يرى أنه الحاجز بين الأجساد الكثيفة وعالم الأرواح المجردة أعني الدنيا والأخرة، (التعريفات، ص ٣٨). ويعــرفه الجيلي بقوله: هو موت النفوس المعلومة بالرياضة والمجاهدة، فهو برزخ لهم في الحقيقة، (نعيم السحر، ص ٢٥).

المجازي<sup>(۱)</sup>، إذ العدم عند المحققين عبارة عن الخلق، والوجود عبارة عن الحق<sup>(۱)</sup>، ويذلك يفرق بيسن المراتب، فيعطي كل ذي حق حقه من الوجود، فليس الحق هو الخلسق، والعكس كذلك، إذ أنهما وجهين للحقيقة الوجودية الواحدة ففرق بذلك بين الظاهر والمظاهر فقال:

وما الخلق في التمثال إلا كثلجة وأنت بها الماء الذي هو نابع... ولكن بذوب الثلج يُرفع حكمــه ويوضع حكم الماء والأمرُ واقع<sup>(٣)</sup>

فهو ها ينسب للوجود الخلقي وجوداً معاراً من وجود الحق، إذ أن إسم المائية معار مسن وجود الحق. وقد شبه الخلق بالثلجة، والحق تعالى بالماء الذي هو حقيقة تلك الثلجة، ومعنى هذا أن الصورة الثلجية كانت قبل ذلك معدومة، ولكنها مفروضة مقدرة، وهي زائدة على حقيقة الماء بغير شبهة لأنها عرض زائد يعتري الماء فيصير ذلك الماء ثلجاً، حتى لو لم يكن الماء لما وجدت تلك الصورة الثلجية (أ) إذ أن إسم المائية عليه حقيقة، وعلى الحقيقة ليس الثلج إلا الماء النابع فيه، ومعرفة ذلك مشروطة بذوبان المثلج إذ يرفع حكمه ويوضع حكم الماء. وهكذا يكون النظر إليه بالجمع بين الإثنين فيرى من خلال ذلك أن وجود الخلق وجود وهمي وليس حقيقياً، وهو نسبة أو إضافة فيرى من خلال ذلك أن وجود الخلق وجود وهمي وليس حقيقياً، وهو نسبة أو إضافة

كذا الخلق فافهم إنه متوهم وهذا كقشر كي يضل مخدادع<sup>(٥)</sup> إذن فوجود المراتب الخلقية على هذا النحو هو وجود متوهم إذا قيس بالمراتب الحقية، فهو كقشر على اللب، تراه عين أهل الظاهر، ويخفى عنها ما يكمن مدن لب الحقيقية فسي باطنه. وهكذا فعين أهل الظاهر ترى تعدد المظاهر، وبصيرة أهل التحقيق لا تشهد سوى المراتب الحقية الكامنة في لب هذه المظاهر، ولذلك فالوهم والخيال

<sup>(</sup>۱) الجيلي، مراتب الوجود، مخطوط، ورقة ٣، ص ب، (مطبوع ص ١٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٢، ص ب، (مطبوع ص ١٣).

<sup>(</sup>۲) الجيلي، النوادر العينية، بيت ١٦٤.

<sup>(</sup>٤) النابلسي (عبد الغني)، المعارف الغيبية شرح العينية الجيلية، ورقة ١٢، ص أ.

<sup>(°)</sup> الجيلي، النوادر العينية، بيت ٢٧٣.

يصــور المظاهـر، والمشـاهدة والتحقق يكشف عن حقيقة هــذه المراتب الباطنة في المظاهـر. وقــد جعلهـا الجيلي على أربعة مراتب صور بها حقيقة مذهبـه ونتيجة مشاهداته فقال:

ما في الوجود سوى مراتب أربع ذات، وأوصاف، وأسماء لها فالذات لم تدرك ولكن وصفها والوصف يدرى لمقلة كاشف والفعل فهو الخلق والأثر الذي

هي عينها الموجود يا رفقائي والرابع الأفعسال ذات بقاء والرابع الأفعسال ذات بقاء بالعقل قد يسدرى وبالإيماء والإسم معلسوم لدى الكملاء قد نيط بالأوصاف في الآراء (١)

فالمراتب على هذه الصورة التعددية يراها الجيلي أنها ليست سوى أموراً اعتبارية فقط، وجُلَ مسا يقصده هو إظهار مدى الترابط القائم بين وجهي الحقيقة الوجودية، وتنظيم هذه العلاقة بحيث تبدو منسجمة، إذ أن النظام الكوني يقوم على الانسجام بين الحق والخلق، أو بين الله والعالم، وهو في تحديده لها إنما يدرك معنى صوفياً خاصاً بالألوهية، لذا يجب البحث في طبيعة هذا الوجود، في محاورها التي تدور عليها من الذات والصفات والأسماء، إذ هي قوام هذا الوجود، ولا يكتمل الوجود بانتقاص إحداها لتكامل الدات بأسمائها وصفائها لذلك تراه بدعو إلى حسن الظن بكل منها وعدم التقريط بأحداها لتكامل الألوهية التام بعناصرها فقال: "لا تزعم أن حسن الظن فيه مقيد بفيضه وإحسانه الذي ترجوه من أياديه، فهذا حسن ظن متعلق بالأفعال من غير محال، فأيسن أنت من حسن ظنك بالذات... فهو عين الوجود وحقيقة ذات كل موجود"(۱).

يحصر الجيلي الوجود تحت أربعين مرتبة هي أمهات المراتب كلها حسب تنزلاتها وذلك في رسم تخطيطي كما يلي:

الذات الإلهية: المرتبة الأولى:

همي الذات الإلهية ويعبر عنها ببعض وجوهها بالغيب المطلق ويغيب الغيب

<sup>(</sup>¹) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ٢، ص ب.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، ص.ص ٥٥ – ٥٥.

لصرافتها سماها بعض العارفين بالعدم المقدم على الوجود.

وسماها رسول الله الله العماء. لذلك قالست الطائفة أنه المسكوت عنه، ومن ثم لا يدخله بعض المحققين في مراتب الوجود، ولهذا اعتبر بعض المحققين العماء من مراتب الربوبية فيجعل العماء بعد مرتبة الربوبية.

الوجود المطلق: المرتبة الثانية:

الواحدية: المرتبة الثالثة:

الألوهية: المرتبة الرابعة:

الرحمانية: المرتبة الخامسة:

هــــي أولى النتز لات المعبر عنها بالتجلي الأول وبالوجود المطلق.

هي التنزل الثاني المعبر عنها بالواحدية.

هي عبارة عن الظهور الصرف.

الرحمانسية المعبر عنها بالوجود الساري

الذي أشار إليه الرسول بنَّفُس الرحمن.

يتعين فيها وجود العبودية.

هي حضرة نفوذ الأمر والنهي لأن الملك حاكم على ملكه. الربوبية: المرتبة السادسة:

المالكية: المرتبة السابعة:

الأسماء والصفات النفسية: المرتبة الثامنة: هـي أربعة لا يتعين كمال لمخلوق كمال الأسماء والصفات النفسية والعلم والإرادة والعلم والإرادة والقدرة.

حضرة الأسماء الجلالية: المرتبة التاسعة: كإسمه الكبير والعزيز والعظيم والجيل والماجد.

حضرة الأسماء الجمالية: المرتبة العاشرة: كإسمه الرحيم والسلام والمؤمن واللطيف غير ذلك. حضرة الأسماء الفعاية: المرتبة الحادية عشر:وتنقسم إلى قسمين: الأسماء الفعلية الجلاية والأسماء الفعلية الجمالية.

عالم الإمكان: المرتبة الثانية عشر:

مرتبة متوسطة بين الحق والخلق وعالم الإمكان برزخ بين الوجودين القديم والمحدث.

العقل الأول: المرتبة الثالثة عشر:

قال الله أول ما خلق الله العقل، الحديث (١)، والعقل هو القلم الأعلى، قال الله أول ما خلق الله القلم، الحديث (١)، والقلم هو الروح المحمدي، قال الله أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر (٣).

الروح الأعظم: المرتبة الرابعة عشر:

وهي النفس الكلية، واللوح المحفوظ المعبر عنها بالإمام المبين.

العرش: المرتبة الخامسة عشر:

وهـو الجسم الكلي، فالعرش للعالم بمنزل هـ يكل الإنسان وسمته الطائفة بالجسم الكري.

<sup>(</sup>۱) الحديث: مسند الفردوس / ٤. وتخريج أحاديث إحياء علوم للعراقي برقم /٢١٩ الذي قال عنه حديث موضوع.

<sup>(</sup>۲) الحديث: أول ما خلق الله القلم يقول القاري في الأسرار: هو أثبت من حديث العقل، هذا نقل عدن السخاوي في المقاصد، ص ۱۱۸، وفي ذلك نظر لأن ابن عدي قال فيه: باطل منكر آفته محمد بن وهب الدمشقي، وقال الذهبي في الميزان ۱۱۶: صدق ابن عدي في أنه حديث باطل. وقد أخرجه الدارقطني في الغرائب من طريقه، ورواه ابن عماكر عن أبي هريرة مرفوعاً من طريق الحسن بن يحيى الخشني وليس بشيء، عن أبي عبد الله مولى بنسي أمية وهو مجهول، ورواه الحكيم والترمذي من الطريق المذكور، والخطيب عن علي مرفوعاً من طريق صاحب الأغاني وحسبك به من فاسق وسند مظلم (الأسرار المرفوعة، حديث ۱۰۷، ص ۱۳۸).

الحديث: رواه عبد الرزاق بسنده عن جابر بن عبد الله... (كشف الخفاء للعجلوني رقم الحديث ٨٢٧، الجزء الأول، ص.ص ٢٦٦، ٢٦٦.

الكرسي: المرتبة السادسة عشر:

وهو عبارة عن مستوا العقلية. عالم الأرواح العلوية: المرتبة السابعة عشر: وهـم الملائكـة المهـيمة في جلال الله

> الطبيعة المجردة عن لباس الاستقصات والأركان: المرتبة الثامنة عشر: الهيولى: المرتبة التاسعة عشر:

الجوهر الفرد: المرتبة الحادية والعشرون:

الهباء: المرتبة العشرون:

المركبات: المرتبة الثانية والعشرون:

وهي التي خلق الله تعالى العالم فيها. هى حضرة التشكيل والتصوير.

وجماله.

و هو مكان حكمي لا وجودي.

لأنه أصل الأجسام فهو للأجسام بمنزلة الحروف للكلمة، أو بمنزلة النقطة للحرف.

تقسم إلى ستة أقسام: مركبات علمية ومركبات عينية ومركبات سمعية ومركبات جسمانية ومركبات روحانية ومركبات نورانية.

هــو فلــك وجــودي عينـــي يدور تحت الكرسى وفوق بقية الأفلاك.

هو كوكب حكمى لا وجود له بعينه.

هو المسمى بفلك المكوكب.

وهو السماء السابع.

جوهر هذه السماء أزرق اللون.

وهي المريخ.

لونها أصفر كالذهب وهي قلب الأفلاك.

جوهر هذه السماء أخضر اللون.

جوهر هذه السماء أشهب اللون.

الفلك الأطلس: المرتبة الثالثة والعشرون:

فلك الجوزاء: المرتبة الرابعة والعشرون:

فلك الأفلاك: المرتبة الخامسة والعشرون:

سماء زحل: المرتبة السادسة والعشرون:

سماء المشترى: المرتبة السابعة والعشرون:

سماء بهرام: المرتبة الثامنة والعشرون:

سماء الشمس: المرتبة التاسعة والعشرون:

سماء الزهرة: المرتبة الثلاثون:

سماء عطارد: المرتبة الحادية والثلاثون:

سماء القمر: المرتبة الثانية والثلاثون:
الفلك الأثير: المرتبة الثالثة والثلاثون:
الفلك المأثور: المرتبة الرابعة والثلاثون:
الفلك المستأثر: المرتبة الخامسة والثلاثون:
الفلك المتأثر: المرتبة السادسة والثلاثون:
المعدن: المرتبة السابعة والثلاثون:
المعدن: المرتبة السابعة والثلاثون:
النبات: المرتبة الثامنة والثلاثون:
الحيوان: المرتبة الثامنة والثلاثون:

الإنسان: المرتبة الأربعون:

جوهرها شفاف أبيض كالفضة. هي المسماة بالكرة النارية. هي المسماة بالكرة الهوائية. هو المسمى بالكرة المائية. هو المسمى بالكرة الترابية. هو المسمى بالكرة الترابية. وهو على أنواع كثيرة.

هو الجسم النامي وأنزل من المعدن. وحده العقلاء بأنه الجسم النامي المتحرك بالإرادة.

وبــه تمــت المراتب وكمل العالم وظهر الحــق تعالى لظهوره الأكمل على حسب أســمائه وصـــفاته. فالإنســان أنــزل الموجــودات مرتـبة وأعلاهم مرتبة في

مراض في الكمالات فليس لغيره ذلك(١).

## رسم تخطيطي لمراتب الوجود عند الجيلي(٢)

### تصوره للوجود:

يبنـــي الجيلي تصوره للوجود على ثلاثة محاور: محور الذات، محور الأسماء ومحور الصفات.

## محور الذات:

يُفرد الجيلي للذات دوراً كبيراً وهاماً في مبحثه، إذ أنها المحور الأساسي الذي يستور علميها مذهبه، من حيث أن الذات الإلهية هي: "الأمر الذي تستند إليه الأسماء والصفات في عينها لا في وجودها، فكل إسم أو صفة استند إلى شيء، فذلك الشيء هو

<sup>(</sup>١) الجيلي، مراتب الوجود، ص ١٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، رسم بياني لمراتب الوجود حسب تنز لاتها عند الجيلي.

الدذات، سواء كان معدوماً كالعنقاء (\*)، أو موجوداً (۱). كما يميز بين طرفي الحقيقة الوجودية، إذ أن الوجود الحقي وهو الذات الإلهية، لها الوجود المحض لقيامها بنفسها، على حين انعدام ذات الخلق لقيامها بالله. وقد بين حقيقة هذه الذات الإلهية "بأنها عبارة عن نفسه التي هو بها موجود، لأنه قائم بنفسه، وهو اللهيء الذي استحق الأسماء والصاحات بهويته، فيتصور بكل صورة يقتضيها منه كل معنى فيه... واستحق لوجوده كل إسلم دل على مفهوم يقتضيه الكمال، ومن جملة الكمالات عدم الانتهاء، ونفي الإدراك، فحكم بأنها لا تُدرك، وأنها مدركة له لاستحالة الجهل عليه... (۱).

ويُعلى الجيلى من شأن هذه الذات لعلو مرتبتها، فلها مرتبة الوجود الأولى المقدسة عن سائر النسب والإضافات والتجليات لصرافتها ومحض وجودها، فلا يمازجها أي وجود آخر، وفي ترفّعها هذا تغيب عن العقول، فلا تُدرك حقيقتها لقداستها فقال: "هي الذات الإلهية المعبّر عنها ببعض وجوهها بالغيب المطلق... لذلك سماها بعض العارفين بالعدم المقدّم على الوجود، يريد بذلك عدم لحوق نسبة الوجود بمطلق الصرافة الذاتية الذي علت على النسبة وغيرها، لا يريد بأنها معدومة فتوجد بعد الصرافة الذاتية التي علت على النسبة وغيرها، لا يريد بأنها معدومة فتوجد بعد ذلك... بل لكونها حقيقة الوجود البحث التي هي الظلمة التي لا نور فيها، أي مجهولة من كل الجهات، لا سبيل إلى معرفتها بوجه من الوجود" ولهذا قالت الطائفة فيه: "أنه المسكوت عنه، ومن ثم لا يُدخله بعض المحققين في مراتب الوجود، فيقول أنه من وراء الوجود"؛ لهذا نفى الجيلي الوصول إلى معرفة الذات لعدم المناسبة والتفاوت القائم بينها وبين الإنسان. فالذات محجوبة عن الخلق لا يُدركها كنهها إلا من و هب

<sup>(\*)</sup> العسنقاء: استفاد ابن عربي من فقدان وجود العنقاء الحسي ليطلقه تشبيها على الهباء الذي لا وجود لعيسنه. قال: فإن قلت العنقاء قلنا الهباء لا موجود ولا معدوم على أنها تتمثل في الواقعة ويقول ابن عربي هو الهباء الذي فتح الله به أجساد العالم، (اصطلاحات ابن عربي، ص ٦٨)، (انظر المعجم الصوفي، ص ٨٢٩).

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ١٣.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، مراتب الوجود، ورقة ٣، ص ب.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، ورقة T، ص ب.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المصدر السابق، ورقة ٣، ص ب.

المعرفة بالعلم الإلهي وهو العلم اللائي الذي خُص به أهل المعرفة، وذلك أنه تعالى حين أوجد الخلق جبلهم على تعظيم ذاته، ولذا فقد تعذر على الخلق شهود ذات الحق. وهذا ما عناه بقوله تعالى: (وما قدووا الله عن قدوه) (١) ذلك لأنهم عظموا صفاته وجهلوا ذاته. فأضاعوا سبيلهم إلى المعرفة، فلو شهدوا الحق في حقائقهم من حيث هي انعكاس لصورة الحق على مرآة الوجود دون حلول فيهم، الستطاعوا أن يصلوا إلى إدراك ما يريدون، وتجلت لهم العظمة الإلهية في الأكوان، وعرفوا أن الله هو الموجود على الحقيقة، وما وجود الخلق إلا أثر من مظاهره وتجلياته، فلا يشهدوا بعد ذلك لشيء سواه وجوداً "(١).

ويسرى الجيلي فيما يراه بحق الذات أنها على ما لها من الصرافة والسذاجة، فهي حقيقة جامعة بين الأضداد، فهي ملتقى المتضادات ونقطة تجمع المتناقضات فيول: "ولكن من غرائب شؤون الذات جمع النقيضين من المحال والواجب، فكل ما يستحيل في العقل ويصوغ في العبارة والنقل فإنك تشهده من الأحكام الواجبة في الذات، وإلى ذلك أشار أبو سعيد الخراز "عرفت الله بجمعه بين الضدين"، ولا تظن بأن مطلق جمعه للأول والآخر والظاهر والباطن، بل الحق والخلق، والتفاضل وعدم التفاضل... فإنه سبحانه وتعالى يجمعها بالشأن الذاتي، وهويته عبارة عن جميع ذلك"(")

تجمعت الأضداد في واحد البها وفيسه تلاشت فهو عنهُن ساطع<sup>(٤)</sup> ويتساءل الجيلى بدوره عن كيفية جمع الأضداد في ذات الحق فيقول:

على علمي علمي معناك ضدان جُمعا ويا لهفسي ضداه كيف التجامع (٥) كل ذلك في نظر الجيلي معناه أن الذات الإلهية تجمع بين طرفي الحقيقة الوجودية على ما فيها من تضاد، فهي حق وخلق. وهذه دلالة على وسع الحق تعالى، فهو الواسع

منورة الأنعام، الآية: ٩١ م.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ۳۱، ص أ.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٩.

<sup>(</sup>٤) النابلسي (عبد الغني)، شرح القصيدة العينية، ورقة ٢.

<sup>(°)</sup> الجيلى، النوادر العينية، القصيدة، البيت ١٠١.

الذي قَبِلَ الضدين، وتجلَّى بالوضعين، وتقيِّد في الانطلاق، وانطلق في التقييد، فصدقت عليه جمسيع الاعتقادات، ووقعت عليه جميع العبارات، أحاط بالكون عدماً ووجوداً، ووسع الأشياء كلها علماً وعيناً، وذاتاً وصفاتاً، ولم يسعه شيء(١). ولذلك عمد إلى الرمز كوسيلة لتقريب المعانى للفهم باعتبار النقطة رمزاً للذات، فيرى بأن للذات مقتضميات همي حقمائق الموجودات، كذا النقطة فإن مقتضياتها هي حقائق الحروف والكلمسات، وكلهسا تتشسأ عسنها لبطونها فيها، فهي للذات كالتجليات التي تتجلَّى فيها الأســماء والصــفات، وهــذا شــأن الذات الإلهية، فإن جميع الموجودات مما اقتضته الشَّــوُون الذَّاتية، ولأجل هذا كان الوجود كله تجليات في تجليات، فنسبة الحروف من النقطة نسبة الصفات من الذات، ونسبة الكلمات من الحروف نسبة الموجودات، ونسبة المعاني من الكلمات نسبة التجليات الإلهية في مخلوقاته من غير حلول، وكما أن المعنى لا يحلُ في الحرف، فإن تجلى الحق في مخلوقاته لم يكن ذا حلول فيها(٢).

وهكذا يتضم لمنا أن الجيلي يصطنع الرمز في مذهبه، إذ أن ما رمز إليه بالحروف يعني به رد كل أمر إلى الذات الإلهية ومقتضياتها الإسمائية والصفاتية، فيكون الأمر أن الحق مبدأ الكل ومعاده وإليه يرجع الأمر كله (٣). وفي هذا قوله شعراً:

لا تحسين الحرف قام بتفسه والمقوامة بالنقطة الغيراء...

للواحدية مظهر الأجلاء وإليه يرجع أخسرا بولاء 

فجميع أجزاء الحـروف مظاهر للجوهـر الفرد العليّ النائــي... واجزم وقُلُ إن الوجــود جميعة فالكلُّ منهُ ظهورهُ وبــــــه بَدَا فالواحد القهّار قــــام بوحـــدة

أما أخص خصائص الذات لدى الجيلى فهى عدم التقييد في ظهورها في الصورة الوجودية، لذلك يقول بالتنزيه والتشبيه معاً، لأن الله سبحانه يظهر فيما يشاء

<sup>(1)</sup> الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٢٢، ص أ.

**<sup>(</sup>Y)** الجيلي، حقيقة الحقائق، ورق ١٣، ص ب.

<sup>(</sup>٣) الجيلي، مرأة العارفين، مخطوط مكتبة الأزهر بالقاهرة ضمن مجموعة ورقة ٩.

<sup>(£)</sup> الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٢، ص.ص أ - ب.

من الصور فلا يقيده حكم، ولا يحصره حد ولا رسم. فهو يظهر كيف شاء وبلا كيفية، ويحتجب كما شاء بلا كيفية. وقوله بالتنزيه يعني انفراد القديم بأوصافه وأسمانه وذاته؛ وقوله بالتشبيه لأن صور تجلياته وتعينات أسمانه وصفاته يظهر فيها الجمال الإلهي بانعكاس جمال الذات في مرائى الموجودات" (۱) ولذلك قال في نفى المثلية عن الله:

نـــزّه فهــــذا واجـــب ش لا الحاضرون دَرُوا ولا اللاهي... ليـس الإلـــه بعبـد كــلا ولا نـــاه بـــذات غيــر تناهي<sup>(۱)</sup>.

ويستفق في هذا الصدد مع ابن عربي في نفي المثلية عن الحق من حيث التنزيه حيث يقسول فسي الفتوحات بنفي المثلية، وقد شرح الجيلي قوله هذا في قوله تعالى: ﴿لهس كه عُه شهر المعلى المتعدد للموجودات، لأن الوجود على الحقيقة هو عين الموجودات، لأن الوجود على الحقيقة هو عين الموجودات، فظهرت الواحدية، وبظهورها بطنت الكثرة..."(٤) وهنا يتفق مع المعتزلة الذين ينزهون السذات الإلهية عن صفات المخلوقات وأثبتوا أن ذات الله قديمة، ونفوا عنه الصفات. وبهذا قساوموا فكرة التشبيه ووجود صفات واندة على الذات، بل إن صفاته عين ذاته واسستندوا في ذلك إلى براهين عقلية وحجع منطقية (٥). على حين عرف الصوفية ذلك معرفة ذوقية بعيدة عن أثر العقل وعمل المنطق، ورثبما كان ما دعا المعتزلة إلى القول بنفي الصفات هو الدفاع عن العقائد الإسلامية بدحض مذاهب المشبهة والمجسمة، كما أنهم كانوا يخشون أن يؤدي بهم القول بإثبات الصفات إلى جانب الذات أنها جواهر مستقلة أو أقانيم كما هو الحال عند النصاري (١).

وقد نفى الجيلي إمكان معرفة الذات وإدراك كنهها وماهيتها، وذلك للتفاوت القائم بينها وبين الخلق، فمعرفة ذلك إذن مستحيلة، إنما الممكن هو معرفة حقيقة ذات العبد ومدى

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص. ص ١٣ – ١٤.

 <sup>(</sup>۲) سورة الشورى، الآية: ۱۱ ك.

<sup>(</sup>١) الجيلي، شرح الفتوحات المكية، ورقة ١٣، ص ب.

 <sup>(°)</sup> التفتاز انى (أبو الوفا)، در اسات فى الفلسفة الإسلامية، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق، ص ٦٣.

قصوره عن إدراك السذات، فيكشف الجيلي لذلك عما يوجد من روابط بين الذات والإنسان إذ هسي أصل وجوده. ومعرفتها كشأن المعرفة بهوية الإنسان، إذ بمعرفته بنفسه يعرف ربه، فيرى أن العبد إذا ما كشف عن حقيقة نفسه عرف أن الذات الإلهية هي جوهر كيانه بحيث يبلغ معرفة الذات حقاً ويعرفها كما عرفها النبي هي، حيث قال: "مسن عرف نفسه فقد عرف ربه"(١) ويعرف أيضاً كل ما اتصل بهذه الذات فيما يتعلق بصفاتها الخاصة(١).

ومما يراه الجيلي في هذا الشأن أن السبيل لإدراك حقيقة الذات المتعالية عن العقال والإدراك هـو "الفناء" الكامل للعبد، فيكشف له حينئذ الغطاء عن تلك الحقيقة، لذلك قال بالفناء كشرط أساسي وهو: "إن إدراك الذات العلية هو أن تعلم بطريق الكشف الإلهي أنك إياه وهو إياك، وأن لا اتحاد ولا حلول، وأن العبد عبد، والرب رب. فلا يصير العبد رباً ولا الرب عبداً. فإذا عرفت هذا القدر بطريق الذوق والكشف الإلهامي الدي هو فوق العلم والعيان ولا يكون ذلك إلا بعد السّحق (") والمحق ("") الذاتي، وعلامة هذا الكشف أن يفني أولا عن نفسه بظهور ربه، ثم يفني ثانياً عن ربه بظهور ربه، ثم يفني ثانياً عن ربه بظهور ربه، ثم يفني ثانياً عن الذات، فإذا

<sup>(</sup>١) الحديث: سبق تخريجه.

T. Burckhardt, du soufisme, Introduction au langage doctrinal du soufisme, Alger et Lyon, 1951, Tome II, p.p. 19-20.

<sup>(\*)</sup> السحق: ذهاب تركيبك تحت القهر، (شرح الألفاظ المتداولة بين الصوفية لابن عربي، مخطوط ٢٠١). ويقول الجيلي: السحق هو عبارة عن زوال الحس من نفس العبد فيقبل الأوصاف الإلهية من غير تعمل ولا تعقل بل يقبل صفات الحق كما يقبل صفات نفسه ولا يبقى عنده بينهما فرق، (الجيلي، رسالة الأسفار، ص.ص ٤٤ - ٤٥).

<sup>(\*\*)</sup> المحق: فناؤك في غيبه، (المصدر السابق، ص ١٠١)، (معجم اصطلاحات الصوفية لابن عربي، ٣٦/٩)، وفي تعريفات الجرجاني: المحق فناء وجود العبد في ذات الحق تعالى، كما أن المحو فناء أفعاله في فعل الحق، (التعريفات للجرجاني، ص ١٨١).

المحق: يقسول الجيلسي: المحق هـو عبارة عن زوال الحصر والحد في جسمانية العبد وروحانيته معاً، (رسالة الإسفار، ص.ص ٤٤ – ٤٥).

حصل لك هذا أن الداك الدات الذات الذ

وجملة القول أنه لما كانت الذات الإلهية بما هي ذات لا يمكن معرفتها، ولا سبيل إلى إدراكها إلا عن طريق إسمائها وصفاتها، وإنه لا بد من البحث في أمر هذه الأسماء والصفات التي ندرك بواسطتها الذات والعالم، لذا فإن ما يراه الجيلي مردود في أصله إلى الأسماء والصفات، بل أن كل شيء هو أثر أسمائه وصفاته. كما أن كل فرد من أفراد العالم له محتد من أسماء الحق وصفاته، وكذا الأنبياء والأولياء محتدهم من أسمائه الصفاتية، فهي محتدهم، أما بقية الموجودات فهي مخلوقة من صفاته الفعلية، وهو إذ يخص الرسول على بأنه مخلوق من ذاته عز وجل فمحتده إذن الذات، وهكذا فإن أساسيين لها، بالإضافة إلى الذات لأن الصفات ترجع إلى الذات، بل هي وأصلين أساسيين لها، بالإضافة إلى الذات لأن الصفات ترجع إلى الذات، بل هي عي نها(١)، وأن الأسماء الحسنى هي أصل الموجود الخلقي، لذا فإن العالم أثر تلك على الأسماء ومعرفتها بآثارها، والمراد من طهور ذات الله تعالى (١).

ولكن منا هو دور الأُمُمَّاء فَي تَحَقِيقُ هَذَهُ الوحدة الكاملة للوجود، وما مدى علاقتها بالذات والصفات؟

## - محور الأسماء:

لما كان أمر إدراك الذات مرتبط بما ينسب إليها من الأسماء، لذا فقد اجتهد الجيلي في إظهار حقيقة الأسماء وما لها من أثر على الذات في تقريب مفهومها وتحديد معناها فقال معرفاً بالإسم: "الإسم ما يُعين المسمّى في الفهم، ويصوره في الخيال، ويحضره في الوهم، ويدبّره في الفكر، ويحفظه في الذكر، ويوجده في العقل، سواء كان المسمى موجوداً أو معدوماً، حاضراً أو غائباً "(٤). بل إنه يرى في الإسم

الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢١.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، قاب قومىين وملتقى الناموسين، ورقة ٦، ص.ص أ – ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، حقيقة الحقائق، مخطوط، ورقة ٧، ص أ.

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٨، (صبيح)، ص ١١٠

والمسمّى شيئاً واحداً كما هو الشأن بالنسبة للذات، إذ هي عين الصفات لا غيرها، وعليه يكون الإسم عين المسمى، ونسبته إليه كنسبة الظاهر إلى الباطن فيقول: "فأول كمال تعرّف المسمى نفسه إلى من يجهله بالإسم، فنسبته من المسمّى نسبة الظاهر من الباطن، فهو لهذا الاعتبار عين المسمّى "(1).

وكت برأ ما تكون المسميّات معدومة في نفسها، موجودة في إسمها، وهو ما يغسرُب عن العقل تعقّله لعدم قيام هيئة مخصوصة له، على حين أن مسمّى الله تعالى على عطبي تعقلم مسمّى حول مراتب الألوهية جميعها، ولا سبيل إلى معرفته إلا بأسمائه وصفاته، فما هو السبيل إن لإدراك مثل هذه الحقائق؟

يشبر الجيلي إلى ذلك بقوله: "ومن المسميّات ما تكون معروفة في نفسها، موجودة في إسمها كعنقاء مغرب (\*) في الاصطلاح، فإنها لا وجود لها إلا في الإسم، وهو الذي أكسبها هذا الوجود... فكما أن مسمى عنقاء في نفسه عدم محض، كذلك مسمّى الله تعالى في نفسه وجود محض، فهو مقابل لإسم الله باعتبار أن لا وصول إلى مسمّاه إلا به ... كذلك الحق سبحانه لا سبيل إلى معرفته إلا عن طريق أسمانه وصدفاته، إذ كل من الأسماء والصفات تحت هذا الإسم، ولا يمكن الوصول إليه إلا بذريعة أسمانه، وصدفاته، فحصل من هذا أن لا سبيل إلى الله إلا من طريق هذا الإسم" (٢).

ولما كان الله هو الموجود على الحقيقة، وتعقله يعطينا مسماه لأنه الوجود المحسض، فإن مسماه يحوي من الكمال في الألوهية ما لا يوجد في مسمّى آخر، إذ لا وجود لشيء سوى الله وما ثمّ إلاّ هو، ومن هنا يرى الجيلي: "أن الله علمّ يعطيك تعقله مسمّى حوى مراتب الألوهية، ويُتصور عندك أنه أمر زائد عليك، مغاير لذاتك، فهو

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، (بو لاق)، ص ۱۸، (مىبيح)، ص ۱٦.

<sup>(\*)</sup> عسنقاء مغرب: وهـو طائر وهمي، والمغرب عالم الحس، والمشرق عالم الروح، عنقاء مغربه أي وجود لا حقيقة، ولا وجود له في عالم الحس لأننا لا ندركه ولا نضع له صور حسية فهى عنقاء بالنسبة لعالم الحس.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، (بولاق)، ص ۱۸، (صبیح)، ص ۱٦.

وعلى ذلك فإن الإسم الله هو "هيولى"(") الكمالات جميعها، لما له من القدسية التي تستجلّى في تحقق العبد تحققاً كاملاً بالحقيقة الإلهية، وباسمه "الله" يتحقق وجود الموجدودات، وعلنه عرفت الموجودات ماهياتها، ولهذا يرى "أنه ليس لكمال الله من نهاية، لأن كل كمال يُظهره الحق مَن نفسه، فإنه له في غيبه من الكمالات ما هو أعظم من ذلك وأكمل..."(١).

ونظراً لما اخرتُص به الإسم "الله" من ميزة على سائر الأسماء، لذلك فهو يستطوي على أسرار إلهية تعبّر عن غنى الذات عن العالمين، بخلاف كل إسم غيره

<sup>(</sup>١) الجيلي، الكهف والرقيم، ص ٢٨.

<sup>(</sup>۲) و هو قول الحديث القدسى الذي يقول: "لا زال عبدي يتقرب إلى بالنوافل...". سبق تخريجه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٩، (صبيح)، ص ١٦.

<sup>(\*)</sup> الهيولي: يقول في التعريفات: أفظ يوناني بمعنى الأصل والمادة، وفي الاصطلاح هي جوهر في الاصطلاح هي جوهر في الجسم قابل لما يعرض لذلك الجسم من الاتصال والانفصال، محل للصورتين الجسمية والنوعية، (الجرجاني، التعريفات، ص ٢٣٨)، وفي اصطلاحات ابن عربي: السّيحة: الهياء، المسمّى بالهيولي، (المصدر السابق، ص ٦٨)، ويقول الجيلي بأن الهيولي هو الإسم الله، (الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٦٨).

<sup>(</sup>٤) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ١٩.

"كالرحمــن" و"الــرب" و"الخالق" وغيره من الأسماء، بل يبطن فيه أمور تبين لنا كيفية ظهــور الإسم على صورة مسمّاه، فيصبح هو والمسمى شيئاً واحداً، ولذا يرد ذلك إلى كمــال هذا الإسم ويدعو قائلاً: "فافهم واعلم ما سرّ هذه الجمعية التي لإسم "الله"، وكيف ظهر على صورة مسمّاه"(١).

والجيلي في عرضه للأسماء يحاول أن يظهر مدى العلاقة بين الذات والله "فعلى حين يسرى أن السذات المطلقة لها الإحاطة على الله، ولكن الله من الذات له الأفضيلية عليها، لأن كثيراً من وجوه الذات ما هي الله، وليس لها شيء من الألوهية، وهو وجه من الله، هو الذات بكماله..."(٢).

كذلسك، فإن ما يقال في حق الإسم "الله" وما ينطوي عليه من الأسرار، يمكننا القـول بـأن ما يراه في الإسم "الرحمن" أنه يشير إلى مرتبة الكمال التي يستوعبها هذا الإسـم ومسـماه. فـإذا كـان للإسم "الله" الشمول للحق والخلق، فإن الرحمن يختص بالكمالات الإلهية المستوعبة لكل الكمالات الله الكمالات الإلهية المستوعبة لكل الكمالات الإلهية المستوعبة لكل الكمالات الإلهية المستوعبة لكل الكمالات الإلهية المستوعبة لكل الكمالات الإلهاب المستوعبة الكل الكمالات الإلهاب الكمالات الإلهاب الكمالات الإلهاب الكمالات الإلهاب الكمالات الإلهاب المستوعبة لكل الكمالات الإلهاب المستوعبة الكل الكمالات الإلهاب الكمالات الإلهاب المستوعبة لكل الكمالات الإلهاب المستوعبة لكل الكمالات المستوعبة الكل الكمالات الإلهاب المستوعبة الكل الكمالات المستوعبة الكل الكمالات الله الكمالات المستوعبة الكل الكمالات الكمالات المستوعبة الكل الكمالات الكمالات المستوعبة الكل الكمالات المستوعبة الكل الكمالات الكمالات الكمالات المستوعبة الكل الكمالات المستوعبة المستوعبة الكل الكمالات الكمالا

ومما يلاحظ في الأسماء ما يوجد من تداخل بين الإسمين "الله والرحمن" كذلك الأسماء الإلهية جميعها، بحيث يدخل الإسم الخاص تحت حيطة الإسم العام، فيكون الإسم "الله" جامعاً لحقائق الموجودات جميعها، على حين أن الإسم الرحمن هو الظاهر فيها بجميع مقتضيات الكمال، وهو عين الموجودات الظاهر فيها بحيث تندرج جميع الأسماء الإلهية النفسية وهي: السبع المثاني التي يشارك الحق فيها الخلق، وهذا روح مذهبه في وحدة الوجود، فيقول فيه: "إن هذا الإسم "الرحمن" تحت جميع الأسماء الإلهية النفسية وهي سبعة: الحياة والعلم والقدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام... ألا تسرى إلى سريان الله في جميع الأشياء، فكانت قائمة به... "(1) ولذلك يعتبر السريان الإلهي سراً لإيجاد الموجودات من إسمه الرحمن "فتعقل الرحمانية إذن هو السريان الإلهي سريان الموجودات من إسمه الرحمن "فتعقل الرحمانية إذن هو

 <sup>(</sup>¹) الجيلى، الكهف والرقيم، ص ٣٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ص ۳۰.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، (صبيح)، ص ٢٠.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٥.

عسبارة عن الوجود الإلهي الساري في أعيان الموجودات حتى ظهرت به، فهو الظاهر بها عند قوله يا رحمُن" (١).

كذلك يضيف الجيلي ما للإسم الرحيم من صلة بالوجود المطلق، حيث يرجع إليه الأمر كله بحكم بروزه عنه، فهذا الإسم إذن إشارة إلى رجوع الخلقية إلى الحقية.

وعليه يمكن القول أن الأسماء الإلهية تفترق في مراتبها بعضها عن بعض، فمنها ما يحتل المرتبة الأعلى ذات الحيطة والشمول، فيندرج فيها باقي الأسماء، كل بحسب مرتبته، كالإسم "الله"، إذ أنها مرتبة ذاتية جامعة لحقائق الموجودات علوها وسفلها، وإن الإسم الرحمٰن يدخل تحت حيطة الإسم "الله" ويدخل الإسم الرب تحت حيطة الرحمٰن، ودخل إسم الملك تحت حيطة إسم "الرب"، فكانت الربوبية عرشاً، أي مظهراً ظهر فيها وبها نظر الرحمٰن إلى الموجودات، ومن هذه المرتبة صحت النسبة بين نالله تعالى ويين عباده، والرحمانية جامعة لما ينفرد به الحق، ولما يشاركه فيه الخلق، وما يختص بالمخلوقات (٢).

ويتضم لنا أن الجيلي في كل ما أورده في علم الأسماء الإلهية متفق ومنطق مذهبه في وحدة الوجود بحيث يجمع فيها بين طرفي الحقيقة الوجودية حقيها وخلقيها، فمنها أسماء وصفية، ومنها أسماء تفسية فعلية، وكلها ذات دلالة على وحدة الذات وتعلقها بالأسماء، ولكن ما هو دور الصفات في هذا المجال، وما هو أثرها على الذات؟

#### - محسور الصفات:

لما كانت الصفات عين الذات وليست شيئاً زائداً، فهي للحق بطريق الأصالة لا بحكم العاريمة (\*)، لذلك فهي محور أساسي لفهم الذات وإدراكها، إذ لا يمكن إدراك

<sup>(</sup>١) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ١٨ – ١٩، ص.ص أ – ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص.ص ٢٩ - ٣٠.

<sup>(\*)</sup> العارية: هي بتشديد الياء: منفعة بلا بدل، فالتمليكات أربعة أنواع: فتمليك العين بالعوض: بيع، وبلا عوض: هبة، وتمليك المنفعة بعوض إجارة، وبلا عوض: عارية، (التعريفات للجرجاني، ص ١٢٧).

الذات إلا عن طريق الأسماء والصفات، وذلك بالاستدلال عليها من مظاهر الموجودات ومجالبيها المستعددة. لذلك فأن للصفة دورها الهام في الوقوف على حقيقة الشيء والاطلاع على خصائصه وكل ما يُفيد العلم به.

وقد حدد الجيلي مفهوم الصفة لديه، وما لها من دلالات في التعريف بحال الموصدوف. كما عرف الصفة مشيراً إلى تفاعلها في الفكر الذي تتجلى فيه وتعرف بأنها ما يبلغك حال الموصوف، ويقربه من عقلك (١). وفي حال تذوق حالة الموصوف: "إما أن يميل الطبع إليه لوجود الملائم، وإما أن ينفرد لذوق المخالف"(١) فموقفه إذن يدعو إلى التفهم والتنقيق لما ينطوي عليه كلامه من الأسرار التي تتضمنها الصفة من حيث ارتباطها بالذات، وعلمها يقوم على الذوق البعيد عن أثر العقل والفكر "فافهم وتأمله وذقه ليختم في سمعك بطابع رحمن جمعك، ولا يمنعك هذا القشر، فهو على اللب حجاب وعلى الوجه نقاب"(١).

وتتنوع الصفات الصفات بحسب تعلقاتها، فمنها الصفات الذاتية التي تتعلق بمسميات السذات، والصفات الصفات الصفاتية التي تدل على أفعال الذات. أما المحققون فهم يرون أن أسماء الحق تعالى على قسمين تجاه الصفة بحيث تفيد الأولى في وصف نفسها بأسماء خاصة بها "فالقسم الأول هي الذات كالاحد، والواحد، والفرد والصمد، والعظيم والحي، والعزيز والكبير، والمتعال وأشباه ذلك. القسم الثاني هي الصفاتية كالعلم والقدرة، ولو كانت من الأوصاف النفسية كالمعطي، والخلاق، ولو كانت من الأفعالية، وأصل كانت من الأوصاف النفسية إسمه "الرحمن" فإنه مقابل لاسمه "الله في الحيطة والشمول..."(أ)، وبهذا الاعتبار يمكننا القول أن صفات الحق غير زائدة عليه، بل هي معان قائمة بذاته، ومن هنا تفرد الحق بالغني المطلق عن كل شيء، وبالكمال المطلق عن أي كمال خلقي، لأن وصف الخلق زائد عليه، بل وصفه غيره للتغاير في ذات كل

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٤، (صبيح)، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٤، (صبيح)، ص ٢٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٤، (صبيح)، ص ٢٠.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٤، (صبيح)، ص ٢٠.

منها وانعدام النسبة بينهما، فإنه سبحانه لو تعلقت به المعانى الكمالية فإنها ليست غيره، وهذا عين ما ذهب إليه العلاف عند المعتزلة بإنه أثبت صفات له على أنها عين الذات كالعلم والقدرة والحياة باعتبارها وجوهاً للذات الإلهية(١)، لذلك يرى الجيلي أن معقولية الكمـــال المســـتوعبة لله أمر ذاتى غير زائد عليه ووجه من وجوهه تعالى لا يمكن أن تتفصل عنه فقال: "فمعقولية الكمال المستوعب له أمر ذاتي لا زائدة على ذاته، ولا مغايرة له، وليس هو نفس المعقول وليس لسواه هذا الحكم، فإن كل موجود من الموجــودات إذا وصــفته بوصــف اقتضى أن يكون وصفه غيره لأن المخلوق قابل للانقسام والتعدد، واقتضى أن يكون وصفه عينه لأنه حكمه الذي ترتب عليه ذاته وحدّه الدي يتركب منه وجوده، فقولنا الإنسان حيوان ناطق يقتضي أن تكون الحيوانية في نفسها ومعقوليتها مغايرة للإنسان، والنطق في نفسه مغاير لكل من الإنسان والحيوان. واقتضى أيضاً أن تكون الحيوانية والنطقية عين الإنسان لأنه مركب منها فلا وجود له إلا بهما، فلا يكون مغايراً لهما، فكان وصف المخلوق غير ذاته من وجه الانقسام، وعيــن ذاتـــه مــن وجه التركيب. وليس الأمر في الحق كذلك لأن الانقسام والتركيب محال في حقه، فإن صفاته لا يقال أنها ليست عينه وليست غير ذاته إلا من حيث ما نعقله نحن من تعدد الأوصاف وتُصَادَهَا، وَهِي أَعني صفاته غير ذاته من حيث ماهيته وهويــته التي هو عليها في نفسها، ولا يقال أنها ليست عينه فيتميز عن حكم المخلوق، وصفته لا غير ذاته و لا عينها، وليس هذا الحكم في الحق إلا على سبيل المجاز "(١).

وقد تباينت المواقف بين الصوفية والمتكلمين في هذا الصدد، فعلى حين يرى الصوفية أن الذات هي عين الصفات، نجد المتكلمين ينفون ذلك ويرون أن الصفات لا عينه ولا غيره، وبذلك يجعلون للصفات وجوداً زائداً على الذات وقد أشار إلى موقفهم بقوله: "وهده المسألة قد أخطأ فيها أكثر المتكلمين، وقد أوردها الإمام محي الدين بن عربسي موافقاً لما قلناه لك لا من هذه الجهة ولا بهذه العبارة، بل بعبارة أخرى ومعنى آخر، لكسنه يخطئ أكثر المتكلمين الذين قالوا إن صفات الحق ليست عينه ولا غيره، وذكر أن هذا الكلام غير سائغ في نفسه"(").

<sup>(</sup>۱) التفتاز اني، مرجع سابق، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، (صبيح)، ص ٥٧.

والجيلي في موقفه هذا في أمر الصفات لا يلتزم طريق المتكلمين و لا يأخذ بسرأي المعتزلة في إثبات أو نفي الصفات وتنزيه الحق في هذا الشأن، بل هو يلتزم الطريق الصوفي في المعرفة، فلا عمل للعقل والفكر في تحديد ذلك بل بالكشف الذي يوصله إلى معرفة الحقيقة فقال: "وأما نحن فقد أعطانا الكشف الإلهي أن صفاته عين ذاته، لكن لا باعتبار تعددها و لا باعتبار عدم التعدد، بل شاهدت أمراً يُضرب عنه في المعتل، ولله المعتل الأعلى، نقطة هي نفس معقولية الكمالات المستوعبة الجامعة لكل جمال وجلال وكمال على النمط اللائق بالمرتبة الإلهية، وهي أعني الكمالات مستهلكة في وجود الكمالات، وهي أعني المعبر عنها في وجود الكمالات، وهي أعني المعبر عنها بالنقطة وبالكمالات في أحديتها يُتعقل فيها عدم الانتهاء، ويستحيل عليها أولية الابتداء. ولم أمور أغمض وأدق وأعز وأجل من أن يمكن التعبير عنها (1).

وكان ما كان بما لست أذكره فظن خيراً ولا تسأل عن الخبر "(٢)

وهـناك مـن الصفات الخاصة بالذات مما تنفرد بها دون مشاركة الموجودات، فجماله تعالى وجلاله عبارة عن أوصافه العليا كصفة العظمة والكبرياء، فالحق يتصف بها، وهـي تشـير إلى تفرد الذات بها، وأن استفاءها للخلق محال لأنها مستأثرة عنده ولا مشـاركة للخلـق فيها. ومن الصفات ما يُصرف بحق الذات على وجه العموم، ومنها علـى وجه الخصوص، فإذا كان جمال الله عبارة عن أوصافه العليا وأسمائه الحسنى وهـو علـى وجه العموم، فإن صفة الرحمة والعلم وصفة اللطف والنعم، وصفة الجود والرازقية والخلاقية، وصفة النفع وأمثالها كلها صفات جمال وهي على الخصوص، وثـم صفات مشتركة لها وجه إلى الجمال ووجه إلى الجلال كإسمه "الرب". وهكذا فإن جمال الحق مسبحانه وتعالى متنوع، فهو أولاً معنوي وهو معاني الأسماء الحسنى والأوصـف العـلا، وهذا النوع مختص بشهود الحق إيّاه، والنوع الثاني صوري وهو هذا العلم المطلق المعبر عنه بالمخلوقات (٢). أما جلال الله تعالى فإن له ظهورين: منها

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص.ص ٥٧ - ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الجزء الأول، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٣.

الإجمالي ومنها التفصيلي، فهو على وجه الإجمال عبارة عن ذاته بظهوره في أسمائه وصفاته، وأما على التفصيل فهو ما يخصه الجيلي بالصفات المختصة بالذات من حيث هي صفاته وعين ذاته. فالجمال والجلال إذن ركنان أساسيان في صفات الذات ولا قدم لمخلوق فيها. وإذا كان من الصفات ما هو خاص وما هو عام، فهناك من الأوصاف الذاتية ما لا يمكن المشاركة فيها لأحد وهي: الله، والأحد، والواحد، والفرد والوتر والمسمد، القُدُوس، والحي والنور والحق. أما الأسماء والصفات الجلالية فمنها: الكبير المتعال، القادر المقتدر، أضف إلى ذلك من صفات الجمال من حيث تفرد الحق بها: كالعليم، الرحيم، السلام، المؤمن، البارئ، المصور وغيرها فإنها عبارة عن أوصاف ذاته العليا وأسمائه الحسني(۱).

وهكذا نرى أن لكل إسم أو صفة من أسمائه تعالى وصفاته أثراً، ولا بد أن يكون هذا الأثر مظهراً لجماله أو جلاله أو كماله، فإنها جميعها تعبر عن اقتضاء ذاته لها، فالموجودات جميعها كما يراها الجيلي هي بأسرها مظاهر جمال الحق، كذلك كل صدفة جلالية تقتضي الأثر، ومن هنا فإن أثره شائع في الوجود ولهذا فلا موجود إلا وهو صورة لجلال الحق ومظهر له (١)

ولما كان الجيلي يرى أنه من كمال العبد التحقق بالقرب الإلهي وظهور آثار صدفات الحدق وأسماته عليه، فإنه يرمي من وراء ذلك إلى ربط هذا التحقق بوحدة الوجود، بحيث يصبح العبد مرآة للحق، تنعكس عليها صورته كما جاء في الحديث القدسي: "ما زال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه... وبصره... الحديث "(٣).

وجملة القول أن الجيلي يهدف في دعوته هذه إلى تقرير حقيقة واحدة، وهي الوحدة الكاملة للوجود، فهي وإن تمثلت لحواسنا متكثرة من خلال أسمائه وصفاته، وأثاره من حيث مجاليه، فما من موجود على الحقيقة سوى الله، وإليه تعود حقيقة كل

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٥٥ – ٥٦.

 <sup>(</sup>۲) الحديث: سبق تخريجه.

موجود، فهو الخالق الموجد لحقائق الأشياء محسوسها ومعقولها كقوله تعالى: ﴿وهو الله فهو ثابت لم المعنى خلق السماوات والأوض بالعق ﴾(١) فإنها خلقها بالحق، وهو الله، فهو ثابت لم يتغير عما كان عليه قبل الخلق، فهو إذن واجب الوجود بذاته لا بغيره، وقد حصر الخلق من حيث التصورات الخلوة من حيث التصورات الظاهرة والباطنة، فهو الخلق، وفيه يقول:

وأطلق عنان الحق في كل ما ترى فقد خلق الأرض بالحــق والسما وما الحق إلا الله لا شيء غيــره

فتلك تجليات من هو صانع كذا جاء في القرآن إن أنت سامع فشُمَّ شذاه فهو في الخلق ضايع<sup>(۲)</sup>

هكذا ينتهي الجيلي إلى القول أنه "لا موجود على الحقيقة إلا الله" وليست الموجودات سوى تعينات أو ظلالاً متميزة عنه في وجودها الحسي الخارجي، ولكنها مماثلة له في حقيقتها الذاتية الباطنة. فثبت بذلك قوله أن الحق واجب الوجود بذاته ليتفرده عن غيره بالأسماء والصفات. فما هي إذن حقيقة واجب الوجود عند الجيلي، وما هي متعلقاته من الموجودات الخارجة عنه؟ هذا ما سنبينه في كلامنا عن واجب الوجود.

# - الله واجب الوجود (\*): مُرَّمِّمَة تَكُوْتِرَاطِي رَسُوي

إن البحـــث فـــي أمــر واجب الوجود يستوجب منا البحث في أمر هذه الوحدة للوجود، فهل تفسح مجالاً للقول بالممكن (\*\*)؟ وهل هي وحدة وجود مطلقة أم مقيدة؟

يصرح الجيلي "بأن الله هو واجب الوجود بذاته، لأنه يستحيل أن يكون وجوبه بغيره، إذ ذلك الغير لا يخلو أن يكون واجباً بنفسه أو يكن واجباً بغيره. فإن كان واجباً

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ٢٢ ك، والآية هي: ﴿وَهُلَقُ اللَّهُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ بِالْعَقِّ﴾.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، القصيدة العينية، الأبيات ١٨٠ – ١٨١ – ١٨١ ، ص.ص ٩٤ – ٩٠.

<sup>(\*)</sup> واجب الوجود: هو الذي يكون وجوده من ذاته، ولا يحتاج إلى شيء أصلاً، (التعريفات، ص ٢٢٢)، أمما من حيث المعنى المتداول لدى الفلاسفة يقال: واجب الوجود: هو الموجود الذي إذا افترضنا عدم وجوده لزم عن ذلك محال.

<sup>(\*\*)</sup> ممكن الوجود هو الموجود الذي إذا افترضنا عدم وجوده لما لزم عن ذلك محال.

بغيره لـزم الـدور والتسلسل، وهذا لا يجوز في حقه تعالى، لذا فإن واجب الوجود بالذات هو الله المطلق، وهو الباري بمراتبه (۱) وقد نبه الجيلي إلى ذلك الأمر بوجوب الإيمان والعلم بهذا الوجود الواجب فقال: "قد علمت أيدك الله بالفهم أن العبد المؤمن بالله لا بد له من العلم بأن ثمّ موجوداً واجب الوجود بالذات، غير مستند إلى غيره، وله من الكمالات ما اقتضته صفات الألوهية، كما أخبر عن نفسه أو أخبر عنه المخبر المسادق، واقتضاه العقل بالدليل للواجب بالذات، ولا شك أن هذا العلم موجود نك في قلبك، إذ لا خلف أن معلوم هذا العلم متصور في علمك، ثم إنه ليس له شأن ليكون الوجود في علمك مغايراً للواجب، هذا محال قد نفاه العقل والنقل، فيتعين أن الموجود في علمك هـو عين الواجب بالذات بأسمائه وصفاته، وهو بعينه الموجود في علم غيرك، ولا يطعن ذلك في أحديته (۱).

ويعمد الجبلي إلى الكشف عن أسرار "الواجب الوجود" من حبث ما يتصوره من الكمالات المتجلية لروحه، إذ لا دخل في ذلك لعقل أو فكر، وذلك بطريق الإشارة في يقول: "وسأكشف لك بقدر خرم الإبرة عن سرّ جليل لم يسبقني إلى الإيماء إليه أحد قبلي، وذلك أن العلوم التي تظهر في خزانة خيالك قد علمت أنما هي صور معلوماتك التبي تشكلت لك روحك بها، ومن جملة معلوماتك علمك بواجب الوجود وما يستحقه من الكمالات الإلهية على ما هو له. فكل ذلك العلم إنما هو لروحك، وروحك عين السذي علمته، إذ هي المتصورة بتلك الكمالات التي نسبتها إلى واجب الوجود وهي المتصورة بتلك الكمالات التي نسبتها إلى واجب الوجود وهي المتصورة بمسمى واجب الوجود حتى علمته وتحققت معناه. وهذا فصل إذا تحققته وعملت بمقتضاه دخلت زمرة الأفراد"(٢).

<sup>(</sup>۱) الجيلي، سبب الأسباب لمن أيقن واستفاد، مخطوط، مكتبة الأوقاف ببغداد، (ويعرف بإسم حقيقة اليقين وزلغة التمكين، ورقة ٧، ص أ).

<sup>(</sup>٢) الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ٢٣، ص أ.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الجيلي، كتــاب الألف وهــو الجزء الثاني من كتاب حقيقة الحقانق، الباب ٩، ورقة ١٩، ص أ.

فَدُونك علماً جلَّ عن كشف كاشف شهدناه في أمّ الكتاب حقيقــــة وها نحن أومأنا إليــه لمن درى تأمّل بمعناها وآمن بعلمهــــا ولا تهمانهــا إنّ فيهــا يتيمة

وعن مدرك الأفهام بالعقل والحسّ بغيـــر رقيب من مزاحمة النفسِ بحسن عبــادات تعز عن اللّبسِ إذ كنت مشتاقاً إلى حضرة القدس تعز عن الإدراك بالفهم والحدس<sup>(1)</sup>

ومسا يصدق على حقيقة واجب الوجود من القول بوجوده الذاتي، فإن ذلك ينسحب على صدفاته، إذ أن صدفاته لاحقة بذاته، وأنّ الحدوث في الصفات يلازم الحدوث في الذات، ولما كانت ذاته ليست بمحل للحوادث فصفاته على هذا الوجه قديمة واجبة بوجوب ذاته، والدليل على ذلك كما يراه أنه لا يخلو أن يحتاج في وجود صفاته إلى غيره، فإن احتاج في وجود صفاته إلى غيره كان غير تام الوجود، لأن الكامل بغيره متعلق كماله بوجود ذلك الغير، وذلك الغير إما أن يكون واجباً بنفسه أو يكون متعلق الوجود من تعلق كمال وجوده بوجوده فلزم الدور والتسلسل إلى ما لا نهاية، وكلاهما محال، فثبت أنه غير محتاج إلى غيره (١).

ولا يخرج الجيلي في مفهومة الواجب الوجود عن الذات، إذ حكم الذات في نفسها شمول الكليات والجزئيات والنسب والإضافات واضمحلالها تحت سلطان أحدية الدات، وفي هذه الحالة فإن الذات هي الوجود المطلق لسقوط كل الاعتبارات عنها، فيصبح مفهومه للواجب الوجود بأنه الذات المعبّر بها عن الوجود المطلق، وفي ذلك قولسه: "إن الذات عبارة عن الوجود المطلق بسقوط جميع الاعتبارات والإضافات والوجوهات، لا على أنها خارجة عن الوجود المطلق، بل على أن جميع تلك الاعتبارات وما إليها من جملة الوجود المطلق، فهي في الوجود المطلق لا بنفسها ولا باعتبارات وما إليها من جملة الوجود المطلق، فهي في الوجود المطلق هو الذات الساذج الذي لا ظهور فيه لإسم، ولا نعت، ولا نسبة، ولا إضافة ولا لغير ذلك، فمتى ظهر فيها لا إلى الذات الصرف،

الجيلى، كتاب الألف، الباب ٩، ورقة ١٩، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، حقيقة اليقين، ورقة ٥، ص ب، (سبب الأسباب لمن أيقن واستجاب، ورقة ٧).

إذ حكم النات في نفسها شمول الكليات والجزئيات، والنسب والإضافات، لا بحكم بقائها، بل بحكم اضمحلالها تحت سلطان أحدية الذات، فمتى اعتبر فيها وصف أو إسم أو نعست كان بحكم المشهد لذلك المعتبر لا للذات، ولهذا قلنا أن الذات هي الوجود المطلق ولم نقل الوجود القديم ولا الوجود الواجب لئلا يلزم من ذلك التقييد، وإلا فمن المعلوم أن المسراد بالذات هنا إنما هي ذات واجب الوجود القديم، ولا يلزم من قولنا الوجود المطلق أن يكون تقييداً بالإطلاق، لأن مفهوم المطلق ما لا تقييد فيه بوجه من الوجود"().

ولمــا كــان لذات واجب الوجود هذا المفهوم لدى الجيلى من حيث هي مطلقة وغيير مقيدة، فقد جعل من الوجود المطلق قضية هامة في مبحثه في وحدة الوجود، حيت انصب اهتمامه على معرفة حقيقة هذا "الوجود المطلق" الكلى جملة وتفصيلا، فكان بذلك المسألة التي سماها بمتعلقات العلم بما ليس بوجود قديم و لا بوجود محدث، بل هو مجرد عن أي نسبة من قدم أو حدوث، وهو ما أشار إليه المحققون في مؤلفاتهم العديدة، لذلك يرى فيها حقيقة جامعة لكل الحقائق الحقية والخلقية في ذاته فيقول: "إن الوجــود المطلــق هو حقيقة الحقائق لأنه غير مقيّد أو منسوب إلى جهة حقيّة أو جهة خلقية، فهي حقيقة يُنسب إليها الوجهان على التمام والكمال، فهي باعتبار وقوع النسبتين الضديتين عليها ليست بأحدهما، فليست هذا فقط، وليست ذاك فقط، الأنها عين علمــه مــنها،... فسمّى هذا الوجود المطلق بحقيقة الحقائق. كذلك حقيقة سائر الحقائق الوجودية، فهي المعبّر عنها بالعماء في قوله الله كان في عماء ما فوقه هواء ولا تحته هــواء (١)، أي ليس للعماء نسبة فوقية يعبّر عنها الكمالات الإلهية، و لا نسبة تحتية يعبّر عنها بالأوصاف الخلقية"(٣). وعلى هذا فإن نظرته لهذا الوجود نظرة واحدية معرّاة عـن كـل إضافة، وليس وجود الموجودات فيه سوى تجليات هذه الذات الساذج، لذلك

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٥٠، (صبيح)، ص.ص ٥٩ -٢٠.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، حقيقة الحقائق، ورقة ٧، ص ب، ورقة ٨، ص أ.

يــرى "أن الوجــود كله بمجموعة شيء واحد، وذلك هي واحدية الحق، وأن الحق هو الموجود المطلق الذي يتجلى على الخلق في كل موجود"(١).

ويحرص الجيلي على إظهار مدى العلاقة بين الذات ومتعلقاتها من الأسماء والصفات من حيث إسمه تعالى "الكريم" وصفته "الكرم" التي هي عين ذاته وما ينتج عنها من تجليات فيقول فيها: "إسمه الكريم هو الذي تكرّم على صفته بتمبيز حقائقها بعضها عن بعض، ثم تكرّم على حقائقها بظهور مقتضياتها علواً وسفلاً، حقاً وخلقاً، ثم تكرم على مقتضياتها بظهور آثارها، ثم تكرم على آثارها بإعطاء كل من المؤثرات تكرم على مقتضياتها بظهور آثارها، ثم تكرم على آثارها بإعطاء كل من المؤثرات إسم مفعول حقه بإبلاغه إلى نهاية ما ينبغي أن يكون عليه ذلك الشيء. ثم تكرم على ذلك بأن تجلى فيه بأسمائه وصفاته حتى صار ذلك الشيء بواسطة هذا التجلي أصلاً، لأن الأسماء والصفات راجعة إلى الذات، وقد تجلّت في ذلك الشيء المؤثر فيه، فصار الفرع أصلاً، والأصل فرعاً... فتمّ الوجود المطلق بين حق وخلق، وبين صورة نتسب الله الله وصفاته بين على واحد من الصورة والمعنى منسوب إلى الله يعالى، فالله هو الجامع، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿إن أرضي واسعة﴾(١) فالأرض هنا بمرتبة الألوهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا الحقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا الحقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا الخقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا الخقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا الخقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والمناه والتله فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا

وهكذا فإن الجيلي يحل الألوهية في المحل الأول، ويعتبر أن الوجود المطلق هو "وجود الله" أصل ما كان وما هو كائن وما سيكون. أما هذا الوجود المادي الظاهر المشاهد للعيان فإنه يردّه إلى الوجود المطلق الروحي، وبذلك يكون مذهبه في تفسير الوجود مذهباً روحياً لا مادياً. ولما كان للوجود المطلق هذا الكمال التام المطلق عن

<sup>(</sup>١) الجيلى، سبب الأسباب، ورقة ٦، ص أ، (حقيقة اليقين، ورقة ٤، ص ب).

 <sup>(</sup>۲) سورة العنكبوت، الآية: ٥٦ ك.

<sup>(\*)</sup> الصرافة: يقال شراب صرف أي بَحْت غير ممزوج، (مختار الصحاح للرازي، ص ٣٦١)، وسماء الصرافة أي التي لا يخالطها شيء من صفة أو نسبة أو أي شيء.

<sup>(</sup>٣) الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ١٩، ص ب، ورقة ٢٠، ص أ.

كسل نسبة أو إضافة، فقد جمع المراتب حقيتها وخلقيتها ولم يذخر مرتبة لم تتعين في الوجود، بل أبرز الوجود بكل ما فيه من موجودات فقال في حق إسمه "الكريم" وصفته "الكرم" وهو عبارة عن إعطاء الإجمال الوجودي تفصيلاً تبلغ به الموجودات الوجودية غاية الكمال، فيتعين كل شيء في مرتبته كما هو عليه الآن، وهذا في غاية الكرم، لأنه تعالى لسم يذخر مرتبة لم تتعين في الوجود، ولا اذخر معنى مما يتوقف عليه كمال مرتبة من مراتب الوجود، بل تكرم عليها... فلأجل هذا كان الوجود المطلق جامعاً لجميع المراتب والكمالات والمقتضيات، والنسب، والحقايق والصور والمعاني والوجوه والاعتسبارات... وما يترتب عليه هذه الصفات من الذوات، وهذه الأعراض من الجواهر، وما هو في وسع العلم أن يحيط به وما ليس كذلك، من ثمّ قالت الطائفة المحققة "أن الوجود المطلق هو الش..." (1).

وقد دعا الجيلي إلى عدم إساءة الظن به أو التشكك بأقواله حول حقيقة الوجود المطلق أو اتهامه بالقول بالحلول أو الاتحاد أو ما شابه ذلك، بل التصديق بذلك استنادا إلى الكـتاب والسنّة فيقول: "إنه لا ينبّت مثل هذا العلم إلا بالإيمان والكشف والعيان، وإياك أن تنسب إليّ شيئاً من التعطيل والاتحاد والمزج والحلول أو الإلحاد، فإني بريء من جميع ذلك وممن يقول، وأنت فإن لم تفهم ما قلته موافقاً للكتاب والسنة، وإلا فأرجع الأمر فيه إلى الله تعالى، واعلم أن لله علماً لا يبلغه عقلك، وهو يعطيه من يشاء من عباده، فقد قال تعالى: (وفوق كل خيى علم عليه)(٢). فتبين من هذا أن الوجود المطلق إنما أظهر تفصيله بواسطة الكرم الإلهي لما سبق بيانه وإلا لكان مجملاً "(٣). وأردف قائلاً: "قالكرم هو الذي أعطى ظهورها وأعطى الآثار مؤثراتها، فيه جزلت الموهبة وشاع الفضل، وظهرت المكونات من خزاين الجود في هذا الوجود..."(٤).

<sup>(</sup>١) الجيلى، الكمالات الإنهية، ورقة ٢٠، ص أ.

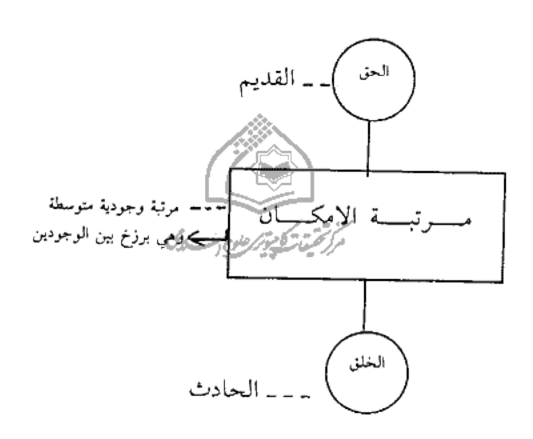
 <sup>(</sup>۲) سورة يوسف، الآية: ۲۱ ك.

المصدر السابق، ورقة  $\Upsilon$ ، ص، ص أ – ب.

<sup>(؟)</sup> المصدر السابق، ورقة ٢٠، ص ب.

ولما كانت حقيقة واجب الوجود بهذا المعنى، فإن وجوده لا يدخله الإمكان بأي وجهه من الوجوه، وأنه في هذه الحالة لا تغيب أحديته، وهو مطلق الوجود لا يقيده أي اعتبار آخر، إذن فهو واجب الوجود وليس ممكن الوجود بوجه ما.

وقد أدرك الجيلي أن القول الوجود" فقط قد يؤدي إلى تعطيل فكرة وحدة الوجود، لذا نراه قد مال إلى القول بما يشبه الممكن، وذلك بتتزل الموجودات جميعها عن الذات الساذج، فاعتبر عالم الإمكان مرتبة وجودية متوسطة بين الحق والخلق، بل قد اعتبرها برزخا بين الوجودين القديم والحادث، وهي الممكنات التي تعبر عن تجليات الحق في أسمائه وصفاته، وقد حدد أول هذه التنزلات وآخرها، وحصرها بكل ما هو صادر عن الحق، منتزل عن ذاته المطلقة،



ويشير الجيلي إلى هذه المرتبة الإمكانية محدداً رتبتها بين الوجود وسائر الموجودات بقوله: "المرتبة الثانية عشرة من مراتب الوجود هي عالم الإمكان، فإن التجليات الفعلية أخر التنزلات الإلهية الحقية، والعقل أول التنزلات الإلهية. فالإمكان رتبة متوسطة بين الحقق، لأنه أعني الإمكان لا يطلق عليه العدم ولا الوجود لما فيه من قبول الجهتين، فإذا تعين ممكن في عالم الإمكان نزل وظهر إلى العالم الخلقي، وهكذا ما لم يتعين فإنه باق على إمكانه، فعالم الإمكان برزج بين الوجودين أعني الوجود القديم يتعين فإنه باق على إمكانه، فعالم الإمكان برزج بين الوجودين أعني الوجود القديم

والوجــود المحــدث... فلا وجود، ولا عدم، فهي مرتبة متوسطة بين الوجود الحقيقي والوجسود المجازي، فالعدم عند المحققين عبارة عن الخلق، والوجود إشارة إلى الحق، فالخلق معدوم والحق هو الموجود، والممكن متوسط بين المرتبتين... "(١) ويستند في هــذا المجــال إلــي الحديث القدسي في قوله: "كنت كنزاً مخفياً، فأحببت أن أعرف... الحديث" (٢). فهو إذن يحصر وجود الممكنات في الحَضرة العلمية (<sup>٠)</sup>فقط دون حصولها في الخارج، وهو يتفق مع ابن عربي الذي جعل وجود الممكنات في العلم الإلهي فقط، وأن معلومـــات الباري قديمة بأسرها دون القول بقدَم فرد من أفراد العالم، لأن الله كان ولا شيء معه، فليس لها إذن قدَم الله"(٣) وهكذا يظهر التطابق بين رأيهما فيما ذهبا إليه بــأن هــذا الوجــود الممكن موجود في العلم الإلهي القديم، والوجود الحادث ليس هو بوجـود حقيقـي، إنمـا هـو وجود قائم على شعور الممكنات به فقط دون تحقق في الخارج. وقد شرح رسالة الخلوة لابن عربي فيما يختص بهذا الوجود الخارجي، نافياً وجــود أي شيء مع الحق، لأن الله كان ولا شيء معه فقال: "إن الأشياء لا وجود لها فـــي غير العلم القديم، وإن وجودها الصّادتُ إنّها هو بالنسبة إلى شعورها بما هي عليه في علم باريها على التتاليء إلى غير نهاية، دنيا وآخرة. وعلى هذا فما حدث إلا

<sup>(</sup>١) الجيلى، مراتب الوجود، ورقة ٥، ص أ.

<sup>(</sup>۲) الحديث: سبق تخريجه. ويقول الجيلي: الحديث الذي أوردناه وهو قول الله تعالى: كنت كينزأ... هـذا حديث صبحيح من طريق الكثيف ضعيف من طريق الإسناد وقد أجمع المحدثون على صحته، وذكره غير واحد في مصنفاته.

<sup>(\*)</sup> الحضرة العلمية: وهمي من الحضرات الإلهية الخمس. يقول الجرجاني: حضرة الغيب المطلق وعالمها عالم الأعيان الثابتة في الحضرة، وفي مقابلتها حضرة الشهادة المطلقة، وعالمها عالم الملك... (التعريفات، ص ٧٨). وهذه الحضرة هي التي عنى بها الجيلي العلم الإلهي الذي توجد فيه المعلومات الكاملة عن كل الممكنات قبل وجودها في العالم الخارجي، ويقول عنها ابن عربي العلم الإلهي من حيث وجود الممكنات.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الجيلى، شرح رسالة الإسفار عن رسالة الأنوار فيما يتجلى لأهل الذكر من الأنوار، (لابن عربي)، ص ١٤.

"الشعور" لا غير. وأما ماهيات الممكنات فما حدثت أصلاً لأنها قديمة في العلم وما شمت رائحة من الوجود الخارجي أصلاً (١) وقد حاول الجيلي إزالة ما لحق من نَسِ باقوال الكمّل في أمر هذا الوجود الخارجي للموجودات فقال: "فإن جماعة كثيرة من القائلين بوحدة الوجود أجمعوا على أن الأشياء موجودة في الخارج كما هو مذهب النّظار، غير أنهم قالوا بوجود زائد على الوجود الحق سبحانه، وليس هذا مذهب الكمل أصحاب الكشف النام، وما صدرت هذه المقالات إلا من جماعة مزجت الحكمة بكلام أهل الله، واتخذت أقوالهم على حسب ما استحسنته أفكارهم، وأنت تعلم إن كنت من أرباب القلوب أن الله كان لا شيء معه، وأنه لا وجود للممكنات في تلك المرتبة إلا في الحضرة العلمية"(١).

ويستند الجيلي إلى الأيات القرآنية لتأييد نظرته إلى الممكن، فيرى بأن كلام الله هـو نفـس أعيان الممكنات، وأن كل ممكن كلمة من كلمات الحق، وعليه فإن عيسى كلمـته تعالى حيث قال: (قل لو كان البعث محاحاً لكلمات وويى لنفخ البعث قبل أن تـنفد كلمـابت وبي لنفخ البعث وبي ولو منا بمثله مححاً) (٢) وهذا عين ما أشار إليه ابن عربي بقوله عن وجود الممكنات "كنا حروفا عاليات لم تُقرأ" ولهذا كانت عملية الخلق عملية ضرورية كي يُعـرف الحق، ويرى صور جماله في مرآة الخلـق وهي أشبه ما تكـون بعملية إخراج الكلمات خارج الذهن، للتعبيـر عن المراد لدى المتكلم وقد قال:

فیه جری حکم الوجود الجائز. لا تَتَقوری إذ لیس ثمیة تمایز. عنها بلفظ كرن لیدری الفائز. للشيء كن فیكون ما هو عاجز.

<sup>(</sup>١) الجيلى، شرح رسالة الأنوار، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١٣. (انظر عبد الغني النابلسي، كتاب الوجود، ص ٣٥١).

 <sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية: ١٠٩ ك.

فلله الكلم حقيقة ولله مجازاً كل ذلك كان وهو الجائز (١). وفي هذا القول دلالة واضحة على نفي وجود الممكنات وجوداً عينياً، إنما وجودها في الحضرة العلمية لا غيير. وهي بهذا الاعتبار قديمة بأسرها، محصورة في العلم الإلهي، ولسيس لها بروز إلا في الشعور لقوله: "إن الممكنات ما برحت من الحضرة العلمية، وإنما ظهرت في مرآة الوجود الحق، وهذه الصورة الظاهرة في مرآة الوجود

لا وجود لها إلا في شعور الأعيان الثابتة، بل هي هي "(٢).

ولما كانت التفرقة بين الواجب والممكن تفرقة اعتبارية، فقد أضاف الجيلي وجوداً ثالثاً ليس هو بواجب ولا هو بممكن، إنما هو الوجود "المحال"(") فكانت التفرقة بين هذه جميعها تفرقة اعتبارية، فقال: "إن الممكن هو الذي لا يقتضى الوجود ولا العدم لذاته، بسل لغيره، والواجب هو الذي يقتضي الوجود لذاته ولا يكون أزيد من واحد، والمحال هو الذي يقتضي العدم لذاته، فالواجب لا يصح أن يكون عين الممكن ولا عين المحال، والمحال لا يصح أن يكون عين الممكن البتة، هذا لا يقول به من شم رائحة من العلم فكيف يقول به أهل الله وخاصته... فعلمنا أنه سبحانه عين الوجود لا غيره... ونظرنا في الممكنات فوجدناها لم تكن ثم كانت، فعلمنا أن لعدمها تقدماً على وجودها. فعلمنا أنه سبحانه كان ولا شيء معه، وساعدنا على ذلك قوله الله: "كان الله ولم يكن معه شيء..."(") (أ).

وقد بين لذا الجيلي أن سبيله في معرفة كل ما صرح به هو الكشف، لذلك نبّه السي ما تنطوي عليه هذه العلوم من الأسرار الإلهية التي يجب كتمها عن غير أهلها، لذا جاء قوله من باب الإشارة دون التبسيط في العبارة فقال: "ولو لا العهد المربوط

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٥٩ - ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، شرح رسالة الإسفار، ص ١٧.

<sup>(\*)</sup> المحال: ما يمتنع وجوده في الخارج كاجتماع الحركة والسكون في جزء واحد، (التعريفات للجرجاني، ص ١٨١).

<sup>(</sup>٦) الحديث: البخاري ٧٤١٨/٣١٩١ سبق تخريجه.

الجيلى، شرح رسالة الإسفار، ص.ص 7 - V.

والشرط المشروط، ليبّنتُه أوضح من هذا البيان، وجعلته غذاء للصاحي ونُقلاً للسكران، لك لك يكفي هذا القدر من الإشارة لمن له أدنى بصارة، وما أعلم أحداً من قبلي أذن له أن ينبّه على أسرار نبهت عليها في هذا الباب إلا أنا، فقد أمرت بذلك، ومن هذا القبيل أكبر الكتاب، ولكن جعلت قشرة على اللباب يلفظها من هو أولى الألباب، ويقف دونها من وقيف دون الحجاب..."(١) وهو في كل ذلك يصرح بأنه لم يخالف نص الكتاب والسنة إذ منها ما يقويه ويعضده، كما أنه يشير إلى أنه نال علمه عن الله تعالى بطريق الإلهام (١).

ومجمل القول أن مبحث الجيلي في حقيقة الذات الإلهية، ومعرفة الوجود المطلق جاء أكثر وضوحاً وأكثر انطلاقاً وتحرراً عما كان عليه لدى ابن عربي، لأنه انصب على معرفة هذا الوجود المطلق الكلّي جملة وتفصيلاً، على ما هي عليه جهاته في سائر شؤونه من حيث هي مسألة تتعلق بمعرفة الأسرار الإلهية، ولكن ما يراه الجيلي "أنه لا يمكن الإحاطة إلا شه وحده" (") وذلك لقصور العبد عن إدراك كنه الذات لأن هذه المسألة هي حقيقة العلم بالله تعالى المسألة على حقيقة العلم بالله تعالى المسألة المسألة على حقيقة العلم بالله تعالى المسألة المها علم بالله تعالى المسألة المهابية العلم بالله تعالى المسألة المهابة العلم بالله تعالى المسألة المهابة العلم بالله تعالى المسألة المسألة المهابة العلم بالله تعالى المسألة المهابة المهابة العلم بالله تعالى المسألة المهابة المه

# - خروج المطلق عن مطلقيته، (الحركة والسكون في مذهبه):

يتميز الوجود المطلق ألدى الجيلي بعدم الجمود، فهو في حركة دائمة حيث تتشكل الذات الإلهية في صور مختلفة متباينة، وذلك تبعاً لتجليات الأسماء والصفات، فيحصل في الوجود تحوّل فقط، ويظل الوجود في وحدته التامة، فلا كثرة ولا تعدد فيه بوجه ما، إذن فهو واحد يتشكل في ما لا يُحصى عدده من الصور على مدى الأزمان، وقد مثل لذلك بتجلّي الحق من حيث إسمه "الواحد" حيث "كشف الحق عن محتد العالم وبروزه من ذاته سبحانه وتعالى كبروز الموج من البحر، فشهد ظهوره سبحانه وتعالى في تعدد المخلوقات بحكم واحديته..."(3).

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص.ص ٥٩ - ٦٠.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، شرح رسالة الأنوار، ص ٤.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٤، ص أ.

<sup>(</sup>٤) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، صـص ٤٢ - ٤٣.

ويطلعنا الجيلي على حقيقة هذا الوجود المطلق وما ينطوي عليه من الحركة الدائمة وعدم السكون فيقول: "إن الوجود مبدأه على الحركة، لم يمكن أن يكون فيه سكون، لأنه لو يمكن أن يكون لعاد إلى أصله وهو العدم، فلا يزال السفر أبداً في العالم العلوي والسفلي، والحقائق الإلهية كذلك لا تزال في سفر غادية رائحة، وقد جاء السنول الرباني إلى سماء الدنيا، وقد جاء الاستواء إلى السماء على ما يعطيه النتزيه ونفي المماثلة والتشبيه، وأما العالم العلوي فلا تزال الأفلاك دائرة فيه بمن فيها لا تسكن..."(1).

ويعرض الجيابي لأنواع الحركة وأقسامها ومجالاتها التي تحدث فيها في كل محمود ومذموم، وسفر الأنفاس في المتنفس، وسفر الأبصار في المبصرات يقظة ونوماً، وعبورها من عالم الأنفاس في المتنفس، وسفر الأبصار في المبصرات يقظة ونوماً، وعبورها من عالم المنسيا ليلا عتبار، هذا كله سفر بلا شك، "فما ثمّ سكون أصلاً، بل الحركة دائمة في الدنيا ليلا ونهاراً، يتعاقبان كتعاقب الأفكار والحالات والهيئات بتعاقبها، وتعاقب الحقائق الإلهية عليها، فتارة تنزل على الإسم الإلهي الرحيم، وتارة على الإسم التواب، وتارة على الإسم التواب، وتارة على الرزاق، وعلى الوهاب، وعلى المنتقم، وكل إسم المحضرة الإلهية، وهبي أيضاً تتزل عليك بما عندها من الوهب والرزق والانتقام والتوبة والرحمة والمغفرة، فنزول منك عليها بالطلب، ونزول منها عليك بالعطاء، فإذا كان الأمر على هذا فيرجع العبد بفكره وينتظر في الفرقان بين السفر الذي كلف أن يستعد له وفيه سعادته، أعني في الاستعداد، وهو السفر إليه، والسفر فيه، والسفر من عنده، وهذه كلها أسفار مشروعة له (1).

ونتسيجة حركة الوجود المطلق - كما يرى الجيلي - خروج الذات الإلهية عن سنداجتها، وبساطتها، وتجردها، وذلك لمعرفة نفسها، فتخرج إلى ذات مدركة وعاقلة، وتمسر بمسراحل تسلات، وهي أشبه شيء بالتطور الذاتي في طريق خروج الذات إلى مسسرح الوجسود الظاهر، أو مسرج التجليات أو التعينات، وأولى هذه المراحل هي

<sup>(</sup>١) الجيلي، شرح رسالة الإسفار، ورقة ٣، ص.ص أ - ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، شرح رسالة الإسفار، مخطوط، ورقة ٤، ص أ.

مرحلة الوحدة أي الأحدية، ثم مرحلة الهوية، وأخيراً مرحلة الإنية. هذه المراحل الـثلاث لا تحدث بطريق الفيض أو الصدور، إنما هي بطريق النتزل، وكل تنزل من هذه النتزلات يمثل مرتبة وجودية جديدة، حيث يتم في كل مرحلة منها نوع من التغيير والتبديل لهذا الوجود المطلق، ويظهرنا الجيلي على هذا الجانب من التنزل فيقول: "إن الـذات الصرف الساذج إن أنزلت عن سذاجتها وصرافتها كان لها ثلاث مجال ملحقات بالصرف الساذجة. (المجلى الأول) الأحدية، ليس لشيء من الاعتبارات ولا الإضافات ولا الأسماء ولا الصفات ولا لغيرها فيها ظهور، فهي ذات صرف، ولكن الإضافات ولا الأحدية إليها، ولهذا نزل حكمها عن السذاجة. (المجلى الثاني) الهوية، ليس لشيء من جميع المذكورات فيه ظهور إلا الأحدية، فاتصفت بالسذاجة لكن دون لحوق الأحدية ليتعقل الغيبوبية فيها من طريق الإشارة إلى الغائب بالهوية. (المجلى الثالث) الإنية، وهي كذلك ليس لغير الهوية فيها ظهور البنّة، فالتحقت أيضاً بالسذاجة لكن دون لحوق الهويّة لتعقل المبطون" (المجلى البنا رتبة من الحوق الهويّة لتعقل المبطون" (المناسرة المالمتحدث أقرب إلينا رتبة من العائب المتعقل المبطون الهوية فيها والحضور والحاضر، والمتحدث أقرب إلينا رتبة من الغائب المتعقل المبطون الهوية فيها والحضور والحاضر، والمتحدث أقرب إلينا رتبة من الغائب المتعقل المبطون الهوية فيها والحضور والمتحدث أقرب إلينا رتبة من الغائب المتعقل المبطون الهوية فيها والحضور والمتحدث أقرب إلينا رتبة من الغائب المتعقل المبطون الهوية فيها والحضورة والحاضر، والمتحدث أقرب إلينا رتبة من

وهذه التنزلات كما يواها الحيلي على درجات ثلاث، متغايرة فيما بينها في مواقعها، – ولكن الأمر ليس كذلك لدى ابن عربي الذي يرى فيه ما يشبه الفيض بحيث أن التعينات الكلية تتنزل في مراتبها حتى تصل إلى ما تحتها من التعينات الجزئية، وهكذا. ومن هذا فإن هذه التنزلات لدى الجيلي تُظهر العلاقة بين الحق والخلق بصورة منتظمة، وليس الأمر هكذا لدى ابن عربي الذي يعمد إلى التمثيل والتشييه لتوضيح الأمر، هذه المراحل الثلاث التي حددها الجيلي لتنزل الوجود المطلق، يشعر بها الصوفي عند إشراق الأسماء الإلهية وإشراق الصفات ثم إشراق السنات. فخروج الذات الإلهية بهذا الشكل هو خروج من منطقة العماء كما حددها في تعريفه، وهي محض الذات المجردة، التي لا تضاف إلى أي مرتبة لاحقية ولا خلقية لصرافتها، فالعماء كالوجود المطلق قبل تجلّيه في مراتب تنزلاته، لا ظهور له. ويشير

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٥٠.

إلى طبيعة هذا العماء فيقول: "العماء عبارة عن حقيقة الحقائق التي لا تتصف بالحقية ولا بالخلقية، فلا بالخلقية، فهي ذات محسض، لأنها لا تُضاف إلى مرتبة لا حقية ولا خلقية، فلا تقتضي لعدم الإضافة وصفاً ولا إسماً، هذا معنى قوله عليه الصلاة والسلام: "العماء ما فوقه هؤاء ولا تحته هواء"، يعني لا حق ولا خلق، فصار العماء مقابلاً للأحدية، فكما أن الأحدية تضمحل فيها الأسماء والأوصاف، ولا يكون الشيء فيها ظهور، فكذلك العماء ليس لشيء من ذلك فيه مجال ولا ظهور "(۱) وقد أشار البرزنجي إلى هذا العماء السذي يشير إليه الجيلي صراحة إلى أنه التجلّي الأول للذات، وهو التعين الأول الذي هو حقيقة الحقائق"(۱).

وجملة القول أن لحركة الوجود المطلق عند الجيلي فاعليتها وتأثيراتها، كما أن نتائجها تُعيّن لنا مراتبها الوجودية ومراحل تنزلاتها بحيث لا يطغى أحدها على الآخر، وهذه المراحل كما رأينا لا تحدث بالصورة التي يصورها الفلاسفة بصدور الموجودات بعضها عن بعض، إنما هي بالتنزل عن الذات الإلهية الساذجة المجردة عن كل نسبة أو اعتبار، وهي تبدأ بالأحدية أولى التنزلات، فما هو مفهوم الأحدية لدى الجيلي؟ وما هي مرتبتها بالنسبة للتنزلات جميعها؟.

#### - الأحنية:

هي المجلى الأول للذات الإلهية، وهي أولى مراحل التنزلات، وتتمثل فيها حقيقة الذات الصرف المجردة عن أي نسبة أو اعتبار، لكنها أنزل من الذات رتبة، لهذا يسنزل حكمها عن السذاجة والإطلاق. وبهذا تشير الأحدية إلى خطوة ابتعاد واحدة عن المطلقية، وقد أشار الجيلي إلى حقيقتها بقوله: "المرتبة الثانية من مراتب الوجود هي أول التيزلات الذاتية المعبر عنها بالتجلي الأول، وبالأحدية وبالوجود المطلق... وهذا التجلي الأحدية الأحدية وبالوجود المطلق... وهذا التجلي الأول، وبالأحدية وبالوجود المطلق... وهذا التجلي الأحدي هي هيو أيضاً حقيقة صرافة الذات، لكنه أنزل من المرتبة الأولى، لأن الوجود متعين فيه للذات. والتجلي الأحدي العماء الأول يعلو عن مرتبة نسبة الوجود

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣١.

البرزنجي، رسالة التحقيقات الأحمدية في حماية الحقيقة المحمدية، مخطوط، مكتبة الأجرية،
 دمشق، دون ترقيم.

إلى إلى البطون والطهور، يعني يصلح أن يون أمراً ثالثاً بين البطون والظهور، يعني يصلح أن يكون أمراً ثالثاً بين البطون والظهور، كما نرى في الخط الموهوم بين الظل والشمس، ولهذا يسميه المحققون بالبرزخية الكبرى، فالأحدية برزخ بين البطون والظهور... وذلك هو عبارة عن حقيقة الحقيقة المحمدية... المعبّر عنها بمقام قاب قوسين أو أدنى، وبالعلم المطلق: يريدون به من وبالعلم المطلق: يريدون به من غير نسبة قدم غير نسبة إلى العالم والمعلوم، وقولهم فيه الوجود المطلق يريدون به من غير نسبة قدم ولا حدوث، فذلك عبارة عن أحدية الجمع بإسقاط جميع الاعتبارات والنسب والإضافات، وبطون سائر الأسماء والصفات ولا لشيء من مؤثراتها فيه ظهور. فهي عن مجلى الذات المجردة عن الاعتبارات الحقية والخلقية "(۱).

وينظر الجيلي إلى الأحدية نظرة تكاملية حيث يبطن فيها جميع الموجودات بمراتبها المختلفة، وهذه النظرة التكاملية تعبر عن معنى كلي لما تشير إليه من حالة الجمع، وليس للجزئي فيها دور، فسبق بها علماء النفس المحدثين الذين ينظرون الشيء نظرة تكاملية "كالجشطلت" الذين لا يتخذون بالجزئي، بل يرون الأشياء في مجموعها الكلي المستكامل. ولما كانت الأحدية أولى التترالات عن الذات، فهي تشير إلى الوحدة دون ظهور جزئيات أي تكثر أو تعدد فيها، بل لها صفة الوحدة الكاملة التي تعتبر الفكرة الجوهرية في الصوفية، والتي تشير إلى وحدة الله الكاملة. ويشير الجبلي إلى هذه الوحدة المتكاملة موضحاً بالتمثيل الحسى لذلك فقال: "وهو - الأحدية - أول تنز لات السذات مسن ظلمسة العماء إلى نور المجالي، فأعلى تجلياتها هو هذا التجلي لتمخضها وتتزهها عن الأوصاف والأسماء والإشارات والنسب والاعتبارات جميعاً، بحيث وجود الجميع في يها، لكن بحكم البطون في هذا التجلي لا بحكم الظهور، وهذه الأحدية في الممل كمن ينظر من بعد إلى جدار، لسان العموم هي عين الكثرة المتبوعة، فهي في المثل كمن ينظر من بعد إلى جدار، وقد بُني ذلك الجدار من طين وآجر وجص وخشب، ولكنه لا يُرى شيناً من ذلك، ولا

<sup>(</sup>۱) الجيلي، مراتب الوجود، ص.ص ١٤ - ١٥.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٣٠، (صبيح)، ص ٢٥.

يُـرى إلا جـداراً فقـط. فكانت أحدية هذا الجدار مجموع ذلك الطين والأجر والجص والخشـب، لا علـى أنـه إسم لهذه الأشياء، بل على أنه إسم لتلك الهيئة المخصوصة الجدارية"(١).

ولما كانت الأحدية تمثل صرافة الذات المجردة عن النسب والإضافات، فليس الها إذن أدنى صلة بالخلق لاختصاص صفاتها وخصائصها بجانب الحق كما منع الإتصاف بها للخلق فقال: "الأحدية أول ظهور ذاتي، وامتنع الإتصاف بالأحدية المخلوقات، لأن الأحدية صرافة الذات المجردة عن الحقية والخلقية، وهو أعنى العبد قد حُكم عليه بالمخلوقية فلا سبيل إلى ذلك، وأيضاً الإتصاف افتعال وتعمل، وذلك مغاير لحكم الأحدية، فلا يكون المخلوق أبداً، فهي لله تعالى مختصة به، فإن شهدت نفسك في هذا التجلى فإنما شهدت من حيث إلهك وربك فلا تدّعيه بخلقيتك، فليس هذا المجال بما للمخلوق فيه نصيب البتة، فهو لله وحده، أول المجالي الذاتية، فإنك بنفسك قد علمت... فاحكم على الخلق بالانقطاع، والشهد للحق سبحانه وتعالى بما يستحقه في ذاته من أسمائه وصفاته تكن ممن شهد لله بما شهد لنفسه"(۱). ويقول شعر أ:

عيني لنفسك نزهت في ذاتها وتقدست في إسمها وصفاتها فاشهد لها ما تستحق و لا تقد ل المناتها بثباتها ...

ماذا يضرك لو جعلت كناية عنك إسمها وحفظت حرمة ذاتها وجعلت مجلى الذات الإسمك مظهراً والعزّ مظهر إسمها وسماتها وأقمت فوق الكنز منك جدارها كي لا يشاهد جاهل حرماتها

هذي الأمانة كن بها نعم الأمي نبيل ولا تدع أسرار ها لوشائه الاسم ويقارن الجيلي بين الأحدية من حيث مرتبتها وبين العماء من حيث هو حكم الدذات بمقتضى الإطلاق فيقول: "فكما أن الأحدية تضمحل فيها الأسماء والأوصاف، ولا يكون لشيء فيها ظهور، كذلك العماء ليس لشيء من ذلك فيه مجال ولا ظهور.

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٠، (صبيح)، ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٠، (صبيح)، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٠ (صبيح)، ص ٢٦.

والفرق بين العماء والأحدية أن الأحدية حكم الذات بمقتضى التعالي، وهو الظهرو الذاتي الأحدي، والعماء حكم الذات بمقتضى الإطلاق فلا يُفهم منه تعال وتدان، وهمو البطون الذاتي العمائي، فهي مقابلة للأحدية، تلك صرافة الذات بحكم التجلي، وهذه صرافة الذات بحكم الاستتار ... وهو على ما تقتضيه ذاته من التجلي والاستتار والبطون والظهور ... لا تتغير ولا تتحول ولا يلبس شيئاً فيترك غيره، ولا يخلع شيئاً فيأخذ سواه، بل حكم ذاته هو على ما هو عليه منذ كان، ولا يكون إلا على ما كان لا تبديل لخلق الله ... وإنما هذه التغيرات والتحويلات في الصور وغيرها من النسب والإضافات والاعتبارات ... إنما هو بحكم ما يتجلى به علينا، ويظهر به لنا وهو فسي نفسه على ما هو عليه من الأمر الذي كان له قبل تجليه علينا وظهوره لنا، وبعد فسي نفسه على ما هو عليه من الأمر الذي كان له قبل تجليه علينا وظهوره لنا، وبعد فلك الحكم لا تقبل ذاته إلا التجلي الذي هو عليه، فليس له إلا تجل واحد، وليس التجلي الواحد غير الواحد إلا إسم واحد، وليس للإسم الواحد إلا وصف واحد، وليس المجميع إلا واحد غير متحد، فهو متجل لنفسه في الأزل بما هو متجل له في الأبد"(١).

فالأحدية إذن بهذا المعنى وبهذا لها من النفرد والاختصاص على سائر التسنز لات فهسي أعلى الأسماء التي تحت هيملة الألوهية، فقد اختصت بالعزة التي لا يتصف بها خلق ولا يحيط بها عقل، فلها القداسة والسرية، وهي محل عظمة التجلي فسي المذات لأنها أولى التجليات، لذلك لها الهيمنة على ما عداها من سائر الأسماء والصفات. وهمو في هذا الشأن يعرض للأحدية وتنز لاتها فيحدد معالمها وخصائص مراتبها فيقول: "إن الأحدية أعلى الأسماء التي تحت هيمنة الألوهية، والواحدية أول تعنز لات الحق من الأحدية. فأعلى المراتب التي شملتها الواحدية المرتبة الرحمانية، وأعلى مظاهر الربوبية في إسمه الملك وأعلى مظاهر الربوبية في إسمه الملك فالملكية تحت الربوبية، وأعلى مظاهر الربوبية في إسمه الملك والواحدية، والرحمانية تحت الربوبية، والأوهية إعطاء حقائق الوجود والواحدية، والأحدية أول الألوهية إعطاء حقائق الوجود وغير الوجود حقها مع الحيطة والشمول... والأحدية أخص مظاهر الذات لنفسها، والألوهية أفضل مظاهر الذات لنفسها ولغيرها. ومن ثم منع أهل الله تجلي الأحدية ولم

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص.ص ٣٥-٣٦.

يمـنعوا تجلـي الألوهية، فإن الأحدية ذات محض لا ظهور لصفة فيها فضلاً عن أن يظهـر فـيها مخلوق، فامتتع نسبتها إلى مخلوق من كل وجه، فما هي إلا للقديم القائم بذاته..."(١).

ولما كانت حقيقة الأحدية خافية عن كل أحد لا تعرف ولا تدرك بالعقل والفكر، فلم ير مظهراً أتم وأكمل لمظهرها الخارجي سوى الخلق، وذلك بعد تجرده من كل نسبة واعتبار، بحيث يكون أكمل مظهر لتلك الأحدية في الأكوان، وذلك في حال الفناء عن كل شيء. وقد حدد أبعاد هذا الأمر بقوله: "وليس لتجلي الأحدية في الأكوان مظهراً أتم منك إذا استغرقت في ذاتك ونسيت اعتباراتك، وأخذت بك فيك عن ظواهرك، فكنت أنت في أنت من غير أن ينسب إليك شيء مما تستحقه من الأوصاف الحقية، أو هو لك من النعوت الخلقية، فهذه الحالة في الإنسان أتم مظهر للأحدية في الأكوان "(٢).

وياتقي الجيلي مع ابن عربي في هذا الموقف من الأحدية حيث أشار في شرحه على الفتوحات المكية "أنه منع أهل الله تجلي الأحدية لعزتها، وأن يكون لغير الله فيها قدم. "وسر المنع أن الأحدية من حيث هي أحدية تقتضى عدم التعدد فيها في كل وجه، وبكل اعتبار، فكيف لخلق فيها قدم مع حق، وكذلك يشعر بالتغاير والإثنينية، وهذا محال وغير ممكن في تجلي الأحدية، فإذا صحت له نسخة منها فبالأولى أن يصحح لك جميع ما تحتها من الكمالات المعبر عنها بالأسماء والصفات فأنت الحي، وأنيت العلى مي السبعة أمهات الكمال دائمة الأسماء والصفات، وقد سميت بها ظاهراً، وسوف أكشف لك عن مواقع نجومها باطناً..."(1).

وما يراه بركهارت في هذا الشأن أن الأحدية التي هي أول مراتب النتزلات تعبر من جهة عن "اللاتمييز" وعن "اللاثنائية" أو "اللاتغيير" وهي من جهة أخرى مبدأ التمييز بالذات، إذ بطبعه الفريد يتميز الكائن- أو الشيء عن غيره من الكائنات أو

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص ٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣٠، (صبيح)، ص ٢٥.

الجيلي، شرح مشكلات الفتوحات المكية، ورقة ٢١، ص أ.

الأشياء، ولهذا أعطى عبد الكريم الجيلي إسم "الأحدية" الأعظم مظهراً "شه"، وليس هذا المظهر بالمعنى الصحيح سوى انتفاء كل صفة خاصة عنه، فيما أطلق "الواحدية" على هـذا المظهـر الأول للألوهـية التــي هي بآن واحد تأليـف جميع الحقائسق ومبدأ تميـيزها، فالألوهـية لهـا صـفة التفرد في كل حقيقة بمفردها، كما لها في الحقائسق جميعها(۱).

وخلاصة القول إن الأحدية كما يرى الجيلي منبع للتحقق بالأسماء والصفات عموماً، وهي الوجه الإلهي الموجود في كل شيء، وما قوله تعالى: ﴿كُل شيء هالك إلا وهسه) (٢) إلا إشسارة إلى تفرد الحضرة الأحدية بأحكامها في جميع الحضرات الأكوانسية والرحمانسية، وهسي وجه كل شيء، وتتمثل في قوله تعالى: ﴿فأينها توكوانوا فَثِهٌ وجه الله) (٢)، أي يبصركم في المحسوسات أو بافكاركم في المعقولات فثم وجه الله (١) فيحصل من هذا الكلام وما قبله أن أحدية الحق يبطن فيها حكم كل شيء من حقائق أسمائه وصفاته وأفعاله ومؤثراته ومخلوقاته، ولا يبقى إلا صفة ذاته المعبر عنها من وجه بالأحدية "(٥). لذا يدعو الجيلي إلى ملازمة باب الأحدية كي يفتح الله على العبد لتحقيق ذلك، هكذا يرد أمر الأكوان جميعها إلى "الله" إذ ما ثمّ إلا هو، فما حقيقة هذه الهويّة لدى الحق عند الجيلي.

### - الهويسة:

أما الهويّة فهي ثاني التنزلات في حركة الوجود المطلق، فإذا كانت الأحدية وهي أولى النتزلات الإسم الصرّف للذات المجردة عن كل اعتبار. فإن الهويّة تعبير صريح عن غيبه الذي يبطن فيه كل اعتبار. فإذا خفيت هويّة الحق عن الخلق وجُهلت معالمها، إنما هي في الواقع يكمن فيها كل إسم أو رسم أو مرتبة من مراتب

T. Burckhardt, Du soufisme, introduction au langage doctrinal du soufisme, II, p.14.

<sup>(</sup>۲) سورة القصيص، الآية: ٨٨ ك.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١١٥ م.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> الجيلي، الكهف والرقيم، ص ٢٠.

الموجودات، بل هي أشبه ما يكون بباطن الواحدية التي هي منشأ الكثرة حيث تظهر فيها الأسماء والصفات، وقد أشار إليها بقوله: "هويّة الحق غيبه الذي لا يمكن ظهوره، لكن باعتبار جملة الأسماء والصفات فكأنها إشارة إلى باطن الواحدية، وقولي "فكأنها" إنسا هو لعدم اختصاصها بإسم أو وصف أو نعت أو مرتبة أو مطلق ذات بلا اعتبار أسماء وصفات، بل الهويّة إشارة إلى جميع ذلك على سبيل الجملة والانفراد، وشأنها الإشعار بالبطون والغيبوبية "(1). ويعمد الجيلي إلى تحليل كلمة "الهويّة" بإظهار مصدرها، ومدى لزومها في الإشارة إلى ما تنطوي عليه غيبة الحق من حقائق أسمائية وصفاتية، بل هي الكنه الذي يختفي وراء إسمه "الله" مع ما لهذا الإسم من قداسة إلهية تنظلبها المذات الإلهية في غيابها عن الظهور للخلق، فإن "هو" في هذا المجال إشارة إلى كنه ذاته السي كنه الذات من حيث تجليها في الأسماء والصفات فقال: "وهي سالهويّة ماخوذة من نفظة "هو" الذي فيه إشارة إلى الغائب، وهي في حق الله تعالى إشارة إلى كنه ذاته باعتبار أسمائه وصفاته مع الفهم بغيبوبية ذلك"(1) ويقول شعراً:

إن الهويّــة غيــب ذات الواحد ومن المحــال ظهورها في الشاهد فكانــها نعــت وقعــت علــي شأن البطون وما لذا من جاحد<sup>(٣)</sup>.

ويقارن الجيلي بين إسمه تعالى "الله" وبين "الهوية" من حيث غيبه والسر الذي ينطوي عليه هذا الإسم، بل يرى في كل حرف من إسمه دلالة واضحة على الهوية الإلهية، مما يؤدي بدوره إلى معرفة الإسم الأعظم الذي اختلفت فيه الآراء، ومدى ارتباطه بالهوية التي ترجع إلى الحق فقال: "إن هذا الإسم أخص من إسمه "الله" وهو سرر للإسم "الله"، ألا ترى أن إسم الله ما دام هذا الإسم موجوداً فيه كان له معنى يرجع به إلى الحق، وإذا فك عنه بقيت أحرفه غير مفيدة المعنى... فإسم "هو" أفضل الأسماء. اجتمعت ببعض أهل مكة... فذاكرني في الإسم الأعظم الذي قال النبي الله أنه في آخر سورة البقرة وأول سورة آل عمران، وقال أنها كلمة "هو" وإن ذلك مستفاد من ظاهر

الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٢٧.

 <sup>(</sup>٦) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٦٨.

كسلام النبي ﷺ<sup>(۱)</sup>. فيكون الإسم "هو" والحالة هذه له دلالته اللغوية وإشارته إلى غائب حاضــر فـــى الذهن، ويمكن الرجوع إليه بالإشارة بعد مشاهدته الحسيّة حيث يختزنه الخيال. ولو غاب عنه لما أمكن الإشارة إليه. وهكذا فإن "هو" إشارة إلى الحاضر ليس إلاً، ولكن قد يستخدم إسم "هو" في الإشارة دون مشاهدة حسية للوجود المحض الذي لا ندركه، ولا نحيط به علماً إلاَّ بما يرسمه الخيال ويصوره الذهن فقط، وذلك لعدم جواز رؤية الحق أو إدراك ماهيته، و لأن "هو" هو الوجود المحض فقط، وقد أشار إليه بقوله: "إن "هو" يقع على الوجود المحض الذي لا يصح فيه عدم، و لا يشابه العدم في الغيبوبة والفسناء، لأن الغائب معدوم عن الجهة أي لم يكن مشهوداً فيها، فلا يصدح هذا في المشار إليه بلفظة "هو" فعُلم من هذا الكلام أن الهويّة هي الوجود المحض الصريح، المســتوعب لكل كمال وجودي شهودي، لكن الحكم على ما وقعت عليه الغيبة هو من أجل أن ذلك غير ممكن بالاستيفاء، فلا يمكن استيفاؤه ولا يُدرك، فقيل إن الهويّة غيب لعدم الإدراك لها، لأن الحق ليس غيبه غير شهادته، ولا شهادته غير غيبه بخلاف الإنسان،... أما الحق فغيبه عين شهادته وشهادته عين غيبه، فلا غيب عنده في نفسه و لا شهادة، بل له في نفسه غيب يليق به وشهادة تليق به كما يعلم ذلك نفسه، و لا يصح تعقل ذلك إذ لا يعلم غيبه و لا شهادته على ما هو عليه إلا هو سبحانه وتعالى "(١).

ولما كان مبدأ الجيلي في مذهبه قائماً على الوحدة الكاملة بين الحقائق الوجودية، فإنه يرى أنه لا يتم التحقق للعبد كمال التحقق بهذه الوحدة إلا بفنائه عن إنيّته وبقائه بالهويّة الإلهية دون حلول أو مزج، بل كشفأ ذوقياً شهودياً، حيث لا يرى في الحقيقة غير هويّته، فتفنى إنيّة العبد في هويّة الحق بحيث يصبح العبد من حيث هو لا هو، بل هو الحق المتجلّي عليه بإسم أو صفة. ومن هنا يكون تحقق العبد بقدر الستعداده لتلقّي كل تجلّي، فيتحقق بالعلم الإلهي الحاوي لكل العلوم بكل ما فيها من إضافات وغير ذلك، لذلك يرى أن "ترك النفس إما هو بجحود الإنيّة وثبوت الهويّة الإلهية عرض أنيّتك فتكون أنت لا أنت، بل هو، بل ما أنت هو لأنه هو هو، وفي هذا

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٦٨.

المشهد تضاف أسماء الحق تعالى إليك فتجيب الداعين بها، فإذا قال قائل يا الله أجبته لبيك وسعديك، وما أنت المجيب بل الله الذي أجاب من دَعاه، لطيفة إلهية لا يعرفها إلا الواقع فيها ذوقاً وجودياً وكشفاً حقيقياً. وفي هذا المشهد تنزل عليك الأسماء الإلهية إسماً إسماً، والصفات الرحمانية صفة صفة وأنت تقبل بقدر ما يقتضيه حالك من قوة القابلية وتحقيق الكشف فيكون عندك من العلوم اللدنية وعلم الحضرة النفسية وما يتعلق بها من الشؤون والاتصافات والنسب والظهور والبطون والأولية والآخرية إلى غير ذلك "(۱).

فالهويّة بهذا المعنى إذن ليست سوى تنزل عن الذات المطلقة في حركتها بحيث تكون معها حقيقة وجودية لها دورها في تكوين مذهبه ككل. وهو في ذلك كله لا يخسر جعن الكتاب والسنة تعقلاً مع إشراك القلب في إظهار صحة ذلك، وهو كذلك يستخدم النقطة والحرف في تقريب مفهوم ما يعنيه من الكلام عن الهوية إذ يرمز للنقطة بالواحدية فهي لها أصل، كما يرى في مثال العين ما يقرب مفهوم الهوية التي تنظوى على الصفات الكمالية فيقول: الاثران إلى العين، فلو لا ظهور النقطة السوداء التسي هي إنسان العين في النقطة البيضاء التي هي عين الإنسان لما ظهرت المرئيات، وهذا المعنى إشارة إلى أن الهوية الإلهية المعيّر عنها بغيبوبية الصفات الكمالية في بطون الذات الأقدسية ظاهرة في الحقيقة الذاتية الإنسانية، فمن تعقل هذا المعنى عند ذكر هذا الإسم تعقلاً لا يخرجه عن الكتاب والسنة مع تواطؤ القلب سكوناً إلى ذلك المعنى وشهوداً له بعين البصيرة بحيث لا تبقى عنده فضلة لغير ذلك الشهود، نصب المعنى فه في طريقه أسرار إلهية لا يسعنا شرحها..."(۱).

وهكذا فإن الجيلي يعرض لتتزلات الذات في حركتها الدائمة بحيث يدل على مدى إحاطتها للوجود بأكمله، وما تتضمنه من حقائق في ذاتها بعد تتزلها عن الوحدة أو الـذات المطلقة، وإضافة النسب والاعتبارات إليها، فهذا هو إذن شأن الهويّة التي

<sup>(</sup>١) الجيلي، المناظر الإلهية، ط أولى، القاهرة، سنة ١٣٨٢هـ /١٩٦٢م، ص ١٨.

 <sup>(</sup>۲) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ۱۹، ص ب.

تتضمن كل الحقائق الإلهية، ولكنها تعبر عن كمون هذه الحقائق وغيبوبيتها وليس عن ظهورها الكامل. لكن ما هو حكم التنزل الثالث المعروف بالإنية باعتباره آخر النتزلات الذاتية في حركتها للخروج عن مطلقيتها؟

#### - الإنية:

تعتبر الإنبية ثالبث المراتب في التنزلات عن الذات المطلقة، إذ أن الوجود المطلبق في حركبته يصدر عنه مرتبة أنزل من درجة الأحدية والهوية، هي مرتبة الإنبية، فلها الشمول لظاهر الحق وباطنه، ولذلك فهي ليست بمرتبة الأحدية الصرفة، ولا الهوية المُشار بها إلى غيب الأحدية أو الذات فقط.

ويميز الجيلي في تعيينه لمرتبة الإنيّة بين إنيّة الحق وإنيّة العبد، إذ لا يمكن للعبد إدراك إنيّة الحق إلا بعد تجرده من إنيّته لما يخالطها من المادة، وقد حدد مفهوم الإنيّة من حيث هي إنيّة الحق بقوله: "إنيّة الحق تحدّيه بما هو له، فهي إشارة إلى ظاهر الحق تعالى: ﴿إنفي أَمَا الله لا إله الله تعالى: ﴿إنفي أَمَا الله لا إله إلا أَمَا) (١) (١) (١) (١).

ويظهرنا الجيلي على طبيعة هذه الإنية بمقارنتها بالهوية ومدى نسبتها إليها، كما يعمد إلى إظهار مدى العلاقة بين هوية الحق وإنيته إذ أن وحدة الحق تجمع بين هويّاته وإنيّاته، كما أنها قائمة بين وجهي الحقيقة الوجودية أي بين هويّة الحق وهويّة العبد، وإنيّة الحق وإنيّة العبد، "فالهويّة المشار إليها بلفظة "هو" هي عين الإنيّة المشار إليها بلفظة "أنا" فكانت الهويّة معقولة في الإنيّة، وهذا معنى قولنا: إن ظاهر الحق عين باطنه، وباطنه عين ظاهره، لا أنه باطن من جهة وظاهر من جهة أخرى"(٢).

ويؤكسد الجيلسي على ما أورده بشأن إنيّة الحق مستنداً إلى قوله تعالى: "بإنّ" مخاطسباً الرسسول هذ بأنسه (وسو الله لا إله إلا سو )(٤) فيبين كيف أكّد الحق تعالى

 <sup>(</sup>¹) سورة طه، الآية: ١٤ ك.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ١٨، (صبيح)، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة القصيص، الآية: ٧٠.

الجملة "بان" فأتى بها مؤكدة ثابتة وذلك لأمرين: أن كل كلام يتردد فيه ذهن السامع يجب التأكيد فيه، وما دفعه إلى هذا التأكيد سوى تجمّع الأضداد في ذات الحق فيقول: "لما كان اعتبار البطون والظهور بالوحدة يحصل فيه للعقل تردد هو استيفاؤه كيف يكون الأمر باطنه ظاهره، وظاهره باطنه وما فائدة التقسيم بالظاهر والباطن فيه. فللنفس في هذه المسألة إما تردد وإما إنكار، فلهذا أكد الحق بلفظة "إن" فقال لموسى: "إنه" يعني أن الأحدية الباطنة المشار إليها بالهوية، همي الإنسية الظاهرة المشار إليها بالهوئة، انفكاكاً بوجه. ثم فسر الأمر بالبدلية وهو العلم الذاتي، أعني إسم "الله" إشارة إلى ما تقتضيه الألوهية من الجمع والشمول، لأنه لما قال: إن بطونه وغيبه عين ظهوره وشهادته، نبّه على أن ذلك من حقيقة ما هو عليه الله، فإن الألوهية في نفسها تقتضي شمول النقيضين وجمع الضدين بحكم الأحدية وعدم التغاير في نفس حصول المغايرة"(١).

إذن فانية الحق بهذا المعنى هي تعبير صريح متمثل في قوله ( لا إله إلا أذا). ويعنسي بها أن الإلهية المعبودة ليست الا الحق سبحانه وتعالى كما يراه الجيلي، ولذلك أشار إلى فالإلهية المعبودة ليست إلا الحق سبحانه وتعالى كما يراه الجيلي، ولذلك أشار إلى معنى ذلك في إثبات إنية الحق بقوله. ( لا إلت بلا أنا) أي ما ثمّ إلا أنا. فمن هنا أثبت الحق لهم لفظة الإلهية، فما سماها تسمية مجازية، بل تسمية حقيقية، وغاية الحق من وراء ذلك إنما أراد أن يبين لهم أن تلك الإلهية مظاهر، وأن حكم الألوهية فيهم حقيقة، وأنهسم ما عبدوا في جميع ما عبدوه إلا هو، فقال "لا إله إلا أنا". وقد أشار الجيلي إلى إنسات إنسية الحق بقوله: ( لا إله إلا أنا) أي ما ثمّ إلا أنا، وكل ما أطاقوه عليه اسم الإلسه فهو أنا، بعدما أعلمه أنّ "أنا عين هو" المشار إلى مرتبته بالإسم "الش" فاعبدني يا موسسى من حيث هذه الإنيّة الجامعة لجميع المظاهر التي هي عين الهويّة. فهذا موسى عناية منه سبحانه وتعالى بنبيه موسى، وعنايته به لئلا يعبده من جهة دون جهة أخرى عناية منه سبحانه وتعالى بنبيه موسى، وعنايته به لئلا يعبده من جهة دون جهة أخرى عناية منه الحق من الجهة التي لم يعبده فيها فيضل عنه... فيطلب بعد هذا أن يعبده حق عيادته، وهو التحقق بحقائق الأسماء والصفات، لأنه إذا عبده بتلك العبادة على عيادته، وهو التحقق بحقائق الأسماء والصفات، لأنه إذا عبده بتلك العبادة على

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٦٨.

أنسه عيسن الأشياء الظاهرة والباطنة، ويعلم أنسه إذا ذاك إنيّة عين المعبّر عنه بموسى "(١).

وقد تستخدم الإنيّة في مجال الخلق بعد الحق إشارة إلى حضور العبد المشاهد الحاضر مقابل الهويّة التي هي عينه، على حين أن إنيّة الحق إشارة إلى ظاهر الحق باعتبار شمول ظهوره لبطونه فيقول: "وقد يُطلق القوم الإنيّة على معقول العبد لأنها إشعار بالمشاهد الحاضر، وكل مشهود فالهويّة غيبة، فأطلقوا الهويّة على الغيب وهي ذات الحق، والإنيّة على الشهادة وهي معقول العبد"(۱).

ويشير الجيلي برمزيته المألوفة لديه إلى إنيّة العبد باعتبار الإنسان صورة الحق، فهو حاو لجميع المعاني الوجودية كما يجمع بين طرفي المعرفة شرعيّها وحقيّها، على أن الإنيّة الإلهية تحوي المعاني الإلهية جميعها ما ظهر منها وما بطن، فهي إنيّة متعددة الجوانب لذلك يدعو في خطابه للإنسان أن لا يكتفي بظاهر اللفظ، بل يطلب وراء الظاهر وهو العلم الإلهي والعلم الباطن كما يعرفة الصوفية لما يتضمنه من الحقيقة التي تخفى على كل أحد من غير أهل الطريق. فقال: "إعلم أن جميع هذه المعاني المذكورة في الطور (") وغيره... ولو كان المعتمد على ظواهرها في قول أهل الشرائع، فأنت المراد بها في باطن الأمر. فإنيتك هي الحاوية لجميع تلك العبارات، وتعدد تلك المعاني لتعدد وجوه إنيتك، فاعتبر جميعها في نفسك، فأنت المسمى بتلك الأسماء، وأنت الموصوف بتلك الصفات" (").

وإذا صدق القول بأن إنية العبد صورة لإنية الحق، وذلك نظراً لكونه متحققاً بكل ما في الحقيقة الإلهية من أسماء وصفات، فالواقع أن العبد لا يمكنه التحقق بذلك إلا بعد تجرده من نفسه، وخروجه من ذاته، كي يتم تحققه الكامل بهذا كله. ولما كانت

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٢٩ – ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٠.

<sup>(\*)</sup> الطــور هــو باطــن النفس وهو المعبر عنه بالحقيقة الإلهية في الإنسان، لأن خلقه مجاز، والطور الأيمن هو النفس لأن الطور الذي هو غير الذفس هو الجبل.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٩٠.

أحدية الحق لا تُدرك فإنه لا يُدرك من كنه الحق إلا الإنية والوحدة، ولذا فإن العبد بعد خروجه عن إنيته يدرك إنية الحق، ويرمز إلى ذلك بطريق الإشارة، معبراً عن هذه الحقيقة بقوله: "إعلم أن عين الحياة (\*) مظهر الحقيقة الذاتية في هذا الوجود، فافهم هذه الإسارات، وفك رموز هذه العبارات، ولا تطلب الأمر إلا من عينك بعد خروجك من إنيتك، لعلك تفوز بدرجة (أحياء منحو وبسع يُوز قون) (۱)، ويسمح لك الوقت أن تصبر من حزبهم، يعني حزب أهل العلم الإلهي كالخضر وموسى والإسكندر وارسطو، فتكون المراد بموسى وخضره وبالإسكندر والظلمات ونهره (۱).

يتضح لسنا من ذلك أن الجيلي قد عمل على فك عقال الوجود، وأخرجه عن مطاقيته بالحركة ونفيه للسكون لأنه محال بحقه تعالى. فتجلّى في مجاليه المختلفة من الأحديسة والهويّسة والإنسيّة وكلها تتضمن الحقائق الإلهية والوجودية، مما يتبح للذات الظهور في مرتبة وجودية مختلفة تظهر من خلالها في أحديتها وفي واحديتها، أي من حيث هي ذات ساذج تبطن فيها حقائق الموجودات جميعها، وكثرتها لا تظهر إلا بظهور مجلى الواحدية والألوهية، لما يقوم من تضمن لهذه الكثرة وأصل لمنشنها، وهسي خسير دلسيل على معرفة الذات طالما أن العالم المادي أو عالم الصفات حجاب يحجسبها عن المعرفة، ولكن بظهور إنيتها تظهر المتنات على أنها ذوات الموجودات، ويسزول معها كل غموض وإبهام، وتزول الإثنينية أو الغيرية عن الله، وتصبح حقيقة الوجود قبه الحدة لا تعدد فيها ولا كثرة، بل هي الوجود المطلق الحق الذي لا وجود فيه لغير الله.

#### - التنزلات والتجليات:

بعد أن أطلق الجيلي الحركة للوجود المطلق وجعلها ضرورة له لما تنطوي عليه من الصفات كالحياة والقدرة والإرادة والعلم والسمع والبصر، وغيرها من

<sup>(\*)</sup> عين الحدياة، هي عين ينبع جارياً في جانب المغرب عند البلد المسمى بالأزيل المغرب، (الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٧٨).

 <sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٩م.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٧٩.

الصفات التي تنفي السكون عن الذات لأن السكون عدم، فكانت الموجودات تتنزل عن السذات في حركة دائمة، وفي خروج المطلق عن مطلقيته تعينت الموجودات التي هي عبارة عن النسب والإضافات والاعتبارات وما إليها من الأمور التي تعرى منها الوجود فسي حال إطلاقه، وفي هذا عودة للقول بوحدة الوجود لانطوائه على وجهي الحقيقة الوجودية الحقي والخلقي.

والجديد في مذهب الجيلي أنه لا يقول بالفيض كما هو شأن ابن عربي. ولا يقول بالفيض كما هو شأن ابن عربي. ولا يقول بالتحول بالصدور كما هو شأن الفلاسفة. إنما قال بالتنزلات للتجليات الإلهية عن الذات الصرف، إظهاراً للقدرة الإلهية في خروجها الذاتي عن مطلقيتها، وإيجاد الموجودات وأعيانها جوداً وكرماً ورحمة لها. فأفاض الوجود عليها من باب تجليه فيها وظهوره في كل ذرة من ذراتها، ويعرفنا الجيلي بهذه التنزلات وما تقوم عليه من علاقة بين الحق والخلق فيقول: "إن كل ما عدا الوجود البحت والإطلاق فهو نتزل إلهي من أوج الإطلاق إلى حضيض النتفيذ، وأول التنزلات هي الوحدة، وآخرها الإنسان، وبينهما الإطلاق ليسع الوقت لإبرازها لكثرتها، وهي تنزلات كلية، أما النتزلات الجزئية لا نهاية لها"(١).

ولما كانست الذات لا تُعَرِف الله بالمسائها وصفاتها، فإن الشأن الإلهي يقتضي ظهور هده الأسماء وصفاتها المترتبة عليها، فنتعدد بمقتضى الكمال الإلهي بحيث تظهر كثرة التنزلات بموجب كثرة التجليات الإلهية. ذلك "لأن الأسماء والصفات هي لشوون الله تعالى في تجلياته، فكل تجل لا بد أن يكون له صفة، وكل صفة لا بد أن يكون له صفة، وكل صفة لا بد أن يكون له السم، فتعددت الأسماء لتعدد الصفات، وتعددت الصفات لتعدد التجليات، وتعددت الشؤون وتعددت الشؤون التعدد التوون المسائد لتعدد المراتب، وتعددت المراتب لسعدد مقتضيات الكمال لتعدد المراتب، وتعددت المراتب كان آخر الشراف.

<sup>(</sup>١) الجيلي، شرح الإسفار عن رسالة الأنوار، ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٧، ص أ.

وتكمن أهمية هذه التتزالات في علاقتها بالوجود والحكم الإلهي لا بترتيبها العددي عند خروج الوجود المطلق عن مطلقيته، لذلك أوردها بحسب مكانتها المتضمنة فـــى هــذا الوجود "فأول النتز لات الذاتية من حيث الوجود والحكم لا من حيث الترتيب والعدد هو التنزل المسمى بالتجلى العمائي، وإليه أشار بعض المحققين بالتجلى العدمي الــذي لا يــتعلق بع علم و لا يطلق عليه إسم الوجود، وهذا التجلي هو باطن الأحدية، والأحديــة هـــى إســم التــنزل الثاني، وهو تجلُّ وجودي ليس للأسماء والصفات فيها ظهـور، وكان هذا التجلى ثانياً لأنه وجودي والتجلّي الأول عدمي، والعدم هو السابق والوجود هو اللاحق، وإنما سمى التجلى العمائي عدماً لكون الإسم المختص بهذا التجلي معدوماً، فلا يوجد في التعرفات الإلهية لها إسم، وسر ذلك لنكتة لا يمكن شرحها بخلاف الأحدية، والأحدية باطن الوحدة، والوحدة باطن الهويّة، والهويّة باطن الإنسيّة، والإنسيّة باطن الواحدية، والواحدية باطن الوحدانية، والوحدانية باطن الفردية، والفردية باطسن الفردانية، والفردانية باطن الألوهية، والألوهية باطن الرحمانية والرحمانية باطن الربية، والربية باطن الملكية، والملكية باطن أئمة الأسماء السبعة النفسية، والأسماء النفسية باطن تجليات أسماء الجلال وتجليات أسماء الجلال هي باطن تجليات أسماء الجمال، وتجليات أسُولات الكوال باطن تجليات أسماء الأفعال، وكل تجلَّى من هنده التجليات أنزل مما قبله..."(١) فهذه التنزّلات بترتيباتها النتازلية هي مراتب التجليات، أي الموجودات التي ظهر فيها الوجود بكل ما فيه من أمور حقيّة وأمور خلقية، لذا جاءت تنزلات مغايرة في ترتيبها لمراتبه الوجودية، فعلى حين يعتبر التنزل الأول هــو التجلــي العمائــي فإنه يجعل المرتبة الأولى من مراتب الوجود هي مرتبة المنات الإلهية المعبر عنها ببعض وجوهها بالغيب المطلق، وبغيب الغيب، وبصرافة الذات المقدسة عن سائر النسب والتجليات (٢).

كذلك الموقف بالنسبة للمراتب الوجودية فهو عكس التتزّلات، بحيث اعتبر المرتبة الثانبة من مراتب الوجود هي "التتزّل الأول المعبّر عنها بالتجلّي الأول،

<sup>(</sup>١) الجولى، الكمالات الإلهية، ورقة ٧، ص. ص أ - ب.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، مراتب الوجود، ص.ص ١٢ – ١٣.

وبالأحدية، وبالوجود المطلق... وهذا التجلّي الأحدي هو أيضاً حقيقة الذات الصرف، لكنه أنزل من المرتبة الأولى لأن الوجود متعين فيه للذات، والتجلّي الأحدي العماء الأولى يعلو عن مرتبة نسبة الوجود إليها(1). وقد جعله أول التنزلات الذاتية في كمالاته الإلهية، على حين كانت المرتبة الأولى من مراتب الوجود هي مرتبة الذات الإلهية المعبر عنها بغيب الغيب، والتي سماها "بالعماء" في قول رسول الله على إذ لم يعتبرها من التنزلات بحكم أنها مصدر التنزلات جميعها لصرافتها، وفي خروجها عن مطلقيتها حدثت التنزلات لتجليات أسمائه وصفاته وأفعاله جميعها. وهكذا فقد حصر وجود هذه التجليات بين "أولها وهو التجلّي العمائي العدمي، وأخرها التجلّي الأفعالي العدمي، وبها تعرر الحق تعالى، فغرف على قدر ما ظهر، وجهل على قدر ما بطن، فصفاته ظاهرة، وذاته باطنة، ولأجل هذا فالكل جاهلون بذاته، وليس الكل جاهلين بصفاته إذ بها تعررف إلى العوام، والعوام يعرفون أفعاله، بها تعرف إلى العوام، والعوام يعرفون أفعاله، والخواص يعرفون أسماء ذاته"(١).

أما المرتبة الثالثة من مراتب الوجود فهي الواحدية وهي التنزل الثاني بعد الأحدية، ويعرفنا بالواحدية ودورها في الوجود "بأنها منها تنشأ الكثرة بداية، وفيها تسنعدم الكثرة ونتلاشى نهاية، لأنها ذات قابلة للبطون والظهور... وفيها تظهر الأسماء والصفات وجميع المظاهر الإلهية بالشأن الذاتي لا بشؤونها، فيكون كل واحد منها عين الثاني، ولهذا بسميها المحققون بالعين الثابتة، وبمنشئ السوى، وبحضرة الجمع والجود وبحضرة الأساء والصفات"(٢).

وتنحصر آخر التنزلات في عالم الإمكان حيث تظهر في المرتبة الثانية عشر من مراتب الوجود "فإن التجليات الفعلية آخر التنزلات الإلهية الحقية، والعقل الأول أول التنزلات الإلهية الحقية، والعقل الأول أول التنزلات الإلهيية الخلقية، فالإمكان مرتبة متوسطة بين الحق والخلق لأنه... لا يطلق عليه إسم العدم و لا الوجود لما فيه من قبول الجهتين. فإذا تعين ممكن من عالم

<sup>(</sup>۱) الجيلي، مراتب الوجود، ص ١٤.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٧، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، مراتب الوجود، ص ١٥.

نــزل وظهــر إلــى العــالم الخلقي، وهكذا ما ليس بمتعين فإنه باق على إمكانه، فعالم الإمكــان برزخ بين الوجودين..." (١). فالتنزلات على هذا المعنى هي إخراج الممكنات مــن العــالم الإمكانــي إلــى عالم الخلق، وكل ذلك بمقتضى الإرادة الإلهية والمشيئة الربانية.

ولما كان للتنزلات هذه الوظيفة الدينامية الحركية في إخراج الوجود من عالم السكون والإمكان إلى علم الحركة والوجود، فما وظيفة التجلّي؟ وكيف يتم هذا التجلّي؟ وها يتم إيجاد الموجودات بتجلي الحق في أسمائه وصفاته وذاته أم للتجلي مفهوماً آخر عنده؟

الواقع أن الجيلي يحدد لنا مفهومه للتجلّي، حيث يفصسل عملية التجلي هذه، وما تنطوي عليه من سرّ في إيجاد الخلق على المقتضى الذاتي والصفاتي، والذات دائماً في حالـة ثـبات لا تتغير ولا تتبدل، فهذا التجلي كما يراه الجيلي أول ما يظهر عنه عين المخلوق وذاته، ثم يظهر عنه بقية أحواله، ويوضح لنا ذلك بقوله: "إن للربوبية تجلّيان، تجلل معنوي، وتجل صوري، فالتجلي المعنوي ظهوره في أسمائه وصفاته على ما اقتضاه القانون التنزيهي من أنواع الكمالات، والتجلي الصوري ظهوره في مخلوقاته على ما على ما اقتضاه القانون الخلقي التشبيهي، وما حواه المخلوق من أنواع النقص، فإذا ظهر سبحانه في خلق من مخلوقاته على ما استحقه ذلك المظهر من التشبيه فإنه على ما هو له من التنزيه، والأمر بين صوري ملحق بالتشبيه، ومعنوي ملحق بالتنزيه، إن ظهر الصوري فالمعنوي مظهر له، وإن ظهر المعنوي فالصوري مظهر له، وقد يغلب حكم أحدهما فيستتر الثاني تحته، فيحكم بالأمر الواحد على حجاب..."(٢).

ولما كان الجمال الإلهي مصدر تجلي خُلقي يظهر في العالم المطلق المعبر عنه بالخلق، فإن لهذا التجلي دوره إذن في إيجاد المخلوقات باعتبارها مجالي إلهية. ومما يراه في هذا الشأن أن جمال الحق أيضاً ينقسم إلى جمال معنوي: وهو معاني الأسماء الحسنى والأوصاف العلى، وهذا النوع مختص بشهود الحق إياه، وصوري:

<sup>(</sup>۱) الجيلي، مراتب الوجود، ص ۲۰.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٣٥.

وهو هذا العالم المطلق المعبَّر عنه بالمخلوقات على تفاريعه وأنواعه، فهو حُسن مطلق الهسي، ظهر في مجال إلهية، فالكل متساو عنده، فالقبيح من العالم كالمليح من العالم باعتبار كونسه مجلى من مجالي الجمال الإلهي، ولذلك لم يمزج بين الأصل والفرع لأنهما حقيقة واحدة (١).

وينفي الجياسي اختصاص التجلّي بجهة من الجهات أو بنسبة من النسب، لأن الوجود المطلق له الشمول والحيطة لكل الموجودات، وأن الله تعالى جامع لكل شيء، وخروجه عن مطلقيته لا تُفقده شموليته لكل الموجودات، لأنها ليست سوى اعتبارات وإضافات ونسب وتجليات، فهي إذن ليست في ماهية شيء من هذه الاعتبارات، فكان التجلّي بذلك في كل جهة وفي كل نسبة دون تمييز "ولهذا لم يطلق عليه إسم المتجلّي بجهة من الجهات، ولا بنسبة من النسب، لأنه خلق هذا الوجود على أتم صورة، وأبرز فيه ما تنزه عن الخلقية من صفات على أكمل معنى، فتم الوجود المطلق بين حق وخلق، وبين صورة تنسب إلى الخلق، ومعنى يُنسب إلى الحق، وكل واحد من الصور والمعنى بما هو عليه منسوب إلى الله تعالى، فالله هو الجامع، وفي ذلك إشارة إلى قوله تعالى: ﴿إِنَ أُرضِي واسعة﴾ (أ) فالأرض ها مرتبة الألوهية لأنها إنما يظهر بتنزل السذات من سماء الصرافة إليها، فقبر (الحقائق الإلهية على ما هي عليه من البطون والظهور، فكانت مرتبة الربوبية، فإنها لا تقبل الخلقية لأن الرب حقيقة العبد، ولأجل هذا سمي الوجود وجوداً مطلقاً، لأنه غير مقيد بنسبة حدوث ولا مقيد بنسبة قدم، فهو وجود مطلق "(").

والعالم كما يراه الجيلي ليس سوى تجليات الذات الإلهية وأسمائها وصفاتها، لذلك فإنه تعالى لما أراد معرفة نفسه "نظر إلى حقيقة الحقائق أو الياقوتة البيضاء التي هي أصال الوجود بنظر الكمال، ولما كانت طبيعة الوجود الحادث النقص لا الكمال، فقد ذابت الياقوتة فصارت ماء، ولهذا ظهر النقص في الوجود، وليس فيه شيء يحمل

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٣٤.

 <sup>(</sup>٦) مىورة العنكبوت، الآية: ٥٦ ك.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ١٩، ص ب.

كمال ظهور الحق تعالى إلا هو وحده، لأن حقيقة الحقائق التي هي أصل الوجود لم تحستمل نظر الكمال إلا في البطون، فكيف هو الأمر بالنسبة للمخلوق الناتج عنه؟ لهذا يسرى بأن كنزية الحق على ما هي عليه من الكمال لأنه على فاعليته كان لا يتغير ولا يتسبدل، بل له صفة الثبات على خلاف الخلق، وهذه إشارة إلى سرمدية الحق تعالى، فهو غني عن العالمين وعن الخلق في معرفته، ومن هنا كانت معرفة الخلق له على قدر قوابلها واستعدادها، فإدراك الكمالات الإلهية إذن على قدر وسع القابلية الكونية للعبد، ولذلك قيل "العجز عن درك الإدراك إدراك" فكانت معرفة الشباش، ومن هنا جاء قوله على نفسك"(١).

فالتجليات بهذا المعنى إذن هي محل لظهور الحق على حسب ما تقتضيه قابليتها من الكمال، والظاهر فيها واحد وهو الله ذو الوجود المطلق، والظهور فيها مختلف باختلاف صور الموجودات وذلك تبعاً لوسع المظهر وضيقه، ولطفه، وكثافته، وفسي ذلك يقول: "فالموجودات جميعها مرآئي متقابلات تتجلى فيها صوره من الأزل إلى الأبد، فيظهر في كل منها بصورة خاصة ويتسمّى بإسم خاص، فكانت أسماؤه وصدفاته متنوعة متعددة لا نهاية لها، وهي غير ذاته من جهة، وعين ذاته من جهة فيقول:

تجلَّى حبيبي في مرائي جمالـــه فأبرز منه فيه آثار وصفـــه فأوصافه والإسم والأثر الــذي فا ثمّ من شيء سوى الله في الورى

ففي كل مرائي للحبيب طلائع. فذلكم الأثار ما هو صانع. هو الكون عين الذات والله جامع ولا ثمّ مسموع ولا ثمّ سامع(٢).

وفـــي هـــذا يـــتفق مع ابن عربي الذي يرى أن الحق هو المتجلي في صورة كل شيء بحســـب استعداد تلك الصور"<sup>(٣)</sup> وعليه فإن الحق ليس إلاّ الصورة والمظهر الخارجي

<sup>(</sup>۱) الحديث: 'ما عرف ذاك حق معرفتك: تقول الملائكة يوم القيامة سبحانك ما عرفناك حق معرفتك؛ تقول الملائكة يوم القيامة سبحانك ما عرفناك حق

<sup>(</sup>٢) الجيلي، النوادر العينية، ص ١٥٣، البيت ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، ص ٢٩٢.

للخلق، فبالحق وجود، ومن الحق استمراريته، ولولا سريان الحق في الموجودات المستجلّى فيها ما كان للعالم وجود، إذ لا معنى للوجود إلا بالإضافة إلى الحق، كما أنه لولا هذا المظهر الأسمائي والصفاتي لظل الحق ذلك الكنز المخفي لا يُعرف، حيث أن حقائقه الحقيّة والوجودية مفتقرة كل واحد منها لإلى الآخر، ومن هنا كان الكشف عن الكنزية أمراً هاماً بقوله:

ما في الوجود سواكم أَظَهَرَّتُمُ أُو صَنْتُمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ وَاللَّمُ اللَّهُ اللَّ

وهكذا فإن "كل موجود في اعتباره يوجد فيه ذات الله سبحانه بحكم الاستيلاء، فوجوده تعالى في موجوداته بهذا الحكم من حيث إسمه الرحمن، لأنه رحم المخلوق بظهوره فيه وبإبرازه له من نفسه، وكلا الأمرين واقع فيه (٢). كما يرى أن تجلّي الأسماء الإلهية على العبد هي بقدر ما أودع الله من نور ذاته، فتجلّي إسمه "الرحمن" وإسمه "الله" دليل على مرتبته العليّة الكبرى، الشاملة لأوصاف المجد، السارية في جميع الموجودات (٢)، وهكذا باقي الأسماء حتى يصل إلى إسمه "القيوم" وفي حالة هذا التجلّي ينتقل من تجلّي الأسماء حتى يصل إلى المعات تكون ذات الحق مصدراً عاماً للوجود، فبعطي الموجود حقيقة وجوده على قدر قابليته للوجود، ومن هنا "فقد كان للوجود، فبعطي الذات دليل على وجوده المطلق، حيث أن الوجود الحقيقي للذات، وكل ما عداها فليس له الوجود إلا باعتبار تجلّي المذات، ومن هنا كان إسمه "المحيي" وصفة "الإحياء" عبارة عن إظهار الصفة الوجودية الإلهية في المظاهر الإمكانية لترجيح جانب الوجود على جانب العدم، فيظهر بظهوره بإحيانه... (٤).

وعلى ذلك يمكن القول بأن تجلّي الأسماء ليس فقط هو العامل على إيجاد الموجودات، بل إن الموجودات جميعها لم توجد على ما هي عليه إلا بمقتضى الصفات

الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول (بو لاق)، ص ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٤٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٤٣.

 <sup>(</sup>٤) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٢، ص أ.

أيضاً، إذ أن صافاته تعالى هي أصل حقائق الموجودات جميعها من حيث أن هذه الموجودات إن هي إلا تجليات هذه الصفات، وكل موجود حقيقة منفردة عن حقيقة أي موجود آخر، فتكون هذه الحقيقة مظهر صفة من صفات الله تعالى، لذا فإن الترابط قائم بين حقيقة الموجودات إذ هي حسب ما تقتضيه حقيقة الإيجاد، فيرى أنه تعالى ما قضى على ذلك الموجود إلا بما اقتضته حقيقته، ولا اقتضت حقيقته إلا ما اقتضت تلك الصفة التي كانت الحقيقة مظهرها (۱). قس على ذلك كل فرد من أفراد الموجودات فإنما هو أشر من صافاته متضادة مختلفة مؤتلفة. ولذلك اختلفت أحوال الموجودات وائتلفت بحسب الصفات التي هي مظهرها "فما قضى سبحانه وتعالى على الموجودات إلا بما اقتضاد التي هي عين حقائق تلك الموجودات، فما ظلمها في منحه لها ما لا تقتضيه حقائقها، بل رحمها لأنه خلقها من صفاته، وجعلها مظهراً لها وهو سر سبق الرحمة الغضب (۱).

زد على ذلك: إن التجليات لا تقتصر على الأسماء والصفات فقط، بل على المرتبة والظهور بحيث يكون لها في كل منها حكم قضت به الذات المتجلية في الموجودات جميعها، لذلك "فإن التحليات الإلهية على قلوب العباد لها من حيث المرتبة حكم، ومن حيث الظهور حكم، فحكمها من حيث المرتبة عدم الجهل، وعدم الممازجة، وعدم الحلول، وعدم الاتصال، وعدم التشبيه... وحكمها من حيث الظهور ما وقع به الستعريف حالة التجلّي، فلا يستحيل ظهورها بالجهة والممازجة والحلول والاتحاد والاتصال... لأن الله سبحانه وتعالى يظهر فيما يشاء، فلا يقيده حكم ولا يحصره حد ولا رسم، فيظهر كيف شاء بلا كيفية، ويحتجب كيف شاء وبلا كيفية، فله التنزيه وله التشبيه وله الاختيار... "("). وهو في حديثه عن فكرة التجلي هذه يستند إلى الحديث القدسي عسن "الكنز المخفي" فيرى استناداً إليه أن الوجود ليس إلا تجل من تجليات أسماء الحق وصفاته. وهي وجه آخر من وجهي الحقيقة الوجودية والحق أوله.

<sup>(</sup>١) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٦، ص أ.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، ورقة ٢، ص أ.

المصدر السابق، ورقة V، ص ب، ورقة  $\Lambda$ ، ص أ.

وعلى هذا، فالإنسان مظهر الحق ذاتاً وصفاتاً، وأسماء وأفعالاً، لأن كل منها لله تجل خاص، والعالم بأجمعه مجموع تجلياته سبحانه وتعالى، ولهذا فهو يُثبت صدق الحديث القدسي عن "الكنز المخفي" بأنه حديث صحيح، وذلك من طريق الكشف، إذ أن الكشف هـ و الوسيلة التي يعتمدها الصوفي المحقق لتسفيه العقل في الوصول إلى كنه الحقيقة فيقول: "إن الله تعالى لما أراد إظهار ذاته بما ليس من أسمائه وصفاته، ولم يكسن معه موجود سواه، تجلّى في نفسه لنفسه بتجلّي الغيرية، فأحدث منه له موجوداً سماه بالعلم، كما يُحدث أحدنا في نفسه لنفسه صورة موجود يحدثها وتحدثه في نفسه على أنها صورة موجود يحدثها وتحدثه في نفسه على أنها سواه مجازاً في ذلك الوقت، وهو في الحقيقة هو عينها، فكذلك الحق تعالى، والدليل على ذلك قوله عز وجلّ: ﴿وسخَر وهو في الحقيقة هو عينها، فكذلك الحق تعالى، والدليل على ذلك قوله عز وجلّ: ﴿وسخَر ليستُ المجاز، وإن شنت قلت من حيث اقتضاء المقام..."(١) فالعالم كله منه فتقول من حيث المجاز، وإن شنت قلت من حيث اقتضاء المقام..."(١) فالعالم لله منه فتقول من هي إذن بمقتضى حكم تقدير أن الله لَيُعرفُ نفسه عن طريق إيجاد الخلق.

وجملة القول أن التنزلات جميعها لذى الجيلي هي بمقتضى الحكمة وبمقتضى تقديراته تعالى، فلذلك خصص كل مرتبة من مراتب الوجود بفئة من الخلق بما لا يستعارض ومرتبة أخرى، حرصاً على إتمام المعرفة الحقية، فالتنزل والحالة هذه كما يراه تنزل عن مرتبة سماها خلقاً ليوفي بها حكم مرتبة أخرى على ما تطلبه الحكمة أو يقتضيه حكم تقديراته، وهكذا تكون معرفة الحق لكل موجود هي بحسب المرتبة التي أبرزه فيها من عينه. وليست هذه الأسماء والصفات سوى واسطة تربط بين الحق والخلق، ويتجلّى بها الحق في الخلق.

<sup>(</sup>١) سورة الجاثية، الآية: ١٣ ك.

 <sup>(</sup>۲) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٥٦ ص ب.

## رسم توضيحي لمذهب الجيلي في التنزلات للتجليات عن الحق تعالى

التجلِّي العمائي (التجلي العدمي) الأحدية (تجلي وجودي) الواحديسة الوحدانيسة الفرديسة الملكيكة الأسمآء السبعة النفسية تجليات أسماء الجلال تجليات أسماء الجمال تجليات أسماء الأفعال

## ثانياً: الواحد والكثير:

يبحــث الجيلــي في هذا الأمر من خلال تصوره للوجود، كما ينظر إلى الكثرة مــن خلال الوحدة، ولما كان تصوره للوجود تصور واحد، ويرى أن العالم كله هو الله لا غير من حيث هو تجليات أسمائه وصفاته، فكيف يفسر هذه الكثرة المشاهَدة فيه؟

لقد تساءل الجيلي نفسه عن سر هذه الكثرة الظاهرة في الوجود فقال: "إن كان العالم عينه فما هو هذا التعدد الموجود في العالم وهو واحد سبحانه وتعالى؟ وكيف نقول أنه واحدٌ وهو متعدد؟ وكيف يظهر متعدداً وهو واحد؟ فهذه جملة تساؤلات ساقها الجيلسي محاولًا الإجابة عليها بقوله: "إن التعدد الظاهر في الوجود غير مناف للواحدية الإلهية، لأن الوجه الواحد إذا قابلت به مرائى كثيرة، فإن الواحد يتعدد فيها و لا يتعدد في نفسه، فهو واحدٌ من حيث هو، متعدد من حيث تلك المرائي، فهذا التعدد الواحدي لواحد غير متعدد"<sup>(۱)</sup> وقد سبقه جلال الدين الرومي (ت ٢٧٢هــ) إلى ذلك حين قال:

وما الوجه إلا واحداً غير أنه عند أنت عددت المرايا تعدداً (٢).

ويرى الجيلي في الأشعة المنبعثة من قرص الشمس (\*) خير مثال على ذلك لتقريبه إلى الفهم، فهي على كثرتها وتعددها واحدة المصدر. ويعمد إلى استخدام الصور التشبيهية في شرح ذلك فيقول: "إن نسبة كون الأرواح المتعددة المخلوقة من نور الحق هو نسبة الشعاعات المختلفة المضبيئة من شعاع الشمس، ونسبة ما يدّعيه المحققون من وحدة العالم نسبة واحدية الشمس ولو ظهرت في تلك الزجاجات على اختلافهن فهي واحدة لم تتعدد، ولم تتنوع في نفسها ولو تتوعت المظاهر "(٣). كما يعمد إلى توضيح ذلك أكثر بصــورة تشبيهية أخرى تبين حقيقة هذه الوحدة للذات مهما تعددت مظاهرها فيرى أن

الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ٥٧، ص أ. (1)

العطار (فريد الدين)، وحدة الوجود، ص.ص ٢٠٠ – ٤٠١. (Y)

لقـــد وردت هذه الصورة الرمزية لدى أفلوطين في تفكيره الصوفي حيث حاول حل مشكلة (\*) الواحـــد والكثير، مستنداً إلى تشابيه حسية مستمدة من تصورات شعبية وثنية الأصل فمثلا هو نور وملك وشمس، وذكر أن الموجودات (الكثرة) تصدر عن الواحد بضرب من الإشعاع تماما كما تغيض الأشعة عن الشمس، (راجع تساعيات أفلوطين، Plotinus, Ennéades).

الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، (بولاق)، ص ٥٩، (صبيح)، ص.ص ٥٤ – ٥٥. (۲)

بروزه من ذاته سبحانه وتعالى كبروز الموج من البحر، فتعدد الموج هو بحكم واحدية السجر، فه و كلّ رغم وجود جزئياته. كما أن تعدد المخلوقات محل ظهوره سبحانه وتعالى بحكم واحديته (۱). وليس الحديث عن الكنزية المخفية المتضمنة للخلق جميعه، والمستهاكة للموجودات في داخلها إلا صورة عن هذه الكثرة المتضمنة في الوحدة، في المستحدث فيها عن مظهرية الإنسان للحق من حيث الذات والأسماء والصفات والافعال كما أسلفنا، بحيث تبدو الكثرة الكامنة في الذات الواحدة على الرغم من عدم ظهوره في شميء منها للتفاوت في النسبة بينه وبينها "فليس لحقيقة الحقائق في وجودها اختصاص بنسبة من النسب لا إلى ما هو أعلى منها ولا إلى ما هو أدنى منها، وهذه الكثرة المشار إليها بدأت مع حركة الوجود المطلق في خروجه عن مطلقيته، وتتزلاته التي مرت في مراحل متعددة كالأحدية والهوية والإنيّة، بإضافة مرحلة الألوهية والواحدية لما تتضمنانه من وجود الكثرة فيهما، فإذا كانت مرتبة الألوهية هي منشأ الكثرة وظهورها، فان مرتبة الواحدية عنده تتصمن هذه الكثرة قبل منشئها، إذ أن الواحدية وظهورها، فان الذات في مظاهر متعددة المتعددة كالأحدية عنده تتصمن هذه الكثرة قبل منشئها، إذ أن الواحدية وظهورها، فان الذات في مظاهر متعددة التحديدة هي ذلك بقوله فيه:

تبدو مجمع في الفرق صفاتي فأعجب لكثرة واحد بالذات تياك في حكم الحقيق أتي في وحدة من غير ما أشتاتي فالنفي في ذا الوجه كالإثبات وتعدد الأوصاف كالآيات (٦)

الواحدية مظهر الدات الكل فيها واحد متكثر هذاك فيها عين ذا وكمثل مسا فهي العبارة عن حقيقة كثرة كل بها في حكم كل واحد فرقان ذات الله صورة جمعه

فعن هذه الواحدية إذن "تنشأ الكثرة بداية، وفيها تتعدم الكثرة وتتلاشى نهاية لأنها ذات قابلة للبطون والظهور، فيصدق عليها كل واحد من هاتين النسبتين، ويكون كل واحد فيها عين الثاني، ولهذا يسميها المحققون العين الثابتة به، ومنشأ السوى، وبحضرة

الجیلی، الإنسان الكامل، الجزء الثانی، (بولاق)، ص ٥٩، (صبیح)، ص.ص ٥٤ – ٥٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجزء الأول، (بولاق)، ص ۸۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجز الأول، (بولاق)، ص ٢١.

الجمع والوجود، وبحضرة الأسماء والصفات (۱). فالواحدية إنن بهذا الاعتبار هي حقيقة الكثرة الكامنة في الوحدة الكاملة، لا تشتيت فيها لأنها عين الذات، وقد تجتمع فيها الأضداد من حيث هي مظاهر تجليات الأسماء والصفات، فكل شيء فيها عين الآخر باعتبار أن الذات عين الصفات لا فرق بينها، ولذلك اعتبر الجيلي أن الواحدية عبارة عن مجلي، ظهور الذات فيها صفة والصفة فيها ذات، فبهذا الاعتبار ظهر كل من الأوصاف عين الآخر، فالمنتقم فيها عين الله، والله عين المنتقم، والمنتقم عين المنتقم والمنتقم عين ظهر في ما المنعم... كل هذا باعتبار ظهور الذات في الصفات وفي آثارها، وفي كل شيء مما ظهر فيه الدات بحكم الواحدية هو عين الآخر، ولكن باعتبار التجلي الواحدي لا باعتبار إعطاء كل ذي حق حقه، وذلك هو التجلي الذاتي (۱). لذلك كان موقف الجيلي باعتبار إعطاء كل ذي حق حقه، وذلك هو التجلي الذاتي الذات، وأن الموجودات ليست إلا تجليات الذات، وأن الكرة وهذا روح مذهبه في وحدة الوجود فيقول:

فاجزم وقُل إن الوجود جميعة للواحدية مظهر الأجلاء فالكل منه ظهوره، وبه مندا واليه يرجع آخر بولاء فالواحد القهار قسام بوحدة في كثرة التعداد والظهراء لا اعتبار بغيره في كلما هو مدرك بمدارك العقلاء من ظاهر المشهود أو عن باطن المعقول بالتصريح والإيماء (٣)

وعلسيه فإن الوجود مهما تعددت مظاهره وتجلياته فهو واحد على كثرته، وهذا التعدد يظهر للرائي في مظهر الكثرة والتعدد في الرئت والأشكال والصور التي هي تجليات الأسماء والصفات، فهي في كل رتبة ظهر فيها تأخذ حكماً يختلف عن حكم رتبة أخرى لاختلاف النسبة فيما تشتمل عليه من الكمال والقرب الإلهي وفيه قوله:

<sup>(</sup>١) الجيلي، مراتب الوجود، ورقة ٣، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٣١، (صبيح)، ص ٢٦.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٢، ص أ.

ولساير الأشياء من مراتب ولكل مرتبة من الأشياء ما والكل في كل لفرد جامع فالنذات واحدة ولكن شأنها ولها بحسب مراتب ظهرت به

فيه لتظهر ميزة الأشيساء هو وفقها بصفات ذي الأسماء للكل يحوي سايسر الفرقساء يُثار في رتب الوجسود لراء حكمٌ وظهورها بوفساء (١)

وبهذا الاعتبار فإن الوجود مطلق لعدم ظهور الكثرة فيه، فهو مجرد عن أي نسبة أو إضافة وفي خروجه عن مطلقيته تظهر فيه النسب والإضافات والاعتبارات، وتبدو الكثرة الظاهرة بعد أن كانت مبطنة فيه، "فوجود الذات منفردة من غير تعدد ولا تكثر هـو وجود مطلق على الرغم من كثرة ظهوره بحقائق الأسماء والصفات، وذلك من وراء سائر النسب والاعتبارات، وفوق كل النعوت والإضافات، فهو الواحد بالظهور في التعينات، الكثير بالنعوت في الشؤون والمجالي المتنوعة ومن هنا فالحق من حيث هـو الدات الصرف هو "قيوم" الوجود الذي أفاض على الموجودات بقدر قوابلها من خزائن جوده وكرمه، فأعطاها حقائقها من النقص والكمال "(١).

والتوحسيد كما نرى هو قوام مذهبه، إذ أيفرد الذات عن أي كثرة أو تعدد لأنها عيسن كلم موجود، فهي منزهة أي زيادة أو نقصان باعتبارها جوهر فرد مجردة عن العلل والتقييد، فقال:

والواحد الفرد فمستغن عن عن ما ذاك إلا لأنه عينسي بلا ما ذاك إلا لأنه عينسي بلا بل وحدة في وحدة أحدية لا عن وجود سابق أو حادث بل حالة أزلية كانت لنا

التوحيد والتفريد والتجريد... شك وعين سائر الموجسود. قد نزهت عن كثرة ومزيد. كلاً ولا عن منظر وشهسود. شأناً بلا علل ولا تقييد(٣).

وجرياً على طريقته، فإن الجيلي يمثّل بالحرف والكلمة للدلالة على وحدة الوجود وتقريب الفهم إليها، وعن كمون الكثرة في هذه الوحدة، فعالم الأمر ينطوي على عالم

<sup>(</sup>١) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ١، ص ب.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، ص.ص ١٠ -- ١١.

<sup>(</sup>٣) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ١، ص أ.

الخلق وكل ما فيه من موجودات، لذلك يرمز بالحروف والكلمات إلى هذا الأمر فقال: "فكل موجود في هذا العالم حرف باعتبار، وكلمة باعتبار، وسورة باعتبار، وفرد منقطع باعتبار، ومركب باعتبار، لأنا إذا نظرنا في كل موجود من غير أن ننظر في وجوهها وعوارضها، ولوازمها، وجدناها مجردة عن الكل، فباعتبار تجردها عن الكل سميناها حروفاً... وباعتبار إضافتنا الكل إليها سميناها كلمة... فإذا فهمت هذا فاعلم أن الحق مبدأ الكل ومعاده، وإليه يرجع الأمر كله، وإلى الله المصير... ولا بد أن يكون الكل فيه قبل كونه، إذ ثبت أنه كان ولا شيء معه، وهو الآن على ما كان عليه... فعلمه بذاته مستازم بعلمه بجميع الأشياء، إذ جميع الأشياء كامنة مندرجة كاندراج الشيجرة في النواة..."(١) فكمون الأشياء واندراجها في الذات الإلهية إذن هو دلالة على وجود الموجودات في العلم الإلهي، وبمقتضى الأمر الإلهي يتحول وجود الموجودات من العلم الإلهي إلى العلم العيني أي عالم الشهادة، ذلك أن الذات قديمة، ولها الوحدانية الكاملة. "فالحق عين كل شيء، وهو واحد على تعدد الأشياء"(١)، لذا ينتغي القول بتعدد الشخصيات في ذات الله لانفرادها بالوحدة، إنما هو تعدد الاعتبارات والنسب بين الذات الشخصيات في ذات الله لانفرادها بالوحدة، إنما هو تعدد الاعتبارات والنسب بين الذات والمجالي الوجودية الكثيرة التي ظهرت الذات خيها

فالواحد بهاذا المعانى تأبت لا يتغير في ذاته مهما صدرت عنه الكثرة، وذلك لاستحالة التغير في الجوهر، فليس لحدوث الكثرة إذن أي أثر في تغيير الباري عاز وجلّ. وقد سبقه إلى هذا المعنى البطليوسي (\*) (ت ٥٢١هـ) بقوله "إنه كما أن الواحد لا يتغير عن الواحدانية بكثرة ما حدث من الأعداد عنه، ولحم يوجب ذلك تكثراً في ذاته ولا استحالة في جوهره، فكذلك حدوث العالم وكثرته لا

<sup>(</sup>۱) الجيلي، مرآة العارفين، مخطوط، مكتبة الأزهر، (ضمن مجموعة)، ورقة ٩، ص أ.

 <sup>(</sup>۲) الجيلي، سبب الأسباب (أو حقيقة اليقين)، ورقة ٦، ص.ص أ – ب.

<sup>(\*)</sup> البطليوسي: عبد الله بن محمد بن المديد، من العلماء باللغة والأدب، ولد ونشأ في بطليوس في الأندلس، وانستقل إلى بلنسية فسكنها وتوفى بها. من كتبه "المسائل والأجوبة، خد. الحدائق، مخطوط في أصول الدين"، (بغية الملتمس، ص ٣٢، 1347, SI 7758 قلائد المعقيان ١٩٣، ابن خلكان ٢٥/١، المغرب في حلى المغرب المعرب ١٩٥٠).

توجب تغير السباري تعالى عن وحدته و لا تكثُّر في ذاته، تعالى الله عن صفات النقص "(١).

ولما كانت مرتبة الواحدية كما يراها الجيلي تتضمن وجود الكثرة فيها قبل منشئها وظهورها، أي خروجها من العلم الإلهي إلى العلم العيني، فإن مرتبة الألوهية، وهـــى من مراحل التنزّلات الإلهية للوجود المطلق، فإنها تتضمن وجود هذه الكثرة بعد منشئها، فكان أن وُجد بالفعل ما كان متضمناً فيه بالقوة، لأن مرتبة الألوهية من حيث هــى مرتبة وجودية تنزلت عن الذات، وفاضت على المراتب الوجودية، فهي تتضمن المعنى الواضع للكثرة المتميزة بعضها عن بعض، وهي تتضمن معنى الظهور، أي ظهــور الكــثرة التــى هي تجليات الأسماء والصفات وتعيناتها في الوجود، وهي تبين صــرافة الــذات، وتعطـــى الحقائق حقيقتها كاملة، فيقول فيها: "ومرتبة الألوهية وهي عبارة عن معنى الظهور الصرّف، ذلك هو إعطاء الحقائق حقها من الوجود. في هذه الحضرة يتعين الكثرة، فليس كل من المظاهر عين الثاني كما في الواحدية، بل كل شيء فيها مميز عن الآخر تميزاً كلياً، ومن هنا سُمّيت منشأ الكثرة الوجودية، وحضرة التعينات الإلهية، وحضرة جمع الجمع، ومجلى الأسماء والصفات، والحضرة الأكملية، ومرتبة المراتب "(٢). ويزيد على ذلك أهمية دور الألوهية، فيجعلها مرتبة جامعة للحقائق الوجودية جميعها. فلا يخرج عنها حكم من أحكامها و لا مرتبة من مراتبها، فلها الشمول والحيطة لما للألوهية من الهيمنة على سائر المراتب كالأحدية والواحدية وغــيرها. ومن هنا كان تجلى الألوهية التي أشار إليها بقوله: "إن جميع حقائق الوجود وحفظها في مراتبها تسمى الألوهية، وأعنى بحقائق الوجود أحكام المظاهر مع الظاهر فيها، أعنب الحبق والخلق... والله إسم لهذه المرتبة، ولا يكون ذلك إلاّ لذات واجب الوجود... والألوهية أفضل مظاهر الذات لنفسها ولغيرها، ومن ثمَّ مُنع أهل الله تجلى الأحدية ولم يُمنعوا تجلى الألوهية..."(٣).

<sup>(</sup>۱) البطليوسي (ابن السيد)، كتاب الحدائق، مخطوط، ص ٣٧.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، مراتب الوجود، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (صبيح)، ص ٢٣.

فالألوهية إنن على هذه الحالة هي أعلى مظاهر الذات، ولكل من الحق والخلق فيهو فيها ظهور، فظهور الحق في الألوهية يكون في أعلى مرتبة، أما ظهور الخلق فهو على حسب ما يستحقه الخلق من تتوعاته وتغيراته وانعدامه ووجوده، لذلك فإن للألوهية وجهين. ظاهر وباطن، فظاهرها هو الخلق وباطنها هو الحق، وهذا ما أشار إلى في الصورة التشبيهية للثلجية والماء بحيث يمثل كل منها وجها من وجوه حقيقة الألوهية فيقول:

وما الخلق في التمثال إلا كثلجة وأنت بها الماء الذي هو نابع (١) فالصورة التشبيهية للثلجية إذن إشارة إلى ظاهر الحق وهو الخلق، والماء باطن فيه، فالمنتلج هو غير الماء في ظاهره وعين الماء في حقيقته (١). وهكذا فإن الألوهية تجمع فلي ذاتها الأحكام الحقية والخلقية على حد سواء، خلافاً لغيرها من المراتب التي تقتصر على وجه واحد منها فقط كالرحمانية، فهي تقوم على الجانب الحقي فقط "فالرحمانية إسم لجميع المراتب الحقية، ليس المراتب الخلقية فيها اشتراك، فهي أخص مسن الألوهية لانفرانه الما ينفرد به الحق سيحانه وتعالى، والألوهية تجمع الأحكام الحقية والخلقية والخلقية، فالرحمانية أعز من الألوهية كأنه العموم للألوهية والخصوص للرحمانية، فالرحمانية أعز من الألوهية كأنها عبارة عن ظهور الذات في المراتب العلية وتقدّسها عن المراتب الدنية، الميس للذات في مظاهر مختص بالمراتب العلية بحكم الجمع إلا المرتبة الرحمانية. فنسبة المرتبة المرتبة الرحمانية إلى الألوهية نسبة السكرنبات إلى القصب..."(١).

ويكمن سر الألوهية فيما يراه الجيلي في كل فرد من أفراد الموجودات، وذلك لما يتضمنه كل فرد من أسرار الألوهية بحيث تكون الموجودات جميعها مرائي متقابلة بعضها لبعض، فتتشابه الموجودات المندرجة فيها باعتبارها تعينات متساوية في وجودها في الألوهية وذلك بسريان هذا السر فيها فيقول: "وللألوهية سر وهو أن كل فرد من الأشياء التي يطلق عليها إسم الشبيه، قديماً كان أو مُحدثاً، معدوماً كان أو

<sup>(</sup>١) الجيلي، النوادر العينية، بيت ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، ابن عربي في در اساتي، الكتاب التذكاري، ص.ص ٢٨ – ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٢٧ – ٢٨.

موجوداً، فهو يحوي بذاته جميع بقية أفراد الأشياء الداخلية تحت هيمنة الألوهية. فمثل الموجودات كمتل مرائسي مستقابلات يوجد جميعها في كل واحد منها، فإن قلت أن المرائي المتقابلات قد وُجد فيها ما وُجد في الأخرى... ساغ بهذا الاعتبار أن تقول: ما حوى كل فرد من أفراد الوجود إلا ما استحقه ذاته لا زائداً على ذلك، وإن قلت باعتبار وجود الجميع في المرائسي في كل واحدة أن كل فرد من أفراد الوجود فيه جميع الموجودات جاز لك ذلك"(۱).

وجملــة القــول، فإن ما يراه الجيلي أن الألوهية تكمن فيها الموجودات، فهي مرتكز تَعيُن الكثرة، وقد قال فيها على لسان الألــوهية:

كل ما في الوجود غيري فمني هو ذاتي نوعته باختيري بي الوجود غيري فمني ونبيات وذات روح معاري كل ما في عوالمي من جماد ونبيات وذات روح معاري ولا تراه وإذا ما ازيل فهو قاعلمي شعاري. واذا ما بدا تجليت فيه وإذا ما ازيل فهو خماري واذا ما بدا تجليت فيه وإنما شد تراني وأحم تك داري (۱).

وقد يذهب الجيلي إلى أبعد من ذلك فيرى بأن مرتبة الألوهية على ما هي عليه مسن الوسع فإنها محل للكثرة لجمعها حقائق الوجود بوجهيها في ذاتها، فيراها مرادفعة لمعنى الوسع الإلهي الذي يسع الكثرة الوجودية، فيتضمن الموجودات بعد تعينها في عالم الشهادة، "فالله هو الجامع، وإلى ذلك الإشارة بقوله: "إن أرضي واسعة" فالأرض هنا مرتسبة الألوهية، لأنها إنما يظهر بتنزل الذات من سماء الصرافة إليها، فتبرز الحقائق الإلهية على ما هي عليه في البطون والظهور..."("). وهذا الحكم الذي يراه الجيلى لمرتبة الألوهية يقتضى جميع الأضداد فيها كالواحدية، لأن الوجود بكماله يدخل

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٢٦، (صبيح)، ص ٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٤٨.

<sup>(&</sup>quot;) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ١٩، ص ب، ورقة ٢٠، ص أ.

فيه المحسوس والمعقول، والموهوم، والخيال، والأول والآخر، والظاهر والباطن، والقول والأخر، والظاهر والباطن، والقول والفعل، والصورة والمعنى، فكل هذه الصور هي صور جماله اقتضتها أحكام رتبته حين تجلى لها، فيقول مخاطباً:

ولكنّها أحكام رتبتك اقتضت ألوهية للضد فيها التجامع تجمعت الأضداد في واحد البَها وفيه تلاشت وهو عنهن ساطع (١)

وعلى هذا فإن من أسماء الله ما يتضمن الإشارة إلى هذا التكثر والتعدد في الموجودات وأثرها في بسط هذه الكثرة، وإخراجها من العلم إلى الشهادة، فاسمه "الباعث" واسمه "المسبدئ" واسمه "المسبدئ" واسمه "المسبدئ" واسمه الباعث يقول: "إسمه الباعث هو الذي يبسط هذه الكثرة الوجودية من الوحدة الذاتية... فلو لا إنبعاث التكثير فسي الوحدة لما تغيرت النسب، بل ولا ظهر شيء من الأسماء والصفات، ولا من النسب والإضافات لأن الوحدة منافية لجميع ذلك"(١).

ولا ينسسى الجيلي إبراز دور الإرادة الإلهية وأثرها في إيجاد الكثرة الوجودية، فالكثرة كما يراها لم تصبح في حكم الوجود الفعلي، ولم تنتقل من الوجود الكامن في السنات الإلهية إلا بفعل الإرادة التي شاعت إيجاد العالم وإخراجه من كنزيته المخفية التسي عسبر عنها الجيلي بالياقوتة البيضاء، وهي الأصل الذي يبطن فيه الوجود قبل ظهوره، حيث أشار إلى ذلك بأن الله تعالى كان قبل أن يخلق الخلق في نفسه، وكانت الموجودات مستهلكة فيه، ولم يكن له ظهور في شيء من الوجود، تلك هي الكنزية التسي شاء الحق أن يخرجها ليعرف ذاته بها، فكان هذا أصل الوجود جميعه، لذا فإن المراتب المستعددة للذات الإلهية كالواحدية والألوهية والرحمانية وما ترتب عليها من ظهور الكثرة الوجودية وظهور العالم كانت بفعل الإرادة الإلهية التي أرادت ذلك، مع بقاء الواحد في نفسه من غير تعدد، وكذلك الصفات والأسماء مهما تعددت فهي عين السنات، فالمخلوقات جميعها إنما صدرت عن خالق واحد، وهي ليست سوى مظاهر مختلفة لإرادة واحدة هي إرادة الحق الذي من صفاته الخلق، وليس التعدد والتكثر بهذا

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ٢٣، ص ب.

المعنى سوى أمر اعتباري فقط، إذ أن الواحدية هي مصدر ذلك التكثر لا الأحدية، لأن الأحديدة، لأن الأحديدة لا تكثر، الأحديدة لا تكثر، وباعتبار الأحدية وباعتبار الذات تكثر في أحدية واحدية "(١).

وجملة القول أن الجيلي ينفي التعدد والكثرة في الكون، ويردها إلى الوحدة الستامة، ويرى أن التعدد في مظاهر الوجود هو تعدد قائم في نفس المعدودات فقط، ولسيس له وجود حقيقي في نفسه بل يعزو هذا الوجود إلى الوهم، والخيال هو الذي يرسم صورة هذا التعدد، ولكنه في حقيقة أمره وجود واحد لا تعدد فيه، ولا تجزؤ، ولا انقسام، ولا تبعيض في الذات، بل هي واحدة، وقد سرى ظهورها في الموجودات، كما ظهر كمالها في كمل جزء من أجزاء الموجودات، وذلك بمقتضى المشيئة الإلهية ورحمة لها. فالله بهذا الاعتبار واحد العدد، أحدي الذات، لا يخالطه كثرة، ولا يمازجه شيء، لذلك لم يوجد الأعيان لذاته لأنه غني عن العالمين وإنما أوجد الموجودات جميعها لذاتها لا له، فوجدت على ما هي عليه من الأحوال والأزمان، وهي واحدة فيما وجدت عليه جميعها لقوله تعالى: (وها أمرة الإلها الم المحتودات عليه جميعها لقوله تعالى: (وها أمرة الله واحدة كلمع بالبصر) (٢) (١٠).

وقد كشف الجيلي عن حقيقة أمر هذه الوحدة ونفي الكثرة والتعدد عنها، أن معرفته بها معرفة ذوقية شهودية حصلت له في حال تجلي الحق له فقال: "والكثرة في نفس المعدودات، وهذا الأمر قد حصل لنا في وقت لم يختل علينا فيه شيء، فكان الأمر في الكثرة واحداً عندما غاب و لا زال، وهكذا يشهده كل من ذاق هذا"(٥).

### - صلـة الله بالعالم عند الجيلسي:

إن مــا ذهب إليه الجيلي من القول بالتنزلات والتجليات ومراتبها الوجودية له أثــره فـــي إظهـــار نظام العالم، فهو يهدف من ذلك إلى إظهار العلاقة القائمة بين الله

Izutsu: The Concept Reality of Existence, Tokyo, 1971, P. 30.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ٢٣، ص أ.

 <sup>(</sup>٦) سورة القمر، الآية: ٥٠ ك.

<sup>(؛)</sup> الجيلى، شرح رسالة الإسفار عن رسالة الأنوار، ص ١٢.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ۱۲.

والعالم وصلته به، ويرى أن إعطاء الموجودات مراتب وجودية هو أمر اعتباري فقط وذلك كي ينتظم الوجود بتسلسلها وترتيبها، وهو في الواقع يهدف من وراء ذلك إلى تنظيم العلاقة بين الحق والخلق، حيث أن النظام الكوني يقوم على الانسجام والنتاسق بين الحق والخلق، أو بين الله والعالم. ولكن ما طبيعة هذه العلاقة القائمة في الوجود؟

إن العلاقة القائمة بين الله والعالم كما يحددها الجيلي هي علاقة إيجاد ورحمة. إذ أن من خصائص المرتبة الرحمانية الرحمة الشاملة لكل المراتب الحقية والخلقية على حد سواء، فكان بذلك أن رحم الله الموجودات فأوجدها من وجود علمي إلى وجود عيني عيني في عالم الشهادة، فكانت الرحمة بذلك عامة في الخلق من الحق، "فإنه بظهوره في المراتب الحقية ظهرت المراتب الخلقية، فصارت الرحمة عامة في جميع الموجودات من الحضرة الرحمانية، فأول رحمة رحم الله بها الموجودات أنه أوجد العالم من نفسه، قال تعالى: (وسغر الحيه ما فيي السماوات وها فيي الأوض جميعاً منه) الموجودات أنه أوجد وجودها إلى خالق مبدع يوجدها، في ممكنة الوجود، لا وجود لها بنفسها، بل بقوة وجودها إلى ذارجة عنها، فهي اذن موجودة بالقوة في العلم الإلهي، وهذه الموجودات هي مجموع العالم. فالعالم بأسره إذن مفتقر في أيجاده إلى قوة توجده وهي الله.

كذلك يرى الجيلي أن الهدف من هذا الخلق هو النظام المحكم في الكون، أي تنظيم العلاقة بين الحق والخلق، فهو وإن كان قد خلق الخلق ليُعرف، فقد جعله كاملاً لظهوره فيه، وذاته تعالى كاملة لا نقص فيها، فيقول: "الحمد لله الذي أحب وجود العالم لمعرفته، وخلق الموجودات على أكمل نظام بحكمته، فجعل كل شيء كاملاً راجعاً إلى صفته، لظهوره في كل موجود على حسب ما اقتضاه ذلك الموجود بقابليته، فالظاهر واحد، والظهور مختلف لوسع المظهر وضيقه، ولطفه وكثافته، وكل مظهر له محتد ظهوري مسن ذات الحق أو نعته، وذلك المحتد عبارة عن معنى من معاني كمالات الواجب بذاته وصفته، فالموجودات منتظمة المعاني على حسب مقتضى أسمائه

سورة الجاثية، الآية: ١٣ ك.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٢.

وصفاته التي بحسبها يكون توجيه إرادته وقدرته في الظهور الوجودي عند التكوين بكلمته..."(١).

ولما كان الله مصدر كل وجود، فالكل مفتقر إليه، ومنه يُستمد كل وجود، فهو الظاهر في كل موجود، ويتعلق به أمر كل معفول لأنه هو الفاعل على الحقيقة فيقول: "إن كل متعلق إسم فاعل بشيء لا يتعلق إلا عن افتقار إليه لظهور آثاره فيه كالأسماء، وكل منتعلق به إسم مفعول فلا يتعلق به من حيث فقره إليه، إنه لا بقاء له في عينه دونه إذ به يكون ومنه يُستمد، كما أن الفاعل يحتاج إلى المفعول لبقاء حكمه عليه، فإنه دونه لا يتعين فعلاً ولا تقديراً، والأسماء كالإمكان والنسب في الفاعل. والمفعول كالآن للفاعل المحسوس والقوى التي فيه لإدراك الأمور لا بد منها، فرتب العالم ترتيباً عقلياً حكسيماً إرادياً، ولو أراد أشياء لشاء، ولكن لا يشاء إلا ما وقع، ولا تبديل لكلمات الله، ولا تسبديل لخلف الله من الله لا من الله لا من الله لا من عير تقييد، ويثبت الواجيع والمحال، فما ثم إلا هذا"(١).

وتشمل هذه المعرفة كما يرى الجيلي كل ما هو معقول بين السماء والأرض، وما هو محسوس ذو جسم طبيعي، لأنها متعلقة بالأمر الإلهي حيث يقول: "ويدبر الأمر مما يتعلق بالعالم من حيث ما هو معقول إلى الأرض، وما يتعلق بالعالم من حيث ما هو معقول إلى الأرض، وما يتعلق بالعالم من حيث ما هو محسوس ذو جسم طبيعي، وعنصري، وينفرع ما يتعلق بالعالم المحسسوس الطبيعسي العنصري من حيث عينه، ولا يتناهى، ولا تحصى هذه التعلقات والتفريعات"(٣).

هكدذا اقتضت المعرفة أن تكشف الذات الإلهية بهذا المعنى عن الكنزية المخفية، فما انكشف لها سوى تجليات الحق عندما أراد معرفة نفسه، ولم تستطع الموجودات معرفته لعدم النسبة بينها وبينه، فأوجد لذلك واسطة بينهما هي "الحقيقة المحمدية" أو "الإنسان الكامل" وبواسطتها تعرف إلى الخلق، "فالله تعالى عندما أراد أن

<sup>(</sup>۱) الجيلى، نسيم السحر، ص ٣٦.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، أمهات المعارف، ورقة ۲ – ۳.

 <sup>(</sup>۳) المصدر العبابق، ورقة ۱ –۲.

يظهر من تلك الكنزية المخفية، وأحب أن يخلق هذا العالم الكوني لمعرفته كما ورد في الحديث القدسي: "كنت كنزاً مخفياً..." الحديث. وكانت الموجودات في ذلك التجلي الأزلسي موجودة في علمه أعياناً ثابتة... والمحبة مقتضية لظهوره حتى يعرفوه، فخلق من تلك المحبة حبيباً اختصه لتجليات ذاته، وخلق العالم من ذلك الحبيب لتصح النسبة بينه وبين العالم فيعرفوه بتلك النسبة"(١).

والعالم من حيث هو مجلى للحق فهو مخلوق على صورته، مرتبط به ارتباط خلق بحق من حيث هما وجهي الحقيقة الوجودية، لذا نرى الجيلي يرمز إلى هذه العلاقة القائمة بين الحق والخلق، وما تنطوي عليه من فعل لخلق والإيجاد والإبداع بأنها علاقة قائمة على حب المعرفة للذات فقال: "ألا ترى أن الحق سبحانه وتعالى لما أراد ظهوره من علمه بالعين خلق العالم وصوره على صورته في حضرة الأين. ثم تجلّى على العالم بأسمائه وصفاته، فعرفه كل ذي سمع وعين، فالمعرفة نتيجة التناكح المعنوي، أي دخول حكم الأسماء الإلهية والصفات الربانية في حقائق العالم، فكان العالم مخلوقاً منه كما خُلقت حواء من أدم. وهي المعرفة التي خلق الله العالم الحوائي، في العلم، ومحمد على سر آدم. وهي المعرفة التي خلق الله العالم المجلها في الوجود"(١).

ولا تقتصر العلاقة بين الله والعالم على الموجودات العاقلة فقط، فلله صلة بكل ما وُجد من عالم معقول، وعالم محسوس، فالله هو مبدأ ظهور الحياة لكل الأحياء، إنما تتفاوت الموجودات في الحصول عليها. ورغم "أن حياة الله في الخلق واحدة تامة، لكنهم متفاوتون فيها، فمنهم من ظهرت الحياة فيها على صورتها التامة، وهو الإنسان الكامل، فإنه موجود لنفسه وجوداً حقيقياً لا مجازياً ولا إضافياً قربه، فهو الحي التام الحياة "كالتام على حين أن ظهور الحياة في باقي الموجودات غير تام، فيكون وجودها لغيرها لا لنفسها كالنبات وغيره ومنهم من ظهرت الحياة فيه على صورة غير تامة

<sup>(</sup>١) الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ٤، ص ب.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، ص ۳۷.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٥٢.

كالإنسان الحيوان والملك والجن "قما في الوجود إلا من هو حي بحياة تامة، لأن الحياة الستامة عين واحدة لا سبيل إلى نقص فيها ولا انقسام لاستحالة تجزئ الجوهر الفرد (\*)، فالحسياة جوهسر فرد موجود بكماله لنفسه في كل شيء، فشيئية الشيء هي حياته وهو حياة الله التي قامت الأشياء بها (۱).

فالحياة الوجودية إذن ناشئة عن سريان الحقيقة الإلهية في جميع الموجودات، فهي تقوم بها لأنها حياة قديمة غير محدثة بخلاف الحياة الوجودية إذ "أن حياتها محدثة بالنسبة إلى الله لأنها حياته، وحياته صفته، وصفته ملحقة به"(١) لذلك ينفي الجيلي الوجود الجزئي، ويثبت الوجود الكلي وهو الله فيقول: "ومتى أردت أن تتعقل ذلك فانظر إلى حياتك وتقييدها بك، فإنك لا تجد إلا روحاً مختصاً بك، وذلك هو الروح المحدث، ومتى رفعت النظر عن حياتك من حيث اختصاصها بك وذقت من حيث الشهود أن كل حي في حياته كما أنت، وشهدت سريان تلك الحياة في جميع الموجسودات، علمت أنها الحياة الحق، الله، التي قام بها العالم، وتلك هي الحياة القديمة الإلهية..."(١) وكل ذلك لا يتم إلا بإرادة وتقدير من الله حيث يرى أن إبراز الخلق من الوجسود أو يمسك عليها ذلك الوجود، "قالحق سبحانه وتعالى في إبرازه لخلقه من عالم النهادة يريد أولا، ثم تبرزه القدرة، فالإرادة مقابلة للحركة الإرادية التي على الصدر إلى الشفة التي على المتكلم، والقدرة مقابلة للنفس الخارج بالحروف من الصدر إلى الشفة التي على المتكلم، والقدرة مقابلة للنفس الخارج بالحروف من الصدر إلى الشفة

<sup>(\*)</sup> الجوهسر ذات قابلة للاتصال غير قابلة للافتراق، ولهذا كان الجوهر نهاية أمر الأجسام في الافـتراق والهـلك. فهلاك المركب انبساطه وتحليل أجزائه حتى يصير كل جوهر مفرداً. والجوهر قبل التركيب يسمى الجوهر الفرد، وبعد التركيب الجوهر المركب، وبعد انحلال التركيب وهو انبساطه سمى الجوهر البسيط والجزء الذي لا يتجزئ، ولا يصح ذكر الجزء بغير اعتبار الكل، وبعد الانحلال فالكل معتبر وهو المركب الذي قد انحل، (مراتب الوجود، ص ۲۸).

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص.ص ٥١ – ٥٢.

لإبرازها من عالم الغيب إلى عالم الشهادة، وتكوين المخلوق مقابل لتركيب الكلمة على هيئة مخصوصة في نفس المتكلم، فسبحان من جعل الإنسان نسخة له كاملة "(١). وعليه، فسإن الحسياة الإلهية هي أصل الوجود، "إذ أنها عبارة عن الوجود الساري المطلق في جميع الموجودات التي بها صبح ظهور الحق والخلق "(٢).

كذلك في الحق من الصور الجسمانية والروحانية والعقلية لها السريان في كل ما تجلى فيه الحق من الصور الجسمانية والروحانية والعقلية، فينتج عن ذلك أن كل ما يتجلى للعبد من الصور المذكورة يقول أنا الله، فهوية الحق سارية فيه لأن لها السريان في جميع الموجودات وأن للحق في كل موجود وجها خاصاً منه، كما يتمثل ذلك في الخطاب والنداء لموسى من الشيجرة. بل إن له الظهور في كل ذرة من ذرات الوجود، وسر ذلك أنه تعالى خلق العالم من نفسه، وهو لا يتجزأ، فكل شيء من العالم هو بكماله، وإسم الخلقية على ذلك الشيء بحكم العارية لا الأوصاف الإلهية هي لتي تكون بحكم العارية على العبد (٢) وأشار إلى ذلك بقوله:

أعارت مطرف أراها بم فكران البصير لها طرفها (٤) فالعارية في الأشياء ليست إلا نسبة الوجود الخلقي إليها، وأن الوجود الحقي لها أصل. فأعسار الحق حقائقه إسم الخلقية لتظهر بذلك أسرار الألوهية ومقتضياتها من التضاد، فكان بذلك هيولي العالم (٥).

فالسريان الإلهي إذن هو الأصل في إيجاد الموجودات جميعها، ولولاه لما كان للعالم وجود بحال من الأحوال، فالعلاقة قائمة بفعل هذا السريان لشدة ارتباط الخلق بالحق "وكل شيء من الموجودات إنما هو موجود بوجود الحق سبحانه وتعالى، وحياته بحدياة الحق تعالى، فحركة الأشياء إنما هي بوجود الحق تعالى وهذا سر قوله (وهدو

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، ص ٥٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الجيلي، الكمالات الإلهية، ورقة ۲٦، ص ب.

<sup>(</sup>T) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص TT.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٣٢.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٣٢.

معكـ و أيـن مـ ا كنته (١) لأن معيّة الحق لازمة لوجودنا لأنها عين وجودنا، وعند المحققيـن أن معيّة الحق للخلق بالذات، وعند الشرعيين أن معيّته بالعلم... وإذا عرفت ذلك عرفت سريان وجود الحق تعالى في الأشياء..."(١).

والعلاقة بين الحق والخلق لا تقتصر فقط على الخلق والإيجاد بل يرى الجيلي أن للإنسان علاقة خاصة مع الحق لتحققه بالصفات الكمالية الإلهية أيضاً، وهي علاقة تقوم على المشاركة الأنه "خلق أدم على صورته" (")، فالخلق إذن صورة الحق، بل هو مرآة ينعكس عليها وجوده، إذ أن الحق مرآة الخلق، والخلق بدورهم مرآة للحق، ولذلك جعله الجيلي مقابلاً للحق في كل صفة من صفاته، فيقول: "إن الإنسان لما كان مخلوقاً مــن ذات الله تعالى كان حقيقة الكمالات من حيث الذات والمرتبة على وجه الأصالة لا علمى سبيل التبعية والتربع، فهو يقابل الذات بذاته والهوية بهويته، والواحدية بواحديته، ويقابل الألوهية بما هو عليه من جميع صفات الكمالات الذاتية، ويقابل الأسماء النفسية بحياة، وعلما بعلم، وقدرة بقدرة... كل ذلك على سبيل الملك والمرتبة الذاتية لا بنسبة إضافية ولا باعتبارات حكمية، بل أمر وجودي لما هو عليه الحقيقة الوجودية "(١) فيكون الإنسان والحالة هذه أقرب المخلوقات إلى الله لتحققه بالصفات الكمالية حتى ليَصنعُ فيه القول "إنه انعكاس صورته على مرأة الوجود" حيث يتحقق بالقرب فيكون في أقرب منزلة بين الذات والصفات. ويطلعنا الجيلي على درجات القرب التي يتحقق بها العبد في كشيف صوفى تحقق به هو في وصفه للحضرة المفاوضية وهي من الحضرات القدسية فيقول: "حضرة المفاوضية فيها يقال للعبد أنت منا بمنزلة الذات من الصفات، ويقول للعميد، أنت منى بمنزلة الروح من الجسد.. بل بمنزلة النور من العين... بل بمنزلة الجسد من الروح والعين من نور الباصرة.. بل بمنزلتي منك.. أنت مني بما أنا منك"<sup>(٥)</sup>.

 <sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآية: ٤ م.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، لوامع البرق، ورقة ٢٢، ص أ.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٥٨، ص ب.

<sup>(°)</sup> الجيلى، لوامع البرق الموهن، ورقة ١٠، ص ب.

ولكن ما مصير العالم لو احتجب الحق ورفع رحمته عن العالم؟ وما الحكمة من بقاء الرحمة تظلل الوجود بأجمعه؟

يجيبنا الجيلي على هذه التساؤلات بقوله: "إن الخلق موجود بوجود الحق، وإلاّ فلو احتجب الحق عن العالم لكان فيه فناؤه الحكمي دفعة واحدة، لكن الحكمة شاءت عدم الفناء، فكان عدم الاحتجاب لطف بالعالم ورحمة به"(١). وعليه يمكننا القول أن العالم بما فيه، ليس له وجود إلا بنظر الحق إليه وعنايته به، فهو حجابه، والعالم قائم بــه وهو في عالم الذَّرّ، كذلك بعدّ الخلق لا وجود له إلاّ بنظر الله تعالى إليه ورحمته، لذا "فلو رفع نظره عن العالم لفني بأجمعه..."(٢) إذن فعدم احتجابه من هذا الوجه لطف بالعالم ورحمة به. ويرى من وجه آخر أن احتجابه عن العالم هو سبب ظهور العالم وذلك استناداً للحديث الشريف "أن لله سبعين ألف حجاب من نور "وهي الأسماء الثبوتية"، وظلمة وهي"الأسماء السلبية "لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه"(٣) وهي أنوار التنزيه الذاتي، كل ما أدركه بصره، فمن هذا الوجه احتجابه عن العالم لطف ورحمة. فشدة ظهوره بالأسماء سبب بطونه بالذات (٤). ولما كانت الكثرة الوجودية تعبيراً عن تجلبيات الأسماء والصفات الإلهية، فاحتجابه عن هذه الكثرة فيه إفناء للعالم لأن الكثرة مردها إلى الوحدة ولذلك يرى أن اشدَّة ظهور الحق إنما هو تعيّنه بالكثرات، وذلك عين خفاء الوحدة، فلو احتجب عن العالم بهذا الوجه لفنى العالم الأنه عين الكثرة، ولو لــم يحتجــب من حيث الوحدة بالكثرة لنفي العالم أيضاً فالوحدة حجاب الكثرة والكثرة حجاب الوحدة"(٥).

وهكذا ينتهي الجيلي إلى ما انتهى إليه غيره من أصحاب وحدة الوجود بإثبات الوحدة بين الحق والخلق، وأن العلاقة بينهما هي علاقة خلق وإيجاد من تلك الياقوتة

<sup>(</sup>١) الجيلى، شرح رسالة الإسفار، ص.ص ٤٢ – ٤٤.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الكهف و الرقيم، ورقة ١٠، ص ب.

<sup>(</sup>٣) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(1)</sup> الجيلي، شرح الإسفار، ص 22.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٥٤٠

البيضاء (\*) التي هي أصل الوجود، حيث كان الحق قبل أن يخلق الخلق في ياقوتنه البيضاء (۱). وأن هذه العلاقة قائمة على المحبة للسريان الإلهي في الموجودات حيث أن السرحمة هي العامل الأساسي لهذا الوجود، وأن العالم ليس له وجود حقيقي إنما هو وجود متوهم يرسمه الخيال فقط (۲) وهو بحكم العارية لأن الموجودات ليست إلا تجليات الأسماء والصفات التي تشكل وجود العالم المتكثر ولكنها جميعها تعود إلى المبدأ الواحد "الله" الحق الذي أوجد كل شيء. فإذا كان هذا هو شأن الخلق، فما مصدره؟ وهل يقول الجيلي بالخلق من العدم أم بواسطة؟

## - قضية الخلق: هل هي من العدم أم بواسطة؟

<sup>(&</sup>quot;) تُعرف الياتوتة البيضاء بحقيقة الحقائق، وقد ورد الحديث عنها أن الحق سبحانه وتعالى كان قبل أن يخلق الخلق في ياقوتته البيضاء التي ذابت وصارت ماء لشدة عظمته وظهوره فيها.

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٢.

مصدر الوجود، ومُنشئ الأكوان، فليس من المحال إذن أن يخلق ما يشاء، ويبرز من العدم إلى الوجود، ومُنشئ الأكوان، فليس من المحال إذ أنه من شأن القوة الذاتية أن تبرز المعلومات من علمه الغيبي إلى علمه العيني الشهادي، فيكون الإيجاد والحالة هذه على المقتضى العلمي الحكمي، فالعالم العيني ليس إلا مجلى هذه المعلومات وإبراز أعيانها الموجودة في علمه من عدم، ويحدد الجيلي مفهوم هذه القدرة الذاتية الموجدة للموجودات من العدم فيقول فيها: "القدرة قوة ذاتية لا تكون إلا شه، وشانها إبراز المعلومات إلى العالم العيني على المقتضى العلمي، فهو مجلى تجلّي أي مُظهر أعيان معلوماته الموجودة من العدم لأنه يعلمها موجودة من عدم مجلى تجلّي أي مُظهر أعيان معلوماته الموجودة من العدم، وهي صفة نفسية، بها في علمه، فاقدرة البربوبية، وهي أعني القدرة عين هذه القدرة الموجودة فينا، فنسبتها إلينا تسمى قدرة قديمة، والقدرة في نسبتها إلينا عاجزة عين الاختراعات، وهي بعينها في نسبتها إلى الله تخترع الأشياء وتبرزها من كتم العدم عن الاختراعات، وهي بعينها في نسبتها إلى الله تخترع الأشياء وتبرزها من كتم العدم الى شهود الوجود"(۱).

وقد أوضح أحد شراحه معقباً على قوله البلخاق من العدم مستندا إلى قوله الله الله ولا شئ معه "فكل شي ممحور بيور فاته المحدوم عينا وعلماً". لأنه رضى الله عنه سيدي عبد الكريم الجيلي "من أن القدرة إيجاد المعدوم عينا وعلماً". لأنه رضى الله عنه فسر القدرة بأنها قوة ذاتية لا تكون إلا لله، والقوة الذاتية لا تدخل تحت قوة العلم، ويشهد على ذلك قوله تعالى: (هل أتبي عملي الإنسان حين عن الدعو لم يكن شيئاً معنى ذلك قوله تعالى: (هل أتبي عملي الإنسان حين عن الدعو لم يكن شيئاً معنى حوراً) فلا قلد وكان معلوماً لكان مذكوراً، فحكم الذات بمقتضى الإطلاق سابق لرتبته على التعين العلمي والعيني، حيث أن له القبلية في ذاته علماً وعيناً كما قال الله تعالى (لله الأهر عن قبل وعن وعد) (") وقبليته تلزمنا أن نحكم على ما سواه بالوجود مدن عدم علماً وعيناً، فوجود المخلوقات على هذا من "عدم محض" إلى علم لا سبيل

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بولاق)، ص ٥٧.

 <sup>(</sup>۲) سورة الإنميان، الآية: ١ م.

 <sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ٤ ك.

إلى غير هذا... وقد جعل الجيلي وجود الحق أصلاً ووجود الخلق فرعاً، والأمر من حيث الوجود كذلك، وأما من جهة العدم فالأصالة للخلق لا للحق، والذات الغنية عن العالميسن لا تمبيز بالنسبة إليها لعدم وجود أو لوجود على عدم قال الله تعالى (يهعوا الله ها يشاء ويثب عنه ومحنده أم الكتاب) وعلى ذلك فهو تعالى يعلم نفسه من حيث أن نفسه أم الكتاب الجامع للعلوم والوجود، فالوجود عين العدم، ومن عدم هو عيسن الوجود" ولما كان الحق يتميز عن الخلق بقدرته على إيجاد الخلق من العدم، فيان الجيلسي يعرض لهذه القدرة الكامنة فيه من حيث هي صفة نفسية لا صفة فعلية، فأن صدفاته النفسية عين ذاته، بها ظهرت مراتبه فكان بذلك ظهور مرتبة الربوبية، فيول منبها على أهميته "فافهم ذلك فإنه سر" جليل لا يصلح كشفه إلا للذاتيين من أهل الله تعالى "(").

و يختلف الجيلي في مفهومه لفكرة الخلق من العدم عن أبن عربي الذي يرى أن الله أوجد العالم من وجود لا ندركه إلى وجود ندركه أنا، وأن هذا القول لا سند عقلي يؤيده لما فيه من تعطيل القدرة الإلهبة على الخلق إذ يقول: "وهذا الكلام وإن كان له من العقل وجه يستند إليه على ضعف، فأنا أنزه ربي أن أعجز قدرته عن الخيراع المعدوم وإبرازه من العدم المحض إلى الوجود المحض أن فيكون الأمر كما يراه الجيلي بأن القول بالخلق من العدم واجب بحق الله، لأنه على كل شيء قدير، فله القدرة على الاختراع والتكوين، وربما كان هنا متأثراً بفكرة الحلاج عن الخلق من العدم، إذ يرى أن الله خلق من العدم صورة لنفسه، وجملها بأسمائه وصفاته، وهذه الصورة الإلهية هي آدم، به وفيه تجلّى الله الله على حين نرى أن ابن سبعين (ت ١٦٩هـ)

 <sup>(</sup>١) سورة الرعد، الآية: ٣٩ م.

<sup>(</sup>٢) البيطار (بهاء الدين)، تكملة النفحات الأقدسية، ط دمشق، ١٣٥٠هــ/١٩٣١م، ص.ص

<sup>(</sup>T) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٥٧.

<sup>(</sup>١) البيطار (بهاء الدين)، المصدر السابق، ١٣٥٠هــ/١٩٣١م، ص ١٨.

<sup>(°)</sup> الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٢) Nicholson, studies in islamic mysticism, p. 31. تسرجمة نسور الدين شريبة، مخطوط لم ينشر. (انظر في التصوف الإسلامي وتاريخه، ترجمة أبو العلا عفيفي، ص ٨٥).

لا يمسيل إلى القسول بالعدم، وإنما يتصور الوجود فيض الموجودات عن الله فيضا مستمراً لا ينقطع، لذا فهو يقول في تفسيره لوجود الموجودات بالفيض الإلهي المستمر ولا يقول بالخلق من العدم لأنه ينكر العدم، ولفظ الخلق عنده مرادف للفيض، ولكن كيف تترادف لفظة الخلق مع الفيض عنده إذ أن الذي يقول بالفيض ينتهي إلى القول بقسدم العالم، والذي يقول بالخلق يعتبر أن العالم محدث، وهو في هذا يتفق مع ابن عربي في قوله أن الأشياء لم تخلق من العدم، وهو وجه الخلاف مع الجيلي الذي يثبت العدم ويقول بأن وجود الأشياء من العدم المحض (۱)؟

ومما نلاحظه أن في قول الجيلي بالخلق من العدم فيه شيء من الخروج على مدرسة ابن عربي، وربما كان هذا الخروج في الشكل دون المضمون، لأن الجيلي لم يحدد معنى العدم تحديداً دقيقاً، ولكنه ربط فكرة "الخلق" بكلمة "العدم" دون الوقوف عند المفهوم الخاص للعدم. ولعله قصد بذلك مرتبة وجودية تُردّ إليها فكرة الخلق. وربما كسان تأويله للآية الكريمة (علل أتهى على الإنسان حين عن الحصو له بكن شيئاً على الإنسان حين عن الحمو له بكن شيئاً الموضع بمعنى "قد" يعني قد أتى على الإنسان حين من الدهر، والدهر هو "الله" والحين الموضع بمعنى "قد" يعني قد أتى على الإنسان حين من الدهر، والدهر هو "الله" والحين "تجلل من تجلسياته" لم يكن شيئاً منكوراً، فلا وجود له في ذلك التجلي، لا من حيث الوجود العلمي، لأنه لم يكن مذكوراً فلم يكن معلوماً"(") فيتضح لمنا من موقف الجيلي هذا أنه يريد إظهار دور الإرادة والقدرة الإلهية، وعدم فيتضم لمنا من موقف الجيلي هذا أنه يريد إظهار دور الإرادة والقدرة الإلهية، وعدم تعطيلهما في إيجاد الخلق، لذلك يعمد إلى التقزيه، فينزه الحق عن إلحاق أي ضعف به، بل يظهر ما فيه من قوة قائمة بنفسها مغايرة لقوة الخلق، فقال: "فأنا أنزه ربي أن أعجز قدرته عن اختراع المعدوم وإبرازه من العدم المحض إلى الوجود المحض"(أ).

وقد ربط الجيلي بين وجود الموجودات وعلم الله بها، فعلمه لنفسه ولمخلوقاته علم واحد، فلا يوجد علم قديم للذات وعلم محدث للموجودات، إنما يعلم بعلم واحد. أما

<sup>(</sup>۱) التفتازاني (أبو الوفا):عبد الحق بن سبعين، بيروت، دار الكتاب اللبناني، ١٩٧٣، ص ١٦٤.

 <sup>(</sup>۲) سورة الإنسان، الآية: ١ م.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> البرزنجي، مصدر سابق، ص ۲۰.

<sup>(1)</sup> الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٧.

من حيث قدّمه فعلمه لنفسه قديم، ومن حيث حدوث الموجودات فعلمه له محدث فقال في ذلك: "إن علم الحق سبحانه وتعالى لنفسه وعلمه لمخلوقاته علم واحد، فبنفس علمه بذاته يعلم مخلوقاته، لكنها غير قديمة بقدمه لأنه يعلم مخلوقاته بالحدوث، فهي في علمه محدثة الحكم في نفسها، مسبوقة بالعدم في عينها، وعلمه قديم غير مسبوق بالعدم (۱).

كذلك الأمر بالنسبة لوجود هذه المخلوقات بعد علمه بها، فإنها تخضع خضوعاً كلياً القدرة الإلهية في خروجها من العدم، وتمر في مراحل تطور كي يتحقق وجودها العينسي بعد وجودها في العلم الإلهي، ولا يتم هذا الإيجاد بطريق الصدفة أو بحركة ذاتسية، إنما بفعل القدرة الإلهية التي يحاول الجيلي إثبات فعلها نظراً لما لها من أثر في إيجاد المخلوقات. إذ أنه في كل المراحل التي تجتازها دلالة على عجزها واحتياجها إلى الإيجاد بفعل قوة خارجة عنها فيقول: "وقولنا حكم الوجود له قبل حكم الوجود لها، فإن القبلية هنا حكمية أصلية لا زمانية، لأنه سبحانه وتعالى له الوجود الأول لاستقلاله بنفسسه، والمخلوقات لها الوجود الثاني لاحتياجها إليه، فالمخلوقات معدومة في وجوده الأول، فهـو سبحانه أوجدها من العدم المحض في علمه اختراعاً إلهيا، ثم أبرزها من العالم العلمي إلى العالم العيني بقدرته وإيجاده للمخلوقات إيجاداً من العدم إلى العلم إلى العين، لا سبيل إلى غير هذا"(٢). وحجته في ذلك أن العدم ليس أمراً زائداً على ذات المعدوم حتى يقوم به كما هو الحال بالنسبة لقيام الصفة بالموصوف، فهذه الفكرة إذن أسبق من الوجنود العلمي والشهادي، وفي ذلك قوله: "ونظرنا في أنفسنا فوجدناها موجــودة، فقلنا نحن كنا قبل هذا من جملة المعدومات، ونحن الأن متصفون بالوجود، فالوجود العدمي سابق على الوجود العلمي، سابق على الوجود الشهادي ومن هنا أُتبت وجــود العــدم والخلق من العدم"(٣). ولكن هل يتم ذلك في زمان محدد بالنسبة لعملية الخلق من العدم؟

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٨.

الجيلي، شرح رسالة الإسفار، ص.ص ٨ – ٩.

الواقع أن الجيلي ينفي القول بزمن محدد في عملية الخلق من العدم إذ لا يجوز في حقه تعالى التقيد بالزمان، ولا يتوقف وجود الموجودات على زمان معين وكذلك عدمها لا يتقيد بالزمان. لذلك فلا قبل ولا بعد إلا ثمّ قبلية حكمية وُجدت بموجب الألوهية الكاملة في نفسها: "ولا يقال يلزم من هذا جهله بها قبل إيجادها في علمه، إذ ما شمّ زمان، وما ثمّ إلا قبلية حكمية أوجبتها الألوهية لعزتها بنفسها واستغنائها في أوصافها عن العالمين. فليس بين وجودها في علمه وبين عدمها الأصلي زمان فيقال أنه كان يجهلها قبل إيجادها في علمه، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً"(١).

وقد أخبر الجيلي عن حقيقة هذا الأمر منبها إلى ما ينطوي عليه من سر إلهي تقوم عليه هذه الحقيقة الوجودية لا طاقة للفكر أن يحيط بها، بل هي علم ذوقي كشفي تحقق به. وقد صرّح بقوله: "فإن الكشف الإلهي أعطانا ذلك من نفسه، وما أوردناه في كتابنا إلاّ ليقع التنبيه عليه، نصيحة شه تعالى ولرسوله وللمؤمنين، ولا اعتراض على الإمام إذ هو مصيب في قوله على الحدّ الذي ذكرناه ولو كان مخطئاً على الحكم الذي بيّناه. وفوق كل ذي علم عليم، فإذا علمت هذا فاعلم أن القدرة الإلهية صفة بثبوتها انتقى عنه العجز "انتقى عنه العجز بكل حال، وعلى كل وجه لا يلزم من قولنا "بثبوتها انتفى عنه العجز" أن يقال "لو لم تثبت لثبت العجز في فإذا ثابتة ولا يجوز في حقها تقدير عدم الثبوت، فهي ثابتة أبداً، والنفى منتف أبداً".

خلاصة القول: إن تصور الجيلي للعدم مختلف عن تصور القائلين به من المذاهب الشنوية ومذاهب الكثرة، إذ أنهم يضعون فاصلاً بين الخالق والمخلوق، ولا يتصورون الوجود إلا وهو مسبوق بعدم حقيقي، في حين أن العدم في نظر الجيلي ليس إلا عدماً نسبياً، إذ العدم الحقيقي لا يمكن تصوره في ذاته، بل هو محض افتراض وحسب.

# ثالثاً: الحدوث والقدم (الأعيان الثابتة):

لقد ترتب على مبحث الخلق من العدم لدى الجيلي مبحث آخر وهو مبحث الحدوث والقدم، وهمل الموجودات قديمة أم محدثة؟ وقد دعا ذلك إلى تحديد معنى

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٨.

الحدوث ومعنى القدم وطبيعة كل منهما، وعلاقتهما بالذات الإلهية، وهل هي قديمة أم محدثة وقد حدد مفهوم كل منهما بقوله: "القدم عبارة عن حكم الوجوب الذاتي، فسالوجوب الذاتي هو الذي أظهر إسمه القديم للحق، لأن من كان وجوده واجباً بذاته لم يكن مسبوقاً بسالعدم، ومن كان غير مسبوق بالعدم لزم أن يكون قديماً بالحكم، وإلا فتعالى عن القدم، لأن القدم تطاول مرور الزمان على المسمى به تعالى الحق عن ذلك، فقدمه إنما هو الحكم اللازم للوجوب الذاتي، وإلا فليس بينه سبحانه وتعالى وبين خلقه زمان ولا وقت جامع، بل تقدم حكم وجوده على وجود المخلوقات هو المسمى بالقدم "(۱).

ولما كان القدم هو حكم الوجوب الذاتي، فإن الخلق لا قدم له في ذلك لأنه له حكم الإمكان في الوجود إذ ليس وجوده بذاته، بل بغيره، ومن كان هذا شأنه فوجوده آني، وجد في وقت معين، وينطبق عليه حال الفناء لاحتياجه إلى موجد يوجده، ومن همنا جاءت تسميته بالمحدث، وهو ما أشار إليه بقوله: "وطرو المخلوق لافتقاره إلى موجد يوجده، هو المسمّى بالحدوث، ولو كان للحدوث معنى ثان وهو: ظهور وجوده بعد أن لم يكن شيئاً مذكوراً، فإن الحدوث الشائع، اللازم في حق المخلوقات إنما هو افتقاره إلى موجد يوجده، فهذا الأمر هو الذي أوجب إسم الحدوث على المخلوق، فهو ولمو كان موجوداً في علم الله فهو محدث في نفس ذلك الوجود، لأنه فيه مفتقر إلى موجد يوجده، فلا يصح على المخلوق إسم القديم ولو كان موجوداً في العلم الإلهي قبل بروزه، لأن من حكمه أن يكون موجوداً بغيره، فوجوده مرتب على وجود الحق وهذا بعيره، فوجوده مرتب على وجه من الوجوه معنى الحدوث "(٢). فالعالم على هذا النحو إذن لا علاقة له بالقدم بأي وجه من الوجوه لما له من صفة الافتقار للحق، فالعالم كله منه تعالى، أوجده من ذاته عندما أراد إظهار كنزيته المخفية في ذاته، ويستند في إثبات ذلك إلى قوله تعالى: (وسمة لكه ها فيه كنزيته المخفية في ذاته، ويستند في إثبات ذلك إلى قوله تعالى: (وسمة لكم من كان العالم لم يكن ثم كان السموات والأوض جهيعاً هنه)

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنمان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) مسورة الجاثية، الآية: ١٣ ك.

فهو محدث، إذن فهذا دليل على حدوث العالم وانعدام النسبة والمشاركة بينه وبين الحق فسي القدم، وبذلك يتحدد له هذا الأمر بتفرقته بين القدم والحدوث، وبين الله والعالم فسيقول: "العالم غيير الله، وصفات الله منزهة عن صفات العالم، فلا تشبه العالم ذاته بوجهه من الوجوه، ولا بينه وبين العالم نسبة، لأنه القديم الواجب بذاته، والعالم محدث مفتقر إلى غيره لأنه موجود ما دام الحق ينظر إليه نظرة الغيّرية، فإذا رجع نظره عنه فني العالم بأسره... كذلك نقول من حيث الحقيقة، وإن شئت من حيث الذات، وإن شنت قلت من حيث الوحدانية، وعدم الانقسام، العالم كله هو الله لا غيره"(١). فتحديده لمعنى القدم والحدوث بهذا الشكل لا لبس فيه، بحيث لا تتعارض في حقه تعالى وحق العالم صفات القدم والحدوث، وقد أكد ذلك من خلال نظرته الشاملة للوجود بوجهيه الحقى والخلقي فقال محدداً ذلك: "إن الوجود كله بما اشتمل عليه من الموجودات لا يخلو: إما أن يكون قديماً أو يكون محدثاً. فالقديم هو الواجب الوجود لذاته أزلاً وأبداً، أو هو الله تعالى وأسماؤه وصفاته، والمحدث هو ما صار واجباً بعد أن كان جائزاً، وهو المعبر عنه بما سوى الله، وبالعالم"(٢). وقد ظهرت له حقيقة هذا الأمر في حالة كشف ذوقي تجلُّت له فيها الحقيقة دون نقص في إيمانه بحدوث العالم وعدم قدَّمه، وتفسيره لذلك الوجود تفسيراً ذوقياً فقال: "قاته كما يُري بأن للعالم وجود سابق في العلم الإلهي، وأن الحق أوجد الخلق من وجود عيني إلى وجود شهادي، أما عندنا، فهو أوجد العالم من علمنه إلى عينه، هو عبارة عن إضافة ألحق تعالى نسب الوجود إلى عينه، لأن الموجــودات بأسرها لم تزل موجودة في علمه، وعلمه على الحقيقة عينه، وعينه ذاته، لأنــه بذاته يعلم، وبذاته يسمع، وبذاته يبصر... قلت لك إن ذلك العلم والسمع والبصر عين ذاته لا غيرها، فوجود العالم الكوني إيجاده لهم في بصره، وهو عبارة عن إضافة نسبة وجودهم إلى بصره، وهم قبل ذلك وبعده موجودون في علمه تعالى غير مفارقين للعلم حالمة إضافة نسبة وجودهم إلى علمه، لأن عينه بالغ مدى علمه، فلا يغيب عنه شيء، لكن إضافة نسبة الحق لهم إلى عينه أكسبتهم الإيجاد العيني، ولو رفع عنهم هذه

الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٥٦، ص ب.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ورقة ٥٥، ص ب.

الإضسافة لعدم العالم بأجمعه، فالعالم محفوظ بنظراته سبحانه وتعالى"(١). وعلى ذلك يمكن القول بأن الله قديم أزلاً، والعالم وجد عنه بإضافة نسبة الوجود إليه فليس له صفة القدم بحال من الأحوال، فأزلية الحق دلالة على قدّمه مع فارق في المعنى فقط إذ يقول مبيناً ما تحمله العبارة من تفرقة بين القدم والأزل: "والفرق بين الأزل والقدَم أن الأزل عبارة عن معقولية القبلية لله تعالى، والقدَم عبارة عن انتفاء مسبوقية الله تعالى بالعدم. ف الأزل إنما يفيد أنه قبل الأشياء، والقِدَم إنما يفيد أنه غير مسبوق بالعدم في نفس شعر أ:

> إن القديسم هو الوجسود الواجب لا تعتبر قدم الإله بمدة فانســب لـه القدم الذي هو شأنـه معنـــاه أن وجوده لا مُسبــق

والحكم للباري بذلك واجيب أو أزمن معقولية تتعاقب من كون ذلك حكم من هو واجب بالانعدام ولا قطيمع ذاهب 

بذلك يُثبت القدم لله الواجب الوجود فقط دون أن يشوبه شيء من الحدوث، على حين أن العــالم يجمع بين الحدوث والقَدَمُ لكن كُلُ منها باعتبار، وهي ليست أصلية له، لذلك يرى الجيلي أن حكمه بحدوث العالم هو باعتبار ظهوره فقط، لأنه لم يكون موجوداً ثم أوجهد بفعل قدرة خارجة عنه. وهو قديم باعتبار أن المعلومات موجودة في العلم الإلهبي، إنما بروزها إلى العالم الحسى الشهادي هو المحدث فقط. ومن هنا فإن العالم حكمــه فـــى القدم هو حكم الصفات والأسماء الإلهية، إذ أن الصفات عين الذات، ولما كانت الصفات قديمة وهي عين الذات، وجب القدم للذات، فيكون العالم معها قديماً لأن علمه صفة ذاتيه له، وهو قدم لأنه عينه، فيقول فيه: "إنه باعتبار وجوده - أي العالم -في العلم الإلهي فإن حكمه حكم الأسماء والصفات الإلهية - من حيث هي قديمة - فإن

<sup>(1)</sup> الجيلي، مراتب الوجود، ورقة ٦، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٣.

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٣.

حكمت بقدمها ووجوبها، فاحكم بقدم العالم ووجوبه (۱) فالقدم هنا إذن لازم للذات بهذا المعنى، ومضاف إليها أسماءها وصفاتها من حيث هي عينها، فهي قديمة بقدم الذات. ويسرجع ذلك القدم للعالم لقيامه بالروح الإلهي إذ المحسوسات جميعها قائمة بالروح الإلهسي وهسو روح القسدس دون مشاركة للحق في قدمه فيقول: "فمن نظر إلى روح القسدس فسي الإنسان رآها مخلوقة لانتفاء وجود قديمين، فلا قدم إلا شه تعالى وحده، ويلحق بذاته جميع أسمائه وصفاته لاستحالة الانفكاك، وما سوى ذلك مخلوق ومحدث فالإنسان مسئلاً جسد وهو صورته، وروح وهو معناه، وسر وهو الروح، ووجه وهو المعبر عنه بروح القدس، وبالسر الإلهي، والوجود الساري..."(۱).

وهكذا يصدق القول على الصفات كما هو الحال في الذات، فكما ثبت القدم المدذات فإن صفاتها قديمة بقدمها، فينتفي عنها الحدوث لأن الحدوث في الذات يلازم الحدوث في الصفات، وهذا محال في حقه تعالى أن يكون محلاً للحوادث، لأن القديم لا يحلّ به الحادث، وليس هو بمكان لحلول الحوادث فيه، فذاته إذن ليست محلاً للحوادث، وعليه فإن صفاته واجبة بوجوبه الذاتي لأن الصفات عين الذات. وهكذا الكلام قريب مسن آراء بعض الفرق الكلامية لا سيما المعتزلة والأشاعرة حول صفات الله وعلاقتها بالذات. ولكن هذا لا ينطبق كما يراه الحيلي على صفات الخلق، من حيث هي محدثة وليست قديمة، بينما القديم صفاته قديمة وهي عينه، وبه قيام غيره من الموجودات، في الموجودات، الموجودة فيك من الإرادة والقدرة والعلم وغيرها، جميعها صفات الله، لكنها بنسبتها اليك مخلوقة محدثة، وهي عينها بنسبتها إليه قديمة أزلية فحيث تنبعث إرادتك لشيء قد يكون ذلك الشيء في عالم القدرة الإلهية الباطنة فيك، وهي الصورة لذلك الشيء في عالم خيالك..."(٢).

وبهـذا يميز الجيلي بين وجهي الحقيقة الوجودية، فلا يخلط بينها بل يعطي كلا مـنها حقه بالتمام لأن صفات الحق وأسماءه هي عينه، وقديمة بقدمه وهي ليست كذلك

<sup>(</sup>١) الجيلي، حقيقة اليقين، ورقة ٥، ص أ.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، (صبيح)، ص. ص ٨ - ٩.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ١٩، ص أ.

في الخلق، لأن الخلق موجود بغيره وليس بذاته، فلزم بذلك أن صفاته أيضاً موجودة بغيره وليس بذاته. ومن هنا جاءت التفرقة بين وجود تام ووجود غير تام بقوله: "إنه لا يخلو أن يحتاج في وجود صفاته إلى نفسه، أو إلى غيره، فإن احتاج في وجود صفاته إلى غيره فهو غير تام الوجود، لأن الكامل بغيره متعلق كماله بوجود ذلك الغير، وذلك الغير إما أن يكون واجباً بنفسه أو يكون متعلق الوجود بوجود من تعلق كمال وجوده بوجوده... فثبت أن صفاته واجبة بوجوبه، قديمة بقدمه "(١).

وجملة القول أن الجيلي يقول بحدوث الموجودات جمعها. وفي هذا يلتقي مع المتكلمين في فكرة حدوث الخلق وقدم الحق. فقد قال بها المتكلمين، وأثبتوا قدم الباري لأنه أوجد المحدثات (٢) وهذا ما حكاه "معمر" بن عبّاد السلمي من المعتزلة عن قدّم السباري عسز وجلّ. إنه كان لا يقول أن الباري قديم إلا إذا أوجد المحدثات. وقول الجبّائي "أن الله قديم معناه أنه لم يزل كائناً لا إلى أول، وأنه المتقدم لجميع المحدثات لا إلى غاية"(٢) ويعقب الجيلي على قوله بحدوث الموجودات جميعها، ذلك أن كل محدث له حكم الانقضاء لأنه أوجد بفعل قوة الحدثة، وهي خارجة عنه، فلا بد إذن من انقضائه تحست سلطانها وفنائه فيها. وهذا ما ينطبق على العالم الدنيوي، وهو العالم المخلسوق المحدث، فسإن له نهاية كما أن له بداية، ولهذا فضرورة حكم المحدث أن ينقضي، ولا بعد له من ذلك إذ انقضاؤه وفناؤه تحت سلطان الحقيقة الإلهية، وهذا ما ينقضي، ولا بحدوث الممكنات باعتبارها أعياناً ثابتة في العلم الإلهي. فما هي إذن ترتب عليه القول بحدوث الممكنات باعتبارها أعياناً ثابتة في العلم الإلهي. فما هي إذن

يستخدم الجيلي فكرة الأعيان الثابتة ليوضع فكرته عن الوجود وتصوره له علي الحقيقة، وهو الله وحده، وأن كل ما عداه فهو نسب وإضافات، حتى قوله بالعدم هـو مـن هذا القبيل إذ أنه أمر اعتباري حكمي فقط. وقد أفرد للأعيان الثابتة باباً في

<sup>(</sup>١) الجيلى، حقيقة اليقين، ورقة ٥، ص ب.

<sup>(</sup>۲) الأشسعري (أبو الحسن على بن إسماعيل)، مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، ط ثانية، مكتبة النهضة، مصر، ۱۳۸۹هـ/۱۹۹۹م، الجزء الثاني، ص ۲۰۱.

<sup>(</sup>۳) المصدر السابق، ص ۲۰۱.

كتابه حقيقة الحقائق، يبحث فيه وجودها ونسبتها وعلاقتها بالذات في الوجودين العلمي والعيني (١)، وهو يذهب إلى إثبات وجود هذه الأعيان كتعينات موجودة في العلم الإلهي لكن وجودها بالقوة قبل أن يصبح وجوداً بالفعل (\*) وهو الوجود الفعلى الذي لا يختلف عمــا كانت عليه في الوجود العلمي وهو الوجود السابق لها أي بالقوة. كما ينفي عنها أيضاً حكم الوجود من العدم الأنها متعينة في العلم الإلهي، وفي هذا يلتقي مع ابن عربي في قوله بأن الأعيان هي "الحروف غير المقروءة"، وهي موجودة في علم الله فيقول: "إن كلام الحق نفس أعيان الممكنات، وكل ممكن كلمة من كلمات الله، ولهذا لا نفاذ للمكن لقوله تعالى: ﴿قُلُّ لُو كَانَ البُّعْرِ مُدَادًا لَكُلُمُامِتُمْ وَبِي لَنَفِدُ البُّعْرِ قَبْلُ أن تنفذ كلمات وبي ولو جننا بعثله مدداً ﴾(٢) فالممكنات هي كلمات الحق سبحانه وتعالى، والموجودات كلام الله، وهي الصورة العينية المحسوسة والمعقولة الموجودة، وكـــل نلك صور المعاني الموجودة في علمه وهي الأعيان الثابتة فإن شئت قلت حقائق الإنسان، وإن شئت قلت ترتيب الألوهية، إن شئت قلت بساطة الوحدة، وإن شئت قلت صور الجمال، وإن شئت قلت آثار الأسمام والصفات، وإن شئت قلت معلومات الحق، وإن شــنت قلــت الحروف العاليات، وإلى ذلك أشار الإمام محى الدين بن العربي في 

وترتبط معرفة هذه الأعيان الثابتة بمسألة قدم العالم وحدوثه، فهل يكون تعينها على حسب ما هي عليه الآن أم على صورة مغايرة لها أي على ما كانت عليه في العلم الإلهبي قبل وجودها في العلم الشهادي. لذلك حدد الجيلي طبيعة هذه الأعيان بقوله: "بأن الأعيان الثابتة متعينة في العلم الإلهي على حسب ما هي موجودة الآن، من أن هذا الوجود عين تلك الأعيان الثابتة بغير زيادة ولا نقصان "(٤) فهي إذن متحققة

الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٥، ص.ص أ - ب.

 <sup>(\*)</sup> ربما كان استخدام الجيلي لمصطلح القوة والفعل عن معرفته بأرسطو ومصطلحاته، أو ربما
 كان ذلك راجع إلى حالات كشف اطلع على حقائق تتضمن هذا المعنى.

 <sup>(</sup>٦) مىورة الكهف، الآية: ١٠٩ ك.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٩.

<sup>(</sup>٤) الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٥، ص.ص أ - ب.

على الصورة التي وجدت عليها في العالم الغيبي من حيث أنها تكونت بفعل الأمر الإلهي "كسن"، فكانت على ما كانت عليه قبلاً، وذلك اقوله تعالى: ﴿إنها قولها لهي الإلهي المنابة أن نقول له كن فيكون) (١). كذلك يبحث عن حقيقة تلك العين الثابتة في العلم الإلهي قبل الوجود الشهادي ليحدد مكانتها في الوجود كما يبحث عن "معرفة الشوون التي هي للعين الثابتة المعبر عنها بشيئية الموجود باطناً وظاهراً، لازماً وعارضياً "(٢) ويحساول أيضاً أن يضعها في مرتبتها بين سائر مراتب الوجود ليعين رتبستها الوجودية، فبحث في المراتب العلوية والسفلية والمتوسطة، وما هي الأطوار التي يمر بها هذا الموجود المحدث في كمونه وظهوره، أي وجوده بعد أن لم يكن شيئاً، فهي إذن صور الموجودات في العلم الإلهي "(٢).

لكن الجيلي يتساءل "هل يقال أن لها وجودا قديماً بذلك الاعتبار أم ليس لها إلا وجوداً محدثاً في هذا المحل لأنه علمها بالحدوث، أم ليس لها نسبة من حيث غيره"(أ). ويجيب الجيلي على ذلك بقوله: "لا يصبح على المخلوق إسم القديم ولو كان موجوداً في العلم الإلهي قبل بروزه، لأن من حكمه أن يكون موجوداً بغيره. فوجوده مرتب على وجود الحق، وهذا معنى الحدوث، وإلا فالأعيان الثابتة في العلم الإلهي محدثة لا قديمة بهذا الاعتبار، ومن هذا الوجه، وهذه مسئلة أعناها أثمنتا فلا توجد في كلام واحد منهم إلا مسا يعطي الحكم بقدم الأعيان الثابتة، وذلك وجه ثان لاعتبار ثان، وها أنا أوضحه لسك، وهسو أنه لما كان العلم الإلهي قديماً أي محكوماً عليه بالقدم وهو الوجوب الذاتي لأنه صفاته ملحقة بذاته في كل ما يليق بجنابه من الأحكام الإلهية، ولأن العلم لا يطلق عليه علم الا بوجود معلومه، وإلا فيستحيل وجود علم ولا معلوم، كما أنه يستحيل وجود كل منهما بعدم العالم، كانت المعلومات وهي الأعيان الثابتة ملحقة في حكم القدم وجود كل منهما بعدم العالم، كانت المعلومات وهي الأعيان الثابتة ملحقة في حكم القدم بالعلم، وكانت معلومات الحق قديمة له محدثة لأنفسها في ذواتها، فالتحق الخلق بالحق بالعلم، وكانت معلومات الحق قديمة له محدثة لأنفسها في ذواتها، فالتحق الخلق بالحق بالعلم، وكانت معلومات الحق قديمة له محدثة لأنفسها في ذواتها، فالتحق الخلق بالحق

سورة النحل، الآية: ٤٠ ك.

الجيلي، حقيقة الحقائق، ورقة ٥، ص. ص أ - ب.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، ورقة ٥، ص أ - ب.

<sup>(3)</sup> Ihaare (hulpā) ورقة 1/4 ص أ.

لحوقاً حكمياً، لأن رجوع الوجود الخلقي إلى الحق من حيث الأمر عيني، ومن حيث السذات حكمسي، ولا يفهم ما قلناه إلاّ الأفراد الكمل، فإن هذا النوع من الأذواق مخصوص بالمحققين دون غيرهم من العارفين (1). فالأعيان الثابتة بهذا المعنى لم مخصوص بالمحققين دون غيرهم من العارفين (1). فالأعيان الثابتة بهذا المعنى لم تستقد أي صفة من صفات الحق، فكان إخراجها من الوجود العلمي بفعل الجود الإلهي فقال: "إن أعيان الممكنات ما استفادت إلاّ الوجود، والوجود ليس غير الحق... فما ظهر من الوجود بالوجود إلا الحق (1) ويعقب الجزائري على كلام الجيلي بقوله: "تعين ظهر من الوجود بالوجود إلا الحق (1) ويعقب الجزائري على كلام الجيلي بقوله: "تعين عندما تجلى وظهر بذاته على ذاته في ذاته... وبهذا التجلي حصلت أعيان المعلومات في عندما تجلى وظهر بذاته على ذاته في ذاته... وبهذا التجلي حصلت أعيان المعلومات العلم الذاتي باستعداداتها الكلية والجزئية وأحكامها واقتضاءاتها إلى غير نهاية، وهذا التجلي الذاتي هو المسمى في اصطلاح الطائفة العلية بالفيض الأقدس، فالذات من حيث التجلي الذاتي هو المسمى في اصطلاح الطائفة العلية بالفيض الأقدس، فالذات من حيث هي اقتضت لذاتها الحقائق الإلهية والأسماء الرحمانية، وهذا هو مفهوم الأعيان الثابئة هي وجودها لديه (1).

ويصور لنا الجيلي كيفية إخراج هذه الأعيان من العلم الإلهي إلى العلم العيني لتصبح بعدها موجودات بالفعل، وذلك بفعل الإرادة الإلهية، حيث أنها مفتقرة إلى الظهور والمتحقق بالوجود الفعلي لانعدام النسبة والتجانس بينها وبين الحق، وعدم مجاراتها لقدم الذات فقال: "إن الله تعالى لما أراد أن يظهر من تلك الكنزية المخفية، وأحب أن يخلق هذا العالم الكوني لمعرفته كما ورد في قوله تعالى في الحديث القدسي: كنت كنزاً مخفياً... كانت الموجودات في ذلك التجلي الأزلي موجودة في علمه أعياناً ثابستة، قد علم من قوابلها أنها لا تستطيع معرفته لعدم النسبة بين الحدوث والقدم، والمحبة مقتضية لظهوره عليهم حتى يعرفوه..."(1).

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٧٧ - ٧٣.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، الإسفار عن رسالة الأنوار، ص ۲۸۹.

<sup>(</sup>٦) الجزائري (الأميرعبد القادر)، المواقف في الوحظ والإرشاد، الجزء الثالث، نشر دار اليقظة العربية، دمشق، ١٩٧٦، ص ٧٣٧.

<sup>(3)</sup> Ilentis, الكمالات الإلهية، ورقة ٤، ص أ.

ومما يبدو لنا في حكمه على حدوث هذه الأعيان أو قدمها أنه مرتبط بقدم الذات ونسبة الأعيان إليها في العلم، ولما كان العلم قديماً قدم الذات فالأمر الحكمي لها هذا القدم على حين أن الحقيقة الوجودية لها هذا الحدوث فيقول: "ولما كان هذا القدم في حق المخلوقات أمراً حكمياً والحدث أمراً عينياً قدمنا ما يستحقونه من حيث ذواتهم على ما يُنسبون إليه من حيث الحكم، وهو تعلق العلم الإلهي بهم، فافهم. فقدم الحق أمر حكمي ذاتي وجوبي للمخلوقات، والمخلوقات، والمخلوقات، والمخلوقات، من حيث الحكم لتدل عليه، وإلا فيها أنها حق إلا من حيث الحكم لتدل عليه، وإلا فيال فيها أنها حق الله من حيث الحكم لتدل عليه، وإلا فيال فيها أنها حق الله فيها لحقوا به إلاً من حيث الحكم الدل عليه، والا الحكم "(۱).

ويشير الجيلي إلى العلاقة بين الأعيان الثابتة والوجود المطلق باعتباره الوجود الكلي الشامل لكل صورة إلهية كمالية وذلك بصورة رمزية حيث يرى أن الوجود المطلق هدو الكتاب سور وآيات وكلمات وحروف، وجرياً على عادة الصدوفية فإنه يستخذ من تلك الحروف والكلمات صوراً رمزية تشير إلى حقيقة هذه الموجدودات المسماة بالأعيان الثابتة، فيفرق بين كل منها لتمايزها عن بعضها البعض فيقول: "واعلم أن الكلمات هي عبارة عن عفارة عن الأعيان الثابتة في المتعينة في العدام الشهادي، والحروف فالمنقوط منها عبارة عن الأعيان الثابتة في العلم الإلهي... واعلم أن الحروف ليست بكلمات، لأن الأعيان الثابتة لم تدخل تحت كلمة "كن" إلا عند الإيجاد العيني، وأما هي ففي أوجها وتعينها العلمي، فلا يدخل عليها إسم التكوين، فهي الإيجاد العيني، وأما هي ففي أوجها وتعينها العلمي، فلا يدخل عليها إسم الأعيان الثابتة في العلم بهذا الوصف حادثة، ولكنها ملحقة بالحدوث الحاقا حكمياً لما تقتضيه ذواتها من إساد وجود الحادث في نفسه إلى قديم. فالأعيان الثابتة المعبر عنها بالحروف ملحقة في العالم العلي بالعلم الذي هو ملحق بالعالم، فهي بهذا الاعتبار الثاني قديمة" ولذلك قيال في تحديد ده لحق يقة هذه الأعيان الثابتة في رمزيته بالنقطة والحروف "... إن قيال في تحديد ده لحق يقة هذه الأعيان الثابتة في رمزيته بالنقطة والحروف "... إن

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٧.

الأعيان الثابستة في العلم الإلهي عبارة عن صور المعلومات الإلهية، تسمى في علم القوم بالحروف العاليات (١)، ويزيد على ذلك مبيناً نسبتها لبعضها البعض بقوله: "فنسبة الأعيان الثابتة من صفة العلم نسبة الحروف الوضعية من النقطة أو نسبة الحروف الرقمية من النواة، أو نسبة الثمرة من النخلة، فلهذا أطبق المحققون أن الله تعالى هو محتد العالم... (٢).

ويقيس الجيلي مدى ثبات هذه الأعيان في الحدوث وبُعدها عن القدّم الذي هو حكم ذاتبي وجوبي للذات بميزان الشرع، إذ أن الصوفي المتحقق يدرك ببصيرته ما يعطيه الكشف الصحيح فيعرف حقيقة الأمر على ما هو عليه بالنسبة للذات، ومن هنا لنزم الدقة في الحكم كي لا يقع الصوفي بحكمه في الشرك، فيجعل من الأعيان الثابتة شريكاً للسذات في قدّمها، وهذا لا يقول به إلا قاصر لا كشف له ولا استناد إلى الشريعة، ولذلك يبرى أن لحسوق الأشبياء بالذات هو لحوق حكمي فقط فيقول: "فالمخلوقات من حيث هويتها لا يقال فيها إنها حق إلا من حيث الحكم اندل عليه، وإلا فالحق منزه أن تلحق به الأشياء من حيث داته، فما لحقوا به إلا من حيث الحكم، وهذا اللحوق لو لاح للمكاشف العارف أنه لحوق ذاتي فإن ذلك إنما هو على قدر قابلية المكاشف لا على الأمر الذي يعلمه الله من نفسه لنفسه، وما أتت ألسنة الشرائع إلا مصيرة بنفراد الحق بما هو له، وهذا التشريع هو على ما هو الأمر عليه، لا كما يسزعمه من ليس له معرفة بحقيقة الحقائق، فإنه يلوح له شيء، ويعزب عنه أشياء، ويقول أن التشريع إنما هو القشر الظاهر ولم يعلم أنه جامع للب الأمر وقشره").

وجملة القول أن الجيلي يرى أن الله أوجد الأعيان لها لا له، وهي على حالتها بأزمانها وأماكنها ينكشف لها عن أعيانها وأحوالها شيئاً بعد شيء إلى ما لا يتناهى على النتالسي والتنابع، فالأمر بالنسبة إلى الله واحد كما قال تعالى: (وما أمرنا إلا والمنابع) والكثرة في نفس المعدودات(٥)، كما يظهر لنا مدى الخلاف وعدم الاتفاق

<sup>(</sup>١) الجيلى، كتاب النقطة (حقيقة الحقائق)، ورقة ١٣، ص أ. وأيضاً المناظر الإلهية، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق،، ورقة ١٣، ص أ.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٣.

<sup>(</sup>٤) سورة القمر، الآية: ٥٠ ك.

<sup>(°)</sup> الجيلى، شرح رسالة الإسفار عن نتائج الأنوار، ص ١٤.

في بعض نواح بين الجيلي وابن عربي، وخاصة حول قدم الأعيان وحدوثها... فعلى حين يقول الجيلي بحدوث الأعيان لأن مذهبه يقوم على فكرة الخلق من العدم لإظهار فعالية القدر الإلهية والإرادة الربانية ينفي ابن عربي ذلك الخلق من العدم ويرى بأنها أوجدت من وجود علمي إلى وجود عيني فقط.

#### - نفى فكسرة الزمان عن الوجسود:

إن فكرة السبق بالعدم للموجودات قد توحي بوجود فكرة الزمنية والخلق في السزمان، ما دام الجيلي قد استخدم فكرة "السبق" فقد يوحي ذلك بأنه يقول بالزمان، فكيف يعود إذن لينفي أن ثمة زماناً بين المراحل الثلاث للخلق من العدم وهي: العدم المحض، ثم العدم، ثم الوجود العيني؟

إن نظرة فاحصة إلى أقوال الجيلي وآرائه تطلعنا على حقيقة ما يقصده بفكرة "السبق" فهي لا تفهم بمعنى الزمان أي الوقت في مفهومنا العادي، إذ لا مجال لتقييد الحق تعالى بزمان أو مكان لأنه وجود مطلق، بل يصدق ذلك في حق المخلوقات فقط، ولا مكان لها في حق الحق تعالى، إذ أن الافتقار إلى النسبة بينهما لا يقيم وزنا للرابطة الزمنية بينهما، ومن هنا نرى أن كل ما جاء به الجيلي من أدلة، فيه نفي قاطع لربط الحق بالزمان بل وبالمكان أيضاً، فلا مثى ولا أين يصدق في حقه تعالى، فهو وجود مطلق ينتفي معه كل شيء، بل يترفع عن أن يحده زمان أو مكان، ويستدل على ذلك بما أجاب به الرسول محلى حين سئل: "أين كان الحق قبل أن يخلق الخلق" فأجاب بقوله: "قي عماء"(١)... لأن التجلي في نفسه لا بد أن يقتضي من حيث إسمه أن يكون "قيي عماء"(١)... لأن التجلي في عرفه قبلية حكم لا قبلية توقيت، لأنه يتعالى أن يكون بينه وبين خلقه توقيت أو انفصال أو انفكاك أو اتصال أو تلازم لانعدام النسبة بينهما، إذ أن كل هذه الاعتبارات هي مخلوقات له، فكيف يكون بينه وبين مخلوقاته مخلوقات أخر، إذ لو كان كذلك للزم الدور والتسلسل وهو محال(٢)، فلا بد والحالة هذه "أن تكون قبليته وبعديته وأوليته وآخريته حكماً، واعتبار محلات وإضافات لا زمانية ولا مكانية، قبليته وأوليته وآخريته حكماً، واعتبار محلات وإضافات لا زمانية ولا مكانية، قبليته وبعديته وأوليته وآخريته حكماً، واعتبار محلات وإضافات لا زمانية ولا مكانية،

الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٧.

بسل كما ينبغي له، فهو قبل الخلق في عماء، وبعد خلق الخلق فيما كان عليه من قبل، فعلسم مسن هذا أن المراد بالعماء هو الحكم السابق إلى الذات بعدم الاعتبارات وخلق الخلسق يقتضي الظهور، والظهور هو حكم اللاحق بالذات مع وجود الاعتبارات، فتلك السبقية هي القبلية، وهذا اللحوق هو البعدية، ولا قبل ولا بعد، إذ هو قبل وبعد، وهو أول وهو آخر ((۱)).

وعلميه فإن الجيلى في كل ما ذهب إليه من القول بأسبقية الحق ولحوق الخلق أو القــول بالقبلية والبعدية لا يعنى الزمن، ولا يمكن وجود فترة زمنية متميزة في حقه تعالى، أو وجود انفصال بينه تعالى وبين خلقه، إذ أن الزمن والاستمرارية في المكان والزمان هي نفسها مخلوقات له "فالبعدية والقبلية لله تعالى حكميّان في حقه لا زمانيان، لاستحالة مرور الزمان عليه، فأبد الحق سبحانه وتعالى شأنه الذاتي باعتبار استمرار وجوده بعد انقطاع وجود الممكن"(٢) كذلك الظهور والبطون هو واحد لأن العين واحدة لا مغايــرة فيها، والقبل والبعد والأول والآخر جميعها واحدة لعين واحدة، وهو في هذا متســق مــع مــنطق مذهــبه حيث يقول: "والعجب من هذا أن ظهوره عين بطونه لا باعتبار ولا بنسبة وجهة بل عين هذا عين هذا، فأوليته عين آخريته، وقبليته عين بعديـــته"(٣). وهـــذا يمثل جانب الحيرة عنده إذا أن العقل القاصر لا طاقة له بربط هذه الأمور جميعها لأنها متناقضات، لذلك عبر عن حيرته هذه فقال: "حارت فيه العقول وانقطـــع دون عظمته الوصول، فلا مفهوم يُصورهُ ولا معقول"<sup>(٤)</sup>، إذن فلا ماضي والا مستقبل في حقه تعالى، لأن فكرة الزمان الماضي أو المستقبل بحق نظرة الحق تعالى معدومة، بل مقضى عليها لأن الأمور كلها معلومة له في مراتبها، فيعرفها بتعداد صورها في مراتبها لأنها لا تتناهى، ولا تنحصر، ولا حدود لها، وهذا هو إدراك الحق للعالم ولجميع الممكنات في أية حال من وجودها، سواء في العدم أو الوجود(٥٠).

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٧.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٥) الجيلي، شرح رسالة الأنوار، ص.ص ١٢ - ١٣.

كذلك ينفى الجيلي فكرة الزمن بالنسبة لعملية الخلق والإيجاد من العدم، إذ أن فكــرة السبق بالعدم كما ذكرنا قد توحى بوجود فكرة الزمنية والخلق في الزمن، كذلك القبل والبعد قد يستشعر منها التقديم والتأخير في الزمن، فهو ينفي ذلك لأن الزمان عـنده نسبى لا وجود له، وأن القبل والبعد هي محض تصورات إنسانية لا واقع حقيقي لها، وفيه يقول: "وقولنا حكم الوجود له (أي الله) قبل حكم الوجود لها (أي المخلوقات)، ف إن القبلية هنا قبلية حكمية أصلية لا زمانية، لأنه سبحانه وتعالى له الوجود الأول لاستقلاله بنفسه، والمخلوقات لها الوجود الثاني لاحتياجها إليه... ولا يقال يلزم من هذا جهلــه بهــا قــبل إيجادهــا في علمه، إذ ما ثمّ زمان، وما ثمّ إلاّ قبلية حكمية أوجبتها الألوهية لعزتها بنفسها واستغنائها في أوصافها عن العالمين، فليس في وجودها في علمه وبين عدمها الأصلى زمان، فيقال إنه كان يجهلها قبل إيجادها في علمه تعالى الله عن ذلك ... "(١) وهذا عين ما ذهب إليه الغزالي من قبل حيث نفي فكرة الزمان عن الحــق، إذ لا يجــوز في حقه تعالى أن يكون متعيناً بالزمان، فهو متقدم على العالم لا بالزمان، بل بالذات كتقدم الواحد على الإثنين. "فالله متقدم على العالم والزمان، إنه كان و لا عـــالم، ثم كان ومعه العالم، ففي الحالة الأولمي نفرض وجود الذات واحدة هي ذات الله، وفسى الثانية ذاتيس هما ذَاتِ الله وذات العالم، وليس من الضروري أن نفرض وجــود شيء ثالث هو الزمان"(٢) كذلك ابن سبعين الذي ينفي فكرة الزمان كلياً، ويرى بأن الوجود المطلق ينتفي معه القبلية والبعدية لأنه الوجود الحقيقي، أما الوجود المقيد والمقدر فهما لا شيء على التحقيق، ويترتب على ذلك أن يتوب الإنسان عن إثبات البعدية والقبلية لله بالنسبة للأشياء، لأن وجود هذه الأشياء هو عين وجود الله<sup>(٣)</sup>.

ولا يقتصر الأمر لدى الجيلي على فكرة القبل والبعد وحكم الزمان في الوجود فقط، بل يتعداها إلى فكرة الأزل والأبد، باعتبارها إشارات إلى معقول القرب والبعد شه تعالى، وقد حدد مفهوم الأزل والأبد من حيث اقتضاء الكمال الذاتي لا من حيث تقدم

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٨.

<sup>(</sup>٢) حنا فاخوري (خليل الجر)، تاريخ الفلسفة العربية، بيروت، ١٩٦٦، ص ٥٢٥.

 <sup>(</sup>٦) التَقْتَاز اني (أبو الوفا)، ابن سبعين وفلسفته الصوفية، ص ٢١٢.

الموجودات الحادثة في الزمان فيقول: "الأزل عبارة عن معقولية القبلية المحكوم بها لله تعسالى من حيث ما يقتضيه كماله لا من حيث أنه تقدم على الحادثات بزمان متطاول العهد، فعسبر عن ذلك بالأزل كما يسبق إلى فهم من ليس له معرفة بالله... وقد بينا بطلانه فيما سبق... فأزله موجود الأن كما كان موجوداً قبل وجودنا لم يتغير عن أزليته، ولم يزل أزلياً في أبد الأباد... هذا حكم الأزل في حق الله تعالى"(١).

كذلك يميز الجيلي بين أزل الحق وأزل الخلق وما يترتب عليه من تحديد الوقيت لكل حادث مما يخالف أزل الحق، فأزل الخلق حادث بفعل الأمر الإلهي، وهو نتيجة الأمر التكويني الذي يحدد وجود الأشياء جميعها. فيقول: "أما الوجود الحادث فله أزل، وهو عبارة عن الوقت الذي لم يكن للحادث فيه وجود، فلكل حادث أزل مغاير لأزل غيره من الحادثات.. وهم جميع العالم، فأزلهم كلمة الحضرة، وهو معنى قوله للشيء "كن فيكون"(١٠). أما الأزل المطلق فهو للحق دون الخلق لا تشاركه المحدثات لأنسه قديم بقدم الله، وغير حادث في الوقت، لذلك هو أزل الآزال جميعها فيقول: "أما الأزل المطلق فما يستحقه إلا الله لنفسه، ليس لشيء من المخلوقات فيه وجود لا حكما ولا عينا ولا اعتباراً، وقول القائل: كنا في الأزل عند الله، فاعلم إنما هو أزلية الخلق، وإلا فهم غير موجودين في أزلية الحق، فأزل النحق أزل الأزال، وهو له حكم ذاتي وإلا فهم غير موجودين في أزلية الحق، فأزل النحق أزل الأزال، وهو له حكم ذاتي

والأزل من حيث هو لا يوصف بالوجود ولا بالعدم لأنه أمر حكمي لا وجسودي، وقد نفسى الجيلي القول بذلك لأن أزلية الحق تترفع عن الاتصاف بصفات الخلق فيقول: "إن الأزل لا يوصف بالوجود ولا بالعدم، فكونه لا يوصف بالوجود لأنه أمر حكمي لا عيني وجودي، وكونه لا يتصف بالعدم لكونه قبل النسبة والحكم، والعدم المحض لا يقبل نسبة ولا حكماً ولهذا انسحب حكمه، فأزل الحق أبده وأبد الحق أزله "(أ).

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٠.

كما أنسه لا نصسيب للخلق بمشاركة الحق في أزله لأنه محدث فلا قبلية له مع الحق في قيقول: "واعلم أن أزل الحق الذي هو لنفسه لا يوجد فيه الخلق لا حكماً ولا عيناً، لأنه عبارة عن حكم القبلية شه وحده، فلا حكم للخلق في قبلية الحق بوجه من الوجوه، ولا يقال أن له فسي قبلية الحسق وجوداً من حيث التعيين العلمي ولا من حيث التعيين الوجود الوجود الوجود العلمي لزم مسن ذلك أن يكون الخلق موجوداً بوجود الحقى، وقد نبه الحق تعالى على ذلك في قوله: (هل أتمى على الإنسان حين من الحمر له يكن شهناً عملكوراً )(۱)(۱).

كذا له الشأن بالنسبة إلى الأبد وعلاقته بالبعدية، وحكمه حكم الأزل من حيث اقتضاء الوجود الوجوبي للذات الإلهية، فله البقاء الدائم لا يجاريه فيه ممكن ولا حادث لأن الوجود الذاتي استلزم ذلك. ويشير إلى معنى الأبد بقوله: "الأبد عبارة عن معقولية البعدية شه تعالى، وهو حكم له من حيث ما يقتضيه وجوده الوجوبي الذاتي لأن وجوده لنفسه قائم بذاته، فلهذا صح له البقاء لأنه غير مسبوق بالعدم، فحكم له بالبقاء قبل الممكن وبعده لقيامه بذاته وعدم احتياجه لغيره، بخلاف الممكن لأنه ولو كان لا يتناهى فهو محكوم عليه بالانقطاع لأنه مسبوق بالعدم. وكل مسبوق بالعدم فمرجعه إلى ما كان عليه، فلا بد أن يحكم عليه بالانعدام وإلا لزم أن يساير الحق تعالى في بقائه وهذا محال، ولو لم يكن كذلك لما صحت البعدية شه"(٢).

ومما يراه الجيلي أن الاستمرارية التي للحق تعالى لا يشاركه فيها الممكن لانقطاع وجوده، لأن وجوده بغيره. لذلك فله حكم الانتهاء وعدم الاستمرارية، ومع ذلك فالممكن له أبد يختلف فيه عن أبد الحق، لأن أبد الحق عين أزله. وأزل الحق أبده وكل ممكن مآله إلى الحق فيقول: "إن كل شيء من الممكنات له أبد، فأبد الدنيا بتحول الأمر إلى الآخرة، وأبد الآخرة بتحول الأمر إلى الحق تعالى، ولا بد أن يُحكم بانقطاع الأبد... فإن أبدية الحق تلزمنا أن نحكم على ما سواه بالانقطاع، فليس لمخلوق أن

السورة الإنسان، الآية: ١ م.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٧١.

يسايره في بقائه (۱). بل ويؤكد الجيلي على موقفه هذا لما ناله من معرفته كشفاً فقال: "وهذا الحكم ولو أنزلناه في هذا الكلام بعبارة معقولة، فإنا شهدناه كشفاً وعياناً، فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر (۱) وهكذا فأبد الحق سبحانه وتعالى أبد الآباد كما أن أزله أزل الآزال لا مجال لمشاركة المحدث فيها، فأزله عين أبده، وأبده عين أزله، فلا قَدَم للخلق في مشاركة الحق بهذه الصفات. وهذا يعني انقطاع الطرفين الإضافيين عنه لينفرد بالبقاء بذاته وكونه قبل "فالأزل والأبد شه وصفان أظهرتهما الإضافة الزمانية للسوى ليتعقل وجوب وجوده، وإلا فلا أزل ولا أبد، كان الله ولا شيء معه، فلا وقت له سوى الأزل السذي هدو الأبد الذي هو حكم وجوده باعتبار عدم مرور الزمان عليه وانقطاع حكم الزمان دون التطاول إلى مساير بقائه، فبقاؤه الذي ينقطع الزمان دون مسايرته هو الأبد الذي الله الذي الله الذي القطاع الزمان دون مسايرته هو الأبد الذي المساير بقائه، فبقاؤه الذي ينقطع الزمان دون مسايرته هو الأبد الأبد (۱).

وجملة القول أن الجيلي لم يتقيد بالزمان في حق الحق، بل نفى عنه ذلك لأنه يستحيل عليه تعالى أن يتقيد بمثل ذلك، وليس ترتيب المراتب الوجودية وورودها مقيدة بالزمان إلا من وصف الأوهام فقط. ويحدد التابلسي المراتب الوجودية التي لا تخضع للزمان كما رآها الجيلي وهي: مرتبة الوحدة، ومرتبة الحقيقة المحمدية ومرتبة الحقيقة الإنسانية، فهذه المراتب الثلاث القديمة المرتبة عقلاً وشرعاً ومعرفة ليس في تقديمها وتأخيرها زمان، لأنه يستحيل عليه تعالى أن يتقيد بالزمان، إنما الترتيب المعقول هو ترتيب في العقول وذلك باعتبار الأفهام، والتقديم والتأخير من وصف الأوهام، لا حقيقة الأمر الخارج عن مدارك الأنام (3).

وهكذا فإن مذهب الجيلي في الوحدة المطلقة لا يحتمل القول بالزمان والمكان ولا التقييد به لأن ذلك محال في حقه تعالى، وقد ساير فيه صوفية أهل وحدة الوجود والإمام الغزالي في رده على الفلاسفة في قولهم بوحدة الزمان.

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>r) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٧٢.

<sup>(</sup>٤) النابلسي (عبد الغني)، شرح التحفة المرسلة، للشيخ رسلان، مصدر سابق، ص ١٦.

## رابعاً: الجبر والاختيار في مذهب الجيليي:

بعد عرضنا لمذهب الجيلي في وحدة الوجود وما تمخض عنه من قضايا تتعلق بالحقيقة الوجودية بوجهيها الحقي والخلقي نقول: هل في مذهب الجيلي مكان للإرادة الإنسانية؟ وهل الإنسان حرّ في أفعاله أم هو مجبور عليها؟

هـذه السنظرية وإن كانت نظرية خُلقية لما يترتب عليها من طاعة أو معصية بحق الخالق، فهي تعتبر نتيجة حتمية للقول "بأن وجود المخلوق هو عين وجود الخالق" حيث ينفي أصحاب مذهب وحدة الوجود القول بإرادة إنسانية مستقلة، وذلك لاستهلاك إرادته في إرادة الله، الحق، وذلك عن طريق الترقي والمجاهدة في المقامات والأحوال. ولكن ما يراه الجيلي أن التدرج في المقامات والأحوال من أجل الوصول إلى الكمال الأخلاقي والعرفاني يتوجب ظهور الإرادة الحرة عند السالك للطريق، وإلا فما معنى الترقي والمجاهدة ضمن هذه الإرادة المقيدة؟

يمكنا القول هذا بأن الجيلي في هذا المجال قد كشف عن أصالته واستقلاليته عن غيره، فلم يكن مجرد تابع لابن عربي في مثل هذه القضايا، بل صاحب فكر جديد، حيث وجد الإجابة على ذلك بطريق الذوق والكشف الإلهي الذي هو فوق العلم والعيان (۱)، وذلك في مسائل مثل الخير والشر، والجبر والاختيار، وكان إيمانه بكل ذلك إيمان تقليد (۱) لما أعطاه الكشف من الحقائق التي تخفى على العقول والأبصار.

يعرض الجيلسي في مبحثه هذا عن مفهوم الإرادة الإلهية ومفهوم الإرادة الإلهية ومفهوم الإرادة الإنسانية وما بينهما من علاقة في تحقيق أفعال الإنسان وما يترتب عليها من ثواب أو عقاب فهو يصور الإرادة الإلهية على أنها إرادة حرة، فعالة خالقة للخلق، موجدة من عدم، وفي هذا يظهر مدى افتقار الخلق إلى الحق، كما يرى أن الله لم يفعل شيئاً من الأشياء إلا لسبب، وهذا السبب إما خفي راجع إلى الحق، وإما جلّي مرتبط بالخلق، فالنسبة إذن مفقودة بين الطرفين ومتفاوتة، ولكن لا تخلو من علاقة ومن هنا قوله:

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٣.

"فالكل مفتقر ما الكل مستغن" إشارة إلى هذه العلاقة، إذ أن نسبة افتقار كل وجه من وجهسي الحقيقة الوجودية للوجه الآخر هي نسبة معقولة في الذهن لكنها مفقودة في الحسس والمعاينة، لأنها تعود جميعها إلى الحق لقيام الوجود به بفعل سريانه في الصور، ولولا ذلك لما كان العالم فيقول: "فالكل مفتقر ما الكل مستغن وذلك لتعلق الأمور بعضها ببعض، فليس افتقار المفعول إلى ما هو عينه بأولى من افتقار الفاعل السي مسن هو منفعل عنه، لظهور حكمه فيه وسلطانه، غير أنه في الفاعل فيه عزة، ولذلك ربط الله سبحانه وتعالى المشيئة به فقال "ولو شاء" "وإن يشاء" وهو المفعول بصحبته ذلة لزوال المشيئة عنه، والمشيئة تورث العزة، ولذلك سقنا الاقتدار والعزة شه أورده بشان القدرة الإلهية والاقتدار والمشيئة بقوله: "إن المشيئة عرش الذات، لهذه أورده بشان القدرة الإلهية والاقتدار والمشيئة بقوله: "إن المشيئة عرش الذات، لهذه العزة التي نطابها، والعزة للذات بالذات، وشه ولرسوله وللمؤمنين في إيمانهم لا من لعرف من من حكم هذه الأمور ونسبتها إلى ما ذكرناه"(۱).

ويترتب على المشيئة الإلهية المتمثلة في قوله تعالى: (وما تشاؤون إلا أن يشاء الله) (٢) حرية التصرف، والعمل، والاختيار ش، وهذا ما يثبت، بل ويؤكد بأن الله حرر في أفعاله، لا تقبيد فيها، مختار فعال لما يريد، وقد أشار إلى ذلك بقوله: "اعلم أن الإرادة الإلهية المخصصة للمخلوقات على كل حالة وهيئة، صادرة من غير علة ولا مبب بل محض اختيار إلهي لأنها، أعنى الإرادة، حكم من أحكام العظمة، ووصف من أوصاف الألوهية، فألوهيته وعظمته لنفسه لا لعلة، وهذا بخلاف ما رأى الإمام محي الدين بن العربي رضي الله عنه فإنه قال: لا يجوز أن يسمى الله مختاراً فإنه لا يفعل الدين بن العربي رضي الله عنه فإنه قال: لا يجوز أن يسمى الله مختاراً فإنه لا يفعل

<sup>(</sup>١) الجيلي، أمهات المعارف، ورقة ١.

<sup>(\*)</sup> هــو عمرو بن عثمان بن كرب أبو عبد الله المكي، صاحب قوت القلوب، قال أبو نعيم أنه معـــدود فـــي الأولــيــاء، (طبقات الصوفية للسلمـــي، ص . ص ٢٠٠ – ٢٠٠، حليــة الأولياء ١١/١٠).

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ورقة ۳.

<sup>(</sup>٦) مىورة الإنسان، الآية: ٣٠ م.

شيئاً بالاختيار، بل يفعله على حسب ما اقتضاه العالم من نفسه، وما اقتضى العالم من نفسه، والأ هذا الوجه الذي هو عليه، فلا يكون مختاراً، هذا كلام الإمام محى الدين في الفتوحات المكية، ولقد تكلم على سر ظفر به من تجلّي الإرادة وفاته منه أكثر مما ظفر بسه وذلك من مقتضيات العظمة الإلهية. ولقد ظفرنا بما ظفر به ثم عثرنا بعد ذلك في تجلّب العزة على أنه مُختار في الأشياء، متصرف فيها بحكم المشيئة الصادرة، لا عن ضرورة ولا مريد، بل شأن إلهي ووصف ذاتي كما صرح الله تعالى عن نفسه في كتابه فقال: (وروك يخلق ما يشاء ويختار، فهو القاحر المختار العزيز الجبار المتحبّر القمّار)(ا)ه(١).

هكذا يتضبح لنا أن هناك أوجه خلاف بين ابن عربي والجيلي بصدد قضية الجبر والاختيار، فالجيلي يقول بحرية الإرادة وقدرة الله على الاختيار على حين نرى ابن عربي ينفسي القول بالاختيار ويثبت الجبرية، وهذا الخلاف حول قضية الجبر والاختيار لم يقتصر على ابن عربي والجيلي فقط، بل كان الخلاف قديماً بين المسلمين منذ عصرهم الأول عندما تناولوا هذه المشكلة وقامت حولها خلافات كثيرة بين الفرق المتعددة، وتباينت الأراء والاتجاهات حولها.

فمنهم من مال إلى القول بالقدرة أو الاختيار يعني أن الإنسان قادر خالق الأفعال، أي له قدرة واستطاعة من نفسه قبل الفعل وهؤلاء هم المعتزلة، وقد أشار القاضي عبد الجبار إلى موقفهم هذا بقوله: بل يفعلون ما أمروا به ونهوا عنه بالقدرة التي جعلها الله لهم وركبها فيهم "(").

ومنهم من يخالفهم في موقفهم هذا وهو الجبرية فيميلون إلى نفي الفعل عن العبد، واضافته إلى الله تعالى، فيصبح الإنسان مجبوراً في أفعاله، لا قدرة له ولا إرادة

العزيز القصيص: الآية ٦٨ ك، والآية هي: (وربك يظن ما يشاء ويغتار) والآية: (العزيز العبار المتكبر) سورة الحشر، الآية ٢٣ م.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٦) القاضي عبيد الجبار: شرح الأصول الخمسة، تحقيق عبد الكريم عثمان، القاهرة، ١٩٦٥، ص ٣٠١.

أصلاً. ويعرَف الشهرستاني بمعنى الجبر بقوله: "الجبر هو نفي الفعل حقيقة عن العبد وإضافته إلى السرب تعالى" (١) وهناك من توسط بين الجبرية والقدرية أي المعتزلة، فجعل الله خالقاً لأفعال الإنسان لأن الإنسان بجميع أفعاله مخلوق لله لقوله تعالى: ﴿والله خلقك ع وها تعملون الله فيه مقارنة لله استطاعة يحدثها الله فيه مقارنة للفعل، لا مستقدمة عنه ولا متأخرة، فالإنسان عندهم مكتسب لعمله، والله تعالى خالق لكسبه. وهؤلاء هم أهل السنة والجماعة، ومنهم الأشعرية ومن وافقهم في مقالتهم في هذا الصدد (٣). وقد حاولت كل فرقة من الفرق الكلامية المتجادلة أن تؤيد وجهة نظرها تسارة بالأدلة النقلية وتارة بالأدلة العقلية، ومن الشواهد النقلية عند هذه الفرق ما يوجد في القرآن والحديث.

فالمــتأمل في القرآن يجد آيات توحي بالجبر وآيات توحي بالاختيار فمن آيات الجبر قوله تعالى: ﴿وَهَا تَمْهَاوُونَ إِلَّا أَنْ مِشاء اللهُ (أُ). وَفَي الحديث الشريف قوله الجبر قوله تعالى: ﴿وَهَا تَمْهَاوُونَ إِلَّا أَنْ مِشاء اللهُ (القدر خيره وشره" (رواه مسلم) وقــد نسبه الشهرستاني إلى أن من اثبت القدرة الحادثة أثر في الفعل وسمى ذلك كسبأ (كأهل السنة والأشعرية) فليس بجبري (أ). ولكن ما نوع الجبرية التي يثبتها ابن عربي؟ والجواب على ذلك سبقت إليه الإشارة في الناب الأولُ (أ) إذ أن الجبرية التي يثبتها ابن عربي عربي ليست جبرية مادية كتلك الجبرية التي صدرت عن وحدة الوجود الرواقية، ولا تشبه جبرية غيره من المسلمين كالجهمية من أتباع الجهم بن صفوان، الذين افترضوا العالم مسيراً بقوة عليا هي الله، ولا تقارب كذلك رأي المتكلمين من الأشعرية الذين يقولون "إن الله خالق الإنسان وأفعاله، أو ما ذهب إليه العلاف من المعتزلة أن الإنسان عصر مختار في الدنيا، مجبر في الآخرة، إنما هي جبرية مؤداها القول بأن القوانين

<sup>(</sup>١) الشهرستاني: الممل والنحل، ج١، ص ٨٥.

 <sup>(</sup>۲) سورة الصافات، الآية: ۹۲.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> التفتاز اني: علم الكلام وبعض مشكلاته، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>¹) سورة الإنسان: الآية: ٣٠.

<sup>(°)</sup> الشهرستاني: الملل والنحل، ج١، ص ٨٥.

<sup>(\*)</sup> انظر الفصل الثاني ص ٢٩٥ (الجبرية والحتمية في مذهب ابن عربي).

المغروسة في جبلة الوجود هي قوانين إلهية طبيعية معاً، فهي تقرر مصير العالم، فكل شميء في العالم يجري بمقتضى الجبرية الأزلية، وهذا الاعتقاد يقتضي بأن كل إنسان يولد عاصياً أو مطيعاً، شريراً أو خيراً، وفقاً لما طبعت عليه عينه التابعة في العلم القديم (1). وهذا أيضاً عين ما ذهب إليه الفيلسوف اسبينوزا (\*) في العصر الحديث حول الإرادة والقدرة، فهو يصور إلهه لا قدرة له ولا إرادة، ولا يفعل ما يفعل لعلة أو غاية، وأنما تصدر الأسياء عنه وفق ضرورة أزلية وحتمية ثابتة، لا شيء في الكون عرضي، بل كل شيء يتحدد وجوده على نحو معين وطبقاً لضرورة الطبيعة الإلهية (١). وخلافاً لما يراه ابن عربي واسبينوزا، فإن الجيلي يرى أن الإرادة الإلهية تفعل في الموجودات، وهي المهيمنة، وذلك لقوله تعالى: (ما من حابة إلا هو آخذ وناحيتها) (١) مما يدل على شمول الإرادة وإحاطتها بكل موجود، وكما أنها تشمل الطائع فإنها تشمل العاصي، إذ أن الحق قضى بأن تعبد كل طائفة ما اختارته من عبادة، وذلك من الجهة التي تقتضيها الصفة المؤثرة في ذلك الأمر من حيث اسمه "الهادي" أو "المضل". التي تقتضيها الصفة المؤثرة في ذلك الأمر من حيث اسمه "الهادي" أو "المضل".

بعد أن عرضنا لرأي الجيلي في الإرادة الإلهية ووظيفتها وطبيعتها وشموليتها، لنا أن نتساءل: هل هذه الإرادة مجبورة أم مُحْتَارَة، في أفعالها؟

يذهب الجيلي كما رأينا إلى أبعد حد في إطلاق الحرية للإرادة الإلهية في أفعالها وعلاقتها بالخلق، فهي إذن مختارة، وذلك خلافاً لابن عربي في حكمه عليها

<sup>(</sup>١) الطويل (توفيق)، فلمنفة الأخلاق الصوفية عند ابن عربي، ص ١٦٥.

<sup>(\*)</sup>فيلسوف يهودي هو باروخ بندكت، يقول بمذهب وحدة الوجود والجبر، وهو في تصويره

لمذهب وحدة الوجود في أقصى تطوره في العصر الحديث فإنه يلتقي مع فكرة ابن عربي

بان هناك جبرية أزلية، يسير العالم بمقتضاها، وهي قوانين إلهية طبيعية معا مغروسة في

جبلة الكون (إبراهيم بيومي مدكور، وحدة الوجود بين ابن عربي واسبينوزا) الكتاب

التذكاري، ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>۲) مدکور (د. ابراهیم بیومی)، وحدة الوجود بین ابن عربی واسبینوزا، ص ۳۷٦.

 <sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٥٦ ك.

<sup>(1)</sup> الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨١.

بأنها مجهورة. وإذا كان هذا هو شأن الإرادة الإلهية، فما هو شأن الإرادة الإنسانية، وما علاقتها بالإرادة الإلهية؟

يُشــعرنا الجيلى في كثير من المواضع في مصنفاته بأنه يقول بالجبر، وهذا ما يظهر في حديثه عن "الفناء"(\*) أي فناء الإرادة الإنسانية في الإرادة الإلهية، كما يتحدث عــن نفــي الفعــل عن العبد وإثباته للحق، وسلب الحول والقوة والإرادة وما إليها من الأمور التي تظهر خضوع العبد للإرادة الإلهية فيقول: "إن تجلى الحق سبحانه وتعالى في أفعاله عبارة عن مشهد يرى فيه العبد جريان القدرة في الأشياء، فيشهدُه سبحانه وتعالى محرّكها ومسكّنها، بنفي الفعل عن العبد وإثباته للحق، والعبد في هذا المشهد مسلوب الحول والقوة والإرادة. والناس في هذا المشهد على أنواع: فمنهم من يُشهده الحــق إرادتـــه أولاً، ثم يُشهده الفعل ثانياً، فيكون العبد في هذا المشهد مسلوب الحول والفعــل والإرادة، وهــو أعلى مشاهد تجليات الأفعال، ومنهم من يشهده الحق إرادته، ولكسن يُشهده تصرفاته في المخلوقات وجريانها تحت سلطان قدرته، ومنهم من يرى الأمر عند صدور الفعل من المخلوق فيرجع إلى الحق"(١) ولا يعدو أن يكون هذا كله عند الجيلي مشهداً ذوقياً، يغيب فيه السالك عن شهود إرادته، ولكن ذلك لا يقضي بنفي الإرادة كما عند الجبريين. وقد يُفَهم من قُولَ الجيلي بنفي الإرادة الإنسانية أنه جبري، لذا حاول تبرئة نفسه من تهمة الجبرية لما في ذلك من مخالفة للعقيدة الصحيحة. فليس فسناء إرادة العسبد في إرادة الله سوى مظهر للطاعة أو الخضوع للمشيئة الإلهية فقط، وليس هو نفيّ للإرادة على الحقيقة، وقد أشار إلى ذلك في عينيته فقال:

<sup>(\*)</sup> الفسناء: يقول الجيلي: الفناء هو عبارة عن عدم الشعور باستيلاء حكم الذهول عليه، ففناؤه عن نفسه عدم شعور به، وفناؤه عن محبوبه باستهلاكه فيه، (الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٧)، كما يقول: هو نسبة تزول، وهو نعت كياني لا مدخل له في حضرة الحق، وكل نعت ينسب إلى الجنابين فهو أتم وأعلى من النعت المخصوص بالجناب الكوني إلا العبودية، (شرح الإسفار، ص ٥٥)، أما في اصطلاح القوم: هو عبارة عن عدم شعور الشخص بنفسه ولا بشيء من لوازمها، (الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٧).

<sup>(</sup>¹) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٩.

إذا تسرك الحُجَاج تقليم أظفرهم وكنت كألات وأنت السذ*ي* بهسا

تركيت من الأفعال ما أنا صانع تصرف بالتقدير ما هـو واقع وما أنا جبري العقيدة، إنسى محب فني فيمن حبته الأضالع(١)

وممـــا هـــو جدير بالذكر أن الجيلي يختلف في هذا الصدد مع ابن عربي الذي يصرح بنوع من الجبرية التي تتعطل معها الإرادة الإنسانية، بل ويتعطل معها التفكير لدى الإنسان، كما تمتنع عنده التفرقة بين الخير والشر، بل والتمييز بين الثواب والعقاب، وبذلك أسقط ابن عربي قيمة الإلزام الخلقي، وارتفعت المسؤولية الأخلاقية بزوال ركنــيها الأساســيين العقــل وحرية الاختيار، وتداعت بذلك أركان المشكلة الخلقية في فلسفته (٢)، كما أن نيكلسون دفع عن الصوفية تهمة الجبرية مبيناً معنى ذلك بقوله: "إن الحرية الحقيقية هي حرية العبد الذي أحب ففنيت إرادته في الإرادة الإلهية، وهذه حال يتجلى فيها الفرق بين الجبر والاختيار"(").

أما الجيلي فإنه لا يحاول أن ينفي فعل العبد، بل يحاول إثباته ليبعد عن نفسه فكرة الجبرية التي ألحقت به، فهو كما يرى أن الإنسان حتى ولو فني عن ذاته وسلم نفســه لله فهذا عنده فعل إرادي يدل على وجود الإرادة الإنسانية بكمالها، وقد عبر عن ذلك بقوله:

> وسلمت نفسى حيث سلمنى القضا فطوراً ترانى في المساجد عاكفاً أرانى كآلات وهو محركسي

وما لى مع فعل الحبيب منازع وطيوراً في الكنيسائس رافع أنا قلم والاقتدار أصابع<sup>(٤)</sup>

فنخلص من هذا القول مع الجيلي أنه ليس جبري العقيدة لأنه لا ينفي الإرادة كما هو حال الجبرية ويدل على ذلك بقوله:

فعال، مريد، ما له من يدافع

فلست بجبري ولكنن مشاهد

الجيلي، القصيدة النوادر العينية في البوادر الغيبية، ورقة ١٧٢، ص أ. (1)

<sup>(</sup>Y) الطويل (توفيق)، مرجع سابق، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>۲) نيكلسون، في التصوف الإسلامي وتاريخه، المقدمة، ص أ.

<sup>(</sup>٤) الجيلي، القصيدة النوادر العينية، ورقة ١٧٢، ص أ.

فأونــــة يقضى على بطاعـة وحيناً بما عنه نهتنا الشرائـــع لذلك ترانـــي كنت أترك أمره وآتي الذي ينهاه والجفن دامع(١)

فالجيلي كما نراه هنا يحاول أن يثبت النفي بما يشبه الإثبات وذلك بنفي الجبرية، فيعتبر أنه أعطي القدرة على المشاهدة والفعل والإرادة دون أي اعتراض عليه، وذلك كسي لا يظهر مسلوب الإرادة، كما أنه ينفي عنه الجزء الاختياري، فيجعل حكم الله وقضاءه هو المسيطر الذي له الحكم فتكون الطاعة الملازمة له أو التمثل لأمر الشرع وما نهي عنه، وهو في هذا يربط فكرته بالفناء، هذا الفناء الذي يستهلك المحب في محبوبه، فلا يملك القدرة على الاختيار، فيكون هناك إرادة تختار له ما تقتضيه من شرون، وعليه قام مذهبه في الجبرية، وأقام كذلك نظريته المخالفة لنظرية ابن عربي في الاختيار القائم على الإرادة الإلهية، وفيها يقول:

لولا إرادتـــه التعرف لـم يكن للكنز إبراز مـن الخفيّــات<sup>(۲)</sup>

ويبيّن لنا الجيلي في هذا المجال العلاقة بين هذا الفعل من الحق وبين ما يترتب عليه من جزاء وعقاب، وذلك على ما هو مستحق لذلك. فيكون الجزاء على حسب مقتضى الأسماء والصمفات، فلا تنفع طاعة ولا معصية أو شرك، لأن ذلك مرده إلى الإرادة الإله بية النسي تفعل ما نشاء، ولذلك يرى أنه لا ينفعه إقرار أحد بربوبيته، ولا يضره جحود أحد بذلك، بل هو سبحانه وتعالى يتصرف فيهم على حسب ما هو مستحق لذلك من تنوع عباداته التي تنبغي لكماله، فكل من في الوجود عابد له مطبع لقوله تعالى من تنوع عباداته التي تنبغي لكماله، فكل من في الوجود عابد له مطبع لقوله تعالى في سمتى مخالف ومعصية وجحود أو غير ذلك، فلا يفقهه كل أحد (أ) وعلى هذا يمكن يسمى مخالف ومعصية وجحود أو غير ذلك، فلا يفقهه كل أحد (أ) وعلى هذا يمكن القصول بأن الجيلي في مبحث الأخلاق جبري، لتخليه عن إرادته أمام إرادة الحق، فهو إذن لا إرادة له، لأن الإنسان عند الصوفية لا قيمة له كفرد بل هو متحد مع مبدأ الكل،

<sup>(</sup>١) الجيلي، القصيدة النوادر العينية، ورقة ١٧٢، ص أ.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٥٥ – ٥٦.

<sup>(</sup>٣) معورة الإسراء، الآية: ٤٤ ك.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨١.

كذلك لا خير في الأشياء ولا شر، بل هو نسبي، وهذا هو الاتجاه الذي يسير فيه الجيلي في نظرته إلى الخير والشر.

فالجيلسي وإن كسان ينفي وجود الشرّ في العالم فذلك لسريان السرّ الإلهي فيه، حيست أن الخير هو ما يصدر عن الله، وليس للشرّ إليه سبيل، وقد اختُص أهل العناية لما عُرف عينهم بالتزامهم الخير، حيث أن السرّ الإلهي ظهر في ذواتهم وصفاتهم، وسيطر على أفعالهم، وتجلّى في مللهم ونحلهم، وهذا بعيد عن أهل الشر، بل الأمر عكس ذلك. ومما يراه في هذا الشأن "أن من ترقّت نفسه، وعلت همته، وسمت روحه، لا يرى الشقاء أو الشر وجوداً، لأنه يلمس ما للسرّ الإلهي من فضل في نزع الشرّ من النفوس، وهيمنة الخير عليها، لأن الله لا يصدر عنه الشر مطلقاً، ومن هنا يرى أنه ما شمل من شقاء، فكل ما سوى الله هو عالم العناية، لأنه في قبضة الحق، وما في قبضة الحق فهو عنده، وما عند الله خير وأبقى، والشقاء شرّ، والشر ليس اليه "(۱)(۱) وعلى ذلك، فالشر هـو عدم محض في نظر الصوفية، أي عدم وجود صفات إيجابية، فليس للشر وجسود حقيقي بالنسبة لله السذي ليس في طبيعته تقابل، والشر في الأشياء المتقابلة وجسود حقيقي بالنسبة لله السذي ليس في طبيعته تقابل، والشر في الأشياء المتقابلة بالتضاد، فوجوده قاصر على عالِم الظاهر حيث تُعرف الأشياء بأضدادها.

وهكذا نجد أن الجيلي رغم خلاقة مع ابن عربي في مسألة الجبر والاختيار كما بيناه آنفا، إلا أنه يساير في جبريته وما يترتب عليها من القول بالخير والشر والسرواب والعقاب جبرية غيره من المسلمين أمثال الجهمية الذين افترضوا أن العالم مسير بقوة عليا هي الله، وكذلك يشارك الأشاعرة في رأيهم أن الله خالق الإنسان وأفعاله، ولو أنه أراد أن لا ينفي الجزء الاختياري فيه، فنفي عن نفسه الجبرية وقال بنظرية الطاعة، وهذا ما يدل على أنه في مذهبه الجبري يقول بأن العبد يخضع للقدرة ولا يتصررف إلا بجريانها عليه وتقدير الحق له. هكذا يلتقي الجيلي بالأشعرية في مسألة الستواب والعقاب والطاعة والمعصية، إذ أن الإنسان عنده مخير مستطاع فهو مكتسب لعمله، والله خالق لكسبه من خير أو شر، وقد قال الأشعري: "وجميع أفعال

<sup>(</sup>١) ربما قوله هذا مستفاد من الحديث بقوله الخير كله بيديك والشر ليس إليك سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، شرح الإسفار، ص ١٨٥.

العبياد مخلوقة من الله تعالى، ومكتسبة للعبد، والكسب عبارة عن الفعل القائم بمحل قيدرة العسبد"(1) على حين رأينا ابن عربي قد عطل الإرادة الإنسانية تماماً، فإذا توجه الإنسان إلى العمل بالقصد والنيّة والاجتهاد في المعصية فإن الله يخذله وينال العقاب على فعله، وإذا اتجه بالقصد والنية والاجتهاد نحو الطاعة نال الثواب على ذلك، فالله على عندهم لأنسه يضع الشيء في موضعه، وهو التصرف بمقتضى المشيئة، فلا يتصور فيه جُور في الحكم ولا ظلم في التصرف.



<sup>(</sup>۱) التفتاز انسي (أبو الوفا)، علم الكلام وبعض مشكلاته، دار الثقافة بالقاهرة، سنة ١٩٧٩، ص ١٥٢.

## الفصل السادس مفهوم الحب الإلهي في تصور الجيلي

- تمهید
- الحب الإلهي والفناء
- درجات المحبة ومراتبها عند الجيلي
  - مراتب الفناء
  - وحدة المعبود وتعدد الأديان
- أصناف البشر وأجناسهم عند الجيلي
  - وحدة الشهود عند الجيلي

#### - تمهيد:

الحب الإلهي هو قوام الحياة الصوفية حيث يتعلق المحب بمحبوبه، فيطالع فيه جمال الربوبية، ويستمتع بجماله الأزلي، فهو سرّ الوجود وعلته الأولى، وهو منّة إلهية أودع الله بذرتها في قلوب مُحبيّه، والحب الإلهي ليس شطحاً أو خيالاً، إنما هو ثمرة حقيقية للإيمان القوي والتدين العميق، فينعكس أثره على حياة الفرد تهذيباً، وعلى حياة المجتمع ارتقاء.

ولا ينبغي أن يتبادر إلى الذهن أن الصوفية هم الذين ابتدعوا الحديث عن هذا الحسب، إذ أنه يستند إلى شواهد قرآنية صريحة كقوله تعالى: (فسوف يأتي الله بقوة يعسمه ويعبمه ويعبرهم) (١) ويسربط الله بين الحب وقوة الإيمان في قوله تعالى: (والمذين آمنوا أشد مبالله ويله بينه وبين حب الرسول وطاعته في قوله: (قل أن كنته تعبون الله فأتوعوني يعبهكم الله) (٣) وقد شاعت لفظة الحب أول ما شاعت في أقوال الزهاد والعباد الذين عاشوا في القرن الأول الهجري أمثال الحسن البصسري، والسزاهدة العابدة رابعة العنوية وغيرهما، فكان لهم الفضل على من جاء بعدهم من صوفية المسلمين في استخدام لفظة الحب في التعبير عن محبتهم لله.

وقد احتلت المحبة من نقوس الصوقية المحل الأرفع، وصدروا بها مؤلفاتهم، فعد ها بعضهم من المقامات واعتبرها آخرون من الأحوال، فكشفوا بذلك عن وجه الحق فيها، تارة بكلام منظوم وأخرى بكلام منثور، فتغنّوا بها ونظموا الأشعار الغزلية فيها، فكان ذلك ضرباً من التعبير وجدوه ملائماً لحقائقهم وتصوير ما تُكنّه سرائرهم مسن العشق والهوى. وعن هذا الحب صدرت طائفة قيّمة من الشعر الغزلي استعان به أصحابه للتعبير عما يعتمر قلوبهم من هذا الحب، وما نتأثر به نفوسهم من المواجيد، وما يتعاقب عليها من الأحوال. وليس من شك في أن ما يدخل من هذا الشعر في باب الغنزل الإلهي لم يقصد به أصحابه الجمال الفني لذاته، و لا الصناعة الشعرية من حيث

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٣١ م.

 <sup>(</sup>٢) مىورة البقرة، الآية: ١٦٥ م.

 <sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية: ٣١ م.

هـــي، وإنما هو ضرب من التعبير أقدر على التأثير في السامع تأثيراً قوياً، وأدعى إلى إهاجة العاطفة وإثارة الشعور من ناحية أخرى(١).

وقد اصطنع شعراء الصوفية لغة خاصة بهم، فهي إما رموز وإشارات، أو كمنايات وتلويحات لها من المعاني العميقة ما يجل عن فهم من ليس من أصحاب الأذواق الروحية والأحوال الصوفية ولا تسيغه عقول العامة. والصوفية يؤثرون الإشارة على العبارة، ويعمدون إلى التلويح دون التصريح ستراً لحقائقهم وكتما لأسرارهم، وضناً بعلومهم وغيرة على حقائقهم وأسرارهم من أن تشيع في غير أهلها أو تتكشف لمن ليس أهلا لها. وقد أشار القشيري إلى ذلك فقال: "وهذه الطائفة - يعني الصوفية - يستعملون ألفاظا فيما بينهم، قصدوا بها الكشف عن معانيهم لأنفسهم، والإخفاء والستر على من باينهم في طريقهم، لتكون معاني ألفاظهم مستبهمة على الأجانب، غيرة منهم على أسرارهم أن تشيع في غير أهلها، إذ ليست حقائقهم مجموعة بينوع تكلف أو مجلوبة بضرب تصرف، بل هي معان أودعها الله تعالى قلوب قوم، واستخلص لحقائقها أسرار قوم (٢).

ولقد درج الجيلي على هذا الطريق، فضمن شعره صوراً مختلفة من صور الحب تتصل بذكر من أحب من معشوقاته، والوصل والهجر، والقرب والبعد، وواصفا الخمرة وما يتصل بها من حان وألحان، وكأس وندمان وكل ما يتضمنه الشعر الخمري والغرامي، وكل ذلك بطريق الإشارة والرمز، دون التصريح بالعبارة، صوناً لعلومهم وحفظاً لها وكتماً لأسرارها على من هم ليسوا من أهلها.

كما أن من شأن الحب عند الصوفية أن يستتبع حالة من الوجد وهي الفناء، حيث يفنى العبد عن شهود كل ما سوى الحق من الخلق فلا يرى غير الله فيكون فناؤه بالله، وهي حالة يغيب فيها الصوفي عن إدراكه لذاته لفنائه في المحبوب وهو الله. فلا يعد يعي شيئاً من حقائق أموره و لا يشعر بنفسه و لا بشيء من لوازمها. وهذا ما أشار إليه الغزالي بوصفه للفناء قائلاً: "وهذه الحالة إذا غلبت سميت بالإضافة إلى صاحب

<sup>(</sup>١) حلمي (محمد مصطفى)، ابن الفارض والحب الإلهي، ص ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) القشيري (عبد الكريم بن هوازن)، الرسالة القشيرية، ص ٣١.

الحال فناء، بل فناء الفناء، لأنه فني عن نفسه، وفني عن فنائه، فإنه ليس يشعر بنفسه فلي غناء، بل فناء الفناء، لأنه فني عن نفسه، ولو شعر بعدم شعوره بنفسه لكان قد شعر بنفسه "(١).

فما هو شأن الجيلي إذن في هذا الأمر، وهل ترتب على تصوفه ونظرته في التوحسيد الكامل للوجود اعتمار قلبه بالمحبة الإلهية؟ وهل تحقق بالفناء الروحي في مقاماته وأحواله ووصل إلى شهود الحقيقة بغيبته عن نفسه وانعدام ذاته أمام أنوار اللهائد الإلهية؟ وكذلك الأمر بالنسبة لعبادة الله بعد محبته، والفناء فيه، والعودة إلى الفطرة التي أوجد عليها الصوفي في حال فنائه وانسلاخه عن نفسه، فهل هناك تكثر فسي الأديان أم هو تعدد في الصور فقط أمام وحدة الجوهر، حيث أن الجوهر واحد، والحقيقة واحدة، لأن الحق الذي تتبعث منه الأنوار هو واحد فقط؟

### - الحب الإلهبي والفساء:

يصور الجيلي المحبة الإلهية في أرقى معانيها وأكمل مجاليها، حيث يجعلها كالشمس في طلوعها عندما تتير الأرض بأشعتها وأنوارها، وتطرد غياهب الظلمة من جوانبها، فيعمها الخير والحيوية مكان الخمول والسكينة. وشمس المحبة التي يستخدمها الجيلي في إشاراته هي رتبة الحق وأوصافه الحسنى التي تحل بقلب الصوفي عند تحققه بالمحبة الكاملة شه، وهي مرتبة الكمال الحقيقي والجمال الصئرف التي تصرف الصوفي المتحقق عن التعلق بأي شيء غيرها. وقد عمد الجيلي إلى التعبير عن تعشقه للذات الإلهية وولعه بها بنظم ضمنه لواعج النفس وألامها ومعاناتها، للوصول إلى الستحقق بهذه المحبة التي يتفانى الصوفي للوصول إليها بشتى الوسائل من مجاهدة السنفس والتقلب في الأحوال والمقامات كي يفوز بها. وقصيدته العينية شاهدة على ذلك لما تضمنته من صور حيّة للعاطفة التي ارتبط بها مع الذات الإلهية:

فؤاد به شمسس المحبة ساطع وليس لنجسم العذل فيسه مواقع صحا الناس من سكر الغرام وما صحا وأفرق كل وهو في الحان جامع

<sup>(</sup>۱) الغزالي، مشكاة الأنوار، القاهرة، سنة ١٩٠٧، ص ٤١.

حميا هواه عين قهيوة غيره هيوى وصبابات ونار محبية هيوى وصبابات ونار محبية أوليع قلبسي من زرود بمائيسة لقد كان لي في ظل جاهيك مرتع أجر ذيول اللهو في ساعة اللقا صلابت بنسار أضر متها ثلاثة في لا نسار إلا ما فسوادي محله فكل الذي قضيت في رضاكم فكل الذي قضيت في رضاكم تحكم بما تهواه في فإننسي

مُداماً دواماً تقتتيها الأضالي وتربية صبر قد سقتها المدامي ... ويا ولهي كم مات ثمة والعلم ... هنيئا ولي بالرقمتي سن مراتع وأجني ثمار القرب وهي أيانع ... عرام وشوق الديار الشواسي أيانع ... ولا السحب إلا ما الجفون تدافع ولا السحب إلا ما الجفون تدافع مرامي وقوق القصد ما أنت صانع ... مرامي وقوق القصد ما أنت صانع ... فقير لسلطان المحبة طايع ... فقير لسلطان المحبة طايع ... وما لي في شيء سواك مطامع (۱).

فهذا القول لدى الجيلي ينطوي على كثير من المعاني التي اصطلح عليها الصوفية، والتسي تشير إلى التعلق بالذات الإلهية والتغاني في حبها، حيث تعمر قلب الصوفي ولا يسبقى لغيرها ظهور فيه، كذلك تتضمن الإشارة إلى الكمال الإلهي وهو الكمال الحقيقي والجمال الصرف للسذات حيث أنه مع ثبوت الواجب في البصيرة وظهور سطوات أوصافه الجلالية والجمالية لا ثبوت للأغيار بالكلية، والسكر بشراب المحبة الإلهية التي يصحو منها الصوفي لأنه لا يُفتتن بشيء من الأغيار عنها، فهي دوماً في "الحان" وهسي حضرة الروح التي هي منتهى سير جميع الأرواح الجزئية (١). وقد أشار الجيلي إلى سكره بمحبة الله ودوامه عليه فقال:

وأشرب كأسَ الرَّاحِ كأساً براحة تُصفِّقُ بالرّاحاتِ فيها الأصابع<sup>(٣)</sup> ومن إشاراته الغزلية بالذات الإلهية وجمالها المتبدّي لبصيرته قوله:

وسربٌ من الغزلان فيه ــن قينة لنا هُنَ في سقط العُذيب رواتِع

<sup>(</sup>١) الجيلي، النوادر العينية، (القصيدة)، مخطوط الظاهرية، ورقة ٨٨ – ٨٩.

<sup>(</sup>٢) النابلسي (عبد الغني)، المعارف الغيبية شرح العينية الجيلية، ورقة ١، ص أ.

 <sup>(</sup>٣) الجيلي، النوادر العينية، ورقة ٨٨.

سَفَـرن بُـدورا مُـــذ قَلَبْنَ عقارباً مــن الشَّعــسر خِلْنَا أَنهُنَّ براقعُ رعا الله ذاك السرب لي وسقى الحمى ولا ضيّعت سرب فإني ضايع (١)

وسرب الغرزلان اصطلاح لدى الجيلي يشير به إلى الملائكة المهيمة في حبه تعالى والتمي تقرم على توحيده والفناء في حبه ومراعاة أوامره، فهي صورة حية للمحبة والتفاني في سبيل المحبوب، وهو يعتمد الصورة الرمزية التي تعبر عن شوقه وحبه وتعلم القلب وما فيه من صبابة لمحبة الذات الإلهية، وقوام ذلك كله الوجدان وما فيه من نبضات القلب ورفرفة الروح.

وتتعقد المحبة عند الجيلي شه تعالى من غير علة، لأنه لا يجوز بحقه تعالى أن يكون معلولاً الشيء فتكون محبة الإنسان شه تعالى منعقدة لصفاته ولكونه أهلاً للمحبة. فيإذا كان الحب كما يراه الصوفية سر الوجود وعلته الأولى، فإن الجيلي يراه تأكيداً لرغبة المعبود في إظهار أسمائه وصفاته في صور جماله وجلاله. فوجود العالم كمال الحق لأنه كمال المعرفة حيث ظهر حسنه وبهاؤه في مخلوقاته. وقد أشار إلى هذا الجانب من الحب فقال: "أحب المعبود ظهور هذا الوجود لأنه أوجده نسخة جماله وجلاله، فكان بوجود العالم ظهور كماله، فأراد شهود باطن صورة نفسه في ظاهر الحس المجعول مرآة لقدسه ومظهراً لهيئية وأنسه، فنفسه المحبوبة المشهودة، وملاحته المطلوبة الموجودة، كذلك محبة آدم لحواء كانت لكونها خُلقت من ضلعه شخصاً المطلوبة الموجودة، كذلك محبة آدم لحواء كانت لكونها خُلقت من ضلعه شخصاً مستوى، فالمحبوب إذن له نفسه، والمرغوب إليه حسنه، والمشاهد له حسه". (١) ولا يخرج الجيلي عسن الحب في كل ما ذهب إليه من أمر الوجود، وصوره، وأشكاله، فالحب علاقة بالإيجاد والتكوين والظهور وكل ما من شأنه أن يكون تجلياً من تجليات الدنات والأسماء والصفات الإلهية ولذلك يرى في الوجود المطلق صورة من صور الحب التي تحقق بها الوجود فقال:

الحب أول ذا الوجود المطلق والحب أخرجكم خلق مُرتَقِ الحسب كانَ الإبتدا لوجُودِنا وبه الختام لمَن دَرَى بتحقَق

<sup>(</sup>١) الجيلى، القصيدة النوادر العينية، ورَقة ٨٨.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، نمبيم السحر، ص ٣٩.

لـــولا مقــامُ الحب أعلَى رتبةً ما كان إســمُ حبيبــه العبدُ التَّفي فالحــب علــه كل عبد مُتَّقي (١)

فالمحبة بهدذا المعنى واسطة في الخلق والإيجاد، فهي المقام الأول الذي صدر عنه الوجــود، والعلة الأولى لظهور كل موجود، وهي شيمة النفوس التقية التي تعرف مقام العبودية من الربوبية وتخضع لها طاعةً وإجلالًا. وهذه المحبة المنعقدة لله هي عين محبة الله تعالى لمعرفة لنفسه، وإخراجه للخلق من كنزيته كما ورد في الحديث القدسي فيما رواه النبي ، الله حاكياً عن ربه أنه قال "كنت كنزاً مخفياً، فأحببت أن أعرف، فخلقت الخلق وتجليت عليهم فبي عرفوني"(٢) فكانت المحبة هنا هي السبيل إلى معرفة الذات الإلهية نفسها من خلال خلقها للخلق وإيجاد حاله. فقال: "أحب تعالى ظهــور الحقــائق فخلق لذلك الخلائق، وأحبه ﷺ للتحقق لكل حال تمّ، فكان حُبّ العبد الأوَّاه تَـبعاً لحـب الله و لأجـل ذلـك قال ﷺ "حبب إلىّ النساء "(") ليضيف الفعل إلى المستعال، ولم يقل "أحببت" بإسناده إلى نفسيه في الحال، فعَين ما حببه الحله النبي به هـو عين ما أحب الله بسبيه العالم، الأنه أحب ظهور ما لديه من الكمالات المعبر عنها بالأسسماء والصفات وهو عين المطلوب النبئ المحبوب ... فالذي قال كنت كنزاً مخفياً هــو القائل حبب إلى النَّساء ولكن أصَّافَكَ الفُّول إلى نفسه أو لا للربوبية وإلى غيره ثانياً لمظهر العبودية، وسر ذلك أن الحب أول توجه من الحق لوجود العالم، ومحمد أول موجود الله فكان أول التوجهات مقاماً لأول الموجودات (٤٠).

ويعرو الجيلي أمر الخلق كله وإيجاده إلى الحب الإلهي، ومقامه هو التوجه الحبي نحر الخلق، وواسطته الروح المحمدي باعتباره أول الخلق، وقد بين دور هذا المقام بقوله: "فكان التوجه الحبي أول صادر عن الجناب الإلهي في إيجاد المخلوقات، فالحب لبقية مقامات الكمال أصل، وهي له كالفروع، ولأجل أنه من المقام الأول الأصلى، فجميع الحقائق الإلهية إنما ظهرت

<sup>(</sup>۱) الجيلي، نسيم السحر، ص ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) الحديث: أخرجه النمائي ٣٨٧٨، وأحمد في مسنده ١٢٥٨٤.

<sup>(</sup>٤) الجيلي، نسيم السحر، ص ٣٨.

بواسطة الحب، إذ لولا ذلك لما وُجد الخلق، ولولا الخلق لما عُرفت الأسماء والصفات، والخلق إنما ظهر بواسطة الروح المحمدي، فلولا الروح المحمدي لم يكن خلق، ولولا الخلق لهم تظهر على الحسق الحد، إذ لا أحد، فالحب هو الواسطة الأولى لوجود الموجودات، ومحمد ه هو الواسطة الأولى لظهور الموجودات ويستند في نظريته هذه إلى ما جاء في قوله: فلولا المحبة ما كان هذا الظهور، ولولا الظهور لما عُرف الله تعالى وذلك لقوله تعالى: (يعبهم ويعبونه) عني يحبهم بواحديته في كثرتهم لليعرفوه، ويحبونه بوجدود كثرتهم في واحديته ليعرفهم بما عرفوه بضدة، فعرفهم بالتكثر وعرفوه بالوحدة (٢).

وليست المحبة سوى علاقة متبادلة بين طرفي الوجود بحقه وخلقه، وعليها يتوقف أمر الوجود الكوني، لذلك لم تكن المحبة منعقدة للحق فقط، بل هي أيضاً منعقدة للخلق، فهي تتنوع بنتوع التوجه الحبي، لذلك فهي على أنواع مختلفة يحصرها الجيلي في ثلاثة أنواع هي: محبة فعلية، محبة صفاتية ومحبة ذاتية، ولكل منها توجهه الخاص في العبد بحسب المقام الذي يستوي فيه.

- درجات المحبة ومراتبها عند الجيلي:

ينطوي مقام الشهادة الكوري على المحبة الإلهية فيرى فيه "انعقاد المحبة شه تعالى من غير علة فتكون محبته شه تعالى لصفاته وكونه أهلا أن يُحب". (1) ولذلك حدد الجيلي أهل كل درجة من درجات المحبة ووجهتهم فيها وهي على ثلاثة أنواع المحبة الفعلية وهي محبة العوام، والمحبة الصفاتية وهي محبة الخواص، ومحبة ذاتية وهي خاصة بالكمل من أهل التحقيق ومن ثمة قال: "إن المحبة الفعلية محبة العوام، وهو أن يُحسب الله تعالى الإحسانه وليزيده مما أسداه إليه، والمحبة الصفاتية محبة الخواص، وهد وهسو وهر وهي وهر وهر أن عربونه لجماله وجلاله من غير طلب كشف لحجاب ولا رفع لنقاب، بل محبة

<sup>(</sup>١) الجيلي، قاب قوسين وسلتقى الناموسين، ورقة ٩، ص أ.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ١٥ م.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، الكمالات الإلهية، ورقة ٢٣، ص أ.

<sup>(1)</sup> الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٩٦.

شه خالصة من علل النفوس، لأن تلك المحبة ليست شد خالصة، بل هي لعلة نفسية، فالمحب المخلص منزه عن ذلك. ومحبة الخاصة هي التعشق الذاتي الذي ينطبع بقوته في العاشق بجميع أنوار المعشوق، فيبرز العاشق في صفة معشوقة، كما يتشكل الروح بصبورة الجسد للتعشق الدي بينهما... فمحبة العوام فعلية، ومحبة الشهداء محبة صفاتية، ومحبة المقربين محبة ذاتية "(۱).

أضف إلى ذلك أن لهذا الحب والمحبين مراتبه بحسب مراتب الموجودات أيضا، وقد جعلها الجيلي على تسع مراتب في الخلق ومرتبتين في الحق، كما يُبرز دور الإرادة الإلهية وما لها من تعلق بالحب القائم في نفس الذات، وهو ما أشار إليه بقولسه: "فأحببت أن أعرف" فهاتان المرتبتان من مراتب الحب في الحق لأن حبه لمعرفته نفسسه، فكانت إرادته تعالى فوق كل شيء ويشير إلى ذلك فيقول: "فالمرتبة الأولى في الحق يُسمى الحب بإسمه ما لم يكن حركة لظهور أثرها، فإذا حصلت تلك الحسركة يسمى الحب إرادة، فالحب الحقيقي والإرادة الحقيقية منه تعالى"(٢). هذا هو الحب في جانبه الإلهي، وقد صوره الجيلي بأنه سر الحياة، وأصل الموجودات جميعها لأنه من جانب الحق، وبه اكتمال الوجود، ولكن ما هي طبيعة هذا الحب في الجانب الإنساني؟

أن الحب الإنساني شه هو ذو غاية وهي الفناء باش، ويحصى الجيلي مراتب هذا الحب في الخلق وتوجهات القلب نحو الحبيب، وفناءه في هذه المحبة. كما يحدد صفاتها وتسدر ج المحب فيها حيث ينتهي فيها إلى مرتبة الفناء، أي فناء المحب في المحبوب، ويعرض الجيلي لهذه المراحل التي يجتازها السالك كي يتحقق بالفناء الكامل فسيقول: "ومراتب الحب في الخلق أولها "الميل"، وهو انجذاب القلب إلى المطلوب، فإذا زاد يسمى "ولعاً"، وإذا اشتد ودام يسمى "صبابة"، فإذا قوي... حلّ بالقلب في المعنى المسراد يسمى "هوى"، فإذا استولى حكمه على الجسد بحيث أن يفنى المحب عن نفسه يسمى "شغفاً"، فإذا انمحى وظهرت علامته بحيث أن يفنى المحب عن نفسه وعن فنائه

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٩٦.

 <sup>(</sup>۲) الجیلی، قاب قوسین، ورقة ۹، ص ب.

يسمى "غراماً"، فإذا استحكم وطفح وظهر وتمكن تمكناً أفنى المحب عن نفسه وعن حبيبه أيضاً بحيث أن يبقى الأمر شيئاً واحداً، وهو المحب المطلق يسمى "عشقا" وهذا آخر مقامات الخلق فيه، فإنه يصير المحب في هذا المقام حبيباً والحبيب مُحباً، فيتكون كلّ منهما بصورة الآخر، وذلك أن العاشق قد تمكنت روحه بصورة المعشوق فتعلقت بتلك الصورة الروحانية لمنطق التمازج... فيستحيل الفك والمفارقة والانفصال فيهما(۱). فهذه المراتب التسعة التي أحصاها الجيلي هي للخلق حقيقة، ولا يمكن نسبتها إلى الحق إلا مسن حيث أن وجود الخلق له، وأما الحب والإرادة فهما لله حقيقة، وذلك استناداً إلى قوله تعالى: (فسوف بأتي الله بقوم يعبه ويعبونه)(۱)، وقوله: في الحديث القدسي الا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه"(۱). وقوله في الإرادة (إنها أهره إخا أراح شيئاً أن يقول الله تعالى بهذا الشأن يحب ويريد، والحدب والإرادة من ثبوت الله تعالى.

ولما كانت الحقيقة الوجودية قائمة بوجهيها الحقي والخلقي، فإنها لا بد من رابط يجمع بينها، لذلك يرى الحيلي بأن هناك من مراتب الحب ما يجمع بين الحق والخلق معا، ويحددها الجيلي في معنى "الود" القائم بين الحق والخلق، وذلك استناداً إلى إسمه "الودود" حيث أنه تعالى يُؤدّهن يشاء من عباده، ويُسبغ عليه من حبه ونعمائه ما يشاء، وقد أشار إلى هذه المرتبة بقوله: "وللحب مرتبة أخرى تظهر في الحق والخلق، ولهذا تسمى المرتبة الجامعة، وهي مرتبة "الود"، فإن الله يسمى "الودود" فهو يُسود من يشاء من خلقه، والخلق يُودّونه، "فالود" مرتبة مشتركة تظهر بالقدم في القديم وبالحدث في المحدث، فالمودة من خصائصها الاشتراك لوقوعها من الجانبين، ولهذا قال تعالى: (وهن آياته أن خلق لكو من أنهسكم أزواجاً لتسكنوا إليها، ولهذا قال تعالى: (وهن آياته أن خلق لكو من الجهتين، فهي إسم للمحبة إذا

<sup>(</sup>١) الجيلى، قاب قوسين، ورقة ١٠، ص أ.

 <sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٤٥ م.

<sup>(&</sup>quot;) الحديث: "لا يزال عبدي..." سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٩) سورة يس، الآية: ٨٣ ك.

<sup>(°)</sup> سورة الروم، الآية: ٢١ ك.

ظهرت من المحب والمحبوب، لأن الشيء إذا كان من إثنين لا يختص به أحد دون الأخر، فهما مشتركان فيه... فإذا صار كل منهما محباً للثاني، محبوباً له، كانت دولة المسودة ظاهرة بيسنهما، وهمي نهاية مراتب العشق في الظهور، ولأجل وقوعه من الجانبين فقط، وإلا فلا شيء في الخلق أعلى من مرتبة ظهور العشق إذ هو (نار الله الموقدة)(۱)(۱)(۱).

وهكذا تتتهي مرتب الحب في الإنسان إلى اتحاد المحب بالمحبوب، حيث يفنى المحسب عن وجود ووجود كل شيء في محبوبه، وهذا المظهر عنده من مظاهر الوحدة الوجودية التي لا تفرقة فيها بين حق وخلق أو بين محب ومحبوب (\*).

وما يقال بشأن المحبة ومراتبها فإن ذلك يصدق على الإرادة أيضاً وعلى مظاهرها في المخلوقات فهي تسير في نفس الخطوات التي تندرج فيها المحبة من ميل وولع وصبابة وهوى وعشق وغيرها، مما يؤدي إلى الفناء الذي تضمحل فيه الذات ولا يبقى لديها مجال للتفرقة بين صفة ولا موصوف، وهذا روح مذهبه في الوحدة، حيث يقول: "إن الإرادة لها تسعة مظاهر في المخلوقات: المظهر الأول وهو الميل وهو انجذاب القلب إلى مطلوبه، فإذا قوي ودام سمي ولعا وهو المظهر الثاني للإرادة، ثم إذا اشتد وزاد سمي صبابة، وهو إذا أخذ القلب بالاسترسال فيمن يحب فكأنه انصب كالماء إذا أفرغ لا يجد بدأ من الانصباب وهذا هو المظهر الثالث، ثم إذا تفرغ له بالكلية وتمكن ذلك منه سمي شغفاً وهو المظهر الرابع للإرادة، ثم إذا استحكم في الفؤاد وأخذه عن الأشياء سمي هوى وهو المظهر الخامس، ثم إذا استوفى حكمه على الجسد

(\*)

<sup>(</sup>١) سورة الهُمَزة، الآية: ٦ ك.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، قاب قوسين، ورقة ١، ص أ.

حدد الجيلي مراتب الفناء في المحبة بقوله: ثم استولى حكمه - أي الحب - على الجسد بحيث أن يفنى بحيث أن يفنى المحب عن نفسه يسمى "شغفا" فإذا انمحى وظهرت علامة بحيث أن يفنى المحب عن نفسه وعن فنائه يسمى "غراماً" فإذا استحكم وطفح وظهر وتمكن تمكنا أفنى المحب عن نفسه وعن حبيبه أيضاً بحيث أن يبقى الأمر شيئاً واحداً وهو المحب المطلق يسمى "عشقاً" وهذا آخر مقامات الخلق فيه فإنه يصير المحب في هذا المقام حبيباً والحبيب محباً، (قاب قوسين للجيلى، ورقة ٩).

سمي غراماً وهو المظهر الممادس للإرادة، ثم إذا نما وزالت العلل الموجبة للميل سمي حسباً وهو المظهر السابع، ثم إذا هاج حتى يفنى المحب عن نفسه سمي وداً وهو المظهر الثامن للإرادة، ثم إذا طفح حتى أفنى المحب والمحبوب سمي عشقاً، وفي هذا المقام يرى العاشق معشوقه فلا يعرفه ولا يصيخ إليه كما روي عن مجنون ليلى..."(١) وقال شعراً:

العشق نار الله الموقدة فأفولها فطلوعها في الأفندة نبأ عظيم أهله هم فيه مختلف ون أعني في المكانة والجدّة فتراهم في نقطة المشق الذي همو واحدّ متفرقين على حدة (٢)

والفناء كما يسراه الجيلي هو فناء عن النفس وعن العالم الخارجي وذلك باستهلاك المحب في محبوبه، "فهو عبارة عن عدم الشعور باستيلاء حكم الذهول عليه، ففناؤه عن نفسه عدم شعوره به، وفناؤه عن محبوبه باستهلاكه فيه، فالفناء في اصطلاح القوم هيو عيبارة عن عدم شعور الشخص بنفسه ولا بشيء من لوازمها"(). ولكن الفناء لا يخلو من صراع النفس، حيث تميل إلى التجرم عن متعلقاتها المادية والبدنية والفناء في المدات الإلهية، كي تصل إلى السر المصون وينكشف لها عالم "الكاف والنون" الذي أوجده الخيالق بكلمة "كن" فكان، إلى أن تطهرت النفس من أدرانها، وتجردت من رسومها وولجت عالم الغيب بفنائها عن إرادتها في إرادة الشرائ. فيصل العبد بعدها إلى المتحقق الكامل بالأسماء والصفات، فيسمع بسمع الله، ويبصر ببصر الله، لا يعلم من ويرى متعددات أمر الوجود في ذاته، كما يرى أحدنا خواطره وحقائقه (). فإن العبد في ويرى متعددات أمر الوجود في ذاته، كما يرى أحدنا خواطره وحقائقه (). فإن العبد في أسهاء واصطلامه تحت أنوارها، يمحو الله إسم العبد ويثبت له إسماً من الماله، وهذا هو الفناء الكامل الذي لا يتحقق إلاّ الكمل المتحققين بالقرب من الذات

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الأول، ص ٥٧.

<sup>()</sup> الجيلى، حقيقة اليقين، ورقة ٣، ص ب.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ورقة ٣، ص ب.

الإلهية وفنائهم التام فيها. ومن آثار هذه التجليات عليه قوله: "إذا تجلّى الله على عبد مسن عبيده في إسم من أسمائه، اصطلم العبد تحت أنوار ذلك الإسم، فمتى ناديت الحق بذلك الإسسم أجابك العبد لوقوع ذلك الإسم عليه، فأول مشهد من تجليات الأسماء أن يستجلى الله لعبده في إسمه الموجود، فيطلق هذا الإسم على العبد، وأعلى منه تجليه في إسمه الله، فيصطلم العبد لهذا التجلي، ويندك جبله، أسسمه الواحد، وأعلى منه تجليه في إسمه الله، فيصطلم العبد لهذا التجلي، ويندك جبله، فيناديه الحق على طور حقيقته "إنه أنا الله" هنالك يمحو الله إسم العبد، ويثبت له إسم الله، فارتقى وقواه الله وأبقاه بعد الله، فان ارتقى وقواه الله وأبقاه بعد فنائه، كان الله مجيباً لمن دعا هذا العبد، فإن قلت مثلاً يا محمد أجابك الله لبيك وسعديك" (١).

كما يعرض لنا موقفاً صوفياً وصل فيه إلى درجة عالية من التحقق بالقرب الإلهي بفضل مجاهداته الروحية، وأصبح قلبه محلاً لمجلى محاضرات الأسماء، حيث أن القلب هـو موضع السر الإلهي الذي يفهم الحقيقة فيقول: "إذا فني العبد عن نفسه وفني عسن فسائه وأبقي بالله تعالى، ثم أخلع عليه حلّة من حلل الكمال ولج بها في حضرة من حضرات التحقيق، فيطلع فيها على محاضرات الأسماء الإلهية والصفات الكمالسية الذاتسية مسنها، والنفسسية والفعلية، فأول ما يخاطبه من ذاته الإحدية بلسان الصرافة الذاتسية فيرجع إلى ذات نفسه من حيث هو فيجد نفسه أحداً بالذات... فيرى نفسه وجسوداً محضاً... من غير اعتبار نسبة أو عدمها، بل عين الإطلاق المحض، وحين نا يستقق بصفة الأحدية... والمهوية... والفردية... والواحدية... والألوهية... والرحمانية... والربية... وكل من هذه الحضرات تصبح كأنها كامنة فيه... فإذا حصل خطاب الألوهية بلسان هذه الجمعية أجابها لكماله الأزلي الذاتي المستوعب لكل نقص وكمال فيتصف حينئذ بالألوهية... "(").

ولكـن مـا هـي حقيقة هذا الفناء؟ وهل هو أمر إرادي يحصل للعبد متى شاء وكيفما شاء؟ وهل يصدر عنه مباشرة أم بأمر خارج عنه؟

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، (بو لاق)، ص ٤١.

<sup>(</sup>٢) الجيلى، لوامع البرق الموهن، ورقة ١٥، ص.ص أ – ب /١٦، ص أب.

يحساول الجيلسي أن يوضع لنا أمر هذا الفناء وذلك بإرجاعه إلى الاختيار الإلهي، فهو لسيس بأمسر كسبى، بل يتوقف حدوثه على الإرادة الإلهية، والإرادة في العبد هي عين إرادة الحق، فهي بنسبتها إلى العبد إرادة حادثة الأن الخلق حادث، وبنسبتها إلى الحق فهي قديمة لأنها عين إرادته القديمة، والسالك للطريق البد له من التدرج في الإرادة حتى يصل إلى مرحلة الفناء الكامل وهي نهاية الطريق حيث يقول: "وهذا أخر مقامات الوصسول والقرب، فيه يُنكر العارف معروفه فلا يبقى عارف و لا معروف، و لا عاشق ولا معشوق، ولا يبقى إلا العشق وحده، والعشق هو الذات المحض الصرف الذي لا يدخل تحت إسم ولا رسم ولا نعت ولا وصف ... فإذا امتحق العاشق وانطمس، وأخذ العشق في فناء المعشوق والعاشق، فلا يزال يفني منه الإسم، ثم الوصف، ثم الذات، فلا يبقى عاشق ولا معشوق، فحيننذ يظهر العاشق بالصورتين، ويتصف بالصفتين، فيسمى بالعاشق ويسمى بالمعشوق (١) وهنا تتجلَّى الوحدة الكاملة وتتمحى الكثرة في وحدة الذات الإلهية. ويسوق الجيلي مثالًا على حقيقة الفناء هذا من تجربة روحية مرّ بها وتحقق فيها بالفناء الكامل، وجاءت صورة صادقة لحالة الصوفى في حال اضــمحلال ذاته الإنسانية تدت أنوار الذات الإلهية وغيبته عن حاله فقال في تصويره لها: "تضمحل في هذا المنظر ذاتك، وتكني عن صفائك وعنك وعن كل ما يُنسب إليك مــن النعوت والأفعال والأثار، فيتلاشى وجودك، وينعدم تركيبك، فلا تشاهد لك جسماً ولا روحاً ولا قلباً ولا سراً ولا صورة ولا معنى، بل يتجلَّى الحق عليك في جميع ذاتك، فتستعدم تحت تجليه في جميع جهاتك، فلا يبقى لك علم ولا عين ولا تماثل ولا حق ولا حقيقة، قد أخذ عنك له فلا شيء منك بجهة من الجهات باق، بل تُليَ عليك في هذا المنظر (كل شيء مالك. إلا وجمة له العكو) (٢) «(٢).

#### - مراتب الفناء:

والفناء من حيث هو ثمرة المجاهدة وقهر النفس اللوامة لدى الصوفي، فهو لا يستحقق للصوفي دفعة واحدة إنما يمر بمراتب تسع يجتازها الفاني كي

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة القصيص، الآية: ٨٨ ك.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، المناظر الإلهية، ص ٢٠.

يصل إلى مقلم البقاء بالله، وأول هذه المراتب مرتبة الذهول وآخرها مرتبة المحو: ولقد عسرض لكل مرتبة منها وما يلقاه العبد أثناء اجتيازه لهذه المراحل فقال:

المرتبة الأولى: "فأول هذه المراتب مرتبة الذهول، وهي عبارة عن عدم شعور العسبد بنفسه عند الاستغراق في ذكر الحق لأهل الحجاب، أو عند بروز أنوار الجمال لأهل الكشف"(١).

والمرتبة الثانية: الذهاب، وفيها يفنى العبد عن أفعاله بسيره وذهابه في الحق، في تكون جميع أفعاله هي أفعال الله، ويكون العبد في هذه المرتبة كمثل القلم بيد الكاتب تقلسبه الأصسابع كيف شاءت اليد، وهذا معنى الذهاب، لأن العبد ذهب من فعله بشهود فعسل الله به. وقد يطلق إسم الذهاب على الترقي مطلقاً سواء كان في سيره إلى الله أو في سيره في الله "

والمرتسبة القالسنة: هي مرتبة السلب، فيُسلب فيها العبد كل ما له من أوصاف خلقية بظهور الأوصاف الحقية لتحققه بالقرب، وفي هذا تصديق لحديث النوافل، فتحل صفة الحق مكان صفة الخلق وتكون عوضاً عنها، فيكون سمعه وبصره وعلمه وحياته وإرادته وقدرته كله شه، ويكرون للعبد نسبة من هذه الصفات فيقول: "فتكون تلك الصفات الظاهرة في العبد غير منسوبة إليه، بل هي منسوبة إلى الله تعالى، إذ هو المتجلسي بصفاته في مرآة الكون، فالعبد في هذه المرتبة مرآة ظهر الحق فيها بصفاته، فالصفات صفات الله والعبد محل ظهورها"(٢).

المرتسبة السرابعة: "الاصطلام هو عبارة عن فناء العبد عن ذاته لوجود ذات الحسق، فينتقل العبد عن حكم الوجود، فلا يكون له وجود بل الوجود شه، والعدم للعبد، فلا يخطر بباله أنه موجود بحال لعلمه بعدمه ذاتاً وصفاتاً "(٤).

المرتبة الخامسة: "الانعدام هو عبارة عن فناء العبد عن فنائه، فلا يبقى عنده شعور بأنه فان بل يفنى عنده جميع صفاته وأحكامه وذاته وبقائه بفنائه، ولا يبقى عنده

<sup>(</sup>١) الجيلي، رسالة أربعون موطن، مخطوط، مكتبة الظاهرية، دمشق، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٤٤.

عمندية بالبدن، فهو متحقق بمقام الانعدام"، ومن هذا المشهد ينتقل إلى مقام البقاء، وما يراه أن الانعدام لا يعني فناء أحكام البشرية فيه لأن هذا التحقق إنما هو من حيث علمه وعنديته لا من حيث ما هو عليه في الظاهر، لأن جمسانيته على حالها باقية (١).

المرتبة السادسة: السحق هو عبارة عن زوال الحس من نفس العبد فيقبل الأوصاف الإلهية من غير تعمّل ولا تعقّل ولا استحضار، بل يقبل صفات الحق كما يقبل صافات نفسه ولا يبقى عنده بينهما فرق، وهذه المرتبة من أول مقامات التحقيق يلحق العبد بالله. ويضيف أن للانعدام ثلاث علامات: "أحدها أن يقبل سائر الأوصاف الإلهية، الثاني أن لا يجد فرقاً بين قبول صفات الله وبين قبول صفات نفسه، بل يقبل ذلك هذا... بالسواء من حيث الوجدان، الثالث أن لا يحتاج في قبوله صفات الله تعالى اللي استحضار إسم... بل يقبل، ما يعلمه الله بذاته سبحانه (۱).

المرتبة السابعة: "المحق هو عبارة عن زوال الحصر والحدّ من جسمانية العبد وروحانيسته معاً، فإن اليد مثلاً ليس في جبلتها الطبيعية أن تكون بها قوة إبراء الأكمه، والسرجلُ ليس في جبلتها الطبيعية أن تكون فيها قوة المشي على الهوى، إلا أن القابلية الإنسانية فيها جميع ذلك، وإنما تقييد النفس بالعادات منعها عن ذلك وحصرها على حد لا تتعداه الجوارح فإذا زال ذلك الحصير عن الجوارج صار النفس باطنا فقد مُحق بهذا العبد وتحقق بهذه المرتبة الشريفة (٢).

المرتبة الثامنة: "العلمس، هو عبارة عن ذهاب أحكام البشرية مطلقاً من طبعه وعادته، فظاهره وباطنه، فلا يغيّره الجوع المفرط ولا السهر الدائم ولا الزلازل العظام بحيث أن لا تدعوه نفسه في ذلك إلى غيره... كذا في سائر أحواله وأموره العادية والطبيعية مع زوال الحصر عنه كما سبق... فإنه يشترط أن تزول عنه أحكامها"(1).

المرتبة التاسعة: "المحو، هو كمال الفناء لزوال سائر الآثار الخلقية بظهور الآثار الحقية، فإن المحو شرطه ظهور آثار الحق على هيكل الإنسان لأنها... لا تستر

<sup>(</sup>١) الجيلى، رسالة اربعون موطن، ص ٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص.ص ٤٤ – ٥٠.

 <sup>(</sup>۳) المصدر السابق، ص.م. ٥٤ – ٤٠.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، ص.ص ٤٥ – ٤٦.

ظهورها على جوارح العبد إلاً لوجود بقية عليه، وعلامة زوال البقية ظهور أثر الحق على سائر الجوارح"<sup>(۱)</sup>.

ويرى الجيلي أن المراتب الأربعة التي هي السحق والمحق والطمس والمحو هي مخصوصة بأهل مخصوصة بأهل مقام البقاء دون المراتب الخمسة الأول، فإنها مخصوصة بأهل مقام الفناء لأن الباقي بصفة من صفات الله لا يظهر عليه أثرها إلا بعد التحقق بمقام المحق، وهو نهاية الفناء عن الكيفيات والحدود الخلقية. وأما قبل التحقق بهذا المقام لا تظهر الآثار كلها على جوارحه بحكم الاختيار ولو كان في مقام البقاء (٢).

#### مراتب (درجات) الفنساء عند الجيلسي المرتبة الأولى مرتبة الذهـــول مرتبة ألذهــاب المرتبة الثانية مرتبة ألسلب المرتبة الثالثة المرتبة الرابعة مرتبة الإصطلام المرتبة الخامسة مرتبة الانعــــدام المرتبة السادسة مرتبة السحكق ير المرتبة السابعة مرتبة المحق المرتبة الثامنة مرتبة الطمس مرتبة المحــو المرتبة التاسعة

وما يمكن قوله أن الجيلي في عرضه للفناء على الصورة التي ذكرها لم يقصد به حالة التحاد أو حلول مع الذات الإلهية، إنما يقصد أن العبد محل تجليات الحق بأسمائه وصدفاته من غير حلول و لا اتحاد، بل تجد الحق مكيّفا من غير كيفية، وتكون أنت لا أنت، بل يكون هو هو على ما هو عليه في الأزل بغير حد و لا حصر تعالى الله. وفي هدذا المقام يكون العبد كما لم يكن، والحق كما لم يزل، فتذهب صفات العبد وتأتي

<sup>(</sup>١) الجيلي، رسالة أربعون موطن، ص ٦٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٤٦.

صفات الرب(۱) وهذا ما يعنيه الصوفية بالفناء، أي فناء الذات الإنسانية في ذات الله تعلى وهذه في حقيقتها ليست دعوة إلى الفناء، بل دعوة إلى الخلود، حيث أن الإنسان يفني ذات في ذات الله ليبقى به، وليست هذه الحالة التي دعوا إليها بمشابهة لحالة الني ذات في ذات الله ليبقى به، وليست هذه الحالة التي دعوا إليها بمشابهة لحالة الني الهيئة، التي تهدف إلى إفناء الذات وإبلاغها حالة النفي المطلق، بل هي دعوة إلى اعتسناق المثل العليا في السلوك والعقيدة يصل بها الإنسان إلى الخلود(١). ويرى نيكلسون أن الفناء الصوفي يتفق مع القول بالشخصية الإلهية، لأنه ليس كالنرفانا الهيندية محواً تاماً للشخصية الإنسانية، بل هو محو يعقبه صحو، وفناء يعقبه بقاء، هو فيناء عن الإرادة الإنسانية مثلاً لتحقق الفاني بأن الإرادة الحقيقية هي إرادة الله، فهو يفنى عن إرادته الخاصة ليبقى بإرادة الله، ويفنى عن عمله ليبقى بعمل الله، وهكذا(١).

وثمة تلزم بين حالي الفناء والبقاء يظهر عند الجيلي في تمييزه بين مراتب الفناء، إذ يجعل من المراتب الأخيرة التي تؤدي إلى الفناء من السحق والمحق والطمس والمحو مباشرة هي مراتب خاصة بأهل البقاء، وخص المراتب الأولى الباقية بحالة الفناء، ذلك أن الصفات الإلهية لا تظهر على العبد إلا بعد زوال الآثار الخلقية عنه، بعد وصوله إلى مرتبة المحق، وهو آخر مراتب الفناء، بل إن الجيلي يذهب إلى أبعد من ذلك، فيرى أن العبد يفني عن الفناء وذلك بالسحق والمحق والطمس والانعدام حيث تنجذب ذاته إلى ذات الحق، ولا يبقى له سوى مشهد الحق، فيبقى فيه، وفي ذلك يقول:

الجيلي، رسالة أربعون موطن، ص ٤٣.

<sup>(\*)</sup> الــــنرفانا: يقول أبو العلا عفيفي أن النرفانا ظاهرة سلبية محضة وفكرة متفرعة عن مذهب تشاؤمي شامل في حين أن الفناء الصوفي له ناحيته الإيجابية كما أن له ناحيته السلبية، وأنه لا دخـــل له في فلمفة تشاؤمية فـــي طبيعة الوجود، (التصوف الثورة الروحية في الإسلام، د. عفيفي، ص ٨١).

الفناء عند متصوفة الإسلام يعقبه بقاء ولكن في النرفانا فناءً تاماً لا يعقبه بقاء.

<sup>(</sup>۲) كفافي (د. محمد عبد السلام)، اتجاهسات إنسانية في شعر الصوفية، في ادب الفرس وحضارته. نصوص ومحاضرات مكتبة النهضسة العربية بيسروت ١٩٦٧ ص.ص ٢٠ - ٢١.

 <sup>(</sup>٦) نيكلسون، في التصوف الإسلامي وتاريخه، ترجمة أبو العلا عفيفي، ص أ، المقدمة ص ١.

"شسم تفنى عن الفناء فيأخذك أمر ضروري إلى ذات واجب الوجود، فيكون... مشهدك فيي الله مشهده مينه، وأنيت كميا قال تعالى: (عل أتهى ممله الإنسان حين من الحمور... الآية)(١)(٢)(٢) ولكن يرى بأن العبد في هذه الحالة محجوب عن الحق لشهوده فينائه عن فناه. "وقد تترقى النفس بمجاهداتها لتصل إلى مقام القرب، فتكون في بقاء بعد الفناء "(١). ولا يتحقق للصوفي هذا الفناء عن فناه إلا بتجلي إسم من أسماء الذات الإلهية كإسمه "الحق" أو "الله" أو من حيث إسمه "القدوس" حيث يفني الجانب الخلقي من العبد، ويبقى فيه الجانب الإلهي، وفي تجلي كل إسم من هذه الأسماء يفنى من العبد جيزء من الخلقية وتبقى الذات المقدسة المنزهة، كأن يقول في تجلي إسمه "الحق" منهم من تجلى له من حيث إسمه "الحق"، وكان طريقه إلى هذا التجلي بأن كشف له سبحانه وتعالى عن سرّ حقيقته المشار إليها بقوله: (وما خلقنا الموات والأرض وما بينهما الذات منزه الصفات"(٥) فعيندما تجلت له ذاته من حيث إسمه الحق فني منه الخلق وبقي مقدس الذات منزه الصفات"(٥). وهكذا تجليه في يافي أسمائه تعالى.

أما مقام البقاء الدي بعقب الفناء، فقد يتحقق العبد به بعد تجليات الجمال والجلل، ويرى الجيلي أن تجليات الحق تتنوع، فتارة بتجلى باللطف، وتارة بالرحمة، وتارة بالفضل، وتارة بالجود وأمثال ذلك إلى ما لا نهاية له من التجليات، وهذه التجليات شه على عباده إما جلال جمال، وإما جمال الجلال، وهذه كلها بعيدة عن الحلول والاتحاد، حيث يكشف الله عن أصل الموجودات جميعها وما فيها من تجل جمالي أو جلالي فيقول: "إعلم إن الله تعالى إذا تجلى لعبده في منظر الجمال رأى ذلك الشيء من الأشياء إلا وتلوح له تجليات الجمال من تلك الأشياء بلا حلول ولا اتحاد، بيل على التنزيه اللائق به، وذلك لأن الله تعالى يكشف له عن محتد الموجودات، فلا

 <sup>(</sup>١) مبورة الإنسان، الآية: ١ م.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، المناظر الإلهية، ص ۲۰.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، ص ٢٠.

 <sup>(</sup>٩) سورة الحجر، الآية: ٨٥ ك.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، ص ٢٠.

يرى موجوداً إلا الله ويكشف له عن محتده من جمال الله تعالى. وفي هذا المنظر يسمع العبد من الله آية (عاليفها تولوا عثة وجه الله)(١) وصاحب هذا يكون عنده علم توحيد الحق في سائر المخلوقات، ترد عليه ملائكة الحقائق بأنواع التوحيد في هذا المقام، فلا تسزال تهديه إلى الحق حتى يترقى عنها وعن نفسه وعن علومه، فيفنى عن جميع ذلك شمر يفنى عن الفناء، ثم يبقى ببقاء الله، فإذا صار باقياً بإسم الله شمّ رائحة من الجلال فينتقل من منظر الجمال إلى منظر الجلال الجلال أله أله المناه الله الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه المناه المناه المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه الله المناه المناه الله المناه الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه المناه الله المناه ا

ومقام البقاء المنشود عند الصوفي للتحقق بالكمال التام هو عبارة عن صفة إلهسية يتصف بها العبد بعد فنائه عن نفسه، فيقرر أن الفاني لمحجوب بالله عن وجود نفســه، ويرى ربه والناس في مقام البقاء على درجات، فمنهم من هو مع الله بصفة أو صفتين، ومنهم من هو معه بصفات كثيرة، ومنهم من هو معه بأسماء المراتب، ومنهم من هو معه بالجمال، ومنهم من هو معه بالكِمال، ومن هنا فإن كمال العبد لا يكون إلاّ بالتحقق بالكمالات الإلهية جميعها حبث يتبعها زوال الأحكام البشرية وآثارها المقيدة له، فيكون حال العبد في مقام البقاء غيره في مقام الفناء، فيعرف عندها حقيقة عبوديته أمام الحقيقة الربّية، وذلك بما يبعثه ألله فيه من نوره الذاتي، فنتير له الحقيقة ويعرف أن سسمعه غير سمع الله، وبصره غير بصر الله، وعلمه غير علمه، فتتميز الصفات الخُلقية عن الصفات الحقية، ويعرف حدوده، فتُلحقه الكمالات بذات الله الحق، ويلحق بالعبيد منا هو منسوب له من كمال ونقص، فيشهد عندها الحقيقة، فيرى الحق حقاً والباطل باطلاً، ويتمثل في ذلك قوله الله الله الله الله الله على شيء ما سوى الله باطل(")"(؛) وهكسنذا يعرف العبد بمعرفة غير تلك المعرفة فسي مقام الفناء التي عرف نفسه فيها بالعدم، وصار يوفها بالوجود المطلق، وسبب ظهور الحق له فيها من

سورة البقرة، الآية: ١١٥ م.

<sup>(</sup>۲) الجيلى، المناظر الإلهية، ص ٥٢.

<sup>(</sup>٣) الحديث: حديث متفق علبه، رواه البخاري/١١٤٧ ومسلم/١٧٦٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٢١.

غير حلول وأن بقاء بالله وأمره منسوب إلى الله، فهو الباقي (١)، وفي هذا يقول شعراً:

ظهرتم بأوصاف الكمال لناظري وشاهدت حُسناً كاملاً كل وجهة فغيبني ذاك الشهود عن السوى فأرجعني منه إليه بوصفه فقال وكنت عنه مترجماً أنا الحق سبحاني وشأني معظم وحاشاه ما انحل في وجودنا

فغبت وعنكم لا تغيب سرائري وكانت من الوجهات أيضاً مظاهري وغابت به عني هناك ضمائري ولا شيء عليه عنه من دمي ذاكري مقالة تحقيق وحقي ناصري أنزه عن تشبيه وتحديد وحاصري ولا في جهات شاهدته نواظري

وجملة القول أن مقامي الفناء والبقاء على الصورة التي طالعنا بها الجيلي هي نتيجة حتمية الحب الإلهي، حيث ينتهي السالك بعد فنائه عن نفسه وعن غيره إلى بقائه بالله فالفناء هنا ليس مؤديا إلى اتحاد الوجود الخاص بالوجود العام، بل هو مؤد فقط إلى شهود الوجود الحق الواحد المطلق الذي الكل به موجود (١). وقد أشار القشيري إلى هذا المعنى في شرحه للفناء عن شهود الخلق، فرأى أنه إذا فني (الصوفي) عن توهم الآثار مسن الأغيار بقي بصفات الحق، ومن أستولى عليه سلطان الحقيقة حتى لم يشهد من الأغيار لا عينا ولا أثراً ولا رسماً ولا طللاً، يقال أنه فني عن الخلق وبقي بالحق (١). وهذا الذي أطلق عليه بعض المتأخرين من الصوفية الفناء عن شهود السوى.

وقد حدد الجيلي مراحل الفناء الموصل إلى البقاء، حيث يتحقق بها العبد حتى تتكشف له الحقيقة دون واسطة، فيحصل في مقام الشهود، قال: "لا بد من الفناء عن الوجود أولاً، ثم عنك ثانياً، وبفنائك عن الموجودات تحصل في مقام الشهود، وبفنائك عنك ترتقى المقام الموجود فإذا فنيت عن فنائك أبقاك به على أنك عينه، فيراك معدوماً

الجيلى، رسالة اربعون موطن، ص ٤٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۲۹.

<sup>(</sup>٣) محمود (عبد القادر)، مرجع سابق، ص ٥٢٨.

 <sup>(</sup>٤) القشيري (عبد الكريم بن هوازن)، الرسالة القشيرية، ص ٣٧.

من حيث خلقيتك، موجوداً من حيث حقيقتك، تتجلّى بالأسماء والصفات كما هي لذاتك بحكم الأصنالة والملك لا بالتبعية ولا بالظن إلى حقيقة بل بنسبية الكمالات كلها إليك كنسبة الصنفات إلى الذات، ولم تزل تساير هذا المعنى حتى تفقده، فلا تجد سواك، وحينئذ ينكشف لك في باطنك عن مواقع نجوم الأزلى من سماء علة العلل بلا واسطة..."(١).

وهكذا ينتهي الجيلي في الحب الإلهي إلى ما انتهى إليه غيره من الصوفية أمثال ابن عربي وابن الفسارض وهو الفناء الذي ينشده الصوفي في حال تحققه بالكمالات الإلهية جميعها وقطعه لمراحلها حتى يتحقق بالبقاء بعد الفناء، وسر هذا كله هو الحب الذي بنى عليه ابن عربي مذهبه بقوله: "لولا المحبة لما صح طلب شيء أبدأ ولا وجبود شيء، وأن هذا هو سر "فأحببت أن أعرف"(١) وقد تؤدي المحبة بين الحق والخلق إلى توحيد الرؤية تجاه الحق بأنه مصدر الأديان والعبادات مهما تعددت مظاهرها وتتوعت توجهات العباد في التقرب منها. ولذلك مال إلى توحيد الأديان باعتبارها موجهة إلى معبود واحد وهو الله على اختلاف الصور والمظاهر في العبادة من الخلق.

# - وحدة المعبود وتعدد الأنيسان:

لقد ترتب على نظرية وحدة الوجود لدى الجيلي – والقائمة على مفهومي الحب والفائاء – نظرية أخرى هي وحدة الأديان رغم تعدد مظاهرها، ذلك أن الله تعالى هو مصدر جميع العبادات "وأن الله تعالى إنما خلق جميع الموجودات لعبادته، فهم مجبولون على ذلك، مفطورون عليه من حيث الأصالة، فما في الوجود شيء إلا وهو يعبد الله تعالى بحاله ومقاله وفعاله، بل بذاته وصفاته، فكل شيء في الوجود مطيع شاعالى لقوله تعالى للسموات والأرض (ائتيا طوعاً أو كرها، قالةا أتينا طائعين) (") وليس المراد بالسموات إلا أهلها، ولا بالأرض إلا سكانها، وقال تعالى: (وها خلقت

<sup>(</sup>١) الجيلى، سبب الأسباب، (حقيقة الحقائق)، ورقة ٢، ص.ص أ - ب.

<sup>(</sup>۲) حلمی (محمد مصطفی)، مرجع سابق، ص ۱۷۳.

 <sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ١١ ك.

الجن والإنس إلا ليعيدون) (١) ثم شهد لهم النبي أنهم يعبدونه بقوله الله عباد لم خُلِق له (١) لأن الجن والإنس مخلوقون لعبادته، وهم مُيسرُون لما خُلقوا له، فهم عباد الله بالضرورة (١). فهذه صورة المعبود الواحد الذي ترتكز عليه فكرة الجيلي في وحدة المعبود، فلا تعدد في ذاته، ولا مشاركة في عبادته، بل الكل مسخرون لتوحيده في ذاته وعبادته، وبالسرغم من هذه الوحدة القائمة في ذات المعبود، إلا أن العبادات متعددة متكثرة ومتنوعة، لأنها تختلف باختلاف تجليات الأسماء والصفات، فهي مظاهر لحقائق هذه الأسماء والصفات، وقد تجلّى الحق في جميعها بذاته، فعبدته الطوائف بما تجلّى عليه وليس تتوع العبادات، وتعدد الملل والنحل، وتكاثر الطوائف في حقيقتها إلا مجرد وسائل يتوسل بها العابد للوصول إلى غاية واحدة وهي عبادة إله واحد، وبذلك يتفرد المعبود بالوحدانية التامة دون أدنى مشاركة، ويشير الجيلي إلى حقيقة ذلك بقوله: "ولكن تختلف العبادات لاختلاف مقتضيات الأسماء والصفات، لأن الله تعالى متجل بإسمه "المخدل" كما هو متجل بإسمه "المادي"، فكما يجب ظهور أثر إسمه المنتقم (١٠).

ولم يقتصر تعدد الأديان على مقتضيات الأسماء والصفات فقط، بل الختلاف أرباب هذه الأسماء والصفات ممن تجلّت عليهم، فكان منهم من تحقق بالقرب من معبوده ومنهم مسن حُرِم ذلك فعبده عن بُعد، فظهرت نتيجة ذلك أنواع العبادات وأصناف المتعبدين بكثرتهم، ووقعوا تحت تأثير مقتضيات الصفات، فقال: "واختلف الناس في أحوالهم الختلاف أرباب الأسماء والصفات، قال الله تعالى: (كان الناس أمنة واحدة)(ع)، يعنى عباد الله المجبولين على طاعته من حيث الفطرة الأصلية،

<sup>(</sup>۲) الحديث: أخسرجه البخاري رقم ٥٦٨، ورواه الإمام أحمد بسند صحيح عن أبي بكر أن رسول الله قال كل ميسر لما خُلق له.

الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر المابق، الجزء الثاني، ص ٨٠.

<sup>(°)</sup> سورة البقرة، الآية: ٢١٣م.

فبعت الله النبيين مبشرين ومنذرين ليعبده من اتبع الرسل من حيث إسمه "الهادي" وليعبده من يخالفه من حيث إسمه المضلُّ. فاختلف الناس وافترقت الملل، وظهرت الـنحل، وذهبت كـل طائفة إلى ما علمته أنه صواب ولو كان ذلك العلم عند غيرها خطاً، ولكن حسنه الله عندها ليعبدوه من الجهة التي تقتضيها تلك الصفة المؤثرة في ذلك الأمر، وهذا معنى قوله: (ها هن حابة إلا هو آخط بناصيتها)<sup>(١)</sup> فهو الفاعل بهم على حسب ما يريده مُراده، وهو عين ما اقتضته صفاته".(٢) ويعزو الجيلي أمر ذلك إلى الإرادة الإلهية التي شاءت أن يكون الخلق على هذه الصورة في العبادة، دون أن يقدح ذلك في حق الذات الإلهية إذ أن الله غنى عن العالمين، لذلك يقرر "أنه لا ينفعه إقرار أحد بربوبيته، و لا يضره جحود أحد بذلك، بل هو سبحانه وتعالى يتصرف فيهم على ما هو مستحق لذلك من تتوع عباداته التي تتبغي لكماله، فكل من في الوجود عابد لله تعالى مطيع لقوله تعالى ﴿وإن من شيء إلا يسبع بعمده ولكن لا تفقهون تسبيعهم (<sup>(۲)</sup>. فمن تسبيح العالمين من يكون في الطاعة، ومن التسبيح ما يكون في المعصية والضلال. ومع هذا التباين في التعبير عن العبادة، فالكل غارق في تجلياته، مــتوجه إلــى عبادته مسبح له (كار وعلى هذا فإن أول العابدين لله هو أول الخلق، لأنه فُطر على ذلك منذ أوجده الله، وهو أَدمُّ عليه السَّلام، فَقَد بدأ العبادة أو لا في و لايته قبل نزوسله إلى الدنيا، ثم تابعها في نبوته قبل ظهور ذريته، ولم يظهر التبايسن والاختلاف إلا بظهور ذريته، فافترقت بين مؤمن آمن بما في الصحف المنزلة على آدم وهم أتباعب من ذريته ممّن تعلّموا وآمنوا بما في الصحف، وكافر ممن اشتغل بملذاته واتبع هواه، فألت به ظلمة الغفلة إلى الغرور بالدنيا فأنكر وعدم الإيمان بما في الصحف المنزلة و هؤ لاء هم الكفار (°).

السورة هود، الآية: ٥٦ ك.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٤ ك ك.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٠.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨١.

## أصناف البشر وأجناسهم عند الجيلي:

ولقد صنف الجيلي الناس في مللهم ونحلهم إلى أصناف منهم من عبد الله في شخص آدم، ومنهم من عبد شخص آدم وهم الوثنية، ومنهم الطبيعيون الذين عبدوا الطبائع الأربعة، ومنهم من عبد الكواكب وهناك من عبد النور والظلمة وهم الثانوية، ومنهم عبّاد النار وهم المجوس، وهناك الدهرية ثم هناك أهل الكتاب على تفرّع عباداتهم من براهمة ويهود ونصارى ومسلمون. وكل هؤلاء متجهون بالعبادة إلى الله بشتى الطرق التي ابتدعوها حسب توجهات القلب وقبوله للخير أو الشر، "فكل هذه الطوائف عابدون لله تعالى كما ينبغي أن يُعبد، لأنه خلقهم لنفسه لا لَهُم، فهم له كما يستحقه "(۱) وهذا مصداق لقوله تعالى: (وما خلقت المهن والإنس إلا ليعودون) (۱) فالكل عابد له بكل جارحة فيه، إنما على قدر ما تجلّت له الحقيقة الإلهية بإسمائها وصفاتها.

ولقد تعددت الأهواء وافترقت الأمم فيما بينها إلى ملل ونحل متفاوتة متباينة في مظاهر عبادتها حسب تجلي الصور وظهورها لهم، ويرى الجيلي أن هذا الافتراق بدأ في ذرية آدم بعد وفاته: "فذهبت طائفة ممن كان يؤمن بقرب آدم عليه السلام من الله تعالى إلى أن يصور شخصاً من حجر على صفة آدم ليحفظ حرمته بالخدمة له، وليقيم ناموس المحبة بمشاهدة شخصه على الدولم لعل ذلك يكون مقرباً إلى الله تعالى... ثم تبع تها طائفة مسن بعدها فضلوا في الخدمة، فعبدوا الصورة نفسها، فهؤلاء هم عبدة الأوثان، ثم ذهبت طائفة أخرى إلى القياس بعقولهم وقالوا الأولى أن نعبد الطبائع الأربعة لأنها أصل الوجود إذ العالم مركب من حرارة ويرودة ويبوسة ورطوبة، فعبادة الأصل أولى من عبادة الفرع... فعبدوا الطبائع وهؤلاء هم الطبيعيون، ثم ذهبت طائفة إلى عبادة الكواكب السبعة فقالوا إن الحرارة والبرودة... ليس شيء منها في نفسه له حركة اختيار فلا فائدة من عبادتها، والأولى عبادة الكواكب السبعة... لأن كل واحد من هولاء مستقل بنفسه سائر في فلكه، يتحرك بحركة مؤثرة في الوجود.. فالأولى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسفة، وذهبت طائفة إلى عبادة من له التصرف، فعبدوا الكواكب وهؤلاء هم الفلاسة من له التصرف المعالمة التصرف المعدولة الكواكب وهؤلاء هم الفلاسة المعالية المعالمة المعا

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنعمان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨٢.

 <sup>(</sup>۲) سورة الذاريات، الآية: ٥٦ ك.

السنور والظلمة... فسموا النور يزدان وسموا الظلمة أهرمن وهؤلاء هم الثانوية، ثم ذهبت طائفة إلى عبادة النار... وهؤلاء هم المجوس، ثم ذهبت طائفة إلى ترك العبادة رأساً زعماً بأنها لا تفيد وإنما الدهر بما يقتضيه مجبول من حيث الفطرة الإلهية على مسا هو الواقع فيه،... وهؤلاء هم الدهريون، ويسمون بالملاحدة أيضاً، ثم إن أهل الكتاب مفترقون، فبراهمة وهؤلاء يزعمون أنهم على دين إبراهيم... ويهود هؤلاء هم الموسويون ونصارى هؤلاء هم العيسويون، ومسلمون وهم المحمديون، فهؤلاء عشر الموسويون ونصارى هؤلاء، هم العيسويون، ومسلمون وهم المحمديون، فهؤلاء عشر ملل وهم أصول الملل المختلفة، وهي لا تتناهى لكثرتها ومدار الجميع على هذه العشر ملسل وهم الكفار والطبائعية والفلاسفة والثانوية والمجوس والدهرية والبراهمة واليهود والنصارى والمسلمون «١١).

وللمفاضلة بين هذه الملل فقد جعل الجيلي ميزان الخير والشر هو المحك لهذه الطوائف والفاصل بينها والمميز لها، لذلك انقسموا إلى فريقين أهل جنة وأهل نار فقال: "وما ثم طائفة من هذه الطوائف إلا وقد خلق الله منها ناساً للجنة وناساً للنار، ألا تسرى أن الكفار في الزمن المتقدم من النواحي التي لم تصل إليها دعوة رسل ذلك الوقت منقسمون على عامل خير جراه الله بالجنة وعامل شر جزاه الله بالنار، وكذلك أهل الكتاب، فالخير قبل نزول الشرائع ما قبلته القلوب وأحبته النفوس، واستبشرت به الأرواح، وبعد نزول الشرائع ما تعبد الله به عباده، والشر قبل نزول الشرائع ما قبلته القلوب وكرهته النفوس وتألمت به الأرواح وبعد نزول الشرائع ما نهى الله عنه عباده، فكل هذه الطوائف عابدون لله كما ينبغي أن يعبد.."(٢).

ولما كانت الذات الإلهية هي مصدر كل عبادة لهذه الطوائف، فهي مصدر كل سعادة لهام لتحققهم بالعبادة، فقد أظهر سبحانه وتعالى حقائق أسمائه وصفاته في هذه الملل، فتجلى في جميعها بذاته، فكانت التجليات هي المعبودة على الحقيقة في كل الطوائف ومن هنا كان التعدد في العبادات والتباين بينها في الصور والمظاهر، فكانت كل ملة عابدة لله على صورة مختلفة للملة الأخرى "فأما الكفار فإنهم عبدوه بالذات،

<sup>(</sup>۱) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني،، ص.ص ۸۱ - ۸۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٢.

لأنه لما كان الحق سبحانه وتعالى حقيقة الوجود بأسره، والكفار من جملة الوجود وهو حقيقتهم فكفروا أن يكون لهم رب لأنه تعالى حقيقتهم ولا رب له بل هو الرب المطلق، فعبدوه من حيث ما تقتضيه ذواتهم التي هو عينها، ثم من عبد منهم الوثن فلسرّ وجوده سبحانه بكمالــه بلا حلول و لا مزج في كل فرد من أفراد ذرات الوجود. فكان تعالى حقبيقة تلك الأوثان التي يعبدونها، فما عبدوا إلاّ الله، ولم يفتقر في ذلك إلى علمهم ولا يحتاج إلى نياتهم... لأن قلوبهم شهدت لهم بأن الخير في ذلك الأمر... فعبادة الكفار له عــبادة ذاتية وهي وإن كانت تؤول بهم إلى السعادة، فإنها طريق الضلال لبُعد حصول سعادتها، فإنه لا تتكشف لصاحبها الحقائق إلا بعد خوض طباق النار الأخروية جميعها جــزاء بمـــا خـــاض فـــى الدنيا طباق النار الطبيعية بالأفعال والأقوال والأحوال على مقتضى البشرية. فإذا استوفى ذلك قطع طريقه إلى الله تعالى الأنه نودي من بُعد فيصل بعد ذلك إلى سعادته الإلهية فيفوز بما فاز به المقربون من أول قدم لأنهم نودوا من قرب"(١). أما الطبائعية فقد نبذوا كل صورة للعبادة لدى الكفار ورسموا عبادتهم بما أوحاه فكرهم "أما الطبائعية فإنهم عيدوه من حيث صفاته الأربع... التي هي الحياة والعلم والإرادة والقدرة أصل بناء ألوجود. فالحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة مظاهــرها فـــى عالم الأكوان. فالرطوبة مظهر الحياة والبرودة مظهر العلم والحرارة مظهر الإرادة واليبوسة مظهر القدرة وحقيقة هذه المظاهر ذات الموصوف بها سبحانه وتعالى... فهم عابدون للحق من حيث الصفات ويؤول أمرهم إلى السعادة كما آل أمر من قبلهم إليها بظهور الحقائق التي بُني أمرهم عليها"(٢). أما الفلاسفة فقد انصرفوا بعقولهم عن عبادة الواقع لذلك اتجهوا إلى الأفاق بنجومها وكواكبها فقال فيهم: "وأما الفلاسفة فإنهم عبدوه من حيث أسماؤه سبحانه وتعالى لأن النجوم مظاهر أسمائه وهو تعالى حقيقتها بذاته. فالشمس مظهر إسمه الله لأنه الممدّ بنوره جميع الكواكب... والقمسر مظهر إسمه الرحمان لأنه أكمل كوكب يحمل نور الشمس... والمشتري مظهر إسمه الرب... وأما زحل فمظهر الواحدية لأن كل الأفلاك تحت حيطته... وأما المريخ

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٣.

فمظهر القدرة لأنه النجم المختص بالأفعال القهارية... وأما الزهرة فمظهر الإرادة لأنه سريع التقلب في السماء وبقية سريع التقلب في السماء وبالماء وبقية الكواكب المعلومة مظاهر أسمائه الحسنى التي تدخل تحت الإحصاء. ثم لما كان الحق حقيقة تلك الكواكب اقتضى أن يكون معبوداً لذاته فعبدوه لهذا السر..."(1) وأما الثنوية فلهسم سرّ في عبادته إذ أنه تلتقي فيه الأضداد ولذلك جمعوا بين النور والظلمة لذلك "عبدوه من حيث نفسه تعالى لأنه تعالى جمع الأضداد بنفسه فشمل المراتب الحقية والمراتب الخلقية فما كان منسوباً إلى الحقيقة الحقية فهو الظاهر في الأنوار، وما كان منسوباً إلى الحقيقة عبدوا النور والظلمة لهذا السر الإلهسي الجامع للوصفين والضدين... فالثنوية عبدوه من حيث هذه اللطيفة الإلهية... فهو المسمى بالحق وهو المسمى بالخلق فهو النور والظلمة"(١).

وقد اختار المجوس النار لقوة عنصرها وسيطرتها فهي مفنية لكل شيء لذلك جعلوها رمزاً لعبادتهم فقال: "فإنهم عبدوه من حيث الأحدية، فكما أن الأحدية مفنية لجميع المراتب والأسماء والأوصاف كذلك النار فهي أقوى الاستقصات وأرفعها، فإنها مفنية لجميع الطبائع... فلهذه اللطيفة عبدوا النار وحقيقتها ذاته تعالى، فالنار في الطبائع مظهسر الواحديسة في الأسماء... قعيدوا القار وها عبدوا إلا الواحد القهار..."(") أما الدهرية فإنهم عبدوه من حيث الهوية. فقال عليه الصلاة والسلام "لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر "(ا) أما

ويرى الجيلي في البراهمة أنهم أصحاب توحيد لأنهم ما عبدوا سوى الله في وحدانيته لكنهم منكرون للأنبياء والرسل فقال: " أما البراهمة فإنهم يعبدون الله مطلقاً لا مسن حيث نبي ولا من حيث رسول بل يقولون إن ما في الوجود شيء إلاً وهو مخلوق

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص.ص ٨٣ - ٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٤.

<sup>(1)</sup> الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٤.

لله، فهم مقرون بوحدانية الله تعالى في الوجود لكنهم ينكرون الأنبياء والرسل مطلقاً، فعبادتهم للحق نوع من عبادة الرسل قبل الإرسال...."(١).

ويعتقد الجيلي أن هذه التعبدات كانت مصدر شقاوة لأهلها أكثر مما حققت لهم السعادة لأن عبادتهم مبتدعة من أنفسهم فقال: "كل هذه الأجناس السابق ذكرها لما ابتدعوا هده التعبدات من أنفسهم كانت سبباً لشقاوتهم ولو آل بهم الأمر إلى السعادة، فإن الشقاوة ليست إلا ذلك البُعد الذي يثبتون فيه قبل ظهور السعادة، فهي الشقاوة، وأما من عبد الله على القانون الذي أمر به نبيه كائناً من كان من الأنبياء، فإنه لا يشقى بل سعادته مستمرة تظهر شيئاً فشيئاً، وما أتى على أهل الكتاب إلا أنهم بذلوا كلام الله وابتدعوا من أنفسهم شيئاً فكان ذلك الشيء سبباً في شقاوتهم، وهم في الشقاوة على قدر مخالفتهم لأوامر الله تعالى وسعادتهم على قدر موافقتهم كتابه تعالى..."(١).

ويفرق الجيلي في أمر العبادة بين من تعبّد على التقييد ومن تعبّد على الإطلاق، ولما كانت العبادة جميعها شه فإن من عبدوه في صورة واحدة من تجلياته هم عابدون له على التقييد، ومن عبد الشعلى التقييد بمظهر واحد فهو شرك. أما الموحّد فهو من عبد الله على الإطلاق، وقد أشار إليهم بقوله: "فإن الحق تعالى من حيث ذاته يقتضي أن لا يظهر في شيء إلا ويعبد ذلك الشيء، وقد ظهر في ذرات الوجود، فمن السناس من عبده على الطبائع وهي أصل العالم، ومنهم من عبد الكواكب، ومنهم من عبد المعادن، ومنهم من عبد النار، ولم يبق شيء في الوجود إلا وقد عبد شيئاً من العالم إلا المحمديون فإنهم عبدوه من حيث الإطلاق بغير تقييد بشيء من أجزاء المحدثات. فقد عبدوه من حيث الجميع، ثم نتزهت عبادتهم من تعلقها بوجه دون وجه من باطن وظاهر فكان طريقهم صراط الله إلى ذاته "(٢).

وقد ترتب على عبادة التقييد وعبادة الإطلاق درجة القرب والبعد عن الله تبعاً لعبادتهم وتحققهم بالكمال، وما رأى إلا المحمديين قد فازوا بالقرب الإلهي من أول قدم

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٨٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٤.

لأنهم عبدوا الله من حيث الجميع "قلهذا فازوا بدرجة القرب من أول قدم، فهؤلاء الذين البهم الحق بقوله: (أولئك يناحون من مكان قريبه)(۱) بخلاف من عبده من حيث الجهة وقيده بمظهر كالطبائع أو الكواكب أو كالوثن وغيرهم، فإنهم المشار إليهم: (أولئك يناحون من مكان بعيد)(۱) لأنهم لا يرجعون إليه إلا من حيث ذلك المظهر الذي عبدوه من حيث هو ولا يظهر عليهم في غيره"(۱)، وهكذا فإن تعدد العبادات وتنوع التجليات بحيث تبدو متباينة مختلفة هي من حيث ذاته ومن حيث الموية وغيرها، وجميعها مقتضيات أسمائه وصفاته الأحدية ومن حيث نفسه ومن حيث الهوية وغيرها، وجميعها مقتضيات أسمائه وصفاته بحيث تتجمع في الذات الإلهية الواحدة التي هي مصدر العبادة، وأصل الوجود الواحد الذي تتجلى فيه كل الأسماء والصفات بحسب المقتضيات(٤).

أما الأديان الثلاثة فلكل منها شرعتها ومنهاجها، وقد أظهر حقيقة كل دين وما ارتكز عليه من أمور المعتقدات التي اختلطت بالمقتضيات النفسية للكل منها "أما اليهود في انهم يتعبدون بتوحيد الله تعالى، ثم بالصلاة... ويتعبدون بالصوم... وبالاعتكاف في يوم السبت... وأن يتفرغ لعبادة الله تعالى أقوله تعالى في التوراة أنت وعبدك وأمتك لله تعالى في يوم السبت... فلأجل هذا عبد الله اليهود بهذه العبادة في هذا اليوم إشارة إلى الاستواء الرحماني وحصوله في هذا اليوم ... الله اليهود بهذه العبادة في هذا اليوم إشارة إلى

وينظر الجيلي إلى النصارى على أنهم أقرب الأمم إلى الحق تعالى بعد المحمديين وذلك بسبب تتزيههم للذات في بعض وجوهها فقال: "وأما النصارى فإنهم أقرب من جميع الأمم الماضية إلى الحق تعالى، فهم دون المحمديين، وسببه أنهم طلبوا الله تعالى فعبدوه في عيسى ومريم وروح القدس. ثم قالوا بعدم التجزئة، ثم قالوا بقدمه

<sup>(</sup>۱) الآية: هذه ليمنت من الأيات إنما إشارة إلى التقرب من الله فيكون الحق قريباً منهم يسمعون نداءه خلافاً للآخرين، وهم من يعني بهم المقربون تصديقاً لقوله تعالى: (أولله المقربون) سورة الواقعة، الآية: ١١.

 <sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٤٤ ك.

<sup>(</sup>٣) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثانى، ص ٨٣.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٤.

<sup>(°)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٨٥.

على وجوده في محدث عيسى، وكل هذا تنزيه في تشبيه لائق بالجناب الإلهي، لكنهم لما حصروا ذلك في هؤلاء الثلاثة نزلوا عن درجة الموحدين، غير أنهم أقرب من غيرهم إلى المحمديين لأن من شهد الله في الإنسان كان شهوده أكمل من جميع من شهد الله من أنواع المخلوقات، فشهودهم ذلك في الحقيقة العيسوية يؤل بهم إذا انكشف الأمر على ساق أن يعلموا أن بني آدم كمرآء متقابلات يوجد في كل منها ما في الأخرى فيشهدون الله تعالى في أنفسهم فيوحدونه على الإطلاق فينقلون إلى درجة الموحدين لكن بعد جوازهم على صراط البعد، هو ذلك التقييد والحصر المتحكم في عقائدهم..."(١).

وقد شهد الله تعالى المسلمين إذ التزموا تعاليم نبيّهم وما فرطوا فيها، اذلك أخبرهم تعالى أنهم خير أمة أخرجت للناس فيقول فيهم: "أما المسلمون فاعلم أنهم كما أخبر الله تعالى عنهم بقوله: (كنتم خير أمة أخرجت المناس) (٢) لأن نبيهم محمداً الله خير الأنبياء، ودينه خير الأديان وكل من هو بخلافهم من سائر الأسم بعد نبوة محمد و وبعثه بالرسالة كانناً من كان قائه ضال، شقى، معذّب بالنار كما أخبر الله تعالى، فلا يرجعون إلى الرحمان إلا بعد أبد الابدين لسر سبق الرحمة الغضب وإلا فهم مغضوبون... فكلهم هلكى. قال تعالى: (ومن يبتع نبير الإسلام حيناً فلن يُقبل هنه فالمسمون على الآخرة من الخاصوبين) (٢)... والمسلمون كلهم سعداء بمتابعة محمد الله فالمسمون على الصراط المستقيم وهو الطريق الموصل إلى السعادة من غير مشقة، والموحدون من المسلمين أعني أهل حقيقة الترحيد على صراط الله... فإنه عبارة عن تنوعات تجليات الحق تعالى لنفسه بنفسه... فالمسلمون أهل توحيد والعارفون أهل وقرحيد، وما عدا هؤلاء فكلهم مشركون سواء فيهم التسع الملل الذين ذكرناهم، فلا موحد إلا المسلمون، ثم إن الله تعبد المسلمون من حيث إسمه "الرب". فهم مقتدون في بأوامره ونواهيه... فجميع عوام المسلمين عابدون لله تعالى من حيث إسمه الرب، لا بأوامره ونواهيه... فجميع عوام المسلمين عابدون لله تعالى من حيث إسمه الرب، لا

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني،، ص ٨٥٠

 <sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۱۰م.

 <sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الأية: ٨٥ م.

يمكنهم أن يعبدوه من غير ذاك بخلاف العارفين فإنهم يعبدونه من حيث إسمه "الرحمن" لتجلّبي وجوده فسي جميع الموجودات عليهم (١). إذن فسعادة الخلق على قدر موافقة الحسق، ولهدذا كانت الشناوة على قدر مخالفة أهل الكتاب للحق، فإن الحق تعالى لم يرسل نبياً ولا رسولاً إلى أمة إلا وجعل في رسالته سعادة لأمته.

وهكذا ينتهي الجيلي إلى أن الله سبحانه وتعالى هو المعبود على الحقيقة، وهو المتجلي في كل مظهر من مظاهر الوجود، وعليه فما دامت الحقيقة واحدة، فإن كل العقائد السنية تتحد في جوهرها وإن اختلفت فيما تلبسه من الصور (١). وبهذا ينتهي إلى تقرير المذهب الذي انتهى إليه ابن عربي من قبل. وهو أنه "لولا المحبة لما صح طلب شيء أبداً، ولا وجود شيء، وإنّ هذا هو سر "فأحببت أن أعرف".

بعد هدذا العرض لموقف الجيلي نتساءل ما النتيجة التي ترتبت على قول الجيلي بالوحدة؟ هل انتهى إلى وحدة شهود أم وحدة حلول؟

وما هي العلاقة بين الفناء الناشئ عن الحب الإلهي وبين ما يتحقق به العبد من شهوده لحقيقة الوجود الإلهي؟ وكيف يكون الفناء طريقاً موصلاً لهذا الشهود دون حصول حلول فيه؟ وهل قال الجيلي فعلاً بوحدة الشهود إلى جانب وحدة الوجود، أم أن وحدة الوجود عنده هي وحدة شهودية قائمة على المشاهدة والرؤية القلبية لحقيقة الذات الإلهية؟ إن الإجابة عن تلك التساؤلات تتضح بعد عرضنا لوحدة الشهود عنده.

## - وحدة الشهود عند الجيلسى:

إن مقامسي الفناء والبقاء على الصورة التي طالعنا بها الجيلي هي نتيجة حتمية للحب الإلهبي، حيث ينتهي العبد بعد فنائه عن نفسه وعن غيره إلى بقائه بالله، إذ أن غايسة الصوفي من استغراقه في حبه للذات الإلهية أن يصل به المطاف إلى الفناء عن ذاتسه وعن وجوده ليسبقي في الله، فالبقاء في الله بعد الفناء عن النفس من علامات الإنسان الكامل.

<sup>(</sup>۱) الجيلى، الإنسان الكامل، اس ٨٦.

<sup>(</sup>۲) الغزالي، المنقذ من الضالان، تحقيق عبد الحليم محمود، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٩٦٢، ص ٣٤.

والفناء عند الجيلي لا يؤدي إلى اتحاد ولا إلى حلول، بل هو يؤدي إلى شهود الحــق الواحــد المطلق الذي به وجود كل موجود. وهي نتيجة التجربة الروحية التي يعيشها الصوفى المتحقق بالكمال الخلقي، لأنها مجاهدة للنفس الأمّارة بالسوء، ومعاناة لستجربة التصفية والتطهير بالتجرد عن علائق البدن وإغفال نوازعه، فيتيسر للصوفي أن يـــترقى في معراجه الروحي حتى ينتهي إلى الفناء عن كل ما سوى الله، والبقاء في السذات الإلهية وحدها، فتتحقق له السعادة العظمي برؤية جمال الحق في قلبه ويأنس بقربه فيرى أن الله عين كل موجود، وفيه قوله:

ظهرتم بأوصاف الكمال لناظري وشاهدت حسناً شاملاً كلِّ وجهة فأرجعنسي منسه إلسيّ بوصفه فقال ولكن كنت عنه مترجما وحاشـــــاه ما انحلُ في وجودنا ﴿ وَلا فَي جهــات شاهدته نواظري(١)

فغبت وعنكم لا تغيب سرائري وكانت من الوجهات أيضاً مظاهري وغابت به عنى هناك ضمائري و لاشميء عليه عنه في دمي ذاكري مقالة تحقيق وحقى ناصري أنسا الحق سبحاني وشأني معظم أنزم عن تشبيه وتحديد وحاصسري

والمسرحلة التي يطويها الصوفي في ترقيه الوصول إلى غايته هي مرحلة التحقق بمقام المشـاهدة وهذا يتحقق به بعد الفناء التام، وهو في هذا الموطن يصف ما يتجلي له فيه من حقائق الأسماء والصفات، فيطلعه الله على حقائق الأمور حيث يشاهد الذات في ســـائر مظاهـــر الوجـــود. وهذه الحضرة التي يشهد فيها الحقيقة هي حضرة المشاهدة المنزهة عن كل شيء فقال: "أوقفني الحق تعالى في حضرة المشاهدة المنزهة عن الجهية والمسامتة، فشهدته سبحانه وتعالى في سائر المظاهر الأول منها والآخر، حتى تجلمي لمسى في السماء والأرض، والطول والعرض، واليمين واليسار، والجنة والنار، والخلف والأمام، والمأموم والإمام شهود عين شهود أهل العرفان، بل شهود أهل العين والوجدان، غير أنه منوط بالتحقيق والبرهان، فأفناني فيه مني، ثم صار عوضاً عني، فقمت في مقام البقاء الأعظم لابساً الرداء المعلم... ثم أسدل حجاب العظمة، فنوديت

الجيلي، رسالة أربعون موطن، مخطوط، ص ٢٩. (1)

من خلف سرادق العزّة، يا هذا حقّق النظر فينا، بنا، فإن المشاهدة منوهة بالمقاربة والمساعدة وذلك من المحب على الحقيقة الأحديثة ... فقلت ... وكنه الوصول إلى ما هنالك، فقال بالانهماك والاسترسال في حقيقة الحق المتعال من غير فتور ولا إهمال (1).

ويحصر الجيلي في المرتبة الثانية شهود الحق في المظاهر الحقية المتجلية بالأسماء والصفات حيث تُرى بالقلب إذ أن شهود البصيرة أشد وأقوى من شهود البصير لأن القلب هو محل تعقل معاني الكلمات الإلهية فقال: "والمرتبة الثانية شهود الحسر لأن القلب هو محل الحقية، وهي الأسماء والصفات، وهذا شهود لا يكون إلاً

الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ٨، ص ب.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، رسالة أربعون موطن، مخطوط، ورقة ٢٢، ص أ.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> المصدر السابق، ورقة ۲۲.

قلبسي، لأنّ الصفات معاني كمالات إلهية، والمعاني لا يمكن شهودها إلا بالبصيرة لأن البصر مقيّد بالأجسام والأرواح، والبصيرة تشهد المعاني صوراً بخلاف البصر، وكان هـذا المشهد أعلى من المشهد المتقدم ذكره لأن شهود البصر مقيد بالمظاهر الخلقية، وشهود البصحيرة غير مقيد بذلك، بل مطلق، فتارة يشهده في مظاهر الحقية، وتارة يشهده في مظاهر الحقية، وتارة يشهده في مظاهر الخلقية. المرتبة الثالثة هو الشهود المطلق المخصوص بالكمل، وهو أول مراتب الوجود"(۱). فهذا الشهود للحق تعالى لدى الجيلي في سائر الموجودات هو شهود صادق لا لبس فيه، ولا تخيّل ولا تصور ولا بطلان.

كذلك يعمد الجيلي نفي القول عن نفسه بالحلول والتشبيه أو التجسيم لأنه لا يجوز في حقه تعالى، وهذه ناحية إيمانية عميقة ترتبط بمدى ما يحققه الصوفي من القسرب الإلهي فيقول: "وليُعلم أنّ هذا الشهود من غير حلول ولا مماسة، ولا نوع من أنواع التجسيم والتشبيه، ولا شيء من ذلك على ما هو عليه من التنزه والكمال والتعالي فيما شاء من المظاهر، تلك سنة الله قد خلت في عباده من أولياته، يتجلى فيما شاء، لا ترى لتجليه سبحانه وتعالى لموسى في النار المخلوقة التي رآها جانب الشجرة فسسمع المنداء (إنهني أنا الله لا إلى إلى الله الله الله الله الله الله الله وصدق "(٢).

هكذا فإن الفناء عن النفس طريق يُؤدي إلى أن يغنى المحب عن كل أوصافه، بحيث تتجلى صورته في صورة المحبوب وذلك بالفناء عن الإنية، وغيبة النفس عن صفاتها حيث لا يكون ثمة مجال لصفة ما أن تُفسد هذا الاتصال الذي تحسه النفس في حضورها مع الله. وفي هذا يرى الجيلي أن المشاهدة بهذا المعنى هي مشاهدة لله تعالى سواء في خلقه، أو في سائر الموجودات، حيث يرى فيها الله ولا يرى شيئاً آخر، وهذا أعلى مناظر الشهادة فيترقى منها إلى مراتب الصديقية، ولهذا فالشهادة كما يراها الجيلى متنوعة وليست واحدة فيقول: "وأما الشهادة فإنها نوعان شهادة كبرى وشهادة

<sup>(</sup>۱) الجيلى، رسالة اربعون موطناً، ورقة ٦٢.

 <sup>(</sup>۲) سورة طه، الآية: ۱٤ ك.

 <sup>(</sup>٦) الجيلي، المناظر الإلهية، ص ١٤.

صحفرى، فالشحهادة الصحفرى على أقسام... والشهادة الكبرى قسمان أعلى وأدنى. فالأعلى شحهود الحق تعالى بعين اليقين في سائر مخلوقاته فإذا رأى مثلاً شيئاً من المخلوقات، فإنه يشحه الحق تعالى في ذلك الشيء من غير حلول ولا اتصال ولا انفصال الفصال بل بما أخبر به سبحانه وتعالى بقوله: (فأينها تولوا فثم وجه الله)(١)... فإذا صح للعبد هذا المشهد فهر مشاهد لله تعالى، وهذا أعلى مناظر الشهادة، وما بعدها إلا مراتب الصديقية، فيانى عن نفسه بوجسود ربه وحينئذ يدخل في دائرة الصديقية..."(١).

ويحدد لنا الجيلي مقام الصديقية ومرتبتها من القرب الإلهي بحيث يتعين مقام مسن "عرف نفسه فعرف ربه" ويكشف عن الحضرات المشتملة عليها، من علم اليقين وحدق اليقيسن وعين اليقين، التي تتحقق للعبد بنور اليقين لما يفيضه الله على عبده من المعرفة الحقة. كما يحدد الجيلي موقف الصديق من مشاهدته لهذه الحضرات، وذلك عسن طريق الفناء الذي يصل به إلى البقاء الإلهي المتجلي بالأسماء والصفات، فيقول: "وأما الصديقية فإنها عبارة عن حقيقة مقام من عرف نفسه فقد عرف ربه، وهذه المعرفة لها الصديقية فإنها عبارة عن حقيقة مقام أن عرف نفسه فقد عرف ربه، وهذه المعرفة لها المعرفة لها المعرفة لها المعرفة الثانية عين اليقين ("")، والحضرة الثالثة حضوة حق اليقين ("")، فعلامة الصديق في تجاوز هذه الحضرات أن يصير غيب الوجود مشهوداً له، فيرى بنور اليقين ما غاب عن بصر المخلوقات من أسرار الحق، فيطلع حينئذ إلى حقيقته، فيشهد فناءه تحت سلطان أنوار الجمال، فيكتسب، هو أن يظهر له البقاء الجمال، فيكتسب، هو أن يظهر له البقاء

<sup>(</sup>١) مىورة البقرة، الآية: ١١٥ م.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٩٦.

<sup>(\*)</sup> علم اليقين: ما أعطاه الدليل بتصور الأمور على ما هو عليه (تعريفات الجرجاني).

<sup>(\*\*)</sup> عين اليقين: ما أعطته المشاهدة والكشف (نفس المصدر).

حسق اليقين: عبارة عن فناء العبد في الحق والبقاء به علماً وشهوداً وحالاً لا علماً فقط فعلم كسل عاقل الموت علم اليقين، فإذا عاين الملائكة فهو عين اليقين، وإذا ذاق الموت فهو حق اليقين، وقسيل علم اليقين ظاهر الشريعة وعين اليقين الإخلاص فيها وحق اليقين المشاهدة فيها (من تعريفات الجرجاني).

الإلهي كما لم يزل منذ كان الوجود، لا أنه مستفاد في تلك الحضرة، فإذا بقي ببقاء الله تعالى تجلت عليه الأسماء إسما فإسما، فعرف الذات حينئذ من حيث الأسماء، وهذا حد بلوغ علم اليقين. ومن هذا لا يكون إلا عيناً. ثم يرتقي من ذلك إلى تجليات الصفات، فيشهدها صفة بعد أخرى، فيكون مع الذات بما لها من الصفات، ثم يرتقي من ذلك إلى أن لا يحتاج إلى الأسماء والصفات في كينونته مع الذات، ثم يرتقي من ذلك إلى أن يعسرف مواقع الأسماء والصفات من الذات. فيعرف الذات بالذات، فتنصب بين يديه حضرة الأسماء والصفات فيشاهد حقائقها ويدرك إجمالها في التفصيل، وتفصيلها في الإجمال..."(١).

ويصسور الجيلي هذا الترقي في مجال الشهود تصويراً دقيقاً بحيث يستوفي كل حالة يتطلبها هذا الترقي ولا يقوم بعمل إلا ويشهد الله فيه على الدوام والاستمرار حتى يصل العبد في ترقيه إلى الكمال وهو الفناء في ذات الله، وينتقل بعدها إلى البقاء في الله، وهـو في كل الله، وهـو في كل الله وصفة، لذلك يرى أن شهود الحق في كل أمر يتعين معه أن يشهد العبد أن جميع صفاته لله فيقول: "والطريق إلى ذلك أن تعلم قطعاً أن إرادتك إرادة الله تعالى، وقدرتك قدرته، فتشهد صورة علمك هذا في جميع أحوالك من أكل وشرب... لا تعقل عن شهود صورة العلم في شيء منها على الدوام والاستمرار حتى يصير علمك تعين هذا الأمر عينا، ثم يتجلى فيه فيصير حقاً، فليس بعد على اليقين إلا حق اليقين، وبعد ذلك يتسع على الوجود على الأمر فتشهد جميع صفاتك لله. فيكون أنك أنت، وتعلم حيننذ أن ليس في الوجود سواك، فيفنا فيك الذي كنت فنيت فيه، فنقلت من شرك الشرك "().

وقد حدد الجيلي لتحقيق ذلك مراتب سبعة يمر بها الصوفي، فيؤدي ما يستوجب عليه من الطاعة المجاهدة حتى يشهد الله في كل إسم وصفة فيستوفيه "في الطور الأول قبولاً، وفي الطور الثاني شهوداً، وفي الطور الثالث وجوداً، وفي الطور السادس تمكناً وفي الطور الطور الطور الطور الطور الطور الطور المعادس تمكناً وفي الطور المعادس الطور المعادس الطور المعادس الطور المعادس الطور المعادس المكناً وفي الطور المدادس المكناً وفي الطور المدادس المدا

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص.ص ٩٦ - ٩٧.

 <sup>(</sup>۲) الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ۱۹، ص.ص أ - ب.

السابع فعلاً وإظهاراً للأثر"(١) وقد صرح الجيلي عن مدى سرية هذا الأمر وضرورة كستمانه لقداسته فقال: "وقد كشفت لك في هذه النبذة عن سر لم تزل أهل الله تحتار من إفشائه، ولو لا أننى أمرت بتسطيره في هذه الورقات لما فعلت والله يقول الحق..."(١).

ويطلعنا الجيلى على ما للتجليات الأسمائية من فضل في شهود الذات الصرف إذ أن هـذه التجليات من حيث حقيقتها الذاتية، تنتهى بأن تطلب العبد في جميع الأسماء الإلهية طلب وقوع. لذلك أشار إلى حقيقة هذه التجليات وما تؤدي إليه من مشاهدة فقال: "والعجب في التجليات الأسمائية أن المتجلِّي له لا يشهد إلا الذات الصرف، ولا يشهد الإسم، لكن المميز يعلم سلطانه من الأسماء التي هو بها مع الله تعالى، لأنه استدل على الذات بذات الإسم فعلم مثلاً منه أنه الله أو أنه الرحمن أو أنه العليم أو أمـــثال ذلك، فذلك الإسم هو الحاكم على وقته، وهو مشهود من الذات..."(٣). كما يرى أن أثسر هذه التجليات على العباد تتفاوت فيه الرجال سواء أكان تجليه في ذاته أم في أسمائه وصفاته، ويخص بذلك أهل الله لفوزيهم بالمشاهدة. "فقسم فيه يشهدون أولياء الله تعالى ذاته في أسمائه وصفاته وهذا قسم لعوام الأولياء، وأما الخواص فإنهم يشهدون أسماءه وصفاته في ذائه فأهل القسم الأول بالأسماء والصفات عرفوا الذات، وأهل القسم الثانسي بسالذات عرفوا الأسماء والصفات، وكم بين من عرف بالذات إلى من عسرف بالأسسماء والصسفات. وأهل القسم الأول هم العارفون، وأهل القسم الثاني هم المحققون وهم أعلى الطايفة، والعارفون يشهدون الخلق مظهراً للحق لأنه تعالى تجلى فسيها بأسسمائه وصسفاته فشهدوه كما تجلى، والمحققون من وراء ذلك يشهدون الخلق مظهراً للحق لأنهم وجدوا الحق يشهد خلقه علمه، وعلمه في نفسه، فهو يشهد خلقه في نفسه، وحينئذ يكون تعالى هو المظهر والخلق هو الظاهر في ذلك المظهر، فهم أعنى المحققين يشهدون الخلق كما يشهدكم الحق، والحق يشهدهم ظاهرين في علمه وعلمه ذاته، وهذه المشاهدة هي المراقبة على الحقيقة "(٤).

<sup>(</sup>۱) الجيلي، لوامع البرق الموهن، ورقة ١٩ – ٢٠، ص.ص أ - ب.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ورقة ۱۹ - ۲۰، ص.ص أ - ب.

<sup>(</sup>T) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٤٢.

<sup>(+)</sup> الجيلى، الكمالات الإلهيا، ورقة ٢١، ص أ.

وقد يصل الأمر بالعبد المتحقق إلى الفناء الكلي في الله فلا يعي شيئاً حتى ليبدو كأنه في ذهول دائم فينكر أفعاله وينسبها إلى الله، وهذا المشهد لخواص الخاصة. فيقول: "ومنهم من لا يشهد فعل نفسه، بل يشهد فعل الله فقط، فلا يجعل لنفسه فعلاً، فلا يقول في الطاعة أنه مطيع، ولا في المعصية أنه عاص، ومن جملة ما يقتضيه مشهدهم: أن أحدهم يأكل معك ويحلف أنه ما أكل، ويشرب ويحلف أنه ما شرب ثم يحلف أنه ما حلف، وهو عند الله بر صدوق، وهي نكتة لا يفهمها إلا من ذاق هذا المشهد ووقع فيه وقوعاً عينياً "(١).

ويفرق الجيلي بين المشاهدة لمراتب الوجود الحقي وبين مشاهدة الكمال الإلهي متجلياً في أسمائه وصفاته، فالأولى وهم وخيال لأنها ليست سوى وجود مجازي، لا حقيقة له عند أهل المشاهدة والتحقيق، وهو متسق مع منطق مذهبه في رد الكثرة إلى الوحدة، أما تجلي الحق وشهود تجلياته فهو الوجود الحقيقي فقال: "فهو سبحانه إذا تجلسي شوهد بما تجلى به، وكل مشهود متناه، لكنه يظهر في تجليه المتناهي بلا نهاية، فهو من حيث تناهيه بلا نهاية، وهو من حيث واحديته شيء واحد، والواحد لا كثرة فيه، فلا يقال إنه لا نهاية له لأن عدم التناهي من شروط الكثرة، وهو منزه عن الكثرة، وهو من حيث ذاته المتعالية عن الحد والمحدين والإدراك لا نهاية له، فجمع الضدين في عين وحدته التي لا تثنية فيها "(٢).

أمام هذه السنظرة الواحدية للوجود التي يرى الجيلي فيها: "أن الله هو عين كل شهيء فإنه يترتب على ذلك وجود مراحل شهودية يترقّى فيها إلى أن يشهد تجلي الحقيقة في ذاته حيث يظهر فيه الجانب الحقي ويزول الجانب الخلقي، فيعرف حقيقة القول: "من عرف نفسه فقد عرف ربه"("). وقد أشار إلى ذلك فقال "فمتى لم تعرف الوجود بهذه المعرفة - أنه عين كل شيء - لم يتجلّ عليك الحق فيها، وبقيت وراء حجب الأكوان. ومتى لم تعرف الحسق وتشهده في الوجود كله، بل في ساير

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٤٠.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٣.

 <sup>(</sup>٣) الحديث: سبق تخريجه.

الموجودات، بسل في كل معنى وصورة وحكم وروح وجسم إلى غير ذلك مما يُعلم ويُشهد، لم تعرف نفسك، ومتى لم تعرف نفسك لم تعرف ربك، فمعرفتك للوجود أنه الحق تعالى كالصورة لأمعنى أو كالجسم للروح، شهدت المراد، فإنك إذا شهدت أن الوجود مظهر فالحق تعالى نفسه بنفسه في الوجود مظهر فالحق تعالى نفسه بنفسه في مظاهره، وبهذا الشهود ترتثي إلى وجوده فيك بك منك، وبهذا الوجود تعرف نفسك أي بالألوهية الكبرى، فتتجلى صفاتك في باطنك إلى ظاهرك، وبهذا التجلي تعرف ربك السذي هو عين نفسك، فتكرن ممن عرف نفسه بأنه ربه، فعرف ربه بأنه نفسه، وبهذه المعرفة تعطي كل صفة من صفاتك في ألوهيتك حقها حال كونك متحققاً بساير الأسماء الكمالية والصفات الجمالية والمراتب الحقية والخلقية ..."(١).

ولما كان ذلك كذلك فإن دوام المشاهدة للوحدة الإلهية يوصل إلى التحقق بالكمالات الإلهية لذلك فلا بد من التزام ذلك كي يصل العبد إلى الكمال الإلهي ويدركه عياناً فقال: "ومن ألزم نفسه على الدوام شهود صورة علمه في الله، فعن قليل يحظى بمشاهدة العيان للكمال الإلهي من غير نسبة علم اليقين من عين اليقين كنسبة طلوع الفجر مسن الإسفرار إلى بياض الصبح وضوء النهار، ونسبة حق اليقين من حقيقة اليقين تحققاً اليقين تحققاً من غير لبس كنسبة ضياء النهار، ونسبة حق اليقين من حقيقة اليقين تحققاً من غير لبس كنسبة ضياء النهار إلى قرص الشمس، وبعض الأمر متصل ببعض ..."(١).

وعليه يمكننا القول أن المعرفة للوجود ليست سوى شهود أو مشاهدة ذوقية كشفية لكل الوجود، فيكون الوجود بما فيه من جوانب حقية وخلقية مشهوداً دون أي نصيب للعقل في ذلك بل إن القلب هو مركز الإدراك والمعرفة. وهذا ما دفع الجيلي إلى القلول بأن الوجود أم يعرفه إلا رجلان: رجل شهد العالم مظهراً، والحق تعالى باطن فيه، ورجل آخر شهد الحق تعالى مظهراً والعالم هو الظاهر فيه. فكان الوجود بذلك مشهوداً والمشاهد لا يرى إلا الحق بالخلق أو الخلق بالحق، وهذا عنده على سبيل

<sup>(</sup>١) الجيلى، حقيقة اليقين، ورقة ٥، ص أ.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، ص.ص ۳۰ – ۳۱.

الإجمال فيقول: "إن الشهود يعطيك الأمر المجمل مفصلاً، على أنه في نفس ذلك التفصيل باق على إجماله، وهذا أمر ذوقي، شهودي، كشفي، لا يدركه العقل من حيث نظره، لكنه أذا وصل إلى ذلك المحل يعني القلب، وتجلت عليه الأشياء قبلها وأدركها عليه الأشياء قبلها وأدركها كما هي عليه... كذلك الحق سبحانه وتعالى لا سبيل إلى معرفته إلا من حيث أسماؤه وصدفاته، فيشاهد العبد أولاً في أسمائه وصفاته مطلقاً ويرقى بعد إلى معرفة ذاته محققاً "(۱). ولما كانت الحقيقة الإلهية تتعالى أن تشهد بالعين (۱) فقد جعل الله الموجودات مرائبي تتجلى فيها أسماؤه وصفاته، فظهرت بذلك الكنزية المخفية التي أشير إليها في الخبر (۱) وهذه المرائي ليست سوى تجليات الحق سبحانه وتعالى، حيث يتجلى بما شاء، وكيف شاء، فهو متجل في الصورة المحسوسة وهو عينها وباطنها، وقد يتجلى كيف يشاء، فهو مشجل في الصورة المحسوسة وهو عينها وباطنها، وقد يتجلى كيف يشاء، فهو وظاهرها، ولا يكون في الصورة الخيالية إلا هذا الظهور بأنه نفسها وعينها المشهود لكنه سبحانه وتعالى من وراء ذلك لا يتناهي (۱)

ولما كان العقل قاصراً عن إدراك مثل هذه التجليات جميعها، والحقيقة الإلهية تعلى أن تُسهد بالعين المبصرة، فقد جعل الصوفية من القلب أداة يستدلون بها على معرفة الحقيقة إذ أن القلب مركز الإيمان والتصديق بالأمور الإلهية، لذلك فإن الجيلي يرى أن المشاهدة هنا مشاهدة قلبية لأن الصوفي يرى ببصيرته ما عمي على بصره وغاب عنه، فالقلب إذن هو مركز شهود الحق تعالى فقال:

وقلبي منذ أبقاه حُسنك عنده تحيّاتُه منكسم إليكم تُسارع أم) فقوله هذا إن دلّ على شيء فإنما يدل على تعلق القلب بالحق وبقائه عنده بالفناء فيه، مشاهداً له على كل حال، فكانت تحيات ذلك القلب وتسليماته تُسارع من الحق تعالى

<sup>(</sup>١) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، المناز لات، مخطوط بالمعهد الأحمدي، طنطا، رقم ٢٥٨/٤، ورقة أولى.

<sup>(</sup>٢) الحديث: سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٤) الجيلى، الإنسان الكامل، الجزء الثاني، ص ٣.

<sup>(°)</sup> الجيلى، النوادر العينية، (القصيدة)، البيت ٧٦، ص ١٤٨.

إلى الحق من قبل النبي الله بعد سلامه في الصلاة "اللهم أنت السلام، ومنك السلام، وإلى السلام، ومنك السلام، وإلى مداومة القلب على الطاعات والاشتغال بالذكر ودوام الاسترسال في الله مقتدياً بالأئمة وذلك استناداً لدعوتهم في ذلك كقول أبو الغيث بن جميل: "إن المطلوب بعد صحة القصد هو الاسترسال في الله، هذا وصف المحب مع الأحباب"(٢) وفي هذا قوله:

ما لي وما لرحيلي عن حمى عرب في دا المقلقين لقلب فيه السد نزلوا والسا المتغى بدلاً عن أرضهم أبداً إن من

في دارهم من سبا قلبي وأكبادي و الساكنين لروح بين أجسادي... إن مت فيها فيا عرسي و أعيادي (٢)

فستعلق القلب بالأحباب إذن هي الغاية والقصد لدى الجيلي ودعوته لاستقامة القلب هي الكمال التام للمعرفة الإلهية فقال:

دغ عنك شغلك بالحسى والمنزل وانظر إلى ذات الجمال الأكمل...
لا تنتهي عن قصده فجماليه لا ينتهي وسلوه لم يحمل فالزم تعلق قلبك العاني بسمه والهجيم على إحسانيه بتطفل فصفاتيه أن لا يخيب قاصيداً فيدع الحمى بتخضيع وتذلل واستحضير الحسن البديع تعمل كم خلة نسال الفتى بتعمل...(1)

فالاستقامة سبيل المعرفة القلبية على ما يحدد الجيلي قوله فيه، ولذلك أشار إلى هذا الموقف بقوله: "إذا استقام القلب على شهود الأحدية أخذته إلى مكانتها الكمالات الإلهية، فظهرت آثار الأسماء والصفات عليه، وحينئذ يفيض الجمّ على القلب بما صار عنده ولديه، فالخير كل الخير في شهود الواحد الأحد وإسقاط الكثرة والعدد، فإن في ذلك الرزق المحمدي، وذلك عن الخلق العظيم الإلهي، وإليه أشار بقوله: جعل رزقي أي المعاني الكمالية التي بها تتقوى في الترقي إلى ربها الروح المحمدية، تحت ظل

<sup>(</sup>١) النابلسي (عبد الغني)، شرح العينية الجيلية، ورقة ٢، ص أ.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، من ۲۸.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المصدر السابق، ص ۲۸.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، ص ٣٠.

رمحيي - أي الأحدية -. ألا تراه عليه السلام يقول: "اللهم بك أصول وبك أجول" أساحق خير عدة للكل في كل شدة، به يرمي الرامي ويسمو السامي وينمو النامي" (١). وفي هذا يلتقي الجيلي مع ابن عربي بقوله بنفي إمكان شهود الحق في ذاته لأحد في الدنيا. وهذا إنكار صريح على الصوفية الذين يدّعون أنهم يشاهدون الحق في حال وجدهم وفينائهم، فليس الحق مشهوداً لأحد من حيث ذاته المقدسة المنزهة عن جميع النسب والإضافات، وكل ما يتصل بالوجود الخارجي، كما أنه تعالى ليس مشهوداً لأحد من حيث أنه ذات موصوف بالصفات والأسماء إلا عن طريق المجالي والمظاهر الوجودية التسي يتألف منها العالم. ولكن الحق مشهود في كل قلب، وفي قلب العارف بوجسه خاص في صور معتقدات صاحب هذا القلب"). فالقلب إذن عندهما هو محل بوجسه خاص في صور معتقدات صاحب هذا القلب أن فالقلب إذن عندهما هو محل شهود الحق تعالى فقط، ولا سبيل إليه بغير ذلك فبتصفية القلب من أحوال الدنيا ومطالسبها وشوائب المادة وأدرانها، ترد عليه المعارف اللدنية وتنكشف له الحقائق الوجودية فيشهد الحقيقة كاملة بعد ذلك.

وهكذا بعد أن بينا حقيقة الشهود لدى الجيلي وما تضمنه من العلم بالحقائق الوجودية الحقية والخلقية وما توصل البه من معرفة بالكمالات الإلهية وحقيقة الذات الإلهية كشفا وذوقا عن طريق القلب العامر بالإيمان والتصديق، وبعد مجاهدة النفس وتطهيرها بالتجرد عن علائق البدن ونوازعه، وذلك كله بالفناء عن كل ما سوى الله بعد الترقي في المعراج الروحي والوصول إلى البقاء بالله وهو المحبوب الذي يأنس العبد بقربه ويسرى جماله في قلبه فيستشعر بالسعادة بالفناء فيه، نقول: أن وحدة الشهود على هسذا السنحو هي إذن حال أو تجربة يعانيها الصوفي في معراجه الروحي، وليست عقيدة أو علماً أو دعوى فلسفية يحاول البرهنة عليها، وهي الحص مظهر من مظاهر الحياة الصوفية، وهي الحال التي يسميها الصوفية المسلمون

الحديث: المعجم الكبير للطبراني ١١/٣٥٠، مجمع الزوائد للهيثمي ١٣٠/١٠، القرطبي ٣/
 ٢٥٦، كنز العمال ١٧٦٤٥، ١٨٤٥٠.

<sup>(</sup>۲) الجيلي، نسيم السحر، ص ۳۱.

<sup>(</sup>٦) عفيفي (أبو العلا)، التعليقات على فصوص الحكم، ص ١٤٧.

بالفناء (\*) وعين التوحيد (\*\*) وحيال الجمع (\*\*\*) (۱). فوحدة الشهود تقوم على أساس الاتصال بين العبد وربه، وهو اتصال روحي، ومعرفة قلبية أساسها المحبة المتبادلة بين المخلوق، بين البين المخلوق، بين الشه والإنسان، الله الذي يختلف في ذاته وصفاته عن ذات الإنسان وصفاته كما جاء في الكتاب والسنة، فليس هناك، شبه بين الله وما سواه، والمسافة لا نهائية بينهما. فالقرب هو قرب المعرفة والمحبة فقط لا غير، ولهذا جاءت التفرقة عند الصوفية بين علم التوحيد (\*\*\*\*) وعين التوحيد. فعلى حين يقوم علم التوحيد على العلم بتوحيد الله، وأنه واحد على الحقيقة درن مشاركة وذلك عن طريق العقل والاعتقاد، فإن عين التوحيد هي الحال التي يصل إليها الصوفي بعد معاناة ومجاهدة إلى شهود الحق بالحق، وذلك بعد تحقيق العبد بالتجلّي (\*\*\*\*)، الحق بالحق، وذلك بعد تحقيق العبد بالتجلّي (\*\*\*\*\*)،

<sup>(\*)</sup> الفناء: عدم رؤية العبد افعله بقيام الله على ذلك، (التعريفات، ص ٢٣٦). البقاء: رؤية العبد قيام الله على كل شيء، (التعريفات، ص ٢٣٦).

<sup>(\*\*)</sup> عين التوحسيد: همي الحال التي يعمل اليها الصوفي بعد معاناة ومجاهدة إلى شهود الحق بالحق، (دراسات في التصوف، جلال شرف، ص ٢٨).

<sup>(\*\*\*)</sup> حــال الجمع: وهو إشارة إلى حق بلا خلق، (اصطلاحات الصوفية، التعريفات، ص ٢٣٦)، (انظــر محمد جلال شرف، دراسات في التصوف الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت، 15.٤ هــ/١٩٨٤م، ص ٢٨).

<sup>(</sup>۱) شرف (محمد جلال)، دراسات في التصوف الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت، 18٠٤هـ - ١٩٨٤م، ص ٢٨.

<sup>&</sup>quot; علم التوحيد: التوحيد في اللغة (الحكم بأن الشيء واحد والعلم بأنه واحد، وفي اصطلاح أهل الحقيقة تجريد الذات الإلهية، عن كل ما يتصور في الأفهام ويتخيل في الأوهام والأذهان) التوحيد ثلاثية: معرفة الله تعالى بالربوبية، والإقرار بالوحدانية، وبنفي الأنداد عنه جملة، (التعريفات، ص ٦٢).

<sup>(\*\*\*\*\*)</sup> التجلسي: هسو عبارة عن ظهور الحق بمعانيه مما يعلم من الله تعالى. والتجليات كثيرة لا تحصل ويجمعها أصول أربعة هي تجليات الأفعال، وتجليات الصفات، وتجليات الأسماء وتجليات الذات، (رسالة أربعون موطن، ص ٤١).

والتحلّـــي<sup>(\*)</sup>، والتّخلـــي<sup>(\*\*)</sup> كمـــا يقول الصوفية. ومن هنا فكل قائل بوحدة الوجود فهو واصل حتماً إلى هذا الحال من حيث الفناء بالله والبقاء به.

وهكذا أطلعنا الجيلي على جانب هام من جوانب حياته الصوفية العميقة التي ذاقت فنطقت، وشاهدت فعرفت فكان له كشف وشهود عياني لما حُجِبَ عن غيره من العوام. وقد صرح بأنه انفرد بوضع أمور لم يُسبق إليها، وذلك دليل على قربه وفوزه بالعلم الكشفي الذوقي، لذلك دعا إلى فهم عباراته وأقواله فقال: " فافهم ما أشرت لك في هذه العبارات في جميع كتابي هذا، إذ أكثر مسائل هذا الكتاب مما لم أسبق إليه ما خلا المصطلح عليها... بل أعطاني العلم بذلك بشهوده بالعين التي لا يُحجب عنها شميء في الأرض و لا في السماء و لا أصغر من ذلك و لا أكبر إلا في كتاب مبين... و لا يُعرف هذا إلا بطريق الكشف، فإنا شهدناه عياناً، وأيد ذلك الإخبارات الإلهية فيما نقل إلينا...فإيماننا اليوم بالغيب إيمان تحقيق لا إيمان تقليد، و لا غيب عندنا إلا من حيث نسبة الموطن، وإلا فغيبنا هو شهادتنا وشهادتنا هو غيبنا "(۱).

وبعد عرضا الرأي الجيلي في وحدة الشهود نتساءل: هل كانت نظريته في وحدة الشهود نتساءل: هل كانت نظريته في وحدة الشهود قائمة على أساس فلسفي، أم على أساسي صوفي، أم أنه من القائلين بالحلول في وحدته هذه؟ من أم أنه من القائلين بالحلول في وحدته هذه؟

إن ما عبر عنه الجيلي في جميع أقواله وأفكاره عن مذهبه في الوحدة، كقوله بوحدة الله والعالم، وأنه ليس للعالم وجود غير وجود الله، فإنه لا سبيل إلى معرفته بالعقل إذ لاحظ للعقل في تحقيق ذلك، حيث أن معرفته بهذه الوحدة لا يصل إليها إلا عسن طريق التجليات والمجاهدة والاستغراق في الفناء، وسبيل ذلك كما يرى هو القلب الدي يصل به إلى معرفة الحق وتوحيده، فيكون الفناء عن شهود كل ما سوى الله فناءً

<sup>(\*)</sup> التحلّــــي: وهـــو عبارة عن وجود العبد الكامل صفات الرب بكمالها في نفسه من غير تعمل ولا نسبة اتحاد بل كما يجد صفات نفسه لنفسه في نفسه، وكل هذا يجده في الباطن ولا يقدر على إظهار الأثر في الظاهر (رسالة أربعون موطن، ص ٤٨).

<sup>(\*\*)</sup> التخلي: اختيار الخلوة والإعراض عن كل ما يشغل عن الحق، (اصطلاحات الصوفية لابن عربي الواردة في الفتوحات، التعريفات، ص ٢٣٩).

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص.ص ٥٢ – ٥٣.

تاماً بحيث لا يشهد السالك إلا ذاتاً واحدة هي ذات الله التي فنيت فيها كل الذوات، وهذا لا يتم إلا إذا كُشف عن القلب، حجاب الحس، وفنى العبد عن علائق النفس، وأصبح في حالة من السمو الروحاني، يستطيع أن يشهد به شهوداً ذوقياً للذات الإلهية المطلقة عن كــل قيد، المنزهة عن كل تسين، وهذا هو التوحيد للذات الإلهية بنفي كل تكثر أو تعدد فيها، الأمر الذي يجعل مذهبه في وحدة الوجود ينتهي به من خلال نظرته هذه إلى وحدة شهودية للذات الإلهية، فلا يشهد إلا الذات وكل ما عداها وهم وخيال لا وجود له على الحقيقة إلا في الدس. وليست هذه التجليات سوى تجليات الأسماء والصفات، ومصدرها لدى الجيلي هو الحب الإلهي الذي يفني فيه العبد عن نفسه وعن كل ما هو خارج عنه ويبقى في الله حيث أقامه الله في مقام شهد فيه حقيقة الذات الإلهية واحدة لا كثرة تخالطها، فكان أن قامت الوحدة عنده على أساس المشاهدة التي تشهد الحق وحده، وكانست نظريسته بذلك أبعد ما تكون عن وحدة الوجود العقلية التي تلتزم منهجا معينا خاصاً ولها غاية معينة تقول برد الوجود إلى عقل واحد، أو وحدة الوجود الفلسفية التي تحاول تفسير الكون وعلاقته بالوجود على أساس النظرية الفلسفية كما هو الحال لدى اسبينوزا وأمتاله فيغلب عليها الجانب المادي أو وحدة الوجود الدينية كما هي في الديانات الشرقية القديمة في الهند كَالْكَيْدَانْنَا مَثَلاً المُراكِدِ

ومسن هسنا كانت تسمية مذهب الجيلي "بوحدة الوجود" التي أطلقها ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ) جسزافاً على أهل الوحدة ومنهم ابن عربي أيضاً ليست صحيحة. كذلك تسمية المذهب "بالوحدة المطاقة" كما جاءت في مقدمة ابن خلدون (ت ٨٠٧هـ) والتي لحم يشسر إليها الجيلي كذلك، ذلك أن مبحثه في الوحدة يدور حول إثبات واحدية الحق تعسالي ونفسي وجود الخلق معه، فلا يثبت غيره معه، فكانت تسميتها بوحدة الوجود لا تستوعب نظريسته بكاملها، وهي بعيدة عما يقوم عليه مفهومه لوحدة الوجود تماماً. ويبرر الصوفية قولهم بوحدة الوجود حيث يشيرون أنه نتيجة الفتح الرباني الكبير، لذا يؤيدون ذلك بالقول: "أن كل من فتح الله عليه الفتح الكبير لا بدله من القول بوحدة الوجود ذوقاً وشهوداً، خلافاً "جميع العبّاد والزهاد ولعلماء الرسوم فإنهم لا يقولون بذلك

<sup>(</sup>۱) زيدان (يوسف)، الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي، ص ١٨٠.

لكونهم لم يشمّوا من تلك رائحة ولا برقت لهم من بروقها لائحة، وهي توحيد الخواص وأهل الاختصاص الذين خصهم الله بعنايته (۱). وكذلك تسميته بالوجود المطلق لدى الجيلي تختلف عما يقوم عليه معنى الوحدة المطلقة في مفهوم ابن خلدون إذ يرمي الجيلي إلى الوحدة الكاملة للذات الإلهية ولم يرم إلى وحدة الموجودات فيما بينها بصورة مطلقة بل بوحدة الموجد فقط وذلك بنفي كل النسب والإضافات والاعتبارات، فليس هناك إلا وحدة الذات الإلهية وهي الهدف الأسمى لمذهبه ونظريته.

كما أننا نلاحظ مدى تأثر الجيلى بابن عربى واتفاقه معه فقد استعار بعض المصطلحات الصوفية من ابن عربي عند معالجته لمشكلة الوجود فبدا بذلك أقرب إلى الأخذ بالمنهج العلمي منه، كما حدد طبيعة الذات وعلاقتها بالأسماء والصفات، وأدرك أن الحقيقة جوهر يحوي جميع المتناقضات، وهو في كل ذلك ينحو منحى ابن عربي الصـوفي، وقـد انتهى الجيلي إلى نفس ما انتهى إليه ابن عربي تماماً، من أن الوحدة المنشودة لديهما هي وحدة شهود وليست وحدة وجود بالمعنى المادي أو الفلسفي. وهذا ينفي ما لحق بمذهبهما من شك وارتياب، وما أدينا به من تكفير وزندقة والحاد، فمــرادهما هو شهود الحق الواحد المطّلق الذي الكل به موجود، والاتحاد به من حيث كل شيء موجود به معدوماً بنفسه الاعن حيث أن له وجوداً خاصاً اتحد به فإنه محال في حقه، وقد عبر الجيلي أصدق تعبير عن مذهبه هذا مما يدحض به أقوال المتجنين عليه موضحاً حقيقة مذهبه في وحدة الشهود فيقول: "وما ثمّ إلا وجود واحد، والأشياء موكجَدَةً به معدومة بنفسها، فكيف يتحد من هو موجود به معدوم بنفسه، ولو تسمع أهل الاتحاد من أهل الله أو تجده في مصنفاتهم فلا تفهم منه ما فهمت من الاتحاد المدي قلناه في أنه يحصل من الموجودين، إذ ليس مرادهم بالاتحماد ذلك، بل مرادهم شهود الوجود الحق، الواحد المطلق، الدذي الكل به موجود بالحق، فيتحد به الكل مــن حيــث كــون كل شيء موجوداً به، معدوماً بنفســه لا من حيث أن له وجــوداً خاصياً اتحد به فإنه محيال، ولهذا الوجود الواحيد ظهور وهيو العالم، وبطون وهو

الجزائري (أحمد بن السيد محي الدين بن السيد مصطفى الحسيني)، نثر الدر وبسطه في
 بيان كون العلم نقطة، المطبعة الأهلية، بيروت، ١٣٢٤هـ.، ص ١٨.

الأسماء، وبرزخ (\*) جامع فاصل بينهما ليتميز به الظهور عن البطون وهو الإنسان الكامل فالظهور مرأة للبطون، والبطون مرأة للظهور، وما كان بينهما فهو مرأة لها جمعاً وتفصيلاً "<sup>(١)</sup>. فهذا القول ذو دلالة واضحة على ما يقوم عليه مذهبهما وفي هذا عودة إلى التصوف السنّى بصورته الأولى مستنداً إلى قوله تعالى: (فأينما تولوا فثم وجهم الله ﴾(٢). وهمذا نتيجة الحب الإلهي الذي انتهى بهم إلى الفناء في الله فشهدوا الحقيقة التي تجلت لهم في قلوبُهم، وهي مقصودهم الأسنى وهدفهم الأسمَى، وهذا هو مفهوم وحسدة الشهود لدى أصحاب النظرية، وليس هو وحدة الصوفية في مشاهدتهم للحقائق الإلهية كما يعنى البعض، ذلك أن الصوفية ليسوا على قدم واحدة في أحوالهم ومواجيدهم وأذواقهم وذاحك لتتوع المشارب وتعدد المراتب، وما يصدق في حق الجيليي أن كلى المعنبين لا يتضمنان الحقيقة الكاملة التي يرمي إليها في كلامه. إذ أن الحقائق الإلهية لا يمكن الوصول إلى معرفتها إلا كشفاً وشهوداً، وهذا ليس على درجة واحسدة بين الصوفية بل هم متفاوتون فيه يفيكون قصده من حقيقة مذهبه هو قوله في كشفه وشهوده: وهو شهود حقيقة الذات الإلهية في وحدتها التامة المتجلية بأنوارها في كـــل مظاهر الموجودات، وذلك بنفي كل ما هو سواها في هذا المشهد، فلا يدرك سوى حقيقة هذه الذات الواحدة التي ينتهي مُعَهَّا إِلَي القول "بوحدة الذات الإلهية".

ونظراً لاستخدام الجيلي وابن عربي للرمز والإشارة، فقد أدى ذلك إلى استغلاق المعنى الذي تحمله تلك العبارات على الفهم عند أهل الظاهر، فرموهما بالكفر والزندقة، والقول بالحلول والاتحاد مما ألب عليهما الخواطر. فابن تيمية مثلاً يقول في حقهم: "إن هؤلاء قد يقولون كما قال صاحب الفصوص ابن عربي، أنهم يأخذون من

<sup>(\*)</sup> السبرزخ: يقسول الجيلي أن البرزخ هو عالم الخيال وهو عالم المثال، وهو عالم السمسمة، والبرزخ هو قابلية البطون والظهور، (المراتب، ورقة ٢، ص أ). ويقول: البرزخ هو موت النفوس المعلومة بالرياضة والمجاهدة، فهو برزخ لهم في الحقيقة، (نسيم السحر، ص ٢٥). ويقسول الجرجانسي: هسو الحاجسز بين الأجساد الكثيفة وعالم الأرواح أي الدنيا والآخرة، (تعريفات، ص ٥٤).

<sup>(</sup>١) الجيلي، مرآة العارفين، مخطوط الأزهر، القاهرة، ورقة ١٠ – ١١.

 <sup>(</sup>٢) مىورة البقرة، الآية: ١١٥ م.

المعدن الذي يأخذ منه المَلْك الذي يُوحى به إلى الرسول، وذلك أنهم اعتقدوا عقيدة المتفلسفة، ثم أخرجوها في قالب المكاشفة (۱). وهذا القول قليل من كثير ممن حملوا على القوم من أهل الطريق، وسعوا إلى الإيقاع بهم وتشويه حقيقة علومهم. فكان هذا هدو جوهر الخلاف بين أهل الظاهر وأهل الباطن، على حين نجد أن الغاية وحدت ما بين أهل الطريق، فيما عرضوا له من المكاشفات والتجليات وما تحققوا به من الحقائق الإلهية والأسرار الربانية، ومن هنا كان قول الجيلى:

ولا تطلب نقيه الدليل فإنه وراء كتاب العقل تلك الوقائع (١) في المنافق من المنافق والمنافق في المنافق في المنافقة في المنافقة

<sup>(</sup>١) ابن تيمية، مجموعة الرسائل والمسائل، (طبعة المنار)، الجزء الأول، ص ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، النوادر العينية، (القصيدة)، البيت ١١٧.

الفصل السابع بين ابن عربي والجيلي "دراسة نقدية مقارنة"

أولاً: أوجه الاتفاق والاختلاف بين ابن عربي والجيلي ثانياً: أثر ابن عربي والجيلي في التصوف الإسلامي

- عبد الغنى النابلسي
- مصطفى بن كمال الدين البكري
  - الأمير عبد القادر الجزائري
- الشيخ حسن رضوان مرزيمة تاييز رضي مي

## أولاً: أوجه الاتفاق والاختلاف بين ابن عربي والجيلي:

يتضح لا بعد هذا العرض الشامل للجانب الروحي لدى كل من ابن عربي والجيلي أن الحياة الصوفية لا ينقطع لها معين، لقيامها على الروح التي تتعلق بالحقيقة الإلهية التي هي أساس الوجود، وهي امتداد لحياة النبي الكريم في وصحابته وإرث نبوي لمن اقتدى به وتبعه وأخذ عنه، فيكون على قدمه ويتحقق بعلومه ويسمو بكماله، فيصبح من حماة الدين وبُناتِه، لا يخالف له كتاباً ولا سنة، ويدعو إلى الصواب والتمسك بهما لتحصل له النجاة بفضل رب العباد. هكذا كان شأن الشيخان محي الدين بن عربي وعبد الكريم الجيلي. فقد تحققا بالكمال المعرفي، ونالا العلم الوهبي اللدني، فتركا أثراً كبيراً في صوفية القرون التي أعقبتهم، وأغدقوا عليهم من علومهم مؤلفاتهم ما أناروا به قلوبهم وأرواحهم، وقد برز العديد من هؤلاء الرجال الذين يضيق عن ذكرهم المكان ولا يحصيهم الزمان، فكانوا رمزاً للعلم الإلهي الخالص من كل شائبة، ولسان صدق في كل نائبة، لذا فإننا نشير إلى بعضهم ممن اقتدوا بهما، وأخذوا عنهما، وتمسكوا بآرائهما وأفكارهما، ونخص بالذكر من هؤلاء: عبد الغني النابلسي، مصطفى بين كمال الدين البكري، والأمير عبد القادر الجزائري والشيخ حسن رضوان وآخرين بين كمال الدين البكري، والأمير عبد القادر الجزائري والشيخ حسن رضوان وآخرين نقى على ذكرهم.

ولا بد لنا من أن نبين الهدف الذي سعينا إليه في الجمع بين هاتين الشخصيتين الصوفيتين أعنى ابن عربي والجيلي اللذان عاشا في عصرين مختلفين، فقد وحد بينهما المذهب والمستهج، والسروية الواحدة، فقد خاضا في خضم بحر واحد وهو "التوحيد" وهدفهما واحد وهو روية الوجود الواحد الحق الذي يقوم به كل موجود، وانتهيا إلى غايسة واحدة هي وحدة الشهود التي تجلّت عليهما فيها الذات بأسمائها وصفاتها، وقد وصسلا إلى تحقيق ذلك بفضل رياضتهما الروحية ومجاهدتهما النفسية، فحققا بذلك تطهير النفس وصفاء القلب، فاشتعلت جذوة النور التي أضاءت معالم حياتهما، ولهذا نسرى أنه يجب أن يُتلمس معنى التصوف في حياة الصوفية لا في منطقهم. ففي الحياة الصوفية وحدها يعرف الصوفية الوجودية في ذاتها، ويحدد صلته بها، وذلك

بفضيل هذا النور الذي أضاء الحشا<sup>(\*)</sup> وفاض من القلب فأضاء جوانب الحياة، وهذه حالة لا يمكن دركهما بالعقل لأنها فوق طوره وأبعد من مرامه (\*\*)، لذلك يعجز عن ايصال صاحبه إلى إدراك مثل هذه الأمور.

والمجاهدة النفسية مرحلة هامة من مراحل حياة الصوفى كي يتحقق بالكمال الروحـــى، والـــنفس (\*\*\*) هـــي بمثابة السجن لهذه الروح، فلا بد من انطلاقها من هذا السجن وذلك رهن بتحققها الكامل بالحقائق والكمالات الإلهية، كما أن انطلاق الصوفي مــن سجنه رهن بتحرره من شوائب الحس وكدورات المادة ومخالفته لهواه، وقد أورد الجيلي في مصطلحاته تعريف المجاهدة بأنها حمل النفس على المشاق البدنية ومخالفة الهوى على كل حال. هكذا كان شأن الشيخين، فقد عمدا إلى تطهير النفس والارتفاع بهــا إلـــى مستوى الروح، وما يراه ابن عربي في هذا المجال "أنه إذا وصل العبد إلى معرفة الله فليس وراء الله مرمَى ولا مرقِّي، فهناك يطَّلعُ كشَّفاً ويقيناً على حضرات الأسماء الإلهية..."(١). وقد حدد الجيلي الطريق إلى ذلك بالعزلة ومجاهدة النفس، بل وإماتــتها عــن تعلقاتها، مبيناً أهمية العزلة وضرورة الالتزام بها لتحصيل ذلك الأمر فقال: "عليك بالعزلة، واعرف إخوانك وعاملهم معاملة يستحقونها، واغتنم الوحدة كأســـاس، وكُفُّ جوارحك عن الفضول، وتعرّض لنفحات الله، فإن لربك في أيام دهرك نفحات، وإياك والاختلاط بأهل الدنيا وأعرض عنهم وقل لهم في أنفسهم قو لا بليغا، وحاسب نفسك قبل أن تُحامين، وعاقبها قبل أن تُعاقب، ومُت بالاختيار حتى تحتمى

<sup>(\*)</sup> الحشا أو الحشى، ما دون الحجاب مما في البطن من كبد وطحال وكرش الخ... جمع أحشاء (المنجد) ويقصد به الجيلي النور الذي يضيء داخل النفس ويفيض من القلب.

<sup>(\*\*)</sup> المسرمى (مصدر) جمع سرام: يقال هذا الكلام بعيد المرامي أي يرمي إلى أغراض بعيدة.
(المنجد) وهنا أنها فوق طور العقل لا قدرة له على الإحاطة بها.

<sup>(\*\*\*)</sup> السنفس يقصد بها النفس الأمارة وتسمى باعتبار ما يأتيه من المقتضيات الطبيعية الشهوانية بالانهماك في الملاذ الحبوانية وعدم المبالاة بالأوامر والنواهي، (الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٤٧).

<sup>(</sup>١) التفتازاني (أبو الوفا): در اسمات في الفلسفة الإسلامية، مرجع سابق، ص ١٤٩.

عـند نـزول هـازم اللذات (١) فهذا الطريق الذي حدده الجيلي وأشار إليه فإنه يؤدي بالضـرورة إلـى ما يبغيه الصوفي من المعرفة القلبية والكشف وتذوق الحقيقة، وذلك بتهيـئة القلـب لحلـول العلم اللدني فيه عند حصول النفحات الإلهية، والتحقق بالكمال الموصل إلى نيل الكرامات.

وبالسرغم مسن تسباعد الزمن بين الشيخين فقد جمعت بينهما حقيقة واحدة هي حقيقة التوحيد، كذلك فقد وحّد بينهما ما اتهما به زوراً من التفلسف وصبغ التصوف بصبيغة الفلسفة والجمع بين الفكر والنظر، كذلك ما رُميا به من تهمة الكفر والإلحاد والسزندقة. كسل هدذا التجنّي دفع بهما إلى إنكار موقف هؤلاء المتجنبين عليهما ونفي أقوالهم ورد تهمهم وذلك بإيراد الأقوال والأفكار المبينة لحالهما والموضحة لشأنهما. فمن هذا ما ورد في رسالة ابن عربي إلى الإمام الرازي بقوله: "إن الرجل لا يكمل في مقام العلم حتى يكون علمه عن الله تعالى عز وجلُّ بلا واسطة من نقل أو شيخ... فلا علسم إلاّ مساكان عن كشف وشهود لا عن فكر وظن"(٢). كذلك ذهب الجيلى في هذا الاتجاه فقال "إن إدراك الذات العليَّة هو بطريق الكشف الذي هو فوق العلم ومن قبيل فيها ولا تسناقض، وهي العلم النوقي الكشفي البعيد عن كل أثر عقلي أو فكر نظري. وبالسرغم من موقفهما الصريح فيما أشارا به من القول الصحيح فقد نظر البعض إليها نظرة شك ومكابرة، واعتبروا أن كل ما جاءا به من أقوال في المعرفة للحقيقة الوجوديــة، ومــا تحققــا بــه من العلوم الإلهية إن هو إلاَّ فلسفة صوفية امتزجت فيه المعرفة الصوفية بالأنظار العقلية وذلك رغم ما بنيت عليه من الكشف الصريح والذوق الرفيع. وبذلك جعلوهم من زمرة المتفلسفة من الصوفية(٤) رغم ما أورده الشيخان من إشارات ودلالات تفنَّد هذه الأقوال وتبطلها وتبين خطأها. وقد أكد هذا الأمر المستشرق

<sup>(</sup>١) الجيلى، شرح رسالة الإسفار، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، رسالة إلى الإمام الرازي، ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٢١.

<sup>(</sup>٤) التفتاز انبي (أبو الوفا)، مرجع سابق، ص ١٦٥.

الإسسباني بلائسيوس فجاء بما يبطل هذا الرأي، وبما يدل على مدى تحقق ابن عربي بالعلم الوهبي دون إشراك الفكر فقال: وفي مثل هذه الظروف غير العادية صنف ابن عربي كتاب "الحكمة الإلهية" وهو تفنيد لمذهب المشائين، على نمط كتاب "تهافت الفلاســفة" للغزالي، وفي مقدمته قوله: أنه بعد أن بدأ بتصنيفه مرض بوجع في دماغه وضـعف فـي ذهـنه، ولكنه استفاد من هذا المرض استفادة عظيمة، لأنه لم يُسمح له بالتفكير في هذه المسائل الطبيعية والميتافيزيقية، فألهمه الله حلَّها دون تفكير ولا تأمل ولا نظر(١). وكذلك شأن بعض من الدارسين لابن عربي، المتأثرين بآراء المستشرقين، فإنهم ينفون عنه فكرة مزج التصوف بالفلسفة ويرون فيه صوفياً كاملا، أعطى التصــوف حقــه كــاملًا، مبرَّئيــن ساحته من المزج والخلط، وفي هذا يقول أبو العلا عفيف ي: "بينما يهيم الفيلسوف في ميدان العقل لا يبرحه، يتجاوز الصوفي ميدان العقل إلى ميدان الإرادة أو ميدان الحرية المطلقة، وبينما يظل الأول يدور في دائرته المغلقة يناقش ويحاور ويعترض ويفترض، ولا يصل - إن وصل - إلا إلى فكرة لا حياة فيها و لا روح، حقيقة صيورية محضة لا تتصل بنفسه بصلة، يحيا الثاني في حياة روحية خصيبة، يشعر فيها بالسعادة العظمي، لا من أجل معرفته الحقيقة فحسب، بل من أجل اتصاله بها وشعوره بالاتحاد معها، وفي هذا يقول قائلهم بلهجة المطمئن الواثق: ذق منذاق القوم ثم انظر ماذا ترى، إن علومنا ذوقية محضة، وعلينا أن ندلك على الطريق وليس علينا إدراك النتائج فقد أتيناك فاعلين لا قائلين ولا مفكرين، فدع عنك تقتك العمياء في الحيس والعقل، ودع عنك غفلتك، واعلم أن الفلسفة إن علمتك شيئاً فقد علمتك نهاية الشوط الذي تستطيع أن تجري فيه في ميدان العقل ولكنها لا تخبرك شيئاً عن الميادين الأخرى التي من استطاعتك أن تجري فيها (٢). لذلك فإننا نجد ابن عربي يطلب من الآخرين التصديق بكماله وصحة أقواله في كل ما جاء في مؤلفاته فقال: "علميك يما أخمى بالتصديق والتسليم لهذه الطائفة، ولا تتوهم مما يفسرون به الكتاب والسبنَّة... فافهم يا أخى لا يصدنُّك عن تلقّى هذه المعانى الغريبة عن فهوم العلوم من

<sup>(</sup>۱) بلاثیوس (میجیل آسین)، ابن عربی (حیاته ومذهبه)، مرجع سابق، ص ۸۰.

<sup>(</sup>٢) عفيفي (أبو العلا)، التصوف الثورة الروحية في الإسلام، مرجع سابق، ص ١٧.

هــذه الطائفــة الشريفة قول ذي جدلِ ومعارضة، أن هذا إحالة لكلام الله تعالى وكلام رســول الله ﷺ، فإنه ليس بإحالة، وإنما يكون إحالة لو قالوا لا معنى للأية الشريفة أو الحديث إلاَّ هــذا الذي قلته، وهم لم يقولوا ذلك، بل يقررون الظواهر على ظواهرها مراداً بها موضوعاتها، ويفهمون عن الله تعالى في نفوسهم ما يُفهم بفضله ويفتحه على قلوبهم برحمته ومنَّته"(١) كما يبيّن علو طريق القوم وعدم مخالفتهم للكتاب والسنة في كل ما يظهر في سلوكهم فلا يدع مجالاً للشك في علومهم، فقال في شرحه على الحكيم وإنمسا يردّها من ردّها بالجهل بها، فإن طريق القوم لا تُتال بالنظر الفكري، وإنما هي نـــور في القلب يحدث فيه باتّباع الكتاب والسنَّة، فيدرك الأمور يقيناً لا ظناً وتخميناً <sup>(٢)</sup> لذلك ينبه ابن عربى من لا يعرف حقيقة هذا الأمر أنه لن يتحقق به إلا إذا ذاقه وعرف حقيق ته لأنـــه لا سبيل لإثبات ذلك لا بدليل ولا برهان فقال: "فإن يعرض لك أيها الأخ المسترشم من ينفّرك عن الطريق فيقول إلى: طالبهم بالدليل والبرهان، يعنى أهل هذه الطريقة فيما يتكلمون به من الأسرار الإلهية، فأعرض عنه وقل له مجاوباً: ما الدليل على حلاوة العسل؟ فلا بد أن يقول لك هذا علم لا يحصل إلا بالذوق، فلا يدخل تحت حد ولا يقوم عليه دليل، فقل له: هذا مثل ذاك ... (١١٥) وهو في هذا يتفق مع الجيلي في دور المعرفة الذوقية إذ لا وصول للمطلوب إلاّ بها، ومن لا ذوق له لا تحقق له لأن ذلك يستوجب الإيمان به والتصديق بصحته فقال مُؤولاً للآيات ومستنداً إليها: "والعبارة الفهوانية (\*) لا تحمل المعانى الذوقية إلا لمن سبقه الذوق، فهي مطيّة له لأنها لا تطيق أن تحمل الأمر على ما هو عليه، ولكنها تأخذ منه طرفاً، فمن كان يعقوبي الحزن جلى عن بصره العمى بطرح البشير إليه قميص يوسف، ومن لم يكن له ذوق سابق فلا يكاد

عياد (أحمد توفيق)، التصوف الإسلامي، مكتبة الأنجلو المصرية، ١٩٧٠، ص.ص ١٣٥ –
 ١٣٦.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۱۳۲. (انظر الفتوحات المكية، الباب الثالث والسبعين، الجزء الثاني، ص ۱۸).

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، التدبيرات الإلهية، ص.ص ١١٤ – ١١٥. (انظر التفتازاني، دراسات في الفلسفة الإسلامية، ص ١٦٣).

<sup>(\*)</sup> الفهو انية: خطاب الحق بطريق المكافحة في عالم المثال، (التعريفات، ص ١٤٨).

يقبع على المطلوب اللهم إلا أن يكون ذا إيمان وتصديق وترك ما عنده، وأخذ ما يُلقي البه الحق من التحقيق فهو المشار إليه بمن ألقى السمع وهو شهيد، يعني يشهد بالإيمان مسا يقال له حتى كأنه مشهود له عياناً لقوة الإيمان، فالأول هو المكاشف وهو الذي له قلب، قال تعالى : (إن فهي خلك لذكوري لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد)(۱)"(۱).

وجملسة القسول أن وحدة الوجود التي قال بها ابن عربي والجيلي هي وحدة روحية قائمة على الذوق والكشف، ولما كان كليهما ينظر إلى الوجود على أنه الحقيقة الوجودية التسي يقسوم بها حقيقة كل موجود فإن نظرتهما إليه نظرة روحية لا مادية خلافاً لنظرية الفلاسفة الذين يرون أن الوجود يجمع بين المادة والروح لأنهما شيء واحد علسى حيسن يرى الدسوفية أن العالم الظاهر لا وجود له حقاً، وإنما الوجود شتعالى، فليس هو العالم وليس العالم هو الش<sup>(۱)</sup>. كذلك فإنهما إنتهجا نهجاً صوفياً بحتاً جمعا فيه بين الحقيقة والشربعة، كما التزما بالنص القرآني كما جاء في الكتاب والسنة في كل أقوالهم فكان تصوفهما تصوفاً خالصاً بعيداً عن أي تصور مادي.

رغم أن همناك نواحي اتفاق كثيرة بين ابن عربي والجيلي ظهرت في أقوال الجيلمي وتأييده لآراء ابس عربي ومواققته إياها، ومتابعته فيها، فقد ظهرت بعض نواحسي خلف في وجهات النظر من حيث الشكل لا المضمون، خاصة في بعض القضايا والمسائل التي عالجها الجيلي من حيث: العلم والمعلوم، والجبر والاختيار، والخلق من العدم، والقول بالصفات أنها عينه تعالى أو غيره، كذلك ما ظهر من تباين في استخدام بعض المصطلحات التي أشارا بها إلى الخلق، فقد استخدم الجيلي مصطلح التيزلات للتجليات على حين استخدم ابن عربي من قبله مصطلح الفيض لشيوع هذا المصطلح بيسن فلاسفة عصره جرياً على عادتهم. ورغم كل ذلك فإننا لا نعتبر هذه الخلافات في وجهات النظر فقط، وليست على مستوى العقيدة والمذهب، ولا تمس الجوهر أو المضمون.

 <sup>(</sup>¹) سورة ق، الآية: ٣٧ ك.

<sup>(</sup>٢) الجَيلَى، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٥٨.

 <sup>(</sup>٣) عزام (عبد الوهاب)، التدسوف وفريد الدين العطار، البابي الحلبي، مصر، ١٩٤٥، ص ٨٠.

ويعزو ابن عربي أصل النزاع بين الناس في المعارف الإلهية إلى عدم إدراك مــرماها لأنها فوق طول العقل. ويخبرنا الشعراني عن ذلك بقوله: "وكان الشيخ محي الدين بن عربي يقول: أصل منازعة الناس في المعارف الإلهية والإشارات الربانية كونها خارجة عن طور العقل ومجيئها بغتة من غير نقل نظري ومن غير طريق العقــل، فتتكرت على الناس من حيث طريقها فأنكروها وجهلوها"<sup>(١)</sup>، وذلك لضيق أفق تفك يبرهم بحيـت لو دروا ما الأمر لما اعترضوا عليه وأنكروه، ذلك أن العلوم الإلهية التي تأتي أصحابها من طريق الكشف وارتفاع حجاب الحس هي معرفة مباشرة لحقيقة السذات الإلهية وأسمائها وصفاتها، بل هي معرفة تامة بحقائق الوجود، وإدراك مباشر لأســرار الكون وبواطن الشريعة وأحكامها، بل هي معرفة يقينية كشفية ذوقية لا دخل للعقل فيها، لذلك فهي أشد ما تكون غموضاً على العوام من غير أهل التحقيق، فيقعون فـــى الإنكـــار على أهلها وذلك لغموضها ورمزيتها وتعقيدها بالنسبة لعقولهم. إذن فهذه المعرفة هي من قبيل الوجدان الخاص فلا تتطرق إليها فهوم البشر العادبين ومن هنا كانــت صــعوبة المشاركة لهم والإنكار عليهم لذلك يرفض ابن عربي فكرة العقل في علمـــه الصـــوفي، ويؤيده في ذلك الجيلي بعدم صلاحية العقل لخوض مثل هذه الأمور الإلهية انقصيره عن الإحاطة بهاء وقد أشار الشعرائي إلى ذلك فقال: "من علامة العلوم اللَّدنــيَّة أن تمجّهـــا العقـــول من حيث إنكارها، ولا يكاد واحد من غير أهلها يقبلها إلاّ بالتسليم لأهلها من غير ذوق، وذلك لأنها تأتى من طريق الكشف لا الفكر "<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا يمكننا القول أن التصوف الذي يمثله ابن عربي وعبد الكريم الجيلي على الصورة التي برزت في مذهب الوحدة الكاملة للوجود لديهما، وعلى النحو الذي عايشاه في مجاهدتهما للنفس للتحقق بهذه الوحدة ة وإدراك حقيقتها، جمع بين دفتيه الدين والعلم والأدب والأخلاق والفن وإن كان البعض يزعم أن فيه جانباً فلسفياً، فهو الدين في جوهره ومثاليته لاعتماده على ما جاء به الشرع الحنيف، واستناده إلى الكتاب والسنة، بعيداً عن نهج السلطة الدينية الرسمية التي طالما حكمت على الصوفية

<sup>(</sup>۱) الشعراني، الميزان الكبرى، القاهرة، ١٩٢٥، ص.ص ٢٨ – ٢٩.

<sup>(</sup>٢) الشعراني، المصدر السابق، ص.ص ٢٨ - ٢٩.

بالكفر والزندقة والإلحاد. وهو علم لاحتوانه علوم الطبيعة وإدراكه لها في كل مناحيها وبكل ما تحويه من مظاهرها. وهو أدب لسمو النفس الصوفية ومطامحها العالية نحو الكمال والستخلص من كل ما يعلق بها من أدران مادية لأنها فطرت على المحبة والطهر والعفة والحنين والشوق والأمال والآلام وما إليها من أوصاف النفس البشرية. وهدو فن لما ينشده الصوفي من رؤية الجمال والجلال والحب التي يغمر قلبه ويجذبه نحو مثله الأعلى، وتجتمع هذه جميعها في ذات الله الواحد الحق المنزء عن النقص لأن الكمال صدفة ذاتية لله. أما من حيث هو أخلاق، فلا أرفع من خلق الصوفي الوارث النبي لأنه على كان خلقه القرآن وقد قال: "إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق"(١). ولما كان الاقتداء بالرسول هو أول مطمح للصوفي، فخلقه خلق الكمال لأنه مستمد من خلق النبي .

أما من حيث مزاعم من يدّعون أنه فلسفة، فهو من حيث مباحث الصوفية في المنفس الإنسانية وأسرارها وحقيقتها الوجودية، وهذا أهم جانب لدى الصوفية لما قامت عليه علومهم من مجاهدة النفس وتطهيرها وتقويمها لما انطوت عليه من أمور السوء والشطط عن الطريق المستقيم وذلك بمعرفة أسرارها ومقوماتها وسبر أغوارها، لكن ذلك لا يتم لديهم عن طريق الفلسفة المجردة بمعاها العقلي المعروف، إنما عن طريق أخرر هو الإدراك المباشر القائم على الكشف والذوق وهو فوق طور الإدراك العقلي الكلي في الإنسان، القاصر عن إدراك مثل هذه الأمور، وقد كشفت عنه بعض المدارس الصدوفية أخرين ومنهم ابن عربي والجيلي.

وكما بيسنا من قبل أن مذهب الوحدة عند الشيخين لم يخرج عن نطاق الإسلام ولم يتعدا حدوده إلى أصلول أخرى، وذلك خلافا لمزاعم المستشرقين ممن ردّوه إلى أصول وأفكار أجنبية عنه، ومتابعة بعض الباحثين لأرائهم رغم ما جاء في النص القرآني الصريح عن ذلك لقوله تعالى: (فأينها تولوا فدُهُ وجه

<sup>(</sup>۱) الحديث: رواه الإمام مالك في الموطأ، والإمام أحمد بن حديث معاذ بن جبل والطبراني من حديث جابر. سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) عياد (أحمد توفيق)، مرجع سابق، ص ٣٠٦.

الله)(١) وقوله: (كل هيىء هاله اله وجمعه)(١) وقوله: (كل من عليها فان)(١) (ويبهه وجهه وبلته خو المجلال والإكوام)(٤)، فإن هذا يثبت أن الوجود الحق هو وجود الله فقط وكل ما عداه ليس شيء بالقياس إليه، وليست العوالم جميعها سوى تجلسيات لله تعسالي بصفاته المختلفة التي كشف بها عن كنزيته المخفية ليُعرف ويُعبد ويُحبث، وهذا ما يُثبّت قوله على "كان الله ولا شيء معه"(٥) لذلك نرى أن لهما أثراً كبيراً في العالم الإسلامي، فما الأثر الذي تركه ابن عربي والجيلي في التصوف الإسلامي؟ ثانياً: أثر ابن عربي والجيلي في التصوف الإسلامي:

تسرك ابسن عربسي والجيلي أثراً بالغاً في التراث الروحي والفكري بين أهل التحقيق خاصة، فلإبن عربي مدرسة في التصوف، وأتباع أخذوا عنه إما مباشرة وهم ممّن رافقوه في مقامه، وأخذوا عنه بالتلقين والمشابهة ممن ذكرهم ابن عربي كبدر الدين تعبد الله الحبشي الذي كان ملازماً له وأثيراً لديه، ويعتبر صدر الدين القونوي، ربيسبه وأقرب تلامذته إليه، من كبار أعلام التصوف. فقد شرح مؤلفاته، ونسج على منوالها في كثير من مؤلفاته، فضلاً عما وضعه من مؤلفات أصلية له، "كالنصوص" و "الفكوك" ثم "مفتاح الغيب". وقد حظي كتابه شرح الفصوص بالتقدير الكبير في فارس. كما كان له تلاميذ ممن تلقوا علومهم ومعارفهم الصوفية عن طريق مؤلفاته وما خلفه مسن تراث كبير تضمن آراءه وأفكاره القائمة على فكرة وحدة الوجود، وقد ترك فيهم طابعاً صوفياً خاصناً لم يُمح أثره منذ عصره حتى يومنا هذا. وقد درجت أجبال كاملة من الحكماء والأولياء في غضون سبعة قرون من الزمان على شرح مؤلفاته، ولا تزال الصوفية والعلماء الروحيين إلى يومنا هذاً.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١١٥ م.

 <sup>(</sup>۲) سورة القصص، الآية: ۸۸ ك.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن، الآية: ٢٦ ك.

 <sup>(</sup>١) سورة الرحمن، الآية: ٢٧ ك.

<sup>(</sup>a) الحديث: سبق تخريجه.

الحركة الصوقية ومذهب ابن عربي في القرن السابع هجري، (وهي جزء من مجلة الحركة الصوقية مصورة لم أعثر على رقم أو تاريخ لها)، صمص ١١٧ – ١١٨.

كذلك فقد ظهر أثره الأدبى واضحاً في التراث الشعري الصوفي، فقد أنشأ أدباً منــــثوراً ومنظوماً ضمنه مذهبه وطريقته ورياضاته ودعاءه ومناجاته للحق، وما يشعر بسه من العشق والوجد، وما تعرّض له من الجذبات، وما لاح له من لمعات إلهية. كما ضــمنه نواح خلقية وأدبية يحتمها عليه مذهبه الروحي وعلومه الإلهية وأمورأ أخرى تتصــل بذلــك. وقد كان لديوانه أثره في نفوس أتباعه وتلامذته ممن أخذوا عنه، كما انتشر أثره في الشعر الصوفي في أصقاع مختلفة من العالم وتابعه فيه عدد كبير من الصوفية، وخاصة في فارس خلال القرن السابع للهجرة، حيث برزت شخصيات تغنت بشعره ونسجت على منواله أمثال جلال الدين الرومي (ت ٦٧٢هـ)، ونجم الدين كوبرا(\*) وغيرهم مما يضيق الوقت عن ذكرهم. لذلك يُقسم أتباع ابن عربي إلى فئات مستمايزة، فهسناك مشساهير الصوفية ممن أجادوا اللغة الفارسية ومنهم من أجاد اللغة التركية، ولذلك كانت آثار ابن عربي تظهر عندهم في صور متنوعة وتتضمن عناصر مستعددة من تعاليم ابن عربي، فجلال الدين الرومي مثلاً وهو الشاعر الصوفي الكبير فسي فسارس الناطق باللغة الفارسية كان من أعظم المتأثرين به وأقربهم، وكان اتصاله بابسن عربسي عن طريق صدر الديل القونوي الذي أعتبر من أكبر وأقرب تلاميذ ابن عربسي، فهو ربيب له وصديق لجلال الدين الرومي الذي كان له أثره في العالم الناطق باللغــة التلركــية، وفــى باكستان والهند، ويُعتبر كتابه "المثنوي" نظماً باللغة الفارسية لكتاب "الفتوحات المكية".

وهناك بعد جلال الدين الرومي ( ٦٠٤ - ٦٧٢ هـ ) مؤلفان آخران يعتبران من كبار الصوفية أمثال عزيز الدين نسفي (\*\*) وسعد الدين

<sup>(\*)</sup> نجم الديسن كوبرا أبو الجناب أحمد بن عمر الخيوقي الخوارزمي الملقب بالطاقة الكبرى مؤسسس الطريقة الكبروية استثمه في الجهاد سنة ٦١٨هـ أيام حملة المغول. (انظر قاسم غنى، تاريخ التصوف في الإسلام، ص ٦٩٣).

<sup>(\*\*)</sup> النسفي (عزير بن محمد)، توفي سنة ٩١هـ، ولد في مدينة نسف، وعاش في بخاري، تستلمذ على سعد الديسن حموية، له مؤلف مجموعة رسائل مشهور به، (كتاب الإنسان الكامل).

Publié avec une introduction par Marijan Molé. Teheran, departement d'iranologie de l'institut Franco-Iranien, 1962, P.1.

<sup>(</sup>نشرة المعهد الفرنسي الإيراني).

حموي آ<sup>(\*)</sup>، ف بالرغم من أن الشيخين تابعان لمدرسة نجم الدين كوبرا في آسيا الوسطى، إلا أنهما مدينان إلى حد كبير لبيانات الشيخ الأكبر العقائدية. كذلك تأثر به علاء الدولة سمناني (\*\*) (ت ٥٧٥هـــ) رغم ما وجه من انتقادات إلى أحكام ابن عربي، وهناك شعراء تأثروا بنظمه وأخذوا عنه كما بدا في قصائدهم أمثال حافظ (ت ٤٩١هــ) وسعدي (ت ٤٩١هــ) الشيرازي، كما ظهر أثر ابن عربي في أشعار أوحد الدين كرماني (ت ٢٩١هـــ)، وكذلك في حديقة الورد لمحمود شبستري (ت ٢٧٠هــ)، وكذلك في حديقة الورد لمحمود شبستري الذين، فقد أفرغ في ويحمل كتابه هذا خلاصة التعليم الصوفي بكامله كما بسطه محي الدين، فقد أفرغ في قالب شعري جميل، وغدا فيما بعد تراثأ مشتركاً لجميع الناطقين باللغة الفارسية، وحظي بشهرة واسعة في باكستان وبين مسلمي الهند، ومثله أشهر شارح لديوان حديقة السورد الشيخ محمد لاهيجي أحد مؤسسي طريقة "نور بخشي "(\*\*\*) الصوفية. فإنه هو الأخر وقع تحت تأثير الشيخ الأكبر، كما لقب بابن عربي في الشرق (١٠). كذلك من أعلم الصوفية في فارس شاه نور الدين لعمة الله ولي (ت ٢٣٧هـــ) مؤسس الطريقة النعمتللاهية التبي تعد أوسع الطرق الصوفية أنتشاراً في بلاد فارس، ولها فروع في باكستان ومناطق إسلمية كبري. وقد ترجم هذا الصوفي كتاب الفصوص إلى

<sup>(\*)</sup> سعد الدين محمد بن المؤيد حموي أو حموية، (١٨٥هـ/١٥٠هـ) متصوف إيراني في النصف الأول من القرن المعابع هجري، التلميذ المباشر لنجم الدين كوبرا، أجازه في شهر ذو الحجة سنة ١٦٧هـ، التقى بصدر الدين القونوي في دمشق في مجالس المعماع، وقد راسل ابن عربي في امور غمضت عليه في كتاباته، وكان الشيخ سعد الدين تابعاً لابن عربي في وحدة الوجود. (حاجي خليفة كشف الظنون، ص ٩٨٠، البغدادي: ايضاح المكنون، ج ١، ص ١٦٦ - ج٢، ص ٢، ١٧، ١٩٠.

<sup>(\*\*)</sup> عـــلاء الدولـــة السمناني (٠٠٠ – ٧٣٥هــ) ركن الدين، محدث دخل بغداد وحدث فيها من آثاره مختصر شرح السنة للبغوي، وموارد الشوارد، (معجم المؤلفين، الجزء السادس، ص ٢٩١).

<sup>(\*\*\*)</sup> وقد سمى أتباعها بالنوربخشية أو متعشقي النور، ويرى د. كامل الشيبي أن النوربخشية فيرقة صنوفية نشأت بالعراق وتنتسب إلى محمد نور بخشي المتوفي سنة ٨٦٩هـ.، (الصلة بين التصوف والتشيع، ص ٤٤١).

الحركة الصوفية ومذهب ابن عربي، ص ١٢٠.

الفارسية، وترجم كذلك ما فيه من أشعار إلى شعر فارسي ذيّله بالشروح الوافية، وأهو يعترف صراحة بتبعيته لابن عربي حيث يقول في كتاب الفصوص:

ألفاظ الفصوص انتظمت في قلوبنا كما تنتظم الجواهر في مواضعها وصلت إليه من نبي الله، ومن نفسه هنو التصقت بنا<sup>(۱)</sup>

ولسنا بحاجة إلى دلالة أوضح تشهد على الصلة العميقة الجذور بين ابن عربي وأوسع أعلم التصوف نفوذاً في تاريخ فارس المتأخر. وإلى هذه الفئة من شعراء التصوف في فارس ينتمي عبد الرحمن جامي (٨١٧-٨٩٨هـ) الذي عمل على نشر شروحه لمؤلفات الشيخ الأكبر، كما وضع مؤلفات أصلية له على أساس عقائده (٢).

إضحافة إلى ذلك هناك فئة ثانية ممن تأثروا بابن عربي من متكلمي الشيعة، الذين نسقوا تعاليم ابن عربي ممزوجة بأفكار شيعية خاصة الإثني عشرية، وذلك في العهد الصفاري عندما ساد المذهب الشيعي في بلاد فارس، فنال ابن عربي بذلك شهرة كبيرة، خاصة بعد انتشار تعاليمه بين متكلمي الشيعة وعلمائهم، ومنهم السيد حيدر أمولي (ت ٧٨٧هـ) الذي وضع شرحاً لكتاب "الفصوص". وابن تركا(\*) الذي وضع تمهيداً لكتاب "الفصوص" ثم كتب له شرحاً بعد ذلك. ومنهم ابن أبي جمهور (\*\*) الذي تظهر في كتابه المجلى بوادر كثيرة تذكّر بعقائد الشيخ الأكبر. كما ظهر أيضاً في عهد الدولة الصفارية من تأثر بشعره الصوفي وهو صدر الدين شيرازي أو ملاً صدرا الدين شيرازي أو ملاً صدرا الدولة الصفارية وضع كتاب "الأسفار".

أمسا فسئة المفسرين والشارحين لابن عربي، الذين عنوا به مباشرة، وممن يُعتسبرون خلفاءه وتلامسيذه والتابعين لتعاليمه نذكر منهم صدر الدين القونوي وعبد السرزاق الكاشساني، وداود القيصري الذين وضعوا شروحاً لكتابه "فصوص الحكم".

<sup>(</sup>۱) الحركة الصوفية ومذهب ابن عربي، ص ١١٩.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق، ص ۱۲۰.

<sup>(\*)</sup> صائن الدين تركا شارح فصوص الحكم (الذريعة إلى تصانيف الشيعة العلامة الشيخ أفا بذرك الطهراني اللكهنوي، القدم الرابع من الجزء التاسع).

<sup>(\*\*)</sup> الشيخ محمد بن على بن إبراهيم بن أبي جمهور الأحسائي صاحب عوالم اللآلئ والحاشية عليه يسمى النور المنجى. (المرجع السابق).

وأشهر هذه الشروح التي وضعت "الفصوص" هو الشرح الذي وضعه عبد الرحمن جامي باللغة الفارسية، كذلك هناك شروح ممتازة في تحديد المفاهيم والمصطلحات لدى ابن عربي كشرح بالي أفندي وشرح عبد الغني النابلسي (ت ١٤٣ اهـ)، والعديد من مؤلفات عبد الوهاب الشعراني التي تناولت مؤلفات ابن عربي بالشرح والتفسير والتأويل لتقريبها إلى الأفهام ونزع ما لحق بها من الغموض والإبهام.

ولم يقتصر الأمر على الشرق القريب، فقد اعتنى بهذا الكتاب متصوفو الشرق الأقصى فوضعت شروح عليه في الصين وأندونيسيا وملايا، كما اشتغلوا عليه في الحلقات التعليمية وفي المدارس، وهذه الفئات المتعددة الأجناس مما أشرنا إليها تمثل وجوها مختلفة من امتداد تعاليم ابن عربي في فارس وغيرها من الأقاليم الشرقية في العالم الإسلامي. وقد قُدر لعقائد الشيخ الأكبر أن تنتشر في جميع البلدان الإسلامية وأن تجنى منها ثمار روحية ذات نكهات مختلفة، ومن ثمّ غدت جانباً هاماً من التراث الصدوفي والمذهب العرفاني. كما غدت مدرسة ابن عربي بعد ذلك عنصراً ثابتاً في الحياة الفكرية في البلدان التي قدر لها أن تؤلف "دار الإسلام"(۱).

هكذا لعبت شخصية ابن عربي وتصوفه دوراً كبيراً في تجاذب الخواطر والنفوس حولها، حيث انقسم أصكابها بين تأبعين وشارحين ومؤيدين ومعارضين، مما دفع فئة من المدافعين عنه من كبار رجال العلم والمعرفة آنذاك إلى تبني عقيدته والاستفادة من علومه والأخذ عنه (٢). وأبرز شخصية ممن تابعوا خطواته وتأثروا بعقيدته ودافعوا عن مواقفه ومبادئه وآرائه هو عبد الوهاب الشعراني (\*). فقد تفقه الشعراني على علماء القاهرة، وشغل نفسه بالتصوف فغنن فتنة عظيمة بأدب محي الديسن، وألف في شرح آرائه كتاباً طريفاً سماه "اليواقيت والجواهر في بيان عقائد الأكابسر" واختصر كتاب الفتوحات وسماه "الكبريت الأحمر" كذلك في كتابه الأجوبة

<sup>(</sup>١) الحركة الصوفية ومذهب ابن عربي، ص.ص ١٢١ -- ١٢٢.

<sup>(</sup>۱) حلمي (محمد مصطفى)، مرجع سابق، ص.ص ١٤٣ – ١٤٤.

<sup>(\*)</sup> الشـعراني (عسبد الوهـاب)، ولد في قلقشنده سنة ١٩٨، ونشأ بماقية أبي شعرة وهي بلدة قريبة مـن منتريس، وإلى ماقية أبي شعرة ينسب الشعراني. سبق التعريف به في الفصل الأول في بيئة ابن عربي وخصائص عصره.

"المرضية عن أئمة الفقهاء والصوفية" فقد حشد فيه من الوقائع ما يؤيد أقوالهم وأفعالهم.

لقد حرص الشعراني كل الحرص على تبرئة ابن عربي من فتنة القول بوحدة الوجود أو بالحلول وصرح بأن مؤلفات ابن عربي قد أضيف إليها زيادات أراد بها الدساسون تشويه سمعته في العالم الإسلامي، وما يراه بعضهم أن الشعراني أسرف بعض الإسراف حين جعل ابن عربي من أهل السنة والجماعة، وحين نفى عنه ما يصدر عن أمثاله من الشطحات الصوفية، ولكن إسراف الشعراني مقبول لأنه صدر عن إخلاص (۱).

ومن الأثنار الدالة على انتشار تعاليم ابن عربي وذيوعها في البيئات الرفيعة قيام "الطريقة الأكبرية" التي تتسب إليه، وكان له فيها أتباع مؤيدون، كما استطاع أن يؤثر في الطرق الصوفية المتعددة، والتي أصبحت بتأثير منه مدارس مغلقة للمريدين الذين يتلقون أسرار الطريق، بل إن تأثيره كان عظيماً للغاية إلى حد أنه تعدى المشرق العربي إلى الأقاليم الفارسية والتركية، فكان واضحاً على صوفيتها الأوراد من الرجال، وأهل انتشارها كبقية الطرق لعدم إظهار كتبها، فقد تلقنها الأفراد من الرجال، وأهل الخصوصية من الأبدال، ولم يظهروا كتبها إلا للخواص.

ويجدر با الإشارة إلى متصوفين متأخرين كانوا من أتباع مدرسته أيضاً، نخص منهم بالذكر جمال الدين الأفغاني (\*)، الذي كان متصوفاً من أتباع هذه المدرسة، وقد تتلمذ له فسي مصر تلميذه الشيخ محمد عبده الذي تابع هذه المدرسة، وفي أول مصنف له "رسالة الواردات" يقرر فيها وحدة الوجود، ويذهب مذهب القوم في القول: "بأن الوجود الحق هو وجود الله"، ويقول: "ليس وجود إلا وجوده ولا وصف إلاً

<sup>(</sup>۱) مسجارك (زكي)، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، الجزء الأول، المكتبة العصرية، بيروت، (دون تاريخ)، ص ۱۷۱.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٣٣٨.

<sup>(\*)</sup> هسو محمد بن صفدر الحسيني، (١٣١٥/١٢٥٤م)، ولد في أسعد أباد بأفغانستان نشأ في كابل، وتلقى العلوم العقلية والنقلية، ألف مع تلميذه الشيخ محمد عبده مجلة العروة الوثقي، (الإعلام، الجزء السابع، ص ٣٧).

وصفه، فهو الموجود وغيره المعدوم". وقد صنف أيضاً رسالة في وحدة الوجود لم تتشر، كان قد ذكر فيها مراتب الوجود وتعددها من وجه، ونظامها العام ووحدتها من وجه آخر (۱) وكان يعتقد في الأولياء اعتقاد سليماً صافياً (۱). وقد أشار الدكتور أبو الوفا التقتازاني إلى هؤلاء الصوفية الذين تأثروا بابن عربي في العصر الحاضر مبيناً مدى ارتباطهم به فقال: "وقد حظي ابن عربي باحترام كبير من رجال الدين أصحاب النزعة الصوفية في العصر الحاضر، نذكر منهم الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (۱ ولا ٣٦٣هـ) رائد الإصلاح الديني في العصر الحاضر، فقد سلك... طريق الصوفية (۱)، ووصل فيها إلى درجة عالية، ويقول لا شك أن الأستاذ الإمام كان من القلة المتحققة بفهم مذهب ابن عربي بناء على تذوق خاص أتاح له فهم مراميه، يقول السيد رشيد رضا: وأما علوم التصوف فقد كان فيها من الراسخين، وقد قال لي: أنني أقرأ الفتوحات المكية كما أقرأ تاريخ ابن الأثير، لأن لغوامضها مفتاحاً مَنْ علِمَه لا يغفى عليه شيء منها "(۱).

لقد كان الشيخ محمد عبده من المدافعين عن ابن عربي، يلتمس له ولأمثاله العُن فيما عبروا به عن أحوالهم بطريق الرمز، ويرى أن فهم أحوالهم من شأن الخاصة وحدهم. لذلك فإن ما يراو الأستاذ الإمام أن التفسير المنسوب إلى الشيخ محي الدين بن عربي هو للكاشاني الباطني (٥).

ولم يقتصم تأثمير ابن عربي على البيئات الإسلامية، فقد سرى روحه إلى البيمئات المسيحية أيضاً، وكان لها فعلها في تلوين أفكار بعض مفكريها، ويؤكد بعض

<sup>(</sup>١) رضا (السيد رشيد)، تاريخ الأستاذ الإمام، الجزء الأول، ص ٧٧٧.

<sup>(</sup>٢) عياد (أحمد توفيق)، التصوف الإسلامي، مرجع سابق، ص ١٤٢.

<sup>(\*)</sup> محمد عبده بن حسن بن خير الله من آل التركماني، فقيه مفسر، متكلم حكيم، أديب لغوي، كان صحافي سياسي. ولد في شنيرة من قرى الغربية بمصر أولخر ١٢٦٦هـ توفي ودفن بالقاهرة من تصانيفه تفسير القرآن لم يتمه، رسالة التوحيد... (معجم المؤلفين ٢٧٢/١٠).

انظر السيد رشيد رضا، تاريخ الأستاذ الإمام، الجزء الأول، ص ٢٠ وما بعدها.

 <sup>(3)</sup> رضا (السيد رشيد)، المرجع السابق، ص ١٢٦، (انظر الطريقة الأكبرية للتفتاز اني، الكتاب التذكاري لابن عربي، ص ٣٤١).

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق، الجزء الأول، ص ١١٦.

المستشرقين أن دانتي تأثر بابن عربي حين نظم الكوميديا الإلهية، فبدت آثار المشابهة بينهما كبيرة في الصورة والأمثال والاصطلاحات والأساليب الفنية. فهل كان ذلك عن طريق توارد الخواطر أم عن طريق النقل والمحاكاة؟ فالله عند كليهما نور، وتجلي هذا السنور موصوف بنفس التشابيه والمجازات، كذلك مثل الدائرة ومركزها لإظهار علاقة الخلق بالخالق، فهذه تظهر في الكوميديا الإلهية. كما نسج دانتي على منوال ابن عربي في خواص الأرقام، كذلك في أمر اختلاط الشعر بالنثر، فإن دانتي يقابله في ذلك، وقد بيّن رغبة في شرح قصائده في الحب كما فعل ابن عربي في شرح قصائد ترجمان الأشواق، وربما يعود هذا الأمر إلى حرص المستشرقين على تعقب الأصول الفكرية مما حملهم على تجسيم قوة ابن عربي في سيطرتها على دانتي (1).

إضافة إلى ذلك فإن لابن عربي منزلة عظيمة في أوساط المستشرقين، وما كتب عنه في دوائر المعارف، وخاصة في دائرة المعارف الإسلامية يشهد بعظمته عندهم. فهو من عظماء الرجال الذين لا يمكن نكرانهم، فقد شغل الناس في عصره وبعد عصره، وكان النصارى في مختلف الأقطار الإيطالية والفرنسية والإسبانية يتشوقون إلى المعارف الإسلامية لأنها في الأغلب تمس المسائل الميتافيزيقية حيث كانت هذه المسائل هي محور المجادلات في الكتائس والأديرة (١).

وإذا شئنا أن نعتبر عبد الكريم الجيلي من تلاميذ ابن عربي، فنجد أن له صلة كبيرة به، فقد تابعه في مذهبه، وقال بوحدة الوجود موضحاً المعنى المقصود منها بصراحة أكثر، ويُعتبر أيضاً من شراح ابن عربي حيث شرح له فصول من الفتوحات المكية، وكيتاب الإسفار عن رسالة الأنوار، وكان مؤيداً لأفكاره فيها. كذلك له كتب أصلية، فقد وضع الكثير من الكتب التي تضمنت أخص أفكاره، عالج فيها مختلف المسائل والقضيايا الصوفية كابن عربي، كما تابع خطواته في كثير غيرها حتى غدا كتاميذ مباشر له مع فارق الزمن الفاصل بينهما. ورغم هذه التبعية لابن عربي لم يكن الجيابي مقلداً له، وإنما هو مجدد لكثير من الأفكار التي وردت لدى ابن عربي وغيره من الصوفية الذين تتاولوا فكرة وحدة الوجود.

<sup>(</sup>١) مبارك (زكي)، التصوف الإسلامي في الآدب، مرجع سابق، الجزء الأول، ص ١٧٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٧٥.

## - عبد الغنسى الثابلسسى:

ولقد ترك الشيخان كما أشرنا أثراً كبيراً في النصوف الإسلامي، ونذكر ممن تأثر بهما على سبيل المثال لا الحصر عبد الغني النابلسي (\*) الذي اقتدى بهما ونسج على منوالهما في مذهب وحدة الوجود مقرباً بين وجهات نظر كل منهما، وموضحاً معالم مذهبهما مما أزال كل شك وريب عنهما. كما وضع كتاباً في وحدة الوجود جعله خلاصة علومهما مع توضيح شامل وتدليل كامل للمعاني المبهمة الخفية لديهما، أسماه "بكتاب الوجود وخطاب الشهود ((۱). كما وضع مختصراً لتوضيح مذهب وحدة الوجود وتبيان المقصود أسماه "إيضاح المقصود" من وحدة الوجود "أ أو بالأخرى مسألة "الوجود الموجود " تكلم فيه عما خصوا به من النفحات الإلهية القدسية مهتدين بهدي القرآن الكريم وسنة الرسول في يقول فيه "الحمد شه الموصوف بوحدة الوجود على ما يعرفه أهل الإلحاد والزندقة وأهل الإنكار والجحود لأن كل شيء من جهة نفسه معدوم مفقود، وإنما هو لوجود الله

<sup>(\*)</sup> عبد الغنبي النابلسي بن إسماعيل بن عبد الغني بن أحمد بن إيراهيم الدمشقي الصالحي الحنفي النقشبندي، القادري المعروف بالنابلسي، عالم أديب، ناثر، ناظم صوفي، (١٠٥٠ - ١٠٤٠ هـ)، مشارك في أنواع العلوم، ولد بدمشق، رحل إلى بغداد، نقل إلى فلسطين ولبنان سافر إلى مصر والحجاز، من تصانيفه الدوواين الثلاث: ديوان الإلهيات، ديوان الغزليات، ديوان الغزليات، ديوان الغزليات، ديوان الغزليات، ديوان الغزليات، الكشف والبيان عن أسرار الأديان في كتاب الإنمان الكامل وكامل الإنمان، مخطوط، مجموعة فتاوى في الفقه الحنفي، تعطير الأنام في تعبير الأنام، المرادي: سلك الدرر، ج٣، ص ٣٠. الجبرتي: عجائب الآثار، ج ١، ص ١٥٤. البغدادي: هدية العارفين، ج١، ص ٣٠. البغدادي إيضاح المكنون: ج١، ص ٨، ص ٢٠٤٠. سركيس – معجم المطبوعات، ١٨٣٠ – ١٨٣٤. ١٨٣٤. Brock. S.Z. :473. ١٨٣٤ – ١٨٣٠ المتوف والصوفيين، كتاب الوجود وخطاب الشهود، مخطوط للشيخ عبد الغني النابلسي في التصوف والصوفيين، دمشق، وقد حققه المكتور بكري علاء الدين بإسم الوجود الحق والخطاب الصدق (من منشورات المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، ١٩٩٥).

<sup>(</sup>۲) النابلسي، ايضاح المقصود من وحدة الوجود، تحقيق عزت حصرية، دمشق، (۱۳۸۹هـ/ ۱۳۸۹م).

موجود... هذه رسالة عملتها في تحقيق المعنى المراد عند أهل الله تعالى، محققين الأمجاد وبيان صحة المقالة ونفي ما عَدَها ن ضلالات..." ويقول: "اعلم أن هذه المسألة وهي مسألة "وحدة الوجود" قد كثّر العلماء فيها الكلام قديماً وحديثاً، وردّها قوم قاصرون غافلون محجوبون، وقُبلُها قوم آخرون عارفون محققون، ومن ردّها لعدم فهم معناها عند القائلين بها وتوهم منها المعنى الفاسد، فلا التفات لردّه كائناً من كان لصدّه عسن الحسق... فإنهم العلماء المحققون، والفضلاء العارفون أهل الكشف والبصيرة... كالشبيخ الأكبر محمى الدين بن عربي والشيخ شرف الدين بن الفارض والعفيف التلمساني والشيخ عبد الحق بن سبعين والشيخ عبد الكريم الجيلي وأمثالهم، قدس الله أسسرارهم... وليس قولهم بذلك مخالفاً لما عليه أهل السنة والجماعة... إنما المنكرون عليهم وعلى أمثالهم أنكر من قصور فهمه وقلَّة معرفته باصطلاحهم وعدم علمه، فإن علومهم مبنية علمي الكشف والعيان، وعلومهم غير مستفادة من الخواطر الفكرية والأذهان... بداية طريق غيرهم مطالعة الكتب بدليل المقابلة والاستمداد من المخلوقين في حصول المصالح، ونهاية علومهم الوصول إلى شهود الحي القيّوم. ونهاية علوم غــيرهم تحصــيل الوظــائف والمناصب وجمع الحطام الذي لا يدوم... ولا اعتقاد إلاّ وحدة الوجود على المعنى الصحيح الموافق المشهود..."(١).

ويقول في المذهب: "إعلم بأنك إذا سمعتنا نقول أن الوجود هو الله تعالى، فلا تظن أننا نريد بذلك أن الموجودات هي الله، سواء كانت الموجودات محسوسات أو معقولات، وإنما نريد بذلك أن الوجود الذي قامت به جميع الموجودات هو "الله تعالى"، فإن من أسمائه الحي القيوم، وأخبر تعالى أن السموات والأرض قائمة بأمره"(١).

كما يميز بين الوحدة والكثرة على حد ما ورد لدى الشيخين فيبين مدى قصور أهل الجهل عن تحصيل ذلك فقال منبها: "اعلم بأنك إذا سمعتنا نقول بوحدة الوجود، فلا تظلن أنا نقول بذلك على حد ما يعتقده أهل الجهل والعناد والضلال والجحود، وإنما نقوله فارقين بين وحدة الوجود وكثرة الموجود وإلى ذلك نشير بقولنا هذه الأبيات:

<sup>(</sup>۱) النابلسي، ايضاح المقصود، ص.ص ٥ - ٦.

<sup>(</sup>۲) النابلمى، كتاب الوجود وخطاب الشهود، ورقة ۲۱۳.

كن عارفاً بوحدة الوجود وميّز الحادث من قديم واحدر من النباس ما تجلسي فوحدة الوجود في اصطلاحنا بالحس والذوق الصحيح الطاهر ولا تظن وحدة الوجود ما فالله من ضلالهم يعصمنا

وقاطعاً بكترة الموجدود وخلص الثابت من مفقود بغيره في حالة الشهدود كناية عن رؤيسة السورود كناية عن رؤيسة السورود الطهور من شك ومن جدود... تفهم من وحددة ذا الوجود... بفتح باب دونهسم مسدود...(۱)

وينفي عن الموجودات وجودها المستقل لأنها قائمة بأمر الله فليست الموجودات إلا بالأمر الإلهي فقال: "وليس الأمر كذلك، فإنه ليس هناك غير الوجود الحق، والصور التبي تسمى مخلوقات لذلك الحق وهي كلها قائمة بذلك الوجود الحق لا مقوم لها غيره ولم نسمع أن شيئاً من الحوادث يكون قيّوماً على شيء من الحوادث أصلاً، لا ورد ذلك في كتاب ولا سنة، ولا قال به أحد من الأمة المهتدين، وإنما الحي القيوم على كل شيء هو الله سبحانه وتعالى لا شريك له وهو الذي نعنيه بالوجود، والله على كل شيء شهد "(٢).

وفي دفاعه عنهما مما أتهما به من ترك التكاليف الشرعية والقول بها، وعن أهل العرفان والتحقيق ممن تابعوا أبن عربي، يوجه النابلسي لومه إلى الملحدين والسزنادقة ممن ادّعوا أنهم من أصحاب الطريق فقال فيهم: "وربما يظنون أن العارفين الكاملين ممن تقدمهم كان مثلهم في اعتقادهم بنفي التكاليف الشرعية ورفض العلوم كلها واتباع البطالة والضلال كالشيخ الأكبر محي الدين بن العربي وتلميذه الصدر القونوي وابن الفارض وابن سبعين والجيلي وغيرهم من أهل الكمال، ولم يعتبروا في أنفسهم أن الواحد منهم لو قارب أحداً من بعض أتباع أحد من هؤ لاء الكاملين لفتح الش تعالى عليه علم من علوم الأسرار وعرف حقيقة من حقايق الغيب وقدر على التكلم بما يسبهر العقول من الحق المسلم عند كل أحد، ولكنك تراهم يحفظون بعض كلمات من

<sup>(</sup>۱) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص.ص ۲۱۶ - ۲۱۰.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ٢٢٦.

كلام الشيخ الأكبر أو غيره ويوردونها باللحن والتغيير والتحريف والزيادة والنقصان بين أمثالهم من الجاهلين... في مجامعهم ومجالسهم وهم مفتخرون بذلك وموهومون أنهم فتح الله عليهم بذلك، والفتح بعيد عن القلوب المطموسة بالكفر والضلال... ولذلك ذكر الشيخ عبد الكريم الجيلي في شرحه لكتاب الخلوة... وصية... يا أخي رحمك الله، قد سافرت إلى أقصى البلاد وعاشرت أيضاً أصناف العبد، فما رأت عَيني أشر ولا أقسح بُعد عن جناب الله من طائفة تدّعي أنها من كُمَّل الصوفية... ومع هذا لا تؤمن بالله و لا باليوم الآخر..."(١).

### - مصطفى بن كمال الدين البكري:

وهـو من التابعين أيضاً لخُطى ابن عربي والجيلي ممّن وعي علمهما وعرف مذهبهما وتأثر بهما أيضاً وهو الإمام العارف بالله الولي الكبير مصطفى بن كمال الدين بسن السبكري الصديقي الخلوتي (\*) (٩٩ - ١٦٢١هـ)، (١٩٨ م - ١٧٤٦م)، فقد كان ممن اطلع على أحوالهما وألف كتاباً في الرد على المنكرين عليهما، أحصى فيه فضل الأئمة من أهل الطريق وسماه السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد" يقسول فيه "... قد ظهرت طائفة تذعي التصوف، مع أن غالبيتهم لم يدر الفرق بين الخوف والستخوف، مرقوا من الدين مروق السهم من القوس... لم يكن لهم حظ مما يدعونه سوى الدعـوى، ولـم توصلهم ثلك الخرافات إلا لاتباع الإبداع وما تهواه الأهـواء... وسـميتها بالسيوف الحـداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد... إعلم أن الشريعة هـي مطلب لباب اللباب، التي تهدي إلى الصواب، وأول واجبها معرفة رب الأربـاب علـى طـبق المتـنة والكـتاب، وهي تنقسم إلى ثلاثة أقسام، معرفة عوام، وخواص، وخواص، الخواص، فالأولى معرفة ما يجب وما يجوز وما يستحيل في حقه

<sup>(</sup>١) النابلسي (عبد الغني)، كتاب الوجود، مصدر سابق، ص.ص ٣٧٤ - ٣٧٥.

<sup>(\*)</sup> الشيخ مصيطفى بن كمال الدين البكري أحد كبار شيوخ الخلوتية بمصر المتوفى سنة ١٦٢ هـ يطلق على ابن عربي إسم الأكبري وأحيانا الإمام الأكبري، (التفتازاني، الطريقة الأكبرية، الكتاب التذكاري لابن عربي، ص ٢٩٨).

تعالى... أشار الشيخ عبد الكريم الجيلي قدس الله سرّه في كتابه المسمى شرح الخلوة... يا أخي سافرت إلى أقصى البلاد وعاشرت أصناف العباد، فما رأت عيني ولا سمعت أذني أشر ولا أقبح ولا أبعد عن جناب الحق تعالى من طائفة تدّعي أنها من كمّل الصوفية وتتسبب نفسها إلى الكمّل وتظهر بصورتهم، ومع هذا لا تؤمن بالله ورسله ولا باليوم الأخر ولا تتقيد بالتكاليف الشرعية... فاجتهد أن لا تراهم ولا تجاورهم... وإن لم تفعل فما نصحت نفسك والله الهادي..."(1).

ويذكر البكري للشيخ عبد الغني النابلسي توضيحه لعبارة الجيلي في موقفه من المنكريسن على الصوفية بقوله: وقال شيخنا عبد الغني النابلسي... في كتابه "نخبة المسألة شرح التحفة المرسلة"(٢) بعدما ذكر عبارة الجيلي رضي الله عنه في أن مطالعة كتب الحقيقة مع إضافة فضلة سلوك واجتهاد توصل إلى درجة الكمال، فانظر إلى قوله: "فمن أضاف بعد ذلك إلى عمله فضلة سلوك واجتهاد صار من الكمل، ومن وقيف مع عمله صار من العارفين، فإن المفهوم منه أن من خالف الشريعة ولم يتقيد بأحكامها لا يصير من الكاملين بالطريق الأولى، خصوصاً من اعتقد أن الشريعة أحكامها ليست بلازمة عليه، لأنه عارف، وإنما ذلك لازم في حق الجاهلين كما هو اعتقاد الزنادقة والملحدين..."(٣). كذلك يشير إلى ما تميز به ابن عري عن غيره من صوفية عصره، فقد وصفه بعلو المقام فقال: "إن مقام الشيخ قدس الله سرّه عالي المنار، غالي المقدار، لا يدرك له المجدّ قراراً ولا يشق له المكدّ غباراً، وما جعلني أن عرف بما لمحت لك من عظيم شأن إلا أنّ هؤلاء الفرقة المفارقة، التي لا يظهر لها من بوارقه بارقة، تحتج ببعض أقواله الوثيقة، التي هي عند أهل الحق راجعة للشريعة المسماة بالحقيقة، وتستند إلى رموزه الغامضة..."(١٤).

<sup>(</sup>۱) السبكري (مصطفى كمال)، السيوف الحداد من أعناق أهل الزندقة والألحاد، ورقة ١٢، ص ب.

<sup>(</sup>٢) النابلسي، نخبة المسألة شرح التحفة المرسلة، ورقة ١٤، ص أ.

<sup>(</sup>٣) البكري (مصطفى)، مصدر سابق، ورقة ٣٨، ص أ.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ورقة ١٢١ – ١٢٢.

وقد أحصى البكري أقوال ابن عربي والجيلي في كل ما التقيا في مفهومه من حيث الحقيقة والشريعة والطريقة، ووقف في كتابه على أسرار المذهب الذي جمع بينهما، وساق أبلغ الحكم التي جاءت بها أقوالهما كقول ابن عربي في كتاب "العبادلة": مسن كان مع الله معه لا ينحجب عن ربه، ولا يعترض عليه في فعله، ولا يستحرك إلا بتحريكه إياه، كان عبداً حقيقة..."(١). فهذا القول منه صورة للعبادة الحقة، وقد ذهب الجيلي إلى ما يشبه ذلك بقوله: "العبودية عبارة عن خلوص أعمال العبد لله، والعبودة عبارة عن قيامه في وظائف العبودية بالله، ولا يصح ذلك إلا للواصلين الكمل والعبودة عبارة عن قيامه في وظائف العبودية بالله، ولا يصح ذلك إلا للواصلين الكمل من أهل الله الله العبارة، لأن علوم الأنواق من المضللين بأن: "شكل كلام العارفين يراد منه الإشارة لا العبارة، لأن علوم الأنواق من فوق طور العقل، وإن أشير إليها في بطون الأوراق"(١).

كذلك هناك من قام بعرض المسائل المشتركة بين الجيلي وابن عربي وتبديد ما بينها من فسوارق بإبعاد صسورة التشكك في أقوالهما، وإظهار مدى الاتفاق في مضمونهما كما جاء في رسالة عروس البها وشموس النهى للبيطار (١٢٦٥-١٣٢٨هـ)، وقد أشرنا سابقاً إلى ما أظهره من وجوه التوفيق بين أرائهما في القضايا التي بدا فيها خلافهما وجعله خلافاً شكلياً في الصورة الظاهرة لا في العبارة المضمرة، لأن المذهب واحد والفكر في اتجاهه نحو الوجود الواحد لا خلاف فيه إلا من حيث التعبير في المواجيد لذلك قال: أحببت أن أضع رسالة في هذا الشأن متنكفل في إيضاح المسبهم بأتم بيان بيد أني أسير القصور عن ارتقاء شوامخ تلك القصور، وكسير الجانب والجناح عن لقاء مخذراتها الملاح فكنت لذلك أقدم رجلاً وأؤخر أخرى والعزم لا يقسوى وأمدني بجود لا يقسوى وأمدني بجود

<sup>(</sup>١) البكري (مصطفى)، السيوف الحداد، مصدر سابق، ورقة ١٥٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ورقة ۱۵۵، ص أ.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ورقة ۱۲، ص أ.

<sup>(</sup>٤) محمد بهاء الدين بن الشيخ عبد الغني بن الشيخ حسن البيطار، "مسودة رسالة عروس البها وشسموس النهى من توجه الكلام على المعائل الوترية ما بين الغوت الجيلي وخاتم الولاية المحمدية، مخطوط، مكتبة خاصة من غير ترقيم".

جـوده الهمـي، وحلائي بيواقيت فصوصه الخاتمية وملائي بنصوص فتوحاته المكية فسـرت بحكـم مصباحه المبين بل طرت بعزم جناحه المتين فأشرفت على الحي ليلا ووقفـت سـائلاً بباب ليلي... فلما ابتسم ثغر القبول بالحسن و لاح وانتسم بسر الرسول بـإذن حيّ على الفلاح... واسئل الله أن ينفع بها الأمة المحمدية فأجني ثمرتها في دار الخلود وأن يجعلها صدقة جارية سرمديّة فاتقي بها ناراً تنضج الجلود..."(١).

## - الأميس عبد القسادر الجزائسري:

ومن أبرز المتأثرين بمذهب وحدة الوجود الأمير عبد القادر الجزائري (١٢٢٢ - ١٣٠٠ م...)، (١٨٠٧ - ١٨٨٣م) فقد جمع ما بين ابن عربي والجيلي، وألف كتاباً خاصاً لهاذا الغرض هو كتاب "المواقف في الوعظ والإرشاد"(١) تابع فيه فكرة ابن عربي بالخلق بواسطة الأمر "كن" فقال: "... والعقل الأول لما توجه الحق إلى خلقه، خلقه بأمره وهو "كن" فحمل علوم الكون إلى يوم القيامة... فالعلم مثل الحق تعالى، فإنه محل ظهوره تعالى بأسمائه العلى وحقائق نسبة الحسن، فكل حقيقة كونية كلية هي مظهر حقيقة إلهية كلية ..."(١).

وللجزائري مبحث في العلم الإلهي يرى فيه موضع هذا العلم ومدى علاقته بوحدة الوجود، حيث يقول: "أنه لما أحب أن يعرف وعلم ذاته بذاته رآها قابلة مطلقة، قابلة لظهورها بأوصاف الحق وبأوصاف الخلق، وما يلي ظهورها إجمالاً وتفصيلاً، وقابلة لبطونها وغيبها وانتقاء جميع الاعتبارات عنها، كما هي". كذلك يقول في سربان الحقيقة الإلهية: "وهذه الصورة السارية في كل الوجود، فتسترت وتحجبت بصورة الموجودات العقلية والروحانية والخيالية والمثالية والحسية، وظهرت بها أيضاً فهي المظهرة لها..."(٤).

<sup>(</sup>١) البيطار، عروس البها، مخطوط، المقدمة، دون ترقيم.

 <sup>(</sup>۲) الجزائري ( الأسير عبد القيادر)، المواقف في الوعيظ والإرشاد، ثلاثة أجزاء في التصوف.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٣٧.

<sup>(1)</sup> المصدر السابق، الجزء الثاني، ص ٣٧.

كما أن الجزائسري يقف موقفاً خاصاً من نقد الجيلي لابن عربي في المسائل السثلاث التي أحصاها البيطار في "عروس البها" فقال مدافعاً عن ابن عربي: "اعلم أن الإمام الكبير العارف بالله الكامل عبد الكريم الجيلي رضي عنه، انتقد في كتابه الإنسان الكامل على الشيخ الأكبر محي الدين ثلاث مسائل، إحداها في باب العلم، وثانيها في باب الإرادة والاختيار، وثالثها في باب القدرة. لا أدري كيف احتجب وجه هذه المسائل السئلاث عن الإمام الجيلي رضي الله عنه، ومن أين جاءته هذه الغفلة، فإن مرماه غير مرمى سيدنا الشيخ الأكبر..."(١).

ويُعتبر الأمير عبد القادر الجزائري من أوسع المتأخرين علماً، وأعلمهم ذوقاً وفهماً بطريق الصوفية، وله ذوق رفيع وقدم عالية لم توجد عند غيره من المتأخرين، وخاصة في فهم كلام الشيخ الأكبر. وقد جاءت كتابته توضيحاً وتفصيلاً لكثير من آراء الجيلسي ومراميه، مما يبين لنا أنهما يشربان من عين واحدة، وإن كانت طريقة الجيلي فسي بث علومه الانغلاق في العبارة، على حين استخدم الجزائري الرمزية كالجيلي أحياناً. وإنما يأتي بالعبارة بطريق الإشارة الواضحة القريبة الفهم، وكثيراً ما تطرق في مواقف الي الإنسان الكامل بعبارات وأضحة المعالم، سهلة الأسلوب، قريبة الماخذ، بل ويمكن القول بأن المواقف هي مُقتاح الإنسان الكامل للجيلي، كما أن هناك تشابهاً في الأسلوب بيسن المتصوفين الثلاثة ابن عربي والجيلي والجزائري لما يوجد من تناسق في العبارة، ولكن المفهوم يأخذ معاني شتّى، وذلك حسب إمكانية القارئ ونفاذ بصيرته وسعة مرماه (١٠).

وقد تابع الجزائري ابن عربي في قضية العلم حيث انتهى إلى ما انتهى إليه ابسن عربي بأن العلم تابع للمعلوم، كما أن الوحدة المطلقة هي عبارة عن علمه تعالى ذاتسه بذاتسه فسي ذاته، فعلمه تعالى لذاته هو العالم والعلم والمعلوم، وفي هذا الموقف يخسئك مسع الجيلي ويوافق ابن عربي، لهذا كان من أقدر الصوفية على مجاراة ابن عربي والتأثر به، والدفاع عنه ضد أي لبس أو سهو في أفكاره لأنه ليس محلاً لذلك.

<sup>(</sup>۱) الجزائري (الأمير عبد القادر)، المواقف، الجزء الثالث، ص ٦٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، الجزء الثالث، ص ٧.

#### الشيخ حسن رضوان:

(\*)

وفسي عهد متأخر عن ابن عربي والجيلي نرى من قام ينادي بوحدة الوجود، ويحيي هذا المذهب بطريقة أكثر وضوحاً وأشد تفهماً، فكان تأثره قوياً، ولم يخش من شرحه والبوح به، فكان أكثر جرأة من ابن عربي، ذلك هو الشيخ حسن رضوان (") في القسرن الثالث عشر هجري (ت ١٣١٠هـ). له منظومة تضمنت قواعد التصوف وأصدوله، ولدم يترك أمراً إلا وقد شرح معناه وقرب مفهومه للأذهان، كما أنه شرح بعض الإشارات مما يخفى معناه على غير القوم، وذلك في جرأة كبيرة لا مواربة فيها.

وأهم مسألة عرض لها الشيخ حسن رضوان هي وحدة الوجود، وجعلها الغاية في منظومته حيث قال:

هدذه الرسائدة الشريفية جمعتها بهمة ضعيفية لكن بحمد الله جاءت كافية في سير أراب القلوب الصافية... وتتجلي الرقائد المطوية في لفظة والحكمة المنوية... وحسبه في ذلك المقصدود السراق نور وحدة الوجود(١)

صسوفي مسن رجال القرن الثالث عشر ولد سنة (١٣٦٩هـ وتوفي سنة ١٣١٠هـ) فهو قريب العهد، ولد في مديرية بني سويف في مصر وهو من أهل الشام أصلاً. انتقل جده الثانسي إلى مصر وعاش فيها منتقلاً داخل الأزهر وتعمق في الفقه وعلوم الشريعة ودخل الطريق وهو ابن عشرين سنة، هو من أهل العلم ونموذج لحياة الصوفي. اهتم بنشر الثقافة الدينسية والصدوفية ترك أثراً طبياً في كل من اتصل بهم في البلاد، كما ترك مؤلفات دينية وصدوفية عديدة أشهرها كتابه "روض القلوب المستطاب الذي ضمنه مذهبه في وحدة الوجود والحياة الصدوفية عامسة بمختلف المسائل والقضايا والعلوم التي تعرض لحياة الصدوفي، (مقدمة روض القلسوب المستطاب، القاهرة، ١٣٢٢هـ، ص ١). انظر زكي مبارك: التصوف الإملامي في الأدب والأخلاق، الجزء الأول، ص ٢١٨).

<sup>(</sup>۱) رضوان (الشيخ حسن)، روض القلـوب المستطـاب، القاهـرة، سنة ١٣٢٢هـ، ص.ص ١ - ٢.

وقد عبر عن النظرية بقوله شعراً:

وكل ما سواه نجيم آفل فليس إلا الله والمظاهسر في الكون لا يقال فعيره في الكون لا يقال فالحق ذاتاً واجب الوجسود وكل مظهر بروحه استمد ومسن هنا اليقين والتمكين فمن صفت مرآئه تحققا وشاهد المشاهد المصونة أسماؤه وسائر الصفسات وليس للعقول فيها مدرك

بل في شهود العارفين باطل لجملة الأسماء وهو الظاهر لأنه في ذاته محال... لنفسه وعز في الشهود من حضرة الأسماء بخير ما استعد في رتبة الشهود والتلوين... بما من الأسماء عليه أشرقا وأدرك المواهب المكنونة أثرا مجهولة لغيره كالسذات مجهولة لغيره كالسذات بيل من وراء العقل كشفا تُدرك (١)

لذلك يرى أن موضوع العلوم اللّذنية هو الذات الإلهية وصفاتها وأسمائها وأفعالها وهي أسور لا قبل للعقل بإدراكها، فلا بدالنيلها من سلوك الطريق ومعرفة اصطلاحات أهلها، وقد اهتم بشرح هذه الأبيات، فرأى أن كل ما سوى الله من الأعيان الظاهرة والماهيات الممكنة علوية وسفلية بلطل في شهوم العارفين من حيث ذاته، فلا حقيقة له أزلا وأبداً، وإنما الموجود حقيقة هو ذات الحق تعالى، وليس لتلك الأعيان والماهيات الظاهرة وجود حقيقي ذاتي لها، وإنما المشاهد فيها انصباغها بنور الوجود الحق على الظاهرة ومن أنحاء الظهور، وطور من أطوار التجلي الحقي، فهو الظاهر في جميع المظاهر والمشهود في كل التعينات بحسب تفاوتها في استعداداتها، وتعدد شؤونه بتكثر حيث ياتها على مقتضى العلم القديم بذلك كله إجمالاً وتفصيلاً، كلياً وجزئياً. فالتوحيد للوجود، والتكثر والتمييز للظهور على مقتضى العلم. فللوجود الحق تجل بذاته لذاته للوجود، والتكثرة والعماء الأزلي، وفي ذلك متابعة لابن عربي بقوله بالأعيان، والوحدة للذات، والكثرة للمتعينات بحيث لا يخرج عن تعاليمه قيد أنْمُلَةٍ. كذلك يعمد

<sup>(</sup>١) رضوان (الشيخ حسن)، روض القلوب المستطاب، مصدر سابق، صـص ١ - ٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق، ص ١.

إلى استخدام الأمثلة الحسية لتقريب المعنى فيقول في معنى تكثر الموجودات، فظهرت الـذات الأحديـة والحقيقة الحقية في كل مظهر من المظاهر بحسبه على ما علمت من التنزيه القديم... إنما ذلك تقريباً كتكثّر نور الشمس وتلوّنه بتعدد ألوان الزجاجات المقابلــة له، فمن شاهد حقيقة النور الأصلى... انكشفت له أن هذه الألوان المتكثرة في الظاهر، إنما هي من الزجاجات بحسب استعدادتها فقط، ولا تعدد للنور في ذاته... فانكشف لك بما تقرر أنه لا موجود في الحقيقة إلا الله، وأن الوجودات الكونية وإن تكـــثرت وتعـــددت وتمايزت هي في الواقع ونفس الأمر من تعيّنات الحق، وظهورات نوره، وشؤون ذاته وآثار أسمائه وصفاته التي هي عين ذاته<sup>(١)</sup>.

كما تابع حسن رضوان أيضاً أفكار الجيلى في تحديده لمظهر الموجودات الضرورية لتجليات الأسماء والصفات، وما تكسبه من صفة الوجود بحكم الإعارة ولــيس هو أصلاً لها، ولذلك يشير إلى ما ساقه الجيلي من حكم الثلجية بحيث يتبين له أنه ليس في الوجود إلا ذات الحق وأسماء، وصفاته ومظاهره، وإسم الخليقة مستعار لـتلك الحقائق الكونية التي هي شؤون الذات وآثار الأسماء والصفات، أعارها الحق تعسالي لستلك الشؤون والمظاهر الإظهار الألوهية ومقتضياتها من الجمع بين الأضداد، وقول الجيلي في ذلك: مَرْكَمْتَ تَكُورُرُسُ وَسُولُ

وما الخلق في التمثال إلا كثلجة وأنست بها الماء الذي هو نابع وما الثّلج في تحقيقنا غير مائه وغير أن في حكم دعته الشرائع ولكن بذوب الثلبج يرفع حكمه ويوضع حكم الماء والأمر واقع تجمعت الأضداد في واحد البها وفيه تلاشت وهو عنهن ساطع (٢)

فممـــا يراه الشيخ حسن رضوان أن الجيلي مثَّل العالم بالثلج، ومثَّل الحق بالماء، وليس إلا الماء، والثلجية طارئة، فليس إلا الحق، والخلقية عارية... وكما لا تحيط العقول والأفكار بحقيقة ذاته وأسمائه وصفاته، فكذلك لا تحيط بكيفية ظهوره في مظاهره وتجلياته التي هي شؤون ذاته، فهي أدق وأرفع من أن تُدرك لغيره... وظهور الحق

<sup>(</sup>١) رضوان (الشيخ حسن)، روض القلوب المستطاب، ص ٢.

**<sup>(</sup>Y)** المصدر السابق، ص ٦. (انظر الجيلي، الإنسان الكامل، الجزء الأول، ص ٣٣).

بذاتسه في مظاهر أسمائه وصفاته أولى وأجدر في الحيرة وعدم الاهتداء إلى معرفة الحقيقة...(١).

ويتسساءل الشيخ حسن رضوان عن كيفية الوصول إلى الفهم الصحيح الحق لوحدة الوجود، فيقول: "إذا من الحق تعالى على عبد من عباده واصطفاه بصفاء نفسه مسن كدورة التعلق بما سواه، وطهره من جناب غفلاته، ورعونات شهواته، حتى أفناه به فيه حق اليقين، وبلغ بذلك مرتبة جمع الجمع، ولحقت نفسه بعالمها العلوي الأصلي، قامت به حينئذ رقيقة لطيفة، ذاتية حقية، مفاضة من جانب الحق في جميع ذرات الممكنات، وسرر تجلبات الأسماء والصفات وظهوره في كل مظهر بحسب استعداده كشفا إيمانياً وذوقاً روحانياً، فيرى الحق في الخلق، والخلق بالحق، وهذا هو مشهد كمّل العارفين المحققين المحتفين المحققين المحققين المحققين المحققين المحققين المحتفية المحتفي

وهكذا نرى إلى أي مدى تابع الشيخ حسن رضوان آراء ابن عربي والجيلي، ومدى تأثره بهما إلى حد انتهاج مذهب وحدة الوجود على الصورة التي وجدناها لدى كل من الشيخين قبل عدة قرون، مما يدل على متابعته الصادقة لهما، فهو لم يبتكر هذه السنظرية ولم يضع أصولها، إنما تأثر بالقائلين بها وتابعها ودافع عنها. هكذا كان شأن من سبقه ممن تابعوا الفكرة لدى ابن عربي ولدى الجيلي على حد سواء. ورغم الفارق في الزمن لم نجد أي تحريف للنظرية سواء لدى ابن عربي أو الجيلي، ويعود ذلك إلى مقدرة المتابعين لهما وحسن تفهمهم للفكرة والقصد منها ومعرفة حقيقتها، فكان بذلك حفاظاً على الستراث الفكري لدى ابن عربي والجيلي وتأييدهما وتصديق نظريتهما، والسير بهما قدماً حيث بلغت مرتبة عالية بين النظريات الصوفية الأخرى. وهذا والسير بهما قدماً حيث يرى أن الشريعة من حظ العوام، ويرى الحقيقة من حظ الخواص، وهو في هذا المسلك مسبوق بالغزالي، فكتاب الفتوحات المكية صدى لكتاب الخواص، وهو مدى الدين. والفرق بين الرجلين أن الغزالي يحترم الأحكام الفقهية ويدرسها إحسياء علموم الدين. والفرق بين الرجلين أن الغزالي يحترم الأحكام الفقهية ويدرسها

 <sup>(</sup>۱) رضوان (الشيخ حسن)، روض القلوب المستطاب، ص.ص ٧ – ٨.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ٨. (انظر زكي مبارك، التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، ص ٢٢٦).

درس الفقيه، ثم ينتقل إلى المعاني الصوفية فيدرسها في حرارة وشوق. أما ابن عربي فيظهر بشخصية جارفة في البابين، فيقتحم في الفقه، ويقتحم في التصوف (١)، فظهرت بذلك أصبالته التسي لم تعتمد على النقول والأخذ عن الأخرين بل عن العزة الإلهية بالكشف والوهب والمعرفة القلبية فنال بذلك العلوم اللدنية، وكان بذلك صاحب منهجية خاصة انتفع بها كل من أخذ عنه وتأثر به في مذهبه ممن يؤمن بوحدة الوجود.

كذلك شأن الجيلي فقد كان صاحب منهج صوفي، شهد له به أهل الاستشراق، فالمنافضة في المتمّم لمدرسة ابن عربي، إذ يقول بأن جميع الحقائق المتناقضة تتوحد في الحق<sup>(۲)</sup>، كذلك فإنه عند مقارنة تعاليم ابن عربي بتعاليم الجيلي تظهر أن هذه الأخيرة أكثر منهجية من سابقتها<sup>(۲)</sup>.

وهكذا فإن ما يراه بعض المستشرقين أن الفترة الممتدة ما بين القرن السابع والتاسع للهجرة قد ازدهرت بالأدب الإسلامي والأدباء المبرزين فيه من كتّاب وشعراء صوفيين كبار كان لهم أثرهم في إثراء الفكر الإسلامي بالعلوم الروحية البعيدة عن كل أشر مادي، وعلى رأسهم جميعاً بن عربي الذي يعتبر من أساتذة المدرسة الشاذلية، والتي التحق بها بعد ذلك عبد الكريم الجيلي وجلال الدين الرومي وابن عباد الرندي وغيرهم آخرين، وقد كتب بعضهم بالعربية والبعض الآخر بالتركية والفارسية. وقد شهد لهم بذلك كبار المستشرقين مما يدل على مساهمتهم بإثراء الفكر الإسلامي بالعلوم الروحية البعيدة عن كل أثر مادي(1).

وخــتام القــول أن تصــوف ابن عربي والجيلي ومن كان على طريقهما من الصــوفية الســابقين علــيهما واللاحقيــن لهما هو تصوف إسلامي مرتكز على منابع إســلامية بحــتة أهمهــا كتاب الله وسنّة رسوله الكريم، والنزامهما بالشريعة والاقتداء بالرسول .

<sup>(</sup>١) زكى مبارك، مرجع سابق، الجزء الأول، ص ١٤٣.

T. Burckhardt, De L'homme universel, II. P. 1.

Ibid, p. 1. (7)

Gardet et Anawati, Mystique musulmane, Paris, tome I, p. 81.

فكان من نتيجة ذلك أن كل ما عزاه بعض المستشرقين والتابعين لهم بأجنبية التصوف عن الإسلام واستتاده إلى مصادر غريبة عنه هو هراء وتجنّي فقط وليس له أصالة ثابتة في ذلك. فمن رد فكرة وحدة الوجود إلى الأصل الأري يكون مخطئاً لأن التصوف الإسلامي ولسيد المجتمع السامي وهو على خطى النبي الصوفي الأول المتحنث في غار حراء. كذلك الأمر بالنسبة لرفض الفكرة القائلة بالسبق للأفلاطونية المحدثة على فكرة ابن عربي وغيره لأن التصوف لديهم لا يقوم إلا على منطق الدين، ومنطق الدين، ومنطق الدين، ومنطق الدين، ومنطق الدين، ومنطق الدين، وشهود لا عسن نظر وفكر وظن وتخمين يؤيد ذلك. ويستبعد ابن عربي والصوفية المسلمون أثر الأفلاطونية المحدثة لقناعتهم بأن طريق القوم لا تتال بالنظر الفكري ولا بضرورات العقل، وإنما هو نور في القلب يحدث فيه بواسطة اتباع الكتاب والسنة فيدرك الأمور يقيناً لا ظناً وتخميناً.

كذلك نفى مواجهة هذا الرأى.

المصدر المسيحي عن التصوف الإسلامي إذ أن الإسلام اعترف بوحدة الأديان السماوية جميعها، كما أن الحب الإلهي هو جوهر الأديان كلها، وفي حياة الرسول على المثل الأعلى للزهد والتقشف والتقوى والعكوف على العبادة والحث على التوبة والاستقامة، وما أثر عن الصحابة في هذا الصدد لأكبر دليل ينهض في مواجهة هذا الرأى.

ولما كانست طريق التصوف محاطة بكل هذه الصعوبات وتحيط بها الشكوك والإبهام دعا ابن عربي كل متأهب لنيل العلم الإلهي بالتجرد عن العقائد المؤيدة بالأدلة العقلية والبراهين الحسية، وتفريغ القلب من كل فكر، والتزّام الخلوة والعكوف على باب الحضرة الإلهية لنيل الكرم الإلهي بما يجود به عليه من العلم والمعرفة، ذلك أن طريق الكشف والشهود لا تحتمل المجادلة والرد على قائله، وحرمانه يعود على المسنكر، وصاحب الوجود مسعود بما حصل عليه. ولتعلم أن الإيمان المؤيد بالأعمال الصاحة أقسامه في يد الحضرة المقدسة، فيرى عند إقامته فيها تفجير أنهار العلوم والمعارف والحكم والأسرار من بين تلك الأنامل، ويرى ما ملكته اليد لأصحاب المقامات المحمدية فتتغذى بذلك روحانية ساكن هذه الحضرة (۱).

<sup>(</sup>۱) ابن عربی، کتاب الفناء فی المشاهدة، (الرسائل)، ص ۸.

وأخيراً وبعد أن انتهينا من دراسة حياة ابن عربي والجيلي ومذهبهما في وحدة الوجود لنا أن نتساءل: هل يُعتبر الشيخان من جملة الفلاسفة أم أنهما متصوفان بعيدان عن منحى الفلاسفة وعلومهم القائمة على الفكر والنظر؟

إن مسا رأيناه خلال عرضنا لحياتهما أن نشأتهما كانت نشأة دينية بحتة، وترددا على المشايخ في سن مبكرة لنيل العلم والمعرفة لديهم، وتلقيا العلوم الشرعية والفقهية والعربية واللغوية، ودخلا الطريق الصوفي، وتخلقا بخلق أهله وأصبحا في عداد الواصلين بفضل ما تحققا به من المعرفة بالعلوم الإلهية والمعارف الربانية، وطريقهما فـــي ذلك كله القلب الذي فرغ من كل فكر ونظر، فكانا صاحبي منهج ذوقي كشفي لا سبيل للعقبل إلبيه. وقد أخبر ابن عربي في كتبه عن نهجه الصوفي الذوقي هذا وما تحقسق به من علوم في قوله: أن علومنا غير مقتنصة من الألفاظ و لا من أفواه الرجال و لا من بطون الدفاتر والطروس، بل علومنا عن تجليات على القلب عند غلبة سلطان الوجد وحالة الفناء بالوجود، فتقوم المعاني على حسب الحضرة التي يقع فيها النتزل(١) ولما كان العلم الإلهي لا يتم إلا وهيا من الله، فإن ما جاء به المنكرون مردود عليهم لقوله: "بأن الحق تعالى الذي نأخذ العلوم عنه بخلو القلب من الفكر والاستعداد لقبول الواردات هو الذي يعطينا الأمر عَلَى أَصْلِهُ مِنْ غَيْرٌ إجمال ولا حيرة، فتعرف الحقائق على ما هي عليه، سواء كانت المفردات الحادثة بحدوث التأليف أو الحقائق الإلهية، لا نمستري فسى شسىء منها، فمن هناك هو علمنا، والحق سبحانه هو معلمنا ورثاً نبوياً محفوظـــاً معصـــوماً من الخلل والإجمال والظاهر"<sup>(٢)</sup>. والكلام في هذا الطريق إنما هو على الفتح الرباني الموهوب اللُّدني لا على النظر والبحث والتفتيش، وإنما هي مرائي الهمَــم مجلـوة مهــيأة لتجلى الحكم وحصول المشاهدات، فالقلوب إذا قامت بها الهمم صفت ونطقت، فعلت، فوصلت، فأدركت، فملكت، فإن شاء الله تعالى وصلت وإن شاء أمسكت (٣). لذلك فقد سكت ابن عربي عن البوح بهذه العلوم، فهي عظيمة القدر، إذ هي واردة من الحضرات الإلهية على قلوب أهل الصفاء والوجود، والكلام عليها لا

ابن عربی، كتاب المسائل، الرسائل، ص.ص ٢ - ٧.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٦.

<sup>(&</sup>quot;) ابن عربی، کتاب الانتصار، الرسائل، ص.ص ۲ – ۳.

يصلح في كل موطن حتى يوجد لذلك وقت وإخوان، فربما حضر المجلس من لا يعرف طريق القوم وإشاراتهم لعدم الذوق ومطالعة أغراضهم ومواظبة مجالسة شيوخهم في أوقات ميعادهم، فينكر عليهم علومهم.

لذلك فقد جاءت دعوته صريحة بنبذ كل معرفة خالية من وجود نفحة إلهية فيها لأن العلم بالله لا يأتي عن طريق الفكر المحض، ولا بأي دليل نظري إذ لا سبيل إلى ذلك، لأن العقل قاصر عن الإحاطة به ولا يدركه مطلقاً، ومن هنا فلا مجال للعلوم النقلية في مجال التصوف، إذ أن النقل والناقل يعجزان عن متابعة طريق التصوف لأن مسائله ذوقية (1). وهكذا فقد حدد ابن عربي موقفه من علماء الكلام والفقهاء والفلاسفة وأهل الرسوم لما تقوم عليه علومهم من نظر وفكر، ولم يتأثر بهذه العلوم المغايرة في نهجها للنوق الصوفي، ولم يقلد فقيهاً سواء كان من الذين أخذوا بالظاهر أو جاسوا خلال الكلام وأخذوا بالرأي كالقدرية والمعتزلة والفلاسفة، وإنما يعتمد في كل ما يقوله على نصوص الكتاب وسنة الرسول في وإجماع المسلمين، ومهما كان تأويله للأيات فهو لا يخرج عما ورد في الكتاب والسنة.

ومما يراه ابن عربي في هذا الصدد أن الفقها يُنكرون على أهل الله علمهم بالشريعة وذلك إذا جاءوا بشيء يعمض عن إبراكهم، فينسبونهم إلى الجهل والعامية، لا سيما إن لم يقرأوا على أحد من علماء الظاهر، فينفون عنهم علمهم لاعتقادهم أنهم ليسوا بعلماء، وإن العلم لا يحصل إلا بالتعلم المعتاد في العرف. وصدقوا، فإن أصحابنا ما حصل لهم ذلك العلم إلا بالتعلم، وهو الإعلام الرحماني الرباني، فهو سبحانه معلم الإنسان فلا نشك أن أهل الله هم ورثة الرسل عليهم السلام والله يقول في حق الرسول في عندنا فيما قالوا أن العلم لا يكون إلا بالتعلم، وأخطأوا في اعتقادهم أن الله لا يعلم من ليس بنبي ولا رسول، يقول الله في على الله الذيا على الله في يشاء) (٢) وهي العلم، ولكن علماء الرسوم كما أثروا الدنيا على

<sup>(1)</sup> ابن عربی، کتاب الأنتصار، (الرسائل)، ص ۲.

<sup>(\*)</sup> سورة العلق، الآية: ٥ ك، والآية هي: (علم الإنسان ما لم يعلم).

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الأية: ٢٦٩م.

الآخرة، وآشروا جانب الخلق على الحق، وتعودوا أخذ العلم من الكتب ومن أفواه السرجال الذين من جنسهم، ورأوا في زعمهم أنهم من أهل الله بما علموا وامتازوا به عن العامة، حجبهم ذلك عن أن يعلموا أن لله عباداً تولى الله تعليمهم في سرائرهم بما أنزله في كتبه وعلى ألسنة رسله، وهو العلم الصحيح عن العالم المعلم الذي لا يشك مؤمن في كمال علمه ولا غير مؤمن (١). فهؤلاء المنكرون من الفقهاء هم الذين لاحظ لهم من شرب المحققين.

كما كان ابن عربي ينهى عن الخوض في علم الكلام وذلك في حق من يتكلم في بالله بالمنظر والفكر، إذا الفكر كثير الخطأ في الإلهيات، فيقول: إياك أن تقنع في باب معرفة الله تعالى بدون الكشف كما عليه طائفة النظار والمتكلمين، فإن المتكلمين يظنون على عند نفوسهم أنهم ظفروا بمطلوبهم بما نصبوه من العلامات وشاهدوه من الحقائق، فتراهم يسكنون إلى ما حصل عندهم من الاعتقاد المربوط، ويكفرون من خالفهم، وذلك قصور في المعرفة، ولو اتسع نظرهم لأقروا جميع عقائد الموحدين بحق"(١) ومن هنا جاءت دعوته بعدم الأخذ بعلم الكلام، بل الاقتداء بأهل التحقيق والأخذ بعلومهم المؤدية إلى معرفة الحقيقة.

لذلك يدعو ابن عربي المتأهب إلى أخذ عقيدته من القرآن العزيز، وهو بمنزلة الدليل العقلي في الدلالة، إذ هو الصدق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد. وقد رسم ابن عربي الطريق لهذا المتأهب لنيل المعرفة الحقيقية مسن الله وأرشده إلى ما ينبغي عمله بقوله: "فإن المتأهب إذا لزم الخلوة والذكر، وفرغ المحل من الفكر، وقعد فقيراً لا شيء له عند باب ربه، حيننذ يمنحه الله تعالى ويعطيه من العلم به والأسرار الإلهية، والمعارف الربانية التي أثنى الله سبحانه بها على عبده خضر فقال (عبداً عن عباحنا آتيناه وحمة عن عندنا وعلمناه عن احنا علما) (")،

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٢٧٩.

الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ٢٨ (انظر الفتوحات، الباب ٢٧٣).

٣) سورة الكهف، الآية: ٦٥ ك.

 <sup>(\*)</sup> سورة البقرة، الأية: ٢٨٢م.

\*(قاداً)(۱)، فيحصل لصاحب الهمة في الخلوة مع الله وبه جلّت هبته وعظمت منته من العلسوم ما يغيب عندها كل متكلم على البسيطة، بل كل صاحب نظر وبرهان ليست له هذه الحالة، فإنها وراء النظر العقلي (۱). هكذا كان شأن ابن عربي في ما أشار به إلى مصدر علمه ومعرفته حيث قال: جميع ما أتكلم به في مجالسي وتآليفي إنما هو من حضرة القرآن العظيم، فإني أعطيت مفاتيح العلم فيه، فلا أستمد قط في علم من العلوم إلا منه، كل ذلك حتى لا أخرج من مجالسة الحق تعالى في مناجاته بكلامه أو بما تضمنه كلامه "(۱). كذلك قوله: وليس عندي بحمد الله تقليد لأحد غير رسول الله العلوم فعلومنا كلها محفوظة من الخطأ (۱).

وقد نبّه ابن عربي إلى حقيقة هذا العلم الإلهي وبُعده عن الأخذ بالعقل، لذلك دعا إلى عدم الخلط بين الصوفي والفيلسوف فيما يوردانه من مسائل وذلك بقوله: إذا سمعت قول فيلسوف فلا تقول الصوفي فيلسوف، وذلك لاختلاف الطريق في الوصول إلى تحقيق الغاية: وهي العلم الإلهي، إذ لا سبيل إلى ذلك بالعقل لأن العقل قاصر عن الإحاطة به، ولا يدركه مطلقاً، وقد صدق القائل في قوله: ما هلك امرؤ عرف قدره، فوالله ما يعرف الأمور إلا من شهدها دوقاً وعاينها كشفاً. وربما كان هذا هو السبب فسي ذمّ الفلاسفة، إذ ليس بينهم وبين أهل التحقيق مناسبة، وقد أخبر ابن عربي عن سبب ذمّهم بقوله: إن الفلاسفة ما ذُمت لمجرد هذا الإسم، وإنما هو لما أخطأوا فيه من العلم المستعلق بالإلهيات، فإن معنى الفيلسوف هو محب الحكمة، وسوفيا باللسان اليوناني هو الحكمة، ولم عاقل بلا شك يحب الحكمة، غير أن أهل الأفكار خطنوهم اليوناني أو فيلسوفا وكان من أصناف أهل النظر (٥)، ويعزو ابن عربي هذا الخطأ إلى التأويل الذي أخذوا به لتبرير علومهم فأشار النظر (٥)، ويعزو ابن عربي هذا الخطأ إلى التأويل الذي أخذوا به لتبرير علومهم فأشار

معورة الأثقال، الآية: ٢٩ م.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، المقدمة، ص ٣٤.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، الجرزء الثالث، (صادر)، ص ۳۳۶. (انظر اليواقيت للشعراني، ص ۲۶. وانظر كشف الظنون لحاجي خليفة، الجزء الثاني، ص ۱۲۳۸).

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> الشعراني، اليواقيت، ص ٢٤.

<sup>(°)</sup> ابن عربي، الفتوحات، الجنزء الثاني، (صادر)، ص ٥٢٣. (انظر الشعراني، اليواقيت والجواهر، ص ٢٢).

بقوله: لقد دخلت الخلوة وعملت على الاطلاع على الحقيقة الإدريسية فرأيت أن الخطأ إنما دخل على الفلاسفة من التأويل، وذلك لأنهم أخذوا العلم عن إدريس عليه السلام، فلما رُفع إلى السماء اختلفوا في فهم شريعته كما اختلف علما ء شريعتنا فأحل هذا ما حرّم هذا وبالعكس(١).

ولعل ما دفع ابن عربي إلى موقفه هذا من الفلاسفة هو عدم تصديقهم لأقوال الصوفية وأحوالهم حيث أنهم كذبوهم في كثير منها، فيشبههم بأهل الكتاب الذين يؤمنون ببعض ويكفرون ببعض، "وبهذه المثابة هم أصحاب الرسوم، وأكثر أهل النظر الفكري من الفلاسغة وأصحاب الكلام يصدقون ببعض ما يأتي به أولياء الله مما الفكري من المواجيد والأسرار الذي شاهدوها ووجدوها، فما وافق نظرهم وعلمهم صدقوا به، وما لم يوافق نظرهم وعلمهم ردوه وأنكروه وقالوا هذا باطل لمخالفة دليلنا، ولعلى دلسيل هذا المسكين لم يكمل أركانه، وهو يتخيل أنه كامل؛ فهلا سلم هذا القول لصاحبه ولا يلزمه التصديق، فكان يجني ثمرة التسليم "(۱) وقد أشار ابن عربي إلى موقفهم هذا في إنكارهم لعلوم الصوفية بقوله، "وأما الفلاسفة فيقولون عنا هؤلاء قوم أهل هوس قد فسدت خزانة خيالهم فضعفت عقولهم، ويا ليتهم إذا لم يصدقونا جعلونا أهل الكتاب لا يكذبونا فيما لم يحالف شرعنا مع أنا لا يضرنا بحمد الله إنكارهم علينا لجهلهم "(۱).

وقد نصح ابن عربي الإمام محمد بن عمر الخطيب الرازي الابتعاد عن طريق العقل والأخذ بالعلم الإلهي بعيداً عن الاشتغال بالمحدثات وتفاصيلها كي لا يفوته حظه مسن ربه، كما ينبغي للعاقل أن يخلي قلبه عن الفكر إذ أراد معرفة الله تعالى من حيث المشاهدة، كذلك كما ينبغي للعالي الهمة أن لا يكون معلمه وشاهده مؤنثاً متعلقاً بالأخذ من النفس الكلية، وينبغي له أن لا يتعلق بالأخذ من الفقير أصلاً، وكل ما لا كمال له

<sup>(</sup>۱) ابن عربى، الفتوحات، الجزء الثاني، ص ٥٢٣. (انظر الشعراني، اليواقيت، ص ٢٧).

<sup>(</sup>٦) ابن عربي، كتاب الفناء في المشاهدة، (رسائل)، ص ٧.

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثاني، (صدار)، ص ٥٩١. (انظر الشعراني، اليواقيت، ص ٢٥).

إلا بغيره فهو فقير، فهذا حال كل ما سوى الله تعالى، فارفع الهمة في أن لا تأخذ علماً إلا مسن الله تعالى على الكشف، فإنه عند المحققين لا فاعل إلا الله، فلا تأخذون إلا عن الله تعالى. واعلم أن أهل الأفكار إذا بلغوا فيها الغاية القصوى أداهم فكرهم إلى حال المقلّد الصسميم فإن الأمر أعظم من أن يفعله الفكر، فإذن ينبغي للعاقل أن يتعرض لسنفحات الجسود ولا يبقى مأسوراً في قيد نظره وكسبه فإنه على شبهة من ذلك. فكان ذلك سبباً لاعتزاله وتبديله أقواله بأحواله وأثرت فيه غاية التأثير وأفاضت عليه خيراً كثيراً (١).

يتضح لنا من كل ذلك أن ابن عربي لم يكن صاحب فكر فلسفي، ولم يكن له تأسر بالفلسفة رغم معرفته لمصطلحاتها التي كانت شائعة الاستعمال في عصره، وإن كان قد استخدمها في بعض تعبيراته، إنما على غير ما هو متعارف لدى الفلاسفة، بل ظل ملتزماً لطريق الصوفية، وقد شهد له بذلك أبو الوليد بن رشد فيلسوف قرطبة في حواره كما أسلفنا سابقاً وذلك عند لقائه معه فقال: الحمد لله الذي أنا في زمان فيه واحد مسن أربابها الفاتحيان مغاليق أبولها (أي المعرفة الإلهية)، والحمد لله الذي خصني برؤياته. وهذه شهادة فيلسوف كبير صادق في حكمه على تصوف ابن عربي وخلو فكره من التفلسف.

وبالرغم من موقف ابن عربي المعارض للفلاسفة فقد أحسن الظن بهم واعتبر أن علومهم ليست كلها باطلة إذ قد تنطوي على حكم ومواعظ وتبرّي من الشهوات فقال: "لا يحجبنك أبها الناظر في هذا الصنف من العلم الذي هو العلم النبوي الموروث مسنهم صلوات الله عليهم إذا وقفت على مسألة من مسائلهم قد ذكرها فيلسوف أو متكلم أو صحاحب نظر في أي علم كان فتقول في هذا القائل الذي هو الصوفي المحقق أنه فيلسوف لكون الفيلسوف ذكر تلك المسألة وقال بها واعتقدها، وأنه نقلها منهم، أو أتسه لا دين له ، فل تفعل يا أخيى فهذا قول من لا تحصيل له، إذ الفيلسوف ليس كسل علمه باطلاً، فعسى تكون تلك المسألة فيما عنده من الحق و لا سيما إن وجدنا الرسمول عليه السلام قد قال بها، ولا سيما فيما وضعوه من الحكم والتبرتي

<sup>(</sup>۱) ابن عربي، رسالة إلى الإمام الرازي، (رسائل)، ص.ص ٣ – ٤.

من الشهوات ومكايد النفوس وما تتطوي عليه من سوء الضمائر فإن كنا لا نعرف الحقائق ينبغي لينا أن نثبت قول الفيلسوف في هذه المسألة المعنية وأنها حق، فإن الرسول على قد قال بها أو الصاحب أو مالكا والشافعي أو سفيان الثوري، فكذلك خذ ما أتاك به هذا الصوفي واهتد على نفسك قليلاً وفرع علما أتاك به محلك حتى يبرز لك معيناها أحسن من أن تقول يوم القيامة: (قد كنا فيي منها قد عن هذا بل كنا طالهون) (١) (٢)

خلاصة القول أن ما قبل في طبيعة تصوف ابن عربي بأن له وجها فلسفيا ظهر مسن خلل المصطلحات الفلسفية التي شاعت في عصره واستخدمها الفلاسفة وظهرت في بعض عباراته وأقواله ليست دليلاً على أنه استند إلى الفكر والنظر فيما جاء به من مختلف العلوم الإلهية أو الكونية ولو أنها فهمت على الوجه الفلسفي لدى المطلعيسن عليها وذلك لخفاء معانيها عليهم وغموضها، وقد أشار الشيخ سراج الدين البلقينسي إلى هذه المسألة بأن ما جاء في الفصوص والفتوحات والتنزلات الموصلية وفي غيرها لا يخفى على من هو في درجته من أهل الإشارات، لكن من جاء بعده عصي عسن طريقه فغلطوه في ذلك، بل كفروه بتلك العبارات، ولم يكن عندهم معرفة باصطلاحاته، ولا سألوا من يسلك بهم إلى ايصاحه، وذلك أن كلام الشيخ رضي الله على معوفة وعند غيرهم من الجهال مجهولة، ولو أنهم نظروا إلى كلماته بدلائلها وتطبيقاتها وعدوا ناتائجها ومقدماتها لنالوا الثمرات المرادة، ولم يباين اعتقادهم اعتقاده المتقاده المتقادة المتقاده المتقاده المتقاده المتقاده المتقاده المتقادة المتقادة المتقادة المتقادة المتقادة المتقادة المتقادة المتقاده المتقاده المتقادة المتقاده المتقاده المتقادة التحديد المتقادة المتق

وقد صرح ابن عربي نفسه بما شهد له به الآخرون عن طبيعة علمه الذي هو موضع إنكار من أعدائه وقال: "تحن في تواليفنا لسنا كذلك، إنما هي قلوب عاكفة على باب الحضرة الإلهية، مراقبة لما ينفتح له الباب، فقيرة خالية من كل علم، لو سُئلت في

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٩٧ ك.

<sup>(</sup>٢) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص.ص ٣٢ - ٣٣.

<sup>(</sup>۳) الشعراني، اليواتيت، ص ٦٠.

ذلسك المقام عن شيء ما سمعت به افقد إحساسها"(۱). وقد أشار إلى حقيقة علمه البعيد عن الفكر وقيود العقل وقال: "جميع ما كتبته وأكتبه في هذا الكتاب إنما هو من إملاء الهي وإلقاء رباني أو نفث روحاني في روع كياني، كل ذلك بحكم الإرث لا بحكم الاستقلال"(۱). فلا مجال إذن افهم قوله بتفكّر وتدبّر العقل بل إن طريقه الإيمان والتسليم فقط لمن ليس من أهله. وقد شهد له الفيروز آبادي صاحب القاموس بعلو شأنه في علمه فقال: "كما أعطى الله تعالى الكرامات للأولياء التي هي فرع المعجزات، فلا بدع أن يعطيهم من العبارات ما يعجز عن فهمه فُحُول العلماء"(۱). لذلك دعا شيخ الإسلام المخزومي (۱) بعدم الإنكار على علماء الصوفية إلا أن تسلك طريقهم وترى أفعالهم وأقوالهم مخالفة للكتاب والسنة، ولذلك نبّه على هذا الأمر بقوله: إياكم والإنكار على شيء من كلام الشيخ محي الدين، فإن لحوم الأولياء مسمومة، وهلاك أديان مُبغضهم معلومة ومن أبغضهم بالسبّ ابتلاه الله معلومة ومن أبغضهم بالسبّ ابتلاه الله معلومة ومن أبغضهم بالسبّ ابتلاه الله معلومة ومن القلب (۱).

وقد اعتبر الشعراني أن جميع ما لم يفهمه الناس من كلام ابن عربي إنما هو لعلم و مراقيه، وجميع ما عارض من كلامه ظاهر الشريعة وما هو عليه الجمهور فهو مدسوس عليه كما أخبره بذلك الشيخ أبو الطاهر المغربي نزيل مكة المشرفة، وأطلعه

<sup>(</sup>١) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الأول، ص ٥٩.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، الباب ٣٧٣. (انظر الشعراني، اليواقيت، ص ٢٤).

<sup>(</sup>۲) الشعراني، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ٨.

<sup>(\*)</sup> الشيخ سراج المخزومي هو شيخ الإسلام بالشام وهو من الصوفية المتأثرين بابن عربي. وهو محمد بن عبد الله بن محمد المخزومي، الرفاعي، الحسيني، (٧٩٣-٨٨٥هـ) سراج الدين، شديخ الإسلام في عصره، ولد بواسط (في العراق) ورحل إلى الشام ومصر، وتوفي ببغداد، وهو مفسر، صوفي، محدث، نسابه، من آثاره "جلاء القلب الحزين" في التصوف. (البغدادي، هدية العارفين، ج٢، ص.ص ٢١٠ و ٢١٠. مصطفى جواد، مجلة لغة العرب، العدد ٩، ص ١٨٠. (Brock .S. 2:229).

<sup>(</sup>٤) الشعراني، اليواقيت، المصدر السابق، ص ٨.

على نسخة الفتوحات التي قابلها على نسخة الشيخ التي بخطه في مدينة قونية، فلم ير فيها شيئاً مما كان قد توقف فيه وحذفه حين اختصر الفتوحات وكان هذا حال الإمام أحمد بن حنبل من قبله مما دس له الزنادقة من عقائد زائفة تحت وسادته أيام مرضه، وكذاــك الإمـــام الغزالـــي في الإحياء ومن بعده الفيروز آبادي وغيرهم كثير<sup>(١)</sup>. كذلك أطلعه الشيخ الصالح السيد الشريف المدنى على صورة ما رآه مكتوباً بخط الشيخ محى الديسن علسي حواشي الفتوحات المكية بمدينة قونية وهي النسخة التي وقعها في قونية وهو "هذا وقف محمد بن على بن ابن عربي الطائي على جميع المسلمين". وكتب فيه: "وقــد تم هذا الكتاب على يد منشئه وهو النسخة الثانية منه بخط يدي وكان الفراغ منه بكرة يوم الأربعاء ٢٤ شهر ربيع الأولى سنة ٦٣٦هــ"(٢). وقال السيد: "وهذه نسخة في ٣٧ مجلداً وفسيها زيادات على النسخة الأولى التي دس الملحدون فيها العقائد الشنيعة (٦). لهذا يقول ابن الأبّار في حقه شاهداً له بالولاية وصدق المقال: "فإن الذي عند كثير من الأخيار من أهل هذه الطريقة، التسليم لهم ففيه السلامة، وهو أحوط من إرسال العنان، وقول يعود على صاحبه بالملامة، وما وقع لأبي حيان وابن حجر في تفسيره من إطلاق اللسان في هذا الصيديق وأنظاره فذلك من غلس الشيطان، والذي اعستقده و لا يصع غيره أن الإمام أبن عربي ولي صالح وعالم ناصح وإنما فوق إليه سهام الملامة من لا يفهم كلامه، على أنه نست في كتبه مقالات يجل قدره عنها. وقد تعرض من المتأخرين ولى الله الرباني سيدي عبد الوهاب الشعراني... لتفسير كـــــلام الشــــيخ علـــــى وجه يليق وذكر من البراهيـــن على ولايته ما شرح صدور أهل التحقيق"(؛}.

<sup>(</sup>۱) الشعراني (عبد الوهاب)، اليواقيت والجواهر، مصدر سابق، ص ٠٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، ص ۸.

<sup>(</sup>T) المصدر السابق، ص ٨٠.

<sup>(</sup>۱) التلمساني: شهاب الدين أحمد بن محمد المقري، أزهار الرياض في أخبار عياض، تحقيق مصطفى السقا وليراهيم الأبيساري، عبد الحفيظ شلبسي، القاهرة، ١٣٥٨هـ/١٩٣٩م، ص ٥٦.

ولا يقل الجيلي شأناً عن ابن عربي في هذا الأمر، فهو صوفي لم يتقيد بعلوم العقل والفكر إنما يرى أن الروح الإنسانية مفطورة على إدراك العلم الإلهي الذي يستقر في القلب بعد تحرره من شوائب الجسم وكدورات الحياة، فإذا ترك القياس بالعقل والدليل عند معرفة الأمور، تتجلي هذه المعارف وتشهد في القلب دون أدنى حجاب، ويُدركها العبد الإلهي بكمالها تفصيلاً وإجمالاً. وهذا أمر مستغلق على غير أهله لا يدركه إلا الراسخون فيه في حالة كشف وتقرب من الله حيث يصبح العبد عالماً، عارفاً، كاملاً مكملاً، ينطق بلسان المعرفة والعلم ويعبر عن كل فن.

وقد أشار الجيلي إلى منهجه الروحي هذا في بدء كتابه "الإنسان الكامل" بأنه يعتمد الكشف الصريح والخبر الصحيح، فلا يحيد عنها في علومه، ولا يلجأ إلى النظر العقلسي في تثبيت مسائله، وقد يلتزم الغموض والإبهام بحسب المقام والأمر، وقد يميل بعض الأحيان إلى الوضوح كي يكشف لنا عن شيء من الأسرار الصوفية، وكثيراً ما يفصل عن مدلول فكره كي يخرج المحجوب عن فهمه ويمهد له السبيل حتى يجد الطسريق إلى معرفة ما يجريه الله على لسائه، كما أنه يجمع بين الإعجاز والبساطة في كتابته، ووسيلته في الوصول إلى ذلك القلب الذي تنفتح له مغاليق العلوم.

ويستند الجيلي في أقواله وأرائه إلى الكتاب والسنة ولا يحيد عنها ملتزماً بما يرد عليه من عطاء إلهي ومقيداً به، وهو صريح في تعبيره فينبه القارئ لأقواله كي لا يقسع في لبس فيها فقال: "وقد التمس من الناظر في هذا الكتاب بعد أن أعلمه أني ما وضحت شيئاً في هذا الكتاب إلا وهو مؤيد بكتاب الله أو سنة رسول الله على، أنه إذا لاح له شيء في كلامي بخلاف الكتاب والسنة، فليعلم أن ذلك من حيث مفهومه لا من حيث مرادي الذي وضعت الكلام لأجله، فليتوقف عن العمل به مع التسليم إلى أن يفتح مله عليه بمعرفته ويحصل له شاهد ذلك من كتاب الله تعالى أو سنة نبيه، وفائدة التسليم الله عليه بمعرفته ويحصل له شاهد ذلك من كتاب الله تعالى أو منة نبيه، وفائدة التسليم هنا وترك الإنكار أن لا يُحرم الوصول إلى معرفة ذلك، فإن من أنكر شبئاً من علمنا هذا حُرم الوصول إليه ما دام منكراً ولا سبيل إلى غير ذلك، بل ويُخشى عليه حرمان الوصول إلى ذلك مطلقاً بالإنكار أول وهلة ولا طريق له إلاّ الإيمان والتسليم (١٠). وإن

الجيلي، الإنسان الكامل، المقدمة، (بو لاق)، ص ٥.

ولما كان الصوفي يدرك المعارف الإلهية على شمولها وتعددها ذوقاً وكشفا، فسلا ضير إذن أن يُلمّ بعلوم غيره من أصحاب الفكر والنظر وذلك لانكشاف مغاليق معانيها. وليس اطلاعه على الفلسفة وآراء الفلاسفة هو من باب الأخذ بها بل للعلم بها والاطلاع عليها فقط. فمعرفة الجيلي لأفلاطون مثلاً ليست هي من حيث معرفة الفيلسوف بأفكاره المتعالية عن واقع البشر، إنما هي معرفة به كأفلاطون الإلهي الذي عده قطب الزمان وواحد الأوان، ولا يخلو كلامه عن أرسطو أيضاً والاسكندر وغيرهم من أن يكون رمزاً لبعض أفكار واردة لديه عن الذين يشربون من ماء الحياة، ويتلقون العلم عن الخضر. وما استخدام الجيلي لبعض المصطلحات الفلسفية الشائعة في عصره أيضاً إلا من حيث أنها لغة متعارف عليها في عصره، وليس استخدامه لها على نحو ما استخدمها الفلاسفة، إنما هو على محمل آخر غير ما هي عليه معروفة ومتداولة بين المتفاسفين كقوله بالهيولي دلالة على أن الإسم الله هو هيولي كمال صور المعاني وغيرها، فهي عنده ذات دلالة مغايرة للمعنى الفلسفي لدى أصحاب الفكر منهم.

لذلك نرى الجيلي كثير الاعتداد بنفسه، إذ كثيراً ما أشار إلى أصالة وجدية لم تتحقق لغيره، ويسوق أموراً لم يسبقه إليها أحد من قبل وفاتهم إدراكها على الوجه الذي يدركها هو عليه حيث يقول: ولا بد لنا من التنزل بالكلام على قدر العبارة المصطلحة عند الصوفية، ونجعل موضع الحاجة فيها موشحاً بين الكلام ليسهل فهمه على الناظر فيه، وسانبه على أسرار لم يضعها واضع علم في كتاب من أمر ما يتعلق بمعرفة الحق تعالى ومعرفة العالم الملكي والملكوتي موضحاً به ألغاز الموجود، كاشفاً به الرمز المعقود سالكاً في ذلك طريقة بين الكتم والإفشاء، مترجماً به عن النثر والإنشاء،

الجيلى، الإنسان الكامل، المقدمة، ص.ص ٥ - ٢.

فليستأمل السناظر فسيه كل التأمل، فمن المعاني ما لا يُفهم إلا لغزاً أو إشارة، فلو ذُكر مصرحاً لحال الفهم به عن محله إلى خلافه، فيمنتع بذلك حصول المطلوب"(١).

ولما كان الحق هو مصدر المعرفة التي ترد على القلب من طريق الخاطر الربانسي والوهب الإلهي والوجود الرحماني لمن اعتنى الله تعالى به من عباده، فيكون المنبع الدي شرب منه ابن عربي والجيلي هو منبع واحد إلهي وهبي لا سبيل للعقل بإدراكه والإحاطة به، يتمثل ذلك في حياة النبي أله وفي كتاب الله وسنة رسوله الكريم. وأما ما ظهر من أمور تتعارض والتعاليم الروحية لديهما فهي راجعة إلى مغالاة بعض الفقهاء في إلقاء الشبهات على هذه الأمور، والدس عليهما، فوقع الاختلف بشأنهما نتيجة ذلك، واختلف الأمر في الحكم عليهما، فعلى حين يتهمهما بعض الفقهاء بالكفر والمروق في الإسلام، نجد من ينسب إليهما كل كمال وعرفان، بل يرون فيهما أولياء وأقطاب يندر أن يجود بمثلهما الزمان.

إذن فان ما يتضمنه قول ابن عربي والجيلي عن وحدة الوجود ليس إلا تعبيراً على هذه العلوم الروحية التي تحققا بها وهبا وإلهاماً وكشفاً، وليس تفكراً واكتساباً وعياناً، لأنها وراء طور العقل. فتكون وحدة الوجود إذن وحدة وجود روحية لا مادية، لأنها قائمة على الكشف، وتشهد بالقلب، ولا تعرك بالحس والعقل القاصر عن الإحاطة بها. وفي ذلك دلالة واضحة على صدق أقوالهما لما خصهما به الله من العلم اللّدني الله وهبا ومنة إلهية، كما أنه نتيجة تجربة روحية ومعاناة نفسية قضت على مطالب المنفس وهسيأتها لنيل الحكمة الإلهية وذلك بالتجلي بالكمال الخلقي والصفاء الروحي والسنقاء القلبي، والتخلي على ما من شأنه أن يحرك هواجس النفس ومطالبها المادية، فهما من أهل الله الذين صفت سرائرهم، والذين قيل فيهم إن لله عباداً تولى تعليمهم في سرائرهم إذ هو المعلم الحقيقي للوجود كله، وعلمه هو العلم الصحيح حيث يقول: "إن المعلم على الحقيقة هو الله تعالى، والعالم كله مستقيد طالب مفتقر "(١).

<sup>(</sup>١) الجيلي، الإنسان الكامل، المقدمة، ص ٥.

<sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ۳۹۹. (انظر الشعراني، اليواقيت، ص ۱۹).

ولذا ك فهم يتبعون قوله تعالى: (واتقوا الله ويعلمكم الله) (١) وقوله منبها (وها اوتية همن العلم إلا قليلا) (١). إذ أن العلم الإلهي ملهم موهوب حيث يقول: "قالعلم الإلهبي همو الذي كان الله سبحانه معلمه بالإلهام والإلقاء وبإنزال الروح الأمين على قلبه "(١) فهما إذن معرضان للنفحات الإلهية التي تلج القلب وتغمره بالعلم والمعرفة، ولذا ك يسرى ابن عربي أن من اعتلى به الله عصمه قبل اصطفائه من علوم النظر واصطفاه لنفسه، وحال بينه وبين طلب العلوم النظرية، ورزقة الإيمان بالله وبما جاء من عند الله على لسان رسول الله لأنه كمال قال تعالى: (وفوق كل حيم مملم عليه ماله عليه) (١).

ولا بد لنا في ختام هذا الفصل من تحديد النتائج التي توصلنا إليها من خلال دراسئنا لمذهب الشيخين ابن عربي والجيلي بما يبين لنا مدى توافقهما في الرأي حول العقيدة الواحدة والأخذ من منبع واحد هو الجامع لهما في العلم والمعرفة، فما أهم النتائج التي أحصيناها خلال ذلك؟



<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢م.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٥ ك.

 <sup>(</sup>۲) ابن عربي، الفتوحات، الجزء الثالث، ص ٤٥٦.

 <sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ٧٦ ك.



من أهم النتائج التي توصلنا إليها في هذا البحث ما يلي:

يعتبر ابن عربى متصوفاً أكثر من كونه فيلسوفاً، فعلومه ليست من علوم أو لا: الفكر والنظر، إنما هي من الفيض الإلهي، وأن كل ما تكلم به في مجالسه ومؤلفاتـــه إنمـــا هـــو من حضرة القرآن العظيم، ولم يكن مقلداً لأحد غير رسول الله على. لهذا فإن علومه كلها محفوظة من الخطأ.

إنَّ مسنهج ابن عربى في المعرفة منهج ذوقي كشفى إلهامي، الدور للعقل ئانياً: فيه، وهذا نتيجة تجربة روحية، فلا حاجة له بالمنطق، إذ أن الكشف منهج يقينسي يوصله إلى المعرفة الحقيقية، وإن الذوق هو الضمان الوحيد لمعرفة قيمة العلوم اللدنية.

يتضمح ذلك في مخالفته الأهل النظر في تحصيل العلم بالدليل العقلي، بل الإيمان بكسل ما جاء به الحق لقوله تعالى: ﴿ سنريمه آياتنا فني الآفاق ون بي أنهسمه (١). فليس الدليل على ذلك سوى نفسه، والقلب هو مركز الإيمان والتصديق بكل ما جاء به قول الله تعالى ورسوله الكريم ﷺ.

كان الجيلى صاحب مقام رقيع في التصوف البعيد كل البعد عن التفلسف، اتخذ القلب وسيلة إلى المعرفة، ولم يعتمد على المنطق الأرسطى وإن كان قد استخدم بعض المصطلحات الفلسفية فليس إلا من أجل التوضيح والفهم.

إن وحـــدة الوجود التي قال بها ابن عربي والجيلي هي وحدة روحية قائمة علمى الذوق والكشف والإلهام وليست مادية خلافا لنظرية الفلاسفة الذين يرون أن الوجود يجمع بين المادة والروح لأنهما شيء واحد، في حين أن الصسوفية يسرون أن العالم الظاهر لا وجود له، وإنما الوجود لله تعالى، فليس هو العالم وليس العالم هو الله.

كما أنهما انتهجا نهجأ صوفيا يجمع بين الحقيقة والشريعة والتزاما بالنص القرآني كما جاء في الكتاب والسنة.

يتفق الشيخان في نواحي كثيرة منها:

ئالثا:

ر ابعا:

سورة فصلت، الآية: ٥٣ ك.

<sup>(&#</sup>x27;)

- نفي فكرة الحلول عن الله في الموجودات لأن تجلي الحق في مخلوقاته
   لم يكن ذا حلول فيها.
- إن الوجود الحقيقي هو وجود إله واحد أصل كل الوجود، ووجود العالم ليس إلا كظلال لأشخاصها، فالعالم إذن خيال.
  - جوهر الوجود هو الحق الواحد المطلق الذي لا تقييد فيه.
- تحديد مراتب الوجود وأولها مرتبة الذات الإلهية وتسميتها بالغيب المطلق وغيب الغيب والعماء.
- نفي المثلية عن الحق من حيث التنزيه، فليس كمثله شيء لأنه عين الوجود كله فلا تعدد للوجود.
- الموجــود الممكــن موجود في العلم الإلهي القديم، والحادث ليس هو بوجود حقيقي، فينتفي وجود أي شيء مع الحق لأن الله كان و لا شيء معه.
- الممكنات هي كلمات الحق وهي الأعيان الثابتة في العلم الإلهي عند
   الجيلي والتي قال عنها ابن عربي كنا حروفاً عاليات لم تقرأ.
- نفي إمكان شهود الحق في ذاته الأحد في الدنيا، ولكن الحق مشهود في
   كــل قلــب وفي قلب العارف بوجه خاص في صور معتقدات صاحب
   هذا القلب.
- استخدما أسلوب الرمز والإشارة، فاستغلقت المعاني على الأفهام عند
   أهل الظاهر.

وغير ذلك كثير من القصايا التي التقيا فيها حيث أنهما تلقيا نفس التجليات التي أمدتهما بالعلم والمعرفة وذلك نتيجة لتعرضهما للنفحات الإلهية وعلى قدر قابليتهما من الإمداد الإلهي.

ورغم وجموه الاتفاق التي ذكرناها فإنهما يختلفان في أمور أخرى حددها الجيلي بثلاث هي:

مسألة العلم والمعلوم.

أولها:

مسألة الاختيار.

مسألة الخلق من العدم. ثالثها:

ثانيها:

- ففي المسألة الأولى: يشير إلى طبيعة العلم ومنشأ الاعتراض فيه على ابن عربي لقوله: "إن معلومات الحق أعطت الحق العلم من نفسها". كذلك قوله: "إعلم أن الله تعالى ما كتب إلا ما علم، ولا علم إلا ما شهد من صور المعلومات على ما هي عليه في أنفسها ما يتغير منها وما لا يتغير". وقوله: "فإنه من المحال أن يتعلق العلم إلا بما هو المعلوم عليه في نفسه". كذلك يقول: "فالعلم تابع للمعلوم، ما هو المعلوم تابع للعلم"<sup>(۱)</sup>.

ويتمــثل موقف الاعتراض من الجيلي بالرد عليه بقوله: "لا يجوز أن يقالأن المعلومات أعطته العلم من نفسها لئلا يلزم من ذلك كونه تعالى استفاد شيئاً من غير موفاته أنه إنما اقتضت ما علمها عليه بالعلم الكلسى الأصلى النفسي قبل خلقها وإيجادها، فإنها ما تعينت في العلم الإلهي إلا بما علمها لا بما اقتضته ذواتها. وهذا سهو من الإمام محى الدين فلنعذره و لا تقول أن دالك مبلغ علمه.

- والمسألة الثانية موضع الخلاف بينهما هي مسألة الجبر والاختيار حيت يقول ابن عربى: "لا يجوز أن يسمى الله مختاراً، فإنه لا يفعل شيئاً بالاختيار بل يفعله على حسب ما اقتضاه العالم من نفسه، وما اقتضى العالم من نفسه إلا هذا الوجه الذي هو عليه، فلا يكون مختار آ".

فهنا يظهر موضع الخلاف بين الجيلي وابن عربي حول مفهوم الإرادة وأتسرها في الاختيار فيقول الجيلي ردا على ذلك: إن الإرادة الإلهية المخصصية للمخلوقات على كل حالة وهيئة صادرة من غير علة ولا بسبب بل محض اختيار إلهى لأن الإرادة حكم من أحكام العظمة

ابن عربي، الفتوحات، الجزء الرابع، (صادر)، ص ١٦. (١)

ووصدف من أوصاف الألوهية، فألوهيته وعظمته لنفسه لا لعلة. وفي هذا القدول يُظهر الجيلي مدى إغفال ابن عربي لدور لمشيئة الإلهية التدي عثر عليها هو في تجلي العزة على أنه مختار في الأشياء لقوله تعالى: ﴿وَرَبِكُ يَظُونُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ ﴾(١).

- والمسالة الثالثة من مسائل الخلاف هي مسألة القدرة على الخلق من العدم، وهذه تضمنت خلافاً في وجهات النظر لديهما، إذ يقول ابن عربي: "إن الله لم يخلق الأشياء من العدم، وإن أبرزها من وجود علمي إلى وجود عيني". وما يراه الجيلي في هذا الصدد أن القدرة قوة ذاتية لله وشأنها إبراز الموجودات من العدم فيقول: "وهذا الكلام وإن كمان له في العقل وجه يستند إليه على ضعف فأنا أنزه ربي أن أعجز قدرته عن اختراع المعدوم وإبرازه من العدم المحض إلى الوجود المحض". فعلى حين يثبت الجيلي فعل القدرة الإلهي في الخلق فإن ابن عربي يُرجع ذلك للمر الإلهي فقط دون إشراك القدرة في ذلك لقوله تعالى: (كن فيكون) (").

والواقع أن ما يظهر لكنا في حقيقة الأمر أن الجيلي في موقفه المعترض هذا على قول الشيخ محي الدين في المسائل الثلاث لم يكن سوى منبّه ومعلّم ومرشد في صورة منكر ومعترض، انتقد فيه بعض أقواله وليس هدفه سوى التبيه فقط. لذلك يرى الجيلي أن لا اعتراض على الإمام إذ هو مصيب في قوله على الحد الذي ذكره الجيلي ولو كان مخطئاً على الحكم الذي بينه عليه.

ف الخلاف إذن بينهما خلكف ظاهري وحسب إذ أنهما متفقان في المضمون وهذا تعبير عن أصالة الجيلي وعدم تبعيّلته لابن عربي في كل ما جاء به.

<sup>(</sup>١) سورة القصيص، الآية: ٦٨ ك.

 <sup>(</sup>۲) مىورة يس، الآية: ۸۲.

- كذلك من أوجه الخلاف بينهما أن الجيلي يستخدم في عملية الخلق مصطلح النّنزلات "التجليات" على حين يستخدم ابن عربي كلمة الفيض جرياً على عادة الفلاسفة في عصره. فالجيلي إذن لم يكن مقلداً إنما هو مجدد لكثير من الأفكار التي وردت لديه ولدى غيره من الصوفية الذين تناولوا فكرة وحدة الوجود، ووصل بعدها إلى آفاق بعيدة جديدة قضى بها منطق مذهبه.

سادساً:

استعار الجيلي بعض المصطلحات الصوفية من ابن عربي عند معالجته لمشكلة الوجود، وقد انتهى الجيلي إلى نفس ما انتهى إليه ابن عربي تماماً من أن الوحدة المنشودة لديهما هي وحدة شهود وليست وحدة وجود بالمعنى المادي أو الفلسفي.

سايعاً:

يتضح لمنا من معالجة الجيلي الموجود بأنه يفسره تفسيراً روحياً لا مادياً، وهو يميل إلى الوضوح والمنهجية كي يكشف عن شيء من الأسرار الإلهية المحامور بإبلاغها. وهذه دلالة على تفرده عن ابن عربي في تكتمه الدائم وصون أفكاره وعدم البوح بها.

ثامناً:

لم يقتصر تأثير أين عربي على البيئات الإسلامية، وإنما تعدى ذلك البيئات البيئات المسيحية، فعلى سبيل المثال أن (دانتي) حين نظم الكوميديا الإلهية تأثر بابن عربي.

تاسعاً:

رغم الستوافق بين ابن عربي واسبينوزا من حيث اعتناقهما لمذهب واحد هو وحدة الوجود، والتقائهما في فكرة الحق والخلق، وفكرة الطبيعة الطابعة والطبيعة المطبوعة. إلا أن ابن عربي أكثر توفيقاً في تعبيره من الفيلسوف الهولندي إذ أن الحق عند ابن عربي يساوي الطبيعة الطابعة، والخلق يساوي الطبيعة المطبوعة، فكان في ذلك أقرب إلى لغة رجال الدين والمتكلمين.

كذلك فإن مسلك اسبينوزا عقلي برهاني فهذا لا يفسر التغير ولا يسلم
 بفكرة الزمن ولا يحل مشكلة الواحد والمتعدد، ومن حيث الناحية

الدينية يقول اسبينوزا بإله مطلق مجرد لا نهائي يعز على المؤمنين إدراكه والتضرع إليه والخشوع أمامه فكاد بذلك أن يقضي على الأخلق والتكاليف والجراء والمسؤولية رغم أنها تعد صورة من صورة التأليه العالية.

عاشراً:

اتخف الشيخان المحبة وسيلة لتوحيد العبادة لدى الموجودات جميعها، وجعلا الحب الإلهي أساساً لدين عالمي يتخطى الحدود التي رسمتها الفرق في الدين الواحد، وقد انتهى الجيلي إلى نفس ما انتهى إليه ابن عربي بأنه لولا المحبة لما صح طلب شيء أبداً. ولا وجود لشيء، وإن هذا هو سر "فأحببت أن أعرف".

الحادي عشر: ترك الشيخان أثراً كبيراً في صوفية القرون التي أعقبتهما ممن تابعوهما في صفيه الخطى أمثال عبد الغني النابلسي في العقيدة فتأثروا بهما وتابعوهما الخطى أمثال عبد الغني النابلسي ومصيطفى كمال الدين البكري والأمير عبد القادر الجزائري والشيخ حسن رضوان الذين يعتبرون امتداداً لمدرسة ابن عربي حتى عصرنا الحاضر.

ولي أمل في ختام هذا القول أن أكون قد وفيت الدراسة حقها من البحث والتدقيق والموضوعية فيما أوردناه من النصوص الصريحة والأقوال الدقيقة التي تعبر عين موقف الشيخين وتظهر حقيقة علمهما وطريقة بنائه على أسس دينية روحية شرعية، مستندة إلى الكتاب والسنة، ومرتكزة على مدى أصالتهما في التصوف وبعدهما عن علوم الفكر والنظر، معتمدين القلب كوسيلة إلى المعرفة الإلهية الحقة، ناظرين إلى الحق في كل أمر، آخذين عنه بالإمداد والجود والكرم فهو تعالى: (يؤتيى الحكمة من يشاء)(۱) وهو المعلم على الحقيقة لقوله: (علم الإنسان ما لم يعلم)(۱) وصحبه وسلم، والله من وراء القصد وهو بكل شيء عليم، إنه نعم المولى ونعم النصير.

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩م.

 <sup>(</sup>۲) سورة العلق، الآية: ٥ ك.

# الفهارس

| A Y A            | فهرس الأيات القرآنية                                      | -1         |
|------------------|-----------------------------------------------------------|------------|
| ٨٢٦              | فهرس أطراف الحديث الشريف                                  | -4         |
| 444              | فهرس الإعلام                                              | -٣         |
| <b>ለ</b> ደዓ      | فهرس الفرق والجماعات                                      | - £        |
| ٨٥٧              | فهرس المواضع والأماكن                                     | -0         |
| ለ <b>ገ</b> ٤     | مصادر ومراجع البحث                                        | -٦         |
| ለግ ٤             | أ- القرآن الكريم                                          |            |
| <b>ለ</b> ٦٤      | ب- السنة                                                  |            |
| <b>ለ</b> ኘ £     | ج- المصادر والمخطوطات العربية                             |            |
| ለ <sup>٦</sup> ٤ | أولا: ابن عربي                                            |            |
| ۸۷۳              | <ul> <li>د- المراجع والمؤلفات العربية المطبوعة</li> </ul> |            |
| ٨٨٥              | ه المراجع الأجنبية                                        |            |
| ۲۸۸              | فهرس الموضوعات                                            | -٧         |
| 1-5              | المقدمة الانكليزية                                        | -1         |
| 6-10             | المقدمة الفرنسية                                          | <b>–</b> ٩ |
|                  |                                                           |            |

## (١) فهرس الآيات القرآنية (١)

أنتيا طوعاً أو كرها...

فاتبعوني يُحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم

آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً

و آتيناه الحكمة

واتّقوا الله ويعلّمكم الله...

فأجره حتى يسمع...

أحياء عند ربهم يُرزقون

اخلع نعلیك:

- إذا أردناه

أفرأيت من اتخذه إله هواه

فأعرض عن من تولى عن ذكرنا

ولم يرد إلا الحياة الدنيا

أعطى كل شيء خلقه

خاعلم أنه لا إله إلا الله

إقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان على الذي خلق، خلق من علق، إقرأ وربك الأكرم...

الذي خلقكم من نفس و احدة

الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم

يحسبون أنهم يحسنون صنعأ

الذي علّم بالقلم

والذين آمنوا أشد حبأ لله

ألا له الخلق والأمر

الا إنه بكل شيء محيط

والله خلقكم وما تعملون

· الله لا إله إلا هو الحي القيوم

سورة فصنف ا ۱۱/۱۱ اك (۱)
سورة آل عمران ۱۱/۳م
سورة الكهف ۱۱/۵۸ ك
سورة سلام ۲۰/۳۸ ك
سورة البقرة ۲/۲۸ ك
سورة التوبة ۱۲/۹ م
سورة آل عمران ۱۲۹/۳ م
سورة النحل ۱۲/۲۱ ك
سورة النحل ۲۱/۲۱ ك
سورة النجل ۲۱/۲۱ ك

سورة طه ۲۰/۲۰ ك سورة محمد ۱۹/٤۷ م

سورة العلق ١/٩٦–٥ ك سورة النساء ١/٤ م

سورة الكهف ١٠٤/١٨ ك سورة العلق ٢٩/١ ك سورة البقرة ٢/٥٢١ م سورة الأعراف ٧/٤٥ ك سورة فصلت ٤٤/٤١ ك سورة الصافات ٣٩/٣٧ ك سورة البقرة ٢/٥٥٢ م



<sup>(</sup>١) أسقطنا حروف العطف وأل التعريف، فمثلاً 'والسماء'' تجدها في "سماء".

 <sup>(</sup>١) الرقع الأول هو رقع السورة والثاني هو رقع الآية.

- والله من ورآئهم محيط
- الله نور السماوات والأرض
  - الله الصمد
- الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور
  - ألم تر إلى ربك كيف مد الظل
     ولو شاء لجعله ساكنا
    - وإلهكم إله واحد
    - فإلهكم إله واحد قله أسلموا
      - وإليه يُرجَع الأمر كله
        - إنّ أرضى واسعة
      - إنّ الدين عند الله الإسلام
- إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين من آمن...
  - إنّ الله لغنيّ عن العالمين
- إن الله يمسك السماوات والأرض أن تزولاً
- إنّ في ذلك لذكرى لمن كان له كالمبرز من المستعدد المستع
  - إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا
  - إن كلّ من في السموات والأرض إلا آتى الرحمُن عبدا
    - أن اشكر لى ولوالديك إلى المصير
      - وإن من شيء إلا عندنا خزائنه
      - وأن من شيء لا يسبح بحمده
      - إن يشأ يذهبكم ويأتي بخلق جديد
        - إنّا كلّ شيء خلقناه بقدر
  - إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون
    - إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقوله له
      - · إننى أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني

سورة البروج ٢٠/٨٥ ك سورة النور ٢٤/٣٥ م سورة الأخلاص ٢/١١٢ ك

سورة البقرة ٢/٧٥٢ م

سورة الفرقان ٢٥/٥٥ ك سورة البقرة ٢/٣٦ م سورة الزمر ٣/٣٩ ك سورة هود ١٢٣/١١ ك سورة العنكبوت ٢٩/٢٥ ك سورة آل عمران ٢٩/٣ م

سورة البقرة ٢/٢٦ م سورة العنكبوت ٦/٢٩ م سورة فاطر ٤١/٣٥ ك

> سورة قى ٥٠/٣٧ ك سورة الأنفال ٢٩/٨ م

سورة مريم ٩٣/١٩ ك

مورة لقمان ١٤/٣١ ك

مورة الحجر ٢١/١٥ ك

مورة الاسراء ٢١/١٤ ك

سورة فاطر ١٦/٣٠ ك

سورة القمر ١٦/٣٠ ك

مورة القمر ٤٥/٩٤ ك

مورة النحل ٢١/٣٠ ك

مورة النحل ٢١/٣٠ ك

- انی معکم
- أولئك المقربون
- أولئك يُنادون من مكان بعيد
  - فأينما تولّوا فثمّ وجه الله
    - وبشر المخبتين
- بل هم في لُبْس من خلق جديد
  - بل يداه مبسوطتان
    - والبيث المعمور
    - والبحر المسجور
    - وتجري بأعيننا
- لتخرج الناس من الظلمات إلى النور
- وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها
  - الماء اهتزت وربت
  - · فتتفخ فيها فتكون طيراً بإذني
- ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا
  - وجعلنا له نور أيمشي به في الناس
- حافظوا على الصلوات والصلوة الوسطي
  - وحملناه على ذات ألواح ودُسُر
  - ··· وحملها الإنسان أنه كان ظلوماً جهو لا
    - وخلق كل شيء فقدره تقدير أ
  - وخلق الله السماوات والأرض بالحق
    - الذي خلقكم من نفس و احدة
    - ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق
       كل شيء فاعبدوه
  - ذلكم الله ربكم له الملك لا إله إلا هو
     فأن تُصرفون
    - وربك يخلق ما يشاء ويختار
    - ورحمتي وسعت كل شيء...
      - ورهبانیة ابتدعوها

سورة المائدة ١١/٥ م سورة الواقعة ١١/٥١ ك سورة المقرة ١٤/٤٤ ك سورة البقرة ٢/٥١١ م سورة الحج ٢٤/٢٢ م سورة المائدة ٥/٤٠ م سورة المائدة ٥/٤٠ م سورة الطور ٢٥/٤ ك سورة الطور ٢٥/٤ ك سورة القمر ٢٥/٤ ك سورة القمر ٢٥/١ ك

سورة الحج ۲۲/٥ م

مورة المائدة ٥/٢٢ ك

مورة فاطر ٣٢/٣٠ ك

مورة الأنعام ٢/٢٢ ك

مورة البقرة ٢/٨٣٢ م

مورة القمر ٤٥/٣١ ك

مورة الأحزاب ٢٧م

مورة الفرقان ٢٠/٣ ك

مورة الماثية ٢٢/٢٥ ك

سورة الأثعام ١٠٢/١ ك

سورة الزمر ٦/٣٩ ك سورة القصيص ٦٨/٢٨ ك سورة الأعراف ١٥٦/٧ ك سورة الحديد ٥/٥٧ م مبحان ربك رب العزة عما يصفون مورة الصافات ١٨٠/٣٧ ك

وسخر لكم ما في السماوات وما في الأرض جميعاً منه

سنُريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم

والسقف المرفوع

ضوف یأتی الله بقوم یحبهم ویحبونه

 شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط

فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة ومن قبله العداب

– والطور

والظاهر والباطن

عبداً من عبادنا آتیناه رحمة من عندنا

العزيز الجبار المتكبر

علم الإنسان ما لم يعلم

وعلّمناه من لدنّا علماً

وفوق كل ذي علم عليم

في أي صورة ما شاء ركبك

- في رقُ منشور

وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً

قد كنا في غفلة من هذا بل كنّا ظالمين

وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه

قل ادعوا الله أو ادعوا الرحمٰن أيًا ما
 تدعوا فله الأسماء الحسنى

قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله

وقل ربّ زدني علماً

قل كُلُّ يعمل على شاكلته

قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربي لنفد البحر
 قبل أن تنفد كلمات ربي ولو جننا بمثله مدداً

سورة الجاثية ١٣/٤٥ ك سورة فصلت ٢٤/٣٥ ك سورة الطور ٣٠/٥ ك

سورة آل عمران ۱۸/۳ م

سورة المائدة ٥/٣١ م

سورة الحديد ١٣/٥٧ م
سورة الطور ٢٥/١ ك
سورة الحديد ٢٥/١ ك
سورة الكهف ١١/٥٢ ك
سورة العلق ٢٩/٥ ك
سورة العلق ٢٩/٥ ك
سورة الكهف ١١/٥٢ ك
سورة الكهف ١١/٥٢ ك
سورة الكهف ١١/٥٢ ك
سورة الكهف ١١/٥٢ ك
سورة الانفطار ٢٥/١٢ ك
سورة الانفطار ٢٥/١٢ ك
سورة الأنبياء ١٩/١٩ ك
سورة الأنبياء ٢٩/١٩ ك
سورة الإسراء ٢٥/٢١ ك

سورة الإسراء ۱۱۰/۱۷ ك سورة آل عمران ۳۱/۳ م منورة طه ۲۰/۲۱ ك منورة الإسراء ۱۷/ ۸٤ ك

سورة الكهف ١٠٩/١٨ ك

· قل من يكلؤكم بالليل والنهار من الرحمان

قل هو الله أحد

وكتاب مسطور

وكان الله بكل شيء عليماً

كان الناس أمة واحدة

كل شيء هالك إلا وجهه

- كُل من عليها فانِ

کل نفس ہما کسبت ر ھینة

- كل يوم هو في شأن

كنتم خير أمة أخرجت للناس

- كن فيكون

- لأكلوا من فوقهم

لا إله إلا هو

لا إله إلا هو عالم الغيب

الاتتركه الأبصار

ولا تُقفُ ما ليس لك به علم إن السمع

والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولا

ولا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغقر الفنوب جميعاً

لتذرج الناس من الظلمات إلى النور

وليعلموا أنما هو إله واحد

فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً

ولقد اخترناهم على علم على العالمين

ولقد أتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم

ولكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً

ولكن أكثر الناس لا يعلمون

ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم

 ش الأمر من قبل ومن بعد

ولله المثل الأعلى

سورة الأنبياء ٢١/٢١ م
سورة الإخلاص ١/١١٢ ك
سورة الطور ٢٥/٢ ك
سورة الفتح ٢٦/٤٨ م
سورة البقرة ٢١٣/٢ م
سورة الرحمٰن ٥٥/٢١ م
سورة الرحمٰن ٥٥/٢١ ك
سورة الرحمٰن ٥٥/٢١ ك
سورة الرحمٰن ٥٥/٢١ ك
سورة الرحمٰن ١١٠/٣ ك
سورة الرحمٰن ١١٠/٣ ك
سورة المائدة ٥/٣١ م
سورة المائدة ٥/٣١ م
سورة البقرة ٢/٣١ م
سورة البقرة ٢/٣١ م

سورة الإسراء ٣٦/١٧ ك

سورة الزمر ۳۹/۳۹ م
سورة إبراهيم ١/١٤ ك
سورة إبراهيم ١١٠/١٠ ك
سورة الكهف ١١٠/١٨ ك
سورة الدخان ٤٤/٢٣ ك
سورة الدخان ٤٤/٢٣ ك
سورة المائدة ٥/٨٤ م
سورة الروم ٣٠/٢ ك
سورة الروم ٢٠/٢ ك

- و شد المثل الأعلى
- لما خلقت بيدي
  - لم یلد ولم یولد
- ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النساء
- ولو أنهم أقاموا التوراة والإنجيل وما أنزل إليهم
   من ربهم الكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم
  - ليس كمثله شيء و هو السميع البصير
    - وما أمرنا إلا واحدة كلمح بالبصر
    - ما أشهدتهم خلق السماوات و الأرض
      - وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً
        - وما أنا بظلاًم للعبيد
      - وما تشاؤون إلا أن يشاء الله
    - وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون
- وما خلقنا السماوات والأرض وما بينهما إلا بالحق
  - وما رمیت إذ رمیت ولکن الله رمی
  - وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون
    - وما علمناه الشعر وما ينبغي له روج
      - ما عندكم ينفد وما عند الله باق
        - وما قدروا الله حق قدره
- ما كنت تدري ما الكتاب و لا الإيمان ولكن جعلناه
   نوراً نهدي به من نشاء من عبادنا
  - ما من دائة إلا هو أخذ بناصيتها
  - ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى
  - ما يُبدّل القول لدي وما أنا بظلام للعبيد
  - وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم
    - مثل نوره كمشكاة فيها مصباح
    - ومن آیاته أنه خلق لكم من أنفسكم أزواجاً
       لتسكنوا إلیها
      - ومن يبتغ غير الإسلام دينا...

سورة النحل ۲۰/۱۲ ك سورة ص ۷۵/۳۸ ك سورة الاخلاص ۳/۱۱۲ ك سورة النساء ۲۹/۶ م

سورة المائدة ١١/٤٢ م سورة الشورى ١١/٤٢ ك سورة القمر ٤٥/١٥ ك سورة الإسراء ١١/٥٨ ك سورة الإنسان ٢٩/٥٨ ك سورة الإنسان ٢٩/٥١ ك سورة الذاريات ١٥/٥١ ك سورة الذاريات ١٥/١٥ ك سورة الأنفال ١/٨٥ ك سورة النحل ١١/٨١ ك سورة النحل ١١/٨١ ك سورة النحل ٢٩/٣١ ك سورة النحل ٢٩/٣١ ك سورة النحل ٢٩/٣١ ك

سورة الشورى ۲/۲۰ ك سورة هود ۲/۲۰ ك سورة الزمر ۳/۳۹ ك سورة ق ۴۹/۰۰ ك سورة آل عمران ۲/۳ م سورة النور ۲۵/۳۶ م

سورة الروم ۲۱/۳۰ ك سورة آل عمران ۸٥/۳ م

- ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً
  - نار الله الموقدة
  - ونحن أقرب إليه من حبل الوريد
    - ونفخت فیه من روحي
    - فنفخنا فیها من روحنا
      - ونقلب أفئدتهم
        - هذا خلق اش
  - هل أتى على الإنسان حين من الدهر
    - وهم عن الآخرة هم غافلون
  - هو الأول والآخر والظاهر والباطن
- هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء
- وهو الذي خلق السموات والأرض بالحق
- وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله
  - وهو السميع البصير
  - هو الله الذي لا إله إلا هو
    - · وهو الله لا إله إلا هو
    - هو الله الخالق البارئ
    - وهو معكم أين ما كنتم
  - يا أيها الذين آمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلظة
- يا أيها الذين آمنوا إذا ناجيتم الرسول فقدموا
   بين يدي نجواكم صدقة
  - يا أيها الذين آمنوا أنتم الفقراء إلى الله
  - يا أيها الذين آمنوا لم تقولون ما لا تفعلون
- يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقاناً
  - ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام
    - يحبهم ويحبونه
    - ویحذرکم الله نفسه
    - يخلق ما يشاء و هو العليم القدير

سورة البقرة ٢٦٩/٢ م سورة الهُمزة ١٠٤ ك سورة ق ٥٠/١١ ك سورة الحجر ٢٩/١٥ ك سورة الأنبياء ٩١/٢١ م سورة الأنعام ٦/١١٠ ك سورة لقمان ۱۱/۳۱ ك سورة الإنسان ١/٧٦ م سورة الروم ٧/٣٠ ك سورة الحديد ٣/٥٧ م سورة أل عمران ٦/٣ م سورة الجاثية ٥٤/٢٧ ك سورة الزخرف ٨٤/٤٣ ك سورة الشورى ١١/٤٢ ك سورة العشر ٥٩/٢٢ م سورة القصيص ٢٨/٧٨ ك سورة الحشر ٥٩/٢٤ م سورة الحديد ٥٠/٤ م

سورة التوبة ١٢٣/٩ م

سورة المجادلة ١٥/٥٨ م سورة فاطر ١٥/٣٥ م سورة الصف ٢٩/٦ م سورة الأنفال ٢٩/٨ م سورة الرحمٰن ٢٥/٥٥ ك سورة المائدة ٥/٤٥ م سورة الرحمٰ عمران ٢٨/٣ م سورة الروم ٢٨/٣ م سورة المرعد ۲/۱۳ م معورة المروم ۷/۳۰ م معورة المرعد ۳۹/۱۳ م معورة المبقرة ۲۲۹/۲ م

يدبر الأمر يفصل الأيات

يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا

يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب

يؤتي الحكمة من يشاء



## (٢) فهرس أطراف الحديث الشريف

- أدبنى ربى فأحسن أدبى. ص: ٤٨٢.
- فإذا أحببته كنت سمعه وبصره.. ص: ٥٠٥.
- أرأيت ربك؟ نور أنّى أراه. ص: ٣٥٩ ٤٤٢.
  - اعبد الله كأنك تراه... ص: ٤٤٦.
- أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت... ص: ٣٢٨.
  - أعطيت جوامع الكلم.. ص ١١٨.
  - ألا كل شيء ما سوى الله باطل. ص: ٧٣٦.
- اللهم إنى أعوذ برضاك عن سخطك ... لا أحصى ثناء عليك أنت ... ص: ٢٩٥.
  - اللهم بك أصول وبك أجول. ص: ٧٥٩.
    - اللهم زيني فيك تحيراً. ص: ٤٤٧.
  - إن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلقه الله. ص: ٣٩٦.
    - · إن الله جميل ويحب الجمال. ص: ٣٥١.
    - این اللہ خلق آدم علی صورته. ص: ١٨٣٪
    - إن الله سمع البعد وبصده ويده. ص: ٣٣٤.
  - أن الله هو الدهر. ص ٣٩٤. مَرَّمَّتَ تَحْتِرُ مِنْ مِنْ الله
    - إن ربكم واحد كما أن أباكم واحد... ص: ٣٢٨.
      - أن تشهد أن لا إله إلا الله... ص: ٢٢٨.
- أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر والقدر خيره وشره، ص ٧٧٥.
  - إن شه سبعين ألف حجاب من نور وظلمة ... ص: ٤١٩، ٤٩٩، ٢٨٤.
    - إن لكل آية ظاهراً وباطناً، ص ٢٥١.
    - إن من العلم كهيئة المكنون. ص: ٨٧، ٤٠٤.
      - إن نَفُس الرحمٰن من قِبَل اليمن. ص: ١٦٨.
    - إن ههنا لعلوماً جمة لو وجدت لها حملة... ص: ٢٥٢.
      - أنا عند ظن عبدي بي ... ص: ٤٦٨.
      - إنما بُعثت لأتمم مكارم الأخلاق. ص: ٧٧٤.
        - أوتيت جوامع الكلم... ص: ١١٨، ٥٦٤.
          - أول ما خلق الله العقل. ص: ٦١٥.

- أول ما خلق الله القلم. ص: ٦١٥.
- أول ما خلق الله نور نبيك يا جابر. ص: ٦١٥.
- أين كان ربنا قبل أن يخلق خلقه... ص: ٣٩٩، ٢٠١.
- تفكروا في آلاء الله و لا تفكروا في ذات الله... ص: ٢٩٨.
  - حبّب إلىّ النساء... ص: ٧٢٣.
  - حفظت من رسول الله وعائين من العلم. ص: ١٢٤.
  - حملت عن النبي جرابين... ص: ٢٥٢، ص ٥٣٠.
  - خاطبوا الناس على قدر عقولهم. ص: ٢٥٣، ٤٨٤.
    - خلق الله آدم على صورته ص: ٧٤٩.
    - الخير كله في يديك والشر ليس إليك. ص: ٢٤٤.
- سبحانك لا أحصى ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك. ص: ٤٨٥.
- علم الباطن سر من أسرار الله تعالى يقذفه الله تعالى في قلب من يشاء. ص: ٢٤٩.
  - العلماء ورثة الأنبياء. ص: ٢٠٩، ٢٠٥، ٥١٥.
    - فكان نبيأ و آدم بين الماء و الطين. ص ١٨ إ...
  - کان اللہ قبل کل شيء، والمآل في الکل واحد. ض: ٣٧٩.
  - کان الله و لا شیء معه. ص: ۱۲۹، ۲۲۲ ۲۸۸، ۳۷۹، ۱۶۱، ۵۷۷.
    - كان الله ولم يكن معه شيء. ص: ﴿ £ ٤٠ ﴿ وَمِنْ اللَّهِ وَالْمُونِ السَّالِ اللَّهِ وَالْمُونِ السَّالِ اللَّهِ
      - کان اللہ ولم یکن شيء غیرہ. ص: ۳۷۹.
    - کان جل و تعالی فی عماء ما تحته هواه... ص: ۱۱۸، ۱۳۵.
      - كلّ ميستر لما خُلق له، ص: ٧٣٩.
- كنت كنزأ مخفياً لم أعرف ... ص: ١٦٣، ٢٤٠، ٢٨٣، ٣٦١، ٤٤٩، ٦٣٩، ٣٢٠، ٧٥٧.
  - كنت نبيأ و آدم بين الماء والطين. ص: ١١٨.
    - لا أحصى ثناء عليك... ص: ٢٩٥.
    - لا تتفكروا في ذات الله... ص: ٢٨٩.
  - لا تسبّوا الدهر فإن الله هو الدهر. ص: ٧٤٤.
  - لأعلمن أقواماً من أمتي يأتون يوم القيامة. ص ٦٥.
    - ليجأن بأقوام يوم القيامة. ص ١٥.
  - لا يزال عبدي يتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه... ص: ١٢٨، ١٦٥، ٤٤٨، ٦٣٥، ٦٣١.
    - لو كان موسى حياً ما وسعه إلا أن يتبعنى. ص: ٤٧٨.

- ما من آیة إلا ولها ظهر وبطن... ص: ۲۵۱ ٤٩٢.
- لي وقت مع الله لا يسعني فيه ملك مقرب و لا نبي مرسل. ص: ٦٠٧.
  - ما تجلَّى الله لشيء إلا خشع له. ص: ٤١٧.
- ما ترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي... ص: ٤٠٤.
  - ما عرفناك حق معرفتك أنت كما أثنيت على نفسك. ص: ٦٦٣.
- ما فضلكم أبو بكر بكثرة صلاة و لا صيام ولكن بشيء وقع في صدره. ص ٤٨٣.
  - ما نزل من القرآن آیة إلا ولها ظهر وبطن. ص: ١٥٥ ١٦٠.
    - ما وسعنی أرضی و لا سمائی و وسعنی... ص: ١٦٤، ١٦٤.
  - من عرف نفسه فقد عرف ربه. ص: ۱۲۱، ۳۰٤، ۳۱۹، ۲۰۹، ۲۲۲، ۷۵۵.
    - من عمل بما يعلم علمه الله علم ما لا يعلم. ص: ١٧٠.
      - المؤمن مرآة أخيه. ص: ٤٤١.
      - المؤمن مرآة المؤمن، ص: ٤٤١.
      - يوذيني ابن آدم بسب الدهر . ص: ٢٩٠.
      - ويسعني قلب عبدي المؤمن. ص ٢٠٦.



## (٣) فهسرس الأعسلام

إدريس (ع) : ٣٨٣.

آدم (ع) : ۱۱۱، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۸، ۱۲۱، ۲۲۱، ۲۳، ۲۰۰، ۱۸۲، ۲۸۲، ۱۹۷.

ابر اهيم (مكين الدين بن شجاع): ٤٧٠.

إبراهيم بن محمد المروزي: ١٩.

ابن أبي جمهور: ۷۷۸.

ابن ایاس: ۷۹.

ابن باجة: ١٩٢.

ابن بحر الدافي: ١٦.

ابن بشكوال (أبو القاسم): ٢٠.

ابن البيطار (محمد بهاء الدين): ٨٣.

ابن البيطار المالقي: ٤٦.

ابن ترکا: ۷۷۸.

ابن تیمیة: ۷۹، ۲۰۱، ۲۲۸، ۲۷۲، ۴۷۴، ۴۷۴، ۳۳۱، ۳۳۱، ۲۲۸، ۲۲۸.

ابن ثابت الخطيب البغدادي: ١٩.

ابن جماعة: ٤٠٣.

ابن جهضم (الامام): ٢١.

ابن الجوزي: ۱۷، ۲۱، ۷۰، ۱۵۳.

ابن حجر: ٨٠٥.

ابن حذيفة: ٦٥.

ابن حزم: ۲۰، ۲۲، ۱۹۲، ۱۹۸.

ابن خالد الصدفى: ١٢٠.

ابن الخطيب (لسان الدين): ٢٣١.

ابن خلدون: ۱۹۱، ۲۰۰، ۲۰۷، ۲۲۳.

ابن خلیل: ۲۱.

ابن الخياط: ٧٩، ١٢٣.

ابن داود: ۱۹.

ابن الدبيئي: ۷۰، ۷۳، ۹۰.

ابن رشد: ۲۳، ۲۲، ۲۲، ۲۱۳، ۲۱۴، ۸۰۳.

ابن زكريا النجار: ٧٠.

ابن الزكى (محى الدين): ٥٥، ٨٠.

ابن السبكي: ٥٣٢.

ابن سیمین: ۱۹۳، ۲۰۷، ۵۰۵، ۲۸۲، ۸۸۲، ۸۸۵.

ابن سلامة القضاعي: ٢١.

ابن سینا: ۲۱۳، ۳۱۸، ۳۱۹، ۳۳۱، ۵۲۶.

ابن شاكر الكتبي: ٩٠.

ابن شبل (أبو السعود): ۲۰، ۲۰۷.

ابن طفیل: ۱۹۲، ۲۱۳.

ابن عباد الرندي: ٧٩٥.

ابن عباس: ٤٨٨.

ابن عبد الخالق: ٨٠.

ابن عجيبة الحسنى: ٣٥٨، ٣٥٩.

ابن العريف الصنهاجي (أبو العباس): ٥٤، ٨٢، ١٩٢، ١٩٥، ٣٧٦.

ابن عربي (محي الدين): ٣..... حتى أخر الكتاب

ابن عساكر (الحافظ): ۲۰، ۲۰.

ابن عطاءالله (السكندري): ٤٣٨، ٤٣٨.

ابن العماد الحنبلي: ٩، ٢٠، ٥٠، ٥١، ٢٠٠.

ابن العيدروس (عبد القادر): ٥٣٤، ٥٣٤.

این الفارض: ٤٨، ٥٣، ٥٩، ٨١، ٣٣٨، ٤٤٨، ٢٥٢، ٥٧٥، ٥٢٠، ٥٣٥، ١٥٥، ابن الفارض: ٨٤، ٥٨٠. ٥٨٠.

ابن قسيّ: ١٩٥، ١٩٦.

ابن القيم الجوزي: ٣٨٩.

ابن کثیر: ۱۱، ۱۵، ۱۷.

ابن کرام: ۲۰۱.

ابن كمال باشا: ٥٣٤.

ابن كمال الدين: ٥٣٤.

ابن مردنیش: ۱۲، ۱۵.

ابن مسرة الجيلي (عبد الله): ١٩٧، ١٩٨، ١٩٩، ٢١٩.

ابن النجار (ابن زكريا): ١٣، ٧٤، ٨٥، ٥٣٢.

ابن النحاس: ٨٠.

ابن مىينا: ٢٦٧.

ابن هشام: ۲۱.

ابن الآبار: ٨٠٥.

أبو بحر سفيان بن القاضى: ١٦.

أبو بكر أحمد بن على بن ثابت الخطيب: ١٩.

أبو بكر الشبلي: ۲۰۷، ۲۱۰.

أبو بكر بن العربي المعافري: ١٠، ٢٠، ٤٥، ٦٤، ١٩٥، ٢١٢.

أبو بكر المايورقى: ١٩٢.

أبو بكر محمد بن خلف اللخمي: ١٥، ٧٣.

أبو بكر محمد بن أبي حميرة: ١٦.

أبو بكر بن محمد بن الخياط المجلافي الجبلي: ١٢٣ ١٠٠

أبو بكر محمد بن الحكاك: ٥٥٥.

أبو بكر محمد بن عبد الله بن يحي بن الجدُّ: ١٨٠٠

أبو جعفر العربيبي: ٢٧.

أبو جعفر محمد بن علي بن محمد سمناني: ١٩.

أبو حامد الغزالي: ١٩٤، ١٩٥.

أبو الحجاج بن يوسف الشبريلي: ٣٣.

أبو الحسن الاشبيلي: ٣٢.

أبو الحسن الأشعري: ١١٤، ٣٩٥، ٢٠١، ٧٧٥.

أبو الحسن البجائي: ٦٤.

أبو الحمن الخزرجي: ١٠، ١٣، ٥٥.

أبو الحمن الشاذلي: ٥٩، ٥٩٥.

أبو الحسن محمد من شريح الرّعيني: ١٦.

أبو الحسن الصباغ: ٤٨.

أبو الحمن شريح بن محمد بن شريح: ١٨.

أبو الحكم عبد السلام بن برجان: ١٩٢، ١٩٣، ١٩٥، ٢١٢، ٢١٣.

أبو حنيفة: ١١٦، ١٧٣.

أبو حيان التوحيدي: ٢١، ٨٠٥.

أبو الخير الطالقاني القزويني: ٢٠.

أبو داود (سليمان بن الأشعث السجستاني): ١٩.

أبو الربيع الكفيف: ١٩٣.

أبو الريحان البيروني: ١٣٤.

أبو السعود بن شبل: ۲۰۷.

أبو سعيد الخراز: ١٩٢، ٢٠٧، ٢٠٨، ٢٠٩، ٢١٠، ٣١٦، ٥٦٥، ٢١٨.

أبو سليمان الداراني: ٦٤.

أبو الشجاع زاهر بن رستم الأصفهاني: ١٩، ٤٧، ٨١، ١٢٠.

أبو طالب المكي: ١٦١، ٢٠٧، ٢٠٨، ٢١٠، ٣٥٥.

أبو طاهر المزني الشاذلي: ١٧٣.

أبو طاهر المغربي: ١١٥، ٨٠٥.

أبو الطيب المراغى: ١٩٢.

أبو عامر الرطندالي: ٢٩.

أبو عامر السلمي: ٥٧.

أبو العباس بن العريف الصنهاجي: ٥٤٠ ٨٣، ١٩٤، ١٩٤.

أبو العباس الحريري: ٤٨.

أبو العباس الحصتار: ٥٤٠.

أبو العباس الحرّار: ٨١.

أبو العباس المنتى: ٤٦.

أبو العباس العُريبيّ: ٦، ٣٥.

أبو العباس أحمد الأشبيلي: ٣٤.

أبو العباس الأشقر: ٢٠٨.

أبو العباس المرسى: ٥٩.

أبو العباس المغربي: ٢٧.

أبو عبد الله بن المجاهد: ٣٠، ٣٢.

أبو عبد الله بن قيمنوم: ٣٠، ٣٢.

أبو عبد الله بن غلبون: ۲۰.

أبو عبد الله الغزّال: ٨٢.

أبو عبد الله القرشى: ٢٠٠.

أبو عبد الله الكتاني: ۲۰۸.

أبو عبد الله زكريا بن محمد القزويني: ٨١.

أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي: ٧٤.

أبو عبد الله محمد بن أبي جمهور: ٣٤.

أبو عبد الله محمد بن على الترمذي: ٦٤.

أبو عبد الله محمد بن سعيد بن زرقون الأنصاري: ١٦.

أبو عبد الله محمد بن عبد الشريف الفاسي المعروف بالصقال: ١٨٧.

أبو عبد الله جبر القبر فيقى: 22.

أبو عبد الله محمد الخياط: ٣٤، ٤٩.

أبو عبد الله محمد بن قاسم: ٥٤٠.

أبو عبد الله بن الأستاذ الموروري (المعروف بالحاج المبرور): ٣٠٠.

أبو العتاهية: ٢٩٨.

أبو على الشكاز: ٣٤.

أبو على الصدفي: ٢٠.

أبو العلا عفيفي: ١٦٠، ١٦٧، ١٦٧، ١٦٧، ١٩٤٤ لاي ٢٩٨، ٣٩٣، ٢٤٤، ٣٤٨، ٣٥٣، ٣٩٠، ٢٦٤، ٢٢٤، ٢٧٥.

أبو عمر يوسف بن عبد البر النمري الشاطبي: ١٦.

أبو عمرو الداني: ١٦.

أبو عمران موسى بن أبي بكر: ١٦.

أبو عمران موسى بن عمران المارتلي: ٢٩، ١٩٧.

أبو عيمسي (محمد بن عيسي): ١٩.

أبو غسان عياش بن إبراهيم الأرزني: ٥٠.

أبو الغيث بن جميل: ٥٥٥، ٥٥٦، ٥٦٥.

أبو الغداء حافظ بن كثير: ١١.

أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن الجوزي (الحافظ): ٢٠.

أبو القاسم بن قسى: ١٩٢، ١٩٥، ٣٢١.

أبو القاسم جمال الدين عبد الصمد بن أبي الفضل الحرستاني: ١٩.

أبو القاسم عبد الرحمُن بن محمد القرطبي (المعروف بالشراط): ١٦.

أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن بشكوال: ٧٣.

أبو القاسم عبد الكريم القشيري: ٢١٢، ٧٣٧.

أبو القاسم مسلم بن الحجاج القشيري: ١٩٥، ٢١٠.

أبو مدين شعيب بن الحسن: ٢٨، ٣١، ٣٤، ٤٤، ٥٩، ٣١، ٢٢، ١٩٦، ٣٥١، ٣٥٩.

أبو محمد الشرفي: ٢٩.

أبو محمد عبد الحق الأزدي الأشبيلي (ابن الخراط): ١٧.

أبو محمد عبد المنعم الخزرجي الغرناطي: ١٨.

أبو محمد عبد الله الغزال: ٤٥، ٨٢، ١٩٣.

أبو محمد عبد الله بن إبراهيم المالقي: ٤٦.

أبو محمد عبد الله البازلي: ١٦.

أبو محمد عبد الله بن محمد بن العربي الطائي: ٣٤.

أبو محمد عبد العزيز التونسي: ٨١، ١١٢.

أبو محمد علي بن أحمد بن حزم: ١٧، ١٨، ١٧٥٪

أبو محمد مكي بن أبي طالب المقري: ١٦.

أبو محمد الموروري: ٤٢.

أبو مسلم عبد الله بن توبان الخولاني: ٣﴿ أَرْضَ تُوْسِرُ أَصْنِ رَسِيرُ

أبو مسلم الخولاني: ١٤.

أبو المظفر العباسي: ١٢.

أبو المعالى الجويني (أمام الحرمين): ٣٩١.

أبو نعيم الأصفهاني: ١٩١.

أبو هاشم الزاهد: ١٩١.

أبو هريرة: ١٢٤، ٢٥٢، ٥٣٠.

أبو الوقت: ٢٠.

أبو الوليد بن رشد: ١٩٢.

أبو يحيى زكريا بن محمد القزويني: ١٠، ٧١، ٧٣.

أبو يحيى الصنهاجي (الضرير): ٢٨، ٢٩.

أبو يزيد البسطامي: ۸۷، ۹۰، ۲۰۰، ۲۰۱، ۲۰۳، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۱۲، ۲۳۲، ۲۵۵، ۲۵۵.

أبو يعقوب يومنف بن عبد المؤمن: ١٢، ١٣، ١٤، ١٥، ٣٤.

أبو يعقوب يوسف بن يخلف الكومي: ٢٨.

إتمان: ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۳.

أحمد الحباييي: ٥٥٢، ٥٦٢.

أحمد بن حنبل (الامام): ١١٦، ٨٠٥.

أحمد الرداد: ٥٥٦، ٥٥٨، ٥٥٩، ٢١٥، ٣٢٥، ٧٧٠.

أحمد القشاشي: ٥٣٤، ٥٧١.

أحمد المدنى الأنصاري: ٥٨٠.

أحمد بن محمد بن عجينة الحسني: ٣٥٨، ٣٥٩.

أخوان الصفا: ۲۱۸، ۳۳۱.

أرسطو: ۱۲۰، ۱۲۰، ۱۶۳، ۱۶۳، ۱۶۵، ۲۱۲، ۳۱۷، ۲۲۵، ۲۵۷، ۸۰۲.

الرازي (الامام): ٧١.

الأزرق بن عمر القضاعي الأزرقي: ٢١.

الأمام الأزدي: ٥٣٢.

اسبینوزا: ۱۵۱، ۷۱۱، ۸۱۵.

أسحاق بن بشر: ۲۱.

أسد الدين شيركوه: ٦٧.

أسعد اليافعي: ١١، ٧٥، ٧٦.

الاسكندر: ١٥٧.

أسكوت أوريجين: ١٥٠، ١٥١.

إسماعيل (ع): ١١٨.

إسماعيل بن إيراهيم الجبرتي: ٤٤٠، ٥٤١، ٥٥١، ٥٥١، ٥٦١، ٥٦٢، ٢٥١، ٥٧٢.

إسماعيل الرعيني: ١٩٨.

إسماعيل بن سودكين: ٥٢، ١٢١.

الإسماعيلي: ٣٧٩.

أسين بلاثيوس: ١٥، ٢٧، ٣٦، ٥٤، ٦٠، ٣٣، ١١٥، ١٩٧، ١٩٩، ٧٦٧.

الأشرف (ابن الملك العادل): ٦٩.

الأمام الغزالي أبو حامد: ١٦٢، ١٩٤، ١٥٣، ١٦٢، ١٧٣، ٢٠٧، ٢٠٨، ٢١١، ٢١٢، ٣٥٣،

3 x 3, T x 3, V x 3, T, 0, T (0, V (0, T, T, V, 0 PY, 0 + X.

الأهدل: ٧٧٥، ٥٧٥.



أفلاطون: ۱٤١، ١٤٢، ١٤٢، ١٤٢، ١٤١، ١٤٧، ١٤٨، ١٤٩، ١٥٠، ١٥١، ١٥٨، ٣٣٥، ٣٣٥، ٢٠٥، ٨٠٧. أفلوطيـــن العــــكندري: ١٣٠، ١٤٦، ١٤١، ١٤٨، ١٤٨، ١٥١، ١٥١، ٢٠٧، ٢٣١، ٣٣٨، ٣٣٣، ٣٣٩، ٣٣٩، ٣٣٩، ٣٣٩،

الأفضل: ٦٩.

اكسانوقان: ١٣٠، ١٤٠.

أم الزهراء: ٣١.

أميل درمنجم: ٥٢٥.

انباذقليس: ١٩٨.

انکسندر: ۱۲۹، ۱٤۰.

انكمىيمانس: ١٣٩، ١٤٠.

أوحد الدين الكرماني: ١٣٥، ٧٧٧.

أوغسطين: ١٥٠.

أولميري: ١٣٥.

بالي أفندي: ۲۳۲، ۲۸۲، ۲۹۳، ۲۹۹، ۲۷۹.

بارمنیدس: ۱٤٠، ۱٤١، ۱٤٥،

البخاري: ۱۹، ۲۰، ۲۱، ۹۱، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۰۲

بدر الدين (عبد الله الحبشي): ٢٨، ٥٢، ١٨، ١١٢، ١٢٠، ١٢١، ٥٧٠.

البدوي (السيد أحمد): ٥٩.

البدوي (عبد الرحمان): ۲۳۷.

براون: ١٣٥.

براهمان: ۱۳۱، ۱۳۳.

البرزنجي: ١٦١، ٢٥٤، ٣٧٨، ٥٣٢.

البستاني: ١١١.

بشر بن الحارث: ١٩١، ١٩٢.

البطليوسي: ٦٧٢.

البغدادي: ١٤٥، ٥٧٣، ٥٧٩.

بكر بن وائل بن قاسط بن عدنان: ٥٠.

البكري (مصطفى بن كمال الدين): ٨٣، ٢٣٢، ٢٤٢، ٧٦٧، ٧٨٦، ٨١٥.

البلقيني: ٥٣٢.

برنار سلفستر: ١٥١.

برکهارت: ۹٤۹.

برهان الدين أبو الفتوح نصري أبو الفرج البغدادي (ابن المصري): ١٩.

بروکلمان: ۱۰۷، ۱۰۸، ۵٤۲، ۵۷۵.

بنو مردنیش: ۱۲، ۱۵.

بنو عبدون: ۲۳.

بیان بن سمعان: ۲۰۱.

البيهقى: ٢٠.

(ت)

الترمذي (الحكيم): ١٩، ٢٠، ٩٢.

التستري (سهل بن عبد الله): ٧٩، ١٥٣، ٢٠٧، ٢٠٩، ٢١٠، ٢١٤، ٢٩٢، ٤٥٥.

التفتازاني: (أبو الوفا): ٧٨١.

التغتاز انى (سعد الدين): ٧٩، ١١٩، ٢٥٦.

التلمساني: ٥٩، ٧٨٤.

تيري دي شارتر: ١٥١.

مراقعة تاييز (رفي رسوى

ثابت بن مرة الحادي: ٢٠.

(₹)

جابر: ٦١٥.

الجامى (عبد الرحمن): ٢٣٢.

الجبرتي (إسماعيل بن ايراهيم): ٥٤٤، ٥٤٦، ٥٤٧، ٥٥٠، ٥٥٠، ٥٦٠، ٥٦١، ٥٧٠.

الجرجاني: ٣٥٤.

الجزائري (الأمير عبد القادر): ٨٣، ٧٨٩، ٧٩٠.

جلال الدين الدواني: ٥٣٥، ٥٣٥.

جلال الدين الرومي: ٥٩، ٤٣٨، ٥٤٩، ٢٦٨، ٢٧٧، ٧٩٥.

جلال الدين السيوطي: ٢٥٣، ٥٣٢.

جمال الدين محمد (الملقب بالمجنون): ٥٦٣.

جمال الدين الأفغاني: ٧٨٠.

الجهم بن صفوان: ۲۰۱، ۲۰۱۰.

جولد تعميهر: ٥٠٠، ٢٧٥.

الجيلاني (عبد القادر): ١٩٢، ٢٠٧.

الجيلي (عبد الكريم): من صفحة ٥٠ لأخر الكتاب.

(z)

حاتم بن عبد الله الطائي: ٨.

حاجي خليفة: ٢٥، ٤٧٥، ٥٨١.

الحارث المحاسبي (البغدادي): ١٩٧.

الحافظ أبي نعيم (الأمام): ٢١.

الحافظ الذهبي: ٧٩.

الحافظ السلفي: ١٣، ١٧.

الحافظ السيوطي: ٧٣.

الحافظ بن عساكر: ١٧، ٧٠، ٧٤، ٥٣٢.

الحافظ الكبير بن عساكر: ٢٠.

الحزاز (الامام): ٨٦.

هممن بن أبو السرور: ٥٦٢.

الحسن البصري: ٢١٤، ٧١٨.

🕰 حسن رضوان (الشيخ): ۷۹۱، ۷۹۴، ۸۱۲.

الحكيم الترمذي: ٥٠٣.

الحكيم (المعلم الأول): ٢٢.

الحلاج (الحمين بن منصور): ١٣٥، ١٥٣، ١٩٢، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠، ٣٥٣،

٨١١، ٥٥١، ٣٣٥، ١٥٥، ١٢٥، ١٨٢.

الحموي العترخسي: ٢٠.

حيدر أمولي: ٧٧٨.

(خ)

خالد بن سنان: ١١٨.

الخزرجي: ٥٧، ٥٩.

الخضر: ٣٤، ١٩٠، ١٩٥، ٢٥٧.

خليل الرحمن: ٥٢.

(د)

دانتي: ۷۸۳، ۸۱۵.

داود عليه المملام: ٢٠.

الداوودي: ۲۰.

الدسوقي (ايراهيم): ٥٩.

دي ماتيو: ١٧١.

ديمقريطس: ١٨٣.

الدينوري: ۲۰.

ديورانت (ول): ۹۷، ۱۱۰، ۱۳۷.

(?)

الذهبي (شمس الدين): ٨٥.

ذو القرنين: ٢٢، ١٢٠.

رابعة العدوية: ٧١٨.

الرفاعي: ١٩٢.

روزبهان البقلي: ٤٨٥.

(j)

زرادشت: ۱۳۷.

زروق (الشيخ): ٢٥٣، ٣٤٥.

زكريا بن محمد القزويني: ٥٣٢.

الزهري: ۲۹۱.

زينب (بنت محي الدين بن عربي): ٨١.

زينون: ۱٤٠.

(س)

سالم (مولى ابن حذيفة): ٦٥.

السامري: ٤٧٤.

سبط ابن الجوزي: ٧٧۔

السجستاني: ۲۱.

السراج البلقيني: ٢٥٦.

العمري السقطي (ابن المغلِّس): ١٩١، ١٩٢.

سعدي (الشيرازي): ٢٧٤.

سعد بن عبد الله الأصبهاني: ٦٤.

سعد الدين محمد (ابن محي الدين بن عربي): ٨١.

سفيان الثوري: ٢١٤، ٥٢٣.

سقراط: ١٤١، ١٤٣.

الملطان الغالب: ٥٢.

السلطان محمد بن سعد: ١٥.

السلطان يعقوب: ٦١.

السهروردي (عمر): ٥٩، ٢١٩، ٣٣١، ٥٣٤.

السهروردي المقتول: ١٥٣، ٥٥٥، ٥٦٥.

سهل بن عبد الله التستري: ٥٦، ٢٠٧، ٢٠٩، ٢١٠

سونيسيوس القورينائي: ١٤٦.

سيد حسين نصر: ١٥٤.

السيد الشريف المدنى: ٢٦٨، ٨٠٥.

الشاذلي (أبو الحسن): ٥٩، ٥٩٥.

الشاطبي: ٥٣٥.

الشافعي: ٢١٤، ٥٢٣.

شاه نور الدين نعمة الله: ٧٧٧.

الشبلي: ۱۹۲، ۳۳۱.

شرف الدين عيمسى بن الملك العادل: ٦١٨.

الشريف الرضي: ١٢٧.

الشريف المدنى (السيد): ٢٦٨، ٨٠٥.

شعيب بن الحسن الأندلسي (أبو مدين): ١٩٩.

شمس أم الفقراء: ٣١، ٣٢.

شمس الدين بن أحمد الخُوي: ٧٣.

شمعل الدين الذهبي: ١١، ٧٦، ٧٩، ٥٨.

شمس الدين الخجندي: ٥٣٢.

شنکرا جاریه: ۱۳۵.

شهاب الدين عمر السهرودي: ٥١، ٧٠، ٧٢، ٥٣١.

الشهرستاني: ١٤٥، ١٩٢، ٢١٠.

شيت بن آدم: ۱۱۷.

الشيخ عارف: ٥٦٣.

شيدر: ۱۲۸.

الشير ازي (حافظ): ٤١٤، ٧٧٧.

السَّيخ عبد الله: ٣٦، ٧٧٧.

شيخة الحرمين: ٤٧.

صاعد بن أحمد الأندلسي: ١٩٨.

صالح البربري: ٢٩.

صالح العدوي: ١٩٧.

صدر الدين الشيرازي: ٧٨.

الصدر القونوي (صدر الدين): ٤٦، ٧٦، ٨١، ٨١، ١١٩، ٢٣٢، ٢٣٥، ٩٤٥، ٧٧٥، ٢٧٨، ٢٩٤.

الصديق: ١٩٠، ١٤٤، ٥٤٤، ١٩٥.

الصفدي: ۱۱۳، ۱۲۵، ۱۲۵.

صفى الدين الأزدي الأنصاري (الامام): ٨٥.

صلاح الدين الصفدي: ٧٣، ٥٣١.

(ض d)

الضرير السلاوي: ٢٠٨.

الضبياء المقدسي (أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي): ٧٤.

طارق بن زیاد: ۵۹.

طاش كبرى زادة: ٩٠.

طالیس: ۱۳۸، ۱۳۹.



```
الطيري: ٤٨٨.
```

الطوسي (أبو نصر السراج): ٥٤٥.

(ظ)

الظاهر غازي (الملك): ٦٦، ٦٧.

(ع)

عبد الجبار (القاضعي): ٧٠٩.

عبد الجبار بن محمد الجراحي: ١٩.

عبد الحق بن سبعين: ٥٩.

عبد الحليم محمود: ٥٣٢.

عبد الرحمن الجامى: ٢، ١١٩، ٣٥٤، ٣٧٨، ٥٣٧، ٧٧٧، ٢٧٩.

عبد الرحيم القناوي: ٤٨.

عبد الرزاق القاشاني: ۱۱۹، ۲۳۲، ۲۸۰، ۲۹۲، ۳۱۰، ۳۳۳، ۳۵۳، ۳۵۳، ۲۲۵، ۷۷۸.

عبد العزيز بن أحمد المهدي: ٩٦.

عبد الغافر الفارسي: ١٩.

عسبد الغنى النابلي: ٨١، ٨٨، ١٦١، ٢٣٢، ٢٠٠، ٢٧٠، ٢٨٧، ٣٤٦، ٧٤٤، ٢٥٢، ٢٧١، ١٠٥،

170, 770, 370, 7.7, 7.7, 474, 474, 744, 744, 714.

عبد القادر الجزائري (الأمير): ٢٣٢، ٢٣٥، ٦٩٨، ٧٦٧، ٩٨٩، ٧٩٠. ٨١٥.

عبد القادر الجيلاني: ٥٤١، ٥٤٢، ٥٥٥، ٥٦٥، ٥٧٩.

عبد القادر العيدروس: ٥٣٤

عبد القادر محمود: ٣٢٨.

عبد الله بن أسعد اليافعي: ١١، ٧٥، ٢٦، ٧٧.

عبد الله بن بدر المبشى: ٢٨، ١١٢.

عبد الله الحاتمي الطائي: ١٣.

عبد الله بن عباس: ٩٦.

عبد الله بن عمر بن المسن: ٥٦٣.

عبد الله بن محمد: ١٩.

عبد الله بن محمد بن عربي: ١٤.

عبد الله المغاوري: ٣٢.

عبد الله المروزي: ٣٦.

عبد الله الموروري (أبو محمد): ٣٦، ٤٩.

عبد الوهاب الشعراني: ٥٣٤، ٥٣٥.

عبد المؤمن: ١٢.

عبدك الصوفي: ١٩١.

العبيدي: ٥٦٣.

عثمان: ۱۹۰.

غُدي بن حاتم طي: ٨.

عز الدين بن عبد السلام: ٧٠، ٧١، ٥٣٢.

عزيز الدين النسفي: ٧٧٦.

عضد الدين الأيجى: ٥٣٥.

علاء الدولة العمناني: ٧٧٧.

على بن أبي طالب: ٧٨، ١٢٧، ١٩٠، ٢٥٢.

على بن عبد الله بن جامع: ٧٤٠.

على بن حجازي بن محمد البيومي: ٥٨٠.

على بن محمد: ١٣.

على زاده عبد الباقي بن سعيد: ٥٨٠.

العلاف: ۲۲۹، ۲۷۰.

العماد بن الجلادين: ٢١.

عماد الدين أبو عبد الله بن محمد: ٨١.

عماد الدين بن كثير: ٧٥.

عماد الدين بن يحي بن أبي القامم التونسي المغربي: ٥٦٢.

عمر بن الخطاب: ١٩٠.

عمر بن محمد السهروردي: ٧٠.

عياض بن غنم: ٥٠.

العيدروسي: ٢٦٩.

عيسى (ع): ۲۰۱، ۲۲۰، ۱۱، ۷۱۷.

عين القضاة الهمذاني: ١٥٣، ٥٦٥.

(غ)

الغالب بأمر الله (السلطان): ٥٢.

غاردىيە (لويس): ٢٦٩.

الغزالي (الامام): ١١٦، ١٩٥.

(ف)

فاطمة بنت ابن المثنى: ٣١.

الفارابي: ٢٥، ٣١٨، ٣٣١.

قخر الدين الرازي (محمد بن عمر): ٧٠، ٢١، ٢٢٣، ٣٩١، ٥٣٢، ٧٦٧، ٨٠٣.

فخر الدين العراقي: ١٣٥.

الفربري: ٢٠.

فرعون: ۷۹، ۸۸.

فرقد السنجى: ٢١٤.

فيڻاغورس: ٥٦٦.

الغيروز آبادي (مجد الدين): ٦٨، ٢٩، ٢٩، ١١٢، ١١٦، ١٢٢، ١٢٣، ١٢٤، ١٢٥، ٨٠٤.

فیلون: ۱۵۳.

القاري البغدادي (الهروي):۲۹، ۷۷، ۹۱۱.

القاسم بن عساكر: ٧٤.

القاسم بن القاسم (رئيس طائفة المريدين): ٤٣٤.

القاشاني: ٥٥٤، ٢٦٤، ٢٦٤، ٢٨٤، ٢٧١، ٥٣٠.

القديس يوحنا الأنجيلي: ١٥٣.

القرطبي: ٤٨٨.

القشيري: ١٩٥، ٢٠٢، ٢٠٣، ٢٠٧، ١١٤، ٧٣٧.

القاضعي عبد الجبار: ١٨٥.

القاضى منذر بن سعيد البلوطي: ١٩٨.

قطب الدين الحموي (سعد بن محمد بن مؤيد): ٥٣١.

القفطي: ١٩٨.

القيصرى: ۳۷۷، ۳۷۸، ۵۳۷، ۷۷۸.

(실)

الكروخي: ١٩.

كعب بن ضبة: ٤٩.

الكعبى: ٤٠٣.

كلبهار (ست غزالة): ٣١.

الكلاباذي: ٤١٤، ٢١٤.

كمال الدين بن محمد بن نور الدين: ٧٩.

كمال الدين الزملكاني (الشيخ): ٧٠، ٧٢، ٢٧، ١١٩، ١٢٤، ٥٣٢.

الكندى: ٤٩.

الكوراني (برهان الدين بن ادهم): ٣٧٥، ٣٧٨.

كونج فو دزه: ۱۳۷.

كونفوشيوس: ١٣٧.

كيكاوس (عز الدين كيخسرو): ٤٩، ٥٢، ٦٦، ١٢١.

(J)

ليبنتز: ۱۸۳، ۳٤٠.

ليلي: ٤٢٧، ٩٣٤.

ماسينيون: ۱۷۱، ۵۲۵، ۷۷۶.

مالك: ١١٠، ١٢١، ٣١٥.

مانی: ۱۳۷.

المجاهد: ٦٩.

المجاهد الرسولي (علي بن داود المؤيد): ٥٦١.

مجد الدين الفيروز آبادي: ٧٩، ٨٤، ١١٢، ١١٦، ١٢١، ١٢١، ١٢٥، ١٢١، ٥٣٠.

المحاسبي (الحارث): ١٩٢، ١٩٢.

المحبوبي: ١٩.

مزاحم بن أحمد بامزاحم: ٥٦٣.

محمد بن إسماعيل المكدش: ٥٥٥.

محمد أقبال: ١٣٥.

محمد بن أبي الفضل الحرستاني: ١٩، ٩٩.

محمد بن أسحق: ٢١.

محمد بن أبي الفضل الفراوي: ١٩، ٤٩.

Λíο

محمد الباروني: ١٢٠.

محمد بهاء الدين عبد الغنى البيطار: ٥٣٧.

محمد بن أبي جمهور: ٣٤.

محمد الحصيار: ٢٦.

محمد الخياط: ٤٩.

محمد بن سور الكلشني: ٧٤، ٨٠.

محمد بن سعد بن مردنیش: ۱۲.

محمد بن سعد (السلطان): ١٥.

محمد بن الشاه نقشبند الأويسى البخاري: ٥٦١، ٥٦١.

محمد بن شافع: ٥٦٣.

محمد شبستري: ٧٧٧.

محمد بن شرين (الشيخ): ٥٦٤، ٥٦٤.

محمد عبده (الشيخ): ٢٥٥، ٧٨٠.

محمد بن عبد الجبار النفري: ٢٠٧.

محمد بن عبد الله المخزومي: ٨٠٤.

محمد بن عبد الواحد المقدسى: ٧٤.

محمد بن على بن عربي (محي الدين): من صفحة ٢ إلى آخر الكتاب.

محمد بن عيمسى الجلودي: ١٩، ٢٠.

محمد لأهيجي: ٧٧٧.

محمد المزجاجي: ٥٥٨، ٥٦١، ٥٦٣، ٢٧٥، ٤٧٥.

محمد بن محمود الإنسى القزويني: ١٠، ٦٨، ٧١، ٨٢.

محمد بن المؤيد الحموي (سعد الدين): ۷۰، ۷۲، ۵۳۲، ۷۷۲.

محمد الهاشمي اليشكري: ٩٠.

محي الدين بن الزكي: ٥٦.

محي الدين بن مسدي: ٨٦.

المدنى (صفى الدين): ٣٧٨.

مريم بنت محمد بن عبدون البجائي: ٢٣.

المستنجد بالله ابن المقتفى (يوسف أبو المظفر):١٢.

المسيح (ع): ١٥٣.

مصطفى بن كمال الدين البكري: ٥٣٧.

المطهر سعد بن عبد الله الأصبهائي: ٦٤.

معاوية: ٧٨.

معروف الكرخى: ١٩٢.

المغيرة بن سعد: ١٠١.

المقبلي: ٤٧٤، ٤٧٣، ٤٧٤.

المقتفى بن المستظهر: ١٢.

المقري (أحمد): ٤٨، ٢٨، ٣٥٦.

المقريزي: ٤٨.

مكس مولر: ٥٧٤.

الملك الاشرف إسماعيل: ١٨.

الملك المجاهد: ٥٧٢.

الملك شرف الدين عيسى بن الملك العادل الأيوبي: ٦٨.

الملك الظاهر غازي: ٦٧.

الملك العادل أبو بكر أيوب: ٤٧، ٢٢، ٣٣، ١٤٠ . ٩٠

الملك المظفر: ٢٠، ٢٩، ٩٠، ١٠٧، ٢٢ . .

الملك الناصر: ٥٧٣.

مليسوس: ١٤٠.

المناوي: ٣٠.

المنصور (الملك): ٢٩، ١٩١.

المؤيد (الملك): ٧٩.

موسى (ع): ۸۸، ۲۰۲، ۲۷۸، ۲۰۷.

مومىي البيدراني: ٢٩، ٢٧٤.

مومىي بن أبي بكر: ١٦.

(ن)

مرز تحت ترکی وزر علوی ساوی

النابلسي (عبد الغني): ٦.

النبهاني (يوسف بن إسماعيل): ٩.

نجم الدين كوبرا: ٧٦٦.

النظام: ٤٧، ٥١، ٢٨٤.

النظَّام (المعتزلي): ٣١٦.

نللينو :٥٢٥.

نيكلمون: ١٣٥، ١٧١، ٤٣٤، ٢١١، ٥٢٥، ٥٣٢، ٤٧٥، ١٧٣.

نور: ۱۳، ۳۱.

النوري (الشيخ): ٢٥٣، ٥٣٤.

**(---)** 

هارون: ۸۸.

الهجويري: ٤٨٣، ٥٤٩.

هرقليطس: ١٤١.

هرمس: ١٥٢.

الهروي: ۲۵۷.

هشام بن الحكم: ٢٠١.

هند: ۲۷۱، ۹۳۱.

هنري كوربان: ٣٢٧.

هود (ع): ۲۲۵.

هوميروس: ۱۳۸.

هونفيلد: ۲۲٤.

مرار تعین از مین به سوی مراز تعین ترکیف بیشار مین به سوی

(و - ي)

الواسطي: ١٩٢.

يحي بن محمد الأورثني: ٥٠.

يحي بن يغان: ١٤.

يعقوب (ع): ١١٨.

يعقوب المنصور: ٦٩.

يوسف (ع): ۱۱۸.

يوسف الاستجى: ٢٩.

يوسف بن خلف الكومى: ٢٥، ١٩٦.

يوسف بن عبد المؤمن: ١٨.

يونس بن يحي بن أبي الحسن العباسي الهاشمي: ١٩.

## (٤) فهرس الفرق والجماعات

- الإباحية: ٢٦.
- الإبدال: ۲۰۸، ۷۸۰.
- الاثنى عشرية: ٧٧٨.
  - الإسلام: ٥٥٤.
  - الإسماعيلية: ٢١٨.
- الاشاعرة: ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۸۲، ۲۸۳، ۲۳۹، ۳۳۰، ۳۳۰، ۲۴۱ (۱۴۳، ۲۳۰) ۱۶۳، ۲۲۰ (۱۴۳، ۲۲۰)
  - الاشعرية: ١٧٥، ١٠٠، ٢٠٢، ٧١٠، ٧٧٥.
    - الأطباء: ۲۰۲.
    - الأفراد: ۸۳، ۸۹۲، ۲۸۰.
    - الأفلاطونية الجديدة: ١٤٧.
  - الأفلاطونية المحدثة: ١٣٠، ١٤٣، ١٤٩، ١٤٨، ٣٤٢، ٣٥٣، ٢٩٦.
    - الأفلاطونية الملفقة: ٢١٩.
    - الأفلاطونية الحديثة الاسكندرانية: ٨٤٤
      - الاقلوطينية: ١٣٠، ١٤٩.
        - الأقطاب: ٤٣.
        - الأمناء: ٣٨، ٥٧.
        - الأمويون: ١١، ٥٧.
      - الأمويون الأندلسيون: ١١، ٥٧.
- الأنب بياء: ٩٨، ١١٧، ٩٠٢، ١١٢، ١١٢، ١٢٠، ٣٦٠، ٣٨٣، ٩٠٥، ١٥٥، ٢٥٠، ٣٢٢، ٢٢٠، ٥٤٧.
  - الأندلسيون: ۱۱، ۱۸، ۵۷، ۱۹۳.
    - الاوثاد: ۳۸.
    - الأورفية: ١٣٧.
- الأولىلياء: ١٤٤ ١١١، ٢١١، ٨٨١، ١١٢، ١١٢، ٨٨٤، ٣٣٣، ٥٠٥، ١١٥، ٢٥٥، ١٥٥، ٢٥٥، ٢٢٥، ٢٥٥، ٣٢٢، ٥٧٧، ١٠٨، ٨٠٨.
  - الإيليين: ١٣٠.

- إخوان الصفا: ٢١٩.
- أصحاب العدد: ٢٠٢.
- أصحاب الكلام: ۲۱۷.
- أصحاب النزعة الوجودية:
- أصحاب النظر: ١٩٩، ٢٧٦.
- أصحاب وحدة الوجود: ١٩٣، ٢٦٧، ٢٦٧، ٢١٨، ٤١٦.
  - أهل الباطن: ۲۱۲.
  - أهل التحقيق: ٥١٣.
  - أهل الحكمة: ١٩٥.
  - أهل الرسوم: ٢٥٩.
  - أهل الرواق: ١٤٤.
    - أهل السنة: ١١٩.
  - أهل المننة والجماعة: ١٥٣، ٢٠٠، ٧٨٠.
    - أهل الاستشراق: ٧٩٥.
    - أهل الإشارات: ٢٥٧.
      - أهل الشهود: ٢٣٨.
- أهل الطريق: ٨٣، ١١٢، ٢٥٤، ٢٠١٦، ٣١٧، ٣١٠، ٢٠٥، ١٠٥، ٩٥٥.
  - أهل الظاهر: ٧٦، ٨٧، ١١١، ١٢٤، ٢١٨، ٣٥٣، ١٥٨.
    - أهل العلم الإلهي: ٢٥٧.
    - أهل الفكر: ١٨٠، ١٨٦، ٢١٨، ٢٧٦.
      - أهل الأفكار: ٢٥٧.
      - أهل الكتاب: ٧٤١.
    - أهل الكشف: ١٨٠، ١٨٥، ٢٨١، ٢٧٧، ٣١٨.
      - أهل الكلام: ٣٧١، ٣٧٧.
  - أهل الله: ۱۸۱، ۱۸۷، ۲۲، ۲۵۸، ۲۰۰، ۸۱۵، ۸۸۷.
    - أهل الالحاد: ٧٨٣.
    - أهل المعرفة باش: ١٩١، ١٩٩.
    - أهل النظر: ١٨٠، ٢١٨، ٣٠٠، ٣١٧، ٤٢٥.
      - أهل النار: ٨٠.

- أهل الجمع والوجود: ٢٣٦.
  - أهل الوجود: ١٩٥٠.
  - أهل الوحدة: ٨٥، ٢٣٦.

(ب)

- البراهمة: ١٣٠، ٢٤١، ٧٤١.
  - البراهمانية (الهندية): ١٣٥، ١٣٦.
    - البربر: ٥٨.
    - البوذية: ١٣٤، ١٣٥.
      - البيانية: ١٠١.

(ت)

- التابعين: ١٩٠.
- التركمانية: ۲۱٥.

(ث)

الثنوية: ٥٦٦، ٧٤١، ٧٤٢.

- الجبائية: ٢٧٦.

- الجبرية: ٧١٠.

الجلائرية التركمانية: ٢١٥، ٧٢٥.

- الجهمية: ٧١٠، ٧٧٥.

- الجيلانية: ٥٤١.

(さって)

- حكماء الهند: ١٣٠، ١٣١، ١٣٢، ١٣٣.
- الحكماء: ١١٦، ١٢٨، ١٧٩، ١١٦، ٧٧٧، ١٩٤، ١٥، ٢٢٥.
  - الحكماء العقلانيين: ٢٦٨.
    - الحلولية: ٦٥.
    - المنابلة: ١٧٥، ١٧٥.
      - الخوارج: ۱۷۵.

(-)

- الدهرية: ٥٦٦، ٧٤١.

الدهريون: ٧٤٢.

(c)

- الرسل: ۲۱٤، ۲۲۰، ۳۱۷، ۳۸۱.

الرسولية: ۲۷۵.

– الروافض: ٦٠.

الرواقية: ١٣٠، ١٤٤، ١٤٥.

– الرواقيون: ١٤٤، ١٤٦.

الروم: ٥٣.

الرومان: ۵۸.

(j)

الزرادشقية: ١٣٦، ١٣٧، ٥٦٥.

- الزنادقة: ٢٣٢، ٨٨٤، ٥٠٨.

- الزهاد: ۷۱۸، ۲۲۲.

(س) مراتمین تکییزر مین اسوی

··· السالكين: ١٣٤.

السبئية: ۲۰۰.

- السفسطائية: ٥٢٤.

- السلف: ۲۱، ۲۰۱.

(ث)

- الثناذلية: ٧٩٥.

- الشارتريين: ١٥١.

الشافعية: ٧٣.

- الشيعة: ١٧٥، ٤٨٣.

- شيعية: ٢٠٥.

- الشرعيين: ٦٨٣.

(oo)

الصابئون: ٤٧٤.

- الصحابة: ١٩١، ١٩١.

- صوفية وحدة الوجود: ٤١٥.

- - الصوفيون: ۲۰۱.
  - الصينيون: ١٣٠، ١٣٧،
    - الصليبيون: ٥٢٠.

(P)

- الطبائعية: ٢٤٥، ٧٤٧.
  - الطبيعيون: ٧٤١.
- الطبيعيون الأوائل: ١٣٠.
- الطريقة الأكبرية: ٧٨٠.
  - طيء: ٨.

(ع)

- العارفون: ٢٥٦، ٢٨٠، ٣١٦، ٣٥٠، ٤٥٧.
  - العامة: ١٩.
  - العُبّاد: ۷۱۸، ۳۲۷.
  - عبدة الأوثان: ٧٤١.
  - عرب فلسطين: ٥٨.
- Itelata: TA, OA, 171, P.Y, TIY, OIY, VIT, VIT, 173.
- علماء الرسوم: ۲۰، ۸۵، ۸۷، ۸۸، ۱۱۱، ۱۱۰، ۲۱۱، ۲۲۰، ۲۳۲، ۲۵۲، ۲۲۵، ۲۷۹،
   ۲۸٤، ۲۹۵، ۷۰۰، ۷۲۲.
  - علماء الظاهر: ١٠.
  - علماء الكلام: ١٧٩، ٣٦٥، ٢٠١.
    - العلماء بالله: ۲۱۲، ۲۲۳.
      - العيسويون: ٧٤٢.

(غ)

- الغلاة: ٢٠٠٠.
- الغنوصية: ١٣٠، ١٥١، ١٥٣.
  - الغنوصية اليهودية: ١٥١.

- الغنوصيون: ١٥٢.
- الغنوصية المسيحية: ١٥١، ١٥٣.

(ف)

- -- فارسية: ٢٠٥.
- الفراعنة: ٨٨.
- القرس: ١٣٧.
- الفرق الباطنية الملحدة: ٢٥١.
  - الفقراء إلى الله: ٣٣٥.
- - فقهاء الظاهريين: ١٢٤.
- - فلاسفة الذرة: ١٨٣.
  - الغلاسفة الطبيعيون: ١٣٠، ١٣٩.
  - فلاسفة المسلمون: ١٣٠، ٣١٨، ٣٣١.
    - فلاسفة المشرق: ٢١٣.
    - فلاسفة المغرب: ٢١٣.
  - فلاسفة اليونان الأولون: ١٣٠، ٥٦٩.

(ق)

- القرامطة: ۲۱۸، ۲۸۳.
  - القدرية: ۲۲.
  - القوط: ٥٨.

(의)

- الكفار: ٧٤٢.
- الكونفوشيوسية: ١٣٠.

(ل - م)

- -- المالكية: ٥٥، ٧٠، ٧٤.
- المانوية: ١٣٦، ٢١٩، ٥٦٥.

- - المتشككون: ٧٥.
  - المتصنوفة: ١٣٠، ٢١٩.
  - المتصوفون: ١٠، ١٨٩، ١٩٣، ١٩١، ١٩٥، ١٩٥.
    - المجسمة: ۲۰۱، ۲۰۱.
    - المجوس: ٢٤١، ٧٤١، ٧٤٧.
      - المحدثون: ۱۹۳.
  - المحققون: ۲۱۶، ۲۱۲، ۲۰۲، ۲۰۵، ۲۰۵، ۳۲۷، ۲۱۰، ۲۱۶، ۸۱۲، ۵۳۵، ۲۸۳.
    - المحمديون: ٥٦، ٢٦٤، ٢٧٤، ٥٧٤، ٢٤٧، ٥٤٧، ٢٤٧.
      - المرابطون: ٥٧، ٦٠، ٨٢.
        - المرجئة: ١٧٥.
      - المريدون: ٥٠، ٨٢، ١٢١، ١٩١، ٣٢٥، ٧٨٠.
        - مزدکیة: ۲۱۹.
        - المستثنرقون: ۱۷۱، ۵۲۹، ۹۹۰.
        - المسلمون: ۲۲، ۸۰، ۱۱۵، ۱۷۱.
    - المسيحية: ١٣٠، ١٣١، ١٥١، ١٥١، ٥٠١، ١٥١، ٢٦٥، ١٨٧، ٢٩٧.
      - المشاؤون: ١١٥.
        - المشانية: ٢١٩.
      - المشبهة: ۲۰۰، ۲۰۱.
  - المعتزلة: ۲۲، ۱۷۰، ۱۹۳، ۱۹۸، ۲۱۳، ۲۳۰، ۲۰۱، ۱۰۲، ۱۲۱، ۱۲۲، ۲۰۷، ۱۷۰.

15 July 1995

- المغيرية: ٢٠١.
  - المكّيون: ١٤.
- ILAKELE: 777, 107, 707, 737.
  - الملامتية: ۲۸، ۳٤، ۱۹۹.
    - المهندسون: ۲۰۲.
- الموحدون: ۱۲، ۲۱، ۵۷، ۲۰، ۸۲، ۱۸۱، ۲۰۸، ۷٤۷.
  - الموسويون: ٧٤٢.

- النجباء: ٣٨.
- النحويون: ٢٠٢.
  - النساك: ١٩٢.
- النصارى: ٥٦، ١٢١، ٤٧٤، ٢٦٥، ١٤٧.
  - النصرانية: ٥٥٥.
    - النظار: ٣٦١.
    - النعمتللاهية: ٧٧٧.
      - النقباء: ٣٨.
  - النقشبندية: ٥٥١، ٥٦١.
    - النوربخش: ۷۷۷.

(-->)

- الهرامسة: ١٥٢.
  - مللينية: ٢٠٥.
- الهنود: ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۵.
  - الوثنية: ٧٤١
  - اليونان: ١٣٠، ١٣٨، ١٤٦.
  - اليهود: ١٤٧٤، ٢١٥، ٤٧١.
    - اليهودية: ٥٥٤.

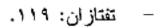
## (٥) فهرس المواضع والأماكن

- الاسكندرية: ٩، ٧٤، ٩٥، ٨١٥.
  - الإمبراطورية البيزنطية: ٩٤.
- - أثينا: ١٣٨.
  - أذربيجان: ٧٢، ٤١٥.
    - ارزن الروم: ٥٠.
    - أرمينيا: ٥٠، ٥٣.
  - اسبانیا: ۱۲، ۵۸، ۱۰۶.
  - السيلية: ١٥، ٢٨، ٢٩، ٣٣، ٣٤، ٤٤، ٥٥، ١٠، ٣٧، ١٩٢، ١٩٣، ١٩١، ١٩٩.
    - أسيا الصغرى: ٤٩، ١٣٨.
      - أسيا الوسطى: ٧٧٧.
        - أفريقية: ٤٤، ٦١.
          - إفسوس: ١٣٨.
      - إقليم وادي باش: ٥٨.
    - أم القرى (مكة): ٢٥، ٥٢.
      - أندونيسيا: ۲۷۹.
      - إنطاكية: ٥٢، ٥٣.
        - أوروبا: ١٩٤.
          - ايران: ١٣٦.
          - ايونيا: ١٣٨.

(ب)

- باکستان: ۲۷۱، ۷۷۷.
- بجایة: ۳۳، ۲۲، ۲۲، ۱۹۹، ۱۹۹.
  - بحر الخزر: ١٤٥.
  - بحر الزقاق: ٦١.

- البحر الأخضر: ٥٤٨.
- البحر الأحمر: ١٤٥.
- البرتغال: ۲۷، ۱۹۲.
- بستان ابن حیون: ۲۱، ۵۱، ۸۲.
  - بعلبك: ٧٢.
- بغداد: ٠٥، ١٥، ٢٨، ٣٨، ١٩١، ١٤٥، ٨٤٥، ٥٧٥، ٢٧٥.
  - بلاد أسيا الصغرى: ١٢١.
    - بلاد الأناضول: ٥٢.
      - بلاد الجيل: ٥٠.
    - بلاد الروم: ٤٩، ١٢١.
      - بلاد الشام: ٥٢.
      - بلاد اليونان: ٥٢.
      - بلنسية: ۱۲، ۵۸.
      - بطليوس: ٦٧٢.
      - بیت الله الکریم: ۲۰.
        - بيت المقدس: ٤٩٣.



- تشو فو (مدینة): ۱۳۷.
  - تلمسان: ۱۹۹،۱۶۰.
    - تهامة: ٥٥.
- تونس: ٤٧، ٨١، ١٩٣.

(ج)

- جام (بلاد ما وراء النهر): ۱۱۹.
  - جبال البرز: ١٤٥.
  - جبال تهامة: ٦٥.
  - جبل قاسيون: ٨٠.
  - الجزيرة: ٥٠، ١٢١.
  - الجزيرة الخضراء: ٦٢.

- يوم الجمل: ٨.
- جیلان: ۱۹۵۱ ۲۹۵.

(ح)

- حران: ۲۲.
- حصن كيفا: ٥٠.
- حلب: ۲۵، ۲۲، ۲۲.
  - حمص: ٦٧.
  - حيزان: ٥٠.

(خ)

- خراسان: ۷۲، ۱۱۹، ۲۶۰، ۹۵۰.
  - خلاط: ٥٠.
  - خُوَى: ٥١.
  - خوارزم شاه: ۱٥.



- دار نخلة: ٤٩.
  - داریا: ۱٤.
- دانیة: ۲۲، ۸۰.
  - دبیٹا: ۲۲.
  - دجلة: ٥٠.
  - سوق: ٥٩.
- دمشق: ۵۰، ۵۳، ۷۵، ۷۷، ۷۷، ۸، ۸، ۸، ۱۱۱ ، ۱۲۳، ۱۲۰ ، ۱۲۰.
  - دنیسر من دیار بکر: ۵۰.
    - دهلی: ۱۲۲.
    - دیار بکر: ۵۰.

(i - c)

- رندة: ١٤٤.
- الرها: ٥٠، ٢٢.
  - روما: ۵۸.

- زبید: ۷۱۰، ۲۰۰، ۲۱۰.

- زقاق الأشراف: ٤٩.

زقاق القناديل (القاهرة): ٤٩، ٦٣، ٥٦٥، ٣٧٥، ٥٧٥، ٨٨٥.

الزقاق الجنوبي المسمى بطرف حجى فتحى: ٥٧٥.

- الزقاق مجاز البحر في طنجة: ٦٢.

- زملکا: ۷۲.

الزهراء: ٥٨.

(س)

ساقية أبي شعرة (المنوفية): ۸۰.

- ساموس: ۱۳۸.

- سبنة: ٥٤٠

- سرقسطة: ٥٨.

- سر من رأى: ٢١٠.

- سعرت: ٥٠.

سمرقند: ۱۱۹.

- سنتری*س*: ۸۰.

سور بربر: ۹۹.

– سوریا: ۵۳.

- سيواس: ٥٠، ٥٠.

(ش)

شاطبة: ۱۲.

شان تونج: ۱۳۷.

شذونة: ٥٨.

الشرق الأقصى: ٧٧٩.

– شروان: ۲۵.

شهرزور: ۱۵۱.

(ص)

- الصالحية: ٨٠.

– الصين: ١٣٧، ٧٧٩.

(<del>7</del>)

الطائف: ٧٤.

- طبرستان: ٤١٥.

- طليطلة: ٥٨.

- طنطا: ٥٩.

(ظ - ع)

- عالقين: ٦٢.

- العراق: ٤١، ٢٤٥، ٥٥٤، ٢٧٥.

- عقبة أفيق: ٦٢.

- العلياء: ٢٧.

(غ)

غرناطة: ۵۸.

غرب البرتغال: ۹۲.

- غزة: ٤٧٥.

- فاس: ٤٢، ١٥، ٢١، ١٨٣. ﴿ وَالْمُرْتُ وَالْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ الْمُرْتُ

فارس: ۲۱، ۹۱، ۱۵، ۱۵، ۱۵۰، ۷۷۷.

الفرات: ٥٠.

(ق)

-القاهرة: ٦٦، ١٩٤، ٧٤٥، ٨٤٥، ٧٧٩.

– قبرفيق: ٤٤.

-القدس: ٥٢، ١١٣.

-قرطبة: ٣١، ٤٣، ٥٧، ٥٨، ٧٣، ١٩٢، ٨٠٣.

-قرطجنة: ٥٨.

-قرية الصالحية: ٨٠.

- القسطنطينية: ٥٨، ١٩٤.

قشتالة: ٥٧.

قصر الحمراء: ٥٨.

- · قصر الزهراء: ٥٨.
  - قلقشندة: ۸۰.
  - القليوبية: ۸۰.
  - قوج حصار: ٥٠.
- قونیة: ٤٩، ٥٠، ١٢، ١١٥، ١٢١، ٥٠٠.

(일)

- کازرون (من أعمال شيراز): ۲۸.
  - كورة القنت (الاسبانية): ٥٨.
    - -- الكعبة: ٥٠.
    - كولوفون: ١٣٨.

(ل - م)

- ماردین: ۵۰.
- مدرا*س:* ۱۳۰.
  - المدائن: ٨.
  - مدرید: ۵۸.
- المدينة: ٥٢، ١١٣.
  - مراکش: ٤٦.

- مرسية: ۱۱، ۱۲، ۵۱، ۵۷، ۵۸، ۵۸.

- المريّة: ٤٥، ٥٨، ٨٢، ١٢٠، ١٩٢، ١٩٣، ١٩٧.
  - مرشانة الزيتون: ۳۱، ۳۲.
  - مسجد أبي عامر الرطندالي: ٢٩.
    - مسجد الزبيدي: ۲۸، ۲۹.
    - مسجد الأز هر بعين الجبل: ٥٤.
      - مسجد العديس: ٢٩.
    - مسجد العماد بن الجلادين: ٢٠.
      - المشرق: ٥٧.
      - المشرق العربي: ٢٦.
      - مصر: ٣٤، ٤٧، ٨٤، ٢٢.
  - مضيق جبل طارق: ١٨، ٢٣، ٢٨، ٤٦، ٢٤.

- المغرب: ٣٦٧.
- مقام إبراهيم: ٦٣.
- مكة المكرمة: ١٩، ٢١، ٣١، ٣٤، ٤٧، ٥٠، ٥٧، ٨١، ١١١، ١٢٠.
  - ملطية: ٥٦، ٥٣، ١٣٨، ١٤٠، ١٨٠١.
    - مملكة الوا: ١٣٧.
      - ملایا: ۷۲۹.
    - مورور: ۳۱، ۲۱.
    - الموصل: ۲۰ ۲۶.
      - میافارقین: ۰۰.

(ن)

- نصيين: ٥٠.
- نهر الوادي الجديد: ٥٧.
  - النويدرة: ٢١٥.



- هراة: ١١٩.
- همذان: ۲۵۱.
- الهند: ۱۳۱، ۱۳۲، ۲۶۰، ۲۹۹*وز ۱۳۷*۲ و رامور سوی
  - الوادي سردد: ٥٥٥.
  - الوادي سهام: ٥٥٥.
  - وادي شقورة: ٥٧.
    - واسط: ۷۲.

(ي)

- اليمن: ١٢١، ١٤٥، ٢٢٥، ٢٧٥.
  - ينبوع أرين: ١٩٤.

# (٦) مصادر ومراجع البحث

- أ- القرآن الكريسم
- ب- الحديث الشريف
- ج- المصادر والمخطوطات العربية:
  - أولاً: مؤلفات ابن عسريي:

#### (المؤلفات المخطوطة):

- اجازة للملك المظفر: مخطوط، الظاهرية، دمشق، رقم ٤٦٧٩.
- ٢- الأجوبة اللائقة عن الأسئلة الفائقة: مخطوط، الظاهرية، دمشق، رقم ٤٢٦٦.
  - ٣ رسالة الإفادة لمن أراد الاستفادة: مخطوط، مكتبة خاصة، (دون رقم).
    - ٤- بلغة الغواص: مكتبة رياض المالح، دمشق، (دون رقم).
- الدرة الفاخرة في ذكرى من انتفعت به في طريق الآخرة: مخطوط، مكتبة خاصة، (دون رقم).
  - ٦- شجون المسجون: مخطوط، الظاهرية، دمثنق، رقم ٩٢٠٥.
  - ٧- مشاهد الأسرار القدسية: مخطوط، مكتبة رياض المالح، دمشق، ( دون رقم).
    - ٨- كتاب المنازلات: مخطوط، المعهد الأحدي، طنطا، رقم ١٩٥٨/٠٠.

#### (المؤلفات المطبوعة):

- ١- كــتاب الأزل: (رسائل ابسن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٢- كــتاب الإسراء إلى المقام الأسرى: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٣- كــتاب الإســفار عن نتائج الأسفار: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعيّة دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد النكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٤- كستاب الألف: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هـ/١٩٤٨م.
- حـــتاب الأحديّسة: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعيّة دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ١٥- اصطلاحات الشيخ محيى الدين ابن عربي: تحقيق بسام عبد الوهاب الجابي، الطبعة الأولى، دار الإمام مسلم، بيروت، ١٤١١هـ/١٩٩٠م.

- ٧- رسالة الانتصار: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٨- رسالة الأنوار: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
  - إنشاء الدوائر: طبعة ليدن، مطبعة بريل، ١٣٣٦هـ، يطلب من مكتبة المثنى ببغداد.
- ١٠ تحف السفرة إلى حضرة البررة: تحقيق محمد رياض المالح، دار الكتاب اللبناني، بيروت،
   (دون تاريخ).
- ۱۱ التدبيرات الإلهية في إصلاح المملكة الإنسانية: طبعة ليدن، مطبعة بريل، ١٣٣٦هـ، يطلب
   من مكتبة المثنى ببغداد.
- ١٣- التّــنزلات اللّيلــية فـــي الأحكام الإلهيّة: تقديم وتعليق عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر،
   (مصر).
- ١٤- تنبيهات على علو الحقيقة المحمدية: راجعها وعلق عليها عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، (مصر).
  - ١٥- ترجمان الأشواق: دار صادر، بيروت، ١٩٦٦
- ١٦- كتاب التجليات: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية،
   حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/ ١٩٤٨م.
  - ١٧ تفسير القرآن الكريم: الطبعة الأولى، دار اليقظة العربية، بيروت، ١٣٨٧هــ/ ١٩٦٨م.
- - ١٩ ديوان الشيخ الأكبر: طبعة بولاق، ١٢٧١هــ/١٨٥٥م.
- ٢٠ ذخائــر الأعـــلاق شرح ترجمان الأشواق: تحقيق د. محمد عبد الرحمن نجم الدين الكردي،
   القاهرة، سنة ١٣٨٨هـــ/١٩٦٨م.
- ٢١ رسالة الشيخ إلى الإمام الرازي: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة
   المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٢٢ رسالة في سؤال إسماعيل سودكين: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هـ /١٩٤٨م.

- ٣٣- رسالة لا يعول عليه: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ۲۲ رد المتشسابه إلى المحكم في الآيات القرآنية والأحاديث النبوية: مراجعة عبد الرحمن حسن محمود، عالم الفكر، (مصر).
- ٢٥ رمسالة روح القدس في مناصحة النفس: قدّم لها بدوي طه علاّم، الطبعة الأولى، مصر، سنة
   ١٤٠٩هــ/١٤٠٩م.
  - ٢٦- شقُّ الجيب: مجموع الرسائل الإلهيَّة، الطبعة الأولى، مطبعة السعادة، مصر، ١٣٢٥هـ.
- ۲۷ كستاب الشاهد: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية،،
   حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ۲۸ العجالة: رواية عن تلميذه صدر الدين القونوي، راجعه عبد الرحمن حسن محمود، مكتبة عالم
   الفكر، القاهرة، (دون تاريخ).
  - ٢٩ عقلة المستوفز: طبعة ليدن، مطبعة بريل، سنة ١٣٣٦هـ.، (يطلب من مكتبة المثنى ببغداد).
- ٣٠ عقيدة في التوحيد أو عقيدة أهل الإسلام: راجعه عبد الرحمن حسن محمود، مكتبة عالم الفكر،
   القاهرة، (دون تاريخ).
- ٣١ عــنقاء مغــرب في ختم الأولياء وشمعل المغرب: مكتبة صبيح، الأزهر، مصر، سنة ١٣٧٣ هــ/ ١٩٥٤م.
  - ٣٢ الفتوحات المكيّة في معرفة أسرار المالكيّة والملكيّة: طبعة حجر، بولاق، مصر.
    - ٣٣- الفتوحات المكيّة: تصوير دار صادر، بيروت، (دون تاريخ).
- ٣٤ الفتوحات المكية: نشر عثمان يحيى، الهيئة المصرية العامة للكتاب، الطبعة الأولى، (الأجزاء السبة الأولى فقط).
- ٣٥- فصيموص الحكم: نشر أبو العلا عفيفي وتعليقه عليه، دار الكتاب العربي، بيروت (دون تاريخ).
- ٣٦ كتاب الفناء في المشاهدة: (رصائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٣٧ كــتاب القســم الإلهــي: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٣٨- كــتاب الكتــب: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.

- ٣٩ محاضيرة الأبرار ومعسايرة الأخيار في الأدبيات والنوادر والأخبار: دار اليقظة العربية،
   بيروت، ١٩٦٨م، طبعة أخرى، القاهرة، منة ١٣٢٢هــ/١٩٠٦م.
- ٤٠ مسنزل القطسب ومقامه وحاله: (رمائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٤١- كــتاب المسائل: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية،
   حيدر أباد الدّكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
  - ٤٢ كتاب المعرفة: تحقيــق سعيد عبد الفتاح، الطبعة الأولى، باريس، بيروت، ١٩٩٣.
- ٣٦٠ مواقع السنجوم ومطسالع أهلة الأسرار والعلوم: مكتبة صبيح، الأزهر، مصر، ١٣٨٤هـ / ١٩٦٥م.
- ٤٤ كتاب الميم والواو والنون: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعيّة دائرة المعارف
   العثمانية، حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.
- ٥٤ كــتاب الوصايا: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية،
   حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/٩٤٨م.
- ۲۱ الرسسالة الوجوديسة في معنى قوله شمن عرف نفسه فقد عرف ربه: مكتبة القاهرة، ميدان
   الأزهر، مصر، (دون تاريخ).
- ٤٧ كــتاب الــياء: (رسائل ابن عربي)، الطبعة الأولى، مطبعة جمعية دائرة المعارف العثمانية،
   حيدر أباد الذكن (الهند)، سنة ١٣٦٧هــ/١٩٤٨م.

#### ثانيا: مؤلفات الجيلي:

#### (المؤلفات المخطوطة):

- ا- رسالة أربعون موطن: نسختان، مخطوط ومحقق. مخطوط، برلين، رقم ١٧٢٧/م، مأخوذ
   من الخزانة الملكية، الرباط.
  - ٢- أمهات المعارف: مكتبة الأزهر، القاهرة، رقم ٩٦٢، خصوصي ٣٣٥٩٨ عمومي.
- ٣- حقيقة الحقائق التي هي للحق من وجه ومن وجه للخلائق: دار الكتب المصرية، رقم ١٩٢،
   ضمن مجموعة.
- ٤- حقيقة اليقين وزلفة التمكين: نسختان، دار الكتب المصرية، رقم ٢٠٨ تصوف، ضمن
   مجموعة. النسخة الثانية، مخطوط، مكتبة الأوقاف، بغداد، رقم ٧٠٧١.
- ٥- سبب الأسباب لمن أيقن واستجاب: (هو نفس مخطوط حقيقة اليقين)، بغداد، مكتبة الأوقاف
   العامة، رقم ٢٤٩١، مجاميع.
  - ٣- شرح قصيدة صوفية: بغداد، مكتبة الأوقاف العامة، رقم ٧٠٧٤، ضمن مجموعة.

- ٧- خنسية أرباب السماع وكشف القناع عن وجوه الاستماع: دار الكتب المصرية، بخط مغربي،
   رقم ٣٦٠.
- ۸- القصديدة العينية باسم (النوادر العينية في البوادر الغيبية) نسختان: المكتبة الظاهرية، دمشق،
   رقم ١٦٩٩، نسخة أخرى: دار الكتب المصرية، ٢٧١، مجاميع.
- 9 قاب قوسين وملتقى النامومين: دار الكتب المصرية، رقم ۲۰۲، ضمن مجموعة توحيد.
   نسخة أخرى المكتب الهندي، لندن، رقم ٦٦٤.
  - ١٠ كشف الغايات في معرفة الآيات المتشابهات: مكتبة برلين، رقم ٣٢٧٩، كتبت سنة ٩١٧هـ..
- ١١- الكمسالات الإلهية في الصفات المحمدية: معهد المخطوطات، (جامعة الدول العربية)، رقم
   ٤٤٤ تصوف.
- ۱۲ لوامع البرق الموهن في معنى ما وسعني أرضى ولا سماني: دار الكتب المصرية، رقم ۲۰۲،
   مجاميع.
- ١٣ مسرآة العارفين فيما يتميز بين العابدين: مكتبة الأزهر، القاهرة، رقم ٩٦٢، ضمن مجموعة خصوصي/ ٣٣٥٩٨ عمومي.
- ١٤ مراتسب الوجـود وبيان حقيقة كل موجود: نسخة خطية ولها نسخة مطبوعة في مصر مكتبة الجندي.
  - ١٥ كتاب النقطة: (الجزء الأول من حقيقة الحقائق)، مكتبة الأوقاف العامة، بغداد.
- ١٦- شرح مشكلات الفتوحات المكية وفتح الأبواب المغلقات من العلوم اللدنية: المكتبة الظاهرية،
   رقم ٩١١٨. نسخة أخرى في المكتب الهندي لندن، رقم ١٠٢٧١.

#### (المؤلفات المطبوعة):

- الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأواثل: طبعة حجر، بولاق، القاهرة، سنة ١٢٩٣هـ.
   (مصححة عن نسخة للنابلسي).
  - ۲- الإنسان الكامل: نسخة أخرى طبعة مكتبة صبيح، القاهرة، ١٩٦٠م.
  - ٣- شرح رسالة الأنوار لابن عربي: طبعة الفيحاء، دمشق، ١٣٤٨هــ/١٩٢٩م.
- الكهف والرقيم في شرح بسم الله الرحمان الرحيم: المكتبة المحمودية التجارية، القاهرة، (دون تاريخ).

- مراتب الوجود وبيان حقيقة كل موجود: مكتبة الجندي، القاهرة.
- ٦- المناظر الإلهية: الطبعة الأولى، مكتبة الجندي، القاهرة، ١٣٨٢هـ ١٩٦٢م.
- ٧- نسيم السحر: (الجرزء الثانسي عشر من الناموس الأعظم)، مكتبة الجندي، القاهرة، (دون تاريخ).

#### (الشروح الخطية على مؤلفات الجيلي):

- ١- المعارف الغيبية، شرح القصيدة العينية، عبد الغني النابلسي، رقم ٩١١٨، المكتبة الظاهرية،
   دمشق ١٠٨٦هـ، بخط المؤلف.
- ۲- شرح على الإنسان الكامل: كشف البيان عن أسرار الأديان في كتاب الإنسان الكامل وكامل
   الإنسان، عبد الغني النابلسي، مكتبة Bibliothèca Regia Berolinensis، رقم ۸۲۰.
- ٣ شرح على الإنسان الكامل: أحمد بن محمد بن عبد الغنى المدني الأنصاري، المكتب الهندي،
   لندن، رقم ١٦٧.

#### ثالثاً: كتسب التسرات:

## مصادر التراث (الكتب المخطوطة):

- ۱ الألوسى (محمد شكري): مساجد دار السلام، بغداد، مخطوط، (دون ترقيم).
- ٢- الأنصاري الهندي اللكهنوي (الشيخ محمد عبد الباقي): المنح المدنية في مختارات الصوفية،
   مخطوط، مكتبة خاصة.
- ٣- البرزنجي (محمد بن عبد الرسول) الجاذب الغيبي في شرح الجانب الغربي في حل مشكلات ابن عربي، نسخة مخطوطة حديثة في مكتبة رياض المالح، دمشق.
- البرزنجي (أحمد بن إسماعيل بن زين العابدين البرزنجي): رسالة التحقيقات الأحمدية
   في حماية الحقيقة المحمدية، مخطوط، المكتبة الأجورية، دمشق.
- ٥- البكري (مصطفى كمال): السيوف الحداد في أعناق أهل الزندقة والإلحاد، مكتبة خاصة، نسخ سنة ١٧١هــ.
- ١٠ البيطار (عبد الغنبي بن الشيخ حسن): عروس البها وشموس النهى في توجيه الكلام على
   المماثل الوترية ما بين الغوث الجيلي وخاتم الأولياء، (مسودة مخطوط، مكتبة خاصة).
- التفتاز انـــي (ســعد الديــن): رســالة في وحدة الوجود، مخطوط، مكتبة كلية الأداب، جامعة القاهرة، ضمن مجموعة.
  - ٨- السيوطي (جلال الدين): الدرر المنتثرة، مخطوط، مكتبة رياض المالح، دمشق.
- ٩- الشـعراني (عبد الوهاب): شرح الألفاظ المتداولة بين الصوفية المحققين، معهد المخطوطات،
   جامعة الدول العربية، القاهرة، رقم ١٣/١٧٦٢، ضمن مجموعة.

- ۱۰ الشعرائي (عبد الوهاب): كتاب مفتاح الذرية في اعتقاد السادة الصوفية، مكتبة خاصة، (دون ترقيم).
- العيدروسي (عبد الرحمن): رسالة في وحدة الوجود، دار الكتب، القاهرة، رقم ١٦٧ تصوف، ضمن مجموعة.
  - ١٢- القاري (ملاّ على): رسالة وحدة الوجود، مخطوط، الظاهرية، دمشق.
- القيصري (داود): مطلع خصوص الكلم في معاني فصوص الحكم، مخطوط، دار الكتب المصرية، رقم ١٨٦ تصف.
  - ١٤- الكردي (حسن بن موسى): شرح الجلالة، مخطوط، دمشق، مكتبة خاصة.
    - 10- مختصر الدرة الفاخرة. مخطوط أسعد أفندي، مكتبة السليمانية، ١٧٧٧م.
- ١٦- المزجاجي (محمد بن محمد بن أبي القاسم): رسالة في الرد على الرد ملحد الشيخ محي الدين بسن عربي، (إمحاض النصيحة الصحيحة عن أمراض باطل النصيحة)، مكتبة رياض المالح، دمشق، (دون رقم).
- ١٧- المناوي (عبد الرؤوف): طبقات الأولياء، مخطوط، مكتبة رياض المالح، دمشق، (دون رقم).
- ۱۸ النابلسسي (عبد الغني): الحديقة الندية شرح الطريقة المحمدية، مخطوط، مكتبة رياض المالح،
   دمشق.
- ۱۹ النابلسي (عبد الغني): خمرة الحان ورثة ألحان، شرح رسالة الشيخ رسلان، مخطوط، مكتبة رياض المالح، دمشق.
- ۲۰ النابلسي (عبد الغني): الأقوال الجليلة بشرح الوسيلة (شرح على كتاب الوسيلة لمحمد بن الشيخ فضل الله)، دمشق، مكتبة خاصة.
- ٢١ النابلسي (عبد الغني): الدرر المنثورة في بيان زبدة العلوم المنشورة، مخطوط، مكتبة رياض المالح، دمشق.
- ٣٢- النابلسي (عبد الغني): القول المتين في بيان توحيد العارفين، مخطوط، دمثنق، مكتبة خاصة.
  - ٢٣ النابلسي (عبد الغني): نخبة المسألة شرح التحفة المرسلة، مخطوط، دمشق، مكتبة خاصة.
- ۲۲- النابلسي (عبد الغني): كتاب الوجود وخطاب الشهود في التصوف والصوفيين، الظاهرية،
   دمشق، (دون رقم).

#### مصادر تخريع الأحاديث:

ابــن الأثــير: أســد الغابة بمعرفة الصحابة لابن الأثير، دار إحياء التراث العربي، بيروت،
 ١٩٥٩.

- ٢- ابسن الأثير: جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق الشيخ عبد القادر الأرناؤوط، الطبعة الثانية، دار الفكر، دمشق، بيروت، ١٩٨١.
  - ٣- ابن الأثير: النهاية في غريب الحديث، تحقيق محمود الطناحي، القاهرة، ١٩٦٥.
  - ٤- ابن حجر العسقلاني: فتح الباري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت، ١٩٩٥.
    - ٥- ابن حبّان: الثقات.
- ۱۰ ابن ماجیة: السنن لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني، ابن ماجة، تحقیق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحیاء الكتب العربیة، عیسی البابی الحلبی، القاهرة، ۱۹۵۲.
- ٧- أبو داود: المنن لمليمان بن الأشعث الأزدي السجعتاني أبو داود، تحقيق عزت عبيد الدعاس،
   الطبعة الأولى، نشر محمد على السيد، حمص، ١٩٧٠.
- ٨- أبو نعيه الأصهاب : حلية الأولياء، المكتبة السلفية، تحقيق محمد الصباغ، الرياض،
   ١٣٥٧هـ.
- ٩- أبو يعلم الموصللي، مسند أبي يعلى الموصللي، تحقيق حسين أسد، دار المأمون، دمشق،
   بيروت، ١٩٩١.
- ١٠ السبخاري: الجسامع الصحيح لمحمد بن إسماعيل البخاري، تصوير دار إحياء التراث العربي، بيروت. ومختصر صحيح البخاري، محمد ناصر الدين الألباني، الطبعة الثانيسة، المكتب الإسلامي، بيروت، دمشق، ٢٠٤١هـ / ١٩٨١م.
  - 11- أحمد بن حنبل: المعمند للإمام أحمد بن حنبل، المطبعة الميمنية، القاهرة، ١٣١٣ه..
    - ١٢- الترمذي: سنن الترمذي، تحقيق عزت الدعاس، حمص، ١٩٦٩.
- - ۱٤ الديلمي: مسند الفردوس للديلمي، تحقيق محمد السعيد ز غلول، بيروت، ١٩٨٦.
    - ١٥- الزبيدي: إتحاف السادة المتقين، القاهرة ١٣١١ه...
- ١٦- زغلسول (محمد السمعيد): موسوعة أطراف الحديث النبوي الشريف، دار الفكر، بيروت،
   ١٩٨٩م.
- ۱۷- السيوطي (الجلال): الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، تحقيق محمد الصباغ، الرياض،
   ۱۹۸۳.
- ۱۸ السيوطي (الجلال): صحيح الجامع الصغير، تحقيق ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي،
   بيروت، دمشق، ۱۹۸٦.

- ١٩ السميوطي (الجلال): اللاليء المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، القاهرة، المكتبة التجارية الكبرى.
- ۲۰ الثسوكاني: الفوائسد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، تحقيق عبد الرحمان يحيى المعلمي اليماني ط الثانية بيروت ١٣١٢هـ.
- ۲۱ الطــبري: تــاريخ الطــبري، تحقــيق محمد أبي الفضل إبراهيم، دار سويدان، بيروت (دون تاريخ).
  - ٣٢- الطبراني: المعجم الكبير للطبراني، تحقيق حمدي السلفي، ١٩٨٠.
    - ٢٣- العراقي: تخريج أحاديث إحياء علوم الدين، الرياض، ١٩٨٧.
- ٢٤ العجلونسي (إسماعيل بن محمد): كشف الخفاء ومزيل الالتباس عما اشتهر من الأحاديث عن المسنة الناس، طبع دار إحياء التراث العربي.
- ٢٥ فنســنك (أ.ي): مفــتاح كــنوز السنة، نقله إلى العربية محمد فؤاد عبد الباقي، مراجعة خليل الميس، الطبعة الثانية، دار القلم، بيروت، ١٩٥٨.
- ٢٦− الأحاديث القدسية وتبيان مدى صحتها، الطبعة الأولى، دار الرشيد دمثنق، ومؤسسة الإيمان بيروت، ١٤١٢هــ/١٩٩٢م.
- ۲۷ الألبانسي (ناصسر الدين): سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، المكتب الإسلامي، دمشق،
   ۱۹۹٤.
- ٢٨ مسلم: الجامع الصحيح لابن الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٩٦٥.
  - ٢٩- المعجم المفهرس الألفاظ الحديث، ليدن، ١٩٣٦م.
- ٣١ المنذري (الحافظ المنذري): الترغيب والترهيب، اختصره ابن حجر العسقلاني، خرج أحاديثه وعلسق عليه عسبد الله حجاج، الطبعة الثالثة، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة. دار الجيل، بيروت.
  - ٣٢- النسائي: سنن النسائي بشرح السيوطي، القاهرة، ١٩٣٠م.
  - ٣٣ الهندي: كنز العمال، تحقيق بكري حيّاني، حلب، ١٩٧٠م.
- ۳۲- الهیشمی (نور الدین أبو الحسن علی بن أبی بكر الهیشمی): مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، مكتبة
   القدس، القاهرة، ۱۳۵۲هـــ.

## رابعاً: المراجع والمؤلفات العربية المطبوعة:

- ابسن أبسي أصيبعة: عيون الأنباء في طبقات الأطباء، تحقيق نزار رضا، دار مكتبة الخياط،
   بيروت، ١٩٦٥.
  - ۲- ابن الأثير: الكامل في التاريخ.
  - ٣- ابن الأثير: اللباب في تهذيب الأنساب ط مصر ١٣٥٧ هـ، ج ١.
- ٤- ابــن تغري بردي (أبو المحاسن): النجوم الزاهرة، الجزء المعادس، طبعة دار الكتب، ١٣٥٧ هــ/١٩٣٨م.
- ابــن تيمــية: الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، مجموعة الرسائل الكبرى، الطبعة
   الأولى، المطبعة العامرة الشرقية، مصر، ١٣٢٣هــ.
  - ٦- ابن تيمية: مجموعة الرمائل والمسائل، طبع دار المنار، القاهرة، ١٣٤١هـ /١٣٤٩هـ.
- ٧- ابن تيمية: حقيقة مذهب الاتحاديين، (مجموعة الرسائل والمسائل، طبع المنار، القاهرة، ١٣٤١هــ.
- ۸- ابن تیمیة: مجموعة الفتاوی، مجلد ۱۸ و الطبعة الأولی، المؤسسة العربیة للدر اسات و النشر،
   ۸- ۱۳۹۸هـ.
  - ٩- ابن الجوزي: صفة الصفوة، ط الهندسة ١٣٥٦هـ ج٢.
- ١٠ ابــن الجوزي (أبو الفرج عبد الرحمن): نقد العلم والعلماء أو تلبيس إيليس، مطبعة المنيرية، مصر، (دون تاريخ).
  - 11- ابن الخطيب (نسان الدين) كتاب الاحاطة في أخبار غرناطة، القاهرة، ١٣١٨هـ، ج٧.
- ۱۲- ابـن الخطيب (محمد بن عبد الله بن سعيد التلمساني): روضة التعريف بالحب الشريف للسان الديـن بـن الخطيـب، تحقيق عبد القادر أحمد عطا، دار الفكر العربي، القاهرة، ۱۳۸۷هـ/ ۱۹۸۸م.
  - ١٣ ابن خلكان: وفيات الأعيان، بولاق، ١٢٩٩هـ..
- ۱٤ ابــن ســينا: الحدود، ضمن ثلاث رسائل في الحدود، تحقيق وترجمة أميليه ماريه جواشون،
   المعهد العلمي الفرنسي للآثار الثعرقية، القاهرة، ١٩٦٣.
- ١٥ ابن شاكر الكتبي (محي الدين): فوات الوفيات، تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، طبولاق، القاهرة، ١٩٥١م.
- ١٦ ابــن عجيـــبة الحسني (أحمد بن محمد): كتاب إيقاظ الهمم في شرح الحكم، ط أولى، الجزء الأول والثاني، مصر، ١٣٢٤هـــ/١٩٠٦م.

- ۱۷ ابسن عجيبة الحسني (أحمد بن محمد): معراج التشوف إلى حقائق التصوف، الطبعة الأولى،
   مطبعة الاعتدال، دمشق، ١٣٥٥هـ/١٩٣٧م.
- ۱۸ ابن عساكر: تهذيب التاريخ، تهذيب وترتيب عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٢٩
   ٨٠- ابن عساكر: تهذيب التاريخ، تهذيب وترتيب عبد القادر بن أحمد بن بدران، ط دمشق ١٣٢٩
   ٨٠- ١٩١١م.
- 19- ابن عطاء الله السكندري: الله، القصد المجرد في معرفة الاسم المفرد، القاهرة، ١٣٤٨هـ/ ١٩٣٠م.
  - ٢٠- ابن العماد الحنبلي: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ط القاهرة، ١٣٥٠ه...
    - ٢١- أبو الفداء: كتاب المختصر في تاريخ البشر، ج٥، ج٦.
    - ٢٢- ابن قاضى شهبة: الإعلام، مخطوط في مكتبة بودليان.
- ۲۳ ابن كثير (الحافظ بن كثير أبو الفدا القرشي الدمشقي) البداية والنهاية مكتبة المعارف.
   القاهرة، ط أولى ١٣٥١هـ، ج١٣.
- ٢٤- أبو ريّان (د. محمد علي) أصول الفلسفة الاشراقية عند شهاب الدين السهرودي، ط القاهرة،
   ١٩٦٩م.
- ٢٥- أبو ريّان (د. محمد على): تاريخ الفكر الفلمفي في الإسلام، دار الجامعات المصرية، الاسكندرية، ١٩٧٠.
- ۲۲ أبو ريّان (د. محمد علي): تاريخ الفكر الفلسفي، الفلسفة اليونانية، الطبعة الثانية، دار النهضة العربية، بيروت، ۱۹۷٦.
- ۲۷ أبو ريسان (د. محمد علي): الإشراقية مدرسة أفلاطونية إسلامية، الكتاب التذكاري لشيخ الإشراق شهاب الدين السهروردي، وزارة الثقافة، القاهرة، ١٣٩٤هـ / ١٩٧٤م.
- ۲۸ أبسو زيد (نصر حامد): فلمنفة التأويل، دراسة في تأويل القرآن عند محي الدين بن عربي،
   الطبعة الأولى، بيروت، ۱۹۸۳م.
- ٢٩ أبو زهرة (محمد): ابن تيمية حياته وعصره، أراؤه وفقهه، دار الفكر العربي، القاهرة، (دون تاريخ).
- ٣٠ أبو سعيد الأندلسي (أبو الحسن بن موسى): المغرب في حلى المغرب، تحقيق شوقي ضيف،
   الجزء الثاني، مصر.
  - ٣١ أبو طالب المكي: قوت القلوب، القاهرة، ١٣١٠هـ..
- ٣٢- أبو الفداء (عماد الدين إسماعيل): كناب المختصر في أخبار البشر، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ١٣٨١هــ/١٩٦١م.
  - ٣٣ الأبياري: سعود المطالع فيما تضمنه الألغاز من العلوم اللوامع، الجزء الثاني، مصر.

- ٣٤ الأشـعري (أبو الحسن): مقالات الإسلاميين واختلاف المصلين، تحقيق محمد محي الدين عبد
   الحميد، الطبعة الثانية، مكتبة النهضة، ١٣٨٩هـ/١٩٦٩م.
- ٥٥- أمين (أحمد): ظهر الإسلام، الطبعة الثالثة، الجزء الرابع، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦٢م.
  - ٣٦ أمين (د. عثمان): الفلسفة الرواقية، سلسلة أعلام الفلاسفة، القاهرة، ١٣٦٤هـــ/ ١٩٤٥م.
- ٣٧ بالي أفندي: حل المواضع الخفية، شرح على فصوص الحكم للاستاذ الأكبر الشيخ محى الدين بسن عربي، من شرح بالي أفندي، هامش شرح القاشاني على الفصوص، المطبعة الميمنية، مصطفى البابي الحلبي، مصر، ١٣١٠هـ...
- ٣٨- بدوي (د. عبد الرحمن): ربيع الفكر اليوناني، الطبعة الرابعة، مكتبة النهضة المصرية القاهرة ١٩٦٩م.
- ٣٩- بدوي (د. عبد الرحمن): خريف الفكر اليوناني، الطبعة الرابعة، مكتبة النهضة المصرية،
  - ٤٠ بدوي (د. عبد الرحمن): فلسفة العصور الوسطى، مكتبة النهضة المصرية، مصر، ١٩٦٢.
- ٤١ بدوي (د. عبد الرحمن): كتاب التراث اليوناني، الطبعة الثالثة، دار النهضة، مصر، ١٩٦٥م.
  - ٤٢ بدوي (د. عبد الرحمن): مدخل جديد إلى الفلسفة، الطبعة الأولى، الكويت، ١٩٧٥م.
    - ٤٣ بدوي (د. عبد الرحمن): الموسوعة الفلسفية، الطبعة الأولى، بيروت، ١٩٨٤.
- ٤٤ بدوي (د. عبد الرحمن): تاريخ الفلسفة في ليبيا، الجزء الثاني، سونيسيوس القورينائي،
   منشورات الجامعة الليبية.
- ٥٤ بــروكلمان (كارل): تاريخ الأدب العربي، نقله إلى العربية عبد الحليم النجار، الطبعة الثانية،
   الجزء الأول، دار المعارف بمصر، القاهرة، ١٩٦٨.
- ٢٤- البطايوسي (ابسن السيد البطايوسي): كتاب الحدائق في المطالب العالية الفلسفية العويصة،
   الطبعة الأولى، مصر، ١٣٦٥هـ/١٩٤٦م.
  - ٧٤- البغدادي (إسماعيل باشا): هدية العارفين في أسماء المؤلفين-
- ٨٤ -- البغدادي (أبو منصور عبد القاهر): الفرق بين الفرق، الجزء الأول، مكتبة الكليات الأزهرية،
   القاهرة، ١٣٢٨هـــ.
  - ٤٩ البغدادي: إيضاح المكنون، الجزء الأول الجزء الثاني.
- ومنها المسيوس (مسيجل أمسين): ابن عربي، حياته ومذهبه، ترجمة الدكتور عبد الرحمن بدوي، القاهرة، ١٣٢٨هـ.
  - ٥١ البهي (د. محمد): الجانب الإلهي في التفكير الإسلامي، مصر، ١٣٦٥هـ/ ١٩٤٥م.

- ٥٣- البيطار (بهاء الدين): تكملة النفحات الأقدسية في شرح الصلاة العظيمية الإدريسية، مطبعة الترقى، دمشق، ١٣٥٠هـ / ١٩٣١م.
- ٥٤ التادف ي الحنباسي (يوسسف بسن عبد الرحمن): قلائد الجواهر في مناقب الشيخ عبد القادر،
   القاهرة، ١٣٥٦هـ..
  - ٥٥- التفتازاني (د. أبو الوفا): مدخل إلى التصوف الإسلامي، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٩٧٦.
  - ٥٦ التفتازاني (د. أبو الوفا): دراسات في الفلسفة الإسلامية، الطبعة الأولى، مصر، ١٩٥٧م.
- التفتاز انى (د. أبو الوفا): ابن عطاء الله السكندري وتصوفه، الطبعة الثانية، الأنجلو المصرية،
   القاهرة، ١٣٨٩هـــ/١٩٦٩م.
- التفتاز انسي (د. أبو الوقا): ابن سبعين وفلسفته الصوفية، دار الكتاب اللبناني، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٧٣.
  - ٥٩- التفتاز اني (د. أبو الوفا): علم الكلام وبعض مشكِلاته، دار الثقافة بالقاهرة، ١٩٧٩.
- ٦٠ التفتاز انسى (د. أبو الوفا): الطريقة الأكبرية، الكتاب التذكاري، محى الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر والتأليف، القاهرة، ١٣٨٩هـ/١٩٦٩م.
- 71- التلمساني (شهاب الدين أحمد بن محمد العقري): أز هار الرياض في أخبار عياض، تحقيق مصطفى السقا وإبراهيم الأبياري، القاهرة، ١٣٥٨هـ/ ١٩٣٩م.
  - ٦٢ التهانوي كثباف اصطلاح الفنون، الجزء الأول.
- ٦٣- الجابسي (بسام عبد الوهاب): اصطلاحات الشيخ محي الدين بن عربي، (معجم اصطلاحات الصوفية)، تحقيق الجابي، الطبعة الأولى، دار الإمام المعلم، بيروت، ١٤١١هـ/١٩٩٠م.
  - ٦٤- الجبرتي: عجائب الآثار، الجزء الأول.
  - ٦٥- الجرجاني: التعريفات، مصر، ١٣٥٧هـ/ ١٩٣٨م.
- ٣٦- الجيابي (عبد الكريم): الإنسان الكامل في معرفة الأواخر والأوائل، طبعة بولاق، مصر، ١٢٩٣هـ.
  - ٦٧- الجبوري (عبد الله): الكثباف عن مخطوطات خزائن الأوقاف ببغداد، مكتبة الأوقاف.
- ١٨٠ الجزائري (الأمير عبد القادر): المواقف في الوعظ والإرشاد، ثلاثة أجزاء في التصوف، دار اليقظة العربية، دمشق، ١٣٤٤هــ.

- ٦٩ الجزائري (أحمد بن المديد محمد الحسني): نثر الدر وبسطه في بيان كون العلم نقطة، المطبعة الأهلية، بيروت، ١٣٢٤هــ.
- ٧٠ جولدتعسيهر: العقيدة والشريعة في الإسلام، ترجمة محمد يوسف موسى، الطبعة الثانية، دار
   الكتب الحديثة، بغداد، ١٩٥٩م.
- ٧١ حاجي خليفة (مصطفى كاتب جابي): كثيف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، نشر وتحقيق جوستاف فلويجل، ليبزج، ١٨٥٨/١٨٣٥.
- نسخة ثانية، كثنف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣ هـــ/١٩٩٢م.
  - ٧٢- حرازم (علي بن العربي المغربي الفاسي): جواهر المعاني، الطبعة الأولى، مصر.
- ٧٣- حسين (علي صافي): الأدب الصوفي في مصر في القرن السابع هجري، سلسلة الدراسات الأدبية، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٤.
  - ٧٤ الحبشي (عبد الله): الصنوفية والفقهاء في اليمن، طبع صنعاء، ١٩٧٦.
- ٧٥- حصرية (عزت): ليضاح المقصود من وحدة الوجود، تحقيق عزت حصرية، دمشق، ١٣٨٩ هـــ/١٩٩٩م.
- ٧٦ حلمي (د. محمد مصطفى): كنوز في رموز، الكتاب التذكاري، محي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر والتأليف، ١٣٨٩هـ/١٩ ٩م.
  - ٧٧- حلمي (د. محمد مصطفى): ابن الفارض والحب الإلهي، دار المعارف بمصر، ١٩٧١م.
- ٧٨ حلمي (د. محمد مصطفى): الحياة الروحية في الإسلام، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي، القاهرة، ١٣٦٤هـ/٩٤٥م.
- ٧٩ حنفي (حسن): حكمة الإشراق والفينومونولوجيا، الكتاب التذكاري لشيخ الإشراق شهاب الدين
   السهروردي، القاهرة، ١٣٩٤هــ/١٩٧٤م.
  - ٨٠- خان (خان صاحب خواجه): قصوص الحكم، ترجمة موجزة نشرت في مدراس، ١٩٢٩م.
    - ٨١ الخطيب البغدادي تاريخ بغداد، ط القاهرة، ١٩٣١هـ ج ١٠٤.
    - ٨٢- الخوانساري: روضات الجنان، ط إيران ١٣٠٧هـ، الطبعة الثانية.
    - ٨٣- الدسوقي (عمر): أخوان الصفا، دار إحياء الكتب العربية، مصر.
- ٨٤- ديورانت (ول): قصة الحضارة (الهند وجيرانها)، ترجمة زكي نجيب محمود، طبعة بيروت، ١٩٥٠م.
- ۸۵ دیورانیت (ول): قصة الحضارة (الشرق الاقصمی)، الجزء الرابع من المجلد الأول، حضارة الصین، ترجمة محمد بدران، القاهرة، ۱۹۵۰.

- ٨٦ الذهبي (شمس الدين) تذكرة الحفاظ، حيدر أباد، ١٩٥٥م، ج١.
- ۸۷ الذهبي (شمس الدين) كتاب العبر في خبر من غبر، تحقيق د. صلاح المنجد، الكويت، سنة
   ۱۹۹۳، ج٤.
- ٨٨- الذهبي (محمد بن أحمد): ميزان الاعتدال في نقد الرجال، عيمى البابي الحلبي، طبعة القاهرة، ١٣٢٥هـ.
- ٨٩- السرازي (محمد بن أبي بكر): مختار الصحاح، دار ومكتبة الهلال، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٨٣م.
- ٩٠ رامسل (برتسراند): تاريخ الفلسفة الغربية، ترجمة زكي نجيب محمود، الطبعة الثانية، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٦٨.
- ٩١- رضا (محمد رشيد): تاريخ الأستاذ محمد عبده، الطبعة الأولى، الجزء الأول، المنار، القاهرة.
  - ٩٢ رضوان (الشيخ حسن): روض القلوب المستطاب، القاهرة، ١٣٢٢هـ.
  - ٩٣- رينو (لويس): آداب الهند، ترجمة هنري زغيب، منشورات عويدات، بيروت، ١٩٨٩م.
- ٩٤- زيدان (يوسف): الفكر الصوفي عند عبد الكريم الجيلي، دار النهضة العربية، بيروت، ١٤٠٨ هـــ/١٩٨٨م.
  - ٩٥- السبكي: طبقات الشافعية، القاهرة، ٣٢٤ اهم، الجزء الخامس.
- ٩٦ السخاوي (شمس الدين محمد بن عبد الرحمن): الصوء الملامع لأهل القرن التاسع، مكتبة دار
   الحياة، بيروت ١٣٥٣هـ و ٥٥٥ (همية ١٢) مجانب
- ٩٧ سرور (طــه عبد الباقي): التصوف الإسلامي والإمام الشعراني، الطبعة الثانية، دار نهضة مصر، القاهرة، ١٣٧٢هـــ/١٩٥٢م.
- ٩٨- السلمي (أبو عبد الرحمٰن): طبقات الصوفية، تحقيق الأستاذ نور الدين شريبة، الطبعة الثانية،
   مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٣٨٩هـ / ١٩٦٩م.
- ٩٩- سيد الأهــل (عــبد العزيــز): محي الدين بن عربي، من شعره، الطبعة الأولى، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٧٠.
- ١٠٠ شــرف (د. جــالال): دراسات في التصوف الإسلامي، دار النهضة العربية، بيروت، ١٤٠٤ هــ/١٩٧٠.
  - ١٠١- الثعرنوبي (عبد المجيد): شرح تانية السلوك إلى ملك الملوك، طبعة مصر، ١٣١٠هـ...
- ۱۰۲ الشمعراني (عمد الوهماب): اليواقيت والجواهر بيان عقائد الاكابر، الطبعة الأخيرة، مكتبة عيسى البابي الحلبي، مصر، ۱۳۷۸هم/۱۹۵۹م.

- ١٠٣ الشمعراني (عمد الوهماب): الكبريت الأحمر في بيان علوم الشيخ الأكبر، هامش اليواقيت والجواهر، الطبعة الأخيرة، مكتبة عيمى البابي الطبي، مصر، ١٣٧٨هـ/ ١٩٥٩م.
- ١٠٤ الشعراني (عبد الوهاب): لواقح الأنوار القدسية في اعتقاد السادة الصوفية، تحقيق طه عبد الباقي سرور، الطبعة الأولى، المكتبة العلمية، القاهرة، ١٩٦٢.
- ٥٠١- الشعراني (عبد الوهاب): الطبقات الكبرى، الطبعة الأولى، الجزء الأول، مكتبة الباب الحلبي،
   القاهرة، ١٣٧٣هــ/١٩٥٤م.
  - ١٠٦ الشعراني (عبد الوهاب): الميزان الكبرى، القاهرة، ١٩٢٥م.
- ١٠٧ الشهرســتاني: الملــل والنحل بهامش الفصل بين الأهواء والنحل لابن حزم الأندلسي، تحقيق سيد كيلاني، الجزء الأول، القاهرة، ١٩٦١.
- ١٠٨- الشوكاني (محمد بن علي): البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، الجزء الأول، مطبعة السعادة، مصر، ١٣٤٨هـ..
  - ١٠٩ الشيبي (كامل مصطفى): الفكر الشيعي والنزعات الصعوفية، بغداد، ١٩٦٦م.
- ١١٠ الشــيبي (كامل مصطفى): الصلة بين التصوف والتشيع، الطبعة الثانية، دار المعارف بمصر،
   (دون تاريخ).
  - ١١١- صناعد بن أحمد الأندلسي: طبقات الأسم، بيروت.
- 117- الصفدي (صلاح الدين خليل بن أيبك) الوافي بالوفيات، نمخة خطية بمكتبة أحمد الثالث بالأستانة، رقم ٢٩٢، ج٣. مُرَّمَّتُ عَمِّرُ مِن مِن الله
- 11٣- طاش كبرى زاده (أحمد بن مصطفى): مُفتاح السعادة ومصباح العبيادة، الطبعة الأولى، حيدر أباد الذكن (الهند)، ١٣٢٨هـ..
- ۱۱۶ الطومسي (أبــو النصر السراج): اللمع في التصوف، تحقيق د. عبد الحليم محمود وطه عبد الجافي سرور، دار الكتب الحديثة بمصر ومكتبة المثنى ببغداد، ۱۳۸۰هــ/۱۹۹۰م.
- 110- الطويل (د. توفيق): فلسفة الأخلاق الصوفية عند ابن عربي، الكتاب التذكاري لمحي الدين ابن عربي، الكتاب التذكاري لمحي الدين ابن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر، (دار الكاتب العربي)، مصر، ١٣٨٩هــ/١٩٦٩م.
  - ١١٦ عبد البديع (لطفي): الإسلام في إسبانيا، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٨م.
- ١١٧ عــبد الرازق (د. مصطفى): مذهب العلم الحديث في الدين وأصله، مجلة الهلال، مجلد ٤٠، الجزء التاسع، يوليو، ١٩٣٢م.
- ١١٨ عـبده (الشـيخ محمـد): أعمـال الإمـام محمد عبده في كتاب الإصلاح الفكري والتربوي
   والإلهيات، الجزء الثالث، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٧٢.

- ١١٩ عــزام (د. عــبد الوهاب): التصوف وفريد الدين العطار، الجزء الأول، مكتبة البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٤٥.
  - ١٢٠- العزاوي (د. عباس): كتاب التعريف بالمؤرخين في عهد المغول والتركمان.
    - ١٢١ العطار (فريد الدين): تذكرة الأولياء، نشرة نيكلسون، ١٩٠٥، ١٩٠٠.
- ۱۲۲ العطسار (فرید الدین): وحدة الوجود، كتاب منطق الطیر، ترجمة محمد بدیع جمعة، بیروت، دار الأندلس، ۱۹۷۹.
- ١٢٣ عطيت و (د. حرب عسباس): ملامح الفكر الفلسفي والديني في مدرسة الإسكندرية القديمة،
   الطبعة الأولى، دار العلوم العربية، بيروت، ١٤١٣هـ /١٩٩٢م.
- 174 عطيستو (د. حربي عسباس): ملامسح الفكر الفلسفي عند اليونان، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، ١٩٩٢.
- ۱۲۰ عفیفی (د. أبسو العلا): المقدمة والتعلیقات علی فصوص الحكم للشیخ الأكبر محی الدین بن
   عربی، دار الكتاب العربی، بیروت، (دون تاریخ).
- ۱۲۱ عقيفسي (د. أبسو العسلا): ابن عربي في دراساتي، الكتاب التذكاري، محي الدين بن عربي، المهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، (دار الكتاب العربي)، مصر، ۱۳۸۹هــ/۱۹۱۹م.

- ١٢٩ عفيفسي (د. أبو العلا): من أين استقى ابن عربي فلمنفته الصوفية، مجلة كلية الأداب، جامعة القاهرة، ١٩٣٣م.
- ١٣٠ عسياد (أحمد توفيق): التصوف الإسلامي، تاريخه ومدارسه وطبيعة أثره، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، مستمبر، ١٩٧٠م.
- ۱۳۱ العيدروسي (عبد الرحمٰن): لطائف الوجود في مسألة وحدة الوجود، تقديم وتحقيق الدكتور عبد اللطيف محمد العبد، الطبعة الأولى، دار النهضة العربية، القاهرة، ۱۳۹۷هـــ/۱۹۷۷م.
  - ١٣٢ الغزالي (أبو حامد): إحياء علوم الدين، القاهرة، ١٣٣٤هـ.
- ١٣٣- الغزالي (أبو حامد): المنقذ من الضلال، تحقيق د. عبد الحليم محمود، الطبعة السابعة، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٣٩٢هـ/١٩٧٢م.
  - ۱۳۳ الغزالي (أبو حامد): مشكاة الأنوار، القاهرة، ۱۳۲۸هـ.
  - ١٣٥ غلاب (د. محمد): مشكلة الألوهية، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٣٦٦هــ/١٩٤٧م.

- ١٣٦- غــ لاب (د. محمــد): المعــرفة عند محي الدين بن عربي، الكتاب التذكاري، محي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر، (دار الكتاب العربي)، القاهرة، ١٣٨٩هــ/١٩٦٩م.
- ١٣٧ غنى (قامم): تاريخ التصوف في الإسلام، ترجمه عن الفارسية صادق نشأت، مراجعة د.
   محمد مصطفى حلمى، مكتبسة النهضة المصرية، القاهرة، ٩٧٢م.
- ١٣٨- غومس (أميلو غرسيه): الشعر الأندلسي، ترجمة حسين مؤنس، الطبعة الثانية، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٦م.
  - ١٣٩ فاخوري (حنا وخليل الجر): تاريخ الفلمفة العربية، بيروت، ٩٦٣ ام.
- ١٤٠ فخــري (ماجد): السهروردي ومآخذه على المشائين العرب، الكتاب التذكاري لشيخ الإشراق شــهاب الدين العمهروردي، تقديم د. إبراهيم مدكور، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٣٩٤هــ/١٩٧٤م.
- ١٤١ فــروخ (د. عمــر): الفلسفة اليونانية في طريقها إلى المغرب، الطبعة الأولى، مكتبة منيمنة،
   بيروت، ١٩٤٧.
- ١٤٢ الفيروز أبادي (مجد الدين): القاموس المحيط، الطبعة الثانية، المجلد ٣٧، مكتبة البابي الحلبي، القاهرة، ١٣٧١هــ/١٩٥١م.
- ١٤٣ القاري البغدادي (علي بن إبراهيم بن عبد الله): الدر الثمين في محاسن الشيخ محي الدين،
   تحقيق د. صلاح الدين المنجد، بيروت، ١٩٥٩.
- ١٤١ قاسم (محمود): الخيال في مذهب محى الدين بن عربي، طبعة معهد البحوث والدراسات العربية التابع لجامعة الدول العربية، القاهرة، ١٩٦٩م.
  - ١٤٥ قاسم (محمود): ابن عربي وليبنتز، مكتبة القاهرة الحديثة، مصر، ١٩٧٢.
  - ١٤٦ القاشاني (عبد الرزاق): شرح على فصوص الحكم، المطبعة الميمنية، مصر، ١٣٢١ هـ.
- ۱۶۷ القزوینی (زکریا بن محمد بن محمود) آثار البلاد وأخبار العباد، دار صادر، بیروت، ۱۳۸۰ هـــ/۱۹۶۰م.
- ١٤٨- القثري (عبد الكريم بن هوازن): الرسالة القشيرية في علم التصوف، مصر، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦-
  - ١٤٩ القفطي: تاريخ الحكماء.
- ١٥٠ القورني (عبد الحفيظ فرعلي): الشيخ الأكبر، محي الدين بن العربي، سلطان العارفين،
   مصر، ١٩٦٨م.
- ١٥١- الكتبي (محمد بن شاكر بن أحمد) فوات الوفيات تحقيق محمد محي الدين عبد الحميد، ط مصر ١٩٥٣م، ج٧.

- ١٥٢- كرم (يوسف): تاريخ الفلسفة اليونانية، الطبعة الخامسة، مصر، ١٣٨٦هـ/ ١٩٦٦م.
  - ١٥٣ الكعبي: كتاب المقالات في فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، تحقيق فؤاد السيد.
- 101-كفافىي (د. محمد عبد السلام): اتجاهات إنسانية في الشعر الصوفي، كتاب في أدب الفرس وحضارتهم، نصوص ومحاضرات، مكتبة النهضة العربية، بيروت، ١٩٦٧.
- ١٥٥- الكلاباذي (أبو بكر محمد): التعرف لمذهب أهل التصوف، تحقيق د. عبد الحليم محمود وطه عبد الباقي سرور، القاهرة، ١٣٨٠هـــ/١٩٦٠م.
- ١٥٦ كوربسان (هنري): تاريخ الفلسفة الإسلامية، ترجمة نصير مروة، الطبعة الأولى، منشورات عويدات، بيروت، ١٩٦٦م.
  - ١٥٧- كيلاني (قمر): في التصوف الإسلامي مفهومه وتطوره وأعلامه، بيروت، ١٩٦٢م.
- ١٥٨- اللكه نوي (الشيخ آفا بذرك الطهراني): الذريعة إلى تصانيف الشيعة، القسم الرابع من الجزء التاسع، طهران، ١٣٤٨هـ.
- ١٥٩ ماسينيون: الإنسان الكامل في الإسلام، ترجمة د. عبد الرحمن بدوي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٠م.
- ١٦٠- مبارك (د. زكي): التصوف الإسلامي في الأدب والأخلاق، المكتبة العصرية، بيروت، (دون تاريخ).
- ١٦١- متز (آدم): الحضارة الإسلامية في القرن الرابع هجري أو عصر النهضة في الإسلام، ترجمة د. عبد الهادي أبو ريدة، مصر، ٢٣٦٧هـ ميني مين
- ١٦٢ محفوظ (حسين على وجعفر آل يَاسين): كتاب مؤلفات الفارابي، وزارة الثقافة العامة، بغداد،
   ١٣٩٥هـــ/١٩٧٥م.
- ١٦٣ محمود (د. عبد الحليم): المنقذ من الضمال، المجموعة الكاملة لمؤلفات الدكتور عبد الحليم محمود، الطبعة الأولى، دار الكتاب اللبناني، بيمروت، ١٩٧٩، (المنقذ من الضلال، تحقيق، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٩٦٢م).
- ١٦٤ محمود (عبد القادر): الفلسفة الصوفية في الإسلام، الطبعة الأولى، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٦٤ محمود (عبد القادر):
- ١٦٥ مدكور (د. إبراهيم بيومي): وحدة الوجود بين ابن عربي واسبينوزا، الكتاب التذكاري، محي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر، القاهرة، ١٣٨٩هـــ/١٩٦٩م.
- ١٦٦ مدكسور (د. إبراهسيم بيومي): في الفلسفة الإسلامية، منهج وتطبيق، الطبعة الثانية، القاهرة، ١٩٦٨م.
  - ١٦٧ المرادي (أبو الفضل محمد خليل): سلك الدرر في أعيان القرن الثاني عشر، مصر.

- ١٦٨ مطر (د. أميرة حلمي): الفلسفة عند اليوناني، دار النهضمة العربية، مصر، ١٩٦١م.
  - ١٦٩ الملطي: التتبيه والرد على أهل البدع والأهواء.
- ١٧٠– مغنية (محمد جواد): فلسفة المبدأ والمعاد، الطبعة الأولى، المكتبة الأهلية، بيروت، ١٩٦١م.
- ١٧١ المقري (أحمد بن محمد التلمساني): نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب، تحقيق د. محمد محي الدين الحميد، مكتبة البابي الحلبي، القاهرة، ١٩٤٩.
  - ١٧٢ المناوي (عبد الرؤوف): فيض القدير، الطبعة الثانية، دار المعرفة، بيروت، ١٣٧٢هـ..
    - ١٧٣ مؤنس (حسين): تاريخ الفكر الإسلامي في الأندلس، الطبعة الأولى، مصر، ١٩٥٥م.
- ١٧٤ مـــور (هنري توماس): أعلام الفلسفة، ترجمة متري أمين، تقديم، د. زكي نجيب محمود، دار النهضنة العربية، القاهرة، ١٩٦٤م.
- ١٧٥ النابلسي (عـبد الغنـي) كتاب الوجود وخطاب الشهود، تحقيق د. بكري علاء الدين (بإسم الوجـود الحـق والخطـاب الصدق)، منشورات المعهد العلمي الفرنسي للدراسات العربية، دمشق، ١٩٩٥.
- ١٧٦ النابلسي (عبد الغني): إيضاح المقصود من وحدة الوجود، تحقيق عزت حصريّة، دمشق، ١٣٨٩ هـــ/١٩٦٩م.
- - ١٧٨ النسفي (أبو المعين): بحر الكلام بمجموعة الرسائل، مطبعة كردستان، ١٣٢٩ هـ/١٩١١م.
    - ١٧٩ النشار (د. على سامي): نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام، الطبعة الثالثة، مصر، ١٩٦٥م.
- ١٨٠ النشار (د. علي سامي): قراءات في الفلسفة، الطبعة الأولى، الدار القومية للطباعة،
   الإسكندرية، مصر، ١٩٦٧م.
- ۱۸۱ نصسر (سيد حسين): ثلاثة حكماء مسلمين، نقله عن الإنكليزية صلاح الصاوي، دار النهار، بيروت، ۱۹۷۱.
  - ١٨٢ النقشبندي (عبد المجيد): الحقائق الوردية في حقائق أجلاء الصوفية.
- ۱۸۳ النووي (أبو زكريا يحيى بن شرف): رياض الصالحين، دار العربية للطباعة، بيروت، (دون تاريخ).
- ١٨٤ نيكلسون (ريسنولد): فسي التصوف الإسلامي وتاريخه، ترجمة د. أبو العلا عفيفي، الطبعة الأولى، القاهرة، ١٩٦٣.
- ١٨٥- نيكلمسون (رينولد): الصوفية في الإسلام، ترجمة الأستاذ نور الدين شريبة، القاهرة، ١٣٧١ هـــ/١٩٥١م.

- ١٨٦ نيكلسون (ريسنولد): دراسسات في التصوف الإسلامي، ترجمة الأستاذ نور الدين شريبة لم تنشر.
- ۱۸۷ الهجویـــري (علی بن عثمان): كشف المحجوب، نشرة وترجمة نيكلسون، سلسلة جب، ليدن، 19۱۱.
- ١٨٨ هويدي (د. يحيى): محاضرات في الفلسفة الإسلامية، دار النهضة العربية، القاهرة، ١٩٦٥م.
  - ١٨٩ اليافعي اليمني: مرأة الجنان وعبرة اليقظان فيما يعتبر من حوادث الزمان، ط القاهرة، ج٣.
- ١٩٠- يحسيى (د. عسمان): نصوص تاريخية خاصة بنظرية التوحيد في الفكر الإسلامي، الكتاب السندكاري، محي الدين بن عربي، الهيئة المصرية العامة للنشر والتأليف، مصر، ١٣٨٩هـ/ ١٩٦٩م.

#### المعاجع:

- ۱- الزركلي (خير الدين): الأعلام، (۱۰ أجزاء ومستدرك)، القاهرة، ١٩٥٤ ١٩٥٩.
  - ٢- كحالة (عمر رضا): معجم المؤلفين، تراجم مصنفي الكتب العربية، دمشق.
- ٣- دائرة المعارف الإسلامية: مادة ابن عربي، تعليق د. أبو العلا عفيفي، الترجمة العربية.
  - ٤- دائرة المعارف (الشعب): مادة ابن عربي.
  - دائرة معارف البستاني: مادة ابن عربي طبعة طهران المرابية
  - ٦- فهرس الكتب العربية المحفوظة بالكتبخانة المصرية: مصر، ١٣٠٥ه...
    - ٧- فهرس المؤلفين بالظاهرية، مخطوط.
      - ۸- كتبخانة و ي الدين.
    - ٩- لسان العرب البن منظور: مادة فهق.
  - ١٠- معجم البلدان (ياقوت الحموي): محمد فؤاد عبد الباقي، مطابع الشعب، مصر.
  - ١١- المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم: محمد فؤاد عبد الباقي، مطابع الشعب، مصر.
    - ١٢- المعجم الصوفي: د. سعاد حكيم، طبع بيروت، ١٤٠١هـ/١٩٨١م.
      - ١٣- معجم المطبوعات العربية والمعربة: يوسف سركيس.
        - ١٤ معجم المطبوعات: كوركيس عواد.
      - ١٥ المعجم الفلسفي: د. جميل صليبا، دار الكتاب اللبناني، بيروت.
        - 17 الموسوعة العربية الميسرة: القاهرة، مكتبة الشعب.

#### المجسلات والدوريسات:

- ١- مجلة الأقلام: بغداد، الجزء الخامس، السنة السادسة، ١٣٨٩هـ.
- ٢- مجلة الحركة الصوفية في القرن السابع هجري (ومذهب ابن عربي): جزء مصور من مجلة الحركة الصوفية (دون تاريخ لها).
  - ٣- مجلة لغة العرب، العدد ٩، مصطفى جواد.
    - ٤- مجلة المجمع العلمي العربي، العدد ٢٤.
  - ٥- مجلة منبر الإسلام، نو القعدة، ١٣٨٦هـ.

## خامساً: المراجع الأجنبية:

- 1- Anawati et Gardet: Mystique Musulman, Aspects et tendences, Paris, 1961.
- 2- Burckhardt, T: L'homme Universel, Alger, Lyon, 1953.
- 3- Burckhardt. T: Du soufisme, Introduction au Langage doctrinal du soufisme, Alger, Lyon, 1957.
- 4- Dermenghem (Emile): L'eloge du vin Al-Khamriya, Poème Mystique de Omer Ibn-El-Faridh, Paris, 1931.
- 5- Massignon: Essai sur les origines du Lexique technique de la Mystique musulman, Paris, 1922.
- 6- Massignon: Recueil de textes inédits concernant L'histoire de la Mystique en pays de L'islam, Paris, 1929.
- 7- Nasr (Sayyed. H): Islamique studies, First Published, librairie de Lliban, Beirut, 1967.
- 8- Nicholson (R.A): Studies in Islamic Mysticism, Cambridge, 1927.
- 9- toshihiko (Izutsu): The concept and Realty of Existences of Modern Man, Mandola Book, 1976.
- 10- Encyclopedie de l'islam, V. 13.
- Brockelmen, G: Geschichte der Arabichen Litterature, Berlin, 1902, Suppl. Leiden, 1938.
- 12- Lalande: Voe tech.

# (٧) فهسرس الموضوعسات

|       | الإهداء                                                         |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 1.    | تقديم                                                           |
| ١.    | مقلمة                                                           |
|       | البساب الأول                                                    |
|       | محي الدين بن عربي ومذهبه في وحدة الوجود                         |
|       | الفصل الأول                                                     |
|       | ابن عربي، الرجل، أعماله، ومصادر نظرية وحدة الوجود               |
| ۸ .   | مقدمة                                                           |
| ۸     | حياته                                                           |
| 10    | شيوخه وأسانذته                                                  |
| ٥٦    | بيئته وخصائص عصره                                               |
| ۸۳ .  | أعماله أعماله                                                   |
|       | مصادر نظرية وحدة الوجود عند ابن عربي                            |
| 18    | أولا: المصادر غير الإسلامية                                     |
| ۱۳۰   | مصادر شرقية قديمة: الهنود والفرس                                |
| ۱۳۸   | المصدر اليوناني: الفلاسفة الطبيعيون الأوائل الإيليون، الرواقيون |
| 127   | الأفلاطونيون المحدثون                                           |
| 101   | ثانيا: المصادر الإسلامية                                        |
| 101   | القرآن الكريم                                                   |
| ۳۲    | الحديث                                                          |
| ۱۷۳ . | علم الكلام                                                      |
| 144   | النّصوف                                                         |

# الفصل الثاني

# ابن عربي ومذهبه الصوفي

| 444         | أولا: مفهوم التوحيد ومعنى الوجود عند ابن عربي:                     |
|-------------|--------------------------------------------------------------------|
|             | وحدة الوجود، الوجود المطلق، مراتب الوجود، الجواهر والأعراض،        |
|             | السذات الإلهــية، الأحدية والواحدية، دائرة الوجود، الواحد والكثرة، |
| ۲۳,         | الذات والصفات وعلاقتها بالعالم                                     |
| 727         | ثانيا: الصلة بين الله والعالم في مذهب ابن عربي الصوفي              |
| ۳۳۱         | الفيض أو التجليات (قضية الخلق في مذهب ابن عربي)                    |
|             | الفيض الإلهي، التجليات، المشيئة الإلهية، المدد الإلهي، معنى الخلق، |
| <b>۳</b> ۳۸ | نفي الوجود من عدم                                                  |
| ۲۷۲         | ثالثًا: الحدوث والقدم (القول بالأعيان الثَّابيَّة)                 |
| ۳۸٤         | الأعيان الثابتة، نفي فكرة الزمان عن الوجود                         |
| ٤.,         | رابعا: الجبرية أو الحتمية في مذهب أبن عربي                         |
| ٤١٣         | خامسا: القناء                                                      |
|             | الفصل الثالث                                                       |
|             | الحب الإلهي ووحدة الشهود عند ابن عربي                              |
| ٤٢٥         | تمهيد                                                              |
| ٤٢٧         | وحدة الشهود كنتيجة مترتبة على الحب الإلهي                          |
| १०१         | وحدة الأديــــان                                                   |
| ٤٧٧         | الحقيقة والشريعة (الظاهر والباطن)                                  |
| ٤٩٣         | الطريق الصوفي (المعراج أو السلم الروحي عند ابن عربي)               |
| ٤٩٧         | طبيعة التصوف عند ابن عربي                                          |

# الباب الثاني عبد الكريم الجيلي ومذهبه في وحدة الوجود الفصل الرابع

| عبد الكريم الجيلي، الرجل، حياته، اعماله، منهجه وخصائص مدرسته           |     |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| يمهيد                                                                  | ٥٤. |
|                                                                        | ٥٤. |
| أساتنته ومعاصروه                                                       | ٥٥٣ |
|                                                                        | ०२१ |
| مؤلفاته                                                                | 040 |
| أثـــر مدرسة ابن عربي في تصوف الجيلي ومذهبه                            | ٥٨٧ |
| الفصل الخامس<br>وحدة الوجود عند الجيلي وأثرها في مذهبه الصوفي<br>تمهيد |     |
| ۱۹                                                                     | 091 |
|                                                                        | ٥٩٣ |
|                                                                        | 097 |
| تصوره للوجود: يدور على ثلاثة محاور محور الذات، محور الأسماء،           |     |
| محور الصفات                                                            | ٦١٧ |
| الله واجب الوجود                                                       | 777 |
| خروج المطلق عن مطلقيته: الحركة والسكون في مذهبه                        | 727 |
| الأحدية، الهويسة، الإنية                                               | 750 |
| التــنزلات والتجليات                                                   | 701 |
| ثانيا: الواحد والكثير                                                  | ٨٢٢ |
| صلة الله بالعالم عند الجيلي                                            | ٦٧٧ |

| ٦٨٥         | قضية الخلق: هل هي من العدم أم بواسطة              |
|-------------|---------------------------------------------------|
| ٦٩٠         | الحدوث والقدم (الأعيان الثــابتة)                 |
| ٧.١         | نفي فكرة الزمان عن الوجود                         |
| Y•Y         | ثالثًا: الجبر والاختيار في مذهب الجيلي            |
|             | القصل السادس                                      |
|             | مفهوم الحب الإلهي في تصور الجيلي                  |
| ٧١٨         | تمهيد                                             |
| ٧٢.         | الحب الإلهي والفناء                               |
| Y           | درجات المحبة ومراتبها عند الجيلي                  |
| ٧٣.         | مراتب الفنساء                                     |
| ٧٣٨         | وحدة المعبود وتعدد الأديان                        |
| Y £ 1       | أصناف البشر وأجناسهم عند الجيلي                   |
| ٧٤٨         | وحدة الشهود عند الجيلي                            |
|             | الفصل السبايع                                     |
|             | بين ابن عربي والجيلب                              |
|             | دراسة نقدية مقارنة                                |
| <b>Y</b> \\ | أولاً أوجه الاتفاق والاختلاف بين ابن عربي والجيلي |
| 440         | تَانياً: أثر ابن عربي والجيلي في التصوف الإسلامي  |
| ٧٨٣         | أ- عبد الغني النابلسي                             |
| ۲۸۲         | ب- مصطفى بن كمال الدين البكري                     |
| ٧٨٩         | ج- الأمير عبد القادر الجزائري                     |
| 791         | د- الشيخ حسن رضوان                                |
|             | الخاتهة                                           |
| AYY         | نتائــج البحــث                                   |
|             |                                                   |

|              | الفهارسا                                                      |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
| ۸۱۷          | - 7 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1                       |
| ٨١٨          | ****                                                          |
| ٨٢٦          | فهرس أطراف الحديث                                             |
| ۸۲۹          | فهرس الإعلام                                                  |
| <b>ለ</b> ደ٩  | فهرس الفرق والجماعات                                          |
| ٨٥٧          | فهرس المواضع                                                  |
| ለጓ £         | مصادر ومراجع البحث                                            |
|              | أ- القرآن الكريم                                              |
| <b>ት</b> የ   | 4,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                       |
| ٨٦٤          | ب- المنة                                                      |
| ٨٦٤          | ج- المصادر والمخطوطات العربية                                 |
| ልጚዸ          | ١- مؤلفات ابن عربي                                            |
| <b>ለ</b> ጓ ٤ | (المؤلفات المخطوطة)                                           |
| ለ <b>ግ</b> ٤ | (المؤلفات المطبوعة)                                           |
|              | ٧- مؤلفات الجيلي                                              |
| ٧٢٨          | (المؤلفات المخطوطة) يَسْمُرُونُ مِنْ الْمُولِفَاتِ المُخطوطة) |
| ۸٦٧          |                                                               |
| ለፖሊ          | (المؤلفات المطبوعة)                                           |
| የፖሊ          | د- كتب التراث                                                 |
| ۸٦٩          | <ul> <li>مصادر النزاث (الكتب المخطوطة)</li> </ul>             |
| ۸٧٠          | - مصادر تخريج الأحاديث                                        |
|              | هــــ المراجع والمؤلفات العربية المطبوعة                      |
| ۸۷۳          | و- المعاجم                                                    |
| AA£          | ز – المجلات والدوريات                                         |
| ለለ٥          | ***************************************                       |
| ٨٨٥          | ح- المراجع الاجنبية                                           |
| ለለጓ          | ط- فهرس الموضوعات                                             |

1-10

ي- المقدمة الانكليزية و الفرنسية .....