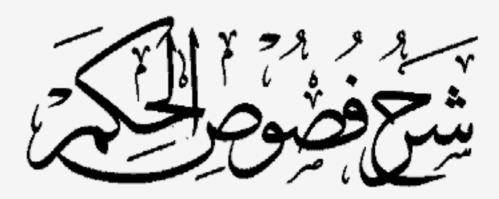


طبعةمنقحة

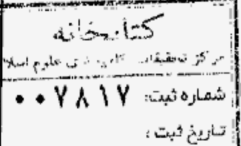
معتمه وعلق عليه الاستاذالسيد جلال الدين الآشتياني



آثار استنادآشتیانی ۲۰٫



لمؤبدالدين الحندي





صحتحه وعلق عليه الاستاذ السَيّد حَبلال الدّين الآشتياني

ڊ*رينڪ ک*ٽ

١٣٨١

جندي، مؤيد الله ين محمود، ٢٠٠٠ ع ق. شارح.

شرح قصوص الحكم / لمؤيّد الدين جندي، صحفه وحلّق عليه السيد جدلال الدّين الاشتياني. ـ [وبرايش دوم] . \_ قم: بوستان كتاب قم (انتشارات دفتر تبليغات اسلامي حوزة علميَّة قم) ، ١٣٨١ .

٩٧٥ ص . ـ (بوستان كتاب قمع ٦٢٧ . آثار استاد أشتياني ٢٠٠)

غهرست نويسي براساس اطلاعات فيها.

Mo'ayyed Al-Din Al-Jondi. Al-Sayyed Jalai Al-Din

مشت جلدیه انگلیسی:

Al- Astiyani, sarhe [A commentary on] Fosus Al-Hekam

کتابنامه به صورت زیرنویس.

١. ابن عربي، محمدين على ١٠ - ٥٦٣ق. فصوص الحكم منقدو تغسير . ٢. عرفان \_منون قديمي تا قرن ١٤ . ٣. تصوف متون قديمي تا قرن ١٤ . الله . ابن عربي ، محمدين علي ، ٦٢٨ ـ ٦٢٨ ق . فصوص الحكم، شرح، ب. آشتياني، جلال الذين، ١٣٠٦ ....... مصحح، ج. بوستان كتاب قم (التشارات دفتر تبليغات اسلامي حوزة علمية قم). د. عنوان. هـ. عنوان: فصوص الحكم. شرح.

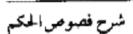
TRYAT

۲۰۲۳ ت ۲ الب/۲۸۲ عظ

🗖 مسلسل انتشار: ۱۸۵۰

ISBN: 964 - 371 - 119 - 6 / 474\_771\_114\_1 : 止いつ







المؤلف: مؤيّد الدّين الجندي

صحَحه وعلَّق عليه : الاستاذ السيَّد جلال الدين الأشتياني

الناشر: بوستان كتاب قم

(موكز النشر النابع لمكتب الإعلام الإسلامي)

الطبعة: مطبعة مكتب الإعلام الإسلامي

الطيعة: الثانية (الأولى لهذا الناشر) / ١٤٣٣ ق، ١٣٨١ش

الكمية: ٢٠٠٠

السعر: ٥٣٠٠ تومان

#### جميع الحقوق محفوظة للناشر

العتوان: قيم، شارع الشهداء (صفائية) ، يومنان كتاب قيم، ص ب ١٩١٧ ، الهائف: ٧ ـ ٧٧٤٢١٥٥ القاكس: ١٥٥٤ ٢١٥٢ فلمرض المركزي، قم، شاوع الشهضاء (يتعاون اكتر من 34 تاشر يعرض إلني مشر الف عنواناً من الكتب)، الهائف: ٧٧٤٣٤٢٦ المعرض اللوعي (١) : طهران، شارع الفلاب، شارع فلسطين الجنوبي، الزقاق الثاني على اليمين (بشن)، الرقم ٢٢/ ٣ ، الهانف ٦٤٦ ١٤٦٠ المعرض الفرهي (٢)؛ المشهد المقلسة، شاوع آية الله الشهرازي، الوقاق وجهار باغ؛ المعرض فكتب الإعلام الإسلامي، فرح عرضان، الهالف ١٣٥١ ١٣٥ للعرض التعرص (٧): اصفهان، شارع الحالظ، تقاطع الكرماني، للعرض «كلستان كتاب؛ فكتب الإعلام الإسلامي، قرع اصفهان، الهانف ٢٣٢٠٣٧٠ دو فعنا حلى الانترات : I - http://www.hawzah.net/M/M.htm

2- http://www.balagh.org

الىرىد الكترونى: E-mail: Bustan-e-Ketah@noomet.nct

Printed in the Islamic Republic of Iran



## تقدير

نتقدم بجزيل الشكر والتقدير إلى الإخوة الذين ساهموا في إنجاز هذا الاثر :

تقويم النصُّ: نعمت الله جليلي و احمد هايدي .

الإشراف العلمي: احمد عابدي

استخراج الفهارس: سيد ضياء الدين عليا نسب.

تنضيد الحروف: سيد صادق حسيني، مرضيه رضائيان، رقيه ملازاده و سكينه زماني.

تصويب اخطاء التنضيد: محمود هدايي.

الإخراج الفنَّى: احمد أخلى و احمد مؤتمني .

مراجعة الإخراج الفنّي: سيد رضا موسوى منش.

المقابلة: لطيف فـرادي، مـحـمد دانشي، بهـروز سـراقي، قـربان مخـدومي،

محمّد جواد مصطفوي، حسن سادين و بيژن سهرابي.

مراجعة النصَّ المقابلة: غلامرضا معصومي، عبدالهادي اشرقي و ولي قرباني.

مسؤول الإنتاج: حسين محمّدي.

متابع شؤون الطباعة: سيد رضا محمدي.



# الفهرس

| ٩          | مقلاًمة الناشرمقلاً من الناشر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11         | مقدّمة الشارح<br>مقدّمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۲٧         | مقدّمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ۲۸         | [البحث الأول من مباحث خطبة الكتاب المراز الم |
| ۳۹         | [البحث الثاني من مباحث خطبة الكتاب تحقيق في وجوه تسمية اسم الله]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۸۲         | [البحث الثالث من مباحث خطبة الكتاب]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>ለ</b> ግ | البحث الخامس من المباحث الكلِّية التي تحويها خطبة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٠٠         | البحث السادس من مباحث الخطية سرُّ الكلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٩٧         | البحث السابع [من مباحث خطبة الكتاب]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1 • 1      | البحث الثامن منها [أي من المباحث الكلية السَّة عشر]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1.0        | البحث التاسع منها [أي من المباحث الكلية الستة عشر]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٠٠٠        | البحث العاشر [من الستة عشر]: في إمداد الهمم القابلة للترقّي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 117        | البحث الحاديَ عشرَ [من السنة عشر]: في الهِمَم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 118        | البحث الثانيَ عشرَ [من الستة عشر]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 117        | البحث الثالث عشر [من السنة عشر]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# ٦/ شرح فصوص الحكسم

| 117         | البحث الرابعَ عشرٌ [من السنة عشر]                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| 11A         | البحث الخامس عشر [من الستة عشر]                               |
| ١٢٠         | البحث السادس عشر [من الستة عشر] آخِرُ شرح الخطبة              |
| 1           | [١. فَصُ حكمة إلهية في كلمة آدميّة]                           |
| Y11         | [فهرس قصوص الحكم]                                             |
| 770         | [٧. فص حكمة نَفَتْنَة في كلمة شبيثية]                         |
| ۲۸ <i>۵</i> | [٣] «فصُّ حكمة سبوحية في كلمة نوحية»                          |
| TTT         | [٤] «فصُّ حكمةٍ قدُّوسيةٍ في كلمةٍ إدريسيَّة»                 |
| ۳۵۹         | [0] «فصُّ حكمةٍ مُهَيَّمِيَّة في كلمة إبراهيمية»              |
| ۳۷٦         | [٦] ‹ فصُّ حكمة حقيّة في كلمة إسحاقية ١                       |
| ٣٩٦         | [٧] «فصُّ حكمة عليّة في كلمة إسماعيلية المُ                   |
| دري         | [٨] «فصُّ حكمة روحية في كلمة بعقوبية»                         |
| ٤٢ <b>٠</b> | [٩] «فص حكمة نورية في كلمة يوسفية»                            |
| ££          | [١٠] «فصُّ حكمة أحدية في كلمة هودية»                          |
| ٤٦٣         | [١١] "فصُّ حكمةٍ فاتحية في كلمة صالحية السنسس                 |
| £VY         | [١٢] "فص ُّحكمةٍ قلبية في كلمة شُعَيبِيَّة"                   |
| ٤٩٦         | [١٣] [«فصُّ حكمةً مُلكية في كلمة لوطية»                       |
| o·V         | [١٤] ﴿ فَص ُّ حَكَمةٍ قَدُريَّةً فَي كَلَّمةً عُزَيْرِيَّةً ﴾ |
| ٥٢١         | (١٥] «فصرٌّ حكمةٍ نبويّة في كلمة عيسوية»                      |
| 00£         | [١٦] "فص محكمة رحمانية في كلمة سليمانية ا                     |
| ٥٧٥         | [١٧] "فص َحكمة وجودية في كلمةٍ داووديةً!                      |
| ٥٩٠         | [١٨] "فصرٌ حكمةٍ نَفَسية في كلمة يونسية ١٨                    |
| 099         | [١٩] «فُصُّ حكمة غيبية في كلمة أيّوبيّة»                      |

| 711                             | [٢٠] الفصُّ حكمة جلالية في كلمة يحيوية ١٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                     |
|---------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| דוד                             | [٢١] «فص حكمةً مالكية في كلمة رُكَرِيّاويّة ١                                                                                                        |
| ٦٢٣                             | [٢٢] ﴿ فُصُّ حَكَمةً إِيناسِية في كَلَّمةً إِلياسِيةً ﴾                                                                                              |
| <b>7£Y</b> ,                    | [٢٣] «فصُّ حكمةً إحسانية في كلمة لقمانية»                                                                                                            |
| רסר                             | [٢٤] «فصُّ حكمةٍ إمامية في كلمة هارونية»                                                                                                             |
| <b>ካ</b> ጎ۴                     | [٢٥] «فصُّ حكمةً عِلويّةٍ في كلمة موسوية»                                                                                                            |
| ٧٠٤                             | [٢٦] «فص حكمة صمدية في كلمة خالدية»                                                                                                                  |
| ٧٠٧                             | [٧٧] «فص محمدية فردية في كلمة محمّدية على المستمدية على المست                                                                                        |
|                                 |                                                                                                                                                      |
| v <b>*</b> 4                    | القهارس<br>۱. فهرس الآيات                                                                                                                            |
| ۷۳۹<br>۷٦۱                      | ١. فهرس الآيات١                                                                                                                                      |
|                                 | ١. فهرس الآيات١                                                                                                                                      |
| ٧٦١                             | ۱ . فهرس الآيات                                                                                                                                      |
| ۷٦١<br>٧٦٥<br>٧٧٣               | ۱. فهرس الآيات                                                                                                                                       |
| ۷٦١<br>٧٦٥<br>٧٧٣               | <ol> <li>أهرس الآيات</li> <li>فهرس الاحاديث</li> <li>فهرس الاشعار</li> <li>فهرس الطوائف والجماعات والقبائل</li> </ol>                                |
| ۷٦١<br>۷٦٥<br>۷۷۳<br>۷۷۹<br>۷۸٤ | <ol> <li>أهرس الآيات</li> <li>فهرس الأحاديث</li> <li>فهرس الأشعار</li> <li>فهرس الطوائف والجماعات والقبائل</li> <li>فهرس الاعلام والأشخاص</li> </ol> |



### مقلأمة الناشر

من الامور التي لاتخفى على العرفاء وسالكي هذا الطريق أهمية و موقع كتاب فصوص الحكم وتفرده في مجال العرفان النظري. فقد ترك مؤلفه العارف الكبيس محبي الدين بن عربى أثراً كبيراً على العرفاء الذين تلوه، فلا يوجد عارف إلا واغترف من هذا المنهل العذب و تزود من هذه المائدة الشهيئة

ويعتبر استيعاب هذا الكتاب و فهم مضامينه من الأمور المشكلة من دون الاستعانة باستاذ ماهر وملازمة شخص ـ كالخضر عليه السلام ـ يبين له مرامي الكلام ومقاصده .

وبهذا الشان يقول الشهيد مرتضى المطهّري ما مضمونه: إنَّ هذا الكتاب رغم صغر حجمه فإنّه يعتبر من أدقَّ وأعمق المتون العرفانية، وربّما وجد في كلّ عصر شخصان أو ثلاثة بقدرون على فهم و تحليل مضامينه العميقة.

ويعدٌ صدر الدين محمد بن إسحاق القونوي من ابرز تلاميذ محيي الدين بن عربي الذين شرحوا هذا الكتاب، نتيجة لحضوره درس استاذه وتقريره له.

امًا مؤيد الدين جندي - الذي هو من المع تلامذة صدرالدين القرنوي - فهو يذكر بانّه درس متون فصوص الحكم بحضرة استاذه القونوي، وما إن اتمّ ذلك حتى شرع بشرح فصوص الحكم.

وربّما كان السبب في التطويل والإطناب في شرح مقدمة الفصوص هو اعتقاد القونوي أنّ كلّ مطالب الكتاب قد اجتمعت في المقدّمة بشكل مركّز. وكلّ مَن قرأ الفصوص على يد القونوي كان أقرب إلى معرفة نظريات ابن عربي في هذا المجال.

والسمات الرئيسية في «شرح فصوص الحكم، يمكن تلخيصها في شيئين :

### ١٠ / شرح فصوص الحكم

الأول: أنَّ هذا الكتاب هو الأول من نوعه الذي كُتِب حول فيصوص الحكم، فقد اختصّ بالسبق التاريخي دون غيره من الشروح.

الثاني: استفادة مؤلّفه واستيعابه لكلّ محتويات الكتاب بسبب تتلمذه على اوثق وأدقّ تلامذة محيي الدين بن عربي، صدر الدين القونوي الذي عرف نكات هذا الكتاب و دقائق الأمور فيه.

وفي شرح مقدمة هذا الكتاب - التي شغلت الحيّز الأكبر فيه .. تناول المؤلّف المباحث العرفانية المتعددة، التي منها مبحث الحمد، الاسم الحقيقي والاسم الاعظم، اللطائف الإنسانية السبعة، الرؤيا، الوراثة، التعيّن الأول ... إلى آخر ماهنالك.

لقد طبع هذا الكشاب سابقاً تحت إشراف السيدجلال الدين الآشتياني ومساعدة الاستاذ الدكتور غلام حسين إبراهيمي حيث توليا تصحيحه وطباعته .

ونظراً لوجود بعض الإشكالات في الطبعة السابقة، فقد قام الاستاذ السيد جلال الدين الاشتياني بإعادة تصحيحه وإحالة طبعه إلى مؤسستنا، مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي) للحوزة العلمية في مدينة قم المقدّسة.

الذي تولَّى طباعة هـذا الكتاب الذي بين يديك، وطباعة كلَّ آثار السيد الآشتياني بعـد مقابلتها مع النسخ الاخرى وضبط النصَّ فيها .

وهنا لابد لنا أن نقط لم بجزيل شكرنا لكلّ من ساهم في إحياء هذا الاثر، سيّما حجة الإسلام والمسلمين الشيخ أحمد عابدي الذي تولّى ضبط نصوص هذا الكتاب، ومعظم آثار السيد الآشتياني،

وأخيراً نسال الله تبارك و تعالى أن يمدّ في عمر الاستاذ الآشتياني وكلّ الإخوة الاعزّاء، ويأخذ بايديهم لما فيه خدمة علوم آل محمد على ونشر ثقافتهم الإسلامية الاصيلة، إنّه حسبنا، عليه توكّلنا، وهو نعم المولى ونعم النصير.

مؤسسة بوستان كتاب قم (مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي للحوزة العلمية في مدينة قم المقدّسة) ذي الحجّة الحرام ١٤٢٢هـ. ق/اسفند ١٣٨٠هـ. ش

# مقدمة الشارح

# بسم الله الرحمن الرحيم ابتدات، وعليه توكّلت في جميع أموري.

حمدُ الحمد احقُّ محامد الحق، والحمدُ ها في مجامع الصدق، وأجمعُ مناهج الحقُّ المُحقِّ. وحقُ الحقُّ ان يُحمد بالأحرى والأحقّ، ويُصدَّقَ في الأعلى والأشقّ، ويُعبدَ بخالُص العبودية والرقّ، عن شائبة الربوبية وشائنة الحرّية والعتق.

هو الحامد ذاتَه بذاته في ذاته وحقائق ذاته، برقائق أسمائه وصفاته، في حدائق حضرات تجلّياته، ودقائق نسّب درجاته.

يَحمَد هويَّتَه الكبرىٰ وَ إِنْيَته العظمىٰ، بتعيَّنات باطن هويَاته، وتنوَعات ظاهر إنَيَاته، حمداً جامعاً بين التسبيح والتحميد، مطلقاً عن التسريح والتقييد، بالتجريد وتشبيه التحديد والتجديد، محيطاً بكثرة التوحيد وأحدية التعديد.

هو الحامد الحميد، والماجد المُجيد، باطنُ هويّته ظاهرٌ بإنائيّته. أوّلٌ في غيب غيبه، آخر في عين غيبه '، مطلق التعيّنِ في كلّ متعيّن بانّه متبيّن بإنيّته.

آوَليتُه وآخريته وباطنيته وظاهريته وازليته وابديته واحديته وصمديته نِسَبُهُ الذاتيّةُ لاذاتيتُه، فغيبُ غيبه هويته، وتعيّنُ عينه إنّيته، وباطنُ باطنه ذاتيته، وظاهرُ باطنه

١. كذا. ولعلَّه: عينه؛ لما ياتي من قوله: العيَّن عينه إنَّيته،

#### ١٢ / شرح فصنوص الحكثم

إنائيَّته، وظاهرُ ظاهره إلهيته، وشهادةُ ظاهره ربوبيته وحقيقته، وظاهرُ مَظهره مربوبيته وخَلْقيته، وجميعُ هذه النسَب تقتضيها حقيقتُه .

فسبحان الله الواحد الأحد، الذي لايقدح في احديته كثرةً ما يَتعدَّدُ، ولايُمدَح أبداً بوحدانيته الخاصة احدٌ، وهو يتعالى ان يوحَّد بوحدة محدودة يداخل حدَّ العدِّ، وخارجُ العدد، في الأزل والابد، حَوْلُه لا باحد، قوته لا بعدد، دوامه مُمدَّ المَدَد، وبقاؤه يُفني المُدَد، وسرمديّته لا باعتبار أمدُ ، إطلاقه لا يَتقيّد بالمطلق والمقيَّد، ووجوده قيّومُ ما وُجد ويُوجَد، أبدُ الابد، وسرمد السرمد.

والصلاة على السيد العبد، حامل لواء الحمد، صاحب المطلع والحد، معد نون المد، ومُمد الف القد، ومحيط حدهاء الحد"، يُعيّن آحدية المحبة والود، وغير غيرية العد، مُنزل أحدية جمع الحكم والأسرار، ومحصل جمع جميع الكلم والانوار، ومفصل جواصع الجُمَل في عيود محامع الاعيان والاغيار، حامي حريم السر بحكمة السّر، ماحي آثر الشرك وعين الكفر، حاشر حروف المعاني الشهودية، من قبور الكلمات الوجودية، إلى الرض حشر الرشح بالرشحات الجودية، والنفحات النفسية الودودية، عين إعيان العناية، وحرف حروف الهداية، وكلمة كلم الخصوص، وحكمة حكم النصوص، مسمى الاسماء واسم الذات، والمثل المنز، عن مثلية المتماثلات، رافات الخرافات المتقابلات المتخالفات، واشكال المتشاكلات المؤلفات، واشكال المتشاكلات المؤلفات، محمد المصطفى لفتح أبواب الشفاعة الكبرى، وختم نبوات الشريعة المؤلفات، محمد المصطفى لفتح أبواب الشفاعة الكبرى، وختم نبوات الشريعة المؤلفات، معمد المصطفى لفتح أبواب المثالفات المكملين، أحد جمع حقائق المُثلًى، سيدالانبياء والمرسلين، وسندالاولياء الكاملين المكملين، أحد جمع حقائق الكمل، زيّدة خلاصة المفصل والمجمل ، وعلى آله وأهله الاطهار، وإخوانه الكاملين المكملين، وخوانه الكاملين المكملين، وأحوانه الكاملين

١. كذا في النسختين كلتيهما والسباق يقتضي المعرفة (الامد).

٢. م: الحدّ. ولعلّه: حدّ خاء الحدّ.

٣. كذا في النسختين. والسياق يقتضي الاسم (معيِّن).

٤. كذا في النسختين. ولعله: رُفات: اي كاسر، لسان العرب مادَّة (ر.ف.ت).

اشكال الأول مفرد بمعنى الزينة ، انظر اللسان مادة (ش . ك . ل) .

أن المجمل والمفصل.

الأخيار، مراكز افلاك المحيط الاشمل، وعلى سائر صحابته واتباعه نقطة في دوائر العلم والعمل، خصوصاً على وارثه الاكمل، ومظهره الاتم الاجمع الافضل، شيخ الكُمَّل، الإمام العلام ، المخصوص بالوراثة الآخرية وختمية الخصوص، والمنصوص على اكملية وراثته عن خاتم نبوة الشريعة والنصوص، واضع أوضاع الحكم في مواضعها من نقوش الفصوص، مبرز صفوف عبيد الاختصاص الإلهي بين يدي الحق كانهم بنيان مرصوص، علم العالمين بالله في العالمين، عُمدة الورثة الكاملين المكملين، أبي الأولاد الإلهيين، خاتم الأولياء المحمدين، محمد بن العربي الطائي الاندلشي والدين، ابي عبدالله، محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن أبعر الله عنه وأرضاه به منه وعلى إخوانه وأولاده الإلهيين أجمعين إلى يوم الدين.

الما بعدُ، فإنّ كتاب الفصوص الحكم في خصوص الكلما أحمن منشآت هذا الكامل الخاتم، مفخر بني طبّي وآل حاتم جليل القدر، عظيم الشان والأمر، يروي غليل الصدر، ويشفي عليل الطلب والشوق لاستجلاء هذا النور، واستحلاء ما فيه من الذوق والسرور، يحتوي على كلمات اذواق الحضرات الاسمائية، وينطوي على أمّهات اسرار الحُرَم النبوية الاصطفائية، وانوار الحصص والنسب الاحدية الجمعية الكمالية، ويتضمّن نصوص مشارب الكُمّل من الانبياء والمرسلين، وخصوص مآخذهم من التوحيد ومواجيد الافاضل منهم والكاملين، وهو مخصوص ببيان ذوق كلّ نبي كامل من الخلفاء الإلهيين، ولكن من الوارث المحمدي الختمي ومشرب خاتم النبيين، على التخصيص والتعيين، لا من ورئة غيره من كُمّل الانبياء المذكورين، على التخصيص والتعين، وليس كذلك ذوق سائر أولياء الورثة المقرّبين على صلوات الله عليه وعليهم أجمعين، وليس كذلك ذوق سائر أولياء الورثة المقرّبين على

١ . كذا في النسختين. والأولى: نُقَط.

٢. م: إمام العلام. فالعُلام \_بضم العين \_ جمع العالم.

٣. م: الأخويَّة.

٤. الكلم بفتح الكاف وكسر اللام، وبالعكس جمع الكلمة والكلمة، والانسب بالحكم هو الثاني، والواردُ
 في انقرآن هو الاول.

### ١٤ / شـرح قصـوص الحكــم

ما سيرد عليك في متن هذا الكتاب، وضمنِ ما يحوي من الصّفاوة واللّباب، إن شاءالله ربّ العالمين.

ولهذا السرّ نهى الشيخ-رضي الله عنه- أن يُجمَع بين هذا الكتاب وبين غيره من الكتب في جلد واحد، سَواءً كان من مصنَّف اته أو مؤلَّف ات غيره من أفاضل اصحاب التحقيق، وأماجِد أرباب الطريق؛ لأنّ مشرب مقام النبوّة وحماها، يُجِلَّ ويعلو ويعظم وينبو عمّا سِواه.

والأنسب أن تكون أذواقها الخصيصة بمشاربها، وعلومها المسيسة بمآربها مرفوعة ومعزّزة، ولا يُخلط بينها وبين غيرها، فتبقى محفوظة ومُحرّزة مميَّزة، فمن فهم ما أودع مضمونَه، علم من علم النبوة مكنونه، وفهم من سرها مضنونه ومصونه ومن تدبّر من أهل حكمه وحكمه انواعه وفنونه، فجرّ الله من سرّه وقلبه ينابيع الذوق وعيونه، وحصل من مشربه الحاص به ميزانه وقانونه، وكشف الله له من كلّ مقام من المقامات النبوية الكمالية والدعوة الحقة إلى الله منهورة ومخزونه.

ولطالما تطاولت اعناق الهمم المتعالية المتغالبة إلى اسوار اسرارها، وحسرت عن سواعدها، وحدَقت بابصارها، فتقاصرت عند تطاولها، عن تناولها بايد قصيرة، وانقلبت بابصارها عن استسجلاء انوارها حسيسرة؛ فَقَنَعت عن غُرَر فواندها الغريزة العزيزة، ودرر قلائدها المنظومة والنشرة، وفوائد زوائدها الاثيرة بمعارف نزرة يسيرة ما تحت بحث معاني كلامه، ومعاني بديع نظامه، من حقائق كثيرة، ومعان خطيرة، ودقائق خفية حقية ومستنيرة، لايظفر بها إلا من كان من امرها على بصيرة والإعلام.

١. م: غور.

كذا. والظاهر: الغزيرة أو الغريرة.

٣. م: زوايرها.

t, ف: بحث,

٥. جمع المغنى: المنزل.

٦. م: حقية خفية؛ ف: حقية حفية. والصحيح ما أثبتناه.

ولقد نَدَبني إلى شرح معضلاتها وحل معقلاتها اكابر علماء الأعلام، ورغب إلى في كشف مشكلاتها، وتفصيل مجملاتها، وتحصيل محتملات إشاراتها أقوام بعد أقوام، وطلب إيضاحها واستشراحها نمن الأصحاب والأقران الكرام، والأحباب والإخوان الأماجد العظام كل إمام عكلام، فكنت أكل في كل ذلك أمر إلى الله، وأقدم الاستخارة والاستجازة على سنة أهل الله، عارفاً بصعوبة اطلاع كل سائك على مسالك طريقه، عالماً بضيق عطف كل ذي مقام و وطن عن اتساع عائك تحقيقه ؛ لارتفاع ماخذها ومشاربها عن أوكار الأفكار والأفهام ، وامتناع مداركها ومآربها عن أكثر العقول والأوهام.

وربما استصغرني عن هذا الشأو كلُّ مستكبر، واستعظم ذلك عن قدري كلُّ مستحقر مستهتر، ويُجِلُّ منزلته عن رواية مثله عني كلُّ مُعْجَب بنفسه متكبّر، ولا سيَّما واهلُ الزمان في هذا الطور الكشفي، والتحقيق الشهودي الوَهْبي بين جاهل بقدره وبحقه جاحد، وبين مستشعر بعلو مكانته من وراء حجاب الفكر وعليه حاسد؛ فيستنكف دفي زعمه ان يُصعب عليه خُلُه، ويرتفع عن حل مثله محله، ويَغمُض عليه كُثرُه وقُلُه، ويَدق عن فهسمه دقه وجله؛ لاته في زعمه علم العربية بالموازين النظرية، والقوانين المنطقية الحكمية، وعليه مدار العلوم الطبيعية والرياضية، مشار إليه في الأصول الإلهية وسائر الفصول الحِديث والاخبار النبوية والآثار المصطفوية، جامع دقائق التفاسير عالي الرواية في الأحاديث والاخبار النبوية والآثار المصطفوية، جامع دقائق التفاسير

١. كذا في النسختين، ولعلَّه: مُعقَّداتها.

٢ . استعمال لاتساعده اللغة .

٣. م: عن اذكار الافكار والاوهام؛ ف: عن اوكار الافكار والأفهام غير الأفهام.

٤. م: من،

٥, م. ف: تجل.

٦. ف: او يرتفع.

٧، م: قهم،

٨. كذا في النسختين.

الماثورةِ، حاوي حقائقها المشهورة والمستورةِ، وهذه هي أصول العلوم الكافية الوافية، وعن أمراض انواع الجهالات والضلالات هي الشافية، ولجميع الشكوك والشُبّهِ نافية، فانّيٰ يخفي عليه ويبقى لديه ـ من علوم الحقائق وإشارات الصوفية ـ خافيةٌ باقية؟

ثمّ النفوس مع هذا مغراة عماداة ما تجهل مماراته من ترى انه الفضيلة في مباراته ، لابمداراة من تبين أفضل ، وهي مجبولة على مماراة من تتحقّق الفضيلة في مباراته ، لابمداراة من تتبين الشرف في مجاراته الجدل ، وقد ظنّت الكمال في المنافسة في الاعلى والاكمل ، الشرف في مجاراته الماجدل ، وقد ظنّت الكمال في المنافسة في الاعلى والاكمل ، والمناف في والامثل ؛ فكبّر كلّ كلّ احد بما عنده من المعتقد ، الذي اول اولا اولا برايه ، وعول عليه ثانيا واعتمد ا فحب إمّا بالمعجب عمّا لم يَجِد ، او بالعُجب بما ادرك في زعمه ووجد ، فهؤلا عينكرون علي ما ينكرون ، او يستكثرون ويتوهمون عدم صحة ما لايفهمون . ﴿كلّا بَلُ رانَ عَلَى قُلُوبِهِم ما كانُوا يَكُسبُون ﴾ ، ثم يوم القيامة ﴿بَدَالَهُم مِن الله ما لم يكونُو أيحتسبُون ﴾ ، ثم يوم القيامة ﴿بَدَالَهُم مِن الله ما لم يكونُو أيحتسبُون ﴾ ، ثم يوم القيامة ﴿بَدَالَهُم مِن لله عاملُون ﴾ أو ﴿كُلُّ حِزْب بِما لَذَيْهم فَر حُون ﴾ أفكلٌ منهم على عبادة هواه عاكف لها عاملُون ﴾ أو ﴿كُلُّ حِزْب بِما لَذَيْهم فَر حُون ﴾ أفكلٌ منهم على عبادة هواه عاكف ومقيم ، قداتخذ إله هواه وهو مُور مُلِيّم المعقيم ، ويَجنع القويم ، إلى المعتل السقيم ، ويَجنع إلى ما يرجّع في زعمه ومبلغ علمه ، فيهتم به وفيه يَهِم ، ويحتج بما يختلج في وهمه وغاية فهمه بتسويل " علمه ، فيهتم به وفيه يَهِم ، ويحتج بما يختلج في وهمه وغاية فهمه بتسويل "

١. أغري بكذا: أولع به من حيث لايحمله عليه حامل.

٢. م: مغراة بمعاداة الجهل.

٣. ضرى وأضرى الكلبَ بالصيد: عوَّده إيَّاه وأغراه به. وفي م: مضراء.

٤. ناوآهُ وناواهُ: عاداه. وفي م: بمناولة.

٥. باري الرجلُ: سابقه وعارضه.

٦. جاراه: جرى معه.

٧. المطفِّفين (٨٣) الآية ١٤.

٨. الزمر (٣٩) الآية٤٧.

٩ . المؤمنون (٢٣) الآية ٦٣.

١٠ . المؤمنون(٢٣) الآية٣٥.

١١. في النسختين: بتسهيل.

شيطانه الرجيم، والايتذكر أنَ ﴿فَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ ، ﴿وَإِذْ لَمْ يَهُنَّدُواْ بِهِ فَسَيَقُولُونَ هذا إنَّكُ قَدِيمٌ ﴾ . `

هذا، وإنّ لكلّ ذي فسهم صحيح، وصاحب بحث رجيح، من ذوي القلوب وأرباب الالباب، في ظاهر عبارات هذا الكتاب، وسائر إشاراته إلى سائر ما يَحويه من اللّباب فوائد كثيرة، وزوائد عزيزة غريزة "، يَتوهم بذلك أنّه على أوفر حظّ ونصيب، وأنّ شعبه في شعب هذا المرتع المربع خصيب، وأنّ شعبه في شعب هذا المرتع المربع خصيب، ولو رُزِق الاتصاف، وجانب طريق الم ورئق على الاستشراح والاستكشاف، وجانب طريق المجادلة والاعتساف، ولم يصدفه عن التعلم بتعليم العلم صادف الاستنكاف، ولم يصرفه عن التسلم والتسليم صارف الخفة والاستخفاف، لفاز بالاطلاع والاستشراف على اشرف الاوصاف وأوصاف كل الاشراف، وحاز جواهر عوارف المعارف بالاعتراف، عند الاغتراف عن بعيد والله عن مرّمى أهل الرعونة والدعوى، وأنّ الوقوف على حقيقة المراد والقدوى، بعيد والله عن مرّمى أهل الرعونة والدعوى، وأنّ العثور على المعرف على المعرف على المعرف المعرف والقدوى، وأنّ المؤونة والذعوى، وأنّ العثور على المعرف المعرف والناية القصوى، وأنّ العثور على المعرف المعرف والغاية القصوى،

فلماً كان الأمر على ما ذكرت، بكرت وفكرت في الإقدام على ملتمسهم، والإحجام على مقترَحهم، ونكرت واقبلت وادبرت وذكرت كالاً منهم صعوبة ذلك، وانكرت واستكبرت، وأخبرت إلى بعد ما خَبَرْت الأمر، واختبرت وتخيرت تحيرت، فكل منهم رماني بسهام مكامه، وادّعى أنه استعلم الأمر من عند علامه، وأني آثم عندالله إن أقصرت عن تعليمه أو قصرت في إعلامه، وأعرضت عن إيصاله إلى بُغيته ومرامه.

فلمّا الحُواعليّ كلَّ الإلحاح، وأقبلوا عليَّ بوجوه الحق الصراح، في هذا الاقتراح بالاستشراح، فلم أجد مُساغاً ولا سبيلاً إلى التصدّي للصُدود والانتزاح، ولا مُجالاً

١ . يوسف (١٢) الآية ٧٦.

٢. الأحقاف (٤٦) الآية ١١.

٣. كذا. ولعلّه: غزيرة أو غريرة.

ودليلاً في تعدّي حدود الصلاح والاستصلاح، فاستَجَرَّت بالله تعالى واستنجزت واستنجرت واستنصرت واستنصرت، فأيَّدت برُوح منه ونُصرت، فشرعت بحمدالله في بيانه بعد تبيانه، ورشَحت بشوحه في أوانه وإبّانه، وسَمَحت بتعيين المقصود بعد عيانه، واستفتحت الكلام بلسان الفتّاح العلام، واستنجحت كشّاف المشكلات على أثم نهج واحسن نظام، وهو ولي التعليم والإعلام، والملي بحقائق الأفهام للإفهام، بتجلي وأحسن نظام، والموفّق لإتمام الكلام على أثمّ ختام، والحمدلله أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً، وعلى أكمل رسله أفضل صلاة وسلام.

### تمهيد [ذكرُ القاب شيخه القونوي]

ولقد كان سيدي وسندي وقُدُوتي إلى الله تعالى، الإمامُ العلام، عَلَم العلماء الاعلام، شيخُ مشايخ الإسلام، حجّة الله في الانام، سلطان المحققين، كهف العارفين الواصلين، دُخُرُ العالمين بالله في العالمين، إمام الورثة المحمديين، مكمل الافراد والنُدَّر من الاولاد الإلهيين، أبو المعالي، صدير الحق والدين، محمدين الإسلام والمندين، محمد بن إسحاق بن محمد بن يوسف القونوي وضي الله عنه وارضاه به منه وشرح لي خطبة الكتاب وقد اظهر واردُ الغيب عليه آياته، ونَقَح النفس الرحماني بنفحاته، واستغرق ظاهري وباطني روح نسماته، وقوح نفائس انفاسه ونقثاته، بنفحاته، واستغرق ظاهري وباطني روح نسماته، وقوح نفائس انفاسه ونقثاته، وقوض بباطنه الكريم تصرفاً عجيباً حالياً في باطني، واثر تاثيراً كمالياً في راحلي وقاطني، فافهمني الله من ذلك مضمون الكتاب كله في شرح الخطبة، والهمني مصون مضمون أسراره عند هذه القربة.

فلما تحقق الشيخ-رضي الله عنه-منّي ذلك، وأنّ الامر الإلهي وقع بموقعه من هنالك، ذكرلي أنّه استشرح شيخنا المصنّف رضي الله عنه-هذا الكتاب، فشرح له في خطبته لباب ما في الباب، لأولي الألباب، وأنّه-رضي الله عنه-تصرّف فيه-تصرُّفاً غريباً-عَلم بذلك مضمون الكتاب؛ فسرُرت بهذه الإشارة، وعلمت أنّ لي اوفر حظ من تلك البشارة.

ثم أشار إلي بشرحه، وأمرني برعاية الطالب في ذلك ونُصَعِه فكتبتُ عن أمره بمحضر منه شرح الخطبة في الحال، على ما شرح بالمقال، ورَشَح بالوقت والحال؛ أمتنالاً لأمره، وإجلالاً لقدره، وقعالاً بنفسه المبارك وحُكمه، وتيمنناً بلطفه المتبرّك، مستمداً من علمه وسرة، وأودعت في ذلك مجملات القواعد والضوابط الكلية، وأمهات الحكم والأسرار العلية الإلية أ، وتفصل المجمل في سري.

ثم أشغُلني عن إتمام الشرح تفرُّغي لامره لا عن امري، وفَجِنَتْني اوامرُ الحق-التي لارادكها من حيثُ ادري ومن حيث لا ادري، ووكلت إليه امرَ ذلك إلى ان يُعيَّن لذلك صَمَاءُ وقت وحال من خلاصة عمري، حتى تُوفِي الشيخ - رضي الله عنه في بلاد الروم، وانتقلت بعدَه إلى دار السلام ، وهجم الحُقُّ عليَّ فيها كلَّ الهجوم، ولزِمتُ بابَ الانقطاع إلى الله والخلوة إيَّ لزوم!، وفتح الله لي ابوابَ رحمته فيما اطلب وأروم، ووفقت على شرح بعضه بإلحاح بعض الأفاضل، تمن له عليَّ بذلك حقَّ الفواضل.

ثم سافرنا من دار السلام، قبل الإنجام، ولم يَرد بعد ذلك، الواردُ عليَّ بالإلهام للتمام والختام، إلى [أنُّ] آنَ أوانُّومَ وَحَانَ مِن عِنداللهُ إِيَّانُه، وأذن الله بإتمامه على أكمل نظامه، وأثمَّ ختامه.

### قصيدة °

مسؤيَّد لايقنع بمشهود شاهد ولست بشال إن تَجِدُه بكل ما وكن صَمَدِيَّ الْقُصُدِ اقْصد مقصد وشاهد تشاهد؛ فالشاهد جاهِدُ

ففي غيبه اقسى مقاصد قاصد فقدت؛ فقد حصّلت كلَّ القاصد إلى الصمد القيوم عزمة صامد مشاهده مسهوده في الجساهد

منسوب إلى الإل والإلُّ: الاصل الجيّد.

٢. مراد شارح محقق از دارالسلام، شهر بغداد، مركز جمهوري عراق عرب است.

٣. الحُقُّ جمع الحُقَّة: الداهية.

٤. كان اصله هكذا: عُن له حقّ الفواضل عليَّ بذلك.

من البحر الطويل = فَعُولُنَّ، مَفَاعِيلن، فعولن، مفاعيلن.

#### ۲۰ / شرح قصوص الحكـم

فِإِنَّ جَذَّبُهُ جَدَّتُكَ عَنْ كُلِّ جِادْبِ فلا تُرْكَنَنُ وازْكَنُ الما فوقَ طَوْرِها ا وكن جامعاً بين الوُصولين واصلاً وحيافق ۗ وحَقِّق \_إن تحسقَقْتَ شــاهداً فيإن تتبيَّنْ إنَّ حقَّا حقيقةٌ وأيُّ نَجَلُّ كان من أيّ حصرة فسحُلُ لحقُّ إن يقسوم بحسسةً وإن كان رَوْحاً، روَّح القلبَ ريحُه ونفِّس عن النفس النفيسسة كَرُّبُها فما النفس إلا انفَسُ النفَس الذي وإنَّ هِي الْمُوَاتُ لِلْهِـــوِيْ يَدَبَيْعِــةِ وإن اوّلتُ من اوّل الأمسر، سسوَّلتُ فسلا تَطَمَّعَنَ أو تُطمعَنُ أن يُطيبِعُهِا وإن كـــان روحـــانيّ اهـل طريقنا وكن انت نوراً إِنْ تَرَوُّحُتَ بِينهِم وإن كسان خدُناً تابعها فسمسهايع فسلاتَلْهُ في لهسو ولهُ مستسالهساً فكلُّ تَجَلِّ فِي تَجَلِّ، وكلُّ مــــــا ولاتَّلْهُ بالأشكال عن مــشكل بـهــا نقيوش واشكال تراءت كمما تري

وَجادتُ بوصل فوقَ طُوق الْمُجاهد ولاتَتْرُكَنَّ الجدَّ واجْهَدُ وجـــــاهد بجذبة منجندوب مجناهد جناهد لعمينك من غيب-جمميعَ الشمواهد تَعَيَّنَ فِي مَجِلاك، فِائْبُتُ وشاهد إله الذات وارد أحَقُّ فيام قائماً بالقواعد بروع وريحان وعمين الغسوائد بانفس انفاس الوجود وساعد تنفُّسها الرحمنُ من نفْس واجمد فعظها ونَهْنهُها وحُدُّ بالرَاشد كبوعُد لوَعُدُ في المُواعِيد واعيد وتُعطيَها منك انقيادَ المُعاضد كالمستكلق وصيادقه وواعذ وعياود وخُلٌ خُلالُ الأنس وأنسُ وصاعد وإن كان شيطاناً عَنيداً، فعاند وباللهـو لاتُولَهُ ولا تتـــــالد تراه تَحَلُّ في تحلُّ فيسسهاهد فَهْيَ للاشكال تشكيلُ واحسد على سطح وجمه البحر كالمتساهد

١ . اعلم.

الضمير راجع إلى الجذبة.

٣. حاقَّه: صادقه.

٤. أمر من حَفَّةُ يحقَّة : اثبته يُثبته.

ه. خدمة.

وقل: مُوجدً الاعدام وَجُداً بجوده! اعذنى وعدلى بالعناية واعدلي وكن لك بي كُوناً وكن في كناية وكن ظاهراً بي، باطناً لي بلا أنا فإتى امرُوَّ قدخسمَّر اللهُ طينتي الفَّتُ هواه قسسبل تاليف تالف ولبَّىٰ له قلبى ولبّى قىسبل ان ومالي مُحيدٌ عنه عذراً ولستُ عن وعهدي به انّي اهيمُ بحبُّه عَصَيْتُ عَذُولي طاعسةً لِغَرامسه وعشق جرى في عرُق رُوحي يقاصل حَشَى في الحَشيٰ حاشاك يا جنّة المُنيٰ تنهّدتُ من شـوق الـذي ايدِلمِــعِي حفوري به حي وصبري سيت حياتي بحيٌّ لايموتُ، وإن امُتُ، ومالى فداءً بعد ما قد افسادني وإذ بحسياة الحيّ حيٌّ حسقيسقستي ولي غُوصُ في الله عن كلِّ مطلب تنهّدتُ لمَّا انْهــــدَّ طوري بطوره سكتى بعهساد الأنس معهسد عهدنا يَقُطْتُ لإدراك النبياساهة لاترى لئن طاف بي طبُّفُ الحبيب وعادني فلو ارم للصلي بالتنزل فُجــاةً

ومُظهرَ أعسيان الغُيوب لشباهد! عُدُونَّ عَدُونَّ راصـــد لي مُراصــد وكُنْني بلا كُوني كسما كنت واعدي آكُنْ لك عسينَ الكلِّ والكلُّ فساقدى بسير مواه قيبل اوك والدي وخلَّد في خُلُد الحقائق خالدي يُسادي بسنساديسه طريسفسي وتالدي طريق الهوى العُذْريُّ عمري بحاثد وَ فَيٌّ وَفَيْ لَى بِعِهِدِ مُعِاهِدٍ فاسلم «شيطاني» وآمَن «مساردي» لقستلي ومن عرق بعسيني قساصد الحسهنم شسوق للمواقسد واقسد تَنَهُّدُ مثلسي، لا لاجسل السنواهسد أيشساهد طرف باهت غسيسر راقد أمُتُ بهسواه وُهُو عيشي بحاشد فواداً فشيداً فيه إنَّ فادَ فاتدي فسلا باس إن في حسبه باد بالدي وما فاتني منّي به منه عاثدي ويَنْهَدُّ مِن اجْلِي، أَجْلُ كُلُّ نَاهِـد ولم أنسُ إنساً بين تلك المعاهد لها أثراً عسينٌ غَفَتُ في المراقد فمن عادتي أنّ الوَصيد وُسائدي فبذلك منامنولي وانهي مقناصدي

١. كذا . والظاهر: طرَّفي.

كذا في النسختين. والظاهر: فلورام.

يُصادنُني عماً سوى الحقِّ صادفٌ وإنَّ عَرَج الإسمراءُ تحسوَحساه بي فإنِّي إذا ازمعت في السِّير نحوَّه فلو سياقني الإقسيسالُ نحو فنائه فشوقي إلى أمَن كان بالأصل شائقي وإن يتفق قمسدي إليه وقسده فقد عداد عيدي جُمْعَةً والْتَقَيَّتُه وإن الْقَهُ فـــوقَ الْمُواسط إنّهــــا وإن الْقُهُ دونَ المواسط إنّهـــــا فخُذُها مقامات اللقاء مرتبًّا اخسذتُ من العَلام علمي، فسمساله فرائدٌ نفسي من فسسرائده وملط فسهم اخسذوا عن مسبت مييتياً فيلاً وعيــــدي جــــديد كـلَّ أن وإن أبتُ ومن عنده للعبيد في كلّ لحظة بىقلىبى وراسىي من كراسي نىورە ويصرّني بالحق كلُّ مسحسةً ق وقيَّدتُ بالشمرع المطهَّر حكممتي ورُضْتُ سباعَ النفس علماً فماطَغَتْ رَبَيْتُ على علم الحقائق فَهِي لي وفي مسهدها نبطت عليَّ تَمسائمي وإن أنا بالتــحــقــيق ناضلتُ أمَّةً

يجانب صدقي كاذبات المواعد عَرَجتُ ولم ارجعُ رجوعَ القواعد اسر لم أعسرًج بالنجسوم الرواكسد وصلت إليسه لايقطع الهَدافد وشبوقي إليه سبائقي وكمو قبائدي إلى لاصل الباعث المتسوارد متنازله الاوسساط للمتسوافسد تُحلّى تَدلَّى الربِّ اكسرمَ وافسد تُدانُ لدان بعد أوهم التَبساعُد عليسها تَلَقَّى ما يُلقَّى لرائد نَفْسادٌ ومسا من عنده غسيسرُ نافسد فسرائلاً قسوم من نفسوس فسرائد صَفَاءً ولا مساءً مَكاءً لسامد " وعند اكب دبان انت به قدائد د عروائد أنعام عليه عوائد كسراسي جسيدال راسخ غسيسر مسائد بصير باسرار الحقائق ناقد واطلقت عبقلي عن عقال العقبائد وامْسَتُ أسبادىٰ في قبيود المقسائل وبي إن أجــادلُ دونَه او أجــالـد وعنى بايديها أميطت معاضدي وناظرتُهم فسالكلُّ قسيسدُ الطَوائد

م وف: فوائد.

٢. مكاء: جُحر التعلب.

٣. سامد: متكبّر،

يناقض علمي جاهلٌ بي بناقص فيهجهل علمي انَّني عالم به ف أرْكَبُ من علمي بُراقَ مَشاهدي تجاهلت للجهال علما بجهلهم وناسبت أضدادي بودي وضد ما بعینی اری فی ضد عینی مناسباً واشهد في الاضداد سر تماثل فسفى كلّ شيء كلُّ شيء كسسا ادى ومَن كسادني ما كادني كساد أن فـقـد شَدَّ ازْرِي الْحقُّ بالحقِّ دونهم ليَّ العسزَّةُ العظمي بربِّي، وذلَّتي وإن يَرُضُ ارضاً نورُ عبيني لوَطَّنَةً بماء حياة الوصل حادت سمساؤه أَذَلُّ لَ نَفْسِي لا لَذُلِّي ؟ في إِنَّنِي جميع الأماني من وصالي واصلي واعطى سدويرَ المُلُك قسوماً وإن أردُ مّناهلُ سـرّي بالتـــجلّي أواهلُ

من الراي في الرابي بما لم يُضسادد ويجهل جهالاً عنده في التَزايُد ويَركبُ في جسهل تركُّبَ فساسددِ عليَّ وعلم في ذوي الجمهل كاسد اتُوا؛ إذ ابُوا فسضلى بفسضل زوائد لعيني وانفي فيه عين مُضاددي وضلاَّيَّة لم تُبْدُ فسيسمن يُواددي " سرى الكلُّ في كلُّ بكلُّ فـــوائد يعسودَ إليه بي مكاندُ كساندي وركني شديد عند شد الشدائد لِذَاتِي بعسيسدانيِّتي ۗ في المُعسائد ُ سما في سماء العزِّ اسماءُ صاعدي ولي نفس خاف هو" من الخوف عافت إرس على رأمك من خمشيمة الصدّ حمامد على ميت كالأرض بالذل هامد مُشاهدُ عز في اعسز مشساهد وكلُّ مُواد من مــــوادي مُواقد ٢ سَلَبْتُهُمُو تيــجانَهُم بالمعاقد صَفَتُ أو ضفت منها مَواددُ وارد

١. ف: وانني.

٢. كذا. والظاهر: مُواددي.

٣. كذا في النسختين. ولعلَّه: بعبدا نيَّتي.

٤. م: المائد،

۵. م: بوطئه،

٦. الظاهر هو زيادة اهوه.

٧. ف: برائد.

يريدباتي لاأريدا وإن أردًا يُروِّي عطاشَ الكشف فيضُ صبابتي أقليد بالتقليد ايدي تصررُ في فسنقَّف آذانُ الرّمان قصائدي بطيع كمماء السلسبيل سكلاسة جسريداً قسدجسر دتُهسا لخَرائد وإن حُسُنتُ بالحسسن كلُّ حسريدة وواسطة للعقدكل فسيريدة وشادَ بإنشادِ نَشِيدي يشدُّد ومِن صــــادِدِ مـنَي إليَّ و واردٍ وراس براسي ان بين حــقـــانقـي فلو صُورَ تلسارُوح شسريف لمنورَّ ومسطرد مسنني انعسكساس اشعشسي لاني بإنسمانيمتي وحمقميمقمتي وإنّى لذات الذات إنسانٌ عَينها وقسد خسالً عسمي انّني ابْنُ اخ له وإنَّى ابوالآباء قسسسبلُ بُنُوتُي وكنتُ أباً للأمَّهــــات وجَدَّها وارضَعني الرحمن من ضرَّع نوره وإذ قسمت بالقيوم قسامت قيساستي

يُردُ بمرادي من جسسمسسيع الموارد ويُشبع غَرَّتي العلم فسضلُ مُزاود وأطلق بالإطلاق السُنَ حامدي وشمرتف أجميماد الوجمود قلائدي وفكر كنفعل النار للمناء عناقبد وابسكسار أفكسار تزيسن جرائسدي لقد حسَّنَتْ حُسْنَ الحِسان حراثدي فُرادي لافسراد الوَريٰ من فسرائدي لأركسان بنيسان المعسارف شسائد برائد غسيب نحسو عسيني برائد وقسائق فسرق راودتهسا مراودي واجسم تحيف كاسف اللون كمامد معين أعيان الشهود الشواهد وناظر عسين العسالم المتسوالد وانكحـــتُهـــا إيّاه حـــين قوالدي لهم وهُمُ في نشاة لي ولائدي وبَعْلي وعِرْسي ـإن فهمتَـ مَقاصدي وتربيستي في حجره ومقاعسدي وقُلُّ بحَدَّ الجِدَّ عَقَدُ تَـقَــــــاعُدي

١. م: لايريد.

۲. ف: يرد،

وعُنْقِاءُ قِافِي في شراك المُصائد؟ بدافي مُبــاديه بوادي المراشــد أرى الصيدَ في جوف الصائد صائدي فليس يراني مُدبراً في عـــائدي فلم أتبيّن في عيسون حواسدي وذا الرسمُ وَسُمٌ في اصبحَ المُواجسد إحاطية ذاتية لم تُشاهَد فإنى به فسيسه عسديم لواجسد بكلّ تَحَلُّ للتــحلِّي مُعـاقـــد وطرُّف لآيات الوجـــود مُشــاهـد وشناهد طرف شاخص فيه شناهد له مطلقاً من كلّ حسد وحاسد له وَهُو ابهي مقصدي في قصائدي والمستدي نحوي مدارك ناشدي عليَّ فلمعسودي له عينُ عابدي تشهَّدُ مسجودي على عين ساجدي ويُشهده بي عينُ غيبي وشاهُّدي وعين عيون الغيب فانظر تُشاهد وإطلاقه عن قسيسد إطلاق عساقسد فملا يتناهى فممسطه بالزوائد إحاطية في واحد ضرب واحد إناءٍ من النور الجسسد جسامسد لإبصار وجمه الحق حمقاً حمداند بسبيعين الفامن حسجاب وزائد فللاشيء منهاعن شهبود بزائد

وهل يغلب الورفاءً منّى عُقبابُها ومَن يشفكُّرُ في عسواقب أمسره أردتُ ارتبادَ الاصطياد وإنّني ضَنيتُ ف اغناني الضّني عن مُراقبي فاخفى مكانى خلف عز حجابه مُحا أسمي ورسمي والمسمّى هُوَ اسْمُهُ وقـــــــد فَنيَتُ إِنَّيَّتَى في هــويّة هويتسم تبسمقي فناء هويتي فكلِّي كسقلب للتسجلِّي مُؤَمَّلٌ بسكع لاقسوال الحسقسانق متنصت حيضوري بقلب فيه عنى غائب بعبني حمدتُ الحقُّ من حيث لحمد الله وكلِّ مُديـحي فيي سواه فيــــانَّهُ هُدايَ ضلالي فيسه عنّي وعُيسره يصلَّيٰ إليه بي بعيين صلاته قسيسامي به عسين الركسوع وإنّه فسيُشسهدني فسيسه بعَيْنَيَّ عسينُه واشبهده عين الشبهادة شاهدأ واجمع بين المشهدين بجمعه وإن ينحصرني أمَّهاتُ مَشاهدي كاتي وإياه بجمع حمقسمة سُلالةُ سَلْسِالِ مِن الماء سِال في ومستحدد ابصساركا ببسصسائر وإنسى ونسود لايُسرى مُتَبَرُنسعٌ سوى انّه قىداخىرقت سُبُحساتُه

وليس لن البس البس ملابس فممالي حجاب عنه وَهُوَ مُواجهي فعلي عسيسون شاهدات وكله يحسدتني طول النهساد وإنه وكلي له عند الحسديث مسامع وكلي لسسان إن اقل عنه او به وقلر علينا كل ليل بوجسهه وقلر علينا كل ليل بوجسهه فسحمداله بَدُوا وعَوُدا وعسائداً

يُلابِس لَبْسَا بعد لَبْس جَدائدِ بوجه مسحيط بالجسهات مُراودِ وجسوهُ تَجَلُّ لايغسيب وشساهدِ سيامرني طول الليالي الخوالدِ بسكل قسلوب في تَلَقِّي المواردِ بكل ثناء فسيسه كلُّ المحسامدِ ولي كلُّ يوم منه بالعسيد عسائدِ إليه جميعُ الحمد من كل حامد إليه جميعُ الحمد من كل حامد

هذه الغُرَاءُ الداليّة، صدّرتُها في هذا الشرح كالعلاوة ، وفيها من غرائب المعاني ولطائف الإشارات والعبارات البديعة ما لايخفى على المتامّل المحقّق والمستبصر المدقّق، وتتضمّن أحوال أذواق التوحيد المذكورة في هذا الكتاب من مشارب كُمَّل الانبياء المذكورين وغير ذلك ممّا يختص بالمشرب الكمالي الجمعي الاحدي المحمدي الختمي، وتستكشف ما أشكل منها من الحواشي التي وبها اومانا إليها بها، إن شاءالله تعالى.

وقد حان أن نشرع في شرح خطبة الكتاب، وما تحويه من الخلاصة واللباب، وقد ذكرت في كلّ كلمة كلمة من متن الخطبة مباحث كثيرة، وعلوماً عزيزة خطيرة، وقواعد مهمة جليلة علمية، وضوابط كلّية جلية؛ وذلك في نفسه بمفرده كتاب جامع، وبحر واسع، والله الموفّق للطالب المؤمّل، والراغب في التدبّر والتامّل، على ما دَسَسْتُ في خباياه، وضمّنت مُطاوية من الأسرار، لأولي الأيدي والابصار، وأرباب الاعتبار والاستبصار، والحمدللة أوّلا وآخراً وباطناً وظاهراً وجامعاً محيطاً حاصراً، وصلى الله على الصفوة من عباده كافّة، وعلى محمّد خاتم الرسل، وفاتح الابواب والسبّل، وآله الطيّين الطاهرين، وإخوانه الكاملين، والصحابة أجمعين، والتابعين لهم في السنة الحمدية المطهّرة إلى يوم الدين خاصة .

١. كذا في النسختين. ولعلَّه: كالقلادة.

۲ . ف: صحابته .

# مقدمة الكتاب

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «الحسدالله مُنْزِلِ الحِكَم، على قلوب الكِلَم، باحديّة الطريق الأمَم، من المقام الاقدم، وإن اختلفت النحل والملل لاختلاف الأمَم، وصلى الله على مُعِدُ الهِمَم، من خزائن الجود والكرم، بالقيل الاقوم، محمّد وآله وسلمه ".

قال المؤيّد \_رحمه الله\_: في خطية الكتاب سين عشرة كلمة تحتوي على مثلها مباحث كلّية وإن استلزمت مباحث أخر ضمنية تفصيليّة على ما سيرد عليك ذكرُها، وينكشف عند التدبّر والتأمّل سرُّها.

١ . يُقهم من مطاوي الشرح أنّ مختار الشارح هو سكون النون.

٢. في بعض نسخ الفصوص: وعلى آله وسلم.

٣. فاته الرابعُ.

# [البحث الأوّل من مباحث خطبة الكتاب]

### لأولُ منها في الحمد

وفيه عشَرةُ أبحاث ـ يتضمّن العاشر منها عشَرةً ـ :

البحث الاول: في حقيقة الحمد وتعريفه

اعلم - أيّدك الله برُوح منه من أن الحمد في عرف التحقيق تعريف المحمود بنعوت الكمال، وذكر و للمخاطب بما هو عليه من الفضائل ومتحاسن الخصال، فكل حمد من كلّ حامد على كلّ محمود تعريف للحامد من المحمود بما يستحقه، وذكر له بفضائل هي خُلقه وحقه، كقولك: «إنّ زيداً عالم، عادل، حكيم، جواد، كريم». فعرفته بالعلم والحكمة والعدل والجود والكرم، عند المخاطب.

# البحث الثاني: في تقاسيم الحمد

وهو ينقسم بالقسمة الأولى إلى قسمين: أحدهما: أن يكون الحامد هو الحقّ. والثاني: أن يكون الحامد هو الحقّ. والثاني: أن يكون الحامد هو الحلقَ. ثمّ إنّ كلّ واحد من القسمين ينقسم إلى قسمين بأن يكون المحمود في كلّ واحد منهما أيضاً هو الحقّ أو الخلق كذلك.

فإن كان الحامد والمحمود هو الحقَّ، فهو -سبحانه- يَحمَد نفسه لنفسه من حيثيَّتين

١. كذا. والأولى: تعريف من الحامد للمحمود.

أو حيثيات، فيكون معرِّفاً في حضرة أو مرتبة لنفسه من حيثُ ظهوره في أخرى، فهو يحمد نفسهُ ويعرِّفها بما يستحقّه من الكمالات الذاتية والإلهية والاسمائية وغيرها، وفي هذا القسم مباحثُ:

#### البحث الثالث

وهو ان يَحمد نفسه من حيث هويّته العينيّة واللاتعيَّنيَّة ، وإطلاقه وغيب ذاته غَيبة الغيبيّة ، ويتّحدُ الحمد والحامد والمحمود في هذا المقام ، ويستحيل تعقُّل تميَّز الحامد عن الحمد والمحمود ؛ إذ لا لسان فيه ، ولا وصف ولا نعت ولا حُكم اصلاً ؛ لقهر الاحدية الذاتية كثرة في تميَّز الحمد عن الحامد والمحمود ، وغاية العبارة الإشارة إلى التعريف . والحمد الخاص بهذه المرتبة هو بكمال الإطلاق عن كلّ تعيَّز ونسبة ، وأنه الكامل بالذات على الإطلاق .

وقديقال: إنّه لاحمد من هذه المرتبق والراد نفي النعت، وسلبُ تميَّز الحمد عن الحامد والمحمود.

والحقّ انّه يعرّف ويُحمد بإطلاق حمد الحمد اللاتني المطلق مجملاً كما مرّ بلاتفصيل، فافهم.

### البحث الرابع

حمده ـ سبحانه ـ نفسه من حيثُ تعيَّنه الأول، المحيط بجميع التعيّنات، فحمده له فيه تعريف وحمد مستغرِقٌ جميع المحامد، ويستوعب جميع المحاسن والكمالات، ويحيط بسائر الفضائل والنعوت تمامأ، وانّه منه تنبعث الكمالات والمحامد، وينفصل آخِرُ

١. اي في حمد الحق للحق. والاقسام الثلاثة الأخر -إي حمد الحق للخلق، وحمد الخلق للحق، وحمد
الخلق للخلق - تأتي في البحث العاشر.

٢. من هنا إلى آخر الابحاث من فروعات البحث الشاني وفي طوله لا أن تكون في عبرضه وأقسيماءه.
 راجع ص ٣٧، السطره.

#### ۳۰ / شرح فصوص الحكيم

ما يتحصَّل، وفيه يتّحد في الأوّل ويتاصَّل، وهو تعريف وحمد ذاتي للذات، في اعلى مراتب حمد الحمد القائم بالذات، تعالت وتقدَّست؛ فهو يحمد ذاته المطلقة بعين تعينه أوّلاً، ويعرّفها بانّها اصله لأنّ التعين بحقيقته يدلّ على أنّه مسبوق باللاتعيّن، وأنّ وراءه مالا يتعيّن، ويعظم أن تَعيَّن أو تَبيَّن، ومنه ظهر المتعين ويُعيَّن ويميَّز من وجه عن ذلك الاصل وتَبيَّن؛ فيعرَّف ذاته المطلقة في هذا المقام بمحامد سلبية وكمالات تنزيهية ، ويعرَّف ذاته المطلقة في هذا المقام بمحامد سلبية وكمالات تنزيهية ، فافهم .

#### البحث الخامس

هو حمده - سبحانه - ذاته بعلمه الذاتي بان جميع الكمالات والنعوت والاسماء والصفات والنسب والإضافات - على التعيين والتفصيل - ثابتة له كل الإثبات، والمحامد من هذه المرتبة صفاتية، وفيما فوقها ذاتية، في تعرف نفسه بكشفه وإحاطته بجميع التعينات العلمية على التمييز والتعيين حسب المعلومات، وأنّه هو المعلوم الحقيقي المنعين في أعيان المعلومات، فيعرف وبحمل ذاته بأنّه محيط - بعلمه الذاتي - بما يُعلم منه، ومحيط إحاطة ذاتية بعلم ما لا يُعلم ولا يحاط به بانّه كذلك لا يُعلم ولا يُحاط به .

### البحث السادس

هو أن يحمد الحقُّ ويعرِّفَ ذاتَه بحقائق ذاته، ويعرَّفَ أيضاً حقائقَ ذاته بداته جمعاً وفُرادي بان ذاته احدية جمعها، وانها شؤونه الذاتية وحقائقُ تفاصيلِ كمالاته الذاتية، وانها في الذات عينها، فهي هي فيها على الاحدية، وانه فيها اي في حقائق ذاته أو شؤون ذاته متكثّرُ الاسماء والصفات والنعوت والإضافات، وأن جميعها ثابتة له على اكمل وجوه الإثبات عند العلماء الاثبات.

### البحث السابع

حمد الحقّ حقائقَه المؤثّرةَ الفعّالة الوجوبية \_وهي أسماء الألوهية والربوبية\_بانّها

هي المؤثّرة في الكائنات، وأنّ الألوهية والربوبية تثبت للذات بحقائق هذه النسب والصفات، فهي اركان الألوهية وقواعد بنيان الربوبية وربّات الحقائق الانفعالية الإمكانية، وكذا يعرّف ويَحمد أيضاً بحقائق الوجوب والفعل والتأثير حقائق الانفعال والتأثيرات الكيانية بأنّها مَجال تجلّياتها، ومَحال تنزّلاتها، ومظاهر تعيّناتها، وحقائق متعلّقاتها، وانّ تحقّق جميع هذه النسب الربانية يتوقّف على هذه الحقائق الكيانية.

### البحث الثامن

ان يُحمد الحق هذه الحقائق كلّها بانها احواله الذاتية ، وشؤونه العينية النفسية ، ونسّبُه الغيبية الإنّية ، وهي فيه عينه لاتتميّز عنه ولاتغايره ولاتوجب كثرة منافية لاحدية الذات ، ولاظهور ولاتعيّن للذات إلا بها وفيها وبحسبها أزلا وأبداً ، وأنّ ظهور الذات بها متنوع التعيّن ، وتجلّي الوجود فيها محتلف التميّز والتبيّن ، وكذلك توحُدُها في الذات واستهلاكها في احديتها ذاتي للذات ، اقتضت بحقيقتها الامرين معاً ، فهما ثابتان له أزلا وأبداً عند التفات الإثبات .

### البحث التأسع

هو حمد الحق من كونه عين الوجود الظاهر المشهود نفسه من كونه باطنا؛ لأنه عين الظاهر والباطن، فهو -سبحانه - يحمد بظاهريته ومظهريته التي [هي] مَجلى لغيبه؛ فهو بإنيّته - الظاهرة التفصيلية المتعيّنة بإنيّات الموجودات - يعرّف ويحمد هويّاته الباطنة الغيبية العينيّة، وكذلك يعرّف ويحمد بكلّ عين عين من الاعيان - الغيبية المعنوية الثابتة في عرصة العلم الذاتي الازلي - مظاهرة ومرائية ومناظره ومتجالية الخصيصة بها في الوجود بانها صور انانيّاتها، وأنّ الاعيان - وإن كانت معاني هويّات تلك الانانيّات - فإنّها صور إنيّات الذات الغيبيّة، فافهم وافرق بين التاسع والثامن، ولايعسر عليك إن شاءالله تعالى .

١. م . ف: ارباب الحقائق.

#### البحث العاشر

مشتمل على أقسام حمد الخلق للحق، وحمد الحق خلقه -من كونه خلقاً و «سوى» - بثبوت ما به امتيازُ مرتبة الحُلقية عن مرتبة الحقيَّة الواجبيّة الربّانية، بثبوت الافتقار الذاتي للخلق، وثبوت وجوب الوجود بالذات لمرتبة الألوهية، وهو القسم الثاني من التقسيم الاوّل ، أخَّرناه ليتم أقسام القسم الاوّل .

والتقسيم الكلّي الحاصرُ للحمد في هـذا التقسيم من خمسة أوجُه في جانب الحق، وجانبُ الخلق كذلك بمثلها\_وهي أمَّهاتُ الحضرات الخمس الأُخرِ\_:

الأولى: من حيث عالم المعاني وهي صور معلوميّات الأشياء لله .. تعالى ومعنويّاتها ازلاً، ويسمّيها اهل الله الاعيان الثابتة؛ ومحامد هذه المعاني والحقائق للحق تكون بالسنتها الغيبية واستعداداتها غير الجعولة وخصوصياتها الحقيقية بانها شؤونه المعنوية، وأن الحق مسمّى بها وظاهر فيها بحسبه كما مرّد وأنها معيّنات الاسماء الإلهيّة الوجوبية، ونسّب الربوبية، ويُحتلف هذا القسم بمقتضى خصوصيات الاعيان.

الثاني: حمد الحق لعالم الارواح؛ وتعريفُها وحمدها للحق يكون بالتنزيه والتسبيح والتقديس والطهارة والوحدة والبساطة والشرف والنورية طرداً وعكساً، جمعاً وفرادى، كقوله: مبحان الله، وسُبُّوح قدّوس، ربُّ الملائكة والروح. ومثله.

الثالث: من حيث عالم المثال وصُورِه؛ ومحامدُه للحق ومحامدُ الحق لها فيه إنّما تكون بتجسيد التجلّيات، وتشخيص الأعيان المعنويات، وتصوير الاسماء والصفات، وإظهار المعاني والأرواح متمثّلات في الأشكال والهيئات بانّ لها قوة التجسّد والتشكّل والتمثّل محسوسة كالجسمانيات والتحيّزات وإن لم يكن كذلك في الذوات.

الرابع: محامد الارواح والمعاني للحق، ومحامدُ الحق لها أيضاً بتمثيلها وتشكيلها

التقسيم الأول هو كون الحامد حقاً تارة وخلقاً أخرى. والمراد من القسم الأول هو كون الحامد والمحمود هو الحق والمراد من القسم الثاني هو صورة الاختلاف التي ترجع إلى قسمين: كون الحامد هو الله والمحمود هو الحلق، وبالعكس.

المُشاهَدِ بانِّها أشكالُ شؤوناتها، وصورُها المعنوية العقلية بحسب اللوازم ولوازم اللوازم بما يَنْها من المناسبات والمباينات والنسب والإضافات وصورِ الجمعيات، ولكنَّها مقيَّدة بالقوّة المتخيِّلة في الحسُّ المشترك من كلَّ حيوانِ له قوّة التخيَّل والتصورَ .

والفرق بين الأول والشاني أنّ الأول صورٌ تمثيلية وأشكال وهيشات أول يُمَمثّل ويتنزّل فيها الأرواحُ؛ والمعاني والتجلّياتُ بحقائقها وبانفسها هي لها قوالبُ وهياكلُ روحانية ونورانية بخصوص مقتّضياتها، لا بالنسبة إلى الشاهد، وفي حسّه المشترك. وفي الثاني بحسب المتخيّل ومرتبته وشهوده.

الخامس: عالم الأجسام والجسمانيات، وهي ـ جمعاً وفرادى ـ تحمد الحقّ بذواتها ووجوداتها ومراتبها وأرواحها وقواها والسنة احوالها واستعداداتها بموجب علوم ومعارف آتاها الله؛ وتعريفاتُها للحق بالكمالات الثبوتية الوجودية الخصيصة بالجسمية الكلّية وبكلّ جسم منها وبكلّ موجود موجود من المتحيّزات الجسمانية.

والوجوداتُ الخلقيةُ الكيانية من حيث حقائقها ومعانيها، ومن حيث ارواحها ومشانيها روحيها وعقليها ونفسيها ونورية معاليها، ومن حيث تمثلاتها وتشخصاتها وتجسداتها الروحانية ومبانيها المثالية العقلية النورانية والمثالية والخيالية والجسمانية طبيعيها وعنصريها وتحمد الحق وتعرفه بذواتها ومراتبها وأفعالها وأحوالها ونسبها وإضافاتها دائماً.

والنوع الإنساني ـ بانواع لغاتها وتسبيحاتها وتحميداتها وتمجيداتها وتهليلاتها وتكبيراتها الخالف الكتب. وتكبيراتها أيضاً ـ يعرف الحق ويحمده على ما عرفت، وقد دوّن في ذلك الكتب. وتعريف ذواتها وحمدُها للحق يكون من وجهين:

احدهما: بتنزيه الحق وتقديسه عن خصائص النقائص التي هي عليها من حيث كونه غنياً عن العالمين، وسلبها عنه.

والثاني: تعريفه ونعته ـ تعالى ـ بما هي عليه من أنفسها وأعيانها من الكمالات

ا. تانیث الضمیر باعتبار الاصناف او الافراد ونظائر هما.

الخصيصة بانّها ثابتة له من حيث هي على الوجه الأكمل.

فهذه أمَّهات تحميدات الموجودات-بالسنة مراتبها الكلية الوجودية-للحق، وتعريف الحق لهم بانها مَلابسُ نوره ومَرايا تَراثِي وجهِه وشعورِه وقصور حوره، ولو شرعتُ في التعديد والتقصيل، لادي إلى التطويل.

وهذه إشارات كلية إجمالية إلى اقسام الحمد وأنواع المحامد مشحونة في مطاوي الكتب المُنزكة كالصحف والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان، وفي الأحاديث والاخبار والقصص والآثار، وفي الدعوات الماثورة، والأقسام والكمالات النبوية المنقولة المشهورة، وذلك أمر لو سكت عنه كيفيته في فسكتنا عن إيرادها في هذا الكتاب وتعدادها.

ومن جملة هذا القَسْم عمدُ الخلائق بعضِها للبعض؛ وتعريفُها عُرفاً بالمدح والثناء، وذلك أيضاً تعريف لذلك النُّني عليه بفضائل خصيصة به، وأقسامُها أيضاً مع كثرتها وعدم تناهيها مشهورة مذكورة ولاحاجة بنا إلى تحديدها وتعديدها.

وفي مشرب الكمال كل تُطك حدد المحق من الحق من حيث كون الحق باعتبار الوجود الظاهر بالكلّ في الكلّ عين الكلّ فافهم كما قلنا ؛ شعر":

«وكلُّ مَدِيـح في سواه فـــــانه له وَهُو أنهى مقصدي في قصائدي،

وقد تمّت المباحث العشرة التي يتضمن العاشر منها عشرة ولم يذكره أ وذلك أن المحامد الكلّية الخلقية تنضاف إلى الخلق من كون الخلق حامداً للحق ولبعضه من البعض من حيث هذه الحيضرات الخيمس فيمن قبل الخلق خمس مراتب حسدية ، ومن جهة الحق المتعيّن بالوجود الخلق في كلّ عين عين من الاعيان الخلقية لها خمس أخرى. فكل واحدة من حقيقتي الحق والخلق الظاهر كلّ منهما بكل منهما وتحمد

١. كذا في النسختين. والظاهر: ݣُفيتُهُ.

٢. أي التقسيم الأوَّل. وهذا هو القسم الثالث باعتبارٍ، والرابع باعتبارٍ آخَرُ.

٣. ف: بيت.

٤. كذا.

الأخرى وتعرُّفها بما هي عليه من المحامد.

وامّا العاشر المحيط بالعشرة فهو حمدُ الحمدِ القائمِ بالحق والإنسانِ الكامل في كلّ عصر .

وبيان ذلك: أنَّ كلَّ كمالِ ظاهرِ وقائم بالحق أو الخلق والإنسانِ الكامل\_في الذات والاسماء والصفات والاحوال والاخلاق والنسب والإضافات في جميع المواطن والمراتب والمقامات\_يَحمد ويعرِّف مَن قام به بنفس قيامه به، وليس كلَّ ذلك بأمر زائد على سرّ التجلّي الإلهي الجمعي الأحدي، الذي ظهر بالإنسان الكامل الجامع الواحد جمعاً احدياً وتفصيلاً جمعياً قرآنياً وبالإنسان المفصَّل الفرقاني، الذي هو العالم جمعاً وقرادي بموجب الحضرات الاسمائية وبمقتضى النسب العلمية والشؤون التي هي الاعيان الثابتة، فيكون كل واحد من الإنسان الكامل الجامع والعالم حامداً ومُثْنياً على الحق وعلى كل واحد منهما \_جمعاً وفرادي، إجمالاً وتفصيلاً من كل واحد وبكل اعتبار بنفس الدلالة على اصل منبعه ومُنْبُكُتْ مُهْيَعِهِ مِنْ الجنابِ الإلهي، ومعرِّفاً للحق من تلك الجهة وذلك الاعتبار إمّا تفصيلاً وجوديا في العالم من مفردات الوجود وفي كلّ عين عين من اعيان العالم، وإمّا باعتبار احدية جمع الجمع الكمالي الإنساني في الإنسان الكامل مدَّةً ' في مقامات المُضاهاة العظمي والمثليَّة المُثليَّ، من حيث ظهوره بالصورة الإلهية، وهي أمانة الله عنده، حملها الإنسان حيث قصر وعجز عن حملها غيرُه من الموجودات الكَوْنية، كما قال عزّ من قائل: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمْواتِ﴾ وهي كلِّ مَن له سُمُوٌّ من المراتب الكلية ﴿وَالأَرْضِ﴾ وهي السُّفَّلي ﴿وَالْبِجِبَالِ﴾ وهي التعيّنات العالية ﴿ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقُنَ مَنَّهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ ﴾ "، وثانياً كرَّةٌ أخرى عن مقام المباهاة الكبرى، التي ظهر بها الإنسان الكامل أيضاً من حيث ظهوره بكل كمال ونعت وصفة

م: عن؛ ف: قمن. والصحيح ما اثبتناه.

كذا في النسختين. والظاهر: مرةً.

٣. الآحزاب (٣٣) الآية ٧٢.

كذا في النسختين، والصحيح: في.

وحكم تُعَيَّن في العالم في الفرق؛ فإنّه ظهر به وفيه على الوجه الأكمل الأجمع، ومن حيث ظهوره بنقائص أيضاً هي نقائض الكمالات المذكورة آنفاً، فحمده التفصيلي هو انَّ كلَّ حقيقة حقيقة من حقائق ذاته ـرُوحاً ونفْساً وقلباً وسراً وجسماً ـ وكلَّ لازم وفوة ونعت وحكم لكلِّ من ذلك\_ بما ينطوي عليها ذاتُه ويحتوي عليها نشاته. يحمد الحقَّ ويعرُّفه من حيث الاسم الإلهي، الذي تستند إليه تلك الحقيقةُ أو القوَّة أو الصفة وغيرُها، وترتبط به من خشيته، وبه ظهر فيه وتعيّن الوجودُ الحق. وحمدُه وتعريفه له بكل منها بالالسنة الخمسة المذكورة ـ وهي: لسان الذات، ولسان المرتبة، ولسان الحال، ولسان الاستعداد، ولسان أحدية جمعه الكمالي، فمحيط وجامع بجميع دلالات الاسماء والصفات والعوالم والحضرات والنسب المرثبية والإضافات بمحامد لاتتناهي، ويسمّى حمدُ الحمد من مقامٍ إحدية جمع الجمع الكمالي الإنساني، فافهم. وذلك انّه لمّا كانت التجليات الذاتية والإلهية والرحمانية دائمة الوصول باجناس النعم وانواع العطايا واصناف المواهب إلى الإنسان الكامل من جميع المراتب الذاتية والاسمائية، تعبَّنت هذه النَّعِيُّمُ والإلام من لسان احدية جمع الجمع الكمالي الذي للإنسان الكامل-حمداً كلياً إحاطيّاً كماليّا جامعاً لجميع المحامد بنفس قيامها وظهورها به' وفيه في مقابلة تلك النعم والمواهب الحيطة الاحدية الجمعية، من حيثُ إنَّه بالذات والمرتبة والوجود محمد ويعرّف الحقّ ويعرفه بالحق والعالم وبه معرفة وحمداً وتعريفاً جامعاً بين الحمدين دائماً في كل حالة، لا في حالتين، وعن هذا الحمد يعبُّر

## تتمَّة للمباحث الحمدية

منها: أنَّ جميع هذه المحامد إن كان-مقيَّداً أو متعيِّناً "- من المحامد في مقابلة

بحمد الحمد. فافهم والله الموفَّق.

۱. م: بها.

كذا في النسختين. والظاهر: يحمد.

٣. منصوب بـ اكان المقدّرة.

ما وصل إليه ومُجازاة ما انعم الله عليه من النَعْماء والآلاء بالمشار إليها من حيث كليات مراتبها، فإنّه يُخصُّ به الشكر». وإن لم يكن في مقابلة شيء منها ولا معاوضة ولا مُجازاة حكما مردبل حمداً وتعريفاً بما هو عليه من الكمالات والفضائل والاستحقاق والأهلية، فإنّه يخص بلفظ «الحمد». وإن كان من خَلْق ثناء وتعريفاً لخلق آخر من حيث خلقيته، يسمى «مَدْحاً» إن كان بما هو فيه من الكمالات، وإن كان بما عوفيه من الكمالات، وإن كان بما عليه فيله من الكمالات، وإن كان بما عليه فيه من الكمالات، وإن كان بما يها فيه، فذلك «مَدْه» بالهاء.

ومنها: أنّ تعريف كلّ معرّف وحمد كل حامد باللسان والقلب قصداً لكلّ مَن يحمده ويعرّفه إنّما يكون بحسب معرفته به أولاً، حتى يتأتّى له التعريف به عند من لامعرفة له بالمحمود، وتعريفاً بمعرفته بالحمود ثانياً، فكل من كانت معرفته بالله أتم وأكمل، كان حمده له أتم وأفضل وأعم وأشمل، وتفاضل الحامدين المعرّفين لله في محامدهم وتعريفاتهم بحسب تفاوت معرفتهم بالله؛ فحامد له \_تعالى من حضرة او حضرتين أو أكثر بحسب جمعيته الإنسانية. والحمد الاكمل المحيط الاشمل هو لاكمل الناس من حيث الحق وبه ، أو حمد ألحق لنفسته من حيث هذا الكامل جمعاً وفرادى، كما مرّ. فتذكّر.

ومنها: أنّ الحمد على أنحاء ثلاثة: فإن كان بصفة تنزيه، فهو "تسبيح". وإن كان بصفة ببوت، فهو «شكر»؛ فإنّ حمد كل حامد وتعريفه للمحمود إمّا أن يكون بصفة تنزيه، أو صفة ببوتية قائمة بالمحمود يستحسنها الحامد فيعرف المحمود بها، أو يحمده بصفة فعل، وعلى أي نحو كان فإنّه لسان من الحامد فيعرف المحمود بها، أو يحمده بصفة فعل، وعلى أي نحو كان فإنّه لسان من السنة الكمال، يشير إلى كمال في المحمود قصد الحامد إظهارة والآ، وإلى معرفة الحامد به حكما مر ثانياً. وفي الآخر إلى كمال غايتي قصد الحامد والإخبار به، فيقع التصديق بصحة ما أخبر، ببرهان وحجة.

ومنها: أنَّ الحمد من حيثُ إطلاقه لا لسان له إلا لسانَ الذات من كون كل واحد من

١ . أي معرفته بمعرفته بالمحمود ثانياً أي لم يكن غافلاً عن معرفته .

الحامد والمحمود والحمد عين الآخر، كما مرّ؛ فلا يقع حمد مطلق من حامد إلا لفظاً، وإن أضيف الحمد المطلق إلى الاسم الجامع - وهو «الله» - فلا يكون ذلك إلا من حيث حضرة خاصة من حضرات الاسماء؛ وذلك لأنّ الإطلاق الحقيقي هو الذي لاحدية جمع ألجمع، والإطلاق يقتضي سقوط النسب والإضافات، ويُفضي إلى استهلاك الاسماء والصفات، واضمحلال سائر الإشارات والعبارات الثبوتية والسلبية، فلاحمد فيه ولا اسم ولا صفة ولا رسم، بل الذات مطلقة عن جميع الاعتبارات الثبوتية والسلبية، والسلبية، فالموتية والسلبية. وهذا وإن كان معرفة وتعريفاً فإنّه أخر مراتب العلم والمعرفة بالله إجمالا كما مرّ، فافهم، وإنْ قلنا: «الحمدلله» مطلقاً من غير تقييد، فإنّ حال الحامد حين الحمد يقيد الحمد ولا بدّ، فلا يبقى إلا إطلاق اللفظ.

ومنها: ان تعريف الحامد بحمد لله يكون بذاته، أو بمرتبته، أو بوجوده، أو بأحدية جمع المرتبة والوجود، وأحدية جمع الجمع، فمرتبة الحق: الألوهية ووجوب الوجود الذاتي والفعل والتأثير والسلطان، ومرتبة الخلق: العبودية والافتقار والانفعال والتأثر وامتشال الأوامر والنواهي، وتعين الوجود في كل مرتبة بحسبها؛ فهي حامدة ومعرفة لأصلها الذي منه انبعث وهو التعين الأول وحقيقة الحقائق الكبرى، فافهم،

ونختم الكلام على أسرار الحمد، وكلُّ هذه المباحثِ في لفظ «الحمد». وحان لنا أن نشرع الآنَ في العلوم والأسرار والمباحث التي يحتوي عليها البحثُ الثاني من المباحث الستَّة عشرٌ على ما بنينا عليه.

١ . م: تعريفاً ذاته آخر .

٢. لايُجمع (البحث) على (الباحث).

## [البحث الثاني من مباحث خطبة الكتاب تحقيق في وجوه تسمية اسم الله]

فنقول: الاسمُ «اللهُ» ويُكُنىٰ عنه في عرف اهل الطريق بـ «الجلالة»؛ تعظيماً لذكره - فيه من أمَّهات القواعد وكليات الضوابط والأصول -التي نذكر هاهنا ـ ابحاث عشرة:

الاول: في الاختلاف الوارئين علماء الرسوم؛ ذهب الخليل وسيبويّه والمبرِّدُ من علماء العربية [إلى] انه اسم عَلم للذات. ومن علماء الشريعة ابوحنيفة والشافعي والغزّالي والإمام محمّد بن عمر الخطيب الرازي وابو زيد البلخي والقفّال الشاشي والخطّابي من المتكلمة والنظّار -رحمة الله عليهم - إلى انه علم. وكلّهم اختاروا القول بعلميّته .

ثم الحتلفوا في أنّه عربي أو عبري؛ فذهب أبوزيد وجماعة من المتكلّمين [إلى] أنّه ما خوذ من اللغة العبرانية؛ لأنّ اليهود والنصارى يقولون في الاسم العلم "إلها" ما خوذ من اللغة العبرانية؛ لأنّ اليهود والنصارى يقولون في الاسم العلم والنور» فحذفت العرب الالف التي بعدالهاء؛ طلباً للتخفيف، كما فعلوا في اليوم» والنور» والنور» والروح»؛ فإنّها أيضاً منقولة من اللغة العبرانية وكانت انوراً واليوماً واروحاً»

١ . الموجود هنا ثمانية ابحاث ولم يذكر الشارح التاسع والعاشر منها .

٢ . لعل الفرق بين القولين هو الاختلاف في الموضوع له فإن الأدباء المذكورين ذهبوا إلى أن الموضوع له
 هو الذات البحت ، والمتكلمين إلى أنه الذات المستجمع لصفات الكمال .

٣. كذا في النسختين. والظاهر والموجود في التفاسير: لاها.

فحذفوا الالفات من هذه الكلمات، فقالوا فيها: «يوم» و«نور» و «روح».

وبطلان ما ذهبوا إليه بين؛ لأنا نقول: لانسلم أن هذه الكلمات عبرية، بل عربية في أصل الوضع، وليست ماخوذة للغة العرب من لغة أخرى، بل هي عا تواطأت فيه اللغتان، وكثيراً ما يقع مثل ذلك من التواطؤ بين اللغات، والتواطؤ فيها بين اللغتين لا يوجب الجزم بكونها ماخوذة من إحداهما للأخرى، ولا كون إحداهما اقدم من الأخرى، وإن أوهم احتمال ذلك، فلا يوجب الجزم، بل المواطأة وقعت فيها بينها لسر" نذكره.

وايضاً: لان الواضع الحقيقي وهو الله وضع هذا الاسم عَلَماً للمُوجِد؛ لما عَلم في حروفها وتركيبها من الحقائق والاسرار الدالة عليه سبحانه، ثم أوحى إلى واضعي اللغات من قدماء البشر، أو الهمهم وضع هذه الألفاظ لهذه المعاني على التواطؤ من غير مُواضَعة ولا مشاورة بين الواضعين، ولا سيّما وهذا الاسم مخصوص عند العرب بالموجد الخالق للعالمين، قال تعالى: ﴿وَلَيْنُ سَالْتُهُمُ مَنْ حَلَقَ السّمَواتِ وَالأَرْضَ وَسَخّرَ الشّمْسَ وَالْقَعَرُ لَيْقُولُنَ الله ﴾

وايضاً: لو قلنا: إنّه ماخوذ من لغة غير لغة العرب، لكان غير عربي وقد أخبر الله بانّ القرآن عربي؛ قال الله تعالى : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنَا عَرَبِيّاً ﴾ وقال الله تعالى : ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنَا عَرَبِيّاً ﴾ وقال الله تعالى : ﴿إِنَّا جَمَلُنَاهُ قُرْآنَا عَرَبِيّاً ﴾ وقال الله على الله ؛ لما فيه من التكذيب .

وايضاً: فإن لغة العرب اوسع واكمل من سائر اللغات، فإن كانت في الاسم «الله» \_ الذي هو أول الاسماء والمسميات مفتقرة إلى غيرها من اللغات، لكان فيها من النقص والضيق ما لا يخفى، ولاسيما وقد ذكر الله كونه عربياً في مقام مدح القرآن، فيجب أن يكون عربياً.

١ . العنكبوت (٢٩) الآية ٦١.

٢. يوسف (١٢) الآية ٢.

٣. الزخرف (٤٣) الآية٣.

والأصح الأرجح أنّه اسمٌ عربي وقعت المُواطّأة فيه بين اللغتين؛ لشدّة مناسبة الحقائق الحرفية التركيبية وحقائق مسمّاه على ما سياتيك نبؤهُ \_إن شاء الله\_عن قريب.

البحث الثاني: في حجج القاتلين بعَلَميّته وما يرد عليها من الردّ والمنع وهي من جوه:

منها: أنّ الله ـ تعالى ـ اقام هذا الاسم مُقامَ الذات موضوعاً لسائر الاسماء والصفات، وحَمَل سائر الاسماء عليه، فقال: ﴿وَلَلْه الاسماء الحُسْنَى ﴾ فاضاف جميع الاسماء الحسنى إلى هذا الاسم، ووضعه موضع المسمّى، وقال ايضاً: ﴿هُو اللهُ الّذِي لا إِله إِلا هُو ... لهُ الاسماء الحُسْنَى ﴾ فقدّمه على سائر الاسماء، وحمله على هويّته الذاتية المقدّسة، ثم بعد نفي الألوهية عن غيره أثبتها له بالاستثناء، ووصفه بسائر الاسماء وسمّاه بها؛ فكان هذا الاسمُ مسمّى لجميعها وهي اسماء له، فلو لم يكن علماً للذات لم يكن كذلك.

ويجاب عن هذا: بأنه إنّما يلزم عَا ذكرتُم أنّه سُمّي بسائر الاسماء وأقيم مُقامَ المسمّى، ولايلزم أن يكون علماً للذات و رسمي الم

وثمًا احتج به مثبتو علميّتِه: أنَّ المشتقَّ عبارة عن اسم موصوف بصفة يدلَّ عليها الاشتقاقُ اللفظي، وتُفهم منه، وحينئذ يكون المفهوم منه كلياً لايمنع نفس تصوره عن وقوع الشركة فيه، وعلى هذا تكون لفظة «الله» كلية غيرَ ممتنعة عن وقوع الشركة فيه، وذلك باطل؛ لما فيه من الشركة.

ويجاب عنه: بانه لو كانت الألوهية صفةً كلّية يشترك فيها كثيرون، لكان ما ذكرتم وارداً، ولكنّا لانسلم ذلك، بل هي صفةً احديةً جمعية جامعة لحقائقَ هي مخصوصة بذات الموجد.

ولانسلم أيضاً أنّ دلالته جزئية مخصوصة بصفة معيّنة ، بل يدلّ على عدّة نعان بالاشتقاق اللفظي وكلّها موجودة لذات واجب الوجود، فلاتقع فيها الشركة ؛ لعدمُ

١. الأعراف (٧) الآية ١٨٠.

۲. الحشر(٥٩) الآيات ۲۲ـ۲۲.

وجود تلك المعاني في ذات غيره.

وايضاً: لانسلم أن كل مشتق كلي - كما ذكرتم - غير مانع عن وقوع الشركة ، بل إذا كان بحقيقته يقتضي الاشتراك في الوضع والدلالة كلفظة «العين» ، بل هو مخصوص بحقيقة الموجد ، كالشمس مخصوصة بالنير الاعظم مع دلالتها على الشموس وهو الارتفاع والعُلُو والإباء وشدة التسخين وهي معان مخصوصة الجمعية في الشمس ، وإن كان كل واحد منها موجوداً في غير النير الاعظم ، ولكن احدية جمع جميع هذه المعاني في النير الاعظم ، فكذلك دلالة هذا الاسم دلالة احدية جمع جميع ما في قوة دلالة اسم «الله» من المعاني ،

وعمّا احتجّ به مثبتو العَلَميّة إيضاً: أنّه لو كان مشتقّاً، لكان من أسماء الصفات، وحينتذ لم تكن إقامته مُقامَ المُوصوف أولى من غيره، ولكن هذا الاسم موصوف ومنعوتُ بسائر الاسماء دون غيره، فهر اسمُ علم للمسمّى.

واجم والجواب: [أنه] لاتلزم من هذا علميته ؛ فقد يكون بعض الاسماء والصفات اجمع واعم واكمل واتم في معناه لحقائق الموجدية ، فيندرج سائره تحت حيطته ، فيقام مقام المسمى ويوصف بالجمع ، ولايكون علماً للذات ، ونحن ما نعني بالعلم إلا الاسم الدال على حقيقة الذات ، وذاته تعالى لا تنحصر في مدلول معين ، فلا يجوز أن يكون لها اسم علم ، بل هو اسم مقدم على جميع الاسماء ، جامع لمعاني الكل وهو الاسم «الله» ومع هذا فغير ممتنع أيضاً أن يُحمل هذا الاسم على غيره من الاسماء .

وقد قيل: إنّ كل واحد من الأسماء الإلهية يُقام مُقامَ المسمّى موضوعاً، ويُحمل عليه هذا الاسمُ، كما ذهب إليه ابن قسي \_رضي الله عنه في الله مثلاً: «الرحمن الله»، و«الرحيم الله»، وهذا صحيح، غير ممتنع شرعاً وعقلاً وكشفاً، وقد ورد هذا النّمَط في الأدعية المأثورة، وأصله في القرآن كثير وإن لم يهتد إليه إلا أهله، كما يقع في جواب الاستفهام مثل قوله: ﴿قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ (هي جواب الاستفهام مثل قوله: ﴿قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَواتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ (هي تقولون الله) فافهم.

١ و ٢ . المؤمنون (٢٣) الآيات ٨٦ ـ ٨٨ . على قراءة رفع قالله ٥ .

فهذه محصول كلّيات أقوال المثبتين لعلميته، وجوابُها بلسان التحقيق والإيجاز.

البحث الثالث: في حجج مثبتي الاشتقاق ذهب جمع كثير من العلماء بالعربية، والاشاعرةُ، وجمهورُ المعتزلة [إلى] أنّ هذا الاسم مشتقّ. واحتجّوا بحجج:

منها: أنَّ وضع الاسم العلَم يتوقّف على معرفة حقيقة الذات، وذاتُه \_تعالى\_غير معلومة للخلق، فوضع العلَم لها مُحال.

وقد أجيب عنه: بانّه وإن لم تكن ذاته معلومة للخلق، وليس لهم ان يضعوا لها اسماً علماً، لكن ذاته\_تعالى\_معلومة له؛ فلا يمتنع عليه أن يضع اسماً علماً لذاته تعالى.

والجواب عن هذا: انّ الهوية الذاتية مطلقة بالإطلاق الحقيقي وهي تقتضي بحقيقتها أن لاتُعلم ولاتُنحصر ولاتُعرف ولاتتناهي ولاتُحد وحقيقة العلم الإحاطة بالمعلوم وكشفه على سبيل التمييز عن غيره؛ فحقيقة العلم لاتتعلق بها وحقيقة الذات تقتضي أن لاتُعلم، والشيء إذا اقتضى أمراً لذاته، فإنّه لايزال عليه مادامت ذاته، فلو وضع الحق لنفسه اسماً علماً لايتهم منه إلا خصوص الذات، لكان محصوراً في دلالة ذلك الاسم، وصارت الذات المطلقة مقيدة به، وهذا محال.

وايضاً: ليس في قوة لفظ من الالفاظ أن يدلّ على الذات المطلقة دلالة إطلاقية ؛ لكون أيّ لفظ فُرض مقيداً بتركيب خاص وليس في قوة المقيد أن يُعطي غير ما في حقيقته ، ولا في قوة حقيقة العلمية أن تحيط بما لايقتضي الإحاطة به لذاته ؛ لأن العلم مسواء أضيف إلى الخلق أو إلى الحق فإن الإضافة لاتُخرجه عن حقيقته ، والحقائق لاتتبدل ؛ فلا تُطلق حقيقة مقيدة بالحقيقة ولاتتقيد حقيقة مطلقة من كونها كذلك ، والعلم على كل حال نسبة من نسب الذات ، متميزة عن غيرها وهي وإن كانت نسبة محيطة بالذات المنضبطة المحصورة المقيدة المتميزة عن غيرها بحدها ، وإلا لزم بحدها ، وليس في قوة نسبة من نسب الذات أن تُحيط بالذات غير الحاطة ، وإلا لزم بحدها ، وليس في قوة نسبة من نسب الذات أن تُحيط بالذات غير الحاطة ، وإلا لزم بحدها ، وليس في قوة نسبة من نسب الذات أن تُحيط بالذات غير الحاطة ، وإلا لزم بحدها ، وخرجت الذات عن مقتضياتها الذاتية ، وذلك بين البُطلان .

فإن قيل: العلم الذاتي عين الذات، فلا يكون من هذا الوجه غيرَها، فلا يمتنع على العلم الذاتي الإحاطةُ بالذات. قلنا: فعلى هذا لاتكون الإحاطة للنسبة العلمية من حيث هي كذلك، بل تكون الإحاطة للذات، ومرادنا قصور النسبة العلمية في حقيقتها - من كونها نسبة من النسب الإلهية - عن الإحاطة بكنه الذات المطلقة . وعلى كل تقدير فإن الإحاطة بالذات المطلقة مُحال، فلا تُعلم أصلاً، فليس لها اسم علم لفظي، فافهم.

وممّا احتج به مثبتو الاشتقاق: أنّ العلم يقوم مقام الإشارة إلى ذات المسمّى وحقيقتِه، وحقيقتُه - تعالى - لايشار إليها؛ لما في الإشارة من التعيين والتمييز والتحديد؛ فوضع الاسم عليه محال.

وأجيب عن هذا: باته وإن امتنعت الإشارة الحسية إليه تعالى؛ لامتناع انحصاره في جهة حسية، ولكن لاتمتنع الإشارة العقلية إليه، كما قال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ وقال: ﴿قَالُ مُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ وقال: ﴿قَالُ مُواللّهُ رَبُّكُمُ اللّهُ رَبُّكُمُ اللّهَ رَبُّكُمُ اللّهَ رَبُّكُمُ اللّهَ رَبُّكُمُ اللّهَ وَهِ اللّهِ وَهِ اللّهِ وَهِ اللّهِ وَهِ اللّهِ وَهِ اللّهِ وَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

والجواب: أنّا لانسلم عدم استلاع الإشارة العلقلية إلى الذات المطلقة، وإلا لكانت متعينة غير مطلقة، وهي غير متعينة من جميع الوجوه، فلا تتعين الإشارة إليها، وإن قيل بالإشارة المطلقة العقلية، فليست إلا إلى إطلاق الذات لا إليها، وجميع ما وردت من الإشارات المذكورة -سواء كانت من الحق أو الخلق -إشارات [إلى] نسبه الذاتية وحقائق أسمائه ومسمياته وحيثيات صفاته، كالاحدية والربوبية والهوية، وليست إلى حقيقة ذاته تعالى؛ فإنّ حقيقة ذاته -تعالى - لايشار إليها، ولاتعلم، ولايحاط بها، ولاتعين تعيناً تنحصر فيه الكون كل متعين متميزاً عن غيره وكل متميز عن شيء أو أشياء، فإنّه محدود مخصوص مقيد بكونه متميزاً عن غيره، وخارجاً عنه، وعدم كونه عين غيره، وما لايتعين ولا يُعلم ولا يُجهل ولا يشار إليه على سبيل الحصر، فلا يوضع عين غيره، وما لا يتعين ولا يُعلم ولا يشر حقاً ؛ فإنّ الحقيقة تأباه.

١. الإخلاص (١١٢) الآية١.

٢. يونس (١٠) الآية ٣٢.

٣. فصَّلت (٤١) الآية ٩ .

ولايقال: يوضع لفظ إذا ذُكر يُغْهِم تلك الذاتَ المطلقةَ من غير دلالةِ اشتقاقية على سبيل الإجمال والإيماء، فيكون علماً لها.

فإنّا نقول: لافائدة في وضع ما لايدلّ على الذات التي لاتُعلم به ولاتُسمّى، وما لا دلالة فيه فيلا يُقْهِم؛ إذالفهم مبنيّ على الدلالة، فيما لايدلّ لايُقُهم منه، وما لايستدلّ عليه لا دلالة عليه، فلا يُفهَم كذلك بوضع مالا يدلّ عليه، فافهم.

وهذا تمام البحث في هذا الاختلاف الوارد، وسيتحقّق لك سرّه ـ إن شاء اللهـ عن قريب بلسان غريب.

البحث الرابع: في وجوه الاستقاق على قول القائلين وهي من عشرة أوجهُ صُحِّحت من حيث اللغة العربية:

احدها: انّه ماخود من اله ياله: إذا فزع ولجا، واصله الاه على وزن فعال بمعنى مفعول؛ لكونه مَفْزع كلّ فَزع وملجاكل جَزع، فلمّا أدخلت لام التعريف، حذفت الهمزة؛ طلباً للتخفيف، وأدغمت لام التعريف في لام الاصل وفُخّمت للتعظيم، فقيل: الله.

والثاني: من الوله وهو شدة المحبّة، بمعنى أنه تعالى عو المحبوب باشد ما يكون من المحبّة، كما قال تعالى: ﴿وَالّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُّ حُبّاً لله ﴾ وقد وصف الله تعالى المحبّية والمحبوبية في قوله: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيَحِبُّونَهُ ﴾ وقد رُوِّينا في الاحاديث الإلهية عن الله تعالى انه قال: «كنت كنزاً محفياً فأحببت أن أعرف وفي رواية أخرى: «أردت الله تعالى انه قال: «كنت كنزاً محفياً فأحببت أن أعرف وفي رواية أخرى: «أردت وعرض «أحببت والإرادة طلب حبين والاصل فيه «ولاه» فأبدل الواو همزة، كما في الماحب والساد»؛ فإنهما «وشاح» و «وساد» فاستثقلوا الابتداء بحرف العلة، فابدلوا الواو بالهمزة، ثم عُرِّفت الكلمة وأدغمت وفحمت كما مرّ.

١. البقرة (٢) الآية١٦٥.

٢ . المائدة (٥) الآية ٤٥ .

الأبْصارُ وَهُوَ يُدُّرِكُ الأَبْصارَ ﴾ . أ

الرابع: أنّه ماخوذ من «لاه»: إذا ارتفع؛ وذلك لأنّ الرفعة الحقيقية لله، وهو الرفيع الرافع، ولكن رفعته لا بالمكان ولا بالمكانة، بل بالذات وإطلاقِه عن التقييد برفعة المكان والمكانة، وبكونه معطياً للرفعة.

الخامس: أنّه ما خوذ من قولهم: «الهنتُ بالمكان»: إذا أقام بالمكان، قال الشاعر:
«المهت بسدار مسسساً بيسن رسسومسها»

ويكون هذا المعنى بالنسبة إليه -تعالى - كنايةً عن الدوام والثّبات والبقاء الذاتية له ، وفيها معنى اللزوم والإقامةِ على مقتضىٰ ذاته .

وأيضاً: لأنّ الألوهية ملزومة العالم؛ فلا يُتنصور وجود الألوهية بلا مالوه، ولا وجود الألوهية بلا مالوه، ولا وجود الربوب وجوداً وتقديراً، فهو إشارة إلى اللزوم الذي بين الإله والمالوه والربّ والمربوب.

السادس: أنّه مشتق من الإلهاة، وهي القدرة على الإيجاد والاختراع، وهي ذاتية لله تعالى. ولم تَرِد الإلهية به لذا المعنى، والاشتقاقُ ماضٍ لامستقبل، وهذه الحقيقة خصوص ذات الموجد. وقيل: هي احقُّ هذه الوجوه بالحق. فافهم.

السابع: من اله ياله: إذا تحيَّر؛ لأنَّ ذاته محيَّرة -اسمَّ فاعل- ومقام الحيرة الكبرى حضرتُه؛ فقد حيَّرتُ عقولَ أولي الألباب، والحيرةُ في الله أعلى درجات العلماء به. قال بعض العارفين: «يا حيرةً يا دهشةً يا خوفاً لاتتقرّي، `

الثامن: أنّه مشتق من الإلاهة وهي العبادة من أله ياله: إذا عبد. وقرأ ابن عبّاس ﴿ وَيَذَرُكُ وَإِلّهَ تَكُ ﴾ "، أي عبادتك. وتألّه: إذا تعبّد، والله -تعالى - هو المعبود على الحقيقة في نفس الامر، سواء عَرَف العارف أو لم يَعرف، وقصده أو لم يَقُصده. ﴿ أَمَرَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلّا إِيّاه ﴾ وهو المعبود أيضاً في كلّ ما عُبد من الاصنام، والكفر في

١ , الأنمام (٦) الآية ١٠٣.

۲. لاتنقري ـخ لـ..

الأعراف (٧) الآية ١٢٧.

٤. يوسف (١٢) الآية ٤٠.

الحصر وسَتْرِوجه الحق الموجد في شيء معيّن، ليس له ذلك، وهو هواه وخياله. التاسع: من وَلَه الفَصِيلُ بأمّه: إذا أُولِع، والمعنى أنّ الخلق مَوْلُوهون ومُولَعون بالله في التضرّع إليه، والسؤال عنه على كل حال.

العساشر: انّ الأصل في هذا الاسم هوهاء الكناية عن غيب ذاته وهويته غيب المتعينة ؛ إذالهاء - كناية الغائب - إشارة إلى غيب هويته ، ثم زيد فيه لام الملك أو لام التخصيص ؛ إذالكل له - تعالى - وهو مالك الكل بالتخصيص . فاللام إشارة إلى ان ملكية الكلّ - من عالمي الملك والملكوت - له تعالى ؛ ثم زيد فيه على لام الملك لام الملك الم التعريف ؛ نفياً لتوهم إمكان وقوع الشركة في كناية الغائب وفي الملكية عرفا شرعياً ، لا حقيقة ؛ لأن كل ما هو مشهود من العالم ملك لذات غيبية إلهية حقيقة ، وإن ظهر بعضها في العرف الشرعي ملكاً للعبد ، وتلك الذات الغيبية لا يحاط بها علما وشهوداً ومعرفة ووجوداً ؛ ثم فخموه تعظيماً ، فصار «الله» على ما ترى .

فهذه هي الوجوه العشرة الاشلقاقية المشهورة، التي ذهب إليها القائلون بان «الله» اسم مشتق من أهل العربية والكلام، ذهب إلى كل واحد من هذه الوجوه طائفة من علماء الرسوم، وأوردت في ذلك على كل وجه منها شبة وشكوك، وأجيب عنها. إننا لسنا بصدد التعرض لذكر تفسصيلها من الطرفين في هذا الموضع باكثر كمّا ذكرنا، فوالله يَقُولُ المحقّ وَهُو يَهَدِى السّبيلَ ﴾ .

البحث الخامس: في إشارة جملية إلى العلمية يقتضيها هذا الاسم بما فيه من الاختصاص.

اعلم: أنَّ هذا الاسم في مشرب التحقيق علم للذات الموجدة الموصوفة بالألوهية والربوبية وسائر النعوت والصفات الوجوبية، لا مطلقاً من حيثُ إطلاق الذات بل من حيثُ إنّه يدلّ بموجب اشتقاقاتها على احد جمع جميع هذه المعاني، فإنّ ذات الإله الموجد من كونها إلها تستحقّ هذه الحقائق بالذات، كما يُستقصى فيها الكلامُ فيما بعدُ

١. الأحزاب (٣٣) الآية ٤.

٢. في حاشية (ف): جميلة.

إن شاء الله تعالى ؛ فهو علم للإله الموجد، لا للذات الغيبية الغنية عن العالمين ؛ فإنّ الذات \_من حيث إطلاقها عن الموجدية والموصوفية بالأسماء والصفات \_ لاتتعين إليها إشارة ، ولا تُعلم ، ولا يكون لها اسم معين علم لا يُفهم منه غير الخصوصية الذاتية ، فليس «الله» علماً للذات من كونها لا تُعلم ولا يحاط بها ، بل علم للموجد من حيث ارتباط العالم به وارتباطه بالعالم ؛ ولان الدال على ذاته الاحدية وهويته الغيبية وبساطته الحقيقية لا يكون اسماً مركباً تركيباً خاصاً من حروف متعددة ، بل الدال على البسيط الحقيقي يجب أن يكون بسيطاً كذلك .

واحق الحروف البسيطة التي يشاربها إلى غيب ذات الله حرف الهاء؛ فإنه ضمير الغائب في الدلالة بالوضع الأصلي، وكذلك الهاء شكل الإحاطة لفظاً وخطاً في الوضع العربي، أمّا خطاً فظاهر، وأمّا لفظاً فإنّها تبتدئ من وسط الصدر، فتَمرّ على جميع المخارج، فتحيط بخواص سائر الحروف كإحاطة غيب الذات على مراتب تعيّناتها إحاطة ذاتية احدية جمعية، فيتعين من لعصرة العلم الذاتي ويمتد على الملكوت وملكوت الملكوت والجبروت إلى عالم الملك والشهادة شم ترجع بعد مرورها عليها في امتدادها بكرورها راجعة كذلك إلى مخرج الهمزة في الوضع العربي الكامل مكملة لدورية الروحانية الإحاطية، فافهم.

وعلى هذا فعلمية «الله» الجيلالة - جلّت وتعالت - ليست لكنه الذات المطلقة من حيث لاتعينها وإطلاقها، ولكن من كون هذا الاسم اسماً لواجب الوجود بالذات، مُوجد الذوات الكائنات، والنسب والإضافات، مُبدع العلويات الروحانيات، خالق السفليات الجسمانيات، مفيض الوجود على الماهيات الكيانيات؛ فهو اسم علم للمرتبة الاحدية الجمعية الموجدة الجامعة للمعاني المذكورة في وجوه الاشتقاق كلها، لا للذات المطلقة باعتبار تجردها وإطلاقها عن النسب والإضافات، وسائر الاسماء والصفات؛ فإن اعتبار الذات المطلقة - تعالى - سابق على اعتبار كونه موصوفاً بالألوهية، مسمى باسماء الربوبية والنسب الوجوبية، كالموجدية والعلية والمبدئية والإلهية، فافهم.

فإن قيل: على ما ذكرتم يكون مشتقاً؛ لكونه دالاً على هذه المعاني، وهي معان ِ زائدةً على الذات.

قلنا: الذات الموجدة حقيقة واحدة احدية جامعة لهذه المعاني والنسب بالذات فهي فيها هي، ليست زائدة عليها، وإن تُعقِّلت كذلك فليس ذلك إلا في التعقل، وكذلك الذات المطلقة أيضاً تُتعقَّل مطلقة عنها، وليست في الوجود مجردة عن هذه النسب، ولاهي زائدة عليها، ولكن العقل ينتزع الحقائق الجمعية الاحدية، ويتعقّل كلَّ واحدة على حدتها ويتعقّلها مجموعة واحدية، بمعنى استهلاك الكثرة التي انتُزعت عن الوجود تعقُّليتها فرادى ولكن ليس للعقل أن يحكم عليها انها زائدة على الذات في الوجود؛ فليس كذلك إلا في التعقل، ولكن العقول الضعيفة تَعَلَط وهو موضع الغلط المضرقي علوم الحقيقة، فتحفَّظ إن شاء الله العزيز.

فالاسم «الله» وإن كان مشتقاً باعتبار، فهو علم باعتبار آخر لذات ذات احدية جمعية لجميع هذه المعاني، فالله لتعالى مفيض الوجود على كل موجود، فالكل مستند إليه، مستمد منه مفتقر إليه، في حضرة الجود يقتضي الشهود، فله الرفعة الذاتية بالذات بالمرتبة والشرف والوجود الذاتي، على مادونه من الموجودات، وهو محتجب بكنه كبرياته وكمال عظمته عن العقول البشرية، والمدارك الفكرية النظرية، والإحاطة العلمية الفكرية وهو ملجا الكل، ومفزع الفرع والاصل، في حالتي الصدع والفصل، والجمع والوصل، وهو المستجار والمنجير، الذي يستجير إليه الفرغ الفقير، والجمع والوصل، وهو المستجار والمنجير، الذي يستجير إليه الفرغ الفقير، والجمع والوصل، وهو المستجار والمنجير، الذي يستجير إليه الفرغ الفقير،

وكذلك هو ـ تعالى ـ إله يُولَه به ويَتولّه فيه العالمون العالِمون، فيشتدّ وَلَهُهُم به او وَلَهُهُ به منهم وفيهم وبهم، فهُمٌ به وَلِهـون، وفيـه والهـون، وبه مُولَهـون، وهو الحبّ الحبوب، والطالب المطلوب، والموجوداتُ بالالتجاء إليه مُولَعون.

وكذلك تُولَهُ وتُحار فيه العقولُ، ويذهب فيه إليه منه كلُّ مذهب في الفروع والأصول، والوصول بلا حصول محصول.

وكذلك يتولع الكلّ بالتنضرع إليه، والسنؤال منه وممّا بينايه وعنده ولدّيه،

## + 0/ شسرح تصنوص الحكسم

والتعويل عليه.

وكذَّلك إلهٌ معبود بكلّ مكان في كل ما عُبِد ويُعبَد، مسجودٌ له كلَّ أوانٍ وزمان في كل ما إليه يُسجَد، عمّا يُتخيَّل ويُتمثّل ويُعقَل ويُشهَد.

وكذلك إله قادر بالذات، قدير على الاختراع وإبداع المُبدَعات، مقتدر على إيجاد الذوات واختراع المخترَعات، من الأجناس والانواع والشخصيات، إلى مالايتناهي من المكنات؛ لعدم تناهى التجلّيات.

وكذلك هو إله، له ما في الأرضين والسماوات، وما بينهما وما فوقهما وتحتهما من الأفلاك الحيطات، والنفوس الروحانيات، والأرواح النورانيات، والتجلّيات الجليّات والخفيّات، والحقائق العَلِيّة العلمية المعنويات، والأعيان الثابتات، والنسب والإضافات، فعلميّة هذا الاسم لذات ذات اسماء وصفات، ونسب [و] اعتبارات، لا للذات المطلقة عن جميع هذه القيود والسمات، وعن السلب والإثبات.

البحث السادس: في تتمَّة هذا الأصل بالتنصيص على صريح الحق.

قدعلمت ـ ايدك الله برُوح منه في ما سلف أنّ للذات في ذاتيَّتها العتبارين هي أحديّة جمعها :

احدهما: اعتبار إطلاقها عن كل حكم، وتجردها عن كل صفة واسم، وعدم انحصارها ولاتعينها في إحاطة كل علم، وتنزيهها عن كل نسبة ورسم، وعن دخولها تحت إشارة أو عبارة ووسم"، فليس له سبحانه لهذا الاعتبار اسم دال عليه دلالة مطابقة إطلاقية للحقيقة المطلقة عن الالفاظ المركبة من الحروف، ولا عن الحروف البسائط الخالية عن التركيب، والذي ذكرنا من دلالة بعض الحروف البسيطة عليه كدلالة هاء كناية الغائب والف الوحدانية على ما سيدكر إنّما هي دلالة على نسب

١. ف: العقلية.

٣ . في النسختين: ذاتيهما . وحقّ العبارة هكذا: أنَّ للذات في ذاتيَّها ـوهي أحدية جمعها ـ اعتبارين:

۳. م: رسم.

٤. الظاهر زيادة (لا).

الذات، لا على الذات من حيث هي هي ؛ فدلالة الهاء بمعناها على في الذات وبصورتها اللفظية والرَقْمية على إحاطتها بالغيب والشهادة، ودلالة الألف على لاتعينه بمرتبة من المراتب على التعيين والتقييد، كلا تعين الألف في مخرج من الخارج، فافهم. والاحتبار الثاني للذات: اعتبار النسبة والإضافة والارتباط، أي ذات أاسماء وصفات، ونسب وإضافات، وحيثيات وتعينات وتجليات؛ وعلمية الجلالة اعني الاسم «الله» بهذا الاعتبار الثاني، فهو علم لذات الألوهية، لا للذات المطلقة عن الاعتبارات وسائر النسب والإضافات، فافهم.

البحث السابع: في سبب اختصاص هذا الاسم بالتقدّم والموصوفية على غيره، وكونه مسمّىً بما عداه من الاسماء والصفات والنسب والإضافات.

اعلم: أنّه لما كان كل اسم اسم من الاسماء مع اشتراك الكلّ في الدلالة على العين الواحدة المسماة بالجميع - دالاً على منهوم ومدلول مخصوص دلالة تُميزه عن مدلول اسم آخر مفهوم منه، كدلالة العليمة على ذات الألوهية من حيث إحاطته بالمعلومات كشفاً وغييزاً، ودلالة «القدير» عليها من حيث الإيجاد وإيقاع الأثر، ودلالة «المريد» على تخصيص بعض المعلومات بامر دون أمر بموجب التعيين والتمييز العلمي، وذلك المعنى هو حقيقة تلك النسبة بموجب الاشتقاق اللفظي من السلب والإثبات، ولم يكن في اسم منها دلالة جمعية احدية على خصوصيات سائر الأسماء بالاستلزام والتضمن، بخلاف اسم «الله»؛ فإنّ له احدية جمع جميعها باشتمال الألوهية على حقائق كلية هي أمّهات الجميع، وهي: الحياة، والعلم، والإرادة، والقدرة؛ لعدم تحقق حقيقة الألوهية إلا لذات ذات حياة وعلم وإرادة وقدرة؛ ولعدم تصورنا الإله إلا كذلك؛ ولاستيعاب هذه الحقائق الاربع لسائر الاسماء والصفات تصورنا الإله إلا كذلك؛ ولاستيعاب هذه الحقائق الاربع لسائر الاسماء والصفات ما عداه نسبه والإضافات، فاستحق هذا الاسم دون غيره التقدم والموصوفية؛ لان

١ . متعلق بمقدر خبر ادلالة؛ وليس متعلقاً بها .

۲. جواب الما).

فإن قيل: قدورد النص بدلالة المساواة بين سائر الاسماء معه من حيث الاسمية في قوله \_ تعالى \_: ﴿قُلِ ادْعُوا اللّه أوادْعُوا الرّحْمْنَ أَيّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الاسماءُ الْحُسُنَى ﴾ ؟ وفي قوله \_ تعالى \_: ﴿قُلِ ادْعُوا اللّه أوادْعُوا الرّحْمْنَ أَيّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الاسماءُ الْحُسُنَى ﴾ ؟ فإن الضمير في «له» عائد إلى هويته \_ تعالى \_: المسمّاة بالجميع، الزائدة على مدلول الاشتقاق باحدية الجمع، ولهذا الزم الله بحجته البالغة الغالبة عبدة الاصنام \_ من المشركين الذين نسبوا الإلهية إلى غير هذه الهوية الاحدية الجمعية \_ بقوله \_ تعالى \_: فللسمو المنه بانهم إذا سمّوا ما يعبدون، سمّوها باسمائها الخصيصة بها، كالشمس والقمر والخشب والحجر، فيتحقق عندهم إذ ذاك أنّ ما يَعبدون غيرُ الله .

ومن جمعية هذا الاسم ايضاً أنه جامع بين العلمية والاشتقاق؛ لكونه علماً لذات مسماة بجميع المدلولات المختلفة الكثيرة مسماة بجميع الاسماء من كونه جامعاً لخصائص جميع المدلولات المختلفة الكثيرة المتماثلة منها والمتقابلة، كما قبل لابي سعيد الخراز رحمه الله فيم عرفت الله؟ قال: «بجمعه بين الاضداد»؛ فإن كون الهوية الواحدة من جميع الوجوه مسماة بالاسماء الكثيرة المتقابلة المتماثلة يقتضي عجز العقول فيها عن إدراكها، فلما دل هذا الاسم دون ما عداه من الاسماء على الأجدية الجمعية الكلية الحاصرة لحقائق الربوبية المتقابلة منها والمتماثلة حكما يدل الاسماء الاعلام على مسمياتها استحق التقدم عليها، فافهم.

البحث الثامن: في إشارات كشفية إلى حقائق حرفية يُعطيها هذا الاسمُ من حروفها وتركيبها في طور التحقيقُ، ويشتمل على ابحاث عشرةً:

أحدها: أنَّ هذا الاسم في قاعدة المشرب الكمالي الختمي مركّب من ستّة أحرُف: الهمزة، واللامَيْن، وألف بعدهما، وهاء، وواو بعدها، وهذه صورته «اللاهو».

فَالهمزة: إشارة إلى التعيّن الأول ، والقطّعُ دون الاتّصال إشارة إلى انفصال التعيّن الأوّل عن اللاتعيّن بامتياز الاسم «الظاهر» محيطاً بما احتواه من التعيّنات العينية

١. ما جاء جزاؤه وجوابه.

٢. الإسراء (١٧) الآية ١١٠.

٣. الرعد (١٣) الآية ٣٣.

والشؤون المظهرية .

والالف الخفيّة في الهمزة لفظاً - كخفاء الهمزة في الألف رَقْماً - إشارة إلى احدية نفُس النفس المتعيِّن بالتعيِّن الأول ١ لأنَّ العين المتعيِّنة بالتعيِّن الأوَّل - من حيث هي كذلك متميّزةً عن العين غير المتعيّنة في التعيّن الأوّل باللاتعيّن من حيث لاتعيّنها الذاتي؛ إذ العين من حيث [هي] تقتضي اللاتعيّنَ في مرتبة إطلاقها وبطونها العيني الحقيقي، والتعيّنَ أيضاً في مرتبة الظهور وهي المتعيّنةُ في المرتبتين معاً، وهي في كلُّ من المرتبتين او النسبتين\_كيف قلتَ\_عينُهما فهما حرف واحد، ولكنّ العينَ المتعيّنة بالتعيّن الأوَّل باطنة ، والتعيّنَ ظاهر ، فظهرت الهمزة في اللفظ وخَفيت الألف فيها ؛ ولانًا الألف صورة العين المتعينة بالتعين وغير المتعينة في اللاتعين، لم يظهر لها عين في المخرج اللفظي تمتاز به عن حرف آخَرَ؛ لانِّه لإمخرج للالف اصلاً؛ إذ هي أخت الفتحة ونفُسُ النفَس الممتدّ من ايّ مخرج حرفيٌّ فرض، ومشاركةُ الألف لباقي الحروف إنّما هي بحسب المرتبة، وهو التعين الأول فيما نحن بصدده، فتعيَّن الألف لأجل ذلك إنَّما هو بالهمزة في اللفظ؛ ولأنَّ المُرتبِّة حقيقةٌ معقولة لاتعيُّن لها في الحسَّ، ولاتحقَّق لها بدون المتعين به وفيه، كان وجود الهمزة بوجود الألف رَقُماً كوجود المرتبة بوجود ذي المرتبة والتعيّن بوجود المتعين. ولهذا السرّ وما ذُكر لم يظهر للألف في النَّفَس الرحماني ومراتبه، وفي النفَس الإنساني ومخارجه ـ تعيّنٌ تُميَّز به عن غيرها من الحروف؛ لانها عين النفَس الممتدَّ من باطن القلب لخرج الهمزة التي هي نظيرة التعيُّن الأوَّل الجامع لجميع التعيّنات؛ ولأنّ الألف عين النفّس المتعيّن في جميع المخارج الحرفية ظاهرًا بصور الحروف كلُّها، كان قيامها به وهو قيُّوم، والحروف في مشرب التحقيق هو فيها عينها وهي صور تفصيله، كما أنَّ الحروف في أحدية النفَّس عينه، فهي فيه هو، كما أنّه فيها هي.

تكملة: ولأنَّ التعيّن الأوَّل من حيثُ قطع النظر عمّا تَعَيَّن به وفيه ـ وهو الوجود

١ . حال من «النَفْس» .

الحق ليس إلا نسبة لاتحقق لها بدون المتعين به وفيه ، لم يظهر للهمزة - التي هي إشارة إليه في عالم الرقم الإنساني ، اللذي هو نظير عالم الملك والشهادة - وجود ، وكذلك المراتب - من حيث هي مراتب - لا وجود لها إلا بالتعينات المترقبة فيها وجوداً يتميز به عن المتعين بها وفيها .

وكما أنَّ الألف لاتعيُّن لها في عالم اللفظ الذي هو نظير العالم الروحاني الكلامي القبولي، كمما قبال تعالى: ﴿إِنَّمَا قُولُنَا لَشَيَّءَ إِذَا أَرَدُنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ ﴿ وذلك لأنَّ الألف عين الكلِّ كالنَّفَس الرحماني عين كلِّ مَن نَفَّس عنه، والكلُّ من كونه كلاً لاتعيّن له يشار إليه، كما قال رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم-: «وإنّ الملا الأعلى» وهم الروحانيون «ليطلبونه كما تطلبونه انتم»، يعنى الملأ الأسفلُ وهم الجسمانيون؛ وذلك لانَّ الألف.وهو النفِّس الواحديجيين الحروف العلُّوية والسفَّليـة، والحروفُ لايجدونه و ﴿ هُوَ مَعَهُمْ آيُنَ مَا كَمَانُوا ﴾ ` ﴿ وَتُحَرُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ " فالهمزة ظاهرة في اللفظ ولها تعيينٌ مُخرجي من أعلى الصدر مَّا يلي القلبُ عندنا؛ وعند القُرَّاء: هي من الحروف الحَلْقية و والألف باطنة فيها وهي الظاهرة في الرَّقْم وإن خَفيت في اللفظ، ككون النَّفَس الرحماني عينَ الأرواح المروَّحة بالنفَس الرحماني المحمول في اعيانهم، ككون الكلمة محمولةً في الرُوح الأمين\_كذلك الألف عين كل حرف في كل مُخرِج وهي المسمَّاة باسماء الحروف الظاهرة باعيانها، فهي لها كالقوالب والظروف، وكذلك الواحد الذي هو روح الالف في العدد ليس له وجود في العدد؛ لكونه غير معدود، فما هو داخل أمن كونه واحداً في مراتب العدد؛ إذ لايصح إطلاق اسم العدد إلا على ما يتعدُّد، والواحد له الاوَّلية والقبلية الذاتية والمُرتبيَّة على مرتبة العدد.

البحث الثاني من الثامن: اعلم: أنَّ التعيّن صورةً في المتعين بذلك التعين وفيه،

١. النحل (١٦) الآية ١٠.

٢. الجادلة (٨٥) الآية٧.

٣. ق (٥٠) الأيد١٦.

٤ . داخلاً . ظ .

فماله وجود بلا أمرٍ متعيِّن فيه، وذلك الأمر فيما نحن بصدده النَفَسُ، والنفَس مادة وهيولي للصور الحرفية، والحروف إنّما هي تعينات نفسية في المراتب المخرجية، كما ان صور الموجودات الكونية إنّما هي تنوعات تجليات النفس الرحماني، وكما أن نفس الإنسان إنّما ينبعث من القلب، فله تعيّن في القلب غيرُ متميِّز عن المتعيّن، وهو فيه عين المتعين، وهذا الاعتبار سابق على اعتبار امتداده إلى المخارج، وتعيينه فيها يوجب تلك المدارج في التنزلات والمعارج، وهو اعتبار إجمال الألف واحديَّتها الجمعية النفسية وذلك لأنّ الألف وعماني، أو النفس الإنساني، أو النفس الرحماني، أو الوجود الحق الحق الساري في حقائق الموجودات له ثلاثة مراتب :

إحداها: قبل امتداده، وهو مرتبة إجماله واندماجه وانجماده واحديّته قبل تعين آحاده، فالحروف والاعداد والموجودات والمعدودات فيها مندمجة وفيها مضمّنة ومندرجة مجملة متّحدة، وهي مرتبة استهلاكها فيها استهلاكاً لاتظهر اعيانها ولاتتميّز فيتأتّى تبيانها ولايتاتّى بيانها.

وفي هذه المرتبة لايمكن لممكن شهو دُها وعِيانُها كاعتبارنا للنفس الإنساني والنفس الرحماني والواحد الاحد في تعينه الكياني، أو غيب القلب الإنساني، أو غيب عين التعين الأول الكمالي الذاتي الإلهي الإنساني، قبل التنفس وامتداد النفس من قبل المتنفس، وقبل تفصيل مجملات التعينات من التعين الاول؛ فإن النفس للمتنفس واجب التحقق والعين المتعينة بالتعين الاول ثابتة له فيه، والواحد في احديثه اصل للواحد الذي هو مبدا العدد وإن لم يتنفس بالفعل ادنى زمان .

والواحدُ بهذا الاعتبار احدٌ تنتفي عنه الكثرةُ الوجودية والنسبية، وهو مقامُ الكان الله ولا شيء معه ومقامُ استهلاك الكثرة الاسمائية في الاحدية الذاتية، ومقامُ كون النفس في قبضة قلب المتنفس، ولا مَعيّة لاعيان الحروف بالنفس الاستهلاكها فيه كاستهلاك النفس أيضاً في نفس المتنفس؛ لعدم النفس قبل الامتداد إلى الإيجاد، وبهذا

١ . الظاهر ـ بقرينة ما يأتي..: اعتبارات.

٢. قيد لوجوب تحقّق النفّس للمتنفّس.

الاعتبار تكون الألف في عالم الرقم عينَ النقطة في النقطة ، ككون الحروف في الألف التي في النقطة ، فافهم .

والاعتبار الثاني: اعتبار مرتبة امتداد النفس الإنساني والرحماني بالإيجاد إلى اعيان الحروف، وحروف الاعيان حال تعيناتها في مخارجها وتنزلاتها في مدارجها ورجوعها إلى الباطن في مراجع معارجها.

وفي هذه المرتبة تحقَّق وجود عين الألف، وهو نفَس ممتدٌّ، له ـ من حيثُ امتداده ـ اعتبارات ثلاثة ايضاً؛ لأنه إما عارج من اسفل سافلين إلى اعلى عليين، أو هابط من الأعلى إلى الأسفل، أو جنامع بين النزول والعروج، والدُّرُوج والخروج؛ وهو باعتبار طلوعه وعروجه يكون أختَ الفتحة في العرف العربي، وباعتبار هبوطه يكون أختَ الكسرة كذلك، ويسمّى ياءً، وبالاعتبار الجمعي أختَ الضمّة، ويسمّى واواً؛ فالألف والواو والياء صور الألف، الذاتية الوجودية النفسية في مراتبها الكلية، فهي الفات كلُّها ني طور التحقيق؛ لانها انفاس ممتدَّة، وليست الاعتبارات المخرجية وتعيّناتُها من وجه مُخْرِجةً لها عن الحقيقة الالفيّة حين استدادها إلى العلو والسفل والجمع، فهي كتعيّن الالف من مَخرِج الهمزة، وفي التحقيق لامَخرِج لهذه الحروف أعني حروفَ المُدُّو اللِّين، وهذا الاعتبار اعتبار واحدية الواحد ﴿وَإِلَّهُكُمْ إِنَّهُ وَاحدٌ ﴾ فهو نصف الاثنين وثُلث الثلاثة ورُبع الأربعة وخُمس الخمسة، جزءٌ من أيّ عدد فرضنا؛ وبهذا الاعتبار يكون الواحد مبدأ للعدد ولايتنزَّه عن الكثرة النسبية، ويستلزم الربُّ المربوبُ والإلهُ المالوهُ، ويُنشىء الواحد من نسَب ذاته تعيُّنات تجلّياته وتنوّعات تعدّداته، وإنّما لايتنزّه الواحد من هذا الوجه عن الكثرة النسبية ؛ لأنّه مبدأ النسّب والإضافات ومسمّى الأسماء وموصوفُ الذات، فلو تنزَّه وترفّع عنها، لما كان مبدأ لها ولا مُبدئاً مُنْشَمّاً بذاته إيّاها، وهو بهذا الاعتبار داخل بالقوَّة في العدد لا بالفعل، فهو بالقوَّة والصَّلاحيَّة نصف وثلث وربع وخمس وغيرها، وإذا شاء إنشاءَ العدد بالفعل، تَعَيَّن بذاته في مراتب تعيّناته

١، البقرة (٢) الآية ١٦٣.

وتعدّداته، فكان مع كونه عين الكلّ نصفاً وثلثاً وربعاً وغير هابالفعل، وهذه النسب ونسب النسب إلى ما لايتناهي معقولة التحقق في ذات الواحد، والواحد بهذا الاعتبار من كونه مبدأ للعدد سابق على مرتبة التعين العددي، مسبوق بالإطلاق الذاتي الاحدي، وهو اعتبار «الله» من حيث قيام الألوهية به متجلّياً للموجدية والربوبية، فافهم. فهو الواحد الاحد، الذي اظهر بوجوده أعيان الموجودات في مراتب العدد.

الاعتبار الشالث: اعتبار مرتبة تعين النفس في المخارج وصور الحروف، وتشكّله باشكال هذه المعاني والظروف، وتجلّيات الواحد في أعيان الآحاد، وتعدّداته في عقود مراتب الإعداد ومسمّياتها باسمائها، التي لاتُحصى ولاتتناهى، ظاهراً بإنّياتها ومُظهراً ومَظهراً لانبائها وآياتها. وهي أيضاً مراتب تعينات التجلّي النفسي الرحماني الإلهي الوجودي والفيض الذاتي الجودي، المنبعث من غيب باطن القلب وهو التعين الاول إلى حضرة أحدية جمع الجمع والوجود، على ظاهرية الاسم الظاهر المشهود المعهود الموجود، فما ثمّ إلا هو، هو الأول الأحد، والآخر أبد الأبد، والظاهر بالعدد، والباطن عمّا تعدّد، والجامع بين ما تأحّل وقو حد وتحدد وتقيّد وتعدّد؛ فالوجود الواحد الحق في هذه المرتبة للتعدد والتعين، متجدد التجلّي والتبين؛ فإنّه في كلّ ماهية باوصافها ونعوتها متكثّر التعدد والتعين، متجدد التجلّي والتبين؛ فإنّه في كلّ ماهية ماهية بحسبها لا بحسبه، خارجاً عنها في حقيقته المطلقة؛ لكون كلّ مطلق في كلّ ماهية متقيّداً كذلك، ككون اللون في الأبيض ابيض، وفي الاسود اسود، وفي الخمرة حمرة، متقيّداً كذلك، ككون اللون في الأبيض ابيض، وفي الاسود اسود، وفي الخمرة حمرة، وفي الخضرة خضرة على التعيين والتقييد، مع إطلاقه في عينه لا في أينه، فافهم.

البحث الثالث منه [أي الشامن:] ولأنّ مبدأ الانبعاث النفسي الرحماني-الذي انفتحت فيه صور الخروف الشهودية والكلمات والسور والآيات الوجودية، وهو الهيولى لهذه الصور الحرفية، كما أومانا إلى ذلك إنّما هو التعيّن الأوّل الذي هو نظير القلب من النشأة الإنسانية للنفس الإنساني، ومخارجه مخرج الهمزة من قربه، وقبل حصول الامتداد النفسي الرحماني والإنساني معاً في المراتب والمخارج لا ظهور لعينه، فهو خفي الحكم؛ لاستهلاك إحدى نسبتي الواحد وهي واحديثه ومبدئيته في أخراهما،

وهي احدية الأحد، لهذه الإشارة لم يظهر للألف في التلفظ بد الله عين وقامت الهمزة مقامها ونابَت مَنابها، كقيام المَظْهَر مقام الظاهر، وظهور الخليفة بصورة المستخلف، بحيث لا يظهر للمنوب عين يمتاز بها عن عين النائب؛ إذ هو فيه عينه، فالأثر والحكم منه فيه، فافهم، وصورة الفتحة - التي في همزة «الله» - إشارة إلى أنّ التعين الأوّل مفتاح مفاتيح الغيب، وبه ومنه فتح باب التعينات النفسية والصور الوجودية الانفسية والتجلّيات الشؤونية الشهودية الاقدسية، ولان الف النفس، له ثلاثة أوجه:

أحدها: نَزاهتها ولا تعيّنها في كل مَخرج مُخرج له عن إطلاقه وأحديته. والثاني: اعتبار تعيّنه بحسب المُبدئية والأولية للتعينات.

والثالث: اعتبار برزخيَّته وجمعيته بهويته بين التعين واللاتعين، من كونه عينَهما وعينَ الظاهر والباطن، والأوّل والآخر. وهذه الوجوه غير الاعتبارات الثلاثة الأوّل المذكورة، فلا يشتبه عليك.

لاجرَمَ ظهر مثالاً لهذا السرّ في عالم الرقم الرسمي في الوضع الكامل العربي الاحدي الجمعي، شكلُ الالف أحدية جميع نُقَطِ ثلاث وهو الخطّ؛ إذ النقطة اصل الخطّ والسطح والسَمْك، وهي إشارة إلى معقولية نسبة التعين، ومع قطع النظر عن النقطة، فلا خطّ وإذ لاخط فلا سطح فلا سَمْك، وما ثَمَّ إلا بياض مطلق لا تعين فيه، فنفس التعين حقيقة النقطة وهي صورته ومثاله في الرقم، وهو عالم الحسّ والمحسوس.

ثم إن كل نقطة رَقَمتُها بالاسود - مشلاً - أو باي لون كان، إذا وضعت في سطح البياض، فلابد أن تقع على مثلها من جرم البياض المطلق، فتكون نقطتين: نقطة ذات لون، ونقطة لا لون لها، فذات اللون منهما إشارة إلى التعين وهي الحجابية الظاهرية المظهرية، والبياض - مثلاً - في النقطة التي لا لون لها إشارة إلى النور الحق المتعين بالتعين الأول من البياض الإطلاقي اللاتعيني، وباتصال النقطتين يتحقق الوجود الثالث البرزخي الذي أوجب أحديثهما وهو عينهما وأحدية جمعهما.

١ . اختلفت الضمائر الراجعة إلى الألف من حيث التذكير والتأنيث .

والخطّ وهو الألف عبارة عن الهيشة الاجتماعية من مجموع النُقَط الثلاث، وكذلك الخطّ، له في وضع الرسم ورسم الخط والرقم حركاتٌ ثلاث واعتبارات كذلك بحسبها لازمةً لوجود الخطّ:

احدها: الحركة المستقيمة باعتبار التعالي والرفعة الذاتية وهي مرتبة النزاهة والقدس والغنى وانقطاع النسبة من الغير -كما اشرنا إليه في الحركات النفسية الألفية الروحانية - وبهذا الاعتبار لايتصل الالف بحرف اصلاً إلا من حيث أوليته؛ لانه آخِرُ كل آخِرِ فلا آخر بعده؛ إذالوجود الحق هو الباقي الذائم بعد فناء كل تعين وتجدّد سرتُ طكل شيء هالك إلا وَجهة كل .

والاعتبار الثاني: اعتبار التنزل والتجلّي وتعيّن الفيض الإيجادي بصورة التَدلُّي والارتباط المُرْتبي، كالعلّة مع المعلول، والألوهة مع المالوه، والربوبية مع المربوب، والألومة المعتبار يرفع الألف من اتصل به، فإنّ الألف وإن لم يتصل هو بغيره، فإنّه يُوصِل من اتصل به ويَصِله ويُطلِقه بالفتح؛ الاترى اتصال جميع الحروف بالألف بهذا الاعتبار من العلّو إلى السِفُل.

واعتبار الحركة الالفيَّة من الفوق إلى التحت إشارة إلى تنزَّل المطلق بالتجلِّي؟

١ . القَصَص (٢٨) الآية ٨٨.

٢. الفتح (٤٨) الآية ١٠.

٣. الزخرف (٤٣) الآية ٨٤.

## • ٦ / شسرح فصسوص الحكسم

تحقيقاً لارتباط المطلق بالمقيَّد؛ ولإيجاد أعيان الحروف.

واعتبار حركته من التحت إلى الفوق إشارة إلى عَوْد التجلّي المقيّد إلى إطلاقه الأوّل بعد التقيد بخصوص القابل وعروجِه من الظاهر إلى الباطن، ورجوعِه من السِفْل إلى العلّو، وذلك بثلاثة أوجُه:

احدها: بالمعراج والانسلاخ على قانون طريق أهل هذا الشان.

والثاني: بالموت ومفارقة الجوهر النفساني عن هذا الجوهر الكثيف الظلماني ﴿مَنْ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ اللَّهَ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهَ لآت﴾ أ

والثالث: بطريق النوم ﴿اللَّهُ يَتُوَفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا والَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنامِها﴾ ` . والحركة الثالثة الالفِيَّة في العرض، وهي على ثلاثة انحاء ايضاً:

أحدها: دورية إحاطية، وفي هذه الحركة تتصل نقطته الآخرية بنقطته الأولية وتكون عينها؛ فإن المحيط أول وآخر بعين مابه اول، وذلك عند كمال الدائرة فإن لم تكمل، فهو في درجات الهلالية القمرية الارتقائية إن كان في مراتب الخروج والدروج - اوفي درجات الاهلة السرارية في مواتب الوجوع والعروج، كما سنستقصي القول في ذلك عند ذكرنا اسرار هاء الله.

والثاني: حركته من اليمين إلى اليسار، وهو إشارة إلى تمثّل الأرواح وتجسُّد الملائكة وتشخّص التجلّي.

والثالث: من اليمين وذلك عند رجوع النفوس الروحانية عن القوالب والقوابل المسور الجسمانية إلى عالم الأرواح بالموت في العموم، وتَرَوْحَنِ البشر وانحلال الصور التركيبية الثِقَلية إلى الصور الروحانية البرزخية والمثالية والنورانية والعقلية والعلمية الإلهية في الخصوص. وكل هذه الحركات الالفيّة في هذه المرتبة الثالثة لنسبة بيان مراتب العدد والحروف والموجودات العينية، فافهم.

١ . العنكبوت (٢٩) الآية ٥.

٢. الزمر (٢٩) الآية٤٢.

٣. ف: وانحلال الصور التركيبية الثقيلة إلى الصور الروحانية.

البحث الرابع من البحث الشامن: الألف الممتدّة في العرّض باءً، وهو أوّلُ معلول ظهر من الحضرة الوَحْدانية الألفية، كذلك روح الباء وهو عدده وأوّلُ معلول الواحد، وإبانة وهو أوّل الاعداد باء بيان مراتب العدد الاصالة المطلق الواحد الاحد، وإبانة المتعين المقيد بعين تعيّنه وتقيّده؛ إنّه عن سابق مطلق لايتقيد، غير متعين بالأزل والابد عن كل آمد. وإذا اتصل ألف الله والمتنزل بالتجلّي والتدلّي بباء عبدانية التعين المظهري الكمالي، ظهرت صورة لام الملكوت الاعلى، وعند التحقيق يتحقّق أنّه لايتّصل الالف المتجلّي بسر التدلّي والتولّي إلا بالالف المعترض للتعرّض والتلقي بحقائق التجلّي بعد التجلّي . فما ثمّ إلا نفس رحماني جوديّ، وفيض تَجَلّ وجودي من امتداد الف شهودي، بتعيّن في لام لوح قابلية القابل، وبعد التعين يكون قابلاً مبيّناً مبيّناً للتجلّي الثاني معيّناً معيّناً، فالأول بهذا الاعتبار هو الظاهر، والباطن هو الآخر ؛ مركباً من الف نازل متّصل تعريضه بالف معترض، وهو الباء في ثاني المرتبة الألفية مركباً من الف نازل متّصل تعريضه بالفي معترض، وهو الباء في ثاني المرتبة الألفية الإلهية المتجلّية سرّ التدلّي متعرّض المتالقي معترض، وهو الباء في ثاني المرتبة الألفية الإلهية المتجلّية سرّ التدلّي متعرّضاً المناقي معترض، وهو الباء في ثاني المرتبة الألفية الإلهية المتجلّية سرّ التدلّي متعرّضاً المناققي من الله المناققي من الناء المناقبة المن

واللام لامسان: لام الملكوت الذي بيده، ولام الملك الذي ﴿ لِلَّهِ الْواحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ ` وكذلك «اللام، يتضمن الفاً من بسائطه، وكذلك في «الألف، لام إشارة إلى استلزام الرب للمربوب والإله للمالوه.

والالف الذي في «اللام» إشارة إلى الوجود الحق المتعيّنِ في قابلية الباء الذي هو العقل الأوّل القابلُ لمجملات العلوم الحقية الملكوتية في الواح المظاهر الحَلقية ، فاللام الأوّل من «الله» لام لوح تفصيل الملكوت، والثاني الذي في الف لام الملكوت هو لام لوح تفصيل الملك الذي هو مظاهر ومرجال لتفصيل الملكوت ، فلام الملكوت لام لوح تفصيل الألف الإلهي ، ولام الملك لام لوح تفصيل الملكوت ﴿وَبِيدُهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ".

۱. باء، بیان مراتب.

٢. المؤمن (٤٠) الآية ١٦.

<sup>47.511/471 . 4</sup> 

والالف ملكوت الملكوت ومُلك المُلك والملك والملكوت وملكوت الملكوت او مُلك ملكوت الملكوت الملكوت الملك .

فاللامان إشارتان إلى أنّ الملك والملكوت له تعالى بالاعتبارات الثلاثة المعتبرة عند الهل العربية ، يعني لام الملك والتخصيص والإضافة ، واللام في هذه الاعتبارات الثلاثة منجال ظهور آثار الملك وإحكام أحكام قدرة المالك، وإشارة إلى تفصيل ما كان مجملاً في الألف من عوالم الحروف والكلمات، فاللام لام لوح تفصيل الألف الواحد الاحد في سائر مراتب العدد والكثرة الحرفية ، منفصلة ومتصلة في الكلمات والسور والآيات والكتب المنزلة بمداد المدد؛ ولان لوح هذا التفصيل على وجهين : ظاهر وباطن . وإن شئت فقل : غيب وشهادة ، أو صورة ومعنى أو ملك وملكوت ـكيف قلت ـفكل هذه العبارات والاعتبارات سائغة .

ف اللام الأولى - المُلكيةُ من وجه بالنسبة إلينا، الساكنةُ المُدغَمة - هي لام لوح التفصيل المُلكوت العيني الباطن، المدغمة في لام لوح التفصيل الملكوت العيني الباطن، وسكونُ لام المُلك - الظاهر القابل - إلى لام الملكوت - الباطن المقبول - مدغمة إشارة إلى أن القابل - الذي هو الظاهر أو الشهادة أو الملك - مُدرج من وجه في الباطن، والغيب محيط بالشهادة - وإن كان اعتبارنا من وجه آخر بالعكس - ؛ فإن الظاهر يستلزم الباطن، والباطن مُدرج في الظاهر، والغيب محمول في الشهادة، والملك حامل للملكوت. فلام لوح تفصيل الملكوت مُدغم في لام لوح تفصيل الملك، وهذا ظاهر تعرفه العقول. والوجه الأول أولى وأوجة ، فإن الظاهر والشهادة والملك ظهرت عن باطن سابق، وغيب متقدم، وملكوت محيط أول، فافهم سراً إدغام أحد اللامين في الآخر، طرداً وعكساً، إن كنت مَن له قلب، أو القي السمع وأنت شهيد وهو غايتك.

وكما أنّ مرتبة الغنى الذاتي تقتضي الارتباط، وتُقضي بعدم التجلّي وانقطاع النسبة وما للتراب وربُّ الارباب من النسبة، فكذلك الف «الله» لم يتّصل بلامّي المُلك والملكوت؛ لعدم الرابطة وانقطاع المناسبة بين المطلق من حيث إطلاقه وبين المقيد من

١ . م: يندرج.

كونه مقيداً؛ ولانقطاع اللاتعين عن التعين، وانفرادِ «الله» مستقلاً بكماله الذاتي عن الاتصال بالتعين الاسمائي والصفاتي، وبمادونه من تعينات صور الجلال والجمال، اللذين هما لوّحًا تفصيل الالف الذاتي الإلهي المطلقِ النزيه المنزّه المقدّس تعالى.

وكما أنّه لا ارتباط بين الوجود والعدم، ولا اجتماع بين الإطلاق والتقييد من وجه واحد وبين التعين والملاتعين، فكذلك لا ارتباط بين الالف واللام الأول، ولكن اللام إذا اتصل بالألف رفعه الألف إلى مقام الإطلاق بالفتح الغيبي، كما هو لفظ «اللام» في الوضع العربي المعتبر عندنا، وفيما نحن بصدده؛ فإنّه بهذا الاعتبار لام وألف وميم، فالألف منقطع عن الميم ساكن قداتصل اللام به، فقتحه للرفع ورفعه بالفتح إلى إطلاقه، فلم يُبْق له حظاً في اتصال ميمه.

واللام الثاني هو لام لوح تفصيل الملكوت متصل بالتجلي الوجودي بالنسبة الأولى لقبول حقائق لام لوح تفصيل الملكوت نور الفيض النفسي الوجودي، وتجلي التعين الجياني الشهودي قبل عوالم الملك؛ فإن عوالم الملكوت والمجردات في مقام العيني العياني الشهودي قبل عوالم الملك؛ فإن عوالم الملكوت والمجردات في زعم من يقبول به من الأرواح والعقول والنفوس، قبلت الوجود الفائض الواصل بالتجلي الألفي النازل، والتدلي النفسي الحاصل في الروح القابل من الموجد المتجلي أولا قبولا أحدياً جُملياً كلياً بلا واسطة وجودية عين نور التجلي النفسي الألفي الرحماني، ثم فاض منها على ما أدغم فيها ، فلما سرى فيها ، كما ها ورفعها وحملها وأوصلها إلى إطلاقه ، فافهم .

البحث الخامس [من البحث الثامن]: في وصل هذا الاصل اعلم: أنّ الملكوت، له نسبتان: نسبة إلى الملك، وأخرى إلى المالك. فبنسبته إلى الملك تظهر آثار المالك في الملك، والملك في الملك، ومن حيث نسبته إلى المالك يتّصل به ويُوصل من اتصل به، ويكمل من استكمل به ومنه. فسكون لام الملك بهذا الاعتبار في تابوت سكينة لام الملكوت تحت إلقاء الف التعيّن الأول الإلهى المتلقى من الف النفس، وبسكون القابل

١. ف: للرفعة.

المتجلّىٰ له تحت حكم الملقي المُلْقىٰ ' نزل الفُ التجلّي سرُّ التدلّي، ويحصل القبول والتلقّي لأسرار الترقّي والتولّي.

وفي هذا المقام يكون المطلق عين المقيد وبحسبه، ويكون الالف عين اللام الاول الساكن باتصال الالف بتعريفيه إلى رأس الباء. و وجود حقيقة لام لوح الملك؛ لان الالف المتجلى له ينقل بوجوده المقيد وبحاله ونفسه وبهويته، فغني عنها، وخرج عن جميع ما يلزم الوجود من الحياة والعلم والإرادة والقدرة ونسبها ولوازمها وعوارضها ولواحقها وعن نفسه وعينه وهويته وإتيته، فاحب الله التجلي إذ ذاك، وحَمَله على عرش الالف الاول الذي لايُوصَل إليه، وهو منقطع النسبة بالغني عن لوحي لامي تفصيلي المملك والملكوت، فكان سمعة وبصره ويده ورجله وجميع جوارحه وقُواه وعينة، ككون الظاهر عين المظهر، ولاحظ للام إذ ذاك من الحركة إلا السكون وهو الجزم؛ فإن الوجه القابل من المظهر، للصورة الظاهرة فيه لايظهر؛ لاستهلاكه في عين الظاهر. واعلم: أنّه لما وقع نور التجلي الالهي الحقي في همزة التعين الاول من مطلق مرتبة التعين، ولم يكن قابل، فرجع في نفسه وانتني ودار دورة نفسية وتثنى على حاق مركزه الاسني، وثني إلى طلب القابل عنان عنايته وعيانه وثني.

ولما كان التجلّي حُبيّاً، ودار بنفسه في نفسه دوراً إحاطياً، على جميع الأعيان النفسية والنسب العلمية والشؤون الذاتية التعينية، حصلت بالعروج إلى اقصى مراتب الشهود، والرجوع إلى منبعَث التجلّي من حضرة الجمع والوجود دورة تامة إحاطية في نفسه، وانبعث بسراية أنوار التجلّي الألفي الخفي حركة عشقية بين الحقائق التي للكثرة النسبية المستهلكة قبل التجلّي في قهر احدية الواحد الأخد، وهي نِسب الملك والإضافة والتخصيص المذكورة في بيان الحركات الثلاث اللامية ؛ فارتبط الإله بالمالوه والربّ بالمربوب والملك بالملك والملكوت بالمالك، فوجدت اللام الساكنة وهو لام الملك والمسهادة مدغمة في لام الملكوت بهذا الاعتبار، فلما حصل الارتباط وظهر

١ ، صفة للحكم،

للالف ـ لاتصال اللام به ـ الجمعية والانضباط، رفع الالف واللام الثاني، فارتفع بارتفاعه، واعتلى وانطلق باعتلائه واتساعه إلى العُلو الذاتي الالفي؛ فإن الالف أخت الفتحة واوصله بحركة الفتح إلى الف «الله» المتجلي، وفي مقام شهود الالف وشهادته لا يظهر له ـ بعد اللام الملكي المدغم في اللام الملكوني المفتوح بالالف الذي اتصل به عين ولا حظ في الخط، والرقم الاحدية شكل اللام؛ لأنه افناه عنه بالكلية ولم يُبق منه بقية، حتى يظهر وجود الالف لفظا؛ لعدم ظهور سطح المرآة عند شهود الصورة فيها؛ لأن الالف النفسي في اللامين عينهما ومع كونه عينهما فإنه غير متعين في عين تعينهما به وتعينه بهما وفيهما تعيناً يُعيزه عنهما، فلا يظهر له وجود في الرقم، ولكن اعتبار اندغام لام الملك في لام الملكوت التبي القوى والحقائق الروحانية الملكوتية على احكام حقائق الملكوت القلبي إلى حقائق الملكوت القلبي إلى بحركة الفتح إلى العلو وإلى الفوقية الألفية، فاقهم قوله ـ تعالى على لسان الكامل: بموركة الفتح إلى العلو وإلى الفوقية الألفية، فاقهم قوله ـ تعالى على لسان الكامل: تقربت إليه باعا، ومن تقرب إلي قرونة هوالله يقول الحق وهو يَهدى السبيل؟ في تقربت إليه باعا، ومن تاني يمشي، انيته هرولة هوالله يقول الحق وهو يَهدى السبيل؟ في تقربت إليه باعا، ومن اتاني يمشي، انيته هرولة هوالله يقول الحق وهو يهدى السبيل؟ في تقربت إليه باعا، ومن اتاني يمشي، انيته هرولة هوالله يقول الحق وهو يهدى السبيل؟ في تقربت إليه باعا، ومن اتاني يمشي، انيته هرولة هوالله يقول الحق وهو يهدى السبيل؟ في تقربت البه باعا، ومن اتاني يمشي، انيته هرولة هوالمه يقونه ورونه المنه السبيل؟ في المنافقة المنافقة

البحث السادس [من البحث الثامن]: في أسرارهاء «الله» تعالى وهي الكناية عن الغيب الذاتي الإلهي، والهوية الحيطة بالملك والملكوت، والظاهر والباطن، والغيب والشهادة.

وبيانه: انّ الخطّ الألفيّ النفسيّ، إذا كان دورياً إحاطياً، فإنّه تتصل نقطته الآخرية بنقطته الاولية؛ إشارة إلى أنّ التجلّي النفسي المستجزّ في الروح الإضافي والألف الإلهية المستوية على عرش القلب الإنساني المؤمني التقويّ متصل بالألف الإلهية الذاتية الاولية الغيبيّة آخراً في صورة اللام المتصل بالألف احدُ الألفيّن ظاهر والآخرُ باطن، فتتحصل للالف إحاطتُه بالظاهر والباطن، والغيب والشهادة، والملك والملكوت.

١. الاحواب (٣٣) الآية ٤.

وهذه صورة الهاء التي للهوية الغيبيَّة والعينية، فهو الأول الخفيُّ في اللفظ، الجليُّ في الرقم، وهو الباطن في همزة عين التعين الأول لفظاً، والآخِرُ الظاهرُ بعد اللامين لفظاً لاخطاً. وهذا مقام اضمحلال أحوال السائرين واستهلاك مقامات السالكين وفناء أعيان الإنيّة الوجودية في الهوية الاحدية الجمعيَّة الإحاطية بالأولية والآخِرية والظاهرية والباطنية، حتى فنى ما لم يكن، وبقى من لم يزل، كما قلنا في هذا المشهد: شعر:

هُوِيَّت به ابقت فناءَ هويَّتي وإنّي به فيه عديم لواجد وقي مديم لواجد وقي مديم أنيَّت إنَّيْتي في هوية إحساطية ذاتيسة لم تُشاهد

ولاحدية العين الواحدة ـ التي لاعينَ غيرُها ـ آنَفَةٌ وغيرة من مقام الغَيْرية، فلا غيرٌ يَثبت؛ لظهورها، ولا ظُلامٌ يقوم؛ لنورها.

عَطْس رجل بحضرة الجُنيْد - قدَّس سرّه - فقال: «الحمدلله»، قال الجنيد: «قل كما قال الله - تعالى -: ﴿ الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمُ بِي فقال الرجل: «ومَن العالمُ حتى يُذكر مع الله؟!» فقال الجنيد: «الآنَ يا أَحَى فَقَل ﴾ فإنّ الحدَث إذا قُرِن بالقديم، لم يَبْق له اثر» وهذا مقام الوكه الذي لاهل الفناء في الله تعالى ، ولكن الفاني إذا تحقق بعد تعدّي مراتب فنائه - وهي سبع على ما عُرف - وتحقق فناء فنائه، تحقق ببقاء الحق في هاء هوية الوجه الباقي في قوله: ﴿ كُلُّ شَيْء هالك إلا وَجُهُهُ ﴾ حينئذ قال: ﴿ اللّحَمْدُ لله رَبِ الْعالمين ﴾ كما قال الله تعالى وأشار إليه الجنيد - رضي الله عنه - وهو الأستاد المحقق. وهذا مقام الورثة في اللامقام وهو اعلى من مقام الأول بدرجات كثيرة ومراتب خطيرة اثيرة ؛ لانه شهود محض ، لا يتحرّك معه لسان و لا يضطرب فيه جَنَان ، و لا يبلغه بيان ، فأفهم .

ثم نرجع إلى ما كنّا بصدده، فنقول: اللام الشاني لام عرش الألف، والعرش ظلّ الله كما قال تعالى: ﴿ اللّمُ تُرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلَ ﴾ "وبامتداد الظلّ الإلهي -الذي هو لأملوح تفصيل الملكوت - إلى الفوقية الإطلاقية والعُلُوِّ الالفي يظهرنونُ عين الألف.

١. الفائحة (١) الآية ٢.

٢. القُصَص (٢٨) الآية ٨٨.

٣. الفرقان (٢٥) الآية ٥٤.

والنون نونان، قوسان لدائرة الهاء المحيطة باللامين ويتصل الألف الآخر بالألف الأول؛ لكون النهاية منعطفة على البداية بعد انتهائه إلى الغاية، والآخرية متصلة بالأولية، ويبقى لا منا لوحي الملك والملكوت والظاهر والباطن متصلتين، فظهرت صورة الهاء الحيطة بواوها الباطن، وجزء الاتصال بين اللام والهاء إشارة إلى سنة الارتباط الذي به تقع المشاهدة وهو مركز ألف لام العلم، ومقام أضمحلال العدد في الواحد الاحد، وفناء عين العبد فيمن أوجد «كان الله ولا شيء معه» وهو الآن على ما عليه كان، والجزء الموصل بين لام الملك والشهادة ولام الغيب والملكوت مركز العالم الاوسط، ومحيط البسيط الاوسط، وهو عالم الجبروت، الثالث.

البحث السابع [من البحث الشامن]: في التنتمة انقطاع الألف الإلهي ظهور سر البحث السابع [من البحث الشامن]: في التنتمة انقطاع الألف الإلف في عدم الاتصال الله ولا شيء معه، وتحقيقه في عالم الرقم والحروف المشاكلة للألف في عدم الاتصال بما بعدها بعدد الحقائق العالمة العالمة الانها هي السلطان في وجودها، وهي مظاهر التجليات الألفية المتدلية ياء، ومناظر الهلويات اليائية وهو فيها وهي: الدال، والذال، والراء، والزاي، والوال من المنافقة ال

فالدال حقيقة الجسم الكلّي، والدال المتغذّي، والراء هو الحسّاس المتحرّك، والزاي الناطق، والواو لحقيقة المرتبة الإنسانية، وانحصرت حقائق حقائق عالم الملك والشهادة ـ الظاهرة بعالم الكوّن والفساد ـ في هذه الحروف، وهي لاتتصل بغيرها؛ لانها حقائق الاجناس العالية، فهي لاتتصل بغيرها ـ ولكن الاشخاص تتصل بها أجزاء ـ ولكن يتصل بها غيرها من غيبها وما قبلها؛ لأنّ العلم بالملك والشهادة من العالم من العالم على العلم بالملكوت والواح الأرواح.

فلما تُمَّمت الهويةُ الاوكية والآخرية، والظاهرية والباطنية، اراد الله ـ تعالى ـ ان يُظهر في المنتهى صورةَ المبتدأ في تقديم الفه الازليِّ الاوّلِ المنقطع المنزّ، عن الاتّصال بما بعده من الحروف من كلّ وجه، فأوجدهاءَ «الْهُوَ» متَّصَلاً بواوه منقطعاً عن الف

١. الضمائر الراجعة إلى شيء واحد مختلفة جداً من حيث التذكير والتانيث وابقيناها على ظاهرها.

لام لوح الملكوت لفظاً المتَّصل بلامه رقماً وخطًّا، فبُقيت الهاء بواوها مستقلَّةُ في اللفظ، منقطعةً عن اللام. ولأنّ مركز ألف العلم بالملكوت ولامه متّصل بالف الآخرية المنقطعة عن الف الاولية، لظهور الحقيقة الإحاطية الهانية الغيبية وُجد في عالم التخطيط لامُ لوحَيُ تفصيلي الملكوت المفتوحة لوجود الالف اللفظي النفَسي متَصلةً بصورة الهاء خطآ منقطعة بالفهاعن الهاء لفظأ وعن عالم الانفاس تحقيقاً لانفصال الحقيَّة عن الخَلقية ، ففني المحدَّث بظهور القديم ، فبقى الفان : الفُّ الذات والف العلم ؛ لأنَّ الأوَّليــة والآخـرية، والظاهريـة والبـاطنيــة فَنيَتْ بفناء لام الملك فــي لام الملكوت، كفناء لام الملكوت في الف العلم المحيط، فلم يبقّ إلا الفان على انفسهما منقطعتان بقيامهما عن رَقَدتهما وانحلالهما عن عقدتهما، فلمّا اتّصلتا، فني كلّ منهما في الآخَر وكذلك فنيت الأوَّلية في الآخرية والآخريةُ في الإوَّلية، وكذلك الظاهرية في الباطنية والباطنيةُ في الظاهرية التي كان وجودها بالفّي لا حَيْ الرَّحْيُ تفصيلي الملك والملكوت، فحصل الف واحد محيط بما بين بدايته ونهايته على شكل الهاء، وبظهور شكل الهاء الحيط الكلي الاحدي الجمعي عُلم أنّ الله أَخِاطَ بِكُلِّ يَشِيعِ عِلما أَن واحصى كلّ شيء عدداً، فعاد الامر آخِراً، كما كان اولاً؛ فإنّ التجلّي الحبِّي الإلهي في بدء التجلي الإيجادي خرج من باطن قلب التعيّن الأوّل ودُرج في الألفِ النفسي ومرّ على حضرة أحدية الجمع في العلم الذاتي على جميع حقائق الشؤون الذاتية والحقائق الفعلية الإلهية إلى أن يبلغ غابةً حضرة الإمكان، فلم يجد محلُّ تعيّن التجلّي تماماً، فرجع فَهُقُري إلى باطن القلب، فتمَّتْ دورة التجلِّي، فتنفَّس بالف النفس المحيط كإحاطة التجلِّي الحُبِّي، فلمَّا كان ما كان، وبان مابان، بسرٌّ هذا الشأن، عادالأمر دورياً كما كان، فما في الوجود إلّا الله العظيمُ الشانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ والإكْرام ﴾ .

البحث الشامن [من البحث الشامن] في تكملة هذه التستمة اعلم: أنَّ الحركات الإعرابية إشارات إلى النعوت والأحكام والصفات والنسب والإضافات، وإلى اللوازم

١. الرحمن (٥٥) الآيتان ٢٦، ٢٧.

ولوازم اللوازم والتوابع واللواحق والعارضات. وكمما انَّ الذواتِ تشميَّز بالصفات، فكذلك بالحركات الإعرابية لتتميَّز الكلمات.

ولأنّ الأصل في هاء الله -الذي هو ضمير الهوية الذاتية الإلهية -إنّما هو الرفع ؛ لكون الرفعة ذاتية لها، وتوارد النصب والجرّ عليها إنّما هو بحسب القوابل، فيستلزم الهاء وجود الواو بالضرورة ؛ لأنّ الواو أخت الضمّة، والهاء محلّ التعيين ؛ وحروف الاسم «الله» على عموم وجوهها من وصلٍ وقطع هي الهمزة الأولى والهاء الأخرى مخرجها من قرب القلب عندنا.

ثم إنّ اللام مَخرِجه اللسان الذي هو ترجُمان القلب بين الهمزة والهاء؛ لان لام " لوح التفصيل ترجُمان تعين الألف النفسي؛ ولكون اللسان ترجمان القلب. لا منا التفصيلين بين حرفي القلب كحصول مخرج اللام وهو اللسان بين الهمزة والهاء ومخرجهما من حوالي القلب.

و واو «الهُوَ» إشارة إلى الجمعية الأحلية الإنسانية الاخيرة التي للمرتبة وجودُها بالهاء المتّصل بها من غيبها وما قَيْلَهَانَ مُعْرَرُسُ مِنْ عَيْلُهَا مِنْ غيبها وما قَيْلُهَا مَنْ مُعْرِرُسُ

ولما أفنت اللامُ اللوحية التفصيلية الملكوتية اللامَ اللوحية المُلكية واخذتها عنها، وأوصلها بحركتها الفتحية إلى الالف، فوهبها الإطلاقَ الالفيَّ والإحاطية الهائية، فظهرت مرتبة الحقيقة الأحدية الجمعية الإنسانية في واو الهاء، فافهم.

البحث التاسع [من البحث الثامن] في واو الهوية اعلم: أنّ الواو للمرتبة الإنسانية الكمالية الجمعية الأحدية من جهتين كلّيتين:

إحداهما: أنَّ الواو ضمير الجمع في علم العربية. أ

والثانية: أنَّ الواو، لها الإحاطةُ والشمول بخصوصيات الحروف المترتَّبة في

١. م: ﴿الاعتبارية،

٢. ف: قلب القلب.

٣. ف: اللام.

٤, كذا.

المراتب المخرجية؛ إذ الواو تبتدئ ممّا بين الشفتين ابتداءً جمعياً في النفس، ثم تمتدّ كذلك عارجةً من الشفتين إلى الصدر، ثم تعود إلى ما منه بدأت، فتمرُّ على مخارج الحروف كلّها في دورتها الإحاطية الجمعية، فتنصبغ باحكامها في تلك الدورة.

وايضاً: الواو أخت الضمة وهي الجمع، وكما ان للواو الإحاطة والجمعية الباطنة المعنوية، فكذلك الهاء، لها الإحاطة الظاهرة. والواو باطن الهاء، وابتداء حركة الهاء ومخرجها من باطن الصدر يمتدّبها النفس إلى ظاهر الشفتين، ثم يعود إلى ما منه بدا، وتتم دورته محيطاً بما مرّ عليه من خصائص المخارج الحرفية، فالهاء ظاهر الواو وحركة الواو من عالم الشهادة والملك إلى غيب النفس، ثم العود كذلك إلى ما بدا منه، فالهاء خارج في عروجه، دارج في رجوعه ودُرُوجه، والواو دارج في عروجه، خارج في رجوعه بعد دروجه، وعروجه، فهما منطبقان احدهما على الآخر انطباقاً لاينفك احدهما عن الآخر كاعتناق اللام بالألف، لايقتضي الانفكاك والطلاق عبودية لاتقبل الحرية والعتاق.

ثم اعلم: أنّ الواو والهاء واللهاء والياء وكلها المراتب تعينات الالف في الفيّته، من كونه تعيناً عتداً لا من حيث تعينه في المخارج ومناصب تبيّناته ومخارج تجلياته ومدارج تنوّعات تعيناته، فالالف المستقيم لعلوّه وفتْحه وخروجه عن القيود المخرجية الحرفية بعروجه، والياء لانكساره وانخفاضه بتدليه وتنزله وتجلّيه بدرُوجه، والواو لجمعه الباطن الجامع بين دخوله وخروجه، والهاء لجمعه واحدية جمعه برجوعه وعروجه.

وفي تركيب هذه الحروف المقدّسة المحيطة الجامعة بعضها مع بعض على اختلاف الوضاعها تكون الاسماء الإلهية المتصرّفة في الكون الاصحاب العلوم الروحانية في العوالم العلوية والسفّلية الجسمانية، ولها معان في اللغة السريانية والعبرانية القديمتين. وإذا عرفت هذا، فاعلم: أنّ الوجود ظاهر النفس الرحماني، والجمعية المرّتبية باطنته، والنفس الرحماني، والجمعية المرّتبية باطنته، والنفس الرحماني مادّة الحروف الوجودية كلّها وهو الألف واوّلُ مبدئية التعين الف المهادة بالتعين عن الغيب المطلق كتعين الف «الله» في الهمزة، واللام الاول للملك والثاني للملكوت إشارة إلى أنّ عالمي الملك

والملكوت لوحان تفصَّل فيهما الألفُ المجمل في الأزل، وبعد تفصيل الصورة الألفيّة في الظاهر والباطن والغيب والشهادة، فلابدّ من الجمع والإحاطة الألفية الأولى أن يَظهر آخراً بعد التفصيل وهو الإنسان الكامل.

وكما انّه لا يُكتفى من الإنسان بالنسبة إلى مراد الحق الذي هو كمال الجلاء والاستجلاء على الصورة الظاهرة، بل المراد جمعيّته الباطنة المرتبيّة التي هي أحدية الجمع الكمالي، بمعنى أنّ الإنسان الكامل يتحقّق بالبرزخيّة بين حضرة الوجوب وحضرة الإمكان آخراً كما أنّ التعين الأول في الأول جامع بين حقائق الوجوب الحقيّة وبين حقائق الإمكان الخلقية جمعاً احدياً قبل التفصيل فكذلك بعد تفصيل ارتباط حقائق الوجوب بحقائق الكيان في مرتبة الإمكان، فلابد من جمع أحدي يجمع جميع الحقيّات الألوهية الوجوبية الحقيّة والجمعيّات الكونية الخلقية، وصورة هذه الجمعية هو الإنسان الكامل بالفعل، فافهم.

البحث العاشر [من البحث الثامن أن اعلم - أيدك الله بروحه ، وامدك بفتح لوحه وفتوحه من نور يُوحيه . ان نفس العقيقة المطلقة اللي هي حقيقة الحقائق الكبرى ، التي نظيرها النقطة في مطلق البياض - إذا جاش بنفسها في نفسها فامتد للتفصيل بحقيقة النفس ، كان في مبدأ الامتداد و حدانيا جمعيا مشتملاً على حقيقتي الظاهرية والباطنية ، والفعل والانفعال . ولان القابل غير خارج عنه ينعطف الفيض النفسي على نفسه ، فيحصل بالعروج والرجوع صورة الإحاطة بحقيقة فلك الإشارة .

والنصفُ الاعلى من هذا الفلك المحيط لعَماءُ الربّ، وفيه صور الربوبية واشخاص الحقائق الإلهية النورية الوجوبية، كما أشار إليه رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ عند سؤال أبي رزين العُقَيْلي منه اللهماء "أين كان ربّنا قبل أن يخلق خلْقه؟ " قال: «كان في عَماء مافوقه هواء وما تحته هواء على ما سياتيك نبؤه إن شاء الله تعالى.

والنصفُ الأسفل عَماء الكونِ، وأسميه اغَماءً اللغين المعجمة ويشتمل على الصور الكيانية وموجودات الحقيقة الإمكانية ما بين المعنويّات الشانية والكيانية، ومجرّداتها العقلية والنفسية الروحانية، وطبيعتها الجسمانية وعنصريّتها الأركانية،

وسماويِّها العِلْويِّ وأرضيَّها السِفْليِّ وروحانيَّتها المَلكية والجنَّيَّة، وغيرِ ذلك من الصور المثالية المطلقة والخَيالية المقيدة الحيوانية، والصور الذهنية واللفظية والرقمية، فافهم، وما اظنَّك تفهمُ ولكن تتخيَّل وتتوهّم، والله المُلْهم والمعلم.

فالهمزة للتعين الأول، والالف المنبعثة من التعين الأول هو النفس الممتد وَحدانياً قبل انفصال احد العَماءين عن الآخر. وحكم هذه الحكمة يظهر فيمن يُظهر الالف بالمدتين: الالف واللام من الله، وذلك عند تلقين الشيخ، وهكذا تَلقَنْتُ الذكر بالجلالة حدّلت وعزّت من الشيخ مرضي الله عنه ولنا في المدّات النفسية الإنسانية عند الغناء وفي مَدّات أصوات الشابّات وانعقادات الأنفاس بحسب الألحان والنفمات، أسرار وفي مَدّات وإلقاءات وتلقيات لطيفة من حضرة اللطيف الخبير، وسره ما ذكرت من سريان سر النفس الرحماني في عالم الانفاس، فتذكر.

فاللامان لهذا الاعتبار عَماء الرب وعماء المربوب، ولاشك أن عماء العبد مُدعَم في عماء الرب ؛ إذ الأرباب تستلزم المربوبين من وجه وتتضمنهم من وجه، وكذلك الإله المالوة، والعلة المعلول، والحالق المخلوف، والرازق المرزوق وجوداً وتقديراً؛ إذ المتضايفان لا يُعقل أحدهما بدون الآخر اصلاً وراساً، ولا تحقّق لاحدهما إلا مع الآخر وجوداً وتقديراً. فاللام الاول مدغم في الشاني لهذا السر، وباجتماع بحري العماءين في عين بحر النفس الحيط بالكل تتحقق أحدية جمع بحري الوجوب والإمكان بالصورة في عين بحر النفس الحيط بالكل تتحقق أحدية جمع بحري الوجوب والإمكان بالصورة وبحر الشهادة، وبحر الإلهية التي حُذيت صورة آدم عليها، فهي مجمع البحرين: بحر الغيب وبحر الشهادة، وبحر الإلهية الجمعية إحاطية، وبحر الإلهية الجمعية إحاطية، وبحر الإلهية الإنسان الكامل في برزخ الجمع بين الحضرتين، فيتحقق للمحقق المُحق والمدقق المُدق الله الله الوجود على الوجود على المحقق المُحقق المُحققة إلا الله ، كما قلنا: شعر:

«هو الواحد الموجود في الكلّ وحدةً سوى أنّه في الموهم سمّي بالسوى» فإذا قلنا: «الله» نشهد التعيَّنَ الأوّلَ من الهمزة، ومن المُدّ النفسي الألفي -الذي بعد الهمزة في صورة من يقول به - النفس الرحماني وامتداده إلى اقصى مراتب الجمع والوجود، ومن اللام الاول المُدْعَم لوح تفصيل المُلك، ومن اللام الشاني المفتوح لوح تفصيل الملكوت، ومن فُتْحِه فَتْح باب الفتوحات الإلهية والتجلّيات النفسية الالفية الرحسانية من لوح التفصيل في احد العالمين : الملكي أو الملكوتي بأحد الاعتبارين المذكورين إن تذكّرت، ومن الالف الشاني -الذي يظهر بعد اللام الشاني - فقي وجود الحق وبقاته الدائم الازلي الإلهي، بعد فناء حجابية العالمين : ب فحكُلُّ شَيْء هالك إلا وَجَهّه هم كما أشار إليه ايضاً في ظهور وجود الله بعد تحقق فناء عين السراب في شهود العطشان في تسراب بقيعة بتحسبه الظمّان ماء حتى إذا جاء مُ لم يَجِده شيّاً ووَجَد الله عند مُدّن إذا جاء مُ لم يَجِده شيّاً ووَجَد الله عند مُدّن في خير المراب في عنه و من الله عند مُدّن إذا جاء مُ لم يَجِده شيّاً ووَجَد الله عند في شهود العطشان في سود العطشان في عند المراب المناز الله عند العلم الله عند المناز المناز المناز المناز الله عند المناز المناز المناز المناز المناز المناز المناز المناز المناز الله عند عند المناز ا

وشهدنا أيضاً من هاء الله إحاطة أحدية جمع الجمع الإلهي والعبداني الملكي والملكوتي بالإحاطة الكلية المشار إليها بقوله: ﴿ اللَّ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ ﴾ " بجميع الإنبّات الشانية والكائنة ، ربّانيّها وكياليّها .

ونشهد من الواو المتصل بالهاء أحدي جمع الجمع المرتبي الإنساني الكمالي. فمجموع ما في الوجود ظاهر بالله وعظهر أو، ناطق بن وهو قوله وكلامه وفيه مسكه وختامه، ومنه فتحه ونظامه وبه قوامه وقيامه، وهو قيامه، هو هو لا إله إلا هو، سبحانه أن يكون معه غيره في الوجود وهو العزيز الحكيم.

وصل متمّم للبحث السابع في الإشارة إلى الاسم العلم الحقيقي الوجودي المركّب من الحروف النفسية الرحمانية ، وهو الاسم الاعظم الذي به يكون التصرّف والتصريف في الاكوان والعوالم .

اعلم: أنّ الاسم كما قيل كلمة مفردة دالّة على معنى مفرد بالوضع غيرِ مقترن باحد الأزمنة الثلاثة. من خواص الاسم أن يُخبَر عنه ويُخبَر به، ويَدخله لام التعريفُ وتنوين التنكير. والعلّمُ من ذلك ما لايدخله التعريف؛ لاستغنائه عن ذلك.

١ . القَصَص (٢٨) الآية ٨٨.

٢. النور (٢٤) الآية ٣٩.

٣. فصَّلت (٤١) الآية ٥٤.

ولمّا لم يوجد دال على الذات المطلقة - تباركت - من لفظ مفرد في النفس الإنساني إلا هذا الاسم، بدلالة الاحدية الجمعية والتركيبية الحرفية - على ما تقدّم - ووجدنا في النفس الرحماني والوضع الإلهي كلمة تامّة الدلالة بحقيقتها وذاتها ووجودها ومرتبتها واحدية جمعها الكمالية على الذات المطلقة الإلهية، دلالة مفردة احدية جمعية غير مقترنة بالحدوث الزماني وهو الإنسان الكامل الكمال دلالة ذاته على الذات، وكمال دلالة اسمائه وصفاته على الاسماء والصفات.

امًا ذاته فلائها جامعة لخصوصيات الذوات جميعها، بل هي احديةُ جـمع جَمَعَها الأول والآخِر، على ما نذكره إن شاءالله في الفصّ الآدمي.

وامًا صفاته فلان الإنسان الكامل مسمّى باحدية جمع جميع الاسماء الربانية الحقيّة والاسماء الكامل مسمّى باحدية جمع جميع الاسماء الربانية الحقيّة والاسماء الكيانية الحلقية، وموصوف منعوت بسائر الاسماء والنعوت الوجويية والإمكانية.

واماً مرتبته فاحدية جمع جميع المراتب الفعلية والانفعالية والوجودية والمظهرية ؟ فإنه البرزخ بين بحري الوجوئي والإمكان والحشالف اصل بين التعين واللاتعين، والتقييد والإطلاق. والإنسان الكامل من حيث كساله، له احدية جمع جميع هذه الجمعيات كلّها بالفعل.

فلما دل بذاته ومرتبته وجمعيته على الجمعية الإلهية الكمالية، دلالة جمعية الحدية مطابقة لاحدية جمع جميع التعين الأول، والحقيقة المطلقة الجامعة لجميع الحقائق الكلية، واستوعبت دلالته لجميع الحقائق الذاتية، واحاطت جمعيته بالإطلاق والتعين والوحدة والاحدية والكثرة النسبية والوجودية، ولم يكن من الموجودات العينية موجود تكون له هذه الدلالة المحيطة الكلية المطابقة للإحاطة والإطلاق الذاتيين، تعينت علميته الاسمية، وقام هذا الاسم الأعظم مقام الإشارة إلى الذات المطلقة الإلهية وأخر بحقيقته من حقيقة الله، فهو الاسم العلم للذات الموجدة للعوالم كلها، وهو الاسم الاعظم الذي هو مطلق التصرف والتحكم على العوالم، فافهم.

## البحث الكلَّيَّ: في المتمَّمات والمكمُّلات والخواتيم لهذه الأصول.

اعلم: أنّ فلك الحقيقة الإنسانية الكمالية كمرآةٍ كُرِيَّةٍ مجلُوَّة مُسَوَّاةٍ متمكَّنةٍ في مركزية دائرة الوجود المطلق العام، وهي فلك الإشارة المحيطة بالموجودات كلَّها، وحقيقتُها هاء الهوية الكبرى التي تنقطع دونها الإشاراتُ وتنتهي إليها الكناياتُ.

وهذا الفلك الاعظم محيط بفلكين عظيمين: أحدهما: فلك حضرة الوجوب والإلهية والربوبية. والثاني: فلك الحضرة الخلقية والحقائق الكونية، وكل واحد من فلكي حضرة الوجوب والإمكان مركز دائرته، وفلكه في احدر بعني النصف الواحد من قوسكي دائرة الهوية الكبرى المشار إليها، والنصف الآخر منه مطلق أبدأ إطلاقاً فعلياً حقيقياً لاحصر فيه.

ولاينبغي إن يُتصور من قولنا: «فلك» أو التناهي والانحصار والتناهي والتقيد، كما في محيط كلّ دائرة أو فلك جسماني؛ فإن ذلك التناهي والانحصار بالنسبة إلى ما في ضمن الحيط لاللمحيط، ولا يلزم الذيكون كلّ محيط متناهبا أو واجهة مخصوصة؛ فإن ذلك إنما يكون في محيط غير مطلق الإحاطة، ونحن لانعني بهذه الدائرة وفلكها إلا الوجود الحق المطلق غير المضاف الحيط الذي لا يتعقل تناهيه من جهة اصلاً وراساً، فافهم. وهذا الفلك المحيط أحد شطريه عالم الإطلاق واللاتعين وغيب الغيب والبياض المطلق، والشطر الآخر وهو نون القوس الثاني محيط على حضرتي الوجوب والإمكان وفلكيهما.

قَنُون هذا القوس من هذا الكتاب الحيط الاعظم نونان: احدهما: نون قوس دائرة الوجوب. والثاني: نون قوس دائرة الإمكان، ونسبة هذين القوسين أو النونين معاً من الدائرة الكبرى نسبة النصف؛ ونسبة كل واحد من فلكّي الوجوب والإمكان إلى الفلك الاعظم الحيط نسبة الربع إلى الكلّ، وقد اشتملت دائرة فلك الوجوب في احد الأرباع

١. م: ذلك.

٢. كذا في النسختين. والظاهر: ذاجهة.

الأربعة من الفلك الاعظم على جميع نسب الربوبية وحقائق الألوهية واحاطت بصفات الذات الكلية، وهذه الدائرة في سطح عماء الرب الذي مافوقه هواء ولاتحته هواء، وفي ضمن هذه الدائرة دائرة الإمكان محيطة على الحقائق الكيانية، ومشتملة على الاعيان والموجودات الإمكانية، وكل واحدة من الدائرتين مرتبطة بالأخرى، ومنضبطة بحيث إن كل نقطة في محيط دائرة كل واحد من مركزي فلك حضرة الوجوب وحضرة الإمكان تحت نقطة من نقط محيط الآخر، وذلك باعتبار تلازم إحداهما الأخرى، ولكن بالنسبة إلى محيط الدائرة العظمى كل منهما في ربع يحاذي ويقابل الأخرى، وتلازم هذين الفلكين محيط الدائرة العظمى كل منهما في ربع يحاذي ويقابل الأخرى، وتلازم هذين الفلكين محيط الدائرة والمائوه؛ فإن الرازقية بلا مرزوق والخالقية بلا مخلوق وجوداً وتقديراً للتحقق لهما.

وداثرة كل واحدة من حضرتي الوجوب والإمكان تتحرك إلى الأخرى بحركة عشقية غير الحركة المتطابقة لحركة الأخرى؛ فإن حركة فلك الوجوب والإلهبة إلى حضرة الإمكان للإحداث والإيجاد بالفعل والاقتدار والتأثير والإحاطة، وحركة الفلك الخلقية إلى مركز فلك الوجوب والربوبية بالانفعال والانكسار والافتقار والذلة والعجز والتأثر والحدوث والتجدد والانحصار.

وكل واحدة واحدة من الحقائق الكلّبة الكيائية والحروف الانفعالية الإمكانية متوجّهة بافتقارها الذاتي إلى حقيقة كلّية ربّانية وصورة إلهية حقّانية، كتوجّهها إليها كذلك باقتدارها وتاثيرها وفيضها الجودي وانبعاث تجلّيها الوجودي إلى كل حقيقة حقيقة هي مُحاذيّتُها وربُّها، والفلك المحيط بالكلّ الذي هو فلك الافلاك الإلهية دائرة هاء الهوية الكبرى [التي تتحرك] حركة محيطة كلية احدية جمعية قهرية دائمة، يندرج في حركتها الحركتان المذكورتان لفلكي الوجوب والإمكان.

١. م: وهذا دائرة في سطح. واعلم انَّه فرق بين الدواتر الحسَّية والدوائر المعنوية.

۲. ف: فكلّ.

٣، ف: قدائرة.

وكواكب هذه الأفلاك وأنوارها صوراً حقائق الربوبية، وأنوارُ النسب الإلهية الوجوبية، ونُقَطُ حقائق محيطِ فلك الذات الإلهية.

ولكل حقيقة كلية فلك يدور على مركز حقيقتها وبحركتها تتعين نُقَطُ محيط فلكها وهي حقائق النسب الفرعية، وهذه الأفلاك متداخل بعضها في البعض بحسب حقائقها، ودرَج مراتبها ودقائقها، وبحسب توجُّهاتها إلى مَظاهرها وامتداد دقائقها لإمدادها من خلائقها، وبتفصيل عظيم ليس هاهنا موضع تشكيلها ورسمها على تفصيلها، نذكرها بإذن الله في كتاب الألوهية، إن شاء الله تعالى وهو الموفِّق.

### وصلٌ في وصل

وإذا تقرر ما ذكرنا، فاعلم: إنّ المرآة الكلية الكُرية الإنسانية المُجلُوّة المذكورة أولاً حيى في حاق المركزية التي للدائرة العطفي، ومالها حركة أصلاً، بل على تمكنها المركزي القطبي، ولكن الدائرة الحيطة العائية الكلية تقابل في حركتها الكلية الحيطة بكل حقيقة حن حقائق العالمين في كل آخ من الؤمان - كل جزء جزء فرضناه من هذه الأكرة المذكورة، فتظهر بالضرورة في ذلك الجزء من المرآة صورة المقيقة المقابلة من دائرة الهوية؛ فيكون أحد طرفي الكرة المجلوة - دائما - جامعاً محيطاً بجميع النقوش والصور والنقط، الذي يحاذيه من دائرة الهاء الكبرى، فاحد شطري احد شطريه وسع جميع ما في حضرة الوجوب من الحقائق الاسمائية والنسب الربائية، وكذلك وسع ثانيهما جميع ما في حضرة الإمكان من صور الاكوان، فهو من هذا الوجه حق خلق ثانيهما جميع ما في حضرة الإمكان من صور الاكوان، فهو من هذا الوجه حق خلق دائماً، واجب عمكن، جامع بين الحقية والخلقية، وهو من جهة احد شطريه الآخر مطلق على جميع هذه الأمور الربائية والنقوش الكيائية في محاذاة الإطلاق الذائية، ولا إحاطة والجمعية، فاستحق الإنسان الكامل الهذه الاسرار بهذا ولا جمعية فوق هذه الإحاطة والجمعية، فاستحق الإنسان الكامل الهذه الإسرار بهذا الاعتبار ان يكون دالاً على ذات الموجد دلالة مطابقة علمية يقوم مقام الإشارة إليها؛

١. م: سطور.

۲. ف: رقائقها.

لعموم نشاته وإحاطةِ حقيقته وكمال جمعيته، فهو قائم ـ لحقيقته في حاقٌ مركزية فلك الكمال وبرزخ البحرين ـ مقامَ العلّمية، واغنى عن دخول لام التعريف. فافهم.

#### تتمة للوصل

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم حكاية عن الله تعالى: "ما وسعني أرضي ولا سمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن " وقال: "المؤمن مرآة المؤمن"، فالعبد المؤمن هو المرآة المجلوّة التي تعطي بسعتها لصورة الناظر الإنهي فيها - الأمان عن التغير والتحريف، فالصورة الظاهرة فيها ظاهرة في مرآة قلبه القابلة للصور والحقائق الإلهية الوجودية، وأمّهات اسماء الربوبية، فقلبه نظير التعين الأول، وحقيقة الحقائق الإلهية والكيانية، وحرف الحروف الخلقية والحقائية، ونفسه نظير النفس الرحماني الذي هو مادة صُور حروف الحقائق كلها، كما أن نفس الإنسان مادة الحروف الإنسانية جميعها، فهو إشارة إلى الف الله، والتعين النفسي من قلبه بالهمزة يشير إلى التعين الأول، وماطن قلبه يشير إلى لام تفصيل وباطن قلبه يشير إلى لام لوح تفصيل الملكونة، وظاهر صورته يشير إلى لام تفصيل الملكونة، وهو بهوية الكاملة إشارة إلى الأف الإلهي الذي بعد لام لوح التفصيل الملكوني، وهو بهويته الكلمة الجامعة بين الألف الإلهي الذي بعد لام لوح التفصيل الملكوني، وهو بهويته الكلية الجامعة بين جميع الجمعيات إشارة إلى الهاء التي هي آخر حروف الاسم «الله» فافهم.

فإذا قهمت هذا، علمت أن الله قدنظم كليات نشأة الإنسان الكامل على مطابقة حروف الاسم «الله» فهو إذن عرش الله، كما أن محدد الجهات عرش الاسم «الرحمن» والكرسي الكريم عرض الاسم «الرحيم»؛ إذ لكل واحدة من الحقائق الكلية الربانية عرش كلي من الحقائق الكلية الخلقية الكيانية، وهي حقائق الأجناس والأنواع العالية والمتوسطة والسافلة بحسب عموم حيطتها وسعة فلكها، وعرض الاسم «الله» هو قلب الإنسان الكامل الذي وسعه حين ضاق عنه فسيح عالم السماوات والأرض، فهو الاسم العلم المشاربه إلى الله في الكشف الاتم والشهود الأعم، كما قلنا في مدح كامل عصره: شعر لو كان فينا للألوهة صورة المسي انست لااكنسي ولا اتسردد

ولهذا لم يظهر دعوى الربوبية والألوهية إلا في هذا النوع، وظهر ايضاً فيه ضدّ ذلك، حتى لم يَبْقَ من الموجودات ما لم يَعْبُدُه هذا النوعُ من العِلْويات والسِفْليات. فافهم.

#### تكملة

المراد من وضع الاسم العلم هو الإشارة بذكره إلى المسمّى، لا الإشارة إلى الاسم انّه هو هو، فسلا تكون الإشارة إلى هذا المذكور الكامل لأنّه الاسم الأعظم العلم اشارة إلى الله سبحانه فلا تغلط، وافهم، ما المراد؟ بل وجوده في العالم إشارة من الله إلى الله، فهو المثل المضروب بوجوده للمثل المقدّس المنزّه عن الشبه والمثل في قوله حتمالي : ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى ﴾ .

ولما كان المراد من وضع الاسم العلم هو الإشارة بذكره إلى المسمّى، فلوكان المذات المطلقة اسمُ علم لفظيَّ، لكان المراد من ذكره مع غيره تعريفها وتعيينها؛ فكل تعريف فإنه مسبوق بالمعرفة، والثابتُ أَنَّ الذات المطلقة لاتُعرَف ولاتُعرَف، فليس في وضع الاسم العلم من حيث هذا الوجه فباثلة ؛ ولان تعريف ما من شانه أن لايُعرف، والإشارة ألى ما لاينعين للإشارة محال.

وأيضاً: وضع الاسم العلّم إنّما يكون فيما يُدْرَك بالحواس، أو يُتصوّر في الوهم أو يَنضبط في العقل، والذات المطلقة - تباركت وتعالت - لذاتها تقتضي عدم الانضباط في المدّرك، وتمتنع عن إدراك الحواس وتصور الأوهام، فوضع الاسم العلم لها من الفاظ النفس الإنساني عمتنع.

وايضاً: لما كانت العلّة الغائيّة من وضع الاسم العلّم هو أن يتميّز المسمّى عمّاً يشاركه في نوعه أو جنسه أو صنفه وفنّه"، ويتعالى الجناب الإلهي عن الدخول تحت جنس أو نوع أو ينشاركه شيء، فيتعالى أن يوضع له اسم علم من عالم الكلمات

١. الشوري (٤٢) الآية ١١.

٢. النحل (١٦) الآية ٦٠.

٣. في هامش ف: او صنعه وفئه.

والحروف النفسية الإنسانية ، ولاسيّما والاسم العلم لايوضع إلا لما كان معلوماً وهو من حيثُ هو هو لايُعْلم ـكما مرّ مراراً ـ فيُمنع عن وضع الاسم العلم عليه .

وايضاً: الاسماء والالفاظ دالات على المسخصات الذهنية لا على اعيان الموجودات العينية؛ لانها تدلّ على المعاني، وهي أمور ذهنية عناها العاني، والذات المنزّهة تَجِلُّ وتعظم عن جميع التشخصات والتصورات والتعينات الخارجية والذهنية والعقلية، وليس من عالم اللفظ اسم مفرد مركب من حروف يسيرة تركيباً جزئياً تقييدياً، له دلالة تامّة على الذات المطلقة على سبيل المطابقة، فليس لها منه اسم علم، وإنّما المكن للعارفين به سبحانه والعالمين أن يعرّفوه بالالفاظ الدالة على نسبته الذاتية وحقائقه الصفاتية لاغير.

#### خاتمة للتكملة [في الأسم الأعظم]

اعلم: أنّ الاسم الاعظم الذي أشتهر فكوه، وطاب خبره ونشره، ووجب طيّه عن علوم الخلق، وحَرُم تعريف ونشره من عالم الحقائق والمعاني حقيقة ومعنى، ومن عالم الصور والالفاظ صورة ومعنى.

امًا حقيقته فهي احدية جمع جمع الحقائق الجمعية الكمالية.

وامّا معناه فهو الإنسان الكامل في كل عصر، وهو قطب الأقطاب، حامل الأمانة الإلهية، خليفة الله وناثبه الظاهرُ بصورته التي خُلق عليها آدمُ الله .

[و] امَّا صورته حسَّا فهي صورةُ كاملِ ذلك العصرِ .

وهذا العلم الذي ذكرناه كان محرَّماً على جميع الأم قبل نبينا ـ صلى الله عليه وسلم ـ، وأنّه كان محرَّماً على سائر الأم قبلنا؛ لأنّ الحقيقة الإنسانية الكمالية لم تكن ظهرت بعدُ في أكمل صورتها، بل كانت في ظهورها بحسب قابلية كامل ذلك العصر فحسب ، فلمّا وُجد معنى الاسم وصورته حقيقة بوجود رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ أباح الله العلم به ـ اعني بمعنى الاسم الاعظم ـ في أمّت التي هي ﴿ خَيْرُ أُمّةٍ

١. كذا. لعله: عموم .

أخْرِجَتْ للنَّاس﴾ ، كرامةً لنبيّنا \_صلّى الله عليه وسلّم\_.

وامّا صورته اللفظية فإنّها مركّبة من أسماء وحروف تركيباً خاصّاً على وضع خصيص به يعلمه مَنْ أعلمه الله به إمّا بلا واسطة : رؤياً أو كشفاً أو تجلّياً، أو بواسطة مَظهره الكامل.

وقد اختلف العلماء الظاهرية فيه اختلافاً لايتدارك ولايتلافي، والصحيح أنّ الله العالى - طوى علم ذلك عن أكثر هذه الأمة ؛ لما يعلم - سبحانه - في طيه من الحكم والمصالح، ولم ياذن للكُمَّل والاقطاب - الذين تحققوا بهذا الاسم حقيقة ومعنى وصورة - أن يعرفوا الخلق من هذا الاسم الاعظم إلا بعض اسمائه وحروفه التي يشتمل عليها هيئاته التركيبية ويحتوي عليها وضعها وتركيبها الخاص المنتج لانواع التسخيرات والتاثيرات، وأصناف التصريفات والتصرفات في الكون من الولاية والعزل والإحياء والقتل والشفاء والتعريض وغير ذلك من الولاية والعرب وغير ذلك من الولاية والتعريض وغير ذلك من الولاية والتعريف و في الكون من الولاية والتعريف و في الكون من الولاية والتعريف و في الكون من الولاية و التعريف و في الكون و التعريف و التعريف و في الكون و التعريف و التعريف و في الكون و التعريف و التعريف

فسمن اسماء الله حذا الاسم - هو قائله و قاله و قائله المنافل سائلها الحكيم محمد بن علي الترمذي ، صاحب النوادر وضي الله عنه و من جملتها قوله : قما الاسم الاعظم ؟ وما حروفه ؟ وما كلماته ؟ ه فافهم ، والله الموثق و هذا آخر كلامنا في هذا الاسم و هي الجلالة جلت و تباركت و تعالت في هذا الكتاب في هذا الكتاب .

آل عمران (٣) الآية ١١٠.

٢. الأحزاب (٣٣) الآية ٤.

### [البحث الثالث من مباحث خطبة الكتاب]

### البحث الثالث: في سرَّ إنزال الحِكُم

اعلم: أنّ «الإنزال» إنّما يُتعقّل تحقّقه من علو إلى سفل. والعلو قديكون بالمكان وقديكون بالمكانة، فإن علو كل حقيقة الصفت بالعلو إنّما يكون بايليق بها، وكذلك الإنزال والنزول والعروج حقائق أسبية لا تتصوّر إلا بحسب النازل والعارج والعالي والدارج؛ فإنزال الحكم من الحصّرات العالية الإلهية المطلقة إلى مرتبة التعيّن والتقيّد في حقائق القلوب الإنسانية الكمالية؛ لأنّ العلو الحقيقي للإطلاق الذائي وحضرة الربوبية الفعالية ، والتقييد والانفعال والنزول والانتقال للمرتبة العبدانية القابلة للأثر. وإن اعتبرنا الإنزال والنزول فيما نحن بصدده وهو «إنزال الحكم» من علو المكان، كان من السماوات وما فوقها من العرش والكرسي . والحقيقة تقبل الاعتبارين جميعاً على كثرة انحائها وجهاتها واختلاف درجاتها وطبقاتها؛ فإنّ الحكم الإلهية تنزل من الحضرات الاسمائية المتعينة في أفلاكها وسماواتها، وانّ لكل اسم أو أسماء فلكاً وسماء فيها عرشه، وهو يتجلّى فيها ويُنزل حكمته الحاصة به من تلك السماء وذلك الفلك عرشه، وهو يتجلّى فيها ويُنزل حكمته الحاصة به من تلك السماء وذلك الفلك الخصيص به على آيدي سَدَنَتِه الروحانية الملكية والنورية الكوكبية على قلب "الكلّم

ن: نكذلك.

٢٠ م: الفعَّالة.

٣. كذا والظاهر: قلوب.

الكاملة المحمولة في الروح الإضافي الخاص المنفوخ في صورة النبي الكامل أو الولي الكاملة والولي الكامل أو الولي الذي هو مَظهر ذلك الاسم، وقلبه عرش الله المتعين في تلك الحضرة، فافهم.

و الحكمة عبارة عن العلم بحقائق المراتب وترتيب المعلومات المترتبة فيها، فهو خصوص مرتبة في العلم، كما أنّ المعرفة خصوص علم بالذوات والحقائق المجردة من جهة حقيتها وتجردها عن اللوازم والعوارض واللواحق لاغير، و العلم عبارة عن الإحاطة بحقيقة المعلوم كما هو، مع لوازمها وعوارضها ولواحقها ومراتبها فعلم أنّ الحكمة علم خاص بترتيب الحقائق في مراتبها الوجودية الأزلية الأبدية حسب تعينها في أعيان مراتبها العلمية الأزلية، ووضع الأشياء في مواضعها اللائقة بها، فافهم.

فهذه حقائق العلم، والمعرفة، والحكمة من حيث هي هي، سواء اعتبرت مضافة إلى الحقاو الحقاو الحقاق، ولها باعتبار الإضافة إلى حضرة الحق خصائص، وكذلك بحسب الإضافة إلى المرتبة الحققية خصائص تقتضيها الإضافة لا بحسب الحقائق، ليست كالأخرى؛ فهي في الحضرة الإلهية الوجوبية مطلقة، محيطة، قديمة، دائمة، فعلية، غير متغيرة ولا متجددة، كاملة، مكملة. وهي بالنسبة إلى العالم مقيدة، محدثة، مستفادة، انفعالية، قابلة للتغير والنفاد والقناء والذهاب بحسب المرتبة التي أضيفت إليها، فافهم.

وإذا تجهّقت هذا فاعلم: ان الحكيم الرحيم تجلّى -بحكمته الكلية الرحمانية السارية سر احدية الجمع في حقائق الاسماء وحضرات المسميّات؛ فلكل حضرة -من حضرات الاسماء الكلية الكمالية وحضرات الاسماء الكلية الكمالية وحضرات الاسماء التالية الفرعية والنسب الحرفية إيضاً حكمة خصيصة بها يقبض الله لها اهلا يُفيض تلك الحكمة عليه؛ ولكل حضرة من الحضرات عالم خصيص بها يُظهر آثارها وافعالها وعلومها وحكمها واحكامها وتجلياتها إتماماً في عالم، وجميع الاسماء والحضرات اعوائها واتباعها في كل ذلك، ولاتستغني حضرة عن حضرة، ولاتنفر دبالاستبداد في الإمداد عن الاستمداد بالكلّ، ولكن الغالب في كل عن حضرة خاصة به على ما سواه، وللكل في الكلّ بالكلّ ، ولكن الغالب في كل عالم حكم حضرة خاصة به على ما سواه، وللكل في الكلّ بالكلّ تعيّن كمالي، فافهم؛

١. م: المتفرح.

ولكل حضرة من هذه الحضرات إنسان كامل في كل عصر هو حامل حكمتها، فكانت كُمَّلُ الانبياء من آدم إلى محمد \_صلّى الله عليه وسلّم في دَوْرة فلك النبوَّة، حَمَلة احكام هذه الحِكَم، والحُكمُ الجامع لجميع الاحكام الحِكْمية كلّها، والحكمة الاحدية الجمعية الكمالية لجميع الحِكم إنّما هي في كلمة خاتم النبيين على ما ياتي إن شاءالله.

ولما كانت الافلاك الإلهية محيطة بافلاك النبوة، وافلاك النبوة ظاهريّات افلاك الولاية، كانت لهذه الحِكم مظاهر وحَملة من الأولياء بعد انقراض نبوة التشريع بخاتم النبيين، محمد بن عبدالله المصطفى حصلى الله عليه وسلم فلكل نبي ولي من هذه الأمّة كامل محمدي قائم بمقامه وعلمه وحاله، وحكم ذلك النبي المنزلة عليه من حضرة اسم «المتولي» إيجادة و «المفيض» بتجلياته، عليه عند ذلك الولي، ويُعرف بين اهل التحقيق مثلاً بانّه محمدي المقام، او موسوي المقام والعلم والحال، او غيرهما كذلك.

ثم الاولياء والاقطاب الذين هم حَمَّلَة ثلك الحكم على اصناف:

صنف ياخذون الحِكَم عن ارواح أولنك الأنبياء الأول ولا يتعدونهم اصلاً، وهؤلاء هم ورثة الانبياء المسمون بالسمائهم والقائمون باحوالهم واعمالهم وعلومهم من حيث هم.

وصنفٌ اعلى وهم ياخذون الحِكَم من الحضرات الاسمائية، كما أخذتها الانبياء بكمال الاستعداد وقَدَم الصدق والعناية الإلهية.

وصنف لهم الجمع، وهم المحمديون الآخذون حكمة كل حضرة ونبي من الحضرة المحمدية المحمدية المحملية، ويُعرَفون بالمحمديين بعدنبيهم إلى سائر الانبياء، فيقال: فلان موسوي وعيسوي كذلك عيسى بن محمد، او محمدبن عيسى مثلاً؛ وذلك لان سر احدية الجمع المحمدي الإلهي سار في كل حضرة ومقام وحكمة، فافهم.

١. م: ذروة.

۲. م: غيرها.

٣. كذا في النسختين. والظاهر: نسبتهم.

<sup>£ ،</sup> ف: عوسوي محمدي ,

٥. م: وكذلك عيسى بن محمد، او محمدبن عيسى.

### وصل: في تتمَّة هذا الأصل

اهلم: انّ الحقّ تعالى و الولياؤه الذين آتاهم الله علوماً وكُتُبا امرهم بتصنيفها والملى على قلوبهم بالسنة الإلهام والإعلام مسائل تاليفها، اجرى الله سبحانه سنّته وسنّتهم في كتبهم، ان يحمدوا الله وينْعتوه بالمحامد والاوصاف الكمالية الخصيصة بعلوم ذلك الكتاب، والمطابقة لمضمون ما فيه من فصل الخطاب لابغيرها من المحامد بما لايناسب حال المصنّف الحامد فيما هو بصدده من الوارد والشاهد. وذلك مثل ما نعت الله نفسه في مقام تعريف ربوبيّته العامة المطلقة بربّ العالمين، فقال: ﴿الْحَمْدُللُهِ رَبِّ العالمينَ ﴾.

ولمّا كان في مقام بيان إيجاد الذوات والصفات العلّوية السمانية والسفلية الارضيّة، قيّد حمد الله بنعت «الخلق» و «الجعل»؛ لكون الخلق إيجاد الذوات، والجعل إيجاد الصفات، فقال: ﴿الْحَمْدُلُلُهِ حَلَقَ السَّوْاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُماتِ وَالنُّورَ ﴾. "

ولمّا كان في بيان أنّ القرآن منزل على محمد \_صلى الله عليه وسلم \_ من الله ، قال : ﴿ الْحَمْدُلُلَهِ اللّٰهِ عَلَى الْوَلَ عَلَى عَبُهُ الْكِتَابِ ﴾ وكيذلك الحقق ون من مسايخنا يتخذون هذا الأصل في تصانيفهم ويتاسّون بسنة الله في كتبه المنزلة على الرسل وعلى الخصوص، شيخنا وإمامنا مصنف الفصوص، وأولاده الإلهيون من ورثة ختمية الخصوص، ولهذا وصف الله تعالى بعد الحمد، بانه منزل الحكم الكونه وضي الله عنه \_ بصدد بيان الحكم المنزلة على كُمّل الأنبياء ؛ لأنّه \_ تعالى \_ أنزل الحكم من إطلاقها الإلهي من الحضرات العالية إلى قلوب الإنبياء والأولياء وارواحهم واسرارهم، فتعيّنت الحكم في مظاهرها وتبيّنت مقيّدة بخصوص مَجاليها ومنازلها .

١. الواو حالية والجملة معترضة ولو كانت عاطفة (واولياءه) لقال: امروهم واملوا.

٢. ف: السماوية.

٣. الانعام (٦) الآية ١.

٤، الكهف (١٨) الآية ١.

# البحث الخامس من المباحث الكلية التي تحويها خطبة الكتاب

قال الشيخ\_رضى الله عنه\_: «على قلوب الكلم».

يقال: أنزل إليه وأنزل عليه، قبال الله متعالىم.: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ﴾ ﴿ وقال: ﴿وَهُوَ الَّذِي ٱنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ﴾ \* .

قال العبد: العلم بحقيقة القلب من اعمض العلوم الحقيقية، وقد وقع خَبْط عظيم قبلنا في تعريف المتقدّمين لحقيقة القلب وحقيقة الروح وحقيقة السرّ والنفس.

فمذهب الجمهور - من المشايخ والحكماء والعارفين من اصحاب الرسوم والمُتَرامِين إلى طُور التحقيق- أنّ هذه العبارات والالفاظ مترادفة على حقيقة واحدة، سمِّيت بهذه الأسماء في مراتبها ومقاماتها؛ فسمِّيت تارة رُوحاً، وأخرى نفْساً، ومرَّة قلباً.

والكشف والتحقيق يقضيان بانها حقائقُ متمايزة بخصوصيات تُميِّز كلا منها عن الآخر، ونحن نشير إلى حقائق هذه الأسماء والالفاظ ومدلولاتها بما يقضي به حقُّ التحقيق ويقتضيه الكشف، والله ولي التوفيق. ونقدَّم لذلك مقدَّمة نافعة:

١. قاته البحث الرابع من الابحاث الستّة عشر.

٢. النساء (٤) الآية ١٠٥.

٣. آل عمران (٣) الآية ٧.

### [في سنَعَة عالَم المعاني وإحاطتها]

فنقول: عالم المعاني والحقائق اوسعُ واعظمُ من سائر العوالم؛ لعدم خلوّ عالم من العوالم العلوية والسفلية \_ جُمُليّا كان أو تفصيلياً عن معان كثيرة قائمة ، بل التحقيق الاثم هو أنّ «العالم» عبارة عن معان قائمة بالوجود الظاهر بها وعالم المعاني عبارة عن صور علم الحق بحقائق الاشياء، ولاحفاء في سعّة الحضرة العلمية وهي حضرة تعين معنويات الاشياء، فكان عالم المعاني اعظم سعّة واوسع فلكا وحيطة . ثم العوالم بعدها في الوجود بعضها اوسع من البعض ما دونه ؛ فعالم الملكوت \_ وهو عالم الارواح \_ اوسع فلكا واعظم حيطة من عالم الخلق والملك والشهادة . ثم من عالم الخلق أيضاً العرش والكرسي والافلاك والسماوات اعظم واوسع من عالم الكون والفساد ؛ وبعض عالم الكون والفساد ؛ وبعض عالم الكون والفساد أيضاً كذلك أوسع وأعظم عادونه ، وهذا بين بين أهل النظر .

ولما كان الاعلى اوسع واعظم مما دونه، فبالأولى والاحق والاحرى ان يكون عالم الالفاظ والعبارات اقل واضيق فلكا من عالم المعاني والحقائق الذي [هو] اوسع العوالم واعلاها واولها واولاها، فلو كانت هذه الالفاظ والعبارات اوسع فلكا واعظم حيطة من عالم المعاني وذلك بين البطلان على ما مر لكانت الالفاظ والعبارات اكثر من المعاني ووجدت القاظ لا معاني لها، وليس الامر كذلك.

ولايقال: قد يركّب من الحروف الفاظ لا معاني لها؛ لكوننا لم نَضَعُها لمعان.

لأنّا نقول: هَبُ أنّكم لم تضعوها لمعان في زعمكم ومبلغ علمكم، ولكن لِم قلتم بانّ حروفها والتركيبات الخاصة الواقعة فيها بمّا ركّبتموها وما لم تُركّبوها وهي محتملة الوقوع فيها على اختلاف أنواع الأوضاع وكثرة أنحائها ليس في صلاحيتها الدلالة على معان علمها الحق الذي هو الواضع الاصل الاول، الذي يضع منها ما شاء في نفوسكم وأذهانكم أن يضعوها على معان يَعْنُونها؛ فإنّ المعاني تعقّلات عناها العاني؟

١. م: و وجدت الألفاظ لا معانى لها.

بل المعاني والحقائق في علم البارئ وعلم ارباب علم الحروف موضوعات بإزاء الألفاظ والعبارات، وهي -بحقائقها وبسائط حقائقها - تَطلب أنواع الأوضاع والتراكيب الواقعة فيها، وفيها دلالات ذاتية على المعاني والحقائق واللوازم والعوارض واللواحق عَرَفها الواضع منّا أو لم يعرف؛ وعدم علومكم بها لايدل على عدم دلالتها على المعاني، وانّها غير ذوات المعاني؛ إذ لا تعيّن لها في عَرْصَة العلم الإلهي؛ فإنّا نجد تراكيب حرفية وهيئات فيها اجتماعية تعطي خواص عربة وآثاراً عجيبة في التكوينات والتصريفات والتسريفات والتسريفات، كما تحقق عند علماء علوم الاسرار والروحانيات والطلسمات، عمّا لايشكرُنا في آثارها المشهودة مشكّك.

فتحقّق لنا بهذا وغيره آنّ أنواع التراكيب الواقعة والمحتملة الوقوع في الحروف، لها معان ومدلولات وإن لم نعلمها ولم نعش عليها علمها الخلاق العليم بها، فانزل منها البعض في التعقلات والاذهان و وضع لها الدتضعها لمعان بعينها وتعقلات تعتبرها وتُدبّر بها، فيضعها الواضعون المصطلحون كذلك، ويظنّون أنّها أوضاع أولُ؛ لعدم علمها وكشفها في عالم المعاني التي هي صور معلومات الحق ومعاني نسب علمه الازلي القديم بالاشياء، بل أوضاعنا لهذه الألفاظ بإزاء ما نعني من المعاني إنّما هي أوضاع ثوان وقعت بحسب تلك الاوضاع الأول المعنوية العلمية الازلية الاولية، أوضاع ثوان وقعت بحسب تلك الاوضاع الأول المعنوية العلمية الازلية الاولية، عوجب الحقائق الحرفية "، عرف ذلك العارف المحقّق، وكشفة الكاشف المدقق "، عرف ذلك العارف المحقق، وكشفة الكاشف المدقق "، معذورون من وجه. ولهذا السر قال وسول الله حصلي الله عليه وسلم : «الالقاب معذورون من وجه. ولهذا المسر قال وسول الله حصلي الله عليه وسلم : «الالقاب وفي هذا المقام وجميع الالفاظ المترادفة في زعم القائلين بذلك وفي الالفاظ المتواطئة والمشتركة أيضاً لنا مع عامة علم المعاني والبيان وظاهرية المنطقيين

١ . م: فيها .

۲, م: ينسب،

٣. م: العرفية.

٤. م: المحقّق.

خلاف قديم، ونظر قويم، وبحث مستقيم، ليس هذا موضع تفصيله، وفيما ذكرنا غُنية لمؤهل الكشف. فينحل بما ذكر ان هذه الالفاظ المذكبورة -كالروح والقلب والنفس وغيرها هي الفاظ دالات على حقائق متمايزة ومعان متغايرة، ولا يتحقق الترادف والتواطؤ حقيقة إلا مجازاً، وبعد تقرير هذا الاصل نرجع إلى ما كنا بصدد بيانه.

### [بيان وجوه الفرق بين اللطائف السبعة الإنسانية]

فنقول: اعلم: أنَّ الإنسان في حقيقته وهيئته جمعيةٌ أحدية من جوهرين هما جسمه وروحه:

احدهما\_وهو الجسم\_جوهر، متحيّز، مُظْلِم، كثيف، مركّب، عُنْصُريّ، ثقيل، ميّت، منفعل، سافل، حادث، متغيّر.

والثاني وهو الروح جوهر غير منحيز يروع الجوهر - المظلم الكثيف الميّت عن ظلمته وكثافته وموته بنوره الذاتي وحياته الحقيقية وبساطته الوحدانية وحركته وخفّته.

وهذا الجوهر الثاني غيرُ المُتَوَّقِّنَ لَآيَغَيِّقُو النِّ مِنْجَيِّزُ في تقوم حقيقته وتحقُّقِ وجوده في عينه، ويسمّى هذا الجوهر رُوحاً مروِّحاً لجسمه عن خصائصه العدمية.

وبين الجوهرين تباين كلّي في الحقائق، فلا جامع غيرُ الوجود والجوهر، فأوجد الله من هذا الجوهر بهذه الحيثية والاعتبارِ جوهراً ثالثاً هو النفس، وهي جوهر غير متحيّز وغير متقوّم بالمتحيّز، له تعلّق التدبير والتعمير والتسخير بالمتحيّز، وهو الجسم.

وذلك لان النفوس الناطقة وإن كانت جواهر وَحدانية نورانية فإنها مشتملة على تعرف كثيرة وخصائص وحقائق كذلك، ظهورُها متوقف على تعلق التدبير والتسخير والتعمير والتنوير بجعل الله تعالى هذه الجواهر النفسانية الإنسانية وسائط بين الجوهر النير الحي الشريف الوحداني القدسي الروحي، وبين الجوهر الآخر المظلم الميت المركب الكثير؛ لمناسبتها الجوهرين بجهتيه: الوحدانية المطلقة والكثرة النسبية، والتقيد بالتعلق بالمتعلق، فأوصلت فضائلها القدسية وانوارها الكمالية الروحية إلى الجوهر الآخر يحيا بها، وتنور وتروحن واكتسب الفضائل كلها.

فالنفس جوهر غير متحيّز، له تعلَّى التدبير بالمتحيّز؛ للتعمير، والتشريف بالتسخير والتصريف، فحقيقة روح الإنسان نور التجلّي النفسي الرحماني المتعيّن في ماهية القابل الإنساني يروَّحه بنسيم القدس، وينفس عنه كرْب الطمس والليْس، فافهم، واما النفس فنفس رحماني متعيِّن من رُوحٍ نوراني في مزاج جسمائي إنساني وغيره، فهذا الجوهر هو المدبّر للبدن والمتصرف فيه أنواعاً من التصرف بقواها الذاتية لها، كالقوة العلمية والقوة العملية اللتين هما ذاتيتان للنفوس، وبهما تُدبّر أجسامها وهياكلها، وتُظهر أحكامها وآثارها وقواها، فبالقوة العلمية تعلم ما فيه مصالحها ومصالحه، وتُدبّر في موجبات ما به قوام جسدها وبقاؤه، وبالقوة العملية تعمل الأعمال والصور، ولها قوى كثيرة عزية لازمة لهاتين القوتين تَظهر منها إذا تعيَّنتْ في المزاج العنصري بالإشراف عليه، وفي قُواه، وهذه المباحث معلومة في الحكمة الحقيقية الكشفية لا الوَهْمية الرسمية.

وهي- اعني النفس - متعينة من النفوس الكلية المتعينة بالافلاك وفيها، متعينة في الامزجة القابلة لتعينها في المزاج وامتزاج الامزجة القابلة لتعينها في المزاج وامتزاج الخواص والحقائق والقوى والحواص النفسانية وتفاعل الخواص والحقائق والقوى البدنية المزاجية بالجقائق والقوى والخواص النفسانية وتفاعل بعضها في البعض، تحصل منها هيئة اجتماعية هي احدية جمع حقائق الجوهرين جمعاً.

وذلك لأن لكل واحدة من حقيقتي النفس والبدن خصوصيات وحقائق ليست في الأخرى، وكما أن كل واحدة منهما متميزة عن الأخرى بخصوصياتها الذاتية الجوهرية، فكذلك بينهما وبين حقائقهما الذاتية ولوازمهما العرضية مناسبات هي ما به الاشتراك والإيجاد والجمع، كالإمكان والحدوث والوجودية والجوهرية والافتقار إلى أحدية الجمع والوجود في ظهور آثارهما وأحكامهما وخواصهما.

فكذلك لكل واحدة منهما قابلية واستعداد خاص تقبل به فيضاً خاصاً وتجلياً معيّناً من الحق يتعين في مُظهريته وقابليته من الحضرات الاسمائية الخصيصة به؛ فإنّه ما استعدّ قابل كياني لِتَجَلِّ ربّاني إلا وفاض عليه من الرحمة الفائضة الوجودية الجودية ما يخصُّه ويناسيه. ولا يَحجبُك ما يحصل في زعمك أنّ الجواهر الروحانية والنفسانية إنّما قبلت الفيض الوجودي الذي وُجدت به وقبلت الكمال الخاص بها كاملة دفعة واحدة في أوّل الإبداع، واستقلّت بذلك أبداً؛ فإنّ هذا وَهم من القائلين به، بل هذه الموجودات وإن قبلت الوجود على الوجه الأكمل وصارت بذلك واجبة الوجود، ولكن ذلك لم يُخرجها عن الحقائق الإمكانية ونسبها العدمية؛ فإنّ كلا منها مع قطع النظر عن الوجود الفائض عليه وترجيح الموجد لجانب وجوده معدومة لأعبانها؛ فإنّ نسبتها العدمية الإمكانية تطلبها، ولكن الله يوالي ويتابع عليها التجليات مع الآنات، والتجلي الدائم بالوجود على ماهيات العقل والنفس والروح هو الذي يوجب دوامها لاغير في يوجوداتها التي قبلت أولاً تستعد لتجليات أخر أبداً دائماً، وكل ما دخل في الوجود لايقبل العدم.

ولمّا تعيّنتِ الأرواح الجزئية والنفوس النشرية والملكية وغيرُهما في امزجتهما الحنصيصة بهما، وتداخلت خصائص الكلّ في الكلّ، وتمازجت الحقائق الروحانية والعقلية بالحقائق والأحكام البدئية المواجية باحدية جمع الخصوصيات والأحكام التي للحقيقة الروحية والحقائق والقوى والخواص والنسب الجسمانية، فإن الهيئة الاجتماعية بين خصائص الجوهرين الجمع بين حقائق الطرفين.

ثم إنّ لها \_ بحسب كل نسبة وحُكُم من احكام الجانبين \_ نسبة وحُكما خصوصياً جمعياً احدياً، ليست في كل واحد من الطرفين، تُستهلك فيها صور الخصوصيات، مع بقاء خواصها في الحكم القلبي الجمعي.

فالقلب حقيقة جامعة بين الحقائق الجسمانية والقوى المزاجية الجسمانية وبين الحقائق الروحانية والخصائص والأحكام النفسانية، والتجلّي الخصيص بحقائق الجوهر النفساني والروحاني تَجَلُّ متعيَّنٌ من حضرة القدس والنزاهة والوحدة والعلُو والفعل والشرف والحياة والنورية. والتجلّي المخصوص بالجسم متعين بأضداد ما للروح والنفس، وذلك كتعين التجلّي في كل قابل بحسبه.

فلمَّا ظهرت الحقيقة القلبية باحدية الجمع، استعدَّتْ لقبول تُجَلِّ إلهي وفيض

جمعي كمالي إحاطي ثالث لايمكن تعينه في كل واحد من الجوهرين ولا في خصائص كلَّ منهما وحقائقهما على الانفراد .

وهذا الفيض المخصوص بالقلب الإنساني إنّما يكون تعينه من الحضرة الإلهية الكمالية الجمعية واصلِ حقيقة التعين الأول وهو المتعين بذلك التعين من كونه مروّحاً له عن نِسبه العدمية ؛ ولأنّ المتعين بالتعين عين الحقيقة المتحققة في الإطلاق واللاتعين، وفي التعين كذلك، كان للروح نسبة الأحدية والبساطة والحياة والنور والشرف والنزاهة من جهة إطلاق التعين، وحقيقة الجسمية من حقيقة الحقائق الإمكانية المظهرية، ولهذا غلب عليها التركيب والكثرة والظلمة.

والحقيقة القلبية الكمالية، لها الجمع بين البسيط الشريف العالي النزيه المُنيف وبين المركب السافل الكثيف السخيف.

قال رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم: «قلب المؤمن بين إصبعين من اصابع الرحمن» الإصبع الواحدة نعمة التجلّي المتعين من حضرة الجلال والقهر والوحشة والسّر ﴿وَهُوَ اللّهِ حَمَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِنَسْكُنُواْ فِيهِ ﴾ إذ عب العين سِتْر على نور السرّ.

والإصبع الأخرى نعمة التجلي المتعين من حضرة الجمال واللطف والأنس والنور والحياة والنشر. والأول يختص بجسمانيته. والثاني يتعلّق بروحانيته.

والإصبع في اللغة العربية هي النعمة، فقلب المؤمن بين نعم التجلّيات الجلالية الجمالية الظلمانية الموجبة لسكون النورية الروحية فيها وبين نعم التجلّيات الجمالية الروحانية النورانية، ولتحقّق الحقيقة القلبية باحدية جمع الطرفين تختص باحدية جمع النعمتين والتَجَلِّين ؛ فلها التجلّي الكماليُّ الجمعي الاحدي الإلهي الإنساني من كمالات الاصبعين.

وهذا التجلّي - الثالثُ القلبي المتعين بسر الأحدية الجمعية الإلهية الكمالية ـ من الله المستوي على عرش أحدية جمعه القلبي الذي وسعه قلب المؤمن حين لم تَسَعُه السماوات

١. يونس (١٠) الآية ٦٧.

۲. م: او.

والارض، وهو من حيث تعينه بالقلب يسمّى في عرف القوم بالحق المستجزّ في مظهرية الإنسان الكامل، كما اشار إليه الكامل -صلّى الله عليه وسلّم حكاية عن الله حتعالى - أنّه قال: «ما وسعني ارضي ولاسمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن التقيّ المتقي الوادع»، يعني ما وسعه ارض الجسمانيات سماؤها وارضها، ولاسماء العلّويات، يعني الموجودات الروحانية العالية ؛ لاختصاص كل واحد من الطرفين بما يضاد الآخر في التجلّي، وانحصاره في خصوصيته ينافي خصوصية الآخر، ووسعني قلب عبدي المؤمن، القابل المصدّق لاخبار التَجَلّين ، فله الجمع بين الحُسنتين، والفوز بالجمع بين الحُسنتين، والفوز بالجمع بين الحُسنتين، والفوز بالجمع بين الكمالين.

ويسمى هذا التجلّي الحاصلُ لاهل القلوب في عرفهم بالسرِ الإلهي، وسمّاه بعض المتاخرين من محقّقيهم بالسر الوَحداني الذات، ويسمّى في مشرب الكمال بالحق المستجن حكما قلنا أي الباطن المستور بخظهرية القلب، لاستجنانه واستتاره بباطن القلب الإنساني الكمالي، فافهم.

وإذا فهمت فقد علمت حَقَيقة الحَوْمِر الجسمائي، وحقيقة الجوهر الروحاني النفساني، وحقيقة الجوهر الروحاني النفساني، وحقيقة القلب، وحقيقة السرّ، والحقيقة الإنسانية المتحققة بالكلّ، والفرق بينها، وما به يختص كل حقيقة وتمتاز عن الأخرى، وما به تشترك وتتحد.

وامّا الروح فهو نفس رحماني يروّح ماهية الممكن وحقيقة المظهر الكياني القابل، وينفّس عنها كرّب العدم وحرّج الصدر وضيق الفَطْن؛ فالروح نور من الحق ينفّر ظلمة عدم الكون، ويروّح القابل، وينفس عنه، وذلك النور نور التجلّي الوجودي والفيض الجودي المتعين في القابل والمقترن عن آمر الله ماهية الممكن آزلاً، فعلى هذا الروحية مرتبة تعم العقل والنفس والروح؛ لأنّ حقيقة كل منها من نفس الرحمن وبعد تعين الفيض الجودي النوري في القابل أوّل مرّة يصدق اسم الروح عليه.

ثم الروح ـ وهو أوّل وجود القابل ـ إمّا أن يقبل ويضبط النجلّي المتواليّ عليه لإبقاء عينه، ويَعقلَ المتجلّىٰ عليه بذلك النور، ويعقلَ ذاته وإمكانه وهو العقل، وإمّا أن لايعقل ذاته وإمكانه، واستهلكه شهودُ التجلّي، واخذه التجلّي عنه، فهو الروح المُهيَّم. وتقرير هذا التقسيم بوجه آخر: هو أنّ التجلّي النفسيّ الفائض من النور: إمّا أن يغلب العين القابلة، ويقهر الحقيقة المكنة، فلا تقوى على ضبطه، فتُستهلك في التجلّي ماهيّة المتجلّى له، أو يكون القابل أغلب، فلا يُستهلك التجلّي عينه ويقاومه بل يتعين التجلّي فيه بحسبه، فيكون الغالب على التجلّي حُكْمَ المحل القابل، أو الإيغلب حكم أحدهما على الآخر.

فالاول: عالم الارواح المهيَّمة تجلّىٰ لهم اللهُ في جلل جماله، فهامُوافيه، فلايَعرفون انفسَهم؛ لكون التجلّى افناهم منهم.

والقسم الثاني ـ وهو ما غَلب فيه حكمُ الحلّ والمَظهر على حكم التجلّي ـ هم على درجات :

فمنهم: مَن لم يغلب فيه حكم كثرة الإمكان على وحدة النور الفائض، ولكنّه توحّد به؛ لكمال مناسبة القابل للتجلّي، وهذا شان العقل الاول.

ومنهم: من غلب فيه حكم تحثرة المكل على وحدة التجلّي، فتعيَّن النور فيه مفصَّلاً تفصيلاً لايغلب فيه حكم الكثير على حكم النور، بل يكونُ النور والروحية غالباً على الظلمة العدمية الإمكانية، وهذا شان النفس الكلّي وهو اللوح المحفوظ.

ومنهم: من غلبت حجابية الكثرة على نورية التجلّي وهو عالم الجسم، فالروحية إذن مرتبة محيطة بالعقول والنفوس والأرواح، والعقلُ والنفس، لهما خصوص مقام في الروح وقد قال بعض المحقّقين عن العقل: إنّه الروح الأعظم.

وهذا المقدار ـ الذي ذكرنا في بيان هذه الحقائق ـ وَضَّحَ للمستبصر المنوَّرِ الفَهِمِ حقيقة القلب والعقل والنفس والروح والفرق المميِّزَ بينها، فلايقع له خَبُطٌ بين الحقائق والمراتب؛ إذ لا خبط في التحقيق.

وإذا تحققت ذلك فاعلم: أنَّ إنزال الحِكَمَ من حضرة الاحدية الجمعية الإلهية إنّما يكون على القلوب الاحدية الجمعية الكمالية الإنسانية بين حقائق الروح والنفس والجسم.

# البحث السادس من مياحث الخطية سرُّ الكلم

وهي جمع كلمة، والكلم هاهنا فيما نحن يصدده عبارة عن الأرواح الإنسانية الكمالية النفس الرحماني. والكلم هاهنا فيما نحن يصدده عبارة عن الأرواح الإنسانية الكمالية الأحدية الجمعية المتعينة من التجلّيات النفسية الرحمانية باحديّات الجمعيات الحرفية الكمالية الإلهية، قال الله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصَعْعُ الْكُلِمُ الطّيبُ ﴾ أي الارواح الطاهرة، الكمالية الإلهية، قال الله تعالى : ﴿ إِلَيْهِ يَصَعْعُ الْكُلِمُ الطّيبُ ﴾ أي الارواح الطاهرة، إما بالمعارج والانسلاخ من قانون الطريقة الخاصة بخلاصة خاصة الاولياء، أو على مندر جة العامة في الموت أو النوم ﴿ اللهُ يَتُوفّى الانفس ﴾ أي الارواح الناطقة ﴿ حين مَوْتِها والنّي لَمْ تَمُتُ ﴾ يتوفّاها في منامها وقال الله تعالى في المسيح الله الله كلمة ؟ ولكونه روح الله .

ولمّا كانت مَحالُ تنزّلات الحِكَم الإلهية هي احدية جمع قابلية الكلم الجامعة بين حسروف عالم الطبيعة وبين حروف عالم الأرواح، جَعَل إنزال الحِكم على قلوب الكلم؛ لأنّ الكلم في عرف العربية ثلاث يصح إطلاقها على الاسم.

والاسم في طور التحقيق هو الفاعل أو القابل؛ فإنَّ كلاَّ منهما يُخبَر به ويُخبّر عنه،

١. فاطر (٣٥) الآية ١٠.

٢. الزمر (٣٩) الآية ٢٤.

٣. إشارة إلى الآية ١٧١ من النساء (٤) و ٤٥ من آل عمران (٣).

قوله: «والاسم» يعني الكلمة الأولى \_ جلال \_ .

وهو لفظ مفرد من الالفاظ النفسية الرحمانية، دال على معنى مفرد بالوضع الإلهي او الذاتي، غير مقترن باحد الازمنة الشلائة؛ إذ الفاعل هو الحق المتعين في أي مظهر وقابل من الاعيان الشابنة فرض، وهو فرد آزلي ليس تعينه باقتران الزمان؛ لكون كل اسم اسم إلهي متعيناً في العين الشابنة أزلاً قبل وجود جزئيات الازمنة. وكذلك القابل لفظ أوّل ذاتي مفرد بعينه ليس بالزمان الشخصي، وكل منهما يُخبر به ويخبر عنه ويُعرّفان ويُنكّران احدهما بالآخر بان كالاً منهما لايستغني عن الآخر في تحقق وجودهما، لا في تحقق اعيانهما.

الكلمة الثانية هو الفعل، فيُخبَربه؛ إذ التجلي وهو فعل المتجلي ـ يُخبربه عن الفاعل المتجلّي بموجب التجلّي، وعن القابل أنّه على خصوصية قضّت بهذا الحكم والتعيّن والتجلّي، ولا يُخبر عنه من كونه فعلاً، وهو اعتبار التعين فقط مع قطع النظر عن المتجلّي، فإن أخبر عنه حكما يُخبر عن الافعال انّها ماضية أو غيرها ـ فذلك باعتبار المتجلّي وكون التجلّي عينه.

والثالثة الحرف وهو الرابطُرَ وهو إلى النسب التي لاتحقّق السارة إلى النسب التي لاتحقّق لها في أعيانها إلا بطرقيها.

والحِكَم لاتنزل ولاتنعين إلا في الاحدية الجمعية الكمالية، ولاتظهر إلا بها وفيها، لا على مفرد مفرد لفظاً ومعنى فافهم فلهذا أضاف إنزال الحِكم واسندها إلى «قلوب الكلم» لا على الكلم؛ لما في القلوب من الاحدية الجمعية الإلهية القابلة للحكم الجمعية الكمائية الاحدية؛ لاختصاص هذا الكتاب بذكر خصوص مشارب أهل الكمال، ﴿وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقَ وَهُو يَهُدِى السّبِيلَ ﴾ .

الأحزاب (٣٣) الآية ٤.

### البحث السابع [من مباحث خطبة الكتاب]

قال الشيخ -رضي الله عنه-: "باحديّة الطريق الأمم».

قال العبد ـ ايّده الله ـ: الطُّرُق إلى الله ـ كما قيل ـ بعدد أنفاس الخلائق، كشرة الطرائق إنّما هي بحسب الطارقين والمتطرّقين من السالكين والسائرين والطائرين والصائرين من الحقائق؛ فإنّه ما من حقيقة ـ كيائية أو ربّانية ـ إلا وهي سالكة على طريق خاصة ونهج خصيص بها من عموم قوله متعالى ـ : ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُمُ شُرْعَةُ وَمَنْها جا ﴾ خاصة ونهج خصيص بها من عموم قوله متعالى ـ : ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنا مِنْكُمُ شُرْعَةُ وَمَنْها جا ﴾ وهي مؤدّية لها إلى كمالها الخصوصي، والطرق ـ وإن كانت كما ذكرنا ـ فإنّها ترجع إلى طريقين كلّين مشتملين على طُرُق لاتتناهي بعدد الانفاس غير المتناهية إلى الابد:

يسمى أحدهما في عرف التحقيق طريق سلسلة الترتيب، والوسائط التي في مراتب الوجود من العقل إلى القلم إلى اللوح إلى الطبيعة إلى الهباء إلى الجسم إلى العرش والكرسي والفلك والسماوات والارضين والاركان والمولدات إلى مرتبة الإنسان الذي هو آخر الانواع.

والثاني يسمّى طريقَ الوجه الخاص في عرف القوم، ويسمّى أيضاً طريقَ السرّ، ولا مدخل فيه بواسطة اصلاً؛ فإنّ الوجه الذي يرتبط كل موجود بالحق-تعالى-منه

أي النسختين: يكون الطرائق.

٢. المائدة (٥) الآية ١٨.

ارتباطاً ذاتياً لا بتوسّط واسطة ؛ فإنّ حقيقة المربوب مرتبطة بحقيقة الربّ ارتباطاً لايقبل الانفكاك .

والارتباطُ أيضاً على وجهين: ارتباط من حيثُ الوجود العام، وذلك في طريق سلسلة الترتيب، وارتباط من حيثُ العين الثَّابَة التي لكل موجود، والتجلّياتُ الحاصلة للعبد من هذا الوجه ذاتية إلهية تقرب الأينَ، ويقربها العينُ، وترفع من البَيْنِ البِينَ، وتجلو عن عين العبد الغَيْنَ والرَيْنَ. ومن هذا الطريق تكون الجَذْبة لاهلها وهو الطريق الاقرب الاممَمُ.

والطريق الأوّل هو الطريق العامّ، الذي تكون فيه الحُجُب والعقبات، والوسائطُ التي أشار إليها رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ بقوله: "إنّ لله ـ تعالى ـ سبعين الفّ حجابٍ من نور وظلمة، لو كشفها لاحرقيتٍ سُبُحاتُ وجهه ما أدرك بصرُه».

فالحجب الظلمانية مراتب عوالم الأجسام ووسائطها، والحجب النورية مراتب عالم الارواح النورية، وهذه مراتب الخلقية الكيانية التي ذكرنا أصولها من كونها وسائط واسباباً خلقية بين الحق وين السالكين إليه بقطع المقامات وطي المنازل والمسافات المعنوية المعقولة والمحسوسة الصورية، والعوالم الروحانية من الجواهر المجردة العقلية والارواح والنفوس التي بين العبد والحق، فهي مراتب الحجب، ما لم يتجاوزها السالك إلى الحق، لم يصل إلى الحق؛ فإنّه -تعالى - كما قال تعالى: ﴿واللهُ مِنْ وَراتِهِمْ مُعيطٌ ﴾ وهذا هو الطريق الأبعد.

والقاصدون من هذا الطريق وإن كثروا، فالواصل منهم قليل جِداً، وبالنادر يكون الوصول، وبعد حصول الوصول المتوهم يحتاج إلى الرجوع في طلب الحق الذي رحل عنه في المنزل الأوّل وجَهله ولم يعرف، كما قال بعض التَراجمة:

ارُبُّ اصرى نحسو الحَمقيقة ناظر بَرَزتُ له فيرَى ويجهلُ ما يرى». الأنَّ الحق المحيط بكل شيء ﴿وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ .

١ . البروج (٨٥) الآية ٢٠.

٢ . الحديد (٥٧) الآية £.

وامًا طريق السرّ من جِهة الوجه الخاصّ فهو الذي يحصل منه التجلّي لأهل الجَذَبات وهو الطريق الاقصد\_اي الاقربُ\_للقُصّد، والامّمُ الموصِل لمن امَّه من الأمّم.

والسالك على هذين الطريقين: إمّا حق أو خلق، والحق سلك على الطريق الأوّل إلى عبده الأكمل في الفضاء الأوسع الأشمل بالتجلّي الوجودي والفيض الجودي، وسلوك الحق عليه إنّما يكون بتجلّيه النفّسي الرحماني الاحدي الجمعي من حضرة العلم الذاتي بالتعين الأوّل إلى العين.

وأوّل منازله الكونية العقلُ الأوّل وهو القلم الأعلى والأرواح المهيَّمة في فلك الإشارة المشار إليها آنفاً، ثم النفْسُ الكلية وهو اللوح المحفوظ، ثم الهَباء وهو الهيولي، ثم الصورة، ثم الجسم الكلّ إلى آخر الأنواع كما ذكر، ثم الإنسان الكامل، وله احدية جمع جميع الكمالات كلّها.

والمرتبة الأولى احدية جمع جمع الحقائق كلها، والتجلّي الإلهي الوجودي يسلك من التعين الأول إلى الإنسان الكامل بعصول كمال الجلاء والاستجلاء في غاية هذا الطريق، والحِكمُ العامة الظاهرة تنزل فيها وتتعين في كلّ مرتبة مرتبة وتنصبغ بكيفية محلها وتتكيّف بحكمها إلى أن تصل إلى الإنسان الكامل، والسالكون هذا إلى حضرة القدس واللاهوت إنّما يسلكون في معاريجهم على هذا الطريق، وهو مترتب بحسب حضرات الاسماء.

والضرب الثاني طريق الوجه الخاص الذي لامدخل فيه لواسطة اصلاً، كما ذكره، وهو الوجه الذي به يكون الحق في سلوكه عين العبد وسمعه ويصره وجوارحه وقواه الروحانية، ثم يكون العبد عين الحق وسمعه ويصره ولسانه ويده ورجله، ثم يجمع له بين التحقيقين، ثم يكون له مقام جمع الجمع والإطلاق.

والعبد السالك إلى الله على الطريق الأول إنّما يسلك على القامات والمنازل بتسليك المرشد الكامل، وهو وإن كان شاقاً وبعيداً وفيها من العقبات والحجب والجاهدات ما لأيُحصى، ولكنّه إذا وصل، واصل إلى الله عليها كان كاملاً يُقتدى به، وفيه من المعارف والفوائد والمنافع مالايُعَدُّ ولايُحَدُّ، وقليل ما هم مع كثرة الخائضين فيه

والسالكين عليه .

وذلك لان السالك يحتاج إلى التحقق بحقائق جميع الوسائط وتعديها إلى حضرة الله الذي هو فمن ورانهم مُحيطٌ وهو طريق المعراج، كما قال تعالى: فسبُحان الذي أسرى بِعبُده لبُلاً . أي في ليل الغيب الذي في سر كل عبد فمن المسبُجد العرام وهو قلب العبد الكامل الذي حَرَّمه الله على غيره، فلا موضع للغير في قلب العبد الكامل؛ لكون الحق ملاه فإلى المسبجد الأقصى وهو الحضرة الألوهة الذاتية، لاالألوهية السارية في الحقائق بسراية الصورة فلنرية من آياتنا وهي حقائق العوالم والوسائط وصورها ورقائق نسب الاسماء والروابط وآثارها فإله هو السميع بعبده ما يوحى إليه من هذه الآيات و فالبَصير في بحمال استعداد العبد الذي به يسمع خطابه في الطريق ويبصر آياته، فهو سمع الحق ويصره، في عين كون الحق سمعاً وبصراً له في كل ذلك.

وإذا سلك العبد بالحق على الطريق، أو سلك الحق بعبده جمعاً وفرادى على طريق الجذبة من جهة رفع الوسائط والحجيب وكما الشار إليان صلى الله عليه وسلم: «رُويَتْ لي الأرض فَأريت مشارقها ومغاربها» عنى: طويت لي ارض عالم الإمكان وحجابيات وسائط الاكروان، فأريت مشارقها التي تَطلع منها الانوار الاسمائية، ومغاربها التي تَغرب فيها تجليات السبحات الوجهية، فافهم - تجلل الحق للعبد في هذا الوجه من عين العبد، فإذا أشرقت سبحات وجهه عنه عليه، أحرقت حجابية العين، واستوى على عرش العرش، وفي هذا السلوك يكون عين العبد طريقاً للحق في سلوكه واستوى على عرش العرش، وفي هذا السلوك يكون عين السالك ورجله التي يمشي عليه، وفي سلوكه التي يمشي عليها، فافهم؛ ففيه مباحث الطريق واقسامه، والسالكين على اختلاف طبقاتهم، وغير خلك، والله الموقق.

١. البروج (٨٥) الآية ٢٠.

٢. الإسراء (١٧) الآية ١.

# البحث الثامن منها [أي من المباحث الكلية الستة عشر]

قال الشبيخ ـرضي الله عنهـ: "من المقسام الاقدم [وإن اختلفت النِحَل والمِلَل لاختلاف الأُمّم]» [ والمِلَل الأُمّم]»

قال العبد: إنزال الحِكم على وجهين - كما ذكر - من مقامين احدهما اقدمُ من الآخر، لاقدَمَ الزمان، المعلوم لعلماء الرسوم، بل تقدّمَ الرّبة والذات:

المقام الواحد: مقام حضرة الألوعية والربوبية ويكون إنزال الحكم من حيثُ هذا المقام تفصيليّاً متعدّداً بحسب تعدّدات الحضرات الإلهية، فحكمة حضرة: اللطيف، والجميل، والحسن، والعطوف، والرؤوف، وأخواتهم تُباين حكمة حضرات: القاهر، والجليل، والشديد العقاب، والمعذّب، والمنتقم، المنكبّر.

والمقام الثنائي: هي حضرة الأحدية الذاتية، ويكون إنزال الحِكم من حيثُ هذا المقام حكمةً واحدةً ينتفي عنها الكثرةُ الوجودية الأسمائية. ولهذا قال رضي الله عنه.:
"باحدية الطريق الأمَم"، يعني طريق الوجه الخاصّ.

وإنزالها من المقام المذكور اولا \_وهو الاخير رتبةً من حضرات الاسماء \_على

۱. شارح علامه در برخی از موارد، قسمتی از متن رانحی آورد و در مواردی به طریق شرح مزجی آن را
 ذکر می کند. ما برای آن که متن کامل صحیح از فصوص از شیخ اکبر را در اختیار ارباب معرفت قرار
 مهیم، موارد ساقط شده و یا در ضمن شرح نقل شده را مجزاً و دنباله مطالب می آوریم.

طريقة سلسلة الترتيب والوسائط إلى قلوب الأنبياء والأولياء الذين هم مظاهرُها الخصيصةُ بها اختصاصاً يُقيَّدهم بها .

وإنزالها من المقام الثاني في الذكر -وهو المقام الأقدم في الرتبة، مقام الحضرة الذاتية الإلهية المسماة باحدية جمع جميع الحضرات الاسمائية والمتجلّبة باحدية الجمع الثاني الإلهي منها وعليها -باحدية الطريق الأمّم إلى قلوب الكلم من الحضرة الحمدية الجمعية الاحدية الكمالية الختمية خاصةً.

فالحضرات الاسمائية الإلهية من كونها ذاتيةً للذات اللاهوتية وإن كانت كلُّها قديمةً ولكن اعتبار احدية الذات اقدمُ بالرتبة؛ وذلك لانَّ الاحدية والواحدية ذاتيَّتان للواحدُ للذات.

فامّا احديّتها فمقام انقطاع الكثرة النسبية والوجودية واستهلاكها في احدية الذات ﴿قُلْ هُوَ اللّه اَحَدُ ﴾ فنفي العدد ونعت بهاء الهوية ﴿اللّهُ الصَّمَدُ ﴾ أ، لأنّه المبدأ، وإليه يُقصد ويُصمد، وعليه المعتمدُ.

وامّا واحديّتها وإن انتفت عنه الكثرة الوحودية، ولكن الكثرة النسبية متعلقة التحقّق فيها؛ إذ الواحد من كونه مبدأ للعدد نصف الاثنين وثلث الثلاثة وربع الاربعة، وجزء من آي عدد فرضت. وهذه النسب ذاتية التحقيق للواحد، ولكن ظهورها مشروط بتعدّد الواحد بذاته في تفاصيل مراتب العدد وجوداً وعلماً. فافهم تَفْهَم تقدّم مقام الاحدية على مقام الواحدية والحضرات الاسمائية، إن شاء الله تعالى.

والحِكم الإلهية الاحدية الجمعية وإن كانت مُنْزَلةً على قلوب الكلم الكمالية باحدية الطريق الأمّم، ولكن الشرائع والمذاهب والاديان والملل مختلفة جِداً، كما قال الشيخ رضي الله عنه \_: "وإن اختلفت النحل والملل لاختلاف الأمّم» وذلك لأن المتديّنين والمتشرّعين من الأمم مختلفون في أمزجتهم وأحوالهم ومراتبهم وعُرّفهم وعاداتهم ومآخذ نظرهم ومعتقداتهم، فتختلف الحكمة الواحدة والكلمة إلى حِكم كثيرة في

١. الإخلاص (١١٢) الآيتان ٢٠٠١.

٢. كثرة النسبية متعقّلة التحقّل-ظ..

كلمة كثيرة كذلك.

والحكمة في حقيقتها الاحدية واحدة، والكلمة واحدة، والدين واحد، والانبياء ـ مع كثرتهم ـ دعوتُهم إلى ربِّ واحد، وهم على إلَّ واحد، قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ شَرَعَ ا لَكُمْ مِنَ الدِّينِ مِنا وَصَّى بِهِ نُوحاً والَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمِنا وَصَّيَّنَا بِهِ إِبْراهِيمَ وَمُوسىٰ وَعيسىٰ أَنَّ أَقِيمُوا الذَّينَ وَلاَتَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ﴾ ' فيصرّح أنّ دعوة الكلّ إلى إقامة الدين الواحد والأمر باخذه والنهي عن التفرّق فيه، وهو سرّ التوحيد، ولكن ظهور هذا السرّ الواحد في الكثيرين إنَّما يكون بحسب الكثيرين؛ وذلك لأنَّ اهل كل عصر يختصُّون في الأحوال والاعمال والعلوم والاخلاق والعرف والعادات والاعتقادات بأمور لايشاركهم فيها أهلُ عبصرِ آخَرَ، وإن اشترك أكثرهم بعضُهم من البعض في أمور أخَرَ، ولكنَّ الخصوصيات تقتضي تعين الدين الواحد الإلهي والحكمة الإلهية المنزلة إلى قلب كامل ذلك العصر بحسب ما تقسيضي استعلااهات أمَّته واحوالهم وعاداتُهم وعلومُهم واعتقاداتُهم، وتستدعي من تلك الحكمة النولة حكماً مناسباً إصلاحُها دنياً وآخرةً وتكون معجزاتُ ذلك الكامل وكيراطاقة بفضائل يكارقة لما اعتادوا من الكمالات والفضائل الحاصلة لهم، خارجة عن قوّة إدراك افاضلهم سواه، كما كانت معجزات موسى في زمان السَحَرة بأمرِ خارقِ لعادات السحرة وعُرْفِهم فيما اتى به موسى ـعلى نبيّنا و عليه السلام-خارج عن مداركهم وعلومهم، مع كونها مُوهِمةٌ بانّها من قبيل ما علموا وعملوا وعرفوا من علم التصريف [و] التكوين في رأي العين، كما كانت معجزات عيسى لللله في زمان الحكماء والاطبّاء والطبيعيّين من الفلاسفة كجالينوس وغيره، خارقةً لعاداتهم وخارجةً عن إدراكاتهم وعلومهم ومفهوماتهم، مع كون ذلك من قبيلَ ذلك كإبراء الاكمه والابرص، وإحياء الموتى، التي ليس في قوَّة الطبيب الإبراءُ عنها بالأدوية والأشربة والمعاجين التي في عرفهم ومعرفتهم وغير ذلك من المعالجات المنتجة للبُرْء والشفاء عنها، فلمّا جاء عيسي بما ليس في قوّة الطبيب الإتيانُ

١ . الشوري (٤٢) الآية ١٣.

به في علاج ما ليس عندهم الشفاءُ عنها كالموت وهو الداء العُضال وإحياءِ الموتى وإبراء الابرص، فآمنت افاضلُ الحكماء الطبيعيَّين، ومَن لم يؤمِن به غلبت حجة الله عليه بذلك.

وكذلك لمّا كان الغالب في زمان محمد -صلّى الله عليه وسلّم - الفصاحة والبلاغة والخطابة والكهانة والشعر، نزل القرآن بالفصاحة المعجزة للمُفَوِّهين من الفصحاء المُعلَّقين والبلغاء، فاعجزهم عن الإتيان بمثله؛ قال تعالى: ﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُواْ بِمِثْلِ هنسذا القُرْآنِ لِآيَاتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كسانَ بَعْضُهُمُ لِبَعْضِ ظهير رأكا فتكاثرت الكلمات والآيات والحكم والعلوم والأذواق والمفهومات والأديان والملل والنحل؛ لاختلاف الأم المختلفة والأشخاص والأحوال والصفات والذوات والمدارك والعرف والعلوم والاعتقادات، فافهم. ففي هذا البحث من العلوم والمباحث اكثرُ ممّا التزمتُ في هذه الخطبة . ﴿ وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهْدِي السّبِيلَ ﴾ . أ



١. الإسراء (١٧) الآية ٨٨.

٢. الاحزاب (٣٣) الآية ٤.

# البحث التاسع منها [أي من المباحث الكلية الستة عشر]

قال الشيخ - رضي الله عند: «وصلَّى الله على مُمدُّ الهِمَم».

قال العبد: الصلاة لغة هي الدعاء والذكر، [و] في عُرف التحقيق حقيقة إضافية رابطة بين الداعي والمدعوّ، والعبد والرب

وتجوز إضافتها إلى العبد باعلبار ، وتجوز إضافتها إلى الله باعتبار؛ فهي من قِبَل الحق رحمة وحَنان، وتَجَلَّ ولطف وامتنان، وعطف ورافة وإحسان، وغفران ورضوان، ومن قِبل الحلق دعاء وخضوع، واستكانة وحشوع، واتباع لمحابه ومراضيه وإلى قربه ومناجاته رغبة وتروَّع.

وينتظم من حروفها باعتبار الاشتقاق الكبير -الذي يعتبرها المحققون في علم الحروف حقائق الارتباط وهي: الوصلة، والصلة، والوصل، والوصال، والصولة والصكل. وهذه الحقائق حقائق الارتباط والجمع والمناسبة، والمعنى المشترك الجامع المعتبر في هذه التراكيب هو الجمع والتقريب والاتباع والتوحيد.

فاماً الوصلة: فاتصالُ مجتمعين واجتماعُ متصلين بعد الانفصال. والصلة: إيصال عطاء مرغوب مطلوب من المعطي إلى المعطى له. والصولة: اتصال إيصال حركة قهرية استيصالية عن يصول إلى من يصول عليه. والصلو: أن تَحْنِيَ الصلا - وهو الظهر للخشوع. والدعاءُ: طلب لوصول ما يدعو فيه عن يدعوه.

ووصلة الحق بعبده الكامل إنّما هي بالتجلّي والتنزُّل والتدلّي رحمةً وحَناناً ونعمةً وإنعاماً وإفضالاً وإحساناً وامتناناً، وفي صَلاته يُوصِل العبدَ الكاملَ به، ويجعله خليفةً له على الخليقة ومصلياً، أي تابعاً للحق المستخلف في الظهور بصورته والمظهرية الكاملة في الذات والصفات والاسماء والإخبار عنه والإنباء. وكذلك صلته تعالى له بالتجليات الاسمائية لحقائق الاصطفاء والاجتباء، بالتجليات الاسمائية لحقائق الاصطفاء والاجتباء، ويعطيه الصولة من حَوْله وقوّتِه على الاعداء، فهذا بيان الصلاة التي نحن بصدد بيانه.

وامًا صلاة العبد لله \_ تعالى \_ فإيصال منه لحقيقة نشاته الإنسانيَّة الكمالية الكلّية الاحدية الجمعية، وربطها بالحضرة التي منها ظهرت حاملة لصورتها، ومنها بَدَتُ وانتشات، وهي خمسة كلية بحسب الحضرات الخمس الإلهية التي هو احدية جمعها رتبةً و وجوداً:

الأولى: حقيقته، وهي عينه الثابتة في العلم الإلهي، وهي صورةُ معلوميّته لله أوَلاَ ازلاَ وآخراً ابداً.

والثانية: روحه؛ وحقيقتُه النفسُ الرحماني المتعيِّنُ بعينه الثابتة وحقيقتها وفيها وبحسبها؛ لترويحها وللتنفيس عنها من ضيق قائم بها إذ ذاله؛ لاندماج حقائقها ونسبها واحكامها الكائنة الكامنة فيها؛ ولعدم ظهور أثارها في اعيانها لعدميتها في عينها ازلا؛ فنفسه الرحماني عنها وروحها

[و] الحقيقة الثالثة: جسمه، وهو صورته وشخصيَّته الجسمانية، وهيئته الهيكلية الجسمانية، وهيئته الهيكلية الجسمانية،

والحقيقة الرابعة: هي الحقيقة القلبية احديةُ جمع روحانيّته وطبيعته.

والخامسة: عقله، وهو القوّة التي بها يضبط الحقائقُ ويتعقّلها، ويُجْمِل العلومُ والحكم ويفصّلها.

وللإنسان الكامل حقيقة سادسة غيبية ولها الوتر؛ فقد يكون وَحدانياً وقد يكون فردانياً ثلاثياً أو أكثر خماسياً وسُباعياً إلى خمسة عشرَ، وهي سرّه الإلهي.

و واجب على كل إنسان-فريضة من الله-أن يُوصِل هذه الحقائق إلى الحق في أصولها [التي] منها تعيَّنتُ وانبعثتُ، فتحصل لسرِّه الذي هو العلّة الغائيّة من وجوده ونشأته-وهو حقّه المستِجنُّ في جَنّة جَنانه وحَنّة قلبه-وُصْلةٌ إلى الحق المحبوب المطلوب

۱ . م: هاهنا .

بالعبادة والصلاة له، وصِلة منه تعالى إليه، وله بالتحيّات والطيّبات والتجلّيات الجليّات الخاصة بها، فتقوم نشأة صلاة العبد لله تعالى بصلاة الله عليه، ولهذا السرّ والحكمة كانت كلّيات الصلوات خمسة وهي خمسون في المُجازاة الإلهية؛ لكون الحسنة بعشر أمثالها؛ إذ الآحاد في المرتبة الثانية العددية التابعة وهي مرتبة المُجازاة عشرة، وفي مرتبة التابعة والكمال الله فوالله يُضاعِف لمن يُشاء والله والمع عَلِيم وهاهنا اسرار نذكرها إن شاء الله تعالى.

ثم اعلم: أنّ الله \_ تعالى \_ يصلّي على عبده الكامل من حضرة أحدية جمع جمع الحضرات كلّها، وكذلك يصلّي جميع الحضرات إلى الحضرة الإلهية، وصلوات الله على جمهور المؤمنين من الحضرات الخصيصة بمظهريّاتهم، وصلوات سائر الحضرات الله على حضرة الله؛ لكونها تابعة لها ومنتهية منها، وهي صور تفصيلها، والحضرة الإلهية احدية جمعها، كما اشار إلى صر ذلك رسول الله \_ صلّى الله عليه وسلم - فيما حكي ممّا جرى له ليلة المعراج، إنّه لمّا كان في الترقيات والمعاريج العرشية، زُج به في النور من التجليات العرشية، زُج به في النور من التجليات العرشية، فايستوحش، فنودي " بصوت أبي بكر: أن قف، إنّ

١٢. الْبقرة (٢) الآية ٢٦١.

٢. ف: منهية.

٣. واعلم: إن هذه العبارات نقلها عن الشيخ الاكبر في اعقلة المستوفز، والموجود في هذه الرسالة والمنقول عنها في المعساح، في شرح المفتاح وقد نقلها جمع كثير - ومنهم الشيخ الكبير ومولانا الكاشائي كمال الدين-: افنودي بصوت علي بن ابي طالب.

قال الشيخ في اعقلة المستوفرا و الفتوحات، ونقل عنه الشيخ الشارح امحمدبن حمزة الفناري، :

الوجعل له سبحانه حَمَلَة ثمانية بحملونه يوم القيامة ؛ إلى أن قال: الوجيريل ومحمد للارواح ... وعمَّر الحقُر مسبحانه حمَلَة ثمانية بحملونه يوم القيامة » إلى أن قال: الوجيريل ومحمد للارواح ... وعمَّر الحقُر مسبحانه حذا الفلك بالملاتكة الحافين وهم الواهبات ... ومن هنا سمع الرسول على صريف الاقلام ، وهنا تزل الوقوف وقرك الرفوف وغلبت عليه حال الفناء ... ونودي بصوت على بن أبي طالب الله الله : قف ؛ إن ربك يصلي ، ثم تلا عليه : هو الذي يصلي عليك وملائكتُه » أ

ولعلّ تبديلَ لفظ (علي) بـ (ابي بكر؛ كان من عـمل النُسَّاخ، ولا أرى في الشارح العلاّمة هذه المرتبة من التعصّب البالغ حدَّ الحَماقة. اللهمّ العن أولَ ظالم ظلم حقَّ عليّ ﷺ.

<sup>4.</sup> مصباح الأنس، القطع الرحلي، ص ١٩٨.

ربّك يصلّي. يعني: ربّ صورتك الشخصية التعينية العنصرية، ووجودك المتعين في حقيقتك وهو الرحمن المستوي على المستوى الاعلى العرشي الذي وصلت إليه يصلّي إلى قبلية الحقيقة الخاصة بصلاته، وهو أنت الذي هو مستو على عرش قلبك، وهو الله تعالى؛ فإنّ الله والرحمن إذا تجلّيا بصورهما التعينية النفسية الرحمانية، صلّى الرحمن إلى الله؛ لأنّه تابع له؛ فإنّ الله يقوم له مقام الموصوف والمسمّى، ويكون الرحمن تبعاً له ونعتاً، ولهذا يصلّى إلى الله؛ فإنّ المصلّى هو التابع.

لمّا كان القلب المحمدي عرش الاسم «الله» والمقام الذي زُجَّ به -صلّى الله عليه وسلّم - في النور عرش الاسم «الرحمن»، لهذا أمر رسول الله -صلّى الله عليه وسلّم - بالوقوف كالقبلة وصلّى عليه الربّه، وصلّى الاسم «الرحمن» إلى الاسم «الله» باندراج حضرته في حضرة الله وهي قلبه -صلّى الله عليه وسلّم - فلم يُحسّ به، كما قال ابويزيد -رحمه الله - " : «لو أنّ العرش وما حواه مائة الف مرّة في زاوية من زوايا قلب العارف، ما أحس به».

وقال خاتم الأولياء في هذا اللقام؟ «فو ان ما لايتناهي وجودُه قُدْرَ انتهاءُ وجوده مع العين الموجدة له في زاوية من زوايا قلب العارف، ما أحسَّ بذلك».

والعرش في هذا المشهد الختمي مجموع العوالم المعلوم لله تعالى وجودُها، فلمّا تجلّى الرحمن برحمانيته حين زُجَّ به في نوره، تحقَّق صلّى الله عليه وسلّم إذ ذاك بحقائق الرحمانية وبُعث من هذا المقام رحمة للعالمين، و وُصف بانّه رؤوف رحيم، فافهم، فهاهنا علوم واسرار ستنقتح لك أبوابُها إن فهّمك الله ما أشرنا إليه.

ثم نرجع ونقول: صلاة الله على عبده الكامل-من حضرة احدية جمع الجمع والإطلاق-تفيده إمداد الهمم المترقية إلى ذَرُوة العروج، المتلقية اسرار الوُلُوج، والخروج عن القيود من الانبياء والأولياء، كما قال الشيخ-رضي الله عنه-: "إنّه عمدُّ الهمم»".

١. ف: صلَّى على ربِّه.

٢. ف: قدُس الله روحه.

٣. نقل بالمعنى.

# البحث العاشر [من الستة عشر]: في إمداد الهمم القابلة للترقي

وذلك لأنّ الحقيقة المحمدية بأحدية جمعها وبرزخيّنها تُمِدّها من جميع الحضرات، حتى تقبل أسرارَها، وتُعِدّها للتجلّي النّنزُلي بإسرار تلك الحِكم إلى قلوب الكِلم، الكلّية الجامعة النبوية من صور تفصيل النشاة المحمدية.

وإمداد الهمم على وجهين الركمة تكية الراض رسادي

احدهما بترتيب المقام الذي تعسقت به الهسمم ، والحال التي تخلقت بها، والكمال الذي تخلقت بها، والكمال الذي تعلقت به، فيُبيِّن للمستعدين وجوه النقض الوارد عليه والنقص الواقع فيه والفساد الذي في التقيد بذلك المقام والتعشُّق بتلك الحال، حتى ينقلع تعلَّق همته عماً تقيدت به، وطيَّة الغاية والنهاية.

فإذا انقلع وانقطع عمّا يَعْشَق به، عالجه المرشد بالوجه الثاني، وهو التعريفُ بما هو اعلى واشرفُ وافضلُ من المقامات، وبيانُ الحالة التي هي أعزُّ وأكملُ وأجمعُ وأشملُ من حالتها الأولى، وتعليمُ العلم الذي هو أثمُّ وأعظمُ وأعمُّ وأجمعُ وأنفعُ من علمه بالمقام الأول، وتَرْقيةُ همّته إلى الاتصال بذلك والاتصاف به، وهذا في مقام البيان، والإرشاد بالكلام واللسان.

و إما إمداده \_صلى الله عليه وسلم \_ بالهمة فإن همة الحقيقة المحمدية الكمالية سارية بسر الملا من حضرة احدية جمع الجمع والعدد، ونون مدات المداد النفسي الرحماني ابدالابد، في جميع الهمم المتعلقة بجميع الكمالات ما انطلق منها وما تقيد، وما تكثر وتعدد فتحدد، وما توجّد وتأبّد إلى ابدالابد، منتهى الامد وغاية السرمد؛ وذلك لأن الإمداد إنّما تصل وتتعين مرتبته الازلية الأبدية، وهي برزخيته الكبرى الجامعة بين الإطلاق والتعيين الذاتيين، واحدية جمعه بين الغيب الذاتي الباطن ابدأ وبين الشهادة المتعينة بالتعين الأول المحيط بجميع التعينات الوجودية والذاتية الشهودية.

والنون الأول الجمعي الذاتي الذي منه جميع المدادية، وانبعاث الانفاس الرحمانية الإمدادية، فمن حقيقته صلى الله عليه وسلم يتعين الإمداد، ولكن ظهورها من حضرة الرحمن بالنفس الرحماني، فالنون وهو الدواة لغة هاهنا مجتمع المدات المدادية، ومنبعث إمداد التجليات الإمدادية. وللنون الذي هو مجتمع مداد المواد الخرفية النفسية الرحمانية من كونه أم الكتاب خمس مراتب: أحدها: التعين الأول الذي هو جمع جميع المحققات الكيائية والتربانية، والحروف الفعلية المؤترة الوجوبية، والمنفعلة المتاقرة الإمكانية، وهو أم الكتاب الأكبر.

والنون الثاني: دواة المُدّات المدادية التي هي مادَّة الحروف الإلهية النورية، وهيولي الصور الفعلية الوجوبية، وعَماءُ الربوبيةِ.

والنون الثالث: هو حقيقة الحقائق الكونية التي هي احدية جمع جميع الكائنات المشار إليها بداول ما خلق الله الدُرَّة ، وفي رواية «البرّة» وهو مجتمع مدّات الحروف الكونية ، وهو أمّ الكتاب المسطور في الرق الوجودي المنشور.

[و] الرابع: أمّ الكتاب المبينِ وهو اللوح المحفوظ المصون، ويسمِّيها اهلُ الحكمة العرفية النفسُ الكلّية، ومحلُّ تعينه من عالم الاجسام في الفلك الشامن من فلك الكرسيّ الكريم، وفيه تفاصيلُ تعينات المظاهر الكاملات من الكلمات والآيات والسور

١. ف: توحد.

٢. ف: أشار إليها.

البحث العاشر [من السنة عشر]: في إمداد الهمم القابلة للترقي / ١١١

والكتب كلُّها.

والخامس: نور الاقدار وهو أمّ الكتاب الموضوع في روحانية القمر روحانياتُ فلكه، فهو مجتمع الاضواء والانوار والاشعة والاتصالات والانفصالات، فهذه مراتبُ النونات التي منها الإمداد، وهي المرآة لصور الآحاد والاعداد والاستعداد، والإعدادُ لاهل الاسترشاد.



# البحث الحاديَ عشرَ [من السنة عشر]: في الهمَم

وهي جمع «الهِمة» مِن هُمَّ: إذا الدفع في القصد. والهمم هي البواعث الطلبية - المنبعثة من النفوس والأرواح - لمطالب كمالية ومقاصد غائية جمالية أو جلالية ، وتتفرع الهمم وتختلف بحسب تنوع أهلها والحتلافهم واختلاف مداركهم وعلومهم ومراتبهم ودرجاتهم وطبقاتهم:

فمنهم: من يهتم ويتهم بالمهم التوالدنياوية وغايات متعلقات هذه الهمم والكمالات الدنياوية المنحصرة احوالها في الملابس والمآكل والمشارب والمناكح والبنين والاموال وألجاه الدنياوي، وعلو هذه الهمم عند أهلها بالتكاثر مما ذكر والتفاخر فيها؟ فالاكثر مالاً وبنين وجاهاً ومُلكاً، فهمته أعلى فيما توهمه كمالاً.

ومنهم: مَن همَّته متعلِّقة بالكمالات الروحانية الأخراوية المترتبة بين اهلها، كما قال تعالى: ﴿وَلَلاَخِرَةُ أَكْبَرُ دَرَجاتٍ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلاً﴾ `، لانّها أكشرُ كسمالاتٍ وأكشرُ تفضيلاً. وهؤلاء ومَن قبلَهم من أهل الدنيا وأهل الآخرة.

ومنهم: مَن تتعلّق هِمـمُهم بالله وبما عندالله، والتفاوتُ بالتـفاضلُ بين هؤلاء الرجال في حظوظهم من الله، وهم أضعافُ ما تقدّم منهم على كثرة بين الصنفين

١. في ف: المطالب الكمالية. وفي م: المطالب كمالية. والصحيح ما اثبتناه.

٢. الإسراء (١٧) الآية ٢١.

٣. ف: والتفاضل.

الاولين ﴿وَفِي ذَلِكَ قَلْيَتَنافَسِ الْمُتَنافِسُونَ ﴾ ، ﴿وَلِمِثْلِ هذا قَلْيَعْمَلِ العسامِلُونَ ﴾ ، وهؤلاء هم أهل الحظوظ من الله ، وأرباب الحُظُورَة منه بحسب علو متعلقات هممهم من العلم والمعرفة والكشف والشهود والتجلي والقُرُبات والمقامات والمراتب الكمالية الاختصاصية ، كالولاية والنبوة والرسالة والخلافة والكمال ودرجات الاكملية .

ومَن تعلّقت همّته من هؤلاء بامر منها، فهو مطلبه الغائي وإليه غايته وغاية همّته إن قدّر له الوصول إليه، وإلا فهو سائك فيه وإليه.

والأكملُ منهم مَن لاتعلَّقَ لهمّته بغير الحق الصرف الخالص من غير نظر والتفات عشقي إلى أمر مَّا ذكر . والواصلون إلى ما ذُكر مَن قَبْلُ هم مِن هؤلاء الذين لاتعلُّق لهممهم إلا بالله، وهم أهل الله خاصةً .

١. المطنِّنين (٨٣) الآية ٢٦.

٢. الصافّات (٣٧) الآية ٦١.

٣. م: الخطرة.

٤. الإسراء (١٧) الآية ٢٠.

## البحث الثانيَ عشَرَ [من الستة عشر]

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ : "من خزائن الجود والكرم" وهي الحضرات الاسمائية الإلهية ، مع أنّ الحضرات وارباب الحضرات إنّما تصل إليهم وإليها الموادُّ الإمدادية من المراتب النونية المذكورة ، فإنّها متعينة في الحضرات بحسبها ، وبعد تعينها في الحضرات تنبعث وتندفق في رفائق متصلة بحقائق المستمدين ؛ فإنّ تعين النفس الرحماني بالإمداد ، والإمداد من الحضرائت وفاقهم ذلك لئلا يثنته عليك .

وامّا خزائن هذه الحضرات والحقائق فهي الحقائق المرتبيّة المقتضية لتعينات الحضرات وتجلّياتها ونعمها وهيئاتها، وهي حقائق الحروف والشؤون الكلّية، وكلُّ ما في جميع العوالم من النعماء والآلاء والتجليات والاعظيات والهبات إنّما هي من حضرات الاسماء والذات، وتختلف بحسب اختلاف خصوصيات الحضرات من المنعم العين والذات، على كثرة في حضرات الاسماء والصفات.

ولهذه الخزائن الأسمائية خزائن منها تتعين وبها تتحقّق وتتبيّن، وهي حقائق الحروف والكلمات الكيانية ؛ لأنّ الأسماء تتعين عن إطلاق احدية المسمّى الذائي لها بحيناتها، والمعيّن هو القابل للفيض المطلق بعينه بخصوص ماهيته واستعداده، فالمعيّن ـ وهو حرف حقيقة القابل يسمّى الوجود الحق الفائض من ينبوع الهوية اللاهوتية

الرَحَمُوتية، والوجودُ هوية المسمّى باسم خاص يعطيه القابل؛ فإن المخلوق - لمخلوقيته - يُعيِّنُ خالقية الخالق، والمنفعل - بانفعاله - يُبيِّن فاعلية الفاعل؛ فكل واحدة من الفاعلية والمنفعلية - إذا أنعمت النظر - متوقّفة التحقّق على الآخر. فافهم تَفْهَمُ ان حقائق العالم وماهياتها هي المؤثّرة للتعيّن والنعت والوصف في الوجود الواحد الفائض، والتجلّي النفسي الساري في جميع الحروف والحقائق، وأنّها هي خزائن الأسماء والحضرات والصفات، ثم الأسماء وحضراتها خزائن للنعم الفائضة من منبع الجود والكرم.

واعلم: أنّ الجود ذاتي للجواد، وعطاؤه لايكون باعتبار استحقاق القابل ولا عن سؤال، والكرم هو ما يكون عن سؤال وباعتبار استحقاق، والهبة قدتكون لعوض او عن عوض وقد لاتكون كذلك، والسَماح ما يكون عن طِيْبة نفسٍ وبَشاشة وجه، والسخاوة ما يكون لمصلحة ورعاية حالة. فأفهم

مرز تحية ترصي سدوى

١ . كذا في م و ف . والظاهر : إذا امعنت النظر .

### البحث الثالثُ عشرَ [من الستة عشر]

قال الشيخ-رضي الله عنه: «بالقيل الاقوم».

قال العبد: القيل الاقوم هو ما يكون اعدل الاقوال بين تعريض وتصريح، وكُتُم وإفشاء، جامعاً بين إيجاز وإسهاب، محيطاً بالاغراض والمقاصد، وآخذاً بالقلوب والالباب، حاوياً لبشارة بشير وإنذار نذير، بين تيسير وتحذير، وفصاحة في تحرير، وبكلاغة في تقرير، كما كان قول محمد كدرضلي الله عليه وسلم على نهج قول الله، فهو اقوم الاقوال، الدال على الاعتداد والكمال.

كذا في النسختين. والظاهر: الاعتدال.

## البحث الرابعَ عشَرَ [من الستة عشر]

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «محمد وآله وسلم».

وامّا "محمّد" فاسمه مبالغة في التحميد؛ لكون الحقيقة الإنسانية الكمالية احدية جمع جميع المحامد، في حميد المجامع والمشاهد، بإيجاد الله المحمود الحامد في ذاته من ذاته جميع كمالاته؛ وممّا جعله صلى الله عليه وسلّم حاملاً لواءً حمد الحمد، فقامت المحاسن والمحامد الإلهية والكرنية كلها بذات محمد صلى الله عليه وسلّم وقامت الحقيقة المحمدية أيضاً بجميع المحامد التفصيلية القائمة في صور تفصيل نشاته النبوية، فحمدت به المحامد وحمدت الحقّ بعين قيامها بذات محمد وحمدت أيضاً محمداً بالحق الظاهر به فيها، ثم محمد عد الله بذاته واسمائه وصفاته وأفعاله وأنبائه، وباحواله واختلافه في عوالم أرضه وسمائه بجميع هذه المحامد جمعاً وتفصيلاً، فبهذا الاعتبار والأسرار سميّت الحقيقة الإنسانية الكمالية محمداً حملي الله عليه وسلّم.

### البحث الخامسَ عشَرَ [من الستة عشر]

و إمّا «الآل» فعبارة عن الأقارب الذين يؤول إليهم أمورُه ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ ومواريثُه العلمية والمقامية والحاليّة، وهم على أقسام أربعة كلّية:

منهم: مَن هو آله في الصورة والعني تماماً، وهو الخليفة والإمام القائم مقامَه ا حقيقةً.

ومنهم: من يكون آله في المعنى كون الصورة، كهاثر الاولياء الذين هم محمديّون في الكشف والشهود والجمع والوجود، وإن لم يكونوا شرّفاءً صورةً، ومنهم الخلفاء والأمناء الكُمَّل أيضاً.

ومنهم: من يكون آله صلّى الله عليه وسلّم في الصورة دون المعنى، بأن صحّت نسبته إليه صلّى الله عليه وسلّم من حيث الطينة العنصرية، ولكنّهم اشتغلوا عن الوراثة المعنوية الروحانية العلمية، والكشفية الشهودية والحالية والمقامية، وعن الإقبال على الله بحُطام الدنيا.

ومنهم: من يكون له حظ يسير في المعنى والخلق، وهو من السادات والشرفاء، والكلّ آل؛ وذلك لانّ رسول الله\_صلّى الله عليه وسلّم\_له صورةٌ طينية عنصرية، وله

ا. ولايجوز خلو العالم عن هذا الخليفة والإمام القائم مقامه الله الله والمهدي الله في زماننا هذا يكون آله صورة ومعنى، والإمام القائم مقام النبي. والخليفة والإمام القائم مقامه بعد رحلته يكون آدم الاولياء علي بن ابي طالب، ثم ابنه الحسن والحسين، ثم ابنه علي بن الحسين.

صورة دينية شرعية وصورة نورية روحية، وحقيقة معقولة معنوية .

فمن قام بصورته الدينية ، وصحّت نسبته إلى صورته النورية الروحية ، وتحقّق بحقيقته المعنوية ، ورَبّه علماً ومقاماً وحالاً ، وهو له كالولد الصُلْبي حقيقة . وفي هذه القرابة والنسبة تفاورت المقامات والدرجات ، وفيها ترتيب الاولياء المحمديّين ، وهم انبياء الاولياء بالنبوة العامة ، لا بالنبوة الخاصة التشريعية المنقطعة المختومة برسول الله على الله عليه وسلم .

وإذا انضاف إلى هذه القرابة الدينية قرابةُ طينته الطيّبة الطاهرة 'كالمهديّ للثّلة والاثمّة الكاملين الطيّبين الطاهرين، فذلك اكملُ واجملُ وافضلُ".

وإن انفردت القرابة الطينية، وصحّت النسبة من صورته العنصرية صلّى الله عليه وسلّم - تخلّعت النسبة الروحانية والمعنوية، فسوف يؤول إلى ذلك ولابدٌ؛ لأنّ الولد على كل حال سرُّ ابيه .

وإذا صحّت النسبة، فلابد آن يكون معها من أخلاقه وعلومه وأحواله سر معنوي، وإن وقعت منهم مخالفة في الصورة الدينية الشرعية، فلا يجوز لمؤمن أن يَنظر إليهم إلا بنظر التعظيم والتبحيل والسيادة، وإن كانوا على خلاف الشريعة ظاهراً، فقد يكون منهم أهل الابتلاء بحالة المخالفة.

ثم الأحوال لابد لها أن تَحُول، وللحقيقة أن ترجع إلى طهارتها الاصلية وتؤول، فافهم واعمل بذلك تعلم اسراراً في هذا المقام مُكَتَّمة ، وتلمَح أنواراً على اهل الحجاب محرَّمة ، وقد استقصينا القول في ذلك في شرح مواقع النجوم، وفيما ذكرنا مَقْنَع وَالله يَقُولُ الْحَق وَهُو يَهْدِى السَّبِيل ﴾ ".

١. ف: كالمهدي عليه الصلاة والسلام.

٢. وفي كل عصر يقوم احد من الاثمة الطاهرين على سبيل تجدُّد الامثال مقام النبي في الولاية الكلّية ،
 ولايتعدد وجود القطب الكامل الوارث المضافة ولايتُه الكلّية المطلقة إلى الله، وإنّ المهدي الله سمًّا مالرسول بخليفة الله.

٣. الأحزاب (٣٣) الآية ٤.

## البحث السادسَ عشَّرَ [من الستة عشر] آخرُ شرح الخطبة

واماً التسليم على رسول الله صلى الله عليه وسلّم ـ وهو طلب التحية استدعاء السلام من الله له فهو من الله تَجَلُّ مخصوصٌ من حضرة الاسم «السلام»، يُسلَّم إليه فيه حقائق الكمال، ويعطيه السلامة عن سطوات تجليات الجلال، ويُظهره بصورة الخلافة والإمامة والشفاعة الكلية، ويعطيه لواء حمد الحمد ومجامع المحامد الإلهية الكمالية، ويَهبُه السلامة عن الأنجرافات والتحقق بحقائق المرتبة الاعتدالية.

وهو من الأمّة عبارة عن التسليم الكُلّي والاستسلام للامر الوارد في شرعه صلى الله عليه وسلّم . كما قال الله \_تعالى \_: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ الله عليه وسلّم . كما قال الله \_تعالى \_: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيما شَجَرَ بَيْنَهُم ثُمّ لا يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِم حَرّجا مِمّا قَضَيْت وَيُسَلِّمُوا تَسْلِي مَا أَهُ الله يَقُولُ الْحَقّ وَيُسَلّمُوا تَسْلي مَا أَهُ الله يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدى السّبيلَ ﴾ "، ﴿ وَالله يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدى السّبيلَ ﴾ "،

قال العبد مؤيدبن محمودبن صاعدبن محمدبن محمودين محمدبن سليمان -اصلحه الله واستصلحه له: نُجُّز بحمدالله شرحُ الخطبة على ما التزمتُه، وقد دَسَسْتُ للمستبصر، فيها اسراراً عزيزة غريزة ، ونشرتُ في مطاويها للمتدبّر المعتبر علوماً وحكماً كثيرة اثيرة؛ توصيلاً للطالبين إلى ما سيُذكر، وتسهيلاً لسبيل التحقيق

١. النساء (٤) الآية ٦٥.

٢. الأحزاب (٣٣) الآية ٤.

٣. كذا, والظاهر: غزيرة.

لمن يتامُّل ويتفكّر .

ولنشرع الآن بعد حمدالله اولا وآخراً وباطناً وظاهراً، والصلاة والسلام على الختوم الكُمَّل، وعلى إخوانهم من كل إمام مكمَّل وهُمام مؤمِّل، ولا سيّما على سيّدهم محمد المصطفى، وعلى عباده الذين اصطفى في شرح باقي الكتاب، والله الموقّق للصواب.

قال الشيخ \_رضي الله عنه \_ ' : "امّا بعدُ، فإنّي رأيت رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم \_ في مُبشِّرة أريتُها في العَشر الاخير ' من محرّم سنة سبع عشر وستِّمائة [٦١٧] بمحروسة دمَشْق ».

قال العبد - أيّده الله له -: صحّ عن رسول الله حسلّى الله عليه وسلّم - أنّه قال: «من رآني فقد رآني؛ فإنّ الشيطان لايتمثّل بي» وفي رواية «لايتكوّنني» أي ليس في قوّته أن يتظاهر بصورتي، ولايتمكّن في التراثي للأمّة بها. والتكوَّن هو التكلّف في الشخص ان يكون على صورته التي كان عليها حال حياة الدنيا.

فعن رآه في تلك الصورة كَامُلُ الْجَلْقَة وفقد رآه حقيقة ، وليس للشيطان ان يَظهر بها أبداً ، مع ان الشيطان قد يتظاهر بصورة الربوبية ودعوى الإلهية ، وذلك لسعة الحضرة والصورة الإلهية المحيطة بصورة الاسم الهادي المرشد ، وصورة الاسم المضل ؛ فإن الله عنالى حما هو رب للمهتدين والمؤمنين والهادين ، فكذلك هو رب الضائين والمضلين والكافرين والمشركين ، لا إله إلا هو ، ولذلك جعله من المنظرين ، وأعطاه التمكين في الإضلال والإغواء ، فقال : ﴿واستَقُرِدُ مَنِ استَطَعْت مِنْهُم بصورة للا عُرُوراً ﴾ والشيطان ورَجلك وشارِكهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يَعدهم الشيطان إلا غروراً ﴾ والشيطان يظهر للضائين والكفرة والمشركين والفجرة والملحدين بصورة الاسم المضل وهو اسم يَظهر للضائين والكفرة والمشركين والفجرة والملحدين بصورة الاسم المضل وهو اسم

١. ف: سلام الله عليه.

٢. في جميع النسخ: ١٥ما بعدُ، فإنّي رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلّم في مبشرة أريتها في العَشر الآخر من الحرّم، سنة سبع وعشرين٤. وتأتي العبارة عن قريب.

٣. الإسراء (١٧) الآية ٦٤.

من أسماء الله تعالى؛ قال الله تعالى .. : ﴿ يُضِلُ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴾ \_ وسائر الاسماء في حضرة المضل بحسبها كما هو الأمر في غيرها من الحضرات، ولكن ليس للشيطان أن يَظهر بصورة الاسم الهادي ولا بصورة الاسم الجامع الحيط المتجلّى بصورة اللهادي الله عليه وسلّم على صورته؛ قال الله تعالى .. الهادي الله يوالله عليه وسلّم على صورته؛ قال الله تعالى .. ﴿ وَإِنَّكَ لَتُهْدِى إلى صواط الْعَزِيزِ الْجَمِيدِ \* الله الّذِي لهُ ما في السّموات وما في الأرْضِ ﴾ أ؛ فإنّ الضد لايظهر بصورة الضد أبداً، هذا ما لايكون، وكذلك النقيض لايظهر بصورة فإنّ الضد لايظهر بصورة الرائي، وإلا لجاز انقلاب الحقائق، وتغيّرت الفصول، فيضم هذا السرّ؛ فإنّه من لباب التحقيق. وفي وانخرمت الأصول، وانحرفت العقول، فافهم هذا السرّ؛ فإنّه من لباب التحقيق. وفي هذا المقام أسرار أخرُ غامضة جداً ليس لعقول البشر، وأرباب الفكر والنظر أن يُحيطوا بها إلا بنور الوَهْب والكشف والتاييد، وإلله ولى التوفيق والتسديد.

وأما من رأى صورة في الرؤيا، وتيقّن في تلك الحالة أنّه رأى رسول الله عليه وسلّم عليه وسلّم عليه وسلّم الله عليه أن الله عليه وسلّم الله عليه أن المستعمم من الاحاديث، أو يكون مخالفاً، أو مطابقاً من وجه ومخالفاً من وجه، فذلك صورة نسبة الراثي من الصورة الشرعية المحمدية.

فمن كان مقتدياً به صلى الله عليه وسلم من كل وجه، مهتدياً بهديه وحلى الله عليه وسلم على الوجه الاكمل، واتبعه حق المتابعة في العلم والعمل، وكان له ورث تام من حاله ومقامه، يكون ما يرى في وقائعه يقظة ومناماً وما بينهما اكمل في المطابقة وابين واوضح في المسخص والتمثل في شهوده ورويته الكمال اتباع الرائي الوارث له في جميع الاخلاق والاوصاف والاحوال والسير والاعمال، ويصح من مثله ان يقول: رايت رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وأمّا من رآه على صورته الخصيصة به فما رآه، وما رأى إلا صورةً نسبيةً لاغير.

١. فاطر (٣٥) الآية ٨.

٢. الشُورى (٤٢) الآيتان ٥٣.٥٢.

٣. كذا. ويمكن أن يُقرأ؛ بهُداه.

ثم اعلم: انّ الرقية اعم من الإبصار؛ لأنّه شهود المبصرات بحاسة البصر، والرقية شهود المشهودات كلّها -سواء كان مبصراً أو متخيّلاً أو ممثّلاً أو معقولاً أو معلوماً ووية غير متقيّدة بحاسة البصر، بل بعين البصيرة والعلم والقلب، ويصدق الإبصار في المتحيّلات والمتمثّلات؛ لكونها مدركة بقوّة الإبصار، وإن كان بصره مكفوفاً عن ملاقاة سطح المبصر؛ فلماقال - رضي الله عنه -: «رأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم " وهو أعلم القوم بالحقائق - علمنا أنّه رآه حقيقة ، فرآه بعين البصيرة ما منه حصلى الله عليه وسلم - مشهود بعين البصيرة والقلب، وهو صورته الحقيقية والمعنوية، ورآه بعين روحه - رضي الله عنه - صورته الروحانية، ورآه بعينه النورانية الإلهية ورآه بعينه النورانية الإلهية فورة المنورانية الإلهية ورآه بعين البصرة؛ فإنّ له على التعيين، ولرسول الله عنه - صورته المتمثّلة المحسوسة المبصرة؛ فإنّ له منه محسوساً مبصراً في عالم الحسر؛ لأنه لا يتقيّد في عالم وليس محبوساً في برزخ من البرازخ، وكذلك وارثه؛ وكلّ من كملت وراثته منهما، وصحت نسبته معهما في من البرازخ، وكذلك وارثه؛ وكلّ من كملت وراثته منهما، وصحت نسبته معهما في العلم والحال والمقام والحلق والعمل، وتوجّة إلى ارواحهما ولم يَعرج إلى برازخهما، فركا إله لطفاً وعطفاً، وفي هذه الرواية والتتوك تتفاوت مراتب الورثة.

سمعت سيّدي، الشيخ صدرالدين، محمد بن يوسف رضي الله عنه - أنه اجتمع هو والشيخ إسماعيل - بن سودكين، تلميذ الشيخ خاتم الأولياء - مع شيخ الشيوخ سعدالدين محمد من المؤيّد الحَمّوي بمحروسة دمَشْق في سماع، فقام الشيخ سعدالدين - رضي الله عنه - في اثناء السماع - والناس في مواجيدهم - إلى صفّة في ذلك البيت، وبقي واقفا واضعاً يديه على نحره مُطْرِقاً إطراق إجلال وتعظيم، متاذباً إلى أن انقضى السماع وقد سرّى سرّ جمعيته وحاله في ذلك الجمع، ثم قال في آخر المشهد - وقد غمّض عينه -: «اين صدرالدين؟ اين شمس الدين إسماعيل؟ قال الشيخ - رضي الله عنه - فبادرنا أ

١. كذا. والأولى: شهوداً غير متقيَّد بحاسَّة البصر.

٢ \_ ٤. كذا. والظاهر: قراي، إلا أن يكون قما، أو قصورته، بدلاً من المفعول ولا مفعولاً ثانياً.

٥. كذا في النسختين. والصحيح: الرؤية.

٦. ف: فتبادرنا إليه.

واماً خاتم الأولياء الخصوصي فقد رائه بعد وفاته رضي الله عنه من بان له درضي الله عنه من بان له درضي الله عنه بها عناية من بعض سراريه وهي على الباب، فلما رائه، قالت: سيدي، سيدي، فقال لها الشيخ: كيف أنت؟ وعبر عنها، فصاحت، واجتمع أهل البيت عليها، فقالت: عبر سيدي علي إلى هذا الصوب؛ فنسبها من لاتحقيق له إلى الجنون.

وامّا أنا فكنتُ في دار السلام [بغداد] حرسها الله تعالى، وكان نزيلي شخصاً ادّعى أنّه المهدي لليّلة وقال لي: اشهدلي، فقلت: اشهد عندالله أنّك غيره ولست إلا كذّابا، فعاداني وجمع علي الملاحدة والنصرية ، وأثار علي جماعة منهم وقصد إيذائي، فلجاتُ إلى روحانية خاتم الأولياء، وتوجّهت إليه رضي الله عنه بجمعية كاملة، وراقبتُه في ذلك، فرايته رضي الله عنه وقد اخذ بيديه يدي ذلك المدّعي ورجّله اليمنى وشماله، وقال: أضربه على الارض؟ فقلت: يا سيّدي لك الامر والحُكم، فانصرَف عني وقمت وخرجت إلى المسجد، فإذا المدّعي مع أتباعه مجتمعين وأخرجت على ما نووا، فلم التفت إليهم وجُزْت إلى المحراب وصليت صلاتي، ثم مجمعين على ما نووا، فلم التفت إليهم وجُزْت ألى المحراب وصليت صلاتي، ثم لم يقدروا علي ، ودفع الله عني شرّه، ثم تاب على يدي وسافر عني ، والحمدلله.

فهؤلاء الحُمَّل يَظهرون في عالم الحسّ مهما شاؤوا بامر الله، وقد اقدرهم الله على ذلك، وليس غيرهم من النفوس البشرية، المفارقة كذلك؛ فإنّ الأكثر الاغلب محبوسون في برازخهم، لايظهرون ولايتشخصون إلا في المنام أو يوم القيامة، فافهم هذا إن كان لك قلب، أو التي السمع وانت شهيد"، وآمِنْ فلا تكن من الممترين والمفترين.

١. كذا، والظاهر: فعائقُنا.

كذا في النسختين. والظاهر: النصيرية.

٣. م: أو القي السمع وهو انت شهيد.

واعلم: أنّ هذه الرؤية - الأحدية الجمعية الكمالية الجامعة لجميع مقامات الرؤية بالنسبة إلى الحق واكمل الخلق - صلى الله عليه وسلم - وسائر الكُمَّل وغيرهم مخصوصة بالختمين وورثتهما من الأولاد الإلهبين والنُدَّر من الأفراد المكمَّلين، والحمدللة ربّ العالمين.

قال الشيخ ـرضي الله عنه\_: «في مبشرة أريتُها في العَشر الآخر من المُحرّم \* سنةَ سبع وعشرين وستَّمائة[٦٢٧]» .

قال العبد: «المبشرة» ـ فيما عُرَفها الناس وتعارفوها ـ هي الرؤيا الصالحة يراها المؤمن لنفسه أو يرى لغيره، كما نطقت به النبوة الختمية للجمهور، ومشربُ التحقيق الختمي الكمالي الخاص يقضي بأنها أعم، فقد يبشر الله أولياء بغير الرؤيا يقظة وإلقاء وإعلاماً وتجلياً كفاحاً و وارداً إلهياً روحانياً مُلْكياً وغير ذلك على ما يعرفها أهلها ويتعارفونها بينهم.

وقوله: «أريتُها» دال على أنّ الله أراها قصداً خاصاً اختصَّه الله بذلك.

والمحرّم من الشهور اختُص بهذه الميشرة؛ لأنه ورضي الله عنه في أوائل فتحه في المحرّم أيضاً على ما رُوِيناه عن الشيخ ورضي الله عنه الحد الحلق أول مبشرة في المحرّم أيضاً على ما رُويناه عن الشيخ ورضي الله عنه الحد الحلق أول مبشرة في إشبيلية من بلاد أنْدُلُس تسعة أشهر لم يظهر فيها ، دخل في غُرة المحرّم، وأمر بالحروج يوم عيد الفطر، وبشر بانه خاتم الولاية المحمدية، وأنه وارثه الأكمل في العلم والحال والمقام.

قال رضي الله عنه : «وبيده كتاب، فقال لي: هذا كتاب فصوص الحِكم، خذه واخرج به إلى الناس، ينتفعون به».

قال العبد: «اليد» مُظهر العطاء والمنع والقبض والبسط والاعمال الصالحة، وهي

١ ، كذا في النسختين .

هذا كما تراه موافق للنسخ المعتبرة.

۳. کدا.

٤. ف: لم يقطر فيها.

٥. من هنا إلى اينتفعون به ياتي عن قريب أيضاً.

صورة القدرة. وكونُ الكتاب بيده إشارةٌ إلى أنّ هذه العلوم والحِكم التي يتضمّنها هذا الكتابُ من خصوص أذواق كُمَّل الانبياء صلّى الله عليهم وسلَّم بيده وقبضه من كون احدية جمع جمع الختمية النبويّة جامعةً ومحيطة بها جميعاً على التخصيص.

و الكتاب فعال بكسر الفاء يُعنى [به] المكتوبُ من الكَتْب وهو الجمع؛ لكون كل كتاب جامعاً بين جُمَل وفصول، وفروع وأصول، ومعان وعبارات، وسُورَ وآيات، وحروف وكلمات، وحقائق ودقائق وإشارات.

وقوله -صلَّى الله عليه وسلَّم-: «هذا كتاب فصوص الحكم» المنزَّلة على الكُمَّل المذكورين، وفيه إجمال مضمون الكتاب لمن عقل عن الله؛ وذلك أنَّ الفصوص تدلُّ على معان وحقائقٌ معلومة للخاصّة، ككون الفصوص مُحالُّ النقوش والعلامات الاسمية التي يُختم بها على الخزانة، وإنَّ النقوش التي في هذه الفصوص إنَّما هي نقوش الحِكم الإلهية الكلّية الكمالية الأحدية الجمعية الختمية المحمدية المتفصّلة في قابليّات قلوب كُمَّل الانبياء المذكورين في الكتاب؛ فإنّ هذه النقوش الحكْمية وإن نزلت على قلوبهم من الحضرات الإلهية الإسمائية بحسب استعداداتهم الخصيصة بكل حضرة حضرة منها ولكن احدية جمع للذه الحكم والنقوش من حيث الاصل والمحتد في قبضة خاتم الرسل-صلَّى الله عليه وسلَّم-، وتفصيلُها وتبيينها وتوصيلها وتعيُّنها ۗ إنَّما يكون على يدَيُّ خاتم الأولياء المحمدي الخاصِّ خاصَّةٌ ؛ لكون هذه الحكم إنَّما تؤخذ من الوراثة الخاصة المحمدية الختميَّة، وكونه رضي الله عنه ـ هو وارثَه ـ صلَّى الله عليه وسلّم منه الختمية الخصوصية، وإن كان الكاملون جميعاً وَرَثَتُه في المقامات الكلّية المحمدية المتفصَّلة في جميع الانبياء والاولياء لكن هذه الوراثة الختمية وراثة خاصَّة، لها ذوق خاصٌ، منه يُعرف اذواق جميع الانبياء والأولياء، ولايُعرف من ذوق احدهم ولا من أذواق الكلِّ، ويوجِّد في ذوقه مزيد أسرار وحكم على أذواق أهل المقامات، يُعرف ما أشرت إليه المحيطُ بأذواقهم ومُشاربهم أولاً، الجامعُ لزوائدَ ما جاء به هذا الخاتم \_رضى الله عنه\_ثانياً، والله الموفِّق.

١ . م: الحقيقة .

كذا في النسختين، والظاهر: تعيينها.

قال الشيخ\_رضي الله عنه\_: ﴿خَذُهُ وَاحْرِجِ [به] إلى الناس، ينتفعون به».

قال العبد: أمره المثل باخذ هذا الكتاب إشارة إلى أنه رضي الله عنه هو الخاتم الخصوص بختمية ؛ ولانه الخصوص ؛ وذلك لان الحكم التي في ضمن «فصوص الحكم» الخصوصة بمقامات الختمية الحمدية المتعينة في كل مقام من مقامات الكمالات الخصيصة بالحضرات الاسمائية الإلهية التي [هي] لهؤلاء الانبياء المذكورين فيه جملة تجلياتها وعلومها واحكامها ، فأمر خاتم الانبياء بإخراج هذه الحكم الختمية يجب أن يكون لوارثه الاكمل في الختمية الجمعية ؛ إذ حقائق الختمية وعلومها لاتكون إلا للمتحقق بالختمية ، فافهم الإشارة ؛ فإنها لطيفة ، وهو مثل قوله تعالى لوسى بن عمران : ﴿فَخُذُها بِقُوهُ وَأَمرُ مُؤُمكُ يَأْخُذُوا بِاحْسَنِها ﴾ يعني في زعمهم ومبلغ علمهم ، وإلا فكل ما فيها احاسِن ومنها تنبعث المحامد والمحاسن .

وقوله: «واخسرج به إلى الناس ينتفعون به» إشارة إلى أنّ هذه الحِكَمَ الاحدية الجمعية الكمالية المحمدية الختمية إنّما يُظهرها الله به وعلى يديه ولسانه .. صَلَى الله عليه وسلم...

وسياق الكلام يقتضي ظاهراً ان يكون قوله: "ينتفعون به" مجزوماً بإسقاط نون "ينتفعون به " مجزوماً بإسقاط نون "ينتفعون الكونه جواب الأمر، وهو ظاهر، ولكنه حسلى الله عليه وسلم بشر الشيخ رضي الله عنه بان الناس اي المتحققين بالإنسانية إلى يوم القيامة ينتفعون، ويُخرَّج على انه ليس جواب الأمر، ولكنه إخبار ابتدائي منه صلى الله عليه وسلم بذلك، اي بصورة الحال الجارية المزيد إعلام ويشارة، فهو جواب سؤال مقدَّر لو سئل صلى الله عليه وسلم: إن هذه الحكم تعلو وتُجِلُّ عن فهم الناس الحيوانيين بان فيهم ناساً مُوَمَّلين للكمال ينتفعون به.

قال الشيخ ـرضي الله عنه\_: «فقلنا السمع والطاعة لله ورسوله ولأولي الأمر منّا، كما أمرُنا» .

الإعراف (٧) الآية ١٤٥.

٣. كذا في النسختين. والظاهر ـكما في جميع نسخ الفصوصــ: أولي الامر منًا.

المفهوم الظاهر ظاهر، وهو امتثال أمر الله ورسوله وأولي الأمر بعد الرسل من المؤمنين والخلفاء والاثمّة الذين يَلُون الأمرَ وباطنَه وسرَّه.

إنه \_رضي الله عنه \_ اشار في كلّ ذلك إلى طاعة الله الظاهر المتجلّي في المظهر المحمدي الأكمليّ، وإلى طاعته ايضاً من حيث إنه رسول الله، ثم من كونه \_ صلّى الله عليه وسلم \_ وليّ الامر على جميع الكُمَّل، فيُخرَّج أنّ طاعته \_رضي الله غنه \_ ايضاً في هذه الوجوه الثلاثة كلّها لله في اكمل مُظاهره \_ وهو رسول الله \_ من ثلاث حسنات كلّية، فافهم.

قال الشيخ ـرضي الله عنه ـ: ﴿ فَحَقَّمْتُ الْأَمْنَيَّةَ وَأَخَلَصْتَ النَّيَّةُ ﴾ .

قال العبد: تحقيق كلّ شيء إدراك حقيقته، والبلوغ إلى حقيته ، وإظهار حقيقته وحقيته عند الغيروله. وقديكون بمعنى أن يجعله حقاً ، كما قال تعالى حكاية عن يوسف للنه : ﴿ وَهذا تَأْوِيلُ رُوْياى مِن قَبْلُ قَدْ حَمَلُها رَبِي حَقّا ﴾ أي كانت رؤياً مشهودة في حضرة الخيال ، فجعلها ربّي طوجودة في الحس يقظة . وحقية كلّ رؤياً وصورة بمثلة أن توجد في العين وتتحقق في الحس في الحس في الأمنية الأمنية اظهرتها في الحس وتسوغ إضافة الأمنية إلى رسول الله على الله عليه وسلم وإلى الشيخ رضي الله عنه فحقق عنه أن الرؤيا له ، وأنه هو المتكفل ببيانها والمتفرد بتبيانها وعبانها ، وهي أمنيته فحققها ، أي اظهرها على ما أمر به في رؤياه ، فالأمنية على هذا ذات جهتين حقيقيتين : جهة إلى رسول الله عنه ، لكونه هو الحقق لها في الوجود الحسي . بذلك ، وجهة إلى الشيخ وضي الله عنه ؛ لكونه هو الحقق لها في الوجود الحسي . قال رضي الله عنه : «وجهة إلى الشيخ وجودت القصد والهمة إلى إبراز هذا الكتاب » .

١. في كلتا النسختين: ح المفهوم الظاهر ظاهر. لعله خلاصة احينثذا.

٢. أولو الاسر الذين فسرض الله تعمالي طاعبتهم هم الخلفاء والاثمة من ذريّته ١٤٠٤ وانه لا يجوز إطاعة غير المصوم، وان بديهة العقل تابي عن إطاعة غير المامون عن الخطا وانه من بلغ مقام الولاية الكلّبة بامره -تعالى يامر، وان إطاعته إطاعة الله ج -.

٣. م: حقيقته.

٤. يوسف (١٢) الآية ١٠٠.

قال العبد: تجريد القصد والهمّة هو أن يكون أحديَّ التوجّه والعزيمة فيما هُمَّ به ونوى من غير أن يتخلّله متخلّل في ذلك.

قال\_رضي الله عنه\_: «كما حدَّه لي رسول الله\_صلى الله عليه وسلم-من غير زيادة ولا نقصان»؛ لكونه عتثلاً أمْرَه على ما أمره، وعلى الوجه الذي أراده والحدَّ الذي عيّنه ورسم-صلّى الله عليه وسلّم-فإنّ مقام الأمانة لا يحتمل الزيادة والنقصان.

قال\_رضي الله عنه\_: «وسالت الله ان يجعلني [فيه و] في جميع احوالي من عباده اللهن ليس للشيطان عليهم سلطان، وان يخصنني في جميع ما يرقمه بَناني، وينطق به لساني، وينطوي عليه جَناني بالإلقاء السبُّوحي والنَفُّث الرُوحي في الرُوع النفْسي بالتاييد الاعتصامي».

وقوله: «ارجو» لسانُ ادب معالله؛ فإنّه على اليقين من قال الله فيهم: ﴿إِنّهُ لُيْسَ لَهُ سَلُطَانٌ عَلَى الّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوكّلُونَ ﴾ ؟ لكونه رضي الله عنه مستكملاً درجات الإيمان، فحائز منه إلى حقيقة الشهود والإحسان، متحققاً على مقامات التوكّل على الإيقان والإتقان، فيخرج قوله: «ارجو» مخرج قوله: إنّ في الحقيقة درجة واحدة لايصلح أن تكون إلا لرجل واحد، وأرجو أن اكون ذلك الرجل؛ فإنّه محقّق عند الحققين أنه حسلى الله عليه وسلم ذلك الرجل على التعيين، ولكن الادب مع الله اعلى مقامات المحققين، واكمل درجات الكُمّل المقربين؛ ولان مواضع إلقاء الشياطين التي يستعيذ بالله منها جميع العائذين إنّما تكون في النطق عند التلاوة، أو حال كتابة إلقاء الله ووحيه إلى أهل وحيه، أو في الخاطر والهاجس، وذلك في الجَنان وهو محل إلقاء الله ووحيه إلى أهل وحيه، أو في الخاطر والهاجس، وذلك في الجَنان وهو محل

١ . الحُبِجُ (٢٢) الآية٥٢ .

٢. النحل (١٦) الآية ٩٩.

الضمائر من القلب في ظاهره، لاجل ذلك. قالدرضي الله عنه: "في جميع ما يرقمه بناني، يعني عند الكتابة "وينطق به لساني، في الكلام "وينطوي عليه جناني، حتى يعم مواضع الإلقاء أجمع ، فلم يترك مُحلًا مُخلَى يتخلّل منه شيطان ولكن هذا أيضاً لسان أدب في العموم من أهل الإلقاءات، وإلا فإن الكامل المُلقى إليه من الله قد وسع الله قله، ووسعه فاملاه، فليس لغيره فيه موضع أو مُطمع".

والهواجس إنّما تهجس في ظاهرية القلب عن لم يُطهر محل الإلقساء، ولكنه ورضي الله عنه محفوظ معصوم في اعلى درجات الحفظ والعصمة من مبدا امره وفتُحِه؛ فقد بقي سبعة اشهر بلا خاطر كوني ، فلم يَخْطُر له في هذه المدة المديدة ولم يُرو عن غيره من المتقدّمين والمتاخرين مثل ذلك على ما سيتلى عليك في موضعه، ولكن هذا سر للخواص ، وهو أنه لما كان الكامل بحيث ليس شيء إلا وله نسبة إليه ورقيقة منه رابطة في جميع العوالم، ومن تلك الرقيقة تصل إليه المادة من الفيض الإلهي، وإلا لانعدم ذلك التعيم، والشيطنة مرتبة كلية عامة لمظاهر الاسم «المضل»، فلابد من نسبة ورقيقة بها على موضعه الله الله عنه مناه ورقيقة بها على موضع القاء الله التي للشيطان فيها مدخل . فلهذا عنه بالم ولانه بصدد كتابة ما يلقي الله إلى قلبه وينطق به ويكتبه ، سال الله تعالى ان يخصه في كل ذلك بالإلقاء السبوحي ، اي من حضرة الطهارة والنزاهة ؛ فإن الإلقاء الذي يكون من جميع الحضرات الاسمائية ، فسال أن يخصه الله في كل ذلك بالإلقاء الذي يكون من

١ . الهواجس هي الخواطر النفسانية التي فيها حظوظ النفس. ومفردها انهاجس.

٢. امّا مسالة العصمة والطهارة عن الأرجاس فتختص بالاولياء المحمدين والعترة وهي غير كسبية، وَهُبِيةً وليس في وُسْع احد الاطلاع عليها إلا بإعلام من الله وإظهار من رسوله، كما نص الله وارحى إليه الله في كتابه، كما صرّح به الشيخ الاكبر في فتوحاته، وإمّا الشيخ الاكبر فمع جلالة قدره وعلو مقامه ليس من المعصومين لكثرة وجود الهقوات في فتوحاته وغيرها من آثاره، كما لايخفى على احد وهو قد عَدَّ جماعةً من الفسئة في زمرة الاقطاب كالمتوكّل وغيره من الفُجّار.

٣. كذا في النسختين: والظاهر - بقرينة ما مر من ادخل في غرة المحرم وأمر بالخروج يوم عبد الفطرا-: تسعة أشهر.

حضرة السبّوح، فيَخلصَ لله طاهراً مقدّساً عن كلُّ شُرّبٍ .

وإمّا النّقْث فهو إرسال النّقس بجمعية الباطن والعزيمة ظاهراً عند الدّعوات، وهاهنا هو صورة كلام روحاني يَظهر في باطن النفْس من الارواح الكلّية العالية، اشار إلى ذلك رسول الله عليه وسلم -: "إنّ روح القُدُس نَقَتْ في رُوعي أنّ أحداً لن يموت، حتى يستكمل رزقه وقد يكون الوحي والإلقاء والنفْث من الأرواح الخبيثة الشيطانية في النفوس المُلوَّنة بالإغراض النفسية، وقد استعاذ من ذلك وأمر بالاستعاذة منه رسول الله عليه وسلم بقوله: "ومن هَمْزه ولموزه ونَفْه ونقخه ولولا صحة ثبوت تلك الرقيقة والنسبة التي منها تصل المادة الوجودية إلى هذه الصور الشيطانية الانحرافية وعدم الإنسان الكامل، لما استعاذ، و[لما] أمر بالاستعاذة ولياته والنفي والتضاد وعدم الاحتياج والمعام ، كما في الملائكة مع الشياطين، فأفهم . فنفُث الشيطان كإلقائه إلى أولياته كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّ الشّياطِينَ لَيُوحُونَ إلى قالها في المُرتبات المُعالم ، كما في الملائكة مع الشياطين الوائه المن المؤائه المن المؤائم المتعادلة والمنائم المنائم المنائم

ولما اختُص رضي الله عنه به الما السبوح القدوس، أو من التجلّيات الذاتية الاختصاصية في جميع تصانيفه من حضرة الله السبوح القدوس، أو من التجلّيات الذاتية الاختصاصية وإن لم يكن سند الإلقاء العلمي للذات المطلقة من حيث هي هي، ولكن القدس الذاتي والتنزيه الإطلاقي سار في جميع الحصرات التي منها يُلقي الله إليه. والنفُث الرُوحي إشارة إلى روح الله المُلقىٰ في صورة روحانية محمد صلّى الله عليه وسلّم.

قال \_رضي الله عنه\_: "في الرُوع النفسي" يعني في محل نفث الروح، وهو باطن النفس وظاهر القلب، فيكون نفث الروح من باطن القلب إلى ظاهره في باطن النفس حتى يَرْدَعُها عن الرذائل ويَنزِعَها "ويُرْوِعَها، ويُودِعَها الرغبة في الفضائل، ويضعها فيها فتنفعها، فيكون من الله العاصم للمعتصمين به بالعصمة الإلهية الفرقانية من علم

١ . كذا في النسختين. ولعله : شُوْب.

٢. الإنمام (٦) الآية ١٢١.

٣. في النسختين؛ نزعها ويردعها ويردعها.

الهداية عن الإلقاءات النفسانية والشيطانية، كما قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللّهِ فَقَدُ هُدِي إلى صِراطِ مُسْتَقِيم ﴾ الله .

قال ـ رضي الله عنه ـ : «حتى اكون منرجِماً لامتحكماً؛ ليتحقّق مَن يقف عليه من أهل الله أصحابِ القلوب» .

يعني - رضي الله عنه - مترجماً عن المقامات بموجب الشهود والعيان، أو عن رسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - بمقتضى نص القرآن، لامتحكماً عن ماخذه الرسول بالزيادة أو بالنقصان؛ إذ لوزاد أو نقص على ذلك، لكان متحكماً من تلقاء نفسه أو بإلقاء رأيه وحد سه، ولم يكن قد وفي حق مقام الوراثة وهو وارث ممتثل أمر نبيه في إخراج هذه الحكم من الغيب إلى الشهادة، فهو ترجمان رسول الله، خاتم النبيين. "من أهل الله اصحاب القلوب».

قال العبد: يريد باهل الله مَن له مشرب الكمال الاحدي الجمعي الإلهي، لا المتقدّرين بالمشارب والاذواق الجزئية التقييدية الاسمائية، فمن كان له قلب ينقلب مع الحقّ كيف تجلّى، و وسَعِه، فما انكره ولا أعرض عنه في تتوّعات ظهوره بشؤونه، ولا يُولّي.

قال - رضي الله عنه -: «أنّه [من] مقام التقديس المنزّه عن الأعراض ' النفسية التي يَدخلها التلبيسُ، أي يتحقّقَ أنّه كذلك.

قال - رضي الله عنه -: «وأرجو أن يكون الحقّ لما سَمع دعائي قد أجـاب ندائي؟ فما ألقي إلا ما يُلقي إليَّ، ولا أنزِلُ في هذا المسطور إلا ما ينزَّلُ به عليَّ. ولست بنبيَّ ولا رسول، ولكنّي وارث، ولآخرتي حارث».

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - إلى ما سبق ذكره من سؤاله العصمة عن إلقاء الشيطان، وقد صرّح أيضاً بان «ارجو» من مثله لسانُ ادب في عين الإخبار المحقّق عن إجابة الحق نداءه بقوله: «فما ألقي إلا ما يُلقي إليّ».

١. آل عمران (٣) الآية ١٠١.

٢. كذا في النسختين: وفي يعض نسخ الفصوص: الأغراض.

٣. في نسخة ابي العلاء العفيفي: لست ينبيّ رسول.

وفي إضافة السمع إلى الدعاء، والإجابة إلى النداء، قديقع لبعض الناس أن العكس انسبُ عرفاً؛ لكون المراد من النداء الإسماع ، ومن الدعاء الإجابة ، كما قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ أَدْعُونِي ٱسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ . ولكنّه ـ رضي الله عنه ـ مقيد في جميع الله ورسوله ، فاعتبر فيما قال قوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعاء ﴾ " .

ولمّا تحقّق الإجابة من الله تعالى، قال: «فما ألقي إلا ما يُلقي إليّ» [من] علوم ما تضمّنه هذا الكتاب، والله الملقي إليّ من الحضرة المحمدية الختمية الكمالية الإلهية «ولا أنزلُ في هذا المسطور» يعني بالتدريج في كلّ فصّ فص وحكمة حكمة «إلا ما ينزل، الله الظاهر في الصورة المحمدية الكمالية الختمية «به عليّ».

ولمّا علم ـ رضي الله عنه ـ سبّق الأوهام إلى أنّ في قوله: «ينزّل به عليّ تَرامِياً إلى النبوّة أو الوحي؛ لضعف الأفهام، أو تقييدهم بظاهر الكلام، أعقب بقوله: «ولست بنبيّ ولا رسول، ولكنّي وارث، ولآخرتني حارث» نفياً لأوهامهم، وتوصيلاً إلى مراده أوهامهم لإفهامهم، وتأصيلاً لأهل الشخصيل أنّ الإنزال من الله إلى العبيد الكُمَّل مطلقاً غير محجور ولا مهجور، بل ذلك إنزال خاص يتعلّق بتشريع وتأصيل للأوامر والنواهي والأحكام، وتفصيل وتفريع، فأفهم.

و «الوارث» هو الذي يرثُ مَن قَبْله من الانبياء علومَه واحواله ومقاماتِه، فيقوم بمقاماته، وتَظهر عليه احواله بآياته، ويُظهر هو حقائقَ علوم الله التي اظهرها بذلك النبيُّ في زمانه بتجلّياته.

وهاهنا مباحثُ شريفة متعلِّقة بتحقيق قوله: «العلماء ورثة الأنبياء، ما ورَّثوا ديناراً ولا درهماً، وإنَّما ورَّثوا العلمَ، فمن اخذه أخذ بحظ وافر» يعني اخَذَه عن الله؛ وذلك لأنَّ الوراثة لاتتحقق إلا في عين مال المورَّث أو عِوضِه، وكانت علوم الأنبياء إلهيةً

١. المؤمن (١٠) الآية ٦٠.

الظاهر زيادة القوله).

٣. آل عمران (٣) الآية ٣٨.

٤. م: الحقية.

٥. ف: محجوز.

وَهُبِية وكشفية بالتجلّي لا بالكسب والتعمّل، فوجب أن تكون الوراثة الحقيقية كذلك وهبية لا نقلية ولا عقلية كذلك، فيرث الوارث منّا العلم من المعدن الذي أخذ عنه النبيّ أو الرسول، فليس العلم ما يتناقله الرُّواة باسانيدهم الطويلة؛ فإنّ ذلك منقول يتضمّن علوماً لا يصل إلى حقيقتها وفحواها إلا أهلُ الكشف والشهود.

والنبي الرسول إنما اخذ العلم عن الله لا عن المنقول [فالوارث الحقيقي إنّما هو في الاخذ عن الله لا عن المنقول ] كما اشار إلى ذلك رسول الله صلّى الله عليه وسلّم بقوله: «ربّ مُبلّغ بفتح اللام أوعى من سامع وبقوله: «ربّ حامل فقه إلى مَن هو أفقه منه والناقل إنّما يَنقل الفاظا وعبارات حاملة معاني متشبّنة بها فحواها، والمعني بها العلم، والمبلّغ إليه منا يفقه باطن المعنى المعني، والفسحوى المطوي في المنقول المروي، والاكثر لايفقهون ولايعلمون، والاقل الذي يفقه ذلك فهو منا، وداخل عنا حمح التوسع والجاز لا بالتحقيق ذائه إنها اخذ العلم الحاصل له من الالفاظ لا من الحق، فافهم، ودقّى النظر فيه، حلى لايشتبه عليك، وهذا فيمن يفقه والكلام في الحامل الذي لم يفقه ما يفقه وإن تقدّمنا بازمنة متطاولة، وإن لم يَخْلُ عن فهم وفقه بحسبه وبحسب استعداده.

وبعد هذا التحقيق والتدقيق والمُحاقة فإنَّ علم الأفقه المذكور في نصّ رسول الله صلى الله عليه وسلم ماخوذ من المنقول المحمول في عبارة الرسول، وبهذا صدق عليه أنه وارثه توسعاً ومجازاً، فإنَّ الوراثة إنّما هي في العلم المأخوذ عن الله والحال والمقام، وعلم الأفقه المذكور بعد المسامحة إنّما هو وراثة في العلم المُودَع في المنقول لا في حال الآخذ ومقامه.

وإنّما خص رسول الله صلّى الله عليه وسلّم العلم في قوله: «وإنّما ورَّثوا العلم» بالعلم بالله وبمضمون النبوّات وفحواها ؛ لعلمه صلّى الله عليه وسلّم بعده علوم عموم المخاطبين سرَّ الحال والمقام ذوقاً إلا خواصّهم فراعى الأغلبَ ؛ ولأنّ العلم إذا كان مأخوذاً عن الله ، فإنّه يتضمّن الحال والمقام، فما كان مراده صلّى الله عليه وسلّم إلا العلم

١ . مابين المعقوفين مشطوب في ١ف٠.

الماخوذ عن الله، كما صرّح بذلك نص القرآن؛ قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ بَلُ هُو آياتُ بَيّناتُ فِي صُدُورِ اللّهِ مَ الحديث هو العلم المُوْتي في صُدُورِ اللّهِ من الحديث هو العلم المُوْتي والماخوذ عن الله، وهو المراد في فيهم خيواص اهل الله، قيال الأستاد ابويزيد البَسْطامي وقد من الله والآثار : «اخذتم البَسْطامي وقد من من من واخذنا علمنا عن الحي الذي لا يموت واعلم ذلك إن شاءالله.

### بحث آخُرُ

اعلم: أنّ الوراثة في التحقيق ليست إلا لله تعالى؛ فإنّ الله هو خير الوارثين؛ فإنّه وارث المورِّثين والورثة أجمعين، ثم ياخذ الوارثون الآخرون العلم والمقام عن الله تعالى، وهذا من جوده الذاتي وعطائه الاسمائي، فاهل الله الآخرون إنّما أخذوا العلوم عن الله تعالى، فقاموا بالعلوم المختصة بكلّ مقام من حيث مُقامهم بإقامة الله إيّاهم في ذلك المقام، كما أقام مَن قبله من المورِّثين وأعطاه العلم الخصيص بذلك المقام والحال، والآخذ والوارث منهم إنّما ياخذ يصاياخذ، عن الله لا عن غيره، فيورِّته الله والحال، والآخذ والوارث منهم إنّما ياخذ يصاياخذ، عن الله المعن غيره، فيورِّته الله ذلك [العلم و] المقام والحال عن ذلك النبيّ الذي قد قبلها قبله أي يعطيه إيّاها ويَهبُه كما أعطاها من قبله، فنسبة ذلك العلم والحال والمقام إلى هذا الآخر كنسبته إلى الأول، فافهم؛ فإنّه غامض ويتضمّن أغمض منه، والله الموثّق.

#### بحث آخَرُ

لمّا كنّا في بيان حقيقة الوراثة \_وهي تشتمل على المقام والعلم والحال \_ اردنا ان نتكلّم في ٢ هذه الحقائق الثلاث :

أمّا العلم فقد ذكرنا حقيقته بتعريفٍ ذوقي بلسان التحقيق الكشفي، وسنَزيد ذلك تتمّةٌ وتكملةً في الموضع الأليق به .

١ . العنكبوت (٢٩) الآية ٤٩.

۲. ف: على.

وامّا الحال فحالة حالة بذي الحال تُحيله عن الحالة التي قَبْلها، وتحول بينها وبين ما ينافيها، وتحول بينها وبين ما ينافيها، ويغيّره عن غيرها إلى ما فيها، ثم تَحول وتؤول كحال العلّة، وحال الوصل والفصل، والتَخَلّي بالحاء المعجمة والتَحَلّي بالحاء المهملة والتَجَلّي بالجيم، والانسلاخ والاستغراق والانزعاج، والقبض والبسط وغيرها.

وامّا المقام فمَرْتبةٌ عبدانيّةٌ للعبد السالك في مظهرية حضرة من الحضرات الإلهية الاسمائية، وكلّياتُ المقام الله وواحدٌ على عدد الحضرات الاسمائية الكلّية في مُظهريّاتها، وهي منقولة مشهورة بين أهلها ليس هذا موضع تفصيلها.

وقد اختلف الجمهور من الصوفية في التفضيل بين الحال والمقام، فمن مفضّلٍ للحال على المقام، ومن قائل بالعكس. وكان الحقّ أن يحقّقوا النظرَ في الحقيقتين أوّلاً، ثم يتكلّموا في الافضلية، والرافعُ للخلاف هو بيان الفرق بين الحال والمقام.

فنقول: كلّ ما حال وتغيّر من الواردات على السالكين يُخَصُّ باسم "الحال" وكلّ ما يُوجب النّبات والإقامة فهو المقام. ويسمّى مقاماً بفتح الميم بالنسبة إلى المحمديين الذين لايقيمون فيما أقاموا فيه منها وإن ثبتوا فيه ، واللّهام ببضمها بالنسبة إلى من اقام فيه وانحصرووقف.

ثم الأحوال تبدو في كلّ مقام للسالك حال قيامه وأباتِه فيه، ثم إذا جاوزه ظهر حال آخر بحسب مافوقه من المقام، فلا يخلو السالك من الحال والمقام، والحال يوجب المقام وبحسبه، وليس المقام بحسب الحال، ومتحقّ عند التحقق بالمقام صاحب المقام بالحال الخصيص به، فإذا ظهر عليه حال خصيص بمقام، عَرَف أنّه أهل ذلك المقام وبهذا الاشتباه وقع الخلاف، ولا خلاف عند التحقيق، فافهم والله الموفّق.

فإذا اقيام الله احداً في مقام آتياه حالاً وعلماً يتعلّقان به، وهذه المقاماتُ معمورة دائماً باربابها فلابدٌ، فيقال في الآخِرِين القائمين فيها وبها من حيثُ إنّ أمّة قبلهم كانوا غُمّازٌ للك المقامات والعلوم والاحوالِ.: إنّ الآخِرينورثة الأولين، فإن لم ياخذوها

١ . كذا في النسختين . ولعله: ﴿غُمَّارِ﴾ أو ﴿عُمَّارِ﴾ باعتبار الاختلاف في كلمة المعمورة» .

عن الله كما اخذ الأولون عنه ، بل حفظوا كلماتهم ومقاماتهم وروّوها عنهم ، فليسوا وارثين على الحقيقة ولكن بالجاز . ومثّل الافقه منهم كالوارث عوض ما ضاع وتبدّل من مال المورِّث لاعينَ المال ، ولكنّ الحافظ الفقيه إذا عمل بموجب ما علم من المحفوظ المنقول ، فقد يورِّثه الله الاخذ عنه بعد ذلك ، فيكون وارثاً حقيقة ، فافهم .

### تتمَّة في الباب

ثم الوراثة في العلم والحال والمقام، إمّا أن تكون محمديةٌ أو غيرَ محمدية .

فغير الحمدي - كمن يرث عن موسى وعيسى وإبراهيم وغيرهم - في العلم والحال والمقام، أو في العلم دون المقام، كذي مقام آخر والمقام، أو في العلم والحال دون المقام، كذي مقام آخر ينصبغ بحال ذي حال في مقام يوجب ذلك، العلم والحال إمّا بتأثير الروحاني أو يكلامه وإرشاده، فسرى فيه العلم والحال، ثم إذا سرى عنه انصبغ بحال مقام هو فيه، فهؤلاء الوارثون ياخذون هذه العلوم والأحوال والقامات عن أرواح الأنبياء الذين كانوا فيها قبلهم، ووصل إمداد هؤلاء من أرواحهم. ومنهم من ياخذها - كما ذكرنا - عن الله، إمّا في موادّ تلك الرسل والأنبياء، أو في الحضرات الإلهية ممن قبلهم،

والوارث المحممدي ياخد العلوم النبوية عن روح رسول الله حسل الله عليه وسلم - بحسب نسبته منه في صورة نسبية كذلك، والأعلى ياخذ عن الله في الصورة المحمدية النورانية أو الروحانية، أو عن روح خاتم الولاية الخاصة المحمدية، أو عن الله فيه كذلك، فالمقامات الإلهية والأحوال والعلوم مغمورة أبداً بعد الانبياء بالورثة المحمديين وغير المحمديين، ويسميهم المحقق أنبياء الأولياء، كما أشار إلى ذلك رسول الله حليه وسلم - بقوله: «علماء أمني كانبياء بني إسرائيل» وفي رواية رانبياء بني إسرائيل» وفي رواية النبياء بني إسرائيل وفي رواية النبياء بني إلى وفي رواية النبياء بني إلى النبياء بني إلى وفي رواية النبياء بني إلى النبياء بني إلى النبياء بني النبياء بني إلى النبياء بنياء بني النبياء بنياء النبياء بنياء بنياء النبياء بنياء النبياء بنياء بنياء النبياء النبياء بنياء النبياء بنياء بنياء النبياء بنياء

١ . م: مصبغ ،

٢ . م : قحال .

٣. كذا في النسختين.

الرسل-من كونهم رسلاً-ليست علومهم واحوالهم ومقاماتهم جمعية احدية محيطة. والآخذون علومهم عن الله في الصورة الحسمدية والخسمية هم الكُمَّل من اقطاب المقامات، واكملُ الكُمَّل وراثة أجمعهم واوسعهم إحاطة بالمقامات والعلوم والاحوال والمشاهد، وهو خاتم الولاية الخاصة المحمدية في مقامه الختمي، فوراثته اكمل الوراثات في الكمال والسَعَة والجمع والإحاطة بعلوم رسول الله حسلي الله عليه وسلم واحواله ومقاماته واخلاقه يقظة ومناماً، ويطابقه في الجميع حَذْوَ القُذَة بالقذّة، حتى أنّه جرى عليه ومنه حرضي الله عنه مندوحة، فما جرى على رسول الله حسلي الله عليه وسلّم. وسلّم والله عليه وسلّم.

ثم الوراثة قد تكون كلّية ، وقد تكون جزئية ، فالكلّية لاقطاب المقامات المحمدية ، والجزئية لاقطاب المقامات المحمدية ، والجزئية لاقطاب المقامات الاسمائية ، والجامع للوراثات كلّها هو الاكمل ، وآخر مقامات الوراثة الادب والامانة ، ولهذا قال رضي الله عنه .: إنّه لا يزيد ولا ينقص عمّا نص عليه موردّته ـ صلّى الله عليه وسلّم ...

قال الشيخ ـ رضي الله عنه مرات ترييز رض رسوي

«فسمِن الله فساسه مسعدواً وإلى الله فسارج مسوا»

يعني: لمّا لم يكن لي تصرّف في ذكر ما أذكره في هذا الكتاب، فلا تسمعوا منّي واسمعوا من الله الذي فَنِيتُ فيه فناءً لا ظهور لي أبداً، وإذا اشتبه عليكم شيء منه، فارجعوا فيه إلى الله.

قال: «فإذا ما سمعتم» أي من الله «ما أتيتُ الله» أو ما أتيتم «فَعُوا» أي احفظوه في وعاء القلوب.

قال :

اثم بالنفسسهم قصلوا مجمل القول واجمعوا». يعني: أنّي اجملت القول في المقامات الكمالية، وذكرت في اثناء ذوق كل نبيّ

اليتُ به فعُوا».

ما يختص بالمقام الختمي المحمدي، ففصلوا ذلك عن غيره، وبعد التفصيل والتمييز فاجمعوا بين الأول والآخر، والظاهر والباطن، ومن المقامات الختمية المحمدية وخصوص كل نبي من ذوق كل مقام نُبين لكم الفرق بين الأذواق والمقامات.

قال:

«السيم مُثُوا بيم مَثُوا بيم مَثُوا بيم مُثُوا بيم مَثُوا بيم مُثُوا بيم مُثُول بيم مُثِل بيم مُثُول بيم مُثُول بيم مُثُول بيم مُثِل بيم مُثُول بيم مُثِل بيم مُ

أي إذا تحققة مستقائق الاذواق والمشارب والعلوم والاحوال والمقامات والفروق التي بَيْنها في التوحيد، فمُنْوا على الطالبين، وعلم وهم، وأرشدوهم منه، فلا تمنعوا بُخلاً وضِنَة، بل اعملوا باسر النبي الذي اسرني بإخراجه وإظهاره للانتفاع والاتباع، وجَرْي القلم بالإنباء عن أنبائه، فلا فائدة في كَتْمه وإخفائه، بل إذاعتِه وإفشائه.

قال رضي الله عنه ..

« هذه الرحسمسة الني وسعتكم فسسوسع سوا».

يعني: ان هذه العلوم المتعلّقة بخلاصة الأذواق وزبدة مشارب الكُمّل من علم التوحيد رحمة من الله خاصة بأهل الخصوص والخلوص، مؤدّية إلى الكمال، وقد امر الله ان تسعّكم، فكونوا اعوان الله ورسوله في إيصالها إلى الطالبين؛ وذلك لأن عموم الخلق في حجاب عظيم عن حقيقة الامر، وجهل عميم غالب عن حِلْية لاهذا السر، فلا يصلون إلى الحق في علومهم، ويَضلّون في حجابية الخلق عن الحق بموجب مدركهم ومفهومهم، فيبنون الامر على الفرق والتمييز، وإثبات الغير مع الله في وجوده بالتحديد والتحييز، وليس في ذوق الانبياء وأهل الكمال من الأولياء ذلك؛ فإنهم ما اثبتوا بشهادة القرآن العظيم إلا الله وحده في الوجود والشهود بحسب خصوصياتهم ومن حيث ما هم عليه، وكُلهم على الإل الواحد، فاراد أن رسول الله خصوصياتهم ومن حيث ما هم عليه، وكُلهم على الإل الواحد، فاراد أن رسول الله حصلى الله عليه وسلم المعلم الحقيقي

١ . م: الحقى.

۲. م: حيلة.

٣. م: يتقدّمهم.

بحقيقة الأمر على ما هو عليه في نفسه، وهو اعلى مراتب الرحمة واكملُها وافضلها. قال الشيخ ـرضي الله عنه ـ: «ومن الله أرجو أن أكون ممّن أيّد، فتايّد، وايّد ، وقيّد بالشرع المطهّر المحمدي، فتقيّد، وقيّد».

قيد رجاءه ورضي الله عنه بالله بعد تقديمه وتعالى على رجانه؛ إيشاراً لجنابه؛ وتخصيصاً بالحق أن يقيده الله بالتاييد الاعتصامي، فهو مؤيد من الله ومؤيد من آمن بالله وبما جاء، فيقوى وتايد، وآيدنا وتأيدنا، فنحن المؤيدون معاشر الاولاد الإلهيين، وتقيد بالله وبما جاء، فيقوى وتايد، وآيدنا وتأيدنا، فنحن المؤيدون معاشر الاولاد الإلهيين، التقييد المحمدي المطهر بما قيده به الله، وقيدنا بذلك كذلك وإن الامر إطلاق التقييد المحمدي، فهو اكمل الأمة آبداً، فتقيد وقيدنا ومن حيث النفس والطبيعة بهذه الشريعة الكاملة المحمدية التي لا أكمل منها آبداً، على ما سيُغضي القول فيه، فانطلقت عقولنا واسرارنا واحوالنا وقلوبنا عن قيود التعشق بالعقائد الجزئية التقييدية، وأسرحت في قُسَح فيصاء الكشف والشهود، وأحدية الجمع والوجود، عن علوم الرسوم في قُسَح فيصاء الكشف والشهود، وأحدية الجمع والوجود، عن علوم الرسوم التقليدية، مقتضيات المدارك والافكار النظرية البشرية التحديدية.

قال - رضى الله عنه -: "وأن يحشرنا في زمرته كما جعلنا من أمَّته».

يعني - رضي الله عنه - الحشر كني الانبياء؛ فإنّ زمرة النبيّ الانبياء والاولياء الكاملون، كما جعلنا من أمّته.

١ ، في بعض نسخ الفصوص: أرجو أن أكون عَن أيَّد فتايَّد وقيَّد بالشرع المحمدي.

٢. كذا في النسختين. والأولى: فنحن مُعاشرُ الاولاد الإلهيين مؤيِّدون.

٣. ف; فإنَّ الامر.

<sup>£.</sup> في بعض نسخ القصوص: وحشرنا في. ·

# [١. فَصُ حكمةٍ إلهية في كلمة آدميّة]

قال ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ وَأُوَّلُ أَ مَا آلِقَاهُ المَالِكُ عَلَى الْعَبِدُ مِنْ ذَلِكَ » .

خصَّص-رضي الله عنه إضافة الإلقاء إلى المالك؛ إشارة إلى انه محكوم مامور المعمدية، فهو يتلقّى ما يُلقى إليه . امين على ما يذكره، فقد ملّكه الله المالك في الصور المحمدية، فهو يتلقّى ما يُلقى إليه . ويُلقى، ويُلقى منه وإليه وعليه: يُمُلي ويُملَى، فاول ما تعيّن من النقوش الحِكْميّة نقش الحَكمة الإلهية الاحدية الجمعية .

قال \_رضي الله عنه\_: [١] "فَصُّ حكمة إلهية في كلمة آدميَّة".

قد سبق الكلام في الفص والحكمة، وأمّا اختصاصها بآدم فهو أن كل واحدة من «الحكمة» و «الكلمة» حقيقة ظاهر الاحدية الجمعية الكمالية الكلّية في مرتبتي الفاعل والقابل. فالحكمة الإلهية ظاهرية أحدية جمع الحكم الكمالية الاسمائية الكلّية في الحقائق العقلية المؤرّة. والكلمة الآدمية ظاهرية جمع المظهريات الجمعية الكمالية الإنسانية البشرية؛ فإنّه أبوالبشر، والبشر منسوبون موصوفون ببُنُوتَه وهو منعوت بأبوتهم، وكلّهم أولاده، وجمعيع هذه الاشخاص البشرية صور تفصيل بشريته وآدميته، وهو أحدية جمعهم قبل التفصيل؛ إذ للاحدية الجمعية الكمالية مرتبتان إحداهما قبل التفصيل؛ لكون كلّ كثرة مسبوقة بواحدهي فيه بالقوّة، هو يذكر قبوله ـ تعالى ـ :

١ . ف : فاوَّل ما القاه.

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِى آدَمَ مِنْ ظَهُورِهِمْ ذُرِيّتَهُمْ وَٱشْهَدَهُمْ عَلَىٰ انْفُسِهِمْ ﴾ أ، فإنه السان من السنة شهود المفصل في الجمل مفصلاً، ليس كشهود العالم من الحلق في النواة الواحدة النخيل الكامنة الكائنة فيها بالقوة ؛ فإنه شهود المفصل في الجمل مجملاً لا مفصلاً، وشهود المفصل في الجمل مجملاً لا مفصلاً، وشهود المفصل في الجمل مفصلاً يختص بالحق وبن شاء الحق أن يشهد من الكمل، وهو خاتم الأولياء وخاتم الانبياء وورزئتهما، فافهم. فكما أنّ الإلهية في حقائق الاسماء عينها آخراً، والاسماء فيها عين الإلهية كذلك أولاً قبل التفصيل الوجودي وبعده هو فيهم هم، كما قال تعالى: ﴿ خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ واحِدة ﴾ وقد ذكر سر أحدية الجمع في مواضع من هذا الشرح على ما سياتيك في شرح الفص الشيشي إن شاءالله تعالى.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: « للشاء الحق" » اضاف المشيّة إلى الاسم « الحق" ؛ لكون هذه المشيّة متعلّقة بالإيجاد ، صلى تتحقّق الاسماء في مظهريته موجودة في اعيانها ، وتظهر قي مظاهرها ، وتظهر آثارها محقّقة مشهودة في محال مناظرها ومجالي محالها ومظاهرها و تظهر آثارها محقّقة مشهودة في محال مناظرها ومجالي محالها ومظاهرها و الاسماء الإلهية الله و التحقيق والوجود ، والاسماء الإلهية كانت في قبضة قهر الاحدية الجمعية الإلهية الله اتية احدية لا ظهور لها ؛ لعدم مظاهرها في اعيانها ، وهي العوالم «وكان الله ولا شيء معه غيره» وكانت كثرة الاسماء مستهلكة في احدية عين الذات ، ولسان الإلهية قابل من حيث جمع عينه بنات اللهوت كنزاً مخفياً » اشار إلى عينه من حيث تعينه بكناية حرف التاء وهو وفضية وجواهر مجتمعة في الغيب ، والكنز مخفي عن الاغيار وإن كان ظاهر التحقق وفضية وجواهر مجتمعة في الغيب ، والكنز مخفي عن الاغيار وإن كان ظاهر التحقق والتعين في عينه «فاردت أن أعرف» أي يعرفني كل تعين تعين من تعيناتي في مظاهري ومرائي ومنجالي التي ليست ذات الألوهية بل نسبتها ، فهذه المشيّة تَجَلّ من الله من ومرائي ومنجالي التي ليست ذات الألوهية بل نسبتها ، فهذه المشيّة تَجَلّ من الله من المناه و من المناه و من المناه و المناهر و المناه و المناه و المناه و المناهر و المناه و المناهر و المناهر و المناه و المناهر و المن

١ . الأعراف (٧) الآية ١٧٢ .

٢ . النساء (٤) الآية ١ .

٣. في أكثر نسخ الفصوص: لما شاء الحقّ سبحانه.

حيث حقائق التعينات الأسمائية المستهلكة للأعيان، فشاء الحق من حيث الأسماء أن يُعطيها التحقق في اعيانها بالوجود والإيجاد، والتحقق في حاق حقائقها للشهود والإشهاد على رؤوس الاشهاد؛ ولأن تحقق هذه المشية مسبوق بتحقق الذوات في نفسها، وتحقق المشية المطلقة مطلق للذات وعينها، ولهذا اشار بقوله: «لما شاء»؛ فإن هذه العبارة دالة على المسبوقية في الرتبة والحقيقة والعين، لا في الزمان والوجود الظاهر، فافهم.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "من حيث أسمائه الحسنى [التي لا يَبلغها الإحصاءُ ان يَرى اعيانَها - وإن شئت قلت: أن يَرى عينه - في كونٍ جامع يَحصر الأمر كلّه؛ لكونه متّصفاً بالوجود ]».

فصرَّح أنَّ هذه المشيَّة من قبل الأسماء وحقائقها من كونها فيه هو. وفي قبوله: الايبلغها الإحصاءُ "يشير إلى أنَّ شخصيات الأسماء لاتحصى ؛ فإنها لا تتناهى ؛ لكون الاسماء تعينات إلهية في حقائق المكتات التي لاتتناهى على ما ياتيك إن شاء الله تعالى وإن كانت أمَّهات الاسماء مُحصياة من حيث تعيناتها الكلية ، وهي مائة إلا واحداً هو عين الكلّ ، أو ألف وواحد فاضاف المشيَّة إلى الاسم «الحق» من حيث اسمائه الحسنى التي لايبلغها الإحصاء ؛ لان هذه الإضافة إلى الاسم «الحق» احقُّ ؛ إذ هو حق كلّ اسم، وبه حقيقة ذلك الاسم وتحققه . والاسم هو الحق المتعين في أية مرتبة إلهية كان بالوجود.

ثم الاسم يستدعي تسمية ومسمّى ومسميّاً. والمسمّى السمّ مفعول هو الحق، والمسمّى اسم مفعول هو الحق، والمسمّي اسم فاعل هو القابل المعين للوجود الواحد المطلق عن قبد التعين من حيث ما فيه صلاحية قبول التعين، لامن حيث اللاتعين والإطلاق مطلقاً. والتسمية هي التعيين لفعل القابل وتأثيره في الوجود المطلق والفيض الخالص الحق بالتعيين والتقييد، فالاسم علامة على المسمّى بخصوص حقيقته التي بها يمتاز عن غيرها من الحقائق.

۱. شارح عملاًمه در کشیری از موارد، قسمت هایی از متن را نیاورده است، ما برای آن که متن، کمامل باشد، این قسمت ها را از نسخ معتبر نقل می کنیم ـ چلال ـ .

ولكل اسم اعتباران: اعتبار من حيث الذات المسماة، واعتبار من حيث ما به يمتاز كل اسم عن الآخر وهو حجابية الاسمية، فإن اعتبرنا المسمى، فهو الحق المتعبن في مرتبة ما من المراتب التعبنية، وإن اعتبرنا الاسمية، فعلامة خاصة ودلالة معبنة معبنة للمدلول المطلق بخصوص مرتبتها، فنفس تعبن الوجود الحق بالإلهية في كل قابل قابل هو الاسم.

ولما كانت تعينات الوجود الحقّ وتنوعات تجلّيه وظهوره في قابليات المكنات غير المتناهية غير متناهية ، لذلك الحال صلى الله عليه وسلّم ": «لايبلغها الإحصاء» ؛ لأنّ الذي يبلغها الإحصاء متناه، والتعينات الوجودية بالنفس الرحماني لاتتناهى، فلا تُحصى فلايبلغها الإحصاء.

وامّا اسماء الإحصاء، فهي كلّيات حقائق الوجوب والفعل والتاثير، فهي مائة إلا واحداً.

وبيان سر ذلك أن الأسماء في حقائقها تنقسم إلى أسماء ذاتية، وإلى اسماء خاتية، وإلى اسماء ضفاتية، وإلى اسماء فعلية المقالة والمنطقة الفرادية في نفسها للتفصيل والبسط، خرجت تسعة، وهي آخر عقود الآحاد في مرتبة الاعداد، والتسعة في مرتبة العشرات تسعون، وهي مرتبة المجازاة الثانية، فإن الواحدة بعشر امثالها، كما قال تعالى: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ امْشَالِها ﴾ لكون المجازاة لها المرتبة الثانية من عمل الإحصاء؛ إذ المجازاة إنما تقع من الاسماء الإلهية المحصاة في اعيان اعمال العباد، والعشرة نظير الواحد في المجازاة. ونسبة الواحد إلى العشرة كنسبة العشرة إلى المائة ونسبة إلى الألف [كذلك نسبة الواحد إلى العشرة أ فالواحد في الحقيقة هو العشرة والمائة والألف في مراتب العشرات والمثات والألوف، ولهذا وقع في الواقع في الواقع في

١. ف: كذلك.

٢. كذا في النسختين،

الاتعام (٦) الآية ١٦٠.

٤ . مايين المعقوفين ـ مع وجوده في النسختين\_يُشبه الزائد.

الأعداد الهَنْدُسيّة إشارة من باب الإشارات.

قلمًا كانت أسماء الإحصاء هي المُجازية للعبيد المتخلقين والمتحققين بها، والعشرة هي الكاملة في المُجازاة، ظهرت التسعة في مرتبة العشرة تسعين، وأضيفت إلى الاصل وهي التسعة الحاصلة من ضرب الثلاثة المُرتبيّة في نفسها كما مر فكانت تسعة وتسعين، فافهم. ولان هذه الاسماء من وجه عين المسمى بها، ومن وجه غيرها، كان المسمى وهو الحق الظاهر في مراتب وجوده، والمتعين بالتجلي في عين القابل المتجلى له وتعديده وتعيينه وتقييمه وتحديده كان المسمى بهذه الاسماء التي هو مدلولها عمام المائة من حيث كونها غيرها، وغير مُحصى بالتعيين؛ لكونها عينها، فلهذا قال: «إن لله تعالى مائة اسم إلا واحداً»، فهذا الواحد هو عين التسعة فلهذا قال: «إن لله تعالى مائة اسم إلا واحداً»، فهذا الواحد هو عين التسعة والتسعين، وعين الألف والواحد على ما روي في مرتبة الإحصاء أنها ألف وواحد، ظهر في آخر كلبات مراتب العدد، كما تعني في اولها وأوسطها، وهو أيضاً كذلك عين الاسماء التي لا يبلغها الإحصاء؛ فإنها التعينات الوجودية النورية، وتنوعات التجليات النفسية الجودية، والكمالات الإلهية لاتنف د، ولا يبلغها الإحصاء، فإلها والإلاء، فافهم.

واعلم: أنّ الحق من حيثُ هذه التجلّيات والتعينات الذاتية ازلاً وآبداً يريد أن يرى أعيانها في كون جامع يَحصر الامر، فإنّه كان ظاهراً قبل ظهورها لانفسها له تعالى، ورؤيتها إيّاها أيضاً في مظاهر غير جامعة ولا حاصرة لحقائق السر والجهر ودقائق البطن والظهر، وتجلّيه عنالى في المظاهر النورية الجمالية يخالف تجلّيه في المجالي الظلالية الجلالية، وظهورة في القوالب السفلية، وجميع هذه المظاهر غير جامع لرؤيته نفسه ولا حاصر للامر، ولهذا قال رضي الله عنه: «لمّا شاء الحق» على حامع لرؤيته نفسه ولا حاصر للامر، ولهذا قال رضي الله عنه: «لمّا شاء الحق» على طهورة في الكون الجامع، بعد ضيغة تقتضي المسبوقية بعدم هذه المشيّة المقتضية لظهورة له في الكون الجامع، بعد ظهورة في الأكوان غير الجامعة وإن كانت مشيّته في رؤيته، ورؤيتُه لاسمائه وصفاته ظهورة في الأكوان غير الجامعة وإن كانت مشيّته في رؤيته، ورؤيتُه لاسمائه وصفاته

١. كرُّر لطول الفصل.

ونسب ذاته مسابقة التعلق على الظهور الأسمائي في العالم قبل الكون الجامع، ولكن من حيث ظهور الإنسان من حيث الصورة العنصرية لمظهريّتها، فإنّ تعلّق المشية آخِرٌ بموجب الترتيب الحكمي الوجودي، فإنّ الإنسان أولٌ بالحقيقة، والآية في البداية، آخِرٌ في الغساية والنهساية، ظاهر بالصورة، باطن بالسرّ والسُورة، جامع بين الأولية والآخرية، والباطنية والظاهرية، وجمعيّتُه لكونه برزخاً جامعاً بين بحري الوجوب والإمكان والحقية والخلقية.

وامًا حصره الأمرَ قلكونه موجوداً بالرتبة الكلّية الجامعة بين المراتب، ولكون الامر محصوراً في نفسه بين الوجود والمرتبة .

فلما كانت مرتبته كلية جامعة بين مرتبتي الحقية والخلقية، والربانية والعبدانية، تم بعين الوجود الحق في مظهريته بحسبها كليا جمعيا احديا، والمرتبة منحصرة بين الحق الواجب والخلق الممكن، معمرواة أبه ما والحق ابداً حق، والخلق ابداً خلق، والوجود في مرتبة الحقية حق، وفي مرتبة الحقية حق، وفي النشاة الجامعة حق خلق جامع بينهما مطلقاً عن الجمع بينهما أيضاً والدائوة الوجودية -كما سبق محيطة بقوسين، ومنقسمة بقسمين، ومنصعة بشطرين على قطرين: فالشطر الاعلى للحقية والوجوب، فإن الفوقية والعلو حق الحق، والشطر الادنى للكون والخلق، والبرزخ يظهر بالنعتين ، ويصدق عليه إطلاق الحكمين، وله الجمع بين البحرين، وليس له يظهر بالنعتين ، ويصدق عليه إطلاق الحكمين، وله الجمع بين البحرين، وليس له على الوجه الأوفى.

وفي حقّه يصح أن يقال: يَرى اعبانَها أو يرى الحقُّ نفسه في كون جامع؛ فإن رؤية الحقّ نفسه في كون خبر جامع؛ فإن رؤية الحق نفسه في كون غير جامع لما هو عليه ليست كرؤيته نفسه في مر آة كاملة جامعة لظهور آثاره واحكامه تماماً كما قال: «أن يَرى عينه في كون جامع بحصر الامر ؛ لكونه متّصفاً بالوجود»؛ فإنّه كان يَرى عينه في عينه رؤية ذاتية عينية غيبية، ويرى حقائق

١ . م: مغمورة،

٢. م: للنعتين.

اسمائه وصفاته مستهلكةً في ذاته رؤيةً احديةً، وشهودُه عينَه وأعيانَ اسمائه في الكون الجامع شهود جمعيٌّ بين الجمع والتفصيل.

ویجوز آن یقمول: آن یری اعیانها، او یسری عینه فرادی وجمعاً. ویجوز آن یقول : الکلمهٔ مبنیّهٔ للمفعول فی الوجهین، فانظر ماذا تری.

قال - رضي الله عنه -: "ويظهر به سرّه إليه " وفي "يظهر " ايضاً يصدق جميع الوجوه المذكورة من الإعراب ؟ لكونه عطفاً على "يرى " ، ثم الضمير في اإليه " وابه اسائغ العود إلى الحق وإلى المظهر الجامع ؟ فإن ظهور السرّ الكامل الكامن إنّما يكون بالحق المتجلّي بالتجلّي التعريفي في قوله : "احببت أن أعرف فخلقت الخلق وتعرّفت اليهم فعرفوني " ، ولكن في الكون الجامع وبالكون الجامع ، فإن الحق متعالى شانه من إليهم فعرفوني " ، ولكن في الكون الجامع وبالكون الجامع ، فإن الحق متعالى شانه من حيث كونه احب إظهار سرّه الكامن ، وجلا حسنة الباطن ؟ إبداء كماله المستحسن بجميع المحامد والمحاسن ، ظهر بالكون الجامع الإنساني والكتاب الاكمل القرآني إلى الحق أو إلى المظهر ، كذلك يجوز على الوجهين ، فافهم .

قال - رضي الله عنه -: "ف إن وقية الشيء نفسة في تفسه ليست مثل رؤيته" نفسه في المرآة «في صورة نفسه في المرآة «في صورة يُعطيها المحل المنظور فيه، عمّا لم يكن يظهر له من غير وجود هذا المحل ولا تجليه له».

قال العبد-أيّده الله: اعلم-شرح الله صدرك بنوره، واسرَّ إلى سرِّك بسروره: أنّ الحقّ الواجب الوجود في كماله الذاتي وغناه الاحديِّ يرى ذاته في ذاته بذاته رؤية ذاتية غير زائدة على ذاته ولا متميِّزة عنها، لا في التعقّل ولا في الواقع، ويرى أسماءه وصفاتِه ونُعُوته وتجلياتِه أيضاً كذلك نِسباً ذاتية لها وشؤوناً عينية غيبية مستهلكة الاحكام تحت قهر الاحدية، غير ظاهرة الآثار ولا متميِّزة الاعيان بعيضها عن البعض في حيطة

١ . كذا في النسختين ولايبعد سقوط شيء من هنا .

أن النسخ المعتبرة: نفسه بنفسه ما هي مثل رؤيته.

٣. في بعض النسخ : مثل روية نفسه .

٤. م: تظهر.

جمال الصمدية، وكينونته فيها إنّما هي ككينونة النصفية والثُلْثية والربعية والخمسية وغيرها من النسب في الواحد؛ فإنّ الواحد هو النصف والثلث والربع والخمس كما مرّ مراراً، فهو من حيث صلاحيته لاتصاف هذه النسب إليه يصع إطلاق اسمائها عليه ككون المسمّى بالاسماء المحصاة تمام المائة، والواحدُ مفي ذاته ومن حيث إنّ واحديّته غير زائدة عليه مع قطع النظر عن الاثنين والثلاثة والاربعة والخمسة لا نصف ولا ثُلث ولا ربع ولا خُمس، فكذلك الحق من حيث ذاته الاحدية لا ظهور فيه لنسبة من هذه النسب لكنّه إن شاء ان يُظهرها من حيث كماله الاسمائي، أظهرها في مظاهرها ومجاليها، ونظر إليها في منصاتها ومراثيها؛ فإنّ ثبوت الكمال الذاتي للحق من وجهين:

احدهما: كماله من حيث الذات كما مر وهو عبارة عن ثبوت وجودها منها لا من غيرها، فهي عينه في وجودها وبقائها ودوامها عن سواها، فمهما تعلّقت هذه النسب او أضيفت أو شُوهدت في الذات من حيث الكمال الذاتي، فإنّها تُشهّد وتُعلم أحديةً الكون الحقائق المعقولة في كل مرتبة بحسبها.

والكمال الثاني: هو كم النفسي المحق تفهيلي من حيث الاسماء الحسنى وصورها، فهو كمال صورة الحق، وذلك يكون بظهور آثار النسب المرتبية والحقائق الاسمائية، وتعود أحكامها في عوالمها ومظاهرها. وهذا الكمال الثاني ثابت للحق من حيث مرتبته الذاتية التي يقتضيها لذات الألوهية، وهي نسبة كلية جامعة لجميع النسب الاسمائية، فشاء الحق من حيث أسمائه الحسنى وتجلياته العليا - تعيناته القصوى، فتجلت تجليا جمعيا، وانبعث انبعاثا حسبيا إلى المظهر الكلي والكون الجامع الاصلي الحاصر للامر الإلهي؛ فامتدت رقائق النسب إلى متعلقاتها واشرابت حقائق الوجود إلى متعلقاتها، فطلبت الربوبية المربوب، والإلهية المالوة الحبوب، فقامت بظاهرياتها مظاهر لباطنها، وبشهادتها مجالي لغيبها، فهي الظاهرة بمظاهر هي عينها، والناظرة من مناظر هي عينها، والناظرة التي اقتصتها من مناظر هي عينها، وفيها أينها، فظهرت الحقائق الوجوبية والنسبُ التي اقتصتها

١ . ف: كينونتها .

الربوبية في متعلقاتها ومظاهرها ومجاليها، وزهرت أنوار التجليات في مراتبها ومرائبها، فرات انفسها متمايزة الأعيان والآثار، متغايرة الظلم والانوار، وتعينت احكامها ولوازمها عتازة، وتبينت عوارضها ولواحقها إلى أحيازها منحازة، فأعيان الموجودات العلوية وأشخاص المخلوقات السفلية مظاهر النسب الوجوبية ومجالي تعينات اسماء الربوبية، فيرى الحق فيها حقائق الاسماء وأعيان الاعتلاء مستوية على عروشها، ومحتوية على جنودها وجيوشها، فما منا إلا له من الحق مقام معلوم، ومن الوجود رزق مقسوم، فانظر الفرق بين الرؤيتين والشهودين، والتفاصيل بين الكمالين والوجودين، والتفاصيل بين الكمالين

ثم اعلم: أنّ المناظر والجالي والمظاهر والمرائي -التي يرى الحقّ فيها نفسه -إن لم تكن لها حيثية خصيصة واستعداد معين تمتاز بها عن الظاهر فيها، كان الظاهر الحقّ فيها غير متغير عن عينه. وإن لم تكن كذلك، ظهرت الصورة بحسب المحلّ كظهور الحق في مرتبة من المراتب جزئية كانت أو كلّية إنّما يكون بحسب المحلّ، ولايكون ذلك المظهر بحسب الحق؛ فإنّ ظهور الحق مثالاً في العالم الروحاني ليس كظهوره في العالم الطبيعي؛ فإنّه في الأول بسيط، نوري، فعلي، نزيه، شريف، وحداني، وفي الثاني ظهوره على خلاف ذلك من التركيب، والظلمة، والانفعال، والحِسّة، والكثرة، والكدر.

ومن المظاهر ما ليس له حسب معين وحسبية يوجب انصباغ الظاهر فيه بصبغه، ولا يكسب الحق المتجلّي فيه اثراً من خصوص وصفه وصفة عينه بحيث يُخرجه عن طهارته الاصلية ومقتضى حقيقته الكلّية كالمظاهر الإنسانية الكمالية الكلّية البرزخية ليست لها حسبية تُخرج الحق عن مقتضى حقيقته؛ لما بيّنا أنّ البرازخ ما لها حقيقة تمتاز بها عن الطرفين، وهذا هو سر الإمامة ولايصل كلّ واحد من الطرفين إلا ما تقتضيه حقيقته، بخلاف المظاهر البرزخية؛ فإنّها تقبل ما يصلح للجمعية، وكلّ موجود من العوالم الأمرية الروحانية والأعيان الجسمانية المُلْكية مظهر ومرآة لاسم مخصوص وصفة جزئية أو كلّية من الاسماء والصفات الإلهية والحقائق الذاتية الكلّية وإن كان

لسائر الاسماء في ذلك مدخل بحكم التتبع كالطالع من الفلك يقتضي لصاحبه خصوص حكم مع شركة سائر البروج، وليس شيء منها عِلْواً وسِفْلاً مظهراً تاماً كاملاً للذات المطلقة الكاملة الجزء لجزئيته في حقيقته، وإلا لانقلبت الحقائق وخرجت عن ذاتياتها، فصار المطلق مقيداً وبالعكس، فظهور الحق بالوجود فيها لايكون إلا بقدر قابليته واستعداده، وهو -سبحانه وتعالى - يقتضي لذاته أن يَظهر بالكلّ ويَظهر به الكلّ ظهوراً احدياً جمعياً، وظهوره في الكلّ بحسب الكلّ، فلا يَظهر الحقُ لنفسه بدون مَظهر منها الحلقُ عَا ليمتنيه المظهر، بل بالمظهر، فهذا معنى قوله: "فإنّه يَظهر لنفسه في صورة يُعطيها المحلق عالم يكن يظهر له من غير وجود هذا الحلّ . كما أنّ الناظر في المرآة - المتشكلة بشكلٍ خاص من الطول والتدوير وغيرهما - لاتظهر صورته بذلك إلا بحسب الحلّ بحسب الذات خارج المرآة، فافهم من هذا المثال ظهور الحق في كلّ شيء بحسبه لا بحسب الذات خارج المرآة، فافهم من هذا المثال ظهور الحق في كلّ شيء بحسبه في صراط مُسْتَقيم ﴾ .

قَال ـ رضي الله عنه ـ: «وقد كَانُ الْحَقَّ أُوجَ د العالَمُ "وجُودُ شُبَحٍ مُسُوَّى لاروح فيه، فكان كمرآة فير مَجْلُوّة *الْمُرَّمِّنَ تَكَانُ إِلَّى إِل*َّى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ الْمُرَّمِّنَ مَعْلُوّة المُرَّمِّنَ مَعْلُوّة المُرَّمِّنَ مِنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ الل

يعني ـ رضي الله عنه ـ: أنّ المراد المطلوب والعلّة الغائية المقصودة من إيجاد العالم ظهور الحق وإظهاره نفسه لنفسه ظهوراً وإظهاراً فعلياً تفصيلياً ـ كما اقتضت ذاته المطلقة ـ تكميلاً لمرتبّتي الجمع والفرقان، والغيب والشهادة، والإخفاء والإعلان، فكمال الجلاء والاستجلاء وإحاطة الشهود بالغيب والشهادة هو السر المطلوب والعلّة الغائية من العالم، فإذا لم يحصل كمال الظهور والإظهار على النحو المطلوب، لم يكن له سرّ وروح، والعالم كله ما علاه واسفله، امره وخلقه، ظلمانيتُه ونورانيته كما قلنا مظاهر الإسماء الإلهية، فما من موجود منها إلا والغالب على وجوده حكم بعض الاسماء على سائرها، فذلك البعض سنده وإليه مستنده، والحق من حيث ذلك الاسم

النحل (١٦) الآية ٢٠.

٢. البقرة (٢) الآية ٢١٣.

غي النسخ المعتبرة: أوجد العالم كله.

ربه ومعبوده، ومن حضرته فاض عليه وجوده وهو عند التجلّي مشهوده، فظهور الحق وإن وُجد قبل الكون الجامع والمظهر الكامل والمجلى الشامل نحواً من الظهور تفصيلياً فرقانياً، ولكن المطلوب بالقصد الاوّل هو كمال الجلاء والاستجلاء، فحيث لم يوجد كمال الظهور في المظهر الاكمل، لم يحصل المراد المطلوب من إيجاد العالم؛ لعدم قابلية العالم بدون الإنسان لذلك، وقصوره عن كمال مظهريته تعالى ذاتاً وصورة جمعاً وتفصيلاً، ظاهراً وباطناً، فكان كمراة غير مجلوة، أي غير قابلة لروح التجلّي المطلوب والمراد المقصود المرغوب، فكان العالم بمنزلة شبح مُسوّى لاروح فيه؛ لان الروح إنّما يتعين في المحلّ بعد التسوية، كما قال تعالى مقدّماً للتسوية على النفخ في المور إنّما يتعين في المحلّ بعد التسوية، كما قال تعالى عمارة عن حصول القابلية في المحلّ للنفخ الإلهي، وهو عبارة عن التوجّ النفسي الرحماني بالفيض الوجودي والنور الجودي، كما قال الشيخ وهو عبارة عن التوجّ النفسي الرحماني بالفيض الوجودي والنور الجودي، كما قال الشيخ وضي الله عنهنا

"ومن شأن الحُكم الإلهى أنّه ما سوى محلاً إلا ولابد أن يقبل روحاً إلهياً عبَر عنه بالنفخ [فيه] وما هو إلا حصول الأستعداد فين تلك الصورة المُسوّاة لقبول الفيض التجلي الدائم الذي لم يزل و لا يزال. وما بقي إلا قابل، والقابل لا يكون إلا من فيضه الاقدس».

يعني - رضي الله عنه -: ليست تسوية الحقّ للمحلّ لقبول الروح إلّا حصولَ الاستعداد، فاهو في قوله: «عبَّر عنه» الاستعداد، فاهو في قوله: «عبَّر عنه» وهو النفخ، بل بعنى ان الله ذكر تعين يعود الضمير إلى الروح، لا بمعنى ان الروح هو النفخ، بل بمعنى ان الله ذكر تعين الروح في المحلّ -بعد التسوية - بهذه العبارة، فقال: ﴿ونَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحى ﴾ أ.

ثمّ اعلم: أنّ تسوية الحق للمحلّ أن يعطيه الاستعداد والقابليّة، أي يُظهرَ استعداده الخعول الذاتيّ غيرَ المجعول، فإنّه إن لم يكن له استعداد ذاتي لقبول هذا الاستعداد المجعول

١. الحجّر (١٥) الآية ٢٩.

٢. في أقدم النسخ: ﴿إلا ويقبل روحاً ؛ وفي النسخ المعتبرة: إلا ولابدً.

٣. العبارة المذكورة غير موجودة في المتن.

٤. الحجر (١٥) الآية ٢٩.

الموجود الوجودي، لم يستعد استعداداً وجودياً لقبول الفيض، والتسوية الكاملة الذاتية بمنزلة كمال الصقالة في سطح المرآة لقبول صورة الناظر، فكذلك الاستعداد حصول التهيو والصلاحية والقابلية، فهو مستلزم ظهور صورة الناظر في المنظور فيه، وهي لا يحصل للمنظهر إلا بالفيض الذاتي الذي قبله قبل التسوية القابلة لظهور صورة الحق فيه، فهي مسبوقة بتسوية قبل بها الوجود قبل هذه التسوية، وذلك لان وجود المحل الذي هو العالم سابق بالحقيقة على كونه مستعداً لظهور صورة الحق فيه؛ إذ لا يصح ان يكون مظهراً للحق وقابلاً له إلا الحق، وهو الوجود الحق الذي وبحد به المظهر، فالقابل للحق على الحقيقة هو الوجود المتعين في ماهية القابل أولاً مرة باستعداده الذاتي غير المجعول، وإلا لا فتقر في حصول الاستعداد والتسوية إلى استعداد وتسوية أخرى، وتسلسل أو دار، ولكن المعلوم القابل، له استعداد ذاتي، غير مجعول معنوي حقيقي وتسلسل أو دار، ولكن المعلوم القابل، له استعداد ذاتي، غير مجعول معنوي حقيقي الوجود هو من فيضه الاقدس الذاتي، به يقبل الوجود في عينه وحقيقته، وبعد تعين الوجود الحق فيه، يستعد لقبول تَجَل آكمل و قافهم.

ومثال تقدّم التسوية على القسوية فو ان الهيولي مثلاً سواها الفاعل الحق لقبول صورة معينة طبيعية كلية عرشية محيطة أو محاطة ، محيطة بالنسبة والإضافة ، طبيعية كذلك أو عنصرية كلية اسطقسية . ثم بعد قبول صورة العناصر تستعد لقبول صورة المعادن ، وبعده لصورة النبات ، ثم الحيوان ، وهكذا تقبل في الحيوانية صورة بعد صورة وتسوية بعد تسوية ، لا أن هيولي صورة من هذه الصور الجنسية أو النوعية تنتقل من صورة إلى أخرى ، ولكن إنها صورة شخصية فرضت من أي نوع كان ، فيانه له مراتب في وجوده إلى أن يبلغ الغاية ، فإنه متحول من صورة إلى صورة ، كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنا الْإِنسانَ مِنْ سُلالة مِنْ طين ﴾ وهو أوّل إنسان وُجد ﴿ ثُمَّ جَعَلْناه ﴾ ، أي الإنسان وُجد ﴿ ثُمَّ جَعَلْناه ﴾ ، أي الإنسان فكسون المخالقين ﴾ أ في الإنسان مَن سُورة الله مَنْ طين المُنفَقة عَظامسا في المنطقة أنه قال المُنفقة عِظامسا في المنطقة أنه أنشاناه خَلْقاً آخرَ فَتَبارك الله أحسن الخالقين ﴾ أ . فكل صورة من فكسون المخالقين ها . فكل صورة من

١ . المؤمنون (٣٣) الآيات ١٤ـ١٢ .

هذه الصور المذكورة هيولى مستعدة لقبول صورة بعدها إلى أن تنتهي في الصورة الإنسانية الكمالية ﴿ لُمَّ اللّهُ يُنْشِئُ النَّسْآةَ الآخِرَةَ ﴾ وكلّ هذه الصور صور مراتب التسوية والإعداد لقبول تَجَلّ بعدها، وكذلك صورة الحنطة هيولى مُسوّاة لقبول صورة الدقيق، وهي هيولى لصورة الخبز، وهي هيولى لصورة الكيّلُوس أو الكيّمُوس وكذلك إلى الصورة الدَمَويّة، ثم اللحمية والعظمية وغيرها عمّا يطول ذكرها، كذلك العالم صورة مسوّاة لقبول تَجَلّ كليّ فرقاني تفصيلي أسمائي، وبعده يستعد لقبول تجلل كلي إنساني قرآني إلهي ذاتي، وأسمائي جمعي بين الجمع والتفصيل أحديّ، وهذا السرّ سار في جميع الصور، فتدبّرها تدقيقاً وتحقيقاً، إن شاءالله.

ثم اعلم: أن التسوية والتعديل لا يكونان إلا باحدية فيما به الاشتراك بين الاجزاء الكلّية، المتميّز بعضها عن البعض بالذات والخصوصيات، وتوحّد الجميع لسراية الوجود بالوحدة في حقائق المراتب، وتوحيد تعديداتها وتمييزاتها بالوجود الواحد المظاهر بها والمظاهرة هي به وفيه، فإذا توحّد إلا حاد والافراد بالوجود الواحد الموحّد بسر احدية الجمع السارية في حقائق القابل والمقبول، والحامل والمحمول، والظاهر والمظهر، والمتجلّي والمجلّى، اضمحلّت احكام ما به المباينة والامتياز والاثنينية، وتلاشت آثار النسب التعديدية حين استعداد القابل لقبول نفخ الروح الإلهي بالتوجّه النفسي الرحماني، فلما ظهر الحق باسمائه في العالم بصورة الكثرة الفرقانية التفصيلية، استعد لنفخ روح الاحدية الجمعية الإنسانية، فما بعد التفصيل إلا الجمع، فافهم.

وقول الشيخ \_رضي الله عنه\_: «لقبول الفيض التجلّي الدائم» إن كان «الدائم» مجروراً، فـ «التجلّي» بدلٌ عن «الفيض»، بمعنى أنّ التجلّي الدائم هو الفيض، أو عطفُ بيان، ويسوغ إسقاط لام التعريف من «الفيض» وإضافتُه إلى «التجلّي» فيقال: لقبول فيض التجلّي؛ ويجوز أيضاً إبقاء اللام في «الفيض» بحالها ونصبُ الياء من

١ . العنكبوت (٢٩) الآية ٢٠ .

"التجلّي" ورفع محل "الفيض" المجرور بإضافة "قبول" إليه، يعني أنّ الفيض الأول المُعَدَّ لقبول التجلّي يكون هو القابل للتجلّي ثانياً، والفيض بعد تعينه في قابلية الماهية القابلة له بحسبها يستعد استعداداً ثانياً وجودياً قابلاً للتجلّي، فيكون حينئذ قابل الحق إنّما هو الحق والفيض الأول الذي وجد به القابل أول مرة يقبل التجلّي الدائم الذي لم يزل ولا يزال؛ لكون الحق المتجلّي دائم التجلّي بالاقتضاء الذاتي، فإنّه فياض النور ابدالآبدين.

وقوله \_رضي الله عنه\_: «وما بقي إلا قابل، والقابل من فيضه الاقدس بعد ذكر ما ذكر ما ذكر وإن اوهم أهل الوهم أنه كالتكرار، ولكن ليس كذلك، ولكن ما ذكر إنّما ذُكر بالضمن، وهذا عطف على قوله: «وكان الحق أو جد العالم» وما بقي إلا قابل. وما ذكر في البين هو حشو اللوزينج لزيادة البياني.

ولمّا كان الفيض دائماً والقبول كذلك أيضاً، وجب لقابل الفيض أن يقبل بعد التلبّس باحكام ماهية العالم وحقيقتِه، والانصباع باحكام حقائقه ـ تجلّيات أخرَ لاتتناهىٰ دائماً أبداً الآبدين؛ فإنّ ما دخل في الوجبود، وصار واجب الوجود بالوجود الحق الدائم، فإنّه لاينقلب عدماً، ولكنّ التعيّنات والظهورات والنشآت تنقلب عليه.

فإن قيل: قوله ـ تعالى ـ : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْها فانٍ ﴾ "، وانقراضُ المشهود من الدنيا دليل صريح على انعدام الموجودات.

قلنا: متعلّق الانعدام والفّناء إنّما هو التعيّن الشخصي لا الوجود التعيّن في الحقيمة المعيّنة، فيعَنى تعيّن الوجود في مسادّة تعيّن، ويظهر في أخرى برزخي الحقيمة المعيّنة، فيعَنى تعيّن الوجود في مسادّة تعيّن، ويظهر في أخرى برزخي وحشري وجناني، أو جهنّمي أو كيّني ، هكذا إلى الأبد، فالقابل والمقبول باقيان

١. م: في القابلية المهيّة.

٢. نوع من الحلويات.

٣. الرحمن (٥٥) الآية ٢٦.

٤. ف: الوجودي.

ه. كذا. والظاهر: بوزخية وهكذا.

دائمان بالحق الدائم الباقي، فافهم إن شاءالله تعالى؛ فهاهنا مَزلَة أقدام الكثيرين من الاوكين والآخرين، والله يُثبّننا وإيّاك بالقول الثابت الحق؛ إنّه عصمة المعتصم به وهو حسبنا وكفي، والحمدلله.

وامّا كون القابل من فيضه الأقدس فهو، يعني: أنّ الحقائق والأعيان الثابتة في العلم الإلهي الأزلي قوابلُ الفيض الوجودي العيني، وهي شؤون ذاتية وتجلّيات ذاتيات اختصاصيات، وتعبّنات علميات، فإنّ مبدأ تعبّنات التجلّيات الذاتيات، هذه التعبّنات العلمية بأعيان العالم، وحقائقها ومعنوياتها معان مجرّدة ونسب علمية متمايزة بالخصوصيات، كتمايز النصفية والثُلثية والربعية والخمسية في علم العالم بالواحد في مراتب العدد؛ فتعبّن بهذا النجلي العلمي تميّزُ كلّ عين عين من الأعيان عن غيرها بموجب الخصوصيات الذاتية، فتعبّن المعلومات في العلم الأزلي ازلا إنّما هو بالفيض الذاتي الأول الأقدس أولاً، فحصلت بهذا الفيض الأقدس الأول على وجود علمي وثبوت ازلي، أعني تحقق العلم بالمعلومات المعبّنة، فتعينت الأعيان الثابتة من عين الاعيان بهذا الفيض الأولى، أعني تحقق العلم بالمعلومات المعبّنة، فتعينت الأعيان الثابتة من عين الاعيان بهذا الفيض الأولى الأقدس، كما أشرنا إلى ذلك في الغرّاء التائية بقولنا؛ شعر:

وإذعبيَّن الأعبانَ في علم ذاته على صورٍ علمبة ازلية ِ تعبين بي معنى المعاني بعبنه وعبيني حرف الاحرف المعنوية ِ

ثم تعلقت النسبة المخصّصة للإيجاد، وهي المشيّة والإرادة الكلّية الذاتية، وهي التعرّف والظهور التامّ؛ ثم تعلّقت النسبة الاقتدارية أيضاً بمتعلّقها وهو المقدور بالتدبير والإعداد للتمكّن عن قبول ما يُفيض عليه النسبة الجودية الوَهْبيَّة الذاتية للإيجاد؛ ثم تداخلت كلّيات النسب في أمّهاتها، واشتكت وانتسبت الصورة الإلهية باسمائها، وتمثّلت الصورة المثلية المثالية فرقانية تفصيلية في مثال العالم، وقرآنية باسمائها، وتمثّلت الصورة التي حُذي عليها آدم، فوجدت العوالم في اعيانها، وشهدت الحقائق، وزَهرت الانوار والازهار والشقائق، في الدَرَج والدقائق، وثبتت

١ . ف : مقلت .

الحروف في الواح الوجود، وارتسمت بحسب ما تعينت في صفحة أمّ الكتاب العلمي الانفس بالفيض النفسي القدسي، وارتقسمت فكتبت الآيات البينات، وسطرت الكلمات التامات والسور الكاملات، وملئت الصحف الزاهرات الطاهرات، بالالسنة الإلهية الوجودية الظاهرات، فسالفيض الأولي في أول الانبعاث النفسي الرحماني، تَجَلِّ ذاتي نفسي في حضرتي العلم والشهود الذاتيين للحق، وكما تعلقت النسبة العلمية والنسبة الشهودية بالمعلومات والمشهودات، علم الحق بعضها قابلاً للوجود، وشهده حَرياً بالغيض والإحسان والجود، فاعطاه التمكن من القبول، والتهيو والاستعداد لقبول الوجود العيني الكمالي، حتى قبل الوجود في عينه لنفسه، وفي التجلّي العلمي الاول كان وجوده وتحققه للحق في الحق لا في عينه ولا لعينه؛ فالفيض الوجودي العيني المقبول العيني الوارد عليه، فافهم.

فهذا معنى قوله: «والقابل لمن فيضه الاقدس» فإنّ الاقدسية مبالغة في القدس ـ وهو النّزاهة والطهارة ـ والتجليّات الاسمائية الموجية لوجود العالم كلّها قدسيّة، ولكنّ التجلّيَ الذاتيُّ والفيض الغيبيُّ من غيوب الشؤون الذاتية وهو الفيض الاقدس، فافهم.

قال رضي الله عنه : قفالامر كلُّه منه، ابتداؤه وانتهاؤه ﴿وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الأَمْرُ كُلُّهُ ﴾ أ، كما ابتدامنه ».

يعني رضي الله عنه : مبدأ امر الوجود ومنتهاه من الحق، وهذا غير مناف لكون المنتهي إليه ؛ فإنّه منه بُداوإليه يعود، وما قمّ إلا هو، فهو القابل من حيث ظاهريته ومظهريته، وهو المقبول من حيث باطنه وعينه، فالوجود المقبول المتعيّن، والمرتبة القابلة

۱. م: تجلّی ذات نفسی.

٢. كذا في النسختين. ولعله: لما.

٣. في نسخة من الغصوص: والامر،

٤. هود (١١) الآية ١٢٣.

المتعينة له للمتبين، والأمرُ محصور بين الوجود والمرتبة، والمرتبة المُظهرُ، والمتعين بها الظاهرُ الوجودُ الحقُّ الباطنُ، والظاهر مَجْلى للباطن، والباطن عين الظاهر بالمظاهر وفيها، والكل من العين الغيبيَّة، ثم دائماً من الغيب إلى الشهادة، ومن الشهادة إلى الغيب، ومن العلم إلى العين ومن العين إلى العين أ، وما ثَمَّ إلا هو، هو هو، إليه المصير.

قال الشيخ \_رضي الله عنه\_: "فاقتضى" الأمر جلاء مرآة العالم، فكان آدم عين جلاء تلك المرآة ورُوح تلك الصورة".

قال العبد: ولما كان المراد بالإيجاد هو كمال الجلاء والاستجلاء ولم يحصل إلا بالإنسان وفي الصورة الإنسانية المثلية الكمالية الإلهية التي حذاها الله حُدُو صورته المقدّسة، كما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "خَلق الله أَدَمَ على صورته اوفي رواية "على صورة الرحمن" وجاء في أوّل التوراة كما ذكرنا أوّلا: "نريد أن نخلق إنساناً على مشالنا وشكلنا وصورتنا كما قال الله تبارك وتعالى، وكما أن صورة الرحمن مستوية على عرش الوجود، كذلك صورة الله مستوية على عرش قلب العبد المؤمن، كشفا وشهودا وإيمانا وصدقاً وحقاً موجوداً. قال رسول الله صلى الله عليه وسلم حكاية عن الله تعالى: "ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعني قلب عبدي المؤمن فالعبد المؤمن هو القابل للكلّ، والكونُ الجامع الإلّي الذي يُظهر به الاسماء والصفات والمائ صور الذات على ما هي عليها من الكمال يؤمن بقابليته الكلية المحيطة، ويعطي والممان صور الذات والاسماء والصفات الظاهرة في مظهريته عن التغير والتحريف، فيظهر صورها في مرآته الكاملة كاملة ومؤمّن أيضاً، أي معطى الأمان صور النسب

١. كذا في النسختين. والصحيح: المعيُّنةُ له التعيُّنِّ.

٢. كذا في النسختين. لعله بمقتضى السياق: العلم.

٣. هذا جوابُ «لَمَا» في قوله : المَّا شاء الحقَّ».

٤ . كلمة الله؛ غير موجودة في م ومشطوبة في ف .

ه. ف: او كما قال الله.

٦. هذا جواب الماكان.

وحقائقها أيضاً من عدم ظهور آثارها من خفاء حكم الغيب والعدم، بإظهارها في مُحالٍّ احكامها واسرارها في حقائق مظهرياته المعنوية والروحانية والطبيعية والعنصرية والمثالية، فالإنسان هو المظهر الكلِّي والمقصد الغائي الأصلي، حامل الأمانة الإلهية، وصاحب الصورة المثلية المنزَّهة عن المثلية ، فقبوله للتجلِّي الإلهي أكملُ القبول؛ لانّه ما من قابل من القوابل \_يقبل الفيض على نحوٍ من القبول وتعيَّن الصورة الإلهية بمظهريته\_إلاّ وفي الإنســان الكامل مثالُ ذلك على الوجه الاكمل والاتمّ؛ فروحـانيته أتمُّ الروحانيات واكملها، وطبيعته العنصرية أجمعُ الامزجة وأعدلُها، ونشأته أوسع النشآت وأفيضلها وأشملها، واستعداده لظهور الحق وتجليه أعمُّ المظهريات والاستعدادات واقبلُها، وتعيُّنُ صورة الحق والخلق في مظهريته أكملُ التعيّنات واجلُّها، وبه حصل كمال الجلاء والاستجلاء، وبه اتَّصل كمال الذات بكمال الاسماء، وكنان آدمُ لللله أولَ الصورة الإنسانية العنصرية، فهو عين جلاء تلك المرآة المُسَوّاة شَبّحاً لا روح فيه قبل وجود هذه النشاة الإنسانية الكمالية، وجلّى الحقُّ هذا الجلي الاتمُّ والمظهرَ الاعمُّ، وجلابه الصَّدَّا الذي كان في شخص العالم، وتجلَّى له فيه تجلّياً كاملاً، فرآى نفسه فيه، كما تقتضيه ذاته الكمالية، وظهر لنفسه فيه ظهوراً جامعاً بين الكمال الاسمائي والكمال الذاتي، وكمل به العالم أيضاً، فظهر الحق به على اكمل صورة؛ لأنّه على صورة آدمَ الذي هو على صورة الحق، فكان آدمُ عينَ قابلية العالم وإنسانَ عينه وعينَ جلاء قلبه القابل للتجلِّي الكمالي الجمعي الإلهي، فالصورة الإلهية الظاهرة في مرآتيته هي روح العالم، والمظهرية الإنسانية هو القلب القابل المؤمن لصورة الحق الظاهر فيه وبه عن التغيّر والتحريف عمّا هي عليه في نفسها، فافهم.

قال الشيخ\_رضي الله عنه\_: «وكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم المعبَّر عنه في اصطلاح القوم بالإنسان الكبير».

قال العبد ـ أيّده الله به ـ : اعلم : أنّ الملائكة هي ارواح القوى القائمة بالصورة الحسيّة الجسمية ، والأرواح النفسية والعقلية القدسية ، وتسميتها ملائكة لكونها روابط

١. ف: المنزَّه المثلية عن المثلية ،

وموصلات للأحكام الربانية والآثار الإلهيّة إلى العوالم الجسمانية ؛ فإنّ الملك في اللغة هو القوّة والشدّة، فلمّا قويت هذه الارواح بالانوار الربانية، وتأيّدت واشتدّت بها، وقويت النسب الربانية والأسماء أيضاً بها وعلى إيقاع احكامها وآثارها وإيصال أنوارها وإظهارها، سميّت ملائكة .

وهم ينقسمون إلى عِلْوي رَوحاني، وسِفْلي طبيعي، وعنصري ومثالي نوراني، فمنهم المُهيَّمون، ومنهم المسخَّرون، ومنهم المولَّدة من الأعمال والأقوال والانفاس، والصافّون والحافّون والعالُون.

ثم العلوي الروحاني، إمّا مجرّد عن المادّة والطبيعة وهم عالم العقول والمهبّمة، وإمّا متعلّقة بالمادّة، والمتعلّق بالمادّة إمّا متعلّق بمادّة معيّنة، أو بمادّة غير معيّنة وللمحقّق المكاشف هاهنا بحث مع غير المكاشف منهم؛ وذلك أنّ مشرب التحقيق الاتمّ يقضي أن لا تخلو الارواح عن مادة ما ؛ فإنّ الصور لا تستغني في الوجود عن المادّة، فكذلك الصور الروحية والصور العقلية المتمايز بعضها عن بعض والمتغاير بعضها بعضاً لابدّ لها من مادّة صالحة لتصور تلك الصورة، ولكن لا يلزم أن تكون مادتها طبيعية أو عنصرية، بل تكون مادّتها من نور النفس الرحماني، أو تكون مادتها من نور التجلّي الوجودي، أو نعس النفس، أو من العَماء الآتي حديثه فيما بعدُ وغيره والمقدَّم أيضاً ذكرُه فيما سلف في اسرار حروف الاسم «الله» فتذكّر.

فالعقول والأرواح العالية المجردة عند الحكيم المكاشف إنّما هي وجودات متعينة في الماهيات والحقائق البسيطة، صورها الله من العَماء، وهو النفَسُ المتضاعف المتكاثف بتوالي الفيض النفسي الرحماني المنفس عن القابل، والقابل من تاثير القابل المتعين والانفعال والانعقاد صوراً نورية، فمادة هذه الصور العقلية والأرواح العلية الإليّة هي العماء، حقيقة الحقائق وجوهر الجواهر وهوية الكلّ واصلها وهيولاها الحاملة لصور وجوبها وإمكانها، وهي الهيولي السابقة. ولقد استقصينا القول فيه في هذا الكتاب،

١. ف: استدَّت. أي قويت.

وسنُعيد الكلامَ عليه، في لا تظنّها تكراراً، لعل الله يجود بلانحة من علمها لأهل الاستعداد، والله الموفّق للرشاد؛ فإنّ العلم بها لا يحصل إلّا بتعليم الحق وتجلّيه وتعريفه بما يخص به بعض عبيده الصالحين، ولا يعرفه العقلاء بالفكر النظري والقانون الفكري من تركيب المقدّمات وترتيب المفردات، بل بالتخلّي عن الشواغل والعلائق، والتوجّه التام باحدية العزيمة، وضمود القلب إلى الموجد المتجلّي بالعلم الحقيقي والبرهان الكشفى والاطلاع الشهودي والتعريف الإلهى الوجودي بعد المناسبة الذاتية والمرتبية.

ثم الملاثكة العالية الموجودة من المادة العمائية هم الارواح العالية المهيّمة، ومنهم العقل الأول ابوالعقول وهو القلم الأعلى، وفي مرتبته النفس الكلّية من وجه، وهي الملوح المحفوظ في العرف الشرعي، والمادة العمائية التي قبلت هذه الصور النورية الروحية هي النون أعني الدواة التي اقسم الله بها في القرآن العزيز بقوله: ﴿ن والقلّم وما يَسْطُرُونَ ﴾ ودون هذه المرتبة الأرواج التي مادّتها مثاليّة نورانية مطلقة، وطبيعية نورانية، وعنصرية غير نورانية، ومثالية مقيّدة خيالية يوجدها الله من الأعمال والانفاس والأخلاق وهي الملافكة المولّدة، فعلى هذا لايخلو رُوح عن مادة يفعل فيها ما يشاء من الصور، فإمّا أنفسية حقيقية، وإمّا ربّانية إلهية حقانية وذلك في عَماء الربّ وإمّا عمائية كيانية، إمّا نفسية رحمانية، أو مثالية نورانية، أو طبيعية كلّية عرشية محيطة وفلكية كذلك، أو عنصرية سماوية أو كوكبيّة أسطقسيّة ماثية وهوائية ونارية وارضية، والموادّ من الأرضية ما يغلب على نشاته الأرضية وكذلك غيرها.

ثم اعلم: ان الملائكة لاتنحصر عدداً إلا بسدنة الاسماء الإلهيَّة التي لاتنحصر، والكلمات والآيات التي لاتنفد ولاتتناهى، وهي ارواح القوى المنبثَّة في العوالم العِلْوية والسَفْلية، والخواصُّ المنتشرة اللازمة للاعيان الوجودية المتصورة المتعينة بحسب الخصوصيات، وبمقتضى القوابل غير مجعولة الاستعداد، لكل قوة من هذه القوى روح من الارواح له ضورة نورية طبيعية وعنصرية على اختلافها وكثرتها، وقد يُتوسع في

١ . كذا في النسختين. ولعله صمود.

٢. القلم (٦٨) الآية١.

إطلاق بعض صورها روحاً للبعض الآخر بالاشرفية والافضلية المرتبية، كما أنّ الروح الملكي الذي هو روح درجة الطالع افضل وأشرف وأصفى وأنور وأقرب إلى الوحدة والبساطة من الروح المدبّر لهذا الهيكل العنصري من وجه؛ لأنّ علّته وسببه أفضل وأعلى وأقدم وأبقى، والأرواح المدبّرة للاجسام العنصرية فاتضة من الأرواح العلوية السماوية، وإن كان بعض الأرواح المدبّرة لبعض الإجسام البشرية اكمل من سائر الارواح العلوية والسفلية، فإنّ ذلك لاينافي ما ذكرنا؛ لكون ذلك باعتبار حصول التجلي الكمالي الإلهي الأحدي الجمعي. وإمّا الأرواح المدبّرة للاجسام البشرية من نوع الإنسان الحيوان في المخلف في قصورها مطلقاً عن درجة أيّ روح فرضنا من الأرواح الملكية والفلكية، فاعلم ذلك.

و لما كانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم، تبيّن فيما سلف أن ليس فيها قوّة القيام بمرآتية الذات من حيث هي هي ولا من حيث احدية جمع الذات، ولا بمظهرية الاسماء جمعاً وقرادى، وأن المظهر الكامل الجامع لمظهريات الناتية الكمالية الكلّية هو الإنسان الكامل الجامع بين مظهرية الذات المطلقة التجلّيات الذاتية الكمالية الكلّية، وبين مظهرية الاسماء والصفات والافعال، بما في نشاته الكلّية من الجمعية والاعتدال، وبما في مظهريته من الحيطة والسّعة والكمال، وهو كذلك جامع أيضاً بين الحقائق الحقية الوجوبية ونسب الاسماء الإلهيّة الربوبية، وبين الحقائق الإمكانية والاعيان الكيانية، وإمّا كماله فلإحاطته بين الحقيقتين، وشموله لجميع ما في العالمين ولجمعه كذلك بين البحرين، فهو المظهر الاثمّ، والمنشأ الجامع الاعمم، والبحر المحيط الزاخر الخضرم، والطورة الراسخ الاشمخ الاشم، فكانت الملائكة صور قواه الروحانية؛ لأنّ فيها قوى كثيرة غير القوى التي للملائكة المنبئة في العالم صورها التفصيلية، فإن الارواح الخبيئة والشياطين والعفاريت والمرأدة أيضاً من صور بعض التفصيلية، فإن الارواح الخبيئة والشياطين والعفاريت والمؤردة أيضاً من صور بعض واها، وكذلك الاسماء

١. م: الأشخم،

الإلهية صور قوى هذا الإنسان، وكذلك الدوابّ والبّهائم والحشرات والسِباع وغيرُ ذلك مّا لانذكره اعتماداً على فهمك ﴿وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقُّ وَهُوَ يَهْدِي السّبِيلَ﴾ .

قال الشيخ \_ رضي الله عنه \_: «فكانت الملائكة له كالقوّة الحسّية والروحانية التي في النشاة الإنسانية . وكلّ قوّة منها محجوبة بنفسها ، لاترى أفضل من ذاتها » .

قال العبد ابده الله به : القوى الحسية التي في نشأة الإنسان هي التي متعلّقاتها المحسوسات كالإبصار والسماع والشمّ والذوق واللمس وما تحت هذه الكلّيات من الانواع والشخصيات .

وامّا القوى الروحانية فكالمتخيّلة والمفكّرة والحافظة والذاكرة والعاقلة والناطقة ، وهذه القوى الكلّية وشخصياتها في حيطة الروح النفساني ، ومنشؤها ومجاري تصرفاتها واحكامها وآثارها الدماغ ، فكالقوى الطبيعية مثل الجاذبة والماسكة والمهاضمة والغاذية والمنبية والمربّية والمولّدة والمصورة والدافعة وشخصياتها راجعة إلى الروح الطبيعي ، وكالعلم والحلم والحقاء والإناءة والشجاعة والعدالة والسياسة والنخوة والرئاسة وغيرها عمّا تحتها من المشخصات والانواع بالمماثلة والمباينة والمنافرة عائدة إلى الروح الحقيقي الحيواني والنفساني ، وكما ان هذه القوى منبنّة في اقطار نشأة الإنسان وإن كان لكل جنس وصنف ونوع من هذه القوى محل خصيص بها ، هو محل ظهور احكامه وآثاره ومنشا حقائقه واسراره ، ولكن حكم جمعية الإنسان سار في الكلّ بالكل فكذلك العالم الذي هو الإنسان الكبير في زعمهم .

كلّياتُ هذه القوى وأمَّهاتُها بجزئياتها وانواعها وشخصياتها منتشرة ومنبَّنَّة في فضاء السماوات والارضين وما بينهما وما فوقهما من العوالم، وتعيُّناتُ هذه القوى

١. الأخزاب (٣٣) الآية ٤.

٢. عف: كالقوّة الروحانية والحسّية.

٣. عف ز فكلّ قرّة.

٤. م: المذكّرة.

٥ ـ ف: وكالقوى.

والارواح في كلّ حال بما يناسبه ويوافقه على الوجه الذي يلائمه ويطابقه، وبها ملاك الامر النازل من حضرات الربوبية، وهي في الحقيقة صور متعلّقات للنسب الربانية، وبها يقوى الوجودُ النفسي على التعيّنات وتنوّعات الظهور والتجلّيات، فافهم.

ولأن كل قوة منها مَجْلى لتجلّى الأحدية الجمعية ، ولكن تعيَّن سرِ الجمع والأحدية فيه ليس إلا بحسبه ، وظهور التجلّى فيه يقتضي خصوصيَّته ، فكانت كل قوة منها لهذا محجوبة بنفسها ، لاترى افضل من ذاتها ، وذلك كذلك ؛ لكون الكلّ في الكلّ ولكنها غابت عن اشياء كثيرة بمحبَّتها لنفسها ، كما قال : «حبُّك الشيء يُعمي ويُصِمّ فإن كون الكلّ في كل منها بحسبه لا بحسب الكلّ ، وظهور الكلّ بحسب الكلّ لايكون إلا في الكلّ ، ولكنّ الكلّ بعسب الكلّ لايكون إلا

[الأولى]: مرتبة جمع الجمع والاحدية، وهي الحقيقة الإنسانية الإلهية التي حُذي آدمُ عليها.

والثانية: صورة التفصيل الإنساني الإلهي، اعني العالم بشرط وجود الإنسان الكامل في العالم.

والثالثة: صورة احدية جمع الجمع الإنساني الكمالي، فظهور الكلّ في مرتبة جمع الجمع الإحمال، وظهور الكلّ في مرتبة احدية جمع الجمع الإحمال، وظهور الكلّ في مرتبة احدية جمع الجمع الإنساني ظهور كامل جامع بين الجمع والتفصيل، والقوة والفعل؛ فإن الكلّ في الكل إنسان كامل بالقوة دفعة بالفعل في كل زمان بالتدريج، كما قال المترجم؛ شعر:

تَجَمَّعَتُ في في سواده هِمَمُ مِلْءُ في والرّمان إحداها في مَلَّءُ في في في في في والرّمان إحداها في من ذا الرّمان إسداها في من ذا الرّمان إسداها

قال الشيخ ..رضي الله عنه ..: «وإنّ فيها» يعني في كلّ قوّة منها دفيما تزعم ــ الأهلية لكل مُتّصب عال، ومنزلة رفيعة عندالله؛ لما عندها من الجمعية الإلهية بين

كذا في النسختين. والظاهر: غابت عنها أشياء.

ما ليرجع من ذلك إلى الجناب الإلهي، وإلى جانب حقيقة الحقائق».

قال العبد: يعني - رضي الله عنه -: ان كلّ قوة من هذه القوى والأرواح الملكية تزعم في نفسها ان لها اهلية كل منزلة عالية وفضيلة سامية عندالله من القيام بمظهريات الاسماء والصفات والشؤون والتجلّيات والسمات والسبّحات؛ لما تحقّق في نفسها ان لها مرتبة الجمعية الإلهية بين ما هو راجع من تلك المناصب والمنازل الرفيعة إلى الحضرة الإلهية الوجوبية وحقائق نسب الربوبية، وبين ما يرجع منها إلى جانب حقيقة الحقائق المظهرية الكيائية؛ فإن لحقيقة حقائق العالم وحضرة الإمكان جمعية خصيصة بها، ولكل منها خصوص في جمعية ليس للآخر كما ستعلم. وقد علمت أن الكمالات في ولكل منها خصوص في جمعية ليس للآخر كما ستعلم. وقد علمت أن الكمالات في الجمعية الإلهية والمجمعية الكيائية، زعمت أن لها أهلية كل قضيلة وكمال فحبست بهذا الجمعية الإلهية والجمعية الكيائية، زعمت أن لها أهلية كل قضيلة وكمال فحبست بهذا الزعم عن كمال الحق الظاهر في الكل بعين الكل ، فزكّت نفسها وجرحت غيرها وخرجت عن الإنصاف.

قال الشيخ - رضي الله عنه و أو يو النشاق الحاملة لهذه الأوصاف إلى ما تقتضيه الطبيعة الكلية التي حصرت قوابل العالم كله أعلاه وأسفله».

عطف على قوله: «إلى جانب الحق"، وإلى جانب حقيقة الحقائق» وإلى ما تقتضيه الطبيعة الكلّية في النشاة الحاملة لهذه الأوصاف. وفيه تقديم وتاخير.

والطبيعة الكل هي الطبيعة الكلية والكل في هذه العبارة بدل أو عطف بيان، بعنى أنّ الكل طبيعة الكلية في مشرب بعنى أنّ الكل طبيعة واحدة والطبيعة التي هي الكل والطبيعة الكلية في مشرب التحقيق إشارة إلى الحقيقة الإلهية الكلية الحاصرة لقوابل العالم وموادّها الفعّالة للصور كلّها، وهي ظاهرية الألوهية وباطنها الإلهية، وهذه الحقيقة تفعل الصور الاسمائية بباطنها في المادّة العَماتية وهي منها وعينُها، ولا امتياز بينهما إلا في التعقّل لا في العين؛

١. عف: تمّا يرجع.

٢. والصحيح: إلى الجناب الإلهي كما مرّ.

٣. ف: الكلي.

فإنَّ النشاة واحدة جامعة بحقيقتها للصور الحقَّانية الوجوبية والصور الخلقية الكونية .

ثم اعلم: أنَّ الحقائق ثلاث:

[الأولى]: حقيقة مطلقة بالذات، فعالة، مؤثّرة، واحدة، عالية واجب لها [الوجودُ] بذاتها من ذاتها، وهي حقيقة الله سبحانه وتعالى.

والثانية: حقيقة مقيَّدة، منفعلة، متاثّرة، سافلة، قابلة للوجود من الحقيقة الواجبة بالفيض والتجلّي وهي حقيقة العالم.

وحقيقة ثالثة: أحدية جامعة بين الإطلاق والتقييد، والفعل والانفعال، والتاثير والتأثّر، فهي مطلقة من وجه ونسبة، ومقيَّدة من أخرى، فعَالة من جهة، منفعلة من أخرى. وهذه الحقيقة أحدية جمع الحقيقتين، ولها مرتبة الأولية الكبرى والآخرية العظمى؛ وذلك لان الحقيقة الفعّالة المطلقة في مقابلة الحقيقة المنفعلة المقيَّدة، وكلُّ مفترقين فلابد لهما من أصل هما فيه واحد مجمل، وهو فيهما متعدد مفصلً؛ إذ الواحد أصل العدد والعدد تفصيل الواحد.

وكل واحدة من هذه الحقائق النّلات حقيقة الحقائق التي تحتها، ولما سرت احدية جمع الوجود في كل حقيقة من الجزئيات والشخصيات، انبعثت إنائية كلِّ تعين تعين بانّ له استحقاق الكمال الكلّي الاحدي من حيث ما أشرنا إليه وما تحققت [من] أنّ تعين الكمال الأحدي الجمعي الاكبر إنّما يكون بحسب القابل واستعداده كما مرّ.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "وهذا لا يُعْرِفه عقل بطريقِ نظرٍ فكري [بل هذا الفنّ من الإدراك لا يكون إلا عن كمشف إلهي منه يُعسرف ما اصل صدور العالم القابلة لارواحه]».

قال العبد\_أيّده الله به\_: هذا إشارة إلى علم الطبيعة الكلّ التي حصرت قوابلَ العالم أعلاه وأسفله، والطبيعةُ الكلّية إشارة إلى ظاهرية الحقيقة الفعّالة للصور، كما ذكرنا.

واعلم: أنّ الصور أعمُّ ممّا عرفتَ عرفاً في تعريف العرف الفلسفي الظاهر والنظر الرسمي، والكشفُ والتحقيق يقضيان بانّها أعمُّ ممّا عرفوا وعرَّفوا، ولا تختص بالجسمانية، بل قد تكون الصور عقليةً وخَيالية وذهنية ونورية وروحانية وإلهية، كما جاء في الصحيح: "إنّ الله خلق آدم على صورته " فلله - تعالى - صورة إلهية نورية الاثقة بجنابه تعالى، ويقال: صورة المسالة وصورة الحال - وقال: "رأيت ربّي في احسن صورة " وكان الروح الأمين يأتي رسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - في صورة " دَحيّة " وغيره، وقد تمثّل لمريم ﴿ بَشَراً سَوِياً ﴾ مع تحقّق أنّ الأرواح غير متحيزة ، فكان ظهور روحاني في صورة مثالية ، وحقيقة الصورة هيئة اجتماعية من اوضاع شكلية في أيّ مادّة فرضت في أيّ اجزاء قدّرت ومثلت ، فافهم .

وإذا تحقّقتَ حقيقةَ الصورة، علمت انّها اعمُّ ثمّا قيل، والصور في طور التحقيق الكشفي علْويةُ وسفْلية :

والعلوية حقيقية وهي صور اسماء الربوبية والحقائق الوجوبية، ومادّة هذه الصور وهيولاها عُماء الرب ، والحقيقة الفعالة، لها أحدية جمع ذات الألوهة، وظاهر ها الطبيعة الكلية. والعلوية الإضافية هي حقائق الارواح العقلية والارواح المهيّمة والارواح المهيّمة والارواح النفسية والملكية المهيّميّة، ومادّة هذه الصور الروحانية في مشرب التحقيق والكشف النور .

وامّا الصور السفلية الإمكانية من الحقائق الكيانية مطلقة فهي صور الحقائق الإمكانية والنسب المظهرية الكيانية، وهذه الصور آيضاً منقسمة إلى علوية وسفلية، فالعلوية منها ما ذكرنا من عالم الامر أنّها علوية إضافية؛ فإنّها علوية بالنسبة إلى الحقائق الجسمانية، وموادّها وهيولاها عَماء المربوب والكونُ من النفس الرحماني، ويسمّى هذا العماء عماءً؛ لكونه مشوباً بالظلمة.

ومن الصور العلوية الكونية صور عالم المثال المطلق والمقيّد وعالم البرازخ، ومادّةً هذه الصور وهيولاها الأنفاس والأعمّال والأخلاق والملكات والنعوت والصفات.

وامَّا السفلية الكُونية فهي صور عَالُم الأجسام، وهي أيضاً علوية وسفلية:

فالعلويات هي العرش والكرسي والافلاك والكواكب والسماوات، ومادّتُها

١ . مويم (١٩) الآية ١٧ .

۲ . تامّة .

الجسم الكلّى.

والسفلية الجسمانية منها فهي العناصر والعنصريات، وهي أيضاً علوية وسفلية :

فالعلوية منها هي صور الأرواح الهوائية والنارية والمارجية، ومادّة هذه الصور الهواءُ والنار وما اختلط منهما مع باقي الثقلين من الأركبان المغلوبين في الخفيفين كما ذكرنا في الموضع الأنسب بذلك.

والسفلية الحقيقية هي ما غلب في نشاته الثقيلان وهما الارض والماء على الخفيفين وهما النار والهواء وهي ثلاث : صور معدنية ، وصور نباتية ، وصور حيوانية ، وكل عالم من هذه العوالم يشتمل على صور شخصيات لاتتناهى ولا يُحصيها إلا الله تعالى .

والطبيعة هي الحقيقة الحاملة لهذه الصور كلّها من كونها عين المادة من وجه، ومن وجه أخرى الفعّالة لهذه الصور كلّها، وحقيقتها هي الأحدية الجمعية الذاتية الفعّالة لصورتها في نفسها بنفسها. فالطبيعة الكلّ وإن كانت مظهر الفعل الذاتي الإلهي، ولكن حقيقتها حقيقة احدية جمع الصور الفعلية والانفعالية في العوالم الربانية والعوالم الكيانية، والصورة الكلية المطلقة منفعلة على الإطلاق في المادة العمائية الكلية الكبرى عن هذه الحقيقة الفعلية الذاتية للحقيقة الإلهية الكامنة في التعين الأول، وهي منه وفيه، والفاعل هو الله.

والطبيعة باعتبار آخر -من قوى النفس الكلية -سارية في الأجسام الطبيعية السفلية والأجرام العلوية، فاعلة لصورها المنطبعة في موادها الهيولانية المعلومة لحكماء الرسوم، وبالاعتبار الأول قوة كلية من قوى النفس الإلهية الفعالة للصور كلها معنويها العلمية الإلهية الازلية والعقلية والروحانية والنفسانية والمثالية والنورية والطبيعية والعنصرية والخيالية والذهنية التصورية واللفظية النفسية الإنسانية من صور الحروف والكلمات، والرُقية كذلك، فافهم وما اظنك تفهم فادرُج ؛ فليس نفسك إن

١ ، كذا في النسختين . لعلَّه: معنويَّاتها .

كنت مقيّداً للحق.

وقد اشار الله - تعالى - إلى نفسه - التي من قوتها هذه الطبيعة الكلية - بقوله: 
﴿ وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ ﴾ ﴿ ﴿ وَاصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِى ﴾ ﴿ ، فالطبيعة الكلية بهذا الاعتبار قوة من قوى النفس الإلهية الذاتية الكلية التي لا يعلم ولا يحيط بما فيها إلا الله ، كما قال الله - تعالى - إخباراً وحكاية عن العبد الصالح: ﴿ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ ما فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ ما فِي نَفْسِكَ ﴾ ﴿ ، وكسما قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : «أنت كسما أثنيت على نفسك لا أحصى ثناءً عليك لا أبلغ كل ما فيك » .

فلما كانت احدية الجمعية الإلهية، واحدية الجمعية التي بحقيقة الحقائق، واحدية الجمع التي للطبيعة الكلية في النشاة الحاملة لهذه الأوصاف كلّها من الحقية والخلقية وما تحته ما سارية بالنفس الرحماني إلى الحقائق والقوى كلّها بالكمالات والمناصب الراجعة إلى هذه الجمعيات وفي كل مَلك ملك، وقوة قوة وصورة صورة، زعمت ان لها أهلية هذه الكمالات كلّها، وانتي لها ذلك؟ ومالكل منها إلا مقام معلوم، فافهم؛ فإنّ هذا الكشف من اصعب العلوم الخصيصة بكشف مرتبة الكمال المحمدي الختمي، فإنّ هذا الكشف من اصعب العلوم الحصيصة بكشف مرتبة الكمال المحمدي الختمي، والأودّاء الإلهيين بعلومه ومقاماته واحواله ومشاهده ومنازلاته ومعاريجه؛ إنّه عليم والا وكيم حير.

ثم اعلم: أنّ الكشف عبارة عن رفع الحجب الظلمانية والنورية التي بين الحقيقة وبين المدرك منّا، فإن كان المدرك النفس أو العقل، والمدارك قواهما النفسانية النظرية والفكرية بطريق ترتيب المقدّمات وترتيب المبادئ والمفردات على الوجه المؤدِّي إلى الغايات، فهو طريق البرهان والاستدلال باللوازم القريبة والبعيدة على الملزومات، فهي وإن كانت في زعم أهلها موصلة إلى إدراك الحقائق، فليست موصلة إلى الحقائق

١. آل عمران (٣) الآية ٢٨.

٢. طه (٢٠) الآية ٤١.

٣. المائدة (٥) الآية ١١٦.

من حيث هيي هي في العلم الأزلى مجرّدةً عن النسب والإضافات، بل من كونها موجودات وملزومات ومعروضات للعوارض ولوازمَ، لا من حيث هي حـقائقُ مطلقةً ؛ فَإِنَّ ذلك لايكون إلَّا بكشف حُجُب هذه اللوازم والعروارض من حيث هي حجب كذلك؛ فإنَّ الملزومية والعارضية والمعروضية نسب عارضة على الحقائق عند تلبُّسها بالوجود العيني، فإنَّها في علم الله حقائق غيبيَّه المعنوية عَريَّة عن الوجود العبيني. أو قل: هي نسب علمية ازليّة، أو صورٌ معلوميّات الاشبياء، أو حروفٌ الكلمات النفسية الرحمانية، أو شؤونٌ ذاتُ اللاهوت، أو الأعيانُ الشابتة في العلم الذاتي، أو الماهياتُ، أو هوياتُ الموجودات من شأنها أنَّها إذا وُجدت لأعيانها، كان بعضها ملزومات ومعروضات، ويعضُها لوازمَ وعوارضَ ولواحقَ، كلُّ هذه الاعتبارات والعبارات صادقة، ويتداولها طائفة من المحقَّقين في عرفهم الخاصَّ بهم، وهي في عَرْصَة العلم الذاتي متمايزة بخصوصياتها الذاتية يُدركها المكاشفُ عند رفع الاستار، والتجلِّي والشهود\_متمايزة الحقائل لخصوصياتها، ولايدركها المفكِّر كذلك، بل إنَّما يدرك هذه الحقائق متلبِّسة بالوجود العيبي الموجب للتوجيد، والرافع للتمييز والتعديد، ونظنَ أنَّها لم تزل على هذا، وليسُ ذلَّك كُذَّلك؟ فإذا انشرحت العقول عن حجابيّات قيود العادات، وانطلقت عن عقال ضمنيات " الكاثنات، ويخلص السرُّ الإلهيِّ من أحكام التعيّن وآثار القيود الحجابية، وانكشفت عن بصائرها وأبصارها الأستارُ، حينئذ تاتّي للمُدرك أن يدرك الحقائقَ على ما هي عليها في عالم الحقائق والمعاني.

وقد يَظن العامّة من ظاهرية المتفلسفة ، ان علم الحقائق على ما هي عليها عبارة عن إدراكها في هذه اللوازم والعوارض واللواحق وانها لاتحقُّق لحقائق بدونها في الخارج ، وهذا المتفلسف المدّعي للحكمة ما عَرَف الفرق بين حقائق الأشياء وبين اعيانها ؛ فإنّه ما ادرك إلا أعيمان الموجودات ولم يدرك الحقائق -من حيث إطلاقها وباطنها -

١. م: عينيَّة,

٢. كذا. والظاهر: انسرحت.

٣. كذا في النسختين. ولعلَّه: صنعيًّات.

الحقيقية المجرّدة عن هذه العوارض واللوازم واللواحق، وهو معذور؛ لكون هذا العلم والشهود فوق طور العقل، وراء طور الفكر، والفرق بين المقامين بيّن، فانظر ماذا ترى؟

وإذا تحققت ما ذكرنا، علمت أن من الكشف ما هو عقلي ـ وهو الذي يدركه العقل بجوهره النوري المطلق عن قيود الفكر والمزاج ـ ومنه ما هو نفساني وهو ما يحصل للنفوس المطلقة عن قيودها المزاجية بإدمان الرياضات والمجاهدات من النفوس الكليّة العالية ، بكشف حجاب ما به المباينة والممايزة .

ومن الكشف ما هو روحاني، وذلك بعمد كشف الحجب النفسانية والعقلية ومطالعة الروح الإنساني لمطالع الانفاس الرحمانية.

ومن الكشف ما هو ربائي بطريق التجلّي، إمّا بالتنزل والتَدلّي، او بالمعراج والتسلّي، او بالمنازلات باسرار التولي والتجلّي، او بالجمع والتجلّي بعد التخلّي من الربّ المتولّي، وهو متعدّد بحسب تعدّدات الحضرات الأسمائية؛ فإنّ للحق تجلّياً من كل حضرة، ومن الحضرات، وأعلى التجليّات الاسمائية هو التجلّي الإلهيُّ الجمعيَّ الاحديّ الذي يعطي المكاشفات الكليّة الاحديّ الذي يعطي المكاشفات الكليّة الاحديّ الذي يعطي الكشف بحقيقة الحقائق ومراتبها، وفوقها التجلّي الذاتيُّ الاختصاصيُّ الذي يعطي الكشف بحقيقة الحقائق ومراتبها، وبحقيقة النفس والعَماء، وبالحقيقة الإلهية، وبحقيقة الطبيعة الكلّية، فافهم واعرف وبحقيقة الله من الأسرار، والله ولى التوفيق والتحقيق.

ثمّ اعلم: أنّ «الحقيقة» يصدق إطلاقها على كل ماله تحقق في الجملة بالإطلاق العامّ، فشمّ حقيقة تحقّقها بذاتها وهي حقيقة الحق، وقد تكون حقيقة تحققها لابذاتها، بل تحققها بما هو متحقق بذاته من ذاته، إمّا في العلم أو في العين أو في بعض مراتب الوجود أو في جميعها دائماً أولا دائماً، بل في وقت دون وقت. وعلى هذا يصدق إطلاق الحقيقة على الحق والحلق وعلى النسب والإضافات والجواهر والاعراض، إن قلنا إنّ الخلق له تحقق، وقد تكون الحقيقة وأحدة وكثيرة، ومطلقة ومقيّدة، فاعلم ذلك.

قال الشيخ : رضي الله عنه . : «فسمّي هذا المذكور إنساناً وخليفة . قامّا إنسانيته فلعموم نشاته وحصره الحقائق كلّها . وهو للحق بمنزلة إنسان العين من العين الذي به يكون النظر العبر عنه بالبصر ، فلهذا سمّي إنساناً ؛ فبإنّه "به ينظر الحق الى خلقه ، فيرحمُهم] .

يعنى \_ رضى الله عنه \_ : أنَّ اعتبار الحقيقة الإنسانية على وجه يكون الاشتقاق اللفظى محفوظاً فيه، إن كان بمعنى الأنس من كونها مؤنسةٌ للحقائق ومانوسة، وليس سائر الحقائق كذلك؛ لكون كلّ حقيقة غيرها ممتازةً عن غيرها بخصوصها المباين الموجب للغيرية بخلاف الحقيقة الإنسانية؛ فإنّها أحدية جمع جميع الحقائق الحقيّة والخلقية والبرزخية، فما امتازت الحقيقة الإنسانية عنها إلا باحدية جمع الجمع والإحاطة، وبها انسَتْ بالكلِّ، وانس بها إلكِلُّ بعضُه بالبعض، ولهذا لم يكن مثلُّه ' شيثاً؛ لعموم نشاته جميع النشات، وعلم عمارم غيرها؛ لأنَّها ما من نشأة من النشآت إلا وفي نشاته نظيرتها، وما من حقيقة "من الحقائق إلا وفي الحقيقة الإنسانية مُحْتَدُها واصلها؛ لأنَّ العوالم كلُّها على صورة الإنسان، كما أنَّ الإنسان على صورة الله؛ فممامن عرش ولاكسرسي ولافلك ولاروحاني ولاكوكب ولامنازل ولابروج ولا سماوات ولا أرضين ولانار ولاهواء ولاتراب ولاماء ولا مولَّد من معدن ونسات وحيموان ماش أو سماع أو سائح أو طائر أو ناش إلا وفي النشاة الإنسانية أمشالها ونظائرها. ولهذا قيل: الإنسان هو العالم الصغير، وقالوا: العالم الإنسانُ الكبير. وفيه نظر على [ما] سنُبيّنه في موضعه، فهو بصورته الطبيعية وبروحه جامع لخصائص عالم الأرواح من المهيَّمة ومن العقول والنفوس والملائكة والجنَّ، وكذلك يجمع بحقيقته

١. في بعض النسخ: حصر الحقائل.

عف من العين الذي يكون به النظر.

٣. في بعض النسخ: إنساناً ايضاً، فإنَّه به نظر الحق ... فرحمهم.

٤. أي لم يكن مثله شيء.

٥, ف: في.

الإنسانية البرزخية بين بحري الوجوب والإمكان ، وبين الإطلاق والتعين ، وقابليته الجمع القابليات ، ومظهريته اكمل المظهريات ، ومايخصة من الفيض والتجلي الم واكمل واعم والسمل . وبهذا استحق الخلافة وسجود الملائكة ؛ فإن السجود هو الدخول في الطاعة والتذلل والانقياد والخضوع ، فلما جَمَعت النشاة الإنسانية الكمالية بسعة قابليته وحيطة دائرة استعداده جميع الحقائق والقوى القائمة بصور العالم ، والمنتشرة والمطوية منها في اعلاه واسفيله ، سجدت الملائكة التي هي عبارة عن صور الواحها - لآدم هو اول مظهر إنساني ؛ لافتقار العالم في كماله إلى وجوده واستغناء الواسان بنشاته الكاملة عن العالم وما فيه ، فهو على حدته مغن عن العالم ، او كان الإنسان بنشاته الكاملة عن العالم وما فيه ، فهو على حدته مغن عن العالم ، او كان في مظهرية التجلي الذاتي الاحدي الجمعي والاسماء التفصيلية الفرعية ، والعالم بلا في مظهرية التحرك الم ولاكاف فيما ذكر ، ولهذا ما عرفته الملائكة إلا اسماء حين سالهم الحق عنها بقسوله : ﴿ أَنْ يُونِي بِالْمُ عَلَى المنافيم النورية وحقائق الإلهية الزمانية ، إشارة إلى حقائق الاسماء متجلية في صورها النورية وحقائق الموجودات القابلة لتلك التجليات مقاله الموجودات القابلة لتلك التجليات و منه الموجودات القابلة لتلك التجليات المنسان الموجودات القابلة لتلك التجليات المنست الموجودات القابلة لتلك التجليات المعادة والموساء متجلية في صورها النورية وحقائق الموجودات القابلة لتلك التجليات الموجودات القابلة لتلك التجليات و المناسقة الموجودات القابلة لتلك التجليات و المعادة والموسود الموجودات القابلة لتلك التجليات و الموسود الموسود التوسيد الموجودات القابلة لتلك التجليات و المعادة والموسود الموسود المو

١. م: الإطلاق.

٢, م: اجمع.

الضمير راجع إلى الافتقار أي كان افتقار العالم في مظهرية.

٤. البقرة (٢) الآية ٣١.

٥ . البقرة (٢) الآية ٣٣.

٦. ف: واجب الوجود.

فكلٌّ منهم لايعرف الحقَّ إلا من حيثُ مظهريته المعيَّنة وقابليته الجزئية واستعداداته ' الخصوصية؛ فالحق المسمَّى - بفتح الميم - وآدمُ المسمِّي - بكسر الميم - والملاتكة لايعرفون الحقُّ ولا أنفسَهم ولا ما يُستَند إليه من الاسماء إلا من وجه جزئي تعيُّنيُّ؛ ولهذا لمَّا أنباهم آدمُ بـاسمانهم في الحضرات الأسـمانيـة، وأظهر خصـوصيـات عبـدانيات كلَّ واحد منهم لاسم هو ربُّه، وأنبأهم بأسماء الحق، التي هم مستندون إليها التي لها السلطان والحكم عليهم قالوا: ﴿لاعلمَ لنا إلا ما عَلَّمْتَنا إنَّكَ أَثْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ﴾ ` فلهذا انسَ بهذه الحقيقة الإنسانية الكلُّ، وانس بالكلّ، فسمِّي الوجود الحق المتعيِّن في هذه الْحقيقة الكلّية المطلقة إنساناً، وهو «فعْلانُ» من الأنس على صيغة المبالغة، وسمِّي أيضاً إنسان العين إنساناً بهذا الاعتبار؛ لأنَّ العين تَأنَّس بكلِّ ما تقع عليه؛ ولايناسبه " ايضاً نور الحق المتعيِّن بالجمع في نار الفرق، وإيناسُ النور في النور مؤنس يعطى الأنسُ لناظر الناظر، ولأنَّ الإنسان من عين الإنسان آلة النظر، وإدراكُ ظاهرية المسصَّرات وإبصارُ كلِّ ذي بصر إنَّما هو بحسبه ﴿ وَكَانَ نَظرُ اللَّهِ أَحَدَياً جَمَعِياً بِأَحَدَية جَمَعِ العلم والشهود لظاهرية أحدية جمعيات الحقائق والأشياء، وليريكن في الموجودات والحقائق حقيقةٌ جمعيةُ احدية جامعة لجميع الجُمعيات إلا هذا المظهرُ الاعمُّ الأكملُ، والمنظرُ الاتمُّ الإجمعُ الأوسعُ الأشملُ، به نَظَرَ الله في إبصاره لظاهريات الحقائق كلِّها، فهو مَجلي النظر الإلهي وإنسانُ العين المنزَّهة ، فسمَّاه بهذه الاعتبارات إنساناً .

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «فهو الإنسان الحادث الازلي، والنشء الدائم الابدي». قال العبد - أيّده الله به -: أمّا حدوثه فهو من جهة صورته العنصرية خاصة ؛ فإن له صوراً علوية أفيما فوق العنصريات فقديمة ، علمية ونورية ، نفسية وروحية ، عقلية ونفسية ، ومثالية وطبيعية ، عرشية وملكية ، فالعلمية ازلية قائمة بقيام العلم ودائمة بدوام العالم الحق المشاهد الناظر بهذا الإنسان .

١. م: استعداده،

٢. البقرة (٢) الآية ٣٢.

٣. كذا، والظاهر: لإيناسه.

٤. م: علمياً.

## [معنى قولهم : والإنسان ازايُّ،]

وامّا ازليّته فلانّه العلّة الغائيّة من التجلّي الإيجادي، وبه كمال الجلاء والاستجلاء، والظهـورُ الكلي المطلق بالإظهار والإنباء، فهو ازليّ بازليّة علم العالم، كما أنّ العلم عين العالم، فيصدق عليه أنّه ازليّ نسبة إلى الأزّل، وهو الضيق و الضّنَك الذي كان لحقائق المعلومات حين استهلاكها في عين الذات العالم بها.

وامًا كونه نَشْنا دائماً أبدأ فلان الحقيقة الإنسانية هي المرآة الكلّية الإلهية الاحدية، والنشاةُ الدائمة الأبدية ، وكما أنّه أحدية الجمع الأوّل الأزليّ ، فكذلك هو تفصيل ذلك الجمع واحديةُ جمع جمع التفصيل والجمع، وما ثَمَّ إلا هو، فهو النَّشُّءُ الدائم الذي لاأول له؛ إذ هو الأول والأبدي الذي لا آخر له؛ إذ هو الآخر بعين ما هوالأوّل، فهو الدائم. والنَشْءُ الذي هو الارتفاع في النمو، والازديادُ والرُّبُوُّ باعتبار أنَّ العين الواحدة بتعينها في جميع مراتبها فرع زاد على اعتبار الاصل الذي هو عين الذات الواحدة التي اندمجتُ وتوحّدتُ فيها التعيّناتُ عَيْرُ المُثّناهِيّة ؛ لعُدم تناهي التجلّيات، فبظه ور ماكان كامناً في العين من أعيان النسب غير المتناهية تتحقّق حقيقة البشر لتلك العين الواحدة المنفصلة، في مراتب الاعداد، وكمالُ نَشْتها بكمال النشأة الإنسانية، بل جميع مراتب النَشْء له فهو النَشْءُ الدائم، وأوّل مراتب النشء الذاتيُّ الدائم مرتبةُ النفس الرحماني بالنور الوجودي والفيض الجودي المنبعث من باطن قلب التعيّن الأوّل، حاوياً محيطاً بجميع ماينطوي عليه التعيّنُ الأوّل، وينفعل انبعاث النفَس الأحدي الجمعي وامتداده وتَعاليه إلى الغاية المطلوبة التي تعلَّق بها التعيِّن الأوَّل الذي هو تاء الكناية في قوله : «أردتُ» أو «احببتُ٣،"، وهو كمال الجمع بين كمال الظهور وكمال البطون، والكمالُ الذاتي والأسمائي ينشئ مراتب الوجود؛ وذلك لأنَّ النفُس بخار هوائي أو هواء بخاري

١ . كذا في النسختين.

٢. كذا. والظاهر: ينبعث.

٣. ف: أحببت أو أردت.

خارجٌ من بطن المتنفِّس إلى ظاهر الهواء، هذا في الأنفاس المعهودة الجسمانية، فاعلم في النفس الرحماني مثلَ ذلك؟ فإنَّ القلب الذي هو التعيّن الأوَّل منطوعلي حقائق المظهرية والظاهرية والانفعالية التي هي الاجزاء الارضية نظائرها، وعلى خصائص النسب الوجودية وحقائق اسماءالربوبية التيبها ومنها حياةُ الحقائق المظهرية ولَبنُها، وهي ضَرُّبُ مَثَلُ للاجزاء المادّية في نشء النفَس والبخار؛ لكون كل بخار احدية جمع الاجزاء: الهوائية، والماثية، وما تشبُّث بهما من الأجزاء الأرْضية المحلولة'، والنارية المُذيبة الحلالة لتلك الاجزاء؛ فامتدّ النفَس الرحماني جامعاً لحقائق الفعل والانفعال في حق حضرة الإمكان مقيَّدةً، عَقَدَه بُرُودةُ القوابل الأرضية المظهرية التي في عين الجوهر النفسي؛ فإنَّ فيها الفاعلَ والقابلَ، فانعقدت الصورُ العَمائية في هذا البخار المعنوي النوري، فظهر النَّشْء العمَائي الأكبرُ، فامتدّ النشء بسيب حقائقه الثلاث الذاتية على أنحاء ثلاثة في جهات ثلاث معنوية، علواً وسفَّلاً ووسطاً، حمِّعياً احدياً برزخياً، وتعيَّن في عين النفَس جميعُ الحقائق الفعلية والانفعالية ، فتعيَّنت في النفس المتعالى الحقائق الإلهيةُ المؤثِّرةُ الفعَّالة المنوِّرة للشريفة صوراً إِلَهِ أَنْ النَّهِ وَتَعَيِّناتُ وَالْحَالِيَّةِ وَالمَدَّ النش، النفَسي - الممتدُّ المنطوي على الحقائق المظهرية الارضية الانفعالية ـ إلى التحت والسفّل بالطبيعة؛ لما تقتضيه مرتبة الانفعال والتاثر المظهري الكياني، فملا العَماءُ بصُورَه المذكورة محيط فلك الإشارة، وعَقَدَها بُرُودةُ جوِّ الإمكان، وانعقدت صورٌ كيانية، وتعيّناتٌ وجودية إمكانية، وتنوّعاتُ تجلّيات تقييدية روحانية، وجسمانيةٌ مُلْكية وملكوتية، غيبية وعينية وجبروتية، فانتشأ النشء الكوني والعالم الخَلقي، وأولَ هذا النَّشُّء الكوني العقلُ والقلم واللوح والعرش والكرسي، ثم طبقاتُ السماوات، ثم الأرْضيَّاتُ على الترتيب المذكور، حتى حصلت النشاة البشرية الإنسانية، وجميعُ هذه النشآت نشأة هذا المسمّى إنساناً ومع قطع النظر عن الإنسان؛ فإنَّ الذات المطلقة مع تجلَّ

١ . م: المجلوة وف: المحلوة. والصحيح ما اثبتناه.

٢. ف: النورية.

٣. م: مع تجلى. لعله: الذات المطلقة تعالى تجلّى عن.

عن النشء والانتشاء، فإلانسان الحقيقي هو النشء الدائم الأزلي الأبدي، فما ثَمَّ إلَّا نشأة الإنسان في عالم الفرقان، وفي مقام الجمع والقرآن.

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ : «والكلمةُ الفاصلة الجامعة» .

يشير - رضي الله عنه - إلى ما بينًا فيما تقدّم أنّ الكلام اللاث: كلمة جامعة لحروف الفعل والتاثير، وأخرى جامعة لحروف الانفعال والتاثير، وكلمة جامعة لحروف المختلف البرزخي الرابط بين الاعلى والاسفل، والظاهر والباطن، وهذه الحقائق والحروف والكلمات البرزخية جامعة بين حقائق الوجوب وحقائق الإمكان من وجه، وفاصلة بينها أيضاً باعتبار، ومع كونها جامعة وفاصلة ليست لها عين زائدة ممتازة عن الطرفين امتيازاً خارجاً مُخرجاً عن كونها احدية جمعها، فهو الجامع الغاصل بهذا الاعتبار.

قال الشيخ \_ رضي الله عنه \_ : ﴿ فَتُمَّ الْعَالَمُ بُوجُودُهُ ۗ ، فَهُو مِنْ الْعَالَمُ كَفُصَّ الْخَاتَمُ مِنْ الْخَاتُمُ وهُو مِحلَّ الْنَقْشُ والْعَلَامَةُ ﴾ .

يشير .. رضي الله عنه .. إلى مَا مُنْ الله الله الله عنه .. إلى مَا مُنْ الغالم؛ لم يحصل كمالُ الجلاء والاستجلاء، الذي هوالعلّة الغاثية من الإيجاد.

وأمّا قوله: «تمّ [العالم] بوجوده» ولم يقل «به» فلانّ الإنسان له تعيّن أزلي علمي وبانسحاب الفيض الجودي" العيني عليه تكمل مراتب طهوره ونشره.

وأمّا كونه فصَّ الخاتم فلانّه محلّ نقش الحكمة الكلية المنقوشة باحدية جمع نقوش الفصوص الحِكْمية كلّها، كما سبق، فتذكّر .

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «هو محلّ النقش، والعلامةُ التي بها يَختم المَلك على خِزائته وسمّاه خليفةً من اجل هذا؛ لانه - تعالى - الحافظ خلقه كما يَحفظ الخّتمُ

١. كذا في النسختين. والظاهر: الكلم.

٢. في بعض النسخ بدل قوله: ففتم العالم بوجودها: فقيام العالم بوجوده.

٣. ف: الوجودي.

٤. في يعض نسخ الفصوص: على خزائنه.

الخزائن؟ فما دام خَتْمُ الملك عليها لا يَجْسُر أحد على فتحها إلا بإذنه، فاستخلفه في الخزائن؟ فما دام خَتْمُ الملك عليها لا يَجْسُر أحد على فتحها إلا بإذنه، فاستخلفه في حفظ العالم، فلا يزال العالم محفوظاً مادام فيه هذا الإنسانُ الكامل؟.

قال العبد - ايده الله به -: «نقش الفصّ» هو الكلام المحتوي على الحكمة التي اقتضت وجودً العالم على الترتيب المشهود والنظام الموجود.

و«العلامة» هي خصوص المقام المحمدي من تلك الحضرة التي منها بحسبها تنزل الحكمة الخاصّة بذلك الفصَّ ؛ فإنّ قلب كل نبيٌّ كامل هو محلّ نقش الحكمة ، والعلامة هي خصوص الحكمة المحمدية الإلهية من ذلك الاسم الذي تُستَنَد إليه حكمتُه المنزلة عليه، وعلامة هذه الحكمة الإلهية احديةُ جمع جميع التجلّيات الاسمائية، وبها يُختم الملك بقوَّته وشدَّته، فما يُسَدُّ الْحَلَلُ ـ الذي تقتضيه التفرقةُ المباينة التي في حقائق العالم من الخصوصيات التي بها يتميّز بعضها عِن بعض . إلا باحدية الجمع الجامع لصدّعها، والموجودِ لتفرقة جمعها، وبها يَقُوي على حفظ خزائن العالم فيها، وبها سرى سرُّ أحدية الجمع النَّفسي الرحماني بالتجلُّي الواحردي الإحساني، وجَمَع بين الحقائق المتبوعة وتوابعها، والنسب المكروب ولوازمها وعوارضها ولواحقها بعد التمييزات الذاتية التي لها في عالم المعاني من حضرة العلم الذاتي، فإذا جَمَعها الوجودُ الواحد في هذه المثاني والمعاني، ورابُ صَدْعَها، وشَعَبَ شَعْتُها وجَمْعَها، انحفظت العوالم كلُّها مادامت الخزائن مختومةً بختم علامة احدية الجمع الخصيص بالحكمة التي هي معنوية النقش المحيط بجميع النقوش الحكُّمية التفصيلية؛ فتلك العلامة عبارة عن الإنسان الكامل الذي هي احدية جمع جميع الجمعيات؛ لأنَّه الاسم الأعظم، والاسم الاعظم هو العلامة على مسمَّاه، فهو ظاهرية الإنِّيَّة الإلهية، والله هويَّتُه وباطنه، ولهذا سمَّاه خليفةً؛ إذ الخليفة ظاهر بصورة مستخلفه في حفظ خزاتنه، والله ـ تعالى ـ هو الحافظ لخلقه بختمه على خزائنه، فمادام هذا الختم الأحدي الجمعي عليها لاتتسلط على فتحها الحقائقُ المباينة والمتمايزة التي في حقائق خزائن العالم إلَّا بإذن الله؛ فإذا

١ . في بعض نسخ القصوص: في حفظ الملك.

اذن لهذا الخاتم الإنساني الكمالي الاحدي الجمعي بالخروج عن الدنيا، وأمَرَه بالانفكاك عن جزئيتها إلى الأخرى، انتهت الجزئية وخرجت عنها السكينةُ.

وامّا تسمية العالم بالجزئية فلما ذكرنا في شرح الخطبة أنّ حقائق العالم - القابلة لتعيّنات التجلّيات الوجودية بخصوصياتها - هي التي تحقّقت بها حقائق الاسماء والصفات التي هي خزائن الآلاء والهبات، ومنها ومن حضراتها تتنزل البركات، فحقائق العالم خزائن هذه الخزائن الاسمائية، فلاتزال خزائن العالم محفوظة مادام فيها الإنسان الكامل، فافهم.

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ: «الاتراه إذا زال وفك الختم عن خزاتة الدنيا، لم يَبْقَ فيها ما اخزنه الحق"، وخرج ما كان فيها، والتحق بعضه ببعضه ، وانتقل الامر إلى الآخرة، وكان ختماً على خزانة الآخوة ختماً ابدياً».

قال العبد: اعلم: أنّ دار الوجود والحدة، وانقسامها إلى الدنيا والآخرة بالنسبة إليك؛ لانّهما صفتان للنشاة الإنسانية، فادنى نشأته الوجودية العينية النشأة العنصرية، فهي الدنيا؛ لدّناءتها بالنسبة إلى تشاتها التورية الإلهية، أو لدّنُوها من فهم الإنسان الحيوان.

ولمّا كانت النشآة الإنسانية الكليّة في الدنيا نشاتين: نشأة فرقانية تفصيلية، ونشأة الحدية جمعية قرآنية، وهذه النشأة الدنياوية كثيفة، وصورتها مقيَّدة سخيفة من مادّة جامعة بين الظلمة والنور، مشوبة فيها باكدار الغُصنص والمِحن نوريَّة السرور، وهي أيضاً من قبيل النفس الناطقة، والنفس الناطقة من بعض قواها القوّة العملية، وهي ذاتية لها، وبها يعمل الله لأجلها في كل نشأة وموطن صورة هيكلية يُنزِّل معانيها فيها، ويُظهر

ا. في بعض نسخ الفصوص: وقك من خزانة.

كذا في النسختين. والصحيح -كما في بعض نسخ القصوص -: اختزنه.

٣. في بيض نسخ الفصوص: ببعض.

٤. في يعض نسخ القصوص: فكان.

٥. م: بإدراك.

قواها وخصائصها وحقائقها بها، ويحفظها، ويقيها، وكانت هذه النشاة الجامعة بين النور والظلمة لاتقتضي الدوام على هذه النظام والقوام، ولابد لها من الانخرام والانصرام؛ لان قُوى مزاجه العنصرية غير وافية، ولا لجميع ما في النفس من الحقائق والدقائق بكافية، وهذه الحقيقة على العقول المنورة الصافية غير خافية؛ فإن في النفس من الحقائق مالا يَظهر بهذه النشاة العنصرية الثقيلة، مثل كون صورته روحانية نورانية لطيفة ملائمة للروح، وخصائصه بحسب الروح لابحسب المزاج، بخلاف هذه النشاة العنصرية السفلية الثقيلة؛ فإن الروح والنفس فيها بحسبها، وكذلك خواصهما وحقائقهما.

فلمًا لم تَف هذه النشاة بذلك؛ لكونها من مادّة متنافرة متضادّة، وهيولي متباينة متحادَّة، وقد حصل لها بحمدالله في مدَّة عمرها ـالتي كانت تُعْمُر [فيها] أرضَ جسدها من الأخلاق الفاضلة، والملكات الكاملة والعِيلوم والاعمال الصالحة الحاصلة ـ كمالًا فعلى؛ لما صار لها جميعُ ماكان بالقوَّة بالفيعل؛ فينشيء الله\_تعالى\_من ذلك بالقوَّة العملية الذاتية للنفس [ما] إذا فُكَّ عن خزانة الدنيا، وقبض الله إليه انوارَ اسمائه ـ التي هي حقائقُ خزائن النعم والآلاء الإلهية ﴿ وأسرارُ خِزائن خِزائنه المذكورة \_ قبضاً يسيراً ، فتقلُّصت انوار التجلِّيات إلى الحضرات، والأرواح الجزئية المدبِّرة إلى كلِّيات ارواح السماوات، والتحق كلُّ فرع في هذه النشاة إلى أصله الذي منه انبعث، ولم يُبْقُ فيها مخزوناتُ نعُم الأسرار والأنوار، وأرزاق الاحكام والآثار؛ لاختلال القابل، وزوال المظهر الزائل ـ كما ذكرنا ـ صورة أخراوية روحانية ملائمة للنفس الناطقة في جميع أفاعيلها وخصائصها بحسبها من مادّة روحانية حاصلة للنفس من تلك الاخلاق والاعمال · والقوى والملكات الصالحة، فتظهر بحقائقها وخصائصها وآثارها في تلك الصورة ظهوراً يقتضى الدوام إلى الابد غير مقيَّدة باجل معيَّن وامد معين واحد؛ لان مادَّتها روحانية وَحُدانية نورية، بخلاف هذه النشأة العنصرية الثقيلة المُظلمة الحاصلة للنفس من عناصرَ مختلفة متباينة متضادّة تقتضي لحقائقها الانفكاكُ لولا جمّع احدية الجمع المحمر

١ . م: الجمعي .

#### ۱۸۰ / شرح قصوص الحكم

النفسي النفسي لها بحياته الروحية النورية الباقية ، فاقتضت تلك النشأة الروحانية البقاء والدوام ؛ لرسوخ حقائقها وأصولها الروحانية في جوهر الروح اعني الاخلاق والنعوت والصفات والعلوم ودوام التجلّي النفسي الإلهي فيها ؛ فإذا انتقل الأمر إلى الآخرة ، وظهرت النفوس والأرواح الإنسانية في صورها الروحانية البرزخية والمثالية والحشرية ، وغلبت الروحية على الصورية ، والنورية على الظلمة ، واختزن الحق الأسرار والانوار والحقائق في تلك الصور الأخراوية ، ﴿وَإِنَّ الدَّار الآخِرة لَهِي الْحَيُوانُ ﴾ كان الإنسان باحدية جمعه ختماً على تلك النشاة الأخراوية إلى الأبد ، فافهم .

قال \_ رضي الله عنه \_: «فظهر جميع ما في الصورة الإلهية من الاسماء في هذه النشاة الإنسانية».

يعني - رضي الله عنه - على الوجه الافضل الأكمل؛ فإن ظهور الحقائق الاسمائية في الصور الكلية الاحدية الجمعية الكمالية ظهور جمعي احدي كمالي، بخلاف ظهورها في الصور التفصيلية الفرقائية؛ فإن ظهورها فيها متفرق تفصيلي، بمعنى ان ظهور الحقائق الاسمائية الالهية في كل كامل كامل جمعي احدي كلي بحسب المظهر الاجمع الاكمل، وظهورها في كل جزء من العالم جزئي بحسبه كذلك، وقد لايظهر في أكثر أجزاء العالم أكثر الاسماء فضلاً عن أن تظهر تماماً بكمالها، وذلك في اسماء مخصوصة بالإنسان، وظهورها في الإنسان تماماً على الوجه الاكمل.

قال\_رضي الله عنه\_: «فحازت رتبة الإحاطة والجمع بهذا الوجود، وبه قامت الحجة لله\_تعالى\_على الملائكة».

يعني رضي الله عنه .: في قوله - تعالى - : ﴿ أَلُمْ اقُلُ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ ﴾ ` . قال - رضي الله عنه .. : «فت حفَّظُ بما " وعظك الله بغيرك، وانظر أمِن ابن أتي

العنكبوت (٢٩) الآية ٦٤.

٢. البقرة (٢) الآية ٣٣. وفيها: ﴿غيبَ السموات؛ بدلَ ﴿مالا تعلمون›.

٣. في بعض نسخ الفصوص: فقد.

٤. من أين أوتي على من أوتي عليه. ساقطة من بعض النسخ.

على من أتي عليه».

يريد إتيانَ المعاتبة وتوجَّهُ المطالبة من قِبل الحقّ على الملائكة في اعتراضهم على الحق وجَرْحهم لآدمَ وتزكيتهم أنفسهم ،

قال \_ رضي الله عنه \_: قفإن الملائكة لم تقف مع ما تُعطيه نشأة هذه الخليفة '، ولاو قَفَتْ مع ما تُعطيه نشأة هذه الخليفة '، ولا و قفَت مع ما تعطيه أحد من الحق إلا ما تعطيه ذاته [وليس للملائكة جمعية آدم]».

يريد - رضي الله عنه - عدم وقوف الملائكة مع الأدب الذي تقتضي مرتبة خليفة الله تعالى بعد إخباره - تعالى - لهم: أنّه ﴿ جاعِلٌ فِي الأرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ وتُعطيه نشاته الأحدية الجمعية من الكمال والإحاطة، وعدم وقوفهم أيضاً على ما توجب مرتبة الألوهية من الأدب والوقوف عند الأمر الإلهي، فاعترضوا على الحق تعالى، كما قال جلّ وعلا حكاية عنهم: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيها مَنْ يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الدَّماءَ ونَحْنُ نُسَبِّعُ بِحَمْدِكَ وَنَقَدْسُ لَكَ قالَ إِنّى اعْلَمُ مالا تَعْلَمُونَ ﴾ أَ

فجمعوا بين الاعتراض على الله والجراح والطعن فيمن عداً ه الله وزكاه عندهم، وبين تزكيتهم انفسهم، وكل هذه الأمور منافية لنشاتهم المقتضية أن لا يعصُوا ما أمرهم الله [به]، ويفعلوا ما يامرهم [به]. والذي يقتضيه الادب والتحقيق من العبيد بالنسبة إلى الحق أن لا يعترضوا عليه في أوامره ونواهيه ويمتثلوها. والذي تقتضي نشأة الخليفة هو النزول إليه والدخول تحت حكم خلافته وجمعيته، لا الجراح والطعن فيه، ولاسيما ونشأتهم على ما ادّعوا من التسبيح والتقديس - تقتضي عدم الاعتراض وحسن القبول والتلقي لما يُلقى [إليه] ويلقى ؟ فإن نشاتهم وحدانية بسيطة روحانية نورانية، لا تقتضي الاعتراض و التنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر، والتنافر،

١. م: الخليقة.

ني بعض نسخ الفصوص: تقتضيه.

٣٠ ٤. البقرة (٢) الآية ٣٠.

٥. كذا في النسختين. ولعلَّه: يُلْفي.

بل مقتضى نشاتهم الإيمانُ والطاعة والعبادة الذاتية والتنزيه والتقديس والخيرُ لاغيرُ، إذليس لهم ولا لغيرهم أن يَعرفوا كلَّ ما في نفس الحقّ، بل ما فيه من الحق، ويعرفون الحقّ من حيث ما هم عليه "وليس للملائكة جمعيّة آدمَ كما مرّ، فكان الأوجب والأولى والأوجه والاحرى أن يتّصفوا بالإنصاف، ويُنْصفُوا له بالاعتراف، لاالاستنكاف والاعتساف؛ لإحاطته وجمعيّته وسعَته، دونهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «ولا وكَفَتُ إلا مع الاسماء الإلهيّة التي تخصُّها وسبَّحتِ الحقُّ بها وقدَّستُه».

يعني اسماء التنزيه والتقديس: كالسبوح، والقدوس، والطيّب، والطاهر، والنور، والواحد، والأحد، والعلميّ، واخواتهم (وما علمت أنّ لله اسماءً ما وصل علمها إليها، كالخالق، والرازق، والمصور، والسّميع، والبصير، والمطعم، وغير ذلك ممّا يتعلّق بالتدبير والرازق، والملك والسلطان والتعيم والعذاب والموت والهلاك والسقم والشفاء، وسائر الاسماء التي تخصّ عالم الاجسام والطبيعة «فما سبّحت الحقّ بها ولاقدّسته، فغلب عليها ما ذكر فاقعة من عالم الاجسام والطبيعة «فما سبّحت الحقّ بها ولاقدّسته، فغلب عليها ما ذكر فاقعة من من المنتقدة والمنتقدة والمنتقدة المنتقدة النتقدة المنتقدة المنت

يعني \_ رضي الله عنه \_ ما عندها من الجمعية السارية في نشاتها بالنفَس الرحماني الأحدي الجمعي «وحكم عليها هذا الحالُ، فقالت من حيث النشاة».

يعني: بلسان التنافي والتنافر الذي بين الوحدة والبساطة الملكيّتين وبين الكثرة والتركيب الجسمانيّين. ﴿ ﴿ أَتَجْعَلُ فِيها مَنْ يُقْسِدُ فِيها ﴾ وليس إلا النزاع الدعاء وماشاكلهما وهو النزاع .

«وهو عينُ ما وقع منهم» في الاعتراض «فيما قالوه في حق آدمَ هو عين ما هم فيه مع الحق» والاعتراضُ على الله عين النزاع مع مَن لا مُنازِع له، وجَرَّحُ آدمَ عين سَفُّكُ دمه ؛ لأنّه طلبُ عدم خلقه وإيجادِه .

١ ، م: اسمها ،

في بعض نسخ الفصوص: فما سبّحته بها ولا قدّسته تقديس آدم.

٣. البقرة (٢) الآية ٣٠.

ثم قال رضي الله عنه : "فلولا أن نشأتهم تُعطي ذلك ، ماقالوا في حق آدم ما قالوه".

يعني - رضي الله عنه - : النزاع والاعتراض من حيث ما ذكرنا من سراية احدية
جمع النشأة الطبيعية الكلية ، "وهم لايشعرون" بذلك ؛ لغلبة الحال وحكم البساطة
والوحدة بالفعل ظاهراً ، واعطى ذلك هذا الاعتراض والسعي في الجرح ، فقالوا في
حق آدم ما قالوه وهم لايشعرون .

قال\_رضي الله عنه\_: «فلو عَرَفُوا نفوسهَم، لعلموا؛ ولو علموا لعُصموا».

أي إنَّ مقتضى ذاتهم ونوريَّتهم ويساطتهم هو عدم الاعتراض والاعتساف، والاتّصافُ بحقائق الإنصاف. لعُصموا عن وقوع المنازعة .

"ثمّ لم يقفوا مع التجريح حتى زادوا في الدعوى عاهم عليه من التقديس والتسبيع. وعند آدمٌ من الأسماء الإلهية مالم تكن الملائكة تقف عليها؛ فما سبّحته بها ، ولا قدّسته عنها تقديس آدم وتسبيحه ».

قال العبد: اعلم: ان التسبيح تعريف الحق والثناء عليه باسماء السلب والتنزيه، ولما كان في نشأة آدم من حقائق الكمال ونقائضها من النقائص التي ليست في نشآت الملكية، فما اثبت الملائكة على الحق أي وما عرفته من حيث تلك الكمالات الحقيمة بالجمعية الإنسانية، ولا نزهت الحق ولاقدسته ولاسبحته عن نقائض تلك الكمالات من النقائص تسبيح ذوق وتقديس حال، تقديس آدم وتسبيحة؛ لكونه جامعاً لحقائق الكمالات ونقائضها وعدم جمعية الملائكة، فافهم.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "فوصف الحقُّ لنا ماجرى لنقف عنده ونتعلَّم الأدب مع الله تعالى، فلا ندّعي ما أنا متحقق به وحاو عليه بالتقيَّد؛ فكيف أن نُطلق في الدعوى، فنعم بها ما ليس لي بحال، ولا أنا منه على علم».

يعني - رضي الله عنه -: كما ادّعت الملائكة مطلقاً في التسبيح . «فنفتضح؟!» عند

١ . في بعض نسخ القصوص: فما سبَّحت ربّها بها.

٢. في بعض نسخ الفصوص: ما نبحن متحققون به وحاوون عليه بالتقييد ... ليس لنا بحال و لا نحن منه على علم .

۱۸٤ / شـرح فصـوص الحكــم

المطالبة، ونتعرّضَ المعاتبةً.

قال\_رضي الله عنه \_: «فهذا التعريف الإلهي عمّا أدّب الحقُّ به عباده الأدباء الامناء الخلفاء. ثم نرجع إلى الحكمة فنقول».

### [مقام الأدب]

قال العبد: اعلم: ان مقام الادب اعلى المقامات، ويقتضي المعاملة مع الحق والخلق بحسب ما تقتضي مراتبهما، ولايتحقق به إلا اهل الامانة الإلهية، وهي صورة الله \_ تعالى \_ التي حُدي آدم عليها حين عرضها على سماوات الروحانية وأرض الجسمانيات، ﴿فَابَيْنَ اَنْ يَعْملْنَها﴾ اي لم يُطفّن ذلك ولم يستطعن العدم أحدية جمع الجمع عندمنها ﴿وَآشفَقُن مِنْها وَحَبلَها الإنسان الكامل الحامل لواء الحمد، واحدية جمع جميع حقائق السيد والعبل، ﴿إِنَّه كَانَ ظَلُوماً ﴾، لعدُوله عن العدل في استهلاك استعداده الكمال الكلّي في أمور جزئية وأحوال ناقصة، ﴿جَهُولاً ﴾ برتبته انه هو المظهر الاتم الاشمل، والحليقة الإكبر الإكمل ونعين اتصافه بهذا الظلم والجهل بسبح الحق عنهما ولحمده بنقائضهما، من الكمال على الوجه الاكمل، فالأمناء هم الأدباء آهل الامانة الإلهية وهم الخلفاء الذين استخلفهم الله في حفظ خزائنه وخزائن خزائنه، فتذكر الله من فتذكر أنه فتذكر أنه

قال الشيخ - رضي الله عنه - : «اعلم أنّ الأمور الكلّبة وإن لم يكن لها وجود في عينها، فهي معقولة معلومة بلاشك في الذهن؛ فهي باطنة لاتزال عن الوجود العيني، ولها الحكم والأثر في كلّ ماله وجود عيني، بل هو عينها لاغيرها، أعني أعيان الموجودات العينية».

١ . م : الإمامة.

٢ . ف: سماوات الروحانيات .

۳. کذا،

٤. الأحزاب (٣٣) الآية ٧٢.

قال العبد: اختلفت النسخ وفي البعض ْ منها: «لاتَزول».

فإن قلنا: «لاتَزال» فـ «باطنة» منصوب، وفيه تقديم وتاخير، والتقدير: «فهي لاتَزال باطنةً عن الوجود العيني»، أي لاتظهر أعيانُها، وإن كانت موجودةً في العلم الإلهي وبالنسبة إلى الحق.

وإن قلنا «لاتزول» فظاهر. يعني: أنَّ الأمسور الكليَّة وإنَّ لـم تكن مسوجسودة في اعيانها؛ لكونها إذ ذاك مشخَّصةً، وإذا تشخَّصت لم تكن كلِّيةً، فهي لاتزول عن الوجود العيني؛ لظهور احكامها وآثارها في كل ماله وجود عيني؛ فإنَّ الأمور العامَّة \_ كالوجود والعلم والحياة التي تعمّ الحقّ والخلق- وإن لم توجد في الاعيان؛ لكونها كلِّياتِ لايمنع نفس تصوّر معناها عن وقوع الشركة فيها ، فإنّها ـ من حيث هي هي مع قطع النظر عن إضافتها إلى الحق أو الخلق ل-حقائق كلّية تُطلق على كل من اتّصف بها، وقامت به من حق أو خلق، فهي-من كبرنها كلِّيةً مطلقة عن الإضافة \_ لاتزال باطنةً؛ إذ لاتوجد في الاعيان، ومع كونها كذلك باطنةً، فإنّها لاتزول عن الوجود العيني؛ لوجود آثارها وأحكامها في إعيان الموجودات، بل هي تحقيقها في كل ماله وجود عيني، فإنَّهَا لاتبطن ولاتزالُ بأطنةً من كونها كلِّيةً، وكونُها كلِّيةً اعتبارٌ ثان مسبوقٌ باعتبار حقائقها مجرَّدةُ عن كونها موصوفةٌ بالكلِّية أو غيرها، فهي بحقائقها في كل مَن قامت به لابكلّيتها؛ فإنّ الوجود في القديم والمحدّث هوهو، والعلْمَ في كل عالم عالم علمٌ، وكذلك الحياة فهي في كل موجود عينيٌّ عينُها غيرٌ زائدة عليها وجوداً وشهوداً، لاعقلاً؛ فإنَّ العقل ينتزع عن الموجود وجودَه ويتعقَّله زائداً على الموجود، وليس ذلك إلا في التعقّل لافي العين، فامْعن النظرُ وانْعم.

قال - رضي الله عنه ..: «ولم تَزُل» تلك الحقائقُ الكلّية «عن كونها معقولةً في نفسها؛ فهي الظاهرة من حيثُ اعيان الموجودات كما هي الباطنة من حيث معقوليّنها». قال العبد: أمّا كونها ظاهرةً فمن حيث إنّها في كل موجود عينيًّ بماهيستها

١ . م: وفي يعض منها.

٢. ف: إلى الخلق أو إلى الحقّ.

وحقيقتها، وهي فيه عينه غيرٌ زائدة عليه؛ لعدم امتيازها عنه في الوجود.

وأمّا كونها باطنةً فلائها من حيث تعقّلها الأمورَ الكلّية عامّةٌ ينتزعها [العقل] وياخذها كليةً لايمنع نفس تصوّرها عن وقوع الشركة فيها، فهي من كونها كذلك. باطنةً معقولة لاوجودلها إلا في العقل.

قال. رضى الله عنه.: «فاستناد كلّ موجود عيني لهذه الأمور الكلّبة».

يعني: استنادُ الموجودات من كونها صوجودةً، والعلماءِ من كونهم علماءً، والاحياءِ من كونهم احياءً إلى هذه الكلّيات العامّة .

قال\_رضى الله عنه\_: «التي لايمكن رفعها عن العقل».

أي لاتُزال من كونها كليةً معقولة .

قال: «ولايمكن وجودها في العين». اي لايتشخّص من كونها كليةُ «وجوداً تزول به عن أن تكون معقولة».

يعني: أنّ هذه الكلّيات وإلى كأنت في كل موجود عيني عينه، فذلك لا يُخرجها عن كونها معقولة ؛ فإنّ كونها معقولة باطنة هومن كونها كلّية ، وكونها عين كل موجود عيني هو بحقائقها لابكليتها ؛ لوجود تميّز تعقّل كلّيتها عن تعقّل حقيقتها في العقل، وعدم تميّز حقيقتها عن الوجود العيني، ولا يُخرجها أيضاً كذلك كونها معقولة وكلية عن كونها بحقيقتها في كل موجود عيني عينه، بمعنى انها لا تزيد عليه ولا تمتازعنه.

قال\_رضي الله عنه.: «وسواءٌ كان ذلك الموجود العيني موقّتاً أو غير موقّت؛ [إذ] نسبة الموقّت وغير الموقّت إلى هذا الامر الكلّي واحدة».

يريد رضي الله عنه بالموقّت الحادث الفاني من العالم، فظهور هذه الأمور الباطنة المعقولة الكلّية بالاعيان الحادثة التي وجودها موقّت غير مؤبَّد يكون موقّتاً كذلك غير مؤبَّد يكون موقّتاً كذلك غير مؤبَّد كوجود زيد مشلاً وعلمه وحياتِه، كهو عير ابدية بل هو موقّتة، وظهورُها لمن ليس وجوده موقّتاً ولامتناهياً غيرُ موقّت ولامتناه؛ لانضياف هذه الحقائق الكلّية

١ . في بعض نسخ الفصوص: الكلِّي المعقول.

۲و ۳. کدا.

النسبيَّة المعقولة إلى كل موجود عينيّ وظهورها فيه بحسّبه وبموجب ما تعطيه ذاتُه .

قال ـ رضي الله عنه ـ : "غير ان هذا الامر الكلّي يرجع إليه حكم من الموجودات العينية بحسب ما تطلبه حقائق تلك الموجودات العينية، كنسبة العلم إلى العالم والحياة إلى الحي فالحياة حقيقة معقولة، والعلم حقيقة معقولة متميّزة عن الحياة، كما ان الحياة متميّزة عنه، ثم نقول في الحق [تعالى]: إن له علماً وحياة، فهو الحي العالم. ونقول في الملك: إن له علماً وحياة أن العالم. ونقول في الإنسان: إن له حياة في الملك: إن له علماً وحقيقة الحلم واحدة، وحقيقة الحياة واحدة [ونسبتها إلى وعلماً] فهو الحي نسبة واحدة] ونقول في علم الحق: إنّه قديم، وفي علم الإنسان: إنّه حادث، فانظر ما أحدثته الإضافة من الحكم في هذه الحقيقة المعقولة».

قال العبد - ايده الله به - : اعلم: ان الحقائق الكلية مطلقة ، لها من حيث هي هي خصوصية ذاتية لا تُخرجها عن تلك الخصوصية الذاتية إضافتها إلى الموجودات العينية كحقيقة العلم - مثلاً - معنى قائم بالذات العالمة ، به تسمّى عائمة ، وهو في طور التحقيق عبارة عن إدراك المعلوم، وكشفه بما هو به هو وبما هو عليه في عينه على وجه الإحاطة والتمييز عن غير هذه حقيقة العلم ، وليست إضافتها ونسبتها إلى الحق أو إلى الخلق مُخرجة لها عن هذه الحقيقة الخصوصة ، ولكن يعود إليها من إضافتها إلى كل موجود عيني - إذا أضيفت إليه - أن تكون فيه بحسبه ، فإن كان المضاف إليه وجوداً قديماً مطلقاً ، كان علمه قديماً مطلقاً كذلك ، وإن كان المضاف إليه حادثاً ، مقيداً ، موقت الوجود ، كان علمه حادثاً مقيداً كذلك ، وهذا مما اقتضت هذه الحقائق بشرط الانضياف ، فهي لاتزال على ذلك مادام ذلك الشرط مقترناً بها ،

قال - رضي الله عنه -: «وانظر إلى هذا الارتباط بين المعقولات والموجودات العينية، فكما حَكَم المعلمُ على مَن قام به بأن يقال فيه: إنّه عالم، كذلك حَكَم الموصوفُ

المي يعض نسخ القصوص: حياة وعلماً.

٢ و ٣. ما بين المعقوفين سقط من كلتا النسختين.

به على العلم بانه حادث في حق الحادث، قديم في حق القديم، وصار كل واحد، يعني من المضاف والمضاف إليه «محكوماً به [و] محكوماً عليه»، يعني من جهتين مختلفتين.

قال\_رضي الله عنه \_: "ومعلوم أنّ هذه الأمورَ وإن كانت معقولة " أي لها وجود في العقل والعلم "فإنّها معدومة العين [موجودة الحكم] " يعني في الوجود العيني، لانها لم تتعيّن في الوجود تعيّناً شخصياً غيرَها " من الأعيان الموجودة، وإلا لكانت شخصيةً، وأشير إليها، ولم تكن كلّيةً .

قال \_ رضي الله عنه \_: «كما هي محكوم عليها إذا نُسبت إلى الموجود العيني . فتقبل الحُكمَ في الأعيان الموجودة» ؛ فإنَّ ظهورها في الأعيان بحسبها «ولاتقبل التفصيلَ ولاالتجزّيَ ؛ فإنَّ ذلك مُحال عليها ؛ فإنَّها بذاتها في كل موصوف بها» .

يعني: أنَّ الإضافة والنسبة لاتخرجها عن حقائقها كما قرَّرنا.

قال\_رضي الله عنه\_: «كالإنسانية في كلّ شخص شخص من هذا النوع الخاص لم تتقصل ولم تتعدّد بتعدّد الاشاخاص ، ولا يوجت معقولةً».

يعني: أنّها لو تفصَّلتُ وتعدّدتُ بتعدّد الأشخاص، لكانت عن أصلِ كثرةٍ فيها وهي واحدة في حقيقتها .

قال\_رضي الله عنه \_: "وإذا كان الارتباط بينها وبين من له" وجود عيني قد ثبت، وهي نِسَب عدمية، فارتباط الموجودات [بعضها ببعض] اقرب أن يُعقل؛ لأنّه على كل حال بينها جامع أوهو الوجود العيني وهناك، فما ثَمَّ جامع. وقد " بعد الارتباط بعدم الجامع، فبالجامع أقوى وأحقُّ».

١ . ما بين المعقوفين سقط من كلتا النسختين .

۲. اي کتعين غيرها.

٣. لمي بعض نسخ الفصوص: بين من له وجود عيني وبين من ليس له وجود عيني.

في بعض نسخ القصوص: بينهما جامع.

٥ . في بعض نسخ الفصوص: وجد الارتباط .

يعني - رضي الله عنه - : أنّ هذا الأمر العامّ من حيث عدم تعينّه في الوجود العيني متميّز، وتميّزه عن الأعيان الوجودية في الخارج أمر عدمي، وهو معدوم العين، ومهما ساغ الارتباط بينها - مع كونها معدومة الاعيان - وبين الموجودات العينية، فوجود الارتباط بين الموجودات أولى وأحقّ، وعلى هذا يكون الارتباط بين الموجود القديم الحق، وبين الحادث الخلق ثابتاً صحيحاً، وهو المطلوب.

قال - رضي الله عنه -: «ولاشك آن المحدث قد ثبت حدوثه وافتقاره إلى محدث احدثه؛ لإمكانه لنفسه، فوجوده من غيره، فهو مرتبط به ارتباط افتقار، ولابد آن يكون المستند إليه واجب الوجود لذاته غنياً في وجوده بنفسه، غير مفتقر، وهو الذي اعطى الوجود [بذاته] لهذا الحادث فانتسب إليه [ولما اقتضاه لذاته كان واجباً به]».

قال العبد\_أيِّده الله\_: كونُ العالم مكناً في حقيقته يقتضي أن يكون في ذاته مفتقراً. إلى المرجّع في الوجود؛ لأنّ المكن من حيث هو مكن مع قطع النظر عن المرجّع \_ نسبتُه إلى الوجود والعدم بالسَّواء، فهو من حيث هو ممكن ليس بأولى أن يُوجِّد، وإلا لكان واجباً، ولا أن لايوجَد وإلا تكان عننه وكل عننه الوجود فليس بممكن والالكان الممكن باللاوجود اولى ولم يكن محناً، وكذلك كل واجب الوجود فليس بممكن بالإمكان الخاصّ، وإن صدق إطلاق الإمكان العامّ عليه عرفاً خاصاً، فإنّا لانعني بالإمكان العام إلا عدم الامتناع، فلمّا لم تكن للممكن اولويّة الانحساز إلى آحد النقيضين، افتقر في تعيّنه - إما في الوجود أو في العدم - إلى المرجّع، وعلى جميع التقادير ثبت افتقاره إلى المرجّح، وهو الحق الواجب الوجود لذاته؛ لأنَّ المفتقر إليه إن لم يكن واجبَ الوجود، لزم أن يكون عكناً أو متنعاً، فإن كان عكناً فالقول فيه كالقول في كل محكن، ولزم إمّا الدور وإمّا التسلسل في العلَّة، وهما باطلان عقلاً، وإن كان ممتنعاً، فلايصلح أن يكون واجبُ الوجود مالا وجود له، ولا قابلاً للوجود، فلم يَبْقَ إلا أن يكون المرجّع الواهب للوجـود واجبَ الوجـود لذاته غنيّاً في وجـوده بذاته عن الغير، غيرً مفتقر إليه. وليس المراد من الواجب إلّا ذاتاً لا انتقار بها في وجودها إلى الغير، فوجودها إذن من ذاتها ضروري واجب.

فإن قيل: الوجوب في تعقُّله مفتقر إلى تعقُّل ماليس بضروري الوجود واجبة ، فهو إذن من الحقائق النسبية ، وفيه رائحةُ الافتقار ، وتوقّفُ تعقُل الوجوب على الامتناع أو الإمكان كتوقّف تعقَّله على تعقَّل غيره .

قلنا: لايلزم من توقّف تعقّل الواجبية على تعقّل غيرها توقف تحققه في ذاته على تحقق ماليس كذلك، أو على عدم تحقق غيره كذلك؛ فإنّ ثبوت الوجود بالذات امر ذاتي للواجب الوجود بالذات، فلايفتقر في ذلك إلى غيره ولايتوقف عليه، ولكن الواجب الوجود مفيض من وجوده ووجوبه على ما ليس كذلك، ومستلزم له في الوجود؛ الوجود المستلزم لوجود غيره؛ والموجب له لايتاخر في تحققه عن لازمه في الوجود؛ لتوقف وجود اللازم على الملزوم، ولكن عدم اللازم قديستلزم عدم الملزوم في الدلالة، وإذا ثبت وجوب الوجود لذات من عينها ونفسها، وثبت افتقار غيرها في وجوده إليها، فمهما وبحد ذلك الغير في وجوده من فيض وجود واجب الوجود بالذات، فبالضرورة يُنسب ذلك الغير في وجوده إلى من افاض عليه الوجود، ولابد أن تكون عنه إليه، والمقتضى أمراً لذاته لايزال عليه مادامت ذاته.

فلما اقتضى الحق الواجب الوجود فيضه وهو الوجود المطلق - أن يُفيض الوجود على الحلق المقيد، كان واجباً به بالضرورة؛ إذ الإله يقتضي وجود المالوه، والربُّ يوجب المربوب، والخالق يستلزم وجود المخلوق؛ وذلك من كونه إلها رباً موجداً أو مفيضاً للوجود بالذات وعلة، لامن حيث ذاتية الذات المطلقة عن كل وصف ونعت، الغنية عن العالمين؛ فإن اعتبار ذاتية الذات سابق ومتقدم على جميع الاعتبارات.

ولما كان وجوده عينَ ماهيته، فلاتلزم مساوقة وجود الحادث لوجود القديم، ولكنّه من كونه مفيضاً للوجود وموجداً لهذا الحادث يُوجَدعنه الحادثُ، فالارتباط من قِبل الحادث بالافتقار الذاتي إلى محدِث يُحدثه ويوجده على التعيين، ومن قِبل الموجد

بالإيجاد والاستلزام.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «ولمّا كان استناده إلى مَن ظهر عنه لذاته، اقتضى أن يكون على صورته فيما يُنسب إليه [من كل شيء] من اسم وصفة».

يعني: من حيث اقتضائه أن يكون على صورته بحيث لايخرج الاسم والصفة من حقيقتها الخاصة، وإن اوجبت الإضافة نعتاً، ليس لها بالفعل، بل بالصلاحِبة وبشرط الإضافة كما ذكر في حقيقة العلم والحياة.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «ما عدا الوجوبَ الذاتيَّ؛ فإنَّ ذلك لايصح في الحادث وإن كان واجب الوجود، ولكن وجوبه بغيره لابنفسه».

قال - رضي الله عنه -: "ثم لَتَعَلَّمُ أَنَّهُ لَمَا كِانَ الأمر عَلَى مَا قَلْنَاهُ مِن ظهوره بصورته، احالنا - تعالى - في العلم به على النظر في الحادث، وذكر أنّه أرانا آياتِه فينا " فاستدللنا بنا عليه، فما وصفْناه بوصف إلا كنّا نحن ذلك الوصف ».

يعني - رضي الله عنه -: لمّا قرر انّ الخليفة ظاهر بصورة المستخلف فيما استنابه فيه، ونَسَبه إليه، وملّكه إيّاه، لاجَرَمَ انّه - تعالى - أحاله في العلم به على النظر في الحادث في كل ما نُسب إليه من صورة على صورة القديم، فإذا عرفنا المخلوق على الصورة بنسبه ولوازمه الثبوتية - كماليّها وغير كماليّها - استدللنا بكمالاننا الثبوتية - التي أعطانا الكاملُ بالذات - على ثبوت الكمالات له على الوجه الاكمل، واستدللنا أيضاً بنقائصنا ونِسَبنا غير الكمالية [على] أنّها منتفية عن موجدنا وثابتة له نقائض تلك

١. ف: او.

٢ . كذا في النسختين. والظاهر: بل بذات.

٣. قي بعض نسخ الفصوص: آياته فيه.

النقائص من الكمالات، وفي الحقيقة ما وصفناه بوصف إلّا كنّا نحن ذلك الوصف. والتحقيق يقتضي أنّه ليس لنا من الأمر شيء، بل كل مالناً فمنه، كما قال: ﴿وَمَا بِكُمُ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ ﴾ فما وصفناه بنا إلّا من حيث كوننا به فيه منه له.

يَ قَالُ رَضِي الله عنه \_: ﴿ إِلَّا الوجوبَ الحَاصُّ الذَاتِي، فَلَمَّا عَلَمْنَاهُ بِنَا وَمِنَّا، نَسَبْنَا إليه كلَّ مَا نَسِبناهُ إِلَيْنَا».

يعني \_ رضي الله عنه \_ : من حيث إنّ نسبة نسبة الشيء نسبة لذلك الشيء ولازمُ لازمه بالوسط .

قال\_رضي الله عنه\_: «وبذلك وردت الاخبار الإلهية على السنة التراجم [إلينا]، فوَصَف نفسه لنا [بنا]، فإذا شهدناهُ شهدنا نفوستنا، وإذا شهدتنا شهدَ نفسه».

قال العبد - آيده الله تعالى به - : اعلم: ان الله علم نفسه ذات نسب مستهلكة الأعيان في احدية ذاته وهويته المطلقة وازاد او احب ان يُظهرها في الوجود العيني، أو يُظهر هويتها فيها بحسبها، وكانت متعايرة الاعيان في التعين بالعلم الذاتي كعلم الواحد العالم بانه ذو نسب وضيت من ينبوع الحمد العالم بانه ذو نسب وضيت المحمد المحمد

فاعلم أنّا نحن صور تلك النسب الذاتية والشؤون الغيبية، اقتضانا بالذات من كونه إلهاً موصوفاً بالموجدية، منعوتاً بالربوبية، فلمّا وصّف نفسه لنا بنا-اعني بالنسب

١ . النحل (١٦) الآية ٥٣.

۲. م: له.

والاسماء والصفات التي نحن صورها ـ واحالنا في المعرفة والعلم به علينا بقوله الحق، على لسان رسول الصدق: «من عرف نفسه فقد عرف ربه» فعلمنا به انفسنا، وعلمنا من علمنا بنا علمنا به، فما علمنا إلا بنا وما علمنا أما علمنا إلا به، فما علمنا إلا إياه به منه فيه، وما علمنا انفسنا إلا فيه عينه، فنحن فيه هو عينه، وهو فينا نحن اعيائنا؛ لانا فيه شؤونه الذاتية ونسب نسب الإنية الغيبية، وهي الهوية العينية، فإذا شهدنا فيه شهد نفسه، وإذا شهدناه فيه أو فينا شهدنا أنفسنا، فما نحن إلا وجودات تعينية وتجليات وجودية، نفسية، ظاهرة بخصوصيات أعياننا وماهياتنا التي هي شؤونه الذاتية ونسبه وجودية، نفسية، الوحدانية، فافهم.

قال-رضي الله عنه .: "ولا نشك آنا كثيرون بالشخص والنوع، وانا وإن كنا على حقيقة واحدة تجمعنا، فنعلم [قطعاً] ان نَم فارقاً، به تميزت الاشخاص بعضها عن بعض، ولولا ذلك ما كانت الكثرة في الواحدة.

يعني: -رضي الله عنه -: ان هذه الشؤون وإن اشتركت في أن كلاً منها شان ذاتي له او نسبة من نِسب الألوهية، ولكنة لاين ان تكون لكل شان منها خصوصية، بها يتميّز عن غيره، فتلك الخصوصيات هي التي اوجبت تعدّد الاشخاص وتمايز ها بشخصياتها عند وجودها العيني بموجب وجودها العلمي، فالوجود وإن كان موجوداً للكل، ولكن الخصوصيات الذاتية تُعيِّن الوجود الواحد بحسبها، فيختلف ظهور الوجود الحق الواحد الأحد في جميع مراتب العدد، ويتكثر بحسب القوابل المختلفة المتكثرة، ولولا هذا السر، لم تظهر الكثرة المتعقلة في الواحد ظهوراً وجودياً، ولا الكثرة الوجودية في أحدية الجمع، كما نقول: «مدينة واحدة» مع اشتمالها على

١. ولعُمْري إن ما حققه الشارح العظيم في المقام تمامُ الكلام في مسالة علمنا بالحق تارة على وجه البساطة ، وتارة على وجه التساطة على وجه التركيب والعلم المضاعف، وإنّا نعلم ذائنا من جهة تقومنا بمبدا الوجود من دون علمنا وتوجّهنا بهذا العلم، ثم نستدل من جهة تقرّمنا به -تعالى - على توقّف علمنا بذائنا على علمنا به أولاً، ثُمَّ علمنا بذائنا وهويّتنا وعلمنا به و ذائنا مطويّان في وجودٍ واحد، وهناك علم واحد ينحل إلى علمين - اشتياني -.

البيوت والدُّور الكثيرة، وكقولنا: «كتاب واحد» [مع أنّه] ذو حروف وكلمات كثيرة، والشخص واحد» [مع أنّه] ذو أجزاء وأعضاء كثيرة.

قال \_ رضي الله عنه \_: «فكذلك أيضاً، وإن وصفنا بما وصف به نفسه من جميع الوجوه، فلابد من فارق وهو افتقارنا إليه في وجودنا، وتوقف وجودنا عليه ولا لإمكاننا وغناه عن مثل ما افتقرنا إليه . فبهذا صح له الازل والقدم الذي انتفت عنه الاولية التي لها افتتاح الوجود عن عدم فلا تُنسَبُ إليه [الاولية] مع كونه الاول. ولهذا قيل فيه : الآخر، فلوكانت أوليته أولية وجود التقييد ، لم يصح أن يكون الآخر للمقيد والا لا تخر للممكن ولان المكنات غير متناهية ، فلا آخرلها . وإنّما كان آخراً ولرجوع الامر كله إليه بعد نسبة ذلك إلينا .

قال العبد ـ ايده الله ـ : كما أنّا وإن كنّا مشتركين في الاستناد إلى الحق والدلالة عليه وفي القيام بوجوده الواحد، ولكنّا كثيرون بالاشخاص والخصوصيات الذاتية، والتفرقة فيما بيننا ظاهرة، فكذلك إذا دلنّا عليه؛ فإنّ دلالة كلّ منّا بخصوصية ليست في الآخر، وكذلك وإن وصفّا على وصفي به نفسه واعطانا الاتصاف باوصافه جميعاً والتسمّي باسمائه طرآ، فلابد من فارق بيننا وبينه لانشاركه فيه اصلاً، وهو وجوبه الذاتي الفرد به من ذاته دوننا، وأمّا الفارق من قبلنا الذي خصصّنا به دونه فهو افتقارنا جميعاً إليه على التعين في الوجود؛ وذلك لامكاننا الذاتي، كما مرّ، فتذكّر .

واعلم: أنّ في الإمكان سرّاً شريفاً ذكرنا في موضعه، فاطلبه من هناك، إن لم تعثر عليه من هاهنا، فقد اومانا إليه في مواضعَ تمّا سلف وفيمًا خلف.

وقوله: «عن مثل ما افتقرنا إليه» يدلّ على شمول الافتقار ومرتبتّي الوجود اعني مرتبتي الحق والخلق؛ لكون الوجود يشملهما، والحقمن حيث ذاته ووجوده الذاتي غنيّ

أي نسخة من القصوص: عما وصف نفسه.

٢. في نسخة من الفصوص: وليس إلا افتقارنا، وفي م: ليس ذلك.

٣. في بعض نسخ الفصوص: في الوجود.

٤. في بعض نسخ الفصوص: وجود تقييد. وفي م: وجود التقيد.

عنّا ونحن مفتقرون إليه بذواتنا في وجودنا، ولكنّ الربوبية من كونها تقتضي المربوب بحقيقتها، والخالقية لاتُتعقّل بدون المخلوق وجوداً وتقديراً؛ فئبت الافتقار للنسب الإلهية في تعينها الوجودي والتعقلي إلى متعلّقاتها؛ ضرورة توقف الأمور الإضافية والنسبية على طرفيها وافتقارها إليها، ولايقدح ذلك في الغنى الذاتي؛ فإنّ الله غني بذاته في وجوده ازلا وابداً. وهذا الافتقار المذكور ليس إلّا في النسب الاسمائية؛ فإنّ الألوهية والربوبية والخالقية والرازقية وغيرها حقائق يتحقّق وجودها بالمالوه والمربوب والمخلوق والمرزوق، والغنى لله في ذاته؛ لكون وجوده من ذاته، لكون وجوده من ذاته، وعين ذاته.

ولهذا السرّصح له الأزل والقدّمُ ، يعني نفي الأوكية والمسبوقية عن وجوده الذاتي، فلا أول له سابقاً عليه، بل هو الأول السابق بوجوده المطلق الذاتي على التعينات الوجودية التقييدية، وليس متعلق الحدوث والقدم حقيقة الوجود، بل تعينه بحسب الأزمان والاوقات والمواطل والمراتب لاغير، والتعين نسبة عدمية أيضاً مع قطع النظر عن المتعين.

١ . م: التقدّم.

٢. المؤمن أو غافر (٤٠) الآية ٣.

قال ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ فَهُو الآخِرُ فَي عَينَ أُوَّلَيَّتُهُ ، وَالْأُوَّلُ فَي عَينَ آخِرِيَّتُهُ ﴾ .

يعني - رضي الله عنه - : ان الوجود المطلق هو الاول على الإطلاق، ثم إن تعين وتقيد الوجود بتنوع التجلي في مراتب تعيناته فهو في حقيقته على اول الإطلاق الاصلي؛ لأن التعين والتقيد نسبتان لاتقدحان في إطلاقه الحقيقي الذي ليس في مقابلة التقييد، بل هو معنى ذاتي للذات. نعم، الإطلاق والتعين يستلزم تعقلهما انتفاء البداية والنهاية، والافتتاح والاختتام، شمل بنور هويته وإنيته المطلق والمقيد، فإن العين المطلقة عين المطلق اللامتعين وعين المتعين غير المتناهي في تعينه، لا إلى ابد ابد الابد، فهي هي في اللاتعين الاول الساطن وفي التعين الآخر الظاهر، فما قم إلا هو هو، فهو الأول في عين آخريته والآخر في عين اوليته.

قسال - رضي الله عنه -: "ثمّ لتعلم" أنّ الحق وصف نفسه بالله ظاهر باطن واوجد العالم عالم غيب وشهادة لنُدرك الباطن بغيبنا والظاهر بشهادتنا. ووصف نفسه بالرضا والغنضب، وأوجد العالم ذا عوف ورجاء، فنخاف غضبه ونرجو رضاء". ووصف نفسه بانّه جميل وذوجلاك، فاوجكناعلى هيئة وأنس، وهكذا جميع ما يُنسب إليه ويسمى به. ثم عبر عن هاتين الصفتين باليدين اللتين توجهتا على خلل الإنسان الكامل؛ لكونه الجامع لحقائق العالم ومفرداته».

قال العبد - ايده الله به - : اعلم: أنّه لمّا كان الإطلاق الذاتي الذي تستحقه الذات ليس في مقابلة التقييد والتحديد، بل إطلاق عن التقييد بالإطلاق الذي [في] مقابلة التقييد، فهو إطلاق عن التقييد وعن الإطلاق بجمعه الذاتي بينهما جمعاً، غير متقيد الفيا بالجمع، بل مطلقاً عن كل اعتبار، ولا لسان في هذا المقام ولا حكم ولا اسم ولا صفة، بل بَهْتٌ بَحْتٌ، وخَرَسٌ صرف.

١ . في يعض نسخ الفصوص: ليعلم.

٢ . في يعض نسخ الفصوص: ظاهر وباطن.

٣. م: فيخاف غضبه ويرجو رضاه.

٤. م: توجّهثا منه على.

وبتحقق التعين الأول مفتاح مفاتيح الغيب يتعين للعين المطلقة تعين ولا تعين و وبتحقق التعين الأول النسب الذاتية وإطلاق وتقييد، ووحدة وكثرة، وفعل وانفعال، فتُعيَّن بالتعين الأول النسب الذاتية وهي: الأولية والآخرية، والباطنية والظاهرية وهو من حيث التعين بلا اعتبار التعين واللاتعين لا أول ولا آخر، ولا باطن ولا ظاهر، ولا نسبة هذه النسب ولا لانسبتها آحق واولى، ولكنة تعالى من حيث إطلاقه باطن، وقد جعل الباطن بحجاب عز غيبه عن أن يُحاط به أو يتناهى، أو يكون له بداية، فله الجلال، وهو من حيث تعينه ظاهر جميل بجمل القصد إليه والاستناد من كونه مبدأ للتعينات الشؤونية الكلية مفاتيح وهي فيه هو، وهو فيها هي؛ فظهرت الاثنينية بالتعين الأول للعين الواحدة بالوحدة الحقيقية، وهي من حيث حضرتها الجلالية تقهر أعيان الأغيار، وتغضب عليها غيرة أحدية، ولكنها من حيث التعين ترضى عن كل معين قابل ومتعين مقبول رضى خصيصاً بخصوصيته؛ لكونه جهد واستطاعته كما قال:

المستبصر، فقال: المستبصر، فقال:

امالي سوى أنت خسلبي جهد الفقير الملال». فتأمّل أيّها المتأمّل.

وبموجب هاتين السدين اللتين لهما القبض والبسط، والعطا والمنع، والرفع والوضع، أوجدنا ذوي خوف ورجاء، وقبض وبسط، وهيبة وأنس، فنهاب جلاله، وناتس بجماله، ونخاف غضبه، ونرجو رضاه. فظهرت فينا أحكام الاثنينية، المذكورة في اليدين، كما أشار إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم - بقوله: "وخلق آدم بيديه" الحديث، وقال الله - تعالى - لإبليس ﴿مامَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدُ لِما حَلَقْتُ بِيدِيهُ ﴾ .

١. ص (٣٨) الآية ٧٥.

وكما اظهر الله من هاتين اليدين المباركتين لآدمَ عند تجلّيه، فقال له: إخْتَرْ أَيْتَها شئت، فقال آدمُ: اخترتُ بمين ربّي، وكلتا يدّي ربّي بمين مباركة، ففتح ـ سبحانه ـ بمينه، فإذا فيه آدمُ وذريّته، ولذلك خمّر الله بيديه طينة آدمَ اربعين صباحاً.

فكان ربنا - تبارك وتعالى - يتجلّى على صورته التي خَلق آدم عليها ويخمّ طينته بيديه المباركتين حتى تخمّ فيها ببركة توجّهه الكلي الجمعي الإلهي سر احدية الجمع الذاتي الإلهي بين يديه، حتى بَدَت فظهرت في طينته، صورتُه المباركة على احسن تقويم، وأكمل تعديل وترسيم، فظهرت فيه جميع الحقائق الجلائية القهرية والجمالية اللطفية، وكمل به، وفيه سر الإطلاق والتقييد، والتعين واللاتعين، فكان اكمل كُون واجمعه واعمة، وأحمعه واعمة وأعمة.

قال الشيخ - رضي الله عنه - : «فالعالم شهادة والخليفة غيب، ولهذا احتجب السلطان ووصف الحق نفسة بالحجب الظلمانية وهي الاجسام العنصرية الكثيفة والنورانية وهي الارواح والعقول والتقوس وعالم الامر والإبداع، والعالم بين لطيف والنورانية وهي الارواح والعقول والتقوس وعالم الامر والإبداع، والعالم بين لطيف وكشيف، فهو عين الحجاب على تقييم فالإيدوك الحق إدراكة نفسة ولايزال في حجاب لايرفع مع علمه بانه متميز عن موجده بافتقاره [و] لكن لاحظ له في وجوب الوجود الذاتي الذي للحق، فلايدركه أبداً. فلايزال الحق من هذه الحقيقة غير معلوم علم ذوق وشهود؛ لانه لاقدم للحادث في ذلك».

قال العبد - ايّده الله به - : خلق الله آدم على صورة الرحمن، كما نطق به الصادق الذي ما ينطق عن الهوى؛ لأنّ الخليفة على صورة مستخلفه فيما استُخلف فيه واستُنيب، وإن لم يظهر بصورة مستخلفه فما هو بخليفة.

ثم خلق الله العالم على صورة آدمَ؟ لما ذكرنا أنَّ العالم صورة تفصيل النشاة

١ . في بعض النسخ: ولهذا تحجُّب السلطان. وفي م: يحجب.

٢. في بعض نسخ القصوص: فالعالم بين كثيف و لطيف وفي م: من لطيف وكثيف وهو عين.

٣. م: ولايدرك.

٤ . في بعض النسخ : قلايزال في .

الإنسانية، والإنسان صورة جمعها الأحدية؛ فهو غيب العالم، والعالم شهادته وظاهره؛ لكون الكثرة والتفرقة حجاباً ظاهراً، والجمعية الأحدية غيباً باطناً، فالإنسان روح العالم وقلبه وسرة الباطن ولبه، ولهذا السر وبحد احتجاب السلاطين والخلائف ضرب مثال للامر، حتى يكون غيباً، كما أنّ اللبّ غيب في القشر، وذلك اليق بعزة الخليفة وعظمته، كما أنّ الله - تعالى - وصف نفسه على لسان رسولنا بالحبب، فقال حملي الله عليه وسلم - : "إن لله سبعين الف حجاب من نور وظلمة»، فالاحتجاب بالحبيب من نور وظلمة»، فالاحتجاب بالحبيب من مقتضيات السلطنة والخلافة.

ولما كان العالم بين لطيف وكثيف، جسم وروح، قد تعين الوجود الحق عامراً لعوالمهما وكثراتهما غير المتناهية، وكل من العالمين حجاب على الآخر، فتحجّب اللطيف بالكثيف، والكثيف، فالعالم عين اللطيف بالكثيف، فالكثيف، فالعالم عين حجابه على نفسه، فلا يُدرِك الحق التأولا من وراء هذه الحجب الكثيفة واللطيفة ووذلك لانه لاحظ له في الوجوب الذاتي ولائه مفتقر في الوجود إلى من يتوهم أنه غيره، فلايزال في حجاب الغيرية ما بينها أغيار ولائه مفتقر في الوجود إلى من يتوهم أنه عقره والخصوصيات الذاتية، فلو شهد العالم العين المعتجبة بحجب الغيرية عن اعين اعيان والخصوصيات الذاتية، فلو شهد العالم العين المعتجبة بحجب الغيرية عن اعين اعيان الاغيار - أنها بالحقيقة عين هذه الاغيار، لزال عن عبنها الغين والحجاب، ولكن العزة والغيار - المعتبرة الوجيتا الغيرية، ولابد، فولو رحمنا هم وكثيفنا ما بهم من ضر للجوا في طغيانهم والغيرة الوجيتا الغيرية، ولابد، فولو رحمنا هم وكثيفنا ما بهم من ضر للجوا في طغيانهم والغيمة ويعمه وي المناب الغيرية ولابد الغيرية ولابد المعتبرة العبرية العبرية العبرية ولابد الغيانه ولكن العزة العبرة العبرية العبرة العب

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "فما جَمع [الله] لآدم بين يديه إلا تشريفاً، [ولهذا قال الشيخ - رضي الله عنه -: "فما خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ وما هو إلا عينُ جمعه بين الصورتين : صورة العالم وصورة الخلق، وهما بدا الحقّ. وإبليسُ جزء من العالم، لم تحصل له هذه الجمعيةُ. ولهذا كان آدمُ خليفة، فإن لم يكن ظاهراً بصورة من استخلفه

١ , المؤمنون (٢٣) الآية ٧٥ .

٢. ص (٣٨) الآية ٧٥.

فيما استخلفه فيه، فما هو خليفة، وإن لم يكن فيه جميع ما تطلبه الرَعايا التي استُخلف عليها ـ لأنّ استنادها إليه، فلابدّ أن يقوم بجسميع ما تحتاج إليه ـ وإلا فليس بخليفة عليهم]».

وذلك لأنَّ الكمال في أحدية جمع الجمع، ثم الكمالاتُ كلُّها إنَّما تَفيض من أحدية جمع هاتين اليدين المباركتين الإلهيتين، فوجب أن تكون الكمالات المنبعثة من اليدين مجتمعةً فيه مع اضعافها ؛ إذ الهيئة الجمعية الأحدية تعطى في الجامع أن يَظهر فيه كلُّ حقيقة من حقائق اليدين بهيئة الجمع، ولهذا توجّهت المطالبة والمؤاخذة على إبليسَ الذي هو جزء من العالم في امتناعه عن سجود آدمَ ؛ لكون الواجب على كلِّ قوَّة من القوى الروحية والقوى الطبيعية جمعاً وفرادي، هوالإذعانَ والانقيادَ والطاعةَ والدخولَ تحت حكم صاحب الجمعية بين اليدين الليتين في قبضتهما عالمُ الأرواح اللطيفة وعالم الطبيعة الكثيفة، وإبليسُ في إحداهما، ولكن حقيقة إبليسَ منافية لحقيقة آدمَ بالحقيقة والطبع؛ لانَ حقيقة آدمَ اللَّهُ صورةً ظاهرية أحدية جمع الجمعيات الإلهية والجمعيات الكونية، وإنّما جمع الله له بين أليه إن الإن الإنسانية التي هي حقيقته تقتضي الاعتدال وكمالَ الجمع بين التعين والإطلاق، والكثرة والوحدة، وعدمَ الانحصار في تعيّن جزئي، بخلاف حقيقة إبليسَ؛ فإنّها صورة الانحراف التعيُّني الحجابي إلى الإنانية الجزوية المتقيدة بالاستعلاء والاستكبار، والظهور والعلوّ على حقيقة العين؛ إذ التعيّن يَكُفُر العينَ ويحجبه ويعلو عليه. وهذه الحقيقة تقتضي التفرقة النارية المعتلية على باقى العناصر.

فلما تباينت الحقيقية في الحقيقة ويحسبها، ولان نشأة كل واحد منهما تُضاد نشأة السبب المضادة الحقيقية في الحقيقة ويحسبها، ولان نشأة كل واحد منهما تُضاد نشأة الآخر في الجزء الاعظم؛ فإن الجزء الاعظم في نشأة الإنسان الماء، ثم الارض، وهما يُعطيان بحقائقهما وصورهما وقواهما وروحانياتهما اللين والإذعان والطاعة والقبول والانقياد والإيمان والثبات والوقار والتُوكرة والسكينة والحشوع والاستكانة والعبودية والتنذلُل والعلم والحلم والإناءة وماشاكل ذلك، والجنزء الاعظم في نشأة إبليس

والشياطين النارُ، وهي بحقيقتها وصورتها وروحانيتها تعطي الاستعداد والاستكبار والخفة والطيش والسفوف والكبر والخيلاء والتسلط والجبروت والكفر والجُحُود والحقد والحسد؛ لانّه صورة الانحراف العنصري التعيني، كسا قلنا: إنّ التعين يعلو على المتعين فيه، ويطغو ويكفره أي يستره وما له ثبات؛ فإنّ نورالعين المتعينة في حجابية كلّ تعين يَخرفه ويُحرقه، ومن حق التعين أن يلعن ويطرد وينفي عن وجه العين المتعينة في ذلك التعين؛ لكونه حجاباً على من تعين به وفيه من وجه وإن كان دالا عليه من وجه لخرَ، فمن كان مشهوده أنّ وراء التعين أمراً هو منه يشاهد الحقيقة في الحجاب، ومن لم يشاهد إلا حجابية التعين، حجب به، والتعين حجاب على نفسه، فلايرى العين يشاهد إلا حجابية التعين، حجب به، والتعين حجاب على نفسه، فلايرى العين عشاهد إلا حجابية المحتجب، وهذا المن عقيمة الحجاب عن وجه المحتجب، وهذا كلّ تعين يدّعي انانية هوبها محتجوب عن غيره وعن عينه وعين الكلّ التي بها قيام الكلّ وهد قيّام الكلّ وقد اشرنا إلى هذا السر غيراء الرائية واللامية أيفا أبقولنا: شعرن

لا يَحْجُنُكُ أَشْكَالَ يَشْكُلُ فِي مِنْ الْمُسْكِلُ فِي مَا الْمُسْكُلُ فِي السَّارِ واسترار وكن به قطناً في اي مَظهـــسره بَدْءٌ فيفي الأمر اظهـار واسرار كالبحر بحر على ماكان في قِدَم ثمّ الحسوادث أمرواج وأنهار

ومَن حُجب بالتعيّن، طلب الاستبدادَ والتفرّدَ بتعيّنه الجزئي؛ إذ لاقدَم له في الكلّية والاحدية الجمعية الإلهية، ولَعْنَ الحضرةِ الإنسانية لإبليسَ؛ إذ الجزئية التعيّنية حجاب على العين الكلّية الاصلية، والتعيّنُ طارٍ ولايكون إلا من جِهة غلبة جزء من أجزاءِ ظاهريةِ المتعيِّنُ أو المعيِّن، فافهم.

فلمّاجمع الله لآدَم بين الصورتين - صورة الحقّ وصورة الحلق - فكان له مرتبة جمع الجمع، فهي على صورة الله؛ ضرورة كون الحقيقة الإلهية آحدية جمع الحقائق الوجوبية كلّها المقتضية بالذات لجمع جميع الحقائق الكونية، وبهذه الجمعية صحّت له

١. كذا في النسختين. والظاهر: الاستبداد.

٢ . م: لايحجبك.

الخلافةُ، كما نطقت الحقيقة على لسان بعض تراجم الحقائق، شعر:

اتَتْهُ الخالفة منقادة إلى تُجَرِّر اذبالها

فالسم تسكسن تصلح إلا له ولم يكن يصلح إلا له الله

ولورامها أحد غيره لزلزلت الارض زأزالهي

فالإنسان حامل الامانة التي هي الصورة الإلهيمة التي حُذي آدمُ عليها، فإن لم يظهر الخليفة بصورة المستخلف في الرّعايا، لم يطيعوه، وكان قاصراً عن درجة الخلافة، فلم يصلح لها، وإذا لم يكن عنده جميع ماتطلبه الرعايا، لم يطيعوه ولم يوصل ذلك إلى الجميع جمعاً وفرادي ولم يكن خليفة، وإذ قد جمع الله لآدمَ بين يديه المبسوطتين بجميع الآلاء والنعماء التي يطلبها الكل واستوت الحقيقة الاحدية الجمعية والوجوبية الإلهية على عرش الحقيقة الإحدية الجمعية الإنسانية الكمالية، ظهر بصورة الله تعالى، فاوصل نعَمُ الله وآلاءه الحزولة في بحزاثنه عنده وفيه \_ التي هي حضرات الاسماء وخزائن خزائنه التي هي حقائق القوابل والمظاهير ـ إلى العالم الاعلى الربّاني والعالم الاسفل الكياني، روحاليِّتها ويحسِّمانيِّتها، بكماويُّها وأرْضيُّها، وظهرت جميع الحقائق الوجوبية والنسب الإلهية والربوبية في مظاهرها تماماً، وظهرت أيضاً بها الحقائقُ الخَلقية المظهرية في جميع مَراثيها ومراتبها ومناظرها ومَجاليها الروحانية والمثالية والطبيعية تماماً ظهوراً فرقانياً تفصيلياً، وكان ظهورها في الخليقة ظهوراً جمعياً أحدياً كمالياً ليس كظهـور كلِّ منها في كلِّ من المظاهر؛ إذ ليس كلٌّ منها كلَّ كلٌّ منها من كلَّ وجه، فما في بحري الوجوب والإمكان حرفٌ ولاكلمةٌ إلا وهي في الإنسان الكامل الفاضل افضلَ واكملَ منه، خارجاً عنه، مع حصول فضيلته الخصيصة به له، فافهم إن كنت تفهمُ، والله الملهم والمعلم.

فما اكملَ الإنسانَ لوعَرَف قدرَه، ومَلك امرَه، وكمَّل سرَّه، ولم يتعدَّ طوْرَه، ولزم مركزية حقيقة الإعتدال، وتحقَّقَ بحقيقة الإطلاق في الجمع والكمال! . حَقَّقَنا الله وإيّاكم معاشرَ المستعدين الطالبين لهذه الحقيقة، والمسترشدين إلى هذه الطريقة بفضله وطوْله وقوّته وحَوْله.

وإمّا استناد العوالم التي كنّى عنها الشيخ وضي الله عنه بالرّعايا إلى هذا الخليفة وهي الخليفة ونشاته الخليفة وهي الخليقة: فمن حيث إنّ كلّ حقيقة حقيقة من حقائق ذات الخليفة ونشاته برزخ من حيث أحدية جمعها بين حقيقة مّا من حقائق بحر الوجوب وبين حقيقة مظهرية لها من حقائق بحر الإمكان هي عرشها، وتلك الحقيقة الوجوبية مستوية عليها، فلمّا ورد التجلّي الكمالي الجمعية الإلهي على المظهر الكمالي الإنساني، تلقّاه بحقيقة الاحدية الجمعية الكمالية، وسرى سرّ هذا التجلّي في كل حقيقة من حقائق ذات الخليفة، شم فاض نور التجلّي منها على ما يناسبها من العالم، فما وصلت الآلاء والنعماء الواردة بالتجلّي الرحماني على حقائق العالم إلا بعد تعينه في الإنسان الكامل واعيانها رعايا للملك الحقيقي المالك لهم، وعلى الخليفة رعاية رعاياه على الوجه الانسب والاليق والأفضل، وفيه تنفاضل الخلائف بعضهم على بعض، فاجهذ واشهذ واكشف، تشهد، والله الهادى.

قال .. رضي الله عنه ..: «فَهُوَ صَبَحَتُ الْخَلَافَة إِلَّا لَلْإِنسَانِ الْكَامِلُ فَانشَا 'صورتُهُ الظاهرة من حقائق العالم وصوره، وانشا صورتَه الباطنة على صورته تعالى . ولذلك قال: «كنتُ سمعَه وبصره» ولم يقل: كنتُ عينَه ' وأذنه ، ففرَّق بين الصورتين » .

# [بيان إيجاد الحق صورة ظاهر الإنسان]

قال العبد: امّا إنشاء صورته الظاهرة من حقائق العالم وصوره فمن حيث إنّ ظاهرية الإنسان احدية جمع جميع الحقائق الكونية وصورها، فما من ذرّة من ذرّات الوجود من العقل الأول إلى آخر نوع من انواع الموجودات الكونية إلا وفي نسخة ظاهر الإنسان الكامل نظيرتُها ومندوحتها، ونسبتُها إليه كنسبة الأصل إلى الفرع، ونسبتُها عقائق ذات الإنسان وصورها إلى الفرع، ونسبة حقائق ذات الإنسان وصورها إلى الفرع، الفرع،

ا في بعض نسخ القصوص: وأنشأ صورته.

٢ . في بعض النسخ: وما قال: كنت عينه .

ولقد ذكرنا نظائر حقائق العالم وصورِها من الإنسان الكامل في الشرح الكبير، وربما يحشو حَشْوَ حواشي هذا المختصر شيء من ذلك، حتى يكون الكتاب كافياً وافياً، والله الموفّق والمؤيّد والمُعين.

## [بيان إظهار صورة باطن الإنسان الكامل]

وامّا إنشاء الله \_ تعالى \_ صورة باطن الإنسان على صورته تعالى فهو انّ الإنسان الكامل حاو، جامع لجميع الاسماء الإلهية الفعلية الوجوبية وجميع نسب الربوبية ؛ فإنّه \_ اعني الإنسان الكامل \_ واجب الوجود بربّه ، عرش لله بقلبه ، فهو حق ، واجب الوجود، حيّ ، عالم ، قدير ، مريد ، متكلم ، سميع ، بصير وهكذا جميع الاسماء ، ولكن بالله على الوجه الاجمع الاكمل .

وصورة الله - التي خلق الله آدم عليها - هي احدية جمع جميع هذه الحقائق الربانية الإلهية على الإطلاق، لاغير، فباطن الإنسان على صورة الله، وظاهره على صورة العالم وحقائقه، والظاهر متجلى ومرأة للباطن، والباطن متعين في الظاهر وبه بحسبه كما عين رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فيما اسنده إلى الله - تعالى - انه قال: «كنت سمعة وبصره» ولم يقل عينة وأذنه، فقرق بين صورته الظاهرة وصورته الباطنة.

يريد \_ رضي الله عنه \_ في هذا، الحديث، وإلا ففي غيره التعميم والشمول على صورتيه الظاهرة والباطنة، ولا تظنّن قولنا: «صورته الظاهرة» جسمانية فقط فليس المراد ذلك، بل خليقته من جسم وروح، وقوى وعقل، ومعان وصفات وغيرها على عليم على المراد ذلك، بل خليقة وما سوى الله عليه، فالهيئة الجمعية من جميع ما ذكرنا هي صورته الظاهرة، فبهذا كان الإنسان الكامل بظاهره صورة العالم الاحدية الجمعية، وقيل: فيه العالم الصغير، أي من حيث الصورة. والذي يتضمّن هذا الحديث من الفرق بين الصورتين والتخصيص فهو أنّ السمع والبصر حقيقتان ملكوتيّتان وإلهيّتان والهيّتان والهيّتان والهيّتان والهيّتان والمسموعات بالنسبة إلى من إدراكه مقيّدٌ بالآلات مادام كذلك، وأمّا سمّع الحق وبصره والمسموعات بالنسبة إلى من إدراكه مقيّدٌ بالآلات مادام كذلك، وأمّا سمّع ألحق وبصره

اللذان تَسَمَّى بهما فغير متوقّف على الآلة والجارحة، فذكر في هذا الحديث الآليقُ بجنابه تعالى لأهل العموم بلسانهم، وإلا فإنّ الإدراكات بالآلات والجوارح كلَّها، وقد يسري النور في باطن المحقِّق المتحقِّق بهذا المقام إلى ظاهره وأعضائه وجوارحه، كما جاء في اليد والرِجْل واللسان والقَدَم والطريق، والله ولي التوفيق.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «وهكذا [هو] في كل موجود في العالم بقدر ما تطلبه حقيقة ذلك الموجود، ولكن ليس لاحد مجموعُ ماللخليفة ك فما فاز إلا بالمجموع».

يعني - رضي الله عنه - : أنّ الحق مت عين في كل جزء جزء من العالم بحسب خصوصيته لاغير، فاشترك الكلّ في مطلق المظهرية، وافترقت في الخصوصيات، ففاز الإنسان بخصوص الجمع بين جميع الخصوصيات المظهرية، ففاز بظاهره بالاسم «الظاهر» من جميع الوجوه، وبباطنه بالاسم «الباطن» كذلك، وكان الجامع - لاحدية جمعها - على الوجه الاجمع الاحسن.

قال - رضي الله عنه -: «ولولا سُرِيَانُ الحق في الموجودات بالصورة، ما كان للعالم وجود، كما أنّه لولا تلك الحقائق المعقولة الكلية المذكورة، ما ظهر حكمها في الموجودات العينية. ومن هذه الحقيقة كان الافتقار من العالم إلى الحق في وجوده».

قال العبد - أيّده الله به -: قد اعلمناك فيما تقدّم انّ الله خلق آدمَ على صورته وعلى صورة الإنسان العالِم، وأنّ الصورة التي خلق آدمَ عليها صورة معقولية أحدية جمع جميع الاسماء، وأنّ العالم بجميع أجزائه - جمعاً وفرادى - مظاهرُ الاسماء، التفصيليةُ، وأنّه الصورة الإنسانية الفرقانية، وأنّ صورة الإنسان الكلي على صورة العالم أو حقائقه تماماً، وأنّ صورة باطنه صورة الله.

فتذكّر ' جميع هذه الأصول، واعلم انّه ما من موجود من الموجودات ولاشيء

١ . في يعض النسخ: وهكذا هو الخليفة في.

٢. في بعض النسخ: مجموع ما في الخليفة.

٣. في يعض النسخ: ماظهر حكم في.

م، وثذكر.

من الأشياء إلا وهو مظهر ومرآة ومحل ظهور للوجود الحق الظاهر فيها والساري باحدية جمع الصور الإلهية في الكلّ ؛ إذ النفس الرحماني يقتضي النور الوجودي الإلهي الفائض على المظاهر الكيانية بالصورة الربانية الاحدية الجمعية، ولكن ظهورها في كلّ مَجْلى وتعينها في كلّ مظهر إنّما يكون بحسب القابل لابحسب الصورة كظهور النور الكبير في المرآة الصغيرة، فإنّه صغير ومتشكّل بشكلها، وكان المراد الأول الأولى والمقصد الإلهي الأعلى الأجلى من الإيجاد هو التجلي الإلهي بصورته في احدية جمع النفس الساري في حقائق العالم، ولولا هذا السريان النوري الوجودي بالصورة المقدسة الاحدية الجمعية الإلهية في حقائق هذا المجلى المشهود الموجود، ماوجود من أهل هذه الحقيقة، حتى موجود، ولا شهود المظهرية لصورته تعالى ؛ فإن المخلوق على الصورة التي هي مخلوقة يحمل له شرف المظهرية لصورته تعالى ؛ فإن المخلوق على الصورة التي هي مخلوقة على الصورة الإلهية يكون على الصورة الإلهية يكون على الصورة .

قال\_رضي الله عنه\_: شعو: مُأْكُمُ تَدَّ كُامِّةً

بيرى هذا هو الحق قسدقلناه لا نَكْني فقد علمت الذي من قبولنا نعني عنه انفصال خيذوا ما قُلْتُه عني»

«فالكلّ مفتقر ما الكلّ مستغنّ فإن ذكرت غنياً لاافستقسار به فالكلّ بالكلّ مسربوط فليس له

قال العبد - ايده الله به - : اعلم: أنّ الله - سبحانه وتعالى - بجميع نِسَبه الذاتية موجب لوجود العوالم والمظاهر، ومستلزم لمتعلقات حقائقه الوجوبية، ودقائق سائر أسماء الربوبية، وتلك المتعلقات هي حقائق المخلوقية والمربوبية، فهي واجبة الوجود بإيجاب الوجود بالذات لها، ولولا هذه الحقائق المظهرية من أكوان عالم الإمكان، لما ظهرت الصورة الإلهية المقدّسة الاحدية الجمعية الذاتية، فشمل الافتقار نسب الربوبية وحقائق المربوبية، بيّد أنّ افتقار العوالم إلى الحق في التحقيق بالحقيقة نسب الربوبية وحقائق المربوبية، بيّد أنّ افتقار العوالم إلى الحق في التحقيق بالحقيقة

۱. م. يغيض.

۲. کدا،

والوجود على التعيين، وليس كذلك افتقار النسب الاسمائية؛ فإن الوجود هو المسمى بجميع الاسماء، المتعين بجميع النسب، فما بها افتقار في الوجود والتحقيق إلى العالم، ولكن في ظهور الآثار والاحكام لاغير، ومع ذلك فلا افتقار بها إلى عالم معين أو مظهر شخصي مبين، بل يوجب بالذات لها مظاهر لا على التعيين إلى أبدالآبدين، كما هو مقتضى ذاته المقدسة من الازل دهر الداهرين، فافهم.

واعلم: أنّ فلك الوجود الحقّ محيط بالموجودات العينية والغيبية، وهويّته المحيطة واوّل تعيّنه الذاتي بفلك الإلهية، وهي محيطة بافلاك الأسماء الإلهية، ثم افلاك الاسماء محيطات بحقائق مظاهرها الكيانية، وهي أجناس العوالم وانواعها واصنافها وأشخاصها، ودائرة فلك الهوية الكبرى - الذي للوجود الحق - فلك محيط بجميع الافلاك. وجميعُها منحصر في أربعة أفلاك

فلك اللاتعين والإطلاق الوجودي العيني الحقيقي؛ وفلك التعين الاول الاحدي الجمعي الاكبر، وهو من الوجود الحق كالقلب من الإنسان، وهذا الفلك محيط بفلكين عظيمين كليّين محيطين بسائر الافلاك التقصيلية الآئي حديثها في مواضع، مواقعها فلك الإلهية الحيطة - بجميع نسبها واسمائها - بالفلك الكوني المظهري من المعلول الأول إلى آخر صورة توجد من آخر نوع وجد.

ثم اعلم: أنّ فلك كل حقيقة من نُقَط محيط فلك الإنهية وهي عبارة عن نِسب الربوبية والحقائق الوجوبية - إنّما يتم بفلك متعلَّقها من العالم، فكل فلك من افلاك حضرات الاسماء مقسوم بقوسين كلّيّين متساويين مساويين مجموعهما من محيط الفلك الدائر، فالقوس الاعلى لنسب حقيقة فلك الاسم «الله» ونسبها ولوازمها نُقطُ محيط دائرة متعلَّقة الحبائل، متّصلة الرفائق والجداول بنقط محيط القوس الآخر الحصيص بحرّتبة الكون المظهري، والمجموع فلك كامل، فافلاك الإلهية ونقط محيطها مربوطة بافلاك العوالم ونقط محيطها، فالكلّ مفتقر، ما الكلّ مستغن، وهذا معنى قول الكامل:

«فالكلّ بالكلّ مربوط، فليس له عنه انفصالٌ خذوا ماقلتُه عنّى».

واتى الانفصال والافتراق والحقيقة الكلية مقتضية للاتصال والاتفاق والائتلاف والاعتناق؟ ﴿وَكُلُ إِنْسَانِ الزَّمْنَاهُ طَائرَهُ فِي عُنْقِهِ ﴾ ، فإذا قامت قيامة التفصيل، وتمت مقامات التوصيل والتحصيل، وبمت قبور النشور، وبسطت أرض الحشر والنشور، فيوم القيامة يلقاه كتاباً منشوراً، سنذكر ما يبقى من تتمة هذا السر في الموضع الاليق به، إن شاء الله تعالى.

# وأمَّا قوله :

«فإن ذكرت عنياً لا افتقاربه فقد عرفت الذي من قولنا نعني»

فإنه \_ رضي الله عنه .. يشير إلى الغنى الذاتي الحقيقي الأحدى، القاهر اعيان الاغيار، والموجد كثرة النظراء والنظار اكان الله ولاشيء معه الأهو الله أحد الله الصمد للم يلاك لم يوجب من حيث ذاته الغنية معنى الإنتاج والإيجاد، ولا يقتضي الإظهار والإشهاد؛ لأنه بالذات كامل ابدالآباد وولم يُولدك لم يُنتج من اصل مقدمات منتجة فولم يكن لذك لايكون للهوية الكبرى الحيطة بالكل مثل ولاكفؤ من احد معين، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه \_: «فقد علمت حكمة نشاة مسد آدم أعني صورته الظاهرة التي هي احدية جمع جميع الحقائق المظهرية الخلقية روحانيتها العقلية والنفسية ، وجسمانيتها الطبيعية والعنصرية والمثالية والبرزخية والحشرية «وقد علمت نشاة روحانية آدم ، اعنى صورته الباطنة ، فهو الحق الخلق » أي باطنه حق ، وظاهره محلق . «وقد علمت نشأة رتبته وهي المجموع الذي به استحق الحنلافة . فآدم هو النفس الواحدة التي خلق منها هذا النوع الإنساني ، وهو قوله : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ

١ . م: وأنَّ الانفصال والافتراق.

٢. الإسراء (١٧) الآية ١٣.

٣. الواقع في كلامه: علمت.

٤. الإخلاص (١١٢) الآيات ١ - ٤.

٥. في بعض النسخ: حكم نشأة آدم.

٦. في بعض النسخ: نشأة روح آدم.

نَفُس واحدة وَخَلَقَ منْها زَوْجَها وَبَثَّ مِنْهُما رِجالاً كَثِيراً ونساءٌ ﴾ ١٠ .

قال العبد: اعلم: أنّ أبانا لللله صورتُه ظاهريةُ احدية جمع جميع الجمعيات، وهو أوّل الختوم في المرتبة الظاهرة، به خَتَم صور الأنواع الوجودية، وهو بمثابة البشرة من وجمه الصورة الإلهية، ولهذا كأن أبا البشر، وجميع الصور البشرية بهذه المثابة من صورة اللاهوت.

ولماكان حسلى الله عليه وسلم حصورة ظاهرية احدية جمع جميع الجمعيات الإلهية والكونية المنبعثة من جمعية التعين الأول الحقيقية والطبيعية الكلية والنفسية العَمائية، فهو حسلى الله عليه وسلم اول صورة احدية جمع الجمع بين الحقائق الوجوبية بالفعل والتأثير وبين الحقائق الكونية بالانفعال والتأثر، وذلك في أول النشأة الأحدية الجمعية.

وإنّما كان نفساً واحدة؛ لأنّ الواحد أصل العدد ومنشؤه؛ ولعدم صدور غير الواحد عن الواحد.

ولما كان المراد من خلق آدم و حود الخليفة على الوجه الاكمل الاجمع بين الجموع والمفصل ، اخرج الله من هذا الاصل بعدد ذريّته وعدد ما يحويه النفس الواحدة الكلية الإلهية ، صورة أحدية جمع جميع الحقائق الانفعالية القابلة صور الجمعيات الكمالية وسماها «حواء» من الحواية وهي الجمع على صورة آدم من الطينة الطبيعية التي لها الجانب الايسر ، كنّى عن هذه الحقيقة بانها خُلقت من ضلع اعوج ؛ لأنّ الطبيعة من حقيقتها الاعوجاج إلى الظهور والتعيّن ، فاظهر الله من هذين الأبوين صور كليات صور أحديات جمعيات جميع الحقائق الجمعية المظهرية الإنسانية ، فكانت حواء تنتج صور أحديات جمعيات جميع الحقائق الجمعية المظهرية الإنسانية ، فكانت حواء تنتج للاب ولدين في كل بطن بمقتضى الأصل الذي كان في بطنه صور الحقائق الفعلية والانفعائية معاً وهو حقيقة الحقائق والتعين الاول ، فافهم إن شاء الله تعالى .

ثم قال\_رضي الله عنه\_: «فقوله: ﴿إِتَّقُواْ رَبَّكُمْ ﴾ اجعلوا ما ظهر منكم وِقايةٌ لربّكم، واجعلوا ما بَطَن منكم\_وهو ربّكم\_وقايةٌ لكم؛ فإنّ الأمر ذمّ وحمد، فكونوا

١. النساء (٤) الآية ١.

وقايتُه في الذمّ، واجعلوه وقايتكم في الحمد [تكونوا أدباءَ عالمين]».

قال العبد: لمّا كان ظاهرية آدم من مجموع العالم الكياني، والعالم من حجابيته مجمع النقائص والمّذام الخصيصة بالمقام الإمكاني، فالأفعال والأخلاق والأحكام الصادرة عن الإنسان، إن كانت قبيحة يستحق عليها المذمّة إمّا عرفا أو عقالاً أو شرعاً، فالاحرى والاليق أن ينسبها إلى نفسه أدباً وتحقيقاً، ناظراً في ذلك نظراً دقيقاً؛ فإنّ الصادر من الحق خير مُحض، وهو الواحد لاغير؛ فإنّه بالنسبة إلى من وُجد به خير محض، والنقائص والقبائع راجعة إلى الكيان من حضرة الإمكان، والعدم الذي يلي أحد جانبي الإمكان - بالنسبة إليه أولى، وما كان فيها - من الكمال والفضائل والمحاسن والمحامد - اضاف إلى الحق؛ لأنّها في الحقيقة راجعة إلى الوجود الحق، وحينئذ يكون العبد قد جعل نفسة وقاية للحق في إضافته المذام إلى نفسه كما قال: ﴿وَمَا أَصَابُكَ مِنْ مَسْتَة فَمِنْ نَفْسَهُ وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَسَّقة فَمِنْ نَفْسَهُ فَمَا اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَسَّقة فَمِنْ نَفْسَهُ فَا اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَسَّقة فَمِنْ نَفْسَة فَمَا اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَنْ مَسَّقة فَمِنْ نَفْسَهُ فَالَ اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَلّه فَمِنْ اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَسَّقة فَمِنْ نَفْسَهُ وَلَا اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَسَّة فَعَالَ الْقَالِ الْحَدَى اللّه وَمَا أَصَابُكَ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ اللّه وَمَا أَصَابُكُ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ فَيَا اللّه وَمَا أَصَابُلُكُ مَنْ مَنْ اللّه وَمَا أَصَابُكُ مَا قَالَ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ الْحَدْ اللّه وَمَا أَصَابُكُ مَنْ مَنْ اللّه وَمَا أَصَابُكُ اللّه وَمَا أَصَابُكُ مَا قَالَ الْحَدْ ال

والحقّ أنَّ الحقّ وقياية لنفسه لحي إضافة المحامد إليه ونفي المذامّ عنه من وجهين وباعتبارين جمعاً وفرادي، وإليه يرجع عواقب الثناء، وهذا مقتضى التحقيق الاتمّ، والكشف الاعمّ، والمثل ذلك فليعمل العاملون.

قال رضي الله عنه : «ثم الله اطلعه على ما اودع فيه ، وجعل ذلك في قبضتيه : القبضة الواحدة [فيها] العالم ، والقبضة الأخرى [فيها] آدمُ وبنوه ، وبيَّن مراتبهم فيه » .

قال العبد - ايّده الله تعالى به -: إعلم: انّ الكُمَّل من الصورة الأحدية الجمعية الإنسانية لا بدّ لهم أن يُربَهم الله ويُشهِدَهم صورَ تفاصيل ما أودع فيهم تشريفاً لهم وتكميلاً وتفهيماً لهم بحقائقه التي أودعها فيهم وتوصيلاً، وكذلك أشهد آدم الله صورَ تفاصيل النشأة الإنسانية في مقامي الجمع والفرق المشار إليهما بالآفاق والانفس، فاشهد جميع العالم في القبضة الواحدة - وهي اليسار عرفاً اصطلاحياً - واشهد آدم وذريَّته في الأخرى، وهي اليمين كذلك، وكلتا يدي ربّي يمين مباركة، والحديث مشهور.

النساء (٤) الآية ٧٩.

٢. في بعض النسخ: ثمَّ إنَّه ـ سبحانه وتعالى \_ إطلعه.

## [إشارة إلى عناوين فصوص الكتاب]

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ لَمَا أَطَلَعْنِي الله ـ تَعَالَى ـ في سرّي على ما أُودع في هذا الوالد الاكبر، جعلتُ في هذا الكتاب ما حدّ لي منه، لا ما وقفتُ عليه؛ فإنّ ذلك لايسَعه كتاب، ولا العالَمُ الموجود الآنَ ﴾ .

قال العبد: فكما أطلع الله هذا الوالد الأكبر - من كونه أحدية جمع ظاهرية الصورة الجمعية الاحدية الإنسانية الكمالية الإلهية - على ما أودع فيه من أسرار مظهريّات الاولاد، كذلك أطلع وأشهد خاتم الولاية - الخاصة المحمدية، الجامع لجميع الكمالات الاحدية الجمعية الإنسانية، والجامع لجميع الجمعيات - جميع ما أودع في الوالد الاكبر الله من صور أحديات جمع الجمعيات الكمالية [من] بين جميع الكمالات النبوية.

ما أمر - رضي الله عنه - بإظهار حمقائل لحل ذلك، ولكن بإظهار ماحدة له رسول الله - صلى الله عليه وسلم تخاتم بيوة التوشريع، وصورة جمع جميع التفاصيل النبوية والرسالتية ونسب الربوبية وحقائل الاسماء الوجوبية المتعلقة بالوضيع والرفيع، والله يقول الحق وهو الجيب البصير السميع.

قوله 'رضي الله عنه -: الايسعه كتاب، ولا العالم الموجود الآن إشارة إلى ان العالم احكم كتاب يُعَوَّل إليه وعليه، كتبه الله بقلمه الاعلى، وفسَّره في لوحه الحفوظ الاجلى، وحروفه الحقائق الذاتية والوصفية والفعلية والحقية والخلقية الربائية والكيانية، وهو أي العالم الموجود الآن - كتاب مبين جميع الخفيات والجليات من الكمالات، وهو وإن حصل على كمالات لاتتناهى فليس إلا كتاباً واحداً، ولكن الله له كتب كثيرة تُمثِّلها الحقيقة الروحية العلمية الإنسانية الكمالية إلا الأبدين، ولن يَزال خلاقاً موجِداً دهر الداهرين، وصلى الله على محمد خاتم النبيّين،

وعلى ورثته الكُمَّل المقرَّبين.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "فمما شهدتُه - يمّا نُودِعه في هذا الكتاب كما حدّه لي رسول الله صلى الله عليه وسلّم - [١] حكمة إلهية في كلمة آدمية وهو هذا الباب».

قال العبد: هذه الحكمة مخصوصة بحضرة الألوهية وإن كانت الحِكَم كلُّها إلهيّة، ولكن بين آدم الليّة وبين الله ـ تعالى ـ نَسَبُ جامع، ونِسَبُ تعريفك بها لك نافع؛ وذلك ان الإلهية ـ كما مر ـ احدية جمع جميع الحقائق الوجوبية، وآدم احدية جمع جميع الصور البشرية الإنسانية.

وقد ذكر شيخنا - الإمام الأكمل ابوالاولاد الإلهيين الكُمَّل، سندُ الورثة المحمدية، سيدُ الإخوان في الوراثة الإلهية الكمالية، صدرُ الحق والدين، محيى الإسلام والمسلمين، ابوالمعالي، محمد بن إسحاق بن محمد بن يوسف رضي الله عنه - في كستاب له، لطيف الحجم، محيط بكشير من جُمَل هذا العلم، قريب الماخذ لأولي الالباب وذوي الفهم، ولم يحظر في عند تعليقي هذا الشرح، وكان فيه غناء عن شرح هذه التراجم والفهرست، ولكن وارد الوقت يُملي على الكاتب ما يجب البحث عنه مما أشار إليه الشيخ، ومما يفتح الله للناس من رحمة. ﴿ وَاللّهُ يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدِي السّيل ﴾ السبيل كها.

من ذلك: أن "الألوهة" و "الألوهية" و "الإلهية" كلمات ثلاث دالات على احدية جمع جميع الكمالات الوجوبية الواجبية الواجبة للنسب الذاتية واسماء الربوبية ؛ وذلك بحسب الاختلاف التركيبي الواقع بين حروفها لفظاً مع الاشتراك الاصلي في الدلالة، كذلك أيضاً دلالتها على هذه الحقيقة بحسب مراتبها في مشربنا وذوقنا.

فالألوهة: اسم لمعقولية المرتبة المطلقة التي لذات الله الواجب الوجود في مقابلة العُبودة الذاتية، التي هي اسم لمعقولية المرتبة المطلقة الخُلقية التي للعالم المقيَّد، فكما أنَّ

الاحواب (٣٣) الآية ٤.

العبودة مرتبة ذاتية للعبد معقولة، كذلك الألوهة مرتبة لله معقولة سرآ - اعتبرناها له متحققة به وجوداً، اولم نعتبرها كذلك - دالة على المرتبة الواجبية الفعالة الموجدة لاغير، وهي احدية جمع جميع النسب الاسمائية من حيث معقولياتها وخصوصياتها، ومن كونها في ذات الواجب عينها غير زائدة عليها.

والألوهيّة: اعتبار هذه الحقيقة المَرْتبية قائمة بالذات مضافة إليها، ودلالتُها دلالة أحدية جمعية بين معقولية المرتبة الأحدية الجمعية، وبين الذات الواجبة من حيث احديتها الجمعية الذاتية الخاصة بالله فقط.

والإلهيّة: اعتبار هذه الحقيقة لله موجودة الاحكام والآثار، ظاهرة النِسَب واللوازم والعوارض بالفعل في جميع الحضرات عرفاً تحقيقياً. فاعلم هذه الفروق بين هذه الكلمات؛ فإنّها لطيفة.

ومنها: ان آدم الله البشرية، ولهذا سمي آدم الله المنتقاقاً من آدم الله الرض وأديم الرجع، وهو ظاهر هما، ويكنّى لذلك أبا البشر اشتقاقاً من بشرة الوجه، وهي ظاهريته التي تباشرها الأيصار والعيون، ووجه كل شيء حقيقته الاحدية الجمعية، ووجه الإنسان مستقبله واحدية جمع حواسة الخمسة الظاهرة كما علمت؛ فالإنسانية الكمالية، لها من صورة الله مثابة الوجه من صورة الإنسان، وهي متحقّقة في جميع الختوم الكُمَّل ـ كماستعلم ذلك في شرح الحكمة الشيشية، إن شاء الله تعالى ـ والذي يختص بآدم من الجمعية الإنسانية الإلهية الكمالية هو ظاهريتها الظاهرة لاغير، فهو أبوالبشر، مؤمنهم وكافرهم، موحدهم ومشركهم، انبيائهم واوليائهم وكذلك الإلهية ظاهرية المرتبة الأحدية الجمعية الربانية، بخلاف الألوهية التي هي باطنها، والألوهة التي هي معقولية المرتبة لاغير.

والحِكم المُنْزِلَة على آدمَ اللَّهُ الواقعةُ في صورة حاله ـ من دخوله الجنّة، ونعيم الحق له ولزوجه فيها أولاً، ثم هبوطِه إلى الارض، وتشهيرِ نسبته إلى العصيان الظاهرِ ظاهراً، وإلى الغواية المذكورة، وغير ذلك ـ كلُها احدية جمعيةٌ ظاهرة على الوجه

الكمالي الإجمالي، وفيه مَثْرَع للبسط فيه مجال، وفيه أسرار وحِكم كثيرة لانذكرها في هذا الاختصار، لكونها من الاسرار العالية التي لم يامر رسول الله عسلى الله عليه وسلم خاتم الولاية الخاصة المحمدية بكتابتها في هذا الكتاب؛ ولكون أكثر الافهام تنبوعنها؛ لعلو مرتبتها ومجدها، ولكن سنكشف هذه الاسرار في كتب توضع لذلك في وقته، وفيما ذكرنا تنبيه وتلويح وتشويق، والله ولي التأييد والتوفيق.

قال\_رضي الله عنه\_: [٢] «ثم حكمةٌ نَفَتْية في كلمة شيثية».

قال العبد: اعلم: [أنّ] الترتيب الواقع في هذا الفهرست ، إنّما هو ترتيب رتبي عيني، وتاخّر وتقدّم وجودي عيني بين هذه الحكم بموجب المناسبة الرتبية.

وفَص كل حكمة إنّما هو قلب ذلك النبي الكامل الذي أسندت تلك الحكمة إلى كلمتها الخصيصة بها، والحكم نقوش العلوم الخاصة بالأحكام التي امر النبي أمّته بها، وظهرت فيهم على الوجه الذي تقتضي تلك الحضرة، ولكن ذِكْرها هاهنا من حيث الحضرة الاحدية الجمعية الكمالية الخصيصة بالمرتبة الختمية المحمدية في كل حضرة، فافهم.

و «النفث» لغة نوع من النفخ ، وهو إرسال النفس من مخرج حرف الناء مضموماً إرسالاً رخواً، والنفث مسخصوص باهل علم الروحانية والنيرنج والعزائم والرُقى شرعيها وحكمتيها، وهوبت الروحانية وبسطها في النفس على ماينطوي عليه الباطن من العزائم. قال النبي - صلى الله عليه وسلم - : «إن روح القدس نفت في رُوعي أن نفساً لن تموت، حتى تستكمل رزقها».

ولمّا كانت الحكمة الجمعية الاحدية المبدئية الخصيصة بحضرة الألوهية قد كملت بادم، وتليه في المرتبة مرتبة الفيض الجَوْدي والوَهْبِ الجُودي بالنفس الرحماني، وهذه المرتبة الموهبية مخصوصة بالكلمة الشيشية، فإنّه أوّل إنسان نزلت عليه العلوم الوهبية الدينية، فنزلت عليه علوم الروحانيات، والملائكة الخصيصة بالتسخير والتصريف

١ . م: القهرس.

٢. م: الجمعية.

٣. كذا. والظاهر: بأهل عالم الروحانية.

والتصرّف في الأكوان بالأسماء والحروف والكلمات والآيات وماشاكل ذلك، فلهذه المناسبة الأصلية، ذكر رضي الله عنه حكمة النفث بعد الحكمة الإلهية، وأضافها إلى شيث الله كلما أضاف الحكمة الأولى إلى آدم.

و «شِيثٌ» في اللغة العبرانية هو الهِبة، وكان أوّلَ مَن وهبه الله آدمَ بعد تفجُّعه على فَقُد هابيل، فعوَّض الله له عن هابيلَ شِيئاً، وسيرد في داخل الفص تتمّةُ البحث.

قال رضى الله عنه . : [٣] الله حكمة سبُّوحية في كلمة نوحيَّة ا .

قال العبد - ايده الله به -: امّا [وجه] إضافة هذه الحكمة إلى الحضرة السبوحية فهو ان الغالب على الدعوة النوحية التنزية والتقديس على ما سيجيء في شرح المتن، وأولى تعين من المراتب الاسمائية بعند تعين المرتبة الإلهية هي مراتب اسماء التنزية والإطلاق والتقديس، ثم تتعين النسب التبرتية، وبعد تعين مرتبة الفيض والنَفْث، إنّما وُجد اولا عالم الارواح والعقول والح رائ التي لها من معرفة الحق قسم التنزية والتسبيح والتقديس، ولهذا كان الحكمة الثالثة ؛ فالاول حُكم الجمع، والثاني مرتبة الفيض والوحب، والثالث إيجاد عالم التنزية والتقديش.

ولان الغالب على أمّة نوح الله الأمور الظاهرة وعبادة انواع الاصنام، وجب ان تكون من الله دعوة نبيهم إلى التنزيه والتطهير عن التحديد والتجسيم تعليماً ان مايعبدون لايصلح للعبادة، ولهذا نزلت هذه الحكمة على نوح، وقلبه الله محل نقش هذه الحكمة، فهذا ما أردنا من تفسير قوله: «فص حكمة سبّوحية في كلمة نوحية».

قال\_رضى الله عنه\_: [٤] «ثم حكمةٌ قدّوسيَّة في كلمة إدريسية».

اعلم: أن «التسبيح» - كما علمت - حمد الحق - تعالى - والثناء عليه بالأمور السلبية ونفي النقائص عن الجناب الإلهي، وتنزيهه عن التشبيه والتحديد والتقييد. وكذلك «التقديس» هو التنزيه عن النقائص وعن صلاحية قبول جناب الله - تعالى - ذلك وإمكانه فيه ؛ فإن ذلك مستحيل إضافته ألى جنابه تعالى ؛ لكونه غنياً عن العالمين ؛

كذا. والظاهر: ولهذا كانت الحكمة الثالثة.

٢, ف: إضافتها.

ولكون جنابه\_تعالى\_احديةً جمع الكمالات الإحاطية وجوداً ومرتبة .

والفسرق بين التنزيه النوحي والإدريسي ان دعسوة نوح الله وذوقه تنزيه عقلي، وتنزيه إدريس الله عقلي ونفسي؛ فإن إدريس الله ارتاض حتى غلبت روحانيته على طبيعته ومزاجه وتروّحن، وكان كثير الانسلاخ والمعراج، وخالط الملائكة والارواح، وعاشرهم وخرج عن صنف البشرست عشرة سنة، لم يَنَم ولم ياكل حتى بقي عقلا مجرداً، وعُرج به إلى السماء الرابعة، بخلاف نوح الله لائه كان قائماً بحظ النفس والروح، وتزوّج وولد له، وهو الاب الثاني، فتنزيه إدريس ابلغ واتم، فإنه نزه الحق من حيث تعينه في عينه عن أوساخ الطبيعة والجسمانية، وبقي في نفسه عقلاً مجرداً، وسقطت عنه شهوته، كما يرد عليك، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه \_: [٥] «ثم حكمة مُهَيِّمُنيّة في كلمة إبراهيمية».

قال العبد: هي شدة العشق وغلبة المتمان، وهو عدم الانحياز إلى غرض معين، بل إلى المحبوب في اي جهة كان لاعلى التحيين، وهذه المرتبة تحققت أولا في الارواح المعالية المهيمة "، تجلى لهم الحق في جعلال جمالة، فهاموا فيه، وغابوا عن انفسهم فلا يعرفونها ولاغير الحق، وغلب على خليقتهم حقيقة ألتجلي، فاستغرقهم واستهلكهم وملكهم، وتحقق ذلك فيمن تحقق من كمل الانبياء إبراهيم الله لائه كان خليل الرحمن، والخليل هو الحب الحبيب الذي يتخلل في خلال روح الحب والحب في الحبيب، كما قال: تخللت مسلك الروح متي. ولهذا سمي الخليل خليلاً، والخليل الله علمته محبة الحق، حتى تبراً عن ابيه في الحق وعن قومه، وذبّح ابنه في سبيل الله، وخرج عن جميع ماله مع الكثرة المشهورة والله، كما قيل عنه: إنّ ملائكة الله عناوا: لابد مع هذا الخير والبركة والنعمة والمال والوجاهة والنبوة والملك والكتاب والمال والوجاهة والنبوة والملك والكتاب

١. كذا في النسختين والصحيح ـ كما في بعض النسخ ـ: مهُيَّميَّة .

٢. م: المهيميّة.

٣. كذا. والظاهر: خلقيَّتهم.

٤. ف: خَفَيَّة.

٥. ف: يإبراهيم.

الذي اعطى الله إبراهيم - ان يُحبّه، وليس ذلك بجنب هذه العطايا كثيراً، فقال الحق لهؤلاء الملائكة: جرّبوه، فتجسّدوا له في صور البشر، وذكروا الله له بالتنزيه، فقالوا: سبّوح قدّوس ربّ الملائكة والروح، فلمّا سمع إبراهيم الله هذه الكلمات، اخذه الوجد والهيّمان في الله تعالى، واستدعى منهم أن يُعيدوا عليه الكلمات، فطلبوا من ماله أجراء على إعادة الكلمات، فأعطى ثلث ماله، فذكروا الذكر، فاستعاده منهم كرّة أخرى، واعظاهم الثلث الثاني، فسبّحوا له الله بالمذكور من الذكر، فطاب وقت إبراهيم وازداد هيّمان فاستعاد الكلمات منهم، واعظاهم الثلث الباقي، فاعادوا له، فلما تم امتحانهم له، ذكروا أنهم ملائكة الله، فلهذا نُسبت هذه الحكمة إلى إبراهيم الله.

قال\_رضى الله عنه\_: [7] «ثم حكمة حقية في كلمة إسحاقية».

اعلم: ان عالم المثال المقيد وهو عالم الخيال إذا شُوهدت فيه صورة، وتجسّد له المعنى أو الروح في صورة مثالية أو خيالية، ثم إذا رجع إلى الحسّ، وشاهد حقية ذلك على الوجه المشهود، فقد جعله الله حقّاء أي اظهر حقية مارأى في الوجود العيني حسّا، فإن الخيال لاحقيقة له ولا ثبات، كما قال يوسف الله : ﴿هذا تأويل رُوْباي مِنْ قَبْلُ قَدْجَعَلُها رَبِي حَقّاً ﴾ .

وكان هذا حال إبراهيم اللله في مبدئه، فكان لايرى رؤياً إلا وَجد مصداقها في الحس، ورأى حقيقتها عيناً، فكان الله لايؤول رؤياه، وهو نوع من الكشف الصوري. وسر ذلك أن الوارد إذا نزل من الخارج على القلب، ثم انعكس من القلب إلى

وسير ديك إن الوارد إن الراس المسارج على المسبب الم المسلس المسبب إلى الدماغ ، فصور القوة المصورة الواقع ؛ لأن عكس العكس مطابق للصورة الأصلية ، فيشاهد صاحب الكشف المذكور شاهد الوارد مطابقاً للصورة الأصلية على عاراً وفي عالم المثال .

وقد شاهدتُ هذا من ابي ـ رحمه الله ـ في صغّري كثيراً؛ فكان ـ رحمه الله ـ يرى رؤياً ويَحكيها لي، ثم يقع في الحسّ على ما رأى، فيتعجّب ويُسَرُّ بذلك. وكان مُشاهَدُ

١ . حال من فاعل اطلبوا) .

٢. يوسف (١٢) الآية ١٠٠.

إبراهيم الله على هذا، وقد يعود بذلك، ثم لما نقله الله إلى ما هو اعلى، وتحقق برتبة الكمال، فصار قلبه محل الاستواء الإلهي وينبوع تنوع التجليات ومُنبعَث انوار الواردات الخارجة إلى الكون، فانبعث الوارد - بمعنى القربان - من قلبه إلى القوة المنخيلة، فصورت له المصورة ذلك القربان - وهو الكبش - على صورة إسماعيل؛ لكونه صورة السر الذي أوجب عليه القربان، فلما استيقظ لم يفسر رؤياه بموجب لكونه صورة السر الذي أوجب عليه القربان، فلما استيقظ لم يفسر رؤياه بموجب مقتضى عالم الخيال، بل جرى على سيرته الأولى على ما اعتاده. وكان مشهد إسماعيل الشرب، فلما قال له: ﴿ يَا بُنُنَى الله قرباناً ، فلم يَزل إسماعيل عن معهود المشهود، واستصحب الحال، فقال: ويا أبت افعل ما تؤمر ما أن الوحي إليه كان بهذا الطريق، ولهذا السر أضيفت هذه الحقية إلى الكلمة الإسحاقية وسنذكر في داخل شرح المتن سر الحقيقة .

قال ـ رضي الله عنه ـ : [٧] «ثم حكمة عُلية في كلمة إسماعيلية» .

إنَّما أسندتُ هذه الحكمة إلى الآسم "العلي"؛ لما شرَّف إسماعيلُ الله بقوله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُ لِسَانَ صِدْقِ عَلَيّا ﴾ أُولَانَه كَانَ صَادِفَ أَنَّى الوعد، وذلك دليل على علو الهمة في القول والفعل، كما سنذكر.

قال\_رضي الله عنه\_: [٨] «ثم حكمةٌ رُوحية في كلمة يعقوبية».

١ . الصافّات (٣٧) الآية ٢٠٢ .

٢. مريم (١٩) الآية ٥٠.

٣. يوسف (١٢) الآية ٩٤.

<sup>1.</sup> يوسف (١٢) الآية ٨٧.

٥. كذا. والظاهر: عزيز المنال.

التجلّي والعلم في الشمّ، قال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم : "إنّي لأجد نَفَس الرحمن من قبل اليمن قبل إنه الله الله كنّى بذلك عن الإبصار وهم صور القوى الروحانية التي نضرتهم على صور القوى الطبيعية، واليَمَنُ أيضاً من اليمين، وهو إشارة إلى الروحية وعالم القدس.

قال\_رضي الله عنه \_ : [٩] «ثم حكمةٌ نورية في كلمة يوسفية» .

اضاف \_ رضي الله عنه \_ حكمة النور إلى الكلمة اليوسفية ؛ لظهور السلطنة النورية العلمية المتعلقة بكشف الصور الخيالية والمثالية \_ وهو علم التعبير على الوجه الأكمل في يوسف الله فكان يَشهد الحق عند وقوع تعبيره ، كما قال ﴿قُدْ جَعَلَها رَبِّى حَقًا ﴾ فأشار إلى حقيقة ما رأى ، وأضاف إلى ربه الذي اعطاه هذا الكشف والشهود .

قال\_رضي الله عنه \_ : [١٠] «ثم حكمةٌ أحدية في كلمة هوديّة».

[وجه] نسبة هذه الحكمة إلى هود الله هو النالب عليه شهود احدية الكثرة، فاضاف لذلك إلى ربه احدية الطريق بقوله: ﴿إِنَّ رَبِّى عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ وقال: ﴿مامِنْ دابة إِلا هُو ٓ آخِذ بِناصِيَهِ ﴾ أَفَاشِار إلى هوية، لها احدية كثرة النواصي والدواب.

قال \_ رضى الله عنه \_ : [ ١١] «ثم حكمة فاتحية في كلمة صالحية » .

يشير \_ رضي الله عنه \_ [إلى] أنّ حكمته منسوبة إلى الفاتح والفتّاح، فانفلق الجبل له في إعجازه، ففتح الله له عن الناقة، وفتح الله له على قومه بذلك، فكان موجبُ إيمان بعض أمّته وإهلاك بعضه في وجود الناقة ومدّتها.

قال\_رضي الله عنه .. : [١٢] «ثم حكمة قلبية في كلمة شُعَيْبية» .

كان الغالب على دعوة شعيب الأمر بالعدل وإقامة الموازين والمكاثيل والأقدار، كما قال: ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَشُقَ عَلَيْكَ ﴾ "كلُّ هذه الإشارات تدلّ على رعاية العدل

١ . م: تصورتهم .

٢. يوسف (١٢) الآية ١٠٠.

٣ر٤. هود (١١) الآية ٥٦.

٥، العُصَص (٢٨) الآية ٢٧.

واحدية الجمع والاعتدال، وكما ان العدل في حفظ صحة جميع البدن وسُقَّمِه إلى القلب، والقلب ينشعب القلب، والقلب ينشعب القلب، والقلب له احدية جمع القوى الروحانية والقوى الجسمانية ومن القلب ينشعب الروح الطبيعي إلى كل عضو عضو من أعلى البدن وأسفلِه على ميزان العدل، فيبُعَث لكل عضو مايلائمه من الروح الطبيعي، فافهم.

َ واستفاد منه موسى اللَّهُ علْمَ الصُّحْبَةِ والسياسة ، وامْرَه بالتخلَّي عن العامَّة إلَّا في وقت معلوم وقدر موزون ، وكان الغالب على موسى اللَّهُ الظاهرَ ، فحصل له بصحبته جميعُ مقام الجمع .

قال - رضي الله عنه - : [١٣] «ثم حكمة مَلْكِية في كلمة لوطيَّة».

أضيفت حكمتُه إلى المُلُك مِن طَلَبه القوّةَ والركنَ الشديد، فإنَّ المُلْك القوّةُ والشدّةُ، كما سياتيك .

قال - رضي الله عنه -: [١٤] "ثم حكمة قدرية في كلمة عُزَيْرية».

أضيفت حكمة عزيرية الله إلى الفكر لطلب العثور على سر القدر، وكان الغالب على حاله القدر والتقدير، ﴿ فَأَمَا لَهُ الله مَا فَعُ عَلَمْ وَلَا مِلْله الله تعالى: ﴿ كُمْ لَبِثْتَ ﴾ عن قدر مالبِث ، قال بالتقدير: ﴿ لَبِثْتُ يَوْما أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قال بَلُ لَبِثْتَ مِاللَةَ عامٍ ﴾ وقوله: ﴿ أَنَّىٰ يُحْبِى هذهِ الله بَعْدَ مَوْتِها ﴾ استفهام استعظام وتعجب عن كيفية تعلق القدر بالمقدور بالنظر الظاهر على ما سياتيك نبؤه عن قريب.

قال ـ رضي الله عنه ـ : [١٥] «ثم حكمة نَبُويّة في كلمة عيسوية».

اسند الشيخ حكمتُه إلى النبوّة؛ لكون الغالب على عيسى الليّلة الإنباءَ عن الحق وإنباءَ الحق عنه الحق وإنباءَ الحق عنه له وعن نفسه؛ ولعلوّه وارتفاعه الروحي والإلهي عن ابناء البشر، كماستعرف. قال رضي الله عنه \_: [17] «ثم حكمة رحمانية في كلمة سليمانية».

أسندت حكمته إلى الرحمن؛ لكمال ظهور اسرار الرحمة العامة والخاصة فيه -صلّى الله عليه وسلّم-على الوجه الأعمّ الاشمل وبالسرِّ الاتمّ الاكمل، وجعل الله

١. في النسختين: لبثت.

٧. البقرة (٢) الآية ٢٥٩.

سَعَته في آمره وحُكْمه على أكثر المخلوقات، وسخَّر له العالمَ جميعاً كما وَسِعت رحمة الرحمن جميعَ الموجودات، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: [١٧] «ثم حكمة وجودية في كلمة داودية».

إنّما كانت حكمته وجودية ؛ لماتم في وجوده حكم الوجود العام في التسخير، وجمع الله له بين الملك والحكمة والنبوة، ووهبه سليمان الذي آتاه التصرّف في الوجود على العموم، وخاطبه بالاستخلاف ظاهر أصريحاً، فبلغ الوجود بُوجوده كمال الظهور.

قال\_رضي الله عنه\_: [1٨] «ثم حكمة نفسية في كلمة يونسيَّة».

قال العبد: حاله الله كان ضرّب مثل لتعيّن النفس الناطقة بالمزاج العنصري وأهوال أحوال المزاج العنصري وأهوال أحوال المزاج الطبيعي. وفيه رواية، أنَّ حكمته مستنّدة إلى النفس الرحماني بفتح الفاء 1 لما نفس الله عنه جميع كُرَبه المجتمعة عليه من قبل أهله ونفسه وولده وماله.

قال \_ رضى الله عنه .. : [١٩] اثم حكمة غيبية في كلمة ايوبية » .

جميع احواله الله من أوّل حالة الابدلاء إلى آخر مدّة كشف الضرّ عنه غيبيّ حتى الله الآلام كانت في غيوب جسمة والبلي بغنة غيباً ثم كُشف عنه الضرّ، كذلك من الغيب من حيث لايشعر، فآتاه الله أهله الذين غيبهم عنه ﴿وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةٌ ﴾ من الله غيبته، كما سنومي إلى ذلك عن قريب.

قال \_ رضي الله عنه \_ : [٢٢] لا ثم حكمة إيناسية في كلمة إلياسية» .

نشاته اللله روحانية على وجه لايقبل تأثير الموت، فانفلق له جبل لُبْنانَ من لُبانَته في صورة فرس من نار، فأنس بها و آنسها، فأمر بالركوب عليها، فركبها، فنسب حكمته إلى إيناس نور أحدية الجمع في صورة نارية الفرق على ما ياتي.

قال\_رضي الله عنه\_: [٢٣] «ثم حكمة إحسانية في كلمة لقمانية».

كان الغالب على حاله في كشفه وشهوده الإحسانَ، وأوَّل مرتبته الامرُ بالعبادة

١. الأنبياء (٢١) الآية ٨٤.

٢. سقط من الفهرست فعلان: فص حكمة جلالية في كلمة يحيوية، وفص حكمة مالكية في كلمة زكرياوية.

على البصيرة والشهود، كما أمر لقمانُ ابنَه في وصيَّته إيّاه ﴿ يَابُنَيُّ لاَتُشْرِكُ بِاللّهِ إِنَّ الشِّرْكَ للطّلّم عَظِيم ﴾ أنهاه عن الشرك للإخلاص في عبادته وعبوديته لله، وهو أعلى مرتبة الإحسان، ثم عرفه بوصيَّته \_ تعالى \_ الإنسانَ بالإحسان، ولقد أحسن في بيان إحسان الله \_ تعالى \_ إلى المرزوقين، كماستقف على أسراره عن قريب.

قال\_رضي الله عنه\_: [٢٤] «ثم حكمة إمامية في كلمة هارونية».

كان هارون الليّة إمامَ الائمة من الاحبار في بني إسرائيلَ كلّهم، وأمره موسى اللّيّة أن يَوْمَ أُمّتَه، واستخلفه عليهم، ولقد صرّح بإمامته في القرآن، وصرَّح هو ايضاً بذلك في طلبه الاتّباعَ والطاعة من قومه في قوله: ﴿فَاتّبِعُونِي وَٱطِيعُوا آمْرِي﴾ .

قال\_رضي الله عنه ..: [20] «ثم حكمة علوية في كلمة موسوية».

أعلى الله مكانتَه، وأخسره أنّه هو الأعلى، فسقال: ﴿لاَتَخَفُ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعْلَىٰ﴾ " وأعلى الله كلمتَه العُليا على من ادّعل العلوّ بقوله: ﴿أَنَارَبُكُمُ الأَعْلَىٰ﴾ أو ﴿كَانَ عالِياً مِنَ الْمُسْرِفِينَ﴾ ".

ثم قال- رضي الله عنه -: ٢٦٠] "ثم حكمة صماية في كلمة خالدية».

دعا إلى الأحد الصمد، وكنان قومه يصمدون إليه ويقصدونه في المُلِمّات والمهمّات، فيكشف الله إيّاها عنهم بدعائه اللها".

قال\_رضي الله عنه\_: [٢٧] «ثم حكمة فردية في كلمة محمدية».

قال العبد: جاء الوارد في هذه الحكمة بعبارتين دالتين على حقيقة واحدة:

إحداهما: حكمة كلّية؛ لكونها احدية جمع جميع الحِكم الجمعية الكلّية المتعيّنة في كلّ كلّ منها كلّيةً فهي كلُّ كلّ منها.

١ . لقنان (٣١) الآية ١٣ .

٢. طه (۲٠) الآية ٩٠.

٣. طه (٢٠) الآية ١٨.

٤. النازعات (٧٩) الآية ٢٤.

٥. الدخان (٤٤) الآية ٣١.

٦. ف: صلَّى الله عليه وسلَّم.

والثانية : حكمة فردية لأسرار وحقائقً يُكشف لك عن أصولها وفصولها في شرح حكمته صلّى الله عليه وسلّم.

قال\_رضي الله عنه\_: «وفص كل حكمة الكلمة التي نُسبت إليها».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنّ مسحلٌ نقشُ كلّ فصّ هو قلب ذلك الإنسان الكامل المذكور عند كلّ حكمة منها .

قال\_رضي الله عنه : "فاقتصرتُ على ما ذكرتُه من هذه الحكم في هذا الكناب على حدّ ماسيقٌ في أمّ الكتاب، فامتثلت على مارُسمٌ، ووقفت عندما حُدَّلي، ولو رُمْتُ زيادةً على ذلك ما استطعتُ؛ فإنّ الحضرة تمنع عن ذلك، والله الموفّق لاربٌ غيرُه».

قال العبد ـ أيَّده الله به ـ : مراتب أمّ الكتاب كثيرة ، ولكن أمَّها تها الكلّية خمس : الأولى : أمّ الكتاب الأكبر ، وهو التعيّن الأوّل وحقيقة الحقائق الكبرى .

و [الثانية]: أمّ الكتاب الإَلهية ' وهو عُماء الربّ ـ الذي كان فيه ربُّنا قبل ان يخلق خلقَه ـ فتذكّر ْ، وهو للّه ـ تعالى ـ خاصّةً ﴿

والثالثة: أمَّ الكتباب المُبينِ للاسمِ «المديّر» وهو العقل الأوّل والقلم الأعلى، أعني الكتابَ المبينَ، وأمَّه حقيقة الحقائق الكيانية، وهو عماء العالم.

ثم أمّ الكتباب المفصلُ للاسم «المفصلُ» بكسر الصباد، وهو اللوح المحفوظ شرعاً والنفْس الكلّية عرفاً حكْمياً.

ثم أمّ الكتاب الذي في سماء الاسم «الخالق» وهو في روحانية روح سماء القمر، فافهم.

ثم اعلم: أنَّ التعيَّن الأوَّل - الذي هو حقيقة الحقائق الكبرى ـ مرتبة الإنسان

١. في يعض النسخ: تُنْسُب.

٢. ف: ثبت في أمَّ الكتاب.

٣. في يعض النسخ: مارسم لي.

٤ . والظاهر انه سقط من العبارة المرتبة الثانية وإن أم الكتاب الإلهية والمرتبة العمائية عبارة عن أم الكتاب الثانية وكانة قال: المرتبة الثانية ، أم الكتاب الكبير والتعين الثاني وأم الكتاب الإلهية والمرتبة العمائية ...
 ـ سيد جلال آشتياني . .

الكامل، وهي احدية جمع جميع الكتب إلهيها وكونيها، واثبت تُبت هذه الحكم والكتب رضي الله عنه عنه عنه الكمالات والكتب رضي الله عنه عنا ثبت في هذه الأم من مشرب احدية جمع جميع الكمالات الختمية المحمدية، وهذه المرتبة هي البرزخية الفاصلة بين التعين واللاتعين، والغيب الذاتي والشهادة الكبرى، وبين الحقية والخلقية، وصاحبها صاحب الحد، محمد خاتم الانبياء، الذي حَدَّ منها ماحَدَّ لخاتم الولاية الخاصة أن يَخرج به إلى الناس، فينتفعوا به، بل هو الحدد. فافهم ﴿واللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُو يَهْدِي السَّبيلَ ﴾ .



١. الاحزاب (٣٣) الآية ٤.

## [٧. فَسُ حَكَمَةَ نَـفَثْيَةً فَي كَلَّمَةً شِيثَيَّةً ]

قال\_رضي الله عنه\_: [٢] ﴿[ومن ذلك]: فصُّ حكمة نَفْئيَّة في كلمة شيئية ﴾. قد ذكرنا حكمة استناد كلّ حكمة من هذه الحِكم إلى الْكلمة [التي] نسبت إليها ، فلا نعيدها إلا في مواضع مسيس الحاجة إليها .

وامًا «الحكمة» فقد قال فيها الشيخ رضي الله عنه ..:

\*اعلم: أنّ العطايا والمِنَحَ الظاهرةَ في الكُون على أيدي العباد وعلى غيـر أيديهم على قسمين: ومنها عطاياً ذاتية وعطايا استمائية، وتتميز عند أهل الأذواق».

قال العبد: الهبات والعطايا الإلهية - سواء كان وصولها إلى العباد على أيدي العباد بواسطتهم آولا بواسطة - فهي إمّا ذاتية أعني ذوات الألوهية، وهي تجليات اختصاصية من الله، أحدية جمع جميع الأسماء الإلهية، خصيصة بالكُمّل المقرّبين ونُدّر الأفراد الكاملين؛ إذ الذات - من حيث هي هي - لاتعطي عطاء ولا تتجلّى تجلّيا، لا ذاتية ولا اسمائية من حيث حضرة حضرة بحسب قبول المتجلّى له وخصوص قابليته ومقامه، وهذه العطايا والتجلّيات والأذواق والعلوم والأحوال والأخلاق متميزة عند اهلها الذين هم أهلها يعرفونها ذوقاً وكشفاً.

قال\_رضي الله عنه\_: «كما أنّ منها ما يكون عن سؤال معيِّن وعن سؤال غير
 معيّن. ومنها مالايكون عن سؤال، سواء كانت الاعطية ذائيةً أو أسمائيةً».

١ . في بعض النسخ: منها ما يكونه

يعني - رضي الله عنه -: أنّ هذه الأعطيات والمنّح - سُواءً كانت ذاتية أو أسمائية -فإمّا أن تكون عن سؤال سائل، أو لاعن سؤاله؛ فَإنّها قد تصل إلى العبد بلاسؤال لفظى، وقد يكون ابسؤال لفظى.

قال ـ رضى الله عنه ـ: «فالمعين كمن يقول: ياربُّ اعطني كذا، فيعيِّن امراً مَّا لا يخطر له سواه». يعني حالَ التلفظ بالسؤال. «وغيرُ المعيَّن» بكسر الياء ـ اسمَ فاعل \_ "كمن يقولُ: ياربُ اعطني ماتعلم فيه مصلحتي ـ من غير تعيين ـ لكل جزءٍ من ذاتي، لطيف وكثيف». يعني مايناسبه ويلائمه.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «والسائلون صنفان : صنف بعثه على السؤال الاستعجال الطبيعي ؛ فإنّ الإنسان خُلق عجولاً . والصنف الآخر بعثه على السؤال لما علم ان تَم أموراً عندالله في قلسبق العلم بانها لاتنال إلا بعد السؤال ، فيقول : فلعل ما يساله يكون من هذا القبيل ؛ فسؤاله احتياط لما هوالا مرحليه من الإمكان ، وهو لا يعلم ما في علم الله ، ولا ما يعطيه استعداد أه في القبول ؛ لاته من اغمض المعلومات الوقوف في كل زمان فرد على استعداد الشخص في ذلك الزمان » . من

قال العبد: السائلون للعطايا الإلهية - سُواء كانت ذاتية أو اسمائية ، أو كانوا معينين لسؤالاتهم أو غير معينين كما ذكر الأمثلة \_ إمّا أن يكونوا غير عالمين بما في علم الله وتقديره من وقوع المسؤول وعدم وقوعه ، وبما هم مستعدون له في كل زمان فرد من الأزمنة وفي كل آن من الآنات ، أو عالمين بذلك وبما يعطيه استعدادُهم .

فغير العالمين إمّا أن يكون الباعث لهم على الطلب والسؤال الاستعجالَ الطبيعيُّ أو الاستعجالَ الطبيعيُّ أو الاحتياط، مع مجمل العلم بان من الاعطيات الإلهية ماسبق علمُ الله وقدرُه أن لايُنال إلا بالدعاء إمّا بالنسبة إلى هذا السائل أو بالنسبة إليها في كل سائل.

, فإن كنان الاستعجالَ الطبيعيَّ، فهو إمّا أن يوافقه الاستعدادُ الحالي أو لم يوافق ذلك، فإن وافق، فلابُدَّ من وقوع المسؤول، وإن لم يوافق، فقد لايقع في الحال.

١. كذا. والصحيح: وقد تصل.

٢. في بعض النسخ: أنَّ ثمَّةً أموراً.

وإن كان الباعث الاستعدادَ الحاليّ والحالَ الاستعدادي، فإنّ المسؤول يقع ويُنال، سَواءً تلفّظ بالسِؤال أولاً، فإنّ السنة الاستعدادات في السؤال لا تتاخّر عنها الإجابةُ.

وإن كان الباعث على الطلب والتلفظ بالسوال هو العلم بان من المسؤولات والمطالب مالا يُدرك ولا يُعطى إلا بعد السؤال، فهو يَسال ويطلب احتياطاً، فقد يقع عين المسؤول إن كان الاستعداد تاماً، وإن لم يوافق السؤال الاستعداد، فيلبّي الله له في حال السؤال، وتتاخر الإجابة في عين المسؤول، فإن التقدير عدم علم السائل بما في التقدير والاستعداد، لكن الإمكان باق، فيمكن بالنظر إلى السائل ومَبْلغ علمه أن يقع، ويمكن أن لايقع، وباقتران الاستعداد للسئوال لا يبقى تاخر ولا إمكان، بل يجب وقوع عين المسؤول.

والوقوفُ في كل آن من الزمان على استعداد الشخص لايكون إلا للكُمَّل والنُدَّر من الافراد؛ فليس لكلَّ أحد إدراكُ استعداده في كل آن، حتى يسأل ما يستعد له في الحال، فيقع، وقديكون على حال مستعد في زعمه لأمور فيسالها ولا يعلم حقيقة، بل على وجه الإمكان، فقد يقع وقد للايقع، كما ذكرنا، فافهم.

قال\_رضي الله عنه ..: «ولولا ما أعطأه الاستعدادُ السؤالَ ما سال».

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أنّ السؤال يدلّ على مطلق استعداد للسائل كامنٍ فيه هو الباعث، فلو اقترن الحال بالاستعداد، لظهر، وعدمُ الاقتران يوجُب التاخّرُ إلى وقت الاقتران.

قال\_رضي الله عنه \_ : «فعامة اهل الحضور الذين لا يعلمون مثل هذا» اي لا يعلمون بعلم الله وباستعداد السائل للمسؤول «أن يعلموه في الزمان الذي يكونون فيه ؛ فإنهم بحضورهم لم يعلمون ما اعطاهم الحق في ذلك الزمان وأنهم ما قبلوه إلا بالاستعداد. وهم صنفان : صنف يعلمون من قبولهم استعدادهم ، وصنف يعلمون من استعدادهم ما يقبلونه ، هذا أثم ما يكون في معرفة الاستعداد في هذا الصنف .

١. والصحيح ـ كما في النسخ المعتبرة ـ: فغاية أهل الحضور.

٢ . في يعض النسخ : لحضورهم .

قال العبد: من السائلين - الذين لاعلم لهم بالاستعداد - إذكانوا أهل حضور ومراقبة ، فغايتهم - إذا بالغوا في المراقبة واستكملوا مراتب الحضور - أن يعلموا في كل آن من الزمان أحوالهم وما يُعطيهم الحقُ من الواردات والتجليات والعلوم والاخلاق ، فإذا تجدَّد لهم حالٌ ، وتحققوا الحقيقة أخلق إلهي أو أمر كوني؟ أوورد عليهم وارد ، علموا ذلك ، وعلموا مجملاً أنهم ما قبلوها إلابالاستعداد .

وأهل الحضور والمراقبة على صنفين أيضاً: صنف لم يكشفوا عن عالم المعاني والأعيان الشابتة، فهم لا يعلمون استعداداتهم على التفصيل، بل يعلمونها مجملاً من أحوالهم ووارداتهم، وصنف اقترن بحضورهم ومراقبتهم الكشف عن عوالم الغيب والحضرات العالية، فعلموا أعيانهم الثابتة في العلم الأزلي الإلهي القائم بذات الحق، فعلموا استعداداتهم من خصوصياتهم وقابلياتهم الاصلية الأزلية على وجه الإجمال، فيقع ثم بتعين الحال يعلمون اقتران السنة استعداداتهم بالحضور والسؤال في الحال، فيقع ما يسالون في الحال او بعد تاخر، والصف الثاني اكشف من الأول.

قال-رضي الله عنه : " وَوَمَنْ عَلَا الْكُوسُونِ الْهِ الذين لا يعلمون حال السؤال استعدادَهم ولا علم الحق فيهم "من يسأل لا للاستعجال ولا للإمكان، وإنّما يسأل امتثالاً لامرالله في قوله: ﴿ أَدْعُونِي اسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ ، فهو العبد المحض. وليس لهذا الداعي همة متعلّقة فيما يسأل فيه أمن معين أو غير معين، وإنّما همته في امتثال أوامر سيّده، فإذا اقتضى الحال السؤال، سأل عبودية، وإذا اقتضى التفويض والسكوت، سكت. فقد ابتلي ايّوب الله وغيره وما سألوا رفع ما ابتلاهم الله به، ثم اقتضى لهم الحال في زمان آخر أن يسألوا رفع ذلك، فرفعه الله عنهم».

قال العبد: هؤلاء عَبيدُ الله الصدّيقون لايسالون - إذا سالوا معيّناً أو غيرَه معالى العبد المعيناً، ولا احتياطاً رغبة فيما رَغبوا به " - اعني أهل الاحتياط - ان يُعطيهم

١. المؤمن (٤٠) الآية ٦٠.

٢. عف: فيما سال فيه.

۳. ف: فيه.

الله ذلك؛ لعلمهم بان لاينال [ذلك] إلا بالسؤال، بل سؤالهم امتثال لامر الله إياهم في قوله: ﴿ أَدْعُونِي ﴾ ، حتى أنّ همتهم غير متعلّقة بالاستجابة إلا إذا كان مراد الله إجابتهم والسؤال، لكنهم يدعون الله لما أمرهم أن يدعوه لاغير، فإن أجاب يُلقّوه بالشكر وعايجب أن يتلقّوه به ، وإن لم يُجبهم علموا أنّ المراد هو الدعاء، فإن حصلت الإجابة ، علموا بالحال استعدادهم ، وإن لم يُجابوا علموا تاخّر لسان الاستعداد إلى وقت آخر ، فاخروا السؤال إلى ذلك الوقت وقد مو كذلك لوقته في الحال الحاضر، وإن كان القسم فاخروا السؤال إلى ذلك الوقت وقد مو العلم بالحال من استعداده - قد يسأل الله مع علمه باستعداده لما هو أهل له في كل حال امتثالاً مع علمه بوقوع المسؤول واقتران الاستعداد الحالي للسؤال، ولكن لا يقصد الإجابة ، ولا يُعلّق همّته بالوقوع ، بل همته امتثال اوامر الله ونواهيه ، فهو العبد المحض وهذا الصنفي إكمل من تقدّمه ، فافهم .

وإذا اقتضى الحال السوال، واحس الالهي هو الدعاء والسؤال، دعا وسال عبودية ورقا وامتثالا، وإن عَرف من استعداده الحالي ان الابتلاء تمحيص وتكميل ورضوان من الله، صرر وقوض إلى الله وسكت عالماً بان الله لايبقى عليه وتكميل ورضوان من الله، صرر وقوض الى الله وسكت عالماً بان الله لايبقى عليه حكم حضرة القهر والجلال دائماً، بل لابد من اضمحلال آثار القهر العرضي في اللطف والرحمة الذاتين من قوله: «سبقت رحمتي غضبي» فيمن يغضب عليه، ولاسيما في حق من سبقت رحمة الله به ازلاً بكمال القيام في حقه، مثل أيوب لله عبد ولم يسال رفع الضير عنه ابتداء العلمه بالحال والاستعداد الحالي، وكذلك كل محنة وابتلاء يبتلي به الله عباده ليس من باب القهر المحض ؛ فإنها رحمة خاصة ونعمة في صورة محنة ونقمة ، لا يرغب فيها إلا العلماء بمراد الله وعلمه والمطلمون على سرالقدر، فإذا علموا وصول أوان انفصال الضراء والباساء، وحصول زمان اتصال الرخاء والسراء، دعووا الله تعالى، فرفع عنهم الضراء والباساء، وحصول زمان اتصال عن توهم المقاومة والمقاوة للقهر الإلهي في عدم السؤال والمداواة، فكانوا في حالتي السؤال وعدم السؤال عبادالله الأدباء الناظرين إلى أمر الله وحكمه بموجب إرادته وعلمه.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «والتعجيلُ بالمسؤول فيه والإبطاءُ للقَدَرُ المعيَّن له عندالله، فإذا وافق السؤالُ الوقتَ اسرع بالإجابة، وإذا تأخّر الوقت إمّا في الدنيا وإمّا في الآخرة، تأخّرت الإجابةُ أي المسؤول فيه، لا الإجابةُ التي هي لبَيْك من الله. فافهم هذا». ``

قال العبد: اعلم: ان كل سؤال يساله العبد من الله ف [لابدّو] ان يجيبه فيه لامحالة؛ وقد اوجب على نفسه الإجابة بقوله: ﴿ الْدُعُونِي اَسْتَجِبُ ﴾ وانّه لا اوفي من الله بعهده ووعده، فإذا دعاه العبد، اجابه في الحال بلبيّك، وذلك في مقابلة ما يلبّي العبد إذا دعاه، ولكن الله تعالى \_إذا علم من العبد تأخّر ظهور الاستعداد الحالي عن حصول المسؤول، بادرة الله في الحال بما يُعينه على كمال القابلية والاستعداد، وبعده لقبول تجلّي الإجابة في عين المسؤول؛ وذلك لعدم موافقة الاستعداد وقت السؤال، فإذا جاء الوقت المقدر لحصول عين المسؤول، ووافقه السؤال، أجيب في الحال، فإذا جاء الوقت المقدر لحصول عين المسؤول، ومن أي سائل كان واجبة الوقع من الله، ولكن ظهور حكمها عندالسائل بقدر استعداده وقابليّته، وأوان ظهور حكم الإجابة إذن من اول وقد المداده وإمداده تكميل استعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده المناه ولى المامول. المتعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده لظهور المسؤول المامول. المتعداده للهور المسؤول المامول. المتعداده للمامول المامول. المتعداده للهور المسؤول المامول. المتعداده للهور المسؤول المامول . المتعداده المناه الم

وإذا علم الله من العبد كمال الاستعداد في السؤال بلسانه الحالي والذاتي والاستعدادي قبل سؤاله بلسانه الشخصي، بعثه على السؤال، وآجابه في الحال، فمن لم يَعْثُر على هذا السر ظن أن سؤال بعض العبيد لاتتاخر عنه الإجابة والبعض غير مجاب وليس الامر كما ظن ، بل كان دعاء كل داع يدعو الله في شيء فإنه مُجاب، ولكن الامر كما أمر الله تعالى ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَاتِي بِآيَةٍ إِلاّ بِإِذْنِ اللّهِ ﴾ وهوالكمال

١. للقدر خبر للتعجيل.

٧. في النسختين هكذا: وإذا تاخّر الوقت، تاخّرت الإجابة إمّا في الدنيا أو إلى الآخرة، لا الإجابة من الله.

٣. المؤمن او غافر (٤٠) الآية ٦٠.

<sup>£.</sup> ف: المامور.

ه. في ف: دعاء من كلّ داع. وفي م: دعاء كل من داع.

٦. الرعد (١٣) الآية ٣٨.

الثاني والقابليةُ والاستعدادُ، ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمُّرُ اللَّهِ قُضِي بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ﴾ .

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "و إمّا القسم الثاني - وهو قولنا: "ومنها مالايكون عن سؤال» - فالذي لا يكون عن سؤال فإنّما أريد بالسؤال التلفّظ به، فإنّه في نفس الامر لابد من سؤال إمّا باللفظ أو بالحال أو بالاستعداد، كما أنّه لا يصح حمد مطلق قط إلا في اللفظ، وأمّا في المعنى فلابد أن يقيده الحال، فالذي يبعثك على حمد الله هو المقيد لك باسم فعل أو باسم تنزيه. والاستعداد من العبد لايشعر به صاحبه، ويشعر بالحال؛ لأنّه يعلم الباعث وهو الحال».

بريد: أنّ عطاء الله لمّا كان فيضاً ذاتياً دائمياً لا انقطاع له، ولكن حصوله لاحد ووصوله بالحال من يداحد إذ وغير ذلك إنّما هو بسؤال لسان الاستعداد [أو بلسان الحال \_ وإن لم يسال يعني لفظاً \_ ؛ لأنّ السؤال بلسان الاستعداد] والحال والمرتبة والذات غير دائم الوقوع، ولهذا تتاخر الإجابة، فإذا وافق لسان القول لسان الاستعداد، مرعت الإجابة، ولذلك تحصل الاعطيات والمدوولات بلاسؤال لفظي، فيُظن آنه ليس عن سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً، وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً وليس ذلك كذلك م فتذكر من من سؤال أصلاً والمن الله كالمنات والمنات المنات ا

فالسؤال الذاتي هو انّ الذواتِ في ذاتياتها سائلة من الله، وقابلة منه قبامُها بذاته وبقاء ها منه .

وأمّا سؤالات السنة الاستعدادات فكالذي تتكامل اهليّته وقيابليّته لحصول أمر من الله وفيض، فإنّ ذلك لايتاخّر أصلاً.

وسؤال المرتبة ـ كالنبوّة ـ تسال من الله بما به وفيه قيامُها وقوامها من النبيّ الذي بوجوده دوامُها .

وأمّا سؤال لسان الحال فكالجائع يطلب بجوعه الشبع والعطشانِ يطلب بعطشه الريَّ.

وكما أنَّ الحمد المطلق غير واقع؛ لتقييد حال الحامد ووصفه ومقامه له حالَ الحمد

١. المؤمن أو غافر (٤٠) الآية ٧٨.

٢. ما بين المعقوفين موجود في ف.

وإن اطلق لفظاً، فكذلك العطاء بلاسؤال غيرُ واقع، فإن لم يكن سؤال لفظي، ووقعت الإجابة، ووصلت الصِلات والهِبات، وشملت الرحمة والبركة، فاعلم أن الالسنة المذكورة هي التي استدعتُها واقتضتها، ولكنّ الاستعداد لايَشعُر به صاحبه؛ لغموضه، ويشعر بالحال؛ لكون الحال باعثاً له على الطلب والسؤال، فيعلم أنّ لسان حاله هو الباعث له على السؤال، فيعلم أنّ لسان حاله هو الباعث له على السؤال باللسان، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «والاستعداد اخفى سؤال».

يعني\_رضي الله عنه\_: لهـذا لايَشعر به صاحبه؛ لخفائه وكونِه موقـوفاً على علم القدّر المعلوم لأهل الكشف من العلم الإلهي القـائم بالحق، وهو اصعبُ العلوم واعزُّها مُنالاً، وأعلاها مثالاً، وانفعها مآلاً، وارفعها مقاماً وحالاً.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «وإنّما يَمنع هؤلاء» يعني الذين لايسالون «عن السوال علمهم بان لله فيهم سابقة قضاء، فهم قد هياوا محلّهم لقبول ما يرد منه، وقد غابوا عن نفوسهم واغراضهم».

قال ـ رضي الله عنه ـ: «ومن هؤلاء من يعلم أنّ علم الله به في جميع أحواله هو ما كان عليه في حال ثبوت عينه قبل وجودها، ويعلم أنّ الحق لا يعطيه إلا ما أعطاه عينه من العلم به وهو ما كان عليه في حال ثبوته، فيعلم علم الله به من أين حصل، وما ثمّ صنف من أهل الله أعلى وأكشفُ من هذا الصنف، فهم الواقفون على سرّ القدر».

قال العبد - ايّده الله به -: ومن العلماء بسابق علم الله وقضائه وقدره بجميع ما يجري عليهم صنف هم اكشفهم شهوداً واكملهم علماً ووجوداً بان جميع احواله وافعاله ومايصل إليه من العطايا والمواهب الإلهية إنّما يكون بحسب ما أعطته عينه الثابتة التي هي عبارة عن صور معلوميّته لله - تعالى - ازلا قبل وجوده العيني، وأن العلم الإلهي إنّما تعلّق بالمعلوم بحسب المعلوم، ولاتاثير للعلم في المعلوم بما ليس فيه ؛ إذ العلم عبارة عن تعين العلم في نفس العالم على ما هو عليه، وكشف العالم للمعلوم كشفاً

إحاطياً عيزه عن معلوم آخر بخصوصياته ؛ فليس للحقيقة العلمية إلا الكشف والتمييز على وجه الإحاطة بالمعلوم ، والمعلوم هو يعطي بكونه معلوماً صورة تعينية ارتسامية في نفس العالم هي صورة معلوميته لله تعالى ازلاً ، وهي ازلية ابدية قائمة بقيام العلم الذاتي بالذات الديمومية القيومية ، وعلى هذا لا تحكم المشية الإلهية بقضاء وقدر على موجود إلا بموجب ما سبق به العلم الازلي ، ولم يتعلق العلم الازلي بكل معلوم إلا بحسب ما اعطى المعلوم من عينه الشائة ؛ فإن لكل معلوم قدراً تقدر وتعين وتميز به في خصوصيته عن معلوم آخر ، ولم يتعين المعلوم في حضرة العلم الذاتي الإلهي إلا بقدره عندالله وقدره الذي يُخصيص به . ومن حصل هذا الكشف ، علم الماخذ والمعدن الذي لعلم الله بالمعلوم ، فافهم ؛ فهذا أعلى الكشوف والعلوم والشهود ، وأهله هم الواقفون على سر القدر ، جعلنا الله وإياك منهم ، إنه عليم قدير .

قال الشيخ \_رضي الله عنه \_: الوهم على قسمين: منهم من يعلم [ذلك مجملاً المومنهم من يعلمه مخملاً والذي يعلمه مخملاً العلى واتم من الذي يعلمه مجملاً والذي يعلمه مخملاً والذي يعلمه مخملاً والذي يعلمه مخملاً والذي يعلمه مخملاً والكن يعلم ما في علم الله فيه] ان علم الله به وباحواله الظاهرة والباطنة بحسبه فيه ولكن علمه جُملي لاتفصيلي، وكلي لاتعيني، فلا يعلم تفاصيل أحواله الوجودية قبل وقوعها على التفصيل».

والتنفيصيل على هذا الصنف لمن يعلم تفاصيل أحواله الوجودية ظاهرِها وباطنِها، كما رُويتُ عن سيدي وسندي وقُدُّوتي إلى الله، الشبخ الكامل المكمّل، اكمل ورثة المحمديين، صدر الحق والدين، محيي الإسلام والمسلمين، أبي المعالي، محمد بن إسحاق بن محمد بن يوسف رضي الله عنه وكان يتكلّم معي في هذا المقام من سر القدر، أن شيخنا الأكمل، خاتم الولاية الخاصة المحمدية، قال له: الما وصلت إلى بحر الروم من بلاد أنْدُلُس، عزمت على نفسي أن لا أركب البحر إلا بعد أن أشهد

۱ . آنچه را که شارح علامه در این قسمت آورده است، در نسخ قصوص دیده نشده لذا حقیر، عبارت نسخ معتبر را با علامت در این مقام آورده است جلال آشتیانی - .

Y . م: قمن ،

تضاصيل احوالي الظاهرة والباطنة الوجودية ممّا قدرالله علي ولي ومنّي إلى آخر عمري، قال رضي الله عنه : «فتوجّهت إلى الله في ذلك بحضور تام وشهود عام ومراقبة كاملة، فاشهدني الله جميع احوالي ممّا يجري ظاهراً وباطناً إلى آخر عمري، حتى صحبة أبيك «إسحاق بن محمد» وصحبتك واحوالك وعلومك واذواقك ومقاماتك وتجلياتك ومكاشفاتك وجميع حظوظك من الله، ثم ركبت البحر على بصيرة ويقين، فكان ما كان ويكون من غير إخلال ولا اختلال».

وكيفيَّة هذا الكشف أنّ المكاشف يتحقّق بعينه الثابتة الازلية ، ويشهدها كشفاً ، ويشهد احوالها في المواطن والمراتب الوجودية والأطوار الشهودية مع اعيان ماهياتها ولوازمها ولوازمها وعوارضها ولواحقها ولواحق اللواحق ، دنياً وآخرة وعندالله ، فيعلم من عينه الثابتة التي هي ماخذ العلم الإلهي من حيث إنها فيه دسبحانه عينه وليست غيره ، فيعلم ما في علم الله في الكواتن والحوادث في حقه وفي حق غيره . وهذا النوع من علم من القدر وكشفه أكملُ وأتم وأكشف واعم جعلنا الله وإياك من عبيده الاختصاصيري والهواحمين .

قال-رضي الله عنه -: «إمّا بإعلام الله-تعالى - إيّاه بما أعطاه عينَه من العلم به، وإمّا بأن أيكشف له عن عينه الشابتة وانتقالات الاحوال عليها إلى ما لايتناهى، وهو أعلى؛ فإنّه يكون في علمه بنفسه بمنزلة علم الله به؛ لأنّ الأخذ من معدن واحد».

قال العبد: لمّا قرَّر - رضي الله عنه - مراتب حصول العلم بالأعيان الثابتة وسرِّ القدر، وباحوال عينه الثابتة، احتمل أن يكون حصول هذا العلم لهذا الصنف الأكشف الأعلم، بإعلام الله وإلهامه إيّاهم، واحتمل أيضاً أن يكون طريق حصول ذلك من عين الطريق والماخذ الذي تعلّق العلم الإلهي بذلك؛ وذلك لأنّ الله يلقي إلى أسرار ربَّةً الطريق والمعطفين ماشاء من العلوم والحقائق، فيحصل الاطلاع على سرّ القدر، وأحوال عبيده المصطفين ماشاء من العلوم والحقائق، فيحصل الاطلاع على سرّ القدر، وأحوال

١. م: وكان.

٢ . في بعض النسخ: وإمَّا أن يكشف له من.

٣. الرُّبَّةُ: الجماعة.

العين الثابتة من جملة ذلك.

واعلى من هذا ان يكشف الله - تعالى - بعنايته الكاملة الذاتية لهذا العبد عن حضرة العلم وعالم المعاني، فيشاهد الاعبان الثابتة ثابتة في عين الذات الغيبية والحقيقة المطلقة الكلية، وثابتة في أرض المظهريات المحققة العكية، ثبوتاً أحدياً علميّاً وتعيّناً ذاتياً غيبياً، وإذا شاهد عينه الثابتة واحوالها حواليها في اطوار الوجود واقطار الشهود إلى مالايتناهى، كان اخذ العلم بعينه الثابتة من المعدن الذي أحاط فيه به العلم الذاتي، وهذا أكمل شهود في هذا المقام، جعلنا الله وإيّاكم من أهله.

قال \_ رضي الله عنه \_ : «إلا أنّه من جهة العبد عناية من الله سبقت له ، هي من جملة آحوال عينه [يعرفها صاحب هذا الكشف ، إذا أطلعه الله على ذلك ، أي على احبوال عينه ] الثابتة ؛ فإنّه ليس في وسع المخلوق \_ إذا أطلعه الله على ذلك أي على أحوال عينه الثابتة التي تقع صورة الوجود عليها \_ أن يطلع في هذا الحال على إطلاع الحق على هذه الاعيان الثابتة في حال عدمها ؛ لانها نسب ذاتية لاصورة لها ، فبهذا القدر نقول : إنّ العناية الإلهية سبقت لهذا العبد بهذه المساوأة في إفادة العلم » .

قال العبد ـ ايّده الله به ـ : لمّا بيّن ـ رضي الله عنه ـ انّ هذا العبد الاكشف الاكمل الذي حصل علمه بنفسه وبعينه الثابتة بمنزلة المساواة لعلم الله بعينه الثابتة وأحوالها كذلك، إنّما حصل عناية إلهية بهذا العبد وصدق قدم في علم قدم، وهذه العناية الإلهية به أيضاً من جملة احوال عينه الثابتة التي اقتضتها ـ بخصوص استعدادها وقابليتها الخاصة ـ ان يعلم ذلك كذلك، فإنّ تعلق العناية إنما يكون بحسب تعلق الإرادة الإلهية والمشيّة الربّانيّة، والعناية إرادة حُبيّة بالمعتنى به لتكميله وتوصيله، ثم تعلق المشيّة والإرادة ايضاً بموجب تعلق العلم بعينه الثابتة له أزلاً وابداً، فالخصوصيّات العينية والقابليات الذاتية هي اصل العناية الازلية وهي قدّمُ الصدق.

وقوله \_رضي الله عنه \_: «فإنّه ليس في وسع المخلوق» تعقيب لكلامه الأوّل: «إمّا بإعلام الله ... وإمّا بأن يكشف» يعني: لا يُجمع لأحد بين الاطّلاع على الأعيان الثابتة واحوالها وبين الاطّلاع على إطّلاع الله بعلمه على هذه الاعيان؛ لأنّه تعلَّق الشهود

بامرين في حالة واحدة و ﴿ماجَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنَ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ ؛ ولأنّ هذه الأعيان نِسَب ذاتية، فهي بالنسبة إليها معدومة الأعيان وإن كانت ثابتة للحق، فلاصورة لها في أعيانها فماهي فيه، بل هي فيه هو ـ كما قلنا ـ نحن فيه هو ، فاعْرِ فنا به وهو فينا نحن، فافهم ما نقول.

وهوية الوجود الواحد في اعيان القوابل وإن كانت بحسبها متعدّدة، فهي أيضاً في الهوية الواحدة الوجودية الذاتية كذلك بحسبها احدية، فلما كانت هذه النسب في العلم الإلهي ثابتة للذات بانها شؤونه واحواله الذاتية ومن حسبها ﴿كُلَّ [يَوْم هُوَ] في شان ﴾ لم يكن للممكن أن يطلع على إطلاع الحق على هذه النسب الكلية الذاتية التي هي مفاتيح الغيب حال عدميتها في أعيانها تحت قهر الاحدية الذاتية ، فإنّ هذا الإطلاع احدي لم يظهر بعد للمشاهد، والمشاهدة والمشاهد الثابتة عين وجودي، فإنّه إنّما يتاتى المكاشف أن يطلع عليها من حيث إنّها ثابتة في العلم وجوداً علمياً، وحينتذ يتمكن المشاهد من شهودها.

قال - رضي الله عنه - مَرُّوْمِن هَاهِنا مِقْبُول الله : ﴿ حَتَّىٰ نَعْلَمَ ﴾ وهي كلمة محقّقة المعنى ، ما هي كما يتوهمه من ليس له هذا المشربُ » .

قال العبد: هو يشير - رضي الله عنه - إلى توقف تحقق النسبة العلمية من كونها كذلك على حقائق المعلومات وتحققها باعيانها في الوجود؛ لأنّ العلم المضاف إلى الحق من حيث الجمعية الإلهية إنّما يتحقق بتحقق العلم بجميع الحقائق العينية والشؤون الغيبية؛ فإنّ للحق ظهوراً في كلّ شان شان، فالعلم المضاف إلى الحق من حيث ذلك الظهور بذلك الشأن لا يكون إلّا بعد تحقق الشأن بعينه في الوجود، بخلاف العلم المذاتي الإلهي؛ فإنّ توقف العلم على المعلومات ليس من حيث احديّة الذات؛ فإنّ الذاتي الإلهي؛ فإنّ توقف العلم على المعلومات ليس من حيث احديّة الذات؛ فإنّ الأحدية الذات؛ فإنّ العلم على المعلومات ليس من حيث احديّة الذات؛ فإنّ الأحدية الذاتية تقهر الكثرة النسبية العلمية والوجودية العينية، فلا تظهر لها أعيان

١ . الأحزاب (٣٣) الآية ٤ .

٢. الرحمن (٥٥) الآية ٢٩.

٣. محمد (٤٧) الآية ٣١.

أصلاً، والعلم والعالم والمعلوم في احدية الذات أحدية، وكذلك في الوجود واحد وحدة حقيقةً ' غير زائدة على ذاتية الذات، ولكن توقُّف تحقَّق العلم على المعلوم من حيث إنّ العلم نسبة متعلَّقة بالنسب المعلومية المظهرية من حيث هذه الشؤون والحقائق الاسمائيَّة التي تحقُّقها بحقائق هذه الشؤون فقوله: ﴿حَتَّىٰ نَعْلَمَ﴾ إشارة إلى توقّف العلم المضاف إلى الحق من حيث أسمائه الحسني وشؤونه ونسبه الذاتية العليا بأحوالها واحكامها وآثارها وتعلقاتها ونسبها وإضافاتها ولوازمها وعوارضها ولواحقها ولواحق اللواحق، من حيث المرتبة والمحلِّ والمقيام والموطن والحيال في الوجود العيني والشهود العياني الكوني، فهـو إذن كلمة محقَّقة المعنى ليست كـما يتـاوَّلهـا بالوهم أهل التنزيه الوهمي؛ فإنَّ الحق لايستحقّ من الحق ولايتنزَّه عن مقتضّيات ذاته، ومقتضاها من حيث هذه النسب الذاتية أن لايَظهر كلِّ مِنهِيا إلَّا بكلِّ منها في كل منها، فتوقُّف تحقُّق الحقيقة العلمية على حقيقة المعلوم كذلك كترفُّه على حقيقة الوجود، فالتوقُّف إذن بين النسب بعضها على البعض، وذلك غير قادح في الغني الذاتي، ووجوب الوجود للذات بالذات، وكون هذه النسب أعنى العالمية والمعلومية والعلم.. كلُّها ذاتيةً، فافهم إن شاء الله تعالى؛ فإنَّ العلم والمعلوم والعالم في أحدية الذات عينُها لاغيرها، والمعلومية كالعالميَّة والمظهرية كالظاهرية نسب ذاتية للذات كسائر النسب الذاتية الوجوبية التي العلمُ من جملتها، فتوقُّف العلم على المعلوم إنَّما هو من حيث هذه النسبة العلمية من وجه يغاير ذاتيةَ الذات بالخصوصية وفي التعقّل، ثم التغايرُ والتمايز بين الحقائق بالخصوصيات وفي تعقّل المتعقّل لها منّا لايوجب الكثرةَ والتعدّدَ والتوقّفَ والتجدَّدَ والتغيّر، في الذات الواحدة التي [هي] عينها، فافهم:

قال الشيخ\_رضي الله عنه .. : «وغاية المنزّه» أي بوهمه «أن يجعل ذلك الحدوث [في العلم] المتعلّق ، وهو اعلى وجه للمتكلّم بعقله في هذه المسالة، لولا أنّه أثبت

١. كذا. والظاهر وحدة حقيقيةً.

٢. في بعض النسخ: في العلم للتعلُّق به.

٣. في بعض النسخ: يكون للمتكلم،

العلم زائداً على الذات، فجعل التعلّق كه لا للذات وبهذا انفصل عن المحقّق من أهل الله صاحب الكشف والوجود».

قال العبد: اعلم: أنّه غاية أهل التنزيه الوهمي أن ينسبوا الحدوث في قوله تعالى: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُمُ حَتَّىٰ نَعْلَمَ الْمُجاهِدِينَ مِنْكُمْ ﴾ إلى التعلق العلمي، فتكون الكثرة والحدوث والتوقّف والتخير والتجدّد في التعلق، لا في حقيقة العلم التي هي عين الذات، ولاير تفع الإشكال بذلك أيضاً؛ لكون العلم هو المتعلّق بذلك التعلق الحادث، ولكون التعلق من وجه عين المتعلّق، ولاسيّما وقد أثبت العلم زائداً على الذات ولا متخلص له في هذا النظر إلا أن يعلم أنّ الحدوث والكثرة في المعلوم المتكثر المتجدّد المتغيّر الحادث، والتجدّد في التعيّن والمتعلّق به من حيث هو كذلك.

أمّا من حيث العلم الذي هو عين العالم الازلي فتعلَّق وحداني؟ لكون ارتباط النسب المتوقّفة التحقّق على الطرفين في كل واحد منهما بحسبه، فالكثرة والتغيّر والتجدّد في التعلّق العلمي الوحداني من حيث ما يرتبط به وهو المعلوم المتكثّر المتغيّر المتجدّد، والوحدة في التعلّق العلم أيضاً من حيث العلم الذاتي الوحداني كهو، فافهم.

وثم نظر آخر وهو أن العلم، له اعتباران: أحدهما من جِهة الحق، وبهذا الاعتبار هو عين الذات كمما تقرر آنفا. والثاني من حيث إنه نسبة متميزة عن ذاتية الذات بخصوصيتها وعن غيرها من النسب، وهذه النسبة حقيقة كلية أحدية التعلق بالمعلومات من شأنه تميز المعلومات بعضها عن البعض وكشف حقائقها وحقائق أحوالها على سبيل الإحاطة، فهي من حيث كونها نسبة كلية لا تحقق لها إلا بين عالم ومعلوم، فتكون متوقفة التعين على المعلومات، وتعين المعلومات في عرصة العلم من حيث هذا الوجه يكون بحسب المعلومات، ومن حيث إن العلم عين الذات يكون تعين المعلومات في بحسب العلم كذلك أحدية "، فافهم.

ولمَّا كان المعلوم نسبةً والعلم ايضاً نسبةً، لم يقدح توقَّف النسبة على النسبة من

١ . محمد (٤٧) الآية ٣١.

۲ ، کدا .

كونها كذلك في العلم الاحدي الذاتي الذي هو عين الذات، فافهم.

ثم اعلم: أنّ الحضرة العلمية تشتمل على حضرات كلّية كثيرة وهي : حضرة العلم، وحضرة المعرفة، وحضرة الحكمة، وحضرة الخبْرة، وحضرة التقدير.

فالعلم ـ كما مرَّ ـ هو الكشف الإحاطي التمييزي للمعلومات على ماهي عليه من كل وجه للوازمها ولوازم لوازمها .

والمعرفة هي العلم بحقائق المعلومات من حيث حقائقها مجرّدةٌ عن خَلقيَاتها وعن اللوازم ولوازم اللوازم وترتَّبها في مراتبها لاغير .

والحكمة عبارة عن العلم بالمراتب والحقائق المترتّبة فيها وبالترتيب الواقع بين حقائقها، أي حقائق المعلومات واللوازم والعوارض واللواحق وبالمواطن والأحوال.

وحضرة الخِبْرة هي حضرة العلم بظهور آثار الحقائق واحكامها بموجب الترتيب الحقيقي المذكور بأسبابه وعلله .

وحضرة التقدير هي حضرة العلم بتعين أقدار الحقائق وخصوصياتها في العلم بحسبها وعلى أقدارها، فالتقدير من المقدر القديم بحسب قدر المقدور وقدره في العلم، ومن كُوشف [له] بهذه الحضرات كلها واحاط بحقائقها بما به الامتياز وبما به الاشتراك، كان أكشف المكاشفين، جعلنا الله وإيّاك منهم ؛ إنّه قدير.

قال - رضي الله عنه - : «ثم نرجع إلى الاعطبات فنقول : إنّ الاعطبات إمّا ذاتية أو أسمائية . وأمّا المنّح والهِبات والعطايا الذاتيَّة فلاتكون [أبدأ] إلا عن تَجَلَّ إلهي . والتجلّي من الذات لايكون أبداً إلا بصورة استعداد المتجلّى له ، وغير ذلك لايكون» .

قال العبد - ايده الله به - : إنّ العطايا والمنح والهبات - سَواء كانت معاني وحقائق وعلوما ومُشاهَدات وتجلّيات إلهيّة كانت او ربائية أو روحية أو عقلية أو نفسية أو طبيعية أو عنصرية أو مثالية على اختلاف طبقاتها ودرجاتها - فإنّها إمّا ذاتية أو اسمائية ، ونعني بالذاتية بَحْت الوجود ومحض الوجود والجود، وبالاسمائية ما تكون مخصوصة

١. ف: المقدّر.

## ۲٤٠ / شيرح قصيوص الحكيم

بصورة حضرة من الحضرات الإلهية.

ثم الأسمائيةُ لاتكون إلابحجاب وهو حجابيّة التعيَّن الاسمي بما به يمتاز عن الآخر ويغايره لاغير.

وأما الذاتية فإنها لاتكون إلا عن تَجَلِّ إلهي، ولا تكون أبداً عن الذات الاحدية ؛ لما عرفت أنْ لاحكم ولارسم ولا تجلّي ولاغير ذلك في الاحدية الذاتية، فيكون تعين التجلّي الذاتي من حضرة الألوهية، فيُضاف التجلّي لهذا السرِّ إلى ذات الألوهة، لا إلى مطلق الذات، فافهم هذا الفرق، حتى لا يشتبه عليك الحقائق.

ثم إنّ هذه العطايا والمنح الحاصلة بالتجلّي لاتنعيّن ابداً إلا بصورة استعداد المتجلّى [له]؛ لان الاستعدادات والقابليّات في الاعيان هي المستدعية للتجلّيات الذاتية والاسمائية؛ والمتجلّي، له صورة علمية ازلية على هيئة معنوية مخصوصة بتخصّص التجلّي الوجودي وبتخصّص الفيض الجودي بموجب ما تعيّن وتخصّص في النور العلمي الأزلي الشهودي بحسب خصوص المتجلّى له، فافهم.

قال العبد ـ أيّده الله به ـ : اعلم : أنّ أهل التجلّيات من أصحاب النبوّات وأرباب الولايات إنّما ترد عليهم بحسب استعداداتهم وخصوصية قابلياتهم الوجودية ، وكذلك استعداداتُهم في عرصة الوجود العيني إنّما تكون بموجب استعداداتهم الغيبيّة غير

أي بعض النسخ: ما رايت الصور.

موصولة لاتافية.

٣. في النسختين: أترى.

الجعولة في حضرة العلم الذاتي، وقد أسلفنالك من قبلُ أنَّ صورةً معلوميَّة كلِّ أحد لله تعالى\_ازلاً\_قبلَ وجوده العيني هي حقيقته وعينه الثابتة، وأنَّها من حيث هي كذلك ليست أموراً وجودية مُغايرة للعلم مُغايَرةً حقيقيةً، ولا زائدةً على ذات العالم زيادةً توجب الكثرةَ في وحدته العلمية، بل هي صورةُ نسَبه ومتعلَّقاته المظهرية وأحواله الغيبيّة وشؤونه العينية؛ إذ لا معيّة لغيره معه ازلاً وأبداً دائماً وسرمداً "كان الله ولم يكن معه شيء» وهو الآنَ على ما هو عليه كان، والعلم الذاتي أوجب تعيُّنَ المعلومات في حضرة العلم على ما هي عليمها، فهي إذن نسبة ونسُب نسبة: كالعلم والعالمة والمعلومية، والربوبية والمربوبية، والظاهرية والمظهرية، والظهور والبطون، والقيد والإطلاق، والتعبُّن واللاتعين وغير ذلك؛ جميعُ هذه الحقائق نسَّبُه وأحواله النَّهُسيَّةُ ولاتوجب كشرة في عين الأحدية ، كما لا توجب النصفيّةُ والثلثية والربعيَّة والخمسية وغيرها من النسب كثرةً قادحة في رحدة الواحد، وإنَّما الكثرة في عرصة العلم والتعقّل عندنا لاغير، فمهما حصل تجلّي المتجلّى له في حضرة الوجود العيني، فإنّما يحصل على صورة استعداد العين الثابتة الازلية التي لهذا المتجلّى له ازلا لتعين التجلّي من الشان الذاتي الذي هو عينه، وذلك استعداد ذاتي لهذا القابل الازلي، غيرٌ مجعول؛ لأنَّ الفرض قبل الإيجاد وقبل الوجود في حضرة الغيب، فالتجلِّي الغيبي يتعيَّن في الذات في غيب قابلية المتجلِّيٰ له ازلا اوّلاً بحسب صورة ذلك الاستعداد الغيبيّ غير المجعول، ثم يظهر في كل وقت وحال للمتجلّي له في عرصة الوجود العيني على تلك الصورة التي هي صورة الحق في عينه العينيَّة أو صورة عينه الغيبية في الحق\_ كيف قلت فإنَّك في الكلِّ مرآتُه من وجه وباعتبار، وهو مرآة الكلِّ من وجه [و] باعتبار ، فمهما تجلَّى لك فما رأيت في تجلِّي الحقَّ لك إلَّا صورتك الغيبيَّة الأزلية إن كان تَجَلُّ ذاتي أو صورةً نسبية ذاتية من النسب، فما رأيت الله ـ من كونه عينَ الكلُّ ـ ظاهراً بصورة الجمع والإطلاق الذاتي ابداً، وإذا لم تَرَه كذلك، فما رأيته، ومادُّمْتُ انت

١, ف: الغيب.

۲, ف: و قبول.

أنت، ولم تكن عين الكلّ، فلن ترى الحقر الذي هو عين الكلّ المطلق عن قيد التعيّن في الكلّ وبالكلّ، وعن الجمع بين القيد والإطلاق، فكيف آنت تعلم انّك متعيّن بصورتك الازلية الأصلية العلمية وفي عين صورتك العينية الفصلية الوصلية الابدية في مرآتية الوجود الحق والحق المطلق، فكما أنّ الرائي صورته أوصورة غيره في المرآة لايرى سوى صورة الناظر، ولا يمكن أن يرى جرْم المرآة حال استغراق الشهود والروية بالصورة المثالية المرثيّة؛ إذ الشهود التعيّني والإبصار الشخصي التشخصي لايسم في كل وقت واحد معين إلا مشهوداً واحداً معيناً كذلك وصورة واحدة شخصية، مع علمه بان تعين الصورة المشهودة وحصول الروية وتعلّق الشهود بما ليس إلا في المرآة، ولهذا بان تعين الصورة صفتها، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: «حتى أنّ بعض من ادرك مثل هذا في أصور المرئي ذهب إلى انّ الصور المرئية بين بصر الرائي وبين المرآة. هذا اعظم ما قدر عليه من العلم. والامر كما قلناه وذهبنا إليه. وقد بينًا هذا في الفتوحات المكية. وإذا ذُقْت هذا، ذقت الغاية الني ليس فوقها غاية في ونسبًا الخلوق، فلا تُطلعُ ولا تُتعبُ نفسك في أن تَرْقي في أعلى مِن هذا الدرج، فما هو ثم أصلاً وما بعده إلا العدمُ [الحض]».

## [بيان الأقوال في الإيصار]

قال العبد: اختلفت الأقوال في كيفيَّة تعلَّق الرؤية بالصورة المرئيّة في المرآة: فمِن قائل: إنَّ مثال الصورة منطبع في المرآة، ويتعلَّق به الشهود والرؤية في المرآة. ومِن قائل: إنَّ الجسم الصَقيل الصَلُب يوجب انعكاس النظر إلى ما يحاذي المرآة، فيُدركه البصر خارجاً عن المرآة.

وقيل له: لوكان ذلك كذلك، لما ادرك اليمينُ شِمالاً، ولا الصورةُ على شكل المرآة، بل ادركها حكما هي ـ خارجةً عن المرآة.

١. في بعض النسخ: صور المرايا.

وأجيب عن هذا: إن انعكاس النظر والقوة الباصرة عن الجسم الصُلْب الصَقيل يوجب ذلك في مرآة البصر؛ لأنه انعكس المحسب المرآة فادى الصورة منصبغة عوجب محل انعكاس النظر أولاً.

وقال بعضهم: الصورة غير منطبعة في المرآة، ولكنّها بين بصر الرائي وبين المرئيّ. وذلك مبلغه من العلم.

وقيل: إنَّ الصورة مُدركة بعد انعكاس النظر عن الجسم الصقيل في عالم المثال.

والحق انّ الصورة لولم تكن منطبعةً في المرآة، لما تكيّفتُ بكيفيّتها من الاستدارة والاستطالة، ولم تنعكس أيضاً على قول القائلين بالانعكاس كذلك أيضاً، فإنّهاإن انعكست إنّما تنعكس بعد الانطباع.

وفي هذا الموضع مباحث شريفة: منها: أنّ مرآتية الباصرة إن لم تنطبع فيها الصورة المشالية، لما حصل الإدراك، فإن كان حصولها في المرآتية البصرية بعد انعكاسها في مطع المرآة في الخارج، لكان اليمين عيا واليسار يساراً؛ لأنّها صورة مشال المثال قد انعكس مساوياً للاصل ومشاكلاً له في الأصل في صورة مرتية في المرآة، وليس ذلك كذلك، فالإدراك إذن تعلق بالصورة في المرآة منعكسة، أو انعكست مرآة الباصرة إلى الصورة الخارجة من هذا الجسم الصلب الصقيل على هيئة السطح، فانعكست آمثلة الصور في مرآة الباصرة، فادركته المدركة منعكسة كذلك مثل انعكاسها في المرآة الخارجة، فكان يمينها يساراً للصورة الاصلية، والاعلى أسفل في بعض الاوضاع التخالف الجهات في مطامح النظر، فتدركها القوّة الباصرة - بنورها الذاتي ومُعاونة نور الضوء الخارج - فيها بحسبها، بل بحسب تعينها في المرآة، فافهم.

وإذا تحققت بهذه الأصول في الشاهد، فاعلم: أنّ تعيّن الحق لك في مرآة عينك الثابتة إنّما يكون كذلك بحسبها وبموجب خصوصيتها وصورة استعدادها، فما ترى الحق في تجلّيه الذاتي لك إلا بصورة عينك الثابتة، فعينك في رؤيتك للحق المتجلّي لك

١ ، م: العكس،

ممثلُ باصرة عينك في رؤيتك لصورتك في المرآة، فلاترى الحق فيك إلا بحسب خصوصية عينك الثابتة ولكن في مرآة الوجود الحق، وهو مثل للنور الخارجي من وجه. وهذا أعلى درجات الكشوف والشهود بالنسبة إلى مثلك إلا أن يكون عينك عين الاعيان الثابتة كلّها لاخصوصية لها توجب حصر الصورة في كيفية خاصة، بل خصوصية احدية جمعية برزخية كمالية، فتعين الحق لك حينئذ مثل تعينه في عينه، بل عين تعينه لنفسه، بل أنت عينه، فافهم.

ودون هذين الشهودين، شهودك للحق في مكابس الصور الوجودية، نوريها ومثاليها وروحانيها، عقليها ونفسيها وطبيعيها وعنصريها وخياليها وذهنيها وبرزخيها وحشريها وجانيها وذهنيها ونفسيها وطبيعيها وعنصريها وخياليها وذهنيها وبرزخيها وحشريها وجنانيها وغير ذلك فكل ذلك بحسب تجليه من عينك لا من عين غيرك. فاعلى درجات شهودك الحق هو بعد تحقّقك بعينك الثابتة فإذا اتحدت أنت بعينك الثابتة فكنت أنت عينك من غير امتياز تعيني، وابت الحق كما يرى نفسه فيك، ورايت عينك صورة للحق في الحق، فافهم، وما أظنّك تعهم، إلا أن تُلهم وتعلم بعلم مالم تكن تعلم، وما تم أعلى من هذا في حقك في الإطمع ولات عيب، وما بعد الحق ومرآته ومظهره الذاتي وهو عينك الثابتة التي هي صورة معلوميّتك للحق ازلا وإبداً، وانت من حيث إمكانك من حيث عينك الثابتة وصورة معلوميّتك موجود ازلا وإبداً، وانت من حيث إمكانك ووجودك العيني معدوم العين ازلاً.

قال - رضي الله عنه -: «فهو مرآتك في رؤيتك نفسك، وانت مرآته في رؤيته اسماءه وظهور احكامها، وليست سوى عينه، فاختلط الامر وانْبَهَمَ؛ فمنّا مَن جَهِل في علمه وقال ! العجز عن درك الإدراك إدراك.

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ هويَّة الوجود الواحد الحق مرآة لظهور الإنيَّات الوجودية العينية فيها، وبها ظهرت الحقائق الكيانية، ولولا تجلّي الوجود الحق، لما رأيت صورتك العلمية الأزلية الغيبيَّة؛ فإنّك إنّما ظهرت في نور الوجود الحق بصورتك العينية الوجودية على مثال صورتك العلمية الأزلية الغيبيَّة؛ فالوجود الحق

١ . في يعض النسخ : فقال .

مرآة لإنيَّتك العينية ، والعلم الحق مرآة لصورة عينك الغيبية الذاتية المعنوية ، وهويَّتِك الازلية في شهودك نفسك وعينَك .

وكذلك أنت مرآة للحق في تجلّيه الوجودي ورؤيتِه وشهوده للصور أسمائه ونسبِه الذاتية وصفاته الربانية، وليست هذه النسب إلّا عينَه لاغيرَه؛ لكونها غيرَ زائدة عليها ولا موجبة للكثرة، وليست قادحةً في وحدة وجوده العيني كما ذكرنا.

فلماً كان ظاهر الحق وهو انت مَجلى ومرآة لباطنه من وجه، وفي شهوده ووجوده ايضاً مرآة لظهور نسبه الغبية التي هي فيها عبنه من وجه آخر، وكذلك ايضاً هذه النسب مراء ومتجال لتعينات الوجود الواحد، فصدق على كل واحد من الحق والخلق انّه مظهر وظاهر وشهادة، فاختلط الامر واشتبه على الناظر، وخفي الشهود، ودق الكشف، وجل الامر عن الضبط والإحاطة والحصر، وعز التجلي، فاقتضى في بعض المشاهد والمشارب الحيرة والعجز والهيمان، فاقر صاحبه بالعجز، واعترف بالجهل، بمعنى ان العلم بالايعلم انه لايعلم علم، والعلم بعدم إحاطة العلم بالايحاط به علماً علم علم والعلم بعدم علم من العمرة فيما إحاطة العلم بالايحاط به العلم غاية العلم به، وعدم الانحياز إلى جهة معينة فيما لاينحصر فيها هو حقيقة حيرة الكمل، والتقاعد والعجز عن إدراك ما يعجز عن إدراك ما يعجز عن إدراك ما يعجز عن ودرك الإدراك الإدراك، قافهم.

قال \_ رضي الله عنه \_ : «ومنّا مَن علم ولم يقل مثلَ هذا وهو اعلى القول ، بل أعطاه العلمُ السكوتَ ، ما " اعطاه العجز وهذا هو اعلى عالم بالله ، وليس هذا العلم إلا لخاتم الرسل وخاتم الأولياء ، ومايراه أحد من الأنبياء والرسل إلا من مشكاة الرسول الخاتم ومايراه أحد من الأولياء إلا من مشكاة الولي الخاتم .

قال العبد - ايَّده الله به - : المتحقِّقُ بهذا الشهود في هذا المقام مَن لايكون عينه

۱ و ۲ . م: مشهودك، مشهوده.

٣. في بعض النسخ: كما أعطاه العجز.

الثابتة وصورة معلوميّته لله أزلاً مخصوصة بخصوصية جزوية، بل تكون محيطة كلّها في مظهريته إحاطة احدية جمعيّة تجمع في مظهرية عينه الغيبيّة حقائق المظهريات كلّها، فإنها عين الاعيان وحقيقة الحقائق، فالتجلّي الذاتي له وفي قابليته يكون تجلّيا احدياً جمعياً كمالياً بحسب عينه وقابليته الاحدية الجمعية المطلقة، فيشهد في هذا التجلّي بظاهره ظاهر الحق وباطنة، وبباطنه باطن الحق وظاهرة، وباحدية جمعه القطبي وخصوصه الكمالي الحقي المناه باطن الحق وظاهرة، وباحدية جمعه القطبي ايضاً كذلك في عين شهوده إيّاه، كذلك عينه بعينه شهوداً احدياً جمعياً مطلقاً عن النعين والحصر في عين واحدة، فيعطيه التجلّي في هذا المقام الإحاطة بغاية العلم، والسكوت وعدم الحيرة، بل اعظاه التحقيقة الإنسانية الكمائية الحمدية الازلية الاولية والابدية وهذا الشهود لايكون إلا للحقيقة الإنسانية الكمائية الحمدية الازلية الاولية والابدية وهي حقيقة الحقائق الاحليقة المحمدية الازلية الابدية بين جميع الجمعيات السرمدية، فافهم.

وإذا رزقك الله فهمة والكَنْبُوتَ الإلايان عاقله فاعلم: اللهذه الحقيقة الجمعية الاحدية الكمالية تعيناً احدياً جمعياً كمالياً في مرتبة [ظاهريتها و] باطنيتها، وغيبها وملكوتها، فظاهريتها النبوة، وباطنيتها الولاية. ولكل واحد من التعين في المرتبتين صورة تفصيل جمعي بجميع التفاصيل، وصورة جمع الجمع بين التفصيل واحدية الجمع. وهذه هي الحقيقة المحمدية الكلية الكمالية الإحاطية المختمية، والإنسان الذي يتعين به وفيه هوالمظهر الاكمل، والمرأة الاجلى، والمجلى الاشمل لذات الذات الإلهية وصفاتها وأخلاقها ونسبها وإضافاتها وأسمائها وافعالها وحروفها وأحوالها.

فامًا ظاهريّتها\_وهمي جهة نبوتها\_فمرآة ذات الألوهية ومظهرُها ومجلاها ومنظرها وعرش احديّة الجمعية للحقائق الوجوبية والاحكام الفعلية التي للربوبية .

وباطنها "\_وهي ولايتها\_مرآة للهوية الحقيقية الأحدية الجمعية المطلقة. ولكل

١. ف: الختمى.

٢. كذا. والظاهر: باطنيّتها.

واحد من مرتبتي النبوّة والولاية جمعٌ وتفصيلٌ.

والجمع جمعان: جمع قبل التفصيل، وجمع بعد التفصيل. ولكلّ واحد من الجمعين تعين في مرتبتي الفعل والتاثير والوجود، والانفعال والتأثّر [والإمكان] وجمع بين الجمعين في أحدية جمع المرتبتين.

فالجمع الأول في المرتبة الأولى العليا لحقائق الوجوب والألوهية ورقائق الأسماء والربوبية هولله الواحد القهار الاحد، والمظهر الظاهر لهذا الجمع في مقام التفصيل مجموع العوالم امريها وخلقيها على كثرة اجناسها وانواعها وتفاصيلها غير المتناهية واتساعها؛ لكون ظهور الآثار الإلهية واحكام اسماء الربوبية على التمام والتفصيل إنما هو في العالم كلّه، فجميع العوالم مظاهر تفاصيل الأسماء الإلهية، والألوهية التي لها هذه الجمعية المحيطة بحقائق الفعل والتاثير والوجوب لذاتها تستلزم جمعية جمع الحقائق الكونية الانفعالية التفصيلية على الوجه الاثم، حتى تظهر آثارها وأحكامها، وهو مجموع العالم، ومظهره في مرتبة الجمع الأول الجامع قبل التفصيل في مرتبة الجمعية، فكذلك المحمية هو آدم الكياني المناهيل الأسمائي لله، فكذلك احدية جمع الجمع الأول بعد التفصيل المظهري الكياني العالمي لأول الإنساني "صورة".

والتفصيلُ الأحدي الجمعي المظهري منه يكون على وجهين: معنويٌ وصوري؟ إذ كلّ واحد من الجمعين في كل واحدة من مرتبتي الظهور والبطون - اعني الولاية والنبوة - إمّا أن يكون جمع الفرق، أو جمع الجمع، فالجمعية التي في آدم الليّة جمعية أحدية جمعيات الصور المظهرية العنصرية الإنسانية قبل التفصيل، فهو صورة جمع تُجمع ظاهرية المظاهر الاحدية الجمعية. ولهذا الجمع في مرتبة التفصيل الجمعي مظاهرهُمُ الكُمّل من النوع الإنساني من الانبياء والاولياء من لدن آدم الليّة إلى

١. ف: حقيقة،

٢. م: وكذلك.

٣. كذا. والظاهر: لأوَّل إنسان.

الختم الظاهر والختم الباطن، فتفصيل الجمعية الإلهية جميع الأسماء التي لايبلغها الإحصاء والختم الباطنة و التفصيل في تفاصيل صورالعالم الفرقانية كما مر فصور حجابيات جمعيات هذا التفصيل الفرقاني الجمعي هم الكفار المذكورون في القرآن من الفراعنة، وتفصيل الأحدية الجمعية الإنسانية النورية الحقية في الاناسي الكاملين إلى الختم، والختم احدية الجمعي الإنساني، ولهذه المرتبة احدية جمع جميع الحامد والكمالات الذاتية والإلهية:

فإن كانت في مرتبة ظاهرية الإنسانية الكمالية وهي النبوة والإنسان القائم بهذه الاحدية الجمعية الكمالية هو خاتم الانبياء والرسل، محمد بن عبدالله، المصطفى، رسول الله وخاتم النبيين صلى الله عليه وسلم اصطفاه الله؛ لكمال احدية جمع جمع الحكم الإلهية الربّانية والحقائق الوجوبية الفعلية المؤثرة في المرتبة الكمالية الإنسانية، وهو حامل لواء الحمد وحمل الخمه الذي [هو] ماوى جميع محامد الجمع ومجامع الحمد.

وهذه الحقيقة الختمية النبوية تُنبئ والحقائق المظهرية الإنسانية بحقائق الجمع الحقائق المظهرية الإنسانية بحقائق الجمع الإلهي، الإلهي، ولهذا «كان نبياً وآدمُ بين الماء والطين» فلا تعين لحقيقة آدمَ إلا في الماء الإلهي، وهو ماء الحياة والطهارة الفطرية التي في نفس النبوة، فافهم.

وإن كانت أحدية جمع جميع الكمالات والمحامد المذكورة في باطن المرتبة الكمالية الإنسانية الإلهية الذاتية وهي الولاية - فالإنسان القائم "بباطن احدية جمع جميع الكمالات، فإن كانت أحدية جمع الجمع الخصوصي، فهو خاتم الولاية المحمدية الخاصة، وهو أكملُ ورثة محمد - صلّى الله عليه وسلّم - في المرتبة الختمية، وإن كانت أحدية جمع جمع العالم في روح باطن الاحدية الجمعية الإنسانية الكمالية فالإنسان القائم بهاهو عيسى روح الله وكلمتُه، خاتمُ الولاية العامة على الإطلاق في آخِر نشاته الخصيصة بالولاية.

۱. ف: وصور،

٢. ف: تېنى.

خبرللإنسان لا إن يكون صفة له وإلا فالكلام ناقص.

وإذا عرفت هذه الأصولَ، عرفت أنّ اسم الحقيقة الإنسانية الكمالية الجمعية الاحدية على سبيل المطابقة هو «محمّدٌ» فإن كانت الجمعيّة ' من حيثُ الظاهرية والنبوَّة، فمظهره احدية جمع جمع الحقائق الوجوبية والنسب الإلهية والربوبية، ولهذا الجمع الاختصاصي الختمي روح ومعنى وصورة، فالصورة تُجمع بين الروح والمعنى؛ لانّها أحدية جمع المعنوية والروحية ولوازمها وخصائصها، فإذا اجتمعت الحقائق والمعاني اجتماعاً احدياً، ظهرت عليها صورةُ التسوية الإلهية، ونفخ الله فيها بنفُسه الرحماني روح الاحدية الجمعيَّة الكمالية التي هي جامعة بين الجمعية الروحية وبين الجمعية المعنوية الحقيقية وبين الجمعية الجسدانية البشرية [و] هو «محمّد» ـ صلّى الله عليه وسلّم. والخصوصُ بالجمعية الظاهرية أبوالبشر. والمخصوصُ بجمعية الروح، الباطنية هو روح الله وكلمتُه. والمخصوصُ بجمعية الجمع بين الجمعيات الأحدية المذكورة في باطن المرتبة المعنوية الحقيقية، هو خاتم ولاية الخصوص محمد بن على بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن العربيّ منشئُ الفصوص - رضي الله عنه ـ وجمعية هذا الختم جامعة بين ووح الجمعية ومعناها وصورتها، ومستلزمة لظاهريتها بحقيقتها وفحواها، ونسبتُه إلى خاتم النبوَّة نسبة الابن الصُلْبي حقيقةٌ ونسبةُ الروح نسبة الابن غير الصلبي، وختميةُ البطون والولاية مشتركة بينهما، ولم يكاشف بمقام هذا الختم الخصوصي من أولياء الله المتقدّمين إلا الإمامُ العلامة محمد بن على الترمذي الحكيم، صاحبُ «نوادر الأصول» وهو من مشايخ الطبقة العالية، فُتح له في الاطّلاع على مقام هذا الختم، فلمَّا ذكره في كتبه، واشتهر ذلك عنه بين علماء زمانه الأعلام من مشايخ الإسلام، وإشْرَابَّتْ نَفُوسُ أهل الدعوى إلى هذا المقام، وعَلم ذلك منهم، وأنَّه

١ . م : الجمعيتين.

٢. ف: اجتمعا.

٣. م: الولاية الحصوص. أقول: والجامع بين الموتبة الروحانية الباطنية والظاهرية هو الولي المطلق الذي كانت ولايته على قلب الحقيقة الهمدية والمعبر عنه بالولاية الخاصة هو على بن أبي طالب باعتبار والمهدي الموعود باعتبار آخرً؛ لجمعهما بين النسبة المعنوية والظاهرية - جلال آشتياني...

ليس لهم ذلك، وخاف عليهم من دعوى بلا معنى ولا نحوى ، انشاكتابا جامعاً لمسائل غامضة خصيصة له بالمشرب الختمي، وذكر انه لايشرحها على ما ينبغي إلا خاتم الأولياء، وأنه يطابق اسم هذا الخاتم الجيب اسم الحكيم السائل - رضي الله عنه - وكذلك اسم أبيسه يطابق اسم أبيسه، فلما عثر أهل الدعوى على هذا المعنى، نكصوا على اعتابهم، ورجعوا إلى الله عن تراميهم إلى مقام الختم وانتسابهم.

ثم أما بعث هذا الحاتم في اقصى البلاد وهو المغرب من العرب، شرح تلك المسائل، واوضح الحجج على تلك الدلائل، وحصلت المطابقة بين الاسماء كما ذكر الحكيم، فكان ذلك احد البراهين الدالة على ختمية هذا الخاتم الصحيح نسبتُه من طبع إلى الحاتم، كسما قلنا في بعض مدائحه وضي الله عنه في رسالة لنا سميناها بالنصوص الواردة بالادلة على ختمية ولاية الخصوص في الغراء الميمية من فتوح دارالسلام، شعر:

وخايم حايمي الاصل من عسرب عزت به من كرام الغرب اعسجام له بحسولان اخسوال حَدَي المعالم ومن صناديد آل الطي اعسمام القصيدة بطولها في الرسالة المذكورة، فاطلبها منها إن شاء الله تعالى.

ومن الدلاتل على ختميته ما روينا من مشهده الغيبي القلبي الذي رآه بقُرُطُبه من تنزُّل أرواح السيّارات وأرواح منازل القمر وهي ثمانية وعشرون على عدد الحروف وأرواحها أيضاً وغيانها تنزلت في صور الجواري الحسان النورانيّات، وباشرَهن واقتضّهُنَّ جميعاً، وهذا المشهدُ لايراه إلا أكملُ ورثة محمد صلى الله عليه وسلم في الحتمية الخصوصية المذكورة، على ما استدللنا بذلك على ختميته في تلك الرسالة، فاعلم ذلك.

ومن دلائل خسميته - رضي الله عنه - أيضاً أنّه كان بين كُتفيه في مثل الموضع الذي كان لنبيّنا خاتم النبيّين - صلّى الله عليه وسلّم - علامة مثلُ زِرٌ الحَجَلة، ثابتة لهذا الحاتم

۱. كذا. والظاهر: قحوى.

أيضاً تقعير يَسَع مثلَ زرّالحجلة، إشارةً إلى أنّ ختمية النبوّة ظاهرة عَليَّة فعليّة، وختميتُه \_رضي الله عنه\_باطنة انفعالية خفيّة.

قال\_رضي الله عنه في قريض نظمه في بعض مُشاهده، حكايةً عنه تعالى للاتكته فيه\_رضي الله عنه\_شعر:

بانّي ختسامُ الأمسر في غُرّة الشّهسر من الملاالاعلى من عسالم الأمر على ختمه في موضع الضرب بالظهر وحالتُه في السرّ منِّي وفي الجَهْر خِتامُ اختمساصِ في البَداوَة والحَضْر

ولمًا اتناني الحقُّ ليسلاً مسبسشِّراً وقال لمن قد كان في الوقت حاضراً الا فمانظرا فسيسه فسإنٌ عسلامستي وفيه: أنا وارثّ-الاشكّ-علْمَ محمّد واتى لخمتم الاولياء مسحمة

القصيدة بطولها في الرسالة وفي الديوان.

ومن دلائل ختميته أيضاً قال ـ رضي الله عنه ـ في قريضٍ له في أول الفتوح المكّيّ، قال ـ ونَظَمه في عين المشهد، شعر ∺

الله اكسبر والكسير والكري والكرام والنوار بدري والضياء ذكالي وحقائل الخلق الجديد أماني والبُعــد قــربي والدنُو تَناثي 

والشرق غربي والمغارب مشرقي والنار غربي والجنان شمهادتي وإذا انصروفت أنا الإمام وليس لي

فهو الخاتم، وقال فيه مستشهداً لرسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ في هذا المشهد الأقدس، والتجلِّي الأنفَسِ الآنَسِ شعر:

صدقاً نطقتَ فانت ظلُّ ردائى فلقد وهبث حسقسائق الاشسيساء ياتيك مملوككأ بغسيسر شراع

يا سيدي حمقاً اقسول فقال لي فاحُمَّد وزدُّ في حسد ربَّك دائماً من كل حق فائم بحقيقة يشير إلى ما ذكرنا من تنزُّل الأرواح لسَعَته حين قُطابَته .

وقال أيضاً:

وانا خـــــمُ الـولاية دون شكٌّ

بورَّث الهااشميُّ مع المسيح

ومن ذلك إيراده - رضي الله عنه - ما اورده في الفصوص، من ختميات مقامات الكمال في النبوة من مشرب الخصوص، لأرباب صفاء الخلوص. وهاهنا لايستقصى ذكر الدلائل على ختميته في هذا الكتاب، فقد سبق لنافي كتاب النصوص في ختم ولايته الخصوص مافيه شفاء العليل، وبَرْدُ العَليل. ﴿ واللهُ يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدِى السّبيل ﴾ الخصوص مافيه شفاء العليل، وبَرْدُ العَليل. ﴿ واللهُ يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدِى السّبيل ﴾ الخصوص مافيه شفاء العليل، وبَرْدُ العَليل. ﴿ واللهُ يَقُولُ الْحَقّ وَهُو يَهُدِى السّبيل ﴾ المناسوص مافيه شفاء العليل، وبَرْدُ العَليل.

قال-رضي الله عنه -: «حتى أنّ الرسل لايرونه - متى راوه - إلا من مشكاة خاتم الاولياء؛ فإنّ الرسالة والنبوّة اعني نبوّة التشريع ورسالته - تنقطعان، والولاية لاتنقطع أبداً، فالمرسلون من كونهم اولياء لايرون ما ذكرناه إلا من مشكاة خاتم الاولياء، فكيف من دونهم من الاولياء؟ ١٣.

قال العبد - آيده الله به -: مشكاة خاتم الاولياء عبارة عن الولاية الخاصة المحمدية، ومشكاة خاتم الانبياء عبارة عن النبوة الخاصة الختمية الشرعية، وهي اختصاص من الله لرسوله بخصوصية ذاتية له - صلى الله عليه وسلم - بهذا المقام او جبت كونة خاتم النبيين، وهي أحدية جمع النبوات التي كانت متفرقة في جميع الانبياء، وهم صور تفصيلها، والنبي - صلى الله عليه تفصيلها، والنبي - صلى الله عليه الولاية، والولاية باطنها؛ إذ النبوة عبارة عن نسبة اختصاصية للنبي - صلى الله عليه وسلم - بين أمته وبين الله، من كونه واسطة بينه - تعالى - وبينهم، وسميت هذه النسبة وسلم - بين أمته وبين الله أمتّة، وولايته عبارة عن النسبة التي بين الله وبين النبي من عير وساطة احد، اشار إليها بقوله: «لست كاحدكم، لست كهيئتكم» وسماها فضيلة، وحرض الأمّة عند الاذان بسوال هاتين الدرجتين كما تقول له: واعطه الوسيلة والفضيلة؛ فإنّ الفضيلة للنبي على أمّته من جهة هذه النسبة التي لا واسطة فيها بين وربّه، ومن حيث هذه النسبة العلية ياخذ عن الله ويُنزّل الله عليه الحكم والاحكام النبي وربّه، ومن حيث هذه النسبة العلية ياخذ عن الله ويُنزّل الله عليه الحكم والاحكام اللهينة في نفسه وأمّته بما فيه مصالحهم الظاهرة المعيشية الدنياوية ومصالحهم الدينية الأخراوية الروحانية، ثم يُوصل - من تلك الحكم والاحكام في صور الاوضاع الشرعية الأخراوية الروحانية، ثم يُوصل - من تلك الحكم والاحكام في صور الاوضاع الشرعية

١ . الاحزاب (٣٣) الآية ٤ .

الفرعية، والأوامر والنواهي المرضيّة المُرْعيّة من حيث النسبة الأولى اعني النبوّة-إلى الأمّة ما يليق باحوالهم ويناسبهم ويدعوهم إلى الله والتعبّد له فيها وبها.

وعلى هذا يكون كل نبي \_ يُنبئ عن الله أمَّته بما أمر بإنبائه ممّا أنباه الله عن نفسه ودينه \_ نبيّاً وليّا، ولايلزم أن يكون كل ولي نبيّاً؛ فالنبيّ إنّما ياخذ نبوته وأحكام شريعته بولايته؛ فإنّ حقيقة الولاية القرب والسلطان والنصرة، وأنهى درجات القرب ارتفاع الوساطة، كما قال: «لي مع الله وقت لايستعني فيه ملك مقرّب ولانبي مرسل» والنبوة لاتكون إلا بواسطة الملك الذي يوحي إلى النبيّ.

فمشكاة الولاية وإن كانت لرسول الله، ولكنّها تخص بالقائم المتعين فيها، فيقال فيها: إنّها مشكاة خاتم الأولياء، فهذا معنى قوله: \_رضي الله عنه\_: «حتى أنّ الرسل لايرونه متى راوه إلا من مشكاة خاتم الأولياء» يعني إذ أشهد الله الرسل والأنبياء علوماً واسراراً خصيصة بالولاية والقرب، فإنّها يُشهدهم من حيث الولاية الخاصة بمحمد واسراراً خصيصة بالولاية والقرب، فإنّها يُشهدهم من حيث الولاية الخاصة بمحمد وسلى الله عليه وسلم أو من حيث الولاية العامة، ولا سيّما وسرُّ القدر الذي ينافي ويباين علمه علم مقام الدعوة من الأمر والنهي، كما أوما إليه أبوالعباس الخضر عليم لموسى الله بقوله الله : «أنا على علم علم علم علم علم الله، لا تعلم انت، وأنت على علم علمك الله لا أعلمه أنا»، أي لاينبغي لكل واحد منا الظهور بما يباين مرتبته ومقامة.

والنبيّ ياخذ من الحِكم الإلهية ماقدِّر له ان ياخذ من جِهة ولايته على ثلاثة أنحاء: حكمة تَختصّ به دون أمَّته، وحكمة يشارك فيها أمَّتُه، وحكمة يختصُّ بها أمَّتُه دونه، ولا ياخذ النبيّ هذه الحكمَ إلا من حيث مشكاة الولاية.

ثم لمّا كانت النبوّة نسبةً بين الخلق والنبيّ، فهي منقطعة ولابدً، يعني انّه لايَنزل الملك إلى أحد بعد رسول الله ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ بشريعةٍ مخالفة لهذه الشريعة أبدأ، فهي منقطعة لذلك.

وامًا الولاية فغير منقطعة؛ لأنّ الأخذ عن الله وإلقاءه وتجلّيه وتعليمه وإعلامه وإلهامه غير منقطعة ابداً عن اولياء الله؛ لأنّ الله سمَّى نفسه بالوليّ الحميد، ولم يُسمَّ بالنبيّ ولا الرسول، وإذا لم يكن هذا السرُّ المذكور أيضاً من شهوده-تعالى-بالعين

الثابتة مشهوداً للرسل والأنبياء إلا من مشكاة الخاتم الوليّ، فبالحَرِيّ والأوجب إن لايَشهده الأولياءُ إلا من هذه المشكاة، فافهم.

قال. رضي الله عنه: «وإن كان خاتم الاولياء تابعاً في الحكم لما جاء به خاتم الرسل من الشرائع ، فذلك لايقدح في مقامه ولايناقض ما ذهبنا إليه؛ فإنّه من وجه يكون أنزلَ، كما أنّه من وجه يكون إعلى ».

يعني - رضي الله عنه -: ان الاتباع والاقتداء بشريعة الرسول الخاتم، لايقدح في علو مقام خاتم الولاية التابع لخاتم الانبياء؛ فإن الولاية من احد وجوهها الاشتقاقية هي كمال التبعية للرسول الإلهي الحق، ونصرته ونصرة شريعته؛ والسلطان الذي يعطي ويورث التابع شرف الاطلاع والشهود؛ فإنه قديكون من وجه أعلى منه من وجه آخر؛ يعني أن التابع من حيث النبوة، المتبوع من حيث الولاية هو من ولايته اعلى منه من حيث تابعيته، كما أنه من وجه وباعتبار الول مه كذلك. ولا تظنّن أن الولي أعلى من الرسول؛ فليس كذلك، بل الأفضلية بين الولي التابع من كونه تابعاً جامعاً لمراتب الولاية وبين نفسه أيضاً من كونه من كونه متبوعاً في مقامات الولاية أعلى منه من كونه تابعاً في الشريعة الظاهرة، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «وقد ظهر في ظاهر شرعنا ما يؤيّد ما ذهبنا إليه في فضل عُمَرَ فَي أسارى بَدُرٍ لا بالحُكم فيهم ، وفي تابير النخل، فلايلزم الكامل أن يكون له التقدُّمُ في كلّ شيء وفي كلّ مرتبة ».

قال العبد: لمّا فضّل رسولُ الله -صلّى الله عليه وسلّم -رأيَ عُمَرَ في قضيَّة الأسارى وقصيّهم على آراء الصحابة، مع كونه فيهم، وكذلك قال في تأبير النخل: «انتم اعلمُ بأمور دنياكم» فاثبت لهم القضيلة في العلم بأمور الدنيا، علمنا أنّ الفضائل الجزوية

١. في بعض نسخ الغصوص: التشريع.

٢. واللبيب يحدس في هذا المقام ان كلَّ ما يُذكر في كالامهم - تبعاً لما في السنّة النبوية من المتواترات في فضائل العترة وتقدّمهم على الخلائق بعد خاتم الرسول - يتشبّثون فيه بالموضوعات او المجمولات \_ ج\_.

٣. في يعض النسخ: في الحكم فيهم.

عًا لايكون [من] مقتضيًات النبوّة إذا وُجدت في غير النبيّ، ولم توجّد فيه ؛ فإنّ ذلك لايقدح في أفضلية الخاصة من حيث درجة النبوّة، ولايوجب أفضلية ذلك الشخص على الرسول مطلقاً، بل في عدم ما ينافي مقامَ النبوّة وكمالها وأفضليتَها، فافهم.

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ : «وإنّما نظرُ الرجال إلى التقدّم في مراتب العلم بالله، هناك مطلبهم. وأمّا حوادث الأكوان فلاتعلّق لخواطرهم بها، فتحقّق ما ذكرناه ".

قال العبد: نظرُ أهلِ الله وخاصَّتِه من وجهين:

احدهما: يشترك فيه الانبياء والأولياء ، كالاختصاص والقربة والرضوان والإخبار والإنباء عن الله\_تعالى\_والعلم والمعرفة بالله والشهود والتجلّي.

والثاني: خُصَّت به الانبياء من كونهم متبوعين ومشرِّعين ومكلَّفين بالاوامر والنواهي الإلهية يتعبَدون بها الله أمهم ويعبدونه، وليس لأولياء الله تطلُّع ولارغبة واستشراف إلى هذه الفضائل من كونهم أولياء، وإنما نظرُهم وتنافسهم وتفاضلهم في العلم بالله، فالأعلم بالله هو الأكمل وإذ فك صحت الاكملية لخاتم الولاية من حيث العلم بالله، فقد صحت متبوعيته في ذلك لغيره من الأولياء وغيرهم، وهذه الفضيلة الخصيصة به لاتنافي كونه تابعاً، ولاتوجب متبوعيته من كل وجه، كما لايقدح عدم العلم بتأبير النخل في كمال ختمية الخاتم الرسول، وهذا الولي الخاتم الوارث، تبعيته لرسول الله عليه وسلم بالمرتبة والذات والحيال والخلق والاعسمال، ولو شرعت في المناسبات والمطابقات الواقعة بين هذين الختمين في جميع ما ذكرنا من العلم والمقام والخلق والحال، لطال المقال، ومال إلى أهل الميل السنَّمة والملال، فلقد كملت وراثة من رسول الله عليه وسلم عليه وسلم في العلم بالله وفي جميع الاعمال

في بعض النسخ: في رتبة العلم بالله.

٢. في بعض النسخ: هنالك مطلبهم.

٣. في يعض النسخ: ما ذكرناه.

ف: الاولياء والاثبياء.

المشروعة على الوجه الذي كان النبي - صلّى الله عليه وسلّم - يعملها بغير زيادة ولانقصان، محتسباً في كل ذلك تَحرّي كمال بياعه، حتى أنّه جرى عليه - رضي الله عنه - مندوحة من جميع ما عليه من الاحوال، فكُسرت سنّه وشُجّت جُبهتُه، ولم يلتفت في جميع عمره - رضي الله عنه - عن غرض يلوي عنقه أو جيده إلى جهة، بل كان حرضي الله عنه - لا يلتفت وإذا التفت التفت جمعاً، مثلُ ما كان لرسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - يفعلها بالطبع لا بالتكلّف، مع انضمام تحرّي الاتباع له، ولو طالعت كتاب الاسرار الهذا الحاتم، واطلعت على أسراره، لعلمت أنّه اتبعه في جميع مقاماته ومعاريجه ويرازحه وتجلّياته بالمرتبة والذات والعلم والحال والحلق حَذْو القُذَة ومعاريجه ويرازحه وتجلّياته بالمرتبة والذات والعلم والحال والحلق حَذْو القُذَة بالقذة ، كما عدّدنا بعض ذلك في رسالة النصوص، والحمدلله .

قال ـ رضي الله عنه ـ : "وكما مثّل النبيّ النبوّة بالحائط من اللبِن وقد كَمُل سوى موضع لبِنة، فكان رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ تلك اللبنة غير أنّ رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ لإيراهِا [إلا] كما قال: لبنة واحدة».

قال العبد: إنما مثّل رسول الله على الله عليه وسلّم النبوة بالحافط؛ لإنّ النبوة صورة الإحاطة الإلهية بالأوضاع والأحكام الشرعية والحكم والأسرار الدينية الوضعية المرعية، قدوضعها الله على السنة رسله وفي كتبه قبل ظهور الشريعة الجمعية الاحدية والأوضاع الكمالية المحمدية، فكملت من حيث صورتها التفصيلية ولكنّها كانت ناقصة من حيث عوز الوضع الاحدي الجمعي والمقام المحمدي الختمي الذي يستوعب الكلّ، وكلُّ لبنة كانت في تلك الحائط كانت صورة نبيّ من الأنبياء، فالحائط كالقلادة المشتملة على جواهر الأنبياء، وكان يُعوزهم واسطة القلادة التي تُساوي الكلَّ، وهو أحدية جمع الكمثل من الانبياء كلّهم الذين هم صور تفصيله، فلابُد للرسول الحاتم ان يَرى نفسه تنظيع في تلك الثلمة، ويَسُدُ بذاته تلك الخَلَّة، فيكمل به الحائط؛ لانه ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ خاتم النبوة المبعوث لتتميم مكارم الاخلاق، ولابُد لوارث كل رسول ان

۱ ، في م وف: بوارث.

يجري عليه أنموذج من جميع احواله التي جرّت على ذلك الرسول الذي هذا الولي وارثه وتابعه في اعماله واحواله وعلومه واخلاقه ومشاهده ومواجده؛ لكونه قد اقامه الله مُقام ذلك النبي أو الرسول في ولايته كذلك. ولابد لهذا الوارث المحمدي الاكمل كذلك أن يرى مثل هذه الرؤيا وإلا لم يستكمل في ورّثه وهو كامل الورّث، فيرى ذلك ولابد.

قال الشيخ - رضي الله عنه - : "وأمّا خاتم الولاية فلابد له من هذه الرؤيا، فيرى ما مثّل به رسول الله - صلى الله عليه وسلّم - ويرى في الحائط موضع لبنتين، واللبن من ذهب وفضّة. فيرى اللبنتين - اللتين ينقص عنهما الحائط ويكمُل بهما - لبنة فضة ولبنة ذهب، فلابد أن يرى نفسه تنطبع في موضع تينك اللبنتين [فيكون خاتم الأولياء تبنك اللبنتين]، فيكمل الحائط .

قال العبد - أيده الله به - : اعلم: أن الذهب صورة الكمال الحقيقي الذي به تصح المتبوعية ، وهو باطن النبوة ومعلما وأصلها - الذي بدأت منه - ومنتهاها ، فكذلك الذهب باطن الفضة وهو حقيقتها و طرا عليم قبل كماله ونُضَجه البَرْدُ ، فابيض ، والفضة اقبلُ الأجساد للذهبية ؛ لكمال طهارتها ونوريتها إلا أنها ستبطل صورتها ، وتُحرقها محرقاتها ، بخلاف الذهب ؛ فإنّه جوهر حافظ صورته النوعية على مرور الزمان وضروب الجدثان ، فلايت لط عليه النارُ والتراب والكباريت كما نفذوا على الفضة التي هي صورة مظهر النبوة والصفة ؛ إذ الفساد الطارئ على الأجساد إنّما متعلقه الصورة لا الحقائق ؛ فإنّ الحقائق لا تنعدم ولا تتبدل ، وإنّما متعلق الانعدام والتبدلُ . الصورة لا غير ، كذلك الولاية لا تنقطع ؛ فإنّ الله هو الولي الحميد ، وهو خير الوارثين .

١. في بعض النسخ: خاتم الأولياء.

٢. في بعض النسخ: ينقص الحائط عنهما.

٣. في بعض النسخ: لبنة ذهب ولبنة فضَّة.

٤ . هذا جواب اللَّما مثَّل؛ .

ه. في النسختين: سه سطل.

٦. في النسختين: تعدوا.

ولمّا كان خاتم الانبياء والرسل في التخلّق باخلاق الله والظهور باوصاف العبودية وإقامة الشرائع والدين والدعوة إلى الله ونصرته متبوعاً للكلّ في الكلّ، وهو حسلّى الله عليه وسلّم غير مامور بكشف الحقائق والاسرار الذاتية، بل كان ماموراً بستّرها في الاوضاع الشرعية والديانات الوضعية والسّن الكلّية الاصلية والجزئية الفرعية، والنبوة هي الدعوة إلى كلّ ذلك والظهور بها والاتصاف بجميعها، فلهذا مثّل الله له النبوة المحيطة بسائر النبوات الجزوية الفرعية والاحكام والنواميس الشرعية في صورة حافظ تُنقُصه صورة لينة واحدة فضيّة، إشارة إلى ما كان ينقص النبوة من تبعية أمّة محمد صلّى الله عليه وسلّم - ولا تنسد تلك الخلّة إلا بوجوده - صلّى الله عليه وسلّم - ولا تنسد تلك الخلّة الإبوجوده عين تلك اللبنة وسلّم - و لكن ينقسة تكون عين تلك اللبنة المعوث - صلّى الله عليه وسلّم - لتكميلها وتشميمها، فيرى نفسة تكون عين تلك اللبنة المعوث من كان تابعاً لله - تعالى - في المخلق الإلهية والأوصاف والنعوت وإن كان تابعاً لله - تعالى - في النخلق بكلّ ذلك، فافهم، ولهذا ما الإلهية والأوصاف والنعوت وإن كان تابعاً لله - تعالى - في التخلّق بكلّ ذلك، فافهم، ولهذا ما الإلهية والأوصاف والنعوت وإن كان تابعاً لله - تعالى - في التخلّق بكلّ ذلك، فافهم، ولهذا ما القراه الإلهية والما ما الله المناه الله عليه والما ما الله اللهنة والما ما الله الله الله عليه لائه متبوع لاتابع.

والمقام الاحدي الجمعي الحاصل من الجمع بين التبعية والمتبوعية يُنتج العلم باحدية جمع المتبوعية الإلهية الاصلية والتابعية المربوبية العبدانية، ولاحدية جمع المجمع الذاتي الصورة الذهبية من الاجسام والفضّة معنى الصفات الذاتية القابلة من وجه عين ذهبية الموصوف، وذلك بسريان سر الإكسير الكمالي الاحدي الجمعي في اجزائها.

فلما كان هذا الولي الكامل التبعية لرسول الله صلى الله عليه وسلم كامل الوراثة أيضاً في العلم والحال والمقام، أعطي متبوعية من سواه في العلم بالله، والتابعية الكبرى من الوراثة المحمدية، والولاية الخاصة الجمعية الاحدية، فلابد أن يرى نفسة تنطبع في موضعي لبنتي الذهب والفضة اللتين مثل الله له فيهما النبوة والولاية والتبعية والمتبوعية، فيكون عينهما، وكان ينقص عنهما صورة حائط الكمال الخصيص بالولاية، فافهم.

قال \_رضي الله عنه \_: «والسبب الموجب لكونه رآها لبنتين أنّه [تابع ومنبوع] ، تابع لشرع خاتم الرسل في الظاهر وهو موضع اللبنة الفضيَّة وهو ظاهره وماينبعه فيه من الاحكام، كما هو آخذ عن الله في السرّ ما هو في الصورة "الظاهرة مستَّبع فيه، لانّه يرى الامر على ماهو عليه، فلا بُدَّ أن يراه هكذا وهو موضع اللبنة الذهبية في الباطن، فإنّه اخذ عن المعدن الذي اخذ منه الملك الذي يوحي به إلى الرسول».

قال العبد - آيده الله به -: اعلم: أنّ لخاتم الولاية الخاصة ظاهراً أن يتبع ظاهراً الأمر النازل بالشريعة الطاهرة لإقامة ظاهر النشاة الإنسانية البشرية، وباطناً تاخذه حقيقة الامر ومعنى السر وروحه وكذلك باطن الجمعية الاحدية الكمالية، فله - من حيث تبعيته الظاهرة لظاهر الشرع الطاهر المقتضي لإقامة ظاهر النشاة الدينية والطينية - نسبة الفضة ؛ لتبعية الفضة للذهب في صفائها وصفاتها وطهارتها وكمالها في ذاتها وفي المعاملات والمبايعات العرفية الشرعية في حميم حالاتها ؛ فإنّ الفضة تنوب عن الذهب في أكثر مراتب كمالاتها، ولكنّ الذهب أصل به فعد الفضة ، ويُثمّن باضعاف أضعاف ثمن الفضة ، ولهذا السبب تنجساً هذه الناهجة الظاهرية الوضعية والوصفية على صورة اللبنة الفضية ، ولهذا السبب تنجساً هذه النسبة الظاهرية الوضعية والوصفية على صورة اللبنة الفضية .

ثم الخاتم المذكور ـ رضي الله عنه ـ من كونه آخذاً للأمر ـ حقيقة ومعنى بلا واسطة ـ عن المعدن الذي أخذ [عنه] الملك الموحي إلى الرسول له حقيقة اللبنة الذهبية، وهي العلم بما هو الأمر عليه في نفسه وعندالله، فهو عالم به في السرّ، عامل بموجبه في الجهر من كونه جامعاً بين التابعية والمتبوعية، فافهم؛ فإنّك إن فهمت هذا حصل لك العلم النافع، والسرّ الجامع، والمعنى المحيط الواسع.

أ. في يعض النسخ: لكوته يراها.

٢. ما بين المعقوفين غير موجود في بعض النسخ.

٣. في يعض النسخ: بالصورة.

٤ . في بعض النسخ: باخذ منه .

ه. ف: كتبعيَّة.

٦. م: عالم.

قال الشيخ -رضي الله عنه -: «فإن فهمت ما أشرت إليه، حصل لك العلم النافع».

يعني-رضي الله عنه لكونه مفيضاً إلى كمال التبعية المنتج لكمال التحقق بالحقيقة ، فإن حصول هذا العلم النافع إنّما هو بكمال التبعية لرسول الله صلى الله عليه وسلم المنتجة لحبة الله من قوله تعالى : ﴿فَاتَبِعُونِي يُحبُّبُكُمُ اللهُ ﴾ فمن كان اكمل في تبعيته والتخلق باخلاقه صلى الله عليه وسلم فهو الافضل في التحقق والاكمل في التخلق بحقائق الإخلاق الإلهيّة.

قَــال ــ رضي الله عنه ــ : "وكلّ نبيّ من لـدنُّ آدمَ إلى آخِر نبيّ مـــا مـنهم احـــد إلا ياخذ من مشكاة خاتم النبيِّين وإن تاخر وجود طينته؛ فإنّه بحقيقته موجود، وهو قوله : "كنتُ نبيًا وآدمُ بين الماء والطين " وغيرُه من إلاِنبياء ما كان نبيًا إلا حينَ بُعث ".

قال العبد - أيّده الله به -: قد علمت فيما سلف أنّ الحقيقة الحمدية في صورتها الحقيقية التي حُذي آدمُ عليها، لم تَوَلَّ قائمة بمظهرية الله في جميع العوالم العلوية الروحانية، وفوقها قبلها في القوالم النقرانية الأسمائية بالقبلية المرْتبية والدّانية الارازمانية، وفوقها في العوالم النقسية الرحمانية العمائية، وبعد وجوده وظهوره في الأرواح النورية، كان روحه روحاً كلّياً جامعاً لخصائص عوالم الامر، مبعوثاً إلى الارواح البشريّين والملكيّين نبياً من عندالله بالاختصاص الاحدي الجمعي، كما أشار إلى ذلك بقوله: «أولُ ما خلق الله نوري» فجمع الله في هذا النور المحمدي جميع الانوار النبوية وأرواح الاولياء جمعاً أحدياً قبل التفصيل في الوجود العيني، وذلك في مرتبة اللوح الحفوظ مرتبة اللوح الحفوظ وقيوت بعظاهر خصائصها وحقائقها النورية، فبعث الله الحقيقة المحمدية الروحية النورية وألهم نبياً يُبئهم عن الحقيقة الاحدية الجمعية الكمالية.

١، كذا. والظاهر: مُعَضياً.

٢. آل عمران (٣) الآية ٣١.

٣. في بعض النسخ: فكل نبيَّ.

فلمًا وُجدت الصور الطبيعية العِلْوية الكلّية من العرش والكرسي، ووُجدت صور مظاهر تلك الأرواح النبوية والأنوار الكمالية من الخلفاء والأولياء، ظهر سر تلك البعثة المحمدية إليهم أيضاً ثانياً، فآمن من الأرواح من كان مُؤهَّلاً للروحانية الاحدية الجمعية الكمالية الإنسانية الإلهية.

ولمّا وُجدت الصور العنصرية، ظهر حكم ذلك الإيمانِ في كل النفوس البشرية، فاَمنوا بمحمد للناس، كما أشار فامنوا بمحمد للناس، كما أشار حصلى الله عليه وسلم وكان خير أمّة أخرجت للناس، كما أشار حصلى الله عليه وسلم إلى هذا السرِّ بقوله: قالارواح جنود مُجَنَّدة، فما تعارَفَ منها ائتلف وما تناكر منها اختلف، وبهذا المعنى «كان نبياً وآدمُ بين الماء والطين» أي كان عالما بنبوّته إذ ذاك وإنْ لم يصدق إطلاق اسم النبي للنَّلاً.

ولا يخطر لك أن كل أحد بهذه المثابة من حيث إنّه كان في علم الله السابق قبل وجوده العيني كذلك؛ فليس ذلك كذلك؛ لأنه ليس كل أحد عالماً بذلك قبل وجوده العيني، بل بعد وجوده واستكماله شرائط نبوته بمتمماتها، والعلم الازلي إيضاً لم يتعلق به أنّه كذلك إلا بعد استنكماله ما ذكرتا وفي نشأة دون نشأة، بل هذا النوع من العلم والتذكير مخصوص بالكُمَّل والأفراد المحمديين الذين يتذكّرون نشأتهم المقدّمة في عالم الارواح والسماوات العلى وعوالم الانوار والاسماء والتجليات. وهذا سر خفي علم عن الأفهام إلا من شاء الله من النُدَّر، فافهم.

قال - رضي الله عنه - : «وكذلك خاتم الأولياء، كان وليّاً وآدمُ بين الماء والطين، وغيرُه ما كان وليّاً إلّا بعد تحصيله شرائط الولاية من الاخلاق الإلهية في الاتّصاف بها من كون الله تَسَمَّى بالوليّ الحميد».

قال العبد: اعلم: أنّ خاتم الأولياء من كونه صورة من الصور المحمدية ختمت بها الولاية الخاصة بمحمد على الله عليه وسلّم فكان حُكمه حكم خاتم الرسل في علمه بكونه وليّا قبل وجوده العنصري؛ فإنّ الحقيقة المحمدية الكلّية المذكورة توجب المظهر الاكمل لتجلّيها في مرتبة الاكمل لتجلّيها في مرتبة النبوّة، ولابدٌ من هذين الختمين، وهما صورتا حقيقة واحدة في مرتبتين هما النبوّة

والولاية، والحقيقة هي الحقيقة المحمدية الكلّية المذكورة الكمالية الإنسانية، وحكمها بعكس ماقيل قبلُ:

«نحن رُوحانِ حَلَلْنا بدنا»

فإن هذا لايصح فيما نحن بصدد بيانه، ولكن في الاتحاد والحلول عند من يقول بهما على الوجه الذي يقول بهما، لاعلى ما عُرف عرفاً عاميّاً، ولكن يقال فيها: "نحن روح واحد في جسدين وهذا الخاتم \_ رضي الله عنه \_ كان يذكر كيف كان حال كون خاتم الرسل نبيّا وآدم بين الماء والطين، عالماً بنبوته الكاملة والولاية المحيطة الشاملة، وكان يشهد لخاتم الرسل بالنبوة والتقدم على الارواح الكاملة من الانبياء والاولياء كما قال في قريضه، شعر:

شهدت له بالملك قبل وجودنا شهود اختصاص اعقل الآن كونه لقد كنت مبسوطاً طليقاً مسرّعاً

على ما تراه العينُ في قبيضة الذرِّ ولم الثُ من حال الشهادة في ذُعْرِ ولم الثُ كالمحبوس في قبضة الأسْرِ

يعني\_رضي الله عنه \_ : كُنَّتُ عَالِماً مِنْهِ وخَتَمَيته \_ صلى الله عليه وسلم \_ إذ ذاك قبل وجودنا العنصري، وكونُه مبسوطاً طليقاً مسرَّحاً لامحبوساً، إشارة إلى مراتب اهل البرزخ في برازخهم ؛ فإنهم على اختلاف درجاتهم وائتلاف طبقاتهم وتَبايُنِ مقاماتهم على قسمين :

احدهما \_ وهو العام \_ ارواح الناس المتقيدين بالمقامات الجزئية والعلوم والاخلاق التقيدية الفرعية ، كانوا في نشاتهم الدنياوية متقيدين بعقائد وعوائد مخصوصة ، متعشقين بعلوم واعمال واخلاق واحوال جزئية ، فهم بعد المفارقة محبوسون بصورماهم متعشقون ، وفي قبضة اسر الامر الذي هم متقيدون .

والقسم الثاني: صنف من كُمَّل الإنسان، قطعوا في نشاتهم الدنياوية براذخَهم، وحُشِروا قبلَ الحشر ونُشِروا قبل النشر وبُعْثِر قبورُ هياكلهم عن أرواحهم في

١٠ القائل هو الحالاج. قبله: إنا من اهوى، ومن اهوى إنا. وبعده: فإذا أبصرتني أبصرته وإذا أبصرته أبصرته أبصرتنا. شرح القيصري، ص٤٣٦.

صورالانسلاخات والمعاريج والإسراءات على ما تحقّق في قواعد الكشف والشهود، وهؤلاء الكُمَّلُ غير مقيَّدين بصورهم البرزخية، بل لهم الإطلاق والسَراح والانطلاق والظهور في أيِّ عالم شاؤوا؛ لكمال نشاتهم وقُواهم، فافهم.

قال..رضي الله عنه.: «فخاتم الرسل من حيثُ ولايته، نسبته مع الختم للولاية نسبة الانبياء والرسل معه، فإنّه الولي الرسول النبيّ، وخاتم الاولياء الولي الوارث، الآخذ عن الله، المشاهدُ للمراتب وهو حسنة من حسنات خاتم الرسل، محمّد حصلي الله عليه وسلم مقدَّم الجماعة، وسيّد ولاد آدم في فتح باب الشفاعة».

قال العبد .. أيّده الله به ..: اعلم: أنّ الولاية المحمدية التي هي مشكاة خاتم الأولياء، منها مادّة الولايات كلّها، المتفرّعة في أنبياء الأم ورسلهم وعامّة الأولياء وخاصتهم وخلاصة خلاصتهم وصفا خلاصة الخاصة من حيث إنّ النبوّة لاتخلو عن ولاية هي باطنها، ومن حيث إنّها صور نسب الولاية الكلية الكمالية المحمدية الإلهية من مرتبة التفصيل من مشكاته المذكورة، فمنها وصول المادة إلى الكلّ، فنسبته في الاخذ عن الله من الوراثة المحمدية للولاية الجمعية الاحدية الكمالية مع محمد ـ صلّى الله عليه وسلم كنسبة الأنبياء والرسل في اخذ نبواتهم ورسالاتهم عن الله من الحقيقة المحمدية، على ماتقرّر آنفاً، هذا لسان عموم أهل الذوق في هذا المقام.

## سرٌ للحواصَ

للا تعين في ختمية الولاية الخاصة المحمدية خاتمُ الاولياء، وكانت مشكاته الخصيصة به هي الولاية الخاصة المحمدية الإلهية الكمالية الختمية الاحدية الجمعية، كتعين رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في ختم النبوة التشريعية المحيطة الكمالية الإلهية، وهي المشكاة الخاصة به - صلى الله عليه وسلم - وكانت النبوات كلُها مترتبة على الولايات، فإنما هي صور أحكام حكم الولايات، ظهر له نسبة خاتم الرسل إلى ختم الولاية من حيث

١. كذا. لعله: المتفرَّقة.

إنّ نبوته ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ ظاهرية مشكاة ختم الولاية ، والولاية خصيصة به ، كنسبة سائر الرسل في اخذ نبواتهم من مشكاة الرسول الخاتم ، وولايتهم من مشكاة خاتم الولاية الخاصة المحمدية ، فافهم إن شاء الله . فمن عنده ـ صلّى الله عليه وسلم قسمة أرزاق العلوم والاذواق والمقامات والاحوال والاخلاق كلّها ، فما تعلّق منها بالنبوة واختص بالرسالة يوصله الله من هذه المشكاة المحمدية إلى جميع الانبياء والرسل حال وجودهم في نشاتهم وبعد المفارقة في برازخهم . وما تعلق منها بالولاية وتحقّق بها خاتم الاولياء المحمديين يُفيضه الله من مشكاة خاتم الاولياء على سائر الاولياء المحمديين وهم أنبياء الاولياء الولياء الانبياء والرسل ، فافهم .

ولايحجبنَّك تاخُّر صورته العنصرية الختمية فلابدَّ للختم من الآخِرية من حيث صورته الشخصية، وأنَّ له صورة أزلية فاقية متقدِّمة على الكلّ بالحقيقة والمرتبة، فافهم وتذكّرُ، والله المُلْهم.

واعلم: أنّ رسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - جامع بين النبوة والرسالة والولاية والخلافة، فهو النبي الرسول الخاع، وكذلك وارثة الاكمل - خاتم الاولياء المحمديين - حسنة من حسنات خاتم الرسل؛ لكونه جُمع له وراثته في الختمية الكمالية وتُخيِّر من بين أرواح الاولياء لمظهريته الكاملة الاحدية الجمعية في باطن الصورة الإلهية المحمدية الختمية، ولكنّه - صلّى الله عليه وسلّم - مقدّم جماعة الكُمَّل في فلك النبوة وفلك الولاية، وهو سيّد ولله آدم؛ لان الحقيقة الكمالية الجمعية الاحدية في الصورة الإلهية المحمدية هي التي تشفع فرديات الحضرات الاسمائية إذا غلبت الاحديث الجلالية بقهرها على الحضرات ومظاهر الاسماء والتجليات وأم الانبياء وأرباب الرسالات، فإذا شفعتها بفرديتها، انضاف الفردي المحمدي إلى الفرد العبداني المستهلك تحت قهر وارباب الرسالات فإذا شفعتها بفرديتها، انضاف الفرد المحمدي إلى الفرد المحمدي إلى الفرد العبداني فالمستهلك تحت قهر الاحدية، حصلت الشفعية فشفّعه الوتر، وهو أرحم الراحمين. فكان الشفع بالوتر فرداً موجباً لظهور الفتحية، ففتْح الرحمن بابُ الشفاعة، فشفّع كلّ فكان الشفع بالوتر فرداً موجباً لظهور الفتحية، ففتْح الرحمن بابُ الشفاعة، فشفّع كلّ

اسم في عالمه وكلِّ نبيٍّ في أمَّته.

قال رضي الله عنه : "فعيَّن حالاً خاصاً ما عمَّم. وفي هذا الحال الخاص تقدَّم على الاسماء الإلهية ؛ فإنّ الرحمن ما شفع عند المنتقم في أهل البلاء إلا بعد شفاعة الشافعين، ففاز محمد صلى الله عليه وسلّم بالسيادة في هذا المقام الخاص فمَن فَهِم المراتب والمقامات، لم يعسر عليه قبول مثل هذا الكلام».

قال العبد - أيّده الله به -: لمّا كانت الشفاعة في إنقاذ أهل البلاء والجُهْد أولاً للمرتبة الاحدية الجمعية الكمالية بفتح باب الرحمة في الإيجاد، فشفعت الحقيقة المحمدية المجمعية الاحدية حقائق القوابل الأفراد بالتجلّي الرحماني، فقرن بها الوجود، فشفعت باحدية جمعها وفردانيتها بين القابل والتجلّي، فانقذت الحقائق من ظلمة العدم، فيظهر سرُّ ذلك آخراً بشفاعته - صلّى الله عليه وسلّم - لاهل الحشر، فيشفع أو لا للشفعاء من الاسماء الإلهية والانبياء، حتّى يُشفّعوا، فيشفعوا في عوالمهم وأعمهم ومتعلّقات خواطرهم وهممهم، فله في هذا المقام الخاص سيادة على الكلّ، بإنقاذ مظاهرهم عن الذلّ، وذلك سلطنة أسماء القيهر والجلال، كـ «القاهر» و «المنتقم» و «المعذّب»، إذا ظهرت في الدنيا والآخرة، بطنت سلطنة أسماء اللطف والجمال، فلم يظهرلها حكم إلى أن تنقضي سلطنة أسماء العذاب، وحينئذ أظهرت الحقيقة المحمدية الإنعامية الكلّية من خزائنها الأحدية الجمعية حقائق اللطف والجنان، والعفو والإحسان، فشفعت باحدية جمعها فردية الرحيم الرحمن، فزهرت يَفاع بقاع الجنان، أزهار رياض فشفعت باحدية جمعها فردية الرحيم الرحمن، فزهرت يَفاع بقاع الجنان، أزهار رياض ففاضت الرحمة وغاضت النقمة ﴿وقضى بَيْنَهُمْ بِالْحَقّ وقيل الْحَمْدُلِلُه رَبِ العالمِين﴾ ...

قال\_رضي الله عنه\_: «وامّا المِنَحُ الاسمائية فاعلم: أنّ مَنْحُ الله\_تعالى\_خلقه رحمة منه بهم، وهي كلُّها من الاسماء. فإمّا رحمة خالصة كالطيّب من الرزق اللذيذ

١ . في بعض النسخ : ما يشفع ،

٢. ف: الكمالية.

٣. الزمر (٣٩) الآية ٧٥.

في الدنيا، الخالص يوم القيامة، ويعطي ذلك، الاسم الرحمن [فهو عطاء رحماني]. وإمّا رحمة ممتزجة كشرب الدواء الكريم الذي يعقب شرّبه الراحة، وهو عطاء إلهي؛ فإنّ العطاء الإلهي لا يمكن إطلاق عطائه منه من غيير أن يكون على [يدّي] سادن من سَدّنة الاسماء، فتارة يعطي الله العبد على يدي الرحمن، فيخلص العطاء من الشوُّب الذي لا يلاثم الطبع في الوقت أولا ينيل الغرض [وما أشبه ذلك] وتارة يعطي الله على يدّي «الواسع» في عم أ، أو على يدّي «الحكيم» فينظر في الاصلح في الوقت، أو على يدّي «الواسع» في على المؤتب الايكون مع الواهب تكليف المعطى له يعوض على ذلك من شكر [أو عمل]، أو على يدّي «الجبّار» فينظر في الموطن وما يستحقه أو على يدّي «الجبّار» فينظر في الموطن وما يستحقه أو على يدّي «العقار» فينظر في الموطن وما يستحقه أو على يدّي العقوبة فيستره عنها، وعلى حال لايستحق العقوبة فيستره عن حال يستحق العقوبة فيسمى معصوماً ومعنى أو على حال لايستحق العقوبة فيسمى معصوماً ومعنى الوعني حال لايستحق العقوبة فيسمى معصوماً ومعنى الموطن وغير ذلك ما شاكل هذا النوع أو أشباه ذلك]»".

قال العبد - أيّده الله به -: «له المُعلَيكُ الرقبقا والمُنْحة: تمليك الانتفاع دون الرقبة، كمن يُعطى الناقة لتُحلب أو لَتُركب الارض لتُزرع، والاغلب فيها المدّة المعيَّنة ثم الاسترداد، وهي لاتكون إلا من حضرات الاسماء، وهي رحمات متخصصة بحسب خصوص الحضرات، ومتخصصة بوجب الاستعدادات.

ثم العطايا والمنّح إن كانت من حضرة احدية الجمع الإلهية، فهي ذاتية اي من ذات اللاهوت، ولايتمكّن إطلاق عطاياها من حيث هي هي من غير أن يكون التجلّي الإلهي الاحدي الجُملي الذاتي من خصوص حضرة من حضرات الأسماء، فإن كان التجلّي من حضرة الرحمن، خلصت عطايا الله من الشوّب والكَدَر، وعمّت الدنيا والآخرة والظاهر والباطن، وإن كإن من حضرة الواسع، عمّ ظاهر المعطى له وباطنه وروحه وطبيعته وغير ذلك، وتمّت نعمته سابغة في عافية ورفاهية، وكذلك تكون

١. م: كشرب الدواء الكثير. وبعض النسخ: الكره.

٢ . غير موجود في النسختين. وفي بعض النسخ: يدسادن.

٣. ما بين المعقوفين غير موجود في نسخ الفصوص.

عطايا الله ممتوجة منصبغة بحكم الحضرة المتجلى منها، فإنّ الحكيم ينظر في الأصلح والانسب، كما قد فصل الشيخ - رضي الله عنه - خصوصيات الحضرات، فلاحاجة إلى سندية الاسم «الله» و «الرحمن». و «المعصوم» و «المحفوظ» هو العبد الذي يحول «العاصم» و «الغشقار» و «الحافظ» و «الواقي» بينه وبين ما لايرضاه من الذنوب، و «المعتنى به» أعم من المحفوظ والمعصوم؛ فقد يكون المعتنى به من لا تضره الذنوب، و يقلب الحبة الإلهية؛ والاعتناء الربائي غير سيئاته حسنات، ثم المعصوم يختص في العرف الشرعى بالأنبياء، والمحفوظ بالأولياء.

قال ـ رضي الله عنه ـ : "والمعطي هوالله من حيث ما هو خازن لما عنده في خزائنه "
أي من حيث إنّ ذلك الاسم خازن لما عنده من خزائن الاسم الله "فما يُخرجه إلا بقدر معلوم ". أي بقدر ما تستدعي قابلية المعطى له ويستاهل من خزائنه ، فما يخرج إليه إلا بقدر ذلك المعلوم . "على يدّي اسم خاص بذلك الامر . "فأعظى كُلّ شَيء خَلْقَهُ ﴾ المعلى يدّي الاسم "العدل» [واخراته] \* لان الحكم العدل يحكم على "الجرواد " و الوحاب و «المعطى " ان يعطى ما يعطى المعلى ان يعطى المعلى الله المعلى له .

قال رضي الله عنه .. : «واسماء الله لاتتناهى ؛ لانها تُعلَم بما يكون عنها ، وما يكون عنها ، وما يكون عنها غير منناه وإن كانت ترجع إلى أصول متناهية هي أمّهات الاسماء أو حضرات الاسماء . وعلى الحقيقة فما ثمّ إلا حقيقة واحدة تقبل جميع هذه النسب والإضافات التي يُكْنَى عنها بالاسماء الإلهية » .

قال العبد: تحقُّق وجود العالم والمكنات في اعيانها موقوف على الاسماء وحضراتها، ولكن العلم بالاسماء موقوف عندنا على القوابل والعوالم والمظاهر. وعوالم الإمكان من حيث شخصيًّاتها وجزويًّاتها لاتتناهى، فالاسماء لاتتناهى لكنها من حيث أمَّهاتها وكلياتها منتهية إلى أصول حاصرة لها، فتَعْدادها وعدم تناهيها وازديادها إنّما هو من حيث المكنات والقوابل والمظاهر المتعددة غير المتناهية والكل

١. طه (٢٠) الآية ٥٠.

تعيَّناتٌ وجودية، وتنوَّعاتُ تجلّياتِ جودية بحسب خصوصيات القوابل، فهو من حيث الأصل حقيقة واحدة هي محض الوجود الحق الخالص لاغير. فالتوحيدُ في الحقيقة، والتعدَّدُ في الظهور والطريقة، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: "والحقيقة تعطي أن يكون لكل اسم يظهر إلى مالايتناهى حقيقة يتميّز بها عن اسم آخر، تلك الحقيقة التي بها يتميّز - هي الاسم عينه لامايقع فيه الاشتراك، كما أنَّ الاعطيات تتميّز كلَّ اعطية عن غيرها بشخصيتها، وإن كانت من أصل واحد، فمعلوم أنَّ هذا ماهي هذه الأخرى، وسبب ذلك تميّز الاسماء».

وسبب ذلك التميّز تميّز الحقائق، والذي يقع فيه الاشتراك هو الوجود البَحْت، والموجب للتعدّد هو خصوصية القابل، فتعيّن الوجود الواحد بحسب تلك الخصوصية على وجه مخصوص هو المميّز لذلك المتعيّن بتلك الخصوصية عن تعيّن آخر، وبعد تعين الحضرات الاسمائية وتمايّزها لابدان تتمايز الاعطيات بعضها عن البعض، وليس ذلك إلا من تمايز الحضرات، فالذي متازيه كال اسم عن الآخر هو عين الاسم لاما تتشارك الاسماء فيه؛ فإنّه الوجود الحق المسمّى بهذه الاسماء، هو فيها عبنها، وحقيقتُه هي عين الكلّ، لايكون فيها من حيث هي تمثلٌ كلّ منها عين الآخر، فسمايزها بخصوصيات هي اعيانها.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «فما في الحضرة الإلهيّة لاتساعها شيء يتكرّر اصلاً. هذا هو الحق الذي يُعُوّل عليه».

قال العبد: اعلم: أنّ الفيض ذاتي لواجب الوجود الحقّ من كونه مفيداً للحقائق وجودَها الذي به تحقُّقُ المتحقّقاتِ، ومفيضاً نورَ الحقّية التي بها وُجدت الموجودات وشُهدت المشهودات.

ثمّ التعيّن للنور - الفائض من ينبوع التجلّيات ومعدن الوجود ومُنبَعَثِ الجود والفيه ضاتِ أيضاً - ذاتي، والموجب لذلك هو القابل المعيّن للوجود الحقّ الفائض

١ . في بعض النسخ: هي الأمَّ عينه.

٢. في يعض النسخ: هذه.

بحسب خصوصيّته الذاتية غير المجعولة .

فالتمايز بين الحضرات والاسماء إنّما هو بحسب خصوصيات الحقائق؛ إذ التعيّن هو الدال بالتخصيص على المتعين بذلك التعيّن، والمتعين أيضاً دال على أصله ومنبعه الذي فاض منه، فالتعيّن اسم للمتعيّن وهو الوجود الحق المسمّى به، وهو اسم للحق المطلق، وهو المسمّى بجميع هذه الاسماء.

والمسمّي ـ اسمّ ف اعل ـ هو القابل المعبيّن للوجود الحق المطلق وهو الفائض. والتعيين ـ وهو التسمية ـ فعل المعيّن.

ثم الفيض دائم التعين لدوام ذات المفيض. والمعينّاتُ القوابلُ الممكنةُ وإن لم تكن متناهيةٌ من حيث الشخصيات والجزويّات ولكن أمّهات الحقائق المعينّة لهذا النور الواحد الفائض المتعيِّن بها وفيها وبحسبها في أصول حاصرة لما تحتها ومنها.

والتعيّنات الكلّية أيضاً وإن انحصرت في أمّهات الحضرات الأسمانية ولكنّها من حيث الشخصية أو الجزوية غير متناهية كموجباتها .

والتجلّيات وإن كانت من حيث الأصل تجلّياً واحداً، ولكن التعيّنات الفيضية النفسية النورية والانفهاقات النورية الشهودية والاندفاقات الوجودية الجودية ماهي في كل عين عين الأخرى، فما في الحضرة شيء يتكرَّر أصلاً، فالتجدّد والتكثّر والحدوث والفناء والعدم إنّما هي للتعيّن لا للمتعين بذلك التعين من حيث هو هو، بل من حيث التعيّن لاغير. هكذا أعطت حضرة الواسع، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «وهذا العلم كمان علم شيث علي » يعني علم الأعطيات والمنّح والهبات.

قال ـ رضي الله عنه ـ : "وروحه [هو] المُصدّ لكلّ مَن يتكلّم في مشل هذا [من] الأرواح إلّا روحَ الحَاتمُ في في لا تاتيه المادّة إلّا من الله، لا من روح من الأرواح، بل من

١ . ف: الشخص. ا

٧. في بعض النسخ: ماعدا روحُ الخاتم. وفي بعضها: ما عداروحُ الختم.

روحه تكون المادّة لجميع الأرواح، وإن كان لا يعقل ذلك من نفسه في زمان تركيب جسده العنصري، فهو من حيث حقيقته ورتبته عالم بذلك كلّه [بعينه] من حيث ما هو جاهل به من جهة تركيب جسده العنصري ، فهو العالم الجاهل؛ فيقبل الاتصاف بالاضداد، كما قبِل الاصل الاتصاف بذلك، كالجليل [والجميل]» يعني على مَعْنَيَيْه المتنافِيَيْن اكالظاهر والباطن، والأول والآخر، وهو عينه ليس غيرة فيعلم لا يعلم، ويدرى لا يدرى، ويشهد لايشهد».

قال العبد: اعلم: انّ ارواح الكُمَّل من الانبياء لهم الإمدادُ لارواح الاولياء الذين هم ورثتهم في اعصارهم واعصار بعدهم، وروحُ شيث للكنّ هو المُمدُ لارواح العلماء بالعلوم الوَهْبية، وكلُّ روح لوليٌّ من الاولياء له العلم الوَهْبي، فيستمدّ من روحه للك لكونه صورة الوهب الأول لاول الآباء إلا روح خاتم الانبياء وروح خاتم الاولياء؛ فإن روح الحتم كما تقدّم - روح محيط بالوليات كلّها كإحاطة من هو وارثه الاكمل - وهو ختم الرسل - صلّى الله عليه وسلّم - بالنبوات كلّها؛ ولانّه احدية جمع جميع الولايات ختم الرسل - صلّى الله عليه وسلّم - بالنبوات كلّها؛ ولانّه احدية جمع جميع الولايات الحمدية الإحدية الجمعية الحتمية كلّها، فاقطيات الولايات من المكاشفات والتجلّيات والعلوم والاسرار والاحوال والمقامات، إنّما تكون من خزانة حيطته؛ وذلك لان حقيقته حقيقة الحقائق الأول التعيينية كلّها، وهو مفتاح المفاتيح الغيبية، فالمادّة النورية - التي بها قوام الارواح وحياتُها - من حقيقته تنبعث وتسري في سائر المراتب الروحية، ولايستمدّ هو من أحد، والكلّ مستمدّون من مشكاته.

فالاعظياتُ وإن كانت من حضرات الأسماء، ولكنّها من الله، ﴿وما بِكُمْ مِنْ نِعْمَةُ فَمِنَ اللّهِ ﴾ وإن كان هذا الخاتم لايتعقّل حالَ تركيب جسده العنصري كيفية إمداده للكلّ في كلّ آن من الزمان الحجابية في المزاج العنصري لابدّ من ذلك، حتى يكون جامعاً لجميع الكمالات والنقائص. كما أنّ الهوية الواحدية الأحدية الجمعية محمولة

١ . في بعض النسخ: تركيبه العنصري.

٢. في بعض التسخ؛ وليس غير، وفي بعضها: لاغير.

٣. النحل (١٦) الآية ٥٣.

عليها الاضداد في قوله: ﴿هُوَ الأوّلُ والآخِرُ والظّاهِرُ والْباطِنُ ﴾ فالموصوف بالباطنية والظاهرية والأولية والآخرية هوية واحدة لا اختلاف فيها ولا تضادً، وهي قابلة لأوصاف متنافية ونعوت واسماء متباينة ومتشاكلة متشابهة، كذلك الختم يقبل الأوصاف المتنافية المتكثّرة المختلفة، والنعوت المتناسبة المؤتلفة؛ لأنّه أحدية جمع جميع حقائق الوجوب والإمكان، فيقبل بذاته الاتصاف بالكمالات والنقائص، فهو من حيث التركيب العنصري والغواشي الطبيعي ـ جاهل بما هو عالم به من حيث روحه الممدّ وعينه الجامعة ورتبته الكمالية، ولكن لايقدح ذلك في كونه بالرتبة والحقيقة والروح عالماً بإمداده للأرواح كمالايقدح تنافي الزوجية للفردية في العدد، ولا تضاد السواد والبياض في اللون المطلق؛ لكونه بذاته قابلاً لهما، ولا تَنافي المشيطان في الحدوم في اللون المطلق؛ لكونه بذاته قابلاً لهما، ولا تَنافي المؤلف في اللون المطلق؛ لكونه بذاته قابلاً لهما، ولا تَنافي الملك للشيطان في الحيوانية، ولا الحقية للخلقية في الوجود والحقيقة، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: «وبهذا العلم سفّي شيث؛ لأنّ معناه الهبة» أي هبة الله . «فبيده مفتاح العطايا على اختلاف أوصافها ونسبها ؛ فإنّ الله وهبه لآدم أوّل ماوهبه وما وهبه إلا منه ؛ لأنّ الولد سنّ أبيت فمنه خرج وإليه عاد ، فما أتاه غريب لمن عقل عن الله ".

قال العبد: إنّما ظهرت العلوم الوَهْبيَّة الجودية والحِكم الوجودية الشهودية بالكلمة الشيئية ؛ لأنّ آدم الله حُزِن على قَقْد «هابيل» حزناً عظيماً فسال الله \_ تعالى \_ ان يَهَب ولداً صالحاً للإلقاء والوَهْب الإلهيُّ، فوهَبه الله شيئاً فسماه بهذا الاسم، يعني هبة الله، فهو أوّلُ موهوب لأوّل الصور الإنسانية بعد سؤاله الوَهْب عن الله الوهّاب بمن يكون مُؤهَّلاً للعلم الوَهْبي، فظهرت علوم الوهب والإلقاء بشيث الله الوهب الحكمة

١. الحديد (٥٧) الآية ٣.

٢. م: التناهية.

٣. ف: ولا ينافي. وم: لايتنافي. والصحيح ما اثبتناه.

٤ . في يعض النسخ : لأنَّ معناه هبة الله .

هي بعض النسخ: اصنافها ونسبها.

التي في علوم التقابل والتماثل. ولهذا قال: «بيده مفتاح العطايا» وما وهبه الله آدم إلا منه؛ لأنّ آدم الذي هو صورة احديّة جمع الحقائق اللاهوتيّة، ومنه منبعث حقائق الهبات المفاضة على الاولاد في الوجود، والولد سرَّ ابيه، وسرُّ هذه الصورة الاحدية الجمعية هو الفيض والوَهُب، فمنه خرج وإليه عاد، فإنّ الهبات والاعظيات تعود على حقائق القوابل المظهريَّة المَرْتَبيّة، والأمر محصور بين الوجود والمرتبة، والإحاطة والجمع بحقائقها يقتضيان الحصر فيهما ويقضيان بهما، ولهذا ذكر الشيخ - رضي الله عنه - سرَّ الختميَّة في هذا الفص.

ثم إن صورة الوهب والهبة الإلهية إنما تكون في الواحد متعددة ومتكثرة ، فهو صورة سر القابل للوهب ، فما وصل إليه إلا منه ولكن بالحق ، فمنه خرج وإليه عاد ، فما أتاه غريب من غيره ولا من الخارج ، ولاسيما خارج عن صورة أحدية جمع الكل ، فلا خروج ولادخول إلا بالنسبة والإضافة ، فما خرج عن صورة أحدية جمع الكل عاد على صور تفصيله في الكلية التي هي فيه هو أولا وهو فيها هي آخراً .

قال ـ رضي الله عنه ـ : "وكل عطاء في الكون على هذا المجرى، فما في احد من الله شيء وما في أحد من الله شيء وما في أحد من سوى نفسه شيء وإن تنوعت عليه الصور ».

قال العبد: المواهب والعطايا التي تجري على أيدي العبيد والوسائط وبدونها إنّما هي صور استدعتها خصوصيات القوابل من الوجود المتعبن فيها بحسبها، والوجود الفائض من الحق ذاتي له، وقبوله للقوابل إنّما هو بحسب الاستعدادات الذاتية غير الجعولة والخصوصيات، فلولاها لما تعبنت صور المواهب والعطايا من خزائن الجود الإلهية للقوابل بحسبها، فوصولها وحصولها وإن كنان من خزائن الله ولكن المستدعي والمعين الموجب لتعينها إنّما هو من القوابل وتنوع صور المواهب للمعطى له في عين الفيض الواحد، والفيض الواحد إنّما هو بحسب صور الاستعدادات، فما في احد من الله شيء، وإلا لزمته مفاسد لا تخفى من التبعيض والتجزي والحلول وغيرها.

١ . في النسختين: أجزاء. والصحيح ما اثبتناه.

وكذلك ليس في احد من غيره شيء؛ إذ صور المواهب من خصوص استعداده، وحقيقتُها الفيضُ الوجودي وهو عينه لاغيره في الحقيقة، فافهم، فما آتاه الله ما آتاه إلا منه.

قال\_رضي الله عنه\_: «وما كلّ أحد يعرف هذا، وأنّ الأمر على ذلك، إلا آحاد من أهل الله، فإذا رأيت من يعرف ذلك، فاعتمد عليه؛ فذلك هو عين صفاء خلاصة خاصةً الخاصة من عموم أهل الله تعالى».

قال العبد: لا يعرف هذا السرّ الخفيّ إلا الافراد الكُمَّل، وهم على طبقات والكلّ يرون النِعَم والمواهب من الله؛ لسريان سرَّ ﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَة فَمِنَ اللّهِ﴾ . وهذا المشهد الذي ذكرنا في ظاهر المفهوم يُوهِم خلافَ هذا، وليس ذلك كذلك؛ لأنَّ هؤلاء الطبقات:

منهم : مَن يرى النعمُ كلُّها من الله ولكن بالاسباب التي هي غير الله .

ومنهم: من لايري الأثرَ للأسباب والرسائط، وهي سوى الحقّ كذلك في زعمهم.

ومنهم: من يراها شروطاً لا اسهاباً ولا عللاً ولا وسائط.

ومنهم: من يرى النعم من الله بلاواسطة.

ومنهم: من يرى الوسائط والأسباب أيضاً من نعم الله.

وجمعيع هؤلاء الأصناف محجوبون في عين الكشف، ومشركون في عين التوحيد؛ لأنهم وإن وجدوا الله متعالى في رؤية النعم كلها من الله، ولكنهم اثبتوا الوسائط والنعم والمنعم عليه والمنعم اغياراً بعضها للبعض، والحقيقة تأبى إلا أن يكون هوالله الواحد الاحد الاحد الخثير. فالمسمى واحداً هو الوجود الواحد الحق الذي به تحقّق الحقائق من حيث حقيقته، وهو المسمى كثيراً أيضاً من حيث تعيناته في القوابل، والمنعم هو المفيض لذلك الواحد الكثير، والمنعم عليه هو المعين القابل لتعينات أخر بعد الوجود. فالظاهرية والباطنية والاصالة والفرعية نسب، فإذا وبعد من يرى النعم الواصلة إليه في عرصة الوجود العيني من مَدَّرَجة عينه الثابتة، في الحق أذ لا وابداً من حيث بين رؤية النعم كلها من الله وابداً من حيث بين رؤية النعم كلها من الله

١ . النحل (١٦) الآية ٥٣.

ورؤية المنعَم عليه عينَ المُنعِم، وشهد أحدية الوجود على ماهي عليه الامرُ في نفسه، فكان هو عينَ صفاء خلاصة خاصة الخاصة من عموم أهل الله؛ فإن العامة من أهل الله يرَوَّن التوحيد وهوستة وثلاثون مقاماً كلياً نطق بها القرآن في مواضع عدة فيها ذِكْرُ ولا إِله إلا الله في كل موضع منها نعت مقام من مقامات التوحيد.

وامًا الخاصَّة فيرَوْن الوحدة" فإنّ التوحيدُ فيه كثرةُ الموحَّد والموحَّد والتوحيد وهي أغيار عقلاً عاديّاً، والوحدة ليست كذلك.

وأمَّا خاصَّة الخاصَّة فيرون الوحدة في الكثرة، ولاغيريَّة بينهما .

وخلاصة خاصَّة الخاصَّة يرون الكثرةَ في الوحدة.

وصفاء خلاصة خاصّة الخاصّة يَجمعون بين الشهودين، وهم في هذا الشهود الجمعي على طبقات:

فكامل له الجسمع، واكملُ منه شهرود أن يرى الكثرة في الوحدة عينَها، ويرى الوحدة في الوحدة عينَها، ويرى الوحدة في الكثرة عينها كذلك شهوداً جمعياً، ويشهدون العين الاحدية جامعة بين الشهودين في الشاهد والمشهود من الشهود المسهود المسهود

واكملُ واعلى وأفضلُ [منه] أن يشهد العينَ الجامعة مطلقة عن الوحدة والكثرة والحمر بينهما وعن الإطلاق المفهوم في عين السواء بين ثبوت ذلك كلها لها وانتفائه عنها، وهؤلاء هم صفوة صفاء خلاصة خاصة الخاصة، جعلنا الله وإياك منهم بمنه؛ إنه قدير خبير.

قال رضي الله عنه ..: «قاي صاحب كشف شاهد صورة تُلقي إليه ما لم يكن عنده من المعارف، ومنحتُه من الم يكن في يده قبل ذُلك ، فتلك الصورة عينه لاضيره،

م : مقاماً كما نطق بها القرآن في مواضع عدة فيها ذكر.

٢. منها في سورة محمّد (٤٧) الآية ١٩.

٣. في المصباح بناء على نقل الشارح الفناري اواما الخاصة فيرون الوحدة وليس فيها كثرة الموحد والموحد والموحد والموحد، إلا عقلاً ... ٢.

في بعض النسخ: تمنحه مالم يكن.

٥ ، في بعض النسخ : قبل ذلك في يده .

فمِن شجرة نفسه جنى ثمرة علمه '، كالصورة الظاهرة منه في مقابَلة الجسم الصقيل ليس غيره، إلا أنّ المحلّ أو الحضرة - التي رأى فيها صُورَ ' نفسه - يُلقي إليه بتقلّب من وجه ' ؛ لحقيقة ' تلك الحضرة».

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - [إلى] انه مهما يرى المكاشف صورةً تُلقى إليه من العلوم مالم يكن يعلمه، فلا يتوهُّم أنَّها اللهُ، ولاسيُّما إذا كان التجلِّي من حضرة ذاتية وإن قالت الصورة: إنَّها هي الله، فليعلم حقيقةً أنَّ التجلِّي وإن كان من الله ـ كما نطق به ـ ولكن تعيُّنُ التجلِّي له إنَّما كان من عينه الثابتة، فالمتجلِّي إذن عينه من كونها عينَ الحق، فما تجلَّى له الحق إلا في صورة عينه الثابتة في عين شهود الحق، فمن شجرة نفسه \_ التي هي للاسماء المعيِّنة لله في الوجود الحق وبه من عينه الثابتة المعيِّنة لتلك الاسماء من الحضرة وفيها - جَني ثمرةَ علمه التي هي عين العطيَّة الإلهية الآتية من حضرة اسمية هي شجرته التي غرسها في أرض حقيقته وعينه الثابتة، كما أنَّ الصورة الظاهرة منه في الجسم الصقيل ليست غيره؛ فإنَّها لوكانت غيره لكانت فيه بلاهو كذلك، بل اعطاه محلّ ظهور صورته شهود كالله، كذلك ظهوره في الوجود الحق إنّما يكون بحسب ظهور عينه الثابتة في مرآة الحق، فتعطيه شهودٌ ذاته نفسه في الحق فلاتظنَّنَّ انَّها هي الله وإن لم تكن في الحقيقة إلا الله ولكنَّ الكلِّ لاينحصر في الجزء، إلا انَّ الصورة تنصبغ من وجه بصبُّغة المحلُّ وصبُّغه فتظهر بحسبه. فكذلك الحق يعطي العينَ الثابتة من حيث تعيّنها وظهورها فيه حقّيَّةً هي فيها هي، وهي بها فيه هو، فافهم. قال \_ رضى الله عنه \_: «كما يظهر الكبير في المرآة الصغيرة صغيراً أو المستطيلة مستطيلاً، والمتحركة متحركاً، وقد تُعطيه انتكاس ° صورته من حضرة خاصّة، وقد

المي متن شرح القيصري، المحقّق: ﴿غُوسِهِ﴾.

٣. في بعض النسخ: صورة.

٣. في بعض النسخ: تنقلب. و في بعضها يتقلُّب.

في يعض النسخ: بحقيقة تلك الحضرة.

ه. م: انعكاس.

تعطيه عين ما يظهر منها، فيقابل اليمين منها اليمين من الراثي، وقد يقابل اليمين منها اليسار من الراثي، وقد يقابل اليمين منها اليسار من الراثي وهو الغالب في المراثي بمنزلة العادة في العموم، وبخرق العادة يقابل اليمين اليمين ويظهر الانتكاس. هذه كلها من اعطيات حقيقة الحضرة المتجلى فيها التي انزلناها منزلة المراثي» .

قال العبد: ظهور الكبير في المرآة الصغيرة صغيراً، ضَرَّبُ مَثَلِ لظهور الحق في مظهرية كلَّ عينِ عين بحسَبها.

والمستطيلُ ضرب مثل لمظهرية عالم الامر والارواح فإنَّ لها طولَ العالم والعرْضَ لعالم الصور الجسمانية والمثالية والخيالية من حيث إنّها صور وامثلة.

والظهور في المتحركة متحركاً ضرب مثل للتجلّيات والتعبّنات الدائمة الظهورِ والتنوعُ على التوالي حقّاً وخَلقاً، جمعاً وَفَرقاً.

وانعكاس الصورة في المرآة إذا كانت تحت الراتي في الوضع ضَرَّبُ مِثَـالِ للحق في الخلق خلقاً لاحقاً.

وانعكاسها فيها بعكس ما ذكرنا إذا كانت المرآة فوق الراثي ضرّبُ مَثَلٍ لظهور الخلق في الحق حقاً لاخلقاً.

وتقابُلُ اليمينِ اليمينَ ضرب مثل لظهور الحق المطلق في مظهرية الإنسان الكامل كاملاً، او لظهور الحق المطلق في المقيد المحاذي للمطلق مطلقاً من حيث إنّ عكس العكس يستوي بالاصل، ومن حيث إنّ الحق مع انّه في كلّ متعين عينه فهو غير متعين على التعيين في المطلق نفسه في المقيد المنطلق عن غيره قيده الفاني عن نفسه مطلقاً، فافهم.

١. م. ف: منها اليمين اليمين.

٢. في بعض النسخ: وقد يقابل اليمين اليسار وهو المغالب في المرايا.

٣. في يعض النسخ: هذا كلَّه من اعطيات.

٤. في بعض النسخ: منزلة المرايا.

٥. كذا. والظاهر: انتكاس،

قال\_رضي الله عنه\_: «فمن عرف استعداده، عَرَف قبوله، وما كلُّ مَن عرف قبوله، وما كلُّ مَن عرف قبوله عرف استعداده إلا بعد القبول وإن كان يعرفه مجملاً».

قال العبد \_أيَّده الله به \_: اعلم: أنَّ أهل العلم بالاستعداد على ضربين:

منهم: من يعلم استعداد الذاتي غير المجعول الذي به قبل الوجود اولاً، فيعرف في ضمن ذلك الاستعداد غير المجعول استعدادات أخر مجعولة تتجدد له في تطوره باطوار الوجود، عرف قبوله لما يقبله في كل آن من الزمان من التجليّات والاعطيات والهبات في كل موطن ومقام وحال. وهذا العالم أعلى عالم بالله في هذا المشرب والمشهد، ويختص بالختمين لاغير، إلا من يشاء الله من الكمّل والافراد النُدّر، جعلنا الله منهم بمنه ويُمنه.

ومنهم: من عَلِم قبولَه من استعداده المجعول في كلّ وقت وحال، بمعنى انه لمّا استعد لقبول تَجَلُّ أو عطاء أوهبة أو حال أو مقام، وتهبّأت اسباب ذلك في الوجود، عرف أن ذلك الاستعداد الذاتي الازلي غير عرف أن ذلك الاستعداد الذاتي الازلي غير المجعول؛ فإن الثاني حكم من أحكام الأول، وأنّه قبِل به الوجود أولاً على وجه يُنتج ظهور هذا الاستعداد الحالى الوجودي آخراً.

ومنهم: من يعرف استعدادة من قبوله بمعنى أنّه إذا حصل له فيض، وقبِل تجلّها، عرف من الحاصل استعدادة المستدعي لذلك العطاء من حيث إنّه لولم يكن له استعداد، لم يحصل له ذلك القبول وذلك بعد الوقوع، وقد يَعرف الاستعداد بدلالة الحال قبل القبول للتجلّي وحصوله، كالكاتب المُجِدِّ إذا تهيَّات اسبابُه وآلاتُه على الوجه المطلوب، وحَمله باعث الحال على الكتابة ؛ فإنّه يتحقّق وقوع الكتابة قبل وقوعها، ويتحقّق الاستعداد المستدعى لذلك.

ومنهم: من يُعرف الاستعداد الاصلي المذكور مجملاً، فيعرف كذلك مجملاً ما يقبله من الفيض والتجلّي، والعالم بالتفصيل له على الكلّ كلّ التفصيل، مثل ما ذكرنا عن خاتم الأولياء، وشهوده جميع أحواله وعلومه وتجليّاته وهيئاته التي أقامه الله فيها إلى آخر عمره حال دخوله في بلاد الشرق ساحل بلاد الروم. قال رضي الله عنه .: «شهدت أ

جميع ذلك حتى صحبتي مع آبيك». يعني أبا الشيخ صدر الدين، محمد بن إسحاق رضي الله عنه ـ «وشهدت ولادتك في زمانها، ومرتبتك عند الله، وجميع مكاشفاتك واذواقك واذواق أو لادك الإلهيين، ومنساهدهم ومقاماتهم وعلومهم وتجلياتهم واسماءهم عند الله، وحِلْية كلّ واحد منهم، واحواله واخلاقه وكلّ ما يجري لك وعليك وعليهم إلى آخر اعماركم وبعد المفارقة في براز خكم وما بعدها، والحمد لله».

وهذا النوع من العلم يختص بمثله، وكان البي العباس الخضر الله علم الاستعدادات شهوداً وكشفا، منه علم باستعداد الصبي الذي قتله انه لو عاش ظهرت استعدادات فرعية وجودية توجب أن يُرهِق ابويه طغياناً وكفراً، وأنه يُقتَل عن ذلك الاستعداد على الطهارة والفطرة عناية من الله سبقت له بموجب استعداده الاصلي ايضاً، وهو مخصوص بظهور الولاية، مستورً عن عامة الانبياء وخاصيتهم من كونهم انبياء وإذا شهدوها، شهدوها من جهة الولاية، وهي المشكاة الخصيصة بعناتم الاولياء، فافهم وتذكر ما ذكرت به إن شاء الله تعالى.

قال\_رضي الله عنه \_: ﴿ إِلا أَنْ بَعْضُ أَهِلَ النظر مَن أصحاب العقول الضعيفة يرون أنّ الله لمّا ثبت عندهم أنّه فعّال لما يشاء ' ، جوزوا على الله ما يناقض الحكمة ". يعني الحكمة الإلهية لا الحكمة العرفية .

قال\_رضي الله عنه\_: «وما هوالامر عليه في نفسه، ولهذا عدل بعض النُظَارِ" إلى نفي الإمكان وإثبات الوجوب بالذات وبالغير».

قال العبد - ايّده الله به - : يشير - رضي الله عنه - إلى جمع كثير من النظار وعلماء الرسوم والمتكلّمين القائلين بان الله قد يفعل ما يناقض الحكمة ، كبايجاد الشريك والمن والمثل وإعدام الوجود وإيجاد العدم والممتنع والمتال، واستدلّوا على ذلك بكونه قادراً على كلّ شيء ، وانّه يفعل ما يشاء ، وانّه فعال لما يريد ، وهذا تنزيه وهميّ بالعقل ، ولكنّهم

١ . م: الفراغ.

۲. ف: برید.

٣. في بعض النسخ: بعض النظار من اصحاب العقول.

غفلوا عن الحقيقة، وما عقلوا أن هذه فروض وتقادير ساقطة غير واقعة، وليس لها لافظة، وانها غير واردة في العقول المنورة الصافية الوافية، والاشتغال بمثل هذه الشبه تضييع الانفاس. ونحن نسلم أن الله قادر على كل شيء، لكنهم «حفظوا شيئاً وغابت عنهم أشياء وذلك أن الله قادر على كل شيء، ولكن كل شيء بشيئية الله ومشيئته؛ فإنه قادر على مايشاء، وأنه ما يشاء خلاف ما يعلم، ولايريد خلاف الحكمة؛ فإنه العليم الحكيم، والحكيم العليم لايشاء ولا يريد أن يفعل ما يناقض الحكمة، فقدرة الله على التعيين والتخصيص بموجب إرادته ومشيئه تعالى، والإرادة إنما تتعلق بالمراد على التعيين والتخصيص بموجب ما اقتضته الحكمة والعلم، والعلم الازلي ما تعلق بالمراد لقبول الوجود، وانها لا تستعد لقبول الوجود، بل بموجب العلم والحكمة واستعداد القابل. والحكيم الازلي قد احكم الإشياء بحكمته قبل إيجادها، ثم أوجدها بحسب مارتبتها الحكمة ووضعتها الاشياء بحكمته قبل إيجادها، ثم أوجدها بحسب مارتبتها الحكمة ووضعتها فلا جائز في حكمة الله تجويز ما يناقض الحكمة الإلهية.

ولمّا كشر شَغَب هؤلاء في تجويز عَدَه الأموى عَدَل بعض المُتَحَذَّلَقِين من النظار إلى نفي الجواز والإمكان وإثبات الوجود إمّا بالذات أو بالغير وقال: ما قَمَّ إلّا واجب الوجود، والممتنع ممتنع وجوده، ولكنّ الواجب واجبان: واجب بالذات، وواجب بالغير، فما في الوجود إلا واجب الوجود، فانتفى الجواز والإمكان عنده، فما كان واجبا بالذات فواجب له عدم الامتناع كذلك. ثمّ الواجب بالغير على زعم من يقول به بالذات فواجب له عدم الامتناع كذلك. ثمّ الواجب بالغير على زعم من يقول به هو الوجود المتعين بحسب القابل فما بقي للإمكان متعلّق في الحقيقة إلّا التعين .

قال الشيخ - رضي الله عنه -: ﴿ والحقِّق ﴾ بعَدَ مِنا ﴿ يُثبِت الإمكانَ ، ويَعرف حضرتُه والممكنَ ماهو الممكن؟ ومن أين هو ممكن وهو بعينه واجب بالغير؟ من آين صحّ عليه اسم الغير الذي اقتضى له الوجوب؟ والإيعلم هذا التقصيل إلا العلماءُ بالله خاصّة ﴾ .

قال العبد: يشير \_ رضى الله عنه \_ إلى أنَّ المكن هو الوجود المتعيِّن، فإمكانه من

١ . م: فما يتفي .

حيث تعينه، ووجوبه من حيث حقيقته؛ وذلك أنّ التعين نسبة تعقلية، فهي بالنسبة إلى المرجّح وجودية واجبة للمتعين، والتعين هو حدوث ظهور الوجود على وجه متعين يُعينه القابل المعين للوجود بحسب خصوصه الذاتي، فيمكن بالنظر إلى كل متعين حادث للوجود أن ينسلخ الوجود عنه، ويتعين تعيناً آخر، وينعدم التعين الأول؛ إذ نفس التعين هو الواجب للوجود الحق الساري في الحقائق لا التعين المعين، ولكن ليس كل تعين معين واجباً له على التعين إلا بموجباته، فيمكن أن ينعدم ويتعين الوجود تعينا كل تعين معين واجباً له على التعين إلا بموجباته، فيمكن أن ينعدم ويتعين الوجود تعينا أخر؛ إذ الوجود المتعين لاينقلب عدماً، بل يتبذل بتعينات أخر عن تعينات فبلها فتتحقق من هذا حقيقة الإمكان للتعين المعين وهو نسبة عدمية في الوجود، فهو بين عدم ووجود، مهما رجّع الحق إفاضة نور الوجود على ذلك الوجه المعين، بقي موجوداً في رأي العين للجمهور، والكشف يقض بالتبذل مع الآنات، وإن اعرض عنه التجلي رأي العجودي، انعدم وعاد إلى اصله مع الماضل الإمكان.

وإمّا اسم «الغير» و «السوى» للممكنات فذلك من حيث امتيازاتها النسبية والذاتية بالخصوصيات الاصلية فهي من هذا الوجه أغيار بعضها مع البعض وامّا غيريتها للوجود المطلق الحق فمن حيث إنّ كلاً منها تعين مخصوص للوجود الواحد بالحقيقة يغاير الآخر بخصوصيته، والوجود ألحق المطلق لا يغاير الكل ولا يغاير البعض؛ لكون كلية الكل وجزوية الجزء نسباً ذاتية، فهو لا ينحصر في الجزء ولا في الكل، مع كونه فيهما عينهما، فلا يغاير كلاً منهما في خصوصهما، ولكن غيريته في احدية جمعه الإطلاقي في التي تخصه، ولا يوجد في الجزء ولا في الكل، فإن تلك الاحدية الجمعية الإطلاقي في التي تخصه، ولا يوجد في الجزء ولا في الكل، فإن تلك الاحدية الجمعية الإطلاقي، فافهم.

وهذا التفصيل لايعلمه إلا العلماءُ بالله خاصةً ؛ لكونهم عرفوه في الاصل المطلق في شهودهم أوّلاً ، فلم يُحجَبُوا فِي الفرع الذي هو الوجود المقيَّد آخِراً ، فما في الحقيقة إلا وجود مطلق ووجود مقيَّد ، وحقيقة الوجود فيهما واحدة ، والإطلاق والتعين والتقيّد نسب ذاتية ، فافهم .

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ وعلى قُدَم شِيثِ اللَّهِ يكون آخِرُ مولود يولَد من هذا

النوع الإنساني، وهو حامل اسراره، وليس بعده ولد في هذا النوع الإنساني فهو خاتم الاولاد يُولد معه أخت له فتخرج قبلة ويخرج بعدها، يكون راسه عند رجليها، ويكون مولده بالصين ولغته لغة بلده ، ويسري العُقم في الرجال والنساء، فيكثر النكاح من غير ولادة ويدعوهم إلى الله، فلايجاب، فإذا قبضه الله وقبض مؤمني زمانه، بقي من بقي مثل البهائم لا يُحلون حلالاً ولايحر مون حراماً، يتصر فون بحكم الطبيعة شهوة مجردة عن العقل والشرع، فعليهم تقوم الساعة».

قال العبد: اعلم: أنّ آدَمَ الله لله المان صورة ظاهرية احدية جمع جميع الكمالات الاسمائية الإلهية الربّانية والكيانية، كان ظهور الوَهْب الجودي الامتناني به وفيه وَحدانيا جمعيا، ثم ظهور التعيّنات من قبله بحسب الحقائق الأول وحروف الازل وعلى ترتيبها في وجود الابناء، فأول التعيّنات بعده - كما أومئ إليها - من مرتبة الفيض، ولكن تعين الفيض وتحققه لايكون إلا بين مفيض الفيض وبين مُفاض عليه، فالمفيض هوالله الفعال، وفيضه الذي هوعطاؤه ووَهْبه على وجهين: ذاتي واسمائي، والمفاض عليه هوالعالم.

والعالم عالمان: عالم جمع وعالم تفصيل فظهور الاسماء في عالم التفصيل وظهور الاسماء في عالم التفصيل وظهور وظهور الجمع الذاتي في عالم الجمع ولابد لحقيقة الوهب من هذين الوجهين وظهور الوهب من قبل القابل انفعالي، ومن قبل الواهب فعلي .

ولحقيقة الوهب نسبتان ذاتيتان إلى الفاعل والمنفعل، وتعين الفيض في مراتب التفصيل إنّما يكون بحسب هذين الوجهين، فهومن قبل الفاعل تعين الاسماء الإلهية الكمالية في قابليات كُمَّل الانبياء، ومن قبل الانفعال تعين الكُمَّل الآدميّين في مظهرية تلك الكمالات الاسمائيّة، فآدم الله مظهر أحدية جمع الاسماء ومظهر النفس الواحدة ومن حيث اعتبار ذاتية الذات وإطلاقها لا يكون تَجَلُّ ولا اسمّ ولا صفة ولا حكم ولانعت. والاعتبار الثاني موجديّة الذات ومفيضيّتها ومبدئيّتها، ويظهر بحسب الإطلاق

أخت له.

٢ . في بعض النسخ: قيكون رأسه .

٣. في يعض النسخ: لغة أهل بلده.

والتقييد، والفعل والانفعال، والاسماء والذات، فيكون في الآب الثاني وهو شيث الله مرتبة الفياضية والوهب والجود، ثمّ تعين المواهب والجكم الإلهية والرحمانية الذاتية في كُمَّل الانبياء على ماسياتي بعد شيث الله الذي هو مظهر احدية جمع الفيض الرحماني والعلوم الوَهْبيّة الروحانيّة النورانية.

فاوَّل تعيُّنِ الاسماء في مرتبة الجمعية الإنسانيَّة بعد مرتبة الفيض بشيث اللِّلة .

وإنّما كان بالتجلّيات التنزيهيّة في نوح الليّة بعد كمال ظهور أسرار التشبيه بقوم نوح، فنوح صورة أحدية جمع التنزيهات التوحيدية، ومظهر تجلّيات الاسماء السلبية المفيضة للنزاهة والطهارة الإلهية، وأمّتُه ـ اللين لم يقبلوا دعوته ـ مَظاهرُ التشبيه الذين شبّهوا الصور الجسمانيّة بالصور الاسمائية الإلهيّة النبوية.

ثمَّ مرتبة التقديس والنزاهة والطهارة بالفعل في إدريسَ اللَّبُلا .

ثم تفصّلت الحقائق النبوية بعد تعينها وظهور أحدية جمع كمالاتها في إبراهيم الله . وتحقق إمامته في أولاده سليمان الله في مرتبة ظاهرية أحدية جمع الكمالات الاسمائية. وكملت في داود ومليمان .

ئمَّ ابتدأت بظهور مرتبة الجمع في الباطن، فيمن بعد سليمانَ إلى عيسى اللَّيُّ حتَّى ظهر كمال دعوة البطون فيه.

ثم كمل الأمر في مرتبة أحدية جمع جمع الاسماء والذات في مقام الفردية الكمالية البرزخيّة بمحمّد عليه الصلاة والسلام.

ثم ابتدات بالصور الكمالية الأحدية الجمعية في مرتبة الباطن والولاية بآدم الأولياء، وهو أوّل ولي مفرد في الولاية المورَّثة عن النبوّة الختمية المحمدية وهو علي بن أبي طالب عليه الصلاة والسلام فظهرت الحقائق الجمعية الكمالية - احديةً

١ . م: تعبين.

٢. فعبر عنه الله بآدم الاولياء؛ لان ولاية كل ولي تنتهي إليه الله ؛ لانه «كنان ولياً وآدمُ بين الماء والطين؛ بحسب
الرتبة الجسمانية الزمانية. وهو سر الانبياء عبارة عن مرتبة ولاياتهم فهو أب الانبياء معنى وروحاً، وآدمُ
أبونا بحسب الرتبة الجسمانية الزمانية.

جمعيّة \_ في مظاهر الكمالات الإنسانية الاحدية الجمعية من الاولياء والورثة المحمديّين الإلهيّين إلى ان خُتمت الولاية العامّة بعيسى بن مريم الليّلة .

وإذا انتهت مراتب التفصيل الوَهبي جمعاً وتفصيلاً في الصور الجمعية الكمالية الإنسانية، وفي الصور التفصيلية الفرقانية نورانيها في كُمَّل الانبياء والاولياء وظلمانيها في الفراعنة والجبابرة والمركزة والعفاريت تماماً، ظهرت ختمية مرتبة الوهب الذي كان مفتتحه ومختتمه من شيث اللي في آخر مولود يولّد من النوع الإنساني الذي هو صورة ختمية مرتبة الوهب الأحدي الجمعي الكمالي الإنساني. فكونه تَوَاماً إشارة إلى أن الوهب ذاتي واسمائي، فالذاتي فعلي على ما ذكر والاسمائي انفعالي سفلي أنثي، وذلك لما فيه من التقابل.

وخروج الأنتى قبل الذكر إشارة إلى أنّ المظاهر الاسمانية ظاهرية الوهب، وأنّها تظهر وتبدو قبل الوهب الذاتي الاحدي الجمعي، ولهذا كان أمُّ رأسه - وهو محل أحدية جمع قُواه النفسانية، ومنات الاعصاب التي بها يكون الحسُّ والحركة - بين رجّليها، لان أحدية الجمع يكون بين الجمع الأوّل وهو إثنان في العدد الزوج.

وكما كان افتتاح صور جمّع الآوّل الناتجة أوّلاً من الأبوين الأولين - اعني آدم وحوّاء - زوجاً زوجاً، فكانت تلد لآدم في كل بطن تواماً، إشارة إلى أن ظهور مرتبني الخق الفعل والانفعال الناتجتين من صورة احدية جمع المظهرية الكماليّة بين مرتبتي الحق والخلق يكون أحديّاً جمعيّاً، فكذلك انختمت الصورة البشرية، الناتجة من هذا النوع ايضاً زوجاً في صورة أحدية جمعية، فتولّدُ خاتم الأولاد مع أخته تواماً، ضرّبُ مثل إلهي لهذا السرّ وإشارة إلى انختام هذه المرتبة الوعبية والحكمة النَّفينية المفتتحة بها في الكلمة الشيئية لا مطلق الوهب؛ فإنّ الله وهاب دائماً، ولكن مرتبة الوهب الحكمي الاحدي الجمعي الكمالي الخصيص بخاتم الصور الوجودية الظاهر أوّلاً في شيث، فخاتم الأولاد آخر صور مثليّة إلهية ضرب مثلاً لختميّة هذه المرتبة لمن عقل عن الله، وهاكن له قلْب أو الله يالسّمة وهُو شهيد ها الله،

١. ق (٥٠) الآية ٣٧.

ولمّا كانت هذه المرتبة - الأحديةُ الجمعيّة الكماليّة النفسية الخصيصةُ باوّل صورة في النوع الأخبر - ظاهرة في خاتم الصور الوجودية في اقصى مرتبة الوجود وآخرِ الانواع كذلك، انختمت المرتبة بخاتم الأولاد الذي ولد في اقصى البلاد، وهو الصين، ثمّ مُنعت عن الظهور فلا يولّد بعده إنسان، إشارة إلى أنّ إنزال الحِكم المنتجة للكمال الأخير بلغ النهاية، فانختمت المرتبة فانقطع النوع في هذه النشاة وهذه الدورة.

ثمَّ يبقى بعده شرار الخلق لا نزَّل الله إليهم الحِكم، فيهم حيواناتُ في صور إنسان لإظهار كمال الحقائق الحيوانية الطبيعية البهيمية والسَبُعية في الصورة الإنسانية تماماً على ما تقتضيه الطبيعة من حيث هي من غير وازع عقلي ولا مانع حِكَمي أو شرعي، فعليهم تقوم الساعة.

وخاتم الأولاد اكسملُ زمانه، وله من العلوم الوَهْبيّة والحِكم النفشية الظاهرة في الكلمة الشيشية اتمُّ حظَّ وأوفرُنصيب، ويلاعو إلى الله باحكام حكمته فلايجاب إلى دعوته، فيقبضه الله إليه ويقبض معه وبعده مؤمني زمانه.

وولادة أخت قبله إشارة لَيْضَيّا كَانِي الْمَنْ عَيْقُ الْمُؤْمِدة الفاعليّة بعد تعين مرتبة الانفعال، وولادته بعد أخته تصحيح ختميّته ؛ لانّه لوولد قبلها كانت هي الخاتمة، ولهذا لايطرد هذا الحكم في كل تَوام .

وكونُ راسه عندرِجُليها إشارةٌ أخرى أيضاً إلى أنّ الاحدية الجمعيَّة الكمالية الختمية إنّما تظهر بعد ظهور رتبة التفصيل لتحقّق الآخرية، فافهم.

واعلم: أنّ هذه الحكمة النَفْية تشتمل على مكاشفات عَلية ، وقواعدَ علمية ، وقوانينَ كشفية حكمية ، وقوانينَ كشفية حكمية ، فتدبَّرها بفهمك الثاقب ونور إيمانك الصائب تَعْثُرُ على كنوز الحكم النازلة على الطريق الأمم ، من المقام الاقدم ، على المظهر الاكمل الاجمع الاتم ، والمنظر الاحسن الاعدل الاقوم ، محمد صلى الله عليه وسلم .

۱، ف: صيت.

٢. ف: مرتبة الفاعلية.

٣. ف: لتحقيق.

## [٣]« فَصَ حكمة سبوحية في كلمة نوحية »

قد سلف في سر ً إضافة هذه الحكمة السبوحية إلى الكلمة النوحية ما فيه مَقْنع ومُطَّلَعٌ على حقائقه ونقول في مرتبة السبوجية ـ وهي النزاهة والطهارة اللازمة مرتبة الواحدية والاحدية والبساطة والنورية \_ (

اعلم: أنّ كلّ تنزيه من كل منزّه لكلّ منزّه تحديدٌ منه له بتمييزه إيّاه عمّا تميّزه تنزيهُهُ عنه ، وحصوله فيما عيّنه له من وجوّه التنزية ، وكذلك الإطلاق إن يجب إيضاً تقييد له بالإطلاق ، فاتمُّ اللامقيَّدِ اعلاه بإطلاقه نظراً عقليًا فكرياً .

ثم إن الله - تعالى - طلب من الخلق معرفته بقوله: «احببت واردت أن أعرف، فخلقت الخلق وتعرفت إليهم» أي بالسنة الشرائع المنزلة «فعرفوني» اي على ما عرفتهم فيما تعرفت، وقيل إنزال الشرائع كان العلم به - تعالى - بوجوه التنزيه عن سمات الحدوث والتركيب والافتقار، وإطلاق الاقتدار وهو التنزيه المشهور عقلاً، فلا يتعداه عقل اصلاً.

وأمّا العارف بالله حقيقة فهو جامع بين معرفتين: معرفة يقتضيها العقل والدليل، ومعرفة يقتضيها العلم النهو والدليل، ومعرفة يقتضيها الشرع لايبلغها التاويل. وطريق العقل المنوّر الكامل فيها أن يَرُدَّ علمَ ذلك عن الدليل العقلي وتعليم إلى الله ويؤمِنَ به وبكلّ ماجاءت به الشرائعُ المنزكة

١. كذا. والظاهر: قبل.

على السنة الرسل على الوجه الذي أراده الله من غير تأويل بفكره ولا تحكم على ذلك برأيه وأمره؛ لأنّ الشرائع إنّما أنزلها الله - تعالى - لعدم استقلال العقول البشرية بإدراك حقائق الأشياء على ما هي عليه في علم الله، وأنّى لها ذلك وقد تقيّدت بما عندها من إطلاق ما هنا لك؟ فإن وهبها الله - تعالى - علماً بمراده من الأوضاع الشرعية، ومنحها اطلاعها على حكم من الاحكام الدينية الإصلية الأصيلة والفرعية المرعية من حقائق الإخبارات الإلهية التي يتخيّلها العقل بقوّته الفكرية، فذلك من قبل الفيض الإلهي الرحماني والتعليم السبحاني الربّاني، فلا تُضفّها إلى فكره، فتنزيهه الفكري يجب أن يكون مطابقاً لما أنزله على السنة الرسل في كتبه المنزلة عليهم، وإلا فهو منزه عن تنزيه العقول البشرية بافكارها؛ فإنّها مقيّدة باوطارها، واستَعلم، وألا فهو منزه عن اخبارها؛ فإنّها حينشذ يكشف وآكوارها، وكُوشفت وشُوفهت بها تعلن الحقائق عن اخبارها؛ فإنّها حينشذ يكشف الغطاء عن بصائرها وأبصارها، فهي حليدة وتطلع على الحكم المؤدّعة الإلهية في صور الاوضاع الشرعية وإخباراتها على وجوه سديدة، وينزه الحق إذ ذاك عن التنزيهات العرفية بالافكار العادية، ولهذا قال الشيخ - رضي الله عنه -:

اعلم: أنّ التنزيه [عند أهل الحقائق في الجناب الإلهي عين التحديد والتقييد، فالمنزّ، إمّا جاهل وإمّا صاحب سوء أدب] عن أمور بموجب استحسانه واستقباحه لفكره العاديّ وعقله العرفي، وخصّه بامور سواها بحكمه وأمره، والتنزيه تحديد من المنزّه، لانّه تميز، والتمييز تحديد، والتخصيص تقييد له متعالى بما ميزّه عنه وتحديد بما سواه، وهذا مناف للإطلاق الحقيقي الإلهي الذاتي». المناف للإطلاق الحقيقي الإلهي الذاتي». المناف للإطلاق الحقيقي الإلهي الذاتي». المناف للإطلاق الحقيقي الإلهي الذاتي».

ثم هذًا المنزّه إمّا أن يكون عمارفاً بأنّ الله مطلق الذات بالإطلاق الذي لايقابله تقييد، بل بالإطلاق عن الإطلاق والتقييد والجمع بينهما على وجه الحصر والتحديد، فهو لا ينزّهه إذا عمّا اقتضته ذاتُه، فتنزيهه إذن عن شيء مع ذلك سوء أدب وتحكّم على الحق بأن يكون على وجه وهو على خلاف ما عرف من الإطلاق الذي يقتضيه لذاته،

١ واعلم أنّ ما ذكره الشارح العلامة ونقله بعنوان المتن وهو قوله: «عن أمور» إلى قوله: «الإلهيّ الذاتي» غير موجود في أيّ نسخة من النسخ. وقوله: «عن أمور» صلة لقوله: «أنّ التنزيه».

وإن لم يكن عالماً بحقيقة الإطلاق الذاتي المذكور الذي لله تعالى، فهو جاهل بحقيقته تعالى وبالتنزيه الحقيقي الذي يقتضيه \_تعالى \_لذاته بتحكيم رأيه وفكره على ماوردت به الشريعة من أمره ف ﴿مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ أ، وقدروا الإدراك العقلي الفكري فوق طوره، فافهم.

قال الشيخ \_ رضي الله عنه \_ : «ولكن إذا أطلقاه وقالابه ، فالقائل بالشرائع المؤمنُ إذا نزَّه ووقف عند التنزيد ، ولم يَرَ غيرَ ذلك ، فقداساء الأدب ، واكذب الحق والرسل \_ صلوات الله عليهم \_ وهو لا يَشعر ، ويتخبّل أنّه في الحاصل وهو في الفائت ، وهو كمن آمن ببعض وكفر ببعض " .

قال العبد: الجاهل لحقيقة الحق وصاحبُ سوء الأدب إذا اطلقاه في التنزيه، واقفَيْن على مقتضى معتقدهما من التنزيه، ولم يشهدا سوى مَشاهدهما المعينة، فقد فقد كلُّ واحد منهما الحق المطلق بمعلومه، وحصر في مفهومه، واساء الأدب، واكذب الحق والرسل بالعبيب والعجب؛ لانه تعالى على وشبه وجمع بين التنزيه والتشبيه في انه والرسل بالعبيب والعجب؛ لانه تعالى على قول المشيع البصيري المنسبة وهو جمع بين بينهما، بل في نصف هذه الآية وهو قوله، وليس كمثله من محكم بين التنزيه والتشبيه على قول من يقول منا: إنّ الكاف في الكمثله عبر زَائدة؛ فإنّ فيه نَفْي بمائلة الاشياء على قول من يقول منا: إنّ الكاف في الكمثله عبر زَائدة؛ فإنّ فيه نَفْي بمائلة الاشياء النقل إذا نُرةً في المنزة وهو إثبات للمثل المنزّة، وهو عين التشبيه في عين التنزيه بمعنى النقبة في هذه الآية موجب لتنزيهه بالأحرى والاحق. وكذلك النصف الثاني مصرّحاً بالتشبيه ظاهراً، ولكنه عند التحقيق وتدقيق النظر الدقيق عين التنزيه الحقيقي في بالتشبيه ظاهراً، ولكنه عند التحقيق وتدقيق النظر الدقيق عين التنزيه الحقيقي في بالتشبيه وصيغته؛ لأن قوله: ﴿هُو السّميع البّصير في الحقيقة إلا هو، فهو السميع بعين كلّ سمع سميع، والبصير بعن كلّ بَصر بصير. فهو تنزيه الحققين، فافهم بعين كلّ سمع سميع، والبصر، وهو حقيقة تنزيه لنفسه وتنزيه الحققين، فافهم. يشتركه غيره في السمع والبصر، وهو حقيقة تنزيه لنفسه وتنزيه الحققين، فافهم.

١ . الحجِّ (٢٢) الآية ٧٤ . وغير ذلك .

٢. الشورى (٤٦) الآية ١١.

فلما اقرَت العقول بالعجز عن إدراك الحقائق على سبيل الإحاطة والحصر - إلا طائفة جاهلة بحقيقة الأمر، عادلة عن طريقة السرّ؛ فإنّهم قالوا: إنّ العقول كافية في إدراك عقولنا - فلا معقول عليه، مع اعتراف افاضلهم وأكابرهم بأنّ الفكر قوة جزوية، وأنّ ما يصل إليه الإنسان بفكره ليسير بالنسبة إلى مالم يصل إليه، وأنّ العقول المتعينة في القوى المزاجية، المقيدة الجزوية مقيّدة جزوية كذلك بحسبها، وأنّى للأفكار المقيّدة الجزوية أن تدرك الحقائق المجرّدة المطلقة من حيث هي كذلك، إلا أن تنطلق عن قيودها أو تتقيّد المطلقات المجرّدة بحسب شهودها ووجودها، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ: "ولا سيّما وقد علم أنّ السنة الشرائع الإلهية إذا نطقت في الحق بما نطقت به إنّما جاءت به في العموم على المفهوم الأوّل، وعلى الخصوص على كلّ مفهوم يفهم من وجوه ذلك اللفظ بايّ لسان كان في وضع ذلك اللسان؛ فإن للحق في كل خلق ظهوراً، فهو الظاهر في كل مفهوم، وهو الباطن عن كل فهم إلا عن فهم مَن قال: إنّ العالم صورته وهويته، وهو الاسم الظاهر».

قال العبد - أيّده الله بِهِ مَن اعلى العرف الحاصلة للعقات المحدثات باتفاقهم وتقتضي باجسماعهم وإطباقهم - تنزية الحق عن صفات المحدثات والجسمانيات، وسلب النقائص عن جنابه، ونَفي النعوت الكونية الحدوثية عنه، فالعقول مُطبِقة على ذلك. ولو كان المراد الإلهي من معرفته هذا القدر، لكان بالعقول استغناء واكتفاء عن إنزال الشرائع والكتب، وإظهار المعجزات والآيات بالعقول استغناء ولكن الحق سبحانه وتعالى - غني عن تنزيه العقول بمقتضى افكارها المقيدة بالقوى المزاجية، ويتعالى عن إدراكها مالم تتصل بالعقول الكلية، فاحتاجت من حيث هي كذلك في معرفتها الحقيقة إلى اعتناء ربّاني وإلقاء رحماني يهيئ من حيث هي كذلك في معرفتها الحقيقة إلى اعتناء ربّاني وإلقاء رحماني يهيئ

١. في يعض النسخ؛ موضع ذلك.

لمي يعض النسخ: في كل خلق ظهوراً خاصاً.

۳. ف: ديّان*ي.* 

٤. ف. م: يهيِّنها.

استعداداً لمعرفة مالا تستقل العقول البشرية بإدراكه مع قطع النظر عن الفيض الإلهي.

فلما جاءت السنة الشرائع بالتنزيه والتشبيه والجمع بينهما، كان الجنوح إلى احدهما دون الآخر باستحسان عقلي فكري تقييداً أو تحديداً للحق بمقتضى الفكر والعقل من التنزيه عن شيء أو أشياء أو التشبيه بشيء أو أشياء ، بل مقتضى العقل المنصف المتصف بصفة نصفة أن يؤمن بكل ماوردت به الشرائع على الوجه المراد للحق من غير جزّم بتأويل معين ولا جنوح إلى ظاهر المفهوم العام مقيداً بذلك، ولا عدول إلى ما يُخرجه عن ظاهر المفهوم من كل وجه محدداً لذلك، ولكن الاحق والاولى والاجدر والاحدر والاحرى أن تأخذ القيضية شرطية ، فنقول: إن شاء الحق، ظهر في كل صورة ، وإن لم يشا لم تنضف إليه صورة ، بل الحق أن الحق منزه في عين التشبيه ، ومطلق عن التقييد والحصر في التشبيه والمتنزيه ؛ وذلك لأن التنزيه عن سمات ومطلق عن التقييد والحصر في التشبية استلزامي وتقييد تضمني بالمحرّدات العربة عن صمات المسمانيات من العقول والتفويس التي هي عوية عن سمات المتحيّزات ، بَرية عن احكام الظلمانيات من العقول والتفويس التي هي عوية عن سمات المتحيّزات ، بَرية عن احكام الظلمانيات .

وإن نزَّه الحقَّ أيضاً منزَّه عن الجواهر العقليّة والأرواح العليّة والنفوس الكلّية ، فذلك أيضاً تشبيه معنوي بالمعاني المجرّدة عن الصور العقلية والنِسُب الروحانية والنفسانية .

وإن نزّه عن كل ذلك، فذلك أيضاً إلحاق للحق بالعدم؛ إذ الموجودات المتحقّقة الوجود، والحقائق المشهودة على النحو المعهود منحصرة في هذه الاقسام الثلاثة، والخارج عنها تحكم وهمي، وتوهم تخبّلي لاعلمي، وذلك أيضاً تحديد عدمي بعدَمات لاتتناهي، وتقييد بعقائد تتباين وتتنافى، وعلى كل حال، فهو تحديد وتقييد، وذلك تنزيه ليس في التحقيق وجه سديد، وحقيقة الحق المطلق تاباه وتنافيه وتباينه ولا تُوانيه. ولا سيّما وقد نزلت الشرائع بحسب فهم المخاطب على العموم ولا يسوغ أن يخاطب الحق عبد كم الناس بقدر يخاطب الحق عبد كم الناس بقدر

عقولهم، فلا يخاطبهم كذلك إلا بمقتضى مفهومهم ومعقولهم، ولولم يكن المفهوم العام معتبراً من كل وجه، لكان ساقطاً وكانت الإخبارات كلها مرموزة، وذلك تدليس، والحق تعالى \_ يُجِلُّ عن ذلك، فيجب الإيمان بكل ما اخبربه من غير تحكَّم عقلي ولا تاويل فكري؛ إذ ﴿ما يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إلا اللهُ وَالرّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنّابه﴾ .

وحيث أقرّت العقول بالعجز عن إدراك الحقائق فعجزها عن إدراك حقيقة الحق أحقُّ في اصحَّ المذاهب والطرائق، فـلاطريق لعقل ولاوجـهُ لفكرِ مفكِّرِ أن يتـحكُّم على الذات الإلهي بإثبات أمرٍ لها أو سلبٍ حكم عنها إلا بإخباره عن نفسه ؛ فإنَّ الذات المطلقة غير منضبطة في علم عقـلي ولا مُدركة بفهم فـكري، ولاسيَّما لا وجـه للحكم بامر على امرٍ إلا بإدراك المحكوم به، والمحكوم عليه، وبالحكم حقيقة، وبحقيقة النسبة بينهما. وهذا مقرَّر عقلاً وكشفاً دائماً، فليس لاحد أن يتحكم بفكره على إخبارات الحقّ عن نفسه وتاوَّلها على ما يوافق غرضًا ويلائم هواه ومُدركه؛ فإنّ الإخبارات الإلهية مهما لم يرد فيها نص المُرتِعِينِ وَجَدِرُ وَتِحْصِيصِي حكمٍ، فهي متضمَّنة على جميع المفهومات المحتملة فيها من غير تعيين مفهوم دون مفهوم، وهي إنّما تنزل في العموم على المفهوم الأوّل وفي الخصوص على كل مفهوم يفهمه الخاص من تلك العبارات، والحقُّ إنَّما ذكَّر تلك العباراتِ عالماً بجميع المفهومات، محيطاً بها وجميعُها مراد له بالنسبة إلى كل فـاهـِم، ولكن بشرط الدلالة اللفظية بجميع وجوه الدلالة المذكورة على جميع الوجوه المفهومة عنها في الوضع العربي أو غيره أيَّ لغة كانت تلك الإخباراتُ بها ؟ لانًا للحق ظهوراً في كل مفهوم ومعلوم وملفوظ ومرقوم، وفي كل موجودٍ موجودٍ، سَواءٌ كان من عالم الأمر، أو من عالم الخلق، أو من عالم الجمع، فهو الظاهر في الكلّ بالكل، وعينُ الكلِّ والجزو، وكلُ الكلِّ، فهو الظاهر في كل فهم بحسَّبه غيرُ منحصر فيه ولا في غيره من المفهومات، وهو الباطن من كل فهم ومفهوم إلا مَن رزقه الله فهُمَّ

١ . آل عمران (٣) الآية ٧ .

٢. م: بتعيين.

الأمر على ما هو عليه، وهو أن يرى أنّ العالم صورة الحق وهويّة العالم هويّة الاسم «الظاهر»، وصورة العالم هو الاسم «الظاهر»، وهويّة العالم هو الاسم «الباطن» وهو من حيث هو المطلق عن التقيّد بالظاهر والباطن والحصر في الجمع بينهما وهو غير المتعيّن المطلق مطلقاً في عين تعيّنه بعين كلّ عينٍ من أعيان العالم، فأفهم.

قال رضي الله عنه \_: «كما أنَّه بالمعنى روحُ ماظهر، فهو الباطن».

يشير \_ رضي الله عنه \_ [إلى] ان الحق من حيث كونه عين العالم كان العالم صورته وهويَّتُه ، وكان هو الاسمُ الظاهرُ عينَه من هذا الوجه ، وهومن كونه عينَ معنى العالم وحقيقتَه هوروحُ العالم والاسمُ الباطن عينَه ،

قال رضي الله عنه . : «فنسبته لما ظهر من صورة العالم نسبة الروح المدبِّر لصورته» \* .

قال العبد: لا يَسبِق إلى فهمك من هذه النسبة المذكورة، وقوله: الما ظهرا عالم الاجسام فقط، بل جميع مايسمى عالمأ من عالم المعاني فمادونه من العوالم العقلية والروحية والنفسية والطبيعية الجسمانية والعنصرية والمثالية والحيالية والبرزخية والحشرية والجنانية والجهنمية وصور كثيب الرؤية وصور التجليات الجلالية والجمالية والكمالية أبد الآبدين ودهر الداهرين، كل هذه ظاهرية الحق، ونسبته إلى الكل كنسبة الروح المدبر لهيكله، فالمسمّى عالماً هو صورة الحق والحق روحه المدبر له، فمن عرف شيئاً من العالم، وعرفه عرباً عن الحق، فما عرفه ولاعرقه على ماهو عليه، وكذلك بالعكس من عرف الحق في زعمه وعرفه بَرياً عن العالم وعرياً عنه، فما عرفه ولاعرقه.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «فيؤخذ في حدّ الإنسان - مثلاً - باطنه وظاهره ، وكذلك كل محدود ، فالحق محدود بكل حدّ اي لكل محدود «وصور العالم لاتنضيط، ولا يحاط بها ولا يُعلم حُدود كلّ صورة منها إلا على قدر ما يحصل

١. م: له الحصر.

٢. في يعض النسخ: للصورة . وفي بعضها: للصور.

٣. في النسخ المعتبرة: ظاهره وباطنه.

٤. في يعض النسخ: ولايحاد.

٥. في يعض النسخ: قدر ماحصل.

لكلّ عالم من صورة، ' فلذلك يُجهل حدُّ الحق؛ فإنّه لايُعلم حدُّه إلا بعلم ' حدُّ كُلّ صورة، وهذا محال حصوله، فحدُّ الحق محال».

قال العبد: لمّا كانت صورة العالم ظاهرية الحق، وهويّتُه باطنه، لزم ان يكون الحدّ الكامل لكل شيء هو بذكر حدّ آخذاً ظاهر وباطنه، والحق باطن الكلّ ، فإن لم يكن مذكوراً في حدّ كل محدود، لم يكن الحدّ كاملاً، وهو \_ تعالى \_ إن حُدّ ، حُدَّ بجميع الحدّ على الحدّ الذي ذكرنا ، لاعلى الحدّ الرسمي للحدود في عرف الحكمة الرسمية المنطقية ، ولكن الحق يتعيّن في كل محدود بحسبه وقدره ، فلاينحصر في حدِّ ولا في جميع الحدود المحدود المحدودة ، ولاينحصر حدّه أيضاً في الجمع من جميع الحدود إن انحصرت ، ولكنها لاتنحصر أصلاً ، فلا يُحدّ الحق أبداً ؛ فهو حدُّ كل شيء وليس له حدّ ، فلو حصل لنا الإحاطة بحدود جميع صور العوالم وارواحها وحقائقها ومعانيها ، وانضبطت لنا حدودُها ظاهرة وباطنة ، لتأتي لنا من حدَّه حدَّه تعالى ، ولكنها لاتنضبط ولايحاط بها أبداً فلا يحدّ الحق .

وايضاً: فإنَّ الحق لايتميَّز بخصوصية تُفصَّله عن خصوصيّة، وإلالكان محدوداً مقيَّداً بتلك الخصوصيّة، ولمَّا لم تنحصر الصور ولم تنضبط التعبَّناتُ غيرُ المتناهية، لم يكن حدُّ الكلّ إلا بكليّته مجملاً، وذلك أيضاً اعتبارٌ يُعتبر مجملاً، فلم يكن حدَّ الحق.

وأيضاً لانه - تعالى - احدية جمع جميع الحقائق الخصوصية والاشتراكية كلها ما تناسب وتشاكل وتباين وتنافى وتضاد وتناقض ، فلايعلم حدَّه الكون الحدود مصورة للمحدودات ومتحققة فيها فهي غير معلومة ، ولايحاط بها في نفس الامر ، فلايلزم من عدم الإحاطة بالحدود والمحدودات ولا من عدم علمنا بالحدود كلها على سبيل الحصر كونه - تعالى - محدوداً بحدود المحدودات كلها من كونه - تعالى - عين الكل سبيل الحصر كونه - تعالى - عين الكل إلى مالايتناهى مطلقاً عن الانحصار في الحدود والمحدودية واللامحدودية . ذلك مَبْلَغُنا من العلم ولا يَبلغ كل ما فيه ، وهذا غاية البيان ، والله المستعان .

١. في بعض النسخ: من صوره.

٢ . في بعض النسخ : يعلم حد كل صورة .

٣. م: لكون المحدود.

قال رضي الله عنه: «وكذلك من شبّهه وما نَزّهه، فقد قيده وحدّده وماعرفه، ومن جمع في معرفته بين التنزيه والتشبيه، ووصفه بالوصفين على الإجمال؛ لانّه يستحيل ذلك على التفصيل [لعدم الإحاطة بما في العالم من الصور، فقد عرّفه مجملاً لا على التفصيل]".

قال العبد: وكما تقدّم القول في المنزّه بالتنزيه العقلي انه ناقص المعرفة؛ لكونه مقيّداً للمطلق ومحدّداً لما لاحدّ له بما يُخرجه ويميّزه عن جميع ما ينزّهه عنه ، فكذلك المشبّة من غير تنزيه غالطّ؛ لان التشبيه تقييد وتحديد أيضاً للمطلق الذي لاحدّ له بقيده وحصره ، وهو المطلق بالذات والوجود ، لانه وصف بوصف ذي حدّ ، وحدّه بحدّ ذي وصف معيّن ، وقيّده بذلك ، ذاهلاً عن ضدّما قال به أو نقيضه وهو التنزيه ؛ ولقبوله وصف معيّن ، وقيده بذلك ، ذاهلاً عن ضدّما قال به أو نقيضه وهو التنزيه ؛ ولقبوله وعالى - الوصفين معاً على الوجه الاكمل الاجمع ؛ وذلك لأنّ المشبّه يشبّهه - تعالى - بالجسمانيات ، ويحصره في ذلك المنزّه بتنزّه عنها كذلك ، فكل واحد منهما يقيده إذن بالجسمانيات ، ويحدد بعلومه ، وحقيقتُه لعالى - تقتضى الإطلاق واللاحصر .

ثم إنّ التشبيه يقتضي: مشبّه أمّ ومنه بها وحيث ورد التنزيه والتشبيه معاً في إخباره - تعالى - فيه بما يشبّهه به فيما يشبّهه به شبهه، وحيث ورد التنزيه والتشبيه معاً في إخباره - تعالى عن نفسه في مفهوم العموم وفي معلوم اهل الخصوص، آخبر عن نفسه في التشبيه في عين التنبيه و عين التشبيه، وذلك في كتبه المنزلة، وعلى السنة رسله المرسلة، فالاخذ باحدهما دون الآخر كفر به وبما اخبر عن نفسه من حيث احد الوجهين، وجنوح عن حق الإيمان، ولكنا آمنا مجاجاء عن الحق وشبّهنا كما أخبرنا به - تعالى - عن نفسه على الوجه الذي أراده من غير تحكّم عقلي ولا تأويل فكري وعلى مقتضى نفسه على الوجه الذي أراده من غير تحكّم عقلي ولا تأويل فكري وعلى مقتضى المفهوم الأول من اللفظ والعبارة، ونزّهنا أيضاً من حبث ماورد التنزيه في القرآن الجيد من غير تحكّم عقلي ولا تسلط فكري ولا تأويل تقييدي بامر دون أمر، فقد وفّينا الحقيقة من غير تحكّم عقلي ولا تسلط فكري ولا تأويل تقييدي بامر دون أمر، فقد وفّينا الحقيقة

١. ف. م: لذلك.

ني يعض النسخ: ووصفه بالوجهين.

٣. عبارات مذكور بين علامتها در نسخهٔ شارح افتاده است - جلال -.

مقتضاها وأعطينا من الله في حق كل مرتبة ما أتاها، ومَن جمَع بين المعرفتين منّا، ولم يحصر الامرَ وأطلق، فهو الإمام العلام، حسنةُ الليالي والآيّام.

ثم إنّ الواصف للحق بالوصفين إمّا ان يصف بهما إجمالاً وهو المكن في حق العارفين، ولكن منهم من يصفه بهما امتثالاً واتباعاً لما جاء به الشرع المطهّر، وذلك، المؤمنُ بكل ماورد من الله على مراد الله ولم يحصر في امر دون امر، إنّما هو عبدالله لاشائبة فيه للفضول، ولاشائنة التحكُّم بمقتضى العقول، ومَن وصفه منّا بهما معاً لاشائبة فيه للفضول، ولاشائنة التحكُّم بمقتضى العقيقة وأنّ الهوية تقبل الاضداد والامثال لكونها محيطة بالكلّ، وشاملة للجميع، حاصرة غير محصورة - كان كامل المعرفة تامّ الكشف، عامّ الشهود، أستاذ الطريقة، كابي سعيد الحرّاز، حين سئل: بم عرفت الله؟ قال: بجمعه بين الاضداد: ﴿ المُ تُرَ إلى رَبِّكَ كَيْفَ مَدّ الظلل ﴾ وصف هويته الاحدية الجمعية بالاولية والآخرية والباطنية والظاهرية مع ما بن عده النسب من التضاد والتنافي، بقوله تعالى: فهو الأول والآخر والماطنية والظاهر والماطنية والمنافي، بقوله تعالى: علمه المؤرد النسب بلاتقييد، فهو الوصف بهما إحمالاً.

وامّا وصفه - تعالى - بالكلّ على التفصيل فليس إلا لله إلى ذلك سبيل؛ لامتناع تفصيل مالايتناهى دفعة واحدة بطريق التوصيل، ولكنّ الحق يفصّل ويوصل ابدالدهر من غير تناه ولا انقطاع. ولو فرضنا الإحاطة بكلّ ما حصل في الوجود من الحدود، فوصفه بكل ذلك على الإجمال أو على التفصيل تعريف وتحديد أيضاً بالمتناهي المحدود؛ لكون الحاصل في الوجود، إذ ذاك وعنده من الشهود - مجملاً أو مفصّلاً - محصوراً بانتهائه إلى مالم يدخل بعد في الوجود عمّا لم يوجد في مرتبة من المراتب، فالحصول على المعرفة والتعريف، والوصول إلى التحديد والتوصيف على التفصيل ممتنع مستحيل، وإن عرف بكل ما دخل في الوجود - مالم يدخل - كان مجملاً أيضاً، وإن عرف بالتفصيل في الوجود - مالم يدخل - كان مجملاً أيضاً، وإن عرف بالتفصيل في الاول مفصّلاً وفي الثاني الباقي مجملاً، كان مركباً من الجمل

١ . الفرقان (٢٠) الآية ٤٥.

٢. الحديد (٥٧) الآية ٣.

والمفصل، وما في التحصيل حين لله تفصيل لتوصيلٍ من كل وجه، والجمع اكملُ واشملُ، فتحقّقه.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «ولذلك ربط النبي ـ صلى الله عليه وسلم ـ معرفة الحق عمرفة النفس، فقال: «من عَرَف نفسه، فقد عرف ربّه» وقال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ آياتنا فِي الأفساق ﴾ وهو عسينك ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ ﴾ أي للناظرين ﴿ أَنَّهُ الْحَقُ ﴾ أي من حيث أينك صورته وهو روحك . فانت له كالصورة المناظرين ﴿ أَنَّهُ اللّهِ كَالروح المدبّر لصورة جسدك ، والحدّ يشمل الظاهر والباطن منك ، فإن الصورة الباقية إذا زال عنها الروح المدبّر لها ، لم يَبْقَ إنساناً ، ولكن يقال فيها : إنّها صورة تُشبه صورة الإنسان ، فلا فرق بينها وبين صورة من خشب أو حجارة ، ولا ينظلق عليها اسم إنسان إلا بالجاز لا بالحقيقة ...

قال العبد: معرفة العبد ربّه من معرفة تفسه على وجهين: أحدهما: معرفة النظير . والثاني: معرفة النقيض فيعرف ربّه بالكمالات الخاصلة فيه بأنه للحق على الوجه الاكمل الاحق، ويعرف ايضاً بتقافض ما هو عليه من النقائص، وسلب جميع ما هو عليه من صفات النقص عن الجناب الإلهي، وهذا أيضاً معرفة مجملة بالرب، حاصلة من معرفة مجملة ايضاً كذلك بالنفس، فكما لم يعرف النفس على التفصيل، كذلك لم يعرف الحق على التفصيل، وإنّما لم يعرف نفسه على التفصيل؛ لانة على صورة ربّه، وصورة العالم، وكل واحد منهما غير متناهي التفصيل، فالمعرفة التفصيلية تستحيل إلا ماشاء الله العليم القدير، ولهذا ربط رسول الله -صلى الله عليه وسلم معرفة الربّ بمعرفة النفس؛ لأنّ الإنسان الذي هو أحدية جمع جمع الجميع، إذا علم حقائق نفسه، روحانيّها وطبيعيّها مع قواها ولوازمها ولوازم لوازمها وعوارضها ولواحقها على التفصيل أو على الإجمال، كانت معرفته بربّه كذلك. فقال: ﴿ سَثُرِيهِمُ الْمَا عَلَى الأَفْاقِ ﴾ وهو ما خرج عنك ظاهراً، إذ لاخارج عنك معنى ﴿ وَفِي انْفُسِهِمْ ﴾ آياتِنا في الآفاق ﴾ وهو ما خرج عنك ظاهراً، إذ لاخارج عنك معنى هوفي انْفُسِهِمْ ﴾

١ و٢ . قصُّلت (٤١) الآية ٥٣ .

وهو عينهم التي هي صور أحدية جمع الآيات كلُّها .

والمعرفة الحقيقية بالربِّ إنَّما تكون بالجمع بين المعرفة بالآيات الإلهية في الصور الأفاقية التفصيلية في جميع عوالم الفرق والتفصيل، وبين المعرفة بأحدية جمع الآيات الاحدية الجمعية التي في الصور الإنسانية ، فإنَّ الله خلق آدمَ على صورة الله تعالى ، وخلق العالم على صورة الإنسان، فالعالم هو الإنسان الكبير صورةً لا معنيّ، والإنسانُ هو العالم الصغير صورةً لا معنى، والعالم هو الإنسان الصغير معنيُ الكبيرُ صورةً، والإنسان هو العالم الكبير معنى الصغيرُ صورةً، فافهم. فالمعرفة الحقيقية في الجمع بين المعرفة التفصيلية الآفاقية وبين المعرفة الاحدية الجمعية، والجامعةُ بين معرفة الجمع والتفصيل، ومن رأى الآيات الربانية المفصَّلة في العالم، علم أنَّ له ربًّا عليماً بحقائقه، حكيماً باوضاعه وترتيبه في ﴿ رَحِ مراتب أصله ودقائقه، ثم رأي من كل آية من تلك الآيات التفصيلية أنْمُوذجاً في نَفسه، قراي في نفسه احدية جمع تلك الآيات كلُّها، فيرى ربَّه قد استوى على عرش مظهرية الاحدية الجمعية الكمالية استواءً احديّاً جمعياً قرآنياً، واستوى على عرش مظهرية العالم، استواءً تفصيلياً فرقانياً؛ فتبيّن له انّه الحق القيُّوم بصورتك وصورة العالم بصورتك وهو روح الكلُّ وروح روح العالم، وهو انت ، فأنت للحق ومنه بمجموع ظاهرك وباطنك واحدية جمعك كالصورة الجسمانية لك من حيث ما يقوم بمصالحها وتربيتها، وهو لك كالروح المدبِّر لصورتك، فإنَّه مدبِّرك بحقائق ذاته وصفاته وتوالى فيضه وتجلّياته، كما أنّ روحك يُدبِّر بإذن الله جُثْمانَك بقواها الباطنة والظاهرة. وكما أنّ روح العالم ـ وهو الإنسان الكامل ـ مدبّر العالم، وهو صورته التفصيلية، وصورةً ربوبيّة الربّ للعالمين عينُ صورة ربوبيّته لك، وبك يدبُر العالم ويدبّرك، كمما يدبّر روحُك جسمانيّتك، وحدُّ الإنسان يشمل ظاهرَه وباطنه؛ لأنَّ الحق في مشرب التحقيق الاتمُّ والكشف الاخصِّ الاعمُّ باطنُك وهويَّتُك، وانت صورته، لذلك يجب للمحقّق ان ياخذ الحق في كل حدّ لكل محدود، وهو المعتبر في مشرب الكمال وإلا فليس بحدّ كامل، بل هو الحدّ المتعارف بين حكماء الرسوم، حدّ لحجابيات الأعيان لاغير، فافهم إن كنت تفهمُ، وإلا فاسكتْ، فليس

تمسك فادرج إلى غيره، والله المستعان.

والدنيل على ان الحدَّ يجب أن يكون شاملاً للظاهر والباطن أن الصورة الإنسانية إذا زال عنها الروح لايصح أن يقال فيها: إنسان، بل صورة إنسانية، فلافرق بينها وبين صورة إنسانية من خشب أو غيره، وإن أطلق عليها اسم الإنسان فبالمجاز لابالحقيقة، فكذلك إن لم يُشمل الحدُّللحق الذي هو لك كالروح المدبَّر لجسمك، لم يكن حداً كاملاً.

قال الشيخ: "وصور العالم لا يمكن (وال الحق عنها أصلاً، فحد الألوهة له بالحقيقة لابالمجاز كما هو حدالإنسان إذا كان حيّاً. وكما أنّ ظاهر صورة [الإنسان] تُنني بلسانها على روحها ونفسها فالمدبر لها، كذلك جعل الله صورة العالم يسبّح بحمده ولكن لانفقه تسبيحهم ولان لانحيط بما في العالم من الصورة وفالكلّ السنة للحق ناطقة بالثناء على الحق، ولذلك قال: الحمدلله ربّ العالمين. أي إليه يرجع عواقب الثناء، فهو المثنى والمثنى عليه».

قال العبد: لما كان الحق باطرا الحلق، والخلق ظاهر الحق، فلا يمكن فرض زوال الحق عن العالم، ولا فرض زوال العالم عن الحق، وإلا لانعدم العالم باسره؛ لان الحق \_ تعالى \_ هوية الكلّ، وهو المدبّر للكل، والقيّام به، وروحه الذي به حياته وبقاؤه ووجوده، وفيه وبه شهوده، والعالم مع قطع النظر عن الوجود الحق عدم محض لا يمكن شهوده، ووجوده بالنظر إليه تعالى، وترجيحه لجانب الوجود واجب الوجود، فكما أنّه يؤخذ في حدّ الإنسان الصورة الظاهرة والهوية الباطنة، ولا يزول باطن الإنسان عن ظاهره في حدّه، فكذلك الألوهة لا تزول عن العالم؛ لعدم زوال الربّ عن المربوب، والإله عن المالوه، والعلّة عن المعلول.

ولمّا كنان العالم عبارةً عن مجموع الصورة وأرواحِها، كذلك يثني على أحدية جمعها وجامع فرقها وصدعِها بين معاني أصلها وصور فرعها، وكذا أحدية جمع

أي بعض النسخ: لا يتمكن.

٢. كذا. وفي يعض النسخ: والمدبّر لها.

٣. في يعض النسخ: بما في العالم من الصور.

العالم وهو الإنسان الكامل جمعاً وفرقاً يُثني على الله الذي هو عين احدية جمع الجميع، فالكلّ السنة الحق يُثني بها على نفسه.

وقد استقصينا القولَ على ذلك في بيان مراتب الحمد في خطبة الكتاب. فقوله: ﴿ الْحَمْدُلِلّهِ رَبِ العالمين ﴾ ثناء من الحق على نفسه بالسنة العالمين، أو ثناء العالمين على الله بالسنة الحق، أو ثناء الحق على الحق بالسنة الحق من كونه عين العالمين ومن كون العالمين عين الوجود الحق المتعين في أعيان العالمين، فثناء من العالمين على الحق أو على العالمين من بعضه لبعض، فتديره إن شاء الله تعالى، فإليه يرجع عواقب الثناء ومصير المحامد على كل وجه.

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ شعر:

«فان قلت بالتنزيه كنت مقلداً وإن قلت بالتشبيه كنت محددًا وإن قلت بالامرين كنت مسلداً وكنت إماماً في المعارف سيداً»

قال العبد - ايده الله به -: قبل استفنا ان تنزيه الحق عن اشياء وأمور تقييد، وغييز عما هو له وتجريد، وان تشبيه والاحكة يحيط به تحديد، وتعميم الحكم بوصفه بالجمع بينهما على وجه الإطلاق تعريف كامل وتوقيف شامل عند أرباب الوحدة والتوحيد، واصحاب الجمع والوجود والتفريد؛ لأنّه عدم الحصر في الامرين ولا في الجمع بين الطرفين، والعارف المعرف للحق باحدية جمع الجمع هو الإمام الذي يصف كل واحد من الطرفين بما يخصم، ويسدد النظر إلى الحقيقة بكل ما للطرفين من غير غييز وتعيين وتنقيص، فهو الفائز بالحسنين والحائز للمعنين، فله السيادة في المعارف على الفريقين؛ لكونه جامعاً بين المعرفتين.

ولايقال: إنّ الجامع بين التشبيه والتنزيه يكون محدِّداً أو مقيِّداً بالجمع بينهما؛ لأنّ الجامع غيرُ حاصر في أحدهما معيَّناً، ولامطلقاً غيرَ معيَّن كذلك ولافيهما، بل جمعُه إطلاق الأمر عن الحصر في التنزيه والتشبيه والجمع بينهما، فهو تنزيه بالإطلاق عن حصر تقييد التنزيه وتحديد التشبيه، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_[شعر]:

وهَمَن قال بالإشفاع كان مُشركماً ومن قال بالإفراد كان مفرداً».

يعني - رضي الله عنه -: صاحب شهود الشفع ، وهو الذي يرى حقاً وخلقاً ، وينزّه الحق عن الحلق ، مُشبتاً وجودين اثنين ، فهو تَنَوِيّ مُشرِك قد أشرك الحلق بالحق في الوجود ، وعلى هذا المُشرّك - بتشديد الراء - مثبت الشريك . وقد يؤخذ اشتقاقه من الشرك ، وهو الحبالة ، ويكون حيننذ بمعنى المقيد للوجود بالإشراك في الشفعية والحقية بالحلقية ، وهي الزوجية من العدد ، فهو جاعل للحق ثاني اثنين ، وذلك كُفُره - أي ستُره - للوحدة الحقيقية بالشفعية العددية الاعتبارية .

ومن أفرد بالتنزيه، وقال: الشفعية والزوجية للعدد، والحق بتعالى عن المعدود والعدد، فقد ميزه أيضاً عن التعديد والعدد، وأخرجه عنه مع إثباته في الوجود، ووقع من حيث لايشعر في عين ما وقع صاحبه المشبة ؛ لأن كلا منهما أثبت ثانياً للحق في الوجود كذلك، وحيث أخرج الحق عن الوجود في عدد الشفع، فهو كمن قال: إنّه ثالث ثلاثة من حيث لايدري، أو رابع أربعة ؛ لأنّ العدد إمّا زوج أو فرد، فباعتبار أوّل عدد زوج كان ثالث الثلاثة، وباعتبار أول عدد فرد كان رابع الاربعة. وإن قال: إنّه ثالث أثنين أو رابع ثلاثة على أنّه هو الموجود وحدة مع اعتبار أثنين عدميّين مالهما وجود، أو ثلاثة كذلك فلم يُشرِك ولم يكفر، بل وحد على الحقيقة.

قال\_رضي الله عنه\_شعر:

«فإيّاك والتشبيعة إن كنت ثانياً وإيّاك والتنزيعة إن كنت مُفرداً»

يعني رضي الله عنه \_: إذا قلت بوجود الاثنينية في الوجود \_ بأن تقول: وجود مطلق، ووجود مقيد \_ فلا تُشبّه المطلق بالمقيد، وإلا كنت محدّداً للمقيّد بحد المطلق وبالمحس. وإن قلت بإفراد الوجود للحق فلاتُنزّهه ؛ لان الحق الذي ليس معه شيء لايتنزّه عن نفسه ومقتضى ذاته، ومائم غيره، ثمّ التقييد والإطلاق نسبتان \_ كما علمت \_ ذاتبتان لوجود الحق، فهو لا يتنزّه عن مقتضى ذاته.

١. في يعض النسخ: موحَّداً.

٢. لاتساعده اللغة.

**قال\_**رضى الله عنه\_شعر:

"فما أنت هُوْ؛ بل أنت هُوْ وتراه في عين الأمور مسرّحاً ومقيداً"
يعني - رضي الله عنه - : اعلم: أنّ وجود الحق وهويتّه كناية عن غيبه ولاتميّنه الذي لايتميّن في كل تعيّن، ولايشهد. و "أنت كناية هو عينه المتعيّن في عيان الشاهد، فنفيه - رضي الله عنه - «أنت عن «هو» نَفْيُ تقييد التعيّن عن إطلاق الوجود الحقّ من فنفيه حيثُ هما كذلك، وإثباته - رضي الله عنه - «أنت » عين الهو» من حيث وقي قد وقي المطلق وفي المقيّد مقيّد. فالوجود هو من حيث إطلاق هويته - تعالى - ينتفي تقييد التعيين عنه، وهو من حيث الحقيقة والعين عين للكل، فتارة يوضع المقيّد ويحمل عليه المطلق، وتارة يوضع المطلق ويحمل عليه المقيّد، وبالعكس يوضع المقيّد ويحمل عليه المطلق، وتارة ينفى كلٌّ منهما عن كلٌّ منهما باعتبارين مختلفين، وهو - من حيث الهوية التي هي عين المطلق والمقيّد في الشهود - مطلق في المطلق والتقييد، فالمقيّد هو الاسم «الظاهر» وهو العالم والحلق، والمطلق والمقيّد هو الاسم «الظاهر» عينهما، تعالت وتباركت.

ف « تراه في » ، يعني : - رضي الله عنه - في الحقيقة المحمدية البرزخية الجامعة بين الاسم الظاهر والاسم الباطن «عين الامور» كلّها «مسرَّحاً» مطلقاً حقاً و «مقيداً» خلقاً ، لان «انت» و «انت» و «هي » و «نحن » وكساف المخاطب، وتاءه ، وياء الخاطب المتكلّم ، كلّها كنايات عن عين واحدة مائم غيرها ، ظهرت في مراتب هي مقامات بطونه وظهوره ، ومراثي تجلّيات نوره ، ومجالي تعيناته في صور شؤونه وأموره وهوية العين واحدة في الكلّ ، هو الأول الباطن ، والآخر الظاهر ، في الفرع والاصل ، العين واحدة في إنّية «انت» عين المتعين في هوية «هو» بحقيقتها وعينها ، ولكن الخلق من كونه خلقاً غير الحق من كونه حقاً ، وكذلك الظاهر من كونه ظاهراً ما هو الخلق من كونه ظاهراً ما هو

١. منصوب على الحالية.

۲. كذا. والظاهر: من.

٣. في م: إنيته انت عين. وفي ف: إنيته ابت عين. والصحيح ما اثبتناه.

الباطنُ من كونه كذلك. قافهم.

قال الشيخ\_رضي الله عنه\_: «قال الله تعالى ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ فنزَّه، ﴿وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ فشبَّه ، يعني: على مفهوم العموم على أنَّ الكاف زائدة، وأنَّ السميعية والبصيرية مشتركتان بين الحق والخلق.

ثم قال: «قال الله ـ تعالى ـ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلُهِ شَيءٌ ﴾ فشبّه وثني " يعني: أنّ الكاف غير زائدة ، يكون إثبات المِثْلِ المَنْفي عنه مشابَهَةُ شيء مَا من الأشياء ، وذلك عين التشبيه والتثنية .

قال: ﴿ ﴿وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ فنزَّه وافرده يعني على السميع البصير هو الحق في كل سميع بصيرٍ له الأذُن والحدقة ، وليس السمع والبصر الآلة إلا للحق ، وفيه التنزيه الحقيقي وإفرادُ الوجود الحق بالأنفراد .

وقد ذكرنا في أوّل هذا الفصّ ما فيه غُنيةٌ عن التَكْرار، وقد جمع الله \_ تعالى \_ في كل شقّ من الآية تنزيهاً في تشبيه وتشبيها في تنزيه، فكان كلّ منهما ذاتياً للحقيقة والعين وهو الحق، فافهم والله المُلْهِم، من من من من من من من منهما ذاتياً للحقيقة

قال الشيخ ـ رضي الله عنه ـ : "لو أن نوحاً دعا قومه "بين الدعوتين الإجابوه فدعاهم جهاراً، ثمّ دعاهم إسراراً، ثمّ قال لهم: ﴿ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَاراً ﴾ ' وقال: ﴿ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَ نَهَاراً \* فَلَمْ يَزِدْهُمُ دُعَاثِي إِلاَّ فَراراً ﴾ ".

قال العبد: نوح الله أول المرسلين أرسله الله \_ تعالى \_ إلى قومه، وهم بالله مشركون، يعبدون وُدَا وسُواعاً ويَغُوثَ ويَعُوقُ ونَسْراً، وعن حجّة مُحَجّة المعبود الحق الواحد خارجون. فلما رأى الله الواحد الأحد ضكلالهم عن الهدى، واتباعهم للهوى، وأنّ في دعوتهم إليه وإجابتهم لدعوته كمالهم وبها يُصلح في الدنيا والآخرة أحوالهم،

١. الشوري (٤٢) الآية ١١.

٢. في النسختين: إلاله لا للحق.

٣. في النسخ المعتبرة: ﴿ لُو انَّ نُوحاً جَمَعَ لَقُومُهُ بِينَ ... ٢.

٤. نوح (٧١) الآية ١٠.

ه. نوح (۷۱) الآيتان ٥-٦.

اقام نوحاً الله ليدلهم على احدية العين، ويَصرفهم عن الإطراق إلى الفَرْق والبَيْن، بعبادة التعيُّنات الجزوية التقييديّة ، الظاهرة من صور النسب الاسمانية وحجابيّاتها التعديدية، لكنَّ الواجب في العبادة هو الواحد الذي هو أصل الكثير؛ فإنَّ عَبُدَة الكثير مالهم من نصير؛ إذ الواحد الحق هو مُوجد الكثرة في عينه الواحدة؛ فالحق الواجب على الكثرة عبادةُ الواحد الحق، لاعبادةُ الصنميّات [و] التعيّنات الاسمية، فلاجَرَمَ كانت دعوته ودعوة جميع الانبياء والرسل والأولياء إلى الله الواحد الاحد، وكانت دعوة نوح الليِّ إلى الأحدية والتنزيه، عن حجابيّات الكثرة وآلهة التشبيه؛ لتَصرف وجوههم عن صنميّات العدد، إلى عبادة الواحد الأحد، فوَعَدهم وأوعدهم بماوعد وأوعد والقومُ عنه مُعرضون، وبتكذيبه مصرِّحون ومعرِّضون، وبسخط قمهر الأحدية متعرّضون؛ لكونهم في خصوص قابليّاتهم مَظاهرٌ حِجابيّة صور الاسماء، وعَبَدَةَ صنميّات الأهواء. فلمّا دعاهم إلى ما يباين شهودُهم كلُّ اللّهايَّة وهم لايُشعرون، ونَدَّبهم إلى ما ينافي معهودُهم ومعبودهم فيما يشهدون، فاستكبروا استكباراً واستكثروا من اذيته استكثاراً، فلو كانت دعوته الله دعوة جامعة بين وحدة الذات وكثرة الاسماء والصفات بالانتزاح من قَرْق الكشرة في عين الوحدة إلى جمع الوحدة في عين الكثرة المعدّة ' \_كما هو الأمر في نفسه\_لاجابوه، وما نفرواعنه، ولاهابوه، ولاغَيَّرُوه، ولاعابوه؛ لانَّ الكثرة ظاهرة في الشهود، والوحدةُ باطنة في عين الكثرة والوجود، فالكثرة على ظاهر الوحدة، والوحدةُ في باطن الكثرة، كبطون الواحد الأحد آخراً فيما يتناهى من العدد، واشتمال الواحد على النصف والثلث والربع من النِسَب أوَّلاً قبل ظهـور العدد فيما يتعدُّد، فلو دعاهم على مقتضى الشهود المحمدي الجامع، لوقعت الإجابة بمقتضى الواقع، وانقادت ظاهريّاتُهم ظاهراً ـ بمناسبة الكثرة الظاهرة التي هم في إظهارها ـ إلى كثرة الاسماء المذكورة في الدعوة الواحدة المشهودة، وانقادت بواطنهم الاحدية أيضاً إلى الوحدة؛ لوجود المناسبة المشكورة، ولكنَّه الله الدعاهم إلى باطن السرَّ، وهم في شهود الظاهر وحجابيّة الامر، فاترت فيهم دعوتُه الإجابةَ بالنقيض، وأثار بضدّ مراده

١. م: والمعدة. والظاهر: والعدد.

من الآثار، فوقعت الإجابة منهم في صورة النفار، وحصل الإقرار في صورة الإنكار والاستكبار؛ لان مضمون دعائه يُنفِّرهم عمّاهم عليه مُلبُّون، ولدواعيه مجيبون ومُلَبُّون، وعلى عبادته مُكبُّون، فوُجد النفارُ عمَّا إليه دعاهم وهم في إجابة ما استولى عليهم، فاصمّهم عن غيره وأعماهم، فلم تكن الدعوة إذن أيضاً باطلةً، ومن الإجابة بالكلَّية عاطلةً، وقد دعاهم جهاراً، إلى مايزيدهم نفاراً، وهم في عين سماع ماجهربه الاسم الإلهي الظاهر، وأظهره من صنميّات المظاهر؛ فإنَّ العالم صورة الكلام الإلهي الرباني الذي تكلّم به في عين النفُس الرحماني، جمهر به فسمعه القائمون بظاهريات حجابيات كلامه فاجابوه بالفعل والذات مثل قوم نوح وعاد وثمود وغيرهم من مظاهر حجابيّات الكلمات والآيات، الذين كانوا في عمارته وعبادته وتكميل أوضاعه وصبورته وإسبادته، فاجبابوا ظاهرَ دعوة إلاسم النظاهر، وكتبابَه المفصلَ الفرقاني بظواهرهم، وهم أهل الحجاب والكفر، حجبواعن الحق الواحد فيهم بالسَّتر، فسُتروا بكفر كثرتهم وجه احدية الوجود، وغلب عليهم الحالُ حالُ هذا الشهود، فهم في عين الكشف محجوبون، وفي الجهير مُسرُّون، وفي عِين الإقرار على صورة الإنكار مُسَرُّون، فما وَفُّوا المراتبَ حقَّها عَلَى مَا الرَّادالله مَن أَمَره، و ﴿مَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ ا فتوجّهتُّ عليهم المؤاخذةُ والمطالبة الإلهية، بإظهار الوحدة السارية في الكثرة الحجابية التي هم صورة تفصيلها الجمعية الظلالية، فلولا أنَّ فيهم الجمعية، لما طولبوا بما ليس فيهم، و﴿لايُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْساً إلا ما آتيها﴾ `، وتُوانِيهم `، فلو كانت الدعوة جمعيةً احديةً بين الكشف والسُّتُر، والإسرارِ والجهر من الأمر، لأجابوه إلى ذلك بمناسبة الجمعية التي فيهم، ولما وقع الدعاء بالواسطة وهم في عين إجابة داعي الأمر المقترن بالإرادة الذاتيمة من غميسر واسطة، لاجَرَمَ شُغلوا بظاهر الداعي عن باطن الواقمعة، واستغرقهم الأمرُ الذاتي الإلهي الذي أجابوا له بالذات، وسمعوه، وبادروا إليه بالفعل والحال، واطاعـوه وتبعوه، لانَّ الامـر كان بلاواسطة كُونْيَّةِ ولاحـجابيَّةِ مِثْليَّة، بل بتَجَلُّ

١. الحيجُ (٢٢) الآية ٧٤.

الطلاق (٥٥) الآية ٧.

٣. مجرور عطفاً على "ما" الموصولة.

عيني وأمر إرادي، فأطاعوه بالفعل والحال والذات؛ لأنّ الله ـ تعالى ـ لارادّ لأمره ولا مُعَقّبَ لحكمه في الكائنات.

فلمًا لم تؤثّر دعوةُ نوح جهراً إلى سرّ، وكشفاً إلى سُتْر، وهو أيضاً عنهم بحجابية المثلية مستور، وبكشف ذلك الستُّر عنهم مامور، فاخلذ يدعوهم إلى التوحيد إسراراً خالياً عن الجهر، فكانت الدعوة إلى السرّ بالسرّ، فلم تؤثّر فيهم؛ لاستغراقهم عن البطن بالظهر، فكفروا بماجاء به الأمر فجهروا بإيذائه، وظهروا بردّ دعائه، وكان من دعوته ـ في المقام الثاني من الإسرار صيانةً للاسرار عن الاشرار ـ أن قال: ﴿اسْتَغْفُرُواْ رَبُّكُمْ﴾ الذي كمشف لكم حمجمابيّات الآيات المتلُوّة عليكم من هذا الكتاب المسطور الفرقاني في حجابية تعيّنات سور النفُس الرحماني في صور الكفر والستر على عين الكشف والجهر ﴿إِنَّهُ كَانَ عُمَّاراً﴾ ' فاكتفروا بهذا الكفر وآمنوا بمافيه من السَّتْر، يَغفِرُ لكم ذنوبكم، ويكشف عليكم عيونكم، ويظهر غيوبكم؛ فإنّه كإستار الحقائق ذواتكم في غيب عينه «كان الله ولا شيء معه " من كونه ، فلمّا احب أن يعرف ويعرّف إليكم منكم وفيكم بما عرف، غلب عليكم نور التجلّي، ويهركم ما وَقُرو قُرَّ فيكم من اسرار التَدَلِّي والتَّولِّي، فانقلبت حقيقةُ التلقِّي، بصورة الإعراض والتَّوقِّي، فحُجبتم بالنور عن النور، وكذلك دأب غلبة الوضوح، وشدَّةُ الظهور تُورث في نورالأبصار الضعيفة ظلمةَ الحجاب، وتؤثّر صورةَ الحيرة والارتباك والارتياب، فاستولت عليكم هذه الحالةُ في أوَّل شرَّتكم، فحُجبتم عن الوحدة الأصليّة الاصيلة المستورة في كثرتكم فكفرتموه بحجابيًّاتكم وسترتموه بإناثيَّاتكم، فوجبت المُجازاة بالسَّتر والغفران، في مقابلة ما وقع من الكفر والطغيان، والانحراف عن حقيقة الاعتدال الوَسَطي إلى حجابيّة الظاهرية والإطراف بالعصيان، حتى يستركم عن نادية كثرة الفرقان، ويَجمعكم بجنان الوحدة والجمع من القرآن، فإنَّ في ذلك من الكمال، ماليس في ظاهرية الجلال والجمال، وذلك هو مجتمع الانوار والضلال، والامان من الحيرة والضّلال، فلم يعرفوا ما بيّن

١. نوح (٧١) الآية ١٠.

٢. م : الوصلية.

وقال، وبُهِتوا في النور عن الضلال والاستظلال، فقال كما قال عنه ـ سلام الله عليه ـ: ﴿إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلاً وَنَهاراً \* قَلَمْ يَزِدْهُمُ دُعاثِي إِلَّا فِراراً ﴾ .

«وذكر عن قومه انّهم تَصامَموا عن دعوته لعلمهم بمايجب عليهم من إجابة دعوته».

قال العبد: فلما لم يفهموا عنه لسانه ، ولكنهم علموا من حيث لايَشعرون شأنه ، عدل نوح عنهم إلى ربه ، فقال بلسان سرّه وقلبه : ﴿إِنّى دُعَوْتُ قُومِي ﴾ ليالي الغيب وهم في غيبة عن عينهم العيني ، وحضور من شهود نورك العيني الغيبي ، فلم يُجيبوا إلى عبادة وَحُدانيتك ، وهاموا في كثرة تنوعات تجلّيات نورانيتك ، في مكلابس حُجُب ظلمانيتك ، واشتغلوا بنادية ما استعلوا بعباداتهم من الصور الأسمائية التعيينية ، وحجابيات الكثرة الصنّمية من عُزّاهم ولاتُهم .

وفرة إلى دعوائه مبهارة في عالم الشهادة إلى شهود الوحدانية نهاراً، والاحدية الجمعية عنهم مستورة سَرَّراً لايقبل الشهود والظهور بالنسبة [إلى] أن استغرقوا في شهود الكبرة والعدد، واستهلاك الحدية نور التجلي في ظلمة ما يتعدد، فلم يصدقوا حجتي، وصرفوا عن قصد مَحَوَّتي، وليم يجبوا إلى دعوتي وفلم يَزِدُهُم دعائي إلا فراراً واخذ باسماعهم صَمَّمُ الصلابة والغشاوة عن استماع ندائي ودعوتي، وعقل السنة عقولهم عن الإقرار والإجابة لدعوتي، ماسمعوا من الكلام الجهر الذاتي الإلهي بلاواسطة ثبوتي. فوإلى كلما دعوتهم ليتغفرلهم في عصيانهم وطغيانهم، بلاواسطة ثبوتي. فوإلى كلما دعوتهم ليتغفرلهم في عصيانهم وطغيانهم، وجملوا اصابِعهم في النهم وطغيانهم، الفرعية الشهودية، وأيادي اسمائك الفرعية الشهودية، ومواهبك التفصيلية الجودية، في مَحالً استمتاع ما أدعوهم إليه من فواستغشوا خلع الكشف الحجابي والشهود، واحتجوا فيما احتجبوا من الحجاب، واستغشوا ظاهراً بصور الثياب بائهم مغمورون بنور التجلي، ومعمورون بما يتمكن واستغشوا ظاهراً بصور الثياب بائهم مغمورون بنور التجلي، ومعمورون بما يتمكن لهم من التمتع والتَملِي، فواصروا على الهتهم، وصبروا على الهتهم فواستكبروا في الهم من التمتع والتَملِي، فواستُغبُوا على الهتهم، وصبروا على الهتهم فواستكبروا في الهم من التمتع والتَملِي، فواستُغبُوا على الهتهم، وصبروا على الهتهم فواستكبروا في المهم من التمتع والتَملِي، فواستُغبُوا على الهتهم، وصبروا على الهتهم واستُغبُوا أنها على الهتهم، وصبروا على الهتهم فواستكبروا في التمتع والتَملُون التمتع والتملُون التملُون التمتع والتَملُون التمتع والتَملُون التمتع والتَملُون التملُون التملُون

١. نوح (٧١) الآيتان ٥ـ٦.

٢. نوح (٧١) الآية ٨.

في انفسهم بما عندهم منك ﴿ اسْتَكْبَاراً ﴾ أو استكثروا من الإفك استكثاراً ﴿ وَقَالُوا لا تَذَرُنَ وَدَا ﴾ ولا يسوغُ لكم ان الهَتَكُم ولا تَذَرُنَ وَدَا ﴾ ولا يسوغُ لكم ان تَسْعَو افي ترك سُواع ، وإلا فانتم في خسار وضياع ، ولا يغوثكم يغُوث ، و[لا] يعوقكم عن مطالبكم يعُوق ، ولا يسرُكم من نَسْر يُمن ويُسْر ، وإنّكم إن اجبتموه إلى ما يدعوكم [إليه] من التنزيه والتوحيد ، لوجب عليكم القيام بموجب التقليد ، والقعودُ على قواعد التقييد ، وقبولُ الإقبال على التوحيد ، والإعراض عن القول بالكثرة والتعديد .

قال الشيخ - سلام الله عليه -: «فَعَلِمَ العلماءُ بالله ما أشار إليه نوحٌ في حق قومه من الثناء عليهم بلسان الذمّ، وعلم "أنّهم إنّما لم يجيبوا دعوته لما فيها من الفرقان، والأمرُ قرآن لافرقان، ومن أقيم في القرآن لايُصغي إلى الفرقان [وإن كان فيه؛ فإن القرآن يتضمّن الفرقان] والفرقان لا يتضمّن الفرقان] والفرقان لا يتضمّن الفرقان].

قال العبد: علم المحققون من هذه الإشارات ان قوم نوح إنّما اجابوا لما دعاهم إليه في صورة الإعراض، وأقر وابعين ما ادّعاه في مُلابس الإنكار بنوع من الإشارة والإيماض؛ وذلك لانه دعاهم إلى الاستخفار وهو طلب الغفر و فتظاهروا بالاستخار عن تجلّي الواحد القهار، في العُكُوف على عبادة حجابيّات الأغيار، ممّا يُحبَّى من الخشب والاحجار، فأجابوه بالفعل إلى مادعاهم من الاستغفار، فاثنى عليهم نوح الله كذلك في صورة الذمّ، كما ظهروا بصورة الجهل فيما عندهم من العلم؛ لأنّ دعوته لهم كانت إلى التوحيد وتنزيه التجريد، وذلك تمييز وتقييد، وفرقان بين بين السادات والعبيد، والضال والرشيد، والغاوي والسديد، والمُقرِّ المُريد، والنكر المريد، وأن سوس الامر وأساسة على الجمع والقرآن، ليس على الصَدْع والفرقان؛ لأنّ الوحدة سوس الامر وأساسة على الجمع والقرآن، ليس على الصَدْع والفرقان؛ لأنّ الوحدة حما عرفت و تضاد الكثرة والتوحيد ينافي التعديد ويُحاد امره، والحق سبحانه

١ . نوح (١٧) الآية ٧ .

۲. نوح (۷۱) الآية ۲۳.

٣. في م. ف: علموا انتم.

<sup>2 .</sup> في بعض النسخ : على الفرقان .

وتعالى كما لا ضدّله في ذاته، فكذلك لاضدّله في صفاته، فهذه الوحدة التي تقابل الكثرة وتُضادّها لاتليق ان تكون صفة ذاتية لله عن ذاته ليست عليها زائدة، وإلا كانت على ذات الواحد الموصوف بها، ووحدة الله عن ذاته ليست عليها زائدة، وإلا كانت عارضة وزائدة، أو تكون كثرة منها فيها عليه عائدة، بل هو تعالى منبع الوحلة والكثرة المتقابلتين، وعين الحقائق المتباينة والمتماثلة، وفي الحقيقة لا وجود للاثنينية إلا في التعين والتعمّل، والحقيقة الاحدية تنقلب في صور الكثرة بالتحوّل والتبدل، في عوالم التمثّل والتحيّل، والتصور والتشكل، وليس الوجود إلا للاحد الصمد، واحديّته عين حقيقته فيما تجرّد وتوحد، وتنزّه وتفرّد، وفيما تكثّر وتعدّد، وتحدّد وتجدّد، فله متعالى الإطلاق الحقيقي عن التقيّد بإحدى الجهتين؛ لكونه احدي الذات والعين بلامين، في عين تعينه في الصورتين، فالتنزيه والتشبيه طرفان، والوحدة الذاتية والكثرة الاسمائية ذاتيتان للذات الإلهية والعين الجهنية الاحدية، فلها منها بها اقران، فيرتقي الفرقان الظاهر في الكفر والإيمان، والطاعة والعصيان بحقيقة الجمع والقرآن.

ولمّا كشف الله لنوح المما عن مراهم ومراثيهم الله عليه من الجمعية السارية فيهم والأحدية النورية المستهلكة الحكم في مظاهرهم ومراثيهم، اثنى عليهم بلسان الحقيقة، ولغة منطق طير الطريقة، ثناءً ظاهراً بصورة الذمّ، وسروراً مستسراً في هيئة الهم والغمّ، كما يقتضى مقامه وحالهم فيما خص وعمّ.

ولمّا كانوا في ظاهرية الفّرق، ووقع منه الدعاء إلى الباطن الحق، ولا يخلوا الظاهر من باطن فيه قاطن، فلم يكونوا إلا على جمع مستهلك فيهم كامن، فلابد لاهل الجمع المستهلكين في عبدانية حقائق الجمع، الساري في صور الفرق والصَدْع أن لايُصْغُوا إلى ما يباين مشهودهم ومعهودهم من الانباء، فلم يستطيعوا إجابة نداء الجلاء، ودعاء الفرق والتمييز والتنزيه والاعتلاء، فردّوا دعوته إلى التمييز والتنزيه، والفرق بين العُيْنِ والعيْنِ والحق والحلق؛ لكونهم في عين الفرق مجموعين، وعلى جمع فرق الفرق مُجْمِعين، وعن إجابة دعاء غييز التنزيه وعن سمع نداء التجريدوالتوحيد معزولين، فافهم. قال الشيخ - سلام الله عليه -: "ولهذا ما اختص بالقرآن إلا محمد - صلّى الله عليه -

وسلم وهذه الامةُ التي هي خير أمَّة اخرجت للناس ف ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَءٌ ﴾ الجمع الامرَ في امر واحد، فلو أن نوحاً أتى " بمثل هذه الآية لفظاً، اجابوه ؛ فإنَّه شبَّه ونزَّه في آية واحدة، بل في نصف آية » .

قال العبد: قد علمت أنّ سائر عبيدالله الكمّل في المقامات التفصيلية النبوية وحكمهم وحكمهم في شرائعهم منزلة من سماوات الاسماء التفصيلية الفرعية ، فمقتضى الحكم الإلهي الكلّي في أمّم قبلنا إنّما هو الطاعة والدعوة إلى التنزيه وتجريد التوحيد؛ لكون القوم مُلِبّين على عبادة صنميّات الكثرة والتعديد، ومُلبّين لدعوة حجابيّات الصور الاسمائية ، ذاهلين بالكلّية عن الحقيقة الاحدية ، التي هي اصل الكثرة الفرعية والجمعية ، الموجدة الموحدة للتفرقة العددية ، وحقيقة التحقيق في الجمع بين المرتبين جمعاً إطلاقياً وإطلاقاً احدياً

وإنّما وقعت واقعة الأصنام، وعبادة الصور من عالم الاجسام؛ لكون التجلّيات التعيينية، وظهور النسب المستهلكة للأعيان في عين الاحدية مرادة لله \_ تعالى \_ في اول الإرادة، فظهرت حقائق الاستماع والنسب الولا في عالم الشهادة؛ لأنّه اراد ان يُعرف كمال العرفان، وأن يُنْعَت ويوصف، ويظهر كل نسبة من نسب ذاته بلوازمها وإضافاتها وعارضاتها ولاحقاتها في صورة الجمع من عالم الملك والشهادة صوراً ظاهرة متمايزة بشخصياتها، متناظرة متشاكلة ومتنافرة بخصوصيات ليست في صورة مظهرية عالم الامر والملكوت، القابلة لتجلّيات الصور الاسمائية الفرقانية، وكان في بَدُو الامر توجّه المشية والإرادة إلى الظاهرية.

فلمًا ظهرت صنميّات حجابيّات الأسماء، واخرجت الحضراتُ ما عندها من التجليّات، وتوجّهت نقوسُ اهل تلك القرون الأول بمقتضى انبعاث التجلي الأول إلى عبادة صنميّات صور الأسماء، وتوفّرت الرعّباتُ إلى تلقّى الانباء، من حجابيّات

١. الشُوري (٤٢) الآية ١١.

٧. في بعض النسخ: يجمع الامرين. وفي بعضها: فجمع الامر في امر واحد.

٣. في بعض النسخ: قلو انَّ نوحاً ياتي.

مراتب الإلقاء لظهور سلطنة تلك الاسماء عليهم واستواء تجلياته على عروش قابلياتهم كلُّ الاستواء، واستولى شهود احديَّة الكثرة او كشرة الاحدية على جموعهم كلُّ الاستيلاء، فوجب لهذا أن تكون الدعوة إلى الكمال الجمعي بالنسبة إليهم مَبنيَّةً على حكم التنزيه والتوحيد، ومُنبئةً على التمييز والتجريد، حتى تكاملت أقسام هذه الدعوة التنزيهية العقلية الروحانية إلى زمان عيسى الليِّلة ولم يَبْقُ بعده إلّا الدَّعُواتُ الحاصّة بالجمع، فكانت حكمة محمّد ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ جامعةٌ للامر على ما هو عليه أحكامُه الشرعية أيضاً، جامعةً للمصالح الجمعية الكمالية بين ما تعلَّق منها بارواحهم، وبين ما اختصّ منها باجسامهم وأشباحهم، فجمّع شرعُه اللَّيِّة بين الشرائع كلُّها، وأتى بزيادات على الجمع عليهما، فجعلها كلُّها لله لالهم، فما ابقى لهم حظوظاً نفسانيَّة في عين تقريرها وإثباتها لهم، فـقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قُوَّامِينَ بِالْقَسْطِ﴾ وهو العدل من غير عدول وميل إلى جهة ولا جُنُوح و حَيْد إلى طرف من الروحانية والجسمانية، ﴿شُهَدَاءَ لِلَّهُ وَلَوْ عَلَىٰ اتَّفُسِكُمُ أَو الوالِدَيْنَ والأَقْرَبِينَ ﴾ أ ، فيأمر هم بإقامية الشهادة لله بان الذوات والصفات والافعالَ والأخلاقُ والاعتمالُ كلُّها لله، حتى انَّ انفسهم ماهي لهم، بل لله، فهم قائمون بشهادة الله عزّوجل على انفسهم وعلى الوالدين وهما: الروح والطبيعية والاقربين: الحقائق الجسمانية والروحانية، فجمعت حكمةُ المحمديين عن تنزيه في عين تشبيه ، وتشبيه في عين تنزيه في قوله : ﴿ لَيْسَ كُمثْلُهُ شَيء﴾ "، فاثبت المثلَ ونقى المثليَّةَ عن المثل، وهو السميع البصير، فاتى بما يشتركه في العُبيد عرفاً، ونزَّه أن يكون معه غيرُه في ذلك، فوضع هويَّته موضوعةً، وحمَل عليها السميع والبصير محمولاً، فلو كانت دعوة نوح الله جامعة كذلك، لإجابوه ظاهراً وباطناً، قولاً وفعلاً، ولكن لمّا كانت غيرَ جامعة، كانت الإجابة في صورة الصَّدُّ والردُّ والإنكار، وعلى وجه النفار والفرار.

النساء (٤) الآية ١٣٥.

٢. الشُوري (٤٢) الآية ١١.

قال ـ رضي الله عنه ـ: "ونوح النظل دعاقومه للسلا ونهاراً من حيث عقولهم وروحانيتهم، فإنها غيب، ودعاهم ايضاً ظاهراً صورَهم وجُثَنَهم، وما جَمع في الدعوة مثل «ليْس كَمِثْلِهِ شَيءٌ» فَنَفَرت بواطنُهم لهذا الفرقانِ فزادتهم فِراراً» ."

قال العبد: الغيب غيبان: حقيقي وإضافي، والغيب الإضافي عالم الأمر والإبداع ومن الأرواح والعقول والنفوس، ودعوة نوح من هذه الحيثيّة إلى ما تقتضيه النزاهة والقدس والتوحيد والتجريد وموجبات الانسلاخ عن الكدورات البشرية العنصرية والأوساخ، فهي ليل من وجه باعتبار أنّ الحُجُب فيها متراكمة، وأحكام الإمكان كظلمات مُدلهمة، وعالم الإبداع والامر أيضاً ليل من وجه آخر من كونه غيباً بالنسبة والإضافة إلينا، ونهار باعتبار أنّه أول مراتب الظهور والشهادة بالنسبة إلى الغيب الحقيقي وعالم المعاني.

ثمّ النهار بالاعتبار الحقيقي هو عالم الظهور التامّ والملك والشهادة، ودعوتُهم نهاراً إنّما تكون بلسان عالم الشهادة بحكمه إحكام أحكام المصالح الجسمانية، والاهتمام بإقامة إلهام الصورية المعيشية وكانت دعوة نوح أوّلاً على الوجه الأول، وثانياً على الوجه الثاني، ولم تكن بلسان الجمع بين الدعوتين في الحالين، كما مرّ، فوقعت منهم الإجابة \_كالدعوة بالفرق فعلاً وقولاً في صورة الردّ، فتذكّر وتدبّر .

قال ـ سلام الله عليه ـ : "ثُمَّ قال عن نفسه : إنّه أ دعاهم ليغفرلهم، لاليكشف لهم، وفهموا ذلك منه " للله لله في آذانِهِمْ واسْتَغْشَوا ثِيابَهُمْ » . [

١. في المعتبرة: دعا قومه ليلاً من حيث عقولهم وروحانيتهم، فإنها غيب، و نهاراً دعاهم ايضاً من حيث صورتهم وحسّهم.

ني يعيض النسخ: ... من حيث ظواهر صورهم وحسسهم، وقي بعض النسخ: ... من حيث ظاهر صورهم وجُثَّتُهم،

٣. في بعض النسخ: فزادهم قراراً.

٤ . في بعض النسخ : إذدعاهم ،

ه. في يعض النسخ: صلّى الله عليه وسلم.

٦. نوح (٧١) الآية ٧.

قال العبد: أمّة نوح الله ومن شاكلهم - من عَمَرَة حجابية عالم الملك والشهادة، وعَبَدَة صنميّات الصور التعيينية والطواغيت الظاهرة - كانوا في ستّر وحجاب عن ليالي غيبهم وملكوتهم، وعن كل دعوة تقتضي تغليب طرف الروحانية والقدس والنزاهة والبساطة العقلية والأسرار الروحانية تعين انوار نهار الكشف، وشهود جهار التجلّي من عالم الشهادة والملك، مقبلين بوجوههم وقلوبهم على مقتضى الحال ومقام التجلّي الكلّي العامّ، المقتضى لبقاء هذا النظام، من عمارة موطن الدنيا والقيام بصورة المقام.

ولمّا دعاهم نوح للله وغيرُه من الأنبياء عليه ليلاً ـ يعني بلسان الغيب ـ إلى الغفران والسُّتْر، فهموا عنه ما يجب عليهم من الإجابة، ولم يفهموا جليّة الأمر على وجه الإصابة، علموا مايلزمهم من الإقلاع من الهوى، والاتّباع للهدى، ولم يعلموا انَّ الدعوة إلى الكشف المعنوي والنهار الحقيقيي العقلي والاطلاع عملي حقائق الوحدة والبساطة، وذلك هو النهار النوري الذي لايشنوبه كَدَرُ الظلمة، لاكنهارهم الحجابي الذي يشينه السدُّنُ والظلمات المدلهمة؛ قَالَ النور فيها محزوج بالظُّلُم، وجليَّاتُ تَجلِّيات الوجود والشهود بها في جلباب صورة عَثْلَية من نسب لنسب إلى العدم، وإنَّما كانت دعوتهم كذلك إلى التنزيه والوحدة والبساطة لكل الأمّم يَخْطُون بسير الكمال الجمعي والإحاطة و ﴿كُلُّ يُعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتُهُ ﴾ ` والمثل يميل إلى شاكلته، فلمَّا كان مقــتضي حقائق الأنبياء الظهور بموجب التجلّي الخاص باهل الكمال من صور أحديّة الجمع الإنساني النبوي في مرتبة الفرقان الروحاني العقلي النوري، والدعوة إلى النور والوحدة والنزاهة والجمع، كذلك مقتضى حقائق الكَفَرة والْرَدة والفراعنة الظهور في المقابلة بموجب التجلِّي العامِّ في عالم الحجاب والكثرة والفرقان والصَّدُّع، فظهروا بصورة الحجاب والستّر، فوقعت الإجابة بالفعل إلى عين ما دعاهم من السّنر والغفران، ولكن بصورة الردِّ والصِّدِّ والنُّكُّران، والكفر والكُفّران، فـاستخشوا ثيابَهم وجعلوا أصابعهم في آذانهم ليستروا عن استماع ندائه، فلو وقعت الإجابة لدعوته ببواطنهم وعقولهم قولاً، لانقادت ظاهريّاتُهم إلى ما استجابت بواطنهم فعلاً، ففازوا

١. الإسراء (١٧) الآية ٨٤.

## ٣١٢/ شسرح فصسوص الحكسم

بسرٌ من اسرار الجمع، ولكن غَلب عليهم حكمُ الفرق والصَدْع، فلم يفهموا أنّ الدعوة إلى حضرة الكمال والجمع.

قال الشيخ \_ رضي الله عنه \_: "وهذه كلّها صورة السَّتْر الذي فعاهم إليه فاجابوا دعوته بالفعل لابلبَّيْك . وفي ﴿لَيْسَ كَمِثْلُه شَيءٌ ﴾ إثباتُ المثل [ونفيه] وبهذا قال \_ صلّى الله عليه وسلّم \_ عن نفسه : إنَّه أوتي جَوَامعَ الكلِم . فما دعا محمّد لله قومه لبلاً ونهاراً ، بل دعاهم ليلاً في نهار ونهاراً في ليل».

يعني - رضي الله عنه - : أنّ دعوة مَن أُوتي جوامع الكلم تَجمع صيغ كلِّ دعوة ، وتُشرَّع صور الوضاع كل شرَّعة ، يدعوهم جهراً إلى الستر ، وسراً إلى الجهر في عين سرًّ في صورة الجهر ، وجهر في صورة الستر ، وغيباً في الشهادة إلى غيب الأمر إلى التنزيه الحقيقي في عين التشبيه ، وإلى التشبيه في عين التنزيه ، والإثبات في النفي ، والعرف في صورة النُكُر ، بخلاف دعوة غيره من المرسلين .

قال رضي الله عنه .: «فقال نوح الله عنه .: ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءُ عَلَيْكُمْ مِدْراراً ﴾ 'وهي المعارف العقليَّةُ فَي المعاني والنظر الاعتباري»

يعني ـ رضي الله عنه ـ : إن أجبتموني إلى مقتضى التنزيه العقلي، وحُجِبْتُم عن شهود التشبيه الشخصي، أنزل الله عليكم من سماء العقل والروح صَوْبَ المعارف العقلية، وأمطار المعانى الفكرية والتنزيهية.

قال \_ رضي الله عنه \_ : ﴿ وَيُمُدِّدُكُم بِامُوالِ ﴾ " أي بما يميل بكم إليه » .

يعني ـ رضي الله عنه ـ: إذا بلغتم مبلغ العلم العقلي، فسوف يُمِدّكم بايدي أيْدِهِ الوهبي، فأمالكم إليه عن تصور التفرقة الحجابية.

١ . في بعض النسخ : التي دعاهم إليها .

٢. صلَّى الله عليه وسلَّم.

٣. ف: في حكمته يرسل، وفي بعض النسخ: حكمته لقومه.

٤. نوح (٧١) الآية ١١.

٥. نوح (٧١) الآية ١٢.

قال: ففإذا مال بكم إليه رايتم صوركم فيه " يعني صور اعيانكم الثابتة فيه . "فمن تخيّل الله رآه، فما عرف، ومن عرف منكم الله راى نفسه فهو العارف " يعني درضي الله عنه .: لأنّ المتجلّي في صور اعيانكم الثابتة إنّما يتجلّى بحسب خصوصياتها لابحسبه بلاصورة خصوصية ، فالمعرفة الصحيحة بالرب الحق إذن للعبد هي بعين المعرفة بعينه الثابتة وهي نفسه .

قال\_رضي الله عنه\_: «ولهذا انقسم الناس إلى غير عالم وعالم».

يعني\_رضي الله عنه\_: فمن رأى الحقَّ عينَه، رأى الحقَّ عينَه، ومن رأى أنَّه رأى الحق، فما رأى الحق ولا عُلمه.

قال\_رضي اللهُ عنه\_: «ووكَدُهُ» وهوما انتجه له نظرُه الفكري، والأمر موقوفٌ علمه على المشاهدة، بعيد عن نتائج الفكر [إلاخَساراً]» أ

يعني .. رضي الله عنه .. : لم يَزِد مِنا أَنْ اللّهِ عَالَ بِه وَإِلَيه عَنِ الْحَق ـ [وولُده ـ الذي هو] من نتائج فكره العرفي المعادي \_ إلا خساراً ؛ لما أدّاه إلى التفرقة والصدع، وأضلَه عن الأحدية والجمع ؛ لأنّ الكمال في الشهود، لا في الكفر والجُحود.

قال\_رضي الله عنه\_: «قمار بحت تجارتهم فزال عنهم ماكان في أيديهم ممّا كانوا يتخبّلون أنّه ملك لهم».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : لما كانت غاية مطامح ابصارهم، ونهاية مبلغ علومهم بافكارهم هي الانحراف إلى الإطراف، والميل بالمال عن الحق والاتصاف، بموجب الظلم والاعتساف، والحق في أحدية جمع الائتلاف والاختلاف، فكان مَثَلُهم كسراب بقيعة الخيال لاح وراح، وما كان في أيديهم من غير الحق طاح وزاح ، ﴿وَقَدِمُنا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلُ فَجَعَلْناهُ هَبَاءً مَتَثُوراً ﴾ أ.

١ . في يعض النسخ: وما إنتجه لهم نظرهم الفكري.

٢. إشارة إلى الآية ٢١ من سورة نوح (٧١).

٣. كذا في حاشية إحدى النسختين. والموجود في متنهما: زال.

٤ . الفرقان (٢٥) الآية ٢٣.

قال رضي الله عنه : ﴿ وهو في المحسمّديّين ﴿ وَانْفِقُوا مِمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخُلُفِينَ فِي الْحَسمّديّين ﴿ وَانْفِقُوا مِمّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخُلُفِينَ فِي الْحَسمُ اللهِ اللهِ عنه عنه اللهُ اللهِ عنه اللهُ اللهِ عنه اللهُ اللهِ عنه اللهُ اللهُ على الانفاق .

قسال\_رضي الله عنه\_: «وفي نوح ﴿أَنْ لَاتَتَخِلُواْ مِنْ دُونِي وَكِيــلاً﴾ ، فَــائُبْتَ الْمَلكَ لهم والوكالة لله فيه، فهم مستخلفون فيهم، فالمُلك لله، وهو وكيلهم، فالملك لهم وذلك مُلك الاستخلاف».

قال العبد: شهود اهل الجحود يقتضي إثبات الملك لهم حقيقة، وشاهد الحال يقضي بذلك لهم بمقتضى مشهودهم ومعهودهم، وفي الحقيقة هم لله، فهم مستخلفون من الله في أنفسهم بحسب ظنونهم؛ إذ هو الظاهر بهم وفيهم، فغُلب عليهم الحالُ، وتاهُوا في تيه الضَّلال، مِن حِجابيّات ظنونهم ونيَّاتهم وظلمات إنيّاتهم، فحُجبوا عن الحقّ المالك لهم وما في مُلْكَتِهم بتمليكه، وهو مليكهم ومليك الممالك ومالك الملك والملكوت، وله المالكية والملكية بالخقيقة على الإطلاق والاستحقاق، ولم يعلموا انَّهم في مالكيِّتهم لأمَّلاكهم وفي انفسيهم مستخلفون، وكذلك في اموالهم ووُلْدهم، وأنَّ ذلك بتمليك الحقِّ لهم من كونه عينَهم لامن حيثُ انفسسهم عندهم من حجابيًاتهم، ولو فهموا ذلك من دُعاة الجمع، في عالم الفرق والصَّدْع، وأنَّ الملك والملك للمليك المقتدر الذي له الملك والملكوت بالاصالة، ولهم من حيث إنَّه فيهم أعيانُهم ـ بالتمليك والإيالة والإنالة ، على ما تقتضيه حقيقة أحدية جمع اللاهوت من الاستخلاف والإدالة، وإن لابقاء لهم ولما في أيديهم إلا منه وبه، ولما كان الكلّ بالاصالة، وأنَّ البقاء لله وحده، ولا شي بعده، لكان الحق لهم في هذا الشهود مُلكَ المُلك، فلم يزل مُلكهم إلى الأبد، ومتّعهم الله به في أعيانهم وبنيهم وأصوالهم وأوطانهم إلى حين وأمد، والله على ما يشاء قدير.

١ . الحديد (٥٧) الآية ٧.

٢. الإسراء (١٧) الآية ٢.

٣. في بعض النسخ: فهم مستخلفون فيه.

قال\_رضي الله عنه\_: «و بهذا كان الحق مكك الملك» .

قال العبد: لمَّا تحقَّقنا أنَّ ما بنامن نعمة فمن الله، تحقَّق أنَّ الوجود-الذي هو أفضلُ النعَم وأشرف النِسَب والقِسَم ـ من الله، والوجودُ الحقُّ هو المتعيِّن في جميع صور النعماء والآلاء والايادي، وفي صور الملاذِّ والملاهي، في الصورة الثبوتية الامرية والسلبية في المناهي، وأنَّ التعيّنات لاتبقى زمانين إلى أقصى ما أقصى به لايتناهي، وأنَّ الوجود الحقُّ يتبدَّل ويتبذَّل مع الآنات مَلابسَ تعيُّن وظهـورِ وتنوّع بَحلي، وتَحَلُّ وسُقُور في سُتُور من سـرٌ الخلق الجـديد الذي هم منه في لبس مَلابسَ من جـمـيع الأمور فكما أنّ حقائق الأشياء ـ مع قطع النظر عن الوجود المتعيِّن بها وفيها ـ نسب راجعة إلى العدم، كذلك الوجود الحقُّ يقتضي لحقيقته التجلِّيُّ والظهورَ والتعيُّنَ بصورة النور في المظاهر والجالي، على التواتر والتوالي، من غير فتور إلى الأبد من أزَّل وقدم، فلوكان مشهودُ العباد هو الحقُّ الذي هو قوامهم وقيامهم، وهو الحيّ القيّوم فيهم وقيّامُهم، فرآوا المُلك والمال والولد والنعم لله حقيقةُ لالهم دونه، فإنّهم بلا «هو» عدمٌ صرف والعدم لايملك، فالملك لله فيهم بالاصالة بلاشريك، ولهم فيه لا بالحقيقة بل بالشمليك، وأنَّ المرجوع في كلُّ ذَلَكُ إِلَى الله، ﴿ اللَّ اللَّهِ تَصِيرُ الْأُمُورُ ﴾ " و﴿ هُوَ قائم عَلَى كُلِّ نَفْس بِما كَسَبَّت ﴾ أوهو المليك المالك للملك والملكوت، لكان الحقّ في تجلِّيه لهم بحسب ظنونهم فكان لهم سالاً ومُلكاً أبديّاً وملكاً سرمديّاً وهم ملكه، فهو مَلِك مُلكهم، إذا زال عنهم ما بايديهم من سالهم ومُلكهم مَا تخيّلوا أنّه لهم بالأصالة من كفرهم وشركهم فحجبوا في عين الكشف، وسَكروا بالوصف، قبل الشرب والرشف،

قال أبو يزيدَ البَسطاميُّ - سلام الله عليه - في مناجاته إيّاه ومُحاضَرَته لمولاه - وقد تجلّى له المليك المقتدر -: «مُلكي اعظمُ من مُلك؛ لكونك لي وأنا لك، فأنامُلكك وأنت

١ . في يعض النسخ : مالك الملك .

٢, ف: في جميع.

٣. الشُوري (٤٢) الآية ٥٣.

<sup>£.</sup> الرعد (١٣) الآية ٣٣.

مُلكي، وأنت العظيم الأعظم ومُلكي أنت، فأنت أعظمُ من مُلكك وهو أنا"، فأفهم. قال الشيخ\_رضي الله عنه\_: «كما قال الترمدي» .

يعنى ـ رضي الله عنه ـ الشيخ الكامل، الإمام الفاضل، قُدوة الطائفة العالية، أستاذ الطريقة، وبرهان الحقيقة، محمّد بن علي الترمذي الحكيم المؤذّن، وذلك انه ذكر من جُملة ما اجمل في مسائله عن الخاتم المحمدي، خاتم الولاية الخاصة المحمدية قبل ولادة هذا الخاتم بمائتي سنة، ثم لمّا وكد وبكغ، اجابه فيها ـ رضي الله عنه في الله ما أوكد وبكغ، اجابه فيها ـ رضي الله عنه في هذا المقام حالاً شهودياً ". شعر:

يا منتهى السُؤل آنت القصد والغرضُ مالي سواك ومسالي في هواك سوىً الأبيات بطولها .

لى فسيك عن كلّ شيء فساتّني عِوَضُ سُوءُ الظنون سواء في السوى عَرَضُ

قسال - رضي الله عنه -: « ﴿ وَمَكُرُوا مَكُرُ الله عَلَا الله مَكَرَ الله مَكَرَ الله مَكَرَ الله مَكرَ الله مكر بالمدعوّ؛ لانّه ما عَدَم من البداية فُلِدعي إلى النهاية \* ﴿ أَدعُوا إِلَى الله ﴾ فهذا عين المكرِ ﴿ على بَصِيرة ﴾ فنبّه أنّ الأمر كُلُه له ؟ فأجابوه مكراً كما دعاهم مكراً » .

قال العبد: حقيقة الدعوة تقتضي الفرقان والتمييز والبينونة والتحييز، ولا تتحقق إلا في البين بين اثنين. فيدخل امن و إلى لبداية دعائه في الاين. وحقيقة المدعو عين الامرين وعين الغاية والبداية في كل عين عين، فالدعوة من عين أو اعيان مع كون الحق عين المدعو والمدعو عنه إلى الحق من كونه أيضاً عينه كذلك مكر؛ لكون المدعو إليه عين ما منه يدعو إلى عينه في نظر المكاشف وإلى غيره في عين غير المكاشف الواصف العارف، فجاؤوا باكبر نوع من المكر، وهو إجابتهم للداعي لهم مكراً في

١ . في بعض النسخ : رحمه الله .

٢. م: شهوداً،

٣. نوح (٧١) الآية ٢٢.

فيدعى إلى الغاية . كذا في اكثر النسخ.

٥. في أكثر النسخ المعتبرة «أدعو الله» فهذا عين المكر؛ «على بصيرة»؛ يوسف (١٣) الاية ١٠٨.

صورة الردّ، وإقرارُهم بما يُدعى الدعوة إليه، في صور الإنكار والنُكر والكفر، فقابلوا مكراً الداعي بهم من حيث لا يُشعرون، فاجابوه بالفعل مكراً في كل ما دعاهم إلى الله كذلك من حيث يعلمون و لا يعلمون، والذي قال \_ رضي الله عنه \_ : "فنبّه أنّ الأمر كلّه لله"، يعني "سلام الله عليه \_ : أنّ كلاً من الداعي والمدعوّ، مامور بما هو به ظاهر، ويَحكم سلطنته له تحت أمر قاهر وباهر، فالداعي مامور بالدعوة والأمر، والمدعوُ مامور بالدعوة والأمر، والمدعوُ مامور بالدعوة والأمر، والمدعوُ مامور بالدعوة والأمر، والمدعوُ مامور بالخوم الله علم أنّ صكلاح المستعدين مامور بالفوم أن سكلاح المستعدين المنها المعالم عن الانهماك في صور التفرقة والحجاب؛ وذلك المستحيين المناهور، فلو تابوا إلى الله العالم المعدية جمع الوحدة الباطنة في اعيان الكثرة، لحصل لهم الكمالُ الجمعي في ذلك التناهي بالعروج، والانتهاء في الرجوع إلى الاصل الباطن الذي منه البروز والحروج والدُرُوج، ولكنّه ما الأهواء عَمَت فاعت فاصمة ما الله واعمى ابصارهم، وحبّك الشيء يُعمى ويُصمّ عن غيره ولو بالنسبة والإضافة.

قال ـ رضي الله عنه ـ : "فَ جَرَاء الْحَدَّة فِي فِي عِلْم الله الله ما تكون من حيث هويّته أ، وإنّما هي من حيث اسمائه فقال : ﴿يَومَ نَحشُرُ الْمُتَّقِينَ إلى الرّحمنِ وَ حيث هداً ﴾ فجاء بحرف الغاية وقرنها بالاسم، فعلمنا أنّ العالم كان تحت حيطة اسمٍ الهيّ أوجب عليهم أن يكونوا متّقين ».

قال العبد: المشرب المحمدي الجامعُ لجميع الدعوات النبوية والاحكام التشريعية التكليفية هو أنّ الدعوة من حضرة إلى حضرة، ومن مقام إلهيّ اسمي إلى آخرً، والمدعوُّ إليه الله في الجميع إلا أنّ التعيّنات العينية في مَلابس الصور العينية المقتضية

١. كذا. ولعله: المستجيبين.

ن : و ذلك الأنهم.

٣. في بعض النسخ: وعلم أنَّ الدعوة.

في بعض النسخ: ماهي من حيث هويته.

٥. مريم (١٩) الآية ٨٥.

أي بعض النسخ: فعرفنا أنّ العالم.

للتمبيز بـ «من» و "إلى، يتفاضل بعضُها على بعض؛ فالتجلّي من حضرة احديّة الجمع ليس كالتجلّي في احدية الفرق والصدع.

و الداعون صنفان: أحدهما يدعو إلى الله بامر الله، وهمّه في القيام بما أمر من الدعوة، ولا يلزمه كشفُ الحقائق على ما يقتضيها عند الله في نفس الأمر.

و الثاني صنفان: منهم: مَن كشف له الله حقائقَ ما أمر بتبليغه والدعوة، ومنهم: من ليس له ذلك وإنما هو إنباء وإخبار من الله بذلك وأمر ونهي لاغير. وهم أيضاً على قسمين: قسم منهم من يكون إنباء الحق وإخباره له في الرؤيا والهاتف والوحي بواسطة الملائكة، وهو غير مامور بالتبليغ والرسالة. وصنف مامور بالتبليغ والرسالة.

و هم صنفان: أولو العزم الذين أمروا أن يُبلغوا إلى الأمم رسالةَ الله، فإن لم يجيبوا بالمُعجز قاتَلوهم. وصنف ما عليهم إلا البّلاغ، فإن آمنوا أمنوا من عذاب الله في الدنيا وفي الآخرة أو فيهما معاً، وإن لم يؤمنو إلم يامنوا كذلك.

و الصنف الأول الأعلى هم المذين يدعون على بصيرة كمحمد صلى الله عليه وسلم والمحمديين من الأنبياء والأولياء عالمين بان الحق موجود في البداية والغاية ، وهو عين المدعو والداعي والمدعو إليه ، وهو على كشف وبصيرة أنه مامور بالدعوة والإبلاغ بامر الله ومشيته ، وأنّه تقع الإجابة من شاء الله له ، وعنى منه الإجابة ظاهرا وباطنا ، ومن لا يكون كذلك ، ولا تقع الإجابة إلى الداعي إلا في صورة الردّ والصدّ أو تكون الإجابة ظاهراً لا باطنا لا ظاهراً بالبعض أو بالكلّ ، ولا بدّ من ذلك ، وهو يدعو على بصيرة إلى اسم كلّي محيط بكلّ مركّب وبسيط ، وهو الاسم «الله» أو الاسم عائر حسن» ، ﴿ قُلُ ادعُوا الله أو ادعُوا الرّحمن أيّا ما تَدعُوا فَلهُ الأسماءُ الحُسنى ﴾ ، وأنّ مصير صور التفرقة والجمع إليه إنّما يكون على وجهين :

أحدهما: يوم نحشر المتقين الذين اتّخذوا الله وقايةً لهم عن آثار الأفعال والأحكام والأوصاف والأخلاق الحميدة في الإضافة فأضافوها إلى الله، ففازوا بشهود الحق قائماً على كل نفس بما كسبت، وأنّ نَواصِيَهم بيده تعالى والله هو الفاعل بهم وفيهم

١. الإسراء (١٧) الآية ١١٠.

جميع أفاعيلهم فكلُها من أعمال الله بهم وفيهم، كما ثم أيضاً كذلك، ﴿وَاللّه خَلْقَكُم وَ مَا تَعمَلُونَ ﴾ فاضافوا ما اتوا به من المحامد والمحاسن والفضائل وصالحات الاعمال كلّها إلى الله، فمخلصوا من ورَطات الرياء والسُمعة والشرك الخفي والجلي وغير ذلك من العقبات الموجبة للعقوبات، وجعلوا أنفسهم أيضاً وقاية لله في إضافة النقائص والقبائح والمذام من الاعمال والافعال والاخلاق والنعوت والأوصاف، فحازوا بذلك أسرار شهود ﴿و ما أصابك من سَيّته قمن نفسك ﴾ بكسر الميم، وقوله: «و الشر ليس أسرار شهود ﴿و ما أصابك من سَيّته قمن نفسك ﴾ بكسر الميم، وقوله: الو الشر ليس ينسبوا إلى الله، ووقفوا وقاية عن إضافة النقائص من نقائض الكمالات التي اتخذوا الله فيها وقاية ، فصار كل منهما وقاية لصاحبه مع أحدية العين في عين الفرق فبذل الله سيئاتهم حسنات ؛ لانه لا فاعل في الحقيقة إلا الله جمعاً وفرقاً، حقاً وخلقاً، ففازوا بحمدالله بدرجة التحقيق وانتهجوا سَواة الطريق، والرحمن الذي وسعهم بحيطة بسط بحمدالله بدرجة التحقيق وانتهجوا سَواة الطريق، والرحمن الذي وسعهم بحيطة بسط عليهم مضافاً إلى ما بهم من النعم من بسطته.

و الشاني: من أضاف الافعال كلّها إلى نفسه، وهم على صنفين: منهم من سعد بالأعمال الصالحة والعبادات والطاعات، قنجا. ومنهم من شقي باضداد افعال اهل السعادة، فهلك ولم يجد مُلتجاً. والصنفان على أصناف لايتداراك ولا يُحصيها إلا الله، وكلّهم محجوبون، ولاهل الكشف والحُجُب تماثيلُ وأمثلة منصوبون، وعند كشف الغطاء مُطالبون، فافهم والله الملهم.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «فقالوا في مكرهم: ﴿ لاَتَذَرُنَّ آلِهَتَكُم وَ لا تَذَرُنَّ وَدَاً وَ لاستُواعاً وَ لايَغُوثَ وَيَعُوقَ وَ نَسْراً ﴾ "، فإنهم إذا تركوهم جهلوا من الحق القدرما تركوا من هؤلاء ؛ فإنّ للحق في كلّ معبودوجها يعرفه مَن عرفه ، ويجهله من جهله ».

١ . الصاقات (٣٧) الآية ٩٦.

٢. النساء (٤) الآية ٧٩.

٣. نوح (٧١) الآية ٢٣.

٤ ، في يعض النسخ : على قدرما .

ه. في بعض النسخ: يعرفه من يعرفه و يجهله من يجهله.

قال العبد: لمّا كان الوجود الحقّ - المتعيّن في خصوصيات قابليات كل معبود من حجرو مَدَر وشمس وقمر - ظهوراً ووجها خاصاً هو الوجه الحق الباقى إذا عادت حجابيّات الاشياء هالكة، فمن انكر وجهل وجه الحق في كل شيء، فقد انكر الحق المتعيّن في مظهريته، والمتجلّي من حقيقته لصور خلقيته، فهو الظاهر في كل ظاهر ولاظاهر إلا الله ﴿وَمَارَعَيْت َ إِذَرَبَيْت َ وَلِكنَّ الله رَمَى ﴾، فظهرت ولاظاهر إلا الله ﴿وَمَارَعَيْت َ إِذَرَبَيْت َ وَلِكنَّ الله رَمَى ﴾، فظهرت الألوهية والمالوهية، والعابدية والمعبودية، والساجدية والمسجودية في كل عين عين، فمن عبد حجابيته وصنميّته، أو عبد تخيّله وهواه في ذلك المعبود أنه إله، فقد عبد هواه، وعبدالطاغوت، وعبد صنميّات حجاب اللاهوت. ومن عبد الله الواحد الأحد في كل ما عبد، وعبد من غير حصر لله - تعالى - في صورة دون صورة وتعيينه في في كل ما عبد، وعبد من غير حصر لله - تعالى - في صورة دون صورة وتعيينه في شيء دون شي، فذلك العارف الكاشف، والعالم الواصف، لا يحسجبه شيء، ولا يسَعه نور ولا في هذلك العارف الكاشف، والعالم الواصف، لا يحسجبه شيء، ولا يسَعه نور ولا في هذلك العارف الكاشف، والعالم الواصف، لا يحسجبه شيء، العبد الحق ﴿ عِنْدَ مَلْكُ مَلْكُ مَلْكُ مَلْكُ مَلْهُ مَلْكُ مِنْ عَبْدَ وَلَا عَنْ مَلْكُ مَلْهُ مَلْكُ مَلْهُ مَلْكُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْكُ مَلْكُ مَلْهُ مَلْكُ مَلْهُ مَلْعُ مَلْهُ مَنْ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَا مُعْتَلُولُ مُنْ اللهِ الْهُ مِلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَا عُرْهُ مَا عُلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَا عُلْهُ مَا مُلْهُ مَلْهُ مَلْهُ مَا عُلْهُ مَلْهُ مَا لَعْهُ مَا عُلُولُ مَا عُلْمُ مَا عُلْهُ مَا عُلُولُ مَا عُلْهُ مَا عُلْهُ مَا عُلْهُ مَا عَلْهُ مَا عُلْهُ مَا عَلْهُ مَا عَلْهُ مَا عُلْهُ مَا عُلْهُ مَا عَلْهُ مَا عُلْهُ مَا عَلْهُ مَا عَلْهُ مَا عَلْهُ مَا عَلْهُ مَ

وإذا علمت هذا فاعلم أن الك نَعِبُ أَفِي ربلك ليس لغيرك، هو احدية جمعك وبصورتك ظهر لك في كل معبود موجود، وتجلّى لك في كل مشهود معهود وغير معهود، ولكن ظهوره بك في كل معبود موجود، النظهر الابحسبه والابحسبك؛ فانت حَسبه إن كنت بحسبه، وهو حسبك حسبا، ونعم النسب التي بها جعل لك منه نسباً فاعطه ماله وهو انت، وخُذه مالك وهو ربّك، وقابل لتجلّياتك لك به، ولتجليّاته بك لك من احدية جمع مظهريتك عَبدانيّة تناسب التجلّي، وقابل بكلّك كلّ المتجلّي، تكن أديباً أريباً محباً له في الكلّ حبيباً، وقلباً كلياً متقلّباً معه في شؤونه لبيباً، تشاهد من تجلّياته مشهداً غريباً، وتكشف منك له حالاً عجيباً، والله الموقّى.

١. ف: إذهو.

٢. ف: ولا ظاهر إلا بافعاله.

٣. الانتمال (٨) الآية ١٧.

٤. القمر (٥٤) الآية ٥٥. فيه تقديم و تاخير .

ه. کذا.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «في المحمديّين: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ الْا تَعبُدُوا إِلَّا إِبَّاهُ ﴾ الي [حكم] فالعالم يعلم من عُبِد؟ وفي اي صورة ظهر حتى عُبِد؟ وأن التفريق والكثرة في الاعضاء كالصورة المحسوسة والقوى " المعنويّة في الصورة الروحانيّة ، فما عُبِد غير الله في كل معبود» .

قال العبد: جلّ جناب المعبود الحقّ أن يُعبد سواه في كلّ معبود، أو يوجد إلا إيّاه في كل موجود؛ لأنّ الحقيقة تقتضي لذاتها أن تتفرّ د بالوجود على الإطلاق، وتقتضي بحقيقتها المعبودية بالاستحقاق، فحيث وتجدت الإلهة والعبادة، فهي له والحقُّ لها، ولكنّ الكثرة المعهودة والتفرقة المشهودة تحجب العقول - المنصبغة باحكام العرف والعادة عن شهود الوجود الحقّ الواحد الاحد في الغيب والشهادة، وتكون أحديثُه الخصيصة بذاته المطلقة احدية جمع لاتنافيها الكثرة، والسلطان هو الواحد الحق المستوي، والوحدة والإطلاق والتقيد والكثرة هي المظاهر والعروش والاسرة،

و كما ان صورتك المحسوسة والحدة، الأشك في وحدتها جملة واحدة، ولا تقدح في احدية جملتك كثرة الأعضاء من حيث الاعتبار النسبي والتعقل الإضافي المعهود، لا في الوجود، ولا في الامر ، وليست في تقس الامر كثرة إلا بالاعتبار، عند ذوي العقول الرجيحة والاستبصار، وكذلك صورتك الروحانية ولطيفتك الإنسانية جوهرة واحدة وحدة حقيقية ما فيها ما ينافيها، ومع ذلك فوحدتها احدية جمع أرواح وقوى كثيرة، ولا تقدح كثرة قواها في احدية هذه الجوهرة اللطيفة النورانية، فكذلك لاتقدح كثرة مظاهر الاسماء وهم الارباب في احدية جمع الإله الرب المعبود في الكل عند ذوي الالباب، فهو المعبود في كل ما عُبِد، والعابد في كل من عَبد، فاقر وما عَند، وهو الجاحد العائد في من جَدَ، فاقر وما عَند، وهو الجاحد العائد في من جَدَد وعَد وعَند، فالكل منه وفيه وله، وبه ومنه أه و له، فتنبه إيها

الإسراء (١٧) الآية ٢٤.

٢. في بعض النسخ: كالاعضاء في الصورة.

٣, في بعض النسخ: وكالقوى المعنوية.

٤. ف: ولافي المشهود و ليست.

ه. له اي للكل اي من الله للكل و كه .

## ٣٢٢/ شسرح قعسوص الحكسم

الانبلُ الانبهُ، فانت المؤمَّل المكمَّل، والمعروف المعرَّف والمجهول المجهَّل.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: "فالادنى مَن تخيَّل فيه الألوهيَّة، فلولا هذا التخيَّل ما عُبد الحجر ولاغيره، ولهذا قال: ﴿قُل سَمُّوهُم﴾ ، فلو سَمُّوهم لَسَمُّوهم حجراً ' وشجراً وكوكباً. ولو قيل لهم: من عبدتم؟ لقالوا: إلها ما كانوا يقولون: "الله ولا "الإله". والاعلى ما تخيّل، بل قال: هذا مَجلى إلهي ينبغي تعظيمه، فلا يقتصر. والادنى صاحب التخيّل يقولون: ﴿ما نَعبُدُ هُم إلا لَيُقرِبُونا إلى الله زُلْقَى ﴾ ، والاعلى يقول: ﴿إنَّما إله واحدُ فَلهُ أسلمُوا ﴾ حيثُ ظهر ﴿وبَشِر المُخبِئِن ﴾ الذين خَبَت نارطبيعتهم، فقالوا: إلها، ولم يقولوا: طبيعة ».

قال العبد: العباد والعُبّاد انقسموا إلى عارف بالله حيثُ تجلّى وظهر، عالم به كيف تعرَّف وتنكَّر، مشاهد لوجهه الكريم في كل وجهة وجهة تولّى ونظر، ﴿فاينما تُولُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللّه ﴾ الأكرمُ الأزهرُ، محقِّق في شهرده، متحقَّق بمشهوده، فهو الأعلى؛ لأنّه العابد ربَّه الأعلى.

و الادنى هو ان لايشهد آخري الطاهر في المعبود المشهود، ولكن يعبده تخيّلاً أنّ فيه الألوهيّة، فهو غالط جاهل بالإله؛ فإنّه ما من إله إلا إله واحد، ﴿ أَمْرَ أَن لاتَعبُدُوا إلا إله مُ مُ فلمًا لم يَرَذلك، وليس له الكشف بالحق من حيث الشهود العقلي، فتحير وتخيّل تقليداً أنّ فيه الألوهيّة، فكفر، أي ستتر الألوهية الظاهرة في مالوه ومعبود، فتخيّل انّ عبادة هؤلاء في الوجود ليست إلا لإلهيّة فيهم، والحق أنّه ليس من الله في

١. الرعد (١٣) الآية ٣٣.

٢. في يعض النسخ: لسمّوهم حجارة.

٣. في يعض النسخ: فالأدنى.

٤. الزمر (٣٩) الآية ٣.

٥. في بعض النسخ: و الأعلى العالم.

٦. فإلهكم إله واحد فله أسلموا و بشر الهبتين: الحج (٢٢) الآية ٣٤.

٧. البقرة (٢) الآية ١١٥.

٨. يوسف (١٢) الآية ٤٠.

شيء، وليس هو بكلّيته فيهم، فماله تحقيق ولا تحقُّق بالحق حيث كان، فهو الذي عَبّد تخيُّله وتحيُّله وعكف على صنمية حجابيَّة الطاغوت بالخِذلان، وهو عن الحق المشهود الموجود في الحرمان، أعاذنا الله وإيّاك بإحسانه إنّه بحِسبان.

و الاعلى شهوده ﴿ أَمَّا إِلٰهُكُم إِللهٌ وَاحِدٌ ﴾ أ فالألوهية رتبة في حقيقتها واحدة لاتقتضيها إلا ذات واحدة هي عينها لا زائدة عليها ، فحيث وُجدت عُبدت ، وآينما شهدت وشوهدت ، شهدت لها بالألوهية ، وسُجدت بالهوية اللاهوتية وحُكمها من العباد والعبّاد الانقياد الانقياد الانقياد الكلّي والإسلام الجبِلّي والاستسلام الفطري الاصلي ، وكمال الانقياد لله أن نعبده ونطيعه في الكلّ بكل عبادة وطاعة ، ونعرقه ونعرقه بكل جُهد وجد واستطاعة ؛ لكونه لا ينحصر في جهة ، ولا يتقيد في وجهة ، فمن كان مشهده على هذا الوجه ، فهو الكامل الذي وجهة وَجهة وجه الله ، لا يغيب عنه طرفة عين ونظرة ، ولا يحصره ولا يقيده حضرة دون حضرة تقييد الله ، لا يغيب عنه طرفة عين ونظرة ، المثلّ ، وحصره ولا يقيده حضرة دون حضرة تقييد الادنى صاحب التخيل ، اوالمقلّد المعتقد المثلّ ، وحصرة ، فافهم .

قال\_سلام الله عليه \_: ﴿ وَقَلْ أَضِلُوا كَثِيراً ﴾ أَن حيَّر وهم في تَعداد الواحد بالوجــو، والنِسَب، ﴿ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ ﴾ " لانفــــهم «المصطفّين) الذين أورثوا الكتاب، [اوّل الثلاثة]، فقدَّمه على السّابق والمقتصد ﴿ إِلّا ضَلَالاً ﴾ أي حيرة "

قال العبد: لما عددوا الواحدَ وفرَّقوا الجمعَ، ظلموا الألوهيَّةُ بنفريقها وتكثيرها، وهي حقيقة واحدة لربُّ واحد تقتضي أن لايكون إلاهو، وهي له فيه هو، لاإله إلاهو. فللمام قكُ تسمسلم إلالسه ولم يَكُ يصلح إلا لهسسسا

١ . الكهف (١٨) الآية ١١٠ .

٢و٣. نوح (٧١) الآية ٢٤.

إشارة إلى قوله تعالى: • إنّهم عندنا لمن المصطفين الاخيار، ص(٣٨) الآية ٤٧.

٥. في بعض النسخ: فقدّمه على المقتصد و السابق. اشارة إلى قوله: افسنهم ظالم لنفسه و منهم سابق بالخيرات بإذن الله؛ فاطر (٣٥) الآية ٣٢.

٦. نوح (٧١) الآية ٢٤.

٧. في بعض النسخ: إلاّ ضلالاً، اي حيرة الحمدي. و في يعضها: اي حيرة إلاّ حيرة الحمدي.

ولورامها احد غسيره لزلزلت الأرض زلزاله سيا

فلما شاهدوا من حيث شعروا ولم يَشعروا احدية الكثرة وان الواحد هو بحقيقته اوجب العدد، فقد ظلموا، اي ادخلوا النور في ظلمات لاتتناهي، فاتارت بنور الوجود الواحد أعيان الظلمات العدميات، وعدّل الربّ عند عدولهم بالواحد الاحد إلى الكثرة - بعدله صور انحرافات الظلامات، وظلموا انفسهم ايضاً لتضليلها في صور الفرق الحجابي، عن احدية الجمع الكتابي، والفصل الخطابي، ولكن إنما ظلموا انفسهم لانفسهم؛ لكونهم. ما حصروا الألوهية في الوحدة المقابلة للكثرة المضادة للعدة، وما انحازوا بما حازوا، عمّا ميّزوا ومازوا ولا امتازوا، ولكن حازوا في الجمع بين كثرة النسب العدمية والوجود، وبين وحدة العين والذات في الإله والمالوه.

فالظالم على هذا هو العبدالمصطفى، والمجلى الأخلصُ الاصفى، أعطى الحقَّ في كلّ حقيقة حقَّه، ووفى بالاوفى.

و لما كان المصطفى فرداً، ظهر الاصطفاء في هؤلاء الثلاثة الذين أورثوا الكتاب، اعني كتاب الجمع والوجود؛ لَكُولَ الثلاثة أوله الافرائ

فالظالم عدَّد الأحدَ، والسابقُ وحَّدالُعددَ، والمقتصد الجامعُ بين شهود الكثرة في الواحد الأحد وشهودِ وجود الواحد في أعيان العدد.

فالظالم الذي شهوده يكثّر الواحد له الضلال والحيرة ابد الابد، وحقّ الظالمين الله الا ضلالا لهم في عين عين، وارتفع من البين البين، فقد ضلّوا فيه لا إلى امد، بل ابد الابد، وهُدُوا إلى احدية عين من عبد وعبد، فذلك العبد الاوحد في زمانه، المؤيّد من الله ببرهانه، القائم في عبدائية الواحد الاحد في جميع شؤونه، مقبلاً للامر في إبّانه. أ

قال \_رضي الله عنه \_ : «الحمديُّ: زدني فيك تحيّراً».

قال العبد: لأنَّ اللذَّة في النظر إلى الوجه الكريم في كل مُجَلِّ وتَجَلُّ، وتَدان

١. م: آياته.

٢. ف: سلام الله عليه.

وتَدَلَّ، وإقبالِ وتَوَلَّ، فكلَّما ازداده المشهود زادالشهود، وازدادت لذَّات المشاهدة بذات المُشاهد المشهود.

قال\_رضي الله عنه\_: «﴿ كُلَّمَا أَصَاءَ لَهُم مَشَوَا فِيه وإذَا أَظَلَمَ عَلَيهِم قَـامُوا﴾ ﴿ فَالْحَيّرون ۚ لهم الدّورُ و الحركة الدورية حولَ القطب فلايبرح [منه]».

يعنى ـ رضي الله عنه ـ: أنّ دأب العبد الحقّ المطلق أن لا يبرح عن المركز نظرهُ إلى وجه الحق، فهو يدور معه حيثُ دارو تحقّق، كالحِرباء مع الشمس، والنّيلوفر إذا طلعت تُقتَّح وجنّح وصَعِق، وإذا غابت أطبق على طبقاته وانطبق، وكالفَرقَدَين مع القطب يدور حوله أبدأ، فهو كذلك ناظر بعينه إلى عين الحق يَضل به الناظر؛ لكثرة المناظر، فهو المنظور الناظر، والمظهر الظاهر، والأوّل والآخر، والباطن الظاهر.

قال رضي الله عنه : «[و] صاحب الطريق المستطيل ماثل، خارج عن المقصود، طالب ما هو فيه صاحبُ خَيال إليه غايتُه .

يعنى وحهة مائل عنه الله عنه التحق في وجهة أو أمر معين وجهة مائل بلاشك عن المركز إلى المحيط، فحركة من المركز إلى المحيط، فحركته منقطعة الأثن يطر فيكون له مبدأ حركة ، ونهاية سير وسلوك منه إليها سلكة .

قال\_رضي الله عنه\_: «فله «من» و «إلى» [و ما بينهما]».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : بِداية حركة من الحقّ ـ الحاصلِ المشهود في الوجود ـ إلى غاية تَخَيَّلها، والحركة الكليّة لَها البركة الأصلية، فلاغاية ولانهاية لها، فالمتخيِّل للغاية غايتُه الخَيالُ المتخيَّلُ، والحجابُ عن المشهود المحصَّل.

قال\_رضي الله "عنه\_: «و صاحب الحركة الدوريَّة لابَدَه [له]\_يعني: في شهوده\_ فيلزمَه «مِن» ولاغساية فتَحكم عليسه «إلى» فله الوجسود الأثمُّ وهو المُؤتى جسوامع الكِلم والحِكَم».

١. البقرة (٢) الآية ٢٠.

٢. في بعض النسخ: فالحائر له الدور.

٣. ف: سلام الله عليه.

يعنى رضي الله عنه نبيّنا صلى الله عليه وسلّم والمحمّديين من ورثته ؛ فإنّ مسهدهم ﴿فَاينَماتُولُوا فَثَمَّ وَجهُ الله﴾ ، و﴿يا أهلَ يَشرِبَ لامُقامَ لَكُم﴾ ﴿ ﴿قُلِ اللهُ ثُمَّ ذَرهُم﴾ .

قال\_رضي الله عنه. : ﴿ مِمّا خَطِيناتِهِم ﴾ [فهم] التي خَطَت بهم فَغرِقوا في بحار العلم بالله وهو الخَيرة» .

يعني \_رضي الله عنه \_ : إنّ العباد هَطَت بهم الخطيئاتُ عن خُطط تعينًا تهم فاضلتهم عن حُظوظهم وإنّياتهم، فَفُنوا في شهود الواحد الأحد حيث تجلّى وتَعرَّف، وحارُوا في احدية التصرّف والمصرّف والمتصرّف والمتصرّف عن التعين في بحار شهود العين، عن التعين في حرف الغين، الكائن في البين بين اثنين.

قال \_رضي الله عنه\_: «﴿ فَأَدْخِلُوا نَارِ آ﴾ في عين الماء».

يعني ــرضي الله عنهــ : لمَا أَشْهِدُوا الوَّحَدةُ في عين الكثرة وبالعكس، فقد حصلوا في نار تجلِّي نور سُبُحاتِ وجِهه، الحِرقةِ من عين طوفانِ بحر حَيرة شهودِ النفس.

قال رضي الله عنه : ﴿ أَفَي الْحَدَّةُ لَيْنَ ﴿ وَإِذَا البِحَدَّرُ سُجِّرَت ﴾ `، من سَجَّرتُ النَّبُورَ إِذَا البِحَدَّرُ سُجِّرَت ﴾ `، من سَجَّرتُ النَّبُورَ إِذَا أُوقِدتُها » ' .

يعني \_رضي الله عنه\_ : أنّ عين الحق الواحد المحيط\_و هو عين حياة الكشير\_ و هويّتُه هي المتجلّية في إنّيات الصغير والكبير، فهي تُجِيش بنارِ نورِ تجلّيه، فبحارها به مسجَّرة، وخائضوها غَرقيٰ محيَّرة \_لامخيَّرة \_ومسخَّرة مسجَّرة ﴿وَرَبُّكَ يَخلَقُ مَا يَشَاءُ وَ يَختَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ﴾ .

١. البقرة (٢) الآية ١١٥.

٢. الأحزاب (٣٣) الآية ١٣.

٣. الأنعام (٦) الآية ٩١.

٤وه، نوح (٧١) الآية ٢٥.

٦. التكوير (٨١) الآية ٢.

٧. في بعض النسخ : إذا أوقدته .

٨. القَّصَص (٢٨) الآية ٦٨.

قال \_رضي الله عنه \_ : «﴿ فَلَم يَجِدُوا لَهُم مِن دُونِ الله أنصاراً ﴾ ` وكان الله عينَ انصارهم ، فهلكوا فيه إلى الابد ، فلو اخرجهم إلى السيف ، سيف الطبيعة لنزل بهم عن هذه الدرجة الرفيعة ، وإن كان الكل لله وبالله بل هو الله » .

يعني \_رضي الله عنه\_ : إذا قطعت النظر إلى الحق، فلايبقى للعابد فيما عبد من ناصر ينصره، وإذا تحول الحق في صور اعتقاد المعتقدين العابدين فيما عبدوا واعتقدوا، فحيتنذ يكون الله قد نصرهم، بما تجلّى لهم ونظرهم، وإلا فهم في تبار وخسار، وإن كان عرفان في نفس إنكار، وإقبال في عين إدبار، لكون مصير الكلّ إلى الله الواحد القهّار، ويؤول كالآل مآله إليه عند إمكان الاعتبار، ومشرب التحقيق يقتضي ان تصير الأمور عين المصير ويؤول تاويله عند التحقّق انه هو خحتّى إذا جاءة لم يَجِده شيئاً و وَجَد الله عند أله عند البحر الرحيرة الخيرة، فلو أخرجهم الله عند ألبحر الزخّار والتيّار الدوّار، ورماهم إلى ساحل طبيعة التقيد والتعين، لنزل عن هذا البحر الزخّار والتيّار الدوّار، ورماهم إلى ساحل طبيعة التقيد والتعين، لنزل بهم إلى الفرق الحجابي عن الجمع الكتابي وإن كان كل تعين عين المتعين به وقائماً وظاهراً، بل هو هو، ولكن تعين المطلق في المقيد ظهور مقيدٌ وحدٌ محددٌ، فافهم.

قال \_رضي الله عنه\_: «قال: وركب ما قال: إلهي؛ فإن الرب له الشبوت ، والإله يتنوع بالاسماء ، فهو كل يوم في شان فاراد بالرب ثبوت التلوين ؛ إذ لا يصلح إلا هو . ﴿ لاتَذَر عَلَى الأرض ﴾ " يدعو عليهم أن يصيروا في بطنها » .

يعنى ـرضي الـله عنهـ : أنّهم مُسـهّرون بالظهـور فـي الفـرق، وهو ظاهر الأرض وذلك عين دعوته لهم إلى الباطن الأحدي الجمعي.

١. نوح (٧١) الآية ٢٥.

٢. النور (٢٤) الآية ٣٩.

٣. ف: لزلَّ.

٤. في بعض النسخ: قال نوح: ﴿ رَبُّ ٩.

٥. في بعض النسخ: لايصحّ.

۲. نوح (۷۱) الآية ۲۲.

### ٣٢٨/ شرح فصنوص الحكسم

قال \_رضى الله عنه\_: «المحمّديُّ «لودُلّيتم بحبل لَهبَّط على الله».

يريد \_رضي الله عنه\_ أنّ الحق\_ من كونه عين مركز الكلّ، والهيط\_ نسبةُ الفوق إليه كنسبة التحت، فكما أنّه عين فوقيّة كلٌّ فوق فكذلك هو عين تحتية كل تحت، قال رسول الله \_صلّى الله عليه وسلم .. : «لودُلِّيتم بحبل، لهبط على الله».

وقال: «﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَاوِتِ وَمَا فِي الأَرضِ ﴾ ` فإذا دُفِنتَ فيها فانت فيها، وهي ظرفك ﴿ وَ فِيها نُعيدُكُم وَ منها نُخرَجُكُم تارَةً أخرى ﴾ ` لاختلاف الوجوه».

يعني \_رضي الله عنه\_ : ظهـورُهم في ظاهرية أرض المظـهـر بالفــرق من جِهــة كثراتهم بتعيّناتهم في صور الخلق والفرق في أحدية عين الحق.

قال \_ رضي الله عنه \_ : « (مِنَ الكافرينَ ﴾ الساترين الذين ﴿ استَغَسْوا ثِيابَهُم وَجَعَلُوا أَصَابِعَهُم فِي آذَانِهِم ﴾ "؛ طلباً للسّتر ؛ لأنّه «دَعاهُم لِيَغَفْرَ لَهُم» والغَفر: السّتر ، ﴿ دَيّاراً ﴾ أحداً حتى تعم المنفعة ، كسا عمّت الدعوة ، ﴿ إِنَّكَ إِن تَذَر هُم ﴾ أي تَدَعْهُم وتتركهم ﴿ يُضِلُّوا عبادَكَ اي يحيروهم فيخرجوهم من العبوديّة إلى أما فيه [من] اسرار الربوبيّة ، فينظرون انفسهم أرباباً بعدما كانوا عند انفسهم عبيداً ، [فهم العبيدُ الأرباب] ».

قال العبد: عُبّاد صور الاسماء في حجابيّات الاشياء من عَمَرَة مواطن الشقاء لوتُركوا مع الأهواء فلايتحر كون إلا إلى الاطراف الحائرة، ولايسكنون إلا إلى تعمير بقاع يفاع بقاع الحجابية الغامرة، ولايعبدون إلاالكثرة والتفرقة في صنميات الطواغيت البائرة، ويدعون أهل الاستعداد من العباد إلى ماهم فيه من المهالك، ويكونون عليهم

١. في عدّة مواضع من القرآن منها: البقرة (٢) الآية ٢٥٥.

٢. طه (۲٠) الآية ٥٥.

٣. نوح (٧١) الآية ٧.

٤. نوح (٧١) الآية ٢٦.

۵. نوح (۷۱) الآية ۲۲.

٦. في بعض النسخ: إلى ما فيهم من اسرار الربوبية.

٧. م: غُمُرُة.

أعوان الشيطان في ذلك، فإذا راوا داعي الله يدعو إلى التوحيد وتنزيه التحديد، فلا يَدْعونهم بل يَدْعونهم إلى الكثرة التعديد والتفرقة فيُضلُونهم ضلالاً بعيداً ويحيرونهم تحييراً شديداً، فيهلكون ويُهلكون طلبة الحق، في قيا في حجابية الحلق، غرقى في بحار الفرق كلَّ الغرق، ويُلبسون عليهم وجوة الرجحان والتمييز والفرق، فصلاحهم وصلاح من بعدهم أن يسترهم في بطون الأرض، كما استتروا عن استماع نداء العرض، ويُغرِقهم في طوفان بحار الكشف والجمع، فيرأب ما بهم من الفرق والصدع، والمستعدون المؤهلون لإجابة دعائك، يتفرغون لإجابة نداتك، فلا يُحارون في عبادتهم في الأمر، ويعبدونك ابدالدهر، فلايرون انفسهم أرباباً، ولا يفتحون في عبادتهم وعبوديتهم إلى ربوبيتك أبواباً.

يعني رضي الله عنه -: أنّ أولاد الكفّار -الساترين بتعيناتهم الإلهية الواحدة - ونتائجهم - أي صور أسرارهم التي هي إخراج جمع التوحيد إلى التكثير والتحديد لو عَمَّرتهم للتعمير أبدالدهور، وغَمَرتهم بنور الوجود والظهور، وغَمَرت إنّياتهم بهويّتك في مواطن النور، مازادوا غير الفجور، وهو شدّة الظهور، بما يجب سنره من الأمور، في مواضع إرخاء السنتُور، بتظاهر هم بدعوى الربويية المُعرضة الكامنة فيهم بالظلم والزور، وسترهم عن ربوبيّتك الذاتية الحقيقية بعد كمال الظهور، باحدية جمع جميع الأمور بالكفّور.

١, نوح (١٧) الآية ٢٧.

٢. في يعض النسخ: ولايعرف.

في احدية جمع لاهو تك في افكارهم وآرائهم، وقد تناهَوا في طغيانهم بالفجور، حتى اظهروا النسب العدمية اعياناً وجودية، وعبدوها ارباباً بكلّ عبودية، وستروا حقيقة أحدية جمعك في اعيان طواغيت صنميّات الظهور، خلف الحُجب الظلمانية والنورانية والكيانية من السُتُور، فانهَهُم عن هذا التناهي في الطغيان، ونهنههُم عن الفجور والكفر والعصيان، وتداركهم بنور الكشف وطوفان العيان، وادركهم بالغرق، وخلصهم عن درك الفرق، واطلع ما غاض في أرض تعيناتهم من النور، فهي تفور بالتنتور، وانزل عليهم ما فاض من العذاب فاض كالبحر المسجور، ففتحنا عليهم ابواب السماء بماء منهم و فجرنا الارض عيوناً فالتقى الماء على امر قدقُدر.

قال - رضي الله عنه - : « ﴿ رَبِّ اغفِرلِي ﴾ أي أستُرلي واستر من أجلي فيُجهَلَ مسقسامي وقدري، كسما جُهِل قدر لا في قدولك : ﴿ وَمَا قَدَرُو الله حَقَّ قَدرِهِ ﴾ ﴿ وَلِوالِدَى ﴾ \* : من كنتُ نتيجةً عنه عا وهما العقل والطبيعة . ﴿ وَلِمَن دَخَلَ بَيتِي ﴾ \* أي قلبي . ﴿ مُؤمِناً ﴾ \* أي مصدقاً عليكون فيه من الإخبارات الإلهيَّة وهو ما حدثَت به انفسُهم \* [ ﴿ وَلَلمُ وَمِنِينَ ﴾ \* من العقول ﴿ وَلَلُومِناتِ ﴾ من العقول ﴿ وَلَلْمُومِنِينَ ﴾ \* من العقول ﴿ وَلَلُومِناتِ ﴾ من العقول ﴿ وَلَلْمُومِناتِ ﴾ من العقول ﴿ وَلَلُومِناتِ ﴾ من العقول ﴿ وَلَلْمُومِناتِ ﴾ أين النفوس] » .

يعني رضي الله عنه -: أنّ النفوس الجزوية البشرية تناتج العقول والنفوس العلوية، والأمّهات الطبيعية وحقائق القوى العبيعية وحقائق القوى العبيعية وحقائق القوى الروحانية في أحدية جمع قلبي الداخلة تحت حيطته مؤمناً مصدّقاً بماورد علي من اسرار الجمع، وانوار الحير والنفع، مما يُحدث في من الوحي والإلهام، وتُحدّثني بذلك في مناجاة التعليم والإعلام، وللمؤمنين من القوى العقلية والروحية، والمؤمنات من القوى النفسانية.

١، نوح (١٧) الآية ٢٨.

٢. الأنعام (٦) الآية ٩١.

٣-٥. نوح (٧١) الآية ٢٨.

٦. في يعض النسخ: أنفسها،

٧و٨. نوح (٧١) الآية ٢٨.

قال رضي الله عنه \_: ﴿ وَلا تَزِدِ الظَّالِمِينَ ﴾ أ \_ من الظلمات - أهلَ الغيب المُكتَنِفين خَلَفَ الحُجب الظلمانيَّة ﴿ إِلَّا تَبَاراً ﴾ آي هلاكاً ، فلاتَعرفون نفوسَهم بشهودُهم " وجه الحق دونهم".

يعني رضي الله عنه .: إذا غُرَقوا في طوفان نورك الموّاج، مستغرِقاً بهيا جه لنار الفَرَق الهيّاج، فاضمحلت معرفتهم بغيريّاتهم، ودعاويهم في طواغيت صنميّاتهم، وحجابيّات عُرفهم وعاداتهم ومعتقداتهم، فعادوا غُيّباً خَلفَ حُجب عِزّ عينك كما كانوا في مظهريّاتهم.

قال\_رضي الله عنه : ﴿ فَي الْمُحمّديّين ﴿ كُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجَهَهُ ﴾ \* [و التّبار : الهلاك]» .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : في المشرب المحمدي شهودٌ كلّي لاضمحلال كل شيء في عين الحق، ووجهُ كل شيء حقيقته وحقيقته عينه الثابتة، فهي وجه الحق الذي ظهر به وفيه وله، وهو الباقي منه في قوله : ﴿ وَيُبْقَى وَجُهُ رَبُّكَ ﴾ "، وتبور الحُجب والسُّتُور، ويبقى وجه نور النور، وإلى الله علقية الأمور.

ويبقى وجه نور النور، وإلى الله عاقبة الأمور. قال\_رضي الله عنه\_: «و مَن آراد أنْ يقف على أسرار نوح الله فعلية بالرُّقِيِّ في فلك يوح وهو في «التنزّلات الموصليّة» لنا».

يعني \_رضي الله عنه .: أنّ أكثر أسرار ما يتعلّق بكلمة نوح الله من الحكمة والمشاهد الغريبة لمن يَعرُّج بروحه إلى فلك الشمس؛ فإنّ طوفان انفهاق النور، من تُنُّور عينها يَعُور. وقد ذكر \_رضي الله عنه \_أكثر أسرار مقام نوح في كتاب «التنزّلات الموصليّة» وهو كتاب جليل القدر، فلتُطلب الأسرار النوحيّة منه إنشاء الله تعالى.

او٢. نوح (٧١) الآية ٢٨.

٣. ف: لشهودهم،

٤. القُصُص (٢٨) الآيه ٨٨.

ه , الرحمن (٥٥) الآية ٢٧.

٦. في يعض النسخ: نوح.

٧. في بعض النسخ: لنا، والله يقول الحق. و في بعضها: لنا، والسلام.

# [٤] «فصُّ حكمة قدّوسية في كلمة إدريسيّة»

قال الشيخ -رضي الله عنه - : «للعلو نسبتان : علو مكان وعلو مكانة ، فعلو المكان ﴿ وَ رَفَعناهُ مَكَاناً عَلِيّاً ﴾ وأعلى الأمكنة المكان الذي يدور عليه رَحَى عالم الافلاك وهو قلك الشمس ، [و فيه مقام روحانية إدريس]» .

يعني - سلام الله عليه - : التالعلو الكاني لفلك الشمس؛ لكونه وسطاً ؛ فهو اعلى الأمكنة ؛ إذ المركز، له علو الكانة والمكان الماعلو المكانة فلاته سبب وجود المحيط واما علو المكان فلائه فوق سبع أكر تحته . واما كونه اعلى الامكنة فلكونه جامعاً بين العلوين بخلاف غيره من السماوات .

وفي فلك الشمس صورةُ روحانية إدريس الله واجتمع به هذا الحاتَمُ \_رضي الله عنه ... هناك، وجرت بينهما مُفاوَضاتٌ عَليّة، واسرار كلية إلّيّةُ، فاطلبها من كتاب «الأسرار» وكتاب «التنزّلات».

قال-رضي الله عنه : «و تحتّه سبعة آفلاك، وفوقه سبعة آفلاك وهو الحّامَس عشرَ. فالذي فوقه: فلك والأحسر، وفلك المشتري، وفلك كيوانَ، وفلك المنازل، والفلك الأطلس، وفلك البروج، وفلك الكرسيّ، وفلك العرش. والذي دونه: فلك الزهرة،

١ . في بعض النسخ: العلوُّ.

٢. مريم (١٩) الآية ٥٧.

وفلك المكاتب، وفلك القسمس ( ، وأكسرةُ الأثيس ، وأكبرَة الهواء ، وأكبرة الماء ، وأكسرة التراب» .

قال العبد: قد اسلفنالك ـ فيما مضي ـ انَّ الطبيعة هي القوَّة الفعَّالة للصور كلُّها في المادة العمائية، وهي منها وفيها، وانَّ الطبيعة ظاهرية الإلهية، والإلهيةُ باطنها وهويِّتها. والله هو الفعَّال للافعال كلُّها، وهي أحدية جمع الحقائق الفعلية الوجوبية. فاول صورة وُجدت في المّادة العمائية الكونية كانت طبيعةً واحدةً جامعة للقوى الفعّالة والموادُّ المنفعلة في أحدية جمعها الذاتية الطبيعية ، كما أشار رسول الله ـ صلَّى الله عليه وسلم \_ إلى ذلك بقوله: «أوّل ما خلق الله الدرَّة» وهي حقيقة الجسم الكلّي على أحد مَعنييها؛ وذلك أنَّ هويَّة المأدة الهيو لانية لمَّا قبلت الكمِّيةُ والكيفية، تجسَّمت جوهراً واحداً احديّاً جُملياً، واندجمت فيه جميعُ الصور الجسمية، فاحاطت به التجلّياتُ الاسمائية، وطرحت عليه اشعتُها الإنواز الربانية، وَ جلَّلتها الاضوأ السُبُحاتية السبحانية فَحلَّلتها، فذابت حياءً، وانحلت إجزاؤها ماءً، فاستوى عرش الحياة على ذلك الماء، قبل وجود الارض والسِّيماءَة فالبِّحْت عليه كرَّارةُ التجليّات المتوالية والأنوار والاضواء؛ فتبخّر جوهر الماء على صورة الهواء، فصعد بخار عمائي إحاطي أحدي جمعي، فاتَّصل بنور التجلِّي البسيط، والمتجلِّي المحيط، فصار فلكاً محيطاً وحدانياً بسيطاً، وذلك في اقصى ما في قوّة الجوهر من الصعود، وجذب نور الرحمن المستولي عليه بالرحمة والجود، فيكون منه الفلك الاعظم، وفيه فلك العرش في أعاليه، ويسمّى هذا الفلكُ فلكَ الأفلاك وهو اطلسُ وحدانيٌّ إحاطي نوراني وجوهر أبدي فيه مُستوىٌ رحمانيٌّ على طبيعة واحدة احدية جمعية بين حقائق اربع هي خامسها، وذلك قبل وجود التضادّ والتنافي والتنافر، وإحماطةُ هذا العرش من إحاطة المستوي عليه؛ فإنّه أحاط بكلِّ شيء رحمةً، وهي نفس الرحمن المستوي عليه، فالكلمة في العرش من نفس الرحمن، وهو الأمر الإلهي لإيجاد الكائنات.

١. في بعض النسخ: و فلك القمر، و أكرة الهواء، و أكرة الماء. الخ.

قال خاتم الولاية المحمدية الخاصة \_ سلام الله عليه \_ الله عليه فلا أنهذا العرش، له قوائم نورانية أشهدتها، نورها يُشبه نور البرق، مع هذا رأيت له ظلا فيه من الراحة ما لايقد قدرها، وذلك الظل ظل مُقع فلك العرش، يُحجب نور الرحمن، وفي جوف فلك العرش فلك العرش فلك الكرسي حوف فلك العرش فلك الكرسي تنقسم الكلمة إلى حُكم وخبر، وهو القدمان الواردان في الخبر كالعرش لاستواء الرحمن، وله ملائكة قائمون به، لا يعرفون إلا الرب ، وبعد الرب توجة الاسم «المغني» بتجليه، فُوجد فلك الافلاك وهو الاطلس، ومُحَدّبه تحت مُقعر فلك الكرسي واقتضى هذا الاسم أن يكون هذا الفلك اطلس متماثل الاجزا، مستدير الشكل، لا تُعرف لحركته بداية ولانهاية، بوجوده حدثت الازمان بعد خلق الله ما في جوفه من العلامات.

ثمّ توجّه الاسم «المقدّر» لأيجاد فلك البروج؛ وذلك أنّه لمّا دار فلك العرش جوهراً وحدانياً بما في جوفه من الكرسي، وفلك الافلاك نورانياً فالحّت التجليات على باقي الجوهر المنحل المائي، فصعدته خالصاً فورياً كالاول، فصعد فلك كلي محيط وحداني، وفيه كلّ شي وحقيقة من الحقائق الكونية الطبيعية المندمجة في الجوهر الاصلي الاول الذي هو الجسم الكلّى من المناسبات وغيرها.

فلما أحد الجوهر الصاعد الرابع مكانه تحت مُقعر فلك الافلاك، فيكون فلكا مُحاطاً عا فوقه، محيطاً لما في جوفه حول المركز المنحل، وكانت التجليات المفصلة لهذا الجوهر المجمل الذي هو مفتاح الباب المُقفل مقتضية لتفصيل ما فيها من الحقائق، وكانت في صعوده غاية التحليل، وكان محيطاً واحداً مشتملاً على كثرة التفصيل، فتقدرت بتقدير القدير المقدر منازل النازل من الانوار التي هي الاسرار الاسماء الإلهية وانوارها مَحال ومتجالي حوامل، فتعينت البروج بحقائقها، وتبينت منازل الانوار بدقائقها، وامتدت حبائل الاسماء وجداول النسب الربائية برقائقها، وخرجت أصول جواهر الانوار العلويه الكلية الجسمية بطبيعتها العلية الفعلية خروجاً طبيعياً

١ . قاله في «التنزّلات المُوصلية» .

وحدانياً نورياً، فأخدت الأرواح والأنفاس المشرقة الإلية الحاملة لأنوار تجليات السبحات الوجيهة الوجهية من هذا الفلك الكلي مظاهرها، واظهرت اسرتها وعمروشها ومناظرها، وتعينت الوجوه التي للعقل الأول وهي ثلاثماثة وستون وجها من مقعر الحيط الكلي الاطلس في هذا الفلك، والاطلس واحد وحدة كلية، وبسيط بساطة نسبية مشاكلة لجوهر روحه وهو العقل الأول، وتجلّت أنوار الرحمة من سبحات وجه الرحمن من عين وجوه العقل الأول من حضرة الاسم المدبرة.

و لمّا كانت الكلمة الرحمانية في العرش واحدة، وانقسمت في الكرسيّ بتَدلّي القدمين إلى كلمتين وهما الخبر والحكم، والحكم خسمة اقسام: لأنّه ينفسم إلى امر ونهي، وهما إلى خمسة اقسام: وجوب، وحفل، وإباحة، ونَدب، وكراهة. والخبر قسم واحد وهو «مالم يدخل تحت حكم من هذه الأحكام» فإذا ضربت الاثنين اللذين للقدمين في السنة، كان المجموع «اثني عشر» سنّة إلهية، وسنة كونية؛ لأنّا على الصورة، فانقسم هذا الفلك على اثني عشر برجاً، كما أنّ الكلمة الإلهية العرشية في قلب العرش وهو الشرع على ما تخريا المرشية في

و لمّا كان الكرسي موضعُ القدمين، لم يُعط في الآخرة إلا دارين: هما الجنّة والنار؛ فإنّه أعطى للعباد بالقدمين مطلقاً دارين وهما الدنيا والآخرة، وأعطى فلكين: فلك البروج، وفلك المنازل الذي [هو] أرض الجنّة.

و المنازل مقادير التقاسيم التي في فلك البروج، وهي ثمانية وعشرون من اجل حروف النفس الرحماني، وهي مقسومة على اثني عشر برجاً ليكون لكل برج في العدد الصحيح وفي الكسور حظ ، حتى يعم حكمه في العالم، وكان لكل برج منزلتان وثلث، وهذه الافلاك الاربعة وإن وُجدت من طبيعة احدية جمعية، ولكن ظهر حكم الطبيعة فيها ظهوراً تركيبياً وحدانياً، فتركب الناري من حرارة ويبوسة، والمائي من برودة ويبوسة، والمائي من برودة ورطوبة، والارضي من برودة ويبسوسة،

١ . ف: يبوسة .

وجُعلتُ مثلَّنَةُ كلَّ ثلاث أربعاً إذا ضُربت ثلاثة في أربع كان المجموع أيضاً "أثني عشر" وهاهنا تفاصيلُ ذكرها يؤدِّي إلى التطويل يطلبها طالبها من الإخوان والأولاد من كتاب «عُقلَةِ المُستَوفِزِ» للشيخ سلام الله عليه .

و ظهرت في هذا الفلك الأنفاسُ الرحمانية ارواحاً للكواكب الثابتة ، لمّا حصلت في هذا الفلك وهو الرابع من فلك العرش، والرابع من فلك الشمس من الطبيعة أمزجة شريفة جوهرية قابلة للاشتعال بنور التجلّي النّفسي الرحماني، فتعيّنت فيها أرواحُ الكواكب اجراماً نورانية جامعة لغرائب الطبائع وعجائب البدائع، وتكوّنت الكوائنُ في هذا التكوين البديع والصنيع الرفيع على وجه لايقبل الفساد، واستوت عليه الأنوارُ الأسمائية وأفلاكها العقلية النورانية في صورة طبيعة نورية مشاكِلة لما فوقها من الأنوار والصور العرشية .

ثم دارت الافلاك الاربعة بما فيها من الانوار والارواح والاجرام النورانية، وألحت بتجلياتها ومطارح أشعتها، وبما فوقها من العقل والنفس الكليين والاسماء الإلهية على الباقي من العنصر، فحلّلته كلَّ التحليل، وأظهرت منه ما كانت باطنة وكامنة فيه بالتفصيل للتحصيل تحليلاً كلياً وتفصيلاً جُملياً، فتميّزت العناصر الاربعة وفي كلَّ منها كلَّ منها؛ إذا لتحليل كان أحدياً كلياً، فظهر كلَّ منها جميعاً بصورة الكلّ وقوته ونعته، ففي الركن الناري جميع العناصر، ولهذا إذا غلظ صار هواء، وإذا غلظ الهواء صار ماء، وإذا غلظ المهواء ناراً، وإذا غلظ المهواء مارات ماء، والماء هواء، والهواء ناراً، فافهم. هذا على ذوق أهل الكشف والشهود، من أرباب مشرب أحدية الجمع والوجود.

ثم دارت الافلاك فطارت الارواح والاملاك، وتوالت التجلّيات وتجلّت التجلّيات وتجلّت التجلّيات والحّت على هذه الاركان والعناصر، فصّعًدْتها مرّةً بعد أخرى حتى اطلقت ما فيها من الجواهر والزواهر، فارتفع اوّلا دُخاني كلّي احدي جمعي من حاق المركز تكنفه ستّة أخرى ثلاثة فوقه وثلاثة تحته وهو الرابع ﴿فَسَوَيُهنَ الله سَبعَ سَمواتِ﴾ فَخلق على طبيعة الركن

١ . البقرة (٢) الآية ٢٩.

البارد اليابس، سماء كيوان، واشتعلت من خلاصة هذا الصاعد البارد اليابس زُبدتُه بنور النفس الرحماني الرباني من حضرة الاسم «الربّ» فكانت نفس كيوان، وظهرت في هذه السماء حقائق الربوبية من التربية والإصلاح والحفظ والبقاء والثبات، واعتلت هذه السماء في ارتفاعها اعلى ما كان في قوته تحت مُقعَّر فلك الثوابت، فكانت لها الغايات والعلوم، وذلك لحفظ ما تحته كالقشر الصائن لما في جوفه.

ثم تجلّى الاسم العليم العلام الكشاف والقاضي للحاجات بحقائق العلم والكشف والحياة العلمية الطيّبة والصلاح والسعادة والحكم والإناءة والطاعات والخيرات والمبرّات في روح المشتري، واشتعلت صفاوة الجوهر السمائي بنور النفس الرحماني جرما نوريا أو نوراً جسمياً، وهو مظهر الاسم «العلام» «الكشاف» وسماؤه خلاصة العنصر الحار الرطب.

ثم تجلّى القاهر القوي الشديد من أعوان القادر لإيجاد سماء الاحمر الحار اليابس الناري، واشتعلت زُبدَتُها وخلاصتها بنور النفس الرحماني من حضرة القادر القاهر القوى الشديد.

و قد يكون في الوسط سماء الشمس وهي اعدلُ السماوات واخلصُ الصفاوات، واشتعل اخلصُ الزُبَدِ واصفى الجواهر منها بنور النفس الرحماني من حضرة اللاهوت، والحياةُ والنورُ بحقائقُ المُلكِ والسلطانُ من سَدَته الاسم «الله».

ثم تكوّنت سماء الزهرة من خلاصة العنصر البارد الرَّطب، واشتعلت زبدة السماء بنور النفس الرحماني من حضرة الاسم «الجميل» و «المصوّر» و «اللطيف» و «الودود» و «المنعم» و «العطوف» و أخواتهم.

ثم تكوّنت سماء الكاتب من تجلّي نور الاسم «البارئ» و«المُحصي» و«الحكيم» و«السريع الحساب» واخواتهم.

ثمّ تكونت سماء القمر، واشتعلت زبدة خلاصتها وصفاوة جوهرها بنور تجلّي «الخالق» و «المدرك» و «السريع» و «الموحي» و «القابل» و «الحسن» و «الظاهر» و اخواتهم بانوار البُشرى والكرامات. وتكونت هذه السماوات السبع بانوارها الكوكبية من

اخلص العناصر واصفاها على وجه اعدلٌ وأقوى وأصفى وأبقى. وتكوَّن كلَّ منها من الكلَّ كلياً وحدانياً جمعياً.

ولا تظنّن أن كالا منها من عنصر واحد؛ فذلك لا يمكن، ولكن الغالب واحد، والثلاثة الأخر فيه بحسبه، فتكوّنت من خلاصة جواهر العناصر، ولهذا لا تتسلّط عليها حقائق المبايّنة والمنافرة والتضاد بالإفساد، فلا تقبل ذواتُها الانخرام، ولكن الفساد سيطرء عليها من حيث أعراضها الصورية، وكيفياتها النورية العرضية إذا قامت القيامة، وطاف طوفان العنصر الاعلى الناري، واستوى على العنصريات ﴿فكانَت السَّماءُ وَردة كالدّهانِ ﴾ فتغيرت صور طبقاتها وأنوارها دون جواهر حقائقها وذواتها، فتُطوى صور نضد الطبقات كطي السجل للكتاب دون ذوات السماوات، فإن طبيعتها وحدانية، وقوتها أقوى وابقى من سائر الجواهر العنصرية، ولكن لا يقوى قوة الأطلس وفلك المنازل والثوابت والجنان والعرش والكرسي، فافهم.

و لهذا بقيت هذه السماوات إلى يوم القيامة ثابتة بصورها، ودامت بذواتها وجواهرها وحقائقها مع ما هي متفيقة بها من الوار اللافلاك والاجرام التي فيها فوقها ببقاء انوار الحقائق الاسمائية وافلاكها العقلية النورية الحيطة بملكوت الاجرام والافلاك والسماوات العلوية الجسمية الطبيعية.

ثم بقيت العناصر السافلة الشابتة كما يقال «الصاعدات»، فانحازت إلى أحيازها الطبيعية، وامتازت عيزاتها وخصوصياتها الذاتية واحاط بعضها على البعض، فثبت الأرض في المركز، ويُبست وغَلُظت واحاطت بها أكراة الماء، وأحاط بالماء الهواء، وأحاط بالمهواء النار الأثيرية، فصارت الأكر مع السماوات إلى فلك الشمس سبع طبقات، وكذلك فوقها سبعة افلاك، منها سماوات ثلاث للقهار والعليم والرب، واربعة افلاك للرحمن والرحيم الكريم الشكور والغني والمقدر، فصار فلك الشمس له المكان الأوسط كالمركز، فهو على بهذا الاعتبار كما أشار إليه الشبخ رضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على بهذا الاعتبار كما أشار إليه الشبخ رضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على بهذا الاعتبار كما أشار إليه الشبخ رضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على بهذا الاعتبار كما أشار إليه الشبخ وضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على المنار الله عنه الشار إليه الشبخ وضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على المنار الاعتبار كما أشار إليه الشبخ وضي الله عنه المكان الأوسط كالمركز، فهو على المنار المن

١. الرحمن (٥٥) الآبة ٣٧.

٢. ف: الفلك.

بقوله: «و هـو الخامس عشر» فخذ هذه الأصول الكشفية على قـانون التحقيق، المؤيّد بالشرع والنظر الدقيق، والله ولى التوفيق يقول الحقّ وهو يهدي إلى سواء الطريق.

## [نقل ما ذكره الشبيخ ابوريحان البيروني ]

و في هذا المقام علم الهنية الفلكية والمباحث على مشرب أهل الكشف والشهود سنستقصي القول فيها إن شاء الله، ورزقنا المهل في الآجل في كتاب مُفرز لعلم الهيئة الفلكية والمباحث الطبيعية على قانون علم الحقيقة ؛ فإن الأصول الملكورة في علم الهيئة من الأوضاع الفلكية وأكرة الارض في كُرية السماوات وكونها أفلاكا محيطات الهيئة من الأوضاع الفلكية وأكرة الارض في كُرية السماوات وكونها أفلاكا محيطات الحقائق وألكشف والنبية على راي المتاخرين من حكماء الرسوم - لاتوافق مقتضى الحقائق وألكشف والشرع، والبراهين التي استوى عليها علمهم في زعمهم إنّما هي فروض وتقادير، ليس شيء منها في هذه المطالب موجوداً واقعاً، ومع هذا فهي واهية، وجميع براهينهم على كُرية السماوات وقلكيتها محيطات بمركز الارض بصفة عروجها كما ذكرها «الشيخ أبوريحان» في قفانون المنتحوهية - أكثرها يتعلق بإحاطية فلك كما ذكرها «الشيخ أبوريحان» في قفانون المنافوات والأطلس فلكان محيطان، فلايرد الثوابت والقطبين. ونحن قاتلون بان فلك الشوابت والأطلس فلكان محيطان، فلايرد علينا وارد واحد وثلاثة وجوه باقية تتعلق بغروب الشمس والكواكب السبارة، وهي اليضاً مدفوعة ؛ لفرض حركة منطقة البروج والكواكب السيارة فيها «حمائلية» على ما نبينها فيما يليق بذلك، إن شا الله تعالى.

قال \_رضي الله عنه \_: الفمن حيثُ هو فلك الأفلاك [هو] رفيع المكان، وامّا علوُّ المكانة فهو لنا أعني الحسمَديّين، قال تعالى: ﴿وَ أَنتُمُ الأَعلَوْنَ وَ الله مَعَكُم ﴾ في هذا العلوّ؛ وهو يشعالى عن المكان لاعن المكانة، ولمّا خافت نفوس العُمَّال منّا، أتبع المعيّة بقوله: ﴿وَ لَن يَتِركُم أعمالكُم ﴾ فالعمل يطلب المكان، والعلم يطلب المكانة، فجمع لنا بين الرفعتين؛ علوّ المكان بالعمل، وعلوّ المكانة بالعلم».

ا . في بعض النسخ: فمن حيث هو قطب الافلاك.
 ٢٥ . محمد (٤٧) الآية ٣٥.

قال العبد: العلو حقيقة نسبية للعالي والعلي كالرفعة للرفيع، وهي على قسمين: حقيقية لمن هي منسوبة إليه أو إضافية، وإن كانت هي في عينها وحقيقتها نسبة ولكنها قد تكون ذاتية حقيقية كالعلو الإلهي الذاتي على ما سنذكر في موضعه، إن شاء الله تعالى. وقد تكون إضافية، والإضافية على وجهين:

علو بالنسبة إلى المكان العالي كالمتمكّنات الكائنة اعالى الأمكنة ، أو الكائنات المتمكّنة في الأماكن العالية كالصور الطبيعية العالية العرشية ، ثم الصور الفلكية التي حول الكرسي وفيه ، وهذا النوع من العلو المكاني معلوم عرفاً وعقلاً وشرعاً ، والذي ذكره الشيخ - رضي الله عنه - من علو المكان على مقتضى التحقيق الكشفي هو لفلك الأفلاك الخقيقي الكشفي لا المشهور العرفي المتداول في عرف المتفلسفة ؛ فإن فلك الافلاك عند حكماء الرسوم هو الاطلس الذي فوق الامكنة كلها محيط بها ، وهو ظاهر .

ولكن قم سرآ علياً وتحقيقاً إلياً، وذلك كيما ذكرنا أن العلو الحقيقي هو الذاتي، فإن كان مكان من الاماكن، له مكانة طاتية كفلك المسمس الذي مكانه الوسطية التي إليها نسبة جميع الاماكن، على السواء كالمركز نسبة كل جزء من اجزاء المحيط إليه على السواء فكان إذن لهذا المكان علو ذاتي على سائر الاماكن ومزية مرتبة، فهو إذن أعلى الامكنة والاماكن، وكذلك للفلك الاطلس من حيث إحاطته بالكل والعرش والكرسي من حيث المستوى والمتدلي، ولكنها نسبية إضافية، وكالفلك الوسطي القطبي الشمسي الرابع عرفاً والثامن تحقيقاً من فوقه ومن تحته، فإن فوقه سبعة وتحته سبعة ومحته وهو الثامن من كل جهة، فلهذا المكان المكانة الزلفى والإحاطة المعنوية العليا، وفيه عرش الإلهية من نور اللاهوت، والحياة والجود، ومنها تنفهيق الانوار وتنبعث ولي علواً وسفلاً فاستحق هذا الفلك في مشرب التحقيق أن يكون فلك الافلاك والعلو المكون المكان روح إدريس المثلا هو علو المكان في قوله - تعالى - : ﴿وَرَفَعناهُ مكاناً والعلو الشريف المثلا.

و أمَّا علوَّ المكانة مطلقاً فهو للمحمَّديِّين من قوله \_ تعالى \_ : ﴿وَ أَتُتُم الأَعلُونَ ﴾ ` .

١ ، مريم (١٩) الآية ٥٧ .

٢. محمد (٤٧) الآية ٣٥.

فهو لنا؛ لكمال نسبتنا من حضرة الجمع المحمدي؛ لكون الأفضلية للعلو المرتبي من حيث المكانة على العلو المكاني، وهو -تعالى - مَعَنا في هذا العلو ؛ لكون مرتبته في الوجود المطلق اعلى من مرتبة الوجود المقيد، ولمرتبته ايضاً احدية جمع المراتب كلّها.

ثم إنّه لمّا اثبت الله لنا علو المكانة في كتابه الكريم دون العلو المكاني، كما اثبت لإدريس الله خافت نفوس من لم يَثبت له علو المكانة العلمية من العُمّال والعُبّاد من العباد من هذه الأمّة؛ لكون الأعمال جسمانية ان لايبقى لهم من علو المكان حظ إلهي، فاعقب سبحانه وتعالى بقوله: ﴿وَ لَن يَتِركُم أعمالكُم ﴾ ، أي لن يبخسكم وينقصكم من اعمالكم الجسمانية شيئاً فإن اعمالكم، لها اعلى الأمكنة، لأن سدرة المنتهى التي اليها تنتهي اعمال بني آدم مترتبة إلى العرش الذي له اعلى الأمكنة، فجمع الله لنا حمن الوارث المحمدي - بين العُلُوين، فنحن إلاعلون، والله مَعنا في هذه الاعلوية.

قال ... رضي الله عنه .. \* ثمّ قال تنزيها للانستراك بالمعيّة : ﴿ سَبِّحِ اسمَ رَبُّكَ الأعلى ﴾ آ عن هذا الاشتراك المعنوي» .

يعني ... رضي الله عنه .. : ان الله علم الله عنه الله عنه الاستراك في الاعلون، ثم اثبت لهويته العالى المعية معنا بقوله : ﴿وَهُو مَعكُم ﴾ ، فأوهم بالاشتراك في الاعلوية ، فأتبع تعالى بقوله : ﴿سَيِّحِ اسم رَبِّكَ الأعلى ﴾ ، أي عن هذه الاعلوية الشابتة لنا ، وعن الاشتراك ، فإن درجات الاكملية والاعلوية لانهاية لها ، فإنا وإن كنا الاعلين ؛ لجمعنا بين علو المكان وعلو المكانة فإنه جمع مقيد بين علوين مقيدين ، والحق جمع الجمع بين علوي جميع المكانات والامكنة من كنونه عين الكل ، ومن وجه آخر أعلى وهو العلو الذاتى ، فإن العلي لذاته مع ماله من انواع العلو كما ذكرنا ، فعلو عير منحصر في العلو المكانى أو المرتبى أو الجمعى والذاتى ، فافهم .

١ . محمد (٤٧) الآية ٣٥.

٢. الأعلى (٨٧) الآية ١.

٣. الحديد (٥٧) الآية ٤.

٤. الأعلى (٨٧) الآية ١ .

٥. ف: غير الكل.

قال\_رضي الله عنه \_: ﴿ و مِن أُعجِب الأمور كونُ الإنسان أعلى الموجودات أعني الإنسان الكامل، وما نَسب إليه العلو إلا بالتبعية ، إمّا إلى المكان وإمّا إلى المكانة وهي المنزلة ، فما كان علو لذاته ، فهو العلي بعلو المكان وبعلو المكانة ، فالعلو لهما . فعلو المكان كـ ﴿ الرّح من عَلَى العَرشِ استَوى ﴾ وهو أعلى الاماكن ، وعلو المكانة ﴿ كُلُ شَيَّ عالِكٌ إلا وَجهَهُ ﴾ و﴿ إليه يُرجَعُ الامر كُلُهُ ﴾ " ؛ ﴿ أَ إِلهُ مَعَ الله ﴾ " .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنَّ علوّ المكانة الخصيص بالله ـ تعالى ـ من حيث رجوع الأمر كلية ، قفني من لم يكن فيمن كان ، ولم يكن معه شي ، وبقي من لم يزل ، وهو وجه كلّ شيء ، أي حقيقتُه ، فتحققت الحقائقُ بالحق ، فلاحقيقة ولاتحقّق إلا له ﴿ إلله مَعَ الله ﴾ ﴿ لا إله َ إلا هُو ﴾ ، فلو كان اثنان أو أكثرُ في الوجود ، لم يتحقق هذا العلو لله ـ تعالى ـ وهو له ـ تعالى ـ ثابت متحقّق ؛ فلاحقيقة إلا حقيقتُه ، تعالى أن يكون معه غيره في الوجود .

قال\_رضي الله عنه\_: «و لما قال [الله] - تعالى -: ﴿ وَ رَفَعناهُ مَكَاناً عَلَيّاً ﴾ فجمَل «عَلِيّاً» نجمَل «عَلِيّاً» نعما الله عنه -: «وَ إِذْ قَالُ وَيُلِيّاً لَهُ لَا لَا لَا الله عنه عَلَيْهُ أَنْ اللّهِ الله عَلَيْهُ اللّهُ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله على المكانة ». على المكانة ».

يعنى ـ رضي الله عنه ـ العلو الخصيص بالإنسان الكامل وهوعلو المرتبة الجمعية الكمالية .

١. طه (٢٠) الآية ٥.

٢ . القُصَص (٢٨) الآية ٨٨ .

٣. هود (١١) الآية ١٢٣.

٤. النمل (٢٧) الآيات ٦٤\_٦٠.

٥. م: فلاحقيّة.

٦٤ - ١٠ النمل (٢٧) الآيات ٦٠ - ٦٤.

٧. آل عمران (٣) الآية ٢.

٨. مريم (١٩) الآية ٥٧.

البقرة (٢) الآية ٣٠.

قال\_رضي الله عنه \_: «وقال في الملائكة: ﴿ أَستُكبَرتَ أَم كُنتَ مِنَ العالِينَ ﴾ فجعلَ العلوَّ للملائكة ، فلو كان لكونهم ملائكة ، لدخلت الملائكة كلُّهم في هذا العلوّ ، فلما لم يَعُمَّ مع اشتراكهم في حدّ الملائكة م عَرَفنا أنّ هذا علوّ المكانة عندالله . وكذلك الخلفاء من الناس لو كان علوّهم بالخلافة علواً ذاتياً ، لكان لكل إنسان ، فلما لم يعمّ ، عرفنا أنّ ذلك العلوَّ للمكانة » .

يعني - رضي الله عنه - : أنّ علو الكمال والملائكة العالين من حيث المكانة ، إذ لو كان العلو لهم بالذات ، لاشترك كل إنسان في ذلك ، بل ذلك الإنسان موصوف بالخلافة الحقيقية الكمالية لاغير وذلك علو مرتبي ، وكذلك الملائكة العالون مع اشتراكهم في العلو المكاني الذي لملائكة الرحمن معهم من حيث كونهم في المكان العرشي ، فلهم علو المكانة من حيث لم يُؤمروا بالسجود ، فهم اعلون من أن يؤمروا بالسجود ؛ لهيمانهم في الحق ، وغيبوبتهم عن غيره ، وفنائهم فيه عنه وعما يسمى سوى الحق ، فهم لا يعرفون أنفسهم ولا يعرفون ان الله خلق آدم .

قال \_رضي الله عنه \_: «و مرز آست اله العلي "العلي " عمن وما أم إلا هو؟ فهو العلي لذاته . أو عماذا وما هو إلا هو؟ فعلو النفسه ، وهو من حيث الوجود عين الموجودات ، فالمسمّى مُحدَثات هي العلية لذاتها ، وليست إلا هو ؛ فهو العلي لاعلو إضافة ؛ لان الاعبان التي لها العدم [الثابتة فيه] ما شمّت "رائحة الوجود ، فهي على حالها مع تعداد الصور في الموجودات . والعين واحدة من المجموع في المجموع [فوجود الكثرة في الاسماء ، وهي النسب ، وهي أمور عدمية ، وليس إلا العين الذي هو الذات ، فهو العلى لذاته ألا بالإضافة] » .

قال العبد: لمَّا فرغ\_رضي الله عنه\_من ذكر العلوَّ النسبي والإضافي، اخذ في بيان

١ ـ ص (٣٨) الآية ٧٥.

٢ , في يعض النسخ: على من .

٣. في يعض النسخ: ما شمَّت رائحة من الموجود. و في يعضها: راتحة من الوجود.

في بعض النسخ: لنفسه، و في بعضها: بنفسه.

العلوّ الحقيقي الذاتي، فقوله: "عمّن" إشارة إلى أنّ هذا الاسم ليس علوَّه علوَّ إضافة في العلوّ الخلية في الذات، ليس علوّه بالمكان ولا بالمكانة النسبيّين، إذ ليس في الوجود إلا الله وحده لاشريك له في الوجود، فهو علي بهذا العلوّ الذاتي لا بالعلوّ الإضافي النسبي، فهو عليّ بالذات لنفسه.

ثم اعلم: أنّ الوجود الحقّ القيّوم للموجودات عينُها، فمن كونه عينَها وكونِها عينَه، هي أيضاً عليّة بذاتها وهو الوجودالحقّ؛ فإنّها مع قطع النظر عن الوجودالحقّ لاغيرُه، فالموجودات بهذا الاعتبار عليّة بالذات لا علوّ إضافة ونسبية كما أنّها من حيث هي سوى الحقّ عليّة بالمكان أو بالمكانة علوّاً نسبياً إضافياً ليس لها بهذا الاعتبار علوّ ذاتي.

و قوله ـ رضي الله عنه ـ عن الأعيان الثابتة: «إنّها ما شمّت رائحة الوجود» إشارة الى ما ذكرنا من العلو الذاتي؛ من حيث أن أعيان الموجودات ـ التي لم تكن وكان الله ولم يكن معه شي عدهي على حالتها العلمية الأصلية، فكما أنّ الحق كان ولم يكن معه شيء كذلك الاشياء على ما كانت، كما هو الآن على ما عليه كان، فما ثم إلا الله الواحد الاحد.

قال \_رضي الله عنه \_ : "فما في العالم من هذه الحيثية علو إضافة ، لكن الوجوه الوجوه الوجودية متفاضلة ، فعلو الإضافة موجود في العين الواحدة من حيث الوجوه الكثيرة ؛ لذلك له يقول فيه : هو لا هو ؛ أنت لا أنت .

يشير - رضي الله عنه - [إلى] أنّ مستند العلو الإضافي هو العلو الذاتي؛ فالعلو للحق ذاتي من حيث أحدية العين، ثم بحسب تغاير التعينات والوجوه المتفاضلة في هذه العين الواحدة يظهر العلو النسبي؛ لتفاضل الوجوه؛ ولهذا يقول الاشاعرة في الصفات: إنّها هؤلاءهو؛ ويقول أهل الحجاب في العالم: إنّه لاهو؛ ويقول العارفون: إنّه هو ، لاهو، أي يصدق عليه أنّه هو من حيث الوجود الحق الذي هو عين الكلّ، ويصدق عليه أنّه لاهو من حيث الوجود الحق الذي هو عين الكلّ، ويصدق عليه أنّه لاهو من حيث الوجود

١ . في بعض النسخ : نقول فيه .

كلّ جزء من الكبير صورة غير الآخر، وإذا كان غيراً فما هو عينٌ، فافهم.

قال رضي الله عنه : «قال الخراز وهو وجه من وجوه الحق، ولسان من السنته، ينطق عن نفسه : بأنّ الله لا يُعرف إلا بجمعه بين الاضداد في الحكم عليه بها ؛ فهو الاوّل والآخر، والظاهر والباطن، فهو عين ما ظهر، وهو عين ما بطن في حال ظهوره، وما ثمَّ مَن يراه غيرُه، وما ثمَّ مَن يَبطن عنه، فهو ظاهر لنفسه، باطن عنه، وهو المسمّى آبا سعيد الخرّاز وغيره من اسماء المحدثات».

قال العبد: يشير - رضي الله عنه الى احدية العين وكثرة الوجوه، فهو الواحد الاحد بالذات والعين، والكثير المتعدّد بالتعيّن والصورة، وعلى هذا فابوسعيد الحرّاز وجه من هذه الوجوه وتعيّن من تعيّنات الواحد العين، فهو من حيث هو يخبر عن نفسه "أنه عرّف نفسه بجمعه بين الاضداد. قيل له - سلام الله عليه -: بم عرفت الله؟ قال: بجمعه بين الاضداد؛ وذلك لأن الهوية الالهية موضوع لجميع الاضداد والانداد في قوله: ﴿هُو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو الهادي والمضل، واللطيف والشديد، والمغفور والمنتقم، وغير ذلك وهو إلهادي والمضل، واللطيف والشديد، والمغفور والمنتقم، وغير ذلك وهو إلا بكمال ظهور اثر القدرة، وكمال القدرة في الجمع بين المتنافيات والمتنافرات والمنشاكلات والمتماثلات تحت حيطتها مع أحدية العين وذات هي جمع جميع المتنافيات والمتباينات والمتشاكلة من وجه أو وجوه، لا يكون شيء خارجاً عن حكمه ولا شيء يُشبهه ولاشيء يناقضه ويضاده ويباينه ويحادة وإذا "كانت العين الواحدة ظاهرة بوجوه كثيرة مختلفة مفترقة ومؤتلفة متفقة، وحيثيات متعددة متباينة ومتناسبة، فلا اختلاف إذن في الحقيقة والعين، بل في

١ . في بعض النسخ: رحمه الله تعالى. و هو ايوسعيد احمدبن عيسى الخراز، صوفي من اهالي دارالسلام،
 بغداد م ٢٧٧هـ. ق.

٢. في يعض النسخ: أبو سعيد. . . وغير ذلك .

٣. في النسختين: نفسها.

٤ . الحديد (٥٧) الآية ٣ .

٥ . م : و إن كانت .

الحيثيات التعينية والاعتبارات التعقّلية، فإذا اعتبرنا الحقيقة والعينَ. قلنا بالاحدية الصرفة، وإذا اعتبرنا الكثرة بالفرق والجمع، قلنا بالكثرة.

قال رضي الله عنه : "فيقول الباطن: "لا" إذا قال الظاهر: "إنا"، ويقول الظاهر: "لا" إذا قال الظاهر: "إنا" وهذا في كلّ ضدٌّ، والمتكلّم واحد وهو عين السامع. يقول النبيّ ـ صلّى الله عليه وسلم ـ : "و ما حدّثت به إنفسها".

يعني ـ رضي الله عنه ـ : في مغفرة الله لأمّة محمد ـ صلّى الله عليه وسلم ـ ذنوبَهم الظاهرة من الجوارح الجسمانية ، والباطنة الكائنة من القوى الباطنة ، وما حدَّثت به ـ أى تفعله ـ من الذنوب وإن لم تفعل .

«فهي الحدَّثة السامعة حديثها، العاملة الماحدَّث [إن] به نفسها، والعين واحدة،
 و[إن] اختلفت الاحكام، ولا سبيل إلى جهل مثل هذا، فإنّه يعلمه كل إنسان من نفسه المعني و رضي الله عنه المحدِّثةُ نفسها.

قال: «وهو صورة الحق» يعني كلّ إنسان إلسان بهذه المثابة، فكذلك في الجانب الإلهي، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: "فاختلطت الأمور، وظهرت الاعداد بالواحد في المراتب المعلومة. فأوجد الواحد العدد. وفيصل العدد الواحد، وما ظهر حكم العدد إلا بالمعدود، والمعدود، منه عدم، ومنه وجود؛ فقد يُعدَم الشيء من حيث الحس وهو موجود من حيث العقل، فلا بُدّ من عدد ومن معدود؛ ومن واحد ينشئ ذلك، فينشأ بسببه ».

قال العبد: لمّا كانت العين الواحدة التي لاعين إلا هي كثيرة التعيّنات، فتنوّعت ظهوراتُها، وتعدّدت إنّياتها، فكانت واحدة كثيرة، وحدة في عين كثرة وكثرة في عين وحدة، فكانت عين الأضداد في الاعداد، فاختلطت الأمور، واشكل على الفكر الوصول، وخار العقول، وعسر الوصول،

١ . في بعض النسخ : العالمة .

٢. في يعض النسخ: ولايدٌ من واحد.

وتَعذَّر عليها الاطمينانُ إلى ذلك والقبول؛ وذلك لسرَيان العين الواحدة الموجودة، في مراتبها ومَرائيها المشهودة؛ إذ لاعين على الحقيقة إلّا حقيقة واحدة هي ذات الحق، والمراتب نِسَبُ تَجليًاتها، وهي التي غَمرتها بنورها، وعَمَرتها بتجلّيه وظهورها.

و تُسمّى بالواحد في اول مراتب تعينه، وبالعشرة في المرتبة الثانية، وبالمائة في الثالثة، وبالألف في الرابعة، وكلُّ حقيقة من هذه الحقائق المرتبية العددية كلية تحتوي على بسائط الواحد وهي تسعة؛ فمن الواحد من كونه متعيناً في اول مراتب تعينه - إلى العشرة بسائط الواحد؛ من كونه خارجاً عن العدد، ومنشئاً لحقائق عقودها، بمعنى أن الواحد عين الاثنين وغيرها. ا

و تسمّى في ثاني مرتبة الواحد اثنين وهو واحد وواحد جمعاً، و«الاثنان» اسم الهيئة الاجتماعية، وهي في مرتبتها حقيقة واحدة، و«الثلاثة» أيضاً كذلك واحد وواحد وواحد وهي تعين الواحد الذي هو هو في الكلّ.

[و] تسمّى ثلاثةً في ثالث مرتبه ظهوره وتعيّنه، وهي حقيقة واحدة وإن كانت هيئةً الجتماعية من آحاد.

اجتماعية من آحاد.

فالواحد من كونه داخلاً في مراتب العدد مسمى بجميع اسماء الاعداد بالغا ما بلغت : اثنان وثاني اثنين، وثلاثة وثالث الشلاثة، وأربعة ورابع الاربعة، وأي مراتب العدد كان ومن كونه خارج الاعداد وليس منها بل هو مبدؤها ومبدئها وموجدها ومنشئها وما [يكون] من [نجوى] ثلاثة إلا هُو رابعهُم والاختمسة إلا هو سادسهُم والاأدنى من ذلك والاكستر إلا وهُو مَعَهُم م وما قم الاعداد وليس منها بل هو مبدؤها عن سادسهُم والاأدنى من ذلك والاكستر إلا وهُو مَعَهُم م وما قم الاعداد وليس منها بلا عدن واحدة عبد أني ثاني مراتبها، فسمم من حيث التعين والتجلّي اثنين، وهكذا إلى ما لايتناهى، فما قم الا واحد يفصل في المراتب تجلّيه وتعيّنه وتذلّيه .

۱ . کدا .

٢. خبر ثان للواحد.

٣. الجادلة (٥٨) الآية ٧.

٤. خبر للواحد أي فالواحد . . . من كونه خارج الاعداد . . . تجلَّى .

ولا تحقق للعدد إلا بالمعدود؛ لأنه نسبة تعينية، فلا وجود لها إلا بالمتعين المعدود و هوالواحد الذي لاحقيقة إلا له، ولا تحقق للتعين والتعدد والتجلّي واللاتعين واللاتعدد واللاتجلّي إلا به، فافهم إن كنت تفهم، والله ما اظنّك تفهم إلا أن يشاء الله ربُّنا، وَسِع ربّنا كلَّ شيء علماً ورحمةً وَجُوداً وحُكماً.

فإن تجلّى في احديته الغيبية العينية الذاتية ، بطنت فيه الاعدادُ غيرُ المتناهية كبطون النصفية والثُلثية والربعية وغيرها من النسب العددية إلى ما لايتناهى ، كان الله ولاشيء معه ، فإنّ هذه النسب غير المتناهية في الواحد غير متمايزة ولا وجود لها إلا بالمتعدّد والمعدود الذي كانت فيه احديثُ مستهلكةُ الاعيان .

و إن تجلّى في مراتب تعيّنه وتعدّده، أظهر الأعداد وأوجد الآحاد وأنشأ الأزواج والأفراد، وذلك بالتنزّل والتجلّي والتعبيّن والتَدَلّي، وما ثَمَّ إلا هو، فهذا سرُّ إنشاء الواحد العدد، وتفصيل العدد الواحد الاجدّ.

قال-رضي الله عنه-: «فإن كان كل مرتبة حقيقة واحدة كالنسعة مثلاً والعشرة إلى أدنى وإلى أكثر إلى غير النّهاية ( عالمي " مجموع » .

يعنى - رضي الله عنه -: التسعة والعشر والمائة والالف وغيرها من العقود، كل عقد عقد منها حقيقة واحدة متميزة عن غيرها، مسماة بغير اسم الآخر، وتتضمن غير ما يتضمن الآخر، لاشك في أحدية حقيقتها، وهي أحدية الجمع المعين، ومجموعيتها اعتبار ذائلاً على حقيقتها العددية الخصيصة بهذا المجموع، فالاسم اسم الهيئة الجمعية، والاحدية الحقيقة والعين.

قال \_ رضي الله عنه \_: "و لا ينفك عنها اسمُ "جميع الآحاد" ؛ فإن الاثنين حقيقة واحدة، والثلاثة حقيقة واحدة بالغا مابلغت هذه المراتب، وإن كانت واحدة، فما عين

١ . في بعض النسخ: فإنَّ كلِّ مرتبة من العدد حقيقة.

٢ . قي بعض النسخ: إلى غير نهاية.

٣. جواب الشرط، و حذف العاء منه جائز عند بعضهم إذا كان جملة اسميةً.

٤ ، في بعض النسخ : اسم جمع الآحاد .

واحدة، فما عين واحدة منهنّ عينَ مابقي، والجمع لا ياخذها.

يعني\_رضي الله عنه\_: لاينفكٌ عن هذه الحقيقة الواحدة جمعُ آحادها المعيَّنة.

قال: «فنقول بها منها» يعني: نقول باحدية تلك الحقيقة منها أي من الحقيقة هي هيئة اجتماعية من الحقيقة . هي هيئة اجتماعية من آحاد معيَّنة . «و نحكم بها عليها» أي بالأحدية على الحقيقة .

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَقَدْ ظَهُر ۗ فَي هَذَا الْقُولُ : عَشَرُونَ مُرْتَبَةٌ ۗ ٥ .

فَضَرَب لما ذكر مثلاً: إن كان في القول عشرون مرتبة ، فقد ظهرت حقيقة احدية جمعية من عشرين من الآحاد، وهذه الحقيقة وإن كانت أحدية جمع هذه الآحاد المعينة ، ولكنها حقيقة واحدة من حيث المسمى الظاهر وهو الواحد في هذه الهيئة الجمعية المعينة ، ف عشرون اسم لحقيقة هيئة جمعية أحدية - كالاسم العلم لهذا الجمع المعين ظهرت في مرتبة العشرات، وأمّها الذركيبية العددية أربع ، وبسائطها التركيبية النسبية لانهاية لها ، فافهم .

قال رضي الله عنه: ﴿ فقد دخلها التركيب \* .

يعني: إذا قلنا: «عشرونَ مرتبة وقل قلنا في حقيقة مرتبة واحدة: إنها مركبة من عشرين مرتبة ، فاشتملت هذه المرتبة - الواحدة المسمّاة بعشرين - على حقائق بسائطها ، فإذا اشرنا إلى الحقيقة العشرينية ، قلنا: حقيقة واحدة ؛ لكونها ليست عينَ ما بقي فإنك تُسمّي ما بقي باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد باسماء غير العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد بالعرب ، وكذلك ما قبل هذا العشرين ، وكذلك ما قبل هذا العقد بالعرب ، وكذلك ما قبل هذا العقد بالعرب ، وكذلك ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل بقرب ، وكذلك ما قبل هذا العقد بالعرب ، وكذلك ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما قبل ما قبل ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما قبل ما قبل ما قبل ما قبل هذا العرب ، وكذلك ما قبل ما

١ . في بعض النسخ: قالجمع ياخذها.

٢. في بعض النسخ: فيقول بها منها و يحكم.

٣. في بعض النسخ: قد ظهر. بدون الواو.

في بعض النسخ: عشرون مراتبة.

ه. بين الشارح و المحقق القيصري في تفسير هذا المتن اختلاف؛ فإنّ الشارح حمله على المثال، و أنّ اعشرون المبتد و «مرتبة» مرفوع خيره و الجملة مقول «القول»؛ و فاعل اظهر اضمير راجع إلى «ما ذكر» مثلاً. و أمّا المحقق القيصري فجعله فاعل «ظهر»، و «مرتبة» منصوب على التميز، و المراد من «هذا القول» هو القول بان كل مرتبة حقيقة أي لازم هذا القول هو تحقق عشرين مرتبة للاعداد. فراجع شرح الفصوص للقيصري ص٥٥٨ و خلاصة الاختلاف هو الل «عشرون» فاعل «ظهر» كما عليه القيصري أو مقول القول كما عليه الشارح.

### • ٣٥/ شـرح فصـوص الحكـم

حقيقة منها واحدة في حقيقتها؛ فتقول في بسائط تحتَ عقد العشرين ـ مثلاً ـ : تسعةً عَشَر، وثمانيةً عشر، وسبعةً عشر، إلى الواحد، فتُعيِّن قولَك؛ «عشرون».

فتحقَّى انَّ الحقيقة الاحدية الجمعية المسمَّاة بعشرين وإنكانت مرتبة واحدة فإنَّها احدية جمع، والواحدَ من كونه واحداً لا يكون جمعاً، إذ الجمع آحاد مجموعة، فكل عقد عقد من هذه العقود وحقيقة حقيقة من الحقائق العددية، ياخذها الجمع، ويدخلها التركيب. قال رضى الله عنه : «فَما تنفك تُثبت عين ما هو منفى عندك بعينه» .

إذا قلت: «عشرين» فقد اثبت العدد ونفيت الأحدية، وإذا قلت: «مرتبة» او «حقيقة فقد اثبت أحدية حقيقة العقد المعين ونفيت العدد؛ لعدم توقف أحدية الحقيقة اوالمرتبة اوالعقد على تعقل العدد إذ ذاك، فانت إذن ماتنفك عن نفي ماتشبت من وجهين واعتبارين مختلفين؛ فإن العدد إذ ذاك، فانت إذن ماتنفك عن نفي ماتشبت من العقود العددية - منفي عن احدية الحقيقة من حيث كونها احدية جمع معين، وكذلك تثبت في كل عقد عدد معين احدية هي منفية عن العدد من كونه عدداً، فإذا عينت فقد عينت عقداً واحداً على جملة اعداد مجموعة، فهو عقد واحد مشتمل على آحاد عدة معينة متناهية، والتناهي لم يدخل إلا من كونه عقداً معيناً، والاحدية من كونها منشئة بذاتها لهذه العقود المعينة فوقها وتحتها محيطة بها ﴿وَالله مِن وَراتِهِم مُحيط﴾ ، ﴿مَاليكُونُ ] مِن نَجوَىٰ ثَلاثَة إلا هُوَ رابِعهُم وَ لا خَمسة إلا هُوَ سادِسُهُم﴾ وما ثم إلا هو، فافهم.

عَلَى رضّي الله عنه .. : «و مَن عَرَفٌ ما قرّرناه في الاعداد [و أنّ نفيها عين إثباتها، ] عَرَفُ انّ الحقّ المنزَّهُ هو الخلق المشبّهُ».

يعني رضي الله عنه : أنّ الواحد من كونه منشأ للاعداد بذاته المتعبّنة في مراتب عِدَة مسمّي كثيراً ملاحظة للتعدّد، فالتعدّد نعت لتعيّن الواحد في مراتب متكثّرة،

١. في بعض النسخ: عبدك لذاته.

۲ . البروج (۸۵) الآية ۲۰ .

٣. الجادلة (٥٨) الآية ٧.

في بعض النسخ : علم أنَّ الحقّ.

لانعت للواحد من حيث هو واحد.

فانقسم نظر الناظرين في العالم على قسمين:

منهم: من اقتصر على ملاحظة الكثرة والتعدّد والتعيّنات، فسمَّى كلَّ هيئة اجتماعية من ظهور الواحد وتعيينه في مراتب عدة [باسم]، فسقال: اثنان، وثلاثة، وأربعة، وخمسة، وستة وغير ذلك، كما نقول: عقل، ونفس، وطبيعة، وهيولي، وصورة، وجسم، وفلك، وكوكب، وسماء، وارض، مع أنّ الاثنين واحد وواحد، والثلاثة واحد وواحد، والثلاثة واحد وواحد فير دلك الاربعة والخمسة والسبعة وغير ذلك إلى مالايتناهي، فما ثمَّ إلا واحد غير متناهي التعين والظهور، وتنوعهما في مراتب معقولة لاتحقّق لها من حيث هي مع قطع النظر عن الواحد المتعيّن فيها وبها.

والقسم الآخر كشفوا الامر على ماهو عليه في نفسه عندا لحق وفي علمه، فقالوا: ليس إلا واحد تنوع ظهوره وتعينه في مراتبهما المعقولة، والمراتب والظهور والتعين كلها نسب للواحد ولا تحقق لها إلا بالواحد وفيه، فافهم، فما ثم إلا حقيقة واحدة محققة في ذاتها وحقيقتها، وتحققت وتعينت في العقل متكثرة متعددة، ليس شيء منها في الحقيقة محققا، والمحقق هو الحق الواحد تحقق لك بوجوده متعينا في العدد والكثرة، فاظهر تعينات وتجليات وتنوعات وجمعيات واحديات بالعرض، فهي لاتقدح في أحدية الواحد إن امعنت النظر وانعمت، فافهم؛ فإنه عال غال، والمتحقق به اعلى وأغلى، والله الملهم والمفهم.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَ إِنْ كَانَ قَدْ تَمَّيُّرُ الْحَلْقَ مِنَ الْحَالَقِ».

يعني: ان الحق من كونه خلقاً ليس هو الخالق من كونه خالقاً، فإن تميز الخالقية عن المخلوقية ظاهر كتميز الكثرة عن الاحدية، والزوجية عن الفردية، ولكن العين في الزوج والفرد والواحدالاحدوالكثير المتعدّد عين واحدة، والعين في مرتبة الاحدية واحدة احد، وفي الظهور في مراتب تعيينه متعدّدة عدد، فالتعدّد والتعيّن في مراتب العدد، للوجود الحق الواحدة والاحدية.

«فالامر الخالق المخلوق» سميّته واحداً احداً، وحقاً خالقاً في أول مراتب تعينه الاحدية والواحدية، وفي ثانيها اثنين، وفي ثالثها ثلاثة ، وغيرها، من شأن ذلك الواحد الحق المتعيّن الظهور احدياً حقاً وكثيراً خلقاً، وهو المسمّى بسائر الاسماء حقاً وخلقاً، فافهم ما أشار إليه الشيخ العارف المحقق، أبوالحسين النوري رضي الله عنه لطّف نفسه فسمّاه حقاً، وكثّف نفسه فسمّاه خلقاً، فاثبت مع إثبات كونه حقاً في لطافته خلقاً في كثافته معاً؛ إنّ الحقيقة الذائية الإلهية، لها أن تظهر حقاً خلقاً، إلها مالوها، رباً مربوباً؛ فإنّ الحقيقة الذائية الإلهية، لها أن تظهر حقاً خلقاً، إلها مالوها، رباً مربوباً؛ فإنّ الحقيقة الطلقة في عينها تتساوى نسبة التعيّن إليها من حيث هي ؛ لتساوي اقتضائها الذاتي لهمامعاً، فالأمر الخالق هو المخلوق «والأمر المخلوق الخالق» طرداً وعكساً.

قال - رضي الله عنه -: «كلُّ ذلك من عين واحدة ، لا ، بل هو العين الواحدة الا هو العين الواحدة الهيون الكثيرة . ﴿ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا آبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ ﴾ " والوالد عين ابنه ، فما رأى يَذْبَح سوى نفسه ، وفداه بذبح عظيم ، فطهر بصورة كَبْشِ مَن ظهر بصورة إنسان . وظهر بصورة ولد " ، لا ، بل بحكم ولد مَن هو عين الوالد ﴿ وَ حَلَقَ مِنْها رَوْجَها ﴾ " ، قما نكح سوى نقسه أفمنه المياجة والولد ، والامر واحد في العدد " .

يعني \_رضي الله عنه\_: أنّ الوجود الواحد الحقّ الواحد المتعيّن في الإنسانية المطلقة ، المسمّى إبراهيم في إبراهيم ، والوالد هو المسمّى \_ من حيث تعينه في إسحاق أو إسماعيل كذلك ، وكذلك المتعيّن في صورة آدم المسمّى بآدم هو المتعيّن في صورة آدم المسمّى بآدم هو المتعيّن في صاحبته المسمّاة بحواء ظهر ذلك الوجود الحق الواحد في مراتب عِدّة بصور مختلفة ، وصيّغ مفترقة ومؤتلفة ، فسمّي في كل مرتبة مرتبة وتعيّن تعيّن باسم غير

١ . ف: تعيينه .

٢. في يعض النسخ: الواحد.

٣. الصافات (٣٧) الآية ١٠٢.

٤. في بعض النسخ: الولد عين أبيه.

٥. في بعض النسخ: و ظهر يصورة لايحكم ولد.

النساء (٤) الآية ١.

٧. ف: مفرَّقة.

الآخر، فمنه الصاحبة، والوائد، والولد، والزوج، والفرد، والواحد والعينُ واحدة، وهو الوجود الحق الذي لاتحقُق إلا له في كل متحقّق معيَّن، مع أنّه من كونه متعيّناً بكذا، مسمّى بكذا غيرُ المتعيِّن بتعيِّن غيرِه وغيرُ مسمّى باسم غيرِه، فالمسمّى بَعلاً من حيث تعيّنه يَنكح نفسه من كونها متعيَّنة في صورة صاحبته، وكذلك المتعيِّن في صورة إبراهيم متعيِّن بصورة ولده الذي اراد ذبحه، وهو الظاهر بصورة الذبح العظيم.

قال رضي الله عنه .: «فمَنِ الطبيعة؟ ومَنِ الظاهر فيها وما رايناها نقصت بما ظهر منها، ولا زادت بعدم ماظهر؟ وما الذي ظهر غيرُها؟ في ماهي عينُ ماظهر؛ لاختلاف الصور بالحكم عليها؛ فهذا حار يابس، وهذا بارد يابس، فجمَع بالبُس، وأبان بغير ذلك، والجامع الطبيعة».

يعني - رضي الله عنه -: كما أنّ الطبيعة حقيقة واحدة فإنّها تختلف بعينها وصورها بحسب المادّة، فتقبل الحكم عليها بالاضداد، فيقول: إنّ طبيعة كذا باردة يابسة، وطبيعة كذا حارة يابسة، وطبيعة كذا حارة يابسة، وطبيعة كذا باردة رطبة، فتكون الطبيعة في الاضداد عينها، فتجمعها بحقيقتها وهي تحقيقة واحدة من شاتها الظهور في الاضداد اعياناً متضادة من حيث التعبن والظهور، وهي من حيث كليّتها حقيقة واحدة جمعية معقولة مقولة على كثيرين متضادة في مراتب كثيرة، والاضداد المختلفة من كونها اضداداً لاتجتمع في مادّة تقبل هذه الصور المتضادة وليس تعبنها باحدها أولى من تعينها بغيرها، وكذلك الطبيعة الجامعة بحقيقتها لكلّ منها، فإنّها عين الكلّ، وكذلك الهيولى، اعنى المادة.

قال\_رضي الله عنه\_: «لا، بل العينُ الطبيعة "».

يعني رضي الله عنه : العينُ المُظهِرة لصور الأضداد في المَادّة القابلة لها عينُ صورها، عين المادّة، فإنّ الكلّ في الكلّ ومن الكلّ.

١ . في بعض النسخ: و مُن الظاهر منها؟

٢. في بعض النسخ: و ما هي عين ما ظهر.

٣. في يعض النسخ: الطبيعية.

قال رضي الله عنه : «فعالم الطبيعة صورٌ في مرآة واحدة، [لا]، بل صورةٌ واحدة في مرايا مختلفة».

يعنى - رضي الله عنه -: أنّ الطبيعة حقيقة واحدة، قابلة لظهور الصور المختلفة فيها مختلفة بموجب حقائقها؛ فإنها بحسب الجميع، فمالها حسب معين يوجب تعين الكلّ واحداً معيناً، فيظهر كلّ من الاضداد فيها بصورتها كظهور حقائق العالم في مرآة الوجود الواحد الحق بموجب خصوصياتها المتكثّرة المختلفة المتباينة والمتماثلة وبمقتضى حقائقها، وهذا مشهد الكُمَّل، ومشرب المحقّق الراسخ المكمَّل، أو الطبيعة صورة واحدة في مرائي مختلفة كعكس ما ذكرنا من المشهد، كظهور الوجود الواحد الحق في أعيان الآشياء بحسب خصوصياتها، وهو مشهد الجمهور من أهل الكشف والشهود من اعيان الآشياء بحسب خصوصياتها، وهو مشهد الجمهور من أهل الكشف والشهود من المتقدّمين رحمهم الله.

و الحقّ أنّ الامرين صادقان في حالة والحدة، وموجبان الحيرة العظيمة في مرتبة الفكر عند العقلاء الوارثين للحقائق بموازين الفكر والنظر العقلي.

قال - رضي الله عنه -: «و إذا كان في مزيد علم فليس إلا من حكم الحلّ، والحلُّ عين المين الثابتة، فيها يتنوع الحقُ في المجلى ، فتتنوع الاحكامُ عليه، فيقبل كلَّ حكم، وما يُحكم عليه إلا عينُ ما تجلّى فيه، ما ثمَّ إلا هذا».

يعني ـ رضي الله عنه ـ: أنَّ زيادة علم العارف المحقِّق في المشهدين جميعاً عائدة إلى

١. ف: والحمدلله.

٢. في يعض النسخ: و إن كان.

٣. في يعض النسخ: فيها ينبوع الحق ... فينبوع الاحكام.

العين الثابتة التي ظهر فيها الوجود الواحد الحق بحسبها، أو ظهرت الأعيان الثابتة فيه بحسبها أيضاً كذلك، إذ لاحيثية ولا خصوصية للوجود الحق، كما قرّرنا مراراً، فهو حقّ كلّ حقيقة، وبه تحقّقت الاعيان في حقائقها باحكامها وخصائصها وآثارها.

قال\_رضي الله عنه\_:

«فالحقّ خلق بهذا الوجه فاعتبروا و ليس خلقاً بذاك الوجه فادّكروا»

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الوجود الواحد الحق - من كونه متعينًا في مرتبة الألوهية - هو عين الله، فهو - بحسب الله وبحسب الصورة الأحدية الجمعية الإلهية - نيس خلقاً مخلوقاً، بل خالق المخلوقات، موجد الموجودات، فليس هو هي، ولا هي هو هما للتراب وربّ الأرباب؟ فادكر ، و لا تُحلّط بين المراتب، ولا تَخبِط خَبُط عَشواء في الحقائق والمذاهب.

ثم الوجود الواحد الحق من كونه متعيثاً في المرتبة الخلقية المنفعلة والأعيان المتأثرة الكونية، قابلاً لصور الأكوان - خلق ليس حقاً كذلك، ولكن الوجود الحق الواحد المطلق من كونه قابلاً لصور الحقيقة الإلهية، وقابلاً أيضاً لصور الحلقية - عين الحق والخلق، فهو فيهما معاً حق وخلق، فيصدق من حيث هذا الوجه وضع كل منهما \_ أعني الحق والخلق وحمل الآخر عليه. فاعتبر هذه الاعتبارات كلها، ولا تُطلق القضايا إلا بوجوهها المعتبرة، ولا تغفل عن الحقيقة الوجودية المطلقة الظاهرة في المراتب كلها، إن شاء الله تعالى.

قال ـ رضى الله عنه ـ :

«مَن يَدرِ ما قلتُ ، لم تُخذَل بصيرتُه وليس يَدريه إلا من له بصسسرُ جمعٌ وفرق، فإن العين واحدة وَهي الكثيرة لا تُبقي ولا تَذَرُ»

وعين الوجود الحق واحد، ولا تحقُّق إلا له في عينه كما عرفت؛ فما ثُمَّ إلا هو، تعيَّن في مرتبة الجمع واحداً إلهاً، وفي مرتبة التفرقة كثيراً خلقاً، والوحدةُ والكثرة، والجمع والفرق، والحق والخلق، والإطلاق والتقييد، والتعيّن واللاتعيّن، والظهور

١ . م: وإنَّ.

والبطون نِسُب نفسيَّة له، ولا تحقُّق لها بدونه؛ فما ثُمَّ موجود إلا هو.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «فالعلي لنفسه هو الذي يكون له الكمال الذي يَستغرق به جميع الأمور الوجودية والنسب العدمية بحيث لايمكن ان يفوته نعت منها، وسواء كانت محمودة عرفاً وعقلاً وشرعاً، او مُلمومة عرفاً وعقلاً [و شرعاً] وليس ذلك إلا لمسمّى «الله» خاصة».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ العلوّ الذاتي الحقيقي - الذي ليس بالنسبة والإضافة - ليس إلا للذات المسمّاة بالاسم «الله» في إنّ هو المشحقّة في جميع المراتب والنسب والظهورات والتعينّات بوجوده، فإنّ الذات المتعينّة بالتعين الأول حقيقة الحقائق، الظاهرة بالإنسان الكامل الحقيقي الواحد الازلي الأبدي هو المسمّى بالاسم «الله» خاصة، وهو الاسم الأعظم لذات الله، تعالى - الذال على احدية جمع الجمع الكمالي الذاتي، فعسمّى «الله» تعالى - من حيث إنّه متعين بالحقيقة الإنسانية الكمالية الكمالية الكمالي الذاتية - مستغرق جميع الذوات الموجودة والنسب العدمية المفقودة والافعال والاخلاق والنعوت والصفائ الملاومة والمحمودة بحيث لا يخرج شيء اصلاً عن والاخلاق والنعوت والصفائ الملاومة والمحمودة بحيث الكمالات الإلهية؛ فإنّ الله هو المتكثر في هذه الكثرة؛ فإنّه يتعالى عن الظهور بما يناقض الكمالات الإلهية؛ فإنّ الله احدية جمع جميع الكمالات الإسمائية المؤثرة والحقائق الفعالة الوجودية لاغير.

قال ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ وَ أَمَّا غَيْرَ مُسمَّى الله خَاصَةٌ ۚ لَـ مَا هُو مَجلَى له أو صورة فيه ـ فإن كان مجلى له ، فيقع التفاضل ـ لابدّ من ذلك ـ بين مَجلى ومَجلى » .

يعنى: كلُّ عين عين من اعيان العالم، فإنَّه مرآته ومُجلاه، يتجلَّى فيه وجودُه، فيتأتّىٰ للمُشاهد شهُودُه.

قال \_رضي الله عنه\_: ﴿ وَإِنْ كَانَ صُورَةً فَيْهُ، فَتَلَكُ الصَّورَةُ عَينَ الكمالُ الذَّاتِي \* ؛

اف: الذرات.

٢. ليست لفظة اخاصة ا في النسخ المعتبرة.

٣. في بعض النسخ: كمال الدائي.

لأنَّها عين ما ظهرت فيه . قالذي يسمَّى الله ﴿ هو الذي لتلك الصورة! .

قال العبد: يعني: ان الصورة الإنسانية الكمالية الذاتية الإلهية هي صورة الذات المسماة باسم الله، وتلك الصورة هي التي تستغرق جميع الصور المعنوية الغيبية الاسمائية الفعلية المؤثرة والعينية الكونية المتأثرة المظهرية، وجميع الصور الروحانية العقلية والنفسية، وجميع الصور المثالية الجبروتية البرزخية، والطبيعية الفلكية والعنصرية، السماوية والارضية، والنسب الإضافية العدمية، فإن العالم بكماله وتمامه صورة تفصيل هذه الصور الإنسائية الكمالية الجمعية الذاتية، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَ لَا يَقَالَ : هِي هُو ، وَلَا : هِي غَيرُهُ ٩ .

يعني: أنّ هذه الصورة صورة للذات المسمّاة بـ «الله» تعالى، وصورة الشيء ليست هي المتصورة بتلك الصورة، فالصورة لاتعطي إلا مدلول لفظ «الصورة» وإن كانت صورة احدية جمعية ؛ فإنّ العقل يفرّق بين الصورة وبين ذي الصورة. ولا يقال أيضاً: إنّها غيره من جميع الوجوه، فإنّها صورة ذاتية، لا تنفك عن مسمّى الله تعالى.

قال - رضي الله عنه -: «و قد أشار أبو القاسم بن قسي في خلعه [إلى هذا بقوله:] إنّ كل اسم إلهي يُسمّى بجميع الاسماء الإلهية ويُنعت بها. وذلك هناك ان كل اسم بدلّ على الذات وعلى المعنى الذي سيق له ويطلبه، فمن حيث دلالته على الذات له جميع الاسماء».

يعني ـ رضي الله عنه .. : أنَّ الاسم ـ من حيث ما يدلّ على الذات ـ عينها فله مالها ، فيسمّى ويُنعَتُ بجميعها ، كهي له ، هو هي من هذا الوجه .

قال\_رضي الله عنه ..: «و من حيث دلالته على المعنى الذي يتفرد به ، يتميّز عن غيره، كالربّ والخالق والمصور إلى غير ذلك . فالاسم المسمّى من حيث الذات ، والاسم غير المسمّى من حيث ما يختص به من المعنى الذي سيق له».

١ ، في يعض النسخ: لمسمَّى الله ،

٢. في بعض النسخ: يتسمّى،

<sup>4.</sup> في يعض النسخ: يتفرديه،

قال العبد: مذهب ابن القسي - بفتح القاف وتخفيف السين وتشديد الياء من أكابر شيوخ المغرب مشهور معتبر، كان قبل الشيخ رضي الله عنه -: أنّ أيّ اسم إلهي أخذت من الأسماء الإلهية - كالربّ والخالق والهادي والمصور وغيرها - فوضعته مبتدأ، وأنّ الاسم «الله» وسائر الاسماء الإلهية تَحمل عليه خبراً جمعاً وفرادى، كما ذكرنا، فتذكّر. وخَلعُه كتاب من تصانيفه، اسمه: «خَلعُ النّعلين» شرحه الشيخ رضي الله عنه.

و قال: "إذا فهمت أن العلي ما ذكرناه، علمت أنه ليس علو المكان ولا علو المكانة، فإن علو المكانة يختص بولاة الأمر كالسلطان والحُكّام والوزراء والقُضاة وكل ذي منصب، سواء كانت فيه أهليّة ذلك المنصب أو لم تكن، والعلو بالصفات ليس كذلك؛ فإنّه قد يكون أعلم الناس يتحكّم فيه من له منصب التحكّم وإن كان أجهل الناس. فهذا علي بالمكانة بحكم التيم، ما هو علي في نفسه، فإذا عُزل زالت رفعته، والعالم ليس كذلك؟

يعني ـ رضي الله عنه ـ أن أعلى عبر التب العلو هو العلو الذاتي ـ كما صر ـ ودونه علو الصفات، كالعلم والقدرة وغيرهما، فمن كان أعلم، فهو أعلى بصفة العلم، وفي هذا العلو لا يكون الموصوف والظاهر به عليا بالتبع، بل بالصفة النفسية، وقد يكون عليا بالذات والصفة والمكانة والمكان، ويختص به الرب تعالى؛ فإن له أعلى المكانات والمراتب وأعلى الأماكن ـ كالعماء والعرش ـ واعلى الصفات وهو الاحدية الجمعية الإلهية؛ والإنسان الكامل منه أوفر حظ ونصيب، كإدريس المالي مشلاً وفياته من اعلم العلماء، وهو على الصورة الذاتية، وله مكانة النبوة وقد رفعه الله ومكاناً على أحمد الله وكياناً عن جُمعت له هذه الحقائق.

١ . في يعض النسخ : فإذا .

٢ . في بعض النسخ : فيه أهلية لذلك .

٣. مريم (١٩) الآية ٥٧.

# [٥] «فَسُّ حَكَمَةً مُهَيَّمِيَّةً ' في كَلَمَةً إبراهيمِيةً»

قد ذكرنا سبب إسناد حكمة التهيُّم إلى كلمة إبراهيم اللِّيد .

قال ـ رضي الله عنه ـ: «إنّما سمِّي خليلاً؛ لتخلُّله وحصرِه جميع َما اتّصف به الذات الإلهية. [قال الشاعر:

«قد تخلَّلَتْ مسلك الروح مني وبه سمِّي الخليلُ خليسلاً]»

يعني ـ رضي الله عنه ـ : لمّا قَامَتِ الصّهَاتِ والأسماء الإلهية بإبراهيم، وقام بحق مظهرياتها حق القيام، فاتصف بجميعها، فتخلّل حضراتها، وسرّت الصورة الإلهية بحقائقها في ذات إبراهيم وحقائقه فتخلّلته، وكذلك سرّت الحبّة الإلهية الذاتية في جميع حقائقه ، وسرت محبّته أيضاً في حقائق الحضرات، فسمّي خليلاً، فعيلاً ، عمنى فاعل وبمعنى مفعول.

قال رضي الله عنه : «كما يتخلّل اللونُ المتلّونُ، فيكون العرضُ بحيثُ مُ عوهره، ما هو كالمكان والمتمكّن».

قال العبد: إذا تَداخل جسمان أو اجتمعا، فإن كانا كثيفين كالمكان والمتمكِّن،

١. حكمة مهيمنية.

٢. في بعض النسخ: إنَّما سمَّى الخليل خليلاً.

٣. ف: حقائق ذاته.

٤. ف: فعيل،

٥. اي: في مكان جوهوه.

فلاسراية لإجزاء احدهما في الآخر، فلا تخلّل وإن كان احدهما لطيفاً والآخر كثيفاً ، مركى اللطيف في الكشيف، وتخلّله بحسب لطف اللطيف وتخلّل اجزاء الكشيف وتناسبه ما ، وإن اجتمع لطيفان وتناسبا في اللطف والرقة ، كانت السراية اقوى والتخلّل أشد واوفى ، وإن اتفق ان تكون معهما حرارة غريزية تناسبية في كل منهما لكل منهما ، ملزمة لانحلال احدهما في الآخر وتخلّله ، اشتد السريان وقوي التخلل ، فادى إلى اتحاد هما بحيث يكونان شيئاً واحداً لايتميز احدهما عن الآخر ، وفي السراية والتخلل والاتحاد يقع التفاوت بحسب قوة اللطف والرقة والمناسبة بين المتخلّلين ، وهذا في الأجسام وفي الجواهر .

و امّا الاعراض فإن كانت من اللوازم الجوهرية الذاتية، فإنّها تكون بحيث جواهرها كالرطوبة والرقة للماء، والحرارة واليبوسة للنار، وإن كان العرض غريباً ليس ذاتياً للجوهر فبالوساطة الجوهرية الجامعة بينهما، كتخلّل اللون الغريب في جوهر غير ذي لون إنّما يكون بواسطة جوهر لطيف متلون بذلك اللون الغريب، فيسري به اللطيف المتلون في ما لالون له، فإذا سرى اللطيف في جوهر ما لالون له، فعاد متلوناً بذلك اللون، وكلُّ اللطيف، بقي العرض الغريب في جوهر ما لالون له، فعاد متلوناً بذلك اللون، وكلُّ هذا ضربُ مثل لما من الحق في الحلق ولما للحق من الخلق، وإذا كان الامر في الاجسام على هذا الوجه، ففي الروحانيات يكون اتمَّ واعمَّ، وكذلك الجواهر والاعراض، وذلك بحسب القبول والتناسب والنفوذ، وكذلك سريانُ أحكام الحقائق والمعاني والنسب بعضها في البعض بواسطة الوجود الجامع بينهما بحسب شدة المناسبة وقود الجامع بينهما بحسب شدة المناسبة وقود المجتمة بين المتخلّل والمتخلّل والمتخلّل.

فلمّاناسبت مظهريةُ الخليل للره لتعيَّن الحق فيه وبه من جميع الوجوه أو أكثرها بحسب مرتبته ومقيام مظهريته للحق الذي هو ربّه، سرى كلّ منهما في الآخر سراية كلّيةً في لا إبراهيمُ أبراهيمُ في محبّة ربّه أو في ربّه؛ فظهر في هوية إبراهيم إنّيّةُ الحق، وكذلك يتخلّل إبراهيمُ

١ . ف: تخلخل.

۲. ف: يعني.

في الحضرات الإلهية، فقام بجميع المظهريات الإلهية الاسمائية على الوجه الاتمّ، وظهرت فيه وبه ومنه أيضاً حقائقُ الحضرات بالظهور الاكمل الاعمّ، فاتّخذه الله خليلاً، وهذه الحُلّة كسراية العرض بالجوهر اللطيف في الكثيف، حتى يكون بحيثُ جوهره.

و نذكر أقول الخليل الله الشع لنا. أو كما يقولون له، فيقول: إنّما كنت خليلاً من فيقولون له: انت خليل الله الشع لنا. أو كما يقولون له، فيقول: إنّما كنت خليلاً من وراء وراء وراء والحلّة المحمّدية افضل واكمل، ونظيره سراية اللطيف المناسب في مثله لطافة ومناسبة بالحرارة المعتدلة، الحبية، الملزمة لكمال تخلّل احدهما في الآخر، وانحلاله، حتى يرتفع التمايز ويتحد الخليلان كما ينحل ويتخلّل الأبوان في الصنعة وهما العيان والعروس المطهّران المشبتان المحلولان اذا مزجناهما على ميزان العدل، والزمناهما الطبخ الطبيعي، فإنّهما ينحل كل منهما في الآخر انحلالاً لامفارقة بعده ولا يطير احدهما دون الآخر، فيكون احدهما عين الآخر، كما قال تعالى: ﴿الله وَ وقال ﴿مَن يُطِع الرّسُولُ قَلَد أَطاع الله ﴾ وقال ﴿مَن يُطع الرّسُولُ قَلَد أَطاع الله ﴾ وقال : «هذه يدالله» وأشار إلى يده ﴿وَ مارمَيت إذرمَيت وكان وأهر المن يده ﴿وَ مارمَيت إذرمَيت وكان الله وأسار إلى يده ﴿وَ مارمَيت إذرمَيت وكان والمرمى في فافهم.

قال \_ رَضي الله عنه \_: «أو لتخلّل الحق وجود صورة إبراهيم اللله وكلُّ حكم يصح من ذلك؛ فإن لكل حكم موطناً يظهر فيه لايت عدّاه؛ ألا ترى الحقَّ يظهر بصفات المحدثات، واخبر بذلك عن نفسه، وبصفات النقص وبصفات الذمّ؟ ٩

يعني ـ رضي الله عنهـ: أنَّ الحق ـ من حيث تعيَّنه بوجموده في صورة إبراهيم ـ

١. م: يدكر،

۲. كذا. و لعلّه: من قراء و رواء.

٣. التوبة (٩) الآية ٢٢.

٤ . النساء (٤) الآية ٨٠ .

ه . الأنفال (٨) الآية ١٧ .

يُضاف إليه جميعُ ما يضاف إلى إبراهيمَ من صفات المخلوق، ولايُتعدَّى إليه في الصورة الإلهية الأزلية، فإنه -تعالى -اخبرنا انه ينادي، ويَمكُر، ويستهزئ، ويَسخَر، ويَمرُض، ويجوع، ويظما، على لسان الصادق الذي ﴿ما يَنطقُ عَنِ الهَوَى \* إن هُوَ إلاوَحيٌ يُوحَى ﴾ وذلك بظهوره وتعينه في إنية العبد، بوجوده الحقُّ، كما علمت، فاذكر.

و قوله: "و كلّ حكم يصح من ذلك؛ فإنّ لكلّ حكم موطناً يظهر فيه لا يتعدّاه» يريد مرضي الله عنه أنّ انضياف أصناف الأحكام والأحوال والأخلاق والأفعال والأسماء والنعوت الخلقية - التي تُوهم النقص، وتوجب الذمّ في مرتبة العقل والشرع أو العرف إلى الجناب الإلهي بالأصالة - كما ذكرنا - ليس إلا من حيث تعينه بالوجود في عين هذا العبد الذي به وفيه ظهرت تلك النقائص، لا من حيث هو هو، ولا من حيث موطن آخر، فإنّ موطن الدنيا وظهور الوجود الحقّ بالعبيد في الدنيا يوجب ذلك، وعامتها منتفية عن العبد أيضاً في الذار الإخرة والمواطن الجنائية، فافهم.

قال-رضي الله عنه ـ: «الاترى المخلوق يظهر بصفة الخالق؟ من أوكها إلى آخرها وكلُّها حق له، كما هي "صفات المعدّات عن المحق»

يعني - رضي الله عنه -: أنّ صفات المحدثات - من حيث تعين الوجود الحقّ بالمحدثات وفيها بحسبها - ينضاف إليه جميع صفات المحدثات وافعالها وآثارها، وهي حق له استحقها من حيث تعينه وظهوره فيها وظهورها ووجودها به، ولان الوجود، له صلاحية الظهور بها وإظهارها، وذلك مقتضى حقيقته، وكذلك من حيث هذا الوجه، وباعتبار أنّ حقائق المحدثات وأعيانها الثابتة في العلم الذاتي الازلي هي شؤون الحق ونسبه الذاتية - الذي هي فيه هو لاغير - يثبت أيضاً كذلك للمحدثات جميع الاسماء والصفات والنعوت والنسب التي للحق من أولها إلى آخرها، وهي حق له من هذين الوجهين، فافهم.

١ . النجم (٥٣) الآيتان ٣-٤.

٢. في بعض النسخ: بصفات الحق.

٣. الضمير للقصّة و الشان.

قال \_رضي الله عنه\_: ﴿ ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ فرجعت إليه عواقب الثناء من كل حامد ومحمود. ﴿ وَ إِلَيْهِ يُرجَعُ الأَمْرُ كُلُهُ ﴾ أ، فعمٌ ما ذُمٌّ وما حُمِدً ، وما ثُمَّ إلا محمود او مذموم».

يشير \_رضي الله عنه\_[إلى] أن كل حمد من كل حامد لكل محمود فإنّه لله؛ لأنّه الحمود بالحقيقة في كل مظهر وموجود بما ظهر فيه من الكمالات والمُحامد، والظاهرُ بها في ذلك الحامد، فإذن هو الحامد والمحمود والحمد، فاذكر أقسام حمد الحمد، كما ذكرنا في شرح الحطبة.

قال رضي الله عنه: «اعلم أنّه ما تخلّل شيء شيئاً إلّا كان محمولاً فيه، فالمتخلّل -باسم فاعل محجوب بالمتخلّل -اسم مفعول - فاسم المفعول هو الظاهر ، واسم المفاعل هو الباطن المستور، وهو غذاءله، كالماء يتخلّل الصوفة فتربو [به] وتسّم ».

يعني \_ رضي الله عنه \_ : أنّ إبراهيم الله بشخلله جميع الحضرات الإلهية يكون محمولاً في الحق، محجوباً، فهر للحق جميع اسمائه وصفاته الظاهرة عليه، فهو غذاؤه بالاحكام والنعوت والاستماء والصفات، وكذلك بتخلل الوجود الحق صورة إبراهيم يكون محمولاً في إبراهيم، فيكون الحق سمعة وبصرة ولسانة وسائر قُواه.

قال\_رضي الله عنه\_: «فإن كان الحق هو الظاهر، فالخلق مستور فيه، فيكون الخلق جميع أسماء الحق سمعة وبصره وجميع نِسبه وإدراكاته. وإن كان الخلق هو الظاهر، فالحق مستور، باطن فيه، فالحق سمع الخلق وبصره ويده ورِجله وجميع قواه، كما ورد في الخبر الصحيح».

قال العبد: يشير ـ رضي الله عنه.: إلى مقامَي قُرب الفرائض والنوافل؛ وذلك أنَّ

١. الفائحة (١) الآية ٢.

٢. هود (١١) الآية ١٢٣.

٢. لمي بعض النسخ؛ ماذم و حمد.

٤. في بعض النسخ: فالمتخلّل اسم قاعل .. و في بعضها: كالمتخلّل.

٥. في يعض النسخ: فتربوا بدون (يه).

وجود الحق هو الأصل الواجب وهو الفرض و وجود العالم وهو العبد نفل وفرع عليه ؟ لأن الوجود الحق لكمال سعته وسيع الحق المطلق، والخلق المقيد، فإذا ظهر الحق، خفي العبد فيه ، كان الله ولا شيء معه أولا فلمن الملك اليوم لله الواحد القهار في آخراً ، فكان العبد سمع الحق وبصره وسائر قواه ، كما قال صلى الله عليه وسلم «إن الله قال على لسان عبده : سمع الله لمن حمده ، هذه يدالله ، واليديد محمد صلى الله عليه وسلم وكذلك هو الرامي حقيقة في فإذر ميت ، فيده يد الحق والحق هو الرامي ؛ لنفيه الرمي عن محمد في قوله : فو ما رميت إذ رميت ، وإثباته الرمي للحق بقوله : فوكن الله رمي كلحق بقوله :

و الثاني قُربُ النوافل، فهو كون الحق بوجوده محمولاً في إنّية العبد وهويّته له فهو سمع العبد وبصره ولسانه وسائر قواه، والحديث الثابت في الصحيح المثبت سرَّ المقامين قد ذكر فيما ذكر، فتذكر.

قال-رضي الله عنه..: «ثم إنَّ الذَّاتُ لُو تَعُرَّبُ عن هذه النسب، لم تكن إلهاً. وهذه النسبُ أحدثتها أعيانُنا؛ فنحنَ جِعلناه بِالوهيِّننا ۗ إلها ، فلا يُعرَفُ حتى نُعرَفَ».

يعني-رضي الله عنه-: أنَّ تَحَقَّق أَحَد اللَّهُ ضايفين يتوقَف على الآخر بالضرورة فالإلهية والربوبية والخالقية لاتتحقق إلا بالمالوه والمربوب والمخلوق وجوداً وتقديراً، فلا يُعرف الله من كونه إلهاً، حتى يُعرف المالوه.

قال-رضي الله عنه -: "قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "مَن عَرَف نفسه نقد عرف ربَّه" وهو اعلمُ الخلق بالله . فإنَّ بعض الحكماء أو أبا حامد ادّعوا أنَّه يعرف الله من غير نظر إلى العالم، وهذا غلط. نعم، تُعرف ذات قديمة أزليَّة لايُعرف أنّها إله، حتى يُعرف المالوه، فهو الدليل عليه».

المؤمن (٤٠) الآية ١٦.

٢. الأنفال (٨) الآية ١٧.

٣. في بعض النسخ: بمالوهيتنا.

٤ . في بعض النسخ : فإنَّ أبا حامد أدَّعى .

أي بعض النسخ: تعرف ذاتاً قديمة.

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الألوهية والربوبية وغيرهما من النسب لاتحقق لها - كما مر - إلا بالمالوهية والمربوبية؛ فإنها حقائق إضافية، فلا وجود لها إلا بالنسبة والإضافة، ولاتثبت للذات المطلقة إلا بشرط موصوفيتها بالإيجاد والربوبية، ولاربوبية إلا بالمربوب؛ فالربوبية والإلهية والخالقية ومعرفتها يتوقف ثبوتها للذات المطلقة على المربوب والمالوه والمخلوق وإن لم يتوقف وجودها الذاتي على شيء أصلاً؛ فإنّ الله من حيث ذاته غنى عن العالمين وعن الاسماء الإلهية.

قال - رضي الله عنه -: ﴿ [ثمّ بعد هذا] في ثاني حال يُعطيك الكشفُ أنّ الحق نفسه كان عين الدليل على نفسه وعلى ألوهيته، وأنّ العالم ليس إلا تجلّيه في صور أعيانهم الثابتة التي يستحيل وجودها [بدونه] وأن يتنوّع ويتصور بحسب حقائق هذه الاعبان وأحوالها، وهذا بعد العلم به منّا إنّه إله لناه.

ثم بعد هذه المعرفة الصحيحة إن عرف انّه موجود بالحق، أو عرف انّ الموجود هو الحق في عينه وصورته يتنوع ظهوره بحسب خصوصية المظهر، عرف انّ العالم تجلّ منه، فهو الظاهر بالعالم وفيه بحسب خصوصية حقيقة العالم من القبول، فهو من حيث ظهوره في العالم المحدّث كان دليلاً على نفسه أنّه أحدثه وأوجده، وكان الحق حيننذ من حيث ظهوره فيك دليلاً عليه أنّه ربّ، إله، خالق لك، فافهم، فما أنت إذن أنت على ما كنتَ في زعمك، بل تعين وتَجَلّ من تجلّياته في مرتبة كلّية أو جزوية، في حقيقة عين ثابتة علمية أزلية ذاتية من جملة شؤونه الذاتية التي لم تُوجد ولا شمّت رائحة من الوجود العيني، بل هي على وجودها العلمي الأزلي الأبدي، والموجود المشهود من العالم

١ . في بعض النسخ: إنَّ الحق بنفسه.

٢. في بعض النسخ: الله يتنوع،

تَجَلِّ كلِّي وتعيَّنٌ عيني ظهر في مظاهر ومَجال وتراءى في مناظر ومَراء كثيرة مختلفة ، فما يُشهد ولايوجد في المرآة إلا الحق لا المرثي ؛ فإن متعلَّق الشهود والوجود ليس إلا المثال الظاهر من ناظر واحد مُحاذ بصورته لهذه المراثي الكثيرة ، وهي اعيان العالم وحقائقه فانظر ماذا ترى ، فانت يا اخي على عدميتك الازلية ، والمشهود هو الوجود الحق الظاهر في مظهريتك ومراتك ، وهو الدليل على نفسه من جهتين ومرتبتين : مطلقة ومقيَّدة ، فافهم .

قال العبد: أمّا في الكشف الأول فشهدت الحق في مجالي: حقائق العالم ومَراثي مظهرياتِه بحسبها، فكان الشاهد والمشهود هو الحق، وفي هذا الشهود مرتبتان لأربابهما:

إحداهما: انّ الحق هو الموجود الشهود في خفائق العالم واعيان المحدّثات وهي مظاهرُ للحق موجودةً في اعيانها، ظهر الحق بها وفيها وبحسبها، نحواً من الظهور، وضرباً من التجلّي.

و في الثانية: يكون الحق ايضاً كذلك هو الموجود المشهود في مَراءِ غير موجودة في اعيانها، بل هي على عدميّتها العينيّة ووجودها العلمي، ظهر الوجود الواحد الحق المنسحب عليها بحسب خصوصياتها وقابلياتها، فظهر الوجود الواحد الحق بهذه المظاهر المختلفة مختلف الصور، فالمشهود الموجود في الشهودين هو الحق.

و امّا الكشف الثالث فيُعطي انّ المشهود نقوش أعيان العالم وصورُها وامثلتها في مرآة الوجود الواحد الحق الموجود هو الحق المشهود في صور نِسَبه ونقوش شؤونه واحواله الذاتية العينيّة، وهي ـ أعني النِسَبَ والشؤون التي هي أعيان العالم ـ لم تنتقل

البقرة (٢) الآية ٦٧.

من العلم الذاتي إلى العين، ولكن اثرت في مرآة الوجود الحق من حيث قبوله وصلاحيته لتلك الآثار هيئات وصوراً منها بحسبها.

قال\_رضي الله عنه .: "و بالكشفين معاً ما يحكم علينا إلا بنا"، بل نحن نحكم علينا بنا، ولكن فيه، فلذلك قال: ﴿ فَلِلّهِ الحُجّةُ البالغةُ ﴾ " يعني على المحجوبين إذ قالوا للحقّ: لم فعلت بنا كذا وكذا ثمّا لايوافق أغراضهم ؛ فيكشف لهم الحقُعن ساق، وهو الامر الذي كشفه العارفون هنا، فيرون أنّ الحق ما فعل لهم ما ادّعوه أنّه فعله، وأنّ ذلك منهم، فإنّه ما علمهم إلا ما هم عليه، فتُدحض " حجّتُهم، وتبقى الحجةُ لله البالغة ».

قال العبد: إنّ الحاكم علينا نحن على الكشفين معاً؛ لانًا على الكشفين معاً إمّا تجرّلٌ وحقٌ متعين بقتضيات إعياننا الثابتة، اوصورُ إعيان ظهرنا في مرآة الوجود الحق بمقتضيات إعياننا وخصوصياتنا كذلك، فإذن لم يحكم الحق علينا في كلّ ما حكم علينا، دنياً وآخرة، روحاً وجسماً، ظاهراً وباطناً شقاوة وسعادة، إلا بموجب ما اقتضت خصوصيائنا واستعدادائنا غيرُ الجعولة، الداتية، وقابليّاتُ مظهرياتنا التي استدعت من الحق ان يحكم علينا بما نسستاهله ونسيت على العدل، الحكم الحق ان يحكم على كل محكوم عليه بكل حكم حكم عليه إلا بموجب علمه بالمحكوم عليه، وبالحكم الذي يطلبه ويقتضيه بحقيقته وعلمه به على ما هو عليه وبحسبه وبموجب استعداده، ولا يُنسَب إلى الحق ما يتوهمه أهل الجهل -أنّ الله قدّر وحكم على الخلائق، أو كتب عليهم بماليس فيهم وهو ظلم محض إن يقدّر على أحد ويَحكم عليه قبل وجوده في الأزل بافعال وأحوال وآثار ليست فيهم ومنهم، ثم إذا صدرت منهم في

١. في بعض النسخ: إلا بتساويل نبحن. و في بعض النسخ: مسا يحكم علينا إلا بنا؛ لا بل نحن. و في النسختين: ما نحكم علينا إلا بنا.

٢. في بعض النسخ؛ و لذلك.

٣. الأنعام (٦) الآية ١٤٩.

<sup>£.</sup> في بعض النسخ: مالايوافق.

٥ . في بعض النسخ : فتندحض .

٦. م: على وجوده.

## ٣٦٨/ شرح تصوص الحكم

الدنيا بموجب ما قدَّر وكتب عليهم، طالبَهم بذلك في الآخرة، وعاقبهم، واخذهم بها، وعذَّبهم، تعالى الله يتحكم علينا عليهم، تعالى الله عمّا يقول الظالمون الجاهلون علواً كبيراً، بل الله يتحكم علينا بمقتضيات استعداداتنا وبموجب خصوص قابليّات صور معلوميّاتنا له أزلاً، فلم يحكم علينا إلا لما طلّبنا منه أو حكمنا أن يتحكم علينا بذلك، فما حكم علينا إلا بحكمنا ونحن صور بسّب علمه وشؤونه وأحواله الذاتية النفسية، بل نحن حكمنا علينا بالحق وفيه، فافهم.

قال - رضي الله عنه - : "فإن قلت : فما فائدة قوله : ﴿ فَلُوشَاءَ لَهَلْيكُم أَجمَعِينَ ﴾ ؟ قلنا : «لو» حرفُ امتناع لامتناع ، فماشاء إلا ماهو الامر عليه . ولكن عين الممكن قابل للشيء ونقيضه في حكم العقل ؛ واي الحكمين المعقولين وقع فذلك هو الذي كان عليه الممكن في حال ثبوته . ومعنى الفلايكُم » أي لبين لكم . وما كل عكن من العالم فتح الله عين "بصيرته ، فادرك الأمر في نفسه على ماهو عليه ؛ فمنهم العالم والجاهل . فما هذاهم أجمعين ، ولايشاء . وكذلك ﴿ إِن يَشَا ﴾ فهل يشاء ؟ هذا ما لا يكون » .

قال العبد: «لو» في «لوشاء لَهَدَى » تعليلُ عدم الهداية لعدم المشية، فإنه حرف امتناع لامتناع ما يُسند إليه، فحيث أسند إلى المشية بيّن امتناع المشية، وإنما جاء لعدم الهداية وامتناعها لامتناع المشية، يعني ما هداهم اجمعين؛ لانه لم يشأ هدايتهم أجمعين؛ لعلمه أنّهم لايستعدون لقبول الهداية جميعاً، بل البعض، فشاء بموجب علمه هداية البعض المستعدين لها، فهداهم، ولوشاء هداية الكلّ لهدى الكلّ، ولكنه لم يشا؛ لعدم تعلق العلم بهداية الكلّ؛ فما لم يكن في قابليتهم الاهتداء؛ إذ المشية

١. الانعام (٦) الآية ١٤٩ .

٢ . في بعض النسخ: في حكم حدّ العقل، و في بعضها: في حكم دليل العقل.

٣. في بعض النسخ: فتح الله عين بصيرته لإدراك الامر.

٤. النساء (٤) الآية ١٣٣.

٥. ما مصدرية. و احتمال المَّاا ضعيف.

- وهي تخصيص بعض المعلومات للهداية - تابعة للعلم في تعلقه بهداية البعض الذين لهم قابلية الهداية، فما شاء إلا ذلك البعض ولان مشية الحكيم العليم لاتتعلق إلا بمافيه صلاحية مايشاء، وإلا لكان عبثا، ويتعالى عن ذلك علوا كبيرا. وكذلك ﴿إن يَشا يُدْهِبُكُم ﴾ حرف امتناع وشرط ممتنع دخل على المشية و لامتناع الإذهاب، فامتنع إذهابهم و لامتناع تعلق المشية به ، فهل يشاء الممتنع؟ هذا لايكون و لعدم تعلق مشية الحكيم بالممتنع.

قال\_رضي الله عنه\_ : «فمشيَّته أحدية التعلَّق، وهي نسبة تابعة للعلم، والعلمُ نسبة تابعة للمعلوم، والمعلوم أنت وأحوالك؛ فليس للعلم أثر في المعلوم».

يعني\_رضي الله عنه\_: لانّه ما جعله على ماهو عليه، بل تعلّق به بحسبه، وهذا ظاهر.

قال رضي الله عنه : "بل للمعلوم الرقي العلم" فيُعطيه من نفسه ماهو عليه في عينه!.

يعني \_رضي الله عنه\_ : أنَّ الْكِلْمَ إِنْمَا يَتِعِلْقَ بِالْعِلْوَمُ بحسب ماهو المعلوم عليه فهو تابع للمعلوم في تعلقه به ، فليس للعلم أثر في المعلوم .

قال رضي الله عنه : « وإنّما ورد الخطاب الإلهي بحسب ما تواطأ عليه المخاطبون وما أعطاه النظرُ العقلي ، ماورد الخطاب على ما يُعطيه الكشف . ولذلك كثر المؤمنون وقل العارفون أصحابُ الكشوف ﴿ وَمَا مِنّا إِلّا لَهُ مَقَامٌ مَعلُومٌ ﴾ " وهو ما كنت به في ثبوتك ظهرت به في وجودك ، هذا إن ثبت أنّ لك وجوداً ، فإن ثبت أنّ الوجود للحق لالك ، فالحكم لك بلاشك في وجود الحق ، وإن ثبت أنّك الموجود ، أ فالحكم لك بلاشك . وإن كان الحاكم الحقّ ، فليس له إلا إفاضة الوجود عليك ، والحكم لك عليك ،

النساء (٤) الآية ١٣٣.

٢ . في يعض النسخ : في العالم .

٣. الصافّات (٣٧) الآية ١٦٤.

ف؛ إن ثبت لك الوجود.

فلا تَحمَد إلا نفسك ولاتذمّ إلا نفسك، [و ما يبقى للحق إلا حمدُ إفاضة الوجود، لأنّ ذلك له لا لك]».

يعنى - رضى الله عنه -: أنَّ الله - تعالى - إنَّما يخاطب عباده على قدر فهمهم وبحسب ما تواطاوا عليه، إنَّ الله لو تعلَّقت مشيَّته بهداية الجميع، أو بإذهاب الجميع، لهداهم جميعاً، أو أذهبهم جميعاً، هذا مبلغ علوم أهل العموم من الخاطبين؛ لاقتصارهم في نظرهم على ظاهر المفهوم من كسمال القسدرة والإرادة، وهو نصف البحث، فلو رُزقوا العُثُورَ على الشطر الآخَر، لفازوا بإدراك الامر على ما هو عليه، وهو مقتضى الكشف بأنَّ المشيَّة لاتتعلَّق إلَّا بمقتضى الحكمة، والعلمُ والحكمة يُعطيان أن ليس في قوَّة استعداد الجمع وقابليتهم صلاحيةُ الهيداية، بل في البعض، فتعلَّقت المشيّةُ بهداية المهتدين بنوره، لما في استجدادهم لقبول نور الهداية، والذي لـم يستعدُّ للهداية في حقيقته وخصوصية عينه الثابثة، لم تتعلَّق بهدايته المشيَّةُ، فلم يَهـــّد، وهذا مقتضى الكشف الصحيح والحق الصريح الرحيح، فرزق الله أهل الكشف والتحقيق الاطِّلاعَ على هذا السرِّ ـ وهو مُسِرُّ القيدر برفنزع بذلك عن قلوبنا غلَّ الاعتراض على الله بالجهل، كما اعترض أهل الحجاب من الجمهور في أفعاله وأوامره واحكامه، ونسبوا إلى الله الظلم، وأجاز بعضهم الظلم من الله ـ تعالى ـ على خلقه؛ لأنَّهـ م تحت تصرَّفه وهو موجدهم وربّهم، فله الحكم، وعُدُّلُ منه الظلمُ، وكلُّ ما قالوا جهل بالحقائق؛ لانّ حقيقة الظلم لاتنقلب عدلاً، ثمّ الحكيم لايريد ولايفعل إلا ما اقتضته حكمتُه، فهو لايكلُّف نفساً إلا وُسعَها، ولايطلبها إلا ما آتاها، وإلا فما هو بحكيم، وحكم بخلاف حكمته وعلمه، والله ـ تعالى ـ حكيم، فهو لايسومُنا ما ليس فينا، فافهم، وهذا بيِّنٌ فلله الحجَّة البالغة ، فما منَّا احدالًا له مقام معلوم ، فنحن ـ مُعاشرٌ أهل الكشف والشهود. بحمدالله لم نقف مع علوم هؤلاء المجتهدين، فكشف لنا بحمد الله ماوراء هَذَا السرَّ، وذلك بمقتضى أعياننا الثابتة في العلم الأزلى، فالحكم للعين فينا إن كان لنا وجود حقيقي على ما تقرَّر، وإن لم يكن لنا وجود، فالحكم لنا علينا ايضاً كما مرّ مراراً، فادَّكر، فـما يصل إليك نور الوجود إلا بموجب استعدادك، فـإن كان على الوجه الاكمل، فلاتحمَدُ إلا نفسك؛ فإنها صورة شان إلهي من الشؤون، وإن وجدتَ غير ذلك فلا تلومن إلا نفسك، وليس لله\_تعالى\_إلا حَمدُ إفاضة الوجود، وليس للوجود إلا إظهارُ ما كنتَ عليه وكان فيك منك أزلاً، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «فانت غذاؤه بالأحكام».

يعني: أنَّ الوجود الحقَّ إنَّما يظُهر بصورة احكام عينك، فقد تغذَّى بصورة العين الثابتة وجود ظهر فيك بحسبك.

قال رضي الله عنه\_: «و هو غذاؤك بالوجود».

يعني: لأنَّك ظهرت بالوجود، فإنَّ أحكام عينك الثابتة لاتظهر إلَّا بالوجود، كما أنَّ الوجود لايتعيّن ولايظهر إلّا بحسب تلك الأحكام.

قال رضي الله عند.: «فتعيّن عليه ما تعيَّن عليك أوهو حكمك بالامر منه إليك ومنك إليه ضير الله تُسمَّى مكلَّفاً، وما كَلَّفْكُ إلّا بما قلتَ له: كَلِّفْنَى بحالك وبما انت عليه، ولا يسمَّى مكلَّفاً اسم مفعول .. إذ لاكلفة عليه».

يعني: اذ الحكم منك وإن توجه على الحق اذ يكلفك بما حكمت، فإنه لا يسمى مكلفاً اسم مفعول - كما انك لا تسمى مكلفاً اسم فاعل - ؛ لكون الفعل والتاثير والحكم لله بالاصالة \_ فإنه احدية جمع حقائق الوجوب والإيجاب والفعل والتأثير - والانفعال والتأثير والقبول لك بالافتقار الاصلي الذاتي، كما علمت، فاذكر، فهكذا أعطت الحقائق، فإن حكمت واقرت وفعلت، فلانك حقيقة من حقائق الجمع الإلهي، فافهم.

قال \_رضى الله عنه\_:

«فييكسبكني واحسمكه ويعسبكني واعسبكه» يعني رضي الله عنه: يحمدني الحق على كمال قابليّتي وحُسنِ قبولي لنور وجوده، وإظهار صورته على ما هي عليها من غير تغيير.

و احمَده: أَعَرُّفه بالكمالات الَّتِي ظهر بها فيٌّ، أو ظهرتُ بها فيه.

١ . في بعض النسخ: ١ ... ما تعيَّن عليك . فالامر منه إليك و منك إليه .

و يعبدني، اي يطيعني - لما سالتُه - بالإجابة، كما قال رسول الله - صلّى الله عليه وسلّم - حين قال له ابوطالب: ما اطوع لك ربّك يا محمّد!: «و انت يا عمّ إن اطعتَه اطاعك، والعبادة: الطاعة على احد معانيها، والعبادة: الجحود ايضاً، يقال: عبّد حقّه أي جحد، والعبد يطيع الله في ظهوره بالإلهية والربوبية، فإذا ظهر في تعيّنه بصورة مخلوق وصفيته، جحده وانكره.

و قال\_رضي الله عنه\_:

«فسفي حسال أقرَّبه وفي الاعيان اجمعده «فسيَمرفني وأنكره» أي هو من حسيتُ هو يعرفني على كلّ حال. وامّا «أنكره» أي هو من حسيث هو يعرفني على كل حال وأنا أنكره حال ظهوره في صور الاعيان المحدثة.

قال مرضي الله عنه: «و اعرفه فاشهكيه».

يعني - رضي الله عنه -: أنا في نفس الأمر أعرفه وأشهده؛ لكون المعرفة والشهود من مقتضى حقيقتي منه، فهو يعطى المعرفة والشهود.

قال ـ رضى الله عنه ـ: مرز من تكرير صلى الله عنه ـ الله

او أنَّى بــالـــفِنــــى وأنــا أســاعـــده وأســعده؟»

يشير-رضي الله عنه -: إلى توقف النسب الاسمائية على الاعيان الكونية؛ فإن الإلهية متوقفة على العبودية ، فهو - من حيث إنيتي العبدانية - يساعده بي ويسعده ، كما قال الله - تعالى -: ﴿إِن تَنصُرُوا الله يَنصُركُم وَ يَثَبُّت أقدامَكُم ﴾ والنصر : المساعدة والإسعاد في تحقيق الربوبية والألوهية ؛ وحسن تاتي القابل في كمال مظهريته لربه إسعاده له ؛ فإن سعادة الحقائق والنسب الاسمائية أن تظهر آثارها في مظاهرها ، كما قلنا في كتاب «المنازل» لنا :

﴿ وِإِذَ الْحِسمَ اللَّهُ لَم تَبِنَ آثَارُهَا

قال ـ رضي الله عنه ـ :

«لـذلـك الحـق أوجــــدنـي

عُدَّت من الامسوات لاالاحسيساء،

يعني: انّما اوجدني الحق مظهراً له ومُظهراً، فأوجده في العلم صورةً مطابِقةً لما هو عليه في العين.

قال\_رضى الله عنه\_:

«بذا جاء الحسديث لنا وحقَّقَ فيَّ مقصده»

جاء في الحديث الثابت عنه الله حكاية عن الله تعالى : "قد مَثَّلُوني بين أعينهم" أي أوجَدوا مثالي في رأي أعينهم علماً وشهوداً، فكلَّ من كان في علمه بالله أصحَّ تصوَّراً للحق، فقد أوجده في علمه وشهوده.

قال \_ رضي الله عنه \_: "و لما كان للخليل هذه المرتبة ـ التي بها سمّي خليلاً ـ لذلك سنّ القرري . وجعله ابن مسرّة الجبلي مع ميكاتيل ملك الارزاق، وبالارزاق يكون تفدّ أي المرزوقين، فإذا تخلّل الرزق ذات المرزوق \_ بحيث لا يبقى فيه شيء إلا تخلّله ـ فإن الغذاء يسري في جميع أجزاء المفتذي كلّها، وما هناك أجزاء، فلا بُدّ أن يتخلّل جميع المقامات الإلهية المعبّر عنها بالاسماء لل فتظهر بها ذاته جلّ وعلا».

قال العبد: لمّا تخلّل إبراهيم مُركعال وظهريته وسَعَتِها وحيطة فلك قابليته جميع المقامات الإلهية - التي ظهر بها المسمّى وتخلّله .. و سرى فيها سراية الرزق في اجزاء بدن المرزوق، فيصار غذاء له، وكذلك الوجود الحق سرى .. باحدية جمع النفس الساري من حضرة جمع الجمع - في حقائق إبراهيم الله وصار غذاء له، ولو لاسرايته فيه بالصورة، لما وجد، فَغذّى إبراهيم الله - من حسن مظهريته وكمال قابليته باحكام عينه الوجود الواحد الاحد، وغُذّي أيضاً بالوجود الحق حقائق هينه التي هي شؤون الحق وصور انانيته العينية، ظهر لذلك في حاله سره هذه الحقيقة، فسن القرى للبادي والحاضر، وغذى الخلائق من كل وارد وصادر، وواخى الله بينه وبين ميكائيل، ملك الارزاق على مذهب ابن مسرة الجبلي، فإن حملة العرش لمانية يوم الفصل ملك الارزاق على مذهب ابن مسرة الجبلي، فإن حملة العرش لمانية يوم الفصل

۱ ، ف: أصبح،

٢. الضيافة.

٣ و ٤ . يجوز فيهما الثلاثي الجرّد ايضاً .

والقضاء، اربعة منهم الملائكة الأربعة: جبرئيلُ، وميكائيلُ، وإسرافيلُ، وعزرائيلُ، وقد اختُلف فيهم وفي الانبياء الذين هم معه في حوله ، فجعل ابن مسرّة إبراهيمَ مع ميكائيلَ.

قال\_رضي الله عنه\_:

## «فنحن له كـــمــا ثبـــت ادلَّتَنــا ونـــحــن لـــنــا»

يعني: [نحن] معاشر الكُمَّل قائمون بالحق على ما ثبتت الأدلَّةُ الكشفية، فنحن بحقائقنا الذاتية شؤونُ الحق واحوال، وفيه صور ونِسَب ذاتية له، وكذلك من حيث وجوداتنا المشهودة وإناثيَّاتنا الظاهرة المعهودة الموجودة نحن لنا من حيث اعياننا، فإنّا من حيث صورنا العينية تماثيلُ واشخاصُ وجوده لحقائقنا واعياننا العينية.

قالــرضي الله عنهــ:

او ليس [له] سبوى كونى فنندس له كنسحن بنا» يعنى: ليس للحق مظهر أتم واكمل من الإنسان الجامع وهو الإنسان الكامل او الإنسان المفصل وهو الخالم قنحن عظهر ياتنا وعبدانياتنا وظهوره بنا كنحن من حيث أعياننا وحقائقنا قائمون بصور وجوده، فنحن لوجوده الحق في الوجود العيني كنحن له من حيث أعياننا في الوجود العلمي العيني، فهو باطننا ونحن ظاهره قائمون به

وبوجوده، وهو ظاهر بنا وفينا أو بالعكس، فلاننفك عنه ولاينفك عنا. قال رضي الله عنه :

«فلي وجسسهسان: هُو واتا وليسس لسه انسا يسانسا»

يعنى ـ رضي الله عنه ـ : أنّ «أنا» لفظ لا يصلح لإنائيته إلّا لفظاً لاحقيقة ، وظهور إنائيته حقيقة في الوجود العيني إنّما هو بالإنسان الكامل ؛ لأنّ الإنسان الكامل له وجه إلى الحق المطلق وهو باطنه وهويته الغيبية ، ووجه أيضاً كذلك إلى العالم وهو إنائيته وظاهريته ، وحيث لا تصلح لفظة «أنا» لظهور إنائيته ـ تعالى ـ فظهورها في إنّيات

١. ف: حبله.

## [٥] «فصُّ حكمةٍ مُهَيِّميَّة في كلمة إبراهيمية» / ٣٧٥

الموجودات كلُّها تفصيلاً اسمائياً، وفي إنائية الإنسان الكامل جمعاً ذاتيّاً.

قال\_رضي الله عنه\_:

اولكن في منظه السهر فنحن له كسمستل إنا المعنى منظه المعنى الله عنه الله عنه الله عنه الحامع الله عنه الله المعامل الاكمل الكامل الكامل المحق كالإناء؛ فإنّه ظاهر فيه ، ومتعين به كتعين ما في الإناء بالإناء ، فإنيته لهوية الحق إناء ، فافهم .

و قد قلنا في هذا المقام؛ شعر:

يقـــــولون لون الماءلون إنائه انه الآن من مسماء إناء بالا لون. الها الآن من مسماء إناء بالا لون. المؤول الحق و هُو يَهدِي السبيل﴾] اا



١. الاحزاب(٣٣) الآية ٤.

## [٦] «فَسُّ حَكَمَةً حَقَيَةً في كَلَمَةً إسحاقيةً»

قد ذُكر سرُّ استناد الحكمة إلى الكلمة في الفهرس، فليُطلب [من] ثَمَّ.

ثم قال رضى الله عنه:

ا فِدَاءُ نبي ذَبِحُ ذبح لقو لقول إلى الله الله الماء الكبش من نوس إنسان؟»

يعنى - رضي الله عنه - : تفسي فداء لنبي جُعل ذبحاً عن ذبح قربان أمر إبراهيم الله ان يقرُّبه قرباناً لله تعالى، وأنَّه اللُّيُّمَّ إنَّما أمر أنَّ يذبح قرباناً يناسب سرَّ قربانه بنفسه من حيث حقيقة الإسلام الذي هو الانقياد الحقيقي الكلّي لله من كلّ وجه وهو ذَبِحِ النَّفُسِ؛ تَفَدِيةً وقرباناً لِخليله الذي أسلم له، ويحقُّ أن يكون النَّفس الكاملة قرباناً للحق وهذا سرٌّ كماليٌّ إلهيٌّ يقتضيه مقام الخُلَّة، فظهر هذا السرُّ على يدّي إبراهيمَ بالقربان الذي وقع به الذَّبحُ، أعني الكبشُ الظاهر بصورة ابنه، وكان في الحقيقة كبشاً هو صورة سرُّ إسلام إبراهيمُ وابنه .

قال: ﴿ وَ أَين ثُواجُ الْكِبِسُ مِن نُوسِ إِنسانِ؟ ﴿ يستبعد رضي الله عنه .. : قيام الكبش في وقوع الـذَّبح به قرباناً لله، والذبح\_بكسر الذال\_هو المذبوح قرباناً لـلَّه، ولمَّا تصوُّر الكبشَ بصورة ابنه في منامه، قصد علي ذبحه قرباناً لله.

و سرُّ ذلك أنَّ الحُليل لللَّهِ لمَّا أسلم للَّه حقُّ الإسلام، أراد أن يقرَّب بنفسه؛ إذ لم يكن عنده أعزُّ من نفسه وهو حقيقة الإسلام، قال: ﴿إِنَّ اللَّهِ اشْتَرَى مِنَ المؤمِنينَ أَنفُسَهُم وأموالَهُم بأنَّ لَهُمُ الْجُنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه فَيَقَتُلُونَ ويُقتَلُونَ ﴾ .

و كما قال رسول الله على الله عليه وسلم حين تحقّق بالفناء الكلّي في الله بسر الإسلام: «وَددتُ أن أقاتل في سبيل الله، فأقتَلَ، ثمّ أحيا، ثمّ أقاتل فأقتلَ، ثم أحيا فأقتلَ، ثمّ أقاتل فأقتلَ، ثم أحيا فأقاتل، فأقتلَ فهذه ثلاث مراتب للحقيقة الإسلامية المحمدية، فإن له مبدأ ووسطأ ونهاية، فمبدأ التقرّب بالمال وما له في سبيل الله، والوسط الخروج والتقرّب بجسمانيته لله تعالى، والغاية التقرّب بروحه ونفسه إن كان له نفس.

فلمًا قام إبراهيم للله بحقيقة الإسلام، هم أن يتقرّب بنفسه إلى الله، بعد خروجه من ماله، فكشف الله له عن سر إسلامه أنّه صورة استسلامه وانقياده لله، وأنّه مؤهّل لاسرار أخر أكسمل منه أولها الإسلام وهو الانقياد الجسسماني - ثم الإيسان، ثم الإحسان، ثم الولاية، ثم النبوّة، ثم الرسالة، ثم الخلافة - وأولها الإمامة والحُلّة - ثم الاستخلاف، ولا نهاية للدرجات الاكملية، ففداه الله بذيع عظيم وهو الكبش؛ لمناسبته في سلامة النفس واستسلامه لللبع - بالفاني عن نفسه، المقرب بروحه لله وتشخص لإبراهيم في المنام بعضورة ابنه لله لأنه صورة سر إسلام إبراهيم والولد سرابيه، ولهذا اسلم نفسه للقتل فقلما أسلما وتله للجبين أوحي إليه ان المؤهل للذبح ظاهراً هو الكبش لا الإنسان، فإن الإنسان قائم بحقيقة الامر وباطن السرّ، حيث فني عن نفسه، وأسلم حقيقة لرب العالمين. وأما صورة هذا السرّ في الشاهد فإنّما هو الكبش، أوجده الله للذبح على يد الإنسان وفيه كماله، وبدلك يبلغ درجة الإنسان، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_:

«و عظمه الله العظيم عناية بنا أو به لأ أدرِ من أي مسيزان؟» قال العبد: اسقط الياء ـ وفيه لطف تسويغ لذلك مع سوَغان «لَم أدرِ» أو «لم يُدرَ» مبنيّاً

١ . التوبة (٩) الآية ١١١.

۲ . الصافّات (۳۷) الآية ۲۰۳ .

٣. في اكثر التسخ الموجودة عندنا: لم أدر. و في بعض النسخ: به أو بنا لا أدر.

للمفعول - ؟ احترازاً عن محذوروهو نفي ماهو ثابت عنه وتحقق ؟ لعلمه رضي الله عنه - :

ان نيابة الكبش عن خليفة الله في القربات لمناسبة صحيحة بينه وبين الإنسان ، فعظمه
الله - اي الفداء - بما اقامه مُقام أشرف عَبيده في أشرف القُرُبات إليه ، تشريفاً له بذلك
وتشريفاً وتعظيماً للصورة الإنسانية - التي إبراهيم وابنه عليها - ان يُقتل أو يقع عليه
الذّبح ، فإنّها صورة الله ، فهي أعظم أن يقرّب به لعظمة صورة الله التي هو عليها ،
فقوله : «لا أدر» مع درايته إشارة منه [إلى] أنّ الوجهين معاً صادقان في ذلك .

قال \_رضى الله عنه\_:

«والأشك أنّ البُدنَ أعظمُ قيمةً وقد نزلت عن ذبح كبش لقربانِ»

يريد - رضي الله عنه - : أنّ قيمة البُدن أعظم من الكبش بالضعف وأكثر ؛ رعاية لجانب الفقير ، ولهذا تُجزي في الضّحايا عن سبعة ، ولكن ليست البُدنُ مخلوقة للاستسلام - كما مرّ - دون أمر ؛ فإن البُدن تُركب وتُحلب وقد تُذبَح للقربان ، والغنم ليس إلا للذّبح ، والحَلبُ والنتاجُ تبع لذلك بخلاف البُدن .

قال رضى الله عنه: ﴿ وَكُنَّ تَكُونُو رُصَى الله عنه : ﴿ وَكُنَّ الْكُونُ رُصِي رَسِولُ

"فياليت شعري كيف ناب بذاته شُخيصٌ كُبَيشٍ عن خليفة رحمان؟!» يحرض - رضي الله عنه - على دراية هذا السر الذي استقصينا القول في بيانه هاهنا، وقبله في شرح فص إبراهيم في الفهرست، فانظر.

قال \_رضي الله عنه\_:

"الم تر الأسر في مرتب مرتب وفي قيم الإباح ونقص في سوان؟ العني درضي الله عنه: أن الاقدار في قيم الاشياء مرتبة ، فمن فُدي نفسه في سبيل الله بذات غالية القيمة ، عالية المنزلة ، فهو اعلى واغلى ، فمن يُفدى بما دون ذلك فكان ينبغي أن يُفدى بالبُدن كما فُدي والدُرسول الله ، عبد الله بن عبد المطلب على ما عُرف واشتهر ، ولكن السر ما ذكرنا .

١ . في يعض النسخ: الم تدر أنَّ الأمر.

قال\_رضي الله عنه\_:

«فلا خلق أعلى مِن جَماد وبعده و ذوالحِسُّ بعد النَّبَت والكلُّ عارف و امّا المُسمَّى آدماً 'فسمسَّدٌ بذا قسال 'سَهل والحسقَّقُ مسئلنا

نبات على قدر بكون واوزان بخلاقه كشفاً وإيضاح برهان بعسقل وفكر او قلادة إيمسان لائًا وإيًّاهم بمنزل إحسسان

يويد - رضي الله عنه -: انّ الكبش وإن نزل من كونه حيواناً على " درجة الإنسان الكامل، وينقص في الدلالة والمعرفة والمظهرية عن الكامل، ولكنّه اعلى من الإنسان الحيوان؛ لكون الكبش عارفاً بخلاقه كشفاً وبالذات والحقيقة، لا بالفكر والعقل كالإنسان الحيوان؛ فإنّ معرفة العارف من الإنسان الحيوان معرفة نظرية استدلالية وقد لا تطابق الواقع في نفس الامر؛ لإمكان وقوع خلاف نظره واستدلاله في نظر ذي نظر واستدلال آخر من وجه آخر، بخلاقه علالة الحيوان ومعرفته الذاتية الفطرية التي فطره الله عليها؛ إذ لا خلاف في ذلك أصلاً؛ لكونه فُطر عليه.

فإن قلت: وكذلك الإنسان و كلوه الله على معرفته.

قلنا: نعم، ولكن الإنسان الحيوان غير معرفة الفطرية، ومازج بها وخلطها بتصرفات فكرية، وحركات إدادية نفسية، ومعنى قوله \_ تعالى \_: ﴿ فِطرةَ الله الَّتِي فَطَرَ النّاس عَلَيهُ الله أَ. أنّ المعني بر "الناس الكُمَّلُ، لا الإنسان الحيوان إلا من حيث ما اشار إليه رسول الله حلى الله عليه وسلم \_: «كلُّ مولود يولد على الفطرة - وبرواية حلى فطرته، فابواه يهودانه ويمجسانه وينصرانه الحديث.

و اعلى المخلوقات في هذا الكشف والمعرفة المعدنُ والجماد؛ لكونه أبقى وادومَ على هذه المعرفة الذاتية الفطرية، وليس فيه أصلاً تغيّر عن جِبِلّته الفطرية مادام ذاتُه،

١ . في يعض النسخ: آدم،

٢ . سهل بن عبدالله التستري ـ م ١٣ ـ .

٣. كذا. و الأولى: عن.

<sup>£ .</sup> الروم (٣٠) الآية ٢٩ .

والجماد كامل التاتي والقبول الانقيادي الذاتي لكل ما تصرف فيه متصرف عليهم بمصارف تصريفه بلا تاب ولا تصرف مُخرج له عن كمال الانقياد والطاعة الذاتين لله فاطر السماوات والأرض وما بينهما، فالجماد الله في هذا النوع من المعرفة؛ فإنّه تحقّق بالذات والمرتبة والوجود أن لامتصرف إلا الله، ولا تصرف إلا لله، فهو بالحقيقة والوجود والمرتبة مستسلم، منقاد، قابل، مطواع لما أراد الله منه.

و دونه في المرتبة النباتُ النمو ولكن تلك الحركةُ الطبيعية الفطرية بالنمو تضاف إليه عرفاً، فيقال فيه: إنّه جسم نام، فذلك نوعُ تصرّف طبيعي زادعلي اصل الفطرة التي للجماد، وبهذا تنقص معرفته عن معرفة الجماد.

و كذلك الحيوانُ ذوالحسّ والحركة الإرادية، ينقص في المعرفة المذكورة عن النبات؛ لزيادة تصرُّف وحركة في الحيوان بحيوانيته، فينقص بقدر مازاد على الجماد الثابت على أصل المعرفة الفطرية، وعلى النبات بل بالضعف.

ثم الإنسان الحيوان ينقص عن سائر الحيوان والنبات والجماد في هذه المعرفة النزيهة الفطرية الإلهية غير المدترة بالإثار النفيسية والتصرفات العرضية غير الذاتية، وفي الحيوان تحقّق بها الغنّم، فانظر كمال انقياده واستسلامه لامر الله بالذبح فيه، فإن لم تشهد ما يُشهدك الله فآمِن بما قال الصحابي عن بُدن النبي حسلي الله عليه وسلم حين أمر النبي للله بتقريبها لله قرابين: إنها جعلت يَزدَلِفنَ إليه بايّهن يَبدأ في قربانه.

فكن يا أخي ا إمّا من أرباب القلوب الذين يشهدون الله بقلوبهم، ويشهدون الأمر على ما هو عليه الأمر في تفسه عند الله، أو ألق السمع وانت شهيد، تحظ بدرجة الإيمان، إن لم تَرق إلى ذَروة فلك الإحسان، وهو العلم والشهود والكشف والعيان، التي أوتيها الإنسان - أعني الكامل - فقام بمظهريته - الجامعة الكاملة - لله، وعرفه حق المعرفة حين قصر عن ذلك الإنسان الحيوان وسائر المخلوقات في الأرضين والسماوات، المعرفة حين قصر عن ذلك الإنسان الحيوان والعلويات، ولكن الإنسان الحيوان تصرف ومن المبدعات جميع الروحانيات السفليات والعلويات، ولكن الإنسان الحيوان تصرف في فطرته الظاهرة؛ وأحدث احكاماً بعقله ووهمه، أو بموجب حدسه وظنة وفهمه في زعمه ومبلغ علمه وإيمانه؛ وكشفه مقيداً لمطلق؛ وحصره في مقتضى مدركه ومُوجب

فكره وعقله؛ وجَرَمه بجُرمه في حكمه فكان مِنَ ﴿الأَحْسَرِينَ أَعَمَالاً \* اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُم في الحَيْسوة الدُّنيا وَهُم يَحسبُونَ أَنَّهُم يُحسبُونَ صَنعاً ﴾ . فلهم الفرض والتقسدير والحِسبانُ، ولنا بحمد الله التحقيقُ والإيمان، والكشف والعِيان، والشهود والإيقان، والعلم والبيان، والحمدللة ولي الإحسان.

قال رضى الله عنه:

فَمن شَهِد الأمَر الذي قسد شسهدتُه ولاتَكتفِت قسولاً يخسالف قسولُنا هم الصُمُّ والبُّكمُ الذين اتى يهم

يقسول بقنولي في خصّاء وإعسلان ولا تَبلُرِ السّمراء ۖ في ارضٍ عُميانِ لأسسماعنا المعصوم في نصرٌ قرآن

يعني \_ رضي الله عنه\_: من شهد الحقّ متعيناً في الاعيان الوجودية ، عَرَف أنّ دلالاتها على الحق ذاتية فطرية ، وعلومها بُمُوجِدها بموجب وجودها وفَطُرها لا بموجب فكرها ونظرها ، وهذا العلم هو المعتبر عنا معتبرها ، ومن لم يشهدها كذلك ، فقد شهد حجابيّات الاشياء ، ولم يَرَ الحقّ الموجود المشهود ، فعمي عن الحق ، فإذا أخبر بخلاف مدركه ، لم يسمع فهو الاصم ، وليس له أن ينطق بالحق عن الحق ، فهو ابكم ، ولذلك نفى الله عن المحجوبين السمع والبصر والعقل والبيان والنطق مَنفيّاً عندهم وهو شهود وجه الحق في كل مشهود ، والسماع عن الحق في كل نطق وناطق ، والنطق بالحق كذلك ، فراهم قلوب لايمقه وربه المناق من الحق في كل نطق وناطق ، والنطق بالحق كذلك ، فافهم .

قال\_رضي الله عنه : "اعلم - ايَّدنا الله وإيآك - أنّ إبراهيمَ الحُليلَ اللَّهِ قَــالَ لابنه : ﴿إِنِّي أَرَى فِي المّنامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾ والمنام حــضرة الحَيسال فلم يعـبّرها ، وكــان كــبـشـــآ

١. الكهف (١٨) الآيتان ١٠٣\_١٠٤.

٢. في بعض النسخ: ولا يلتفت.

٣. في بعض النسخ: ولا تبذل.

٤. الأعراف (٧) الآية ١٧٩.

٥. الصافّات (٣٧) الآية ٢٠٢.

٦. في يعض النسخ: كبش،

ظهر في صورة ابن إبراهيم في المنام، فصد الله إبراهيم الرؤيا، ففداه ربه من وهم إبراهيم بالذبح العظيم الذي هو تعبير رؤياه عندالله وهو لايشعر، فالتجلّي الصوري في حضرة الخيال يحتاج إلى علم آخر به يُدرك ما ازاد الله بتلك الصورة، الا ترى كيف قال رسول الله عليه وسلم لابي بكر في تعبير[ه] الرؤيا: «اصبت بعضا واخطات بعضا فساله ابوبكر أن يعرفه ما أصاب فيه وما أخطا، فلم يفعل صلى الله عليه وسلم.

قال العبد: حضرة المثال وحضرة الخيال حضرة تجسد المعاني والحقائل والارواح والانفُس وحقائل الصور والاشكال والهيئات الاجتماعية، فمن رأى صورة أو شكلاً أو هيئة ولم يعبرها ولم يؤولها إلى ما يؤول إليه أمر ذلك الشكل أو الصورة والهيئة التي رأى في الرؤيا، فقد صدّق الرؤيا، ومن عبرها صدّق في الرؤيا حيث أعطى الحضرة حقها فعبرها، فلو عبر إبراهيم رؤياه صدّق أن الذبح هو الكبش ولم يكذب الذبح الواقع بابنه، ولكن كان كبشاً ظهر في صورة ابنه، فصدقها، فاراد إيقاع الذبح بابنه فما صدّق، أي لم يقع، وستذكر سبب ذلك.

قال رضي الله عنه: ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَإِبْرَاهِيمَ حَدِينَ ناداه: ﴿ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ \* قَدْ صَدَّقَتَ الرُّوْيا﴾ [و ما قال له: قد صَدَقَتَ في الرؤيا أنَّه ابنك؛ لأنَّه ما عبَّرها، بل اخذ بظاهر ماراى، والرؤيا تَطلب التعبير]».

يعني\_رضي الله عنه\_: صدَقتَ تجسُّدَ الذَبْح بصورة ابنك، وليس كذلك؛ فإنَّ الرؤيا تطلب التعبيرَ والتفسير.

قال رضي الله عنه .: ﴿ لذلك قال العزيز : ﴿ إِنْ كُنتُم للرَّوْيا تَعبُرُونَ ﴾ أومعنى التعبير الجَوازُ من صورة مارآه إلى امر آخرَ، فكان البقر "سينينَ في المحل والخصب».

١ ، في بعض النسخ : محتاج إلى ،

٢ . في بعض النسخ : يدرك يه .

٣٠. الصافّات (٣٧) الآيتان ١٠٤ ـ ١٠٩.

٤. يوسف (١٢) الآية ٤٣.

م في يعض النسخ: فكانت البقر.

يعني: كانت البقرة العجاف سبع سنين في الحل، والسمان في الخصب. «فلو صدق في الخصب، وفله» وفلو صدق في الرؤيا، لذبح ابنه، وإنما صدق الرؤيا في أن ذلك عين ولده، وما كان عندالله إلا الذبح العظيم في صورة ولده، فقداه لما وقع في ذهن إبراهيم الله ما هو فداء في نفس الأمر عندالله، فصور الحس الذبح، وصور الخيال ابن إبراهيم الله ما هو فداء في نفس الأمر عندالله، فصور الحس الذبح، وصور الخيال ابن إبراهيم الله من من من المناه المن المناه المناه

يعني: أنّ إبراهيم لما صدق في حقيقة إيمانه بالله وإسلامه له، عوده الله بتجسيد الوحي والأمور له على صورة ما كان يرى في منامه، فكان الله يرى رؤياً غير هذا المشهد، فيقع في الحسر رؤياه على صورة ما كان يرى الله من غير تعبير يُحوج إلى المشهد، فيقع في الحسر رؤياه على صورة ما كان يرى الله من غير تعبير يُحوج إلى تفسير وتأويل وتعبير، قصد ق بحكم ما اعتاد هذه الرؤيا أيضاً على صورة ما رأى من غير تعبير، وكان الله قد ابتلاه في ذلك بلاءً حسناً، أي اختبره، بمعنى اعطاه الجبرة، فإن الله كان خبيراً خبرة مبينة ، جلية الأمر و مبينة عن كشفه مقتضى الوهم والحيال بالفكر، فلما ظهر صدق أيمانه وصد فه في إسلامه وإسلام ابنه في تصديق رؤيا اظهرها الله له، وأبان صدق ما رأى، ففداه لذبح عظيم، فعلم إبراهيم المباه، فلما كذب صورة على صورة ابنه كان الذبح العظيم، ووقع به صورة الذبح، وصد ق إبراهيم فقداه بالذبح العظيم، ووقع به صورة الذبح، فعلم المباه عند ذلك أنّ ما رأى كان كبسأ في صورة ابنه ؟ لمناسبة ذكرنا، فتذكر.

قال مرضى الله عنه منه .: «فلو راى الكبش في الخيال، لَعبَّره بابنه الو بامر آخَرَ».

يعني \_رضي الله عنه\_: كمما عبّر الحق له رؤياه بما فداه بالذّبح، فكذلك لو رأى أمراً في صورة الدّبح، لعبّره بذلك الأمر\_وهو إسلامه او بابنه أنّه صورة إسلامه؛ لكون الولد سراً بيه.

قال: «ثم قال: ﴿إِنَّ هذا لَهُوَ البِّلاءُ المُّبِينُ﴾ آي الاختبارُ الظاهرُ، يعني الاختبارَ في العلم: هل يعلم ما يقتضيه موطنُ الرؤيا من التعبير أم لا؟ لأنّه يعلم أنّ موطن

١ . في يعض النسخ: لعبرنا عنه .

٢ . الصافّات (٣٧) الآية ١٠٦ .

الرؤيا يطلب التعبير، ففعل ، فما وفّى الموطن حقّه، وصدّق الرؤيا لهذا السبب، كما فعل تقيّ بن مُخلّد، الإمام صاحب المسند، سمع في الخبر الذي ثبت عنده اته الله قال: "من رآني في المنام، فقد رآني في اليقظة، فإنّ الشيطان لايتمثّل على صورتي، فرآه تقيّ بن مخلد وسقاه النبيّ صلّى الله عليه وسلم في هذه الرؤيا لبنا فصدّق تقيّ بن مخلد رؤياه، فاستقى ، فقاء لبناً، ولو عبّر رؤياه، لكان ذلك اللبن علماً، فحرّمه الله العلم الكثير على قدر ما شرب، الا ترى رسول الله حصلى الله عليه وسلم أتي في المنام بَقَدح لبن قال: "فشريتُه حتى خرج الرّيّ من اظافيري ثم اعطيت فضلي غمرً قبل: ما أوّلتُه يا رسول الله؟ قال: "العلم وما تركه لبناً على صورة مارآه؛ لعلمه بموطن الرؤيا وما تقتضى من التعبير».

قال العبد: اعلم أنّ الأمور المغيبة عن العبد إذا أراد الله أن يُطلع العبد عليها ويُشهِده ماشاء منها قبل الوقوع، فإنه وتعالى عيمثل له ذلك في منامه في صورة مناسبة لذلك الأمسر في المعنى، كظهور العلم الفطري في صورة اللبن؛ لكون اللبن غذاء للصورته الجسدية من أول الفطرة، كالمعلم الذي هو غذاء روح المؤمن من أول فطرة الروح، وكذلك الماء والعسل والخمر صور علم الوحي والإلقاء والحال، إذا جسد الله لعبده هذه الحقائق على هذه الصور، فينبغي أن يكون صاحب كشف الصور الذي يجسد الله ويمثل له المعاني والأمور الغيبية صوراً مثالية وامثلة جسدية محسوسة من يجسد الله ويمثل له المعاني والأمور الغيبية صوراً مثالية وامثلة جسدية محسوسة من الله على علم آخر من الكشف المعنوي يكشف عن وجسه ذلك المعنى المعني له قناع الصور والامثلة الإلهية، وهو كشف عال، وعلم شريف، يؤتيه الله من شاء من عباده

١ . في بعض النسخ: إنَّ موطن الخيال يطلب.

٢. في بعض النسخ: فغفل.

٣. في بعض النسخ: فاستقاء.

٤. في بعض النسخ: علماً كثيراً.

٥. في بعض النسخ: اظفاري.

٣. في بعض النسخ: و ما تقتضيه من التعبير، و في بعضها: يغتضي.

٧. ف: علوم.

المصطفين المُعتَنَينَ، ليس علم التعبير الذي ياخذونه من كتب التعبير، وذلك ايضاً بالنسبة إلى أوّل معبَّر علمه الله تناويله كرسول الله -صلّى الله عليه وسلم-ويوسفُ الصِدِّيقِ اللَّالِة وابن سيرين ومعبَّرِ قُرطُبَة في هذه الأمّة وغيرِه ممّن وَجد العلم من عند الله، واخذه منه من مشايخ الصوفية والمحقّقين منّا.

قال: «وقدعُكُم أنَّ صورة النبيَّ التي شاهدها الحسُّ أنَّها في المدينة مدفونة، وأنَّ صورة روحه ولطيفته ما شاهدها أحد من أحدولا من نفسه. كلُّ روح بهذه المثابة».

يعني \_ رضي الله عنه \_ : ان الصورة العنصرية المشهودة في الحس مدفونة في المدينة الانتعلق رؤية أحد بها ، والصورة الروحانية النورية التي لروحه \_ صلّى الله عليه وسلم و في مظهريته لله \_ تعالى \_ لا يراها أحد من غير رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا من نفسه أنّه يظهر بتلك الصورة المقدّسة ؟ لكونها خاصة بالنبي \_ صلى الله عليه وسلم \_ وكذلك صورة روح كل أحد ، لا يتمثّل بها وفيها إلا روحه لا روح أحد غيره .

قال \_ رضي الله عنه \_: «فيتجسل للرائي روح النبي في المنام بصورة جسده» يعني بصورة مثالية شبيهة بصورة جسده «كمامات عليه لايخرم منه شيئاً فهو محمد صلى الله عليه وسلم المرثي من حيث روحه في صورة جسدية تُشبه المدفونة لايمكن لشيطان ان يتجسد بصورة جسده، عصمة من الله في حق الرائي، ولهذا من رآه بهذه الصورة، ياخذ عنه جميع ما امر به ونهاه عنه أو يخبره، كما كان ياخذ عنه في الحياة الدنيا من الاحكام على حسب ما يكون منه اللهظ الدال عليه من نص أو ظاهر أو مسجمل أو ما كان».

يعني \_ رضي الله عنه \_: لا تأويل لما قاله، بل يُقتصر على مدلول لفظه \_ صلّى الله عليه وسلم \_ لكون المراد ذلك المدلول لاغير، ولو كان المراد غيره، لقال لفظاً دالاً على ذلك، فما في الامر جهل.

١. م: الشيطان.

٢. في بعض النسخ: الايمكن للشيطان أن يتصورً ٢.

٣. في بعض النسخ: يأمر به و ينها، عنه.

قال رضي الله عنه : «فإن اعطاه شيئاً، فذلك الشيء هو الذي يدخله التأويل ، فإن خرج في الحسّ كما كان [في الخيال] فتلك رؤياً لاتعبير لها».

قال العبد: إذا نزل على روح الرائي من الغيب آمر، ظهر في الروح عكس ذلك الأمر انعكاساً نفسياً، ثم ينعكس عكس ذلك إلى مُخيَّلته، فيتشكّل ويتصور في الحس المشترك على صورة عكس العكس، فيُشبه الاصل، فيَخرج المنام في الحس على صورة مارآه في المنام، وهو كشف صوري، فلاتعبير له.

قال - رضي الله عنه -: «و بهذا القدر وعليه اعتمد إبراهيم الخليل وتقي بنُ مُخلَد. ولما كان للرؤيا هذان الوجهان، وعلمنا الله - فيما فعل بإبراهيم و[ما] قال له - الادب لما يُعطيه مقام النبوة، علمنا في رؤيتنا الحق - تعالى - في صورة يردّها الدليل العقلي أن نعبر تلك الصورة بالحق المشروع، إمّا في حق الرائي، أو المكان الذي رآه فيه، أو هما معاً، فإن لم يردّها الدليل العقلي، أيقيناها على ما رأيناها، كما ترى الحق في الاخرة سواء».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أن الحق إذا تجلّى لشخص في صورة يردها الدليل العقلي، أو كناه بالحق المسروع، كما رأى بعض المسلمين الصالحين في بلاد الغرب الحق في دهليز بيت له، فلم يلتفت إليه ولظمه في وجهه، فلما استيقظ قلق قلقاً شديداً، فجاء الشيخ ـ رضي الله عنه ـ و اخبره بما راى وفعل، فلما رأى الشيخ على ذلك الراثي من القلق أمراً عظيماً، فقال له الشيخ: اين رايته؟ قال: في بيت لي اشتريته، قال الشيخ: ذلك الموضع مخصوب وهو حق للحق المشروع، اشتريته ولم تجعل مالك منه ولم تف خق الشرع، فاستدركه، فقحص الرجل عن ذلك، فإذا هو من وقف المسجد وقد بيع بغصب والرجل لم يعلمه ولم يلتفت إلى امره، فلما تحقق، ردّه إلى وقف المسجد، واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة واستغفر الله، فمثل هذا إذارئي، دخله المتأويل والتفصيل، وإذا تجلّى الحق في صورة والمناه المتأوية كمائراه في الآخرة كالبدر،

١ . في يعض النسخ : التعبير ،

۲. م: پری. ف: تری.

وكما يتجلّى الأهل المحشر في صورةٍ تُنكر ويُتعوَّذ منه ويُعرَف ويُسجَد لـه سَواءً بلافرق في الحكم.

قال\_رضي الله عنه\_:

قللواحد الرحمن في كلّ موطن من العبُور ما ينخفى وما هو ظاهرُ فإن قلت َ هذا الحَقَّ قَدتَكُ صادقاً و إن قلت اسراً الْحَراَ انت عسايرُ و ما حكمه في موطن دون موطن ولكنّه بالحق للخلق سسسافِرُ»

اي عابر من صورة ما رايت إلى ما يؤول إليه تاويلُ الصورة ، يعني - رضي الله عند : أنّ الحق إذا تجلّى في موطن ، فليس ذلك الموطن أولى بتجلّيه من موطن آخر ؟ إذا المواطن بالنسبة إلى الحق على السواء ، ولكنه - تعالى - بحقيقته يَسفُرُ عن وجه الحق للخلق ، هذا ظاهرُ مدلول العبارة .

و ثمَّ معنى لطيف كانه \_ رضي الله عند؛ إليه يؤمئ، وهو أنَّ الحق إذا تجلّى لك أو للخلق، فإنّما يتجلّى من العين الثابتة التي للخلق، فقد سَفَر في تجلّبه بحقيقته ووجوده عن وجه الحق، أي كشف صرورة العين الخلقية الكونية، وهي شأن من شوونه، كما مرّ، فقوله: «سافِرٌ للخلق» يعني كاشف لصورة عين المتجلّى له من الخلق.

قال\_رضي الله عنه\_:

اإذا ما تجلى للعسيون ترده عسقول ببرهان عليسه تنساير المعني وإذا كان حقاً في يعني رضي الله عنه إذا كان التجلّي في صورة محسوسة ، وإذا كان حقاً في هذا الطور ، وعند الله في نفس الامر ، ولكن العقل يتعاظم ذلك بالوهم ، ويستكبر ويبرهن بالتنزيه الوهمي ، على أنه ليس بحق ، فإنه يتعالى [عن] أن يَظهر محسوساً في زعمه للحس في مبلغ علمه وإذن جاز في حقه الجهة ، وحازه الحير والوجهة ، وأنه يتعالى عن ذلك علواً كبيراً ، هذا غايتهم في برهانهم ، وهو عند التحقيق تنزيه وهمي ، وتحكم على الحقيقة بموجب عقله الفكري ، والحق نزه نفسه عن هذا التنزيه ؛ فإنه \_ تبارك

١. في يعض النسخ: امرأ آخَرَ. و في يعضها: امر آخر،

٢ . ف: منلام الله عليه .

وتعالى - مع أنّه تجلّى عن التقيّد بالجهة لذاته فإنه - سبحانه - متجلّ عن كلّ جهة ، غير مسخلٌ عن وجهة ، وإلا انحصر في اللاجهة ، وحُدَّ بخارج الجهة ، وهو ظاهر بكل اوجهة ، باطنُ عن كل وجهة ؛ لعدم انحصار حقيقته في الظهور بالجهة والبطون في اللاجهة ، ﴿فاينما تُولُوا قَنْم وَجهُ الله﴾ ولكنّه غير مُدرك للمقبّدين بمقتضى افكارهم والمتعشقين باوطانهم العرفية والعادية ، واغطائهم الضنكة الاعتقادية وأوكارهم ، وهم المقيّدون للمطلق الذات في زعمهم ، والمتحكّمون عليه بالانحصار والتحديد في مبلغ علمهم بوهمهم ، وتتعالى الذات المطلقة والمطلق الذات عن كل قيد وحصر ، تتعلق علمهم بوهمهم ، وتتعالى الذات المطلقة والمطلق الذات عن كل قيد وحصر ، تتعلق علم حدّ وطور في حكم معيّن ، أو أمر موزّن بميزان نظري ، مقنّن بقانون فكري عقلاً وحساً تخميناً أو حدساً ﴿ما قَدرُوا الله حَقّ قدرِه ﴾ ، ولاوقوا النظر حقّه في حقه .

قال ـ رضي الله عنه\_:

"و يُقبَل في مَجلى العقول وفي الذي يسمّى خيالا والصحيح النواظر" يعني - رضي الله عنه -: الرؤية إذا كانت في صورة عقلية غير محسوسة ولا متكيفة بكيفية تُشبه شيئاً فيها، فالفكر والميرفي بفكره يقبلانها ويقبلان عليها، ولاينكرانها، وكذلك إذا رأى في المنام خيالا، أي صورة خيالية؛ فإن العقل يُجيزه ويقبله وياخذه مقصوراً على موطن الرؤيا ويعبّره، والصحيح كشفا شهود العيون النواظر إليه في صورة تجلّياته ظاهراً، كما قال: ﴿وُجُوه يُومَئِذُ ناضِرةً \* إلى ربّها ناظرة ﴾ فالنواظر غير المحجوبة نواظر للحق، نواظر إلى الحق، غير حاصرة له فيما ترى وتجلّى لها.

قال - رضي الله عنه -: "يقول أبو يزيد البسطامي في هذا المقام: لو أن العرش وما حواه ما تة الف الف مرة في زاوية من زوايا قلب العارف ما احس به هذا وسع أبي يزيد في عالم الأجسام ؛ بل أقول: [لو] أنّ ما لايتناهي وجوده [يقدر انتهاء وجوده]

١ . البقرة (٢) الآية ١١٥ .

٢. الحيج (٢٢) الآية ٧٤.

٣. القيامة (٧٥) الآيتان ٢٢\_٣٣.

مع العين الموجدة له في زاوية من زوايا قلب العارف ما احسّ به في علمه .

قال العبد: كلَّ ما دخل في الوجود او ما وُجد إلى الإنسان مثلاً فهو متناه محدودٌ محصور، وكذلك لو قُدَّر مالايتناهي متناهياً، لكان الظاهر المتعين من الحق المطلق بإيجاد هذا المقدَّر انتهاؤُه من المكنات بالنسبة إلى ما لم يتعين بالإيجاد من غيب الحق اللامتعين تعيناً معيناً، وكلُّ متعين محصورٌ محدود بنفس تعينه وتميزه من المطلق، وقلب العارف الحقيقي لايمتلي بتعين معين، بل هو في مُحاذاة الحق المطلق أبداً.

قسال \_ رضي الله عنه \_: «فسإنّه قسد ثبت انّ القلب وَسِع الحقّ ومع ذلك مسا اتّصف بالرِّئّ، فلو امتلاً ارتوى . [ وقد قال ذلك أبو يزيد]» .

يعني - رضي الله عنه -: يَظهر العارف - من مطلق قابليته وقلبه لكل تَجَلَّ من عَلَيْات الحق - مَجلى يُقبِل به إلى التجلّي فيقبله ، ولاينقص ذلك من مطلق قابليته التي في مقابلة مطلق الغيب الذاتي اصلاً ولا يعتلى بذلك فلو امتلا ارتوى ، والمحقّق المحنّك لايرتوي ، وقد قال ذلك أبو يزيد البسطامي سلام الله عليه ، بل الرجل من يتحسّى بحار السماوات والارض ولس أنّه خيارج بلهب عَظَيْماً . يعني - رضي الله عنه - ان تجلّيات الحق الظاهر في السماوات والارض لايرتوي لها العارف ؛ فإنّه لا يُحِس بتجلّيات الحق المتعبّن في العرش والكرسي اللذين فيهما السماوات السبع والارضون السبع كحلقة مُلقاة في أرض فلاة ، فانظر ماذا ترى .

قال\_رضي الله عنه\_: «ولقد نبَّهْنا على هذا المقام بقولنا:

يا خالق الاشياء في نفسه انت لما تخلقه جامع تخلق مالايتهي كونه في كانت الضيق الواسع

يشير \_ رضي الله عنه\_: إلى الاحديّة الذاتية، بمعنى أنّه هو الموجود وحده ليس لغيره حقيقةً ولا وجود حقيقةً، فليس خلقه للاشياءخارجاً عنه؛ إذ لاخارج عنه؛ لكونه هو هو وحده، فلاخارج ولا داخل، فهو جامع بذاته في نفسه لما يخلقه من الصور؛

١ . في بعض النسخ : بذلك .

لانَّه احمديَّة جمع الجميع؛ فالكلِّ فيك، ولولاك لما كان له وجمود ﴿إنَّ الله يُمسكُ السَّموات﴾ النورية الاسمائيَّة الإلهية والسماوات الروحانية العلوية ﴿وَالارضَ﴾ الخلقية الجسمانية ﴿أَنْ تَزُولًا ﴾ أي تزولَ الصورةُ العلوية السماوية والسفلية الأرضية ـ على ما ذكرنا ـعن الوجود بانقطاع التجلّي النوري الوجودي؟ فإنّ الكلّ ـ مع قطع النظر عن التجلِّي عنه \_ يرجع بالطبع إلى عدميَّة عينه ﴿وَ لَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُما مِن أَحَدُ مِن بَعده إنَّهُ كانَ حَلِيماً ﴾ عند غُلُو ٌ صور الاشياء على الوجود الحق الحامل الممسك لها ﴿فَقُوراً ﴾ `، اي ساتراً بصور الأشياء وجه الوجود الحق المتعيِّن فيها، وإظهارُه لها بظهور وجهه فيها لمن لايري غير وجه الحق من كل جهة ووجهة يخلق ما لايتناهي كُونُه، اي من صور الأشبياء فيك أي في عين الوجود الحق من نفسك ونفسك؛ فإنَّه أنت الواسع الذي وَسعتُ مالايتناهي من المكنات غير المتناهية و الإسماء الحسني التي لايبلغها الإحصاءُ كذلك بما لايتناهي له من وجودك الحقِّ المُعَاضِّ على صور الموجودات وماهيَّاتها ومع عدم تناهى الكلّ، فلا خارج عنك فلاسعيص ولا سناص ولا سحيدٌ ولا مهرب ولامخرج لها عنك؛ لضيق الأشياء التِّي وَسُعَتُها مُ فَايَتِهُ مِن كُونك عِينَها تَسَعُها من حيث انت أحديَّةُ جمعها، وتَضيق عن نفسك من حيث هي وأنت هي حين ضاقت عنك، فضاق بعضُها عن بعضها، فانت الضيُّق بهذا الاعتبار، وانت الواسع بالاعتبار الاوّل.

قال\_رضي الله عنه\_:

الو أنّ مسا قسد خلق الله مسالا ح بقلبي فجسسرُه السساطعُه
 في البيت تقديم وتاخير، وتقديره: لو أنّ ما قد خلق الله بقلبي - أي لو كان فيه ما ظهرت لاتحة مع سُطُوع نوره الوجودي الذي وسع المخلوقات.

قال\_رضي الله عنه\_:

د مَن وَسِع الحقّ فسمسا ضساق عَن

١ . فاطر (٣٥) الآية ٤١ .

٢. م: لامحيل.

٣. م: يضيق.

يعني \_ رضي الله عنه \_: لمّا وَسِع قلبي الحقُ الذي وسعت رحمتُه كلَّ شيء فاتّى يُضيَق عن خلقٍ وَسِعَه مَن وَسِعه وهو الله؟؛ قال الله: ما وسعني ارضي ولا سمائي، ووسعني قلبُ عبدي المؤمن.

قال .. رضي الله عنه .. : "بالوهم يَخلق كلُّ إنسان في قوة خَباله ما لا وجود له إلا فيها، وهذا هو الامر العام، والعارف يخلق بالهمة ما يكون له وجود خارج محلً الهمة، ولكن لاتزال الهمة تَحفظه، ولا يؤودها حفظه اي حفظ ما خلقه، فإذا طراً على العارف غفلة عن حفظ ما خلق، عدم ذلك المخلوق إلا ان يكون العارف قد ضبط جمسيع الحضرات وهو لا يَغفُل مطلقاً، بل لابد له من حضرة يَشهدها، فإذا خلق العارف بهمته ما خلق وله هذه الإحاطة ظهر ذلك الخلق بصورته في كلّ حضرة، وصارت الصور يُحفظ بعضها بعضاً، فإذا عَفل العارف عن حضرة ما أو [عن] حضرات العور حضرات الوجود علواً وسفلاً قوهو شاهد حضرة ما من الخضرات، حافظ لما فيها من صور خلقه . انحفظت جميع الصور بحفظ تلك الصورة الواحدة في الحضرة التي صور خلقه . انحفظت جميع الصور بحفظ تلك الصورة الواحدة في الحضرة التي ما غفل عنها، لأنّ الغفلة ما تعمّ قط لا في القموم ولا في الخصوص».

قال العبد: خلق العارف بالهمة هو باستجماعه في فكره ووهمه على إيجاد أمر، وتعليق الهمة بذلك وتسليط النفس عليه، فإنّ الهمة خلاقة، وحيث كان موجب وجود ذلك الخلق جمعية الهمة الهمة على وجوده، وجمعية القلب، واستجماع قواه، والحضور، فيجب استصحاب الموجب، حتى يبقى مخلوق الهمة، بخلاف خلق الله؛ فإنّه ليس باستجماع القوى، ولكن لابد من توجّهات الاسماء قمّ أيضا، وليس بالحضور الكلّي معه من جميع الوجوه؛ فإنّه لايعزب عنه شيء اصلاً، بخلاف من يخلق بالهمة؛ فإنّه مهما غَفَل عمّا خلق، بطل مُوجِب طهور المراد في خلقه، فبطل المخلوق بالهمة ببطلان موجبه، ولكنّ العارف إذا لم يغفل مطلقاً بل إن غفل عنه من وجه كان حاضراً به من جهة أخرى، حفظ بها حضر في حضرة من جهة حضرة أخرى، مثاله اجتمع جهة أخرى، حفظ بها حضر في حضرة من جهة حضرة أخرى، مثاله اجتمع

عارف بقلبه وعلو همّته بكون أو خلق وتكوين كلّي أو جزوي؛ فإنّه ـ بمداومة تعليق الهيمة وتسليط النفس بجمع الهم والوهم ـ و بحد خارج محل الهيمة ذلك الأمر المراد، ولكن استمرار وجوده يتوقّف على استمرار موجيه وهو الحضور والجمعية، فمهما غفل انخلع الوجود عن تلك الأمور ولا سيّما إذا علّق همّته بكون، ثم غاب عن موطن الحس وحضرة الشهادة بالنوم مثلاً، فلا يبقى موجب ظهور ذلك الأمر؛ لعدم تعلق همّته بذاك إذذاك، فيعدم، ولكن العارف بعالم الحس وعالم الحيال والمثال وارتباط بعض هذه الخضرات بالبعض بالحق لا يعفل عن صورة ما خلق في حضرة الحس وهو في عالم الحضرات بالبعض بالحق لا يعفل عن صورة ما خلق في حضرة الحس وهو في عالم المثال أو في الخيال، يشهدها مخلوقة فيها موجودة فيحفظها، فينحفظ بتلك الصورة المثال أو في الخيال، يشهدها مخلوقة فيها موجودة فيحفظها، فينحفظ بتلك الصورة المثال أو في الخيالية صورته الحسيّة، فافهم، إن شاء الله؛ ففيه دقة، فالطف وتلطف.

قال - رضي الله عنه -: "وقد أوضحتُ هنا سراً لم يَزل أهلُ الله يَغارُون على مثل هذا أن يظهر ؛ لما فيه من رد دعواهم أنهم الحق ؛ فإنّ الحق لا يَغفُل والعبد لابد له أن يغفل عن شيء دون شيء، فمن حيث الحفظ لما حَلْق، له أن يقول : «أنا الحق» ولكن ما حفظه لها حفظ الحقظ الحقل المعقل الحقاً».

قال العبد: إنّما يَغارون على ظهور مثل هذا السّر على ان يطلع عليه الدخيل المدّعي فيعلم الفرق بين الخلقين والحفظين فيردّ عليهم.

قال - رضي الله عنه -: "فقد بيّنا الفرق، ومن حيث ما غفل عن صورة او حضرتها فقد تميّز العبدُ من الحق، ولا بدّ أن يتميّز - مع بقاء الحفظ لجميع الصور - بحفظه صورة ما واحدة منها في الحضرة التي ما غفل عنها، فهذا حفظ بالتضمّن، وحفظ الحق ما خلق ليس كذلك، بل حفظه لكل صورة على التعيين ، وهذه مسألة أخبرت أنّه ما سطرها أحد في كتاب لا أناو لاغيري إلا في هذا الكتاب، فهي يتيمة الوقت [و] فريدتُه، فإيّاك أن تَعفُل عنها، فإنّ تلك الحضرة - التي يبقى لك الحضور فيها مع الصورة - مثلها فإيّاك أن تَعفُل عنها، فإنّ تلك الحضرة - التي يبقى لك الحضور فيها مع الصورة - مثلها

١ . في النسختين: التعيَّن.

٢ . في يعض النسخ : الدهر .

مَثَلَ الكتباب الذي قبال الله فيه: ﴿مَا قَرَّطْنَا فِي الْكِتبَابِ مِن شَيَءٍ ﴾ أ ، فنهو الجسامع للواقع وغير الواقع ، ولايعرف ما قلناه إلا مَن كان قرآناً في نفسه » .

يشير \_ رضي الله عنه .. إلى أنّ الإنسان الكامل هو الجامع لجميع الحضرات، فإذا غاب عن الحسر و دخل عالم المثال، فإنّ حضوره يَستصحب معه صورة ما غاب عنه في الحسر بعد خلقه بهمته، في حضر بمثال صورة ما غفل عنه، فيبقى ذلك المخلوق في الحس موجوداً، وهذا ليس إلا للجامع الكامل، وله درجة القرآنية الجمعية الأحدية، والأبرار والمتقون بالتقوى العرقي يجعل الله لهم فرقاناً، والمقرّبون لهم القرآن الجامع، وفرقانهم ارفع فرقان وتقواهم أعظم تقوى.

قال\_رضي الله عنه\_: «فإنّ المتّقي الله يجعلُ له فرقاناً ، وهو مثل مـا ذكرنا في هذه المسالة فيما يتميّز به العبد من الربّ ، وهذا الفرقان أرفعُ فرقانٍ » .

قال\_رضي الله عنه\_: «فوقتاً يكون العبد ربّاً بالاشك».

يعني: الربوبية العرضية - من كونه ربّ المال والملك والملك - عرضت للعبد منه، فحالت بينه وبين تحققه بالعبد البينة المحضة التي ما شابها ربوبية، ولا شانها تصرّفٌ وألوهية.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَ وَقَتْأُ يَكُونَ الْعَبْدُ عَبْداً بِلا إِفْكُ ﴾

يشير - رضي الله عنه -: إلى أنّ العبد إذا شاب عبوديّته ربوبيّتُه، فعبوديته وعبدانيته بالإفك، ماهي خالصة؛ لأنّ العبدانية لوكانت خالصة للّه ماشابها ربوبية، كما يكون العبدُ في وقت لايتّصف فيه بالربوبية، ولم يُضف إلى نفسه فعلاً ولا أثراً، وأمسك عن التصرّفات النفسية إلا ما أمر به الشرع، فافهم.

ثم اعلم: أنَّ الوقت الذي يكون العبد الكامل فيه رباً هو وقت خلافته عن الله، فإذا نُصَّ على خلافته فهو الجامع إذن بين العبودية العظمى والربوبيَّة الكبرى، عبدلله ربّ للعالمين بالخلافة؛ فإنَّ الخليفة على صورة مستخلفه، وربَّه يخلقه رباً للعالمين،

١ . الإنعام (٦) الآية ٣٨.

وصورتُه التي خلقه\_أي الخليفةً\_عليها هي الربوبية، فافهم.

و الوقت الذي يكون العبد عبداً بلا إفك هو زمان استخلافه لله بعد أن الله كان مستخلفاً له، وكان خليفة الله، فصار مستخلفاً لمستخلفه تحققاً بالعبودية العامة والمعرفة التامة، كقوله صلّى الله عليه وسلم في هذا المقام: «اللهم أنت الصاحب في السفر، والخليفة في الأهل» فحلّف الله على أهله، وهو صاحبه في سفره إليه ومنه وفيه، فافهم، فهو الجامع بين الخلافة والاستخلاف، وهو مقام الخلّة العظمى، الذي أشار إليه الخليل، إنّما كنت خليلاً من قراء وراء ، وهو ظاهر الخلافة الحمدية اذهبوا إلى محمد؛ فإنّه الخليل والحبيب، فإنّ الخليفة إذا شعل بخلافته لله، احبّه الله.

و قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في آخر أمره و هو على الطرفاء : "إنّي أبرا إلى الله أن أتّخذ احداً منكم خليلاً، ولو كنت متّخذاً خليلاً لاتّخذت إبابكر خليلاً، إنّ الله اتّخذني البارحة خليلاً كما أتّخذ إبراهيم خليلاً، أوتيت مفاتيح خزائن السماوات والأرض.

قال - رضي الله عنه -: مرز تمت تكوية رضي رسوى

"فإن كان عبداً كان بالحق واسعاً و إن كان ربّاً كان في عيشة ضنك فمن كان كان عبداً يرى عين نفسه و تقسع الأمال منه بالأشك"

قال العبد: إذا تحقق الإنسان الكامل بالاستخلاف وتثبّت في مركزية فلك العبودية العظمى، كان بلاشك واسعاً بالحق، ووسعه الحق بكل شيء، فإنه في وكالة الحق وكفالته بربوبيته، وهو رب بالحقيقة، فتتسع آمال العبد في الله حقيقة، فإن للأمال وكفالته بربوبيته، وهو رب بالحقيقة، فتتسع آمال العبد في الله حقيقة، فإن للأمال والآملين في فيحاء فضاء ربوبيته عنالى منجالاً جليلاً، وظلاً ظليلاً، وإن كان رباً وظهر بربوبية عرضية، لزمه القيام بربوبية من ظهر بعبوديته، وحينئذ لم يقم بذلك حق القيام؛ فإن الخليفة وإن كان فيه جميع ما يطلبه الرعايا، ولكن ذلك غير ذاتي له، بل مجعول فيه وله، فقيامه بربوبية العالم بجعل الله وإن كان قبول ذلك باستعداد

١. كذا. و لعله: قراء و رَواءٍ.

غير مجعول، ولكن الفرق بين الربوبية الذاتية والربوبية العرضية بيّن وإن كان الكلّ حقاً للكلّ في الحقيقة، ولكن لكل من الكلّ مستند أصيل في الكلّ هو له ذاتي كالنقائص والمذام والانفعال والتأثر والفقر والعبودية؛ فإنّها ذاتية للعبد والكون، وللموجود الحق من حيث تعيّنه في العبد لا بالذات، وللكون من حيث اتّصافه بالوجود، فافهم.

قال رضى الله عنه ـ:

و من كـونه رباً يَرى الخلق كلّه يطالبه من حضرة الملك والملك،
 يعني رضي الله عنه : إذا ظهر بربوبية الخلافة، توجّه الملك والملكوت والجبروت
 عطائبة حقوقها منه؛ إذ لابدٌ للخليفة أن يقوم بجميع ما للرّعايا، ولاشك آنه يعجز عن

قال\_رضي الله عنه\_:

ذلك؛ لكون ربوبيته غيرً ذاتية.

دو يعب نعض العارفين به يبكي الله الله العارفين به يبكي الله العارفين به يبكي الله و يعب الله و يعلى المعارفين العام و المعلم المعارفين العلم بعدم قيامه بربوبية العالم و في اكثر النسخ الذاتر بعض العارفين العلم يحضره بالفعل في بعض الأوقات .

قال ـرضي الله عنه\_:

فتذهب التعليق في النار والسبك»

«فكن عبد كرب لاتكن رب عبده

١ . في بعض النسخ : فيذهب . ١

## [٧] «فَمَنَ حَكَمَةَ عَلَيْةَ فَي كَلَمَةَ إسماعيليةَ»

قال-رضي الله عنه\_:

﴿[اعلم] أنَّ مسمَّى الله احديٌّ بالذات، كلُّ بالأسماء،

قال العبد: يعني - رضي الله عند؛ إن المسمّى بالله في ذاته واحد احد، له احدية جمع قهرت وغلبت الجمع، فكان احدياً بالذات، فهو وإن كان بالذات احدياً لكنه واحد، وله نسب ذاتية كثيرة و فيان عصف الاثنين، وثلث الثلاثة، وربع الاربعة وغير ذلك من النسب التي لاتتناهي، والواحد عين الكلّ في الوجود والكلّ فيه واحد، فهو كلّ بهذه النسب؛ لانه احدية جمع الجمع ، فهو بذاته كامل الذات بالذات.

قال رضي الله عنه : ﴿ فَكُلُّ مُوجُودُ مَالُهُ مِنَ اللَّهِ إِلَّا رَبُّهُ خَاصَّةً ، يستحيل أن يكون له الكلِّ .

يريد - رضي الله عنه -: أنّ الموجودات كلّها وإن كانت تحت ربوبية الله وإلهيته والله هو ربّ الأرباب، ولكن كل جنس جنس، ونوع نوع، وشخص شمخص، له حمة خاصة من مطلق ربوبية الله، تُربّيه وتقوم له بربوبية خاصة لاتُصلح ولا تصلح إلا لذلك الموجود المخصوص، كالربوبية الظاهرة من مطلق ربوبية الله للنيّر الاعظم مثلاً وعليه وفيه وبه ربوبية بالملك والألوهة والسلطنة والغلبة والنور والحياة والتسخير وما يلائم

١. ف: الجميع.

ويشاكل هذه الحقائق، والتي تختص بالمريخ - مثلاً - من العلويات ربوبية القهر والغلبة والشدة والاستعلاء والقتل والفتك والإحراق والظلم والجور وما شاكل ذلك، فهذه حقائق قامت بربوبية المريخ، تستدعي من الله تعين الربوبية بالنسبة إليه فيه وعليه من حضرة الاسم: القادر، القوي، القاهر، الشديد، الغالب، ومنه وفي المخلوقات المنسوية إلى فلكه الغالب على امزجتهم واخلاقهم وأفعالهم وآثارهم ما ذكرنا من الحقائق، فافهم إن شاء الله، وكذلك الربوبية الخصيصة بالمشتري، فارواح ذلك وملائكته بخلاف جميع ما ذكر في المريخ من العلم والحلم والصلاح والعقة والرحمة والرافة واللطف والطاعة لله والعبادة وما شاكل ذلك، فيتعين - من مطلق الربوبية لكل واحد من المربوبين العلويات والسفليات - ربوبية خاصة، وهي حصة من مطلق الربوبية لكل واحد من المربوبين العلويات والسفليات والشخص الإنساني مظهر لله رب العالمين من حيث تلك الربوبية الخاصة، وهو لها كالتمثال والصورة الظاهرة، فإن عبد فهو حجابية ذلك الاسم وصورته، والحق من حيث ذلك الوجه ربه.

قال رضى الله عنه ..: مركمت تكوية راض رسوى

«فلكل شـــخص اسم هو ربه ذلك الشخص جـسم وهو قلبه» فيستحيل أن يكون لكل واحد واحد مجموع ما للربوبيّة الكلّية الإلهية الاحدية فمعيّة.

قال\_رضي الله عنه\_: «و امّا الاحدية الإلهية فما لاحد فيها قُدَم؛ لانّه لايقال لواحد منها: شيء، ولاّخَرَ منها: شيء؛ لانّها لاتقبل التبعيض».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنَّ الأحدية الذاتية القائمة بمسمَّى الله لاتنقسم ولا تتبعّض ولاتتجزّاً، فهي الذات الاحدية الجمعية .

قال\_رضي الله عنه\_: «فاحدية الله مجموع كلَّه بالقوَّة».

يعني\_رضي الله عنه\_: أنَّ جميع الربوبيات المتعيِّنة في جميع الربوبين من جميع

الحضرات الإلهية الاسمائية في الاحدّية الذاتية الإلهية بالقوّة والإجمال، قد تفصّلت فيهم ويهم بالفعل.

قال - رضي الله عنه -: "و السعيد من كان عند ربّه مَرضيّاً، وما ثم ً إلا من هو مرضيّ عند ربّه؛ لانّه الذي يُبقي عليه ربوبيّته، فهو عنده مرضيّ، فهو سعيد؛ ولهذا قال سَهلّ - رضي الله عنه -: إنّ للربوبية سرّاً وهو اتت ـ يخاطب كلَّ عين عين ـ لو ظهرا لبطلت الربوبية. فادخل عليه «لو» وهو حرف امتناع لامتناع، فهو ـ يعنى ذلك السرّ - لايظهر فلا تَبطل الربوبية؛ لانّه لاوجود لعين إلا بربّه، فالعين موجودة دائماً، فالربوبية لاتبطل دائماً».

يريد-رضي الله عنه -: أنّ الربوبية لما كانت من الحقائق الإضافية ، فلا تحقّق لها إلا بطرفيها ، فيتوقف ظهورها على عبد مربوب ، والمفهوم من الربوبية عرفاً ان يتوقف عليها المربوب ، ولما لم تظهر إلا في كل عين عين من المربوبين ، كان كلُّ عين عين سرّها الموجب لظهورها وتحقّقها ، فلو ظهر هذا السرّ لبطلت الربوبية المفهومة عرفاً ولم تبطل حقيقة ؛ لأنّ الأعيان لا تظهر المداً ، بل هي على حالها في غيب الله ، فلا تبطل الربوبية ابداً .

قال - رضي الله عنه ... "و كُلُّ مَرضي محبوب، وكلُّ ما يفعل المحبوب محبوب، فكلُّه مرضي؟ لانه لا فعل للعين، بل الفعل لربّها فيها، فاطمانت العين أن يُضاف إليها فعل، فكأنت راضية بما يُفعَل فيها وعنها من أفعال ربّها، مَرضيّة تلك الافعال؛ لانً كل فاعل وصائع راضٍ عن فعله وصنعته؛ فإنّه وكلى فعله وصنعته حقَّ ماهي عليه».

قال العبد: لما كأن المربوب هو الذي يُظهر ربوبية الربّ، ويُبقي عليه ربوبيّته، ومطلوبُ الربّ من المربوب ان يكون مظهراً له يُظهر فيه افعاله وآثاره، كما يُحبّ ويُرضى، فقامت عين المربوب بما أراد ربّه منه من إظهار عينه، فكان مَرضيّا محبوباً لقيامها بما احبّ ورضي، والعين تحت الربوبية مسخّرة طوعاً، مطمئنة قد مكّنت ربّها

١ حمله الشارح المحقق على معناه الظاهر لا على (زال) كنها في الشروح.

٢ . في يعض النسخ: بما يظهر . و في يعضها: بما تظهر .

الظاهر فيها أن يُظهِر عليها وعنها أفعاله، فالفعل فيها إذن للربّ لالها، والربّ راض بفعله؛ لعلمه أنّ ذلك الفعل المطلوب الحبوب لايمكن وجوده إلا في هذا المربوب الحبوب، فرضي الربّ عن عبده، ورضي العبد عن ربّه في كل ما فعل فيه وبه، فهو راض مرضي محبوب.

تُسال\_رضي الله عنه\_: ﴿ اعطى كُلَّ شَيَءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ '، اي بيَّن أنّه أعطى كلَّ شيءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدَى ﴾ '، اي بيَّن أنّه أعطى كلَّ شي خَلَقه، فلايقبل النقص والزيادة».

لمَّا رضي كلَّ ربّ من الاسماء الإلهية وحقائق الربوبية من الاعيان مظهراً اظهر عليه وفيه وبه أفعاله وآثاره، كما يُحبّ ويرضى، وقد وقى للمظهر حقَّه، فقد أعطى لكل شيء خلقه بموجب ما تقتضي خليقتُه، فبيَّن له بفعل ربّها فيها أنّها كانت على هذا الخُلق والخُلق الذي ظهر فيها وعليها.

قال \_ رضي الله عنه \_ : «فكان إسماعيل الله بعثوره على ما ذكرناه ﴿عِندَ رَبِّهِ مَرضِيّا ﴾ وكذا كل موجود عند رأه مرضيّ ولا يلزم [على ما بينّاه] \_ إذا كأن كل موجود عند ربّه مرضيّاً \_ ان يكون مرضيّاً عند ربّ عبد آخرَ ؛ لأنّه ما اخذ الربوبية إلا من كل من واحد، فما تعيّن له من الكلّ إلا ما يناسبه ، فهو ربّه [خاصة] ، ولا ياخذ [ه] احد من حيث أحديته ».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ حصة كل أحد من مطلق الربوبية وإن كانت معينة مخصوصة، ولكنها ما تعينت ولا تخصصت إلا من الكلّ بحسب خصوصيته، فناسب خصوص قابليته من مطلق الربوبية ما اقتضته، فرضي كل واحد من الربّ والمربوب بصاحبه؛ لمناسبة معه، ولايلزم أن يناسب تلك الربوبية الخصوصة بخصوصية عين أخرى، هذا ما لا يكون له أبداً؛ فإنّ الخصوصيات تميز بعضها عن بعض بما به المباينة والامتياز، فلا يتشارك في الخصوصيات، فتكون كل عين مرضية عند ربّها خاصة، فلو اخذت الربوبية من واحد معين، واخذ منه كذلك غيرها، لكانت الربوبية المعينة المعينة

١. ك (٢٠) الآية ٥٠.

٢, مريم (١٩) الآية ٥٥.

المخصوصة مشتركةً. ولكنّ المخصوصةَ غيرُ مشتركة، فما اخذت كلُّ عين عين إلا من كلُّ فيه مجموعُ ما للكلّ بالقوّة، فلا تظهر بالفعل إلا بما يعيّنها، وما تعيّنها إلا خصوصياتُ الاعيان بحسَبها.

قال - رضي الله عنه -: "و لهذا منع أهلُ الله النجلّي في الأحدية؛ فإنّك إن نظرته [به] فهو الناظر نفسه، فما ذال ناظراً نفسه بنفسه، وإن نظرته بك فزالت الاحدية بك، وإن نظرته به [و بك] فزالت الاحدية [ايضاً] لان ضمير الناء في "نظرته» ما هو عين المنظور، فلا بدّ من وجود نسبة ما اقتضت أمرين: ناظراً ومنظوراً، فزالت الاحدية، وإن كان لم يَرَ نفسه إلا بنفسه أ، ومعلوم أنّه في هذا الوصف ناظر ومنظور، فالمرضي ما يصح أن يكون مرضياً مطلقاً إلا إذا كان جميع ما يظهر به من فعل الراضي فيه».

يعني - سلام الله عليه -: إذا امتنعت التجلّيات في الاحدية ، فلايظهر التجلّي ابدأ من احدية الذات ، فيه بكل ما تطلبه الاستعدادات ما يقتضيه ذاته ، لاغير ، فكل احد مرضي عند ربه لامطلقا ، فلو كان مرضيا مطلقا ، لظهر به وفيه وعليه جميع ما تطلبه الربوبية الكلّية من الافعال والإخوال والاخلاق والآثار ، وليس كل احد بهذه المثابة ، ولكن الإنسان الكامل الذي فيه جميع المظهريات بالفعل .

قال - رضي الله عنه -: "ففضل إسماعيل الله غيرة من الاعيان بما نَعَته الحقّ به من كونه عند ربّه مرضياً، وكذلك كل عين مطمئنة قيل لها: ﴿ ارجِعِي إلى ربّك ﴾ فما أمرها أن ترجع إلا إلى ربّها الذي دعاها فعرفته من الكل ﴿ راضية مَرضية ﴾ ﴿ وَالحبّاد المذكورون في عبادي ﴾ ﴿ وَالعباد المذكورون هنا كل عبد عَرف ربّه ، واقتصر عليه ، ولم ينظر إلى ربّ غيره مع احدية العين لابد من ذلك ، وهو ظاهر » .

١. في بعض النسخ: و إن كان لم ير إلا نفسه بنفسه.

٢. تجوز قرامته بصورة المصدر ايضاً.

٣- ٥. الفجر (٩٩) الآيات ٢٨\_٣٠.

جملة (و هو ظاهر) ليست في بعض النسخ.

يعني \_ رضي الله عنه \_: العباد الذين فيهم تدخل النفسُ المطمئنّة تحت أوامر ربّها ونواهيه وافعاله، إذا دُعيت إلى ربّها، فأجابت النداء راضية مرضيّة فلا بدّ أن تدخل فيهم، فإنّ المقام بينها وبينهم لكونهم جميعاً راضين مرضيّين مطمئنين مدعويّين.

قال \_رضي الله عنه .: ﴿ وَ ادخُلِى جَنَّتِى التي بها استري ، وليست جنّتي سواك ، فانت تسترني بذاتك ، فلا أعرف إلا بك ، كما انّك لاتكون إلابي ، فمن عرفك عرفني وانا لا أعرف قانت لاتُعرف ، فإذا دخلت جنّته ، دخلت نفسك ، فتعرف نفسك معرفة أخرى غير المعرفة التي عرفتها حين عرفت ربّك بمعرفتك إيّاها ، فتكون صاحب معرفتين : معرفة به من حيث انت ، ومعرفة به بك من حيث هو ، لامن حيث انت .

قال العبد: اشتقاق الجنة من الستر، وكل جنة تجن آرضها بما عليها من النبات والشجر، وهي بالنسبة إلى الجنة مقامات ومنازلُ تلائمهم كلَّ الله منه، فكل عبد مرضي عند ربّه يلائمه بكونه مظهراً له في جميع ما يحب ويرضى ان يظهر فيه وبه، فهو جنة ربّه حيث ظهر؛ وستر هو في مظهريت، فجعل العبد نفسه وقاية لربّه وجنة له من الافعال والآثار المذمومة عند من لا يرضاها عن الارباب والعبيد، فاضاف إلى نفسه جميع المدام وهي بالاصالة افعال وآثار لربّه فيه، فصار وقاية ربّه عن السنة اهل الذم والمذام، وهدفاً لسهام الطعن والملام؛ وجعل ربّه وقاية له في جميع المحاب والمحامد، فاضافها جميعاً إلى ربّه جنة له، فلا تضاف المحامد إليه من حيث هو، بل إلى ربّه، فاضافها جميعاً إلى ربّه وأضافة المحامد، كما ستر ربّه به عن المذام، فكما ان العبد لا يكون فهو مظهر ومُظهر، والناظر فيه وبه، فينظره فلا يُعرف إلا به، وإذ قد ثبت ان الله لا يُعرف بالحقيقة، فعبده الذي هو مظهره الاكمل لا يُعرف بغيره، فإذا نادى كل ربّ عبد، وإليه، وأمره بالدخول في جنة ربّه، دخل العارف نفسه، فيعره، فإذا نادى كل ربّ ومجلاء، هو عبده وهو مولاه، وهو عرشه ومستواه، ولا ينفك ربّه يحبّه ويرضاه،

١ ، في يعض النسخ : هي سِتْري . ١

و لايزال عبده يعرفه ويهواه، فلا بدّ لكلّ منهما عن الآخر كما قلنا في هذا المقام؛ شعر:

«فسما انفك يرضاني بكل سحبة ومسال إلْتُ اهواه بكلّ مسودة
فسممتنع عنه انفسسالي وواجب وصسالي بلا إمكان بُعد وقربة.

فحين لل يعرف العبد نفسه لربه وبه غير المعرفة المعينة الأولى، وفي هذه المعرفة يضاف إليه كل ما يضاف إلى ربه من الكمالات، ويضاف إلى ربه كل ما يضاف إليه من المظهريات، فيعرف نفسه بربه بعد معرفته ربه بنفسه طرداً وعكساً، جمعاً وفرادى، دائماً ابداً، فيعرف ربه ونفسه من حيث ربه لامن حيث هو، وكان يَعرف ربه من حيث نفسه لامن حيث ربه والتحقين بالحسنين.

قال\_رضي الله عنه\_:

«فــــائـت حـــــــدوانـت ربّ و انت ربّ وانت عــــــد» لمن له في الخطاب عـــــــد»

انت عبد له من حيث ظهور سلطانه عليك، وانت رب له من حيث ظهور سلطانك به على من دونك وعليه ايضاً من حيث إجابته لسؤالك، فما انت على كل حال إلا تعيناً من تعيناته وتجلياً من تجلياته، وانت رب أيضاً من حيث ظهور الربوبية بك وفيك لرب خاطبك بخطاب ﴿الستُ بِربِّكُم﴾ فقلت : بلى بين العباد الراضين بربوبيته ، المرضيين عنده حين قالوا ما قلت ، فنالوا ما نِلت ، وما توجه الخطاب من الاحدي الذات إليك خاصة .

قال\_رضى الله عنه\_:

«فكلّ عــقـد عليــه شــخص يَحُلُّه من سـواه عــقــد»

فإن عبد اللطيف والرؤوف على عقد وعزيمة يَحُلُ العقدُ والعزيمة التي عليه القهّارُ والمعذّبُ، وعبد الظاهر على اعتقاد وعلم يحلّه عبدُ الباطن، وهكذا بين جميع

١ . الأعراف (٧) الآية ١٧٢.

۲ . تجوز قراءته بكسر الميم و فتحها .

المربوبين والارباب من غير تخليط ولاتخبيط بين المقامات والعقائد.

قال .. رضي الله عنه .: «فرضي الله عن عَبِيده؛ فهم مرضيّون، ورَضُوا عنه؛ فهو مرضيّ، فتقابلت الحضرتان تقابل الامثال، والامثال أضداد؛ لأنّ المثلين، يعني حقيقة لايجتمعان؛ إذ لا يتميّزان، وما ثمَّ إلا متميّز؛ فما ثمَّ مِثل؛ فما في الوجود ضدًّ؛ فإنّ الوجود حقيقة واحدة، والشيء لايضادّ نفسه».

قال العبد - ايده الله به - : حضرات الأرباب تقابل حضرات العباد تقابل الأمثال ؛ وذلك لأن كل واحدة من الحضرتين مرضية عند الأخرى راضية بها ، فالمثلية بين الحضرات تامة ، فالتضاد كذلك عام ؛ لتقابل إحداهما الأخرى تقابل الضد الضد الضد الضد المنال المفد الضد المنال المفد الضد المنال المفد الضد المنال المقيقي كالضد ؛ لعدم اجتماعه مع ضد ه أي بمثله حقيقة ؛ إذ لا تميز لأيهما فرضت عن الآخر ، وإذ لا تميز فلا تبنية ، وإذ لا بينية فلا اثنينية ، فلا ضدية ، فلا مثلية ، فما تم إلا واحد ، فهو هو لا غيره ، فالوجود حقيقة واحدة تعينت في مراتب متميزة عقلا ، فما تم عن الظاهر عين الظاهر عين الظاهر عين الظاهر ، والظاهر عين الظاهر ، فانظر تشهد من المناس منال عن الظاهر عين الظاهر ،

قال\_رضي الله عنه..:

«فلم يَبقَ إِلَا الحق لم يبقَ كسائن فسما ثَمَّ مسوصول ومسائَمٌّ بائن بذاجساء بُرهانُ العِيسان فسلا ارى بعسبنَيٌ إلا عسبنَه إذ أعساين،

﴿ ذَلَكَ لِمَن خَـشِي رَبُّهُ ﴾ ` «أن يكونه لعلمه بالتمييز » `

يعني - رضي الله عنه -: لما ثبت تميّز مرتبة الربّ عن مرتبة العبد، خشي ربّه أن يكونه لعلمه بالتمييز فوقف على مركز عبدانيته مرضيّاً عند ربّه؛ لكونه راضياً بربوبيته له وعليه، ورضي به ربّه له؛ لرضاه بعبوديته وربوبيته ربّه وله وعليه وفيه، فافهم.

قال رضي الله عنه: «دكّنا على ذلك» أي على التسميية «جهل أعسان في الوجود بما أتى به عالم، فقد وقع التمييز بين العبيد» يعني بين العارف وغير العارف.

١ . البيّنة (٩٨) الآية ٨ .

٢ . في بعض النسخ: أن يكون هو لعلمه بالتميّز . أو بالتمييز .

وهذا أقلُّ ما في الباب.

قال-رضي الله عنه: «فقد وقع التسمييز بين الارباب، ولو لم يقع المسيّز لفُسُر الاسمُ الواحد الإلهي من جميع وجوهه بما يفسرّ به الآخرُ، و «المعزّ» لايفسر بتفسير «المذلّ» [إلى مثل ذلك] ، لكنّه هو من وجه الاحدية».

يعني - رضي الله عنه -: أنّه يفسَّر الاسم الواحد من جهة أحدية الذات بما بفسَّر به غيرُه ضداً كان أو نِداً؛ لأنّه من حيث أحدية ذاته كلُّها ولا ضدَّله ولاند، والأسماء أضداد وأنداد، فافهم.

قال ــرضي الله عنه ـ: «كما تقول في كل اسم : إنّه دليل على الذات وعلى حقيقته من حيث هو ، فالمسمّى واحد ، فالمعزّ هو المذلّ من حيث المسمّى ، والمعزّ ليس المذلّ من حيث نفسه وحقيقته ؛ فإنّ المفهوم يختلف في الوهم من كل واحد منهما» .

قال العبد: تقرر فيما مضى إن الكل اسم دلالتين: دلالة على الذات المسماة به، ودلالة على حقيقة مخصوصة، بها يمتازعن غيره، فبالأول هو المسمى عينه فيوضع ويُحمل عليه سائرُ الاسماء - كما هو ملعب ابن فسي - وبالثاني هو غيره لتميزه عنه بخصوصه، وإن كان خصوصه فيه أيضاً.

قال ـ رضي الله عنه ـ :

يعني - رضي الله عنه .: أنّ الخلقية تستدعي الحقيّة وتستلزمها لزومَ المربوبين للارباب واستلزام الارباب للمربوبين، في جب على الناظر المحقّق أن يدقّق نظره، ولاينظرَ إلى الحق الخالق الربّ الإله بلامخلوق مربوب مالوه من الخلق.

قال رضى الله عنه..:

«ولا تسنسط إلى الخسل و تكسسوه سوى الحسيق» يعني: أنّه إن نظرت إلى الخلق عَريّاً عن خلعة الوجود الحقّ، رجع إلى عدميّته

١ . يقرأ برفع الفعل ـ و حقَّه النصب ُ للضرورة الشعرية . و كذا «تكسوه» الآتي .

الاصلية؛ فإنّ الخلق لفظ معترى على الحق، فإذا عَرَّيتَه عن الحق، لم يَبقَ ما تسمّيه به، وما الحلق إلا اختلاق، فافهم. وظهورُ الخلق في رأي العين وإن كان ظهورَ الآلِ في ما الحلق إلا اختلاق، فافهم. وظهورُ الخلق في رأي العين وإن كان ظهورَ الآلِ فيسَراب بِقبعة يَحسَبُهُ الظّمآنُ ماءً ﴾ [يما هو بخلعة تجلّي وجوده في بعض مراتب شهوده، فلو نظرت بخلع الخلع الوجودية الحقية عنه، لم يَبقَ شيئاً ولم يكن شيئاً وحتى إذا جاءه لم يَجِدهُ شيئاً ﴾ أن النظر بصراً حديداً ونظراً شديداً وعلماً جديداً، له فووجد الله عند ذلك لورزق الناظر بصراً حديداً ونظراً شديداً وعلماً وحديداً، له فووجد الله عنده في وجوده الذي هو هو .

قال\_رضي الله عنه\_:

«ونزُهه وشبِبُهسه و قُم في مسقد الصدق وكن في الجسمع إن شسئت <sub>عند</sub> و إن شسئت فسفي الفسرق»

يعني - رضي الله عنه -: إذا أثبت عبداً وربّا، فقد أشركتهما في الوجود، وهذا عين التشبيه، وإن قلت بوجودين خصيصين بالعبد والربّ على التعيين، فقد تُنبت وميّزت حقيقة والحقيقة واحدة ليّست الآهيء وإن ترّهت الحق أن يكون معه غيره في الوجود مع وجودك فيه أو شهوده فيك، أو قلت بهما معاً دائماً، فقد نزّهت الحقّ حقّ التنزيه، وتققّقت بحقيقة التنزيه النزيه، وشبّهت في موضع التشبيه بعين التنزيه، وقمت إذن في مقعد الصدق، وقعدت على المقام الحقّ، وإذا عرفت أن لا وجود إلا لعين واحدة هو الحق، فإن عدّدت فكنت في الفرق والحلق، أو وحدت فكنت في الجمع المطلق. وأنت إذن أنت ولك ذلك.

قال رضي الله عنه .. :

«تَحُرْ بِالْكِلِّ الْكِلِّ لَبُوبَ الْمُسَبَّقِ الْمُعَادِ الْمُسَالِدُ مَا لَكُلُّ مِنهِما لَكُلُّ مِنهِما، يعني وضي الله عنه إذا كنت في الجمع، فقد أثبت ما لكلُّ منهما لكلُّ منهما،

١ . كذا. و الظاهر: مُعترى أو محتبِ.

٣- ٤ . النور (٢٤) الآية ٣٩.

٥. اقصب، منصوب به اتحر، أي: إن تبدّى كلّ تحز بالكل قصب السبق.

فاثبت وجود الحق خلقاً، وأثبت وجود الخلق حقاً، وشهدت أيضاً الحق حقاً والخلق خلقاً، وشهدت أيضاً الحق حقاً والخلق خلقاً، ولم يَفُتك إذ ذاك شهود، فكنت انت الحائز قصب السبق دونه؛ فإن كل احد ليس إلا هو وأنت تشهد الإنبات في الهويات، والهويات في الإنبات جمعاً وجمع جمع، فانت كما قال:

إذ لا غير، بل منك من كونك هو، إليك من كونك انت، وذلك أنّك إذا كنت في مقامي الحقية والخلقية، والربوبية والعبودية معاً، غير حاصر ولا محصور، بل مطلقاً مطلِقاً، فلا تفنى من كونك احدهما أو هما معا في الآخر، ولا تبقى على إنّيه مخصوصة معينة خلقية أو حقية بلا خلقية أو حقية، وكان شهودك إذن أنّه لايفنى الخلق عن الحق، ولا يبقى الحق دون الخلق، بل النبسية ما واحداً لا معا في وجود واحد، فافهم، وهذا غاية الحمد، والحمد للم

قال ـ سلام الله عليه ـ: ﴿ الْمُتَاءَ بَصَائِقَ الْوَجِدِ ، لابصدق الوعيد ، والحضرةُ الإلهية تطلب الثناءَ المحمود بالذات ،

يعني-رضي الله عنه "-: لمّا كان الثناء هو تعريف المُثنى عليه بما هو عليه من النعوت، فيصدق أن يكون التعريف بالمذموم أو بالمحمود، ولكنّ الإلهية من كونها أحدية جمع جميع الكمالات لها مرتبة تطلب الكمال بالذات، فتُطلب الثناء بالمحمود في الوعد؛ إذ لا يُحمد مُوعِد أو متوعد على وعيده أو إيعاده.

قال-رضي الله عنه : "فيننى على الحضرة الإلهية" بصدق الوعد لا بصدق الوعيد، بل التجاوز ﴿ قَلا تَحسَبَنَ الله مُخلفَ وَعدِهِ رُسُلُهُ ﴾ أ، لم يقل: ووعيده، بل

١، في يعض النسخ: من غير .

٢. ف: سلام الله عليه.

٣. في بعض النسخ: فيثني عليها بصدق الوعد.

<sup>£.</sup> إبراهيم (١٤) الآية ٤٧.

قال: ﴿وَ نَتَجَاوَزُ عَن سَيِّنَاتِهِم ﴾ مع أنّه توعَّد على ذلك، فاثنى على إسماعيلَ بانّه كان صادق الوعد، وقدزال الإمكان في حق الحق».

يعني ـ سلام الله عليه ـ : زال إمكان تحقيق وعيد بنحقق تحقيق وعده . قال ـ رضي الله عنه ـ : « لما فيه من طلب المرجّع » .

لان إسماعيل إذا اثنى الحق عليه بصدق الوعد ومن جملة ما وعد الحق هو التجاوز وعدم تنفيذ الوعيد ﴿إِلاَ تَخويفاً﴾ `، ولعلهم وعدمُ تنفيذ الوعيد ﴿إِلاَ تَخويفاً﴾ `، ولعلهم يتقون، فما المرجِّح إذن لإيقاع الوعيد وإيجاد عين الإيعاد مع سلامة المعارض النافي لذلك وأن لايثنى على الحق بصدق وعده مع صدق الثناء على إسماعيل الذي هو من جملة صدق وعد الحق، بل الثناء على الله ولله في الوجهين لمن فَهم، والله الملهم.

قال\_رضي الله عنه\_:

الفلم يَبِقَ إلا صادقُ الوعد وحدُّ وما لوعيد الحق عين تُعايَنُ و إن دخلوا دارَ الشقاء فإنهم على لذَّة فيها نعيم مُسايِنُ نعيم جنان الخُلد والامر والحيد والمين وبينها عند التحلي تَسايُنُ يُسمّى عَذَاباً من عُلُوبة طعمه و ذاك له كالقِشر والقشر صائنُ عسمَى عَذَاباً من عُلُوبة طعمه

قال العبد - أيّده الله به -: قرر - رضي الله عنه - أنّ مواعيد الله لعبيده لابدّ من تصديقه ؛ فإنّ الله يحقق مواعيد ، بخلاف إيحاده وتهديده ؛ فإنّ الله يعفو ويتجاوز ولايؤاخذ بما اوعد وتوعّد، كما قال بعض التراجم في مقام العفو ؛ شعر :

دو إنّي إذا آوعــــدتُه أو وعـــدتُه للمخلفُ إيعادي ومُنجِزُ مَوعدي المحلفُ إيعادي ومُنجِزُ مَوعدي المحلف و بعد أن قرَّر ما تقرَّر بيَّن وعيَّن أنّ العبيد وإن استحقّوا العقاب ودخلوا دار الشقاء ــوهي جهنّم فلا بدّ أن تَسبق رحمتُه غضبه في الاخير، فينقلب العذابُ عذاباً عند العلم النار، وأنّ عواقب أهل العقاب، لابد أن تؤول إلى الرحمة بعد الاحقاب، وذلك

١ . الاحقاف (٤٦) الآية ١٦ .

٢. الإسراء (١٧) الآية ٥٩.

مفعول به الـ امپاین؟.

لانَّ اهل النار الذين هم اهلها إذا أدخلوا كانوا على أحوال ثلاث :

فالأولى: يسلّط فيها العذابُ على ظواهرهم وبواطنهم، فيكفّر بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضا، وماواهم النار، وما لهم من ناصرين، فيقول الضعفاء للذين استكبروا ﴿رَبّنا هؤلاء أَضَلُونا فآتِهِم عذاباً ضعفاً مِنَ النّارِ ﴾ وقالوا ﴿ انتُم قَلّمتُموهُ لَنَا فَيسَ القرارُ ﴾ وقالوا ﴿ انتُم قَلّمتُموهُ لَنَا فَيسَ القرارُ ﴾ وقالوا ﴿ إنّا كُنّا لَكُم تَبَعا فَهَلَ انتُم مُعنُونَ عَنّا نَصِيباً مِنَ النّارِ ﴾ و﴿ قالَ اللّهِنَ استَحبَرُوا للّذِينَ استَضعفُوا أنتَحنُ صَدَدناكُم مَنِ الهُدَى بَعد إذ جاءكُم بل كنتُم مُجرِمِينَ ﴾ وأمشال هذه المُخاصَمات والمُحاكمات والمُجاوبات في المخاطبات والمعاتبات التي يختصم بها أهلُ النار في النار والعذاب، قد احاط بهم سرادق ناره وتسلّط على ظواهرهم وبواطنهم بشراره.

و الحالة الثانية \_وهي الوسطى \_: لما ينسوا ان يخفّف عنهم العذاب، واسمعهم فإخستُوا فيها وَ لا تُكلِّمُونِ فَ الخطاب، فَم كُنوا انفسهم ان لابد من ان تعبر عليهم بالعذاب والعقاب الاحقاب، فطفق بعضهم يعتذر إلى البعض، ويقيم كل منهم أعذار الآخرة في تحاللون ويقولون في ويقيم كل منهم أعذار الآخرة في تحاللون ويقولون في ويقولون في المنام ويقيم كل منهم أعلوا الأخرة في تحليل مكر الليل والنهاد وهم قدر ضوا بالعذاب، ووطنوا نفوسهم على الصبر على العقاب، وأراح الله عند ذلك بواطنهم عن العذاب الشديد و فار الله الموقدة \* التي تطلع على الأفيدة في العذاب عن قلوبهم.

ثمّ الحالة الثالثة ـ وهي الأخيرة ـ وذلك بعد مُضيّ الاحقاب، إنّهم يتعودون

١ . الأعراف (٧) الآية ٣٨.

٢. ص(٣٨) الآية ٣٠.

٣. المؤمن (٤٠) الآية ٤٧.

٤ . سبآ (٣٤) الآية ٣٢.

٥. المؤمنون (٢٣) الآية ١٠٨.

٣. إبراهيم (١٤) الآية ٢١.

٧. سبأ (٤٤) الآية ٣٢.

٨. الهُمَزَة (١٠٤) الآيتان ٧٠٧.

بالعذاب، وبالغون تعاقب العقاب، حتى لا يُحسوا بحدته، ولا يتنالموا بشدته وطول مدته، ويُلقي الله على اعضائهم وجلودهم الخدر، حتى لا يُحسوا به، ووضعهم في هذه الحالة، كما قال الله تعالى -: ﴿لا يَمُوتُ فيها وَ لا يَعينُ الله عذائها الله عندائها والنهم بذلك، حتى اتهم يتغذّون به ولا يتعذّبون ، بل يَعدّب لهم عذائها الحيلة ون ويستعذبون بحيث لوهب عليهم نفحة من صوب الجنة وفوحة من نعيم الرحمة العذّبوا وتالموا وسيموا ذلك وتبرّموا كالجعكل وتعوّده وتغذيه بالقاذورات وتعوده وتعذيه برائحة الورد، فهذا لهم نعيم يباين نعيم أهل الجنان والحقيقة واحدة ؛ فإنّ التذاذه استعذاب، وارتفاع الآلام عذاب وعقاب، فاهل الجنان والحقيقة واحدة ؛ فإنّ التذاذه استعذاب، وجدنا عند نسبة بعض التجليات إلى البعض - بين النعيمين بَوناً عظيماً وتفاوتاً بيّنا عميماً، فإنّ نعيم أهل الجنان نعيم محض ولذة خالصة ورحمة صافية من والغضب إلى الرحمة ، ونعيم أهل الجنان نعيم محض ولذة خالصة ورحمة صافية من حضرة الرحمن الرحيم، وعين الامتنان الحسيم، فافهم.



١. طه (٢٠) الآية ٧٤.

## [٨] «فصُ حكمة روحية الله في كلمة يعقوبية »

و قد ذكرنا المناسبة بين الحكمة الروحية والكلمة اليعبقوبية في شرح فهرس الحِكم فليُطلب من هناك.

قال-رضي الله عنه : «الدين دينان وين عندالله وعند من عرَفه الحقُ تعالىومَن عَرَفه مَن عرف الحق تعالى. ودين عند الخلق وقد اعتبره الحق، فالدين الذي
عندالله هو الذي اصطفاه الله واعطاه الرُقب العلية على دين الخلق، فقال تعالى:
﴿وَوَصَّى بِها إبراهِيمُ بَنِيهِ وَ يَعقُوبُ يَا بَنَى إِنَّ الله اصطفى لَكُم الدِّينَ فَلاتَمُوتُنَ إِلا وَ انتُم
مسلمُونَ ﴾ آي منقادُونَ إليه، وجاء الدين بالالف واللام لتعريف العهد، فهو دين
معلوم معروف، وهو قوله - تعالى -: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِندَ الله الإسلامُ ﴾ ، وهو الانقياد؛
فالدين عبارة عن انقيادك ».

قال العبد: اعتبر اشتقاق الدين من ثلاثة اوجه كلّها موجود فيه: الأول: هو الانقياد، يقال: دان له، أي انقاد لامره وخضع له، فالدين هو الانقياد الكلّي ظاهراً وباطناً، امّا ظاهراً فبإتيان ما أمر الله في كتابه وعلى لسان رسوله، وامّا باطناً فبتصديق أنبائه وأخباره والإيمان بها من غير توقّف فيه، ولا ريب ولا ريب، كما قال ﴿ فلا و رَبِّك البائه وأخباره والإيمان بها من غير توقّف فيه، ولا ريب ولا ريب، كما قال ﴿ فلا و رَبِّك

١ - تجوز قراءته بفتح الراء و ضمكها .

٢. البقرة (٢) الآية ١٣٢.

٣. آل عمران (٣) الآية ١٩.

لا يُؤمنُونَ حَتَى يُحكِمُوكَ فِيما شَجَرَبَينَهُم ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِم حَرَجاً مِمَّا قَضَيتَ وَ يُسَلِّمُوا تَسلِيماً ﴾ وهذا لا حقيقة انقياد الباطن أن لا يبقى في النفس حرج ممّا قبضى الله ورسوله، ويسلم له في اخباره واحكامه تسليماً كلّيا حقيقياً، ويُطلّقُ الدين على الامر الكلّى الذي ينقاد إليه أهل الدين كلّهم وهو الشرع الموضوع لذلك.

و [أمّا] الاعتباران الآخران فسيا تيانك في مواضعهما .

قال رضي الله عنه -: «والذي من عند الله فهو الشرع الذي انقلات أنت إليه ، فالدين الانقياد والناموس هو الشرع الذي شرعه الله تعالى ، فمن اتصف بالانقياد لما شرعه الله ، فذلك الذي قام بالدين واقامه - اي انشاه - كما يُقيم الصلاة ، فالعبد هو المنشئ للدين ، والحق هو الواضع للاحكام ، والانقيباد عين فعلك ، فما سعدت إلا بما كان منك ، فكما [ما] " أثبت السعادة لك ما كان إلا فعلك ، كذلك ما أثبت الاسماء الإلهية إلا افعاله وهي انت وهي افتات ، فبآثاره سمّي إلها ، وبآثارك سميت سعيداً ، فأنزلك الله منزلته إذا الممت الدين وانقدت لما شرعه لك ، وسابسط لك - إن شاء الله تعالى - ما تقع به الفائدة [بعد أن نبين الدين الذي عند الخلق ، الذي اعتبره الله] » .

قال العبد: لاشك أن الانقياد لامر الله هو فعلك، وسعادتك في الانقياد لاوامره ونواهيه، والشقاوة في عدم انقيادك لذلك، لانك إذا انقدت لامره فقد اطعته، وإذا اطعته فيما امرك ونهاك، كذلك اطاعك في إجابة سؤالك، فما أجابك إلا بما أجبت له، فما أسعدك إلا فعلك، كما هو في الاصل، فإن أفعال الله وهي المحدثات أثبت له الاسماء الحسنى؛ لان المحدثات مخلوقات لله فاثبتت له الاسم «الحالق» وكذلك «الرازق» و«الربّ» و «الإله».

١. النساء (٤) الآية ٢٥.

۲. م: هذه.

٣. أضيف لتستقيم العبارة.

إ. في بعض النسخ: ﴿ فكما اثبت السعادة لك ما كان فعلك› .

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿فَالَّذِينَ كُلَّهُ لَلَّهُ ﴾.

يعني-رضي الله عنه . : سَواءٌ انقَدتَ إلى ما شرعه الله لـلانقيـاد به او وضعـه واضعو النواميس من الخلق، فليس الانقياد إلا له لاربَّ غيرُه.

قال - رضي الله عنه - : • و كلّه منك » أي الانقياد • لامنه إلا بحكم الاصالة » أي إنّما يُنقاد إليه ؛ لكون المنقاد إليه بالاصالة ماموراً به من عند الله أو ماموراً به من عند الحلق لله ، • قال الله - تعالى - : ﴿ وَ رَجَسانِيّةُ ابتَدَعُوها ﴾ ' - وهي النواميس الحكمية التي لم يجئ الرسول المعلوم بها في العامّة من عند الله - بالشريعة الخاصة المعلومة في العرف ، فلما وافقت الحكمة والمصلحة الظاهرة فيها الحكم الإلهي في المقصود بالوضع الإلهي المشروع ، اعتبرها الله تعالى - اعتبار ما شرعه من عنده - وما كتبها الله تعالى عليهم ، ولما فتيح الله بينه وبين قلوبهم باب العناية والرحمة من حيث لايشعرون ، عبك في قلوبهم ما شرعوا - يطلبون بالمائية والرحمة من حيث لايشعرون ، المعروفة بالتعريف الإلهي [فقال : ﴿ فَمَا رَعُوها ﴾ هؤلاء الذين شرعوها وشرعت لهم المعروفة بالتعريف الإلهي [فقال : ﴿ فَمَا رَعُوها ﴾ هؤلاء الذين شرعوها وشرعت لهم ﴿ حَقَ رَعايَتها ﴾ ﴿ إلا ابتغاء وضوان الله ﴾ وكذلك اعتقدوا ﴿ فَاتَينا الّذين آمَنُوا ﴾ بها أحرمُهُم و كنسيسر منهم أي من هؤلاء الذين شرع فسيسهم هذه العبادة ﴿ فَاسَقون ﴾ ] أي خارجون عن الانقياد إليها [و القيام بعقها] » .

لما وافقت المصلحة فيها حُكمَ الله من حيثُ إنّ الله إنّما وَضع من الشرع ما وضع للانقياد الكلّي لامر الله تعالى، وهذا كان المرادَ أيضاً كذلك مِن وَضع النواميس الحكمية . فاعتبرها الله اعتبارً ما شرعه هو لعبيده من عنده، فمن انقاد إلى الله فيها، فقد انقاد لله.

١ . الحديد(٥٧) الآية ٢٧.

٣. في بعض النسخ: بالطريقة.

٣. إشارة إلى الآية (٢٧) من الحديد (٥٧).

٤. الحديد(٥٧) الآية ٢٧.

قال\_رضي الله عنه .. : قو مَن لم يَنقَد إليها لم ينقد إليه مشرَّعُه " اي بالأصالة من حيث عَبيده الذين وضعوها " لما أيرضيه ، لكن الأمر يقتضي الانقياد ، وبيانه ان المكلّف إمّا منقاد بالموافقة وإمّا مخالف ، فالموافق المطبع لاكلام فيه ؛ لبيانه . وامّا المخالف فإنه يَظلب بخلافه ألحاكم عليه من الله أحد أمرين : إمّا التجاوز والعفو ، وإمّا الاخذ على ذلك ، ولابد من احدهما فإنّ الامرحق في نفسه ، فعلى كل حال صع انقياد الحق إلى عبده لافعاله وما هو عليه من الحال ، فالحال هو المؤثّر » .

يعني\_رضي الله عنه\_: إنّ العبد بحاله\_سُواءٌ كان موافقاً أو مخالفاً\_فإنّه يستدعي انقياد الحق له بالثواب أو بالعقاب لابدّ من ذلك .

قال رضي الله عنه \_ : "فمن هنا كان الدين جزاءً اي مُعاوَضةً بما يَسُرُّ أو بما لايسرُ، فبما يسر ﴿ وَمَن يَظلِم مِنكُم فبما يسر ﴿ وَمَن يَظلِم مِنكُم نَدَّة عَذَاباً كَبِيراً ﴾ هذا جزاء بما لايسر ، ﴿ وَأَنتَجاولُ عَن سَيِّاتِهِم ﴾ هذا جزاء ، فصح نُدَّة عَذَاباً كَبِيراً ﴾ هذا جزاء بما لايسر و محما أنّ الدين هو الجزاء . وكما أنّ الدين هو الجزاء وهذا لسان الظاهر في هذا الباب ، وهو ظاهر . واماسره ما يسر وإلى ما لايسر وهو الجزاء وهذا لسان الظاهر في هذا الباب ، وهو ظاهر . واماسره وباطنه فإنّه تَجَلُّ في مرآة وجود الحق ، فلا يصود على الممكنات من الحق إلا سا اعطته فواتهم في احوالها ، فإنّ لهم في كل حال صورة ، فتختلف صورهم لاختلاف احوالهم ، فيختلف التجلي لاختلاف الحال ، فيقع الاثر في العبد [بحسب ما يكون] ، فما اعطاء فيختلف المناء وما اعطاء ضدًّ الخير غيرُه ، بل هو مُنعمُ ذاتِه ومعذبُها ، فلا يَذُمُنَّ إلا نفسَه ، ولا يَحمَدن إلا نفسَه ، ﴿ فَلِلّهِ الحُبّةُ البالِغة ﴾ في علمه بهم ؛ إذ العلم يتبع المعلوم » .

١ . فِي بعض النسخ : يما .

۲. پنجوز جرَّه و نصبه.

٣. المائدة (٥) الآية ١١٩؛ التوبة (٩) الآية ١٠٠؛ الجادلة (٨٥) الآية ٢٢؛ البيّنة (٨٨) الآية ٨.

٤. الفرقان (٢٥) الآية ١٩.

٥. الإحقاف (٤٦) الآية ١٦.

٢. الانعام (٦) الآية ١٤٩.

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - إلى [ان] انقساد الحق - وهو الدين بما يسر وبما لا يسر - إنّما هو تَجَلُّ للاسم «الديّان» استجلبه واستدعاه العبدُ الديّن أو غير الديّن بموجب حماله الذي هو عليه ؛ وذلك لان الديّان - تعالى - لمّا شرع له ما يَصلح له ويُصلحه من حضرة اسمه «المكلّف» و «المشرع» و «الهادي» و «المرشد» و أخواتهم، توجّه على العبد القيام بما شرع، وإقامة الدين بالانقياد إليه، واستتبع التجلي الشرعي الوضعي بموجب أحوال المتجلّى له - وهو العبد - أحد امرين: الثواب إن انقاد لامر الله بما يسرم، أو العقاب بما لا يسر إن انقاد للشيطان بمخالفة سلطان الاسم المكلّف المشرع الذيّان، وهو تَجَلّ يستدعيه العبد بحاله.

فإن كان حاله الموافقة في الانقياد إلى الله، تعيَّن التجلّي في مرآة وجود العبد بانقياد المكلّف المشرَّع ـ وهو الله ـ بحس الجزاء .

و إن كان حاله المخالفة، تميّن التجلي بصورة المخالفة عليه، فلم يحكم عليه الله إذن عالايسر وعا لايوافقه، بل هو الذي حكم على نفسه بذلك ازلا في تعين صورة معلوميّنه وعينه الثابتة في حضره العلم الازلي بذلك، فتوجّه التجلي من الحق عليه بموجب ما استدعاه واقتضاه، فلله الحجة البالغة على عبيده، فلا يحمدوا إلا الله المظهر ما في حقائقهم الازلية الغيبية بإفاضة الوجود على ذلك، وكذلك لا يذمّوا إلا اعيانهم التي اقتضت احوالها التجلّي بمالايسرة أو يضره، فافهم.

قال \_رضي الله عنه : «ثم السر الذي فوق هذا في مثل هذه المسالة ان الممكنات على أصلها من العدم، وليس وجود إلا وجود الحق بصور أحوال ماهو عليه الممكنات في حقائقها وأعيانها، فقد علمت من يلتذ ومن يتألم، وما يَعقب كل حال من الأحوال، وبه سمّي عقوبة وعقاباً، وهو سائغ في الخير والشرّ، غير أن العرف سمّاه في الخير ثواباً وفي الشر عقاباً، وبهذا سمّي أوشرح الدين بالعادة؛ لانه عاد عليه ما يقتضيه ويطلبه حاله، فالدين العادة؛ قال الشاعر: كدينك من أمّ الحُويرث قبلها، أي عادتك».

١. في يعض النسخ: قلبها.

قال العبد: تحقّق في السرّ الأول أنّ التجلّي بما يسرّ وبما لايسرّ على العبد بموجب أحوال عينه الثابتة، وفي هذا السرّ الذي فوق السرّ الأول ان العبد هو الوجود الحق المتعين بموجب عينه الثابتة وصورة معلوميته الأزلية وحقيقته الأصلية ولم يوجد العين الثابتة في عينها، بل هي على استهلاكها الأزلي الأصلي في الحق، كما كان الله ولاشيء معه، فهو الآن على ماعليه كان، فتعين كلِّ وجود - بموجب أحوال كل عين عين من مطلق التجلّي الوجودي - بصورة حالة عليها حقيقة العين، فاستدعت الصورة والحالة الظاهرة من العين في وجود الحق تجلّياً آخر بما يسر وبمالا يسر وينفع أو يضر وهي حالة استنبعتها الحالة الأولى واعقبتها، فتألم أو تنعم أوتعذّب والتذّبها الوجود ألحق المتين في خصوصية هذه العين الثابتة التي هي شأن من شؤون الحق أيضاً، والعبد صورة ذلك الشان في الوجود العيني المابة ألى والوجود الحق بصورة العين، فما تألم وما تنعم ديناً ولا آخرة إلا الحق المتعين بلك وفيك بعد سبك، ولا حسب للحق إلا أنت، وبحسبك يظهرلك أو عليك، فافهم.

قال رضي الله عنه : «و مُعَقُولُ الْعَادَة الله بعينه إلى حاله وهذا ليس ثمّ ؛ فإنّ العادة تكرار لكنّ العادة حقيقة معقولة واحدة والتشابه في الصور موجود ؛ فتحن نعلم انّ زيداً حين عمرو في الإنسانية وما عادت الإنسانية ؛ إذ لو عادت لتكثرت وهي حقيقة واحدة والواحد لايتكثر في نفسه ، ونعلم أنّ زيداً ليس عين عمرو في الشخصية ؛ فشخص زيد ليس شخص عمرو مع تحقيق وجود الشخصية في الاثنين ، فنقول في الحسّ : عادت ؛ لهذا الشبّه ، ونقول في الحكم الصحيح : لم تعد ، فما ثمّ عادة بوجه ، وثمّ عادة بوجه ، كما أنّ ثمّ جزاء بوجه وما ثمّ جزاء بوجه ، فإنّ الجزاء ايضاً حالً في المكن من أحوال الممكن . وهذه مسالة أغفلها علماء هذا النسان ، أي اغفلوا إيضاحها على ما ينبغي ، لا أنّهم جَهِلوها ، فإنها من سرّ القدر المتحكّم على الحلائق ؟ .

١. في بعض النسخ: مع تحقّق وجود الشخصية بما هي شخصية في الاثنين.

قال العبد: يريد انّ الدين ياخذ وجوهه ومعانية ، لما كان عادة ، ظهر ان قد عادت على العبد حالته الغيبية الأزلية ؛ فإنّ تعين التجلّي من الديّان بحسب حال عينه الثابتة ، فما عاد عليه إلا مقتضى حاله ، ولكنّ التحقيق يقتضي ان لاتعود الحالة ؛ فإنّ الحالة المقتضية لهذا التجلّي لم تَعدُ ولم تتكرّر بل تعين التجلّي بصورتها لاغير ، فلا تكرار في التجلّي ولا في الحالة ، فما عاد وما تجدّد إلا التعين في التجلّي ، وكلّ تعين مثلُ التعين الآخر لاعينه ، فلا عادة اصلاً ؛ إذ لا تكرار لا في الحال ولا في الوجود المتعين بالحالة ولا في التعين ، ولكن تعين وتشبّه بشبّه يُشبه الشبّه في العيون تكراراً وعادة إلى عين واحدة ، وليس لذلك حقيقة ، إن حققت النظر ودقّقت الفكر ، فحقّق ودقّق يتحقق السرّ على ما هو عليه الامر كما قلنا : شعر :

و لا أقسول بتكرار الوجسود ولا عود التجلّي فما في الاصل تكرارُ فالبحر بحر على ما كان في قلم إنّ الحسوادث أمسواج وأنهارُ لاتحسجبنك أشكال يشبا كلها عمن يشكّل فيها فهي استبارُ

وذلك لأنّ الحقيقة إذا ظهرات ظهور المتكرّرة، ولكن الظهورات والتعيّنات امثالة ومتماثلة ومتماثلة متشابهة متشاكلة، لم تكن عائدة ولا متكرّرة، ولكن الظهورات والتعيّنات امثال متماثلات على من تشكّل وتعيّن فيها وظهر بها، فما عاد شيء ولا تكرر، فحقّق النظر، والتعيّنات عادت بالامثال لا باعيانها، فافهم.

قال الشيخ - رضي الله عنه -: «و اعلم: انّه كسما يقال في الطبيب: إنّه خادم الطبيمة، كذلك يقال في الرسل والورثة: إنّهم خادم الامر الإلهي في العموم وهم في نفس الأمر خادمو احوال الممكنات، وخدمتُهم من جملة احوالهم التي هم عليها في حال ثبوت اعيانهم، فانظر ما اعجب هذه! إلا أنّ الحادم المطلوب هنا إنّما هو واقف عند مرسوم مخدومه إمّا بالحال او بالقول لانّ الطبيب إنّما يصح أن يقال فيه: خادم الطبيعة لومشى بحكم المساعدة لها، فإنّ الطبيعة قد اعطت في جسم المريض مزاجاً خاصاً، به سمّي مريضاً، فلو ساعدها الطبيب خدمة، لزاد في كميّة المرض بها ايضاً، وإنّما يَردَعُها طلباً للصحة، والصحة من الطبيعة ايضاً بإنشاء مزاج آخرَ يخالف هذا المزاج، فإذن ليس طلباً للصحة، والصحة من الطبيعة ايضاً بإنشاء مزاج آخرَ يخالف هذا المزاج، فإذن ليس

الطبيب بخادم الطبيعة» لم يعني مطلقها في جميع الاحوال او إنّما هو خادم لها من حيث إنّه لايُصلح جسم المريض ولا يغيّر ذلك المزاج إلا بالطبيعة ايضاً، ففي حقها يسعى من وجه خاص غير هام ، لأنّ العموم لايصح في مثل هذه المسالة ، فالطبيب خادم لاخادم ، أعنى للطبيعة » .

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - [إلى] أنّ الرسل والانبياء والورثة اطبّاء الارواح والانفس عن الامراض والاسقام النفسانية، كما أنّ الطبيب يعالج بما يُبرئ من الاسقام الجسمانية، فكما أنّ الطبيب تعالج بما يُبرئ من الاسقام الجسمانية، فكما أنّه يقال في الطبيب: إنّه خادم الطبيعة كذلك يقال في الانبياء والورثة: إنّهم خادمو الامر الإلهى في العموم.

ثم التحقيق يقضي ان الطبيب ليس خادماً للطبيعة في عموم احوال الطبيعة؛ فإن الطبيعة قد تضعف وتتغيّر، فتعطي في المريض مزاجاً خاصاً، به تزول صحة الجسم، فلا يجب على الطبيب من كونه خادماً للطبعة أن يساعدها فيما يضعفها ويغيّرها، بل بما يقويها ويُصلحها، فتقوى بذلك على دفع المزاج الذي يخالف المزاج الصحي، فإذن هو خادم للطبيعة من وجه خاص لا حادم للها بمؤجب ما هي عليه في الحال والوقت الحاضر، كذلك النبي المشرع الرسول، والشيخ والمرشد المسلك للوصول خادمون للامر الإلهي في الأمة والاتباع من حيث ما يصلحها لامن حيث ما يساعدها بوجب الحال، فإن الامر الإلهي اعطى فيهم بموجب قابلياتهم احوالا تُعقب احوالا أخر تؤدي إلى إفسادها، فلا يجب على الرسول الهادي والوارث المرشد أن يساعد الامر الحالي المتحكم على نفوس الأمة، بل يساعد الامر الإلهي المؤدي إلى إصلاحهم لاغير، فهم خادمو احوال الممكنات لاخادمون لها مطلقاً، بل من جهة ما يصح ويُصلح لاغير، فافهم.

قال رضي الله عنه: «كذلك الرسل والورثة في خدمة الحق، وأمرُ الحق على وجهين في الحكم في احوال المكلِّفين، فيجري الامر في العبد بحسب ما يقتضيه

١ . في بعض النسخ: للطبيعة .

الحق وبحسب سايقضي به علم الحق، ويتعلق علم الحق به على حسب سا اعطاه المعلوم من ذاته، فساظهر إلا بعسورته العني بصورة العبد في عينه الشابتة ازلا ففائرسول أو الوارث خادم الامر الإلهي بالإرادة لاخادم الإرادة، فهو يَرُدُ عليه طلباً لسعادة المكلّف، فلو خدم الإرادة الإلهية ما نَصَح ، وما نَصَح إلا بها، اعني بالإرادة يعني تعلّقت إرادة الحق بان يَنصَح النبيُّ أو الوارث «فالرسول أو الوارث طبيب أخراوي يعني تعلّقت إرادة الحق بان يَنصَح النبيُّ أو الوارث «فالرسول أو الوارث طبيب أخراوي للنفوس، منقاد لامر الله حين أمره فينظر في أمر الله، وينظر في إرادته ـ تعالى ـ فيراه قد أمره بما يخالف إرادته، فلا يكون إلا ما يريد، ولهذا كان الامر، فاراد الامر، فوقع، وما أراد وقوع ما أمر به بالمامور، فلم يقع من المامور، فسمِّي مخالَفة ومعصية، فالرسول مبلّغ».

يعني - رضي الله عنه -: إنّما يقع الأمو من الرسول والوارث؛ لما أراد الله منهما وقوع الأمر فوقع. وإنّما لم يقع الاستثال من المامور به؛ لمعدم اقتران الإرادة بالامر بوقوعه منه. وإنّما لم تتعلّق الإرادة بالامر بوقوع المامور به من المامور؛ لتعلّق العلم يبعدم وقوعه من المامور فلم يقع وأنّما وقع الامر من الآمر بما لايقع؛ لتعلّق إرادة الحق بوقوع الامر؛ لتعلّق علم الحق وأمر الحق بمقتضى عينه الثابتة أنّه يقع الامر منه بما لايوجد له عين من العاصي والخالف، فتتركّب عليه الحجة الإلهية، فيتوجّه عليه العقاب، فافهم.

قال .. رضي الله عنه .. : قو لهذا قال شيبته [سورة] هود واخواتها ؛ لما تُحوي هليه . من قوله : ﴿ فَاسْتَقِم كُمّا أُمِرتَ ﴾ ، فشيبته [سورة] هود واخواتها ؛ لما تُحوي هليه . من قوله : ﴿ فَاسْتَقِم كُمّا أُمِرتَ ﴾ ؛ فإنّه لايدري هل أمر بما يوافق الإرادة ، فيلا يقع ، ولا يمرف احد حُكم الإرادة إلا بعد وقوع المراد إلا من كشف الله عن بصيرته ، فادرك اعيان المكنات في حال ثبوتها على ما هي عليه ، فيحكم عند ذلك بما يراه ، وهذا قد يكون لأحاد الناس في اوقات

١ . في يعض النسخ: بحسب ما تقتضيه إرادة الحق و تتعلُّق إرادة الحق به ... .

٢. هود (١١) الآية ١١٢.

٣ ، في بعض النسخ : فشيَّبه .

## [٨] دفص حكمة روحية في كلمة يعقوبية ١٩ ٩

لايكون مستنصب حَبّاً ﴿قُل [مه كنتُ بِدعاً مِنَ الرُّسُلِ وَ] الما أدرِي منا يُضعَلُ بِي وَ لا بِكُم﴾ ، فصرّح " بالحجاب، وليس المقصود إلا أن يطلع في امر خاص ّ لاخير».

قال العبد: اعلم: أنّ الأمر الإلهيّ الذي يرد من الرسول والوارث إن وافق الإرادة الخصّصة بتعيين الفعل بموجب العلم، وقع. وإن لم يوافق، فلايقع، وقد وقعت الإرادة أن يقع الامر منهما، فيجب عليهما الوقوفُ عند ذلك، فلو توقّعا وقوعَ ما جاءابه، وأمرا بما أمرا بالامر به بموجب الإرادة تعبا، وليس عليهما إلا البلاغُ لاغير، ولكن لايكون إلا كما وقع، ولله الحجّة البالغة.



١. أضيف لتكميل الآية.

٢. الاحتاف (٢٤) الآية ٩.

٣. في شرح القيصري: ٥ قوله: ٥صرّح؛ على صيغة الأمر، اي و قل و صرّح بالحجاب؛.

## [٩] «فصُّ حكمة نورية في كلمة يوسفية»

قد ذُكر السر في إسناد الحكمة إلى الكلمة.

قال \_رضي الله عنه\_: «هذه الحكمة النورية انبساط نورها على عالم الخيال، وهو أوّل مبادئ الوحي الإلهي في أهل العناية»

يعني: أنّ نورية هذه الحكمة - من حيث كشفها معاني ما يظهر في عالم الخيال -للاولياء والانبياء، فيعلمون بها مرّادًا لحق من تشخيص تلك المعاني وتجسيدها ضرباً للمثل لهم.

قال-رضي الله عنه-: «تقول عائشة حرضي الله عنها-: اوّلُ ما بُدئ به رسول الله-صلّى الله عليه وسلّم-من الوحي الرؤيا الصادقة ، فكان لايرَى رؤياً إلا خرجت مثل فَلَق الصبح. تقول: لا خفاء بها. وإلى هنا بلغ علمها لاغير. وكانت المدّة له في ذلك ستّة أشهر، ثم جاءه الملك، وما علمت أنّ رسول الله حصلى الله عليه وسلم قال: «الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا» وكلّ ما يُرى في حال يقظته ، فهو من ذلك القبيل».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ النبيّ صلى الله عليه وسلم لكان عالماً بان كلّ امر ظهر من الغيب - سَواءً كان ظهوره حسّاً او خَيالاً او في عالم المثال ـ فإنّ ذلك وحيّ

١. في بعض النسخ: النوم. و في بعضها: اليقظة.

۲. ف: 蜒.

تعريف وإعلام من الله له الله الم الراد الله ان يكوّنه، وأنّه تمثيل وتشخيص للمعاني والحقائق التكوينيّة التي تعلّقت الإرادة الإلهية بتعريفه وتعليمه صلى الله عليه وسلم بها؛ وذلك لانَّ العوالم في مشرب التحقيق خمسة وكلُّها حضراتُ إشهاد الحق وشهوده، والانزلُ منها أمثلةً وصور للأعلى والاشرف الافضل، فالاعلى عالم الغيب، والأدنى الشهادةُ، فكل ما يُتراءى ويظهر في الحسّ مثال وصورة لهيشات غيبية معنوية، هي المعاني المعنيَّة المُعيَّنة من تلك الصورة، ولكنَّ العلم بتلك الصورة وكشفَ اسرارها ومعانيها هو الكشف المعنوي الحقيقي، فمن أوتيَّهُما في كل ما يُرى ويُسمع ويُدرك ﴿ فَقَد أُوتِي خَيراً كَثِيراً ﴾ "، وتحقُّق بكمال الكشف والشهود في الوجود ـ قبيلاً ودُبيراً، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم اعلمَ الانبياء بذلك؛ وذلك بتصريحه: "إِنَّ الناس نيام" في عالم الحسَّ، وانَّ كلِّ ما يجري عليهم وبهم وفيهم صور وامثلة لمعان عناها الله بحسب العلم بحقائقها، وإلا فهو غافل، وعن حقيقة الأمر عاطل، ومُبِلِّغُ علم عائشةَ من كلِّ ذلك انَّ كلشفة صلى الله عليه وسلم مبدؤه الرؤيا الصادقةُ ، وآخره ظهور الملك له، وما علم التوضيل الله عليه وسلم كان يُشهد الحقّ في كلّ ما يَري ويُدرِك، بل لايغيب عن شهود الحق، كما قال الله اللهمّ إنّي أسالك لذَّةَ النظر إلى وجهك، فصرَّح بشهوده وجهه\_تعالى\_و أنَّه في شهوده، فادَّعي اللذَّة بما يُشهد لفنائه وحيرته الكبري، فسأل اللذَّةَ بما يشهد، وهي زيادة على مرتبة الشهود، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «و إن اختلفت الاحوال، فمضى قولها ستّة أشهر بل عمرُه كلُّه في الدنيا بتلك المثابة، إنّما هو منام في منام».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الناس في حالة يقظة في جمّيع أحوالهم في كشف وضرب مِثال يضربه الله لهم بالأفعال والأحوال والاقوال التي تجري عليهم ومنهم وهم عنها غافلون ﴿وَكَايَن مِن آيةٍ فِي السّمواتِ وَالأرض يَمُرُّونَ عَلَيها وَهُم عَنها مُعرِضُونَ ﴾ "،

١ . ف: صلَّى الله عليه وسلَّم.

البقرة (٢) الآية ٢٦٩.

٣. يوسف (١٣) الآية ١٠٥ .

﴿وَ تِلْكَ الامشالُ نَضَوِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعَقِلُهَا إلَّا العَالِمُونَ ﴾ ` جعلنا الله وإيَّاك من أهل الحضور، وكشف عن وجهه لنا بحقيقة النور، في كلّ الأمور.

قال\_رضي الله عند.: ﴿ وَ كُلُّ مَاوِردُ مِنْ هَذَا القبيلَ ، فَهُو المُسمَّى عَالَمَ الحَيَالُ وَلَهَذَا يَعَبُّر ، أي الأمر الذي هو في نفسه على صورة كذا فهر في صورة غيرها ، فيجوز العابر من هذه الصورة التي أبصرها النائم إلى صورة ما هو الأمر عليه ، إن أصاب ، كظهور العلم في صورة اللبن ؛ فَعَبر في التأويل من صورة اللبن إلى صورة العلم ، فتأوّل ، أي قال : مؤوّل \* هذه الصورة اللبنة إلى صورة العلم » .

قالُ العبد: سرُّ ذلك أنَّ اللبن أوَّلُ غِذاً و فطري يُغَذَّى به المولودُ الجسماني، والعلم الفطريُّ أوَّلُ غذاء يتغذَى به الروح، لهذا كانت الصورة اللبنية مظهر العلم في عالم المثال وما دونه من حضرات الصور والشخصيات؛ لثبوت هذه النسبة الصحيحة بينهما.

اثم إنّه الله كان إذا أوحي إليه، أخذ عن المحسوسات المعتادة، فسجّي وغاب عن الحاضرين عنده، فإذا سُرِّي عنه رَدَّه فيها ادركه إلا في حضرة الخيال إلا أنّه لا يسمّى نائماً، أي ما يغفل مثل غفلة النائم؛ لانّه كان ينام عينُه ولاينام قلبه.

قال ـ رضي الله عنه ـ: • و كذلك إذا تمثل له الملك رجلاً، فذلك من حضرة الخيال؛ فإنّه ليس برجل، إنّما هو ملك فدخل في صورة إنسان، فعبر الناظر العارف حتى وصل إلى صورته الحقيقية، فقال: هذا جبرئيل، اتاكم يعلّمكم دينكم، وقد قال لهم: رُدُّوا علي [الرجل فسماه بالرجل من اجل الصورة التي ظهر لهم فيها. ثم قال: هذا جبرئيل فاعتبر الصورة التي مآل] هذا الرجل المتخيّل إليها، وهو صادق في المقالتين، صدَق للعين في العين الحسية، وصدق في أنّ هذا جبرئيل؛ فإنّه جبرئيل بلاشك، كلّ هذا ظهوبيّن.

١ . العنكبوت (٢٩) الآية ٤٣ .

أي بعض النسخ: مآل،

وقال رضي الله عنه ـ: ﴿ وقال يوسفُ الله : ﴿ إِنِّي رَأَيتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوكُما والشَّمسَ وَ القَمَرَ رَأَيتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوكُما والشَّمسَ وَ القَمرَ رَايتُهُم لِي ساجِدينَ ﴾ أ، فسراى إخسوانه أ في صسور الكواكب، ورأى اباه أوخالته في صورة الشمس والقمر » .

قال العبد: إنّما رآهم كذلك؛ لمناسبة موجبة لتجسّدها في هذه الصورة؛ وذلك لأنّ الشمس والقمر اصلان كالأبوين بالنسبة إلى انوار الكواكب، فهم لاظهور لهم في حضور هما للرائي، كما أنّ النجوم لاتظهر في نور النيّرين، ويَغمُرانها في الحضور بنورهما ويغمرانها به كذلك في البُعد والسُقُور.

قال ـ رضي الله عنه ـ: "هذا من جهة يوسف، ولو كان من جهة المرثيّ لكان ظهور إخوته في صورة الشمس والقمر مراداً لهم، فلما لم يكن لهم علم بما رآه يوسف، كان الإدراك من يوسف في خزانة خياله، وعلم ذلك لم يكن لهم علم بما رآه يوسف، كان الإدراك من يوسف في خزانة خياله، وعلم ذلك يعقوب الله حين قصمها عليه، فقال: ﴿ يَا بُنِي لاتقصم رُوْياكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيكِيدُوا لَكَ كَيداً ﴾ [، ثم بَرًا إبناء عن ذلك الكيد] والحقه بالشيطان، وليس إلا عبن الكيد، فقال: ﴿ إِنَّ الشَيطان وليس إلا عبن الكيد، فقال: ﴿ إِنَّ الشَيطان للإنسان عَدُول بَهِنَ الكيد المداوة »

قال العبد: هذا من علم يعقوب ويوسف على وارباب علم التعبير، إن ما صورً النيرين والكواكب إلى أبويه وإخوته لما ذكرنا من المناسبة، والذي فوق هذا من الكشف أن الاب والأم صورتا الروح والطبيعة تولدت بينهما صورة الإنسان العنصرية، والكواكب صور الحقائق والقوى روحانيها وطبيعيها وإلهيها ويوسف الملي صورة احدية جمع الجمال والكمال العلمي والعملي الخصيصين بصورة الإنسان التي هي صورة الحق أو على صورته، وسجودهم له إشارة من الحق [إلى] أن قواه العلبيعية والروحانية والروحانية والروحانية الروحانية الخلوقة على احسن تقويم،

١. يوسف (١٢) الآية ٤.

٢. في يعض النسخ: إخوته.

۳. م: صوری

<sup>£</sup>و ٥. يوسف(١٢) الآية ٥.

ومنفعلة ومسخّرة لها؛ لأنّ الإنسان وإن تولّد من حيث صورته الجسمانية من الروح والطبيعة أوّلاً وتولّدت معه وقبله وبعده من أبوي روحِه وطبيعتِه قوى وخصائص، ولكنّ الكلّ تحت حيطة فلك الصورة، وليس إلا لأهل الكشف المعنوي، والحمدلله.

قال رضي الله عنه : «ثم قال يوسف الله عند ذلك [في آخر الامر]: ﴿هذا تاويلُ رُوْيايَ من قبلُ قَد جَعَلُها رَبِّي حَقَاً﴾ [أي اظهرها في الحسّ بعد ما كانت في صورة الخيال]».

أي حقيقة الصور المتخيّلة أن تظهر في الحسّ على صورها الأصلية الفعلية الحقيقية.
قال: «فقال له النبي الله ": «الناس نيام» فكان قول يوسف «قدجعكها ربّى حقاً» عنزلة من رأى في نومه أنّه استبقظ [من رؤيا رآها،] ثم عبرها، ولم يعلم أنّه في النوم عينه مابرح، فإذا استيقظ يقول: رأيت كذا، ورايت كانّي استيقظت، وأولتها بكذا؛ هذا مثل ذلك، فانظر كم بين إدراك محمد صلى الله عليه وسلم وإدراك يوسف الله في آخر أمره حين قال: ﴿هذا تَاوِيلُ رُوْيايَ مِن قَبلُ قَدجَعَلَها ربّى حَقّاً ﴾ "، معناه حساً في آخر أمره حين قال: ﴿هذا تَاوِيلُ رُوْيايَ مِن قَبلُ قَدجَعَلَها ربّى حَقّاً ﴾ "، معناه حساً اي محسوسا، وماكان إلا محسوساً، فإن الخيال لايعظي ابدأ إلا الحسوسات ليس له غير ذلك».

يعني: \_رضي الله عنه\_: أنّه لايظهر في الخيال إلّا الصور المحسوسة المرئية قبل ذلك؛ لتقييد مرتبة عالم الخيال بالقوّة المتخيّلة، فإنّه المثال المقيّد، وأمّا عالم المثال المطلق فهو محل تجسد الارواح والانوار والمعاني والصور، فهذا وسع العوالم، كمامر بيانه. «فانظر ما أشرف علم ورثة محمد صلى الله عليه وسلم».

قال\_رضي الله عنه.: «وسابسط القول في هذه الحضرة بلسان يوسف المحمدي ماتقف عليه إن شاء الله\_تعالى\_فنقول: اعلم: ان المقول عليه «سوى الحق» أو مسمى «العالم» هو بالنسبة إلى الحق كالظلّ للشخص، فهو ظلّ الله».

١. يوسف (١٢) الآية ١٠٠.

٢ . في يعض النسخ : فقال النبي محمد صلَّى الله عليه وسلم .

٣. يوسف (١٢) الآية ١٠٠.

قال العبد: قوله: «المقول عليه سوى الحق» يعني على ما يقال كذلك عرفاً وفي المعهود عندالجمهور، فإن الحقيقة تابى ان يكون لسوى الحق وغيره وجود، ولوسمي ماسمي «سوى» على مقتضى التحقيق والكشف والنظر الدقيق، لقيل فيه: صور أسماء الحق، وأشخاص تعيناتها بالوجود الواحد الحق، وتنوعات ظهوره وتجلياته، فإنه ما في الوجود إلاهو واسماؤه لاغير، فإن اعتبرنا هو يته الذاتية فواحد، وإن اعتبرنا أسماء ونسب شؤونه الذاتية، فكثرة ظاهرة في عين واحدة، وهذه العين الواحدة الظاهرة كثيرة هي نور عمد إلى مَجال كثيرة مختلفة هي مُجالي جَولانه وجلياته ومَحال ظهوره وتبيانه، والظل المعتدمن النور نور بَيْد أن المعتده هم مطلق بالنسبة والمعتدمة مقيد بحسب القوابل المقيدة له، والتقيد والإطلاق نسبتان معقولتان ليس لهما إلا في التعقل ظهور وتحقيق، وهو ظل خقيقة النور الواحد الإحد الذي ليس إلا هو.

فلما ظهر النور الواحد بحسب خصوصيات القوابل متكثّرة متعددة، ظهرت المغايرة والممايزة، فكل واحد واحد منها غير الأخر وسواه في رأي العين والتعقّل، والوجود الواحد الحق\_و هو التوريعين الكلّ ؛ فإنّها وجودات متعيّنة في قوابل متعدّدة ومراتب كثيرة، كثيرة ومتعدّدة ، فإن نظرت الحقيقة، قلت:

هوالواحد الموجود في الكلّ وحدًه سوى أنّه في الوهم سمّي بـ «السوى» فالعالم من حيث وجوده ظلّ الله وهو نور مقيَّد ممتدّ من النور المطلق متّصل به من غير انقصال ولا انتقال؛ فإنّ لله نوراً على نور.

والعالم عالمان: عالم أمر، وعالم خلق، فعالم الامر علوي سما على عالم الخلق، وعالم الخلق سفلي سقل عن العالم السماوي العلوي، والله نور السماوات العلويات الروحانيات النورانيات والارضين السفليات الجسمانيات، ولو لا نورالوجود الممتدّمنه، لما ظهر من العالمين ولاوُجد من الكونين شيء، ولا تظاهر واظلّ ظلّ، ولافاء فيء، فهو نور السماوات والارضين، يهدي بنوره المقيد وهو الظلّ الممتدّمنه لنوره المطلق من يشاء، ويضرب الله الامثال للناس، وهم الكُمّل الامثال الإنهيون الذين يشاء أن يهديهم إلى نوره الذاتي المطلق؛ لاته تعالى علم من مقتضى خصوصيات استعداداتهم يهديهم إلى نوره الذاتي المطلق؛ لاته تعالى علم من مقتضى خصوصيات استعداداتهم

الأزلية ازلاً قبل الإيجاد أنّ لهم صلاحية ذلك ﴿وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيءٍ عليم﴾. ' قال رضي الله عنه : "فهو عين نسبة الوجود إلى العالم».

الضمير يعود إلى العالم، فإنّ الوجود من حيث ما يسميّه عالماً يسمّى "سوى الحق" وإلا فالوجود واحد، وهو من حيث نسبته إلى الحق عينه لاغير، ولايصع من هذه الحيثية أن يقال: هو سواه، فإنّ قوله \_رضي الله عنه : "لأنّ الظلّ موجود بلاشك في الحسّ، ولكن إذا كان ثمّ من يظهر فيه ذلك الظلّ حتى لو قدّرت عدم من يظهر فيه ذلك الظلّ، كان الظلّ معقولاً غير موجود في الحسّ، بل يكون في القوة في ذات الشخص المنسوب إليه الظلّ تعليل لقوله: "مسمّى العالم هو بالنسبة إلى الحق كالظلّ فكما أنّ الظلّ موجود في الحسّ عند وجود المشخص، فكذلك العالم؛ إذ ما يسمّى العمل أن الظلّ موجود الحق وهو مع قطع النظر عن الحق غير موجود في عينه ولا لا وجود له من ذاته، كما لا وجود للظلّ بلا وجود الشخص، ثم العدم بالنسبة إلى الممكن على ما عُرف وعرف عرف عرف عرف عرف علم الشخص الذي يمتد منه الظلّ، الممكن على ما عُرف وعرف عرف عرف عرف علم الشخص الذي يمتد منه الظلّ، معدوماً لعينه، فكما أنّ الظلّ غير موجود مع فرض علم الشخص الذي يمتد منه الظلّ، فكذلك العالم مع قطع النظر عن النور الوجودي الممتد من الحق، ولو قدّرنا عدم إفاضة فكذلك العالم مع قطع النظر عن النور الوجودي الممتد من الحق، ولو قدّرنا عدم إفاضة الوجود الحق المطلق لنوره المنسط على اعبان العالم، ما وُجد العالم اصلاً، وكان الحق الوجود الحق المطلق لنوره المنسط على اعبان العالم، ما وُجد العالم اصلاً، وكان الحق إذ ذاك في تملّي عزّه وغناه عن العالمين في مقام «كان الله وما كان معه شيء».

قال - رضي الله عنه -: «فمحل ظهور هذا الظلّ الإلهي المسمّى بالعالم هو اعيان الممكنات، عليها امتدّ هذا الظلُّ، فتُدرك من هذا الظلّ بحسب ما امتدّ عليه من وجود هذه الذات، ولكن باسمه النور وقع الإدراك».

يشير - رضي الله عنه - [إلى] أنّه لايُدرك من الوجود الحق المطلق إلا بحسب ما امتدّ عليه فيضُه الوجودي وتجلّبه الجوديّ، فحقيقة الوجود لاتدرك في إطلاقه، ولكن من حيث تعيّنه في هذه الأعبان المكنة أي القابلة والمكنة للوجود على الظهور بحسبها،

١ . البقرة (٢) الآية ٢٨٢، و غيرها .

٢. في بعض النسخ: إنَّما هو .

ومع قطع النظر عن تعيّنه في خصوصيات حقائقها، فلا تُدرَك حقيقة الوجود؛ إذ هو الحق عينُه.

قال\_رضي الله عنه.: «و امتد هذا الظلّ على اعيان المكنات في صورة الغيب المجهول، الا ترى الظلال تَضرب إلى السواد تشير إلى ما فيها من الخفاء؛ لبُعد المناسبة بينها وبين اشخاص مَن هي ظلّة له ".

يشير - رضي الله عنه - إلى ما فيها من النور؛ لأنّ نور الوجود، الممتدّ على أعيان الممكنات يباين وينافي ظلمة عدميات الأعيان، لأنّ نورية الأعيان بالحق، وهي في أنفسها عدمية مُظلِمة، فبينهما غاية البُعد من عدم المناسبة ولا بُعد أبعدُ من البُعد الذي بين الوجود والعدم، ولبُعد المناسبة جُهل من حيث ذلك الوجه المنافي، فتجلّى بين الوجود والعدم، ولبُعد المناسبة جُهل من حيث ذلك الوجه المنافي، فتجلّى على الظلال؛ وذلك لأنّ الاعيان أبدأ غيب ولم تظهر ولم تدخل في الوجود، بل هي على الظلال؛ وذلك لأنّ الاعيان، تعدّينتها من حيث هي هي، الذي يُتراءى إنّما هي تأثيرات خصوصياتها في مرآة تور الوجود الممتدّ عليها، فامتدّ على نور الوجود من تأثيرات خصوصياتها في مرآة تور الوجود الممتدّ عليها، فامتدّ على نور الوجود من النور المطلق ظل نوري، فاختلط الظلان، فظهر سواد عينية الاعيان، وبطن نور الوجود فظهر البطل المطلق النوري مقيداً مظلماً، فاهل الحجاب هم أهل الظلمات، الوجود فظهر البطل المعلق النوري مقيداً مظلماً، فاهل الحجاب هم أهل الظلمات، لا يُرون ولا يشهدون إلا العالم، والحق عند أفاضلهم وامثالهم معقول أو متوهم، لا يُرون ولا يشهدو موجود في شهودهم ونظرهم، وتراهم ينظرون إلى الحق الظاهر وهم لا يُصور ون.

رُبُّ امسريُ نحوَ الحقيقة ناظر برزت له فيرى ويَجمل سايرى. و إهل الحق لايشهدون إلا الوجود الحق الواحد الاحد الصمد في صور شؤونه

العينيّة، فمتعلّق نظرهم نور الحق، في سواد غيب الخلق، فافهم.

أي يعض النسخ: ظلّ.

قال - رضي الله عنه -: «و إن كان الشخص أبيضَ، فإنّه - أي الظلَّ - بهذه المثابة، الا ترى الجبالَ إذا بَعُدت عن بصر الناظر تظهر سوداءَ وإن كانت في أعيانها على غير ما يُدرِكها الحسُّ من اللونيّة، وليس ثَمَّ علّة إلا البُعدُ».

يعني-رضي الله عنه-: أنّ الوجود الظاهر في العالم وإن كان نوراً في حقيقته، ولكنّه ظهر بحسب المظهر غيرَ نيّر .

قال ـ رضي الله عنه ـ : «كزُرقة السماء»؛ لأنّ السماء زَرقا في عينها ، ولكنّ البُعدَ يقضي أن تظهر كذلك في بصر الناظر .

قال: «فهذا ما انتجه البُعدُ في الحسّ في الأجسام غير النيّرة». يعني الجبال.

قال: «و كذلك أعيان المكنات ليست نيِّرةً؛ لأنَّها معدومة وإن اتَّصفت بالثبوت، ولكنَّها لم تتَّصف بالوجوده.

يعني: أنَّ الاعيان الثابتة ثبوتُها في العلم الذاتي العالم بها، لا لاعيانها.

قال-رضي الله عنه-: "إذ الوجود تور، فير أن الاجسام النيرة تُعطى في الحس صغراً، فهذا تأثير آخر للبعد، فلا بدركها الحس إلا صغيرة الحجم وهي في اعيانها كبيرة عن ذلك القدر اي اكبر او اكثر كميّات كما تعلم بالدليل أنّ الشمس مثل الارض في الجرم مائة وستين وربعاً وثمن مرّة وهي في العين على قدر جرم التُرس، فهذا اثر للبعد ايضاً».

قال العبد: ظهور الكبير صغيراً بسبب البُعد ضرَبُ مَثَلٍ لظهور نور الوجود المطلق مقيَّداً بحسب القابل، لبعد المناسبة بين الإطلاق والتقييد.

قال-رضي الله عنه-: "فما نعلم من العالم إلا بقدر ما نعلم من الظلال».

يعني: لانعلم غيوب أعيان الماهيات وهويّاتها، وإنّما نعلم منها ما ظهر في نور الوجود من آثار خصوصيّاتها، فما هي إلا امثلةُ اعيان الحقائق وظِلالها، لا اعيانُها.

١ . في بعض النسخ: فظله بهذه المثابة .

٢. في بعض النسخ: يعطي فيها البعد في الحس صغراً.

قال\_رضي الله عنه..: «و يُجهل من الحق بقدر ما يجهل من الشخص الذي كان عنه ذلك الظلُّه».

أي المدرك هو الشكل والصورة والهيئة والمثال، وحقيقة النور الوجودي المتشكّل في كل شكل، والمتصوَّر في كل صورة، والمتمثل في كل مثال وهيئة ـ لا تُعلم ولا تُدرك من حيث عينها، بل من حيث تشكّلها، فالعلم بها ـ من حيث هي هي ـ جهل بها، لانها بحقيقتها تقتضي أن تُجهل ولا تعلم ولا تتعيَّن.

قال\_رضي الله عنه\_: «فمن حيث هو ظلّ له يُعلم؟.

يعني\_رضي الله عنه\_: إن عُلِمَت، فما تُعلم إلا من كونها ذاتَ ظلِّ وهو كونه إلهاً ربّاً، لامن حيث هي مطلقة.

قال\_رضي الله عنه\_: «و من حيث ما يُجهل ما في ذات ذلك الظلّ الذي من صورة شخص مَن امتدّ عنه، يُجهل من الحق»

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أن صورة الإطلاق الذاتي واللاتعين واللاتناهي ـ التي هي صورة الحق الذي امتد عنه هذا الوجود عير مشهودة ولا مدركة في الوجود المعتد إلى المكنات؛ لكون النور المعتد الظلي مقيداً بحسب من امتد عليه، وكذلك يجهل من الوجود المعتد أيضاً بحسب ذلك وهو ما يشير إليه الشيخ ـ رضي الله عنه ـ: إن وراء كل متعين من الوجود ما لم يتعين، فمهما لم تصل معرفة العارف من كل شيء إلى ما وراءه من اللاتعين والإطلاق، فلم يعرفه ولم يدركه، وقد اشار إليه هذا الحتم رضى الله عنه ـ بقوله، شعر:

و لستُ أدرِك من شيء حقيقة و كسيف أدرِكسه وانتمُ فسيسه؟! قال رضي الله عنه : «فلذلك نقول: إنّ الحق معلوم لنا من وجه، مجهولٌ لنا من وجه آخرٌ».

و فلا نعلم إطلاق المطلق بالمقيَّد إلا مثلَ ما يُعلم الضدُّ بالضدُّ، يعني مجملاً انّه

١ . ف: نور الوجود.

منافٍ له ، والنقيضُ بالنقيض كذلك لاغير ، وليس هو علمٌ تحقيقٍ وذوقٍ ، بل علمُ استدلال على وجوده أو عدمه لاغير .

قَــال ـرضي الله عنهـ: ﴿﴿ أَلُم تَرَّ إِلَى رَبِّكَ كَيفَ مَدَّ الظِّلِۗ﴾ الله عنهـ: ﴿﴿ أَلُم تَرَّ إِلَى رَبِّكَ كَيفَ مَدَّ الظِّلِۗ﴾ الله عنهـ: ﴿ ﴿ أَلُم تَرَّ إِلَى رَبِّكَ كَيفَ مَدَّ الظِّلِ ﴾ الله عنهـ: الوجودي والفيض النفسي الجوديّ.

قال\_رضي الله عنه\_: «﴿و لُو شَاءً لَجَعَلَهُ سَاكِناً ﴾ أ، أي يكون فيه بالقوّة يقول: ما كان الحق ليتجلّى للممكنات، حتى يُظهر الظلّ، فيكونُ كما بقي من الممكنات التي ما ظهر لها عين في الوجود».

يعني - رضي الله عنه - : تجلّى بالوجود الممتد على اعيان الممكنات، فوجد من العالم بذلك الظلّ، وعُلم من حقيقة الوجود بقدر ذلك، وإن لم يُرد ذلك وشاء أن لا يمتد، فيكون الظاهر الممتد فيه بالقوة كما لم يمتد ولم يظهر، كان كما كان، ولم يكن معه شيء، ولم يظهر ظلّ ولا فيء، فيقي ما ظهر - كما لم يظهر - مُغيباً، وانطلق المقيد عن قيوده مسبباً، فإن الامر غيب وشهادة، فما حرج من الغيب شهدت به الشهادة وما نقص من الشهادة الحذه الغيب، في عند على وجوداً بالنسبة والإضافة، فإن العدم الحقيقي لا يُعقل بالعقل، فلا كلام فيه اصلاً، فإن لم يظهر ما ظهر من الغيب، لكان كالظلّ الساكن في الشخص قبل الامتداد وبعد الفيء، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ: ﴿ ثُمَّ جَعَلنا الشَّمسَ عَليهِ دَلِيلاً ﴾ " وهو اسمه النورُ الذي قلناه، ويَشهد لها الحسُّ، فإنّ الظلال لا يكون لها عين بعدُم النور».

قال العبد: ثم جعلنا الشمس عليه دليلاً بعد امتداده؛ فإنّ التجلّيَ النوري الوجودي المتدلّيَ من شمس الألوهيَّة هو الذي يُظهر الظِلالَ المعقولة في الاشخاص الموجودة بالقوّة في ذوات الظلّ؛ إذ الألوهة تظهر عين المالوه.

قال-رضي الله عنه .: ﴿ ثُمَّ قَبُضناهُ إِلَينا قَبضاً يَسِيراً ﴾ أو إنَّما قبضه الله الآنه ظله

١\_٣. الفرقان (٢٥) الآية ٤٥.

٤ . الفرقان (٢٥) الآية ٤٦ .

٥ ، في بعض النسخ : قبضه إليه .

فمنه ظهر وإليه يرجع».

يشير إلى أنّ الوجود المشترك وهو الفيض الوجودي - بعد انبساطه على أعيان الممكنات في ارض الإمكان، وظهور ما ظهر فيه من أمثلة أشخاص الأعيان في العيان، وتعينه بخصوصيات حقائق الممكنات والأكوان يتقلص وينسلخ عنها النورُ والتجلّي، بسر التولّي بعد التجلّي، والتخلّي والتملّي إلى أصل منبعه ومركز مُنبَعَثه ومهيّعه، وفي المشهد الحق لا استقرار للتجلّي، كما قرأ عليّ بن أبي طالب المثللًا ﴿وَ الشّمسُ تَجرِي لا مُستَقَرَّ لها ﴾ أ، فإنّه بطون وظهور، وكُمُون وسُمُور، وتَجَلّ وتخلّ معقب بتجلّ وتخلّ، متواصل متوال غيرُ مخلّ، فإنّ الله دائم التجلّي مع الآنات، والقوابل دائمة القبول، باحد وجهيه راجع إلى الغيب من الوجه الأخر الذي يلى العدم .

قال - رضي الله عنه -: « ﴿ وَإِلَيه يُوجِعُ الْأَمْرِ كُلُهُ ﴾ "، فهو هو لاغير ". لان النور المنبعث من منبع النور نور أبداً ليس غيرة وقد دار معه وجوداً وعدماً كدوران نور الشمس المنبسط عند إشراقها على ما الشرقات عليه الدائر كما دارت، والغائب عنا بغيبوبتها أبداً.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ فَكُلُّ مَا نُدْرِكُهُ فَهُو وَجُودُ الْحَقُّ فِي أَعِيانَ المُمكناتِ».

يعني ــ رضي الله عنهــ متجلّياً يجلّي خصوصيات الاعيان وأوصافَهـا ونعوتَها؛ إذ هو مرآةُ آثارها، ومَجلى جَليّات تجلّياتها، وجَليّات ُجليّاتها بانوارها.

قال رضي الله عنه : "فمن حبيثٌ هوية الحق هو وجوده، ومن حيث اختلاف الصور هو أهيان المكنات؟ .

يريد أنّ العالم ـ الذي هو في دقيق التحقيق ظلٌّ احديّ جمعي ممدود ـ ذووجهين : وجه إلى الوجود الواحد الحق ومنه وهو وجود العالم، ووجه إلى الإمكان والكيان،

١. ف: صلوات الله عليه.

۲. يس (٣٦) الآية ٢٨.

٣. هود (١١) الآية ١٢٣.

وكثرة الأعيان والأكوان والألوان في العيان، وهو ظلُّ أشخاص الأعيان، الثابتة في العلم الذاتي النابتة في أرض الحقيقة بموجب أتمّ الشهود وأعمّ الأعيان.

قال - رضي الله عنه -: «فكما لايزول عنه باختلاف الصور [اسم الظلّ ، كذلك لا يزول باختلاف الصور ] اسم «العالم» و «السوى» ، فمن حيث أحدية كونه ظلاً هو الحق؛ لانه الواحد الاحد ، ومن حيث كثرة الصور هو العالم؛ لانه المعدود والعدد» .

يعني - رضي الله عنه -: إن وُجدت الأعيان على مشهد من يَرى ذلك إنّما وُجدت بالوجود الواحد الأحد المستفاد من الحق المطلق المشترك بين الكلّ؛ فهو الحق الواحد الأحد وهو النور الظلّي الممتدُّ، أو الظلُّ النوري المشتد المعتد، آما تسمية من يسميه السوى، فمن حيث نقوش الكثرة؛ فإن كل واحد واحد منها غير الآخر وسواه، وهي اغيار بعضها للبعض.

قال \_رضي الله عنه \_: «فتفطّن و تحقق ما أوضحت لك، وإذا كان الامر على ما ذكرتُه لك، فالعالم متوهم، ما له وجود حقيقي، وهذا معنى الخيال، اي خيّل لك انه امر زائد قائم بنفسه، خارج عن الحق وليس كذلك في نفس الامر؛ الا تراه في الحسّ متصلاً بالشخص الذي امتد عنه يستحيل عليه الانفكاك عن ذلك الاتصال؛ لانه يستحيل عليه الانفكاك عن ذلك الاتصال؛ لانه يستحيل عليه الانفكاك عن ذلك الاتصال على اعيان عليه الانفكاك عن المشمس على اعيان العالم الانفكاك عنه الحق، كما يستحيل على النور المنبسط من عين الشمس على اعيان العالم الانفكاك عنها وكاستحالة انفكاك الظل عمن امتد عنه.

قال\_رضي الله عنه.: «فاعرف حينَك ومَن انت؟ وما هويّتك؟ وما نسبتك إلى الحق؟ وبما نسبتك إلى الحق؟ وبما انت حالم وسوى وغير؟ وماشاكل هذه الالفاظ، وفي هذا يتفاضل العلماء، فعالم واعلمُ».

يشير - رضي الله عنه - إلى كليات اذواق علماء العالم على اختلاف مشاهدهم ومُشاهدهم، فإن كان شهودك الوجود الحق ظهر في عينك الثابتة بمقتضى خصوصها، فانت حق. وإن كان مشهدك الكثرة والتجدد والتحدد والتعين والاختلاف والتميز والتبين، فانت عالم وخلق وسوى. وإن كان مشهدك أنك ذووجهين وظاهر باعتبارين، فانت حق من وجه، خلق من وجه، فانت بهويتك وعينك حق واحد احد،

وبصورتك وإنانيتك خلق أو ظاهر أو مظهر أو شهادة للحق. وإن كان مشهدك الكثرة والاختلاف، ورأيت أن هذه الكثرة من عين الوحدة، وفيها نسبها وإضافاتها، فأنت من أهل الله. وإن كان مشهدك حجابيّات الكثرة وصنميّات الاشياء، ولا تُرى غير العالم، فأنت من أهل الحجاب. وإن رأيت حقاً بلا خلق، فأنت صاحب شهود حاليّ. وإن رأيت حقاً في خلق وهو غيره، فأنت قائل بالحكول أو قائل بالاتّحاد. وإن رأيت خلقاً في حق مع أحدية العين، فأنت على الشهود الحقيقي. وإن شهدت حقاً في خلق وخلقاً في حق من وجهين وباعتبارين مع أحدية العين، فأنت كامل الشهود، فأشكر وخلقاً في حق من وجهين وباعتبارين مع أحدية العين، فأنت كامل الشهود، فأشكر وخلقاً في حق من وجهين وباعتبارين مع أحدية العين، فأنت كامل الشهود، فأشكر

قال رضي الله عنه : «فالحق بالنسبة إلى ظلُّ خاصٌ صغيرٍ وكبيرٍ وصافٍ واصفى كالنور بالنسبة إلى حجابه عن الناظر إلى الزُجاج يتلون بلونه ، وفي نفس الأمر لالون له ، ولكن هذا تَراه ضرب مثال لحقيقتك بريك».

يعني \_ رضي الله عنه \_ : ظهور الحق في حقيقة ظاهرة ظهور ظاهر صاف، كظهور النور في الزجاج الصافي الذي لآلون لذ، وفي الملون ملون، كذلك في الكدر كدر، فإنّ لون الماء لونُ إنائه، فمن كان في حقيقته لالون له على التعيّن، ظهور النور فيه كما هو في ذاته، خارجاً عن المرآة، كما قلنا: إنا الآنَ من ماء إناء بلالون.

قال\_رضي الله عنه : «فإن قلت: النور الخضر لخضرة الزجاج، صدقت وشاهدُك الحسن . وإن قلت: ليس بالخضر ولا ذي لون - كما اعطاه لك الدليل - صدقت وشاهدُك النظر العقلي الصحيح . فهذا نور ممتدّعن ظلّ هو عين الزجاج، فهو ظلّ نوري لصفائه " .

يعني: ظهور الوجود الحق في عالم الأمر والعقول والنفوس ظهور نوري، فهي انوار ظلالية أو ظلال نورية \_ فإن الاعتبارين فيها سائغان بحسب ذوقك \_ غير متحيزة ولاجسمانية، ولكن لها صبغة من صبغ الجسمانيات، وظهوره في الزجاج غير الملون كظهور نور الوجود في أعيان الارواح والعقول، فافهم، أو كظهور التجلّي في قابلية العارف والحقيق.

قال\_رضي الله عنه\_: «كذلك المتحقِّق منَّا بالحق تظهر لصفائه صورةُ الحق فيه أكثر

مًا تظهر في غيره، فمنًا مَن يكون الحق سمعه وبصره وجميع قواه وجوارحه بعلامات قد أعطاها الشارع الذي يُخبر عن الحق، ومع هذا عين الظلّ موجود».

يعني: انّك موجود، وظهور الحق فيك بحسبك مشهود. «فإن الضمير من «سمعَه» وغيره يعود عليه، وغيره من العبيد ليس كذلك، ونسبة هذا العبد إلى وجود الحق أقربُ من نسبة غيره من العبيد».

قال العبد: فكذلك صاحب الفرائض الذي يَسمع به الحقُ ويَبصر به وياخذ ويعطي فهو سمع الحق وبصره وعينه، وكذلك الذي يجمع بين القربين، والذي في مقام التشكيك، والذي في مقام التشكيك، والذي في مقام التمحض على ما تقرَّر وتحرَّر، فتذكّر وتامّل وتدبّر تعرف مقامات رجال الله واولياء الله واهله، لا اولياء الاوامر والنواهي الإلهيّة، إن شاء الله تعالى.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَإِذَا عَرَفْتَ مِا قِرَّرْنَاهُ ، فَاعَلَمُ: أَنَّكَ خَيَالُ ﴾ .

يعني: من حيث تصوّرك وحجابيّك وصنميّتك الطاغوتية على ما في وهمك منك وزعمك، لاعلى ما انت عليه عند الحق والمحقّقين.

قال\_رضي الله عنه\_: «و جَرَبِع مَا قُلُور كَه عَرَبَقُولَ فيه [: «سوى» ] كله خيال في خيال».

يعني-رضي الله عنه-: أنك ما تُدرك-على ما تعودت وعرفت في زعمك-إلا غير الحق وهو خيال؛ فإنّه ما ثَمَّ إلا الحقُ، فالذي يُجزَم أنّه الموجود خَيال، والذي توهمت أنّك وجود عير الحق، مستقل في الوجود، فاعل مختار خيال في خيال، وكل ما تقول وتفعل خيال.

و الوجه الآخر الأعلى هو أنّ الوجود الحق\_كما علمتَ إن شاء الله\_مُجلى ومرآةً للطهور صور الأعيان الثابتة، والظاهر في المرآة مثال وهو خيال بلاشك؛ إذ لاحقيقة له خارج المرآة ولا وجود له في عينه، فهو مخيَّل ممثَّل أو نسبة، لاوجود له في عينه، ولكن من حيث الأمر الظاهر فيه المتمثَّل المتخيَّل، له وجود محقَّق، فإنَّ الخيال صورة

١. في نسخة: ليس انا.

۲، ف: موجود.

محسوسة في مخيَّلة كل متخيَّل وحسَّه المشترك، فإن اعتبرناه صورةً خيالية فقط، فلا وجود له خارجَ الخيال، وإن اعتبرنا الأمر الذي تُصوَّر وتَشكَّل فيه متخيَّلاً أو متمثَّلاً من روح أو معنى أو حقيقة أو اسم، فهو محقَّق، فتحقَّق ذلك ولاتَغفُل.

-قال رضي الله عنه ـ : «و الوجود الحق إنّما هو الله خاصّةً من حيث ذاته وعينه» فكلّ من الظاهر والمظهر على الشهودين خيال، فما في الوجود خيال في خيال.

قال \_رضي الله عنه\_: «لا من حيث اسمائه ، لأنّ اسماء ولها مدلولان: المدلول الواحد عبنه وهو عين المسمّى ، والمدلول الآخر ما يدلّ عليه ممّا ينفصل به الاسم عن هذا الاسم الاخير ويتميّز ، فأين «الغفور» من «الظاهر» و «الظاهر» من «الباطن»؟ وأين «الاول» من «الآخر»؟ فقدبان لك بما هو كلُّ اسم عينُ الاسم الآخر ، وبما هو غيره ، فبما هو عينه هو الحق ، وبما هو غيره ، فبما هو عينه هو الحق ، وبما هو غيره [هو] الحق المتخيَّل الذي كنّا بصدده».

يشير - رضي الله عنه -إلى أنّه الموجود في الحقيقة إلّا الحق، والمتحقّق معنى آخرُ غيره هو الحق المتحبيّل الذي نسميه السوى و إن هي إلا أسماء سميته سوى و أنه من إلا أسماء سميته سوى و أنه من ألا أسماء سميته سوان من وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان في الله في الانقوش وعلامات. [افسبحان من لم يكن عليه دليل إلا نفسه و لا يُثبت كونه إلا تعينه أ، فما في الكون إلا ما دلت عليه الاحدية، وما في الخيال إلا ما دلت عليه الكثرة، فمن وقف مع الكثرة، كان مع العالم أو مع الاسماء الإلهية وأسماء العالم، ومن وقف مع الاحدية، كان مع الحق من حيث ذاته الغنية عن العالمين، لا من حيث صورته، وإذا كانت غنية عن العالمين، فهو عين غناها عن نسبة الاسماء لها؛ لأنّ الاسماء لها كما تدلّ عليها تدلّ على مسميّات أخر يُحقّقُ ذلك الرّها".

١ . في يعض النسخ : القاهر .

٢ . ف: و المتعقّل.

٣. النجم (٥٣) الآية ٢٣.

أي بعض النسخ: بعينه.

٥. في شرح القيصوي: تحقُّق ذلك اثرها. ١٠ أي تحقّق ذلك المفهوم اثر تلك الاسماء ٥ ص٧٠٣-٧٠٤.

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الواقف - من الناظرين في العالم - مع الكثرة إنّما يقف مع تعقلات يتعقلها في هذا النور الواحد الحقيقي الذي لاكثرة فيه على الحقيقة ، بل من حيث التعقل، فليس واقفاً إلا مع اسماء وصَعها على هذا النور الواحد، بحسب تعقلات يتعقلها اسماء ، فيتعقل من الظهور بعد البطون بالنسبة إليه تجدّداً وتغيّرا وحدوثاً ، فيقول: هذا متغيّر ، وكلَّ متغيّر حادث ، فيتعقل أنّ له محدثاً ، ثم يتعقل أنّ المحدثاً ، في الحادثات المحدث المعلم على الله على الحادثات المحددات ، فيضع بحسب ذلك لها اسماء ويضع لحدثها اسماء يزعم أنّ فيها كمالات ، وفي اضدادها ونقائضها نقائص ، فهو هكذا دائماً مع الاسماء ، والواقف مع احدية العين يرى أنّ هذه الكثرة المتخيّلة والمتعقّلة إنّما هي في عين واحدة ، ليس نفيرها تعقّق في نفسه ، ويرى أنّ التجدّد والحدوث والظهور والبطون والكثرة والوحدة نسب متعقّلة ، ما لها تحقّق في أعيانها ، فهو مع أخق والواحد الاحد ، فافهم .

قال رضي الله عنه .: « ﴿ قُلْ هُو اللّهِ اَحَدَ ﴾ من حسيثُ عينه ﴿ اللّه الصَّمَدُ ﴾ "، من حسيثُ عينه ﴿ وَلَم يُولَد ﴾ "كذلك ، من حيث إسنادنا إليه ، ﴿ لَم يَلَد ﴾ "قَن حيث جويت ولحن ، ﴿ وَلَم يُولَد ﴾ "كذلك ، ﴿ وَلَم يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَد ﴾ "كذلك ، ولاغير له فما له كفو .

قال - رضي الله عنه -: "فهذا نعته، فافرد ذاته بقوله: "الله أحَدُه وظهرت الكثرة بنعوته المعلومة عندنا، فنحن تُلِدونُولد ونحن نستند إليه، ونحن اكفاءُ بعضُنا لبعض، وهذا الواحد منزَّه عن هذه النعوَّت».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الواحد الذي لا يكون معه غيره يتعالى ويتنزّه عما لا تقتضيه ذاته ، فإنّ مقتضى ذاته أن لا يكون إلا هو ولا يكونَ معه غيرهُ أصلاً وراساً ، فانتفت عنه هذه النسبُ كلّها ؛ لأنّها لا تُعقل إلا في كثرة ، ونحن الكثيرون ، فصحت نسبتها إلى الواحد الاحدي الذات الذي ليس إلا هو ، كان الله ولا شيء معه ، وهو الآن على ما عليه كان .

١ ـ ٥. الإخلاص (١١٢) الآيات ١ ـ ٤.

قال\_رضي الله عنه\_: «فهو غنيٌ عنها أي عن هذه النسب، كما هو غنيٌ عنّا، وما للحق نَسَب إلا هذه السورةُ سورةُ الإخلاص وفي ذلك نزلت، فأحدية الله\_من حيث الاسماء الإلهية التي تَطلبنا\_احديةُ الكثرة».

يعني \_رضي الله عنه\_: واحد تتعقّلُ فيه كثرةٌ نسبيّةٌ؛ لأنّ المسمّى بهذه الأسماء الكثيرة واحد، والكثرة نسّب تتعقّلها فيه .

قال\_رضي الله عنه\_: «و أحدية الله من حيث الغنى عنّا وعن الأسماء الإلهية أحدية العين، وكلاهما يُطلَق عليه اسمُ الاحد [فاعلم ذلك]».

يعني: ليس ذلك باعتبار تعقّل الكثرة فيه وعدم تعقّلها، فاعلم ذلك.

قال رضي الله عنه : فما أوجد الحقُ الظلال وجَعلها ساجدةً منفيَّنةً عن اليمين والشمال، إلا دلائل لك عليك وعليه، لتَعرف من انت؟ وما نسبته إليه؟ وما نسبته إليك؟».

يشيسر ـ رضي الله عنه ـ [إلى المائة التعيينات الوجودية ـ التي هي نحن ـ كالظلال المستدة من الاشخاص تزيد وتتقص وتزيد والامتيداد عنها فسميت ظلالا وتنقص بالتقلص إليها، فتسمّى افياء من «فاء» إذا رجع، قال الله ـ تعالى ـ : ﴿فقاتِلُوا الَّتِي تَبغي حَتَّى تَقِيءَ إلى آمرِ الله ﴾ ومنه سمّي الغنيمة فيشاً ؛ لانها ترجع وتقيء إلى المغتنم الساعي فيها، فنحن ـ اعني التعينات الوجودية الحقة في العالمين ـ لنا دلالتان بالنسبة إلينا يستدلّ بهما عليهما :

إحداهما: دلالتنا على عين واحدة تُجمعنا نحن لنا وفيها وبها، ولا استقلال لنا في تحقّقنا دونها.

و الدلالة الثانية: دلالاتنا علينا منحيث الكثرة التي ظهَرنا بها بحسب خصوصيات اعياننا .

و كذلك الظلالُ يُستدلُّ بها على ذوات الظلال التي منها امتدَّت، ويستدلُّ بها أيضاً

الحجرات (٤٩) الآية ٩.

عليها أن لا استقلال ولا تحقّق لها دون تلك الاشخاص التي هي ظلالها .

قال \_ رضي الله عنه \_ : "حتى تعلم من ابن أو من أي حقيقة إلهبة اتصف ما سوى الله بالفقر الكلي إلى الله ، وبالفقر النسبي بافتقار بعضنا إلى بعض؟ وحتى تعلم من أين أو من أي حقيقة اتصف الحق بالغنى عن الناس والغنى عن العالمين ، واتصف العالم بالغنى ، أي بغنى بعضه عن بعض من وجه ما هو عين ما افتقر إلى بعضه به ؟ فإن العالم مفتقر إلى الاسباب بلاشك افتقاراً ذاتياً ، وأعظم الاسباب له سببية الحق».

قال العبد: العالم بمالوهيته ومربوبيته ومخلوقيته وعدميته مفتقر إلى الموجد الله الربّ الخالق، والله من حيث وجوده المطلق غني عن الربوبية والمربوب والخالقية والمخلوق؛ لان العالم من حيث مجموعه وكلّيته يفتقر إلى الموجد الخالق بالذات، إذ لا وجود له من نفسه، وكذلك يفتقر إلى اجزاته وابعاضه التي بها تتحقق كليته ومجموعه، وكذلك الكلّ من حيث كلّ جزء جزء من العالم مفتقر إلى الحق في الوجود، ويفتقر كل جزء جزء كذلك في وجوده إليه أفتقاراً ذاتياً حقيقياً، ويفتقر إلى بعضه في تحقق نسبة بعضه إلى البعض، فالتنفت النسب الافتقارية الكثيرة بالوجود الواحد إليه في الكلّ للبعض من البعض، وإلى الكلّ وللكلّ إلى الكلّ، ومع قطع النظر عن النسب فذواتنا وهي عين وجوداتنا قائمة بالذات المطلقة الواحدة في حقيقتها؛ إذ

قال ـ رضي الله عنه ـ: «و لاسببية للحق يفتقر العالم إليها سوى الاسماء الإلهيّة».
يعني ـ رضي الله عنه ـ: لا افتقار إلى سبب إلا في الإيجاد كالخالقية والرازقية
وما شاكلهما، وذواتُ الحقائق صور التعينات الذاتية الشؤونيّة، فلا افتقار من حيث
الذات العينية، فإنّها عين العين الغنيّة بالغيبيّة، فالافتقار بين النسب وهي الاسماء التي
نحن صورها.

قال - رضي الله عنه -: «والاسماء الإلهية كلُّ اسم يفتقر العالم إليه من عالمٍ مثله، او عين الحق، فهو الله لاغير».

يعني: كافتقار الابن إلى الأب في وجوده، والفرع إلى الأصل، فهو الله لاغير؛

إذ لامفتقر، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: « ولذلك قال الله\_تعالى\_: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الفُقَرَاءُ إلى الله وَ الله هُوَ الغَنِيُّ الحَمِيدُ ﴾ ( ومعلوم أنّ لنا افتقاراً من بعضنا إلى البعض ، فأسماؤنا السماء الله حتمالي\_إذ إليه الافتقار بلاشك واعياننا في نفس الأمر ظله لاغيره ، فهو هو يتنا لاهو يتنا ، وقد مهدنا لك السبيل ، فانظر » .

قال العبد: يشير [إلى] أنّ الافتقار لمّا كان لنا ذاتياً؛ لكوننا غير موجودين من حيث حقائقنا واعياننا، فما لنا وجود من انفسنا، وكذلك لنا افتقار إلى الوجودية الشبوتية من ذاته، فَعمّنا الافتقار إلى الله في الوجود وفي ظهور بعضنا للبعض، ووصول آثار بعضنا إلى البعض به، وكان الغنى في كل ذلك للذات المطلقة الواجبة الوجود بالذات، فهو المفتقر وليه مطلقاً في جميع أقساء الافتقار، سواء كان افتقاراً كلّياً أو نسبياً، فالافتقار إلى هذا الغني بالذات الغني بالاسماء الإلهبة، ولمّا كان الافتقار منا إلى أسمائه، ونرى افتقار بعضنا إلى البعض من وجه بالسبية والمسبية، فنحن إذاً صور أسماء الحق، فهو الغني ونحن الفقراء، أسماء الخق، فهو الغني ونحن الفقراء، فاعلم ما أشرنا إليه، إن شاء الله الموفّق.

١ . فاطر (٣٥) الآية ١٥ .

۲. م: من وجود.

## [١٠] «فصُّ حكمة أحدية في كلمة هودية»

لما فرغ من حكمة الجمع الإلهي وحكم التنزيه والسلوب والتقديسات، وتمَّم حكم كليّات الحقائق الثبوتية الإلهية، شرع في بيان حكمة احدية العين التي لها التنزيه السلبي وتنزيه التنزيه والكمالات الثبوتية، فإن الحكم الكمالية ـ سلبية كانت أو ثبوتية ـ فإنّها للذات المطلقة الاحدية، وقد ظهرت هذه الحكمة على اكمل وجوهها في الكلمة الهودية على ما نطق به القرآن، وكما سيرة عليك جُمَلاً وفصولاً، إن شاء الله تعالى.

و لمّا كانت الاحدية نعتاً للهوية الذاتية ، قل هو الله احد، اضاف الاحدية إلى هوية الله وحمّلها عليه ، ثم [لمّا] ظهر من ذوق هود الله ومشربه إشارات عَليّة إلى الهوية والاحدية ، اسند حكمته إلى الاحدية ، ولان [حكمة] الفص المتقدّم [لمّا] كانت خاتمتُها في بيان الاحدية ، ناسب إتباع هذه الحكمة لها ، فقال :

الآلة العسراط الستقيم ظاهر غير كنفي في العسموم في صغير وكبير عينه وجهسول بأمسور وعليم و بهسدا وسعت رحسته كل شيء من حسقير وعظيم».

قال العبد: قد علمت فيما تقرر من قبل أن الطرق إلى الله بعدد انفاس الخلائق وبعدد الأنفاس الإلهية، وأن لكل اسم عبداً هو ربه، ذلك العبد جسم هو قلبه، وكل عين عين من الأعيان الوجودية مستند إلى اسم هو عبده الذي ارتبط به، فهو على الطريقة المستقيمة بالنسبة إليه، يصل إلى الله من حيث هو، ثم هذه الطرقات المستقيمة

فهي على استقامتها السببية مُوصلة إلى المسمّى وهو الله احدية جمع جمع هذه المسميّات، والمستقيم الحقيقي من كل وجه هو الله، فلله الصراط المستقيم، وذلك ظاهر في كل حضرة حضرة على العموم من كون الجميع متصلاً بالمسمّى، وهذا ظاهر غير خفي، وسواء كان الاسم كلياً أو جزوياً، والمظهر كبيراً أو صغيراً، فإنّ الله مسمّى الاسم بلاشك، وكذلك فيمن يعلم ذلك وفيمن يجهل وإن لم يكن هذا هكذا، فلا عموم إذن في الرحمة لما لم يعمّ، والرحمة عامّة فالرحمن هو المسمّى بالكلّ، فهو بالمرصاد لكلّ سالك، وطريق من الطرق والسالكين، وغايات الكلّ عند النهايات واصلة إليها.

قال - رضي الله عنه - : « ﴿ ما مِن دابّة إلّا هُو آخِذُ بِناصِيتِها إنَّ رَبِّى عَلَى صِراطِ مُستَقيمٍ ﴾ أ، فكل ماش فعلى صراط الربّ المستقيم، فهم غير مغضوب عليهم من هذا الوجه، ولاضالون، فكما كان الضلال عارضاً كذلك الغضب الإلهي عارض، والمآلُ إلى الرحمة التي وسعت كلَّ شيء وهي السابقة .

يعني رضي الله عنه -: أنّ الرحمة كانت سابقة إلى الأشياء قبل إيجادها؛ لإزالة غضب العدم، فأوجدتها بنسبها الذاتية المختلفة، فامتلت إليها على رقائقها، وشدّت على تلك الرقائق إلى عمّ سلكت الحقائق الكيانية على تلك الرقائق إلى حقائق الى حقائق الكلّ حكما قلنا -إلى الله الرحمن، والكلّ على صراط الربّ المستقيم، فإنّ الله أخذ أيضاً بناصية كل دابّة إليه، فهو القائد والسائق والطريق، وهو على الغاية، قد سبقهم ويرقبهم بالمرصاد.

قال رضي الله عنه : "و كلُّ ما سوى الحق فسهو دابّة ؛ فإنّه ذو روح ، وما ثُمَّ مَن يَدُبُّ بنفسه ، بل يدبّ بغيره ، فهو يدبّ بحكم التبعية للذي هو على الصراط المستقيم ، فإنّه لايكون صراطاً إلا بالمشي عليه » .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : ان كلّ ما يسمّى سوى الحق فقيامه بالحقّ والحقّ فيّامُه، يَسير به إلى غاية كماله الذي أهّل له، وذلك لأنّ الوجود الحقّ المتعيِّن في قابليته يُخرج ما في استعداده بالقوّة إلى الفعل، وليس له ذلك بدون الوجود الحق، فهو آخذ بناصيته

١. هود (١١) الآية ٥٦.

في سيره به إلى كماله الخصيص به، فهو إذن يدب ويتحرّك حركة ضعيفة ؛ لكونها غير ذاتية له، بل عرضية بحكم التبعية، فهو يتحرّك به في الحق، فالحق هو عين الصراط المستقيم، وهو الذي يمشي به عليه، والصراط إنّما يكون صراطاً بالمشي عليه، كما قلنا في الغرّاء الرائية:

لقد ساربي فيه فسرت بسيره عليه إليه منه في كل سائر قال\_رضي الله عنه.:

«إذا دان لك الخلق فقد دان لك الحق و إن دان لك الحق فقد لا يتبع الخلقُ»

يعني: الوجودُ الحق المتعيِّن في قابلية الخلق لمن هو متعيِّن فيه وبه بحسبه، فإذا أذعن وانقاد لك الحق أذعن وانقاد لك الحق الذي تجلّى لك، فلايلزم أن يتبعه الخلق، لعدم تعينه فيه، فإنّ الحق المذعن المفروض حق بلاخلق ظهر فيه، إذ الظاهر بمحكم المظهر وبالعكس في النار، فكذلك الخلق السالك ناصيته بيد حق يسيره به إلى كماله فما سلك خلق إلا بحق فيه، فلا ظهر حق الابخلق.

قال: «فحقَّق قولنا فيه في في في ولي كله حق».

يعني : لمَا تحقّقتَ أنَ الحُلق لافعل له إلا بالحق، فتحقّق ذلك، وحقّق قولي ونطقي بذلك : إنّه للحق بالحق في الحق؛ فلا أقول إلا الحقّ.

قبال: «فيمنا في الكون منوجنود تُراه منسسباله نبطق».

يعني: كلَّ مَا وُجِد، فلا بدَّ أن يتعيَّن الوجود الحق في مظهريته، فهو ينطق بذلك الحق الذي فيه ينطق به ويُنطقه و﴿قالُوا أَنطَقَنَا اللّه الَّذِي أَنطَقٌ كُلَّ شُيءٍ﴾ ، يعني: به.

قال:

الو مساخلق تَراه العسي بنُ إلا عسينُه حق . يعنى: لايقع عين على عين من الاعيان الوجودية الخلقية إلا والحق عينه ؛ لان الظاهر

١ . فصَّلت (٤١) الآية ٣١ .

المتعين به وفيه هو الوجود الحق، فالوجود المشهود عياناً في رأي العين هو الحق المسمى بالخيال والوهم في العرف خلقاً، أي إفكاً؛ فإن الخلق لغة إفك مُفترى، ﴿إن هذا إلا اختلاق﴾ وأيضاً خَلق بمعنى قدرً ؛ فإن الموجود المشهود حق تقدره أنت في وهمك وخيالك أنه غير الحق، وذلك زور وبهتان واختلاق، ليس للقائل به عندالله خَلاق، بالوهم بخلق الإنسان في ذهنه ما يشاء، ويسميّه بموجب تعينه في ذهنه بما يشاء.

قال\_رضي الله عنه\_:

يعني: ان الحَق مودَع فيما نسميه خلقاً، وهو مظهره، فالصُور الخَلقية حَقَّد جمع حُقَّة وقد أودعت فيها حَقّاً به حقية هذه الحقائق ، فكلُّ خلق حُقَّة لحَقْ مُودَع فيه والصور جمع صورة، والضمير يعود إلى الحق الخلق، أي الحق الظاهر باعيان المظاهر، مظاهر حقائق الجواهر الحقوق المودعة فيه، وكذلك الحقائق الكيانية الإمكانية للوجود الحق الظاهر فيها، فافهم.

قال رضي الله عنه : «اعلَّى أن العلوم الإله يبق الذوقية الحاصلة لاهل الله مختلفة باختلاف القوى الحاصلة منها مع كونها ترجع إلى عين واحدة».

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أن أهل الله يحصل لهم من العلم بالله قوى مختلفة توجب مشاهد مختلفة بحسب استعداداتهم الخصوصة ، فيحصل للبعض قوة بها يكون الحق سمعه وبصره وسائر قواه وجوارحه ، جمعاً وفرادى موقّتاً وغير موقّت ، وفيها طبقات أهل قرب النوافل ، ويحصل أيضاً كذلك لآخر قوة يكون هوبها عين الحق وسمعه وبصره فيه ، يبصر الحق ويسمع وينطق ويفعل به ، ويحصل للبعض قوة يجمع بها بين الشهودين والوجودين ، فافهم ، وليس حصول هذه القوى فيهم إلا بالعلم ،

١ . ص (٣٨) الآية ٧ .

٢. إسكان الواو لضرورة الشعر.

٣. ف: الحقاق.

٤. ف: الألوهية.

والاختلافُ بحسب القابلية والصلاحية الاستعدادية الذاتية الخصوصية لاغير.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «قال الله ـ تعالى ـ : «كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ويده التي يبطش بها ، ورجله التي يمشى بها » فذكر أن هويته هي عين الجوارح التي هي عين العبد ، فالهوية واحدة والجوارح مختلفة ، ولكل جارحة علم من علوم الأذواق يخصها من عين واحدة يختلف باختلاف الجوارح ، كالماء حقيقة واحدة بختلف باختلاف البقاع » .

قال العبد: شبّه - رضي الله عنه - العلم الحاصل الأهل الله في جوارحهم وقواهم من الله بالماء؛ فإن الحياة للحيوان بالماء كالحياة للارواح بالعلم. ثم إن هذه الحقيقة الواحدة العلمية تظهر في كل مظهر بحسبه كما يظهر الماء في كل بُقعة بحسبها، فمنه عذب فرات وهو العلم النافع الإلهي، ومنه ملح أجاج وهو العلم بالسوى والغير من حيث حجابيتها.

قال رضي الله عنه .: «و هو مناوقي لجميع الاحوال لايتغير عن حقيقته وإن اختلفت طُعُومه».

يعنى: كذلك العلم لايختلف عن حقيقته؛ فإنّه علم في جميع العلماء لايتغيّر، وإن اختلف بحسب المدارك والمدركين والمدركات، فليس الاختلاف[فيه]، بل في اللوازم لاغير،

قال-رضي الله عنه -: "و هذه الحكمة حكمة الارجُل وهو قوله - تعالى - في الأكل لمن اقسام كُتُبَه : ﴿ لا كَلُوا مِن فَوقِهِم وَ مِن تَحت ارجُلِهِم ﴾ أفسان الطريق الذي هو الصراط هو للسلوك عليه والمشي فيه ، والسعي لا يكون إلا بالارجُل، فلا يُنتج هذا الشهود في أخذ النواصي بيد من هو على الصراط المستقيم إلا هذا الفن الخاص من علوم الأذواق ».

١. في يعض النسخ: من علم الارجل.

٢ . المائلة (٥) الآية ٦٦ .

٣. م: المشترك عليه. و في بعض النسخ: المسلوك عليه.

يشير. رضي الله عنه إلى العلم الخصيص بالأرجُل، وهو العلم الحاصل بالكدّ والسعي والتعمّل في مراتب العلوم الظاهرة في المثال، وفي التحقيق العلمُ الحاصل للأقدام من حيث هي اقدام وآلات معي على الصراط، ولا نتيجة له في اخذ النواصي بيد الحق الذي هو على الصراط المستقيم إلا أن يقودها بموجب ما تسوق الارجُل في السلوك والسعي لاغير، ولا يفيد إلا هذا الفنُّ الخاص من علم الاذواق.

قال - رضي الله عنه - : "و يسوق المجرمين وهم الذين استحقّوا المقام الذي ساقهم إليه بربح الدّبُور التي اهلكهم عن تفوسهم بها، فهو يا خذ بنواصيهم والريح تسوقهم - وهي عين الأهواء التي كانوا عليها - إلى جهنّم وهي البُعد الذي كانوا يتوهّمونه، فلما ساقهم إلى ذلك الموطن حصلوا في عين القرب، فزال البُعد، فزال مسمّى جهنّم في حقّهم، ففازوا بنعيم القرب من جهة الاستحقاق».

يشير-رضي الله عنه [إلى] ان الحري اللين يسعون في الأجرام والآثام إنّما تسوقهم الاهواء التي يهوون بها في هوة جهتم [إلى] البعد الوهمي من خلفهم وادبارهم، ولهذا سُميّت دَبُوراً، أي تسوقهم من بيده نواصيهم إلى غاياتهم التي الأمر، إنّما تسوقهم الاهواء بحسب ما يقودهم من بيده نواصيهم إلى غاياتهم التي استحقّوها بحسب استعداداتهم وسعيهم فيهم بحكم السائق والقائد، فهم قنّوا وهلكوا عنهم بحكمه، فليسوا بحكمهم وقدتوهموا بعداً في بعد من حيث توهمهم انّهم هم الذين يسعون ويعملون ويمشون ويسلكون بانفسهم إلى ما تخيّلوا من كمالات وهمية فانية، فما يسعون إلا إلى ما يتوهمونه، وهو البعد، والحقيقة تابى ذلك؛ فإنّهم إنّما يسعون بالحق في الحق من حيث لايعلمون ولايشعرون، فإذا بلغوا غاياتهم لم يجدوا ما عملوا شيئاً، لانهم وجدوا الله عاملاً بهم ما عملوا، ووجدوا الحق الذي به عملوا ما عملوا، فإذا وتُقوا عند النهاية إلى الغاية على السرّ، حصلوا في عين القرب، عزال البعد في حقهم، فزال مسمّى جهنّم وهو البعد، ففازوا بالقرب بسعيهم فزال البعد في حقهم، فزال مسمّى جهنّم وهو البعد، ففازوا بالقرب بسعيهم واستحقاقهم، فإنّهم إنّما وصلوا إلى ما وصلوا بارجلهم التي سعوا عليها، وكانت

١ . في يعض النسخ : و نسوق .

أرجلهم عين الحق من حيث لم يعرفوا، فلمّا عرفوا غَرَقوا في الذوق واللذّة القُربيّة من حيث لم يعرفوا كذلك.

قال .. رضي الله عنه .. : "فما أعطاهم هذا المقام الذوقي اللذيذ من جهة المنة، وإنّما أخذوه بما استحقه حقائقهم من أعمالهم التي كانوا عليها، وكانوا في السعي في اعمالهم على صراط الربّ المستقيم، لأنّ نواصيهم كانت بيد من له هذه الصفة، فما مشوا بنفوسهم، وإنّما مشوا بحكم الجبر».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : انهم في سعيهم الذي سَعَوا غير مختارين بالاختيار المعروف عرفاً، فإنهم إنّما سعوا بموجب استعداداتهم الذاتية وبموجبها تعلّقت المشيّة الإلهية بما يُشبه الجبر، فساقهم من ادبارهم بالدبور، واخذهم بنواصيهم جبراً، حتى اوصلهم إلى ما استحقّوا بحسب مقتضيات ذواتهم لا باختيارهم المجعول فيهم، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: "إلى أن وصلوا إلى عين القرب ﴿وَ نَحنُ أَقرَبُ إِلَيهِ مِنكُم وَلَكُنَ لاَتُبصِرُونَ ﴾ وإنّما هو مبصره فإنّه مكشوف الغطاء فبصره حديد، وما خص ميّتاً عن ميّت أى خص مؤمناً معيداً دون مبسرك شقي [و نحن أقرب إليه من حبل الوريد وما خص إنساناً من إنسان]، فالقرب الإلهي من العبد لاخفاء به في الإخبار الإلهي، فلاقرب أقربُ من أن تكون هويّته عين أعضاء العبد وقواه، وليس العبد سوى هذه الاعضاء والقوى، فهو حق مشهود في خلق متوهم، فالخلق معقول، والحق محسوس مشهود عند المؤمنين وأهل الكشف والوجود، وما عداهذين الصنفين فالحق عندهم معقول، والخلق مشهود، فهم بمنزلة الماء الملح الأجاج».

يعني: علومُهم ليست إلا بحجابيات الاشياء وصنميّات الاعيان والأهواء، فلا علم لهم بالحق الذي يشهدون ﴿وَ تَراهُم يَنظُرُونَ إليكَ وَ هُم لايُبصرُونَ﴾".

«و الطائفة الأولى بمنزلة الماء العُذب الفرات السائغ شرابه لشاربيه، فالناس على

١ . الواقعة (٥٦) الآية ٨٥.

٢. في أكثر النسخ: أي ما خصّ سعيداً في القرب من شقيّ.

٣. الأعراف (٧) الآية ١٩٨.

قسمين: من الناس من يمشي على طريق يعرفها ويعرف غايتُها فهي في حقّه صراط مستقيم، ومن الناس من يمشي على طريق بجهلها ولا يعرف غايتها وهي عين الطريق التي عرفها الصنف الآخر، فالعارف يدعو إلى الله على بصيرة، وغير العارف يدعو إلى الله على بصيرة، وغير العارف يدعو إلى الله على التقليد والجهالة».

يعني رضي الله عنه : أنّ الطريق إلى الحق حق عَرَفه مَن عرفه ، فسلك عليها ودعا إليها على بصيرة ، وجهلها من جهلها ، فسلك عليها على جهالة إلى غاية عليها الحق ، ودعا إلى الحق على جهالة ؛ لأنّ الطريق والغاية حقّ جميعها .

قال\_رضي الله عنه\_: «فهذا علم خاص ياتي من أسفل سافلين؛ لأن الأرجُل هي السفل من الشخص واسفل منها ما تحتها وليس إلا الطريق، فمن عرف الحق عين الطريق، عرف الامر على ما هو عليه».

يعني ـ رضي الله عنه ـ: يُعلمهم الله نشائج سلوكهم من كونه عينُ الطريق الحق الذي يسلكون عليها، وإليه الإشارةُ بقوله: ﴿ وَمِن تَحْتِ أَرجُلهِم ﴾ .

قال\_رضي الله عنه\_: «ففيه رُجُلٌ وعلار نسلك ونسافر؛ إذ لا معلوم إلا هو وهو عين السالك والمسافر، فلا عالم إلا هو».

يشير - رضي الله عنه - [إلى] أنّ طريق الحق حق، والسالكُ سالكُ حقّ، والغاية حق، والعلم حق، والعلومُ حق، والعالم حق، والعلم حق، والعلومُ حق، والعالم حق، والعلم حق، والعلوم على الوجود إلا الحقّ، ولكنّ الحق في كلّ متعيّن باسمٍ ومدلولِ اسمٍ مّا إنّما يكون بقدره وبحسبه، وهو حقّه الخصيصُ به من الحقيّة المطلقة تحقّقت في الطريق والغاية والسالك والعلم والعالم والمعلوم، فما ثمّ إلا هو.

قال\_رضي الله عنه\_: «فمن انت؟ فاعرف حقيقتك وطريقتك، فقد بان لك الأمر على لسان التَرجُمان إن فهمتَ، وهو لسانُ حقٍ فلا يضهمه إلا من فَهمُه حقُّ؛ فإنَّ للحق نسَباً كثيرة ووجوهاً مختلفة».

۱ . کذا .

٢. المائدة (٥) الآية ٢٦.

يشير - رضي الله عنه إلى التحريض بالتحقق بحقيقة الامر، وحقيقة ألامر أن لاحقيقة ولا حقية إلا لله، وهو حق الحقيقة وحقيقتها، فإذا تحققت ذلك تحققت أنك عين الحق، والحق عينك وعين قوال وجوارجك، وانت صورة احدية جمع صور تنوعات ظهوره وتعينات نوره، وإذا عرفت أنك حق على الطريق الحق، وغايتك الحق، وسلوكك حق، فالكل حق في حق، فاعلم ذلك ولا تكن من الجاهلين ﴿إنّى أعظك أن تكون مِن الجاهلين ﴿ إنّى أعظك أن تكون مِن الجاهلين ﴾ فقد بان لك الامر على لسان ترجمان الحق وهو رسول الله الذي هو لسان حق بقوله: «كنت سمعة وبصره ويده ورجله» وحيث قال لك الحق بلسان الحق حقاً، فافهم الحق بالفهم الحق حقاً الفهم؛ إذ لا يَفهم الحق إلا الحق.

ثم قال - رضي الله عنه - بعد قوله: "فإنّ للحق نسباً كثيرة ووجوها مختلفة:

«الا ترى عاداً قوم هود، كيف ﴿قالُوا هذا عارِضٌ مُمطرُنا﴾ فظنّوا خيراً بالله وهو
عند ظنّ عبده به؟! فاضرب لهم الحقّ عن هذا القول فاخبرهم بما هو اثم واعلى في
القرب، فإنّه إذا امطرهم فذلك حظّ الأرض وسفّي الحبّة، فلا يَصلون إلى نتيجة ذلك إلا
عن بعد "، فقال لهم: ﴿بَلَ هُو مَا السَّعُمُ حَلَّتُم بِهِ رِبِع فِيها عَذَاب اليم المهاكل المنظلمة
إشارة إلى ما فيها من الراحة لهم، فإنّ هذه الربح أراحتهم عن هذه الهياكل المظلمة
والمسالك الوعرة والسُدَف المُدلَهِمة، وفي هذه الربح عذاب أي امر يستعذبونه إذا اذاقوا

يعني - رضي الله عنه -: انهم لما ظنّوا بالله خيراً من حيث لايشعرون والله عند ظن عبده به، فأثابهم الله خيراً مما ظنّوا؛ لكونهم حصلوا بذلك في عين الحق من حيث لم يحتسبوا، فإنّ للحق وجوها كثيرة ونِسَباً مختلفة، هم وظنُونهم وافعالهم وأحوالهم وأقوالهم من جملتها، فجازاهم على ظنّهم بالله خيراً على وجه إثمّ واعمّ.

١ . هود (١١) الآية ٤٦.

٢. الإحقاف (٤٦) الآية ٢٤.

٣. تجوز قراءته بضمُّ الباء و قتحها .

٤. الأحقاف (٤٦) الآية ٢٤.

قال وضي الله عنه: الفسلمرت ﴿ كُلُّ شَيء بِأَمسِ رَبِّها فَأَصسبَحُوا لايُرى إلا مساكِنُهُم ﴾ وهي جُسُنهم التي عَمَرتُها ارواحهم الحقيَّة ، فزالت حقية هذه النسبة الخاصّة ، وبَقيت على هيساكلهم الحسباة الخساصة بهم من الحق التي تنطق بها الجلود والايدي والارجُلُ و عَذَباتُ الاسواط والافخاذ. وقدورد النصُّ الإلهي بهذا كله ».

يشير - رضي الله عنه إلى أنّ التدبير كان في تدميرهم، فدمّرت الريحُ ما كان قابلاً للتدمير منهم، فازالت ارواحهم العامرة لجُنشهم وابدانهم، فإزواحُ الريح ارواحهم إزواحهم عن هذه الهياكل المظلمة التي كان سلوك الحق فيها في المنازل والمسالك الوعرة الغالبة عليها حشوية الحجابية والتعينُ، فبقيت جُنثهم بلا ارواحهم، وهم وإن زالت عنهم الحقية التي كانت لهم من حمية الارواح الحقية، ولكن ابقى الله عليهم الحقية التي تخص اجسامهم هي حياة الحقية الحفية، ولكن التي بها تنطق الايدي والارجُل يوم لاينطقون بانفسهم الناطقة وتلك حياة حيث بها الجسمانياتُ من حيث الجسمانية لا من حيث الروحانية، كما أشار إلى سرَّها الشيخ الكامل أبو مدين البخاريُ بقوله: سرُّ الحياة سرى في الموجودات، يعني: من حضرة الحي القيوم الحيي، فيه تجمدت الجماداتُ، سرى في الموجودات، يعني: من حضرة الحي القيوم الحيي، فيه تجمدت الجماداتُ، وبه حَيِيَت الحيواناتُ؛ فإنّ الجمادصورة وجودية بها حياة ذلك الجسم وكماله الوجودي.

قال ـ رضي الله عنه ـ: "إلا أنّ الله وصف نفسه بالغَيرة ، ومن غَيرته حرَّم الفواحش ، وليس الفُحش إلا ما ظهر ، يعني ـ رضي الله عنه ـ: كمّا يجب سترُه . "و امّا فحش ما بطن فهو لمن ظهر له . فلمّا حرَّم الفواحش ـ أي منع أن تُعرب "حقيقة ما ذكرناه ، وهي أنّه عين الاشياء ـ فسترَها بالغيرة وهي أنت [من الغير] فالغير يقول : السمع سمع زيد ، والعارف يقول : السمع عين الحق ، وهكذا ما بقي من القوى والاعضاء ، فما كلّ أحد عرف الحق ، فتبيّن الفاضل والمفضول ، فتفاضل الناس ، وغيّزت المراتب » .

قال العبد: لمّا قرر \_رضي الله عنه \_ إنّ الحق هو الموجود المشهود: من الطريق، والسالك، والسلوك، والغاية، والعلم، والعالم، والمعلوم، استثنى بان الله حرّم

١. الاحقاف (٤٦) الآية ٢٥.

٢. اي يُكشَف. و في بعض النسخ: تعرف.

ظهور هذه الاسرار؛ فإنّ الفُحش ظهور ما يجب ستره، وهذا ما ظهر منها، وأمّا فحش ما بَطَن منها فهو بالنسبة إلى من اظهره الله عليه، فجّر الله العيونَ أي أظهرها من باطن الارض، وفحر الله ينابيع الحكمة من قلبه إلى لسانه، والفجور هو الفحش الظاهر، ممّا يجب ستره.

قال: ولمّا حرّمها - اى جعلها حَرَماً لايَطرُقها إلا أهل الحِمى لم يكن سترها إلا بالتعينات الكثيرة المختلفة التي أوجبتها أنت بأنانيتك وإنّيتك؛ فإنّ الانانية والإنّية والاينية والتعينات الكثيرة المختلفة التي أوجبتها أنت بأنانيتك وإنّيتك؛ فإنّ الانانية والإنّية والأينية والتحتية والفوقية عدَّدت الهوية الاحدية إلى هويات لاتتناهى، فسترتها بها، فظهرت الغيرية؛ لأنّ «أنا» غيرُ «لك»، و «نحن» غيرُ «كُمْ» فيرُ «هُو» وغيرُ «ي»، و «نحن» غيرُ «كُمْ» فكثُرت الكنايات والعبارات عن عين واحدة، فقيل:

عباراتنا شتّى وحسنك واحبار وكلُّ إلى ذاك الجمال يشير

فمن كان تحقُّقه في مقام شهره الغيرية تحقّقت الغيرية بالنسبة إليه على العين فستَر الحقيقة، فقال: السمع سمع زيل والعارف بالحقيقة يقول: السمع والبصر والقوى والجوارح من الكلّ عين الحقّ والكلّ في مقام قرب النوافل من كون الكلّ متنفّلاً بوجوداتهم ومتقرباً إلى الحق بمظهرياتهم وإنّيات اعيانهم وهوياتهم، فتميزت المراتب والمنازل، وتعيّنت المشارب والمناهل، وتبيّن المفضول عن الفاضل.

قال-رضي الله عنه -: «و اعلم: أنّه لما اطلعني الله واشهدني أعيان رسله وانبيائه كلّهم البشريّين من آدم إلى محمد صلوات الله عليهم اجمعين - في مشهد أقمت فيه بقرطبة سنة ست وثمانين وخمسمائة، ما كلّمني احد من ثلك الطائفة إلا هودُ الله ؛ فإنّه أخبرني بسبب جمعيتهم، ورأيته رجلاً صَخْماً في الرجال، حَسَنَ الصورة، لطيف أخباورة، عارفاً بالأمور، كاشفاً لها، ودليلي على كشفه لها قوله ﴿ما من دابّة إلا هُو آخذ بناصيتها إنَّ ربّى على صراط مُستقيم ﴾ .

قال العبد: "قُرطُبَةً " مدينة من بلاد المغرب، وكان الشيخ - رضي الله عنه - بها إذا

١. هود (١١) الآية ٥٦.

اشهده الله هذا المشهد الشريف النزية، اشهده فيها أعيان الانبياء والمرسلين كلّهم اجمعين مجتمعين عند رسول الله صلى الله عليه وسلم، فاخبره هود الله ان اجتماعهم لتهنئته \_رضي الله عنه بانه خاتم الاولياء ووارث ختمية خاتم الرسل والانبياء، وانه قطب الاقطاب.

و سبب اختصاص هو دالله بإخباره بسبب اجتماعهم هو صحة مناسبة ذوقه ومشربه صلى الله عليه وسلم بمشرب ختم الولاية الحيطة بالاذواق والمشارب كلها من حيث جمعيته الله وإحاطة مشربه في التوحيد وسعة مقام كشفه وشهو ده الله ؛ فإنه أثبت بشهادة القرآن العظيم ان الحق عين كل دابة على أرض الحقيقة ، فما خصص شيئاً عن شيء ، وعين ان الله بهويته الاحدية الجمعية آخذ بناصية كل متعين بها من المكنات غير المتناهية التي تذب بالحق المتعين فيه على ارض الحقيقة التي عليها تدب وتسلك طريقة خاصة بها إلى ربها ، فإنه هو الاول والأحر والظاهر والباطن ، فعم شهوده الله جميع ما ظهر وبكن ، فإنه ما من ظاهر متعين إلا وهو يدب بالحق الآخذ بناصيته إليه ، وما من باطن من الحقائق الغيبية العينية إلا وهو يدب بانعطافه على الأول . والأول

و كونُه ضَخْماً صورةً كماله وسَعَتُه في الشهود، كمال قال الله ـ تعالى ـ حكايةً عن إشمونيل الله الله ـ تعالى ـ حكايةً عن إشمونيل الله في حق طالوت وتزكيته عند من كان بصدد جَرحه في الطعن فيه، فقال: ﴿إِنَّ اللّه اصطفيةُ عَلَيْكُم وَ زَادَه بَسطةً فِي العِلم وَ الجِسم ﴾ .

قال رضي الله عنه : «و ايّ بشارة اعظمُ للخلق من هذه؟» يعني من إخباره أنّه عين هويات الأشياء كلّها .

قال: «ثمّ من امتنان الله علينا أن أوصل إلينا هذه المقالة عنه في القرآن، ثم تمّمها الجامعُ للكلّ محمّدٌ عصلى الله عليه وسلّم - بما أخبر به عن الحقّ بأنّه عين السمع والبصر والبد والرجل واللسان، أي هو عين الحواسّ. والقوى الروحانيةُ أقربُ من الحواسّ»

١ . البقرة (٢ ) الآية ٢٤٧ .

٢. في ف و بمض النسخ: للخلق اعظم من هذه.

يعنى في النظر العقلي "فاكتفى بالابعد المحدود عن الاقرب الجهول الحدّ، فترجم الحق لنا عن نبية هود الله مسقسالته لقومه بُشرى لنا [و ترجم رسول الله عصلى الله عليه وسلم عن الله مسقسالته بشسرى] فكم للعلم ﴿ في صُدُورِ الّذينَ أُوتُوا العلم ﴾ وما يَجحدُ بِآياتنا إلا الكافرُونَ ﴾ "، فإنّهم يستُرونها و إن عرفوها حسداً ونقاسة وظلماً، وما رأينا قط من عندالله في حقه تعالى في آية انزلها أو إخبار عنه أو صلّه إلينا فيما يرجع إليه تعالى - إلا بالتحليد تنزيها كان أو غير تنزيه ، أوله العماء الذي ما فوقه هواء وما تحته هواء ، فكان الحق فيه قبل أن يخلق الخلق ، ثم ذكر أنّه استوى على العرش، فهذا أيضاً تحديد، ثم ذكر أنّه ينزل إلى سماء الدنيا ، فهذا تحديد ، ثم ذكر أنّه محدودون ، فما وصَف نفسة إلا بالحد ، وقوله : ﴿ لَيس كَمثله شَى \* ﴾ حدّ أيضاً - إن أخذنا الكاف زائدة لغير الصفة و مَن ثَيْنَ عن المحدود فهو محدود بكونه ليس عين هذا المحدود ، فالإطلاق عن التقييد تقييد والمطلق مقيد على نفي المثل ، تحققنا والمافق وبالإخبار الصحيح - أنّه عين الأشياء ، [فير هذا المحدود] " .

قال العبد: يشبر - رضي الله عنه - إلى ما يَخطُر لبعض المحجوبين [من] ان الحق إذا كان عين سمع أو بصر، كان محدوداً بحده وهو غير محدود، فعرَّف - رضي الله عنه - أن الأمر اعظمُ ممّا تُوهِم تنزيهُ الوهميُّ، وأوسعُ وأجلُّ عن التقيّد بالمدرّك الفكري؛ فإنه الحقيقة التي من شانها أن تكون عين الكلّ، فلايتقيّد بحد ولايتحدد بما ميزه هو بتنزيهه عن أن يكون عين المحدودات، فإنه لو كان في معيَّن بالتعيين أو معيَّناً متميِّزاً عن غيره،

١ . في بعض النسخ: بذكر الأبعد،

٣. العنكبوت (٢٩) الآية ٤٩.

٣. العنكبوت (٢٩) الآية ٤٧.

٤. الشوري (٤٢) الآية ١١.

ما بين المعقوفين - الموجود في النسختين ـ غير موجود في اكثر النسخ .

لكان كذلك، ولكنّه ليس كذلك، بل محيط بالكلّ قد استغرق الكلّ، غيرُ منحصر في الكلّ، لم يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا احصاها بعينه، فكان عينها، ولم يتعيّن في عين على التعيين، فلم يتحدّد بحدّ مخصوص على التخصيص والتمييز، فلم يدركه حدّ ولم يبلغه حصرً، وإن كان محدوداً بحدّ كلّ ذي حدّ، فإنّه غير محصور في ذلك فافهم، إن شاء الله تعالى.

ثم احذ\_رضي الله عنه في تعديد التحديدالذي وردت به النصوص الإلهية مما يجب الإيمان به في الكتاب والسنّة، وادّعى أنّه لم يرد في جميع ماورد في القرآن وسائر الكتب المنزلة والسنة السنّة إلا التحديدُ.

ثم بين أنّ التحديد لايقيده والتقييد لايحدّده؛ لعدم انحصاره في الكلّ، ولا في الإطلاق عن الكلّ.

ثم قال رضي الله عنه : الآية الدالة على التنزيه في القرآن هي ﴿ لِيسَ كَمِنْلِهِ شَي عَهُ فَإِن الْحَذَا الْكَاف زائدة ، دلّت على نفي المثل فتعليز عن الامثال وماله مثل ، فكان محدوداً بتميزه عمّاله مثل ، وإن لم تكن وائدة ، كان إثباتاً للمثل ونفياً لمثلية المثل عن المثل ، وهذا عين التشبيه ، والتشبيه تحديد ، وبنفي المثلية عن مثله يتحقق أنّ مثله من لايُشبهه شيء له مثل ، فيصح آن يكون عين الاشياء حقيقة ، حتى لايكون [له] مثل من الاشياء ، فإنّ مَن يكون بعينه عين الكلّ ، فإنّه لايكون شيء من الكلّ مثله من كونه عين الكلّ ، فافهم ، وإذا كانت الاشياء محدودة بحدود لها خصيصة بها ، كان هو من حيث كونها عين الكلّ محدوداً بحدود ذوات الحدود كلّها ، فما حدّ ، حدّ معين حاصر فماله حدّ ؛ إذ حدّ الحدّ أن يكون جامعاً لحقائق المحدود ، مانعاً لما غيّز عنه عن الدخول في حدّ ، والمقول عليه ، وفيه حدود ألحدودات غير المتناهية ، وغير المحدودة غير محدود ، فافهم ،

قال\_رضي الله عنه\_: «و الأشياء محدودة، وإن اختلفت حدودها، فهو محدود بحد كلّ ذي حدّ ، فما يُحدّ شيء إلا وهو حدّ للحق، فهو الساري في مسمّى المخلوقات والمبدعات، ولو لم يكن الامر كذلك، لما صحّ الوجود».

١. في يعض النسخ: كلُّ محدود.

يعني: لانّه لا وجود إلا وجودهُ الذي هو هو، فبالحق وُجدت الموجودات وشُهدت المشهودات، فلا وجود لشيء إلا به.

قال ... رضي الله عنه ..: «فهو عين الوجود، فهو على كل شيء حفيظٌ بذاته لايؤوده حفظٌ شيء، فحفظ بذاته لايؤوده حفظ شيء، فحفظه ... تعالى .. الاشياء كلها حفظه لصورته ان يكون الشيء غير صورته، ولايصح إلا هذا، فهو الشاهد من الشاهد والمشهود من المشهود، فالعالم صورته، وهو روحُ العالم، المدبِّرُ له، فهو الإنسان الكبير».

قال العبد: قد علمتم أنّ الأشياء محدودة، ولكل شيء حدّ هو جمع جميع ما يجمعه ويمنعه عن غيره أن يكونه أ، وذلك إمّا بذكر الجنس والفصل فيما هو تحت الجنس والفصل، أوبما به الاشتراك والامتياز فيما ليس كذلك، وحدّالحدّ أن يكون كذلك سواء كان الحدّ تامّا أوناقصاً؛ إذ الناقص أيضاً على ماعرف وعرف كاف؛ لتضمّنه ما نقصه في العبارة من كون الحاص مستلزماً للعام؛ لأنّك إذا قلت: الإنسان هو الناطق أو الناطق الإنسان، لكان في قوة قولك: الإنسان حيوان ناطق، أوالحيوان الناطق هو الإنسان؛ لاستلزام الناطق ويو الغيوان الفي فيه وحيوان، وكل خاص وهو الحيوان الذي فيه الإنسان أوالناطق مع غيره، وكل ناطق فهو حيوان، وكل خاص فهو مستلزم للعام، فكل محاف شاف عند الإيجاز عن ذكر ما به الشركة، ولاشيء من الأشياء إلا وهو محدود بما به يمتاز ويختص، وهو يتضمّن ما به الاشتراك بالضرورة.

ثم إنّا إن لم ناخذ في كل حد ظاهر المحدود وباطنه، لم يعم التعريف ولم يكن الحد جامعا، وباطن الاشياء باعتبار هو الوجود الحق، وظاهرها مانسمبه «السوى» سوى الحق وغيره غيره، وباعتبار آخر هو الظاهر من كون الظاهر هو الحق الموجود المشهود، والباطن المعقول هو الاعتبارات والحدود والكثرة، وهي أمور متعقلة عقلاً علمية لاتميّز لها ولاتحقق بدون الوجود الحق المعطي حقيقتها في اعبانها، بل

١ . و الأولى: أنْ يكونْ إيَّاهُ.

٢. في النسختين: ما نقضه.

٣. ف: فهو كاف شاف.

بالوجود الحق الموجود المشهود، فإذا ذكرنا الحدّ الشامل لكلّ محدود، فلابد من ذكر الحق فيه في اعتبار أهل الاعتبار والاستبصار، أولي الايدي والابصار، فهوالظاهر من الظاهر والباطن من الباطن، والمتحقّق هو الوجود الحق ما قمّ إلا هو، هو الأول والآخر، والباطن والظاهر، والجامع بذاته للكل، والمطلق عن هذه الجمعية وعن هذا الإطلاق والتقيّد بحدّ، فافهم، فإن فهمت، فهمت فيما فهمت، وهمّت الهمم أن تهيم وتهتم فيه، فحقيق بك أن تهيم وتهتم بذلك إن شاء الله تعالى، فلايتم حدّ المحدود إلا بالحق.

ثم الحدود لاتفي ولا تكفي بتحديده، فلاحد له اصلاً وراساً، فنقول مثلاً في مشرب التحقيق الكمالي في حد الإنسان الكامل: إنه الحق المتعين باحدية جمع جمع مشرب التحقيق الكمالي في حد الإنسان الكامل: إنه الحق المتعين باحدية جمع جمع موجودة مطلقة عن هذا التعين والجمع والإطلاق، وهذا حد الإنسان عندنا إن قلنا إنه محدود، فالحق حد للكل، وليس له في كل حد حد، ولكن تصحيح الحدود على ما عَرَفت وعُوفت في عرف الظاهرية من الحكمات ان تقول: اكتفي في حد الحد بذكر ما عَرَفت وعُوفت من ذكر الاعم كما ذكرنا في الحد الناقص، وما ليس مذكوراً في تعريفه ما ذكرنا، فإنه يجري مجرى الرسم التام أوالناقص كذلك، فاعلم ذلك.

قال الشيخ\_رضي الله عنه\_:

يشير-رضي الله عنه [إلى] أنّه تعالى من كونه عين الوجود الحق المتعيَّن في حقائق الأشياء وأعيانها هوية الكلّ، وانّه الواحد الذي قام به العدد، فانشا الواحدُ بذاته العدد، فقام بحيث لو فرضت تخلُّف واحد عن عدد، لما تحقَّق عين ذلك المعدود، ولا قامت صورة ذلك العدد، فالواحد هو المعدود، والعددُ اعتبار عقلي، وكذلك ظهورُ الواحد

بالكثرة في مراتب ظهوره، ومظاهر تعينات نوره؛ وقيام كونه التقييدي وهو العالم كله بكونه الذي هو وجوده في مراتب شهوده، فقيام الوجود المقيد بكون الوجود المطلق موجوداً على الإطلاق، فغذاء كل واحد من الكونين: المقيد والمطلق الإلهيين بعين الآخر؛ إذبه بقاؤه وتحققه وقيامه، فاغتذاء الوجود إنّما هو بحقائق العالم وأحكامه، وهي الاعيان الثابتة الخلقية والمعاني الغيبية القائمة، فحقيقة العلم القديم الأزلي الإلهي واغتذاء حقائق العالم إنّما هو بالوجود العام المشترك في الكلّ، وهذا ظاهر.

و قوله: «و به نحن نحتذي» صادق على مُعنَيين:

احدهما: بمعنى الاقتداء، فإنّ الاحتذاء هو الاقتداء؛ فإنّ المقتدي-اسم فاعلٍ يحتذي حذو المقتدي-اسم مفعول حذو القُذّة بالقُذّة، وكذلك الوجود المقيد-الذي هو فرع ونَفل على اصل وجود الحق يحذو حَذوَه في كونه غذاءه.

و المعنى الآخر: هو الذي نحل بصدة بيانه من كون الحق عين الطريق والارجُل، والحِذاءُ هو النَعل؛ إذ هو الطريق والسائك والساعي، والارجُلُ دالة السير والوقاية عن الطريق والغاية، فافهم، وإذا كان للحق مظاهر مختلفة وظهورات بحسبها كذلك مختلفة، فقد يظهر ظهوراً يُنكر فيه فيتعود منه لاجهلاً به عند العارف به ولكن إلقاء الحق ظهوره في ذلك المظهر، لكونه مما يُتعود منه فيه، فافهم.

قال: ولهذا الكرب تنفَّس قنسب النفَس إلى الرحمن؛ لانه رحم به ما طلبته النسب الإلهية من إيجاد صور العالم، التي قلنا هي ظاهرية الحق؛ إذ هو الظاهر، وهو باطنها؛ إذ هو الباطن [و هو الاوّل] إذ كمان ولا هي، وهو الآخر؛ إذ كمان عمينها عند ظهورها، والآخر عين الظاهر، والباطن عين الأوّل "وَ هُوَ بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيم"؛ لانّه بنفسه عليم".

يشير - رضي الله عنه - إلى أن هذه النسب المظهرية - وهي حقائق الاشياء أو أعيائها أو صور معلومياتها للحق أزلا أو صورة نسب علمه كذلك بحسب اختلاف الأذواق والمشاهد - كانت موجودة مفقودة باعتبارين مختلفين، اعني موجودة للحق بالعلم في العلم أو في الحق به له، مفقودة فاقدة لأعيانها في الوجود الشاهد المشهود، ولكن

كانت كما ذكرنا فيما ذكرنا أنَّها كانت مشهودةً للحق شهودَ المفصَّل في الجمل مفصَّلاً، وهو شهود خاصٌ بالله تعالى، يشهد به الأشياءَ في نفسه قبل إيجادها وإشهادها انفسَها، فاراد إشهادها أعيانَها في عرصة الوجود وإيجادها لها في الشهود والمشهود، فضاق قلب الغيب الاحدي، عن كثرة ما حواه من الحرف العددي، فنفَّس الله عن غيبة عينه ما كان يجده من كونه في قلبه بنفسه الرحماني، وهو الفيض الوجودي للشهود العياني رحمة به اي بالغيب بإظهار ما كان مُغيباً في غَياباته، مَّا ليس بغيب حقيقي، فإنّه لايقبل الظهور أبدأ، ورحم الأعيان الثابتة في غيب علم الذات بهذا الفيض الإيجادي، قاوجدها وأشهدها أنفسها في نفسه على ما كانت في نفسه، فلمَّا شَهدتُها فيه فمنهم من تحقُّق أنَّه عينه، إذ لاتحقُّق للغير أصلاً إلَّا بالنسبة والإضافة الاعتبارية لاغير، فنقَّس الله بَنفسه الرحماني عن إلنسُب الإلهية بعين ما اوجد لها مظاهرها واشهدها انفسَها على مَراثيها ومناظرها وهي أعيان الأشياء، فما كانت أوَّلاً هي فيه هو غيبًا فلم يكن، وكان هو هو في مقام "كان الله ولا شيء معه" و«كنتُ كنزاً مَخفياً» فلمّا كان هي هي باعيانها آخر أو مو فيها هي كذلك ظاهراً تعيّن أنّه أوّلٌ لها من كونه عينها في عينها، وأنَّه آخرٌ بكونه عين ما ظهر في عينها، فهو الأوَّل غيباً وباطناً، والآخر شاهداً وظاهراً، فهـو الأوّل في عين بطونه، والآخر بعين ظـهوره، وهو الأوّل في عين الآخرية، والآخر في عين الاولية؛ إذ هو الأوّل والآخر، والظاهر الباطن، وإليه المصير، وهو بكل شيء عليم؛ لأنّه عين كل شيء، فهو بعينه عليم، فافهم.

قال رضي الله عنه : «فلمّا أوجد الصور في النفس، وظهر سلطان النسب المعبَّر عنها بالاسماء، صح النسب الإلهي للعالم، فانتسبوا إليه، فقال: «اليوم أضع نسبكم وارفع نسبي» أي آخُذُ عنكم انتسابكم إلى انفسكم، واردُّكم إلى انتسابكم إلى، «أين المتقون؟» أي الذين اتخذوا الله وقاية، فكان الحق ظاهرَهم أي عين صورهم الظاهرة، وهو أعظم الناس وأحقهم وأقواهم عند الجميع، وقد يكون المتقي من جعل نفسه وقاية للحق بصورته؛ إذ هوية الحق فوى العبد فجعًل مسمَّى العبد وقاية لمسمّى الحق على الشهود، حتى يتميز العالم من غير العالم ﴿قُلُ هَلُ يَستَوِى الّذِينَ يَعلَمُونَ وَ الّذِينَ اللّه وَ الّذِينَ العالم وَ اللّه الله وَ اللّه الله وَ اللّه الله وَ اللّه الله على الله وقاية وقاية الله وقاية الله وقاية الله وقاية الله وقاية الله وقاية الله وقاية وقاية الله وقاية الله وقاية الله وقاية وقاية الله وقاية وقاية

لايَعَلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الألبابِ﴾ وهم الناظرون في لُبِّ الشيء الذي هو المطلوب من الشيء».

قال العبد: لمّا ظهر النّسَبُ الإلهيُّ الحقيقي. وهو انتساب المالوه إلى الإله والمربوبِ الى الربّ والحالق إلى المعلق والرازق إلى المرزوق - فانتسب العالم إلى الموجد من حيث افتقاره إليه على التعبين، وانتسب الحالق أيضاً والربّ إلى العالم بكونه ربّ العالمين وخالق الحق ، ولم يبق لظهور نسبة العالم إلى نفسه مَجالٌ، فعُرف كل عبد بربّه ، فقيل: هذا عبدالله، وهو عبدالرحمن، وذلك عبدالرحيم، أو عبد الكريم أو المنعم أو الغني أو غيره، وصار كل واحد من الربّ والمربوب وقاية للآخر في المذموم والمحمود؛ إذ الافعال والآثار والاخلاق والنعوت والصفات منتشية من الربّ الذي هو المخمود الحق والعبد الذي هو المظهر القابل لتعين ذلك الوجود المنها الوجود صالح لإضافة الافعال والآثار والاخلاق وما شاكل ذلك إليه، وكل واحد منهما اعني المظاهرية والمطهرية دائماً.

فإن أضفتَ الأفعال والآثار المذمومة إلى العبد، كان العبد وقايةً لربّه من أن تضاف [إليه] تلك المذامُّ والنقائص والقبائح، أحكامُ العدم اللازم للعبد الممكن القابل.

وإن أضفت الفضائل والمحاسن والمحامد والكمالات إلى الحق، كان الحق وقاية للعبد من إضافة ما ليس له من ذاته بالحقيقة للكونها وجودية والوجود للحق، بل الوجود الحق [إليه] حقيقة ، وكان أيضاً حينثلا بوجه آخر وقاية للعبد من آثار النقائص والمذام الظاهرة منها جزاء وفاقاً، فالعالم هو الذي يُضيف الحقائق إلى أصولها، فخد ما هو لك بالاصالة، وأعطه ما له كذلك، تكن من الأدباء العلماء، فإن العالم من العالم لايستوي معه غير العالم فقل هر يَستوى الذين يَعلمُونَ وَالذين لا يَعلمُونَ العلماء،

١. الزمر (٣٩) الآية ٩.

٢ . كذا . و الظاهر : خالق الخلق .

إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُو الألبابِ ﴾ ينظرون من كل شيء في لبَّه ؛ لكونهم في انفسسهم أربابَ الألباب.

قال رضي الله عنه : «فما سبق مقصرٌ مُجِداً، كذلك لا يماثل أجيرٌ عبداً» لكون المقصر أبداً قاصراً عن بلوغ الكمال، والعبدُ أيضاً لا يماثله في كمال مُؤاتاته لظهور آثار مالكه فيه أجيرٌ؛ فإنّه عبدُ أجرتِه لاعبدٌ لسيّده، ولابد للسيد من العبد، وليس كذلك الاجيرُ؛ فقد يقوم العبد باعمال الاجير، وليس للاجير أن يقوم بالعبدائية الذاتية التي للعد.

قال\_رضي الله عند: «و إذا كان الحق وقاية للعبد من وجه، والعبد وقاية للحق من وجه» يعني \_رضي الله عنه ـ: فساغ في التحقيق إضافة ما لكل منهما إلى كل منهما . «فقل في الكون» أي في الوجود المقيد الكوني «ماشئت [إن شئت قلت : هو الخلق، و] إن شئت قلت : هو الحق ، وإن شئت قلت : هو الحق ، وإن شئت قلت : هو الحق من كل وجه» أو إن شئت قلت : لاخلق من كل وجه ، ولا حق من كل وجه » يعني حق باعتبار الحقيقة والعين في الاصل ، وخلق باعتبار التيعين والظهور بالكثرة . [«و إن شئت قلت بالحيرة في ذلك»] .

قال: «فقد بانت المطالب بتعينك المراتب» ثمّ قال: «و لو لا التحديد» يعني سُوّ فان التحديد بشرط التعين والظهور. «ما اخبرت الرسل [بتحوّل الحق في الصور، ولا وصفّته بخلع الصور عن نفسه]» بذلك عَلِمنا أنّ ظهوره بصور ماله حدَّ غير قادح في كماله المستوعب للإطلاق والتقييد، والتنزيه والتجريد والتشبيه بالتحديد والتجديد.

قال ـرضى الله عنه ـ:

«فسلا تنظر العسينُ إلّا إليسه فسنحسن لسه وبسه فسي يسديسه و لهذا يُنكر ويُعرف، وينزَّه ويوصَف».

ولا يقع الحكم إلا عليسسه و في كل حسسال فسسإنًا لديه

١. الزمر (٣٩) الآية ٩.

٢ . في بعض النسخ : بتعيينك .

## 4 27 / شـرح قصـوص الحكـم

اي علّة إنكار مَن انكره إذا انكر، وسببُ معرفة مَن اقرّبه حين عَرَفه إنّما هو تجلّيه في صورٍ، وظهورُه في احكام واوصافٍ ونعوت، وخَلعُ خِلْعٍ ومَلابسَ يقتضي ذلك، فاعرف ذلك.

«فَمُن رأى الحق منه وفيه بعينه، فذلك العارفُ».

يعني: من رأى الحق من الحق في الحق بعين الحق، فقد رأى الحق.

«و من رأى الحق منه فيه بعين نفسه، فذلك غير العارف لكون العارف عارفاً بأن الحق لا يراه إلا عينه.

قال ـ رضي الله عنه ـ : « ومن لم يَرَ الحق منه ولا فيه وانتظر أن يراه بعين نفسه ، فذلك الجاهل ، وبالجملة قلا بدّ لكل شخص من عقيدة في ربّه يرجع بها إليه ، ويطلبه فيها ، فإذا تجلّى له الحق فيها عرّفه واقريه ، وإن تجلّى في غيرها ، نكره وتمود منه واساء الادب عليه في نفس الامر وهو عند نفسه أنه قد تادّب معه ، ولا يعتقد معتقد إلها إلا با جعك في نفسه .

يعني ـ رضي الله عنه ـ ، أن أهل الإعتبق ادات إنّما يعتقدون الإله بما جمعلوا في نفوسهم من الاعتقاد الذي جزموا بهواه على حقيقة ويطلان ما يغايره وإحالته.

قال-رضي الله عنه -: "فالإله بالاعتقادات بالجعل، لانه هو الذي جعل في نفسه صورة يعتقد ان الحق على تلك الصورة في نفس الامر، فهو مجعول فيه بجعله، فما راوا هؤلاء إلا نفوسهم وما جعلوا فيها " يعني في نفوسهم من الصور الاعتقادية، ولكن الحق يسع بسعة حقيته كل ذلك، فيحق جميع تلك الصور، وينفخ فيها روح الحقية برحمته وسعته، فيرحمهم بحسب صحة معاملاتهم مع ذلك الحق الجعول المتخيّل وإن كانت في الحقيقة اوثاناً وانصاباً نصبوها واصناماً وطواغيت متخيّلات بالوهم، عبدوا الحق فيها آنها هو.

«فانظر مراتب الناس في العلم بالله، هو عين مراتبهم في الرؤية يوم القيامة وقد اعلمتُك بالسبب الموجب لذلك».

يعني: كلُّ مَن تقيَّد بـقيد وبعـقد معيَّنٍ وقيَّد الحقَّ بذلك العقـدِ الذي اعتقـده وجعله

في نفسه عقيدة يرجع بها إلى ربّه، فهو عبد ذلك العقد.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «فإيّاك أن تتقيَّد بعقد مخصوص، وتَكفرَ بما سواه؛ فيفوتَك خيرٌ كثيرٌ ١٠ .

يعني ـ رضي الله عنه ـ: أنّ الحق المتجلّي في صور الاعتقادات يقبل الجميعُ ويُسَعها، فإذا تقيّدتَ منها بصورة دون صورة، فقد كفرتَ بما سواه والحق فيه، فجهِلتُه واساتَ الأدبَ معه وأنت لاتدري.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "فيفوتك خير كثير، بل يفوتك العلمُ بالامر على ما هو عليه، فكن في نفسك هيولى لصور المعتقدات كلّها، فإنّ الإله \_ تعالى \_ أوسعُ وأعظمُ من أن يَحصره عقدٌ دون عقد».

يعني ـ رضي الله عنه ـ أنّ الحق هو الظاهر المتجلّي في كل ذلك، ومتعلّق الجهل والكفر إنّما هو التعيّن والتقيد والحصر الاغير، فاطلق الامر وانطلق انت بعقلك عن الكفر إنّما هو التعيّن والتقيد والحصر الاعراء كما أشار إليه الشيخ في المقام:

"عَقَد الحسلانَةُ في الإله عسقَرُ الذا المستقدتُ جميع ما اعتقدوا؟
قال درضي الله عنه : "فإنّه يقول؟ أي الحق "﴿ فَأَينَما تُولُوا فَكُم وَجهُ الله ﴾ وما ذكر ايناً من اين؟ أي اطلق وعمّم، فلا اين إلا ولله \_ تعالى \_ وجه يولي وجهه إليه مُولٌ.
قال: "و ذكر أن ثُمَّ وجه الله، ووجه الشيء حقيقته، فنبّه بهذا قلوب العالمين لئلا تشغلهم العوارضُ في الحياة الدنيا عن استحضار مثل هذا؛ فإنّه لا يكري العبد في أي نَفَس يُقبَض، فقد يُقبض في وقت غفلة، فلا يستوى مع مَن قبض على حضور؟.

يحرّض - رضي الله عنه - المؤهلين للكمال أن لايتقيدوا ولا يقيدوا، فيغلب عليهم ذلك، فيعم أحوالهم وأوقاتهم، ثمّ لايتأتّى لهم أن يلقوا الله على الحضور والمراقبة والعلم، فيخسروا ويُحشروا على ما قُبضوا عليه من الغفلة، أعاذنا الله وإيّاك من آفات الغفلات؛ فإنّه أفظع العاهات، وأقطع الزلات؛ إنّه قدير.

<sup>1 ،</sup> تاتي هذه الجملة ثانيةً .

٢. البقرة(٢) الآية ١١٥.

قال \_رضي الله عنه \_: «ثمّ إنّ العبد الكامل مع علمه بهذا» يعني بعدم حصر الحق في إنّيته وجهة وجهه «يكزَمُ في الصورة الظاهرة والحالة المقيدة التوجّه بالصلاة إلى شطر المسجد الحرام [و يعتقدُ أنّ الله في قبلته حال صلاته وهو بعض مراتب وجه الحقّ من «إينَما تُولُوا فَثَمّ وَجهُ الله» فشطر المسجد الحرام] منها، ففيه وجه الله، ولكن لاتقل هو هاهنا فقط، بل قف عند ما ادركت والزم الأدب في الاستقبال شطر المسجد الحرام، والزم الادب في عدم حصر الوجه في تلك الاينية الخاصة، بل هي من جملة أينيات ما ولى مُولٌ إليها، فقد بان لك عن الله أنّه في إينية كلّ وجهة».

يعني: في قوله: ﴿فَآيِنَما تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجِهُ اللّه﴾ ﴿ ﴿وَمَا ثُمَّ إِلَّا الْاعتقادات﴾ يعني: أنّها هي الجهات المعنوية التي يتوجّه إلى الحق فيها قلوبُ المعتقدين .

قال \_ رضي الله عنه \_ : «فالكلّ مصيب» لانّه من المطلق الحقّ له حظّ ونصيب «و كل مصيب ماجور، وكل ماجور سعيد، وكل سعيد مرضي عنه وإن شقي زماناً في الدار الآخرة، فقد مرض وتألّم اهل العناية مع علمنا بأنّهم سعداء أهل الحق في الحياة الدنيا، فمن عبادالله مَن يُدركهم تلك الآلام في الحياة الأباركورى في دار تُسمَّى جهنَّم، ومع هذا فلايقطع أحد من أهل العلم الذين كشفوا الأمر على ما هو عليه، أنّه لايكون لهم في تلك الدار» أي في دار جهنَّم، «نعيم خاص [بهم]».

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أنّ أهل جهنّمَ على ما هم عليه من البُعد المتوهّم يُنعّمون على ما يعد المتوهّم المعامل عنه عنه من العداب الذي الفوه مدّة في تلك الدار ثمّ فصَّل ذلك النعيم الخاص على بهم بقوله:

\*إماً بفقد الم كانوا يَجدونه، فارتفع عنهم، فيكون نعيمهم راحتَهم من وجدان ذلك
 الالم، أو يكونُ نعيم مستقل زائد كنعيم أهل الجنان في الجنان [والله أعلم]

يعني: أنَّ كِلا القسمين بالنسبة إليهم إدراكُ ملائم لهم، فافهم وتدبَّر.

١. البقرة (٢) الآية ١١٥.

## [١١] «فَسُّ حكمةٍ فاتحيةً في كلمة صالحية »

قال\_رضى الله عنه\_:

«من الآيات آيات الركسسائب و ذلك لاخسسلاف في المذاهب» ابتدا - رضي الله عنه - بذكر الركائب والنائها، فإنها من جملة معجزة صالح إتيانه بالناقة آية من الله في صحة دعواه البوقه من حيث لم يَحتسبوا.

قال وضي الله عنه: مركميّة تكويّر رضي الله عنه:

«فسمنهم قسائمسون بهسا بحق و منهم قساطعون بها السباسِب» يعنى: أنّ أهل الحق السالكين والسائرين في المذاهب صنفان:

فمنهم: من يقوم بحقها، ويكون سيرهم وسلوكهم عليها اعني على الركائب في بحار الشهود والكشف، فركائبهم القُلك المشحون.

و منهم: من يقطعون عليها في بَرُّ الشهادة والملك والحجاب، فهم يقطعون بها السَباسبَ الظاهرةَ وهم أهل الاستدلال. قال-رضي الله عنه-:

ا فسامًا القسائمــون هـم الجنائبُ

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ الناس - وهم السالكون على ركائبهم - إمّا أهل شهود وعين وهم الصادقون في الدعوة إلى الله على بصيرة، وإمّا أهل حمجاب، والكلّ لهم

١ . الإسكان يقتضيه وزن الشعر .

قال\_رضي الله عنه\_: «و كلَّ منهُمُ ياتيه منه» أي من الله «فتـوحُ غيـوبه من كلّ جانبُ».

اي من جانب الله بوجه، ومن جانب حقيقته وعينه الثابتة من وجه، إمّا بالملائم أو بغير الملائم بالنسبة والإضافة؛ لأنّ المدعو إلى الله إن اطاع واجاب بما يلائم دعوة الداعي، ويسلك على سننه، ويسير بسيرته وسننه، فتح له باب الجازاة بمايلائم ذلك من النواب. وإن اجاب الداعي بما لايلائم من العصيان والكفر والجحود، فتح له باب الجازاة بما لايلائمه، وفتح للداعي ايضا باب الجازاة بما يلائمه من النصرة على القوم المفسدين.

و آماً نسبة هذه الحكمة الفاتحية إلى الكلمة الصالحية فلكون أمور صالح الله في دعوته قومه وإقامة معجزته على نبوته عن الفتوح الغيبي: كالناقة انفتح عنها الجبلُ وكان مغيباً عنهم؛ وكذلك ما سَقَتهم من اللبن المغيب، وكانت تَشرب الماء يوماً وتَغيب عنهم، ثمّ تاتي بعد ذلك عوض الماء لبناً سائغاً للشاربين؛ وكذلك وجدان العذاب بالصيحة عليهم عن قتح غيبي واعدهم ثلاثة آيام، كما نذكر إن شاء الله، ما يتيسر ذكره، والله الموقّق.

قال\_رضي الله عنه\_: «اعلم\_وفّقك الله تعالى\_: أنّ الأمر مبنيّ على الفردية، ولها التثليث، فهي عن الثلاثة فصاعداً، والثلاثة أوّل الأفراد».

قال العبد: قد علمت في الحكمة الرسمية أنَّ العدد: إمَّا زوج أوفرد، والزوج

١ . الإسراء (١٧) الآية ٢٠.

الأول ـ و هو الشفع ـ اثنان فصاعداً، وأول الأفراد الثلاثة فصاعداً، والواحد غير داخل في العدد؛ لكونه لم يتعدد، فالواحد وِتُرا بداً، ، و إذا نُقص واحد من أي عدد فرضت، بقي وتراً وتر أهله مما يَشفعه ويزوّجه أويفرده، فإذا تعدد الواحد في مرتبته الثانية، صار شفيعاً زوجاً أوفرداً، والاحدية أبداً لاتُعطي النتيجة؛ لكون الواحد في الواحد واحداً لا زائداً، ثم الشفع يَشفع في فتح باب الإيجاد؛ لكون الإيجاد موقوفاً على فاعل هو الموجد، وقابل هو المكون، فلو لاالقابل الذي شفّع وتربيّة الواحد الاحد، لما وتجدت نتيجة أصلاً ورأساً، فلانتيجة لواحد إلا من كونه واحداً وتربيّة الواحد الاحد، لما وتحدت من الفردية صحت النتيجة.

قال - رضي الله عنه -: "و عن هذه الحضرة الإلهية وُجد العالم، فقال: ﴿إِنَّمَا قُولُنا لِشَيء إِذَا أَرَدَنَاهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ ' فسهدة ذات ذات أرادة وقدول، فلولا هذه الذات وإرادتُها - وهي نسبة التوجّه بالتخصيص لتكوين أمرٍما - ثمّ لولا قُولُه عند ذلك التوجّه: «كن» لذلك الشيء، لما كان ذلك الشيء».

بيَّن ـ رضي الله عنه ـ حُكمَ الْيُتَالِينَ تَعْيَمُ الْمُتَالِينَ مَن حضرة الفردية الإلهية، فكان الإيجاد من قبَل الموجد الحقُّ بالتثليث، كما ذكر.

ثمّ قال رضي الله عنه : «ثم ظهرت الفردية الثلاثية أيضاً في ذلك الشيء وبها من جهنه - أي من جهة القابل - صحّ تكوينه واتصافه بالوجود وهي شيئيته، وسماعه، وامتثاله أمر مكونه بالإيجاد».

يعني: كما صحّ من قِبل الموجد بتلك الفردية المشار إليها من قَبلُ، فكذلك من قِبل القابل بهذه الفردية الخصيصة.

قال - رضي الله عنه - : " «فتقابلت ثلاثة بشلائة : ذاته الثابتة في حال عدمها في موازنة ذات مُوجِدها ؛ وسَماعُه في موازنة إرادة موجده ؛ وقبوله بالامتثال لما أمر به من التكوين في موازنة قبوله : «كن» فكان هو ، فنسّب التكوين إليه ، فلولا ان في قبوته

النحل(١٦) الآية ٤٠.

ني بعض النسخ: فقابل. و في بعضها: فقابلت.

التكوينَ من نفسه عند هذا القول ماتكون، فما اوجَدَ هذا الشيءَ بعدان لم يكن عندالامر بالتكوين إلا نفسُه،

قال العبد: نسبة الكون إلى المكون - بفتح الواو- في قوله: «فكان» من جهة أنّ كونّه كان كامناً فيه معدوم العين في رأي العين، ولكنّه مستعدّ لذلك الكون بالامر، فلما أمر وتعلّقت إرادة الموجد بذلك واتصل امره به، ظهر الكون الكامن من الكائن فيه بالقوة إلى الفعل، فالمُظهر لكونه الحقُ والكائنُ القابل للكون، فلولا قبوله واستعداده للكون، لما كان، فماكونه إلا عينه الثابتة في العلم باستعداده الذاتي غير المجعول، وقابليّنه للكون وصلاحيّته لسماع قول: «كن»، واهليّته لقبول الامتثال، فما أوجده إلا هو، ولكن بالحق وفيه، فافهم؛ فإنّه دقيق.

قال\_رضي الله عنه.: «فاثبت الحقّ تعالى - أنّ التكوين للشيء نفسه لاللحق، والذي للحقّ أمرُه خاصةً، وكذا أخبر هن نفسه بقوله: ﴿إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيء إِذَا أَرَدَنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَهُ كُن فَيْكُونُ ﴾ فنسَب التكوين لنفس ذلك الشيء [عن امرالله وهو الصادق في قوله. وهذا هو المعقول في نفس الأمر أنه

يعني \_ رضي الله عنه \_: لمّا ذكر الكونَ عقيبَ الأمر ، فلا يُنسب إلّا إلى المامور بذلك وهو الانسب وإن احتمل اللفظ أن يُنسب الكون إلى الآمر ، أي يكون هو من كونه عين المعلوم المعدوم العين المامور بالكون من كونه شابتاً في العلم ، فيكون فيه هو بموجب ما أمر والمامور مُظهر لكونه فيه ؛ لأنّ الكون امر وجودي ، فالانسب أن يُنسب الأمر الوجودي إلى الوجود الحق المتعين في قابلية المظهر لا إلى مالا وجودله ؛ فإنّه ليس للممكن القابل إلّا أن يُمكن الكون أفيه بموجب الأمر ، فالمظهر القابل صالح لظهور كون الوجود فيه متعيناً بحسب ما كان كامناً في عينه الثابتة بموجب أمر الآمر .

و قد ذهب إلى هذاالقول، جُلّة من المحقّقين، ولكنّ الشيخ ـ رضي الله عنه ـ بيّن سياق الآية فبموجب ذلك يُنسب التكوين إلى المامور، ثمّ التحقيق يقتضي ما ذكرنا من

١ . النحل (١٦) الآية ٤٠ .

كون ذلك الكون المامور به كامناً في القابل، فظهر بامر الآمر فيُنسب إلى المامور لا إلى الأمر الآمر فيُنسب إلى المامور لا إلى الآمر ؛ فإنّ الكون وإن كان وجودياً، ولكن إنّما يكون بحسب القابل وفيه، فالانسب إذن أن يُنسب إليه، فافهم مقتضى الذوقين.

قال \_ رضي الله عنه \_ مهداً لما هو بصدد بيانه من نسبة الكون إلى المنظهر المامور .. :

«كما يقول الأمر \_ الذي يُخاف فلايُعصى \_ لعبده : «قم» فيقوم العبد امتثالاً لامر سيده ،

فليس للسيد في قيام هذا العبد سوى امره له بالقيام ، والقيام من فعل العبد لامن فعل
السيد» .

فظهر على ما قرَّر ـ رضي الله عنه ـ من جميع الوجوه، أنَّ الإيجاد من الفردية الثلاثية أمَّا مطلقاً فمِن جِهة القابل والفاعل والفعل فثلاثة، ومن جهة الفاعل ثلاثة كمامرٌ، ومن قبل القابل ايضاً كذلك.

فقال رضي الله عنه .: «فقام اصل التكوين على التثليث أي من الثلاثة من الجانبين : من جانب الحق، ومن جانب الخلق، ثم سرى ذلك في إيجاد المعاني بالادلة».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أَلَيْ التَّلَيْتِ اللهِ عَنه ـ إلى أَلَيْ التَّلَيْتِ اللهِ عَنه ـ إلى أَلَيْ التَّ التكوين، سرى هذا السر في جميع مراتب الإيجاد، ومن جملة ذلك إيجاد الادلة المعنوية.

قال - رضي الله عنه -: "فسلابد في الدليل أن يكون مركباً من ثلاثة على نظام مخصوص وشرط مخصوص، وحينئذ يُنتج، ولابد من ذلك، وهو: أن يركب الناظر دليله من مقدمتين، وكل مقدمة تحوي على مفردين، فتكون أربعة، واحد من هذه الاربعة يتكرّر في المقدمتين ليربط إحداهما بالأخرى كالنكاح، فتكون ثلاثة لاغير؛ لتكرار الواحد فيهما، فيكون المطلوب إذا وقع هذا الترتيب على الوجه الخصوص، وهوربط إحدى المقدمتين بالأخرى بتكرار ذلك الوجه المفرد الذي به صح التثليث. والشرط المخصوص هو أن يكون الحكم اعم من العلة، أو مساوياً لها».

أي يمض النسبخ؛ الواحد المفرد.

يعني عمومُ اقتضاء «كلُّ حادث» مثلاً على مايورد للسبب المحدث ـ بكسر الدال ـ إذ لو لاعموم هذاالحكم في الحوادث كلَّها، لما انتج أنّ العالم الحادثَ، له سبب، وهذا ظاهر.

قال\_رضي الله عنه\_: «أو مساوياً لها» يريد تساوي الحُكِم للعلّة ، «وحينتذ يصدق، وإن لم يكن كُذلك، فإنّه يُنتج نتيجة غير صادقة، وهذا موجود في العالم».

يعني صدق النتيجة مع حصول التركيب على الترتيب الموجب الخاص، وعدمَ صدق النتيجة في غير ذلك.

قال\_رضي الله عنه.: «وهو مثل إضافة الأفعال إلى العبد مُعرَاةً عن نسبتها إلى الله، أو إضافة التكوين الذي نحن بصدده إلى الله مطلقاً [و الحقّ ما أضافه إلا إلى الله، الذي قيل له: «كن»]».

يعني معرى عن نسبته إلى القابل، فإن ذلك لايصدق ولايصح ؛ إذ الاثر لايتصور عن موقر بلاقابل، والافعال وإن نسبت إلى العباد، فلابد من إضافة الوجود من الله عن مؤقر بلاقابل، والافعال وإن نسبت إلى العباد، فلابد من إضافة الوجود من الموجد عين على اعيان الأفعال واعيان العباد، وبدون إضافة الوجود من الموجد فلايوجد عين الفعل.

قال \_ رضي الله عنه .: «[و مثاله] إذا اردنا أن نَدُلّ على أنّ وجود العالم عن سبب فنقول: كلُّ حادث فله سبب، فمعنا «الحادث» و«السبب». ثم نقول في المقدّمة الأخرى: والعالم حادث، فتكرَّر «الحادث» في المقدّمتين. والثالث قولنا: «العالم» فانتج: أنّ العالم له سبب، وظهر في النتيجة ما ذكر في المقدّمة وهو السبب، فالوجه الحناص هو تكرار الحادث، والشرط الخاص عموم العلّة؛ لأنّ العلّة في وجود الحادث السبب وهو عام في الحدوث عن الله أعني الحكم، فنحكم على كلّ حادث أنّ له سببا، سواء كان ذلك السبب مساوياً للحكم، أو يكون الحكم اعم منه، فيدخل تحت حكمه وتصديق النتيجة».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى ما قرَّر أوّلاً أنّ الحكم ـ و هو السبب ـ أعمُّ من العلّة وهو الحدوث، إذ العلّة في وجوب السبب الحدوثُ وهي عامّة في كل حادث. قال\_رضى الله عنه \_: "فهذا أيضاً قد ظهر حكم التثليث في إيجاد المعاني [التي] تُقتنص بالادلة، فاصل الكون التثليثُ، ولهذا كانت حكمة صالح-التي أظهر الله في تاخير اخذ قومه ثلاثة أيّام ـ وعداً غيرَ مكذوب. فانتج صدقاً وهي الصيحة التي اهلكهم بها، فاصبحوا في دارهم جائمين اي اخذهم عذابُ الهلاك، فلم يستطيعوا على القيام، فاولَ يوم من الثلاثة اصفرَّت وجوه القوم، وفي الثاني احمرَّت، وفي الثالث اسودّت، فلما كملت الثلاثة، صبح الاستعداد، فظهر كون الفساد فيهم فسمَّى ذلك الظهور ُ هلاكاً، فكان اصفرار وجوه الاشقياء في موازنة إسفار وجوه السعداء في قوله ـ تعالى ـ : ﴿ وُجُوهٌ يُومَثُدُ مُسفِرَةٌ ﴾ أمن السُفُور وهو الظهور، كما كان الإصفرار في اوَّل يوم ظهورَ علامة الشَّقاء في قوم صالح ، ثم جاء في موازنة الاحمرار القائم بهم قوله - تعالى - في السعداء: ﴿ صَاحِكَةٌ ﴾ إلى إن الضحك من الاسباب المولَّدة احمرارَ الوجوه، فهي في السعداء احمرار الوجنات، ثم جُعل في موازنة تغيير بَشَرة الاشقياء بالسواد قولُه ـ تعالى ـ : ﴿ مُستَبِشرَةٌ ﴾ " وهو ما أثَّره السرور في بشرتهم [كما أثَّر السواد في بشرة الاشقياء، ولهذا قالَ في الغريقين باليشوي، اي يقول لهم قولاً يؤثَّر في بشرتهم]، فيعدل بها إلى لون لم تكن البشرة تتصف به قبل هذا، فقال في السعداء: ﴿ يُبَشِّرُهُم رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مِنهُ وَرِصُوانِ ﴾ أوقال في حق الأشـقـيـاء : ﴿ فَبَشِّرهُم بِعَدَابِ أَلبِم﴾ مُ فأثَّر في بشرة كل طائفة ما حصل في نفوسهم من اثر هذا الكلام، فما ظهر عليهم في ظاهرهم إلا حكمُ ما استقرّ في بواطنهم من المفهوم، فما اثر فيهم سواهم، كما لم يكن التكوين إلا منهم فيهم، ﴿ فَللَّهُ الْحُجَّةُ البالغَةُ ﴾ " .

يعني - رضي الله عنه -: أنّ ظهور العذاب ومباشرته بَشَرَتَهم، إنّما كان منهم فيهم ولم يؤتهم الله ذلك لهم من الخارج، كما لم يكن التكوين المامورُ به في قوله: «كُن»

**١-٣. عبس (٩٠) الآية ٣٨\_ ٣٩.** 

٤. التوبة (٩) الآية ٢١.

٥. التوية (٩) الآية ٣٤.

٢. الانعام (٦) الآية ١٤٩.

لائهم الذين كانوا كما أمروا باستعداد خواص واهلية وصلاحية ذاتية فيهم لذلك الامر والتكوين. وهذه المباحث المذكورة في هذه الحكمة ظاهرة لايُحتاج فيها إلى مزيد بسط على ما قررنا أولا من كون الفردية سبباً للإيجاد والتكوين، كما كان التثليث موجباً أيضاً لتكوين الناقة أولا وتكوين الصيحة على الكافرين آخراً، وقد صح أن التكوين والإيجاد في الذوات والصفات والمعاني والصور والاحكام والآثار إنّما هو من حضرة الفردية الإلهية.

قال\_رضي الله عنه\_: «فمَن فَهِم هذه الحكمة ، وقرَّرها في نفسه ، وجعَلها مشهودة له ، اراح نفسه من التعلَق بغيره ، وعلم أنّه لايُؤتى عليه بخير ولا بشرَّ إلا منه ، واعني بالحقير ما يوافق غرضه ويلائم طبعه ومزاجه ، واعني بالشرّ مالا يوافق غرضه ولا يلائم طبعه ولا يها عده ولا مزاجه » .

قال العبد: قد تقرّر في عقلك وفهمك، وتحرّر بما سلف في علمك ان حقيقة كل إنسان وكل شيء هي صورة معلوميّت لله تعالى - ازلا وهي إذ ذاك على صورة علمية في حقيقته ولوازمها القريبة ولوازم لوازمها وعوارضها ولواحقها، وكل ذلك ذاتية حقيقية له، ليس بجعل الله فيه، لكونها غير موجودة إذ ذاك لها في اعيانها، بل هي للحق في الحق، وانه لايمكن أن يكون في الوجود العيني ولا أن تتعلق القدرة والإيجاد به إلا بحسب ما اقتضته حقيقتُه أزلاً، سواءٌ كان مُعتنى به ومجتبى مصطفى من الانبياء والاولياء أو غيره، وإذا كان الامر على ذلك، فلايؤتيه الله ما يؤتيه من الخير على اختلاف انواعه واصنافه إلا بموجب ما اقتضته عينه الثابتة أو حقيقته أزلاً، ولا ياتيه كذلك الشرُّ أيضاً إلا من تفسه، وإليه الإشارة ﴿ما أصابكَ مِن حَسنَة فَمِنَ الله﴾ أي ايجاد عين الخير والحسنة ليس إلا [من] الله، فإنّه المفيض للخير الحقيقي الذي لاشر فيه وهو الوجود، والخيرُ كلُّه حكما قيل - في الوجود، ولكن الله يوجد خيرك منك وياتيك به، بمعنى إنّه محقّق ما كان بالقوة فيك ويظهره بالفعل فيه لك، وكذلك ضدُّ الخير، ولكن

١. النساء (٤) الآية ٧٩.

الشرَّ لمَّا كان من احكام العدم ، \_ فإنَّ الشرَّ كلَّه في العدم \_ فلا يُضاف الشرَّ إلَّا إليك وإلى عدم قابليتك في عينك ، كضدَّه ، فافهم .

قال رضي الله عنه \_: ﴿ و يُقيم صاحب هذا الشهود مَعاذيرَ الموجودات كلها عنهم ِ وإن لم يعتذروا ، ويَعلم أنّه منه كلُّ ما هو فيه كما ذكرناه في أنّ العلم تابع للمعلوم » .

يُجِيبُ رضي الله عنه عن سؤال مقدَّر من جاهل بالامر لو قال: إنَّ العلم الأزليَّ الذي قلنا: إنَّ العلم الأزليَّ الذي قلنا: إنَّ الله عَلِمه كذلك، [يعني جعله العلم كذلك] معنى جعله العلم كذلك انَّ العلم تابع للمعلوم، يعني إنّما يتعلَّق العلم بكل معلوم بحسبه، وإلا لا يكون علماً.

قال\_رضي الله عنه\_: «فيقول لنفسه» أي كلُّ أحد يقول لنفسه «إذا جاءه ما لايوافق غرضه: «يداك أو كتا وفوك نَفَخ [وَ اللهُ يقولُ الحَقَّ وَ هُوَ يَهدى السَّبيل] "».

قال العبد: المثل مشهور يُضرب لمن يتحسّر ويُضجر عمّا يردعليه منه. وقدورد في العبارة النبوية المصطفوية ما هو احسنُ منه والتأثيلي التحقيق إن تدبّرتَه بالنظر الدقيق وهو قوله الله المنظرية عمن وَجد خيراً فليحمد الله اي هو ينبوع الرحمة والخير، «و مَن وَجد غير ذلك فلايلومن إلا نفسه».

١٠ مابين المعقوفين ليس موجوداً في ف.

٢. الاحزاب (٣٣) الآية ٤.

## [١٢] «فصُ حكمة قلبية في كلمة شُعَيبيّة»

إضافة هذه الحكمة إلى الكلمة الشعيبية، لكونها على شُعب كثيرة، كما أنّ القلب الإنساني ذو شعب كثيرة؛ لتقلّبه بين إصبعي الرحمن، وكونُ شعيب حكمه وحُكمه بحكمه لشعوبه وقبائله بالنصيحة والأمر بإيفاء الحقوق، والإقلاع عن البّخس والنقص، والعدل والعدل على الجور، وذلك عدل اقامه الله في النشاة الإنسانية بوجود القلب؛ فإنّ منشأ العدل وقسمة مادّة الحياة الطبيعية وهي الدم للاعضاء الآلية والاعضاء المتشابهة الاجزاء علواً وسفلاً من القلب؛ فإنّ الله يوصلها من القلب إلى الكلّ بقدر استحقاق كلّ عضو عضو واستعداده بميزان العدل.

قسال \_ رضي الله عنه \_: «اعلم: أنّ القلب \_ أعني قلب العسارف بالله \_ هو من رحمة الله، وهو أوسعُ منها؛ فإنّه وسيع الحقّ \_ جلّ جلاله \_ و رحمتُه لم أنسَعه، هذا لسان عموم من باب الإشارة، فإنّ الحق راحم ليس بمرحوم، فلا حكم للرحمة فيه».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى قوله ـ تعالى ـ على لسان اكمل الرسل الله " أنّه قال : «ما وسعني ارضي ولاسمائي ووسعني قلب عبدي ، ففيه إشارة أيضاً إلى ما ذُكر آنفاً من

١ . في بعض النسخ : الأتسَعُه .

٢ . في بعض النسخ: العموم .

٣. ف: صلى الله عليه وسلّم.

قول ابي يزيد -رضي الله عنه -: لو ان العرش وما حواه مائة الف الف مرة ، في زاوية من زوايا قلب العارف ، ما احس به . وإذا كان كذلك - و العرش مستوى الرحمن برحمته العامة التي عمّت العالمين ، والرحمة إنّما تنزل من العرش الحيط بالكرسي الذي وسيع السماوات والارضين ؛ فإنّها في جوفه كحلقة مُلقاة في أرض فلاة ، ومع هذا ، فهو كما ذكرنا لو كان في زاوية من زوايا قلب العارف ما أحس به -فالقلب اوسع من الرحمة التي وسعها العرش بما وسع المرحومين جميعاً .

و امّا كونه لسان العموم فلما عمّت علوم علماء الرسوم المؤمن ، بقوله: "ما وسعني ارضي ولا سمائي ، ووسعني قلب عبدي وانّه راحم غير مرحوم ، وأنّ الرحمة التي هي صفة من صفاته الذاتية أو نسبة من النِسَب الإلهية - لاتُحيط به تعالى ؛ فإنّها لو احاطت به تعالى ، لو سعته ، ولا تحيط به فلا تُسَعُه ، مع أنّ القلب وسعه بما أخبر عن نفسه وتقرّر في العموم .

قال رضي الله عنه -: «و امّا الإنسارة من لسان الخصوص فان الله وصف نفسه بالنفس وهو من التنفيس، وان الاسماء الإلهية عين المسمّى وليست إلا هو، وانّها طالبة ما تُعطيه من الحقائق، وليست الحقائق التي تطلبها الاسماء الإلهية إلا العالم، فالألوهية تطلب المربوب، وإلا فلا عين لها إلا به وجوداً وتقديراً، والحق من حيث ذاته غنّي عن العالمن، والربوبية مالها هذا الحكم، فبقي الامر بين ما تطلبه الربوبية وبين ما تستحقّه الذات من الغنى عن العالم، وليست الربوبية على الحقيقة والإنصاف إلا عين هذه الذات.

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنّ الربوبية لكونها ذاتيةً للربّ هي عينه ؛ لأنّها لو لم تكن عينَه ، لكانت غيره من جميع الوجوه ، فلم تكن الذات بدونها ربّاً ، واحتاجت إلى ذلك الغير في كونها ربّاً والذات غنيّة ، وربوبيتها ليست غيرها ، فهي عينها .

قال\_رضي الله عنه\_: «فلمّا تعارض الأمر يعككم النِسَب، ورد في الخبر ما وَصَفَ

١. في يعض النسخ: و الاتّصاف.

الحقُ به نفسه من الشفّقة على عباده، فأوّل ما نفّس عن الربوبية ' بنفسه المنسوب إلى الرحمن بإيجاده العالم الذي تطلبه الربوبية بحقيقتها وجميع الاسماء الإلهية، فثبت من هذا الوجه أنّ رحمته وسبعت كل شيء «و وسبعت ما وسعه القلبُ وهو الحق» [فهي اوسع من القلب]».

ولكن يقال في «كلّ شيء»: إنّ الشيء حيثُ أضيف الكلُّ إليه جزئي مخصوص تخصصَّ بحسبَه، فيكون معناه كلَّ واحد واحد من الأشياء، وحينفذ لايتناول الحقَ؛ لأنّه يتعالى [عن] ان يكون جزئياً، وكذلك القلب الذي وسع الحقّ؛ فُإنّه كلّي؛ لكونه احدية جمع جميع الحقّائق القابلية المظهرية، فلا يدخل تحت «كلّ شيء» إلا أن يكون معنى «كلّ شيء» جميع الاشياء.

قال رضي الله عنه ..: «أو مساوية له في السَعَة». يعني الرحمة ؛ من كونها وسعت الحق كما وسعه القلبُ.

قال-رضي الله عنه -: «هذا مضى. ثلم التعلم] ان الله تعالى - كسما ثبت في الصحيح - يتحوّل في الصور خلا التجلي، وإن الحق - تعالى - إذا وسعه القلب، لايسك معه خيره من المخلوقات، فكانّه يملؤه، ومعنى هذا أنّه إذا نظر إلى الحق عند تجليه له، لا يمكن أن ينظر معه إلى غيره».

يشير - رضي الله عنه إلى انّ احدية الحق الذي لايقتضي مَعيّة غيره تقضي بان لايتعلّق النظر القلبي عند التجلّي إلا به لاغير.

قال-رضي الله عنه -: «و قلب العارف من السَعة كما قال أبو يزيدَ البسطاميُّ عسلام الله عليه -: لو أنَّ العرش وما حواه مائة الف الف مرّة في زاوية من زوايا قلب العارف، ما أحسَّ به . وقال الجُنيد - رضي الله عنه في هذا المعنى: المحدّث إذا قرن بالقديم لم يَبقَ له أثر، وقلب يَستَع القديم كيف يُحِس بالمحدث موجوداً؟!».

١٠ قوله: افاول؛ مبتدا، و اما؛ مصدرية، و اعن الربوبية؛ خبر. إي فاول تنفيسه وقع عن الربوبية. و فيه احتمالات أخَرُ.

٢. في النسخ مكان ما بين القوسين: قوسعت الحقّ.

يشير سرضي الله عنه [إلى] أن لا وجود للمحدّث من دون الله ولا معه ؛ لعدم الاثنينية في مقام وحدته .

قال رضي الله عنه .: «و إذا كان الحق يتنوع نجليه في الصور ، فبالضرورة يتسع القلب ويضيق بحسب الصور التي يقع فيها التجلّي الإلهي ؛ فإنّه لايفضل من القلب شيء عن صورة ما يقع فيها التجلّي ؛ فإنّ القلب من العارف او الإنسان الكامل بمنزلة محل فص الخاتم من الخاتم لايفضل ، بل يكون على قدره وشكله من الاستدارة إن كان الفص مستديراً ، او من التربيع والتسديس والتشمين وغير ذلك من الاشكال إن كان الفص مربعاً او مسدّساً او منهماً ، او ما كان من الاشكال ؛ فإنّ محله من الخاتم يكون مثله لاغير ، وهذا عكس ما تشير إليه الطائفة من أنّ الحق يتجلّى على قدر استعداد العبد ، وهذا ليس كذلك ، فإنّ العبد يظهر للحق على قدر الصورة التي يتجلّى له فيها الحق . .

قال العبد: مرآتية العبد الكامل أو قلبه للحق ليست كمرآتية غيره ؛ فإن العبد الكامل ليست له حيثية معينة ولا كيفية مقيدة ولاقابلية جزئية من وجه دون وجه فيكون تجلي الحق له بحسبه ، بل حسب العبد بحسب ربه ، بل هو هيولى لقبول صور تجليه فيه ، وغير أه ليس كذلك ؛ فإن لغيره استعداداً معيناً وقابلية مخصوصة وخصوصية مميزة له عن غيره ، فيقع التجلي بحسبه ويحسب خصوص قابليته ، فيتسع التجلي ويضيق ويتكيف بكيفية قلبه الجزئي .

و هذا حقيقة تحول الحق في الصوريوم القيامة لأهل المحسر على العموم، والأمر في الإنسان الكامل وقلب المؤمن الذي هو مرآة المؤمن بعكس ذلك؛ فإن قلبه يتقلّب في التجلّي للمتجلّي بحسب المتجلّي من أي حضرة تجلّى؛ فإن هذا العبد يتجلّى بالتجلّي كيف كان، ولقلب هذا العبد السّعة المذكورة لالغيره، ولا خلاف في أصل البحث إن الحق يتجلّى بقدر استعداد القلب، فإنه إذا كانت القلوب ذوات الأقدار والهيئات المخصوصة، فالتجلّي فيها بحسبها، وهذا ما أشار إليه وضي الله عنه من صور الأشكال المستديرة والمثلّة وغيرها، ولكن القلب إذا لم يكن ممّا له حيثية أو صفة مخصوصة مقيّدة أو الغالب عليه حكم أو كيفية على التعيين، بل كان حما مرّ

-هيىولانيَّ القبول، دائمَ الإقبال والتوجَّه إلى الحق المطبلق بإطلاق قابليته وكلِّية قبوله الإحاطي الاحدي الجمعي وتلقيّه الكمالي، فهو بحسب تجلّي الربّ.

و الذي أشار إليه الشميخ ـ رضي الله عنه ـ في ﴿ [و] تحريرُ هذه المسالة: أنَّ للَّهُ تِحَلِّين : تِحَلِّي غيب وتِحَلِّي شهادة فمن تِحلِّي الغيب يُعطى الاستعدادَ الذي يكون عليه القلبُ وهو التجلَّى الذاتيُّ الذي الغيبُ حقيقته، وهو الهوية التي يستحقَّها بقوله عن نفسه: «هو» فلايزال «هو» له دائماً أبداً، فإذا حصل للقلب هذا الاستعداد، تجلَّى له السجليَ الشهوديُّ في الشهادة، فرآه فظهر بصورة ما تجلَّيٰ له كما ذكرناه، فهو -تعالى-اعطاه الاستعدادَ بقوله: ﴿ اعطى كُلُّ شَيء خَلقَهُ ﴾ "، ثمّ رفع الحجابَ بينه وبين عبده فرآه في صورة معتقده، فهو عين اعتقاده، فلا يشهد القلبُ ولا العين أبدأ إلا صورة معتقده في الحق» فتلك الإشارة إلى الاستعدادات المجعولة الظاهرة من غيب العين الثابتة واستعدادها الغيبيُّ غير الجعول، فإنَّ الهوية المشار إليها بالنسبة إلى المتجلَّىٰ له غيبُ عينه الثابتة، والتجلَّيَ الغيبيُّ الدُّاتِي يَغيض من الذات والهوية الذاتية على الذوات والهويات الغيبية التي للاعياق الثابتة وفرتوجد من ذلك الاستعداد الكلي غير الجعول هذه الاستعداداتُ الجزئية الجعولَة للتجلّيات الشهادية من الحضرات الاسمانية الإلهية ، ولكن مع هذا فإنَّ كل ما ذُكر مترتّب على الاستعدادات الخصوصية التي تُعطي اربابَها الاعتقادات الجزئية التقييدية، فإذا تجلَّى الحقُّ مرآةً قابلةً لجميع الصور الاعتقادية، رأى كلُّ احد صورَ معتقَّده فيه لاغير ، فماراي سوى نفسه وما جعله في نفسه من صور الاعتقادات، والعبدُ الكامل ليس كذلك؛ فإنَّ له استعداداً كلِّياً، وقابليةُ احديةٌ جمعيةً، وخصوصَهُ الإطلاقَ عن كل قيد، والسّراحُ عن كل حصر، والخروجُ عن كلّ طور، فهو يقابل - بإطلاقه عن نقوش القيود الاعتقادية-إطلاقَ الحق، ويقابل كذلك كلَّ حضرة حضرة من الحضرات التي يكون منها وفيها وبحسبها التجلّي بما يناسبه بمّا فيه من تلك الحضرة مرآةً مجلوَّةً مستعدَّةً مهيَّاةً لتجلّيات تلك الحضرة - فيقبلُ جميع التجلّيات مع

١ . هو مبتدأ يأتي خبره بعد المتن و هو قوله: فتلك الإشارة.

۲. طه (۲۰) الآية ۵۰.

الآنات بَمراثيه ومَجاليه التي فيه من غير مزاحَمة ولا خلط ولا حبط؛ والتجلّي الذاتيُّ الغيبيُّ دائم الإشراق من الغيب المطلق الإلهيُّ الذاتيُّ على غيب قلبه المطلق الإلهي الاحدي الجمعي الكمالي، جعلنا الله وإيّاك من أهله، بحوله وطوّله.

قال رضي الله عنه : «فالحق الذي في المعتقد هو الذي وسع القلبُ صورته، وهو الذي تجلّى له فيعرفه، فلا يرى العينُ إلا الحق الاعتقادي، ولا خفاء بتنوع الاعتقادات، فمن قيّده انكره في غير ما قيّده به، واقر [به] فيما قيّده به إذا تجلّى. ومن اطلقه عن التقييد، لم يُنكره، واقر له في كل صورة يتحوّل فيها، ويُعطيه من نفسه قدر صورة ما تجلّى له فيها إلى ما لايتناهى؛ فإن صورة التجلّي ما لها نهاية يقف عندها، وكذلك المعلم بالله ما له نهاية في العارفين يقف عندها، بل هو العارف في كل زمان يطلب الزيادة من العلم به ﴿رَبّ زِدنى علماً، رَبّ زِدنى علماً، رَبّ زِدنى علماً الزيادة من العلم به ﴿رَبّ زِدنى علماً، رَبّ زِدنى علماً، وَن زَدنى علماً، رَبّ زِدنى علماً الله من العرف في قوله: «كنتُ ما لا يتناهى من العرفين. هذا إذا قلت : حق وتحلق بالا عني يبطش بها، ويله التي يبطش بها، وله التي عبن صورة ما يتحلّى عين صورة من المو حق بنسبة وهو خلق بنسبة والعين واحدة، فعين صورة ما يتحلّى عين صورة من يعبل ذلك التجلّي، فهو المتجلّي والمنجلّي والمنجلّى له، فانظر ما اعجب امر الله من حيث هويته ومن حيث نسبته إلى العالم في حقائق الأسماء الحسنى».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى ان هذه الاسماء المختلفة الواقعة على هذه العين الواحدة إنما هي بالاعتبارات؛ فإذا اعتبرت احدية الذات، قلت: حقيقة واحدة ليس غيرها اصلاً وراساً. وإن اعتبرت تحققها الذاتي في عينها، قلت: حق. وإن اعتبرت إطلاقها الذاتي، قلت: حق. وإن اعتبرت الطلاقها الذاتي، قلت: ذات مطلقة عن كل اعتبار. وإن اعتبرت تعينها في مراتب الظهور

١. في بعض النسخ: تقف.

٢ . في بعض النسخ : غاية ،

٣. طه (٢٠) الآية ١١٤. وقع في بعض النسخ مرّة واحدة كما في القرآن.

٤. في بعض النسخ بعد «علماً»: فالآمر لايتناهي من الطرفين.

قلت: شهادةٌ. وإن اعتبرت لاتعيُّنُه، قلت: غيب حقيقي. و إن اعتبرت الظهور في الكثرة، قلت: خلق كلُّه. وإن اعتبرت أحدية العين في النعيِّن واللاتعيِّن، قلت: حق كلَّه لاغير. وإن اعتبرت أنَّ ظاهره مُجلَّى لباطنه أبدأً، قلت: هو المتجلِّي والمتجلَّى له. ولاعُجَب اعجبُ من حقيقة بذاتها تقتضي هذه الاعتباراتِ وهي صادقة فيها، وذلك بحقيقة تجليها في صورِ لاتتناهي أبدأ دائماً، فلايغيب عنها في جميع صورها كلُّها إذا تجلِّي في صورة على التعيين، فإنَّها في عين تعيّنها في كل عين عين ومعتقّد معتقد متنزُّهة عن الحصر على إطلاقها ولا تعيُّنها الذاتي المطلق عن كل قيد، وفي عين لاتعيُّنها وإطلاقِها عن كل تعيّنِ ظاهرةٌ بكل عين لكل عين، وكلُّ ذلك لها بالفعل من حيث هي هي في حقيقتها، وبالقوَّة بالنسبة إلى اعتبار المعتبر، فاعجُب من هذا العجب، وإن تحققت فلا تُعجَب وحدِّث عن البحر، فلإحرج ولا عجب، سبحانه وتعالى [عن] أن يكون معه غيرُه في الوجود.

قال\_رضى الله عنه\_:

يستفهم .. رضى الله عنه على بصيرة بـ «مَن» و «ما» في نفس الحقيقة عنها، ويُثبت آنَ الحق هو هو في كل عين عين. «ثَمَّ» أي في الواقع الموجود المشهود.

قال\_رضي الله عنه\_:

ومن قسد خسمة عسمة».

«فــــمن قـــد عـــمه محصَّ أي: الحقُ الذي عمَّ ما ثمَّ بالوجود خصَّ كلَّ متعيِّن بخصوصية وحكم وصورة وهو إن خصَّه كذلك بخصوصية تخصيصه بعين عين، فقد عمَّها بالحقّية والوجود، فكان عين الكلّ هو هو ولاغير .

قال رضي الله عنه \_:

«[فسمساعسينٌ سسوى عسينِ فسيسمَن يخسسفُل عن هذا ولا يعــــــرفُ مــــــا قلنا

فنورٌ مسينه ظلمسة] يَجِد في نـفـــــه غُمَّة ســـوی عـــبـد له همّهٔ

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكرى لِمَن كان لَهُ قُلب﴾ لتقلّبه في أنواع الصور والصفات ولم يقل: لمن كان له عقل؛ فإن العقل قيد يَحصر الامر في نعت واحد والحقيقة تأبى الحصر في نفس الامر، فما هو ذكرى لمن كان له عقل، وهم أصحاب الاعتقادات الذين يُكفِّر بعضهم بعضاً [و يلعن بعضهم بعضاً] وما لهم من ناصرين».

قال العبد: نَسَب الله - تعالى - الذكرى من عبيده لمن كان له قلب، واضافها ايضاً في آية أخرى إلى ذوي الالباب، فقال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذَكرى لأولى الالباب، وكذلك قلب كلِّ شيء لَبُه، ولا يذكر اللب إلا اللب من ذوي الألباب، ولب كل شيء حقه من الحق، فالحق الذي في كل شيء وفي كل خلق هو لب ذلك الشيء، وإلى ذلك أشار لاهل الإشارات، بقوله: ﴿كُلُّ شَيء مالك إلا وَجهَه ﴾ أي لا تحقق له ولا حقيقة إلا حقيقة الخمل الإشارات، بقوله: ﴿كُلُّ شَيء مالك إلا وَجه ه كل شيء إن له وجها ، فذلك الوجه هو لب ذلك الشيء وحقة وحصته الخصيصة به من مطلق الحق الساري في حقيقة كل شيء باحدية الجمع والوجود، وهو الحق المنتجل الذي يشير إليه شيخنا - رضي الله عنه - باحدية الجمع والوجود، وهو الحق المنتجل الذي يشير إليه شيخنا - رضي الله عنه - في كتاب قمفتاح غيب الجمع والوجود، وهو ذلك اللب من كل شيء، ولكن الحق الذي هذا القلب عرشه - لب الله .

ثم اعلم: أنّ في معنى القلب مثل ما في لفظ حقيقة القلب لتقلّب حقيقة القلب في الطوار القبول التسجليات غير المتناهية، وبين لفظة «القلب» ومعنى «القبول» و «القابلية» اشتراك لفظي ومعنوي وحقيقي، ولو لا قلبية بعض حروف للقلب والقابلية، وقبليته وبعديته، لكان هو هو، وقلب الشيء لغية أن يُجعل اوله آخر والقابلية الفلو، وقبلية القلب فإن القبول والقابلية

١ . ق (٥٠) الآية ٣٧.

٢. الزُّمَر (٣٩) الآية ٢١.

٣. القُصَص (٢٨) الآية ٨٨.

٤. ف: قبلية.

معه بالنُوران.

وامَّا العقل لغةً فهو القيد والربط والضبط والتشكيك والوَشي، فمقتضاه التقييد، وحقيقة الذكرى بالحق عن الحق المطلق عن كل قيد حتى قيد الإطلاق الذي يقابله التقيُّدُ، تُنافي العقل الذي حقيقته القيد والضبطُ، ولهذا اظهرت هذه الحضرةُ القيدَ اوَّلاً في العقل الأوّل الذي عقل نور التجلّي المطلق من المتجلّى المطلق باستعداده الخصوصي التقييدي، فأقامه الله لمظهرية هذا السرُّ وهو القيد بحقيقته تقييد النور المطلق، فقال له الحق: اكتب، أي قيُّد واجمَع علمي في خلقي إلى يوم القيامة، وذلك قيد لقيد في قيد، وليس له القبول للمطلق مطلقاً على الإطلاق دائماً، وقبول جميع التجليات غيرالمتناهية دائما أبدأ ليس إلا للحقيقة الإنسانية الازلية الابدية الكمالية الجمعية الاحدية، فهي قلب الوجود الحقِّ، وكِلُّ تَجَلُّ وظهور فإنَّما هو قلبُ ظاهر التجلَّي بباطنه أو بالعكس، أي تقليبه، فإنَّ باطن التجلُّي هو المتجلِّي بذلك التجلُّي، وهو الذي ينقلب إلى نفسه وينقلب عند التجلي من عين المتجلّى له ويقبل على المتجلّى ويقبل تجلُّيه عليه ثانياً وثالثاً ورابعاً وخَلِيمُنا وَمُعَالِمُنا وَمُعَالِمُنَا وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ مُعِلِّمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ وَمُعَالِمُ مُعَلِمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعَلِمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعَلِمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمِعِمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ واللَّهُ مُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ وَمُعِلِّمُ وَمُعِمِلًا مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ وَا مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ وَالْمُعِلِّمُ وَاللَّهُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مِنْ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِّمُ فَا مُعِلِّمُ وَالْمُعِلِّمُ مُعِلِمُ مُعِلِّمُ مُعِلّمُ مُعِلِّمُ مُعِلِمُ مُعِلِّمُ مُعِلِمُ مُعِلِّمُ القلب حتى ينقلب القلب قبابلاً، وينقلب الحق إلى نفسيه بالقبيول، وينقلب ابدأ في اطوار التعيّنات وانوار تنوّعات التجليات، فهو كلَّ يوم اي كلَّ آنِ من الزمان في شان، وما أعظم شأنَ ذي الشأن الذي هذا شأنه في كلِّ آنِ وأنَّ الآنَ هو يوم الذات لاينقسم أبدأ من الزمان .

ثم اعلم: أنّ من بعض صور التقلبات القلبية الإنسانية أيضاً ضبط ما يرد عليه منه، وربط ما فيه ومنه وبه، وحصر ما لكل مقام ومرتبة بذلك المقام والمرتبة، فالعقل للقلب منه فيه، والقلب للعقل فيه بحسبه، فللقلب عقل مطلق دائم، كهو، وللعقل قلب قابل لما يرد عليه كهو، فإنّ العقل إنّما يعقل من الله ويقبل، ويقبل ما يرد عليه من الحق الحقيقة قلبية في قابليته لكنة قبول معين لتتجل معين بقابلية معينة إلى أمد مقيد معين لاغير، ولكن قبول كل تَجَل في كل آن وزمان لايكون إلا للحقيقة القلبية الإنسانية الاغير، ولكن قبول كل تَجَل في كل آن وزمان اليكون الاللحقيقة القلبية الإنسانية الكمالية الإلهية الاحدية الجمعية التي أشرنا إليها وهي حقيقة الحقائق وقد مر حديثها

مراراً، فستسذكر، إن شساء الله تعسالي ﴿فَإِنَّ الذِّكسري تَنفَعُ المُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ ﴿وَمَا يَذَكُّرُ إِلَّا أُولُوا الألبابِ﴾ جملنا الله وإيّاك منهم في أهله بفضله.

قال رضي الله عنه ..: «فيإنّ الإله المعتقد ما له حكم في إله المعتقد الآخر؛ فصاحب الاعتقاد يلنُبُ عنه .. اي عن الامر الذي اعتقده في إلهه .. و ينصره ، وذلك الذي في اعتقاده لا ينصره ، و ولهذا لا يكون له الرفي اعتقاد المنازع [له ، وكذا المنازع] ما له نصرة من إلهه الذي في اعتقاده ، فما لهم من ناصرين " يعني : فيهم ومنهم . «فنفى الحقُ النصرة عن آلهة الاعتقادات على انفراد كل معتقد على حدته ، والمنصور المجموع ، والناصر المجموع ،

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ النص الوارد بنفي النصرة وارد بنفيها عن كل واحد من اهل الاعتقادات على انفراد نصرة الجموع بقوله: «و ما لهم من ناصرين» ولكنّه ما نفى نصرة كلّ واحد لمعتقده، فالكلّ منصور بنصرة كل واحد واحد من المعتقدين معتقدين معتقده، وكذلك كل واحد ناصر لمعتقده الالكلّ فما لكل واحد منهم من ناصرين، بل ناصر واحد هو لاغير . مَرْسَيْنَ مَرْسَيْنَ مِنْ الله عند منهم من ناصرين،

قال\_رضي الله عنه\_: «قالحق عند العارف هو المعروف الذي لاينُكَر فاهل المعروف في للدنيا هم أهل المعروف في الآخرة» .

يعني\_رضي الله عنه.: أهلُ الله الذين هم أهله في الدنيا هم أهل الله في الآخرة وهم الذين لايُنكرون الحقّ في أيّ صورة تجلّي من صور تجلّياته الاعتقادية والإشهادية.

قال\_رضي الله عنه\_: «فلهـذا قال: «لمن كـان له قلب» يعلم تقلُّبَ الحق في الصور بتقليبه في الأشكال، فمن نفسه عَرَف نفسه، وليست نفسُه بغيرٍ لهوية الحق، ولا شيء من الكون\_عًا هو كائن ويكون\_بغيرٍ لهوية الحق بل هو عين الهوية».

يعني: أنَّ الحق الواحد الأحد الَّذي لاموجود على الحقيقة ولا مشهود في الوجود

١ . الذاريات (٥١) آلآية ٥٥.

٢. البقرة (٢) الآية ٢٦٩.

٣. في بعض النسخ: إله المعتقِد.

إلا هو، فـما ثَمَّ مـا يقال فـيه: إنّه غـير الهـوية، وإلا لزم تحقّق الاثنينيـة في الحقيقـة وهـي واحدة وحدةً حقيقيةً، هذا خلف.

قال..رضي الله عنه..: «فهو العارف والعالم والمُقَرُّ في هذه الصورة، وهو الذي لاعارف ولاعالم، وهو المُنكَر في هذه الصورة الأخرى، هذا حظَّ مَن عَرَف الحقّ من التجلي».

يشير - رضي الله عنه - [إلى] ان المعرفة الحاصلة لاهل التجلّي من التجلّي بالمتجلّي عنورة تقتضي أن يكون إقراره وإنكاره بحسب اعتقاده وبحسب ما تجلّى له المتجلّي في صورة اعتقاده، والعارف هو الذي يعرف الحقّ بحقيقته ويعرف تجلّي الحق له بالحق، وهو العالم إذ لا معلوم ولا معروف على الحقيقة إلا الحق.

قال ـ رضي الله عنه ـ "و الشهود" في عين الجمع، وهو قوله: ﴿لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ ﴾ يتقلّب في تقليبه، وامّا أهل الإيمان فهم المقلّدة الذين قلّدوا الانبياء والرسل، فيما اخبروا به عن الحق، لامن قلّد اصحاب الافكار والمتاولين للاخبار الواردة بحملها على ادلّتهم العقلية، فهؤ لا والذين قلّدوا الرسل على مم المرادون بقوله: ﴿أو القي السّمع ﴾ لما وردت به الاخبار الإلهية على السنة الانبياء و ﴿هُوكَ له يعني هذا الذي القي السمع ﴿شَهِيدٌ ﴾ يُنبّه على حضرة الخيال واستعمالها، وهو قوله الله في الإحسان: السمع ﴿شَهِيدٌ ﴾ أينبه والله في قبلة المصلى ، فللك هو شهيد».

قال العبد: اعلم: أنّ الشهود: قد يكون بمعنى الحضور بالمشهود، وقد يكون بمعنى الرؤية والشهود للمبصر بالبصر، وقد يكون للحقائق بالبصائر، وقد يكون باحدية جمع البصائر بالأبصار.

و للشهود مراتبُ: فقد يشهد التجلِّي في حضرة الخيال، وقد يكون المشهود عثَّلاً

١ . عطف على (التجلَّى).

٢. ق (٥٠) الآية ٣٧.

٣. ف: صلَّى الله عليهم وسلَّم.

٤ . ق (٥٠) الآية ٣٧.

في عالم الحسّ، كمما مثّلت الجنّة للرسول في عرض الحائط، وكتمثّل جبرئيل الله في صورة دحيّة والبشر السّويّ المذكور في القرآن.

و تحريض الرمدول على تمثيل الحق في حضرة الخيال، بقوله صلى الله عليه وسلم حكاية عن الله في الثناء على العالمين العابدين له: «قد مَثَلُوني في أعينهم» إنّما هو إرشاد وترقية لهمة العارف، أن يرى ويشهد الحقائق والمعاني ظاهرة كفاحاً، فإن في قوة الحقيقة الإنسانية ذلك، فاعرفه.

و قوله: «كاتك تراه» استحضار لصورة المعبود بموجب المعتقد، فإذا قوي الاستحضار وغلب الحال، كان المعلوم مشهوداً بالبصيرة، وإذا كمل الشهود كان مشهوداً باحدية جمع البصر والبصيرة، كما اشرنا إليه في الغَراء الدائية لنا:

هو مستّحدً ابصمارنا ببسصائر من الإبصار وجه الحق حقاً حداثدٍ »

وَلَكُشَفَنا عَنكَ خِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَومُ حَدِيدًا ﴾ وهذا أكملُ ما في مقام الشهود، أن يشهد الحق كما يشهد ألحق نفسه وبه فيه، فافهم فإذا تحقق العبد بهذا ألقام، فهو الشاهد وهو الشهرد، وذلك أوّل مراتب الولاية، فهذا المشاهد الشاهد ولي الله والله وليه.

قال\_رضي الله عنه \_: "من قلّد صاحب نظر فكري وتقيّد به ، فليس هو الذي القى السمع وهو شهيد، فإنّ هذاالذي القى السمع ، لابدّ أن يكون شهيداً لما ذكرنا [و منى لم يكن شهيداً لما ذكرناه] ، فما هو المراد بهذه الآية ، فهؤلاءهم الذين قال الله فيهم : ﴿إِذَ تَبَرُّ الَّذِينَ النَّبِعُوا ﴾ والرسل لايتبرّ قون من اتباعهم الذين اتّبعوهم » .

يشير ـ رضي الله عنه إلى أنّ نتائج النظر العقلي تقييدية حاصرة للأمر فيما هو خلاف الواقع، فإذا قلَّدهم مقلَّدُلهم والقي إليهم السمع، فكانّه لم يبلغ إلى العلّة الغائيّة من التقليد وإلقاء السمع وهو الشهود؛ لكون المشهود الموجود خلاف الحصر في معيَّن

١ . ق (٥٠) الآية ٢٢.

٢. م: هذا المقام.

٣. اليقرة (٢) الآية ١٦٦.

مقيَّد، بل كونِ المشهود عينَ كل معيَّن وغير متعيِّن غيرَ مقيَّد، بل على إطلاقه الذاتي الوجودي، فأفهم، فإنَّ الفكر ليس من مقتضى الشهود، ولكنَّ الإيمان بانَّه مشهود يوجب طلبَ الشهود أوَّلاً في التمثّل والتخيّل، ثمّ في الشهود.والرؤية الحقيقيَّين آخِراً بما ذكرنا من اتّحاد البصر بالبصيرة، فتحقَّق ذلك التحقيقَ والله وليّ التوفيق.

قال - رضي الله عنه -: «فحقّ يا وليّي ما ذكرته لك في هذه الحكمة القلبية. وأمّا اختصاصها بشعيب فلما فيها من التشعيب أي شُعبُها لاتنحصر؛ لأنّ كل اعتقاد شعبة ، فهي شعب كلّها أعني الاعتقادات، فإذا انكشف الغطاء انكشف لكل واحد بحسب معشقده، وقد ينكشف بخلاف معتقده في الحكم، وهو قوله: ﴿وَبَدَا لَهُم مِنَ الله ما لم يكُونُوا يَحتَسبُونَ ﴾ فاكثرهم في الحكم كالمعتزلي يعتقد في الله نفود الوعيد في ما لم يكونُوا يَحتَسبُونَ ﴾ فاكثرهم في الحكم كالمعتزلي يعتقد في الله نفود الوعيد في العاصي إذا مات على غير توبة، فإذا مات وكان عند الله مرحوماً قد سبقت له عناية بانّه العاصي إذا مات على غير توبة، فإذا مات وكان عند الله مرحوماً قد سبقت له عناية بانّه العاصي إذا مات على غير توبة، فإذا مات وكان عند الله مرحوماً قد سبقت له عناية بانّه العاصي إذا مات على غير توبة، فإذا مات على الله ما لم يكن يحتسب».

هذا ظاهر بما تقرَّر آنفا أن التجلّي يوم القيامة بصورة الاعتقاد، والمتجلّي هو الإله المعتقدُ اسم مفعول ولكن لما كان هذا التحول الإلهي الرحماني في صورة الاعتقادات ليُقرِّبه عَبَدة العلامات الاعتقادية، فيرحمهم ويُوجروا ويُربَحوا على ربّهم، وكان ذلك في هذه الصورة الخاصة موجوداً في التجلّي على خلاف اعتقاده، تجلّى له الحق الرحمن الوجيه في صورة غير معتقده؛ لما في ذلك من فائدة عائدة على عبده، ولا محذور في ذلك؛ فإن الله تجلّى له بنفسه في صورة معتقده، ولكن المجازاة وقعت على غير معتقده، فبدا له من الله ما لم يكن يحتسب، فعلم المعتزلي عند ذلك ان الله على غير معتقده وقيّده وعساه يُرزَقُ الترقيّ وإن شاء الله تعالى في تفاصيل هذه الرؤية، وما ذلك على الله بعزيز.

قال ـ رضي الله عنه ـ: «و أمّا في الهوية فإنّ بعض العباد يجزم في اعتقاده أنّ الله كذا وكذا، فإذا انكشف الغطاء ورأى في صورة معتقده وهي حق فاعتقدها وانحلّت

١ . الزُّمَر (٣٩) الآية ٤٧.

العقدة فزال الاعتقاد وعاد علماً بالمشاهدة وبعد احتداد البصر لايرجع كليل النظر، فيبدو لبعض العبيد باختلاف التجلّي في العسورة عند الرؤية خلاف معتقده؛ لانه لايتكرّر، فيصدق عليه في الهوية، وبدالهم من الله في هويّته ما لم يكونوا يحتسبون فيها، قبل كشف الغطاء».

قال العبد: ظاهر التحقيق يقتضي أن لا ترقي بعد الموت؛ لانقطاع علمه وعمله واختتامهما على ما كان عليه حال وفاته، كما أشار إليه الصادق الله بقوله: "إذا مات ابن آدم انقطع عمله وحيث لم يشهد ولم يَر الحق في حياته الدنيا، وكان أعمى عن إبصار الحق ورويته، فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلاً، وليس المرادعمَى البصر الجسماني ؛ في المدورية ولكن رحمة الله من حيث باطن الحقيقة أن يحصل لبعض العبيد، المؤمن باهل كشف الغطاء في الدنيا ترق في تفاصيل ما آمنوا به أو القوا السمع إلى محملات أصول وفصول من قوانين الحقيقة والتوحيد، فإن القوم من لايشقى بهم عليسهم، ولا سيما وخاتم الأولياء الحمديين المدهمة عميع الأرقاح الإنسانية وخاف بلن خلف بعده من المؤمن قواعد علمية بينة ، وضوابط كشفية يقينية ، يكمل استعداداتهم للترقي إلى مراقي أهل الشهود.

ثم إنّه لحق في معاريجه وإسراءاته رضي الله عنه الجمهور من الانبياء والاولياء والصحابة الماضين في برازخهم، فاجتمع بجميعهم كالحلاج وسهل وجنيد و غيرهم من الاكابر، وكان يوافقهم ويباحثهم في صور معتقداتهم في الله وعلومهم ومعارفهم، وينبّههم على ما فوق مُدركهم، ويُرقّبهم، ويَحلُّ عُقدَ اعتقاداتهم، ويُفيدهم ما لم يكن عندهم بحسب عنايته بهم، ويَهبّهم من علوم التوحيد وحقيقة الشهود، من مشرب أحدية جمع الجمع والوجود، ثم يرحل عنهم إلى من فوقهم هكذا حتى أتى على أخرهم وضي الله عنهم كما هو مذكور في كتاب «التجليات» له وفي كتاب «الحجب» وفي «الإسراء والعبادلة»، فليَطلب كلَّ ذلك طالبُه منها،

١. الحيخ (٢٢) الآية ٤٦.

والله الموفّق.

قال \_ رضي الله عنه \_ : «و قد ذكرنا صورة الترقي بعد الموت في المعارف الإلهية في كتاب «التجلّيات» لنا عند ذكرنا بعض من اجتمعنا [به] من الطائفة في الكشف، وما الحناهم في هذه المسالة ممّا لم يكن عندهم، ومن اعجب الامر أنّه» أي الإنسان «في الترقّي دائماً ولايشعر بذلك؛ للطافة الحجاب ورقّته وتشابه الصور مثلُ قوله: ﴿وَ أَتُوا بِهِ مُتَسَابِها ﴾ وليس هو الواحدُ عين الآخر؛ فإنّ الشبيهين عند العارف [من حيث] أنهما شبيهان عيران وصاحبُ التحقيق يرى الكثرة في الواحد، كما يَعلم أنّ مدلول إلسماء الإلهية \_ و إن اختلفت حقائقها وكثرت \_ انها عين واحدة، فهذه كثرة معقولة في واحد العين، فيكون في التجلّي كثرة مشهودة في عين واحدة، كما أنّ الهيولي تؤخذ في حد كلّ صورة [و هي] مع كثرة الصورة واختلافها \_ ترجع في الحقيقة إلى جوهر واحد هو هيولاها، فمن عَرف نفسه بهله المرفة، فقد عرف ربّه؛ فإنّه على صورته واحد هو هيولاها، فمن عَرف نفسه بهله المرفة، فقد عرف ربّه؛ فإنّه على صورته خلّقه، بل هو عين هويته وحقيقتها.

قال العبد: اعلم: أنّ للعبد عن المتعدد الدالة الذاتي استعدادات غير متناهية، مجعولة بحسب التجلّبات والآنات وأطوار الوجود دنياً وآخرة برزخاً وحشراً وفي الجنان ولثبت الرؤية وغيرهما من حيث يَشعُر ولايشعر، وكلُّ ما دخل في الوجود ووُجد صار واجب الوجود بواجب الوجود لذاته بذاته، فلا ينقلب ابدأ عدماً، فهو مع الآنات في الترقي؛ فإنّه دائم القبول للتجلّيات الوجودية الدائمة ابد الآباد، ولكنة قد لايشعر بذلك إن كان من أهل الحجاب؛ للطافته ورقّته، وأنّه ابدأ في تجلّيات تتوالى عليه، وتزداد بكل استعداد لتُجلُّ -تجلّيات أخر علمية أو شهودية أو حالية أو مقامية أو جمع أو احدية جمع، ولتشابه صور التجلّي لا يَعشُر على ذلك كالأرزاق التي تؤتى بها متشابهة، ﴿كُلُما رُزِقُوا مِنها مِن ثُمرة رِزقاً قالوا هذا الذي رُزِقنا مِن قبلُ ﴾ ومعلوم أنّ هذا الرزق الآتي في زمان غير الآتي في غيره، والكلّ رزق، والفرق بين التعيّنات ظاهر الرزق الآتي في زمان غير الآتي في غيره، والكلّ رزق، والفرق بين التعيّنات ظاهر

١ و ٢ . البقرة (٢) الآية ٢٥ .

وبيّن عند أهل الكشف، خفيّ عند أهل الحجاب؛ لأنّ الشبيهين على كل تقدير، بينهما تغاير في التعيّن، فهما غيران، ولكنّ الصحيح لايقتضي الغيرية في الحقيقة؛ لكون العين واحدةً متراثيةً ومتظاهرة في صور متشابهة غير متناهية من الكثرة، كما أنَّ مدلول القادر والخالق والرازق إنّما هو الله، فإنّه هو الرزّاق القادر الخالق، ولكن صور التجلّي من جهة القادرية والخالقية والرازقية متغايرة، والمسمّى واحد بلاخلاف، ومثال ذلك على ما مثَّله ـ رضي الله عنه ـ الهيولي تؤخذ ـ ولابد ـ في حدَّ كل صورة من حيث إنَّ الصورة لاتوجد إلا حالَّةً في محلُّ هوهيولاها، وليست في الوجود إلا عينَها؛ لعدم امتياز أحدهما عن الآخَر إلا عقلاً لا وجوداً، فالكثرة في الصورة، والجوهرُ واحدهو الاصل، فالصورة عرض حالً في جوهرِ هومحلَّه، ولايوجد إلا به وفيه بل هو هو في الوجود، فكذلك كثرة صور التجلّيات في عين واحدة هو حقيقة المتجلِّي الحقُّ ﴿وَلَلَّهُ المثلُ الأعلىٰ﴾ أ فإنَّ الصورة حالَّة في المادة، فهي محلَّها والفاعل لها فيها غيرُهما على ما عُرف في العرف الفلسفي الظاهرا، الأفي نفس الامر؛ فإنّ التحقيق يقضي أنّ الكلّ في الكلِّ من الكلِّ عينُ الكلِّ، وأَخْلُولُ لا يُتُعِقِّلُ إلا بعد البينونة ولا بينونة ، فإنَّه بإجماع الخصم لا وجود لاحدهما بدون الآخر، فالقابلية والفاعلية والانفعال نِسَب في جوهر واحد هي احكام له فيه ومنه، فافهم ذلك واستشرف منه إلى ما نحن بصدد بيانه.

ثم اعلم: أنَّ الأمر في الإنسان الكامل كذلك؛ فإنَّ قلبه يتقلّب مع الحق في كل منقلب، فيكون مع كل آن في شان بربّه، ومن عرف نفسه بهذه المثابة، فقد عرف ربّه الذي هو كذلك؛ لكونه خُلق على صورته، وهو هويَّتهُ.

قال\_رضي الله عنه \_: «و لهذا ما عَثَر احد من العلماء والحكماء» يعني الظاهريين «على معرفة النفس وحقيقتها إلا الإلهيون من الرسل والصوفية ، وامّا اصحاب النظر وارباب الفكر \_من القدماء والمتكلمين في كلامهم في النفس وماهيتها \_ فما منهم من عثر على حقيقتها ، ولا يعطيها النظر الفكري أبداً ، فمن طلب العلم بها من طريق النظر

١. النحل (١٦) الآية ٦٠.

الفكري، فقد استسمن ذاورَم، ونَفَخ في غير ضَرَم، لاجَرَمَ اتهم من ﴿الَّذِينَ ضَلَّ سَعِيُهُم فِي الْحَيوةِ الدُّنيا وَهُم يَحسَبُونَ أَنَّهُم يُحسِنُونَ صَنَّعاً ﴾ .

قال العبد: اعلم: أنَّ حقيقة النفوس كلُّها من النفس الواحدة التي هي نفس الحق، وأمَّا صور النفوس فإنَّها تجلّيات نورية في النفّس الرحماني، تنفُّس الحق بها عن الصور الجسمانية الطبيعية، فإن كانت-أعنى النفس-جزئية، فهي صورة من صور النفس الكلية الواحدة الرحمانية متفرّجة في مادّة نفَسية نـورية رحمانية. وإن كانت نفساً كليةً من النفوس للإنسان الكامل، فهي عين نفس الحق ظهرت في مرتبة حقيقة هذا العبد على نحو من الصورة، ونفسُ الحق الإنسانية الواحدة هي التي خُلقت منها النفوس كلُّها، فقَبلت في الصورة الذُّكُورةَ والأنُوثةَ من حيث حقيقتها، الذاتيتين لها، وهما الفعل والانفعال، قال: ﴿خَلَقَكُم مِنْ نَفْسُ وَاحِدُةٍ وَخَلَقٌ مِنها زُوجَها وَ بَتُ مِنهُما رجالاً كثيراً ونساءً ﴾ فتلك النفس الواحدة التي خَلَقُنا منها، ومنها خلق زوجَها ـ هي نفس الحق التي يحذُّركم منها، وقد أمِّرُ نا إن تجعلها وقايةً لربّنا في معرفتنا بها، ونجعلَ الربُّ وقايةً لها عن كل ما يُخاف ويُحذَّر ثمَّا يُذُمُّ ويُحمَّد، وتُضيفَ المحامدُ كلُّها إلى النفس من كونها عينَ نفس الحق، ونُضيفَ المُذامَّ كلُّها إليها كذلك من كونها نفساً؛ فإنَّها ذات جهتين تقبل النسبة إلينا من كونها صور حقائقها الذاتية التي هي عينها، فهي كثيرة لاتتناهي صورٌ جزئيَّاتها، وكذلك تَقبل النسبةُ إلى الحق من كونها نفس الحق الظاهرة في نَهُسه من مقامَي قرب الفرائض والنوافل التي لها من جهتيها؛ فإنَّ الحق هو عين هويَّتنا من كونه عينَ سمّعنا وبصرنا ويدنا ورجلنا وساثر قُوانا، وعينَ نفوسنا واعياننا، ونحن صوره التي نقول على السنتنا، فنحن لسانه الذي يقول: سُمع الله لمن حمده، فنحن من هذا الوجه عين سمعه ويصره ولسانه، فنحن بحسبه من هذا الوجه، ومن الوجه الآخَر هو ظاهرنا كما ذكرنا.

١ . الكهف (١٨) الآية ١٠٤ .

<sup>·</sup> ٢ . النساء (٤) الآية ١ .

فإذا ظهر بنا لنا، فنحن وقايته عن الكثرة المشهودة في أحديته العينية ؛ إذ نحن الاعضاء والجوارخ. وإن ظهر هو في احدية عينه، فنحن باطنه وهو عين قوانا واعضائنا ونفوسنا ولمّا كانت للنفس هذه السّعّة، فهي من حيث توحّدها واحديتها نفس الحق، ومن حيث نسبها وشُعبها غير المتناهية عيننا، فمتى عرفناها بهذه السعة، عرفناها عين الحق حق معرفتها، وتحققنا بحقيقتها في قوله: «من عرف نفسه فقد عرف ربّه» فإن هذه النفس الواحدة من حيث هويتها الغيبية الواحدة هي نفس الحق، ومن حيث أنانياتها وإنياتها الفرقانية نحن ؟ فإن لها إنيات متعددة غير متناهية من حيث شخصياتها، وهي صور نسب الهوية النفسية النفسية الرحمانية أو الانانية كالاينية الظاهرة الطاهرة الطاهرة اللهوية الباطنية، والظاهرة الطاهرة

فإن ظهرت النفس في تعينها بالهوية الواحدة، استغرقتنا في هوينها الواحدة، فكنا باطنها مستهلكين فيها، فنحن فيها حيننا في، لا نحن. وإن ظهرت النفس في صور إنباتها، ظهرنا وكانت هي هويتنا الباطئة، فتحققت الوقاية لها من جهتها، فعرفت واحدة كثيرة، واحدة من حيث العين، كثيرة من حيث الاين والبين، والله باحدية جمعه يقرب الاين، ويرفع البين، ويقر بذلك العين، وأمّا تعينها فمن حيث احدية الجمع النفسي الرحماني الذي به نقس الحق عن حقائقنا العينية عن الكوّئة العدمية التي كنا غيباً فيها، وهي العدمية النسبية من حيث أعياننا، فتنفّس الحق من قبلنا وحيثيننا، ومن جهة أعياننا المستهلكة نفّس بذلك النفس الرحماني عنّا من ضيق كان قائماً بحقائقنا في الاستهلاك، تحت قهر الاحدية، فاوجد اعياننا بعين نفس ونفس نفسه الذي رحمنا به ونفّس نفسه الذي رحمنا بشخصياتها انفاسه الرحمانية المتعينة في حقائقنا وأعياننا، فظهرنا بنفس الحق في نفس بشخصياتها انفاسه الرحمانية المتعينة في حقائقنا وأعياننا، فظهرنا بنفس الحق في نفس الحق، فافهم إن كنت نفسهم، والله الملهم.

و أمَّا المتفلسفة من حكماء الرسوم والأفكار، قديماً وحديثاً، فما تحقَّقوا بحقيقتها،

١ ، في النسختين: قلينا .

ولم يبلغ علمُهم منها إلا إلى التعريف الرسمي من حيث صورتها الحجابية، فتكلّموا في صورها وقواها وكيفية تعلّقها بالبدن، وانّها جوهر او عرض، وداخلُ البدن او خارجه، اولا داخل ولا خارج، دخولا وخروجاً جسمانيّن ؛ فقد يصدق عليها كلُّ ذلك من حيث المعنى ؛ فإنّ الجسم والقوى الجسمانية من كونها مَحالٌ ظهور قوى النفس وحقائقها ومظاهرها، فما هي خارجة عنها، ولكن ما خاض احد في بيان حقيقتها وإنّيتها وهويتها وعينها وغيبها وحقيقتها وخليقتها وعبوديّنها وربوبيّنها، وكل منهم بذل جهده واقام قصده، والكلّ مصيب من وجه، مُخطئٌ من وجه، وإن طلبت التحقق بها بموجب الكشف والشهود، فعليك بشرح الغراء التائية لنا، وهي الف بيت نظمناها في عوجب الكشف والشهود، فعليك بشرح الغراء التائية لنا، وهي الف بيت نظمناها في علم الحقيقة واستقصينا فيها القول على النفس واسرارها، فإن ظفرت بها ظفرت بعلمها إن شاء الله تعالى.

قال-رضي الله عنه ..: « فمن طلب الأمر من غير طريقه ، فما ظفر بتحقيقه ، وما احسن ما قال الله .. تعالى . في حق العالم وتبدأله مع الانفاس في خلق جديد في عين واحدة ، فقال في حق طائفة بل اكثر العالم ﴿ بَل هُم فِي لَبس مِن خَلق جَدِيد ﴾ فلا يَعرفون تجديد الامر مع الانفاس ، لكن قد عَثَرت عليه الاشاعرة في بعض الموجودات وهي الاعراض ، وعَثرت عليه الحسبانية في العالم كلّه ، وجهلهم اهل النظر اجمعين ، ولكن اخطا الفريقان : امّا خطا الحُسبانية فبكونهم ما عَثروا مع قولهم بالتبدل في العالم باسره على احدية عين الجوهر المعقول الذي قبِل هذه الصورة ولا يوجد إلا بها كما لاتُعقل إلا به ، قلو قالوا بذلك فازوا بدرجة التحقيق في الامر . وامّا الاشاعرة فما علموا ان العالم كلّه مجموع اعراض فهو يتبدل في كل زمان ؛ إذ العرض لا يبقى زمانين » .

قال العبد: اعلم: ان صور العالم على ما عُرِّف عند الجمهور من اهل الحجاب: بانه سوى الحق وغيرُه وهي أغيار بعضُها للبعض ظاهر موجود مشهود، والحق عندهم مغيب مفقود لايُعلم بالحقيقة والإحاطة، وغيرُ مشهود بما عُرَّفوا وعَرفوا من الشهود.

١. ق (٥٠) الآية ١٥.

٢ . في بعض النسخ: الجسمانية .

و إما عند العارف المحقق الكامل، والمحتلك الفاضل، فالحق هو الموجود المشهود بكل شهبود في كل وجود، والعالم متوهم مفقود، وأنّه مجموع أسام موضوعة على كثرة متوهمة أو متعقلة وهي في الوجود والشهود واحدة، فهي كثرة متوهمة في جوهر واحد موجود مشهود، ومع كونها متوهمة فإنّها مضمحلة في احدية العين. وإنّما العالم جوهر واحد هو مجموع أعراض توحّدت فتجوهرت جوهراً واحداً تُتراءى فيه صور لاتتناهى أبداً، فهذه الصور من حيث إنّها تراء وتظاهر وتمثل - لاتحقق لها بنفسها، بل بجوهر هاوفيه، فهي أعراض جُمعت إلى جوهر واحد وصارت جوهراً واحداً أوهي جوهر واحد لاحقيقة في الحقيقة إلا له، وإذا كان العالم مجموع أعراض، فهو يتقلّب فإنّ الاعراض لاتبقى زمانين، والجوهر المشار إليه يتبدل فيه الأعراض، وهو يتقلّب فيها، ولا يتغيّر.

و بيانُ كون العالم مجموع إعراض أن العالم لايخلو من أن يكون جوهراً، أو عرضاً، أو مجموع جواهر وأعراض، أو لايكون واحداً منها، لاجائز أن لا يكون شيئاً منها، وإلا فهو لاشيء ولا وجود له، وانحصو الأمر في هذا التقسيم لانحصار الامر بين الوجود والعدم.

ثم نقول: لا جائز أن يكون جوهراً لا عرض فيه ؛ لعدم وجود جوهر بلا عرض وعدم تحقق هيولى بلاصورة. ولانًا نقول ايضاً: إن كان الجوهر ما يقوم بذاته ولا يكون موجوداً في موضوع ، فالعلم إذن ليس بجوهر ؛ لأنه لاقيام ولا وجود له من ذاته ، بل قيامه بوجود مستفاد من الحق ، فليس العالم ولا شيء من العالم بجوهر قائم بذاته . وأيضاً فإنّ الجوهرية أمر اعتباري في ذات الجوهر وماهيته ، ولا تحقق للجوهرية إلا بالجوهر ولا تعين للجوهر إلا بالجوهرية المعقولة ، وهو كون الجوهر موجوداً لا في موضوع ، وهذا أمر اعتباري ، والأمور الاعتبارية لا وجود لها إلا في الاعتبار والعقل أو الذهن ، والوجود أيضاً على ما عرفوا في عرفهم الخاص عرض ، ولا يشهد أيضاً من العالم إلا الصور والاضواء والسطوح والا بعاد وهي أعراض ؛ فبطل ولا يكون العالم جوهراً أو جوهراً بلا أعراض ، والحس والعقل يشهدان بذلك .

ولاجائز أيضاً أن يكون مجموعَ أعراض وجواهرَ ؛ فإنّ الـقائم بنفسه وحقيقته لافي موضوعٍ آخَرَ هو الـوجود الحق المطلق، فإنّه المتحقّق بنفسه لنفسـه حقيقةً لابـغيره ولافي غيره، وهويتعالى [عن] أن يكون جوهَرالعالم أو يقوم به عرض أوجزءاً من مجموع .

وإذا صبح أنّه ليس بجوهر أوجواهر بلا أعراض ولا قائماً بذاته في ذاته ولا مجموعاً من جواهر وأعراض، لزم أن يكون مجموع أعراض، وإذا كان العالم مجموع أعراض من جواهر وأعراض، لزم أن يكون مجموع أعراض وإذا كان العالم مجموع أعراض فإنّه يتبدّل برُمّته وكلّيته في نفس، ولأن لاينقسم من الزمان، ولا يُشعَر بذلك؛ للطافة الحجاب وهو تَشابُهُ الصور والأمثال.

و أيضاً فإنّ العالم ممكن الوجود على كل حال أو واجبة لابذاته، بل بالواجب بالذات، وامتنع امتناع وجوده بإلاجماع، فلزم أن يكون إمّا بمكناً أو واجباً.

لاجائز أن يكون واجباً بذاته، فإنّه الجقر، فلوكان واجباً بالواجب بذاته، فـقيامه إذاً بالواجب بالذات لابنفسم، وإن كمان عكناً في لاوجودله إلا بالمرجَّع ولا تحقق له إلا بالوجود المستفاد من الموجد المرجّع؛ فهر إذن بدون ذلك غيرٌ موجود، بل هو معدوم في عينه؛ إذ لم يكن، فهو لعينة عَندُهُ يُطليبُ العندُمُ الأصلي لعينه، ولكنّ الموجد المرجُّح يوالي ويواصل بنور الوجود وإفاضته عليه، ويوجده مع الآنات، فتتجدد الصور والأعراض، والصور والأشكال من الوجود المطلق للحق، ولا يَفيض من الحق إلا الحق، فيتحقّق به مالا تحقّق له في عينه، فيوجد هذه الاعراضَ والصور في هذه العين الواحدة التي هي كالمرآة لهذه الصور المتراتية فيه تماثيلُ وتمثّلات بها، فلو شعرالذين شعروا بما شعروا من تبدّل الجموع وهم السوفسطائية الْسَمُّون حُسبانية، أنَّ وراءً هذه التبدُّلات والابدال، والتـمثُّلات والامثال حقيقةً حقٌّ لايتبدُّل عن مقتضى ذاته، ولكن من شانه الظهورُ بهذه الصور عند التجلّي والتعيّن، وانّه عين الوجود الحق، لكانوا من أهل العُثُور على حقيقة الأمر، ولكنَّهم شعروا بالتبدَّل في مجموع العالم، ثم لم يَثبتوا فتزلزلوا ونَهُوا الحقيقة ، فقالوا: وإذ صحّ تبدُّلُ العالم وتغيّره جملةً وتفصيلاً، فلاحقيقة له. فلوثبتوا وأثبتوا الحقيقة الاحدية الثابتة القابلة لهذه الصور العَرَضية لامن خارج، بل من عينه، وأنَّها لاتقدح الكشرة العَرَضية والتعيّنُ والتجدُّدُ في

حقيقة هذه العين الاحدية، لفازوا بالحق.

و الاشاعرة شعروا بان العرض لايبقى زمانين، وأعراض العالم تتبدّل مع الآنات، ولم يَشعُروا مع ذلك انها مجموع أعراض، وأن لاشيء من العالم بجوهر قائم بنفسه، وأن الموجود القائم بعينه في عينه لا في موضوع سواه هو الحق، فاخطأوا، فلواثبتوا حين أثبتوا جوهر العالم واحداً أن ذلك الواحد هو الوجود الحق المتعين بهذه الصور كلها، لكانوا من الفائزين بالامر على الحقيقة، فتبيّن بما ذكرنا خطأ الفريقين لمن عقل عن الله، وما غفل عن التحقيق، والله ولي التسديد والتوفيق.

قال .. رضي الله عنه .. "و ينظهر ذلك في الحدود للاشباء؛ فإنهم إذا حَدُّوا الشيء تبيّن في حبدهم تلك الاعراض، وأن هذه الاعراض المذكورة في حده عين هذا الجوهر وحقيقته القائم بنفسه، ومن حيث هو عرض لايقوم بنفسه، فقد جاء من مجموع ما لايقوم بنفسه من يقوم بنفسه كالتحيّر في حدّ الجوهر القائم بنفسه الذاتي ". يعني: على قول الأشاعرة مثلاً "و قبوله الاعراض حدًّ له ذاتي "، ولاشك أن القبول عرض؛ إذ لايكون إلا في قابل؛ لانه لايقوم بنفسه، وهو ذاتي للجوهر، والتحيّر عرض ولا يكون إلا في متحيّر، فلا يقوم بنفسه، وليس القبول والتحيّر بامر زائد على عين الجوهر المحدود؛ لأن الحدود الذاتية هي عين المحدود وهويته، فقد صار ما لا يبقى زمانين وأزمنة ، وعاد ما لا يقوم بنفسه يقوم بنفسه، وهم لا يشعرون لما هم عليه ».

يعني ـ رضي الله عنه ـ: القائلون بان الجوهر هو ما يقوم بنفسه مع تحقّق أن اجزاء حدّه الذاتي وحقائق حقيقته الذاتية لاتحقّق لها في انفسها ؛ فإنها أعراض ؛ فإن التحيّز للجسم ـ و هو الجوهر المتحيّز ـ و الجوهرية وقبول الكمّ والكيف وغيرها من الأعراض ، كالابعاد من الطول والعرض والعمق ، كلّها معان لاتحقّق لها ولا قيام إلا في أمر هو الجموع من هذه الاعراض ، لأنّ الجوهر الطويل العريض العميق ليس بشيء زائد على

١ . اي تتبيّن. بحدف الناء المضارعة.

ني يعض النسخ: قبوله للاعراض.

مجموع هذه الأعراض، وكونُه مجموعَ هذه الأعراض أو أمراً غير مذكور ولا مشهورٍ معنى أيضاً معقولًا لا وجود له بدون هذه الأمور التي لاتحقَّق لها في أعيانها ولا قيام، فهم ..مع قولهم بانَّ العرض لايبقي زمانين، وإنَّ اجزاء هذا المحدود أعراض، ووجوب الاعتراف بأن لازائد على هذه الاجزاء، بعدم إثباتهم أمراً زائداً قائماً بنفسه \_ كيف لم يقولوا بانَّ العالم مجموع أعراض، أوانَّه يتبدَّل مع الآنات، خطأ بيُّن، فلم يشعروا بتبدَّل الأعراض المجموعة تبدُّلاً جمعياً وُحدانياً، لايشعر به إلا مَن شعر بتبدّل صورة النور المشهود في المصباح مثلاً بشهادة العقل الصحيح أنَّ الجزء المشتعل من مادَّة الدمن والفتيل في كل آن آن يفني ولا يبقى ويتلاشى ويتعلّق النار القائم بها النورُ بجزء متّصل بذلك الجزء الأول المنطفي، فباتَّصال التعلُّق وتواليه وتعاقُبه مع الآنات يُظهر الاتَّصال بين التعيّنات النورية المنطفئة والمشتعلة على الـدوام بلا توقّف بحيث لايُدرك الحسُّ فاصلاً بين صور الاشتعال والانطفاء، فيطن أنَّ النور الظاهر أوَّلَ الليل هو بعينه ذلك النورُ المشهود في آخره، ومع أنَّ حقيقة النور واحدة ولكنَّ التعيِّنات متغايرة لاشكَّ فيه ولا ريب، فمن عَمَّر على هذا التِّيكَالُ مَنْ يُوي الجلسِّ السليم والعقل الصحيح، واعترف به، فقد يعثُّر على تبدَّل مجموع الصور من العالم مع الآنات، والتبدُّلُ أيضاً عرض، فلو أطلعه الله على المادّة المشتعلة أو العين الواحدة المُظهرة بتعيّنها هذه الصورَ من نفسها في نفسها، للحق باهل الحق والتحقيق، والله وليّ التوفيق.

قال ـ رضي الله عنه: «و هؤلاء هم في لبس من خلقٍ جديد». يعني أهل الحجاب الذين يقولون بوجود الغيرية والسوى.

قــالــرضي الله عنهــ: «و أمّا أهل الكشف فــإنّهم يرون أنّ الله يتــجلّى فـي كلّ نفَس، ولايكرّر التجلّي».

أي لا يُعيد عينَ التجلّي الأولَ ؛ فإنّ حقيقة التكرار بالنسبة إلى مطلق التجلّي من حيث تعينه من مراتب الأسماء متحققة ، ولكنّ التكرار بالنسبة إلى كل تعين معيَّن محال عقلاً وكشفاً ، فإن اعتبرنا حقيقة التجلّي الواحد الذاتيِّ ، فلا يُتصور فيه التكرار اصلاً

١ . بصيغة المعلوم من التفعيل بقرينة تفسيره بـ الايعيد ٥ . و في بعض النسخ : لايتكرّر التنجلّي .

وراساً، فإنّه تَجُلِّ واحدٌ أزلاً، وأبداً، ولكن ظهوراتُه وتعيَّناته بحسب حضرات التجلّي ومراتب الاسماء وخصوصيّات القوابل والمظاهر، والتجلّي في كل آن وزمان يتجدّد ويتعدّد، ولاتكرار فيه، فإنّ القبول الأوّل غيرُ القبول الثاني، فتجدُّدُ التَّجلّياتِ بحسب قبول القوابل وتعدُّدها.

قال\_رضي الله عنه\_: «و يَرَون ايضاً أنّ كل شهود يُعطي خلقاً جديداً، ويذهب بخلق جديداً».

يعني - رضي الله عنه - ان التجلّى الواحد - بالنظر إلى دوام انبعائه من يَنبوع الجُود بنوع نور الوجود بحسب القوابل - يتعين بلامكث، وينسلخ متقلّصاً إلى اصله، ويَعقبُهُ ما بعده بالتعين على التوالي والدوام، فهو من كونه متعيناً في قوابل بحسبها يعطي خلقاً جديداً، وبالنظر إلى انسلاخه يُذهب ذلك المتعين الذي هو الخلق، فلايزال الخلق يتجدّد بتجدّد التعينات، ولايزال التجلّي يتعين بنعين الاستعدادات، فالتجلّي المتعين في قابلية العالم مثلاً في الآن راجع إلى الغيب بما عليه من خلقه الخلق الجديد وبدله قائم بمثل صورته وشبهه، فإن التجلّي هو المُطّهِي لصور العالم من استعداده الكلّي، وإذا ظهر في كل آن بكل صورة، غاب الوجود المتعين بصورة ظهر بها، وخلقه بمثل الصورة الغائبة حاضراً هكذا أبداً دائماً.

قال: «فذهابه هو الفناء عند التجلِّي والبقاءُ لِما يعطيه التجلِّي الأخيرُ [فافهم] "».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ البقاء للوجود الحق الذي تظهر فيه هذه الصورُ مع الآنات، والفاني هو التعيَّنُ بما تعيَّن به فيه قبله، ومع قطع النظر عن هذه الاعتبارات، فلافناء ولا بقاء، ولا تجلِّي ولا حجاب، ولا بُخلَ ولا نُحلَ، ولا بِعاد ولا اقترابَ.

كذا. و في اكثر النسخ: «ويرون أيضاً شهوداً أنَّ كل تجلَّ. . . ؟ و هو مقتضى الشرح.

٢. غير موجود في اكثر النسخ.

٣. في يعض النسخ: الآخَرُ.

## [١٣] «فَعَنُ حَكَمَةٍ مَلَكِيةً فَي كَلَمَةً لُوطِيةً»

سبب استناد هذه الحكمة الملكية إلى هذه الكلمة الكمالية يُذكر في شرح نصّ الفصّ، وقد ذكرنا ما فيه مَقنعٌ.

قال رضي الله عنه : «الملك: الشيئة والملك : الشديد، يقال: مَلَكتُ العجينَ إذا شددتَ مَجنَه، قال قيس بن الحيطمة يصف طعنه ":

مَلَكَتُ بِهِ الْكُفِّي فَانَهُ وَ الْمُعَنَّةُ ، فَهُ و قُولُ الله عن لوط: ﴿ لُو أَنَّ لِي بِكُم قُوةٌ أَو أي شدَدتُ بِها كفِّي يعني الطعنة ، فهو قول الله عن لوط: ﴿ لُو أَنَّ لِي بِكُم قُوةٌ أَو آوِي إلى ركن شديد ﴾ \* فقال صلى الله عليه وسلم: «يرحمُ الله اخي لوطاً ، لقد كان يأوي إلى ركن شديد ، فنبَّه صلى الله عليه وسلم أنّه كان مع الله من كونه شديداً ، والذي قصد لوط المَي القبيلة بالركن الشديد ، والمقاومة [بقوله: «لو أنَّ لَى بِكُم قُوةً] » .

يشيسر - رضي الله عنه - إلى سبب استناد حكمت إلى لوط من كونه مع القوي الشديد، حتى يقوى على أعداء الله، ويشدد على أولياء الشيطان، وكذلك كان الله فإن هذا النفس من شديد في شدة، ولولا القوة التي كان عليها، لما قهر الاعداء بقوة همته وشدة اثر باطنه ظأهراً.

١ . في أكثر النسخ: المليك.

٢. في اللسان في مادّة (م. ل. ك): قال قيس بن الخطيم يصف طعنةً. وكذا في بعض نسخ الفصوص.

٣. هود (١١) الآية ٨٠.

قال\_رضي الله عنه\_: «و هي الهمّة هنا» يعني القوّة المذكورة في قوله: ﴿ لَو أَنَّ لِي بِكُم قُوَّةً ﴾ .

قال - رضي الله عنه -: "من البشر خاصة ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فمن ذلك الوقت - يعني من الزمن الذي قال فيه لوط الله ﴿ أَو آوي إلى رُكنِ شَدِيد ﴾ ما بُعث نبي بعد ذلك إلا [في] منّعة من قومه ، فكان تَحميه قبيلته `كابي طالب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقُوله : ﴿ لَو أَنّ لِي بِكُم قُوّة ﴾ لكونه صلى الله عليه وسلم سمع الله يقول : ﴿ الله الذي خَلَقَكُم مِن ضَعف ﴾ بالاصالة ﴿ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعد فَوة ضَعفاً وَ ضَعف قُوله : هُو مَعَلَ مِن بَعد قُوة ضَعفاً وَ ضَعف أَو الله عليه من ضَعف فو و و و له : هُو تَكَلَقكُم من ضَعف ﴾ فرده لما خلقه وهو قوله : ﴿ الله الله عليه من ضَعف فو رجوع إلى اصل خلقه وهو قوله : ﴿ خَلَقَكُم من ضَعف ﴾ فرده لما خلقه منه ، ثم ﴿ يُردَ إلى اردُل العُمْرِ لِكَيلا يَعلَم بَعدَ علم شَيئا ﴾ " فذكر أنّه رُدً إلى الضعف الأولى فحكم الشيخ حكم الطفل في الضعف ، وما بعث نبي إلا بعد تمام الاربعين ، وهو زمان أخذه في النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم قُودٌ ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة الله على النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم قُودٌ ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة المناه على النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم قُودٌ ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة الله على النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم قُودٌ ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة المناه على النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم قُودٌ ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة الله على النقص والضعف ، فلهذا قال : ﴿ لُو الله بِكُم مُؤدّة ﴾ مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة الله بينا المؤلى المؤ

قال العبد: كلّ هذه الحكم والأسرار ظاهرة بيّنة الإشارة لأهل الخصوص بلغتهم، وهي أنّ المخاطب بهذا الحطاب ظاهرية الخلق وحجابيتهم من جسمانيتهم، فإنّ كناية الكاف من قوله: "خَلْقَكُم" وفي قول لوط: "بكُم" عائدة إلى التعيّن والحجابية التي لانانية كلّ شيء، ولاشك أنّها من الخلقية، والحلقية صورة عرضية من أصل عدمي في حقيقة المكن من جهة إمكانه، فإنّ أصل المكن يقتضي الضعف؛ إذ القوة والشدة من حقائق الوجود، وأصل حكقيته من العدم الإمكاني الذاتي له، فكان له الضعف بالإصالة، والقوة بالجعل من حيث ترجيح الحق وتقويته جانب الوجود بالنسبة إلى المكن، هذا سرٌ خلق الله لنا بالإصالة من ضعف، وحكمة كون القوة له عرضية.

١ . في بعض النسخ : قبيله .

٣. الروم (٣٠) الآية ١٥.

٣. النحل (١٦) الآية ٧٠.

و امّا حكمة الشّيبة من باب الإشارة بلسان أهل الذوق، فهي أنّ الشُعُور التي على ظاهر الإنسان صور الشعور الذي لباطن الإنسان بالاشياء، ولمّا كان شعور كل إنسان بكل شيء في المبدأ أوّلاً من حيث حجابيات الأشياء وتعيّناتها، وهو علمه بما سوى الله من كونه سواه وغيره وحجاباً عليه، فلهذا غُلب على لون الشعور وصبغها في بدء النشأة حجابية ظلمانية كالسواد وقبيله، وإشارة إلى إظهار الحجابية التعيّنية والظلمة الكونية على نوريّته الوجودية أوّلا بالنسبة إليه كذلك، فإنّه في زعمه وزعم امثاله غير الله وسواه.

ثم بعد تكامل الإنسان في قواه الروحانية والإلهية النورانية وغلبتها على القوى الظلمانية الجسمانية واستيلاء حقيقته على خلقيته وشعوره بحقيات الأشياء من حيث حقائقها ووجوداتها من جهة ما يدري ولا يدري، فإنّ الحقية الخفية في الخلقية التعيينة غالبة في الآخر ولابد، ولم يُعشَّ عليها في العموم، فقد علم ذلك اهلُ الخصوص والخلوص، والله غالب على امره، وقد مبقت رحمته غضبه، فلا بد أن يغلب في شعوره النورية والبياض على الظلمة والمتواد بظهور خفيات الحقائق على خلصانها وحجابياتها، فاعرف ذلك وتنبه، تنبه على ما بيّنتُ ممّا تبيّنتُ، والله الموفق.

ولاتظنن من قولنا: شعور باطن الإنسان بخلقيات الاستار وحجابياتها او بحقياتها، الشمعور الفكري الدهني، فلا يعنى بذلك إلا شعور باطن النفس وهي التعلقات والتعشقات النفسية المنبعثة بالتعلق في اول النشء بحجابيات الاشياء وظلمانياتها، فافهم هذه اللطيفة الروحانية الشريفة في سر علبة الشيب آخراً وعموم غلبة السواد على الشعور الظاهرة على الإنسان اولاً.

و اماً مَن لايظهر عليه حكمُ الشّيب فهو صورةُ مَن لم يُدرِك طولَ عمره إلا الحجابيةَ الغيرية، وذلك في العموم، وفي الخصوص غلبةُ الغّيب على الشهادة بالنور الاسود الذي هو من أعلى الأنوار، فافهم.

و امّا معنى قوله عن لوط الله إلى الله الله [الذي] خلَقَكُم مِن ضَعَفٍ فإنّه الله عليه وسلّم في عالم سمع بسمع روحه روح هذه الآية من روح محمد صلّى الله عليه وسلّم في عالم

الأرواح، حين بعثه إلى الأرواح نبياً، وكان آدمُ بين الماء والطين، فسمع الآية روحُ لوط كذلك، وذلك عين تحققه الليلا بان الله خلقه وسائر بني نوعه من ضعف من حيثُ إنّه كان نطفة، ثم صار علقة، ثم مضغة مخلّقة وغير مخلّقة، ثم جنيناً حيّاً مولوداً، ثم طفلاً رضيعاً وصبيّاً وشاباً وشيخاً ومائتاً، ثمّ الله ينشئ النشاة الآخرة، فتحقّق الليلا كيف خلق من ضعف، وكيف رُدَّ إلى ضعف، وهذا الاعتبار يحصل للانبياء المكمّلين وحياً، وللأولياء إخباراً وإلقاءً ووارداً وتجلّياً بغتةً، ولغيرهم بالفكر والتدريج، فافهم.

قال رضي الله عنه .: «فإن قلتُ: وما يمنعُه من الهمّة المؤثّرة وهي موجودة في السالكين والاتباع'، والرسلُ أولى بها؟

قلنا: صدقت ولكن نَقَصَك علم آخَرُ، وذلك ان المعرفة لاتشرك للهمة تصرفاً، فكلّما عَلَت معرفتُه نقص تصرفه بالهمة، وذلك لوجهين: الوجه الواحد لتحقّقه بمقام العبودية ونظره إلى اصل خلقه الطبيعي، والوجه الآخر احدية المتصرف والمتصرف فيه، فلايرى، على مَن يُرسِل همتَه؟

يعني: لا يَرى مَن يرسل همته عليه ويكون مفعول «يرى» محذوفا بمعنى لايرى احداً ويكون «على من يرسل همته» بيان علة عدم التصرف، فحذف المرثي لما لم تتعلق به الرؤية، والتقدير: لايرى احداً غير الحق، فعلى من يرسل همته ؟ وهو صحيح فيه حذف واستفهام للمخاطب عمن يرسل همته .

قال\_رضي الله عنه : «فيمنعُه ذلك، وفي هذا المشهد برى انّ المنازع له ما عدل عن حقيقته التي هو عليها في حال ثبوت عينه وحال عدمه، فما ظهر في الوجود إلّا ما كان له في حال العدم في الثبوت، فما تعدّى حقيقته، ولا اخل بطريقته، فتسميته للذلك نزاعاً إنّما هو امر عَرضي اظهره الحجابُ على اعبُن الناس، كما قال الله تعالى عنهم: ﴿ وَلِكُنّ آكَ مَن النّاسِ لا يَعلمُونَ \* يَعلمُونَ ظاهراً مِنَ الحيوةِ الدُّنيا وَ هُم عَنِ الآخِرةِ هُم

ا في أكثر النسخ: من الأتباع فالرسل.

٢ . في بعض النسخ : قتسمية ذلك .

غافلُونَ ﴾ وهو من المقلوب؛ فسإنه من قسولهم: ﴿ قُلُوبُنَا عُلَفٌ ﴾ " اي في غلاف، وهو الكِنُّ المذي ستره عن إدراك الامر على ما هو عليه، فهذا وأمثاله يَمنع ألعارفَ من التصرّفُ في العالم».

قال العبد: هذا ظاهر جلي، ولكن هاهنا بحث لطيف دقيق، لعَمرُ الله فيه تحقيق، وهو أنّ شهود أحدية التصرّف والمتصرّف والمتصرّف فيه، كما يوجب التوقف عن التصرّف، فكذلك يقضي بالتصرّف؛ فإنّ التصرّف من حيثُ وقع وعن كان، فليس إلا للحق، فلو تصرّف العارف بأحدية عين المتصرّف والمتصرّف فيه بكلّ ما تصرّف في الأكوان، فليس ذلك التصرّف إلا للحق ومن الحق، ولا سيّما وأحدية العين توجب أن يكون لحقيقة العبد كلّ ما لحقيقة الربّ من التصرّف والتأثير، وإلا يلزم أن يكون ناقص كلا ستعداد والقابلية في المظهرية الكاملة الجامعة الكلّية الإلهية، حيث لم يتحقّق بكمال ظهور الربويية والإلهية بالتأثير والنصرّف من حقيقته، والحقيقة الكمالية الإنسانية الإلهية، نها كلّ ما للحق من الحقاق، وكلّ ما للعبد من العبدانية الإمكانية الكيانية أيضاً كذلك على الوجه الأكمل، ولَهُ آيضاً أَخْمَعُ وأحديث الجمع وغيرُها.

وإنّما منع العارف الكامل عن التصرف ما ذكرنا اولاً من وجوب ظهور العبد بعبدانيته تحقيقاً، ورَدِّ أمانة الربوبية العَرَضية إلى الله تادّباً؛ فإنّ ذلك له \_ تعالى \_ بالفعل، وللعبد الظهور بالعبودية °، وأتى بالفعل، وذلك بالقوة، وعرضي ؛ فإنّ ظهور التصرف عن هذا العبد الكامل فليس ذلك بتسلط الهمة ، بل تجلّى من عين الحقيقة من غير إخلال عقام العبودية ، ولكنّ التصدي لذلك والظهور به خلاف التحقيق .

١ . الروم (٣٠) الآيتان ٦-٧.

٢. اي غافلون مقلوب من غالفون.

٣. البقرة (٢) الآية ٨٨.

٤. م: قمتع.

ه. ف: بالعبودة.

٦. ف: من.

٧. م: اختلال.

و الموجب لتوقف العبد الكامل العارف عن التصدي للتصرف والتسخير بإرسال الهمة وتسليطها هو أنّ الكامل مستفرغ بكلّيته لله وشهوده من حيث إطلاقه الحقيقي الذاتي، فلا التنفات له إلى تسليط الهمة الكلّية إلى الكوائن الجزئية بالتوجّه الكلّي وجمع الخاطر، فلا يجتمع الإنسان في نفسه لهمته إلا للتوجّه الاحدي الجمعي الكمائي إلى الله الواحد الأحد، وأن تتقيدا الهمة المطلقة عن كل قيد، المتعلّقة أبداً بالذات المطلقة عثل ذلك، كما أشار إليه رضي الله عنه بقوله: "فامثاله" فافهم.

ولكن للحق ظهور بجميع التصرفات الإلهية والتأثيرات الربانية، من عين العبد الكامل من غير تقييد منه بذلك ولا إرسال همة ولا تسليط نفس، وهو مشهود موجود، ولله الحمد، فتحقّق يا أخي بكل هذه الحقائق وأنها غاية في المعرفة بالله ﴿والله يَقُولُ الحَقَّ وَ [هُو] يَهدى السّبيل﴾ ".

قال رضي الله عنه : قال الشيخ أبو عبدالله محمد بن قائد للشيخ ابي السعود بن الشبل : لم لاتتصرف و فقال أبو السعود تركت الحق بتصرف لي كما يشاء ، يريد قوله \_ تعالى \_ آمراً : ﴿ فَاتَّخِذَهُ وَكِيلاً ﴾ فَالوكيل هو المتصرف ولا سيما وقد سمع الله يقول : ﴿ وَ انفِقُوا مِمّا جَعَلَكُم مُستَخلفينَ فِيه ﴾ فعلم أبو السعود والعارضون أن الامر الذي بيده ليس له ، وأنّه مستخلف فيه ، ثم قال له الحق : هذا الامر استخلفتك فيه وملكتك إيّاه اتخذني فيه وكيلاً ، فامتثل أبو السعود أمر الله واتّخذه وكيلاً ، فكيف تبقى لمن يشهد مثل هذا الامر همة يتصرف بها والهمة لاتتحقل إلا بالجمعية التي

١ . م: مقيد.

۲. م: و امثاله.

٣] الاحزاب (٣٣) الآية ع<sup>اري</sup>

٤ . في يعض النسخ : الشبلي

٥. المزمل (٧٣) الآية ٩.

٢. الحديد (٥٧) الآية ٧.

٧. في بعض النسخ: لاتفعل،

لامُتَسع الصاحبها إلى غير ما اجتمع عليه؟! وهذه المعرفةُ تفرُّقه عن هذه الجمعية، فيَظهر العارف التامُّ المعرفةِ بغاية العجز والضعف.

قال بعض الابدال للشيخ عبدالرزّاق بسلام الله عليه: قل للشيخ ابي مكين بعد السلام عليه: يا ابامدين الم لايعتاص علينا شيء وانت تعتاص عليك الاشياء ونحن نرخب في مقامك وانت لاترغب في مقامنا وكذلك كان يعني: كان تعتاص عليه أمور «مع كون ابي مدين وضي الله عنه كان عنده ذلك المقام وغيره ونحن اثمٌ في مقام الضعف والعجز منه ومع هذا قال له هذا البدل ماقال ، وهذا من ذلك القبيل.

و قال صلى الله عليه وسلّم في هذا المقام عن امر الله له بذلك: ﴿مَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُم إِن أَتَّبِعُ إِلَا مَايُوحَى إِلَى ﴾ ` والرسول يحكم ما يُوحَى إليه به، ما عنده غيرُ ذلك، فإن أوحي إليه بالتصرّف فيه بجزم، تصرّف، وإن منع امتنع، وإن خُبِّر اختار تركَ التصرّف، إلا أن بكون ناقص المعرفة »

قال العبد: نقصانُ معرفة المتصرف الخير قديكون من حيث عدم العلم بان حقيقة الله، الفعل والتاثير والتصرف من خصوص الخضرة اللاهوتية، وانها ذاتية لحقيقة الله، عرضية في العبد، وإن الوقوف مع العبودية للعبد أولى؛ لكون العبودة ذاتية له، وإن الظهور بالذاتيات اعلى وأشرفُ من الظهور بالربوبية العَرَضية.

وقد يكون من حيث عدم التادب مع المرتبة الإلهية، وإنّ استخلاف الله فيما خُلّف فيه، واتخاذه وكيلاً كلياً اعلى مقام المعرفة والتحقيق، ولهذا كمل الرسل والورثة بحكم مايوحي إليهم، فإن أوحي إليهم بالتصرّف، كانوا مامورين بذلك، فتصرّفوا كتصرّفهم في قومهم بالهلاك والنجاة. وإن أوحي إليهم بالامتناع تادّبوا ووقفوا ادباً. وإن اوحي إليهم بالاختيار بين التصرف وتركِه، علموا أنّه لوكان الارجح في علم الله خلاف ما أمروا به، لما خُيروا، بل أمروا به، وحيث خيروا فالخيرة في

١. لامتنع.

٢ . الأحقاف (٤٦) الآية ٩ .

الأدب والوقوف بمقتضى الحقائق.

قال\_رضى الله عنه\_: «قال أبوالسعود لاصحابه الموقنين به: إنَّ الله أعطاني التبصريُّفَ منذُ خمس عبشرة سنة، فتركناه تطرُّفاً "، هذا لسان إدلال، وامَّا تحن فماتركناه تطرَّفاً - و هو تركه إيشاراً - وإنَّما تركناه لكمال المعرفة ؛ فإنَّ المعرفة لاتقتضيه بحكم الاخشيار [فمتى تصرَّف العارف بالهمَّة في العالم، فعن أمر إلهيّ وجبر لاباختيار]، ولاشك أنّ مقام الرسالة يقتضى التصرّف لقبول الرسالة التي جاءبها، فيَظهرُ عليه ما يصدُّقه عندأمَّته وقومه، ليُظهر دينَ الله، والوليّ ليس كذلك، ومع هذا فلايطلبه الرسول في الظاهر؛ لأنَّ للرسول الشفَّقَةَ على قومه، فلايريدان يبالغ في ظهور الحبجَّة عليهم ، فإنَّ في ذلك هلاكُهم ، فيُبقى عليهم ، وقد علم الرسول ايضاً انَّ هذا الامر المعجز إذا ظهر للجماعة منهم مَن يؤمن به عند ذلك، ومنهم مَن يعرفه ويجحده، ولا يُظهر التصديق به ظلما وعلوا وحسلا ومنهم من يُلحق ذلك بالسحر والإيهام. فلمًا رأت الرسل ذلك، وأنَّه لايؤمن إلا مَن أنار الله قلبه بنور الإيمان، ومتى لم ينظر الشخص بذلك النور المسمّى إيماناً، فالأينفع في حقّه الأمرُ المعجز، فقصرت الهمم عن طلب الأمر المعجز؛ لمالم يعم آثرها في الناظرين [و] لافي قلوبهم، كما جاء في حق اكسمل الرسسل واعلم الخلق واكسملهم في الحسال ﴿إِنَّكَ لَاتُهَسِدَى مَن أَحْسَبُتَ وَلَكَنَّ اللَّهُ يَهدى مَن يَشاء ﴾ " إلى صراط مستقيم "و لوكان للهمّة اثر، ولابدّ ولم يكن احد أكملَ من رســول الله صـلى الله عليــه وسلم ولا اعلى ولااقــوى همّةً منه ومــا اتّرت في إسلام ابي طالب عمَّه، وفيه نزلت الآية التي ذكرناها، ولذلك قال في الرسول صلى الله عليه وسلم أنَّه ما عليه ﴿إِلَّا الْبَلَاغُ﴾ ۚ وقال: ﴿لَيسَ عَلَيكَ هُدِيهُم وَلَكنَّ اللَّه يَهدى

١. في يعض النسخ: المؤمنين.

٢. في يعض النسخ: تظرَّفاً.

٣. العُصَص (٢٨) الآية ٥٦.

٤ . الشُوري (٤٢) الآية ٤٨ .

مَن يَشَاء ﴾ وزاد في سورة القصص، ﴿وَهُو اَعلَمُ بِالْهَـتَدِينَ ﴾ آي بالذين اعطوه العلم بهدايتهم في حال عدمهم واعيانهم الثابتة، فاثبت أنّ العلم تابع للمعلوم، فمن كان مؤمناً في ثبوت عبنه وحال عدمه، ظهر بتلك الصورة في حال وجوده وقد علم الله بذلك منه أنّه هكذا يكون، فلذلك قال: ﴿وَهُو َ أَعلَمُ بِالْهَتَدِينَ ﴾ فلمّا قال مثلَ هذا، قال بندلك منه أنّه هكذا يكون، فلذلك قال: ﴿وَهُو اَعلمُ بِالْهَتَدِينَ ﴾ فلمّا قال مثلَ هذا، قال المنسأ ﴿مَا يُبدّلُ القولُ لدّى ﴾ لان قولي على حدّ علمي في خلقي ﴿وَمَا أَنَا بِظَلَامُ للعَبِيدِ ﴾ أي ما قدَّرت عليهم الكفر الذي يُشقيهم، ثمّ طلبتُهم بما ليس في وسعهم أن يأتوابه، بل ما عاملناهم إلا بحسب ما علمناهم وما علمناهم إلا بما أعطونا مِن نفوسهم عاهم عليه، فإن كان ظلم فهم الظالمون ولذلك قال ﴿وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظلمُونَ ﴾ عاهم عليه، فإن كان ظلم فهم الظالمون ولذلك قال ﴿وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُم يَظلمُونَ ﴾ فما ظلمهم الله، ولذلك ما قلنالهم إلا ما أعطته ذاتنا أن نقول لهم، وذاتنا معلومة لنابا هي عليه من أن نقول كذا، و[لا] نقول كذا، فما قلنا إلا ما علمنا أنّا نقولُ، فلنا القولُ منا، ولهم الامتثالُ وعدم الامتثال مع السماع منهم.

قــــال كل مناومنهم والإخـــاد عنا وعنهم والإخــاد عنا وعنهم والإخــاد عنا وعنهم والإخــاد عنا وعنهم والإخــاد عنا وعنهم والماد والمراد والمر

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - بكل ذلك إلى ان كمال المعرفة والعلم بحقائق الأمور يوجب كمال الأدب مع الله - تعالى - وعدم التصدي والظهور بالتصرف والتاثير بالهمة؛ فإن العالم المحقق يعلم ان الأمور الكائنة في الوجود لاتكون إلا بموجب ماكانت عليه في العلم الازلي، ولا يجري في العالم إلا ماجرى في علم الله أزلا بجريانه، فتنزهت الهمم العالية العالمة بهذا عن تعليق الهمة بما لا يكون؛ إذا لواقع ما علموا أن يقع، فلا فائدة في تعليق الهمة، وغيير الواقع لا يقع بتعليق الهمة به، ولا يقع إلا

١ . البقرة (٢) الآية ٢٧٢.

٢ . القُصُص (٢٨) الآية ٥٦ .

٢ر ٤. ق (١٥) الآية ٢٩.

٥. البقرة (٢) الآية ٧٥.

٦. في أكثر النسخ: فالكلِّ منَّا و منهم. بدون ﴿قَالَ \* .

غن يكون ناقص المعرفة، كما أشار إليه من قبل ، فتحقّق أن الأمر بين فاعل عالم بما في قوة القابل وبين قابل لايقبل إلا ما في استعداده الذاتي غير الجمعول ، فكان الامر حكما أشار منا ومنهم ، منا من حيث حضرة الجمع الاسمائي ، ومنهم من حيث الاعيان المظهرة بالوجود الحق حقائق الاسماء بقابلياتهم واستعداداتهم الخصوصية الذاتية ، واخذه العلم الحقيقي منا ، فإنّا نعطي منه من يشاء مانشاء . هذا ظاهر ما في هذا الشطر ، والذي فوق هذا أن العلم ما خوذ من المعلوم ، والمعلوم نحن ، فإنّا إنّما نعلم انفسنا منا ؟ إذ لامعلوم إلا نحن ، فالاخذ منّا ، وذلك العلم من الله متعلّق أوّلاً بنفسه ، ثمّ بالعالم الذي هو مظاهر حقائق نفسه ، وهذا معنى عاد في هذا الشطر .

و إمّا الشطر الآخر .. و هو أن يكون الاخذ عنهم، أي عن حقائق العالم وأعيانه فيهذا ظاهر ؛ فإنّ العلم بالعالم إنّما يؤخذ من أعيان العالم وحقائقه ، وأنّهم أي المعلومات من أعيان العالم إن لم يكونوا منا من كوننا أعيانهم بلاتبعيض ، ولم يكونوا من حقائقهم مجعولين بجعل منا ، فنحن معاشر الاسماء لاشك ، نكون منهم ، فإنّهم يُعيّنون الوجود ويُسمون الخي بالمباعد فنحن من حيث حضرة الجمع الاسمائي منهم .

و معنى آخُرُ أن يكونوا بموجبنا وحسَبنا مطلقاً، وليس في وُسعهم ذلك؛ لكون كلّ عين عين مخصوصاً بخصوص، ولكنّا لسَعَتنا لاشكّ نكون بموجبٍ مّا منهم عليهم مّا يوجب عليهم، فنكون بحسبهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «فتحقّق يا وليّي هذه الحكمة الملكية في الكلمة اللوطية؛ فإنّها لباب المعرفة».

يعني: أنَّ لباب المعرفة والعلم الحقيقي يوجب إقامة أعذار الخلائق من العلم بسرَّ القدر .

ثمَّ قال ـ رضي الله عنه ـ :

وقد إتّضبح الأمــــــــر الـذي قــــــيل هو الوتر».

## ٥٠٦/ شيرح فصبوص الحكيم

يعني ـ رضي الله عنه ـ : من السرّ سرُّ القدرَ وبالأمر أمر الوجود الحق أنّه بحسب ذلك السرّ، وأنّ الواحد الحق الذي هو الوجود مُدرَج في الشفع الذي هو القابل، وإنّما كان شفعاً لطهوره في ثاني مرتبة الوتر، وإنّما كان وتراً لعدم الشافع التالي، فالوتر بتحقّق الثاني شفع، وبلا هو، وتر، فافهم.



## [١٤] «فصُ حكمة قدريَة في كلمة عُزيريَة»

استناد هذه الحكمة إلى الكلمة العزيرية قد ذكر فيما تقدم، ويُذكر في شرح المتن وفيه من كون العزير الملك طلب العلم بكيفية تعلق القدرة بالمقدور وهو من سر القدر، وذلك في قوله: ﴿ أَنِّى يُحيى هذه الله بعد الموت والدلالة اللفظية على الاستبعاد والاستعظام أن يحيي الأرض الميت بعد الموت والدُثور، وليس في استعدادها الحالي قبول الإحياء، وليس ذلك كذلك؛ فإن الحقيقة على خلاف ذلك، والاستبعاد من حيث النظر العقلي من حيث الإمكان المقاص، ولا يَسْتَبعد مثله من شرقه الله تعالى بالنبوة \_ إحياء الله الموتى، ولكن المراد طلب العلم بكيفية تعلق القدرة الإلهية بالمقدور حقيقة كما نذكر.

قال رضي الله عنه : «اعلم: إنّ القضاء حُكم الله في الأشياء، وحكم الله ألله في الأشياء، وحكم الله ألله على حدّ علمه بها وفيها، وعلم الله في الأشياء على حدّما اعطته المعلومات ممّا هي عليه في نفسها، والقدّرُ توقيتُ ما هي عليه الأشياءُ في عينها من غير مزيد، فما حَكم القضاءُ على الأشياء إلا بها، وهذا هو عين مدرّ القدر ﴿لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَو أَلْقَى السَّمعَ وَهُوَ شُهيدٌ﴾ ﴿ وَلَمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَو أَلْقَى السَّمعَ وَهُوَ شُهيدٌ﴾ ﴿ وَلَلْهُ الْحُبَّةُ البالغة ﴾ أ

١ . الْبِقْرَةَ (٢) الآية ٢٥٩ .

٧. في بعض النسخ: وحكم الله في الأشياء.

٣. ق (٥٠) الآية ٢٧.

٤. الاتعام (٦) الآية ١٤٩.

يشير « رضي الله عنه » إلى أنَّ الحُكم الإلهي على الأشياء هو بموجب ما اقتضته الأشياء من الحُكم الكامن في عينها ، ولاسيّما حكم الحاكم العليم الحكيم لايقضي بخلاف ما علم من مقتضى عين المعلوم ، وإذا علم الحاكم ما في استعداد الحكوم عليه وقابليته من الحكم ، فحينشذ يَحكم عليه بما يستعدّله ويقتضيه وهو في وسعه وطاقته من غير مزيد حكم من خارج ذات المعلوم الحكوم عليه مما ليس في وسعه ، فتخصصه المشيّة بموجب خصوصه الذاتي ، وتُعيِّن الحُكم بحسب تعينه في العلم الازلي وعلى قدره لاغير .

ثمّ اعلم: أنّ القضاء هو الحكم الكلّي الأحدي من الله الواحد الاحد في كل مقضي عليه بكل حكم يقتضيه المحكوم عليه. والقدر توقيت ذلك الحكم وتقديره بحسب إقرار المعلومات إلا بما هو عليه في نفسه بلازيادة أمر على ذلك، فلايقال كما قالت الجهلة البطلة الظلمة في حكم على الله : إنّه قدر على الكافر والجاهل والعاصي الكفر والمعصية والجهل ثم يؤاخنه عليه ويطالبه بما ليس في قوته ووسعه، بل الله سبحانه إنّما كتب عليه وقضى وقدر بموجب ما اقتضاه المحكوم عليه از لا باستعداده الخاص غير المجعول من الله أن يُحكم عليه بالظهور على ما كان عليه، وإظهار ما فيه كامن بالإيجاد وإقاضة الوجود عليه.

و لايقال: إنّ الله جعل فيه ذلك الاستعداد الخاص إذا وجده في العلم كذلك او وضعه فيه وما شاكل هذه العبارات؛ لأنّ البحث والنزاع قبل الإيجاد، فلايقال: إنّ الله أوجدها قبل إيجادها أو وضع فيها ما ليس فيها، وإذ لم يجعل الله في المعلومات الازلية قبل إيجادها ما كان خارجاً عنها، عمّا لايكون ملائمها أو يلائمها من الكمال والنقص، قبل إيجادها ما كان خارجاً عنها، عمّا لايكون ملائمهم الله وككن كانُوا أنفُسهُم يَظلِمُونَ له والحسود والمذموم، والنفع والضرّ. ﴿فَما ظلّمَهُمُ الله وككِن كانُوا أنفُسهُم يَظلِمُونَ له ﴿فَلِلهِ الْحَجّةُ البالِغةُ ﴾ علينا بنا، فإنّ حكمه علينا بموجب حكمته وعلمه، ومقتضى وقلمه أن يحكم على الأشياء بما هي عليها في أعيانها.

١. النحل (١٦) الآية ٣٣.

٢ . الأنعام (٦) الآية ١٤٩ .

قال\_رضي الله عنه: "فالحاكم في التحقيق تابع لعين المسالة التي يَحكم فيها بما تقتضي ذاتُها، فالمحكوم عليه بما هو فيه حاكم على الحاكم أن يَحكم عليه بذلك، فكل حاكم محكوم أبما حكم به وفيه، كان الحاكم من كان. فتحقَّق هذه المسالة؛ فإنّ القدر ما جُهل إلا لشدة ظهوره، فلم يُعرف، وكثر فيه الطلبُ والإلحاح».

يعني - رضي الله عنه -: ان الحاكم الحكيمة النما يحكم - كما ذكرنا - على المحكوم عليه بمقتضى حقيقة المحكوم عليه، ولايقدر له إلا على قدره وبقدره من غير زيادة ولانقصان، ولا تتعلق القدرة إلا بالمقدور بحسب قدره ووسعه لاغير، فالحاكم محكوم حكم المحكوم عليه بما يقتضيه، وقضاؤه عليه تابع لاقتضائه، اعني: قضاء الله المقضي عليه بالمقضي به بحسب اقتضاء المقضي عليه من القاضي أن يَقضي عليه بما اقتضاه لذاته لاغير، وهذا ظاهر، بين الوضوح، ولشدة وضوحه ذهل عنه وجُهل به وطلب من غير موضعه، فلم يُعتَر على أصله وسبه وليس قوق هذا البيان في سر القدر بيان إلا ما شاء الله الواسع العليم، علام الغيوب، وعليه التكلان وهو المستعان.

قال رضي الله عنه : "و اعلَم الرسل صافرات الله عليهم من حيث هم رسل، لا من حيث هم اولياء وعارفون على مراتب ماهي عليه أعهم، فما عندهم من العلم الذي أرسلوا به إلا قدر ما تحتاج إليه أمّة ذلك الرسول، لازائد ولا ناقص. والأم متفاضلة يزيد بعضها على بعض، فيتفاضل الرسل في علم الإرسال بتفاضل أعها، وهو قوله تعالى : ﴿ تِلْكُ الرسل فَصْعَهُم عَلَى بَعض ﴾ كما هم أيضاً في ما يرجع إلى ذواتهم من العلوم والاحكام متفاضلون بحسب استعداداتهم، وهو قوله: ﴿ وَلَقَدَ فَضَلنا بَعض ﴾ .

١ , في يعض النسخ: عليه ،

٢. كذا. و الظاهر: الحكيم.

٣. خسير ميهم يقسُّره المُعهم».

٤. البقرة (٢) الآية ٢٥٣.

٥. الإسراء (١٧) الآية ٥٥.

يشير - رضي الله عنه - [إلى] ان الرسول برسالته إلى أمّة لابد له من العلم بالرسالة والمرسل - اسم فناعل - من كونه مرسلا وبالمرسل إليه من حيث ما فيه صلاحه دنياً وآخرة، فهو من كونه رسولاً لا بلزمه من العلم إلا ما يَحتاج إليه المرسل إليه - اعني الأمة - و تتم به الرسالة لاغير، ولكن الرسول - من كونه عالماً بالله عارفاً به ولياً له - قد يؤتيه الله من العلم ما فيه كماله الخصيص به .

و إمّا التفضيل والتفاضل بينهم من كونهم رسالاً وانبياء فبسعة فلك الرسالة أو عظمها وحيطتها وعمومها؛ فإن كثرة إيحاثها في عمومها تستدعي كثرة علومها، وقد يكون لهم تضاضل في العلم بالله وعلو المقام وقوة الحال وغير ذلك، ولكن الرسل ما داموا رسلاً وكانوا يمهدون في إبلاغ الرسالة سبُلاً، ليس عليهم ولا لهم إلا ما يحتاجون إليه في أداء الرسالة وتبليغ الدعوة لاغير، وقد يطوي الله عنهم العلوم التي ما يحتاجون إليه في أداء الرسالة وتبليغ الدعوة لاغير، وقد يطوي الله عنهم العلوم التي ما هو غير مقدور، ودعوى من يعلم أن الله قدر عليه الكفر والجحود والعصيان، ما هو غير مقدور، ودعوى من يعلم أن الله قدر عليه الكفر والجحود والعصيان، ومقتضى الرسالة الجد والعرام والجزم في كل ذلك فوجب طي ما يوجب الفتور فيما هو بصدده.

قال - رضي الله عنه - : «وقال تعالى في خلق الخلق! ﴿ وَ اللّهُ فَضَلّ بَعَضَكُم عَلَى بَعض فِي الرّزق﴾ والرزقُ منه ما هو روحاني - كالعلوم - وحسي كالاغدية ، وما يُنزّله الحق إلا بقدر معلوم ، وهو الاستحقاق الذي يطلبه الخلق ؛ فإنّ الله ﴿ أعطى كُلّ شَيء خَلقه ﴾ فينزّل بقدر ما يشاء من نفسه ، وما يشاء إلا ما علم فحكم به ، وما علم - كما قلناه إلا بما أعطاه المعلوم ، فالتوقيت في الاصل للمعلوم ، والقيضاء والعلم والإرادة والمشية تبع للقدر ، فسر القدر من أجل العلوم ، لا يُفهمه الله إلا لمن اختصة بالمعرفة التامة ، فالعلم به يعطي الراحة الكلية للعالم به ، ويعطي المعذاب الاليم

١ . في بعض النسخ: حتَّ الخلق .

٢. النحل (١٦) الآية ٧١.

٣. طه (٢٠) الآية ٥٠.

للعالم به أيضاً، فهو يعطي التقيضين، وبه وصف الحقُّ نفسهُ بالغضب والرضا، وبه تقابلت الاسماء الإلهية».

قال العبد: امّا الراحة فـلانّ العالم بسرّالقدّر يتحقّق انّه لايكون إلّا مـا اعطته عينُه الثابتة ازلاً، والذي اعطته حقيقته ازلاً لايتخلّف ولايتغيّر ولايتبدّل ابداً، فيريح نفسه من طلب مالا يدرك إلا ماعَلم أنّ إدراكه بالطلب أيضاً في القدّر.

قال العبد: ولما فتح الله لي في حقيقة سرّ القلار ورزقني التحقّق به، رأيت في مسجد أو معبد مجموع في دائر حيطائه طاقات رفيعة مرفوعة، فيها شُمُوع مضيئة موضوعة، فرأيت في طاقة منها كتاباً متوسط الحجم على قطع كبير اسود الجلد محكماً قديماً، فاخذت الكتاب وفتحته باسم الله، فإذا مكتوب عليه: اسود الجلد محكماً قديماً، فاخذت الكتاب وفتحته باسم الله، فإذا مكتوب عليه: فكتاب سرّ سرورالنوم واليقظة، فسررت بوجدانه، وكانّي كنت عُمراً في طلبه، فاخذته في حضني تحت صنعي، حتى أطالعه بالتابر والتامل على الواجب، ثم استيقظت، فسررت بذلك، ثم علمت أني أوتيت سرّ القدر، وعلمت أني أسر بسر القدر في نومي الذي هو مدة عمري في النشأة المدنياوية، ويُربحني الله عن طلب مالم يقدرلي، ثم أسرّ به أيضاً إن شاء الله العليم القدير الحكيم، إذا استيقظت من هذا النوم عند لقاء الله الموعود المنتظر عند انقضاء الإجل المعلوم، والحمد لله أولاً وآخراً وباطناً وظاهراً.

و امّا كون هذا السرّ يعطي العداب الاليم فلأنّه يرى اعياناً على اكمل استعداد، ويتاتى لهم التحقّق بكل كمال وفضيلة في الدنيا والآخرة وفيما يتعلّق بالبله خاصة، وقد تحقّق أنّه ليس في استعداده الذاتي ومقتضى حقيقته الظهور بكل كمال إنساني إلهي دنيا وآخرة اوفي إحداهما دون الأخرى وإن تيسر البعض، فيرى أنّه نقص في كمال العبدانية المظهرية، فيتألم ويتحسر ويتضجر ويتحيّر أيضاً من القدر على عدم بلوغه إلى ما يبلغه غيره، وأنّه ماينال ذلك السعي والجهد، فتتضاعف حسراتُه وآلامه بالقدر لذلك، فلهذا معنى سرّ القدر من كونه يعطى العذاب الاليم.

والوجه الآخرُ في ذلك أنّه يؤمّر بما يعلم أنّه ليس في استعداده الإتيانُ به، كسما سنذكره في الذوق المحمدي إن شاء الله تعالى.

و امّا ترتب الرضا والغضب الإلهيّينِ عليه فلان الغضب يترتب على الحكم العدمي الذي يُفضي إلى عدم القابلية والاستعداد والاهلية والصكلاحية لإتيان مافيه سعادتُه وكماله، فيتعيّن الغضب الإلهي بموجب ذلك، وإذاكان مستعداً لقبول الرحمة والفيض والعناية، والإتيان بالأعمال والاخلاق والعلوم والاحوال المقتضية للسعادة في خصوص قابليته، فيترتب على ذلك، الرضا من الله.

و امّا تقابل الأسماء بسر القدر فلان اعياناً معينة تقتضي بحقائقها واستعداداتها الذانية تعين الوجود الحق فيها بحسب خصوصياتها الذائية العينية، على نحو او انحاء يتحقق بتعينها وتسميتها للوجود الحق اسماء إلهية جمالية لطفية او كمالية قهرية جلالية، وأعيانا أخر كذلك تقتضي تعين الوجود في خصوصياتها بضد ماقبلت الاعيان الأولى، فيظهر التقابل؛ فإن زيداً مثلاً تعين في مظهريته الاسم اللطيف، وتعين في خصوص مظهرية عمر والقابل، فتقابل الاسمان الاسماء عصوصيتهما في قابليتيهما المتقابلتين بالمنافاة متقابلين كذلك مكذا جميع الاسماء، فتحقق بذلك إن شاء الله تعالى.

قال رضي الله عنه : «فحقيقته تَحكم في الوجود المطلق والوجود المقيّد، لايمكن ان يكون شيء أثمَّ منها ولا أقوى ولا أحكم ؛ لعموم حكمها المتعدّي وغير المتعدّي».

أمّا حكمها في الوجود المطلق\_وهو الله تعالى . فإنّه يقتضي ويحكم أن يَحكم الحق على كلّ عين عين بما في استعداده وقابليته وعلى قدره لاغير، فلايحكم الحق عليها إلا بما استدعت منه أن يحكم عليه بذلك؛ فإنّه ﴿لاَيْكَلِفُ الله نَفساً إلا وُسعَها﴾ كما ذُكر مراراً.

و أمّا حكمه في الخلائق فكذلك، لايمكن لعين من الاعيان الخلقية، أن يظهر في الوجود ذاتاً وصفة ونعتاً وخلقاً وفعلاً وغيرها إلا بقدر لحصوصية قابليته واستعداده الذاتي، كما ذكرتُه أيضاً، وهذا سرّ القدر، وسرّ هذا السرّ: أنّ هذه الاعيان الثابتة أو

١. قي بعض النسخ: ولا اعظم.

٢. البقرة (٢) الآية ٢٨٦.

حقائق الاشياء او صور معلومياتها للحق ازلا او ماهياتها او هوياتها بحسب الاذواق والمشاهد ليست أموراً خارجة عن الحق، قد علمها ازلا وتعينت في علمه على ماهي عليه، بل هي نسب ذائية عينية للحق أو شؤون او اسماء ذائية وسمات عينية وحروف عينية، فلايمكن ان تتغير عن حقائقها، فإنها حقائق ذائيات، وذائيات الحق لائقبل الجعل والتغير والتبديل والمزيد والنقصان، وإن شئت تفهما فنضرب لك مثلاً قريب الماخذ للعقل المنور المنصف المتصف بالحقية من كون الواحد جامعاً في حقيقته الاحدية الجمعية على النصفية والثلثية والربعية وغيرها من النسب، فإنها نسب ذائية للواحد، لاتقدح في أحديته وإن لم يكن لها بناه كثرة إذا اظهرها الواحد بالفعل لاعيانها، ولكنها عمن كونها في الواحد عينه - لاتتعين بظهور، ولا يتميز بعضها عن بعض، فافهم من هذا ذاك، إن شاء الله.

قال رضي الله عنه : "و لما كانت الأنباء لايا خذون علومها إلا من الوحي الإلهي الخاص، فقلوبهم ساذجة من النظر العقلي، لعلمهم بقصور العقل من حيث نظره الفكري عن إدراك الأمور على ما عي عليه والإخبار أيضاً يقصر عن إدراك مالا يُنال إلا بالمذوق، فلم يَبق العلم الكامل إلا في التجلي الإلهبي، وما يكشف الحق عن اعبن البصائر والابصار من الاغطية، فتُدرك الأمور قديمها وحديثها، ووجودها وعدمها، ومُحالها وواجبها وجائزها، على ماهي عليها في حقائقها واعبانها. فلما كان مطلب العزير المائل على الطريقة الخاصة لذلك، وقع العتب عليه، كماورد الخبر، فلو طلب الكشف الذي ذكرناه ربما ما كان يقع عليه عتب في ذلك، والدليل على سنذاجة قلبه قوله في بعض الوجوه: ﴿ إنَّى يُحيى هذه الله بَعدَ مَوتِها ﴾ ">،

و وردالجواب على صورة العُتب، وهو لوقوع السؤال منه على امر يقتضي خلافً ما هـو بصدده من الرسالة والامر والنهي على صيغة الاستبعاد والاستعظام في مقام

أي يعض النسخ: كما ورد في الحبر.

٢. البقرة (٢) الآية ٢٥٩.

عظيم يصغر بالنسبة إليه كل عظيم، فإن كان مطلبه هو سرَّ القدر من كيفية تعلق القدرة بالمقدور من قوله: ﴿ أَنَّى يُحيِي هذهِ الله بَعدَ مَوتِها ﴾ أمن طريقة الوحي والإخسار المعهود عندالرسل، فقد طلبه من الوجه الذي لايُعطى، فلاجرَمَ ورد الجواب على صورة العتب الموهم عند من لاتحقق له بحقائق المخاطبات الإلهية.

قال - رضي الله عنه - : ﴿ و امّا عندنا فصورته الله في قوله هذا كقول إبراهيم المهم الله في قوله : ﴿ [رَبّ] آرِني كَيفَ تُحيى المُوتَى ﴾ ويقتضي ذلك ، الجواب بالفعل الذي اظهره الحق فيه في قوله : ﴿ فَأَصَاتَهُ الله ماثة عام ثُمَّ بَعَنَهُ ﴾ فقال له : ﴿ وَ انظُر إِلَى المعظام كَيفَ نُنشِرُها ثُمَّ نَكسُوها لحماً ﴾ ، فعاين كيف تنبت الاجسام معاينة تحقيق ، المعظام كيف نُنشِرُها ثُمَّ نكسُوها لحماً ﴾ ، فعاين كيف تنبت الاجسام معاينة تحقيق ، فأراه الكيفية ، فسأل عن القدر الذي لايُدرك إلا بالكشف للاشياء في حال ثبوتها في عدمها ، فما أعطي ذلك ؛ فإن ذلك من خصائص الاطلاع الإلهي ، فمن المحال ان يَعلمه إلاهو أ ، وقد يُطلِع الله من شاء من عباده على بعض الأصور من ذلك . واعلم : انها لاتسمّى مفاع إلا في حال الفتح ، وحال الفتح ، وحال الفتح ، والم تعلق التكوين بالاشياء ، أو قل التسمّى مفاع إلا في حال الفتح ، وحال الفتح ، ولا في ذلك ، فلايقع فيها تَجَلُّ ولا كشف ؛ إذلا قدرة ولافعل إلا لله خاصة ؛ إذله الوجود المطلق الذي لايتقبّد » .

قال العبد: علَّل \_رضي الله عنه \_ نفي العلم بتعلق القدرة بالمقدور ذوقاً عن غير الحق، واثبته لله خاصة بقوله: ﴿إذله الوجود المطلق الأنّ الوجود المطلق الحقيقي الايتقيد بعين دون عين، ولا تحقّق دون خلق، ولا تعين دون حق؛ فإنّه في الحق المطلق عينه مطلقاً كذلك، وفي الحقائق الغيبية العينية العلمية عينها، وفي الإله عينه، فهو القدير الذي تتعلق قدرته بالمقدورات وعين المقدورات المقدّرة بالفعل والانفعال والتاثير والتأثّر الذاتي من نفسه لنفسه في نفسه، فلابدً أن يختص به ذوقاً، ولاقدّم لعين معين

١. البقرة (٢) الآية ٢٥٩.

أي بعض النسخ: كصورة إبراهيم.

٣\_ ٥. البقرة (٢) الآية ٥٩٩ و ٢٦٠.

٦. في بعض النسخ هذه الإضافة: فإنَّها المفاتح الأولُّ، اعني مفاتح الغيب التي لايعلمها إلا هو.

من الأعيان في ذلك ذوقاً، فقد تعلقت الحقيقة التي سميّت قدرة في الإلهية -و هي الفعل الذاتي والتأثير في الذات-بجميع المقدورات، حيث لم يوجد عين من الأعيان، فانف علت المقدورات بالذات والاستعداد الذاتي، وكان الحق هو عين كل مقدور وقدرها، فوقع الفعل والانفعال والتأثير والتأثر بين فاعل هو عين المنفعل، وعين الأثر والقدر، فإن لم يكن وجوداً مطلقاً يعم ويستغرق القادر والقدرة والمقدور والفعل والفاعل والانفعال، لم يُعلم هذا السرُّ ذوقاً، فهو مخصوص بالحق أي الوجود المطلق دون الحلق.

و ايضاً: إذا كان الوجود مقيداً بعين، فلو فرضنا اطلاع ذلك العين ذوقاً بتعلق القدرة بها من حيث قدرها، وكون الحق عينها، فليس لها أن يطلع على تعلق القدرة المطلقة بمقدور آخر ذوقاً؛ لتقيد الوجود بها بحسب قدرها، ثمّ تعلَّق القدرة المطلقة من القدير المطلق تعلَّق مطلق ليس لمقيد فيه ذوق والاقدم إلا مَن انطلق من قيوده، وانحل عن عقد عقوده، فلم يحضر الأمر في معهوده ومشهوده من ختوم الكمَّل وكمَّل الحتوم. صلوات الله الكاملاتُ، والتحيَّات الفاضلات، والتجلّيات الشاملات عليهم.

قال رضي الله عند: «فلمّا راينا عَنبَ الحق له الله في سؤال عن القدر، علمنا الله طلب هذا الاطّلاع، فطلب أن تكون له قدرة تتعلّق بالمقدور، ولا يمكن ذلك إلّا لمن يكون له الوجود المطلق»

اي عن ان يتقيد بالقادر وحدَه بالمقدور وحده، والعلم بتعلق القدرة بالمقدور يتعلن بتعقل احدية عين القادر والمقدور، ولاذوق إلالله فيه خاصة ؛ لكونه هوهو وحده لاشريك له، وفيه إشارة منه [إلى] ان طلب سر القدر من طريقة الكشف والتجلي والتعريف الإلهي والإعلام غير ممنوع ولامدفوع ؛ فإن ذلك موجود مشهود معهود عند من شاء الله، ولكن اطلاع الخلق على كيفية تعلق القدرة الإلهية بالمقدورات حال تعلقها به وتعلقه بها مخصوص، وقد فات ذلك العلم بتجلي تعلق القدرة الإلهية الكلية الإلهية الإلهية

أي بعض النسخ: في سؤاله في القدر.

العظمى بجميع المقدورات كلُّها مطلقاً ازلاً قبل الإيجاد أو حالَ الإيجاد، وبقي ظهور سرٌ توقيت ذلك أبدًالابد.

أوكان مطلب عزير الله القدرة على الإيجاد، فيشهد كيفية تعلق القدرة بالمقدور، وذلك حقيقته الإلهية؛ فإن الإلهية هي القدرة على إبداع الإيجاد واختراعه، فهي مخصوصة أيضاً بالحق، فتعبّن العتب عليه، فلو طلب الكشف بذلك، كشف له من حضرة العلم، فشاهد إقدار المقدورات في قدرة القدير، بحسب ماشاء بموجب ما على ما علم وتعين في علمه صور معلوماته، فحصل المطلوب بلاطلب ماطلب على ما ذكرنا، فافهم.

قال - رضي الله عنه -: "فطلب مالا يمكن وجوده في الخلق ذوقاً؛ فإن الكيفيات لا تُدرك إلا باللوق لل واما مارويناه مما أوحى الله به إليه: "لنن لم تَنتَه لا محورن السمك عن ديوان النبوة " أي الفع عنك طريق الخبر وأعطيك الأمور على التجلي ، والتجلي لا يكون إلا بما أنت عليه من الاستعماد الذي به يقع الإدراك الذوقي ، فتعلم أنك ما أدركت إلا بحسب استعدادك قتنظر في هذا الامراك الذي طلبت ، فإذا لم تره تعلم أنه لبس عندك الاستعداد الذي تطلبه ، وأن ذلك من خصائص الذات الإلهية ، وقد علمت أن الله أعطى كل شيء خلقه ، ولم يُعطك هذا الاستعداد الخاص فما هو خلقك ولوكان خلقك لاعطاكه الحق الذي اخبر أنّه أعطى كل شيء خلقه فتكون أنت الذي ينتهي عن على مثل هذا السؤال من نفسك ، لاتحتاج فيه عن نهي إلهي » .

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ الكشف بسرّ القدر يعطي الادبّ الحقيقيّ في السؤال والانتهاء عن السؤال؛ فإنّ من خصائصه الاطلاع على مقتضى الوجود المطلق الإلهي، والاطلاع على مقتضى العين الشابتة التي للسائل، و خصوص استعداده الذاتي، والمعول، فإذا لم يشهد ما يطلب في نوع استعداده الذاتي، انتهى عن طلبه

اوكان مطلب العزير صلّى الله عليه وسلم.

٢. في بعض النسخ: إلا بالاذواق.

٣. جواب ١٩مَّا٩ كما في شرح القيصري.

وسؤاله ضرورةً.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وَهَذَا عَنَايَةُ مِنَ الله \_تعالى \_ بالعرزير الله عَلَم ذلك مَن علمه ، وجهل ذلك من جهله .

واعلم: أنّ الولاية هي الفلك المحيط العام، ولهذا لم تنقطع، ولها الإنباء العام، وأمّا نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة، وفي محمّد صلى الله عليه وسلم قد انقطعت، فلا نبيّ بعده \_ يعني مشرّعاً أو مشرّعاً له \_ ولارسول وهو المشرّع. وهذا الحديث قَصَم ظهور أولياء الله؛ لأنّه يتضمّن انقطاع ذوق العبودة الكاملة التامّة، فلايطلق عليها اسمها الخاص بها؛ فإنّ العبديريد أن لايشارك سيّده \_ وهو الله \_ في اسم، و الله لم يتسمّ بنبيّ ولا برسول، وتسمم بالولي واتصف بهذا الاسم، فقال: ﴿ الله وَكِيُّ الّذِينَ آمَنُوا ﴾ وقال: ﴿ وَهُو الوكِيّ الحَمِيدُ ﴾ وهذا الاسم، فقال: ﴿ الله ونباً وآخرة ، فلم يَبق اسم يختص به العبد دون الحق بانقطاع النبوّة والرسالة » .

يشير - رضي الله عنه - [إلى] أن رجال الكمال من أهل الله لا يفتخرون بما هو عرضي لهم من الربوبية واسماء الربي و لا يُظهرون بها، وإنّما يظهرون بالذاتيات وهي العبودية ، ويقتضي كمال التحقق بالعبودية أن لا يشاركوا الحق في اسم كالولي ، وان يظهروا ويتسمّوا باسم يخصّهم من حيث العبودية المحضة ، وليس ذلك إلا النبي والرسول ، ولم يتسمّ الله بهما ، فلمّا انقطعت النبوة والرسالة ، لم يبق لهم منهما اسم يتسمّون به ، فانقصم ظهور استظهارهم لاجل ذلك ، وهذا سر عزيز المنال ، لم يُعثر عليه قبله ، ومن قبله قالوا بغيره .

قال رضي الله عنه: ﴿ إِلَّا أَنَّ الله لَطْف بعسساده ، فسأبقى لهم النبوة العسامة التي لاتشريع فيها ، وأبقى لهم التشريع في الاجتهاد في ثبوت الاحكام ، وأبقى لهم الوراثة ، "فقال : «العلماء ورثة الانبياء» ومائم ميراث في ذلك إلّا فيما اجتهدوا فيه من

البقرة (٢) الآية ٢٥٧.

٢. الشُوري (٤٢) الآية ٢٨.

٣. في بعض النسخ: الوراثة في التشريع.

الأحكام فشرّعوه، فإذا رابت النبي يتكلّم بكلام خارج عن التشريع، فمن حيث هو ولي وعارف، ولهذا مقامه من حيث هو عالم أثم واكملُ منه من حيث هو رسول او ذوشرع وتشريع، فإذا سمعت احداً من اهل الله يقول أو يُنقل إليك عنه أنّه قال: الولاية اعلى من النبوة، فليس بريد ذلك القائلُ إلا ماذكرناه، أو يقولُ: إنّ الولي فوق النبي أو الرسول، فإنّه يعني بذلك في شخص ، وهو أنّ الرسول من حيث هو ولي أثم منه من حيث هو نبي ورسول، لا أنّ الولي التابع له اعلى منه؛ فإنّ التابع لا يُدرِك المتبوع أبداً فيما هو تابع له فيه؛ إذ لو أدركه لم يكن تابعاً، فافهم، فمرجع الرسول والنبي المشرع إلى الولاية والعلم، الاترى أنّ الله قد امره بطلب الزيادة من العلم لامن غيسره، فقال له آمراً: ﴿وَ قُل رَبُّ زِدني علماً ﴾ وذلك أنّك تعلم أنّ الشرع تكليف باعمال مخصوصة أو نهي عن أعمال "مخصوصة ومحلها هذه الدارُ، فهي منقطعة والولاية ليست كذلك؛ إذ لو انقطعت من حبث هي كما انقطعت من حبث هي كما انقطعت الرسالة من حيث هي لم يبق لها اسم، والولي اسم باق لله، فهو لعبيده تخلقاً وتعلقاً وتعلقاً».

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - إلى حقيقتي النبوة والولاية، وقد وقع في ذلك خبط عظيم بين العوام من حيث جهلهم بهذه الحقائق. فلو عَرَفوا حقائق المراتب على ماهي عليها في نفسها وفي علم الله تعالى، لعلموا الامر على ماهو عليه، وقد استقصينا القول في بيان هذه الحقائق وتوابعها ولوازمها في كتاب «النبوة والولاية» لنا، وفي كتاب «الختمية» أيضاً، ولقد سبق في الغص الشيثي ما فيه مقنع، وقد يزيد في هذا المقام في الحواشي ما يفتح الله للناس من رحمة فلا مسك لها، وفي ما اجمل الشيخ جَملُ تفاصيل نذكرها وفيه غُنية، وهو اوضح، والله الموقق.

١. في بعض النسخ: شخص واحد.

۲. مله (۲۰) الآية ۲۱۱.

٣. في بعض النسخ: افعال مخصوصة.

٤. في بعض النسخ: وإذا انقطعت من حيث هي لم يبق.

قال \_ رضي الله عنه \_ : « فقوله المعزير : «لين لم تَنتَه» عن السؤال عن ماهية القدر الامحون اسمك من ديوان النبوة الماتيك الامر على الكشف بالتجلّي ويزول عنك اسم النبي والرسول، وتبقى له ولايته إلا أنّه لما دلّت قرينة الحال أنّ هذا الخطاب يجسري مجرى الوعيد، علم من اقترنت عنده هذه الحالة مع الخطاب أنّه وعيد بانقطاع خصوص بعض مراتب الولاية في هذه الدار ؛ إذ النبوة والرسالة خصوص رتبة في الولاية على بعض ما تجري عليه الولاية من المراتب، فيعلم أنّه اعلى من الولي الذي لانبوة تشريع عنده ولا رسالتَه، ومن اقترنت عنده حالة أخرى تقتضيها مرتبة النبوة ايضاً يثبت عنده أنّه وعد لا وعيد، وأنّ سؤاله الله مقبول ؛ إذ النبي هو الولي الخاص».

يعني : إنّ الخاص يستلزم العامّ، فتبقى لعزير بعد محواسمه من ديوان النبوّة [ولايتُه] فَيَنال الأمر بالكشف والتجلّي اللذّين هما طريقتا حصول هذا السرّ المطلوب والمسؤول المرغوب.

قال رضي الله عنه : " ويعرف بقرينة الحال " أي الشخص الذي اقترنت عنده القرينة الأخرى "ان النبي الله من حيث عالمه في الولاية هذا الاختصاص مُحال ان يُقدم على ما يعلم ان حصوله محال ، وإذا اقترنت على ما يعلم ان حصوله محال ، وإذا اقترنت هذه الاحوال عند من اقترنت وتقررت أخرج هذا الخطاب الإلهي عنده في قوله : «لامحون اسمك من ديوان النبوة " مُخرَج الوعد ، وصار خبراً يدل على مرتبة باقبة ، وهي المرتبة الباقية على الانبياء والرسل في الدار الاخرة التي ليست بمحل لشرع يكون عليه أحد من خلق الله في جنة ولا نار بعد الدخول " فيهما . وإنما قبدناه بالدخول في الدارين الجنة والنار ، لما شرع الله يوم القيامة لاصحاب العَثَرات والاطفال الصغار

١ . مبتدا خبره مادلً عليه الكلام الآتي اي هذا القول وعيد عند قوم ووعد عند آخرين راجع شرح القيصري، ص٨٣٩.

٢. في بعض النسخ: تحوي.

٣. في بعض النسخ: تقرّرت عنده.

٤. في يعض النسخ: دخول علوٌ مرتبة.

ه. في بعض النسخ: دخول الناس.

والجانين يوم القيامة، فيحشر هؤلاء في صعيد واحد لإقامة العدل والمؤاخذة بالجريمة والثواب العملي في اصحاب الجنة، فإذا حُسروا في صعيد واحد بمعزل من الناس، بعث فيهم نبي من افضلهم وتمثّل لهم نارياتي بها هذا النبي المبعوث في ذلك اليوم، في قب فيه في المارسول الحق إليكم، في قع عندهم التصديق ويقع التكذيب عند بعضهم، ويقول لهم: اقتحموا هذه النار بانفسكم، فمن اطاعني نجا ودخل الجنة، ومن عصاني وخالف امري هلك وكان اهل النار. فمن امتثل امره منهم ورمي بنفسه فيها، سَعد ونال الثواب العملي، ووجد تلك النار برداً وسلاماً، ومن عصاه استحق العقوبة، ودخل النار، ونزل فيها بعمله الحالف؛ ليقوم العدل من الله من عباده وكذلك قوله: فيوم يكشف عن ساق لا أي أمر عظيم من أمور الآخرة، ﴿وَيُدعَونَ إلى السَّجُودِ لا ألله فيهذا تكليف وتشريع، فمنهم من يستطيع، ومنهم من لا يستطيع وهم الذين قال الله فيهم: ﴿وَيُدعَونَ إلى السَّجُودِ فَلا يَستَطيع، ومنهم من الميستطع في الدنيا [امتثال] امر فيهم: المه بعض العباد كابي جهل وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا [امتثال] امر قلل دخول الجنة والنار، فلهذا وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا [امتثال] المر دخول الجنة والنار، فلهذا وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا والنباة قبل دخول الجنة والنار، فلهذا قبل وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا والنباة قبل دخول الجنة والنار، فلهذا قبل المناد كابي جهل وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا والقبامة قبل دخول الجنة والنار، فلهذا في المناد كابي جهل وغيره، فهذا قدر ما بقي من التشريع في الانبا والمناد كابي به الهذا المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي و والنار، فلهذا قد المناد المناد المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي و المناد كابي من التشرية المناد كابي عالم المناد كابي عالم المناد كابي المناد كابي المناد كابي المناد كابي على المناد كابي الم

قال العبد: كلّ هذا التشريع تكليف بامر ونهي ومحله الدنيا، والذين لم يستاهلوا في الدنيا وحُسمت اعمارهم، وبعد الدار الدنيا لادار إلا الجنّة والنار، واستحقاق الدخول فيهما وإن كان بفضل الله أو بسخطه، فإنهما بحسب الاعمال الصالحة أو غيرها، وهؤلاء ليس لهم عمل، فابقى الله تعالى من حضرة الاسم الحكم وحضرة الاسم العكل [قدرا من الشرع] وأخر هذا القدر من التشريع؛ لظهور الاستحقاق ونيل الثواب والعقاب، بحسب الإجابة والطاعة أو المعصية والمخالفة، والله عليم حكيم.

١ . في بعض النسخ: التصديق به .

٢\_ ٤ . القلم (٦٨) الآية ٢٤ .

٥. زيد عقتضي السياق.

## [١٥] «فمنُ حكمة نبويّة في كلمة عيسوية»

قال العبد: أضيفت هذه الحكمة النبوية إليه الله الاختصاصه بالنبوة وهو في المهد قبل بلوغه إلى زمان البعث للنبوة، كما اشار إليه الكامل صلى الله عليه وسلم: هما بُعث نبي إلا على رأس اربعين فأنه الله قد انبا أمه وهو في بطنها بقوله : ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِياً ﴾ كما مر ﴿ لا تَعزَنِي قَد جَعَلَ رَبُّكِ تَحتَكِ سَرِياً ﴾ وبقوله في المهد: ﴿ وَجَعَلَنِي نَبِياً ﴾ كما مر في الفهرس وياتي فيما بعدُ.

قال\_رضي الله عنه\_:

في صورة البشر الموجوديون طين من الطبيعة تدعوها بسجين؟؟ اعن ساء مريم أو عن نفخ جبرين تَكُوَّن السروحُ فسي ذاتِ مسطسهرة

يشير - رضي الله عنه - إلى ان تكون الروح في حكم النظر العقلي يجوز أن يكون عن نفخ جبر ثيل الله فإنّه الروح الأمين على أنباء الله التي أنبابها جميع الأنبياء عن الحق بنبواتهم، ويجوز أن يكون من حيث طهارة الحلّ وهو مريم الله فإنّها أيضاً مُنباًة من عندالله بما يكون عنها بقوله - تعالى - : ﴿إِذْ قَالَتِ اللّالِكَةُ يَا مَريمُ إِنَّ اللّه يُبَشِرُك بِكَلّمة مِنهُ السّيح ﴾ وذلك عين الإنباء من عندالله وقد أنبات نبي الله زكريا بقوله أنه وله أنها تنبي الله وكريا بقولها:

مريم (١٩) الآية ٢٤.

٢. مريم (١٩) الآية ٣٠.

٣. آل عمران (٣) الآية ٤٥.

﴿ هُوَمِن عِندِ الله إِنَّالله يَرزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيرِ حِسابِ ﴾ ، فصلُحت إضافة تكون عيسى الله نبياً عن نفخ جبرئيل الأمين في صورة البشر، وعن مائها الطاهر، وعنهما معا، ومقتضى الكشف أن النبوة كانت مُدرَجة في الكلمة الإلهية وهي وجود عيسى، فبدأ حرضي الله عنه في نظمه مستفهماً لهذا الاحتمال في النظر العقلي، قال: الاصل في وجود نشاته الله إمّا جبرئيل الله أو مريم الله أو هما معاً. وفي الكشف الاسم هو الكلمة الإلهية التي أنبا الله بها أمّه وجبرئيل بكل نبا واقع على لسانه وفي قلب أمّه وعن جبرئيل بالنسبة إلى أمّه وإليه، لأنّ الإنباء الحقيقي إنّما هو للوجود المتعين في مظهرية حبرئيل بالنسبة إلى أمّه وإليه، لأنّ الإنباء الحقيقي إنّما هو للوجود المتعين في مظهرية كلّ منهم، وهو الكلمة والروح الحقيقي.

قال ـ رضي الله عنه ـ :

[فيسها] فـزادعلى الفِ بتـعيـين»

«لاجل ذلك قسد طالت إقسامستسه

يشير -رضي الله عنه إلى إقامة روح الله في الصورة البشرية الطبيعية من جهة أمّه؛ فإنّ تكون الروح بشراً إنّما كان من أجل الحل الحل القابل وهي الطبيعة؛ فإنّ وجود مريم من اظهر المظاهر الطبيعية وأصواحاً ووجود والله طرب مثل وإنباء من الله لمن عقل عنه وحود الروح الإنساني الكمالي عن الطبيعة من حيث التعين وظهور احكام الروح وآثاره وقواه في مظاهرها الطبيعية الجسمانية؛ لان الروح الإنساني بعينه حادث بحدوث الهدن، ولم يكن هذا التعين موجوداً قبل النشاة الطبيعية؛ فإنّ وجود الروح قبل وجود البدن وجود روحاني في صورة روحانية نورانية فلكية وعرشية ونورية ومثالية، وإنّما ظهرت آثار قواه وتصرفاتها في العالم مظاهرها بين البدن، ومتعلّن الحدوث إنّما هو التعين، والحدوث في الصور العنصرية والمزاج الجسماني، وليس ذلك إلا لقواها وآثارها وتصرفاتها في الارواح الثلاثة: الطبيعي والحيواني والنفساني، فافهم.

١ . آل عمران (٣) الآية ٣٧.

۲ . ف: بظاهرها .

قال رضي الله عنه :

« رُوحٌ من الله لامن غيره فلذا احيا المواتَ وانشًا الطيرَ من طين».

يشير - رضي الله عنه - إلى أن هذا الروح الكامل منظهر الاسم «الله» وأن النافخ له هو الله من حيث الصورة الجبرئيلية ، ليس من حضرة اسم آخر من الاسماء التابعة الفرعية ، فإن كلم ارواح سائر الانبياء - كما علمت ما تقدم - و إن كانت من حضرة الاسم «الله» ولكن من حيث تجليه من سائر الحضرات الإلهية إلا أنه من باطن أحدية جمع الحضرة الإلهية ، كما مر في شرح فص شيث الله فتذكر ، فتعين هذا الروح من باطن الحضرة الإلهية ، ولهذا قال الله - تعالى - إنه روح الله وكلمته ، فالكلمة لباطن الله وهويته الغيبية ، والروح لله ، ولهذا هو عبدالله ومظهره وقد ظهر به ، من الدلائل على ذلك الإحياء والإبراء والحلق .

**قال\_رضى الله عنه\_:** 

«حسنى يصبح له من ربه نسب يه يؤثر في العسالي وفي الدون المسالي وفي الدون المسير \_رضي الله عنه \_ : إلى الإحياء والحلق، فإنّ الإحياء من خصوص الإلهية وكذلك الحلق، وقل يُحييها اللّهِي الشّاعا ولدَّمَ وَ هُو يَكُلِّ خَلقٍ عَلِيمٌ ﴾ فلما ظهرا منه، صح له نسب من الاسم الله، فأثر بالإحياء والإبراء وقد عجز عن ذلك غيره - في الصور العالية الإنسانية، وأثر في الدون بالحلق، وهو صورة الحُقاش.

قال\_رضي الله عنه\_:

«الله طهره جــــــمــــا ونزّهه رُوحــا وصــيّره مِئسلاً لتكوينِ» "

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أنّ جسمانيّته تمثّليّ روحاني، ليس فيها من التلوينات الطبيعية البشرية ما يقدح في روحانيته؛ فإنّ صورته روح متجسّد في رأي العين وليس فيها من الجسم إلا حقيقة الجسمية التي بها يثبت متحيّزاً لعيان العيون، ويبقى كذلك مدّة مديدةً. وذلك من طينة أمّه الطيّبة الطاهرة، وتنزيه روحه عن التقيد بمرتبة حزئية من

١ . سقطت الهمزة للضرورة.

۲ , يس (٣٦) الآية ٧٩.

٣. في بعض النسخ: بتكوين.

مراتب الأسماء وعن آثار الطبيعة فيه، كمافي غيره من الأرواح البشرية؛ فإنها بحسب الطبيعة والصور الجسمانية، بخلاف صورته صلوات الله عليه فإنها روحانية بحسب الروح، فلايقيده حيز بالحصر والحبس، بل هو مطلق، ولهذا ما قُتل وما صُلب في الصحيح -كما اخبر الله عنه ولكن خيَّل لهم ذلك، وشبَّه شبه حين ألقي شبه على من سعى في دمه، وكذلك جميع أحواله الطبيعية من الأكل والشرب تمثيل إلا ما قال الله - تعالى - عنه: ﴿كانا يَاكُلُانِ الطّعام ﴾ في رأي العين، فكان يتعذى بروحانية الطعام الذي يُريهم أنّه ياكله أو يشربه لاغير.

و امّا تصيّره مِثلاً فهو بتكوين الجوهر الطيري من الطين، وتكوين الاعراض من الحياة والصحّة والألوان بلا مادّة ظاهرة، فصحّت له المِثلية من هذه الوجوه ظاهراً في نشاته الأولى النبويّة، وبكونه خليفة الله في نشاته الثانية بختمية الولاية العامّة، كما علمت في شرح الفصّ الشيثي، فتُلكّر

قال-رضي الله عنه -: «اعلم - آان امن خصائص الارواح انها لا تطأ شيئاً إلا حيي ذلك الشيء وسرّت الحياة فيد والهذا فيم علماً بهذا الامر . لما عرف الله جبر ثيل ، عرف هو جبر ثيل وهو الروح ، وكان السامري عالماً بهذا الامر . لما عرف الله جبر ثيل ، عرف أن الحياة قد سرّت فيما وطئ عليه ، فقبض قبضة من اثر الرسول-بالصاد أو بالضاد اي بمل عده أو باطراف أصابعه ، فنبذها في العجل فخار العجل ؛ إذ صوت البقر إنما هو الخوار ، ولو أقامه صورة أخرى نُسب إليه اسم الصوت الذي لتلك الصورة كالرُغاء للإبل والثواج للكباش والثناء الملسياه ، والصوت للإنسان ، أو النطق أو الكلام » .

قال العبد: قد علمت فيما تقدّم أنّ الروح نَفُس رحماني، فألحياة ذاتية له، وإذا أثر أو باشر بصورته المثالية جسماً من الأجسام، ظهر سرّ الحياة فيه بحسب صور ذلك الجسم، والجسم ليست له الحياة التي تفيد الحركة والحس ّ الخاصة بالحيوان، وإنّما هي

١ . المائدة (٥) الآية ٥٠.

٢ . طه (۲٠) الآية ٩٦ .

٣. في بعض النسخ: واليُّعار. وفي بعضها: والنعار.

من خاصّة الروح.

ثم الروح إذا كان كلياً يكون تأثيره بحسبه وبحسب قوته، وجبرئيل هو الروح الكلي المسلّط على عالم العناصر كلّها وسلطانها، ومقامه سدرة المنتهى، وليس كما يزعم الفلاسفة أنّه المعقل الفعّال يُعنُون روح فلك القمر ؛ فإنّ روحانية فلك القمر هو الفلاسفة أنّه المعقل الفعّال النبيّ، بل هو ملك مسلّط على عالم الكون والفساد، هو من اتباع جبرئيل الليّة. وليس الإسماعيل حكم فيما فوق فلك القمر، والالجبرئيل فيما فوق السدرة، وحكمه على السماوات السبع وما تحتها من الاسطقسات والعناصر والمواليد، فلما ظهر هذا الروح الامين الكلّي متمثّلاً على البراق، والبراق أيضاً روح متمثّل كذلك من روح البراق المتمثّل اثر في التراب الذي وطئ عليه، فسرت فيه الحياة ؛ لقوة روحانيته المتعدّية، فلما ثبد التراب في تلك الصورة النسوّاة على صورة البقر، الرفي فيها من الحياة هذا القدر.

قال - رضي الله عنه -: «فذلك القدر من الحياة السارية في الأشياء يسمّى لاهوتاً». يعني - رضي الله عنه -: لمّا كَانِتُ الحياة من خصوص الإلهية، فاي شيء سرّت فيه الحياة - أي نوع كان من انواع الحياة المختلفة الظهور في الاجسام القابلة التي تسري فيها - يسمّى لاهوتاً.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿والناسوت هو المحلّ القائم به ذلك الروحُ ، فسمِّي الناسوتُ روحاً بما قام به ﴾ .

يعني \_ رضي الله عنه \_ بالتضمّن، ولكن إذا كان الروح قائماً بصورة إنسانية يسمّى ناسوتاً بالحقيقة، وإذا قام بغير الصورة الإنسانية، قد يسمّى ناسوتاً بالمجاز؛ لكونه محلاً للاهوت.

قال \_رضي الله عنه \_: "فلما تمثّل الروح الامين الذي هو جبرئيل الله للمريم بشراً سوياً، تخيلت انه بشر يريد مُواقَعَتَها، فاستعاذت بالله منه استعاذة تجمعية المنها] ليخلصها الله منه ؛ لما تَعلم أنّ ذلك تما لايجوز، فحصل لها حضور تام مع الله

١ . في بعض النسخ: يجمعية .

٥٢٦/ شيرح فصيوص الحبكم

ُوهو الروح المعتوي».

يعني رضي الله عنه ـ: أنّ حضورها لأجل التنفيس عنها استدعى روحاً معنوياً ؛ لأنّه لايكون إلّا بتَجَلُّ نفَسي رحماني في معنى الإنسان .

قال\_رضي الله عنه : " فلو نَفَخ فيها في ذلك الوقت على تلك الحالة ، خرج " عيسى لا يُطيقه احد ؛ لشكاسة خُلقه لحال أمّه » .

يعني: أنّ ظهور الروح وتعينه في كل محل إنما يكون يحسب حال، فلما كانت حال مريم الله حال الاستعادة والضجر والتحرج من تخيلها وقوع المواقعة، فلما رات صورة بشرية على صورة التقي النجار، وكانت متبتلة إلى الله، زاهدة في الدنيا وفي النكاح، حصورة، فحرجت نفسها عارات، فلو نفخ جبرئيل فيها روح الله وكلمته وامانته على تلك الحالة، لسرت حالتُها في الروح، فخرج كذلك مُنكس الحلق لايطيقه احد، فعلم الروح الأمين منها ذلك، فانسها بقوله: ﴿إنّما آنَا رَسُولُ رَبِّكِ ﴾ .

قال رضي الله عنه : «فلما قال لهنا؛ ﴿ إِنَّما أَنَا رَسُولُ رَبُّكِ ﴾ جئت ﴿ لاَ هَبَ لَكُ عُلاماً زكياً ﴾ ، انبسطت عَن قلك القبض وانشكر صدرها ، فنقَح فيها في ذلك الحين عيسى ، فكان جبرئيلُ ناقلاً كلمة الله لمريم ، كما ينقل الرسول كلام الله لأمّته وهو قوله : ﴿ وَكَلِمَتُهُ القاها إلى مَريَمَ وَ رُوحٌ مِنهُ ﴾ " ، فسرَت الشهوة في مريم ، فخلق جسم عيسى من ماء محقق من مريم ومن ماء متوهم من جبرئيلَ سرى في رطوبة ذلك [النفخ] ؛ لأنّ النفخ من الجسسم الحسيسواني رَطب؛ لما فسيسه من ركن الماء ، فخلق جسم عيسى من ماء متوهم ومن ماء متحقق ، وخرج على صورة البشر من فخلق جسم عيسى من ماء متوهم ومن ماء متحقق ، وخرج على صورة البشر من أجل أمّه ومن أجل تمثل جبرئيلَ في صورة البشر ، حستى لايقع التكوين في هذا

١. في يعض النسخ: على هذه الحالة.

٢ . في يعض النسخ : لخرج عيسى .

٣و كـ مريم (١٩) الآية ١٩.

٥. النساء (٤) الآية ١٧١.

٦. في بعض النسخ: فتكوَّن جسم عيسي.

النوع الإنساني إلا على الحكم المعتاد».

قال العبد: إمّا سراية الشهوة في مريّم فبامر الله ﴿لِيقضي الله أمراً كانَ مَعُولا﴾ ، ولا سيّما وكان الله قبل ذلك أنبا مريم وبشرها ﴿بكلّمة مِنهُ السمّةُ المسيح﴾ ابن مريم، أي تولّد منها روح حين ﴿قالت رَبُّ اتَّى يَكُونُ لِي وَلَلا وَلَمْ يَمَسَنِي بَشَرَكُ وإنّما قالت ذلك بحكم العادة المتعارف في التوليد البشري، فلو غلب عليها إذ ذاك شهود قدرة القدير، لم تقل ذلك بحكم العرف، بل بحكم الكشف والشهود، فقال الملك: ﴿كذلك قال رَبّكُ هُو عَلَى هَيْنَ ﴾ ، أي خلق الولد بالامس البشر بصورة الوقاع، ﴿ولِنَجعلهُ آيّةُ للنّاسِ وَ رَحمةُ منا وكانَ أمراً مقضياً ﴾ هذا في وقت النفخ، والذي قبل ذلك وهي في محرابها ﴿إذ قالت الملاتكة يا مَريّم أن الله يُنشّرُك بكلمة منهُ اسمهُ المسيح عبسي بن مَريَم وَجِيها في الدّنيا والآخرة ومِن المقريبين الله يُنشّرُك بكلمة منه اسمهُ المسيح عبسي بن مَريَم وَجِيها ﴿إذْ قالت الملاتكة يا مَريّم ألا الله يُنشرُك وقوع ما بشرها الله به، فلما قال جبرتيل الشهوة من حيث ما اشتهرت، وتَعَنّ وقوع ما بشرها الله به، فلفخ امين الله عند الشهاء طليق الوجه، مستبشرة، وزقنا الله وإياك الاجتماع به يقظة ورؤياً في الدنيا والآخرة؛ إنّ قدير.

و امًا خلق جسم عيسى الله من ماء محقّق فمن حيث سراية الشهوة فيها، ومن ماء متوهّم فمن حيث سراية الشهوة فيها، ومن ماء متوهّم فمن حيث توهّم مريّم أنّ الرسول بشر أو روح في صورة بشرية، وإذا ظهر الروح في صورة بشرية بأمرالله لإيجاد الولد، فبما ز^عمت عرفاً لايكون إلا من ماء الرجل، فساء روحاني نوراني، منه خُلق جسسم الرجل، فساء روحاني نوراني، منه خُلق جسسم

١. الإنفال (٨) الآيتان ٢٤ر٤٤.

٢ ـ ٤ . آل عمران (٣) الآيتان ٥٥ و٤٧.

٥. مريم (١٩) الآية ٢١.

٦. آل عمران (٣) الآية ١٤.

٧. مريم (١٩) الآية ١٩.

۸. م: فيما.

الروح - صلوات الله عليه - ثمّ الروح كمّا لم يكن جسمانياً وليس فيه ماء حسّي عرفاً، ولكن في قانون التحقيق لمّا تحقّقت ممّا اسلفنا في هذا الكتاب انّ الارواح وإن كانت غير متحيّزة ولكن في قوتها ومن شانها أنّها شاءت أوشاء الحق، ظهرت في صورة متمثّلة كالمتحيّز وحينشذ أضيف إليها ما يضاف إلى تلك الصورة الجسمية من الاوصاف والاحكام واللوازم، فلمّا ظهر الروح الأمين لمريم في صورة من شانها ان يكون الولد عندالتوليد من مائها، أعني صورة البسر السويّ، أي التام الخلق، فتوهمت من من حيث هذا السرّ - مضافاً إلى ما ذكر قبلُ - أن يكون الولد من ماء وبه النفخ الواقع من الصورة الجبرئيلية التمثيلية في صورة البشر، فظهرت رطوبة الحياة الروحية من ذلك الربح المنفوخ وهو هواء حار رَطب، ولاسيّما وجبرئيل سلطان المناصر أجرى في نقسه الرحماني روح الماء والحياة الذي عليه عرش الرحمن، فتكون العناصر أجرى في نقسه الرحماني روح الماء والحياة الذي عليه عرش الرحمن، فتكون المربمي القدمي.

و امّا خروجه على صورة البيتر فلان صورته يتهجة الصورة البشرية من جانب جبرئيل ومن جانب أمّه، فاشبه الاصل، ولما ذكره سلام الله عليه فاذكر، حتى لايكون التكوين والإيجاد الإنساني إلا بالصورة الإنسانية تشريفاً لهذه الصورة وتنزيها أن يتكون إلا عن الإنسان في الإنسان، فإنّ خلق الإنسان مخصوص بالله من كونه متجلّياً في صورة إنسانية، ولهذا خمّر طينة آدم بيديه اربعين صباحاً، فكان الله تبارك وتعالى يتجلّى في صورة إنسانية وتخمّر طينة في مادة نورية لاهوتية، من حيث الاحدية الجمعية البرزخية العظمى التي مرّم واراً ذكرها، فتذكّر، وكذلك الله ماتجلّى من حضرة من الحمية البرزخية العظمى التي مرّم واراً ذكرها، فتذكّر، وكذلك الله ماتجلّى من حضرة والجنس والصنف والشخص الذي يريد إيجاده كائناً ماكان، وبعد خلقه تاماً كاملاً والجنس والصنف والشخص الذي يريد إيجاده كائناً ماكان، وبعد خلقه تاماً كاملاً ارتضاه صورة له، وكان هوربة وروحه، فهو صورة أنانية الحق، وهويتُها من حيث ذلك النجلي الاول الذي تجلّى لإيجاده على صورة عينه الثابتة، فافهم و ما أظنك ذلك النهم أن شاء الله العليم.

قال\_رضي الله عنه\_: «فيخسرج عيسسى يبحيي الموتى؛ لأنّه روح إلهي، وكسان الإحياء لله والنفخ لعيسى، كما كان النفخ لجبرئيل والكلمة لله».

قال العبد: اعلم: أن الكُلِم وإن كانت كثيرةً بحسب حضرات المتكلّم منها، ولكنّها تنحصر في أمَّهات ثلاث:

كلمة هي هيئة احدية جمعية من حروف ظاهرة مُلكية شهادية كونية جسمانية كسائر الموجودات الجسمانية، فإنّ كل موجودٍ مُوجودٍ جسمانيٌّ كلمة إلهية كذلك.

و كلمة هي هيئة جمعية من حروف باطنة ملكوتية روحانية، كالموجودات الإبداعية الروحية كالأرواح والعقول والنفوس والملائكة، فإنّها كلمات رحمانية قدسية طاهرة سُبُّوحيّة.

والثالثة: كلمة هي هيئة احدية جمعة بين حقائق حرفية إلهية، وحروف روحية جسمانية وهي حقائق الكمّل من النوع الإنساني، ولكنّ الغالب على كل واحد من الكمّل حكم مرتبة من هذه المراتب، فكانت الكلمة العيسوية المسيحية الظاهرة هياة أحدية جمعية بين حقائق حرفية إلهية أيضاً، وحقائق حرفية جسمانية روحانية إنسانية في مرتبة البطون، والغالب على حرف جسمانيته الحروف الروحية والغالب على حرف بعسمانيته الحروف الروحية مريّم الخلي على حرف بعسمانيته الحروف المروحية مريّم المنابع بن على حرف معسمانيته الحروف المروحية مريّم المنابع بن على حرف روحيته الحروف اللاهوتية، ولهذا قيل فيه: ﴿إنّ الله هُو السيح بن الصورة العيسوية المسيحية الروحية لله، كما أنّه هوية الإنّيات كلّها بلاحصر في شيء منها، ولكنّهم ادّعوا الحصر، فكفروا وجهلوا وغلطوا، فافهم؛ فإنّه بحث شريف لطيف عال غال، حققنا الله وإيّاك بتحققه وتحقيقه بحسن توفيقه؛ إنّه على ما يشاء قدير.

تَ قالَ رضي الله عنه .: ﴿ فَكَانَ إِحِياءَ عَيْسَى لَلْأَمُواتَ إِحِياءً مَحَقَّقاً مَنْ حَيْثُ مَا ظهر عن تفخه ؟ .

يعني: من حيث حصول الإحياء عن نفخه ظاهراً راي عين، فتصح إضافة الإحياء إليه

١ . المائده (٥) الآية ١٧ .

بَشاهد الحسّ عرفاً عاديّاً وتحقيقاً ايضاً؛ لأنّ هويته الله، وهو أحدية جمع اللاهوت والروحية والصورة، فيضات إليه حقيقةً من حيث هويته اللاهوتية، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «كما ظهر هو عن صورة أمّه».

يعني - رضي الله عنه ـ : في المعتاد من إيلاد الأولاد، وبهذا الوجه أضيف إلى أمّه ونُسب إليها، فقيل فيه : إنّه عيسى بن مريم، وهكذا إضافة الإحياء إلى الصورة العيسوية النافخة للإحياء.

قال - رضي الله عنه -: "وكان إحياؤه ايضاً متوهّماً أنّه منه ، وإنّما كان من الله ، فجُمع لحقيقته - التي خُلق عليها كما قلناه - انّه مخلوق من ماء متوهّم وماء محقّق ، ينسب إليه الإحياء بطريق التحقيق من وجه وبطريق التوهّم من وجه ، فقيل فيه من طريق التحقيق : "و تحيي الموتى " و [قيل] فيه من طريق التوهّم : ﴿فَتَنفُخُ فيها فَتَكُونُ طَيراً بإذن التحقيق : "و تحيي الموتى " و [قيل] فيه من طريق التوهّم : ﴿فَتَنفُخُ فيها فَتَكُونُ العامل فيه الله ﴾ فالعامل في المجرور يكون "تكون الاتنفخ" ويحتمل أن يكون العامل فيه "تنفخ" فيكون طائراً من حيث صورته الجسمية الحسية الحسية .

يشير - رضي الله عنه -: إلى آله ألا كالداصل خلقته من متحقق ومتوهم، ظهر ذلك في فعله الذي هو فرع عليه متوهم الإضافة إليه من وجه، ومتحقق الإضافة إليه أيضاً من آخر ، فاعتبر الحق في العبارة المعجزة القرآنية كلا الوجهين ؛ لكونهما من مقتضى اصل خلقته ، فقال في الاول ﴿ فَتَنفُخُ فيها فَتَكُون طيراً بِإذْنِ الله ﴾ فكان التقدير يكون المنفوخ فيه بإذن الله طائراً ، فيكون العامل في المجرور - اعني «بإذن الله المده الكون» فيكون الموجب لكونه [طيراً] بإذن الله ، فيكون طائراً بنفخه .

سر للخواص - اعلم: أن حقيقة الإذن أمر من الله، يمكّن الماذون له من إيجاد الفعل الخارق للعادة الذي لايضاف إلا إلى الله عرفاً عادياً، ثمّ إنّ تمكين الله - تعالى -للعبد وأمرَه بذلك إنّما يكون بخصوص استعداد ذاتي للعبد من حيث صورته المعلومية

١ . المائدة (٥) الآية ١١٠ . بإذني.

٢. في يعض النسخ؛ لاقوله: التفخ،

٣. المائدة (٥) الآية ١١٠ . بإذني.

لله ازلاً وعينه الثابتة، لأنّ الله علم من حقيقة قفداء العبد أنّ له صلاحية في الوجود وقابلية في الحقيقة لمثل هذا التمكين والأمر من الله بخلاف غير الماذون، فهو من قدم الصدق الذي كان له عند ربّه المليك المقتدر، اقتضى هذا العبد بتلك الخصوصية من الله هذا النوع من العناية والتمكين، فاظهر الله في الوجود العيني من العبد هذا التمكين ماكان عليه في وجوده العلمي، فإذن الله هو تمكين العين الثابتة، وحُسنُ تأتيها باستعدادها الذاتي للوجود الحق أن يُظهر هذا التمكين والإذن فيه بالحق، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "وكذلك ﴿ تُبرئ الأكمة و الأبرض ﴾ وجميع ما ينسب إليه وإلى إذن الله وإذن الكناية في مثل قوله : ﴿ بِإِذِنِى ﴾ و﴿ بإذنِ الله ﴾ فإذا تعلق المجرور به تَنفُخ ويكون النافخ ماذوناً له في النفخ ويكون الطائر عن النافخ بإذن الله ، وإذا كان النافخ نافخاً لاعن الإذن ، فيكون التكوين للطائر طائراً بإذن الله ، فيكون المعامل عند ذلك «فَتكُونُ » فلو لا أن في الأمر توهما وتحققاً ، ما قبلت هذه الصورة المعامل عند ذلك «فَتكُونُ » فلو لا أن في الأمر توهما وتحققاً ، ما قبلت هذه الصورة علين الوجهين ، بل لها هذان الوجهان ؛ لأن النشاة العيسوية تعطي ذلك » كل هذا ظاهر بين .

قال \_رضي الله عنه \_: «وخرج عبسى من التواضع إلى أن شرَّع الأمّته أن ﴿ يُعطُوا الجزية عَن يَدوَهُم صاغرُون ﴾ وان احدهم إذا لطم في خدة وضع الخدد الآخر أن لا يُطَمه ، ولا يرتفع عليه ، ولا يطلب القصاص منه ، هذا له من جِهة أمه ؛ إذ المرأة لها السُقُل ؛ فلها التواضع ؛ لاتها تحت الرجل حكماً وحساً ».

يعني \_ رضي الله عنه \_ بقوله: «حكماً» ما قال الله \_ تعالى \_: ﴿ الرِّجالُ قَوَّامُونَ عَلَى

ا و ۲. المائده (٥) الآية ١١٠ بإذني.

٣. آل عمران (٣) الآية ١٩.

<sup>2.</sup> م: فلمَّا أنَّ في الأمر،

٥. تجوز قراءته مبنياً للمفعول أيضاً.

٦. التوبة (٩) الآية ٢٩.

٧. في بعض النسخ: لمن لطمّه.

النِّسَاءِ﴾ وقوله ﴿للرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَة﴾ و﴿وَلَلِذَّكُرِ مِثْلُ حَظِّ الْأَنْثَيَيْنِ﴾ وغيرَ ذلك. وأمَّا حَسَّا فظاهر.

قال رضي الله عنه .: «وما كان فيه من [قوة] الإحياء والإبراء فمن جهة نفخ جبرئيل في صورة في صورة البشر والنسر [فكان عيسى يحيي الموتى بصورة البشر، ولولم يات جبرئيل في صورة البشر واتى في صورة غيرها] من صور الاكوان العنصرية من حيوان أو نبات أو جماد، لكان عيسى اللجة لا يحيي الموتى إلا حين يتلبس بتلك الصورة ولو اتى جبرئيل في صورته النورية الخارجة عن العناصر والاركان وإذ لا يخرج عن طبيعته لكان عيسى لا يحيي الموتى إلا حين يظهر في تلك الصورة الطبيعية النورية لا العنصرية مع الصورة البشرية من جهة أمّه، فكان يقال فيه عند إحيائه الموتى: «هو لا هو» وتقع الحيرة في النظر إليه».

يشير - رضي الله عنه فيما سرّدنا وأوردنا من نص الفص [إلى] ان الإحياء والإبراء من خصائص الأرواح ؟ لكونها جملة اسماء اللاهوت، وإحياء عيسى لما احيا من جهة جبرتيل الأمين ؟ فإن الحياة للارواح دانية ؛ فإنها انفاس رحمانية ، وإحياء عيسى وغيره عن احيا فمن الروح الأمين أو غيرة ، فالإيكون الإحياء منه إلا إذا كان عيسى على تلك الصورة التي كان عليها جبرئيل حين تمثل لإلقاء الكلمة إلى مريم ، وفيما ذكر -رضي الله عنه إشارة أيضا [إلى] أن جبرئيل سلطان العناصر ، وأن له أن يظهر في السماوات السبع وما تحتها من العنصريات والعناصر لاهلها بأي صورة شاء من صور العنصريات بحسب الموطن والمقام والمناسبة واستعداد من ظهر له ، وأن صورته الأصلية غير عنصرية ، بل طبيعية نورية ما بين النامن والسابع ، وأنّه ليس له أن يَخرج عن هذه الطبيعة التي هي له بالأصالة إلى ما فوقها إلا أن يشاء الله ، فهو لا يتعدّى سدرة المنتهى ، فلو كان تمثل جبرئيل عند النفح في صورة عنصر أو عنصرين ، لما كان الإحياء من عيسى فلو كان تمثل جبرئيل الصورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الطبيعية المناسة الصورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الله المورة ، بلك الصورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الله المورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الله المدورة ، بلك الصورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الله المورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك في صورته الأصلية الطبيعية الشي هي المناسبة الطبيعية الله المورة ، ولو كان جبرئيل إذ ذاك الميماء الأصلية الطبيعية الشرية عنوا المناسبة الطبية الطبيعية الشرية المناسبة الطبيعية الشرية المناسبة المناسبة المناسبة الطبيعية الشرية المناسبة المناس

<sup>1 .</sup> النساء (٤) الآية ٣٤.

اليقرة (٢) الآية ٢٢٨.

النساء (٤) الآية ١١.

النورية ، لكان الحكم كالحكم في الواقع ، فلم يكن يحيي عيسى إلا إذا ظهر في صورة جبرئيل الاصلية مع جمعه بين ذلك وبين صورته البشرية من جهة أمّه ؛ إذ لا يخرج على كل حال عن صورته الاصلية وطبيعته ، فلا بدّ له من الظهور بصورة أصله من جهة جبرئيل ومن جهة أمّه ، حتى لا يخرج بالكلّية عن طبيعته وصورته الإنسانية ، فيقال فيه : هو لا هو وفات المراد المطلوب وهو إحياؤه وإبراؤه في صورة بشرية ، وإلا لكان إحياء عيسى على ذلك التقدير في تلك الصورة الجبرئيلية مع الصورة البشرية ، فيراه الرائي متحولًا من صورته العيسوية إلى صورته الجبرئيلية ووقعت الحيرة .

قال\_رضي الله عنه : «كما وقعت في العاقل عند النظر الفكريّ، إذا رأى شخصاً بَشَريّاً من البشر يحيي الموتى \_وهو من الخصائص الإلهية \_إحياء النطق لا إحياء الحياء النطق لا إحياء الحيوان، بقي الناظر حائراً؛ إذ يرى الصورة بشيراً بالاثر إلهياً».

يعني \_ رضي الله عنه \_: كان يحيي بالنطق، فيقول: قم حيّاً بالله أو بإذن الله أو باسم الله، فتُخرِج الموتى بالنطق والدعاء، فتُجيبه فيما كلّمها به نطقاً، لا إحياء الحيوان الذي يبقى حيّاً عمراً على ما نُقل في قصّة الله احيا بنطقه سام بن نوح الله فشهد بنبوته، ثمّ ترجّع على حالته.

قال رضي الله عنه: "فادّى بعضهم فيه" أي عند إحياته الموتى "إلى القول بالحلول" يعني نسبوا الإحياء إلى الله حال حلوله في صورة عبسى "وانّه هوالله بما أحيا به الموتى، ولذلك نُسبوا إلى الكفر وهو السّر؛ لانّهم ستروا الله الذي أحيا الموتى بصورة بشرية عبسى، فقال: ﴿لَقَد كَفَرَ الّذِينَ قالُوا إِنَّ اللّه هُو النّسِحُ بنُ مَريّم ﴾ فجمعوا بين الخطأ والكفر في تمام الكلام". بعد قولهم: إنّ الله هو، وقال: "لا بقولهم هو الله يعني: لم يكفروا بقولهم: إن الله هو ا فإنّ الله هو لنفسه هو. "ولا بقولهم: المسيح ابن مريم، ولم يكفروا بقولهم: إنّ الله هو عبسى بن مريم، ولم يكفروا بقولهم: إنّ الله هو حَملاً لهوية عيسى مع هوية العالم كلّه هو الله المتجلّي حَملاً لهوية عيسى مع هوية العالم كلّه هو الله المتجلّي

١ . المائد، (٥) الآية ١٧ .

٢. في بعض النسخ: كلَّه لانَّه.

بوجوده الحق في جميع العالم أبداً، كما مرّ، ولكن كفروا بوصفهم هوية الله في صورة ابن مريم على التعيين.

قال\_رضي الله عنه\_: «فعدلوا بالتضمين من الله من حيث أحيا الموتى إلى الصورة الناسوتية البشرية بقولهم: ابن مريم وهو ابن مريم بلاشك، فتخيّل السامع أنّهم نسبوا الإلهية للصورة وجعلوها عين الصورة وما فعلوا، بل جعلوا الهوية الإلهية ابتداءً في صورة بشرية هي ابن مريم، ففصلوا بين الصورة والحكم، لا أنّهم جعلوا الصورة عين الحكم».

يعني ... رضي الله عنه ..: أنهم قالوا: ﴿إِنَّ الله هُو المسيحُ بنُ مَريَمَ ﴾ أ، ففصلوا بين الصورة المسيحية المريمية وبين الله بالهوية، ولم يقولوا: الله المسيح بن مريم، فتخيل السامع أنهم نسبوا الألوهية القائمة بذات الله إلى الصورة المسيحية وما فعلوا ذلك، بل فصلوا بالهوية بين الصورة العيميوية وبين الحكم بحمل اللاهوت على الهوية، فاقتضت حصر الإلهية في عيسي بن مويم .

قال رضي الله عنه : "بل جعلوا الله وية الإلهية ابتداءً في صورة بشرية هي ابن مريم».

اي جعلوا الله بهويته موضوعاً، وحملوا الصورة عليه فحددوا الهوية الإلهية وجعلوها محصورة ، بل له هوية الكلّ، وجعلوها محصورة ، بل له هوية الكلّ، فجمعوا بين الكفر بان الله هو هذا، فستروا الهوية الإلهية في عيسى، وبين الخطأ بأنّه ليس إلا فيه اي هي هي هو لاغير، وقد كان هو عين الكلّ ولا في البعض، بل مطلقاً في ذاته عن كل قيد وإطلاق، كما عرفت.

قال درضي الله عنه : «كسما كنان جسير ثيلُ في صورة البشر ولا نفخَ ، ثم نَفَخ ، ففصل بين الصورة والنفخ ، وكنان النفخ من الصورة ، فقد كنت الصورة ولانفخ ، فما هو النفخ من حدّها الذاتي» .

يشير ـ رضى الله عنهـ إلى أنّ هذا الاختلاف كما كان بين حقيقة الصورة البشرية ؛

١ . المائدة (٥) الآية ١٧ .

لكون الصورة متحقّقة بلا وجود النفخ، وليس النفخ من ذاتيات الصورة البشرية، فكذلك كانت الهوية الإلهية موجودة متحقّقة بلا صورة عيسوية، وكانت الصورة العيسوية ابضاً، قبل ظهور الإحياء الإلهية المنسوبة إليه، من حيث ذاك الإحياء، فليست هذه الصورة من حدّ الألوهية، ولا الألوهية وهويّتُه من حدّها، فكذلك ولذلك وقع الاختلاف بالفصل في هذه الصورة.

قال\_رضي الله عنه : "فوقع الخلاف بين اهل الملل في عيسى ما هو؟ فمن ناظر فيه من حيث الصورة فيه من حيث الصورة فيه من حيث الصورة المتمثّلة البشرية ، فينسبه لجبرئيل . ومن ناظر فيه من حيث ما ظهر عنه من إحياء الموتى ، فينسبه إلى الله بالروحية » .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : يقول من حيث إنه أحيا الموتى : هو روح الله ، أو كلمة الله ، أو هو الله ، أو هو الله ، أو هو الله على الخلاف الشهور بين المسيحيّين ، وأنّه ابن مريم من حيث الصورة الناسوتية ، ومنهم من ينسبه إلى الروح الامين من كونه نافخاً له في الصورة البشرية .

قال-رضي الله عنه -: "فيقول: روح الله، اي " منه ظهرت الحياة فيمن نفخ فيه، فتارة بكون الحق فيه متوهماً السم مفعول و تارة يكون الملك [فيه] متوهماً، وتارة تكون المبشرية الإنسانية فيه متوهمة، فيكون عند كل ناظر بحسب ما يغلب عليه، فهو كلمة الله وهو روح الله، وهو عبدالله، وليس ذلك في الصورة الحسية البشرية لفيره، بل كل شخص منسوب إلى ابيه الصوري لا إلى النافخ روحة في الصورة البشرية، فإن الله إذا سوّى الجسم الإنساني - كما قال: ﴿فَإِذَا سَوّيتُهُ ﴾ نَفخ فيه هو تعالى من روحه،

١. كذا. والظاهر: الحياة.

٢. تجوز قراءته بصورة الحرف.

٢. في بعض النسخ: أي يه ظهرت.

٤. في بعض النسخ: و ليس ذلك في الصورة الحسية لغيره.

٥. الحجر (١٥) الآية ٢٩.

فنُسب الروحَ في كونه وعينِه إلى الله تعالى، وعيسى ليس كذلك، فإنّه اندرجت تسويةُ جسمه وصورته البشرية بالنفخ الروحي، وغيرُه-كما ذكرنا-ليس كذلك».

يشير\_رضي الله عنه\_[إلى] أن صورة عيسى تكون بنفخ الروح الأمين، فجسمه روح متجسد متمثّل في مادّة، يعني الرطوبة التي في النفخ للإحياء والحياة، وغير عيسى ليس كذلك؛ لأنّ الملك\_بإذن الله\_أو الله ينفُخ فيه الروح بعد تسوية الجسم وإعداد الصورة البشرية المسوّاة المحلّقة في الرحم.

ثم قال الشيخ \_ رضي الله عنه \_ : "فالموجودات كلُّها كلمات الله التي لاتنفذ؛ فإنّها عين "كُن و اكن كلمة الله ، فهل تُنسب الكلمة إليه بحسب ما هو عليه ، فلا تُعلم ماهيتها ، أو ينزل هو \_ تعالى \_ إلى صورة من يقول له : "كن " فيكون قول : "كن " حقيقة لتلك الصورة التي نزل إليها وظهر فيها ؟ فبعض العارفين يذهب إلى الطرف الواحد ، وبعضهم إلى الطرف الآخر ، وبعضهم يتجارفي الأمر ، ولا يدري " .

يشير \_رضي الله عنه\_: إلى أنَّ اللوجوداكِ كلَّها لمَا كَانت تعيَّناتِ الوجود الحق وتنوَّعاتِ صور تجلّياته الإلهية ، فهي كلمات الله على ما مرّ مراراً، ولأنَّها صور «كُن» فهي تحتمل اعتبارين:

آحدهما: اعتبارها من حيث وجودها الحقِّ: فتُتركُ مطلقة على حقيقتها، فلا تُعلم حقائقها، فإنّها كلمات الله المطلقاتُ، كهو مطلقاً.

و الاعتبار الثاني: اعتبار تنزّل الوجود الحق إلى صور التعيّنات، فيكون المتعيّن عين التعيّن، فيكون كلمة «كن» إذن عين الصورة، فذوق بعض العارفين اعتبر الوجه الاوّل، فقال: التعيّن عين المتعيّن بذلك التعين، والمتعين عين الحقيقة المطلقة غير المتعيّنة، وعلى إطلاقه.

و بعضهم قالوا: نزل عن الإطلاق بالتعين فتعيّن، فكان الوجود الحق المتعيّن في كل تعيّن عينَ التعيّن وبحسبه على التعيين.

١. في بعض النسخ: لم يكن مثله.

٢. في بعض النسخ: عن كن.

و بعضهم رأى احتمال الاعتبارين معاً من غير ترجيح، فحار الحيرة الكبرى التي للإكابر. وأمّا أهل الاكملية من أرباب الكمال فلم يَحاروا، بل قالوا بتحقّق الأمرين معاً دائماً في كل عين عين، وهذا الذوق من مشرب الحتم، ويختص بالحاتميين والمحمديّين، جعلنا الله وإيّاك منهم.

قال رضي الله عنه : "وهذه مسالة لايمكن أن تُعرف إلا ذوقاً كأبي يزيدُ رضي الله عنه حين نَفخ في النملة التي قتلها، فحييّت، فعلم عند ذلك بمن عنفُخ فنَفخ، وكان عيسويٌّ المشهد»،

يشير: [إلى] أنّ معرفة الإحياء وكيفية نسبته إلى الحق في صورة عبده أو إلى النافخ بالله لاتحصل إلا بالذوق، فمَن لم يُحي ولم يُحي هكذا شهوداً محقَّقاً، لم يَعرف، ذوقاً كيف الإحياء؟ فإنّ الكيفيات لاتُعلم بالحكاية، وهو لايتحكّى كما قيل قبلُ.

قال رضي الله عنه .: أوامًا الإحياء المعنوي بالعلم فتلك الإحياء الإلهية الذائية العلمية النورية التي قال الله فيها: ﴿ أَوْ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَأَحَيْناهُ وَ جَعَلنا لَهُ نُوراً يَمشى به في النّاسِ كَمَن مَثَلَهُ في الظّلُمات لَيْسَ بِخَارِجٍ مِنها ﴾ [فكل مَن احيا نفساً مينة بحياة علمية في مسالة خاصة متعلّقة بالعلم بالله عن احياه بها وكانت له نوراً يمشي به في الناس] اي بين اشكاله في الصورة ».

يعني-رضي الله عنه -: إن الإحياء المعنوي الحقيقي هو إحياء النفس المبتة بالجهل بالعلم؛ فإنه الحياة الحقيقية لنفوس العالمين العارفين بالله في الطبقة العُليا ولنفوس الموتى بالجهل لله واسمائه وآياته وكلماته وانبائه، ولكن لامطلقاً في جميع مراتب العلم الكوني - اعني ليس لكل علم هذه الحياة والإحيام بل هو العلم بالله خاصة، وقد اعطى الله ذلك لكم اوليائه ونُدر الافراد، فسهم يُحيون بنفائس انفاسهم نفوس المستعدين، ويُغيضون عليهم أنوار الحياة العلمية النورية الذاتية؛ وذلك أنهم

١. في يعض النسخ: لمن.

٢. كذا. والصحيح ـكما في يعض النسخ-: الحياة.

٣. في يعض النسخ: الدائمة العليّة.

٤ . الانعام(٦) الآية ١٢٢ .

أقيموا في مقام التحقق بالعليم وعلام الغيوب وعالم الغيب والشهادة وبالحي الحيي بهذه الحياة العلمية الإلهية الذاتية النورية، وهي مخصوصة بالله ومن احياه بهذا العلم خاصة من خاصة الخاصة وصفوة الخلاصة، فاقامهم الله به وقام بهم، وهذا الإحياء مثل إحياء الموتى صورة؛ فإن كلاً من خصائص الله ومن اعطاه ذلك واذن له او امره به، بل هو اعني الإحياء بالحياء العلمية - اعلى وارفع؛ لأنّه إحياء النفوس والارواح، وذلك إحياء الاجسام والاشباح، ولكن لما قل طلاب هذه الحياة وكثر طلاب الآخرة، وبجد حصول هذا من كُمَّل الرسل والانبياء والأولياء، وشوهد كشيراً، ولم يُشهد إحياء الاجسام والموتى في الناس إلا في عيسى ومن كان عيسوي المشهد من الاولياء، وذلك بالنادر مع توفير الرغبات في ذلك، واستشراف النفوس إلى ذلك، استعظموا ذلك؛ لعزته وعدم الظفريه، وأنّه والله عظيم ولكن إحياء النفوس بهذه الحياة العلمتية النورية اعظم واعزُّ وأشرف؛ لكون الأرواح والنفوس اشرف من الاجسام، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_:

«فسلسولاه ولي لانسار الماكسان الذي كسسانا»

يعني - رضي الله عنه -: الله آيضاً من الحقائق الكلية الكمائية العبدانية القابلة للوجود صدور وجود أعيانها، ولا بدّ أيضاً من الحقائق الكلية الكمائية العبدانية القابلة للوجود الحق الواحد وأكوانه الفعلية من التجليات والتعينات، فنحن بعبوديّتنا ومالوهيّتنا ومربوبيتنا نُظهر كونَه ذا اسماء وتجليات، والله بإلهيته وربوبيته يُفيض علينا الوجود وعلى الأكوان وعلى الافعال الصالحة، إضافة إلى الله من وجه، [و] إلينا من وجه، ولا بدّ منه، كما قلنا في الغرّاء التائية:

إنّه كــــلُّ بُدُنَــــا فــــي أصـــح الادلّة

فــــــلابـدٌمنه و لابــــدٌمـــنا

قال رضي الله عنه . :

وإنّ السلم مسسسولانا إذا مسسا قلت أنسسسانا» «فــــاِنّا اعـــــبُد حــــقاً و إنّا عـــــاعلم يعني: أنَّ المظهر كهو في ذاته بخلاف غير الإنسان من الأعيان، وإن كان الحق عينَ الكلِّ وعينَ كلِّ عين، ولكن كون الحق في كل عين بحسبها لابحسب الحق، فلايصح فيها أن يقال: إنَّ هذا العين عين الحق، بخلاف الإنسان مع كون الحق عينه يكون هو عين الحق.

**قال\_**رضى الله عنه\_:

دفيلا تُحسيحَب بإنسيان وقيسد أعطاك برهانا،

يعني: أنّ الإنسان وإن كان في العرف اسماً من اسماء الأكوان من حيث شخصه، ولكنّه في الحقيقة هو اسم للحق مع كونه - تعالى - عين الاعيان والوجود والمراتب؛ فإنّ الحق من كونه إنساناً هو عين العالم لا من كونه ربّاً إلها ؛ فإنّ الإله إله أبداً لا مألوه، والربّ ربّ أبداً لا مربوب، والإنسان - برزخية بين بحرى الربوبية والمربوبية - عين البحرين، فافهم ؛ فإنّه البرهان الذي أعطاكه الإنسان.

**قال\_رضي الله عنه\_:** 

«فكن حقاً وكن خلقياً تكن بالله رحسمسانا»

يشير رضي الله عنه إلى تمام المدعى الله بإنسانيتك وبرزخيتك لك ان تكون عين الحق، فتقوم بك جميع الاشياء الإلهية، ولك بها ذكرنا كذلك ان تكون خلقاً فتكون في اعم الحقائق والاعيان، فتعم الحق بمظهريتك الكلية الجامعة للذات الإلهية والاسماء كلها، وتعم الخلق برحمة الله وفيضه الواصل إلى العالم كله، من كونك عليفته والواسطة، وتقوم بجميع ما يحتاج العالم إليه وتسعه، فتسع الحق والخلق بعين ما وسع الحق بك ذلك، فتكون رحمانا؛ لعموم وجودك.

قال\_رضى الله عنه\_:

يشير - رضي الله عنه - إلى ما قررنا من قبلُ أنّ الحقّ بالوجود غذاء الخلق؛ إذ به قوامه وبقاؤه وحياته، كالغذاء به يكون قوام المغتذي وحياته وبقاؤه، وكذلك تُغذّي انت بالوجود الحق الفائض جميع الخلق؛ لأنّك النائب في ذلك عن الله، وكذلك تغذّي الوجود الحقّ المحكام الكون وصوره، وتوجِد بذلك له أسماء وصفات ونعوتاً

## • 04 / شيرح قصيومن الحكم

واحكاماً ونِسباً وإضافات، وبهذا تكون رَوحاً للحقائق الكونية العدمية تُريحها بالوجود عن العدم، وتُروِّحها عن ظلمتها بنور القدم، وكذلك تكون ريحاناً للوجود الحق بالروائح الخلقية الكيانية والنشآت الصورية الإمكانية.

قال ـرضي الله عنه ـ:

«فـــاعطيناه مــايبــدو به فــــينا واعـطانا فـصـار الأمسر مـقــدومـاً بـــياه وإيّانـــا»

اي اعطانا الحقُ من خصوصيات قابلياتنا ما يظهر به فينا في تعيّنه بنا، واعطانا وجوداً به ايضاً ظهورُنا لنا، فصار الأمر الوجودي ذا وجهين له نسبة إلينا ونسبة إليه، فيُقسَم في العقل قسمين لا في العين فقراً بنا عينُ العينين، ولهذا سمّانا إنسانَ العين لاهل الإشارة والفوز بالحسنيين في الطرفين.

قال\_رضي الله عنه\_:

[«فساحسياه الذي يلري بقلبي حين احسيانا»] «و كنّا فسيد اكسيواناً و ازمساناً واعسيانا» السيواناً و ازمساناً واعسيانا» الم

يشير سرضي الله عنه إلى أن الحقائق الكلية الإنسانية اعيان الشؤون الذاتية الإلهية ، والوجود الحق مظهر وم جلى لتلك الأعيان؛ فإنّا نحن فيه اكوانه الازلية التي كان بنا ولم نكن معه لاعياننا؛ لكوننا عين كونه الذي كان ولم نكن في غيب العلم الازلي ، وكذلك في الوجود العيني بكوننا ، ويكون سمعنا وبصرنا واعياننا وقوانا وجوارحنا في قرب النوافل، ونكون ايضاً كذلك سمعة وبصره ولسانه واعيان اسمائه واكوانة .

و امّا كوننا أزماناً فيه فمن حيث إنّ مَظهرياتِنا موجبة لتقدّر أ الاسم الدهر، فإنّ مبدأ إضافة الوجود وتعيَّنهِ امتدادُ النفس الرحماني والفيضِ الوجودي إلى ابد الابد، لا يتقدّر ولا يتعين إلا بحسب القوابل، والزمانُ مقدار حركة الفلك المحيط عرفاً فلسفياً

١ - في بعض النسخ : و أعياناً و ازماناً . و يقتضيه التعرّضُ لشرح الاعيان اوُلاً .

۲. کدا.

٣. م: يكونها.

في النسختين: لتعذر.

وهو عند الحقق صاحب الكشف صورة الزمان لاحقيقته، وحقيقته معنى امتداد أمداد الانفاس الرحمانية والتجلّيات الوجودية بالتعلّقات الإرادية الإلهية إلى الحقائق والاعيان لإيجاد الاكوان في حضرة الإمكان، فلو لا الحقائق الكيانية، واقدارها في قابلياتها وخصوصياتها في مراتبها الذاتية، وتقدّمها وتاخرها المرتبتان الذاتيتان، لما تعيّنت المقادير الإيجادية، فنحن بكمال قابلياتنا وسَعتها نقبل أمداد الانفاس الرحمانية بالتقدّم وبالتاعر في القابليات الناقصة التابعة، فإنّ الحقائق منها تابعة و منها متبوعة، ومنزومة ولازمة، ولوازم لوازم وعوارض ولواحق، فالحقائق المتبوعة الملزومة الكاملة تقبل الوجود أولاً ومنها ينفذ نور الوجود إلى التوابع واللوازم وما ذكر، فتحقق بين من أول قابل مثلاً إلى آخر موجود، فحقيقة الزمان معقولية ذلك الامتداد الوجود من أول قابل مثلاً إلى آخر موجود، فحقيقة الزمان معقولية ذلك الامتداد؛ ومعقولية تعلقه بكل عين عين حقيقة الآن الذي لاينقسم، فإنّ تعلق النور النفسي الوجودي الحق بكل عين غير قبوله باستعداده الذاتي و ومعقولية أحدية جمع الامتدادات والتعلقات النورية الوجودية النفسية الإلهية إلى مالايتناهي حقيقة الاسم الدهر، فمن حيث إن الوجود بنا وبحقائقنا يتقدّر ويتعين كنا فيه إزماناً.

و قد قال بعض المحقّقين من اهل الحق: الوقت وعاء لما قدّر أو فيه، ونحن كذلك اوعية لما يُتقدّر فينا من التجلّي والتعين وتنوّعاتهما إلى الأبد، فافهم. وفيه إشارة ايضا [إلى] أنّا بحقائقنا وأعياننا الشابئة كنّا في الحق قبل قبول الوجود ازماناً لاتُعرف أولية؛ إذ لا مبدأ وأزماننا بمعنى الحقيقة الذاتية، لا بصورة الزمان، فافهم ذلك.

قال\_رضي الله عنه\_:

«وليس بدائم فيسينا ولكن ذاك احسيسانا»

يشير إلى ما قاله زين العابدين الله الله وقت يكوننا فيه الحقُ ولا نكونه وإلى قوله صلى الله عليه وسلم الي مع الله وقت وهو زمان غلبة حقية الإنسان الكامل على خلقيته، وليس ذلك بدائم فيه ؛ فإن ذلك مقتضى الحقيقة الإنسانية الكمالية، فإنه الحق الحلق الجامع بين بحرّي الوجوب والإمكان، المطلقُ في جمعه بين الحقية والخلقية عن

الجمع والإطلاق دائماً، فليس له أن يكون على الدوام حقاً محضاً؛ فإنَّ ذلك لحقيقة الحق لاغيرُ، لاشريك له في خصوصه سبحانه.

و في هذا المقام سر للخواص وهو: أن الإنسان الكامل في كل عصر يقابل دائما عالوهيته ومربوبيته وعبوديته الذاتية وخلقيته الكاملة حضرة الألوهية والربوبية والحقية، وكذلك يقابل بربوبيته وبما فيه من الألوهة وصورة الله من جهة خلافته وتحققه بجميع الاسماء الإلهية حضرة الكون والخلق بالإمداد والفيض الواصل إلى العالم بواسطته ولابد، وإلا فلايكون خليفة، فهو يسمع باحد طرفيه ما يقابله من الحقية والخلق، وبجمعه بينهما يحاذي ويقابل الجمعية الإلهية بين حضرات الاسماء والمسميّات وحقائق المسميّات بكسر الميم اسم فاعل والمعيّنات كذلك وهي دون تعيّن حقاً وخلقا جانب إطلاق الحق، فهو من هذا الوجه حق دائماً، وخلق دائماً، جامع بينه ما، مطلق في كل ذلك، كما هو ربة، فيكون على هذا الذوق قوله رضي الله عنه : "وليس بدائم فينا» قافهم هذا السر".

قال - رضي الله عنه -: " وَيُعْلِيهُ لَلْ عَلَى اللهُ وَيَ المِر النفخ الروحاني [مع صورة البشر العنصري هو أنّ الحق وصف نفسه بالنفس الرحماني ] و لابدّ لكل موصوف بصفة أن يتبع الصفة جميع ما تستلزمه تلك الصفة ، وقد عرفت أنّ النفس في المتنفس لم يلزمه ، فلفلك قبل النفس الإلهي صور العالم ، فهو لها كالجوهر الهيولاني ، وليس إلا عين الطبيعة ، فالعناصر صورة من صور الطبيعة ، وما فوق العناصر وما تولّد عنها فهو أيضاً من صور الطبيعة وهي الارواح العلوية التي فوق السماوات السبع ، وامّ أرواح السماوات السبع ، وامّ أرواح السماوات السبع وأعبائها فهي عنصرية ؛ فإنها من دخان العناصر المتولّد عنها ، وما يكون عن كل سماء من الملائكة فهو منها ، فهم عنصريون ، ومَن فوقهم طبيعيون ، وما يكون عن كل سماء من الملائكة فهو منها ، فهم عنصريون ، ومَن فوقهم طبيعيون ، ولهذا وصفهم الله بالاختصام ، اعني الملا الاعلى ؛ لأنّ الطبيعة متقابلة ، والتقابل الذي في الاسماء الإلهية التي هي النسب إنّما اعطاه النفسُ ، الا ترى الذات الخارجة عن هذا

١ . أي في جميع .

الحكم كيف جاء فيها الغنى عن العالمين؟ فلهذا خرج العالم على صورة من اوجدهم [و ليس إلا النفس الإلهي ]».

يعني - رضي الله عنه -: ان النفس لما نُسب إلى الرحمن وكان صفة له، فإنه يضاف وينسب إلى الحق الرحمن جميع ما يستلزمه النفس من التنفيس وقبول صور الحروف والكلمات الكونية والاسماء الإلهية والحرارة والرطوبة والحياة وسر التقابل الذي في حقيقة الجمعية الاحدية والنفسية الرحمانية، فإن النفس عبارة عن الوجود الفائض بمقتضيات الاسماء الإلهية ومقتضيات قوابلها وحقائقها جميعاً، فله أحدية جمع الجمعين مع الوجود بين المتقابلات والمتماثلات والمتنافيات والمتشاكلات الإلهية والكونية جميعاً؛ وفيه أيضاً سرًّ الجمع بين الفعل والانفعال، والهيولائية المأدة القابلة للصور كلها والطبيعة الفعالة لها فيه، كما قد أشرنا إلى كل ذلك في الفص الآدمي والشيثي وغيرهما بما فيه مَقنَع للأولياء، فأذكر.

و نزيد هاهنا بمالم يُذكر وهو أنّ الطبيعة الكلّية وإن كانت كما ذكرنا . هي الحقيقة الفعّالة للصور كلّها إلهيها وكونيها و علواً وسفلاً و فإنها ايضاً عين المادة التي حصرت قوابل العالم كله، ففيه قابلية هيولانية لأن يفعل في النفس جميع الصور، فهي بانفعالاتها المادية الهيولانية تفعل صور الفاعليات الاسمائية أيضاً من الوجود الحق، فهي فاعلة من وجه، منفعلة من آخرً ؛ لحقيقتها الجمعية الاحدية النفسية، فإنها عين النفس الممتد من حقيقة الحقائق الكبرى باحدية جمع الحقائق الفعلية والانفعالية جامعاً لحقائق المراتب والوجود، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه : \_ : «فيما فيه من الحرارة علا في الصور الاسمائية الربائية ، وبما فيه من البرودة سفُلَ " . يعني \_ رضي الله عنه \_ في الصور الكيانية والعوالم الإمكانية «و بما فيه من اليبوسة ثبت ولم يتزلزل ، فالرسُوب للبرودة والرطوبة ، الا ترى الطبيب إذا اراد سقي دواء لاحد ، ينظر في قارورة مائه ، فإذا رآه رسب ، علم أن النضج

١ . في يعض النسخ : أخرج .

٢ . في بعض النسخ: و بما فيه من البرودة والرطوبة سفل.

قد حصل أ، فيسقيه الدواء ليُسرع في النَجح أ، وإنّما رسب لرطوبيته وبرودته الطبيعية، ثمّ إنّ هذا الشخص الإنساني عَجَن طينته بيديه وهما متقابلتان وإن كانت كلتا يديه يميناً، فلا حَفاء بما بينهما من الفرقان، ولو لم يكن ولا كونَهما اثنتين اعني اليدين؛ لأنّه لايؤثّر في الطبيعة إلا ما يناسبها، وهي متقابلة فجاء باليدين.

يشير - رضي الله عنه - في كلّ ذلك إلى ان التقابل في الأمر الواحد من جهتين مختلفتين موجود ومشهود، وان الطبيعة التي لها النضاد والتقابل عامة الحكم في الصور الاسمائية والكونية، ولو لاان في حقيقة الحق قبول كلّ ذلك، لما وبحدت هذه المتقابلات منها، ولان في طبيعة البشر جمعاً بين المتقابلات توجّه الحق في إيجاده باليدين المتقابلتين، وهما الفعل والانفعال اللذين في حقيقتي الربّ والمربوب، والإله والمالوه في الذات، أو الجلل والجمال، واللطف والقهر في الإلهيات، وكل ذلك مشير إلى التقابل في الاصل، فافهم

قال رضي الله عنه -: قو لم الوجدة باليابين سمّاه بشراً للمباشرة اللاتقة بذلك الجناب باليدين المضافتين إليه، وجعل ذلك من هنايته لهذا النوع الإنساني، فقال لمن ابى عن السجود له: ﴿ما مَنْعَكَ آن تَسجُدُ لِما خَلَقتُ بِيَدَى الستكبَرت ﴾ على من هو مثلك يعني عنصريا ﴿أم كُنت مِن العالين ﴾ عن العنصر ولست كذلك، ويعني بالعالين من علا بذاته عن أن يكون في نشأته النورية عنصريا وإن كان طبيعيا، فما قضل الإنسان غيرة من الانواع العنصرية إلا بكونه يشراً من طين، فهو افضل نوع من كل ما خُلِق من العناصر من غير مباشرة باليدين،

يعني: من كونه باشرَ الله خلقه بيمديه، وهو حقيقة الجمع بين المتقابلات والمتماثلات كلُّها.

١٠. في يعض النسخ: قد كمل،

٢ . في بعض النسخ : في النضج .

٣. في بعض النسخ : يرسُب .

أي الغرقان.

ەر٦. ص ( ٣٨) الآية ٥٧.

قال رضي الله عنه : «فالإنسان في الرئبة فوق الملائكة الأرضية والسماوية؛ والملائكةُ العالون خير من هذا النوع الإنساني بالنص الإلهي».

يعني: أنّ الملائكة العالين. وهم المُهَيَّمة في سُبُحات وجه الحق لفناء خَلقيتهم واستهلاكهم عن انفسهم وعن سوى الحق في الحق خير من نوع الإنسان الحيوان لا الإنسان الكامل؛ لكون هذا النوع حقيقتُهم مستهلكة في خلقيتهم ونوريتهم في ظلمتهم، بعكس الملائكة العالين، وقد ذكرنا فتذكَّر.

قال ... رضي الله عنه ... " فمن اراد ان يَعرف النفس الإلهي ، فليعرف العالم ؛ فإن من عرف نفسه عرف ربّه الذي ظهر فيه : اي العالم ظهر في نفس الرحمن الذي نفس الله به عن الاسماء الإلهية ما تجده من عدم ظهور آثارها [بظهور آثارها] فامتن على نفسه » . يعني على أسمائه ونسبه وشؤونه الذاتية ؛ فإنّها فيه عينه لاغيره ، فامتن عليها "بما أوجده في نفسه ، فاول اثر كان للنفس إنّما كان في ذلك الجناب ، ثم لم يزل الأمر ينزل بتنفيس الهموم إلى آخر ماو بحد » .

قال العبد: هذه المباحث ذكرت موارك فلا حاجة إلى الإعادة.

قال\_رضى الله عنه\_:

«فسسالكلّ في عسين النفس كسالضوء في ذات الغلس»

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أنّ صور الأسماء الإلهية والحقائق الوجوبية وصور الممكنات والحقائق الله عنه \_ إلى أنّ صور الأسماء الإلهية والحقائق الكونية المربوبية في عين النفس كالضوء في المادّة المشتعلة بالنور، فالربّ بصور جميع الحقائق الربانية الحقية في عَماء الربّ في اعلى النفس والخلق، وكذلك تصورٌ حميع الحقائق الخلقية منها في عماء الكون من هذا النفس، فتذكّر.

قال ـ رضي الله عنه ـ :

او العلم بالبسسرهان في سَلخ النهسسار لمَن نَعَس سَلخ النهسسار لمَن نَعَس في سَلخ النهسسار لمَن نَعَس في الله في الله

ما يين المعقوفين غير موجود فيما رأينا من النسخ.

٢. كذا. والظاهر: بصُور.

يشير إلى ان العلم بالنفس وما ذكرت [من لوازمه] لاينال إلا بالكشف. وأما البرهان الفكري ـ بتركيب المقدّمات واستنتاج النتائج منها والاستدلال بذلك على المطالب فليس إلا لمن سلّخ نهار الكشف عن يوم عمره، فهو في ليل الحجاب والغفلة نائم عن التجلّي الوجودي والنهار الكشفي الشهودي والفيض الدائم النوري الجودي، تَهُبُّ عليه مع الانفاس فواتح روائح الانفاس، وهو لايّهُبُ من النعاس، يَعتبر في تعبير رؤياه في المنام، حقائق ما قلت مما يدل على النفس عند الكاشف العلام، انها اضغاث احلام.

قال\_رضي الله عنه\_:

«فسسسيريحه عبن كل كر با فسي تسلاوته عبس» يشير إلى أن الذي تذكّره ويذكره إن هو تفكّر فيه فتدبّره يُريحه عن كل كرب وضيق يجده في ظلمة حجابه بما أكشف له وأشهده وألقّنه على وجهه سر ووُجُوه يَومَندُ مُستَبشرة في ظلمة عبوسه في تلاوة ﴿عَيْسَ وَتُولِّي ﴾ حال جهله بمن هو دائماً كان عليه يتجلى.

قال رضى الله عنه -: مرز من تكور رص الله عنه -:

او لقسسد تجلّى للذي قسد جساء في طلب القبّس» يعني: طالما انجلى هذا السرّ الخفيُّ لمن طلب الحقّ الجليَّ، كما ظهر لموسى بن عمرانَ لمَا كان مُجِدَّاً في طلب الجَدُوة، فرآه رأي العِيان.

قال \_رضى الله عنه \_:

«فسسسسرآه نساراً وَهُو نسو رفسي المسلسوك وفسي السعسس» يعني تجلّى له نور وجهه في مثال النار على صورة الشجرة، فظنّه ناراً وكان نوراً هو نور الانوار، فلم يعبّر رؤياه ولم يَعبُر عن صورة مطلبه الطبيعي إلى حقيقة ما رآه، فلو عبّر، وعبّر، واعتبر الحقيقة، واستبصر، لعلم أنّه النور الحق المتجلّى في الملوك

١. في بعض النسخ: عن كلُّ غمَّ.

٢. إشارة إلى آيتي ٣٨و٣٩ من سورة عَبَّس.

٣. عَبَس (٨٠) الآية ١.

والشرفاء العِلويين والعمَّال في أدنى الأعمال الليلية الحجابية السِفليِّين؛ فإنَّ ظهـوره بحسب القوابل، وإلا فهو هو في الأواخر والأوائل.

قال\_رضي الله عنه \_:

ف إذا عسرفت أسقالتي تعلم بأنك مبتسس»

إذا فهمت ما قلت ، فهمت فيما نِلت ممّا اعطيتك ، ونلت انك في طلب أمر سِواه فقيرٌ مبتئس، ومغبونٌ ، سَنحِر ، مُفلِس ﴿كَسَرابِ بِقِيعَةٍ يَحسَبُهُ الظَّمَآنُ مَاءً حَتَى إذا جَاءَهُ لَمْ يَجِدهُ شَيئاً وَوَجَدَالله عِندَهُ﴾ حاضراً لم يزل ، ﴿وَ بَدَالَهُ مِنَ الله ما لَم يَحتَسِب﴾ " ولَمْ يتخيّل .

قال\_رضي الله عنه \_ :

«لوكان يطلب غــــــر ذا لرآه فـــــه ومـانكس » أ

يعني: أنّ موسى ما طلب غير النار، فلما بلغ غاية طاقته في الجهد والطلب، تجلّى له الحق في صورة مطلوبه، ولو طلب غير ذلك، لرآه في ذلك الآخر، وانت أيضاً حيثُ تطلب امراً سواه، فاعلم أنّك محجوب، فمطلوبك في زعمك ومبلغ علمك، فمحتجب عنك بصورة مطلبك الله، فطوبي لمن لم تتعلّق همته بغير مولاه، ولم يطلب طول عمره إلا إيّاه.

قال رضي الله عنه: ﴿ و آمّاهذه الكلمة العيسوية لمّا قام لها الحقُ في مقام ﴿ حتى نعلم ويعلم استفهمها عمّا نُسب إليها هل هو حق آم لا ؟ مع علمه الاوّل بهل وقع ذلك الامر أم لا ؟ فقال له : ﴿ عَمَانُتُ قُلْتَ لِلنّاسِ اتَّخَذُونِي وَ أُمِّي ٓ إله مَن دُونِ الله ﴾ فلا بُدّ من الأدب في الجواب للمستفهم ؟ لأنّه لما تجلّى له في هذا المقام وبهذه الصورة ، اقتضت الحكمة الجواب في التفرقة بعين الجمع ، فقال وقدًم التنزية ـ : «سبحانك» فحددً

١ ، في يعض النبخ : فإذا فهمتً .

٢. النور (٢٤) الآية ٣٩.

٣. الزُمَر (٣٩) الآية ٤٧ و بدالهم من الله مالم يكونوا يحتسبون.

٤. م: وما نكر.

ه , المائدة (٥) الآية ١١٦ .

٣. في بعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ : فلابدٌ في الأدب من الجواب .

بالكاف الذي يقتضي المواجهة والخطاب».

يعني: لما تجلّى الحق لتحقيق العلم المطلق في التعيّن المقيّد مع أنّ الحقيقة تقتضي الوحدة فقام بعيسى مقام المخاطبة وثنّى وانفرد، وكلّ منهما بتعيّنه الاختبار بانّه هل يعلم مع علمه عمّا يستفهمه، وهذا معنى قيام الحق له في مقام «حتى نعلم» من حيث تعيّننا في مادّة هذا التجلّي والمادّة العيسوية، وحتى يعلم هو من كونه هو، لا من كونه نحن، فحدد عيسى بكونه عبداً مخاطباً، فقال: ﴿ وَأَنْتَ قُلْتَ لَلِنّاسِ اتَّخِذُونِي وَ أُمِّي إلهينِ مِن دُونِ اللّه ﴾ فاقتضت الحكمة العيسوية أن يثبت للتجلّي بحسبه، فافرد الحق ايضاً كذلك وحدده بالكاف في ﴿ مُبْحانك ﴾ كما افرده الحق وحدده في ﴿ قُلْت ﴾ واجابه في كذلك وحدده بالكاف في ﴿ مُبْحانك ﴾ كما افرده الحق وحدده في ﴿ قُلْت ﴾ واجابه في التفرقة بعين الجمع كما خاطبه الحق. قال: ﴿ هُمَا يَكُونُ لِي ﴾ من حيث أنا لنفسي دونك ﴿ أَنْ المُولَ ما ليسَ [لي] بحق ﴾ "

يعني: من حيث الامتياز والانفراد دونك من حيث التعين ما ليس لي بحق أن أقول مثل هذا، فليس حقاً للمتعيِّن المتقيِّد أن يدعو إلى نفسه مطلقاً من دون الله بالعبادة.

ثم قال \_رضي الله عنه \_ التي ما تقتضه هويتي ولا ذاتي ذلك ﴿إِن كُنتُ قُلتُهُ فَقَد عَلَم ما قال، وانت اللسان الذي عَلَمتُهُ ﴾ لأنّك انت القائل، ومن قال امراً، فقد علم ما قال، وانت اللسان الذي اتكلّم به، كسما أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم [عن ربّه] في الخبر الإلهي، فقال: «كنتُ لسانه الذي يتكلّم به» فجعل هويته عين لسان المتكلّم ونسب الكلام إلى عبده. ثم غم العبد الصالح إلحواب بقوله: ﴿تَعلمُ ما فِي نَفسي ﴾ والمنكلم الحق، ولا أعلم ما فيها من كونها انت، فنفى العلم عن هوية عيسى من حيث هويته لا من حيث أنّه قائل وذو اثر».

يعني: أنَّ القائل والمتكلِّم حق؛ لما قدَّم أنَّ الحق عين لسانه.

قال: ﴿ ﴿ إِنَّكَ آتَتَ ﴾ فجاء بالفصل والعِماد؛ تاكيداً للبيان واعتماداً عليه أن لا يعلم الغيبَ إلا الله».

١ \_ ٥ . المائدة (٥) الآية ١١٦ .

٦. في بعض النسخ: إذ لا يعلم الغيب.

يعني: اكّد المخاطبة بالتفرقة في عين الجمع بالفصل والعِماد، وهو تحقُّقُ الإفراد للحق المطلق من حيث تعيّنه في إطلاقه وفصله عن تعيَّنه الشخصي ونسبة العلم كلَّه إلى الله في الإطلاق والتقييد والجمع والفرق، فإنّه هو علام الغيوب.

قال\_رضي الله عنه : \_ : «و فرَّق وجمَع ووحَّد وكثَّر ووسَّع وضيَّق». يعني بالتفرقة إفرادَ المخاطب عن المخاطب، وبالجمع أنَّه جعل اللهَ في المادّة العيسوية وفي كل عالم من العالم وفي ذاته مطلقاً، وكثَّر من حيث هذا الفرقان، ووحَّد من حيث الجمع، وضيَّق ووسَّع كذلك.

قال \_رضي الله عنه \_ : «ثم قال متممّاً للجواب : ﴿ما قُلتُ لَهُم إلا ما أَمَرتَنِي بِهِ ﴾ فنفي أوّلاً مشيراً إلى أنّه ما هو ثُمَّ يعني في قوله : «ما قُلتُ لَهُم» «ثم أوجب القول ادباً مع المستفهم» يعني في قوله : «إلا ما أَمَرتَنِي بِهِ».

قال\_رضي الله عنه \_ : «و لو لم يفعل كَذَلَكَ ، لاتّصف بعدم علم الحقائق وحاشاه من ذلك ، فقال : «إلا ما أَمَرتَنِي بِهِ» وأنت المتكلم على لساني وأنت لساني».

قال ـ رضى الله عنه ـ : «فانظر إلى هذه التنبيثة الروجية أما الطفها وادقّها!»

يعني في قوله: "ما أمرتني" مع أنّه عينه، فأفرد الحقّ بناء الكناية عن المخاطب، وحدَّد نفسه وميَّزه من حيث مأموريته بياء كناية المتكلّم "أن اعبُدُوا اللّه" فجاء بالاسم "الله" لاختلاف العبّاد في العبادات واختلاف الشرائع، ولم يعيِّن "اسماً خاصاً دون اسم، بل جاء بالاسم الجامع للكلّ، ثم قال: "ربِّني و ربَّكُم" ومعلوم أنّ نسبته إلى موجود ما بالربوبية ليست عين نسبته إلى موجود آخرَ، فلذلك فصل بقوله: "ربِّي موجود ما بالكنايتين: كناية المتكلّم وكناية المخاطب. "إلّا ما أمَرتني بِهِ" فاثبت نفسه ماموراً

١. م: تحقيق.

٢ . المائدة (٥) الآية ١١٧ .

٣. في بعض النسخ: التثنئة. وردّه القيصري. و في م وف: البينية.

٤ . في يغض النسخ: الإلهية .

٥. قني بعض النسخ: ولم يخصّ.

وليست سوى عبوديته؛ إذ لايؤمر إلا منَ يُتصور منه الامتثالُ وإن لم يفعل، ولما كان الأمر ينزل المحكم المراتب، لذلك ينصبغ كلُّ مَن ظهر في مرتبة مَّا بما تعطيب حقيقة تلك المرتبة، فمرتبة المامور، لها حكم يظهر في كل مامور، ومرتبة الآمر، لها حكم يبدو في كل آمر، فيقول الحق: ﴿ أَقِيمُوا الصَّلُوةِ ﴾ فهو الآمرُ، والمُكلُّفُ المامورُ، ويقول العبد: ﴿اغفرلي﴾ فهو الآمر، والحق المامورُ، فما يطلبه الحق من العبد بامره هو بعينه ما يطلب العبد من الحق بامره» يعنى الإجابة «و لهذا كسان كلّ دعاء مُحاباً ولا بدّ وإن تاخّر، كما تتاخّر بعضَ المكلّفين من أقيم مخاطباً بإقامة الصلاة، فلا يصلّي في وقت فيؤخِّر الامتثالَ ويصلي في وقت آخَرَ إن كان متمكَّناً من ذلك ، ولابدٌ من الإجابة ولو بالقصد، ثم قال: ﴿ وَ كُنتُ عَليهم ﴾ ولم يقل: على نفسي معهم، كما قال: ﴿ رَبِّي وَرَبُّكُم﴾ ﴿ شَهِيداً ما دُمتُ فِيهم ﴾ لأن الإنبياء شهداءُ على أمهم ماداموا فيهم. ﴿ فَلَمَّا تُوَفِّيتَني﴾ أي رفعتني إليك وحجيتهم عنى وحجبتني عنهم ﴿ كُنتَ أَنتَ الرَّقيبَ عَلَيهِم﴾ في غير مادّتي بل في ملوادّهم؛ إذكنات بصرَهم الذي يقتضي المراقبة ، فشهود الإنسان نفسه شهود الحق إيام و ويتعلم بالسم «الرقيب» لانه جعل الشهود له ، يعني: بعين شهنودهم أنفسهم بالحق [ "فاراد أن يفصل بينه وبين ربّه حتى يعلم أنّه هو ؛ لكونه عبداً في الواقع وأنَّ الحق هو الحق]؛ لكونه ربًّا له، فسجماء لنفسسه بأنَّه شسهيد وفي الحق بأنَّه رقيب،

يعني: لأنّ الشهيد يكون [بالنسبة إلى] وقت دون وقت وبالنسبة إلى مشهود دون مشهود، والرقيبَ يقتضي دوامَ الرُقْبَى إلاّ إذا أضيف إلى الحق الدائم الوجود، فيقتضي دوامَ الشهود، فافهم.

«وقدَّم «هم» في حق نفسه، فقال: ﴿عَلَيهِم شَهِيداً مادُمتُ فِيهِم﴾ إيثاراً لهم في التقدّم وادباً».

١ . في بعض النسخ : يتنزّل .

٢ . في بعض النسخ : داع .

٣. اي تتاخَر الإجابة عن بعض المُكلَّفين.

يعني إيثارَ التربيةِ والرقيب اللاواسطة كله لامرهم إلى ربّهم وربّه وأدباً مع ربّهم. قال رضي الله عنه \_ : «و اخَر«هم» في جانب الحق عن الحق في قوله : ﴿الرّقِيبَ عَليهِم﴾ لما يستحقّه الربّ من التقدّم في الرتبة .

و اعلم آن للحق الرقيب الاسم الذي جعله عيسى لنفسه وهو «الشهيد» في قوله: 
﴿عَلَيْهِم شَهِيداً﴾ [فقال] ﴿وَ أَنتَ عَلَى كُلِ شَيءٍ شَهِيدٌ ﴾ فجاء بـ «كل للعموم وبـ «شيء لكونه أنكر النكرات، وجاء بالاسم الشهيد فهو الشهيد على كل مشهود بحسب ما تقتضيه حقيقة ذلك المشهود، فنبه على أنه \_ تعالى \_ هو الشهيد على قوم عيسى حين قال: ﴿وَ كُنتُ عَلَيْهِم شَهِيداً مادُمتُ فِيهِم ﴾ فهي شهادة الحق في مادة عيسوية ؛ لما ثبت أنه لسانه وسمعه وبصوه.

ثم قال كلمة عيسوية ومحمدية ، أمّا كونها عيسوية فإنّها قول عيسى بإخبار الله في كتابه . وأمّا كونها محمدية فلموقعها من محمّد صلى الله عليه وسلم بالمكان الذي وقعت منه ، فقام بها ليلا كاملاً يرددها لم يعلل إلى غيرها ، حتى طلع الفجر ﴿إن تُعَذّبهُم فَإِنّهُم عِبادُكَ وَإِن تَغفر لَهُم قَالَتُ الْمَتَ الْمَرْينُ ( لَحَكِيم ) \* و هم " ضمير الغائب كما أن «هو " ضمير الغائب ، فكان الغيب كما أن «هو " ضمير الغائب ، فكان الغيب ستراً لهم عمّا يراد بالمشهود الحاضر ، فقال : ﴿ إِن تُعَذّبِهُم ﴾ " بضمير الغائب ، وهو عين الحجاب الذي هم فيه عن الحق" .

يعني حجاب تعين عيسى وحجابيَّتهم، فإنهم إنّما حُجبوا بالصورة الشخصية التعينية وحصروا الحق فيه، فكفروا أي ستروا وغابوا عن الحق المتعيِّن فيه وفيهم وفي الكلّ من غير حصر، وذلك الحجاب الستُّرُكان غيباً لهم.

«فذكّرهم الله قبل حضورهم» يعني الحق المتجلّي في الفرقان يوم الجمع والفصل،

١. م: الترقيب.

٢. في بعض النسخ: ثمَّ أعلم.

٣. في يعض النسخ: قلوقوعها.

عَرِهُ. المائدة (٥) الآية ١١٨.

«حتى إذا حضروا تكون الخميرة قد تحكمت في العجين». يعني: من حيث أحدية جمع العين «فصيرته مثلها. ﴿فَإِنَّهُم عِبادُكَ ﴾ فافرد الخطاب؟ للتوحيد الذي كانوا عليه من حيث العين في الحقيقة وإن كانوا مشركين في زعمهم ومعتقدهم وغير هم من اهل الاعتقاد والتقليد.

قال \_رضي الله عنه \_: «و لاذلة أعظمُ من ذلة العبيد؛ لائهم لاتصرُف لهم في انفسهم، فهم بحكم ما يريد بهم سيّدُهم، ولاشريك له فيهم؛ فإنه قال: ﴿عِبادُك﴾ فأفرد، والمراد بالعذاب إذ لالهم، ولا أذلَّ منهم؛ لكونهم عباداً، فذواتهم تقتضي انهم أذ لاء فلا تُذلَّهم؛ فإنك لا تذلُهم بادونَ ما هم فيه من كونهم عبيداً ﴿وَ إِن تَغفِر لَهُم﴾ أي تسترهم [عن إيقاع العذاب الذي يستحقونه بمخالفتهم أي تجعل لهم غفراً يسترهم] عن ذلك ويمنعُهم عنه، ﴿فَإِنَّكَ أَنتَ العَزِيرُ ﴾، أي المنبعُ الحمى».

يعني - رضي الله عنه - : لا يُصلون إليك من حيث إنك رب الكلّ على ما يقتضي من حيث ذاتك في نفسك، فربوبيتك بالنسبة إلى عبدانيتهم بحسبهم وبحسبها، وعبدانيتهم مقيدة جزئية ؛ لكونهم كذلك م فائي لهم عبادة ك الجقيقية الكلّية التي تستحقها لنفسك؟ وكيف اتصالهم برب الكلّ وإله العالمين - تبارك وتعالى - وهو العزيز الحكيم؟!

قال \_رضي الله عنه \_: "و هذا الاسم إذا اعطاه الحقُ لمن اعطاه من عباده يسمى الحقُ بـ "المُعزّ» والمعطى له هذا الاسم بـ "العزيز» فيكون منبع الحمى عمّا يريد به "المنتقم» و "المعذّب، من الانتقام والعذاب. وجاء بالفصل والعماد أيضاً تأكيداً للبيان ولتكون الآية على مساق واحد في قوله: ﴿ إنَّكَ آنتَ عَلامُ الغُيُوبِ ﴾ وقوله: ﴿ كُنتَ آنتَ الرّقيبَ عَلى مَساق واحد في قوله: ﴿ إنَّكَ آنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ فكان سؤالاً من النبي الله وإلحاحاً منه على ربّه في المسألة ليلته الكاملة إلى طلوع الفجر يردّدها طلباً للإجابة، فلوسمع منه على ربّه في المسألة ليلته الكاملة إلى طلوع الفجر يردّدها طلباً للإجابة، فلوسمع

١ \_ ٤ . المائدة (٥) الآية ١١٨.

ه . الماللة (٥) الآية ٢١٦ .

٦. المائدة (٥) الآية ١١٧.

٧. المائد، (٥) الآية ١١٨.

الإجابة في أوّل سؤاله، ماكرّر، وكان الحق يعرض عليه فصول ما استوجبوا به العذاب عرضاً مفصّلاً، فيقول له في كل عرض [عرض] وعين عين: ﴿إِن تُعَذَّبُهُم فَإِنَّهُم عِبادُكَ وَ إِن تَعَفِّرِلَهُم فَإِنَّكَ أَنتَ العَزِيزُ الحَكِيمُ ﴾ فلو رأى في ذلك العرض مابوجب تقديم الحق وإيثار جنابه، لدعا عليهم لألهم، في ما عرض عليه إلا ما استحقوا به ما تعطيه هذه الآية من التسليم لله».

يعني: ممَّا تعطيه هذه الآيةُ من تفويض أمرهم إليه تعالى .

قال \_ رضي الله عنه \_ : "من التسليم لله والتعريض لعفوه . وقدورد أنّ الحق إذا أحبّ صوت عبده في دعائه إيّاه ، اخر الإجابة عنه ، حتى يتكرّر ذلك منه ، حبّاً فيه لاإعراضاً عنه ، ولذلك جاء بالاسم "الحكيم" ، والحكيم هو الذي يضع الاشياء مواضعها ولا يعدل بها عن الذي تقتضيه و تطلبه حقائقها بصفاتها ، فالحكيم [هو] العليم بالترتيب ، فكان صلى الله عليه وسلم بترداد هذه الآية على علم عظيم عن الله ، فمن تلافه كذا يتلو " يعني : فليتلُ دو إلا فالسكوت أولى به . وإذا وفق الله العيد إلى فطق بامر ما ، فما وفقه إليه " .

يعني «عليه» فإن حروف الجر أيدك بعضها عن بعض، ولاسيما (إلى» و «على» كما قال الله ـ تعالى ـ : ﴿ أَمْرَكَ إِلَيْكَ ﴾ أو ﴿ أَمْرَكَ عَلَيْكَ ﴾ أ في مواضع .

قال \_ رضي الله عنه \_ : «فيما وفقه إليه إلا وقداراد إجابته فيه وقضاء حاجته، فلايستبطئ احد ما يتضمنه ماوفق له، وليُثابِر مُثابرة رسول الله صلى الله عليه وسلم على هذه الآية في جميع احواله، حتى يسمع بأذنه اوبسمعه، كيف شئت أو كيف اسمعك الله الإجابة، فإن جازاك بسؤال اللسان اسمعك بأذنك، وإن جازاك بالمعنى اسمعك بسمعك».

قال العبد: لم أجد مزيداً على ما فسر الشبيخ هذه الآية في المناجاة المحمدية العيسوية؛ فقد وقيل حقَّ تفسيرها، وحرَّر بحسن تخبيره تقريرَها.

١ . النساء (٤) الآية ١٦٦ و غير ذلك.

٢. آل عمران (٣) الآية ٧. و غير ذلك.

## [١٦] «فصُ حكمة رحمانية في كلمة سليمانية»

قال العبد: كما كانت الحكمة الرحمانية توجب ظهور الوجود العام على أكمل وجوهها في اكمل المظاهر الإلهية الرحمانية من الاشخاص الإنسانية بحيث يظهر فيه جميع أصناف الرحمة والإلهيات الظاهرة على العموم من كمال التصرف والسلطان والملك والنبوة والولاية على ماهي ظاهرة في جميع العالم مفصلاً مفرقاً في اشخاصه، وكانت الكلمة السليمانية بهذه المناية على التعيين فإنه كان نبياً ولياً عبداً كاملاً، وهبه الله التسخير الكلي النام والسلطان والحكم والتصرف العام في جميع اجناس ووهبه الله التسخير الكلي النام والمحادث العالم وانواعه واصنافه من الملائكة والجن والإنس والطير والسباع وسائر الحيوان والنبات والمعادن، على اكمل وجوهها وافضلها والمها واعمها، فصلحت إضافة هذه الحكمة الرحمانية إليه المهالية المحكمة الرحمانية المحكمة الرحمانية المهالية المحكمة الرحمانية المحكمة المحكمة الرحمانية المحكمة المحكمة المحكمة الرحمانية المحكمة المح

قال - رضي الله عنه - : ﴿إِنَّهُ ﴾ يعني الكتاب ﴿مِن سُلَيمانَ وَ إِنَّهُ ﴾ أي مضمونَه ﴿ بِسمِ الله ولم الله الرَّحمنِ الرَّحيمِ ﴾ \* فاخذ بعضُ الناس في تقديم اسم سليمانَ على اسم الله ولم يكن كذلك ، وتكلّموا في ذلك بما لاينبغي ممّا لايليق بمعرفة سليمان المَّيِّ بربّه . وكيف ، يكن كذلك ، وتكلّموا في ذلك بما لاينبغي ممّا لايليق بمعرفة سليمان المُثِيِّ بربّه . وكيف ، يلبق ما قالوه ويلقيسُ تقول فيه : ﴿إِنِّى أَلقِى إِلَى كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴾ \* أي يكرُمُ عليها؟! » .

١. ف: صلى الله عليه وسلم.

٢. النمل (٢٧) الآية ٣٠.

٣. النمل (٢٧) الآية ٢٩.

قال العبد: تادّب رضي الله عنه مع الحق الذي في أعيان الطاعنين في سليمان وتخطئتهم بعدم تعيينه اسماءهم، فقال: «اخذ بعض الناس، وتكلّموا بما لا يلبق» إعراضاً عن التعرّض لتخطئتهم والتعريض بهم، وإنّما ساق مقتضى التحقيق في هذا المقام السليماني وامّا خطؤهم في تخطئة سليمان فصريح؛ فإنّ واضح التفسير ان بلقيس هي التي قالت لقومها عندما القّى إليها الهدهد كتاب سليمان وأرتهم الكتاب: في التي قالت لقومها عندما القّى إليها الهدهد كتاب سليمان وأرتهم الكتاب في أنّه مِن سليمان وأرتهم الكتاب في طي الكتاب المناه الرّحمن الرّحيم ان لاتعلوا على و أثوني مسلمين و والدليل على ذلك من ظاهر في سميم الله الرّحمن الرّحيم ان لاتعلوا على و أثوني مسلمين و وقولها: فإنّه اي الكتاب، يعود الله على ذلك من ظاهر الضمير إلى المذكور، وعلى ما قالواليس للضمير مذكور يعود إليه، وإنّما قالت ذلك بياناً لمرسل الكتاب، ثم تصدّت لبيان مضمون الكتاب بقولها: فو إنّه بسم الله الرّحمن الرّحيم وانّه طلب الطاعة والانقياد لحكوم، فما بقي بعد ذلك احتمال لكون الكتاب مكتوباً فيه، كما قالوا، وهذا ظاهر.

قال \_رضي الله عنه \_ : أو إنساح ملهم على ذلك ربما تمزيق كسرى كساب رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ [و] ما مزّقه حتى قراه كلّه وعرّف مضمونه ، فكذلك كانت تفعل بلقيس لولم تُوفَق لما وفقت له ، فلم يكن يَحمي الكتاب عن الإخراق لحرمة صاحبه تقديم اسم سليمان المثيلة على اسم الله ولا تاخير وعنه ».

قال العبد: وإنه \_ رضي الله عنه \_ و إن أقام عذر هم ؛ فإن قوله: "ربحا حملهم على ذلك" إشارة إلى أنهم علّلوا فيما ذكروا تمزيق كتاب رسول الله، ثمّ بيّن أنّ هذا التعليل أيضاً غير صحيح ؛ لكون كسرى إنّما مزّق الكتاب ؛ لكون مضمونه دعوته إلى خلاف دينه ومعتقده، لالأنّ اسم الله مقدّم على اسمه ، وتقديم اسم رسول الله على اسمه كان جزءاً لعلّة التمزيق، فمزّقه الله كلّ مُمزّق، فوفّق الله بلقيس، فقرآت الكتاب وآمنت باطناً، فذكرت لقومها أنّها ألقي إليّ كتاب كريم، أرسله إليها سلطان عظيم، فلولم تُوفّق لما وُفّقت، لمزّقت، سواء كان اسم سليمان مقدّماً على اسم الله أو لم يكن، فليس تقديم اسمه ولا تأخيرُه بمانع عن التمزيق والإحراق، كما زعموا.

قال رضي الله عنه \_ : « فاتى سليمانُ بالرحمتين » يعني : في مضمون كتابه أوّلاً في البّسمَلَة «رحمةِ الوجوب ورحمةِ الامتنان اللتين هما الرحمن الرحيم».

يشير-رضي الله عنه-إلى أنّ الرحمتين عين الاسمين في حق الحق؛ لاحدية الاسم والمسمّى في ذاته .

واعلم: أنّ الرحمن - كما ذكرنا - عبارة عن الحق من كونه عين الوجود العام بين العالمين، فعم بهذه الرحمة جميع الأسماء والحقائق، فهي رحمة الامتنان على كل موجود لم يكن لعينه موجودا، فاوجده الله بهذه الرحمة، ولفظ الرحمن في وزانه لا يقتضي العموم، ولمّا عمّت رحمتُه الكلّ اقتضت أن يخص بعمومها كلّ عين عين من الاعيان بخصوصية ذاتية لذلك التعين فيرحمها برحمة يصلح لها ويُصلحها، فالرحيم فيه مبالغة لتعميم التخصيص، وللرحمن من الرحيم تخصيص التعميم، وللرحيم من الرحمن تخصيص التعميم، وللرحيم من الرحمن تخصيص التعميم، وللرحيم من الرحمن تعميم التخصيص، فكلٌ منهما إذن في كلّ منهما.

قال: «فامتن بالرحمن وأوجب بالرحيم، وهذا الوجوب من الامتنان، فدخل الرحيم في الرحمن دخول تضمّن؛ فإنّه كتب على نفسه الرحمة ، سبحانه ليكون ذلك للعبد بما ذكره الحق من الاعمال يأتي بها هذا العبد حقاً على الله أوجبه له على نفسه [يستحقّ بها هذه الرحمة اعنى رحمة الوجوب]».

يشير إلى قوله: ﴿وَرَحمَنِي وَسِعَت كُلُّ شَيءٍ ﴾ "، فامتن على الكلّ بتعميم الرحمة ثمّ اوجبها بقوله: السبقت رحمتي ثمّ اوجبها بقوله: السبقت رحمتي غضبي امتنان على الكلّ ايضاً بإيجاب الرحمة، فافهم؛ فإنّه ذوق نادر غريب، هذا معنى قوله: «فلاخل الرحيمُ في الرحمن». وقولُه: «فإنّه كتب على نفسه الرحمة» يعني

١ . في أكثر النسخ: رحمة الامتنان و رحمة الوجوب.

۲ . م : ذواته .

٣و ٤ . الأعراف (٧) الآية ١٥٦ .

الرحمة التي سبقت غضبه . وقوله: «ليكون للعبيد» اي اجاب الرحمة بالكتابة على نفسه حقاً عليه، «استحقّوها بها» اي بالاعمال بإيجابه لهم هذه الرحمة .

قال \_رضي الله عنه \_ : «و مَن كسان من العبيد بهذه المشابة ، فيإنّه يعلم مَن هو العامل به؟».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أن رحمة الوجوب هي التي استحقها المتقون بتقواهم واعمالهم الصالحة؛ فإنها رحمة خاصة من الرحيم بهذه الاعمال المستدعية لمجازاة الله عما يناسبها، ثم أشار إلى من يكون له هذه التقوى والرحمة الخاصة؛ فإنه يكون عالماً بان الله هو العامل به جميع أعماله المقتضية لهذه الرحمة؛ فإن هذا العلم أعلى مراتب هذه الرحمة للمتقى.

قال - رضي الله عنه -: «والعمل مقسم على ثمانية اعضاء من الإنسان، وقد اخبر الحق - تعالى - أنّه هويّة كل عضو الها، فلم يكن العامل غيرا لحق والصورة للعبد، والهوية مُدْرَجة فيه اي في اسمه لاغير».

يعني: أنَّ هويَّة العبد هواللَّهُ الْمُعَنِّنَ كُونِيِّرُ اللَّهِ العبد هواللَّهُ الْمُعَنِّنَ كُونِيِّرُ اللّ

قال\_رضي الله عنه \_ : « لأنه \_ تعالى \_ عين ماظهر ، وسمَّي خلقاً ، وبه كان الاسم «الظاهر» و «الآخِرُ» للعبد ؛ وبكونه لم يكن ثم كان» .

يعني: من حيثُ إنَّ هذا العبد لم يكن ثمّ كان تحققت الآخريةُ، فهو الآخر وفي مادّته تَسَمَّى اللهُ بالآخِر «و بتوقف ظهوره عليه وصدور العمل منه كان الاسم الباطنُ والاوّلُهُ.

يعني \_ رضي الله عنه \_ : بتوقف وجود العبد على الله الموجد له تحققت الاوكية له تعالى ومن حيثُ إنّ الاعمال صادرة ظاهراً من العبد تحقّق للحق اسم «الباطن» من غيب هوية العبد ... فإنّ الحق هو العامل به وفيه .

١. كذا. و الظاهر: أوجب.

٢. في يعض النسخ: العامل منه.

قال \_رضي الله عنه \_ : "فإذا رأيت الخلق رأيت الاوّل والآخِر والظاهر والباطن، وهذه معرفة لايغيب عنهاسليمانُ للله إلى هي من الملك الذي لاينبغي لاحد من بعده».

يعني الظهور به في عالم الشهادة [يشير] إلى أنّ سليمان كان عارفاً بأنّ الله هو العامل بسليمان وغيره ما يصدر عنه من الاعمال والتصرّفات والتسخيرات، ولو لم يَشهد أنّ الله عينُه وجميعُ قواه وجوارجه، لما ياتي له هذا السلطانُ والحكم الكلّي والأمر الفعلي.

قال - رضي الله عنه: -: «فقد أوتي مسحمد صلى الله عليه وسلم ما أوتي سليمان الله وما ظهريه، فمكنه الله - تعالى - تمكين قهر من العفريت الذي جاء بالليل ليقتك به، فهم باخذه وربطه بسارية من سواري المسجد، حتى يُصبح، فيلعب به ولدان المدينة، فذكر دعوة سليمان الله فرد الله خاسنا، فلم يظهر الله به إقدره الله عليه، فظهر بذلك سليمان. ثم قوله: «ملكا» فلم يعم فعلمنا أنّه يريد ملكا ما؛ ورايناه قد شورك في كل جزء من الملك الذي إعطاه الله، فعلمنا أنّه ما اختص إلا بالمجموع من ذلك، وبحديث العفريت أنّه ما اختص إلا بالمجموع والظهور، وبحديث العفريت أنّه ما اختص المعلموع والظهور، وله يقل صلى الله عليه وسلم في حديث العفريت: «فامكنتي الله منه» لقلنا: إنّه للم باخذه، ذكره الله دعوة سليمان الله فعلم أنّه لا يُقدره الله التصرف فيه، ثم إنّ الله خاسناً، فلما قال: «فامكنني الله منه» علمنا أنّه قدوهبه الله التصرف فيه، ثم إنّ الله خاسناً، فلما قال: «فامكنني المه منه» علمنا من هذا أنّ الذي لا ينبغي لاحد من الخلق بعد سليمان الظهور بذلك في العموم».

قال العبد: كل هذا مشروح لامزيد عليه.

ثم قال - رضي الله عنه -: «و ليس غرضنا من هذه المسالة إلا الكلام والتنبيه على الرحمتين اللتين ذكر هما سليمان الله في الاسمين اللذين تفسيرهما بلسان العرب «الرحمن» «الرحمن» «الرحيم» فقيد رحمة الوجوب واطلق رحمة الامتنان في قوله: ﴿وَرَحمَتِي وَسِعَت كُلَّ شَيءٍ ﴾ حتى الاسماء الإلهية، اعني حقائق النسب».

الاعراف (٧) الآية ١٥٦.

يعني - رضي الله عنه -: من حيث إحدى دلالتها - التي يقتضي امتيازُ كل اسم بخصوصه - لا الأخرى التي هي الدلالة على الذات عينها والذات عينه، فلا يطلق عليها أنها مرحومة، فالمرحومة الداخلة تحت «كل شيء» هي حقائق النسب وهي على وجهين:

احدهما: كالوجود والحياة والعلم والقدرة وسائر النسب التي لاتحقّق لها في اعيانها إلا بالله، والرحمة الذاتية.

و الثاني: ما يُنسب إلى الحق من حيث هذه النسب، كالعالمية والقادرية والخالقية والرازقية، فإنها نسب لهذه النسب المذكورة أولاً إلى المسمّى الواحد الاحد وهو الله سبحانه، فهي التي وسعتها رحمة الامتنان مع العالمين.

قال رضي الله عنه \_ : " فامتن عليها بنا ، فنحن نتيجة رحمة الامتنان بالاسماء الإلهية والنسب الربانية » .

يعني الكُمَّلَ من نوع الإنسان، فإنَّ أَدَم وبنيه هم الذين أكرمهم الله\_تعالى\_ واصطفاهم بتعليمه الاسماء لنا مثّال فتذكر المسار

ثم قال ـ رضي الله عنه ـ: «ثم اوجبها على نفسه بظهورنا لنا، واعلَمَنا أنّه هويّننا ليعلم انّه ما اوجبها على نفسه إلا لنفسه، فما خرجت الرحمة منه، فعلى مَن امن وما ثم الاهو؟ إلا انّه لابد من حكم لسان التفصيل لما ظهر من تفاضل الخلق في العلوم، حتى يقال إنّ هذا اعلم من هذا مع احدية العين، ومعناه معنى نقص تعلق الإرادة عن تعلق العلم، فهذه مُفاضلة في الصفات الإلهية وكمال تعلق الإرادة وفضلها أو زيادتها على تعلق القدرة، وكذا السمع الإلهي والبصر وجميع الاسماء الإلهية على درجات في تفاضل بعضها على بعض، كذلك تفاضل ما ظهر في الخلق من أن يقال: هذا أعلم من تفاضل بعضها على بعض، كذلك تفاضل ما ظهر في الخلق من أن يقال: هذا أعلم من عذا مع احدية العين، وكما أنّ كل أسم إلهي إذا قدَّمتَه سميّته بجميع الاسماء ونعتَّه بها، كذلك فيما ظهر من الخلق فيه أهلية كلّ ما فوضل به فكل جزء من العالم مجموع كذلك فيما ظهر من الخلق فيه أهلية كلّ ما فوضل به فكل جزء من العالم مجموع العالم، أي هو قابل لمقائق متفرقات العالم كلّه، فلايقدح قولنا: «إنّ زيداً دون عمرو في العلم» أن تكون هوية الحق عين زيد وعمرو، ويكون في عمرو أكمل وأعلم منه في ألعلم» أن تكون هوية ألحق عين زيد وعمرو، ويكون في عمرو أكمل وأعلم منه في

زيد، كما تفاضلت الاسماء الإلهية وليست غير الحق، فهو - تعالى - من حيث هو عالم أعم في النعلق من حيث هو مريد وقادر، وهو هو ليس غيره، فلا تَعلَمُه يا وليّي هنا وتجهله هنا، وتُثبته هنا وتنفيه هنا إلا أن تُثبته بالوجه الذي أثبت نفسه ونَفَيتُه عن كذا بالوجه الذي نفى نفسه، كالآية الجامعة للنفي والإثبات في حقه حين قال: ﴿لَيسَ كَمثلهِ شَيءٌ وَهُو السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ فائبت بصفة تعم كلَّ سامع وبصير من حيوان وما تُمَّ إلاّ حيوان إلا أنّه بَطَن في الدنيا عن إدراك بعض الناس، وظهر في الآخرة لكل الناس».

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أنّ الحياة للحيوان وفيه عرفاً عاماً، وهي سارية في الحيوان والجماد والنبات وغيرهم عرفاً خاصاً بالمحقّقين، فإنّ الله كشف عن وجه هذا السرّ لهم، وحجب عنه البعض وهم عامّة أهل الحجاب وقد مرّ مراراً فتذكّر، فإذا ارتفع الحجاب و هو عقلك القابل \_ وكُشف الغطاء \_ و هو وهمك الحائل \_ عمّت المعرفة، فعرفته وعرفه كل أحد كذلك.

قال \_رضي الله عنه \_ : "فإنها الكار الحيوان " بعني الآخرة ، وأن كلّ من فيها حيوان حقيقة مبالغة "و كذلك الدنيا إلا أن جياتها مستورة عن بعض العباد ؛ ليظهر الاختصاص والمفاضكة بين عبادالله وما يُدركونه من حقائق العالم ، فمن عم إدراكه كان الحق فيه اظهر في الحكم ممن ليس له ذلك العموم ، فلا تُحجَب بالتفاضل وتقول : لايصح كلام من يقول : إن الخلق هوية الحق ، بعد ما أريتك التفاضل في الاسماء الإلهية التي لاتشك أنت أنها هي الحق ومدلولها المسمى بها وليس إلا الله ، ثم إنّه كيف يقدم سليمان اسمه على اسم الله \_ كما زعموا \_ وهو من جملة من اوجدته الرحمة ؟ ا فلا بدّ أن يتقدّم الرحمن الرحم أل المحتم التناد المرحوم ، هذا عكس الحقائق : تقديم من يستحق التقديم في الموضع الذي يستحقه » .

يشير \_رضي الله عنه \_إلى حقيقة التفاضل بين الاسماء، كتفاضل الرحمن على الرحيم، فمع أنّ سليمان اسم إلهي في نفسه على مقتضى التحقيق، ولكن بالنسبة إلى

١ . الشُوري (٤٣) الآية ١١.

٢، في بعض النسخ: و بما يدركونه.

الله المتعين بذاته في ألوهيته متقيد عن كل تقدير بخصوصية مادة سليمانية ، وسليمان عارف بذلك ، فلا يقدم المقيد على المطلق ، كما لايتقدم الرحيم على الرحمن ؛ إذا لرحمن \_ الموجد لسليمان والمظهر عموم حكم سلطانه على العالم \_يستحق التقديم بالذات على من أوجده عن سليمان واحد منهم ولا سيّما في أول الكتاب أو صدره ، فهذا لايليق بكمال سليمان المي وعلمه ومعرفته ، حاشاه عن ذلك .

قال\_رضي الله عنه \_: « ومن حكمة بِلقيس وعلو علمها كونها لم تذكر من القى إليها الكتاب، وما عملت ذلك إلا لتُعلِم اصحابَها ان لها اتصالاً إلى أمور لا يعلمون طريقها، وهذا من التدبير الإلهي في الملك؛ لانه إذا جُهل طريق الإخبار الواصل للمكك، خاف اهل الدولة على انفسهم في تصرفانهم، فلا يتصرفون إلا في أمر إذا وصل إلى سلطانهم يامنون خائلة ذلك التبصرف، فلو تعين لهم على يدي من تصل الاخبار إلى ملكهم، لصانعوه واعظموا له الرشي، حتى يفعلوا ما يريدون، ولا يصل ذلك إلى ملكهم، فكان قولها: ﴿ أَلْقِي إِلَى الله على الله على المنافرة على القبيل ولا المنافرة على المنافرة على المنافرة المنافرة المنافرة المنافرة على المنافرة المنافرة

قال العبد: كلُّ هذا مشروح لايحتاج فيه إلى مزيد بيان.

قال \_رضي الله عنه \_ : • و امّا فضل العالم الإنسان على العالم من الجنّ باسرار التصرّف وخواص الاشياء فمعلوم بالقدر الزماني ؛ فإنّ رجوع الطرف إلى الناظر به اسرعُ من قيام القائم من مجلسه ؛ لأنّ حركة البصر في الإدراك إلى ما يدركه اسرعُ من حركة الجسم فيما يتحرّك منّا ؛ لأنّ الزمان الذي يتحرّك فيه البصرُ عينُ الزمان الذي يتعلّق ببُصرَه مع بُعد المسافة بين الناظر والمنظور ؛ فإنّ زمان فتح البصر زمانُ تعلّقه بفلك الكواكب الثابتة ، وزمان رجوع طرفه إليه عينُ زمان عدم إدراكه ، والقيامُ من مقام الكواكب الثابتة ، وزمان رجوع طرفه إليه عينُ زمان عدم إدراكه ، والقيامُ من مقام

١ , في يعض النسخ: اعطوا.

٢ . النمل (٢٧) الآية ٢٩ .

٣. في بعض النسخ: مديريها.

٤. في يعض النسخ: العالم من الصنف الإنساني،

الإنسان ليس كذلك، أي ليس له هذه السرعة ، فكان آصف بن برخيا، أثم في العمل من الجن ، وكان عين قول آصف بن برخيا عين الفعل في الزمان الواحد، فراى في ذلك الزمان بعينه سليمان الله عرش بِلقِيس [مستقرآ] عنده؛ لثلا يُتخبّل آنه يُدركه وهو في مكانه من غير انتقال».

قال العبد: يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ وجود عرش بلقيس عند سليمان للله قبل ارتداد طرفه اليه ليس - كما زعم الجمهور من أهل الظاهر وعلماء الرسوم - من إتيان آصف بعرش بلقيس من سبباً على ما كان موجوداً، ولم يَرَه سليمان لله في سبباً كشفاً واطلاعاً، بل كان تصرفاً عجيباً غريباً إلهيا بإعدام عرشها في سبا في عين إيجاده عند سليمان، بمعنى أنه سلب بتصرفه العلمي الكامل الصورة العرشية عن وجوده المتعين فيها بسبا، وخلع عنه تلك الهيئة، و خلعها عليه عند سليمان في عين ذلك الزمان، في المناس قول آصف: ﴿ إِنَّا آتِيكَ بِهِ قَبل أَنْ يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرَفَكَ ﴾ كان عين زمان انعدام عرش فرمان قول آصف: ﴿ إِنَّا آتِيكَ بِهِ قَبل أَنْ يَرْتَدُ إِلَيْكَ طَرَفَكَ ﴾ كان عين زمان انعدام عرش بلقيس في سبا وإيجاده عند سليمان المناس في سبا وإيجاده عند سليمان المنت وذلك من عين التصرف الكلي الذي أعطاه الله عند عباده عند العلم الكامل بالخلق الجديد، كما عرفت فيما اسلفنا لك.

إن صور العالم كلّها هيئات واشكال ونقوش ظهرت في مرآة الوجود الحق أوتعينات الوجود الحق في صور حقائق العالم، وأعيانها الثابتة في العلم القديم التي كانت معدومة من حيث هي هي لها حقائق الأعيان، فالقابل من الوجود الحق لصورة عين من الأعيبان على الوجه الأوجه الأول الأولى أو المتعين منه في عين من الأعيبان، والظاهر بها وفيها، والمُظهرة المعينة هي له على الوجه الثاني في ذوق الهل المعاني والمغاني إنّما يتلبس بصورتها عند انسحابه أو ملابسته أو محاذاته لتلك العين، وباتصال الفيض الوجودي الذي يَعِقُب ذلك الفيض الاول بنخلع الاول

۱ . م: طرفيه .

٢. النمل (٢٧) إلآية ١٠.

٣. ف: اسلفناك.

عن تلك الصورة إلى غيرها من الصور الأخر التي لتلك العين في غير ذلك الموطن والحضرة، حتى يظهر ذلك الوجود بصورة ذلك التعيّن في جميع مراتب الوجود ومواطنه، و يتلبّس الوجود المتعيّنُ ثانياً العاقبُ للأولى بتلك الصورة عند انسحابه عليها او محاذاته لها كذلك، وكذلك الامر دائماً ابداً لا إلى نهاية او غاية. كمما كان لاعن بداية كالماء الجاري في نهر - ﴿ وَلَهُ المُّلُلُ الأَعليَّ ﴾ [ذا حاذي موضعاً من النهر، فإنَّ الماء يتشكِّل بحسَّب ذلك الموضع ويجري عليه بحسبه ويظهر فيه بموجبه، ولايثبت ولايبقي بل يمر بالجريان ويَعقُبه الماءُ بالفَيَضان بقطرات أو أجزاء مائية غير الأجزاء والقطرات الأولى، وهذا لاريب فيه عقلاً وكشفاً صحيحاً، ولكنَّ الحسَّ يُدرك الاتَّصالُ في أحمدية سطح الماء دائماً؛ لغلبة الوحمدة الوجودية الحقّة على الكشرة وجموداً وعيناً، كغلبة الكثرة على الوجود علماً وتعِقِلاً، فكذلك الفيض النفسي الرحماني، والوجودُ الجودي الإحسانيُّ دائمُ الجريان متوالى الفيضان من الغيب والشهادة، ثم منها إلى الغيب متواصلُ السَرَيان في صور الحقائق كدوام الذاتي بالاقتضاء الذاتي لايتغير عنه ازلا وابدأ، ولايزال عِليَّه واتعال الم الإبدين ودهر الداهرين مادامت ذات المفيض المتجلَّى بالتجلِّي الذاتي وهي دائمة ، والذي اقتضته الذاتُ الإلهية لذاتها فإنَّها لاتزال عليمه فسلايُزال ولايَزول ولايحول أبدَ الآباد ومنتمهي الآماد، فسالوجمود الحق الجاري والنفَس الرحمانيُّ الساري في حقائق الاشياء وأعيانها دائمٌ ابدأ وما ثَمَّ إلا وجود واحد وتَجَلُّ واحد لاينتهي أبدَ الآبدين، ولكنَّه دائم التعيَّن متنوِّعُ التجلَّى والتبيّن بحسب خصوصيات القوابل وبموجب قابليات الاعبيان والمظاهر، كالماء ماء واحد وتعيَّنُ القطرات والأجزاء المائيّة بحسب المعيِّنات بمّا يجري عليه بتقدير العلم وفرض العقل من حيث كل موضع معيَّن معيِّن له بحسبه وموجبه، فافهم، واعلم: أنَّه اعلى الاذواق واجلى المشساهد وأحلى المشسارب، جسعلناالله وإيّاك من أهله بمنّه وفضله وطوله.

١ . م: ولذلك.

۲ . الروم (۳۰) الآية ۲۷ .

فلمًا كان آصف الله عارفاً بهذه الحقيقة إمّا كشفاً او إعلاماً من الله بذلك او من كون الله أعطاه التصرّف في الوجود الكوني جمعاً او فرادى، فاستمرّ تصرّفه على ذلك كرامة له ولسليمان ولما ارادالله من كمال الظهور بكمال التصرّف الوجودي في النوع الإنساني لتسخير الجنّ والإنس وغيرهما لمظهره الأكسمل في ذلك العصر وهو سليمان الله من مصرف أصف بخلع الصورة العرشية من وجوده في سبًا، وخلعها عليه سليمان الله عند سليمان في زمان واحد من غير ريث ولاتراخ ؛ إظهاراً لكمال تصرفه الذي آتاه الله.

و إنَّما حملته على ذلك، الغَيرةُ على سليمانَ وله وللمُلك الذي آتاه الله من الجنَّ لِثَلَايِتُوهَّمُوا أَنَّ تَصَرَّفُهِم أَعلَى وأَثَمُّ من تَصرَف سليمانَ وآصفَ، فاظهر لهم أنَّ المُلك والتصرّف الذي اعطاهما، اعني سليمان وأصفَ على خارقٌ لعادات الجنّ وسَحَرتهم في تصرَّفاتهم الخصيصة بهم من تقريب البعيد وبالإتيان بالاعمال الشاقة الخارجة عن قوَّة البشر، والخارقة لعاداتِ إهل النظر بالفكر في المعتاد؛ وذلك بفضل روحانية في الجنّ وقوة أتاهم الله من التصور والنشكل باشكال مختلفة للرائين من البشر؛ فإنّ وجود صورهم من الهواء والنار على انحاء مختلفة وضروب متخالفة ومؤتلفة لاتتناهي شخصياتُها وجزئيَّاتها وإن انحصرت أمَّهات اصنافهم. وأنمُهم على اربع أمَّهات؛ فإنَّ الغالب على نشآتهم إمّا الهواء أو النار أوهما معاً متساويين غيرٌ متساويين على الماء والتراب مطلقاً، والعنصران الثقيلان ـ و هما الماء والأرض ـ مغلوبان في نشآت الجنّ على نحو غلبتهما على الهواء والنار في المولَّدات المعهودة المشهودة الكثيفة الثقيلة مثلُّ مغلوبية البرودة والرطوبة في الفلفل وامثاله، ومثلُ غلبة البرودة والرطوبة على الحرارة واليبوسة في أبِّ الخيار ـ مثلاً ـ وامثاله على درجات دقائقٌ لاتكاد تنحصر ولايُحصيها إلا موجدُها، الله تعالى، ثمّ مع مغلوبية هذين الاسطقسّين الثقيلين في نشآت الجنّ والشياطين، فإمّا أن يكون الغالب الجزءَ الهوائيُّ على الجزء الناري أو بالعكس.

والأوّل: الجنّ المؤمنون بالله والملائكة والكتب والرسل المتديّنون بـالأديان والملل من اليهود والنصاري والمجوس والمسلمين. والثاني: الشياطينُ والمُرَدة والعفاريت والأبالِسة الكفرة، فهم نوعان وكل واحد من النوعين بعد ذلك مع مغلوبية الثقيلين واغلبية اللطيفين، فإماً أن يكون أحد الثقيلين غالباً على الآخر كالماء مثلاً أو الأرض.

فالصنف الغالب في نشاتهم الماءُ على الأرض، مع مغلوبيتهما تحت اللطيفين، على اصناف: صنف اشخاصهم عُمّار البِحار، وآخر في الانهار، وآخر اشخاصه في الآبار، وآخر اشخاصه في العيون.

والغالب عليهم الارض على الماء في نشاتهم ايضاً على اصناف كذلك، منهم: عَمَرَة الدُور والمساكن والنواويس والمقابر؛ ومنهم: عمرة الأودية؛ ومنهم: عمرة الجبال والشعاب والمعادن؛ ومنهم: عمرة البساتين والمواضع النزيهة والرياض؛ ومنهم: مَن يكونُون في الفَيافي والمهامه والمجاهل والمجالم والطرقات.

والغالب على الكلّ إمّا النارُ على باقي الأجزاء او الهواء، وقد ذكرنا من احوال نشآتهم وأخلاقهم وصورهم وأشكالهم ضرابط كلّية فيما أسلفنا في هذا الكتاب، فاذكر.

و امّا قبائلهم واساميهم وافعالهم وصورهم فمذكورة مفصّلة في كتب علوم الروحانيات والدعوات والاستنزالات والتسخيرات، ما هذا الكتاب موضع ذكر ذلك، والله الموفّق، ولايُحصِي على التفصيل اشخاصهم إلا الله تعالى. وبموجب نشآتهم أعطاهم الله التصرّف بماليس في قوّة البشر غير الكُمَّل والمتصرّفين والروحانيين من صنف الإنسان الكامل، ولكن ليس للجن هذا العلم وقوّة الهمة من غير توسط حركة جسمانية إلا القول، وكان قول آصف المجلّ حين فعله اختصاصاً من الله وإكراماً من عين إكرامه لسليمان.

فلمّارات الجنّ هذا النوع من التصرّف آمنوا به وبسليمانَ إلا افذاذاً شدّوا، فقيَّدهم وسجنهم سليمان وآصفُ. والجنُّ وأكابرهم وملوكهم وكبراؤهم إلى الآنَ منقادون

١. جمع المهمة: المفارة، مادَّته (م.ه.ه) انظر اللسان.

اي افرادأ.

مسخَّرون للخواتيم السليمانية والعزائم والاقسامِ الآصفية على أيدي أهل العلم الروحاني والله الموفّق الوهّاب يَهَب مَن يشاء مايشاء، لاربَّ غيرُه، عليه التُكلانُ وهو المستعان.

قال\_رضى الله عنه \_: «و لم يكن عندنا باتّحاد الزمان انتقال».

يعني: استقرار العرش عندسليمان لم يكن باتحاد الزمان وانتقاله . «وإنّما كان إعداماً وإيجاداً من حيث لايشعر احد بذلك إلا من عرفه وهو قوله - تعالى - : ﴿بَل هُم فِي لَبسٍ مِن خَلقٍ جَدِيد﴾ ولا يَمضي عليهم وقت لا يرون فيه ماهم راؤون له ، إذا كان هذا كما ذكرناه ، فكان زمان عدمه - اعني عدم العرش من مكانه - عين وجوده عند سليمان من تجديد الخلق مع الانفاس ، ولاعلم لاحد بهذا القدر ، بل الإنسان لا يَشعر من نفسه أنّه في كل نفس كل يكون ثم يكون » .

يعني: لاقتضائه من حيث إمكانه وعدميته من حيث إمكانه أن يرجع إلى عدمه الاصلي، ولاقتضاء اتصال الشجليات لتكوينه بعدالعدم في زمان واحد من غير بعدية ولاقبلية زمانية توجب لبس الامر عليهم، بل عقلية معنوية.

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى [ان] الإيجاد ـ إمّا التعيّن الوجودي في صورة عرش بلقيس، اوفي صورة مثلِها، أو ظهور الصورة في الوجود الحق ـ إنّما هو للحق، وليس لأصفَ إلا صورةُ التّجديد والتجسيد في مجلس سليمان، وتعيينُه بالقصد منه، وذلك

١. ق (٥٠) الآية ١٥.

٢ ، في بعض النسخ: العليّة .

ايضاً للحق من مادّة آصفَ، ولكن لسان الإرشاد يقضى بمارُسم.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "فما قطع العرشُ مسافة ، ولازُويت له الارضُ ، ولاخرَقها ، لمن فسهم ماذكرناه ، وكنان ذلك على يدّي بعض اصحاب سليمان ليكون اعظم لمن فسهم ماذكرناه ، وكنان ذلك على يدّي بعض اصحاب سليمان ليكون اعظم لسليمان الله في نفوس حاضرين من بلقيسَ واصحابِها ، وسبب ذلك كونُ سليمان الله مبه الله علما والله من قوله : ﴿ وَوَهَبنا لِداودَ سُلَيمانَ ﴾ أوالهبة : عطاء الواهب بطريق الإنعام لابطريق الجزاء الوفاق أو الاستحقاق ، فهو النعمة السابغة والحجة البالغة والضربة الدامغة » .

يعني سليمان الله بالنسبة إلى داوود الله فقد كملت الخلافة الظاهرة في داوود، و ظهرت الملكية وجودُها في سليمان الله سائرَ الليالي والأيّام.

قال ـ رضي الله عنه .. : «و أمّا علمـ وفقوله : ﴿ فَقَهَّ مناها سُلَيم انَ ﴾ مع نقيض الحكم، يعني مع منافاة حكمه لحكم داووذ

قال - رضي الله عنه - : « ﴿ وَكُلّا آتَيْنَاهُ حُكُما وَ عِلْما ﴾ "، فكان علم داوود علماً مُوتى آتاه الله ، وعلم سليمان علم الله في المسالة ؛ إذا كان الحاكم بلاواسطة ، وكان سليمان ترجمان حق في مقعد صدق ، كما أنّ المجتهد المصيب بحكم الله الذي يحكم به الله في المسالة ، لو تُولاها بنفسه او بما يوحي به لرسوله ، له أجران ، والمخطئ لهذا الحكم المعين له أحد مع كونه علماً وحكماً ، فأعطيت هذه الأمّة المحمدية رتبة سليمان في الحكم ورتبة داوود ، في ما أفضلها من أمّة! ولما رأت بلقيس عرشها مع علمها بمعدالمسافة واستحالة انتقاله في تلك المدّة عندها ، ﴿ قَالَت كَانّهُ هُو ﴾ " وصدقت بماذكرناه من تجديد الخلق بالامثال ، وهوهو ، وصدق الامر ، كما أنّك في زمان التجديد

١. ص (٣٨) الآية ٣٠.

٢ ر ٣. الإنبياء ( ٢١) الآية ٧٩.

٤. في يعض النسخ: إذ كان هوالحاكم يلاواسطة.

٥. في بعض النسخ: له اجر.

٦. النمل (٢٧) الآيتان ٢٢ و ٤٤.

عين ما أنت في الزمان الماضي، ثم إنّه من كمال علم سليمان التنبيه الذي ذكره في الصرح فرقيل [لها] ادخُلِي الصَّرح) (وكان صرَحاً املس، لا أمت فيه، من زجاج فلما رأته حسبنه [لمجتّه أي] ماء فو كشفّت عن ساقيها ) ، حتى لايصيب الماء ثوبها، فنبهها بذلك على انّ عرشها الذي رائه من هذا القبيل، وهذا غاية الإنصاف».

يشير - رضي الله عنه إلى أنّ تقييد الوجود في الصورة العرشية عند سليمان؟ وبلقيس لم يكن إعادة العين، ولا نقل الموجود المشهود في سبا إلى مجلس سليمان؟ فإن ذلك مُحال، ولكنّه إعدام لذلك الشكل العرشي في سبا وإيجاد لمثله عندهما من علم الخلق الجديد، فهو إيجاد المثل، لا إيجاد العين وذلك إيهام وإيماء وتنبيه للمثل بإظهار المثل، وكذلك كان الصرح يوهم من رآه أنّه ماء صاف يموج مثل ما يتخيل من لامعرفة له بحقيقة تجديد الخلق مع الانفاس أنّ الثاني عين الأول، وأنّ الجسد الممثل من الصورة العرشية عين عرش بلقيس الذي في سبا، فصحت سليمان في تنبيهه إيّاها في قوله: ﴿إنّهُ صَرح مُمرّدٌ مِن قوارير كُلّ لا كماظنت أنّه الماء أو اللجة فكشفت عن سافيها ان قولها: ﴿كَانَّهُ هُو ﴾ صادق و إنّا ليس في هو ، وهكذا سؤال سليمان عنها في المحكذا عَرشك ﴾ ؛ لعلمه بالأمر في نفسه .

قال\_رضي الله عنه \_ : " فإنّه اعلمها بذلك إصابتَها في قولها : ﴿ كَانَّهُ هُو ﴾ فقالت جند ذلك : ﴿ رَبِّ إِنِّي ظَلَمتُ نَفْسِي وَ أَسلَمتُ مَعَ سُلَيَمانَ لله رَبِّ العالمينَ ﴾ ٥٠٠.

يعني: ظلمت نفسي بتاخير الإيمان إلى الآن، و «أسلمت» - برفع التاء - عطف على مانوَت من التوبة والرجوع إلى الله من الظلم الذي اعترفت بها، بمعنى تُبتُ ورجعت عما ظلمت نفسي واعترفت وأسلمت مع سليمان لله، لو كان عطفاً على «ظلمتُ» لم يستقم الكلام، ولم ينتظم ولو عُطفت الكلمة اعني «اسلمت» على «قالت» لصح للم يستقم الكلام، ولم ينتظم ولو عُطفت الكلمة اعني «اسلمت» على «قالت» لصح المعنى، وكان إخباراً عن الجن انها قالت: ظلمت نفسي، واسلمت هي مجزوم التاء، كناية المعنى،

١ ـ ٣. النمل (٢٧) الآيتان ٢٢و٤٤.

٤ . التمل (٢٧) الآية ٤٢ .

ه. النمل (٣٧) الآية ££.

عن بلقيس، أنَّها اسلمت لله ربِّ العالمين مع سليمان، أي إسلام سليمان لله ربِّ العالمين.

قال\_رضي الله عنه \_: «فما انقادت لسليمان و إنّما انقادت لربّ العالمين وسليمان من العالمين، فما تقيدت في انقيادها كما لايتقيد الرسل في اعتقادها بالله، بخلاف فرعون ؛ فإنّه قال: ﴿رَبّ مُوسى وَهرُونَ ﴾ ١٠.

يعني: أنّ فرعونَ قيَّد إسلامه بقوله: ﴿رَبِّ مُوسَى وَهَرُونَ﴾ ۚ وإن كان ربُّ موسى وهارون هو ربُّ العبالمين، ولكن في لفظ فرعونَ مـقيَّد بموسى وهارون، وفي قول بلقيس: ﴿لله رَبِّ العالمينَ﴾ مطلق يعمَّ سليمانَ وموسى وهارونَ و غيرَهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «و إن كان يلحق بهذا الانقياد البلقيسي من وجه، ولكن لايقوى قوتها» .

يعني - رضي الله عنه -: لاتقوى قوة إسلام فرعون قوة انقياد بلقيس الما ذكرنا، ولا سيّما وقد كان إسلام فرعون في حال اللاعر والخوف من الغرق، ورجاء النجاة بالإسلام الفرعوني [لا] بالانقياد اللقيسي، فإن كل واحد منهما اتبع إسلامه إسلام نبيّه، فاسلم فرعون لله الذي آمنت بعير إسرائيل وآمن موسى به، فإيمانه وإسلامه تبّع لإيمانه، وقوله: أنا من المؤمنين ومن المسلمين فيهما دلالة إطلاق الإيمان والإسلام، فإن المؤمنين ولمن المسلمين فيهما دلالة إطلاق الإيمان والإسلام، فإن المؤمنين ولمن المسلمين المناد واسلموا لله مطلقاً فينسحب حكم ذلك عليهم، ولكن إسلام بلقيس وإن كان مقيداً بالمعية، فإنه يقتضي المشاركة.

قال\_رضي الله عنه\_: «فكانت افقه من فرعون في الانقباد لله وكان فرعون أنحت حكم الوقت، حيث قبال: ﴿آمَنتُ بِاللَّهِى آمَنَت بِهِ بَنُوا إسرائيلَ ﴾ فخصص وإنّما خصص لما راى السحرة قبالوا في إيمانهم بالله: ﴿رَبِّ مُوسَى وَ هرُونَ ﴾ ، فكان

١ و ٢ . الاهراف (٧) الآية ١١٢٢ الشعراء ( ٢٦) الآية ٤٨ .

٣. في يعض النسخ: قوَّته.

٤ . م وف : المؤمن .

٥ . يونس (١٠) الآية ٩٠ . قريب من الآية .

٦. الأعراف (٧) الآية ٢٢٢؛ الشعراء (٢٦) الآية ٤٨.

إسلام بلقيس إسلام سليمان؛ إذ قالت: ﴿مَعَ سُلَيمانَ ﴾ فتبعته فما يمر بشيء من العقائد إلا مرّت به معتقِدة ذلك كما نحن على الصراط المستقيم الذي الربّ عليه؛ لكون نواصينا بيده وتستحيل مفارقتنا إبّاه، فنحن معه بالتضمين، وهو معنا بالتصريح، فإنه قال: ﴿وَ هُو مَعَكُم أينَ ما كُنتُم ﴾ ونحن معه بكونه آخذاً بنواصيناه.

يعني - رضي الله عنه -: أنّ كوننا على الصراط المستقيم لكون نواصينا بيد الحق الذي هو على الصراط المستقيم، فنحن معه على الصراط في ضمن كونه على الصراط المستقيم، ككون بلقيس في إسلامها بالتضمين والتبعية لإسلام سليمان.

قال - رضي الله عنه - : « فهو - تعالى - مع نفسه حيثما مشى بنامن صراطه فما من أحد من العالم إلا على صراط مستقيم وهو صراط الربّ تعالى، وكذا علمت بلقيس من سليمان، فقالت : ﴿ لله رَبِّ العالمين ﴾ وما خصصت عالماً من عالم . واما التسخير الذي اختص به سليمان، وقضل به غيره، وجعله الله من الملك الذي لاينبغي لا حد من بعده - فهو كونه عن أمره، فقال : ﴿ فَسَخُونا لَهُ الرّبِح تَجْوِي بِأَمْرِهِ ﴾ نهما هو من كونه تسخيراً ؛ فإن الله - تعالى - يقول في حقنا [كلنا من غير تخصيص] : ﴿ وَسَخَرَ لَكُم ما في السّموات و ما في الأرض جميعاً منه ﴾ وقد ذكر تسخيراً الرياح والنجوم وغير في السّموات و ما في الأرض جميعاً منه ﴾ وقد ذكر تسخيراً الرياح والنجوم وغير غير جمعية ولاهمة ، بل بجرد الامر وإنّما قلنا ذلك ، لأنا نعرف أن أجرام العالم تنفعل غير جمعية ولاهمة ، بل بجرد الامر وإنّما قلنا ذلك ، لأنا نعرف أن أجرام العالم تنفعل لهم النفوس إذا أقيمت في مقام الجمعية قدعاينا ذلك في هذا الطريق ، فكان من سليمان مجرد التلفظ بالأمر لمن أراد تسخيره من غير همة ولاجمعية ».

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ التسخير السليمانيّ لم يكن بالهمة والجمعية وتسليط الوهم، وبالاقسام العظام، وأسماء الله الكرام، بل بمجرد الامر، ويُحتمل ذلك، لمن

١ . الحديد (٥٧) الآية ٤.

٢. ص (٣٨) الآية ٣٦.

٣. الجائية (٥٥) الآية ١٣.

في بعض النسخ: لهمم.

يكون اختصاصاً له من الله بذلك، وفي ظاهر الاحتمال دلالة أن يكون باسماء الله العظام، وبالكلمات والاقسام في بدو أمره، ثمّ بلغ الغاية في إتقانها حتى انقادت له الخلائق، واطاعه الجنّ والإنس والطير وغيرها بمجرّد الأمر والتلفّظ بما يريد من غير جمعية ولا تسليط وهم وهمّة، عطاءً وهِبَةً من الله، أن يقول للشيء: كن، فيكون.

قال\_رضي الله عنه.: ﴿ وَ اعلم - أيَّدُنَا الله وإيَّاكُ بِرُوحٍ منه ..: أنَّ مثل هذا العطاء إذا حصل للعبد - أيَّ عبد كان - فإنّه لاينقصه من مُلك آخرته ولا يُحسَب عليه ، مع انَّ سليمانَ طلبه من ربّه - تعالى - فيقضى ذوقُ التحقيق أن يكون قد عُجِّل له ما ادُّخر لغيسره ويُحاسب به إذا اراده في الآخرة، فقال الله له: ﴿ هذا عَطَاؤُنا ﴾ ولم يقل: لك ولا لغيرك ﴿ فَامنُن ﴾ أي أعط ﴿ أو أمسك بِغَيرِ حِسابِ ﴾ ' فعلمنا من ذوق الطريق أنَّ سؤاله ذلك كان عن أمر ربّه، والطلبُ إذا وقع عن الأمر الإلهي، كان الطالب، له الأجرُ النام على طلبه، والبارئ-تعالى إن شاء قبضي حاجته فيما طلب منه، وإن شاء امسك ؛ فإنّ العبد قدوكم ما اوجب الله عليه من امتثال امر، فيما سأل ربَّه فيه ، فلو سأل ذلك من نفسه عن غير أمر ربه لم تلك م يكواب أو المار في جميع ما يُسأل فيه الِله \_ تعالى \_ كما قال لنبيّه، محمّد صلى الله عليه وسلم: ﴿وَ قُل رَبِّ زدني علماً ﴾ " فامتثل امر ربّه، فكان يطلب الزيادة من العلم حتى أإذا سيق له لبن تاوّله علماً، كما تاوّل رؤياه لمّا رأى ° انّه أتي بقَدَح لبنِ فـشربه وأصطى فضله حـمر بن الخطّاب، قـالوا : فسمسا اوَّلتَه؟ قسال: العلمُ، وكسذلك لمَّا أسسري به اتاه الملك بإناء فسيسه لبن وإناء فسيسه خمر، فشرب اللبن، فقال له الملك: اصبت الفطرة اجاب الله "بك أمتك، فاللبن متى ظهر، فهو صورة العلم، [فهو العلم] تمثّل [في صورة اللبن] كجبرئيل تمثّل

١ . ص (٣٨) الآية ٣٩.

٢ . والأولى .. كما في يعض النسخ .. : لحاسبه به ،

٣. طه (٢٠) الآية ١١٤.

٤ . في بعض النسخ : حتى كان إذا سيق .

٥. في يعض النسخ: لمّا رأى في النوم.

٦. في بعض النسخ: اصاب الله.

في صورة بشر سُويٌّ لمريمٌّ .

قال العبد: إنّما أفرد الشيخ - رضي الله عنه - هذه المسألة التمثيلية هاهنا؛ لكونها تتمّة البحث والحكمة التي كان في بيانها من تجديد المثل مع الانفاس في الحلق الجديد، فإنّه تمثيل للمعاني وتجسيد للحقائق وتشخيص للنسب في مثل ما كانت من الوجود الظاهر بها والمتعين فيها أو بالعكس، على الذوقين من مشربي الفرائض والنوافل، فافهم واذكر إن شاء الله تعالى.

قال - رضي الله عنه : "و لما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "الناس نيام، فإذا ماتوا انتبهوا"، نبّه على أنّ كل مايراه الإنسان في حياته الدنيا إنّما هو بمنزلة الرؤيا للنائم خيال فلا بدّ من تأويله».

يشير \_رضي الله عنه\_[إلى] أنَّ مِشْهُونُ الحديث تصريح لنا معشرَ أهل الذوق والشهود، أنَّ المحسوسات المشهودة كالرؤيا للنائم، تخييل وتمثيل؛ فإنَّ الحيال إنَّما هو تشخُّصُ المعاني وتمثّل الحقائق والأرواح من قبل الحق للرائي، وتجسّدُ النفوس في أمثلة صورٍ ثقيلة كبيرة أو خفيفة وصُغيرة أو مُتُوسُطّة ، كُلُّها تمثّلي ، وكذلك عالم الحسّ من الجسمانيات الطبيعية والعنصرية إنماهي صور تمثيلات وتشخيصات وتجسيدات لما فوقها من العوالم الروحانية والنفسانية والعقلية والمعنوية، مثَّلها وجسَّدها وشخَصَّها الحقُ أمثلةً قائمةً وصوراً زائلة ودائمة لوجوده الحقُّ في نسبَه ونسب نسبه ولوازمه الذاتية والمرتبية ولوازم لوازمه، وكيفيةُ ذلك-والله أعلمُ بها-على ما عُلمنا وأعلمُنا بذلك: أنَّ المعانيَ إذا قبلت الوجودَ الحق من التجلِّي النفسي، أو الحقائقُ الكلِّية المتبوعة إذا تعيّنت في الوجود الفائض، حصلت هيئات اجتماعية بين الوجود والحقائق المتبوعة، ثمّ يسري نور الموجود من الملزومات والمتبوعات إلى اللوازم ولوازم اللوازم، ومنها إلى العوارض واللواحق والنسب المنتسبة في البين، فيتَّصل أحكامُ بعضها بالبعض بالوجود الساري من الأصل إلى الفرع ومن الملزومات إلى اللوازم ولوازم اللوازم، فيُوصل خصائص بعضها إلى البعض، ويفيد حقائق الكلِّ للكلِّ ويَصبِغ الكلَّ بصبغة الكلِّ، فيلتحم ويـتمثّل ويتشخّص صـوراً وهيئاتٍ وجوديةٌ، كما هو مشهود راي عـينٍ، ومثالُ سراية الوجود حمن الأصول والملزومات والحقائق المتبوعة إلى الفروع واللوازم والتوابع في انتساج ملابس الكون والتمثيل والتجسيد كالسدى واللحمة، نظير منوال الحقائق المتبوعة المترتبة من أقصى مراتب المكان، إلى أنهى غايات وجود الكيان، ونظير الحقائق المتبوعة والملزومات، وانسحب عليها التابعة واللوازم كاللحمة، فإذا وُجدت الحقائقُ المتبوعة والملزومات، وانسحب عليها الفيضُ الوجودي والتجلّي النفسي الرحماني الجودي، ممتداً من أول موجود وُجد إلى الغيض الرحود وُلد، سرى منها منبسطاً إلى ما حواليها من اللوازم القريبة ثم اللي لوازم اللوازم، وهكذا إلى العوارض واللواحق، فانتسجت المعاني والحقائقُ الكونية على هذا المنوال بهذا لمثال، وكلّما تضاعف حكم التجلّي الوجودي وأوصل كوامن احكام المخاتق بعضها إلى البعض وأظهرها، تكاثفت الصور وثبتت وثبتت بالنسبة والإضافة؛ إذ لاثبات للاعراض على الحقيقة فإنّها في التبدّل والتغيّر بالحلق الجديد، فافهم، وتنزّه فيما صرّحنا به.

واعلم: أنّ هذه الصور والاشكال والهيئات اظهرها الله آيات ونصبها أمثلة للصور واعلم: أنّ هذه الصور والاشكال والهيئات الظهرها الله آيات ونصبها أمثلة للصور والهيئات المعنوية المعقولة الأزلية التي يعي شؤونه واحواله الذاتية، وما يعقلها إلا العالمون بالله الذين يعرفون تاويلها ويعبرون من صورها إلى حقائقها، والله الموفّق له الحمد لارب عيره.

قال\_رضى الله عنه\_:

«إِنَّمَـــــا الكُون خَيِسَـال وَهوَ حق في الحقيقة والله و

يعني - رضي الله عنه -: انّه من حيث الصور والهيئات والأشكال والنقوش خيال يُظاهر كثَراء في مَراء، وهو - من حيث الوجود الواحد الحق المتنوع ظهورُه والمنبسط عليها نورُه، وفي هذه الصور - حقُ بلاشك ولامراء، فلو لم تَشهد التبدّل والتحول فسانت عن الحق محصوب، وفي عين اللبس من خلق جديد موهوب، وإن شهدت التبدّل وقلت به ولم تَر الحق المتحول في الصور والمتشكّل في الاشكال من كل ما بَطن فظهر، فانت في عين السفسطة، فانتبه.

قال مرضى الله عنه .: ﴿ وَ كَانِ صِلَّى الله عليه وسلَّم إذا قدُّم له لين ، قال : ﴿ اللَّهِمَّ بارك لنا فيه وزدنا منه؛ لأنَّه كان يراه صورةً العلم وقد أمر بطلب الزيادة من العلم، وإذا قدُّم إليه غير اللبن ، قال : «االهمّ بارك لنا فيه واطعمنا خيراً منه» قَمن أعطاه الله ما اعطاه عن أمر إلهي، لايُحاسبه "به في الدار الآخرة، و من اعطاه ما اعطاه بسؤال لاعن أمر إلهي، فالامر فيه إلى الله، إن شاء حاسبه به، وإن شاء لم يحاسبه به [و أرجو من الله في العلم خاصّة انّه لا يحاسبه به]؛ فإنّ أمره لنبيّه بطلب الزيادة من العلم عينُ امره لأمَّنه فإنَّ الله يقول: ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُم فِي رَسُولَ اللَّهُ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ ﴾ " أي أسوة اعظمُ من هذا التأسِّي لمن عَقَل عن الله تعالى. ولو نبِّهنا على المقام السليماني على تمامه، لرايتَ أمراً يَهُولُكُ الآطلاعُ عليه؛ فإنَّ أكثر علماء هذه الطريقة جَهلوا حالةَ سيليمانَ و مكانّته [و] ليس الامر كما زعموا» ذلك عن ملك آخرته، وهم عفر الله لهم عَفَلوا عن كمال تجلِّي الله وظهوره في اكماية مرتبة الخلافة في مظهرية سليمانَ، وانَّ الوجود الحق تَعيَّن به وفيه على أكمل الصور الإلهية والراحمانية، مع كمال إيفائه وقيامه بحقّ كمال العبدانية ، فإنه الليلة في عين شهو كه ربُّه على هذا الكمال ، كان يعمل بيديه ، وياكل من كسبه، ويجالس الفقراء والمساكين، ويفتخر بذلك، فيقول: «مسكين جالسَ مسكيناً» رزقنا الله وإيّاك من كماله، ولا حَرَمَنا من علمه ومقامه وحاله؛ إنّه قدير وهَاب، مفتِّح الأبواب، ومُيْسَرُ الأسباب.

أي يعض النسخ: بسؤال عن.

٢ . في بعض النسيخ: فإن ثله.

٣. الاحزاب (٣٣) الآية ٢١.

## [ ١٧] « هُمَنَ حَكَمَةً وجوديةً هَي كَلَمَةً داووديةً »

قال العبد: قد ذكرنا علّية استناد الحكمة الوجودية إلى الكلمة الداوودية في شرح الفهرست، وفي شرح فص سليمان، أنه صورة كمال ظهور الوجود، ونُتمّمه إن شاء الله في شرح المتن.

قال رضي الله عنه : « اعلم : انّه لمأكانت النبوة والرسالة اختصاصاً إلهياً ليس فيها شيء من الاكتسساب، أعني نبوة التشيريع، كانت عطاياه متعالى لهم على من هذا القبيل مواهب ليست جزاء، ولا يَطلَب عليها منهم جزاء، وإعطاؤه إياهم على طريق الإنعام والإفضال، فقال: ﴿وَ وَهَبنا لهُ إسحق وَ يَعقُوبَ ﴾ ، يعني لإبراهيم الخليل، وقال في ايّوب: ﴿وَ وَهَبنا له أهلهُ وَ مثلهُم مَعَهُم ﴾ ، وقال في حق موسى: ﴿وَ وَهَبنا لهُ مُن رَحمَننا أخاهُ هرُونَ نَبِيا ﴾ فالذي تولاهم أولا هو الذي تولاهم في عسوم أحوالهم أو أكثرها، وليس إلا اسمة «الوهاب» وقال في حق داوود الله : ﴿وَ لَقَد آتَينا داودَ منا فضلاً ﴾ فلم يقرن به جزاء يطلبه منه، ولا أخبر أنّه اعطاه هذا الذي ذكره داود منا فضلاً ﴾

١ . في بعض النسخ : كما كانت .

٢. الأنعام (٦) الآية ٨٤؛ العنكبوت ( ٢٩) الآية ٢٧.

٣. ص (٣٨) الآية ٤٣.

٤ . مريم (١٩) الآية ٥٣ .

في بعض النسخ: إلى مثل ذلك.

٦. سباء (٣٤) الآية ١٠.

جزاءً، ولما طلب الشكر على ذلك بالعمل، طلبه من آل داوود، ولم يتعرّض لذكر داوود ليشكره الآلُ على ما أنعم به على داوود».

قال العبد: يشير ـ رضى الله عنه ـ بإسناد هذه الحكمة الوجودية إلى الكلمة الداوودية ، إلى أنَّ الكمال الوجوديُّ والوجودَ الكماليُّ إن يظهرا في احدية جمع الجمع الإنساني الإلهي، بالخلافة والنيابة الإلهية الكلِّية من حضرة الجواد الوهّاب، فإنّ الوجود فيض ذاتي جودي، وهو نفُس رحماني وجودي، وهذا وإن ظهر في كل خليفة الله في ارضه وقطب قام بنيابته في نفله وفرضه في كل عصر عصر من الانبياء والاولياء، ولكن ظهـوره في داوود الله كان اتمَّ وابينَ، بمعنى أنَّ الله جـمع لهـ صلوات الله عليه. بين الخلافة الحقيقية المعنوية الإلهية وبين الخلافة الظاهرة بالسيف والتحكيم الكلِّي في العالم، وأعطاه النبوّة والحِكِمِية وفصلَ الخطاب والمُلكُ الكامل والسلطان والحكم الشامل في جميع انواع العالم واجناسه، كمالُ ظهـور حكم ذلك في سليمانُ، فإنّه حسنة من حسنات داوود\_على نبيّنا و الله وتكملةٌ لكماله وتتمّة لفضله وإفضاله، وسليسمانُ ـ مع مسا اعطاه الكِلَّ مَنْ الكُلِّكُ والبسلطان ـ مسوهوب لداوودالليِّك قسال الله \_تعالى\_: ﴿وَوَهَبَنا لِدَاوُدَ سُلْيِمَانَ﴾ ' ومن جملة كمالاته الاختصاصية\_التي اختصه الله بها يمّا لم يظهر في غيره من الخلفاء والكُمَّل-انَّ الله-تعالى-نصَّ على خلافته بقوله: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأرض فَاحِكُمُ بَينَ النَّاسِ بِالْحَقَّ ﴾ أ فحكمه بالحقّ على الخلق، ولم يصرُّح بمثل ذلك في غيره، وقوله \_تعالى \_: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأرضِ خَلِيفَةٌ ﴾ " فيه احتمال في حق آدم الله من كونه أولَ الخلفاء وأباهم، ولكنَّ الاحتمال متناولٌ غيرَه من أولاده، وقرينة الحال تدلُّ على أنَّ الاحتمال في حق داوود أرجعُ ؛ لأنَّ آدمَ ما افسد ولاسَفَك الدماءَ. ومُحاجّةُ الملائكة مع الربّ في جواب قوله: ﴿إِنِّي جاعلٌ ا فِي الأرضِ خَلِيفَةٌ ﴾ بقولهم: ﴿ أَتُجعَلُ فِيها مَن يُفسِدُ فِيها ويَسفِكُ الدِّماءَ ﴾ أ، مرجَّحة

١ . ص (٣٨) الآية ٣٠.

٢. ص (٣٨) الآية ٢٦.

٣٠ ٤ . البقرة (٢) الآية ٣٠.

للاحتثمال في حق داوود؛ لانّه سَفَك دماء اعداء الله من الكفرة كثيراً، وقتل جالوت وافسد مُلكه، وجُعل كما قال تعالى حكاية عن بِلقِيسَ: ﴿إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرِيةً السَّدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةً أَهِلُهَا أَذَلَةً وَكَذَلِكَ يَهُ عَلُونَ ﴾ فظهر [من] داوود الله هذا النوعُ من الفُساد في الكفّار الدّين أمر الله داوود وأولى العزم من خلفاته بإفساد مُلكهم وحالهم؛ لانّه عين إصلاح المُلك والدين، فصح في حق داوود ما قالت الملائكة.

فلقائل أن يقول: المرادعلي التعيين من قوله: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي الأرضِ خَلِيفَةٌ ﴾ هو داوودُ، فلم تَبقَ مرتبة وجودية إلا ظهر كمال داوود وخلافتُه فيها، حتى في كلام الله ومرتبة اللفظ والرقم، فلهذا نُسبت الحكمة الوجودية إلى الكلمة الداوودية.

ثم اعلم: أنّ الشيخ - رضي الله عنه - أشار إلى أنّ النبوة والرسالة تكونان بالاختصاص الإلهي، وليستا بكسب، ولا مُجازاة عن عمل أو ثواباً عن سابق حسنة وطاعة تكونان نتيجة عنها، ولا لشكر أو عبادة متوقّعة منهم عليهما، وإذا كانتا كذلك، فلا تحصلان لاحد بتعمّل وكسب، كما وعم فيه القاتلون من أهل النظر الفكري بانهما مخصلان لمن كملت علومه وأعمالة قوان النبوة عبارة عن كمال العلم والعمل فكل من كمل علمه وعمله، فهو نبي في زعمهم، وهذا باطل، وإلا لكان كل من تكامل علمه وعمله رسولا نبيا يُوحى إليه وينزل عليه الملك بالتشريع وليس كذلك، فكم من عالم عامل كامل في العلم والعمل ولاينزل عليه الملك بالوحي والتشريع، فصح أنها ليست عامل كامل في العلم والعمل ولاينزل عليه الملك بالوحي والتشريع، فصح أنها ليست النبوة عن اختصاص إلهي، ومن لوازمها كمال العلم والعمل، فلا يتوقف تحققها - اعني النبوة على لوازمها؛ فإن تحقق وجود اللازم بتحقق وجود الملزوم لا بالعكس، وهذا النبوة على لوازمها؛ فإن تحقق وجود اللازم بتحقق وجود الملزوم لا بالعكس، وهذا

و لمّا كانت اختصاصاً إلهيّاً، لم يَطلب منهم عليها جزاءً ولا شُكوراً وإن وقع الشكر منهم داثماً - أو ثواباً لإعمال الصالحات في مقابلة ذلك، فليس ذلك مطلوباً بالقصد الأول من الاختصاص، ولا هم مُطالبون بذلك عوضاً عن ذلك، كما قال

١. النمل (٢٧) الآية ٣٤.

رسول الله صلى الله عليه وسلم حين قيامه الليل كلّه، حتى تورّمت قدّماه، فقيل له: اقْصِر، فقد غفر الله لك ما تقدّم من ذنبك وما تاخّر: «فلا أكون عبداً شكوراً» ولهذا لم يَرد طلب الجراء والشكر من داوود، وإنّما ورد ما ورد في حق آل داوود حسيث جعلهم الله من آل من هذا شان كمالاته، فافهم.

قال - رضي الله عنه - : « وهو في حق داوود» يعني ما وهبه الله «عطاء نعمة وإفضال، وفي حق آله على غير ذلك؛ لطلب المعاوضة، فقال - تعالى - ﴿ وَعَلَيلٌ مِن عِسادِي الْكَداوُدُ شُكراً ﴾ ' يعني الأعمال الصالحة الزاكسية عندالله، ﴿ وَقَلِيلٌ مِن عِسادِي الشَّكُورُ ﴾ ' ، وإن كانت الانبياء على قد شكروا الله تعالى على ما أنعم به عليهم ووهبهم، فلم يكن ذلك عن طلب من الله، بل تبرّعوا بذلك من نفوسهم كما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى تورّمت قدماه شكراً لما غفرله من ذنبه، ماتقدم وما تأخّر، فلما قبل له في ذلك، قال: \* أفلا أكون عبداً شكوراً ؟ " وقال في حق نوح: ﴿ إِنّهُ كَانَ عَبداً شكوراً ﴾ والشكور من عباد الله قليل، فاول نعمة أنعم الله بها على داوود أن أعطاه اسماً ليس فيه حرّف من حروف الاقصال ، فقطعه عن العالم بذلك إخباراً لنا عنه بمجرد هذا الاسم، وهي الدال والالف والواو».

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ الله أخبره كشفاً أنّه قطعه عن العالم من كونه غيراً وسوى بما اختصه به من الجمع بين النبوة والرسالة والخلافة والملك والعلم والحكمة والفصل، بلاوساطة غيره، وظهرت أسرار هذا القطع في حروف اسمه؛ لكونه من أقطاب كُمَّل الاسم «الظاهر» فإنّ الالقاب مع الاسماء تنزل من السماء، أي عن سماء الاسماء بتسمية ربّ حكيم عليم بما سمّى به كلَّ عبد من الاسم، وهذه الحروف من حروف الاسم الاعظم المتصرف في الاكوان، وكان هو صلوات الله عليه بعينه معنى الاسم الأعظم وصورته في عصره.

١ و ٢ . سبأ (٣٤) الآية ١٣.

٣، في بعض النسيخ: ما تقدّم من ذنبه.

٤. الإسواء (١٧) الآية ٣.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "وسمّى محمّداً بحروف الاتصال والانفصال ، قوصله به وقصله عن العالم ، فجمع له بين الحالين في اسمه ، كما جَمع لداوود بين الحالين من حيث المعنى ، ولم يجعل ذلك في اسمه ، فكان ذلك اختصاصاً لمحمّد على داوود ، اعني التنبية عليه باسمه ، فتم له الامر الله من جميع جهاته ، وكذلك في اسم احمد ، فهذا من حكمة الله . أي إنّما سمّاهما الله لحكمة دالّة على حقائقهما من هذه الحروف والترتيب والوضع والوزان التي في اسمّائهما لمن عَقَل عن الله وما أغفل شيئا من الاشياء إلا شاهد حكمة الله المودعة فيه .

قال\_رضي الله عنه\_: «ثم قال في حق داوودَ، فيما اعطاه على طريق الإنعام عليه ترجيع "الجبال معه التسبيحَ، فتُسبَّح لتسبيحه، ليكون له عملها، وكذلك الطيرُ». أ

قال العبد: يريد أن يُوفي بحمد الله إلى الحِكم والحقائق التي أوجبت ترجيع الجبال والطير لداوود الله الإشارة الكشفية وفقول: الجبال هي صورة الرسوخ والتمكن والثبات، الحصيصة بالكمن المتعينة حجابياتها في الجسمانيات والاماكن العائمة، المحتوية على جواهر الحقائق الكمالية التي أومانا إليها مما يَصعب الصعود عليها، وقد أودعت في الحقائق الجسمية، مما ليس في عالم الارواح إلا روحانياتها، ولافي عالم المعاني إلا معانيها واعيان حقائقها من كمال الظهور والعلو واحدية الجمع، وما ذكرنا.

والطير صور القوى والحقائق والخصائص الروحانية في نشاة الإنسان الكامل، ولما كان داوود الله من كمال تَبَتَّله وانقطاعه إلى الله بالحبّة الدائمة والهيّمان فيه والعشق وإيثار جنابه على على نفسه وسواه وشدّة الشوق إليه بحيث تبعته قواه الجسمانية وقواه الروحانية الانقطاع والرجوع إلى

أي بعض النسخ: من طريق المعنى.

٢. في يعض النسخ: اسمه.

٣. مبتدا مؤخرو افيسا؛ خبر مقدم و مفعول اعطى، الثاني محذوف، قنصبه على أنه مفعول ثان العطى
 - كما في بعض الشروح - خطأ.

٤. توجيه الجرا و النصب بما في شرح القيصري بعيد، و الحق آن «كذلك» خبر مقدم و «الطير» مبتدا مؤخر،
 والمراد ترجيعُ الطير، فحذف المبتدا و قام المضاف إليه مقامه.

الله والتبتّلُ، وتحقّق فيه هذا السرُّ، اظهر الله لسرِّ تبعية ظاهره وباطنه، كما قلناله في التنزيه والتقديس الإلهي صورةً ومثالاً ترجيع الجبال والطيرِ، لمّا كان الغالب عليه في زمانه تجلّي الاسم «الظاهر» على «الباطن»، فكانت الحقائق والمعاني تظهر صوراً قائمةً لهم لما المّله الله وخصّه بكمال الظهور الوجودي.

قال رضي الله عنه : «[و اعطاه القوّة ونَعَتَه بها] واعطاه الحكمة ؛ . يعني : وَضَعَ الأمور مواضعَها ، وكان يحكم بالاحكام المؤيّدة بالحكمة .

قال: «وفصلَ الخطاب». يعني الإفصاحُ بخقيقة الأمر، وقطع القضايا والاحكام باليقين من غير ارتياب ولاشك أو توقَّف.

قال - رضي الله عنه - : "ثم المنة الكبرى والمكانة الزّلفى - التي خصة الله بها - التنصيص على خلافته ، ولم يفعل ذلك باحد من ابناء جنسه وإن كان فيهم خلفاء ، فسقال : ﴿يَا دَاوُدُ إِنّا جَعَلَناكَ خَلِيكَة فَى الأرضِ فَاحَكُم بَينَ النّاسِ بِالحَقِّ وَ لاتَتَبِعِ فَلَا وَي النّاسِ بِالحَقِّ وَ لاتَتَبِع الله وَي الله وَي منى ﴿فَيْضِلُكَ عَن سَبِيلِ الله ﴾ الهوك ﴾ ، أي ما يخطر لك في حكمك من غيلر وحي منى ﴿فَيْضِلُكَ عَن سَبِيلِ الله ﴾ أي عن الطريق الذي أوحي بها إلى وسلى ، ثم تادي سبحانه معه ، فقال : ﴿إِنَّ الّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ الله لَهُم عَذَابٌ شَدِيدٌ بِما نَسُوا يَومَ الحِسابِ ﴾ " ولم يقل له : فاين ضللت عن سبيلي فلك عذاب شديد.

فإن قلت: وآدمُ اللِّئة قد نصَّ على خلافته.

قلنا: مانص مثل التنصيص على داود، وإنّما قال للملائكة: ﴿إِنّي جاعِل فِي الأَرْضِ خَلِيفَة ﴾ ، ولم يقل: إنّي جاعل آدم خليفة في الأرض، ولوقال، لم يكن مثل قوله: ﴿جَعَلَناكَ خَلِيفَة ﴾ ، ومم يقل: إنّي جاعل آدم خليفة في الأرض، ولوقال، لم يكن مثل قوله: ﴿جَعَلَناكَ خَلِيفَة ﴾ في حق داوود، فإنّ هذا محقّق، وليس ذلك كذلك كذلك ، ومايدل ذكر آدم في القصة بعد ذلك على أنّه عين ذلك الخليفة الذي نص الله عليه، فاجعل بالك لإخبارات الحق عن عباده إذا أخبر، وكذلك في حق إبراهيم: ﴿إِنّى جاعِلْكَ للنّاس

٣٠١. ص ( ٣٨) الآية ٢٦.

البقرة (٢) الآية ٣٠.

٥ . في بعض النسخ : و ذلك ليس كذلك .

إماماً ﴾، ولم يقل: خليفة ، وإن كنّا نعلم انّ الإمامة هنا خلافة ، ولكن ماهي مثلها لو ذكرها باخص اسمائها وهي الخلافة . ثم في داوود من الاختصاص بالخلافة أن جَعَله خليفة حكم ، وليس ذلك إلا عن الله تعالى [فقال له: "فَاحكُم بَينَ النّاسِ بِالحقّ]» .

يشير ـ رضي الله عنه \_ إلى انّ الحُكم مستنده إلى حضرة الاسم « الله» فإنّ الحكم لله، والألوهية كمال الحكم والتصرّف بالفعل والإيجاد والاختراع.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "و خلافة آدم قد لاتكون من هذه المرتبة ؛ فتكون خلافته ان يخلف من كان فيها قبل ذلك ، لا[1] له ناتب عن الله في خلقه بالحكم الإلهي فيهم ، وإن كان الامر كذلك وقع ، ولكن ليس كلامنا إلا في التنصيص عليه والتصريح به ، ولله في الأرض خلائف عن الله وهم الرسل ، واما الخلافة اليوم فعن الرسول لاعن الله ويريد بها الخلافة الظاهرة بالملك والسيف .

" فإنّهم ما يحكمون إلا بما شرَع لهم الرسول، ولايَخرجون عن ذلك غيرَ أنّ هنا دقيقةً لايعلمها إلا امثالنا، وذلك في الحذ ما يحكمون به تمّا هو شُرَّع للرسول الله الله .

يشير ورضي الله عنه إلى أنَّ الْجَاكِم عَنْ الطَّهَا اللَّهَيِينِ الآخذين الخلافة عن الله وبعد أن يرثها عمن استخلفه بما ياخذ الحكم أيضاً كذلك عن الله فيمحكم بحكم الله عليه أن يُحكم تحكيم فهو مامور من عليه أن يُحكم تحكيم إيَّاه في خلقه، ويطابق حكمه الحكم المشروع، فهو مامور من قبل لله بالحكم.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «فالخليفة عن الرسول مَن ياخذ الحكم بالنقل عنه صلى الله عليه وسلم وفينا مَن عليه وسلم أو بالاجتهاد الذي أصله أيضاً منقول عنه صلى الله عليه وسلم وفينا مَن ياخذه عن الله ، فيكون خليفة عن الله بعين ذلك الحكم ، فتكون المادة له من حيث كانت المادة لرسول الله صلى الله عليه وسلم فهو في الظاهر مثّبِع ؛ لعدم مخالفته في الحكم ،

البقرة (٢) الآية ١٢٤.

٢. في بعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ : الآنه ماذكرها .

٣. كان في الأصل: لمن.

كان في المطبوع: ان يحكم و تحكيمه.

كعيسى إذا نزل فحكم، وكان النبي محمد صلى الله عليه وسلم في قوله: ﴿ أُولَئِكَ اللّٰهِنَ هَدَى اللّه فَبِهُديهُمُ اقتَده ﴾ وهو في حق ما ياخذه من صورة الاخذ مختص موافق، هو فيه بمنزلة ماقرر والنبي صلى الله عليه وسلم من شرع من تقدم من الرسل بكونه قرره، فاتبعناه من حيث تقريره لامن حيث إنّه شرع لغيره قبله، وكذلك اخذ الخليفة عن الله عين ما أخذه منه الرسول .

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ الخليفة منّا أوالرسول فيما أمر باقتداء هُدى الله الذي هدى به من قبله من الانبياء وإن وقعت صورة الاقتداء والاتباع، فإنّ ذلك منهم موافقة لكونه مختصاً بالحكم من الله؛ فإنّه وإن وقع الحكم بما يحكم به من قبله، ولكنّه أخذ الحكم عن الله لاعما أخذه العامّة من علماء الرسوم، وإن اشتركهم في شيء خصصّت به من بينهم وَحْدي، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «فنقول في الله على خليفة من خلفاء الأولياء منا «بلسان الكشف: خليفة الله، وبلسان الظاهر . خليفة رسول الله، ولهذا مات رسول الله صلى الله عليه وسلم وما نص بخلافة عنه إلى احلاولاعينه؛ لعلمه أنّ في أمّته من اخذ الخلافة عن ربّه، فيكون خليفة عن الله ـ تعالى ـ ليوافقه في الحكم المشروع، فلما علم ذلك صلى الله عليه وسلم لم يحجز الامر؟ فلله خلفاء في خلقه، ياخذون من معدن الرسول والرسل ما أخذته الرسل على ويعرفون فضل المتقدم هناك؛ لأنّ الرسول قابل للزيادة، وهذا الخليفة ليس بقابل للزيادة التي لو كان الرسول قبلها، فلا يُعطى من العلم والحكمة فيما شرع إلا ما شرع للرسول خاصة، وهو في الظاهر متبع غير مخالف بخلاف الرسل، الاترى عيسى المنتج للم تنجيلت اليهود انه لايزيد على موسى ـ مثل بخلاف الرسل، الاترى عيسى المنتج للم تنجيلت اليهود انه لايزيد على موسى ـ مثل

١ . في بعض النسخ: و كالنبيّ.

٢. الإنهام (٦) الآية ٩٠.

٣. في بعض النسخ: ما يعرفه.

٤. في بعض النسخ: مع الموافقة.

٥. ف: صلَّى الله عليه وسلَّم،

ما قلناه في الخلافة اليوم مع الرسول - آمنوا به واقرّوا» اي البتوه نبياً واقرّوا بنبوته «فلما زاد حكماً او نسخ حكماً كان قد قرّره موسى - لكون عيسى رسولاً - لم يحتملوا ذلك ؛ لأنّه خالف اعتقادَهم فيه ، وجهلت اليهود الامر على ما هو عليه ، فطلبت قتله ، فكان من قصّته ما اخبرنا الله - تعالى - في كتابه العزيز عنه وعنهم فلما كان رسولاً قبل الزيادة : إمّا بنقص حكم قد تقرّر ، او زيادة حكم . على أنّ النقص زيادة حكم بلاشك .

و الخلافة اليوم ليس لها هذا المنصب، وإنّما تنقص او تزيد على الشرع الذي قد تقرّرُنا بالاجتهاد، لاعلى الشرع الذي شُوفه به محمدصلى الله عليه وسلم فقد يظهر من الخليفة ما يخالف حديثاً ما في الحكم، فيتخيّل انّه عن الاجتهاد وليس كذلك، وإنّما هذا الإمام لم يثبت عنده من جهة الكشف ذلك الخبرُ عن النبيّ صلى الله عليه وسلم ولو ثبت لحكم به، وإن كان الطريق فيه الحدث عن العدل؛ فما هو معصوم من الوهم، ولا من النقل على المعنى؛ فمثل هذا يقع من عيسى المؤلّة اليوم، وكذلك يقع من عيسى المؤلّة إذا نزل يرفع كثيراً من شرع الاجتهاد المقرّر، فيبيّن برفعه صورة الحق المشروع الذي كان عليه المؤلّة ولاسيّما إذا تعارضت بالمحكم الالهي، وما عداه وإن قررَّه الحق فهو شرع نقور لرفع الحرّج عن هذه الأمّة واتساع الحكم الإلهي، وما عداه وإن قررَّه الحق فهو شرع تقرير لرفع الحرّج عن هذه الأمّة واتساع الحكم فيها».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ الخلافة المنفردة عن النبوّة التشريعية ورسالتها المنقطعتين بخاتم الانبياء والرسل على ليس [لها] هذا المنصبُ من الحكم ظاهراً من وجهين:

أحدهما: أنّ الخلفاء من بني العبّاس خلفاءً مَن تقدّمهم من خلفاء رسول الله، والحكم الذي كانوا يحكمون به غير ماخوذ عن الله، على ما كان ياخذه الرسول او الوليّ الخليفة، بل ماخوذ عن النقل أو باجتهاده لاغير، فلو كان الخليفة منهم آخذاً خلافته عن الله وحُكمَه فيسما يحكم به عن الله، وكان له الحكم والسيف ظاهراً، لكان له هذا

المنصب الذي كنّا بصدده كخلافة داوودُ ومحمّد وموسى صلوات الله عليهم.

و الثاني: ان الكمّل من خلفاء الله من الاولياء وإن تحققوا بمقام الكمال وارتقوا في درجات الاكملية و فليس لهم منصب الخلافة ظاهراً بالسيف ولا الحكم بالقتل والإبقاء على الاستقلال والاستبداد، وإن كان كل منهم إماماً متبوعاً للعالمين كافّة فيما يشترك فيه الكلّ، وللخاصة فيما يخصّهم، وينفردون بخصوصيات ليست لغيرهم من الاولياء، ممن لم يتحققوا بدرجة الكمال والخلافة، فيرى هذا الخليفة بعض الاحاديث المنقولة ثابت الإسناد في الظاهر، عدلاً عن عدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم غير ثابت عنده من طريق الكشف فيما اخذ عن الله، فيحكم بخلافه إن أمر بذلك، أو يبين الامر فيه، فيقول: هذا الحديث ثابت ظاهر يسكت عنه إن أمر بذلك كذلك، أو يبين الامر فيه، فيقول: هذا الحديث ثابت ظاهر نقلاً، غير صحيح كشفاً وبالعكس، فيحكم بصحة ما لم يصحة في النقل الظاهر.

و كيفية علمه بصحة ما صحّع كشفا وإن لم يصحّ رواية وبالعكس هي أن الخليفة الكامل يُحضر لتصحيح ذلك نقلاً في الحضرة الإلهية، ويجتمع بالرسول صلى الله عليه وسلم من حيث روحه في برزّحة، أو يُنزل الله روح الرسول، أو ألحق مع الرسول، فياخذ الحكم عن الله، أو يسال الرسول عن صحة الحديث وعدم ثبوته عنه، فيثبت ويُصحّح له الرسول ما صحح، ويُعرض عمّا لم يصح، فيقول: هذا صحيح كشفاً لانقلا، وذلك غير صحيح كشفاً إلا في النقل الظاهر، فهذا سرّ الخلاف الواقع من الخليفة اليوم، فلو كان مع الخلفاء من الاولياء الحكم بالهمم، فيخدمون ويمتثلون أمره وحكمه، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: « وأمّا قوله الله الله عنه المخرّ منهما» \_ هذا في الحلافة الظاهرة التي لها السيف، وإن اتّفقا، فلا بدّ من قتل أحدهماً، بخلاف الحلافة المعنوبة، فإنّه لاقتل فيها».

يعني \_ رضي الله عنه \_: أنَّ الخلافة الحقيقية المعنوية العطيَّة ' الكمالية لاتكون في

١. ف: القطبية.

كل عصر إلا لواحد، كما أنّ الله واحد، فكذلك خليفته الذي هو نائبه في الكلّ واحد، ولا ياخذ الحكمّ الكلّي الواحد عن الله الواحد الأحد إلا ذلك الواحد، أعني كاملَ العصر.

قال: ﴿ وَإِنَّمَا جَاءَ القَتَلَ فَيِ الخَلَافَةُ الظَّاهِرَةُ وَإِنْ لَمَ يَكُنَ لَذَلَكُ الْخَلَيْفَةُ هَذَا المَقَامُ ۗ أَي الآخذُ عن الله ، تعالى .

قال رضي الله عنه: « وهو خليفة رسول الله إن عَدَل فيمن حكم الاصل الذي به يُخيَّل وجودُ إلهين، ﴿ لُو كَانَ فِيهِما آلِهَةٌ إلاّ الله لَفَسَدَتا ﴾ ` وإن اتّفقا، فنحن نعلم أنّهما لو اختلفا تقديراً لنفذ حكم أحدهما، فالنافذ الحُكم هو الإله على الحقيقة، والذي لا ينفذ حكمه ليس بإله، ومن هاهنا يُعلم أن كل حكم ينفذ اليوم في العالم أنه حكم الله، وإن خالف الحكم المقرَّر في الظاهر المسمى شرعاً ؛ إذ لا ينفذ حكم إلا لله في نفس الامر ؛ لان الامر الواقع في العالم، إنسا هو على حكم المشية الإلهية، لاعلى حكم الشرع المقرَّر وإن كان تقريره من المشية، والملك نفذ تقريره خاصة ؛ فإن المشية ليس لها الاسترير لا العمل بما جاء به ، مرتب المشية عن العالم ، والمناف المناف الم

يعني ـ رضي الله عنه ـ إنّ حُكم الخليفة ـ فيما خالف الحكم المقرَّر في الشرع ـ إذا نَقَذَ، عَلَمنا أنّ نفوذه ليس إلا بإرادة الله ومشيّته؛ إذ لا نفوذ إلا لما أراد الله، لاما تَقَرَّر ممّا لانفوذ له، فليس في ذلك مشيّة التقرير النافذ، ولا العملُ غيرُ النافذ؛ فإنّ المشيّة ليس لها إلا التقريرُ التخصيصي لا العملُ إلا ما تعلّق به الإرادة من العمل، فافهم.

والذي ذُكر فيما قبلُ فإنّه يشير رضي الله عنه إلى أنّ الحكم بقتل آخر الخليفتين من أصل تقرّر في وحدة الله تعالى من قوله: ﴿ لُو كَانَ فِيهِمَا آلِهَا ۗ إِلَّا اللّه لَفَسَدَنَا ﴾ "

وبيًان ذلك على نحو ما قرره الشيخ - رضي الله عنه - هو أنّه لو كان إلهان في العالم، فإمّا أن يكونا إلهين بالذات أو بما خرج عن ذاتيهِما، لا جائز أن تكون إلهيتُهما بما خرج عنهما لا بالذات؛ فإنّ غير الكامل بالذات في إلهيّته لا يكون إلهاً.

١ . هذا جواب دامًا؟ .

٢ و٣. الأنبياء (٢١) الآية ٢٢.

و إن كانا بالذات، فلا يخلو في الإيجاد والإعدام من أن يتفقا او يتخالفا، فإن تخالفا، فإن تخالفا، فلا يقع إيجاد ولا إعدام؛ لتساوي تُعادي أحد المقتضيين الآخر في أحد النقيضين؛ لاقتضاء حكم أحدهما الإيجاد مثلاً و اقتضاء حكم الاخر بنقضه ونقيضه، وإن اتفقا فإمّا أن يَنفُذُ حكم أحدهما في الآخر أو لم ينفذ، فإن لم ينفذ فلا إلهية وإن تَفَذ فالنافذ الحكم هو الله وحدة لاغير.

قال رضي الله عنه : « فالمشيّة سلطانها عظيم، ولهذا جَعلها أبوطالب عرشَ الذات». يعنى ذاتَ الالوهية لاذاتَ الذات المطلقة، تباركت وتعالت.

قال-رضي الله عنه : "لانها تقتضي لذاتها الحُكمَ" يعني المشيّة "فلا يقع في الوجود شيء ولا يرتفع خارجاً عن المشيّة؛ فإنّ الامر الإلهي إذا خولف هنا بالمسمّى معصية، فليس إلا الامر الواسطة لا الامر التكويني، فما خالف الله احد قط في جميع ما يفعله من حيث امر المشيّة، فوقعت الخالفة عن حيث امر الواسطة، فافهم».

يشير - رضي الله عنه - إلى الم حقيقة المشاية تقتضي الحكم لذاتها؛ لأن المشية افتضاء، والاقتضاء حكم بتخصيص ماعينه العلم لاعو بالإيجاد، فيقع ما تعلقت المشية بوقوعه أو بإعدامه، فيكون كذلك، وذلك بحسب تعين العلم وحكمه على مقتضى ما تعين المعلوم في العلم وبموجبه، وقد علمت فيما سلف أن الأمر الإلهي الذي لاراد له وحكم الله الذي لام حقب لحكمه، وهو ما اقسترنت به الإرادة والمشية، فسيقع ضرورة؛ لوقوع تعلق المشية بوقوعه، وإن لم تقترن المشية بوقوع العمل واقترنت بوقوع الأمر، لم يقع العمل ووقع الأمر؛ لاقتران المشية بوقوع الامر من الآمر به وعدم اقترانها بوقوع مقتضى الامر والعمل من هذا العامل المعين.

فاعلم هذا تَعلَم أنّ المسمّى معصيةً ومخالفةً إنّما هي باعتبار امر المكلّف والشارع المتوسّط، وليست من حيث نسبتها إلى الله؛ فإنّه لامخالفَ لله في آمره الذي لاواسطة فيه، فلا رادّ له، والله يقضي؛ إذ لامعقّب لحكمه، هذا مقتضى الألوهة.

١ . في بعض النسخ: لذاتها تقتضى الحكم.

قال رضي الله عنه : «و على الحقيقة فأمر المشيّة إنّما يتوجّه على إيجاد عين الفعل، لاعلى من ظهر على يديه، فيستحيل إلا أن يكون، ولكن في هذا المحلّ الخاصّ فوتناً يسمّى موافقة وطاعة لامر الله، ووقتاً يسمّى موافقة وطاعة لامر الله».

يعني: فيمن وقع منه العمل بالطاعة، بمعنى أنّ تعلق المشيّة والأمر الإرادي إنّما يكون بعين الفعل المامور به، فيقع بموجبه، ولكن في هذا العبد المعيَّن المسمّى مطيعاً موافقاً، ويثاب عليه، وذلك في ضمن تعلقها بعين فعله، واما بالنسبة إلى المخالف عرفاً شرعياً فما تعلقت المشيّة به ولا بفعله؛ لأنّ المشيّة ما تعلقت بعين الفعل في هذا المحلّ المعيّن، ولم يكن في مقتضى حقيقته وعينه الثابتة في العلم أن يوجد منه هذا الفعل المامور به، بل في غيره؛ لكون ذلك من مقتضى حقيقته، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وينبعث لمان الحمد والذمّ على حسب ما يكون ﴾ على المخالفة لامر الواسطة والموافقة لامر الإرادة .

قال .. رضي الله عنه .: « ولما كان الأمر في نفسه على ما قررناه لذلك كان مآل الخلق إلى السعادة على اختلاف انواعها وضعت كلَّ المعادة على اختلاف انواعها وضعت كلَّ شيء ، وانها سبقت الغضب الإلهي، والسابق متقدم فإذا لحقه هذا الذي حكم عليه المتاخر، حكم عليه المتقدم ، فنالته الرحمة ؛ إذ لم يكن غيرها سبق .

يعني: كَانت الرحمة هي السابقة بالنصّ الإلهي، فنالت الكلُّ، فالكلّ مرحوم، ومآل الكلّ إلى الرحمة.

ثم اعلم: أنّ الشيخ نبّه على برهان عال عظيم على زوال الشقاء وعموم السعادة في الدنيا والآخرة آخراً، وذلك أنّ المقتضي لُعموم السعادة بالرحمة وزوال الشقاوة بها كذلك سالم وهو سبقُ الرحمة الغضب، فلا يلحقها الغضب، وإلا لم تكن سابقة، فإذا لحق المغضوب عليه الرحمة السابقة لكونها في الغاية ووقفت، لم يبق للغضب المسبوق فيه حكمً.

١. في أكثر النسخ: ويتبعه.

و أيضاً لان عين المغضوب من كونه شيئاً يجب ان يكون مرحوماً فإن رحمته وسعت كلَّ شيء، ولم يقل: سبقت رحمتي عين المغضوب، فاعيان الاشياء مرحومة ولكونها موجودة فلايلحقها الغضب ولائها لحقت الرحمة ولحقتها الرحمة التي وسعت والرحمة التي سبقت الغضب وبعد اللحوق، فالرحمة تحكم بمقتضاها لا بمقتضى نقيضها، وهو الغضب، فتعم الرحمة جميع الحقائق.

قال-رضي الله عنه -: "فهلذا معنى "سبقت رحمته غضبه التحكم على مَن وصل إليها ، فإنّها في الغاية ، وقصت ، والكلّ سالك إلى الغاية ، فلا بدّ من الوصول إلى الرحمة ومفارقة الغضب ، فيكون الحكم لها في كلّ واصل إليها ، فلا بحسب ما يعطيه حال الواصل إليها » .

قال العبد: هذا برهان ظاهر.

قال ـ رضي الله عنه ـ :

«فمن كان ذافهم يشاهد ما قلتا و إن لم يكن قهم فياخذه عنا وما ثم إلا ما ذكرناه في منافقت وما ثم إلا ما ذكرناه في منافقت ومنا إلى مساوه بنا كم منا في مساوه بنا كم منا

يعني-رضي الله عنه\_: ما قلناه لكم وارد إلينا من الحق، وقد وهبناكم، فلكم منّا ذلك، وليس ذلك وارد من الحق إليكم، بل منّا إلا ما شاء الله العزيز الحكيم.

قال-رضي الله عنه : " وامّا تليين الحديد فقلوب قاسية يُليُّنها الزجرُ والوعيد تليينَ النارِ الحديدُ، وإنّما الصّعب قلوب اشدُّ قساوةً من الحجارة[؛ فإنّ الحجارة] تَكسِرها وتُكلِّسها النارُ [ولا تليّنها]» .

يعني-رضي الله عنه-: أنَّ الحجارة ليس فيمها قبمول التليين، فإنَّها للكسر أو للتكليس.

١ . في بعض النسخ: ما وصل إليها.

٢. في بعض النسخ: في الغاية وقفت.

٣. في بعض النسخ: الوصول.

قال\_رضي الله عنه\_: « وما الان كه الحديد َ إلّا لعمل الدروع الواقية ، تنبيها من الله ان لايُتّقى الشيء ُ إلّابنفسه ، فإنّ الدروع يُتّقى بها السنانُ والسيف والسكِّين والنَصل ، فاتّقيت الحديد بالحديد ، فجاء الشرع المحمدي بـ «اعوذبك منك» فافهم ، فهذا روح تلبين الحديد [فهو المنتقم الرحيم . والله الموقق] .

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ صورة تليين الحديد على يد داوود والعمل للدروع صورة ما كان الله اعطاه من قوّة تليينه لقلب من يسمع كلامه ومزاميره، ومن جملة ذلك ترجيع الجبال والطير؛ لقوّة تأثيره ولذّة الحانه في الجماد والنبات والحيوان والإنسان، فتليين القلوب روح تليين الحديد، لأنّ في الحديد قابلية للين كما في قلوب المؤمنين قابلية الانقياد والطاعة لكلامه وحكمه؛ فإنّ من ليس فيه قابلية الزجر والوعيد والوعد والتشويق، فهو في مرتبة أشد قساوة من الحجارة؛ في فإنّ من الحجارة لما يَتَفَجّرُ منه الأنهارُ ... وَإنّ منها لما يَهبِطُ مِن خَشبة الله في ومنها ما لم يكن قابلاً للين، فالنار أولى بها، حتى تكسرها وتُكلّسها، حتى تُلحق بالتراب، فافهم.

مرز تحية ترسي بسدوى

١ . البقرة (٢) الآية ٧٤ .

## [ ١٨] «فصُّ حكمة نَـفْسية في كلمة يونسية »

إنّما أضيفت الحكمة النّفَسية إلى الكلمة اليونسية ؛ لما نفّس الله بَنفسه الرحماني عنه كُربّه التي البّت عليه من قبل قسومه وأهله وأولاده من جهة أنّه كان من المُدحَضين، فإلَاتَقَمَهُ الحُوتُ وَهُو مُلِيمٌ ﴾ فلمّا سبّع واعترف واستغفر ﴿فَنادَى [في الظّلمات] أن لا إله إلا أنت سبحانك إنّى كُنت أمن الظّالمين ﴾ فنفس الله عنه كُربه ووهبه أهله وسربه، قال تعالى: ﴿وَنَجّيناهُ مِنَ الظّالمين ﴾ ننجى المؤمنين ﴾ ".

و وجدت بخط الشيخ المصنف - رضي الله عنه مقيداً بفتح الفاء في النفس فصححنا النسخ به، وكان عندنا بسكون الفاء، وقد شرح شيخنا الإمام الاكمل ابوالمعالي، صدر الدين، محيي الإسلام والمسلمين، محمد بن إسحاق بن محمد في «فك الختوم» له على أنها حكمة نفسية على ما سنشرح ذلك إن شاء الله، والوجهان فيها مُوجَّهان.

قال\_رضي الله عنه\_: «اعلم: أنّ هذه النشاة الإنسانية بكمالها رُوحاً وجسماً ونفساً، خلقهاالله على صورته، فلايتولّى حَلَّ نظامِها إلّا مَن خلقها إمّا بيده ـ و ليس إلا ذلك\_او بامره».

قال العبد: قد تقدّم في شرح الفصّ الآدمي سرٌ قوله: «خلق الله آدمَ على صورته» وانّه ساري الحكمَ في اولاد آدمَ وذرّيّته؛ فإنّ المراد منه النوع، فلمّا كبان الإنسان على ،

١ . العمالمّات (٣٧) الآية ١٤٢ .

۲ و ۳. الانبياء (۲۱) الآيتان ۸۸\_۸۸.

الصورة الإلهية، فلا يجوز أن يتولّى حلَّ نظامها إلا الله، فإنَّ قبض الأرواح والأنفس على اختلاف ضروبها من قبضها بملك الموت أو بالقتل والهدم وغير ذلك فإنَّ الأمر يرجع في كل ذلك إلى الله، كمما قبال: ﴿الله يَتَوَفَّى الأَنفُسَ﴾ أي يستوفي أخذها ﴿حِينَ مَوتِها وَ الَّتِي لَم تَمُت فِي مَنامِها﴾ أي يأخذها في نومها، والأسبابُ الموضوعة لذلك كلُّها في قبضة الله وبيده،

وقوله: «أو بآمره» إشارة إلى الحكم الشرعي بالقصاص «و َمن تولاها بغير امر الله» يعني ظلماً «فقد ظلم وتعدّى حدّ الله فيها وسعى في خراب ما امر الله بعمارته.

اعلم: أنَّ الشَّفَقة على عباد الله احقُّ بالرعاية من الغيرة في الله».

يعني: الإبقاء على النفوس المستحقة للقتل شرعاً والكفار وغيرهم مع ماورد التحريض في الشرع على الغزو شفقة عليها أحق بالرعاية من الغيرة في الله الموجبة للقتل؛ فإن في القتل هدم بنيان الرب رهو الإنسان، وفي الإبقاء والشفقة على النفوس و إن كانت كافرة [ما] قد يوجب استمالة الكافر على الدين كما شوهد هذا في كثير ولاسيما إذا أبقى عليه بنية ذلك ؟ في إن الله يُسيبه على ذلك، ولا يؤاخذه على عدم الغيرة فيه.

والغَيرة نسبة لا اصل لها في الحقائق الثبوتية؛ فإنّها من الغَيرية، وبانتفائها في حقيقة الامر تنتفي الغيرة تحقيقاً لاحميّةً عصبيّة عصيّةً.

قال ... رضي الله عنه .. : "اراد داوود بنيان بيت المقدس، فبناه مراراً فكلّما فرغ منه تهكّم، فشكا إلى الله"، فأوحى الله إليه: أنّ بيتي هذا لايقوم على يدّي من سفك الدماء، فقال داوود: يارب الم يكن ذلك في سبيلك؟ فقال: بلى، ولكنّهم ليسوا بعبادي ألا فقال: يارب فاجعل بنيانه على يدّي من هو منّي، فأوحى الله إليه: أنّ ابنك سليمان يَبنيه، والغرض من هذه الحكاية مراعاة هذه النشاة الإنسانية، وأنّ إقامتها اولى

١ و ٢ . الزمر (٣٩) الآية٤٢ .

٣. في يعض النسخ: فشكا ذلك إلى الله.

٤. في بعض النسخ: اليسوا عبادي؟

من هدمها؛ الاترى عدو الله الذين فد فرض الله فيهم الجزية والصلح؛ إبقاء عليه الواقال: ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلَم فَاجِنَح لَها وَ تَوكَّلُ عَلَى الله ﴾ ؟ الا ترى مَن وجب عليه القصاص كيف شرع لولي الدم اخذ الفدية او العفو؟ فإن ابى فحيننذ يُقتل؛ الاتراه إذا كان اولياء الدم جماعة، فرضي واحد بالدية اوعفا وباقي الاولياء لايريدون إلا القتل، كيف يراعي من عفا ويرجع على من لم يَعف، فلا يُقتل قصاصاً؟ الاتراه الله يقول في صاحب النسعة: «إن قتله كان مثله »؟ الاتراه متعالى يقول: ﴿وَجَزاءُ سَبَّنَة سَبَّنَة سَبَنَة مَنْ عَمَا القصاص سَبَّنَة ، أي يسوء ذلك الفعل مع كونه مشروعاً، ﴿ فَمَنْ عَمَا مَنْ هو على صورته ؛ لأنه احق به ؛ إذ انشاه له ، وماظهر بالاسم «الظاهر» إلا بوجوده».

قال العبد: هذه الاستدلالات والحجج على رجحان العفو والإبقاء على النفوس الإنسانية على قتلها كلها صحيحة واضحة وجيحة، والسرّ ماذكر من قبلُ، فتذكّر . وكذلك في أنه إنّما يسمَّى بالاسم «الظاهر» يوجود الإنسان، وأنّه على صورته، فتذكَّر وتدبَّر.

و امَّا صاحب النِسعة فإنَّه وَليَّ دم لمَّقتولَ وَجد وَليُّه عند القاتل نِسعةٌ للمقتول.

و النِسعة: حبل عريض كالحِزام، وقديكون من السَير أو القِدّ، فاخذه بدم مَن هو وليَّه، فأَمر له بالقصاص وقتل ذلك القاتل، فلمَّا قصد وليَّ الدَّم قتله، قال صلّى الله عليه وسلّم: «إن قَتَله كان مثله» يعني في الظلم، وانّ كلاً منهما قد هَدَم بنيانَ الربّ.

قال ـ رضي الله عنه ـ : «فمن رعاه» أيعني الإنسانَ «إنّما يراعي الحق، وما يُذَمُّ الإنسان لعينه، وإنّما يُذَمَّ الفعل آ، وفعله ليس عينه، وكلامنا في عينه ولافعل إلا لله،

١. في يعض النسخ: عدو الدين.

٢. الأشال (٨) الآية ١٢.

٣. الشورى (٤٢) الآية ٤٠.

في بعض النسخ: راعاه.

٥. في بعض النسخ: فإنما راعى الحق.

٦. في يعض النسخ: يذمَّ الفعل منه.

ومع هذا ما دُمَّ منها مادُمٌّ ، وما حُمِد منها ما حُمِدها .

أي من عين الإنسان: إذا أضيف إليها الفعل، فإنَّه يُذمَّ ويُحمد.

قال\_رضي الله عنه : « ولسان الذمّ على جِهة الغرض مذموم عند الله ، فلا مذموم الآما ذمّه الشرع ؛ فإنّ ذمّ الشرع لحكمة يعلمها الله أو مَن أعلمه الله ، كما شُرِع القصاص للمصلحة إبقاءً لهذا النوع وإرداعاً للمتعدّي حدود الله فيه ؛ ﴿وَلَكُم في القصاص حَيوة يا أولِي الألباب ﴾ وهم أهل لب الشيء الذين عَثَرواعلى سر النواميس الإلهة والحكمية .

و إذا علمت ان الله راعى هذه النشاة واقامها، فانت أولى بمراعاتها؛ إذ لك بذلك المسعادة؛ فإنّه مادام الإنسان حيّاً، يُرجى له تحصيل صفة الكمال الذي خُلق له، ومَن سعى في هدمه، فقد سعى في منع وصوله لما خُلق له، وما احسن ما قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «الا أنبّتكم بما هو حير لكم وافضلُ من أن تَلقُوا عدو كم فتضربوا رقابهم ويضربوا رقابكم؟ ذِكرُ الله » .

قال العبد: والسر في ذلك أن الغزو والقتال في عبيل الله إنما شرع لإعلاء كلمة الله وذكره، إن كانت الدولة للمسلمين والغلبة للمجاهدين وإن لم يكن كذلك وكان بالعكس، فإن فيه نقصان عبيد الله الذاكرين له المقتولين في سبيله وتفويت العلة الغائية، فذكر الله مع الأمن عن المحذور وهو الفتنة وقتل أولياء الله الفاضل من الجهاد الظاهر، وإن كان المقتول في سبيل [الله] على اجر تام، فذلك حظه بهدم أبنية الرحمن في صورة الإنسان، فاعلم ذلك.

قال\_رضي الله عنه : ﴿ وَذَلِكَ أَنَّهُ لا يَعلم قَدْرُ هَذَهِ النشاةِ الإنسانية إلَّا مَن ذكر اللهِ الذكر الملطلوب منه في قبل عليه عليس مَن ذكره ، والجليس مشهود للذاكر ، ومتى لم يشاهد الذاكر الحق الذي هو "جليسه ، فليس بذاكر ؛ فإنّ ذكر الله سارٍ في جميع

١ . في أكثر النسخ: و مع هذا ذمَّ منها ماذمَّ و حمد منها ماحمد.

٢ . الْبِقْرَةَ (٢) الآية ١٧٩.

٣. في النسختين: الذي من جليسه.

العبد ـ لامن ذكره بلسانه خاصةً، فإنّ الحق لايكون في ذلك الوقت إلا جليس اللسان خاصةً، فيراه اللسان من حيث لايراه الإنسان، بما هو راءٍ وهو البصر».

قال العبد: إذا داوم على ذكر الله بلسانه مع نفي الخواطر ومراقبة الله بحيث يكون لسانه متلفظاً بكلمة الذكر، وقلبه يكون حاضراً مع المذكور، وعقله متعقلاً لمعنى الذكر، وفي قوة خياله تخيل صورة الذكر على تُؤدة ووقار وخضوع وخشوع، فإنّه يُوشك أن يتحد، إذ كانت الاعضاء والجوارح الخصيصة بها مع الذكر الذي يداوم عليه، ويُفنى الذاكر عن كلّ شيء وعن الذكر بالمذكور وفي المذكور، فيحييه الله حياة طيبة نورية، يرزقه فيها العيش مع الله وبالله لله في الله، مشاهداً في كل ما يشهد إياه، وهذا حال الكُمَّل المقربين الذين هم خواص الله رزقنا الله وإياكم لزوم هذا الذكر والدُووب عليه ؟ إنّه قدير.

قال-رضي الله عنه -: " فافهم هذا السرقي ذكر الغافلين، فالذاكر من الغافل حاضر بلاشك، والمذكور جليسه، فهو يشهد، والغافل من حيث غفلته ليس بذاكر، فما هو جليس الغافل، فإنّ الإنسان كثير، ما هو احدي العين، والحق أحدي العين كثير بالاسماء الإلهية، كما أنّ الإنسان كثير بالاجزاء، وما يلزم من ذكر جزء ما ذكر جزء أخرَ، فالحق جليس ذلك الجزء الذاكر منه، والآخرُ متّصف بالغفلة عن الذكر، ولابد أن يكون في الإنسان جزء يذكر به، فيكون الحق جليس ذلك الجزء، فيحفظ باقي الاجزاء بالعناية».

يعني المجالسة التمثيلية ، فإنه يعتقد كونه جليس الذاكر ، وحيث اشتغل الجزء الذاكر المختل المجزء ، بالحق فهو جليسه ، وكذلك شهوده للحق إنّما يكون بحسبه لابحسب غيره من الاجزاء ، فلا يكون شهود اللسان ومجالسته للحق كشهود القلب ومجالسته ، ولاكشهود العقل ومجالسته ، فإذا خشع العبد في ذكر كُلَّ الخشوع ، وحَنَع لربّه كُلُّ الخنُوع ، وسرى ذلك في أجزائه كلَّها ، فكلَّه إذن جليس الله والحق جليسه بشهادة الرسول .

قال-رضي الله عنه : "و ما يتولَّى الحقُ هذه النشاةِ بالمسمَّى موتاً وليس بإعدام، وإنَّما هو تفريق، فيأخذه إليه، وليس المراد إلّا أن ياخذه الحقّ إليه، ﴿وَ إِلَيهِ يُرجَعُ الأَمرُ كُلُهُ ﴾ فإذا اخذه إليه، سوّى له مَركباً غير هذا المركب من جنس الدار التي يُنقل إليها، وهي دار البقاء؛ لوجود الاعتدال؛ فلايموت ابداً [اي لاتُفرَّق اجزاؤه]».

قال العبد: اعلم: أنّ الموت عبارة عن افتراق جوهرك اللطيف وهو روحك عن جوهرك اللطيف وهو روحك عن جوهرك الكثيف، فإذا اقترنت مده الهيئة الاجتماعية التعيّنية، فإنّ الله يتولّى أخذَ حقائقها المفرَّق بعضها عن البعض وحفظها في موطن من مواطن الحضرات الوجودية يسمّى البرزخ، ثم يَتولّى كذلك جَمعَها في موطن آخر كما يشاء.

و إنّما افترقت اجزاؤها النورية اللطيفة الروحانية عن اجزائها المُظلِمة الكثيفة الجسمانية؛ لغلبة ما به الامتيازُ والمباينةُ بينها، فإنّها كانت بالتضمّن والالتزام، أعني: هذه الهيئة الاجتماعيةُ بين حقائق الروح وحقائق الجسم في ضمن اللطيف الوحداني من الكثرة المعنوية التي هي قواه وحقائقة و عصائصه، فناسب الجزء الكثير منه وهو الجسم الكثيف من حيث احدية الكثرة التي له، اعني الجسم، فجمع الله بينهما بهذه المناسبة الصحيحة وغيرها عمّا في تفصيله تطويل، فكانت بينهما هذه الهيئة الاجتماعيةُ بتضمّن كلّ واحد منهما ما يناسب الأخرة ويصلح الله يكون متمّماً لكمالاته، وكان الجزء الكثيف المركب وهو مركب اللطيف البسيط متحصلًا من عناصر متضادة متباينة من وجوه، ومتشاكلة متشاركة من وجوه، فجمع الله بينهما بتغليب ما به المشاركة والاقتحاد على ما به المباينة والامتياز، فلما بلغت أحكامُ ما به المناسبةُ والمشاركة غاياتها وانتهت إلى نهاياتها، غلبت ما به المباينة عليها، فافترقت لطائفها عن كثائفها.

ثم الروح اللطيف أيضاً وإن كان بسيطاً فهو أيضاً هيئة اجتماعية نورانية من حقائق اللاهوت على وجه لايقبل الإنفكاك، فبقيت على بقائها الذاتي الإلهي، وقد آتاها الله قوتين هما لها ذاتيتان: قوة عملية بها يقوى على عمل الصور، فصور الله بتلك القوة للروح مركباً من المتباينات والمتنافيات والمتضادات، بل مركباً روحانياً مناسباً للروح من

١ . هود (١١) الآية ١٢٣.

٣. تجوز قراءته بصيغة المضارع من التفعّل بحدف إحدى التاءين (تَفَرُّقٌ). و في بعض النسخ: لاتفترق.

٣. كذا. و الظاهر: افترقت.

أكثر الوجوه، فركبه في ذلك المركب الروحاني فتصور الروح فيه وتمثّل في تمثال برزخي من ملكوت السماوات ومافوقها التي يناسب الروح المفارق هيكله النقلي من الافلاك، إن كان من يُفتح له ابواب السماء، وإلا فالامر فيها يعود إلى العودات والتعلّقات بالصور المناسبة لقوى ذلك الروح وحقائقه وصفاته الراسخة فيه واحواله وخلائقه مدة إقامته في الحياة الدنيا من المولّدات العنصرية إلى ان يساعده سعادة الطالع الإلهي الاسمائي الذي هو طالع طالعه المولدي العرفي، وتحصل اجتماعات واتصالات بين الأنوار الاسمائية الإلهية، فيقلر له كمال الرقي، ويُفتح له أبواب السماء بمفتاح الامر، فإذا سوى الله للروح المفارق هيكلاً روحانياً نورياً، وناسبت الهيئة الثانية الروحانية لهيئة الروح المفارق هيكلاً روحانياً نورياً، وناسبت الهيئة الثانية الروحانية لهيئة الروح المفارق ميكلاً روحانياً نورياً، وناسبت الهيئة الثانية الروحانية لهيئة الروح المفارق المؤتى لدوام الله بينهما جمعاً لايقبل الانفكاك والانفصال والاختلال بوجود الاعتدال المقتضي لدوام الانفصال. والله الموقق.

قال-رضي الله عنه -: "و أمّا أهل ألتار فمآلهم إلى النعيم، ولكن في النار؛ إذ لابدً لصورة النار بعد انتهاء مدة العذاب أن تكون برداً وسلاماً على من فيها، وهذا نعيمهم، فنعيم اهل النار بعد أستيفاء الحقوق نعيم خليل الله حين ألقي في النار، في مناب بعد ألم تعود في علمه وتُقرَّر من أنّها صورةً تُولِم من جاورها من الحيوان وما علم مراد الله فيها ومنها في حقه». يعني عند الإلقاء وقبله.

قال ـ رضي الله عنه . : « وبعد وجود هذه الآلام و َجَد برداً وسلاماً مع شهود صورة اللونيَّة في حقّه وهي نار في عيون الناس؛ فالشيء الواحد يتنوع في عيون الناظرين، هكذا هو التجلّي الإلهيُّ. فإن شئت قلت: إنّ الله تَجَلّى مثلَ هذا الامر، وإن شئت قلت: إنّ الله تَجَلّى مثلَ هذا الامر، وإن شئت قلت: إنّ العالم في النظر إليه وفيه مثل الحقّ في التجلّي، فيتنوع في [عين] الناظر بحسب مزاج الناظر».

يعني-رضي الله عنه المزاجَ الروحانيَّ الذي للناظر طاحب الكشف والشهـود لامزاجَه الجسمانيَّ وإن كان له مَدخل من وجه مًا، لامن جميع الوجوه.

١ . في بعض النسخ: العقاب.

٢٠ تجوز قراءته بكسر الميم و سكون الثاء و فتحهما.

قال رضي الله عنه : « أو يتنوع الناظر لتنوع التجلّي ، وكل هذا سائغ في الحقائق » .
قال العبد: يشير - رضي الله عنه : إلى اختلاف التجلّي باختلاف مزاج الناظر إلى ان ظهور كل ظاهر في كل مظهر إنّما يكون بحسب المظهر إن كان الناظر من شانه ان يكون له حسب معين ، ولابد ، وإلا فبحسب الظاهر والناظر ، وأما تنوع مزاج الناظر بحسب التجلّي فهو من حيث مزاج الناظر القلبي ؛ فإنّ القلب يتقلّب مع التجلّي في العبد الكامل ؛ فإنّه مقلّب القلوب، وفي غيره على غير ذلك ، فاذكر ، فقد ذكر مراراً ، والوجهان سائغان شائعان ، فلا تتحيّر ، فليس اختلاف الاحكام إلا باختلاف الوجوه بحسب الحاكم والحكوم عليه والحكوم به .

قال رضي الله عنه : « ولو أنّ الميّت والمقتول - أيّ ميت كان أو أيّ مقتول كان إذا مات أو قُتل، لايرجع إلى الله، لم يقض الله بموت احد ولم يُشرَع قسلَه، فالكلّ في قبضته، ولا فقدان في حقّه، فشرَع القبلُ وحكم بالموت، لعلمه أنّ عبده لايفوته، فهو راجع إليه».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ العبد مربوب وجوداً وعلماً ، فإن بُطن العبد عن ربوبية الربّ الظاهر بالموت أو القتل ، فقد تولاه حين توفّاه الربّ القابض الباطن ، فإذا أخذ حفظه في نشأة وموطن ومقام كالدنيا ، نقله إلى نشأة أخرى وموطن وحالة أخرى وتَجلّ أعلى وأجلّ وأولى بالنسبة إليه من الأولى ، فهو يقبضه إليه عن ظهور وتجلّ وتبسط في نور وتجلّ آخر في شأن أعلى وفضاء أضوى ، ويُورده مورداً أعدب و احلى ، فله الحمد أبداً دائماً في الآخرة والأولى .

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ عَلَى أَنَ ا فِي قوله: ﴿ وَ إِلَيهِ يُرجَعُ الأَمرُ كُلُّهُ ﴾ آي فيه يقع [التصرُّف، وهو] المتصرِّف، فما خرج عنه شيء لم يكن عينَه، بل هويَّتُه عين ذلك

١ اسم (أنّ) محذوف لدلالة قوله: (فما خرج) عليه، اي على انّ في قوله: (وإليه . . . ) إيذاناً بان كلّ شي،
 عينه و في بعض النسخ: على أنّ قوله. وعليه لاحذف فيه.

٢. هود (١١) الآية ١٢٣.

الشيء، وهو الذي يعطيه الكشفُ في قوله: وَ إِلَيهِ يُرجَعُ الأَمرُ كُلُّهُ».

قال العبد: والبُرهان الكشفي على انّ الحق بهويّته عينُ كلّ شيء انّ الأمر الموجود المشهود في العالم إمّا نقوش وصور وأشكال وهيئات وتعيُّنات وجودية، وإمّا وجودٌ حقّ ظاهرٌ متعيِّنٌ فيما ذُكر كذلك.

و الوجود واحد هو فيه عينه لاغيره ولا هو أمر زائد على حقيقته، تعالى عن ذلك علوآ كبيراً.

و الصور والهيئات والنقوش والكثرات\_مع أنّها لاتحقّق لها في أعيانها إلّا بالوجود الحق الظاهر بها عائدة إلى حقائق الأشياء وصور معلومياتها في العلم، وهي شؤونه وأحواله ونسبه الذاتيَّة، والذاتياتُ عين الذات، غيرُ زائدة عليها في حقيقتها إلّا علماً لا وجوداً، فما ثمَّ إلّا هو وأنا، وهو في إنا إنا، وأنا في هو هو، كما قلنا:

نحن فسيسه هُوَ فَاعسرِ فِنا بِعَ ﴿ وَهُوَ فِينَا نَحَنَ فَالْمُهُم مَا أَقُـولَ.

مرز تحية ترضي سدوى

## [١٩] «فصُّ حكمة غيبية في كلمة أيوبيّة »

لمَّا كانت أحواله للله في زمان الابتلاء وقبلُه وبعدَه غيبيةً، أسندت هذه الحكمة الغيبية إلى الكلمة الأيوبية، أمَّا قبل زمان الابتلاء فكان الله قد أعطاه من غيبه بلاكسبه من الملك والمال والدنيا والبنيل والحيَّم والحَوَل ما لم يُحصُّلها بكسبه، وكان يصعد له من الاعمال الزاكية مثلُ ما يصعد من أهل الأرض أو أوفي، فغار عليه إبليسُ وبنوه، وقصده بالاذيّة هو وذَوُوهِ، وكانوا يستكبرون بعمل ويُستكتم دونه، وكـان الله ـ تعالى ـ يشكره في الملا الاعلى، ويذكره، فقال إبليسُ: مع هذه المواهب والنَّعماء و الآلاء \_التي أنعم الله بها عليه \_أعماله قليلة ، فلو كان في حال الابتلاء والفقر صَبّر ولم يجزع، لكان ما ياتي من الاعمال اعظمَ قدراً واعلى مكانةً، قاذن له في اختباره وابتلائه، والقصّة مشهورة في بلاثه، فسُلُّط الشيطانُ على ما تمنّي، فغارت العيونُ، وانقطعت الاتهار، وخربت الديار، ويبست الاشجار والثمار، وهلكت مواشيه، ومات اثنا عبشر من بَنيه، وهجره جلُّ أهله وذويه، كل هذا ابتلاء غيبيّ من غير سبب معهود وموجب مشهود، في مدّة يسيرة، وبعد غيبته عن أهله وماله، مسّه الشيطان بضُرٌّ في نفسه، فظهرت من غُيُوب جسمه الآلامُ والاسقام، وتولَّد الدُود في جسمه وغيوب اعضائه واجزائه، فصَّبَر لمَّا عَرَف السرَّ، ولم يجزع ولم يقطع الذكر والشكر، متلقياً بحسن الشكر والصبر، وهذا الامر الإمرا، ولم يَشْكُ إلى غير الله إلى انقضاء

١. اي: العجيب. كذا. و الظاهر: و الصير على هذا الأمر الإمر.

مدة الابتلاء، فلما بلغ الابتلاء غايته، وتناهى الضرُّ نهايته، ولم ينقص ايّوبُ للبيّلا من اذكاره وشكوره وحضوره، ولم يُظهر الشكوى والجزع، فتمّت حجّة الله على اللعين، وعلى غيره من الشياطين، فتجلّى من غيبه ربَّه تجلّياً غيبياً فذكر لربّه ما اظهر الشيطان في حاله أمراً فَريّاً، عالم يكن به حَريّاً، فازال الله عنه الآلام والاسقام، وكشف ما به من ضرٌ، ووهبه اهله ومثلهم معهم، رحمة اظهرها له من غيب الامر، واظهر له ايضاً عن غيب الارض مغتسكاً بارداً وشراباً، عرّفه في ذلك حقيقة السرّ، فبهذه العجائب الغيبية أسندت هذه الحكمة إلى هذه الكلمة.

قال-رضي الله عنه : " اعلم: ان سر الحياة سرى في الماء؛ فهو اصل العناصر والاركان، ولذلك جعل الله من الماء كل شيء حيّ، وما ثمّ شيء إلا وهو حيّ؛ فإنه ما ثمّ شيء إلا وهو يسبّح بحمده أي بحمد الله "ولكن لانفقه تسبيحه إلا بكشف إلهي، ولا يسبّح إلا حيّ، وكلّ شيء الماء الماء حيّ، .

قال العبد: الاختلاف المذكور بين حكماء الرسوم في وجود الاركان والعناصر قد عُرف في كتبهم وهو مشهور ومن حيث النظر العقلي الصحيح لايترجع احد أقوالهم على الآخر إلا بالإقناعيات، فظاهر النظر العقلي ومقتضى التحقيق الكشفي الإلهي أن الاثنين من الاربعة في اصل الطبيعة اصلان، والآخران منفعلان عنهما، فالاصلان هما الحرارة والبرودة، وانفعلت عنهما اليبوسة والرطوبة، كما أن الاسم «الطاهر» والاسم «الباطن» اصلان في الاسماء الذاتية، وانفعل عنهما الفعل والانفعال، فصار كل من الاصلين فاعلاً في الآخر منفعلاً عنه، فإن الظاهر مَجلى الباطن، وانفعل عنهما الأول والآخر، وكذلك الاسماء الإلهية؛ فإن الحياة والعلم الباطن، والأرادة والقدرة تابعتان لهما، كما علمت، وهذا في الأصول والطبيعة، وعلى هذا يجب أن يتكون النار من الحرارة واليبوسة، ويتكون الماء من البرودة والرطوبة، والأرض من اليبوسة والبرودة، والهواء من الحرارة والرطوبة، هذا رابي.

١ . في بعض النسخ: فكلِّ شيء حيّ، فكلِّ شيء الماء اصله.

و قيل: إنّ كلّ ركن منها أصل في نفسه وسائرها غير متولّد عن واحد منها. و قيل أيضاً: إنّ كلّ واحد منها أصل، ويتكوّن الباقي من ذلك الأصل، فإنّ النار يمكن أن تكون أصلاً للباقي، وكذلك كلّ واحد منها.

و هذه أقوال أربعة ذهب إلى كلُّ قولٍ منهاقوم.

و يقال أيضاً: إنّ الأركان مركّبة من صور الطبائع وهيولاها، والطبيعةُ حقيقة كلّية هي عين الكلّ، فيجب أن يكون تكوّن كلّ منها عن الجموع.

و يَعضد هذا الراي مشرب التحقيق، وأن كل شيء فيه كل شيء، وهي من الأصول المقررة في طور التحقيق والكشف، وقد سبق لنا في هذا الكتاب ما فيه مَقْنَع من هذه المباحث، ولكن الشيخ - رضي الله عنه - جعل الماء اصل الاركان كلّها؛ لما صح كشفا ان العرش الإلهي - وهو محل استوائه - احدية جمع الحياة والعلم والوجود، كان على الماء قبل وجود الأرض والسماء، فالماء عرش العرش، والحياة إذا تمثّلت او تجسدت، ظهرت بصورة الماء، وهو ذلك الماء الذي كان عليه العرش.

و ايضاً على ما قررنا في مواضع كثيرة عن عدا الكتاب ان الطبيعة ظاهرية احدية جمع الألوهة، والألوهية حقيقتها، واركان الإلهية أربعة: حقائق الحياة وهي كمال الوجودو العلم، والإرادة، والقدرة. والحياة شرط في وجود ما عداها، وعليها تبتني هذه الأركان، قمن هذه الحقيقة الكشفية الأصلية يتحقق أيضاً أن الماء أصل الأركان؛ فإنّه صورة الحياة، ولهذا سرى سر الحياة في الماء.

قال\_رضي الله عند.: «الاترى العرش كيف كان على الماء؛ لأنّه منه مستكوّن [فطفا عليه]».

يشير \_رضي الله عنه\_ إلى أنّ العرش الجسمانيّ \_الذي هو على فلك الأفلاك \_ الاطلس"؛ فإنّ حقيقة الجسم كانت في بدء الإيجاد مثلَ الجوهرة أو الدرّة، فنظر الله

١ قال في شرح الكاشاني: «المواد بالعوش العوش الجسماني أي القلك الأطلس؛ و لكن سياتي من الشارح
 إنّ فلك الإفلاك هو الإطلس لاما على فلك الإفلاك.

[إليها] بتجلّيه الحُبُّي الإيجادي، فذابت حياءً وتحلّلت اجزاؤها ماءً، فكان عرشه على ذلك الماء، قبل وجود الأرض والسماء.

ولا يُتوهّم أنّ هذه اللرّة أو الجوهرة هي حقيقة الجسم وجوهرته، تكوّنت من الهيولي الرابعة التي هي الهيولي الأولى في صورة احدية جمعية إجمالية اندمجت فيها حقيقة الإجسام كلّها، كالأكرة الكلية الكبيرة المُصمّنة فتجلّى لها الرحمن، فذابت أي تفصّلت ولاحت عليها أنوار سُبُحات وجه الرحمن فحلّاتها تحليلاً بخارياً دخانياً بعد ماكان التحليل في إشراق المتجلّي الأول ماديّاً، فيكون فلك الافلاك الاطلس والعرش عليه من ذلك التحليل البخاري الاحدي الجمعي الكمالي، فغمر الخلاء بوجوده جسماً طبيعياً كلياً إحاطياً ملاً فضاء الخلاء المقدّر في مرتبة الإمكان، فصلح هذا الفلك المحيط العرشي أن يكون عرشاً للرحمن الحيط بنور وَجُدي وتجليه من خزائن وجوده، احاط بالموجودات كلّها، فلما الم المنتحلي بأشراق على ذلك الجوهر الحلول الماثي، وتحكمت في أجزاء بحره المستحور حرارة التجلّي، فدنت الجوهرة الحلول الماثي، وتحكمت في أجزاء بحره المستحور حرارة التجلّي، فدنت الجوهرة الحلول الماثي، وتحكمت في أجزاء بحره المنا المدكور وطفا كما أشار إليه الشيخ.

قال-رضي الله عنه : "فهو يحفَظه من تحته " أي الماءُ "كما أنّ الإنسان خلقه الله عبداً فتكبَّر على ربّه وعلا عليه ، وهو -سبحانه تعالى - مع هذا يحفظه من تحته ، بالنظر إلى علوّ هذا العبد الجاهل بربّه " .

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ العبد صورة تعيَّنِ للوجود الحق المتجلّي عليه والمتولّي لا يجاده، ثم التعيّن لابد أن يعلو على المتعين به وهو الوجود الحق، فهو مستور بالتعيّن العبداني، ولولاحفظ الوجود الحق المتعين به وفيه، لانعدم؛ إذ لا تحقق للتعين بدون المتعين؛ فإنّه بلاهو هالك، فالحق يحفظ العبد من تحته. «وهو قوله الله الدينية الودليّم بحبل، لهبط على الله الشار إلى أنّ نسبة التحت إليه كنسبة الفوق في قوله تعالى: ﴿يَخافُونَ

١. م: مساوياً.

٢ ، في بعض النسخ : بنفسه .

رَبَّهُم مِن فَوقِهِم﴾ وقوله: ﴿وَهُوَ القاهِرُ فَوقَ عِبادِهِ﴾ `، فله الفوق والشحت، ولهذا ما ظهرت الجهات الستُّ إلا بالنسبة إلى الإنسان، وهو على صورة الرحمن».

يعني: لما كانت نسبة الفوق والتحت إليه سُواءً، فحِفظه لعبده من تحته ما ينافي فوقيَّتُه، فإنّه \_ بإحاطته\_فوقه وتحتّه.

وقال رضي الله عند: « ولا مُطعِمَ إلا الله ، وقد قال في حق طائفة : ﴿ وَ لُو أَنَّهُمُ السّامُوا التّورية وَ الإنْجِيلَ ﴾ ثمّ نكر وعبم ، فسقال ﴿ وَ مِا أَنزِلَ البّهِم مِن رَبّهِم ﴾ فلا عندخل في قبوله : ﴿ و مِا أَنزِلَ البّهِم مِن رَبّهِم ﴾ كلّ حكم منزل أو مُلهم ، ﴿ لا كُلُوا مِن فَوقِهِم ﴾ وهو المطعم من الفوقية التي نسبت إليه أَ ﴿ وَ مِن تَحتِ أَرجُلهِم ﴾ وهو المطعم من التحتية التي نسبها إلى نفسه على لسان رسوله المترجم عنه الله ولو لم يكن العرش على الماء ما انحفظ وجوده ؛ فإنه في الحياة ينحفظ وجود الحي ؛ ألا ترى الحي إذا مات الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المات الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المات الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المات الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المنت الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المنت الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المنت الموت الموت العرفي ، انحلت اجزاء نظامه ؛ وانعلم قواه عن ذلك النظم الخاص؟ المنت الموت الم

يعني رضي الله عند: إذا عَلَم الله المساة التي الماء صورته، انحلت اجزاء نظامه؛ وذلك لأنّ الحرارة الغريزيّة التي يها حياة الحيّ إنّما تنحفظ بالرطوبة الغريزيّة، فحياة الحرارة ايضاً بالرطوبة، وهي صورة الماء، فبفقدانه وجودُ الموت الذي هو افتراق أجزاء الإنسان، فافهم.

ثم عدل\_رضي الله عنه\_بعد هذه المقدّمات إلى أن قال \_رضي الله عنه\_: «قال الله \_ \_تعالى\_لايوبَ: ﴿ أَرْكُض بِرِجلِكَ هذا مُغتَسلٌ ﴾ يعني ماء ﴿ بارِدٌ وَ شَرابٌ ﴾ "لما كان

١. النحل (١٦) الآية ٥٠.

٢. الأنعام (٦) الآية ١٨.

٣\_٥. المالدة (٥) الآية ٢٦.

٦. في يعض النسخ: منزل على لسان رسول.

٧. المائدة (٥) الآية ٦٦.

٨. أي الحق.

٩ . المائدة (٥) الآية ٢٦ .

١٠ . ص (٣٨) الآية ٤٢ .

عليمه من احرارة الآلم، فسكّنه الله يبسرد الماء، ولهدا كنان الطبّ النقصَ من الزائد والزيادةَ في الناقص».

يعني: طُبَّه الله - تعالى - بنقص حرارة الآلم وزيادة البرد والسلام منها؛ فإنّها كانت - اعني الآلام - ناراً اوقدها الشيطان سبع سنين في اعضاء الله عنها الله عنها بهذا الطبّ الإلهي.

ثم قال-رضي الله عنه : "و المقصود طلب الاعتدال، ولا سبيل إليه إلا أنّه يقاربه، وإنّما قلنا: "و لا سبيل إليه المعتدال من أجل أنّ الحقائق والشهود تُعطي التكوين مع الانفاس على الدوام، ولا يكون التكوين إلا عن ميل يسمّى في الطبيعة الحراف أو تعفيناً، وفي حق الحق إرادة، وهي ميل إلى المراد الحناص دون غيره، والاعتدال يؤذن بالسواء في الجميع، وهذا إلى بواقع».

قال العبد: كمان - رضي الله عنه يزيد الكون الخلقي والحقي الاسمائي و بموجب النظر العقلي لاغير، فإن الوارد ورد بالتذلك الاعتدال المفقود في الاكوان قد انفرد به الله، فهو له وهو فيه، فلايقبل الزيادة ولا النقص، ولا يقبل الكون والفساد تبارك وتعالى - من حيث ذاته الغنية عن العالمين، وحقيقته العينية الغيبية الجامعة بين التعين واللاتعين، والقيد والإطلاق، وقبوله كلَّ حكم وضدَّه من كل حاكم، وكونه عين النقيضين والمتباينين والمتناسبين والمتنافيين والمتشاكلين معا أبداً دائماً، فما بها أبداً ميل عن مقتضى ذاته، ولا حيد عما وجب له لذاته الاحدية الجمعية الكمالية المطلقة عن كل قيد حتى عن الإطلاق عنه.

قال - رضي الله عنه - : «فلهذا منعنا عن الاعتدال، وقدورد في العلم الإلهي النبوي اتصاف الحق بالرضى والغضب وبالصفات، والرضى مزيل الغضب والغضب مزيل الغضب والغضب مزيل للرضى عنه، والاعتدال أن يتساوى الرضى والغضب، فما غُضِب الغاضب على من غُضِب عليه وهو عنه راض، فقد اتصف باحد الحكمين في حقه،

١. في يعض النسخ: من إفراط حرارة الالم.

٢ . في بعض النسخ: من حكم الاعتدال .

وهو ميل، وما رضي الراضي عمن رضي هنه وهو عليه غاضب، فقد اتصف باحد الحكمين في حقه، وهو ميل، وإنّما قلنا هذا من أجل من يرى أنّ أهل النار لايزال غضب الله عليهم دائماً أبداً في زعمه، فمالهم حُكم الرضى من الله، فصح المقصود، وإن كان-كما قلنا-مآل أهل النار إلى إزالة آلام أهل النار، فذلك رضى، فزال الغضب؛ لزوال الآلام؛ إذ عين الغضب عين الالم، إن فَهِمت ».

قال العبد: الغضب والرضى إذا اتصف الحق باحدهما، ذال الآخر، ولكن بالنسبة الى مغضوب عليه او مرضي عنه معينين، وإلا فهو بالنسبة الكلية الغضبية القهرية الجلالية او الرضى الكلي اللطفي الجمالي لا يزال اتصافه بهما من كونه إلها ورباً، واما من حيث غناه الذاتي فلايتصف بشيء منهما؛ فهو غني عن العالمين، فصح أن الميل وغير والانحراف ليس إلا من قبل القابل؛ لظهرة حكم الرضى أو الغضب في القابل وغير القابل، لا بالنسبة إلى الحق وإن كانت حقيقتا الرضى والغضب - الكليين الإلهبين الظاهر احكامهما ابداً دائماً في الرضيين عهم والغضوبين عليهم من العالمين - ثابتين اللهرب العالمين على السواء، لا يتصنف باحدهما دول الآخر إلا بالنسبة والإضافة إلا بحسب حكم سبق الرحمة الغضب وهو ذاتي - وبالنسبة الاحدية الجمعية، فحكم الغضب والرضى المتضادين باعتبار ما ذكرنا، وفي صلاحية الوجود الحق الإلهي من حيث ظهوره في الاعيان والاكوان بحسب القوابل، وظهور الميل والانحراف بحسب القابل وغير القابل، وفي وقت دون وقت، وبالنسبة إلى أمر دون أمر، فافهم.

قال\_رضي الله عنه : «فمن غَضِب فقد تأذّى، فلا يسعى في انتقام المغضوب عليه بالملامة إلا ليجد الغاضب الراحة بذلك، فينتقل الآلم الذي كان عنده إلى المغضوب عليه، والحق إذا أفردته عن العالم، يتعالى علواً كبيراً عن هذه الصفة على هذا الحد، وإذا كان الحق هويّة العالم، فما ظهرت الأحكام كلّها إلا فيه ومنه، وهو قوله: ﴿وَ إليهِ

١. في يعض النسخ: إلى إزالة الآلام ـ و إن سكنوا النار ـ فذلك رضي.

٢ . في بعض النسخ: بإيلامه .

يُرجَعُ الأمرُ كُلُّهُ ﴾ حقيقة وكشفاً ﴿فَاعبُدهُ و تَوكَلُ عَلَيهِ ﴾ حجاباً وستراً، فليس في الإمكان ابدعُ من هذا العالم، لانه على صورة الرحمن، اوجده الله، أي ظهر وجوده بظهور العالم، كما ظهر الإنسان بوجود الصورة الطبيعية، فنحن صورته الظاهرة، وهويتُه روح هذه الصورة المدبِّرة لها، فما كان التدبير إلا فيه، كما لم يكن إلا منه، فهو «الاوّل» بالمعنى و «الآخر» بالصورة، وهو «الظاهر» بسغييسر الاحكام والاحوال، و «الباطن» بالتدبير ﴿وَهُو بِكُلِّ شَيء عَلِيمٌ ﴾ فهو على كل شيء شهيد، ليُعلم عن شهود لاعن فكر، فكذلك علم الاذواق، لاعن فكر، وهو العلم الصحيح».

يشير وفيه، فهوهوية العبد، والعبد صورة إنية ربّه وانانيّته، في الإنّي المقيّد العيني و الانا يقيّدان الهو العبد، والعبد صورة إنيّة ربّه وانانيّته، في الإنّي المقيّد العيني و الانا يقيّدان اللهو الغيبي العيني في العيني في الطلق روح هذا الانا و الإنّي المقيّد بن المتعيّن وحصّة هذا الإنّي المقيّد من الهوية المطلقة وحمه المدبر لصورته، في القير وانتي و انحن و انتا و انتم كنايات عن الحق المتعيّن في الصور والتعيّنات، و همو كناية عنه في الغيب الذات و الذات و الإنيات الملقة تعالى، والهويات الغيب الذاتي، وهو غيب الذات و الايتاليطم والإنتات والإنيات الوجودية الشهودية، المقيدة بالأعيان المتعيّنة في الصور وبها باعتبار الانانيات والإنيات الوجودية الشهودية، وبدون هذا الاعتبار ليست إلا هو هو، فنحن صور تفصيل الإنية العظمى الإلهية وسخصيات انانيتها من حيث ظاهرنا وجسمانيتنا وصورتنا، ومن حيث الباطن والروحانية فصور تفصيل هويته الكبرى، فنحن له، وهولنا، وهو فينا نحن، ونحن فيه هو، فافهم.

قال-رضي الله عنه : ﴿ وما عداه فحدس وتخمين ، ليس بعلم ، ثم كان لا يُوبُ لللهُ ذلك الماء شراباً بإزالة الم العطش الذي هو من النصب ( والعذاب الذي مسة به الشيطان

١ و ٢. هود (١١) الآية ١٢٣.

٣. الحديد (٥٧) الآية ٣.

تجوز قراءته مبنياً للفاعل ايضاً.

٥. في النسختين هكذا: خصه.

٦. فيه ثلاث لغات: بقتحتين و ضمّتين و ضمّ الأوّل مع سكون الثاني.

اي البُعد عن الحقائق أن يُدركها على ما هي عليه، فيكون بإدراكها في محل القرب فكل مشهود قريب من المسافة؛ فإن البصر يتصل به من حيث شهوده أو يتصل المشهود بالبصر كيف كان، فهو قرب بين البصر والمبصر».

قال العبد: سمي الشيطان شيطاناً؛ لبُعده عن الحقائق، فاشتقاقه من شَطَن: إذا بَعُد، أو من شاط: إذا نفر، وإذا بَعُد عن إدراك الحقائق، فقد بعد عن الله في عين القرب، لكونه صورة الانحراف التعيني.

قال\_رضي الله عنه : « ولهذا كنّى ايّوبُ في المسّ، فاضافه إلى الشيطان مع قرب المسرّ، فقال : البعد منّى قريب لحكمه في ".

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى أغلبية حجابية التعين بالنسبة إليَّ، وإلا لم يكن للانحراف فيه حُكم، وإنّما حكم عليه \_ رفيه الانحرافُ والبُعد \_ ؛ لبُعده عن حقيقة الاعتدال الذي انفرد به العين والحقيقة ، كما أشرعًا إليه ، فتذكَّر .

قال\_رضي الله عنه\_ : « وقد علمت أنّ البُعدا والقرب أمران إضافيّان فهما نسبتان لا وجود لهما في العين، مع ثبومَتُ أَحَكَامُهُمَا في القريبُ والبعيد.

واعلم: ان سر الله في ايوب الذي جعله عبرة لنا وكتاباً مسطوراً حالياً يقرؤه هذه الأمّة المحمدية، لتعلم [ما] فيه، فتُلحق بصاحبه تشريفا لها، فأثنى الله على ايوب بالصبر مع دعائه في رفع الضرّعنه، فعلمنا أنّ العبد إذا دعا الله في كشف الضرّعنه، لايقدح في صبره، وأنّه صابر، وأنّه ﴿ نعم العَبدُ ﴾ أ، كما قال: ﴿ إنّه أوّاب ﴾ أي رجّاع إلى الله لا إلى الاسباب، والحقّ يفعل عند ذلك بالسبب؛ لأنّ العبد مستنداً إليه».

يعني: في وجوده المقيَّد أو المطلق إلى الحق المتعيِّن في السبب، فلمَّا حمد الله

١ . في بعض النمخ زيادة : و لولا ذلك لم يشهده .

٢. في بعض النسخ: البعيد منّي قريب لحكمة فيَّ.

٣. في يعض النسخ: حاكياً.

<sup>﴾</sup> و ٥. ص (٣٨) الآية ٤٤.

٦. في بعض النسخ: يُستَند إليه، و في بعضها: يسند إليه.

-تعالى الله علمنا أن رجوعه أولاً وآخراً ما كان إلى الاسباب من حيث حجابياتها.

قال-رضي الله عنه : « إذ الاسباب المزيلة لامر مّا كثيرة والمسبّب واحد المعيّن ، فرجوع العبد إلى الواحد العين المزيل بالسبب ذلك الالم اولى من الرجوع إلى سبب خاص ربما لايوافق علم الله فيه ، فيقول : إنّ الله لم يستجب لي وهو ما دعاه ، وإنما جنّع إلى سبب معيّن لم يقتضه الزمان ، فعمل أيّوب بحكمة الله إذ كان نبياً ؛ لما علم ان الصبر معيّن لم يقتضه الزمان ، فعمل أيّوب بحكمة الله إذ كان نبياً ؛ لما علم ان الصبر معين لم يقتضه الزمان ، فعمل الله الله إذ كان نبياً ؛ لما علم الما المعبر معين النفس عن الشكوى عند الطائفة » .

يعني أنَّ المتقدَّمين من المشرقيين من أهل التصوَّف قالوا به.

قال..رضي الله عنه .: « وليس ذلك بحدُّ للصبر عندنا، وحدُّ عبس النفس عن الشكوى لغير الله، لا إلى الله، فحَجب الطائفة نظرُهم في ان الشاكي يقدح بالشكوى في الرضا بالقضاء، وليس كذلك و فيان الوضى بالقضاء لايقدح فيه الشكوى إلى الله ولا إلى غيره، وإنّما تقدح في الرضى بالقضي النفضي ونحن ما خُوطِبنا بالرضى بالمقضي ، والضرُّ هو المقضى، ما هو عين القضاء و من المنصى المناهمي المناهم المناهم المناهمي المناهم المن

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ القضاء حكم الله بمقتضى حقيقة المقضيّ عليه وحاله واستعداده بالمقضيّ به كائناً ما كان، فالقضاء هو الحكم غيرُ المقضيّ به وهو المحكوم به، فلايلزم من الرضا بحكم الله الرضا بالمحكوم؛ لتغايرهما؛ فإنّ المتغايرين متفارقان بما هما متغايران.

قال-رضي الله عنه : ﴿ وَحَلِم آيَوبُ أَنَّ فِي حَبِسَ النَّفَسَ عَنَ الشَّكُوى إلى الله في رفع الضرُّ مُقَاومةَ القَّهر الإلهي، وهو جنهل بالشنخص، إذا ابتلاه ° الله بما يتسالم منه

١ . في أكثر نسخ القصوص: العين.

٢ . في بعض النسخ: حاصّ.

لي بعض النسخ: الذي.

٤٠. في يعض النسخ: و إنَّما حدَّه.

٥. في بعض النسخ: إذ ابتلاه الله.

نفسه، فلايدعوالله في إزالة ذلك الأمر المؤلم، بل ينبغي له عند المحقق أن يتضرّع ويسأل الله في إزالة ذلك عنه؛ فإنّ ذلك إزالة عن جناب الله عند العارف صاحب الكشف؛ فإنّ الله قد وصف نفسه بأنه يُودّى، فقال: ﴿إِنَّ اللّذِينَ يُودُونَ اللّه ورَسُولَهُ ﴾ وأي أذى الله اعظمُ من أن يبتليك ببلاء عند ففلنك [عنه] أو [عن] مقام إلهي لاتعلمه لترجع إلى الله بالشكوى، فيرفّعة عنك؟ فيصح الافتقار الذي هو حقيقتك، فيرتفع عن الحق الاذى بسؤلك إيّاه في رفعه عنك؟ إذ أنت صورته الظاهرة، كما جاع بعض العارفين فبكى، فقال له في ذلك من لا ذوق له في هذا الفنّ مُعاتباً له، فقال العارف: إنّما جَوَّعني لابكي يقول: إنّما ابتلاني بالضرّ لاسأله في رفعه عني، وذلك لايقدح في كونه صابراً، فعلمنا: أنّ الصبر إنّما هو حبس النفس عن الشكوى لغير الله، واعني بالغير وجها فعلمنا من وجوه الله وهو المسمّى وجه الهوية، فيدعوه في ذلك الوجه برفع الفي عنه، لامن الوجوه الأخر المسمّة اسباباً، ولبست إلا هو من حيث تفصيل الأمر فيه نفسه الله ولبست إلا هو من حيث تفصيل الأمر فيه نفسه النفس عن الموجوه الأخر المسمّة اسباباً،

يشير - رضي الله عنه - إلى أنَّرُ السِّبَيْ الذِي يَتُوجِ الله غيرُ العارف إنَّما هو حجابية التعيِّن، والمتعيِّنُ بذلك التعيِّن الخاص هو السبب، فهو - من كونه متعيِّناً في ذلك التعيِّن والمعيِّن وجه خاص من وجوه الله المتعيِّنة في كل وجه وجهة ووجهة، وهو وإن كان حقاً معيَّناً من الله في تلك الجهة، فإنّما هو وجه من وجوه الله، لا هو هو.

فالأوّاب هو الرّجّاع إلى الهوية الإلهيّة المحيطة بجميع الهويات المتعيَّنة بالمسمَّيات اسباباً؛ وهي أيضاً من حيث عدم تحققها بدون المتعيِّن ومن حيث تحققها بالمتعيِّن فيها \_وجه من وجوه الحق؛ وأنت أيضاً من حيث عدم تحققها الدون المتعيِّن ومن حيث تحققها المنعيِّن فيها تحققها المنعيِّن فيها من وجوه الحق؛ وأنت إيضاً كذلك وجه من الوجوه الحق؛ وأنت إيضاً كذلك وجه من الوجوه الإلهية، ولكن لايتوجة ولا توجَّه وجه قلبك إلا إلى مستندك، وهو الذي استُندت إليه إلى مستندك، وهو الذي استُندت إليه إلى المتند الله المناه المناه الله المناه المنا

١. الاحواب (٣٣) الآية ٥٧.

٢ . في يعض النسخ: و قد عين الحقّ وجها خاصّاً . و في يعضها : عين الله الحقّ.

٣ ـ ٥. كذا. و الأولى هو ضمير الخطاب.

## ٦١٠/ شرح فصوص الحكم

الوجوهُ كلُّها، ولا يتقيّد بوجه خاصّ، فقد لايجيبك فيه، لعلمه أنَّ ماتساله في وجه آخرَ، فإذا سالتَ احديةَ جميع على جميع الوجوه وتوجّهتَها، فقد أصبتَ، فالزم، ولايلزم التقيّدُ، فافهم.

قال - رضي الله عنه - : « فالعارف لا يحجبه سؤاله هوية الحق في رفع الضرّعنه ، عن أن يكون جسميع الاسباب عينه أ وهذا لايلزم طريقته إلا الأدباء من عباد الله ، الأمناء على اسرار الله ، فإنّ لله أمناء لا يعرفهم إلا الله ، ويعرف بعضهم بعضاً ، وقد نصخناك فاعمل ، وإيّاه - سبحانه - فاسال » .

يعني ـ رضي الله عنه ـ وجه الهوية الذي عينه على لسان الشارع، فعليك بالسؤال عن الحق من ذلك الوجه في كل قليل وكثير، وبالجزم بالإجابة إيماناً وتصديقاً لقوله ـ تعالى ـ : ﴿ أَدْعُونِي أَسْتَجِب لَكُم ﴾ ﴿ ﴿ وَاللّه يَقُولُ الْحَقُّ وَهُو يَهدِي السَّبِيلَ ﴾ أ.

مراقعة تنافية ترصويرسوي

١. م: أحدية وجه جميع الوجوه.

٢. في بعض النسخ: عينه من حيثية خاصة.

٣. غافر = المؤمن (٤٠) الآية ٦٠.

٤. الاحزاب (٣٣) الآية ٤.

## (٢٠] «فص حكمة جلائية في كلمة يحيوية »

كان الغالب على احوال يحيى الله الجدد والجهد والقبض والبكاء، بكى من عشية الله حتى خدت الدموع في خدوده الخاديد، وكان لايضحك إلا ماشاء الله، وهذه الخلال من حضرة القهر والجلال، وكمان مقتضى حقيقة القيام بمظهرية حضرة الجلال وتجلياتها، ثم قتل في سبيل الله، وقتل على دمه سبعون الفا حتى سكن دمه من فورانه، ومنبعث تعين نفسه ومستقرها بعد المفارقة سماء الاحمر عند الجليل القهار، ولهذا وامثاله أضيفت هذه الحكمة إلى كلمته.

قال\_رضي الله عنه\_: «هذه الحكمية الأولية في الأسماء، فإنّ الله سمّاه يحيى أي يحيا به ذكرُ زكريًا».

يعني: انّه لمّا طلب زكريّا من ربّه وارثاً يرثه، حتى يحيا به ذكرُه، فأجاب الله دعاءه بوارث له يرثه، وسمّاه يحيى، أي بيحيى يحيا ذكرُه من باب الإشارات.

قال رضي الله عنه : « ولم يجعل له مِن قبلُ سَمِيّاً ، فجمع بين حصول الصفة التي فيمن غَبَر مَن ترك ولداً يحيا به ذكره وبين اسمه بذلك ، فسمّاه يحبى ، فكان اسمه يحبى كالعَلَم الذوقي ، فإن آدم حَيِي ذكره بشيث ، ونوحاً حيى ذكره بسام ، وكذلك

أي اكثر النسخ: حكمة الأولية، و الأولى الحكمة.

٧. إشارة إلى الآية ٧ من سورة مريم (١٩).

الأنبياء، ولكن ما جمع الله لاحد قبل يحيى بين الاسم العَلَم منه له وبين الصفة إلا لزكريًا عناية منه؛ إذ قال: ﴿ربِّ هب لِي مِن لَدُنْكَ وَكِيّاً ﴾ ".

يشير - رضي الله عنه إلى ان هذه الحكمة الجلالية تتضمن حكمة الأولية في الأسماء، والجمع بين العلمية والصفة، على خلاف العادة والوضع والمفهوم خرقاً للعادة، اختصاصاً إلهيا وتشريفاً لزكريا ويحيى، كما جمع الاسم «الله» بين العلمية والصفات الدالة على حقائق الاحدية الجمعية الإلهية الجامعة لجميع الاسماء الذاتية والصفاتية والفعلية، على ما استقصينا بيانه في شرح الخطبة. فلذلك جمع الله لزكريا في اسم ولده الذي وهبه الله بين كونه اسماً علماً مع دلالته على ان [ذكره به يحيا]. "

"فقدم الحق على ذكر ولده كما قدمت آسية " ذكر الجار على الدار في قولها : ﴿عِندَكَ بَيَتا فِي الجُنَّة ﴾ " فاكرمه الله بان قضى حاجته وسماه بصفته ، حتى يكون اسمه 
تذكاراً لما طلب منه نبية زكريًا ؛ لانه الله آثر إيقاء ذكر الله في عقبه ؛ إذالولد سر ابيه ، 
فقال : ﴿ يَرَفُنِي وَ يَرِثُ مِن آلَ يَعقُوبَ ﴾ وليس فَم موروث في حق هؤلاء إلا مقام ذكر 
الله والدعوة إليه » .

قال العبد: كان الغالب على زكريًا الهيبة والرقة و الخشوع والخوف و التقوى والحون والجوف وأنس والحزن والجاهدة وعدم التصرف، بل كانت مظهريته لرحمة وجمال ولطف وأنس يتضمن إجلالا وهيبة وقهرا، ومن هذا التجلّي الجمالي المتضمن للجلال وجد زكريًا، ورحمة الله عبدة زكريًا من حضرة الجمال الذي تتضمنه حضرة الجلال محفي وبكن اللطف في القهر، فنادى كذلك نداء خفياً من حقيقة كلّ شيء فيه كلّ شيء، ولهذا كان الغالب على حال زكريًا ما ذكرنا، وتحكّمت عليه الأعداء أيضاً، كما تحكّمت على يحيى اللها.

١. إشارة إلى الآية ٥ من سورة مريم (١٩).

٢. أضيف لقوام العبارة.

٣. التحريم (٦٦) الآية ١١.

٤. مريم (١٩) الآية ٦.

قال رضى الله عنه : « ثمّ إنّه بشره بما قديمه من سلامه عليه ، ﴿يَومَ وُلِدَ وَيَومَ وَلَدَ وَيَومَ مَهُوتُ وَيَومَ يُبِعَثُ حَيَّا ﴾ فجاء بصفة الحياة وهي اسمه واعلمه بسلامه عليه ، وكلامُه صدق ، فهو مقطوع به ، وإن كان قول الروح ﴿وَ السَّلامُ عَلَيَّ يَومَ وُلِدتُ وَيَومَ أَمُوتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَومَ أَبِعَثُ حَيَّا ﴾ اكملَ في الاتّحاد ، فهذا اكملُ في الاتّحاد والاعتقاد ، وأرفعُ للتاويلات » .

يشير \_ رضي الله عنه \_ [إلى] أنّ سلام عيسى على نفسه يوم وُلد ويوم يموت ويوم يبعث حيّا أكملُ في الاتّحاد من جِهته؛ فإنّ الله هو المسلّم على نفسه من حيث تعيّنه في مادّة عيسوية، ويدلّ على كمال تمكّن عيسى من شهود هذه الاحدية، ولكن سلام الله على يحيى \_ من حيث إنّ الله هو عين هويّته وربُّه عليه لا في مادّة يحيى، بل من حيث هو ربّه \_ أثمٌ في الاعتقاد بالنسبة إلى شهود إهل الحجاب.

و امّا بالنسبة إلى شهود أهل الذوق فالاتحاد من قبل الحق من كونه تعالى مسلّماً على نفسه في مادّة يحيوية من كونه ربّه ووكيلاً له في التسليم عليه، إمّا من قبله أو من قبل الحق - أمّ واعمّ، ولكن للالتبائس الذي عند الجاهل المحجوب.

قال \_رضي الله عنه \_ : "فإنّ الذي انخرقت فيه العادةُ في حق عيسى إنّما هو النطق، فقد تمكّن عقله وتكمّل في ذلك الزمان الذي انطقه الله فيه، ولا يلزم للمتمكّن من النطق \_ على اي حالة كان \_ الصدقُ فيما كان به ينطق، بخلاف المشهود له كيحيى، فسلام الحق على يحيى من هذا الوجه أرفع \_ للالتباس الواقع في العناية الإلهية به سمن سلام عيسى على نفسه، وإن كانت قرائن الاحوال تدلّ على قربه من الله في ذلك، وصدقه ؛ إذ نطق في معرض الدلالة على براءة أمّه [في المهد]، فهو احد الشاهدين، والشاهد الآخرُ هَزُّ الجِذع البابس، فسقط ﴿ رُطباً جَنِيّاً ﴾ من غير فحل ولا تذكير [كما] ولدت مريم عيسى من غير فحل ولا ذكر ولاجماع عرفي معتاد. لو قال نبي : آيتي

١ . مريم (١٩) الآية ١٥ .

٢. مريم (١٩) الآية ٣٣.

٣. مريم (١٩) الآية ٢٥.

ومعجزتي أن ينطق هذا الحائط، فنطق الحائط، وقال في نطقه: تَكذب، ما أنت برسول الله، ولم يُلتَفَت إلى ما نطق به برسول الله، ولم يُلتَفَت إلى ما نطق به الحائط. فلما دخل هذا الاحتمال في كلام عيسى» يعني عند المحجوب الجاهل «بإشارة أمّه إليه، وهو في المهد».

يعني - رضي الله عنه - : مجرد نطق عيسى - بإشارة أمّه إليه عند سؤال الاحبار عن مريسم بانّى لك هذا و المساكان أبُوك اسراً سوء و ما كانت أمُّك بَغياً الله عنه عن مريسم بانّى لك هذا و المساكان أبُوك السرا سوء و ما كانت أمُّك بَغياً الله عن على يطرق في صحة مدّعا مريم و براءتها عما توهمت اليهود عما براها الله عا قالوا، ولكن لما يطرق فيما نطق مثل ما مَثَل في نطق الحائط عند الجاهل وكان سلام الله على يحيى ارفع من هذا الوجه .

قال-رضي الله عنه : "قموضع الدلالة أنّه عبدالله من أجل ما قيل فيه: إنّه ابن الله -و فرغت الدلالة بمجرّد النطق-والله عبدالله، عند الطائفة الأخرى القائلة بالنبوّة، وبقي مازاد بحكم الاحتمال في النظر العقلي [ حتى ظهر في المستقبل صدقه في جميع ما أخبر به في المهد فتحقّق ما أشرّتا إليه إلا مست

يعني العرفي الحجابي والنظر الصحيح العقلي مع ثبوت دلالة القرائن على صحته في نطقه يقضي بصحة جميع ما نطق به الله إذ لو تطرق احتمال نقيض الصدق في بعض ما نطق ، لوقع ارتباك في غير ذلك البعض ، فإن الكذب في بعض الكلام يُفضي إلى احتمال الكذب في الباقي ، وبكمال صحة الصدق في موضعي الدلالة يجب صحته في الباقي ، وكذلك سقوط الركب الجني بإخباره في بطن أمّه مع عدم معقولية ذلك من الجذع اليابس قبل تسليمه على نقسه شاهد بصدق إخباراته كلها عقلا مؤيداً بالنور ، وكذلك كلامه في المهد ؛ فإن من أقدر على الكلام في المهد خرقاً لعادة العقل والعرف بإذن الله في موضع إقامة المعجزة على براءة أمّه وانّه نبي صادق بكلام متصل مفتدحه دعوى عبودة الله ومختمه التسليم على نفسه من قبل الله ، بتمكين الله

١ . مريم (١٩) الآية ٢٨.

## [٢٠] "فصرُّ حكمةٍ جلالية في كلمة يحيوية" / ٦١٥

له في كل ذلك \_ دليل صحيح تام على صدقه في تمام الإخبارات وارتفاع الالتباس وتطرُق الاحتمال في نظر العقل الصحيح الإلهي، ولكن الاحتمال لاهل الوهم والعقل العبدة، وعندهم لايرتفع الالتباس، واما عند الشيخ والمحمدين فليس للاحتمال المذكور وجه اصلا، وراسا، فافهم، ﴿ وَاللّه يَقُولُ الحَقّ وَهُو بَهْدِي السّبِيلَ ﴾ .



۱. خبرً.

٢. الاحزاب (٢٣) الآية ٤.

## [٢١] «فَصُّ حكمة مالكية في كلمة زَكَريَاويَة»

أضيفت هذه الحكمة المالكية إلى الكلمة الزكرياوية ، لما ذكرنا ممّا كان پشدد على نفسه في الاجتهاد ، وظهرت فيه آثار الشدة القهرية والجلال ، وكملت فيه التصرفات الإلهية المالكية ، وظهرت تماماً ، ولم يظهر تصرف من قبله صلوات الله عليه في شيء اصلاً قيل : إنّه ما لبس نعلاً ولا مازماً بحصل بعض تراب وغبار من ارض إلى ارض ، فكان يمشي حافياً ، وكان مشهدة عبدانينة لله وربوبية الله فيه وله وعليه ، حتى أنّه نشر ، فقطع نصفين ، مع تمكنه الله من دعا الله وإجابته في رفع ذلك عنه في النظر العقلي بشبوت نهوته وإجابة الله دعوته باستصحاب الحال والواقع في سؤال الولد والإجابة فيه وفي رفع الفقر عن امراته ، وذلك لكونه الله في مشهده تحت حكم مالك والإجابة فيه وفي رفع الفقر عن امراته ، وذلك لكونه الله في مشهده تحت حكم مالك هو مملوكه الحقيقي ، وشهود احدية التصرف والمتصرف والمتصرف فيه .

و امّا مُضِيَّه ودخوله في جوف الشجرة فلم يكن لعدم رضاه وكمال استسلامه وانقياده لما يُتَصرَّف فيه، وإنّما كان إبقاءً على قومه بحسب الاحتمال العقلي أنّه ربما يُقلعون عن الظلم عليه ويؤمنون به بما شاهدوا عياناً من استبطان الشجرة له وستره وكون ذلك معجزاً وحجة على صدقه وصدق نبوته، وما اخبر به في تصديق عيسى، ولمّا شاهد من مفيض عينه الثابتة أنّ التجلّي الجلاليَّ محيط به في هذه الحياة الدنيا، سلّم واستسلم ولم يَدعُ الله في رفع الضرّ عنه حتى قطعوا الشجرة فشقُّوها بالمناشير فقطعوه نصفين في الشجرة، فظهرت اسوار امتياز الحقيقة الجلالية عن الحقيقة الجمالية المستنبطة

إحداهما في الأخرى، وظهرت رحمة اللطف المضمون في ضمن القهر، وكملت عبوديته التي ظهر نفوذ التصرف والحكم الكلّي الإلهي فيها بصورة الظلم، فانعكست حقّائق الجلال والقهر على اعداء الله بتجلّياتها، وتغمّده الله برحمته الحقيّة في القهر، فظهرت خليّة، فكملت بحلّ القهر والنقمة على الاعداء، فكمل كلَّ شقّ من الجلال والجمال، والقهر واللطف في أهلهما.

قَالَ رضي الله عند : "اعلم: أنَّ رحمة الله وسَعت كلَّ شيء وجوداً وحكماً، وإنَّ وجود الغضب من رحمة الله بالغضب، فسبقت رحمته غضبه، أي سبقت نسبة الرحمة إليه نسبة الغضب إليه ؟ .

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الرحمة له - تعالى - ذاتية؛ لأنّه بالذات جواد فياض بالوجود، من خزائن الرحمة والجود، والوجود المُعاض على كل شيءهو الرحمة العامة التي وسعت كلّ شيء. وأمّا الغضب فليس بذاتي للحق تعالى، بل هو حكم عدمي من عدم قابلية بعض الأشياء لظهور آثار الوجود واحكامه فيه تماماً، فاقتضى عدم قابليته للرحمة عدم ظهور حكم الرحمة فيه ديباً او آخرة، فسمّي بالنسبة إليه غضباً من قبل الراحم وشقاوة وشرآ وما شاكل هذه الألفاظ، وانظر إلى كمال شهود النبي وإيمانه النبوي إلى الامرين معاً في قوله: «اللهم إنّ الخير كلّه بيدك، والشر ليس إليك» لأنّه حكم عدمي. من عدم قابلية بعض المكنات لحكم رحمته، وحيث لم تجد الرحمة المفاضة بالتجلي الرحماني على الأعيان فيما لم تكن قابلية نور الوجود إلانسباً عدمية أو عدميات نسبية، إذا لعدم المحض لاحقيقة له تتعلق الرحمة بها، فعمّت الرحمة التي وسعت كلّ شيء حداد الاعدام النسبية وهذه النسب العدمية، ولحقتها، فاوجدت الغضب والآلام والاسقام والحن والفقر وامثالها من النسب العدمية، وذلك لكمال سعة الرحمة، فافهمه.

قَالَ رضي الله عنه : ﴿ وَلَمَا كَانَ لَكُلَّ عَيْنَ وَجُودٌ يَطَلَّبُهُ مِنَ اللَّهُ ، لَـذَلَكُ عَمَّتُ رَحِمته كُلُّ شيء ﴿ وَ فَإِنَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ يَرْحَمه بِهَا قُبَلَ رَغَبتُهُ فِي وَجُودُ عَيْنَهُ ، فَأُوجِدُهُا ، فَلَا لَكُ وَسَعَتَ كُلُّ شيء [وجوداً وحكماً]» .

١. في بعض النسخ: كلّ عين.

يشير-رضي الله عنه إلى ان الاعبان الثابتة كانت في ثبوتها العلمي الازلي معدومة الاعبان بالنسبة إليها، أي لم تكن موجودة لنفسها، ولم ينسحب عليها الحكم الإيجادي، فرغبتها في الوجود العيني وهي عبارة عن قابلياتها واستعداداتها الذاتية غير المعدومة معدومة الاعيان أيضاً كهي، فلما رحمها الرحمن بالتجلّي الإيجادي، وإفاضة النور الوجودي، بالتوجّه الإرادي، فأول اثر للرحمة فيها أن أعطتها صلاحية قبول التجلّي الوجودي وذلك بالتجلّي العيني الواقع غيباً، فحيرت بذلك التجلّي قبول الاستعدادات المعدومة الميّتة بحكم قهر الاحدية الغيبية، فحصلت لها صلاحية قبول الوجود، فتعلّقت الرحمة الوجودية بها، فأوجدتها بحسب خصوصياتها من الإحاطة والسعة والضيق والتقدّم والتاخر وغير ذلك، فكان الغضب أيضاً من جملة النسب العدمية الناشئة من عدم الصلاحية والقبول لآثار الرحمة الوجودية، وكذلك الآلام والعمية الناشئة من عدم الصلاحية والقبول لآثار الرحمة الوجودية، وكذلك الآلام والعلل والاسقام والبلايا والحن وغيرها من الأعور العدمية النسبية.

قال - رضي الله عنه - : ﴿ و الأسماء الإلها في من الاشياء ، وهي ترجع إلى عين واحدة ، فاوّل ماوسعت رحمة الله سبعيّة ﴿ تلك العين الموجدة للرحمة بالرحمة ، فاوّل شيء وسعت الرحمة نفسها ، ثمّ الشيئية المشار إليها ثم شيئية كل موجود يوجد إلى مالايتناهى دنيا وآخرة عَرَضاً وجوهراً ، مركباً وبسيطاً » .

يشير-رضي الله عنه بهذا الترتيب إلى أنّ الحقائق الربانية والنسب والاعيان الكونية كانت معدومة الآثار، غير متميزة في الظهور والآثار؛ لعدم مظاهرها، فعمتها الرحمة بتعلقها بتلك الاعيان أولا، فظهرت النسبة الإلهية في مظاهرها ثانياً، ثم أثّرت الأسماء الإلهية في إيجاد أعيان الاكوان في أرض الإمكان ثالثاً عند من يقول بوجود الحقائق العلمية وجوداً نعتياً، وعلى الكشف الاتم والشهود الاعم وأجدت وجوداً نسبياً مثالياً في مرآة الوجود الواحد، لا وجودياً حقيقياً، وقد أشرنا إلى الذاتية الجودية الوجودية ووجود الأشياء بالرحمة الرحمانية الإلهية الاسمائية، فتحقّق ذلك.

١ . في بعض النسخ \_و هو الصحيح\_: شيئية .

٢. ف: المعلمية.

قال\_رضي الله عنه \_ : «ولا يعتبر فيها حصولُ غرضٍ ولا ملاءَمةُ طبع، بل الملائم وغير الملائم وسعتهما الرحمةُ الإلهية وجوداً، وقد ذكرنا في الفتوحات أنّ الأثر لا يكون إلا للمعدوم لا للموجود، وإن كان للموجود فبحكم المعدوم، وهو علم غريب ومسالة نادرة، لا يعلم تحقيقها إلا أصحاب الاوهام، فذلك بالذوق عندهم، وأمّا من لا يؤثّر الوهمُ فيه، فهو بعيد عن هذه النسبة " .

يشير إلى أنّ الأعيان الثابتة التي هي معدومة لنفسها هي المؤثّرة في الوجود الواحد الحق المنبسط عليها بالتعيين والتقييد والتكييف والتسمية بحسب خصوصياتها، حتى تظهر الاسماء الإلهية والنسب الربانية، ثم النسب الإلهية - التي هي من حيث هي نسب معدومة الأعيان، لاتحقّق لها إلا بين طرفيها من الحق - مؤثّرة أيضاً في وجود الأشياء، فالآثار كلّها إن كانت من الإلهية، فمن النسب العدمية، وإن كانت منها مع الذات المتعينة بها، فمن الوجود من حيث هذه النسب المعدومة الأعيان، وإن كانت من الاعيان الثابتة في الوجود الحق، فالآثر للمعدوم العين، وكذلك في الأكوان كلّ أثر يظهر من موجود، فإنّه غير منسوب إلى وجوده من حيث هو وجود، بل إلى عينه العدمية أو إلى وجوده المتعين بتلك الشيئية العدمية.

قال\_رضي الله عنه\_:

وفرحمة الله في الأكوان سارية وفي الذوات وفي الأعيان جارية مكانة الرحمة المثلى إذا عُلمت من الشهود مع الافكار عالية.

فكل من ذكرته الرحمةُ، فقد سُعد، وما ثُمَّ إلّا من ذكرته الرحمة. وذكر الرحمة للاشياء " إيجادها إيّاها، فكل موجود مرحومٌ، ولا تُحجَب يا وليّي عن إدراك ما قلناه مّا تراه من اصحاب البكاء، وما تؤمن بُه من آلام الآخرة التي لاتَفتُر عمّن قامت [به].

١. في يعض النسخ: غير الملائم كله.

٢. في يعض النسخ: فهو يعيد عن هذه المسألة.

٣. في بعض النسخ: ذكر الرحمة الأشياءَ عين إيجادها إيَّاها.

إ. في بعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ : بما تراه .

واعلم اوّلاً: انّ الرحمة إنّما هي في الإيجاد عامّة، وبالرحمة بالآلام أوجد الآلام، ثمّ إنّ الرحمة لها الأثر بوجهين: الربالذات وهو إيجادها كلَّ عين موجودة، ولا تنظر إلى غرض ولا إلى عدم غرض ولا إلى ملائم ولا إلى غير ملائم، فإنّها ناظرة في عبن كلّ موجود قبل وجوده، بل تنظره في عين ثبوته، ولهذا رات الحقّ المخلوق في كلّ موجود قبل وجوده، بل تنظره في عين ثبوته، ولهذا رات الحقّ المخلوق في الاعتقادات عيناً ثابتة في العيون الثابتة، فَرحِمته بنفسها في الإيجاد، ولهذا قلنا: إنّ الحق المخلوق في الاعتقادات أوّلُ شيء مرحوم بعد رحمتها بنفسها، في تعلقها بإيجاد المرحومين.

ولها اثر آخرُ بالسؤال، فيسال المحجوبون الحقَّ أن يرحمهم في اعتقادهم، وأهل الكشف يسالون رحمة الله أن تقوم بهم، فيسالونها باسم الله، فيقولون: يا الله ارحمناً، ولايرحمهم إلا قيام الرحمة بهم، فلها الحكم؛ لان الحكم إنّما هو في الحقيقة بالمعنى القائم بالحلّ.

يشير - رضي الله عنه - إلى ان الوجود الحق المتعين في كل عين عين بعد تعينه بالمظهر وقيامه بمحل الظهور - يحكم على القابل بمقتضى حقيقته وقيامها، اعني الرحمة الوجودية الفيضة، وليست إلا الوجود بعينها اولا بالذات في حقائق الاشياء واعيانها الثابتة، فبنفس تعلقها بالحقائق أزلا للإيجاد يوجد الحق المخلوق في الاعتقادات بعد تعينها في عين نفسها - يعني الرحمة و نسب ذات الرحمة، فإن تعين الوجود في علوم المعتقدين بعد تعينه في علم الله، فتعلن الرحمة الوجودية به كذلك - بحسب تعلقه في حقائقهم - متاخر الرتبة عن حقيقة الرحمة، ومتقدم على المرحوم بحسب اعتقادهم.

قال رضي الله عنه : « فهو الراحم على الحقيقة ، فلاير حم الله عبادَه المعتنى بهم إلا بالرحمة ، فإذا قامت بهم [الرحمة] وجدوا حكمها ذوقاً ، فمن ذكرته الرحمة ، فقد

احتمال الماضي حكما في شرح القيصري حضعيف.

٢. في النسختين: لرحمنا.

في بعض النسخ: بقيام الرحمة.

٤ . م: الفيضية .

رُحِم، واسم الفاعل هو الرحيم والراحم، والحكم لايتصف بالخلق، لانة أمر توجبه المماني لذواتها، فالاحوال لاموجودة ولا معدومة، أي لاعين لها في الوجود ولا معدومة في الحكم، لان الذي قام به العلم يسمّى عالماً وهو الحال، فعالم ذات موصوفة بالعلم، ما هو عين الذات ولاعين العلم، وما ثم إلا علم وذات قام بها هذا العلم، فكونه عالماً حال لهذه الذات باتصافها بهذا المعنى، فحدثت نسبة العلم إليه، فهو المسمّى عالماً، والرحمة على الحقيقة نسبة من الراحم وهي الموجبة للحكم، فهي الراحمة، والذي أوجدها [في المرحوم ما أوجدها] ليرحمه بها، وإنّما أوجدها ليرحم بها من قامت به، وهو سبحانه ليس بمحل للحوادث، فليس بمحل لإيجاد الرحمة فيه . وهو الراحم، ولا يكون الراحم راحماً إلا بقيام الرحمة به، فثبت أنّه حين الرحمة بعنى: الراحم وهو الحق عين الرحمة والا لزم كونه محلاً للحوادث.

«و من لم يَذُق هذا الامر ولا كان له فيه قدم، ما اجترا أن يقول: إنه عين الرحمة أو عين الصفة [فقال: ما هو عين الصفة] ولاغيرها، فصفات الحق عنده لاهي هو ولا هي غيرُه لانه لايقدر على نفيه ولايقدر أن يعتبلها عينه، فعدل إلى هذه العبارة، وهي عبارة حسنة، وغيرُها احقُّ بالامر منها وأرفعُ للإشكال، وهو القول بنفي أعبان الصفات وجوداً قائماً بذات الموصوف، وإنّما هي نسب وإضافات بين الموصوف بها وبين أعبانها المعقولة».

قال العبد: جُلِّ هذه المباحث قد ذكرنا فيه ما يكفي ويشفي فتذكَّر لايَتكرَّر.

قال\_رضي الله عنه\_: « وإن كانت الرحمة جامعة ، فإنّها بالنسبة إلى كل اسم إلهي مختلفة ، فلهذا يُسال\_سبحانه\_ أن يرحم بكل اسم إلهي ، فرحمة الله والكناية في التي وسعت كلّ شيء.

ثمّ لها شُعَب كثيرة تتعدد بتعدد الاسماء الإلهية ، فما تعمّ بالنسبة إلى ذلك الاسم الخاص [الإلهي] في قول السائل: يا ربّ ارحم وغير ذلك من الاسماء حتى «المنتقم» له

المراد هو الرحمة المضافة إلى ضمير المتكلم في قوله: رحمتي، فالمراد من الكناية، هو الضمير أي رحمة الكناية. في النسختين و أكثر النسخ: فرحمه الله و الكناية.

أن يقول: يا منتقم ارحمني؛ وذلك لأنّ هذه الأسماء تدلّ على الذات المسمّاة [و تدلّ بحقائقها على معان مختلفة، فيدعوبها في الرحمة من حيث دلالتها على الذات المسمّاة] بذلك الاسم لاغير، لا بما يعطيه مدلول ذلك الاسم الذي ينفصل به عن غيره لذاته؛ إذ المصطلح عليه بايّ لفظ كان حقيقة متميِّزة بذاتها عن غيرها، وإن كان الكلّ قد سبق ليدل على عين واحدة مسمّاة، فلا خلاف في أنّه لكل اسم حكم ليس للآخر فذلك أيضاً ينبغي أن يُعتبر كما يعتبر دلالته على الذات المسمّاة، ولهذا قال أبوالقاسم بن قسي في ينبغي أن يُعتبر كما يعتبر دلالته على الذات المسمّة، ولهذا قال أبوالقاسم بن قسي في في الدسماء الإلهية : إنّ كل اسم على انفراده مسمّى بجميع الاسماء الإلهية كلّها إذا قدّمته في الذكر نعته بجميع الاسماء؛ وذلك لدلالتها على عين واحدة، وإن تكثّرت الاسماء عليها واختلفت حقائقها أي حقائق تلك الاسماء.

ثم إن الرحمة ثنال على طريقين: طويق الوجوب وهو قوله: ﴿ فَسَاكَتُبُهَا للَّذِينَ يَتُقُونَ وَ يُوْتُونَ الزّكوة ﴾ وما قيدهم به من الصفات العلمية والعملية. والطريق الآخر الذي تنال به هذه الرحمة طريق الاستنان الإلهي الذي لم يقترن به عمل وهو قوله: ﴿ وَرَحَهُمَ مَن ذَنبِكَ ﴿ وَمَا تَأْخُر ﴾ ومنها قوله: اعمل ما شعت فقد غفرت لك، فاعلم ذلك، .

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ رحمة الامتنان ذاتية، ليست في مقابَلة عمل، تنال الاشياء كلّها، فكل ما تناولته الشيئية تتاله هذه الرحمة ولا بدّ، و «اعمل ما شئت فقد غفرت لك» و «غفران ما تقدّم وما تاخّر» من مقتضى هذه الرحمة، ولسائها يقول ذلك.

و بهـذه الرحمة استظهارُ الأبالسة والشياطين والسحرة والكفرة والفجرة والمردة والفراعنة، وقد سبق كلَّ ذلك مِراراً، فتذكَّره تَذكُر، والله الموفِّق.

١ و ٢. الأعراف (٧) الآية ١٥٦.

٣. الفتح (٤٨) الآية ٢.

## [٢٢] «فَصُّ حكمةٍ إيناسية في كلمة إلياسية »

قد ذكرنا سبب استناد هذه الحكمة إلى الكلمة الإلياسية، وسنزيدها بياناً في شرح المتن.

قال ـ رضي الله عنه ـ: « إلياسُ هو إدريسُ كان نبيّاً قبل نوحٍ ، ورفعه الله ﴿مَكاناً عَلَيّاً ﴾ فهو في قلب الافسلاك ساكن ، وهو فلك الشمس ، ثمّ بُعث إلى قرية بَعلبَكً ، و بُك اسم صنم و «بُك» هو سُلطان قلك القرية ، وكان هذا الصنم المسمّى بعالاً مخصوصاً بالملك» .

قال العبد: اعلم: أنّ النفوس المفارقة هياكلَهم بالمسمّى نونا وهو مفارقة لطيفهم عن كثيفهم كما ذكرناه مراراً، وبتناسب ذلك الافتراق انّه لغلبة حكم ما به يباين اللطيف الكثيف، وعدم وفاء قوة الكثيف من حيث هو كذلك واقتضائه بمظهرية اللطيف وبقائه معه مدّة حياته وبقائه، فلا مناسبة تجمع بين اللطيف والكثيف إلا سر أحدية جمع اكل شيء فيه كل شيء وانّ في اللطيف كثافة معنوية من حيث تراكم كثرة حقائقها النسبية وتضاعف قواها؛ فإنّ ذلك كثافة معنوية، فيهذه المناسبة جمع الله بين هذا اللطيف الروحاني والكثيف الجسماني، فنزل الله اللطيف إلى الكثيف، وأظهر تلك الكثافة المعقولة في اللطيف الأحدي بإظهار قواه المتكثّرة، وأوحى إلى النفس بأن تُكمل الكثافة المعقولة في اللطيف الأحدي بإظهار قواه المتكثّرة، وأوحى إلى النفس بأن تُكمل

١. مريم (١٩) الآية ٥٧.

٢. كذا. و لعلَّه: فوتاً أو موتاً. واعلم أنَّ كلمة اللغارقة؛ إذا كانت صفة للنفوس، يبقى «أنَّا بلاخبر،

نشأة الكثيف في قيام مظهريته لحقائق اللطيف وخصائصه بجزئيات مظهرياتها الخصيصة بكلّ عضو، فنزل اللطيف بأمر الله القدير القاهر لطفا، وتكيَّف بكيفية الكثيف فيسمّى نفساً أمّارة؛ لكونها آمرة بالوحي الإلهي لقواها وحقائقها أن تُظهر حقائق الجسم الكثيف وخصائصها تماماً أولاً لتعمير العالم الكثيف وإظهار ما أودع الله فيه من كامنات أسراره، ولم يكن يتأتى ذلك إلا بجلب ما فيه منفعة الكثيف ودفع مضرّته، فخلق الله في النفس الشهوة والغضب، فاشتهت ما فيه بقاء صورته النوعية، وغضبت لما فيه دفع ما يضرّه ويضرّها من جهته.

فهذه النفس - المسمّاة امّارةً عرفاً شرعيّاً - مامورة اوّلاً بما تامر، فما امرت إلا بما أمرت وأمّرت، فظهر من حقيقتي الشهوة والغضب المستندتين في علم الحقائق إلى الرضى والغضب الإلهيين، فلا تُنس ولا تغفّل عن أصول الحقائق الكونية في الحقائق الإلهية - وتعين روحان لمظهريتهما، وهماز الروح الطبيعي الذي صورته الدم، والروح الحيواني الذي صورته البخار المعلف المكائل في أحد تجويفي القلب الصنوبري الحسماني، لا القلب الإلهي، وفي التحريف الآخر بحوهر الروح الطبيعي، فينتشران من الأبهرين إلى أعالي أعضاء الهيكل وأسافلها في الشرايين والاوردة، فخلقت صور الاعضاء الإلية والاعضاء الإلية من المحمنية من المعناء المتعلى بحقائق المعلف، المتجلي بحقائق وجه ونفسانية من آخر بالاصالة في هذه الاعضاء، فسبحان اللطف، المتجلي بحقائق اللطف ودقائق القوة ورقائق الحياة، العليم بما يَخلق، الخبير بما يفعل.

و ظهرت الجاذبة والمشتهية من الروح الشهوي، والماسكة والهاضمة والمحيلة اي المغيرة والغاذية والمولدة والمصورة والمشبهة، ولها جزئيّات تفريعية لم تُسمَّ في الحكمة العرفية، فإنهم اقتصروا على الأبين الأظهر الاجمع منها لسائرها رحمهم الله. و هذان الروحان مخصوصان ماموران بخدمة هذا الهيكل الشريف الإلهي الذي

١ . ف.م: الكشف. و الصحيح ما اثبتناه.

٢. م: الإلهية.

٣. م: تعريفية.

هو بنيان الربّ اللطيف، وموسومان بتعميره وتدبيره العمليّ من قبل النفس بهما، ولكن هذا التدبير العملي للنفس من حيث القوّة العملية التي هي ذاتية لها، وإنّما يتيسَّر ويتاتي لها ذلك بالتدبير العملي من حيث قوّتها العلمية التي هي أيضاً ذاتية للنفس، وهي اصل القوّة العملية في الحقيقة، وهي اخصُّ بالنفس من حيث روحانيتها وجوهريتها ونورانيتها، فخلق الله للقوى الخصيصة بالنفس من حيث روحانيتها الروحَ النفسانيَّ من احدية جمع الروحين الأولين، وجعلهما مركبين وخادمين له، وعين مظاهرها في اعضاء اعالي البدن، وجَمَع جميع قوى هذا الروح النفساني الروحاني النوراني في عشر قوى كلية:

خمسة منها باطنة مخصوصة بالروح الإنساني الظاهر في النفس المطمئنّة، وهي: المصوّرة\_أعنى المتخيّلة\_والمفكّرة، والحافظة، والذاكرة، والعاقلة الناطقة.

ثمّ الوهم ينتشي بين المتخيّلة والمتفكّرة، وينتشي القوّة المصوّرة للصور الذهنيّة والحياليَّة، وينتشي من العاقلة الناطقة، وهي كمالها.

و خمسة ظاهرة، وهي: الشَّرِّدُ وَاللَّهِ وَاللَّمِينَ، والسمع، والبصر، وفي هذه المباحث مباحث جَمَّة عُرفت في الحكمة الرسمية من حيث ظاهرها ورسمها، واشرنا إلى بعض حقائقها في الفص الآدمي، فتامل ذلك منه، إن شاء الله تعالى. فظهرت قوى النفس الناطقة لتكميل تعمير هيكله، فديَّرت وفكَّرت واقبلت وادبرت، حتى قامت المكنة.

ثمّ انقسمت النفوس - بموجب ما اراد الله به المدبّر الحكيم العليم - إلى صنفين: صنف عُلبوا الروح النفساني الروحاني الإلهي على الروح الطبيعي الشهواني، وعلى الروح الغضبي الحيواني، وأقاموهما في خدمة الروح النفساني، فدبّرت أمر هذا الهيكل على الوجه الاعدل وعمّرته بالأفضل الاكمل، فظهرت الحقائق الروحانية النورانية، وتبيّنت الدرّج والدقائق الإلهية والرحمانية وإلإنسانية.

و هذا الصنف صنفان: صنف منهم غلبوا القوى الروحانيّة على القوى الجسمانيّة بالكلّية، فاستهلكت القوى الخضبيّّة والشهوية بالكلّية، وداوموا بالحكمة والموعظة الحسنة على الهوى والنفس الأمّارة بالسوء، حتى غيّروها واحالوها إلى الحقائق الروحانية، والخصائص النفسانية الإنسانية، وواظبوا على الرياضات والمجاهدات الدائمة، حتى تنوّرت هياكلهم، وتطهّرت عن التلوينات البشرية، فصارت هياكلهم روحانيّات، وانفسهم وارواحهم نورانيات ربّانيّات، وعادوا بمقتضى حقائقهم ارواحا قائمة، وحصلوا فوق الحيوانية البهيمية والسبّعية، وتجاوزوا مقام الموت، فهم احياء لايموتون ابدأ، وهياكلهم لطائف الجوهر الجسميّ، المُتَرَوحِنَة روحانية، فقطعوا البرازخ الخصيصة بالنفوس البشرية والإجسام.

و كان إدريسُ اللَّهُ منهم، فَتَروحَنَ كما ذكرنا من قبلُ، ونذكر أيضاً عن قريب ما بقي من التنمّة في موضعه، إن شاء الله تعالى.

و الصنف الثاني منهم قصدوا الاقتصاد، فلم يغلّبوا روحانيتهم على جسمانيتهم بحيث تستهلك القوى الجسمانية في حيلها إلى الجوهر الروحاني، ولكن عدّلوها وقوّموها وثقفوها بالسياسة الإلهية الشرعية والحكمية، وما عطّلوا قوة من القوى الشهوية والغضبية، وما بطلوفياء والمعارضة الرسمية الشهوية والغضبية، وما بطلوفياء والمعارضة في الحكمة الرسمية رذائل - إلى المصارف المستحسنة عقلاً وشرعاً وعرفاً، فصارت كلّها فضائل واخلاقاً إلهية، ﴿ فَأُولَئُكُ اللّه سَيْسَاتِهِم حَسَنات ﴾ وهم أهل الاقتصاد و السداد، ومنهم الكمّل المقربون من الانبياء والاولياء أرباب الكمال، وكملت المقابلات العبدانية والاخلاق الإلهية، والمراتب الروحانية والكمالات النورانية في هذين الصنفين، وهم: الرسل والخلفاء، والأولياء والعلماء والحكماء الإلهيّون، لاغير.

ثم انقسم الصنف الباقي ايضاً إلى صنفين، وكلاهما غلبوا النفس الامارة بالسوء والهوى على العقل والروح، واسرُوا الروح النفساني، واستعملوا قواه بموجب الهوى في تحصيل الكمالات الوهميَّة الجسمانية الحيوانية، فغلبوا واستَولوا بالكلية على هذه الممكنة الهيكلية، وازدوجت النفس من كونها امارة بالهوى، فالصنف الواحد منهم

١ . الفرقان (٢٥) الآية ٧٠.

٢. م: المقامات.

غلبوا الشهوة على الغضب بعد تغليبها على الروح النفساني الإنساني، فتولّدت الإخلاق الرَذلة البِذلة ، وهي المعقبات المذكورة في كتب الإمام حجة الإسلام، ابي حامد محمد الغزالي رحمه الله. وأمّهاتها: الحرص، والشرّه ، والبخل، والطمع، والحسد، والذلّة، والحِسّة، والحَوّر ، والجزع، والفزع، والجبن، والهلّع، والفشل، والركّة، والوضاعة، وما شاكلها وانتسى منها ممّا لا يُحصي جزئياتها إلا الله.

والصنف الآخرُ علبوا القوة الغضبيَّة على الشهوية بعد تغليبهما معاً على الروح النفساني وقواه، فظهر منها: التهورُ، والظلم، والجور، والاستبلاء، والاستعلاء، والإيذاء، والقسهر، والحقد، والحَميّة الجاهلية، والنَّخوة، والخيَلاء، والقساوة، والجُسارة، والشكاسة، والقتل، وأمثالها. وإذا اعتدل، فالشَجاعة، والشهامة، والنَبالة وامثالها.

ثم تولدت من بين هاتين القوتيل بالمطابقات والموافقات الواقعات بينها وبين قواها في اشخاص هم مظاهرها الحلاق شيطانية : كالتخويف، والخوف من الفقر، والحزن على فوت الأغراض الدنياوية، والاستعلاء، والاستكبار، والتفاخر، والتكاثر بالمال والجاه، والمراء، والجدل بالباطل، والكفر، والشرك والتشبيط في الطاعات والعبادات، والمنع والامتناع من الذكر والفكر والصلاة، وإيقاع العداوة بين الاحباء والاصدقاء والمؤمنين والزوجين، وماشاكل ذلك.

و من اراد الاطلاع على أمّهاتها وكلّياتها فليطالِعها في كتاب "إكسير الكمال» وكتاب «خلاصة الإرشاد» لنا. والغرض من ذكرها ها هنا هو أن يطلع المسترشدون

١ . م: العقبات .

لاً. كذا. و لعله: الشرّة، من ش رر الاش ره. الشّرةُ: شدّة الميل إلى الطعام مثلاً. و الشرّةُ: الحدّة، الغضب، الطيش، الحرص و غيرها.

٣. الحَوَرُ: الفتور و الضعف.

٤. الشكاسة: البخل،

٥. التثبيط: التعويق.

المستبصرون من إخواننا واصحابنا واولادنا على اخلاق المُتَرَوحِنِينَ وآهل الانسلاخ من الاوساخ، وكيفية ظهور الروح المفارق الكامل القاطع للبرازخ بعد الموت العرفي، وكيفية ظهور الإنسان المُتَرَوحِنِ في الارواح وجسمه الروحاني، ولمّا كان إدريسُ للبيّلة من أقطاب المتروحنين واكابرهم، وله نشأتان، عرضنا لذكر أصل ذلك على سبيل الإجمال، وفي تفصيله تطويل.

قال - رضي الله عنه -: "وكان إلياس - الذي هو إدريس - قد مُثَّل له انفلاق الجبل المسمّى لبنان - من اللبانة وهي الحاجة - عن فرس من نار وجميع آلاته من نار، فلما رآه ركب عليه، فسقطت عنه الشهوة، فكان عقلاً بلا شهوة، فلم يَبق له تعلق بما يتعلق به الاغراض النفسية، فكان الحق فيه منزها، فكان على النصف من المعرفة بالله تعالى».

قال العبد: الجبل المسمّى لبنان الحقيقة الجسمانية التي يبلغ فيها الروح الإلهي لبنائها وحاجتها من تكميل قواها بها وفيها. وانقلاقها صورة الفرقان العقلي بين العالي الشريف والسافل السخيف من قواها وحقائق ذاتها. والفرس صورة الحياة والطلب والشوق والتشوق إلى المقامات القدسية الروخانية [العالمة] على القوى الجسمانية، فكان ما نقل إلينا الله بقي ستّ عشرة سنة أو اكثر لم يتم، ولم يتقصده، ولم ياكل، ولم يشرب إلا ماشاء الله إلى أن غلبت عليه الروحانية، فتروحن أي عاد روحانيا، وانقلبت قواه الحيوانية روحانية، والشهوية نفسانية، والنفسانية الهيئة، فامتنع عن الشهوات النفسانية الطبيعية حتى كملت حقيقة التروحين، فتمثلت نفسه الناطقة وهي نورية - في صورة فرس من نار، فالصورة النارية لشدة الشوق والطلب الإرادي لإحراق نورية - في صورة فرس من نار، فالصورة النارية لشدة الشوق والطلب الإرادي لإحراق القوى الشهوية والإخراق لحجبها المانعة عن الانسلاخ والتقديس والطهارة عن الأوساخ، والصورة الفرسية لحقيقة همته المترقية إلى اعالي ذرى العروج، وجميع آلاته صورة تكامل قواه الروحانية للانسلاخ والمفارقة عن الادناس والأوساخ لاجل السير والسلوك الروحاني الذي كان بصدده، فلما أمر بالركوب عليه، ركبه، فسقطت القوى والسلوك الروحاني الذي كان بصدده، فلما أمر بالركوب عليه، ركبه، فسقطت القوى

١. أضيف بمقتضى السياق.

الشهوية منه عن التعلّق بالملاذ الجسمانية الطبيعية، فبقي رُوحاً، والعقولُ المجرّدة الكلّية، ' وهي نصف المعرفة بالله، والنصف الآخر ظهر بالنصف الآخر من النفوس، كما بيّنا، فاذكر.

قال\_رضي الله عنه .. : « فإنّ العقل إذا تجرّد لنفسه من حيث أخذه العلوم عن نظره ، كانت معرفته بالله على التنزيه لاعلى التشبيه ، وإذا اعطاه الله المعرفة بالتجلّي ، كملت معرفته بالله [فنزّه في موضع التنزيه تنزيها حقيقيا لا وهميا رسميا ، وشبّه في موضع التشبيه تشبيها شهوديا كشفياً ] ورأى سريان الحقّ بالوجود في الصور الطبيعية والعنصرية ، ولا تبقى صورة إلا ويرى الحقّ عينها ، وهذه هي المعرفة التامة الكاملة التي جاءت بها الشرائع المنزلة من عندالله ، وحكمت أيضاً بها الاوهام كلّها » .

يشير \_ رضي الله عنه \_إلى أنّ الوهم يستشرف إلى ماوراء موجبات الأفكار، ولا ينفعل للقوة الفكرية العقلية من حيث تقيدها انفعالاً يُخرجها عن الإطلاق، بل الوهم يتعلق أبداً بما فوق الدرك بالعقل، فينجير الحكم على المطلق بالتقييد مرة، ويحكم بالعكس أحرى، ولا يُحيل فلك، ويحكم بالشاهد على الغائب تارة، وعلى عكس ذلك أخرى، وهذا في جميع من له قوة الوهم من المقلّدين والمؤمنين.

قال\_رضي الله عنه\_: « ولذلك كانت الأوهام أقوى سلطاناً في هذه النشأة من العقل<sup>3</sup>؛ لأنّ العاقل\_و إن بلغ من عقله ما بلغ لم يَخلُ عن حكم الوهم عليه والتصور فيما عقل ، فالوهم هو السلطان الأعظم في هذه النشأة الإنسانية الكاملة ، وبه جاءت الشرائع المنزلة ، فشبّهت ونزّهت ، [شبّهت في الثنزيه بالوهم ، ونزّهت] في التشبيه بالعقل ، فارتبط الكلّ بالكلّ ، فلم يمكن أن يخلو تنزيه عن تشبيه ، ولا تشبيه عن تنزيه ؛

١. الظاهر زيادة الواو. و في شرح الكاشاني (٢٧٧) هكذا: فكان على النصف من المعرفة بالله كالعقول المجردة ....

٢. بدلَ ما بين المعقوفين في سائر نسخ القصوص كذا: الفنزَّه في موضع، و شبَّه في موضع٢.

٣. في بعض النسخ: بهذه المعرفة.

٤. في بعض النسخ: من العقول.

قال\_تعالى\_: ﴿ليسَ كَمثله شَيءٌ ﴾ فنزَّه وشبَّه».

يعني - رضي الله عنه - : نزّه في عين التشبيه ؛ لأنّه نزّه في مماثلة المثل ما لا يماثله في هذه المثلية وهو عين التشبّه ؟ ؛ لأنّه إثبات المثل ونفي مماثلته ، فنزّه أن يكون شيء من الأشياء مثلاً لهذا المثل المنزّه ، فينتفي عن الحق المماثلة بالأحرى والاحق ؛ وذلك على أنّ الكاف غير زائدة ، فهو - كما ذكرنا - تنزيه في تشبيه أو تشبيه في تنزيه ، وكلاهما سائغ فيه ، فتامَّل .

"﴿ وَهُوالسَّمِيعُ البَّصِيرُ ﴾ فشبّه أي شبّه في عين التنزيه ؛ لأنه اثبت السمع والبصر اللذين هما ثابتان عرفاً للعبد، ولكنه خصّص الإضافة إليه - سبحانه - فإنّه حملهما على هويته - تعالى - المنزّهة المقدّسة عن أن يكون معه غيره، فهو السميع لاسميع غيره معه، وهو البصير لابصير سواه دونه كذلك، ولذلك يسوغ ايضاً كالأول في «ليس كمثله» أن يكون تنزيها في عين التشبيه من حيث تخصيص السميعية والبصيرية - اللتين اشترك فيهما، عرفاً وعقلا وشرعاً لاكشفاً كل حيوان ذوبصر وسمع - بالحق دونه، إن فرضت غيراً، فانظر تداخل الحقائق بعضها في البعض من حيث النظرة الكشفي والتحقيق الشهودي الكمالى.

قال ـ رضي الله عنه ـ : ﴿ وهي أعظمُ آية ۗ نزلت في المتنزيه ، ومع ذلك لم تَخلُ عن تشبيه بالكاف ، فهو أعلمُ العلماء بنفسه ، وما عبر عن نفسه إلا بما ذكرناه ، ثم قال : ﴿ سُبِحانَ رَبِّكَ رَبِّ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُون ﴾ وما يصفونه إلا بما تُعطيه عقولهم ، فنزه نفسه عن تنزيههم ؛ إذ حدَّدوه بذلك التنزيه ، وذلك لقصور العقل عن إدراك مثل هذا » .

يعني - رضي الله عنه - قصور العقل المقيَّد بالقوّة البشرية النظرية بالفكر ، لا العقول المنوَّرة القابلة نور التجلّي والوَهب الإلهيَّين على الكشف والشهود .

١. الشُوري (٤٢) الآية ١١.

٢. م: التشبيه.

٣. في يعض النسخ: آية تنزيه.

٤ . الصافّات (٣٧) الآية ١٨٠ .

قال رضي الله عنه : «ثم جاءت الشرائع كلُها بما يحكم به الأوهامُ ، فلم تُخل الحقّ عن صفة يَظهر فيها ، كذا قالت ، وبذا جاءت ، فعملت الأم على ذلك ، فاعطاها الحقُ التجليّ ، فلحقت بالرسل وراثة ، فنطقت بما نطقت به رسل الله ﴿الله أعلمُ حَبثُ يَجعَلُ رسالَتَهُ ﴾ ف الله أعلم موجّة : له وجه بالخبرية إلى رسل الله [وله وجه بالابتداء إلى «أعلمُ حَبثُ يَجعَلُ رسالَتَهُ ) .

بعنى ان قوله الله الله واستا برسل الله ، ثم حَمَل « الله اعلم » على «رسل الله» ، بعنى هذا الرسول، وتم كلام القوم، وابتدا برسل الله ، ثم حَمَل « الله اعلم » على «رسل الله» ، بعنى ان رسل الله هم الله ؛ فإنّه هو يتُهم وهم صورته ، وهو من حيث هو أعلم حيث يجعل رسالاته ، فجَمَل الله هوية رسله ، فكان تشبيها في عين تنزيه . والوجه المشهور ظاهر أ ، وفي تسويغ هذا الوجه دقة وتلطف ، فتدبره بفهمك الثاقب ولذلك قال : موييلا إلوجهين حقيقة فيه ، لذلك قلنا بالتشبيه في التنزيه وبالتنزيه في التشبيه » فإنك إذا حملت « الله أعلم » على «رسل الله الله ، نقيت الغيرية ، فاثبت الوحدة الحقيقية ، كقوله الله : «هذه يد الله » وأشار إلى يمينه المباركة صلى الله عليه وسلم فاول أهل كقوله الحباب ، وآمن أهل الإيمان ، وكشف أهل الشهود والعيان أن يده الله هي عين يدالله العليا في قوله : ﴿ يَدُ الله فَوقَ آيديهم ﴾ وأي عيان ، فافهم .

قال \_رضي الله عنه\_: ﴿ و بُعد ان تقرَّر هذا ، فُنرخي الستورَ ونسدلُ الحجبَ على عين المنتقدو المعتقد، وإن كانا من بعض صور ماتجلّى فيها الحقُ، ولكن قد أمرنا بالسّتر » . يعني .. رضي الله عنه ــ : لهم وعنهم وفي نظرهم وبموجب زعمهم ، ﴿ ليَظهر تَفَاضُلُ

١ . الإنعام (٦) الآية ١٢٤ .

٢. و المراد أنّ «قولهم» اسم أنّ و «لن نؤمن» إلى «أوتى» خير أنّ و «رسل الله» مبتدأ. و قوله: «يعني» تفسير للضمير المستتوفي «أوتى» و تم كلام القوم أي تمّ كلامهم عند «أوتى» ورسل الله خارج عن كلامهم.

الإنعام (٦) الآية ١٢٤.

٤ . أي قوله وجه بالابتداء إلى أعلم؛ .

٥. الفتح (٤٨) الآية ١٠.

٦. يجوز فيه الثلاثي و التقعيل و الإفعال.

استعداد الصور، وإنّ المتجلّي في صورة هو بحكم استعداد تلك الصورة، فيُنسب إليه ما تُعطيه حقيقتُها ولوازمها؛ لابدّ من ذُلك، حتى يُنسب إلى المتجلّي ما ينسب إلى تلك الصورة من الحجاب والكشف، والتجلّي والسّتر، والعرفان والمنكر. "

قال - رضي الله عنه ... المثلُ مَن يَرى الحق في النوم، ولاشك هذا، والله لاشك ألحق عينه، فتتبعه لوازمُ تلك الصورة وحقائقها التي تجلى فيها في النوم، ثم بعد ذلك يُعبرُ ما ويباز - عنها إلى امر آخر يقشضي التنزية عقلاً، فإن كان الذي يَعبرُ ها ذاكشف او إيمان، فلا يجوز عنها إلى تنزيه فقط، بل يُعطيها حقها من التنزيه، وما ظهرت فيه . يعني: من التشبيه "فالله على التحقيق عبارة لمن فهم الإشارة، وروح هذه الحكمة وفصها أن الامر ينقسم إلى مؤثّر ومؤثّر فيه [و هما عبارتان]، فالمؤثّر بكل وجه، وعلى كل حال، وفي [كلّ] حضرة هوالله، والمؤثّر فيه بكل وجه، وعلى كل حال، وفي [كلّ] حضرة هوالله، والمؤثّر فيه بكل وجه، وعلى كل عال، وفي أكلّ عضرة هوالله، والمؤثّر فيه بكل وجه، وعلى كل عال، وفي كل حضرة هو المالم، فإذا وزد وارد الحق فألحق كلّ شيء باصله الذي يناسبه، فإنّ الوارد أبداً لابدً أن يكون فرعاً عن أصل [كما] كانت الهبة الإلهبة عن يناسبه، فإنّ الوارد أبداً لابدً أن يكون فرعاً عن أصل [كما] كان الحق سمع العبد وبصره وقواه عن هذه الحبة، فهذا أثر مقرّد لاتقدر على إنكاره؛ لثبوته شرعاً إن كنت مؤمناً.

و امّا العقل السليم فهو إمّا صاحب تُجَلَّ إلهي في محلَّ طبيعي، فيعرف ما قلناه، وإمّا مؤمن مسلم يؤمن به، كما ورد في الصحيح. ولابدّ من سلطان الوهم أن يحكم على العاقل الباحث فيما جاء به الحقُ في هذه الصورة؛ لانّه مؤمن [بها] وامّا غير المؤمن فيحكم بالوهم على الوهم، فيت حيّل بنظره الفكري أنّه قد أحال [على] الله ما اعطاه ذلك التجلّي في الرؤيا، والوهم في ذلك لايفارقه من حيث لايشعر [بغفلته عن نفسه]».

يشير \_رضي الله عنه \_ إلى ما ذكر أوَّلاً عن سَعَة سلطان الوهم، والوهمُ قوَّة، لها

١ . في بعض النسخ: فإنَّ المتجلَّى.

ل في شرح الكاشائي: الذكر. والأولى: النّكر.

٣. في يعض النسخ: ولاينكر هذا.

٤. ضبطهما بصورة التفعيل أيضاً لاباس به.

مَلخل في التخيّلات، وتحكّم ايضا في المعقولات والمحسوسات، من شانها ان تركّب اقيسة كلية من المواد الجزئية، وتحكم بالشاهد على الغائب، وتُجري الحكم كلياً والمقبس عليه جزئي والمقبس كلي، ويُعبّر في العرف النظري عن هذا القياس بالتمثيل؛ والمثال فيما نحن بصدده: أنّ الحق مثلاً تجلّى في صورة إنسانية نوماً، فالمؤمن العاقل يؤمن بذلك، ويتوهّم أنّه مطرد في جميع صور التجلّي، أو أنّه كلما يتجلّى يتجلّى في الصورة الإنسانية، أو أنّ الصورة الإنسانية صورته في كلّ تَجلّ، والمنزّه ينزّه الحق عن الصورة في النيل العقلي، ويحكم بالوهم: أنّ ذلك له تعالى - ذاتي، وذلك تعبّن له في مرتبة الفكر، لا في الكشف ولا في التجلّي ولا كلّما شاء؛ فإنّه - تعالى - إن شاء ظهر في كل صورة، فأضيف إليه ما يضاف إلى تلك الصورة، وإن لم يشا، لايضاف إليه صورة أصلاً، فلا يُحكم عليه أنّه في كل موطن ومقام منزّه كذلك، وهو وهم من المنزّه؛ لأنّ تنزيهه عن الصورة حصوله فيما لاصورة له، وحده به، وهو - تعالى - غير محدود، وتشبيه له عن الصورة حموله فيما لاصورة له، وحده به، وهو - تعالى - غير محدود، وتشبيه له قد نزّه وهو في عين التشبيه، فلا يخلو عاقلى حكما ذكورضي الله عنه - عن الوهم قد يتوهم أنه قد نزّه وهو في عين التشبيه، فلا يخلو عاقلى حكما ذكورضي الله عنه - عن الوهم. قد نزّه وهو في عين التشبيه، فلا يخلو عاقلى حكما ذكورضي الله عنه - عن الوهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «ومن ذلك قوله: ﴿ أُدعُونِي أَستَجِب لَكُم ﴾ قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَالُكُ عِبادِي عَنْى فَإِنْى قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعوَةَ الدّاعِ إِذَا دَعانِ ﴾ ٢ إذ لا يكون مجيباً إلا إذا كان من يدعوه غيرة ٩ .

يعني: يتوهم الداعي ذوالوهم أنّ قربه عنه كقرب الأشياء الجسمانية بعضِها من بعض، وأنّه غيرُه من كل وجه، وذلك وهم منه؛ إذ هو هو، لاغير، ويتوهم المفكّر أيضاً أنّ القرب والبعد لايكونان إلا بين الأجسام المتحيّزة بعضِها من بعض، وهو أيضاً وهم منه.

١. م.ف: تجلي.

٢ ـ غافر = المؤمن (٤٠) الآية ٦٠.

٣. البقرة (٢) الآية ١٨٦.

٤. في بعض النسخ بدون اغيره؛ فعليه اكان! تامَّة.

قال-رضي الله عنه ..: «و إن كان عينُ الداعي عينَ الجيب، فلاخلاف في اختلاف الصور، فهما صورتان بلاشك، وتلك الصور كلُّها كالاعضاء لزيد، فمعلوم أنّ زيداً حقيقة واحدة شخصية، وانّ يده ليست صورة رجله ولاراسه ولاعينه ولاحاجبه».

يعني: مع انَّ زيداً ليس إلا هيئة اجتماعية من هذه الاعضاء، فليست صُورةُ عضوٍ منه عينَ عضوِ آخَرَ.

قال ـ رضي الله عنه ـ: "فهو الكثير الواحد، الكثير بالصورة، والواحد بالعين، وكالإنسان بالعين واحد بلاشك [و] لانشك أن عمراً ماهو زيد ولاخالد ولاجعفر، وان الشخاص هذه العين الواحدة لاتتناهى وجوداً شخصياً، فهو وإن كان واحداً بالعين، فهو كثير بالصور والاشخاص، وقد علمت قطعاً ـ إن كنت مؤمناً ـ ان الحق عينه يتجلى يوم القيامة في صورة فيعرف، ثم يتحول عنها في صوره فيعرف، وهوهو المتجلي ـ ليس غيرة في كل صورة، ومعلوم أن هذه الصورة ما هي تلك الصورة الأخرى، فكان العين واحدة قامت مقام المرآة، فإذا نظر الناظر فيها إلى صورة معتقده في الله عرفه واقريد، وإذا اتفق أن يرى فيها معتقد غيره، انكر كما يرى في المرآة صورة موسورة غيره، فالمرآة عين واحدة والصور كثيرة في عين الرائي، وليس في المرآة صورة منها جملة واحدة مع أن المرآة لها اثر في المصور بوجه، وما لها اثر في المرآة صورة منها حملة واحدة مع أن المرآة لها اثر في الصور بوجه، وما لها اثر بوجه، فالاثر الذي لها كونها ترد الصورة متغيرة الشكل من الصغر والكبر، والطول بوجه، فالاثر الذي لها كونها ترد الصورة متغيرة الشكل من الصغر والكبر، والطول والمرض، فلها اثر في المقادير، وذلك راجع إليها، وإنما كانت هذه التغييرات منها؛ والمرض، فلها اثر في المقادير، وذلك راجع إليها، وإنما كانت هذه التغييرات منها؛

قال العبد: قد صرّح بالحق الموجود المشهود في هذا المثال؛ فإنّ عين الحق\_تعالى\_ لمّا تجلّى في قابلية كلّية، يعمّ ظهور هذه الصور الاعتقادية فيها بحسبها، فلاشك أنّ كلّ ناظر يعتقد فيه صورةً إذا رأى صورةً معتقده فيه أقرّ واعترف، ذلك التحقيقُ يقتضي أنّه

أي بعض النسخ: فكان العين الواحدة.

٢. في بعض النسخ: مع كون المرآة.

٣. في بعض النسخ: الموتي.

لم يقرّ ولم يعترف إلا بصورة اعتقاده في الحقّ لا بالحق، فلو اقرّ واعترف بالحق، لاعترف واقرّبه في صور المعتقدات كلّها، مع إقراره واعترافه أنّه غير محدود، ولا منحصر في شيء منها، ولا في الجميع، ولكنّه إذا رأى صورة غير صورة معتقده أنكره، وهو -تعالى يقبل إنكاره من حيث خلاف صورة معتقده، كما يقبل إقراره في عين صورة معتقده، ويكون عين الكلّ وهو في ذاته -تعالى - الغنية عن العالمين منزّ عن كلّ هذا، وعن الظهور والتعيّن بها جمعاً وفرادى، وعن نفيك هذه الأمور والصور عنه وتنزيه عنها.

و أمّا ظهور الصور متغيرة في مرآة الحق لاختلاف في المرآة فضرب مثل لتجلّي الحق في صور الحضرات مرائي، فلايكون تجلّيه وظهوره في مرآتية كل حضرة حضرة إلا بحسبها، فإن نظر ناظر إلى الحق من حيث تجلّيه في حضرة، فإنّه تظهر صورة الرائي له في تلك الحضرة بحسبه، وامّا في تجلّيه الوجودي الذاتي الاحدي الجمعي، فلايرى فيه صورة إلا على ماهي عليه، ولكن الناظر إن لم يغلب على نظره التقيد بصورة دون صورة، ولاحصره في الصورة المرتبة في المرآة كلّها ولم يَنفها عنه مطلقاً، فإنه يرى العين بعين رؤية العين عينها، فاقهم من من العين عينها، فاقهم من العين عينها، فاقهم من العين بعين رؤية العين عينها، فاقهم من العين بعين رؤية العين عينها، فاقهم من المرتبة في المرتبة كلها ولم يَنفها عنه مطلقاً، فإنه يرى

قال \_رضي الله عنه \_: «فانظر في المثال مرآة واحدة من هذه المراثي لاتنظر الجماعة وهو نظرك من حيث كونه ذاتاً، فهو غني عن العالمين، ومن حيث الاسماء الإلهية فذلك الوقت يكون كالمراثي، فاي اسم إلهي نظرت فيه نفسك أو من نظر فإنما يظهر في الناظر حقيقة ذلك الاسم، فهكذا هو الامر إن فهمت، فلانجزع ولا تخف؛ فإن الله يحب الشبجاعة ولوعلى قتل حية، وليست الحية سوى نفسك، والحية حية لنفسها بالصورة والحقيقة، والشيء لايُقتل عن نفسه وإن أفسدت الصورة في الحس، فإن الحد يضبطها والخيال لا يُزيلها».

يشير رضي الله عنه محرِّضاً على إطلاق العلم بالله عن كلّ قيد وحصر في عقد، وليس ذلك إلا بإفساد الاعتقادات الجزئية التقييدية التحديدية صورة أو معنى أو بهمامعاً، ويشجع الناظر في حقيقة الحق على إفساد صورة التقييد والتحديد، حتى يشهد الحق الموجود المشهود الشاهد، كما هو في حقيقته، وذلك بان يراه عين كل شيء

غيرَ منحصر في تعينه به وفيه ، ولافي الكلّ مطلقاً عن الكلّ جامعاً بين التعين واللاتعين مطلقاً في جمعه بينهما ، قابلاً كلَّ وصف وحكم واعتبارٍ من كل حاكم وواصف معتبر ، مع كسال تقديسه ونزاهته في حقيقته عن كل ذلك ، وإطلاقه في ذاته الغنية عن العالمين ، فهذا هوالعلم المحقَّق الصحيح بحقيقة الحق على ما يعلم نفسه ، وفي تفصيل ذلك طولٌ ، فتدبَّر وتحقَّق إن شاء الله تعالى .

واعلم: انّه ليس وراء الله مَرميّ ولادونه منتهيّ، وهو المنتهي والمنتهي ولا انتهاء له إلا إليه، إليه المصير، و هو الواحد الاحد الذي ليس في الوجود غيره.

قال-رضي الله عنه -: "و إذا كان الامر على هذا، فهذا هو الامان على الذوات والعزة والمنعة، فإنك لاتقدر على إفساد الحدود، واي عزة اعظمُ من هذه العزة؟ فتتخبّل بالوهم انتك قتلت، وبالعقل والوهم لم تزل الصورة موجودة في الحدّ، والدليل على ذلك خوما رمّيت ولكن الله رمّى لا . والعين من أدوكت إلا الصورة المحمدية التي ينسب لها الرمي في الحسرّ، وهي التي نفى الله الرمي عنها أولاً، ثم اثبته لها وسطاً، ثم عاد بالاستدراك أن الله هوالرامي في صورة محمدية، والابد من الإيمان بهذا، فانظر إلى هذا المؤثّر، حتى انزل الحق في صورة محمدية، فاخبر " الحق نفسه عبادة بذلك، فما قال احد مناعنه ذلك، بل هو قال عن نفسه، وخبره صدق والإيمان به واجب، سواء أدركت علم ما قال أولم تُدركه، فإمّا عالم أو مسلم مؤمن، وتمايدل على ضعف النظر علم ما قال اولم تُدركه، فإمّا عالم أو مسلم مؤمن، وتمايدل على ضعف النظر العقلي من حيث فكره كون العقل يحكم على العلة انها لاتكون معلولة لمن هي علة له، العقل حكم [العقل لاحقاء به، وما في علم التحرير في النظر، وغايته في ذلك أن يقول علّه له والذي حكم] به العقل صحيح مع التحرير في النظر، وغايته في ذلك أن يقول

١. الانفال (٨) الآية ١٧.

٢ . في يعض النسخ: ثبت .

٣. في بعض النسخ: و أخبر .

٤. في يعض النسخ: و إمَّا مسلم.

٥ . في يعض النسخ : يدلك .

-إذا رأى الامر على خلاف ما أعطاه الدليل النظري -: إنّ العين بعد أن ثبت أنّها واحدة في هذا الكثير، فمن حيث هي علّة في صورة من هذه الصور لمعلولها في حال كونها علّة، بل ينتقل الحكم بانتقالها في الصور، فتكون معلولة لمعلولها، فيصير معلولها علّة لها. هذا غابته إذا كان قدراى الامر على ما هو عليه، ولم يَقف مع نظره الفكري».

يشير إلى أنَّ العلَّية معلولة وجوداً وتقديراً لمعلوليَّة المعلول؛ لأنَّه لولا معلولية المعلول لم تتحقّق عليةُ العلّة ، وحينئذ لم تكن العلّة علّة لهذا المعلول، فعليّة العلّة متوقّفةُ التمحقق على معلولية المعلول، فإذن معلولية المعلول علَّة لعلِّية العلَّة، ولولا العلة وعليتها، لماكان المعلول معلولاً ولاالمعلولية نعتأله، فتكون علية العلة علَّة لمعلولية المعلول، والمعلول معلول بقيام المعلولية به، وكذلك العلة علَّة لقيام العلَّية بها فالعلة مع عليتها ــ التي بها علة للمعلول ـ معلولة لعلولية المعلول التي هو بها معلول؛ إذهي عينه، كما أنَّ العلَّية ليست زائدةً على العلَّة إلَّا في التعقّل لافي الوجود؛ إذ العقل يُنتزع معنى العلّية فيُفرزه زائداً على عِين العِلَّة ، وليس كذلك ؛ إذ العلّية والمعلولية لاعينَ لهما خارجاً عن العلَّة والمعلول في الوجود؛ إذلوكان لهما تحقَّق وجودي دون عين العلة والمعلول، لتحقُّق امتيازهما عنهما في الوجود، والامتيازُ ليس إلَّا في تعقّل المتعقّل، وكذلك جميع المتضايفات لاتحقَّقَ لاحدهما إلا بالآخر، فكلَّ منهما عله لمعلوله، فيقول الناظر المناظر والمفكّر الماهر بعد تحقّقه أحدية عين العلمة والمعلول: هذه العينُ الواحدة باعتبار كونها علة ليست معلولة لعلته بل باعتبارِ آخَرَ فتنتقل العلّية إلى المعلول باعتبارِ آخَرَ، والمعلوليةُ إلى العلَّة كذلك باعتبار آخَرَ، وبتغاير الاعتبارين يتغاير الحكمان، فنقول: والعلَّة باعتبار عليَّته ليست معلولةً لمعلولها، والمعلولُ باعتبار معلوليته ليس علَّةً لعلَّته إلا باعتبار الانتقال المذكور، فنقول له بلسان الدوق والتحقيق: للعين الواحدة فيهما مع وجود الاعتبارين صَلاحيّةُ قبول الكلّ بكونها عينَ العلة وعينَ المعلول، حالَ كون العلة علةً وكون المعلول معلولًا، وعينَ العلية والمعلولية المعتبرتين في العلة والمعلول حالتثذ، فهي في عينها جامعة بين العلية والمعلولية، فهي العلة بعليتها والمعلولُ بمعلوليتها؛ إذ لايمكن اعتبار هذه العين الواحدة إلا وجميع الاعتبارات لها من

عينها في حالة واحدة على السواء، وهذا صورة الامر في التجلّي، فإنّ المتجلّي والمتجلّي له والتجلّي له هو الحق الواحد والمتجلّي له والتجلّي له متجلّي له متجلّي الواحد عينه، المستغرق لجميع هذه الاعتبارات التي يتعقّلها العقل، والامتيازُ والفرقان ليس إلا في العقل والصور المتعقّلة المفروضة المنتزَعة عن العين، والدليلُ على ذلك أحدية العين، فإنّ واحداً احدٌ ما ثمّ إلا هو، فانظر ماذا ترى، وتامَّلُ مَليّاً تَجده واضحاً جَليّاً.

قال - رضي الله عنه -: " وإذا كان الامر في العلة ' بهذه المثابة، فما ظنّك باتساع النظر العقلي في غير هذا المضيق؟ فلا اعقل من الرسل - صلوات الله عليهم - وقد جاؤوا بما جاؤوا به في الخبر عن الجناب الإلهي، فاثبتوا ما اثبته العقل، يعني في طور العقل. "و زادوا ما لا يستقل العقل بإدراكه وما يُحيله العقل راساً ويُقر به في التجلي فإذا خلا بعد التجلي بنفسه، حار فيما رآه، فإن كان عبدرب، رد العقل إليه، وإن كان عبد نظر، رد الحق إلى حكمه، وهذا لا يكون إلا عادام في هذه النشاة الدنباوية محجوباً عن نشأته الاخرة في الدنبا».

الاخرة في الدنيا؟ . يعني: يكون في هـذه النشأة أبدأ مُقيداً فيحار ويُجار عن الحق، ولا يُجار إليه، حتى يُجيره عما يحيِّرُه، ويُخبرَ بما يخبرُه.

قال - رضي الله عنه -: « فإن العارفين يظهرون هنا كانهم في الصورة الدنياوية لما يجري عليهم من احكامها، والله - تعالى - قد حوكهم في بواطنهم في النشاة الأخراوية، لابد من ذلك، فهم بالصورة مجهولون إلا لمن كشف الله عن بصيرته، فادرك، فما من عارف بالله من حيث التجلي الإلهي [إلا] وهو على النشاة الآخرة قد حُسر في دنياه عارف بالله من حيث التجلي الإلهي أي انطلق عن قيده ولم يتقيد بتعينه، «فهو يرى أي جُمع ليوم الجمع «و نُسر من قبره» أي انطلق عن قيده ولم يتقيد بتعينه، «فهو يرى ما لا يرون ويشهد ما لا يشهدون عناية من الله ببعض عباده في ذلك. فمن أراد العُثور على هذه الحكمة الإلياسية الإدريسية الذي انشاه الله نشاتين، وكان نبياً قبل نوح، ثم

١ . في بعض النسخ : في العلَّبَّة .

٣. في بعض النسخ: التجلي الإلهي.

رُفع ونَزَل [رسولاً] بعد ذلك، فجمع الله له بين المنزلين أ، فلينزل عن حكم عقله إلى شهوته، ويكون حيواناً مطلقاً » يعني من غير تصرّف عقلي «حتى يكشف ما يكشفه كلّ دابّة ماعدا الثقلين، فحينتذ علم أنّه قد تحقّق بحيوانيته. وعلامته علامتان: الواحدة هذا الكشف، فيرى من يعذّبُ في قبره ومن يُنعّم، ويرى الميّت حياً والصامت متكلماً والقاعد ماشياً.

و العلامة الثانية الخَرَسُ بحيث [إنّه] لو اراد أن ينطق بما رآه، لم يقدر، فحينئذ يتحقّق بحيوانيته.

وكان لنا تلمية قد حصل له هذا الكشف، غير أنّه لم يُحفظ عليه الخَرَس، فلم يتحقق بحيوانيتي تحققاً كلياً، فكنتُ فلم يتحقق بحيوانيتي تحققاً كلياً، فكنتُ الرى وأريد النطق بما أشاهده، فلا أستطيع، فكنتُ لا ارى الفرق بينى وبين الخُرس الذين لايتكلمون».

قال العبد: إنّما ذكر الشيخ وضي الله عنه في نبل ذكره سرّ هذا الكشف مسألة ظهور العين الواحدة في صور كثيرة هي في تلك الصور عينها غير مقيدة ولا منحصرة في شيء منها، فيصدق على تلك العين الواحدة في صورة من تلك الصور الكثيرة انّها عينها في صورة أخرى أو صور أخر من وجه، ويصدق أيضاً أنّها من كونها في صورة عينها أنّها عين الأخرى من حيث تغاير الصورتين، والتعيين باعتبار آخر ، فيقال في إدريس الذي كان يوحى إلياس عينه ، أو إلياس المرسل إلى بعلبك هو إدريس الذي كان يوحى اليه قبل نوح من حيث التعين ، ويصدق أنه غيره من حيث الصورة والتعين ، فتحقق ولا تغلط في الحقائق والأعيان بالتباس التعينات عليك .

فلو قلنا: إنّ العين أخلت الصورة الإدريسية وانتقلت إلى الصورة الإلياسية فكانت عامرتَها دون الصورة الإدريسيّة، لكان عين القول بالتناسخ، ولكنّ الفرق ما بيّنا، فتدبَّر وتبصَّر؛ فإنّا نقول: إنّ عين إدريس وهويتَه مع كونها قائمةٌ في إنيّة إدريس وصورته في

١ ، في بعض النسخ : المنزلتين.

٣. في يعض النسخ: لا أفرق.

السماء الرابعة - هي الظاهرة في الصورة الإلياسية، والمتعينة في إنية إلياس الباقي إلى الآن، فيكونان من حيث العين والحقيقة واحداً، ومن حيث التعين الصوري والظهور الشخصي اثنين، كحقيقة جبرئيل وعزرائيل وميكائيل، يَظهرون في الآن الواحد في مائة الف مكان بصور شتى، كلها قائمة موجودة مشهودة بهؤلاء الأرواح الكلية الكاملة، فكذلك ارواح الكمل وانفسهم، فافهم.

و كذلك الحق\_ المتجلّي في صور تجلّيات لاتتناهى وتعيّنات اسماء إلهية لاتُحصى\_ واحدٌ في ذاته وعينه المنزّهة في عين كونه كثيراً بالصور والتعيّنات.

ثم إنه - رضي الله عنه - احال التحقّق بهذه الحقيقة على الحقيقة من غير الطريقة على أن يتحقق السالك بحيوانيته، وينزل من حكم العقل إلى حيوانيته، ويعزل عن حكم العقل جانبا، حتى يبقى حيوانا محضا حقيقة ليعلم سر نزول إدريس - بعد أن تحقق بروحانيته حتى بقي عقلاً مجرداً بلا شهوة - إلى صورة إلياسية مبعوثا إلى اهل بعلبك ، وفاتدتُه في ذلك، التحقق بالمنزلتين: منزلة شهود الحق والتحقق به في الملا الأعلى ذوقا، والتحقق بشهود الحق ايضاً في الاسفل والتحقق به كذلك . حققنا الله وإياك بحقائق الجمع بين هذين الكمالين بحوله وفضله وطوله ؛ إنه قدير .

و لهذا دعا قومه في صورة إلياسية، وأخبرهم باحدية العين في عين كثرة لا تنحصر، فقال الله تعالى - حكاية عنهم في القرآن أنّه قال لهم: ﴿الله ربّكُم وَ رَبّ آبائِكُمُ الأولين﴾ مع تحقق كثرة المربوبين في ازمنة متغايرة بالتعين، ومعلوم أنّ نسبة مربوب إلى ربّ غير النسبة الأخرى إلى مربوب آخرَ، على أنّ النسبة والتعين والربوبية والمربوبية في الكلّ من حيث الإطلاق واحدة أيضاً، ولكن ليست هذه النسبة عين تلك النسبة الأخرى، فاعقل ذلك ولا تُغفله ولا تُهمله ابداً؛ فإدريسُ هو إلياسُ بحقيقته وعينه، وليست صورته الإدريسية عين صورته الإلياسية، فالصورتان متميزتان غيران، والعين واحدة، والصورة من كونها صورة مطلقة واحدة أيضاً، فلا غيرية إلا في

١ . الصافّات (٣٧) الآية ١٢٦.

التعيّن والتشخّص لاغير، وهو متعلَّقُ الحدوثِ والفناء والزوال وغيرها، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «فإذا تحقّق بما ذكرناه» يعني إذا نزل إلى حيوانيته وتحقّق بها «انتقل إلى أن يكون عقالاً مجرّداً في غير مادّة طبيعية ، فيشهد أموراً هي أصول لما يظهر في الصور الطبيعية ، فيعلم من أين ظهر هذا الحكم في الصور الطبيعية علماً ذوقياً».

يعني \_رضي الله عنه\_: أنّ السالك المتحقق بحيوانيته إن انتقل بعد ذلك إلى التحقق بكونه عقلاً مجرداً عن القيود الطبيعية ، تحقق حيننذ ذوقاً أنّ العين \_ التي كانت في العقل عين العقل ، وفي النفس عين النفس ، وفي المعاني معنى مجرداً معقولاً ، وفي الحقية وجوداً بحتاً صرفاً \_هو عين ذاته \_ تباركت وتعالت \_ وهو في الحيوان حيوان وفي الجماد [جماد] قد ظهرت العين الحقيقة بهذه الصور كلّها ، فهي اصل الكلّ ومنشؤه ومنبعه ، ومنه وعليه مُنبَعثُه ومَهيَعه ، وإلى العين مصيره ومرجعه ، وأنّه أيضاً في صورة من صورها اصل ومنشا لصورة أخرى بعدها .

قال\_رضي الله عنه\_: \* فإن كُولشف على أنّ الطبيعة عين نَفَس الرحمن فقد أوتي خيراً كثيراً> فإنّه قد أوتي الحكمة النّي بها يغلب إعيان خلق العالم كلّه مع كثرة صورها غير المتناهية حقاً واحداً احداً لاكثرة فيه اصلاً ، وهذا هو الخير الكثير .

قال - رضي الله عند: «و إن اقتصر [معه] على ما ذكرناه، فهذا القدر يكفيه من المعرفة الحاكمة على عقله، فيلحق بالعارفين ويَعرف عند ذلك ذوقاً ﴿فَلَم تَقتلُوهُم وَلَكِنَّ اللّه قَتلُهم ﴾ "يعني - رضي الله عنه -: أنّ الله قتلهم في صوركم وموادكم، «وما قتلهم إلا الحديدُ والضاربُ والذي خلفَ هذه الصور، فبالمجموع وقع القتل والرّمي، فيشاهدُ الأمور بأصولها وصورها، فيكون تاماً، فإن شهد النَفَسَ، كأن مع التمام كاملاً، فلايرى إلا الله عين ما يرى، فيرى الراتي عين المرتي "كما كان يرى العلّة عين المعلول «وهذا القدر كاف، والله الموفق [الهادي]».

١ . أضيف بمقتضى السياق .

٢. الانفال (٨) الآية ١٧.

## «فصُ حكمة إحسانية في كلمة لقمانية»

إنّما أضيفت هذه الحكمة إلى الكلمة اللقمانية؛ لكون الغالب على لقمانَ لللله شهودَ مقام الله الكلمة اللقمانية؛ لكون الغالب على لقمانَ للله شهود مقام الإحسان، وهو شهود علمي على ما ياتي في وصاياه لابنه سرُّ «﴿وَ وَصَّينا الإنسانَ بِوالِدَيهِ حُسناً ﴾ وغير ذلك

قال ـ رضي الله عنه ـ :

« إذا شـــاء الإله يريد وزقيك لعناء) لعناء)

يعني - رضي الله عنه -: إذا تعلقت مشية الحق بإرادة الرزق له من حيث إنه عين الوجود الحق المتعين باعيان الممكنات، فإن الكون كله والأحكام الظاهرة الإلهية بالكون غذاء للوجود؛ لظهوره بها في ملابس من الاسماء والصفات والنسب والإضافات؛ فإن الهوية الإلهية الحقية - من حيث غيبها وتجردها عن المظاهر - غنية عن العالمين وعن الاسماء كما عرفت من قبل . وأما تعلق المشية بإرادة الرزق فمن كونه ظاهرا ومتعيناً في اعيان العالم، والإرادة عين المشية من وجه ، وكذلك قوله:

«و إن شاء الإله يريد رزقاً لنا فهو المشاء كما يشاء)»

أي هو المراد، كما «شاء» و «أراد» بمعنى، وإن تعلّقت مشيّة الحق بإرادة الرزق من لدنه لنا فهو من حيث كونه عين الوجود ديكون مراداً له في تعلّق مشيّته، فيكون رزقاً

١ . لقمان (٣١) الآية ١٤ .

٢ . في أكثر النسخ: والغذاو؟ . المشاء مصدر بمعنى المشىء أي المراد .

لنا بوجوده كما شاء.

و إنّما نحن نقوش وصور وأشكال وهيئات وحروف وكلمات وسور وآيات، والكلّ تعيّنات نسبية لاتحقّق لها في حقائقها، لكن بالمتعيّن بها، فما لنا وجود ولا حياة ولا بقاء إلا بالوجود الحق المتعيّن بنا وفينا، فهو رزقنا وهو غذاؤنا، كما نحن غذاؤه بالاحكام، فكما انّ بقاء نا بالوجود، فكذلك بقاء الاسماء الإلهية والنسّب الربّانية والحقائق الوجودية الوجوية باعيان الاكوان، وقد مر هذا الذوق في الحكمة الإبراهيمية، فتذكّر.

ثمّ قال\_رضي الله عنه\_:

يامر - رضي الله عنه - بالقول: «إنّ المشيّة تتعلّق بالإرادة مع أنّها عينها» إي قولوا: اشاء أن يريد فمفعول المشيّة إذن الإرادة و لما كانت الإرادة تخصيص المعلوم المراد لما يقتضيه، والإرادة من جملة المعلومات ولا سلّما الإرادة المخصوصة ؛ فإنّه من حيث ذاته ليست نسبة المشية أو اللامشيّة إليه أولى من إحداهما، فهو من كونه إلها له أن يريد فتخصص حقيقة الإرادة لتخصيص ما أراد.

ثم قال\_رضي الله عنه\_:

هبريد زيادةً ويريد نقصصاً وليس مَسساءً هُ إلا المُساءُ »

يريد رضي الله عنه : أنّ المشيّة قد تتعلّق بالإرادة كإرادة الإيجاد، وتتعلّق بإرادة النقص بالإعدام، فالإرادة تعلُّقُ المريد بالمراد المعلوم ليوجده، كقوله - تعالى - : ﴿ فَعَالُ لَمَا يُريدُ ﴾ ` أي يوجد؛ فإنّ فعله الإيجاد، وما تعلّقت الإرادة حيث وردت في القرآن العظيم إلا بالمعلوم المعدوم العين ليوجده، كقوله - تعالى - : ﴿ إنّما قولُنا لِشَيء اذا اردَناهُ ﴾ " أي للإيجاد ﴿ أن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ أ، وكقوله : ﴿ فَارادَ رَبُّكُ أن يَبلُغُ الله المناه الم

خبر (ليس) قدَّم للضروة الشمرية.

٢. هود (١١) الآية ١٠٧.

٣ و ٤. النحل (١٦) الآية ٤٠.

آشُدُّهُما وَيَستَخِرِجاكَنزَهُما﴾ ، وقولِه : ﴿فَأَرَدنا أَن يُبدِلَهُما رَبُّهُما خَيراً منُه﴾ .

و أمّا المشيّة فتعلّقها اعمُّ؛ فإنّها تتعلّق بالموجود للإعدام وتتعلّق بالمعدوم أيضاً للإيجاد، كقوله - تعالى - : ﴿إِن يَشَايُدُهِ بِكُم وَ يَاتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ " فتعلّقت بهم - وهم موجودون - ليُذهبهم، وهو إعدام عينهم وتعينُهم الشخصيُّ العينيُّ، ﴿وَيَاتِ بِخَلَقٍ جَدِيدٍ ﴾ تتعلّق بخلق معدوم الاعيان لم يات بعدُ - لياتي به .

قال\_رضي الله عنه\_:

« فسهذا الفرق بينهما فحقّ ومن وجسه فسعسيتُها سُواءً»

يريد: أنّ المشيّة تتمعلق بالزيادة عند الإيجاد، وتتعلَّق بالنقص عند الإعدام والإفساد، وليست الإرادة كذلك؛ فإنّها مخصوصة بالإيجاد والفعل دون الإعدام، فهذا هو الفرق بين المشيّة والإرادة، وهما من حيث حقيقتهما - الاحدية الجمعية التي تشملهما ـ عين واحدة.

و إنّما اورد هذه المسالة في هذا القص ؛ لما يطضمن من حكمة الرزق، وانّه لابدَ من إيصال كل رزق إلى كل مرزوق أو وكيفية توضيله بتفصيله .

قال - رضي الله عنه - : "قال الله - تعالى - : ﴿ وَ لَقَدَ آتَيَنَا لَقَمَانَ الْحِكُمَةَ ﴾ ﴿ ﴿ وَ مَن يُؤْتَ الْحِكُمَةَ فَقَدَ أُوتِي خَيراً كَثِيراً ﴾ \*، فلقمانُ بالنص هو ذوالخير الكثير ؛ لشهادة الله له بذلك ، والحكمة قد تكون متلفظاً بها ومسكوتاً عنها » .

يعني: أنّ النطق في موضعه حكمة ، والسكوت أيضاً في الموضع الاليق الانسب بذلك كذلك حكمة ، كما سكت لقمانُ عن سؤال داوود الظلاد في صنعة السرد وعمل الدروع بمحضرٍ من لقمانَ ، فلم يساله عنه وسكت ، حتى إذا أتمّه واكمله داوود ، فافرغه

١ . الكهف (١٨) الآية ٨٢ .

٢. الكهف (١٨) الآية ٨١.

٣. فاطر (٣٥) الآية ١٦.

٤. لقمان (٣١) الآية ١٢.

٥. البقرة (٢) الآية ٢٦٩.

على لقمانَ، فقال لقمان: نِعم الآلة للحرب، فقيل: إنّه قال له داوود عند ذلك: الصّمت حكمة. فمِثلُ هذا السّكوت-لعّمرُ الله-حكمة يُدفع بها الاستعجالُ، ويُورِث التُوّدَة والوّقار.

قال - رضي الله عنه - : " مثلُ قول لقمانَ لابنه : ﴿ يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثقَالَ حَبَّهُ مِن خَرَدَل فَتَكُن فِي صَخَرَة أَو فِي السّمواتِ أَو فِي الارضِ يَات بِهَا الله ﴾ فهذه حكمة منطوق بها، وهي أن جعل الله هو الآتي بها، وقرَّر ذلك الله في كتابه، ولم يَردَّ هذا القول على قائله. وأمّا الحكمة المسكوت عنها - وقد عُلِمت بقرينة الحال - فكونه سكت عن المؤتى إليه بتلك الحبّة ؛ فما ذكره، وما قال " : يأت بها الله إليك أو إلى غيرك، فارسل الإتيان عاماً " يعني في ﴿ يَات بِهَا الله ﴾ فالإتيان بها عام من الله من كلّ مكان فو جعَل المؤتى به في السماوات إن كان أو في الارض ؛ تنبيها لنظر " الناظر في قوله : ﴿ وَهُ الله فِي السّموات وفِي الأرض ﴾ فنه لقمانُ بما تكلم به وبما سكت عنه أنّ الحق عين كل معلوم ؛ لأنّ المعلوم أعم من الشيء فهو أنكرُ النكرات » .

قال العبد: أما تنبيه على إن الله على كل معلوم فمن حيث إن المعلومات إمّا علويات تُسمَّى سماويّات، أو سفليات وهي الأرضيات:

فالسماوات الساميات العلويات حقيقة هي الحقائق والأعيان الأسمائية والروحانية على كثرة اختلاف طبقاتها وصورها ومعانيها ومراتبها، مع عدم تناهي شخصياتها في التعيّنات والنوعية، فانّها هي العلويات الاصلية البحتة.

و السفلياتُ الحقيقية والأرضيات هي الحقائق الكونية ؛ لأنّها تحت أحكام الحقائق الإلهية الوجوبية ، فلحقائق الوجوب حقائق السماوات .

ثمّ الارواح العَليّة الكلّية العِلّية الإليّة المحيطة بإشراق نورها على العوالم الجسمانية،

١. لقمان (٣١) الآية ١٦.

٢ . في يعض النسخ: قال لابته .

٣. في بعض النسخ: لينظر الناظر.

الاتعام (٦) الآية ٣.

والسفُّل للحقائق الكونية أوَّلاً؛ لأنَّها منفعلة عن الحقائق العَليَّة العلَّية كما ذكرنا .

ثمّ عالمُ الأجسام؛ فإنّها تحت آثار العقول والنفوس والأرواح، وتحت أحكامها وتصرّفاتها.

ثم الأجسام، منها العلويات أيضاً كذلك وهي السماوات المعروفة عرفاً وفي المختيقة السماوات هي العلويات كلها، والسفليات كلها أرضيات، فلما قال ﴿ بَاتِ بِهَا الله ﴾ أي بما في السماوات وما في الارض من الرزق، فقد جعله إلها رزاقاً من السماوات والأرض، والكائن في السماء سماوي ليس بارضي والأرضي كذلك؛ السماوات والأرض، والكائن في السماء سماوي ليس بارضي والأرضي كذلك؛ لكون الوجود متعيناً بحسبه وبحسب موطن المعين، فإن لم يكن موجوداً مطلق الوجود والتعين والتصرف والعلم، محيطاً بالعين بما في السماوات والارض من المرزوقين والأرزاق، لم يتات أن ياتي بما في السماء أو في السماء، ولا بما في الأرض أو في السماء، ولا بما في الأرض من ارزاق المرزوقين، وإحاطة عين الوجود الحق بما في السماوات والأرض من ارزاق المرزوقين، وإحاطة عين الوجود الحق بما في السماوات والأرض من الأعيان بأن يكون عينها، وإلا لاتكون عين المرزوق والرزق وياتي بما في السماوات والأرض من الرزق.

و أمّا كون المعلوم أعمَّ من الشيء فلان الشيء هو الذي له وجود عيني وتحقّقُ في عينه، والمعلوم يتناول ما له وجود عيني بل علمي؛ فإن الموجودات معلومة للحق، وكذلك علمه محيط بما لم يتحقّق له وجود؛ فإنّ عينه يتعيّن به وفيه، فالمعلوم أعمُّ من الشيء.

قال بعض أهل النظر: قد يكون الشيء ثابتاً وسمّى الماهياتِ اشياءَ ثابتةً، فرجّع الشيخ ـ رضي الله عنه ـ قول القائل بالأوّل، ويعضده وإيّانا فيه التحقيقُ والنظرُ اللغوي؛ فإنّ الشيء مشتق من المشيّة، كما قيل؛ كلّ شيء يُشيِّنه الله، أي بمشيّته والشيء ما خصصته المشيّةُ، وعيّنه الإيجادُ من المعلومات، وليس كل معلومٍ مراداً للإيجاد

١ . لقمان (٣١) الآية ١٦ .

او للإعدام، وهو فعل بمعنى محلّ تعلّق المشيّة، وما يتعلّق به المشيّة ومالا بتعلّق به المشية، فليس كل معلوم مراداً للإيجاد او الإعدام، فأفهم.

قال \_ رضي الله عنه \_ : " ثم تمّم الحكمة واستوفاها لتكون النشاة كاملة [فيها] فقال : فإنّ الله لطيف خبير و فمن لطافته ولطفه أنّه في الشي المسمّى بكذا لمحدود بكذا عين فلك الشيء ، حتى لايقال فيه إلا ما يدلّ عليه اسمه بالتواطؤ والاصطلاح ، فيقال : هذا سماء وأرض وصخرة وشجرة وحيوان ورزق وملّك وطعام ، والعين واحدة من كل شيء وفيه ، كما تقول الاشاعرة : إنّ العالم كلّه متماثل بالجوهر ، فهو جوهر واحد ، فهو عين قولنا : العين واحدة ، ثم قالت [و يختلف بالاحراض ، وهو قولنا] ويختلف ويتكثّر بالصور والنسب حتى يتميّز ، فيقال : هذا ليس هذا من حيث صورته أو عرضه أو مزاجه \_ كيف شئت فقل \_ و هذا عين هذا من حيث جوهره . ولهذا يؤخذ عين الجوهر في حدّ كل صورة ومزاج ، فنقول نحن : إنه ليس سوى الحق . ويظنّ المتكلم أنّ مسمّى الجوهر \_ وإن كان حقاً \_ ما هو عين الحق الذي يطلقه أهل الكشف والتجلّي ، فهذا حكمة كونه لطيفاً » .

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ الاشاعرة - مع قولهم باحدية الجوهر في صور العالم كلّها - يقولون باثنينية العين، ولو كان كما قالوا، لما كان الحق الموجود المشهود المطلق واحداً احداً في الوجود، بل كانا عينين موجودتين، وانتهى حدّ كل منهما إلى الأخرى، وتمايزًا؛ لكون كل منهما غير الآخر، وليس عينه، وحينئذ يتميّز كل منهما عن الآخر ويُحدّ بامتيازه عن الآخر، والحق يتعالى [عن] أن يكون معدوداً محدوداً، ويكون معه غيره في الوجود حقيقة، فالحق ان يقال: ما في الوجود إلا عين واحدة، او يكون معه غيره في الوجود حقيقته، وهو الموجود المشهود لاغير، ولكن هذه الحقيقة الواحدة والعين الاحدية، لها مراتب ظهور لاتتناهى ابداً في التعين والشخص.

١. لقمان (٣١) الآية ١٦.

٢ . أضيف بمقتضى السياق .

فاوَّل مراتبها إطلاقها وعدمُ انحصارها ولا تعيُّنُها عن كل قيد واعتبار .

و المرتبة الثانية تعيّنها في عينها وذاتها بتعيّنِ جامع لجميع التعينات الفعلية المؤثّرة، وهي مرتبة الله تعالى.

ثمّ المرتبة التفصيلية لتلك المرتبة الجمعية الأحدية الإلهية، وهي مرتبة الأسماء وحضراتها.

ثم المرتبة الجامعة لجميع التعينات الانفعالية التي من شانها التاثر والانفعال والانتقال والتقيّد ولوازمها، وهي المرتبة الكونية الخلقية.

ثم المرتبة التفصيلية لهذه الأحدية الجمعية الكونية، وهي مرتبة العالم، ثم هكذا في جميع الأجناس والأنواع والأصناف والأشخاص والأجزاء والأعضاء والاعراض والنسب، ولاتقدح كثرة التعينات واختلافها وكثرة الصور في احدية العين؛ إذ لا تحقق إلا لها في عينها وذاتها لاغير، لا إله إلا هو، فالعين باحدية الجمع النفسي الفيضي الوجودي سارية في جميع هذه المراتب والحقائق المترتبة فيها، فهو فيها هي عينها لاغيره، كان الله ولا شيء معه، فافهم.

قال ـ رضي الله عنه ـ : « ثم نَعَت فقال : «خَبِيرٌ» أي عالِم عن اختبار وهو قوله : ﴿وَلَنَيْلُونَنَّكُم خَتَّى نَعَلَمُ﴾ ٧ .

يشير \_ رضى الله عنه\_إلى العلم الثابت للحق من حيث حقية وجود العباد.

قال\_رضي الله عنه \_: « وهذا هو علم الاذواق، فبعل الحق نفسه \_[مع علمه] 
عاهو الامر عليه \_مستفيداً علماً، ولا تقدر على إنكار ما نص ّ الحق عليه في حق نفسه، 
ففرَّق ما بين علم الذوق والعلم المطلق، فعلم الذوق مقيَّد بالقوى، وقد قال عن نفسه: 
إنّه عين قوى عبده في قوله: «كنت سمعه» وهو قوّة من قوى العبد، و«بصره» [ وهو قوّة من قوى العبد، و«بصره» وهو قوّة من قوى العبد، وما اقتصر في

١. محمد (٤٧) الآية ٣١.

التعريف على القوى فحسب، حتى ذكر الأعضاء وليس العبد بغير هذه الأعضاء والقوى، فعين مسمّى العبد هو الحق، لاعين العبد هو السيد؛ فإنّ النسب متميّزة لذاتها، وليس المنسوب إليه متميّزاً فإنّه ليس [ثمّ] سوى عينه معه فيتميّز عنه، فهو هو وحده في جميع نسبه الذاتية التي هي عينه، فهو عين واحدة ذات نسب وإضافات واسماء وصفات، فمن تمام حكمة لقمان في تعليمه ابنته ما جاء به في هذه الآية من هذين الاسمين الإلهيين «لطيفاً خبيراً» سمّى بهما الله، فلو جَعل ذلك في الكون و هو الوجود فقال: «كان»، لكان أثمّ في الحكمة وأبلغ، فحكى الله قول لقمان على المعنى كما قال، ولم يزد عليه شيئاً».

يشير - رضي الله عنه - إلى أن قوله: «لطيف خبير» إخبار بأنه موصوف باللطف والخبرة، والإخبار بكونه كذلك - إذا كان عن كونه كذلك في وجوده ومقتضى ذاته من مقام كان الله - كان إخباراً بكونه خبيراً عن خبرة لرعاية النسبة، فإنّه يخبر حيئذ عن خبرة إنّه كان كما كان ازلاً في ذاته خبيراً فهو كذلك في نفسه بلا قرينة دالة على الخبرة، بخلاف «كان» فإنه دلالة وجودية ، ولكن لقمبان الله كان بصدد بيان الإخبار عن الواقع، قال بهذه الصيغة، وهي اللطيف الخبير جزماً ليتحقق ابنه أنّه قد تحقق ذلك، فافهم، فإنّه دقيق لطيف.

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ وإن كان قوله : ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ۚ من قول الله ۗ يمني في القرآن ، ﴿ فِلِما علم الله ـ تعالى ـ من لقمانَ أنَّه لو نطق مَتمَّماً لتمَّم بهذا ﴾ .

يعني في اللغة العربية ومن حيث دلالة لفظ لقمان بلسانه ولغته بهذا، وذلك من حيث التحقيق والنظر الدقيق، والعذر ما ذكرنا، فاذكر فإنه بثبوت كونه أوتي الحكمة، ثم هو فيما نحن بصدد بيانه في مقام التعليم والإرشاد لابنه وثبوت بنوة ابنه مع أبوته له، وبصحة ثبوته عند ابنه وعندنا، فقام بهذه القرائن إخباره عن الواقع إخباراً حقيقيا جازماً، فقام الإخبار عن خبرة ووجود، كما لو قال: «كان الله لطيفاً خبيراً» وهذا وإن كان كذلك؛ فالمبالغة والإتمام لسياق الكلام على الوجه الأنسب انسب في الحكمة، فاخبر الله عنه صورة ماجرى، والحال الواقع من غير زيادة ولا نقصان.

قال ـ رضي الله عنه ـ : ﴿ وَامَّا قَـوله : ﴿ وَ إِن تَكُ مِثْقَـالَ حَبَّةُ مِن خَرِدَلَ ﴾ \ لمن هي غذاء \ له ، وليس إلا الذرّة المذكورة في قـوله : ﴿ وَمَن يَعـمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خُيـراً يَرَهُ ﴾ ` ﴿ وَمَن يَعـمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَاً يَرَهُ ﴾ أَ فهي أصغرُ متغذًّا .

يعني - رضي الله عنه -: لو كان اصغر منها لذكره الله في هذه الآية ؛ لكونه - تعالى - في بيان انهى درجة المبالغة . ﴿وَ ايضاً لانَ ﴿الحَبَّةُ مِن الخردل اصغر عَذاء ولو كان ثَمَّ أصغر منه ، لجاء به ، كما جاء بقوله - تعالى - : ﴿إِنَّ الله لايستَحيى أن يَضربَ مثلاً ما بَعُوضَةً قما قَوقَها ﴾ ثمّ لما علم أن ثَمَّ ما هو اصغر من البعوضة ، قال : ﴿فما فوقها » بعني في الصغر وهذا قول الله ، والتي في الزلزلة قول الله ايضاً ، فاعلم ذلك » .

قال العبد: فما فوق البعوضة في الصغر الذرّةُ، وثَمَّ لطيفة أخرى، وذلك أنّ الذرّة مع صِغرها أخفُّ في الوزن ايضاً؛ لكونها حيواناً؛ إذ الحيّ اخفّ من الموات فانظر كمالَ البَلاغ، بانّ العمل إذا كان مثقال ذرّة في الصغر والحِفّة، فلابدّ من رؤية الجزاء.

قال ـ رضي الله عنه ـ : « فنحن نعلم أن الله ما اقتصر على وزن الذرة ، وثم ما هو اصغر منها ؛ فإنه جاء بذلك على المبالغة [والله اعلم] وامّا تصغيره لاسم ابنه فتصغير رحمة ، ولهذا وصّاه بما فيه سعادته إذا عمل بذلك . وامّا حكمة وصيّته في نهيه إيّاه ان ﴿ لاَتُشُرِكُ بِاللّهِ فَإِنَّ الشّرِكَ لَظُلُم عَظِيم ﴾ - والمظلوم المقام حيث نعته بالانقسام ، وهو عين واحدة - فإنّه لايشرك معه إلا عينه ، وهذا غاية الجهل ، وسبب ذلك أنّ الشخص الذي لامعرفة له بالامر على ما هو عليه ولا بحقيقة الشيء إذا اختلفت عليه الصور في العين الواحدة ، وهو لايعرف أنّ ذلك الاختلاف في عين واحدة ، جعل الصورة مشاركة للأخرى في ذلك المقام ، فجعل لكل صورة جزءاً من ذلك المقام ، ومعلوم في الشريك

١ . لقمان (٣١) الآية ١٦ .

٢ . في يعض النسخ : له غذاء .

٣و ٤ . الزلزلة (٩٩) الآيتان ٧\_٨.

٥. البقرة (٢) الآية ٢٦.

٣ . لقمان (٣١) الآية ١٣ .

انّ الجزء الذي يخصّ عما وقعت فيه المشاركة ، ليس عين الآخر الذي شاركه ، إذ هو للآخر ، فما ثَمَّ شريك على الحقيقة ، فإنّ كل واحد على حظه عما قيل فيه : إنّ بينهما مشاركة فيه ، وسبب ذلك ، الشركة المشاعة ، وإن كانت مشاعة ، فإنّ التصريف من احدهما يُزيل الإشاعة ، "قُلِ ادعُوا الله أو ادعُوا الرَّحمنَ» ، هذا روح المسالة » .

هذه المباحث الشريف ظاهرة، والشركة بين الصورة الإلهية متوهمة عند الهل الحجاب، فإن الدعوة للذات في الصورة الرحمانية، أو الصورة الإلهية، أو هما معا، والداعي للرحمن مختص به من وجه، فلا شركة، وكذلك المختص بدعوة الله هذه في المحجوب بالصورة، وأمّا في دعوة صاحب الشهود فلا شركة ؛ لأحدية المدعو والمعبود، ولهذا علَّل سوعان الإجازة في دعوة احدهما بقوله: ﴿ فَلَهُ الأسماءُ الحسنى ﴾ أى الدعوة للهوية العينية الغيبية الأحدية الجمعية بين صور الاسماء الحسنى والمسميّات، فلا شركة أصلاً.

مرزقت تاجية رسويسدوي

١ . في بعض النسخ: أنَّ الأمر الذي .

٢ . في يعض النسخ : ممّا وقعت .

٣. الإسراء (١٧) الآية ١١٠.

## «فصُ حكمة إمامية في كلمة هارونية» [٢٤]

إنّما نَسَب الحكمة الإمامية إلى الكلمة الهارونية؛ لكون هارونَ خليفة موسى في قومه، وقد قال له: ﴿ أَحَلَفْنَى فِي قُومِي ﴾ والإمامة لقب من القاب الخلافة، وكانت الإمامة لهارونَ في صلواتهم، وكذلك الإمامة فيهم إلى اليوم في آل هارونَ.

قال - رضي الله عنه -: «اعلم : أن وجود هارون الله كان من حضرة الرحموت بقوله : ﴿وَوَوَهَبِنا لَهُ مِن رَحمَتِنا ﴾ يعني موسى ﴿اضاهُ هرُونَ نَبِيا ﴾ فكانت نبوة من حضرة الرحموت ، فإنّه أكبرُ من موسى سنا ، وكان موسى اكبرَ منه نبوة . ولما كانت نبوة هارونَ من حضرة الرحمة ، لذلك قال لاخيه موسى الله : ﴿يا بنَ أَمّ ﴾ فناداه بأمّه لا مابيه ؛ إذ كانت الرحمة للأمّ دون الاب أوفَر في الحكم ، ولو لا تلك الرحمة ، لما صبرت على مباشرة التربية . ثم قال : ﴿لا تَاخَذُ بِلِحيتِي وَ لا بِرَاسِي ﴾ و ﴿لا تُشبِت بِي المنظر على مباشرة التربية . ثم قال : ﴿لا تَاخَذُ بِلِحيتِي وَ لا بِرَاسِي ﴾ و ﴿لا تُشبِت في النظر في ما كان في يديه من الألواح التي القاها بين يديه " ، فلو نظر فيها نظر تثبّت ، لوجد في ما كان في يديه من الألواح التي القاها بين يديه " ، فلو نظر فيها نظر تثبّت ، لوجد

١. الأعراف (٧) الآية ١٤٢.

٢ و ٣. مريم (١٩) الآية ٥٣.

٤ ر ٥. طه (٢٠) الآية ٩٤ .

٣. الاعراف (٧) الآية ١٥٠.

٧. في بعض النسخ: من يديه.

فيها الهدى والرحمة ، فالهدى بيانُ ما وقع من الاصر الذي اغضبه ممّا هو هارونُ بريء منه . والرحمة باخيه . فكان لا ياخذ بلحيته بمراي من قومه مع كبره وانّه اسن منه ، وكان ذلك من هارونَ شفقة على موسى ؛ لأنّ نبوّة هارونَ من رحمة الله ، فلا يصدر منه إلا مثلُ هذا ، ثم قال هارونُ لموسى على ﴿إِنّى خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقت بَينَ بَنِي إسرائيلَ ﴾ فتجعلني سبباً في تفريقهم ، فإنّ عبادة العجل فرقت بينهم ، وكان منهم من عبده اتباعاً للسامري وتقليداً له ، ومنهم من توقف عن عبادته ، حتى يرجع موسى إليه ، فيسالونه في ذلك ، فخشي هارونُ أن يُنسب ذلك الفرقانُ بينهم إليه ، وكان موسى اعلم بالامر من هارونَ ؛ لانّه علم ما عبده اصحابُ العجل ؛ لعلمه بان الله قد قضى الا يُعبد إلا إياه وما حكم الله بشيء إلا وقع ، فكان عتب موسى لاخيه هارونَ لما وقع الامر في إنكاره وعدم اتساعه ، فإنّ العارف من يرى الحق في كل شيء [بل يراه عين كلّ شيء] وكان موسى يربي هارونَ ترببة علم ، وإن كان أصغر منه في السن» .

قال العبد: يريد التربية الربانية المتعبّة لهارون في مادة موسى الله التربية الاتكون حقيقة إلا من الرب الآل أبوية من وحملة ربانية بموسى، حتى يُكمل بهارون امره ويَشد به ازره، فكان في تربية هارون وموسى من حيث لايشعر بذلك إلا من شاء الله؛ فإن جميع أفعال العبيد التي يُجري الله على أيديهم صور نسب احكام حقائقهم، فيوجدها الله على حكم وعلوم تفرد بعلمها هو ومن اعلمه بها، فوقوع العبّب وعدم التثبّت وإلقاء الالواح من موسى واخذه بلحية هارون وراسه تأثير قوي ، غير متوقع من مثله في مثل أخيه الذي هو أكبر منه سناً، إنّما حصل لتنبيه وتربيته على معرفة اسرار ما وقع من عبادة العبل وهو سر عظيم طوي عن الانبياء من حيث نواتهم، فيعلمون آخراً، فافهم.

و هاهنا دقيقة أخرى وهي أنّ موسى الليّلة كان في مبالغته في عَنب أخيه يُري قومَه أنّ عبادة غير الله ـ أو ما يسمّى في زعم أهل الحجاب غيراً وسوى أو تعيّناً جزئياً في

١ . طه (۲٠) الآية ٩٤ .

شهود اهل الكشف والوجود ـ جهلٌ أو كفر .

امًا كونها جهلاً فإنّ المعبود ما في الصور من الحق، فإنّ العبادة لايستحقّها إلّا الله الذي هو عين الكلّ، وله هوية هذه الصور المعبودة في زعم أهل الحجاب.

و الما كونها كفراً فلكونها ستراً بالتعين على الحق المتعين، ففعل ذلك به ربُّ موسى من مادّته، ليتنبّهوا على ما قد كان حدَّرَهم من قبلُ حين قالوا له: ﴿ يا مُوسى اجعلَ لنا إلها كما لهُم آلها قال إنَّكُم قومُ تَجهلُونَ ﴾ يعنى حقيقة الامر، إن العبادة مطلقة لاتكون إلا للربّ المطلق، كسما قبال: ﴿ إنَّما إله كُمُ اللهُ الذي خَلق السَّموات و الارض و يَعلَمُ ما تُبدُون وما تكتمون ﴾ والإله المجعول ليس له الخلق، فلا يستحق عبادة المخلوق إياه، ولا علم له بما تُبدون وما تكتمون، ولعلمه صلى الله عليه بجهلهم بمثل هذا توجه العتب على هارون ؛ فإنّه في تربيته قولاً وفعلاً، ليُعلمه من حيث ولايته ونبوته مشعراً بذلك حالتند، أو لم يشعرا إلا بعدوقوع ما وقع، وليُعلمه بما هو الأمر عليه عندالله كذلك، فلما نبه هارون الحقيقة المذكورة، وتحقق هو بذلك وبما وقع منه، أعرض عن قومه بعدما اراهم واعلمهم وخطئهم إلى السامريّ، فلم يَعتبهم، وذلك أبلغُ في الغرض.

قال رضي الله عنه ..: « ولذلك لما قال هارونُ ما قال ، رجع إلى السامري فقال له : ﴿ ما خَطبُك َ يا سامرى ﴾ " يعنى في ما صنعت من عُدُولك إلى صورة العجل على التعيين ، وصنعك هذا الشبح من حُلي القوم حتى اخذت بقلوبهم من أجل أموالهم ، فإن عيسى يقول لبني إسرائيل : «يا بني إسرائيل ! قلب كل إنسان حيث ما له ، فاجعلوا أموالكم في السماء تكن قلوبكم في السماء » وما سمني المال ما لا إلا لكونه بالذات ، تميل [القلوب] إليه بالعبادة ، فهو المقصود الاعظم المعظم " في القلوب ؛ لما فيها من

١. الأعراف (٧) الآية ١٣٨.

٢. تلفيق من الآيات.

٣. طه (٢٠) الآية ٩٥.

٤. في بعض النسخ: على الاختصاص.

ه. يجوز من الإفعال و التفعيل كليهما.

الافتقار، [إليه] وليس للصور بقاء، فلا بدّ من ذهاب صورة العجل لو لم يستعجل موسى بحرقه، فغلبت عليه الغيرةُ فحرَّقه، ثم نَسفَ رمادَ تلك الصورة في اليم نَسفا، وقال له: ﴿ أَنُظر إلى الهك ﴾ فسمّاه إلها بطريق التنبيه للتعليم؛ لما علم أنّه بعض المجالي الإلهية - ﴿ لأَحَرَّفَنَهُ ﴾ فإنّ حيوانية الإنسان لها التصرّفُ في حيوانية الحيوان [لكون الله سخرها للإنسان]».

قال العبد: اعلم: أنَّ الأنبياء كلُّهم صور الحقائق الإلهية النورانية والروحانية السلطانية، والفراعنة صور الحقائق والقوى النفسانية الظلمانية الحجابية والهوي، ولهذا كانت العداوة والمنافاة والخالفة دائماً واقعةً بين الانبياء والرسل وبين الفراعنة، كما أنّ المخالفة والمنافاة والمحاربة والمباينة والمجانبة واقعة دائماً بين العقل والهوي وبين الروح والشيطان، وانَّهم - اعنى الانبياءَ والرسل والخلفاء الإلهيَّين - وإن كانوا متشاركين في كونهم جميعاً صورًا لحقائق الروحانية والإنهية الربّانيَّة فهم الأرواح الإلهية الإنسانية الكمالية، ولكنَّ الحقيقة الإنسانية في الروح الإنساني إنَّما تعيَّنت في كل واحد واحد على صورة حقيقة من حقائق الخقيقة الإنسانية التي هي حقيقة الحقائق، بمعنى أنّ سائر حقائق حقيقة الحقائق الإنسانية منصبغة بحكم تلك الحقيقة النسبيّة على التعيين، وبهذا اختلفوا في الصور والتعبيُّن والشخص والعلوم والاذواق والمشاهد والمشارب والتجلّيات والأخلاق، وإلا فكلّهم كنفس واحدة من نفس واحدة إلهية على إلِّ واحد لربِّ واحد، هو ربِّ الأرباب المتعبِّنين في حقائقهم من حيث صور تلك النسب وبحسبها، فظهر الحق-المتعيِّنُ في الصور الإنسانيّة من الحقيقة الإنسانية الكمالية الإلهية المتعيَّنة بالتعيّن الأوّل ـ واحداً احديّاً" [و] في هؤلاء الصور الإلهية الإنسانية الكمالية كثيراً متعدّداً متنوّع التجلّي والظهور، فكلّهم صور الحق، والحق الإنساني الكمالي الذاتي هو المتحيِّن الظاهرُ في هذه الصور كلِّها، ولكنَّ الصور للنسَب والاحكام

١. طه (٢٠) الآية ٩٧. في القرآن: لنحرَّقنَّه.

٢. م: التشخّص.

٣. أضيف بمقتضى السياق.

والاحوال العينية الغيبيَّة الإنسانية، فينسب التحقيقُ كالاَ منهم إلى الصورة الظاهرة الإلهيَّة به، فآدمُ صورةُ ظاهريَّة الإلهية الاحدية الجمعية الإنسانية، البشرية، وشيثً صورة الوَهب والفيض النوري الوَهبي العلمي.

و إدريس صورة التقديس العقلي والطهارة، والروحية الإنسانية الكماليَّة وتُعرف الصور بحسب الحال والحكم والخلق والفعل والصفة والنعت والعلم والحكمة الغالبة على ذلك النبي أو الخليفة والولي، فهذا امتياز الصور بعضها عن بعض وتعيناتهم عند استقرارهم في مراتبهم البرزخيَّة وصورهم الحشرية والجِنانيَّة وغيرها. وبهذا يتمايزون ويتظاهرون ويتعددون، فاعرفه.

و لمّا كان الغالب على موسى الله شهود التجلّي النوريّ في صورة النار، وهو شهود الواحد في الكثير كثيراً، ولهذا كانت علومه فرقانيّة لا قرآنيّة، ولو كانت قرآنيّة، لشهد الكلّ في الكثير واحد كلاً، وشهد الكلّ في الكلّ، وكلّ واحد كلاً، وشهد الكثير في الكثير واحداً كثيراً، وشهد الكثير في الواحد واحداً.

و النار من شانها التفريق و تقليد الجزاء ما سلطات عليه، حتى تفرق لطائفه عن كشائفه واجزاء كثائفه بعضها عن بعض، فغلب على موسى الفرقان والتمييز والقوة والغلبة والظهور والسلطان والقهر والجلال، وبهذا السرسلط النار التي في صورتها شاهدُ النور الحق الواحد في الكثرة الشجرية على صورة العجل التي جعلها السامري الها لمن عبدها، حتى أحرقتها وفرقت أجزاءها المتوحدة ؛ لأن التجليات الفرعية تضمحل وتتلاشى عند ظهور التجلي الكلي الإلهي الجمعي، والمحدث إذا قُرن بالقديم، لم يبق له أثر، كما قيل:

الأنَّك شـــمس والملوك كــواكب أذاطلعت لم يَبددُ فسيهن كـوكب.

و صور العالم وإن كمانت كلُها مَجماليَ، ولكن ظهمور الحق وتجلّيمه في المُجلى الموسوي اعظمُ من المُجالي الصَنَمية، فسُبُحات وجهه تُحرقها.

قال: «ولا سيّما وأصلُه ليس من حَيَوان، فكان أعظمَ في التسخير؛ لأنّ غير الحيوان ماله إرادة، بل هو بحكم مَن يتصرف [فيه] من غير إبائه، وأمّا الحيوان فهو ذو إرادة وغرض، فقد يقع منه الإباءة في بعض التصريف، فإن كان فيه قوة إظهار ذلك ، ظهر منه الجُمُوح لما يريده منه الإنسان، وإن لم يكن له هذه القوة أو صادَف عرض الحبوان، انقاد مللًا لما يريده منه كما ينقاد مثله لامر فيما رفعه الله به من اجل المال الذي يرجوه منه المعبَّر عنه في بعض الاحوال بالأجرة في قوله: ﴿وَ رَفَعنا بَعضَهُم فَوقَ بَعض دَرَجات ليَتَخذَ بَعضهُم بَعضاً سُخرياً ﴾ فما يُسخَّر له من هو مثله إلا من حيوانيته لامن إنسانيته ؛ فإن المثلين ضدان، فيسخره الارفع في المنزلة بالمال أو بالجاه بإنسانيته، ويتسخر له ذلك الآخر المنافئة أو طمعاً من حيوانيته لامن إنسانيته؛ فما يُسخَّر له من هو مثله ؛ الاترى ما بين البهاتم من التحريش؛ لا نها امثال؟ فالمثلان ضدّان، ولذلك قال: ﴿وَرَفَع بعضكُم مَا بين البهاتم من التحريش؛ لا نها امثال؟ فالمثلان ضدّان، ولذلك قال: ﴿وَرَفَع بعضكُم فَوق بَعض دَرَجات ﴾ فما هو معه في درجته، فوقع التسخير من أجل الدرجات.

و التسخير على قسمين: تسخير مراد للمسخّر - اسمَ فاعل ـ قاهر في تسخيره لهذا الشخص المسخّر كتسخير السلطان الشخص المسخّر كتسخير السلطان لرعاياه، وإن كانوا أمثالاً له، فسخّرهم بالدرجة .

و القسم الآخر تسخير بالقال كنيسخير الرعايا للملك القائم بامرهم في الذب عنهم وحمايتهم وقتال من عاداهم وحفظه اموالهم وانفسهم عليهم، وهذا كله تسخير بالحال من الرحايا، يسخرون بذلك مليكهم، ويسمى على الحقيقة تسخير المرتبة، فالمرتبة حكمت عليه بذلك، فمن الملوك من سعى لنفسه، ومنهم من عرف الامر، فعلم الله بالمرتبة في تسخير رعاياه، فعلم قدركم وحقهم، فآجره الله على ذلك أجرة العلماء بالامر على ما هو عليه، واجرُ مثل هذا يكون على الله، من كون الله في شؤون عباده، فالمالم كله يُسخر بالحال من لايمكن أن يطلق عليه اسمُ مسخر، قال الله تعالى: ﴿كُلَّ يُسخر بالحال من لايمكن أن يطلق عليه اسمُ مسخر، قال الله تعالى: ﴿كُلَّ يُوم هُو فِي شَانِ ﴾ الله .

١ . أي الإباء .

٢. الزخرف (٤٣) الآية ٣٢.

٣. الأنمام (٦) الآية ١٦٥ .

٤ . الرّحمن (٥٥) الآية ٢٩.

قال العبد: هذه المباحث ظاهرة، والتقريب أنّ تسمخير موسى لقومه كان بمرتبة النبوّة، ولهذا كان يعلم حقَّهم ويرعاه ويراعيهم رعاية الراعي لغنمه، فمهما غاب فيه ذئب غريب قابله وقاتله، كالسامري بالإحراق وتحريق العجل، أو شدَّد على خليفته مَخافة المخالفة كما فعل باخيه هارون، وكلّ هذا تسخير لهم بما عنده من الله في عين ما هم مسخِّرون له بالحال على أن يسعى عند الله في مصالحهم الدينية والدنياوية عرفوا ذلك أولم يعرفوا؛ إذ لا يعرفه إلا العارفون وما تعقّله إلا العالمون.

قال\_رضي الله عنه\_: « فكان عدم الرداع قوة هارون بالفعل أن يَنفُذ في أصحاب العجل، كما سلّط موسى عليه، حكمة من الله، ظاهرة في الوجود لبُعبَد في كل صورة وإن ذهبت تلك الصورة بعد ذلك، فما ذهبت إلا بعد ما تلبّست عند عابدها بالألوهة ولهذا ما بقي نوع من الانواع إلا وعبد إمّا عبادة تألّه او عبادة تسخير، ولا بدّ من ذلك لمن عَقَل.

يشير - رضي الله عنه -إلى انه لما كان الحق المعبود الموجود الذي ﴿ أَمَرَ ان لا تَعبُدُوا إلا إِيَّاه ﴾ تقد ظهر بنور الوجود الحق في كل نبوع من هذه الأنواع وفي كل شخص فلا بد ان يُعبد في تلك الصورة -إمّا عبادة عبد لإلهه أو عبادة تسخير، كما عبدت عبدت الأصنام الحجر والشجر والشمس والقمر - لكون الإلهية ذاتية للوجود الحق.

و العبادة التسخيرية ليس لها اسم العبادة، وهي مخصوصة بالتاله عرفاً، والعبادة والعُبُودة متحقّقة في الوجهين بالاعتبارين؛ فإنّك عبدُ مَن ظهر عليك سلطانُه.

قال\_رضي الله عند: « وما عُبدشيء من العالم إلا بعد التلبّس بالرفعة عند العابد والمظهور بالدرجة في قلبه، ولذلك يسمّى الحقُ لنا بـ ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ﴾ " ولم يقل: رفيع الدرجة، فكثّر الدرجاتِ في عينٍ واحدة، فإنّه قضى أن لايُعبَد إلا إيّاه في درجات كثيرة مختلفة اعطت كلُّ درجة مُجلى ألهيّاً عُبِد فيها، واعظمُ مجلى عُبد فيه واعلاهُ

١ . في يعض النسخ : عدم قوَّة .

٢. يوسف (١٢) الآية ٤٠.

٣. خافر (٤٠) الآية ١٥.

الهوى، كما قال: ﴿ أَفَرَآيتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُواهُ ﴾ ` ، فهو أعظمُ معبودٍ ؛ فإنَّه لايُعبَد شىء إلا به، ولا يُعبدهو إلا بذاته . وفيه أقول :

وحق الهوى إن الهوى سبب الهوى و لو لا الهوى في القلب ما عُبِد الهوى الله عنه الهوى الله عنه الهوى الله عنه الله اللهوى، فهو الصنم والجبت والطاغوت من العابد لاي معبود كان إلا بهواه، فما عُبد إلا الهوى، فهو الصنم والجبت والطاغوت الحقيقي لمن يرى غير الحق في الوجود. واما عند العارف فهو أعظم تَجَلُّ أو أعظم مَجلى عُبد فيه، وهو باطن أبدأ لايظهر بالعين إلا في الأصنام وكلّيات مراتبه بعد الأنواع المعبودة، وهي وإن كثرت فقد أشرنا إلى أمّهاتها في الفص النوحي، فالظرها فيه.

قال \_رضي الله عنه \_ : «الا ترى علم الله بالاشياء ما اكمله ، كيف تَمّم في حق مَن عَبَد هواه ، واتخذه إلها ، فقال : «و أضلًا الله على علم والفلالة : الحيرة ؛ وذلك انه لما رأى هذا العابد ما عبد إلا هواه بانقياده لطاعته فيما يامره به من عبادة من عبده من الاشخاص ، حتى [أنّ] عبادته لله كانت عن هوى ايضاً ؛ لانه لو لم يقع له في ذلك الجناب المقدس [هوى] \_ وهو الإرادة بحرية أصاعب الله ولا آثره على غيره ، فكذلك كل من عبد صورة ما من صور العالم واتتخذها إلها ما اتخذها إلا بالهوى ، فالعابد لا يزال تحت سلطان هواه ، ثم رأى المعبودات تتنوع في العابدين ، وكل عابد آمراً ما يكفر من يعبد سواه ، والذي عنده ادنى تنبه يتحار لا تحاد الهوى ، بل لاحدية الهوى ، فإنّه عين واحدة في كل عابد ، فاضله الله \_ أي حيّره \_ على علم بان كل عابد ما عبد إلا هواه واحدة في كل عابد ، فاضله الله \_ أي حيّره \_ على علم بان كل عابد ما عبد إلا هواه رأى كل معبود متجلى للحق يُعبد [فيه] ، ولذلك سمّوه كلّهم إلها مع اسسمه ولا استعبده إلا هواه [سواة عبد أو حيوان أو إنسان أو كوكب أو ملك ، هذا اسم الشخصية فيه ، والألوه أم مرتبة تغيل العابد له اتها مرتبة معبوده وهي على الحقيقة مجلى الحق لبصر هذا والألوه أم الحقية مجلى الحق لبصر هذا

١ و ٢ . الجائية (٤٥) الآية ٢٣ .

٣. جوايه قوله: «قاضلُه الله».

٤. في بعض النسخ: عجبَّته.

العبد الخاص المعتكف على هذا المعبود في هذا المجلى المختص».

يشير - رضي الله عنه - إلى ان حقيقة الهوى لما كانت ميلاً نفسياً من كل ذي هوى إلى ما فيه هواه بحسب مناسبة إيّاه، فالمعبود في الكلّ - وإن تكثّرت أشخاص المعبودين - بحسب توجّهات العابدين إلى ما فيه نسبة مُميلة لهم إليها من كون تلك النسبة فيهم أيضاً، فحملتهم وأمالتهم إليها في جهة أخرى، فعبّد نفسه في غيره من وجه، وما عبّد ذلك الغير من كونه غيراً، بل من كون ما فيه منه وفيه، وسواء كان ذلك الغير حقاً أو خلقاً، كائناً من كان، فإنّه ما عبده إلا بحسب ذلك الميل الكلّي الحبّي إلى المعبود، بحسب ما منه فيه، فما عبده إلا بهواه، فلم يَعبد إلا هواه، وهو ما يهوى أبداً إلا نفسه، ولكن فيما يغايره من وجه، ولا يمكن أن يَهوى أحد غيره من حيث هما غيران؛ لعدم الجامع ووجود المباينة، ولايمكن أيضاً أن يهوى احد نفسه في نفسه؛ لعدم المبنية والبينية، ووجود الاحديث وتحصيل الحاصل باطل.

ولايقال: كيف يَطلب احدُّ لفتُ أو يَعيل إلى نفسه أو يَهواه وهو هو نفسه واحد والواحد من كونه واحداً حاصل لنفسه وليس فيه الختلاف جِهة بقتضي الميل من جهة إلى جهة؟!

لأنّا اعلمناك انّ الطالب ومن له هوى في شيء إنّما يبهوى نفسه في غيره طلباً للاتّحاد وظهور الوحدة الاصلية الاصيلة، ولهذه الحكمة اضلّه الله على علم بحقيقة الامر انّه ـ تبارك وتعالى ـ عينه وعين ما يَعبده، وهو ما يميل إلا إلى عينه، ولا يعبد إلا عينه، ولا يعبد إلا عينه، ولا يعبد إلا عينه، ولا يعبد إلا عينه، ولا عينه، وإنّما تقع المؤاخذة والعتب على عدم العلم ولما وكه بنفسه وعينه من حيث شخصيته وتعينه وحصر هواه وميله إلى العين المتعينة المتشخصة بتعين يمتاز عن الكلّ، والحق المطلق والعين المحيطة والامر الكلّي يقضي بإطلاق الكلّ والهوى عن كل قيد حتى عن الإطلاق [و] الإلهية التي امر ربّها ان لا يعبد إلا إيّاه والهوى عن كل قيد حتى عن الإطلاق [و] الإلهية التي امر ربّها ان لا يعبد إلا إيّاه والهوى الذاتها الانحصار في جهة معينة من كل وجه فكهكذا، وبحسب ذلك يجب ان

١. م: مناسبته.

٢ . أضيف عقتضى السياق.

يكون هوى المحتقِّق المُحِقِّ والمدقق المُرِقِّ إلى الحق المطلق في عين جمعه بين التعين واللاعين واللاتعين مطلقاً عن كل قيد . شعر:

و هذا الهوى في من له ربّه الهوى و مَن ليس يَهواه ويهوى السوى هوى و مَن ليس يَهواه ويهوى السوى هوى و ذلك لأنّ «السوى» ما يصدق إلا على متعيِّن ممتاز عن غيره، والحقيقة المحيطة بالذات على الكلّ بالاستغراق لايكون لها غيرٌ بالاتّفاق، ولا يُقرض امتياز لها، وعمّن وما ثَمَّ إلا هو؟

قال - رضي الله عنه - : « ولهذا قال [بعض] مَن لم يَعرف مقالته ' - جهالة - : ﴿ مَا نَعَبُدُ هُمَ إِلَّا لِيُقَرّبُونَا إِلَى اللّه زُلْفَى ﴾ " » .

يشير إلى أنّ العين المعبودة بالذات في العابد والمعبود سُواءً، فبما ذاتقربُه إلى الحق؟ وما الذي ليس له وهو عينه؟، فالتمسلك بما خرج عنه \_ توصّلاً وتوسّلاً إلى ما هو عينه \_ جهل، والسرّ فيه قد ذُكر، وهو واضح .

قال-رضي الله عنه : " مع تسمينتهم لهم "آلهة ، كما قالوا: ﴿ أَجْعَلَ الْآلِهة الها واحِدا إِنْ هذا لَشَى عُجَاب ﴾ أي قبدا الكرواع بل تعبيروا من ذلك ؛ فإنهم وقفوا مع كثرة الصور ونسبة الألوهة لها ، فجاء الرسول ودعاهم إلى إله واحد يُعرف ولايُشهد ، بشهادتهم أنهم البنوا عندهم واعتقدوه في قولهم : ﴿ مَا نَعبُدُهُم إِلاَ لِيُقَرِبُونا إلى الله زُلْقَى ﴾ لعلمهم بان تلك الصور حجارة ، ولذلك قامت الحجة عليهم بقوله : ﴿ قُل سَمُوهُم ﴾ فما يسمونهم إلا بما يعلمون أن تلك الاسماء لهم حقيقة . وأما العارفون بالامر على ما هو عليه فيظهرون بصورة الإنكار لما عبد من الصور إلا أن العارفون بالامر على ما هو عليه فيظهرون بصورة الإنكار لما عبد من الصور إلا أن

۱ . م: مقامته.

٢. الزمر (٣٩) الآية ٣.

٣. في بعض النسخ: إيَّاهم.

في يعض النسخ: حتى قالوا.

٥، ص(٣٨)الآية ٥.

٦. الزمر (٣٩) الآية ٣.

٧. الرعد (١٣) الآية ٣٣.

مرتبتهم في العلم تعطيهم ان يكونوا بحكم الوقت لحكم الرسول - الذي آمنوا به عليهم الذي به سُمُّوا مؤمنين فهم عبّاد الوقت مع علمهم بانهم ما عبدوا من تلك الصور اعيانها ، وإنّما عبدوا الله فيما يحكم سلطان التجلّي الذي عرفوه منهم ، وجَهِله المنكر الذي لاعلم له بما تجلّى ، وستَره العارف المكمّل من نبي و رسول ووارث عنهم ، قامرهم بالانتزاح عن تلك الصورة لما انتزح عنهارسول الوقت اتباها للرسول طمعاً في مَحبة الله إيّاهم بقوله : ﴿إِن كُنتُم تُحبُّونَ الله فَاتَبِعونِي يُحبِبكُم الله ﴾ فدها إلى إله يُصمَد الله إيّاهم من حيث الجملة ، ولا يُشهد، ولا تُدركه الابصار ، بل هو يُدرك الابصار ؛ للطفه وسريانه في اعبان الاشياء ، فلاتدركه الابصار ، كما أنّها لاتدرك أرواحها المدبِّرة الشباحها وصورَها الظاهرة ، فهو اللطيف الخبير ، والخبرة ذوق ، والذوق تَجَلَّ ، والتجلي في الصور ، فلا بدّ منها ولابدّ منه ، فلابد أن يعبده من رآه بهواه ، إن فهمت ، ﴿وَعَلَى الله قَصدُ السّبيل ﴾ ألا .

١. في بعض النسخ: يحكم الرسول.

٢. في بعض النسخ: عبدوا الله فيها بحكم.

٣. آل عمران (٣) الآية ٣١.

٤. النحل (١٦) الآية ٩.

## [٢٥] «فصُّ حكمة علويّة في كلمة موسوية»

إنّما أضيفت هذه الحكمة العلوية إلى الكلمة الموسوية ؛ لما جعل الله هذه الكلمة هي العُليا، وكلمة فرعون والسحرة وآل فرعون هي السُفلى، فقال : ﴿ لا تَخف إنّك أنت الأعلى ﴾ فاشركه الله في صفته الأعلوية وإن كانت اعلوية الله مطلقة واعلوية موسى نسبية ، وذلك من قوله - تعالى - : ﴿ سَبِع اسمَ رَبِّك الأعلى ﴾ صفة لـ «ربّك» ولما قال فرعون ﴿ آثا ربّكُمُ الأعلى ﴾ وقال الله وقال الله وقال الله على الله على الله على الله على المعلوية الله المعلى الله موسى الله هو الاعلى ، فأعلوية الموسى بالنسبة إلى فرعون وغُلُوه في عُلُوه ، واعلوية الله لا بالنسبة والإضافة ، فهو الأعلى بذاته لذاته في ذاته وفي كل عال واعلى ، والعلو والاعلوية له أولى واولى .

قال .. رضي الله عنه .: « حكمة قتل الابناء من أجل موسى لتعود إليه بالإمداد حياة كلّ مَن قُتل من أجله ؟ لأنّه قُتل على أنّه موسى ، وما ثَمَّ جهلٌ ، فلا بدّ أن تعود حياته على موسى ، أعني حياة المقتول من أجله ، وهي حياة ظاهرة على الفطرة لم تُدنّ سها

١. طه (۲٠) الآية ١٨.

٢ . الأعلى (٨٧) الآية ١ .

٣. النازعات (٩٩) الآية ٣٤.

٤. الدخان (٤٤) الآية ٣١.

٥. في بعض النسخ: طاهرة.

الأغراض النفسية ، بل هي على فطرة «بلى» فكان موسى مجموع حياة مَن قُتل على أنّه هو ، فكل ما كان مُهيَّداً لذلك المقتول - يمّا كان استعداد روحه له - كان في موسى للسجة وهذا اختصاص إلهي لموسى لم يكن لاحد قبله ، فإنّ حِكمَ موسى كثيرة » .

قال العبد: اعلم: أنّ النفس الكلّية أحدية جمع النفوس الجزئية الإنسانية، وهي إنّما تعيّنت في صبورتها الكلّية أحدية جمعية كلّية لحقائقها الكلية الجزئية، ثمّ تعيّنت في صور حقائقها الكلية في النفوس السماوية الكلية الحيطة الفلكية أوّلاً فأوّلاً، ثم تعيّنت لحقائقها التابعة التفصيلية في الاجزاء الفلكية من الدرّج والدقائق والثواني والثوالث، بالغاً ما بلغ، فما من جزء من الاجزاء الفلكية السماوية الا وقد قبِلت روحاً ونفساً بحسب امزجتها الفكلية الطبيعية وهم الملاتكة والأرواح الفلكية النورانية.

و هم على طبقات وُجدت في كل فلك فلك، وسماء سماء، وجزء جزء من أجزاته عملي مزاج خاص وطبيعة خصيصة بذلك الفلك والاسم المستوي عملي عرش تلك السماء أو الفلك؛ حتى عِمْر الله بهم الأفلاكُ والسماوات، فمنهم حَمَلة العرش والكرُوبيُّون والحافون والصافون، وكلُّهم طبيعيون نؤرانيُّون، ولهم صور طبيعية عرشية وفلكية، ثمّ سماوية، والنفس من وراثهم محيطة بالإمداد والنور والروح والحياة. وإمدادها لهم بالفيض النوري الروحي الذي يقبله من التجلّيات الاسمائية الذاتية. ومن جملة ما تشتمل عليه هذه النفسُ الكلية التي هي مظهر الاسم المفصِّل، واسمها في لسان الشرع اللوحُ المحفوظ وهي أمّ الكتاب المفصَّل والتي تحتوي عليه هي الأرواح البشرية الإنسانية الكمالية الكلّية والنفوس البشرية الجزئية، وهذا الروح الاعظم الأكمل، مع مَن تعيَّن من الأرواح والنفوس السماوية يفيض وتفيض الأنوار الروحية والاشعة النفسية على الطبيعيات والعنصريات فمهما تعيّنت ـ بحسب التشكّلات الفلكية والاوضاع الرفيعة السماوية والاقصالات والانفصالات الكوكبية وامتزاجاتها بموجب مقتضى أرواحها ونفوسها، والأسماء الإلهية الظاهرة بها والمتوجِّهة إلى إيجاد الصور الاحدية الجمعية الكمالية الإنسانية في العوالم العنصرية السفلية عند الظاهرية المسمَّاة بعالم الكون والفساد عرفاً رسمياً-أمزجةٌ بشرية إنسانية مستعدَّة لقبول ارواح

إنسانية، فإنّ فيض الارواح والنفوس العلوية، وفيض النفس الكلية يتعيّن فيها بحسب ما استعدت له من الكمالات بالميل التام والعشق العام من القابل والمقبول إلى صاحبه، اعني المزاج العنصري وفيض الروح الفلكي والكلمة الإلهية المحمولة في ذلك الفيض الروحاني والنفس الرحماني، فينبعث في عصر عصر من الارواح الإنسانية من هذا اللوح الإلهي والروح الاعظم الرحماني ما آزاد الله إظهاره في ذلك العصر من آياته واسمائه الكلية وكلماته الكمالية، ولا مانع لتعيّن الفيض الروحي والنور النفسي المحمول في الانوار والاشعة الكوكبية في أمزجة خصيصة بها مشاكلة مناسبة لظهور حقائقها وخصائصها فيها وبها إلا حصول التعيّن المزاجي العنصرى وكمال التسوية لقبول النفخ الملكي الإلهي للروح فيسه، فافهم هذا الاصل الكلّي والضابط الإلهي المجملية.

ثم اعلم: أنّه لما اراد الله إظهار آياته الكام لات وكلماته الفاضلات وحكمه العامات التامات الشاملات في الكلمة الوسوية وسرى حكم حكم هذه الإرادة في النفس الكلية ونزول الوحي الإلهي بدلك إلى عالم العنصر، وتوجّهت الاسماء الكلية الظاهرة، والارواح والانفس الطاهرة إلى تحصيل مطالبهم وتوصيل مآربهم، فتعيّنت عوجبها امزجة كثيرة بحسب حقائق ما في الروح الموسوي قبل تعين مزاجه الكامل النبوي، فقبلت تلك الامزجة - من الانوار والاشعة والارواح المنبئة من النفوس الكلية الفلكية - انفساً جزئية لاعلى الوجه الاكمل، لظهور الكمالات الموسوية وإظهار الآيات التي اراد الله ان يُظهرها، فلما لم تكن وافية وكافية في مظهريتها، اراد الله ان يبدلها وهلاك ملكه يكون على يدي مولود يُولد في ذلك الزمان، فامر فرعون بقتل كل ولد وهلاك ملكه يكون على يدي مولود يُولد في ذلك الزمان، فامر فرعون بقتل كل ولد يولد في ذلك الزمان، فامر فرعون بقتل كل ولا يولد في ذلك الزمان، ولم يعلم ان الذي قدر الله هلاكه وهلاك ملكه على يده، واراد الله حياته، لن يُظفره ولن يُقدر عليه؛ فإنّه لا راد لامر الله ولا معقب لحكمه، فقتلوا الله حياته، لن يُظفره ولن يُقدر عليه؛ فإنّه لا راد لامر الله ولا معقب لحكمه، فقتلوا

بامر فسرعون كلَّ مولود وُلد و وُجـد في ذلك الزمان على انَّه ذلك الذي يكون هلاك فرعونَ على يده، فقتلت عن نفوسها، اعنى تلك الصورةَ والأشخاص والأمزجة التي قبلت تلك الارواح الحاصلة للاسرار الكمالية والفضائل الروحانية التي كان ظهورها في موسى اللِّيِّة اكملَ و أتمَّ، ولا شكَّ أنَّ الزمان زمان ظهـورها، والأمر الإرادي الإلهي قىد نفذ بذلك، فلمّا تبادرت بالظهور، قبلَ تكامل النور، وبلوغ عين الزمان والوقت الذي فيه التجلِّي الجامعُ لحقائق الحكِّم والآيات والكمالات التي للكلمة الموسوية، فقبلت على اسمه؛ لما علم الله أنَّ ظهورها في مزاج واحد كلي محيطٍ بما كانت متفرَّقةً فيها اجمعُ واتمُّ وانفعُ واعمُّ، فتوجّهت ارواحُ هؤلاء المقتولين إلى الروح الموسوي الكمالي الموجَّه من الله لإظهار ما أراده ومظهريتَه، على الوجه الافيضل الاكمل، فاتَّصلت الانوار بنوره، وتحصَّلت الارواج إلى روحه، فتجمُّعت فيه خصائصُ الكلُّ، وحقائق الفرع والأصل، فكان الروح الموسوي مجموع تلك الأرواح كلّها وجمامعها، فتضاعفت القوى وتَقَوَّت، وتكاملت الانوار واستوت، وتعيّن مزاجه الشريف الجسماني المبارك اللي فيضع الله فيع هذا الروائخ الكامل الجامع الموسوي المجموع، ولهذا كانت آياته ومعجزاته في كمال الوضوح والظهور، لكمال توجّه الهمم الروحانية والنفوس والملائكة وهمم أهل الزمان أجمعهم، فظهر أمر الله وشأنه، وغلبت حجّته وبرهانه، وغلبت قوَّته وسلطانه، وقُهر فرعونُ وآله[و] حكمه وانصاره واعوانه، الحمدلله .

قال \_ رضي الله عنه \_ : « وإنا \_ إن شاء الله تعالى \_ اسر د منها » يعني من الحكم الموسوية «في هذا الباب على قدر ما يقع به الأمر الإلهي في خاطري ، فكان أول ألم ما شوفهت به من هذا الباب هذا ، فما وكد موسى إلا وهو مجموع ارواح كثيرة ، جُمِع قوى فعالة ؛ لان الصغير يفعل في الكبير ؛ الا ترى الطفل يفعل في الكبير بالخاصية ،

١ . ف: المسوي.

٢. أضيف بمقتضى السياق.

٣. في يعض النسخ: فكان هذا أوَّل ماشوفهت به من هذا الباب فما .

فينزل الكبير من رياسته إليه يلاحبه ويزقزق له، ويظهر له بعقله، فهو تحت تسخيره وهو لايشعر، ثم شغله بتربيته وحمايته وتفقّد مصالحه وتأنيسه، حتى لايضيق صدره، هذا كله من فعل الصغير بالكبير، وذلك لقوّة المقام؛ فإنّ الصغير حديث عهده بربّه؛ لانّه حديث التكوين، والكبير ابعد، فمن كان من الله اقرب، سخّر مَن كان من الله ابعد، كخواص الملك للقرب منه يسخرون الابعدين.

قال العبد: اعلم: أنّ القرب والبعد نسبتان للقريب والبعيد من الحق من المقامين الإلهيّين، وعليهما تترتّب مراثب السعادات والولايات، وكذلك الشقاوات ومُحالُّ البُعد.

المقام الأول: مقام الأحدية الإلهية، فإنّ الكثرات كلّها منها تنزّلت وتفصلت وتمددت، فمن كانت الوسائط بينه وبين الموجد الواحد الأحد اقلّ، فهو أقرب، وكذلك التعينات الأول الول ما تظهر وتبدو - تكون قريبة من ربّها الذي [هو] قيامها، وفيوم أيقوم بإقامة صورته، فيسخر بقامه من ربّه وموجده من ليس له هذا النوع من القرب الأولي في الطهور والحدوث، كالصغار من الأولاد، فإنّ الحق الظاهر المتعين في صورهم يسخر لهم من طال مكثه في قبول التجليات مدة مديدة، وله حكم آخر كمالي غير هذا القريب وهو الثاني، وذلك هو القرب الحقيقي الذاتي الإلهي الكمالي من حيث الصورة الأحدية الجمعية الكمالية الإلهية الإنسانية، فمن كانت نسبته من هذه الجمعية الكمالية وأوسم وأوسم واكمل وأمّ، فهو أقرب إلى الله من حيث احدية جمع جمع الكمالات الذاتية والإلهية، وقربه من الله اعظم واعم وأوسم واحمل وامّ، فالكبير القريب من هذه المرتبة القريبة لكماله يُنزل لتكميل ذلك القريب الأول من حداثة تعين المربوبية، بإحداثه وإظهاره والتجلي له وبه وفيه؛ اتباعاً للحق النازل إليه وإلى مربوبيته المربوبية، بإحداثه وإظهاره والتجلي له وبه وفيه؛ اتباعاً للحق النازل إليه وإلى مربوبيته المربوبية المربوبية المربوبية المربوبية المربوبية والهوبية والمربوبية الخواب والتجلي له وبه وفيه؛ اتباعاً للحق النازل إليه وإلى مربوبيته

١. قى يعض ئىنج: حديثُ عهد يربّه،

٢. في يعض نسخ الفصوص و في م: المقرّب. و الصحيح: المُقرّبين.

٣. أضيف لتصير الصلة جملةً .

٤ ، عطف على (ربَّها) .

ومظهريته وحَدَثه وحداثة وجوده من أصله الذي انبعث منه روحه وتعين من المحتِد العنصري مزاجه وهيكله، فهذا معنى القرب والبعد ومراتبهما، وإلا فمن حيث الوجود الحق المتعين الظاهر في الكلّ على السواء، فلا بُعد، والكلّ في نفس المظهرية والمرآتية فعلى السواء، والافضل فيه الاكمل جمعية والاشمل حيطة و سَعة، فقد يكون مَن بلغ ستين سنة من عمره أبعد من مبدئيته وأوله بعين الحق فيه وإن تضاعفت التجليات واستنامت الفضائل والكمالات فيه باضعاف أضعاف ما كان له أو لغيره في البدو و أول الفطرة، فافهم.

قال - رضي الله عنه .: «كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يُبرز نفسه للمطر إذا نزل، ويكشف راسه له، حتى يُصيب منه، ويقولُ: إنّه حديثُ عهد بربّه . في المطر إذا نزل، ويكشف راسه له، حتى يُصيب منه، ويقولُ: إنّه حديثُ عهد بربّه . في المطرُ الفر الله من هذا النبيّ ما اجلّها وما اعلاها واوضحها، فقد سخر المطرُ افضلَ البشر؛ لقربه من ربّه، فكان مثل الرسول الذي يَنزل عليه بالوحي، فدعاه بالحال بذاته، فبرز إليه ليُصيب منه ما اتفا من ربّه، فلو لاحصل له منه الفائدةُ الإلهية بما اصاب منه، ما برز بنقسه إليه، فهذه رسالة ماء جعل الله منه كلّ شيء حيّ افافهم] ».

يشير إلى أنّ رسول الله عليه وسلّم كان يشاهد صور العلم الإلهي النازل بالوحي في المطر، فيبرز إليه ويُبرز جسدة المبارك وكرم راسه تلقياً لسر العلم الإلهى النازل على أمَّ راسه من الكتاب الاكبر الذي هو رتبته بالبرزخية الأولى في التعين الأول، فافهم، فكذلك توجّهت الاسماء الإلهية والارواح الكلية الفلكية والسماوية التي منها انبعث أرواح أولئك المقتولين على اسم صوسى المالية المعددة الصورة الموسوية و روحه المدبر؛ إذ ذاك فيسده الشريف، حتى فعلت في أعداء ما فعلت وأظهرت من آيات الله ما اظهرت وحملت، فافهم.

۱ ، م: و اوكيته .

٢. في يعض النسخ: يَبرزينفسه. و في ف: برّز نفسه.

٣. في بعض النسخ: ما اتاه به من ربه.

قال - رضي الله عنه - : «و امّا حكمة إلقائه في التابوت ورَميه في اليمّ فالتابوت ناسوته، والميمّ مسا حصل له من العلم بوسساطة هذا الجسم، عمّا اعطته القوة النظرية الفكرية، والقوى الحسيّة والخيالية التي لا يكون شيء منها ولا من امثالها لهذه النفس الإنسانية الا بوجود هذا الجسم العنصري، فلمّا حصلت النفس في هذا الجسم، فأمرت بالتصرف فيه وتدبيره، جعل الله لها هذه القوى آلات يتوصل بها إلى ما اراد الله منها في تدبير هذا التابوت الذي فيه سكينة الربّ، فرمي به في اليمّ ليحصل بهذه القوى على فنون العلم، فاعلمه بذلك أنّه وإن كان الروح المدبر [له] هو الملك، فإنّه لا يدبره إلا به فنون العلم، فاعلمه بذلك أنّه وإن كان الروح المدبر [له] هو الملك، فإنّه لا يدبره إلا به فاصحبه هذه القوى الكامنة في هذا الناسوت الذي عبر عنه بالتابوت في باب الإشارات فاصحبه هذه الول على وجود الوالد، والمستبات على اسبابها، والمشروطات على حقائقها، والمعلولات على عللها، والمدلوطة، والمعلولات على عللها، والمدلوطة، والمعلولات على عللها، والمدلوطة، والمعلولات على عللها، والمدلوطة، والا به والحققات على حقائقها، وكل ذلك من العالم، وهو تدبير الحق فيه، فعا فيه، في الا به .

و أمّا تسولنا : «أو بصسورته المركزيّ بطب ورّة العسالم رضاعتي به الاسسمساءَ الحسسنى والصفات العُلَى التي يسمّى الحقُ بها واتّصف بها» .

يشير ... رضي الله عنه .. إلى ان العالم وصورة ظاهريات مظاهر الاسماء الحسنى والصفات العلى، ولهذا كثرت الصور مع احدية العين، فهذه النقوش والاشكال والصور منها ولها وبها، وباطن العالم وهويته للوجود الحق المتعين فيها بحسبها، فصورة العالم ناصوته، والتابوت وروحه هو الوجود المتعين فيه، وهو سكينة الرب، واليم بهذا الاعتبار هو الوجود المطلق الحق، فافهم.

قال-رضي الله عنه-: «فما وصل إلينا اسم يسمّى به إلا وجدنا معنى ذلك الاسم وروحه في العالم، فما دبّر العالم [أيضاً] إلا بصورة العالم».

يعني - رضي الله عنه -: أنّ الأسماء الإلهية - كالحيّ والعالم والمريد والخالق والقادر والرازق التي يسمّى بها الحقُ - حقائقُها وأرواحها هي الحياة والعلم والإرادة والقدرة والخلق والرزق، وهي موجودة في الحنيّ والعالم والمعلوم والمراد والمقدور والمخلوق والمرزوق في العالم، فما دبَّر العالمَ إلا بصورته وهي الهيثة الاجتماعية من الأسماء الإلهية .

قــال\_رضي الله عنه\_: «و لذلك قــال في خلق آدم\_الذي هو البــرزخ الجــامعُ لنعوت الحضرة الإلهية التي هي الذات [و الصفات] والافعال ـ : «إنَّ الله خلق آدمُ على صورته؛ وليست صورته سوى الحضرة الإلهية، فأوجد في هذا الخنصر الشريف الذي هو الإنسان الكامل جميع الاسماء الإلهية وحقائق ما خرج عنه في العالم الكبير المفصَّل وجعله رُوحاً للعالم، فسخِّر له العلو والسفل لكمال الصورة، فكما أنَّه ليس شيء من العالم إلا [وهو يسبّح بحمده، كذلك ليس شيء من العالم إلا] وهو مسخّر لهذا الإنسان الكامل؛ لما تعطيه حقيقته صورته، فقال: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُم ما في السَّموات وَما في الأرض جَميعاً منه ﴾ " فكل ما في العالم تحت تسخير الإنسان، علم ذلك من علمه ـ و هو الإنسان الكامل ـ و حيل ذلك من جهله، وهو الإنسان الحيَّوان فكانت صورة القاء موسى في التابوت والقاء التابوت في اليمّ صورةً هَلاك يعني في الظاهر وفي الباطن كانت نجاةً له من الطَّبَلُّ فَعَلَى كَمَّا تَبْعِيا النَّقُوسُ بالعلم من موت الجهل، كما قال: ﴿ أُو مَن كَانَ مَيتاً ﴾ يعني بالجهل ﴿ فَأَحبَيناهُ ﴾ يعني بالعلم ﴿ وَجَعَلنا لَهُ نُوراً يمشي به في النَّاسِ﴾ وهو الهدى ﴿كُمَن مَثَلُهُ فِي الظُّلُمـاتِ﴾ وهي الضلال، ﴿لَيسَ بِخَارِجِ منها﴾ أي لايهشدي أبداً، فإنَّ الأمر في نفسه لاغاية له يُوقَّف عندها، فالهدى [هو] أن يهتدي الإنسان إلى الحَيرة، فيَعلمَ أنَّ الأمر حَيرة، والحيرة قُلَق وحركة، والحركة حياة، فلاسكون ولاموت°، ووجود فيلاعيدم، وكذلك في الماء الذي به حيياة الأرض، وحركتُها قوله: ﴿إِهْتَزَّتَ﴾، وحملُها قوله: ﴿وَرَبَّتَ﴾، وولادتُها قولُه: ﴿وَٱنبَّتَتْ مِن

١ . في بعض النسخ: البرتامج،

٢. في أكثر النسخ: المنفصل.

٣. الجائية (٤٥) الآية ١٣.

٤ . الإنهام (٦) الآية ١٢٢ .

٥ . في بعض النسخ : فلاموت .

كُلِّ زُوجٍ بَهِيجٍ ﴾ [اي] اتها ما وكدت إلا ما يُشبهها آي طبيعياً مثلها، فكانت الزوجية التي هي الشفعية لها بما تولّد منها وظهر عنها، كذلك وجود الحق كانت الكثرة له، وتعدّد الاسماء أنّه كذا وكذا بما ظهر عنه من العالم الذي يطلب أنشاته حقائق الاسماء الإلهية، فثبتت به».

يشير.. رضي الله عنه [إلى] أنّه كما شُفَعت النتائجُ والثمرات أصولها، كذلك كثرة الأسماء شفعت احدية الوجود الحقّ، فإنّ الاسماء تَثبت للوجود الحق بالعالم، إذ هو المالوه والمربوب المقتضي وجودَ الربوبية والإلهية.

قال - رضي الله عنه - : "و يخالفه أحدية الكثرة، وقد كان أحدي العين من حيث ذاته كالجوهر الهيولاني أحدي العين من حيث ذاته، كثير بالصور الظاهرة فيه، التي هو حامل لها بذاته، كذلك الحق بما ظهر منه من صور التجلي، فكان مجلى صور العالم مع الاحدية المعقولة، فانظر ما أحسن حدا التعليم الإلهي الذي خص الله بالاطلاع عليه من شاء من عباده، ولما وجده آل فرعون في اليم عند الشجرة، سماه فرعون موسى، و «المو» هو الماء بالقبطية و «السله هو الشبحر ثم فسماه بما وجده عنده، فإن التابوت وقف عند الشجرة في اليم».

قال العبد: كما أنّ التابوت كان ضرب مثل للهيكل الجسماني الإنساني الذي فيه سكينة الرب وهو الروح الذي اسكنه الله في هيكله وسكّنه به، وموسى صورة الروح من حيث هذا الوجه، واليمّ - الذي هو البحر - صورة العلم الحاصل للروح الإنساني بسبب هذه النشاة العنصرية أي الحاصل ظهور ما كان لها بالقوة بواسطته بالفعل؛ فإن القوة العلمية ذاتية للنفس، ولكن ظهورها بالفعل على الوجه الأكمل متوقّف على

١ . الحج (٢٢) الآيةه.

٢. في يعض النسخ: مُن يشبهها.

٣. في بعض النسخ: يطلب بنشاته.

٤ . في بعض النسخ : بخالقه .

٥. م: الشجرة.

مظاهر قواها من هذه الصورة الهيكلية العنصرية، فكذلك فرعون صورة الهوى الذي هو السلطان الغالب في مصر النشاة العنصرية، ووجدانه للتابوت وحصوله له وعنده صورة تعين الروح ووقوفه أولاً في تعمير البدن في حكم الهوى وعنده، فإن تربية الروح الإنساني إنّما تتم بوجود الهوى للنفس في تعمير البدن ومع تكامل القوى المزاجية تتكامل تربية الروح، فيظهر قواه بالروح الإنساني الي ان يبلغ اشده ويظفر بالهوى ويملك مصر الكمال الطبيعي، ووقوف تابوته عندالشجر إشارة إلى ان الهيكل الكمالي الإنساني يتوقف وجوده على الاركان المتشاجرة الاغصان من أصل الطبيعة الواحدة، فإن الشجر إنّما سمّي شجراً لاختلاف أغصانه والتفافها، والمشاجرة هي الخالفة والخاصمة، كذلك هذا التابوت الناسوتي الهيكلي واقف عندالهوى بمقتضى القوى والخصائص الروحانية، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه ـ : "فاراد قتله ، فقالت امراته ـ و كانت مُنطقة بالنطق الإلهي ـ [الذي أنطق به كلّ شيء ] فيما قالت تفرعون ؛ إذا كان الله خلقها للكمال ، [كما] قال الله عنها حيث شهد لها ولمريم بنت عمران بالكمال الذي هو الذكران فقالت لفرعون في حق موسى : إنّه ﴿قُرْتُ عَيْنٍ لِي وَلَك ﴾ فيه قرّت عينها بالكمال الذي حصل لها ، كما قلنا وكان قرة عين لفرعون بالإيمان الذي اعطاه الله عندالغرق ، فقبضه طاهراً مطهراً ، ليس عليه شيء من الحبث ؛ لانة قبضه عند إيمانه ، قبل ان يكتسب شيئا من الآثام ، والإسلام يُجُبُ ماقبله ، وجعله آية على عنايته \_ سبحانه ـ لن شاء ، حتى لايباس أحد [من رحمة الله ﴿إِنّهُ لايباس) مِن روح الله إلا القوم الكافرون ﴾ فلو كان

١ . الموجود في النسختين: النفساني.

٢ . ما بين المعقوفين غير موجود فيما راينا من نسخ القصوص.

٣. في بعض النسخ: إذكان الله.

في يعض النسخ: للذكران.

٥. القَصِّص (٢٨) الآية ٩.

٦. في يعض النسخ: فبه،

٧. يوسف (١٢) الآية ٨٧.

فرعون ممن يئس ما بادر إلى الإيمان، فكان موسى الله كلما قالت امرأة فرعونَ عنه: إنّه ﴿قُرَّتُ عَين لِي وَلَكَ [لاتَقتُلُوهُ] عَسى أن يَنفَعَنا ﴾ ` وكذلك وقع ؛ فإنّ الله نَفَعهما به الله إذا كانا " ماشعرا بانّه هو النبيّ الذي يكون صلى يديه هلاك ملك فرصونَ وهلاك كه .

قال العبد: قد تقرّر في نفوس العامة من المسلمين وغيرهم من اليهود والنصارى ان فرعون كافر وانّه من أهل النار بماثبت عنه قبل الغرق من المعاداة لنبيّ الله ولبني إسرائيل وبما قبال: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعلَى ﴾ وبقوله: ﴿ ما عَلِمتُ لَكُم مِن إِله غَيسرى ﴾ وبافعاله وبما قبال: ﴿ أَنَا رَبُّكُمُ الأَعلَى ﴾ أوبقوله: ﴿ ما عَلِمتُ لَكُم مِن إِله غَيسرى ﴾ وبافعاله السيّنة إذذاك، ولكن القرآن اصدق شاهد بإيمانه عندالغرق قبل أن يُغرغر، بل حال تمكنه من النطق بالإيمان وعلمه بان النجاة حصر في ذلك، فقال: ﴿ آمَنتُ بالذي آمَنت بِه بَيُوا إسرائيل وَ آنَا مِن المسلمين ﴾ وهذا إخبار صحيح لا يدخله النسخ، ولكن فيه دليلا بيضاً أنّه لم يكن مؤمناً قبل هذا الإيمان، كما رغم أهل الأخبار انّه كان مؤمناً في الباطن، وانّه كان يكتم إيمانه عن قومه سياسة حكمية؛ إذلا دليل على ذلك من القرآن ولا فيما وحح من الحديث، فلم يكن إيمانه إلا عند الخرق، فآمن به، إما طلباً للنجاة أو قدرته بماراى انّه أنّه أنهى بني إسرائيل الذين آمنوا به من الغرق، فآمن به، إما طلباً للنجاة أو إيماناً لالعلة.

قال\_رضي الله عنه\_ : ﴿ وَ لِمَا عَصْمَهُ اللهُ مِنْ فَرَعُونَ ﴿ أَصَبَحَ فُوَّادُ امْ مُوسَى فَارِعَا ﴾ ` من الهمّ الذي كان قد اصابها ؛ .

قال العبد: إمّ موسى صورة المزاج القابل للروح الإنساني من طبيعته الخاصّةُ

١ . في بعض النسخ: عُن يباس.

٢. التَّمَعُ (٢٨) الآية ٩.

٣. في يعض النسخ: و إن كانا.

٤. النازعات (٧٩) الآية ٢٤.

٥. الْقُصُص (٢٨) الآية ٣٨.

٦. يونس (١٠) الآية ٩٠: آمنتُ أنَّه لاإله إلاَّ الذي آمنت به . . . الآية .

٧. القصص (٢٨) الآية ١٠.

والاعتدال الخصيص المنتج لهذه النتيجة الشريفة الروحية ، فإنّ الروح الإنساني وإن كان عندنا موجوداً قبل وجود البدن ، ولكن تعين هذا الروح المعيّن مثلاً متوقف على المزاج ، وكان موجوداً بصورته الروحانية الخصيصة به الموجود هو فيها وبها قبل تعلّقها بالبدن وجوداً روحانياً عقلياً نورانياً لانقلياً جسمانياً ، فالحادث بوجود هذه الأمّ الشريفة إنّما هو هذا التعيّنُ الشخصيُّ لا الروح في حقيقته الجوهرية ، فافهم .

قال \_ رضي الله عنه \_ : "ثم إنّ الله حرّم عليه المراضع َ حتى اقبل على ثَدي أمّه [فارضعته] ليكمل الله لها سرور ها به ، كذلك علم الشرائع ، كما قال : "لكُلِّ جَعَلنا منكُم شرعةً و منهاجاً " اي طريقاً ومنهاجاً اي من تلك الطريقة جاء ، فكان هذا القول إشارةً إلى الاصل الذي منه جاء ، فهذا غذاؤه كما أنّ فرع الشجرة لا يستغذى إلا من اصلها ، فما كان حراماً في شرع يكون حلالاً في شرع آخر يعني في الصورة ، \_ اعني قولي : "[يكون] حلالاً ا \_ وفي نفس الأمر ما هو عين ما مضى ؛ لأنّ الامر خلق جديد ولا تكرار ، ولهذا نبّهناك ، فكني عن هذا في حق موسى بتحريم المراضع " .

يشير ... رضي الله عنه إلى ان اللين الذي يَرضَعه كل مولود وإن كان في الصورة عيناً واحدة هو اللبن، ولكن لبن شخص دون شخص ما هو عين ذلك اللبن، وكذلك الشريعة انتي جعلها الله لنبي وجبله عليها هي التي ياخذها ذلك النبي دون غيرها، فإن الشرائع وإن كانت كلها منزلة من عند الله ولله، ولكن لكل أحد شرعة منها شرع في طلب الحق والتوجة إليه، ومنها جاء في الاصل، وأمّا تنزيل تحريم المراضع على حقيقتها في الروح الإنساني من البدن، فهو أن لكل نفس نفس مزاجاً خاصاً يناسبها، لا يلبق إلا لها في ثاني حصول كمالاتها لها في هذا المزاج الخاص، فيكون محرماً على الارواح الزاكية الكاملة الطاهرة أن يتغذى بالقوة المخالفة للقوى الروحية وهي الهوى والشيطان والنفس، وصور هذه القوى هي التي حرمت على موسى مراضعها من نساء والشيطان والنفس، وصور هذه القوى هي التي حرمت على موسى مراضعها من نساء اهل فرعون، فافهم.

قال رضي الله عنه : " فامُّه على الحقيقة من ارضعته لامَّن ولدته ، فإنَّ أمَّ الولادة

١ . المائدة (٥) الآية ١٨ .

[حملته] على جهة الامانة، فيكون [فيها] ويُغدّى ابدم طمثها من غير إرادة لها في ذلك، حتى لايكون لها عليه امتنان، فإنه إنما يتغلّى بما [لو] لم يتغلّبه ولم يخرج عنها ذلك الدم، لاهلكها وامرضها، فللجنين المنة على أمّه بكونه تغلّى بذلك الدم، فوقاها بنفسه من الضرر الذي كانت تجده لو امتسك ذلك [الدم] عندها ولم يخرج ولم يتغذّ بها جنينها، والمرضعة ليست كذلك؛ فإنها قصدت برضاعته حياته [و إبقاءه] فبجعل الله ذلك لموسى في أمّ أولاده فلم يكن لامراة عليه فيضل إلا لأمّ ولادته لتقرّ أيضاً عينها بتربيته وتشاهد انتشاءه في حجرها ولاتحزن، وبجّاها الله من غمّ التابوت، فخرق ظلمة الطبيعة بما إعطاه الله من العلم الإلهي وإن لم يخرج عنها».

قال العبد: الأرواح الكاملة التي للكُمَّل كما انها أبناء أرواح كاملة كلية، فكذلك أمزجتهم العادلة الفاضلة إنّما تكون من حقائق كلية طبيعية تامّه معتدلة مشاكلة لها في مظهرية الكمالات الإلهية المطلوبة منها، وتلك الهيئته الاجتماعية - الفاصلة بين هذه الحقائق الطبيعية العادلة التي استجلبت واستدعت تعيَّنَ الفيض الإلهي الكامل والروح الإنساني الفاضل - إن كانت تربيعة الروح بعد التعين فيها أيضاً بها وبحسبها، كانت التربية أنسب وبالكمالات المطلوبة منها أشكل وأكمل، وكذلك كانت أمَّ موسى من بني اسرائيل مؤمنة موحدة أوحي إليها بشهادة الله في القرآن بقوله: ﴿ أوحينا إلى بني اسرائيل مؤمنة موحدة أوحي إليها بشهادة الله في القرآن بقوله: ﴿ أوحينا إلى جميعاً، من حيث تشعر أمّه ولا يشعر هو إذ ذاك بذلك.

قال\_رضي الله عنه .: ﴿ وَفَتَنه فتونا آي اختبره في مواطن كثيرة ، ليتحقّ في نفسه صبرُ على ما ابتلاه الله به ، فاول ما ابتلاه الله به قتله القبطيّ بما الهمه [الله] و وفقه له في مسرّه ، وإن لم يعلم بذلك ، ولكن لم يجد في نفسه اكتراثاً بقتله ، مع كونه ما توقّف ،

أي بعض النسخ: فتكون فيها و تغذّى.

٢. في بعض النسخ: فإنَّه ما تغذَّى إلا بما انَّه لولم يتغذُّ به و لم يخرج عنها.

في بعض النسخ و هو الصحيح : أم والادته .

٤ . القَصَص (٢٨) الآية ٧ .

حتى ياتبه أمرُ ربّه بذلك؛ لأنّ النبي لللله معصومُ الباطن من حيث لايشعر، حتى يُنَبّا أي يُخبَر بذلك، ولهذا أراه الخضرُ قتل الغلام، فانكر عليه ولم يتذكّر قتله القبطيّ، فقال له الخضر: ﴿مَا فَعَلَتُهُ عَن آمرى﴾ ينبّهه على مرتبته قبل أن يُنبّا أنّه كان معصوم الحركة في نفس الأمر وإن لم يشعر بذلك».

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّ جميع أفعاله الله وحركاته وماجرى عليه ومنه إنّما كان بامر الله وإرادته وعلمه وإن لم يشعر به إذ ذاك، فكان معصوماً في جميع أفعاله بما لا يشبه أفعال المعصومين، كقتله القبطي فإنه الله لم يعلم به حينتذ أنّه كان بعلم الله وإرادته وأمره، ولهذا ألحقه بالشيطان وأضاف إلى نفسه، فقال : ﴿هذا من عَمَلِ الشّيطانِ ﴾ أي بعيد عن الحق والصواب وكان الحق والصواب فيه من حيث ما أراد الله ذلك وأمره بالفعل لا بالقول، بل فعله على يده لما كان يعلم أنّه لو بقي أفسد ما بين إسرائيل، وأفضى إلى فتنة عظيمة، فردّ الله بقتله الفئنة.

قال - رضي الله عنه -: "و الله تحقيق السفيانة التي ظاهرها هلك وياطنها نجاة عن يدالخاصب، جعل له ذلك في مقابلة التياب الذي كان في اليم مُطبقاً عليه، وظاهره هلاك وياطنه نجاة وإنّما فعلت به أمّه [ذلك] خوفاً من يد الغاصب فرعون أن يذبحه صبراً وهي تنظر إليه مع الوحي الذي الهمها الله به، من حيث لاتشعر، فوجدت في نفسها انها تُرضعه، فإذا خافت عليه، القته في اليم، لان في المثل «عين لاترى، قلب لايتجع» فلم تخف عليه خوف مشاهدة عين، ولا حزنت عليه حزن رؤية بصر، وغلب على فلم تخف عليه خوف مشاهدة عين، ولا حزنت عليه حزن رؤية بصر، وغلب على المنها أن الله ربما ردّه إليها؛ لحسن ظنها به، فعاشت بهذا الظن في نفسها، والرجاء يقابل الخوف والياس، وقالت حين ألهمت لذلك: لعل هذا هو الرسول الذي يَهلك فرعون والقبط على يده، فعاشت وسُرَّت بهذا التوهم بالنظر إليها، وهو علم في نفس الامر».

١. الكهف (١٨) الآية ٨٢.

٢. القَصَص (٢٨) الآية ١٠.

٣. من الوجع و في يعض النسخ: لايفجع. ماوُجد هذا المثال في مظانّه.

٤ . في بعض النسخ : على ظنَّها .

قال العبد: سمعت الشيخ الأكملَ، قدوةُ الكُمَّل، أبا المُعالى، صدرَ الحق والدين مُحييَ الإسلام والمسلمين، محمد بنَ إسحاق بن محمد بن يوسف\_سلام الله عليه\_ عن الشيخ خاتم الأولياء المحمديّين ـ سلام الله تعالى عليه في الأولين والأخرين ـ انّه اجتمع بابي العبَّاس خضر \_ صلوات الله عليهما \_ فقال له : «كنتُ أعددتُ لموسى بن عمرانَ الفّ مسالة مّا جرى عليه من اول ماولد إلى زمان اجتماعه، فلم يصبر على ثلاث مسائلَ منها، تنبيهاً من الخضر لموسى أنَّ جميع ماجري عليه ويجري بامرالله وإرادته وعلمه الذي لايمكن وقوع خلافه، وقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم: «ليت اخي موسى سكت، حتى يَقصُّ علينا من انبائهما، تنبيها على هذه الاسرار؛ فإنَّ العلم بها من خصوص الولاية التي لا ردَّ فيها ولا إنكار ؛ فإنَّ مَن شاهد أنَّ ما يجري على أيدي العباد وعليهم إنَّما هو من أمر الله الذي لا يُردُّ؛ فإنَّه مقترن بالإرادة، مؤيَّد بها، ولا بدّ من وقوعه لايصدر منه إنكار عليه ولا نهي عنه ولا أمر بخلافه، ولو اطلع الرسول على سر القدر، فإن همته ربما تفتر عن إبلاغ ما أمر يتبليغه، فإنه إنما أمر بتبليغه على علم من الله بوقوع المامور به من البعض وعيدم وقيوع ذلك من آخرين، والمراد بامره للرسول بالتبليغ هو التبليغ فقط، فإنّه ما على الرسول إلا البلاغ، فقد ينظر المطّلع على سرّ القدّر عدمَ وقوع ما أمر بتبليغه فلم يقتصر على انَّه مامور بالتبليغ فقط، سواء وقع المامور به، أو لم يقع، فربما يتقاعد عن تبليغ ما أمر بتبليغه أو يفتر أو يشقّ عليه، فطوى الله علمّ ما شاكل هذه الاسرارَعن الانبياء؛ رحمة بهم، ولايوجب ذلك نقصاً في مراتبهم النبوية، ولايقدح في كمالاتهم الخصيصة بهم؛ فإنَّ اكملهم-اعني رسولَ الله صلَّى الله عليه وسلّم وقدا كشف من هذه العلوم ما لم يكشف غيره \_اشار إلى هذا السّر، فقال: «شَيَّبَتني هود واخواتها»؛ لما اشتملت على الأمر بالاستقامة في الدعوة التي قد تُردّ عند الكافر ولا تردّ عند المؤمن، فيشقّ عليه أن يُردُّ أمرُ الله، ولايجدبداً من الدعوة؛ لكونه ماموراً بها بامتثال قوله\_تعالى\_ : ﴿فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ﴾ ﴿ فَالْحَمَّدِيُّ الْمُشْهَدُ

١. م: فقد.

٢. هود(١١) الآية ١١٢.

لا ياخذه عند شهود ذلك فتور ولا لومة لائم، ولم يكن غيره من الانبياء كذلك، فافهم، ولاتجبُن؛ فإن المحمديين يرون ذلك، ويدعون إلى الله على بصيرة، وعلم هذه الاسرار للانبياء الكُمَّل من كونهم رسلاً، فهكذا أمر موسى مع الخضر ومع الحق، فاعلم ذلك.

قال \_ رضي الله عنه \_ : "ثم إنّه لما وقع عليه الطلب، خرج فاراً خوفاً في الظاهر [وكان] في المعنى حُبّاً في النجاة، فإنّ الحركة إبداً إنّما هي حُبّية، ويُحجَب الناظر فيها باسباب أخر وليست تلك؛ وذلك لأنّ الأصل حركة العالم من العدم \_ الذي كان ساكناً فيه \_ إلى الوجود، ولذلك يقال إن الأمر حركة عن سكون، فكانت الحركة \_ التي هي وجود العالم حركة حبّية، قدنبة رسول الله \_ صلى الله عليه وسلم \_ على ذلك، بقوله: "كنت كنزاً لم أعرف، فاحببت إن أعرف الحولا هذه الحبّة ما ظهر العالم في عينه، فحركته من العدم إلى الوجود حركة حبّ الموجد لذلك، ولأنّ العالم أيضاً يُحبّ شهود نفسه وجوداً كما شهدها نبوتاً، فكانت بكل وجه حركته من العدم الشبوتي إلى الوجود حركة حبّية من العالم أيضاً النبوتي إلى الوجود حركة حبّية من العالم في وجانبه، فإنّ الكمال محبوب لذاته. وعلمه \_ تعالى \_ بنفسه \_ من حيث هو غنيّ عن العالمين \_ هو له وما بقي له إلا تمامُ مرتبة العلم بالعلم الحادث الذي يكون من هذه الاعبان، اعبانُ العالم إذا وُجدت، فتظهر صورة الكمال بالعلم المحدث والقديم، فتكمُل مرتبة العلم بالوجهين، وكذلك تكمل مراتب الوجود، فإنّ الوجود، منه اذليّ».

يعني: إذا أضيف إلى الأزلي في غير الأزلي، كما مرّ في الفصّ الشيشي، فتذكّر.
قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ [وغير آزلي] وهو الحادث، يعني غير الأزلي ﴿ و الأزلي وجود الحق لنفسه [ وغير الأزلي] وجود الحق بصور العالم الثابت، فيسمّى حدوثاً لانّه ظهر بعضه لبعضه، وظهر لنفسه بصور العالم، فكمل الوجود، فكانت حركة العالم حيث للكمال، فافهم ».

١ . الموجود في النسختين معاً: تحت.

نى بعض النسخ : حبية .

يشير - رضي الله عنه - إلى [ان] حركة موسى وفرارَه، وإن كانت - على ما علّل ذلك عند فرعون بقوله: ﴿فَقَرَرتُ مِنكُم لَمّا خِفْتُكُم ﴾ أ - بسبب الخوف، وكذلك حركة كل ذي خوف وفرار [ه] من امر مَخُوف وإن كان بالنظر الظاهر معللاً بسبب قريب وهو الخوف، ولكن التحقيق يقتضي أن لاتكون الحركة عن خوف ؛ فإن الخوف يقتضي السكون والجمود، ولا يقتضي الحركة، وإنّما السبب الموجب للحركة فيمن يفر عن مكروه هو حبّ الحياة والنجاة، فلما رأى امراً يوجب فوت محبوبه و هو النجاة والحياة - خاف ذلك فتحرك وفر طلباً للحياة، فموجب الحركة في الحقيقة لم يكن الخوف، بل الحب للنجاة او الحياة او غير ذلك عما يُحَبُ وجوده ويُخاف عدمه.

ثم بين مرضي الله عنه - أنّ الحركة في الاصل حُبيّة، وذكر في ذلك اسراراً عالية في الجناب الإلهي والعالم، وانّها وإن سبقت الإشارة إليها فيما سلف، ولكن نبحث هاهنا على ما يبقى من الاسرار، وهو أنْ قوله عالى عالى على لسان اكمل مظاهره الإنسانية: «أحببت أن أعرف» ليس مُحتَدُه هذه الحبّة، واصل هذا التجلّي من حيث الذات الغنية عن العالمين؛ وذلك لأنّ الكيكالي اللالتي حاصل للذات بالذات، ومتعلّق الحبّة ابدأ أمر معدوم غير حاصل المعرفة به، فما يسمى "غيره» و"سواه» فلم يكن حاصلا؛ لعدم المعارف إذ ذاك، فاحب حصوله ووجوده، فخلق الحلق وتعرّف إليهم، فعرفوه، فكمل مرتبة العلم والوجود، فوضح وصح أنّ الكناية بتاء «أحببت » لا تعود إلى أصدية اللات، تعالت وتباركت وجلّت عن مثل ذلك، وإنّما تاء الكناية تعود إلى أصدية النسب الذاتية - وهي حقائق الاسماء - وإلى الشؤون الغيبية العينية، فإنّ هذه النسب هي التي لم تكن موجودة لاعيانها ولا ظاهرة في مظاهرها، فإنّ الألوهية والربوبية والحالقية والرازقية وسائر النسب في حقائقها متوقّفة الوجود والتحقّق على المالوه والخالقية والرازقية وسائر النسب في حقائقها متوقّفة الوجود والتحقّق على المالوه والمخلوب والخلوق والمرزوق وجوداً وتقديراً، وحيث لم يكن عالم يكون مالوها، مربوباً، والمربوب والخلوق والمرزوق وجوداً وتقديراً، وحيث لم يكن عالم يكون مالوها، مربوباً،

١ . الشعراء (٢٦) الآية ٢١.

٢. أضيف بمقتضى السياق.

٣. كذا. و الأولى: بقي.

مخلوقاً، مرزوقا، موجوداً في عينه وكذلك الخالقية والرازقية والربوبية والإلهية، لم تكن اظاهرةَ الاعيان ولا موجودة الآثار، فكانت مستهلكةً تحت قم الاحدية الإحاطية الذاتية مع النسب التي هي عليها متوقَّفة كاستهلاك النصفية والثلثية والربعية والخمسية وغيرها ـمن النسب العددية التي لاتتناهي ـ في احدية الواحد؛ فإنّ الواحد قبل أن يتعدّد ويُنشئ الاعداد في أحدية واحديته لانصفٌ ولا ثلث ولاربع ولا خمس ولاسدس ولاغيرها بالفعل، ولكن ثبوت هذه النسب للواحد مشروط بإنشائه العدد بنفسه، فإذا وُجد الواحد في مرتبتين أو ثلاثة أو أربعة بالفعل بنفسه، حينئذ كان الواحد عينَ هذه النسب بالفحل، وظهرت هذه النسبُ فيه عينُها، فكان الواحد بالفعل نصفَ الاثنين وثلث الثلاثة وربع الاربعة وخمس الخمسة وجزءاً من اي عدد فرضتُ بالفعل فهكذا كانت النسب الاسمائية مِسْتِهلكة الاعيان في أحدية الذات، فـ «أحببتُ» أي أحبَّ الواحد ـ من حيث هي لا من حيث هو هو ذاته الغيبية الغنيَّة عن العالمين\_ أن يظهرها متمايزة الاعيان في الوجود، موجودة الآثار في عرصة الشهود كناية عن تلك النسب، فتجلى تجلياً حُبِّياً منها وتيوار فيمرى مكرُّ التجلِّي الحقِّ في الحقائق كلُّها، فتحركت حقائقٌ نسب الواحد من مقام استهلاكها إلى قوابلها ومظاهرها، فحَبَّت " الإلهيةُ إلى المالوه والربوبية إلى المربوب والخالقية إلى المخلوق، وكذلك تحرّكت المخلوقية إلى الخالقية والمرزوق إلى الرازق والمربوب إلى الربّ، فاحبّ الخلقُ من حيث هي لا من حيث ذاته، لإسعافهم باعيان مطالبهم وإيجاد مقاصدهم ومآربهم، لانّه من حيث ذاته الغنية عن العالمين لايمكن إن يُعرَف أو يُعلَم، وإنَّما يعرف ويعلم باسمائه وصفاته وشؤونه ونسب ذاته وإضافاته ، فهذه النسب هي الكنز الذي لميكن يُعرف، فاحبُّ الحق أن يُعرَف من حيث كونه هي أن يعرف، فتجلَّى بنفسه ونفسُه الذي هو فيها هي فظهر بوجوده الحق الذي به تحقّقت المتحقّقات من الماهيات في مراتب حقائق المكنات

١ . أي تلك النسبُ .

٢ , اي من حيث تلك النسب.

٣. من حَبٌّ يَحُبُّ اللازم نحو حَبُبَ. اي صارت الإلهية محبوبة للمالوه.

التي لاتتناهى، ويُسمّى باسماء المراتب جميعها، وما شَمَّ إلا هو، والظهورُ والتعين والاسماء كلها نسب لاتحقّى لها إلا به وله؛ إذ الظهور لاتحقّى له إلا بالظاهر، وكذلك التعين لا وجود له من حيث هو هو، بل بالمتعين بذلك التعين، فالواحد هو هو واحد، في جميع هذه المراتب العددية، فواحد و واحد اثنان، و واحد و واحدان ثلاثة، وهكذا الى مالايتناهى، فتسمّى الواحدُ باسماء الاعداد غير المتناهية وقبل الكلّ وصحّت إضافة الجميع إليه لا من حيث ذاته، بل من حيث ظهوراته و تجلّياته و تعيّناته، فافهم.

واللطيفة الشريفة الأخرى ان الله الواحد الاحد الحق يَعظُمُ ويَجلُ أن يعرفه غيره، وما ثم إلا هو، والمعروف والعارف والمعرفة يقضي بالكثرة والكثير، وإذا كان الله ولا شيء معه، فلا يمكن أن يعرفه غيره، ولكن الواحد إذا ظهر بوجوده ونفسه في مراتب كثيرة عددية، فإنه - من حيث تعينه في مرتبة غيره من كونه متعيناً في مرتبة أخرى له أن يعرف نفسه حقيقة قلم يعرفه إلا هو به، فليس الاثنان ثلاثة ولا اربعة ولا خمسة ولاسنة ولا سبعة، فتحققت الغيرية النسبية والتغاير الاعتباري، فعرف نفسه، فكان عارفا من حيث ظهور ويوجود العالم في المالوه والمربوب المخلوق المرزوق و معروفاً من كونه موجداً لها رباً خالقاً رازقاً، فحصل ما تعلقت به الحبة الإلهية أن يُعرف، ولكن ما عرفه إلا هو، فهو العارف وهو المعروف من حيثيتين متغاير تين بالنسبة والإضافة إلى التعين والظهور في مراتب عددية معقولة لا وجود لها لا بهذا الواحد المنشئ بذاته للاعداد، فسبحانه لا إله إلا هو الواحد الاحد الذي لا وجود لاحد في ذاته إلا هو، فتحقّق هذه المباحث؛ فإنها من فيض أنوار مادس الشيخ حرضي الله عنه في متن الكتاب، وانه أباب الحق في الباب، عند ذوي الألباب، والله المؤقق للصواب.

قال \_ رضي الله عنه \_: «إلا تراه كيف نفَّس عن الاسماء الإلهية ما كانت تجده من عدم ظهور آثارها في عين مسمّى العالم، فكانت الراحة محبوبة له، ولم يوصل إليها إلّا بالوجود الصوري الاعلى والاسفل».

يشير ـ رضي الله عنه \_إلى الوجود الظاهر بعين الحق والخلق، فالأعلى وجود الحق

المطلق باسمائه وصفاته، والأسفلُ وجود العالم المقيَّد باجناسه وأنواعه وشخصيَّاته.

وقال-رضي الله عنه-: "فثبت أنَّ الحركة كانت للحُبِّ، فماثَمَّ حركة في الكون إلَّا وهي حُبِّية ، فمن العلماء مَن يعلم ذلك ، ومنهم من يَحجبه السببُ الاقرب لحُكمه في الحال واستيلاته على النفس، فكان الخوف لموسى مشهوداً له بما وقع من قتله القبطيُّ، وتضمَّن الحَوفُ حبَّ النجاة من القتل، ففرَّ لمَّا خاف، وفي المعنى فرَّ لمَّا أحبُّ النجاةَ من فرعـونَ وعَمَله ' به ، فـذكر السـبب الاقرب المشـهـودَ له في الوقت الـذي هو كـصــورة الجسم للبشر، وحبُّ النجاة مضمَّنٌ فيه تضمينَ الجسد للروح المدبِّر له، والأنبياء لهم لسان الظاهر"، به يتكلّمون لعموم الخطاب، واعتمادُهم على فهم العالم السامع، فلا يعتبر الرسلُ إلَّا العامَّةَ؛ لعلمهم بمرتبة أهل الفهم، كما نبِّه اللَّهُ على هذه الرُّتبة في العطايا، فقال: "إنِّي لأعطى الرجلَ وغيرُه إحبُّ إلىُّ منه؛ مخافةَ أن يُكبُّه الله في النار» فاعتبر الضميفُ العقل والنظر الذي عُلَبُ عَلَيْهُ الطمعُ والطبّع، وكذا ما جاؤوا به من العلوم جاؤوا به وعليه خلعة أدنى الفهوم؟ ليقف من الاغوص له عندا لخلعة ، فيقولُ: ما أحسن هذه الخلعة أو براها غاية الترجة، ويقول صاحب القهم الدقيق، الغائص على دُرَر الحكم - بما استوجب [هـذا] \_ : «هذه الخلعةُ من الملك» فينظر في قدر الخلعة وصنفها من الثياب، فيعلم منها قدر ما أخُلعت عليه، فيعَثُر على علم لم يحصل لغيره من ا لأعلم له بمثل هذا.

و لما علمت الانبياء والرسل والورثة انّ في العالم وفي أمّتهم مَن هو بهذه المثابة ، عَمَدوا في العبارة إلى اللسان الظاهر الذي يقع فيه اشتراك الخاص والعام، فيفهم منه الخناص منا فهم العبام منه وزيادة ما صبح له به اسم أنّه خناص يميز "به عن العبامي،

١. في النسختين: علمه به. و قوله: (به) متعلّق بالنجاة و الضمير راجع إلى الفرار.

٢ . في النسختين: لسان الظاهرية يتكلّمون والصحيح ـكما ياتي ـ: اللسان الظاهر .

٣. في النسختين: فليقف.

٤. كذا. و الصحيح -كما في اكثر نسخ الفصوص -: من.

أي بعض النسخ: فيتميّز، و في بعضها: فتميّز.

فَاكْتَفَى الْمُلِغُونَ لَلْعَلُومُ بِهِذَا ، فَهِذَا حَكَمَةً قُولُهُ لِللَّكِنَّ ﴿ فَقَرَرَتُ مِنْكُم لَمَا خِفَتُكُم ﴾ ` ولم يقل: ففررت منكم حُبّاً في السلامة والعافية " .

يشير رضي الله عنه في كل هذه الحقائق إلى أنّ قوله: «لمّا خِفتُكُم» رعاية منه لمفهوم العموم، فافهم، ما ينظرون إلا إلى السبب الاقرب الظاهر لا إلى الحقيقة وباطن السرّ.

قال \_رضي الله عنه \_: «فجاء إلى مَدينَ، فوجد الجاريتين، ﴿فَسَعَى لَهُما﴾ من غير اجر، ﴿ثُمَّ تُولِّى إلى الظّلِ ﴾ الإلهى، ﴿فَقَالَ رَبِّ إِنِّى لِما أَنزلت إلى مِن خَير فَقِير ﴾ فجعل عين عمله السقى عين الخير الذي أنزله الله إليه، ووصف نفسه بالفقر إلى الله في الخير الذي عنده، فأراه الخضرُ إقامة الجدار من غير اجر، فعتبه على ذلك، فذكره الحنفر سقايته من غير اجر، إلى غير ذلك عا لم يذكره، حتى تمنّى صلى الله عليه وسلم أن يسكت موسى الله ولا يعترض، حتى يقص الله عليه من أمرهما، فيعلم بذلك ما وقق إليه موسى من غير علم منه ؛ إذلو كان عن علم منا أنكر مثل ذلك على الخضر الذي قد شهد الله له عند موسى وزكاه وعدله ، ومع هذا غقل موسى عن تزكية الله وحما شرطه عليه في أتباعه، رحمة بنا إذا نسينا أمر الله، ولو كان موسى عالماً بذلك، لما قال له الخضر : ﴿ما لم تُحط به خَبراً ﴾ أي إنّى على علم لم يحصل لك عن ذوق، كما أنت على علم لم يحصل لك عن ذوق،

و أمّا حكمة فراقه فلان الرسول يقول الله فيه: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَ مَا نَهَاكُم عَنهُ فَانتَهُوا﴾ فوقفت العلماء بالله الذين يعرفون قدر الرسالة والرسول عند هذا القدول، وقد علم الخسفسر أنّ موسى الله رسسول الله، فاخسذ يرقُبُ ما يكون منه ؛ ليُوفّي الأدب حقّه مع الرسل ، فقال له : ﴿إن سَالتُكَ عَن شَيءٍ بَعدَها

١. الشعراء (٢٦) الآية ٢١.

٢. الْقُصَص (٢٨) الآية ٢٤.

٣. الكهف (١٨) الآية ٦٨.

٤. الحشر (٥٩) الآية ٧.

هي بعض النسخ: الرسول.

فَلا تُصاحبني ﴾ أ فنهاه عن صحبته، فلمّا وقعت منه الثالثة ٤٠٠ .

قال العبد: هذه الأحوالُ-التي يَقصُّ علينا-كلُّها صور احوال للروح الإنساني الكمالي الإلهي من اوّل تعيَّنه في المزاج الجسماني العنصري، كما اومانا إليه في حكمة تحريم المراضع، فلنذكر من بعض ما يبقى من اسرارها والله الموفّق.

و ذلك أنّ تربية الروح الإنساني وتغذيته إنّما تكون في بدو الفطرة واوّل النشاة بالقوى الطبيعية التي للروح الطبيعي الشهودي الذي صورته الدمُ، والروح الحيواني الذي صورته الدمُ، والروح الإنساني الذي صورته البخار المتصل من لطائف الروح الطبيعي، وتربية الروح الإنساني الذي تعينه في القوى النفسانية وقوى الروح العقلي وخصائصه بهيئة احدية جمعية اعتدالية بين قوى الروح النفساني، وهذه القوى مختلط ومرتبط بعضها بالبعض في اول النشء والنماء.

و الروح الإنساني، وإن كانت ولادة وتعينه في تلك الهيئة العادلة الفاضلة الحاصلة بين قوى الروح النفساني فيمن سبقت له العناية الإلهية الأزلية، ولكنّ القوى الروحية الحيوانية، وقوى الروح النفساني فيم صورة أفضل القوى الخصيصة بتربية الروح من قوى موسى في حجر أمّها التي هي صورة أفضل القوى الخصيصة بتربية الروح من قوى الطبيعة، ولكن كان بين آل فرعون - الذي هو صورة الهوى الطبيعي وكانوا هم الغالبين إذ صور القوى السبعيه والشهوية التي للروح الحيواني والطبيعي وكانوا هم الغالبين إذ ذاك، ثم مّا تم نشؤه و تكاملت قواه وبلغ أشده واستوى وميز بين القوى الروحانية الإنسانية وحصل ذاك، ثم مّا المرابية وبين القوى النفسانية الإنسانية وحصل على علم الفرقان بينها، حينثذ، فضّل القوى الروحانية الإنسانية على القوى الطبيعية على علم الفرقان بينها، حينثذ، فضّل القوى الروحانية الإنسانية على القوى الطبيعية كنفضيل موسى وآله من بني إسرائيل على قوى الهوى التي هي حقائق آل فرعون.

و امّا قتله القبطيُّ فهو صورة إبطال الروح العقلي لبعض القوى الانحرافية

١. الكهف (١٨) الآية ٧٦.

٢ . جواب لمَّا ياني في المتن الآتي . أي فلمًا وقعت المسالة منه في المرتبة الثالثة قال .

٣. كذا، والصحيح: بقي.

الشيطانية التي تدعو إلى الشرّ، وتُسرع إلى الفساد والضرّ، وتُثبِّط عن الخير بالضير، وتمنع عن الصلاة والذكر، وتأمر بتغليب القوى الطبيعية المزاجية على القوى الروحية العقلية التي كانت بنو إسرائيل صورَها.

و بين هذه القوى الانحرافية الشيطانية وبين القوى الروحية العقلية والقوى الإيمانية لزام وخصام وجدال ونضال لافتور لها، كما كانت الخاصمة والمُعاداة بين ال فرعون وبين [بني] إسرائيل حتى قُتل القبطي بوكرة موسى، وصورة الوكر نظير حجر العقل والحَجر وقهره لتلك القوة بمعاونة قوة الإيمان والفكر والذكر، وقتله تعطيل تلك القوى الشيطانية بالكلية وتبطيل وجوده وشيطنته بسلطان الروح وبرهان المعقل وتبيان في بعض المنشآت الكمالية كنشاة موسى فيما نحن بصدد بيانه، ولكن بعض المحققين من اهل الكمال لا يُبطلونها ولا يعطلونها بالكلية، ولكنهم يُسخرونها ويستعملونها في المصارف المستحسنة الكمالية كما اشار إلى ذلك رسول الله ويستعملونها في المصارف المستحسنة الكمالية كما اشار إلى ذلك رسول الله ويستعملونها أي النه مكن من اخذ العفريت، واشار ايضاً إلى أن شيطانه اسلم ولا يامره إلا بخير، فيقلب هؤ لا والكي العملية العملية الكمالي الاحدي الجمعي، الكاسرة لصور النقص والغير، وهو من المشرب الحمدي المختمى،

و آمًا حُبّه النجاة وفرارة من الهلاك فإنّه مستحسن في الله؛ فإنّ نفسه لله لاله، كما قال: ﴿إِنَّ الله اشتَرى مِنَ المُؤمنِينَ أَنفُسَهُم واموالهُم ﴾ ونفوس الكمَّل لله، فيجب ان يُحب كلَّ منهم نجاته وحياته حبّاً لله وفي الله، فإنّ نفسه لله، بل هو ظاهره وهو باطنه وهو عينه وهو هو من حيث تجلّيه في حقيقته وعينه الثابتة، والرجل الذي ﴿جاءَ مِن اقصَى المُدينَة يَسعَى قسال يا مُوسَى إنَّ المَلاَ يَاتُمِرُونَ بِكَ لِيَقَستُلُوكَ قَاحَدُ جِلَّ لَكَ مِن النَّاصِحِينَ ﴾ ألله يتسعَى قسال يا مُوسَى إنَّ المَلاَ يَاتُمِرُونَ بِكَ لِيَقَستُلُوكَ قَاحَدُ جِلَّ إِنِّي لَكَ مِن النَّاصِحِينَ ﴾ أ

١. أضيف عقتضي السياق.

٢. الظاهر زيادة الواو.

٣. التوية (٩) الآية ١١١.

٤ . القُصَص (٢٨) الآية ٢٠ .

هو الإلهام الإلهي من أصل الوحي يحصل من أقاصي القوى النفسانية الذي يرد على بعض النفوس الكاملة عنايةً من الله، ولذلك الشخص كانت صورةُ القوّة الملهمة بأمره وإذنه.

و امّا توجّهه تلقاء مدين فهو نظير إعراض الروح عن قوى الهوى التي آل فرعون صورة نظائرهم، وتوجّه بمقتضى القوى العقلية والعقدة الإيمانية النقلية إلى مدين وهو صورة الهيئة الاجتماعية بين خصائص القوى الروحية الإلهية وبين القوى الطبيعية الجسمانية القابلة للحقيقة القلبية التي شعيب مظهرها، فإنّ الروح الإنساني بعد غيزه وفرقانه بين الخير والشر، والمحمود والمذموم يهاجر ويطلب النجاة من غلبة القوى الشهوية والحيوانية على القوى العقلية والإيمانية، فيعرض من الانبساط إلى القوى الظاهرة الهيكلية القابلية إلى القوى الباطنة الروحانية القلبية.

و ماءً مدين صورةالعلم المشروع للعالم في الحياة الدنيا الذي يشترك فيه اهل العموم والخصوص من القوى القالبية والقلبية.

و الظلُّ الإلهي هو الوجود الإلكان عاوى الروج العقلي الإنساني.

و الشجرة التي منها الظلَّ أحديثُ الجمع الجمعي الكمالي الإنساني روحانيُها وجسمانيُها غضبيها وشهوِيها ونفسانيُها، فإنها أحدية جمع كثرةٍ متشاجرة أي متمازجة مختلطة.

و الجاريتان صورتا قوّة الإيمان والهمّة، وهما من نتاتج القوى القلبية الجامعة بين خصائص القوى الروحية والقوى الطبيعية، فافهم هذه الحِكَمَ ايضاً، فإنّها من مشرب الخضر المحمّدي، والله الموفّق.

قال .. رضي الله عنه : ﴿قال الخنصر ﴿هذا قراقُ بَينِي وَ بَينكَ ﴾ ولم يقل له موسى: لاتفعل، ولا طَلَب صحبتَه؛ لعلمه بقدر الرتبة التي هو أُ فيها التي نطَّقَته بالنهي عن أن يصحبه، فسكت موسى و وقع الفراق، فانظر إلى كمال هذين الرجلين

١ . الكهف (١٨) الآية ٧٨.

٢. الضمير راجع إلى الخضر.

في العلم وتوفية الادب [الإلهي] حقّه، واتصاف الخضر فيما اعترف به عند موسى، حيث قال: اتا على علم علمنيه الله، لاتعلمه انت، وانت على علم علمكه الله لا اعلمه اتا، فكان هذا الإعلام من الخضر لموسى دواءً لما جرحه به في قوله: ﴿وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى ما لَم تُحط بِه خُبراً ﴾ مع علمه بعلو رتبته بالرسالة، وليست تلك الرتبة للخضر، فظهر ذلك في الأمة المحمدية في إبار النخل، فقال صلى الله عليه وسلم لاصحابه: «انتم اعلم بمصالح دنياكم» ولا شك أن العلم بالشيء خير من الجهل، ولهذا مدح الله نفسه بانه بكل شيء عليم، فقد اعترف صلى الله عليه وسلم اعلم عليه وسلم الله عليه وسلم عليه وسلم نفرق وتجربة، ولم يتفرغ صلى الله عليه وسلم لعلم ذلك، بل كان شغله بالاهم فالاهم، فقد نبهتك على أدب عظيم تنتفع به إن استعملت نفسك فيه».

قال العبد أيّده الله به : اعلم: أنّ الخضر صلوات الله عليه صورة الاسم «الله» الباطن، وله علوم الولاية والقرب والغيب، والسرار القدر، وعلوم الهوية والإنية، والعلوم الله تعالى : والعلوم الله تنبية والاسرار، وله قا من تندنا و علمناه من لدّنا علما في قال الله تعالى : فو بحدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا و علمناه من لدّنا علما في وكما كان يشير إلى ذلك في كلماته الكاملات لموسى بقوله: فقاراة ربّك في فوحد وعين إنية الربوبية، واخبر عن الإرادة الربانية الباطنة، وقال: فاردت فعين وقيد، واخبر عن تعيين علمه و تخصيص إرادته بعض ما في باطنه، وقال: فقاردنا أن يُبدلهما ربّهما خيراً منه علمه و تخميع في الكناية، وهو عين التوحيد واحدية الإرادة والتصرف والعلم عن ذوق و خبرة، وكل ذلك إشارة منه صلى الله عليه إلى أسرار البطون والغيب و خفيات وق و خبرة، وكل ذلك إشارة منه صلى الله عليه إلى أسرار البطون والغيب و خفيات

١. الكهف (١٨) الآية ٦٨.

٢ . الْكهف (١٨) الآية ٢٥ .

٣. الكهف (١٨) الآية ٨٢.

٤, الكهف (١٨) الآية ٧٩.

ه. الكهف (۱۸) الآية ۸۱.

الغيبة واسرار المشيّة وسرائر الإرادة.

و امّا موسى للثيلة فصورة الاسم «الظاهر»، وله الرسالة والنبوّة وعلوم التشريع من الامر بالمعروف والنهي عن المنكر والحُكم بالظاهر، ولذلك معجزاته في كمال الظهور والوضوح، فلما اراد الله تكميل موسى بالجمع بين التجليات الظاهرة والباطنة وعلوم النبوَّة وما في استعداده من علوم الولاية، وكان موسى قد ظهر بدعوي بين قومه انَّه أعلم أهل الأرض وذلك في ملا من بني إسرائيل، فأوحى الله إلى موسى، بل عبد لنا بمجمع البحرين اي بين بحركي الوجوب والإمكان، او بحر الظاهر وبحر الباطن، او بحر النبوَّة وبحر الولاية ـ فاستَحَى موسى من دعواه، فسال الله أن يقدُّر الصحبةُ بينهما واستأذن في طلب الاجتماع به، حتى يعلُّمه مَّا علَّمه الله، فلو آثر صحبة الله واخذ العلم منه من طريق الولاية ، من حيث إنَّ كِلَّ نبيَّ وليَّ وانَّ الولاية باطن النبوَّة ، لاغناه الله عن اتباع الخضر، ولكنَّه آثر صحبة الله المتبعلي من الحضرة الخضرية والتجليات الباطنة الخفية والاسرار العليّة الإليّة الحقية، قلمًا وقع الاجتماع، ظهر النزاع لما بين الظهور والبطون من المباينة والمغايرة، ويعد كصول ما اراد الله إيصاله إلى موسى من ذلك في صحبة الخضر \_ صلى الله عليهما \_ كما بيّنًا ، وقع الفراق؛ لأنّ الظاهر \_ من كونه ظاهر أ \_ يفترق من الباطن من كونه باطناً ولا بدًّ، ولنا بحمد الله من المقام الخضري والمقام الموسوي من الوارث المحمدي حظّ وافر، والحمد لله الأوَّل والآخر الباطن الظاهر.

"وقوله: ﴿قَوَهَبَلِى رَبِّى حُكماً ﴾ يريد به الخسلافة ﴿وَجَعَلَنِى مِنَ المُرسَلِينَ ﴾ ليد به الخسلافة ﴿وَجَعَلَنِى مِنَ المُرسَلِينَ ﴾ ليد به الرسالة ، فما كل رسول خليفة ، والخليفة صاحب السيف والعزل والولاية ، والرسول ليس كذلك ، إنّما عليه بلاغ ما أرسل به ، فإن قاتل عليه وجاء " بالسيف فذلك الخليفة الرسول ، فكما أنّ ما كلّ نبي رسولاً ، فكذلك ما كلّ رسول خليفة ، أى ما أعطى الملك ولا الحكم فيد . أ

ار ٢. الشعراء (٢٦) الآية ٢٠.

٣. في يعض النسخ: وحماه،

٤. في بعض النسخ: و التحكم فيه.

و امّا حكمة سؤال فرعونَ عن الماهية الإلهية فلم يكن عن جهل، وإنّما كان عن الحتبار، حتى يرى جوابة مع دعواه الرسالة عن ربّه، وقد علم فرعونُ مرتبة المرسلين في العلم، فيستدلّ بجوابه على صدق دعواه، وسال سؤال إيهام من اجل الحاضرين، حتى يعرفهم من حيث لايشعرون بما شعر هو في نفسه فإذا اجابه جواب العلماء بالامر، اظهر فرعونُ -إبقاءً لمنصبه به: أنّ موسى ما أجابه على سؤاله، فتبيّن عند الحاضرين لقصور فهمهم -أنّ فرعون أعلم من موسى، ولهذا لما قال له في الجواب [ما ينبغي] - وهو في الظاهر فيسر جواب على ما سئل عنه وقد علم فرعون أنّه لا يجيب إلا بذلك - فقال العلم عنه، إذ لا يتصور عنه علم ما سئل عنه وقد علم لمَجنونَ في أي مستور عنه علم ما سئلت عنه، إذ لا يتصور أن يعلم أصلاً، فالسؤال صحيح؛ فإنّ السؤال عن الماهية، سؤال عن عنه، إذ لا يتصور أن يعلم أصلاً، فالسؤال صحيح؛ فإنّ السؤال عن الماهية، سؤال عن حقيقة المطلوب، ولابد أن يكون على حقيقة في نفسه [لايكون لغيره، فالسؤال صحيح] وأمّا الذين جعلوا الحدود مركبة عن حتى وفصل، فذلك في كل ما يقع فيه صحيح] وأمّا الذين جعلوا الحدود مركبة عن حتى حقيقة في نفسه لاتكون لغيره، فالسؤال صحيح على مذهب أهل المن والعلم السليم، والعقل السليم،

يشير - رضي الله عنه - إلى قساد ما تقرّر في نفوس الجمهور أنّ سؤال فرعون بقوله : ﴿ وَمَا رَبُّ العالمين ﴾ غير صحيح ؛ لأنّه سؤال عن الماهية [وهي] - على ما زعموا مركّبة عن جنس وفصل فالسؤال غير صحيح وليس كما زعموا فإنّ الماهية مركّبة عن جنس وفصل فيما من شائه أن يدخل تحت الجنس والفصل، والموجُود الذي لايدخل تحت جنس وفصل لايلزم أن لايكون له حقيقة غير داخلة تحت الجنس، والفصل، ويُسال عن ماهيته وحقيقته ؛ فإنّ السؤال عن الماهية هو السؤال عن الحقيقة، ولا شك أنّ ربّ العالمين له حقيقة في نفسه، وإلا لزم أن لايكون له حقيقة وهو باطل بالضرورة، فله حقيقة في نفسه، ولكن لاتُعلم ولاتُعرَف، فلا يُعرَّفُ، ونفس عدم دخوله تحت فله حقيقة في نفسه، ولكن لاتُعلم ولاتُعرَف، فلا يُعرَّفُ، ونفس عدم دخوله تحت

١. الشعراء (٢٦) الآية ٢٧.

٢. ما بين المقوفين غير موجود في بعض النسخ.

٣. الشعراء (٢٦) الآية ٢٣.

## ٦٩٠ / شيرح نصبوص الحسكم

الجنس والفصل يميّزه ويخصُّصه؛ فإنّ عدم العلامة علامةُ مَن لاعلامة له، ولا بدّ أن يكون لله حقيقة، فالسؤال صحيح عن الحقيقة، ولا يلزم أن يكون داخلاً تحت جنس وفصل.

و يجاب عن ذلك ايضاً بما يشترك فيه مع غيره من اللوازم الكلية العامة، وبما يختصه وينفرد به، فكان سؤال فرعون صحيحاً، وجواب موسى ايضاً صحيحاً، فإنّ سؤاله كان عن حقيقة ربّ العالمين،

ولكن الجواب عن هذا لا يكون إلا ببيان المضاف إليه ؛ فإن الربوبية معلومة لهم، والرب من الاسماء المضافة ولا يرد إلا مضافاً، وكان فرعون يقول: ﴿ أَنَارَبُكُمُ الأَعلَى ﴾ فكان يُضيف إليهم ربوبيته العرضية، فلزم أن يُعرف المضاف إليه في الجواب، فيتحقق امتياز ربوبية هذا الرب عن ربوبية غيره مما توهموا فيه الربوبية، فقال في الجواب: ﴿ رَبُّ السَّموات وَ الأرض وَ ما بينه ما يعنى : هذا الرب ربوبيته محيطة كلية عامة في كل ما هو موجود في السماوات العلويات والأرضين السفليات، ولما كان المتداول عندهم في التعريفات بيان الجنس والفَصَل ولم يقع الجواب على ذلك النهج، اوهم فرعون الحاضرين بموجب ماكان مستقرآ في نفوسهم أن جواب موسى غير مطابق لسؤال فرعون .

قال \_ رضي الله عنه .. \* والجواب عنه لا يكون إلا بما أجاب به موسى وهنا سر كبير ؛ فإنّه أجاب بالفعل لمن سال عن الحدّ الذاتي ، فجعل الحدّ الذاتي غير إضافته إلى ما ظهر به من صور العالم ، [أو ما ظهر فيه من صور العالم] فكانّه قال ، يعنى ذلك الجواب ، وهو رَبُّ السَّموات و الأرض و ما بَينَهُما \*له في جواب قوله : ﴿ وَما رَبُ العالمين ﴾ قال : الذي يظهر فيه صور العالم ، أي بالمربوبية «من علو وهو السماء ، العالمين ﴾ قال : الذي يظهر فيه صور العالم ، أي بالمربوبية «من علو وهو السماء ،

١ . النازعات (٧٩) الآية ٢٤.

٢. الشعراء (٢٦) الآية ٢٤.

٣. في يعض النسخ: عين.

٤. الشعراء (٢٦) الآية ٢٣.

۵. في بعض النسخ: صور العالمين.

او سفل وهو الارض ﴿إن كُنتُم مُوقنين﴾ او يظهسر هو بما يعني بالربوبية «فلما قال فرعون الاصحابه: إنه ﴿لَمَجنُونُ﴾ كما قلنا في معنى كونه مجنوناً، زاد موسى في البيان ليعلم فرعون رتبته في العلم الإلهي، لعلمه بان فرعون يعلم ذلك، فقال: ﴿رَبُّ المُسرِقِ وَالمُغرب﴾ فجاء بما يَظهر ويُستَر وهو الظاهر والباطن وما بينهما وهو قوله: ﴿بِكُلِّ شَيءٍ عَلِيم﴾ . ﴿إن كُنتُم تَعقلُونَ﴾ أي إن كنتم اصحاب تقبيد؛ إذ العقل تقييد، فالجواب الأول جواب الموقنين، وهم أهل الكشف والشهود بالوجود، فقال: ﴿إن كُنتُم مُوقنِينَ ﴾ أي أهل كشف و وجود، فقد أعلمتكم بما تيقتموه في شهودكم و وجودكم، وإن لم تكونوا من هذا الصنف فقد أجبتكم في الجواب الثاني إن كنتم أهل عقل وتقييد وحصر، ثم الحق فيما تعطيه أدلة عقولكم، فظهر موسى بالوجهين ؛ ليعلم غورون فضلة وصدقه ».

يشير - رضي الله عنه - إلى ان الجواب الأول على مقتضى الكشف والشهود؛ فإنه اعلم في ذلك أن الجواب عن الحقيقة والماهية - مع قطع النظر عن الإضافة - معال، فإعراضه بالفعل عن التصدي للحواب عن السؤال بالماهية إعلام تام بانه مطلق عن كل قيد وحد، ولا يدخل تحت حد بجنس وفصل؛ لاستغراقه الكل، وعدل إلى بيان حقيقة الربوبية المضافة ببيان المضاف إليه، بانه هو الذي له ربوبية العالمين، وهو عالم الارواح العالمية والاجسام السافلة، ورب ما علا وما سفل من الاجسام أي الظاهر بربوبيته في العالمين، والباطن بهويته؛ لكونها عين العالمين وما بينهما من الاسماء والصفات والنسب والإضافات.

و الجواب الثاني بما ظهر من عالم الاجسام والخلق، وما بطن عالم الارواح والعقول،

١ . الشعراء (٢٦) الآية ٢٤ .

٢ و ٣. الشعراء (٢٦) الآية ٢٧و ٢٨.

٤ . العنكبوت (٢٩) الاية ٦٢و غير ذلك.

٥. الشعراء (٢٦) الآية ٢٧و ٢٨.

٦. في يعض النسخ: وهم اهل الكشف و الوجود فقال.

وما بين الظاهر والباطن من التعينات الجامعة بين الأرواح والأجسام؛ فإن المشرق للظهور، والمغرب للبطون، والحق هو الظاهر المتعين بجميع ما ظهر بإشراق نوره وإطلاق ظهوره، وهو الباطن المتعين بجميع ما بطن في غيب عينه وعين حضوره، وأهل التقييد والتحديد إمّا أن قيدوه بالتشبيه بالأجسام الظاهرة، فيقولون: إنّه جسم مطلق أو مقيد، أو ينزّهوه فيَحُدُّوه ويقيدوه بتمييزه عن الأجسام وكانوا حينئذ في عين التشبيه بالعقول والمجرّدات مع تنزيههم العقلى في زعمهم والوهمي في نظر أهل التحقيق والكشف، فلهذا قال: ﴿إن كُنتُم تَعقلُونَ ﴾ أي أهلَ عقل وتقييد.

قال سرضي الله عنه -: " وعلم مسوسى ان فرعون يعلم ذلك ؛ لكونه سال عن الماهية ، فعلم أن سواله ليس على اصطلاح القدماء في السؤال بـ "ما هو » [لكونهم لا يجيزون السؤال عن ماهية مالاحدة له بجنس وفصل ، فلما علم مسوسى ذلك] الجاب ، فلو علم منه غير ذلك ، خطاء في السؤال ، فلما جعل موسى المسؤول عنه عين الكلّ ، خاطبه فرعون بهذا اللسان الكشفي والقوم لا يُشعرون ، فقال له : ﴿لَيْنِ النَّحَدُتَ إِلْهَا غَيْسِ ي لا جعلنّك من المسجون » من حروف الزوائد أي لاسترن لا عبلاً عناك اجبت بما ايدتني [به] أن اقول لك مثل هذا القول . فإن قلت لى : فقد جهلت يا فرعون بوعيدك إياى والعين واحدة ، فكف فرقت؟

فيقول فرعون: إنّما فرقت المراتبُ العينَ '، ما تفرقت العين ولا انقسمت في ذاتها ، ومرتبتي الآنَ الحكم فيك يا موسى بالفعل ، وأنا آنت بالعين ، وغيرك بالرتبة ، فلمّا عَلِم ذلك موسى منه ، اعطاء حقّه في كونه يقول له : لاتقدر على ذلك ، والرتبة

١. في نسخ الفصوص بدل ما بين المعقوفين: فلذلك.

٢ ، في يعض النسخ : العالم ،

٣. الشعراء (٢٦) الآية ٢٩.

في بعض النسخ: للعين.

٥. في يعض النسخ: التحكم.

٣. في يعض النسخ: فهم.

تشهد له بالقدرة عليه وإظهار الاثر فيه؛ لأنّ الحق في رتبة فرعون من الصورة الظاهرة، لها التحكُّمُ على المرتبة التي كمان قيمها ظهور موسى في ذلك الجلس، فـقـال له - يُظهر أله المانع من تعديه عليه \_: ﴿ أَوَ لُو جِسْتُكَ بِشَيءٍ مُبِينٍ ﴾ أقلم يَسَع فرعونَ إلا ان يقول له: ﴿فَاتِ بِهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ أحتى لايَظهر فرعونُ عند الضعفاء الرأي من قومه بعدم الإنصاف، فكانوا يرتابون فيه، وهي الطائفة التي استخفّها فرعونُ ﴿ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُم كَانُوا قُوماً فاسقينَ ﴾ " أي خارجين عمّا تعطيه العقولُ الصحيحة من إنكار منا ادَّعناه فسرعونُ باللسنان الظاهر في العنقل، فإنَّ له حدّاً يقف عنده إذا جاوزه صاحب الكشف واليقين، ولهذا جاء موسى بالجواب بما يقبله المؤمن والعاقل خاصة ﴿ فَٱلقَى عَصاهُ ﴾ وهي صورة ما عصى به فرعونُ موسى في إبائه عن إجابة دعوته، ﴿ فَإِذا هِي تُعبانُ مُبِينِ ﴾ اي حية ظاهرة، فإنقلبت المعصية الني هي السيّنة طاعة [اي] حسنة، كما قال: ﴿ يُبُدِّلُ اللَّهُ سَيِسًاتِهِم حَسِّنَاتٍ ﴾ ^ يعني في الحُكم، فظهر الحكم هنا عيناً متميِّزةً في جوهر واحد، فهي العصباً وهي الحيَّة والثعبان الظاهر فالتقم أمثاله من الحيّات من كونها أحيّة والعَصِّتا مِن كِيونها عِصيّان، فظهرت حمجة موسى على حجج فرعونَ في صورة عصيٌّ وحَيَّات وحبال، فكانت السحرة ١١ الحبال، ولم يكن لموسى حَبَلَ، والحبل: التَلُّ الصغير، أي مقاديرهم بالنسبة إلى قدر موسى بمنزلة الحبال

الضمير راجع إلى الحقّ باعتبار الصورة الظاهرة.

٢. حال من فاعل قال وهو موسى.

٣ و ٤ . الشعراء (٢٦) الآيتان ٣٠\_٣١.

٥. الزخرُف(٣٤) الآية ٥٤.

أى بعض النسخ: الموقن.

٧. الشعراء (٢٦) الآية ٣٢.

٨. الفرقان (٢٥) الآية ٧٠.

٩. الضمير راجع إلى العصا؛ لائها مؤنّث مجازي.

١٠ . في بعض النسخ ــو هو الصحيح ــ: و العصيّ من كونها عصا . و العصيّ عطف على ١١-لحيّات،

١١. في بعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ: للسحرة.

من الجبال الشامخة، فلما رأت السحرة ذلك علموا رتبة موسى في العلم، وأن الذي رأوه ليس من مقدور البشر، وإن كان من مقدور البشر، فلا يكون إلا بمن له تميز في العلم المحقق عن التخييل والإيهام، فآمنوا برب العالمين، رب موسى وهارون - أي الرب الذي يدعو إليه موسى وهارون - بعلمهم بأن القوم يعلمون أنّه ما دعا لفرعون ، فلما كان فرعون في منصب التحكم صاحب الوقت، وأنّه الخليفة بالسيف وإن جار في العرف النا موسى الذلك قال: ﴿أنّا رَبُّكُم الأعلى ﴾ أي [وإن كان الكل أرباباً بنسبة ما فأنا الأعلى منهم بما أعطيتُه في الظاهر من التحكم فيكم. ولما علمت السحرة صدقه في مقاله، لم ينكروه واقروا له بذلك فقالوا له: «إنّما تقضي هذه الحيواة الدّنيا فاقض ما أنت قاض \* فالدولة لك فصح قوله: «إنا ربكم الاعلى»] وإن كان عين الحق، فالصورة قاض \* فالغرون ، فقطع الايدي والارجل ، وصلب بعين حق في صورة باطل لنيل مراتب لاثنال لفرعون ، فقطع الايدي والارجل ، وصلب بعين حق في صورة باطل لنيل مراتب لاثنال الإ بذلك الفعل ، فإن الاسباب لاسبيل إلى تعطيلها». "

قال العبد: يشير - رضي الله عنف في كل ذلك إلى الربوبيات العَرضية المبثوثة في كل مَن أعطاه الله تصرفاً، فكل من كان تصرفه وحكمه في الظاهر أثم وأعم، فربوبيته كذلك اعم وأثم وأثم والرب هو المالك، وقيل: هو السيد، والرب هو المربي، والمالك يتصرف في ملكه بما أراد، والسيد يحكم بسيادته على العبيد بما يبقى له عليهم السيادة ولهم العبودية له، وهو كما يقال: رب الدار، ورب الخاتم، ورب الثوب، ورب القرية والمدينة، وهو اسم إضافي أبداً، وإذا عُرف بلام التعريف والعهد يكون مدلوله رب العالمين ورب الأرباب، فلم يبرح عن الإضافة في المعنى.

و هذه النسبة اعني الربوبية لعين واحدة ظاهرة بصور كثيرة شتّى وهي بعينها تُربّي وتَربّ وتُصلح صورَها التي هي لها مَجالٍ ومَراءٍ ومَحالٌ ظهورٍ وتَراءٍ، والربّ له خمسة معانٍ، فإنّه المالك، والسيد، والثابت، والمصالح، والمربّي، والعينُ الاحدية

١ النازعات (٧٩) الآية ٢٤.

٢. و الآية معكوسة فراجع طه (٢٠) الآية ٧٢.

٣. من قوله: ﴿فقطع اللَّي قوله: ﴿تعطيلها اللَّهِ فِي المُّنَّ الآتِي النِّما .

الظاهرة بحقيقتها في كل صورة بقدر قابليتها لها أحدية جمع جميع هذه المعاني كلّها، فإنّها مالكة الصور المشهودة منها، فهي لها، ولها أيضاً السيادة على الكلّ جميعاً وعلى كل عين عين منها ما يخصّها، فإنّها عين هذه الاعيان الظاهرة بصور الكلّ، وهي أيضاً تُصلحها بما تصلح لها وتُربّيها وتُغذّيها، فتغذّى الصور باعيانها المتعبّنة بها وفيها، وتغذّى الاعيان بالاحكام والآثار والافعال والاحوال والنسب والإضافات والاسماء والصفات الخصيصة بها جمعاً وفرادى، وتغذّي وتُربي الجموع بالفيض الاحدي الجمعي النفسي الذي هو مادة هذه الصور كلّها وهيو لاها، وهي الثابتة في عينها لعينها، فالثبات للعين فيها لالها إلا بها وفيها؛ إذ الصور والنسب والتعينات والظهور أعراض لاتبقى زمانين، والتحقّقُ والثبوت للعين في الكلّ.

فلما كان فرعونُ صاحبَ الوقت وربَّ السيف في الكلّ، والربوبيةُ ظهورُهافيه اكثرُ؛ لتحكّمه فيهم جميعاً ظاهراً فقال بلسان الحق الذي انطق كلَّ شي، ونطق بالسنة كلميت وحيّ، في صورة هداية وغيّ، إشارة إلى العين الظاهرة المتعبَّنة بصورة فرعونَ وفيها، وهو عين الحق في صورة من صور الباطل مَن ﴿ الربيكُمُ الاعلى ﴾ آى ربوبيتى اعلى من ربوبيتكم، والعين الظاهرة في صورتي بربوبية اعلى اعلى واجلى، وصدَق في كون ربوبيته أعلى من ربوبية غيره في مَلته كما أشار إلى هذا المقام الشيخ أبو مدينَ البجائيُّ:

فـــــــانه بعض ظهـــــوراته حــــتى تُوكِفي حق إثــــاته.

لايُشكَر البـــــاطلُ فـي طوره وأعـطِهِ مـنـك بمـقــــــداره

و قلنا في تتمّنها:

ف الحق قد يُظهر في صورة يُنكرها الجاهل في ذاته.

ثمّ اعلم \_ يا اخي \_ : أنّ المُحاجّة والمباحثة الواقعة بين فرعونَ و موسى ضرَبُ مَثَلٍ ضرَبُها الحقّ في الشاهد لصور المحاجّة والمخاصمه الواقعة بين الروح العقلي الإنساني المويّد من الله وبين الهوى النفسي الطبيعي والانانية التعينية الحجابية ، فإنّ طاغوت

۱ و ۲. ای تتغذّی.

٣. النازعات (٧٩) الآية ٣٤.

الهوى وفرعون صنمية الحجاب التعينية الصورية يدعو إلى الربوبية العَرَضية المقيدة بمصر الطبيعة الشهوية، والقوى الخيوانية الغضبية والقوى النفسانية الفكرية المنصبغة باحكام الشهوة والغضب، والشهوة تساعدها وتعاضدها، والروح العقلي الإلهي المؤيد بنور الله، يدعو إلى الله الواحد الاحد في عين ما تكثّر وتعدد، وقد علمت فيما سلف أن كلا منها صور ماذا؟ فطابق بها بين الكلّ في جميع المحاجّات والمخاصمات الواقعة بين فرعون وموسى وبين العقل والهوى، تعثّر على حقائق عزيزة، إن شاء الله تعالى.

و السحرة صور القوى النفسانية والروح النفسائي، المنصبغة بحكم الهوى وقوتي الشهوة والغضب، المنحرفة إلى خصائص الروحين: الطبيعي والحيواني، فإن قُوى الروح النفساني إذا تكيفت بكيفيات هاتين القوتين وانصبغت بصبغة احكامهما، صاغت صور الباطل في صيغة الحق، واظهرت الشبّة الكاذبة في صور الحجج الصدق، فخيلت واوهمت بما لاحقيقة له، وادعت الحكم و الربوبية للهوى كما قالت السحرة في أوّل الدعوى: ﴿ بِعِزّة فِرعُونَ إِنّا لَنْحَنُ الْعَالِمُونَ ﴾ فانقادت للهوى وخضعت، فاسرها الهوى، واستعملها فيما يشاء ويهوى، فقطع ايديهم - أي قواهم العلوية الروحية - وارجلهم أي قواهم الساعية بموجب العقل والشرع في تعمير المملكة الهيكلية.

ثم الروح العقلي الإنساني إذا تابد بربه وتجلّى له الحقُ بعد التحقّق بالحق المستوي على احدية جمع شُعَب قلبه واستعمال اعضائه الشمانية بحكم الإيمان وشعبها النورانية، طلباً للأجر والثواب القلبي الاحدي الجمعي، وسيَّره باهله مع ما اصحبه من فيضله من مَدين القلب إلى شاطئ الوادي الايمن الروحي الإلهي والتجلّي النوري الاحدي الجمعي في صورة التفرقة النارية بانّه هو الواحد الاحد في كثرة لاتتناهى من العدد عطاه الله صورة الاستقامة على شهوده في صورة العصا الذي عصى به أوّلا فرعون الهوى، واتبع سبيل الهدى بصورة الإيمان والاستقامة والتابيد الذي كان يتوكنا على غنمه من القوى الإلهية التي بها علي غنمه من القوى الإلهية التي بها عليها - أي يعتمد بالإيقان الذي كان يعتقد - ويهش بها على غنمه من القوى الإلهية التي بها

الشعراء (٢٦) الآية 11.

ايِّده الله وهو عين ما عصى فرعونُ موسى آخراً حين دعاه إلى الاستقامة على عبادة الله والإقلاع عن الربوبية العَرَضية، وهو دعوة الروح الإنساني العقلي للهوى النفسي [إلى] أن يكون تبعاً للعقل المؤيَّد من عند الله في عبادة الله، فيكونَ هواه في الله وبالله ولله. لاتقع الإجابة إلا عند غرق الهـوي في بحار الكشف وأمـواج التجلّي، فيظهر له سلطانُ احدية العين بعين بطلان الربوبية العَرَضية الموجبة للفرق والبين، كما آمن فرعونُ عند الغرق بربِّ العالمين، ربِّ موسى وهارونَّ، فيقول لهوى الربوبية العَرَضية لسانُّ أحدية العين عند شهود عين اليقين: ﴿الآنَ وَقُد عَصِيتَ مِن قَبِلُ وَكُنتَ مِنَ الْمُسديِّن﴾ أ اي الآن رجعت إلى الحق واسلمت حين اشرفت على الهلاك واسلمت، فاليوم لابد ان تغرق ببحر الربوبية العامّة الكلّية ، فيقول لسان حال الربوبية العَرَضية ـ القائمة بصورة الهوى الطبيعي الذي فرعونُ مصرَ صورتِهِ وِتمثاله. : أجل، قضيتُ أجلي الذي أجُّلتُ وأمهلتُ وما عُجِّلتُ، فلمَّا انقضي الأجلِّ والتهي الأمل وانقطع العمل، فإليك المصير، وكان فيك وبك ولك وإليك المسير فاستغرقني ببلحار رحمتك؛ فقد آمنت واسلمت، ونَجُّني من صور الحجاب التعيش و أمني وانتجرت واستسلمت فيقول بلسان الربوبية المستغرقة لربوبيات الارباب ربُّ العالمين: ﴿ قَالْيُومَ نُتَجِّبُكَ بِبَدَنْكَ لَتَكُونَ لَمَن خَلَفُكَ آبَةً﴾ ۚ فإذا غرَّقتَ إنانيَّتك في بحر إنّيتي، فقد بلغتَ الغايةُ وانتهيتَ إلى النهاية، وقبلَ هذا عند اجتماع الروح العقلي مع فرعون الهوى، لابدَّ أن يَظهر الهوى بصورة الربوبية العَرَضية الأولى ويُقهَر مَن دونه وقبله من قبيله بدعوى ﴿أَنَا رَبُّكُمُ الأَعلَى﴾ " ويكون حينتذ معه خطاب موسى الروح العقلي الإلهي ودعوته إلى الربوبية المطلقة المستغرقة لربوبية الارباب التي تحت حيطة الاسم «الظاهر» الإلهي، فيقول للهوى: إنّي إليك رسول ربِّ العالمين، فيدعوه إلى ربِّ الأرباب، والربوبيةُ الحيطة المستغرقة لربوبيته العَرَضية في جملة العالمين، فيقول فرعون الهوى: ﴿وَ مَا رَبُّ العَالَمِينَ﴾؟ لاعلى طريقة

ا و ۲ , يونس (۱۰) الآيتان ۹۱ و ۹۲ .

٣. النازعات (٧٩) الآية ٢٤.

السؤال الآبق عن تلك الحقيقة المطلقة اختياراً منه لغرض عرض له واختباراً لا جهلاً واستحقاراً، بل اعتباراً واستبصاراً؛ إذ السؤال عن الماهية إنّما يتاتى ويجوز فيما يكون له ماهية متميزة عن غيرها، فيكون تحت جنس أو فصل، والحقيقة المطلقة الربوبية في العالمين تتعالى عن مثل هذا السؤال، وتَجِلُّ عن الضدّ والندّ والمثال، فيقول الروح العقلى للهوى في جوابه: ﴿ رَبُّ السّمواتِ وَ الأرضِ وَمَا بَينَهُما إِن كُنتُم مُوقنينَ ﴾ مبيناً تفصيل مظاهر حقيقة الربوبية المطلقة الكلية العامّة في العالمين، فيُوهِم فرعونُ الهوى آله من قوى الطبيعة والحيوانية الله لم يُجب بما يطابق سؤاله؛ إذ لم يُجِب بما يسينً الماهية الإنهية الربانية، بل بين المضاف إليه كما ذكرنا.

فيقول الهوى: ﴿إِنَّ رَسُولُكُم﴾ آي الروحَ العقلي الإلهي المرسَل بالتجلّي ﴿الّذِي أرسلَ إِليكُم لَمَجنُونُ﴾ أي مستور عنه ربويتي الظاهرةُ في الوقت، فيدعو إلى غيري ولا إلى عيني.

فزاد موسى الروح العقلي الكشفي إرداعاً لله وإفحاماً لاإحجاباً وإبهاماً ﴿ رَبُّ المُسْرِقِ وَ المَعْرِبِ ﴾ أي ربُّ ما ظهر وما بطن، فإنك ما تدعو إلا إلى ما تدعي من الربوبية الظاهرة الجزئية العرضية في المملكة الهيكلية، وأنا ادعوك إلى حقيقة الربوبية الحقيقية القائمة بما ظهر وما بطن، ﴿ إِن كُتتُم تَعقِلُونَ ﴾ أي تقيدون الظاهر بحدوده الظاهرة أو تقيدون الباطن بحدود [٥] الباطنة، وأن ما ادعو إليه أثم وأكمل وأعمر وأسمل فانظر ماذا ترى، فإنه رب ما فوق السماوات العلى وما تحت الربي .

فيقول له فرعونُ الهوى ما يقول وما يؤول أمره إلى ما يؤول.

و أما هارونُ فيصورة الروح من حيث القوى الناطقة التي هي بمشابة الاخ للقوّة العاقلة وهي أكبرُ سِنّاً من القوّة العاقلة الإلهية الكشفية؛ لأنّ النطق العرفي بحكم العادة

١. اللائق، ظ. عميد.

٢. الشعراء (٢٦) الآية ٢٤.

٣ و ٤. الشعراء (٢٦) الآية ٢٧.

ه و ٦. الشعراء (٢٦) الآية ٢٨.

٧. أضيف بمقتضى السياق.

والعقلِ المعيشي يكون قبلَ النطق بموجب الحكمة الإلهيَّة والعقل المؤيَّد بنور الكشف والتجلِّي، والقوَّة العاقلة في النبوَّة وإدراك الحقائق اكبرُ من القوّة الناطقة بالأصالة، فإنَّ النطق لايكون إلا بالعقل، ولكنَّها أفصحُ منها لساناً؛ لأنّها المترجِمة عن القوَّة العاقلة.

و امّا هامانُ فنظير القوّة الشهوية للروح الطبيعي، لها الوزارة عن الروح الحيواني الذي له الاستيلاء والغلبة، فإنّ الغَلبَ للغضب والروح الطبيعي بناءُ هذه البِنية الهيكلية، كما اشار إليه بقوله \_ تعالى \_ حكاية عن فرعونَ: ﴿ يا هامانُ ابن لي صرَحاً ﴾ اي انشئ لي مزاجاً خاصاً وهمياً عالياً يعطى الاطلاع على ما يُخبر عنه وينبئ الروح العقلي .

ثم لما تبيّنت لقوى النفسانية - المنصبغة بحكم الهوى والشهوة والغضب، المظهرة للباطل والكمالات الوهمية في صورة الحق التي صورها السحرة - أنّ الروح العقلي الإلهي قد تأيّد وأنّه هو الحق الظاهر بالحق الباطن فآمنوا وأقلعوا عن عادة الهوى، واتبعوا الهدى واجتنبوا في اتباع القوى الحيوانية والطبيعية الرّدَى، فاستسلموا لامر الله، وانقادوا لحكمه، فقطعت الدي تصرفاتهم وأرجل مساعيهم إلى طلباتهم التي كانت مطلقة بامر فوعون الهوى، فكان للله إذ ذاك عن أيديهم وأرجلهم والسنتهم، فنطقوا بالحق: إنّا آمنًا بربّنا ربّ الروح الإلهي المؤيّد بالتجلي، ليغفرلنا خطايانا التي تخطينا إليها في طاعة الهوى وما أكرهتنا عليه من السحر، وهو سترالحق في صورة تخطينا إليها في طاعة الهوى وما أكرهتنا عليه من السحر، وهو سترالحق في صورة الباطل، والظهور بالباطل في صورة الحق، والله خير وأبقى، فافهم.

قال \_رضي الله عنه \_: " فقطع الأبدي والأرجل وصلّب بعين حقّ في صورة باطل النيل مراتب لأتنال إلا بذلك الفعل ، فإن الاسباب لاسبيل إلى تعطيلها ! لأن الاعيان الثابتة اقتضتها ، فلا تظهر في الوجود إلا بصورة ما كان عليه في الثبوت ؛ إذ لا تبديل لكلمات الله ، وليست كلمات الله سوى اعبان الموجودات ، فينسب إليها التقدّم من حيث ثبوتها ، ويُنسب إليها الحدوث من حيث وجودها [و ظهورها] » .

١. غافر= المؤمن (٤٠) الآية ٣٦.

٢. من قوله: (فقطع) إلى قوله: (تعطيلها) مر في المتن السابق ايضاً.

٣. كذا. و الصحيح-كما في بعض نسخ القصوص-: القدم.

يعني وجودها النسبي من حيث التعين، فإن متعلق الحدوث الظهور والتعين لاغير. قال وضيف ولا يلزم من قال وضيف الله عنه : « كما تقول: حدث اليوم عندنا إنسان او ضيف ولا يلزم من حدوثه أنّه ما كان له وجود قبل هذا الحدوث، لذلك قال الله تعالى في كلامه العزيز، أي في إنبانه مع قدّم كلامه : ﴿ ما يَاتِيهم مِن ذِكر مِن رَبّهم مُحدَث إلا استَمعُوهُ وهُم يَلمَبُونَ ﴾ ﴿ وَ مَا يَاتِيهم مِن ذِكر مِن الرَّحمة ، ومن ألا كانُوا عنه مُعرضين مُ الله والمرحمة ، يعني القرآن ولاياتي إلا بالرحمة ، ومن اعرض عن الرحمة الستقبل العذاب الذي هو عدم الرحمة ، وامّا قوله : ﴿ قَلْم يَكُ يَنقَمُهُم إِيمانُهُم لَمّا راوا باسنا سنة الله الّتي قد حَلَت في عباده ﴾ ﴿ وَالا قوم يُونُس ﴾ فاراد أنّ ذلك على أنّه لاينف هم غي الآخرة ، يقوله في الاستثناء ﴿ إلا قوم يُونُس ﴾ فاراد أنّ ذلك ، يعني الإيمان ولا يور عنهم الاخذ في الدنيا ، فلذلك اخذ فرعون مع وجود الإيمان منه ، هذا إن كان امره امر من تبقر بالانتقال في تلك الساعة ، وقريئة الحال تعطي أنّه ما كان على يقين من المنتقال ولائة عاين المومن في الطريق اليسس الذي ظهر بضرب موسى بعصاه البحر ، فلم يتيقن فرعون بالهلاك إذا آمن في بخلاف الحضير ، حتى لا يُلحق به » .

يعني: لايلحق بالمحتضر الذي يؤمن بعد تيقُّنه بالهلاك.

• فآمن بالذي آمنت به بنو إسرائيلَ على التيقن بالنجاة ، فكان كما تيقن ، لكن على خير الصورة التي اراد ، فنجاه الله من حذاب النار في نفسه ويحمّى بدنَه ، كما قال :
 ﴿ فَالْبُومَ نُنْجِيكَ بِبَدَيْكَ لِتَكُونَ لِمَن حَلَفْكَ آيةٌ ﴾ ^ لانّه لو غاب بصورته ربما قال قومه

الانساء (۲۱) الآية ٢.

٢ . الشعراء (٢٦) الآية ٥ .

٣. في بعض النسخ: الوحمن.

٤. غافر (١٠) الآية ٨٥.

٥. يونس (١٠) الآية ٩٨.

٦. في بعض النسخ: المؤمنين يمشون في الطريق.

٧. في يعض النسخ: عذاب الآخرة.

٨، يونس (١٠) الآية ٩٢.

احتجب، فظهر بالصورة المعهودة ميَّتاً؛ ليُعلم أنَّه هو ، فقد عمَّته النجاةُ حسّاً ومعنى» .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنّ المخاطب في قدوله : ﴿ قَالِيُومَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾ إن كان روحه ونفسه ، فمقتضى الآية أنّه بروحه مُنَجَّى . وإن كان المخاطب مجموع الصورة والروح ، فكذلك ليتناول الخطاب المجموع ، وعلى التقديرين وعد من الله وإخبار منه بأنّه يُنجّيه ، و وعدالله حق ، وإخباره صدق ، فقد عمّته النجاة جسماً و روحاً .

قال\_رضي الله عنه ـ: ٣ ومن حقت عليه كلمة العذاب الأخراوي لايؤمن، ولو جاءته كلُّ آية، حتى يروا العذاب الأليم، أي يذوقوا العذاب الاخراوي، فخرج فرعون من هذا الصنف. هذا هو الظاهر الذي ورد به القرآن، ثم إنّا نقول بعد ذلك: والامر فيه إلى الله؛ كما استقر في نفوس عامة الخلق من شقائه، وما لهم نص في ذلك مستندون إليه. واما آله فلهم حُكم آخر ليس هذا موضِيقٍ.

ثم لتعلم الله ما يقبض الله احدا إلا وهو مؤمن اي مصدق بما جاء به الاخبار الإلهية، واعني من المحتضرين، ولهذا يكرّمون الفجاة وقتل الغفلة، فاما موت الفجاة [فحده] ان يخرج النفس الداخل ولايد على النفس الخارج، فهذا موت الفجاة، وهذا غير المحتضر، وكذلك قتل الغفلة بضرب عنقه من ورائه وهو لايشمر، فيُقبَض على ما كان عليه من إيمان وكفر، ولذلك قال الله قال الهه المحتضر [الناس] على ما هو هليه مات، كما أنّه يُقبض على ما كان عليه. والمحتضر ما يكون إلا صاحب شهود، فهو صاحب إيمان بما ثم فلا يُقبض إلا على ما كان عليه، لأنّ «كان» حرف وجودي لاينجر معه زمان إلا بقرائن الاحوال، فيُفرق بين الكافر المحتضر [في الموت] وبين الكافر المقتول غفلة أو المبت فجاة، كما قلنا في حد الفجاة».

يشير \_ رضي الله عنه \_ إلى بشارة عظيمة لمن احتضر من الكفّار والمشركين ولامحُجوبين بانّهم يشاهدون الملائكة وأمارات الآخرة، فيؤمن بحُكم ما يشهد ولا بدّ،

١ . في يعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ : يستندون إليه .

أي بعض النسخ: ثم ليعلم.

٣. ما بين المعقوفين غير موجود في أكثر نسخ الفصوص.

ولكن قد يكون إيمانه حال الغَرغَرة، والله يقبل توبة العبد مالم يُغَرغِر، والمؤمن منهم عند الغرغرة أمره إلى الله إن شاء عفا عنه وإن شاء اخذ، والميت فَجاة والمقتول غفلة من الكفار يُقبض على ما كان عليه في آخر نفسه كفراً كان او إيماناً ويُحشر على صورة خاطره إذ ذاك، والمحتضر من الكفار بخلافهما، واماً فرعون غيرداخل فيهم، فإنّه مؤمن قبل الغرغرة، راج للنجاة من عذاب الغرق ولات حين مناص.

قال - رضي الله عنه -: « وامّا حكمة التجلّي والكلام في صورة النار فلاتها كانت بُغية موسى، فتجلّى له في مطلوبه ليُقبل عليه ولا يُعرض عنه، فإنّه لو تجلّى له في غير صورة مطلوبه أعرض عنه لاجتماع همّه على مطلوب خاص، ولو أعرض لعاد عمله عليه، فأعرض عنه الحق وهو مصطفى مقرّب، فم ن قربه الله تجلّى له في مطلوبه [ وهو لا يعلم].

اكنار موسى يراها حين حاجمه أو هو الإله ولمكن ليسس يدريه،

قال العبد: النار أعظم الاسطقسات وأقواها، ولا يفارق النور صورة النار؛ إذ لها الإشراق وكمالها الإحراق، وهي تقتي ما طواها من الاشكال والمولّدات إذا قربت وسلّطت عليه، ولها من الحقائق الإلهية التجلّي الإرادي والحب الإلهي، وكان الغالب على التجلّيات الكلامية التي أوتيها موسى المللة من حضرة الحبّة والمشيّة، ومستند الحقيقة الكلامية أيضاً هي الإرادة؛ قبأن الكلام مظهر السرّ الإرادي ومُظهِر ما احب المتكلّم ايجاده من صور سبب علمه، وقال الله تعالى ملوسى: ﴿وَ القيتُ عَلَيك مُعَبّة الله عَمل الوجهين في الحبّة:

أحدهما: أن يكون الحق القي محبَّته عليه واحبُّه.

و الثاني: القي محبّة الحق في قلبه وسلّطها عليه، فاحبّ موسى الحقّ.

١ . في بعض النسخ : عين .

٢. في النسختين معاً: قويت.

٣. طه (٢٠) الآية ٣٩.

و أيضاً في قوله: ﴿وَعَجِلتُ إِلَيكَ رَبِّ لِتَرضَى﴾ ﴿ فكان طالباً رضى الله ، ومحبّاً لحبّته إيّاه .

و ايضاً كان شهودُه الغالب عليه في آخر امره، وكماله شهود الوحدة ـ التي هي عين الكثرة\_خارجة عنها، وشهود الكثرة في وحدة العين كثيرةً، ولذلك كان التجلّي في الصورة النارية وهو النور ونورُ الوحدة الجمعية التي في نار التفرقة وكان متعلَّق نظره الفرقَ في الجمع، ولهذا أوتي الفرقانَ، وتجلّي له نور الواحد في نار الكثرة وعين مطلوبه من الشجرة و هو صورة التفرقة التفصيلية الفرقانية بين المتشاجرات المتخالفات في عين الوفاق، كاختلاف الشجرة بعضُها الممتدُّ من أصل شجرة أعيان العالم وهو ظلَّ الله المدودُ المتعيِّنُ الظاهر بصورة العالم، فانظر التفرقة في نظره إذ قبال: ﴿رَبِّ ارني اتظر إليك﴾ أفاثبت إنَّين اثنين، واضاف فيعلين إلى فاعلين، وانت إذا قلبت أحواله واقواله، وجدتُ الفرقان والتمييز، لهذا وقع التجلّي له على التعيين في صورة النار من الشجرة كلاميّاً فجُمع له بين الكلام والشهود؛ لكون الشهود مثالياً؛ إذ لا يُجمع بينهما في الشهود المعنوي الحقيقي؛ لَفُتَا والشاهد في المشهود حقيقةً، وكان شهود موسى الله وصورة النار الشجرة" عثَّلاً تمثَّل له الواحدُ الآحد الحق في عين الكثرة، وكذا الكلام؛ لانَّ الشهود الحقيقي يقتضي قَناءَ المتجلَّىٰ له في المتجلَّى، والتجلَّى وظهورُ المتجلَّى ببقائه في عين المتجلَّى له والتجلِّي بـلا اثنينية في الإنّية، بل وحدةٌ بُحتَةٌ ونور محض وحق صرف واحد احد وحدته عينه فيلا تجلَّيَّ ولا متجلَّى له، ولا كلام ولامخاطب؛ فإنَّها تقتضي الفرقانُ والتمييز، ولهذا اندكَّ ظهور تعيَّنه من طُور انانيَّته وفَني وخرُّ صَعقاً لمَّا بِدَا إِنِّيتِي اجلى سواه وافني فشاهد العين منَّا فكان في الكلِّ عيناً مشهودةَ العين عيناً ، ﴿ وَ اللَّهُ يَقُولُ الْحَقُّ وَ هُو يَهِدَى السَّبِيلَ ﴾ \*.

١. طه (٢٠) الآية ١٤.

٢. الاعراف (٧) الآية ١٤٣.

٣. كذا في النسختين. و المراد: كان شهود موسى صورة النار من الشجرة ممثّلاً.

الاحزاب (٣٣) الآية ٤.

## [٢٦] «فص حكمة صمدية في كلمة خالدية»

كان هِجِيرُ خالد الأحدَ الصمدَ، ومشهودُه الصمديةَ، وكان في قومه مظهرَ الصمدية يُصمدون إليه في المهمّات، ويقصدونه في العظائم والْمُلِمّات، لهذا أضيفت الحكمة الصمدية إليه، كما سنذكر إن شاء الله تعالى.

قال رضي الله عنه: « وامّا حكمة خالل بن سنان فيانّه اظهر بدعواه النبوة البرزخية ، فإنّه ما ادّعى الإخبار عاحمالك الإبعد الموت ، فامر ان يُنبَس عليه ، ويُسالَ فيُخبِر أنّ الحكم في البرزخ على صورة الحياة الدنيا ، فيعلم بذلك صدق الرسل كلّهم فيما اخبروا به في حياتهم الدنيا ، فكان غرض خالد المثل إيمان العالم كلّه بما جاءت به الرسل ليكون رحمة للجميع ؛ فإنّه السرَف العرب نبوته من نبوة محمد حسلى الله عليه وسلم وعلم أنّ الله ارسله رحمة للعالمين ، ولم يكن خالد برسول ، فاراد ان يحصل من هذه الرحمة في الرسالة المحمدية على حظ وافرو إن لم يؤمر بالتبليغ ، فاراد أن يَحصل من هذه الرحمة في الرسالة المحمدية على حظ وافرو إن لم يؤمر بالتبليغ ، فاراد أن يَحظى بذلك في البرزخ ليكون اقوى في العلم في حق الخلق فاضاعه قومُه ؟

يشير - رضي الله عنه - إلى ان خالداً لمّا استشرف على كمال نبوة محمد، وانّه المبعوث رحمة للعالمين كافّة، تمنّى ان يكون له عموم إنباء ونبوة مستندة إلى العلم الحاصل للكافّة بما في البرزخ بعد الموت، فإنّ العامة والجمهور لاينقادون لإنباء الانبياء

١ . في يعض النسخ: شُرُف و في بعضها الآخر؛ تشرُّف.

وانبائهم مثلَ انقيادهم مشلاً -إلى إنباء مَن ينبئي بما بعد الموت وإنبائه بعد أن يموت، واحياه الله في راي العين واخبر بما شاهد، فإنَّ تأثير مثل ذلك في عموم إيمان الخلق أبلغُ، فكان من قضيَّة خالد الله أنَّه كان قويَّ الهمَّة، والغالبُ عليه شهودَ الأحدية، فظهرت في زمانه بين قومه دو كانوا يَسكنون في بلاد عُدَنَدنارٌ عظيمة خرجت من مَغارة، فأهلكت الزَّرعَ والضَّرعَ، فصَمَد إليه قومه وقصدوه على ما اعتادوا منه في دفع المُلمَّات ورفع المهمَّات. حتى يَدفع عنهم أذيّة تلك النار، وكانوا مؤمنين، فلما رأي خالد بن سنان الليم تلك النار، اخذ يضربها بعصاه من خَلفها، ويقول: بَدَّا بَدَّا ، حتى بدُّد النارُ وفرِّقها، فرجعت النار هاربةً وهو يضربها بعصاه ويقول: بَدَا بَدَا حَتَى ساقها إلى مغارة خرجت منها فـادخلها في المغـارة ثمَّ قال لأولاده وقـومه: إنَّى أدخل المغارة خلفَ النار، حتى أطفتها، وامرهم أن يَدِيَعُوه ولا يَدْعُوه إلى ثلاثة ايّام تامّة، فبإنّهم إن نادُوه ودعُوه قبل تمام ثلاثة أيّام وفي أثنائها، فإنّه يخرج ويموت، وإن صبروا إلى تمام ثلاثة ايَّام، خرج سالماً، وقد دَفع عنهم أذيَّة النار، فلمَّا دخل المغارة خلفَ النار، صبروا يومين واستفرّهم الشيطان، فَلَم يُصِيرُوا تَمَامُ ثلاثة إيّام، فصاحوا به قبل تمام الوقت ودَعُوه ونادَوه وارتابوا أنّه ربما يكون قـد هلك، فـخـرج الليّة من المغـارة ويداه على رأسـه من الآلم الذي المَّ به من صياحهم وندائهم قبل تمام الميقات، فقال لهم: «ضيَّعتموني وأضعتم قولي وعهدي، واخبرهم بموته، وأمرهم أن يَقبروه ويَرقبوه أربعين يوماً فإنّه ياتيهم بعد الاربعين قطيع خنم يقدمها حمار ابتر مقطوع الذَّنب، فإذا حاذي قبره ووقف، فليُنبِّش على خالدالليُّلة قبرُه، فإنَّه يقوم ويُخبرهم بجليَّة الامر بعد الموت عن شهود ورؤية ويقين، فيحصل الخلقُ كلُّهم على اليقين بما أخبرت الرسلُ، وتصحّ عندهم الإخباراتُ النبوية كلُّها، ثمَّ مات خالد، فدفنوه وانتظروا عبورَ اربعين يوماً، وانتظروا بعد ذلك قطيعَ غنم، فجاء القطيع ـ كما ذكر ـ يُقدمه حـمار أبترُ، فوقف حذاءً قبره فهم مومنوا قومه، واولاده أن يَنبشوا عليه -كما أمرهم -حتى يُخبرهم بصدق الانبياء والنبوات كلُّها فابي أكابر أولاده، وقالوا يكون عار عند العرب أن يُنبُّش على ابينا، فيقالَ فينا: اولاد المنبوش ونُدعى بذلك، فحملتهم الحَميَّةُ الجاهلية على ذلك،

٧٠٦ / شرح فصنوص الحبكم

فضّيعوا وصيّته واضاعوه.

ثمّ بعد بَعثة رسولنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم جاءته بنت خالد، فقال رسول الله صلّى الله عليه وسلّم - «مرحباً بابنة نبيّ اضاعه قومه».

قال \_رضي الله عنه .: «ولم يَصِف النبيّ صلى الله عليه وسلم قوصه بانهم ضاعوا، وإنّما وصفهم بانهم أضاعوا نبيّهم، حيث لم يُبلغوه مراده فهل بلغة الله اجر أمنيّته ؟ فلا شك ولا خسلاف أن له أجر أمنيّته ، وإنّما الشك والخلاف في اجر المنيّت ، وإنّما الشك والخلاف في اجر المطلوب، هل يساوي تمني وقوعه \_[مع] عدم وقوعه \_ بالوجود أم لا ؟ فإن في الشرع ما يؤيّد التساوي في مواضع كثيرة ، كالآتي للصلاة في الجماعة فتفوته الجماعة ، فله أجر من حضر الجماعة ؟ وكالمتمني مع فقره ما هم عليه اصحاب الثروة والمال من فعل الخيرات ، فله مثل أجورهم ، ولكن مثل أجورهم في نيّاتهم أو في عملهم ، فإنّهم جمعوا بين المنية والعمل ؟ ولم يَنص النبي عليهما ولا على واحد منهما ، والظاهر أنه جمعوا بين المنية والعمل ؟ ولم يَنص النبي عليهما ولا على واحد منهما ، والظاهر أنه الأمرين ، فيَحصل على الاجرين إوالله اعلم ] » . . ي

١. ف : ﷺ.

٢. في بعض النسخ: لاخلاف في أنَّ له.

في يعض النسخ: بين العمل و النية.

## [٢٧] «فصُّ حكمة فردية في كلمة محمَدية ﷺ »

قال العبد: قد قدَمنا في شرح فِهرِس الفصّ، علَّةَ استناد هذه الحكمة الكلّية الفردية إلى الكلمة الكاملة الإلهية، وسيرد في متن الفصّ وشرحِه ما فيه بَلاغ، ولكنّا نؤمئ إلى أوّلية المرتبة الفردية؛ فإنّ للفردية مراتب ظهور، وهي في كل مرتبة علّة للإنتاج وسبب للإثمار.

فنقول والله المؤيّدُ بايد ايَّدَة لَعبده المؤيّد بها ثمّ بما من عنده : قد علمت فيما تقدّم : انّ اوّل المراتب الذاتية الإطلاقُ واللاتعيّنُ ، و هو غيبُ غيب ذات الذات الإلهية .

و المرتبة الثانية التعين الأول الذاتي الاحدي الجمعي الذي به تعيَّنت المعين لعينها، وتحققت الحقيقة الذاتية لذاتها وحقيقتها التي هي عين الذاتية، وتسمَّى حقيقة الحقائق الكبرى عندنا، ولهذا التعين الأول الاحدية من وجه، والوترية من وجه، والشفعية من وجه.

أمَّا شفعيته فلانَّه شَهَع مرتبةً الغيب الذاتي الإطلاقي بتعيّنه وتميّزه عن اللاتعين.

و إمّا وتريّتُه فلانه امتاز بنفس التعيّن عن اللاتعين الذي نسبته إلى العين كنسبة التعيّن سواءً، فإنّ العين المتعيّنة بالتعيّن الأوّل من حيث هي هي اللامتعيّنة في اللاتعين والإطلاق، بل التعين واللاتعين نسبتان لها ذاتيتان، ليست إحداهما أولى من الأخرى، ومع كونها عينهما فهي مطلقة عن الجمع بينهما والإطلاق عنهما، ولكنّ المتعيّن الأول بالتعين الأول لم التعين عن اللاتعين وليس ثَمّةٌ من يَشفَع أحديتُه؛ إذ هو بالتعين الأول لمّا امتاز بنفس التعين عن اللاتعين وليس ثَمّةٌ من يَشفَع أحديتُه؛ إذ هو

احدية جمع جميع التعينات المعنوية المرتبية للحقائق، بقي وتراً وهو أوّل مرتبة الوتريّة؛ إذ ليس في مسرتبة الـلاتعـين والإطـلاقِ حُكمٌ ولا اسم ولا رسم ولا نـعت ولا وصف ولاعلم، فلا شفع ولا وتر ولا واحد ولا فرد ولا غير ذلك.

و اما احديثه فلكون هذا التعين عين المتعين، لا زائد عليه إلا في تعقلنا، فإنه تعين الذات بذاتية الذات، فلا اثنينية ولا كثرة، فلها الاحدية، فالاحدية والوترية والشفعية مستندها إلى هذا التعين الأول الذاتي العيني، وللعين الجمع بين التعين واللاتعين، والقيد والإطلاق، وللمتعين الأول الجمع بين الشفعية والوترية والاحدية، كما مرد فظهرت في مجموع هذه المراتب الثلاث الفردية الأولى، وكذلك للتعين الاول وللعين، فتعينت الحقيقة البرزخية الجمعية بين الإطلاق والتعين، وبين التعين والمتعين، وبين الطرفين في هذه الحقيقة البرزخية، لها الجمع ولها الفصل بين الطرفين، وهي عين الطرفين في هذه الحقيقة البرزخية، لها الجمع ولها الفصل بين الطرفين، وهي عين الطرفين في هذه المحقيقة البرزخية، لها الجمع ولها الفصل بين

و هذه البرزخية برزخية الحقيقة الإنسائية الاحدية الجمعية الازلية الابدية المحمدية التي هي الاحدية الجمعية الكيالية الثانية الأولى، ولها جمع الجمع الاول، وصورته في أول المرتبة النبوية الإنسانية البشرية آدم الله الموتبة النبوية الكمالية الجمعية الختمية محمد صلى الله عليه وسلم وله احدية جمع جمع الحقائق الإلهية والحقائق الكمالية الإنسانية، ولهذه الحقيقة المحمدية المشار إليها الفردية الأولى، ومنها تفرعت الفرديات في جميع المراتب المعنوية والروحانية والإلهية والكونية وغيرها، فاسند الشيخ - رضي الله عنه - هذه الحكمة للكلمة الكاملة المحمدية، فافهم.

قال رضي الله عنه .: ﴿ إِنَّمَا كَانَتَ حَكَمَتُهُ فَرِدِيةٌ ﴾ لأنَّه اكملُ موجود في هذا النوع الإنساني، ولهذا بُدئ به الامر وخُتم ؛ فكان نبيّاً وآدمُ بين الماء والطين، ثم كان بنشاته العنصرية خاتم النبيّين [و اوّل الافراد «الثلاثة»]».

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ الفردية له من كونه أكمل النوع الإنساني الكمالي؟ لانّ الفردية مخصوصة ـ كما ذكرنا ـ بالإنسان الكامل، ولا أكملَ من محمّد ـ صلّى الله عليه وسلّم ـ فله الفردية الحقيقية الغيبيَّة العينية المشار إليها من حيث حقيقته ومعنويته اوّلاً في عالم المعاني، ثمّ بنشاته الروحانية كان نبيّاً مبعوثاً إلى كافّة الأرواح النبوية، ثمّ بنشاته العنصرية كان خاتمَ النبيين، فحصلت الفرديّة الأولى، وله الفرديةُ الجامعة بين البدء والفاتح، والحتامُ الواضح، ونبوّةُ روحانيته بالكمال الراجح، وثمَّ سرّ آخَرُ:

وهو أنّ الفردية جماعة بين الشفع الأول ـ الذي هو اثنان ـ و الوتر الأوّل؛ لأنّ أوّل الأقراد «الثلاثةُ»، وهي تجمع بين الاثنين والواحد، و بالجمع تحصل فرديتُه، فهو ـ أعني الثلاثة الفردية من الاعداد ـ الأوّلُ، وليس هذا للاحدية ولا للواحد ولا للاثنين، فافهم.

فإن قلت: الاثنان يجمع بين الاحدية والاثنينيَّة.

قلنا: ليس له الفردية كما لأوّل الأفراد.

قال رضي الله عنه : ﴿ ومازاد على هذه الأولية من الأفراد فإنّه عنها ، فكان الله الله على ربّه ، فإنّه أوتي جوامع الكلم التي هي مسمّيات أسماء آدم » .

يعني ـ رضي الله عنه ـ : مسمّيات الأسماء ـ التي علّمها الله آدم ـ والكلماتُ الإلهية، وإن كانت لاتنفد، فإنّها لاتناهى، وهي أعيان الممكنات، لكنّها تنحصر في أمّهات ثلاث:

الأولى: هي الحقائق والاعيان الفعلية الموثّرة الوجوبية الإلهية.

و الثانية: الحقائق الانفعالية الكيانية المربوبية الإمكانية.

و الثالثة: الحقائق الجمعية الكمالية الإنسانية. و الكلّ أمُّهات الشؤون الذاتية، وللحقيقة العينيَّة الذاتية الإحاطةُ والإطلاقُ، فهذه الكَلِم هي الكلم التي أوتيها محمد ـ صلى الله عليه وسلم ـ فجمعها ببرزخيته المذكورة.

قال: «فأشبه الدليل في تثليثه».

يشير - رضي الله عنه -إلى التثليث المذكور في أوّل الفصّ المحمدي الصالحي فتذكّر، وهذا التثليث يقضمن التربيع - كما ذكرنا - فإنّ الدليل وإن كان مثلَّث الكيان، فإنّه مربَّع الكيفية، وقد ذُكر، فلا نعيد، فاذكر.

قال\_رضي الله عنه\_: « والدليل دليل [لنفسه]»

أي دلالته ذاتية له وهي أيضاً ثلاثية ؛ إذ لا بدّ من دليل ومدلول ودلالة .

قال \_رضي الله عند \_: " و لما كانت حقيقته تُعطي الفردية الأولى بما هو مثلّث النّس ، " يعني بروحه وجسمه وحقيقته الجامعة كما مر " و لذلك قال في الحبة \_ التي هي اصل الوجود \_: "حُبّب إلي من دنياكم ثلاث بما فيه من التثليث، ثم ذكر النساء والطيب، وجُعلت قرّةُ عينه في الصلاة، فابتدا بذكر النساء واخر الصلاة، وذلك لأن المراة جزء من الرجل في اصل ظهور عينها ومعرفة الإنسان بنفسه مقدّمة على معرفته بربّه، فإنّ معرفته بربّه نتيجة عن معرفته بنفسه، لذلك قال \_صلّى الله عليه وسلم \_: "من عرف نفسه عرف ربّه فإن شئت، قلت بمنع المعرفة في هذا الخبر، والعجز عن الوصول ؛ فإنّه سائغ فيه .

وإن شئت، قلت بثبوت المعرفة، فالأوّل أن تعرف أنَّ نفسك لاتعرفها، فلا تعرف ربّك. والثاني أن تعرفها فتعرف ربّك، فكان محمّد أوضح دليل على ربّه، فإنّ كل جزء من العالم دليل على أصله الذي هو ربّه [فافهم]».

يشير. رضي الله عنه [إلى] أن نفس الإنسان الكامل من حيث إن الحق هو المتعين في عينها على إطلاقه الذاتي في ألك من وإطلاق الأاتي في ألك من حيث لا تعينه وإطلاق العلم بالحق من حيث لا تعينه ، ولكن من حيث تعينه بعينه يعرف ، في عرف نفسه من هذه الحيثية فيعرف الحق ولا يعرفه إلا هو ، فلا يَعرف الحق إلا هو فلا يعرف الحق إلا الحق الكمالي .

ولكن هذه المعرفة من كونها استدلالية على وجهين : من حيث الدلالة العينيَّة ، ومن حيث الدلالة العينيَّة ، ومن حيث الدلالة بالصورة ، ولأنَّ الصورة المحمدية الكمالية لمَّا كانت جامعة بين الصورة الإلهية الأحدية الذاتية ، وبين الصورة الأسمائية الجمعية ، كان أكملَ دليل على ربَه واثمَّه .

وامًا دلالته من حيث العين فهي انّ العين من كونها متعيّنة بالبرزخية الكبرى المذكورة ـنفس العين المتعيّنة بالتعين الاوّل الذاتي، فهذه دلالة نفسية .

أي بعض النسخ: أصل الموجودات.

و أمّا دلالته من حيث الصورة فإنّ دلالة الصورة المحمدية ـ من حيث تعين الحق في وجوده الكامل الجامع بين المعنى والروح والصورة ـ دلالة على الحق من حيث أحدية جمعه بين الكمال الذاتي والاسمائي، والجمعيّ الإنسانيّ.

و كل واحدة من الدلالتين على وجهين ايضاً: دلالة بالكمالات الثبوتية الظاهرة في الصورة المحمدية، ودلالة من حيث الكمالات النسبية السلبية كالغنى والإطلاق واللاتعين واللا انحصار، فإن محمداً بصورته وحقيقته دليل دال على ربه، فهو أمَّ دليل؛ لكونه أكمل المظاهر الجمعية الكمالية الإلهية الإنسانية، وصورته اجمع الصور، وسورته أفضل السور، "

قال \_رضي الله عنه\_: "إنّما حُبّب إليه النساءُ فحن اليهن ، فإنّه من باب حَنِين الكلّ إلى جزئه ».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : أنّ كلّية الكلّ لاتكون إلّا بالجزء؛ إذ الكلّ بالجزء كلٌّ فهـ و حَنِين الشيء إلى نفسه باعتبارين وحيثيَّين.

قال: «فأبان بذلك عن الأمر في نفس حاله الحق في قوله في هذه النشاة [الإنسانية] العنصرية ﴿وَنَفَحْتُ فِيه مِن رُوحي﴾ ثم وصف نفسه بشدة الشوق إلى القائه، فقال للمشتاقين: يا داوود إنّي أشد شوقاً إليهم، يعني للمشتاقين إليه، وهو لقاء خاص، فإنّه [صلى الله عليه وسلم] قال في حديث الدّجال: إنّ أحدكم لن يرى ربّه حتى يموت، فلا بدّ من الشوق لمن هذه صفتُه».

يعني - رضي الله عنه -: لِمَن يُحِبّ أن يموت شوقاً إلى الحق، والسرُّ أنّ الحق - من حيث تعينه في الأصل، ثم إنّه من حيث تعينه في الأصل، ثم إنّه من

١. السُورة: المنزلة.

٢ ـ في بعض النسخ: و إنَّما.

٣. في يعض النسيخ: لأنَّه من ياب.

٤, ص(٣٨) الآية ٧٢.

٥. في يعض النسخ: المشتاقين.

حيث الاصل يشتاق إلى نفسه في مرتبة التقييد، فيكون حيننذ اشتياق الحق أشد ككون شوقه \_ تعالى \_ ضبعف الشوق الظاهر من المسمّى عبداً ؛ إذ هوالمشتاق إلى نفسه من حيثيّتين في مرتبتين له، ذاتيّتين، فافهم ؛ فإنّه عاد من مقام قوله : من تقرّب إليّ شبراً ، تقرّبتُ منه ذراعاً ، ومن تقرّب إليّ ذراعاً ، تقرّبتُ منه باعاً ، ومن أتاني يَمشي ، أتيتُه هُ ولَة .

قال\_رضي الله عنه\_: ﴿ فشوق الحق لهؤلاء المقرّبين مع كونه يراهم، فيحبّ أن يَرُوهِ﴾.

يعني: بارتفاع حجابية التعين من العين، الموجب في زعمه بالبين في البين، وبارتفاعه يرتفع الغين من العين، فَتقرَّ العين بالعين، فيقرب ابن العين من العين، إن شاء الله تعالى.

قال \_ رضي الله عنه \_ : " ويابى المقام ذلك، فاشبه قوله : ﴿حَتَّى نَعلمَ ﴾ مع كونه عالماً، فهو يشتاق لهذه الصفة الخاصة الذي لا وجود لها إلا عند الموت، فيبلُ بها شوقهم إليه، كما قال في حديث التردّد و و ين هذا الباب : "ما تردّدت في شيء انا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي المؤمن يكره الموت، وانا اكره مساءته، ولا بدّ له من لقائي " يعني ليس ذلك إلا بارتفاع الحجاب واندفاع الحُجّاب من الباب . "فبشره بلقائه، وما قال له : ولا بدّ له من الموت؛ لشالا يهمه " بذكسر الموت، ولما كان لا يكفى الله الا إلا بعد الموت - كما قال الله قال تعالى : بعد الموت - كما قال الله قال تعالى : ولا بدّ له من لقائى ، فاشتياق الحق لوجود هذه النسبة " .

قال العبد: ولأنّ الشوق إنما يكون عن احبّ وشهد محبوبه، ثمّ وقع الفراق، وامتنع الوصال والاعتناق، فينبعث باعث طلّب الاقتحادَ والاشتباك بتقوية ما به الاشتراك،

١ . محمد (٤٧) الآية ٣١.

٢ . في يعض النسخ: ترددي في قبض عبدي .

٣. في بعض النسخ: لئلاّ يغمّه.

٤. في بعض النسخ: الحقُّ.

والتعرية عما به المباينة والانفكاك، والتبرئة عن حجاب التعين القاضي على الشائق بالهلاك، المفضي إلى الارتباب والارتباك، فذلك الانبعاث العشقي لطلب الوصال في الفراق هو الشوق، والاشتياق الذي يزداد ويشتذ إنّما يكون للقاء خاص في عين الشهود والوصال، وهو بارتفاع التعين العبداني، وقنائه في العين الأحدية بالبقاء الربّاني، فيتسع سعة وطنه، بعد ضيق عَطنه، ويرتفع من حضيض تقييده، إلى ذروة إطلاقه وتوحده، وإلا فهي في الشهود دائماً لربّه، الذي هو متعلق شوقه ووَجده، وربّه دائم الشهود لعبده، في جميع مراتب قربه وبعده، شهود جمع في جمع، على ما هو عليه الامر في نقسه، فناء في بقاء، وبقاء في فناء من جهة العبد، وبقاء في بقاء من جهة الربّ.

ثمَّ الذي يشهد التعيَّنَ نسبةً ذاتية للمتعيِّن، ويراه عينه، ويرى عينه إيَّاه، وفإنَّه دائماً في لقاء وهو في فناء فناء وبقاء بقاء، ولكن هذ النوع من الاشتياق المنسوب إلى الأبرار إنّما يكون بالنسبة إلى من ليس مشهرًا مما ذكراً.

و إمّا اشتياق العبد البالغُ فإنه لايزول مع دوام الشهود، ولا يحول مع اتصال الوصال والوجود، جعلنا الله وإيّاكم عن أمّان عليه بهذا التجلّي الدائم، إنّه وليّ الوهب والجود.

و امّا من حيث هذا الاستياق واللقاء الخاص، فشوقه أضعاف أضعاف جمع الشائقين والمتلقين للقاء ربّ العالمين، وله شوق آخرُ من حيث أحديّة جمع الشوقين والاستياقين، أعني شوق أهل الحجاب واشتياق أهل الشهود، بمعنى أنّ هذا العبد يموت في عين حياته الدنيا، ويتوفّاه الله إليه، ويلقاه ويلقى ربّه، فببُلُ كلُّ واحد من صاحبه شوقه، ويشهد كلّ منهما كلاً منهما جمعاً و فرادى في الصور البرزخية النورية والهيئات المثالية والفلكية الصورية التي لاوصول إلى شهود الحق فيها بهذا التعين النقلي السفلي وبعد ذلك اللقاء والموت عن هذه النشاة، إن اشتاق إلى الحق المتعين في هذه النشاة، أن اشتاق إلى الحق المتعين في هذه النشاة، فيردّه الله إليه في هذه النشاة، فيردّه الله إليه في هذه النشاة، فاقر عينه به وبشهوده في هذا المقام، وهكذا يداوم على هذين الشوقين والاشتياقين الى اللقاء، حتى تتّحد الأشواق، وتبقى في شهود احدية جمع الجمع بين

القيد والإطلاق، كما هو الأصل في الأصل، والله وليّ التوقيق بالإطباق والاتّفاق. قال\_رضي الله عنه\_:

البَحِن الحسبسيب إلى رؤيتي و إنّي إليسه اشسد تُحنينا و تهفو النفوس ويابى القضا فاشكو الانبن ويشكو الانبنا»

يريد-رضي الله عنه - إن الحق يقول على لسانه من حيث المرتبة ؛ فإن المحبّ للعبد العارف به العالم له فحنينه عين حنينه إلى محبّه ، ولكن حنين الحق - القائل : «احببت» وليه أشد من حيث تعينه في عين عبده إليه أشد من حيث تعينه في عين عبده يشتاق ويتقرّب إلى نفسه ، ثم يجازيه عن شوقه إليه أيضاً ، ويقرّ به بالشوق والتقرّب إلى العبد أضعاف العبد المشتاق المتقرّب، والجمازاة بعشر أمثالها ، فيكون شوق الحق إلى العبد أضعاف أضعاف شوقه إليه ، فافهم هذا السرّ أيضاً فإنّه عزيز .

قال رضي الله عنه .: « فلما أبان أنه نفخ فيه من روحه ، فما اشتاق إلا إلى نفسه ؛ ألاتراه في خلقه على صورته ؛ لائه من روحه ؟ ولما كانت نشاته من هذه الاركان الاسمة [في جسده من الاربعة المسمّة [في جسده من الرطوبة » .

يعني - رضي الله عنه - الرطوبة الغريزية التي هي مادّة الحرارة الغريزية وبها بقاؤها . قال [-رضي الله عنه -] : « فكان روح الإنسان ناراً لاجل نشاته» .

يعني \_رضي الله عنه\_الحرارة الغريزية التي هي مركب حياة الروح النفساني، اعني النفس الناطقة، فإن النفس على صورة نارية، والروح في صورة نورية.

قال - رضي الله عنه -: « وله ذا ما كلّم الله موسى إلّا في صورة النار، وجعل حاجته فيها، فلو كانت نشاته طبيعية، لكان روحه نوراً وكنى عنه بالنفخ يشير إلى أنّه من نَفَس الرحمن فإنّه بهذا النَفَس الذي هو النفخة - ظهر عينه، وباستعداد المنفوخ فيه كان الاشتعال ناراً لانوراً».

يشير ــرضي الله عنهــإلى الجوهر النوري، الظاهر بصورة النار، المشتعل لفتيلة جسده ودُهن رطوبته الغريزية المشار إليها في بعض وجوهها بقوله: ﴿يَكَادُ زَيْتُها يُضِيء وَلُو لَمِتَمسَسهُ نار﴾ وإنّما فسّرتُ قوله: «روحه» بالنفس؛ لانّ الروح غير متعلّق وإنّما المتعلّق هو النار، والنور محمول في النار، كقيام العقل وهو الروح ـ بالنفس الناطقة.

قال..رضي الله عنه ... \* فبطن نَفَس الحق فيها كان به الإنسان إنساناً، ثم اشتق له شخصاً على صورته، فسمّاه امراة، فظهرت بصورته، فحن إليها حَنين الشيء إلى نفسه، وحنّت إليه حنين الشيء إلى وَطنه، فحبّب إليه النساء ؛ فإن الله احبّ مَن حَلقه على صورته، واسجد له ملائكته النوريين على عظم قدرهم ومنزلتهم وعلو نشاتهم الطبيعية، فمن هناك وقعت المناسبة ؛ والصورة أعظم مناسبة واجلها واكملها ؛ فإنها زوج أي شفّعت وجود الحق، كما كانت المراة شفّعت بوجودها الرجل، فصيرته زوجاً، فظهرت الثلاثة : حق، ورجل، وامراة، فحن الرجل إلى ربّه الذي هو اصله حنين المراة إليه ».

يعني ـ رضي الله عنه ـ: لمّا كـان على صورة ربّه، بل هـو صورة ربّه في عـصـره والحق هوية هذه الصـورة وروحُهـا، فهـر بصورته شَفَع الحقّ الواحد الاحد الوتر، فيانّ الإنّية تشفّع الهوية، كما يشفع الزوجُ الزّرجُ بوجوده.

قال رضي الله عنه : «فصيرته زوجاً؛ أي شُفَعت الزوجةُ الزوجَ ، فصيرته زوجاً؛ لان كل زوج على صورة زوجه .

قال \_رضي الله عنه \_: « فحبَّ إليه ربُّه النساءَ ، كما أحبّ الله مَن هو على صورته ، فما وقع الحُبّ إلا لمن تكوّن عنه ، وقد كان حبُّه لمن تكوّن منه وهو الحق ، فلهذا قال : «حبّب إليّ ولم يقل : أحببتُ من نفسي ، لتعلّق حبّه بربّه الذي هو على صورته ، حتى في محبّته لامراته ، فإنّه احبّها بحبّ الله إيّاه تخلّقاً إلهياً . ولما أحب الرجلُ المراة طلبَ الوصلة التي تكون في المحبّة ولم يكن في صورة

١. النور (٢٤) الآية ٣٥.

٢. في النسخ: نَفُس الرحمن.

٣. تجوز قراءته منصوباً على التميز أيضاً.

٤. في يعض النسخ: حُبِّبتُ من نفسه. و في بعضها: أحببت من نفسه.

٥. في بعض النسخ: الوصلة إلى غاية الوصلة.

النشأة العنصرية اعظمُ وصلةً من النكاح، ولهذا تَعُمُّ الشهوة آجزاءه كلّها، ولذلك أمر بالاغتسال منه، فعمّت الطهارة كما عمّ الفناء فيها عند حصول الشهوة، فإنّ الحق غيور على عبده أن يعتقد أنّه يلتذّ بغيره، فطهرّه بالغُسل، ليرجع بالنظر إليه، فيمن فني فيه و إذ لا يكون إلا ذاك، فإذا شاهد الرجلُ الحقّ في المرأة، كان شهوداً في منفعل، وإذا شاهده من نفسه من شاهده في نفاعل، وإذا شاهده من نفسه من غير استحضار صورة من تكوّن عنه، كان شهوده في منفعل عن الحق بالاواسطة، في المرأة أمّ واكملُ واكملُ والله يشاهد الحقّ من حيث هو فاعل منفعل ومن نفسه من حيث هو منفعل خاصةً، فلهذا أحبّ حملى الله عليه وسلم - النساء ولكمال شهود الحق فيهن والأمر من هذا الوجه عتنها ولم تكن الشهادة إلا في مادّة، فشهود الحق في النساء اعظمُ شهود واكمله».

أي في منفعل حالة انفعاله وفعله، فإنه جامع لشهود الحق منفعلاً في عين كونه فاعلاً في عين انفعال فعلاً في عين انفعال وانفعالاً في فعل، وهاهنا اسرار مُكَنَّمَةً، وعلى مَن ليس من اهلها مُحرَّمة.

قال - رضي الله عنه -: « واعظمُ الوُصلة النكاحُ ، وهو نظير التوجّه الإرادي على من خلقه على صورته ليَخلفه ، فيرى فيه نفسه ، فسواه وعدّله ، ونَفَخ فيه من روحه الذي هو نَفَسه ، فظاهره خلق وباطنه حق ، ولهذا وصفه بالتدبير لهذا الهيكل ، فإنَّه - تعالى - يدبَّر الامر من السماء - وهو العلو - إلى الارض وهو اسفلُ سافلين ؛ لانها اسفلُ الاركان كلَّها » .

يشير - رضي الله عنه - إلى النكاحات الخمسة الكلّية الإلهية الموجبة لإنتاج العوالم المعنوية والروحية والنفسيّة والمثالية والحسية على اختلاف صورها، كمامرّت فيما سلف، فاذكر.

١ . في يعض النسخ: التوجّه الإلهي.

قال \_ رضي الله عنه : " وسمّاهن بالنساء وهو جمع لا واحد له من لفظه ، ولذلك قال \_ صلّى الله عليه وسلّم ـ = : "حبّب إلي من دنياكم ثلاث : النساء" ولم يقل : المرآة ، فراعى تاخر هن في الوجود هنه ، فإن النُساة هي التاخير ، كسما قال تعالى : ﴿إنّما النّسيء زيادة في الكفر﴾ والبيع بنسيئة يقول : بتاخير ، فلذلك ذكر «النساء» فما احبّهن إلا بالمرتبة ، فإنّهن محل الانفعال ، فهن له كالطبيعة للحق التي فتح فيها صور المالم بالتوجّه الإرادي والامر الإلهي الذي هو نكاح في عالم الصور العنصرية ، وهمة في عالم الارواح النورية ، وترتب مقدّمات في المعاني للإنتاج ، وكل ذلك نكاح الفردية الأولى في كل وجه من هذه الوجوه ، فمن أحب النساء على هذا الحدّ فهو حب إلهي ، ومن احبّهن على جهة الشهوة الطبيعية خاصة تقصه علم هذه الشهوة ، وكان صورة بلاروح عنده ، وإن كانت تلك الصورة في نفس الامر ذات روح ولكنها غير مشهودة لمن بلاروح عنده ، وإن كانت تلك الصورة في نفس الامر ذات روح ولكنها غير مشهودة لمن بعبهل من نفسه ما يَجهل الغيرُ ما لم يُسمة هو بلسان حتى يظهر . كما قال بعضهم :

صح عند الناس انّي عسم أنّي عسم أنّي عسم أنّي عسم أن أن الله يعرفوا عشم عن . كذلك هذا أحب الالتذاذ، فأحب الحلّ الذي يكون فيه وهو المرأة ولكن ضاب عنه روح المسالة، فلو علمها، لعلم بمَن التذّومَن التذّوكان كاملاً».

يشير - رضي الله عنه - إلى شهود الحق في المحلّ الذي فيه يلتذّ عينه، فلو شهد الحق إذ ذاك - شهوداً احدياً جمعياً - عين الفاعل والمنفعل مع شهوده عدم انحصاره وتقيده بالتعين في احدهما او كليهما معا أو في الجمع أو الإطلاق عن الجمع؛ بل شهوداً مطلقاً عن هذه الاعتبارات والتنزّه عنها جمعاً وفرادى، كان حينئذ هوذلك الرجل الكامل الملتذ بالحق في كل عين عين وتعين تعين، وهو أوحد زمانه ونسيج وحده في اقرانه واخدانه، وهو من الكمل أو من نُدر الافراد.

١ . التوبة (٩) الآية ٣٧.

٢ . في يعض النسخ : جاء امرأته أو أنثى .

٣. في يعض النسخ : يعلم .

قال - رضي الله عنه - : "و كما نزلت المرأة عن درجة الرجل بقوله - تعالى - : "و للرّجال عَلَيهِنَّ دَرَجَةً ﴾ نزل الخلوق على الصورة عن درجة من أنشأه على صورته مع كونه على صورته ، فبتلك الدرجة - التي تميّزبها عنه - كان غنيّا عن العالمين وفاعلا أولاً ، فإنّ الصورة فاعل ثان ، فماله الأولية التي للحق ، فتميّزت الأعيان بالمراتب ، فاعطى كلَّ شيء خلقه ، كما اعطى كلَّ ذي حق حقّه كلُّ عارف ، فلهذا كان حُبُّ النساء لهمد - صلى الله عليه وسلم - عن تحبّب إلهي ، وإنّ الله أعطى كلَّ شيء خلقه ، وهو - أي المعطى - عين حقّه ، فما أعطاه إلا بالاستحقاق ، استحقه بمسمّاه أي بذات ذلك المستحق» .

يشيس رضي الله عنه إلى أنَّ الحق لمَّا تعيَّنَ في كل متعيَّن من كل زوج عارف وغير عارف، أعطى كلَّ ذي مرتبة ما يستحقه لحقيقته، فأعطى المنفعل خلقه في الفعاله وتأخُّرَه عن الدرجة وهو حقه، وأعطى كلَّ الفاعل خلقه كذلك في فاعليته وتقدّمه وذلك حقّه، وأعطى العارف بذلك شهود الحق في الكلّ والالتذاذبه وهو خلقه وحقة، وأعطى غير العارف في الكلّ والالتذاذبه وهو حقة وخلقه، وأعطى غير العارف في الكلّ والالتذاذ بالاروح عنده وذلك حقّه وخلقه.

قال\_رضي الله عنه\_: «و إنّما قدَّم النساء لانّهن محلُّ الانفعال، كما تقدّمت الطبيعة على من وُجد منها بالصورة، وليست الطبيعة على الحقيقة إلا النفسَ الرحمانيَّ، فإنّه فيه فُتحت صور العالم اعلاه واسفِله لسريان النفخة في الجوهر الهيولاني في عالم الاجرام خاصةً.

و أمّا سريانها لوجود الارواح النورية والاعراض فذلك سريان آخرُ ثمَّ إنّه اللهُ عَلَب في هذا الخبر التأنيث على التذكير؛ لأنّه قصد التهمُّمَ بالنساء فقال: «ثلاث» ولم يقل: «ثلاثة» بالهاء الذي هو لعدد الذكران إذ فيها ذكر الطيب [و هو مذكر]، وعادة العرب أن تغلّب التذكير على التأنيث، فتقول : «الفواطمُ و زيد خرجوا» ولاتقول : خرجن فغلّبوا

١ . البقرة (٢) الآية ٢٢٨.

٢ . في بعض النسخ : الفتحت .

التذكير ـو إن كان واحداً على التانيث وإن كن جسماعة ، وهو عسربي ، فراعى رسول الله ـصلى الله عليه وسلم ـ المعنى الذي قصدبه في التحبّب إليه ، مالم يكن يؤثر حُبّه ، "فعلمه الله مالم يكن يعلم وكان فضل الله عليك عظيماً فغلب التانيث على التذكير بقوله: "ثلاث بغير هاء ، فما إعلمه ـصلى الله عليه وسلم ـ بالحقائق ، وما أشد رعايته للحقوق .

ثم إنه جعل الخاعة نظيرة الأولى في التانيث وادرج بينهما المذكر فبدا به النساء الوختم به الصلاة وكلتاهما تانيث، و الطيب بينهما كهو في وجوده، فإن الرجل مدرج بين ذات ظهر عنها وبين امراة ظهرت عنه، فهو بين مؤتَّدين: تأنيث ذات وتأنيث حقيقي، كذلك «النساء» تأنيث حقيقي و الصلاة النيث غير حقيقي، و الطيب مذكر بينهما كآدم بين الذات الموجود هو عنها وبين حواء الموجودة عنه.

و إن شئت قلت: «الصفة» فحوّنه ايضاً، وإن شئت قلت: «القدرة» فحوّنه ايضاً، وإن شئت قلت: «القدرة» فحوّنه ايضاً، فكن على اي مذهب شئت؛ فإنّك لاتحد إلا التانيث يتقدم على أن أصحاب العلة الذين جعلوا الحق علم في وجود العالم والعلة مؤنّنة».

يشير - رضي الله عنه . في تغليب رسول الله في كلماته الكاملات التامة ، وعباراته العائية العامة التانيث على التذكير مع كونه -صلى الله عليه وسلم - من أنفس أنفس العرب وغاية رعاية العرب لعكس ذلك في تغليب التذكير على التانيث إلى أن ذلك لكمال تحققه -صلى الله عليه وسلم - بعلم الحقائق ونهاية عنايته برعاية الحقوق، وذلك ، الاصل في الكم الكما الأم .

١ . م: و هو العربيّ قراعي صلّى الله عليه وسلّم و في بعض نسخ القصوص: و هو عوبي قراعي (ص).

٢ . في النسختين معاً: التحبيب إليه .

كذا. و الصحيح - كما في نسخ الفصوص - : عليه .

في بعض النسخ: التذكير.

٥. اي وضع كلمة «الصفة» أو «القدرة» مكان «الذات، اي كآدم بين الصفة الموجود هو عنها مثلاً.

٦. في بعض النسخ: يتقدم حتى عند اصحاب العلة.

ثم إن أم الأمهات واصل الأصول الذي ما فوقه فوق معي العين او الحقيقة او اللذات المطلقة ـ تباركت وتعالت ـ وقد وقعت صورة التأنيث في هذه الالفاظ كلّها، وإن كانت هذه الأم من جهة المعنى أباً، ولكن الحقيقة تجمع بالذات بين الفعل والانفعال الذاتيين الحقيقيين، فهي أم باعتبارين واب أيضاً باعتبارين، فإن العين المطلقة أو الحقيقة أو اللذات ـ تباركت وتعالت ـ تقتضي لحقيقتها الجمع بين التعين واللاتعين، فيتحقق لها بهذين الاعتبارين كما مر مراراً نسبتا الظهور والبطون فهي الموصوفة بهمامعاً، والعين أو الحقيقة هي المتعينة بالتعين وبه، واحدية العين الواحدية العين الاعتدال، اعنى بين الفعل والانفعال.

ثم التعين بظهور الذاتي يقتضي أن يكون مسبوقاً باللاتعين والإطلاق، وكل مسبوق باصل يستند إليه، فإنّه منفعل عن ذلك الإصل ومظهر له ولا بدّ، والمتعين بالتعين الاوّل من العين المطلقة عن نسبتي التعين واللاتعين فهو منفعل من كونه متعيناً عن نفسه من كونه مطلقاً، وأمّا اللاتعين فإن اعتبرتاه بعني سلب التعين، فإنّ المعرفة بذلك متوقّفة على التعين وإذ لو لا التعين لما يُعقّق اللاتعين في العلم، فهو في العلم منفعل التحقّق عن المتعين بالتعين بالتعين الاوك والمتعين به، وإلا تعين باعتبارين لتحقق الفعل لكل منها من حيث تحقق الانفعال للآخر، ومن كون العين المطلقة تقتضي اللاتعين والتعين معا دائماً، فإنها تتعين وتظهر بالتعين الأول عن بطونها في اللاتعين وغيبها الذاتي إلى شهادتها الكبرى الأولى، وكل مظهر ومُجلى من كونه معيناً مقيدًا للمطلق بخصوصية فاعل لتقييد المطلق وتعيين غير المتعين بنكيفه، فصدق من هذا الوجه للمتعين والتعين والتعين الفعل والنفعال للحقيقة.

و لهذا السرّ صعَّ التانيث في الحقيقة أو العين أو الذات، فتحقَّ أنَّ الحقيقة الاصليّة -التي هي مَحتِدُ الحقيقة الإنسانية -تقبل لحقيقتها الفعلَ والانفعالَ والظهورَ والبطونَ ؛ فيإنّ هذه النِسَبَ شوونها الذاتية ، فيلا تحول ولا تزول ، والحقيقة الاحدية الجمعية توجب البرزخية الجامعة بين الإطلاق والتقييد، والتعيّن واللاتعيّن ،

والظهور والبطون، والفعل والانفعال، والبرزخية الإنسانية المشار إليها أيضاً منفعلة عن العين بين التعيّن الأول ولا تعيّن الذات جامعاً لهما وفاصلاً بينهما ظاهراً بتثليث فرديته الأولى التي هي مُحتدُ نشأته وأصلُ وجوده، صلى الله عليه، والتأنيثُ نعت للمنفعل، ذاتي، والتذكير كذلك وصف للفاعل، والأمر بين حق باطن أو ظاهر، وخلق باطن أو ظاهرٍ كَـذَلك في مقـامَي الأوكية والآخِرية بنسبتي الظهور والبطون، أو النغيب والشهادة، والحقيقةُ واحدة في الكلّ، والفعلُ والانفعال صادقان لها في جميع هذه النسَب-اعنى الظاهريةَ والباطنية، والنغيب والشنهادة، والخلقينة والحقّية، والربُّ والعبدُ بالذات من حيث احدية العين، فالبرزخ الجامع فاعل بين منفعلين كالتذكير بين تأنيشين، فماظهر حصلي الله عليه وسلم هذه الاسرار والحقائق من كونه أوتَي جوامعُ الكلم ـ في جميع اقواله وافعاله، وواعى الفرديةُ كذلك في الكلِّ، فقدُّم التانيث الحقيقيُّ الذي للذات أو الحقيقة أو العين أو الإلهية أو الربوبية أوالصفة أو العلَّة على اختلاف المشاهد والنظر، وأخَّرَ التبانيث أيضاً في الصلاة من حيث اللفظ وأدرج الطيبَ ـ مذكّراً ـ بين مؤتَّين، فما اعلمه و توكي الله عليه وسلم ـ كما ذكر، رضى الله عنه ـ بالحقائق، فاعلم ذلك؛ فإنّ هذه المباحث وإن تكرَّر ذكرها في هذا الكتاب فهي على صعوبتها عند مَن لم تنكشف له حقيقةً، والله الموفَّق.

قال \_ رضي الله عنه \_ : • وإمّا حكمة الطبب وجعلة بعد «النساء» فلما في النساء من روائح التكوين، فإنّه أطيب الطبب عناقُ الحبيب، كذا قالوا في المثل السائر، ولما خُلل عبداً بالأصالة، لم يرفع راساً قط إلى السيادة، بل لم يزل ساجداً واقفاً مع كونه منفعلاً حتى كوّن الله عنه ما كوّن، فاعطاه رتبة الفاعلية في عالم الانفاس التي هي الاعراف الطيبة، فحبّب إليه الطيب، فلذلك جعله بعد «النساء» فراعى الدرجات التي للحق في قوله: ﴿ رَفِيعُ الدَّرَجاتِ دُو العرشِ ﴾ الاستوائه عليه باسمه «الرحمن» فلا يبقى فيمن حواه العرش من لا تُصيبه الرحمة الإلهية، وهو قوله \_تعالى \_: ﴿ وَ رَحمَتِي وَسِعَت كُلّ حواه العرش من لا تُصيبه الرحمة الإلهية، وهو قوله \_تعالى \_: ﴿ وَ رَحمَتِي وَسِعَت كُلّ

١ . غافر = المؤمن (٤٠) الآية ١٥ .

شَى ، ﴾ والعرش وسع كلّ شيء والمستوي الرحمن فبحقيقته يكون سريان الرحمة في العالم، كما قدّمنا في غير موضع من هذا الكتاب ومن الفتوح المكّي، وقد جعل الطيب تعالى في هذا الالتحام النكاحى في براءة عائشة فقال: ﴿ الْجَبِيثاتُ للحَبِيثِينَ وَ الطّيبُونَ للطّيباتُ أُولئكُ مُبرَّوُنَ مِمّا يَقُولُونَ ﴾ والحيبُونَ للطّيبات أولئك مُبرَّوُنَ مِمّا يَقُولُونَ ﴾ فبحمل روائحهم طبّة [و اقوالهم صادقة]؛ لأنّ القول نقس وهو عين الرائحة، فيخرج بالخبيث والطيّب على حسب ما يظهر به في صورة النطق، فسمن حيث [هو إلهي بالخبيث والطيّب على حسب ما يظهر به في صورة النطق، فسمن حيث [هو إلهي بالاصالة كلّه طبّب، فهو طبّبُ ومن حيث] ما يُحمد ويذمّ، فهو طبّب وخبيث، فقال في بالاصالة كلّه طبّب، فهو طبّبُ ومن حيث] ما يُحمد ويذمّ، فهو طبّب وخبيث، فقال في ما يظهر منها، والكراهة لذلك، إمّا عرفاً بملاءمة طبع أو غرض أو شرع أو نقص عن كمال مطلوب، وما ثمّ غيرُ ما ذكرناه ».

يشير - رضي الله عنه - إلى أنّه من حيث برزخيته الجامعة لمّا كان منفعلاً عن عين العين الجامعة ببرزخيته وفعله وانفعاله، ظهر - صلّى الله عليه وسلّم - بتحقّق العبدانية المنفعلة بالأصالة عن الربوبية الفعلائة المؤثّرة، ولم يظهر بالربوبية والسيادة، فآتاه الله الفعل من عين العين، فتساوى فيه طرفا الفعل والانفعال، فكان قاب قوسي بحر الوجوب والإمكان بوجوده، كما كان جامعاً بين التعين واللاتعين برئبته، وأوتي السيادة العظمى لما تحقّق بالعبودة الكاملة الكبرى، فكان فاعليته في عالم الانفاس لكونه أوتي جوامع الكلم، وهي هيئات اجتماعية نفسية بحقائق الحروف كما علمت، فلهذا حبّب الطيب إليه، وتأخير وعن «النساء» - كشفا من حيث إنّ النفس متاخر عن فلهذا حبّب الطيب أليه، وتأخير عن «النساء» - كشفا من حيث إنّ النفس متاخر عن الأصل والأمّ الذي هو المتعين الأول الذاتي، وأول ما تعيّن وخرج من غير انتقال عن هذا الأمّ هو النفس الذي نفّس الله عن الحقائق كلّها به، فظهرت به، فهو مسبوق

١. الأعراف (٧) الآية ١٥٦.

٢ . في بعض النسخ : بينًاه .

٣. النور (٢٤) الآية ٢٦.

٤. في بعض النسخ ـ و هو الصحيح ـ: ﴿ إِمَّا عرفاً أو بعدم ملاءمة طبع ... ٤.

بالمتنفِّس بذلك النَفَس المنفِّس عن نفسه وحمًّا في نفسه، كما مرَّ، فتذكُّر.

ثمَّ الكراهة والطيب المتقابلان عارضان على حقيقة النَفَس من جِهة المتنفِّس والمحلّ القابل، فهو من حيث الاصالة النَفَسية طيِّب كلَّه، ثمَّ غير الطيّب و الطيّب بحسب المُدرك والمدرك، فيُحمد ويُذمّ، ويُكره ويُحَبّ بحسب القابل ومزاجه، فافهم.

قال\_رضي الله عنه\_: «ولمّا انقسم الأمر إلى خبيث وطيّب\_كما قرّرناه\_حبّب إليه الطيِّب دون الحبيث، ووصف الملائكةُ بأنَّها تناذَّى بالروائح الحبيشة؛ لما في هذه النشاة العنصرية من التعفين، فإنّ مخلوق من صكصال من حُمَّاء مسنون، أي متغيّر الربح، فتكرهه الملائكة بالذات، كسما أنّ مزاج الجُعَل يستضرّر براثحة الوَرد وهي من الروائح الطبِّية، فليس ربح الورد عند الجُعل بربح طبِّية. ومن كان على مثل هذا المزاج معنى وصورةً، اضرَّبه الحقُ إذا سمعه وسُرَّبالباطِل وِهو قوله : ﴿وَ الَّذِينَ آمَنُوا بِالباطِلِ وَ كَفَرُوا بالله ﴾ ووصفهم بالخسسران، قبال: ﴿أُولَنْكَ هُمُ الحَساسرُونَ ﴾ ﴿ الَّذِينَ خَسرُوا انفُسَهم ﴾"، فإنه من لم يُدرك الطيب من الخبيب، فلا إدراك له، فلما حبيب إلى رسول الله إلا الطيب من كل شيء وقائلة إلا هن، وهل يُتصور أن يكون في العالم مزاج لايجد إلا الطيّب من كلّ شيء ولا يعسرفُ الخبسيثُ أم لا؟ [قلنا] هذا لايكون؛ فسإنًا ما وجدناه في الأصل الذي ظهر العالم منه، وهو الحق، فوجدناه يكره ويُحبُّ، ليس الخبيث إلا مسايكرَه والطيّبُ إلا ما يُحَبّ، فبالعبالم على صورة الحق والإنسبان على الصورتين، فلا يكون ثمَّ مزاج لا يُدرك إلا الامر الواحد من كل شيء، بلي ثمَّ مزاج يدرك الطيّب من الخبيث مع علمه بأنّه خبيث باللوق، طيّب من غير اللوق، فيشغله [إدراك] الطيّب منه عن الإحساس بخبثه، هذا قد يكون، وأمّا رفع الخبيث من العالم - أي من الكون - فإنّه لايصحًا.

يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى ارتفاع الخبيث عن الإدراك، وإلا فمن حيث اعيان الاشياء وما به هي هي، ومن حيث الوجود الحق المتعين بكل شيء فليس شيء في

١ و ٢ . العنكبوت (٢٩) الآية ٥٣.

٣. الزمر (٣٩) الآية ١٥ ؛ الشُوري (٤٢) الآية ٤٥.

العالم خبيثاً وما يكون بعض الأمور طيّباً أو خبيثاً عند الحق فذلك من حيث تعيّنه في مرتبة مّا، فيطيب له ما يشاكل الحال والوصف والنعت الخصيص بتلك المرتبة، وتكره ايضاً كذلك من حيث هي ما يضارها ويناقضها ويباينها وينافيها لاغير، والكل من حيث هو هو عند الكل طيّب كلّه، كما مرّ.

قال\_رضي الله عنه\_: «ورحمة الله في الخبيث والطيِّب» يعني بالنسبة والإضافة.

قال رضي الله عنه : «[والخبيث] عند نفسه طبّب، والطيب عنده خبيث، فما ثمَّ شيء طبّب إلا وهو من وجه في حقُّ مزاج مّا خبيث، وكذلك بالعكس.

و أمّا الثالثة التي بها كملت الفردية فالصلاة، فقال: «و جُعلت قرّةُ عيني في الصلاة» لانّها مشاهدة».

يعني \_ رضي الله عنه \_ إنّ قرّة عين الجبيب بمشاهدة الحبيب.

١ . البقرة (٢) الآية ١٥٢ .

٢ . الفاضة (١) الآيات ١ -٧ .

الأولى له تعالى، فعلم من هذا وجنوبُ قنراءة «الحمد لله ربّ العالمين» فنمن لم يقرأها، فما صلى الصلاة المقسومة بين الله وبين عبده».

قال العبد: لما ذكر الله تعالى على لسان رسوله الصادق -صلّى الله عليه وسلّم - في أوّل الحديث الصحيح نقلاً وعقلاً وكشفاً: يقول العبد: «بسم الله الرحمن الرحيم» [فهو] دليل لنا وللشافعي - رحمه الله - أنّ «بسم الله الرحمن الرحيم» من الفاتحة، ولا سيّما ويعضدنا في الاستدلال بذلك قوله الله الله الله عليه وسلّم «قسمت الصلاة ما ذكر في هذا الحديث على لسان رسول الله صلّى الله عليه وسلّم «قسمت الصلاة بيني وبين عبدي».

و لمّا تمّم التقسيم في الفاتحة بل الفاتحة هي الصلاة المقسومة ومن لم يقراها، فلا صلاة له ؛ وأيضاً لمّاكان الافتتاح شرعاً في كل أمر إنّما هو بالبّسمَلة، ومن لم يبدأ بها في أمره، فهو أبترُ، والفاتحة مبدأ كتاب الله ، فالاحق والاحرى عقلاً أن يكون البسملة آية من الفاتحة بدأ بها الله أوّلَ هذه السورة التي افتتح بها كتابه الكريم، وسمّاها فاتحة الكتاب. وفي ترجيح ما ذهبنا إليه دلائل شرعية ليس هذا موضع ذكرها، نذكرها في كتاب الفقه إن شاء الله تعالى.

و امّا الحق الذي قسم الصلاة بينه وبين عبده نصفين، فهو الحق المعبود المعتقد في المعقيدة الإسلامية وغيرها؛ وذلك لأنّ الإله الذي في قبلة المصلي-كما قال: ﴿فَاينَما تُولُوا﴾ هو الذي قسم الصلاة وهو الإله المعتقد وانّ الله الذي هو ربّ العالمين غير منحصر في قبلة المصلي، فإنّه كما قال: ﴿فَاينما تُولُوا فَثَمّ وَجهُ الله﴾ و﴿هُو مَعكُم أَنْ مَا كُنتُم﴾ أ، فانظر التثليث والفردية في أمّ الكتاب الذي خُصَّ به محمد صلى الله عليه وسلم فإنّ القسم الأول منه يختص بالحق، والاخير يختص بالكون أو العبد،

١. في بعض النسخ: الأول.

٢. أضيف عقتضى السياق.

٣. البقرة (٢) الآية١١٥.

٤ . الحديد (٥٧) الآية ٤.

ومابينهما مشترك بين الحق والعبد.

قال \_رضي الله عنه \_: قولمًا كانت مناجاةً عني الصلاة "فهي ذكر ، ومَن ذكر الحق ، فقد جالس الحق ، وجالسه الحق ، فإنّه صح في الخبر الإلهي أنّه قال : أنا جليس من ذكر ني . ومن جالس من ذكره \_وهودو بصر ' \_رأى جليسه ، فهذه مشاهدة ورؤية ، فإن لم يكن ذا بصر ، لم يرّه ، فمن هنا يعلم المصلّي رتبته ، هل يرى الحق هذه الرؤية في الصلاة أم لا؟ فإن لم يرّه ، فليعبده بالإيمان كانّه يراه ، فيخيله في قبلته عند مناجاته ، ويُلقي السمع لما يرد به عليه [من] الحق ، فإن كان إماماً لعالمه الخاص به وللملائكة ويلقي السمع على يرد به عليه [من] الحق ، فإن الملائكة يصلون خلف العبد إذا صلّى وحده ، كما ورد في الخبر \_فقد حصل له رتبة الرسول في الصلاة \_و هي النبابة عن الله وحده ، كما ورد في الخبر في خلف بان الله قد سمعه ، فتقول الملائكة والحاضرون : ربّنا لك الحمد ، فينخبر نفسه ومن خلفه بان الله قد سمعه ، فتقول الملائكة والحاضرون : ربّنا لك الحمد ، فإنّ الله قال على لسان عبده : سمع الله لمن حمده ، فانظر علو ربّه المن على المناخ عايتها ، ولا كان له فيها فراً في السمع ، ومن لم يحصل درجة الرؤية في الصلاة ، فما يلغ غايتها ، ولا كان له فيها فو من القي السمع ، ومن لم يحضر فيها مع ربّه مع كونه لم يسمع ولم يَر ، فليس بمصل اصلاً ، ولا هو من القي السمع ، ومن لم يحضر فيها مع ربّه مع كونه لم يسمع ولم يَر ، فليس بمصل اصلاً ، ولا هو من القي السمع ، ومن لم يحضر فيها مع ربّه مع كونه لم يسمع ولم يَر ، فليس بمصل اصلاً ، ولا هو من القي السمع وهو شهيد » .

قال العبد: الرؤية والشهود والسماع من العبد المصلّي للحق، قد تكون ببصر الإيمان، وقد تكون ببصر البصيرة والفهم، وقد تكون بالرؤية البصرية، فيتمثّل الحق متجلّياً مشهوداً له، قاسماً للصلاة بينه وبين عبده، وقد يَجمع هذه كلَّها للعبد الكامل او الفرد النادر، وقد ينفرد كلَّ واحد منها بواحد واحد منها، وهكذا في السمع، والذي يُجمع له بين الكلّ فهو اكملُ الكلّ.

قال\_رضي الله عنه\_: « وما ثم عبادة تمنع من التصرّف في غيرها\_مادامت\_سوى الصلاة، وذكر الله [فيها] أكبر ما فيها لما تشتمل عليه من أقوال وأفعال، وقد ذكرنا

١ . فمي بعض النسخ : و هو ذويصر حديد .

۲. أي عُمّا.

صفة الرجل الكامل في الصلاة في الفتوحات المكيّة كيف تكون، لان الله يقول: ﴿إنَّ الصَّلُوة تَنهَى عَنِ الفَحشاء وَ المُنكَرَ﴾ لانّه شرع للمصلّي أن لايتصرف في غير هذه العبادة مادام فيها ويقال له مصل و ﴿لَذِكرُ اللّه اكبرُ ﴾ يعني فيها، أي الذكرُ الذي يكون من الله لعبده حين يجيبه في سؤاله، والثناءُ عليه اكبرُ من ذكر العبد ربّه فيها؛ لان الكبرياء لله تعالى. ولذلك قال: ﴿وَ الله يَعلَمُ ما تصنعون ﴾ وقال: ﴿أو القي السّمْعَ وَ هُو شَهِيدٌ ﴾ وإلقاؤه السمع هو لما يكون من ذكر الله إيّاه فيها، ومن ذلك أنّ الوجود مَ هُو سُوك من حركة معقولة نقلت العالم من العدم إلى الوجود، عمّت الصلاة جميع الحركات وهي ثلاث: حركة مستقيمة وهي حال قيام المصلّي، وحركة أفقيّة وهي حال أحركات وهي ثلاث: حركة منكوسة [ وهي حال سجوده، فحركة الإنسان مستقيمة، وحركة المنات منكوسة] وليس للجماد حركة من ذاته، فإذا [تمرك وحجر فإنّما يتحرّك بغيره]».

يتحرك الإنسان دورياً بالإرادة، ولكنّه بالطبع لتحرك في نموه على استقامة قامته، والحيوانُ يتحرك الإنسان دورياً بالإرادة، ولكنّه بالطبيعة أفقياً، والنياتُ يتبحرك بطبيعته منكوساً بالعروق بالاصالة، ثم يتحرّك حركة فرعية على عكس حركته الاصلية منكوساً أيضاً، فيُظنّ ان له حركة مستقيمة وليس ذلك كذلك، فإنّ حركته الاصلية منكوسة، فإنّ اصله ثابت في الأرض وإن كان فرعه في ظاهر الارض إلى السماء.

ثم اعلم: أنّ الوجود الكوني، لمّا كان عن حركة معقولة من حقيقة العالم، خرجت بها من العدم العيني إلى الشهود الوجودي، فكانت حركة الوجود على ثلاثة انحاء من الحركات المعقولة الأولى - كما مر في سرّ الألف - : حركة تنزُّلُ ونَذَلُ من الفوق إلى التحت وهي حركة منكوسة لإيجاد عالم السفل وهو الكون، وحركة من التحت إلى التحت إلى

١. العنكبوت (٢٩) الآية ١٥.

٢. اي مادام يقال له مصلٍّ.

٣ و ٤ . العنكبوت ( ٢٩) الآية 10 .

٥. ق (٥٠) الآية ٣٧.

الفوق وهي حركة مستقيمة لإيجاد عوالم الاسماء الإلهية والنِسَب؛ فإنّها إنّما توجّد بوجود الكون ويندرج فيه الحركة المعراجية لإيجاد الارواح والانفس، والحركة الجمعية لإيجاد العالم الإنساني الجمعي.

هذا في صلاة الحق، الخصيصة به و هو التجلّي الإيجادي وكذلك في صلاة العبد وهو الوصل والارتباط من قبل العبد بالحق، فتمّت بهذه الحركات الثلاث القيام والركوع والسجود، هذا في افعاله، وكذلك في اقواله. كما مرّ في الفاتحة، فانظر سرّ الفردية والتثليث سارياً في هذا القسم الاخير الذي به تتمّ الفردية المحمدية ما أطقها وما أشرفه لمن عقل.

قال رضي الله عنه : «[و إمّا قوله: «] وجُعلت قرّةُ عيني في الصلاة ولم ينسب الجعل إلى نفسه ، فإنّ تجلي الحق للمصلي إنّما هو راجع إليه - تعالى - لا إلى المصلي فإنّه لو لم يذكره بهذه الصفة عن نفسه ، لا فرّهُ بالصلاة على غير تَجَلّ منه له ، فلما كان ذلك منه بطريق الامتنان ، فقال : «و جُعلت قرةً عيني في الصلاة » وليست إلا مشاهدة الحبوب ، التي تقرّبها عين الحبية عن الاستقرار وفيستقر العين عند رؤيته ، فلا تنظر معه إلى شيء غيره في شيء وفي غير شيء .

يعني ــرضي الله عنهــ: في شيء موجود، فعُلَقت المشيّة بوجوده من قولهم: كل شيء بشيئيّته أي بمشيئته . و «غير شيء» مالم يتعلّق به المشيّّة من النسّب.

و قوله: «من الاستقرار» لطيفة، وذلك أنّ العبد إنّما يكون قرير العين إذا شاهد عين حبيبه؛ لقرار عينه بعين الحق حين المشاهدة، فلا يشاهد سواه، ويفني هو عن نفسه وعن كل ما يسمّى سوى الحق في هذا الشهود، وعلى هذا القرار يثبت.

و تَقَرُّ بِفتح القاف إذا ابتهج برؤية ما يَسرُّه. وقُرَّيقِ بكسر القاف إذا ثبت، وإنّما يقر عين الحب إذا ثبت لمشاهدته محبوبه ببقاء عين الحق وفناء عين العبد فيه عن حجابية تعيّن غيريته واتّحاد بقائه ببقاء الحق، وهذا الشهود فوق اللقاء المنتظر الموعود؛

١. في بعض النسخ: و ليست قرة عينه إلا مشاهدة الحبوب.

لانَّ اللقاء يقتضي الاثنينيَّة، وهذا الشهودَ يقتضي أحدية العين، فافهم.

قال رضي الله عنه : «ولذلك نُهي عن الالتفات في الصلاة؛ فإنّ الالتفات شيء يختلسه الشيطان من صلاة العبد، فيحرّمه مشاهدة محبوبه، بل لو كان محبوب هذا الملتفت، ما التفت إلى غير قبلته بوجهه».

يعني ـ رضي الله عنه ـ : إن وقع التفات بعينه في جهة القبلة من غير لَيِّ لوجهه إلى جهة غير القبلة ، فإنَّ الحق قـ د يعفو عنه ، إذ هو فـي قبلته ولم يلتـفت مُعرضاً عن القبلة إلى غيرها .

قال\_رضي الله عنه : "والإنسان يعلم حاله في نفسه هل هو بهذه المثابة في هذه المعبادة الخاصة ثم لا؟ فإن ﴿ الإنسان على نفسه بَصِيرةٌ و لو القَى مَعاذير أ ﴾ فهو يعرف كذبه من صدقه في نفسه ؛ لان الشيء لا يحمل حاله ؛ فإن حاله له ذوقي ". ثم إن مسمى الصلاة ، له قسمة أخرى ؛ فإنه \_ تعالى العرفان نصلي له ، وأخبرنا أنه يصلي علينا فالصلاة منّا ومنه ، فإذا كان هو المصلي ، فإنما يصلي باسمه «الآخر ؛ فيتأخر عن وجود العبد ، وهو عين الحق الذي يخلقه العبد في قلبه " بنظره الفكري أو بتقليده ، وهو الإله المعتقد ، ويتنوع بحسب ما قام بذلك الحلّ من الاستعداد ، كما قال الجُنيد وحود الله عليه \_ حين سئل عن المعرفة بالله والعارف" ، فقال : لون الماء لون إنائه . وهو جواب ساد" ، أخبر عن الأمر بما هو عليه ، فهذا هو الله الذي يصلّي علينا » .

يشير\_رضي الله عنه\_إلى أنّ المصلي هو التابع للمُجلِّي، وهو عبارة عن كون التجلّي بحسب المتجلَّى له؛ فإنّ تعيَّن الوجود الحق وظهورَ، في تجلّيه إنّما يكون بحسب خصوص قابليَّة المتجلَّى له، كما أشار إليه الأستاذ بقوله: «لون الماء لون إنائه» يعني ليس للحق صورة معيَّنة تسمَّى، فتميّزه عن صورة أخرى، كالماء لالون له، ولكن لون

١ . القيامة (٧٥) الآيتان ١٤-١٥ .

٢. في يعطن النسخ: في قبلته،

٣. في بعض النسخ ؛ و المعارف.

الماء التلون بحسب لون إنائه، فإن الحق لذاته يقتضي القبول لكل نعت والظهور بكل وصف بحسب الواصف والحاكم والعالم به، فإن كان العالم صاحب اعتقاد جزئي نسبي، ظهر في معتقده، ومن لاحسبان له في علمه بالله، بحسب عقد معين ولم يتقيد في معرفته وشهوده بعقيدة معينة دون غيره، بل يكون علمه ومعرفته بالله وشهود له وعنده له وجه حقيقة، وسع الحق وغمره بتجليه وانانيته كما قال رضى الله عنه ::

عسقد الخيلائق في الإله عسقسائداً و إنا شهدت جسيع ما اعتقدوا

فذلك هو العارف العالم الذي لالون له يخرج الماء إلى ذلك اللون ويكسبه ماليس له إلا فيه لا في نفسه، وفي قوله رحمة الله عليه دلالة على أن سائله لم يكن إلا صاحب عقد معين، فأجابه الجنيد بجواب كلّي يفيد الكلّ معرفة بالمعرفة بالله، فرقاه إلى ما فوق مُعتقده؛ فإنّ من كان على عا ذكر ذا لالون له، فيظهر الحق بحسبه، كما هو عنالى ما فوق مُعتقده؛ ولقد أشرت إلى هذا المقام بأبيات وردت عقيب شهود كلّي وفناء حقيقي، اتّفق في عشر ذي الحجة، خلوت بالحق في بيت الخلوة الذي للجنيد اللها بمحروسة مدار السلام»، وهي كثيرة منها في المقام، شعر:

حرام على عيني مُعايَنةُ السوى لقد كنتَ عيني حيث كنتُ ولم اكن فكن لك بي لالي كما كنتَ دائماً فلا «أينَ» يَحويني ولا «كَيفَ» حاصري يقسسولون: لون الماء لون إنائه والله الموقّق المؤيّد للمؤيّد الموقّق.

و حلَّ دمي إن كان غيرك في عيني و كنت عن الأغيار في عزة الصون اكن لك عين الكلّ فيك بالا كوني ولا في هيولى الكلّ منحصر عيني انا الآن من مساء إناء بالا لون.

قسال رضي الله عنه : "فسإذا صلّينا نحن، كسان لنا الاسم "الآخِر) فكنّا فسيم

١. كذا. و الصحيح: ولكنَّ الماء يتلوَّن.

٢. م: رضي الله عنه.

٣. ف: بمحروسية.

-كما ذكرناه .. في حال مَن له هذا الاسم، فنكون عنده بحسب حالنا فلاينظر إلينا إلا بصورة ما جئناه بها، فإنّ المصلّى هو المتاخّر عن السابق في الحَلبَة».

و ذلك لان مرآة الحق تُظهرنا على ما نحن عليه، فما تكون عنده إلا بحسب حالنا في صلاتنا، ولو كنّا فيها بحسبه، فقد كملت صلاتنا كصلاة أهل الكمال والرسوخ.

قال ـ رضي الله عنه ـ : ﴿ و قبوله : ﴿ كُلُّ ] قَدْ عَلِمَ صَلَوْتَهُ وتَسبِيبَحَهُ ﴾ أي رتبتَه في التاخر في هبادة ربّه وتسبيحه الذي يعطيه من التنزية استعداده ، فما من شيء إلا وهو يسبّح بحمد ربّه الحليم الغفور ٩ .

. يشير ـ رضي الله عنه ـ إلى أنّ للاشياء ـ في تاخّر وجودها عن ربّها بمظهريّاتها له أو ظهورها فيه ـ حكمين:

احدهما ثبوتي والآخر سلبي فالسلبي هو الذي يُسلَب ويُنفى به عن الحق ما هي عليه من التقيد والنقائص ونقائض الكمالات، وهو تنزيهها للحق وتسبيحُها من النقائص التي هي عليها.

و الحكم الآخر: إثبات الكمالات التي هي عليها للحق على الوجه الأكمل الاليق بجنابه \_تعالى\_على ما مرَّ مراراً.

قال\_رضي الله عنه\_: «ولذلك لانفقه تسبيح العالم على التفصيل واحداً واحداً. وثَمَّ قرينة لم بعود الضمير فيها على العبد المسبَّح في قوله: ﴿وَ إِنْ مِنْ شَيَءٍ إِلّا يُسَبِّحُ بِحَمدهِ ﴾ " اي بحمد ذلك الشيء ، فالضمير الذي في قوله: "بِحَمدهِ " يعود على «الشيء» أو بـ «الثناء» الذي يكون عليه».

يعني \_ رضي الله عنه \_ : لمّا كان كلّ شيء \_ كما ذكرنا \_ مشتملاً على محامدً وكمالات خصيصة به، ولا تظهر تلك المحامدُ على الوجه الذي ظهرت فيه إلا منه وبه لامن غيره وفي سواه، مستوعباً ايضاً لكمالات يشترك فيها مع غيره، فهو يَحمد عين

١ , النور (٢٤) الآية ٤١ .

٢ . في يعض النسخ : مرتبة يعود .

٣. الإسراء (١٧) الآية ٤٤.

وجؤده الظاهر فيه بتلك الكمالات، بل يحمد بوجوده الخاص به عينه الثابتة وحقيقته التي هذه المحامد نسبُها ولوازمها، كانت كامنة في عينها الغيبي، فاظهرها الوجود الحق لها ووصفها وعرَّفها بها فيه اوله، فإذن لم يحمد كلُّ شيء بذاته ووجوده إلا نفسه، فإليه يعود الضمير في قوله: ﴿ يُسَبِّحُ بِحَمدِه ﴾ .

و أمّا تسبيحه و هو تنزيهه عن نقائص كونية فيكون بمعنى نفي النقص مطلقاً، أي كل ما ظهر به النقائص النسبية المتوهّمة كمالاً حقيقة خفية نسبية للوجود والعين بالنسبة إلى ذلك، فينزه وجوده وحقيقته جمعاً وفرادى عمّا توهّمه متوهّم النقص فيه الانسبة إلى ذلك، فينزه وجوده وحقيقته جمعاً وفرادى عمّا توهّمه متوهّم النقص فيه الإلا بالنسبة والإضافة، ولكن ظهور الوجود في حقيقة الشيء هو كذلك، وذلك درجة أو مرتبة لتجلّي الوجود أو ظهور تلك العين والحقيقة في الوجود الحق بحسبه كذلك ليس إلا على هذا الوجه، ولكن الناظر بنظره الوهمي يرى ذلك بالنسبة إلى ظهور آخر في مظهر وصرآة أخرى منقضاء فليس في الوجود نقص حقيقي، بل بالنسبة والإضافة في وهم المتوهم أو في التخيّل أو التعقّل لاغير، ومقتضى التحقيق أنّه بالنسبة والإضافة في وهم المتوهم أو في التخيّل الحالمة التي ذلك الشيء عليها، وقبول لما كان للوجود الحق صلاحية الظهور بتلك الحامد التي ذلك الشيء عليها، وقبول الظهور لتلك الاحكام التي تُوهم النقص من حيث التعيّن والظهور وذاتياً، كانت الخامد والمذام المتوهمة عائدة على الوجود الحق بالاصالة في الحقيقة، فاحتمل الضمير الحامد والمذام المتوهمة الوجهين معاً، فافهم.

قال \_ رضي الله عنه \_ : «كما قلنا في المعتقد: إنّه إنّما يُثني على الإله الذي في معتقده وربط به نفسه، وما كان \_ من عمل \_ فهو راجع إليه فما اثني إلا على نفسه، فإنّه مَن مدح الصنعة فإنّما يمدح الصائع بلاشك، فإنّ حسنها [و عدم حسنها] راجع إلى صانعها، وإله المعتقد مصنوع للناظر فيه، فهو صنعته، فثناؤه على ما اعتقده ثناؤه على نفسه، ولهذا يَدُمّ مُعتقد ُ فيره، ولو اتصف، لم يكن له ذلك إلا أنّ صاحب هذا المعبود الخاص جاهل بلاشك في ذلك؛ لاعتراضه على غيره، فما اعتقده في الله؛ إذ لو

١ . الإسراء (١٧) الآية ££ .

٢ ، في يعض النسخ: فيما .

عرف ما قال الجنيد: «لون الماءلون إنائه» لسلّم كلُّ ذي اعتقادٍ ما اعتقده، وعرف الله في كل صورة وكلّ معتقدٌ» . \*

يشير \_رضي الله عنه\_إلى أنَّ الضمير في قوله : "بِحَمدِهِ" من ﴿و إِن مِن شَيء إلَّا يُسبّحُ بحَمده ﴾ ـ الراجعَ إلى المسبِّح المعتقد ـ لايصلح أن يكون راجعاً إلى الله ـ إلا من حيث الوجه المحقَّق الذي ذكرنا..[و] لا إلى ما اعتقده؛ فإنَّ صورة معتقَّده مصنوعة له ومخلوقة له كذلك، وليست لموجد الاشياء الذي يجب له التسبيح؛ فإنَّ الله أخبر عن نفسه بانه ﴿سُبِحانَهُ وَ تَعالَى عَمّا يُصفُونَ ﴾ فإن كل معتقد خاص فإنما يصفه بصفة كمال هو عليه لاغير؛ إذ لايُعرف غيرَ ذلك الوصف، وأخبر أنَّه ﴿لايُحيطُونَ بِه علماً﴾ ° وكلِّ ذي اعتقاد فإنَّه محيط بصورة معتقَّده، وأخبر تعالى أيضاً في كتابه الذي ﴿لاياتيه الباطِلُ مِن بَينِ بِدَيهِ وَ لا مِن خَلفِهِ ﴾ على خيلاف ما هو عليه معتقده، وذلك لان المنزِّه بالتنزيه العقلي صوَّر في اعتقاده صورةً ليست بجسم ولاجوهر ولا غرض ولا كذا ولا كذا، وكذلك المشبُّه حصره فيما شبُّه به وهو محيط بما صوّره؛ لأنَّه مصنوعه، وصورةُ معتقد كلُّ منهما محدودة تما يُنافي الآخرَ ويتُكميّز عنه، وكل متميّز عن غيره متناهى الحدود إلى ذلك الغير، ومحدود بما به يخصُّص ويميُّز، فالإله الذي يعبده في زعمه هو ما صنعه في خَياله ووهمه، فما حمده به يرجع إليه، فما حمد إلا نفسه؛ لأنَّه موجدُ تلك الصورة الذهنية في ذهنه، فيما سبّح الله الذي له ما في السماوات وما في الأرض؛ فإنّه غير محدود بحدّ، ولا محصور في حكم، ولا مُحاط به عقلاً، فإنّه هو المحيط بالعقل وبكلّ شيء بالذات إحاطةً ذاتية ، كما علمت ، فسبحانه وتعالى

١ ، في بعض النسخ ، لكلُّ ذي اعتقاد .

٢. في متن شرح الكاشائي: و في كل معتقد. و مقتضى التقطيع ايضاً هو كون «كلّ مجروراً و «معتقد» بفتح القاف.

٣. أضيف عقتضى السياق.

٤. الأنعام (٦) الآية ١٠٠.

ه. طه (۲۰) الآية ١١٠.

٦. فصكت (٤١) الآية ٢٤.

عمّا يقولون علوّاً كبيراً.

قال\_رضي الله عنه\_: «فهو ظان ليس بعالم، فلذلك قال: «أنا عند ظن عبدي بي» أي لا أظهر له إلا في صورة معتقده، فإن شاء اطلق، وإن شاء قيد، فإله المعتقدات تاخذه الحدود، وهو الإله الذي وسعه قلب عبده، فإن الإله المطلق لايستعه شيء؛ لانه عين الاشياء وعين نفسه، والشيء لايقال فيه: يَستع نفسه، ولا: لا يسعها، فافهم [وَ الله يَقُولُ الحق وَ هُو يَهدى السبيل]» .

يشير - رضي الله عنه - إلى انّ الاحدية الذاتية تستهلك مايسمى غيره؛ فمائم الاحد؛ هوهو، حتى أنّ الاحدية ليست نعتاً له، بل الاحدية في هذا المقام عين الواحد الاحد؛ فلااثنينية؛ فما ثمّ من يسعه سواه، فآلهة الاعتقادات صور وهمية تعقّلها المعتقدون من حيث [إن] اعتقاد كلّ معتقد على التعيين يخالف اعتقاد مخالفه، وقد ميز كل منهم معتقد معن معتقد مخالفه، فحيلة عبدة، وحصر الحق الذي في منهم معتقد عن معتقد مخالفه، فحيلة عقده، واعتقد عقيدة، وأنكر الحق الذي في معتقد غيره وجحد، لكنّ الله الواحد الاحد محيطا بكلّ ما توحد فتاحد، وما تعدد فتحدد، لاتقدح في احديته كثرة ما يتعدد في مواتب العدد، ولافي إطلاقه تقيد ما تعين وتقيد، فتحدد، في احديته كثرة ما يتعدد في منصات تجلياته ومجالي تعيناته وتقيد، فتحدد، في التخلي من ينبوع تعيناته في منصات تجلياته ومجالي تعيناته بحسب خصوصيات شؤون ذاته، فيقبل كلّ ذلك لنفسه من نفسه باقتضاء له ذاتي فوسع قلبه بحسب خصوصيات شؤون ذاته، فيقبل كلّ ذلك لنفسه من نفسه باقتضاء له ذاتي فوسع قلبه وملاء، فلايسم معه غيرة.

ولكن هاهنا تحقيقاً لمن آتاه الله نظراً دقيقاً ولطفاً في الإدراك وتدقيقاً وهو أن الله لما كان بوجوده عين ماظهر وعين ما بكن واستشر، فهذه الصور الاعتقادية تكون من جملة ظهوراته وتعيناته في مراتب الأذهان والأوهام والأفهام والبصائر والعقول والقلوب والشهود والوجود، فقد وسع الحق هذه الصور كلّها، فإنّها صوره في تلك

١ . الاحزاب (٣٣) الآية ٤ .

٢. أضيف بمقتضى السياق.

المراتب الخصيصة بها.

ولايقال: إنّه من حيث ظهوره في صورة عينُ ماظهر بصورة أخرى: فإنّه من حيث ظهوره في صورة ماً متعيّن فيها بحسّبها، محدودٌ بحدّها.

ولايقال ايضاً: إنّه من كونه عين الكلّ هو هذا على التعبين؛ فإنّ هذا هذا لاغير، ليس ذاك وهو عين الكلّ، والكلّ صورته وهو هوية الكلّ، فمن لم يحصره في صورة معينة دون غيره، فقد عَرَف الحق على ماهو عليه في نفسه، فإنّه في نفسه مطلق عن كلّ قيد وحصر وهو المحيط غير المحاط، من كونه هوهو هوهو الأوّل والآخر والظاهر والباطن، وماقم إلا ظاهر أو باطن أو أوّل أو آخر، فمن كونه عيناً في غيب عينه باطن أوّل لااطلاع عليه من هذا الوجه اصلاً وراساً، وهو من كونه عين ماظهر من كل صورة حسية جسمية طبيعية أو عنصرية أو غير حسية بل عقلية أو وهمية أو خيالية عين الكلّ من غير حصر في صورة ما منها على التعبير، ولافي الجميع ولافي الإطلاق عن الجمع من غير حصر في صورة ما منها على التعبير، ولافي الجميع ولافي الإطلاق عن الجمع وعن كل قيد وحصر.

وقوله -رضي الله عنه - : والقائل وسيعيم القليل هو الإله المعتقد " يريد بذلك الاعتقادات الجزئية التقييدية من تنزيه أو تشبيه أو غير ذلك سوى الذي وسعه قلب الكامل، فإن قلب الإنسان الكامل -المشاهد للامر على ماهو عليه في نفسه - منقلب مع الحق أوله في صور شؤونه الذاتية أبداً دائماً، فهو مطلق لاقيدله في عقد، فماله معتقد معين، لحصر الحق فيه ولايكون صوراً اعتقادية، بل هو مع الحق في صور شؤونه التي فيه، يتقلّب ويتحوّل فيها لمقتضى ذاته وقد وسعه، لأن قلبه احدية جمع جميع الشؤون فيه، يتقلّب ويتحوّل فيها لمقتضى ذاته وقد وسعه، لان قلبه احدية جمع جميع الشؤون الذاتية، وهو عين الاعيان الغيبية العينية، وهو قلب الوجود، ولبّ الشاهد والمشهود والمشهود، لأنّه صورة التعين الاول الذاتي، وهو قلب الحق المطلق والحلق المقيد، فافهم إن كان لك قلب يسع الحق على ماهو عليه الحقُ في نفسه، وإلا فالق السمع إلى فافهم إن كان لك قلب يسع الحق على ماهو عليه الحقُ في نفسه، وإلا فالق السمع إلى الحق الذي انزل القرآن على رسوله، ونطق على لسان هذا الرسول بالحق، فإنّه الحق المن الكتاب كله

١ . النجم (٥٣) الآيتان ٣\_ ٤ .

وبجميع مانطق به على السنة انبيائه ورسله واوليائه، من غير تاويل نفسي أو تحكيم عقلي ورأي من عنده ظنّي أو حدسي أو علمي في زعمه فكري فعساه يكون من أهل النجاة والرشاد والسداد، ولله ولي التوفيق والإرشاد والإسعاد، واهب الاستعداد أبدالآباد.

والحمد لله الأول الآخر الباطن الظاهر، منتهى الأعداد، ومَبلغِ الأمداد، ومدادِ الإمداد، وغاية الدهور والأماد، مِلْءَ السماوات والارضين وما بينهما وما فوقهما وما تحتهما وما أحاط بهما، عددَ خلقه وزئةً عرشه ورضى نفسه ومداد كلماته.

و صلّى الله على خاتم الرسل والأنبياء ووارثه الأكمل في خصوص ختميته، خاتم الأولياء المحمديين، وخاتم الولاية العامّة المطلقة، روح الله وكلمته وخاتم الأولياء اجمعين، والحمد لله ربّ العالمين، وصلاته وسلامه على محمد وآله اجمعين الطيّبين الطاهرين.

تم بتوفيق الله في اوائل ذي القعدة الخرام لسنة خمس وسبعين وثمانمائة الهجرية ٨٧٥ اللهم اغفر و ارحم لكاتبه ولجميع المؤمنين، آمين .

# الفهارس



1. فهرس الآيات

٢. فهرس الأحاديث

٣. فهرس الأشعار

4. فهرس الطوائف والجماعات والقبائل

۵. فهرس الأعلام والأشخاص

٦. فهرس الأماكن

٧. فهرس الكتب

٨ فهرس الاصطلاحات والمفردات



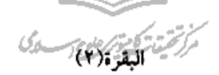
# 1. فهرس الآيات

### الفاتحة (١)

YT . YTO / Y
YTO . TTT . YPY . TTT . OO . TT/Y

VY0/1

بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين مالك يوم المدين



كلّما اضاء لهم مشوافيه كلّما اضاء لهم مشوافيه كلوا منها من ثمرة رزقاً... ١٨٧، ٤٨٦ ٢٥ ١٥٠/٢٦ إنّ اللّه لايستحيى ان يضرب مثلاً ١٥٠/٢٦ فسواهن سبع سموات ...

وإذ قال ربَّك للملائكة إنَّى جاعل في الأرض خليفة ٢٥١ / ١٨١ ، ١٨٢ ، ٣٤٢ ، ٥٧٦ ، ٥٧٥

انبثونی باسماء هؤلاء لاعلم لتا الا ماعلّمتنا لاعلم لتا الا ماعلّمتنا

يا آدم انبتهم باسمائهم ...

اقيموا الصلوة

ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ٥٠٤/٥٧

اعوذ بالله أن اكون من الجاهلين المجاهلين المجا

ان من الحجارة لمايتقجّر منه

### • ٧٤ / شرح قصوص الحكم

44/440 تلوينا غلف فاينما تولوا فثم وجه الله VY7. £77 . £71, XXT, IF3, YF3, FY7 اني جاعلك للناس اماماً 371/ . 403 140 ووحتى بها ابراهيم بنيه £1./144 والهكم اله واحد 07/17F والذين آمنوا اشدحبا لله 20/170 اذ تبرَّء الذين اتَّبعوا من الَّذين اتَّبعوا **£**ለዮ/ነገገ اذا سئلك عبادي عنى فانني قريب 77./17 ولكم في القصاص حيوة 097/179 والله يهدى من يشأ الى صراط مستقيم 10./117 وللرجال عليهن درجة V19,077/77A انَّ اللَّه اصطفيه عليكم EO 1/YEV تلك الرسل فضكنا بعضهم على بعض 0.0/101 له ما فی السموات وما فی الارض مرکز مشت تنافی (مین میسب وی TYA/ YOO الله وليِّ الَّذِينَ آمتُوا 01V/Y6V انِّي يحي هذه الله بعد موتها فاماته الله ... POY . TY . 710, 310 ربِّ ارنی کیف تمی الموتی 012/17. والله يضاعف لمن يشاء 1.4/11 ومن يؤت الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً... 766 . 681 . 681 / 479 ليس عليك هداهم 0.7/17 والله بكل شيء عليم EYO/YAY لايكلف الله نفساً الاوسعها PAY/YAR

### آل عمران(۳)

لااله الآهو هو الّذي انزل عليك المحتاب ... م ١٨٦/٧ مدر الله الاسلام انّ الدّين عند الله الاسلام فهرس الآيات / ٧٤١

AY\AFF ويُحَلَّركم الله نفسه ان كنتم تحبّون الله فاتبعوني يحببكم الله 777 , 709/91 هو من عند الله 014/41 اتك سميع الدّعاء 141/44 اذ قالت الملائكة يامريم ... 014,011/20 قالت ربّ انّی یکون لی ولد OYV/IV ربى وربكم 00./01 ومن يعتصم بالله فقد هدي 141/1.1 خيرامة الحرجت للناس A+/11+

النساء(٤)

یاایها الناس اتقوا ریکم الذی خلقکم من نفس واحلیق (۱/ ۱۹۲۱ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۸ ، ۴۵۲ ، ۲۰۸ ، ۴۵۲ ، ۲۰۱ مثل حظ الانثیین الذکر مثل حظ الانثیین (۱/ ۲۲۰ وکلمته القاها الی مریم الرجال قوامون علی النساء الرجال قوامون علی النساء فلاوربّك لایؤمنون حتّی یحکّموك (۱۱ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ما اصابك من حسنة فمن الله من بطع الرسول فقد اطاع الله ۲۱۱/۸۰

ما اصابك من حسنة فمن الله

77 / ۲۰۰

من يطع الرّسول فقد اطاع الله

77 / ۳۲۸ ، ۳۲۸ / ۱۳۲

يا ايّها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط

70 / ۱۳۵

انزل اليك

المائدة(٥)

انزلنا اليك الكتاب اقد كفر الذّين قالوا انّ الله هو المسيح لقد كفر الذّين قالوا انّ الله هو المسيح لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجاً يحبّهم ويحبّونه

### ٧٤٧ / شـرح قصـوص الحبكم

### الانعام(٦)

الحمد لله الذي خلق السّموات والأرض 1/04 وهو الله في السَّمَوَّات وقي الأرض 760/4 وهو القاهر فوق عباده ٦٠٣/١٨ ما فرَّطنا في الكتاب من شيء **۲۹۲/۴**۸ من جاء بالحسنة فله عشر امثالها 166/17. ووهبنا له اسحق ويعقوب OVO/AE اولئك الذين هدى الله OAY/9. قل الله ثمَّ ذرهم 441/41 سبحاته و تعالى عماً يصفون VTT/1.. لاتدركه الابصار 17/1.4 وانّ الشياطين ليوحون 141/111 أومن كان ميناً فاحبيناه وجعلنا له نوراً 771/770,.77 لن نؤمن حتى نؤتى مثل ما اوثى رسل الله ... 771/175 فلله ألحجة البالغة ... P3/\VF7, AF7, T7, T7, PF\$, V.0, A.0 رفع بعضكم فوق بعض درجات 204/120

الأعراف(٧)

£+4/44

ربّنا هؤلاء اضلّونا

| ٧٤٣ | الأيات / | قهرس |
|-----|----------|------|
|-----|----------|------|

| 074/1YY                | رب موسی وهارون                             |
|------------------------|--------------------------------------------|
| £7/1YV                 | ويكذرك والهتك                              |
| ۱۵٤/۱۲۸                | ياموسىي اجعل لنا الهأ                      |
| 707/127                | اخلفنی فی قومی                             |
| V.T/\£T                | ربً ارنى انظر اليك                         |
| 177/150                | فخذها بقوة وأمر قومك                       |
| VYY .777 .000 .007/107 | ورحمتي وسعت كلّ شيء فساكتبها للذّين يتّقون |
| 1.7.117/177            | واذ اخل ربَك من بني آدم من ظهورهم          |
| TA1/149                | لهم قلوب لايفقهون بها                      |
| ££7/19A                | تراهم ينظرون الميك                         |

097/71

مراقیق تنظیمتراطی مراقیق تنظیمتراطی

فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم ... ليقضى الله امراً كان مفعولاً وان جنحوا للسلم فاجنح لها

## توبه(۹)

| 179/71         | يبشرهم ربهم برحمة منه                |
|----------------|--------------------------------------|
| 041/14         | يمطوا الجزية عن يدوهم صاغرون         |
| ٤٦٩/٣٤         | فبشرهم يعذاب اليم                    |
| V1A/TV         | اتَّما النسىء زيادة في الكفر         |
| #1\/1 <b>Y</b> | الله ورسوله احتىّ ان پرضوه           |
| ۱۱۱/۷۷۲، ۱۸۲   | انَّ اللَّه اشترى من المؤمنين انفسهم |

يونس(١٠)

فذلكم الله ربكم الحقّ هو الذي جعل لكم اللّيل لتسكنوا فيه

### ٧٤٤/ شرح قصوص الحسكم

774,000 1014/4.

197/91

V+1 . V++ . 19Y/9Y

V · · / 9A

الَّذَى آمنت به بنوا اسرائيل

الان وقد عصيت قبل

فاليوم ننجيك ببدنك

الاقوم يونس

### هود(۱۱)

EEA/ER

10 - ( 11 , 719/07

£97 (£97/A+

717/114

77A, 77Y, £1A/11Y

7.7 (04) (04) (040) (27) (777 (727 (107 / 1))

ائي اعظك ان تكون من الجاهلين

ما من دابَّة الاهو آخذ بناصيتها انَّ ربِّي على صراط مستقيم

لو انّ لي بكم قوّة او آوي الي ركن شديد

فعال لما يريد

فاستقم كما امرت

واليه يرجع الامركله ...

# مرز تقت ترکویتیفود (۲۷ وی

£ . / Y

£YY /£

£ 44 /0

704 . 277 . 27/2 .

**TAY/8T** 

YIA/AV

Y11/98

VA\YYF

£7£ £71V £17A/1 • •

171/1.0

T17/1.A

انّا انزلناه قراناً عربياً

اتى رايت احد عشر كوكبا

يابني لاتقصص رؤياك على اخوتك

امر ألا تعبدوا الا اياه

ان كنتم للرؤيا تعبرون

لاتابسوا من روح لله

ائى لاجدربح يوسف

انّه لايياس من روح الله الا القوم الكافرون

هذا تاویل رؤیای من قبل

وكايّن من آية في السّموات والارض

على بصيرة

الرّعد(١٣)

77/70,017,777,155

274/47

افعن هو قائم حلى كلِّ نفس بما كسبت ... وماكان لرسول ان ياتى بآية الآ باذن الله

ابراهیم(۱٤)

£ . A/Y1

1.7/EV

سواء علينا اجزعنا أم صبرنا فلاتحسينُ الله مخلف وعده رسله

الحجر(١٥)

النجل(١٦)

040/11

فاذا سويته

777/9

0.4/22

757 ,577 ,570 ,05/5.

YVY . YZQ . 19Y/0Y

£ / 9 / 10 · 10 / 14 / 7 ·

01./11

144/44

7.4/0.

وعلى الله تعبد السبيل

وما ظلمهم الله ولكن كانوا انفسهم يظلمون

انَّمَا قولنا لشيء اذا أردناه أن نقول له كن فيكون

وما بكم من نعمة فمن الله

ولله المثل الاعلى

والله فضل بعضكم على بعض في الرزق

أنّه ليس له سلطان على الذَّين آمنوا

يخافون ربّهم من فوقهم

الإسراء(١٧)

74.61../1

1.4/14

£71 . 117/Y+

117/11

سبعمان الّذى اسرىٰ بعبده ليلاً ... وكلّ انسان الزمناه طائره فى عنقه كلاً غدّ هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربّك

وللآخرة اكبر درجات

### ٧٤٦ / شـرح قصبوص الحبكم

| ولقد فضَّلنا بعض النبيِّين على بعض 🥏         | 44./18     |
|----------------------------------------------|------------|
|                                              | 0.9/00     |
| وما نرسل بالآيات الانخويفاً ٩                | 1.1/09     |
| واستفزز من استطعت منهم يصوتك                 | 141/18     |
| كلّ يعمل على شاكلته                          | 411/18     |
| قل لتن اجتمعت الانس والجن ً ٨٨               | 1.1/44     |
| قل ادعوا الله او ادعوا الرّحمن ايّاً ماتدعوا | 701.414.10 |
| وان من شيء الآ يسبّح بحمده ٧٣٢، ٧٣٧          | 777, 777   |

### الكهف(١٨)

الحمد لله الذي انزل على عبده الكتاب 10/1 وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً **٦٨٧ ، ٦٨٣/٦٨** ان سئلتك عن شيء بعدها فلاتصاحبني ገለዮ/ሃገ هذا فراق بيني وبينك **111/14** فاردنا ان يبدلهما ربهما خيراً منه 788/11 فاراد ربّك ان يبلغا اشدَهما ... TVT LTEE/AY هل ننبُّتكم بالاخسرين اعمالاً 441/1.4 الذين ضلَّ سعيهم في الحياة الدّنيا EAV/1.1 اتما الهكم اله واحد TTT/11.

# مريم(۱۹)

 قهب لمى من لدنك ولياً
 ٥/١٦

 يرثنى ويرث من ال يعقوب
 ١١/٧

 لم نجعل له من قبل سمياً
 ١١/٧

 كذلك قال ربك هو على هين
 ٩ و ٢١/٢٥

 يوم ولد ويوم يوت ويوم يبعث
 ١٣/١٥

| نهرس الآيات / ٧٤٧ | فر |
|-------------------|----|
|-------------------|----|

| 177/17                  |   | بشرأ سويآ                          |
|-------------------------|---|------------------------------------|
| ۱۹/۲۲۵، ۷۲۵             |   | اتَّما انا رسول ربَّك              |
| 0YV/T1                  |   | ولتجعله آية للنّاس ورحمة منّا      |
| 011/12                  |   | ألاتحزنى قدجعل ربك تحتك سريآ       |
| 718/80                  |   | رطبها جنيآ                         |
| 711/47                  |   | ماكان ابوك امرء سوء                |
| 071/7.                  |   | <b>وجملنی نبیاً</b>                |
| 741/44                  |   | والسكلام علىً يوم ولدت             |
| Y1A/0.                  |   | وجعلنا لهم لسان صدق                |
| 70/000/04               |   | ووهينا له من رحمتنا اخاه هارون     |
| 444/00                  |   | عند دبَه موضيًا                    |
| 777, .37, 737, 807, 777 |   | ورفعناه مكانأ علياً                |
| T1V/A0                  |   | يوم نحشر المتُقين الى الرّحمن وفدأ |
|                         | _ |                                    |

TEY/O الرخمن على العرش استوى V.Y/T4 والقيت عليك محبّة منّى 17A/£1 واصطنعتك لنفسى اعطیٰ کلّ شیء خلقه ·0/7\_01 . 1V1 , T99 , Y77/0. وفيها نعيدكم ومتها نخرجكم تارة اخرى 241/00 لاتخف اتّك انت الأعلى 777 . TTY/7A 797/77 اتما تقضى هذه الحياة الدّنيا V·Y/A£ وعجلت اليك ربّ لترضى 771/4. فاتبعونى واطيعوا امرى 704/98 انّى خشيت ان تقول فركّت بين بني اسرائيل 701/90 فماخطبك يا سامري قبضة من الرالرسول OYE/97

### ٧٤٨ / شرح تصنوص الحبكم

وانظر الى الهك

٧٣٣/١١٠

الإنحيطون به علماً

ربّ زدنى علماً

١١١/٧٧٤، ١١٥، ١٧٥

يابن امّ لاتاخذ بلحيتى ولأبر أسى

### الانبياء (٢١)

ما يأتيهم من ذكر من ربّهم محدث

لو كان فيهما ءَالهة الآ الله
وكارٌ آتينا حكماً وصلماً ...
وكارٌ آتينا حكماً وصلماً ...
ومثلهم ممهم رحمة من الله
ومثلهم ممهم رحمة من الله
فنادى في الظلمات ان لااله الآ انت
وبخّيناه من الغمّ وكذلك نتجى المؤمنين

# مراتمة تالحيج (۲۲) دی

اهتزّت وربت وانبتت ها المهوا علم الله واحد فله اسلموا علم / ٣٣ / ٣٣ فالهكم الله واحد فله اسلموا علم / ٣٤ فالله الاتعمى الابصار علم المهوا علم المهوا والنبى الآ اذا تمنّى ١٣٩/٥٢ عن رسول ولانبى الآ اذا تمنّى ١٣٩/٥٢ عن رسول ولانبى الآ اذا تمنّى ١٣٥/٥٣ علم المدروا الله حق قدره علم ١٣٨٠ ، ٣٠٣ ، ٣٠٣ ، ٣٠٨ ، ٣٠٨ من يود الى ارذل العمر علم المن يود الى ارد الى ارد

### المؤمنون(۲۳)

ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين 107/15، 17 \ 199/ \ 199/ \ 199/ \ المن ربّ السّموات السبع المستوا فيها ولاتكلّمون 108/ 108 المستوا فيها ولاتكلّمون 108/ 108

### النّور(٢٤)

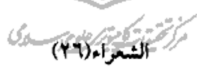
#### الفرقان(٢٥)

ومن يظلم منكم نذقه عذاباً كبيراً

وقدمنا الى ماعملوا من عمل فجعلناه هباءً متثوراً

الم تر الى ربّك كيف مدّ الظّلّ ...
ثمّ قبضناه الينا قبضاً يسيراً

قاولتك يبدّل الله سيّئاتهم حسنات



V . . / 0 وماياتيهم من ذكر من الرّحمن محدث الا ففررت منكم لما خفتكم ... 17/975,785,485 وما ربّ العالمين 797,791,784/17 رب السّموات والارض... 79V . 79 . / Y£ رسولكم الذي ارسل اليكم لمجنون 79X . 79 . . 7A9/YV ربّ المشرق والمغرب 19X . 191/YA 195, 795, 495 أن كنتم تعقلون لئن اتّخذت الها غيري لاجعلنّك من المسجونين 797/79 794/40 اولو جثنك بشيء مبين فآت به ان كنت من الصَّادقين 797/71 794/24 فالقى عصاء فاذا هي ثميان مبين 079/81 رب موسى وهارون

# النمل(۲۷)

| 071.000.001/79         | ائي القبي الي كتاب كريم              |
|------------------------|--------------------------------------|
| 000 1008/4-            | انّه من سليمان                       |
| OVV/TE                 | انَّ المُلوكُ اذا دخلوا قرية افسدوها |
| 077/10                 | انا آتیك به قبل ان پرتد الیك طرفك    |
| 07A/EY                 | أهكذا عرشك                           |
| 07A.07Y/£Y             | قالت كانّه هو                        |
| 071/25                 | قيل لها ادخلى الصرح                  |
| 071/25                 | وكشفت عن ساقيها                      |
| 07A/11                 | اتّه صرح بمرد من قوارير              |
| ٥٧٠ ، ١٥٦٩ ، ١٥٦٨ / ٤٤ | ربَ اتَّى ظلمت نفسى واسلمت مع سليمان |
| 461/18                 | ءإله مع الله                         |

مرکز تحقیق ترکز مین برسندی القصیص (۲۸)

| 740/4                    | واوحينا إلى امّ موسى               |
|--------------------------|------------------------------------|
| 777, 777/9               | قرّت عين لى ولك لاتقتلوه           |
| 977/1.                   | واصبح فؤاد امّ موسى فارغاً         |
| 777/10                   | هذا من عمل الشّيطان                |
| 3.00/4.                  | وجاء رجلٌ من اقصى المدينة يسمى     |
| 37/76                    | فسقيْ لهما ثمّ تولَّى الى الظَّلِّ |
| *19/TV                   | وما ارید ان اشق علیك               |
| 7V*/*A                   | ماعلمت لكم من إله غيرى             |
| 0.1(0.7/07               | اتَّك لاتهدي من احببت              |
| **1/1A                   | وربك يخلق مايشاء ويختار            |
| XX\P0, FF, TY1, Y77, PV3 | كل شيء هالك الا وجهه               |

### العنكبوت(٢٩)

| 7./0          | من كان يرجواً لقاء الله             |
|---------------|-------------------------------------|
| 107/7.        | ثمّ الله ينششي النشأة الآخرة        |
| ٤٢٢/٤٣        | وتلك الامثال نضريها للنّاس          |
| VYV/£0        | انَّ الصلوة تنهي عن الفحشاء والمنكر |
| £0Y/£V        | ومايجحد بآياتنا الا الكافرون        |
| 107 . 141/19  | بل هو آیات بیّنات فی صدور الذّین    |
| VT7 . VTE /0Y | والذين آمتوا بالباطل وكفروا بالله   |
| ٤٠/٦١         | ولئن ستلتهم من خلق السّموات والارض  |
| 791/77        | بکل شیء علیم                        |

011.199/7.7

074/11

TV4/Y4

EGALEAV/OF

مرز تحیت کی پیزار جنوی کست وی

ولكن اكثر النّاس لايعلمون وله المثل الاعلى فطرة اللّه التي فطر النّاس عليها الله الّذي خلفكم من ضعف

### لقمان(۳۱)

ولقد آتينا لقمان الحكمة

يابني لاتشرك بالله انّ الشرك لظلم عظيم ٢٢١/١٣

ووصّينا الانسان بوالديه حملتهُ عليه ١٤٢/١٤

يابني أنّها ان تك مثقال حبّة من خردل ...

### الأحزاب(٣٣)

ماجعل الله لرجل من قلبين في جوفه ... ٤/٤٤، ٦٥، ٨١، ٩٦، ٩٦، ١٠١، ١١٩، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٢، ٢٣٤، ٢٢٥ ، ٢٢٣ ، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٢٢٣

| ٧٥٢/ شرح قصوص الحكم |
|---------------------|
|---------------------|

والله خلقكم وماتعملون

| TY7/1F      | يااهل يثرب لامقام لكم                                                              |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 0Y1/Y1      | يه من يترب و منهم معم<br>لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة                        |
| 7.9.7.£/0Y  | انَّ الَّذِينَ يَوْذُونَ اللَّهُ ورسوله<br>انَّ الَّذِينَ يَوْذُونَ اللَّهُ ورسوله |
| 1A£/YY      |                                                                                    |
| 1/2/41      | انًا عرضنا الامانة على السَّموات والارض والجبالِ فابين ان يحملنها                  |
|             | سبا (۳٤)                                                                           |
| 040/1.      | ولقد آتينا داوُد منّا فضلاً                                                        |
| ٥٧٨/١٣      | اعملوا ال داوُد شكراً                                                              |
| 6YA/1T      | وقليل من عبادي الشكور                                                              |
| 1.4/47      | قال الذين استكبروا للذين استضعفوا                                                  |
| ٤٠٨/٣٣      | بل مكر اللّيل والمنهار                                                             |
|             | فاطر (۳۵)                                                                          |
| 171/A       | يضل من يشاء ويهدي من يشاء                                                          |
| 90/1.       | الميه يصعد الكلم الطيب                                                             |
| 144/10      | يا أيَّها الناس انتم الفقراء المي الله                                             |
| 188/11      | ان يشأ يذهبكم ويات بخلق جديد                                                       |
| T4./£1      | ان الله عسلك السَّموات والارض ان تزولا                                             |
|             | یس(۳۹)                                                                             |
| £41/44      | والشمس تجرى لمستقرّ لها                                                            |
| 044/44      | قل بحبیها الّذي انشأها اوّل مرّة                                                   |
| 71/15       | ہیدہ ملکوت کلّ شیء                                                                 |
| الصافات(٣٧) |                                                                                    |
| 114/11      | لمثل هذا فليعمل العاملون                                                           |

414/41

#### فهرس الآيات / ٧٥٣

7 · 1 / V 1 Y . X 1 Y . Y 0 Y . 1 A Y

**\*YY/1.\*** 

TAY/1.6 40

**TAT/111** 

71./177

09./111

**٣٦٩/17£** 

74./14.

بِابُنيَّ اتِّي اري في المنام انِّي اذبحك ...

فلما اسلما وتله للجيين

ان يا ابراهيم قد صدقت الرؤيا

انّ هذا لهو البلاء المبين

الله ربكم ورب آبائكم الاوكين

فالتقمه الحوت وهو مليم

ومامنًا الآله مقام معلوم

سبحان ربّك ربّ العزّة عمّا يصفون

### ص(۳۸)

EET/V

0X1,0X+,0V7/Y7

OVO/ET

7.4/48

444/14

- V\\/VY

011, 191, 191, 717, 310

أجعل الألهة إلها واحدأ ان هذا الآ اختلاف

يا دارُد اتّا جعلناك خليفة في الإرض

ووهبنا لداود سليمان

فسخرنا له الربيح تجرى بامره

مذا مطاؤنا ...

اركض برجلك هذا مغتسل

ووهبنا له أهله ومثلهم معهم

نعم العبدانّه إوّاب

وانهم عندنا لمن المصطفين الاخيار

انتم قدمتموء لنا فبئس القرار

ونفخت فيه من روحي

مامنمك ان تسجد لما خلفت بيدي ...

الزمر(٣٩)

مانعبدهم الآليقربونا الى الله زلمفي

771/0

0V7 607V/T.

04./27

041 ,04. /44

7.4/11

٤٠٨/٦٠

**٦٦١، ٣٢٢/٣** 

### ٧٥٤/ شرح قصوص الحبكم

£0V/9 YY£/10 £Y9/Y1 091:90:7:/£Y 0£V:£A£/£Y Y7£/Y0 هل يستوى اللهن يعلمون اللهن خسروا انفسهم ان فى ذلك لذكرى لاولى الالباب الله يتوفّى الانفس حين موتها وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون قضى بينهم بالحقّ وقيل الحمد لله

### المؤمن(٤٠)

140/T

YYY . 70A/10

TYE . 71/17

799/T7

£ · A/£Y

TY) . 71 · . YY9 . YYY . 1TY/7 · .

لاإله إلا هو إليه المصير رفيع الدرجات ذو العرش لمن الملك اليوم لله الواحد الفهّار ياهامان ابن لى صرحاً انّا كنّا لكم تبعاً فهل انتم مغنون عنّا

۱۳۱، ۱۲۰، ۲۲۹، ۲۲۷، ۱۳۲/۱۰ ۲۳۰/۷۸ ۲۰۰/۸۰

فاذا جاء امر الله قضى بالحقّ فلم يك ينفعهم ايماتهم

ادعوني استجب لكم

### فصّلت(٤١)

££/9 ££Y/Y1 VYY/£Y Y90 ,Y9£/OT VY/O£ ذلك ربّ العالمين اتطقنا اللّه الّذي اتطق كلّ شىء لاياتيه الباطل من بين يديه سنريهم آياتنا فى الآفاق

### الشورى(٤٢)

77- ,07- , 607 , 607 , 71- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70- , 70

ليس كمثله شيء

الااله بكلّ شيء محيط

| فهرس الآيات / ٧٥٥ |                                                |
|-------------------|------------------------------------------------|
| 1.4/14            | شرع لكم من الدّين ما وصَّىٰ به نوحاً           |
| 0 \Y/YA           | وهو الوليّ الحميد                              |
| 097/1.            | وجزاق سيئة مثلها                               |
| YY1/10            | الَّذِينَ حُسروا انفَسهم                       |
| 0.T/EA            | إلاالبلاغ                                      |
| 177/07            | وانَّكُ لُتهدى الى صراط مستقيم                 |
| T10/0T            | ألا إلى الله تصير الامور                       |
|                   | الزخرف(٤٣)                                     |
| £ • / T           | انًا جملناه قرآناً عربياً                      |
| 704/44            | ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات                     |
| 794/01            | فاطاعوه انتهم كانوا قوماً فاسقين               |
| 09/11             | وهو الذي في السماء إله                         |
|                   | مرز تحت تنظیم تراسی است دی                     |
|                   | الدخان(٤٤)                                     |
| 17/777, 755       | انه كان حالياً من المسرفين                     |
|                   | الجاثية (٤٥)                                   |
| 74.604.14         | وسيخر لكم مافى السّموات ومافى الارض            |
| ۲۲/ ۱۹۹۶ / ۲۳     | إفرايت من اتّخذ إلهه هواه                      |
|                   | الاحقاف(٤٦)                                    |
| 0.7 (£19/9        | ماكنت بدعاً من الرّسل وماادرى مايفعل بى ولابكم |
| ٤١٣ ، ٤٠٧/ ١٦     | ونتجاوز عن سيَّتاتهم                           |
| ££A/Y£            | قالوا هذا حارض بمطرنا بل هو ما استعجلتم به ربح |
|                   |                                                |

كلّ شيء بامر ربّها فاصبحوا

119/40

#### ٧٥٦/ شرح قصبوص الحبكم

محمد(٤٧)

\*\*\*/\*
\*\*\*/\*

17/071, 571, 777, 135, 114

41-444/40

إن تنصروا الله ينصركم ويثبّت اقدامكم

لاإله إلا الله

ولنبلونكم حتى نعلم الجماهدين منكم

وأنتم الإعلون ...

الفتح(٤٨)

اليغفر لك الله ماتقدم من ذنبك الله ماتقدم من ذنبك

يد الله فوق أيديهم

هم الذين كفروا 💮 💮 ١٥٥ / ٥٥ / ٥٥

الحبيرات(١٩)

ق(۱۵)

بل هم في لبس من خلق جديد ١٥ / ٩٠ / ٢٥٥

ونحن اقرب إليه من حبل الوريد (١٦ /٥٤/ ٤٤٦ ، ٤٤٦

فكشفنا عنك فطاءك

مأييدل القول لدى وما إنا بظلام للعبيد

انّ في ذلك لذكرى لمن كان له قلب أو القي السمع وهو شهيد ( ٣٧ / ٢٨٢ ، ٤٧٩ ، ٤٨١ ، ٤٨٢ ،

V\*V.0.V

الذاريات(٥١)

النجم(٥٣)

وماينطق عن الهوى ان هو الآوحى يوحى ان هو ٢٩٤/٤، ٥٣٥ ان هي إلااسماء سميتموها انتم وآبائكم

القمر(٤٥)

في مقعد صدق عند مليك مقتدر و٢٢٠/٥٥

الرحمن(٥٥)

کل من علیها فان ویبقی ۲۳ ، ۱۵۱ ، ۱۵۱ ، ۲۳ کل من علیها فان ویبقی کل یوم هو فی شان ۹۲ / ۲۳۵ ، ۲۳۵ ، ۲۳۵ وردة کاللاّهان وردة کاللاّهان

الواقعة (٥٦)

وتعمل أقوب إليه متكم و ...

الحديد(٥٧)

هو الأوّل والآخر والظاهر والباطن ... عو الأوّل والآخر والظاهر والباطن ... وهو معكم إين ما كنتم ( ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٢٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٤٠ ، ٣٠٠ ، ٣٤٠

واتفقوا عًا جعلكم مستخلفين نيه

و رهبانية ابتدعوها ماكتبناها عليهم الآ ابتغاء رضوان الله ١٢/٢٧

الجبادلة(٥٨)

مايكون من نجوى ثلاثة الآهو رابعهم ... مايكون من نجوى ثلاثة الآهو رابعهم ...

الحشر(٥٩)

وماآتاكم الرّسول فخذوه

٧٥٨/ شيرح فصنوص الحسكم

£1/Y£\_YY

هو الله الذي لاإله إلا هو ... له الأسماء الحسني

الطلاق(٥٦)

W.W/V

لايكلف الله نفسا الاما ءاتيها

التحريم(٦٦)

11/11

عندك بيتاً في الجنة

القلم(۲۸)

17./1

ن والقلم ومايسطرون

04 + / 14

يوم يكشف عن ساق ويدعون الي السّجود

نوح(۷۱)

اتی دعوت قومی لیلاً ونهاراً فلم پزدهم دعاتی الافرار آست کی ۵-۲۸ / ۳۰۱ ، ۳۰۱ ، ۳۰۰ ، ۳۲۰ ، ۳۲۰ ، ۳۲۰ ، ۳۲۱ ، ۳۲۲

المزمل(٧٣)

0.1/9

فاتخذه وكيلأ

القيامة (٥٧)

۱٤ و١٥/١٩٧٧

بل الانسان على نفسه بصيرة

۲۲ر۲۲/۸۸۳

وجوء يومئذ ناضرة الى ربها فاظرة

النازعات(٧٩)

197\_190,190,1777,177,177/71

انا ربّكم الاعلى

20./

701/1

عبس(۸۰) 017/1 عبس وتولى 017/49 مستبشرة £79/4X وجوه يومئذ مسفرة التكوير(٨١) وإذا البحار سجّرت 441/1 المطففين(٨٣) وفى ذلك فليتنافس المتنافسون 114/17 والله من ورائهم TO. ( ) .. ( 9A/T. الأعلى(٨٧) سبّح اسم ربك الأحلى 774,461/1 الفجر(۸۹) ارجعي الى ربّك راضية مرضيّة ... £+1 (£++/YA البينة (٩٨) ذلك لمن خشى ربّه £4/x الزلزلة (٩٩)

فمن يعمل مثقال ذرّة خيراً يره

ومن يعمل مثقال ذرة شرآ يره

### ٥ ٧٦ / شيرح تصبوص الحبكم

الهمزة(١٠٤)

£+A/7

فارالله الموقدة

الإخلاص(١١٢)

- 1.7.26/1 677.718/6\_1 1.7/7

قل هو الله أحد هو الله أحد الله الصّمد الله الصّمد



# ٢. فهرس الأحاديث

| وانت يا عم إن اطعته (الله) اطاعك:  وُدُوتُ أن أقاتل في سبيل الله فأقتل، ثم  وَلُو لم يكن العرش على الماء ما انحفظ وجوده:  هذه يد الله:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم:  الإنتي إسرائيل: قلب كل إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  و يابني إسرائيل: قلب كل إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  و يابني إسرائيل: قلب كل إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  و يابني إسرائيل: قلب كل إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  و يابني إلا على رأس أربعين:  و يابني إلا على رأس أربعين:  و يابد كه من لقائي:  و يسيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  و لابد كه من لقائي:  و يابد كه بي الموسني ألم و وسعني قلب عبدي المؤمن التقي الوادع:  و يابد كال إلى الشيطان لايتمثل لي (وفي رواية) لايتكوّنني:  و يابد كال الشيطان لايتمثل لي (وفي رواية) لايتكوّنني:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 171 173 174 ,   | الناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا : ﴿ ﴿ وَهُمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُوا النَّبِهُوا : ﴿ وَهُمُ اللَّهُ مُلَّ |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وُدِودَتُ أَن أَنَا اللهِ فَا قَتَلَ، شَرَا وَلُو لَم يَكِن العرش على الماه ما انحفظ وجوده :  هذه يد الله:  هذه يد الله:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم :  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم :  المنهي إسرائيل : قلب كلّ إنسان حيث ماله، فاجعلوا :  يابني إسرائيل : قلب كلّ إنسان حيث ماله، فاجعلوا :  ورحم الله اخي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد :  يخشر الناس على ماهو عليه مات :  مابُحث نبيّ إلّا على رأس أربعين :  مابُحث نبيّ إلّا على رأس أربعين :  ولايد له من لقائي :  ولايد له من لقائي :  المؤمن مرآة المؤمن :  المؤمن مرآة المؤمن :  مسكين جالس مسكين :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***             | وانت يا عم إن اطعته (الله) اطاعك:                                                                              |
| ولو لم يكن العرش على الماء ما انحفظ وجوده:  هذه يد الله:  هذا جبرتيل اتاكم يُعلَمكم دينكم:  هذا جبرتيل اتاكم يُعلَمكم دينكم:  الهني إسرائيل; قلب كلّ إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  يرحم الله أخي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:  المحشر الناس على ماهو عليه مات:  المابحث نبيّ إلا على رأس أربعين:  المابحث نبيّ إلا على رأس أربعين:  المابحث نبيّ الإعلى رأس أربعين:  المابحث نبيّ الموادع أن المابعين أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المابعي الوادع:  الموسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المابعي الوادع:  المومن مرآة المؤمن:  المومن مرآة المؤمن:  المومن مرآة المؤمن:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۷۷             | وُدِدتُ أَنْ أَقَاتِلُ فِي سبيلِ اللَّهِ فَأَقْتَلَ ، ثم                                                       |
| هذه يد الله:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم:  هذا جبرتيل أتاكم يُعلَمكم دينكم:  يابني إسرائيل: قلب كلّ إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  يرحم الله أخي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:  يحشر الناس على ماهو عليه مات:  مابُعث نبيّ إلا على رأس أربعين:  ماترددت في شيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ماترددت في شيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ولايد له من لقائي:  ١٥٧ ، ٩٣ ، ٧٨ ، ٩٣ ، ٧٥١ ،  المؤمن مرآة المؤمن:  ٨٧ مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 7.4             | ولو لم يكن العرش على الماء ما انحفظ وجوده :                                                                    |
| يابني إسرائيل: قلب كل إنسان حيث ماله، فاجعلوا:  297  يرحم الله اخي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:  يُحثرُ الناس على ماهو عليه مات:  مابُعث نبيّ إلا على رأس أربعين:  ماترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ولايد له من لقائي:  الموسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  الموسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  المومن مرآة المؤمن:  المومن مرآة المؤمن:  مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 171             | ( Sec 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                            |
| يه بهي إسرائيل على الله الحي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:  يرحم الله الحي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:  يرحم الله الحي ماهو عليه مات:  مابُعث نبي ّ إلاّ على رأس أربعين:  ماترددت في شيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ولايد ّله من لقائي:  المومن مرآة المؤمن:  المومن مرآة المؤمن:  مسكين جالس مسكين جالس مسكين جالس مسكين جالس مسكين جالس مسكين جالس مسكين المستحي المتعني المستحين | £YY             | هذا جبرتيل أتاكم يُعلِّمكم دينكم:                                                                              |
| رسم به به به مي و عليه مات:  يُحشَر الناس على ماهو عليه مات:  مابُعث نبيّ إلاّ على راس أربعين:  ماتردّدت في شيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ولايد له من لقائي:  ماوسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  ١٥٧، ٩٣، ٧٨ عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  المؤمن مرآة المؤمن:  مسكين جالس مسكينا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 701             | يابني إسرائيل; قلب كلّ إنسان حيث مالِه، فاجعلوا:                                                               |
| مابُعث نبي إلا على راس أربعين:  مابُعث نبي إلا على راس أربعين:  ماترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته،  ولابد له من لقائي:  ماوسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  ١٥٧، ٩٣، ٧٨ عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:  ١٥٧، ٣٩١ لامن:  مسكين جالس مسكينا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 197             | يرحم الله اخي لوطاً، لقد كان ياوي إلى ركن شديد:                                                                |
| ماترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته، ماترددت في شيء أنا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأنا أكره مساءته، ولايد له من لقائي:  ماوسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع: ١٥٧، ٩٣، ١٥٧، ٤٧٤ ـ ٤٧٤ المؤمن مرآة المؤمن . ١٩٩، ٢٧٩ ـ ٤٧٤ مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٧٠١             | يُحشُر الناس على ماهو عليه مات:                                                                                |
| ولايد له من لقائي: ماوسعني أرضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع: ١٥٧، ٩٣، ٧٨ ٤٧٤ _ ٤٧٢ ، ٣٩١ ٨٨ ٨٨ ٨٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 071             | مابُعِث نبيَّ إلا على رأس أربعين:                                                                              |
| ماوسعني ارضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع: ١٥٧، ٩٣، ١٥٧، ١٥٧ ـ ٤٧٤ ـ ٤٧٢ ـ ٤٧٤ المؤمن مرآة المؤمن: ١٨٥ مسكين جالس مسكين جالس مسكين أ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ا أكره مساءته ، | ماترُدّدت في شيء أنا فاعله تردّدي في قبض نسمة عبدي الذي يكره الموت، وأن                                        |
| المؤمن مرآة المؤمن: ( ٣٩١ - ٤٧٢ ـ ٤٧٢ ـ ٤٧٤ - ٤٧٤ مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | VIY             | ولايدً له من لقائي :                                                                                           |
| المؤمن مرآة المؤمن:<br>مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۸۷, ۳۶, ۷۵۲,    | ماوسعني ارضي وسمائي، ووسعني قلب عبدي المؤمن التقي المتقي الوادع:                                               |
| مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 197, 743 _ 373  |                                                                                                                |
| مسكين جالس مسكيناً:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | VA              | المؤمن مرآة المؤمن:                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | OVE             |                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 171_A£          |                                                                                                                |

#### ٧٦٢ / شيرح فصدوص الحكم

من عرف نفسه فقد عرف ربّه: VI. ( £ A 9 , TT 2 , T 9 £ , 19 T من وجد خيراً فليحمد الله، ومن وجد غير ذلك فلايلومنَّ إلا نفسه: ٤٧١ من تقرّب إلى شبراً تقرّبتُ إليه ذرعاً او باعاً، ومن اتاني بمشي اتبته هرولة : إ VDY . 70 كنت اعددت لموسى بن عمران الف مسالة عًا جرى عليه من اوّل ... : 747 لاسلغها إلا الاحصاء: 111 لاصلاة إلا بفاتحة الكتاب: **٧**٢٦ لئن لم تنته لامحون اسمك عن ديوان النبوّة: 019,017 لست كاحدكم، لست كهيئتكم: 101 لنا وقت يكوننا فيه الحقّ، ولانكونه: 130 لي مع الله وقت لايسعني فيه ملك مقرّب ولانبيّ مرميل: 011, 101 لودليتم بحبل لهبط على الله: 717, 715 ليت اخي موسى سكت حتى يُقصّ علينا من انبائهما 177 فشربته حتى خرج الريّ من اظافير ثم اعطيت 🚅 **ሦ**ለ٤ فلااكون عبداً شكوراً: OVA قلب المؤمن بين إصبعين من أصابع الرحمن 97 قد مثّلوني في اعينهم: **£XY** , **YYY** كان (رسول الله) نبياً. وآدم بين الماء والطين: 47. 409 4 YEV كئت كنز مخفياً: 21 11 1 VO3 2 PVF , AVF كنت سمعه الذي يسمع به، ورجله التي يسعى بها، ويده ... : 111, 2.1, 772, 777, 377, 311, 764,064,68VV,101,16A كلّ مولود يولد على الفطرة (على قطرة) فابواه ... : 274 ربّ حامل فقه إلى من هو افقه منه: 144

ربّ مبلغ أوعى من سامع: زُويّتُ لي الأرض فأريتُ مشارقها ومغاربها:

سبقت رحمتی غضبی: ۵۵۸، ۵۵۹، ۲۹۴، ۲۲۸

شيّبتني سورة هود: شيّبتني سورة هود وأخواتها: مرة

### غهرس الأحاديث / ٧٦٣

| 144            | علماء أمَّتي كانبياء بني إسرائيل:                                            |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۱ ، ۱۸ ه     | العلماء ورثة الانبياء، ماورَّثوا درهماً ولاديناراً، وإنَّما :                |
| <b>717</b>     | فإنَّ الملائكة يصلُّون خلف العبد:                                            |
| 00 A           | فأمكتني الله منه (عفريت):                                                    |
| AYF            | فآثبتوا ما أثبته العقل :                                                     |
| 71111          | أنتم أعلم بأمور دنياكم:                                                      |
| 01             | إنَّ الملا الاعلى ليطلبونه كما تطلبونه انتم :                                |
| درك بصره: ۹۸   | إنَّ لله سبعين الف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لاحرقت سبحات وجهه ما ا         |
| ٦٨٢            | أوحى الله: إنِّي لاعطي الرجل وغيره أحبَّ إليَّ :                             |
| 448            | إنِّي ابرا إلى الله، أن اتَّخذ أحداً منكم خليلاً ولو كنت :                   |
| YIA            | إنّي لاجد نفس الرحمن من قبل اليمن :                                          |
| 777            | اوتيتُ جوامع الكلم:                                                          |
| <b>የ</b> የምም   | اوَّل ما خلق الله الدرَّة :                                                  |
| 709            | اوّل ماخلق الله نوري                                                         |
| ٥٩             | بون الله على المنا موري<br>اين ربّنا:                                        |
|                | حبّب إليّ من دنياكم ثلاث: ٧١٠،٧١٠ _ ٧٢٠، ٧٢٥، ٧٢٧                            |
| 09 194 . 177 . | خلق الله آدم على صورته، أو صورة الرحمن:                                      |
| 147            | خلق آدم بيده:                                                                |
| ôVí            | اللَّهمَّ بارك لنا فيه، وزدنا فيه، واطعمنا حيراً:                            |
| AA             | الألقاب <del>ت</del> نزل من السماء:                                          |
| 707            | أنا على علم علَّمنيه الله لاتعلم انت، وانت على علم علَّمك الله لاأعلمه أنا : |
| V11            | إنّ احدكم لن يرى ربّه حتى يموت :                                             |
| 718            | إنّ روح القدس نفث في روعي، إنّ نفساً لن تموت حتى تستكمل رزفها :              |
| 091            | إنَّ بيتي هذا لايقوم على يدي من سفك الدماء، فقال داود :                      |
| 097            | إِنَّ قَتِلَهُ كَانَ مِثْلُهُ :                                              |
| 199            | إنَّ للَّه سبعين الف حجاب من نور عظمة :                                      |
| 77.190         | إنَّ الله خلق آدم على صورته:                                                 |
|                |                                                                              |

### ٧٦٤/ شيرح تعسوص الحبكم

إنَّ الله قال على لسان عبده: يسمع الله لمن

| حمد:                                                                           | <b>۳</b> ٦٤ |
|--------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| انت كما اثنيت على نفسك لاتحصى ثناء عليك إلّا أبلغ كلّ مافيك:                   | 178         |
| احببت ان أعرف فخلقت الخلق، وتعرَّفت إليهم فعرفوني:                             | 184         |
| احببت واردت ان أعرف فخلقت الحلق، وتعرّفت إليهم:                                | YAŧ         |
| احببت بعضاً واخطات يعضاً :                                                     | ٣٨٢         |
| وآدم بين الماء والطين:                                                         | ٧٠٨         |
| قال الله لآدم: اختر آيَّتها شئت، فقال آدم: اخترت يمين ربِّي :                  | 191         |
| إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما:                                         | OAi         |
| إذا مات ابن آدم انقطع عمله:                                                    | ٤٨٥         |
| الارواح جنود مجنّدة، فما تعارف منها اتلف، وما تناكر منها اختلف:                | ۲٦.         |
| الا انبتَّكم بماهو خير لكم، وافضل من ان تلقوا عدوكم فتضربوا رقابكم؟ ذِكر الله: | ۳۶٥         |
| اللَّهمَّ انتُ الصاحب في السفر ، والخليفة في الأهل :                           | 448         |
| اللهم إنَّ الخير كلَّه بيدك، والشرَّ ليس إليك:                                 | 714         |
| اللهم إنى أسالك لذه النظر إلى وجهك يسترق والمساوي                              | ٤٢١         |

## ٣. فهرس الأشعار

ويبدقها نطفت، فهانت ظلّ رداءي ۲۵. فلقيد وهبت حسقسانق الاشسيساء تأنيك علوكا بغسيسراء شسراء له، فالكون إجسمه غداء 711 وكيس مسشاءة إلا المساء ٦٤٣ لنا، فيهو المشاء كيميا يشاء 7.54 بهسا قسد شساءهاء فسهى الشساء 724 ومنن وجسه فسعسينهسنا سسواء ኚደደ عُدَّت من الامسوات لا الاحسيساء 27 بَرُزَتُ له فسيسري، ويجسهل مسايري £YV\_9A ولاتُف ولاتُب ني ٤٠٦ **ے** من غـــــيــــر ولاتبلقي ولسيسم لسه انسا بسانسا **\*Y**¥ به فــــــينا واعطانا Q { . 440 فسنحسن لسه كسندحسن بسنسا 474

ياسبيدي، حقداً اقدول فسقسال لي فساحسمندو زدفي حسمندريك دائمسأ من كل حق قسالم بحسقسيسقسة وإن شـــاء الإله يريد رزقـــا مسشميستمه إرادته، فسقمولوا فسهدا الفرق بينهسماء فسحمقق و إذ الحسمة التي لم تبن آثارها رب امرئ نحبو الحبقبيقية نباظر فسيسلاتفني ولاتبسسقي ولايلمقسي عسلسيسك السوحس قلبي وجسسه سسان حواتا فبنصبار الأمسر منقسسومسأ ولكسن فعي منظه مسسسره ولیس له سسسوی کونے،

### ٧٦٦ / شرح نصوص الحكم

| 011          | وإن لم يكن فسسهم فسيسسا خسده منا                                      | فسمن كسان ذا فسهم يشساهد مساقلنا                        |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|              | عليم، وكن بالحمال فسيمه كسمما كنا                                     | وما ثمَّ إلا ماذكرناه فاعتمد                            |
|              | ومنا إليكم مسا وهبناكم منا                                            | فمسمنه إلينا مساتلونا عليكم                             |
| 448          | ادلتيسنا ونسحسن لسنسا                                                 | فنحزله كللملائبستت                                      |
| <b>ደ</b> ዓ ገ | يري قسائم من دونهسا مساوراءها                                         | ملكت بهاكفي فانهرت فتبقيها                              |
| 175          | ملء فُؤاد الرمــان احــداها                                           | تجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
|              | اوسع من ذا الزمـــان ابـداهـا                                         | فـــــان أوتي دهره بـازمـنـة                            |
| 474          | ولم يكن يصلح إلا لهــــا                                              | فالم تكسن تسملح إلاله                                   |
|              | لزلزلت الارض زلنزالها                                                 | ولو رامها أحد غير.                                      |
| 7 + 7        | إلى تج رّر اذياله                                                     | اتته الخيلافية منقسادة                                  |
|              | ولم يكن يصلح إلا لهـــــا                                             | فسلسم تسكسن تسصسلسح الإلسه                              |
|              | ﴿ لَوْلُولِتِ الأرضِ وَلَـوَالْهِــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | ولو رامسها أحد غييره                                    |
| 111          |                                                                       | كدينك من امّ الحسويرث قسبلها                            |
| ٤٦           |                                                                       | الهنت بدار مسابين رسسومسهند                             |
| ٤٦٣          | وأماً القـــاطعــون هم الجنائب                                        | فاما القسافمسون فاهل عين                                |
| 1753         | ومنهم قباطعون يهيا السبيباسب                                          | فسلمتهم قسالمسون يهسا يحق                               |
| ٤٦٤          | فستسوح غسيسوبه من كلُّ جسانب                                          | وكسل منهم يباتيسسسه مشه                                 |
| 707          | إذا طلعت لم يبسد فسيسهن كسوكب                                         | لالك شممس والملوك كمسواكب                               |
| ٤٦٣          | وذلك لاخــــتــــلاف في المذاهب                                       | من الآيات آيات الركــــائب                              |
| ٥٧٣          | وهوحقٌ في الحسسةيـــــــــــــــــــــــــــــــــ                    | إنّمــــــا الكون خــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٥٧٢          | حساز اسسرار الطريقسة                                                  | والذي يـــــــــــــــــــــــــــــــــــ              |
| ٤٠٢          | ومــــازلت أهواه بكلّ مـــودة                                         | فسمسا انفك يرضساني بكل مسحسبة                           |
|              | وصسالي بالاإمكان بعسد وقسربة                                          | فسمسمشنع عنه انفسصالي وواجب                             |
|              | • • •                                                                 |                                                         |
| ٥٣٨          | إنّه كــــلّ بــــــــــــــــــــــــــــــــ                        | فـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                  |
| ۰۳۸          | •                                                                     | فــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                   |

| £YA          | فنورعـــينه ظلمـــة               |
|--------------|-----------------------------------|
|              | يجــــد في نفــــــــه غــــــــة |
|              | ســــوي عـــــدله همَّة           |
| 719          | وفي الدوات وفي الاعسيسان جسارية   |
|              | من الشهود مع الأفكار عبالية       |
| 100          | حلى صسسور علمسيسة أزليّة          |
|              | وعسيني حسرف الأحسرف المعنوية      |
| <i>0</i> 7 7 | تقدم الرتبسة العليسة              |
| 401          | بورث الهاشمي مع السيح             |
| ٤٨٣          | لإبصار وجمه الحق حمقا حمدائد      |
| 77           | و إنّي به فيه عديم لواجد          |
|              | إحراطية ذاتيسة لمتشساهد           |
|              |                                   |

ف من عين سوى عين في المحسوب عين ولايه سمن يغ سفل عن هذا ولايه سارة مسارية في الأكوان سارية مكانة الرحسمة المثلي إذا علمت وإذ عين الاعسيسان في علم ذاته تعين بي مسعني المعساني بعسينه وأنا عسسه الولاية دون شك ومستحد لابه سارنا بسهالر وفسد فنيت إليستي في هوية وقسد فنيت إليستي في هوية فيات عبد وانت رب لمن له فيه انت في الت

ر وانت رب وانت عبد لن له في الخطاب عهد £ . Y وإن قلت بالتشبيب كنت مسحدداً 497 وكنت إمسامساً في المعسارف سسيداً همسي انسست لااكسنى ولا اتمسردد ٧٨ وإيّاك والتنزيه إن كنت مستفسرداً 444 ومن قسال بالإفسراد كسان مسفسردأ 497 ففى غيب اقصى مقاصد قياصد إليه جميع الحسمد من كلّ حامد 17-19 يحلّه من سيواه عسمقسد 1.1 عن الامرور مرسر حداً ومعقبيداً 444 عليـــه إليسه منه في كلّ ســاثر EEY عهمن يشكل فيها فهي استهار 4 . 1 بدء، قفى الأمر اظهمار واسرار ثم الحسسوادث امسواج وانهسسار

فيإن قلت بالتنزيه كنت مسقسيداً وإن قلت بالامرين كنت مسسدا لوكسان فسينا للالوهة صسورة فياك والتسسبيه إن كنت ثانيا في أياك والتسسبيه إن كنت ثانيا مسركا مسريد قال بالإشفاع كان مسركا مسريد لايقنع بمسهود شاهد في فكل عسقد عليسه شخص فكل عسقد عليسه شخص فكل عسقد عليسه شخص فكل عسقد عليسه شوبل انت هو وتراه في لقد سار بي فيه فسرت بسيسره لايحببنك اشكال بشاكلها وكن به فطنا في اي مظهسره وكن به فطنا في اي مظهسره

#### ٧٦٨/ شيرح تصيوص الحبكم

ولااقسول بتكرار الوجسودولا فالبحر بحر على ماكنان في قدم لانحرج بنك اشكال يشاكلها إذا مسما تجلئ للمسميسمون تردّه شمهمدت له بالملك قسيل وجمسودنا شهبود اختبصاص اعقل الآن كبونه لقدكنت مبسوطأ طليقا مسرحا ومن يدر ما قبلتُ، لم تخزل بصيرته وجسمع وفسرق فسبان العين واحسدة ويقبل في مجلى العقبول وفي الذي فسسقسد بان لك السسر وقسسد ادرج في الشسسقع فللواحد الرحمن في كلّ موطن فيان قلت: هذا الحقّ قبولك صيادقية ومساحكمته في مسوطن دون مسوطن ولمًا أتنانى الحقّ ليسلاً مسبسشراً وقال لمن قدكان في الوقت حاضراً الافسانظرا، فسإنّ عسلامستي وفيه أنا وارث لاشك علم محمد وإنى لخستم الاوليساء مسحسمد عبباراتنا شتكي وحسنك واحد فسسإذا عسسرفت مستقسالتي فــــــــريحــــه عن كلّ كُرُّ ولقــــــد تجــلَّىٰ لــلـــذي فسسسسرآه نساراً وهو نو والعلم بالبسسسرهان في فسيسسرى الذي فسسد فلتسسه

عبود التبجلي فيما في الاصل تكرار £17 إنَّ الحسبوادث امسبواج وانهسار عمن يشكل فيها فهي استار عسقسول ببسرهان عليسه تشسابر ٣٨٧ على مساتراه العين في قسيسضة الذر ولم اك من حمال الشبهبادة في ذعمر 171 ولم أك كالمحبوس في قبضة الاسر وليس يندريه إلا من له بصيير 400 وهي الكثميسرة لاتبسقي ولاتذر يسممي خميسالا والصحبح المواظر وقــــد اتّضح الامــــد 0.0 الذي قـــــيل هـ و الـوتـر لمن الصاور مايخفي ومباهو ظاهر TAY وإن قلت اميسراً آخسراً انت عسابر ولكته بالحق للخلق مساخسر باتي حسم الامر في عرزة الشهر 10+ من الملا الاعلى من عسبالم الامسر على ختمه في موضع الضرب بالظهر وحمالتمه في المسرّ منّي وفي الجمهر خيام اختصاص في البداوة والحضر وكلّ إلى ذاك الجسمسال يشسيسر 10. تعلم بانك مصب تسلم 0 £ Y ب فىي تىلاوتىه عىسىىسىسىسىس ٥٤٦ قسسد جسساء في طلب القسيس 017 017

سسلنخ السنسهس لمسن نسعسس

رؤيساً تسدلٌ عسلسي السنسقسس

010

كــــالـــالـــوء في ذات الغلس 010 لرآه فيسيسه ومسانكس ٥٤٧ لى فيك عن كلّ شيء فالني عبوض 717 مروءُ الظنون، سواء في السوى عرض انت لما تحلق المامع **ተ** ላ ለ ك فسانت الفسيق المواسع حُ يقلبي فسجدره الساطع 44. خلق، فكيف الأمسر باسسامع 44. 1 +0 وتسكسسسسسسو وسوى الحسقً £+{ 114 مرابع کم الله حتی ا ££Y EEY ـــــــد دان لك الحسق ££X سند لايتـــــع الخلق وتعــــريــه عن الخلق ٤٠٤ وقم في مستقسحسند الصبيدق £+4 وإن شسسنت فسسفى الفسسرق تسراه مسسيسساليه نبطيق ££Y يطالبه من حيضيرة الملك والملك 490 وإن كمان ربّنا كمان في عميسه ضنك 445 وتقسيع الامسيسان منه بهلاشك جبهة الفقير المذلّ 197 جــهـد الفــة ــيــد المقلّ 197 وهو فسينا ننحن فسافسهم مساأقمول 291 وبه سيسممّى الخليل خليسسلاً 404 عـزّت به من كـرام الغَرّب اعـجـام ۲.

فـــــالـكلّ فسي عمين المنفسس لوكسان يطلب غسيسر ذا يامنتهي السؤل أنت القصد والغرض مالي سيواك ومنالي من هواك سوي ياخسالق الاشسيساء في نفسسه تخلق مسا لاينتسهي كسونه فسيد لوان مساقسد خلق الله مسالا من وسع الحق فسمسا ضساق عن تَحُو بــالــكــلّ إنّ كــلّ ولاتسنسطر إلسي الخسلسق ولكن مسسودع فسيسمه فحكتن قسسولنا فسسيسسه ومسساخلق تبراه العسسيد فيستسلاننظر إلى الحقّ ونستأهمه وشسسسبتهسسه وكن في الجسمع إن شستت فسنمسنا في الكون مسوجسود .. ومن كــــونه ربّاً يسري الخلق كلّه خبإن كسان حسيسد كسان بالحق واسسعساً فسمن كنونه عسبندأ ينري عين نفسسه مىسالى سىسوى انت خىسىذ بى مسسالي سسموي الروح خسنذه نبعن فيسيسه هو ، فسناعسرفنا به قمدتخللت مسسلك الروح متي وخبساتم حسائمي الاصل من عسرب

### • ۷۷ / شرح فمسوص الحسكم

له بحولان أخوال حجماجمحة انَ لَلُه الصيراط المستقسيم في صنعف يسار وكسيسيسار عسيته ولهيمذا وسيعت رحسمستسه قـــــال كـلّ مـنّا ومنسهم ان لايــــكـــونـــون مـــنـــا فلم يبق إلا الحق لميبق كسائن بذا جساء برهان العسيسان فسلااري ولاشك أنّ البسدن أعظم قسيسمسة فملاخلق اعلى من جمماد وبعمده وذو الحسّ بعد النبت والكلّ عسارف وامًا المسمَّى آدماً فسمعة ليد بذا قسال سبهل والحسقق مستوليل وعيظمة البله البعيظييم عسنايسة الم ترإنّ الأمسر فسيسه مسرتب ولسولاه ولسسولانسب فسانا اعسبسد حسفاً وانا عــــاعلم فسياليت شمعري كميف ناب بذاته فكن حسقسأ وكن خلقسأ ف لاتح جب بإنسسان وليسس بمدائم فسيستسيبنا فــــاحــــيساه الذي يدري وكنّا فسسسيسسه اكسسوانأ فسمن شهد الأمر الذي قدد شهدته

ومن صناديد آل الطيّ اعسمسام ظاهر غييسر خمفي في العمسوم 111 وجمسه ولبامسور عليم كلِّ شيء من حسقسيسر وعظيم والاخسسسندعنا وعنبهم 0 + 2 فنحن لاشك مسسعسهم فسماتم مسوصسول ومسائم باثن 1.4 بعـــيني إلا عـــينه إذ اعــان وقد نزلت عن ذبح كسبش بقسربان **٣**٧٨ تكنن روحمسا وريحمسانا 049 نبت على قىسىدر يكون واوزان 444 بتخلاقه كشفأ وإيضاح برهان بحسلقل وفكرغ فسسلادة إيمان لآنًا وإيَّاهم بمنزل وإحــــان بن أو به الأادر من اي مسيسزان **\***VV وفساء لإرباح ونقص لخسسران  $\nabla V \Lambda$ واين تُؤاج الكبش من نوس إنسسان 277 لما كـــان الذي كـــان 041 وإنَّ اللَّه مسمح لانها إذا مصلا قبلت إنسسسانياً **ዕ**ዮሌ شخيص كبيش من خليفة رحمان ۳۷۸ تكن بالله رحممسلا 049 وقسسسد اعطاك برهانأ 049 ولكن ذاك احسسيمسساناً 081 بقلبى حين أحسيسانا 011 وازمانا واعيانا ٠٤٠ يقمول بقمولي في خمضاء وإعملان

441

ولاتبدر السمراء في ارض عميان لاسماعنا المعصوم في نص قرآن خيران لم يعرفوا عشقى لمن **V1 A** به يؤثر في العسسالي وفي الدون 014 آنًا الآن منمـــاء أناء بلالون 240 ومسالوعسيسد الحق عين تعساين على لذة فسيسها تعسيم مسبساين £ . V وبينهسمسا عندالتسجلي تبساين وذاك له كسالقسر والقسر صبائن احبياه الموات وانشا الطير من طين OTT في صدورة البسسر الموجدود من طين 011 من الطبيعة تدعسوها بسبجين وإنّى إليك أشك حنيناً ٧١٤ أساشكو الانين ويشكو الانينا روحياً وصيره مينيلاً لتكوين روحياً وصيره مينيلاً لتكوين 015 فسيسها تزادعلى الف بتسعسيين OYY وانا اعتقدت جميع ما اعتقدوا 271 وانا شهدت جميع ما احتقدوا ٧\* ٠ فليس خلق بذلك الوجمه فسادكمروا 400 وإلى الله فـــارجــــعــوا ۱۳۸ وسيستحستكم فيسوسمسوا 144 مسجسمل القسول واجسمسعسوا ነሞለ طاليسيسيسة لاتمنعسوا 144 فيبانه بعض ظهيبوراته 790 حستى توفّيسحق إلبساله يمنكسوها الجسسساهل في ذاتمه 790 ذلك الشمخص جمسم وهو قلبمه 447

وتلتسفت قسولا يخسالف قسولنا هم المصم والبكم الذي اتى بمهم صح عدد النياس انّى عـــــاشق حـــــتى يصح له من ربه نسب يقسسولون لون السسمساء لون أناثه فلم يبق إلا صمادق الوعمد وحمده وإن دخلوا دار الشمسقساء فسإنهم نعسيم جنان الخلد والأمسر واحسد يسمتي عنذابأ من عندوبة طعممه روح من الله لامن غـــيــره قلدًا عن مساء مسريم وعن نفخ جسبسرئيل تكوّن الروح في ذات منظ هــــره يَحِن الحسبسيب إلى رؤيتي وتهسفسو النفسوس ويأبى القسفكسإخ الله اطهمره جمسما ونزّهه لاجل ذلك قد طالت إقسامت عيقد الحسلائق الإله عسقسائد عسقسد الخسلائق في الإلسه عسقسائد فسالحق خلق بهمذا الوجمه فماعمتسروا فسمن الله فساسس مسعسوا هذه الرحصة التي ثم بالفسيسهم فسيصلوا المستوابسه مسلسي لاينكر البسسساطل في طوره واعطه منك بمقسسداره فسالحقّ قسديظهسر في صسورة فكل شممسخيص اسم هورية

### ۷۷۲ / شسرح تصنوص الحسكم

فسيسحسسندفي واحسمسده لـذلـك الحـق اوجــــــدنـي بذا حساء الحسديث لينا واتنى بسسالسم فسنسسى وأنسيا فستسمن فستبنا عسيبيمه خبص كنّار مسوسى يراها حن حساجستسه فـــــلاتنظر العين إلا إليــــه فسنسحسن لسبه وبسه فسي يسديسه ولست ادرك من شيء حمقميم قسمه الله اكسبسر والكبسيسر ردائي والشرق غربي والمغارب مبشرقي والنار غسربي والجنان شسهسادتي وإذا انصسرفت أنا الامسام وليس لي وإنّی إذا اوحــــدته او وعـــــمدِتِهِ وكلّ مسمديح في مسمواء فسمألَّهُ فـــــه الكون كله قــــام كــــونه بكونه فسيسوج ودي غيسلاؤه وبسب مسسن ان نسسط سسر ويعسجسز عسما طالبسوه بذاته فسالكل بالكل مسربوط فليس له هو الواحد الموجود في الكلُّ وحده وحقّ الهوي إنّ الهوي سبب الهوي وهذا البهبوي فسيسمن له ربّه الهسوي

ويعسبسدني واعسبسده 441 فيسساعلمه واوجيسيده TVY وحسفّق في مسقسمده \*\* امىاعىدە واسىعىدىدە 441 ومن تسبيد خسيصة عسيمة ٤YA وهمو الإلكميمية ولمكسن يبدريمه V • Y ولايقع الحكم إلا عليسسيه 209 وفي كلّ حسبال فسسانا لديه وكسيف أدركسه وانتم فسيسه £Y9 والنور بدري والضسيساء ذكساتي 40. وحسقسائق الخلق الجسديد أمساني والبسمسد قسيربى والدنو ثنائي أحياسة اخلفسسه يكون ورائي كخلف إيعسادي منجز مسوعسدي 1 . V له وهو أنهى مقصدي في قصائدي ٣٤ وهدو الواحسيد الذي 100 ولذا قبلت يخسسندني وبه نحن نحسستسدي ت برجــــه تعــــودي لذا كسان بعض العسارفين به يبكي 890 عنه انفسصال خيذوا ماقلنه عنّي ٢٠٧، ٢٠٧ سوى أنّه في الفيهم سيمي بالسيوي 170 . VY ولولا الهوى في القلب ما عُبد الهوى 709 ومن ليس يهمواه ويهوي السوي هوي 771

### 4. فهرس الطوائف والجماعات والقبائل

ائمة ١١٩ ، ١٢٧

أبالسة\_الأبالسة ٥٦٥ ، ٢٢٢

أتباع\_الأتباع ٤٩٩

أحيار \_الأحبار ٢٢١، ٦١٤

الخاتميين ٥٣٧

أدباء \_ الأدياء ١٨٤ ، ٢٠٩ ، ٢٢٨ ، ٨٥٤ ، ١١٠

الأرباب ٣٢١، ٤٠١، ٤٠٤، ٤٠٤

ارباب الألبساب ٤٥٨؛ ارباب العسقسول ٣٨٠

وأرباب علم التعبير ٢٣٣

ارياب علم الحروف ٨٨ و ارباب الفكر ١٢٢ ،

٤٨٧؛ أرباب القلوب ٣٨٠ و أرباب الكمال

777,047

ارباب مشرب أحدية الجمع والوجود ارباب

الولايات ٢٣٩

الأشاعرة- اشاعرة: ٤٣، ٣٤٤، ٤٩٠، ٤٩٢،

11V 6011

الأشقياء 229

اصحاب ٥٠٣، ٥٦٧؛ اصحاب الاعتقادات (٤٧٩؛ اصحاب الأفكار ٤٧٩و

أصحاب الجنة ٢٠٥

أصحاب سِليمان ٢٥٦٧ أصحاب العجل ٦٥٣،

٦٥٨؛ أصحاب النبوات ٢٣٩ و اصحاب

النظر ٤٨٧

أصبحابه ٢٨٦ \_ ١٩١

أطناء ١٠٣، ١١٧

أعوان الشيطان ٣٢٩

أفاضل ١٩

الاقراد الكمّل ٢٧٢

أقطاب ٨٤ ، ٨٤

أكابر علماء الإعلام ١٥

آل داوود ۲۷۵،۸۷۵

آل الطي ٢٤٩

آل فرعون ۲۲۳، ۲۷۱، ۲۸۶\_۲۸۲

آل هارون ۲۵۲

آل يعقوب ٦١٢

ذوى الألباب ٣٢١، ٤٧٩

إلهيون ٤٢٥، ٤٨٧

امّة \_ الأمّة ٢٥١ ، ٢٥٢ ، ٥٨٣ ، ١٧٤ ، ١٥٠

770, 170, V50, TAO

أمَّة محمَّد ٢٥٧ ، ٣٤٦ الأمَّة المحمديَّة ٥٦٧ ،

٧٠٧، ٢٨٦؛ امَّته ﷺ ٨٨٧؛ امَّتهم (انبياء)

١٤٤ ١٨٠٩ ، ٢١٨

امناء ١٨٤

أنبسيساء ـ الأنبسيساء ١٣، ٢٦، ٨٤، ١٠٣ ، | أهل الإشارات ٤٧٩ .

۸۰۱، ۱۱۹، ۲۲۱، ۳۳۱،

١٤٠، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥٧، ١٥٩، ١٩٥٤، أهل التصوف ٢٠٨

١٣١ـ٣٢٣، ٢٦٦، ٢٦٩، ٧٧٧ ﴾ ﴿ ١ ]هل الجحود ٣١٣

114, 114, 344, 113, (13, (13)

103, 143, 143, 043, 8837 105

710, P10, 170, 770, A70, .00,

۷٣٦

أنبياء الأم: 222

أنبياء الأولياء ١١٩، ١٣٧؛ الأنبياء المكملين

£99

انبياتهم (بشر) 213

أولاد الكفار ٣٢٩

أولوا العزم ٣١٨\_ أولى العزم ٧٧٥

أولمي الألباب ٤٦، ٢١٢ ، ٤٧٨ ، ٤٨١ ، ٥٩٣

أوليساء ـ الأوليساء ١٣ ، ١٤ ، ٨٤ ، ١٥ ، ١٠٨ ، | أهل الكمال ١٣٩

A//, P//, 07/, +3/, 237, F37, 107, 707, 307, POY\_ YFY, FFY, PFY: YAY: 1.71, A/7; .Y3; 373; VO3, . V3, OA3, PP3, P.O, V/O, VYO, AYO, YEO, TVO, YAO, EAO, VT7, 777,095

أوليساء الله ٢٤٨ ، ٢٥٢ ، ٤٣٤ ، ٤٣٤ ، ١٥١٧

اولياء الشيطان ٤٤٩٦ اولياؤهم (بشر) ٢١٣

أهل الاعتقاد ٥٥٢ - أهل الاعتقادات ٢٦٠

أهل الجينان ٤٠٩، ٢٦٢

أهل الحسجاب ٣٠٣، ٣٥٤، ٤٢٧، ٤٣٣،

773, VA3, .P3, P00

اهل شهود ٦٣٤

أهل الظاهر ٢٢٥

أهل الظلمات ٤٢٧

أهل العربيّة ٤٧، ٦٢

أهل العموم ٣٧٠

أهل العقاب ٤٠٧

أهل العناية ٤٦٢

أهل الكشف ٣٧٠، ٢٦٢٠ أهل البكشف

والشهود ٣٣٦ ، ٣٥٤

أهل الكلام ٤٧

خلفاء \_ الخلفاء ١١٨، ١٢٧، ١٨٤، ٢٦٠، ٢٦٠، ٢٤٣ و ٢٤٣، ٢٢٥، ٢٢٢؛ الخلفاء الإلهيين ٥٥٠

خواص ٥٤٢

الرجال ٢٥٤، رجال الله ٢٣٤

إكمل الرسل ٤٧٢

سبا ۲۲۵، ۲۸۵

السادات ۲۰۲

سالكين - السالكين ٤٩٩، ٤٩٩

السنحسرة ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۳، ۱۹۹، ۱۹۹،

799

السعداء ٢٦٩

السوفسطائيّة ٤٩٢

الشرايع ٢٥٣ ؛ شريعة الرسول الخاتم ٢٥٣ و

الشرع المحمدي ٥٨٩

شياطين \_ الـشياطين ١٢٩ ، ٢٠٠ ، ٥٦٤ ، ٥٦٥ ،

**٦**٢٢ ، **٦** ٢ ٢ ٢

صادقون ٤٦٣

صالحين ١٦٠

مــــــاب ۱۲، ۲۷، ۲۵۳، ۵۸۱۰

أهل الملل ٣٥٥ أهل المعاني ٣٦٥ أهل المعروف ٤٨١ آهل النار ٤٠٧\_٤٠٩، ٣٢٠

أهل النظر ٤٩٠ ، ٢٥٥

البشريين ٤٥٠

بلغاء ١٠٤

بنو إسرائيل ٢٦٥، ٦٥٤، ٦٥٤، ٦٧٣، ٥٧٥،

741, 345, 045, 445, 447

بني إسرائيل ٢٢١

ینی آدم ۳٤۱

بنی طبی ۱۳

بني العباس ٥٨٣

تابعین ۲٦

ئىرد ۳۰۲

. . 11

الجسمه ور ۲۸، ۱۲۵، ۱۳۵، ۲۷۹، ۲۶۳، ۲۶۳، ۱۳۵، ۱۳۵، ۲۲۵، ۲۲۵،

ገለዓ

جمهور المؤمنين ١٠٧، جمهور المعتزلة ٤٣

جنّ ١٧١

حُکام ۲۵۸

حكمساء ـ الحكمساء ٨٦، ١٠٤، ١٠٤، ٢٤٧،

۲۳۱، *موا*ء، ۷۸۱، مرر

الحكماء الإلهيون ٦٢٦؛ حكماء الرسوم ١٦٧،

حكماء الرسوم والأفكار ٤٨٩

حكماء الزمان ٦٦٥

### ٧٧٦/ شيرح فعبيوص الحبكم

(الـ)صحابی ۲۸۰ صدّيقون ٢٢٧ صوفيّة ١٦، ١٣٥، ٤٨٧ ضعفاء ٤٠٨ طبيعيين ١٠٤، ١٠٤ الظالمون ١٣٦٨ ظالمين ٥٩٠ المظاهرية ٤٥٦

عاد ۳۰۲

عسارف العسارف ٤٦ ، ٢٨٤ ، ٢٨٩ ـ ٣١٢ ، YPT, 1+3, T+3, YY3, PY3, TT3, ٤٤٧ \_ 201، 201، 201، 201، ٤٦٠ كالمعرف الشرعي ٤٣، ١٦٠، ٢٦١، ٢٦٢ ٥٧٤، ٧٧١، ٤٨١ ـ ٤٨٦، ٤٨٦ ] العراف العربي ٥٦ 1710, 700, 150, \$10, \$15, 15, XTF, 70F, 40F, 90F, 17F, 7FF, 314, 274, 474

العارف الكامل ٥٠٠، ٥٠١

عارفون\_العارفون ٣٤٤، ٣٦٧، ٣٦٩، ٣٦٩، ٥٠١،

771, 7.9,077,077,0.4

المارفين ٤٦، ٨٠، ٨٦، ٢٩٣، ٣٦٧، ٣٩٥، 711, 774, 277, 277, 117

العسالمون عسالمون ٤٩، ٤٢٢، ٥٧٣، ٢٥٨ العالين ٨٠

العامّة ١٦٩، ٢١٤، عامة الأثبياء ٢٧٧

عبساد العسسبسساد ۲۲۲، ۳۲۳، ۳۲۲، 

. TTT . TTT . TT . TT . C91 . CA. ATE, ABE, IVE, YVE, VAE, 114, عباد الله ١٧٥

السَّاد ۲۲۲، ۳۲۲، ۴۱۱، ۹٤۹

عبدة الأصنام ٥٢، عبدة الأصنام الحجر ٦٥٨ عبيد العبيد ٢٠٦، ٣٠٨، ٣٢٨، ٢٦٢، 7.3, F.3, V.3, 1/3 \_ 7/3, 373, PV1, OA1, 700, VOO, TPO, TOF, ٧٣١، ٦٩٤ ، عَبِيدالله الْكَمِّل ٣٠٨

> العرب ۳۹ ، ۲۰ ، ۲۷۲ عربی ۳۹ ، ۶۰ عرف التحقيق ٢٨ ، ٩٥ ، ٩٧

العرف الفلسفي ـ عرف فلسفى ١٦٥ ، ٤٨٧ عُرِفِ القُومِ ٩٧

عقلاء ١٦٠ ، ٢٨٧ ، ١٥٠

ذوي العقول ٣٢١

عفاریت ۲۵ ه

علماء .. العلماء ٢٠، ٢١، ٤٦، ٤٦، ١٠٢، ١٣٢، **LY1, YY1, LY1, Y31, PLY, YY1** PYY, 0.7, A07, 0/3, 773, 333, 103, VA3, A/0, 370, FYF, YOF, 384 , 385 , 385 , 336

العلماء الإثبات ٣٠

العلمساء بالله ٦٨٣؛ العلماء بمراد الله وعلمه 277

علماء الرسوم ٣٩ ، ٤٧ ، ١٠١ ، ١٣٤ ، ١٦٧ ،

٧٧٧، ٢٧٤، ٢٢٥، ٢٨٥

علماء الشريعة ٣٩

العلماء الظاهرية ٨١

علماء العربية ٣٩ ، ٣٤

علماء علوم الاسرار والروحانيات والطلسمات

٨٨

علماء القبط ٦٦٥

الفجرة ٦٢٢

الفراعنة ٢٤٧، ٢٨٢، ٢١١، ٢٢٢، ٥٥٥

الفلاسفة \_فلاسفة ١٠٣ ، ٢٥٥

فصحاء ٤٠٤

قواطم ٧١٩

قدماء\_القدماء ٤٨٧ ، ٦٩٢ ؛ قدماء البشر 🏵

القرّاء ٤٥

القضاة ٢٥٨

قوم نوح ۲۰۲

قوم هود 128

قوم يونس ٧٠٠

الكافرون ٤٥٢، ٤٧٠، ٢٧٢، الكافرين ١٢١،

474

كفار الكفار ٧٤٧، ٣٢٩، ٧٧٥، ٩٩١،

V+Y . V+ 1

الكفرة ١٢١، ٣١١، ٣٢٢

كمّل الكمّل ٨١، ١٢٤، ١٢٥، ١٢٦، ١٢٩،

771, 771, 731, 7.7, .17, 717,

777, 337, 737, 307, 007, · FY,

. YPE . TET . TY7 . Y79 . Y7T . Y7Y

المؤمنات ٣٣٠

V+0 .714 .71V

پيويکون ۱۳۹

المساخرين ٩٣، ١٣٠ ؛ المساخرين من حكام

الرسوم 444

المتقدمين - متقدمين ٨٦، ١٣٠ ، ٣٥٤ ، ٤٨١ ، ٤٨١

٦•٨

المتدينون بالأديان ٦٤٥

متدينين \_ المتدينين ١٠٢، ١٠٢

متشرعين ١٠١

المتفلسفة ١٦٩ ، ٣٤٠ ، ٢٤٩

المتقين متقون ٣١٨ ، ٤٥٧

المتكلمة 39

(ال) متكلّمين ٣٩ ، ٢٧٧ ، ٤٨٧

الجتهدين ٣٧٠

المجوس ٩٦٤

الحسقسقون-الحسقسقين ۸۵، ۹۶، ۱۰۵، ۱۲۹، ۱۲۹، ۳۰۳، ۳۶۲، ۳۸۵، ۳۲۶، ۲۲۳،

### ۷۷۸ / شیرح قصبوص الحسکم

١٦٥، ٥٦٠، ٥١١ محققيهم (المتاخرين)

الركة ١١١

مسرسلین ۱۱ مسرسلین ۱۳ ، ۳۱۲ ، ۳۱۲ ، ٤٥١ ، ۸۸۸

مريخ ٣٧٩

مسخّرون ۱۵۱

(ال) مسلمون مسلمين ٣٨٦، ٤١٠، ٥٥٥)

744 . 094 . 074 . 075

المسيحيين ٥٣٥

مشايخ ١٨٦ مشايخ الصوفية ٣٨٥

المشرقيين ٢٠٨

مشرك ٢٩٨ المشركين ـ مشركين ٢٥، ١٢١،

V.1,007,7.1

معاشر الكمّل ٤٤٣ معتزتي ٤٨٤

المعتقدون ٧٣٤

المقربون ـ المقربين ٣٩٣، ٥٧٤، ٥٩٤، ٦٢٦،

YIY

القلدين ٦٢٩

المكلَّفين ٥٥٠

الملائكة\_ملائكة ٣٢، ١٣١، ١٥٨\_٢٦١،

171 - 771 , 181 , 781 , 317 - 517 ,

817 , 377 , 737 , 737 , 377 , 377 , 797 ,

170 , 770 , 770 , 720 , 030 , 300 ,

350 , 570 , 770 , 770 , 780 , 780 ,

551 , 570 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

851 , 770 , 770 , 770 , 770 ,

852 , 770 , 770 , 770 ,

852 , 770 , 770 ,

853 , 770 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

853 , 770 ,

854 , 770 ,

855 , 770 ,

855 , 770 ,

855 , 770 ,

855 , 770 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

857 ,

85

الملائكة الأربع ٢٧٤؛ الملائكة العالون ٣٤٣ الملاحدة ١٢٤

الملحدين ١٢١

الملوك ٧٧٥

منطقيين ٨٨

المهتدين ١٢١

مهيمون ١٥٩

الكبييل ٩٠٥

النساء الساء ۱۸۰ ، ۲۸۸ ، ۳۳۵ ، ۷۱۰ ، ۷۱۱ ، ۷۱۱ ، ۳۲۵ و ۱۲۷ ، ۳۲۷ و نساء اهل

فرعون ۲۷۶

النصاري ٣٩، ٥٦٤، ٢٧٣

النظار ٣٩ ، ٢٧٧ ، ٢٧٨

نقلة الأخبار ١٣٤

واضعون\_واضعين ٤٠، ٨٨

الورثة ١٣٦، ٤١٧، ٢٠٥؛ ورثة الأولين ١٣٦

الوزراء ٢٥٨

ولاة الأمر ٣٥٨

الْيهود ۳۹، ۲۰۰، ۲۲۵، ۸۸۵، ۸۸۳، ۲۱۲،

774

# ۵. فهرس الأعلام والأشخاص

آصف ٥٦٤؛ آصف بن برخسيسا ٥٦٧، ٥٦٥. أبر الله ٥٣٥، ١٢٢

٥٦٦

آدم: ۸۵، ۱٤۱، ۱۵۵، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۷۴ کاری کی سیرین ۳۸۵

\*\*\* - 117 . 117 . 217 . 737 . 737 - 717 . 717 . 717

۲۵۹ \_ ۲۲۱، ۲۲۳، ۲۷۲، ۲۷۰، ۲۸۱، آبو زید بلخی ۳۹

7A7, 707, 03, A70, P00, FV0,

٠٨٠، ١٨٥، ١٩٥، ١١٢، ٢٥٢، ١٧٠،

X\*Y, P.Y, \*TY

آیا حامد ۳۹۲

إبراهيم خليل عليه ١٣٦، ٢١٦، ٢١٧، ٣٥٢، أبو العباس خضر ٢٥٢، ٢٧٧، ٧٧٢

٣٥٩ \_٣٦١، ٣٦٣، ٣٧٣، ٣٧٤، ٣٧٦، أبو ريحان بيروني ٣٣٩

VYT, KYT, IKT, YKT, FKT, 3PT,

210,040,040,015

إبليس ۱۹۷ ، ۱۹۹ - ۲۰۱ ، ۹۹۹

إلياس ٦٤٠ ، ٦٢٨ ، ٦٢٣ ، ٦٤٠

ابن عباس ٤٦

ابن مسرة الجبلي ٣٧٤ ، ٣٠ ، ٣٧٤

ابوالقاسم بن قسي ٤٢ ، ٣٥٧ ، ٣٨٥ ، ٦٢٢ ، ٤٠٤

ابویزید ۱۰۸، ۲۷۲، ۲۷۳

آيـو يزيـد بسطامـي ١٣٤ ، ٣١٥ ، ٣٨٨ ، ٣٨٩ ،

ابو الحسين النوري ٣٥٢

أبوطالب ٣٧٢، ٤٩٧، ٥٨٦، ٥٨٦

ابو مدین بحای ۲۹۵، ۱۹۵

أبو البشر ١٤١، ٢٠٩، ٢١٣، ٢٤٨

ابي السعود بن شبل ٥٠١، ٥٠٣

### ٧٨٠/ شرح تصوص الحبكم

أبي سعيد خراز ٥٦، ٢٩٣، ٣٤٥ و٣٤٥ أبي بكر ١٠٧، ٢٨٢؛ أبوبكر ٢٤٤ أبو مدين ٥٠٦ أبي رزين عقيلي ٧١

.ي درين أحمد (رسول خدا) ٥٧٩

اِدریـــس ۲۵۱،۲۱۵، ۳۳۲،۳۳۲، ۳۶۱، ۳۶۱، ۲۵۸، ۳۵۸، ۳۸۲، ۲۵۸، ۲۵۳، ۲۵۸، ۲۵۳، ۲۵۸

إسحاق ٣٥٢

إسحاق بن محمد ٢٣٣

إسرافيل علالة

إسسماعسيل على ٢١٧، ٢١٨، ٢٥٣، ٢٩٩،

040 ( 2 . 7 ( 2 . .

إسماعيل بن سودكين ١٢٣

آسية ٦١٢(امرثة فرعون)؛ ٦٧٣

إشموتيل ١٥١

أمّ موسى ٦٧٣، ٩٧٥

ایّوب ۲۲۷، ۲۲۷، ۵۷۰، ۲۰۰، ۲۰۳،

**ス・从\_ ス・ス・ス・**を

بلقــــيس: ٥٥٤، ٥٥٥، ٢٥١، ٢٥٥،

044 .04. -077

بني العباس ٥٨٣

بني إسرائيل ٥٦٩، ٦٥٢، ٦٥٤، ٦٧٥، ٦٧٦،

7 . . . . . . . . . . . . . . . . .

حواء ۲۰۹، ۳۵۲، ۲۰۹

حلاج ٨٥٤

ترمذي ٣١٥

تقيّ بن مخلّد ٣٨٤، ٣٨٦

جالينوس ١٠٣ جالوت ٥٧٧

جــــبـــرائيل ٣٧٤، ٤٢٢، ٤٨٣، ٢٢٥، ٥٢٥\_٧٢٥

جـــبــرئيل ۲۲۸، ۲۹۵، ۵۳۲ ـ ۵۳۵، ۵۷۷، ۱۹۶۰ (روح الأمـين) ۱۲۱، ۲۱۱، ۵۲۵، ۸۲۵، ۲۳۵

جعفر ٦٣٤

جنید ۲۱، ۷۲۱، ۵۸۱، ۲۷۷، ۳۳۰، ۲۳۷ خاتم الانبیاء ۷۲۷، ۲۱۲، ۳۲۲، ۷۲۷، ۲۰۸، ۳۵۲، ۷۵۷، ۲۸۲

محاتم الأولياء ١٠٨، ١٢٢، ١٢٢، ١٦٨، ١٦٨، ١٢٢، عنام الأولياء ١٩٨، ١٥٧ م ٢٥٣، ٢٥٢، ٢٥٠، ٢٥٠،

7573 1033 0433 475

مُحَاتُمُ الأنبياءُ والرسل ٢٤٧، ٢٥٩، ٢٦٩

خـــاتم الرسل ١٢٦، ٢٤٤، ٢٤٧، ٢٥٨،

101, 477-47.

خساتم النبسيين ٨٤، ١٣٢ ، ١٦٨ ، ٢١١ ، ٢٤٧ ،

P37, 107, P07\_X.V.P.Y

خاتم النبوة ٢٤٨

*ځالد ۷۰*۲\_۷۰۶ این سنان ۷۰۲\_۷۰۲

خسطسر ۲۵۲، ۲۷۷، ۲۷۱ ـ ۲۷۸، ۲۸۳،

787, 787, 887

خطابی ۳۹

خليل (بن احمد) ٣٩

دحية ١٦٦، ٤٨٣ .

داود ۲۸۱ ، ۲۷۵ ، ۷۵۵ ـ ۷۸۸ ، ۸۵ ، ۲۸۵ ،

۰۱۲، ۱۳۹، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲، ۸۰۷ شــیت ۱۲۱، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۷۲، ۲۷۹، ۲۷۲، ۲۸۲، ۲۸۲

شعيب للظ ٤٨٤

(الـ إمام) الصادق على ٤٨٥

صالح علية ٤٦٤، ٤٦١

طالوت ۲۵۱

عائشة ٢٠١، ٢١٤

P.T\_((Y, Y/Y, 2/Y, 7/Y, .YY), .YY)

YYY \_ 2YY, YYY, PYY, /YY, 2YY, YOY \_ FOT,

AOY, 'FY, YFY, 3FY \_YFY, PFY, PFY,

FAY, YYY, 3YY, FYY, 2PY, 2PY, YPY,

I'Y, 3'Y, F'Y, A'Y, 'YY, 'YY, 'YY,

3'Y, F'Y, A'Y, 'YY, 'YY', OTY,

AYY, YYY, PYY, Y2Y, O2Y, F3Y,

YYY, YAY, 3AY, OAY, PAY, TYY,

YPY, 3PY, FPY, APF, 1/3, 1/3, 1/3,

3'3, Y'3, '13, '13, 3/3 \_ Y/3,

9'3, Y'3, '13, '13, 3/3 \_ Y/3,

9'3, Y'3, '13, '13, 3/3 \_ Y/3,

9'3, YY3, YY3, OY3, AY3, 3Y3,

9'3, YY3, YY3, OY3, AY3, 3Y3,

9'3, YY3, YY3, OY3, AY3, 3Y3,

۲۱۲، ۱۹۵، ۱۹۵۱، ۱۹۸۰ زکریا این ۲۱۲، ۱۱۲، ۱۹۳۰ زکریا این العابدین (ع) ۱۹۱۰ زین العابدین (ع) ۱۹۱۰ زین العابدین (ع) ۱۹۱۰ زید ۱۸۲۰، ۱۹۵۰، ۱۹۵۰، ۱۹۳۰ ۲۱۹ سامری ۲۵۴، ۲۵۳، ۱۹۵۰، ۱۹۵۳ تا ۱۹۸۰ ۲۵۴، ۱۹۸۰ سام بن نوح ۲۱۱، ۵۳۳ تا ۲۱۸، ۲۱۸

سلیسمسان ۲۲۰ ، ۲۸۱ ، ۵۵۵ ، ۵۵۵ ، ۸۵۵ ، ۸۵۵ ، ۵۷۱ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۷۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵۲ ، ۵

سهل ۲۹۸ م۸۶

سيبويه ٣٩

شافعی ۳۹

شيخ (ابن عربي) ١٤

شيخ (قونوي) ۱۸

٣٩ \_ ٤٤٠ ) ١٤٤ ، ٤٤٩ ، ٤٥٠ ) ١٥٤ | الغزالي ٣٩ 101 , 101 , 171 , 171 , 171 , 171 CV3, PV3, YA3, CA3, FA3, AA3, 193, 493, 440, 440, 340, 110, 310, 110, -70, 170, 770, 770, PYO, 030, 300, 000, A00, 150, 170, 170, aya, 570, PVa, AAa, 100 YPQ \_ 4PQ , VPQ , APQ , PQY ۲۰۶، ۲۰۰، ۲۱۲، ۲۲۱، ۲۲۳، ۲۲۸، | میرد۳۹ 177 | 177 | 176 | 176 | 177 | 177 | 177 | 177 | ምምታ**የ ፣ ሃ**ላ ፣ ነጻ ፣ ነጻ ፣ ነጻ ፣ ነጻ ፣ ነጻ 714, 514, 674

عبد الرزاق ٥٠٢

عبدالله بن عبدالطلب ٣٧٨

مـــز پر ﷺ ۲۲۰ ، ۲۰۰ ، ۱۳۰ ، ۲۱۰ ، ۲۱۰ ، 019

عزرائيل ٣٧٤، ٦٤٠

عفريت ٥٥٨

على بن أبي طالب الله ٢٨١ ، ٢٨١

عمر ۲۵۲، ۷۷۱

عمرو ۱۵ کا ۹ ۵۵ م ۲۳۶

عىيىسى المسيح الله وي ١٠٣ ، ١٣٦ ، ٢٢٠ ، V17, 1AT, 7AT, A+T, 776, F76, P70 \_ 770, A70, A30, 100, 7A0, 701,715,315,305

عیسی بن محمد ۸۴

فـرعــون ۲۹۹، ۲۲۳، ۲۲۸، ۲۲۲، ۲۲۱ 777, TVT, 3AT, PAT, .PT, 7PT,

V+1\_790

قونوي ۱۸

کسری ۵۵۵

لقمان ۲۲۱، ۲۶۲، ۱۹۲۱، ۱۹۳، ۱۹۳

لوط ۲۶۱، ۷۶۱، ۸۶۱

محمد رسول الله\_النبي 🎏 ۱۲ ، ۲۷،۲٦ ، 78 - 08, 3+1, V+1, A+1, F/1 -TELIVEL 341 1141 1141 1141 1141 ۱۱۲ع ۲۱۳ م۱۲، ۱۲۸، ۲۲۲، ۲۳۰، Y17 \_ 357, 387, 087, Y.Y. P.T. ነገኘ እነሣ አሃሃ ነ ፕሃሃ ነ ፓሃን ነርሃነ 777, FYY \_ AVY, PYY, YAY, 3AY, 0AT, 3PT, 7/3, V/3 \_ 173, /73, 143, 103, 703, 703, 703, 703, 403, 7.0, P.0, .10, VIO, PIO\_ IYO, 270 \_ VYO, VIO, AIO, APO, 100\_7001 0001 000 1V01FV0\_ \*YO, 180 .. OSO, 780, 7.5, 8.5, 177 315, 175, 175, 175, 175, 175 177 YYE, 3YE, YYE, AYE, 4AE, 

VT0 : VY7 \_VYE : VY :

محمد بن قائد ١٠٥

محمد بن علي (ابن عربي) ۱۳، ۸۵، ۲۴۸ محمد بن إسحاق ۱۸، ۲۱۲، ۲۳۲، ۲۷۷،

777.04.

محمد الغزالي ٦٢٧

محمدين عمر (فخر رازي) ٣٩

محمد بن علي ترمذي ٨١، ٢٤٨، ٣١٦

محمد بن عيسى ٨٤

محمدين يوسف ١٢٣

محمد بن مؤيّد الحموي ١٢٣

الحمدي ۸۵ ، ۸۵

مؤيد ۲۷

مؤيّد بن محمود بن صاعد ١٢٠

مويم ١٦٦، ٢١٥، ٢٢ه، ٢٥٥ م١٥ م١٦٦، ٢٥٥،

776, 776, 315, 775

مسوسی ۱۰۳، ۱۲۷، ۱۳۲، ۲۱۹، ۲۲۲،

707, 720, 730, P50, 070,

180\_380, 101\_ 101, 801, TII,

155, 555, 755, 475 - 475, 775,

· Y · · · 7 9/ 7 90 · 7 97 \_ 7 AT • 7 7 A

V16 . V.W. V.Y

الموسوي ٨٤

الوارث (الإمام) ٤١٩

الهاشمي ۲۵۰

يوسف ١٢٨، ٢١٧، ٢١٨، ٣٨٥، ٣٤٠،

171

عزيز ٣٨٢

يعقوب ٢١٨ ٤٣٣،

یحیی ۲۱۱ ـ ۲۱۳

میکائیل ۳۷۳ ، ۳۷۴ ، ۹٤۰

مهدی(ع) ۱۱۹ ، ۱۲۶

ترح على ٢١٥، ٢٠١، ٣٠٤، ٢٠٦، ٢٠٧،

744

مَانِيلَ ۲۲۴، ۲۷۰

هارون ۲۲۱، ۲۰۹، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۴،

798,798

هامان ۲۹۹

هبةالله ۲۷۰

هود 🕮 ۲۱۹، ۱۶۰، ۵۰۱ ـ ۲۵۲

# 2. فهرس الأماكن

صين (چين) ۲۸۲

يكرمليه ٤٥٠

لينان ۱۲۸

يثرب ٣٢٦

اشبيليه ١٢٥

اندلس ۱۲۵، ۲۳۲

بعلبك ٦٤٠، ٦٣٩، ٦٢٣

جهنّم ۲۰۷) ٤٤٥

دار السلام (بغداد) ۱۹، ۱۲۶، ۲۶۹، ۲۴۹

روم ۱۹ ، ۲۳۲ ، ۲۷۲

### ٧. فهرس الكتب

الأسرار ٢٥٥، ٢٣٢

الاسراء والعبادلة ٤٨٥

الأسماء الإلهية ٦٢٢

الختميّة ١٨٥ الحجب ٤٨٥

كتاب سليمان ٥٥٥

القسرآن ٤٠، ٨٥، ١٣١، ١٣٤، ١٣٩، ١٣٩،

عقلة المستوفز ٣٣٦

۱۲۱، ۲۲۷، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۹۳، ۲۰۴، انتوحات مكيّة ۲۱۱، ۲۵۰، ۲۱۹، ۲۱۷

٣٠٠، ٣٤٠، ٣٤٣، ٢٥١، ٤٥٣، ٤٨٣، أ فك النبوَّة والولاية ١٨٥

.27, 935, 775, 075, ...

فك الختوم ٩٩٠

VTO

القصوص ۲۵۱، ۲۵۵

أكسير الكمال ٦٢٧

قانون المسعودي ٣٣٩

إعمجاز البيان ٤٧٩

مفتاح غيب الجمع والوجود ٤٧٩

التنزلات ٣٣٢

مجمع البحرين ١٨٨

المنازل ٣٧٢

التجلّيات ٤٨٥، ٤٨٦

نوادر الأصول ٢٤٨

تنزُّلات الموصليَّة ٣٣١، ٣٣٤، ٤٨٥

التوراة ١٥٧

خلاصة الإرشاد ٦٢٧

النفحات ٤٧٩

### ٨. فهرس الاصطلاحات والمفردات

at »

آصف ٥٦٢

آدم الأولياء ٢٨١

آدم المسمّى ١٧٣

الأب\_أب ٢٠٩، ٤٢٣، ٢٥٢، ٢٥٠

الأب الثاني ٢٨١،٢١٥

ابتداء غيبي ٩٩٥

أبد \_ الأبد ١٢ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢٥ ، ٢٩ ، ٤٤ ، ٧٧ ،

۱۱۰،۱۰۱ ، ۱۲۲، ۱۵۵، ۱۵۱، ۱۸۰ ، اتباع جبرثیل ۲۵

١٩٥، ١٩٩، ٢٠١، ٢٣٤، ٢٣٨، ٢٣٩، أ أتباع الخضر (ع) ١٨٨

٢٤٠، ٣٢٢، ٢٤٣، ٣١٥، ٣١٥، أتياعاً للحق ٦٦٨

130, 750

أبد الدهر ۲۹٤، ۳۲۹

أبد الدهور ٣٢٩

الأبدي ١٧٤

أبدية \_الأبديّة ٨٣، ١٨٦، ٢٣٢؛ أبديته ١١

أبصاراعين البصائر ٤٥

ابصار وجه الحقّ ٤٨٣

إبوالبشر ١٤٨

أبوةً ١ ٧٢

أبوالعقول ١٦٠

الأبوان ٢٦١

الأبوين 209

الأبوين الأولين ٢٨٢

اتباع ـ الاتباع ١٠٥، ١٣٨، ٢٥٣، ٢٩٣

اتباعاً للرسول ٦٦٢ :

أتباعاً للسامري ٦٥٣

الأتباع للهدى ٣١١

أتباعه (مدعى) ١٢٤

اتحاد البصر بالبصيرة ٤٨٤

اتحاد بقائه (عبد) ببقاء الحق ٧٢٨

الاثار النفسية ٣٨٠ الآثام ١٤٤٠ ، ٢٧٢ إجابة \_ الإجابة ١٣٢ ، ٢٢٦ ، ٢٢٨ \_ ٢٣١ ، 7.73 .173 (173 ) (173 ) 7773 .003 794.717.71.004 إجابة الله دعوته (زكريا) ٦١٦ الإجابة إلى النداء ١٣٢ الإجابة بالفعل ٣١١ الإجابة بالكلية ٣٠٢ الإجابة بالنقيض ٣٠٢ إجابة الحق نداءه ١٣٢ إجابة دعاء تمييز التنزيه ٣٠٧ إجابة نداء الجلاء ٣٠٧ اجتماعا احديا ٢٤٨ أجمعاع متصلين ١٠٥ أجرام العالم ٥٧٠ الاجرام العلوية ١٦٧ الاجرام النورانية ٣٣٦ آجَرَ ۲۵۷ الاجزاء الارضية ١٧٥ أجزاء حدّه الذاتي ٤٩٣ الإجزاء الفلكية ٦٦٤ الأجزاء المائية ٥٦٣ الاجزاء الماديّة ١٧٥ أجزاءها المظلمة الكثيفة الجسمانية ٩٥٥ أجزاؤها النوريّة اللطيفة الروحانيّة ٥٩٥

الأجساد ٢٥٦

اتّحاد الزمان ٥٦٦ اتحاد الهوى ٢٥٩ اتساع الحكم ٥٨٣ اتساع النظر العقلى ٦٣٨ اتساعه ٦٥ اتساعها (عوالم) ٢٤٦ اتّضال الاتّصال ٦٣، ١٠٩،٦٥، ٩٦٣، اتّصالاً إلى امور ٥٦١ اتّصال إيصال حركة فهريّة ١٠٥ اتّصال التجلّيات التكوينيّة ٥٦٦ اتصال جميع الحروف ٥٩ اتصال الفيض الوجودي ٥٦٢ اتمَ الروحانيات ١٥٨ اتمَّ شهوداً ۲۳۱ اتمٌ في الاعتقاد ٦١٢ أتمّ اللامقيّد ٢٨٤ الاتمام لسياق الكلام ٢٤٩ آثارالافعال ٣١٨ الآثار الإلهيّة ١٥٨ آثار الشدّة القهريّة والجلال ٦١٦ آثار الطبيعة ٧٤٥ آثار العقول والنفوس ٦٤٦ آثار القيود الحجابيّة ١٦٩ آثار المالك ٦٣ الآثارالمذمومة ٤٠١ آثاراللك ٦٢

آثار النسب التحديدية ١٥٣

#### ٧٨٨ / شسرح تصبوص الحسكم

الاجسسام ۷۷۷،۲۷۷، ۲۳،۱۱۵، ۲۵۰، ۸۳۸، | آحاد الاحاد ۱۰۷، ۸۳۸

797.791.767 6777

الاجسام البشريّة ١٦١

الاجسام السافلة ١٩١

الاجسام الطبيعية السفلية ١٦٧

الأجسام الظاهرة ٦٩٢

الاجسام العنصرية ١٦٢

الاجسام العنصريةالكثيفة والنورانية ١٩٨

الاجسام المنحيزة ٦٣٣

الاحسام النيرة ٤٢٨

الاجسام غير النيرة ٤٢٨

أجل المال ٢٥٧

أجك معين ١٧٩

أجل العلوم ١٠٥

أجلى ٦٩٧

أجلى المشاهد ٥٦٣

7118

إجماع الخصم ٤٨٧

الإجمال ٢٩٢، ٢٩٤، ٢٩٥

إجمال الألف ٥٥

أَجْمَع ١٠٩،٤٢

أجمع الأمزجة وأعدلها ١٥٨

أجمع القابليات ١٧٢

الاجناس ٥٠

أجناس العوالم وانواعها ٢٠٧

أجهل الناس ٣٥٨

أجياد الوجود ٢٤

الاحاديث الإلهيّة ٤٥

الأحاديث المنقولة ١٨٤

إحساطة \_ الإحساطة ٤٨،٤٤، ٢٩،٧٩، ٢٧،

YY, TA, 351, 1A1, 337, 1YY,

714, 184, XIT, P.V

على سبيل الإحاطة ٢٨٧، ٢٨٧

إحاطة احدية جمع الجمع الإلهي والعبداني

الملكي والملكوتي ٧٣

إلإحاطة الالفيّة الاولى ٧١

الإحاطة بحدود جميع صورالعالم ٢٩١

الإحاطة بالذات المطلقة 12

الإحاطة بكنه الذات المطلقة ٤٤

الإحاطة بالمظلوم ٤٣، ٢٣٢

إحاطةالتجلي الحبى ٦٨

إحاطة ذاتية ٣٠ ، ٧٣٣

إحاطة الشهود بالغيب والشهادة ١٥٠

الإحاطة الظاهرة ٧٠

الإحاطة العلمية الفكرية ٤٩

إحاطة عين ٦٤٦

إحاطة غيب الذات ٤٨

إحاطة فللث الثوابت والقطبين ٣٣٩

إحاطة كلّ علم ٥٠

الإحاطة الكلية ٧٣

إحاطة كليّة مطلقة من العلم ٦٤٦

الاحاد المعينة ٣٤٩ آحاد الناس ١٨

أحدية التمديد ١١ أحدية التعلق بالمعلومات ٢٣٧ احدية جامعة ١٠ احديّة جامعة بين الإطلاق والتقييد ١٦٥ الأحديّة الجلاليّة ٢٦٣ أحديّة جسمع - احديّة الجسمع ٥٦، ٩١، ١٦٨، 3P1, P17, TAY, 177, P37, +07; FPT, 133, FA3, ... PYO أحدية جمع الائتلاف والاختلاف ٣١٣ أحديّة جمع الأجزاء ١٧٥ احدية جمع الارواح ٣٢١ الاحدية الجمعية الإطلاقية أحدية جمع الإله الرابِّ المعبود في الكلِّ ٣٢١ أحدية جبيع الامتدادات ١ ٥٤ أستدية الجمع الأول الأزلى ١٧٤ احدية جمع الآيات الاحدية الجمعية، ٢٩٥ احديّة جمع تلك الآيات ٢٩٥ احدية جمع البصر والبصيرة ٤٨٣ أحدية جمع البصائر ٤٨٢ احديّة جمع بحري الوجوب ٧٢ احدية الجمع الجامع ١٧٧ احديّة جمع جمع - احديّة جمع الجمع ٣٨، £07 . ٣٩7 . ٣٩٨ . ٢٠٠ احديّة جمع الجمع والإحاطة ١٧١ احديّة جمع الجمع الإنسائي الإلهي ٧٦٥

أحدية جمع الجمع الأول ٢٤٦

أحديّة جمع الجمع التفصيلي ١٧٤

الإحاطة للذات ٤٣ الإحاطة لذاته ٢٢ الإحاطةالمستوى عليه ٣٣٣ إحاطة من هو ... ٢٦٩ الإحاطة المعنوية العليا ٣٤٠ الإحاطة والإطلاق الدانيتين ٤٧ إحاطته ٢٠\_٦٥ إحاطته بالجميع ٧٣٠ إحاطته بالغيب ٥١ إحاطته بالمعلومات ١٥ إحاطياً ٣٦، ٦٤، ٢٥، ٢٣٢ إحاطية ٢٥ ـ ٧٢ الإحاطية الجمعية ٧٠ الإحاطية الهائية ٦٩ أحياء ٦٢٧ الاحتجاب بالحجب ١٩٩ احتجاب السلاطين ١٩٩ امتداد البصر ٤٨٥ الاحتذاء ٢٥٦ الاحجار ٣٠٦ الأحدية ٣٠ أحديّة الأحد ٥٨ أحدية الإرادة ٦٨٧ احديّة الاسم والمسمىٰ في ذاته ٥٥٦ أحديَّة الإلهيَّة ٣٩٧ أحدية الله ٣٩٧ ، ٢٣٧

احدية التصرف والمصرف والمتصرف ٣٢٦

### • ٧٩ / شـرح فصـوص الحـكم

احدية جمع جمع الحقائق الإلهية ٧٠٨ احدية جمع جمع الحقائق الوجوبية ٢٤٨ احدية جمع جمع الحكم الإلهية الربانية ٢٤٧ احدية جمع جمع الختمية النبوية ١٢٥ احدية جمع الجمع الخصوصي ٢٤٧ احدية جمع الجمع الذاتي ٥٧ احدية جمع جمع العالم ٢٤٧ احدية جمع جمع العالم ٢٤٧

> احدية جمع الجمع الكمالي ٣٦ احدية جمع الجمع الكمالي الإنساني ٣٥ احدية الجمع الجمعي الإنساني ٢٤٧ احدية جمع الجمعين ٣٤٥

احديّة جمع جمعها الاول والآخر علا ... احديّة جمع الجميع ۲۹۷، ۳۹۰

احدية جمع جميع الاسماء الإلهيّة ٢٢٤ احديّة جمع جميع الاسماء الربائيّة الحقيّة ٧٤ احديّة جمع جميع الاسماء والمسمّيات ٣٤٥ احديّة جمع جميع التجلّيات الاسمائية ١٧٧

احديَّة جمع جميع التعيّنات المعنويّة المرتبية ٧٠٨

احديّة جمع جميع التعيّن الأوّل ٧٤

احديّة جمع جميع الجمعيات ١٧٧

احديّة جمع جميع الحقايق الخصوصيّة والاشتراكية ٢٩١

احديّة جمع جميع هذه الحقائق الربّانيّة الإلهيّة ٢٠٤

احديّة جمع جميع حقايق السيد والعبد ١٨٤

أحديّة جمع جميع الحقائق القابليّة المظهريّة ٤٧٤ احديّة جمع جميع الحقايق الكونيّة وصورها ٢٠٣

احديّة جمع جميع الحقايق المظهريّة الخلقيّة ٢٠٨ احديّة جمع جميع حقائق الوجوب والإمكان ٢٧٠

احديّة جمع جميع الحقائق الوجوبيّة ٢١١ احديّة جمع جميع الحضرات الاسمائية ١٠٢ احديّة جمع جميع الحكم الجمعيّة الكليّة المتعيّنة ٢٢٢

احديّة جمع جميع الشؤون الذاتيّة ٧٣٥ احديّة جمع جميع الصور البشرية الإنسانيّة ٢١١ احدية جمع جميع الكائنات ١١٠

أحدية جمع جسيع الكمالات ٩٩،٣٠، ٩٩، ٢٤٧،

احديّة جمع جميع الكمالات الاسمائية ٣٥٦ احديّة جمع جميع الكمالات الوجوبيّة والواجبيّة ٢١١

> احدية جمع جميع الكتب ٢٢٣ احدية التصرف والمصرف والمتصرف ٣٢٦ احدية التعديد ١١

> > أحدية التعلق بالمعلومات ٢٣٧

احدية جامعة ٤٠

احدية جامعة بين الإطلاق والتقييد ١٦٥

الاحدية الجلالية ٢٦٣

احدية جمع، احدية الجمع ٢٥، ٩١، ٩١، ١٦٨، ١٩٤، ٣٤٩، ٣٥٠،

أحدية جمع جمع الكمالات الذاتية والالهية ٦٦٧

أحدية جمع الجمع الكمالي الإنساني ٣٥ أحدية جمع الجمع الكمالي الإنساني ٣٥ أحدية الجمع الجمعي الإنساني ٢٤٧ احدية جمع الجمعين ٤٥٠ أحدية جمع جمعها الأول والآخر ٧٤ أحدية جمع الجميع ٢٩٧ \_ ٣٩٠ أحدية جمع جميع الاسماء الالهية ٢٢٤ أحدية جمع جميع الاسماء الالهية ٢٢٤

٧£

أحدية جمع جميع الاسماء والمسميات ٢٤٥ أحدية جمع جميع التجليات الاسمائية ١٧٧

أحدية جمع جميع التعينات المعنوية المرتبة ٧٠٨

أحدية جمع جميع النعين الاول ٧٤

احدية جمع جميع الجمعيات ١٧٧

أحدية جمع جميع الحقايق الخمصوصية والشتراكية ٢٩١

احدية جمع جميع هذه الحقائق الربانية الإلهية ٢٠٤

احدية جمع جميع حقائق السيّد والعبد ١٨٤ احدية جمع جميع الحقائق القابلية المظهرية ٤٧٤ احدية جمع جميع الحقايق الكونية و صورها ٢٠٣

احدية جمع جميع الحقايق المظهرية الخلقية ٢٠٨ احدية جمع جميع حقائق الوجوب والامكان ٢٧٠ احدية جمع الانتلاف والاختلاف ٣٩٦ ما ١٧٥ والاختلاف ٣١٣ احدية جمع الاجزاء ١٧٥ احدية جمع الاجزاء ١٧٥ احدية جمع الارواح ٣٢١ احدية جمع الإله الرب المعبود في الكل ٣٢١ احدية جمع الامتدادات ٤١١ احدية الجمع الاول الازلي ١٧٤ احدية الجمعية ١٧٥ احدية جمع الآيات الاحدية الجمعية ٩٥٥ احدية جمع تلك الآيات ٩٥٥ احدية جمع تلك الآيات ٩٥٥ احدية جمع البصر والبصيرة ٩٨٠ احدية جمع البصر والبصيرة ٩٨٠ احدية جمع البصائر ٨٨٤

احدية جسم جسم - احدية جسم الجسم ٣٨، ٢٠٠، ٢٩٨، ٢٩٦

أحدية جمع بحري الوجوب ٧٢

أحذية الجمع الجامع ١٧٧

احدية جمع الجمع والاحاطة ١٧١ أحدية جمع الجمع الانساني الإلهي ٥٧٦ احدية جمع الجمع الأول ٢٤٦ أحدية جمع الجمع التفصيلي ١٧٤ احدية جمع جمع الجميع احدية جمع جمع الحقائق الإلهية ٧٠٨

أحدية جمع جمع الحقائق الوجوبية ٢٤٨ أحدية جمع جمع الحكم الالهية الربانية ٢٤٧ أحدية جمع جمع الختمية النبوية ١٢٥ أحدية جمع الجمع الخصوصي ٢٤٧ أحدية جمع الجمع الذاتي ٥٥ أحدية جمع الجمع العالم ٢٤٧

## ٧٩٢/ شـرح قصـوص الحسكم

احدية جمع جميع الحقائق الوجوبية ٢١١ أحدية جمع جميع الحضرات الاسمائية ٢٠١ احدية جمع جميع الحكم الجمعية الكلية المتعينة ٢٢٢

احدية جمع جميع الشؤون الذاتية ٧٣٥ احدية جمع جميع الصور البشرية الانسانية ٢١١ احدية جمع جميع الكاتنات ١١٠ احدية جمع جميع الكمالات ٢٤٧، ٩٩، ٣٠،

احدية جمع جميع الكمالات الاسمائية ٣٥٦ احدية جمع جميع الكمالات الوجوبية والواجبية ٢١١

أحدية جمع جميع الكتب ٢٢٣ احدية جمع جميع ما في قورة ٤٢ احدية جمع جميع المحامد ١١٧، ٢٤٧ أحدية جمع جميع هذه المعاني ٢٤، ١٩٥ احدية جمع جميع المراتب الفعلية والانفعالية والوجوبية والمظهرية ٧٤

احديّة جمع جميع النسب الاسمائيّة ٢٢ احديّة جمع جميع الولايات المحمّديّة الاحديّة الجمعيّة الحتميّة ٢٦٩

احدية جمع جميع الوجود ١١٠ احدية جمع جميعها ٥١ احدية جمع الحقايق الجمعية الكمالية ٨٠ احدية جمع الحقائق الفعلية والانفعالية ٣٥٥ احدية جمع الحقائق الفعلية الوجوبية ٣٣٣ احدية جمع حقائق الوجوب ٣٧١

احدية جمع الحقائق الوجوبية كلّها ٢١٠ احدية جمع حقائق الجوهرين (جسم وروح) ٩٠ احدية جمع الحقيقتين ١٦٥ احدية جمع حواسه (الإنسان) الخمسة ٢١٣ احدية جميع هذه الحكم ١٢٦ احدية جمع الحكم والاسرار ١٢ احدية جمع الحياة والعلم والوجود ٢٠١ احدية جمع الخصوصيات ٩١ احدية الجمع الخصيص بالحكمة ١٧٧ احدية جمع الذات ١٦١ احدية جمع دات الالوهة ١٦٦

> أحديّة جمع الروحين الاوكين ٦٣٤ أحديّة جمع الشوقين ٧١٣ أحديّة جمع صورةالمتبوعة المحيطة ٢٥٧

> > أحدية جمع العالم ٢٩٧

احديّة جمع ظاهريّة الصورة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة الإلهيّة ٢١١

> احدية جمع الطرفين ٩٢ احدية جمع العلم و الشهود ١٧٣ احدية جمع العين ٥٥٠ احدية جمع قابليته الكلم الجامعة ٩٥ احدية جمع القوى الروحانية ٢١٩ احدية جمع قلبي ٢٣٠

> > احديّة الجمع الكتابي ٣٢٤ احديّة جمع كثرة ٦٨٦

أحديّة جمعك ٢٩٦، ٣٢٠

احديّة جمعها الكماليّة ٧٤ احديّة جمعهم قبل التفصيل ١٤١ أحديّة جمعيّة - الأحديّة الجمعيّة ١٦٨ ، ٢١٣ ، 711 . 4740 . 471 . 410 الاحديّة الجمعيّة الازليّة الابديّة المحمّديّة ٧٠٨ الاحديّة الجمعيّة الاولى ٦٤٨ احديّة الجمعيّة الإلهيّة ٩٦، ١٦٨، ٢٠١، ٣٥٨ الاحديّة الجمعيّة الذائيّة الفعّالة ١٦٧ احديّة جمعيّة كلّيّة ٦٦٤ الاحدية الجمعية الكلية الحاصرة ٥٢ الاحداية الجمعية الكمالية ٩٦ ، ١٤١ ، ١٢٤ ، ۲۸۳ الإحديّة الجمعيّة الكماليّة الذاتيّة ٧٠٨ الأحديّة الجمعيّة الكونيّة ٦٤٨ الأحدية الجمعية المطلقة ٢٤٥ احدية جملتك ٣٢١ أحديّة الجور ٦٤٧ أحديّة الحقّ ٤٧٤ أحديّة الحقيقة ٣٥٠ أحديّة الحقيق والعين ٣٤٨ احديّة الذات ٣١، ١٠٢، ٢٣٥، ٢٣٦، ٤٠٠، **ግ**ለ • الأحديَّة الذاتيَّة ٢٩ ، ٥٥ ، ٢٢٥ ، ٢٢٩ ، ٢٨٩ ، 775 4 TAV الاحديّة الذاتيّة الإلهيّة بالقوّة والإجمال ٣٩٨ الأحديّة الصرفة ٣٤٦

أحديّة عين الجوهر المعقول ٩٠٠

احديّة الجمع الكمالي ٧١ أحديّة الجمع الكمالي الإنساني ٦٨٦ احديّة جمع الكمالات الإحاطيّة ٢١٥ احديّة جمعه القلبي ٩٢ أحديّة جمع الكمّل ٢٥٥ أحديّة جمع اللاهوت ٥٣٠ احديّة جمع لاهوتك ٣٣٠ احدية جمع المراتب ٣٤١ احدية جمع المرتبة والوجود٣٨ احديّة جمع المرتبتين ٢٤٦ احديّة جمع مظهريّتك ٣٢٠ احدية جمع المعنوية والروحية ٢٤٨ أحديّة الجمع المعيّن ٣٥٠، ٣٤٥ احديّة جمع النبوّات ٢٥١ سراية احديّة جمع النشاة الطبيعيّة الكُلّيّة ١٨٣ احدية جمع النعمتين والتجليتين ٩٢ أحديّة جمع النفس الساري ٢٠٦، ٣٧٣، احديّة جمع النقس الرحماني ١٧٧ ، ٤٨٩ احديَّة الجمع النَّفَس الغيض الوجودي ٦٤٨ احديّة جمع النفوس الجزئيّة الإنسانيّة ٦٦٤ احديّة جمع نُقط ثلاث ٥٨ أحديّة جمع نقوش الفصوص الحكميّة ١٧٦ احدية الجمع والوجود ٩٠، ١٤٠ (٧٩) احديّة جمع الوجود ١٦٥ أحدية جمعه (جمعها) ۳۰ ، ۲۰، ۷۰، ۲۰۱، 710.11.119

احدية جمعه الإطلاقي ٢٧٩

# ٧٩٤/ شيرح فصوص الحكم

احدية عين العلة والمعلول ٦٣٧ أحدية العين في عين الفرق ٢١٩ تعظّل أحدية عين الفادر والمقدور ١٥٥ تعظّل أحدية عين القادر والمقدور ١٥٥ أحدية العين الواحدة ٢٦ أحدية الفرق والصدع ٢١٧ أحدية الفرق والصدع ٢١٧ أحدية لكثرة النواصي ٢١٨ أحدية لاظهور لها ٢١٨ أحدية المعتور لها ١٤٧ أحدية المعتور والمعبود ١٥١ أحدية المعتور والمعبود ١٥١ أحدية المعتور والمعبود ١٥١ أحدية المعتور والمعبود ١٥١ الاحدية المعتورة ١٧١ المعتورة ١٩٠١ المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة المعتورة ١٩٠١ المعتورة المعتورة

الاحدية النورية المستهلكة الحكم ٧٠٧ الاحدية من وجه ٧٠٧ احدية النسب الذاتية ٩٧٦ احدية النفس ٥٣ احدية الوجود ٢٧٣ احدية الوجود ٢٧٣ احديته العيبية الذاتية ٢٧٨

أحدية مستهلكة الأعيان ٣٤٨

إحسان\_الإحسان ۱۰۵ ، ۲۲۱ ، ۲۲۲، ۳۷۷، ۳۷۹ ، ۲۸۶

الوجود بالحق ٤٦

احكاماً ٤٥٠ أحكام الأنمة ٥٨٣ أحكام الاثنينيّة ١٩٧ أحكام اسماء الربوبية ٢٤٦ الأحكام الإلهيّة ٢٥١ آحكام الإمكان ٣١٠ أحكام التعيّن ١٦٩ الاحكام التشريعيّة التكليفيّة ٣١٧ الاحكام الدينية الاصلية ٢٨٥ الاحكام الذاتية المرضية ٩١ الأحكام الشرعيّة ٢٥٥ الحكام شريعته (النبي) ٢٥٢ أحكام الشهوة والغضب ٦٩٦ ألاحكام الظاهرة الإلهية ٦٤٢ أحكام العدم ٤٧١ أحكام العدم اللازم للعبد 201 أحكام عينك الثابتة ٢٧١

الأحكام الفعليّة ٢٤٥

أحكام قدرة المالك ٢٢

أحكام الكون ٣٩٥

الاحكام النفسانية ٩١

احكامها (الأنبياء) ١٢٧

الأحكام المؤيّدة بالحكمة ٥٨٠

احكام المصالح الجسمانية ٣١٠

احكام ما به المباينة والامتياز الاثنينيّة ١٥٣

احسوال ١١٠١، ١١٩ ما ١١٩، ١٠٤، ١١٩،

احكام ما به المناسبة والمشاركة ٩٥٥

١٢٢، ١٣٦، ٢٣١، ٢٣١، ٢٣١، ٥٥٠، | الاخبار الإلهيّة ١٩٢، ٢٥٩، ٢٨٩، ٢٠٧ اخبار التجليين ٩٣ اخبارأ حقيقياً جازماً ٦٤٩ الاخبار الصحيح - اخبار صحيح ٤٥٢، ٦٧٣ الإخبار عن الواقع ٦٤٩ الأخبار الواردة ٤٨٢ إخباره (تعالى) ١٨١، ٤٨٢، ٢٠١ الإخبارات ٦١٤،٢٨٩ الإخبارات الإلهية ٣٣٠

اختصاص الاختصاص ۲۰، ۲۰۶، ۱۰، ۵۷۷

الاختصاص الاحدي الجمعي ٢٥٩

الاختصاص الإلهى ـ اختصاص الإلهى ٥٧٥،

771,717,077

إخبارات الحق ٢٨٩ ، ٥٨٠

الإخبارات النبويّة ٧٠٥

(خباراته (يعقوب) ۲۱۸

الاختصاص بالخلافة ٥٨١

اختصاصاً لحمّد(ص) ٧٩ه

اختصاص من الله ۲۵۱

الاختصاصيون ٢٣٣

الاختصام ٢٤٥

اختلاف الأمّم ٢٠١، ١٠٢، ١٠٤

اختلاف أنواع الأوضاع ٨٧

اختلاف التجلّي ٤٨٥

اختلاف الجوارح ٤٤٤

اختلاف جهة ٦٦٠

آخر صورة توجد ٢٠٧

777, PTY, ++3, 313, V/3, 173,

740 . TAE

احوال جزئية ٢٦١

أحوال العين الثابتة ٢٣٣

احوال عينه الثابتة ٢٣٤.

الاحوال العينية الغيبية الإنسانية ٦٥٦

احوال كلّ عين عين ١٥

احوال المتجلَّىٰ له ١٤

الأحوال المقتضية للسعادة ١٢٥

أحوال المكلفين ١٧ ٤

إحياء الاجسام والاشباح ٥٣٨

الإحياء الإلهية الذاتية ٥٣٧

إحياء الله الموتيٰ ٥٠٧

إحياء الحيوان٥٣٣

إحياء الموتي ١٠٣ ، ١٠٤ ، ٥٣٥ ، ٥٣٨

إحياء عيسى (ع) ٥٢٩، ٥٣٥

الإحياء المنوي٣٧٥

إحياء النطق ٥٣٣

إحياء النفس المبتة ٥٣٧

إحياء النفوس والارواح ٥٣٨

إحيائه الموتني ٥٣٢

أخاديد ١١١

اخسسار - الأخسسار ٣٤، ٢٥٤، ١٠٦، ٣١٨، ٢٥٤، ٣١٨،

Y . 1 . 7 . 9 . 9 . 4 . 6 7 . 6 9 . 7 . 6 9 . 7 . 6 9 . 7 . 6 9 . 7 . 7 . 7 . 7

أخبار ابتدائي ١٢٧

الاخبار الإلهي ٤٤٦

### ٧٩٦/ شيرح قصيوص الحبكم

الآخر الظاهر ٣٠٠ آخرعقود الآحادفي مرتبة الاعداد ١٤٤ آخر في الكفاية ونهاية ١٤٦ آخر في غيبه ١١ الآخر في عين اولينه ١٩٦ آخر موجود ٥٤١ آخر المشهد ١٣٢ آخر مقامات الوراثة ١٣٨ آخر مولود يولد ٢٧٩ اخواج ١٢٧

الاخراق ٥٥٥، ٦٢٨ آخسرة - الآخسرة ١٠٣، ١٨٠ ، ١٩٧ ، ٢٢٩ ۳۲۲، ۱۲۲، ۵۲۲، ۱۳۱۸ ۵۳۳، ۱۲۲۰

اخراج هذه الحكم من الغيب إلى الشهادة ١٣٢

TAT'S YESS (ASS OASS TASS + FOS 1401 4401 4601412 1412 1414

> آخرتي (شيخ) ١٣٢، ١٣٣ الأخرى ٨٣،٧٦

اخراج جمع التوحيد ٣٢٩

آخرية \_الأخرية ١١، ٣٦ \_ ٢٨، ١٢٥، ١٩٥، 00V . TAT . YAT . 19V

الآخرة في الاوليّة ٦٨ الأخرين ١٣٦، ١٥٥، ٤٥٧ الأخسرين اعمالا ٣٨١ الإخفاء والإعلان ١٥٠

اخفٌ في الوزن ٢٥٠

أخفى سؤال ٢٣١

أخلاق الأخلاق ١٠٢، ١٦٠، ١٦٦، ١٨٠، 177, 377, 777, 777, P.T., P17, 700,017, £01,£00,00F

الأخلاق اللهية \_أخلاق إلهيّة ٢٦٠، ٢٢٠،

الأخلاق الحميدة 318 الأخلاق الرذلة البذلة 227 أخلاق شيطانية ٦٢٧ الأخلاق الفاضلة ١٧٩

اخلاق المُتَرُوحنين ٦٢٨

اخلاقه ١١٩

📑 اخلاقها ۲۲۳ الالجبررتبة ١٠١

الأخيرة للخيرة 327

أنحيه (موسى) ٢٥٣، ٢٥٨

أ اداء الرسالة ١٠٥

الإدالة ١٣ ٣

(ادب) تادَّبَ يَتَادَّبُ ٢٠٥، ٥٥٥، ٥٥٨

أدب الأدب ١٨١ ، ١٨٢ ، ٢١٠ ، ٢٨٦ ، ٢٨٦

الأدب الحقيقي في القرآن ١٩٥

ادب عظیم ۲۸۷

الأدب الكامل الأهم ٢١٠

الأدب مع الله 129

إدراك \_ الإدراك ٥٢، ١٦٥، ٢٤٢، ٢٤٢، 117, TY3, TY3, 1F3, TIG, TF,

٧٣٤

**117** 

الأدلة الكشفية ٣٧٤

الأدني 321

الأدوية ١٠٣

الأديان ١٠٢، ١٠٤

ادیب ۳۲۰

أديم الأرض ٢١٣

اديم الوجه ٢١٣

الأذان\_آذان ۲۶ ، ۱۵۲ ، ۲۱۳ ، ۱۲۱ ، ۲۸۱

الإذعان ٢٠٠

أذكاره (أيّوب) ٦٠٠

168. TOO

০১১ মুগ

إذنا\_الإذن ٢٠٤، ٢٢٩، ٢٣٥

أذن الله ۱۷۷ ، ۲۹۲ ، ۳۰ ، ۳۱ ، ۲۳۵ ، ۲۲۵ ، ۱۲

اذن للكناية ٢١ه

إذنه (عبد) ۲۰۶

اذني ٣١٥

أذواق \_ الأذواق ١٠٤، ١٢٥، ١٢٦، ٢٢٤،

700,014,444,417

اذواق أولادك الإلهيين ٢٧٧

اذواق التوحيد ٢٦

اذواق الحضرات الاسمائية ١٣

اذراقك ٢٣٣

اذواق الكلّ ١٢٦

الأذواق والمشاهد ٤٥٦

إذهاب الجميع ٣٧٠

أذهان ۸۸

إدراك أبصارالعيوان ٤٥

إدراك استعداد ٢٢٦

إدراك الامر ٥٠٠

إدراك الامر على ما هو عليه ١٣٥

إدراك بعض الناس ٥٦٠

إدراك الحقايق ١٦٨ ، ٢٠٧ ، ٦٩٩

إدراك حقايق الأشياء ٢٥٤

إدراك حقيقة الحق ٢٨٩

إدراك حقيقته (كلُّ شيء) ١٢٨

إدراك الحواس ٧٩

الإدراك الذوقي ١٦٥

إدراك ظاهر المبصرات ١٧٣

الإدراك الحقيقي ٢٨٦

إدراك الحكوم به ٢٨٩

إدراك المعلوم ١٨٧

إدراك المبصرات والمسموعات ٢٠٤

إدراك ما يعجز عن إدراكه ٢٤٤

إدراك محمّد(ص) ٤٢٤

إدراك ملائم ٢٦٢

إداك النباهة ٢١

إدراك يوسف ٤٧٤

الإدراكات ٢٠٥

الإدريسي ٢١٥

الأدعية الماثورة ٤٦

أدل دليل على ربّه ٧٠٩

الأدلة ٢٦٩

ادلَّة عقولكم ٦٩١

#### ٧٩٨ / شرح فصوص الحكم

اذي الطريق والغاية ٢٥٢

اذیان ۲۰۲

الاذية ٩٩٥

أذية النار ٧٠٥

آراء الصحابة ٢٥٢

إرادة \_ الإرادة ٤٥، ١٥، ٦٤، ٢٧٨، ٣٠٨،

113, .10, OAO, PAO, ... (EIA

1.5. דור. דסר. ידר. סדר. עדר.

VYV LV+Y

من غير إرادة ٦٧٥

إرادة الله ٥٨٥

الإرادة الإلهية ٤٢١

إرادة الإيجاد ٦٤٣

الإرادة بمحبة ٢٥٩

إرادة حُبِية بالمعتنى به ٢٣٤

إرادة الحقّ ١٨٤

الإرادة الذاتية ٢٠٣

الإرادة الربّانيّة الباطنة ٦٨٧

إرادة الرزق ٦٤٢

الإرادة الكليّة الذانيّة ١٥٥

الإرادة المخصّصة بتعيين الفعل بموجب العلم ١٩

الإرادة الخصوصة ٦٤٣

إرادة الموجد ٤٢١

إرادته (تعالى) ۲۷۸ ، ٦٤٣

ارباب-الأرباب ٢٢١، ٣٢٨، ٣٢٩، ٤٠٤

ارياب الاعتبار والاستبصار ٢٦

ارباب الإلياب ١٧ ، ٤٥٨

ارباباً بكلّ عبوديّة ۲۳۰ ارباب الحضرات ۱۱۶ ارباب الحضوة ۱۱۳ ارباب الرسالات ۲۶۳ ارباب صفاء الحلوص ۲۵۱ ارباب الطريق ۱۶ ارباب علم التعبير ۲۳۶

ارباب الفكر والنظر ۱۲۲ ارباب الكمال ۵۳۷

ارباب الوحدة والتوحيد ٢٩٨

ارياب الولايات ٢٩٣

اربعة افلاك ۲۰۸، ۳۲۸

الأربعين ٥٠٥

أربعين يوماً ٢٠٥

آرَبعین صباحاً ۱۹۸، ۵۲۸

تمام الأربعين ٩٧

ارتباط افتقار ١٨٩

ارتباط بعض الحضرات بالبعض ٣٩٢

الارتباط يعدم الجامع ١٨٨

الارتباط بين الموجود القديم الحق وبين الحادث

الحتلق ۱۸۹

ارتباط العالم ٤٨

ارتباط المرتبي ٥٩

ارتباط مطلق ٥٩

ارتباط الموجودات ٥٩، ١٨٨

ارتباط النسب المتوقفة التحقق على الطرفين ٢٣٧ الارتباك ٣٠٤، ٦١٤، ٧١٣

أرض المظهريات المحققة العلية ٢٣٤ الأرض الميتة ٧٠٥ الأرض الماء ١٦٧ الأرضون السبع ٣٨٩ الأركان ٩٧ ، ٣٣٦ ، ٣٣٦ ، ٢٠١٠ الأركان

الأركان الأربعة ٤١٤

اركان الالوهيّة ٣٠

ارواح ـ الأرواح ٣٣، ٥٠، ٣٣، ٩٤، ٩٨. 111, 201, 171, 171, 121, 017, POY , - FY , AFY , - VY , - IY , 07Y , 1771 YAT, YPT, PP1, AYO, PYO, \_ 176 , 757 , 777 , 077 , 077 , 077

ገባሃ . ቪጊቪ

آلارواح الإلهيّة الإنسانيّة ٥٥٥ أرواح الانبياء ١٣٧

الأرواح الإنسانيّة ١٨٠، ٦٦٥

ارواح الاولياء ٢٦٣، ٢٦٣

الارواح البشريّة ٢٤٥

ارواح البشوية الإنسانية الكمالية الكلية ٦٦٤

ارواح البشريين ٢٥٩

الأرواح الثلاثة ٢٢ه

الارواح الجرتيّة ٩١

الأرواح الجزئية المدبرة ١٧٩

الارواح الخبيثة الشيطانيّة ١٣٠

أرواح الرسل ١٣٧

الأرواح الزاكية الكاملة ٦٧٤

ارواح السماوات السبع ٥٤٢

ارتداد طرفه (سليمان) ٥٦٢ ارتسامية ٢٣٢ ارتفاع الآلام ٤٠٩ ارتفاع الالتباس ٦١٤ ارتفاع التعيّن العبداني ٧١٣ ارتفاع الحجاب ٧١٢ ارتفاع حجابيّة التعيين ٧١٢ ارتفاع الخبيث عن الإدراك ٧٢٤ الارتفاع في النمو 1٧٤ ارتفاع الوساطة ٢٥٢

ارتفاعه (عيسمي) الروحي والإلهي ٢٢٠ الارتياب ٣٠٤، ٣١٧

ارحم الراحمين ٢٣٣ ، ٢٦٣ ، ٤٠٩

إرداع ۲۹۸، ۲۰۸، ۲۹۸

الأرزاق ٣٧٣، ٤٨٦

ارزاق الاحكام والأثار ١٧٩

ارزاق لمرزوقين ٦٤٦

إرسالاً رخواً ٢١٤

إرسال النَّفُس ١٣٠، ٢١٤

أرض الإمكان ٤٣١، ٦١٨

أرض تعيّناتهم ٣٣٠

أرض الجسمانيّات ٩٣ ، ١٨٤

أرض الجنّة ٣٣٥

ارض الحشروالنشور ۲۰۸

ارض الحقيقة ٤٣١، ٤٥١

ارض الخلقية الجسمانيّة ٢٩٠

ارض عالم الإمكان ١٠٠

## • ٨٠ / شبرح قصبوص الحسكم

الارواح الظاهرة ٩٥ الارواح العاليةالجرّدة ١٥٩ الأرواح العالية المهيّمة ١٦٠ ، ٢١٧ ارواح العلماء ٢٦٩ الارواح العلوية ٥٤٢ الارواح العلوية السماوية ١٦١ الارواح العليّة ٢٨٨ الأرواح العلّيّة الأزليّة ١٥٩ الارواح العليَّة الكلِّيَّة الإليَّة ٦٤٥ الارواح الفلكيّةالنورانيّة ٦٦٤ أرواح القوى القائمة ١٥٨ ارواح القوى المنبئة ١٦١ الأرواح الكاملة ٢٦١\_٢٧٥ الأرواح الكلَّيَّة العاليَّة ١٣٠ الأرواح الكلّيةالفلكيّة والسماوية ٩٦٦ الأرواح الكليةالكاملة ٦٤٠

الأرواح الكلية الكاملة ٦٤٠ أرواح الكمل ٢٦٩ ، ٦٤٠ أرواح الكواكب ٣٣٦ الأرواح غيرالمتحيّزة ١٦٦ الأرواح المدبّرة ١٦١

الأرواح المروحة بالنَّفَس الرحماني ٥٤ ١١٤ . إنه اللكمِّ ١٦٤ ، ١٦٤

الأرواح الملكيّة ١٦١، ١٦٤

أرواح منازل القمر ٢٤٩

الارواح المهيّمة ٩٩، ١٦٦

ارواح اولئك المقتولين ٦٦٨

ارواح الناس المتقدّمين ٢٦١

الارواح الناطقة ٩٥

الارواح النبويّة ٢٦٠

الارواح النفسيّة والعقليّة القدّسية ١٥٨

الارواح النفسية والملكية المهيمة ١٦٦

الارواح النوريّة ٢٥٩

ارواحهم الحقيّة ٤٤٩

اريباً ٣٢٠

ازل \_ الازل ۱۲، ۳۱، ۲۱، ۹۳، ۹۳،

T.1,031, 001, 381, 081, V.Y.

ATY, 177, 777, 377, .37, 737,

777, 617, 177, 177

ازلي ـ الأزلى ٨٨، ٩٦، ١٧٤، ١٧٨، ٢٧٨

غيرالازلي ٦٧٨

ازلية الازلية ١١، ٨٨، ١٦٧،٨٨ ١٧٣،

777

ارلية علم العالم ١٧٤

أسارئ بدر ۲۵۳

اسانيد هم (روايات) الطويلة ١٣٣

الاسباب ۹۸، ۲۷۲ ، ۲۲۸ ، ۲۰۲ ، ۲۰۲ ، ۲۰۲

744,748,774,344

اسباب الموتى ٤٩٩

اسبابها (المسبات) ٦٦٩

استار\_الاستار ۱۲۹، ۲۰۱، ۲۰۱

استار الحقائق ۴۰۶

الاستبداد ۸۴ ، ۸۴۵

الاستبصار ۲۹۸

استبطان الشجرة له ٦١٦

الاستتار ٣٠٦

استعداد القابل ١٥٣ ، ٢٧٨ استعداد الكلّي ٢٧٦ استعداد كلياً الاستعداد الكلّي ٢٧٦ استعداد لقبول الوجود العيني الكمالي ١٥٦ الاستعداد الجعول ١٥١ استعداد المحكوم عليه ٥٨ استعداد المستدعي ٢٧٦ استعداد المستدعي ٢٧٦ استعداد المنفوخ قيه ٢٧٤ استعداد المنفوخ قيه ٢١٤ استعداد المنفوخ قيه ٢١٤ استعداد والقابليّة ١٥١ ٢٧٦ استعدادها الغيبي ٢٧٠ استعدادها الغيبي ٢٧٠ استعدادها الغيبي ٢٧٠ استعدادها الغيبي ٢٧٠ استعدادات ٢١٥ ، ٢٢٧ ،

استعدادت أمّته (كامل كلّ عصر) ١٠٣ استعدادت فرعية وجوديّة ٢٧٧ الاستعدادات المجعولة ٢٧٦ الاستعدادات المعلومة الميتة ٦١٨ استعداداتنا غير المجعوله ٣٧٦ استعداداتها غير المجهولة ٣٧٦ استعداداته (حق) الخصوصيّة ٣٧٣

2 . . . . . . . . . . . . . . . . . .

الاستقرار ۷۲۸ استقرار العرش عند سليمان ٥٦٦ استقرار للتجلّي ٤٣١ استهلاك استعداده (انسان) ١٨٤ استهلاك الكثرة ٤٩

الاستجابة ٢٢٨ استجلاء أنوار ١٤ استجماع القوى ٣٤١ استجماعه (عارف) ٣٩١ استحسان عقلي فكري ٢٨٨ الاستحضار ٤٨٢ استحضار صورة من تكوّن عنه ٧١٧ استحضار صورة المعبود ٤٨٣ الاستعداد الأصلى ٢٧٦ استعداده الأصلى ٢٧٧ الاستعداد الحالي ٢٢٥ ، ٢٢٦ ، ٢٢٨ الاستعداد الحالي الوجودي٣٧٦ استعدادها الخالي ٥٠٧ الاستعداد الخاص ٥٠٨، ٥١٦ استعداد خواص ۲۰۷، ۲۷۰ استعداده الخصوص ٤٨٠

الاستعداده الذاتي الأزلي ٢٧٦ استعداده الذاتي ا ٥٣٠ استعداده (قابل) الذاتي غيرالجعول ١٥١ .. ١٥٢ استعداده (عين) الذاتي ١ ٤٥، ٣٦٦ استعداده (سائل) الذاتي ٣١٥ استعداد الشخص ٣٢٦ استعداد الصبي ٣٧٧

الاستعداد العيني غيرالجعول ٢٤٠

استعداد ذاتى \_ الاستعداد الذاتي ١٥١ ، ١٥٢ ،

010.71.

### ٨٠٢ / شبرح قصبوص الحبكم

استهلاك الكثرة الاسمائية ٥٥ استهلاك مقامات السالكين ٦٦ استهلاك النفس ٥٥ استهلاكها الأولي الاصلي ١٠٤ استهلاكها الأولي الاصلي ٢٠٥ استهلاكها في احديتها ٣٠ استهلاك النصفية ٢٨٠ استيصالية ١٠٥ الاستيعاب ١٦٤ الستيفاء الحقوق ٩٦٠ الاستيفاء الحقوق ٩٦٠ الاستيلاء ٢٦٧ ـ ٩٩٠

الإسراء٢١

الإسراءات ٢٦٢

> الإسرار ۳۰۳ أسرارالله ۲۱۰ أسرارالله ۲۱۰ أسرارالبطون ۲۸۷ أسرارالتدلّى والتولّى ۳۰۶ أسرار الترقي ۲۶ أسرار التصرّف ۲۱۰ أسرار تلك الحكم ۲۰۹

اسرار التولي والتجلي ١٧٠ اسرار الجمع ٣٣٠ اسرار الحقايق ٢٢ اسرار حرم النبوة الاصطفائية ١٣ اسرار حروف الاسم ١٥٩ اسرار الحمد ٣٨ اسرار خزائن خزائنه ١٧ الاسرار الدينية الوضعية المرعية ٢٥٥ الاسرار الذاتية ٢٥٧ اسرار ربة ٣٢٨

الأسرار الروحانية ٣١٠ اسرار شهود ٣١٩ اسرار الطريقة ٣٧٥ الأسرار العالية ٣١٣ اسراراً عالية ٣٧٩ الأسرار العلية الإلية الحقية ٨٨٨

أسرار القدر٦٨٧ الأسرار الكماليّة ٦٦٦ اسراراً كليةً إليّة ٣٣٢ اسرار ما يتعلق بكلمة نوح ٣٣١

اسرارالمشية ٦٨٧ أسرار مظهريات الأولاد ٢١١ أسرار مُكتَّمَّة ٧١٧ أسرارنا ١٤٠

اسراد نوح ۳۳۱ اسراد مقام نوح ۳۳۱ اسرار هذه القطع ٧٧٥ الرسلام ١٤٠٠، ٢٤٣، ٢٧٦ الاسم «الحقّ» ٢٤٢ الرسلام بلقيس ٥٦٩، ٥٧٠

الإسلام الجبلي ٣٢٣ السم الحقيقة لإنسانيّة الكماليّة الجمعيّة الاحد

إسلام سليمان ٢٤٨ . ٧٠

إسلام فرعون ٥٦٩ المم خاص" ـ الاسم الخاص ١١٥، ٩١٥، ٢١،

الإسلام الفرعوني ٥٦٩ السم الخاتم الجيب ٢٤٩

اسم الأحد ٤٣٧)

اسم احمد ٥٧٩ الاسم «الآخر» ٧٣٠

اسم إضافي ٦٩٤ إلاسم الرحمن ٢٦٥

اسم اعظم - الاسم الاعظم ٧٣، ٧٤ النم «الرقيب» ٥٥٠

٧٩ ـ ٨١ ـ ١٧٧ ، ٢٩٠ ، ٣٥٦ ، ٧٩ 📃 اسكم الأ

اسم الله ٢٦٦ ، ٥١١ ، ٥٤٩ ، ٥٥٤ ، ١٥٥ اسم سليم

74.07.

اسم إليهيّ - الاسم الإليهي ا ٣٦، ٩٦، ٣١٧،

۸۵۲، ۱۳۵۸

اميم إلهيَّ في نفسه ٥٦٠

الاسم الإلهي الظاهر ٣٠٢

اسم الإنسان ٢٩٦

الاسم «الباطن» ۲۹۰

الاسم الباطن ٢٠٥، ٧٥٥ ، ٦٠٠

اسم تنزیه ۲۳۰

الاسم الجامع ٣٨

الامدم الجامع لكل ٩٤٥

اسم (جميع الأحاد) ٣٤٨

اميم الحاد ١٣٦

اسم الحقيقة الإنسانية الكمالية الجمعية الاحدية السم الحقيقة لإنسانية الكمالية الجمعية الاحدية الاحدية المدم خاص - الاسم الخاص ١١٥ ، ١١٥ ، ١٢٥ اسم الخاتم الجيب ٢٤٩ الاسم الخالق ٢١١ الاسم الخالق ٢١١ ا

اسم الروح ٩٣

آسم سليمان ٥٥٤، ٥٦٠

اسم الشخصيّة ٢٥٩

اسم الصوت ٥٢٤

الاستم (النظاهبر) ۲۹۰، ۲۸۷، ۲۰۰، ۳۰۰،

700, AVO, YPO, \*\*F

اسم الظلُّ ٤٣٢

أسم العبادة ٢٥٨

الاسم (العلى) ٢١٨

الاسم العليم العلام الكشّاف ٣٣٧

اسم العدد ٥٣

اسماً علماً ٦١٢

الاسم العَلم ٢٩، ٤٢، ٤٤، ٨٤، ٧٤

A+\_YA

اسم علم لفظى ٤٤، ٧٩

## ٨٠٤/ شبرح قصبوص الحبكم

الاسم العلم الحقيقي ٧٤ الامسم العَلَم للذات الموجدة ٧٤ الاسم اللطيف ١٢٥ اسم للحقّ ٥٣٩ اسم للحق المطلق ٢٦٨ الاسم «المديّر» ٢٢٣ اسم مخصوص ١٤٩ الامم المستوي ٦٦٤ الاسم المفصل ٢٢٣ الاسم المقدر، ٣٣٤ الاسم الواحد ٤ الاسم الوحداني الإلهي ٤٠٤ 117 : YE and اسمه الآخر ٧٢٩ اسمه الخاص ۲۰۹ اسمه الرحمن ٧٢٢ اسمه السيح ٥٢١

اسم يختص به العيد دون الحق ١٧٥

اسم الهيئة الجمعية ٣٤٨

اسم الهيئة الاجتماعية ٣٤٧

الاسمين ٥٥٨

اسمه التور ٤٢٦

الاسمين الإلهين ٦٤٩

1 . V7 . VE . DY \_ D+ . EA . ET\_£+ ٨٠ ـ ٨٧، ٨٦، ١٠١ ، ١١٤ ، ١١٥ ، ١٢٢ ، أسبماته الحسنى ١٤٨ ، ٢٤٦ ، ٤١١ ، ٢٤١ ، ٤١١ ، ٤١١ ، ١٤٢، ١٤٣، ١٤٥، ١٥١، ١٥٧، ١٥٩، السماء الحروف ٥٤

1712 1974 2 181 2 181 2 181 2 181 2 181 337, P37, 377, FFY, VFY, AFY, 377, 1AY, YYY, P37, YCT, YCT, 7YY, 1:1, 071, FT3, AT1, 701, VO3, PTO, POO, AVO, Y+F, 11F, 177, 777, 727, P27, 177, 177, VT+ 1790 1741 27A1

> أسماء الإحصاء ١٤٤ أسماء الأعداد ١٨١ اسماء الأكوان ٣٩٥

اسماء إلنهيَّة ـ الأسماء الإلنهيَّة ٤٢ ، ٧٠ ، ١٤٢ ، . 111 . 171 . 171 . 171 . 171 . 171 . 171 . לדד, דדד, פסד, סדד, סאד, פפד, 113, 773, 673, VT3 \_ PT3, TV3, 110, 710, 730, 730, 1719 . 71A . 700, 099 . 07- . 00A

777, 377, 477, 177 اسماء الله ٨١ م ١٢١ ، ٢٦٦ أسماء الله الكرام ٥٧٠ أسماء الله العظام ٧٧٥ الاسماء التابعة الفرعية ٥٢٣

الأسماء التفصيلية الفرعية ١٧٢

أسماء التنزيه والتقديس ١٨٢

استماء - الاستماء ٢٢ ، ٢٩ ، ٣٠ ، ٣٥ ، ٣٠ أستماء الحُسني - الاستماء الحُسني ٤١ ، ١٤٣ ،

ገገባ ، ٤١١ ، ٣٩٠ ، ٣١٨

أسماؤها (حق) ٢٤٤ أسمائية - الأسمائية ٣٦، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٣٨، 744

(اعطيات) اسمائية ٢٣٨ الأصابع ٣٢٨، ٣١١، ٣٢٨ اصابع الرحمن ٩٢ إصبعي الرحمن ٤٧٢ الإصبعين ٩٢ اصحاب الاوهام ٦١٩ أصحاب البلاء ١٩٦

أصحاب الجمع والوجود والتفريد ٢٩٨ الصحاب الجنة ٢٠٥

أصحاب العثرات ١٩٥

أصحاب العلوم الروحانية ٧٠

اصحاب القلة ٧٢٠

أصحاب تقييد ٦٩١

أصحاب القلوب ١٣١، ١٣٢

اصحاب الكشوف ٣٦٩

اصحاب النبوات ٢٣٩

أصدق شاهد بيمانه (فرعون) ٦٧٣

أصعب العلوم ١٦٨ - ٢٣١

اصل الأركان ٢٠١

اصل الأصول ٧٢٠

أصل الإمكان ٢٧٩

الأصل الباطن ٣١٧

أصل حقيقة التعيّن الاوّل ٩٢

أسماء الحقّ ١٧٢، ١٧٣ أسماء ذاتيه ١٤٤ ، ١١٣ الأسماء الذاتية ٦٠٠ أسماء الذاتية والصفاتية ٦١٢ اسماء السلب والتنزيه ١٨٣ اسماء الربّ ٥١٧ اسماء الربوبيّة ٤٨، ٤٢ أسماء الصفات 22 أسماء العالم 230 أسماء غير العشرين ٣٤٩ أسماء فعلية ١٤٤ الأسماء الكثير ٤٣٧ الأسماء الكلّة 270

الاسماء الكيبانية الخلقية \_ اسماء اللاهوت الصحاب العقول الضعيفة ٢٧٧ ۲۳۵

اسماء اللطف والجمال ٢٦٤

أسمائه (تعالى) الكليّة ٦٦٥

اسماء متبايئة ٢٧٠

أسماء المحدثات ٣٤٥

اسماء مخصوصة بالإنسان ١٨٠

أسماء المراتب ٦٨١

الأسماء المضافة ١٩٠

الأسماء المعين لله ٢٧٤

اسماء واجب الوجود ١٧٢

أسماؤها الخصيصة ٥٢

اسماؤها ٥٧

أسماؤها (ذات الذات) 7٤٥

### ٨٠٦ / شيرح تصبوص الحكم

أصل الخط ٥٨ اصل خلقه (انسان) الطبيعي ٤٩٩ اصل صورالعالم١٦٥ اصل الطبيعة ٢٠٠، ٦٧٢ اصل العدد ٢٠٩ اصل عدمی ۹۷ ٤ اصل العناصر والاركان ٦٠٠ اصل العناية الازلية ٢٣٤ أصل الفطرة ٣٨٠ الأصل في وجود نشأته (عيسي) ٥٢٢ اصل القوّة العلميّة ٦٢٤ أصل الكثرة الفرعيّة والجمعيّة ٣٠٨ أصل الكثير ٢٠١ اصل الكلُّ ٦٤١ اصل الكون التثليث ٤٦٩ الاصل الكلّى ٦٦٥ الأصل المطلق ٢٧٩ اصل المعرفة القطريّة ٣٨٠ اصل مقدّمات منتجة ٢٠٨ اصل المكن ٩٧ ٤ الاصل الواجب ٣٦٤ اصل الوجود ٧١٠

اصل وجودالحقّ ٤٥٦

الأصنام ٢٤، ٢٠، ٢٥١، ٢٥٢

اصول جواهرالانوار العلويةالكلية الجسمية ٣٣٤

اصل الوحى ٦٨٤

اصل الوضع ٤٠

اصول الحقايق الكونيّة ٦٢٤ الأصول الكشفية ٣٣٨ اصول متناهية ٢٦٦ اصولها (حقايق) ١٠٦ إطلاقاً أحدياً ٣٠٨ إطلاق احديّة المسمّى الذاتي ١١٤ إطلاق الاقتدار ٢٨٤ إطلاق الأمر ٢٩٨ الإطلاق بالتعيّن ٥٣٦ إطلاق التقييدي المحمّدي ١٤٠ إطلاق التعين ٩٢ إطلاق الحقّ ٤٧٦، ٤٤٥ إطَّلاق الحقيقة على الحقُّ والخلق ١٧٠ الإطلاق الحقيقي ٣٨ ، ٤٣ ، ٣٠٧ الإطلاق الحقيقى الإلهى الذاتي ٢٨٥ إطلاق الخليفة ٢٠٤ إطلاق الذات ٤٤، ٤٧ الإطلاق الذاتي ٨٢ ، ١٩٦ ، ١٩٦ ، ٢٤١ ، إطلاق ظهوره ٦٩٢ إطلاق العام ١٧٠ إطلاق العلم بالله ٦٣٥ الإطلاق عن الجمع ٧١٨ الإطلاق عن الجمع والجميع ٧٣٥ الإطلاق عن كلّ قيد ٤٧٦ إطلاق الكلّ ٦٦٠ الإطلاق اللاتعيّني ٩٢ إطلاق المطلق بالمقيّد ٤٢٩

الأعطيسات ۱۱۶، ۲۲۵، ۲۲۰، ۲۳۰، ۲۳۸،

**XFY : 1YY : 5YX** 

اعطيات حقيقة الحضرة المتجلّى فيه ٢٧٥

الأصفساء ٣٢١، ٤٤٦، ٤٤٩، ٧٧٤، ٨٨٨)

380, 375, 375, 835, 835

أعضاء أعالى البدن ٦٢٥

الأعضاء الآلية ٢٧٢

اعضاء أيوب ٢٠٤

اعضاءالعبد 227

أعضاء كثيرة ١٩٤

الأعضاء المتشابهة الأجزاء ٢٧٤، ٢٢٤

أعالي اعضاء الهيكل ٦٢٤

اعظم ۱۰۹،۸۷

أعظم الاسيطقسات ٧٠٢

أعظم آية نزلت في التنزيه ٦٣٠

اعظم قيمة ٢٧٨

اعظم ما قَدَرَ عليه من العلم ٣٤١

اعظم مُجُلَى ٢٥٩

أعظم مناسبة ٧١٥

اعظم الناس ٤٥٧

أعلم الأنبياء ٤٢١

اعلم أهل الأرض ٦٨٨

أعلم بالله ٢٥٤

أعلم بالأمر ٦٥٣

اعلم بامور دنیاکم ۱۸۷

اعلم بالمهتدين ٥٠٤

اعلم الخلق ٣٦٤، ٥٠٣

إطلاق المفهوم ۲۷۳

إطلاق الوجود الحقّ ٢٩٩

الإطلاق الوجودي العيني الحقيقي ٢٠٧

إطلاقه الحقيقي ١٩٦

إطلاقه الذاتي ٧١٠

إطلاقه الذاتي الوجودي ٤٨٦

أطوارالتعيّنات ٤٨

الاطوار الشهودية ٢٣٣

اطوار الوجود ٢٣٤، ٢٧٦، ٤٨٦

أطيب الطيب ٧٢٢

الإظهار ۲۰۸

إظهار الاثر ٦٩٣

إظهار الحجابية التعينية ٤٩٨

إظهار حقيقته (كلّ شيء) ١٤٧

إظهار سرّه الكامن ١٤٧

إظهار كمال الحقايق الحيوانية ٢٨٣

إظهار ماأراده ٦٦٦

إظهار ما أودع الله فيه ٦٢٤

إظهار ما فيه كاتن ٥٠٨

إظهار ما كنت عليه ٣٧١

إظهار المئل ٥٦٨

إظهار المعاني ٣٢

إظهار المعجزات ٢٨٧

إظهار الوحدة السارية ٣٠٣

إظهاره (حق) نفسه لنفسه ۱۵۰

أظهر المظاهر الطبيعية ٥٢٢

أظهرها (علوم) ۱۳۳

#### ۸۰۸/ شبرح قصبوص الحبكم

أعلم عالم ٤٣٢

اعلم العلماء ٣٨٥

اعلم العلماء ينفسه ٦٣٠

أعلم القوم بالحقايق ١٢٣

اعلم من موسیٰ ۲۸۷

اعلم الناس ٣٨٥

الأعلون ٣٤١، ٣٤١

الإعلوية ٦٦٣

أعلوبة الله ٦٦٣

الاعلوية الثابتة ٣٤١

اعلوية موسى ٦٦٣

الاعلىٰ ٥٦، ٨٧، ٧٢٢، ٢٤٢، ٢٥٢، ٤٢١ أغمالكم الجسمانية ٣٤١

ገለነ ‹ ገገ۳

اعلى الأذواق ٥٦٣

اعلى الامكنة ٣٤١ ، ٣٣٢

اعلى الامكنة والاماكن ٣٤٠

اعلى البدل ٢١٩

الأعلى بذاته لذاته في ذاته ٦٦٣

الاعلى بصفة العلم ٣٨٥

أعلى درجات شهودك الحقّ ٢٤٣

اعلى درجات الكشوف والشهود ٢٤٣

اعلى الصدر ٥٤

اعلى عالم بالله ٢٤٤

أعلى القول ٢٤٤

أعلىٰ عليّين ٥٦

اعلى القامات ١٨٤

اعلىٰ مقامات المحتّقين ١٢٩

أعلى المكانات والمراتب ٣٨٥

اعمَّ الحقايق والاعيان ٥٣٩

اعمّ المظهريات ١٥٨

الأعمال الزاكية 990

الاعمال الصالحة ١٢٥ ، ١٧٩ ، ٢١٩ ، ٥٧٨

اعمال الصالحات ٥٧٧

الأعمال الليلية الحجابية ٥٤٧

AAT, 371, 671, 737, 667, 657,

YYY, APT, PPT, + 13, YY3, 173,

. 714\_71V.7.0.0£1.0£., £0V, £TY

أعيان الآحاد ٥٧

اعيان اعمال العباد ١٤٤

أعيان الأغيار ٢٠٨

اعم ۱۲۵، ۱۲۲، ۱۲۵

الاعسمال ۱۰۲،۱۰۳، ۱۹۹، ۱۹۶، ۱۹۳، ۲۰۹

P/T, 700, 400, A00, P00

أعمال الأجير 209

أعمال بني آدم ٣٤١

اعيان - الأعيان ٣٣ ، ٥٤ - ٧٦ ، ١٥٥ ، ١٨٥ ،

Y14, 774, 787

أعيان الأرواح والعقول ٤٣٣

الأعيان الأسمائية والروحانية ٦٤٥

اعيان الأشياء ٨٨٥، ٢٢٢ ، ٢٢٤

أعيان الاعتلاء ١٤٩

اعيان الأفعال ٢٦٨

أعيان الأكوان ٦٤٣

الإعيان الكيانيّة ١٦١

الأعيان الكونيَّة ٣٧٢، ٦١٨

اعيان ماهياتها ٢٣٣

اعياناً متضادة من حيث التعين والظهور ٣٥٣

الأعيان المتعيّنة ٦٠٦

اعيان الحدثات ٣٦٦

الأعيان المُظهرة بالحقّ ٥٠٥

أعيانها المعقولة ٦٢١

أعيان المعلومات ٣٠

الأعيان المعنويات ٣٢

أعياناً معيّنة ٥١٢

إحيان المكنات ١١٨، ٢٢٦ ـ ٤٢٨، ٤٣٠

V+4 . 727 . £111

ألاعيان المكنة ٤٢٧

أعليان الموجدودات ١٦٩،٥٧ ، ١٨٥، ٣٤٤،

744

أعيان الموجودات العلوية ١٤٩

أعيان الموجودات العينيّة ١٨٤

الأعيان الموجودة ١٨٨

أعياننا ١٩٣ ، ٥٤٠

اعياننا الثابتة ١٥٤١

أعياننا الثابتة الخلقية ٢٥٦

اعياننا العينية ٣٧٤

اعياننا المستهلكة ١٨٩

اعيان النسب غير المتناهية ١٧٤

الاعيان الوجوديّة ٨٩، ٤٤٠

أعياناً وجوديّة ٣٣٠

اعيان الانبياء والمرسلين ١٥١

اعم الأعيان ٢٣١

الأعيان الثابتة ٣٢، ٣٥، ٥٠، ٩٦، ١٥٥،

PF1, 777, YYY, 377, 337, 00T,

AY3, YO3, FY3, YIG, AIF, PIF,

199

الاعبان الجسمانية الملكية ١٤٩

الأعيان الحادثة ١٨٦

اعيان الحروف ٥٥، ٥٦، ٥٩

اعيان خلق العالم ٦٤١

أعيان الشهود الشواهد ٢٣

أعيان الشؤون الذانيَّة الإلهيَّة ٥٤٠

أعيان الطاعنان ٥٥٥

اعيان طواغيت صنميّات الظهور ٣٣٠

الأعيان الظاهرة ٦٩٥

أعيان الظلمات العدميات ٣٢٤

أعيان العالم ٢٥، ١٥٥ ، ٣٥٦، ٣٦٦ ، ٤٢٦،

777,757,0.0,177

أعيان العالمين ٢٩٧

أعيان العباد ٤٦٨

اعيان العدد ٣٢٤

الاعيان الغيبية المعنوية الثابتة ٣١

الأعيان الفعليّة ٧٠٩

أعيان القوابل ٢٣٥

أعيان القوى ٦٨٥

اعيان اللامين ٦٥

أعيان الكثرة ٣١٧

+ ۸ ۱ / شـرح قصبوص الحبكم

الاعيان الوجودية الخلقية ٤٤٣

الافتراق ٦٢٣

افتراق أجزاء الإنسان ٦٠٣

افتراق جوهرك اللطيف ٥٩٥

افتقار ١١٥٠ ، ١٨٩ ، ٩٠ ، ١٨٩ ، ١٩٥ ، ١٩٥

197 , 2°7 , 1°7 , 3AY , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 , 173 ,

700,7.9

افتقارالابن إلى الآب ٤٣٨

الافتقار الاصلى الذاتي ٣٧١

افتقار بعضنا إلى بعض ٤٣٨

الافتقار الذاتي ١٩٠، ٣٢

افتقاراً ذائيا ٤٣٨

افتقار العالم في كماله ١٧٢

افتقار العائم ٢٠٦

الافتقارمن العالم ٢٠٥

افتقار العوالم إلى الحقّ ٢٠٦

افتقار في الوجود ٢٠٧

افتقاراً كلياً ونسبياً ٣٥٤

افتقار النسب الإسمائية ٢٠٧

الانعال الصالحة ٥٣٨

الافعال الكونية والإلهيّة ٣٨٥

أفعال المعصومين ٦٧٦

افعاله (فرعون) السيئة ٦٧٣

افعالها (ذات الذات) ٢٤٥

الانك ٢٠٥، ٢٩٢، ٢٩٤

الأفكار ٦١٩

الافكار العادية ٢٨

الأفكار المقيدة الجزوية ٢٥٧

افلاكأ محيطات متحركات حركات دولابية

229

أفلاك النبوة ٨٢

الأفلاك وانوارها ٧٧

إله الإلك ١٩٤١٥، ١٠ ١٤، ٧٧، ٢٧،

. PI . . 77 . VP7 . 777 . 777 . 077 .

.018 .271 .272 . 113 . 310 .

. TYT . TTT . TET . OAO . 088 . OTA

185, 7.4, 574, 474, 774\_374

اليا ١٩٠، ٢٢٢، ١٢٤، ٢٦٠، ٢٩٠، ٥٠٠،

797, 709, 300, 301, 717, 717

إله بالاعتقادات ٤٦٠

إلها رباً ٢٩٤

إله العالمين ٢٥٥

الإله على الحقيقة ٥٨٥

إلهك 200

الإله المالوه ٥٦

الإله الجعول ٦٥٤

الإله الطلق ٧٣٤

171,090,777,070,177,090,375 أفلاك الأربعة ٣٣٦ أفلاك الإسماء ٢٠٧ الأفلاك الأسماء الإلهية ٢٠٧ الانلاك الإلهية ١٠٧، ٢٠٧ افلاك العوالم ٢٠٧ أفلاك المحطات ٥٠ أكشفهم شهودأ ٢٣١

أكفاء بعضنا ليعض ٤٣٦

اكسمل الأكسمل ٣٧ ، ٤٠ ، ٤٢ ، ٨٠ ، ٩٩ ،

701 . 119 . 117 . 1 . 9

أكمل استعداد ١١٥

اكمل الأمة ١٤٠

أكمل الإنسان ٢٠٢

اكمل تعديل وترسيم ١٩٨

الاكمل الجامع للوراثات ١٣٧

الأكمل جمعية ١٦٨

أكمل درجات الكمل المقربين ١٢٩

اكمل الخلق ١٧٤

أكيمل شهود ٢٣٤

أكمل الصور الإلهيّة ٧٤٤

اكمل في المطابقة ١٢٢

أكمل القبول ١٥٨

اكمل الكل ٧١٦

اكمل الكمل وراثة ١٣٧

اكمل كون وأجمعه ١٩٨

اكمل ما في مقام الشهود ٤٨٣

اكمل المظاهر الجمعية الكمالية الإلهية الإنسانية

V 1 1

اكمل المظهريات ١٧٢

أكمل الناس ٣٧

الإله المعتقد ١٨٤، ٢٧٩، ٥٣٧

إله المعتقد ٧٣٢

الإله الموجد ٧٤

إله واحد ٢٦١

إلها واحدأ ٦٦١

709 4

إِنْهَانَ ٥٨٥

إلْهَيْن ٧٤٥

إِلْهَيْنِ بِالدَّاتِ ٥٨٥

الإلية ٤٦

الإلامي (الإلهي) ٥٥، ٥٧، ٦٣، ٩٢، ٣٢٧

إلهي بالإصالة ٧٢٣

إليا ٢٣٥

الإلهيّات ٤٤٥، ٥٥٤

الإلامية ٢٦، ٤٦، ٤١، ٥٧، ٥١، ١٥، ١٤٥ مادة الكلل في الاتحاد ١٣

۲۷، ۹۲، ۹۲، ۹۲، ۱۳۲، ۱۲۷، ۱۲۱، کمل في تبعیته ۲۵۹

٢١٢، ٢١٣، ٢٢٣، ٣٣٥، ٣٣٥، ٢٦٤، الأكمل في التخلق ٢٥٩

1017 , 013 , 010 , EA3 , E+3 , TVY

376, GAG, YIF, AYG, .FF, .AF,

V • A

إلهيتان ٢٠٤

إلهيون ٨٥

الإلهيين ١٥٥

الإلهيّة في حقائق الأسماء ١٤٢

الأكسير الكمالي الأحدي الجمعي ٦٨٥

الأكشف الأعلم 242

أكشف المكاشفين ٢٣٨

## ٨١٢/ شرح قصنوص الحكم

اكمل الوراثات في الكمال والسعة والجمع ١٣٧ اكمل ورثة محمد ١٤٧٤ ، ٢٤٩ اكملية مرتبة الخلافة ٤٧٥ الاكملية ٢٥٤ الاكملية ٢٥٤ الاكمةم علماً ووجوداً ٢٣١

الاكــــوان ٢٩٢، ٢١٤، ٥٠٠، ٥٣٨، السنة العالمين ٢٩٧

3.4.0.2.21

اكواناً ٤٠

اکوار ۲۸۵

الأكوان غير الجامعة ١٤٥

اكوان عالم الإمكان ٢٠٦

اكرانه الازليّة ١٤٠

آل\_الآل ۱۱۸ ، ۲۲۷

آله (النبي) في المعنى دون الصورة الأكراب

آله في الصورة والمعنىٰ ١١٨

الذي لايتعيّن في كلّ تعيّن ٢٩٩

الذي يجب له التسبيح ٧٣٣

السنة - الالسنة ٢٣١، ٣٥٤

السنة احوالها ٣٣

ألسنة الاستعدادات ٢٢٦

السنة الإلهيّة الوجوديّة ١٥٦

السنة انبيائه ٧٣٦

السنةالإبهام والإعلام ٥٨

السنة أهل الذم والمذام ٢٠١

السنة التراجم ١٩٢

السنة الحقّ ٢٩٧

السنة الرسل ٢٨٥ السنة رسله (تعالى) ٢٩٥، ٢٩٥ السنة السنة ٤٥٣ السنة الشرايع ٢٨٨ السنة الشرايع الإلهية ٢٨٧ السنة الشرايع المنزلة ٢٨٤ السنة شهودالمفصل في المجمل ١٤٢

> السنة كلّ ميّت وحَيِّ ١٩٥ السنة الكمال ٣٧ السنة للحقّ ٢٩٦

> > السنتا ٨٨٤

السنتها الغيبية ٣٢

الآخرية ٦٨

الق الله ٧٨

الالف الإلهي ٦١، ٧٨

الألف الأول ٦٧، ٧٣

الف الذات ٦٨

الف العلم ٦٨

الف العلم بالملكوت ٦٨

الألف اللفظى النفسي ٦٤

الإلف الجمل في الازل ٧١

الألف المستقيم ٧٠

الف الملكوت ٦١

الألف المنبعثة من اليقين الأول ٧٢

الألف التفسى ٥٨، ٢٣، ٢٥، ٨٦

الف النفس المحيط ٦٨

VY0, VY0, FA0, FP0, 3YF, FFF, 744, 787, 787, 787 الامر الذي اغضبه (موسى) ٦٥٣ أمرالامر ٤٦٧ امر بالإيجاد ١٨٥ امر باخذه (دين) ١٠٣ الامر بالاستقامة ٦٧٧ الامر بايفاء الحقوق ٤٧٢ الامر بالشر ٦٨٥ الأمر بالعدل ٢١٩ إلامر بالعبادة ٢٢١ ألامر بالمعروف ٦٨٨ الامر التكويني ٨٦٥ الإمر بالتكوين ٤٦٦ أمراكحق ٤١٨، ٤١٧ الأمر الحالي المتحكّم ١٧٤ أمر خاص ٤١٩ الامر الخالق ٣٥٢ امرذاتی ۱۹۰ الأمر الذاتي الإلهي ٣٠٣ امر ربّه (موسی) ۲۷۲ الأمر العام ١٨٩ ، ٣٩١ امر الخلابق ٣٥٢ امر عدمی ۱۸۹ أمر عوض ٤٩٩ أمرعظيم من أمور الآخرة ٢٠٥

أمرعلى أمر ٢٨٩

الألف واللام ٤١٠ الف الوحدانية ٥٠ الألم ٢٢٤، ٥٠٢، ٨٠٢، ٥٠٧ الم تحصّل ١٩٩ الألواح ٢٥٢ ألواح الأرواح ٦٧ الواح المظاهر الخلقيّة ٦١ الواح الوجود 107 امتداد إمداد النفس الرحمانيّة 010 امتداد الظل الإلهي ٦٦ امتداد النفس ٥٥ امتداد النفس الرحماني ٥٦٠، ٥٧، ٥٦٠ امتداد الوجود ١٥٤١ امتياز تعين ٢٤٣ امتياز ربوبية هذا الربِّ ٦٩٠ امتياز الصور ٦٥٦ امتیاز کل اسم بخصوصه ٥٥٩ امتياز مرتبة الخلقية ٣٢ امتيازاتها النسبية ٢٧٩ أمر إرادي ـ الأمر الإرادي ٣٠٣، ٥٨٦ الأمر الإرادي الإلهى ٦٦٦ أمر اعتباری ٤٩١ أمر إلهيّ ـ الأمنر الإلهي ١٤٨ ، ٣٣٣، ٤١٧ . YIA, 177, AA7, AVE, AYI, EIR امر إلهيّ وجبر ٥٠٣ أمرالله ٩٣ ، ١٢٤ ، ١٣٠ ، ٢٢٨ ، ٣٨٠ ، ٢١١ ،

Y/2, 2/2, A/2, 272, FF3, 1-0,

## ٨١٤/ شرح تصوص الحكم

امر قرعون ٦٦٦ امرأ فرياً ٦٠٠ الامر في العلة ٦٣٨ الامر الفعلي ٥٥٨ امر قاهر ۳۱۷ الأمركلة لله ٣١٦ الأمر كلّه (اسماء الحسني) ١٤٣ الأمر الكلِّي ١٨٦، ١٨٧، ٤١١، ٦٦٠ أمر كوني ٢٢٧ امر متعیّن ۱۱۳ الامر المخلوق ٣٥٢ أمر مخوف 279 الأمر المراد ٣٩٢ الأمر المشروع ٢٥٩ الأمر المعجز ٦٧١ أمر معدوم ۲۷۹ امر معین ۱۷۹ ، ۳۲۵ امر مقضياً ٥٢٧ أمر من تيقَّنَ ٢٠٠ امر موسى مع الخضر ٦٧٨ امرا لنفخ الروحاني ٥٤٧ الامر الواحد ٥٤٤، ٧٢٤ الأمر الوارد في شرعه (محمّد) ١٢٠ امر الواسطة ٥٨٦ الأمر الواقع في المالم ٥٨٥

امر وجودي ٤٦٦

الامر الوجودي ٢٦٦

امر الوجود الحق ٥٠٥ الامر والنهي ٢٥٢ امّهات ٤٣٠ امّهات ١٤٣ المسماء ٢٦٦ ، ١٤٣ امّهات الاسماء الربوبيّة ٢٧٨ امّهات أسماء الربوبيّة ٢٧٨ امّهات تمحيدات الموجودات ٣٤ امّهات ثلاث ٥١ امّهات الحضرات الاسمائيّة ٢٦٨ امّهات الحضرات الخسس ٣٢ امّهات المشؤون الذاتيّة ٢٠٩ امّهات الشؤون الذاتيّة ٢٠٩ امّهات المؤون الغاتيّة ١٣٠ المّهات المؤون العدييّة السفليّة ٢٣٠ امّهات المراتب العدديّة ٢٣٩ امّهات المراتب العدديّة ٢٤٩ المُمّات المراتب العدديّة ٢٤٨ المُمّات المراتب العدديّة ٢٤٨ المُمّات المراتب العدديّة ١٤٨٠ المُمّات المراتب العدديّة ١٩٨١ المراتب المرات

أمنية (النبي) ١٢٩

الإنسان الاوك ٢٤٦

الإنسان بالعين ٦٣٤

الإنسان الجامع ٣٧٤

الإنسان الحقيقى ١٧٦

الإنسان الصغير ٢٩٥

إنسان العين المنزعة ١٧٢

الكمالات ٢٤٧

الإنسان الحادث الأزلى ١٧٣

الإنسان الحيوان ٣٧٩، ٣٨٠، ٦٧٠

إنسان العين ١٧١، ١٧٣ ، ٥٤٠

الإنسيان القبائم بسياطن احدية جسمع جسميع

الانقياد البلقيس ٢٩ه الانقياد الجسماني ٣٧٧ الانقياد الحقيقي الكلى ٣٧٦ الانقياد الكلِّي ٣٢٣، ٤١٠، ٤١٢ الانقياد لحكمه (سليمان) ٥٥٥ انقياد المكلّف المشروع ١٥٤ الإنكار ٣٠٢ إنكار ما ادّعاه فرعون ٦٩٣ إنكار ما نص الحق عليه ٦٤٨ انكر النكرات ٥٥١، ٦٤٥ الانكسار ٧٦ انگساره (الإلف) ۷۰ أنوار ـ الأنـوار ١١١، ١١٩، ١٥٥، ١٨٠، 777, 777, 787, 787, 077, 777 الأنوار الاسمائية ١٠٠، ٣٣٩ الانوار الاسمائية الإلهية ٩٩٦ أتوار الافلاك والاجرام ٣٣٨ أنوار البشر والكرامات ٣٣٧ انوار التجلّيات ١٧٩ انوار التجلي الألفي ٦٤ أنوار تنوعات ٤٨٠ انوار الحصص والنسب الاحدية الجمعية الكمالية ۱۳ أنوار الحقايق الاسمانية ٣٣٨

انوار الحياة العلميّة النوريّة الذاتيّة ٥٣٨

انوار الخير والنفع ٣٣٠

الإنسان القائم بهذه الأحدية الجمعية الكمالية 4£V الإنسان الكامل ٢٥، ٣٦، ٧١، ٧٤، ٧١، انقياد الحقّ ٤١٣ ٠٨، ١٨، ٩٩، ٢٠١ ، ١٣٢ ، ١٨٥ ، ١٢١ ، 771, VVI, 3A1, Y·Y\_ 3·Y, YYY, TPY, YPY, Y37, AGT, 3YT, TPY, 1971 ++ 1, 0Y1, VA1, AA1, T10, Y+X (7V+ (070 (010 الإنسان الكامل الحقيقي ٣٥٦ الإنسان الكبير ١٦٢، ١٧١، ٢٩٥، ٤٥٤ الإنسان المفصل ٣٧٤ الإنسان المفصل الفرقاني ٣٥ الإنساني ٥٥، ٥٧، ٥٥، ٨٨، ٩٢ الإنسانيّة ٨٨٨ ، ٢٠٠ ، ١٥٥ ، ٨٨٠ ، ٢٥٢ الإنسانية الكمالية ٢١٣ الإنسانية المطلقة ٣٥٣ الانقطاع ٩، ٣٣، ٣٣٠، ١٩٥، ٥٧٩ انقطاع الألف الإلهي ٦٧ الانقطاع إلى الله ١٨ انقطاع التجلّي النوري الوجودي ٣٩٠ انقطاع ذوق العبوديّة ١٧ ٥ انقطاع عمله ١٨٥ انقطاع النبوَّة والرسالة ١٧٥ انقطاعه (داوود) ۷۹۹ انقطاع النسبة ٦٢ ، ٥٩ انقلاب الحقابق ١٢٢ الانقياد ١٧٢ . ٢٠٠٠ ، ١٤١٤ ، ٢٥٥

#### ٨١٦ / شـرح فصوص الحكم

الانوار الربّائية ١٥٩، ٣٣٣ انوارالرحمة ٣٣٥ الانوارالروحيّة ٦٦٤ انوار سبّحات وجه الرحمن ٢٠٢ انوار ظلاليّة ٣٣٤ الانوارالكماليّة ٢٦٠ انوار الكواكب ٢٦٠ الانوارالنبويّة ٢٥٩

انوارالنسب النسب الإلهيّة الوجوبيّة ٧٧ انوار نهار الكشف ٣١٠

الوار لهار الحسلت ١١٠

الانواع ٥٠، ٨٨، ٩٩، ١٦٢، ١٤٨

انواع الأوضاع والتراكيب ٨٨

انواع التراكيب الواقعة ٨٨

انواع التخيرات والتاثيرات ٨١

انواع الحياة المحثلفة ٥٢٥

انواع الصور والصقات ٤٧٩

انواع العالم ٧٦٥

انواع العطايا ٣٦

أنواع العلو ٣٤١

الأنواع العنصرية ٤٤٥

انواع لغاتها ٣٣

انواع المحامد ٣٤

الانواع المعبودة ٦٥٩

الإنوثة ٤٨٨

انهئ درجات القرب ۲۵۲

انهى درجات المبالغة ٢٥٠

انهي غايات وجود الكيان ٥٧٣

الإنبات ١٠٦ إنبات الموجودات ٣٧٤ إنبات الموجودية الشهودية ٢٠٦ الإنبات الشائية والكائنة ٧٣ إنباتنا الظاهرة المعهودة ٣٧٤ إنبات متعددة غيرمتناهية ٨٨٨ إنبية إلياس ١٤٠ إنبية إلياس ١٤٠ إنبية الحق ٢٠٠

إنية الربوبية ٦٨٧ إنيّة العبد ٣٦٢

إنية العبد وهويته ٣٦٤

إليتك العينية ٢٤٤

إنيّة مخصوصة معيّنة ٤٠٦

إنّيته ۱۱، ٦٤

إنيته الظاهرة التفصيلية المتعينة بإنيات الموجودات

٣1

إنّيتي ٢٥

اوَلَ الآباء ٢٦٩

أول الإبداع ٩١، ٩٤

اول اثر للرحمة ٦١٨

أول الاراقه ٣٠٨

أول الإطلاق الاصلى ١٩٦

اول الاعداد ٦١

أول الأفراد الثلاثة ٢٥٥، ٧٠٨، ٧٠٩

اول الكتاب ١٦٥ أوّل ما شوفهت ٦٦٦ اول ماولد ۲۷۷ أول مبادئ الوحى الإلهي ٤٢٠ اوّل مبدئيّة التعيّن الأوّل ٧٠ اوّل ميشرة ١٢٥ اول المراتب الذاتية ٧٠٧ اوَلُ مراتب الظهور والشهادة ٣١٠ أوّل مراتب النشأ الذاتي الدائم ١٧٤ أول مراتب الولاية ٤٨٣ اوّل المرتبة النبوية الإنسانية لبشرية ٧٠٨ أوَّل مرتبة الوتريَّة ٧٠٨ أوَّلُ المُرسلينَ ٣١٠ أوَّل مظهر إنساني ١٧٢ اول معبر ۲۸۵ اوّل منازل الكونيّة ٩٩ اوّل من وهَبّهُ الله ٢١٤ اوّل موهوب ۲۷۰ اوکنا ۱۸۸ اول الاستدلال ٦٣٤ أوِّل النشا ٩٨ ٤ اوك النشاة ٦٨٤ اول النشاة الاحديّة الجمعيّة ٢٠٩ أوك النشا والنماء ٦٨٤ اول يوم من الثلاثة ٤٦٩ اولاد آدم ۹۰ه

الأولاد الإلهيين ١٨ ، ١٢٥ ، ١٦٨

أول الإنساني ٢٤٦ أولاً بالذات ٦٢٠ أولاً بذاته ١٩٥ الاول الباطن ٣٠٠ الأوّل بالمعنى ٢٠٥ الاوّل بالحقيقة ١٤٦ أوّل المختوم ٢٠٩ الأوَّل والأخر ٢٦٩، ٣٤٥، ٣٤٥، ٨٨٢، ٥٣٥ أوَلَ التعيّنات ٢٨٠ أوّل تعيّنه الذاتي بفلك الإلهيّة ٢٠٧ أوَّل الحُلفاء ٥٧٦ الأول الحفى في اللفظ ٦٦ اول الدعوى ٦٩٩ الأوّل السابق بوجوده المطلق الذاتي ٥٩ ( أوّل صورة ٢٨٣ اوّل صورة احديّة جمع الجمع ٢٠٩ أوَّل الصور الإنسانيَّة ٢٧٠ أول الصورة الإنسانية العنصرية ١٥٨ الاوّل على الإطلاق ٣٨٤ أوَّل الفطرة ٦٦٨، ٣٨٤ اوَلَ فطرة الروح ٣٨٤ أوَّلُ قابل ١ ٤٥ اول في غيب غيبه ١١ الاول غيباً وباطناً ٤٥٧ أوّل ما بُدئ به ٢٠ أوَّل ما تُعَيِّنَ ٧٣٣

أوَّل ما خلق الله ١١٠ ، ٣٣٣

### ٨١٨/ شـرح قصـوص الحـكم

اولاد المنبوش ۷۰۰ الاوكني ۲۱۶ اولي تعيّن ۲۱۶ الاولى والاحقّ والإحدىٰ ۸۷ اولوالالباب ۶۲، ۲۵۷، ۴۵۸، ۴۸۱ اولو الايدي والابصار ۳۳، ۴۵۶ اولوالعزم ۳۱۸، ۷۷۰ اولويّة الاغيار ۱۸۹ اولى الالباب ۱۸، ۴۷۹، ۹۳۰ اولى الامر ۱۲۷

> الاولياء (للدم) ٥٩٢ اولياء الدم ٥٩٢

اولياء الانبياء والرسل ٢٦٣

أولياء الورثة المقربين ١٤

أولياء الأوامر ٤٣٤

الاولياء المحمّديّين ١١٩ ، ٣٦٣

اولياته (شيطان) ١٣١

أمل الابتلاء ١١٩

اهل الاحتياط ٢٢٧

اهل الاخبار ٦٧٣

اهل الآخرة ١١٢

اهل الأذواق ٢٢٤

أهل الأرض ٩٩٩

أهل الاسترشاد ١١١

أهل الاستعداد ١٥٩ ، ٢٢٨ ، ٢٢٨

اهل الاشارات ٤٧٩

أهل الإشارة ٤٠٥٠

أهل الاعتقادات ٤٨١، ٢٦٠

أهل الاعتقاد والتقليد ٥٥٢

أهل الاقتصاد والسداد ٦٢٦

أهل الأكمليّة ٥٣٧

أمل لله ١٥، ٢٢، ١١٢، ١٢١، ١٣١، ١٣٥، ١٣٥

(177, 777, 177, 777, 777, ...)

011,01V . £A1 . £TT , £TT

أهل الإلقانات ١٢٩

أهل الأمانة الإلهيّة ١٨٤

أهل الانسلاخ ٦٢٨

أهل الأنفاس ٢١٨

إمل الإيمان ٤٨٢، ٢٣١

اهل البلاء ٢٦٤

أهل بعلبك ٦٤٠

العل البيت ١٢٤

أهل التجلي ٤٨٢

أهل التجليات ٢٩٣

أهل التحصيل ١٣٣

أهل التحقيق والكشف ٦٩٢

أهل التقييد والتحديد ٦٩٢

أهل التنزيه الوهمي ٢٣٦

اهل الجذبات ٩٩

أهل الجمع ٣٠٧

أهل الجنان ٢٠٩

أهل الجهل ٣٦٧

أهل جهتم ٤٦٢

اهل الحجاب ۸۸، ۱۱۹، ۳۶۲، ۳۵۲، ۳۷۰،

أهل عصر ١٠٣

امل عقل و تقیید ۲۹۲

اهل تقیید و عقل و حصر ۲۹۱

أهل العلم ٢٧٦، ٢٦٤

أهل علم الروحانيَّة ٢١٤

أهل العموم ٢٠٥

أهل العموم والخصوص ٦٨٦

أمل العناية ٤٢٠، ٢٦٤

أهل العين ٢٦٤

أهل عين ٤٦٣

إمل الغلو ٦٦٣

أمل الغيب ٣٣١

أهل الفناء في الله ٦٦

أهل القلوب ٩٣

أهل الكشف ٢٣١ ، ٣٧٠ ، ٢٨١ ، ٩٤ ، ٩٤ ، ٢٠٠

اهل الكشف والتجلي ٦٤٧

اهل الكشف والجب ٣١٩

أهل كشف الغطاء ٤٨٥

أهل الكشف والشهود ١٣٣ ، ٣٣٤، ٣٥٤،

141

اهل کلّ عصر ۱۰۳

أهل الكشف المنوي ٤٧٤

اهل الكشف والوجود ٢٩١، ٢٥٤ ، ١٩١

أهل الكمال ٩٦، ١٣٩، ١١١، ٥٨٦

أهل المحشر ٢٦٤، ٣٨٧، ٢٥٤

أحل المقامات ١٢٦

٢٢٧، ٣٣٣، ٣٦٣، ٤٨٦، ٤٩٠، ٤٩٤، | أهل العربية ٤٧، ٢٢

195, 105, 701, 751

أهل الحجاب والكفر ٣٠٣

امل الحُجُب ٢٨٧

اهل الحضور ٤٢٢

أهل الحضور والمراقبة ٢٢٧

أهل الحظوظ من الله ١١٣

أهل الحقّ ٤٦٧، ٤٦١، ٤٩٤، ١٩٥، ١٨٩

إهل الحقّ السالكين ٦٣٤

أهل الحقايق ٢٨٥

أهل الحقيقة ٢٠٦

أهل. . . حكمه ١٤

أهل الحكمة العرفية ١١٠

أهل الحمي ٢٥٠

اهل الخصوص ٤٩٧

اهل الخصوص والخلوص ١٣٩ ، ٤٩٨

اهل الدعوى ٢٤٨، ٢٤٩

أهل الدنيا ١١٢

أهل الدولة ٢٦٥

أهل الدين ٢١١

أهل الذوق ٢٦٢

أهل الرعونة ١٧

اهل شهود و عین ۱۹۳

امل هذا الشان ٦٠

اهل الطريق ٣٩

أهل الظلمات ٤٢٧

أهل العثور ٤٩٢

#### ٨٢٠ / شـرح قصبوص الحبكم

أهل الميل السامة ٢٥٤ اهل النار ۲۰۷، ۲۰۰، ۹۲، ۵۹۰، ۲۷۳ أهل النحاة والرشاد والسداد ٧٣٦ أهل النظر ٨٧، ٢٧٧، ٩٩، ٧٧٥، ٣٤٦ أهله (أيُّوب) ٦٠٠ أهلها (همم) ١١٢ أهل الوّهم ١٥٤ ، ٦١٥ آمل پترب ٣٢٦

باب الإشارات ٦٦٩ باب الشفاعة ٢٦٣ باب العناية والرحمة ٤١٢ باب الجازاة ٤٦٤ البادئ ٣٧٣ اليارئ ٧١١، ٣٣٧ البارحة ٣٩٤ باردیابس ۳۹۳ باردة يابسة 444 باصرة عينك ٣٤٣ باطن ـ الباطن ۲۱، ۳۱، ۵۸، ۵۸، ۲۰ ۲۲،

٥٢، ٦٦، ٧١، ٧٥، ١٢١، ١٣٠، ١٣١، ١٤٨، ١٩٦، ١٩٦، ١٩٩، ٢٠٤، ٢١٤، | باطن السروالسورة ١٤٦ 777, 057, 147, 197, 397, 177, 737, 073, 103, 501, 100, +A0, VTO . 799 . 791 . 7AA . 7V . . 709 بطنك ٢٩٦

باطنه (حتی) ۲۰۸ باطنه (الأمر) ۱۲۷ الباطن الاحدى الجمعي ٣٢٧ باطن احدية جمع الحضرة الإلهية ٧٢٣ باطن الارض ٤٥ باطن الاشياء ٤٥٤ باطن الإنسان ٢٠٤، ٢٩٧ ، ٤٩٨ باطن الله ٥٢٣ الباطن بالتدبير ٦٠٥ باطن بصره ۱۲۳

ياطن التجلي ٤٨٠ بأطن جامع بين الظاهريّة والمظهريّة ٤٥٨ باطن الجمعية الاحدية الكمانية ٢٥٨ باطن الحضرة الإلهيّة ٥٢٣

الباطن الحقّ ٣٠٠ باطن الحقّ وظاهر ٢٤٥ باطن الحقيقة ٤٨٥ باطن الخلق ۲۹۷ بطن الخلق ۲۹۷ باطن الذات ٢٠

الباطن بهويته ٦٩١

باطن السر ۳۰۲، ۳۷۷ ، ۳۸۳

ياطن الصدر ٧٠

باطن الصورة الإلهية المحمدية الحتمية ٢٦٣

الباطن والظاهر ٦٨٨

باطن العائم ٦٦٩

177,717

الباعث على الطب ٢٢٦

اليرازخ ١٤٩، ٦٢٨

البرازخ الخصيصة بالنغوس البشرية ٦٢٦

برازخكم ٢٧٧

برازخه (ابن عربي) ۲۵۵

برازخهم (اكثر الناس) ۱۲٤

البُراق ٢٥٥

بُراق شاهدی ۲۳

بُرجاً ٣٣٥

برزخ ـ البرزخ ٧٤، ١٤٦، ٢٠٣، ٢٨٦، ٥٩٥،

برزخ البحرين ٧٨

البرزخ الجامع ٦٧٠

برزاخ الجمع بين الحضرتين ٧٢

برزخ من اليرازخ ١٢٣

برزخي ١٥٤

برزخيها (ملابس) ٢٤٣

البرزخية ٢٠، ٧١، ١٧٥، ٢٠٨، ٢٩٠،

V+A,707,089

(الصور) البرزخيّة ١٨٠

البرزخيَّة الإنسانيَّة ٧٢١

البرزخية الأولى ٦٦٨

البرزخية الجامعة بين الإطلاق والتقييد ٧٢١

برزخيّة الحقيقة الإنسانيّة الاحديّة ٧٠٨

البرزخيَّة الغاصلة بين التعيِّن واللاتعيِّن ٢٢٣

باطن عن كلّ جهة ٣٨٨

الباطن عن كلّ مفهوم ٢٨٧

باطن الفضة ٢٥٦

باطن القلب ٥٣ ، ١٣١

باطن القلب الإنسائي الكحالي ٩٣

باطن قلب التعيّن الأوّل ١٧٤

باطن قلبه ٧٨٩

باطن الكل ٢٩١

الباطن المتعين ٦٩٢

باطن المحقِّق المتحقق ٢٠٥

باطن المرتبة الكمالية الإنسانية الإلهية الذاتية

Y 2 V

باطن المرتبة المعنوية الحقيقية ٢٤٨

الباطن المستتر ٩٣

الباطن المستور ٣٦٣

الباطن المعقول ٤٥٤

باطن المعنى المعنّى ١٣٤

الباطن من الباطن ٤٥٦

الباطن من كلّ فهم ومفهوم ٢٩٠

باطن النبوة ١٨٨

باطن النبوة ومعناها ٢٥٦

باطن الواقعيّة ٣٠٣

باطن الهاء ٧٠

باطنية \_ الباطنيّة ٦٦ ـ ٦٨، ١٩٧، ٢٤٥، ٢٤٨،

777, 787, 777

باعآ۲۱۲

الباعث باعت الكبري ٢٢١، ٢٢٥، ٢٢٦، ٢٣٠، البرزخيّة الكبري ١١٠، ١١٠

## ٨٢٢ / شرح قصوص الحكم

برزخيتها (حقيقة محمّدية) ١٠٩ برزخيّته الجامعة ٧٢٣ بسائط تحت عقد العشرين ٣٥٠ بسائط الواحد ٣٤٧ بسائطها التركيبية النسبية ٣٤٩ الباسطة ٢٣، ٩٢، ٩٢، ١٦١، ١٨٤، ١١١ البساطة العقليّة ٣١٠ بساطته الحقيقية ٨٨

بساطته (إنسان) الوحدانيّة ٨٩

البسط ١٢٥ ، ١٩٧ ، ١٧٥

بسيط\_البسيط ٤٨، ٥٠، ٩٢، ٩٤١، ٥٩٥، 111

البسيط الحقيقي ٤٨

بسيطة ١٨١

بسيسة .... البُعد ٢٥٠ ، ٢٢٢ ، ٤٤٥ ، ٤٢٨ ، ٩٣٣ ، البقر ٢٨٢

117

البُعد في الحس ٤٢٨ من غير بُعدية ٥٦٦ البُعد الذي بين الوجود والعدم ٤٢٧ بَعد تكامل الإنسان ٤٩٨ البُعد عن الحقايق ٢٠٧ بُعد الفيء ٤٣٠ بُعُد اللحوق٨٨٥

بعد المسافة بين الناظر والمنظور ٥٦١ بعد المناسبة ٤٢٧ بُعد المناسبة بين الإطلاق والتقييد ٢٨٤

بُعد المسافة ٧٦٥

بقاء البقاء ١٨٠ ، ٢١٤ ، ٢٣٧ ، ٢٤٣ ، ٢٥٥

بقاء الاسماء الإلهية ٦٤٣

بقاء بقاء ٧١٣

بقاع الجنان ٢٦٤

بقاء الحفظ ٣٩٢

بقاء الحق ٦٦

البقاء الذاتية ٢٦

البقاء الربّاني ٧١٣

بقاء صورته (نفس النوعية) ٦٢٤

بقاء في بقاء ٧١٣

🛭 يقاء في فناء ٧١٣

بقائه (تعالى) ١٢

بقائه (وجود الحق) الدائم الأزلى الإلهي ٧٣

البقرة الحجاف ٣٨٣

≪ت»

تأبير النخل ٢٥٣

التسائر ٣٨، ٧٦، ٢٠٩، ٢٤٦، ٢٧١، ٣٩٥،

764 6010

التاثر الذاتي ١٤٥

التأثّر المظهري الكياني ١٧٥

التاقرات الكيانية ٣١

التاثير ۲۸ ، ۷۷ ، ۲۰۹ ، ۲۳۱ ، ۲۷۱ ، ۵۰۰ ،

VY1 .011

التأثير بالهمة ٢٠٥

البعد الوهمي ٤٤٥

من غیر تاویل نفسی ۷۳٦ التاله ٢٥٩ تابع \_التابع ۱۰۸ ، ۲۰۸ ، ۱۸۰ تابعاً ١٥٤ تابعاً لله ۲۵۷ تابعاً للحقّ ١٠٦ تابعاً جامعاً لمرانب الولاية ٢٥٣ تابعاً في الحكم ٢٥٣ تابعاً في الشريعة الظاهرة ٢٥٣ تابع للمعلوم ٣٦٩ لتابع للمُجَلّى ٧٢٩ تابعة ٤١٥ تابعة لها (حضرة الله) ١٩٦ التابعية الكيري ٢٥٧ التابعيَّة المربوبيَّة العبدانيَّة ٢٥٧ تابوت ـ التـــابوت ۲۴، ۲۲۹ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، 170 غم التابوت ٦٧٥ تابوت سكينة لام الملكوت ٦٣ التابوت الناسوتي الإلهي ٦٧٢ التبتَّل ٨٠٥ التبجيل ١١٩ التبدّل ۲۷۹ ، ۲۰۷ ، ۹۹ ، ۹۶ ، ۹۶ ، ۳۷۵ تبدّل الاعراض الجموعة ٤٩٤ تبدُّلاً جميعاً وحدانيّاً ٩٤٤ تبلك صورة النور ٤٩٤ تبدل العالم ٤٩٦

تأثير روحاني ١٣٧ التاثير في الدات ١٥٥ تأثير القابل ١٥٦ تأثير الموت ٢٢١ التاثير والتأويل ١٦٥ تأثيرات ٤٢٧ التاثيرات الربّانيّة ٥٠١ التاخرإلي وقت الاقتران ٢٢٦ تأخّر تعيّنه ٦١ تاخّروتقدّم وجودي عيني ٢١٣ تاخر صورته العنصرية الختميّة ٢٦٣ تاخر ظهور الاستعداد الحال ٢٢٩ تأخّر لسان الاستعداد ٢٢٨ تأخّره عن الدرجة ٧١٩ تاخّرهنّ (نساء) في الوجود ٧١٨ تاخر وجودها (أشياء) ٧٣١ تاخّر وجود طينته ٢٥٩ تأخير \_التاخير ١٨٥ ، ٣٩٠ ، ٢١٨ تأخير الإيمان ٥٦٨ تأخير من يستحقّ التقديم • ٥٦ تاخيره طيب ٧٢٣ تُؤُدة ٢٠٠، ٩٤، ٥٩٤ ، ١٤٥ تأويل التأويل ٢٨٤، ٣٨٣، ٣٨٦، ٢٢١ تأويل تقييدي ٢٩٣ تاويل رؤياي ٢٤٤، ٧١ه تاريل فكري ۲۸۹، ۲۹۳

تأويل معيّن ٢٨٨

## ٨٢٤ / شرح فصوص الحسكم

تبدّل الجموع ٤٩٢ تبدك مجموع الصور ٤٩٤ تبدّله (عالم) ٤٩٠ التبدكات ٤٩٢ التبديل ١٣٥٥ التبرثة عن حجاب التعيّن ٧١٢ تبرياً ۲۲۸

التسفليث ٢٦٤، ٢٥٥، ٤٦٧، ٢٧٠، ٢٧١، YYA . YYZ

تثليث فرديته الأولى ٧٢١

تثليثه ٧٠٩

التثمين ٤٧٥

تثنية المبتدء الموضوع ٣٦١

تجارة ٣١٣

التجاوز ٢٠٦، ٢٠٤، ١٣

التجلد ۷۵، ۲۷، ۲۳۲، ۲۲۸، ۴۳۲، ۴۳۲،

£97

تحدّد التجليّات ٩٥

تجدّد التعيّنات ٩٥

التجدّد في التعيّن ٣٣٧

التجدّد في التعلّق ٢٣٧

تجدّداً و تغيّراً ٤٣٦

تجديد الإعراض ٥٦٦

تجديد الامر ٤٩٠

تجديد الحقّ بالأمثال ٥٦٧

تحديد خلق مع الأنماس ٥٦٦

تجديد المثل ٧٧٥

التجريح ١٨٣

التجريد ۲۰۸، ۳۱۰، ۵۹۹

تجريد التوحيد ٣٠٨

تجسد الذبح ٢٨٢

تجسد الملائكة ٦٠

تجشد النفوس ٧٧٢

تجسداتها ٣٣

177, OFT, VFT, Y13\_3/3, 173,

777 . 094 . 015 . £40 . £ 17

اعظم تجل 209

تحِلِّ إِلْهِيِّ ٢٣٨ ، ٢٣٩

تجلّ ذاتي ٢٤٠

تجلّ رباني ۹۰

تجلَّ الظاهر في مظهر ٣٦٥

تجلّ عيني ٣٠٣

تجل کلي ۲٦٦

تجلُّ كلِّي إنساني قرآني إلْهيَّ ذاتي ١٥٣

تجلّ مخصوص ۱۲۰

تحِرُّدُها ٥٠، ٨٣

تجريد القصد والحكمة ١٢٨

التجزّي ١٨٨، ٢٧١

لتجسيد ٥٧٣

تجسيد للحقايق ٧٧٥

تجليد الوحي ٢٨٢

تجسيدات ٥٧٢

التحسيم ٢١٥

تجلّيا جميعاً ١٤٨ تجليا حيياً ٦٨٠ تجلياً من تجلياته ٤٠٢ تجلّياً كفاحاً ١٢٥ تَجِلَى الأحديّة الجمعيّة ١٦٣ التجلى الإرادي ٧٠٢ تجلّى الاسم الظاهر ٥٨٠ التعلق الإلاهي ١٥٨، ٢٠٦، ٤٧٥، ١٥١٣، **ግ**ዮሌ ‹ ወ**զ**ግ التجلَّى الإلهي الجمعي الاحدي ١٧٠ الترجلي الإلهي الاحدي الجُملي الذاتي ٢٦٥ ا التجلُّي الإلهي الوجودي ٩٩ التجلّي التعريفي ١٤٧ تجلَّى التعريف والإعلام ١٥ التجلّي التنزكي ١٠٩ التجلّي الجامع لحقايق الحكم ٦٦٦ التجلَّى الجلالي ٦١٦ التجلّى الجمالي المتضمّن للجلال ٦١٢ التجلَّى الحبِّي الإلهي ٦٨ تَجِلَى الحقُّ ٤٧٠ ، ٤٧٥ ، ٣٥٥ تجلى الحقّ للعبد ١٠٠ تَجِلِّي الحِقَّ للمصلِّي ٧٢٨ التجلى الدائم ٩١، ١٥٤، ١٧١٣

التجلِّي الذاتي ١٥٦ ، ٢٤٥ ، ٢٧٦

تحِلّ من الله ١٤٢ تجلّ متعين ٩١ تجلّ معين ٤٨٠ تجلّ نفسي رحماني ٥٢٦ تجلّ واحد ٥٦٣ تَجِـــلِّي ١٣٢،١٠٨،٩٤،٨٣،٨٢ ، 4313 1710 . TIY . YE+ . YYE . YIY . 19A · 77, 777, 777, VYY, 777, VYY, **ሃ**ያኛኔ ሊያኛኔ *ና*<mark>ላ</mark>ኛኔ ፖሊሻኔ <mark>ሃሊሻኔ ለ</mark>ሊሻኔ ٤٢٧ ، ٤٣٠ ، ٤٤٢ ، ٤٦٠ ، ٤٧٧ ، ٤٧٨ | تَجِلَّى الإِلْهِي الجمعي الأحدي ١٧٠ (147 (111 (097 ,01A\_017 እም V • Y ፣ 197 ، 7A • ، 7F F › Y • 🖤 التجلِّي ٢٥، ٥٩، ٦٠، ٦١. ٦٢، ٦٤، ٨١، التجلِّي الأنفَس الآنس ٢٥٠ ٩١، ٩٢، ٩٤، ٩٩، ٩٩، ٩٠، ١٦٤، ١١١، التنجلي الإيجادي ١٧٤، ١١٨، ٢٧٨ 071, 771, 071, 101, 701, 301, PF() . Y() YP() Y-Y, A(Y) 27Y; X77, P77, 337, 037, 357, 057, ۱۷۲، ۲۷۲، ۵۱۳، ۷۱۳، ۲۳، ۸۱۳، 173, 373 \_ 473, 4A3, 7A3, 3A3, TAB: 198: 198: 098: 110: 910: 120, 530, 500, 400, 815, 615, 177, 777, 477, 177, 477, 477, VY£ . VY+ . V+Y . 799 . 79A اللاتجلي ٣٤٨

تجليا احديا جمعيا كماليا ٢٤٥

## ٨٢٦ / شـرح تصبوص الحـكم

النجلي الذاتي الاختصاصي ١٧٠ النجلي الذاتي الغيبي ١٧٧ النجلي الذاتي الغيبي ١٧٧ النجلي الرحماني ٢٠٣، ٢٦٤، ١٦٢ ١١٥ غبلي شهادة ٢٧٦ غبلي شهادة ٢٧٦ النجلي الشهودي ٢٧٦ النجلي الصوري ٣٨٧ النجلي العام ٢٦١ ١٣٠ النجلي العلمي ١٥٥ غبلي عزّه ٢٧١ النجلي العلمي الأول ١٥٥ النجلي العلمي الأول ١٥٦ النجلي العيني ٢٤٠، ١٥٨ النجلي العيني ٢٤٠، ٢١٨ النجلي الغيبي ٢٤٠، ٢١٨ أنتجلي الغيبي ٢٤٠، ٢٧٤ أنتجلي الغيبي ٢٧٠ أنتجلي الغيبي ٢٠٠ أنتجل ٢٠٠ أنتجل ١٠٠ أنتحل ١٠٠ أنتحل

التجلّي في الاحديّة ٤٠٠ المدّ قدي الاحديّة ٤٠٠

التجلّي الكمالي الإلهي الاحدي الجمعي ١٦١ التجلّي الكمالي الجمعي الاحدي ٩٢ التجلّي الكمالي الجمعي الإلهي ٢٠٣ التجلّي الكمالي الجمعي الإلهي ٩٢ التجلّي المخصوص بالجسم ٩١ تجلّي المتجلّى له ٢٤٠ التجلّي المتعبّن ٩٥ التجلّي المتعبّن ٩٥ التجلّي النفسي ٩٥ ، ٧٧ التجلّي النفسي الرحماني الجودي ٩٧٠ التجلّي النفسي الرحماني الجودي ٩٧٠ التجلّي النفسي الفائض من النور ٩٤ الاسم ٣٣٧

التجلّي النوري الاحدي الجمعي ٦٩٦

التجلّي النوري الوجودي المتدلّي ٣٠٠ تجلّيه (تعالى) ١٩٨ عجليه (تعالى) الحبّي الإيجادي ٢٠٢ عجليه المعاودي ٢٢٦ عجليه الجودي ٢٢٦ عجليه الذاتي ٢٣٣، ٢٣٩ تجلّيه الذاتي ٢٤٣، ٢٣٩ تجلّيه (الحق) الوجودي ٢٤٤ تجلّيه (الحق) الوجودي الذاتي الاحدي الجمعي ٣٥٠ تجلّيه النفسي الرحماني الاحدي الجمعي ٩٩ تجلّيها (حقيقة محمّدية) الذاتي ٢٦٠ تجلّيها الوجودي ٢٧ تجلّيها الوجودي ٢٧ التجلّي الواحد القهّار ٢٠٠ تجلّي الواحد القهّار ٢٠٠ التجلّي الواحد القهّار ٢٠٠ التجلّي الوجودي ٩٩ تجلّي الواحد القهّار ٢٠٠ التجلّي الواحد القهّار ٢٠٠ التجلّي الوجودي ٩٩ تجلّي الوجودي ٩٩

تجلّيات اختصاصية ٢٢٤

التجلّي الوجودي الإحساني ١٧٧

التجلّي الوجودي العيني ١٥٦

تجلمي الوجود الحقّ ٢٤٣

التجلّيات الاختصاصيّة الذاتيّة ١٠٦ التجلّيات الأسمائيّة ٢٠١، ١٥٦، ١٧٠، ٣٣٧ التجلّيات الأسمائيّة الذتيّة ١٤، ٦٦٤

التجليات النفسيّة الرحمانيّة ٩٥ عَلِياته ١١ ، ٥٦ ، ١٣٣ تجلياته العليا ١٤٨ تَجِلِّياتِه (مصنف) ٢٥٥ تجلياتها ٣١ تجليات الواحد ٥٧ التجلّيات الوجوديّة ٥٤١ تجليات وجودية ١٩٣ التجليات الوجودية الدائمة ٤٨٦ التجويف ٦٢٤ تجيش بنار نور تجليه ٣٢٦ التربية ۲۲۷ ، ۲۵۲ ، ۲۷۵ التربية الربّانيّة ٣٥٣ تربية الروح ۲۷۲، ۲۸۵، ۲۸۵ توبية الروح الإنساني ٦٨٢، ٦٨٤ تربية الروح الإنساني النفساني ٦٨٤ تربية علم ٦٥٣ تربية موسىٰ ٦٨٤ تربية هاروت ٦٥٣ توتب الرضا والغضب الإلهيين ١٢٥ الترتيب ٧٧٥ الترتيب الحقيقى ٢٣٨ الترتيب الحكمي الوجودي ١٤٦ ترتیب رتبی عینی ۲۱۳ الترتيب على الوجه الخصوص ٤٦٧ ترتيب المعلومات المترتبة ٨٣

ترتيب المفردات ١٦٠

تجليات إلهيّة ٢٣٨ تجليات نورية ٤٨٨ التجليات الباطنة الخفية ٦٨٨ التجليات التعيينية ٣٠٨ التجليات التنزيهية ٢٨١ التجليات الحاصلة للعبد ٩٨ تجلّيات الحقّ المتعيّن ٣٨٩ تجلّيات الحقّ الظاهر في السماوات والأرض التجليات الذاتية ٣٦ التجلّيات الذاتية الاختصاصية ١٣١ التجليات الذاتية والاسمائية ٢٣٩ تجليات ذاتيات اختصاصيات ١٥٥ التجليات الروحانية النورانية ٩٢ تجليات السبحات الوجيهة التجليات الشؤولية ٥A التجليات الشهودية ٤٧٦ تجلّيات الصور الاسمائية الفرقانية ٢٠٨ التجليات الظاهرة والباطنة ٦٨٨ التجليات العرشية ١٧٧ تجلّيات غير متناهية ١٩٥ التجلّيات غير المتناهية ٤٨٠ التجلّيات الفرعيّة ٢٥٦ التجليات الكلاميّة ٧٠٢ تجلّماتك ٢٣٣

النجليات المفصلة ٣٣٤

التجلّيات النفسيّة الألفيّة الرحمانيّة ٧٣

### ۸۲۸ / شیرح نصبوص الحبکم

ترتيب المقام ١٠٩ ترتیب مقدّمات ۷۱۸ الترتيب الواقع بين حقائقها (معلومات) ٢٣٨ ترجمان حقّ ٥٦٧ ترجمان رسول الله ١٣٢ ترجمان القلب ٦٩ ترجيح الحق ٩٧ ترجيحه لجانب الوجود٢٩٧ ترجيح الموجد لجانب وجوده ٩٤ ترجيح الجبال والطير ٥٨٠، ٥٨٩ ترجيح الجبال معه التسبيح ٥٧٩ ترقية لهمة العارف ٤٨٣ ترقیة همتّه (مستعد) ۱۰۹ ترك سواع ٣٠٥ تسوية الحقّ للمحلّ لقبول الروح ١ ١٥٪ تحمّ التسوية القابلة لظهور صورة الحق ١٥٢ التسوية الكاملة الذانية ١٥٢ التشايه في الصور ١٥ تشابه الصور ٤٨٦ تشابه الصور والامثال ٤٩٢ تشبيه دالتشبيه ١٩٣، ٢١٥، ٢٨٦، ٢٨٨،

۲۸۸، ۲۹۲، ۲۹۲، ۲۸۹ نشبیه استلزامي ۲۸۸ التشبیه بالتحدید والتجدید ۵۹۹ التشبیه بالعقل ۲۲۹ تشبیه بالکاف ۲۲۹

797; 797, VP7\_ PP7, V·7, 703,

تشبیه فی تنزیه ۲۳۰ التشبيه في التنزيه ٦٣١ التشييه في عين التنزيه ٢٩٣ ، ٢١٢ تشبيه ما لاحدّ يحيط ٢٩٧ تشبیه معنوی ۲۸۸ تشبيها شهوديا كشفياً ٦٢٩ تشبيهاً في تنزيهه ٣٠١ تشبيهاً في عين التنزيه ٢٣٠ ، ٦٣١ التشخص ٦٤١ تشخص التجلي ٦٠ تشخّص المعاني ٧٧٥ التشخصات ٨٠ تشخصاتها ٣٣ تشخيص للمعانى ٢١١ الشخيطات ٧٧٥ تشريع ـ التشريع ١٣٣ ، ١٧ ٥ ، ٥٢٠ ، ٥٧٧ تشریفاً ۱۹۹، ۲۱۰، ۳۷۸ تشريفا لزكريا ٦١٢ التشريف بالتسخير ٨٨ التشكّل ٣٠٧، ٣٠٧ التشكّل باشكال مختلفة 376

تشکّله ۷۰

التشكّلات الفلكيّة ٦٤

التشكيك ٤٨٠

التشوق ٦٢٨

التشويق ٥٨٩

التصدّي ٥٠٠

التصدي للجواب ٦٩١ تصوّر التفرقة الحجابيّة ٣١٢ التصدّي للتصرّف والتسخير ٥٠١ التصورات ٨٠ تصدیق\_التصدیق ۵۰۳، ۲۰۱، ۲۰۱ تصوير الأسماء والصفات ٣٢ تصديق عيسى ٦١٦

تعسرتف التسعسرتف ٧٣، ٨٨، ٢١٤، ٣٨٠، 7971 ... - 7.01 1501 7501 3501 تضاعف ٦٢٣ . 779 . 700 . 717 . 717 . 09V . 070 V1V. 191 . 7AY

تصرف بباطنه ۱۸ التصرف بالفعل ٥٨١ تصرف سليمان ٥٦٤ التصرّف العامّ 201 تصركاً عجيباً خريباً إلهياً ٥٦٢ التصرف في العالم ٥٠٠ التصرّف في الوجود ٢٢٠، ٢٤٥

التصرّف الكلي ٥٦٢ تعبرُفه العلمي الكامل ٥٦٢ التصرّ قات ٥٥٨ التصرفات الإلهية المالكية ٦١٦ التصرقات العرضية ٣٨٠

التصرفات النفسية ٣٩٣ التصريف ٢٢، ٨٨، ٢١٤، ٦٥٠، ٢٥٧

التصريفات 88

تصغير رحمة ١٥٠ التصور ٣٠٧، ٢٥٥، ٢٩٥

تصور الأوهام ٧٩

تصوراً للحقّ ٣٧٣

التضاد ٢٩٣، ٢٣٣، ٢٣٣، ٤٤٠ تضادّ السواد والبياض ٢٧٠

تعيّن ـ التعيّن ٤٤ ، ٥٤ ، ١٦ ، ٦٦ ، ٦٦ ، ٥٥ ، ۷۰ ۸۸، ۹۲، ۲۶، ۹۹، ۹۸، ۷۰ 091\_101, ..., 1.7, 0.7, .37, 017\_ Y37, Y57, AYT, PYY, Y.T, ٥١٣، ٨٤٣، ١٥٦، ٥٥٦، ٥٢٧، ٥٠١، 113, 773, 503, 153, 353, AVI. 7 P3 , 0P3 \_ VP3 , YYO , TYO , FTO , 130, \$30,000,000,011,001 סידי ישר ושר ושר מצרי מסר ישרי ۵۷۶، ۱۸۶، ۲۰۷، ۲۰۷، ۳۱۷، ۸۱۷، V۲۱

اللاتعسين ٥٣، ٥٤، ٥٨، ٢٢، ١٩٨، ٢٤٠، A37, 007, P72, AV3, V.V, 11V, 441 اللاتعيّن الاوّل الباطن ١٩٦ لاتعيّن ١٩٧ لاتعيَّن للذات ٣١

> لاتعيّن دون حقّ ١٤٥ لاتعينه ١٥

لاتعيّنها الذاتي ٥٣

لاتميّن الالف ٥١

# • ۸۳ / شـرح نعبوص الحسكم

لاتعينها ٤٨ تعيّن آحاده ٥٥ تعيّناً احديّاً جميعاً كماليّاً ٢٤٥ التعين الاخير لظاهر ١٩٦ تعيّن أزلي علمي ١٧٦ تميّن الاستعداد ٢٥٩ تعين الأسماء ٢٨١ تعيّن الاسماء الإلهيّة الكماليّة ٢٨٠ التعيّن الاسمائي والصفاتي ٦٣ تعيّن أقدار الحقايق ٢٣٨ تعيّن الألف ٥٦ تعيّن الف الله ٧٠

75, AF, (V, YV, AYX PR) -11. 771, 371, 781, 8.7, 777, 877, 941, 414, 414, 174 التعيّن الأوّل الذاتي ٧١٠ التعيّن الأوّل الذاتي الأحدي ٧٠٧ التعين الاول الذاتي الاحدي الجمعي الكمالي

التعيّن الأوّل الذاتي العيني ٧٠٨ التعيّن بوجود المتعيّن ٥٣ تعيّن التجلّي ٩١، ٢٤٠، ٢٧٤، ٢٧٤، ١٦، ٤١٤ تعيّن التجلّى الذاتي ٢٣٩ تعیّن تعیّن ۱۸۷ تعيّن جامع لجميع التعيّنات الفعليّة المؤثّرة ٦٤١ تعيِّناً جزئياً ٦٥٣

تعيّن الحال ۲۲۷ تعيّن الحضرات الأسمائيّة ٢٦٧ تعيين الحقّ ٢٤٢ ، ٣٦٠ ، ٢٤٣ التعيّن الخاص ٢٠٩ تعيّن الدين الواحد الإلْهي ١٠٣ تعيّن الذات ٧٠٨، ٧٢١ تعيّن الربوبيّة ٣٩٧ تعيّن رسول الله ٢٦٢ تعيّن الروح في الحلّ ١٥١ تعيّن سرّ مرتبة الفيّاضيّة ٢٨١ التعيّن الشخصي تعيّناً شخصيّاً ١٥٤ ، ١٨٨ ،

> التبعين الأول ٣٨ ، ٥٧ ، ٥٥ ، ٥٥ ، ٥٧ ، ٥٨ ، ] تعلِّن الصورة الإلهيّة ١٥٨ تعيّن صِورة الحقّ والخلق ١٥٨ تعين الصورة المشهودة ٢٤١ تعيّن صورة معلوميّة ١١٤ التعيّن الصوري ٦٤٠ تعيّن العلم ٢٣١ التعيّن عن الغيب ٧٠ تعيّن عين أنّيته ١٢ تعيّن عيني ٣٦٦ تعيّن الفطرة ٥٦٣

> > تعيّن الفيض ٢٨٠

تعين الفيض الإلهي الكامن ٦٧٥

تعيّن الفيض الجودي النوري ٩٣

تعيّن الفيض الإيجادي ٥٩

تعيّن الفيض الروحي ٦٦٥

تعين وجه ۲۸۹ تعيّنه الأوّل ٢٩ تعيّنها الوجودي والتعقلي ١٩٥ تعيّنه الشخصي ٥٤٨ تعينهم الشخصي والعيني ٦٤٤ تعيّن هذه الحضرات ١١٤ تعيّنه الكياني ٥٥ تعيّنه (تعالى) بذات اللاهوت ١٤٢ تعیّنه ۵۸ ، ۲۵ ، ۲۲۰ تعيّنه (الآلف) في المخارج ٧٠ تعيّنها (احديّة جمع ...) ١٢٦ تعيّنها (نور) في المرآة ٢٤٢ تعلِّنها ٢٥، ٥٨ تعينه (تعالِي) بكناية حرف التاء ١٤٢ تعمينات التعينات ٣٥، ٥١ ، ٥٥ ـ ٥٥ ، ١٥٤ . 751, 751, XFY, PYY, 617, 107, 113, 393, ATO, T.T. 03F, 79F, V17.790 تعيّنات أسمائيّة إلهيّة ٦٤٠ التعيّنات الاسميّة ٣٠١ التعينات الأول ٦٦٧ تعيّنات باطن هويّاته ١١ التعيّنات الخارجيّة والذهبيّة والعقليّة ٨٠ التعيّنات الدائمة الظهور والتنوّع ٢٧٥ التعيّنات الذاتيّة ١٤٥ التعيّنات الشؤونيّة الكلّيّة ١٩٧ تعيّنات صور الجلال والجمال ٦٣

التعيّن في حرف الغين ٣٢٦ تعيّن في مرتبة الجمع ٣٥٥ تعيّن الكمال الاحدي الجمعي الاكبر ١٦٥ تعیّن کلّ وجود ٤١٥ تعيّن ما في الإناء بالإناء ٣٧٥ تعيّن مخرجي ٥٤ تعيّن مخصوص ٢٧٩ تعيّن المرتبة الإلهيّة ٢١٤ تعيّن موتبة الانفعال ٢٨٣ تعيّن المطلق في المقيّد ٣٢٧ تعيّن المعلومات ١٥٥، ٢٣٧، ٢٤٠ تعيّن معيّن ـ التعيّن المعيّن ٢٧٩ ، ٣٨٩ التعيّن المقيّد ١٤٥ تعين من تعيّنات الواحد العين ٣٤٥ تعيّن من تعيّناته ٤٠٢ تعيّن المواهب ٧٨١ تعين النفس ٥٧ التعيّن النفس ٧٨ تعيّن النفس الرحماني ١١٤ تعيّن النفس الناطقة ٢٢٠ المتعيّن النقلي السفلي ٧١٣ تعيّن الواحد في مراتب متكثرة ٣٥٠ تعيّن الوجود ٣٨، ١٥٤، ١٥٢، ٥١٢ تعيّن الوجود الحقّ ٣٦، ١٥٢، ٧٢٩ تعيّن الوجود الحقّ بالإلهيّة ١٤٤ تعيّن الوجود الواحد ١٩٤ ، ٢٦٧ التعيّن الوجودي ٥٦٦

### ۸۳۲ / شسرح تصدوص الحسكم

تعيّنات علميات ١٥٥ التعيّنات العلميّة ١٥٥ التعيّنات العينيّة ٥٢ ، ٣١٧ التعيّنات غير المتناهية ٢٩١، ١٧٤ التميّنات الكثيرة المختلفة 20٠ التعيّنات المتكثّرة المتعدّدة ٥٧ التعيّنات المرّتّبة ٥٧ تعيّنات نسبيّة ٦٤٣ تعيّنات نَفَسية - التعيّنات النفسيّة ٥٥ ، ٥٥ التعينات النَفَسيّة النوريّة ٢٦٨ تعيّنات الوجود الحقّ ١٤٤ ، ٥٣٦ ، ٥٦٢ تعينات الوجود الواحد ٢٤٤ تعیّنات وجودیّة ۲۲۷ ، ۴۲۷ ، ۹۸ ، ۹۸ تعيّنات وجوديّة إمكانيّة ١٧٥ التعبّنات الوجوديّة التقييديّة ١٩٥ التعيّنات الوجوديّة الحقة ٤٣٧ التعيّنات الوجودية النوريّة ١٤٥

التعينات الوجودية النورية ١٤٥ التعينات الوجوديّة بالنَفَس الرحماني ١٤٤ تعينات إلهيّة في حقائق الممكنات ١٤٣ تعيناته القصوى ١٤٨

تعيّناتها ٥٦

تعيّنتها (اسماء) العكيّة ١٤٣

تعیّن ۲۳۲

التعيّنيّة النفسيّة الرحمانيّة ١٠٨

٧٣٤ ، ٧٠٢ ، ٦٨٧ ، ٣٥٥ ، ٣٣٩ لاعلى التعيين ٢١٧ التعيين الذاتي \_ تعييناً ذاتياً ١١٠ ، ٣٣٤ تعيين غير المتعيّن ٧٢١ التعيين لفعل القابل ١٤٣ التعيين مفهوم دون مفهوم ٢٨٩ تعيين مفهوم دون مفهوم ٢٨٩

التقديم ٥١، ٥٢، ٢٥٢، ٢٦١، ١٥٥، ٥٥٠،

199.717.071

تقدّم التسوية على التسوية ١٥٢

تقدّم الرتبة العلية ٥٦٦

غير تعيين ٢٢٥

التقلُّم في مراتب العلم بالله ٢٥٤

تقدّم المرتبة والذات ١٠١

التقدّم في الرتبة ١ ٥٥

التقدير ١٨٥ ، ٢٢٦ ، ٣٨١ ، ٣٢٥

تقديم الفهِ الأزلي ٦٧

تقدير العلم ٦٣٥

تقدير القدير المقدر ٣٣٤

تقسديراً ٢٦، ٧٧، ٢٧، ١٩٥، ٥٨٥، ٧٣٢،

**ጊ** ለ •

التــقــديس ٣٢، ١٨١ - ١٨٢، ١٨٣، ٢١٤،

217.719.710

لتقديسات ٤٤٠

تقديس آدم ١٨٣

التقديس الإلهي ٨٠٥

تقديس حال ١٨٣

تقبيد المطلق ٧٢١ تقييد النور المطلق ٤٨٠ تقييد الوجود ٥٦٨ تقييد هم لظاهر الكلام ١٣٣ تقييدياً ٨٠ تقييديّة ٤٨٣ التقييديّة التحديديّة ٦٣٥ تلويح ٢١٣ التلوينات البشرية ٦٢٦ التلوينات الطبيعيّة البشريّة ٥٢٣ تماماً ـ التّمام ١١٨ ، ٢٤٦ کیام تلانة ۲۰۰۵ تمام المالة ١٤٨ تمام مرتبة العلم ٦٧٨ قبل تمام الميقات ٧٠٥ التمايز ٢٣٦، ٢٣١ التمايز بين الحضرات والاسماء ٢٦٨ تمايز الحضرات ٢٦٧

تمايز النصفيّة والثلثية والربعية ١٥٥

التمثّل ٢٣، ٢٢١ ، ٤٨٤ ، ٤٩١

تمثال برزخى ٩٦٥

تمثّل الأرواح ٦٠

تمثّل الحقايق ٧٧٥

تمثّلات ٤٩٢

تمثلاتها ٣٣

التمثلات ٤٩٢

تمثّل جبرئيل ٤٨٣، ٥٢٦

تقديم اسم سليمان ٥٥٥ التقديم بالذات ٥٦١ تقديم الحق ٥٥٠ تقديم من يستحق التاخير ٥٦٠ التسقيد ٣٣، ٧٥، ١٠٩، ١٩٦، ١٩٦، ٢٧٠، ٧٣، ١٣١، ١٢٥، ٢٥١، ٢٦١، ٤٨٠ التقيد بالتعلق بالمتعلق ٩٨ التقيد بالجهة لذاته ٨٨ التقيد بمرتبة جزئية ٢١٠ تقيد ما تعين ٤٣٤

تقييد الأدنى ٣٢٣ تقييد بعقائد ٢٨٨ تقييد تضمّني ٢٨٨ تقييد التعيين ٢٩٩ تقييد حال الحامد ووصفه ٢٣٠ تقييد مرتبة عالم الخيال ٢٢٤

### ٨٣٤ / شيرح فصيوص الحبكم

عَثيل ٢٢، ٢١، ١٤١، ١٢٥، ٢٧٥، ٣٧٥، ٣٣٣

غثيل للمعانى ٥٧٢

غميص ٢٢٨

التمريض ٨١

التمزيق ٥٥٥

تمزيق كتاب رسول الله ٥٥٥

تمزيق کسري ٥٥٥

التمكّن ١٥٥، ١٥٦، ٩٧٩

تمكّنها (مرآة) المركزي القطبي ٧٧

التمكين ١٢١، ٩٣١

عُكِينَ الله ٣٠٥

تمكين الله له (عيسي) ٦١٤

تمكين العين الثابتة ٣١٥

ٽڪين تهر ∧هه

تميز التميز ٤٠٤، ١٦٩، ٤٠٤، ٤٠٤ تميز

غيز الأسماء ٢٦٧

تميز الحقايق ٢٦٧

تميز الحمد من الحامد والمحمود ٢٩

تميز الحمد ٢٩

تميز الخالقية عن المخلوقيَّة ٣٥١

تميز الكثرة عن الاحدية ٣٥١

غيز مرتبة الربّ عن مرتبة العبد ٤٠٣

غييز \_ التمييز ٥١ ، ٢٣٢ ، ٢٨٥ ، ٢٩٧ ، ٢٩٨ ،

٧٠٣

التمييز العلمي ٥١ التمييزات الذاتية ١٧٧

| تمييز المعلومات ٢٣٧

التنزك ٥٩، ١٠٥، ١٢٣، ٢٤٨

تنزل ارواح السيارات ٢٤٥

تنزَّل المطق ٥٩

تنزل الوجود الحقّ ٥٣٦

التنزكات ٥٥

التنزء ١١٨٧

تنزيه \_ التنزيه: ۳۲ ، ۵۰ ، ۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۸۲ ،

317, 017, F17, 0A7, FA7, AAF,

797, 797, 797\_ ..., ..., 7.7,

117, 727, 703, 803, 270, 730,

عجلي التنزيه ٦٢٩

عندالتنزيه ٢٨٦

غير تنزيه ٢٥٧

تنزيه إدريس ٢١٥

التنزيه الإطلاقي ١٣١

تنزيه بالإطلاق ۲۹۸

التنزيه بالوهم ٦٢٩

تنزيه التجريد ٣٠٦

تنزيه التحديد ٣٢٩

تنزيه التنزيه ٤٤٠

تنزيه الحقّ ٣٣ ، ٢٨٧

تنزيه الحقّ عن أشياء ٢٩٧

التنزيه الحقيقي ٢٨٦ ، ٣٠٠ ، ٣١٢

تنزيها حقيقياً ٦٢٩

تنزیه روحه (عیسی) ۱۹۵

تنوّعات التجلّيات النفسيّة الجوديّة ١٤٥ تنوّعات صور ـ تجلّيات الإلهيّة ٥٣٦ تنوعات ظهوره (الحق) ۱۳۲ تنوعات الظهور والتجليات ١٦٣ التنوير ۸۹ التوجّه الاحدي الجمعي الكمالي ١٠٥ التوجّه الإرادي ٦١٨ ، ٧١٧ ، ٧١٨ توجّه الأمر والمشيّة ٣٠٨ التوجّه التامُ ١٦٠ التوجّه الكلّي ٥٠١ توجّه المطالبة ١٨١ توجّه الملك والملكوت والجيروت ٣٩٥ التوجُّه النفس الرحمائي ١٥١، ١٥٣ توجّهه (موسى) تلقاء مدين ٦٨٦ توجَّهه (تعالى) الكلِّي الجمعي الإلْهي ١٩٨ توجّهات الاسم ٣٩١ توحّد الجميع لسراية الوجود بالوحدة ١٥٣ توحَّدها في الذات ٣١ التوحيد ١٠٥، ١٣٨، ٢٧٣، ٣٠٣، ٣٠٦، · ( 7 , 677 , 101 , 700 التوحيد في الحقيقة ٢٦٧

#### «ث»

الثبوت ۲۲۷، ۲۲۵، ۱۹۹، ۲۷۸، ۱۹۹۰، ۲۹۹ ثبوتاً احديّاً علميّاً ۲۳۶ ثبوت ازلي ۱۵۵ ثبوت التكوين ۳۲۷

التنزيه السلبي ٤٤٠ تنزيه عقلي ـ التنزيه العقلي ٢١٥ ، ٢٩٢ ، ٢٣٣ تنزيه العقول ٢٨٧ تنزيه غالط ۲۹۲ التنزيه في التشبيه ٦٣١ تنزیه فی تشبیه ۲۳۰ تنزیها فی تشبیهه ۳۰۱ التنزيه في عين التشبيه ٢٩٣ تنزيه في عين التشبيه ٢٠٩، ٣٠٠ تنزيهاً للاشتراك بالمعيّة ٣٤١ التنزيه النوحي ٢١٥ التنزيه الوهمي ٣٨٧ ، ٢٥٢ تنزيه وهمى ٣٨٧ تنزيه وهمى بالعقل ٣٧٧ تنزيههم العقلى ٦٩٢ التنزيهات العرفيّة ٢٨٥ تنوع الاعتقاد ٤٧٧ تنوّع التجلّي ١٩٦، ٩٧٥ تنوع بَحلي ٣١٥ تنوع صورالمذاهب ٢٧١ تنوع مزاج الناظر ٥٩٧ تنوع نور الوجود ٤٩٥ تنوُعات ٥٦، ٧٠، ٣٥١ تنوعات تجلّيات جودية ٢٦٧ تنوّعات تجلّيه (الحق) ١٤٤ تنوَعات تجلّيات تقييديّة روحانيّة ١٧٥

تنوّعات تجلّيات النفس الرحماني ٥٥

# ٨٣٦ / شسرح قصىوص الحبكم

ثبوت الكمالات الذاتي للحقّ ١٩١ ثبوت الكمالات له (تعالى) ١٩١ ثبوت كونه أوتي الحكمة ١٤٩ ثبوت الوجود بالذات ١٩٠ ثبوت نبوته (زكريا) ٢١٦ ثبوتها العلمي الازلي ٢١٨ (حكم) ثبوتي ٧٣١ ثبوت هذه النسب ١٨٠ الثبوتية ٣٠

البح المحامل المحتر المحروب ا

جامعاً بين جمل وقصول ١٢٦

الجامع بين الخلافة والاستخلاف ٣٩٤

جامعاً بين الحمدين ١٣٦

جامعاً بين العلوين ٣٣٢

جامعاً بين المعرفتين ٢٩٨

جامع بين النبوة والرسالة والولاية والخلافة ٢٦٣ جامع بين الوصولين ٢٠ الجامع الطبيعة ٣٥٣ الجامع الطبيعة ٣٥٣ الجامع الفاصل ١٧٦ الجامع الكامل ٣٩٣ جامع لحميع الاسماء الإلهية الفعلية الوجوبية ٢٠٤ الجامع بين التعينات ٥٣ الجامع لجميع الجمعيات ٢٠١ الجامع لجميع الجمعيات ٢٠١ الجامع لجميع الحضرات ٣٩٣ الجامع لجميع الحضرات ٣٩٣ الجامع لجميع الدعوات النبوية ٣١٧ الجامع لجميع الدعوات النبوية ٣١٧ الجامع لجميع الدعوات النبوية ٣١٧ الجامع لجميع الدعوات النبوية المحمية الجمعية الجمعية المحمية المحميع الكمالات الاحدية الجمعية الحمية الحمية المحمية الم

جامعاً لجميع الكمالات والنقائص ٢٦٩ جامعاً لجميع المحامد ٣٦ جامعاً لجواهر حقايق الاسماء والمسميّات ١٤٢ الجامع لحقائق العالم ومفرداته ١٩٦ جامعاً لحقايق الكمالات ١٨٢

والإنسانية ٢١١

جامعاً لحقايق المحدود 20۳ الجامع لزوائد ما جاء به ١٣٦ جامع لشهود الحق ٧١٧ الجامع الكلّ ١٥٤ جامع لمعاني الكلّ ٢٤ الجامع للوراثات كلّها ١٣٧ الجامع الواحد جمعاً احدياً ٣٥ الجامع الواقع وغير الواقع ٣٩٣

الجامعة ٧٠

الجامعة بين الاسم الظاهر والاسم الباطن ٣٠٠

جزئية \_ الجزئية ٤١، ٩٠، ٢٧٩، ٢٥٥ (الوراثة) الجزئيَّة ١٣٧ الجزئية التعيينية ٢٠١ الجزئية المجعولة ٤٧٦ جزاء\_الجزاء ١٣٤، ٤١٥، ٥٧٥، ٧٧٥ جزاء بما لايسر ٤١٣ جزاء سيَّة ٥٩٢ الجسم الإنساني ٥٣٥ الجسم الحيواني ٢٦٥ جسم الروح ٥٢٨ الجسم الصيقل ٢٧٤ ألجيم الصقيل العثلب ٢٤٢ جسماً طبيعياً كلّياً إحاطياً ٢٠٢ آلجسم العنصري ٦٩٩ الون سياري محسم عيسي ٥٢٦ الجسم الكثيف ٩٥٥ الجسم الكلِّي ٩٩، ١٦٧، ٣٣٤ جسم المريض ٢١٦ ، ٤١٧ جسم مطلق ۲۹۲ جسم من الأجسام ٥٢٤ جسم نام ۲۸۰ جسمه (عيد) ١٠٦ جسمان ۲۵۹ الجسمية الكلية ٣٣ جسمانی ۲۹۵ جسمانياً ٢٨٥

جسمانية -الجسمانية ٣٣، ٧٠، ١٦٥، ٢٠٤،

الجامعة بين التعيّن واللاتعيّن ٢٠٤ جامعة بين الشهودين ٢٧٣ . جامعة بين العليّة والمعلوليّة ٦٣٧ الجامعة بين المراتب ١٤٦ الجامعة الكاملة ٢٨٠ الجامعة لجميع الحقايق الكليّة ٧٤ الجامعة لجميع مقامات الرؤية ١٢٤ جامعة لحروف الانفعال والتاقر ١٧٦ جامعة لحروف البوزخي ١٧٦ جامعة لخصوصيّات الدوات ٧٤ الجزء الاعظم ٢٠٠ الجزء الأول المنطقى ٩٤ جزء جزء ١٦٤ الجزء الكثير ٥٩٥ الجزء الكثيف المركب ٩٥٥ جزء من أي عدد ١٠٢ جزء من مجموع ٤٩٢ جزء من العالم ٢٠٠ جزء من الرجل ٧١٠ الجزء المشتمل ٤٩٤ الجزء الموصل بين لام الملك والشهادة ٦٧ الجزء الناري ٦٤٥ الجزء الهوائي ٢٦٥ جزئی ۱۸۰ ، ۲۲۲ ، ۲۲۳ جزئيات\_الجزئيات ١٦٥ ، ٦٢٤ جزئيات الازمنة ٩٦

جزئيات تفريعيّة ٦٢٤

# ۸۳۸ / شـرح قصـوص الحبكم

الجمع بين البحرين ١٤٦ الجمع بين التعيّن واللاتعيّن ٧٠٨، ٧٢١ الجمع بين حقائق الطرفين ٩١ جمع بين الجمعين ٢٤٦ الجمع بين الحسنيين ٩٣ الجمع بين الشفعيّة والوتريّة ٧٠٨ الجمع بين الطرفين ٢٩٨ الجمع بين العلميّة والصفة ٦١٢ الجمع بين القيد والإطلاق ٢٤١ الجمع بين المتنافيات ٣٤٥ الجمع بين المرتبتين ٣٠٨ جمع باليبس ٢٥٣ جمع جمع ٢٠٦ جمع الجمع الأول ٧٠٨ جمع جميع الحقايق الكونيّة ٢٠١ جمع جميع الحقايق الكيانيّة والربّانيّة ١١٠ جمع جميع ما يجمعه 201 جميع جميع المتنافيات والمتباينات ٣٤٥ جمع حقايق الأسماء ١٤٢ جمع الخاطر ٥٠١ جمعاً ذاتياً ٣٧٥ جمع فرق الفرق ٣٠٧ جمع الفرق ٢٤٦

جمع قبل التفصيل ٢٤٦

£44 . 44 . حسمانيتك ٢٩٦ جسمانيَّته (الإنسان) ٩٢ جسمانيّات\_الجسمانيّات ٣٢، ٢٨٧، ٢٩٢، 7.7 ,079 , 119 الجسمانيّات الطبيعيّة والعنصريّة ٧٧٦ الجسمانيُّون ٥٤ الجسمانيين ١٨٢ جمع - الجمع ٣٢، ٣٧، ٤٩، ٥٦، ٥١، ٧١، ٧١، 78, 38, 78, 001, 711, 811, 771, TY1, 701, 371, 581, Y.Y. P.Y. ٢٤٦ ، ٢٧١ ، ٢٧٣ ، ٢٧٥ ، ٢٨٢ ، ٢٨٥ ألجمع بين المعرفتين ٤٠٢ ٢٨٨، ٣٠٦، ٣١٦، ٣١٣، ٣٢٤، ٢٤٤ | الجمع بين النبوَّة والرسالة ٥٧٨ ٠٥٠، ١٥٥، ٢٩٦، ٥٠١) ١٥٥، ٢٥٠ ٥٣٠، ٢٤٦، ٨٤٥، ٩٥٩، ٨٦٨، ٧٠٩، أجمع الجمع ٢٤٦ ۷۱۸

٧١٨ الجمع آحاد مجموعة ٣٥٠ جمع احدي ٢٩، ٧٢، ٣٥٠ جمع احدية جمع النفس النفسي ١٨٠، ١٧٩ جمع احدية جمع النفس النفسي ١٨٠، ١٧٩ الجمع الاختصاص ٢٤٨ جمع الاسم «الله» ٢١٣ جمع الاحيان الظاهرة ٤٥٦ جمع الاعيان الظاهرة ٤٥٦ جمع الاحيان الظاهرة ٤٥٦ جمع الاول ٢٤٨ الجمع الاول الجامع ٢٤٦ الجمع الاول الجامع ٢٤٦ جمع بعد التفصيل ٢٤٢ جمع بعد التفصيل ٢٤٢

جمعية احدية بين الكشف والستر ٣٠٣ جمعيّة أحديّة جمعيات الصور المظهرية العنصرية الإنسانية ٢٤٦ جمعيّة أحديّة من جوهرين ٨٩ جمعيّة آدم ۱۸۱، ۱۸۲ الجمعية الإلهية ١٦٣ ، ١٦٤ ، ٢٣٥ ، ٢٤٥ الجمعية الإلهية الكمالية ٧٤ الجمعيّة التي في آدم ٢٤٦ الجمعية الإنسانية الإلهية الكمالية ٢١٣ جمعيّة الباطن ١٣٠ جمعيّة التعين الأوّل ٢٠٩ جمعاً وفسرادي ٢٠٠، ٢٠٠، ٢٠٢، ٢٠٠ عينَة جمع الحقائق الكونيّة الانفعاليّة التفصيليّة

> الجمعيّة الروحيّة ٢٤٨ الجمعية الجسدانية البشرية ٢٤٨ الجمعيّة الساريّة ٢٠٧، ١٨٢ جمعيّة القلب ٣٩١ الجمعيّة الكماليّة ٦٦٧ الجمعية الكمالية الإنسانية 375 الجمعيّة الكيانيّة ١٦٤ الجمعية المحيطة ٢٤٦ الجمعيَّة المرتَّبة ٧٠ جمعية المرتبية الباطنة ٧٢ الجمعيّة المعنويّة الحقيقيّة ٢٤٨ من غيرجمعيّة ولاهمة ٥٧٠ جمعيّة الهمّة ٣٩١ جمعيتي الظاهر والباطن ٢٤٥

الجمع قبل التفصيل الالحاني ٢٤٦ الجمع الكتابي ٣٢٧ جمع كلمة ٩٥ جمع لاواحد له ٧١٨ جمع مستهلك ۲۰۷ الجمع المطلق ٢٠٥ الجمع المعيّن ٣٤٩ جمع مقيد بين علوين مقيدين ٣٤١ الجمع والتفصيل ١٥١، ١٦٣ الجمع والتجلّي ١٧٠ جمع الوحدة في عين كثرة المعدّة ٣٠٢ ٠/٢، ٢٠٤، ٥٩٦، ٣١٧، ٨/٧، ٢٣٧ جمعاً وفرقاً ٣١٩ جمعها ٥٨ جمعه بن الأضداد ٣٤٥ جمعه بين التعيّن واللاتعيّن ٦٦١ جمعي ۷۰ ، ۷۱ ، ۹۱ ، ۹۲ ، ۱۸۰ الجمعي الإنساني ١١٧ الجمعى الذاتى • ١١ جمعيّاً قرآنياً ٣٥

جمعيّة ـ الجـمعيّة ٤٨ ، ٥٧ ، ٨٥ ، ٢٠ ، ٧٠ ، 171 371 771 VV , 3712 7312 1713 741, 881, 1.4, 437, 747, 7.4, 797, 1.03.40, 179 الجمعيّة الأحديّة ٦٩، ١٩٩

الجمعي الكمالي ٢٠٢

### • ٨٤ / شيرح تصبوص الحبكم

جميع الأسماء والحقائق ٥٥٦ جميع الأسماء والحضرات ٨٣ جميع الأشياء الإلهية ٥٣٩ جميع اصناف الرحمة ٥٥٤ جميع ... الأصول ٢٠٥ جميع الاضداد والانداد ٣٤٥ جميع الاعتبارات ١٩٠، ٦٣٧ جميع الأعمال المشروعة ٢٥٤ جميع الأعيان النفسية ٦٤ جميع افعال العبيد ٦٥٣ جميع اقسام الافتقار ٢٣٩ جميع الآلاء والنعماء ٢٠٢ محملع الألفاظ المترادفة ٨٨ جميع الإماكن ٣٤٠ جميع الأماني ٢٣ جميع الأمّم ٨٠ جميع الأمور 310 جميع الامور الوجوديّة ٣٥٦ جميع الانبياء والاولياء ١٢٦ جميع التجليات ٤٧٧ جميع تصانيفه (شيخ) ١٣١ جميع التصرّفات الإلهيّة ٥٠١ جميع التعيّنات العلميّة ٣٠ جميع تعيّنات الوجوديّة ١١٠ جميع الأسماء الإلهيّة ٣٥٧ ، ٤٧٤ ، ٥٤٢ ، جميع التفاصيل ٢٤٥

جميع الجمعيّات ٧٨

جميع الجمعيّات السرمديّة ٢٤٥

جمعيّات ـ الجمعيّات ٢٥١ ، ٢٤٧ ، ١٦٨ ، ٣٥١ الجمعيّات الاحديّة ٢٤٨ الجمعيّات الكونيّة ٢٠٠ جملة اعداد مجموعة ٣٥٠ جملة تجلّياتها (الانبياء) ١٢٧ جُملی ۲۳۲، ۸۷، ۲۳۲ حملية ٤٧ الجموح ٦٥٧ الجمود ٦٧٩ جمسيع - الجمهيع ٢٠٧ ، ٢٠٧ ، ٣١٧ ، ١٤٥١ Y40 . £71 جميع الأجناس ٦٤٨ جميع الأحكام الحكميّة ٨٤ جميع الأحوال 222 جميع احواله (ايّوب) ٢٢١ جميع احواله الطبيعيّة ٢٤٥ جميع أحوالي ١٢٨ ، ٢٣٣ جميع الأخلاق الإلهيّة ٢٥٧ جميع الاخلاق والاوصاف ١٢٢ جميع الأرواح ٢٦٩ جميع الارواح الإنسانيّة ٤٨٥ جميع الأسباب ٦١٠ جميع الأسماء ٤٢ ، ٢٥ ، ٢٠٤ ، ٢٤٧ ، ٣٥٧ ، 777, 710, 200, 777

177 , 17Y

جميع اسماء الحقّ ٣٦٣

جميع صور التجلي ٦٣٣ جميع الصور الجسميَّة ٣٣٣ جميع الصور الروحانية العقليّة والنفسيّة ٣٥٧ جميع الصور المثالبة الجبروتية ٣٥٧ جميع صور النعماء والآلاء ٣١٤ جميع العائذين ١٢٩ جميع العالم ٢١٠ جميع العناصر 227 جميع العوالم ٢٤٦ ، ٢٤٦ جميع العوالم العلويّة الروحانية ٢٥٩ جميع عوالم الفرق والتفصيل ٢٩٥ يعميع كربة المجتمعة ٢٢١ جميع الكمالات ٣٠ جميع الكمالات النبويّة ٢١١ جميع كمالاته (تعالى) ١١٧ جميع الكمل ١٢٨ الجناب الإلهي ٧٩،٣٥ ، ١٦٤ ، ٢١٥ ، ٢٨٥ ، 177 , 47F , PVF جناب الحق وجانبه ٦٧٨ جناب المعبود الحقّ ٣٢١ الجناب المقدّس ٢٥٩ الجنان ۱۲۹ ، ۲۵۰ ، ۲۲۸ ، ۲۸۶ جنان الوحدة والجمع ٣٠٤ جناني ١٣٩ ، ١٥٤ الجنانيَّة ٢٩٠، ٢٥٦ جنانيها (ملابس) ٢٣٤ المِنَة ٢٣٥، ٣٣٧، ١٠، ٣٨٤، ١٩٥

جميع الحدّ ٢٩ جميع الحدود ٢٩١ جميع الحركات ٢٢٧ جميع الحروف ١١٥ جميع الحضرات ١٠٧، ١٠٩، ١٣١، ٢١٢، 491 جميع الحضرات الاسمائية ١٣٠ جميع الحضرات الإلهية ٣٦٣ جميع الحقايق ١٧٢ ، ٥٨٨ جميع ... الحقايق ٢٤٠ جميع الحقايق الجلاليّة القهريّة ١٩٨ جميع الحقايق الذاتيَّة ٧٤ جميع الحقايق العينيّة ٢٣٥ جميع الحقايق الفعليّة والانفعاليّة ٧٧٩ جميع الحقايق المظهرية الإنسانية ٧٤٧ جميع الحقايق الوجوبيّة ٢٠٢ جميع الحقيّات الالوهية الوجوبيّة الحقيّة ٧١ جميع الحكم ٨٤ جميع الحمد ٢٦ جميع الختوم الكمل ٢١٣ جميع الربوبيات المتعيّنة ٣٩٧ جميع الروحانيات السفليات ٣٨٠ جميع الشواهد ٢٠ جميع صفات المحدثات ٣٦٢ جميع الصور ٣٩٧، ٣٩١، ٣٩٢ جميع الصور الاعتقاديّة ٢٧٦ جميع الصور البشريّة ٢٠٩

# ٨٤٢ / شـرح تصـوص الحبكم

جنّة جنانه (عبد) ١٠٦ جنّة ربّه ٢٠١ جنّة المُنهِ (٢١ الجواهر ۱۷۰ ، ۳۳۳ ، ۲۳۰ ، ۴۹۲ جواهر بلا اعراض ٤٩٢ جواهر لحقايق الكمانيّة ٧٧٥ ألجواهر الجسمانية ٣٤٦ الجواهر الروحانية والنفسانية ٩٩ الجواهر العقلية ٢٨٨ جواهر العناصر ٣٣٨ الجواهر العنصرية ٣٣٨ الجواهر المجرّدة العقليّة ٩٨ جواهر مجتمعة في الغيب ١٤٢ الجواهر النفسانية الإنسانية ٨٩ الجواهر النيّرة ٨٩ جواهر وحدانيّة ٨٩ تُعِجُوهُمُ ٤٩١

٧٣٣، ٦٤٧، ٤٩٣-٤٩٠ جوهر أبدي ٣٣٣ جوهر أبدي ٣٣٩ جوهر الجواهر ١٥٩ جوهر الروح - جوهر الروح الطبيعي ٦٢٤ الجوهر الروحاني ٦٢٦ الجوهر الصاعد الرابع ٣٣٤ الجوهر الطويل العريض ٣٩٣ جوهر العالم ٤٩٢

جوهرك الكثيف ٩٥٥

جسوهر ـ الجسوهر ۸۸، ۸۹، ۲۵۲، ۲۸۷،

الجوهر الكتيف الظلماني ٦٠ جوهر لطيف متلون ٢٦٠ جوهر الماء ٣٣٣ جوهر الماء ٣٣٠ الجوهر الماء ٣٣٠ الجوهر الماء ٣٣٠ الجوهر المتحيز ٩٩٤ الجوهر المتحيز ٩٩٤ الجوهر النوري ١٧٤ جوهر واحد ٤٩٦، ٤٩١، ٩٩٤ جوهراً واحداً ٤٩٦ جوهراً واحداً ٤٩٦ جوهراً واحداً ١٠٤ المنازي ٢٩٤ جوهراً واحداً ١٠٤ المنازي ٢٤٤ جوهراً واحداً ١٠٤ المنازي ٢٠١٠ جوهره (العقل) النوري ١٧٠ جوهره (العقل) النوري ١٧٠ الجوهر الهيولاني ١٧٠ ، ١٧٠ الجوهرة (المهولاني ٢٠٢، ٢٠١ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٠ المنازي ٢٠٢ ، ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ المنازي ٢٠٢ المنازي المنازي

الجوهرة الططيفة النورانية ٢٢١

الجوهرين (روح و نفس) ۹۲

الجوهريّة ٩٠، ٤٩١، ٤٩٣

الجوهرية المعقولة ٤٩١

جوهريّتها (نفس) ٦٢٤

الجهات الست ٢٠٣

الجهات المعنوية ٤٦٢

جهنّم شوق ۲۱

جهنّمي ۱۵٤

جهنّم ۲۹۲، ۹۶۵، ۲۲۲

الجوهر المحمولة ٢٠٢

جوهرة واحدة ٣٢١

ا الجوهرين ٨٩

حال العلة ١٣٥ حال الغرغرة ٧٠٢ حال الفتح ١١٥ حال في الممكن ١١٥ حال قيام المصلّي ٧٢٧ حال كتابة إلقاء الله ١٢٩ حال مريم ٢٢٥ حال مستعدّ ٢٢٦ حال من له هذا الاسم ٧٣٠ حال الوصل والفصل ١٣٥

حاله ومقامه (ص) ۱۲۲ آلحالة ۲۰۹، ۱۲۲، ۴۰۹، ۴۱۳، ۹۱۹

حالة حالة بذي الحال ١٣٥

بحاله (سعدالدین) ۱۲۳

حالة سليمان ٥٧٤

שונדוע של - ۲۲۱

> حجاب تعين عيسى ٥٥١ الحجاب الستر ٥٥١ حجاب عز عيبه ١٩٧

حجاب على العين الكلّية الأصليّة ٢٠١ حجاب على نفسه ٢٠١ الحجاب عن المشهود المحصّل ٣٢٥ الجهنميّة ۲۹۰ جهول ٤٤٠

حال \_ الحال ٨٤، ١٠٩، ١١٩، ١٢٣، ١٢٥، 071\_Y71, 7X1, Y17, 077\_177, 177, 577, 307, VOY, 5V7, 7°7, 117, 713, F13, TA3, T.O, 17F, حال إبراهيم ٢١٧ حال الإخذ ١٣٤ الحال الاستعدادي ٢٢٦ حال استغراق الشهود والرؤية ٢٤١ حال أمّه (عيسى) ٥٢٦ حال الإيجاد ١٦٥ حال تعلّق القدرة بالمقدور ١٠٨ حال التلفظ بالسؤال ٢٢٥ حال ثيوت ٢٣١ الحال الحاضر ۲۲۸

حال التلفظ بالسؤال ٢٢٥ حال ثبوت ٢٣١ الحال الحاضر ٢٢٨ الحال الخاص ٢٦٤ حال خصيص بمقام ١٣٦ حال ذي حال ١٣٧ حال ركوع المصلي ٢٢٧ حال السؤال ٢٢٢، ٢٢٧

حالاً شهو ديّا ٣١٦

حال العدم ٤٩٩

# ٨٤٤/ شيرح قصيوص الحبكم

حجاب الغيرية ١٩٩ عجاب الفكر ١٥٠ عجاب الفكر ١٥٠ عجابيات ١٥٠ ، ٢٤٧ حجابيات الاشياء ٢١٩ ، ٣٢٨ ، ٣٢٨ ، ٣٢٨ ، ٤٤٦ حجابيات الاشياء و ظلانيها ٩٩٤ حجابيات الاعيان ٢٩٦ حجابيات الايات المتلوة ٣٠٤ حجابيات الصور الاسمائية ٣٠٨ حجابيات ظنونهم ٣١٤ حجابيات غرفهم ٣٣١ حجابيات قيود العادات ١٦٩ حجابيات الكثرة ٣٣٣ حجابيات الكثرة ٣٣٠ حجابيات الكثرة ٣٣٠ حجابيات م

حجابيّات مراتب الإلقاء ٣٠٨ حجابيّات الكثرة الصنميّة ٣٠٥ الحجابيّة ٤٩٧

حجابيّة الاسميّة ١٤٤ حجابيّة الامر ٣٠٢

حجابية التعيّن ٢٠١، ٢٠٩

حجابية التعين الاسمي ٢٣٩

حجابيّة تعيّن غيرتيه ٧٢٨

حجابيّة تعيّنات سور النفس الرحماني ٢٠٤

حجابيّة الخلق ٣٢٩

حجابية الخلق عن الحقّ ١٣٩

حجابية صورالاسماء ٢٠١

حجابيّة الظاهريّة ٣٠٤

الحجابيّة الظاهريّة المظهريّة ٥٨

حجابيّة ظلمانيّة ٩٩٤ حجابيّة العين ١٠٠ حجابيّة الغيريّة ٩٩٤ حجابيّتك ٣٤٤ حجابيّة الكثرة ٩٤ حجابيّة كلّ تعيّن ٢٠١ حجابيّة المثليّة (حجابته فيلته) ٣٠٣ حجابيّته ٣٠٠

٦٣١، ٣١٠ الحُجُب الظلمانيَّة ١٩٨ الحجب الظلمانيَّة والنورانيَّة ٣٣٠ الحجب الظلمانيَّة والنوريَّة ١٦٨

حُنجُب \_ الحُنجُب ٩٨ ، ٩٩ ، ١٦٩ ، ١٦٩ ،

الحاجب الكثيفة واللطيفة ١٩٩

الحجب النفسانيّة والعقليّة ١٧٠

الحجب النورية ٩٨

الحجبات الظلمانية ٩٨

حجة الله ٢٠٠، ١٠٤

الحجة الإلهية ١٨

الحبيّة البالغة ١٣٤، ١٤٤، ١٩٤، ٢٩٩، ٢٠٥،

۸۰۵، ۲۲۵

حجّة محجّة معبود الحقّ ٣٠١

حجّة على صدقه (زكريا) ٦١٦

حعجة موسىٰ ٦٩٣

حجّتهم (عارفون) ٣٦٧

حديث التردد ٧١٧

#### فهرس الاصطلاحات والمفردات/ ٨٤٥

الحركات الالفيّة ٦٠ الحركات الثلاث ٧٢٨ الحركات المستقيمة ٥٩ الحركات المعقولة ٧٢٧ الحركات النفسية الالفيّة الروحانيّة ٥٩ حركة أفقيّة ٧٢٧ الحركة الالفيّة ٥٩ حركة الإنسان ٧٢٧ حركة البصر في الإدراك ٥٦١ حركة تنزل ٧٢٧ الحركة الثالثة الالفيّة ٦٠ بحركة جسمائية ٥٦٥ الجركة الجمعيّة ٧٢٨ حركة حبّ الموجد ٦٧٨ حركة حبية ١٧٨ حركة الحيوان ٧٢٧ الحركة الدورية ٣٢٥ الحركة الطبيعية الفطرية ٣٨٠ حركة العالم ٦٧٨ حركة العالم من العدم ٦٧٨ حركة عن سكون ٦٧٨ حركة فرعيّة ٧٢٧ الحركة الفلكية ٧٦ الحركة في الأصل ٦٧٩ حركة كل ذي خوف ٦٧٩ الحركة الكليّة ٣٢٥

الحركة الكلية ٣٢٥

حديث التكوين ٦٦٧ حديث الرجال ٧١١ الحديث الصحيح ٧٢٦ حديث العفريت ٥٥٨ حديث عهد ١٦٨ حرارة التجلّي ٢٠٢ حرارة التجلّيات المتوالية ٣٣٣ الحرارة الغريزة ٦٠٣ الحرارة الغريزيّة ٧١٤ حرارة غريزة تناسبيّة ٣٦٠ الحوارة المعتدلة ٣٦١ حرف الحرف ٩٦ ، ٢٠٢ حرف الأحرف المعنى ١٥٥ حرف امتناع 379 حرف الحروف الخلقيّة ٧٨ حرف حروف الهداية ١٢ حرف حقيقة القابل ١١٤ الحرف العددي ٤٥٦ حرف العلَّة ١٥ حرف الغاية ٣١٧ حرف المدُ ٥٦ حرف من حروف الاتصال ٥٧٨ حرف وجودي ٧٠١ حرقي القلب ٦٩ الحرفيّة ٧٠ حركات اراديّة نفسيّة ٣٧٩

الحركات الإعرابيَّة ٦٨، ٦٩

٨٤٦ / شرح قصوص الحكم

الحركة المعراجية ٧٢٨

حركة معقولة ٧٢٧

حركة منطقة البروج والكواكب السيارة ٣٣٩

حركة منكوسة ٧٢٧

حركة موسى وفراره ٦٧٩

حركة النبات ٧٢٧

حركة الوجود ٧٢٧

حركته من العدم ٦٧٨

حركته منقطعة ٣٢٥

حرف الاتصال والانفصال ٧٩٥

حروف الأزل ٢٨٠

حروف الاسم ۲۹، ۲۸

حروف الاسم الأعظم ٥٧٨

حروف الاعيان ٥٦

الحروف الانفعالية الإمكانية ٧٦

حروف باطنة ملكوتية روحانية ٧٢٩

حروف الجرّ ٥٥٣

الحروف الحلقيّة ٤٥

الحروف الروحية ٦٩٢

حروف ظاهرة مُلكية شهادته ٧٩٥

حروف عالم الأرواح ٩٥

حروف عالم الطبيعة ٥٥

الحروف العلوية والسفلية ٥٤

حروف عينيّة ٥١٣

الحروف الفعلية المؤثرة الوجوبية المنفعلة المتاثرة

الإمكانية ١١٠

حروف الكلمات النفسيّة الرحمانيّة ١٦٩

الحروف اللاهونيّة ١١٥ الحروف المقدّسة ٧٠

حروف النفس الرحماني ٩٥ ، ٣٣٥

الحروف النفسية الإنسانية ٨٠

حضرات\_الحضرات ٣٦، ٨٤، ١١٤، ١١٥،

٤٧٦

حضرات الأرباب ٤٠٣

017, 777, 877, 730

حضرات الاسماء الكليّة الكماليّة ٨٣

حضرات الاسماء والذات ١١٤

الحضرات الأسمائية المتعبنة ٨٢

حضرات إشهاد الحقّ وشهوده ٤٢١

الحضرات الإلهيّة ١٣٧ ، ٣٦١، ٣٦١

الحضرات الإلهية الاسمائية ٣٩٨

الحضرات التامة ٤٠٣

حروف متعدّدة ٤٨

حروفه (تعالى) الحقائق الذاتيّة والوصفيّة ٢١١

حروفها (ذات الذات) ٧٤٥

YY1 . . VI . PVI . XTY . 757 . 1PT .

بحيض ات الإسماء ٣٨ ، ٩٩ ، ١٠١ ، ٢٠٢ ،

حضرات الاسماء التالية الفرعية ٨٣

حضرات الاسماء والصفات ١١٤

الحضرات الأسمائية ٣٥

حضرات اسمائية ٣٥، ١٠١، ١٧٣، ١٧٨

حضرات الأسماليَّة الإلهيَّة ١٠٢، ١١٤، ١٢٧،

٤٧٦

الحضرات الاسمائية الخصيصته به ٩٠

حضرة الاسم المتولي ٤٨ حضرة الاسم المدبر ٢٢٥ حضرة السمية ٢٧٤ حضرة الله ١٠٦، ١٠٠ حضرة الله ١٠٠، ١٠٠ حضرة الله السبوح القدوس ١٣٢ المحضرة الإلله ١٠٥، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٥، ١٠٥، حضرة الإلهية الكمالية الجمعية ٢٩ حضرة الإلهية الوجوبية ١٦٤ حضرة الالوهية الوجوبية ١٠٠ حضرة الالوهية الوجوبية ١٠٠ حضرة الالوهية والربوبية ١٠٠ حضرة الالوهية والربوبية ١٠٠ حضرة الالوهية والربوبية ١٠١ حضرة الالوهية والربوبية ١٠١ حضرة الالوهية والربوبية ١٠١ حضرة الالوهية والربوبية ١٠١ حضرة الالوهية والربوبية ٢٨٠ ١٠٥، ١٦٤، ١٠٥ مهمة ١٠٠٠

حضرة تجسد المعاني والحقايق ٨٣ حضرة تعين معنويات الاشياء ٨٧ حضرة التقدير ٢٣٨ حضرة الخيرة ٢٣٨ حضرة الجلال ٩٧ ، ١٢٦ حضرة الجمع الاسمائي ٩٢ حضرة الجمع العمدي ١٤٦ حضرة الجمع العمدي ٢٤١ حضرة الجمع والوجود ٤٢ حضرة الجواد الوماب ٣٧٣ حضرة الجواد الوماب ٣٧٣ حضرة الجواد الوماب ٣٧٥ حضرة الجواد الوماب ٣٧٥

حضرات التجلّي ٩٥ £ الحضرات الخصيصة بمظهرياتهم (مؤمنين) ١٠٧ الحضرات الخمس ٣٤ الحضرات الوبوبيّة ١٦٣ حضرات الصور والشخصيات ٤٢٢ حضرات العباد ٤٠٣ الحضوات العاليّة ٨٥، ٢٢٧ الحضرات العالية الإلهية المطلقة ٨٢ حضرات كلية كثيرة ٢٣٨ حضرات المسحيات ٨٣ حضراتها (الأسماء) ١١٥ حضرة ـ الحضرة ٢٩، ٣٧، ٨٤، ٨٥، ١٩٤٠ 217,777, 377,787,187,787 حضرة أحدية الجمع ٦٨، ٣١٧ حضرة أحديّة الجمع الإلهية ٢٦٥ حضرة احدية جمع الجمع ٥٧ حضرة أحديّة جمع جمع الحضرات ١٠٧ حضرة احديّة جمع الجمع والإطلاق ١٠٨ حضرت احديّة جمع الجمع والعدد ١١٠ حضرة الاحديّة الجمعيّة الإلهيّة ٩٤ حضرة الأحديّة الذاتيّة ١٠١ حضرة الاسم ١٢٠ ، ٣٩٧ ، ٨١٥ حضرة الاسم «الله» ٥٢٢ حضرة الاسم (الجميل) ٣٣٧

حضرة الاسم االحكم، ٢٠٥

حضرة الامم (الربّ) ٣٣٧

حضرت الاسم العدل ٢٠٥

# ٨٤٨ / شـرح قصـومن الحبكم

حضرة خاصّة ٣٨، ٢٧٤ الحضرة الخضريّة ٦٨٨ حسفسرة الخسيال ١٢٨ ، ٣٨١ ، ٣٨٢ ، ٣٨٢ ، ٤٢٢ EAT LEAY حضرة الحس ٣٩٢ حضرة الحقّ ١٨١ حضرة الحي القيوم المحيى ٤٤٩ حضرة الحكمة ٢٣٨ حضرة دون حضرة ٣٢٣ حضرة ذاتية ٢٧٤ حضرة الربوبيّة الفعّالة ٨٢ حضرة الرحمة ٦٥٢ حضرة الرحموت ٦٥٢

> حضرة الرحمن الرحيم ٢٠٩ حضرة السبوح ١٣٠ حضرة السبوحية ٢١٤ حضرة الشهادة ٣٩٢

> حضرة الرحمان ١١٠ ، ٢٦٥

حضرة الطهارة والنزاهة ١٣٠

حضرة العلم ٢٣٤ ، ٢٣٨ ، ٢٤٠ ، ٥١٦

حضرة العلم الأزلى ١٤

حضرة العلم الذاتي ٩٩، ١٧٧، ٢٤٠

حضرة العلم الذاتي الإلهي ٢٣٢

الحضرة العلمية ٢٣٨

حضرة عن حضرة ٨٣

حضرة الغيب ٢٤٠

حضرة الفرديّة الإلهيّة ٢٦٥، ٤٧٠

حضرة القادر القاهر القوي الشديد ٣٣٧ حضرة القدس ٩١ حضرة الكون والخلق ٢٤٥ حضرة اللاهوت ٣٣٧ الحضرة اللاهوتيَّة ٢٠٥ حضرة اللطيف الخبير ٧٢ حضرة ما ٣٩١ حضرة المثال ٣٨٢ حضرة المحبّة والمشيّة ٢٠٢ الحضرة المحمدية الجمعية الاحدية الكمالية الختمية 1:1

وحضرة المحمدية الجمعية الكمالية ٨٤ الخطرة لحمدية الخنمية الكمالية الإلهية ١٣٢ حضرة المضل ١٢٢

حضرة المعرفة ٢٣٨

حضرة الملك والملك ٣٩٥

حضرة من الحضرات ٨٣

حضرة من حضرات الاسماء ٢٦٥

حضرة من الحضرات الإلهيّة ٢٣٩

حضرة الواسع ٢٦٨،٢٦٥

حضرة الوجوب ٧١

فلك حضرة الوجوب الإلهيّة والربوبيّة ٧٥

حضرة الوجود ٤٠

حضرة الوجود العيني ٢٤٠

الحضرة الوحدانية الالفية ٦١

الحضرتان ٢٠٣

حضرتي العلم والشهود الذاتيَّتين ١٥٦

الحقّ سمع الخلق ٣٦٣ حقّ الشرع ٣٨٦ حقّ صرف ۷۰۳ الحقّ الصريح ٣٧٠ حقّ الظالمين ٣٢٤ الحقّ الظاهر ٦٩٩ المظاهر ٤٤٣ الحقّ الظاهر به (ص) ۱۱۷ الحقّ الظاهر في مراتب وجوده ١٤٥ الحقّ الظاهرالمتعيّن ٦٦٧ بالحقّ في الحقّ ٤٤٢ بِالحِقّ في الحقّ للحقّ 120 ما مل الحقّ في الخلق ٣٦٠ حقّاً في خلق ٤٣٣ حَمَّا فِي لَطَافِتِهِ ٢٥٢ حقّ القيام ٣٥٩، ٣٩٤ الحقّ القيّوم ٢٩٥ حق كل حقيقة ٣٥٥ حقّ كمال العبدانيّة ٧٤٥ الحق لذانه ٧٢٩ الحقّ المامور ٥٥٠ حقّ المتابعة ١٢٢ الحقّ المتسمجلّي ١٤٧، ١٤٩، ١٥٤، ٢٦١، 71. 1001 الحقّ المتحوّل ٥٧٣ الحقّ المتخيّل الذي نسميه سوى ٤٣٥

الحقّ المتعيّن ٩٦، ١٤٤، ١٤٣، ٣١٩، ٢١٥،

حضرتَى الوجوب والإمكان ٧٥ ، ٧٦ حضرتين ٣٧ حضن ۱۱٥ حق الإسلام ٣٧٦ الحقّ الاعتقادي ٤٧٧ الحقّ الذي يعوّل عليه ٢٦٧ الحقّ الإنساني الكمالي الذاتي ٦٥٥ اتقياد الحقّ ٤١٤ الحقّ الباطن ٦٩٩ حقاً بلاخلق ٤٣٣، ٤٤٢ حقّ بنسبة ٤٧٧ حقّ التحقيق ٨٦ حقّ التعيّن ٢٠١ حتى التنزيه ٢٠٥ حقّ الحقّ ١١، ١٤٦، ٤٠٧، ٤٠٩، ٤٠٨ حقّ الحقيقة ٤٤٨ الحقّ الجلّي ٥٤٦ حق جمع حُقّة ٤٤٣ الحقّ الخالق الربّ ٤٠٤ الحَقَّ الحُلق ٢٠٨، ٤٤٣، ٥٤٢، ٤٥٩ حقّ الخلق ٢٠٤ الحقّ الخلق الجامع ١٥٤١ حقّاً خالقاً في اول مراتب تعيّنه ٣٥٢ الحقّ الدائم الوجود ٥٥٠ حقّ داوود ٥٧٦، ٧٧٥، ٥٧٨ حقّ الوائي ٣٨٦

الحقّ الرحمن ٤٨٤، ٥٤٣

### + ٨٥/ شـرح قصـوص الحـكم

الحق الواحد الا الخيل المنابة المنابة

الحقّ المطلق ۱۹۲، ۲۸۱، ۲۸۱، ۳۲۶، ۳۷۵، ۳۷۲، ۱۹۲۰ الحقّ المطلق عن كلّ قيد ۲۸۰، ۲۸۱ الحقّ المطلق عن كلّ قيد ۲۸۰ الحقّ المطلق المشترك بين الكلّ ۳۳۲ الحقّ المعبود المعتقد ۷۲۱ محقّ المعبود الموجود ۲۵۸ حقّ المعبود الموجود ۲۵۸ حقّ المعبود الموجود ۲۵۸ الحقّ معيناً من الله ۲۰۹ الحقّ من حيث ذاته ۱۲۵ ۱۲۸ الحقّ من حيث ذاته ۱۲۵ ۱۲۸۶ المحقق من حيث ذاته الاحديّة ۱۲۸ المحقق من حيث ذاته الاحديّة ۱۲۸

الحقّ الموجود المشهود ٣٨١، ٤٥٤، ٦٣٤،

حقّ من وجه ٤٣٢

الحقّ المنزّه ٣٥٠

757,770

حق نوح ٥٧٨ حقاً وخلقاً ٣١٩ الحق الواجب ١٤٦ الحق الواجب الوجود لذاته ١٨٩ الحق الواحد ٣٥١، ٣٣٨ حق واحد احد ٣٣٤ الحق الواحد الاحد ١٨٦ الحق الواحد الاحد الوتر ٧١٥ حقّه (عبد) المستجن ٧٨، ١٠٦ الحقي الاسعاني ٢٠٤

حقائق - الحقائق ۳۱، ۳۳، ۲۰، ۳۶، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۰، ۵۰، ۷۰، ۵۰، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۶، ۷۵، ۱۳۰، ۱۳۰، ۱۲۰، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۲۰، ۱۲۲، ۱۵۲، ۲۶۲، ۲۶۲، ۱۵۰، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۲، ۱۵۲،

\$77, \(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1}\)\(\mathrm{1

حقائق إبراهيم ٣٧٣ حقائق الاجناس العالية ٧٧ حقائق الاجناس والانواع العالية ٧٨ حقائق الاحدية الجمعية ٢١٢ حقائق الاحدية الجمعية ٢١٦ حقائق الإمكان الخلقية ٧١ الحقائق الإمكان الخلقية ٧١ الحقائق الإمكانية ٩١ ، ٩٤ ، ١٦١ محقائق الإمكانية ٩١ ، ٩٤ ، ١٦١ الحقائق الانفعال ٣١٥ الحقائق الانفعالية الكبانية المربوبية الإمكانية ٩٠٧ الحقائق الباطنة ٩٥٤ حقائق بحر الوجوب ٢٠٣ حقائق بحر الوجوب ٢٠٣ الحقائق البسيطة ٩٥١ الحقائق التابعة ٩٥١ حقائق التابعة ١٤٠١ الاسمائية المستهلكة للاعيان

124 حقائق تفاصيل كمالاته الذانيّة ٣٠ الحقائق التكوينيّة ٤٢١ حقائق تلك الأسماء ٢٢٢ الحقائق الثبوتيّة ٩٩٥ الحقائق الثلاث ١٣٥، حقائق الجسس ٩٥٥ حقائق الجسم الكثيف ٦٢٤ الحقائق الجسمانيّة ٩١ ، ١٦٦ الحقائق الجسمانيّة والروحانيّة ٣٠٩ الحقائق الجسمية ٥٧٩ حقائق الجلال والقهر ٦١٧ حقائق الجمع الإلهي ٢٧٤ ، ٣٧١ حقائق الجمع بين ... ٦٤٠ الحقائق الجمعية الاحدية ٤٩

حقائق الأخلاق الإلهيّة ٢٥٩ حقائق الأذواق والمشارب والعلوم والاحموال والمقامات والفروق ١٣٨ حقائق الارتباط ١٠٥ حقائق الارتباط والجمع والمناسبة ١٠٥ حقائق الأرواح العقلية ١٦٦ حقائق الأسماء ٨٣، ١٤٩، ١٧٧، ٥٠٥، ٢٧٩ حقائق الاسماء الإلهية ٦٧١ حقائق الأسعاء الحسني ٤٧٧ حقائق الأسماء الربوبيّة ١٧٥ حقائق الاسماء والنسب ٣٠٨ حقائق الاسماء الوجوبية المتعلقة بالوضيع الا حقائق أسمائه 22 حقائق أسمائه وصفاته ١٤٧ الحقائق الأسمائية ١٤٨ حقائق الأشياء ٨٧ ، ١٦٩ ، ٢٥٠ ، ٢٥٦ ،

# ٨٥٢/ شـرح تمصـوص الحسكم

الحقائق الجمعيّة الكماليّة ٧٠٩، ٢٨١ حقائق جميع الوسائط ١٠٠ حقّائق الحروف ١١٤ ، ٧٢٣ حقائق حرفية \_ الحقائق الحرفية ٥٢ ، ٨٨ حقائق حرفيّة إلهيّة ٥٢٩ الحقائق الحرفية التركيبية 1 ٤ حقائق حرفيّة جسمانيّة ٢١٥ حقائق الحضرات ٣٦١، ٣٦٩ الحقائق الحقيّة الوجوبيّة ١٦١ حقائق الحقيقة الإنساية 700 حقائق الحياة ٢٠١ حقائق الخنمية وعلومها ١٢٧ حقائق خزائن العالم ١٧٧ حقائق خزائن النعم ١٧٩ حقائق الخلق الجديد ٢٥٠ حقائق الخلقيّة المظهريّة ٢٠٢ حقائق ذات الخليفة ٢٠٣ حقائق ذاته ٣٦ حقائق ذاتيات ١٣٥ حقائق ذائية ٣٠ الحقائق الذاتية الكلية ١٤٩ الحقائق الرانية ٦١٨ حقائق الربوبيّة ٥٦، ٣٣٧، ٣٩٩ حقائق الرحمانيّة ١٠٨

حقائق الروح ٥٩٥

حقائق الروح و النفس والجسم ٩٤

الحقائق الروحانيّة ٩١ ، ٦٢٥ ، ٦٢٦

الحقائق الروحانية والعقلية ٩١ حقائق السر والجهر ١٤٥ حقائق السماوات ١٤٥ حقائق السماوات ١٤٥ حقائق السفوون الذائية ٨٦ حقائق الصور ٣٨٢ معائق الطبيعية ٩١٥ حقائق الطبيعية ٩١٥ م١٠٥ ، ٢٠٦ ، ٢٠٥ ، ٢٠٠ محقائق عالم المملك والشهادة ٧٧ حقائق العالم وصوره ٢٠٣ حقائق العالم وصوره ٢٠٣ حقائق العالم وماهياتها ١١٥ حقائق العالم وماهياتها ١١٥ حقائق العالم وماهياتها ١١٥

حقائق العالمين ٧٧

الحقائق العدديّة ٣٥٠

حفائق عزيزة ٦٩٦

ألخفانق العالبة العامة ٦٧

الحقائق العقلية المؤثرة ١٤١

حقائق العلم والكشف ٣٣٧

حقائق العوالم والوسائط ١٠٠

حقائق العوالم واعيانها ٢٠٣

حقائق الفرع والأصل ٦٦٦

حقائق الفعل والانفعال ١٧٥

الحقائق الفعلية الإلهية ٦٨

الحقائق الغيبية العينيّة ١٥١، ١٥،

الحقائق الفعالة الوجوبيّة الوجوديّة ٣٥٦

حقائق الفعل والتاثير والوجوب ٢٤٦

الحقائق العلكة العلية ٦٤٦

حقائق علوم الله ١٣٣

الحقائق الكيانية الإمكانية ٤٤٤، ٤٤٤ حقائق اللاهوت ٩٥٥ حقائق اللطف ٦٧٤ حقائق اللطف والجنان ٢٦٤ حقائق اللطيف ٦٢٤ حقائق ما امرً بتبليغه ٣١٨ حقائق ما خَرَجَ ٢٧٠ حقائق ما في الروح الموسوي ٦٦٥ حقائق المباينة ١٧٧ ، ٣٣٨ الحقائق المتبوعة ١٧٧ ، ٥٤١، ٥٧٣ الحقائق المترتبة ٢٣٨ ، ٦٤٨ حقائق متعلقاتها ٣١ حقائق منفركات العالم ٥٥٥ حقائق متمايزة ٨٦ ، ٨٩ الحقائق المجردة ٨٣ الحقائق الجركة المطلقة ٢٨٧ حقائق ... المجلى المشهود الموجود ٢٠٦ حقائق المحدثات ٣٦٢ حقائق الخاطبات الإلهيّة ١٤٥ حقانق المخلوقية والمربوبية ٢٠٦ حقائق المراتب ١٥٣ ، ١٨٥ ، ٥٤٣ حقائق المربوبيّة ٢٠٦ حقائق المرتبة الاعتدالية ١٢٠ الحقائق المرتبية ٣ الحقائق المرتبية المقتضية لتعينات الحضرات وتحِلْياتها ونعمها وهيئتها ١١٤

حقائق المستمدّين ١١٤

حقائق القلوب الإنسانيّة الكماليّة ٨٢ حقائق القوابل ٢٦٤ حقائق القوابل المظهرية الرتبية ٢٧١ حقائق القوابل والمظاهر ٢٠٢ حقائق القوى الروحانيّة ٢٣٠ حقائق القوى الطبيعيّة ٣٣٠ حقائق الكلّ ٧٧٥ حقائق كلية \_ الحقائق الكليّة ١٨٥ ، ١٨٧ ، 740,047 الحقائق الكليّة الإنسانية ٥٤٠ الحقائق الكليّة الخلفيّة الكيانيّة ٧٨ الحقائق الكليّة الربّانيّة ٧٨ الحقائق الكلية الكمالية العبدانية ٥٣٨ الحقانق الكلية النسبية المعقولة ١٨٦ الحقائق الكليّة الكيانية ٧٦ حقائق الكمال ١٢٠ حقائق الكمال ونقائصها ١٨٣ الحقائق الكمالية الإنسانية ١٠٨ حقائق الكمل ٢٩٥ الحقائق الكونيّة ٧٥، ٧٧٣، ٩٤٥، ٩٤٦ الحقاتق الكونية الطبيعية المندمجة في الجوهر الاصلى ٥٤٠ الحقائق الكونيّة العدميّة ٠٤٠ الحقائق الكونيّة المربوبيّة ٥٤٥ حقائق الكيان ٧١

الحقائق الكيانية ٣١، ٧٦، ١٦٦، ٢٤٣، ٤٤١،

011

حقائق مسمّاه ١٤

الحقائق المشهودة ٢٨٨

حقائق المظهريات ٢٤٥

الحقائق المظهريّة ٢٠٦

الحقائق المظهرية الأرضية الانفعالية ١٧٥

حقائق المظهريّة الظاهريّة ١٧٥

الحقائق المعقولة ١٤٨

الحقائق المعقولة الكلّية ٢٠٥

حقائق المعلومات ١٧٤ ، ٢٣٥ ، ٢٣٨

حقائق ١٢٦

الحقائق المعنوية ١٧٢

حقائق الملك والسلطان ٣٣٧

حقائق الملك والشهادة ٦٥

حقائق المكنات ١٤٣

حقائق الموجديّة ٢٤

حقائق الموجودات ١٧٢

حقائقنا ١٥٥

حقائقنا العينية ٤٨٩

الحقائق النبويّة ٢٨١

حقائق النسب ٥٥٨، ٥٥٩

حقائق نسب الربوبيّة ١٦٤

حقائق النسب الفرعيّة ٧٧

حقائق نسب الواحد ٦٨٠

الحقائق النسبيَّة ٨٧، ١٩٠، ١٩٢

حقائق نفسيّة ٢٩٥

حقائق الوجوب ۳۱، ۷۱، ۱۷۱، ۲۲۲، ۲٤۳

حقائق الوجوب الحقيّة ٧١

الحقائق الوجوبيّة ١٤٨، ١٦٦، ٢٠٧، ٢٤٥، ٥٤٥

حقائق الوجود ١٤٨، ٤٩٧

الحقائق الوجوديّة الوجوبيّة ٦٤٣

حقائقه المؤثّرة الفعّالة الوجوبيّة ٣٠

حقائقها (نفس) التابعة التفصيليّة ٦٦٤

حقائقها (نفس) الكلّيّة الجزئيّة ٦٦٤

حقائق هذه (القلب-الروح-النفس)الاسماء والالفاظ ومدلولاتها ٨٦

حقائق اليدين ٢٠٠

الحقّانيّة ٧٥

حِقْيَاتِ الأشياء ٤٩٨

لِمُنَّةِ ١١٠، ٢٢١، ٢٢٢، ٢٧٠،

3.3, F.3, AV3, 130, 730, 13F,

VYY

الحقيّة الخفيّة ٩٨

حقيّة كلّ رؤيا ١٢٨

الحقيّة والخلقيّة ١٤٦

حقيقة \_ الحقيقة ٢٦، ٤٤، ٢١، ٤٧، ٧١، ٧٧،

. 47 . 47 . 41 . 14 . VA . VA . VA

X// . P// . / // ... 77/ . P// . P3/ .

171, 171, 117, 117, 317, 017,

VET3, YYY1, XYY1, VAY1, 3171,

177, 377, 937, 007, 377, 987,

3PT, APT, 0.3, P.3, T/3, 073,

171, 672, ATL, 611, P11, .01,

حقيقة الإسلام ٣٧٧، ٣٧٧ الحقيقة الإسلامية المحمدية ٣٧٧ حقيقة اسم الدهر ٥٤١ الحقيقة الأصلية ٢٧٧ حقيقة إضافية ١٠٥ حقيقة الإطلاق ٢٠٠ حقيقة الإطلاق الذاتي ٢٨٦ حقيقة الاعتدال ٢٠٠ حقيقة الله ٢٠٤

الحقيقة الإلهية الكامنة ١٦٧ الحقيقة الإلهية الكليّة ١٦٤ الحقيقة الإلهيّة الالفيّة ٥٦ حقيقة الأمر ١٣٩، ٢٥٨، ٣٧٧، ٤٤٨، ٤٩٢،

حقيقة الإمكان ٢٧٩ حقيقة الآن الذي لاينقسم ٥٤١ الحقيقة الإنسانية ١٧١ ، ١٧٤ ، ٦٥٥ الحقيقة الإنسانية الازلية الابدية الكمالية الجمعية الاحدية ٤٨٠

الحقيقة الإنسانية الإلهية ٢٠٣ الحقيقة الإلهية البرزخية ١٧٧ الحقيقة الإنسانية الكل ١٧٣ الحقيقة الإنسانية الكمالية ٨٠، ١١٧، ٥٥٥ الحقيقة الإنسانية الكمالية المحمدية الإزلية الاولية

> والابديّة الختميّة ٢٤٥ الحقيقة بالتحقيق والوجود ١٤٣

۲۲، ۲۷۹، ۲۹۶، ۲۰۰ – ۲۵، ۵۵۸، حقیقة الإسلام ۲۷۲، ۲۷۷
 ۲۲۰، ۲۰۰، ۲۶۰، ۲۰۶، ۲۲۱، ۲۸۱، الحقیقة الإسلامیّة المحمدیّة ۷۷ مرکزی ۲۸۲، ۲۸۹، ۲۹۰، ۲۷۱، ۲۷۱، ۲۸۹، ۲۸۷
 ۲۲۷، ۲۸۷
 ۲۲۷، ۲۷۷

بالحسقيقة ۱۹۹، ۲۰۲، ۲۹۲، ۲۹۲، ۳۱۶، ۴۰۱،۳۱۵

على الحقيقة ٢٩٩، ٢٤١، ٣٤١، ٢٨٤، ٢٨٤، ٢٨٤، ٢٨٤، ٣٩٤، ٣٧٥، ٢٨٥، ١٦٠، ١٥٣، ١٥٣٠ ٢٧٤

> حقيقة إبليس ٢٠٠ حقيقة الأجسام ٢٠٢ الحقيقة الأحدية ٣٠٨، ٣٠٨ الحقيقة الاحدية الثابتة ٤٩٢

حقيقة احديّة جمع الصور الفعليّة والانفعاليّة ١٦٧

حقيقة احديّة جمعك ٣٣٠ ، ٣٤٩ حقيقة احديّة جمعيّة ٢٠٣ ، ٣٤٩ ، ٣٢١ حقيقة (الحقيقة) الأحديّة الجمعيّة الكماليّة ٢٠٣ ، ٢٥٩

الحقيقة الاحدية الجمعية المسماة بعشرين ٣٥٠ حقيقة آدم ٢٠٠، ٢٤٧ حقيقة الإذن ٥٣٠ حقيقة الإرادة ٦٤٣

### ٨٥٦/ شبرح تصبوص الحبكم

الحقيقة البرزخية ٢٠٨ حقيقة البشر ١٧٤ حقيقة تجديد الخلق ٥٦٨ حقيقة التجلي ٢١٦ حقيقة التجلي بعد التجلّي ٣١٤ حقيقة التجلي الوحداني الذاتي ٩٥٤ حقيقة تجلّيها ٤٧٨

حميعه الدورحن ١١٨

حقيقة التفاضل بين الاسماء ٥٦٠

حقيقةالتقدّم والتاخر الذائي والمرتبي ١٥٤

حقيقة التكرار ٤٩٤

حقيقة التلقي ٣٠٤

حقيقة التنزيه النزيه ٤٠٥

حقيقة تنزيهه ٢٨٧

حقيقة تحوّل الحقّ في الصور ٧٥٤

حقيقة جبرائيل ٦٤٠

الحقيقة الجُثمانيّة ١٠٦

حقيقة الجسم ٢٠٢،٦٠١

حقيقة الجسم الكلى ٦٧ ، ٣٣٣

الحقيقة الجسمانية ٦٢٨

حقيقة الجسمية ٩٢

الحقيقة الجمالية المستنبطة ٦١٦

حقيقة الجمع بين المتقابلات والمتماثلات ٤٤٥

حقيقة الجمع والقران ٣٠٧

حقيقة الجمعيّة الاحديّة ٥٤٣

حقيقة جمعية احدية جامعة لجميع الجمعيات ١٧٣

الحقيقة الجمعية الاحدية الكمالية ٢٤٥ حقيقة الجوهر الجسماني ٩٣ حقيقة الجوهر الروحاني النفساني ٩٣ حقيقة الحجاب ٢٠١ حقيقة الحقايق الإنسانية ٢٥٥ حقيقة الذات ٢٤، ٣٤ حقيقة ذاته ٤٤

> الحقيقة الذاتيّة ٥٤١، ٧٠٧ الحقيقة الذاتيّة الإلهيّة ٣٥٧ حقيقة الذكري بالحقّ ٤٨٠

حقيقة الحقّ ١٧٠ ، ٩٤١ ، ٥٤٢ ، ٥٤٤ ، ٥٤٥ ، ٥٣٥ ،

747

جقيقة الحقّ المطلق ٢٨٨

حقيقية الحقائق ١٥٩، ١٦٤، ١٦٥، ١٦٨،

700 . 27, 037, 707, 483, 005

حقيقة الحقايق الاحدية الازلية الابدية ٢٤٥

حقيقة الحقايق الإلهية والكيانية ٧٨

حقيقة الحقائق الإمكانية المظهرية ٩٢

حقيقة الحقائق الأول التعيينيّة ٢٦٩

حقيقة حقائق العالم ١٦٤

حقيقة الحقايق الكبرى ٣٨، ٧١، ٢٢٣، ٥٤٣،

Y+Y

حقيقة الحقائق الكونية ١١٠ حقيقة الحقايق الكيائية ٢٢٣ حقيقة الحقايق المظهرية الكيائية ١٦٤ حقيقة الحقية ٤٧٩

حقيقة الحمد ٢٨

حقيقة مطلقة بالذت ١٦٥ الحقيقة المطلقة الكليّة ١٧٣، ٢٣٤ الحقيقة المطلقة الربوبية ٦٩٨ حقيقة المظهر الكياني القابل ٩٣ حقيقة مظهرية ٢٠٣ حقيقة معقولة ١٨٧ حقيقة معقوليّة ١٥٤١ حقيقة المعلوم ٢٣٦ ، ٢٣٦ حقيقة مقيدة ١٦٥ حقيقة المكن من جهة إمكانية ٤٩٧ الحقيقة المكنة ٩٤ الحقيقة المنفعلة المقيدة ١٦٥ لمقيقة الموجد ٤٢ حقيقة ... الموجود ٢٠٥ حَقَيْقَة لأَمْ لُوحِ الْمَلْكُ ٦٤ الحقيقة اللبنية الذهبية ٢٥٨ حقيقة النسبة ٢٨٩ الحقيقة النسبية 200 حقيقة نسبيّة للعالى والعلىّ ٣٣٩ حقيقة النَّفَس ٧١، ٧٢٣ حقيقة النفس والعماء ١٧٠ حقيقة النفوس ٤٨٨ حقيقة النقطة ٥٨ حقيقة النور ٩٤٤ حقيقة النورالواحد الاحد ٢٥ حقيقة النور الوجودي ٢٦٩

حقيقة نشاته الإنسانية الكمالية الكلية الاحدية

حقيقة الحياة ١٨٧ حقيقة حيرة الكمّل ٢٤٤ الحقيقة الكماليّة الجمعيّة الأحديّة ٢٦٣ حقيقة ما ٢٠٢ حقيقة ما راي ٢١٩ حقيقة المتجلّى الحقّ ٤٨٧ الحقيقة المتعيّنة في إنّية انت ٣٠٠ حقيقة متميّزة بذاتها من غيرها ٦٢٢ الحقيقة المحمّديّة ١٠٩، ١١٧، ٢٥٩، ٢٦٢، V + A الحقيقة المحمدية الإنعامية الكلية ٢٦٤ الحقيقة المحمدية البرزخية ٣٠٠ الحقيقة المحمديّة الجمعيّة الاحديّة ٢٦٤ الحقيقة المحمّديّة الروحيّة النوريّة 9 ك الحقيقة الحمدية الكلية ٢٦١ الحقيقة المحمدية الكلية الكمالية الإحاطية الختمية 710 الحقيقة المحمدية الكمالية ١١٠ الحقيقة المحيطة بالذات ٦٦١ الحقيقة الخصوصة ١٨٧ حقيقة المربوط ٩٨ حقيقة مرتبة واحدة ٣٤٩ حقيقة المرتبة الإنسانية ٦٧ الحقيقة المرتبية ٢١٢

حقيقة المشيّة ٥٨٦

794 , £ £ ¥ , ٣ 0 Y , Y £

حقيقة مطلقة \_ الحقيقة المطلقة ٤٣، ٥٠، ٥٧،

# ٨٥٨/ شبرح تصبوص الحسكم

الجمعيّة ١٠٦

الحقيقة الواجبة بالفيض والتجلي ١٦٥

حقيقة واحد ١٩٣

حقيقة واحدة ـ الحقيقة الواحدة ٨٦، ٢٢٢،

FFY, 777, V37\_P37, 107, 7.3,

777,757,577

حقيقة واحدة جمعية ٣٥٣

الجقيقة الواحدة العلمية ٤٤٤

حقيقة واحدة في مرتبتين ٢٦٠

الحقيقة الوجوبيّة ٢٠٣

حقيقة الوجود ١٩٥، ٢٣٦، ٢٧٩، ٢٩٩،

£73, 473, 473

حقيقة الوجود الحق ٣٠٠

حقيقة الوجود الواحد الحقّ ٣٥٤

الحقيقة الوجودية المطلقة الظاهرة في الراتب

کلّها ۲۵۵

بالحقيقة والإحاطة ٩٠٠

حقيقة الوراثة ١٣٥

بالحقيقة والطبع ٢٠٠

الحقيقة والعين ٣٤٥, ٣٤٦

حقيقة الولاية ٢٥٢

بالحقيقة والوجود والمرتبة ٢٨٠

حقيقة الوَهْب ٢٨٠

حقيقته ٢٤

حقیقته (کلّ شيء) ۱۲۸

حقيقته (ص) ١١٠

حقيقتها (العلوم) ١٣٣

حقيقته (الروح) الجوهريَّة ٦٧٤ حقيقته العينيَّة الغيبيَّة ٦٠٤ حقيقته الكليَّة ١٤٩ حقيقته المعنويَّة ١١٩

حقيق الهوى ٦٦٠

حقيقتا الرِضيُ والغضب الكلّيين الإلهيّين ٦٠٥ حقيقتي الحقّ والخلق ٣٤

حقيقتي الربِّ والمربوب ٧٦، ٥٤٤

حقيقتي الشهوة والغضب ٦٢٤

حقيقتى الظاهريّة والباطنيّة ٧١

حقيقتي النبوّة والولاية ١٨٥

يحقيقتي النفس والبدن ٩٠

حقيقلي ٣١٠

الحِكَم الأحديّة الجسعيّة الكساليّة المحمَّديّة الخسميّة ١٢٧

> الحِكم الإلهية ٢٨١، ٢٥٢، ٢٨١ الحِكم الإلهية الاحديّة الجمعيّة ١٠٢ الحِكم الكماليّة ٣٩٤ الحِكم الجمعيّة الكماليّة الاحديّة ٩٦ الحِكم الختميّة ١٢٧ الحِكم العامّة الظاهرة ٩٩

> > حِكَم كثيرة ٢١٣، ١٠٢ ، ٢١٣ الحكم المنزلة ٢١٣،٨٥

الحكم الجامع ٨٤ حكم الجبر ٤٤٦ حكم الجمع ٢١٥ حكم جمعيّة الإنسان ١٦٢ حكم الحاكم العليم الحكيم ٥٠٨ حُكم حضرة القهر والجلال ٢٢٨ حكم الحضرة المتجلى ٢٦٦ حكم الخليفة ٥٨٥ حکم داوود ۱۲۵ حُكم الراضي من الله ٦٠٥ حكم سبق الرحمة الغضب ٦٠٥ حكم الشرع ٥٨٥ الحكم الشرعي ٩٩١ حكم الشيب ٤٩٨ عكم الشيخ ٤٩٧ حكم الصور الإلهيّة الإنسانيّة ٤٢٣ بحكم الطبيعة ٢٨٠ حكم الطفل ٩٧ بحكم العادة ٢٧٥، ٩٩، حكم العدد ٣٤٦ الحكم العدمي ١٢٥ حکم عدمی ۲۱۷ بحكم العرف ٢٧٥ حكم العقل ٣٦٨، ٣٣٦، ١٤٠ الحكم غيرالمقضى به ٦٠٨ حكم الفرق والصرع ٣١١

الحكم القلبي الجمعي ٩١

الحكَم المودّعة الإلهيّة ٢٨٥ حکّم موسی ٦٦٤ الحكم الموسويّة ٦٦٦ الحكم النازلة ٢٨٣ الحكم النفثية ٢٨٢ الحكم الوجودية الشهودية ٢٧٠ حكمياً رسمياً ٢٦٤ حُكم الإرادة ١٨٤ بحكم الأصالة ٤١٢ حُكم الأصل ٥٨٥ حكم الله ٢١٤، ٥٠٧، ٢٥٥، ١٨٥، ٥٨٥، ٦٠٨ شان الحكم الإلهي ١٥١ الحكم الإلهي ٤١٧، ٨٥، ٨٨٥ الحكم الإلهي على الاشياء ٥٠٨ الحُكم الإلهي الكلّي ٣٠٨ ، ٦١٧ الحكم الإيجادي ٦١٨ بحكم الإيمان ٦٩٦ الحُكم بالظاهر ٦٨٨ حُكم البساطة والوحدة ١٨٣ حُكم التبع ٣٥٨ حكم التجلَّى ٩٤ حكم التجلّي الوجودي ٥٧٣ حُكم التثليث ٤٦٥ ، ٤٦٩ حكم التنزيه ٤٤٠ حكم التنزيه والتوحيد ٣٠٨

بحكم التوسع ١٣٤

# ۸۲۰ / شیرح فصبوص الحبکم

الحكم الكامن في عينها (الأشياء) ٥٠٨ حكم بخثرة الإمكان ٩٤ حكم الكُدر ٩٤ الحكم الكلّي ٥٥٨ الحكم الكلِّي الأحدي ٥٠٨ الحكم الكلّي الواحد ٥٨٥ الحكم لله ٣٧١، ٨١٥ حكم نسان التفصيل ٥٥٥ بحكم ما يشهد ٧٠١ حكم الحلّ ٩٤ ، ٣٥٤ حكم الحلّ القابل ٩٤ بحكم المراتب ٥٥٠ بحكم المشروع ٥٨١ حكم المشية الإلهية ٥٨٥ حكم المعدوم ٦١٩

حكم معين ـ الحكم المعيّن ٣٨٨ ، ٣٥٥ بحكم النسب ٤٧٣ في حكم النظر العقلي ٢٢٥ حكم النور ٩٤ حكم الوجود العامّ ٢٢٠ بحكم الوقت ٢٢٦ بحكم ولد ٣٥٢ حكم الوهم ٣٢٩

حكمها المتعدّي و غير المتعدّي ١٢٥

الحكمة الإبراهيميّة ٦٤٣ حكمة احديّة ٢١٩ الحكمة الاحديّة الجمعيّة الكماليّة ٨٤

حكمة احدية العين ٤٤٠

حكمة إحسانية ٢٢١ حكم الارجل ٤٤٤

حكمة استنادكل حكمة ٢٢٤

حكمةإضافيّة ٢١٨

حكمة الله ٥٧٩ ـ ٢٠٨

الحكمة الإلهيّة المنزلة ١٠٣

محكمة إلهية الحكمة الإلهية ١٧٧، ٢١١،

199 . YVX . YVV . Y 1£

حكمة إلقائه (موسى) في التابوت ٦٦٩ الحكمة الإلياسيّة الإدريسيّة ٦٣٨ الحكمة الإماميّة ٢٢١، ٢٥٢

الحكمة الأولى ٢١٤

حكمة الاوليّة ٦١٢

حكمة إيناسيَّة ٢٢١

الحكمة البالغة ٢٥٦

حكمة بلقيس ٥٦١

حكمة التجلّي ٧٠٢

جكمة تحريم المراضع ٦٨٤

۲۵۲ ، ۲۷۰ ، ۲۷۸ ، ۳۳۱ ، ۳۷۰ ، ٤١٢ ، حکمة تختص به ۲۵۲

حكمة فاتحيّة .. الحكمة الفائميّة ٢١٩ ، ٢٦٤ حکمة فراقه (موسى و خضر) ٦٨٣ حكمة فرديّة ٢٢٢ حكمة فرديّة الأسرار ٢٢٢ الحكمة في حقيقتها الأحديّة ١٠٣ حكمة قبل الأبناء ٦٦٣ حكمة قُلُر الله ٢١٩ حكمة قلبيّة \_الحكمة القلبيّة ٢١٩ ، ٨٤ حكمة قوله (موسى) ٦٨٣ حكمة كلَّية \_الحكمة الكلَّية ١٧٦ ، ٢٢٢ الحكمة الكلّية الفرديّة ٢٠٧ بحكمة كون القوّة له عَرَضيّة ٤٩٧ حِكمة كونه (تعالى) لطيفا ٦٤٧ حكمة لقمان ٦٤٩ الحكمة المالكية ٦١٦ حكمة محمد ٢٠٨ حكمة المحمّديّين ٣٠٩ الحكمة المسكوت عنها ٦٤٥ حكمة مَلْكيّة \_ الحكمة اللّذيّة ٢١٩، ٢٩٦، ٥٠٥ الحكمة المنزلة ١٠٣ حكمة منطوق بها ٦٤٥ حكمة النفث ٢١٤ الحكمة النفثيّة ٢١٢ ، ٢٨٢ حكمة نبويّة ـ الحكمة النبويّة ٢٢٠ ، ٢١٥ حكمة تفسيّة \_ الحكمة النفسيّة ٢٢٠ ، ٩٥

حكمة النور ٢١٨

حكمة نوريّة \_ الحكمة النوريّة ٢١٨ ، ٢٢٠

الحكمة الثالثة ٢١٥ الحكمة الجلالية ١١٢ حكمة الجمع الإلهي ٤٤٠ الحكمة الجسمعية الاحدية المبدئية الحصيصة بحضرة الألوهيّة ٢١٤ حكمة حضرة ١٠١ حكمة حقيّة \_ الحكمة الحقيّة ٢١٧ ، ٢١٨ حكمة حكمة ١٣٣ حكمة خالد ٧٠٤ حكمة رحمانية الحكمة الرحمانية ٢٢٠، 7 + £ ,001 حكمة الرزق ٦٤٦ الحكمة الرسمية ٢٦٤، ٦٢٥، ٦٢٦ حكمة روحيّة \_الحكمة الروحيّة ١٨٪ و ٢١٠ حكمة سؤال فرعون ٦٨٩ حكمة سبّوحيّة \_ الحكمة السبّوحيّة ٢١٤ ، ٢٨٤ حكمة الستر ١٢ حكمة الشيبة ٩٨ حكمة صالح ٢٦٩ حكمة صمديّة ٢٢٢ حكمة الطبيب ٧٢٢ حكمة العامات ٦٦٥ الحكمة العرفيّة ٢٧٧، ٦٢٤ حكم عزيزة ٢١٩ حكمة علويّة \_ الحكمة العلويّة ٢٢٢، ٦٦٣ حكمة علية ٢١٨

حكمة غيبية \_ الحكم الغيبية ٢٢١، ٥٥٩

# ٨٦٢ / شـرح نعبوص الحسكم

حكمة نشأة جسد آدم ٢٠٨ الحكمة الواحدة ١٠٢ حكمة وجودية \_الحكمة الوجودية ٢٢٠، ٥٧٥\_٥٧٥ حكمة وصية (لقمان) ٦٥٠ حكمته (تعالى) ١٩٥ حكمته (يونس) ٢٢٠ حكمته (س) ٢٠٠ حكمة مهيمنية ٢١٧ بخلاف حكمته (ص) ٢٠٠ بخلاف حكمته (ص) دونه ٢٥٢ خكمة يشارك فيها امّته (ص) دونه ٢٥٢ خكمة يشارك فيها امّته (ص) دونه ٢٥٢

> الحياة الأخرى 277 حياة الأرض 27٠ (نسبة) الحياة إلى الحيّ 1٨٧

> > حياة الحرارة ٢٠٣

حياة الحقايق المظهريّة ١٧٥

الحياة الحقيقة ٥٣٧

حياة الحقيقة الحفيّة 119

حياة الحي ٢٠٣

الحياة الخاصة ٤٤٩

حياة الروح النفساني ٧١٤

الحياة السارية في الأشياء ٥٢٥

الحياة الدنيا ٣٨١، ٣٨٥، ٤٦١، ٢٦٢، ٨٨٨،

791 .747 .717 .090 .077 . 199

حياته الدنيا 1٨٥

حياة طيّبة نوريّة ٩٤٥

حياة كلّ من قتل ٦٦٣ الحياة للارواح بالعلم ٤٤٦ حياة علمية \_الحياة العلمية ٤٤٦، ٥٣٥، ٥٣٨ الحياة العلمية الإلهية الذاتية النورية ٥٣٨ الحياة العلمية الطيبة ٢٣٧ حياة المقتول ٦٦٣

#### لاخ ۱۱

الحاتم ۱۳ ، ۱۳۳ ، ۱۷۲ ، ۲۵۰ ، ۲۳۳ ، ۵۷۱ خاتم الأولاد ۲۸۰ ، ۲۸۲ ، ۲۸۲ خساتم الأولياء ۲۵۲ ، ۲۵۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ،

> خاتم الأولياء الخصوصي ١٢٤ خاتم الأولياء المحمديّين ١٣، ٢٦٣، ٤٨٥ خاتم الصور الوجوديّة ٢٨٢، ٢٨٢ الحاتم المخصوص بختميّة ١٢٦

خاتم النبوَّة ٢٤٨، ٢٥٥

خاتم نبوَّة التشريع ٢١١

خاتم الولاية ٢٥٣، ٢٥٤، ٢٥٦

خاتم الولاية الخاصّة ٢٢٣ ، ٢٥٨

خساتم الولاية الخساصة المحسمديّة ٢١١، ٢١٣،

**ሃ**ነገ ، ሃ**ሃ**ሃ

حاتم الولاية الخاصّة المحمّديّة في مقامه الختمي

۱۳۷

خاتم الولاية المحمّديّة ١٢٥ خاتم الولاية المحمّديّة الخاصّة ٢٤٧ ، ٣٣٤

+ خاتم الولاية العامّة ٢٤٧

خزانن الاسمائية ١١٤ خزائن الله ۲۷۱ خزائن الجود الإلهيّة ٧٧١ خزاتن الجود والكرم ١١٤ خزائن الرحمة والجود ٦١٧ خزائن السماوات والارض ٣٩٤ خزائن العالم ١٧٧ خزائن الوجود والكرم ٢٧ خزاثنه (تعالى) ١٨٤ خزائن خزاتنه (تعالى) ١٨٤ الحزانة 127 الخزانة الدنيا ١٧٩ الخصوص ۲۲۱، ۳۹۱، ۴۹۸ خصوص استعداد ذاتي ٥٣٠ محصوص الإلهيّة ٥٢٥ خصوص الجمع بين جميع الخصوصيّات المظهريّة 4.0 خصوص الذات ٤٣ خصوص علم بالذوات ٨٣ خصوص الحكمة المحمديّة الإلهيّة ١٧٧ خصوص المقام المحمّدي ١٧٧ خصوص الولاية ٦٧٧ خصوصياً ٩١

خصوصيّة ١٩٣

خصوصيّة جزويّة ٢٤٥

الخصوصيّة الذاتبة ٤٨ ، ١٨٧

خصوصية احدية جمعية برزخية كمالية ٢٤٣

خاتمه ۸۰ الخاتمتين ٥٣٧ الختم ۲۷۰ ، ۲۲۳ ، ۲۲۷ ، ۲۷۰ خثماً ١٨٠ الختم الأحدي الجمعي ١٧٧ ختم الأولياء ٢٥٠ الختم الباطن ٢٤٧ الختم الخصوصي ٢٤٨ الختم الظاهر ٢٤٧ ختم النبوَّة التشريعيَّة المحيطة الكماليَّة الإلهيَّة ٢٦٢ ختم الولاية ٢٥٠، ٢٥١ ختميات مقامات الكمال ٢٥١ الختمية الكمالية ٢٦٣ ختمية البطون والولاية ٢٤٨ الختمية الجمعية ١٢٠ عتمية الخاتم الرسول ٢٥٤ ختميَّة الخصوص ١٣ الختميَّة الخصوصيَّة ١٢٦، ٢٤٩ ختميّة مرتبة الوهب ٢٨٢ لحتمية النبوء ٢٤٩ ختميَّة الولاية الخاصَّة المحمَّديَّة ٢٦٢ ختميّةالولاية العامّة ٥٢٤ الختمين ٢٧٦ ختوم الكمل ١٢١ ، ١٥٥ خزاتن الحزانن ۱۷۷،۱۱۵ ، ۱۷۷،۱۱۵ خزاتن الاسم ٢٦٦ خزائن الأسماء ١١٥

# ٨٦٤ / شيرح تعبيوص الحبكم

خصوصيّة ذاتيّة ٢٥١، ٥٥٦ خصوصيّة عينك الثابتة ٢٤٣ خصوصيّة فاعل ٧٢١ خصوصيّة القابل ٢٦٧ خصوصيّة مادّة سليمانيّة ٥٦١ خصوصية عيّزة ٧٥٥ خصوصيّات ـ الخصوصيّات ٩٠ ، ١٩٣ ، ١٩٣٠ 011, 297, 340 الخصوصيّات الاصليّة ٢٧٩ خصوصيات الأعيان ٣٢ ، ٤٠٠، ٢٣١ خصوصيّات اعياننا ١٩٣ خصوصيّات الحروف الموتبة ٦٩ الخصوصيَّات الذاتيَّة ١٥٥ ، ١٩٣ ، ١٩٤ خصوصيّات شؤون ذاته ٧٣٤ خصوصيّات عبدانيات ١٧٣ الخصوصيّات العينيّة ٢٣٤ خصوصيّات قابليّات كلّ معبود ٣١٩ خصوصيّات قابليّاتنا ٠٤٠ خصوصيّات القوابل ٢٧١، ٩٦٣ خصوصيات القوابل والظواهر ٤٩٥ خصوصيات حقائق المكنات ٢٣١ خصوصيًاتها (حقايق) ٢٣٨ خصوصياتها الحقيقية ٢٢

خصيصة ٢٨٦

الخصيصة بكل عضو ٦٢٤

خصيصة بالكمل المقربين ٢٢٤

الخصيصة بالمرتبة الختمية المحمدية ٢١٤

خلاصة الخاصة ٢٦٢ خلاصة خاصة الاولياء ٩٥ خلاصة خاصة الحاصة ٢٧٣ خلاصة العنصر البارد الرطب ٣٣٧ خلاصة العنصر الحار الرطب ٢٣٧ خلاف المحضر ١٠٤١ خلاف الحضر ٤٨٣ خلاف المسريعة ١١٩ خلاف قديم ٨٨ خلاف ما أمروا ٢٠٥

1 AG\_TAG , AAF

الحلافة الحقيقيّة الكماليّة ٣٤٣ الحلافة الحقيقيّة المعنويّة الإلهيّة ٧٧٥ خلاف الحكمة ٢٧٨ خلافة داوود ٨٤٤ الحلافة الظاهرة ٥٦٧، ٥٨٤

خلافة الظاهرة بالسيف ٧٦٥ الخلافة الظاهرة بالمكلك والسيف ٨١٥ الخلافة المعنويّة ٨٤٤

الخلافة المعنويّة العطيّة الكماليّة ٨٤٥

الخلعة ١٨٢

خلعة أدنى المفهوم ٦٨٢ خلعة الوجودالحقّ ٤٠٤

خلعة تجلَّى وجوده ٢٠٥ خلع الخلع الوجوديّة الحقيّة ٢٠٥ خلع الصور 204 خلع الصورة العرشيّة ٦٤٤ خلع الكشف الحجابي ٣٠٥ خليّة ٦١٧

خليفة الخليفة ١٠٦، ١٠١، ١٧١، ١٧١، VY1, 1A1, 1P1, AP1 \_ \*\*Y, Y\*Y, 7.7. F(7, 777, 787, 387, 087, 193, 130, 170, VVO, +A0\_0A0, ገ*ለ*ለ *‹* ገ*ቀ*ገ

خليفتين \_ الخليفتين ٥٨٥ ، ٥٨٥ خليفة الله ٣٩٤، ٢٤٥، ٨٢٥ خليفة الله ونائبه ٨٠ الخليفة بالسيف ٦٩٤ خليفة حُكم ٨١٥ خليفة رحمان ٣٧٨ خليفة رسول الله ٥٨٢ ، ٥٨٣

الخليفة في الأهل ٣٩٤

الخليفة والإمام ١١٨

الخليفة الكامل ٨٤٥

خليفة موسىٰ ٦٥٢

خليفته (تعالى) ٥٣٩

خلیفته (موسی) ۲۵۸

الخليفة الأكبر الأكمل ١٨٤

الخليل ٢١٦، ٢٥٩، ٢٩٤

خليلاً ٢١٦ ، ٢٥٩ ، ٣٩٤

خليلاً من قراء وراء ٣٩٤ الخليلان ٣٦١ خلق آدم ۸۰ ، ۲۰۹ ، ۲۷۰ خلق إلهي ٢٢٧ خلق الله ٣٣٤، ٣٩١ علق الإنسان ٢٨٥

بحلق جديد موهوب ٥٧٣

علق جسم عيسي ٧٢٥

خلق الخلق ١٠٥

خلقكم ٩٧ ٤

محلق متوهم ٢٤٦

الخلق المشبَّة ٢٥٠

خلق معدوم الاعبان ٦٤٤

الخلق المقيّد ١٩٠ ، ٣٦٤ ، ٧٢٥

الخلق الممكن ١٤٦

خلقه (نعالي) ۲۲۳

خلقه (آدم) على صورته ٧١٤

خلق الولد بلامس البشر ٥٢٧

الخلقسيّة ٧٧٠ ، ١٦٨ ، ٩٨ ، ٣٧ ، ١٤٠٤ ، ١٥٥١

777

الخلقية الربانية والكيانية ٢١١ الخلقية التعينية ٩٨٨

خلق الإنسان الكامل ١٩٦ خلق باطن اوظاهر ٧٢٢ خلق بنسية ٤٧٧ خلق جمديد ـ الخلق الجمديد ٤٧٧، ٤٩٠، ٤٩٥، 746, 756,044,044,024

#### ٨٦٦ / شرح نصوص الحكم

KC B

الداء العضال ١٠٤ دائرة الدائرة ٧٠، ٧٦ دائرة الاستعداد ١٧٢ دائرة الإمكان ٧٦ الدائرة العظمى ٧٧ دائرة فلك الوجوب ٧٥ دئرة فلك الهوية الكبرى ٢٠٧ الدائرة الكبرى ٧٥ الدائرة الوجودية ١٤٦ دائرة الهاء الحبوى ٧٧ دائرة الهاء الحبوى ٧٧ دائرة الهاء الحبولة ١٤٦

خيرالوارثين ١٣٤ ، ٢٥٧

دائرة الهويّة ٧٧ الدائرتين ٧٦ دائم الإشراق ٧٧٤ الحقّ الدائم الباقي ١٥٥ دائم التجلّي ١٩٤٤، ٣٦٥ دائم الجريان ٣٦٥ دائم الشهود ٧١٧ دائم القبول ٧١٣، ٤٨٦ غير دائم الوقوع ٣٣٠ دائمة ٢٧، ٣٨

داخل البدن ۴۹۰ داخلاً تحت جنس او فصل ۲۹۰

دأتمة الوصول ٣٦

داخلاً في مراتب العدد ٣٤٧

الدار الآخرة ٣٦٢، ١٩،٥ ، ٥٧٤

دارالبقاء ٥٩٥

دارالحَيُوان ٢٠٥

الدارالدنيا ٢٠٥

دارالشقاء ٧٠٤

دارین ۳۳۰

أذرج (امر) ١٦٧

أنرج (مجهول) ٥٠٥

درجات\_الدرجات ٦٦، ٩٤، ١١٢، ٦٥٧،

ገ*ዕ*ለ

درجات الأكمليّة ١١٣ ، ٣٧٧

الدعوة إلى السر٣٠٣ الدعوة إلى النور والوحدة ٣١١ الدعوة إليه (تعالى) ٦١٢ الدعوة بالفرق ٣١٠ الدعوة الننزيهيّة العقليّة الروحانيّة ٣٠٨ دعوة التوحيد ٣٠٨

دعوة الداع ٦٣٣

دعوة الداعي ٦٤

دعوةالروح الإنساني العقلي ٦٩٧

دعوة سليمان ٥٥٨

دعوة من أوتي جوامع الكلم ٣١٢

الدعوة من حضرة إلى حضرة ٣١٧

دعوة الكلّ (الأنبياء) ١٠٣

الدعوة للذات ٢٥١

دعوة نيبهم (قوم نوح) ٣١٥

دعوة نوح ۳۰۳، ۳۱۹ ـ ۳۱۰، ۳۱۰

الدعوة النوحيّة ٢١٤

دعوته (نوح) بالفعل ٣١٢

الدعوة الواحدة المشهودة ٣٠٢

الدعوى ١٨٣

دعوى الإلهيّة ١٢١

دعوى اانا ربّكم الاعلى، ٦٩٧

دعوی بین قومه ۸۸۸

دعوى الربوبيّة والالوهيّة ٧٩

دعوى الربوبية المعرضة الكامنة ٣٢٩

دعوى الرسالة ٦٨٩

دعوى عبودة الله ٦١٤

درجات الاكمليّة والاعلويّة ٣٤١

الدرجات التي للحق ٢٢٢

درجات الأهلة السراريّة ٦٠

درجات في تفاضل ٥٥٥

درجسة الدرجسة: ۷۱۲، ۲۵۷، ۲۱۹،

747

درجة الإنسان ٣٣٧

درج الإنسان كامل ٢٧٩

درجة الإيمان ٣٨٠

درجة التحقيق ٣١٩، ٢٩٠

درجمة الخلافة ٢٠٢

درجة الرؤية في الصلاة ٧١٦

درجة الرجل ٧١٩

درجة الرفيعة ٢٢٧

درجة القرآنيّة الجمعيّة الاحديّة ٣٩٣

درجة الكمال ٥٨٤

درجة الكمال والخلافة ٥٨٤

درجة واحدة ١٢٩

الدعاء بالواسطة ٢٠٣

دعاء الفرق والتمييز ٣٠٧

دعائه (موسى) ۲۲۲

دُعاة الجمع ٣١٤

دعــوة\_الدعــوة ٢٥٧، ٣٠٢، ٣١٠، ٣١١،

**۷۷۷, ۲۵۱, ٤٦٣, ۳۲۸, ۳۱۷** 

الدعوة إلى الله ٢٥٧

الدعوة إلى التنزيه ٣٠٨

الدعوة إلى حضرة الكمال والجمع ٣١١

#### ٨٦٨ / شبرح تصنوص الحسكم

عند الدعوات ١٣٠ الدعوات ٥٦٥ الدعوات الخاصة بالجمع ٣٠٨ الدعوات الماثورة ٣٤ دلایل ۲۵۰

دلائل شرعيّة ٧٢٦

دلالات الأسماء ٢٦

دلالات دائلة ۸۸

PY7, 315, P+Y, 47Y

دلالة الأحدية الجمعية ٧٤

دلالة احدية جمعية ٢١٢

دلالة اشتقاقية 20

دلالة إطلاقية ٢٣

دلالة جمعيّة احديّة ٥١

دلالة الحيسوانية ومعرفته الذاتية الفطوية

274

دلالته (دليل) ذاتية ٧٠٩

دلالة الصورة المحبّديّة ٧١٠

دلالة على الحقّ ٧١١

الدلالة على الذات ٥٥٩

دلالة القرائن ٦١٤

دلالة مطابقة ٥٠، ٧٧

دلالة معيَّنة معيّنة ١٤٤

دلالة نفسية ٧١٠

دلالة وجوديّة ٦٤٩

دُمْرُ يُدُمُّرُ ٩٤٤

450

ذا الرسم ٢٥

377, . TT, VTT, ATT, . 37, 30T,

AYY, 1AY, 7.7, VOY, 357, OPT,

, PT, TV3, 010, T30, 230, P00,

714-717 37V

ذات إبراهيم ٢٥٩

الذات الأحديّة ٢٣٩

الذات الأحدية الجمعية ٣٩٧

ذات الإله الموجد ٤٧

ذات الله ۲۱۲

الذات الإلهي ٢٨٩

الذات الإلهيّة ٥٣٩، ٥٦٣

ذات الالوهة ٢٣٩

ذات الألوهيَّة ٥١، ١٤٢، ١٤٨، ٢٨٥

ذات الجوهر ٤٩١

ذات الحقّ ٣٤٧

ذات حياة ٥١

الذات الديمومية القيمومية ٢٣٢

ذا أسماء وتجلّيات ٥٣٨ ذا بصر ٧١٦

ذئب غریب ۲۰۸

11 - A1 . O1 . O1 . O1 . TP . T. (1)

111, A11, VOL, 181, 181, A+1,

1 AO. APO. VIF. 17F. 30F. . VF.

ذات المسمىٰ ٤٤

الذات المسمّاة ٤٠٤، ٢٢٢

الذات المسمّاة بالاسم «الله» ٣٥٦

الذات المسمّاة به الله ٣٥٧

ذات المشاهدة بذات المشاهر المشهود ٣٢٤

ذات مطلقة ١٩١ ، ٤٧٨

ذات مطهرة ٥٢١

ذات المفيض ٥٦٣

الذات المنزمة ٨٠

ذات الموجد ٤١، ٢٦، ٧٧

الذات الموجدة ٤٩

كالمذات الموجود ٧٢٠

ذاب موصوفة بالعلم ٦٢١

ذاتنا ٤٠٥

خَلَتْ يَسَبُ وإضافات ٦٤٩

ذاتاً وصفة ونعتاً ١٢٥

ذاتاً وصورة ١٥١

بالذات والحقيقة ٣٧٩

بالذات والمرتبة والوجود ٣٨٠

ذات الواجب ٢١٣

ذات واجب الوجود ٤١

ذات الواحد ٥٧

ذات واحد ٣٢٣

الذات الواحد ٢٣٦

واله ١١، ٢٦، ٨٦ ، ١٤، ١٥ ، ١٢٤ ، ١٥٠ فاله ،

ذاته الأحديّة ٤٨

ذاته الأحدية الجمعية الكمالية المطلقة عن

ذات الذات ۲۷۹

ذات دات إرادة 270

ذات ذات أحديّة جمعيّة ٤٩

ذات الذات الإلهيّة وصفاتهاواخلاقها ٢٤٥

ذات روح ۷۱۸

ذات الشخص المنسوب إليه الظلّ ٤٢٦

ذات ظلّ ٤٢٩

ذات غالية القيّمة ٣٧٨

ذات الغَلس ٤٥٤

الذات الغنيّة عن العالمين ٦٧٩

الذات الغيبية ٤٧، ٨٨

ذات قديمة أزليّة ٢٦٤

ذات اللاهوت ٢٦٥

ذات اللون ٥٨

ذات لون ۵۸

الذات المتعيّنة ٦١٩

الذات المتعينة بالتعين الال ٣٥٦

ذات محد ۱۱۷

ذات المرزوق 474

الذات المطلقية ٤٣، ١٤، ٥٤، ٨١ ـ ٥١، ٧٤،

٢٧٠ ٠٨١ ١٣١، ٥٧١، ٢٨٩، ٥٢٣١

**۷۲۰ ‹** ۳۸۸

الذات المطلقة الأحديّة ٠ ٤٤

الذات الطلقة الإلهيّة ٧٤

الدات المطلقة الكاملة الجزء ١٥٠

الذات المطلقة الواجبه الوجود بالذات ٤٣٩

الذات المطلقة الواحدة ٤٣٨

۵ ۸۷ / شـرح قصـوص الحسكم

کلّ قید ۲۰۶ ذاته الغنيّة ٤٣٥ ، ٢٠٤ ، ٦٣٦

ذاته الغيبية ١٨٠

ذاته في ذاته بذاته ١٤٧

ذاته المطلقة ١٥٠

في ذاته من ذاته (تعالى) ١١٧

ذاتبی ــ الذاتبی ۵۰، ۷۱، ۹۱، ۲۲۷، ۲۷۱،

· AY , YAY , +37, 0P7, 7P3, 370,

177, 31V, 3.00, 090, 08A

غیر ذاتی ۳۹۴

الذاتي الأحدي بإطلاق ٥٧

ذاتی الذات ۳۱

ذاتی للذات ۳۰

ذاليًا ١٨٠ ، ٢٣٧

ذاتياً للجوهر ٣٦٠

ذاتياً للحقيقة والعين ٣٠١

ذائية ـ النذائية ٤٣، ٢٤، ٢٦، ٨٤، ٥٦، ٢٩،

AP, . P(, 377, 077, 777, ATT,

PTT , PVT , VFT , OPT , TTG , 130 ,

VI., 177, 177, 11V

(إعطيات) ذاتية ٢٣٨

ذاتيَّة التحقيق ١٠٢

الذاتيّة الجوديّة الوجوديّة ١٨ ٦

الذاتية الخصوصية ٤٤٤

ذاتية الذات ٢٣٦ ، ٧٠٨

ذاتيَّة الذات المطلقة ١٩٠

الذاتيّة الشهوديّة ١١٠

الذاتية العينية ١٢٥

دَاتِيَّان لَلنفوس ٩٠

ذَاتيتين ٧١٢

الذاتين الحقيقين ٧٢١

ذكر الذكر ٧٢ ، ١٠٥ ، ٢١٦ ، ٩٩٤ ، ٩٩٩ ،

YYY. YTT. Y\*\*, 7.80, 17Y, 17Y

ذكر آدم في القصّة ٥٨٠

ذكر الله ٥٩٣، ٥٩٤، ٧١٧، ٧٢٧

ذكر الجارعلي الدار ٦١٢

ذكر الحقّ ٤٥٦

ذكر الطيب ٧١٩

ذكر الغافلين ٩٤٥

ذكري ٤٧٩

الذكري ٤٨١

خوات ـ الذوات ۲۹،۳۲، ۱۰٤، ۲۳۰، ۲۰۹،

719.EV.

ذاتيَّة فطريَّة ٣٨١ ذاتية لحقيقة الله ٥٠٢ ذاتية للذات اللاهوئيّة ١٠٢ ذاتية للربّ ٤٧٣ ذاتية للعبد والكون ٣٩٥ الذاتيّة الوجوديّة النفسيّة ٥٦ ذاتيتها للذات ٥٠ الذاتيات ١٧٥، ٩٨٥ ذاتيًات للحقّ ١٢٥ ذاتيّان ٩٥٥، ٧٠٧ واليتان للذات الإلهية ٣٠٧

744,050

الرؤيا الصادقة ٢٠، ٢١،

رؤياه (موسى) ٥٤٦

رؤية الرؤية ٢٢٢ ، ٢٨١ ، ٣٨٨ ، ٤٨٥ ـ ٤٨٥ ،

TA3, PP3, 4.4, TIY

رؤية احديّة ١٤٧

الرؤية البصرية ٧١٦

رؤية الجزاء ٦٥٠

روية ذاتيّة ١٤٧

رؤية ذاتيته عينية غيبية ١٤٦

رويةالشيء نفسه في نفسه ١٤٧

الروية في المرآة ٢٤١

رۇيتىك ۲٤۳

رؤيتك نفسك ٢٤٣

ووية ما يسره ٧٢٨

رؤية المنعّمُ عليه ٢٧٣

رؤية النعَم ٢٧٢ ، ٢٧٣

رؤيتنا الحق ٣٨٦

رؤيته لأسمائه وصفاته ١٤٥

رۋىتى ٧١٤

ربِّ الربِّ ٤١، ٤٦، ٥٦، ٥٩، ٦٤، ١٠٥،

A+1, +P1, 777, 077, 377, VY7,

177, 707, VOY, 10T, OFT,

" TPT\_OPT, 1.3, T.3, 0.3, 113,

113, 403, VV3, 4A3, PTO, 030,

100, 100, 100, 100, 100,

117, 117, TOT, 1AT, 1PT, 1PT,

ذوات الألوهيّة ٢٢٤

ذوات الأقدار ٤٧٥

ذوات الحقايق ٤٣٨

ذوات السموات ٣٣٨

ذوات الظلّ ٤٣٠

ذوات الظلال ٤٣٧

غير ذوات المعاني ٨٨

ذراتنا ١٩٥

ذوائها ٣٣

ذرق\_الذوق ۲۲۲، ۲۲۴، ۴۶۲، ۵۱۵، ۵۱۵، داه،

17AT 1757 1770 1719 (017 10TV

VYE

دوق الأنبياء ١٣٩

ذوق اهل الكشف والشهود ٣٣٦

ذوق أهل المعاني والمغاني ٥٦٢

ذوق خاصُ ۱۲۲

ذوق الذوق ٦٦١

ذوق الطريق ٧٧٥

اللوق الحمكني ١١٥

ذوق نادر غریب ٥٥٦

ذوق هود 120

ذوق يعقوب ٢١٨

ذوقيً ٧٢٩

(ر)

رویاً \_ الرویا ۸۱، ۱۲۲، ۱۲۵، ۱۲۸، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۵۳، ۲۸۳، ۲۸۳، ۲۲۱، ۲۲۵،

# ٨٧٢ / شيرح قصيوص الحبكم

YYY . V . Y ربُّ الأرباب ٦٢، ٦٥٥، ٦٩٤ رب بالحقيقة ٣٩٤ ربّ الثوب ٦٩٤ ربّ الحّاتم ٦٩٤ الوبّ الخالق ٤٣٨ رباً خالقاً رازقاً ٦٨١ ربّ الدار ۲۹۶ ربّ الروح الإلهي ٦٩٩ ربِّ السماوات السبع ٤٢ ربّ السماوات والأرض ٦٩٠ ، ٦٩٨ ربّ السيف ٦٩٥ ربِّ الضالِّينِ ١٢١ ربّ العسالمين ٨٥، ١٢٥، ٢٩٦، ٣٧٧، ٣٩٣، ٣٩٧، ٤٥٨، ٢٥٨ ـ ٥٧٠، ٥٠٠، ٢٥٩، أربانيها (أثيات) وكيانيها ٢٧ VY7 . YY0 . 74V . 74£ . 74.

رباً للعالمين ٣٩٤ ربُ عبده ٣٩٥ ربّ العرش ٤٢ ربّ العزة ٦٣٠ رياعليما ٢٩٥ الربِّ القابض الباطن ٩٧٥ ربِّ القرية والمدنيَّة ٦٩٤ ربك ۱۰۷ ، ۲۸۷ ربّ الكلّ ٥٥٢ ربّ للمهتدين ١٢١

ربُّ ما فوق السماوات العلي ٦٩٩

ربّ ألمال والملك والمُلك ٣٩٣ الربّ المستقيم ٤٤١ ربّ المشرق والمغرب ٦٩١ الربّ المطلق ٦٥٤ ربّ الملائكة والروح ٣٢، ٢١٦ رب موسى ٦٥٤ ربّ موسی و هارون ۲۹۹، ۲۹۲، ۲۹۷ رب ما ظهر و ما پُطن ربُ واحد ۱۰۲، ۳۱۳، ۲۵۵ ربّی ۲۸۸ ربّات الحقايق الانفعاليّة الإمكانيّة ٣١

> ريّانية \_ الربّانيّة ٩٧ ، ١٤٦ ، ٢٣٧ رَبَّانَيَّةَ إِلَّهِيَّةَ حَقَّانَيَّةَ ١٦٠

رَبِحُ يربَعُ ٣١٣

(کشف) ربانی ۱۷۰

ربوبيّات الأرباب ٦٩٧

ربوبية \_ الربوبية ٢١ ،٤٤ ، ٧٧ ، ٥٧ ، ١٤٨ ، P11, 0P1, 117, 037, 737, 377, סרץ, דעץ, שפץ, זפאן הפץ, דער 1+3, AT3, TV3, 3Y3, VIO, 730, 147\_79£ (74) (74, 77) 777,777

> ربوبيّة الأرباب ٦٩٧ ربوبيّة الربّ ٣٩٨، ٥٩٧ الربوبيَّة بلامربوب ٤٦ ربوبيّة خاصّة ٣٩٧

730, 700, 800, 170, 7.F, 81F, VYY . 701 الرحماني ٥٧، ٦٣، ٤٨٤ الرحماليَّة ٧٤٥ الرحمانيَّة الذاتيَّة ٢٨١ الرحمن الرحيم ٥٦٠، ٧٢٥ رحمانيُّته (رحمان) ۱۰۸ الرحيم ٤٢، ٨٣، ١٠٨، ٥٥٦، ٥٥١، ٥٦١، رحمة ـ الرحمة ١٠٥، ١٣٩، ٢٢٨، ٢٢١، 444, Aba, A.3' b.3' 133' bl3' 3 7 7 00 \_ XOO , . TO , TAO , XAO , ﴿۱۲، ۱۲۰ \_ ۱۲۲، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۲۳، V. 1. V. 1. TAY 1 TAY 1 TYO و الله ۲۲۸ ، ۲۷۶ ، ۵۸۶ ، ۲۹۵ ، ۲۱۲ ، YY0 . 7YY . 70T . 7Y- 41Y

لربوبية الكليّة الإلهيّة الاحديّة الجمعية ١٩٦٧ و ١٩٧٠ - ١٦٧ ، ١٩٥٠ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩٥٥ ، ١٩

الربوبية الخاصة ٣٩٧ الربوبية الخصيصة بالمشتري ٣٩٧ الربوبيّة الذانيّة ٣٩٥ ربوبيَّة العالم ٣٩٤، ٣٩٥ ربوبيّة العالمين ٦٩١ الربوبية العرضية ٣٩٣ ربوبيّة عرضيّة ٣٩٤ الربوبيَّة العرضيَّة ٣٩٥\_ ٥٠٠ الربوبية العرضية المقيّدة ٦٩٦ الربوبيَّة الفَمَّالَة ٧٢٣ ربوبية القهر والغلبة ٣٩٧ ربوبيَّتك ٣٢٩، ٥٥٢ ربوبيتك الذاتية الحقيقية ٣٢٩ الربوبية الكبرى ٣٩٣ الربوبية الكلية الإلهية الاحدية الجمعية ٣٩٧ الربوبية الخصوصة ٣٩٩ ربوبيّة المريخ ٣٩٧ الربوبيّة المطلقة المستغرقة ٦٩٧ الربوبية المعينة الخصوصة ٣٩٩ ريوبية الخلافة ٣٩٥ ربوبيَّته (فرعون) العرضيَّة ٦٩٠ ربوبيَّته محيطة كلَّيَّة عامَّة ٦٩٠ ربوييتی ۹۹۵ ربوبيتى الظاهرة ٦٩٨ لاربوبيَّة إلا بالمربوب ١٩٤

# ٨٧٤ / شرح نصوص الحيكم

الرحمة الفائضة لوجودية الجودية ٩٠ رحمة للجميع ٢٠٤ رحمة للعالمين ٢٠٤ ، ٢٠٤ رحمة المعالمين ٢٠٤ ، ٢٠٤ رحمة المعاضة ٢١٧ رحمة المفاضة ٢١٧ رحمة الوجوب ٢٥٥ ، ٢٥٥ ، ٢٥٥ ، ٢٥٥ الرحمة الوجودية الفيضة ٢٠٠ رحمته الوجودية الفيضة ٢٠٠ رحمته الوجودية الفيضة ٢٠٠ رحمته المغامة ٢٠٠ رحمته العامة ٢٧٤ رحمتي . رحمته العامة ٢٧٤ رحمتي . رحمت العامة ٢٧٠ رحمتي . ٢٠٥ محمتي . رحمت المعامة ٢٧٠ رحمتي . ٢٠٥ محمتي . ٢٠٠ م

رضی۔الوضا ۱۹۳، ۲۰۱۱ وضی الله ۷۰۲

الرضا بحكم الله ٦٠٨

الرضا بالمقضى ٢٠٨

رضى الراضى ٢٠٥

الرضي الكلِّي اللطفي الجمالي ٦٠٥

الرضا من الله ١٢٥

الرضا والغضب الإلهيين ٦٢٤

> روح الله ۹۵، ۱۲۳، ۵۲۵، ۵۳۵، ۵۷۲ روح الله وكلمته ۲۶۸ روح الله الملقیٰ ۱۳۱ روحاً إلهیاً ۱۵۱ روح الهی ۲۹۹

> > الروح الإلهي ٦٢٨ الديد الأمية ١٤١١

الروح الامين الكلي ٥٢٥

روح الإنسان ٨٨، ٧١٤

الروح الإنساني ٢٢٥، ٦٢٥، ٥٥٦، ٢٧١،

777.782.370.775

الروح الإنساني الكمالي الإلهي ٦٨٤

روحا ٣٩

روح الباء ٦٦

روح باطن الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة ٢٤٧

> روح البراق المتمثّل ٥٢٥ روح تليين الحديد ٥٨٩

الروح العقلى الكشفي ٦٩٨ الروح الغضبي الحيواني ٦٢٥ روح فلك القمر ٢٥٥ الروح اللطيف ٥٩٥ روحاً للعالم ٦٧٠ روح لوط ٤٩٩ روحك ٥٩٥ الروح الكامل ٥٢٣ الروح الكامل الجامع الموسوي ٦٦٦ روح الكل ٢٩٥ روحاً كلياً جامعاً ٢٥٩ الروح الكلَّى المسلط ... ٥٢٥ کروکے ما ظهر ۲۹۰ روح الماء ٢٨٥ وَوَح مَتَابِكُو ٥٢٣، ٥٣٦ روح محمد 483 روح محيط بالولايات ٢٦٩ الروح المديّر ١٦١ ، ٢٩٤ ، ٢٩٦ ، ٢٦٩ روح المسالة ١١٨ روح المشتري ٣٣٧ الروح المعنوي ٥٢٦ روحاً معنوياً ٣٦٥ الروح المتعيَّن ٦٧٤ الروح المفارق ٩٦٦ الروح الملكي ١٦١ روح من الله ٥٢٣

الروح الموسوي ٦٦٦

روح الجمعيّة ٢٤٨ روح الحقيقة ٤٦٠ الروح الحقيقي ١٦٢ ، ٢٢٥ الروح الحيواني ٦٢٤، ٦٨٤، ٦٨٥، ٩٩٩ روح الحاتم ٢٦٨ روح خاتم الانبياء ٢٦٩ روح خاتم الاولياء ٢٦٩ روح خاتم الولاية الخاصة المحمّديّة ١٣٧ روح الحتم ٢٦٩ روح الرائي ٣٨٦ روح الرسول ۸۴۵ روح رسول الله ۱۳۷ روح روح العالم ٢٩٥ روح سماء القمر ٢٢٣ الروح الشهودي ٦٢٤ روح شيث ٢٦٩ الروح الطبيعي ١٦٢، ٢١٩، ٢٢٤، ٦٩٩ الروح الطبيعي الشهواني ٦٢٥ الروح الطبيعي الشهودي ٦٨٤ روح القدّس ۱۳۰، ۲۱۴ روح القلب ٢٠ روح العالم ١٥٨، ٢٩٠، ٢٩٦، ٤٥٤ روح العالم وقلبه ١٩٩ الروح العقلى ٦٩٨ الروح العقلي الإلهي ٦٩٦، ٦٩٧، ٦٩٩ الروح العقلي الإلهي المرسل ٦٩٨

الروح العقلي الإنساني ٦٩٤، ٦٩٥

#### ٨٧٦ / شرح تعبيوص الحبكم

الروح الموسوي الكمالي ٦٦٦ روح النبي ۴۸۵

٠٠. الله الم

الروح النفساني ٢٢٤، ٢٢٦، ٢٢٧، ٢٩٦

الروح النفساني الإنساني ٦٢٧

روح نوراني ۸۸

روحه (عبد) ۱۰۹

روح هذه الآية «الله الذي» ٩٨٤

روح هذه الحكمة ٦٣٢

روح واحد في جسدين ٢٦١

الروحان ٢٦١، ٦٢٤

الروحاني ۹۱، ۱۷۱، ۱۷۹، ۱۷۱، ۱۰۵

(کشف) روحانی ۱۷۰

الروحاني الإلهي ٦٢٥

روحاني اهل طريقتنا ٢٠

روحانياً ٦٢٨

روحانياً ملكباً ١٢٥

روحانيّها (ملابس الصور) ٢٤٣

الروحانيَات ٤٨، ٥٠، ٨٨، ٣٦٠، ٢٢٦

روحانيّات فلكه ١١١

الروحـــانيّة ٣٣، ٤٨، ٢٥، ٧١، ١٥٨، ١٦٥،

751, 441, 141, 747, 177, 757,

Y+X, 174, 177, 177

روحانيّة بحسب الروح ٥٧٤

روحانيّة خاتم الأولياء ١٢٤

روحانيّةالطعام ٧٤٥

الروحانيّة السلطانيّة ٦٥٥

روحانيّة فلك القمر ٢٥٥

روحانيّة القمر ۱۱۱ روحانيّته (إنسان) ۹۲، ۱۵۸ روحانيّته (إدريس) ۲۱۵ روحانيّتها ۷۲

روحانيَّتها جمع حقايق العقلبَّة والنفسيَّة ٢٠٨

الروحانيّون ٥٤

الروحانيّين ٥٦٥

روحي ــ الروحي ٧١١ ، ٨٩

روحيها ٣٣

روحية \_ الروحية ٨٩، ٩٣، ٩٤، ١١٨، ١٧٣،

الروحيّة الإنسانيّة الكماليّة ٢٥٦

الروحين ٦٩٦

«ز»

زمان ـ الزمان ٥٠، ٢٢٥، ٢٢٦، ٢٦٤، ٤٨٠،

193, 130, 150, 750, 550, A·F,

777,770

زمان الابتلاء ٥٥٩

زمان اضطراب الهزوز ٥٦٦

الزمان الذي انْعلَقَهُ (عيسس) ٦١٣

زمان البعث ٢١٥

زمان بُین ۳۰۶

زمان التجديد ٥٦٧

زمان تركيب جسده العنصري ٢٦٩

الزمان الحجابية ٢٦٩

زمان الحكماء ١٠٣

سؤال عن الحقّ ١٩٠٦ سؤال عن حقيقة المطلوب ١٩٩٩ سؤال عن القدر ١٩٥٥ سؤال عن اللهيّة ١٩٩٩ ، ١٩٩٩ سؤال غير معيّن ٢٢٤ سؤال غير معيّن ٢٨٩ ، ١٩٩٠ سؤال اللسان ١٩٥٩ سؤال اللسان ١٩٥٩ سؤال لسان الاستعداد ٢٣٠ سؤال لسان الحال ٢٣٠ ، ٢٣٠ سؤال لمعيّن ٢٢٠ سؤال المرتبة ٢٣٠ سؤال المرتبة ٢٣٠ سؤال الموتبة ٢٣٠ سؤال الولد ٢٦١ سؤال الولد ٢١٦ سؤال الولد ٢١٦ سؤال الولد ٢١٦ سؤال الولد ٢٦٦ سؤال الولد ٢٦٦ سؤال الولد ٢٦٠ سؤال الولد ٢٠٠ سؤالات السنة الاستعدادات ٢٣٠

سارن من سرنة الأسماء ٢٦٥

سار ۱۳۱

الساري 203

1.1

زمان رجوع طَرْف إليه عين زمان عدم إدراكه سؤال عن الحقّ ١٠٦٥ موال عن القدر ١٥٥ سؤال عن حقيقة المط زمان السخصي ٩٦ سؤال السؤال عن القدر ١٥٥ سؤال السؤال عن الموال غلبة حقيّة الإنسان الكامل ٤١٥ سؤال المسان الكامل ٤١٥ سؤال اللسان الكامل ٤١٥ سؤال السان الحال ١٠٥ سؤال المان الحال ١٠٠ زمان محمّد (ص) ١٠٤ سؤال الموتبة ٢٣٠ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان الموتبة ٢٦٥ نوان الموتبة ٢٦٥ نوان الموتبة ٢٦٥ نوان الموتبة ٢٥٩ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان الموتبة ٢٥٩ نوان الموتبة ٢٥٩ نوان وجود المثل ١٩٥ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان وجود المثل ١٦٥ نوان وجود المثل ١٩٥ نوان وجود المثل ١٩٥٠ نوان وجود المثل ١٩٥ نوان وحود المثل ١٩٥

البورا

السؤال الآبق ۲۹۸ سؤال إيهام ۲۸۹ سؤال بعض العبيد ۲۲۹ السؤال باللسان ۲۳۱ السؤال بالماهيّة ۲۹۱ السؤال الذاتي ۲۳۰ سؤال داوود ۲۶۶ سؤال سائل ۲۲۰ سؤال سليمان ۲۲۵ سؤال العصمة ۱۳۲

ساري الحكم ٥٩٠ مارية ١١٠ سارية بالنفس الرحماني ١٦٨ سارية في الحيوان والنبات والجماد ٥٦٠ سارية من سواري المسجد ٥٥٨ ساع الساعي ١٧١

الساري باحدية جمع الصور الإلهية في الكلّ

## ۸۷۸ / شرح تصبوص الحبكم

الساعة ٢٨٠، ٢٨٠
الساعي ٢٥٦
سافر للخلق ٢٨٧
سافل ـ السافل ٢٨، ٩٢، ٩٢، ١٦٥
سافلة ـ السافلة ٧٨، ١٦٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٨، ١٠٥، ٩٦٠
سبحات وجه الرحمن ٣٣٥
سبحات وجهه ٢٥٦
سبعين الف حجاب ١٩٩
سبق الله عجاب ١٩٩
سبق الرحمة الغضّب ١٩٩٥
سبق الاوهام ١٣٣٠

سبّوح - السبوح ۱۸۲ ، ۲۱۲ سبّوح قدّوس ۳۲ سبيل الله ۲۱۲ ، ۵۸۰ ، ۵۹۳ ، ۲۱۱ على سبيل الحصر ۲۹۲ سبيل الهدى ۲۹۳ سبيلي ۵۸۰ ستراً بالتعين ۲۵۴

> سَتروا الحقّ ٦٩٩ سترة لوحدة الحقيقة ٢٩٨

> > سِتر وجه الحقّ ٤٧

سِتْرا ٥٥١

سيترا 201 السنان ۳۱۱

سدنة الاسماء الإلهيّة ١٦٠ سدنته (فلك) الروحانية الملكيّة والنوريّة الكوكبيّة ٨٢

السديد ٢٠٦

> السرالاتم الأكمل ٢٢٠ سراحدية الجمع ١٤٢

سر احديّة الجمع اللاتي الإلهي ١٩٨ سر احديّة الجمع السارية في حقايق القابل

والمقبول ١٥٣

سر احديّة الجمع المحمّدي الإلهي ٨٥ سر احديّة جمع كلّ شيء ٦٢٣ سر الاحديّة الجمعيّة ٩٢ سر الإسلام ٣٧٧ سر الإطلاق والتقييد ١٩٨

سرً الألف ٧٢٧ الـ أالكاف ١٣٥٠

السرّ الإلهي ٩٣ ، ١٦٩

سرّ الجهر ٣١٢

سرّ الإمامة ١٤٩

سر إنزال الحِكَم ٨٢

سر إنشاء الواحدالعدد ٣٤٨

سرّ الفرديّة ٧٢٨ سير القَدَر ٢٢٨ ، ٢٣١ \_ ٢٣٣ ، ٢٥٢ ، ٥٠٥ ، V.0, P.0\_ Y/0, F/0 سرّ القدر المتحكّم ١٥٤ سر کبیر ۱۹۰ سرٌ کلّ عبد ۱۰۰ سر الكلم ٩٥ سر كمالي إلهي ٣٧٦ سرٌ للخواض ١٢٠ ، ٢٦٢ ، ٣٠٥ السرّ المطلوب ٥٠، ١٩٥ سرً معنوي ۱۱۹ يكوالملا ١١٠ ميرً من السرار الجمع ٣١١ سرٌ نزول إدريس ٦٤٠ سر النفس الرحماني ٧٢ سرّ النواميس الإلهيّة والحُكميّة ٥٩٣ سرکه ۱۲۷ ، ۱۲۷ سرً (عبد) الإلهي ١٠٦ سرّه (الإنسان) ١٠٦ سرّه ۱۲۷ سر هذه الحقيقة ٣٧٣ السرّ الواحد ١٠٢ سر الوحداني ٧٨ السرّالوحداني الذات ٩٣ سرٌوروح ۱۵۰ سرّي ۲۱۰

سريان\_السريان ٢٦٠،٧٢

السر الأوك ١٥٥ سر التجلي ٦٨٠ سر التجلّي الإلهي الجمعي الاحدي ٣٥ سرّ التدلي ٦٤، ٦١ سر التقابل ٥٤٣ سرً التقويب العبداني والربّاني سرّ تلك البعثة -المحمدية ٢٦٠ سر تماثل ۲۳ سرٌ التوحيد ١٠٣ سرّالتولّی ٤٣١ السرّ الجامع ٢٥٩ سرّ الجمع ١٦٣ سرّ الجمع بين الفعل والانفعال ٥٤٣ سرّ جمعيّته (سعد الدين) ١٢٣ سرّ الحال والمقام ١٣٤ سرُ الحقيقة ٢١٨ سرّ الحياة ٢٠١، ٣٠١ سرّ الختميّة ۲۷۱ سرّ الخلاف الواقع ٨٤٥ سرّ خفی ۲۹۰ السر الحفى ٢٧٢ سرُّ خلق الله ٩٧ ٤ سر الخلق الجديد ٣١٥ سرا شريفاً ١٩٤ سرّ عزيز المثال ١٧٥ سراعلياً ٣٤٠

سرٌ غلبة الشيب ٤٩٨

#### ۸۸۰ / شترج قصبوص الحبكم

سريان احكام الحقايق والمعاني والنسب ٣٦٠ معريان الحقّ بالوجود ٦٢٩ سريان الحقّ من الموجودات ٢٠٥ سريان الرحمة في العالم ٧٣٢ سريان سر ۲۷۲ سريان سرّ الإكسير الكمالي الأحدي الجمعي YOV

> سريان العين الواحدة الموجودة ٣٤٧ سريان النفخة ٧١٩ السريان النوري الوجودي ٢٠٦ سرير الملك ٢٣ السريع 347 ألسريع الحساب ٣٣٧

السعة ١٦١ ، ٤٤٦ ، ٤٧٤ ، ٤٧٥ ، ١٦١ ا سعة الحضرة ١٢١

> سعة الحضرة العلميّة ٨٧ سعة حقيقته ٢٦٠

سعة سلطان الوهم ٦٣٢

سعة فلك الرسالة ١٠٥

سعتنا ٥٠٥، ١٥٥

سعته (آدم) ۱۸۲

سعة وطنه ٧١٣

السلام ۱۲۱، ۱۲۱

سلام الله على يحيى الله ١١٣ ، ٦١٤

سلام الحق على يحيى ٦١٣

سلام عیسی علی نفسه ۱۱۳

سلام من الله ١٢٠

السلامة ١٢٠

سلامة المعارض ٤٠٧

سلامه (تعالى) عليه (يحيي) ٦١٣

سلامة النفس ٣٧٧

السلوك ١٠٠ ، ٤٤٤ ، ٥٤٥ ، ٤٤٩

سلوك الحقّ ٩٩

السلوك الروحاني ٦٢٨

سلو که ۹۹

منتاء السنماء ٥٩ ، ٨٨ ، ٨٢ ، ٨٨ ، ٩٣ ، VOI , XTT , 10T , XYQ , 1.5 , Y3F ,

يسماء الأحمر ٢١١

مهماً والاسم (الخالق) ٢٣٣

male 1 Ymale AVO

سماء الدنيا ٤٥٣

السماء الرابعة ٢١٥، ٦٤٠

سماء الزهرة ٣٣٧

سماء سماع ٦٦٤

سماء الشمس ٣٣٧

سماء العز ٢٣

سماء العقل والروح ٣١٢

سماء العلويات ٩٣

سماء القمر ٣٣٧

سماء الكاتب ٣٣٧

سماء كيوان ٣٣٧

سمائی ۲۷۳

سعاليّة ١٦٠

شؤون\_الشؤون ١٩٣، ٣٦٦، ١١٥ شؤون الحقّ ٣٦٢، ٣٧٣، ٣٧٤ شؤون دات اللاهوت ١٦٩ شؤون ذاتيّة ١٥٥ الشؤون الذاتية التعينية ٦٤ شؤون عينيّة غيبيّة ١٤٧ الشؤون الغيبيّة ١٩٩ \_ ٢٣٥ الشؤون الغيبية العينية ٦٧٩ الشؤون الكليّة ١١٤ الشؤون الظهريّة ٥٣ الشؤون والحقايق الاسمائية ٢٣٦ مُنوونه الذائية ٣٠ ، ١٩٣ ، ٥٤٥ شؤولها (نسب) الذاتية ٧٢١ شؤونه (كلّ أحد) العينيّة ٢٤٠ شؤونه العينية النفسية ٣١ شؤونه المعنوية ٣٢ شخصاً بشرياً ٥٣٣ الشخص الإنساني ٣٩٧، ٥٤٤ شخص العالم ١٥٨ الشخصيّات ٥٠، ١٦٢، ١٦٥ شخصيات الاسماء ١٤٣ شخصية \_الشخصية ١٨٨، ٢١٥ شخصيته (عبد) الجسمانية ١٠٦ شُخَيِص ٣٧٨ شدّة أثر باطنه ٤٩٦ شدَة التسخين ٢٤ شدّة الشوق ٦٢٨ ، ٧١١

السمات الحدوث ٢٨٤ سمات الحدوث ٢٨٥ سمات الجسمانيات ٢٨٨ سمات المتميزات ٢٨٨ السماع ١٦٢، ١٦٣ السماع من الحق ٣٨١ سماع قول (كن) ٢٠٤ سماوات الإسماء التفصيلية الفرعية ٣٠٨ سماوات الروحانية ١٨٤ السماوات السبع ٢٣٧، ٣٨٩، ٥٢٥، ٥٣٠ السماوات الساميات العلويات ٥٤٥

السماوات العلويات ٦٩٠ السماوات العلوية الجسمية الطبيعية ٣٣٨ السماوات العلى ٢٦٠ السماوات النورية الاسمائية الإلهية ٣٩٠ سماوي ٣٤٦ سماويات ٦٤٥ سماوية ٣٥٧، ٦٦٤

#### ⊀ش»

شان ۹۸، ۴۸۰ شان ذاتي\_الشان الذاتي ۲۶۰، ۱۹۳ شان من شؤون الحقّ ۱۵ شان النفس الكلّى ۹۶

#### ۸۸۲ / شـرح تصبوص الحبكم

شدّة ظهوره (قدر) ٥٠٩ شدّة العشق ٢١٧ شدّة المحبّة ٤٥

الشديد العقاب ١٠١

(عالم) الشهادة ٧٢١

شهادة الله له (لقمان) ٦٤٤

شهادة الله ٦٧٥

شهادة الحقّ ١ ٥٥

شهادة الرسول ٩٤٥

شهادة القرآن العظيم ١٣٩ ، ٤٥١

الشهادة الكبرى ٢٢٣

شهادتها الكبرى الاولى ٧٢١

الشهادة المتعيّنة ١١٠

شهادتنا ١٩٦

شهادته (إنسان) ۱۹۹

شهادتي ۲۵۰

الشهامة ٦٢٧

الشهوات النفسانية ٦٢٨

على جهة الشهوة الطبيعيّة ٧١٨

ΥΥΥ, ΓΓΥ, ΥΥΥ, ΎΥΥ, •ΑΥ, ΓΑΥ,
 Ο•3, Γ•3, 333, Γο3, Γο3, Υο3,
 (Υ3, ΥΑ3 \_ 3Α3, •Ρ3, ΓΡ3, ΥΥο;
 •Οο, ΓΡο, 3•Γ, Θ•Γ, ΡΓ, •ΥΓ,
 3οΓ, ΑΥΓ, ΓΡΓ, "Υ•Υ, Ο•Υ, "ΥΓΥ,
 ΓΓΥ, ΥΓΥ, ΑΥΥ, 3ΨΥ

شهود الاحديّة ٧٠٥ شهود أحديّة التصرّف ٦١٦ شهود أحديّة التصرّف والمتصرّف والمتصرّف فيه ٥٠٠

> شهوداً احدياً جمعياً ٢١٨ شهود احدية جمع الجمع ٢١٣ شهود احدية الكثرة ٢٦٩، ٣٠٨ شهود اختصاص ٢٦١ الشهود الاعم ٢٨، ٢٦١، ٢٦٦ شهود الالف وشهادته ٦٥ شهود الإنسان ٥٥٠ شهود اهل الحجاب ٣١٣ شهود اهل الجحود ٣١٤ شهود التجلي ٣١٤ شهود التجلي النوري ٣٥٦ شهود التجلي النوري ٣٥٦ شهود التجلي النوري ٣٥٦

> > شهود التعقّل ٩٤٥

الشهود التعيّني ٢٤١

شهودا جمعياً ٢٧٣

شهود جمع في جمع ٧١٣

شهود المبصرات ١٢٢ شهود محض ٦٦ شهود المشهودات ١٢٢ شهود المفصَّل ۱٤٢، ٤٥٦ شهو دأ مطلقاً ٧١٨ الشهود المعنوي الحقيقي ٧٠٣ شهود مقام الإحسان ٦٤٢ شهود موسی ۷۰۳ شهود نفسه وجودأ ٦٧٨ شهود نورك العيني الغيبي ٣٠٥ الشهود والإشهاد ١٤٣ أشهارد الواحد الأحد ٢٢٦ شهود وجه الحقّ ۳۸۱، ۳۸۱ شهود وجه رسول الله ١٢٤ شهود الوجود الحقّ ٣٢١ شهود وجود الواحد ٣٢٤ الشهود الوجودي ٧٢٧ شهود الواحد في الكثير كثيراً ٦٥٦ شهود الواحدانيّة ٣٠٥ شهود الوحدة ٧٠٣ شهوده (لقمان) الإحسان ٢٢١ شهوده (موسى) الغالب عليه ٧٠٣ شهوده للحقّ ٧١٧ شهوده تعالى بالعين الثابتة ٢٥٢ شهودي\_الشهودي ٦١، ٦٣

شهوديّة ـ الشهوديّة ٥٧، ١١٨، ٤٨٦

شهود جمعي بين الجمع والتفصيل ١٤٧ شهود جهاد التجلَّى ٣١٠ شـــهـودالحق ٣١٨، ٢٠١، ٥٥٠، ٧١٣، شهودمشهود٢٠٦ V14\_ V1V الشهود الحقيقي ٢٠٣، ٢٠٣ شهود الحقّ نفسه ٤٨٣ شهود خاص بالله تعالى 20٦ شهو د ذاته ۲۷۶ شهود الصورة ٦٥ شهود صورة اللونيَّة ٥٩٦ شهود الظاهر ٣٠٢ شهود عام ۲۳۳ شود العالم من الخلق ١٤٢ شهود العطشان ٧٣ شهود علمي ٦٤٢ الشهود العياني الكوني ٢٣٦ شهود عين اليقين ٦٩٧ شود العيون النواظر ٣٨٨ شهود قدرة القدير ٥٢٧ شهود القلب ٩٤٥ شهود الكثرة ٣٢٤، ٧٠٣ شهودك للحقّ ٢٤٣ شهودك الوجود الحق ٤٣٢ شهود کلی ۳۳۱، ۷۳۰ شهودكم ۱۹۱ شودك نفسك ٢٤٤

شهود اللسان ٩٤٥

#### ٨٨٤ / شرح نصوص الحكم

الشهوديّة الاقدسيّة ٥٨ الشهودين ٢٤٣، ٢٤٣ شهيد الشهيد ٢٦، ١٢٤، ٣٨٠، ٢٨٠،

7A3, V+6, +66, (66, 6+7, 7/V) VYV

شبیطان\_الشیطان ۲۸۵، ۳۸۵، ۱۱۱، ۲۲۳، ۲۲۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۷۳، ۲۷۳، ۲۷۰، ۲۷۹، ۲۰۰

شيطاني ۲۱ الشيطنة ۱۳۰

(صر)

الصائرين ٩٧ صابر ٢٠٧، ٢٠٩ صاحب الاعتقاد ٤٨١

صاحب اعتقاد جزئي نسبي ٢٣٠

صاحب إيمان ٧٠١

صاحب تجلُّ إلهيَّ ٦٣٢

صاحب التخيّل ٣٢٢، ٣٢٣

صاحب التسعة ٥٩٢

صاحب الحدّ ٢٢٣

صاحب الحركة الدورية ٣٢٥

صاحب الخيال ٣٢٥

صاحب سوء ادب ۲۸۵ ، ۲۸۶

صاحب السيف والعزل ٦٨٨

صاحب شهود ۲۰۱

صاحب شهود روحاني ٤٣٣

صاحب شهود الشفع ۲۹۸ صاحب الصورة المثليّة ۱۵۸ صاحب الطريق المستطيل ۳۲۰ صاحب عقد معين ۲۳۰ صاحب الفرائض ۴۳۶ صاحب الفهم الدقيق ۲۸۲ الصاحب في السفر ۴۹۶ صاحب الكشف ۲۱۷ ، ۲۷۳ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ ، ۲۰۹ صاحب الكشف الصور ۴۸۶

> صاحب معرفتين ١٦٠ صاحب المقام ١٣٦ صاحب نظر فكري ٤٨٣ صاحب نوادر ٨١ الصاد ٤٢٤

صاحب الكشف والبقين ٦٩٣

صفات الصفات ٣٥، ٣٨، ٤١، ٤١، ٤١، ٨٤، ٥٥، ٥١، ٨٦، ٩٦، ٤٧، ١٠٤، ١١٥، ١١٥، ٢٠٢، ١٨٠، ١٩٣، ١٩٠، ٢٠٤، ٣٠٩، ١٤٤، ٢٥٩، ٣٦٣، ٨٥٤، ١٧٤، ٩٣٥، ١٩٠٢، ٢٤٢، ٩٤٢، ١٧٠، ١٩٢، ١٩٥، الصفات الإلهية ٩٥٩

صفات الحقّ ٦٢١ صفات الذات الكليّة ٧٦ الصفات الذاتيّة ٢٥٧ صفات الذمّ ٣٦١ الصفات العلميّة والعمليّة ٢٢٢ صنعيّات العدد ٣٠١

صنميات المظاهر ٣٠٢

صنميّة ٣٢٠

صنمية الحجاب التعيينية الصورية ٦٩٦

صنمية حجابية الطاغوت ٣٢٢

صنميتك الطاغوتية ٤٣٤

صور - الصور ۷۷، ۹۰، ۱۲۲، ۱۵۳، ۱۳۰،

171, 071 \_ 771, 791, 707, 177,

OVY, 1PY, ATT, 30T, 3YT, 3AT,

VAT, PAT, 1PT, 013, 173, 371,

YOL POL . YEL LY . LOG . LOY.

MP3, YP3, 3P3, 3Y0, 730, 770,

144, 240, CPO, VBO, L-L.

1757 - 187 . 187 . 187 . 187 . 187.

. 777 . 771 . 707\_ 708 . 777 . 717 .

YTE . 797 . 790 . 779

أجمع الصور ٧١١

صور احديّات جمع الجمعيّات الكمالية ٢١١

صور احديَّة الجمع الإنساني النبوي ٣١١

صور أحكام حكم الولايات ٢٦٢

صور أحوال ٦٨٤

صورالارواح الهواتيّة والناريّة والمارجيّة ١٦٧

صورالاسماء الحسني ٢٥١

صور اسعاء الحقّ ٤٢٥، ٤٣٩

صور أسماء الربوبيّة ١٦٦

صورالاسماء الإلهيّة ٥٤٥

الصورالاسمائية ١٦٤

الصفات العلويّة السمائيّة والسفليّة الارضيّة ٨٥

الصفات العكئ ٦٦٩

صفات المتحيزات ٢٨٨

الصفات المذمومة ٣٥٦

صفات الحدثات ۲۸۷ ، ۲۲۱ ، ۲۲۲

صفات النقص ٢٩٤ ، ٣٦١

صفاته ۱۱، ۱۵

صفاته (الحق) الربّانيّة ٢٤٤

الصفات الوجوبيّة ٤٧

صفاوة الجوهر السمائي ٣٧٧

صفة الصغة ٤١، ٥٠، ١٢٣، ١٩١، ١٩٦،

YYX. YYY. YY. 1701

صفة احديّة جمعيّة جامعة لحقائق ١ ٤٠

صفة لنزيه 27

صفة لبوتيّة ٣٧

صفة جزئيّة ١٤٩

صغة الحياة ٦١٣

الصفة الخاصة ٧١٢

صفة الخالق ٣٦٢

صفة ذاتيّة له ٣٠٦

صميًات حجاب اللاهوت ٣٢٠٠

الصنم ٢٥٩

صنعيّات الأشياء ٤٣٣

صنميّات الأعيان والأهواء ٤٤٦

صنميّات حجابيّات الأسماء ٣٠٨

صنميّات طواغيت البائرة ٣٢٨

#### ٨٨٦ / شـرح تصبوص الحسكم

الصورالاسمائية الإلهية النبوية ٢٨١ الصورالاسمائية التعيينيّة ٣٠٥ الصور الاسمائيَّة الربانيَّة ٥٤٣ الصورالاسمائية والكونية ٤٤٥ صور الاشتعال والانطفاء ٤٩٤ صورالأشكال مستديرة 270 صورالاشياء ٣٩٠ صور الاعتقادات ٤٦١، ٤٧٦ صور اعتقاد المعتقدين العابدين ٣٢٧ الصور الاعتقاديّة ٤٦٠، ٦٣٤، ٦٣٤ صوراً اعتقاديّة ٧٣٥ صور الأعضاء الإلية ٦٢٤ صور أعيان ٣٦٧ صور اعبانكم الثابتة ٣١٢ صور الاعيان المحدثة ٣٧٢ صور أعيانهم الثابتة ٣٦٥ الصور الإفاقيّة التفصيليّة ٢٩٥ ضور الأكوان العنصريّة ٣٢٥ صورالالف ٥٦ صوراً إلهيّاً ربانياً ١٧٥ الصور الإلهيّة الإنسانيّة ٥٥٥ صور انانيّاتها ٣١ صور أنانيته العينيّة ٣٧٣ صور انحرافات الظلامات ٣٢٤ الصورالإنسانية ٢٩٥، ٢٥٥ الصور الإنسانية الكمالية الجمعية الداتية ٣٥٧

الصور الإنسانية الكمالية الذاتية الإلهية ٣٥٧

صور الانسلاخات ٢٦٢ صور الإنكار والنكر والكفر ٣١٦ صور الانواع الوجودية ٣٠٩ صور إنيّات الذات الغيبية ٣١ صور اوضاع كلّ شرعة ٣١٦ صور الأوضاع الشرعية ٥٨٠ صور الأوضاع الشرعية الفرعية ٢٥١ صورالباطل ٣٩٦ الصورالبرزخية النورية ٣١٣ صور البشر ٢١٦ صور التجلي ٢١٦ صور التجليات ١٤٠٠ صور التجليات الجلالية والجمائية ٢٩٠

صور التعينات ٢٩٦ صور التعينات الذاتية الشؤونية ٢٩٨ صور تفاصيل ما أودع فيهم ٢١٠ صور تفاصيل النشاة الإنسانية ٢١٠ صور التفرقة والحجاب ٣١٧ صور تفصيل الإنية العظمى الإلهية ٢٠٦ صور تفصيل المنشاة المحمدية ١٤١ صور تفصيل النشاة المحمدية ١٠٩ صور تفصيل النشاة المحمدية ١٠٩ صور تفصيل النشاة المحمدية ١٠٩ صور تفصيلة النبوية ١٠٧ صور تفصيلية الفرقانية ١٠٦

صور تلك النسب ٥٥٥

صور الحقيقة الإلهيّة ٣٥٥ صور حيوانيّة ١٦٧ صود الخصوصيّات ٩١ صور الخلق ۳۲۸ صور الحلقيّة ٣٥٥، ٤٤٣ الصور الخلقيّة الكونيّة ١٦٥ صور الذات والاسماء ١٥٧ الصورالذهنية ٧٢ الصور الذهنية والخيالية ٦٢٥ صور الربوبيّة ٧١ الصورالروحانية ٦٠، ١٦٦ الصور الروحيّة ١٥٦ صور لبب علمه ٧٠٢ الصورالسفلية الإمكانية ١٦٦ صور السلام ٦١ صور شؤونه الذاتية ٧٣٥ صور شتّیٰ ۹٤۰ صور الشعور ٤٩٨ الصور الشيطانيّة الانحرافيّة ١٣١ صور الطبايع ٢٠١ صورالطبيعيّة ٦٤١، ٥٤٢ الصور الطبيعيّة العالية العرشيّة ٣٤٠ صور طبيعيّة عرشيّة فلكيّة ٦٦٤ الصورالطبيعية العلوية الكلية ٢٦٠ الصور الطبيعية والعنصرية ٦٢٩ صيور العيالم ٢٩١، ٢٩٦، ٤٩٠، ٥٤٢،

170, VIF, FOF, POF, AVF, 19F,

صور تمثيلات ٥٧٢ صور تمثيليّة ٣٣ صور الثياب ٣٠٥ الصورالجسمانيّة ٢٨١، ٢٢٥ الصور الجسمانية الطبيعية ١٨٨ الصور جمع الصورة ٤٤٣ صور الجمعيّات ٣٣ الصور الجمعيّة الكماليّة الإنسانيّة ٢٨٢ صور جميع الحقايق الخلقية ٥٤٥ الصور الجنسية والنوعية ١٥٢ صور الجواري الحسان النورانيّات ٢٤٩ صور الحجاب التعيّني ٦٩٧ صور الحجج الصدق ٦٩٦ الصور الحرفيّة ٥٥، ٥٧ صور الحروف ٥٧ صور الحروف والكلمات ١٦٧ صور الحضرات ٦٣٥ صور الحقّ ٦٥٥ صور الحقايق ٥٦٣، ٥٥٥ صور الحقايق الإلهيّة النورانيّة ٦٥٥ صور الحقايق الإمكانيّة ١٦٦ صور حقائق الربوبيّة ٧٧ صور الحقائق الروحانيّة والإلهيّة الربّانيّة ٦٥٥ صور حقائق العالم ٥٦٢ صور الحقائق الفعليّة والانفعاليّة ٢٠٩ صورالحقائق والقوى ٤٢٣

الصور الحقانيّة الوجوبيّة ١٦٥

## ۸۸۸ / شرح قصوص الحكم

V14 4 V1A

صور عالم الأجسام ١٦٦ صور عالم المثال المطلق ١٦٦ الصور العالية الإنسانية ٣٣٥ الصور العرشية ٨٥٦٨، ٣٣٦ الصور العرضية ٤٩٦ الصور العلضية ٤٩٢

صورالعلم الإلهي النازل بالوحي ٦٦٨ صور علم الوحي والإلقاء والحال ٣٨٤ صور علمية أزلية ١٥٥ صوراً علوية ١٧٣ الصور العلوية الكونية ١٦٦ الصور العمائية ٢٦٠

الصور العنصرية ٢٦٠، ٥٢٢، ٥٣٨ مهم صور الفاعليّات الاسمائيّة ٥٤٣ صور الفرق الحجابي ٣٢٤ صور الفرق والصدع ٣٠٧ الصور الغلكيّة ٣٤٠ صورالقوى ٥٧٩

صورالقوى الروحانية ٢١٨ صور القوى الروحانية ٢١٨ صور القوى السبعية والشهوية ٦٨٥ صور القوى الطبيعية ٢١٨ صور القوى النفسانية ٢٩٦ صور لاتتناهى ٢٧٨، ٤٩١ الصور الكاملات ١٥٦ صور كثيب الرؤية ٢٩٠

صور کثیرۃ ۲۳۹

الصور الكثيرة ٦٩٦ صور كثيرة شتى ٦٩٤ صور الكلّ ٦٩٥ صور كلّيات صور احديّات جمعيّات جميع الحقايق الجمعيّة ١٨٠ الصور الكمائيّة الاحديّة الجمعيّة ٢٨١ صورالكواكب ٣٣٤ صور الكيانيّة ٧١، ١٧٥، ٥٤٣

> الصور المتراثيّة ٤٩٢ صور متشابه غير متناهيّة ٤٨٧ الصور المتضادة ٣٥٣

الصور المتعقَّلة المفروضةالمتنزعة عن العين ٦٣٨

صور متماثلة ٤١٦

صور مثاليّة ٣٨٤

الصور المثاليّة المطلقة والخياليّة المقيّدة الحيوانيّة

77

صور مثلية إلهية ٢٨٢ صور المحاجة ٩٥٠ الصور المحسوسة المرتيّة ٤٢٤ الصور المحمّديّة ١٤١ صور المرثي ٢٤١ الصورالمرثيّة ٢٤١ صور مراتب التسوية ١٥٣ صور المعتقدات ٢٦١

صور معدنيَّة ١٦٧

صور معلوميّات الأشياء ٣٢ ، ١٦٩

صورهم (الكمل) البرزخية ٢٦٦، ٢٦٦ الصور الوجودية الانقسية ٨٥ صور وهمية ٢٣٤ صورة إبراهيم ٢٦٦ صورة إبراهيم ٣٦١ صورة إبطال الروح العقلي ١٨٥ صورة إبطال الروح العقلي ١٨٥ صورة الإحاد ١١١ صورة الإحاطة ٢٧ صورة الإحاطة ٢٧ صورة الإحاطة الإلهية ٢٥٥ صورة احدية جمع الآيات ٢٩٥ صورة احدية جمع الآيات ٢٩٥ صورة احدية جمع التنزيهات التوحيدية ٢٨١ صورة احدية جمع المتنزيهات التوحيدية ٢٨١ صورة احدية جمع الجمال ٢٩٠ صورة احدية جمع الجمال ٢٩٥ صورة احدية جمع الجمال ٢٨٠ صورة احدية جمع الجمال ٢٨٠

صورة احدية جمع الحقايق اللاهوتية ٢٧١ صورة احدية جمع صور تنوعات ظهوره ٤٤٨ صورة احدية جمع المظهرية الكمالية ٢٧٨ الصورة الاحدية الجمعية ٢٧١ صورة احدية جمعية ٢٣٥، ٣٨٢ صورة احدية جمعية إجمالية ٢٠٠ الصورة الاحدية الجمعية الإنسانية ٢٠٠ صورة احدية جمع جميع الحقايق الانفعالية ٢٠٠ صورة احدية جمع جميع الصفات الإلهية ٢٠٠ صورة احدية جمع جميع الصفات الإلهية ٢٠٠ صورة احدية جمع الكمل ٢٧٠ صورة احدية جمع الكمل ٢٧٠ صورة احدية جمع الكمل ٢٧٠ صورة احكام عينك ٢٧٠ صورة احكام عينك ٢٧٠

صور معلوميّات الحقّ ۸۸ صور معلوميّاتها (أشياء) ٤٥٦ ، ١٣٥ صورمعلوميَّته (سرَّالقدر) لله ٢٣١ صورالملاذ والملاهى ٣١٤ صور المكنات ٥٤٥ صور المواهب ٢٧١، ٢٧٢ صور الموجودات ۳۹۰ صور الموجودات الكونيّة ٥٥ صور نباتية ١٦٧ صور النسب ١٥٧ صور نسب ۸۸۶ صور نسب احكام ٦٥٣ صور نسب علمه ٣٦٨ صور النسب المائيّة ٣٠١ صور نسب الولاية الكلية الكمالية الهمكية الإلهية 777

صور نضد الطبقات ٣٣٨ صور نعمك الجوثية الوجودية ٣٠٥ صور النفس الكلية الواحدة الرحمانية ٤٨٨ صور النقص والضير ٦٨٥ صور نفسه ٢٧٤ صور النفوس ٤٨٨ الصورالنورية الروحية ١٦٠ صوره ٥٣٩ صورها الاصلية الفعلية الحقيقية ٤٢٤ صورها اللائكة) التفصيلية ١٦١

# ۱ ۸۹ / شـرح تصـوص الحبكم

صورة الحراوية ١٧٩
الصورة الإدريسية ١٩٨٠
صورة آدم ٢٠٩، ١٩٨، ٢٠٩
صورة ازلية ٣٦٣
صورة استسلامه (إبراهيم) ٣٧٧
صورة استعداد العين الثابتة الأزلية ٤٤٠
صورة استعداد المتجلي له ٢٣٨، ٣٣٩
صورة استعدادها ٢٤٢
صورة الاستقامة ٩٦٦
صورة الاسم «الله» الباطن ١٨٨
صورة الاسم الجامع المحيط ١٢٢
مصورة الاسم المخامع المحيط ١٢٢
مصورة الاسم المغال ١٨٦

بصورة الاسم الهادي المرشد ١٢١ الصورةالاسمائيّة الجمعيّة ٧١٠

صورة إسمائيل ٢١٧

الصورة الأصليّة ٢١٧، ٢٤٢

صورة الإطلاق الذاتي ٢٩

بصورةالاعتقاد ٤٨٤

بصورة اعتقاده ٦٣٥

في صورة الاعتقادات ٤٨٤

صورة الإعراض ٣٠٦

بصورة الإعراض والتوقي ٣٠٤

صورة افضل القوي ٦٨٤

الصورة الإلهيّة ٧٢،٣٥، ١٥٨، ١٨٠،

701,091,409,407

الصورة الإلهيّة الاحديّة ٢١٠ الصورة الإلهيّة الأرليّة ٣٦٢ الصورة الإلهيّة الجمعيّة ٧٢ صورة إلهيّة حقانيّة ٧٦ الصورة الإلهيّة المحمّديّة ٣٦٣ الصورة الإلهيّة المقدّسة الاحديّة الجمعيّة الذاتيّة ١٠٠٢

> صورة إلهية نوريّة ١٦٦ صورة الالتذاذ ٧١٩ الصور الالفيّة ٧١

صورة إلقاء موسى في التابوت ٧٠٠ صورة إلياسية - الصورة الإلياسية ٦٣٩ ، ٦٤٠ مسورة الله ١٠٧ ، ١٧١ ، ١٨٤ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ ،

طلورة أمنة (عيسى) ٥٣٠ صورة أنانية الحق ٨٠٠ صورة انحراف التعيني ٧٠٠ صورالانحراف التعيني الحجابي ٢٠٠ صورة الانحراف العنصري التعيني ٢٠١ صورة إنسان - صورة الإنسان ٢٠١، ٢١٣، ٢٠١، مهوه

صورة الإنسان العالم ٢٠٥ صورة الإنسان العنصريّة ٤٢٣ صورة الإنسان الكلّي ٢٠٥ صورة إنسانيّة ـ الصورة الإنسانيّة ١٥٧، ٢٨٣،

777, 070, 777

الصورة الإنسانيّة الفرقانيّة ٢٠٥

صورة التفرقة التفصيلية الفرقانية ٧٠٣ صورة التفرقة الناريّة ٦٩٦ صورة التفصيل الإنساني ١٦٣ صورة تفصيل جمعي ٢٤٥ صورة تفصيلها الجمعية الظلالية ٣٠٣ صورة التقديس العقلي ٢٥٦ صورة التقى النجّار ٢٦٥ صورة تكامل قواه الروحانيّة ٦٢٨ صورة تليين الحديد ٨٩٥ الصورة الثبوتية الامرية ٣١٤ صورة جبرتيل الاصلية ٥٣٣ الصورة الجبرتيلية التمثيلية ٥٢٨ صورة جسدك ٢٩٤ صورة الجسم ١٨٢ الصورة الجسمانيّة ٢٩٦ الصورة الجسميَّة ٢٩٤، ٢٧٥ صورة الجمع ٢٠٨، ٢٤١ صورة جمع الجمع بين التفصيل وأحدية الجمع صورة جمع جميع التفاصيل النبوية والرسالتية 111 صورة جمعها الاحديّة ١٩٩ يصورة الجهل ٣٠٦ صورة حائط ٢٥٧ صورة حائط الكمال ٢٥٧

صورة الحال ١٦٦

صورة الإنكار 331، 331 صورة إنّية ربّه وأنانيّته ٢٠٥ بصورة الإيمان ٦٩٦ في صورة باطل .. في صورة الباطل ٦٩٤، ٦٩٩ صورة باطن الإنسان ٢٠٤ الصورة الباقية ٢٩٤ صورة البشرة ٢٢، ٥٢٩، ٥٢٨، ٥٣٤، ٥٣٤ في صورة البشر السوي ٥٢٨ ني صورة بشر سوي ٧٧٦ صورة البشر العنصري ٥٤٢ في صورة بشر الموجود ٢١٥ صورة بشريّة - العسورة البشريّة ٥٢٦ - ٥٢٨ كالصورة الجبرتيليّة ٥٣٣ 0AT . 0TO\_0TY الصورة البشريّة الطبيعيّة ٢٢٩ صورة البقر 270 صورة بلاروح ٧١٨ صورة ابن مريم ٥٣٤ صورة التأنيث ٧٢٠ صورة التجديد و التجسيد ٥٦٦ صورة التجلّي ٤٧٧ صورة الترقمي ٤٨٦ صورة التسوية الإلهيّة ٢٤٨ صورة التشبيه ٢٨٦ صورة تعيّن ۲۰۲ صورة التعيّن الأوّل الذاتي ٧٣٥ صورة تعيّن الروح ٦٧٢ صورة تعيّنيّة ۲۳۲

# ٨٩٢ / شـرح تصـوص الحسكم

بصورة الحال الجارية ١٢٧ المصورة الحسبة البشرية ٣١٥ الصورة الحسبة البشرية ٣١٥ الصورة الحسبة البسمية صورة الحق ١٥٨، ١٥٨ الصورة الحسبة الجسمية صورة الحق ١٥٨، ١٩٩ ، ١٩٣ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ ، ٢٤٩ مورة الحق في عينيه الغيبية ٤٤٠ صورة الحق المشروع ٨٥٠ صورة الحقية المتقابلة ٧٧ صورة الحيرة ١٠٤ ، ٢٠٠ صورة الحياة الدنيا ٢٠٠ ممردة الحياة الدنيا ٢٠٠ ممردة الحياة الدنيا ٢٠٠ الصورة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ٢٤٠ الصورة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ٢٤٠ الصورة الخارجة ٢٤٠ الصورة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ٢٤٠ الحديدة الخارجة ١٤٠٠ الحديدة الحديدة

صورة ختمية مرتبة الوهب الاحدي الجمعي الكمالي الإنساني ٢٨٢ صورة الحفاش ٢٧٥ صورة الحفاش ٢٩٦ صورة الحلق ١٩٩، ٢٠١ صورته (ختم) الشخصية ٣٦٣ صورة الحيال ٤٢٤ صورة الحيال ٤٢٤ صورة خيالية ٣٨٨ ، ٤٣٤ صورة دحية ٣٨٨ الصورة الدموية ٣٥٣ صورة دون صورة دانية ٣٥٧

الصور الذاتية ٣٥٨ صورة الذات المسماة باسم الله ٣٥٧ صورة الذبح ٣٨٣ صورة الذكر ٩٩٥ صورة الذكر ٩٩٠ صورة الذكر ٩٩٠ ٣٠٧، ٣٠٠ الصورة الذهبية ٢٥٧ الصورة الذهبية ٢٥٧ صورة الراغي ٣٣٠ الصورة الراغي ٣٣٠ الصورة الربائية الاحدية الجمعية ٢٠٠ بصورة الربوبية الاحدية الجمعية ٢٠٠ صورة الربوبية الرب ٣٩٦ مورة ربوبية العرضية ٢٩٦ صورة الربوبية العرضية ٢٩٦ صورة الربوبية العرضية ٢٩٦ صورة الربوبية العرضية ٢٩٦ صورة الرحمن ٢٩٥، ١٥٠ صورة الرحمن ٢٩٥، ١٥٠ صورة الرحمانية ١٥٠ م٠٠، ١٥٠ صورة الرحمانية ٢٥٠ مانية ٢٥٠ الصورة الرحمانية ٢٥٠ م٠٠٠ الصورة الرحمانية ٢٥٠ المهورة الرحمانية ١٥٠ المهورة الرحمانية ٢٥٠ المهورة الرحمانية ١٥٠ المهورة المهورة

صورة الردِّ ٣١٠، ٣١٦

صورة الرد والضدّ ٣١٨

صورة الردّ والضدّ والنكران ٣١١

صورة الروح ۲۸، ۵۲۸ ، ۹۸، ۹۸۸

صورة روحانيّة محمّد(ص) ١٣١

صورة روحائيّة نورانيّة لطيفة ١٧٩

الصورة الروحانيّة النوريّة ٣٨٥

صورة الزمان ١٤٥

صورة روحائية إدريس ٣٣٢

صورة الروح والطبيعة ٤٢٣

صورة روح كلُّ احد ٣٨٥

الصورة الروحانيّة ٣٢١

صورة ظاهريّة الإلهيّة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة ١٥٦ في اي صورة ظهر ٣٢٠ بصورة الظلم ١١٧

صــورة العــالم ١٦١، ١٩٩، ٢٠٥، ٢٩٠،

779, 279, 499, 791

صورة العالم الاحديّة الجمعيّة ٢٠٤

صورة العالم وحقائقه ٢٠٤

بصورة العبد ١٨٤

صورة العتب ١٣٥، ١٤٥

صورة العجل ٦٥٤ ، ٦٥٥ ، ٦٥٦

منورة عرش بلقيس ٥٦٦

الصورة العرشية ٢٦٥، ٥٦٨

صورة عرضيّة ٤٩٧

صورة العضا ١٩٦

صورة عصي ٦٩٣

صورة عقليّة ٣٨٨

صورة عكس العكس ٣٨٦

صورة العلم ٤٢٢، ٥٧١، ٥٧٤

صورة العلم الحاصل ٦٧١

صورة العلم المشروع ٦٨٦

صورة علمية ٤٧٠

صورة علميّة ازليّة ٢٣٩

الصورة العلويّة السماويّة والسفليّة الأرضيّة ٣٩٠ الصورة العنصريّة المشهودة في الحسّ ٣٨٥

صورته (نبي) العنصريّة ١١٩

صورة عيسى ٥٣٦

صورة الستر ٣١٦ صورة السرّ ٢١٧

صورة سر إسلام إبراهيم ٣٧٦ ، ٣٧٧

صورة شأن إلهي من الشؤون ٣٧١

صورة الشجرة ٥٤٦

صورة شخص من امتدً عنه ٤٣٩

الصورة الشخصيّة التعيّنيّة ١٥٥

الصورة الشرعيّة المحمّديّة ١٢٢

صورة الشمس والقمر ٤٢٣

صورة الشيء ٣٥٧

صورة صورة ١٦٨

بصورة الضدّ ١٢٢

صورة الضدّ والردّ ٣٠٩

الصورة الطبيعيّة ٢٠٥

صورة طبيعة نورية ٢٣٦

الصورة الطبيعيّة النوريّة ٣٢٥

صورة ظاهر الإنسان ٢٠٣

الصبورة الظاهرة ٦٤ ، ٧١ ، ٧٨ ، ٢٧٤ ، ٢٩٧ ،

**ገ የ**ሞ ‹ £ ጊ ነ

الصورة الظاهرة الإلهيّة ٢٥٦

صورة ظاهرية احدية جمع الجمعيّات الإلهيّة ٢٠٠

صورة ظاهرية احدية جمع جميع الجمعيات

الإلهيّة والكونيّة ٢٠٩

صورة ظاهرية احدية جمع جميع الكمالات الاسمائية ٢٨٠

صورة ظاهرية الاحدية الجمعية الإنسانية البشرية

717

# ٨٩٤ / شيرح نصبوص الحبكم

الصورة العيسويَّة ٥٣٠، ٥٣٤، ٥٣٥ بصورة العين الثابتة ٣٧١ بصورة عينك الثابتة ٣٤٣ صورة عين المتجلَّىٰ له ٣٨٧ صورة عين من الاعيان ٥٦٢ صورة الغيب الجهول ٤٢٧ صورة قرس ٢٢١ صورة قرس من نار ۲۲۸ الصورة الفرسيّة ٦٢٨ بصورة فرعون ٦٩٥ صورة الفرقان العقلى ٦٢٨ الصورة في المرآة ٢٤٢ صورة القدرة ١٢٥ صورة القديم ١٩١ صورة القوّة الملهمة ٦٨٦ صورة كامل ذلك العصر ٨٠ صورة كبش ٣٥٢ نى صورة الكثرة ٣٠٧ صورة الكفر والستر ٣٠٤ صورة الكلام الإلهي الربّاني ٣٠٢ صورة كلام روحاني ١٣٠ الصورة الكلية المطلقة ١٦٧ صورة الكمال ٦٧٨ صورة الكمال الحقيقي ٢٥٦ صورة كمال ظهور الوجود ٥٧٥ صورة الكيلوس ١٥٣

صورتك ٢٩٦ ، ٢٩٥ ، ٢٩٦

صورتك الازليّة الاصليّة العلميّة ٢٤١ صورتك الشخصية التعينية العنصرية ١٠٨ صورتك الروحانية ٣٢١ صورتك العلمية الازلية الغيبية ٢٤٤ صورتك العينية الفصليّة الوصليّة الأبديّة ٢٤١ صورتك الغيبيّة الازليّة ٢٤٠ صورتك في المرآة ٢٤٣ صورتك الحسوسة ٣٢١ صورة نسبيّة ذاتيّة من النسب ٢٤٠ صورة اللاهوت ٢٠٩ صورة اللبن ٣٨٤، ٤٢٢، ٤٧٢ صورة اللبنة الفضية ٢٥٨ المبورة اللبنية ٤٢٢ صورة للحقّ في الحقّ ٢٤٣ صورته (الاسم الاعظم) اللفظيّة ٨١ صورة ما تجلَّيْ ٤٧٦ صورة ما يتجلَّىٰ ٤٧٧ صورة ماجري ٦٤٩ صورة ما خلق ٣٩٢ صورة ما رآه في المنام ٣٨٦

صورة ما عُصيٰ به ٦٩٣

بصورة الماء ٦٠٣، ٦٠٣

صورة المبتداء ٦٧

صورة متمثّلة ٥٢٨

صورة مثاليّة ١٦٦

صورة مثال المثال ٢٤٢

صورة ما كان يرى في منامه ٣٨٣

صورة مطابقة لما هو عليه في العين ٣٧٣ بصورة مطلبك ٥٤٧ في صورة مطلوبه ٥٤٧ صورة مظهر النبوة ٢٥٦

صورة مظهريّة عالم الآمر والملكوت ٣٠٨

الصورة المعبودة ٢٥٤

صورة معتَقَدِهِ ٢٧٦، ٤٨٤، ٦٣٥، ٦٣٥، ٣٣٤، ٧٣٤ صورة معقوليَّة احديَّة جمع جميع الاسماء ٢٠٥ صورة معلوميَّة كلِّ احدالله ٢٤٠

صورة معلوميّتك ٢٤٣

صورة معلوميّته (عبد) لله ١٠٦، ٢٣٢، ٢٤٥،

٤٧,

الصورة المعهودة ٧٠١ صورة معينة ٧٢٩، ٧٣٥

الصورة المقدّسة ٣٨٥

الصورة المقدّسة الاحديّة الجمعيّة الإلهيّة ٢٠٦

صورة نمثَلة ١٢٨

صورة مَن استخلفه ١٩٩

صورة مِن صورالباطل ٦٩٥

صورة من الصورالحمَّديَّة ٢٦٠

صورة مَن لم يُدرك ٩٨

الصورة الموسوية ٦٦٨

صورتنا٢٠٦

صورة النار ٢٠٤، ٢٠٦، ٢٠٢، ٢٠٢، ٢١٤ صورة نارية الصورة النارية ٢٢٨، ٢٠٣، ٢١٤ صورة نارية الفرق ٢٢١ صورة الناسوت المعينة ٣٤٥ الصورة المثاليّة ٢٤٢، ٣٩٢ صورة مثاليّة أوخياليّة ٢١٧ صورة مثاليّة شبيهة بصورة جسده (ص) ٣٨٥ الصورة المثاليّة المرئيّة ٢٤١ الصورة المثليّة المثاليّة ١٥٥

الصورة المحسوسة ٣٢١، ٣٨٧، ٣٣٤

صورة محمّديّة ـ الصورةالمحمّديّة ٦٣٦ ، ٧١١

الصورة المحمدية الختمية ١٣٧

الصورة المحمديّة الكماليّة ٧١٠

الصورة المحمديّة الكماليّة الختميّة ١٣٣

الصورة المحمّديّة النورانيّة ١٣٧

صورةالخالفة ١٤

الصورة المدبّرة ٢٠٥

صورة مرئية ٢٤٢

الصورة المرئية ٦٣٥

الصورة المرئيَّة في المرآة ٢٤١

صورة المزاج ٦٧٣

صورة المسالة ١٦٦

بصورة المستخلف ١٩١

بصورة المستخلف في الرعايا ٢٠٢

صورة مستخلفه (خليفة) ١٩٨

على صورةمستخلفه ٣٩٣

صورة مسواة لقبول تجل كلي فرقاني تفصيلي

أسمائي ۱۵۳

الصورة المسيحيّة ٥٣٤

الصورة المسيحيّة المرئيّة ٥٣٤

الصورة المصورة ٢١٧

# ٨٩٦ / شـرح قصـوص الحسكم

الصورة الناسوتية البشريّة ٣٤٥ صورة الناظر ٢٤١ صورة النبات ١٥٢ صورة نبي ٢٥٥، ٣٨٥ صورة نسب علمه ٢٥٦ صورة النشاة العنصريّة ٢١٥ صورة النطق ٣٢٧ صورة النور ٢١٥ بصورة النور ٢١٥ الصورة الورانيّة ٢٧٢ صورة نوريّة ١٧٤ صورة واحدة شخصيّة ٢٤١ صورة واحدة شخصيّة ٢٤١

صورة واحدة في مرايا مختلفة ٢٥٤ صورة الوقاع ٢١٧ يصورة الوقاع ٢٧٥ صورة وجودية ٤٤٩ صورة الوكز ٦٨٥ بصورة ولد ٣٥٢ صورة الوهب ٣٨٣ صورة الوهب الأول ٢٦٦ مسورة الهاء ٢٦ بصورة الهادي ٢٢٢ في صورة هداية وغي ٢٩٥

صورة هلاك ٦٧٠

صورة الهواء ٣٣٣ بصورة الهوى الطبيعي ٦٩٧ صورة الهوى الطبيعي والحيواني ٦٨٥ صورة الهيئة الإجتماعية ٦٨٦ الصورة الهيكلية ٦٧٢ صورة يعطيها المحلّ ١٥٠ صورته (تعالی) ۵۸، ۱۹۸ ، ۲۰۳ \_۲۰۳ صورته (رسول الله) الأصليّة ١٢٢ صورته (الإنسان) الباطنة ٢٠٣ صورته (آدم) الباطنة ۲۰۸ صورته الجبرئيليّة ٥٣٣ صورته (رسول الله) الخصيصة به ١٣٢ صورته الحقيقية ١٢٣ صورته الباطنة ۲۰۳ صورته (نبي) الحقيقيّة والمعنويّة ١٢٣ صورته الدينيّة ١١٧

صورته الروحانيَّة ٦٧٤ ، ٦٧٤

صورته البشريّة ٥٣٥ ، ٥٦٣

صورتها (النفس) الكليّة ٦٦٨

صورته (تعالى) المباركة ١٩٨

صورته النورانيّة الروحيّة ١١٩

صورتي (رسول الله) ١٢١

الصورتين ۲۰۱، ۷۲۴

صورته (طلا) النوعية \_صورتا قيوة الإيمان

صورته (نبي) المثلة ١٢٣

والهمة ٦٨٦

صورته العيسوية ٣٣٥

صورتيّة الظاهرة والباطنة ٢٠٤ الصوريّة ١٨٠ الصوفيّة ١٣٥ الصوفيّة ١٣٥

#### وطا

طبيعة \_ الطبيعة ٩٧ ، ١٦٤ ، ١٦٤ ، ١٦٧ ، AVE . P. T . P. T . TYY . TYY . TYY . TYY 077, FTT, 107, TOT, F13, V13, 773, 373, 770, 770, 730, 330, ۷۲۷ ، ۷۲۷ طسعة السئر 250 ساحل طبيعة التقيّد والتعيّن ٣٢٧ الطبيعة حقيقة واحدة ٣٥٣، ٣٥٤ طبيعة الركن البارد اليابس ٣٣٦ الطبيعة الفعّالة 250 الطبيعة الكلَّيَّة ١٦٤\_١٦٨ ، ٥٤٣ طبيعة واحدة احديّة جمعيّة بين حقائق اربع ٣٣٣ طبيعتها الجسمانية ٧١ الطبيعيّة الرُدّي ٦٩٩ الطبيعية الفلكية ٣٥٧

> ﴿ظُهُ خَاهِرِ الْأَرضِ ٣٢٧، ٧٢٧

الطبيعية الكلية ٢٠٩

طبيعيّة نوريّة ٥٣٢

ظاهر الامر النازل ٢٥٨ ظاهر الإنسان ٩٨٤ ظاهرالإنسان الكامل ٢٠٣ الظاهر الباطن ٤٥٧ الظاهرالباطن الواحد الكثير ٢٧٢ الظاهربتغييرالاحكام والاحوال ٢٠٥ الظاهر بحكم المظهر ٤٤٤ الظاهر بربوبيته ٩٩٦ ظاهر بالصورة ٤٤٦ الظاهربصورة الذبح العظيم ٣٥٣ الظاهر يصورة الذبح العظيم ٣٥٣

الظاهر بالعالم المُحدَّث ٣٦٥ ظاهر بكل وجهة ٣٨٨ ظاهر التحقق والتعين في عينه ١٤٢ ظاهر جلي ٢٠٦ ظاهر الحق ٢٤٤، ٢٩٧

الظاهر بصورته (تعالى) ٨٠

ظاهر الخلافة المحمّديّة ٣٩٤ ظاهر دعوة الاسم الظاهر ٣٠٣ ظاهر الدلالة اللفظيّة ٥٠٧

ظاهر الحقّ وباطنه ٢٤٥

ظاهر الشرع و روحه ۲۰۸ ظاهر شرعنا ۲۰۳ ظاهر الشفتين ۷۰

ي الظاهرعين المظهر ٤٠٣

ظاهر غير خفي ١٤٤٠، ٤٤١ الظاهر في كلّ ظاهر ٣٢٠

# ٨٩٨ / شـرح تصـوص الحـكم

الظاهر في الكلّ بالكلّ ٢٩٠ ظاهرالقلب ١٣١ الظاهرالتجلي ٤٦١ الظاهر المتعبّن ٢٤٢، ٤٥١، ٦٩٢ ظاهر المحدود 20٤ ظاهر المعطئ له ٢٦٥ ظاهرالمفهوم ۲۸۸، ۲۸۹، ۳۷۰ ظاهر المفهوم العام ٢٨٨ الظاهر الممتدّ فيه بالقوّة ٢٣٠ الظاهر من الظاهر ٤٥٦ ظاهر النشاة الدينية والطينية ٢٥٨

۲۲۱ ، ۲۰۹ ، ۲۲۹ ، ۲۲۹

ظاهر الولاية ٢٥١

ظاهره (خلق) ۲۰۸

ظاهر الهواء ١٧٥

ظاهرة\_الظاهرة ٥٤ ، ١٩٧ ، ١٥٧ ، ١٩٣ ، ١٩٣

ظاهرة الاعيان ٦٨٠

الظاهرة باعيانها ٥٤

الظاهرة بمظاهر ١٤٨

ظاهرة في الشهود ٣٠٢

ظاهرة النسب واللوازم ٢١٢

غيرظاهرة الآثار ١٤٧

النظاهريّة ٦٦-٢٤٠ ، ٢٣٦٠ ١٩٧٠ ، ٢٤٠ ،

**ግግ٤ ‹ምተአ ‹ ሂሳ**ዮ ‹ ሂላሂ

(النسب) الظاهرية ٧٢٢

ظاهريّة آدم ٢٠٩

ظاهريّات افلاك الولاية ٨٤ ظاهريّات الحقايق ١٧٣ ظاهريّات مظاهر الأسماء الحسني ٦٦٩ ظاهريّة أحديّة جمع ٢٠١ ظاهرية احدية جمع جميع الجمعيات ٢٠٩ ظاهرية أحدية جمعيات الحقايق والأشياء ١٧٣ ظاهريّة أحديّة ٦٦٩

جمع الحكم الكماليّة الاسماليّة الكليّة ١٤١ ظاهرية ارض المظهر ٣٢٨ ظاهرية الاسم ٥٧ ظاهرية الإنسان ٢٠٣

ظاهراً وباطناً الظاهر والبساطن ١٥١ ، ١٧٦ . طاهريَّة الالوهيَّة ١٦٤ طاهرية الإلهية ٣٣٣

ظاهرية الإنية الإلهية ١٧٧

طاهرية الجمال والجلال ٣٠٤

ظاهرية جمع المظهريات الجمعية الكمالية

الإنسانية البشرية ١٤١

ظاهريّة الحقّ ٢٩٠، ٢٩١، ٢٥٦، ٤٥٦

ظاهريّة الحقيقة الفعّالة ١٦٥

ظاهريّة الخلق ٤٩٧

ظاهريّة الفرق ٣٠٧

ظاهريّة القلب ١٢٩

ظل الظل ٢٣٤، ٣٣٠، ٤٣٠، ٢٨١ ع ٢٩ ع ٢٨٦، ٢٨٦

ظلّ احدي جمعي ١٣١

الظلَّ الإلهي ٢٦٦، ٢٨٣

ظلّ الله ٦٦، ٢٢٤، ٢٥٥

ظلَّ الله المدود المتعيَّن ٧٠٣

ظهوراً احدياً جمعياً ١٥٠ ظهور احدية جمع كمالاتها ٢٨١ ظهور احكام الروح ٢٧٥ ظهور الإحياء الإلهية ٥٣٥ ظهور الإحياء الإلهية ٥٣٥ ظهور الاسماء ٢٨٠ الظهور الاسمائي في العالم ١٤٦ الظهور الاكمل ٣٦١ ظهور الآل ٥٠٤ ظهور الالكمل ٣٦١ ظهور الالكمل ١٠٠٠ الظهور بالوصاف العبودية ٢٥٧ الظهور بالوصاف العبودية ٢٥٧ الظهور بالباطن ٩٩٩ الظهور بالباطن ٩٩٩ الظهور بالتصرف ٤٠٥

الظهور بالجهة ٣٨٨ الظهر ربالدرجة ٦٥٥ الظهور بالذاتيات ٥٠٢ الظهور بالعبوديّة ٥٠٠ الظهوربالربوبيّة العرضيّة ٥٠١ الظور بالعبوديّة ٥٠٠ الظهور بكلّ وصف ٧٢٩ الظهور التامّ ٥٥ ظهور التجلِّي ١٦٣ ، ٤٣٣ ظهورالتجلّي الكلّي الإلهي الجمعي ٢٥٦ ظهوراً تركيباً ـ ظهورالتصرف ٥٠٠ ظهور التعيّنات ٢٨٠ ظهور الجمع الذاتي ٢٨٠ ظورا جمعياً احدياً ٢٠٢

ظل ردائي ٢٥٠ الظل الساكرة في الشخص قبل الامتداد ٤٣٠ ظلاً ظليلاً ٣٩٤ ظلل غيبي ٤٧٠ الظل للشخص ٤٢٤ الظل المطلق النوري ٤٢٧ ظل مقعر ٣٣٤ الظل الممتد من النور ٤٢٥ ظل نوري ٤٢٧، ٣٣٤ الظل النوري المشتد الممتد ٤٣٥

لاظهور ۱٤۸، ۳۱ طهور ۲۶٦ ظهور الآثار الإلهيّة ۲۶٦ ظهور الآثار الإلهيّة ۲۶٦ ظهور آثار الحقايق واحكامها ۲۳۸ ظهور الآثار والاحكام ۲۰۷ ظهور آثار النسب المرتبيّة ۱۶۸ ظهور آثار الوجود ۲۱۷

# ۹۰۱ / شـرح نصـوص الحـکم

ظهور جمعي أحدي كمالي ١٨٠ ظهور الحجَّة ٥٠٣ ظهـورالحقّ ١٤٩ ـ ١٥١ ، ٢٧٥ ، ٢٣٣ ، ٢٣٤ ،

ظهورالحقّ بالوجود ١٥٠ ظهور الحقّ المطلق ٢٧٥ ظهورالحقّ في مرتبة من المراتب ١٤٩ ظهور الحقايق الأسمائيّة ١٨٠ ظهور حقايق العالم ٣٥٤ ظهور الحقيقة الإحاطية ٦٨ ظهور خفيّات الحقايق ٤٩٨ ظهور الخلق ٥٠٤ ظهور الخليفة ٥٨

ظهور الذات ٣١ الظهور الذائي ٧٢١ ظهورالروح ٢٦٥ ظهور روحاني ١٦٦ ظهور رتبة التفضيل ٢٨٣

ظهور السرّ الكامل الكامن ١٤٧ ظهورالسلطنة النورية العلمية ٢١٨ الظهور الشخصي ٦٤٠

ظهورالصور ٦٣٥

ظهور صورالأعيان الثابتة ٤٣٤، ٤٣٦

ظهورالصورة ٥٦٦

ظهور صورة الناظر في المنظور فيه ١٥٢ ظهور علامة الشقاء ٤٦٩

ظهور العالم ٦٠٥

ظهو العبد بعبدانيَّته ٥٠٠ قبل ظهورالعدد ٢٠٢ ظهورالعذاب ٤٦٩

ظهور العلم الفطري ٣٨٤

ظور العين الواحدة ٦٣٩

ظهور الفتحيّة ٢٦٣

ظهور فرقانياً تفصيلياً ٢٠٢

الظهور في الأضداد ٣٥٣

الظهور في الكثرة ٤٧٨

ظهوراً في كلّ مفهوم و معلوم ٢٨٩

الظهور في المقابلة ٣١١

ظهور القديم ٦٨

ظهور الكثير صغيراً ٤٢٨

ظهور الكثير في المرآة الصغير ٢٧٥

ظهورالكل ١٦٣

ظهور کلّ ظاهر فی کلّ مظهر ۹۷ه الظهور الكلى المطلق ١٧٤

ظهور كون الوجود ٤٦٦

ظهور ما ظهر ۲۳۱

ظهور ما يجب سُتره ٢٥٠

ظهور مرتبة الجمع ٢٨١

ظهور مرتبتي الفعل والانفعال ٢٨٢

ظهورالسؤول ٢٢٩

ظهور مقيّد ٣٢٧

ظهور موسى ٦٩٣

ظهور الميل ٦٠٥

ظهورنا ٤٠، ٥٥٠

عالم الأجسام ١١٠، ٣٨٨، ٢٩٠

عالم الاجسام والجسمانيات ٣٣

عالم الاجسام والخلق ٦٩١

عالم الاجسام والطبيعة ١٨٢

عسالم الأرواح ٣٢، ٢٠، ٨٧، ٢٧٦، ٢٦٠،

049 . £9A

عالم الارواح العالية ٦٩١

عالم الأرواح اللطيفة ٢٠٠

عالم الأرواح المهيمة ٩٤

عالم الارواح والعقول ٢١٥، ٦٩١

عالم الأرواح النورية ٧١٨

عالم الأسفل الكياني ٢٠٢

العام الاعلى الربّاني ٢٠٢

وحي عالم الإفلاك ٢٣٢

عالم الالفاظ ٨٧

عباليم أمير عباليم الأمير ١٩٨، ١٦٦ ، ٢٥٠،

170 . 41 . 44 .

عالم الأمر والأرواح ٢٧٥

عالم الأنقاس ٦٨، ٧٢، ٧٢٢، ٧٢٣

عالم البرازخ ١٦٦

عالم التخطيط ٦٨

عالم تفصيل ـ عالم التفصيل ٢٨٠

عالم الجبروت ٦٧

عالم الجسم ٩٤

عالم جمع عالم الجمع ٢٨٠ ، ٢٩٠

العالم الحادث ٢٦٨

عالم الحجاب والكثرة ٣١١

ظهور النسب المستهلكة للأعيان ٣٠٨

ظهور نسبه العالم ٤٥٨

ظهور نسبه الغيبية ٢٤٤

ظهور النور ٤٣٣

ظهور النورالكبير ٢٠٦

ظهور الواحد ٤٥٦

ظهور الواحد وتعيّنه ٣٥١

ظهوراً وإظهاراً فعالياً تفصيلياً ١٥٠

ظهورالوجود ٧٣٢

ظهوروجود الله ٧٣

ظهور الوجود الواحد الحقّ في اعيان الاشياء

408

ظهور الوجود الحق ٣٦٢

ظهور الوجود الحقّ الواحد الاحد ٩٣٪

ظهورآ وجهاً ٣١٩

ظهور الوحدة الاصليّة الاصيلة ٦٦٠

ظهور الوهب ۲۸۰

ظهورالوهب الجودي الامتناني ٢٨٠

ظهور. ۳۵

ظهوره (تعالي) بصورته ۱۹۱

ظهوره (الحقّ) في الكلّ بحسب الكلّ ١٥٠

الظهورات ١٥٤، ٢١٦

ظهورات غيرمتناهية ١٦

(ع)

عالم الإبداع والأمر ٣١٠

عالم الأجرام ٧١٩

#### ٩٠٢ / شرح قصوص الحكم

عالم الحس هم معدوس ١٩٠٩ عالم الحس المحسوس ١٦٩، ١٢٥، ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩ عالم الحقايق والمعاني ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩ عالم الحقايق والمعاني ١٦٩، ١٦٩، ١٦٩ عالم الحلق عالم الحلق والملك والشهادة ١٨٧ عالم الحلقي ١٧٥ عالم الحيال والمثال ١٩٠١ عالم الحيال والمثال ٢٩٢ عالم الرقم الإنساني ١٥٠ عالم الروحاني ١٥، ١٢٩ عالم الروحاني ١٤٩، ١٤٩ عالم الروحاني ١٤٩، ١٤٩ عالم السفل ٢٧٧ عالم السفل ٢٧٧ عالم السفل ٢٧٧ عالم السفل ٢٧٧ عالم الشهادة ١٤٥، ٢٠٨ مهم عالم الشهادة ١٤٥، ٢٠٨، ١٥٥ عالم الشهادة ١٤٥، ٢٠٨، ١٥٥ مستمال عالم الشهادة ١٤٥، ٢٠٠٨، ١٥٥ مستمال المتمال الشهادة ٢٠٠٠، ٢٠٥ مستمال المتمال الشهادة ٢٠٠٠، ٢٠٥ مستمال الشهادة ٢٠٠٥، ٢٠٠ م٠٥ مستمال الشهادة ٢٠٠٥، ٢٠٨ م٠٥ مستمال المتمال الشهادة ٢٠٠٥، ٢٠٠ م٠٥ مستمال المتمال المتمال الشهادة ٢٠٠٥، ٢٠٠ م٠٥ مستمال المتمال المتمال

العالم الصغير ۱۷۱، ۲۰۶، ۲۹۵ عالم الصور والالفاظ ۸۰ مناسخة مساور والالفاظ ۸۰

عالم الشهادة والملك ٧٠، ٣١٠

عالم الصورالجسمانيّة والمثاليّة والحياليّة ٣٧٥ عالم الصورالعنصريّة ٧١٨

عالم الصورة ٢٠٠

عالم الطبيعة الكثيفة ٢٠٠

عالم الظهور التامّ والملك والشهادة ٣١٠

عالم العقول المهيمة ١٥٩

عالم العناصر ٢٥٥

عالم العنصر ٦٦٥

عالم الغيب ٤٢١

عالم غيب وشهادة ١٩٦

عالم الفرقان ١٧٦ عالم الفرق والصدع ٣١٤ عالم القدس ٢١٨ العالم الكبير ٢٩٥ العالم الكبير المفصل ٦٧٠ عالم الكلمات ٧٩ عالم الكون والفساد ٢٩٠ ، ٥٢٥ ، ٦٦٤ عالم اللفظ ٥٤ ، ٨٠

عالم المشال ٣٦، ٢١٧، ٣٩٣، ٣٩٣، ٤٢٠، ٤٢٢

> عالم المثال المطلق ٤٢٤ المساورال المستريدة

عالم المثال المقيّد ٢١٧

عالم المعياني ٣٢، ٨٨، ٨٨، ١٧٧، ٢٢٧،

٤٣٢، ١٠، ٢٧٩، ٨٠٧

عالم المعاني والحقايق ٨٧

عالم معيّن ٢٠٧

عام الملك ٤٨

عالم الملك والشهادة ٣٠٨

عالم الملكوت ٨٧

العالم الموجود ٢١١، ٢١١

عدم الاثنينية ٢٧٥ ـ ٦٦٠

عدم الإحاطة بالحدود ٢٩٢

عدم الاحتياج ١٣١

عدم احديّة جمع الجمع ١٨٤

عدم إرداع قوّة هارون ٦٥٨

عدم استقلال العقول البشريّة ٢٨٥

العدم الأصلي ٤٩٢

عدم الجامع ۱۳۱ ، 77۰ عدم جمعيّة الملائكة ١٨٣ عدم الحصر ۲۹۸ عدم حصر الحقّ في إنّيته ٤٦١ العدم الحقيقى ٤٣٠ عدم دخوله تحت الجنس ٦٨٩ عدم الرحمة ٧٠٠ عدم رضاه (زکریا) ٦١٦ عدم زوال الربّ ۲۹۷ عدم السؤال والمداراة ٢٢٨ عدم صدق النتيجة ٤٦٨ عدم صدور غيرالواحد عن الواحد ٢٠٩ عدم طرف 410 عدم ظهور حكم الرحمة ٦١٧ عدم العلامة ١٩٠ عدم العلم ٦٦٠ عدم العلم بتابير النخل ٢٥٤ عدم علم الحقايق ٥٤٩ عدم علم السائل بما في التقدير ٢٢٦ عدم علمنا بالحدود ٢٩٢ العدم العينى ٧٢٧ عدم غرض ۲۲۰ العدم في زمان واحد ٥٦٦ عدم قابليّة بعض الأشياء ٦١٧ عدم قابليّة العالم بدون الإنسان ١٥١ عدم القابليّة والاستعداد ١٢ ٥ عدم اللازم ١٩٠

عدم الاعتراض ١٨٣ عدم إفاضة الوجود الحقّ المطلق ٢٧٤ عدم الاقتران ٢٢٦ عدم اقتران الإرادة بالأمر ٤٨٨ عدم الامتثال ٥٠٤ عدم الامتناع ١٨٩ ، ٢٧٨ العدم الإمكاني الذاتي ٤٩٧ عدم الانجبار ٢١٧ عدم الانحصار في تعين جزئي ٢٠٠ عدم الانحياز ٢٤٤ عدم الإنصاف ٦٩٣ عدم الانضباط ٧٩ عدم التثبت ٦٥٣ عدم التثبّت في النظر ٦٥٢ عدم تحقّق هيوليّ بلاصورة ٤٩١ عدم التصدّي ٥٠٤ عدم التصرّف ٦١٢ عدم تعلق العلم بهداية الكلّ ٣٦٨ عدم تعلق مشبّة الحكيم بالممتنع ٣٦٩ عدم تناهی 720 عدم تناهى التجلّيات ١٧٤ عدم تناهى الكل ٣٩٠ عدم تناهیها ۲٦٦، ۲۲۲ عدم تنفيذ الوعيد ٧٠٤ عدم توقف أحدية الحقيقة أو المرتبة أو العقد ٣٥٠ العدم الثابتة ٣٤٣

العدم الثبوتي ٦٧٨

### 4 . 4 / شـرح قصبوص الحبكم

عدم محض العدم المحض ١٤١، ٢٩٧، ٢٩٧، ٦٩٧ عدم المعارف ١٩٩ عدم الملزوم ١٩٠ عدم وجود جوهربالاغرض ٤٩١ عدم وقاء قوّة الكثيف ٦٢٣ عدم وقوع ماأمر ٧٧٧ عدم وقوف الملائكة ١٨١ عدم الهداية ٨٣٦ عدمات لاتناهي ٨٨٨ عدمات لاتناهي ٢٨٨ عدميّات نسبيّة ١٩٤ العدمية الاصلية ٤٤٢ عدميّاك الازلية ٢٦٦

> العدميّة النسبيّة ٤٨٩ عدم علوم عموم المخاطبين ١٣٤ يا ١٢٤ عرج يعرج ٢٣٦ ، ٢١٥ ، ٣٣١ عرس ٢٤

عدمية مظلمة ٤٢٧

عدميتهاالعينية ٣٦٦

عرش الاسم (الرحمن) ۱۰۸، ۱۰۸ عرش الاسم (الرحيم) ۷۸ عرش الالم ۱۶ عرش الالف ۱۶ عرش الله ۷۸ عرش الله ۷۸ عرش الله المتعيّن ۸۳ عرش الله المتعيّن ۸۳ العرش الإلهيّة ۱۰۰ عرش الإلهيّة ۱۰۰ عرش الإلهيّة ۱۰۰ عرش المقيس ۲۰۱، ۵۲۸ عرش الحقيقة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة عرش الحقيقة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة عرش الحقيقة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة عرش الحقيقة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة الكماليّة

عوش الحياة ٣٣٣ عرش الذات ٥٨٦ عرش الرحمن ٥٢٨ عرش العرش ١٠٠، ٦٠١ عرش القلب ٦٠ عرش قلب العبد المؤمن ١٥٧ عرش قلبك ١٠٨ عرش كلي ٧٨

عرشاً للرحمن ٢٠٢ عرش مظهريّة الاحديّة الجمعيّة الكماليّة ٢٩٥ عرش مظهريّة العالم ٢٩٥ العرش وما حوله ١٠٨

عرش الوجود ۱۵۰ عرشه (تعالی) ۲۰۲ عرشیّة ۱۲۰، ۱۷۳،

عطاء الله ٢٣٠

العقل المحجوب بالعرف والعادة ٦١٥ عقل مطلق دائم ٤٨٠ العقل المعيش ٦٩٩ العقل المقيّد بالقوّة لبشريّة ٦٣٠ العقل والنفس الكلّين ٣٣٦ عقله (عبد) ١٠٦

العقوبة ٢٦٥، ٢٠٥

العقود ٣٤٨، ٣٥٠

العقود المعيّنة ٣٥٠

هقول\_العقول ۱۵، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۳۳، ۹۶، ۱۲۲، ۱۹۸، ۱۲۹، ۱۲۱، ۱۹۸، ۲۸۷، ۱۲۸، ۲۱۰، ۳۳۰، ۲۶۲، ۲۲۹، ۳۲۳،

۷۳٤ ، ۱۹۷

عقول البشر ١٢٢

العقول البشرية ٢٨٨

العقول الصحيحة ٦٩٣

العقول الكليّة ٢٨٧

العقول المتعيّنة ٢٨٧

العقول المجرّدة الكلّية ٦٢٩

العقول المنصبغة باحكام العرف والعادة ٣٢١

العقول المنورة ٢٧٨ ، ٦٣٠

العقول المنورةالصافية ١٧٩

عقولنا ١٤٠

عقولهم ٢٨٩

علم ارياب الحروف ٨٨

العلم الأثمّ 133

العلم الأحدي الذاتي ٢٣٧ ، ٢٣٨

عطاء إلهي\_العطاء الإلهي ٢٦٥

عطاء رحماني ٢٦٥

عطاؤنا ٧١٥

عطاء الواهب ٥٦٧

عطاؤه (جواد) ١١٥

عطاؤه (تعالى) الأسمائي ١٣٥

عطاش الكشف ٢٤

العطايا ۲۲۹، ۲۳۸، ۲۳۱، ۲۲۴، ۲۲۸

241

عطايا أسمائية ٢٢٤

عطايا الله ٢٦٥ ، ٢٦٦

العطايا الإلهية ٢٢٥، ٢٢٥

عطايا ذاتية العطايا الذاتية ٢٢٨ ، ٢٣٨

عطاياه (تعالى) ٥٧٥

العــــقل الاوّل ٢١، ٩٩، ٩٤، ٢٠٠٠ ٢٠٠٠

٤٨٠ ، ٣٣٥ ، ٢٢٣

عقلأ بلاشهوة ٦٢٨

العقل السليم ٦٣٢ ، ٦٨٩

عقلأعادياً ٢٧٣

عقله العرفي ٢٨٥

العقل الفعَّال ٢٥٥

عقلك القابل ٥٦٠

عقلاً مؤيّداً بالنور ٦١٤

العقل المؤيّد بنور الكشف والتجلي ٦٩٩

العقل المؤيّد من عندالله ٦٩٧

عقلاً مجرّداً ٢١٥، ٦٤١

عقلاً مجرّداً بلاشهوة ٦٤٠

# ٩٠٦ / شيرح تصبوص الحبكم

العلم بالله ٢٥٤ ، ٢٥٧ ، ٤٤٣ ، ٢٧٥ العلم بالله وعضمون النبوات ١٣٤ العلم بالأمر 271 العلم بأمورالدنيا ٢٥٣ العلم بالحال ٢٨٨ العلم بالحقّ ٧١٠ العلم بحقائق الامور ٢٠٥ العلم بحقائق المراتب ٨٣ العلم بحقائق المعلومات ٢٣٨ علم بحقيقة الامر ٦٦٠ العلم بالرسالة والمرسل ١٠٥ العلم بالسوى 322 العلم بالشيء ٦٨٧ العلم بما هو الامرعليه ٢٥٨ العلم بالمراتب ٢٣٨ العلم بالملك والشهادة ٦٧ العلم بالملكوت ٦٧ علم الباري ۸۸ العلم بالنَّفَس ٥٤٦ العلم تابع للمتبوع ٢٠٥ علم التجلّي ٦٣٦ علم التعبير ٢١٨ ، ٣٨٥ علم التوحيد ١٣٩ العلم الثابت للحقّ ٦٤٨ علماً جديداً ٥٠٤

العلم الحادث ٦٧٨

العلم الحاصل ١٣٤ ، ٧٠٤

علم الأذواق ٥٤٥، ٢٠٥، ٦٤٨ علم الإرسال ٥٠٥ التعليم الأزلى ١٥٥ ،١٦٩ ، ٢٣٧ ، ٢٦٠ ، ٨٧٢ ، ٧٧٠ ، ١٧٤ ، ١٠٥ ، ٨٠٥ العلم الأزلى الإثهى القائم بذات الحق ٢٢٧ علم استدلال ٤٣٠ علم الاستعدادات ۲۷۷ علم الاعطيات والمنع والهبات ٢٦٨ العلم الأعلى ٩٩ ، ١٦٠ علم الأفقه ١٣٤ علم الله ۲۳۱،۲۲۱،۲۲۲ ، ۲۳۲ ۵۸۲، ۲۰۵، ۱۵، ۱۵، ۱۵، ۱۸، ۲۰ علم الله أزلاً ٥٠ علم الله بالأشياء ٢٥٩ علم الله بالمعلوم ٢٣٢ علم الله السابق ٢٦٠ علم الله وإرادته ٦٧٦ علم الله و قضائه وقدره ۲۳۱ العلم الإلسيهي ١٠٦، ١٨٥، ٢٣١، ٢٣٣، 791, 740, 740 العلم الإلهي الازلى ١٥٥ العلم الإلهي القاتم بالحقّ ٢٣١ العلم الإلهي النبوي ٢٠٤ علم الإنسان ١٨٧ علم الأنقاس والأرواح ٢١٨ العلم باحدية جمع المتبوعية الإلهية الاصلية

العلم بالأسماء ٢٦٦

علم الشرايع ٦٧٤ علم شریف ۳۸٤ علم شيث ۲٦۸ علم الصحبة والسياسة ٢١٩ العلم الصحيح ٢٠٥ ، ٦٨٩ علم الطبيعة ١٦٥ علم العالمين بالله ١٣ علم العربيّة ١٥ ، ٦٩ علم عظیم ۵۵۳ علم عقلی ۲۸۹ العلم عن ذوق وخبرة ٦٨٧ علم غريب ٦١٩ علم الفرقان ٦٨٥ العلم الفطري 227 علم القدرالمعلوم ٢٣١ العلم القديم ٥٦٢ العلم الكامل ١٣٥ العلم الكثير ٣٨٤ علماً لذاته ٤٣ علماً مؤتاً ٧٢٥ العلم المؤتى ١٣٤ العلم الماخوذ عن الله ١٣٤ العلم مأخوذ من المعلوم ٥٠٥ علم ما لم تكن تعلم ٢٤٣ العلم المتعلق ٢٣٦ العلم المضاف إلى الحقّ ٢٣٥

العلم الحاصل بالكلام 222 العلم الحاصل للإقدام ٤٤٥ علم الحروف ١٠٥ علم الحقّ (تعالى) ١٨٧ ، ٢٤٤ ، ٢٤٤ ، ٤١٨ علم الحقايق ٢٢ ، ١٦٩ ، ١٢٤ ، ٧٢٠ علم الحقيقة ٩٠١ العلم الحقيقي ١٦٠ ، ٥٠٥ علم خاص ٤٤٧ علم خاص بترتيب الحقايق ٨٣ العلم الخصيص ١٣٥ العلم الخصيص بالأرجل ٤٤٣ علم الحلق الجديد ٥٦٨ علم الذات الموجدة الموصوفة ٤٧ علم ذاته (تعالی) ۱۱۵ العلم الذاتس ٢١٨ ،٦٩ ،٦٨ ،١٦٩ ، ٢٤ ، ٢٤ ، ٢٤ ، ألككم في الشم ٢١٨ £77, 474, 474, 473, 173 العلم الذاتي الأزلى ٣١، ٣٦٢ العلم الذاتي الإلْهي ٢٣٥

العلم الذاتي الأزلي ٣١، ٣٦٢ العلم الذاتي الإلهي ٢٣٥ العلم الذاتي الوحداني ٢٣٧ علم ذلك (الاسم الأعظم) ٨١ علم ذرق وتجربة ٢٨٠ علم ذوق وشهوة ١٩٨ علم ذوق وشهوة ١٩٨ علم داوود ٢٠٥ علم سرّالقدر ٣٣٧ علم سليمان ٢٥٥

# 408 / شرح نصوص الحكم

العلم المطلق ٦٤٨ علم محمَّد (ص) ۲۵۰ علم مقام الدعوة ٢٥٢ العلم النافع ٢٥٩ العلم النافع الإلهي \$\$\$ علم النبوَّة ١٤ العلم وألحال ١٣٧ علم الواحد العالم ١٩٢ العلم والمعرفة بالله ٢٥٤ العلم والمقام ١٣٤ علم ورثة محمّد (ص) ٤٢٤ العلم الوهبي ٢٦٩، ٢٧٠ علمه الذاتي ٣٠ علمه (موسى) بقدر الرتبة ٦٨٦ علمهم (عامّه) ۲۸۲ علم الهداية ١٣١ علم الهيئة ٣٣٩ علم الهيئة الفلكية ٣٣٩ علو إضافة \_علو الإضافة ٣٤٣، ٣٤٤ العلوالإضافي النسبي ٣٤٤ العلو الالفي ٦٦ العلو الإلهي الداتي ٣٤٠ العلو بالصفات ٢٥٨ (العلو) بالمكانة ٨٢ العلوُّ الحقيقي ٨٢، ٣٤٠ العلو الحقيقى الذاتى ٣٤٤

العلو الخصيص بالإنسان الكامل ٣٤٢

علو ذاتي - العلو الذاتي ٢٥٠، ٣٤١، ٣٤٠ ، ٣٤٥ ، ٣٥٨ العلو الذاتي الخلقي ٦٥ العلو الذاتي الحقيقي ٢٥٦ العلو الذاتي الحقيقي ٢٥٦ علو أذاتيا ٣٤٣ علو رتبة الصلاة ٢١٦ علو رتبة (موسى) ١٨٧ علو الصفات ٢٥٨ علو المقيس) ٢٥٠ علو الكمل والملائكة ٣٤٣ العلو للحق ذاتي ٣٤٤ العلو للحق ذاتي ٣٤٤ علو المرتبة الجمعية الكمالية ٣٤٣ علو المرتبة الجمعية الكمالية ٣٤٣ علو مرتبي ٣٤٣

العلو المرتبي من حيث المكانة على العلو المكاني ٣٤٠ علو المقام ٥١٠ علو مكان علو المكان ٣٣٢، ٣٣٢، ٣٤٣ علو مكان علو المكان ٣٣٢، ٣٣٣، ٣٣٩، علو مكانة علو المكان ٣٣٢، ٣٣٩، ٣٤٣-٣٤٣، ٣٥٨

علو المكانة الخصيصي بالله ٣٤٢ علو المكانة العلمية ٣٤١ علو المكانة عندالله ٣٤٣ العلو المكاني ٣٣٢، ٣٤١، ٣٤١، ٣٤٣

العلوالمكاني والمرتبي أو الجمعي والذاتي ٣٤٢ علو النسبة إلى المكان العالى ٣٤٠

علوم الولايّة ٦٨٨ علوم الولايّة والقرب ٦٨٧ علوم الوهب والإلقاء ٢٧٠ العلوم الوهبيّة ٢٦٩ العلوم الوهبية الجودية ٢٧٠ العلوم الوهبيّة الدينيّة ٢١٤ العلوم الوهبيّة الروحانيّة النورانيّة ٢٨١ علومها (انبياء) ١٢٧ علومه ۱۳۳ علومهم (ارواح) ۱۱۲ علوم الهويّة والإنيّة ٦٨٧ علوي\_العلوي ٧٢ ، ١٥٩ ، ٢٧٥ أعلكويّات ـ العبلويّات ٧٩،٤٨ ، ١٦٦ ، ٣٨٠ ، 767,760,897 العلويّات الأصليّة الجنّة ٥٤٥ علويّة ـ العلويّة ١٦٦، ١٦٧، ٢٩٠ علويّة إضافيّة ـ العلويّة الإضافيّة ١٦٦ العُلُوين ٢٤١ العوالم ٧٣٠٣٦ ، ٨٧٠٧٤ ، ١٥٥،١٤٢ ، ١٥٧٠ عوالم الاسماء الإلهيّة ٧٢٧ العوالم الأمريّة الروحانيّة ١٤٩ عوالم الإمكان ٢٦٦ العوالم الإمكانيَّة ٥٤٣ عوالم الانوار والاسماء التجليات ٢٦٠ عوالم النمثّل والتخيّل ٣٠٧

العوالم الجسمانيّة ٦٤٥

العلىّ النسبي ٣٤٥ علواً نسبياً إضافياً ٣٤٤ العلو النسبي والإضافي ٣٤٣ علوّه (فرعون) ٦٦٣ علوَّالهمَّة ٢١٨ علوم الأذواق 111 العلوم الإلهيّة ٤٤٣ علوم الانبياء ١٣٣ علوم التشريع ٦٨٨ علوم التقابل والتماثل ٢٧١ علوم التوحيد ١٨٥ علوم الحقايق ١٦ علوم الخلق ٨٠ علوم الروحانيّات ٢١٤ علوم الرسوم التقليديّة ١٤٠ العلوم الطبيعيّة والرياضيّة ١٥ علومك ٢٣٣ العلوم اللدنية ٦٨٧ العلوم المتعلقة بخلاصة الأذواق ١٣٩ العلوم المختصة بكلّ مقام ١٣٥ علوم المعتقدين ٦٢٠ علوم النبوة ٦٨٨ العلوم النبوية ١٣٧ العلوم والاحوال والمقامات ١٣٧ العلوم والاخلاق التقيّديّة الفرعيّة ٢٦١ علوماً واسراراً خصيصة بالولايّة والقرب ٢٥٢

علوماً وحكماً كثيرة اثيرة ١٢٠

٩١٠/ شيرح تصبوص الحبكم

عوالم الحروف والكلمات ٢٢ العوالم الربّانيّة ١٦٧ العوالم الروحانيّة والنفسانيّة ٢٩٥ العوالم العقليّة ٢٩٠ العوالم الكيانيّة ٢٦٠ العوالم العلويّة والسفليّة ١٦١ العوالم العلويّة والسفليّة ١٦١ عوالم الغيب ٢٢٧ عوالم المعنويّة والروحيّة ٢١٧ عوالم الملك ٣٢ عوالم الملك ٣٢

العوالم النفسية الرحمانية ٢٥٩

العوالم النورانيّة الاسماتيّة ٢٥٩

عين الأثر ١٥٥

العين الأحديّة ٢٧٣ ، ٣٠٨ ، ٦٤٧ ، ٦٤٧

العين الاحديّة الظاهرة ٦٩٤

عين الاخبار المحقّق ١٣٢

عين الآخر ٣٨ عين الاسم ٢٦٧ عين الاسماء ١٤٥ عين الاسماء ١٤٥ عين الاسمين ٥٥٦ عين الاسمين ٥٥٦ عين الاشياء ١٤٥ ، ٢٥٢ ، ٤٥٤ ، ٤٥٤ ، ٤٥٤ عين إصلاح الملك والدين ٧٧٥ عين الاضداد ٣٤٦ عين الاعيان ١٥٥ ، ٢٤٥ ، ٣٤٥ عين الاعيان الثابتة ٣٤٢ عين الاعيان الثابتة ٣٤٢ عين الاعيان الغناية ٢١ عين الاعيان الغناية ٢١ عين الاعيان الغناية ٢١ عين الاعيان الغيبية ـ العينية ٥٣٥ عين الإقرار ٣٠٣ عين الإقرار ٣٠٣

معين الله ٢٤٠ ، ٣٥٥

عين الإلف والواحد ١٤٥

عين الامتان الجسيم ٤٠٩

عين الأمور ٢٩٩، ٢٠٠

عين إيجاده (عرش) ٥٦٢

عين بحر النفس المحيط ٧٢

عين التسعة والتسعين ١٤٥

عين التشبيه والتثينة ٣٠٠

عين التشبيه ٣١٢، ٢٠٥، ٤٥٣، ٦٣٠، ٦٣٣،

عين الأنباء ٢١٥

عين الإنقياد ١٣٤

عين الأهواء 150

عين البصيرة ١٢٢

عبن التشبه ٦٣٠

797

عين الحقيقة المتحققة ٩٢ عين الحقيقة المطلقة غير المتعبّنة ٥٣٦ عين الحواسَّ • ٤٥ عين حياة الكثير ٣٢٦ عين حياته الدنيا ٧١٣ عين الخبر ٦٨٣ عين الداعي ٦٣٤ عين الدليل على نفسه ٣٦٥ عين دون عين ١٤٥ عين الذات ٤٣، ٧٣٧ ، ٢٣٨ ، ٢٢١ عين الذات الواحدة ١٧٤ عين الذات العالم ١٧٤ عينُ اللَّاتِ الغيبيَّة ٢٣٤ عين الذاتيّة ٧٠٧ عين رؤية العين ٦٣٥ عين الرائحة ٧٢٣ عين الرحمة ٦٢١ عین روحه (نبی) ۱۲۳ عين السالك ١٠٠ \_٤٤٧ عين السامع ٣٤٦ عين سرٌ في صورة الجهر ٣١٢ عين السفسطة ٥٧٣ عين سماع ماجَهرَ به ٣٠٢ عين السمع والبصر ٥٥١ عين سمع اويصر ٤٥٢ عين السواد ٢٧٣

عين الشمس ٤٣٢

عين التعيّن ٣٦٥ عين تعيّنه ٦١ عين تعيّنه (حق) لنفسه ٢٤٣ عين التنزيه ٢٣٠، ٤٠٥ عين التنزيه الحقيقي ٢٨٦ عين التوحيد ٦٨٧ العين الثابتة ٩٦ ، ٢٧٢ ، ٣٥٥ ، ٤١٥ ، ٣٨٧ عيناً ثابتة ٦٢٠ العين الجامعة ٢٧٣ عين الجمع ٥٤٨،٤٨٢ عين جمعه (تعالى) بين الصورتين ١٩٩ العين الجمعيّة الاحديّة ٣٠٧ عين الجوارح ٤٤٤ عين الجوهر ٦٤٧ عين الجوهرالمحدود ٩٣ عين الجوهر النفس ١٧٥ عين الحجاب ١٩٨ ، ٥٥١

عین حق\_عین الحق ۳۲۰،۲۷۲،۹۷۳، ۳۲۰، ۳۲۰، ۳۳۱، ۳۳۱، ۴۸۸، ۶۵۰، ۴۸۸، ۶۳۳، ۲۳۲، ۲۲۸، ۲۳۳، ۲۳۳، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۲۹، ۲۲۹

عين الحقّ والحلق ٣٥٥، ٦٨١ عين الحقّ الواحد المحيط ٣٢٦ عين الحقايق المتباينة والمتماثلة ٣٠٦ عين الحقيقة ٥٠٠

عين حبيبه ٧٢٨

العين الحسية ٤٢٢

## ٩١٢ / شـرح تصـوص الحسكم

عين العينين ١٤٠ عين عيون الغيب ٢٥ عين الغاية والبداية ٣١٦ عین غیبی ۲۵ العين الغيبيّة ١٥٧ عين الفائل والمنفعل ٧١٨ عين الفعل المامور به ٥٨٦ عين الفوائد ٢٠ عين فوقيّة كلّ فوق عين ٣٢٨ عين الفيض الواحد ٢٧١ عيناً في غيب عينه ٧٣٥ عين في الوجود ٢٣٠ عين القابل المتجلّى ١٤٥ العين القابلة ٩٤ عين القرب ٤٤٥ ، ٤٤٦ عين القضاء ٢٠٨ عین قوای عبده ٦٤٨ عين قوانا وأعضائنا ٤٨٨ عين قيامها واعضائنا ٤٨ عين قيامها ١١٧ عينك ٢٤٣ عينك الثابتة ٢٤٣ في عين الكثرة ٧٠٣ عين كثرة لاتنحصر ٦٤٠ عين الكشف ٢٧٢، ٣٠٣، ٣١٥ عين الكشف والجهر ٣٠٤

عمين الكسل ٢١ ،٢٠١ ، ١٩٥ ، ١٤٣ ، ٥٧ ، ٣٤ ، ٢٠١ ،

عين الشهود ٧١٣ عين شهو د الحقّ ٢٧٤ \_ ٣٥٤ عين شهود ربّه ۷٤٥ عين صفاء خلاصة خاصة الخاصة ٢٧٢ ، ٢٧٢ عين الصراط المستقيم ٤٤٢ عبن الصفة ٦٢١ عين الصورة ٥٣٦ عين صورهم الظاهره ٤٥٧ عين الطرفين ٧٠٨ عين الطريق ٢٣٣، ٤٤٧ عين الطبيعة ـ العين الطبيعة ٣٥٣، ٥٤٢ عين الظاهر 203 عين الظاهر والباطن ٣١ عين الظلِّ ٤٣٣ عين العالم ١٧٤ ، ٢٩٠ ، ٣٩٥ عين العالم الأزلى ٢٣٧ العين الظاهرة المتعيّنة ٦٩٥ عين العالمين ٢٩٧ ، ٢٩١ عين العبد ٩٨ ، ٩٩ ، ١٠٠ ، ٦٤٩ عين العطية الإلهيّة ٢٧٤ عين العلَّة ٦٣٧ عين العلم ٦٢١ عين العليّة ٦٣٧ عين عين ٣٢٤ عين العين ٤٣٨، ٧٢٣ عين العين الثابتة ٢٥٤

عين العين الجامعة البرزخيّة ٧٢٣

عين المالوه ٤٣٠

عين المال ١٣٦

عين مال المورث ١٣٣

عين ما ظَهُر ٣٤٥، ٣٥٧، ٥٥٧، ٧٣٤، ٧٣٥

عین ماعطی ۲۹۷

عين المتجلّىٰله ٤٨٠

عين المتعلّق ٢٣٧

عين المتعيِّن ٥٥، ٣٢٧، ٣٠٠، ٥٣٦، ٧٠٨

عين المتعيّن غير المتناهي ١٩٦

العين المتعيّنة ٥٣ ، ٧٠٧

العين المتعينة بالتعين ٥٣

العين المتعينة المشخصة ٦٦٠

عينا متميّزة ٦٩٣

عين الجيب ٦٣٤

العين المحتجبة ٢٠١

العين المحتجبة بحجب الغيريّة ١٩٩

عين المحدود ٤٩٣

عين المحدودات ٤٥٢

عين المدعو ٣١٨

عين المربوب ٣٩٨

عين الحبّ ٧٢٨

العين الحيطة ٦٦٠

عين المرزوق والرزق ٦٤٦

عين مركز الكلّ ٣٢٨

عين المسؤول ٢٢٦ ، ٢٢٩

عين المسمّىٰ ١٤٥، ٢٣٥

١٤١ ، ٢٦٧ ، ٢٩٢ ، ٣٤١ ، ٣٥٣ ، ٢٩٣ ، إعين المادّة ١٦٧ ، ٣٥٣ ، ٣٥٠

073, 703, VAS, 370, PTO, 1.F.

VTO , VT . , 797 , 708 , 770

عين الكلِّ والجزء ٢٩٠

عين كلّ دابّة على أرض الحقيقة ١٥١

عين كلّ شيء ٤٥٧

عين کلّ شيء ۹۸۸

عين كلُ عين ٣٩٥

عين الكلّ المطلق ٢٤١

عین کلّ معلوم ۹٤٥

عین کلّ مقدور ۱۵ه

عین کلّ موجود عینی ۱۸۲

عين الكمال الذاتي ٣٥٦

عين الكمل الآدميّين ٢٨٠

عين كون العبد سمعاً ١٠٠

عين الكيد ٤٢٣

عين لاتري 277

عين لا تعيّنه وإطلاقه ١٩٥

عين اللبس ٧٧٥

عين لسان المتكلّم ١٤٥

عين للكلّ ٢٩٩

عين لي ٦٧٢ ، ٦٧٣

عين الماء ٢٢٦

عين ما افتقر ٤٣٨

عين ما بَطَنَ ٣٤٥ \_ ٧٣٤

عين ما تَجِلَّى فيه ٣٥٤

عين ما تكثَّرُ وتعدُّدُ ٦٩٦

# ٩١٤ / شرح تصوص الحكم

عين مسمّى العبد ٦٤٩ العين المطلقة ١٩٧، ١٩٧ العين المطلق اللامتعيّن ١٩٦ العين المطلقة ٦٠٦، ٧٢١ العين المُظهر فصور الإضداد ٣٥٣ العين المعبودة بالذات ٦٦١ عين المعرفة ٣١٢ عين المعلول ٦٤١،٦٣٧ عين المعلوليّة ٦٣٧ عين المعلوم ٤٦٦، ٥٠٨ عين معنى العالم ٢٩٠ عين معنى من الاعيان ١٤٥ عين المغضوب ٥٨٨ عين المكن ٣٦٨ عين من الاعيان ١٥ ٥ ، ٥٦٢ عين من الأعيان الخلقية ٥١٢ العين الموجدة للرحمة ٦١٨ عين الموجودات ٣٤٣ عين المنتقد ٦٣١ عين المنعم ٢٧٣ عين النائب٥٨ عين النَفَس ٥٤٥ عين نَفَس الحق ٤٨٨ عين نفس الرحمن ٦٤١ عين النَّفُس الرحماني ٣٠٢ عين النَّفُس المتعيّن ٥٣

عين النفس الممتدُّ ٥٤٣

عين نفوسنا ٤٨٨ عين النقطة ٥٦ عين نورالتجلّي ٦٣ عين الواحد الاحد ٧٣٤

> العين الواحدة الظاهرة 270 عين واحدة مسماة 277

العين الواحدة المنفصلة ١٧٤

العين واحدة من المجموع في المجموع ٣٤٣ عين الوجود ٣١، ٤٥٤، ٦٤٢

عين الوجود الحقّ ١٤٦، ٣٩٠ عين الوجود الحقّ المتعيّن ٢٥٦، ٦٤٢ عين الوجود الحقّ المطلق ٦٤٧ عين الوجود الحقّ الواحد ٣٥٥

عين وجودي ٢٣٥

عين الوفاق ٧٠٣

عينها ٦٠

عينها الغيبي ٧٣١

عين هويّات الاشياء ٢٥١

عين هويّتنا ٤٨٨

عین هویّته (بیحیی) ۲،۱۳

عينه ٥٧ ، ٢٠٤ ، ١٠٦ ، ٢٠٤

الغيب الذاتي ٢٢٣ ، ٢٠٦ الغيب الذاتي الإلهي ٦٥ الغيب الذاتي الباطن ١١٠ غيب حقيقي - الغيب الحقيقي ١٣١٠ ٢٥٧، ٤٧٨ غيب العالم ١٩٩ غيب العلم الأزلى ١٤٥ غيب علم الذات ٤٥٧ غيب عين التعيّن الاول ٥٥ غيب العين الثابتة ٤٧٦ غيب الغيب ٧٥ عَيْب غيب ذات الذات الإلهية ٧٠٧ اغيبا في الشهادة ٣١٢ غيب في القِشر ١٩٩ غيب قابليّة المتجلّى له ٢٤٠ غيب القلب الإنساني ٥٥ غیب متقدّم ۲۲ الغيب المطلق ٧٠ الغيب المطلق الإلهي الذاتي ٤٧٧ غيينا ١٩٦

غيب النفس ٧٠

الغيب والشهادة ١٥٠

غيب هويّة العبد ٥٥٧

غيبها الذاتى ٧٢١

غیبی ۲۳۱، ۲۳۲

غيبة الغيبيّة ٢٩

غيبيّة \_الغيبيّة ٤٧، ٥٦، ١٨، ١٠٦، ١٧٥

عينه الثابتة الازلية ٢٣٣ عينه الثابتة الازلية ٢٣٣ عينه الثابتة في العلم ٢٦٤ عينه الثابتة في العلم ٢٦٤ عينه المتعيّن ٢٩٩ عينهم العيني ٣٠٠ عينهم العيني ٣٠٠ عينهما ٥٩ عيني ١٢٤ عينية ١٧٥ عينين موجودتين ٢٤٧ عينين موجودتين ٢٤٧ العيون الثابتة ٢٠٠ العيون الثابتة ٢٠٠ العيون الثابتة ٢٠٠ عيون الناس ٢٥٥ عيون الناس ٢٥٥ عيون الناس ٢٥٥

ŧè;

غيب الأرض ٢٠٠ الغيب الإضافي ٣١٠ غيب الله ٣٩٨ غيب الأمر ٣١٢، ٢٠٠ غيب باطن القلب ٥٧ غيب الذات ٥١، ٢٠٦ غيب ذات الله ٦٨ غيب ذات الله ٦٨

### ٩١٦ / شرح نصبوص الحسكم

الغيبيّة المفقودة 207

#### 8 في 🛚

الفصّ ١٤١، ٧٠٧ ، ٩٤٤ ، ٤٧٥ ، ٧٠٧ الفصّ الآدمي ٢٤، ٥٩٠، ٦٢٥ فص حكمة إحسانية ٦٤٢ فصَّ حكمة إلهيَّة ١٤٠ فص حكمة إمامية ٦٥٢ فص حكمة إناسية ٦٢٣ فصَّ حكمة جلاليَّة ٦١١ فصَّ حكمة حقّيّة ٣٧٦. فصّ حكمة رحمانيّة ٥٥٤ نصّ حكمة روحيّة ٤١٠ فص حكمة علوية ٦٦٣ فص حكمة عليَّة ٣٩٦ فص حكمة غيبية ٩٩٥ فص حكمة فاتحيّة ٢٦٣ فص ّحكمة فرديّة ٧٠٧ قص حكمة قدريّة ٥٠٧ فص حكمة قدّوسيّة ٣٣٢ فص حكمة قلبية ٢٧٢ فصّ حكمة مالكيّة ٦١٦ فص حكمة ملكية ٤٩٦ نص حكمة مهيميّة ٣٥٩ فص حكمة نبوته ٥٢١ فص حكمة نفثية ٢٢٤ فص حكمة نَفَسيّة ٩٩٠

فص حكمة نورية ٢٠٠ فص حكمة وجودية ٢٧٥ فص شيث ٢٧٥ الفص الشيثي ٢٠٧، ١٣٧، ١٤٢، ٥١٤، ٥٢٤، ١٧٨ فص حكمة صمدية ٢٠٠ فص الخاتم ١٧٦ فص سليمان ٥٧٥ فص كل حكمة ٢٢٢، ٢١٢ فص كلمة احدية ٤٤٠ الفص المحمدي الصالحي ٧٠٩ الفص النوحي ١٥٩

> فلك الأحمر ٣٣٢ فلك الإشارة ٧١، ٩٩، ٩٧٠

> > فلك الإشارة المحيطة ٧٥

فلك الأطلس الفلك الأطلس ٢٣٢، ٣٤٠

778 (70) (750, 777, 770, 107)

الفلك الأعظم ٧٥ ، ٧٦ ، ٢٢٢

الفلك الأعظم الحيط ٧٥

فلك الأفلاك ٣٣٣، ٣٣٤، ٣٣٩، ٠٤٠

فلك الأفلاك الأطلس ٢٠١، ٢٠٢

فلك الافلاك الإلهية ٧٦

فلك الافلاك الحقيقي الكشفى ٣٤٠

فلك الإلهيّة الحيطة ٢٠٧

فلك اليرج ٣٣٥

فلك البروج ٣٣٢، ٣٣٥

فلك التعيّن الاول الاحدي الجمعي الاكبر ٢٠٧

فلك المنازل ٣٣٢، ٢٣٥، ٢٣٨

فلك النبوّة ٢٦٣

فلك الوجوب ٧٦

فلك الوجوب والربوبيّة ٧٦

فلك الوجودي الحقّ ٢٠٧

فلك الوسطى القطبي الشمسي الرابع ٣٤٠

فلك الولاية 223

فلكها (دائره) ٧٥

للك الهويّة الكبري ٢٠٧

فلك يوح ٣٣١

فلكان محيطان ٢٣٩

فلكة الغالب على امزجتهم ٣٩٧

فلكلي لحضرة الوجوب والإمكان ٧٥

مُلكمي الوجوب والإمكان ٧٥

الكية ١٦٠ الكية

الفلكيّة الصوريّة ٧١٣

الفلكين ٧٦

فلکین ۳۳۵

فلكين عظيمين ٢٠٧

الغُلك المسحون ٤٦٣

الفنّ ٧٩، ٢٠٩

الفنّ الخاصّ ٤٤٤، ٤٤٥

ناء ۹۹ ، ۲۵ ، ۲۵۸ ، ۱۹۸ ، ۲۲۸ ، ۲۲۸ و ۱۹۸ ، ۲۲۸

فناء أعيان الإنيّة الوجوديّة ٦٦

فناء حجابية العالمين ٧٣

فناء حقيقي ٧٣٠

فناء الشاهد في المشهود ٧٠٣

الفلك الثامن ١١٠

فلك الثوابت ٢٣٩

فلك جسمائى ٧٥

فلك الحقيقة الإنسانية المكمالية ٧٥

فلك الحضرة الخلقيّة ٧٥

فلك الزهرة ٣٣٢

قلك الشمس ٣٤١، ٣٣٨، ٣٣٧، ٣٤٠ تا ٣٢٣

فلك الصورة ٤٢٤

فلك العرش ٣٣٢ ـ ٣٣٤ ، ٣٣٦

فلك القمر ٣٣٣، ٥٢٥

فلك الكاتب ٣٣٣

فلك الكرسي ٣٣٢\_ ٣٣٤

فلك الكوسى الكريم ١١٠

فلك كلّ حقيقة ٢٠٧

الفلك الككى ١٣٣٥

فلك كلي محيط وحداني ٣٣٤

فلك الكواكب الثابتة ٣١٥

القلك الكوني المظهري ٢٠٧

فلك كيوان 322

فلك اللاتعيّن ٢٠٧

الفلك المحيط ٧١، ٧٥

فلك محيط بجميع الأفلاك ٢٠٧

الفلك الحيط بالكل ٧٦

الفلك الحيط العامّ ١٧٥

فلك المحيط العرشي ٢٠٢

فلكأ محيطا وحدانيا ٣٣٣

فلك المشترى ٣٣٢

#### ٩١٨ / شيرح قصيوص الحكم

فناء عين العبد ٢٧ ، ٢٧٧ فناء في بقاء ٢٧٧ فناء فناته ٢٦ الفناء الكلّي ٣٧٧ فناء الم الملك ٢٨ فناء لام الملكوت ٢٨ فناء المتجلّى له ٣٠٧ فناء من العالمين على الحقّ ٢٩٧ فناته ٢٧ فناء هويّتي ٢٤ فيض الفيض ٢٢ ، ٢٢ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٨ ،

الفيض الاحدي الجمعي النَّفَسي 740 م 177 م 177 الفيض الاحدي الجمعي النَّفَسي 740 فيض الأرواح 730 الفيض الأقدس 107 الفيض الألهي 107 م 170 الفيض الإلهي الرحماني 100 فيض اتوارها 101 الفيض الاولى 101 الفيض الاولى 103 الفيض الإيجادي 108

فيض جمعي كمال إحاطي ٩١

الفيض الجودي ١٧٤

الفيض الجودي المتعيّن ٩٣

الفيض الخالف الحقّ ١٤٣

الفيض الدائم النوري الجودي ١٥٦ الفيض الذاتي ١٥٢ الفيض الذاتي الأول ١٥٥ فيضاً ذاتياً دائمياً ١٣٠ فيضاً ذاتياً دائمياً ١٣٠ الفيض الذاتي الجودي ١٨٥ فيض ذاتي جودي ١٥٥ الفيض الروح الفلكي ١٦٥ فيض صبابتي ٢٤ فيض صبابتي ٢٤ الفيض الغيبي ١٥٦ فيض النفس الكلية ١٥٦ الفيض النفس الكلية ١٦٥ الفيض النفسي ١٧١ الفيض النفسي ١٩٥ الفيض النفسي ١٩٥ الفيض النفسي ١٩٥ الفيض النفسي الجودي ٤٣٠ الفيض النفسي الجودي ٤٣٠

الفيض النوري الروحي ٦٦٤ الفيض النوري الوهبي العلمي ٢٥٦ الفيض الواحد ٢٧١ الفيض الواحد ٢٧١ الفسيض الوجسودي ١٩٠، ١٥١، ٩٩، ٩١،

الفيض النفسي الرحماني ٦٦٥

الفيض الوجودي الأول ١٥٦ فيضه (تعالى) الاقدس ١٥١، ١٥٥ فيضه (تعالى) الاقدس الذاتي ١٥٢ فيضه الوجودي ٤٢٦

الفيضان ٥٦٣

اق» القائد ۲۱،۸۱۱ القابل للتجلّي الكمالي الجمعي الإلهي ١٥٨

قابل لتجلّياتك ٣٢٠

القابل للحقّ ١٥٢

قابل للزيادة ٨٢٥

قابل للفيض المطلق ١١٤

القابل للكمل ١٥٧

قابلاً للوجود ١٨٩

القابل للوهب ٢٧١

قابلاً له (الحق) ۱۵۲

القابل المعيّن للوجود ٢٧٩

القابل المعيّن للوجود الحقّ الفائض ٢٦٧

القابل المعين للوجود الحقّ المطلق ٢٦٨

القبابل المحيّن للوجود الواحد المطلق عن

قيدالتعيّن ١٤٣

القابل من الوجود الحقّ ٥٦٢

القابلة ١٧٢ ، ٢٢٧

غير قابلة لروح التجلي ١٥١

القابلة صورالجمعيّات الكماليّة ٢٠٩

القابلة للأثر ٨٢

قابلة للاشتعال بنور التجلي النفس الرحماني

٣٣٦

قابلة لاوصاف متنافية ٢٧٠

قابلة للتغيّر ٨٠ ، ٨٣

القابلة للحقيقة القلبية ٦٨٦

القابلة للصور والحقايق الإلهيّة الوجوديّة ٧٨

قابلة لظهور الصور المختلفة ٣٥٤

قابلة للوجود ١٦٥

القائلة بالنبوة ٦١٤

قائماً بحض النفس والروح ٢١٥

قائم بالحق ٣٥

قائم بالذات ٣٠

قائم بالذات العالمة ١٨٧

القائم بنفسه ٤٩٢

القائم في عبدانيّة الواحد الاحد في جميع شؤونه

271

القائم المتعيّن ٢٥٢

قائمة بالذات ٢١٢

قائمة بمظهريّة الله ٢٥٩

قاتمة بقيام العلم ١٧٣

قائمة بالمحمود ٣٠

قائمة بالوجود ٨٧

قائمون ٤٦٢

القائمون بالحق ٤٦٤

قائمون بشهادة الله ٣٠٩

القائمون بظاهريات حجابيات كلامه ٣٠٢

قابل \_ القابل ٦٠ ـ ٢٤، ٧١، ٩٣ \_ ٩٥ ، ١١٥،

101, 301, 601, 801, 801, 641,

\$573 . 474 . 4774 . 053 . VF3 . AF3 .

770.7.0.0.7.0.0.1179

القابل الأزلى ٢٤٠

القابل بالشرايع ٢٨٦

قابل بكلك ٣٢٠

قابل کیانی ۹۰

القابل للتجلى ١٥٤

### • ٩٢ / شـرح تصـوص الحسكم

القابلة من وجه عين ذهبية الموصوف بموجب قابليّات الأعيان ٣٣٥ القابليّات الأعيان ٣٣٩ القابليّات الذاتية ٣٣٩ القابليّات في الاعيان ٣٣٩ القابليّات في الاعيان ١٢٩ قابليّات قلوب كمّل الانبياء ١٢٦ قابليّات كمّل الانبياء ٢٨٠ القابليّات الناقصة ٤١٥ قابليّات الناقصة ٤١٥ قابليّات مظهريّاتنا ٣٦٧ قابليّات المكنات غير المتناهية ١٤٤ قابليّاتهم الاصليّة ٢٢٧ قابليّاتهم الاصليّة ٢٢٧ قابليّاتهم (اهل تجلّيات) الوجوديّة ٢٣٩

قابليّة احديّة ٤٧٦

قابليَّة \_القابليَّة ٩٠ ، ٢٣٠ ، ٢٧٩ ، ٤٧٩

قابليّة الائقياد ٨٩٥

فابليَّة الأوَّل ٦١

قامليّة الباء ٦١

قابليّة جزئيّة ٤٧٥

قابليَّة الزجر والوعيد ٥٨٩

قابليّة العالم ١٥٨

قابليّة في الحقيقة ٥٣١

قابليّة القابل ٦١

قابلية كلُّمة ٦٣٤

قابليّة للّين ٨٩٥

قابليّة الماهيّة القابلة له (تجلّى) ١٥٤

قابليّة المتجلّىٰ له ٧٢٩

قابلية مخصوصة ٤٧٥

قابليّة المظهر ٢٦٦ قابليّة المعطى له ٢٦٦ قابليّة نور الوجود ٢١٧ قابليّته ٢٣٠ قابليّة هيولانيّة ٣٤٥ قابليّته (الحقّ) الجزئيّة ٢٧٣ قابليّته (ذات) الكليّة المحبطة ١٥٧ قابليّته (ذات) الكليّة المحبطة ١٥٧

قدّوس - القدّوس ١٨٢ ، ٢١٦

قديم القديم ٢٦، ٨٨، ١٨٥، ١٨٧، ١٨٨،

قدير القدير ١٠٤، ٨١،٥١ ، ٢٣٢، ٢٣٤

707 , 275

تديمأ وحديثا ١٨٩

رقديمة الكرك ١٠٢، ١٧٣

قُرب ـ القُرب ٢٥٠، ٢٥٢، ٢٥٢، ٦٣٣، ٦٦٧،

قرب الاشياء الجسمانية ٦٣٣

القرب الإلهي ٤٤٦

قرب بين البصر والمبصر ٦٠٧

القرب الحقيقي الذاتي ٦٦٧

قرب الفرائض والنوافل ٣٦٣

قرب القلب ٦٩

قرب اللمس ٢٠٧

قرب التوافل ٣٦٤، ٥٤٠

قَربُهُ (تعالیٰ) ٦٣٣

القُرْبات ١١٣

قربان\_القربان ۱۱۳، ۲۱۷، ۳۷۸، ۳۷۸

القلب القابل ١٥٨ ، ٧٣٥ قليك ۲۰۹ قلبُ كامل ذلك العصر ١٠٣ قلب كلِّ إنسان ٢٥٤ قلب الكلم الكاملة ٨٢ قلباً كلَّيّا متقلّباً ٣٢٠ قلب لايتجّع ٦٧٦ قلب المؤمن ٩٢ ، ٤٧٥ القلب المحمّدي ١٠٨ قلب من يسمع ٨٩٥ يقلب الوجود ٧٣٥ كُلُبِ الوجود الحقّ ٤٨٠ علبي ۲۳، ۳۹۰، ۳۹۱، ۵٤۰ فلينة يعض الحروف ٤٧٩ القلم ۹۷ ، ۱۷۵ القلم الأعلى 223 قلمه (تعالى) الأعلى ٢١١ القلوب ١١٦،٩٦، ٢٨١، ٤٧٥، ٤٨٥، ۷۳٤ ، ۲٥٤ ، ۵۸۸

القلوب الاحدية الجمعية الكمالية الإنسانية ٩٤

قلوب الأنبياء ٨٥

قلوب العالمين ٤٦١

قلوب قاسية ٨٨٥

قلوب الانبياء والاولياء ١٠٢

قلوب الكلم ۲۷ ، ۸۱ ، ۹۹ ، ۱۰۲

قلوب الكلم الكلّيّة الجامعة النبويّة ١٠٩

القربة ٢٥٤ قرَّة عين ٧١٦ ، ٧١٦ قرّة عين الحبيب ٧٢٥ قرّة عينه (ص) ٧١٠ قرَّة عيني ٧٢٨ ، ٧٢٨ فلب القلب ٥٥، ٧٥، ٢٢، ٨٧ ، ٢٨، ٨٩، (1) 79, 771, 371, 971, 771, vor, ovr, v.r, pry, pry, PAT, YV3\_FV3, PV3 \_ 1A3, V.O. VY0 . 709 . 09V قلب الإفلاك ٦٢٣ القلب الإلهي ٦٢٤ قلب الإنسان الكامل ٧٨، ٧٣٥ القلب الإنساني ٤٧٢ قلب الحقّ المطلق ٧٣٥ قلب الحقائق ٤٣ قلب الشيء لغة ٤٧٩ قلب ظاهر التجلّي بباطنه ٤٨٠ قلب العارف ٣٨٨، ٣٨٩، ٢٧٤ قلب العارف الحقيقي ٣٨٩ قلب العبد الكامل ١٠٠ قلب عبده ۷۳۶ قلب عبدی ۲۷۲ قلب عبدي المؤمن ٣٩١ قلب العرش ٣٣٥ قلب الغيب الأحدي ٤٥٦

### ٩٢٢ / شيرح تصيوص الحيكم

قلوب الكلم الكماليّة ١٠٢

قلوب المؤمنين ٥٨٩

قلوبنا ۱٤٠، ٣٧٠

قلوبهم ۱۳ ٥

قليل ۹۸

ىقلىٰ يتقل ١٤١

القوابل ٢٧١، ٢٧١، ١٦٠، ١٥٨، ٦٩،

140,171

القوابل الجسمانيّة ٦٠

قوابل العالم ١٦٤، ١٦٥، ١٥٥

قوابل الفيض الوجودي العيني ١٥٥

قوابل متعدّدة ٤٢٥

القوابل الممكنة ٢٦٨

فوارير ۲۸۸

قواعد بنيان الربوبيّة ٣١

قواعد علميّة ٢٨٣

قو أعد علميّة بيّنة ١٨٥

قواعد الكشف والشهود ٢٦٢

قوالب ۳۳، ۵۶، ۲۰

القوالب السفليّة ١٤٥

قوام المغتذي ٥٣٩

قوامون ٥١

قوانين الحقيقة والتوحيد ٤٨٥

القوانين المنطقيّة الحكميّة ١٥

قُويْ \_ الـــــــــقُويْ ٧٩،٦٥ ـ ١٦٨،٩١ ، ٢٠٤،

VPT, 373, T31, F31, +01, VV3,

القوى الإلهيّة ٦٩٦

القوى الإيمانيّة ٦٨٥

القوى الجسمانيَّة ٢١٩، ٤٩٠، ٦٢٦، ٦٢٦،

القوى الحسية والروحانية ١٦٢

القوى الحيوانيّة الغضبيّة ٦٨٥، ٦٩٦

القوى الخصيصة بالنفس ٦٢٤

القوى الروحيّة العقليّة ٦٨٥

القوى الروحيّة الإلهيّة ٦٨٦

786,777,779,777,784

القوى الانحرافيّة الشيطانيّة ٦٨٥، ٦٨٤

القوى الباطنة ٣٤٦

القوى الباطنة الروحائية القلبية ٦٨٦

القوى البدنيّة المزاجيّة ٩٠

٦٢٨

القوى الجسمانية الظلمانية ٩٨

القوى الحسيّة والخياليّة ٦٦٩

قوی الروح ۲۲۴

قوى الروح الإنساني ٦٨٤

قوى الروح الطبيعي ٦٨٤

قوى الروح العقلي ٦٨٤

قوى الروح النفساني ٦٨٤، ٦٩٦

القوى الروحانيَّة ١٦٢ ، ٤٥١ ، ٣٢٥

القوى الروحانيّة الإنسانيّة ٦٨٥

القوى الروحيّة ٦٧٤

القوى الروحية الحيوانية ٦٨٤

قوى النفسانيّة ـ القوى النفسانيّة ٣٣٠ ، ٦٨٤ ، ٦٩٩

> القوى النفسانيّة الإنسانيّة ٦٨٥ القوى النفسانيّة الظلمانيّة الحجابيّة ٦٥٥ القوى النفسانيّة الفكريّة ٦٩٦

> > قوانا ١٤٠

قوأه 15

قواه (داوود) الجسمانية والروحانية ٧٧٥ قواه (إدريس) الحيوانية ٣٢٨ قواه (العبد) الروحانية ٩٩ قواهم (قوم موسى) الساعية ٣٩٦ قوى الهوى ٣٨٤، ٣٨٥، ٣٨٦

قوم الإيصان ١٢٣

قوّة إدراك ١٠٣

قوّة استعداد الجمع ٣٧٠

قوّة إسلام ٦٩٥

قوّة الاطلس ٣٣٨

قوّة انقياد بلقيس ٥٦٩

القوة الباصرة ٢٤٢

قوءً البشر ٥٦٥

قوَّة التجسد ٢٢

قوةالتخيل والتصور ٣٣

قوة الحال ١٠٥

قوّة الحقيقة الإنسانيّة ٤٨٣

قوّة خياليّة ٣٩١

القوى الشهويّة ٦٢٩ قوى الشهويّة والغضبيّة ٦٢٦ القوى الشيطانيّة ٦٨٥ القـوى الطبـيـعـيّة ٦٨٦ ، ٢٠٠ ، ٦٨٤ ، ٦٨٥ ،

> القوى الطبيعيّة الجسمانيّة ٦٨٦ القوى الظاهرة الهيكليّة القابليّة ٦٨٦ قوى العبد ٤٥٧ القوى العقليّة ٦٨٦ القوى العقليّة والإيمانيّة ٦٨٦ القوى العقليّة والروحيّة ٣٣٠ القوى الغضبيّة والشهويّة ٣٣٠ قوى فعّالة ٦٦٧

> > القوى القائمة بصورالعالم ۱۷۲ انقوى القابلية والقلبية ۲۸٦ نتائج القوى القلبية ۲۸٦ القوى الكامنة ۲۹۹ القوى الكلية ۲۲۱ القوى المخالفة ۲۷۶ القوى المراجية ۲۸۷ القوى المعنوية ۲۸۷ القوى المعنوية ۲۲۲

قوى النفس الإلهيّة الفعّالة ١٦٧ قوى النفس الكليّة ١٦٧ قوى النفس الناطقة ٦٢٩

٩٢٤ / شيرح تصبوص الحبكم

قوة روحانيته المتعدية ٥٢٥ القوة الشهوية ٦٩٩ القوة العاقلة ٦٩٩ القوة العاقلة الإلهية الكشفية ٦٩٩ القوة العلمية ٩٠

القوَّة العلميَّة الذاتيَّة للنفس ١٧٩

قوّة عمليّة ٩٥٥

القوأة الغضبيّة ٦٢٧

القوّة الفعّالة للصور ٣٣٣

قوّة الفكريّة ٢٨٥

القوّة الفكريّة المقليّة ٦٢٩

القوَّة التي بها يضبط الحقائق ويتعقَّله ٦٠

قوّة قوّة ١٦٨٨

قوّة القيام ١٦١

القوّة المتخبّلة ٣٣، ٢١٧، ٢٤،

قوَّة المحبَّة بين المتخلِّل والمتخلِّل ٣٦٠

القوة المصورة ٦٢٥

قوَّة من قوى العبد ٦٤٨

قوّة من قوى النفس ١٦٨

القوّة النظريّة الفكريّة ٦٦٩

القوّة والشدّة ٤٩٧

قرّته (تعالى) ۱۰۲ ، ۱۰۳

قوّة الهمة ٥٦٥

قوَّكَى الشهوة والغضب ٦٩٦

مُوكَيْنِ \_ القُوكَيْنِ ٥٩٥ ، ٦٩٦

القوى الشديد ٤٩٦

قوى الهمة ٢٠٥ قوية جزوية ٢٨٦ القهار ٢٤٦، ٣٣٨، ٢٤٦ القيود المخرجيّة ٧٠ قيّوم ...القيّوم ٢١، ٣٦، ٨١، ٦٦٧

«≟»

کتباب دالکتباب ۱۲۵، ۱۲۹، ۱۲۹، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۱، ۲۱۱، ۵۵۵، ۲۱۱، ۵۵۵، ۲۲۰، ۲۲۱

الكتاب الأكبر ٢٦٨

الكتاب الاكمل القرآني ١٤٧

كتاب الجمع والوجود ٣٢٤

كتاب ريكول الله ٥٥٥

كتاب سليمان ٥٥٥

کتاب کریم ۵۵۴، ۵۵۵

الكتاب المبين ٢٢٣

كتاب مبيّن جميع الخفيّات والجليّات ٢١١

كتاباً متوسّط الحجم ٥١١

كتابأ مسطوراً حالياً ٦٠٧

الكتاب المسطور الفرقاني ٣٠٤

كتابأ واحدأ ٢١١

كتابه (نوح) المفصل الفرقاني ٣٠٣

الكتابة على نفسه ٥٥٧

كَتَبَ ـ يسك تُبُ ٣٦٧، ٢١١، ٣٦٨، ٥٠٨،

777 .007

كثرة التوحيد ١١ الكثرة الحجابية ٣٠٣ الكثرة الحرفية ٦٢ كثرة الخائضين ٩٩ الكثرة السجريّة ٦٥٦ كثرة الصور ٤٨٦، ٦٤٨،٤٨٧، ٦٦١، كثرة الطرائق ٩٧ كثرة ظاهرة في عين واحدة ٢٥٤ الكثرة العرضية ٤٩٢ الكثرة على ظاهرة الوحدة ٣٠٢

الكثرة من عين الوحدة ٤٣٢ الكثرة الفرقانية التفصيلية ١٥٣ الكثرة في الواحدة ١٩٣ كثرة قادحة ٢٤٠ كثرة لاتتناهى ٦٩٦ كثرة ما يتعدّد ٧٣٤ الكثرة المتخيّلة والمتعقّلة ٤٣٦ الْكثرة المتعمَّلة في الواحد ١٩٣ كثرة متوهمة ٤٩١ الكثرة المشهودة ٤٨٨ كثرة مشهودة في عين واحدة ٤٨٦ الكثرة المضادة للعدة ٣٢٤

کُتب (مجهول) ۱۵٦ كُتُب\_الكتب ٨٥، ١١١، ١٢٦، ١٢٥ كُتُب التعبير ٣٨٥ كتب علوم الروحانيّات ٥٦٥ كُتُب كثيرة ٢١١ الكتب المنزلة ٣٤، ٦٢، ٢٥٣ كتبه (تعالى) المنزلة ٢٩٣ كُتُمَ يكتُمُ ١١٦، ٢٧٣ يُستَكُنَّمُ (مجهول) ٩٩٥ الكَثَرات ٥٩٨، ٦٦٧ كشرة .. الكثرة ٩٢ ، ١٤٩ ، ١٨٧ ، ١٩٧ ، ١٩٩ ، كثرة غير متناهية ٤٣٦

٠٠٠، ٢٣٦، ٢٣٧، ٢٤٠، ٣٠٢، ٣٠٠، ألكثرة في الصورة ٤٨٧ ٣٢٠، ٣٢٤، ٣٢٨، ٣٤٦، ٣٥١، ٣٥٥، ٢٥٥، كثرة في هين وحدة ٣٤٦ ٢٢٢، ٢٥٥ ـ ٢٦٧، ٢٥١، ٢٥١، ١٨٦، ١٨٦، ١٨٦٠ الكثرة في الوحدة ٢٧٣ 1A1 . 1V1 . 171 . £AV كثرة اجناسها (عوالم) ٢٤٦ كثرة الأحديّة ٣٠٨ كثرة الأسماء ١٤٢ ، ٧٧١ كثرة الأسماء المذكورة ٣٠٢ كثرة الاسماء والصفات ٣٠٢ الكثرة الاسماتية ٣٠٧ كثرة الأعضاء 321 كثرة الأعيان 231 الكثرة التعديد ٣٢٩ كثرة التعيّنات ٦٤٨

كثرة تنوّعات تجلّيات نورانيّتك ٣٠٥

### ٩٢٦ / شسرح تصبوص الحبكم

كثرة مظاهر الأسماء ٣٣١ الكثرة المعنوية ٥٩٥ الكثرة المعهودة ٢٢١ كثرة المناظر ٣٢٥ كثرة الموحد والموحّد ٢٧٣ كثرة النسب العدمية والوجود ٣٧٤ الكثرة النسبية ٥٦، ١٠٢ ، ١٠٩ الكثرة النسبية العلمية ٢٣٥ الكثرة النسبية المستهلكة ٦٤ الكثرة النسبية والوجودية ٧٤ كثرة النُظراء ٢٠٨

الكثرة وجوداً ٥٦٣

كثرة الوجود ٣٤٥

الكترة الوجوديّة ٥٥، ١٠١، ١٠١، ١٩٤٠ م ١٠٢، ٢٤٥ م ٢٤٠، ٢١٨، ٣٠٤، ٣١٨، ٣٠٤، کثر تھا ۲۴

> کٹیر ۔الکٹیر ۸۹، ۲۷۲، ۳۲۱، ۳۳۷، ۲۳۷، ۲۰۲۰ ۱۸۲

> > كثير الانسلاخ والمعراج ٢١٥ كثير بالإجزاء ٩٤٤ الكثير بالصورة ٦٣٤ كثير بالصور الظاهرة ٦٧١ كثير بالصور والأشخاص ٦٣٤

كثيرأ بالصور والتعينات ٦٤٠

الكثير المتمدد ٢٥١

الكثير المتعدد بالتعين والصورة ٣٤٥ الكثير الواحد ٦٣٤

كثيرة ٨٩ ، ٩٠ ، ٢٧١ ، ٣٢١ ، ٣٥٥ ، ٨٩٤

كثيرة التعينات ٣٤٦

كثيرة في عين الرائي ٦٣٤

كثيرون\_الكثيرون ١٩٣، ٢٣٦

كثيرون بالاشخاص ١٩٤

الكثيرين ١٠٣

كسشيف الكشيف ٨٩ ، ٩٢ ، ١٩٩ ، ١٩٩ ،

777, 771, 77., 770

الكثيف الجسماني ٦٢٣

کثیفین ۳۰۹

كسيشف الكشف ١٥ ،٤٢٠ ٥١ ،٨٦٠٨١، 711, 111, 171, 171, 01, 051, 151, **- 177 , 277 , 277 , 277 , 277 , 277 ,** 

077, 777, P74, PY4 , TA1, CT10

173, 773, 073, 773, 783, 710,

310, 510, 810, 770, 770, 530,

270, AVO, TPQ, APO, 1.5 , 015,

. 795 , 777 , 777, A77, P77 , 1PF,

VY7 . VY\*

ذا كشف ٦٣٢

من طريق الكشف ٨٤ه

الكشف الاتم ٧٨ ، ١٨ ٢

الكشف الإحاطي التمييزي ٢٣٨

الكشف الأخص ٢٩٦

كشفأ اطّلاعاً ٢٢٥

. 11 . 771 . 171 . 391 . 717 . 317 .

717, 170, 717

الكلمات الإلهيّة ٧٠٩

كلمات الله ٥٣٦ ، ٩٩ ٢

كلمات الله المطلقات ٥٣٦

الكلمات الم زخيّة ١٧٦

الكلمات التامة ١٥٦

كلمات ثلاث ٢١٢

الكلمات الكونية ٥٤٣

کلماته (خضر) ۱۸۷

كلماته الفاضلات ٦٦٥

كلماته (تعالى) الكمالية ٦٦٥

الكلمات الكيانيّة ١١٤

الكلمة الكلمة ١٠٣، ٩٥،٧٤، ٥٤، ٤٥ ،١٠٣، ١٠٣،

131, 2.7, 777, 377, 770, 770,

777,7 · · · · O7A · O77 · OTV

كلمة إبراهيميّة ٢١٧ ، ٣٥٩

كلمة آدميّة - الكلمة الآدميّة ١٤١، ٢١١

كلمة إسحاقية ـ الكلمة الإسحاقية ٢١٧، ٢١٨،

٣٧٦

كلمة إسماعيلية - الكلمة الإسماعيلية ٢١٨،

447

كلمة إلهيّة \_ الكلمة الإلهيّة ٢٦٥ ، ٥٢٩ ، ٥٦٥

الكلمة الإلهيّة العرشيّة ٣٣٥

كلمة الله ٢٦٥ ، ٥٢٥ ، ٢٩٥

الكلمة التي نسبت إليها (فص) ٢٢٢ ، ٢٢٢

الكشف الأعمّ ٢١٠

كشف إلهي ١٦٥ ، ٢٠٠

كشف أهل الشهود والعيان ٦٣١

كشفا إلى ستر ٣٠٣

الكشف بالتجلّي ١٩٥

الكشف بالحق ٣٢٢

الكشف الثلث ٣٦٦

الكشف الثاني ٢٦٦

كشف الحقايق ٢٥٧

كشف حقايقها (المعلومات) كشف دائماً ٢٨٩

كشفأ صحيحاً ٥٦٣

كشف الصورالخياليّة والمثاليّة ٢١٨

كشف صورة العين الخلقية الكونية ٣٨٧

الكشف الصوري ٢١٧

كشف الضرّ ٢٢١، ٢٠٧

كشف عال ٣٨٤

كشف العالم ٢٣١

كشف الغطاء ٣١٩، ٨٥٥

كشف ما يه من ضر ٢٠٠

كشف مرتبة الكمال المحمدي الختمى ١٦٨

الكشف المعنوي ٣٨٤، ٣٨٤

الكشف المعنوي الحقيقي ٢١١

بموجب الكشف والشهود ٤٩٠

الكشفيّة ٩٠ ، ١١٨ ، ١٣٣

الكشفين ٣٦٧

كلمات الكلمات ٤٠، ٥٧، ٢٦، ٢٩، ١٠٤،

#### ٩٢٨ / شـرح قصبوص الحبكم

كلمة إلياسية مالكلمة الإلياسية ٢٢١، ٦٢٣ كلمة أيّوبية مالكلمة الآيوبيّة ٢٢١، ٩٩٩ كلمة جامعة لحروف الفعل والتاثير ١٧٦

كلمة خالديّة ٢٢٢ ، ٧٠٤

كلمسة داووديّة - الكلمسة الداووديّة ٢٢٠، ٥٧٥ - ٥٧٧

الكلمة الرحمانية ٣٣٥

الكلمة الزكرياويّة ٦١٦

كلمة سليمانية - الكلمة السليمانية ٢٢٠ ، ٥٥٤

كلمة شعيبية \_ الكلمة الشعيبية ٢١٩ ، ٢٧٢

كلمة شيئية ـ الكلمة الشيشيّة ٢١٣، ٢١٤، ٢٨٢، ٢٧٠، ٢٧٤

كلمة صالحية - الكلمة الصالحية ١٩ ٢١، ١٣:

173

كلمة العذاب الإخروي ٧٠١

كلمة عزيزية - الكلمة العزيزية ٢١٩، ٥٠٧

كلمة عيسويّة - الكلمة العيسويّة ٥٢١، ٥٤٧،

001

الكلمة العيسوية المسيحية ٢٩٥

الكلمة الفاصلة الجامعة ١٧٦

كلمة فرعون الكلمة الكاملة الإلهيّة ٧٠٧

الكلمة الكاملة الحمديّة ٧٠٨

كلمة كثيرة 103

كلمة كلم الخصوص ١٢

كلمة لقمانية - الكلمة اللقمانية ٢٢١ ، ٦٤٢

كلمة لوطيَّة . الكلمة اللوطيَّة ٢١٩، ٤٩٦، ٥٠٥

كلمة محققة المعنى ٢٣٥، ٢٣٦ كلمة محمدية - الكلمة المحمدية ٢٢٢، ٢٠٧ كلمة موسوية - الكلمة الموسوية ٢٢٢، ٦٦٣،

> كلمة نوحية \_ الكلمة النوحيّة ٢١٤، ٢٨٤ كلمته ٧٣

> > كلمته (تعالى) العليا ٢٢٢

كلمة هارونيَّة \_الكلمة الهارونيَّة ٢٢١، ٢٥٢

كلمة هوديّة ـ الكلمة الهوديّة ٢١٩، ٢٤٠

كلّمة يحيويّة ٦١١

كلمة يعقوبيّة \_ الكلمة اليعقوبيّة ٢١٨ ، ٢١٠

كُلُّمة يوسفيّة \_ الكلمة اليوسفيّة ٢١٨ ، ٢٠٠

كلمة يونسيّة الكلمة اليونسيّة ٢٢٠، ٥٩٠

کُلّی ۲۳۳، ۲۳۳

كلَّيَّا او جزويًّا ١ ١٤

كلِّيًّا احديًّا ١٤٦

كلّيّاً وحدانيّاً جمعيّاً ٣٣٨

الكليّات ١٨٦

كلَّيَات أذواق علماء العالم ٤٣٢

كلّيّات أرواح السماوات ١٧٩

كلَّيَاتِ الحقائقِ الثبوتيَّةِ الإلهيَّةِ • 14

كليّات حقائق الوجوب والفعل والتأثير ١٤٤

كليّات الصلوات ١٠٧

كليات الضوابط والاصول ٣٩

الكليَّات العامَّة ١٨٦

الكمال الاسمائي ١٥٨ كمال الاقتدار ٣٤٥ كمال الانقياد لله ٣٢٣ كمال الانقياده الطاعة ٣٨٠ الكمال بالذات ٢٠٠ كمال البلاغ ٢٥٠ الكمال الثاني ٢١٤٨، ٢٢٩ كمال تبتّله (داوود) ٧٩٥ كمال التبعيّة ٣٥٣، ٣٥٩ كمال التحقق بالحقيقة ٣٥٩ كمال التحقق بالحقيقة ٢٥٩ كمال التحقق بالعبوديّة ٢٥٥ كمال لتحقق بالعبوديّة ٢٥٥

كمال التسرّف ٢٦٥ م ٢٦٥ كمال التصرّف ٢٥٥، ٣٥٥ كمال تعلَّق الإرادة ٥٥٥ كمال تمكِّن عيسى من شهود هذه الاحديّة ٢١٣ كمال توجّه الهمم ٢٦٦ كمال الجلاء والاستجلاء ٧١، ٩٩، ١٥٠،

۱۵۱ ، ۱۵۷ ، ۱۵۷ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ ، ۱۷۲ کسمال الجمع بسین کسمال الظهبور وکسمال البطون ۱۷۶

> الكمال الجمعي ٣٠٨، ٣١٧ كمال الحقّ الظاهر في الكلّ ١٦٤ كمال الحكم ٥٨١ الكمال الخصيص بالولاية ٢٥٧

كليّات المقام ١٣٥ كليّات المقام ١٣٥ كليّات مراتبها ٣٦ كليّات النسب ١٥٥ كليّات نشأة الإنسان الكامل ٧٨ كليّة ــ الكليّة ١٤،٥٥، ٢٧، ٧٧، ١٦٠، ١٨٥، كليّة ــ الكليّة ١٤،٥٥، ٢٧، ٣٣٥، ١٦٠، ١٨٥،

(الوراتة) الخلية ١٢٧ الكلّية الخمس ٢٢٣ كلّية الكلّ ٢٧٩، ٧١١ كلّية معقولة ١٨٦

كلَّيَّة من الاسماء والصفات الإلهيَّة ١٤٩

کلیل النظر ۸۵٪ (کُم) ۵۰۰

الکیال ۹۱ ، ۹۰۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۷۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲

779

كمال أتباع الرائي ١٢٢ الكمال الاخير ٢٨٣ كمال الادب ٥٠٤ كمال استسلامه (زكريا) ٦١٦ كمال الاستعداد ٢٢٩ كمال استعداد العبد ٢٢٩

كمال الأسماء ١٥٨

# ۹۳۰ / شیرح نصبومی الحسکم

كمال الدائرة ٦٠

كمال داوود وخلافته ٧٧٥

كمال دعوة البطون ٢٨٠

كمال دلالة اسمائه وصفاته (إنسان كامل) ٧٤

كمال الذات ١٥٨

الكمال الذاتي ١٤٨، ١٥٨، ٢٥٦، ٢٧٩

الكمال الذاتي والإسمائي ١٧٤، ٢١١

كمال الدكر ٥٩٦

كمال سعة الرحمة ٦١٧

كمال شهودالحقّ ٧١٧

كمال الصقالة ١٥٢

كمال الصورة ٦٧٠

كمال صورة الحقّ ١٤٩

كمال الظهور ٢٢٠، ٢٢٩، ٤٥١، ١٥٦٠ ١٧٥٠ عمال مناسبة القابل للتجلّي ٩٤

كمال ظهور اثر القدرة ٣٤٥

كمال ظهور اسرار الرحمة العامّة والخاصّة ٢٢٠

كمال ظهور حكم السلطان ٧٦٥

كمال ظهور الربوبيّة والإلهيّة ٥٠٠

كمال الظهور في المظهر الاكمل ١٥١

كمال الظهور والإظهار ١٥٠

كمال الظهور الوجودي ٥٨٠

كمال الظهور والوضوح ٦٨٨

كمال عظمته عن العقول البشريّة ٤٩

كمال علم سليمان ٥٦٨

كمال العلم والعمل ٧٧٥

كمال العلمي والعملي ٤٢٣

كمال غايتي قصد الحامد ٣٧

كمال فعلى ١٧٩

كمال قابلياتنا ١ ٥٤

كمال القابليّة والاستعداد ٢٢٩

كمال قابليتي ٣٧١

كمال القدرة ٣٤٥

كمال القدرة والإرادة ٣٧٠

كمال القيام ٢٢٨

كمال الكشف والشهود في الوجود ٢٢١

الكمال الكلّي ١٨٤

الكمال الكلّى الأحدي ١٦٥

كعال مطلوب ٧٢٣

كمال المعرفة ٥٠٤،٥٠٣

كمال نبوّة محمّد(ص) ٧٠٤

كمال النشاة الإنسانية ١٧٤

كمال نفسى للحقّ ١٤٨

كمال الوجود ٢٠١

الكمال الوجودي ٧٦

كمال الوراثة ٢٥٧

كمال الوضوح والظهور ٦٦٦

كماله (ذات) الأسمائي ١٤٨

كماله الذاتي ٦٣

كماله من حيث الذات ١٤٨

كمالات ـ الكمالات ٢٧، ١٠٣ ، ١٦٨ ، ١٦٨ ،

191, ... 117, 777, 177, 7.3,

≰ل∌

لسان\_اللسان ۲۰۹، ۲۰۹، ۱۹۲، ۲۰۵، ۲۰۱،

744 ,045 ,054

لسان احديّة جمعه الكمالي ٣٦

لسان أحديَّة العين ٦٩٧

لسان ادب ۱۲۹ ، ۱۳۲

لسان إدلال ۰۰۳

لسان الإرشاد ٧٦٥

لسان الاستعداد ٣٦، ٢٣٠

لسان الإشارة الكشفية ٧٩٥

السائد أكمل الرسل ٤٧٢

السان الإلهية ١٤٢

لسان أهل الذوق ٩٨٠

لسان بعض تراجم الحقايق ٢٠٢

نسان التحقيق الكشفى ١٣٥

لسان الترجمان ٤٤٧

لسان درجمان الحقّ ٢٤٨

لسان التنافي والتنافر ١٨٢

لسان الحال ۳۱، ۲۳۰

لسان حال الربوبيّة العرضيّة ٦٩٧

لسان حقّ ـ لسأن الحقّ ٤٤٧ ، ٤٤٨ ، ٩٥

لسان الحقيقة ٣٠٧

لسان الحكم الإلهي ١٥١

لسان الحمد والذمّ ٥٨٧

لسان الخصوص ٤٧٣

VT1 . 114 . 111 . 110 . 10 . 15 . 171

الكمالات الاسمانية ٢٨٠

الكمالات الإلهية ١٤٥، ٢٥٦

كمالات تنزيهية ٣٠

الكمالات النبوتية ١٤٠٠

الكمالات الثبوتيّة الوجوديّة ٣٣

الكمالات الحاصلة ٢٩٤

كمالات حقية خفية ٧٣٢

الكمالات الخصيصة ٣٣

الكمالات الخصيصة بالجمعيّة الإنسانيّة ١٨٣

الكمالات الذاتية ٢٩

الكمالات الداتية والإلهية ٢٤٧

الكمالات الروحانيّة والاخراويّة ١١٢

كمالات لاتناهى ٢١١

الكمالات المطلوبة ٢٧٥

الكمالات المنبعثة من اليدين ٢٠٠

الكمالات الموسوية ٦٦٥

كمالاتنا الثبوتية ١٩١

الكمالات النسبية السلبية ٧١١

الكمالات النورانية 227

كمالات وهميّة - الكمالات الوهميّة ٢٩٥، ١٩٩

كماليّ ـ الكماليّ ١٩ ، ٥٥

غيركمالي ١٩١

الكمالي الحقى ٢٤٥

الكمائيّة ٩٢، ٨٩

كماليَّة قهريَّة جلاليَّة ١٢٥

## ۹۳۲ / شسرح فصسوص الحسكم

لسان الذات ٣٧، ٣٧

لسان الذمّ ٢٠٦ ، ٩٩٥

لسان الربوبيّة المستغرقة ٦٩٧

لسان سرَّه (نوح) ٣٠٤

لسان الشارع ٦١٠

لسان الشرع ٦٦٤

لسان الصادق ٣٦٢

لسنان الظاهر ـ اللسنان الظاهر ٤١٣، ٥٨٢،

ገባሦ ‹ ገለሃ

لسان عالم الشهادة ٢١٠

لسان العرب ٥٥٨

لسان الغيب ٣١١

لسان القول ۲۳۰

لسان الكامل ٦٥

لسان الكشف ٨٢٥

اللسان الكشفى ٦٩٢

لسان المرتبة ٣٦

لسان من السنته ٢٤٥

لسانه (الحق) ۹۹

لسانه (ص) ۱۲۷

لسانه الحالي والذاتي والاستعدادي ٢٢٩

لسانه الشخصى ٢٢٩

لسانه (عبد) ۲٤۸

لسانی ۱۲۹

لسان يوسف المحمدي ٤٢٤

اللطيف الاحدي ٦٢٣

لطيف خبير \_ اللطيف الخبير ٦٤٧ ، ٦٤٩ ، ٦٦٢ ،

اللطيف الروحاني ٦٢٣

اللطيف المتلوك ٢٦٠

لطيف المحاورة ٤٥٠

اللطيف الوحداني ٩٩٥

لطيفان ٢٦٠

لطيفة ١٢٧

اللطيفة الروحانية الشريفة ٩٨

اللطيفة الشريفة الاخرى ٦٨١

لطيفتك الإنسانية ٣٢٠

اللطيفين ٥٦٥

اللياني ٧٦٥

ليالي الغيب ٣٠٤

الليل ١٥٥٨

ليل الحجاب والغفلة ٥٤٦

ليل الغيب ١٠٠

ليلاً و نهاراً ٣١٢، ٣١٢

ليلة المعراج ١٠٧

∜ما

ماء ـ الماء ١٧١ ، ٢٦٠ ، ٢٦١ ، ١٦٢ ، ٢٣٦،

. 174 . 111 . 177 . 17AE

170\_A70, .70, V30, 750, 350,

۵۲۰ ـ ۱۲۲ ـ ۲۰۳ ـ ۲۰۳ م ۱۲۰ م

٦٧١

الماء الإلهي ٢٤٧

ماهيّة المتجلّى له ٩٤

ماهية متميزة ٦٩٨

ماهية المكن ٩٣

ماهیّته (معین) ۱۱٤

مساهيّات الماهيّات ٤٨، ٩١، ١٥٩، ١٦٩،

741, 515, 145

ماهيّاتنا ١٩٣

المباحث الحمدية ٣٦

مباحث شريفة ١٣٣ ، ٢٤٢

مباحث الطريق واقسامه ١٠٠

والمباحث الكليّة ١٠١

الباحثة الواقعة بين فرعون و موسى ٦٩٥

البادي ١٦٨ ، ١٤١

مبالغة \_ المبالغة ٤٤٤ ، ٥٥٦ ، ٦٤٩ ، ٥٥٠

مبالغة في التحميد ١١٧

مبالغة في القدس ١٥٦

مبالغته (موسى) في عتب اخيه ٦٥٣

المبايعات العرفيّة الشرعيّة ٢٥٨

المباين الموجب للغيرية ١٧١

مباينها المثالية العقلية النورانية ٣٣

المبانية ١٦٢ ، ٥٥٥ ، ٨٨٨

متجدّد التجلّي والتبيّن ٥٧

متجلٌ عن كلّ جهة ٣٨٨

متجلى \_ المتجلى ٥٧، ٦٤، ٦٥، ١٢٢، ١٥٣،

PTY, 377, 717, 173, 673, 773,

ماء بارد ۲۰۴

الماء البشري المريمي ٥٢٨

ماء الحياة ٢٤٧

ماء حياة الوصل ٢٣

الماء الروحاني الإلهي الرحماني ٧٢٨

الماء العذب ٤٤٦

ماء مدين ٦٨٦

ماء مويم ٥٢١

ماء واحد ٥٦٣

المائی ۳۳۵

المائية ١٧٥

مائتاً 993

مادة اللادة ٥٥، ١٣٠، ١٥٩، ٢٣٧، ١٢٧ مات الماشرة اللاكلة ١٤٥

PFY , 707 , 180 , YIV

مادّة آصف ٥٦٧

مادّة تعيّن ١٥٤

مادَّة الحرارة الغريزة ٧١٤

مادّة الحروف الإلهيّة النوريّة ١١٠

مادّة الحروف الإنسانيّة ٧٨

مادّة الحروف الوجوديّة ٧٠

ماهية ـ الماهية ٥٧، ١٩٢

الماميّة الإلهيّة ٦٨٩

الماهيّة الإلهيّة الربّانيّة ٦٩٨

ماهية القابل الإنساني ٨٨

ماهيّة القدّر ١٩٥

ماء إناء بلالون ٧٣٠

# ۹۴۶ / شسرح قصوص الحسكم

متعلَّقة ١٦٢، ١٣٣ متعلقة التحقق ١٠٢ متعلقة بالإيجاد ١٤٢ متعلَّقة بالمادّة ١٥٩ المتعلقة بالمادة ١٥٩ المتعلَّقات ٢٠٦، ٢٠٦ متعلَّقاته (كلِّ أحد) المظهريَّة ٢٤٠ متعيِّن \_ المتعيِّن ٣٠ ، ٣٦ ، ٤٤ ، ٥٣ ـ ٥٥ ، ٥٥ ، 17. 14. 19. 19. 19. 091. 0.1. 137, 757, 757, 317, 717, 677, VY1 . VIT . TA1 . T . 9 . 0 T Y المتعين الاول ٧٠٧ المتعين الأول الداني ٧٢٣ المتعيّن بالتعيّن الأوّل ٧٣١ المتعيّن بجميع النسب ٢٠٧ متعيّن بالحقيقة الإنسانية الكمالية الذاتية ٣٥٦ المتعيّن به ٥٤ ، ٣٠٥، ٢٠٢ المتعيّن بها وفيها ٥٤ متعيّناً عن نفسه ٧٢١ متعيّناً في اعيان العالم ٦٤٢ متعيّناً في الاعيان الوجوديّة ٣٨١ متعيّناً في اوّل مراتب تعيّنه ٣٤٧ المتعيّن في صورة إبراهيم ٣٥٣ المتعيّن في صورة آدم ٣٥٢

متعيّن في الظاهر ٢٠٤

٨٧٤ ، ٨٨٤ ، ٨٨٤ ، ٤٨٤ ، ٣٣٢ ، ٨٣٢ ، | متعلَّقها (فلك) ٢٠٧ ۸۸۲۰ ۳۰۷، ۲۱۲ المتجلّى بالتجلّى الذاتي ٦٦٥ المتجلى بحقائق اللطف ٦٧٤ منجلَّيًّا في صورة إنسانيَّة ٢٨٥ المتجلى المحيط ٣٣٣ المتجلّى المطلق ٤٨٠ المتجلّى من حقيقته ٣٢٠ المتجلّية ٢٠٢،٦١ المتجلِّية في إنِّيات الصغير والكبير ٣٢٦ المتجلَّىٰ ٤٧٥ المتجلِّيٰ له ٢٣٩ ، ٤٧٧ ، ٨٧٤ ، ٨٦٨ التجلّيٰ عليه ٩٣ متعشقون ٢٦١ المتعشقين ٣٨٨ متعشقين بعلوم ٢٦١ متعقلاً لمعنى الذكر ٩٤٥ المتعلِّق ٢٣٧ ، ٧١٥ متعلَّق الانعدام والتبدَّل ٢٥٦ المتعلق به ۲۳۷ متعلَّق الجهل والكفر ٦٦١ متعلَق الحدوث ٧٠٠، ٥٢٢ متعلق الحدوث والفناء ٦٤١

متعلّق الحدوث والقدم ١٩٥

متعلق الشهود والوجود ٣٦٦

متعلّق الحبّة 7٧٩

المتلقّى ٦٣ المتلقّية اسرار الولوج ١٠٨ المتلقّين ٧١٣ متماثل بالجوهر ٦٤٧ المتماثلات ٣٤٥، ٣٤٥ المتماثلة ٥٢ متمازجة ٦٨٦ متمايزة الأعيان ٦٨٠ متمايزة الأعيان في التعيّن ١٩٢ متمايزة الأعيان والأثار ١٤٩ متمثلاً ٢٣٥ المتمثل في كلّ مثال ٤٢٩ المنتعثيلات للكالمتعثلات ٣٢ ، ٣٢ متمكّن ـ المتمكّن ٣٥٩، ٥٥٠ المتمكّن من النطق ٦١٣ المتمكنات الكاتنة عالى الأمكنة ٣٤٠ متمكّنة ٥٧ متمماً ٩٤٥ ، ٥٩٥ متمماً للجواب ٥٤٩ المتممات ٧٥ متميّز ١٤٤، ٣٠٤، ٦٤٩ متميّز عن موجد ١٩٨ غير متميّز عن المتعيّن ٥٥ متميّزة ۵۳، ۹۷، ۱۸۷، ۹۹۳

متميّزة الاعيان ١٤٧

مثميّناً في العدد والكثرة ٣٥١ متعيّناً في قوابل ٤٩٥ متعيَّناً في مرتبة الالوهيّة ٣٥٥ المتعيّن في كلّ عين عيني ٦٢٠ المتعيّن فيه ٢٠١ المتعيّن المتقيّد ٥٤٨ المتعيّن المعدود ٣٤٨ متعیّن مقبول ۱۹۷ متعيّناً مقيّداً للمطلق ٧٢١ متعیّن ممتاز ۹۹۱ غير متعيّن ـ غير المتعيّن ٦١، ٦٥، ١٩٥، ٢٧٥ أو متمايزة الحقايق ١٦٩ غير المتعيّن المطلق ٢٩٠ متعيّنة ٩٠ ، ٣٩٩ ، ٢١٠ المتعيّنة بالتعيّن الأوّل ٧٢١ متعيّنة غير المطلقة 22 متعيّنة في الحضرات ١١٤ غير متعيّنة 22 غير المتعيّنة ٥٣ غير المتعيّنة في اللاتعيّن ٥٣ متغایران ۲۰۸ المتغايرين ٢٠٨ متغايرة الظُّلم والأنوار ١٤٩ متغيّر ۸۹، ۲۳۲ متغيّر الربح ٧٢٤ متلبسة بالوجود العيني ١٦٩

متلفظاً بها ٦٤٤

## ٩٣٦ / شيرح قصيوص الحسكم

غيرمتميّزة ٦١٨

لامتميزة عنها (ذاته) ١٤٧

مثال المثال ٥٨ ، ٢٣١ ، ٢٤١ ، ١٣٥ ، ١٩٨

مثال سراية الوجود ٥٧٣

مثال الصورة ٢٤١

مثال صورة الرائي المنطيع ٢١٠

مثال العالم ١٥٥

المثال المقيد ٤٧٤

مثاله ٥٨

مثالی ۵۸، ۲۰۹، ۲۰۳، ۳۷۳

مثاليها (ملابس الصور) ٢٤٣

مستسالية المشسالية ٣٣، ١٥٨، ١٦٠، ١٦٧، ١٦٧، المثنى عليه ٢٩٧

771, 141, 271, 271, 191, 191

المثاني ١٧٧

مثبت الشريك ٢٩٨

مثقال حبّة ٦٤٥

مثل .. المثل ۲۰۸، ۷۹ ، ۳۱۱، ۳۰۹، ۲۰۸، ۵۳ ، ۲۵۳

الكل ٢٧٦

المثل الأعلىٰ ٤٨٧، ٣٣٥

المثل الحقيقي ٤٠٣

المثل السائر ٧٢٢

مثل قلق الصبيح ٤٢٠

مَثَلاً قريب الماخذللعقل ١٣٥

المثل المضروب ٧٩

المثل المقدّس المنوّرة عن الشبه ٧٩

مثل من الاشياء ٤٥٣

المثل المنزّه ٦٣٠

مثلّث الكيان ٧٠٩

مثلث النشا ٧١٠

المثلثة ٥٧٥

مثلثة كل ثلاث ٣٣٦

مثليّة \_المثليّة ٣٠٩، ٣٠٤، ٥٢٤، ٥٣٠، ٦٣٠

المثلية المثلى ٣٥

مثلية المتماثلاث ١٢

المثلين ٤٠٣، ٢٥٧

مثمناً ٥٧٥

آلکتنی ۲۹۷

ومبتياعل الحق ٢٥

مَجاز\_الجماز ٨٩، ١٣٤، ١٣٦، ٢٩٤، ٢٩٦

المُحازاة ١٤٤ ، ٤٨٤

المجازاة الإلهيّة ١٠٧

المجازاة بالستر ٣٠٤

المجازيّة للعبيد المتخلّقين ١٤٥

مَجال ۲۱، ۲۱۳ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۳۳۲ ، ۹۹۲

مجال كثيرة مختلفة ٢٥٥

الجالسة التمثيليّة ٩٤٥

مجالی\_المجالی ۱٤۲، ۳۱۵، ۲۵۲

مجالي تعيّنات اسماء الربوبيّة ١٤٩

مجالي تعيّناته ٧٣٤

مجالي حقائق العالم ٣٦٦

المثلان ۱۹۷

مجلى الحقّ ٢٥٩ المجلى الشامل ١٥١ مجلى صور العالم ٢٧٦ مجلى العقول ٣٨٨ مُجلى المعقول ٣٥٨ مُجلى للحقّ ٢٥٩ مجلى لغيبه ٣٦ المجلى المختص ٢٦٠ المجلى المؤسوي ٢٥٦ مجلى النظر الإلهي ٢٧٣ مجلاها (ذات الإلوهيّة) ٢٤٥

مجمع البحرين ٧٢، ٦٨٨ مجمع النقائص ٢٠٩

يلجلل - الجمل ۲۲،۲۷۲، ۲۳۲، ۲۷۲، ۲۹۶،

£07 . £47 . TAO

مجمل العلم ٢٢٥

مجمل القصد ١٩٧

مجملات ٥٥

مجملات اصول و فصول ٤٨٥

مجملات العلوم الحقيّة الملكوتيّة ٦١

مجملة ٥٥

مجموع ـ المجموع ٢٠٥، ٢٠٨، ٣٤٧، ٣٩٧،

1133 A00 , 0PF, 1 · V

مجموع أرواح كثيرة ٦٦٦

مجموع أسام ٤٩١

مجموع اعراض مجموع الاعراض ٤٩٤-٤٩٤

مجموع جواهر واعراض ٤٩١

مجالي حوامل 332

المجالي الصنميّة ٢٥٦

مجاليه الخصيصة ٣١

مجامع الحمد ٢٤٧

مجامع الصدق ١١

المجانبة ٦٥٥

المجانين ٥٢٠

المجاويات ۲۰۸

الجاهدات ۹۹ ، ۱۷۰

الججاهذة ٦١٢

الجاهدين ٥٩٣

الجاهل ٥٦٥

الجنهد المصيب ٥٦٧

مجتمع الأضواء ١١١

مجتمع الانوار والضلال ٣٠٤

مجتمع مدّات الحروف الكونيّة ١١٠

مجتمعة ٢٠٠

مجتمعين ٥٥١

مستجلي - الجلي ١٦٣،١٥٧،١٥٧،١٥٣،١

3.7, 237, 207, 507, 507, 607,

المجلى الاتم ١٥٨

الجلى الأخلص الأصغى ٣٢٤

الجلى الأشعل ٢٤٥

مجلى إلهي ٣٢٢، ٢٥٨

مجلى الباطن ٢٠٠

مجلى جليّات تجليّاتها ٤٣١

٩٣٨ / شيرح لمصنوص الحسكم

مجموع حياة من قُتِلَ ٦٦٤

مجموع ظاهرك وباطنك ٢٩٦

مجموع العالم ٢٤٦، ٤٩٢، ٥٥٥

مجموع العالم الكياني ٢٠٩

مجموع العوالم ١٠٨

مجموع العوالم وأرواحها ٢٩٧

مجموع الصورة والروح ٢٠١

مجموع ما للخليفة ٢٠٥

مجموع ما للكلِّ بالقوَّة ٤٠٠ ، ٤٠٩

مجنون ۱۹۱

مجهول ٤٢٩

الجهول المُجَهَّل ٣٢١

مجهولون ٦٣٨

ألجيب ٢١١، ٦٣٣

المحاجة ٩٥٥

محاحة الملاتكة ٧٧٥

المحادة ٢٠٠

محاذاة الإطلاق الذاتية ٧٧

محاذاة الحق المطلق ٣٨٩

المحاربة ٥٥٥

المحاسن ۱۱۷، ۲۱۰، ۳۱۸، ۴۹۸

غير المحاطة ٤٣

المحاقة ١٣٤

المحاكمات ١٠٨

محال ۲۹، ۲۹۱، ۳۳۵، ۲۱۵، ۲۵۸، ۲۹۲

محالً احكامها (صور) ١٥٧ محالً استماع ما ادّعوا ٣٠٥ محالً البُعد ٢٦٧ محالٌ تنزُلات الحكم الإلهيّة ٩٥ محالٌ تنزُلاتها ٣١ محالٌ ظهور ع٩٤ محالٌ ظهور قوى النفس ٤٩٠ محالً النقوش ١٧٦ محالً النقوش ١٧٦

> محامد الارواح والمعاني للحقّ ٣٢ المحامد الإلهيّة والكونيّة ١١٧

VII, YYI, . IY, TTT, I.3, A03,

مجامد الحقّ ٢٢، ١١

**VYY, VYY, £AA** 

محاًمد سلبية ٣٠

المحامد الكلّية الخلقية ٣٤

محامده للحقّ ٣٢

محبّ\_الحبّ ٧١٢، ٧١٤

الحبّ الحبيب ٢١٦

محبّاً له في الكلّ ٣٢٠

المحبِّ المحبوب ٤٩

محبّة \_الحبّة 10، ٦٣٢ ، ١٧٨ ، ٢٧٩ ، ٢٠٧ ،

V10 . V1.

الحَبَّة الإِلْهِيَّة ٢٦٦، ٣٣٢، ١٨١

الحبّة الإلهيّة الذاتية ٢٥٩

محيّة الله ٢٥٩

غير محجور ١٣٣ الحقق ۲۲۸ ، ۱۲۹ المحقّق المحقق ٧٢ ، ٨٨ ، ٦٦٣ محقّق ما كان بالقوّة ٤٧٠ المحققات ٦٦٩ محکوم ٥٠٩ محكوماً به ١٨٨ الحكوم به ۲۰۸، ۵۹۷ محكوم عليه .. الحكوم عليه ١٨٨ ، ٢٨٩ ، ٣٦٧، A+0, P+0, VP0 الحسل ۲۲۲ ، ۱۷۲۵ ، ۱۸۳۵ ، ۲۸۳ ، ۱۸۲۸ ، ۱۸۷۸ VYA محل أحديّة جمع قواه النفسانيّة ٢٨٢ محل الاستواء الإلهي ٢١٧ المحلّ الذي فيه يلتذّ ١٨٧ محلّ الإلقاء ١٢٩ محلّ انعكاس النظر ٢٤٢ محلّ الانفعال ٧١٨ ، ٧١٩ محلّ تجسّد الأرواح ٢٢٤ محلّ تعلّق المشيّة ٦٤٧ محلّ التعيّن ٦٩ محلّ تعيّنه (امّ الكتاب) ١١٠ الحلّ الخاصّ ٨٦٥ محلّ الشرع ١٩٥ محلّ الظهور ٦٢٠

محل ظهور صور ۲۷۶

محيّة الجقّ ٢٠٢، ٢٠٢ الحية الدائمة ٧٩٥ محيوب-الحبوب ٤٥، ٢١٧، ٣٩٨ محبوب لذاته ۹۷۸ محبوبة ٦٨١ المحبوبيّة 20 الحبية ٤٥ محبوس\_المحبوس ١٢٣، ٢٦١ محبوسون ۱۲۱، ۲۳۱ محتجب ٥٤٧ ، ٤٩ ، ٤٥ المحتد ١٩٧، ١٩٧ مُحتد الحقيقة الإنسانية ٧٢١ محتد ذوقه (موسى) ٦٨٧ الحمتد العنصري ٦٦٨ محتده ۲۷۹ المحتضر ۷۰۲\_۷۰۰ غير المحتضر ٧٠١ المحتضرين ٧٠١ المحتملة الوقوع 88 محجوب ٥٤٧، ٩٣٨، ٩٣٨ المحجوب بالصورة ٦٥١ المحجوب الجاهل ٦١٤ المحجوب عن غيره ٢٠١ غير المحجوبة ٣٨٨ محجوبون ۲۷۲، ۳۱۹،۳۰۳، ۲۲۰

المحجوبين ٣٦٧، ٣٨١، ٧٠١

# ۹٤ / شـرح قصـوص الحـکم

محلّ ظهور للوجود الحقّ ٢٠٦ محل طبيعي ٦٣٢ محلّ فصل الخاتم ٤٧٥ المحلّ العّابل ٥٢٢، ٧٢٣ محلِّ القرب ٦٠٧ محلأ للحوادث ٦٢١ المحلِّ المعيِّن ٨٦٥ محل النقش والعلامة ١٧٦ محمدی المحمدی ۸۱، ۳۱۷، ۳۲۱، ۳۲۸ محمَّديَّة (وراثة) ١٣٦ محمّدتة ١٥٥ (وراثة) غير محمّديّة ١٣٦ غيرالمحمّدي ١٣٦ المحمدي المشهد ٦٧٨ محمدي المقام ٨٤ محمود\_الحمود٢٨ ، ٢٧ ، ٣٨ ، ٣٦٣ ،

۳۸۳ ، ۵۰۸ ، ٤۰۸ المحمود بالحقيقة ۳۲۳ المحمود الحامد ۱۱۷

محمولا ٣٠٩

محمولاً في الحق ٣٦٣

محمولة ٤٥

المِحَن ٦١٧ ، ٦١٨

(محيُّ يمحو) لأمحونُّ ١٩٥

محو اسمه من ديوان النبوَّة ١٩٥

محبّرة 23

المحيّرون ٣٢٥

محيط .. المحيط ٢٦، ٢٧، ٢٧، ١٠، ٢٠، ٢٠، ٧٠،

٥٧، ٢٧، ٧٧، ١٨، ١٩، ١١١، ٢١١،

711, 710, 717, 717

المحيط الأعظم ٧٥

المحيط بجميع التعينات ٢٩

المحيط البسيط الاوسط ٦٧

محيط بصورة معتقده ٧٣٣

المحيط بالعقل ٧٣٣

محيط بالعين ٦٤٦

محيط بالكلّ ٤٣٦، ٢٥٤

محيط بكلّ ما توحَّدُ ٧٣٤

محيط بماصور ٧٣٣

مجيط جلة هاء الخدّ ١٢

محيط الدائرة العظمى ٧٦

المحيط غير الحائط ٧٣٥

محيط فلك الدائر ٢٠٧

محيط كلّ دائرة ٧٥

المحيط الكلي الاحدي الجمعي ٦٨

محيطاً لما في جوفه ٣٣٤

محيطات بحقائق مظاهرها الكيانية ٢٠٧

محيطة - المحيطة ٧٠ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٨٣ ، ٨٤ ،

170,171

الحيطة بالأذراق ١٥١

محيطة بالأمداد ٢٦٤

محيطة بالذات ٤٣

مرآة للحق ٢٤٤

مرآة لصورة عينك الغيبية الذاتية المعنوية ٢٤٤

مرآة لظهور الإنّيات الوجوديّة العينيّة ٢٤٣

مرآة المؤمن ٧٨

المرآة الجلوة ٧٨

المرآة المسواة ١٥٨

مرآة نورالوجود الممتد ٧٧٤

مرآة واحدة ٣٥٤، ٦٣٥

مسرآة وجسود حقّ مسرآة الوجسود الحقّ ٢٤٣،

VFT, 7/3,3/3,770

مرآة الوجود الواحد الحقّ ٣٦٦، ٣٦٦

مرآلية الباصرة ٢٤١

المرآتية البصرية ٢٤٢

مرآتيّة الذات ١٦١

مرآتية العبد الكامل ٧٥٥

مرآتيّة كلّ حضرة حضرة ٦٣٥

مرآتيَّة الوجود الحقّ ٢٤١

مرأه\_المراء ٢٤٤، ٦٢٧، ٦٩٤

مراء غير موجودة في عيانها ٣٦٦

مراء كثيرة ٣٦٦

المرائى ١٤٢ ، ١٤٩ ، ٢٧٥ ، ٣٦٦ ، ٥٣٥

مراثی تجلبات نوره ۳۰۰

مرائية ٣١

مسراتب المراتب ٣٥، ٥٤، ٧٧، ٧٧، ١٩٥،

\$573 · • 73 7 · 707 ( 107) P333 · 033

محيطة بقوسين ١٤٦

محيطة بالكل ٢٩٣

محيطة كلَّة ٢٤٥

محيطة بالنسبة والإضافة ١٥٢

محيطين بسائر الافلاك التفضيلية ٢٠٧

المحيلة ٦٢٤

الختص بدعوة الله 201

المراة ۱۸۷، ۷۱۰، ۷۱۰، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۱۸

المرثى من حيث روحه ٣٨٥

مرآة \_ المرآة ٧٠، ٧٧، ١٤٧ ، ١٤٧ ، ٢٠٦ مرآة \_

ـ ۲۰۹، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۲۵، ۲۳۳، ۲۳۵، المرآة الوجود الواحد ۲۱۸

740

الرآة الإجلى ٢٤٥

مرآة الباصرة ٢٤٢

مرآة الحقّ ٧٣١، ٢٧٤، ٢٣٩

مرآة ذات الإلوهية ٢٤٥

المرآة الصغير ٢٠٦، ٢٧٤

مرآة عينك الثابتة ٢٤٢

مرآة غير مجلوة ١٥١، ١٥١

المرآة في الشاهد ٢٣٩

مرآتك ٢٤٣

مرآة الكلِّ ٢٤٠

المرآة الكليّة ٧٧

المرآة الكلِّية الإلهيّة الاحديّة ١٧٤

مرآة للباطن ٢٠٤

مرآة لباطنه ٢٤٤

## ٩٤٧ / شـرح تصـوص الحبكم

V19 . V • A . 79Y . 049 . £09 خمس مراتب ۱۱۰ مراتب الأذهان ٧٣٤ مراتب الاسماء ٤٩٤ ، ٤٩٥ ، ٢٥٥ مراتب اسماء التنزيه ٢١٤ المراتب الاسمائية ٢١٤ مراتب الأعداد ٥٧، ١٧٤ مراتب أمّ الكتاب ٢٢٣ مراتب أهل البرزخ ٢٦١ مراتب البصر 227 مراتب البعد ٢٠٢ مراتب تجليّات الله ٧٢ مراتب تعيّنات الألف ٧٠ مراتب تعيّناته ٥٦ مراتب تعيّناتها ٤٨ المراتب التعيّنيّة ١٤٤ مراتب التفصيل ٢٨٠ مراتب التفصيل الوهبي ٢٨٢

المراتب الثلاث ٧٠٨

مراتب الحجب ٩٨

مراتب حصول العلم ٢٣٣

مراتب حقايق الممكنات ٦٨١

مراتب الخروج والذروج ٦٠

المراتب الخصيصة بها (صور) ٧٣٤

مراتب الحضور ۲۲۷

مراتب حمديّة ٣٤

مراتب خطيرة ٦٦ مراتب الخليفة الكيانيّة ٩٨ مراتب الرجوع والعروج ٠٦ المراتب الروحانيّة ٢٦٧ المراتب الروحيّة ٢٦٩ مراتب العدور - مسراتب الظهسور ٤٧٤، ٣٤٧، مراتب العادات والولايات ٢٦٧ مراتب عالم الارواح النوريّة ٩٨

مراتب عدّة ٣٥٠، ٣٥١ مراتب عدّة بصور مختلفة ٣٥٢ مراتب العدد ٣٥١، ٥٧، ٦٢، ٦٠، ١٥٥، ٣٥١،

والمواتب العددية ١٨١

مراتب عدديّة معقولة ٦٨١

مراتب عشرات والمثات والألوف ١٤٤

مراتب العلم ٣٨

مراتب العلوم الظاهرة ٤٤٥

مراتب عوالم الاجسام ٩٨

مراتب كثيرة ٢٥٤

مراتب كثيرة عدديّة ٦٨١٠

المراتب الكلية ٢٥

المراتب الكمالية الاختصاصية ١١٣

مراتب متحيّزة عقلاً ٤٠٣

المراتب الحرجيّة ٥٥، ٧٠

المراتب المعلومة ٣٤٦

مرتبة الآمر ٥٥٠ مرتبة الإمكان ٧١ ، ٢٠٢ مرتبة الإنسان ٩٧ مرتبة الإنسان الكامل ٧٢ مرتبة الانفعال ١٧٥ المرتبة الأوليٰ ٩٩ المرتبة الأولى العليا ٢٤٦ المرتبة الاوكيّة الكبرى ١٦٥ مرتبة اهل الفهم ٦٨٢ مرتبة بالأخرى ٧٦ مرتبة لتجلى الوجود ٧٣٢ ونمورتبة التعيين ٦٤ مرتبة التعيّن العددي ٥٧ مرتبة التعيّن والتقيّد ٨٢ مرتبة التضعيف ١٠٧ مرتبة التفرقة ٣٥٥ مرتبة التفصيل ٢٦٢ المرتبة التفصيلية ٦٤٨ مرثبة التقديس ٢٨١ مرتبة التقييد ٧١١ المرتبة الثانيّة العدديّة التابعة ١٠٧ المرتبة الثانيّة من عمل الإحصاء ١٤٤ المرتبة الجامعة لجميع التعيّنات الانفعاليّة ٦٤٨ مرتبه الجمع الاول الجامع ٢٤٦

المراتب النوريّة ١١٤ مراتب النونات ١١١ مراتب الوجود ۹۷ ، ۱۷٤ ، ۹۷۸ المراتب الوجوديّة ٢٣٣ المرتب الإنسانية الكمالية الجمعية الاحدية ٦٩ مراتب الورثة ١٢٣ مراتبها ٣٣ مراتبها الكلّية ٥٦ مراتبهم النبويّة ٦٧٧ مرتبة المرتبة ٤٩، ١٥، ٥٣، ٥٧، ٩٣، ٦٠، ٩٣، ١٥٧، ٢١٥، ٢٣٠، ٢٣٠، ٢٤٧، ٢٥٤، ١٥٧ع مرتبة الباطن والولاية ٢٨١ ٣٤١ ، ٣٤١ ، ٣٥٠ ، ٥٨١ ، ٦٥٧ ، ٢٥٩ ألرتبة الباقية على الانبياء ١٩٥ 145, 465, 414, 314 مرتبة الإجمال ١٦٣ مرتبة إجماله ٥٥

مرتبة احدية جمع جمع الاسماء والذات ٢٨١ المرتبة الاحدية الجمعية الموجدة للمعاني ٤٨ المرتبة الاحدية الجمعية الكمالية ٢٦٤ المرتبة الاحدية الجمعية الكمالية النفسية ٢٨٣ مرتبة الاحصاء ١٤٥ مرتبة الاحصاء ١٤٥ مرتبة الاسماء وحضراتها ٦٤٨ مرتبة الاسماء وحضراتها ٦٤٨ مرتبة اطلاقها ٥٣ مرتبة الله ١٤٨ مرتبة الله ١٤٨ مرتبة الله ١٤٨

مرتبة إلهيّة ١٤٣

مرتبة الألوهيّة ٣٢، ١٨١

# ٩٤٤ / شسرح تعبيوص الحبكم

مرتبة جمع الجمع ١٦٣ ، ٢٠١ مرتبة جمع الجمع الأحدي ١٦٣ مرتبة جمع الجمع الإنساني ١٦٣ المرتبة الجمعيّة الاحديّة الإلهيّة ٦٤٨ مرتبة الجمعية الإلهية ١٦٤ مرتبة الجمعية الإنسانية ٢٨١ مرتبة الحقّ 38 مرتبة الحقيّة الواجبة الرّبانيّة ٣٢ مرتبة الحقيقة الاحديّة الجمعيّة الإنسانيّة ٦٩ الموتية الحتمية ٢٤٧ مرتبة الخلق 38 المرتبة الخلقية ٨٣ المرتبة الخلقيّة المنفعلة ٣٥٥ مرتبة خليفة الله ١٨١ مرتب ذاتيَّة للعبد ٢١٢ مرتبة السبّوحيّة ٢٨٤ مرتبة الشهود ٤٢١ المرتبة الظاهرة ٢٠٩ مرتب ظاهرية احدية جمع الكمالات الاسمائية 141

رب مرتبة ظاهريّة الإنسانيّة الكماليّة ٢٤٧ مرتبة الظهور ٥٣ مرتبة العالم ٦٤٨ مرتبة عبدانيّة ١٣٥ مرتبة عبدانيّة ١٣٥

المرتبة العربية ٦٦٧ مرتبة العشرات ٣٤٩ ، ١٤٤ مرتبة العشرة ١٤٥ مرتب العقل الأوك ٢٥٩ مرتبة العقل والشرع ٣٦٢ مرتبة العلم ٦٧٨ مرتبة العلم والوجود ٦٧٩ مرتبة الغايات والكمال ١٠٧ مرتبة الغنى الذاتي ٦٢ مرتبة الغيب الذاتي الإطلاقي ٧٠٧ مرتبة الفرقان الروحاني العقلي النوري ٣١١ مرقبة الفكر ٣٥٤، ٦٣٣ مُرْتِبَةُ الفيض ٢٨١ ، ٢٨١ مرتبةالفيض الجودي ٢١٤ مرتبة الفيض والتَفَتُ ٢١٥ مرتبة الفيض والوهب ٢١٥ المرتبة القابلة المتعيّنة ١٥٦ مرتبة كلَّيَّة او جزويَّه ٣٦٥

مرتبة كلية عامة ٣٠

المرتبة الكمالية الإنسانية ٢٤٧

المرتبة الكون المظهري ٢٠٧

المرتبة الكونيّة الخلقيّة ٦٤٨

مرتبة اللفظ والرقم ٧٧٧

مرتبة اللوح المحفوظ ٢٥٩

مرتبة اللاتعيّن ٧٠٨

مرتبة لنفسه ٢٩

مرتبتي الحقّ والحلق ١٩٥ مرتبتي الحقيّة والحلقيّة ١٤٦ مرتبتي الظهور والبطون ٢٤٦ مرتبتي الفاعل والقابل الحكمة الإلهيّة ١٤١ مرتبتي الفعل والتاثير والوجود ٢٤٦ مرتبتي النبوّة والولاية ٢٤٦ مرتبتي الوجود ١٩٤ المرتبتين ٥٣، ٢٤٥ المرتبيّة ٤٥ المرتبية ٤٥ المرتبطة ٨٩ المزاج ٩٠، ٢١٦، ٢١٤، ٢٧٤

ر بي مؤاج جسماني ۸۸ المزاج الجسماني ۵۵۲

المزاج الجسماني العنصري ٦٨٤

مواج الجهل ٧٢٤

مزاجاً خاصاً - المزاج الخاص ٤١٦، ٤١٧،

178,778

مزاجاً محاصاً وهمياً ٦٩٩

المزاج الروحاني ٩٦٥

المزاج الصحّي ١٧ ٤

المزاج العنصري ٩٠ ، ٢٢٠ ، ٢٦٩

مزاج الناظر ٥٩٧

مزاجه الجسماني ٥٩٦

مشاهدة ـ المشاهدة ۲۷، ۲۲۰، ۲۱۳، ۴۸۵،

TIV, OYV

مشاهدة الحبيب ٧٢٥

مشاهدة الحبوب ٧٢٨

مرتبة المامور ٥٥٠ مرتبة المجازاة الثانية ١٤٤ مرتبة المجازاة الثانية ١٤٤ مرتبة المرسلين ١٨٩ مرتبة المظهر ١٥٧ مرتبة المظهرية الجمعية ٢٤٦ مرتبة النبوة ١٩٥، ١٩٨ مرتبة النبوية الكمالية الجمعية ٢٠٨ مرتبة النبوية والولاية ١٩٥، ٢٩٨ مرتبة النبوة والولاية ١٩٥،

مرتبة النفس ١٦٠ مرتبة النفس الرحماني ١٧٤ المرتبة الواجبيّة الفعّالة الموجدة ٢١٢ المرتبة الواحديّة الاحديّة ٢٨٤

مرتبة الولاية ٢٦٠

مرتبة الوجود المقيّد ٣٤١

مرتبة وجوديّة ٧٧٥

مرتبة الوهب الحكمي الأحدي الجمعي الكمالي

የለየ

المرتبة الوهبيَّة ٢١٤، ٢٨٢

المرتبتان الذاتيتان ١ ٥٤

مرتبته ۲۸

مرتبته (إمداد) الأزليَّة الأبديَّة ١١٠

مرتبتَي الجمع والفرقان ١٥٠

## ٩٤٦ / شسرح تصدوص الحسكم

مشاهدة محبوبه (عبد) ٧٢٩ مشاهدة (ابن عربي) ٢٥٥ المشايخ ٨٦ المشرب ١٩٧، ٢١٧، ٢٣٥، ٢٧٦ مشرب أحدية جمع الجمع والوجود ٤٨٥ مشرب أحدية جمع جميع الكمالات الختمية المحمدية ٣٢٢

مشرب التحقيق ٤٧، ٥٣، ٣٢٧ مشرب التحقيق الكمالي الخاص ١٢٥ مشرب الختم ٥٣٧ المشرب الختمي ٣٤٩ مشرب الخصوص ٢٥١ مشرب الخضر المحمدي ٢٨٦

مشرب الكمال ٢٩٦، ٩٣، ٢٩٦

مشرب الكمال الاحدي الجمعي الإلهي ١٣٦٠ المشرب الكمسالي الجسمعي الاحدي المحسمة الحتمى ٢٦

> المشرب الكمالي الحتمي ٥٢ المشرب المحمّدي ٣١٧، ٣١١ المشرب المحمّدي الحتمي ٦٨٥ مشربي الفراتض والنوافل ٥٧٢

مشربي الفرائض والنوافل ٧٢٥ مشَرَّعاً ٥١٧

مشرِّع - المشرِّع ١٤، ١٧،

مشرعين ٢٥٤

المشوق ٦٩٢

مشرك ۲۱۳

مشرك شقي ٤٤٦

مشركون في عين التوحيد ٢٧٢ المشرك ٢٩٨ المشكاة عاتم الانبياء ٢٥٦ مشكاة خاتم الانبياء ٢٥١ مشكاة الخاتم الاولياء ٢٥١، ٢٥٢، ٢٦٣ مشكاة الخاتم الولي ٢٥٣

> المشكاة الخاصّة به (ص) ٢٦٢ المشكاة الخصيصة بخاتم الاولياء ٢٧٧ مشكاة الرسول الخاتم ٢٦٣ ، ٢٤٤

> > مشكاة الولي الخاتم ٢٤٤

مشكاة خاتم النبيين ٢٥٩

مشكاة الولاية ٢٥٢

مشکك ۸۸

مشوبآ بالظلمة ١٦٦

الشهد ۲۷۲ ، ۲۷۲

مشهد إسماعيل ٢١٧

الشهدالحق ٤٣١

المشهد الختمي ١٠٨

المشهد الشريف النزيه 201

مشهد الكمل ٣٥٤

مشهداً غريباً ٣٢٠

مشهود ــ المشهود ٤٧، ٥٧، ٨٨، ٢٧٣، ٣٢٤،

\$\$\$,\$\$\$,\$\$\$,\$\$\$\$

مشهود ۲۸۲، ۲۸۲

مشهوداً بالبصيرة ٤٨٣

مشهود رأي العين ٧٧٥

مظاهر تعيناتها ٣١ مظاهر حجابيات الكمالات والآيات ٣٠٢ مظاهر حقائق جواهر الحقوق ٤٤٣ المظاهرالظلالية الجلالية ١٤٥ مظاهر غير جامعة ١٤٥ مظاهرالكمالات الإنسانية الاحدية الجمعية ٢٨٢ المظاهرالكيانية ٦٠٦

> مظاهر النسب الوجوبيَّة ١٤٨ المظاهرالنوريَّة الجماليَّة ١٤٥

مظاهر للحقّ ٣٦٦

مظاهره ٣١

مظاهره الإنسانيّة 779 مظاهري (الله) 127

المُطَهِر ۷۷، ۱۶۹، ۱۵۰، ۱۵۲، ۲۷۳، ۲۰۱، ۴۰۱، ۱۵۰

المظهر الاثمّ ١٦١ المظهر الاثمّ الاشمل ١٨٤ مظهر احديّة جمع الاسماء ٢٨٠ مظهر احديّة جمع الغيض الرحماني ٢٨١

مظهر الاسم «الله» ٢٣٥ مظهر الاسم «العا لم» ٣٣٧

مظهر الاسم المفصل 178 المظهر الاعمّ 108

المظهر الأعم الاكمل ١٧٣

مظهراعيان الغيوب ٢١

المظهر الأكمل ٢٦٠، ٢٤٥

المظهر الاكمل الاجمع الاتم ٢٨٣

المشهود الحاضر ٥٥١ مشهود العباد ٣١٥ المشهود له ٦١٣ المشهود في الوجود ٣٢٥ مشهود له ٧١٦ المشهود للذكر ٩٩٥ المشهود من المشهود ٤٥٤ مشهوده (خالد) ٧٠٤ المشهود الموجود ٣٦٦ مشهود موجود ٥٠١ المشهود أواحداً ٢٤١

المشهودات ١٥٦، ٢٦٧، ٤٥٤

مشهودة ١٦٨، ١٥١، ٤٢٩، ٤٥٦، ٤٧٩ مشهودة في محال مناظرها (اسماء) ١٤٢ مظاهر ــ المظاهر ٦١، ١٠٢، ١٤٩، ١٠٢،

٣٦٦، ٣١٥، ٢٦٦، ٢٠٧ مظاهرالاسم (مضل) ١٣٠ مظاهرالاسماء الإلهيّة ١٥٠ مظاهر الاسماء التفصيليّة ٢٠٥ مظاهرالاسماء والتجليّات ٢٦٣ مظاهرالاسمائيّة ٢٨٢ المظاهرالإلهيه الرحمانيّة ٤٥٥ المظاهرالإنسانيّة الكمائية الكليّة البرزخيّة ١٤٩ المظاهر البرزخيّة ١٤٩

مظاهر التجليّات الالفيّة ٦٧

مظاهرالتشبيه ٢٨١

## ٩٤٨ / شـرح تعسوص الحسكم

مظهراً تاماً ١٥٠ مظهرتجليّات الاسماء المفيضة ٢٨١ المظهر الجامع ١٤٧ مظهر السرالإرادي ٧٠٢ مظهر شخص مبين ۲۰۷ مظهر الصمديّة ٧٠٤ المظهر الظاهر ٢٤٦، ٣٢٥ مظهرالعطاء والمنع ١٢٥ المُظهر عموم حكم سلطانه (سليمان) ٥٦١ مظهر الفعل الذاتي الإلهي ١٦٧ المظهر القابل ٤٥٨، ٢٦٦ المظهر الكامل ١٥١، ١٦١ المظهر الكلّي ١٥٨ ، ١٥٨ المظهر الكمالي الإنساني ٢٠٣ مظهراً للحقِّ ١٥٢ المُظهر لصور العالم ٤٩٥ مظهر لله ۴۹۷ مُظهر له ۷۲۱ مُظهراً ما سُتَرَ ٣٢٩ المظهرالمحمدي الأكملي ١٢٧ مظهر النفس الواحدة ٢٨٠ أيّ مظهر وقابل ٩٦ مظهره ٢٠١

مظهره (حقّ) الذاتي ٢٤٣

مظهره (تعالى) الكامل ٨١

المنظهرة للباطل ٦٩٩

مظهرها (ذات الألوهيّة) ٢٤٥

المظهرة المعيّنه ٥٦٢ المظهريات ٤٠٢ مظهريّات الأسماء الصفات ١٦٤ مظهريّات التجلّيّات الذاتيّة الكماليّة الكليّة ١٦١ مظهريّاتنا ٥٤٠ مظهرياتها (اشياء) ٧٣١ مظهريّة ۲۷۷، ۲۳۳، ۲٤۰، ۲۲۰ مظهريّة إحاطيّة ٢٤٥ مظهرية الاسم اللديّر، ٢٥٩ مظهريّة الإسماء ١٦١ مظهرية الأسماء والصفات ١٦١ مظهرية الاسماء والمسيميات والذات ١٤٦ مظهرية الإنسان الكامل ٩٣ ، ٢٠٣ ، ٢٧٥ المظهريّة الإنسانيّة ١٥٨ ، ٢٠٩ مظهرية التجلي الذاتي الاحدي الجمعي ١٧٢ القيام بمظهرية حضرة ٦١١

مظهرية حضرة من الحضرات الإلهية الاسمائية

140

مظهريّة الخليل ٣٦٠

مظهرية الذات المطلقة ١٦١ مظهرية سليمان ٥٧٤ المظهرية عن الكامل ٣٧٩ مظهرية القلب ٩٣ مظهريتك الكلية ٥٣٩ المظهرية الكاملة الجامعة الكلية الإلهية ٥٠٠ المظهرية الكاملة في الذات ٢٧٥ مظهرية الكمالات الإلهية ٢٧٥

المطلق عن التقييد ٢٨٨ مطلق عن كلّ اعتبار ١٩٦ مطلقاً عن كلّ قيد ٦٦١ مطلق عن قيد وحدّ ٦٩١ مطلق عن كلِّ قيد وحصر ٧٣٥ المطلق عن هذه الجمعيّة ٤٥٦ مطلق الغيب الذاتي ٣٨٩ المطلق في جمعه ١ ٥٤ مطلق لاقيد له ٧٣٥ مطلق للذات ١٤٣ مطلقاً مُطلقاً ٢٠٦ المطلق مطلقاً على الإطلاق ٤٨٠ مطِّلق المظهريَّة ٢٠٥ مطلق الوجود ٦٤٦ المعراج ١٠، ١٧٠ معرض الدلالة ٦١٣ معرضاً عن القبلة ٧٢٩

المعرفة الأحديّة الجمعيّة ٢٩٥

مُعَرَّضُونَ ٣٠١، ٣١٠

معرضين ٧٠٠

معرّف ٤٥٨

مظهريّة اللطيف ٦٢٣ مظهريّته (ركريا) لرحمة ٦١٢ مظهريّته الغيبيّة مظهريّته الكاملة ٧٥ مظهريّته (نبي) الكاملة الاحديّة الجمعيّة ٣٦٣ مظهريّته (الحقّ) المعيّنة ١٧٣ مطلق المطلق ٣٨، ٢١، ٣٢، ٦٤، ٣٣٠،

197, 763, 561, 270, 150, 975,

غير مطلق الإحاطة ٧٥ مطلق استعداد للسائل ٢٢٦ المطلق الإلهي ٤٧٤ مطلق بالنسبة ٤٧٥ المطلق بالذات والوجود ٢٩٢ مطلق البياض ٧١ مطلق التجلي ٤٩٤ مطلق التجلي الوجودي ٤١٥ مطلق التصرف ٤٤

VYI

مطلقاً حقاً ٣٠٠ مطلقاً حقاً ٣٠٠ مطلق الحق الساري في كلّ شيء ٤٧٩ مطلق المدات ٣٣٠، ٣٨٨ مطلق الربوبيّة ٣٩٧، ٣٩٩ مطلقاً عن الانحصار ٢٩٢ المطلق عن التعيّن واللاتعيّن ٢٢٧ المطلق عن التقيّد بالظاهر والباطن ٢٩٠ المطلق عن التقيّد بالظاهر والباطن ٢٩٠

• ٩٥ / شيرح قصبوص الحبكم

معرفة الإحياء ٥٣٧ معرفة الاستعداد ٢٢٦ معرفة أسرار ٢٥٣ معرفة الإنسان بنفسه ٧١٠ المعرفة بالآيات الإلهيّة ٢٩٥ المعرفة بالله ٦٢٨ ، ٦٢٨ ، ٧٢٩ ، ٧٣٠ المعرفة التامّة ٣٩٤، ٥١٠ المعرفة التامّة الكاملة ٦٢٩ المعرفة التفصيليّة ٢٩٥ المعرفة التفصيليَّة الأفاقية ٢٩٥ معرفة الجماد ٣٨٠ معرفة الجمع والتفصيل ٢٩٥ المعرفة الحاصلة للعقلاء ٢٨٧ المعرفة الحاكمة على عقله ٦٤١ معرفة الحقّ ٢٩٤ المعرفة الحقيقيّة بالربّ ٢٩٥

> المعرفة الذاتيّة الفطريّة ٣٧٩ معرفة الربّ ٢٩٥

معرفة سليمان ٤٥٤

العرفة الصحيحة ٣٦٥

المعرفة الصحيحة بالرب ٣١٢

معرفةالعارف ٣٧٩، ٢٢٩

معرفة العبدرية ٢٩٤

معرفة مجمله بالربّ ٢٩٤

غير المعرفة المعنيّة الأولى ٤٠٢

المعرفة النزيهة الفطرية الإلهية ٣٧٩

معرفة نظرية استدلالية ٣٧٩

معرفة النظير ٢٩٤ معرفة النفس ٢٩٤، ٢٩٥ معرفة النقيض ٢٩٤ معرفته ٣٧ معرفته بربّه ٢١٠ معرفته بربّه ٢١٠ معروضات ١٦٩ المعروضيّة ١٦٩ المعروف المعرف ٢٢١ المعروف المعرف ٢٢١

معلول\_المعلول ٢٩٢، ٦١، ٧٢، ٢٩٢، ٣٣٧ المعلول الأول ٢٠٧

المعلول بمعلوليتها ٦٣٧

المعلولات ٦٦٩

معلولة ٦٣٦

معلولة لمعلوليّة المعلول ٦٣٧

الملولية ٦٣٧

معلولية المعلول ٦٣٧

> معلوم أهل الخصوص ٢٩٣ المعلوم الحقيقي المتعيّن ٣٠ المعلوم القابل ١٥٢ المعلوم لله ١٠٨

المقام الأول ١٠٩ مقام البيان والإشاره ١٠٩ مقام التجلِّي الكلِّي العامَّ ٣١٠ مقام التشكيك ٤٣٤ مقام تعريف وبوبيَّته العامَّة المطلقة ٨٥ مقام التعليم ٦٤٩ مقام التفصيل ٢٤٦ مقام التقديس ١٣٢ مقام التمحّض ٤٣٤ مقام الجمع ٧٠٦ مقام جمع الجمع ٩٩ مقام الجمعيّة ٧٠٥ مقام الحضوات الذاتية الإلهيّة ٢٠٢ المقام الحقّ ٥٠٥ مقام الحيرة الكبرى ٤٦ المقام الخاص ٢٦٤ المقام الخضري ٦٨٨ مقام الحُلَة ٣٧٦ مقام الخلّة العظمى ٣٩٤ مقام الذات ١ مقام ذلك النبي ٢٥٦ مقام ذكرالله ٦١٢ للقام الذوقي اللذيذ ٤٤٦ مقام الرسالة ٥٠٣ مقام روحانيّة إدريس ٣٣٢ المقام السليماني ٥٥٥ ، ٧٤ه

مقام شهود الغيريّة ٢٥٠

معلوم لنامن وجه ٤٢٩ معلوم المتكثّر المتجدّد المتغيّر الحادث ٢٣٧ المعلوم المتكثر المتغير المتجدد ٢٣٧ المعلوم المعدوم العين ٦٤٣ معلومة ٩٠، ٩٠، غيرمعلومة 292 معلومة للحقّ ٤٣، ٦٤٦ المعلوميّة ٢٣٦، ٢٤٠ المعلوميات ١٥٦،٣٠ ،٥٠٧ ،٥٠٥ ،٥٠٧ ،٥٠٥ 717,710,717 المعلومات الأزليّة ٥٠٨ المقام الأحدي الجمعي ٢٥٧ مقام الأحديّة ١٠٢ مقام الأحديّة الإلهيّة ٦٦٧ مقام الأدب ١٨٤ مقام استهلاکها ۱۸۰ مقام الإشارة ٧٤، ٧٧ مقام اشرف عبيده 278 مقام اضمحلال أحوال السائرين ٦٦ مقام اضمحلال العدد ٦٧ المقام الأقدم ٢٧ ، ١٠١ ، ٢٨٢ المقام الأقدم في الرتبة ١٠٢ مقام إلهي ٦٠٩ مقام إلهي اسمى ٣١٧ مقام الإمانة ١٢٨ مقام انقطاع الكثرة النسبيّة والوجوديّة ١٠٢

مقام الأوّل ٢٦

## 90۲ / شرح تعسومن الحسكم

مقام الظاهر ٥٨ مقام العبوديّة ٤٩٩، ٥٠٠ مقام عظیم ۱۳۵ مقام العلميّة ٧٨ مقام العيني ٦٣ مقام الغيرية ٦٦ مقام الفرديّة ٢٨١ مقام قرب ۲۵۰ مقاماً كليّاً ٢٧٣ مقام الكمال ٨٤٥ المقام المحمّدي الحتمى ٢٥٥ مقام المخاطبة ٥٤٨ مقام المرآة ٦٣٤ مقام معلوم ۱٤۹، ۳۷۰ مقام الموت ٦٢٦ المقام الموسوي ٦٨٨ مقام الموصوف والمسمَّىٰ ١٠٨ مقام النبوة ٣٨٦ مقام النبوّة وكمالها ٢٥٤ مقامات الولاية ٢٥٣ المقام الواحد ١٠١ مقام الوحديَّة ١٠٢ مقام الوراثة ١٣٢ مقام الورثة في اللامقام ٦٢

مقام الوله ٦٦

المقام والحال ١٣٥

المقسامات ۹۹،۳۵ ،۱۳۲ ،۱۳۲ ،۱۳۲ ،۱۳۲ ،

۱۹۳۱ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ ، ۲۹۳ المقامات الإلهيّة ۱۹۷ مقامات بطونه ۳۰۰ مقامات بطونه ۲۰۰ مقامات التفصيليّة النبويّة ۲۰۰ مقامات التوصيل و التحصيل ۲۰۸ مقامات التوصيل و التحصيل ۲۰۸ مقامات الجزئيّة ۲۲۱ المقامات الجزئيّة ۲۳۱ المقامات الجزئيّة ۲۳۱

مقاماتك ۲۲۳ المقامات الكليَّة المحمَّديَّة المتفضلة ۱۲٦ مقامات الكمالات الخصيصة ۱۲٦ المقامات الكماليَّة ۱۳۸

مقامات الخنمية المحمدية المتعيّنة ١٢٦

المقامات القدسيّة الروحانيّة ٦٢٨

مقامات رجال الله ٤٣٤

المقامات النبويّة ١٤ يا ٢٤ مقاماته (أنبياء) ١٣٣

مقامات اللقاء ٢٢

المقاواة ٢٢٨

المقاومة ٩٦

مقاومة القهر الإلهي ٦٠٨

مقامي الاوليّة والأخريّة ٧٢٢

مقام الحقيّة والخلقيّة ٢٠٦

مقامي قرب الفرائض والنوافل ٤٨٨

المقامية ١١٨

مقامية ٤٨٦

المقامين الإلهيين ٦٦٧

المقبول ۲۲، ۱۵۴، ۲۵۱، ۱۵۳، ۵۲۲

مقد اللقيد ٣٦، ٥٧، ٥٩ - ٢١، ٣٢، ١٤،

١٥٠، ١٨٧، ١٩٤، ٢٣٠، ٢٩٧، ١٩٤، الكاشفات ٢٦٩، ٧٧٧.

٣٠٠, ٣٧٩، ٣٠٠، ٢٥٢، ٢٥٦، ٢٥١، مكاشفات علية ٢٨٣

791

مقيداً بالجمع ٢٩٨

مقيّداً بحسب القابل ٤٢٨

مقيَّد بحسب القوابل المقيّدة ٢٥٥

مقيّداً بعين ١٥٥

مقيّد بالقوئ ٦٤٨

مقيداً بالعبة ٥٦٩

المقيّد العيني ٦٠٥

مقيَّد في جميع احواله (شيخ) ١٣٢

مقيداً للمطلق ٢٩٢

القيد للوجود ٢٩٨

المقيّد الحاذي للمطلق ٢٧٥

مقيّداً مظلماً ٤٧٧

المقيّد المنطلق ٢٧٥

المقيّد والمطلق ٢٠٥

مقيّدة ٨٢، ١٧٠، ١٧٥، ٢٥٥

غير مقيّدة ٦٣٩

المقيّدة الجزويّة ٢٨٧

مقيّدة جزويّة ٢٨٧

مَقَيَدَةَ مِن (وجه) أخرى ١٦٥

المقيدون ٣٨٨

المقيس ٦٣٣

المقيس عليه ٦٣٣

الكائيل ٢١٩

الكاشف ١٥٩، ١٦٩، ١٣٢، ٢٧٤، ٢٧٤

مكاشفاتك ٢٣٣

المكاشفات الكلَّية الأحديَّة الجمعيَّة ١٧٠

السكان ٨٦ ، ٣٥٩ ، ٢٤٣ ، ٤٤٣ ، ٨٥٣ ، ٩٥٣ ،

**۳**۸٦

المكان العرشي ٣٤٣

مكانك ووجودك العيني ٢٤٣

11215 F3, P77, 737\_337, AOT

مكانة ذاتية ٣٤٠

مكانة الرحمة ٦١٩

الكانة الوافقي ٣٤٠، ٨٥٠

مكانة النبوء ٣٥٨

الملك ٢١٩

اللك ١٥٨، ٢٠٢، ٢١٦، ٢٤١٠ ١٢١١

193, 070, 170, 170, 270, 181,

709

ملك الأرزاق٣٧٣

ملك مسلط على عالم الكون والفساد ٥٢٥

ملك الموت ٩٩١

ملك الموحى إلى الرسول ٢٥٨

الملكات ١٦٦

الملكات الصالحة ١٧٩

الملكات الكاملة ١٧٩

# ٩٥٤/ شرح تصوص الحسكم

ملك ٤٧، ٢٢، ٣٢، ٧٧١ ، ٣١٣، ٥٥٥ الملك الحقيقي المالك ٢٠٣ ملكأ سرمدياً ٣١٥ اللك ٢٢\_ ٦٤، ١٧٦، ٢٩١، ١٥٥، ١٥٥، 787.734 مَلكِ المُلكِ ٣١٤ ملك الملكوت ٦٢، ٦٨ مَلَكُ مُلَكَهِم ٣١٥ مُلُك \_ الْكُلُك ٦١، ٦٣، ٦٤، ٧٠، ١١٢، | موضع التشبيه ٦٢٩ 141, 5.4, .44, 154, 314, 614, 773, 200, A00, 170, 270, .VO, 744,074,077,071 مُلكاً ابدياً ٣١٥ ملك الاستخلاف ٢٥٥ الملك الذي آتاه الله ٢٤٥ الثلك الكامل ٧٦٥ مُلك الْمُلك ٢١

الملكوت ٤٨، ٦٢\_ ٦٢، ٦٨، ٧٠، ٣٩٥ ملكوت الأجرام والافلاك ٣٣٨ ملكوت السماوات ٥٩٦ ملكوت الملكوت ٦١ الملكوتي ٦٢، ٧٣ الملكوتية ٦٥، ١٧٥ ملكوتيّتان ٢٠٤ الُلکی ۲۲، ۷۳، ۷۳، مُلكى أعظم من ملك ٣١٥ مَلْكَـيّة ـ المُلْكِـيّه ١٧٥، ١٧٣، ٧٢، ٢٧، ١٥٥،

214,416 ملكية الكلّ \_ الملكين (ارواح) ٢٥٩ المليك ٦٢ مليك ٦٥٧ الملك المالك والملكوت ٣١٥

المليك ألمقتدر ٣١٤، ٣١٥، ٣١٥ مليك الممالك ٣١٤ موضع ۹۸ ، ۱۲۹، ۱۲۹ موضع التنزيه ٦٢٩

> موضع الضرب بالظهر ٢٥٠ موضع لبنة ٢٥٥ موضع اللبنة الذهبية ٢٥٨

موضع اللبنة الفضية ٢٥٨ وموضع ليتكن ٢٥٦ موضوع ٤٩١

مُولَ ٢٦١ المولدات ۷۰۲، ۹۷ المولدات العنصرية ٥٩٦ المولدات المعهودة المشهودة ٦٤٥ المولدة ٦٢٤

∜ن»

نسار دالسنسار ۲۰۱،۱۷۱،۲۰۰،۲۵۰، ۲۵۲، 077, 077, A.3, P/a, .70, F30, V30, 370, 070, \*A0, AAO, PAO, 

الناصحين ٦٨٥

الناصر ٤٨١

ناصية كلّ دابّة ٤٤١

ناطق الناطق ٣٨١، ١٥٤

ناطق به ۷۳

(القوى) الناطقة ١٦٢

ناطقة بالثناء على الحقّ ٢٩٦

ناظر السناظر ٢٤٤، ٢٢٥، ٢٢٩، ٤٠٠،

770,771,611

الناظر العارف ٤٢٢

الناظر في المرآة ١٥٠

الناظر المناظر ٦٣٧

ناظر الناظر ١٧٣

باظرة ولائ

الناظرة من مناظر ١٤٨

النبوات ٧٠٥

النبوات الجزوية الفرعية ٢٥٧

٣٧٩، ٢٧٠ ٤٢١، ٤٢٤، ٤٤٤، ٤٤١، أنبسوّة النبسوّة ١١٣، ٢٢٠، ٢٣٠،

037\_ A37, 107, 707,007, VOY,

157 \_ 757 , VVY , 773, XIQ, PIQ,

170, 300, 040 - VVO, 315, 70F)

V+£ , 744 , 7AA

النبوّة البرزخيّة ٧٠٤

نبوَّة التشريع ٢٥١، ٥٧٥

نبوَّة التشريع والرسالة ١٧٥

715, 7.7, 0.7, 217, 017

نارالله ۲۰۸

النار الاثيرية ٢٣٨

نارتجلی نور سبُحات وجهه ٣٢٦

نارالتفرقة ٧٠٣

نار عظیمة ۷۰۵

نارالفرق ۱۷۳

نار الفَرَق الهيَّاج ٣٣٢

نار الكثرة ٧٠٢

ناراً لانوراً ٧١٤

نارموسی ۷۰۲

النار والهوى ١٦٧

الناري ٣٣٥

ناريَة ١٦٠

ناريّة كثرة للفرقان ٣٠٤

النازل ٦٣

النازلة الواحدة ٥٨٣

ناس الناس ١٢٩، ١٢٧، ٢٨٩، ٣١٣، | النبوات كلَّها ٢٦٢

411, 771, ATO, AAO, AVE, 114

YIA

الناسوت ٥٢٥ ، ٦٦٩

ناسوتاً بالحقيقة ٥٢٥

ناسوتاً بالمجاز ٢٥٥

ناسونه ٦٦٩

ناش ۱۷۱

# ٩٥٦ / شسرح تعبسوص الحسكم

النبوكة التشريعيّة ٥٨٣ النبوة الخاصة التشريعية ١١٩ نبوَّة الخاصَّة الخنميَّة الشرعيَّة ٢٥١ النبوء الختمية ١٢٥ النبوة الختمية الحمدية ٢٨١ نبوّة روحانيّته(ص) ٧٠٩ النبوَّة العامَّة ١١٩، ١٧٥ النبوة المحيطة ٢٥٧ نبوَّة هارون ۲۵۲، ۲۵۳ نبياً ولياً ۲۵۲ نبيًّا وليًّا عبداً ٥٥٤

نسَبُ ـ الــنسَب ۴۸،۳۸ م۱ م ۲۵،۷۵ م ۱۳۰ AF, Y.1, F.1, A31, YY1, PAL ١٩١\_١٩٣، ٢١١، ٢٣٦، ٢٣٢ ت ٢٤٤ المنتب ذاتية عينية ١٣٥ ۲۲۲، ۲۲۲، ۲۷۲، ۲۹۳، ۳۲۰، ۳۴۲، ا نسب ذاتیة کثیرة ۳۹۳ ٣٤٣ ، ٢٣٦ ، ٢٦٤ ـ ٢٦٦ ، ٣٩٦ ، ٤٣٦ لنسب ذاتية للذات ٢٣٦ ATE: VOS: TYO: +30: Y30: P00: ۱۱۸، ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۹۲ ـ ۱۹۳، ۱۹۵۰ | نسب ذاته ۵۱، ۱۶۸ **777 , 777** 

نسب الأسماء الربوبيَّة ١٦١

النسب الإضافية العدمية ٢٥٧

النسب الافتقارية ٢٦٨

نسب إلى العدم ٣١١

النسب الإلهي ٤٥٧

النسب الأسمائية ١٩٥، ٣٧١، ٢٨٠

النسب الإلهي الحقيقي ٥٥٨ النسب الإلهيّة ١٧١، ١٩٥، ٢٥٦، ٢٥٧، ٢١٩ النسب الإلهيّة والربوبيّة ٢٠٢، ٢٤٨ النسب بالذات ٤٩ النسب الثبوتيّة ٢١٥ نَسَبُ جامع ٢١١ النسب الجسمانية ١٩ النسب الحرفية ٨٣ النسب الحقيقية ١٩٢ نسب حقيقة فلك الاسم ٢٠٧ نسب ذات الرحمة ٦٢٠

وسيب ذاتية - المنسب الذاتية ١٩٢، ١٩٧، 477 \_ F77 , PV7 , 3V7

النسب الداتية الوجوبية ٢٣٦

نسب راجعة إلى العدم ٣١٥

نسب السريّانيّة - النسب الربّانيّة ٣١، ١٥٩،

754, 714,004,174

نسب الربوبية - النسب الربوبية ٢٠٦، ٢٠٦،

Y11, Y.V

النسب الروحانية والنفسانية ٢٨٨ نسب شؤونه الذاتيّة ٤٢٥ النسب العدديّة ٣٤٨ ، ٦٨٠ نسب عدمية ـ النسب العدمية ١٩٥، ١٨٥، النسب والإضافات ٣٦، ١٧٠، ٣٣٠ النسب الوجوبية ٤٨ النسب العدمية المعقولة ٣٥٦ النسب العدمية المعقولة ٣٥٦ النسب العلمية ٣٥، ١٢ نسبه الخاتية ١١ نسبه الخاتية ١٤١ نسبه علمية متعايزة ١٥٥ نسبه الخاتية العليا ٣٣٦ نسب غير المتناهية ٨٤٣ نسبه الغدمية ٢٩ نسبه الغيبية الإنية ٢١ نسبه الغيبية الوحدائية ٣١ نسبه الغيبية الوحدائية ٣١٠ النسب الكلية الذاتية ٣٢٥ نسبه الغيبية الوحدائية ٣١٠ نسبه الغيبية الوحدائية ٣١٠ نسبه الغيبية الوحدائية ٣١٠ نسبه الخيبية الوحدائية ٣١٠ نسبه الكلية الذاتية ٣١٠ نسبه الخيبية الوحدائية ٣١٠ نسبه الكلية الذاتية ٣٢٥ نسبه الكلية الذاتية ٣١٠ نسبه الكلية الذاتية ٣٠٠ نسبة الغيبية الإنبية الإنبية ١٩٠١ نسبه الكلية الذاتية ٣٠٠ نسبه الكلية ١٠٠ نسبه الكلية ١٠٠ نسبه الكلية الذاتية ٣٠٠ نسبه الكلية ١٠٠ نسبه ١٠٠ نسب

نسبة ـ النسبة ٥٠، ١٥، ١٥، ٢٢، ٩١، ١٩، ١١٩، ١١٩، ١١٩، ١٣٠، ١٣٠، ١٣٠، ١٣٠، ١٣٠، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٥، ١٩٠، ١٦٠، ١٦٠، ١٦٠،

مراصية والابن الصلبي ٢٤٨

نسبة الابن غير الصلبي ٢٤٨ نسبة الاحدية ٩٦، ٩٠٥ نسبة الاحدية ٢٥١ نسبة المنتصاصية للنبي ٢٥١ نسبة الاقتدارية ١٥٥ نسبة الالوهة ٢٦٦ نسبة الالوهة ٢٦٦ نسبة إلى الحق ٨٨٤ نسبة إلى الحق ٨٨٠ نسبة إلى (تعالى) ١٣٠٠

نسبة الانبياء والرسل ٢٦٢

نسبة بيان مراتب العدد ٦٠

719, 71V, TO7, TT. النسب العدميّة المعقولة ٢٥٦ النسب العلميّة ٣٥ ، ٦٤ نسب علمية ازلية ١٦٩ نسب علميّة متمايزة ١٥٥ النسب غيرالمتناهية ٣٤٨ نسب في جوهر واحد ٤٨٧ نسب كثيرة ٤٤٨ النسب الكليّة الذاتية ٢٣٥ نسب للواحد ٢٥١ نسب متعلقة ٤٣٦ النسب المرتبية ٣٦ النسب الملزومة ١٧٧ النسب المظهرية ٢٥٦ النسب المظهريّة الكيانيّة ١٦٦ النسب المعدومة الأعيان ٦١٩ نسب معدومة الأعيان ٦١٩ النسب المعلوميّة المظهريّة ٢٣٦ نسب الملك ٦٤ النسب المنتسبة في البين ٥٧٢ تسكبنا ١٩١

نسب النسب ٥٧

نسَب نسبة ۲٤٠

نسب نفسيّة ٣٥٦

نسب نسبة الإنيّة الغيبيّة ١٩٣

## ٩٥٨/ شـرح قصـوص الحـكم

النسبة بين الله و بين النبي ٢٥١ نسبة بين الحقّ والنبي ٢٥٢ نسبة تابعة للعلم ٣٦٩ نسبة تابعة للمعلوم ٣٦٩ نسب التحت ۲۰۲، ۳۲۸ نسبة التعيّن ٥٨، ٢٥٢، ٧٠٧ نسبة تعقلية ٢٧٩ نسبة تعيّنيّة ٣٤٨ نسبة حقايق ذات الإنسان ٢٠٣ نسبة خاتم الرسل إلى ختم الولاية ٢٦٢ النسبة الخاصة ٤٤٩ نسبة ذاتيّة ٧١٣ نسبة ذلك العلم والحال والمقام ١٣٥ نسبة الرائي ١٢٢ نسبة ريّانيّة ١٧٢ نسبة الربع إلى الكلِّ ٧٥ نسب الرحمة ٦١٧ نسبة الروح ٢٤٨ نسبة الروح المدبّر ٢٩٠ نسبة الروح المدبر لصورته ٢٩٠ النسبة الروحانيّة والمعنويّة ١١٩ نسبة سائر الرسل ٢٦٣

النسبة الشهوديَّة ١٥٦

نسية عدميّة ١٩٥، ٢٧٩

نسبة العشرة إلى المائة ١٤٤

النسبة الظاهرية والوضعية والوصفية ٢٨٥

نسبة العلم ١٨٧ ، ١٥٨ ، ٢٢١ النسبة العلميّة ٤٣ ، ١٥٦ ، ٢٣٥ ، ٢٣٦ نسبة الغضب ٦١٧ نسبة الفوق ٥٩، ٣٢٨، ٣٠٢ نسبة الفوق والتحت ٦٠٣ نسية كليّة ٢٣٧ نسبة كليّة جامعة لجميع النسب الاسمائية ١٤٨ النسبة الكلَّية الغضبيَّة القهريَّة الجلاليَّة ٢٠٥ نسبة الكون إلى المظهر المامور ٤٦٧ نسبة الكون إلى المكوك ٢٦٦ نسبة المائة إلى الألف ١٤٤ أنسبة متميّزة عن ذاتية الذات ٢٣٧ تسبة محيطة بالمعلوم ٤٣ التبعة الخصمة للإيجاد ١٥٥ نسبة مربوب إلى ربَّ ٦٤٠ النسبة المعقولة ١٨٧ نسبة من الراحم ٦٢١ نسبة عيلة ٦٦٠ نسبة من النسب الإلهية ٤٤ ، ٤٧٣ نسبة من النسب الالوهيّة ١٩٣ نسبة من نسب الذات ٤٣ نسبة نسبة الشيء ١٩٢

نسبة النصف ٧٥

نسبة الواحد إلى العشرة ١٤٤

نسبة هذين القولين ٧٥

النسبة الوجوديّة الوهبيّة الذاتيّة للإيجاد ١٥٥

النشاة الطسعية ٢٢٥ النشاة العنصرية ٧٢٤ ، ٧٧٤ النشأة العنصرية الثقيلة ١٧٩ النشاة العنصرية السفلية ١٧٩ النشاة العيسويّة ٢١٥ نشأة الكثيف ٦٢٤ نشأة كلّ واحد ٢٠٠ نشاة الكوني ١٧٥ نشاة موسى ٦٨٥ نشاته ۲۲ نِشاته (إلياس) ٢٢١ تشاته الاحدية الجمعية ١٨١ فشاته الاولى النَّبُويَّة ٢٤٥ إفتياته (عيلكي) الخصيصته بالولاية ٢٤٧ نشأته (ص) الروحانيّة ٧٠٩ نشأته (ص) العنصريّة ٧٠٨، ٧٠٩ نشأتهم (الملائكة) ١٨٣ نشاتهم الدنياوية ٢٦١ نشائهم المقتضية ١٨١ نشأتهم المقدّمة ٢٦٠ نشاتین ۱۳۸ النشآت ١٧١، ١٧١ نشآت الجن ٥٦٤ النشآت الصوريّة الإمكانيّة ١٥٠٠ النشآت الكمالية ٦٨٥ نشآت الملكية ١٨٣

نسبته إلى الأوّل ١٣٥ نسبته (آدم) إلى العصيان ٢١٣ نسبته (خاتم الرسل) مع الختم ٢٦٢ نسبتها (الحقايق الإمكانية) العدمية الإمكانية ٩٤ نشأة الآخر ٢٠٠ نشاة أخرى ٥٩٧ النشاة الاخراوية ١٨٠ ، ٦٣٨ النشاة الآخرة ٩٩٦، ٦٣٨ نشأة آدم ١٨٣ نشأة الإنسان ١٧٦ ، ٢٠٠ نشاة الإنسان الكامل ٧٩٥ النشاة الإنسانية ١٩٨، ١٨٠، ١٧١، ٥٧٤ 091.09. النشاة الإنسانية العنصرية ٧١١ النشأة الإنسانية الكامله ٦٢٩

النشاة الإنسانية العنصرية ٧١١ النشاة الإنسانية العامله ٧٢٠ النشاة الإنسانية الكامله ٢٢٩ النشاة الإنسانية الكمالية ١٧٨، ١٧٨ النشاة البشرية الإنسانية ١٧٥ ا ١٧٨ النشاة الجامعة بين النور والظلمة ١٧٩ نشاة الخليفة ١٨١ النشاة الدائمة الابدية ١٧٤ النشاة الدائمة الابدية ١٧٤ النشاة الدائمة الابدية ١٧٤ النشاة الدائمة الابدية ١٧٠ النشاة الدائمة الابدية ١٧٠ النشاة الروحانية ١٠٥، ١٦٨ النشاة الروحانية ١٠٥، ١٦٨ نشاة روحانية آدم ٢٠٨ نشاة صلاة العبد الله ١٨٠ نشاة العبد الله ١٨٠ نشاة صلاة العبد الله ١٨٠ نشاة العبد الهبد الله العبد الله العبد ا

47 / شرح تصوص الحكم

النظر ١٣٤، ١٩١، ٢٢٧

النظر الاعتباري 3 1 3

نظر أهل الله وخاصّته ٢٥٤

نظر تثبّت ۲۵۲

نظرالتعظيم ١١٩

نظراً دقيقاً ٧٣٤

نظر الرجال ٢٥٤

النظر الرسمي 170

النظر الصحيح العقلي ٦١٤

النظر الظاهر نظر العقل الصحيح الإلهي ٦١٥

نظرأعقلياً فكرياً ٢٨٤

النظر العبسقلي ٣٥٤، ٣٦٩، ٤٣٣، ٤٥٢،

۲۱۵، ۲۲۰، ۲۰۰، ۲۰۴، ۲۱۲، ۲۱۲ نسباً امّارة ۲۲۶

النظر الفكري ٤٨٧، ٥٣٣

النظر القلبي 271

نظر قديم ۸۸

النظراللغوي ٦٤٦

نظر المكاشف 217

نظره (عبد) الفكري ٧٢٩

دٔی نظر 379

النعاس ٢٤٥

نفخ \_ النفخ ١٥١، ٢١٤، ٢٧١، ٥٢٦، ٥٢٩، أ النفس الإنسانية ٦٦٩

V11 .077 .071 .071

نفخ جبرئيل ٥٢١، ٥٣٢

نفخ جبرئيل الأمين ٥٢٢

نفخ روح الاحدية الجمعية الإنسانية ١٥٣

نفخ الروح الإلهي ١٥٣ نفخ الروح الامين ٥٣٦ النفخ الروحي ٥٣٦ نفخه (شيطان) ۱۳۱

النفخة ٧١٤

نفخة من صوب الجنة ٤٠٩

نَهُس \_ السنسفيس ٩٤،٩٣، ٩١، ٨٩،٨٨،٨٦ ، ٩٤،

ATI, PVI, PPI, 2.7, 217, 0PY,

107, . 47, 113, 503, 773, 783,

AA3, +P3, YP3, FP3, VT0, Y30,

1776 .761 .777 .775 .09. .07A

YYY . Y 1 £ . T A Y . T Y £ . T Y Y . T T A

إزالتفس الأعارة بالسوء ٦٢٦

نقس الأمسر ٤٦، ٢٣٠، ٢٩٢، ٣١٧، ٣٢١،

YYY, PYY, YAY, 513, 773, 773,

. OAO . IAV . EY9 . ETT . 110 . 110

V14 . TV7 . TV7

نفس الإنسان ٥٥، ٧٨

نفس الإنسان الكامل ٧١٠

النفس الإنساني ٥٣، ٥٥، ٧٤، ٧٤

نَفْس التعيّن ٥٨، ٢٧٩، ٧٠٧

نفس الحقّ ۱۸۲، ۶۸۸

نفس الحقّ الإنسانيّة الواحدة ٤٨٨

نفس الحقيقة 278

V16 (V+1

النَّفِّس الإلهي ٥٤٧ ، ٥٤٣ ، ٥٤٥

نَفُس الْحَقِّ ٧١٥

نَقَس الرحمان ٩٣ ، ٢١٨ ، ٥٤٥ ، ٧١٤

نفس رحماني ـ النفس الرحماني ١٨ ، ٥٣ ـ

٥٥، ١٦، ٧٠، ٢٧، ٤٧، ٨٧، ٣٤،

· 11 . 331 . TFI . OYI . T. 7 . 317 .

· YY , AA3 , PA3 , 270 , 730 , TFO ,

V19,330

النفس الرحماني الأحدي الجمعي ١٨٢

النفس الرحماني المتعيّن بعينه الثابته ١٠٦

انقس رحماني وجودي ٥٧٦

النفس الكليّة ١١٠

النغس المتعالى ١٧٥

نفس عندً - النفس المعتدّ ٥٦ ، ٧٢

نَقَس من أنفاس الرحمة ٦٥٢

النَّفَس المنفَّس ٧٢٣

نَفُس النَفُس ١٥٩

نفس النفس المتدّ ٥٣

نفسه (تعالى) ۱۹۲

نفسه الرحماني ١٠٦ ، ٢٤٨ ، ٢٥٧

النَفَس الواحد ٥٤

نَفُسية ٢٤ ، ١٩٣

النَّفَسيَّة الرحمانيَّة ٥٤٣

نفس الحقيقة المطلقة ٧١

نَفْس الرحمان ٣٣٣

نفس الرحمن المستوي عليه ٣٣٣

نفس العالم ٢٣١ ، ٢٣٢

نفس العين المتعيّنة ٧١٠

نفسك ٢٧٠

النفس الكاملة ٢٧٦

النفس الكلّية ٩٩، ٢٢٣، ٢٦٤، ٦٦٥

نفساً كليَّة من النقوس ٤٨٨

نفس کیوان ۳۳۷

التفس المطمئنة ٢١٠، ٦٢٥

النفس الناطقة ٧١٥ ، ٦٢٨ ، ٧١٤ ، ٧١٥

نفس النبوّة ٢٤٧

نفس واحدة \_ النفس الواحدة ٨ ١٠٠٠ و من النفس المنظاعف المتكاثف ١٥٩

200, £AA

النفس الواحدة الكلّية الإلهيّة ٢٠٩

ئقسه (ص) ۲۵۷

نفسه (تعالى) الرحماني ٥٩٠

التفساني ٢٢٥

نفسانية - النفسانية ١٦٧ ، ٦٢٤ ، ٦٢٨

نغُس ۳۳، ۲۱۵، ۲۳۲

النفسيّة ٧١، ١٧٣ ، ٢٤٠ ، ٢٤٠ ، ٢٩٠ ، ٧١٧

النفسية العمائية ٢٠٩

نفسيها (ملابس الصور) ٢٤٣

نَفُس النَفُس ٢٣، ٥٥، ٥٨، ٧٠، ١٧٤، لَفُسيَّة رحمانيَّة ١٦٠

VO3, 173, 730, 010, 730, 135,

## ٩٦٢ / شبرح فصنوص الحبكم

نور السر ٩٢ نور السماوات العلو الروحمانيات النورانيات 170 تور السماوات والارضين ٤٢٥ النور الظاهر ٤٩٤ النورالظلي الممتد ٢٣٢ النور العلمي الازلى الشهودي ٢٣٩ نوراً على نور ٤٢٥ بالنور على النور ٣٠٤ الورالعين المتعيّنة ٢٠١ النورالفائض ٢٦٧ نورالفيض النفسي الوجودي ٦٣ نورالقدم ٥٤٠ نورالكشف ٣٣٠، ٦٩٩ نوراللاهوت ٣٤٠ نور محض ۲۰۳ التور الحمّدي ٢٥٩ النور المسمّى إيماناً ٥٠٣ النور المطلق ٢٥٤، ٤٢٧ نور مقيّد عند ٢٥٤ نور عند 270

النور الممتدّ الظلّي ٤٢٩

نور ممتدّ عن ظلّ ٤٣٣

الثور المنبعث من متبع النور ٤٣١

النورالمنبسط ٤٣٢

نورالتجلّي البسيط ٣٣٣ ، ٣٠٥ ، ٣٠٥ ، ٣٠٥ ، ٣٠٥ نور التجلّي المطلق ٤٨٠ نور التجلّي المطلق ٤٨٠ نور التجلّي النفس الرحماني المتعيّن ٨٨ نور التجلّي الوجودي ٩٣ نور التجلّي الوجودي ١٥٩ نور التجلّي الوجودي ١٥٩ نور الجودي ١٥٩ نور الجودي ١٥١ نور الحجب والستور ٣٣١ نور الحق المتجلّي ٤٢١ نور الحق المتجلّي ٤٢٦ نور الحق المتجلّي ٤٢١ نور الحق المتجلّي ٤٢٦ نور الحق المتجلّي ٤٢١ نور الحق المتجلّي ١٤٦٠ نور الحق المتجلّي ١٤٦٠

نور البرق ٣٣٤

نور بَيْد ٢٥٥

نورانيّة ـ النورانيّة ۳، ۲۰، ۸۹، ۱۲۰، ۱۸۱، ۲۲۵

النورانيّة الإلٰهيّة ١٢٣

نوري ۱٤٩ ، ۲۵۹

نورية النورية ١١٨،٩١، ١٦٧، ١٦٧، ١٧٣،

171, 387, 875

نوريّة الاعيان ٤٢٧

نوريّة التجلّي ٩٤

نوريّة معانيها ٣٣

نوريّها (ملابس الصور) ٢٤٣

نسوع \_السنسوع ۲۸۳،۱۹۳،۱۹۲،۷۹ ،۳۸۰،۲۸۳،

VPT, A70, 170, 020, 050, VVO,

VIT .09T .08.

النوع الأخير ٢٨٣

نوع الإنسان ٥٥٩

نوع الإنسان الحيوان ١٦١ ، ٥٤٥

النوع الإنساني ٢٠٨، ٢٨٢، ٢٨٢، ٢٢٥٠

P70, 220, 020, 250, A·V

النوع الإنساني الكمالي ٧٠٨

نوع تصرك طبيعي ٣٨٠

النوع الخاص ١٨٨

نوع من الانواع ٦٥٨

هذا النوع من العلم ٢٧٦

النوعيَّه ٦٤٥

يُنال (مجهول) ٢٢٦

التوم ٦٠ ، ٣٩٧ ، ٣٩٢ ، ١١٥ ، ٢٣٢

نون\_النون ۲۷، ۷۵، ۱۱۰

نور الموجود ٥٧٢

النور النفسي ٦٦٥

نور النفس الرحماني ١٥٩ ، ٣٣٧

نور الواحد ـ النور الواحد ٤٢٥ ، ٧٠٣

النور الواحد الحقيقي ٤٣٦

النور الواحد الفائض ٢٦٨

نور وجدّي ۲۰۲

نور الوجود ٢٧٠، ٤٢٧، ٤٣٣ ، ٤٩١ ، ١٥٥

نور الوجود الحقّ ٦٥٨

نور الوجود المتدّ ٤٢٥

نور الوجود الواحد ٣٢٤

نورالوجود والظهور ٣٢٩

النورالوجودي ١٧٤ ، ٤٣٠

النور الوجودي الإلهي ٢٠٦

النور الوجودي الممتدُّ من الحقَّ ٤٢٦

نور الوحدة الجمعيّة ٧٠٣

نور الوَهْب ۱۲۲

نوره ۱۰۸

نوره (إنسان) الذاتي ٨٩

نوره (بعد) الذاتي ٢٤٢

نوره الذاتي المطلق ٤٢٥

نور. المقيّد ٤٢٥

نورالنيرين ٢٢٣

توراني ١٥٩ ، ٣٣٤

النورانيّات ٥٠

نورانیّات ربّانیّات ۲۲٦

نورانيّون ٦٦٤

## ٩٦٤ / شيرح فصبوص الحبكم

النون الأوّل ١١٠ النون الثالث ١١٠

النون الثاني ١١٠

نون عين الألف 22

نون القوس الثاني ٧٥

نون قوس دائرة الإمكان ٧٥

نون قوس دائرة الوجوب ٧٥

نون مدَّات المداد النفس الرحماني ١١٠

نونان ۲۷، ۷۵

نُویْ ینوي ۲۲، ۱۲۸، ۲۸۵

النهار ٥٤٥

النهار الحقيقي العلمي ٣١١

نهار الكشف٤٥٥

النهارالكشفي الشهودي ٥٤٦

النهار النوري ٣١١

النهايات ٣٣٧، ٤٤١

نهاية \_ النهاية ١٩٥ ، ٣١٦ ، ٣١٦ ، ٣٣٤ ، ٣٧٧ ،

797, 777, 110

نهاية الآخر اللامتناهية ٤٥٠

نهایة سیر و سلوك ۲۲۵

نهاية عنايته (ص) برعاية الحقوق ٧٢٠

#### κو۵

واجب دالواجب ۱۰۱، ۱۲۵، ۱۸۱، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۸۹، ۱۸۹، ۲۰۰ واجب بالذات ۲۷۸، ۲۷۸

الواجب بذاته ١٩١

واجب بالغير \_الواجب بالغير ٢٧٨

الواجب في العبادة ٢١٠

واجب الوجود ـ الواجب الوجود ١٥٤ ، ١٨٩٠ ،

191, 191, 3.7, 277, 583

واجب الوجود بربّه ٢٠٤

واجب الوجود بالذات ٤٨ ، ١٩٠

واجب الوجود الحق ٢٦٧

الواجب الوجود في كماله الذائي ١٤٧

واجب الوجود لذاته ١٨٩

واجبة ١٩٠

والجبة لابداته ٤٩٢

واجبة الوجود ٢٠٦، ٩٤، ٢٠٦

والجبدالوقوع ٢٢٩

واحد\_الواحد ٥٤\_ ١٠٢، ٢٢، ٢٨، ٢٢، ١٠٢،

031, 071, 781, 8.7, .17, 537,

(77, 377, 537, 727, .67, 767,

110, 000, APO, FOF, .FF, .AF,

Y+9 . 7.11

واحد احد الواحد الاحد ٥٥، ٦١، ٧٧،

777, 1.7, .77, 177, 377, 337,

027, 727, 107, 597, 773, 573,

1.03 4.03 0403 175, 435, 1453

الواحد الأحد الحقّ ٦٨١، ٧٠٣

واحداً احدياً ١٥٥ الواحد الأحدى الذات ٤٣٦ الواحد الذي لاحقيقة الإله \_ الواحد بذاته ٤٥٦ الواحد بالعين \_ واحد بالعين ٦٣٤ وأحد تنوع ظهوره ٣٥١ الواحد الحقّ ٢٠٥ الواحد الحقّ المتعيّن الظهور ٣٥٢ الواحد الحقّ المستوي ٣٢١ الواحد العدد ٣٤٦ واحد العين ٤٨٦ الواحد في الحقيقة ١٤٤ الواحد القهار ٣٢٧ الواحد الكثير ٢٧٢ الواحد المتعيّن ٢٥١ واحد من الربّ ٤٥٨ الواحد من كوته واحد ٣٥٠ الواحد المنشئ بذاته ٦٨١ الواحد الموجود ٤٢٥ واحد واحد ٦٦٠ واحد وحدة حقيقية ٢٣٦ واحدة ـ الواحدة ١٨٦، ١٧٠، ١٦٥، ١٨٦، ገደ፣ . **ገ**ሮዓ . **ነ**ቸሃ . *۲00* . ምደዓ . ነልለ واحدة بعشر امثالها ١٤٤ واحدة نتعقّل فيه كثرة نسبيّة ٤٣٧ واحدة شخصيّة ٦٣٤

واحدة في الكلِّ ٣٠٠

واحدة من حيث المعنى ٤٨٩ الواحديّة ١٠٢، ٣٥١ واحديّة الواحد ٥٦ واحديّته (واحد) ١٤٨ واحديّتها ١٠٢ وارث ـ الـــوارث ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۵، ۱۳۹، 711 ( 219 ( 21 ) , YO+ وإرثأ حقيقة ١٣٦ الوارث الحقيقي ١٣٢ الوارث الخاصّة المحمّديّة الختميّة ٢٦٦ روارث ختميّة دائم ٤٥١ وارث كل رسول ۲۵۵ الوارث الحمَّدي ١٣٧ ، ٣٤١ ، ٦٨٨ والمواحد المعملاي الاكمل ٢٥٦ الوارث المحمّدي الختمي ١٣ الوارث المرشد ١٧٤ وارث متمثّل امر نبيّه ١٣٢ وارث المورثين ١٣٤ وارثه (ص) ۱۳۲، ۱۲۷، ۱۳۴، وارثه (ص) الاكمل في العلم ١٢٥

وارثين على الحقيقة ١٣٦

7 . £ . 00A

وارداً إِلْهِيّاً ١٢٥

وارد الحقّ ٦٣٢

الواردات ۲۲۷

وارد المسوارد ۱۹ ، ۲۲۷، ۲۲۲، ۲۲۲،

# ٩٦٦ / شرح فصوص الحكم

الواردات على السالكين ١٣٦ وانع عقلي ٢٨٣ واسطة القلادة ٢٥٥ واسطة الملك ٢٥٦ واسع - الواسع ٣٩٠، ٣٩٠ الواصف للحق ٢٩٢ الواصف للحق ٢٩٢ واصف معتبر ٢٦٣ واصل - الواصل ٢٩٠، ٣٦، ٩٩، ٩٨،٥ واضع - الواضع ٢٤٠، ٨٨، ٩٩، ٩٨،٥ واضع الاصل الاول ٨٧

الواضع الحقيقي ٤٠

الواضع للاحكام ٤١١

واضعو النواميس ٤١٢

واضعي اللغات ٤٠

الواضعين ٤٠ وجـود\_الوجـود ٣٦، ٣٨، ٣٤، ٧٤، ٩٤، ٣٥، ٥٥، ٧٥، ٣٢، ٤٢، ٨٢، ٧٧، ٣٧، ٧٦، ٨، ٧٨، ٩٨، ٤٩، ٢٩، ٢٠١، ٢٠١، ١١٥، ٨١١، ٩٣١، ٣٤١، ٢٤١، ٢٥١، ٤٥١، ٧٥١، ٩٥١، ٢٧١،

777, 777, 777, 377

اللاوجود ۱۸۹ الوجود الاتمّ ۳۵۲ وجود الاثنينيّة ۲۹۹

وجود الاحديّة ٦٦٠

وجود الارتباط بين الموجودات ١٨٩ وجود الارض والسماء ٣٣٣، ٢٠٢ وجود الارواح النورانيّة ٢١٩ وجود الاشياء ٢١٨، ٢١٩ وجود الاعتدال ٥٩٥ الوجود الإلهي ٢٨٦ وجود إلهين ٥٨٥ . 779 . 717 . 677 . 517 . 517 . 510 VYE

وجود حق ظاهر متعيّن ٥٩٨ وجود الحقّ المسمّى به ٢٦٨ الوجود الحقّ المطلق ٧٥ ، ٢٧٩ ، ٤٩٢ ، ٤٩٣ وجود الحقّ المطلق ٦٨١ وجود الحقّ المعطى ٤٥٤

وجود الحقّ الواحد ٢٥٢، ٤٢٧، ٥٣٨ وجود الحقّ الواحد المطلق ٣٥٥

وجود غير الحقّ ٤٣٤

﴿ وجود الحقايق العلميَّة ٦١٨

وجود حقيقي ٣٧٠ ، ٤٣٢

وجود الحي ٢٠٣

وجود خصيص بالعبد والربّ ٥٠٥

وجودالخلق ٤٠٦

وجود الخليفة ٢٠٩

الوجود الذاتي ٤٩

وجود الربوبيّة والإلهيّة ٦٧١

وجود الرجحان والتمييز ٣٢٩

وجود روحاني ٥٢٢

وجودأ روحانيآ عقليا نورانيا ٦٧٤

وجود الروح ٢١٥، ٥٢٢

الوجود الساري ٧٧٢

الوجود الشاهد المشهود ٤٥٦

و جود شبح مسوی ۱۵۰

وجود الإنسان ٥٩٢ وجود الإيمان ٧٠٠ الوجودالبحث ٢٦٧ وجودأ بحتأ صرفأ ٦٤١ وجود التقييد ١٩٥ الوجودالثالث البرزخي ٥٨ الوجود الجامع ٣٦٠ الوجود الجودي الإحساني ٥٦٣

وجود الحادث السبب ٤٦٨

الوجود الحقّ ٥٩، ١٥٢، ١٥٧، ١٩٩، ٢٠٧، · 17, 337, VFY, 3YY, VPY, PPT,

פודי, סודי, ששדי, וסדי, דסד, פרדב

۹۲۲، ۱۷۲، ۳۷۳، ۲۰۱، ۱۱۶، ملک

٢٢٦، ٢٣١، ٢٣٥، ٤٤٢، ٣٤٤) ١٥٥٤ وجوم خصيص ١١٠

101, A01, P01, 110, 170, .30,

730, 770, 770, 370, 7.5, 915,

٠٢٠، ٦٤٦، ٨٥٦، ١٧٢، ٨٧٢، ٥١٧،

177 277

الوجود الحقّ الجاري ٥٦٣ الوجود الحقّ الحامل الممسك ٣٩٠ الوجود الحقّ الداتم ١٥٤

الوجود الحق الظاهر ١٩٢، ٤٤٣

وجود حق ظاهر متعيّن ٥٩٨

الوجود الحقّ الفائض ١١٤ ، ٥٣٩

الوجود الحقّ القيّوم للموجودات ٣٤٤

الوجود الحقّ المتعيّن ٦١، ١٧٣، ٢٧٨، ٣١٩.

## ٩٦٨ / شسرح فصسوص الحسكم

وجوداً شخصياً ٦٣٤ الوجود الصوري ٦٨١ الوجود الظاهر ١٤٣، ١٤٨٠ وجود العالم ٢٩٨، ١٥٦، ١٧٧، ٣٦٤، ٤٣١،

141.1VA.11A

وجود العالم المقيّد ٦٨٢

وجود العبد ١٩١، ٧٢٩

الوجود العلمي العيني ٣٧٤

وجود عیسی ۵۵۲

وجود عين الالف ٥٦

وجـودعـيني\_الوجـودالعـيني ١٦٩، ١٦٩، ١٨٢، ١٨٦، ١٨٨، ١٩٥، ١٩٢، ٢١٧، ١٩٥، ٢٣٠، ٢٣٥، ٢٣٠، ٤١٥، ٢٣٠، ١٣٥٠

717 , 714 , 01+

وجود الغضب ٦١٧ وجود الغيريّة ٤٩٤

الوجود الفائض ۲۳، ۹۱، ۹۲، ۲۷۱، ۲۷۱

وجوداً قائماً بذات الموصوف ٦٢١

وجود القلب ٤٧٢

وجود القوم ٤٦٩

وجود القديم ١٩٠

وجود الكثرة في الاسماء ٣٤٣

الوجود الكمالي ٧٦٥

وجود الكون ٧٢٨

الوجودالكوني ٢٢٤، ٧٢٧

وجود المالوه ١٩٠

وجود المتعيّن ــ الـوجود المتعيّن ١٥٤، ٢٧١، ٢٧٨، ٢٧٩، ٣١٥، ٤١٦، ١٩٥، ٢٧٨، ٣٦٥، ٩٦٩

وجود المحلّ ١٥٢

وجود المخلوق ١٩٠

وجود المرتبة ٥٣

وجود مستفاد من الحقّ ٤٩١

الوجود المستلزم لوجودغيره ١٩٠

الوجود المشترك ٢٣١

الوجود المشهود٤٤٣

وحيود المغايرة بين التعينات الحقيقية

والخصوصيّات الذاتيّة ١٩٩

الوجود المفاض ٦١٧

الوجود المفاض عليه ١٩٠

الوجود المقبول المتعيّن ١٥٦

وجود مقيّد ــ الوجود المقيّد ٢٧٩ ، ٢٩٩ ، ٤٣٠ ،

517 , 207

الوجود المقيّد الكوني ٤٥٩

الوجود الممتدّ ٢٢٩

وجود للوت ۲۰۳

وجود الناقة ٢١٩

وجوداً نسبيّاً مثاليّاً ١٨

الوجود النفسي ١٦٣

وجه جزئي تعيّني ۱۷۳ على وجه الحصر ۲۸۰ وجه خاص ًــالـوجه الحاص ۲۱۸، ۲۱۰\_۲۱۹ ــ۹۰۲

وجـــــه الحقّ ٣٤٥،٣٢٥،٣٣١، ٣٤٥، ٣٤٥،

**ደ**ጓነ ، ሦአሃ

الوجه الحقّ الباقي ٣١٩

وجه الشيء ٢٦١

وجه الصورة الإلهيّة ٢٠٩

وجه العين المتعيّنة ٢٠١

على الوجه الكمالي الإجمالي ٢١٣

الوجه المنافي ٤٢٧

وجه المحتجب ٢٠١

الوجه المشهود ٢١٧

على الوجه النفار والفرار ٣٠٩

وجه الهويَّة ٦٠٩، ٦١٠

وجه نورالنور ٣٣١

وجه من الوجوه ٦٠٩

وجه من وجوه الحقّ ٢٠٩

وجه من وجوه الحقّ المتعيّن ٣٩٠

الوجه الواحد ٤٩٩

وجه کلّ شیء ۲۱۳ ، ۳۳۱ تا ۳۴۲

الوجوه ٣٢٣، ٦١٠

وجوه الاشتقاق ٤٥

الوجوه الآخر ٢٠٩

وجوه تجلّ ٢٦

وجمود واحد ـ الوجود الواحد ١٥٣ ، ١٧٧ ،

۵۲۲, ۲۲۸, ۲۰۶, ۳۲۹

الوجود الواحد الأحد ٣٧٣، ٢٣٢

الوجيود الواحيد الحق ٣٥٥، ٣٦٦، ٤٢٥،

719.0VY

الوجود الواحد الحق المتعيّن ٣٥٢

وجود الهوي ٦٧٢

وجودات\_الوجودات٣٣، ١٥٩، ١٩٣، ١٩٣

الوجودات الخلقيّة الكيانيّة ٣٣٠

الوجودي وجودياً ٥٧، ٤٦٧

وجودياً حقيقياً ٦١٨

وجوديّة\_الوجوديّة ٢٢٠، ٩٠، ٢٢٠

وجوديّة العينيّة ٢٣٥

وجودية واجبة للمتعيّن ٢٧٩

وجودين اثنين ٢٩٨

وجه الإجمال ٢٢٧

وجه الاحديّة ٢٠٤

على وجه الإصابة ٣١١

على وجه الإطلاق ٢٩٨

الوجيه الاكسمل ٩٤، ٩١،٣٦ ،١٩١، ١٢٢، ٩٤،

4 • 4

وجه الله ۹۸، ۳۲۲، ۸۸۸، ۳۲۱، ۲۲۱، ۴۰۲،

777

وجه البحر ٢٠

وجه بالابتداء ٦٣١

وجه بالخبريّة ٦٣١

## • ۹۷ / شيرح تعبيوص الحبكم

الوجوه المتفاضلة ٣٤٥ وجوه التنزيه ٢٨٤ وجوه السعداء ٣٦٩ الوجوه الوجوديّة ٣٤٤ وجوهها (الولاية) الاستقاقيّة ٣٥٣ وجهة ـ الوجهة ٣٢٢، ٣٢٣، ٣٨٧ الوجهين ٢٩٦، ٣٠٢ وجيهاً في الدنيا والآخرة ٢٧٥ الوحـــدة ٣٣، ٢٤، ٩١، ٢٦١، ٣٠٢، ٣٧٣،

> وحدة ٧٧، ١٩٧، ٢٠٥ الوحدة الاصليّة الاصيلة ٣٠٤ وحدة بحتة ٧٠٣ وحدة الذات ٣٠٧ الوحدة الذاتيّة ٣٠٧

018 , 1877

وحدة حقيقيّة ـ الوحدة الحقيقيّة ١٩٧، ٣٢١، ٦٣١، ٤٨٢

> وحدة عن الله ٣٠٦ وحدة العين ٧٠٣ وحدة العين والذات ٣٢٤

الوحدة في التعلّق ٢٣٧

الوحدة في الكثرة ٢٣٧ ، ٢٧٣

الوحدة في باطن الكثرة ٣٠٢

الوحدة في عين الكثرة ٣٢٦

وحدة في عين الكثرة ٣٤٦

وحدة العلميّة ٢٤٠ وحدة الواحد ٢٤٠ وحدة النور الفائض ٩٤ وحداني ١٤٩، ٨٩ وحدانيّا ٢٧، ٧٦، ١٠٦، ٣٣٥ وحدانيّا جمعيّا ٢٨٠ وحدانيّة نوريّة ١٨٩ وحدانيّة نوريّة ١٧٩ وحدانيّة الحاصة ١٢ الوحدانيّة المطلقة ٨٩

وحسي ـ السوحسي ١٣٠، ٢١٨، ٢٣٠، ٤٢٠،

7Y7 . 77X . 7£X . 0YY

وکمي ۳۲۳، ۸۰۰، ۸۰۰

وحي يُوجِي 200

الوحي الإلهي ٦٢٤

الوحى الإلهي الخاص ١٣٥

الوحي بواسطة الملائكة ٣١٨

وحي تعريف ٢٢٠

وحي عالم الأفلاك ٣٣٢

وحيه (تعالى) إلى اهل وحيه ١٢٩

الوراثة الحقيقيّة ١٣٣

الورائة الحتميّة ١٢٦

الوراثة المحمّديّة ٢٦٢٠، ٢٦٧

الوراثة المعنويّة الروحانيّة العلميّة ١١٨

الوراثة في التحقيق ١٣٤

الوراثة في العلم والحال والمقام ١٣٦

وليي ٤٨٤، ٥٠٥ ولى الأمر ١٢٨ ولبي التوفيق ١٣٢ ولى الإحسان ٣٨٢ ولى دم المقتول ٩٩٢ ولى الوهب والجود ٧١٣ الولى التابع ٢٥٣ الولى الخاتم الوارث ٢٥٤ اً الولى الخاص ١٩٥ الولى الحميد ٢٥٧، ٢٦٠، ٢١٥ الولى الرسول النبي ٢٦٢ الولي الكامل الولى الوارث ٢٦٢ ولي الدّم ۹۲ه ولي الله ٤٨٣ الوهاب ۱۹۲، ۲۲۲، ۲۷۰، ۵۷۵ وهاب ۲۸۲ الوَهْبَ ٢٧١ ، ٢٨١ ، ٢٨٢ ، ٣٣٠ ، ٧٨٢ الوهب الجودي ٢١٤ الوهب الإلهي ٢٧٠ الوهب الذاتي الاحدي الجمعي ٢٨٢ وَهُبِيةَ ١٣٣

#### وهسا

هُوئ ً الهوى ۱۹۸، ۳۶۲، ۲۲۹،۵۸۰، ۲۲۳، ۹۵۰، ۱۹۵۰ - ۲۹۱، ۲۷۲، ۲۹۱ - ۲۹۸، ۲۹۵ هوى الربّوبيّة العرضيّة ۲۹۷

الولاية الخاصة الجمعية الاحدية ـ الولاية الخاصة المحسمدية الإلسهسية الكمسالية الخسمسية الاحدية الجمعية ٢٦٢ الاحدية المحيطة الشاملة ٢٦١ الولاية المحيطة الشاملة ٢٦١ الولاية الجمعية الاحدية الكمالية ٢٦٢ ولايته (ص) ٢٥٢ الولايات ٢٦٢ الولايات ٢٦٢ الولايات ٢٦٢ الولايات ٢٦٢ الولايات ٢٦٢ الولايات ٢٦٢ الولاية الحمدية المحددة الحدادة المحددة المحددة

ولي\_آلوثمي ۸۳، ۲۵۲، ۲۵۲، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۲۱، ولي \_آلوثمي ۲۱۳، ۲۵۳، ۲۸۳، ۲۸۳، ۲۸۵، ۲۸۸، ۲۸۵، ۲۸۸، ۲۸۸، ولي من الاولياء ۲۲۹

٩٧٢ / شـرح تصدوص الحبكم

الهوى التفسى ٦٩٧

الهوى النفسي الطبيعي ٦٩٥

هوام الهوام ۲۲۱،۱۳۷،۱۳۷، ۲۳۳،

7 . . . 070 . 075 . £07 . TTA

هواء بخاري ۱۷٤

هواء حارٌ رطب ٥٢٧

هواهُ ۲۵۹

الهوائي ٣٣٥

الهوائية ١٧٥

الهواجس ١٢٩

هويات الهويات ٤٠٦، ٥٥٠

هويات تلك الإنيّات ٣١

الهويّات الغيبيّة ٢٧٦

الهويّات المقيّدة ٢٠٦

هويّات الموجودات ١٦٩

هويّاته الباطنة ٣١

هويّة \_الهـــويّة ٤٤٤، ٢٩٣، ٢١٩، ٤٤ ،

V10 .00V .0T1 .1A0 .1A1 .1V7

هوية إبراهيم ٣٦٠

الهويّة الإحديّة ٥٠٠

الهوية الاحدية الجمعية ٥٢

هويّة الاسم ٢٩٠

هوية الله ٥٣٤، ٤٤٠

الهويّة الإلهيّة ١٤١، ٢٥١، ٥٣٥

الهوية الإلهية الحقية ٦٤٢

الهويّة الإلهيّة المحيطة ٦٠٩

الهويّة التي هي عين المطلوب ٢٩٩

هوية الإنبات ٥٢٩

الهويّة الأوكيّة والآخريّة ٦٧

الهويّة الباطنة ٢٩٧

الهوية الباطنية ٨٨٤

الهويّة الجمعيّة الأحديّة الجمعيّة الإحاطيّة ٦٦

هــويّة الحــقّ ٥٦٠، ٥٥٩، ٤٨١، ٤٥٧، ٢٧٥،

٦١.

الهويّة الحقيقة الأحديّة الجمعيّة المطلقة ٣٤٥

الهويّة الذاتيّة ٢٣، ٤٤٠ ، ٤٧٦

هُويَّة رسله (تعالى) ٦٣١

هُويَةُ الصورةِ العيسويَّةِ ٢٩٥

مَوْنِيَّة الْعَالَمُ ٢٩٠، ٢٩٠

هويّة العبد٥٥٧، ٢٠٥

هوية عيسى ٥٤٨

هويّة العين ٣٠٠

الهويّة العينيّة ١٩٣

الهويّة العينيّة الغيبيّة الأحديّة الجمعيّة ٦٥١

الهوية الغيبية والعينية ٦٦

هويّتك ٢٩٦

هويتك الأزليّة ٢٤٤

الهويّة الكبرى المحيطة بالكلّ ٢٠٨، ٤٥٦، ٥٣٤،

440

هويّة الكلّ ٢٩٧، ١٥٩

الهويّة الواحديّة الاحديّة الجمعيّة ٢٦٩ هويّة الوجود الواحد ٢٣٥

هويَة الوجود الواحد الحقّ ٣٤٣

هويّتي ٤٤٥

هيشات ـ الهيستات ٣٢، ٣٦٧ ، ٥٧٣ ، ٥٧٢ ،

757,091

هيئات اجتماعية - الهيئات الاجتماعية ٨٨،

7X7, 7Y0,7YY

هيئاته (اسم أعظم) التركيبيّة ٨١

هيئات غيبيّة معنويّة ٢١١

المعينات المثالية ١٣٧

الهيئات الخصوصة ٤٧٥

الهيئات المعنوية المعقولة الازلية ٧٧٣

هیئات وجودیّة ۵۷۲

هيئة \_الهيئة ١٦٥ ، ٣٨٢ ، ٤٢٩ ، ٢٦٥

هيئة اجتماعية سالهيئة الاجتماعية ٥٩، ٩٠،

140 . 771 . 090 . 177 . 97

الهيئة الاجتماعية التعينية ٩٥٥

هيئة اجتماعيّة حرفيّة ٩٥

هيئة اجتماعية من آحاد ٣٤٧

هيئة اجتماعيّة من آحاد معيّنة ٣٤٩

هيئة اجتماعيّة نورانيّة ٥٩٥

هيئة الجمع ٢٠٠

الهيئة الجمعيّة ٢٠٤

الهيئة الجمعية الاحدية ٢٠٠

هويّة كلّ عضوٍ ٥٥٧

الهويةاللاهوتية ٣٢٣

هويّة المادّة الهيو لانيّة ٣٣٣

الهويّة الحيطة ٦٥

هويّة المسمّىٰ ١١٥

الهويَّة المطلقة ٢٠٥

الهويّة المطلقة الكبري ١٩٧

هويّتنا ٥٥٩

هويتنا الباطنة ٤٨٥

الهويّة النّفسيّة النّفسيّة الرحمانيّة ٨٨٨

هويَّته ٥٨، ٥٢، ٦٤، ٦٦٩

هويَّته الأحديَّة ٢٩٣

هويَّته الأحديَّة الجمعيَّة ٢٩٣

هويَّته الذاتيَّة المقدَّسة ١ ٤

هويته العينيّة واللاتعينيّة ٢٩

هويَّته الغيبيَّة ٤٨، ٣٣٥

هويّته غيرالمتعيّنة ٤٧

هويَّته الكبري ١١

هويَّته الكلَّيَّة الجامعة ٧٨

هويّته المحيطة ٢٠٧

هويَته المطلقة ١٩٢

هويَّته (تعالى) المنزَّهةالمقدَّسة ٦٣٠

هويّة هذه الصورة ٧١٥

هويّة واحدة\_الهويّة الواحدة ٢٧٠، ٨٨٤

الهوية الواحدة الوجوديةالذاتية ٢٣٥

# ٩٧٤ / شيرح تعبيومن الحسكم

هيئة جمعيّة احليّة ٣٤٩ الهيئة الجمعية المعينة ٣٤٩ هيئة الروح النورانيّة ٩٦٥ الهيئة العادلة الفاضلة ٦٨٤ هيئة معنوبة مخصوصة ٢٣٩ هَيئة الهمَّ والغمَّ ٣٠٧ هيته الهيكليّة الجسمانيّة ١٠٦ هياكل روحانيّة ٣٣ الهياكل المظلمة ٤٤٨ هیاکلها (بدن) ۹۰ هيبة \_الهيبة ١٩٦، ١٩٧، ١٩٢ هيولئ\_الهيولئ ٥٥، ٥٧، ٩٩، ١٥٢، ٣٥١، 707, 153, 583, 483, 105, 085 الهبولي الرابعة ٢٠٢ الهيولي السابقة ١٥٩ هيولي الصورة الفعليَّة الوجوبيَّة ١١٠ هيولي الكلِّ ٧٣٠ هيولي لقبول صور تجلّيه ٤٧٥ هيولني متبانية متحادّة ١٧٩ هيولي مستعدّة لقبول صورة ١٥٣ هيولاني القبول ٤٧٦ الهيولانية ١٦٧، ٣٤٥

> دی، L P3, 35, 071, 357

هامُ يَهِينمُ ٢١٦ ، ٢١٦

(LC 07/, 0.7, 377, 103 بدالله ۲۳۱، ۳۳۶، ۲۳۱ يداخق ٩٩، ١٩٩، ٣٦٤، ٤٤٥ يدى الجبّار ٢٦٥ يدي الحكيم ٢٦٥ يدي الرحمن ٢٦٥ يدي رَبِّي ۱۹۸ ، ۲۱۰ يدي الغفّار ٢٦٥ يديه ۱۲۲ ، ۱۲۲

اليدين ١٩٦، ١٩٧، ١٩٨، ٢٠٠، ٤٤٥

اليدين الباركتين الإلهيتين ٢٠٠

عِينَ رَبِّى ١٩٨

ينابيع الحكمة ١٥٠

ينبوع تنوع التجليّات ٢١٧

ينيوع الرحمة والخير ٤٧١

يدالحق ٥٧٠ يده (ص) ۱۲۵

يكني الواسع ٢٦٥

يلديُّ الواهب ٢٦٥

اليدين المضافتين ٤٤٥

اليم ٥٥٥، ٢٦٩، ١٧١، ٢٧٦

اليمين ٢٠، ٢١٨ ، ٢٤١ ، ٢٤٢ ، ٢٧٥

عِینَ مبارکة ۱۹۸، ۲۱۰

ينابيع الذوق ١٤

ينبوغ التجليات ٢٦٧

ينبوع تعيناته ٧٢٤

يتيوع الجود ١٩٢ ، ٤٩٥

## فهرس الإصطلاحات والمقرقات / 9٧٥

يوم الحساب ٥٨٠ يوم الذات ٤٨٠ يوم القيامة ١٢٤ ، ٢٠٨ ، ٣٣٨ ، ٤٧٥ ، ٤٨٠، يوم القيامة ٤٨٤ ، ٥٢٠ ، ٤٨٤ ينبوع الهويّة اللاهوئيّة الرحموئيّة ١١٤ يوماً ٣٩ يوم الجمع ٦٣٨ يوم الجمع والفصل ٥٥١



# مجموعه آثار استاد سیدجلال الدین آشتیانی که توسط مؤسسه بوستان کتاب قم «انتشارات دفتر تبلیغات اسلامی حوزهٔ علمیهٔ قم» منتشر می شود:

# الف) آثار منتشر شده:

- ١. اصول المعارف
- ٢. اعجاز البيان في تفسير امّ القرآن
  - ٣. المبدأ و المعاد
  - ۴. المظاهر الالهيه
  - ۵. تفسير سوره فاتحة الكتاب
    - ۶. تمهيد القواعد
  - ٧. سه رساله فلسفى ملاصدرا
    - ٨. شرح بر زادالمسافر
- ۹. شرح حال و آرای فلکیفی ملایمدرار می
  - ۱۰. شرح قصوص الحكم جندى (اثر حاضر)
    - ۱۱. شرح مقدمه قیصری
      - ١٢. مشارق الدّراري
    - ١٣. مشرع الخصوص في شرح النصوص
- ۱۴. منتخباتی از آثار حکمای الهی ایران، ۴جلد
  - 1۵. نقدى بر تهافت الفلاسفه غزالى

# ب) آثار در دست نشر:

- ١، الشواهد الربوبيَّه
- ٢. شرح رسالة المشاعر مالاصدرا
- ٣. هستي از نظر فلسفه و عرفان (ويرايش سوم)