1:15

المال المالات المالات

تألف

جُودَة فِي الطَّافِي المُعْلَقِ الطَّافِي المعلما الحالب بدار العلوم العلما

حقوق الطبع محفوظه

1977-1700

بط ينالط الماني م

# ا الم

# 

تأليف

رجوده مرافظ ما في المام العلما العلما العلما

حقوق الطبع نعفوظه

1944---140.

بطت فالط المعنى



# منهج اللغات السامية

#### بدار العلوم

مقرر السنة الأولى:

كلة في علم اللغات لبيان فوائده وأقسامه: نشأة اللغات السامية. اللغة الأولى منها. المهد الاصلى للساميين. اللغة الاولى السامية. القسم الشرق. الغربي الشمالي. الجنوبي

مقرر السنة الثانية: ---

تاريخ نشأة المكتابة . الخطوط السامية ومقارنها . الامم السامية ولغنها . تسمية أبناء سام بالسامين ولغناتهم بالسامية . المسهد الاصلى . القسدماء المصريون . الحاميون . الساميون . والايندوجرمانيون . اللغة السامية الاولى . القسم الاشوري البابلى . الكنعانيون واللغة المكنعانية . العبرانية . الآرامية . السريانية . الفينيقية . العربية . الحبية .

مقرر السنة الثالثة: -

الخط السرياني. تاريخ نشأة العهد القديم بالاجمال.

مقرر السنة الرابعة: --

مقارنة الخطوط. والالفاظ والقواعد والاساليب في اللغات السامية

# بسم الله الرحمن الرحم

الحمد لله والصارة والسلام على رسول الله . . . و بعد

فأتقدم أول ما أتقدم بهدا المبحث فى تلك الناحية التى أعتقد أنها ممتعة لانزال مهضومة الحق فى تآليفنا العربية. وقدساء فى كا ساء كل غيور على لفته وقوميته ـ أن أرى المستشرقين يقودوننا حتى فى أمس الأشياء بنا رحما كالتاريخ الاسلامى (واللفات السامية) والآداب العربية حتى أصبح منتهي علم عالمنا أن يقف على آثار الحاثهم ومناحى أفكارهم نما تندى له جباهنا خجلا أن كانوا هم السابقين إليها .

والكني لما تشرفت بالانتساب إلى (دار العلوم) كان أول ماشنف مسامعي تلك الأساليب الممتعة الهادئة انني يتحدث بها أساتذتها الذين هم خلاصة الامة ، والموئل الوحيد لا مالها ورقيها ، تلك الأحاديث التي أخشى أن أنتقصها لوحاولت وصفها والمني أقول بحق: أنها هي الضالة المنشودة هي ما ينفع الناس وماعداها فز بد يذهب جفاه . واعترف أن أول ما أخذ على مالك حسى لهدنه الا يات السحرية الممتعة من محاضرات أستاذي المكبير (الد كتور علي العناني) في تاريخ (اللغات السامية) فهمت بها وشغفت بماد تها... وأخذت أداب علي البحث في بطون الأسفار ، وتلم يص

ما يلقى علينا من محاضرات حتى تسكونت لدى مجموعة ابحاث في هذا السبيل تقدمت بها إلى حضرات الأساتذة ، وإخواني الخلصين فطلبوا إلى أن أنشرها فابيت الطلب شاكرا مع ماأشعر بهمن ضيق الوقت وقلة المراجع، وعرضها على أستاذي الجليل (السباعي بيومي) أستاذ اللغة العربية وآدابها بالمدرسة فشملني بعطفه ، وأفسح ليمن وقته ما يعجز لساني عن اداء شكره ، كذلك أتقدم بالثناء لباعث النهضة (مهدى علام) استاذ التربية وعلم النفس بالمدرسة على تفضله بقراءة الكتاب كذلك استاذي (محمد عطيه الابراشي) وباقي حضرات من تفضلوا بمساعدي في اخراج هذا المكتاب بهذه الحلة القشيبة .

هـذا ما أردت أن أنحدث به عن الظروف التي حدت بى إلى تأليف هذا الـكتاب. أما عن مادته وما شمل من ابحاث فسأفسح الحجال لحضرات من تفضلوا بابدا وآرائهم فيه

و بعد فسأتقدم بهذا الكتاب ( الى اقراء محاولا أن يصل محججه الى عقولهم ، و يتحدث اليهم بأسلوبه عسى أن يتنعهم فان ظفر بذلك فقد أصاب غرضه ، والا فقد أثار من الأفكار ماسوف يمحصه جدله مع نقاده . وحسبه اذن أن تنجلي الحقيقة على يديه وما ذلك بالقلبل ) م

جوده محمود الطحلاوي

### كلة الاستاذ السباعي السباعي بيومي أستاذ اللغة العربية وآدابها ( في رسالة اللغات السامية )

«جودة محمود الطحلاوى» طالب بالسنة الثالثة «بدار العلوم» عهد إلى بعض الدرس فيها ، فلفت نظرى اليه ( وغير المعتاد يلفت النظر ) \_ أن كنت أجده دائها مقبلاعلي بحوث علمية أشبه بالكهول منها بالشبان ؛ وأن كنت أجد يده لا تكاد تخلو من كتاب غريب حتى تغلفر بآخر أغرب منه ، كما كنت ألحظ عليه جملة «أن وجهته إلى جانب المعاني أميل منها إلى جانب الأ لفاظ . وأن همه إلى تنقيف نواحي الفكر أشد منصر فا منه إلى أدوات البيان » . وبينا أناشديد الاغتباط في نفسى بهذه الظاهرة الطيبة فيه وفى نفر ليس بالقليل من اخوانه أخرجوا عمرات ينشرح لها صدر « دار العلوم » ومن أراجع من اخوانه أخرجوا عمرات ينشرح لها صدر « دار العلوم » ومن قبيل الطبع رسالة وضعها في « اللغات السامية » وهى التي نقول فيها كلة الان:

تابعت تلك الرسالة متابعة طاولني فيها الزمن ما طال الطبع فرأيت فصولا قدفصلت عن تنسيق فكري . وتر تيب منطق يتطلب سابقها لاحقها . ويأخذ الكلام فيها بعضه بحجز بعض . ثم هي بعد من الطرافة والجدة بحيث تشعر القارىء أن واضعها جري في بحث هذا الموضوع شوطا بعيدا ، وأعد عدة الكتابة فيه قبل الاقدام

عليه فأشبه في هذا أن يكون «عالما منتهما الاطالبا مبتدئا» يلقي ما يلقى بعد استفاضة بحث، وعظيم اقتناع معتقدا أنه قد أصاب الحقيقة، أو عبدالطريق لمن تقع على يديه تلك الاصابة بعد وحسب كل باحث أن يظفر فيما يتصدى له بأقل النصيبين.

هذه كلتنا ولعل خير ماتنبيها به أن ننصرف عن الرسالة الى صاحبها فنوصيه خيرا بهذا «الاستعداد الوليد فيه» طالبين اليه أن يتعهده بالرعاية ويستديم له أعلا حظه حتى يسير قدما فى طريقه ، ويصل غير بطيء إلى غايته فيخرج لنا البحوث تلو البحوث متدرجا فى ذلك إلى ذورة الكمال «وايس للسكمال غاية تنال» إنما الغاية والتى فرجوها له أن يكون كاقد قيل:

رأيتك أمس خير بنى لؤى وأنت اليوم خير منك أمس وأنت اليوم خير منك أمس وأنت عبد شمس عداً تزيد سادة عبد شمس

السباعي السباعي بيومي مدرس اللغة العربية وآدابها بدار العلوم تكرم حضر ات الاساتذة «الدكتور على العناني» أستاذ الفلسفة واللغات السامية ، والاستاذ «مهدى علام» استاذ البربية ، وعلم اللبراشي» استاذ اللغة السريانية ، وعلوم البربية فقرؤا تلك الرسالة ، وبعثوا إلى بكامات اجتزي، منها ما يخص السكتاب لأني لاأود أن أشغل القراء بخاصة نفسى :

\* \* \*

... وهذه الرسالة مجهود عظيم قام به الطالب « جوده محمود الطحلاوى» في موضوع «اللغات السامية» وهو عمل جليل يدل على فضل هذا الكاتب، وعنايته بدرس هذه المادة في « دار العلوم» وجدير أن ينتفع به طلبة المدرسة ، وأن يحرك من همهم إلى العناية بهذه المادة ، والندوين فيها تلخيصا مما ياقي عليهم في درسها م

على العنائ مدرس اللغات السامية بالمدرسة

\* \* \*

... ويسرنى أن أري هذا النشاط، والجد من الطالب (جوده محمود الطحلاوى) في بحثه في ( اللغات السامية ) وأرجو له كل موفيق ونجاح . محمد عطيم الابراشي أستاذ اللغة السريانية

... أما هذا الكتاب فسيقدم نفسه الى القراء محاولا أن يصل محججه الى عقولهم ، وسيتحدث اليهم بأسلوبه عسى أن يقنعهم . فان هو ظفر بذلك فقد أصاب غرضه . والا فقد أثار من الافكار ماسوف بمحصه جدله مع نقاره . وحسه اذن أن تنجلى الحقيقة على يديه وما ذلك بالقليل ، وأما وؤلفه فأشعر برغبتى فى تقديمه الى قراء كتابه فانه على الرغم من اعتقادي بأنه (سيصبح فى القريب شخصا معروفا لذوى العلم والأدب فى مصر ) ـ لن يكره أن أقول عنه كلمة قصيرة فان (كتابه لا يمثل الا بعض نواحي فضله)

عرفت (المؤلف) وان في (دار الداوم) اليوم لنهضة علمية ترجم عافيها من حياة واضطلاع بأمانة العلم والأدب، وأشهد انه ليملأ فلبي سرورا أن أرى بين طلبتي عددا ليس بالقليل قد برهنوا على (شخصيتهم) العلمية والادبية ، بما كتبوا من رسائل، وألقوا من محاضرات ، وقرضوا من شعر ، وان (جوده الطحلاوي) ليحتل منهم (العمف الاول) وخير ما أعجبني (به) فيه وفيهم استقلالهم الفكري غير الجامح ؛ وحريتهم في الرأى غير المضطربة ولا الملوثة الفكري غير الجامح ؛ وحريتهم في الرأى غير المضطربة ولا الملوثة وها ان مؤلف (هذا الكتاب) مغرم بالبحث ؛ دائب على الاطلاع، وها ان صفتان ان ها دلتا على شيء في حياة (الطالب النابه) فانهما تدلان على انه ( محسن الانتفاع بما يلقي اليه من العلوم ، وعلى أنه في سبيله الى المجد العلمي )

على أن (لجوده الطحلاوى) فضلا آخر فلما وجد فى غيره من طلبة العهد الحديث وهو (تضلعه من العلوم الشرعية الاسلامية تضلعاً يكسبه كل فخر ويطمئن قلوبنا على مصيره)

... وبعد فلولا أنى أخشى اغنصاب الفضل \_ والمؤلف لم متتلمذ على الا قرابة خمه أشهر \_ لتمثلت بالحديث الشريف (لان يهدي الله بك رجلا واحدا خبر لك من الدنيا وما فيها)

> مهدي أستاذ التربية ، وعلم النفس كلمة لطالب النابه «على فريج افندى»

عرفت «جوده» فعرفت الأخلاص والوفاء، والمروءة والنجدة، والهدوء والرزانة، والذكاء المشتعل، والقريحة النقادة، والجد والاجتهاد، وعشق الحقيقة والاستهامة بالبحث لا يشعر بما يمسه من نضب ولا بما يناله من لغوب

واذا كانت النفوس كبارا تعبت في مرادها الأجسام عرفت النفس العالية التي تتخذ رقيتها الى سماء آمالها كدها وعملها لا الملق والرياء، والشخص العصامي الذي يبتنى صرح عظمته على أساس كفاءته بعزمه وحزمه وسهره وتعبه لاعلى أساس الضحايا بالتزلف والتقرب الى المتبوعين والرؤساء ، والذي يؤثر العزلة ويغر الى الكتب ليتحدث الى صفوة العقول فيما يذنى به عواطفه ولبه وفيما يزيده بصرا بالكون وإيمانا بالله . . . . أجل

يؤثر العزلة وبراها جبلا عاليا تربه قمته الناس فى سواء الشقاء فتثور فى نفسه عاطفة لا يمكنك أن تصفها ، وكل ما تستطيع أن تقوله عنها « المها مزيج من الرحمة والنقمة، والحنان والقسوة، والحب والبغض » ذلك بأن منظر شقائهم يثير عطفه ، واعتقاده بأن كلا منهم قمن أن يقال له « يداك أو كنا وفوك نفخ » يجعله يستريح و يقول هذا هو العدل جزاء وفاقا

ذلك هو (جودة) ، وتلك هي نفسه ، (ولا ينبئك مثل خبير) ولشد ما كنت أخشى أن تدفن تلك العبقرية في ضلال المجتمع، ويتبر ذلك الذكاء في جوف التقاليد القاسية ، وتذهب بأبحاث تلك القريحة عواصف العادات المرذولة ، ولكني كنت أقول اذا رجعت الى نفسى (ان لاعقول الجبارة صوتا هادئا، وهو على هدوئه مل المسامع ، ومناجاة ساكنة ، وهي على سكونها ينصات اليها كل فؤاد ويصفى كل قلب، فجوده (صديق) وان كان منعز لا لا بتحدث فؤاد ويصفى كل قلب، فجوده (صديق) وان كان منعز لا لا بتحدث نفس ، وأن برى الناس نور عبقرييه وقد شع من بين سطور أبحاث نفس ، وأن برى الناس نور عبقرييه وقد شع من بين سطور أبحاث منعة شيقة مفيدة يقدمها اليهم .

ثم كنت أفكر فيما عسى أن تقدمه للعالم هذه النفس الشابة في آمالها وأعمالها الهرمة في جلالها ووقارها ، وجال بخاطرى كل موضوع من الموضوعات التي قصرنا عليها والتي لطالب الأدب

ولقلم طالب الأدب فيها مراغم كشيرة وسعة مشل (ترجمة شاعر حكم على شعر \_ وصف لحال اللغة في عصر من عصورها فصص تاريخي) ورحت متلهفا انتظر بطرب نازع ، وصبر فارغ ، وشوق لجوج فراءة مبحث لهذا القلم في موضوع من هذه الموضوعات ، فما أدهشني الا وأنا أقرأ له كتابا ضافيا في ( اللغات السامية ) . . . اللغات السامية ! ! موضوع لنا بهصلة ولنا به علاقة ولكن لا تتعديان حدود المعرفة العامة ، وأذا سألتنا عن مرجع لا نكاد مهتدى اليه ، ولكن زالت الدهشة حيما تذكرت أن النفس المولعة بالعلم تطير في جو فسيح من البحث وراء مهمها وجشعها \_ وأحبب بها مهما وجشعا \_ وأحبب بها مهما عبر مقررة ، قريب متناولها أم بعيد .

و كأني بزمبلي النابه قد رأى اخوانه يسيرون على غير هدي في هدذا الموضوع حتى اذا أناخ عليهم الامتحان النهائي بكالكه وقفوا الموقف المشرف في كل المواد الافي هذه المادة (اللغات السامية) فان عرق الحنجل في موقفها تندى به جباههم لا يكادون يحيرون جوابا عن سؤال من الموجه اليهم من (القس) ذلك بأن ايس لها مرجع يستذكرونها فيه. . . كأني به رأهم كذلك فرحمة بهم وبنفسه جاب الأسفار ونقب في الكتب وأعمل ذكاءه النادر وقر يحته الناقدة في الكتب وأعمل ذكاءه النادر وقر يحته الناقدة في المحتل عنه ما اختار وربط بين ما جمع وضم الى ذلك

ماوغى من محاضرات أستاذنا العلامة (الدكتور العنانى)، بقلم تستجيب له الفصاحة اذا دعاها، وتنصات اذا ناداها فكان كتاب (اللغات السامية) الذى لم يشأ أن يكون له فيه فضياة الجم والاختيار والأسلوب فحسب بل أظهر فيه عقليته الجبارة با راء ما نبة وحجج قوية وأدلة واضحة أخذت بيد أفوال هى الحق ولسكنها لم تجسد من نصير.

أجل أبها الزميل ألفت هذا الكتاب رأفة باخوانك الضالين في هذا الموضوع وبحثت هذه الأبحاث الممتعة رحمة بهم وبمن يتعشق العلم و يولع بالمعرفة ، ويريد أن يكون على بينة من اللغة الشريفة وشقيقاتها ، وانه لجد ممتع، وانه لجد مفيد، لا يزال بالقاريء يخاطب عالم ، ويناجي له سائرا به في طريق معبد . وحجة واضحة حتى يفهم الفهم الصحيح ويزول من نفسه ما يختلج من شك أو يردد من ربب

فالخير جزاؤك من الله أيها الزميل النديه. والشكر من الحوا لم، بما قدمت اليهم من بد خالدة، والى الأمام فدسمان التشجيع (أيها الشام،) من أستاذيك تنبر لك السبيل

على فربج مهذًا

جاءنامن الشاعر النابه (فريد افندى أبي العطا) القصيدة الآتية كذا فليكن سعى الشبيبة للمجد بحزم وعزم لايفل مع الكد ونبل وإخلاص لخالقها الفرد وترفع بنيان الفيخار على عمد جنونك للظلماء من ألم السهد

ونفس ترى الدنيا بوارق خلبا بعين بصير لا يميل مع القصد مهيم بمكنون السطور وتنقى غواية عشاق الضلالة بالرشد اذا نظرت حوراء قالت جميلة وأجمل منها السعي في سبل المجد فلمينها داعي الشبابءن الهرى ولاصارمالالحاظءن مطاب الخلد وكيف وتلك النفس دين وحكمة فلاعجب أن تكتب الخلد أسطرا بربك ياطلق الاسان كم اشتكت

وإن كان هذا اللهو خلوامن النقد توامى السرى بالسيرفي كرم النجد فهابك في الآجام طاغية الاسد نسيم سرى فوق الرياض على الورد وكنت به في الفضل واسطةالعقد فضائل تسمو بالرجال الي الحمد وما كان مدحى عن أخاء أصوغه فيحسبه الجهال من سرف الود جنحت بنفس في الثناء إلى الصرد محمد فريد أبو العطا

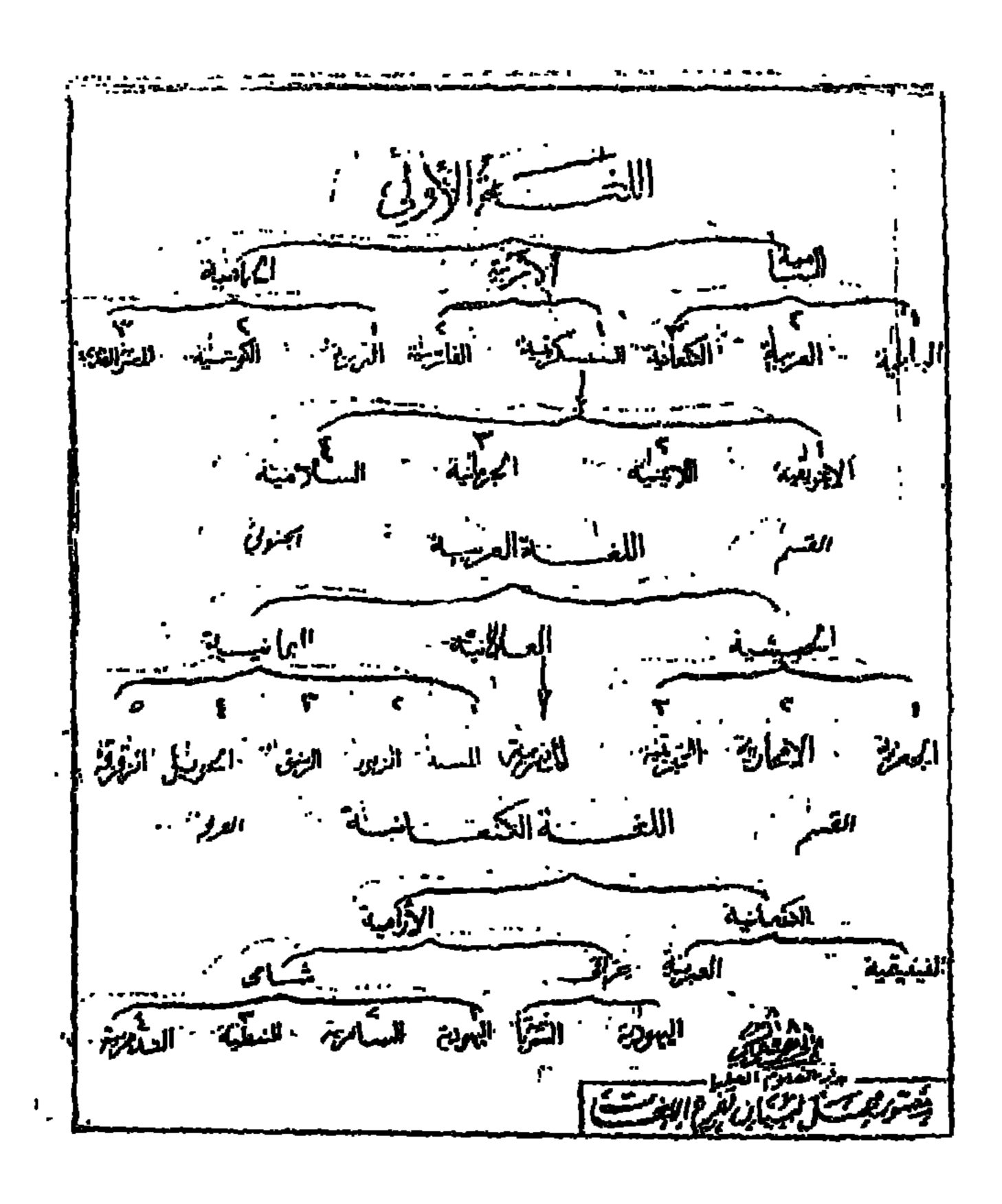
وكم ساعة ألهنك عن نيل حـ كمة وكم حجة أفنيت في طلب العلا وكيف سلبت الليث عزماوهيبة وكيف برق الطبع حتى كأنه وكم مجلس للعلم كنت فريده هبات من الرحمن كانت ولم تزل ولكنه محض الوفاء وربما

# احقاق وتقدير.

صديقي دأبت ونعم الدأب قم اليوم فاقطف ثمار التعب طلعت علينا بسفر جليل أزال سناه ظلام الريب صغير ولكن يفيدك علماً دقيقاً بفوت كبار الكنب جهلنا الأوالى ونمن بنوهم ولم ندر شعباً له ننتسب فلما نسينا الاصول اختلفنا ونحن ولا ريب نسل العرب كفيت العقول مئونة بحث يطول وقدلا بني بالطلب وأرسلت فينا وجيزا مفيدا فلا بالطويل ولا القضب وصورت فيه حياة أناس أغار عليهم توالى الحقب وبينت فيه لغات أبيدت ومن أى أصل وكيف انشعب? أ « جوذة » هذى طليعة غيث سيروى العقول وبمحو السغب وتلك عصارة فكر طليق تخطى فشورا وجاء بلب بحوث حجبن عن العقل حينا إلى أن أتيت كشفت الحجب دين بحسدوك فايس عجيباً واكن تغاضيك كل العخب صديق عرفناك فاكتب وألف فانا عطاش لمذا الأدب وابرز خفايا العلوم فكل بماقد كتبت شغوف طرب كتابك فينا نراه فنهدي جزيل الثناء إلي من كتب طلبه محد عبده ، دار العلوم العليا

# . الفهرست .

| الموضوعات                    | ص   | الموضوعات                 | ص   |
|------------------------------|-----|---------------------------|-----|
| الباب الخامس _ اللغة العبرية | 72  | عهما                      | \   |
| الفصل الأول _ كلة (عبري)     | ٦٤  | الباب الأول ــ علم اللغات | ٧   |
| ه الثاني ملخص ار مخبم        | 77  | الفصل الاول ــ معرفته     | ٧   |
| ه الثالث_ تاريخ العبرية      | 79  | « الثانى ــ تقسيم العصور  | ٩   |
| « الرابع_الكتب الدينية       | YY  | د الثالث درجات العاريخ    | 11  |
| « الخامس _ محمد علي »        |     | الباب الثاني _ اللفات     | ۲٠  |
| «السادس_العبرية والعربية     | ٨٤  | الفصل الاول مجاميع اللغات | 4.  |
| الباب السادس                 | ۹۱  | ﴿ الثاني ـ منشأ اللغات    | 4.4 |
| الفصل الأول _ الآراميون      | 41  | « الثالث _ مهد اللغات     | 40  |
| ه الثاني_اللغات الآرامية     | 44  | د الرابع خصائص اللغات     | ٣٠  |
| د الثالث _ لغات العراق       | 47  | د الخامس د العقليات       | 40  |
| د الرابع _ آثار السريان      | 11  | الباب الثالث              | 49  |
| الباب السابع _ اللغة الحبشية | 1.4 | الفصل الاول ــ البابليون  | 49  |
| الباب الثامن _ اللغة العربية | 112 | د الثاني شريعة حمورابي    | ٤٦  |
| لغة اليمن ولغة عدنان         | 114 | الباب الرابع _ الكنعانيون | 0 £ |
|                              | -   | الفصل الأول _ كلة كنعان   | •   |
| الباب التاسع_اللغات الحامية  | 144 | د الثاني ـ حضارة كنعان    |     |





قد أيى على الانسان حين من الدهر كانت معارفه العقلية كحاجاته المادية كلتاهما محصورة لاتتعدي النظرات السطحية فيجمال الطبيعة وتنسيق الكون وإشباع النفس بما لذوطاب من نهم الحواس ونزوعها للخيرالعاجل كانراه ونلسه في حياة الطفولة التي هي ( المرحلة الطبيعية الأولى للانسانية ) فكانت تلكم النظرات أقرب الى البساطة والسذاجة ما نتصوره نحن من مطامع النفس العقلية وإرواء غلتها بمختلف العاوم والمعارف

ولقد كان لفظ العالم في تلكم العصور الأولى من جياة الانسانية يطلق على ذلك الرجل الذي يعلم ما تعارف عليه أهل عصره مر ب الضروري لحفظ الحياة فلا يتجأوز في المعلومات العقلية ماهداهم اليه مرور الزمن واستعدادهم الفطرى بحكم كونهم مفكرين بطبيعتهم . هذا إلى بساطة الموضوعات وحصرها في ناحية هي إلى المحسوس

المشاهد أقرب منها إلى المعنوي المعقول.

تم درجوا على ذلك وكل معلوماتهم كلات يلقيها الرجل على أصحابه في الجلسة والجلستين. فلم تلك تلك المعارف علوما لها قواعدها ونظمها، وإنما هي متفرقات من شذرات النظروالالهام، لم يعن بتدوينها . من الأمم إلا من كانتأرسخ قدمافي الحضارة كالمصريين والبابلين وغيرها من أم الشرق، وما زالوا عليهذه الحال ينتهجون سنة من تقدمهم حتى ظهرت الحركة اليونانية في العلوم والمعارف حوالى القرن السارس قبل الميلاد، فهي أول أمة عنيت بضبط المعلومات وحصرطوائف منها تحت علمخاصله قوانينه وحدوده ثم استفاضوا في هذه الباحث الجليلة، ورأئدهم الفكر الحر من أغلال الاساطير والأوهامحي كونواأنرآ خالدا للإنسانية فىالمعارف العامة والآداب، أصبح فيما بعد المنبع الفياض والمنهل العذب الذي رويت منه جميم الأمم، والقبس الوضاء الذي اهتدت بهديه كبار الحضارات الغائرة والحاضرة

ومع تنوع معارفهم فانك تستطيع بعد الدراسة الدقيقة أن تجملها في مواضع أربعة عامة هي (١) الفلسفة (٢) الطب (٣) التشريع (٤) اللاهوت. ثم كان العالم منهم لا يعجزه أن يدركها جميعها ويحيط علما بدقائقها وأسرارها فكنت تجد الحكيم الفيلسوف، طبيبا نطاسيا وفقيها طبنا، وحبرار بانيا ، كا تلمح ذلك واضحا في أرسطو وكتبه التي هي دائرة معارف عامة للعهد القديم من الانسانية

وبينا الأمة اليونانية وادعة في نعيمها الحيالي اللذيذ، اذا بها ترى شبح الرومان الوحشي يصبحهمفى خشونة لباسه ،وجفاف معاملته، فقدكان محتقرهم وبرميهم بأنهم قوم خائلون واهمون،ثم جعل يضيق عليهم الحرية الفكرية حتى فروا يهيمونعلي وجوههم في فيافى المعمور، وفي الأرض منا بي للكريم عن الاذي \* وفيها لمن خاف النلى متحول فانفصل كثير من علمائهم عن اليونان ونزلوا في بلاد آرام على سواحل الفرات الشمالية حيث (الرها ـ الرقة) وخران وغيرها من مراكز العلم والآدب فامتزج بهم كثير من الآراميين وأخذوا عنهم علومهم ومعارفهم فكانوا بذلك ممهدين لعقول الآراميين ومفتقين لأكامها الغضة الزاهرة حتى كانت على أتم الاستعذاد لتقبل المسيحية حيث ظهرتفي هذه البلاد فوجدت فيها مرتعا خصيا أزهرت فيه وأورقت وآتت أكلها كل حين باذن ربها وعنملأ مااعتنقوا المسيحية سموا أنفسهم «سريانيين» أي آراميين مسيحبين « كَمَا سَنْدَكُو ذَلَكَ فِي تَارِيخُ الأَمَّةُ السَّرِيَانِيةً » فوقف السَّرِيَانَ خَيَاتُهُمُّ أَ على البحث عن هذه الكئوز الثمينة التي طال عليها الامد في زقدتها وملتها المضاجع، فنقلوا كثيرا من العلوم الفلسفية والمنطقية، وساعدهم على أداء هذه الرسالة الشاقة الجليلة موقع بلادهمالجغرافى بين أكبر قوتين عرفهما التاريخ القديم ،وها القوة الفارسية ذات الصبغة الشرقية شرقا، والقوة النونانية الآرية غربا، فضلا عما كان موجودا إذ ذاك من الانقسام الدينى المذهبي بين الحواريين من رهبان الكنيسة اليعقوبية غربا والسكنيسة النسطورية شرقا وكانت اللغة السريانية هي لغة السكتابة والتأليف بين جميع الطوائف المسيحية التي انقسمت على أنفسا في تحديد طبيعة الالهوالمسيح والتفرقة بين الارادة والفعل الألميين وكان المذهب السائد إذ ذاك هو مذهب النسطوريين الذي ينص على التفرقة التامة بين طبيعة الاله والمسيح والتنرقة بين الارادة والفعل وهو المذهب الذي ساد بين المسلمين في عصور الترجمة

على أن الذى يعنينا من كل ذلك هو أنهم قد عنوا بناحيتين من نواحى التفكير اليونانى الأولى الأخلاق والتصوف وكانت وجهتهم فيها الفيثاغورسية، والثانية المنطق والعلوم ووجهتهم فيها كتب أرسطو، والأفلاطونية الحديثة ، وعلى الجلة كل ما لم يمس الدين والعقيدة ويصادمهما، أما الالهيات فكانت تترجم وتعدل على حسب ما يتفق والمسيحية الغضة الناضرة حتى إنك لتعجب كل العجب حيث يصورون لك أفلاطون الالهي براهب شرقى كرس حياته منعزلا عن الناس ليبحث في طبائع الخير والشر والحقيقة الالهية . . . ، ولهذه النظرية قيمتها وأثرها في العلوم التي ترجمت الى المسلمين فيا بعد على يد قيمتها وأثرها في العلوم التي ترجمت الى المسلمين فيا بعد على يد هؤلاء السريان من العلماء ومن على شاكلتهم

فلما المزج الروح اليوناني بالروح الشرق الذي بعثه الاسلام في نفوس العرب، أنتجا نظما علمية دقيقة « بما لليونان من بحث دقيق ونظم

منطقية مهذبة، وما للشرق من إلهام فطرى وطبع خصب وميل الى الغيب وما وراء المادة » فحل ذلك من عقدة ألسنتهم فى المعقولات الدقيقة ، ووضعوا نظريات ، ورتبوا أصولها وقواعدها، وما كانوا ليستطيعوا ذلك لولا مساعدة العلم اليو ناني

فى وسط هذه المعارك الفكرية قد تمخضت الحياة العلية بعد طول جهادها عن قادة الفكر الواضح، وكواكب الرأى الساطع الذي تقشعت أمامها سحب الجهل والباطل بعد أن خيم على العقول قزو ناعدة، وذلك كالفارابي، والرئيس ابن سينا، وحجة الاسلام الغزالي، في المشرق، وكابن باجة وابن طفيل و خاتمة المحققين الحكاء الامام ابن رشد في المغرب

وهذا هوالعصر الذهبي للمسلمين الذي كانت تتأجع فيه نور الحضارة الاسلامية وتستفيض نورا يشرق على ما جاورها من البلدان في حين أن أوربا كانتإذ ذاك أسيرة الأوهام والوحشية مكباة بأصفاد الكنيسة واللوك المستبدين تتخبط في دياجير الجهالة والظامة ، لم يكن لها متنفس تتنفس منه نسيم الحرية في الآراء المعتقدات، وأني لهم ذلك والكنيسة واقفة لهم بالمرصاد، وسيف الظلم مصلت على روسهم ينتظر فيهم كلة القضاء ?!

فى تلكم الا ونة كانت أسانيا تحت حكم العرب و بل ملكا شخالصالهم » فتربى فى مدارس العرب و كلياتهم بها عدد من الاوربيين

تنسبوا أريج الحرية من زهرة الحضارة الاسلامية الأرجة فانسلوا اليها من كل حدب رجالا وعلي كل ضامر يأتين من كل فجعيق، حتى أذن مؤدن منهم بالعلم والآداب فما كانوا إلا كنار كامنة فى حجرها ما إن قدح حتى أوري واستطار شرره فأحرق الكنائس وقيودها، والمعابد و عائيلها، وكونوالهم على أنقاضها بناء ثابت الأساس، موطد الدعائم على ما عرفوه عن العرب من حرية الآراء والأبحاث وكان ذلك حوالي القرن الرابع عشر الميلادى

ولقد دعاهم شغفهم بالبحث والتنقيب الى أن يغترفوا العلوم من مناهلها الأصلية ، فدرسو اللكتب اليونانية القديمة ، مستعينين علي ذلك بشروح العرب ، وخاصة ملخصات الشرح الصغير لابن رشد علي كتب أرسطو وما زالوا يستزيدون ، حتى بدأت النهضة العلميه الاوربية حوالى القرن السادس عشر الميلاد فدونت العلوم وأفرد كل مبحث بعلم خاص وصفيت شعب المعارف المتداخلة من قديم الزمان فقسموا العلوم تقسيمات دقيقه ، يبحث في كل فرع منها على حدته كأنه وحدة مستقلة ، وأشهر العلماء الذين قسموا المعارف ورتبوها وميزوا بعضها عن بعض فر فرنسيس بيكون) وأضرابه

كان من هذه العلوم التي أصبحت ذات أهميه عظيمه في التاريخ الحديث ها اللغات، بلهو أساس المباحث الدقيقة ولا سما في هذا العصر الذي أصبح فيه العقل و لوعا بمعرفه أسر ارالكون من مبدئه الي منتهاه 11

# الباب الأول

في علم اللغات الفصل الاول في معرفته وموضوعه

يسمي هدا العلم بالفرنسية «فيلولوجي »وباللاتينية «فيلولوجيا» وهومر كب من كلمتين «فيلوس» محب و «لوجوس» كلام فحذفت «الواو والسين» ثم ركبت الكلمتان ثم أتوا بواو في «فيلو» فصارت «فيلوج» محب اللغات ثم أرادوا العلم ذاته فزادوا «ياء» في الكلمة فصارت «فيلولوجيا» علم اللغات

يبحث هذا العلم في اللغات الانسانية التي كان لها كيان مستقل وشخصية بارزة في الوجود، سواء أبادت هذه اللغات أمركت نفائس تذكرنا با لها، ومدونات تقفنا علي أحوالهم وأخبارهم: فيبحث عن لغة الانسان الأول وهل هي واحدة او متعددة ? و ذلك راجع بالطبع الياختلاف أنظارهم نحو الكون العام و نشوئه على هذه البسيطة فمن يرى أن الأجناس البشرية ترجع في تكونها ووجودها الى نوع واحد هو الاندان الأول لامندوحة لديه من أن يعترف بوحدة اللغة الأولى للانسان ومن برى أنها متعددة بتعدد أصولها ، وصل بذلك الى تعدد اللغات الأولى للدجموعات

المحتلفة ،وهل هي الهامية من الله و توفيقه أم أنها طبيعية وضعية ككل الكائنات الحية التي تسير على قانون النشو، والارتقاء ? ثم يبحث في النواميس والكائنات الطبيعية التي درجت عليها اللغات حتى أصبحت على هذا الرشد الكين لها

ثم يبحث عن اللغات القديمة التي كان يتفاهم بها أهل العصور المظلمة وأوائل التاريخ لينقب في كنوزهم الدفينة وآثارها الخالدة ليبني بذلك لبنة متينة في أساس العلم الدقيق الذي ترومه الانسانية لان المرء حوادث متكررة متحدة وما أشبه الحاضر بالماضي ا

ثم يبحث عن تدرج الخطوط ومناهج وضعها التي كانت النور الربائي الذي أوضح للانسان الاول طريقة محمودة في سبيل تخليد ذكراه فنشأ عن ذلك وجود التاريخ الدقيق، وفجر الانسانية الذي بدد أمامه جيوش الظلام الحالكة، وغرص بذور المدنيات والحضارات المتنوعة وجعلها في مستودع وقرار مكين

ثم يبحث فى كل لغة من هاتيكم اللغات المختلفة بحثاد فيقا، ويستخرج منها أحوالها، ومعارفها، وكنوزها والاحوال الطارئة عليها فى أطوار لغتها حتى أصبحت إلى ما هى عليه إن كانت حية ترزق

ثم يبحث عن الحصائص العامة بين اللغات ويوازن بين آثار كل منها ليضيف إلى العلم معرفة جديدة صحيحة . كل هذه المهاحث وأشباهها يعني بها علم اللغات وأما الفوائد الجليلة التي تعود على العلوم والمعارف والحضارات الختلفة من معرفة علم اللغات والبحث فى موضوعاته فنتلخص فيما يأتي من بناء التاريخ الدقيق علي آثار صالحة ومعرفة صحيحة ونبذ الحرافات والاساطير القدعة

فضلا عن أنه مبحث لذيد شهي لدى النفوس المتعطشة إلى المعارف حيث بذكر تاريخ الكلمة ومنشأها والاطوار التي مرت عليها والمعاني المختلفة التي تواردت عليها في عصورها المتداولة حنى وصلت إلى ماهي عليه، و تلك ميزة ان محن حاولنا بيان فضائلها فكأنما نشك في شيء هو ألزم بنا من حياتنا وأرواحنا

وإذ قد عرضنا لذكر التاريخ فيجمل بنا أن نذكر كلمة عن تقسيم العصور الانسانية ومبدأ التاريخ ودرجاته

الفصل الثانى

# تقسيم العصور الانسانية

للعلماء في تقسيم التاريخ القديم مذاهب متعددة فمنهم من بقسمه باعتبار الحياة الاجماعية للامم المختلفة ، وما كانوا يقومون به من حاجامهم المتنوعه، فيبحثون عن ذلك في طبقات الارض و أعمارها من عصور جليدية و حديدية ، . وهم الجيلوجيون ، . أما علماء اللغات فيقسمون العصور التي مرت على الانسانية الى ما يأتى : ...

# (۱)عصور مظلمة

وهذه لاتدخل تحت التاريخ ولاالعلم الدقيقين لأ نه لم تكن هناك آثار تدل على مبلغ حضارة هؤلاء الأقوام، فلايستطيع التاريخ أن يدرك أكثر من وجودهم في بقاع معينة من سطح الأرض، أما لغاتهم وعلومهم وحضارتهم ومدنياتهم، فلاسبيل إلى معرفتها، اللهم إلا لمعاقليلة لا تروى غلة، ولا تبرد صدى، قد تركها الانسان في بدء التاريخ عن هؤلاء الأقوام، وهي إلي الرواية والأقاصيص الخرافية أقرب منها إلى بتاريخ الموثوق به كادون البابليون الآشوريون عن الصومرين سكان بتاريخ الموثوق به كادون البابليون الآشوريون عن الصريون القدماء عن اللاد العراق قبل نول الساميين اليها . وكافعل المصريون القدماء عن سكان وادي النيل من الحاميين الأقدمين

### (ب) عصر فجر الانسانية

وهو ذا كمالعصر الذي ولد فيه التاريخ بعد أن طال به الكثوهو · في جوف الزمن تغمره الظلمات وتغشاه الحيرة والاضطراب

هو العصر الذي بدأ الانسان يشعر فيه بوجوده كائنا له قدرة وإرادة مستقلة ، وفكر هداه إلى أن يتحرر من قيود الأوهام، ويسخر الطبيعة بجميع مظاهر هالخيره وإسعاده، فاستخدم مواهبه فيا عاد عليه وعلى الانسانية بالمنافع الخالدة، وكان قبلا يعكف بهاعلى تملق الآلهة والتراف إلى القوى الطبيعية.

فبدأ يدون أعماله ومعارفه و نظم حياته وعلاقاته المتنوعة نحو الآله والناس ومن هذا العصر يبدأ علم اللغات ببحثه والتنقيب عن آثار والموازنة بينها ليستنير في محثه وليقف على العلم والتاريخ الصحيحين من منابعهما الأصلية عوليريد في رفاهية الحياة عايضيف اليهامن الحقائق العلميه والتاريخية التي تساعد الانسان على ما يصبو اليه من كال عمر المدنية بعد ذلك عوه وعصر المالك القديمة ذوات الحضارات المحتلفة . ثم عصر الانسانية العام ولما تصل إليه الانسانية بعد

#### الفصلالثالث

## درجات التاريخ

يعني المؤرخون بتقسيم التاريخ العام إلى درجات علي حسب القوة والضعف في سبيل البحث والاستدلال ، وذلك أنهم رأوا أن التاريخ من عهد فجر الانسانية إلي حوالي القرن السابع عشر لايفك عن إحدى اثنتين: إما نقوش تدون على الآثار التي تركها الأقدمون تبصرة وذكرى للأجيال القادمة ، وإمار وايات وأخبار تنقل بالأفواه أو تدون في الكتب وما اليها وعلى هذا فالتاريخ قسمان:

#### ( ا )روائی اُوقصصی

وله جملة مصادر يستفيض منها ، فمن منابعه كتب الوثنية القديمة وما دو نوممن خرافاتهم وأساطيرهم، ومشاهداتهم للطبيعة ، وتفسيراتهم

المختلفة للكون وحقائقه ككتب الفيدا الهندية ، وهي أربعة كتب و وكالالياذة والاوديسيالليونان . وكالمشنه والجمرة والتلمود في اليهود ومنها الكتب السهاوية كالتوراة والانجيل . . . علي اعتبارها كتابا تاريخيا لاهوتيا تذكر فيه المسائل التاريخية والمشاكل الاجماعية في نظام الكون ونشوء الجماعات . ومنها الرحلات وسهاع الروايات من أفواه الناس كما فعل هيردوت حيما زار بلاد مصر سنة ٤٥٠ ق م فانه نزل الى طيبة ماراً بجهات مختلفة من نواحي مصر

و كلما نزل قرية تعرف إلى أهلها وأخذعنهم كثيرا من معلوماتهم . وآثارهم ثم دون كل ذلك فضلا عما شاهده واختبره بنفسه كوصف بعض الجهات التي نزل فيها

وكما فعل ثيوفراستس سنة ٢٨٠ ـ ق . م حيث وصف جنوب بلاد المرب كالمين وحضر موت وصفا مسهبا لجميع تفاصيل الحياة الطبيعية والاجماعية هناك في أسلوب قصصي خلاب

ورأي علما اللغات في ذلك القسم بجميع أنواعه من التاريخ هو أنهم بقفون منه على الحياد فلا محكمون بنني أو إثبات على آية مسألة الا إذا ظهر قطعيا ماينافي ذلك؛ ومن هنا ندرك الجهل الفاحش الذي تورط فيه بعضء لماء هذا العصر حيث تعرض لنني أشياء من هذا القبيل بحجة أنها لم تثبت من طريق الأثر العلمي الدقيق. وهو كا تري جهل و حماقة بقواعد العلم والتاريخ

#### (ب) تاریخ دقیق موثوق به

وهو ما وجدوه بالتعلم والمشاهدة من آثار أمة من الأمم بعد تعلم لغمها والوقوف على أسرارها ومطالعة آثارها والموازنة بيمها ، ومن هنا نعلم أهمية علم اللغات ،وكناه فائدة أنه السبيل القويمة لترقية النقد العلمى ، والذوق الفني المكتسب من خصائص اللغات

وحسك مقنعا بفائدة علم اللغات أن تتدبر المثال الآتى:
مسألة طالما أرغي لها العالم الأسلامي وأزبد ، وقامت في سبيلة
عواصف من جيوش الالحاد المنكرة ، التي تأبي إلا أن تعترض السيل
إذاهدر، أو تطفى ، نور الله وترد عليه القدر! هذه المسألة هي تحريف
التوراة و تبديل كلها عن مواضعه ، والحاهل بلغه الاسر اثيلين يعتمد
في إثبات ذلك على أن محمد صلي الله عليه وسلم ، لم يرد ذكره في التواراه
الموجودة مع أن القراآن صرح أنهم بجيدونه مكتوبا عندهم في
التوراة والانجيل . . .

ولكن العلماء بلغة اليهود قد استراحوا واطمأنوا إلى ما أنزل الله عجيث وقفوا على أسرار تؤيد دعواهم ، ولا يجد المكابر محيصا عن الاذعان لها ،وذلك أنهم عرفوا خصائص اللسانين في عصريهما المحتلفين ، لسان التوراة ،ولسان موسى عليه السلام ،الذي كان شائعا في عهده ، فأثبتوا بالأدلة التاريخية اللغوية أن التوراة هذه دونت بعد عصر موسى عليه السلام عالا يقل عن عشرة قرون ، أوفى غضون ذلك عصر موسى عليه السلام عالا يقل عن عشرة قرون ، أوفى غضون ذلك

كنت أود أن أتبسط في هذا البحث، وأثبت المواضعالتي ورد فيهاذ كر محمد صلي الله عليه وسلم من التوراة، اولا أنى رأيت أن لذلك محلاهو أليق به عند درسنا لغة الاسرائيلين ليكون ذلك أجمع للقول وأملك للبيان

# منزلة القرآن من التاريخ

والقرآن الكريم وإن كان معتبرا من التاريخ القصصى، الا أن له منزلة خاصة فى نفوس أكثر المؤرخين الذين يبحثون عن الحقائق العلمية التاريخية، مجردين عن كل ما يتصل بالعاطفة الدينية أو الجنسية، وهذه المنزلة تجعله فوق كل اعتبار، ومهيمنا علي كل الآثار التاريخية، من قصص أو كتابة أو نقوش

أما بالنسبه للتاريخ القصصى ، فان للقرآن أساوبا خاصا يغاير أساليب الكتبالاخري في سرد الحقائق التاريخيه، وتفسير المظاهر السكونية ، فالكتب الدينيه كالتوراة مثلا ؛ تتعرض لسرد تاريخ مفصل ممتع لذيذ لكل أمة من الامم التي كان يهم الاسرائيلين أمرها بأساوب قصصى رائع يأخذ على العقل مسالكه ، ويضعه في روضة أنيقه من رياض الخيال الفطري ، تعبق في أرجائها براءة الدين وطهارة الطفولة الفكرية

. أما طريقة القرآن في هذا فهني أن يذكر أشياء عامة مجملة يحيث

يغنى العناية كلها بأخراج صورة متقنة لا لبس فيها ولا غموض تتحمل كل معنى مستقيم وتنقبل كل تأويل لا يتنافى معذوق اللغه وأوضاعها

وحسبك أن توازن بين الاسلوبين في بعثة موسى عليه السلام ومناجات الرب له، وهي مسألة تاريخية فانك تجدالتوراة قد فصلها تفصيلادقيقا ،حيث حددت ذات الآله ،وأوصافه ،ولونه ،والارض التي كان عليها ،والمكان الذي نزل منه ،والصوت الذي تكلم به،الي غير ذلك مماتسبح فيه العاطفة الدينية الي حدما

أما القرآن فقد صوراك الحادثة بأجمع أسلوب ، و أوضح بيان ، ذلك بأنه لم يحدد الاله ، ولم يذكر صفات المكان الذي نوجي منه ، ولاحدد صفة المناجاة ، وكل ماهنالك أنه ذكر كلة عامة تتقبل كل ذلك حيث قال : « آنس من جانب الطور نارا . . فلما جاءها نودي أن بورك من في النار . . . . حتى حادثة رفع الجبل التي قد استجاب فيها اليهود إلى خيالهم ، لم يزد القرآن أن قال: «وإذ نتقنا الجبل فوقهم كأنه ظلة » هذا في سرد الحقائق التاريخية أما في تفسير المظاهر الطبيعية فهناك وهناك وحده نجد المذهب اللاهوني قدقال المكلمة الاولى والأخيرة في تفسير كل صغيرة وكبيرة ما يشغل بال الناس، و يهمهم معرفته والأخيرة في تفسير التوراة لاختلاف الالسنة والالوان والرعد والسحاب ... فان التوراة تفسير ذلك بأن الشعب البابلي كان يبتني له والسحاب ... فان التوراة تفسير ذلك بأن الشعب البابلي كان يبتني له

مرحايبلغ به أسباب السموات عفرل الرب وحطم العمرخ عوبلبل الالسنة، حتى لا يتفاهم الناس فلا يتموا العمل الذى ابتد وا فيه، ومن هنا سببت الارض بابل وعللت اختلاف الالوان بأن أحد أولاد نوح كشف عورة أبيه فدعا عليه أن يكون عبداً لاخوته ويسود جلده ١١٠٠٠

أما القرآن فلم يتعرض لمثل هذا القول ، بل جعله عبرة وذكري، وآية على وحدة الحالق ، وقدرته ، حيث قال : « واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن في ذلك لا يات للعالمين»

هنذا بالنسبة التاريخ القصصى أما بالنسبة للآثار المدونة أوالنقوش المكتوبة، فالتاريخ نفسه أكبر شاهد على أن معظمها كذب وبهتان وماحوادث رمسيس الثاني التي كان يمحو فيها آثار الملوك والمكان من الهياكل، ويكتب اسمه عليها عنا مخافية، وقد فعل اخناتون مثل فعله ، وفعل غيره مثل ذلك في كل عصر، وفي كل بلد حتى أصبحت الآثار من أوهى الادلة في عصرنا، ان لم تؤيدها الموادث الصحيحة

هذه منزلة القرآن بالنسبة لأدلة التاريخ، أما منزلته من حيث ما أودع فيه من الاسرار الكونية، والاخبار التاريخية عفنحن نقصر الحديث فيهما على بيان وجهة نظر التاريخ نفسه

فقد ذكر القرآن في غير موضع من آياته التاريخيه ،أن أمورا

ستخدت وقد أيذت المشاهدات والتجارب صدق ذلك مجموعد الله وسوله بالنصر وفتح مكة ودخول الناس في دين الله أفواجا ، وها قد صدق الله رسوله الرؤيا بالحق وأنجز وعده مع ماكان محيط به من أحوال مجعل الثقة في إنجازها أوهى من بيت المنكبوت ، لضعفة ويتمه وانفر اده في وسط هذه المعامع الصاخبة ، و تلك الجيوش المعاندة التي تتألف من قريش وأحلافها أهل اللدد والحصومة

وكا ذكر لنا أموراً مستقبلة فقد تحدث إلينا عن الماضين وأحوالهم ولا نزال نرى فى كل وقت مكشوفات علمية تحمل فى طياتها آية من آيات القرآن وصدقه فيما حدث وأخبر

ومن سنوات معدودة كان العلماء إذا سمعوا عن المدنيات القديمة التي تحدث عنها اقرآن في بلاد العرب من اليمنيين وعاد وغود يبسمون عن سن متهكمة ساخرة! حتى اذا ماحقق الكشف الذي قام به بعض علماء الآثار مثل «جوزيف هاليني وجلازر» وغيرها بعض هذه الجهات إذا بهم يطأطئون روسهم أمام جلاله وصدق أخاره! واذا نظرت الى تفسير القرآن لمظاهر الطبيعة وجدته محث على النظر الحر والاستقراء الدقيق . . وها نحر أولاء نري العلماء يكشفون و يخترعون، وقد غصت المدنية بأنواع المعارف والعلوم المتنوعة، وما وجدنا علما يثنافي مع القرآن بل كثيرا ما نجد نصوص القرآن وما وجدنا علما يثنافي مع القرآن بل كثيرا ما نجد نصوص القرآن إلى تشير اليه من طرف خنى: ألا تري أن في قوله تعالى « ألم تر إلى

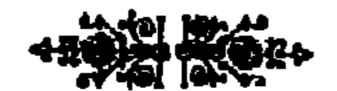
ربك كيف مد الظل ولوشاء لجعله ساكنا ثم جعلنا الشمس عليه دليلا » إشارة لطيفة إلى اختراع التصوير الشمسى ? وفى قوله تعالى «كأنما يصعد فى السماء » دليلاعلى أن الانسان إذا ارتفع فى الجو وجد الهواء غير صالح للتنفس ؟

هذا رقد ظهر حديثا كتاب (في أسرار القرآن الفلكية) لقائد من قواد الجيش التركي أتى فيه بالعجب الدجاب: حيث استخرج كل مسائل الفلك الدقيقة، وقوانينه الهندسية البديعة، وما انتهي اليه العلم الحديث في كل مسألة من مسائل الجغرافيا الفلكية من نصوص القرآن وإشاراته بأوضح بيان وأجلى برهان . حتي لايشك من يطلع عليه أن الآيات ما وضعت إلا لتفسيرها، ولكنها ظلت أحقابا لا يعلم تأويلها إلا الله والراسخون في العلم

وللأديب « داود الانطاكي كتاب في أسرار القرآن الطبيعية أي فيه بأحدث المسائل التي تسكلم فيها اليونان وحسكاء الغرب فوجدها من ألفاظ القرآن تنبع ومن رياضه تزهر وتثمر . . .

وذلك لأن القرآن ليس كتاب أمة واحدة لعصر معين إنما هو كتاب الدهر بأجمعه ، وحجة الله القائمة مدى الحياة ، ونور العقول الحرة وسراجها مهما ارتقت ، وأدب الطبيعة الانسانية حيث حلت وأنى وجدت ، ولغة الحياة ، إذا تكملت خشعت الاصوات لما فلا تسمع إلا ركزاً . . .

هذه كلة خطرت لنا أثناء البحثفى درجات التاريخ . أما نظر العلماء للقرآن من حيث أنه كتاب سماوى موحي به من عند الله . . . فتلك مسألة أخري لاأود أن أثير عجاجها في هذه الرسالة الصغيرة.



# الباب الثاني

في علم اللغات الفصل الأول

مجاميع اللغات مجاميع اللغات أنا أحال شرة كند

إذا أنعمنا النظر على وجه المعمورة رأينا أجناسا بشرية كثيرة العدد لكل واحد منها لغة خاصة يتفاهم بها مع من تربطه وإياه أواصر الجوار ووشائح القربى، ووجدناه أيضا يختلف اختلافا بينا في طبيعة اللون وتركيب الجسم . . . فمنه الأبيض الناصع ، والأسود الفاحم ، والأشقر القمحى ، والأصفر الفاقع . .

أمام هـذا الاختلاف البين في الاجناس والالوان، والتبلبل الظاهر في الالسنة ـ اضطر علماء اللغات إلى حصر هذه المجموعات الشي في أصول يسهل تفرعها وضبطها، ولهم في طريقة هذا الجمع مذهبان:

# (۱) دینی

نشأ على حسب رواية التوراة فى أصل الخليقة و تبلبل ألسنتهم فقد حدثتنا: أن الطوفان اجتاح سكان الأرض ولم ينج منه سوي نوح وأولاده الثلاثة: سام، وحام، ويافث وما حمل معه فى سفينته

من كل زوجين . . . فنوح هو الأب الثانى للأجناس البشيرية . وعن أولاده الثلاثة تفرعت إلى السامية ، والحامية ، والآرية (اليافثية) وعلماء هذا المذهب يبحثون عن اللغات البشرية على هذا النسق مبتدئين بالأهم منها

#### (ب)طبيعي

ينظر إلى الألوان والتركيب الجسمى ويجعل اللغات التي يتغق أهلها في الخلقة \_ مجموعة واحدة . . . .

ومها يكن من أمر هذا التقسيم فان علماء اللغات قد وجدوا بالبحث والاستقراء أن أغني اللغات الإنسانية، ها السامية والآرية، لانهما اللتان كنا آثاراً خالدة ، وفخاراً مجيداً برفه على الناس أسباب حياتهم، مما أنتجته عقول أبنائهما من أفكار فلسفية ، وقواعد علمية صحيحة ما كان لهما من السلطان في العصور التاريخية القديمة ، وقد كانتا تنزلان فيا بين الصين شرقا ووادى النيل جنوبا، وأهم الأنواع التي تفرعت عن كل واحدة منهما تتلخص فيا يأتي :

#### (۱) فالجنس السامى

أهم فروعه البابليون، والآشوريون، والمكلدانيون وكل أولئك في المشرق من بلادا لجزيرة العربية حيث العراق وما بين النهرين والكنعانيون، والفيذ قيون، والآراميون، والعبر انيون، والسريانيون

وهم فى المغرب منها خيث الشام وبادية السماوة والمؤابيون، والعربيون، والأحباش فى جنوبيها وقد كانت لفاتهم جميعا متقاربة ومتناسبة كما سنذكر ذلك

#### . ( ۲ ) والارى

أم أمه الفارسيون والهنود في المشرق ، والليديون والميديون والميديون في أميا الصغري ، « والاندوجر مانيون » في أوروبا جميعا فالقسم الشمالي الشرق منها عرف بالجنس «السلاف» في روسيا ، والجنوب الشرق عرف « بالاغريق » في بلاداليونان ، والجنوب الغربي عرف « باللاتيني » في إيطاليا وا مسانيا وفرنسا ، والشمالي منه عرف بالجنس الجرماني التيوتوني، ونزل حيث ألمانيا والنمسا والمجر والسويد وهولاندة وانجلترا . . .

وبما أننا من أبناء اللغة العربية فجدير بنا أن ندرس اللغات السامية وآدابهادراسة مستوفاة لنصل بذلك قدعنا بحديثنا، ولنقف على تدرج هذه اللغات التي أو دعها أسلافنا مجدناو مبراثنا، ولمهتدي إلى حل كثير من مشاكلنا الأدبية والاجماعية والدينية إذ كانت الأنسانية سائرة على قانون النشوء والارتقاء العام

والذى حدا العلماء إلى هذا التقسيم فضلا عما تقدم هو وقوفهم على خصائص فى لغات كل مجموعة لفتت أنظارهم إلى أنها جمعاء لابد أن تكون سليلة أم واحدة ، وأول من تنبه لذلك اليهود في القرون الوسطى، ولكن المستشرقين؛ وخاصة الالمانين منهم هم الذين تعهدوه بالدأب والتمحيص حتى مهض على مانراه الآن من القوة والنضارة اللتين جذبتا اليه الانظار

## الفصل الثاني منشأاللغات

للاستفاضة فى هذا المبحث والتثبيت من مسائله التاريخية والعلمية ينبغي أن نجمل القول فى منشأ اللغات ، وقوانين تدرجها التى أصبحت مها ذات حدود وقواعد عامة ، ثم أهم العوامل فى نشوء اللهجات المختلفة التى هي أمهات اللسان الحالي

أما منشأ اللغات فيختلف العلماء كذلك فيه على رأيين:

ففريق يري أن الجنس البشرى تفرع عن أصل واحد، وهو بذلك يرجع اللغات إلى جدة عالية لاتزال سرا مكتوبا في ضمير الغيب والمعقول من أقوال العلماء أنها نشأت على حسب قوانين التدرج والارتقاء: فمنها المحاكيبه عن أصوات الطبيعة، أو أصوات الحيوان والانسان، ومنها المرتجل بقوة الفطرة الناطقة التي امتاز بها الانسان عن سائر الحيوان

ووضع الألفاظ على نسق المحاكاة والفطرة إنما تم على جملة مراحل:

وكذلك حاكى الأصوات الفطرية فى الانسان فوضع لها أساء على حسب ما عابن من نفسه ، وأحس من مداولاتها كالشهيق والزفير ، والتأوه والتنهد . . .

أما منشأ تفرع اللهجات فهو أن الانسان قلما يتفق مع آخر في حس السمع وأمانة الأدواء ، فأنا أسمع صوتا فأميزه بحكم مخصوص وغيرى يسمعه بجرس آخر أشد أو أضعف على حسب مراتب القوة المودعة في طبلة الأذن ، والمؤثرات الحارجية الأخرى التي تحيط به مما وإن اتفقا في وحدة السمع مختلفان في كيفية الأداء : فإني مثلا ربما استكلت من أدوات الفصاحة ومخارج الحروف، مالم يتهيأ لغيرى فيتشعب النطق و تتفرق اللهجات

أضف إلى ذلك أن الناس يتفاوتون فى مقدار التساهل عن التعبيرات المختلفة التى يكشفون بها عن أغراضهم ومقاصدهم فبينا تري المتنوق المدقق إذا بك ترى المتظرف المستهتر، فتربو اللغات

وتعدد الألسنة ، فلذلك ولأن المرء وقتئذ دستور نفسه وقوله الفصل فى جميع أحواله وأعماله . . . لا غرابة أن تصبح هذه أصولا تتباعد كلما شط بها المزار وطوح بها النوى . . .

هذاعلى وحدة النوع البشرى على وجه البسيطة ، وأما من برى أن النوع الانساني متعدد بتعدد أجناسه فان اللغات لديه متفاوتة مختلفة لا يمت ببعضها إلى بعض إلا بصلة الجوار فقط

وعلى الفرض الأول «وهوالراجح» تفرعت عدة لهجات عن اللغة الأولى للانسان بتفرق القبائل التي كانت ترحل حيث الكلاءَ والمرعى

هذا وأهم اللهجات التي تفرعت عن الجدة العلميا ، هي السامية والآزية ، والحامية

وقبل أن نتحدث عن اللغات السامية التي تفرعت عن الأم القديمة ، أرى أنأذكر كلة عن المهد الاصلى لها والباقى أولادها

#### الفصل الثالث

المهد الأصلى للغات السامية

إذا رجعنا إلى التاريخ العلمي لا نجد أثرا نعتمد عليه في هذا المبحث فكل ما يقال فيه إذن إنما هو من قبيل الفرض والمقايسة .

ففريق كبير من العلماء يرى أن معهد اللغات السامية هوجنوب أرمينية، ولا برهان له على ذلك سوى ماورد فى سفر التكوين من أن الطوفان أغرق العالم ولم ينج منه سوى نوح وبنيه وما حمل معه فى السفينة التي رست على جبال أرارات، حيث بنى نوح هناك معبدا يقرب إلى الرب محرقاته فيسه وأفام هو وذريته ما أقاموا ثم نزحوا منها إلى باقى الجهات التى ذكرناها

وفريق آخريرى أن مهدها الأصلى هو بلاد العراق لخصوبة أرضها وقدم تاريخها . . . وقد غالى أصحاب هذا الرأى حتى قالوا إن أقدم حضارة وجدت على وجه البسيطة هى حضارة العراق ثم استفاضت منها على بقاع العالم

أما أمثل الآراء في اعتقادنا وأقربها إلى الصحة هو ما انتهى إليه الفنيون من علماء اللغات على أنه جزيرة العرب، ولهم على ذلك براهين تؤيد دعواهم، وتنفي الربب عنها، ولتوضيح آرائهم نقول: من المشاهد في طبيعة الانسان أن اختسلاف المناظر الخارجية تذكى في نفسه نار التطلع والتفكير، ويستحثه على توقد الذكاء وصفاء القريحة، ويربى في نفسه سعة الخيال وحسن التمثيل وجمال التنويع. فيكون لديه شيئان يمدانه بالمعونة والرقى أحدهما فطري في داخله بنزعه الخيال طوع إرادته، ويركب فيه ما حلاله التركيب خيالا بديعا بأخذ بالالباب ويستهوي الافئدة ويمتع أعين الناظرين.

والآخر خارجي، وهوذلك المدد المتنوع الأسماء والألوان، والمتغير الطبائع والحصائص، والمتفنن في الرواء والتنسيق، فهو بعد في حياة كامها بهجة وسرور وجداني، وإن هو قطع عنه هذا المدد الخارجي فانه لا يفتأ ينفق مها أدخره أيام سعادته الروحية ثم يورثه أعقابه ونوعه . . . .

كا أنه من البدهي أن الوقوف على منظر واحد مألوف يبعث في النفس هدو، وطمأ نينة ، ويجعل الحيال محدودا ، والانتزاع منه قليل الانتاج . لان الحيال ما هو إلا انتزاع صور شاهدها الحس من الذاكرة ، وتركيب صور أخرى قد تتلاءم إلى حد مامع ما رآه وشاهده . . . وهنذا الشخص الذي لم يشاهد إلا منظرا واحدا يتكرر أمام عينيه ، لا بد أن يكون خياله محدودا إن لم يجد تربة خعبة ينمو فيها فيصبح هذا النقص في الحيال طابعا له ولبنيه من بعده، تتناقله الاحقاب بطريق الوراثة، حتى لو انتقلوا إلي جهات أخرى تتعدد مناظرها، و تتنوع مشاهد الطبيعة فيها، فانهم لا يزالون على عهده القديم من بساطة الحيال، وسذا جة التصور والادراك . . .

وعلماء اللغات الذين عنوا بالبحث في هذا الموضوع قد درسوا مجموعات وافرة من اللغات السامية والآرية، وقارنوا بين منتجاتها الادبية والعلمية حتى، كونتلديهم خصائص كل مجموعة، ووضحت عندهم مناحي التفكير والحيال في آثار كل عقلية من

العقليتين السامية والآرية

فوجدوا في اللغات الآرية خيالا بديعا، ونظرة عميقة فلسفية إلى بواطن الاشياء ، وحيرة بادية على عقولهم لعجزهم عن تفسير ما غمض عنهم من أسرار الطبيعة وجمال هذا الكون البديع الذي يدهش اللب ويدع العقل حيران مضطربا !!

ولما درسوا اللغات السامية وآدابها وجدوها تتقارب فى نوع التفكير، وروح البحث، ووسائل النعبير عن أغراضهم المختلفة: فليس لهـم إلا النظرة السطحية التي لا تمس شغاف الحقيقة ، ولا تصل إلي لب المعنى وقراره، وابس لهم هذا العقل الجبار الشاك الذى لا يهدأ أو يدرك ما يريد ١ وإنما لهم هذا العقل المطمئن الوادع، والفؤاد الهاديء الساكن . . . فأنى لهم هـذا المنحى في خيالهم وتفكيرهم إذالم يكن مهد حضارتهم الأولي هو بلاد العرب التي لا تمكاد تختلف مناظرها من هضاب إلى رمال ، إلى سياء صافية الأديم، وأرض كئود لا يبضحجرها، ولا تندى صفاتها، ولا تبل إحدى بديها الأخرى . . . فليست لهم هذه المروج الخضراءالتي تتدرج على سفوح الهضاب ذوات الآلوان البهجة، والرباحين العطرة، والأزهار المبتسمة ، وليست لهم هـذه. الانهار ، التي تتكسر على صفحاتها حبات القلوب، والتي تنساب أمام ناظرها ميمونة الذدوات، مباركة الروحات، بمخر عبابها السفن الجاريات فيهاكالاعلام، إلى غير

ذلك مما هو إمتاع للنفس ورفاهية للحياة ١

فكل ما صادفوه في بلاد الرب هذه الاوقات القديمة هو رهبة الصحراء وجلالها ، وروعة الطبيعة وبهاؤها . . . فأكسبهم ذلك هدوا في تفكير هم ، وتسليا مطلقا للإله في مصير أمورهم، ومن هنا تدرك السبب في أن صحراء العرب هي مهبط الوحي، ومنبع النور الالحى :

ففيها تجلى الله لموسى فى طور سيناء وهى شعبة منها ، وفيها أرسل ناموسه الاكبر إلي عيسي فى جبل ساعبر وهو ببادية الشام التي هي الطرف الشمالى لجزيرة العرب، وفيها أشرقت شمس الاسلام فى جبال فاران بمكة المكرمة كما ورد فى التوراة

ولهذا قال بعض المؤرخين « إن الذي نجعله نصب أعيننا في عييز كل منهما عن الاخرى هو: أن التفكير الآري يرجع إلى تقوية الخيال وتنميته ،أي أن مبدأ التفكير فيه من الداخل ولذا نرى بين أفكاره كثيرا ما لا وجود له فى الحارج. أما السامى فعلى العكس من هذا: تفكيره فيا تجلبه إليه الحواس من الحارج غالبا ولذا نرى كثيرا ما فى الشعر العربي حقائق، وما فيه من خيال يغليب على الظن أن يكون آري الجنس ، ولهذا رجحت كفة القائلين بأن على الظن أن يكون آري الجنس ، ولهذا رجحت كفة القائلين بأن كليلة ودمنة مترجم لا موضوع،

هدا هو ملخص آراء العلماء في هذا المبحث وهو كايري

الباحث لا يخلو من مبالغة ومغالطة مبناهما تعصب الاوروبيين للغتهم ولجنسهم الآرى ولكنه على كل حال يعطينا صورة واضحة عن مناحى التفكير والتصور لدى الامتين

وإذا صح بعد هذا أن جزيرة العرب هي المهد الاصلي الساميين فتكون اللغة العربية القديمة هي أصل اللغات السامية ، وبالتالي يسكون الاعراب القدماء هم البقية الباقيسة من الارومة السامية الاولي

#### الفصلالرابع

#### خصائص اللغات السامية العامة .

إن الوسط الطبيعي الذي نشأت فيه الأمم السامية ، وتبادل المنافع التي كانت الديهم عنابة الوشائج والروابط الاجماعية \_ أثراً نامسه في لغاتهم ، وخصائص قدركها في أذواقهم ، وطرق بحثهم ، وتدوين معارفهم ، ومختلف لهجاتهم، فهم وإن أصبحوا أجناسا ممايزة ، وقبائل متنافرة ، لكل منها مقوماتها وتاريخها . لم نزل هناك علاقات واضحة ، تضم شتات هذه اللغات ، وتنطق عما كان لهافي العهد القديم من حرمة الاتصال ، ونسب القربي

وأهم مالاحظه علماء اللغات من الخصائص بين جميع اللغات السامية التي تشميز مها عن مجموعات اللغات الآرية هو ما يأتي (۱) ري أن اللغات السامية على اختلاف درجاتها تعني العناية كلها بالأ لغاظ والحروف فيضعون لكل معنى حروفا كثيرة حتي إنك ليأخذل العجب أن ترى لكل نبرة من خلجات النطق الطبيعي حروفا تدل عليه ، فالتضخيم له حروفه المشهورة ولا سيا في اللغة العربية ، والترقيق حروف خاصة كذلك ، والصفير والاشهام وغيرها من تفاصيل النطق الطبيعي مثل ذلك ، على حين قد أهملت اللغات الآربة كل هذا ، واستعاضت عنه بالحروف الصوتية التي لا نجد لها أثرا في اللغات السامية

فينا تجد اللغات السامية قد أسرفت فيوضع الحروف المختلفة للدلالة على النطق إذا بها لم تمن بوضع حرف يدل على الفتحة أوالكسرة . . . النخ مها اضطرها الي اختراع الاعراب الذي هو تغيير أواخرالكهات عديد الدلالات من الالفاظ أما اللغات الآرية فالفتحة والضمة، كل أو لئك له حروف صوتية تدل عليه فى الكتابة (ب) اذا أخذت بمجموعة من قواميس اللغات السامية وأنشأت تقارن بينها و تتبعت تصاريف الكلمات الوصفية وصيغ الالفاظ الدالة على المعانى المختلفة رأيت أن معظم هذه الأوصاف والمشتقات يرجع فى أصل اشتقاقة إلى أصل واحد هو اسم من أساء المحسوسات التي تعارف الناس عليها قديما وجعلوها مصدرا لكل هذه المشتقات والمعانى الفرعية التى نشأت عنها ، والتي يرجع في مجموعها إلى الاسم القديم الذى

بهارف الناس عليه باصطلاح كلة «فعل » وأكثر ما يجد هذا الفعل مكونا من ثلاثة أحرف ولهذا نجد فى جميع اللغات السامية أن الفعل الثلاثي هو أصل المشتقات وهو الميزان الصرفى لباقى الكلات وما عداه من الرباعي وغيره إنما هو فرع نه

وتختلف اللغات السامية في تطبيق هذه الخصيصة وأعظمها استفاضة وشهرة في ذلك إنما هي اللغة العربية كما نعلم ذلك من علم الصرف والقواعد

وهذا مالاتعثر عليه في اللغات الآرية فذوق اشتقافهم وتركيب نعتهم إنما هو بزيادة حرف أو نقصانه عن اسم جامد وقلما تجد للاسم الجديد صاة بالمعنى القديم وهذا على ماأظن ناشى، من فقر اللغة الآرية كما سنبينه بعد

ولهذه الميزة وحدها يسهل علينا أن ندرك الفرق بين طريقة البصريين من علماء اللغه العربية والكوفيين في مبدأ الاشتقاق وأصله، فالكوفيون يرون أن الفعل هو أصل الاشتقاق وعنه تفرعت باقى الاوصاف من اسم الفاعل والفعول . ألخ . علي حين تجدال عسريين يرون أن المصدر هو أصل المشتقات ، وما حدا البصريين إلى القول بذلك إلا تشبعهم باللغة الفارسية الآرية وطرق اشتقاقها وذوق أهلها في التحويل والدلالة لأن البصرة قريبة الجوار من الفرس ومعظم أهلها منهم بخد لاف الكوفة فهي بدوية أعرابية وإن كان

فيها أعاجم

(ج) \_ وهناكظاهرة عامة بين اللغات السامية عمزهاعن اللغات الآربة؛ ولكنها على عمومها لاتظهر جلية الافي اللغة العربية، وهي (الاعراب): الذيهو تغير أواخرالكلملاختلاف العوامل الداخلة عليه . واللغات السامية تتفاوت في ذلك تفاوتا ظاهراً فقد لا يتبهح لك البحثأن تجد له أثراً قويا في اللغات البابلية و 'عبرية والسريانية ولكنه مغ ضا لته في تلك اللغات يدل على أنها كانت تسير مسع باقى أخواتها فىشعب واحد، ولسكن السبل شطت بها، وردتها على . أعقابها بيها اللغة العربية أختها قد قطعت في سبيل ذلك مراحل مباركة زادت في ثروة اللغة وقربتها الى الغاية المنشودة من الكال حيث جعلت اللفظ الواحد يؤدى أغراضا مختلفة، فوسعت بذلك مالم تستطع لغة أخرى أن تسع له من دلالات جمة كثيرة بلفظة واحدة تتشكل لكل معني علي حسب ما يوافقه علىقانونها النحوق البديع الذي هو سر تجاحها وبلاغها بين اللغات الحية، وتعميرها هذا العمر المنقطع النظير في تاريخ اللغات؛ ولست أريد أنأفصل القول في سر هذا الامرفهو بمبحث اللغة العربيه أمسمنه بأى مبحث آخر، والكني أود أن أقول: إن الذي سهل للاممالسامية ذلك هو أنهم لم يستطيعوا أو لم توافقهم حناجرهم الطبيعية أن يضموا كلة إلى أخرى لتؤديا معنى العاما. فيها كا هو الحال في اللغات الآرية التي أو شكت أن تكور ت

ألفاظها محدودة، وأساليبها معروفة، وطرق التعبير فيها واضحة لانظهر براعة ولا يستقيم فيها الافتنان والتنوق الذي و سر اللغات السامير وجال وجودها وسبيل إعجازها

وهذا بعد حضارة لغوية جلية ولذا رأينا بعض اللغات الآر. تستعير هذا الثوب الجميل من معرض الساميين و تلبسه و تجتهد بعبقر أهلها أن تصبغه بصبغة آرية حتى لا تظهر عليها مسحة الاستجد وتلك اللغة هي اللغة الالمانية المحبوبة لدي الساميين ، فهي الله الآرية الوحيدة التي تجد فيها ما يشبه الاعراب

(د) ولهذا السبب وحده ترى الامم السامية تميل بلغتها إلى المحافظة على هذا السكنر الثمين محافظة الشحيح بماله والجبان بنف فترى الاسلوب الواحد والعبارات المتنوعة والالفاظ الجمة المعالم تستعمل على قرون عدة و أزمان متفاو تة لا يخلق جدتها على الايام ولا يعتر وهن ولا خور كأنها لغة الطبيعة قد قدت من كل إنسان وركبت على كل حنجرة ، وشملت كل معانى الحياة فأخلاوا إلى الراحة وتماسكو بالقديم القوي، وأغنتهم الطبيعة البارة أن ينصبوا أنفسهم ليفالبوا الحياة ومجددوا من لغتهم وحنا جرهم حتى يستطيعوا أن يعيشوا عيشة تسكن البها نفوسهم وتطمئن لها أفئدتهم كاهوالحال في اللفات الآرية التي لاتكاد وكثرة الألفاظ المستحدثة، وترك القديمة وإدخال كلات لاصلة لما وكثرة الألفاظ المستحدثة، وترك القديمة وإدخال كلات لاصلة لما

بقديم ولا تقام عليها لا برسم ولا بصوت ولا بدلالة. فكأن الطبيعة قد جعلتهم أمة ممايزة في كل عصر علي حين تجد اللفات السامية تناجيك من آلاف السنين و تتحدث اليك فكأنها لفتك التي تنشئها وأسلوبك الذي تخاطب به فهي سلسلة متصلة الحلقات متشابهة الاوضاع وأعظم ما تجد ذلك واضحا في اللغة العربية أصل اللفات السامية كاسبق

تلك هى الخصائص العامة التى لاحظها علماء اللغات فى الفرق بين المجموعتين السامية والآرية وهناك خصائص أخري لاتخرجما ذكر. كما أنك تلاحظ أن اللغات السامية تتفاوت تفاوتا كبيراً في هذه الميزات حتى ليخيل إليك أن القرب بين لغة آربة ولغة سامية قد يكون من الوضوح أعظم من مقارنتها بلغة سامية أخرى ولهذا أسباب نذكرها فى كل اغة على انفراد

#### الفضل الثاني

#### خصائص العقلية الساهية

« الحياة العقلية لامة من الامم ميزان حداس يقدر به مقدار نهوضها وما وصلت اليه من الرقى والحضارة فى نظامها الاجماعي ونواحي العمران فيها فاذا رجحت كفة هذا الميزان عند قوم تجلى بالطبع تبعا لذلك كل مالديهم من الرقى المدني والنهوض الادبي بمقدار

#### الرجمان فيه ٧

فاذا صحت هذه النارية ،و تلك القاعدة كانالساميون القدم ، قد بلغوا من الحجد أوجه وتسنموا العز والفخار: حيث قد علمنا أنهم هم المؤسسون المدنيات القديمة والحضارات العظيمة التي انتشرت. على وجه البسيطة. فمنهم البابليون الذين مارسوا من النظريا ت العلمية مانعده الآنجديداً ومن محدثات هذا العصر. فلقد دلتنا آثارهم التي كشفت حديثا على أنهم نظروا فىالعلوم الفلكية وهذبوها ورصدوا كواكب الساء وقدروا منازلها وصنعوا لذلك آلات وإرصادا لانزال موضع نحث وتدقيق بين العلماء لمعرفة أسرارها وتكويمه كالمحثوا في الشرائع والقوانين والعادت والعقائد بها يعد النواة التي بني عليها علم الاجماع التشريعي، والسكنعانيونهم واضعو أساس الخطوط الصوتية وعنهم تفرع الحنط فى بقاع العالم الآرى منه والسامي. وكذلك هم . المخترعون للسنن ونظام التجارة والمنتعمرات وحكمها. والنبط هم واضعو علم الفلاحة والزراعة ولا نزال الامم تدهش لما وصلت إليه هذه الأمة من التفنن فيهما ونظمها وحساباتها وأوقاتها. والعبرانيون هم أول الامم التي اهتدت بهدى التوحيد في وسط الجيوش المظلمة من الوثنيين وقد عنوا بالبحث عن آثار التاريخ القديم لديهم وأطواره وعلله ووضعوا لذلك تفسيرات جليلة تعد الآن من العلوم الجديرة بالبحث والاستقراء وهكذا باقي الساميين قاذا كان هذا صحيحاً فما بالناثرى المستشرقين الآن ينعتون الساميين بعقم الانتاج وسداجة الحياة الاجماعية وعدم عملهم بأساليب السياسات المختلفة ، وغير ذلك ما دبجه يراع العاهل الفرنسي رينان كما أنهم (خلو من الروحانية السامية التي عرفها الهنود والألمان ، ومجردون من الذوق الفني والاحساس بالجال الذي نما وكمل عند اليونان ، وليس لهم هذه العواطف الجياشة الرقيقة التي اتسم بها الفرنسيون أهل الفصاحة واللسن ) . إلي غير ذلك مما نفته يراعه المفاول . . . في كتابه « تاريخ اللفات السامية »

وغالب ظني أن الذي حملهم على ذلك راجع إلى ثلاثة أشياء (1) أنهم رأوا أنفسهم مسيطرين على أمم الشرق ماديا، ومستغلين مجهوداته جميعها، وهم معذلك يشعرون أنهم رسل الانسانية والحضارة في الأرض وأن واجبهم أن يشعروا المغلوبين على أمرهم أنهم لا يصلحون لحركم أنفسهم استقلاليا لأنهم قوم خائلون لا يستطيعون أن يعيشوا بغير رقيب ولا وصى !!

هذا إذا ناجوك من جهة السياسة والحسكم والحرية فاذا تحدثت اليهم من جهة العلوم والآداب رمونا بالجمود وضيق الفكر وعقم الخيال شأن المعاند اللبق الذي أوتى بسطة في القسول وذرابة في اللسان وحظا من القوة فهو يصرفها كيفها يشا. لايرفب ضميره العلمي المزعوم ولا يخشى لومة لائم في ذلك

(ب) أنهم رأوا أنفسهم أرباب المخترعات النافعة ورسل التحول الانتقال فرمو نابالجود والمحافظة ، ونسوا أن المحافظة كالوثوب كلاها ضرورى لحفظ الحياة وما علموا (أن بين بناء العالم المادي وبين تكوين الجماعات الانسانية أوجها من الشبة تمثلها عناصر لازمة لحفظ النظام في كليهما: فني الجوهر الفرد كهارب ايجابية وأخري سلبية وفى الدقائق المادية قوتا جذب ودفع . . .

وعلى هذا النمط نجد الصفات السلبية التي نبغضها فى المجتمع هى فى الواقع أشياء لازمة للمحافظة على كيانه باعتباره اجماعاً انسانيا تنعكس على صفحته صور الصفات الفردية والاجماعية)

وبعد فدائرة المعارف البريطانية نفسها تنعي على رينان وأصحابه هذا التعصب وتقول: « ليسمن صواب الرأى مافعله رينان . . . . باضافتهم صفات خاصة للجنس السامي هي في الواقع ناشئة عن عوامل خارجة ، فهي نتيجة البيئة التي عاشوا فيها ، والظروف التي أحاطت بهم ، ولو أنهم عاشوا في يبئة أخرى لظهرت لهم صفات جديدة »

# الماب الثالث

البابلية ـ الآشورية

#### الفصل الاول

البابليون

بجمل بنا بعدر راسة القدمات العامة الني تناو لنافيها منشأ الساميين وخصائصهم ومهدهم الأصلى، والفرق بدنهم وبين الآريين، وماعيزت به كل مجموعة من هذه المجموعات اللغوية \_ أن نأخذ في دراسة كل لغة على حدة بادئين باللغة البابلية الآشورية اذكانت أصل اللغات السامية ، ومنبع حضارتها في نظر الكثيرين من العلماء قد ذكرنا أنه في أواخر القرون الوسطى عند ما رحل العرب إلى الاندلس وامتزجوا بأهلها كان بمن احتك بهم وأخذ عنهم علومهم وآدابهم وفلمنتهم ـ البهود ولاسيا في عهد ابن رشده في المدة انتي كان فيها منفيا عندهم» فانكبوا على دراسة اللغة وآدابها ليستطيعوا بذلك أن ينقلوا علومها إلى اللغة العبرية ، ليتمكنوا من نقلها الى اللاتينية ، وفي أثناء دراستهم تذبيوا إلى العلاقات الظاهرة بين اللغات السامية فأخذوا في موازنتها حتى أصبحت هذه الإبحاث على ضا لها النواة المباركة التي التف حولها المستشرقون وغذوها بالكشفءن آثار الجضارة القديمة في بلادالعراق ووادى الفرات

عثروا أثناء همذا البحث على نقوش وراميد بالقرب من «نينوي» عاصمة الآشوريين فظنوها آشورية، وأطلقوا الذلك على حضارة العراق قدعا لفظ «آشورية» ولكنهم أحسوا بعد توالى الكشف أن هذه اللفظة لا تنى بالمراد ولا توضح المعنى عام الوضوح فأطلقوا عليها لفظ «بابلية آشورية» على أن ما أثر عن البابليين أنفسهم هو أنهم كانوا يطلقون عليهم وعلى لغتهم وحضارتهم لفظ «الأكادية» والذي يعنينا من كل هذه القدمة أن نذكر أن العراق كان يسكنه قبيلان كبيران أحدها في الجزء الجنوبي وهم البابليون، والآخر في الشمالى وعرفوا « بالآشوريين »

ويذكر المؤرخون أن هذه البلاد قد تواردت علبها أمهوسادت فيها مدنبات من أجناس مختلفة كل دولة تترك أثراً فى البلاد يغير من لهجتها ؛ وبحدث فيها أنواعا من اللكنة والرطانة لايستقيم معها بيان ، ولاتربو فيها فصاحة ، ولهذا قلما تعتر على لغة صحيحة تستطيع أن ترجعها إلى أصل معروف فى هذه البلاد ، وكل ما يعلم عنها أنها خليط من لغات متباينة تتقارب حينا و تتباعد أحيانا كأنها

ملاءب جنة لو سار فيها \* سليان لسار بترجمان وهذه الظاهرة لا تجد لها شبيها في باقى الأسر التى هاجرت وذهبت إلى الشامهن قديم الزمان، وذلك برجع إلى جملة عوامل أهما: أنفة الساميين الغربيين أن يمتزجوا بغيرهم من الشعوب التى كانوا

يعدونها رجسا وقذارة ، وأن حضارة العراق قبل نزول الساميين اليها كانتراقية جدا جذبت اليها كثيرا من الامم والشعوب الأجنبية مثل الساميين الذين رحاواعن بلاد العرب وذهبوا إلى العزاق وزيفه الخصب المربع

كان يسكن جنوب العراق قبل وصول الساميين اليه قوم من السومريين ذووحضارة وتجاوة وعلوم وآداب لم يكن للساميين عهد بها من قبل، و كانت لغتهم تختلف عن الحة الفاتحين فى اللهجة والخصائص وبعض الحروف، ويغلب على الظن أنها لغة آرية وذلك لأنها كانت تكتب من الشمال إلي الهمين ولأنها خلت على حسبما تدلنا الآثار من حروف الحلق والتفخيم المنتشرة فى اللغات السامية والتى توشك أن تكون من خصائصها العامة التى تميز بها عن اللغات الآرية .

وقد كان هؤلاء السومريون يكتبون علومهم وآدابهم ولغتهم بالخط « المسماري » وهرعبارة عن شكل مسماريوضع فى شكل خاص ويضم إلى غيره على هيئات اصطلاحية فيؤدي معنى مقصوداً وهذا الخط وسط بين الكتابة الصورية الهيروغليفية، والسكتابة الصوتيه بالحروف الكنعانية الفيذقية

ولما امتزج بهم الساميون بعد أن غلبوهم على أمرهم سياسيا لم يستطيعوا أن يتغلبوا عليهم من جهة اللغـة والآداب بل غلبهم السومريون من هـذه الناحية وألجأوهم أن يتعلموا لغتهم وخطهم ليقيدوا بها في هذا الوقت حسابهم وعلومهم ومديناتهم المختلفة التي استلزمتها حضارتهم الجديدة فكان البابليون في ذلك أشبه بالرومان حيا أخضعوا اليونان لسلطانهم و أخضعهم اليونان لعلومهم و آدابهم على هذا بقيت اللغة السومرية منتشرة قوية كما بقي الخطالمسماري هو المعروف في الدواوين والرسائل نحو ثلاثة آلاف سنة يكتب به البابليون علومهم و آدابهم فأحدث هذا الأمر تغيير افي نطق الساميين: لان بعض الحروف البابلية السامية كأحرف الحلق والتفخيم وغيرها لم تكن لها حروف تدل عليها في اللغة السومرية و الحلق المسماري فكان هذا الخط عثابة سبب يقرب البابلية من السومرية على قدر ما يبعدها عن أخوانها ومن هذا التراث المقدس الذي كتب بالخط المسماري كانت حاجة العلماء إلى معرفة هذه الخطوط والعكوف على دراسة آداب أهلها وديانتهم

والمؤرخون بختلفون فى معنى كلة « بابل » حاضرة البابلين والظاهر أن معناها ( باب إل ) أي مدينة الرب لأن إيل معناها الرب فى اللغة القدعة . وقد خنى هذاالمعنى على كثير من المؤوخين بببب ما جاء فى التوراة فى تفسير كلة بابل من أن الرب بلبل ألسنة القوم إذ كانوا يريدون الأمن من التفرق ، والقوة بالاجماع فى برج شامخ ومدينة كبيرة . . .

و كانت بابل اسها لأهم مقاطعة في الاقليم على السنة من كونهم

ينسبون المملكة لاسم أشهر مقاطعة فيها . وأهم ملوك هذة الأسرة العظيمة (سرجون الأول) الذي تمت على يديه حضارة البابليين وامتذت من العراق إلي فارس شرقا وآشور شمالا والعرب جنوبا وفلسين والشام غربا وكان عصرههو العصرالذهبي في تاريخ البابلية فغ عهده استفاضت اللغة البابليه في الجهات الخاضعه لسلطانها وتقرب بها الملوك والأمراء وطلاب الدنيا إلى السلطان فكانت لغة النراسل والتخاطب الدولية إذ ذاك على تجوز في اطلاق هـذا الاسم كا فعل الفرس والروم والترك فى اللغة العربية عنسد ما خضعوا لسلطانها « والتاريخ يعيد نفسه » بعد هذا العصر الذهى خلف من بعده خلف مال إلى الدعة واتباع الهوى حتى تقلص ظل عرشه فثل بيد أسرة كنعانية سامية أتتمن (الشام) وأغارت على ملكهم فقوضته وأقامت على أنقاضه ملكا صبغوه بالصبغة الكنعانية فأدخلوا كثيرا من العادات والتقاليد التي لم يكن لسكان البلاد عهد بها من قبل كالعقائد . الوثنية والتقدم بالقرابين للآلهة والاصنام، واتخاذهم الأوثاري آربابا من دون الله . . .

على أن أهم أثر يذكر للبابليين عامة ولهذه لاسرة خاصة هو شريعة «حمورابي » التي أصبحت الكتاب المقدس لدى الشعوب القدعة البابلية: يتخذها الناس دستورهم فى الحياة الاجماعية والدينيه ( و كانوا على صوراب فيما فعلوا لما يلوح خلالها من رجاحة عقل

وإصابة رأي

وأهم ما تشتمل عليه هذه الشريعة أنها فصلت العلاقات بين الانسان وغيره من الجماعات أو الآلمة ، وسنت القوانين من مدنية وتجارية وجنائية وأحوال شخصية . . .

وقد صبغه الكهنه بلون من القداسة له من الرهبة والجلال ما السكتب الدينية لدى الشرقيين ، أو لشريعة الألواح الاثنى عشر لدي الرومانيين القدماء

وبعد بضعة قرون من هذه الأسرة التي امتزجت بالبلاد واصطبغت بها \_ وثب على عرش بابل قوم من « الكيسانيين» وهى قبيلة أجنبية من القبائل الرحل ، فأحدثت رجة فى العقول، ولضطرابا فى الألسنة وفوضي فى الحياة الاجتماعية والحلقيه لم تعهدها البلاد من قبل ، فبينا تجد الأوامر الدينية مهملة لاقيمة لها إذا بك تري حقوق الناس وحرماتهم منتهكة لايرقبون فيها إلا ولا ذمة ، كأنهم ليس عليهم فى الناس وحقوقهم من رقيب

هذا وقد علم الملوك نوايا الشعب، وبغضه لهم فأخذوا يسومونه سرء العذاب: يقتلون رجاله ويذبحون أبناءه ويستحيون نساء حتى ثار ووقعت البلاد فى اضطراب عجز الملوك عن تشذيب أطرافه بله استئصاله فاستعانوا بالجنود المرتزقة التي كانت تجلبهم بابل من كل حدب لاذلال الشعب، وحفظ كرامة اللمرش

وعلى أيدي هذه الدولة البغيضة إلى الشعب كان القضاء المبرم على استقلال « بابل » وحضارتها التي كانت منار العصور التاريخية القديمة ، واستولت عليها الأمة الآشورية مستعينة على توطيد سياستها بقوة وحشيه لاهوادة فيها ولا زفق ، ولم تلبث أن دخلت في حوزتها فازس والشام وغيرهما

على أن دولة آشور لم يكن لها فضل على اللغة والآداب إلا في مرجة العلوم البابلية وفلسفتها وآدابها وديانتها فاستطاع العلماء بذلك أن يعرفوا مدنية البابليين عن طريق الآشوريين ، كما فعل السريان ذلك في علوم اليونان والرومات وفلسفتهم أوائل العصر الاسلامي « فكانت نينوى كعبة العلوم والمعارف » كما كانت «حران » والرقة هذا وقد قامت الأسرة « الكلدانية » وهي من قدماء البابليين واستقلت ببلادها ، وعادت لها مكانتها ولا سيا في عهد « مختنصر » الذي كانت على يديه مأساة الاسرائيلين و نفيهم إلى «بابل» و تخريب بيت القدم ، والهيا كل الدينية

وبانتهاء عصر هذه الأسرة لم نسمع ببابل بعد ذلك، إذ ظهر فى الشرق أمة الفرس، ومحت كل معالم الدول الشرقية وأست على انقاضها دولة الفرس الشهيرة

ومماهوجديربالذكر أن العبر انيين عندمادخلوا «بابل» واستوطنوها وامتزجوا بالاهالى تأثروا بمعنارفهم وآدابهم، فنشأ من ذلك لون

جديد في لغة الاسر ائيليين وأدا بهم حتى كان ذلك عصر ا هاما من عصور اللغة اليهودية

كا أن اللغة البابلية هي اللغة الشرقية التي احتفظت بالإعراب وأوضاع اللغة السامية الأولى دون أن يتطرق اليها تغيير أو تبديل فهي والعربية صنوان في هذه السبيل. علي أن أهم أثر للبابلين هو شريعة «حمورابي» ولذا يحسن أن نفرد لها فصلا خاصا وان كان ليس من شأننا أن نتعرض لمثل هذا

### المصل الثاني

#### «شريمة حمورابي»

ظل الناس يعتقدون أن شريعة موسى أقدم الشرائع حتى أواخر اقرن الماضى اذعثر الباحثون فى بلاد السوس على مساة من الحجر الأسود الصلب عليها نقوش بالحرف المسمارى البابلى التمديم فافا بها شريعة حمورابى أصل الشرائع القديمة والقوانين التى أتت بعدها أذ قد جمعت كل معاني الحضاة ونظام المدنيات بأوفى بيان و أقوم سبيل. فعكف العلماء على دراسة هذه النقوش وحل رموزها حتى وفقوا إلى ذلك غاية التوفيق. كتب هذه الشريعة فى القرن الثالث والعشرين قبل الميلاد وهى تتألف من ٢٨٠ مادة مختلفة تتلخص فى مباحث أهما نظام طبقات الأمة ، ونظام الزواج ، والتبني ،

وحقوق المرأة وواجباتها ، ونظام الارث والوصية ، والعقوبات الجنائية ، وقوانين النظام المدنى والاداري

وقد ألف غير واحد من العلماء فى هذه الشريعة وتوضيحها وبيان أسرارها وعقدوا بذلك موازنة بينها وبين الشرائع الأخري التي أتت بعدها بعشرات القرون وبينوا أنها أصل جميع الشرائع على ان الاصل الذى يسهل على الطلاب مراجعته هو كتاب للمسيو هميشيل فى أوائل هذا القرن ترجمته دار الهلال ونود الآن أن نذكر كلة عن كل قسم مستشهدين ما وسعنا ذلك بمواد القانون

### (۱) تستييح الرب

بدأ حمورابي شريعته بتقديس الالهالأعظم، وشكره أن اصطفاه من بين الناس ليبلغ رسالته الى البشر وليكون واسطة بينه وبين الناس لاقام العدل والمساواة ، ونشر السلام والحرية وإخراجهم من ظلمات الجهل والتقليد إلى نور الحرية والتفكير الصحيح ، ثم عدد فضائله ومجهوداته التي تكبدها في سبيل أداء الرسالة ، ومبلغ النجاح الذي صادفه في ذلك، ومدح نفسه بما يليق بها من التجلة والاحترام أن أدي رسالته أحسن أداء ونهض بواجبه المقدس خير نهوض ثم أخذ يسرد المواد التي أوصاه الاله بتبليفها للناس

#### (ب )طبقات الامة

تتكون الامة من ثلاث طوائف على حسب ما كان شائعا في المهالك الكبري كمصر والهند والمسلمين في العصر الاسلامي وهذه الطوائف هي الاحرار من الكهنة والاشراف وحاشية الملك ، ثم الموائى من الصناع والزارعين ، ثم الرقيق

ولكل طبقة من هذه الطبقات حقوق وواجبات لا تتعدها إلى غيرها على أن الحظوة والامتياز كانا للطبقة العالية إلى حد لا يتنافى مع الحرية والحقوق، ولكى يضمن نظام الطبقات من عبث الزمان به نص على أنه لا يصح لأحد أن يستولي على بساتين الضباط وحدائقهم بشراء أو غيره إلا فى وصبة لا بنه أو زوجه أو فى دين عليه بعد وفاته ، كما أنهم لا يذبحون فى حقوق مدنية بل تكون الغرامة عليهم مضاعفة ، وإذا أصابه مكروه في المصلحة العامة قامت الحكومة بتعويض ما تكبده من الحسائر و تبقي له بساتينه وحدائقه (إن بساتين الضباط ومنازلهم لا تباع بالفضة ، وإذا اشتري أحد شيئا منها فالبيع باطل ، ويغرم الشارى اشمن ، ويرجع العقار الى صاحبه ) مادة ٣ ٣ و ٣ و ٣ ألا تري أن هذه تصلح أن تكون استئناسا للأوقاف التي أتت

وسكان للموالي أن عملكوا العييد والأرضين يو يعزوجوا من بنات الأحرار ، ولكنهم أقل تبعة فى نظر القضاء من الاحرار ، فاذا كانت دية الحر إذا مات من جرحة ( نصف من فضة ) كانت ثلث من للمولى ، وإذا دفع الحرعشرة شواقل لطبيبه يد فعالمولى نصف هذه القيمة ، والعبد خمسها ( ٢١٦ و ٢١٧ و ٢١٨ ).

أما العبيد فكا نوا يسترقون من أي جنس كانوا لافرق بين بابلي وغيره ويكونون عند مواليهم كالأموال يتصرفون فيهم كما يشاءون في حدود اشريعة ويلاحظ هنا التطور البديع في نظام الرق الذي كان عاما لجميع الناس في شريعة «حمورابي » ،حيث استثنى منه اليهودي في التوراة إلا في السنوات الست الأولي ، ثم العرب خاصة والمسلمون عامة في الديانة الاسلامية

### ( بر) الارث

توزع تركة الميت على أولاده للذكر مثل حظ الانثى من بعد وصية بوصي بها أودين ( ١٦٥) وللرجل حال حياته أن يمنع أحد أولاده من التركة إذا أثبت ما يستدعى ذلك ، ولا تتقيد الوصية بشخص بل تصح لوارث وغيره كما أنها لا محدد بقدار ( ١٦٥) والأولاد المتبنون وأولاد الجارية إذا استلحقهم اليت يرثون كالأولاد من الزوجة الحرة سواء ( ١٧٠) ولا يرث الأب أوالزوج مع الولد (١٦٧)

على الرجل أن يغرض لأولاذه لاحق العروس الذكر عولا المرا البنات فيأخذ كل منها حقه فضلا عن اسهمهما فى البركة (١٦٦) وإذا خشى الرجل من بعده على ذرية ضعاف خاف عليهم فان زوجه تأخذ ثلث الناج من البستان والحديقة فى مقابل عنايتها بأولاها (٣٩) فان بلغوا النكاح وآنست منهم رشدا دفعت اليهم أموالهم بالحق، وأخذت سهما كأحدهم

وما تقدم ندرك مدى التشابة بين هذه الشريعة والشرائع الأخرى من حيث نظام الارثفانه كالا يخنى قريب إلى حدكير

# (ء) نظام الزواج

قد جمع البابليون في نظام الزواج بين عادة الشرقيين من تقديم «المهر» الذي تأتى به المرأة من بيت أبيها، وكلاها ملك للمرأة محفظان لها الذي تأتى به المرأة من بيت أبيها، وكلاها ملك للمرأة محفظان لها وأي وقت الحاجة، فاذا ما تقدم شاب إلى عروس يطلب بدها وأعطاها هدايا فان لم ينفذ العقد فانه لا يرجع بشيء ما أنفقه (١٠٠) كأ أنهم لا يعتبرون الزواج من غير عقد شرط لا بد منها فاذا ما عقد الرجل على عروسه فان حقوق الزوجية شرط لا بد منها فاذا خانت المرأة فانها تذبح و تطرح في الماء؛ فاذا النجأت إلى شخص الحروز وجها المرأة فانها تذبح و تطرح في الماء؛ فاذا النجأت إلى شخص الحروز وجها غائب وليس لديها ما تنفقه على نفسهافان الشريعة تبيح لها أن تعاشر غائب وليس لديها ما تنفقه على نفسهافان الشريعة تبيح لها أن تعاشر خيها الرجل معاشرة الأزواج ريبا يعود زوجها فيسترجعها (١٤٣)

قان كان روجها غالبا في أسر أو نحوه رجعت اليه ، أما إن كان فاراً من الحرب أو مصلحة عامة فانها لا ترجع اليه ، هذا إذا ثبت عليها ذلك. أما إذا أنهمت بشخص لم توجد مضطحمة معه فائها تقسم أمام الكاهن بالآله أنها ما فعلت محرما ثم ترجع إلى زوجها (١٣١) هذا كله إذا لم يقرها الزوج على سلوكها أما إذا رضى منها بهذا فلا شيء عليها مطلقا في كل ما تأتي و تذر

وليس للرجل أن يتزوج بأ كترمن حرة والحدة إلا إذا مرضت وشرط لها أن تبقي في بيته يعولها بقية حياتها (١٤٨)، وكذلك لا يصبح له أن يتسرى الا إذا كانت زوجه عاقراً (١٤٥) ولهذا تقدم الزوجة له جارية لتلد له، وتكون من بعد ذلك حرة هي و أولادها بعد موت الرجل

وكلا الزوجين كفيل للاخر في ديونه التى تقاضاها حال الزوجية ، وكذا ما قبلها إلا إذا اشترطا عدم التكافل فيها استدائاه قبل الزوجية

والطلاق عادة بيدالرجل إلا أنه لايستعمله إلا فى وجه المشروع كما أن للمر أة أن تطلق زوجها أمام القضاء إذا ذكرت أسبابا تبيح ذلك فهي والرجل سواء فى تحمل التبعة وخوض غمار الحياة والقيام بالأعمال المختلفة كالبضاعة والتجارة والكمانه...

### في العقو بات

العقوبات الشرعية قاسية تقشعر منها الابدان، وتتزايل لها الفاصل الشدة أخذها على أيدى الجناة: فابسط العقوبات لديهم القتل والذبح وهذا طبيعي في أول الشرائع والانظمة الاجماعية لأن عناصر الشر تتغلب على قوة الجير التي لم يألفها الناس بعد . حيث لم يربوا على احترام القوانين والحقوق الانسانية ، ولهذا عندما ألف الناس ذلك وتعودوا احترام الحربات وكلت الشرائع العقوبات إلى مرافبة الضمير الجي الذي تعهدته التعاليم الدينية بالوعظ والارشاد كا نجده واضحا في الديانة الاسلامية ، ومبادئها العليا

### فی المدنیات

أما نظام المدنيات من بيع وشراء وامانة واقراض وإبجارات وغيرها فقد عنيت الشريعة بتفصيلها تفصيلا لا بختلف كثيرا عما هو عندنا اليوم من الاتقان والجودة، وقد استغرقت فى ذلك ثلث المواد تقريبا، وحسبك أن ترى أن الانسان إذا تعامل مع صى أو عبد لغيره من غير أن يجضر شهودا يعد سارقا وبذبح (٧)

وبعد فقد كنت أود أن اذكر آراء العلماء فى المقابلة والموازنة يين شريعة موسى عليه السلام وبين شريعة حمورابي ثم أعرج على موقف القرآن ، والديانة الاسلاميه منهما، ولسكني وجدت أن ذلك

نیز ج بی عما رسمته لنفسی فی هذه المذکرة و بحسبی أن اذکر حدیثا موجزا تبین منه ما کنت أود أن أذکره :

فَ كُو ذَلِمَ فِي كُتَابِهِ ﴿ عَبَادَةَ القَمْرِ عَبْدُ الْمُرْبِ وَشُرِيعَةً مُوسَى ﴾ في تعليل هذا التشابه الموجود في الشريعة اليهودية وشريعة حمورابي أن « مدين » قريبة من مصر وهي في طريق التجار المنيين إلي الثام ومصره وكانت الهياكل والمعابد تبني على شكل المعابد المنتشرة في العراق، والعراق والبمن كلاهما تسيطر عليه عقيدة واحدة هي شريعة حمورابي ، وكان بمدين في القرن الرابع عشر قبل الميلاد « شعيب » يعبد الله هناك ويتصل بكهان اليمن والعراق إذ كان كاهن مدين وشيخ المعابدوباليع، وقد جاء في سفر الخروج أن موسى عند ماخر ج من مصر انصل بشعیب هذا، و تزوج ابنته ورعی غنم الحرم وأءتب أولادا، وأخذعه أصول الديانة والتعاليم الشرئية التي تلقاها عرب كمان البمن في أصول الشريعة الحمور ابنة.وم. ما يكن من تعليل هذا الأمر فانا نجد تشابها بين الشريعةين كانجده أيضا بينها وبين الشريعة الاسلامية. ولا ضير في ذلك فمن يدرينا لملها شريعة سهاوية لم يتصصها الله علينا ? خصوصا أن-حورابي ادعي أنها من عند الاله؛ وأنه أوصاه بتبليغها للناس، وقد اشتملت على الدقيدة والتدريع. وما رأينا إلى الآن أن شريعة أدعى صاحبها أنها من عند أله بعد الشرائع الكوى المهروفه إلا شريعة حمورابي هنده

الباب الرابع الكنمانية ـ الفينيقية الفصل الاكول

### تعقیق کله (کنعان)

في ذلكم الرفت الذي نزح فيه الساميون إلى بلاد العراق وأسسوا الدنية البابلية - نزح فريق من اخوانهم الساميين الدين كانوا يقطنون معهم جزيرة العرب «الهد الأصلى» حوالي الالف الثالث قبل اليلاد إلى جهات سوريا وفلسطين وأسسوا هناك حضارة ومد نية تضارع حضارة البابليين في العراق ، وتبرهم في نواح عدة كاستري وقد ذكرنا أن البابليين لما نزحوا إلى العراق وجدوها آهلة بالسكان غاصة بالحضارة المعمنة ولسكن إخوانهم الكنعانيين لما نزلوا سوريا وجدوها خملاء لاأنيس بها ، ولا أثر لانسان بدل علي نزلوا سوريا وجدوها خملاء لاأنيس بها ، ولا أثر لانسان بدل علي حضارة أوعمارة قبل وصولهم إلى تلك البلاد ، ومهما يكن من شيء فقد توطنوا تلك البلاد وأقاموا هناك مدنيه عظيمة

وتنقسم الامم الكنعانية فريقين كبيرين للكل واحد منها شأن يغنيه عن الالتجاء إلى الآخر والتدخل فيه ولذلك اصطبغ كل فريق بصبغة أوشكت أن عمزه عن الآخر، وتجعله جنسا مستقلا

أفريقية وجنوب أوروبا و بعض الجزر في البحر الابيض المنواحل المواحل المراقبة وجنوب أوروبا و بعض الجزر في البحر الابيض

وقبل أن نفصل القول في خصائص كل قسم ، وأثره في حضارة البكنعانيين و اربخهم أري أن نذكر كلة في تحديد «كلة كنعان» التي لم بمن لفظ بها منى به هذا الاسم من الاضطراب ، وعدم الوفاق في معناه و دلالته التاريخية . والذي أوقع المؤرخين في هذا أن السكنعانيين لم ينوهوا بذكر بلادهم ولا بتاريخ حضارتهم . لهذا لم يكن لدي العلماء شيء يعتمدون عليه في هذا البحث إلا مصدران قدعان أحدها عبرى والآخر يوناني

### (۱) العبرى

كان الناس قدعا في مبدأ تكون الحضارات الاولى يطلقون على أنفسهم لفظا يكون عثابة علم تنضوي تحت لوائه معانى الامة الاجماعية أو الطبيعية ، ومن هنا نشأت الالقاب و تخير في أوضاعها أن تكون مرآة صافية يتمثل في صاحبها جوهر مدلولاتها

فاذا ما انتهجت هذا السبيل في محثك عن مدلول كلة «كنعان» وجدتها تدل في العبرانية والعربية على معنى ( الحضوع والانخفاض ) وبتنفرية العربية بأنها تدل أيضا بهسذا اللفظ على معنى « الانقباض

والانضام والتجمع وقد جري عامة المؤرخين على المعنى الأول من غير أن يتنبهوا إلى أن هذا المعنى لا يصلح أن يكون رمزا للأمة الكنمانية: لأن بلادهم لم تكن منخفضة متطامنة بلهي على العكس من ذلك جبلية ذات هضاب شامخة ، وليس فيها سوى غور الأردن وهو على ماحققه بعض المؤرخين حدث بعد استيلاء الكنمانين على البلاد بزمن غير قصير في حادثة « المؤتفكات » الشهيرة في بلاد سدوم وعمورة

كا أنهم لم يكونوا بحملون فى أنفسهم معانى الضعفوالخور ــ بل كانوا ذوى عزة وأنفة واستكبار فى الأرض

إذن لم يبق لدينا سبيل إلا المعنى الثاني الذي اختصت به اللغة العربية للفظ كنعان وهو « التجمع والانضمام »

وحقاإن اللغة العربية لهي الملجأ الوحيد الذي يركن إليه المؤرجون في تحقيق الألفاظ السامية ولاسيا القديمة منها: فما من معني من المعاني السامية القديمة إلاو أنت واجدله لفظا يدل عليه و نظير ايشبه في العربية لأنها اللغة السامية الوحيدة التي دو نت من أفواه أهلها قبل أن يدخها التحريف والتبديل بخلاف أخواتها فانها لم تدون إلا بعد أن اختلط فيها الحابل بالنابل

ويؤيد ذلك أرف الناظر في تحقيق الالفاظ التي تدل علي القبائل الساميه المختلفة بلاحظ أنها جمعاء تعبل علي معنى «التجمع والانضهام»

وهذاطبيعي في الامم البدوية التي تريد أن تتحضر وتستوطن بقعة معينة تكون فيها صاحبة السلطان والغلبة إذ كان لايتهيأ لها ذلك إلا محبل التآخي وعدم التفرق والتنازع خشية أن يفشلوا و تذهب رعمم (فكنعان) تدل على القوم المتجمعين المتحدين الذين يكونون حلقة واحدة من السلسلة السامية العامة ولهذا سميت البلاد باسميم وكذلك لفظ « افرايم » يدل على الجمع والانضهام ، ولا يبعد أن يكون الجزء الأول من «يسرائيل» الذي هو «يسر » مقلوبا عن «أسرو » التي تدل في اللغة العربية على القوة والتجمع فيكون المركب العبراني «يسرائيل» يساوى «إسرائيل» إي عيال الله ، وهذا المنى تماما كان يطلق على قريش في الجاهلية لأن كانوا سدنة البيت وخدام الحرم

ومن الألفاظ العربية القديمة التي تدل على معني التجمع لفظ (عدنان وغطفان وكنانة والرباب وشمر والحبش ...) فلما نزلوا بجهات معينة سميت البلاد باسمهم وتوارثها أحقابهم بعد

أظننا بعد ذلك الاستطراد قد استطعنا أن ندرك صورة واضحة من صور الحياة القديمة لدى الأمم السامية ومبلغ عنايتها بتخير الألفاظ التي تدل عليها

والذي يستخلص من رأى العبرانيين أنهم كانوا يطلقون هذا اللغظ على البسلاد عامة ، وقد يطلقونه مجازا على أهل الأقاليم الكنعانية مثل (صيدا وضورً ) لا نها موضع السلطان وعاصمة المقاطعات وهذا الحلط باشى من نزوح قبائل آرامية آتية من ضجرا العرب الى بلاد سود ية فيختلطون بالكنعانيين ، و يتكلمون بلغتهم ويصطبغون بصبغتهم، ولكنهم محملون أجناسهم و نسبهم القديم فيختلط الأمر على الأمم العبرانية حتى لم يستطبعوا أن يميزوا بينهم ولولا ماعنيت به الأمة العبرانية من التدوين عن الكنعانيين لأصبحوا اليوم في مجاهل التاريخ

### بونانی:

أما المعدر اليوناني فقد كان يطلق على الكنعانيين لغظ (فينيقيين) . ويظهر من أقوال علماء اللغات أن هذا اللفظ (فينيقيين) يوناني لأنه لم يعرف في لغات الساميين ، وهو يدل على (الحرة) لان الكنعانيين كانوا يستعملون الاصباغ الارجوانية بكثرة في ملابسهم مما كانوا يجلبونها من أصداف بحر الروم

#### . الفصل الثاني

الكنعانيون وحضارتهم.

قد نزل القسم الاول من الامة الكنعانية في أربعة أماكن ومقاطعات على الساحل، وكان أشهر هذه المقاطعات (صور وصيدا) فقد كانتا تثناوبان الزعامة والسيادة الواحدة بعد الإخرى كا يكانتا بركزا عاما لاحتكار التجارة والصناعة القدعة.

ولم تتجل الصفات السامية فى قطر من الاقطار بمثل ماتجلت فى هذه المقاطعات من التنافر والتحاسد حتى جعل الله بأسهم بينهم فضعف نفوذهم وذهبت ربحهم واستولى عليهم الفرس وأذلوا بلادهم وأخضعوهم لطاعتهم وألفوا منهم وحدة طالما نشدها زعماؤهم ومصلحوهم فى ظل الاستقلال والحرية فلم يظفروا منها بطائل وهكذا الخلق السامى من قديم الزمن

واقد كان فتح الفرس لبلادهم، وتوحيد كلتهم وتأمين سبل الحياة لديهم من الاسباب المامة التي ارتقت بها الحضارة الكنعانية وذلك لامهم وجدوا في البلاد الفارسية أرضا واسعة الاطراف فسيحة الجانب غنية عواردها الفياضة فأغراهم ذلك على كثرة الانتاج وترويج بضائعهم في الممالك المختلفة وإنشاء مرافيء للاسطول التجاري الفينيقي الذي كان عخر عباب المحيطات حول المعمورة

ولكنهم بعد أن ضعف شأن الفرس وتغلب عليهم اليونان بقيادة الاسكندر ثم الرومان بعد ذلك رأيناهم يذوون شيئا فشيئا ويفقدون حضارتهم القديمة وخصائصهم التي كانت سببا في بلاغهم بين الأمم .

وذلك أن الاسكندرابتني مدينة الاسكندرية ليحول التجارة القدعة من (ممور وصيدا) كافعل البرتعاليون في العصور الحديثة

فى مدينتي (البندقية وجنوة) ، فضعت بذلك نفوذهم التجارى والبحرى وجرفتهم سيول الآراميين والعرب والعبرانيبن فأفقدوهم كل ما بقى لهم من أسباب النمو والبقاء واندمجوا فى غمارهم وطويت صحيفتهم الاستقلالية من عالم الوجود

أما القسم الآخرفقد نزل المستعمرات في شمال افريقية وجنوب أوربا وجزر البحر الأبيص. وكانوا في صراع دائم مع اليونان والرومان واستطاعوا في أوقات كثيرة أن تكون لهم السيادة علي البحر الإبيض با ذلالهم لم اللك أوربا الجنوبية ولاسيا في عصر (هينبال) أعظم قائد في العصور القديمة واقد ساعدهم علي ذلك توحد كلتهم وانضواؤهم تحت لواء رئيسهم فأصبحوا يدا واحدة على من سواهم. أما وقد أخلاوا إلي الراحة والسكينة فقد عاودهم العرق الدقيق فتنازعوا ودبت بينهم عقارب الفتنة حتى أخضعهم الرومان واند مجوا في الجنس الآرى إلى يومنا هذا

فاذا كانت الحياة العالمة أساسا طبيعيا يستند إليه كل نوع من أنواع الحياة العامة وتشاد عليه دعائم كل فرع من فروع الشئون الحيوية فأجدر بنا أن نتعرف حالة الكنعانين العقلية لنستنبط من ذلك حياتهم وشؤنهم الحيوية وما يتبع ذلك من العلوم والصناعات لقد كانت فلسفة الكنعانين المتوارثة لديهم عن آبائهم الاقدمين أن مظاهر الطبيعية المختلفة ولاسيما العالم السفلي منه إنما عمثله أزواح

تسكن على سطح هذه الارض وعلى قمم الجبال وشم العوالى على عكس ما كان بعثقد البابليون من أن آلهتهم تسكن الافلاك والعالم العلوى فاتجهوا إلى الافلاك وعلومها كما سبق بخلاف المكنعانيين فانهم اعتقدوا أن آلهتهم مهيب من آن الآخر أن يثيروا الارض ويعمروها ويقدموا نتاج محصولها المبكر إلى المعابدوالا لهةوالهيا كل تقربا إليها واستدرارا اللرزق واستدامة لنعمة الا لهة عليهم

وقد دعاهم هذا النظر إلي أن يعيشوا بالحرث والنسل والزراعة والحيوان فكانت بلادهم من أخصب بقاع العالم ومن خير ما تجود به بلاد زراعية . ولما كثرت لديهم المحصولات و كانوا أنما بحرية تقطن السواحل . والجبال في بلادهم تنبت الاعشاب الصلبة الطويلة إلى يومنا هذا حداهم ذلك إلى إنشاء السفن ليسيروا بها في عرض البحر واطراف الممالك يوزعون منتجاتهم ويستبدلون بها منتجات بلاد أخري فكانوا هم واسطة التبادل التجاري وعقد المواصلات البحرية في الزمن القديم كما كانوا سببا في نقل العلوم والمعارف إلى الجهات التي كانوا يذهبون اليها

ولقد أثر فيهم الحلق التحاري وما يستبعه من العقل الرياضي المنظم إلى أن يتخلصوا من قيود الكتابة الصورية الهيروغليفية والكتابة السمارية البابلية لما كانا يستتبعانه من ضياع الوقت وعدم الضبط وما يستنبع ذلك من الامور التي تأباها طبيعة التجارة من

مل عة الوقت وضبط السكتابة وتحديد ذلالتها ومعانبها مخافظة على الاموال والمواعيد \_ دعاهم ذلك كله إلى أن مخترعوا الحروف الابجدية الصوتية ومخترلوها من الكتابتين القدعتين (الميروغليفية والمسارية) تجد ذلك واضحافي أساء الحررف الابجبدية التي اخترعها السكنعانيون فان كل حرف منها يدل على معنى من المعانى عفر ده ، فمثلا: نون: حوت ، عين: عين ، كاف: كن اليد، ميم: ماء ، شين: سن. فكأن هذه الحروف أصبحت روزا وبدلاعن صورها الاصلية ولسهولة مأخذها وموافقتها لطبيعة التقدم والارتقاء أضبحت كتابة العالم بأسره ومصدرا لجميع الحنطوط التي نشاهدها الآن من الآرية والسامية مع تعديل بوافق طبيعة كل إقليم وأهله. وبهــذا الاختراع وحده بالواحظا من الشهرة والقداسة التاريخية لم تحظ به أمة سواها لأنهم قدموا للإنسانية أعظم أثر تدون يه آدابها وعلومها بسبولة ودقة وكذلك اضطرمهم الأعمال التحارية إلى اخبراع الاعداد الخسابية التي استفاضت في جميع العالم وهذبها الهنود من بعدهم

هذا من جهة علومهم وصنائعهم أما من جهة تأثيرهم الديني. فقد كان بالغا غايته من الرقى إذ ذاك فقد عرفنا أن مظاهر الطبيعة عثلها أرواح مقدسة تقطن هذه الأرض فتراهم يتقدمون اليهابالقرابين ويتوسلون اليها بأنواع الزلني ويرتلون أدعية خاصة مما كان له شأن روتاثير كييرفي عقلية الامم الوثنية من الساميين الذين أتوا بعدهم ختى

إنك لتستطيع أن تدرك لسكل مشألة دينية غامضة لاتفسير لمأفيه الديانات \_ حلا وأصلا من عادات الكنعانيين واعتقادهم

وقد يأخذك العجب أن ترى الأمة السكنعانية على ماوصلت اليه من الرقى والعلوم لم تدون شيئًا عنها كما فعل إخوانهم سكارت الستعمرات. ولهذا نرى كثيرا من المستشرقين الآن يعنون بالبحث عن آثارهم ستبعدين أن تكون تلك الحضارة وهذه المدنية الراقية قتم ذهبت هبا دون أن يكتبوا عنها شيئا تستضيء به الإجيال القبلة بي الهذا لانستطيع أن ندرك حقيقة اللغة الكنعانية لانها لم تدون ولان الآثار التيءتر عنها الكاشفون لم تهد العلماء إلى حلصحيح

يعلى أن الذي لاشك فيه أنها قريبة الشبه جدا بالبابلية مايدل على أضبا كانتا قريشين قبل نزوجهما عن جزيرة العرب. وزاد هذا الاءر تمكنا اختلاط الكنعانيين ببلاد العراق واستبلائهم على كثير بن جيهاراتهم ، وذوبان الفردات الكنعانية في اللغة الآرامية والعبرية ومهما كانت قريبة الشبه بالبابلية فلن يبلغذلك مبلغ قربها والصالها بالعبرية والسريانية فأقرب الظن أنها إما أن تكون أصلا من أصولما وهذا ما عليه كثير من علماء اللغات. وإما أن تكون هي والعبرية قد اشتقتا من أصل واحد لارتباط الكنمانيين بالعبرانيين منجهة الجوار والمصالح الاجاعية المحتلفة التي وحدت بين الامتين

### الماب الحامس

اللغة المعرية

#### الفصل الاول

كلة ( عبرى ) المبرانيون

لعلك إذا مامحثت عن تاريخ الأمم القدعة ومبدا حضارتها ان تجد أمة من الامم اختلف المؤرخون عليها كا اختلفوا على الامة العبرانية

ولعل من أمتع هذا الاختلاف الذي مني به العبرانيون من قديم الزمن أنهم لم يتفقوا بعد علي تخديد كلمة (عبراني) والمعني الذي يرمى اليه والاشخاص الذين يطلق عليهم فكانهم قد باءوا بمحنة التاريخ فوق ما ابتلوا به من التشرد في طول البلاد وعرضها

ولعل السبب الذى اضطر هؤلاء المؤرخين إلى الخلط والتشكيك في تحديد هذه الكلمة إنما هو كثرة الصادر المحتلفة التي عنيت بالكتابة عن العبرانيين

فبينا تجد المصادر العبرية تخبرنا أن العبرانيين هم القوم الذين رحلوا من بلاد العراق السكلدانية وعبروا النهر مع سيدنا ابراهيم ودخلوا بلاد كنعان --- تراها في موضع آخر تنسبهم إلى (عابر)

وهو الجد الخامس لهذه الاسترة منه على حين تجد فريقا من العلماء المحدثين قد أرجع أصل معناها إلى العربي القديم وهو (عبر الفيافي والقفار :قطعها) وأتى على ذلك أدلة تاريخية تثبت أن العبر انبين كانوا يعرفون بهذا الاسم في عهد البداوة والحشونة فلما تحضروا ونزلوا المدن والامصار أنفوا أن يطلق عليهم هذا الاسم الذي يذكرهم بعهد البداوة والتيه فاختاروالهم لقب واسر اليل واعتزوا به بعهد البداوة والتيه فاختاروالهم لقب واسر اليل واعتزوا به

وكذلك تجدهم مختلفون على منشئهم: فطائفة كبيرة من أجبار اليهود يرجعون نسبهم ومنشأهم إلي بلاد الكلدان يستدلون علي ذلك بما جاء فى التوراة، ومنهم من برى أنهم كاخوانهم الساميين نشئوافي الجزيرة العربية ثم رحلوا منها إلي بلاد الشام كما فعل الكنعانيون من قبل في زمن لا بزال في طي التاريخ كما أمهم لايستطيعون أن محددوا المسكان الذي نزل فيه الساميون من بلاد العرب ولا الحادث الذي اضطرهم إلى الهجرة متحملين مرارة السفر وتجشم المخاطرات واستدل العلماء على ذلك بأن كثيرا من الأسهاء العبرية القدعة عمثل لونا من ألوان الصحراء العربية وحياتها الساذجة الهادئة : فتشبيها بها وخيالها وطابعها تمثل حياة البداوة أبلغ تمثيل فمن مفرذاتها الني لانجد لها نظيرافي الككانية (السعد عبد الله حفي دعلي منبط عفراء) وغيرها من الاساليب مما تجد أكتره في سفر ( انقضاة ) على هذا فالعبرية فرعمستقل كاخواتها البابلية والكنعانية

# الفصل الثاني ملخص ناريخهم كا ورد في كتب اليهود

بنت ي تاريخ العبرانين منخروجهم من بلاد الكلدان في العراق ونزوجهم إلى حران، ثم ذهابهم إلى الارضالقدسة ببلاد الشام، ثم ذهابهم إلى مصر بعد قصة يوسف عليه السلام وإقامهم هناك وقد ورد هذا في سفر (التكوين)

ب) ثم تأتيم دور آخر كان له أكبر الاثر في حيامهم وهو خدوجهم من مصر برآسة موسى عليه السلام، ومكثهم في العسحراء مرة التبه، واصطفاء الرب لهم بالوصايا العشر المحفوظة في الألواح القدسة (سفرا الحروج، والعدد)

ج) ثم يمر عليهم دور آخر كانت السلطة السياسية والدينية فيه بيد رؤساء العشائر المسمين (بالقضاة) إلى حوالى سنة ؛ ٤٠٠ ق.م (سفر القضاة)

د) ثم يبتدنون عصرا جديدافى الحضارة والملك على يد شاءول (طالوت) الذي حارب الكنعانيين وقتل ملكهم (جالوت) وأسس له ملكا كبيرافى أرض كنعان (السفر الاول من المماوك) ثم يأتى بعده داود وابنه سلمان وفى عهدها تبلغ الأمة الإسرائيلية

ذروة المجد والمدنية مما دعا كثيرا من المؤرخين أن يحيطوا حياتهما ولاسيا ألا خير منهما بكثير من الحرافات ما يدل على أنه كان من الافذاذ الذين وهبوا ملكا وسلطانا لاينبغي لأحد من بعده وينتهي عصرهذه الامرة سنة ٩٣٣ ق . م «السفر الثانى من الملوك» (ه) وعوته انقسمت المملكة الاسرائيلية قسمين : فالشمالي منهما سمى (بالأسباط) ونزل بالادسوريا وكان بأسهم بينهم شديدا حتي أغار عليهم ملك آشور سنة ٧٧٧ ق . م وأزال ملكهم وأسس على انقاضه دولة السامريين

والجنوبي سمى بمملكة يهودا، وقد بقيت بعد أختها حتى سنة ٨٦٠ ق محبث غزاها بختنصر، وهدمالبيت القدس والهياكل الأثرية، وأسر الأهالي وأجلاهم إلي « بابل » وهو السبي الشهير عند اليهود

(و) وفي سنة ٣٩٥ ق. م عادوا إلى فلسطين بأمر «كورش» ملك الفرس الذي استولى على بابل ، وأسقط دولة الكلدان فأخذوا يصلحون ماأفسدته القوة الغاشمة من عمائرهم ، وهما كلهم تحت طاعة الفرس ، وسلطانهم إلى أن استولى عليهم اليونان وغلبوهم على أمرهم بقيادة الاسكندر ذي القرنين سنة ٣٣٣ ق . م

وخلف الاسكندر على فلسطين الوك مستبدون ساموا اليهود بوء العذاب وأرادوهم على السجود لأصنامهم طغيانا وتجبرا فنالم

من ذلك عنت شديد من ملوكهم ، وفتة كبيرة فى دينهم حتي استولي الرومان عليهم في اقرن الثانى قبل الميلاد فكان على أيديهم التضاء المبرم على دولة بني اسرائيل سنة ٧٠م فتفرقوا أيدى سبا ومزقوا كل منزق في طول البلادوعرضها

هذا ونعلم أن ابراهم عليه السلام خرج ومعه ابن أحيه «لوط» وكذلك أعقب مع اسحق «اسماعيل» وأعقب اسحق مع يعقوب ولدا يسمى « عيسو» فكان لكل من لوط واسماعيل وعيسو قبائل وشعوب تقطن جهات مختلفة و تتميز عن الاسر ائبليين في الحضارة والمدنية

فكان من نسل لوط قبائل «عمون ومؤاب» فى شرق الأردن من أرض خصبة هناك ساعدتهم على إنشاء مملكة متحضرة تضارع ملك بني اسرائيل وتفوقه فى القوة الحربية كا كانت لغتها هى العبرية والخط المنتشر بينها هو الفينيقي العبرى

وكان من نسل السماعيل قبائل (العرب) المعروفة وكانت مساكنهم في بلاد الحجاز من طرق القوافل التي كانت تسير بين سينا ومصر ولذلك نراهم يتومون بنقل البضائع التجارية بين مصر وسوريا والعراق من قديم الزمان

كاكان من أقرباء بنى اسرائيل أهل «مدين» سكان شواظي، البحر الأحمر من شمالى الحجاز

و كان من نسل عيسو قبائل « أدوم » التي كانت تسكن

(طور سينًا) وحاضرتها أبلة «العقبة» وكانوا فى صراع مستمر مع اليهود من جهة السياسة والدين وانجلت الحال بفنائهم فى اليهود من الشمال، والعرب من الجنوب، والنبط من الشرق

هذا وكل القبائل التي تفرغت عن (ابراهيم) قد فنيت ماعدا بني اسمعيل وبني اسرائيل وبرجع السبب في فناء هذه القبائل إلي موقع بلادهم الجفرافي بين أكبر قوتين عرفها التاريخ القديم وها بابل وآشور شرقا، والمصريون غربا فكانت يدانا الحروب المستمرة التي أصلتهم نارها وتركتهم رمانا تذروه الرياح

## الفصل الثالث أناد المائية الدبرانية

كانت لغة العبرانيين في عصرهم الاول خالية من الرطانة الأعجمية ـ تظهر عليها مسحة من سداجة الصحراء وجمال الطبيعة وجودة الخيال والميل إلى الإيجاز كا كان إخوانهم في العرب الجاهليين. لأنهم كانوا أمة بدوية تتجه عصيتهم إلى القبيلة ورئيسها تنتجع الكلا وتنامس مواقع الغيث والحيا، يعدون أنفسهم أبناء الله ورسله وما عداهم من الام رجسا وقدارة لا يقتربون منهم ولا يأكلون ذبائحهم ولا ينكحون نساءهم فأدى ذلك إلى صناء اللغة وخلوها من الدخيل

وفى عهدهم الثاني من الحضارة والملك تعقدت الحياة الديم واتسعت رقعة السلطان فيهم، واتخذوا ألوانا من المدنية لم يكن لهم بها عهد، واختلط بهم كثير من الشعوب السكنعانية فاكتسبت اللغة بنبلك فراهة وقوة كالمتازت بان حضارتها كنعانية إلى حد كبير حيث أخذوا عنهم نظام السياسة والعمران، وبناء الهياكل، وقلدوهم في كثير من عوائدهم الاجماعية والدينية فتأثروا بذلك أبما تأثر وكا أنهم تعلموا منهم السكتابة والخطوط الفينيقية التي دونوابها معلوماتهم وكتبهم المقدسة التي انتشرت في ذلك العصر انتشارا كبيراً ويشبه هذا العصر عصر صدر الاسلام وبني أمية في اللغة العربية

أما بعد سبيهم فقد استقبلوا عصرا كان من أهم الاسباب في تغير أوضاع اللغة ومقايدسها وآدابها فأدى ذلك إلي أنك تلمح في لغتهم وأسلوبهامفردات قدتسربت إليهممنالام الآرامية المنتشرة في وادي الفرات. وذلك طبيعي إذأن البابلين أمة راقية ذات تاريخ وسلطان فتسرب من عاداتهم ولغثهم وآدابهم إلى الامة الضعيفة المسلوبة شيء كثير وحدث من هذا التلاقح الفكرى آثار من العقائد الدينية والفلسفية كان لها أثر كبير في حياتهم على أنهم قد أخذوا الخط الآشورى المربع بعد تحويره وصقله على هيئة تستقيم وأوضاع غتهم كما أنا نري أثر هذا العصر في مراني اليهود وغيراتهم التي هي دماء قلوبهم تندى بها أفواههم فاحدث في اللغة رقة وأربحية لم تجد لها

نظيرا في أدوارها، ومن أهم آثارهذا العهد دخول الأساليب الارامية التي عمت الشعب اليهودي حتى أوشكت اللغة القديمة أن تستغلق على بعض الرهبان أنفسهم فقصروا العبرية على العبادة والعملاة وانحذوا الآرامية لغة التدوين والتأليف

هذا وفي العصر اليوناني ترى شدس العلوم تشرق على ربوع اليهود فتبدأ الافكار تنحو نحو الفلهة والمنطق والحرية الدينية التي عت الشعب الاسر اثيلي. فهال هذا الامر علماء الدين فاخلوا يعظون الناس بلهجات ملؤها الحجج المنطقية والمقاييس العقلية على حين كانوا يعظونهم با يات المكتاب وفتاوى الرهبات فيلم يزدهم ذلك إلا استرسالا في الماذات ونبذ التعاليم الدينية ظهر يافتمخضت تلك الحال السيئة عن أعلام أخذوا يوفقون بين نصوص الدين ونظريات العلم وهذا يشبه العصر العباسي في اللغة العربية

وبعدأن تشتت اليهودعلى وجه البسيطة أصبحت لغة كل منهم توافق لغة البلد الذي حلوا فيه

فن بقى منهم بالشام والعراق كانت لغنه الآرامية هاله اليونانية التأخرين » ومن ذهب إلي مصر أو اليونان كانت لغنة اليونانية ومن ذهب إلي الحربية كانت لغنة النصحي كالسموء للمن عاديا وشريح بن عمران وغيرهما

هذا ولما انتشرت اللغة العربية في مشارق الأرض ومعاربها

بانتشاوالاسلام اتخذها اليهود لغتهم التخاطبيه في جميع الافطأر وعكفوا على مدرستها وترجة الكتب المقدسة اليها وفي القرن العاشر أخذوا في إحياء كتبهم ولغتهم العبرية ونقل كثير من الآداب العربية اليهاحتي انتعشت اللغة واستجابت لهم. وظا نحن أولاء ترى لهم كتباوجر الد تصدر بلغهم البرية إلى يومناهدا

## العمل الرابع. الكنية الكنية

تألف! حكتب الدينية لدي اليهود من قسمين كبيرين: الحتاب المقدس وهو الموحى به على لسان موسى وغيره من الأنبياء ويقال له « مقرا » من كلمة قرا أي ما تجب قراءته (لاحظ التشابه بين هذا اللفظ ولفظ « قرآن » ) ، والتلود وهو يتضمن الاحكام والسنن والتعاليم التي لم يرد ذكرها في التوراة ومعناه التلمدة أي التعليم

## العهدالقديم

يتضمن هذا الكتاب تاريخ الاسرائيليين والقبائل المتصلة بهم وعاداتهم وشرائعهم وعقائدهم . . . وهويعد أعظم أثر للغة العبرية من عيث أساويه وما تضمنه من الأحكام والعقائد وقد جمع هذا

الكتاب في أوقات مختلفة كما ينضح ذلك من لغته فبينا ترى شيئاً كثيرًا من عهد البداوة القديمة إذا بك تجد فيه مدنية وحضارة في قرونهم المتآخرة ولاسيا في عهد أسرة « المكابيم » في النصف الثاني من القرن الأول حيث تم في عهدها تأليف هذا الكتاب باللغة العبرية، ثم ترجم إلى لغات العالم أجمع. وأقدم ترجمة هي الترجمة اليونانية فقد ذكر المؤرخون أن بطليموس ملك مصر طلب إلى اليهود أن يرسلوا أحبارا من عندهم ليترجموا الكتاب المقدس إلى اليونانية فأرسلوا اليه اثنين وسبعين حبرا من كلسبط ستة أحبار فجعلهم بطليموس زوجين زوجين وفصل بين كل اثنين ثم أمرهم جميعا بالمرجمة فجمعت لديه ستة وثلاثون نسخة يونانية قابل بينها حتى اختار نسخة حفظت في المتحف الاسكندري، ومن اليونانية ترجم إلى اللاتينية في عهد الرومان، ومن اللاتينية ترجم إلى جميع لغات أوربا الحالية

ينفسم العهد القديم إلى ثلاثة كتب كبيرة ممايزة بعضها عن بعض، ويرمز لهذه الثلاثة بلفظ (تنخ) فالتاء الأولى من اللفظ تشير إلى التوراة وهي الكتاب الأول ، والنون تشير إلى الانبياء والكاف إلى المسكتوبات

(١) فالتوراة وهى أهم كتاب تشريمي تحوي مانزل على موسى عليه السلام من الشرائع والوصايا وهي تشمل خمسة أسفار : \_\_ (۱) التكوين: وهو يتضمن قصصا شهياعن حياة الانسان الأول ومبدأ الخليقة والتكوين، وتراه يذكر النظريات الفلسفية في تحول العالم وتدرجه: من بنا السموات و دحوالاً رضين، وانفجار الفمر ، وخلق النور وكيفية انشاء البحار واليابسة، ثم وصف الايام الستة التي خلق فيها العالم وماكان يصنعه في كل يوم حتى ثم بناء النكون ، ثم ينتقل بعد ذلك إلى حياة أدم وأولاده وتاريخهم ووصف حياتهم الاجباعية إلى عهد الراهيم، ثم يستفيض في ذكر الراهيم وحياته والبلاء الذي لحقه بالبلاد التي نزل بها ، ثم يصف كيف انتقل العهد إلى اسحق ثم إلى يعقوب، ثم يصف لك حياة هذه الاسرة إلى أن انتقلت إلى بلاد مصر مع يوسف على أثر خادثته التي تجدها مفصلة واضحة عناك

هذا ولفظ د التكوين » إنما هو من وضع المرجمــة اليوثانية وليس موجوداً في النسخة الأصلية للتوراة

(ب) سفر الخروج: وفيه حديث مسهب عن حياة الاسرائيليين في بلاد مصر، وكيف كان الفراعنه يسومونهم سوء العداب، وكيف نشأ موسى في هذا العهد العصيب، وكيف كانت تربيته وحادثته مسع فرعون والقبطي، ثم يصف خروج موسى إلى مدين واجتباء إلرب إياه ليكون رسولا إلى فرعون وقومه أن علوا في الارض واستكبروا فيها، ثم يصف تبليغ الدءوة إلى فرعون والمجادلات والمعجزات التسع فيها، ثم يصف تبليغ الدءوة إلى فرعون والمجادلات والمعجزات التسع وكسيف احتال موسى على بني اسرائيل حتى أخرجهم من مصر

وكيف التحقيه فرعون وتجاموسى وغرق فرعون ومن معه، وكيف اختار موسى قومه سبعين رجلا لميقات ربه، وكيف نزلت عليه الالواح القدسة التي كانت تشمسل الوصايا العشر الآتية (من الاصحاح العشرين من سفر الخروج) وهي أساس الشريعة اليهودية:

(١) أنا الرب الهك الذي أخرجك من أرض مصر من بيت العبودية .لايكن لك آلهة أخري أمامي

(۲) لا تصنع لك عثالا منحو تا ولاصورة ماما في الساء من فوق وما في الأرض من تحت وما في الماء من تحت الأرض لا تعبد هن لأني أنا الرب إلمك إله غيور أفقد ذنوب الآباء في الابناء في الجيل الثالث والرابع من مبغضي، وأصنع إحسانا إلى ألوف من محبي وحافظي وصاياي

(٣) لا تنطق باسم الرب إلهك باطلالاً ن الرب لا يبريء من نطق باسمه باطلا

(٤) اذكر يوم السبت لنقدسه. سنة أيام تعمل و تصنع جميع عملك وأما اليوم السابع ففيه سبت الرب إلهك لا تصنع عملا ماأنت وابنك وابنتك وعبدك وأمتك ومهيمتك ولزياك الذى داخل ابوابك لأن في سنة أيام صنع الرب الساء والأرض والبحر وكلما فيها واستراح في اليوم السابع الذاك بارك الرب يوم السبت وقدسه

(٥) أكرم أباك وأمك لدكي تطول أيامك على الارض التي

يعطيك الرب المك

(٦) لاتقتل (٧) لاتزن (٨) لاتسرق(٩) لاتشهد على قريبك شهادة زور (١٠) لاتشته بيت قريبك . لاتشته إمرأة قريبك ولاعبده ولا أمنه ولا ثوره ولاحماره ولاشيئا مما لقريبك

(ج) اللاويين ويشمال العادات والوصايا والرسوم التي يتخذها الشعب في الضحايا والقرابين

(د) العدد وهو محتوى على وصف مسهب لحياة بنى اسرائيل فى النيه والنقباء (الاثنىء شر) ومراحلهم المختلفة فى البرية وكيف كان ينبجس الماء من الحجر على عدد أسباطهم، وكيف كان ينزل المن والسلوى.

ه) التثنية و تشمل التعاليم والنصائح والاحكام التي كان يرشد

بها موسى قومه زيادة على مافي الصحف المنزلة وبهذا ينتهى مانزل على مدسم

(٣) الانبياء وهذا السفر قد دون كل ما فيه بعد محضرهم وعدينهم فى زمن ملوكم الأول وهو يشمل قسمين أحدها تاريخي محضوهوذكر الملوك الذين تولواحكم الشام إلى تشتت الاسرائيلين فى الاسر البابلي وأهم ملوك هذا العهدداود وسلمان وغيرها والآخر أدبى محض يشمل على كلام الملوك وأمثالهم وحكمهم وتجاربهم أدبى محض يشمل على كلام الملوك وأمثالهم وحكمهم وتجاربهم وآدابها وهو محتوى على تسابيح داود وعجيداته للرب بأسلوبه وآدابها وهو محتوى على تسابيح داود وعجيداته للرب بأسلوبه

اللذيد الذي تري فيه از دواجاو ملاءمة تذكرك بجرس الشعر العربى وحسن موسيقاه كذلك بحتوى على أمثال سلمان بن داود وحكه وبجاربه وكذلك بحتوى على تاريخ أيوب وما ابتلاه الله به ومن محاورة إبليس له ، ومجالسه الفلسفية العميقة مع أصحابه هذا و مجمل بناأن نذكر كلة مجملة عن كتابي «الجامعة» (وأيوب) لا تصالحها الوثيق با دابنا العربية واختلاف العلماء فيهما

#### الفصل الخامسى

محمد صلى الله عليه وسلم فى التواراة والانجيل ينص القرآن فى غير موضع من آياته أن محمدا صلى الله عليه وسلم بجدونه مكتوبا عندهم فى التوراة والانجيل . . . ولكنه لم يبين لنا على أية صورة نجده أهو مذكور ضراحة ? أو ضمنا ? ولهذا نحن عبل تصديمًا للسكتاب إلى أن « محمدا » ذكر ضمنا في ثنايا السكتب المقدسة القدعة واليك بعض هذه الأدلة نقلا عن رسالة أبى الربيع لقسطنطين ملك الروم كما وردت فى « عصر المأمون » لقسطنطين ملك الروم كما وردت فى « عصر المأمون » (1) سأقيم لهم من اخوتهم مثلك أجعل كلامى على فه كى يعني به أمى لا يقرأ ولا يكتب التثنية أصحاح (١٨) آية (١٥)

هن إخوة بني اسرائل الا بنو اسمعيل? ولو كان يعني واحدا

منهم لقال: (أقيم لسكم نبيامنكم). فانقلم: إنما أراد بقوله «الخوتهم» انفسهم فانقولون فيما جاء في التوراة «مثل و سي في بني اسر ائل لا يقوم » (ب) ( جاء الله تبارك و تعالى من طور سينا ، وأشرف من ساعير ، واستبان واستعلن من جبال فاران . . .) ومعني ذلك أن الله أنزل التوراة على مومي في طور سيناء ، والانجيل على عيسى في جبل ساعير وهو بالشام ، والقر آن على محد في جبال (فاران) وهي بلادمكة (بنا موس أوصاناموسي ميرانا لجماعة (يمقوب) التثنية اصحاح (٣٣) آية (٢) موس أوساناموسي ميرانا لجماعة (يمقوب) التثنية اصحاح (٣٣) آية (٢) المدهر . . تقلد السيف على الأمم أيها الجبار بالقتل والاسر والسباء . . . ونبالك مسئونة في قلب أعدائك . شعوب تحتك الاشياء سيفك . . . و نبالك مسئونة في قلب أعدائك . شعوب تحتك ينقطون ) . مزامير اصحاح (٤٥) آية (٣)

فأي نبي كان على الأمم جبارا ، ولهم بأذن الله قتالا الا نبينا محمد صلى الله عليه وسلم ?

(د) (عبدي الذي وجب به حيالذي بشرت به نفسي أفيض عليه روحي يوصي الأمم بالوصايا لايضحك ولايسمع صوته في الاسواق، ويفتح العيون العور، ويسمع الآذان الصم ويحيى القلوب الغلف، وما أعطيه لاأعطى غيره. (أحمد) محمد الله حديثا تهذيه يأتى من أقصى الأرض مجوز الله بشدة أمواجه ... سكانها محمدون

الله على كل شرف ويكبرونه علي كل رابية). أشعيا أصحاح (٤٢) آية (١) – (١٠)

(ه) (صدقو الرب وسبحوا .. الذي هله الصالحون . ليفرح اسرائيل بخالقه ، ويتوب صهيون من أجل أنالله اصطفي (له) أمته ، وأعطاه النصر ، وسدد الصالحين بالكرامة . يسبحونه على مضاجعهم ويكبرون الله بأصوات عالية بأيديهم سيوف ذات شفرتين لينتقم الله من الامم الذين لا يعبدونه ، ثم يقيد ملوكهم بالقيود ، وأشرافهم بالإغلال ) . المزامير اصحاح (١٤٩) آية (١)

فأيما أمة يكبرون الله بأصوات عالية ، وآذان الصلوات الدائمة ، وعلى كل شرف ، وعند كل حرب ، وأيما أمة كانت سيوفها ذات شفرتين إلا أمة محمد صلى الله عليه وسلم ?

و (جاء الله من السماء ، والقديس من جبال فاران، وامتلأت السماء من تجميد (أحمد) وتقديسه ومسح الارض بيمينه وملك رقاب الأمم) (تضيء لنوره الارض، وتحمل خيله في البحر). حبقوق اصحاح (٣) آية (١٥)

فالى من ينحو هذا القول، وإلى أن يذهب بهذا المعنى ? لئن ذهب به إلى غير من تحمل خليله في البحر، وبدأ من جبال فاران أمره، وغلب على الارض .. لقد تركتم الحق وأنتم تعلمون (ز) ( اللهم ابعث جاعل السنة كي يعلم الناس أنهم بشر ) أى

في يتبين الناس أن عيسى عليه السلام انسان . ولسنا نعلم نبيا وضع سنة تنسب اليه إلا محدا صلى الله عليه وسلم . أما عيسى فانه نصب سنة موسى عليه السلام

### سفر الجامعة

أما سفر الجامعة فيتحدث إليك فيه بـطل من أبطال نبي اسرائيل اعتزل الحسم والسلطان بعد تدخل اليونان والرومان في أمرهم، وكون لنفسه عقيدة وفله فة ومذهبا في هذه الحياة: بدأ يسخط على الانسان، ويقرر أن الشقاء الاكبر في هذه الحياة إنما جاء من الناحية العاقلة التي جعلها الله المنزان الحساس لا لام الدنيا وشدائدها وينصح للذين أغوتهم الحياة الدنيا بزخار فها الايركنوا إليها وألا ينبذوا التعاليم الدينية وراءهم ظهريا لأن هذا يرديهم وينزل بهم إلى ينبذوا التعاليم الدينية وراءهم ظهريا لأن هذا يرديهم وينزل بهم إلى حضيض الجهالة كما أنه ينصح للناس أن يستشعروا السعادة وإن لم يكونوا سعداء لانه في تلك راحة القلب وسعادة الضمير

وتلمح بين ثنايا هذا الكتاب أنيناحارا وشكاة مرة من فساد الزمان والاخلاق، واستهتار الناس بالدين، وأنكابهم على الالحاد والزندقة وبعد أن أعيته الحيل رجع يقول الناس متعوا ما شئم بالحياة من غير اسراف ولا تورط في الشهوات

ويظهر أناليهود كانوا منغمسين إذ ذالدنى مجون اليونان وعبتهم فقام هذا الواعظ الشاك المتحير يددى لونا من الفلسفة لم بكن للناس عبد بها من قبل وهي في مجملها عمل عصره عام العثيل . سفر أبوب

يري بهض المؤرخين أن عذا السفر كتب في بلاد العرب المنين في القرن العشرين قبل المالاد، وكان منظرما شعزا كا نفابت الالياذة ثم ترجمه اليهود إلى العبرية نتراه وأدخلوه صمر أسفارهم المقدسة تم ضاع الأصل العربي كاضاع أصل كليلة ودمنة الفارسي. ويستداون على ذلك بكثرة الاسماء "مربية التي كانت ألوفة في عبد الجاهلين، والتي تلمس فيها زهبة الصحراء وجلالهاء والتي هي أفرب إلى اللغة العربية وأوضاعها: أليس أبوب مشتقا من آب يئوب بمعنى رجع ? وهذا معناه في اللسان العبري، ثم ابحث في شخصية أصحابه الذبن أشركم معه في معاورانه الملسفية. أليس (الفائر) التماني من تماء وهي ببلاد العرب ? وبلداد الشوحي وصوفر النعماني كندلك ج ثم هذه النظاريات العامة الشاملة الى ماعهدناها إلا في العرب الجاهليين. على أن المحقين لايرون هذا الرأي لوجود النظريات الفلمة الدقيقة وانتعاليم الديدة التي لم ميكن للجاهلين عهد بها. ومهما يكن من شيء فهو فكرة عالية من المثل المليا التي عمل الصراع بين الخير والشر ، وبين الرديلة والفضيلة . وبين

، النفس الامارة بالسوء والنفس المطمئنة إلى ربها

عثل لك أيوب الني الصالح الذي آناه الله مالا كثيرا وأولادا ممتاع الحياة الدنيا وزينتها فاراد أبليس أن يصده عن سواء الصراط. فا زالبه حتى أحفظ عليه قلب الرب فانبزع منه نعمة المال والبنين، وابتلاء . بصنوف الألم والعداب ما لم يسمع الناس عنله، وفي تلك الاثناء بأنيه ابليس ليغويه فهناك تسمع أبوب وحده فى وسط القيامات العفة يناجي ربه بآهات مي دوب الفؤاد وغصارة القلب، ويهمأن عيل م الهوى فيظهر له رفقاؤه ويتناقشون معه فى الحياة وآلامها ومنزاها والخير والشر ، والسعادة واليأس، والعدل والظلم والثواب والعقاب واللذة والآلم وهكذا ما كان يتقرب به العقل اليهودي في القرون القريبة للمسيح فى صلواتهم ودعواتهم بعد أن كابوا يتقربون إلى الله من طريق الشعور والاحساس وهكذا حتى انتهى إلى أن الانسان مهما ارتقى فليس بمستطيع ادراك كال الله وفكرة الحير والشرف هذه الحياة. وحذه النظرية عيمن امهات النظريات الفله فية الحديثة وقد اعتنقها غير واحد من الفلاسفة ولا شيما (ليبانتس) الالماني في

وقد ترجم هذا المعنى (خوتيه) الالمانى فى روايته الشهيرة (فاوست) على نسق محاورة أيوب مع ابليس واصحابه

### التلبود

للامة اليهودية كما لغيرها من الام عادات وتماليد يرعاها الشعب ومحفظ لهامن القداسة والاجلال كما محفظ للسكتب المقدسة ، ويشبهون الأمة الانجليزية في هذا حيث العادة والعرف تقوم لديهم مقام القوانين . ولم تكن تلك التقاليد مدونة مقروءة كباقي السكتب ولذلك اطلقوا عليها لفظ (الشريعة الشفوية) وتسمي (المشنا) وتتألف في مجموعها من ستة أقسام: (١) الفلاحة و نظمها (٢) الاعياد والمواسم ومواقيتها (٣) الاحوال الشخصية للجنس من زواج و طلاق فقه (٤) العقويات (٥) الذبائح والتقدمات (٢) الطهارة والنجاسة

وقد كثرت الشروح والفتاوى والاحكام حول التقالد (المشنة) حتى تكون من كل ذلك (الجرة) وهي تشبه مذاهب الفقهاء المستبطة من الاحاديث النبوية عندنا

و كان بجأنب ذلك كله حكايات وقصص ينقلها الناس ثندرا وتنارفا شار الاقاصص الدينية وغيرها

هذا ولما تعقدت الحياة الاجهاعية وكثر الاختلاف في صوص الكتب قام العلماء من القرن الثاني إلى السادس الميلاد وهذبواكل عدم الاشياء ووضعوها في كتاب مسقل يبلغ حجمة حوالي العشرين مخلاا وأعلمه لا للفياء والتعليم، وقد ترجم إلى معظم وأعلمه لا التلود) أي التلهدة والتعليم، وقد ترجم إلى معظم

لغات أوروبا حتى قال بعض علمائهم (لابدأن بانى يوم يوي الناس فيه أن التلمود من أهم تأليف العالم ولا عكن تقدير ما فيه من الكنوز...)

## الفصل الخامس المامس النامة العربية

تشبه الله العبرية أختها العربية في أمرر كثيرة من مفرهاتها وتراكيبها ودلالة ألفاظها وذلك أن اليهود لما تشتنوا في الارض رحلوا إلي جهات عدة منها فرحل كثير منهم إلي شالى الجزيرة العربية و بلاد العراق والهن. وحيثها نزلوا لا يجدهم إلا أيادى عاملة لا يعرفون الكمل، ولا يرضون بالقلبل من الدنيا فكانوا هم الزراع في الجزيرة والعراق ، وكانوا هم الصناع في يثرب وغيرها ، وكانوا هم الدائبين على التبشير في بلاد الجزيرة باليهودية حتى تبود كثير من القبائل العربية و بخاصة في بلاد المين حيث انتشرت ديانتهم وفلسفتهم وأساطيرهم في هذه الجزيرة الساذجة فصارفت منها قلبا خاليا فتمكت فيه فنشأ عن هذا الامتزاج آثار في الآداب والديانة واللغة :—

### ( أ ) الإثر اللغوى

عرفنا الأمة اليبودية قد انبثت في أعطاف الجزيزة ، وخالطت أهلها بالجوار والمصاهرة وتبادل المنافع. وطبيعي ألا يتم ذلك ولا يتها إلا إذا كانت هناك وسائل للتفاهم ولا وسيلة غير هذه اللغة التي اختص

الله بهابي الانسان ليسير او ارشادا ، فاسترجت اللغتان و تسربت المفردات في ثنايا كل منهاوزاد ذلك الاستراج ما في طبيعة كل منهامن النرب والوضوح فصارت اللغتان أشبه ما تكوران بلبجتين مختلفتين للغة واحدة . زد على ذلك أن بعض القبائل العربية قد اعترقت اليهودية وكان لزاما عليها أن تنخذ العبادة بهذه اللهجة المقدسة باللغة العبرية إذ لم يكن مستطاعا لديهم أن يعربوا المعاني الدينية أو بحرفوا الكلم عن مواضعه خشية أن يمرقوا من الدين ويلحدوا فيه فزخرت اللغة العربية بالغاظ اصطلاحية مثل الجنة وجهم وابليس والطاغوت وتورأة وزبور . . . حتى القرآن نفسه قد أخذ هذه الكلمات والمراكيب بأعيانه من اللغة العبرية لشيوعها عند العرب وسهولة معناها والمراكيب بأعيانه من الغق العبرية لشيوعها عند العرب وسهولة معناها لديهم و بذلك أصبحت أخف مؤونة من الالفاظ الجديدة التي ما كانت المحتملها طبيعة اللغة ولا يسيفها الدهل المربي الساذج وقتئذ

وإذا ما أردت أن تعرف مدى هذا التأثير فخذ أى كتاب بالعبرية واقرأه بامعان على رجل بصير باللغتين وأنت ترى مدى القرب فى مادة اللغة وفى هيئة نطقها وفي ذوق تصارينها واشتقاقانها . . . تلك حقيقة قد فرغ الناس من بحثها فلا حاجة للأطانة فيها

(ب) الاثرالدبي

اسنا الآن بصدد الشرح والتفصيل بين الديانتين اليهودية

والاسلامية .ولـكن جسبنا أن نبين الصلات الموجودة فعلا بين التورأة والقرآن ومدي تأثيرها في عقلية الأمة العربية

إذا نظرنا إلى الديانة الاسلامية وجدناها تشتمل على شيئين أساسين هما العقيدة والتشريع ويتبع ذلك ا داب وقصص لها اهميتها في صلاح المجموعة البشرية وكمال سعادتها

أما العقيدة وهي المحور الاساسي الذي تدور حوله علوم القرآن وا دانه وتشريعاته فهنيء تميدة التوحيد الخالصة من شائبه الشرك على أكل وجه وأنصم بيان. ونرى القرآن بحدثنا: أنما يقال للرسول صلى الله عليه رسلم هو ما قبل للرسل من قبلهمن انباع الدين القويم مواخلاص العبادة لله وحده . وهذاموجود في أول ديانة يشرحها لنا القرآن وهي ديانة اليهود. لهذاوجب على من أرادأن يطمئن قلبه بالإعان والتوحيدالحق الذى يبرأمن شائبة الشرك والالحاد أن يدرس عتيدة التوحيد عند اليهود وما طرأ عليهامن التقلبات والاحوال ليكون على بصيرة من دينه ويبرأ إلى الله بارضاء ضميره بالبحث والاستقراء أترانا بعدأن حررناالقرآن من قيود التقليد والاستعباد الفكري وأطلق لنا عنان البحث الحر والنظر المستقيم ـ نؤمن بهذه الكتب قضية مسلمة من غيرأن نبحث في روحها ومأتوارد عليها من النشوء والارتقاء ؟ أظن أن هذه الأمور من أبسط ما يجب على الرجل . المستنير الذي يحترم نفسه

ومن جهة أخرى مابالنا نري علماء النشريم فىالقرن العشرين وهم جابرة العقول بدرسون القانون الرومانى القديم وهو على ما فيه من تشو به ونقص واضطراب وقلة خبرة لا يصلح أن يسكون منهجا قويما في حياتها الحاضرة مع أن عالما واحدا يستطيع أن يأتي بأفضل منه معنى ومبنى وأدوم على الدهر و ولسكنهم بحببونك أن البناء إن لم يسكن على أساس متين فأوشك به أن ينهارفهم بدراسة القوانين القديمة يستطيعون أن يعرفوا حاجة الأمم وما تنطابه من الفكر والتشيريع، وما مبلغ العدالة وقداسة الحتى لديه، وما هو الحور الاساسى الذي يدور حوله النشريع كل هنده اسئلة ترد علينا في النشريع الاسلامي وجوابها في دراسة التوراة وشروحها إذ أنها صنوان تفرعا من دوحة واحدة وسقيا بماء واحد الالنستين بذلك على

حجية القرآن واسكن لنعلم أن القرآن لم بنجأنا بما على أخصر أسلوب
وفي الترآن قصص ومواعظ وداريخ أني بها على أخصر أسلوب
وأجمع معني حماية لنكرة أو إشارة إلى موعظة أو زجرا عن قبيع
أو اسمالة لقلوب قد استغواها الشيطان أو استهواء لأ فئدة قد ظوح
بها الموى والفرور أو وعدا أو وعيدا ... والقرآن ملى و بأمثال هذا
وهو يحثنا أن ننظر في آثار من سبقنا من الامم و نتدبر تلك القصص
وهي موجودة في التوراة وشروحها تامة الحوادث متدقة التركيب
مبينة للزمن والوقائع التي حدثت فيها، أفلا يكون هذا من أعظم
الاشياء التي خنا القرآن على النظر إليها والموعظة منها الم

#### ( خ ) الاكثر الادبي

الحبرة ودقة البحث وصدق الدلالة ... وبديهي الا يتهيأ ذلك لأمة الخبرة ودقة البحث وصدق الدلالة ... وبديهي الا يتهيأ ذلك لأمة إلا إذا ماتشعبت حياتها و تعقدت مسالسكها وهذبتها الحضارة ورفعتها المدنية إلي مستوى استنارت سبلها فيه بما ترقق من طباع جافية وتاين من قلوب جاسية و تقر من أحلام طافية فتخلص بصائرهم و تنمو ضائرهم ولدينا كتاب العرب قبل الاسلام وقبل أن يسترشدوا بنوره فاذا حياة ساذجة هادئة واذا نظرات سطحية لادقة فيها ولا بحث وإذا حضارة ومدنية لاقرار لهما ولا ثبات فأني لهم هسذا

المدد الفياض من الجمل الحكية المأثورة عن حكمائهم اإذا مجثت عن تاريخ الجمل الحسكية في جاهلية!العرب وجدت أن منبعها ومؤثلها شخص يدعونه ﴿ لقان ﴾ حتى إنه ما من حكة لا يعرف قائلها إلا وتنسب إليه فزخرت كتب الآداب وانتاريخ بحكه وآدابه وماندب إلى غيره قلبل لا يبلغ معشار ما أني به هذا الرجل حتى لقدوردذكره في القرا أن السكريم في سورة خاصة من التنزيل تسمى سورة ولقيان، ثم لعلك بعد ذلك تسأل من لقان واضم الحكة العربية ? أهو غربي أم ماذا كان أصله ? أما المتعصبون من العرب فينسبونه إليهم ويدرونه إلى قبيلة بعينها. وأما المنصفون من أهل التاريح فيذكرون أنه رجل اسرائيلي أني الحسكة وفصل الحنطاب وعنه أخذ العرب بوساطة اليهود الذين أنتشروا فى الجزيرة الربية بآدابهم وعلومهم وديانا مم لموافقة الجسكة لطبيعة العربي : لقلة ألفاظها ورونق عبارانها ولديك العند القديم فارجع اليه لتمرف صدق هذا .

المكل

هو جملة من الهول تنتزع من حادثة وافعية أو خرافية انقال فيما يشبهها من الحوادث فتكسبه جمالاً في القول وخفة في الأسلوب وروا. وحدة في الدهن وانتباها . والعرب وإن أكثر وا من الامثال لمواهم و ذو قهم إلا آنا نلمح في أمثالهم تشابها كبيرا الأمثال

العبرانيين حتى إن كثيرا من ذلك يذسب إلى أشخاص اسرائيليين كأمثال سليان وأمثال لقمان التي جمعت في سفر خاص

#### الشعر

لانستطيع أن نبحث هذا الجزء من جهة أوزانه وأساليبه وإنما الله ي يعنينا هو أننا قد عرفنا اثار الصحراء وطبيعة الحياة الاجهاعية هناك ومقدار تأثرهم بذلك فما بالنا نرى لونا جديدا في شعر عدى ابن ديد العبادي وأمية بن أبي الصلت والسموء ل بن عاديا وغيرهم من شعراء المعانى الدينية . أمن حياتهم ذلك أم من وثنياتهم ? لانستطيع أن نعطى حكما خاصا إلا أن يكون قد غدى هذا العقل بعقيدة جديدة مسيطرة على العالم ولاترى أثرا للديانات في جزيرة العرب قبل ديانة اليهود

فاذا ما أردت أن تدرس شاعراً من هؤلاء أتستطيع أن تفهمه عاما دون أن تعرف هذه النظريات التي كان يتحدث عنها من منبعها الأصلى الذي استفاضت منه م

### الباب السادس

الأرامية \_ السريانية

الغصل الاول الآراميون

خوالى القرن الخامس عشر قبل الميلادر حلت قبائل متوحشة بدوية غلاظ الأكباد عماليق الأجسام لايعرفون نظاما ولأمدنية ولايرجون تآلفا ولا اتحادا ضافت بهمسبل الحياة في جزيرة العرب وغضتهم الصحراء بأنيابها ففروا هاربين لايلوون على شيء ولايأنون أقليا إلا أو سعوه تخريبا وتدميرا فما زالوا يهلكون الحرث والنسل كالعواصف المزعجة حتى أنوا ريف العراق وخصب الشام فوجدوا هناك مرتعاخصيبا ونضارةما كانوا ليحلموا بها فىصحرائهمفانتسموا فريقين كبيرين يتداولون هذه الغنائم الباردة والطعمة السائعة فرحلت الفرقة الأولى إلى ثمالى اسواحل السورية وشرقيها وانتقصو االكنمانين من أطرافهم وحلوا بلادهم ضيفاً ثقيلا وحملا جسيما فتما ومتهم الدولة الكنعانية ولكن هيهات أن تظفر منهم بطائل وقد كانوا قوما همجا لانظام لهم ولا وحدة عامة فما زالت الايام بين هؤلاء الاعراب المتوحشين وبين السكنعانيين والعبرانيين تتداول حتى قر أمرهم بالقوة

والغلبة وأسوا دو يلات صغيرة كانت شرام تطيرا على أهل البلاد وأم هذه الدويلات هي آرام دمشق وا رام صوبا في أرض حران وآرام بيت رحوب على ضناف البرموك وآرام محا في جبل الحرمون

وأما الفريق الذي ذهب إلى جنوب العراق نقد ثبتت أقدامهم هناك لأن ملوك آشور كانوا في شر مستطير مع الحيثيين الذين هم غيلان آسيا الوسطي فتدخلوا في شئون البلاد والمنزجوا بهم و تأثروا بحياته و نظمهم وعقليا نهم هذه الطوائف جميعها كانت تسمي الآراءية لهذا نرى أن اللغة الآرامية كانت في جزيرة العرب « مهدها

هدا برى ال اللعه الدرامية كابت في جزيرة العرب لا مهدها الأصلى » ثم نزحت كما نزح أخواتها إلى الشام و تفرعت فرعين كبيرين فرعا ذهب إلى الغرب في بلادالشام ، والآخر ذهب إلى الشرق في بلاد العراق

فالذى ذهب إلى الشام تفرعت عداللغات الآتة : ــ
(١) لغة اليهود المتأخرين (٢) لغة أهل تدمر (٣) اغة النبط (٤) لغة السامريين

والذى ذهب إلى العراق فرعت عنه الانتان الآية ان : \_ (١) لغة اليهود في بأبل (٢) اللغة السرانية .

#### القصل الثاني

( لغات العرب المتفرعة من الآرامية )

### ( أ ) لغة البهود المناخدين

تداخلت هذه اللغة الآرامية في اللغات الغربية من بلاد الشام وخاصة العبرية إلى حد كبير حتي إلى التجد في بعض العصور القريبة من الميلاد أن اليبود كانوا ينطقونها في معاملاتهم و آليفهم ورسائلهم وتجد لذلك آثارا في المكتاب المقدس مثل سفر « أرميا » وغيره كما أنهم ترجموا الكتاب المقدس إلى هذه اللغة ليستطيم الجهور أن يقف على جوهر التعاليم الدينية باللغة التي يفهمها ، وقد وضع كذلك جزء كبير من التامود بها

#### (ب) لغة تدمر

وفى الجزء الشرق الجنوبى من بلاد دمشق فى البرية بين جص والفرات كانت هناك دولة قوية مهبة الجانب ذات حضارة ومدنية عظيمة يرجع تاريخها وأصلها إلى أعراب آرام تلك الدولة هي الدولة (التدمرية ذات الشهرة الفائة تفى المرون القرية من الليسلاد حيث أصحت مضرب الامثال فى الجسال والقوة ، ومنبع الحيال فى الأقاصيص والحرافات الني نسجت حول هذه الدولة الفتية الزاهرة الأقاصيص والحرافات الني نسجت حول هذه الدولة الفتية الزاهرة

فن ذلك أنهم زعموا أن الجن في التي بنتها على عمد من الرخام بأمر سلمان بن دواد . لأن العقل العربي إذا مابهره شيء وأخذ عليه حواسه ندبه إلى الجن ، قال النابغة الذبياني : ...

ولاأري فاعلافي الناس يشبهه ولا أحاشي من الأقوم من أحد الله سلمان إذ قال الأله له وغيل البرية فأحد دهاعن الفند وخيس الجن إني قد أذنت لهم ويبنون تدمر بالصفاح والعمد حبث كانت مركزا هاما للتجارة الدولية البرية لوقوعها بين أكبر دولتين عرفه التاريخ هما فارس شرقله والروم غرباو كان اليودان والرومان يخافون أمرها ويرهبون جانبها ويرسلون إليها الهدايا والنفائس وآخر ملوك هذه الدولة هي (الزباء) أو زانوبيا صاحبة الحديث الذي ينسب اليهامع جزيمة الأبرش وقصير وغيرها مما أفعمت به كتب الادب والتاريخ وشهرة هذه الدولة ترجع إلي الآثار القديمة والنقوش المكثيرة التي وشهرة هذه الدولة ترجع إلى الآثار القديمة والنقوش المكثيرة التي فسورة الميت على القبر، وقد رأي أوس بن ثعلة صورة فتاتين على قبر فقال:

فتاني أهدل تدمر خبراني \* ألما تسأمنا طول المقام قيا مكما على غير الحشايا \* على جبل أصم من الرخام وقال محمد ن الحاجب:

أتدمر صورتاك ما لقلبي \*. غرام ليس يشبه غرام

ويؤخذ من درامة هذه الآثار أنها كانت بدنطية يونانية الصبغة ، وأن لفنها فنها مفردات كثيرة من اللغة اليؤنانية والرومانية، والجزء الأكر فنها من اللهجة الآرامية

وهي في مجموعها لا تخرج عن دولة كاندت لها صلة خاصة باليونان والرومان أيام عزها ومجدها. ومازالت حافظة مكانتها بين الامم المستقة الراقية حي قضى على ملكهافي القرن الثالث الملادي: وأندمج الاهالي في العرب النازحين من سدما رب في الجهات الشمالية والشرقية من الجزيرة العربية

(ج) لغز السط

وهناك أمه لاتقل عن الامة التدمرية في سلطانها ونفوذها والتسالها بالعرب الجاهليين خاصة والشأميين عاصمة تلك هي الامة (النبطية) ويؤخذ من أقوال المؤرخين القرب والافرنج، وما وجدمن الآثار في بلاد الحجاز وجنوب فلسطين وطور سينا أن لغتهم كانت قريبة الشبه جدا بالآرامية إلا أنها قد دخلتها مفرذات وأسهاء عربية صدفة كأسهاء الاعلام والقبائل والاشياء الحسية، وكانوا يكتبون اللفة بالخط الآرامي المستعمل لديهم للمكاتبات ، وإن كانت لغتهم هي العربية القريبة كن وجدت بعد في الامة العربية كما يفعل أهل النوية الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية كما يفعل أهل النوبة الآن : يتحدثون بالنوبية ويكتبون بالعربية بالموبية الما النوبة الآن المدينة بالموبية الموالية الموالية الموالية ويكتبون بالعربية بالموبية الآن الكتابة العربية المؤلفة الموالية ويكتبون بالعربية بالموبية الآن الموبية الآن المدينة المؤلفة الآن المدينة بالمؤلفة الآن المدينة المؤلفة المؤلفة الآن المدينة بالمؤلفة المؤلفة المؤلفة الآن المدينة بالمؤلفة المؤلفة الم

و كانت أهم مواطنهم صحراء سينافى جنوب فلسطين و عاصبتها (سلم) وهي لاتزال أطلالا ماثلة إلى الآن، وما زال النبط بختاذون الى العرب حتى جاء الاسلام وهمير تضخون اسكنة كان يأنفها العرب الخاص وم يجنون من ينطق بها. وكتب الا داب العربية مليئة بذلك هذا وقد دخلت مملكتهم في حوزة الومان سنة ١٠٥ مكا دخلت أختها تدمر بعد ذلك

#### ( ۵ ) لغة السامرين

هم قوم من الاعراب أسكنهم الأشوريون مدية (ساءرة) بعد أن خربوها واجلوا اليهود عنها، وهي قرية من نابلس، وقد إعتنقوا اليهودية؛ واستقلوا عن الأحبار في اقدس، ورفضوا كل التعاليم اليهودية ما عدا التوراة فقط، وترجموها إلى لفتهم التي لاتزال عربية تشهيها الفاظ آرامية.

الغصيل الثالث

لذات العراق (الأرامية).

أما افرق التي ذهبت إلى العراق فاقد مت فريقين كبير بن كاناعلى أهمية كبيرة من حيث الا داب والاعتقادات فا قسم الجنوبي بنهب إلى أرض بابل واختاط بالبهو فرهناك وكون له فلسفة والحة يتقرب

من اللغة العبرية الغربية وأسسواهناك مدرسة فلسفية علمية دينية وأهم ما دون بتلك اللغة العبرية في هذه المدرسة كتاب التلمود وهو شرح كبير يحوى كلخرافات الاسرائيليين وأساطيرهم ومعارفهم، وكان تأثيره عجيبا في عقلية اليهود المتأخرين ولاسيامن بقي منهم على اليهودية ولم يدخل في الديانة المسيحية التي كانت منتشرة وقتئذ في تلك البلاد وقد دخل شيء كثير من تعاليمه وخرافاته في الديابة الاسلامية في العصر وعبد الله بن سبأ وغيرها فكان هؤلاء الأحبار المسلمون بدخلون هذه وعبد الله بن سبأ وغيرها فكان هؤلاء الاحبار المسلمون بدخلون هذه التعاليم ولاسيا ما يتعلق منها بمدأ الحليقة ، والدار الآخرة في قلها عنهم الرواة والمحدثون من غير محث ولا تدقيق سذاجة من الناقلين وإكبارا المائين أن يدخلوا في الدين ما ليس منه ، وهكذا تسر بت هذه الاساطير الى الاسلام كما نجده مستفيضا في تفسير الخازن وغيره .

وأما الفرقة الثانية فقدر حلت إلى شالى الجزيرة وحطت رحالها في مقاطعة الرهاء وأدوسا وحران واعتنقت الديانة المسيحية وأطلقت على نفسها لفظ (السريان) أى الارأميين المسيحيين تمييزا لهم عن الآراميين الوثنيين الذين كانوا يأ فون من الانتساب إليهم فعكف هؤلاء السريان على دراسة كتب اليونان وآدا بهم وفلسفتهم التي كانت مد تفيضة في الشرق إذ ذاك ، وساعدهم على ذلك وجود علماء اليونان الذين كانوا يفرون خوفا من ظلم الرومان واضطهادهم فتبحر هؤلاء

السريان في العلوم اليونانية و نقلوا كل ذلك إلى لغتهم لا تصالهم الماشر باليونان كانقلوا كل السكتب المقدسة اليهودية إلى السريانية فاصبحت السريانية في ذلك الوقت أغنى لغة سامية من حيث الحضارة والمدنية والعلوم والدين والفلسفة فكانت بذلك مهدا خصيبا لظهور السيحية وتقبل دغوتها وظهورها بمظهرها الروحي اللذبذ

ويقسم التاريخ العلمى للسريان قسمين: عند احدها إلى ظهور الاسلام بالعراق، والآخر إلى فنائهم بنكبة التتار، اما الجزء الأول من حياتهم فقد نقلت إليهم الفلسفة اليونانية، والديانة الاسرائيلية والتعاليم السيحية، فأرادوا أن يوفقوا بين هذه المعلومات والتعاليم الدينية فكانت مدينة الاسكندرية على ما يذكر المؤرخون (هي واسطة الاتصال بين ديانات الشرق والهامه وأساطيره وبين بحث الغرب وعلومهم، وآدابهم فا نتج هذا الاتصال نوعا من التفكير هو تنيجة هذا التفاعل الذي سارت على ضوئه النظريات العلمية إلى قبيل النهضة.)

# الفصل الرابع المسريان اللغوية والدينية

اعتمد السريان في أبحاثهم ومعارفهم على جهتين رئيسين من علوم البو ان ما المنطق كتب آرسطو البو ان ما المنطق كتب آرسطو التي عكفوا على دراستها وتلخيصها دراسة مستوفاة عميقة كان من

نتائجها ظهور هذه المذاهب الدينية المحتلفة ، وقالت القواعد النجوية والصرفية التي اخترعوها وكانت وجهم في الاخلاق إلى (الفيثاغورسية) الجديدة ، والافلاطونية الحديثة التي كانت منتشرة في أيامهم ولاسيا في مدينة الاسكندرية ، وكان من آثارها ظهور هذا اللون الرائع من الفلسفة والتصوف والرهبنة التي اصطبغت بها المسيحية في عصورها الأولي والتي سرى مها الذي الكثير إلى علماء الاسلام في القرنين الأولين الأولين

والذي يهمنا هو أن نذكر آثارهم في اللغة وقواعدها لأن علماء اللغة العربية قدحدواحدوهم في كل ماعملودوتر سمواخطاهم في منهجهم الذي ابتكروه

آثارهم في اللغة السريانية

#### (ا) الحركات

قدمنا أن الخط الفينيق هو الذي ساد في جميع ممالك الأرض علي اختلاف أجناسها، وأخذته كل أمة فعدلت في أوضاعه عايتفق واسجمها وحروفها، وكانت خاليه من علامات الحركات

فاليونان لما أخذوا الحط الفينيقي وجدوا به أحرفا ليست لها أصوات في لغتهم، وهي الأحرف الحلقية التي من خصاص اللغات السامية، كما أنهم وجدوها خالبة من علامات الحركات، فاستطاعوا

بَهُوهُ الْمُحَالَمُم أَنْ يُحُولُو أَحَرَفُ الحَلقُ التِي لاداعي إليها إلى حروف صوتية تدل على الحركات التي ليس لهم غناء عنها، فمثلاً حولوا الحاء وجعلوها E لقرب المخرج في النطق وحولوا العين وجعلوها O وهكذا

أماالسريان فكانو أيكتبون الخطالفينيقي من غير علامات الحركات أولا كا نجده واضحا في الخط (الاستر انجيلي) ولكنهم لما ترجوا الكتب القدسة إلى لغتهم بعد أن اعتنقوا الديانة المسيحية خافوا أن يخطئوا في تلاوة الاناجيل فيؤدى ذلك إلى نحريف الكماءن مواضعه فاخترعوا النقط للدلالة على الحركات فمثلا: النقطة فوق الحرف تدل على الفتحة ، وتحته تدل على الكسرة ، ووسطة تدل على الضمة ، والعالم بتاريخ (الشكل والاعجام) في اللغة العربية يراها سارت في هذا السبيل ونقلت كل مصطلحات السريان في لغتهم ولدينا من آثار هذا العهد مصاحف مشكولة بالنقط إلى أن جاء الخليل بن احد الفراهيدى فأدخل الحركات المعروفة الآرف

### (ب) قواعد اللغة

كمذلك السريان كانوا واسطة فى نقل قواعد اللغة من نحو وصرف إلى اللغة العربية من علوم اليونان فى المنطق. وذلك أن (آرسطو) قسم السكلمة إلى اسم، وقعل، وحرف. وقال: إن كل شيء مخلوق الأبد أن يكون فى زمان ومكان معينين يكونان بمثاية ظرف له ولذلك سبى

اذلك المفعول فيه ظرفا ، كذلك قال: إن الكلام هو تركيب كلسات تفيد معنى ، وهوالذى نعرفه فى العربية الآن كذلك لديهم أن الصرف هو تحويل حرف فى آخر الملمة إلى حرف آخر . . . فاخذ السربان كل ذلك وهذبوه ثم نقل إلى اللغة العربية

#### المذاهب الدينية

علمنامماسبق أن العلوم اليونانية نقلت إلى الشرق على يد السريان ثم ترجمت جميعها إلى اللغة السريانية ، وأن الطوائف المسيحية المكبرى كانت في ثلاثة مراكز: النساطرة في الشرق (العراق) واليعاقبه في الغرب ( الشام وبخران والحبشة )، والملكانية وهي الدكنيسة العامة وأهم المناقشات التىفرقت دينهم وجعلتهم شيعا كل حزب بما لديهم فرحون ـ هي (طبيعة الآله والمسيح) فاليعاقبة قررت الهمامظهران لنور واحد، وصنوان لدوحة واحدة ، وقد اجتمعافي شخص المسيح عليه السلام، والنساطرة أبت أن تعترف بهذا وصرحت أنها مختلفتان يستحيل الجمع بينهما ، والكنيسة العامة ارادت أن توفق بين الرآبين فقررت أنهمآ مختلفتان ولكنه بمكن أن بجتمعافى شيء واحد ونشأ عن هذا الاختلاف شيء آخر هو: هل الفعل والارادة الالهيان متفقان مع الفعل والارادة الانسانيين أومختلفان ? فاليعافبة وحدوا بينها، والنساطرة فرقوا، والكنيسة العامة ونقت هذا والناظر في تاريخ الفرق الاسلامية يدرك إلى أي حد

تأثر المسلمون بهذه المذاهب المختلفة في عقائدهم التي تكاذ تكون صورة واضخة في الفرق الاسلامية السكبرى فالمعتزلة يشبهون النساطرة في ترعاتهم الفكرية الحرة ، والأشعر بون (السنية) يشبهون اليعاقبة في المحافظة على نصوص السكتب المقدسة وآثار السلف الصالح ، والماتر بديون يشبهون أصحاب السكنيسة العامة في التوفيق بين الطرفين وانتهاج السبيل الوسط وإذا كان العراق هو القطر الشقيق لجزيرة العرب تربطهم وإياها أو اصر الجوار ، والمصالح الاجماعية ... أدركنا السبب في أن مذهب النساطرة هو الذي كان سائدا بين المسلمين عامة والمعتزلة خاصة في القرنين الاولين المجرة

وكانت هذه الفرق تتجادل وتؤيد مذاهبها بالسكتب المؤافة في مناحى العلوم والبراهين بهذه اللغة السريانية فزخرت الانة بهذا السكتزالذي يعدأعظ كنز عرفته أمة سامية إلى الآن هذه المناقشات لم تسكن تصدر الا من أساطين النساطرة، وفطاحل اليعاقبة ورهبانها وأهم ما أثر عن هذه المعارك الفسكرية هو كتب الدين ، واللغه ، والأدب ، والثاريخ ، وتراجم القسيسين والرهبان ... مها نقل أكثره الى العربية في القرن الثاني ، وعلى دراسته تخرج أقطاب العرب في الفلسفة والعلم والدين ولما أدال الله للمسلمين من بلاد العراق والشام دخل كثير من هؤلاء النصاري في الاسلام و تسكونت منهم طبقة التابعين التي كيان لها ولمن أني بعدها أكبر الإثر في مدنية الاسلام.

# الباب السابع

#### اللغة الحسسة

لعل من أمتع الا بحاث التي يستلذها الانسان في محثه عن اللغات السامية ـ هذا الحديث الشهي عن اللغة الحبشية وتاريخها و أطوارها وظني أن السبب في ذلك برجع إلى هذا العهد القصير الذي بمت فنيه معلوما ننا عن هذه الدولة العظيمة . فإن للا ثار المشاهدة لذي النفس وقرب تاريخها ما يجعلها حلوة المذاق خنيفة المئونة . زد على ذلك أن هذه اللغة الحبشية التي سنتحدث عنها هي الضالة المنشودة في خلات اللغات السامية عامة والعربية خاصة أو بعبارة أصح هي نقطة الاتصال أيين ماضينا الحجيد وحاضر بالباهر القوي من حيث اللغة والح داب ولكنها على ما فيها من قرب الصلة ومتانة المركب والمحافظة والجوار على الأوضاع السامية ـ ترينا كيف يتأثر الانسان بالمخالطة والجوار عجيبا لايتلام مع مزاجه وقوته الأولى الغريزية

التاريخ الحبشى صبغة خاصة بميزه عن سائر التواريخ القديمة وإن كانت ذات حضارة ومدنية قديمة قلما تتاح لاخواتها الساميات سأكنات الصحارى والقفار ـ تلك الصبغة هي انقطاع أخباره قبل المهلاد. فان أحدا من المؤرخين لا يزعم أنه يعرف من أمر تلكم اليلاد

شيئا على التحقيق إلا أن أمة ( الآغو ) الحامية كانت مند شرة فيها على غير نظام

ولَـكنا إذا أخذنا بالفرض والمقايسة وجارينا علماء الطبيعة والجفرافيا في هذا المبحث فانا نقول: إن هذه البلاه الحبشية كانت متصلة يوما مابالبلاد اليمنية وكانت خاضعة لملوك اليمن وأقياله

ولما طغي البحر وانفصلت هذه البلاد أصبح لأهلها صبعة خاصة ومميزات تبعدهم كثيرا عن أصلهم السامي القوى، وفي الوقت نفسه تحفظ لهم خصائص لغتهم العامة وقواعدهم الثابتة

وما حدا العلماء إلى تقرير هذه الحقيقة إلا أنهم وجدوا اللغات السائدة في بلادالحبشة واللهجات المفرعة عنها إنما ترجع إلى خصائص اللغات السائية في استقامتها وتصرفاتها وتراكيها وكثير من مفرداتها وخطوطها

وعرف هؤلاء الساميون الذين قطنوا تلكم الجهات وتولوا أمرها والسيادة فيها (بالجعزيين) أي الأقوام الاحرار الأماجد. ويالها من تسمية ولقب محمل بن عطفية مخايل الشرف ونبالة المحتد! فكانت لغتهم تسمى (الجعزية) وكانت تستعمل في الدواويين الرسمية والرسائل والتأليف والطقوس الدينية وكل مظاهر الحياة الأدبية

وظلت هذه البلاد الخصبة الرائعة بعيدة عن الناس حتى هبط إليها قوم من اليهود حوالي القرن الأول قبــل الميــلاد ، ويختلف

لَوْرِخُونِ اخْتِلافا شَاقا في السُبُبِ الذي حمل أليهود إلى تلكُ البلاد والسبيل التي سلكوها في ذلك

والمقول أمهمة وامن وجهالرومان بعد نكبة فلسطين، وتخريب معايدهم وتشتيتهم فى طول البلاد وعرضها فنزلوا هذه البلاد عرب طريق البين وأخذوا يبشرون باليهودية بين طبقات الشعب حتى يهود كثيرمنهم ولاتزال لهم بقية باقية إلى الآن و تعرف باسم (الفلاشة) وأعظم أثر لليهود فى تاريخ هذه البلاد الحية هو أنهم ترجموا التوراة إلى اللغة الجمزية وكتبوها محروفها ه السبأية» المعروفة وأدخلوا بطبيعة الحال ألفاظا كثيرة من العبرية الآرامية واليونانية فأثرت هذه الترجمات في ثقافة الشعب وخلقت نوعا جديدا من التفكير والبحث والمعرفة لم تكن قبل فأحندث ذلك للفة الجعزية ثروة دينية واقنية وعلوماوضعية مهذبة وبذلك مهدت السبيل العقلية لدى الحبشان أن يقتبلوا المسيحية التي جاءت إلى تلك البلادحوالى القرن الرابع الميلادي فرسخت أفدامها وبسقت فروعها وآتت أكلهاكل حين فى هـذه البلاد ولعبت دوراها مافي المناظرأت والمجادلات الدينيه والسياسية أن كانت مرتع أساطين اليعاقبة

ويرجع السبب الحقيقي لدخول المسيحية هذه البلاد إلى السياسة والاستعبار أكثر ما يرجع إلى الدين والتبشيربة وهكذا النصرانية وأمها الاتستطيع أن تفرق بين الاستعبار والدين فالسيف في البد الهيلي

والانجيل في اليسرى وكثيرا ما يمهد الانجيل وتفاسير العقول لقبول الذل والخضوع والرضا بالدون فيقع الشعب فريسة الاستعار المشين وهو ما نؤاه من أمم الفرب اليوم ولاسما المالك اللاتينيين منها وذلك أن قسطنطين الروم قد أرسل بعثات متثالية لاتفتر

ودلك أن فسطنطين الروم قد ارسل بعنات متناليه لا همر في سبيل التبشير بالدين الجديد في ظاهر الامر ولكنها تخفي الحقيقة الاستعارية تحت ثوب من الرياء قلما يثبت أمام الحق الواقع، وتذرعوا في سبيل ذلك بالحجاملات السياسية والنزلف بأنواع المدايا النفيسة حتى كللت مساعيهم بالنجاح التام ووقعت اليمن وضواحيها في قبضتهم وهم لا يشعرون

ومن هذا الوقت بدءوا يتدخلون في بلاد الحبشة ويدعون الناس إلى الدين الجديد فوجدوا منهم آذانا صاغية وقلوبا لم تتقسمها الاهواء بعدفتمكنت الديانة الجديدة وملكت على الناس كل مشاعرهم وأصبحت قانون الجماعة ودستور الحكومة وهذا هو السر الذي يغسر لنا اتصال الدين بالحكومة الحبشية اتصالا متينا حتى إنك لاتستطيع أن تميز الملك وأعماله من القسس والرهبان ووظائفهم وبذلك الفتح الروحاني أكنسب المسيحيون الرومان شبه امتياز أدبى أنشأوا بسببه يغيرون من أوضاع البلادويتدخلون في شئونها السياسية الخارجية حتى فطن أهل الممن إلى نواياهم الحبيثة فأنزلوا بمستعمر انهم المخاب الجادعة المطمئة التي لم تبد شغبا ولم تظهر خلافا به أنزلوا بهم العذاب

والتقتيل على عهد ذى نواس ملك البمن وهكذا...سنة الله فى خلقه « واتقوا فتنة لاتصيين الذين ظلموا منكم خاصة » وهذه هي قصة ( أصمحاب الأخدود . . . التي ورد ذكرها فى القرا ن)

وعند مارسخت أقدام المسيحية في بلادالحبشة أخذوا يترجمون الأناجيل إلى لغة البلاد وهي (الجعزية) واستطاعوا أن يدخلوا كثيرا من المصطلحات الدينية والعلمية وألفاظا كثيرة من السريانية واليونانية

فتصور بعد كل هذا حالة اللغه وقد ترجمت اليها التوراة على فيها من حكم وأمثال وتشريعات وتاريخ وفلسفة روحية وكذلك الاناجيل وشروحها ماذا يكون حالها في

ولم تزل هذه اللغة قائمة بمهام الدولة والحياة الاجماعية بكل مظاهرها تستمد قوتها وبقاءها من الاسرة الحاكة السامية التي كانت تعصب لها أشد التعصب إلى أن عزلت هذه الاسرة وأسست أنهرة جديدة من القبائل ( الامحارية ) التي هي قنطرة بين الساميين والحاميين حوالي القرن الثالث عشر، وبذلك أخذت اللغة الجوزية تتضاءل شيئا فشيئا إلي أن اختفت من عالم التأليف والتدوين والمحادثة على أطوار سنفصلها بعد مقارنتها باللغة العربية القديمة وتدرج الخطوط التي كانت ضبه تعملة بهذذ اللغة المقدسه

#### اللغة وأطوارها

تدل إلا ثار الصحيحة أن اللغة الجورية كانت متصلة بلغة (سبأ) في اليمن في قرون طويلة حيث وجدت نقوش تدل على اسم ملك كان يملك اليمن وحضر موت والحبشة وغيرها ، وأن هذه القبائل السامية الموجودة ببلاد الحبشة قداخ تلطت بالحاميين (آغو الكوشيين) ودام الصراع بينهم حتمة من الزمن كانت الغلبة في نهايتها لاساميين... وظهر تاللغه الجعزية على باقي اللغات والا بحات الحامية واحتلت مركزا في البلاد إلى القرن الثالث عشر الميلادي

واللغة الجمزية فى تركيبها واشتقاقاتها ونوع تصاريفها تشبه اللغة العربية ولاسيما اللغة البمنية قديما ، وتمتاز الحدشة أنها حافظت علي أوضاع قديمة للغةالسامية الأولى لم تحفظها لغة غيرها

ومع هذا النسب بين اللغات السامية فاننا نلحظ فوارق بين اللغة الجوزية والعربية تتلخص فيما يأتى : \_.

(۱) أن أداة التعريف لم تظهر في الجوزية (مثل السبئية والحمرية) ولاشك أنها من الخصائص التي تدل على "حضارة اللفة ورقيها وبعض اللفات السامية تختلف في ذلك اختلافا كبيرا على حسب درجاتها من الرقى والحضارة اللفوية واللسانية ، فبعضها بخلو من أجاة التعريف كالجعزية هذه « والا رامية المتأخرة» وفي العبرى هي حرف

(ها) وفى آخر الكلمة من اللغة السريانية توضع حرف (١) للدلالة على التعريف أحيانا

واختلاف اللغات السامية في أداة التعريف يدلنا على أن اللغة الأصلية كانتخالية منها وهذه الزيادات لحرف التعريف إنما جاءت متأخرة لتحضر اللغة ورقيها

(ب) و كذلك لا تمييز في الجورية بين المذكر والمؤنث والمثنى والجمع وتلك ميزدمن خصائص اللغة بعد رقيها. ألا تري أن العبرية لاتسير على قاعدة في تعرف المذكر والمؤنث ولا بين المثني والجمع إلا في ألفاظ محدودة طبيعية في التثنية بذاتها كاليدين والرجلين . ؟ وأنظر إلى العربية وقد قطعت شوطا محودا في المدنية وانتهذب اللغوي ألا تراها نحن إلى أصلها البدوى وتسير سير امعكو سامضطربا في تميز الأعداد ونحوها فتضع الانظ المؤنث لميز مذكر وبالعكس . فهذا وشبه يدل على خلو الجدة العليا للغات السامية من أداة التعريف والتمييز بين المذكر والمؤنث والجمع وغيره

(ج) نجد في الجوزية ألفاظا من الحامية وذلك بطبيعة الحياة الاجماعية في تلك البلاد إلا أنها لانحاطها الاتعدو ألفاظا معدودة كعض الألفاظ الكوشية القدعة الصرفة إلا أن القسط الأوفر من الألفاظ الكوشية على الجعزية راجع إلى اليونانية والسريانية والعبرية لتأثر الحبشان بالدياينيين الاسرائيلية المسيحية والمرجمات

المختلفة للكتب الدين التي كانت تحوى شيئا كييرا من هذا للمنتب للذا تجد آثار الاحباش القدماء مدونة في بطون الكتب باللفة الجعرية التي كان لها السلطان على البلاد إلي حوالي القرب الثالث عشر

## الخطوط الجعزية

آما الخط والكتابة الجعزية فانها أخذت شكلا خاصا تدرجت فيه من غرارة الطفولة والتقليد إلى مرتبه الاستقلال، وذلك في ثلاثة أطوار طبيعية ، وفي كل دور آثار تدل عليه وتنبئنا بتدرجه وانتقاله : ...

(1) من خصائص الجعرية الأولي أنها لا ترمم الحركات بحروف ، وبعبارة أوضح كانت تعتمد في خطوطها على الحروف التي تبني منها السكلمة فقط ولا تعنى بكتابة حركات الاصوات المختلفة من فتحة و ... والفرق ظاهر بين الطريقين وذلك أن الحروف ثابتة لا تنغير على حين تجد الحركات تختلف من لون الى آخر فهن مد إلى قصر إلى غير ذلك

وهذا الدورفي جموعه هوالخطاليني القديم الذي كان شائعا إذذاك (ب) أما وقد تحضرت اللغة وارتقت الافكار ومهذب المنطق فمن الطبيعي أن أهلها يضطرون إلى وضع حر كات على الحروف التي يشتبه في نطقها أو تكون عرضه للتأويلات وهذا هو الحاصل في اللغات

الساميه الآن فانتلفتكل الحروف ونعجمها خشية الالتباس وقد وجهت آثار المعه الجعزيه في هذا الدور. والخطوط في هذين الدورين كانت تكتب من اليمين إلي الشمال علي حسب الخطوط اليمنيه القديمة جهد أما الدور الثالث فهو دور الخصائص الواضحة والابتكار المشكور في اللغة ورسومها. و ذلك أن بعض اللغات عند ما تتغير الدلالة منها بتغير الحركات فانها إما أن تعمد الى وضع حركات كاملة على الحروف كاللغات السامية الآن، وإما أن تضع حروفا من بذية الكلمة تدل بها على الحركات المختلفة وذلك كاللغات والخطوط الآرية جميعها

ولكن الحبش عند مأمحضرت لغنهم وتعقدت مناصى التعبير منها عدوا الى الجمع بين طويقتي الساميسين والآربين فوضعوا حروفا صوتية لتدل بها على الحركات المحتلفة ولكنها لم تدخلها فى صاب الكلمة وبنائها كما فعل الآربون

ومن غريب الآمر أنك تجد الخط في هذا الدور الراقي قد غير المجاهه الطبيعي كباقي الخطوط السامية بلسار من الشمال الى اليدين على طريقة الآرين

وهذا الدور هو الذي خلط الأمر على يعض المؤرخين فرعموا أن خطوط الحبشان مأخوذة من الخط الآرى والحركات اليونانية القديمه .

و تعد (أقسوم) هي الحاضرة المدنية لدولة الجوزيين و لغتهم آلافا من السنين وفي أطلالها تجد السكنوز الدفينة من اثار اللغة والأدب والدين لها في نفوس الناس هناك من القداسة ما يجعلها تحس أعمق الاحساس انها مدفوعة لذلك بدافع من الحنين إلى مقرر فات هؤلاء الأجداد. وهذا ماحال بين المكتشفين أن تصل أيديهم إلى علفاتهم المقدسة الى الآن

وبعد أن ظلت لتلك الأسرة الحاكة وللغتبا القداسة الدينيه قرونا ـ متطاولة تألفت جماعة من الثائرين ووثبوا على العرش وأقصوا الأسرة الحاكمة ونشروا لغتهم بين الجهات والقبائل وعرفت لغتهم باسم اللغة الامحارية وزعموا أنهم من نسل سليان بن داود وأمهم ملكة سبأ . وبتغلب الامحاربة على الجفرية أخذت الأولى تستفيض على ألسنة الناس في التخاطب والمعاملات العامة وانزوت الثانية بين المؤلفين وعلماء الدبن ورجال الدولة الرسميين في البيع والكنائس وبتغلب الامحارية على الجغرية خوى نجم الحضارة وصوحت أركان المدنية وأطبق الجهل بجيوشه على العقول وحدثت في الافكار رجة ذهنية أشبه ما نكون عند مااستولى برابراة الألمان على الدولة الرومانية الغربية ، وعند مااستولى النتر والمغول على بني العباس وما زالت الامحارية تنعلب علي باقى القبائل والشعوب الخامية حتى أصبح لها السلطان على كل هذه البلاد وتدخلت شيئا فشيئا فى الدواوين والمسكاتبات حتى جانت البعثات المسيحية فى السنوات الأخيرة فترجمت السكتب الدينية المقدسة وآثار العلم القديم الى اللغة الامحارية ليستطيع أفراد الشعب أن يقفوا على تفاسير الدين والعلوم بأنفسهم وبلغتهم التي يتخاطبون بها ولقد كان فى هذا القضاء المبرم على ما كان للغة الجعزية من آمال فى الحياة والوجود.

ولا تزال اللغة الانحارية هي اللغة الرسمية الى اليوم وبهاتصدر الصحف والمجلات والسكتب الدينية وأنواع الآداب واللغة

وما تقدم بري أن الامحارية خليط من الجعزية السامية والحامية البربرية وألفاظ غيرها من اللغات الأخرى التي دخلتها كالعبرية والسريانية واليونانية ولتغلب مفردات اللغات الأخيرة لانري أثرا للحروف الحلقية التي هي من خصائص اللغات السامية وعلى أنقاض المدنية الجعزية اليوم تقوم قبيلتان كبيرتان تمتنقان الديانة الاسلامية وتتحادثان بلهجة تقرب في أوضاع امن اللهجة الجوزية القديمة يشبو بها كثير من المفردات العربية التي دخلت إليهم من الدين الاسلامي واقرآن السكريم والحديث الشرية، لاقامة شعائر الدين

ورسومه هناك باللغة العربية

وهاتان المقاطعتان هما اللتان وقفتا في وجه إلا محاوبة ولم تستطع ان تتغلب عليهما إلى الآن وتعرفان باللغة التحرينية والتجرانية وهذاك مدينة (هرر) يسكسها العرب وتجدفي اغتها أحرف الحلق واضحة

### الباب الثامن

#### · اللغة · العربية

تستفيض اللغة العربية الآن استفاضة لم يشهد لها التاريخ مثلا في أدوارها التي مرتعليها إذ يتحدث بها الآن أكثر من مائتي مليون ينتشرون في بقاع المعمورة التي لها صلة بالعربية أو الديانة الاسلامية وهذه اللغة التي يتحدث بها هذا المجموع من الناس إنما ترجع في تكونها و نشأتها إلى اللغة المضرية التي تهذبت وانتقى منها ماوافق الحياة والنمو الطبيعي للغة وآدابها

وهذه اللغة جمعت من لغات وله جات شي كانت منتشرة في وسط الجزيرة وجنوبيها وشاليها وخاصة من القبائل العدنانية التي كانت نقطن الحجاز، ونجدا، وبادية الجزيرة كقبائل، عيم، وربيعة، ومضر وقيس، وهذيل . . . على اختلاف في درجة قربها أو بعدها عن اللهجات المضرية الحناصة التي كان لها شأن كيرفي القرون المتأخرة قبيل المجرة كعليا هوازن وسفلي عيم وغيرها من فصحاء العرب وبلغاء نجد. ولو أن الرواة تركوالنا آثار تدلنا على مبلغ الامتزاج بين هذه اللهجات كا فعلوا في العصر الاسلامي حيث دونوا كل ما يتعلق بالأ لفاظ وتاريخها واشتقاقها والدخيل فيها . . . لاستطعنا أن ندرك مدى هذا الامتزاج وأي لسان من هذه الألسن كانت له الحظوة المكبري في هذا الثراث

ولكن الجاهليين ما كانوا أهل كتاب و تدوين لان شظف العيش و "بجهم الصحرا على يدعا لهم متسعا من الوقت يركنون فيه إلى و فاهيه العقل و تفنن الحضارة . ولو أنهم قعلى كافعل اليو بان انقدماء عندما ألفوا إلياذة هومير لأ دركنا كاأدرك اليونان مبلغ التأثر والتدرج في عبارات اللغة وألفاظها بالمقارنة والموازنة ... وكل ما أثر عنهم في ذلك إنماهو بعض نقوش وجدوها في منطقة حوران بالشام وهي لامرى القيس حوالي القرن الخامس الميلادي وهي المجة عربية ترتض خاكنة آرامية كانت شائعة في هذه البلاد

والحة مضر هذه أو طحة أهل مكة التى وصلت إلينا إلا المهم تهذيب عام لعبارات مختلفة من الحات متبانية وذلك أن أهل مكة عامة وقريشا خاصة كانوا أهل تجارة وسفر فكانوا يذهبون إلى الشام والعراق ومصر واليمن والعجم والهند والرومان ...وكان طبيعيا أن يحصل الامتزاج والتجاوب بألفاظ متداولة يتفهمها الجيع وتدير في أعطاف كل لغة فا كتسبت اللغة العربية من ذلك شيئا كثيراً فضلا عما كان لا هلها من الحفاوة في بلادهم حيث كانت فبسائل العرب تتوافد على البيت الحرام لمشاهدة المجتمعات العربية والا ندية الأ دبية في أسوافها العامة فكان كل شاعر أو خطيب محرص أن تكون لغته وألفاظه مما تستسيعها الا وتار القرشية حتى يسكون ذكره أشيع وفضله أنبه فأصبحت اللغة المضرية على بعدها أمن فذكره أشيع وفضله أنبه فأصبحت اللغة المضرية على بعدها أمن

اللهجة السامية الأولى تحوى هذه الرطانات التي أخذتها من اللغات المختلفة فرواها عنها الاسلام وعلماؤه وبها نزل القرآن فحافظ عليها المسلمون في بقاع الارض

وللدغير بين طريقة خاصة في تعريب الألفاظ الدخيلة وذلك أنهم يصبغونها بالصبغة العربية ويجرون عليها قوانين المهم وقواعد تصريفها حتى لايشك من يأتي بعدهم ممن لم يطلع على تاريخ اللغة أن هذه الالفاظ عربية محضه ، ولهذا ضل كثير من العلماء في البحث عن عناصر اللغة المضرية وارجاع كل عنصر منها إلى جهته التي نبع منها فلم يرجعوا من هذا البحث بطائل

وقد اهتدوا في السنوات الاخسيرة إلى وضع حدود تقريبية توضح لنا معظم الالفاظ الدخيلة بعسد مادرسوا تاريخ اللغة درسا مستفيضا من احوال العرب الاجماعية والعلمية والدينية ... وإليك تدحة أيمائ

كل لفظة لم يسكن مدلولها من اختراع العرب ومألوفهم يرجح أن تسكون أجنبية فالالفاظ الدينية مثل ( المنبر والحوارى والبرهان والنفاق...) معظمها من العبريه والحبشية

والألفاظ التي تدل علي الروائح والأطياب مثل « الكافور » « والمسك» و «القرنفل» وأساء العقاقير والاحجار الكريمة التي كانت نمر ببلاد العرب للتجارة فيها معظم هذه الألفاظ هندي أو فارسي

آما الدخيل من اللغة الفارسية فحدث عنه ولاحرج حتى إن معظم علماء اللغة إذا أشكل عليهم لفظ عدوه أعجميا فارسياوذلك ظاهر وطبيعي من الامتزاج التام بين الجذبين العربى والفارسى فى عصور تدوين اللغة

وما دخل اللغة من الألفاظ التي تدل على الآلات العملية مثل القسطاس والبطاقة والقبان والاسطرلاب والقنطار ... فعظم هذا يوناني أو روماني

لهـذا قال بعض العلماء (كانت الأمة العربية لأول عهدها منحطة ... متأخرة فى فنون العلم وضروب العرفان ... فاذا أزادوا الزائد عليه من شأن علمي أو زراعي أو صناعي ، أو كان من أدوات المرف والزينة ولم يجدوا له الما فى لغتهم ولم يعرفوه فيما كانوا عليه من نوع مدنيتهم تناولوا السمه من لغات الامم الطيفة بهم العربقة فى المدنية )

أما أهم اللغات التي تبكونت منها لغة مضر أو لسان قريش من لهجات العرب فيرجع إلى أسلين هامين: لغة قدماء البمن ولغة الحجاز وقد كانا مختلذان قديما كل الاختلاف في منر دانها وتراكيمها وذوق تصارينها ...

لمنجات اليمن

ا — السندلفة حمير في اليمن ، ب — الزبور لغة حضر موت ج — الرشق لغة عدن د — الحويل لغة مهرة والشحر هـ الزفزقة لغة الاشعرين

# لغة اليمن ولغة عدنان

١ -- الاسم في لغة حمير إما أن يكون متمكنا أمسكن ، أو ، متمكنا غير أمكن وعلامة الاول عندهم « م » بدل التنوين في اللغة العدنانية ف «ملك» يسكتب عندهم «ملكم» فالمم الاخيرة في محل التنوين عند العرب ، وتحذف اللاضافة ، فاذا أريد اضافة « سبأ » المي «ملك» كنب هكذا «ملك» كنب هكذا «ملك» كنب هكذا «ملك» كنب هكذا «ملك»

٧ — العلمية ووژن الفعل تمنعان الاسم من الصرف في لغة حير كا هي في لغه عدنان فثلا « كلبة » علم على قبيلة تمنع من العبرف أي من كتابة الميم في آخرها فتكتب هكذا « كاب » »
 ٣ — الجمع السالم في لغة حمير يكون بالميم ( مثل العبرية) والمثنى يكون بالنون والياء . فجمع «ملك» : «ملكم» باضافة » «ملك آخره كالاسم المصروف ، ومثناه يسكنت هسكذا : «ملكن»

إلى المشارة في لغة حمير «ذ» ويقرأ جوازا «ذا» أو « ذو » ولا عكن أن يعرف أصله لأن الواو والالف والياء كثيرا ما تحذف من الكلمات الحميرية في السكتابة وقد تلحق باسم الاشارة (ن) تقوية لها

ه - والمؤنث في الاشارة (ذت)

7 — التعريف ليس مأنوسا فى لغة حمير إلافى أزمانهم المتأخرة ولذلك استعملوا (أم) بدل (أل) ومنه الحديث المشهور (ليسمن أمبر امصيام فى المسفر)

٧ - الضمير المتصل فى الحميرى (هو) (فماك) ملى كهوه وضمير المثنى (همى) مثل ملى ملى مثل ملى هذا وقد الشنى (همى) مثل ملى ملى ملى مثل ملى مثل ملكهمو هذا وقد انقرضت لغة حمير ولم تبتى منها إلا لهجات (مهرة والشحر)

وقد بادت هـ ذه الله جات وفنيت في لغة الحجاز في العصور الاسلامية الأولى وابتدأ ذلك الاضمحلال من توالي نكبات الامم على اليمن مثل الحبشان والفرس مما دعا الحجازيين الي الاستقلال فوجدت لغات مضر وربيعة (عدنان) ربة صالحة أزهرت فيهاوأ بنعت وآتت أكلها حتى غضت من شأن كل لهجة أخرى في جزيرة العزب ومن هذا كان العرب يطلقون على لهجات الحجاز (الله ان المبين)

ا -- معظم قبائل مضر ولا سيا بمبم في شرقى نجد وشياليها

ب - غطفان (عبس وذبیان) وسلیم فی نجد خ - و أفواها جمیعا لغة قریش فی مکة و ماجاورها

وإذا نحن نظرنا إلى الاقاليم التي كان يسكنها العرب الجاهليون الذين من لغاتهم تكونت اللهجة العربية المضرية وجدنا أن للبيئة الطبيعية أثرا كبيرا فأهالى الجبال والصحراوات أصنى ذهنا وأنقى قريحة وأعظم لحيين لعرك الكلام الفصيح الجزل من أهل الحضر والمدن والسهول وفاك لتأثير البداوة فيهم بالنشاط والحركة وجودة الذهن وصفاء الحس

وعلى هذا الاساس بسهل علينا أن ندرك الحكه فى أن الرواة من الصدر الاول قد أجمعو علي أن أبلغ العرب هم أهل (السروات وهي ثلاثة جبال تشرف علي تهامة من أهل نجد) وقد تغنى الشعراء قديما بهذه البقاع لبهجة مناظرها وطيب هوائها وشميم عرارها وجل هؤلاء من ربيعة منبع الشعر القديم والفصاحة ، ومشرق شمس البلاغة العربية

على حين تجد لأهل الحجاز رقة وغزلا ولينا فى أخلاقهم ودعة فى أقوالهم ماجعل لهممر كرامعتازا فى الشعر الغزلى فى صدر الاسلام . أما أشهر القبائل فصاحة وذكاء فهى ربيعة إلتي قرضت الشعر أولا واستفاض منها إلى باقى القبائل العربية ونحن نخص الشعر بالقول لأنه انجبل العرب ومعرض بيانهم وسجل فصاحتهم وديوان معارفهم

وذلك طبيعي في ربيعة لأنها أول القبائل استقلالا من نيراليمن وعبود يتهم فهم أول من تنفس منهم أربيج الحربة فأطلق ذلك من ألسنتهم وأفسح أما مهم القول في الفخر والحروب التي المغمسوا فيها بعسد استقلالهم حسدا من عنداً نفسهم حتى تأججت القرائح في هذه المعامع الدموية من أيامهم المشهورة

فولت ربيعة وجها شطر نجدو أقامت في باديتها الضاحية وهوائها العليل حتى ضاقت عليها الارض بما رحبت لكثرة عشائرها وتعدد أفخاذها فهاجرت قبيلتا بكروتفلب إلى بادية العراق وفيابين النهرين وأقامتا هناك في عزة ومنعة وأشهر من ولدلهافي المين قبل الاستقلال (المرقش الأكر) أما انبه من نبغ فيهافي هضبات نجد فهو المهلهل بن ربيعة وبعد أن انتقلت إلى العراق و اختلفت عليها المناظر الطبيعة زادها ذلك عوا في خيالها وخصوبة في أذهانها وسعة في مداركها ما كان له أكبر الاثر في شعرائهم وخطبائهم الذين نبتوا في هذه البلاد و كلهم شاعر فحل وخطيب مصقع

هذا وأشهر الفصحاء الذين خلدت بهم ربيعة على الدهر طرفة ابن العبد والأعشى والحارث بن حلزة وغيرهم

أما مضر فقد انتقلت إليها البلاغة الشعرية على لسان قيس وهى قبيلة كانت تدكن أعالى الحجاز ونجد وأهم شعرائها وخطبا نها النابغتان وزهير ولبيد وقد روى صاحب الأغانى أن ( أفصح قيس

وأشعرها مم الملقبون من بني عامروالمنسوبون إلى أمهاتهم من عطفان ) مرت الفصاحة إلى تمموهى قبيل كبيرمن مصر كان يسكن مهامة ثم نزح بعض بطونه قبيل الهجرة إلى بوادي العراق وكان شاعرها ولسامها أوس بن حجر شاعر مضر في الجاهلية

من هذه اللهجات الثلاث وغيرها تكونت اللغة المضرية التي نشحدث مها الآن بعد أن هذبها قريش من شائبة الهنات التي كانت منتشرة في كثير من لغات القبائل

#### خصائص اللغة العربية

ا -- الاعراب: وهو تغير محدث في أواخر الكلمات لاختلاف العوامل الداخلة عليها. والاعراب صورة قديمة من صور الحياة الأولى يعطي اللغة دقة في التخاطب، وهو عنوان على مجدالقوم ومبلغ عرصهم على لغتهم كما أنه عامل مهم من عوامل النمى والارتقاء بما يتفرع عنه من ألوان الصور المختلفة في التراكب

والغات الرافية الآن لايعني منها بالاعراب سوي العربية والخبشية والالمانية. والانة العربية في ذلك أفومها سبيلالتأصلها من قديم الزمان وسيرهاعلى قواعدو قوانين ثابتة قلما نجاربها في ذلك لغة أخرى و بعض المؤرخين يؤى ان الاعراب الما يكون حيث الجفاء وقوة العارضة وسذا جة الحياة و بساطتها وضربوا لذلك أمثلة

فالبابلية القديمة كانت معربة أيام البداوة والقشو الاجماعي ولما نرح أهلها وخلدوا إلى الرفاهية والنعيم انشأت عنها لهجات غير معربة كالسريانية والكلدانية - ويزعمون أن السدسكريتية (افة قدماء الهنود) كانت معربة ولكن اللهجات المتفرعة عنها فقدت خصائص الاعراب وكذلك اليونانية القديمة كان فيها شيء من الاعراب وكذلك اليونانية اليوم غير معربة في عامة مصر والشام والعراق وبلاد المغرب مع أنها جعاء مشتقات من اللغة العربية في عمربة .

ب -- دفة التعدير: ويتحلى ذلك في حسك رة الاسماء الشيء الواحد الذي بختلف باختلاف الاوقات والامكنة والحالات، تلك الميزة هو دليل واضح على غني اللغة وثراء أهلها بأنواع التعابير الختلفة التي تحديدا يقرب من المعموس واللغة الغربية أغني لفات العالم في ذلك. خذ أي شيء مجول مخاطرك أو يقع تحت حسك وأنت تري له عشرات الاسماء بل مئاتها و كلها يؤدي معنى لا يقوم به الآخر في عرف اللغة ومتانة أوضاعها

ودونك الزمن فلكل ساءة لفظ خاص كالذرور والبزوع والضيخي والنزالة والماجرة والزوال والعصر والاميل والصبوب والجدور والغروب والعشى ...

ودونك الشعر له في كل مكان بجل به لفظ خاص كالفروة

والنّاصية والدّوابة والفرغ والدّديرة ما تخد أكثره في كتب اللغة والنّاصية والدّوابة والفلام ألفاظ بحسب أعمارهم وهكذا ما يحير الألباب وينهش العقول

ناه ك بالالفاظ الداله على العواطف وخلجات القلوب ما لم تنعرض له إلا أغنى اللغات كالعربية فالحب وحده أكثر من خمسة عشر لفظا ولابغض والحسد والطمع والشره مثل ذلك

#### (ج) الامجاز والاعجاز

وهي صاحبه القدح المعلى فى ذلك لهكثرة ألفاظها الموجزة الني تدل على المعاني الجمة ، ولأنها فى ثر وة طائلة من النشبيهات والاستعارات وضرب الامثال والكنايات والتابيحات والألفاز والاشارات والتورية ما بدل على امتلاك ناصية البلاغة وبلوغ الشأو الأكبر فى الذكاء وقوة التعبير ومنه دلالة اللفظ الواحد على عدة معان مختلفة تتوارد على المند مماع اللفظ والقرينة وحدها هي التي تعين المعنى القصود فلد بك المخال ما يزيد على ٢٠ معني وللعين ما يزيد على ٢٠٠ معني وللعين ما يزيد على ٢٠٠ معني وللعين ما يزيد على ٢٠٠ معني المنه وكتب الفقه والآداب فنها الامثلة لذلك ومن هنا كانت مراتب البلاغة تتفاوت على قدو ذلك

### (د) المرادقات

واللغة العربية أوسع اللغات في مفرداتها ويظهر أن تلك المكثرة نشأت من ان بعض هذه الاسهاء كانت صغات ثم دونت في العصوو الاسلامية علي أنها أسهاء لا أوصاف أو أن هذه الاسهاء كانت لقبائل مختلفة ولما جمعت اللغة لم يذكر لنا الرواة مصدر كال لفظ ، ولسان كل قبيلة فاختلط الامر على الباحثين ولم يهتدوا إلى أغراضهم ، وقد تقدم غير واحد من أثمة اللغة وأرادوا أن محددوا هذه الاسهاء من أوصافها فخطوا خطوات مباركة كابن جني في خصائصه وأحمد فارس وغيرها من علماء اللغة ...

(ھ) السجع

ان اللغة العربية أغنى اللغات فى مفرداتها ولهذا تستجيب للشاعر القواني المتشابه فيملك عنانها ويحدوها إلى حيث يشاء من غير سامة أو ضجر كالمطولات من القصائد والمقالات المختلفة التي تلمزم سجعات واحدة بحرف واحد وبعضهم قدغالى فىذلك السببل والتزم (لزوم مالا يلزم)فى قصيدة أوقصائد عدة دلالة على تمكنه من اللغة وتملكه زمام التعبير فيها كالمعرى وغيره فجاءت غباراتهم غاية فى الجودة ومتانة التركب وهذا مالا نجد له نظيرا فى لغة أخرى. وقدراض شاعر ألمانى لغته فىذلك فلم تستجبله إلا أسطر المعدودة ريما نفذت كما ته في ذلك المعني ، أما في العربية فان محر المعانى ينفذ قبل أن تنفذ كما تها ولو جثنا يمثله مددا ا

# الباب الناسع

#### اللغات الحامية

اللغات الحامية ثلاثة أقسام: (١) لسان البربر (ب)لسان قدماء مصر (ج) السان الكوشين

(۱) البربر: مسكنهم شمالي افريقية وواحة سيوة و تبعد في المنهم شبها من مفردات اللغة العربية ولاسيا ما يتعلق منها بالبناء لا تهم أخذواذلك عن العرب. والعرب قديما ترميهم بالجفاء والانحطاط هذا وقد ترجم القرآن إلي لغتهم البربرية في القرن الثاني الهجرى، وأخرجت الكتب الفقهية وكتب الحديث إلى البربرية أيام دو الة (الموحدين) ولكن هذه الترجمات أصبحت رطانات لا تتفق وجلال الكتب الدينية ما دعا كثيرا من أهل الغيرة على الدين أن يبيدوا هذه الكتب العربية بالعربية بالمان العربية المعربة المعرب

(ب) قدماه مصر: كان يسكن وادي النبل قوم من الحاميين الاحضارة لهم ولا مدنية قبل أن يفتحة الساميون. ولما كانوا أرقى مدنية وأفر حظا من القوة غزوهم فى عقائدهم والفتهم وعوائدهم كا فزوهم فى بلادهم وحرياتهم فنشأ عن ذلك لسان هو إلى السامي وكالعربى والعبري ، أقرب منه إلى الحامي «كالبربر وسكان

مشوة ، » وظل هذا مستعملا إلى حوالى القرن الاول المستبع وآثار هذا العيد كاما معروفة باللغة « الهيروغليفية »

وبعد ذلك نشأت لهجة تسمى القبطية وهى معربة عن لفظ « اجبتس » اليوناني الذي كان برا: به سكان وادي النيل

هذا وقد وضعت كتب جليلة بهذا اللسان الجليل ومعظمها من كتب النصارى كالتوراة والانجيل ... وهى منقولة من اليونانية (ج) الكوشيون : هى لهجة حامية يتكلم بها القاطنون فى الشمال الشرفي لأفريقيا وهم : « بجة » فى جنوب النوبة «وسوهو» جنوبي مصوع ، ثم ( الآغو ) وهم الحبشان القدماء والصومال . . . وهم الميلون إلى التأدب والعلوم وإذا ما أرادوا كتابة حرروها باللغسة العربية كأهل النوبة

+3437

( اهم المراجع التي استقى ونها هذا الكتاب)

فيما بلى بعض المراجع التي اطلعنا عليها واعتمدنا في تأليف هذا الكتاب نذكرها لمن أراد أن يرجع اليها: ــ

١٠ ــ محاضرات الدكتور العناني بدار العلوم

٢ \_ محاضرات السذور جويدى بالجامة المصرية

.. ٣ ـ تاريخ اللغات السامية للدكتور ولفنسن

٤ ـ تاريخ اللغة العربية وآدابها لجرجي زيدان

ه \_ تاريخ الاسرائيلين لمكاريوس بك

٠٠٠ تاريخ المداهب الفلسفية للدكتورالعناني

٧ ـ فجر الاسلام الاستاذ أحمد أوين

٨ ـ العلم والدين لاسماعيل مظهر بك

٩\_ الأدب الجاهلي للدكتورطه حسين

١٠ - مجلات (الكلية ، والبلال ، والمرفة)

١١ ـ الـكتاب القدس

١٢ ـ عصر المأمون لرفاعي بك

١٣ ـ فلاسفة الاسلام للاستاذ لطني جمعه

١٤ ـ فقه اللغة للاستاذ الأسكندري

١٥ ـ السكنز لمحد بك بدر