


HISTOIRE GÉNÉRALE DE LA TUNISIE 

Tome III 

Les Temps Modernes 



Parus chez le même éditeur 

HISTOIRE GÉNÉRALE DE LA TUNISIE 

Tome I : L 'Antiqui té 
Hédi Slim, Ammar Mahjoubi 

Khaled Belkhodja, Abdelmajid Ennabli 

Tome II : Le Moyen-Age 
Hichem Djaït, Mohamed Talbi, Farhat Dachraoui, 

Abdelmajid Dhouib , M'hamed AJi M'rabet, 
Faouzi Mahfoudh 



H I S T O I R E G É N É R A L E D E L A T U N I S 

TOME I I I 

Les Temps Modernes 

Azzedine GUELLOUZ Abdelkader MASMOUDI 

Mongi SMIDA 

31 plans, cartes et gravures, 135 documents 
photographiques réunis et commentés par 

A h m e d S A A D A O U I 

Sud Editions - Tunis 



© Sud Editions - Tunis Mars 2010 
sud .édition @ wanadoo .tn 

Tous droits de reproduction, de traduction 
et d'adaptation sont réservés 

pour toutes les langues et tous les pays 



Avant-propos de l'éditeur 

Après les deux volumes consacrés à l'Antiquité et au Moyen Age, 
nous poursuivons la publication de l 'HISTOIRE GÉNÉRALE DE LA 

TUNISIE avec ce troisième volume qui commence avec la crise de 
1534-35 au cours de laquelle Khaireddine Barberousse prend la 
place de Tunis-La Goulette mais est obligé de la céder à Charles-
Quint, et s'achève trois siècles et demi plus tard avec la conclusion, 
à Kasr-Saïd, du traité du 12 mai 1881 instaurant le Protectorat de 
la France sur la Régence de Tunis. Une époque essentielle au cours 
de laquelle la Tunisie, après avoir été dans le giron de l'Empire 
Ottoman et essayé de préserver sa personnalité, s'est trouvée 
inexorablement prise dans l'étau de la puissance des européens. Ce 
sont des siècles dramatiques. Certes ils n'ont pas manqué de grandeur 
par moments ; mais à travers des crises politiques et à travers 
d'extrêmes difficultés économiques et sociales, le pays est tombé dans 
la pire des dépendances, son destin a cessé de lui appartenir. 

Pourtant c'est pendant ces temps difficiles que sont semées les 
graines de l'avenir. C'est en Tunisie qu'est promulgué Ahd al-Aman, 
une déclaration des droits de l'homme avant la lettre, ainsi qu'une 
Constitution dont la totalité des articles sont reproduits en annexe à 
la fin de ce volume. La Tunisie a aussi introduit un noyau 
d'enseignement moderne ; plus tard et pendant longtemps on 
parlera du Collège Sadiki. 

Les trois auteurs du présent ouvrage apportent sur ces siècles 
d'histoire une information abondante et des éclairages précieux. 
Chacun d'eux a repris son texte de l'édition originelle et l'a mis à 



Avant-propos de l'éditeur 

Après les deux volumes consacrés à l'Antiquité et au Moyen Age, 
nous poursuivons la publication de l 'HlSTOIRE GÉNÉRALE DE LA 

TUNISIE avec ce troisième volume qui commence avec la crise de 
1534-35 au cours de laquelle Khaireddine Barberousse prend la 
place de Tunis-La Goulette mais est obligé de la céder à Charles-
Quint, et s'achève trois siècles et demi plus tard avec la conclusion, 
à Kasr-Saïd, du traité du 12 mai 1881 instaurant le Protectorat de 
la France sur la Régence de Tunis. Une époque essentielle au cours 
de laquelle la Tunisie, après avoir été dans le giron de l'Empire 
Ottoman et essayé de préserver sa personnalité, s'est trouvée 
inexorablement prise dans l'étau de la puissance des européens. Ce 
sont des siècles dramatiques. Certes ils n'ont pas manqué de grandeur 
par moments ; mais à travers des crises politiques et à travers 
d'extrêmes difficultés économiques et sociales, le pays est tombé dans 
la pire des dépendances, son destin a cessé de lui appartenir. 

Pourtant c'est pendant ces temps difficiles que sont semées les 
graines de l'avenir. C'est en Tunisie qu'est promulgué Ahd al-Aman, 
une déclaration des droits de l'homme avant la lettre, ainsi qu'une 

Constitution dont la totalité des articles sont reproduits en annexe à 
la fin de ce volume. La Tunisie a aussi introduit un noyau 
d'enseignement moderne ; plus tard et pendant longtemps on 
parlera du Collège Sadiki. 

Les trois auteurs du présent ouvrage apportent sur ces siècles 
d'histoire une information abondante et des éclairages précieux. 
Chacun d'eux a repris son texte de l'édition originelle et l'a mis à 



jour en y incluant les éléments nouveaux et les correctifs que 
permettent les nouvelles publications des chercheurs. Les 
orientations bibliographiques proposées par les auteurs rendent bien 
compte de l'importance de ces travaux. 

Comme nous l'avons fait pour les deux premiers volumes de cette 
Histoire Générale de la Tunisie, nous publions une importante 
documentation qui accompagne les exposés historiques. Le 
professeur Ahmed Saadaoui, en collaboration avec le service de 
documentation et l'équipe de rédaction de Sud Editions a réuni et 
commenté ces documents. 

Il nous a paru utile d'apporter un supplément d'information sur 
certains événements majeurs, comme la prise d'Alger le 5 juillet 
1830, ou sur certaines communautés comme la communauté juive 
ou la communauté noire, ou sur des faits de société restés dans 
l'ombre comme la prostitution. 

Signalons enfin, comme nous l'avons fait dans le second volume 
de cette Histoire, que les dates ayant été données en générai par les 
auteurs dans l'ère chrétienne, le lecteur peut se reporter à la table des 
concordances (tome II p. 439) pour retrouver les dates hégiriennes 
correspondantes. 

M. Masmoudi 



D E L A C H U T E D E S H A F S I D E S À 
L ' I N S T A L L A T I O N D E S T U R C S 

Par Abdelkader Masmoudi et Mongi Smida 





Introduction 

Dès le début du xvr siècle, l'Ifrîqiya se trouve confrontée à de 
graves problèmes d'ordre intérieur et extérieur. D'une part, un 
phénomène de désagrégation achève de ruiner l'autorité des 
Hafsides et, d'autre part, l'indépendance du pays est menacée par la 
volonté d'hégémonie des grandes puissances maritimes. 

En effet, des luttes dynastiques dressant les princes les uns contre 
les autres, un démembrement territorial émiettant le domaine de la 
souveraineté hafside et en détachant des provinces entières et un recul 
de la puissance militaire, aboutissent à la faillite de l'Etat. D'autre 
part, l 'affrontement hispano-turc pour la domination de la 
Méditerranée révèle la vulnérabilité de l'Ifrîqiya dont la position 
géographique suscite la convoitise des puissances maritimes. 

Le xvf siècle est ainsi une longue période d'instabilité et de 
conflits militaires terrestres et maritimes. Pratiquement, toutes les 
villes de l'Ifrîqiya ont eu à subir les conséquences de ces troubles et 
les méfaits de l'occupation étrangère. Par contre, l'intérieur du pays 
sauvegarde son autonomie. 



12 - - - LES TEMPS MODERNES 

Profitant de ces troubles, les tribus de la steppe ont tenté de 
constituer un Etat « maraboutique », tentative éphémère dont 
l'échec ouvre définitivement l'Ifrîqiya à l'influence de la mer. Car 
l'installation définitive des Turcs, en même temps qu'elle met fin au 
pouvoir hafside, sauve le pays de la domination espagnole et marque 
pour les siècles à venir le destin méditerranéen de la Tunisie. 

I 
La désagrégation du royaume hafside 

À l'origine des événements qui allaient aboutir à la conquête 
ottomane de l'Ifrîqiya, il y a d'abord la désagrégation du royaume 
hafside. 

Les luttes dynastiques 
Depuis la mort du sultan Othman en 1488, des luttes dynastiques 

secouent les fondements de l'Etat. Ainsi, Abou Zakaria Yahia petit-
fils et successeur d'Othman ne peut se maintenir sur le trône qu'en 
crevant les yeux de l'un de ses frères et en exécutant son oncle. Son 
règne n'en fut pas moins de courte durée. Son cousin Abdel Mun'im 
qui le détrôna fut à son tour empoisonné (1490). Dès lors, le cycle de 
la violence empêche la transmission régulière du pouvoir et engendre 
une ère d'instabilité et de troubles. 

À Tunis, les princes se dressent les uns contre les autres, divisant 
la cour en clans opposés et le pays en soâs ennemis. Les luttes 
dynastiques sont entretenues et exploitées par des puissances qui ont 
un intérêt direct à la dissolution de l'Etat. Les Turcs, tout autant que 
les Espagnols, ont su raviver les querelles dynastiques, dresser les 
prétendants l'un contre l'autre et encourager la dissidence sous 
toutes ses formes. Aussi, la querelle dynastique a-t-elle assombri les 
règnes de Moulay Hassan (1525-43) et d'Ahmed Soltane (1543-69), 
sans parler des deux règnes éphémères de Moulay Abdelmalek et de 
Moulay Muhammad (1543). En 1543, Moulay Hassan était à 
Naples lorsque son fils Ahmed Soltane s'empare du pouvoir et 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 13 

attend le retour de son père pour le jeter en prison après l'avoir 
aveuglé, Privés de l'appui de la cour et en butte aux intrigues du 
palais, les derniers princes hafsides ont dû, pour se maintenir au 
pouvoir, accepter la protection de l'étranger. Il est clair que ces luttes 
intestines ont amoindri l'autorité de l'Etat, ouvert la voie à l'ingérence 
étrangère dans les affaires intérieures, aggravé la désaffection de la 
population vis-à-vis de ses princes et provoqué en définitive le 
démembrement du royaume. 

Les troubles dynastiques se répercutent sur la situation intérieure. 
L'insécurité règne dans les campagnes. Les impôts rentrent de plus en 
plus difficilement et les finances de l'Etat en sont obérées. Dans ces 
conditions, les souverains hafsides du XVIe siècle ne sont plus en 
mesure d'entretenir une armée qui soit digne de ce nom. En effet, 
les forces militaires, sur le plan du recrutement, sont hétéroclites 
(chrétiens, nomades, jound, andalous...) et l'armement est aussi 
archaïque qu'insuffisant. L'usage des flèches et des armes blanches 
prédomine ; l'organisation même de l'armée, l'encadrement, 
l'équipement et la tactique, ne sauraient tenir la comparaison avec 
les armées européennes ou ottomanes. 

Ce retard sur le plan technique est aggravé par le peu de souci des 
derniers souverains hafsides de fortifier les villes et de les protéger des 
attaques maritimes au moment précisément où l'Ifrîqiya souffre de 
l'absence d'une flotte de guerre en mesure de protéger les îles et le littoral. 

En somme le royaume hafside, dès le règne de Moulay Hassan 
(1525-43), est pratiquement incapable de maintenir l'unité du pays 
et de faire face à une invasion étrangère. A la faveur des querelles 
dynastiques et de l'affaiblissement de la puissance militaire, un 
processus de désagrégation n'allait pas tarder à apparaître. 

La révolte des Chebbia de Kairouan 
Jusqu'au XVIe siècle, l'unité territoriale du royaume hafside était 

tant bien que mal maintenue. Mais à partir de cette date et par suite 
de l'affaiblissement de l'Etat, certaines provinces excentriques ont 
tendance à rejeter l'autorité de Tunis. Ainsi, dès le début du siècle, les 
princes qui gouvernent Bougie et Bône entrent en dissidence. De 



14 - - - LES TEMPS MODERNES 

nombreuses villes du Sud proclament leur autonomie. Au Sahel, les cités 
de Sousse, Mahdia, Sfàx, deviennent des petites républiques autonomes 
et mettent sur pied des conseils de notables appelés « Djemâa » palliant 
ainsi la carence de l'administration. Le même phénomène s'étend 
aux îles et notamment à Djerba. Ce qui fut le royaume hafside n'était 
plus guère qu'une mosaïque de principautés et de républiques l. Les 
souverains de Tunis n'exercent plus sur le pays qu'une autorité 
nominale. Occupés par les luttes intestines, n'entretenant presque 
plus de forces armées régulières et incapables de protéger les 
provinces excentriques, ils assistent impuissants à l'émiettement du 
territoire. Tant que la dissidence n'affecte que les cités du sud et de 
l'ouest, les hafsides n'y voient guère un danger immédiat ; mais sitôt 
la constitution autour de Kairouan d'un vaste Etat maraboutique 
englobant le centre et le sud de l'Ifrîqiya sous l'emblème de la 
confrérie des Chebbia, la réaction de Tunis se fait plus vive. Contre 
ce danger qui menace directement le trône, les hafsides eurent un 
dernier sursaut d'énergie. 

Parmi les principautés qui se constituent en Ifrîqiya dans la 
première moitié du XVIe siècle, celle de Kairouan est de loin la plus 
importante. C'est autour de la ville sainte de Kairouan que cristallise 
l'opposition aux hafsides. Ce n'était pas seulement une réaction 
contre la carence du gouvernement de Tunis, mais aussi et surtout 
une riposte à la collusion entre Moulay Hassan et ses protecteurs 
chrétiens. De fait, Moulay Hassan avait sollicité le concours de 
l'Empereur d'Espagne pour refaire l'unité de son royaume et se 
protéger des corsaires turcs. 

Une telle attitude de la part d'un prince musulman choque les 
sentiments religieux des tribus maraboutiques. La puissante 
confrérie des Chebbi dont l'obédience s'étend jusqu'au sud du pays 
lève l'étendard de la révolte et devient le défenseur de la foi contre 
les menées d'un prince irresponsable. 

C'est ainsi que, de 1525 à 1557, les souverains hafsides Moulay 
Hassan et Ahmed Soltane n'eurent pas à l'intérieur du royaume 
d'adversaires plus acharnés à les combattre que les chefs de la confrérie 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 15 

Chebbia établis à Kairouan, Ces chefs, Sidi Arfa ben Makhlouf 
(jusqu'en 1542) puis son neveu Mohamed ben Abi Taïeb (jusqu'en 
1558) ont mené une intense propagande politico-religieuse parmi les 
tribus du centre, du sud et de l'ouest de l'ifrîqiya. Ils réussissent à 
détacher de Tunis une large partie du territoire, créant une puissante 
principauté maraboutique dont le centre politique se constitue dans 
la cité de Okba. Contrôlant les routes du commerce caravanier avec 
le Fezzan d'un côté et le Maghreb central de l'autre, disposant des 
ressources fiscales alimentant naguère les caisses des souverains 
légitimes, ayant sous la main la cavalerie bédouine, les chefs Chebbia 
ont pu s'organiser en vue de combattre les Hafsides et les chasser 
d'Ifrîqiya. La lutte prend plus d'ampleur lorsqu'en 1535 Moulay 
Hassan reconnaît la suzeraineté de l'Empereur espagnol Charles-
Quint. Le Chebbi Sidi Arfa apparaît alors comme le seul défenseur 
de la communauté musulmane face aux envahisseurs chrétiens. 
Moulay Hassan monte trois expéditions contre Kairouan (1535, 1536 
et 1540). La plus importante, celle de 1540, se déroule près de Jammal 
opposant les troupes du Sidi Arfa à celles du hafside soutenues par les 
Espagnols. La victoire des Chebbia sauve définitivement Kairouan du 
hafside. A la mort de Sidi Arfa en 1542, la principauté Chebbia est 
bien établie et toute une étendue de l'Ifrîqiya prend ses directives 
auprès du chef chebbi : la basse steppe, le Djérid, Tripoli, l'Aurès et 
le Constantinois. « C'est une principauté de steppe qui compte de rares 
points fixes et qui est formée d'une multitude de peuplades qui oscillent 
dans un large rayon et dont les aires de migration réunies vont des abords 
de Tripoli à ceux de Constantine. Tribus mouvantes, groupement sans 
cohésion..., bâtisse aux assises mal jointes, à laquelle sert de ciment une 
vénération commune pour un saint personnage », écrit Ch. 
Monchicourt 2. 

Mais cette principauté ne peut s'étendre à l'intérieur du Sahel : la 
propagande chebbi ne peut mordre sur une région sédentarisée et 
qui, de surcroît, avait ses propres marabouts tels Sidi Abdelmoula Siala 
et Sidi Mohamed Karraï. Aussi, malgré ses succès, « l'Etat » Chebbia qui 
manquait d'ouverture sur la mer et dont les structures politiques n'avaient 



16 - - - LES TEMPS MODERNES 

jamais été bien établies, allait-il disparaître sous les coups de Dragut, 
Pacha de Tripoli qui, le 27 décembre 1557, a pu occuper Kairouan et 
confisquer les biens chebbias. La ville de Okba fut certes reprise par les 
arabes de la steppe en 1560, mais c'était une reprise éphémère car les 
Turcs s'y réinstallent définitivement en 1573. L'expérience d'un Etat 
maraboutique et steppique en Ifrîqiya n'était pas aussi heureuse que 
celle des Mérinides au Maghrib al Aqça au XIIIe siècle. Son seul résultat 
fut d'affaiblir davantage le royaume hafside au moment où ce royaume 
traversait une période de grave crise politique du fait des querelles 
dynastiques, du démembrement territorial et des convoitises étrangères. 

De fait, la désagrégation généralisée du royaume hafside et 
l'incapacité de ses dirigeants, dont la meilleure illustration était le 
prince Moulay Hassan, suscitent les convoitises des Empires espagnol 
et ottoman, fortement intéressés par la position géo-politique de 
l'Ifrîqiya. De toute évidence, la maîtrise de la Méditerranée et le 
contrôle du détroit de Sicile rendaient nécessaire l'occupation des ports 
ifrîqiyens. Aussi, dans le courant du 2e tiers du XVIe siècle, Espagne et 
Turquie allaient-elles s'affronter en une lutte implacable dont l'Ifrîqiya, 
à son détriment, était l'un des principaux champs de bataille. 

II 
L'affrontement hispano-turc en Ifrîqiya 

Dès les premières années du siècle, des navires turcs armés pour 
la course choisissent comme abris et bases d'opération les ports de 
l'Ifrîqiya. Leur apparition coïncide avec les débuts de l'affrontement 
turco-espagnol pour la prépondérance en Méditerranée. Les côtes de 
l'est tunisien présentent un abri maritime particulièrement 
favorable, bien défendu par les hauts fonds constituant le relief sous-
marin et la présence de nombreuses îles au large des côtes. 

Dès 1500, l'île de Djerba qui commande le golfe de la petite Syrte, 
devient une base importante entre les mains de corsaires levantins, 
parmi lesquels se signalent particulièrement les frères Barberousse 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 17 

(Aroudj et Khaïreddine)3. Puis d'autres points de la côte entre Tripoli et 
Tunis deviennent à leur tour des bases de corsaires 4. Cette installation 
ne semble pas avoir provoqué une sérieuse opposition de la part de la 
population locale. Cela s'explique par trois raisons : l'appartenance à la 
même religion, la lutte contre le même ennemi chrétien et les bénéfices 
que l'entreprise maritime rapporte aux autochtones. Ainsi, par exemple, 
dans les ports du sahel, les populations sont d'autant moins 
récalcitrantes à accepter l'établissement des corsaires turcs qu'elles ont eu 
à souffrir des déprédations des corsaires chrétiens. Et du reste, à 
l'exception de Djerba, il s'agit moins d'une occupation permanente des 
villes que de visites saisonnières au cours desquelles les corsaires se 
ravitaillent en hommes, en matériel (bois, cordes, goudron) et en vivres, 
et déversent les produits des prises qu'ils effectuent sur les navires des 
chrétiens. Ces visites ont tendance cependant à devenir de plus en plus 
longues et régulières dès lors que l'affrontement turco-espagnol 
transforme les données de la course en faisant des corsaires levantins des 
soldats du grand Sultan. La course prend alors un aspect de guerre de 
religion entre chrétiens et musulmans. 

Alors que, du côté chrétien, les opérations sont commanditées par 
l'Espagne, première puissance maritime européenne, c'est la 
Turquie qui, du côté musulman, dirige la guerre. 

Les raisons de l'intervention 
hispano-turque en Ifrîqiya 

Au cours du XVIe siècle, les deux grandes puissances méditerranéennes 
ont chacune de sérieux motifs de dominer les côtes maghrébines et 
notamment l'Ifrîqiya. Ainsi, du côté espagnol, l'intervention militaire 
en Afrique s'explique par différentes raisons. 

Il y a d'abord la continuation de la lutte contre les maures 
d'Espagne. Lorsqu'en 1492 la ville de Grenade est reconquise, les 
Espagnols pensent avoir rejeté outre mer le danger musulman. Il 
doivent rapidement déchanter. Car, chassés de la péninsule ibérique, 
les maures ne continuent pas moins à entretenir à partir du Maghreb 
la lutte contre le mouvement de reconquista en cherchant d'une part à 
alimenter la révolte des musulmans non encore expatriés, et d'autre 



18 - - - LES TEMPS MODERNES 

part à intéresser les dynasties maghrébines à un retour offensif en 
Espagne. Sous le coup de l'exil forcé, ils mettent au service de la lutte 
contre les chrétiens tout ce dont ils disposent, commanditant 
notamment les expéditions maritimes des corsaires, 

Pour contenir ce nouveau danger, le gouvernement espagnol 
encore animé par l'énergie de la reconquista allait « trouver en Afrique 
du Nord un théâtre d'expansion et d'aventure »5. Pour que le 
Maghreb ne soit plus un danger pour l'Espagne, il fallait qu'elle s'y 
assure la possession d'un certain nombre de bases stratégiques. La 
lutte contre les musulmans d'Afrique du Nord a du reste la faveur de 
la population espagnole qui est alors puissamment imprégnée de 
l'esprit de croisade. Le terme même de croisade est officiellement 
employé : Charles-Quint et Philippe II perçoivent avant toute 
expédition contre le Maghreb l'impôt dit de cruzada 6. Une 
éventuelle conversion des populations maghrébines au christianisme 
est l'un des premiers buts de l'église puisque le chef de cette église, 
l'archevêque Ximenès, avance l'argent nécessaire à l'équipement des 
armadas ; le pape donne sa bénédiction à l'entreprise et encourage les 
rois d'Espagne à la poursuivre en leur accordant d'avance l'investiture 
des royaumes à conquérir en Afrique (Bulle pontificale de 1495). 

L'intervention espagnole au Maghreb s'explique encore par des 
considérations de politique extérieure. L'expansion territoriale des Turcs 
en direction de l'Europe orientale et centrale ainsi que leurs tentatives 
d'hégémonie maritime en Méditerranée menacent directement 
l'Empire espagnol. En réaction, celui-ci cherche à interdire aux turcs 
l'accès du bassin occidental de la Méditerranée. Cela suppose la 
maîtrise du détroit de Sicile et par conséquent le contrôle des côtes 
ifrîqiyennes, ce qui mettrait du même coup à l'abri les possessions 
italiennes de l'empire de Charles-Quint. 

Du côté turc, l'intervention en Méditerranée occidentale a aussi 
ses justifications. Sous le règne de Soliman II 7, les turcs sont en 
pleine expansion, cherchant à étendre vers l'Europe et l'Afrique les 
frontières de l'empire. Or les Habsbourg d'Espagne et d'Autriche 
représentent le principal obstacle à cette expansion. Aussi, les Turcs 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 19 

cherchent-ils à transposer la lutte contre l'empire espagnol à 
l'intérieur du bassin occidental de la Méditerranée. D'une part 
Soliman II s'allie à la France ennemie des Habsbourg et d'autre part 
il cherche à s'implanter sur les côtes du Maghreb. Cette 
implantation est d'autant plus nécessaire que les points d'attache de 
la flotte turque sont trop éloignés des rivages espagnols. La maîtrise 
de l'Ifrîqiya est donc un atout de première importance. 

D'ailleurs, l'entreprise turque s'est trouvée facilitée du fait que les 
populations maghrébines voient dans le grand sultan le défenseur de 
la foi musulmane contre le danger chrétien. Cet état de choses 
permet au sultan de servir les intérêts propres de l'Empire ottoman 
tout en préservant le Maghreb de la domination chrétienne. 

Les phases de l'affrontement 
hispano-turc en Ifrîqiya 

Dans l'affrontement militaire hispano-turc, les corsaires levantins 
jouent, au début, le rôle principal. Alors que les chrétiens forment de 
grandes expéditions navales, leurs adversaires font plutôt la guerre de 
course. Celle-ci se déroule notamment au large des côtes et autour des 
îles de l'Ifrîqiya (Djerba). Quatre grandes phases peuvent être 
distinguées : 

- De 1500 à 1534 : la période est dominée par l'action des 
corsaires qui s'emparent de nombreux ports et îles sur les côtes est et 
nord du Maghreb 8. En 1519, Khaïreddine 9 est investi par le sultan 
comme Beylerbey d'Afrique et ses entreprises militaires sont depuis 
lors ouvertement appuyées par la Turquie. De leur côté, les Espagnols 
mènent des campagnes retentissantes qui ne visent pas seulement à 
détruire les flottes des corsaires musulmans, mais aussi à constituer 
des établissements permanents et fortifiés : Présidés. 

En 1509, l'expédition de Pedro Navarro se solde par la prise des 
Penons de Velez et d'Alger et des ports de Bougie et de Tripoli. 
Pedro Navarro « qui avait appris le métier de corsaire en courant 
impartialement sus aux navires musulmans et chrétiens, enleva Oran 
où le cardinal (Ximenès) présida au massacre de 4000 musulmans, à 
la capture de 8000 prisonniers et à la consécration catholique de 



20 - - - LES TEMPS MODERNES 

deux mosquées ». (Ch. A. Julien). En 1520, une autre expédition 
victorieuse est menée contre Djerba par Hugo de Moncada. 
Cependant, grâce à l'appui financier et militaire du sultan, 
Khaïreddine beylerbey d'Afrique reprend le dessus et occupe Tunis 
(18 août 1534), la Goulette, Bizerte et Kairouan. Chassé de son 
trône, Moulay Hassan appelle à son secours l'Empereur d'Espagne. 

La conquête de Tunis par Charles-Quint (1535) 

La victoire de Khaïreddine convainc le gouvernement espagnol 
qu'il n'avait plus affaire à de simples corsaires mais, bien plutôt, à 
l'implication la puisance ottomane. L'intervention de Charles-
Quint, dès lors, est d'autant plus justifiée qu'il était sollicité par 
Moulay Hassan, chassé de son trône par les Turcs. L'Empereur met 
sur pied une expédition groupant la plupart des Etats 
méditerranéens : Portugal, Naples, le Saint-siège, Toscane, Gênes, la 
Sicile, Malte. Réunie à Barcelone puis à Cagliari, cette armada de 
300 vaisseaux et 90 galères avec un effectif de 35.000 hommes, tient 
sa puissance de l'esprit de croisade qui anime ses hommes et de la 
présence de l'empereur Charles-Quint en personne. Arrivée le 16 
juin 1535 dans la rade de Tunis, l'armée des chrétiens ne réussit à 
s'emparer de la Goulette qu'un mois plus tard (14 juillet). Il restait 
cependant à prendre Tunis qui refusait de recevoir les Espagnols en 
dépit de la présence du sultan Moulay Hassan dans ses rangs. 

Charles-Quint dut ainsi combattre à mi-chemin de la capitale 
une armée turco-tunisienne conduite par Khaïreddine. Vaincu, 
celui-ci se replie sur le Djebel Ressas. Tunis conquise est livrée à la 
soldatesque pendant trois jours. 70.000 personnes tombent victimes 
de cet horrible forfait 10. En dépit de la réticence de la population, 
Moulay Hassan, allié des chrétiens, est rétabli sur le trône. 

- De 1535 à 1571 : la période est dominée sur le plan militaire 
par une grande confusion. Jusque là Turcs et Espagnols ont 
remporté respectivement de grandes victoires, mais il s'est vite avéré 
qu'aucune n'a été décisive. Apparemment, la prépondérance 
espagnole était consacrée en Ifrîqiya dès 1535. D'une part, Moulay 



L'Empereur Charles 

Charles-Quint, l'homme qui, en juillet 
1535, aborda les côtes tunisiennes à la tête 
d'une flotte de 400 voiles portant 30 000 
hommes, prit La Goulette le 14 juillet et 
Tunis le 20 juillet et qui livra la ville 
meurtrie à la soldatesque, était à la tête de 
l'Empire le plus vaste que l'histoire ait 
connu. Une politique matrimoniale 
savamment mise en place par trois 
générations de monarques a réuni dans 
l'Empire des Habsbourg les possessions 
de la Maison de Bourgogne (Pays-Bas, 
Franche Comté), celles de la Maison des 
Habsbourg d'Autriche f Augsbourg, 
Styrie, auxquels Charles-Quint devait 
ajouter La Bohème, La Moldavie et la 
Hongrie), le Royaume d'Espagne 
(Castille, Aragon et Portugal), les 
Royaumes de Naples et de Sicile. A cet 
ensemble impressionnant de possessions en 
Europe et en Méditerranée, il faut ajouter 
les immenses colonies espagnoles en Amérique. Charles-Quint portera toutes ces 
couronnes ; en 1519 son élection à la tête du Saint Empire Romain et Germanique 
consacrera sa totale suprématie. 

Il ne manque pas, cependant, des ombres au tableau. L'Empire, trop vaste et 
hétérogène est difficile à gérer et manque de cohésion. Les Cortès espagnols, les 
Princes Allemands et les Pays-Bas exigent le respect de leurs privilèges et 
réclament des libertés. Tout au long de son règne Charles-Quint doit aussi se battre 
sur trois fronts. 
A l'intérieur de l'Empire, la Réforme luthérienne gagne du terrain soutenue par les 
princes allemands. Catholique fervent l'Empereur ne peut le tolérer. Pourtant il 
sera bien obligé de rechercher des accords et d'accepter par la Paix d'Augsbourg 
(1552) que « chaque état a le droit d'imposer à ses ressortissants la religion du 
prince ». 
Sur le continent, le roi de France lui dispute des territoires dans l'Italie du nord et 
dans l'est de son royaume. François 1er est d'autant plus redoutable qu'il a 
engagé une alliance contre nature avec l'Empire Ottoman. 
S'appuyant sur ses Royaumes de Naples et de Sicile et animé par un esprit de 
croisade Charles-Quint veut dominer l'espace méditerranéen. Le choc sera violent 
avec l'autre grande puissance de l'époque, l'Empire Ottoman, qui nourrit les 
mêmes ambitions en Méditerranée. Ici encore, Charles-Quint n'obtiendra que des 
succès ponctuels et éphémères. 
En 1556, ruiné par la maladie, épuisé et visiblement découragé il décide de se 
retirer au monastère de Yuste dans l'Estrémadure. Il abdique au profit de son frère 
et de son Fils. Il meurt deux ans plus tard, le 21 septembre 1558. 

21 

-Quint 1500-1558 

Portrait de Charles-Quint 



22 - - - LES TEMPS MODERNES 

Hassan restauré sur le trône est un allié de Charles-Quint, d'autre 
part des garnisons espagnoles sont installées à la Kasbah de Tunis et 
dans les principales villes de la côte (Hammamet, Monastir, 
Mahdia). En fait, on assiste de 1541 à 1571 à de multiples prises et 
reprises de villes de la côte au bénéfice tantôt des Turcs, tantôt des 
Espagnols. Vers le milieu du siècle, le corsaire Dragut s'installe sur 
le littoral Est de la Tunisie, faisant de Djerba sa principale base. 
Nommé par le sultan Soliman II gouverneur de Tripoli, Dragut 
(Darghouth) élargit ses possessions africaines en reprenant Kairouan 
aux Chabbia (3 janvier 1558). Bientôt il devient « une puissance 
méditerranéenne » (Braudel). Une expédition navale chrétienne 
contre Djerba se termine par la victoire de Dragut (mars 1560) ; la 
garnison chrétienne de l'île est passée par les armes et ses ossements 
amoncelés pour constituer la célèbre tour des crânes (burj ar-Rous) 
qui devait subsister jusqu'en 1846 (Monchicourt - R.T. 1917). 

- De 1571 à 1574 : durant cette période, la lutte hispano-turque 
se fixe autour de Tunis. Les deux forces s'affrontent pour une 
installation définitive dans la capitale de l'Ifrîqiya. Ainsi, en 1569, 
les Turcs commandés par Eulj Ali occupent Tunis. Mais au 
lendemain de la bataille navale de Lépante (1571), grisé par sa 
victoire sur la flotte ottomane, Don Juan d'Autriche voulut chasser 
définitivement les Turcs d'Ifrîqiya. Il s'empare de la capitale le 10 
octobre 1573 puis quitte le pays, laissant de fortes garnisons à Tunis 
et à la Goulette. Le Sultan Selim II ne peut en rester sur ce double 
échec. Une expédition maritime dirigée par le Pacha Euldj Ali et 
l'Amiral Sinan Pacha bloque Tunis par mer (juillet 1574) alors que 
les garnisons d'Alger et de Tripoli la bloquent par terre. Le 23 août 
1 574, la Goulette est prise et le 13 septembre ce fut le tour de Tunis. 
Les chefs des garnisons espagnoles Porto Carrero et Serbelloni sont 
envoyés, chargés de fer, à Constantinople. 

Cette victoire met fin à l'affrontement militaire hispano-turc et à 
l'autorité hafside en Ifrîqiya. Il reste à connaître les ressorts de 
l'alliance hispano-hafside. 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 23 

La politique d'alliance entre les Espagnols 
et Moulay Hassan 

Ers vérité, pour contrecarrer les visées ottomanes sur l'Ifrîqiya, 
l'Espagne a misé sur l'alliance intéressée de certains princes hafsides 
et singulièrement de Moulay Hassan (1525-1543). L'empereur 
Charles-Quint a su exploiter la situation difficile dans laquelle se 
trouvait ce prince pour tenter d'établir son protectorat sur Tunis et 
en déloger définitivement les Turcs. 

L'alliance politique entre les Espagnols et Moulay Hassan 
commence en 1534. A cette date, de connivence avec le jeune prince 
hafside Rached, les Turcs conduits par Khaïreddine réussissent à 
occuper Tunis. Moulay Hassan s'enfuit en Europe quémander le 
secours de Charles-Quint. C'était pour celui-ci une occasion 
inespérée pour intervenir en Ifrîqiya et, sous le couvert de rétablir le 
prince légitime, briser la menace turque et occuper certains points 
stratégiques de la côte tunisienne. De fait, Charles-Quint s'empare 
de Tunis en 1535, rétablit Moulay Hassan sur son trône et le lie par 
un traité dont les principales clauses sont le paiement d'un tribut 
cniiuel, la cession de la base de la Goulette et de certains ports de la 
côte Est. 

Pour Moulay Hassan, la reprise de Tunis ne représentait qu'une 
étape sur la voie de la restauration de son pouvoir sur l'ensemble de 
l'Ifrîqiya. Car, chassés de Tunis, les Turcs n'étaient pas moins 
présents dans les principaux ports et, d'autre part, l'intérieur du pays 
continuait à obéir à Sidi Arfa, le chef des Chebbia. On peut même 
dire que le retour de Moulay Hassan à Tunis grâce à l'appui de 
l'Espagnol l'avait discrédité aux yeux de ses sujets musulmans, 
augmentant par là-même le prestige de ses ennemis Chebbi et Turcs. 
Aussi, Moulay Hassan devait-il signer dès 1 539 un nouveau pacte 
avec les Espagnols par lequel, en contrepartie de leur aide militaire, 
il s'engageait à leur payer une somme d'argent déterminée chaque 
fois qu'une partie du territoire était récupérée. Mais de cette alliance 
aucun des partenaires ne devait tirer profit. En 1540, Moulay 
Hassan est battu à Jammal par l'armée de Sidi Arfa. Entre temps les 



24 - - - LES TEMPS MODERNES 

Turcs avaient, mieux que jamais, renforcé leur position sur le 
littoral, notamment après leur victoire sur la flotte de Charles-Quint 
devant Alger en 1541. Dès lors, et quoiqu'elle fût réduite à la région 
entourant la capitale,11 l'autorité de Moulay Hassan était largement 
contestée, y compris par son propre fils Ahmed Soltane. 

En 1542, celui-ci se rebelle contre son père, l'obligeant encore 
une fois à partir en Europe quémander de nouveaux secours auprès 
de ses alliés espagnols. Après un bref séjour en Italie, il parvient à 
recruter quelque deux mille Napolitains et revient à Tunis dans 
l'espoir de battre son fils. Le sort des armes voulut que Moulay 
Hassan fût vaincu, arrêté et aveuglé sur l'ordre de son propre fils. 
Malgré sa fuite à la Goulette où il trouve refuge au milieu de la 
garnison et malgré les tentatives terrestres et maritimes que par la 
suite il fit aux côtés de ses alliés pour reprendre son trône, Moulay 
Hassan ne devait plus connaître que des échecs jusqu'à sa mort 
devant Mahdia en juillet 1550. 

Avec lui, l'Espagne perd un allié docile en même temps qu'un 
atout dans la lutte contre les Turcs. Il est vrai que ceux-ci n'avaient 
guère, non plus, tiré profit de la mort du vieux prince. En effet, 
Ahmed Soltane, tout en se refusant à être l'allié des Espagnols, tente 
de restaurer pour son compte le pouvoir hafside avec ce que cela 
implique de lutte contre les Turcs et contre les Chebbia. Mais il ne 
fut pas plus heureux que son père et son impuissance à réunifier son 
royaume l'amène à succomber sous les coups de l'armée turque 
commandée par le Pacha d'Alger Eulj Ali qui s'empare de Tunis en 
1569. 

Les velléités d'une restauration 
hafside (1581-1592) 

Ainsi en 1569, chassé de Tunis par Eulj Ali, le hafside Ahmed se 
réfugie auprès de la garnison espagnole de la Goulette. Après quelques 
années, lorsque les Espagnols se décident à lancer une offensive contre 
Tunis sous la direction de Don Juan d'Autriche (1573) et qu'ils 
parviennent effectivement à s'emparer de la ville, ce ne fut pas Ahmed 
Soltane qu'ils intronisent mais son frère Moulay Mohamed. En effet, 



25 

7 octobre 1571 : la bataille navale de Lépante, 
recul ou consolidation de l'espace ottoman en Méditerrannée ? 

L'historiographie occidentale a fait grand 
cas de la victoire de Lépante 
(7 octobre 1571), où la coalition animée 
par le Pape Pie V et mobilisant 207 
galères commandées par Don Juan 
d'Autriche, a infligé une lourde défaite 
aux 238 galères turques près de l'île 
d'Oxia, proche d'Ithaque, au large de la 
Grèce. Or Venise, principal pourvoyeur 
en galères de la bataille, signa une paix 
séparée avec les Ottomans et se résigna à 
perdre Chypre. En outre, Tunis et la 
Goulette seront repris par les Turcs trois 
ans plus tard, mettant fin définitivement à 
la présence espagnole. 

Al Hassan al Hafsi, que cette gravure 
vénitienne, vraisemblablement fidèle, 
présente sous les traits d'un homme 
énergique, n'aura été que l'ultime émir 
d'un Etat qui ne pesait plus d'aucun 
poids dans le duel de géants qui opposait 
en Méditerrannée Espagnols et Ottomans. 

Al Hassan dernier souverain de la 
dynastie hafside, allié malheureux 

de l'Empire d'Espagne. 
Gravure de l'école vénitienne. Musée d'Alger 

Lépante : Les deux flottes face à face 
avant les mouvements du 7 oct. 1571 

Lépante : Les galères turques 
enveloppées par les galères chrétiennes 

Oxia 50 
/ j galères 

/• j Golfe de Patras 

(| ' 62 " 
,, ï! . •J g a l e r e s g 39 galères l 95 galères 

I 83 galères ^ 

Flottes : 

| Ottomane 

Chrétienne \ 30 galères 
en fuite « 



28 - - - LES TEMPS MODERNES 

Ahmed Soltane avait refusé de souscrire aux clauses d'un traité que 
voulait lui imposer Don Juan d'Autriche, Son refus lui valut d'être 
interné en Sicile jusqu'à sa mort à Termini (Sicile) en 1575 12. 

Par ailleurs, le règne du dernier hafside, Moulay Mohamed, fut 
de très courte durée puisqu'en 1574 les Turcs s'établissent 
définitivement à Tunis, obligeant les derniers membres de la famille 
hafside à émigrer en Italie. Mais l'espoir des émigrés de pouvoir de 
nouveau se réinstaller à Tunis, tout comme le désir des Espagnols de 
reprendre pied en Ifrîqiya ont conduit à une ultime tentative de 
restauration hafside. Ainsi en 1581, le prétendant hafside Hamed 
(frère de Moulay Hassan) débarque avec l'aide des Espagnols sur la 
côte Est entre Sfax et Zarzis. Avec la connivence de certaines tribus 
du sud, il marche sur Tunis. Défait à la limite du Sahel par les Turcs, 
il est refoulé vers le sud et erre durant de longues années, jusqu'à sa 
capture par les nouveaux maîtres de l'Ifrîqiya en 1592. 

Du reste, le pays est solidement tenu en mains par les Turcs depuis 
1574 et, si l'intrusion du prince Hamed a quelque peu agité l'intérieur, 
« elle n'a en rien interrompu à Tunis l'exercice du pouvoir ottoman ». 

III 
La Régence de Tunis de 1574 à 1590 : 

structures et institutions 

Durant la période qui va de l'arrivée de Sinan Pacha en 1574 à 
l'avènement des Deys (1590), deux phases se distinguent nettement 
dans l'organisation politique de la nouvelle province. 

En effet, pendant la première décennie (1574-1584), Tunis est 
rattachée au Beylerbey d'Afrique siégeant à Alger. Cela résulte de 
l'organisation conçue par Sinan Pacha avant son départ. Sous 
l'autorité de Haydar Pacha, une milice de 4.000 janissaires organisée 
en 40 sections devait affirmer l'autorité turque à Tunis. 

A partir de 1584, Tunis forme une Régence autonome au même 
titre que les Régences d'Alger et de Tripoli et relève directement de 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 27 

Constantinople. Les autorités et institutions nouvelles apparaissent 
alors clairement, quoique progressivement. 

Le Pacha 
Représentant du Sultan à la tête de la Régence, le Pacha est 

nommé par Constantinople pour une durée de 3 ans. Il dispose 
d'une garde personnelle, d'une Maison civile et de conseillers 
attitrés. Il est chargé du paiement de la solde des militaires. Le 
premier, Haydar Pacha sera suivi par sept Pachas jusqu'en 1591. 

a) La garde personnelle comprend une escouade de 12 « Chaouchs 
el Koursi » ; 

b) La Maison civile est composée d'un lieutenant (Khalifa) qui 
s'occupe de l'administration, d'un secrétaire (Bach Kateb) chargé de 
la correspondance et d'un ambassadeur (Bach Sayar) qui s'occupe 
des messages importants ; 

c) Les conseillers, choisis au gré du Pacha, sont au nombre de cinq : 
- Oukil el Harj (intendant de la guerre et de la marine) ; 
- Khaznadar (trésorier) ; 
- Khoujet-el-Khil (directeur des Haras et des Domaines de l'Etat) ; 
- L'agha (chef de la milice turque et conseiller aux affaires étrangères) ; 
- Beït-el-Melli (administrateur des Habous publics et des biens 

tombés en déshérence). 

Le Diwan 
C'est une assemblée faisant office de conseil sénatorial et groupant les 

chefs des sections de la milice qui délibèrent sur toutes les questions 
d'ordre administratif, politique, judiciaire et militaire. Elle compte 120 
Oda-Bachi et 24 Bouloukbachi. Des notables du pays sont conviés à y 
participer afin d'obtenir « leur appui au régime » (Ben Dhiaf). 

Le Diwan se réunit, en principe, trois fois par semaine et joue un 
rôle capital dans le gouvernement de la régence. 

La Milice des Janissaires 
C'est une légion de guerriers recrutés au Levant parmi les turcs de 

race ou d'origine. A l'origine, leur nombre était de 4000. Sinan 
Pacha les a organisés en 100 compagnies de 40 hommes chacune et 



28 - - - LES TEMPS MODERNES 

placées sous l'autorité d'un Dey 13 ; la plupart d'entre elles tiennent 
garnison à Tunis, les autres sont envoyées à l'intérieur à tour de rôle 
(chacune assurant sa nouba), notamment dans les forteresses 
maritimes de Tabarka à Djerba. 

Deux fois l'an, une expédition parcourt le pays avec un triple 
objectif : 

a) Faire la relève des noubas ; 
b) Collecter les impôts ; 
c) Rétablir l'ordre parmi les tribus. Cette expédition est placée 

sous l'autorité d'un nouveau dignitaire, le bey. 
La milice est assez souvent un foyer d'agitation. Mécontente de 

ses chefs ou mal payée, elle intervient dans le gouvernement de façon 
violente ; du reste, les vieux miliciens deviennent presque 
automatiquement de hauts fonctionnaires civils ; mariés à des 
femmes du pays, leur descendance forme la classe des Kouloughlis. 

La Taïfa des Raïs 
On désigne ainsi le groupe des capitaines de navires armés pour 

la course. Appelé communément course, le combat des musulmans 
contre les Chrétiens est réglé par des usages que la tradition a 
consacrés. Pratiquement peu de Raïs sont propriétaires de leurs 
navires ; en général, les expéditions sont commanditées par les 
autorités civiles et militaires quand elles ne résultent pas de 
souscription à caractère collectif. Dans son organisation intérieure, 
la taïfa des Raïs forme une corporation qui rappelle les corps de 
métiers. Son rôle consiste à agréer les candidats à la capitainerie, 
régler les litiges opposant les capitaines et à surveiller les usages de la 
corporation. La solidarité unissant les Raïs leur donne l'homogénéité 
d'un groupement social qui joua, au XVIe siècle, un rôle important 
dans la vie politique et économique de la Régence. La corporation 
des capitaines (taïfa des raïs) ne comprend qu'une minorité de turcs. 
La plupart des membres sont des renégats d'origine grecque, 
italienne, corse, provençale qui, pour les besoins de la cause, 
deviennent « Turcs de profession ». 



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 29 

Les forces auxiliaires 
Pour maintenir la sécurité intérieure et appuyer les expéditions 

annuelles, les Turcs de Tunis continuent la politique des hafsides en 
faisant appel à la cavalerie « makhzen ». Ainsi des forces auxiliaires, 
mobilisées de façon saisonnière, sont souvent appelées à appuyer 
l'autorité turque. Contre certaines faveurs telles que les exemptions 
d'impôts, certaines tribus de la steppe contractent ainsi une alliance 
permanente avec les Turcs, et deviennent des tribus makhzen. 

Les autorités religieuses 
En matière de justice charaïque, la compétence revient à des 

magistrats religieux (cadis) qui jugent d'après la législation 
islamique. Dans les grands centres, les cadis sont assistés par des 
muftis. Les autorités religieuses, ou charâ', sont en principe 
indépendantes du pouvoir turc. Cependant, étant donné 
l'appartenance des Turcs au rite hanafite, il y eut bientôt des cadis et 
muftis représentant ce rite. 

Les autorités urbaines 
A Tunis comme dans les autres centres de l'intérieur, les services 

de police urbaine et d'édilité dépendent de fonctionnaires 
autochtones. A T'unis, le « Cheikh al madîna » siège au Diwan en 
étant assisté dans sa tâche par des collaborateurs dont les cheikhs de 
quartiers. 

Signalons, enfin, que la division administrative du pays qui 
prévalait avant la guerre n'a subi aucun changement : districts 
territoriaux et fractions de tribus sont administrés par les caïds. 

Le nouveau régime socio-économique 
Par suite de la conquête turque, l'ancienne Ifrîqiya hafside subit 

des transformations tant sur le plan politique que sur les plans 
économique et social. Après plus d'un demi-siècle d'agitation 
intérieure, de guerres et d'invasions étrangères, les structures du pays 
sont fortement éprouvées. Sur le plan politique, l'Ifrîqiya perd sa 
souveraineté ; le royaume hafside devient une province du vaste 



30 - - - LES TEMPS MODERNES 

empire ottoman. De nouvelles institutions (Pacha, Diwan...), encore 
mal définies, voient le jour, quoiqu'en fait le régime se réduise, au 
départ, à une oligarchie militaire qui monopolise le pouvoir. 

Même transformation dans le domaine économique : au lendemain 
de la conquête turque, de nouveaux rapports commerciaux sont noués 
avec l'Orient, notamment Constantinople. 

D'une façon plus générale, le développement du commerce 
extérieur et la place prise par les ports dans l'économie du pays vont 
contribuer à ouvrir davantage la Régence à l'économie 
méditerranéenne ; à cet égard, la course, dont l'essor est rapide 
constitue un événement décisif dans l'orientation économique du 
pays. Car la course permet de déverser dans les ports de la Régence 
aussi bien les produits que les hommes originaires des rivages du Sud 
européen. C'est ainsi que la Tunisie littorale se distingue de plus en 
plus de la Tunisie steppique. 

Les conditions de la vie sociale elle-même en sont transformées. 
Alors que l'intérieur du pays se replie de plus en plus sur lui-même, 

 tribus y menant une vie pratiquement autonome et gardant 
jalousement des traditions médiévales, la frange littorale s'urbanise 
davantage et s'intègre progressivement aux courants économiques et 
aux modes de vie méditerranéens. C'est dans les villes de la côte que 
s'installent principalement les nouveaux venus. Il s'agit de nouvelles 
classes sociales en gestation : aristocratie turque, renégats et 

parler du brassage entre turcs et autochtones d'où 
devait naître la classe des Kouloughlis. 

Sur le plan religieux, parallèlement au rite malikite qui 
prédominait dans le pays, le rite hanafite voit le jour avec ce qu'il 
implique comme nouvelles instances charaïques. 

Enfin l'implantation brutale de plusieurs milliers d'anatoliens se 
traduit par la propagation d'un nouveau mode de vie : habitudes 
vestimentaires, genres culinaires, musique... style architectural. Ce 
mode de vie est d'autant plus irrésistible qu'il est précisément celui 
de la classe dominante l4. 

 mamlooks sans

 les



DES HAFSIDES A UX TURCS _ 33 

A n'en pas douter, la conquête turque donne un nouveau visage 
à la Tunisie, dont cependant l'empreinte profonde et les traditions 
ne sombrent nullement avec la dynastie hafside. C'est précisément 
cette empreinte qui oblige « l'autorité turque a se couler dans le 
moule que l'Ifrîqiya imposait à ses maîtres depuis des siècles » (Ch. 
A. julien). Les exigences proprement tunisiennes de continuité, de 
stabilité et de paix expliquent la rapide transformation du régime 
oligarchique installé par Sinan Pacha en régime héréditaire 
qu'incarna au XVIIe s. la dynastie des beys mouradites. 



32 

Khaïreddine dit Barberousse (v. 1476 -1546) 

Khaïreddine devenu une figure illustre 
dans l'Empire ottoman. 

Khaïreddine en pleine force de l'âge 

Au début du XVI' siècle, la Tunisie hafside économiquement affaiblie et 
politiquement instable devient l'enjeu d'un duel entre l'empire des Habsbourg et 

l'Empire Ottoman pour le contrôle de la Méditerranée occidentale. Du côté Ottoman, 
une collaboration inédite s'établit entre Istanbul et les corsaires musulmans, dont le 

représentant le plus remarquable était le célèbre Khaïreddine dit Barberousse. 
Khaïreddine commence sa longue carrière de corsaire à l'ombre de son frère 

Arouj, tous deux turcs de mère grecque nés à Mytilène (Lesbos). En 1510, à la 
demande de l'émir Hafside de Tunis Abû Abdallah, les deux frères acceptent de 

diriger la défense de Djerba contre les attaques répétées de la flotte espagnole déjà 
basée à Tripoli. Ayant défait l'attaque espagnole dirigée par Pierre de Navarre, ils 

s'installent dans l'île et la transforment en centre de résistance. Appelés en 1516par 
l'émir zayanide d'Alger (Salem at-Tûmi) pour libérer le Penon d'Alger, forteresse 

occupée par les espagnols sur un îlot au large de la ville, les deux frères montent une 
expédition et livrent bataille à la garnison espagnole qui résiste. Ils occupent 

néanmoins Alger, y prennent le pouvoir, chassent le souverain zayanide et continuent 
à harceler les occupants espagnols tout en se livrant à la course à partir de cette 

nouvelle base. En 1519, après la mort de Arouj, Khaïreddine se place sous la 
suzeraineté ottomane. Le sultan Selim 1er lui confère le rang de Beylerbey d'Afrique 

et lui fournit 2.000 soldats et de l'artillerie. Il intensifie ainsi la lutte contre les 
occupants Espagnols : il reconquiert Bône et Bougie en 1522 et, en 1529, il libère 

enfin le Penon d'Alger qui devient une forteresse turque. 



33 

L'inscription arabe qui surmonte 
l'entrée de la turba du célèbre Kaputan 

Pacha de la marine ottomane se lit : 
« Ceci est le mausolée du conquérant 

d'Alger et de Tunis, le défunt, le 
combattant et l'amiral Khaïreddine 

Pacha que Dieu lui accorde sa 
miséricorde, l'année 948/1541 ». 

Ce monument qui se dresse sur les 
rives du Bosphore était salué à 
l'occasion de chaque nouvelle 

investiture d'un grand amiral et de 
chaque départ solennel de la flotte 

ottomane. 

En 1533, Khaïreddine est élevé par le sultan Soliman au rang de grand amiral 
(kapudan Pacha) et chargé de réformer la flotte de l'Empire. C'est ainsi qu'en 1534, 
il réussit à occuper Tunis, Bizerte et Kairouan en chassant le nouvel émir Hafside aï-

Hassan. Charles-Quint, à l'appel de l'émir déchu, et surtout pour parer au danger 
ottoman qui contrôle désormais les côtes algériennes et tunisiennes ainsi que le 
détroit de Sicile, réussit à former une puissante armada de 412 bâtiments et de 

35.000 hommes qui, sous son commandement personnel, débarque le 16 juin 1535 
sur les côtes de Carthage et finit, le 14 juillet, par enlever le fort de La Goulette puis, 
au bout d'une semaine, par occuper Tunis. Il restaure l'émir al-Hassan et installe des 
garnisons espagnoles dans des forts édifiés dans les principales villes du littoral. Le 

protectorat espagnol sur l'émirat hafside, bien que souvent ébranlé par des 
harcèlements de la flotte ottomane, durera jusqu'en 1574, date à laquelle Sinan 

Pacha libère définitivement la Tunisie qui devient Eyala Ottomane, à l'instar d'Alger 
et de Tripoli. Les victoires successives de Khaïreddine lui valent la richesse et une 

grande célébrité dans la capitale de l'Empire. En reconnaissance de ses victoires et 
de la rénovation de la puissance navale qu'il a entreprise depuis 1534, l'amiral 

Khaïreddine Pacha a été dûment honoré par Soliman le Magnifique qui a ordonné 
d'édifier un mausolée à son nom sur les rives du Bosphore. 

Le mausolée de Khaïreddine 
Barberousse 



34 

Les batailles de Darghouth 

Mahdia 
Vue panoramique de la presqu'île 
de Mahdia réputée imprenable 
derrière ses remparts. On aperçoit 
au premier plan Bâb el-Fûtûh 
(Skifa el-Kahla), au fond à droite 
la mosquée et plus loin les 
fortifications et les 
bassins de l'ancien port. 

En 1510, les Espagnols prolongent jusqu 'à Tripoli le réseau de leurs 
conquêtes au Maghreb. Ils font diriger contre Djerba une expédition commandée 
par Pierre de Navarre qui échoue lamentablement. Pour venger cette défaite, 

Charles-Quint envoie contre Djerba une flotte importante qui réussit à 
conquérir l 'île et qui exige de sa population un tribut très lourd. 

Succédant aux frères Barberousse, le légendaire Darghouth reconquiert 
peu à peu à partir de 1540 le littoral Est de la Tunisie, notamment 

Mahdia et Djerba qui deviennent ses principales bases en terre africaine. Pour 
mettre fin à ses incursions sur les côtes italiennes et siciliennes, Charles-Quint 

ordonne en 1550 une expédition contre Mahdia. La ville 
est prise et Darghouth débusqué. Cependant, l'occupation s'avère onéreuse. 

Les Espagnols évacuent Mahdia en juin 1554 après avoir démantelé 
ses fortifications afin que les Turcs ne puissent plus s'y réfugier. La ville 

reste ainsi inhabitée pendant longtemps ; en 1591, le voyageur 
marocain al-Tamgrouti n'y a vu que « des ruines, des corbeaux 

et des chacals ». Vers la fin du XVI' siècle, les Turcs réoccupent la ville et en 
font une ville-garnison. Mais au lieu de reconstruire l'ancienne enceinte, ils se 

contentent d'édifier un nouveau fort, Burj al-Kbir, sur le point le plus élevé de la 
presqu'île. Darghouth se maintient néanmoins à Djerba. Charles-Quint envoie 

en 1551 une flotte importante dirigée par l'amiral André Doria pour en finir 
avec le terrible corsaire. L'expédition se termine par un désastre et la flotte 

espagnole subit de lourdes pertes. Philippe II, succédant à Charles-Quint, tente 
à son tour en 1559 de déloger Darghouth et d'écraser l'île rebelle. 



35 

Djerba 

Djerba : vue aérienne de Burj al-Kbir 

A la tête d'une véritable armada, le vice-roi de Sicile Juan de la Cerda est 
chargé de l'expédition qui, après quelques succès, fut encerclée et contrainte de 

capituler ; la flotte ottomane dirigée par l'amiral Piali Pacha se porte au 
secours de l'île et écrase les forces chrétiennes. La défaite de Djerba 
(1560) est considérée, après la catastrophe d'Alger en 1541, comme un 
des plus grands désastres navals espagnols du XVIe siècle. Sur les lieux 
de la bataille, devant Burj al-Kbir (la grande forteresse), près de 6 000 

crânes de chrétiens et leurs ossements servirent à l'érection d'une tour de près 
de 130 pieds de hauteur, dite Burj ar-Rous (la tour des crânes). 

Carte ancienne de Djerba. 
En médaillon, plan de Burj Ghazi, v. 1560. Le Borj el-Kbir et la tour des crânes. 



36 

Eulj Ali 
(v. 1508-1587) 

Eulj Ali passe pour être, après Khaïreddine, le marin le plus habile ayant 
jamais navigué en Méditerranée . Né vers 1508 dans un petit village de 

Calabre, Licasteli, dans une famille de pêcheurs, il est enlevé à l'âge de 12 ans 
par des corsaires barbaresques et sert quatorze ans comme esclave de galion. 
Puis il passe au service des Ottomans, se convertit à l'islam et participe aux 

guerres méditerranéennes au côté de Darghouth. En 1560, lors de l'expédition 
du vice-roi de Sicile contre Djerba, Darghouth l 'envoie à Istanbul pour 

solliciter des renforts. Eulj Ali accompagne la flotte ottomane dirigée par 
l'amiral Piali Pacha avec pour mission de défendre Djerba et de chasser les 

forces chrétiennes. En 1565, lors du siège de Malte, il prend la succession de 
Darghouth tué au combat. 

Nommé en 1568 par Selim II Beylerbey d'Afrique, il réussit à reprendre 
Tunis aux espagnols l'année suivante. Il participe en 1571 à la fameuse 

bataille de Lépante. Son courage dans la bataille le fait distinguer ; il reçoit 
par la suite le titre de Kilij (épée) et le haut grade de Kaputan Pacha. Ainsi, au 

lendemain de la défaite, il est chargé de reconstituer la flotte ottomane et 
reprend, en 1574, au côté de Sinan, La Goulette et Tunis aux Espagnols. 

Infatigable combattant, il guerroya en Perse, sur les frontières de Géorgie, etc., 
jusqu'à sa mort survenue le 27 juin 1587. 

Sa combativité et ses succès lui valent dans la capitale de l'Empire des 
richesses et des honneurs dont témoigne la majestueuse mosquée qui porte son 

nom et qui est l'œuvre du fameux architecte Sinan Mi'mâr. La mosquée fait 
partie d'un petit complexe religieux, Kulliye. 

Mosquée Eulj Ali. Architecture puissante et massive. 
Œuvre de l'architecte Sinan. 



37 

La Goulette 

La Goulette est l'un des principaux théâtres de la longue lutte que se livrent les 
Espagnols et les Turcs pour le contrôle de la Méditerranée. Le fameux port 

accueillit les frères Barberousse à leurs débuts. En 1534, La Goulette est prise par 
Khaïreddine, mais l'année suivante Charles-Quint la lui reprend et la place-forte 

restera entre les mains des Espagnols jusqu'au 25 août 1574. 
A cette date, Sinan l'occupe et fait raser ses fortifications. 

Après la cuisante défaite des Espagnols le 13 septembre 1574 devant 
Sinan Pacha, on rendit responsables don Juan d'Autriche et le cardinal Granvelle 

qui, à l'époque, étaient tous deux en Sicile, occupés, l'un à jouer à la paume, 
l'autre à courtiser les dames, d'où le mot qu'on répétait malicieusement à Madrid : 
« Don Juan par sa raquette et Granvelle par sa braguette ont perdu La Goulette » 

Le plan reproduit ci-dessous, qui date de 1764, montre les fortifications de La 
Goulette aux XVII' -XVIIIe siècles : seuls subsistent de l'ancienne forteresse du XVIe 

siècle les deux bastions sud et la courtine qui les relie ; réaménagé, l'ensemble 
forme le fort de la Goulette dit al-Karraka (1). Le petit fort (2) a été édifié par le 

dey Ahmad Khûja vers 1640, suite à une attaque particulièrement néfaste des 
Chevaliers de Malte. Il était renforcé par une série de redoutes armées de batteries 

à fleur d'eau. Les magasins, les citernes et le canal avec son pont levis sont 
clairement indiqués. 

Sur cette photo aérienne on voit nettement au Relevé datant de 1764 sur lequel on 
premier plan les deux bastions sud et la peut voir les fortifications de la 
courtine qui les relie et qui sont représentés Goulette aux XVII e et XVIIIe siècles, 
sur le dessin de 1764. (JM. BeUin, Le Petit Atlas Maritime, Paris 1764). 



38 

La conquête de Tunis par Sinan Pacha en 1574 

Gravure représentant le siège de la Goulette et de Tunis par Sinan Pacha et Eulj Ali 
(Atlas de Braun et Hoggenberg, Théâtre des cités du monde, Cologne 1574, planche 58) 

Cette gravure qui représente le siège de La Goulette et de Tunis par les troupes 
de Sinan Pacha et de Eulj Ali (été 1574) donne le tableau complet des 

fortifications de la ville et du port. Flanquée de six bastions et de forme étoilée, 
la forteresse espagnole de la Goulette (Guleta Arx) apparaît bloquée du côté de 

la mer par la flotte turque. Etablis sur la terre ferme, les campements turcs 
(castra turcica) assiègent la forteresse de deux côtés. Les Ottomans ont déjà 

enlevé le fort de l'Eau (Turris Aquae) aux Espagnols. Non loin du fort, un second 
chenal (fossa transitus) relie la mer au lac de Tunis. 

Le lac est désigné par le nom Stagnum ; le canal qui va jusqu 'à Tunis le divise 
en deux parties ; l'île de Chikly avec son fort dit de Saint Jacques (Sicli insula S. 

Iacobi) apparaît au milieu de la partie nord du plan d'eau. 
Nova Arx, la nouvelle forteresse espagnole, déformé étoilée, se déploie entre 

la ville et le lac. Elle est enceinte d'un fossé et reliée à la ville par deux murs. 
Défendue par ses remparts, la cité de Tunis est représentée dans la partie 

supérieure du plan avec l'inscription Tunes Urbs. Telle est l'apparence de Tunis 
au moment de l'expédition de Sinan et de Eulj Ali. Après la prise de la ville et 
l'expulsion des Habsbourg, les deux places fortes de La Goulette et de Tunis 

seront rasées et l'aspect des fortifications de Tunis change radicalement. 
(Source : Néji Djelloul) 



39 

La Nova Arx 

Dopé par la mémorable victoire de 
Lépante en 1571, Don Juan d'Autriche 
dirige une expédition qui réussit à 
reprendre Tunis aux Turcs le 10 octobre 
1573. Peu après sa victoire, Don Juan 
quitte Tunis mais il y laisse une garnison 
de huit mille hommes placés sous le 
commandement du général milanais 
Gabrio Serbelloni à qui il donne l'ordre 
de construire une nouvelle citadelle - la 
Nova Arx - entre les murailles de la ville 
et le lac. Le chantier commence le 11 
novembre 1573 et la construction 
progresse rapidement. Cependant, avant 
même l'achèvement des travaux, une 
importante flotte turque dirigée par 
Sinan Pacha et Eulj Ali surgit le 11 
juillet 1574 devant Tunis. Le 17 juillet, 
Tunis tombe entre les mains des Turcs, 
suivie le 23 août de La Goulette. 
Serbelloni et ses hommes se retranchent 
dans la gigantesque forteresse mais ils 
finissent par se rendre ; leur capture le 
13 septembre scelle la fin de la présence 
espagnole dans le pays. Elle marque aussi la fin de la dynastie Hafside et le début 
de l'ère Ottomane. 

La nouvelle forteresse a la forme d'une étoile à six pointes ; elle est flanquée de 
six bastions : au sud, le bastion Doria ; au sud-ouest, le bastion Serbelloni ; à 
l'ouest, le bastion Salazaris ; au nord, le bastion S. lacobi ; à l'est, le bastion 
Austria et, au sud-est, le bastion S. Ioannis. On distingue nettement sur le plan les 
six courtines qui les réunissent, les fossés et les demi-lunes qui les défendent. 
Vaste, la citadelle se déploie sur tout le terrain qui s'étend entre la ville et le lac. 
La ville fermée d'une muraille continue est représentée dans la partie supérieure 
du plan avec l'inscription Tunes Urbs et le lac est désigné par le nom Stagno. En 
outre, la forteresse est reliée à la ville par deux retranchements (ou deux murs). 
Couvrant plus de dix hectares, la Nova Arx peut être considérée au XVIe siècle 
comme une ville européenne jouxtant la médina ; le chroniqueur tunisois Ibn Abî 
Dinar la donne pour telle. Dévastées, les ruines de cette forteresse subsistent 
jusqu'en 1640. A cette date, le dey Ahmad Khûja ordonne de démolir ce qui restait 
de l'ancien édifice, tout en épargnant la chapelle de Saint-Antonio (emplacement 
de la Cathédrale actuelle de Tunis) et le petit cimetière chrétien du même nom. 

(Plan de la BNP, publié par 
Monchicourt et P. Sebag). 



40 

L'Amiral Sinan Pacha conclut l'ère hafside, 
met un terme à l'emprise espagnole et ouvre l'ère 

de la Tunisie ottomane 

Milanais de la famille des Visconti et élevé dans le palais du sultan, Sinan 
accède au poste d'amiral de la marine ottomane et de ministre. Secondé par 

Eulj Ali, il est le commandant de l'expédition navale envoyée d'Istanbul qui, au 
cours de l'été 1574, réussit à reprendre La Goulette et Tunis aux Espagnols et à 
mettre fin au règne des Hafsides. La mise en place de la nouvelle administration 

ottomane dans la Régence est son œuvre. Sinan parachève l'entreprise de la 
Sublime Porte au Maghreb. Après la reconquête de Tunis, se substituent aux 

pays morcelés d'autrefois les quatre blocs politiques des temps modernes : les 
trois régences de Tripoli, Tunis et Alger et le royaume chérifïen du Maroc. 

A Istanbul, la mosquée Sinan sur les bords du Bosphore, non loin du mausolée 
de Khaïreddine, témoigne de la notoriété du grand amiral ottoman ; le 

monument est l'œuvre de l'architecte Sinan. 

Située sur les rives du Bosphore non loin des monuments consacrés aux grands 
amiraux de l'Empire, la mosquée Sinan Pacha fondée par Soliman le Magnifique est 
réalisée par le grand architecte de l'Empire Sinan Mi'mâr. 



Notes 

1. El-Kairaouani : a1-Mu'nis Fi akhbar Ifrîqiya wa Tunis (Chronique de l'Ifrîqiya 
et de Tunis Trad. par Pelissier, Paris, 1845). Hamouda ben Abdelaziz : 
Tarikh al-Bashi, B. N. ms. 

2. Ch. Monchicourt : Kairouan et les Chebbia, Tunis 1939, p. 86. 

3. El-Kairaouani : op. cit., p. 153 et sqq. 
4. Organisée avec le consentement des Etats et sous leur contrôle, la course était 

un moyen de guerre légitime et régulier consistant à enrôler des navires 
volontaires et à les armer en vue de courir sus aux bâtiments ennemis. Le 
corsaire, à la différence du pirate, faisait donc légitimement la guerre — Cf. 
Larousse encyc. XXe s. art. Course. 

5. F. Braudel : Les Espagnols et l'Afrique du Nord in R. T., 1928, p. 184. 
6. F. Braudel : op. cit., p. 184 et sqq. 

7. Soliman II al Qanouni (1495-1566) Grand conquérant, il soumit d'immenses 
territoires en Afrique, en Asie mineure et en Europe. Il fut l'allié du roi de 
Fiance François 1er, alliance contre l'ennemi commun, l'empereur espagnol 
Charles-Quint. 

8. Djerba, Tripoli, Bougie. 

9. Khaïreddine Barberousse (1476? - 1546) fils d'un renégat grec de l'île de Lesbos, 
il s'est mis avec son frère aîné Aroudj au service du sultan Selim I. Chargé de 
mener la guerre de course contre les Espagnols, il fut nommé Capoudan pacha 
(grand amiral) par Selim 1er et remporta des victoires maritimes (bataille de 



42 

Candie). Il vint à Marseille comme allié de François 1er et mourut à 
Constantinople en 1546, à : Khair al Din in E. I. vol. II, pp. 923-925, Julien 
Ch. A. : Histoire de l'Afrique du Nord, Paris - Payot 1961, T. II, pp. 254 et sqq. 

10. « Enfermé dans sa capitale, sous la protection de sa garde chrétienne, le sultan 
hafside dut renoncer à se hasarder jusqu'au Djebel Ressas pourtant situé 
seulement à 28 kms de Tunis » cf. Julien, op. cit., p. 250. 

11. L. Mouillard : « Etablissement des Turcs en Afrique et en Tunis », Rev. Tunis, 
1895, p. 362. 

12. Ramené à Tunis quelques jours après sa mort, il fut inhumé dans la zaouia 
de Sidi Qâsim al-Jalîzî. 

13. Les différents grades militaires dans la milice étaient les suivants : 
— Dey (commandant de section ou compagnie) ; 
— Agha bachi (officier supérieur) ; 
— Bouloukbachi (capitaine) ; 
— Oda-Bachi (lieutenant chef de chambrée) ; 
— Yahia-Bachi (prévôt) ; 
— Oukil Hardji (fourrier major) ; 
— Bach-Oldach (Chef de tente ou d'escouade) ; 
— Askri Oldach (vieux soldat ou soldat de l e r e classe). 

14. Djaït H. Influences ottomanes sur les institutions, la civilisation et la culture 
tunisienne in R. H. M. n° 6 - 1976. 



L A T U N I S I E M O U R A D I T E 
AU XVIIE S IÈCLE 

Par Abdelkader Masmoudî 





C'est dans le cadre général d'une confrontation géostratégique entre 
les deux plus importantes puissances de l'époque que vont se dérouler les 
principaux événements dont l'enjeu était essentiellement la maîtrise du 
bassin occidental de la Méditerranée. Le duel qui va durer plus d'un 
demi siècle oppose l'impérialisme espagnol, porte étendard de la 
chrétienté, à l'Empire turc protecteur de ".Dar al Islam" et nouveau 
venu sur la scène méditerranéenne. 

A l'origine, quelques audaces individuelles dans le cadre d'activités 
corsaires vont être couronnées de succès et donner lieu à des implantations 
ponctuelles, mais combien stratégiques, le long des côtes maghrébines. Ces 
initiatives vont très vite déboucher sur une confrontation directe entre les 
deux empires. L'épilogue de ce choc avantagera en définitive l'Empire 
Ottoman et scellera pour longtemps l'avenir du Maghreb central et 
oriental, A partir de l'année 1574, c'est dans le cadre de l'Empire 
Ottoman que les deux Régences d'Alger et de Tunis vont devoir évoluer 
dorénavant. 

L'histoire de la Tunisie dans les premières décennies du XVIIe siècle est 
celle de son évolution progressive vers un régime héréditaire de type 
dynastique. Cette évolution se fera au terme d'une période agitée, 
marquée par des luttes de pouvoir opposant entre elles les nouvelles 
autorités turques installées par Sinan Pacha. D'abord, ce fit la lutte des 
deys, chefs de la milice, contre les pachas, gouverneurs résidents ; ensuite 
la lutte des beys commandant les expéditions annuelles de la mahalla, 
contre les deys. 



48 - - - LES TEMPS MODERNES 

Dans la trame de ces événements, il ne s'agissait de rien moins que de 
l'effacement progressif de l'oligarchie militaire turque et, à travers elle, 
de l'autorité directe du Sultan sur le pays, ouvrant ainsi la voie à un 
régime autonome, inspiré et appuyé par des forces locales et prenant la 
forme d'un pouvoir dynastique caractérisé, 

Ce nouveau régime politique est celui des beys mouradites qui, 
nonobstant certaines périodes troublées, exerceront en fait le pouvoir 
jusqu a l'orée du xvmc s. 



PREMIERE PARTIE 

L'évolution politique 

L'organisation du pachalik de Tunis par Sinan Pacha, avant son 
retour en Turquie, n'a pas duré longtemps (1574-90). L'équilibre 
entre les différents pouvoirs mis en place : pacha, dey, diwan, milice 
des janissaires, a été rapidement rompu. C'est à l'intérieur de la 
milice des janissaires qu'éclata le conflit, débouchant sur une 
véritable révolution en 1590-91. 

L'abus de pouvoir des pachas d'une part et les nombreuses exactions 
de toutes sortes de certains hauts dignitaires d'autre part provoquent 
de nombreuses plaintes de la part de la population dont certaines 
parviennent jusqu'à Istanbul sans entraîner, du reste, aucune réaction. 
Ces abus atteignent la milice dans ses intérêts propres et c'est de 
connivence avec certaines personnalités haut placées de la capitale 
Tunis que les janissaires s'insurgent contre leurs officiers et leur 
arbitraire et les massacrent presque tous. Ils délèguent ensuite la réalité 
du pouvoir à leurs chefs directs, les deys, qui doivent discuter et 
traiter en commun des affaires publiques. 



Les Deys de Tunis 
1590-1705 

1-Brahim Dey Rodesli : 1590 - 1592 
2- Moussa Dey : 1592 - 1593* 
3- Othman Dey : 1598 - 9 septembre 1610 
4- Youssef Dey : septembre 1610 - décembre 1637 
5- Osta Mourad : décembre 1637 - juillet 1640 
6- Al Hâj Muhammad Khûja .-juillet 1640 - juillet 1647 
7- Al Hâj Muhammad Lâz : juillet 1647 - septembre 1653 
8- Al Hâj Mustapha Lâz : septembre 1653 - juin 1665 
9- Qâra Kûz : juin 1665 - juin 1666 
10- Al Hâj Ughli : juin 1666 - juillet 1669 
11- Cha'bân Khûja : juillet 1669 -avril 1672 
12- Mantachâli Dey : avril 1672 - mars 1673 
13- Al Hâj Ali Lâz : mars 1673 - juin 1673 
14- Al Hâj Mâmi Jamal : juin 1673 - mars 1677 
15- Muhammad Bichâra : mars 1677 - avril/mai 1677 
16- Al Hâj Mâmi Jamal : avril / mai 1677 -juin 1677 
17- Uzûn Ahmad : 27 juin - 1 juillet 1677 
18- Muhammad Tâbâq : 1 juillet 1677 - octobre 1682 
19- Ahmad Chalabi : octobre 1682 - mai 1686 
20- Baqtâch Dey : mai 1686 - 1688 
21- Ali Raïs Dey : 1688 - juillet 1691 
22- Brahim Khûja : juillet 1691 - novembre 1691-novembre 1691 
23- Mahmoud Khûja : novembre 1694 
24- Muhammad Tâtâr : novembre 1694 - juillet 1695 
25- Ya'qûb Dey : juillet ~ octobre 1695 
26- Muhammad Khûja : octobre 1695 - mars 1699 
27- Dali Muhammad : mars 1699 - mars 1701 
28- Qahwâji Muhammad : mars 1701 - juillet 1702 
29- Qâra Mustapha : juillet - octobre 1702 
30- Barazli Dey : octobre 1702 
31- Brahim Chérif : octobre 1702 -juillet 1705 

D'après André Raymond. Une liste des Deys de Tunis de 1590 à 1832. Cahiers de Tunisie 
N° 32 (i960). 

* 1! y eut un hiatus de sept ans entre Moussa Dey et Othman Dey. 



CHAPITRE PREMIER 

La domination des deys 
1591-1631 1 

Cette première transformation du régime de la Régence qui s'est 
déroulée sans aucune intervention de la Porte, ne permet guère 
l'instauration d'une organisation viable ni stable ; l'accord entre les 
deys, au nombre de trois cents, s'avère quasi impossible. Il s'ensuit 
une longue période d'instabilité qui durera jusqu'en 1598. 

C'est vers cette date que s'impose effectivement le dey Othman, 
après les deux « règnes » bien éphemères de Brahim Rodesli 1590-92 
et de son successeur Moussa Dey (1593). La « democratia militare » à 
laquelle aspirait le corps de la milice évoluera rapidement vers un 
régime typiquement despotique, engendrant de nouveaux rapports 
de force entre les différents prétendants au pouvoir. 

C'est avec Othman Dey (1598-1610), un officier de la milice, 
qu'eut lieu le transfert effectif du pouvoir du pacha au dey. Doué 
d'une forte personnalité, Othman Dey réussit à s'imposer au Diwan 
qui devient une sorte de conseil consultatif, et à la turbulente milice 
des janissaires qu'il débarrasse de ses éléments les plus durs. Il use de 



50 - - - LES TEMPS MODERNES 

la même politique vis-à-vis de la Taï'fa des Raïs et de son chef, le 
Ca.pta.ti, qu'il soumet à son autorité directe. Par ailleurs, il redonne 
plus d'importance à l'ancienne institution hafside de bey al mahalla. 
En plaçant à la tête de cette colonne chargée de percevoir les impôts 
à l'intérieur du pays des hommes qui lui sont dévoués et de surcroît 
très dynamiques, tel le géorgien Romdhane, il réussit à draîner plus 
d'argent vers les caisses de la Régence. Il n'hésite pas à montrer la 
voie dans ce domaine en dirigeant en personne la mahalla, 
notamment vers le sud (Seddada) et le djebel Oueslat, là où la 
pacification turque rencontrait de sérieuses résistances. 

L'adoption par Othman Dey d'une sorte de code de droit public 
appelé al mizan (ou livre rouge) permet de codifier certaines 
coutumes en vigueur dans le pays et d'améliorer les relations entre 
gouvernants allogènes et gouvernés autochtones. De même, le 
rétablissement de la sécurité dans les campagnes, la construction et 
l'entretien des ponts - pont de Bizerte - et des routes, permettent de 
retrouver une certaine prospérité économique que la Régence avait 
oubliée depuis bien longtemps. Cette prospérité sera encore plus réelle 
et plus effective avec l'installation dans le pays de nombreux andalous. 
En effet, c'est à partir de 1609 que Tunis accueille plusieurs milliers 
d'andalous chassés d'Espagne par Philippe III. Le dey les aide à 
s'installer, selon leurs spécialités, à Tunis, autour de la capitale et dans 
les régions les plus riches du pays : la région de Bizerte, la vallée de la 
Medjerda, le Cap Bon. Ces immigrants contribueront au relèvement 
de l'économie rurale, de l'artisanat, du commerce et de l'urbanisme. 
Cette immigration entraîne, par ailleurs, l'introduction de la piastre 
espagnole qui finira par dominer la monnaie tunisienne. 

La guerre de course se développe au cours de cette période. Le Dey 
y prend une part importante. Des captifs anglais tels Joseph Ward et 
Samson participent à la modernisation de la navigation tunisienne. 
Tunis réussit à aligner six galères bien armées, douze grands vaisseaux 
et trois frégates, soit une véritable flotte pouvant rivaliser avec les 
autres flottes régnant sur la Méditerranée. 

Le Dey arme pour son propre compte deux galères, six gros vaisseaux 
et deux potaches. Il en était de même pour les autres « puissances » de 



51 

Intervention turque dans la mosquée de la Kasbah de Tunis 

Détail de l'inscription 
bilingue, turque et 
arabe, scellée à droite 
du mihrab. 

Le nouveau minbar en marbre construit par les Turcs. 

Suite au rattachement de la Tunisie à l'Empire 
ottoman, le rite hanafite se propage aux dépens du rite 
malikite qui prédominait dans le pays. Dans un premier 
temps, les nouveaux gouvernants de la Régence affectent 
quelques anciennes mosquées au rite hanafite, telle que 
la mosquée de la Kasbah. La mosquée hafside est l'objet 

de quelques aménagements pour la rendre appropriée 
au nouveau rite, ainsi le minbar maçonné en marbre 

remplace-t-il l'ancienne chaire en bois. Une inscription 
bilingue, turque et arabe, commémore l'événement ; elle 

est scellée au mur de la qibla, à droite du mihrab. 



52 - - - LES TEMPS MODERNES 

T'unis. L'activité de cette flotte multiplie les prises de captifs 
entraînant de nombreux rachats, mais aussi de nombreuses 
conversions. 

Telle fut l'œuvre de Othman Dey qui aboutit à une certaine stabilité 
et à un début de prospérité dans la Régence. Il appartiendra à son 
successeur Youssef Dey de consolider encore davantage le pouvoir 
deylical. 

Youssef Dey : 1610-1637 
Simple janissaire à ses débuts, comme son prédécesseur Othman, 

Youssef Dey réussit à accéder aux plus hautes fonctions de l'Etat. Sa 
fidélité à son maître fut sans tâche à tel point que ce dernier décide de 
le marier à sa propre fille et le désigne comme son éventuel successeur. 
Cette succession se déroule d'une façon pacifique mais non sans 
intrigues. Après avoir éliminé son principal adversaire Ajem Dey, 
Youssef Dey a pu se maintenir longtemps au pouvoir et continuer 
l'œuvre de Othman Dey. La première tâche qui incombait au nouveau 
dey était la consolidation des frontières du pays, notamment dans ses 
confins ouest et sud-est. 

Au sud-est, Tunis reprend l'île de Djerba qui avait été rattachée 
pendant quelque temps au pachalik de Tripoli. Du côté occidental, 
la frontière n'a pas été délimitée sans peine : il fallait compter avec 
les prétentions de l'udjak d'Alger et ses ambitions à vouloir exercer 
son influence sur certaines tribus du nord-ouest. 

La première délimitation date de 1614 : l'oued Serrât est choisi 
comme frontière de part et: d'autre. Mais cette délimitation s'avère 
provisoire. Les empiétements des tribus limitrophes et la volonté de 
l'udjalc d'Alger de s'étendre aux dépens de Tunis vont provoquer de 
nouveau la guerre entre les deux Régences. Les Turcs d'Alger 
cherchent à s'emparer de quelques places fortes (qal'at Senam, qal'at 
Arkou, Le Kef...) qui serviraient de positions-clés pour une 
éventuelle invasion du pays. 

Fort de l'appui des Beni Chennouf et des Ouled Saïd, Youssef 
Dey triomphe d'abord des forces d'Alger, mais ces dernières ont su 
exploiter certaines dissensions dans les rangs de l'armée auxiliaire du 



53 

La mosquée Youssef Dey : noyau d'un complexe 
architectural (kiilliye) 

Cette mosquée est construite en 1615 par Youssef Dey qui est considéré parmi les 
plus compétents gouvernants de la période des deys. Il ajoute à sa mosquée 

plusieurs unités différentes par leur fonction et leur architecture, mais qui forment 
un ensemble architectural intégré, kiilliye. Le chroniqueur al-Wazîr as-Sarrâj écrit 

à propos de ce complexe : « Le dey édifia sa mosquée et la fit entourer de huit 
bâtiments importants : la mosquée elle-même, la madrasa, la salle d'ablutions 

(mîdha), le café, le hammam, lefondouk, le souk al-Birka et le moulin. Les 
constructions sont accolées et forment un sorte de village autonome ». 

Cette mosquée a constitué un prototype pour une série de grandes mosquées 
construites ultérieurement à Tunis par les Mouradites et les Husseinites. 

Sur cette vue 
ancienne on voit 

successivement la 
galerie inférieure qui 

donne sur la rue 
et qui abritait des 

échoppes d'artisans, 
le mausolée Youssef 

Dey, le minaret. 
Au fond apparaît le 

minaret de la 
mosquée de la 

Kasbah. 

Texte de l'inscription de fondation de la mosquée Youssef Dey 1023-1024/1614-1615. 

1- « Que la paix soit avec vous! Vous avez été 
vertueux ; entrez dans le paradis pour y 
demeurer éternellement » 

(Coran XXXIX, 73, trad. Kazimirski). 
2- Les travaux débutèrent le dix du mois illustre 

de shawwâl 
3- de l'année mil vingt-trois ; la première prière 

prônée 
4- (dans cette mosquée) fut la prière du vendredi 

vingt-deuxième jour du 
5- ramadan béni de l'année mil vingt-quatre. 

Écrit par Hasan ibn Sulaymân. 

U j ^ i J a ĵSLLp - 1 
«^jJU-

cy j-*^' {j kl-iJl c~ilS"-2 
" f ^ i i j i y i 

ji j^e-j Ŝ a. jj^A J^-3 
L5IV LA JJLJ IJ 

(jliJl ^ j J \ 3jt<Jrl o ' ïLa a J . 4 

à* Ù O ^ J 
j j i j^s- j jl iJjLil - 5 

ùLJL* Ù""7" '<-JJ 



54 - - - LES TEMPS MODERNES 

dey de Tunis et acheter très cher la défection du cheikh Thabet ben 
Chennouf ainsi que celle de la tribu Ouled Saïd, ce qui leur permet 
d'envahir de nouveau le territoire tunisien. L'armée de Youssef Dey 
est battue à Essetara le 17 mai 1628, 

La défaite est suivie d'un traité de paix aux termes duquel Tunis 
doit verser un tribut et une indemnité à Alger ; en outre, la frontière 
entre les deux Régences est fixée à l'oued Serrât et l'oued Mellègue 
ainsi qu'à une ligne reliant certains points biens précis : le djebel El 
Hairech, Quloub Thirân, le sommet du djebel Hafa jusqu'à la mer. 
La qal'a d'Arkou devra être détruite et évacuée aussi bien par Alger 
que par Tunis. 

Ce traké met fin à l'hostilité déclarée d'Alger et confirme le 
principe de la territorialité des différentes tribus et populations, 
d'après lequel l'autorité deylicale s'exerçant sur un territoire donné 
doit automatiquement englober toutes les populations installées sur 
ledit territoire. Ainsi, certaines tribus des frontières occidentales 
installées sur le territoire dépendant de la souveraineté de Tunis 
devront désormais leurs impôts au dey de Tunis. Cependant, Alger 
profitera de toutes les occasions pour intervenir dans la Régence 
limitrophe et pêcher en eau trouble, mais la frontière occidentale ne 
sera plus contestée. 

A l'intérieur de ces frontières plus ou moins précises, l'insoumission 
des tribus et de certaines villes de la côte à l'autorité deylicale 
représentait pour Youssef Dey une menace aussi sérieuse, sinon plus, 
que les problèmes frontaliers. C'est pourquoi il s'emploie, durant tout 
son « règne », à les soumettre à son autorité. Il concentre ses efforts 
contre la tribu des Chenenfa et leur fait payer durement leur défection 
lors du conflit frontalier avec Alger, en 1628, en les délogeant de la 
région du Kef où ils vivaient dans une quasi-indépendance. Il agit de 
même contre la turbulente tribu des Ouled Saïd qui prétendait tenir en 
fief de l'ancien gouvernement hafside toute la région du Sahel. Durant 
sept années consécutives, il assiège la ville d'EI-Hamma qui finit par se 
rendre. Ainsi l'ordre turc est imposé partout dans la Régence, 
permettant à l'économie de connaître une certaine prospérité. 



55 

Souks créés par Youssef Dey 

Youssef Dey édifia près de sa mosquée quatre souks : un souk 
concédé aux marchands Djerbiens (souk al-Laffa), un autre réservé à 
la vente des esclaves et aux produits de la course (souk al-Birka) et 

les deux derniers spécialisés dans la confection de nouveaux modèles 
de mule (souk al-Bchâmqiya) et d'accoutrement à la turque (souk des 

Turcs). L'aménagement de tels souks entre dans le cadre d'un 
complexe architectural intégré : les boutiques, les entrepôts, les 
fondouks et les hammams qui se trouvent dans les souks sont 

constitués en waqf au profit des fondations religieuses : la mosquée, 
la madrasa, le kuttâb et la turba. 

Le souk des Turcs est l'un des plus imposants souks de la médina de 
Tunis. Long d'une centaine de mètres, il relie la Zaytûna à la mosquée 
Youssef Dey. Une centaine de boutiques bordent une rue pavée large 
de 6 m et dotée d'un caniveau médian. Les boutiques sont occupées 

par des tailleurs, târziya, s'employant à la confection de pantalons et 
de gilets à la mode orientale, richement brodés et soutachés. A 

l'époque de sa fondation, le souk était abrité par une sorte de tresse 
en jonc. A l'époque des Mouradites, le dey Chaâbâne Khûja (1669-

1672) décide de le couvrir d'une charpente en bois. Cette couverture 
connue d'après des illustrations a été remplacée récemment par des 

voûtes en berceau. 

Souk at-truk (des Turcs) (peinture de Yahia) 



56 - - - LES TEMPS MODERNES 

Pour mieux affirmer son autorité, Youssef Dey s'est appuyé sur 
d'excellents collaborateurs, tel son favori et ami Ali Thabet et surtout 
des beys de grande valeur, notamment Mourad Bey et son fils et 
successeur Hamouda, ce qui lui a permis d'augmenter les ressources 
de l'Etat au fur et à mesure que l'assise fiscale s'étendait, Mais malgré 
leur importance, les ressources qu'a fournies le pays vont s'avérer bien 
inférieures aux profits considérables que va drainer la course 
méditerranéenne au cours du premier tiers du XVIIe siècle. 

La conjoncture méditerranéenne est relativement favorable sur le 
plan économique et les autorités de Tunis n'hésitent pas à en tirer 
profit. L'impulsion vient d'en haut. D'intrépides raïs, d'origine 
chrétienne pour la plupart mais convertis à l'Islam (Raïs Samson, 
Ouardia), font la course pour le compte du dey et pour d'autres 
membres de la caste dirigeante. Quinze gros bâtiments tunisiens 
sillonnent la Méditerranée et drainent vers les ports de la Régence 
d'importantes richesses dont profitera la frange maritime du pays. 
Mais cela n'a pas été sans inconvénient sur les relations de la Régence 
avec l'extérieur, comme nous aurons l'occasion de le voir. Profits de 
la course et produits de l'impôt permettent à Youssef Dey 
d'entretenir les forces armées nécessaires pour consolider son œuvre, 
assurer la prospérité du pays et marquer son « règne » par de 
nombreuses constructions d'édifices publics. La capitale Tunis 
s'agrandit. Youssef Dey y multiplie les constructions, entre autres la 
mosquée hanafite et la médersa Youssoufia, les nombreux scuks : 
souk du coton, souk des Djerbiens, souk des esclaves (Birka), souk 
des Bchamqia, de nombreuses mîdhas (salles d'ablution) et sabîls 
(fontaines publiques). Il relève de ses ruines le quartier Bab Benat et 
restaure l'ancien acqueduc hafside pour mieux alimenter en eau le 
nouveau quartier résidentiel turc. 

Osta Mourad : 1637-1640 2 

C'est à un autre personnage d'origine allogène et de grande valeur 
qu'échoit le pouvoir deylical à la mort de Youssef Dey en 1637. Osta 
Moratto Genovese appartenait, comme son nom l'indique, à une 
famille étrangère au pays récemment convertie à l'Islam (Osta 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 59 

Moratto ibn Abdallah el Eulj). Simple janissaire avant 1605, Osta 
Mourad fréquente le monde des affaires, dominé à l'époque par les 
commerçants chrétiens et les autorités turques. Il se distingue dans les 
fonctions de raïs et s'impose pendant plus de vingt ans en tant que 
« Capitaine Général des galères de Bizerte », poste bien en vue à cette 
époque. Sa connaissance profonde du milieu commerçant étranger et 
ses multiples relations lui permettent de couronner sa brillante 
carrière et d'accéder à la plus haute charge de l'Etat à la mort de 
Youssef Dey dont il était du reste un des principaux conseillers. Sa 
fortune, dûe essentiellement à sa haute fonction de captan, était déjà 
bien assise et lui permettait d'entretenir une importante clientèle. Par 
ailleurs, ses origines chrétiennes, bien qu'assez lointaines, le font 
bénéficier de la sympathie, voire de l'amitié de certaines puissances 
européennes, essentiellement la France 3. 

Osta Mourad gouverne avec beaucoup de justice et non moins de 
rigueur. Après avoir étouffé une conjuration dirigée contre lui, il 
rétablit l'ordre dans la capitale, prend des mesures populaires pour 
un début de règne, telles la fermeture des débits de boisson, 
l'interdiction de l'exportation des blés afin de conjurer d'éventuelles 
famines et la réduction du coût de certains produits de première 
nécessité. 

La protection du pays contre les incursions des corsaires européens 
est l'une de ses préoccupations essentielles ; elle se matérialise par la 
fortification des ports de la Régence et surtout Ghar-el-Melh, port 
d'attache de la flotte des vaisseaux ronds. Il continue l'œuvre de ses 
prédécesseurs en renforçant son autorité sur les caids et les principales 
autorités provinciales. Autant de mesures prometteuses pour 
l'autorité deylicale si le règne d'Osta Mourad avait eu la chance de 
durer plus longtemps. Malheureusement, son règne ne dure que trois 
ans et ses successeurs auront à faire face à l'ascension irrésistible de 
l'autorité beylicale rivale. 

A vrai dire, le pouvoir deylical connaîtra encore de beaux jours, 
notamment avec les deys Al Hâj Muhammad Khûja (1640-1647), Al Hâj 
Muhammad Lâz (1647-1653) et Al Hâj Mustapha Lâz (1653-1665). 



58 

Le café, nouveau lieu de convivialité 

Malgré l'opposition des 
autorités religieuses les plus 
rigoristes, la consommation du 
café et du tabac en privé et dans 
des établissements publics s'est 
largement répandue avec 
l'implantation des Turcs dans le 
pays. Au tout début du XVII" 
siècle, la dégustation de ce 
breuvage yéménite dans des 
locaux qui lui sont particuliers 
était déjà en vogue. A Tunis, 
Youssef Dey et son ministre Ali 
Thâbit construisent deux cafés, 
l'un dans le souk des Bchâmqiya 
et le second dans celui des Turcs. 
«Avec ce nouveau lieu de 
convivialité, constate André 
Raymond, c'était toute une 
nouvelle conception des rapports 
sociaux qui apparaissait et, 
probablement, à une longue 
échéance, une nouvelle 
organisation de la vie collective, 
jusque-là surtout fondée sur les 
relations que permettaient la 
mosquée ou le bain public ». 

Le café Ali Thâbit, plus connu sous le nom de Café Mrâbit, a été identifié 
grâce à un acte notarié des archives des anciens Habous ; il a été édifié par Ali 
Thâbit en 1628 et constitué en waqfau profit d'une mîdha (salle d'ablution et 
latrines publiques) qui lui est contiguë. 
Dans ces établissements, on sirotait le café, on discutait, on fumait le tabac et 
on jouent différents jeux. Dans son journal de voyage de l'été 1731, de La 
Condamine (1898) donne une description d'un café sis dans les bazars de 
Tunis, probablement celui de Ali Thâbit. Il observe que les banquettes sont 
« garnies de nattes de jonc » et que « d'espace en espace, on place des espèces 
de fourneaux pour allumer la pipe ». Puis il ajoute : « J'y ai vu beaucoup de 
Turcs assis et fumant, quelques uns jouant au même jeu de dames que l'agha de 
la Goulette, et presque aucun prenant du café ; cependant on m'a dit qu'ils ne 
pouvaient sortir du café sans payer un aspre, pour lequel on leur en fournit 
trois tasses. Il y a d'espace en espace de petits creux en forme de gueule de 
four sous l'estrade qui servent de remise aux fourneaux ». 

Le métier de cafetier était organisé en corporation. Les cafés étaient très 
nombreux à Tunis. Un registre des taxes dites « kharrûba » de 1847 recense 99 
cafés dans la ville et dans ses deux faubourgs. 

Café Ali Thâbet (1628) plus connu sous le nom 
de C a f é M r â b i t . Aquarelle CH. Lallemandfin XIXe s. 



59 

Cependant de nombreux indices montrent que le dey était devenu 
l'obligé du bey, tant sur le plan matériel qu'à l'occasion de son élection 
par le Diwan. En effet, de nombreuses intrigues, voire des interventions 
directes, aboutissent dans de nombreux cas à faire désigner à cette 
fonction les candidats du bey. L'effacement du dey a été donc 
progressif et il a fallu attendre l'année 1666, date d'accession de 
Mourad II, fils de Hamouda Pacha, pour voir se dérouler la 
première destitution d'un dey, en la personne de Hadj Mustapha 
Qâra-Kûz Dey. 

Au terme de cette première période, l'autorité turque dans la Régence 
s'est consolidée. La forte personnalité des trois deys successifs Othman, 
Youssef et Osta Mourad a été pour beaucoup dans l'affermissement de 
l'institution deylicale. Par ailleurs, la recrudescence de la course, 
pourvoyeuse d'importants revenus, leur a fourni les moyens de cette 
politique, favorisée de surcroît par la pacification de l'intérieur qui 
permet de faire rentrer plus d'impôts. 

Après 1640, les beys, qui ont été les vrais artisans du raffermissement 
du pouvoir turc à l'intérieur du pays, vont émerger progressivement, 
reléguant les deys au second plan. Ces derniers deviendront de simples 
instruments entre les mains des vrais détenteurs du pouvoir, le jour où 
la dignité beylicale devient, avec les Mouradites, une charge 
héréditaire. 



60 

La dynastie mouradite 
(1613-1702) 

Mourad I 
(1613-1631) 

Hamouda Bey 
(1631-1659) 

(m.1666) 

Mourad II 
(1659-1675) Muhammad Hafsi Hassen 

Muhammad Bey 
(1675-1696) Ali Romdhane 

Romdhane Bey 
(1696-1699) 

Mourad III 
(1699-1702) 



CHAPITRE II 

La domination des beys 
1631-1705 

Pour se maintenir au pouvoir, imposer son autorité à toutes les régions 
du pays, maintenir l'ordre et se procurer les ressources financières qui lui 
sont indispensables, le gouvernement deylical est obligé de s'appuyer sur 
une armée forte. Des garnisons, commandées par leurs aghas, stationnent 
dans les différents centres côtiers et quelques villes de l'intérieur. Par 
contre, pour les régions éloignées, des expéditions militaires (.mahallas) 
sont organisées deux fois par an et à des intervalles réguliers, en 
direction du sud-est et du nord-ouest, sous le commandement du bey. 

Cette fonction existait déjà sous les Hafsides. Sa réactivation par les 
deys devient une nécessité dans ces contrées lointaines et face à des 
tribus locales un peu trop indépendantes vis-à-vis d'un pouvoir 
somme toute allogène. Le bey devient, de ce fait, chef d'armée et 
collecteur d'impôts, chargé en outre de l'inspection du plat pays et 
d'un pouvoir de justice délégué par son chef, le dey. Représentant 
personnel du dey de Tunis et disposant d'importantes forces armées, 
le bey acquiert à la longue la réalité du pouvoir. Aussi ses expéditions 



62 - - - LES TEMPS MODERNES 

régulières lui permettent-elles de mieux connaître le pays, ses 
populations, ses forces et ses faiblesses. Pour certaines tribus très 
éloignées de la capitale, le bey est le magistrat suprême, le pouvoir en 
personne. Ses visites sont autant d'occasions pour nouer des amitiés, 
établir des liens et, le cas échéant, constituer des clientèles qui peuvent 
servir en cas de besoin. C'est donc dans l'ordre des choses que la 
dignité beylicale paivienne un jour à éclipser celle des deys. 

En fait, la mainmise des beys sur le pouvoir s'est réalisée de façon 
lente et progressive dès le début du XVIIe siècle. Romdhane est le 
premier à porter le titre de Bey et à le garder jusqu'à sa mort en 1613. 
Mais c'est son successeur, son fidèle mameluk Mourad Bey 
(1613-1631), qui sera le fondateur de la « dynastie » mouradite. 

Mourad 1: 1613-1631 
Natif de l'île de Corse, le jeune Osta Moratto Corso est fait esclave 

par des corsaires tunisiens. Il se convertit à l'islam dès son jeune âge et 
est élevé parmi les mamelouks du bey Romdhane. Il se distingue par 
sa fidélité à son maître et surtout par ses capacités et son courage. 
Désigné pour succéder à Romdhane Bey, il est confirmé dans ses 
nouvelles fonctions par Youssef Dey. Du reste, il ne tarde pas à 
donner ses preuves lors des expéditions contre El Hamma, le djebel 
Oueslat, les tribus Amdoun et les Ouled Saïd, ce qui lui vaut une 
véritable notoriété publique. Arrivé au faîte du pouvoir et de la 
fortune, Mourad brigue le titre de pacha qu'il obtient en 1631. Il se 
décharge alors de sa fonction de bey sur son fils Hamouda. Le transfert 
de la dignité du père au fils consacre dès lors la primauté du bey sur 
les autres « puissances de Tunis ». 

Hamouda Bey: 1631-1659 
Disposant d'une fortune paternelle bien assise, le nouveau bey a 

pu aisément s'allier aux plus grandes familles de l'époque en épousant 
la fille cadette de Othman Dey. C'est ensuite en tant que meneur 
d'hommes, chef d'armée et organisateur du pays qu'il se distingue le 
plus. Ses campagnes victorieuses contre les traditionnels foyers 
d'insoumission d'EL Hamma, des Ouerghemma, du djebel Matmata, 



63 

Ghar el-Melh 

La gravure représente Ghar-el-Melh au début du xvi  s. On aperçoit 
le bassin rectangulaire du port ainsi que les arcades de l'arsenal. 

Apparaissent également les principaux forts de la ville. 

Avec ses installations militaires et maritimes, la ville de Ghar-el-
Melh (Porto Farina) bâtie par le dey Osta Murad (1613-1631) 

conserve encore aujourd'hui un ensemble remarquable de 
fortifications représentatives de l'architecture défensive de la Tunisie 

ottomane. Nichée au fond d'un grand lac du même nom, Ghar-el-
Melh est une base militaire destinée à l'époque de sa fondation à 

accueillir les vaisseaux ronds à fort tirant d'eau. A cet effet, un port, 
un arsenal et trois forts armés de canons furent élevés pour accueillir 
la flotte de la Régence et la protéger. Ghcir-el-Melh est le grand port 

des corsaires tunisiens des XVIIe-XVIII' siècles. 

Sur cette vue panoramique de la ville de Ghar el-Melh on voit nettement le bassin 
du port et les deux forts tels qu'ils figurent dans la gravure du XVIIIe s. 

i i



64 

Ibrahim Ibn Ghanem al-Andalusî 
Kitâb al-'izzi wa al-manâfi' li-l-mujâhîdîn 

fî sâbîl illahi bi-1 madâfi' - B.N.T. 

>1—J\ 
UcJUĵ  OI LOJ ̂ l ^ V 

^ -ïfcfV 

yj> ((S\ÇJyii V» >'5 >*_>• 

s-U '3 ^IwAil^j?.^! f-.j>>?• 
j ^ - J- ij— 

Double page consacrée à l'artillerie : fabrication et utilisation des canons 

Ibrahim Ibn Ghanem, ancien capitaine de navire espagnol, rédige 
son traité tout d'abord en castillan pour Othman Dey. Le texte 

arabe est réalisé par le fils du marin (manuscrit de la BN de Tunis, 
n° 3433, daté du XI'/XVIIe siècle, écriture maghrébine). Dans cet 

ouvrage Ibrahim Ibn Ghanem relate ses débuts en terre chrétienne, 
ses voyages en Espagne et insiste sur ses connaissances dans le 
domaine de l'artillerie et de la navigation. Puis il rapporte son 

établissement à Tunis où Othman Dey lui confie le commandement 
d'une unité de la marine. Dans son ouvrage, il traite des aspects 

relatifs à la fabrication des canons et à leur usage ; il énumère 
trente-deux catégories de canons : les principaux étant le midfa ' 

(une variante du basilic), le pierrier (midfa' hajjâr), des sortes de 
couleuvrines désignant des bouches à feu de moyenne portée et enfin 
un nombre important de canons à courte portée. L'ouvrage prouve 
que Tunis avait au début du XVIIe s. des canonniers parfaitement au 

courant des techniques en vigueur en Europe. 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 67 

des Ouled Chennouf (Le Kef), des Ouled Saïd, des tribus Amdoun, 
Ouled Bellil, Ouled Hamza, Ouled Soula et des Drid lui ont permis 
de faire régner l'ordre partout dans la Régence « des Matmata au Kef 
et du Djérid à Kairouan », au point que « les marchands pouvaient 
circuler partout sans armes, avec leurs marchandises, sans crainte 
d'être attaqués », aux dires de certains chroniqueurs. 

Au préalable, une délimitation de ses prérogatives avec celles du dey 
lui permet de limiter le pouvoir de ce dernier à l'administration de la 
capitale, aux affaires de la milice et des garnisons turques installées le 
long de la côte. Il lutte contre toute velléité d'indépendance des Deys 
et appuie à chaque élection ses candidats favoris (Muhammad Lâz en 
1647 et Mustapha Lâz en 1653 qu'il maria à l'une de ses esclaves 
favorites). Il se réserve par contre l'administration de tout le pays. 
Pour ce faire, il s'allie la tribu des Drid où il recrute ses nouveaux 
corps d'armée les Mzarguia et fixe des corps de spahis dans quelques 
centres importants : Tunis, Kairouan, Béja, le Kef... De la sorte, il 
tient en main presque toutes les régions de la Régence. Il n'hésite pas 
à éliminer tous ceux qui risquent de lui tenir tête, fussent-ils très haut 
placés dans la hiérarchie sociale : tel fut le sort qu'il réserva au tout 
puissant cheikh des Andalous, Mustapha ben Cardenas ainsi qu'au 
caïd Abdallah Abou Khiran. Ses rapports avec les deys sont plus 
subtils. Tout en évitant l'affrontement, il réussit à en faire ses obligés, 
soit en les comblant de cadeaux, soit en facilitant leur ascension au 
poste de dey. Son règne est marqué par de nombreuses réalisations 
urbaines : embellissement des souks, construction de fondouks pour 
les commerçants étrangers... 

Ainsi, Hamouda Bey devient le vrai maître du pays, agissant en 
souverain absolu, au milieu d'une cour somptueuse au palais du 
Bardo, entouré des personnalités les plus en vue : savants, poètes, 
hommes de lettres, rompant avec les traditions de la soldatesque 
turque et rayonnant d'un grand éclat sur de nombreuses régions de la 
Régence. 

C'est en 1659 qu'il obtient de la Sublime Porte la dignité de 
pacha. Après avoir assuré de son vivant la transmission du pouvoir à 



66 

Mourad Bey I, fondateur de la dynastie mouradite 

A l'origine captif corse, converti à l'Islam par son maître 
Romdhane Bey, Mourad succède à son maître après 

l'investiture que lui accorde Youssef Dey. Chef de l'armée 
et collecteur d'impôt, il se dote progressivement de larges 
pouvoirs. En 1631, le Sultan Soliman lui octroie le titre de 

Pacha. Ce titre lui confère du prestige et, en outre, lui 
permet de ne plus dépendre du Dey mais directement 

d'Istanbul. C'est alors qu'il quitte ses fonctions de Bey et 
qu'il installe comme successeur son fils Muhammad, connu 

sous le nom de Hamouda Pacha (1631-1666). 

Au premier plan, la tombe de Mourad I Corso et au second 
plan celle de son fils Hamouda Pacha. Mausolée des Mouradites 

(attenant à la mosquée Hamouda Pacha). 



67 

La mosquée Hamouda Pacha -1655 

Ce monument inaugure 
un système décoratif 

nouveau fondé sur un 
emploi exhaustif du 
marbre. Colonnes, 

chapiteaux et placages de 
marbre sont l'oeuvre de 
sculpteurs italiens : c'est 

l'Italie qui fournit les 
marbres et les artisans 

qui ont décoré le 
monument. Employée 

pour la première fois à 
Tunis, la marqueterie de 

marbre de couleur à 
l'italienne qui orne 

l'entrée du mausolée 
rattaché à la mosquée 

sera très en vogue dans 
d'autres fondations 

mouradites et husseinites. 
Minaret et au premier plan une partie du mausolée 

Salle de prière : le mihrab et le minbar 



68 - - - LES TEMPS MODERNES 

ses descendants, il se démet volontairement de toutes ses fonctions 
et se retire de la scène politique. Son aîné Mourad obtient le titre de 
bey de la mahalla. Son deuxième fils Muhammad Hafsi est chargé du 
gouvernement de Kairouan, Sousse, Monastir et Sfax. A son plus 
jeune fils Hassan revient le gouvernement des régions occidentales, le 
long de la frontière avec 1' Algérie. 

Cette décision de Hamouda Pacha de partager l'autorité beylicale 
entre ses trois fils engendrera plus tard une grave crise intérieure. Les 
rivalités qui ne tardent pas à éclater entre ses descendants permettent 
au dey et au Diwan, jusqu'alors frustrés de la réalité du pouvoir, de 
retrouver pour un temps leur influence de jadis et de jouer un rôle 
décisif. Hamouda Pacha meurt en avril 1666. 

Mourad II : 1659-1675 
Sans avoir l'envergure de son père, Mourad II a le sens politique 

et le caractère autoritaire. Il sut faire face aux crises intérieures. Par 
ailleurs, l'entente des trois frères a favorisé le bon fonctionnement du 
système gouvernemental. 

Durant son règne, le Dey essaie de retrouver son influence de jadis 
et de renforcer son pouvoir, mais un incident refroidit les rapports 
déjà tendus entre les deux autorités. Le Dey Chaâbân Khûja reçoit 
d'une manière humiliante Mourad Bey venu le féliciter pour son 
élection (1669). Le Bey, fort affecté, chercha à se venger. Il réussit à 
se créer des intelligences parmi les membres du Diwan et, ayant 
choisi le moment opportun, il adresse publiquement des accusations 
contre le Dey ; Hâj Chaâbân est arrêté et conduit à Zaghouan où il 
meurt en 1672. Mourad II peut alors imposer son candidat en la 
personne de Hâj Muhammad Mantachâli, personnage faible et qui 
sera exécutant docile de ses volontés. 

Quelque temps après, ce fut le tour du Diwan et de la milice des 
janissaires de secouer l'autorité du Bey, ce qui les amena à déposer 
Hâj Muhammad Mantachâli Dey et à le remplacer par leur propre 
candidat, Hâj Ali Lâz (1673). Tout cela se passe en l'absence du Bey. 
De retour à Tunis, Mourad II rencontre l'armée que le Dey a 
dépêchée contre lui et réussit à l'écraser à la bataille de Okbat El 



LA TUNISIE MOURADITE A UXVII' SIECLE — 69 

Jazzar, près de Mellassine (1673). La victoire de Mourad II met fin à 
l'hostilité du Diwan, de la milice des janissaires et du Dey Ali Lâz. Un 
nouveau candidat de Mourad II, Mâmi Jamal Dey (1673 à 1677), est 
élevé à la dignité deylicale. Avec le même sens de l'autorité, Mourad 
II réussit à faire face à une révolte spontanée d'une caserne turque de 
la médina de Tunis, la caserne de souk el Qmâch, qu'il soumet, en 
disperse les résidents et qu'il transforme en médersa (médersa 
Mouradia). 

A l'intérieur du pays, le Bey montre la même autorité dans la lutte 
contre les foyers d'agitation chronique entretenue par certaines 
tribus opposées au pouvoir. Ainsi, Mourad II parvient à réduire la 
rébellion du djebel Oueslat, où l'agitation persiste à l'état latent, en 
brisant la résistance de son chef coutumier, le cheikh Belgacem 
Chouk. Au terme de cette longue et épuisante œuvre de pacification, 
toutes les autorités, régulières et institutionnelles ou simplement 
traditionnelles, se soumettent à Mourad II qui s'installe en véritable 
souverain au palais du Bardo, au milieu d'une véritable cour. Maître 
du pouvoir, il peut marquer son règne par la construction de 
plusieurs édifices publics, monuments civils, militaires ou religieux, 
tels la mosquée de Béja, la médersa mouradia de Tunis affectée 
spécialement à l'école juridique malikite, les ponts et viaducs de 
Medjez el Bab et de Telia près de Kairouan. 4 

Sur le plan extérieur, Mourad II entretient de bonnes relations 
avec la Porte, ce qui était d'autant plus aisé que l'usage était déjà 
établi de la non-intervention ottomane dans les affaires intérieures 
tunisiennes. . Il  était admis d e part etd'autre  que le titre de pacha 
n'avait d'autre valeur que nominale. Il n'était même plus confié à 
une personne distincte puisque déjà deux princes mouradites, 
Mourad et Hamouda, avaient, avec l'accord du Sultan, ajouté à leur 
titre de bey celui, purement honorifique, de pacha. 

Avec les pays européens, différents accords de commerce sont 
signés, notamment les traités avec les Pays-Bas (septembre 1662) et 
avec l'Angleterre (octobre 1662). 

Les mêmes bonnes relations sont entretenues avec la France. Les 
deux pays signent, en 1666, une convention par laquelle une compagnie 
française obtient le renouvellement du monopole de la pêche du corail 



70 

La Muradiya, première madrasa mouradite 
à vocation malikite -1674 

La Mouradiya est la première madrasa construite par des représentants du 
pouvoir ottoman et affectée à des étudiants de rite malikite ; on assistait alors à 

un rapprochement entre les Mouradites et les habitants du pays. Elle est 
construite par Mourad II en 1674 sur l'emplacement d'une caserne. L'édifice qui 

donne sur le souk al-Qmâch (des étoffes), face à la Grande Mosquée Zaytûna, 
présente un plan classique hérité de l'époque hafside. Après avoir traversé une 

entrée coudée formée de deux vestibules, on accède à l'intérieur d'une cour 
presque carrée dallée de pierre et encadrée, sur deux niveaux, de galeries. Les 
arcs en plein cintre outrepassés des galeries reposent sur des colonnes taillées 

dans la pierre calcaire et coiffées de chapiteaux de type hafside. Au rez-de-
chaussée et autour de la cour se répartissent sur trois côtés les chambres des 

étudiants. Le masjid qui occupe le quatrième côté face à l'entrée est divisé par 
deux rangées de colonnes en trois nefs de trois travées. Le mur de qibla de 

l'oratoire ainsi que les murs qui donnent sur la cour sont tapissés d'un revêtement 
de carreaux de faïence partiellemen t rénové : on y observe des carreaux de 

Qallâlîn et d'autres importés d'Europe. A l'étage, des cellules en nombre 
important, voûtées en berceau, ouvrent sous les portiques qui donnent sur la cour. 
Couvertes par un plafond droit à solives apparentes, les galeries sont couronnées 

d'une corniche à tuiles rondes vernissées. 

La madrasa muradiya se trouve dans le souk des étoffes à l'ouest 
de la mosquée Zaytûna 



Les minarets octogonaux 

Minaret de la mosquée Minaret de la mosquée Minaret de la mosquée 
Youssef Dey - 1615 Hamouda Pacha - 1655 Sabbaghine - 1727 

Le minaret de plan octogonal à balcons qui se distingue du 
minaret carré maghrébin hérité de l'époque médiévale est l'un 

des éléments caractéristiques de l'architecture officielle 
ottomane dans la Régence de Tunis. 

Sa filiation pose quelques problèmes ; Muhammad Ibn Khûja 
le qualifie de minaret à l'orientale. On peut en effet observer 
ce modèle dans Bilâd ash-Shâm (Syrie, Palestine et Liban) : 
mosquées Amîr at-Tannûkhî à Beyrouth (1620) et Mourad 

Pacha à Damas (1572). Ce minaret connaît une large 
diffusion dans la Tunisie moderne ; son succès est tel que la 

majorité des mosquées construites par les autorités ottomanes 
entre le XVIIe et le XIXe s. en sont dotées. Il est considéré 

comme le signe distinctif des mosquées hanafites ; dans la 
waqfiya de la mosquée du mouradite Muhammad Bey, le 

fondateur stipule que le minaret de sa mosquée devait avoir ce 
modèle et ressembler à celui de la mosquée de son grand père 

Hamouda Pacha. 



72 - - - LES TEMPS MODERNES 

dans la région de Tabarka. Toutefois le nouvel accord n'accorde qu'un 
droit de pêche, sans concession territoriale ni édification d'établissement 
fortifié comme c'était le cas dans la région de Bône en Algérie, où la 
compagnie française édifia le « bastion de France ». 

Enfin avec l'udjak de Tripoli, Mourad II accepte d'intervenir pour 
prêter appui au pacha en lutte contre une révolte de sa garnison 
turque. Il s'agit d'un appui au principe de légitimité certes, mais aussi 
d'un acte politique visant à sauvegarder la stabilité dans un territoire 
limitrophe de Tunis. 

Mourad II meurt en 1675, regretté généralement par la population 
tunisienne à l'exception de celle de souche turque. 

Des trois fils qu'il laisse, Muhammad, Ali et Romdhane, les deux 
premiers allaient bientôt s'affronter dans une lutte pour le pouvoir qui 
dégénéra en guerre civile, déchirant le pays durant vingt ans. En fait, 
l'entente entre Muhammad et Ali, ce dernier bénéficiant de l'appui 
intéressé de son oncle Hafsi, fut de courte durée. Un conflit les opposa, 
déclenchant le cycle de la violence et ouvrant la voie aux interventions 
étrangères dans un pays où, somme toute, les périodes de paix relative 
n'étaient jamais longues au cours du XVIIe siècle. 

Muhammad Bey: 1675-1696 
Fils aîné de Mourad II, Muhammad Bey était en tournée à la tête 

de la mahalla lorsque survient la mort de son père. Il est régulièrement 
investi et reçoit l'hommage (baya) des autorités instituées. 

Muhammad est un prince conciliant, pondéré et enclin à la justice. 
Esprit délié et cultivé, il a l'étoffe d'un homme d'Etat. Son long règne 
sera cependant agité par une série de graves crises dynastiques doublées 
de guerres civiles, aiguisées et entretenues par Y udjak d'Alger. 

Durant vingt et un ans (1675-1696), Muhammad Bey doit disputer 
le pouvoir à plusieurs prétendants, qu'il s'agisse de son propre frère 
Ali, de son oncle Hafsi ou d'intrigants tels Ahmed Chalabi Dey et le 
kahia Ben Choukr. En somme Muhammad Bey, déchu puis restauré 
à différentes reprises, ne sera vraiment maître du pouvoir que durant 
trois périodes, la première allant de 1675 à 1677, la seconde de 1686 
à 1694 et la troisième de 1695 à 1696. 



73 

La zawiya Abu Zum'a al-Balawî à Kairouan, 
œuvre de Muhammad Bey le mouradite 

Ce type monumental est apparu en Tunisie à l'époque hafside. Les 
zawiyas n 'ont cessé de jouer depuis lors un rôle important dans la vie 

religieuse et culturelle du pays. Dans son acception la plus large, le terme 
zawiya désigne un groupe d'édifices de caractère religieux et éducatif : 

un ensemble qui tient à la fois du couvent et du collège. L'édifice 
comporte un oratoire, une ou plusieurs salles funéraires, une école 

coranique et des chambres d'hôtes pour les disciples et les voyageurs. 
La zawiya de Kairouan qui porte le nom d'Abû Zum'a al-Balawî, un 

compagnon du prophète, est la plus connue. Le monument est constitué de 
plusieurs bâtiments accolés qui datent pour la plupart de l'époque 

ottomane. Ces bâtiments s'organisent autour d'une multitude de cours à 
ciel ouvert ou bordées de galeries. L'édifice comporte une salle funéraire 
construite par le mouradite Hamouda Pacha, un oratoire, un minaret et 

une madrasa qui sont l'œuvre de Muhammad Bey (1675-1696). Des 
chambres d'hôtes, des cuisines, des salles d'ablutions, la maison du wakîl 

de l'établissement et d'autres annexes complètent le monument. Cet 
ensemble un peu disparate regroupe tous les éléments constitutifs d'une 

zawiya tunisienne de cette époque. 
La zawiya Abû Zum 'a al-Balawî se caractérise e?i outre par des 

revêtemen ts de carreaux de faïence qui tapissent les patios et certaines 
salles et qui sont d'un bel effet. Ces carreaux sont fabriqués par des 

faïenciers tunisiens à Tunis ou à Nabeul ; les panneaux les plus anciens 
datent du XVII' siècle, mais la plupart des pièces qui forment ce 

revêtement remontent à des dates plus récentes. 

La grande cour à portiques Le minaret 



74 - - - LES TEMPS MODERNES 

Il en fut de même de la crise intérieure. Elle se déroule en trois 
épisodes, le premier marqué par le conflit entre les deux frères 
Muhammad Bey et Ali Bey (1677-1684), le second par la lutte 
conjointe des deux frères contre un ennemi commun, le dey Ahmad 
Chalabi (1684-1686) et le troisième, par la lutte de Muhammad Bey 
contre un usurpateur, le kahia Ben Choukr (1694-1695). 

Ali Bey et la guerre entre les deux frères : 
1677-1684 

Dès son accession au pouvoir, Muhammad Bey doit faire face à 
l'opposition de son frère Ali. Son oncle, Muhammad Hafsi, pousse son 
neveu Ali à disputer le pouvoir à son frère aîné en le persuadant qu'il 
avait les mêmes droits dynastiques que lui. Du reste, Hafsi considérait 
Ali comme son fils adoptif et espérait que son accession lui permettrait 
d'accaparer le pouvoir. Ali répond aux vœux de son oncle et se dresse 
ouvertement contre son frère Muhammad Bey. 

Craignant les conséquences fâcheuses de cette scission dans la 
famille mouradite, le diwan, à qui était offerte l'occasion d'assujettir 
l'autorité beylicale, réunit les deux frères et leur oncle dans une 
tentative de conciliation et décide selon un scénario préalablement mis 
au point, de retirer leur titre aux deux frères et de confier la charge 
beylicale à leur oncle Muhammad Hafsi. Cependant, Muhammad 
Bey ne se laisse pas faire. Il s'enfuit dans la région du Kef où. il cherche 
appui auprès des tribus qu'il a su gagner à sa cause. A leur tête, il 
marche sur Tunis où il réussit à reprendre le pouvoir (décembre 1675). 
Ali reçoit le pardon de son frère et s'en va habiter son burj à la Marsa. 
Muhammad Hafsi s'embarque précipitamment pour Istanbul afin de 
solliciter l'arbitrage du Sultan. Ce sera pour la Porte une occasion 
inespérée pour rétablir son autorité sur Tunis. Muhammad Hafsi 
reçoit du Sultan le titre de Pacha et des navires pour rentrer à Tunis. 
Pour Muhammad Bey, le danger était d'autant plus grand que son frère 
Ali était parvenu à s'enfuir par mer vers Bône puis Constantine. De là, 
il contracte une alliance avec la tribu tunisienne des Henencha et épouse 
la fille de leur cheikh. Dès lors, Tunis devient le champ de bataille entre 
trois rivaux : Muhammad Bey, appuyé provisoirement par les forces 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 75 

locales, Ali Bey, aidé par Alger et certaines tribus tunisiennes, enfin , 
Muhammad Hafsi, investi par le Sultan. 

Deux rencontres opposent les forces des deux frères. Les batailles 
du djebel Oueslat et de Sbiba (1677) marquent la victoire de Ali Bey, 
confirmée encore par les nouvelles batailles du Fahs et de Souatir 
(1678). Mais entre temps, un contingent de l'udjak d'Alger pénètre en 
Tunisie et, sous couvert de bons offices, cherche à imposer son arbitrage. 
Aussi est-ce en présence des algériens qu'un accord intervient entre les 
princes mouradites. L'accord stipule le maintien de Ali Bey dans sa 
charge, celui de Hafsi dans la dignité de pacha et l'octroi à 
Muhammad Bey des gouvernorats de Kairouan et de basse-steppe 
(1679). Toutefois, dès le départ de l'armée algérienne, Ali Bey exile son 
oncle Muhammad Hafsi à l'île de Candie où il devait mourir sept ans 
plus tard. Pour le reste, le partage du pays entre les deux frères ne 
satisfaisait ni l'un ni l'autre. L'occasion de se réconcilier et de refaire 
l'unité du pays leur sera offerte par le soulèvement d'Ahmad Chalabi 
Dey (1684-1686). 

La guerre des frères mouradites contre Ahmad 
Chalabi Dey : 1684-1686 

Cherchant à restaurer l'autorité des junds turcs à Tunis, le dey 
Ahmad Chalabi, élu en 1682, pensait mettre à profit le conflit 
opposant les frères mouradites pour tenter de restaurer la 
prééminence turque. Non dépourvu d'habileté politique, il intrigue 
en vue d'annuler le fragile accord de 1679 par lequel le pouvoir était 
partagé entre les frères Muhammad et Ali. Ceux-ci décident de le 
combattre conjointement. Dès lors, la guerre entre les mouradites et 
Chalabi Dey devient inévitable. Les premières rencontres sont à 
l'avantage du dey, lequel fait désigner dans la capitale un nouveau bey 
en la personne du renégat Muhammad Manyout. Les mouradites 
appellent à leur secours le dey d'Alger Ibrahim Khodja (1685). Tunis, 
où s'était enfermé Ahmad Chalabi Dey, est assiégée durant neuf mois. 
La guerre se termine en 1686 par la défaite d'Ahmad Chalabi qui est 
mis à mort. Dans la foulée, Muhammad Bey appuyé par les Algériens 
fait assassiner son frère Ali et exile en Turquie le bey fantoche 



76 - - - LES TEMPS MODERNES 

Muhammad Manyout (1686). L'armée algérienne, comblée de 
cadeaux, repasse la frontière sans avoir réussi à grignoter le territoire 
tunisien malgré le rôle d'arbitre qu'elle joua dans le conflit. Avec la 
restauration du prince légitime Muhammad Bey et l'élimination de 
toute forme de dissension dynastique, le pays qui souffrait depuis 
vingt ans des méfaits de la guerre civile, espérait un retour à la paix, à 
la sécurité et à la stabilité. Mais le sort en décida autrement et la 
Régence devait connaître de nouveau une période troublée. En effet, 
à peine quelques années après la guerre civile, Muhammad Bey dut 
faire face à la rébellion de l'un de ses familiers et proches 
collaborateurs, Muhammad Ben Choukr. Les troubles engendrés 
par cette rébellion, avec la classique intervention de l' udjak d'Alger, 
allaient endeuiller durant plus de deux ans encore un pays déjà 
meurtri par les dévastations, les guerres et la succession des 
épidémies. 5 

La révolte de Ben Choukr : 1694-1695 
Muhammad Ben Choukr, haut dignitaire à la cour du Bardo, était 

le lieutenant ou kahia du prince Muhammad Bey dont il avait épousé 
la sœur. A la suite d'une mésentente avec le prince, Ben Choukr, par 
ailleurs animé d'une fiévreuse ambition politique, conçoit le projet de 
chasser les mouradites du pouvoir et de réorganiser le pays à l'image 
des udjaks d'Alger et de Tripoli. Sous prétexte de pèlerinage, il quitte 
Tunis par mer et fait voile sur Alger. Il expose ses projets au dey 
Hussein et sollicite son aide, acceptant d'avance les conditions 
politiques et financières qui lui seraient imposées. Le Dey y consent 
sans hésitation, mais les janissaires d'Alger qui avaient eu vent de la 
mission de Ben Choukr, refusent le projet et saisissent l'occasion 
pour démettre leur dey qui doit s'embarquer précipitamment pour 
Istanbul. Ben Choukr ne perd pas patience et poursuit ses intrigues 
avec le nouveau maître d'Alger, Chaâban Khodja Dey. Il réussit tout 
à la fois à l'allécher par des promesses financières et à l'effrayer par les 
prétendues convoitises du prince de Tunis sur le Constantinois et la 
Tripolitaine. L'udjak d'Alger finit par consentir au projet de Ben 
Choukr. Mieux encore, le dey Chaâban Khodja parvient à convaincre 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 77 

le pacha de Tripoli d'envoyer une escadre à Bône pour se joindre à 
l'alliance contre le bey mouradite de Tunis (1694). L'armée alliée 
envahit alors le territoire tunisien et triomphe des forces de 
Muhammad Bey (été 1694) qui s'est enfermé à Tunis. Un siège de 
trois mois se termine par la chute de la capitale et la fuite de 
Muhammad Bey au sahara (novembre 1694). L'armée algérienne 
assouvit sa vengeance en dévastant la capitale mouradite et en 
exigeant, avant son départ, des tributs tels que Ben Choukr dut 
procéder à des impositions arbitraires et des confiscations qui allaient 
ruiner l'économie du pays. Maître du pays durant six mois (novembre 
1694 — avril 1695), Muhammad Ben Choukr se conduit en véritable 
tyran sans autre politique que de faire saigner le pays jusqu'aux 
limites de la disette. Cette situation engendre une révolte généralisée 
contre le tyran. Tunis, Sousse et Kairouan en donnent le signal. 
Revenant de son exil au sahara, Muhammad Bey reprend la lutte 
contre le félon Ben Choukr. En avril 1695, à la bataille de Marg-allil, 
près de Kairouan, Ben Choukr consomme sa défaite ; il s'enfuit pour 
se réfugier au Maroc où il devait finir ses jours. 

Réinstallé à Tunis, Muhammad Bey n'a guère le temps de 
remettre le pays en ordre. Epuisé par des guerres interminables, un 
règne aussi long que douloureux, rongé par la maladie, il meurt le 14 
octobre 1696. 

Si Muhammad Bey fut regretté par la population, c'est qu'il a été 
le dernier prince valable de la lignée mouradite. Tout compte fait, il 
ne put guère donner sa mesure que sur les champs de bataille. Mais 
c'est un fait qu'il assura la permanence de l'Etat et sauvegarda l'unité 
du pays et son intégrité territoriale, alors que des armées étrangères 
pouvaient encore dicter leurs conditions. Les rares périodes de paix 
armée lui permirent de marquer son règne par des œuvres utiles. Il 
édifia le pont de Tebourba sur l'oued Medjerda, fit construire 
plusieurs mosquées et surtout des médersas dans les villes de 
province, le Kef, Béjà, Gafsa, Tozeur, Kairouan et Gabès. A Tunis, 
il ajouta un autre pavillon au palais du Bardo et encouragea 
l'industrie exportatrice de la chéchia en faisant aménager les trois 



LES TEMPS MODERNES 

souks de cette corporation qui jouait un rôle croissant dans 
l'économie urbaine. 

Plus que par ses réformes, le règne de Muhammad Bey fut 
regretté parce qu'il fut suivi par celui de deux princes inaptes à 
l'exercice du pouvoir. Romdhane Bey et Mourad III dont le règne 
clôture la lignée mouradite. 

Romdhane Bey : 1696-1699 
A la mort de Muhammad Bey, son plus jeune frère Romdhane lui 

succède. Fils de Mourad II et d'une captive chrétienne, c'était un prince 
au visage avenant, timide et féru de musique. Il réussit d'autant plus 
facilement à faire l'unanimité autour de lui que tout le monde aspirait 
à la paix et mettait en la personne du nouveau bey tous les espoirs. 
Malheureusement ces espoirs seront déçus. Romdhane Bey s'est vite 
révélé indolent et faible de caractère. Très tôt, il laisse la direction des 
affaires à son favori, l'aventurier Mazhoud, qui commet de nombreux 
excès et dont la cruauté provoque l'indignation générale. La population 
se tourne alors vers Mourad (fils de Ali Bey), l'une des rares 
personnalités épargnées par la guerre civile. Mourad, devenu malgré lui 
un danger pour le bey régnant, est arrêté par les soldats de Romdhane 
et condamné à perdre la vue. Il est sauvé grâce à l'intervention de ses 
amis auprès du médecin français Carlier chargé d'exécuter la sentence 
et qui réalise une opération fictive. Mourad réussit plus tard à s'enfuir 
de la prison de Sousse où il était relégué, gagne le djebel Oueslat où 
il est rejoint par ses fidèles et proclamé bey. La lutte entre Mourad et 
Romdhane s'achève par la mort de ce dernier qui, abandonné des 
siens, est décapité par les émissaires de son neveu (mars 1699). 

Mourad III : 1699-1702 
Fils du prince Ali Bey et d'une bédouine de la tribu des Hanencha, 

Mourad III était à peine âgé de dix-huit ans quand il fit son entrée 
triomphale à Tunis, le 14 mars 1699 où il est investi du titre de bey. 
Mais le pays ne retrouve pas pour autant le calme auquel il aspire. En 
effet, le court règne de Mourad III est tyrannique et sa politique fait 
couler beaucoup de sang. 



LA TUNISIE MOURADITE A UXVII' SIECLE — 79 

En vérité, Mourad III, surnommé « Bou-bala », était un prince 
désaxé, Sa cruauté, son caractère ignoble, sa politique sanguinaire 
n'ont guère de précédent dans le pays, aux dires des chroniqueurs. 
C'était un fauve sans pitié dont l'épée dite « bala » devait tremper 
chaque jour dans le sang du premier venu. 

Après avoir éliminé ses ennemis de l'intérieur, Mourad voulut 
régler son compte à son dangereux voisin, le dey d'Alger. Une 
expédition est dirigée contre les forces d'Alger qui sont battues ; mais 
ces dernières se ressaisissent grâce à l'énergie et au courage de leur 
nouveau dey Hadj Mustapha. L'armée de Mourad III subit à son tour 
une défaite le 30 octobre 1700, à la bataille de Jouami' al 'Ulama, près 
de Constantine. 

Mourad III charge son agha des spahis Brahim Chérif d'obtenir des 
renforts auprès d'Istanbul. Le Sultan voulut imposer son arbitrage 
entre Alger et Tunis, mais en vain. Mourad III était décidé à reprendre 
coûte que coûte la bataille contre Alger et ce fut au cours de cette 
marche vers l'ouest qu'il tomba victime de son entêtement. Un complot 
fut tramé par son propre Agha Brahim Chérif en qui il avait mis toute 
sa confiance et dont il fit son plus proche collaborateur. Mais la suite 
des événements laisse croire que la Sublime Porte avait trempé dans le 
complot. Brahim profita du refus du Bey de suivre les directives du 
Sultan pour le renverser et prendre la direction du pays. II s'attaqua en 
personne à Mourad III dans son propre carrosse. Ce dernier réussit à 
s'échapper mais il sera achevé par les complices de Brahim sur les 
bords de l'oued Zarga (1702). 

Quelques jours plus tard, Brahim liquide tous les membres de la 
famille mouradite, mettant fin au pouvoir héréditaire que cette 
dynastie avait patiemment consolidé depuis 1631, rendant ainsi 
impossible toute éventuelle restauration de la dynastie. 

Ces événements sanglants ne provoquent aucune réaction dans la 
population. Personne n'osa défendre une dynastie qui s'était malgré 
tout enracinée dans le pays. Faut-il invoquer l'effet des atrocités 
commises par les derniers mouradites pour expliquer cette désaffection 
quasi générale, à laquelle allaient s'ajouter les conséquences néfastes 



80 - - - LES TEMPS MODERNES 

d'une crise agricole ayant sévi en cette fin de siècle et qui avait aggravé 
encore davantage un mécontentement déjà latent ? 6 

Brahim Chérif : 1702-1705 
Tirant la leçon des événements dont il a été témoin, voulant 

surtout éviter l'émiettement du pouvoir et les conflits éventuels entre 
les principales autorités de Tunis, Brahim Chérif se fait attribuer par 
le diwan le titre de bey, par la milice le titre de dey et par Istanbul celui 
de pacha. Du reste, le Sultan s'empresse de confirmer cette élection, 
espérant par là retrouver toute son influence dans une régence qui ne 
cessa au cours du XVIIE s. de s'affranchir de sa suzeraineté. Pendant 
quelque temps, les événements semblent donner raison à la Sublime 
Porte et combler ses espoirs. En effet, le turc levantin qu'était Brahim 
Chérif redonne plus d'importance à la milice et se fait élire par elle au 
poste de dey. Il renonce à l'ancienne résidence du Bardo et vient 
habiter parmi les miliciens à la Kasbah, faisant ainsi revivre les 
anciennes traditions de la « Dcmocratia militare » des premiers turcs en 
Tunisie et rompant avec les habitudes monarchiques créées par les 
beys mouradites. 

Brahim Chérif ne se contente pas de ces transformations. Pendant 
les quelques années qu'il passe au pouvoir, il ne cesse de favoriser 
l'élément turc aux dépens de l'élément « bédouin et arabe ». Cette 
politique provoque le ressentiment de nombreuses personnalités dont 
les attaches avec le pays et ses habitants étaient très solides et qui ne 
manquent pas de profiter de l'occasion pour éliminer Brahim Chérif. 

L'occasion est offerte par la guerre de Tunis contre Tripoli. Brahim 
Chérif repousse les propositions de son agha des spahis Hussein ben 
Ali d'arrêter la guerre et de se contenter des tributs et indemnités du 
gouvernement de Tripoli. Ce refus est durement ressenti par Hussein 
ben Ali, qui faisait partie du clan opposé à la politique anti-arabe de 
Brahim Chérif et au rétablissement de l'ancien régime oligarchique 
turc à Tunis. Entre temps, l'armée d'Alger reprend les hostilités 
contre Tunis qui refuse de lui vendre du blé alors qu'on continue à 
le vendre aux européens. Brahim Chérif marche cont re Alger mais les 
forces auxiliaires des tribus Ouled Saïd et Drid ainsi qu'une partie de 



81 

sa propre armée, dirigée par son secrétaire et intime Muhammad ben 
Mustapha, font défection et passent à l'ennemi. S'agit-il d'une 
trahison préparée de longue date ? On ne le sait. De toute façon, 
Hussein ben Ali refuse d'exécuter l'ordre de rejoindre son maître près 
du Kef avec son corps d'armée. 

L'armée d'Alger attaque et réussit à capturer Brahim Chérif le 8 
juillet 1705. Deux jours plus tard, Hussein ben Ali, fort de l'appui de 
quelques tribus bédouines et de certaines populations locales, met fin 
à la vacance du pouvoir en se faisant proclamer bey à Tunis le 12 
juillet 1705. Sans plus attendre, il se porte au devant des troupes 
d'Alger, les met en déroute et met fin à l'invasion du territoire. 

Cette victoire à un moment aussi critique lui permet de devenir le 
maître de la situation, mettant fin à l'éphémère tentative de Brahim 
Chérif de rétablir l'oligarchie militaire dont personne ne voulait à 
Tunis. Istanbul reconnaît une fois de plus le fait accompli. 

Avec Hussein ben Ali naît la dynastie husséinite et est consacrée 
d'une façon définitive la primauté de la charge beylicale au détriment 
des dignités turques de dey et de pacha. 

Au terme de cette longue période, les différentes forces en présence 
ne se limitent plus comme au début de l'installation du régime turc 
à la caste allogène dirigeante : pacha, dey, diwan, milice des janissaires. 
Des forces nouvelles ont émergé qui ont pris de l'importance sur les 
plans politique, économique et social. 

Les temps où le pouvoir se disputait entre les seules « puissances 
de Tunis » étaient révolus. Les autorités dirigeantes se devaient de 
tenir compte d'intérêts autres que les seuls intérêts de la caste turque, 
tant sur le plan de la politique intérieure que sur le plan des relations 
de la Régence avec l'extérieur 7. 



Nouvelle structure politique 
de l'Occident musulman 

L'occident musulman a achevé au xvir siècle la formation des entités 
politiques de son histoire moderne. Tandis que les Régences d'Alger, de 
Tunis et de Tripoli s'organisaient sous l'autorité de l'Empire Ottoman, la 
dynastie Alaouite s'établissait au Maroc, succédant à la dynastie 
Sa'dienne. Les Saadiens qui régnaient sur le Maroc depuis 1548 
s'effondraient en 1659, laissant le vaste pays aux ambitions des diverses 
confréries qui lui disputaient le pouvoir sur les provinces et qui luttaient 
isolément contre les fréquentes incursions portugaises sur les côtes 
atlantiques. 

L'une de ces confréries shurfas établie dans le Tafilalet à la fin du 
XIII' siècle, la confrérie Alaouite, rattachée au prophète par la lignée de 
'Ali et de Fatima (par leur fils Hasan) et originaire d'Arabie - de la ville 
de Yanbu ' sur la côte de la mer Rouge - réussit à se défendre contre les 
menaces d'autres seigneurs ou marabouts en se donnant en 1631 un chef 
militaire, Mawlay al-Sharif. Son fils Mawlay Muhammad lui succède en 
1635 et, pendant 20 ans, parvient à étendre sa principauté dans le Maroc 
oriental. Son frère Mawlay Rachid agrandit encore son domaine en 
s'appuyant sur les tribus arabes Ma'qil et les Berbères Ayt lsnassen en 
établissant sa capitale à Taza. Il s'empare de Fès en 1666 et, après avoir 
défait les confréries du Nord, il entre à Marrakech en 1669 et étend son 
pouvoir sur le Sous et l'anti-Atlas. A sa mort en 1672, son frère Mawlay 
Isma'ïl lui succède. Il réorganise et renforce l'armée en y intégrant les 
trois éléments berbères, arabes et descendants des esclaves noirs 
recrutés en grand nombre par les Sa'diens. Le long règne de Mawlay 
Isma'ïl (1672 — 1727) a permis, en s'appuyant sur une armée puissante, 
de réunifier le royaume et de reprendre aux envahisseurs espagnols les 
villes de Maamoura (Mahdia) et d'al 'Arayech (Larache) sur la côte 
atlantique. Il a pu ainsi réunifier progressivement le pays, aboutir à des 
accords avec les Turcs sur les frontières algériennes et consolider 
durablement les pouvoirs de la dynastie. 

La dynastie Alaouite, contemporaine des Beys Mouradites en Tunisie, 
règne jusqu'à nos jouis. Elle a réussi, depuis le milieu du XVII' siècle, à 
préserver la stabilité du Maroc, à consolider l'Etat et à défendre 
l'intégrité du pays contre les politiques coloniales qui se sont prolongées 
jusqu'au XXe siècle. 



CHAPITRE I I I 

Évolution des relations extérieures 

Renforcer l'autonomie de la Régence vis-à-vis de la Sublime Porte 
et réduire les liens de sujétion en tenant de plus en plus compte des 
intérêts locaux, contenir le fougueux voisin (l'udjak d'Alger) sur le 
plan territorial et contrecarrer ses fréquentes interventions dans les 
affaires intérieures de la Régence, enfin traiter d'égal à égal avec les 
puissances européennes, tels étaient les objectifs des autorités de Tunis 
sur le plan de leurs relations extérieures tout au long du XVIIE siècle. 
Ont-elles réussi à les réaliser ? 

Avec Istanbul 
Une certaine ambiguïté dans l'interprétation ou plutôt un accord 

tacite explique le modus vivendi qui a prévalu au cours du XVIIE siècle 
entre la métropole et sa province, malgré quelques crises qui s'étaient 
avérées passagères. 

La Régence de Tunis était bien une conquête ottomane qui devait à 
Istanbul son beylerbey ou pacha à deux tug 8, ses principales autorités 
politiques, militaires et religieuses, du moins au début. Vu ses moyens 



LES TEMPS MODERNES 

limités, aucun tribut n'était exigé de cette province à part des cadeaux 
occasionnels et une contribution aux guerres de l'Empire, chaque fois 
que le besoin s'en faisait sentir. Certes, la khutba du vendredi était faite 
au nom du sultan, chef suprême de la Umma musulmane et la monnaie 
locale portait son sceau (tugra). Des kuptan-pacha étaient envoyés 
occasionnellement par Istanbul pour inspecter les trois udjak de l'ouest, 
Alger, Tunis et Tripoli. Enfin le recrutement des janissaires dans les 
provinces levantines de l'Empire dépendait en principe de l'accord de la 
Sublime Porte. 

En contre partie de ces quelques obligations, la Régence de Tunis 
figurait dans le dispositif que les forces ottomanes se devaient de défendre 
contre tout danger extérieur et essentiellement chrétien. Mais au fil des 
années, ces relations originelles ont subi bien des transformations. 

Sur le plan intérieur, une sorte de « self government » s'est instauré 
à la tête des udjak sans que le gouvernement central ait éprouvé la 
nécessité d'intervenir, à part l'envoi de firmans de nomination 
(notamment pour les pachas) ou de confirmation de faits accomplis. 
Quelques interventions de la Porte souvent tardives et bien timides, 
visant à restaurer quelque peu son autorité originelle, ont certes eu 
lieu avec Muhammad Hafsi et Brahim Chérif, mais elles n'ont guère 
abouti. Le gouvernement d'Istanbul en a pris son parti surtout avec 
l'ascension de nouvelles forces locales sur les plans militaire, 
administratif, religieux et économique dans cette province si éloignée. 

Sur le plan extérieur, Tunis se devait de respecter les traités signés 
par le gouvernement ottoman (Capitulations et autres traités), mais 
leur application dans la Régence devait passer par le diwan qui avait 
à tenir compte de conditions locales et d'intérêts parfois bien 
différents de ceux d'Istanbul. Les recommandations de la Sublime 
Porte aux autorités de la Régence étaient, le plus souvent, recueillies 
avec courtoisie mais demeuraient la plupart du temps lettre morte. 

Les liens de dépendance vis à vis du gouvernement d'Istanbul 
s'étaient donc affaiblis au cours du XVIIe siècle, à part les liens de 
solidarité islamique et d'allégeance à l'autorité califale. L'autonomie 
de la Régence était bel et bien effective. 



LA TUNISIE MGURADITE A U XVIT SIECLE 

Avec l'udjak d'Alger 
Les relations fraternelles et de bon voisinage n'ont pas toujours 

prévalu. Malgré les délimitations douleureuses de la frontière 
occidentale comme suite aux guerres de 1614 et de 1628, les 
interventions des Turcs d'Alger en territoire tunisien n'ont jamais 
cessé. Les prétextes étaient des plus fallacieux : faire appliquer certaines 
décisions du sultan qu'une Régence autonome feint d'ignorer, rétablir 
l'harmonie et la paix entre deux parties adverses... Les raisons des 
multiples interventions étaient d'un tout autre ordre : diversion des 
autorités d'Alger devant des difficultés intérieures, moyen de se 
procurer de l'argent en période difficile, surtout que Tunis était réputée 
pour l'importance de son activité commerciale. Ces interventions 
répétées, cette volonté de pêcher en eau trouble, ne réussirent en 
définitive qu'à provoquer un sentiment d'hostilité de la population de 
la Régence, hostilité justifiée par le mauvais comportement des forces 
d'Alger chaque fois qu'elles pénétraient en'territoire tunisien. 

Avec Tripoli 
Les relations n'étaient pas aussi envenimées qu'avec. Alger. Sous 

Youssef Dey, Djerba retourne définitivement sous l'autorité de Tunis. 
Certes Mourad II a eu à intervenir pour appuyer le dey de Tripoli 
contre certains rebelles. Tripoli intervient de connivence avec Alger 
contre Brahim Chérif, mais point de prétentions territoriales, 
seulement le résultat de jeux d'alliances entre parties en guerre. 

Les autorités de la Régence de Tunis ont donc, contre vents et 
marées, affirmé leur indépendance vis-à-vis des Régences sœurs. 
L'intervention des forces locales était pour beaucoup dans le maintien 
de l'intégrité territoriale. 

Avec les puissances européennes 
Les relations avec les puissances européennes sont dominées par les 

conséquences de la course en Méditerranée. Cette activité intéresse 
tous les ports méditerranéens, et Tunis y participe autant que les 
autres Etats maritimes, d'où des relations assez tendues et que 
compliquent encore davantage les rivalités entre Etats européens. 



86 - - - LES TEMPS MODERNES 

Les relations avec la Toscane et les principautés italiennes qui ne 
cherchent guère à s'imposer et à s'étendre terri totalement, mais qui 
visent le développement de relations commerciales pacifiques, sont 
relativement peu tendues. Par contre, Tunis en veut à la république 
de Malte et à l'Ordre de St Jean de Jérusalem, porte-étendard de la 
lutte de la Chrétienté contre l'Islam. Une lutte sans merci domine les 
relations entre les deux Etats. 

Quant aux trois puissances européennes, la France, l'Angleterre et 
la Hollande, leur souci majeur est d'amener Tunis à appliquer le 
régime « capitulaire » qui leur a été concédé par Istanbul au XVIe siècle, 
ce qui n'a pas été toujours facile, surtout quand les « capitulations » 
ne concordent pas avec les intérêts de la Régence. Les puissances 
estiment, du moins au début du XVIIe siècle, qu'en passant par le 
canal de la Sublime Porte qui pouvait et devait faire pression sur ses 
vassaux, leurs revendications seraient acceptées plus facilement, mais 
ils durent vite déchanter et entreprendre des négociations directes 
avec Tunis. 

La recrudescence de la course au cours du premier tiers du 
XVIIe siècle provoque de la part de ces puissances des appels à la paix. 
De nombreuses négociations sont entreprises par l'intermédiaire de 
consuls ou d'envoyés extraordinaires, des accords longuement mis 
au point sont établis sous les auspices de la Porte ou sans elle, mais 
leurs effets n'ont guère été durables. Tel a été le cas pour les traités 
signés avec Marseille en 1617 et avec les Pays-Bas en 1622. 

Mais les nouveaux rapports de force vont petit à petit s'inverser à 
l'avantage des puissances européennes au cours de la deuxième moitié 
du siècle. La politique d'intimidation s'étant avérée payante, ces 
puissances recourent aux démonstrations navales et à l'intervention 
armée contre Tunis, ses galères et ses ports, pour imposer leur 
volonté. Au cours de l'année 1662, la Hollande et l'Angleterre signent 
deux traités avec la Régence, respectivement en septembre et en 
octobre 1662, assurant à la Hollande une plus grande sécurité pour 
son commerce avec Tabarka et pour l'Angleterre la sécurité d'escale 
pour ses bateaux à Tunis (surtout en cas de difficulté avec Livourne). 



87 

Le fort de Chikly 

L'îlot de Chikly situé au milieu du lac de Tunis était fortifié depuis 
le Moyen âge : au XV' siècle, Khaïreddine Barberousse y édifie un 

nouveau fort qui fut dans un premier temps démoli par les 
Espagnols. Meus, à plusieurs reprises, les mêmes y ont élevé des 

fortifications. Abandonné après la reconquête turque, le fort est de 
nouveau restauré et armé d'une nouvelle batterie de canons par le 

dey Mustapha Lâz en 1660. Sous le règne de Hamouda Pacha 
(1782-1814) sa garnison est retirée et tout l'édifice est transformé en 

lazaret. Le monument qui vient d'être restauré est destiné à des 
activités culturelles. 

Le fort après 
sa restauration 

récente. 



88 - - - LES TEMPS MODERNES 

Les revendications de la France dépassent les méfaits de la course et 
la réduction des droits de douane. La France vise essentiellement la 
suprématie pour ses commerçants provençaux et languedociens et le 
renforcement de sa position par rapport à ses concurrents anglais et 
hollandais, dans le cadre d'une politique mercantiliste agressive. Le 
premier traité franco-tunisien du 25 novembre 1665 lui assure, outre 
les avantages accordés aux anglais et aux hollandais (quant à la 
limitation des méfaits de la course), d'autres, plus substantiels : liberté 
du commerce dans la Régence, préséance du consul français sur les 
autres consuls européens, privilèges de justice pour les sujets français, 
liberté d'installation dans d'autres ports en dehors de Tunis et facilités 
et protection pour les missions religieuses. Ces avantages aboutissent 
vers 1681 à l'affirmation effective du pavillon français dans les ports de 
la Régence et notamment à Tunis 

Ces puissances ont su profiter des difficultés intérieures de la 
Régence à la fin du siècle pour lui imposer des traités à caractère 
inégal : tel est le cas du traité du Cap Nègre du 28 août 1685 
permettant à la France d'augmenter les avantages qu'elle tire de sa 
position à Tunis (réduction de la « lizma » du Cap Nègre de 35.000 
piastres à 8000 piastres), de consolider son influence et d'étendre la 
protection de sa bannière à des sujets autres que les sujets français. 

Ainsi jusqu'en 1660, la Régence de Tunis traitait d'égal à égal avec 
les différents partenaires méditerranéens qui durent reconnaître sa 
spécificité internationale et négocier directement avec elle. Cependant, 
Tunis dut reconnaître à son tour la supériorité prise par certains de ces 
pays notamment la France, l'Angleterre et la Hollande, pour ne plus se 
mesurer qu'avec des Etats de même puissance qu'elle : Gênes, les vice-
royautés de Naples et de Sicile, Malte, l'Espagne. Mais en dépit des 
mesures de rétorsion qu'elle a dû parfois subir de la part de ces 
puissances qui lui étaient bien supérieures, la Tunisie mouradite ne 
faisait pas moins figure d'un Etat « indépendant » et souverain. 



DEUXIÈME PARTIE 

L'Etat mouradite 

CHAPITRE PREMIER 

Les institutions 

À l'origine, l'organisation de l'udjak de Tunis, telle qu'elle fut décidée 
par Sinan Pacha, établissait un régime d'oligarchie militaire. Loin d'être 
centralisé, le pouvoir était fractionné délibérément entre différentes 
autorités instituées. Il y avait d'un côté trois hautes charges, celles de 
pacha, de dey et de bey et, d'un autre côté, l'autorité d'une assemblée 
ou haut conseil, le diwan. Ces différentes autorités devaient en principe 
agir de façon à maintenir l'équilibre entre organes politiques et organes 
militaires et se faire en quelque sorte contrepoids. Mais le fait capital est 
que l'évolution de ces pouvoirs au cours du XVIIE siècle s'effectue 
irrésistiblement en faveur de la seule autorité beylicale. 

A cet égard, deux dates, celle de l'élimination du pouvoir de la milice en 
1590 et celle de la consécration de l'autorité beylicale en 1631, constituent 



90 - - - LES TEMPS MODERNES 

des tournants, Dès lors, le pouvoir beylical ne cesse de s'affirmer et de 
se renforcer notamment par l'adoption du principe d'hérédité dans 
la lignée de la famille mouradite. 

Pour comprendre cette évolution, voyons comment était organisé 
le partage de l'autorité entre les organes de l' udjak de Tunis au cours 
du XVIIe siècle. 

Le gouvernement central 
Le Pacha 

Seule autorité dont la désignation émanait de l'étranger, et par là 
même symbole de la suzeraineté turque sur Tunis, le pacha était le 
délégué résident de la Sublime Porte. Conformément à la structure mise 
en place par Sinan Pacha, le délégué du sultan devait être placé à la tête 
de la Régence et exercer les fonctions de « vice-roi ». En fait, l'usage s'est 
établi dès le départ de confiner le pacha dans un rôle honorifique. 

C'est que l'autorité du pacha, dès l'origine, devait être une autorité 
marginale, dépourvue des instruments nécessaires à l'exercice effectif 
du pouvoir, finances publiques et forces militaires. Sans le contrôle de 
ces instruments, il lui était impossible de s'imposer, même en 
cherchant à s'appuyer sur l'élément turc. Aussi le pacha faisait-il figure 
d'étranger à Tunis où son maintien, sourdement contesté, n'avait 
d'autre sens que d'éviter une rupture ouverte avec la Porte. Le pacha 
constituait par sa seule présence un atout diplomatique pour Tunis 
laquelle, en cas de conflit avec les puissances chrétiennes, pouvait se 
prévaloir de la protection ottomane. Cet atout était d'autant moins 
négligeable que l'esprit de croisade animait ouvertement la politique de 
certaines puissances chrétiennes en Méditerranée. A Tunis, le pacha 
restait un haut dignitaire n'ayant du pouvoir que ses apparences, mais 
menant grand train de vie et bénéficiant de tous les honneurs dûs à son 
rang. Sur le plan protocolaire, il était classé par Istanbul comme « pacha 
à deux queues », et avait droit à des auxiliaires et à la constitution d'une 
maison civile et militaire (dar el bacha). 

Au cours du XVIIe siècle, le titulaire de la fonction n'était pas 
nécessairement une personne distincte ni un dignitaire étranger au 



LA TUNISIE MOURADITE A UXVII' SIECLE — 91 

pays. En effet, de 1631 à 1702, quatre beys cumulent leur charge avec 
celle de pacha, quitte à se faire délivrer sans beaucoup de peine, 
semble-t-il, le firman d'investiture ottomane. Ce furent successivement 
Mourad I, Hamouda Bey, Romdhane Bey et Brahim Chérif. Si l'on 
ajou te le bref passage au pachalik d'un autre mouradite, Muhammad 
Hafsi (1677-79), on saisit combien la charge de pacha avait tendance 
à se tunisifier dans la période même qui fut celle de la prépondérance 
turque à Tunis (XVIIe s.). 

Lorsque le titulaire de la charge était une autorité bien distincte, 
certaines attributions lui sont en principe réservées. Il s'agit 
d'attributions administratives relatives aux affaires de la milice turque, 
de gestion des biens tombés en déshérence et appartenant à des sujets 
turcs ou des renégats. Il dispose d'une caisse particulière alimentée par 
certains revenus, notamment une part sur les prises de la course. Le rôle 
du pacha réduit dès l'origine à peu de chose, sera donc supplanté par une 
autre autorité turque, celle du dey. 

Le Dey 
La création de la fonction de dey remonterait, selon Ibn Abî Dinar, 

à la révolte des janissaires en 1590. Toutefois, aux dires d'un autre 
chroniqueur, al Wazîr as-Sarrâj, la fonction de dey fut créée par Sinan 
Pacha au lendemain de la conquête. Mais, quelle qu'en soit la 
chronologie, la charge deylicale conférait à son titulaire l'essentiel du 
pouvoir dès la dernière décennie du XVIe s. Durant près d'un demi 
siècle, le dey demeure la principale autorité du pays. Les quatre 
premiers deys, Brahim Rodesli (1590-92), Moussa Dey (1592-93), 
Othman Dey (1598-1610) et Youssef Dey (1610-37) s'illustrent dans 
cette charge. 

En principe le dey doit être de souche turque, jouir de la confiance 
de la milice et recevoir l'investiture du diwan. Le plus souvent il est 
choisi parmi les anciens aghas de la Kasbah ou les secrétaires du diwan. 
Le dey rend la justice, commande la milice, veille davantage sur la marine 
de guerre et exerce son autorité sur les garnisons des frontières et les 
forteresses du pays (abraj). Retenons particulièrement les deux deys, 
Othman et Youssef, qui ont contribué durant leur magistrature à 



92 

Le dey 

Le dey paré pour se rendre 
à la mosquée 

Dessin BN de Tunis 

Malgré les disproportions de la 
silhouette, cette reconstitution 

révèle, par la somptuosité 
du costume, par la richesse 

des broderies en soie du 
châle et de la ceinture et par 
le turban à la construction 
savante, toute l'importance 

accordée par les gouvernants 
turcs à l'apparat du premier 

personnage politique 
de l'Etat. 

La révolte des janissaires d'octobre 
1591 a eu pour première conséquence 
l'apparition de la charge de dey. 
Désormais le titre de dey est accordé à 
un ojficier promu par le diwan au rang 
de chef supérieur de la milice. Les deux 
premiers. Brahim Rodesli et Moussa 
Dey, n'ont pas pu s'imposer ; leur règne 
fut de courte durée et ils durent quitter le 
pays. Le fondateur réel du nouveau 
régime fut Othman Dey. C'est lui qui 
réalisa le transfert effectif du pouvoir du 
pacha au dey. 

Pierre Dan (1637) note à propos de la fin du régime des pachas et de l'ascension 
de Othman Dey : « Cela dura jusqu 'à l'an 1594, qui fia le temps auquel Cara 
Osman, Turc de nation, janissaire ou soldat de Tunis, et autrefois cordonnier, sut si 
bien gagner le cœur des janissaires, à force d'artifices et de largesses, qu'ils le 
déclarent leur chef, en l'honorant du titre de dey : de sorte que ni le Divan, ni la 
Milice ni le Pacha même, n'osèrent depuis rien arrêter ni résoudre que de son avis, 
tant il se rendit absolu sur eux. » 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 93 

donner du relief à leur charge et à consolider les structures de l'Etat 
tunisien. 

Ce fut d'abord Othman Dey (1598-1610) qui, le premier, exerça 
un pouvoir personnel dont, en fin de compte, le pays a bénéficié : 
son « règne » est marqué par le retour à la sécurité et à la stabilité, 
l'exil des éléments turcs turbulents, l'accueil et l'installation d'un 
important contingent d'immigrés andalous, l'adoption d'un code de 
droit public dit mizan ou encore livre rouge et le maintien de bonnes 
relations avec les puissances européennes (traité tuniso-français de 1605). 

Son successeur, Youssef Dey (1610-37) ne manquait guère 
d'envergure. Ses qualités morales et son sens de la justice lui ont 
permis de poursuivre l'œuvre de Othman. Il inspire différents travaux 
d'édilité et d'urbanisme : médersas, souks et remparts (Tunis), pont 
de Djedéida, fort de Bizerte. Il encourage les cultures irriguées, le 
négoce et l'artisanat. 

A l'extérieur et au terme d'un conflit avec l'udjak d'Alger, la frontière 
nord entre les deux pays est délimitée par l'accord de 1628. La mort 
de Youssef Dey marque cependant la fin de la primauté deylicale au 
bénéfice àu nouveau pouvoir des beys mouradites. 

Différents signes annonçaient déjà le déclin de l'autorité deylicale au 
cours du XVIIe siècle. D'abord le caractère révocable de la charge, 
puisqu'en l'espace de quarante ans, dix huit deys furent démis de leurs 
fonctions. Certains étaient révoqués au terme de quelques mois, voire de 
quelques jours d'exercice du pouvoir. Ensuite leur investiture dépendra 
de plus en plus de l'accord préalable du bey à qui ils devront présenter 
leurs hommages, les jours de fête ou de cérémonie officielle. Le dey 
n'aura plus qu'un pouvoir honorifique exerçant une vague tutelle sur la 
milice et un droit de justice dans la ville de Tunis. Aussi le déclin des deys est-
il devenu irrémédiable. La primauté du pouvoir beylical sera officiellement 
consacrée dès le règne du deuxième bey mouradite, Hamouda Bey (1631-59). 

Le Bey 
A l'origine simple adjoint du dey, le bey est chargé du commandement 

des troupes, du prélèvement des impôts et de l'administration des 
finances. 



94 - - - LES TEMPS MODERNES 

La levée régulière des impôts dans un pays où la domination turque 
faisait encore figure d'occupation étrangère exigeait nécessairement le 
déploiement de la force ; c'est pourquoi deux campagnes sont 
régulièrement organisées à travers le pays pour lever le tribut ou 
Icharâj. Lors de ces campagnes, le bey est accompagné de 
détachements de janissaires et de corps de spahis. 

La campagne d'été dure 40 jours et prend comme point d'appui la 
ville de Béjà. Certe campagne se déroule au mois de juillet, pendant la 
récolte du blé. La campagne d'hiver se déroule dans le sud du pays, le 
Djérid essentiellement, et débute au mois de novembre, en pleine 
récolte de dattes et d'olives. Généralement, le bey et sa mahalla 
campent en un endroit fixe à partir duquel des détachements sont 
envoyés dans les différentes directions pour recouvrer les impôts. Au 
cours de ces campagnes, il arrive souvent au bey d'avoir à trancher des 
différends et rendre la justice d'autant plus qu'il dispose dans ces 
contrées du droit de vie et de mort. Etant le représentant officiel de 
l'Etat, le bey reçoit dans ces régions lointaines tous les honneurs de la 
royauté. Peu à peu, il s'empare de la réalité du pouvoir et finit par 
supplanter le dey à partir de l'année 1631. 

Au cours de cette année, le mamelouk Mourad Bey obtient de la 
Sublime Porte le titre de pacha ; son fils et successeur Hamouda Bey 
réussit à son tour à porter ce même titre. Sa forte personnalité lui 
permet d'éclipser définitivement l'autorité du dey, dont il limite 
effectivement les pouvoirs. C'était donc une évolution irréversible 
surtout que le bey a su se seivir de l'élément autochtone en s'alliant à 
certaines tribus bédouines et mettre ainsi en échec toute velléité de 
rétablissement de l'autorité deylicale. Cette évolution prépare ainsi 
l'avènement du régime héréditaire en Tunisie. Cependant, pour ne 
pas provoquer la colère d'Istanbul, le bey laisse judicieusement 
subsister l'ancienne forme de gouvernement mais en la vidant de son 
contenu. Il ne restait plus au dey que titres et honneurs alors que le 
centre moteur du gouvernement se déplace de la Kasbah au palais du 
Bardo où le bey s'installe en véritable souverain au milieu d'une 
brillante cour. Il arrive au bey de réunir en sa personne les trois plus 
hauts titres du pays : pacha, dey et bey, tel fut le cas pour Brahim 
Chérif à la fin du siècle. Enfin la dernière étape est franchie par 



95 

Carte des tribus tunisiennes 

Carte des grandes tribus tunsiennes au milieu du XIXe siècle avec indications de leurs 
localisations. 



96 - - - LES TEMPS MODERNES 

l'agha des spahis Hussein ben Ali qui se fait proclamer bey à la fois 
par les troupes, la population et le diwan. 

Le Diwan 
C'est un conseil dont l'origine remonte à la période de la conquête 

turque mais dont la structure, la composition et les attributions n'ont 
jamais été bien définies. Présidé par un agha, il groupe toutes les 
autorités de la Régence : pacha, dey, bey, raïs, kâhias et officiers 
supérieurs (odabachis et bouloukbachis). Les mansoul-aghas, ou 
officiers à la retraite, sont membres de droit du diwan où ils jouent le 
plus souvent le rôle de conseillers. Deux écrivains (defterdars) et six 
chaouchs sont assignés au service de ce conseil. 

Créé à l'origine pour faire contrepoids au pouvoir du pacha turc, le 
diwan ne tarda pas à subir le même sort que ce dernier en devenant un 
simple instrument entre les mains du dey d'abord, entre celles du bey 
ensuite. A l'origine, ce conseil se réunit quotidiennement afin de 
recevoir les plaintes et les réclamations du public. C'est donc, avant 
tout, une cour de justice mais le diwan doit connaître par ailleurs 
toutes les affaires de l'Etat, tant administratives que militaires, quoique 
son rôle sur ce plan soit plutôt limité. Il lui arrive de recevoir et 
d'entendre les représentants des pays étrangers, chargés de mission à 
Tunis, ainsi que les envoyés du Sultan. Pour les gouvernements 
étrangers, le diwan représente un des quatre pouvoirs qu'on groupe 
communément sous la dénomination de « Puissances de Tunis ». Mais 
avec le renforcement de l'autorité beylicale, le diwan perd de son 
importance pour ne plus débattre que des affaires que le bey juge bon 
de lui soumettre. Il suit de plus en plus ses directives et s'aligne le plus 
souvent: sur sa politique. Les derniers sursauts du diwan pour secouer 
le joug du bey (surtout sous le long règne de Muhammad Bey) 
n'aboutissent qu'à un échec. Devenu un simple conseil consultatif, 
son pouvoir demeure en réalité bien faible. 

L'administration régionale 10 

L'administration turque s'étend à toutes les régions de la Régence. 
Les circonscriptions administratives, aux limites peu précises, sont 
caractérisées par une grande disparité en rapport avec les critères 



Le mâristân (hôpital) construit à Tunis 
par Hamouda Pacha vers 1662 

Mâristân est l'abrégé de bîmâristân, du persan bîmâr 
« malade », le suffixe istân indiquant le lieu. A l'origine, il sert à la 

fois pour les malades et les aliénés ; dans l'usage moderne, 
mâristân (ou morstân) désigne surtout un hospice d'aliénés. 

Avec l'extension de l'Empire Ottoman, le nombre des institutions 
médicales a connu une croissance sensible ; les Turcs ont fondé, 

en l'espace de cinq siècles, près de soixante-dix hôpitaux 
à Istanbul. Au XVIIe siècle, époque de la fondation du mâristân de 

Tunis, le sultan Ahmad I fait construire en 1025/1616 un-
grand hôpital près de sa fameuse mosquée. Le mâristân de Tunis 

se trouve dans le quartier rénové par Hamouda Pacha, 
non loin de sa demeure et de Dar-el-Bey, là où il édifie un ensemble 

architectural autour de la grande mosquée qui porte son nom. 
Le mâristân qu'il crée en 1662 fait partie de cette fondation 
et s'élève sur la rue de la kasbah à quelque cent mètres de la 

mosquée. Comme le révèle la waqfiya de l'établissement, il s'agit 
d'un fondouk acheté par le fondateur et, après des travaux 

d'aménagement, transformé en mâristân. Ainsi, il présente un plan 
des plus simples qui reproduit le thème architectural 
classique de la construction ordonnée autour d'une 

cour à péristyle. 

Mâristân de la rue de la Kasbah aujourd'hui abandonné. Les boiseries 
qui ferment les arcs du portique au rez-de-chaussée et celles de l'étage 

sont récentes. 



98 - - - LES TEMPS MODERNES 

retenus : administratif, fiscal, économique ou ethnique. Cette disparité 
se retrouve dans les différentes dénominations en vigueur à l'époque : 
watan, balad, awlad, ahl, arsh 11. Ces différentes circonscriptions sont 
dirigées par des caïds dont le rôle consiste à percevoir les impôts et à 
assurer l'ordre et l'autorité turque. Ces gouverneurs sont aidés, dans 
l'exercice de leurs fonctions, par tout un personnel intermédiaire formé 
de khalifas, cheikhs locaux, caïds-lazzam pour certains impôts 12. 

Les principales villes et surtout les villes côtières accueillent des 
garnisons de janissaires dirigées par leurs aghas. Leur mission consiste à 
défendre le pays, à partir de leurs abraj, contre les attaques chrétiennes 
et à prouver, s'il le faut, la présence turque partout dans le pays. 

Le comportement des différents groupes ethniques vis-à-vis du 
nouveau pouvoir turc dans le pays n'a pas été partout le même. Dans 
les régions côtières (nord-est et Sahel), l'autorité turque ne rencontre 
pas de difficultés insurmontables, en raison des dangers qui 
menacent les populations de ces régions (attaques de corsaires 
venant de la mer, danger bédouin dans les régions centrales). Il en 
est autrement pour les régions périphériques du sud et du Djérid et 
des zones montagneuses de l'ouest et du nord-ouest. Pour imposer 
l'ordre nouveau, les Mouradites (en la personne de Hamouda Bey) 
ont dû organiser de nombreuses expéditions contre les tribus du sud 
et de l'ouest. La tâche est d'autant plus difficile que ces tribus, dotées 
d'une organisation autonome fort ancienne, se sont habituées aux 
avantages d'une politique de décentralisation effective. Le pouvoir 
turc doit s'adapter par la suite à ces réalités. C'est ainsi qu'au Sahel, 
par exemple, région à forte population sédentaire et villageoise, les 
circonscriptions se distinguent par la stabilité et l'extension 
territoriale de leurs limites administratives (seulement deux caïdats 
pour tout le Sahel à Sousse et à Monastir). Dans les autres régions, 
où la domination turque est difficile et tardive, les circonscriptions 
caïdales sont par contre plus nombreuses et moins étendues. Cet 
émiettement est ainsi la preuve d'une volonté de contrôle plus efficace 
et d'une présence plus effective afin de consolider une domination 
encore fragile 13 et qui le demeure tout au long du XVIIe siècle. 



LA TUNISIE MO URA DITE A U XVIIe SIECLE 

Les caïds appartiennent, par leur origine, à la caste turque et ses 
descendants kouloughli, voire même au milieu renégat. Par contre, le 
personnel intermédiaire se recrute en grande majorité dans le milieu 
autochtone 14. Pour le Djérid, du moins au cours XVIIe siècle, ce 
personnel se recrute parmi les notables locaux, ce qui laisse subsister 
pour quelque temps encore une large autonomie pour les populations 
locales ainsi que l'essentiel de leurs droits coutumiers I5. 

Pour rendre plus efficace la surveillance de tout l'intérieur du pays, 
cette administration provinciale est secondée par le service de la 
mahalla auquel s'ajoutent les garnisons permanentes zouawas recrutées 
parmi les kabyles (et résidant notamment à Tozeur, Nefta, Kairouan, 
Béja, le Kef) et les corps de cavaliers spahis répartis en udjaks 16. 

Ce n'était donc pas encore le système centralisé comme ce sera le 
cas au cours des XVIIIe et XIXe siècles, mais plutôt une politique 
pragmatique s'adaptant aux circonstances et qui permet tant bien que 
mal d'imposer l'ordre turc dans ces régions profondes et de drainer le 
maximum de revenus au profit de la caste turque et de ses associés. 

L'organisation militaire 
Pour maintenir la Régence sous la dépendance ottomane, 

conjurer le danger chrétien encore sérieux en Méditerranée et 
imposer l'ordre turc à l'intérieur du pays, le maintien et le 
déploiement d'une force organisée s'imposent. Le fer de lance de 
cette force est constitué, du moins à la fin du XVIe et au début du 
XVIIe siècles, par la milice des janissaires. 

A l'origine de cette milice, il y avait le détachement de l'armée 
turque laissé par Sinan Pacha après la conquête de Tunis en 1574 et 
dont l'effectif atteignait 3.000 à 4.000 janissaires 17. Ce corps se 
renouvelle par inscription sur ses registres de candidatures 
individuelles de turcs levantins, de descendants de turcs mariés dans 
le pays (kouloughlis), voire d'andalous et de convertis. La caste 
militaire reste ainsi fermée aux autochtones. Mais le recrutement est 
sévèrement contrôlé : outre l'origine, on exige des nouvelles recrues 
des qualités qu'on éprouvait lors d'expéditions bien déterminées. 



100 

Qishlas et casernes 

Le corps des janissaires, appelé udjak, est divisé en plusieurs unités tactiques 
équivalant aux régiments ; de nombre fixe et d'effectif variable, ces régiments sont 
logés soit à la Kasbah soit dans des casernes. Le père Dan (1637) écrit qu'outre 
« L'Alcassave [la Kasbah] où loge le Pacha et où il y a garnison de janissaires », 
il y a « plusieurs casseries [qishla] ou fonduques, comme ils les appellent, qui sont 
de grandes maisons destinées pour le logement des Janissaires et des soldats qui 
tirent paye ». 

Pendant toute la période ottomane, les casernes hébergent aussi les janissaires 
célibataires qui le désirent. Certains de ces établissements sont d'anciens fondouks ou 
oukâlas récupérés par les autorités pour la milice ; d'autres sont des fondations 
destinées à cet usage. Le husseinite Hamouda Pacha à lui seul édifia cinq nouvelles 
casernes. De même, il constitua une fondation habous pour l'ensemble des dix-neuf 
qishlas qui existaient à Tunis à son époque et qui se répartissaient sur différents endroits 
de la Médina, avec une forte concentration auprès de la Zaytûna et de Bâb Menâra. 

Ces établissements, qui diffèrent par les dimensions, présentent le même plan 
comparable à celui des fondouks et des oukâlas. Autour d'un patio et sur deux 
niveaux, s'ordonnent les cellules des janissaires et les dépendances, précédées de 
galeries. Certaines de ces chambrées portent au-dessus du linteau de la porte 
d'entrée des inscriptions indiquant le nom de la compagnie de janissaires qui y est 
affectée. De grandes salles hypostyles couvertes de voûtes font fonction d'oratoire, 
de réfectoire ou d'entrepôt de munitions. 

La qishla Attarine, fondée par Hamouda Pacha et achevée en 1813-14, 
est reconvertie en Dhabtiya, siège central de la police (1880), puis en Service 

des Antiquités et des Monuments historiques (1885), enfin en siège de la 
Bibliothèque Nationale. 



101 

La milice des Janissaires 

Distribution de la solde des Janissaires ( gravure de la B.N.T. ) 
Les personnages qui se distinguent par le turban de couleur foncée sont les agents 

juifs chargés de la tenue des comptes. 

La milice de Tunis n'a jamais été 
nombreuse. Pas plus de quarante 

compagnies de cent hommes 
chacune. La compagnie est formée 

de cinq chambrées de vingt hommes. 
La hiérarchie se limitait à un certain 

nombre de grades. A la base, le 
commandement des yoldachs 
(simples soldats) incombe aux 

odabachis (chefs de chambrées) qui 
obéissent à leur tour aux ordres des 

bouloukbachis (capitaines), le 
commandement en chef étant assuré 
par les aghas ; l'agha est désigné 

comme 'général de la milice'. 

Reconstitution à partir des documents 
d'époque de l'uniforme et de l'armement 

des Janissaires qui comprend des armes 
blanches et des armes à feu. 



LES TEMPS MODERNES 

Une période d'apprentissage est ainsi nécessaire pour être 
définitivement incorporé dans ce corps d'élite. 

Les avantages du métier de janissaire attirent les volontaires. Le 
janissaire perçoit une solde régulière et substantielle servie tous les 
deux mois. Il est assuré d'une bonne retraite, sans perdre de vue 
certains avantages fiscaux et les chances d'une promotion sociale 
éventuelle. Aussi le désir de chaque levantin installé à Tunis est-il de 
faire fortune dans ses rangs et d'y voir un jour ses enfants lui succéder. 
On peut y faire - carrière en grimpant les différents échelons : des 
fonctions subalternes de cuisiniers ou de dépensiers, accéder au grade 
d'oda-bachi ou chef de chambrée, à celui de boulouk-bachi ou officier, 
jusqu'au grade de agha et de colonel. Mis à la retraite, le vieux 
janissaire ou mansoul-agha, faute de service actif, peut continuer à 
servir comme conseiller ou chargé de certaines missions délicates. A 
partir d'oda-bachi, le janissaire peut faire partie du diwan. Promu 
agha, il a la possibilité de diriger temporairement la milice. 

Le janissaire, simple soldat, n'a pas d'uniforme et doit payer aussi 
bien son habillement que son armement. Les officiers, par contre, 
reçoivent des tenues de parade 18. L'armement de ce corps d'élite 
était bien supérieur à l'arme blanche utilisée par la cavalerie 
autochtone. Malgré l'absence de casque et de cuirasse, l'arquebuse 
assure au janissaire une supériorité effective, il en a donné les preuves 
en plus d'une occasion. L'efficacité est par ailleurs assurée par une 
discipline sévère. Les délits entraînent des châtiments corporels, les 
plus graves pouvant entraîner le châtiment suprême. En contre-
partie des avantages procurés par ce métier, le janissaire est astreint 
à trois sortes de services : 

- un service de garnison, d'une durée de six mois, dans une des 
forteresses qui parsèment les côtes du pays ou dans une des kasbahs 
des villes de l'intérieur ou des villes frontières, pour la défense du 
territoire contre toute invasion étrangère ; 

— un service de camp au cours duquel le janissaire participe aux 
colonnes mobiles ou mahallas envoyées à l'intérieur du pays pour la 
levée des impôts 19 ; 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 103 

- un service de galères sur les bâtiments armés par les autorités 
officielles du pays 20. 

Cette milice constitue un corps d'élite et se montre courageuse au 
combat. Elle rivalise avec la plus redoutable armée de la 
Méditerranée, celle des Chevaliers de Malte. 

A côté de cette vaillante milice, l'armée mouradite compte d'autres 
forces auxiliaires recrutées dans le pays et 21 dont l'importance ne cesse 
d'augmenter tout au long du XVIIe siècle : hambas, spahis, zouawa et 
mzargui en constituent les éléments essentiels. 

- Les hambas forment un corps de 400 à 500 soldats attachés à la 
personne du dey et soumis à ses ordres. La constitution de ce corps est 
tardive : elle date de la fin du XVIIe siècle ; 

- Les spahis sont répartis entre plusieurs udjaks stationnés à Tunis, 
Béjà, le Kef et Kairouan. Ils doivent appuyer le bey et sa mahalla lors 
du camp fiscal ; 

- Les zouawas appartiennent au milieu berbère. Ils sont recrutés soit 
dans le nord du pays soit en Kabylie et rivalisent en efficacité avec la 
milice des janissaires ; 

- Quant aux mzargui, ils se recrutent dans les tribus makhzen 
notamment les Drid, Hemamma, M'thalith et Ouerghemma. C'est à 
partir de Hamouda Bey que les Mouradites ont renoué avec certaines 
pratiques hafsides de disposer de telles forces auxiliaires. Moyennant 
certaines exonérations d'impôts, les tribus makhzen leur fournissent 
des troupes dont ils se servent pour faire rentrer les impôts et assurer 
le maintien de l'ordre à l'intérieur de la Régence. 

L'ensemble de ces forces supplétives atteint et parfois dépasse les 
effectifs de la milice des janissaires. Une telle politique, généralisée 
sous les mouradites, présente plusieurs avantages, entre autres la 
possibilité de disposer à peu de frais d'une force complémentaire de la 
mahalla sans négliger le fait que ces forces recrutées dans les tribus 
makhzen sont plus efficaces parce qu'elles opèrent dans un milieu 
connu. En outre, en s'attachant certaines de ces tribus, la position du 
bey se trouve renforcée dans la Tunisie profonde qui lui est restée, 



104 

Marine ottomane et marine tunisienne 

Galion ottoman 
Gravure extraite de l'ouvrage de Hajji Khalifa 

(Tuhfat al-kibar fi asrar al-bihar) 

Depuis l'époque des frères Barberousse, et parmi toutes les flottes provinciales, 
la marine barbaresque était la plus puissante et la mieux organisée. Elle formait 
les escadrons d'élite de la flotte ottomane et lui fournissait ses meilleurs 
équipages et ses commandants les plus prestigieux : Khaïreddine, Darghouth 
Pacha ou Eulj Ali. A cette époque, la flotte ottomane était la plus puissante des 
flottes méditerranéennes. Cependant, au XVI'' siècle, les marines barbaresques et 
ottomanes étaient restées fidèles à l'ancien vaisseau long, à rames et à voiles. 
Les principaux bâtiments à rames en usage étaient la galère, la galiote 
(combinant la rame et la voile), la frégate et le brigantin. 



105 

Au XVIIe siècle, les vaisseaux ronds, de haut bord, commencèrent à ravir la 
première place aux vaisseaux longs à rame. Le galion est le plus important parmi 
ce type de navire. Il présente trois mâts verticaux, parfois quatre pour les plus 
grands, avec dix voiles carrées à l'avant, trois autres sur le mât de misaine et une 
voile latine sur le ou les mâts de l'arrière. Les navires ronds présentent des 
avantages certains par rapport aux navires longs ; il sont plus résistants, plus 
efficaces et peuvent naviguer l'hiver comme l'été et atteindre des régions éloignées 
comme l'Atlantique. 
Dans la Régence de Tunis, les renégats nordiques, surtout anglais et hollandais, 
accueillis par Othman puis Youssef Dey, contribuèrent à la diffusion de ces 
nouvelles techniques nautiques. En 1637, la marine de la Régence comptait 27 
galiotes, 25 galions et un nombre variable de petites embarcations à voiles (Pierre 
Dan). Les ports les plus actifs sont ceux de la Goulette, Bizerte, Sousse, Mahdia, 
Sfax et Djerba ; la fondation du port de Ghar-el-Melh, 1637, marque l'apogée de la 
marine tunisienne. 

(source : Néji Djelloul) 

Vue de La Goulette et de Tunis -1668 

y. 

Gravure parue dans l'ouvrage de O. Dapper, savant hollandais 
du XVIIe siècle intitulée : « Description de l'Afrique». 

En plus des indications qu'elle donne sur les principaux 
monuments et les portes de la cité, elle présente un véritable 

échantillon des bâteaux de l'époque. 



106 - - - LES TEMPS MODERNES 

malgré ses succès, plutôt hostile. Par ailleurs ces forces peuvent 
constituer le cas échéant un contre-poids à la turbulente milice des 
janissaires dont les ambitions politiques constituent un sérieux danger 
pour les Mouradites 22. Aussi la dynastie mouradite devient-elle de ce 
fait moins dépendante de la force turque et peut-elle compter sur des 
forces locales au moins aussi importantes en nombre que la milice. 

Pour compléter le dispositif de défense et de domination du pays, 
les Turcs ont érigé des forteresses, ou abraj, partout dans les villes 
côtières, au Cap Bon, à Bizerte, Porto-Farina, La Goulette, 
Hammamet, Sousse, Monastir, Mahdia, Sfax, Djerba et dans les villes 
frontières notamment Le Kef et, bien entendu, à Tunis même. Ces 
kasbahs qui dominent les principales villes, et leurs remparts, 
assurent la surveillance de la campagne environnante ainsi que la 
mer bordière et, par un système judicieux de signaux, la nuit, 
conjurent tout danger. 

Enfin une marine de guerre permet de se défendre et, le cas échant, 
de contre-attaquer. C'est dans le cadre général de la conjoncture 
politique et économique de la Méditerranée, dominée par la course, 
que la marine doit opérer et se développer. Alors que le caractère privé 
de la course prévaut tout au long du XVIe siècle, cette entreprise revêt 
de plus en plus un caractère officiel et étatique. A partir de la fin du 
siècle se développe une flotte deylicale ayant Bizerte comme port 
d'attache, dirigée par d'intrépides raïs et un « capitaine général des 
galères ». Numériquement modeste vers 1605 (à peine deux galiotes) 23, 
cette flotte comptera six galères bien armées, douze grands vaisseaux, 
quatre à cinq pataches et trois frégates au cours de la première moitié 
du XVIIe siècle 24 Le nombre de frégates se stabilise autour de dix-sept. 
Par contre, celui des vaisseaux ronds évolue pour dépasser l'effectif de 
douze, ce qui nécessite l'aménagement du nouveau port de Ghar-el-
Melh, mieux adapté à ce type de navire sous le dey Osta Mourad. 
Avant la construction de ce port-abri, les vaisseaux ronds étaient 
obligés d'aller jusqu'à Sousse, Bizerte étant trop petit et mal défendu 
contre les attaques répétées des vaisseaux chrétiens. Avec Ghar-el-
Melh, la flotte de la Régence trouve un meilleur havre tout près de 
Tunis, mieux défendu et plus proche de la haute mer que la Goulette. 



LA TUNISIE MOURADITE A UXVII' SIECLE 
— 107 

En dehors des officiels (pacha, dey, bey), des turcs levantins, des 
kouloughlis et des renégats qui armaient pour la course, certains 
particuliers, parmi les andalous et les autochtones, s'intéressent à cette 

 
en tout). Certes, les armements de ces derniers sont plus modestes 
(galiotes, fustes, brigantins à rames et bertons à voiles) mais non 
négligeables quant à leur rentabilité 25. 

Le transfert des techniques européennes pour la construction 
navale et l'équipement s'effectue par le canal des raïs étrangers, anglais, 
hollandais mais aussi méditerranéens (siciliens, provençaux, 
majorquins.,.) au service des armateurs, ainsi que par l'intermédiaire 
des esclaves chrétiens, spécialistes en la matière. Pour les agrès, le bois 
de construction, les canons, les munitions... la contrebande permet de 
s'en procurer malgré l'embargo très strict imposé par les Etats chrétiens 
à toute vente de ces produits stratégiques aux musulmans, sans oublier 
l'apport important des prises en matériel et épaves. Les équipages sont 
constitués d'esclaves chrétiens et de marins autochtones utilisés aux 
manœuvres ainsi que de janissaires pour le combat. 

L'ennemi était le chrétien, le français, l'anglais, le hollandais, du 
moins au début du siècle, mais aussi l'espagnol, le sicilien, le sarde et 
le maltais. Cependant, au cours de la deuxième moitié du XVIIE siècle, 
des traités sont conclus avec la France, l'Angleterre et la Hollande, 
obligeant les corsaires à ne plus se mesurer qu'avec ceux des petites 
nations méditerranéennes qu'aucun traité ne liait à la Régence : 
Naples, la Sardaigne, Trapani, Païenne et surtout Malte. 

L'activité de ces corsaires est réglementée. Les navires doivent se 
rassembler devant la Goulette à des dates fixées par le dey, notamment 
au printemps et en automne. Les autorités prennent leurs précautions 
pour interdire l'accès du port à tout navire chrétien au cours de cette 
période de rassemblement. Le dey en personne, accompagné du cap tan, 
se rend à la Goulette pour faire aux raïs les ultimes recommandations, 
notamment le respect des navires appartenant aux nations amies, avan t 
de donner le signal du départ26. 

L'entretien de ces forces armées tant défensives qu'offensives pèse 
d'un poids très lourd sur les finances mouradites et la régularité des 

activité fort lucrative et exploitant de nombreux navires (de20à30



108 - - - LES TEMPS MODERNES 

recettes fiscales devient une nécessité vitale afin de maintenir efficace 
l'ensemble de l'organisation militaire. 

La fiscalité 
Les ressources financières du gouvernement turc puis mouradite 

au XVIIe siècle étaient variées. Le système fiscal aurait été établi sous 
Othman Dey vers 1610. Certaines des contributions qui datent des 
Hafsides sont maintenues, d'autres sont établies en fonction de la 
conjoncture. Parmi ces nombreuses impositions, mentionnons : 

- La mejba : impôt de répartition sur les personnes et les biens 
payé par tous les habitants du pays ; 

- Les impôts sur les activités économiques : 
» L'impôt foncier 27 en est l'élément le plus important. Calculé en 

fonction de la surface cultivée en céréales ou en fonction du nombre 
d'arbres, et non en fonction de la récolte, le montant de cette imposition 
varie avec la région et la condition sociale des contribuables. Les 
céréales sont imposées sur la base de l'unité agraire, la mâchiya, mais les 
terres 'arsh (mâchiya arbî) sont plus lourdement taxées que les terres 
milk des citadins (mâchiya baldi) et surtout les propriétés des 
privilégiés turcs (mâchiya milk al atrak). Cet impôt n'épargne ni les 
oliviers du Sahel (qanun) ni les palmiers dattiers du Djérid ; 

» l'impôt sur les produits de l'élevage ; 
• l'impôt sur les activités artisanales 28 ; 
• l'impôt sur le commerce (lizmat as-sûq) ; 
• les droits de douanes : les exportations doivent payer 5% de taxes ; 

les importations sont soumises à des taux différents selon le pays 
d'origine et les traités en vigueur, 3% pour les marchandises françaises, 8% 
pour les marchandises anglaises, 11% pour celles des autres nations ; 

• les droits payés par les compagnies étrangères installées le long des 
côtes tunisiennes : tels la compagnie française du Cap Nègre et le 
comptoir génois de Tabarka ; 

. la part revenant au pacha et autres autorités sur les produits de la 
course, vente d'esclaves et captifs, épaves (1/5 du produit des ventes) ; 

— Les contributions dues a la caste dirigeante turque et ses agents : 
certaines coutumes pratiquées du temps des Hafsides sont 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 109 

maintenues et institutionnalisées au cours du XVIIe siècle ; d'autres, 
créées de toutes pièces, sont devenues permanentes et font partie du 
droit coutumier. Il s'agit d'un nombre important de 'awâyid 
(coutumes) donnant lieu à des contributions en espèces ou en nature 
et qui sont destinées soit au bey (adât-al-bay, adât-sîdna ), soit au 
pacha à chaque nouvelle nomination, soit aux différentes autorités 
supérieures, à certaines occasions : fêtes religieuses, victoire du 
sultan, naissance d'un fils au sultan... D'autres contributions sont 
dûes à la mahalla du bey en déplacement et ses officiers et agents : 
kahya, katib, chaouch.,., aux agents locaux du pouvoir central : 
caïd, khalifa, tribus makhzen ( mzârguiya ), sakdji... 

— Les contributions occasionnelles : 
• Les diya, ou prix du sang, qui ne profitent guère aux parents de 

la victime mais sont drainées par les caisses de l'Etat ; 
• Les amendes de toutes sortes ( khatâya ) afin d'éviter des peines 

plus graves, la prison, le châtiment corporel par exemple ; 
• Les prestations de service ( khidma ) que la population doit à tout 

agent du pouvoir en déplacement. Ces prestations varient avec la 
nature du service rendu . Certaines  de ces nombreuses contributions 
sont payées en espèces, surtout celles afférentes aux différentes 
activités économiques. Cependant, les produits agricoles et 
l'artisanat sont taxés en partie en nature, de même certains cadeaux, 
coutumes et prestations de service. 

Le système fiscal mouradite est loin d'être homogène, chaque 
région de la Régence ayant ses propres caractéristiques, cependant 
son poids pèse plus lourdement sur la Tunisie occidentale et 
méridionale 29 que sur le reste du pays. Le montant relativement 
lourd de ces prélèvements profite, pour l'essentiel, à la caste turque 
(gouvernants et forces armées), aux agents et intermédiaires du 
pouvoir turc, donc à une minorité qui habite les zones urbaines. Aussi, 
cette ponction que subit le monde rural profite-t-elle essentiellement 
au monde des villes et notamment à la Tunisie côtière avec, en premier lieu, 
la capitale Tunis. C'est pourquoi cette imposition est considérée par les tribus 
de l'intérieur comme « un tribut injustifié » 30. 



110 - - - LES TEMPS MODERNES 

L'organisation de la justice 
La politique des deys et des beys visant à imposer l'autorité turque 

partout dans la Régence et à faire rentrer le maximum d'impôts ne 
représente qu'un des volets de cette domination. L'organisation de la 
justice en constitue l'autre volet. 

A l'ancien système juridictionnel hafside qui a été maintenu, les 
autorités turques ont ajouté d'autres juridictions spécifiques à certaines 
catégories sociales (turcs, milice...) et à certaines affaires bien distinctes. 

Un cadi effèndi, délégué par Istanbul, dès le début, devait s'occuper 
des affaires à caractère religieux, mais le côté lucratif de la charge qui 
était achetée à Istanbul, a prévalu sur son aspect technique. De rite 
hanafite et ne parlant guère l'arabe, ce cadi turc n'a pas réussi à soigner 
sa réputation auprès des juristes locaux, de rite malikite, ni auprès 
d'une population qui n'a pas accepté de gaieté de cœur l'occupation 
turque 31. Aussi, lui a-t-on adjoint un na'ïb malikite, mieux au 
courant de ce rite auquel appartient la quasi totalité de la population. 

Jusqu'à la fin du « règne » de Youssef Dey, le corps des muftis est 
constitué dans sa totalité de 'ulamas malikites, mais à partir de cette 
période, quatre muftis, deux malikites et deux hanafites, assistent le 
cadi turc et exercent la réalité de la justice. 

Un conseil de justice (conseil charaïque) qui se réunit tous les 
jeudis, doit en outre examiner les affaires les plus épineuses et celles des 
justiciables de toutes les régions du pays qui, déniant les décisions du 
cadi local, en appellent à sa compétence. Ce conseil se compose du 
cadi hanafite et de son suppléant, des muftis et du naqîb-al achrâf 
(syndic des chérifs)32 et juge sans appel. Les réunions du conseil se 
déroulent, dans les premiers temps de l'occupation turque, dans la 
maison du pacha ( dâr el bâcha ) mais, avec la prépondérance prise par 
le Daoulatli (le dey), le déplacement des juges à sa résidence, après 
délibération, pour l'en informer, est devenu obligatoire. 

Certaines affaires bien spécifiques ressortissent d'autres juridictions ; 
c'est ainsi que les affaires de police urbaine de la capitale dépendent du 
diwan ; les affaires entre Turcs et entre ces derniers et les autochtones 



111 

La zindala (bagne) 

Jean Thévenot qui fit escale à Tunis en 1659 écrit : « Il y a à Tunis treize bains, où 
sont logés les esclaves de Tunis, excepté ceux qui demeurent chez leurs maîtres, et il 

peut y avoir, à ce que m'ont dit plusieurs esclaves, dix à douze mille chrétiens 
esclaves [...]. Dans ces bains il y a une grande salle où on les enferme la nuit, là où 

ils sont logés le mieux qu'ils peuvent, quelques-uns ayant de petites chambrettes faites 
de bois où on monte par des échelles ; ils sont trois ou quatre dedans, les autres sont 
à terre, mais ils sont tous très mal [...]. Le matin on ouvre cette prison, et on en fait 
sortir ceux qui doivent travailler, lesquels sont conduits à leur besogne par des gens 

qui en ont le soin; on les fait travailler à bâtir et à ouvrages semblables, et j'ai connu 
là des chevaliers de Malte de grande maison, qu 'on a fait servir de manœuvres, les 

uns portant du sable, les autres des pieires, et on les maltraitait ainsi afin de les 
obliger à se racheter au plus tôt et chèrement [...]. Il y en a beaucoup qui tiennent 
cabaret, et ceux-là passent mieux leur temps que les autres, car ils çaçnent quelque 

argent, et ne travaillent point, mais aussi ils donnent line partie de leur gain à leur 
maître. Il n'y a que les esclaves qui vendent le vin à Tunis ». 

Bagne de Tunis dit de Saint Léonard ( plan ) 

Le plan du bagne de Tunis, dit de Saint Léonard et de Qara Ahmad, fut transmis par le 
Père trinitaire Francesco Ximenes à la congrégation de la propaganda Fide, à Rome, en 
1721. Ce plan révèle les différents éléments que comporte l'établissement (dortoirs, 
chapelle, tavernes) et indique son emplacement face au fondouk des négociants français 
dont il est séparé par une rue : l'actuelle rue de l'Ancienne Douane. 

JATL ii 
10 

5 ; 

Si. 
VJV 

? 3 

P 3 

S i r TT i r 
3 

C i 

5 
6 6 6 6 
n n n a 

L 
Plan du bagne de Saint-Léonard d'après un plan du XVIIIe siècle 

1. porte du bagne - 2. cour centrale - 3. chambres - 4. salle commune - 5. chapelle - 6. taverne -
7. marchand de légumes - 8. fabrique d'eau-de-vie - 9. porte d'accès à la rue du bagne - 10. rue de 
l'Ancienne-Douane - 1 1 . Fondouk du Consulat de France - 12. Fondouk des Négociants. 



112 - - - LES TEMPS MODERNES 

reviennent au dey qui siège quotidiennement à la driba ; les litiges entre 
 turcs (milice des janissaires) sont tranchés par leurs aghas ; enfin 

le bey. soit dans son palais, soit à la tête de la mahalla, doit connaître 
de toutes les affaires « retenues ». 

Le bey se fait accompagner dans ses déplacements à la tête de la mahalla 
d'un cadi-el-mahalla 33 ce qui, aux yeux de la population, très sensible à 
l'aspect religieux de la justice, donne à ses décisions plus d'importance. 

Dans les provinces, les fonctions de cadi et de uduls (notaires) sont 
maintenues comme du temps des Hafsides. Payés par le pouvoir, ils sont 
mieux contrôlés surtout par le bey lors de ses contacts annuels avec les 
populations locales. 

Quant aux tribus, c'est le cheikh local, aidé par le conseil des kbâr 
(anciens), qui tranche les affaires courantes selon la coutume ('urf) , 
sans toutefois exclure l'influence de l'autorité beylicale qui, au fil des 
années, pénètre jusqu'à l'intérieur de ces tribus. 

Ainsi, l'autorité du pouvoir centrai s'impose partout et sur tous les 
plans : administratif, militaire, fiscal et juridictionnel. Cette politique 
centralisatrice qui a commencé avec les mouradites se développera 
encore davantage avec les Husseïnites. 

 askars



CHAPITRE II 

Evolut ion économique 

Après une longue période de guerres et d'instabilité politique qui 
s'est étendue sur tout le XVIe siècle, l'économie de la Tunisie hafside 
a été complètement désarticulée. L'instauration d'un régime nouveau 
a eu des conséquences nombreuses tant sur les plans politique, 
économique et social que sur le devenir de la Régence. U étude des 
principaux secteurs de l'économie nous permettra de mieux saisir 
l'importance de ces transformations. 

La course 
Pourvoyeuse de richesses en argent, en marchandises diverses et 

en hommes, la course représente, du moins au cours de la première 
moitié du XVIIE siècle, une activité importante et fort lucrative. 

En effet, malgré la pacification, le plat pays ne pouvait encore 
fournir les revenus nécessaires à l'entretien d'un corps d'occupation 
fort exigeant. Quant au pays profond, il continue à refuser le nouvel 
ordre turc et surtout ses impositions. La Tunisie va donc participer 
comme tous les autres États riverains de la Méditerranée à cette activité 



114 

Captifs et esclaves à Tunis 

Estampe représentant des bateaux corsaires et le débarquement des captifs au port 
de La Gou le t t e (source : A. Pellegrin) 

Souk al-Birka est édifié par Youssef Dey au cœur du centre commercial de la cité. 
C'est là que l'on vendait les esclaves et les produits de la course. Le souk est un 
carrefour de quatre rues formant une petite place divisée en trois allées séparées 

par deux rangées de colonnes portant les voûtes d'arête qui couvrent l'endroit. Les 
boutiques s'ouvrent tout autour. Louis Franc livre un tableau détaillé du souk 

al-Birka : « Le commerce des Nègres n'est pas limité à l'arrivée de la caravane, 
comme c'est le cas au Caire ; on désigne ceux qui sont amenés à Tunis par le nom 
de khodâmsy ; mais une grande partie des esclaves qui s'y achètent journellement 
proviennent des reventes. Le marché destiné à ce genre de commerce est en effet 

garni toute l'année de cette marchandise humaine, parce que les particuliers 
mécontents d'un Nègre ou d'une Négresse se décident assez facilement à les 

revendre. Une seconde chose qui alimente journellement le Marché des Nègres, 
c'est qu'ils ont eux-mêmes le droit de demander d'être revendus, lorsqu'ils croient 

avoir des motifs pour désirer de courir la chance de changer de maître : toutefois il 
est vrai de dire que le plus souvent cette demande ne leur vaut qu 'une rude 

bastonnade. Le besoin d'argent est encore un motif qui force quelquefois les 
propriétaires d'esclaves à cette vente. 



115 

Le souk des esclaves ( souk al-Birka ) vers 1900. ( source : H. Saladin) 

Les Chrétiens et les Juifs ne peuvent acheter des Nègres, cette prérogative n'étant 
accordée qu'aux Musulmans. Celui qui veut en acheter examine, avant tout, avec le 
soin le plus minutieux, leurs qualités et leurs défauts physiques ; cet examen se fait 
avec la même exactitude et les mêmes détails que pour l'achat d'un cheval ou de 

tout autre animal domestique. On fait marcher, courir, sauter, se courber, se plier, 
se tordre en divers sens l'esclave, mâle ou femelle, qu'on examine. On palpe ses 

chairs ; on fait jouer ses articulations, craquer ses jointures, on explore 
minutieusement les parties les plus secrètes de son corps ; enfin, ce qu'on aura 

peine à croire, on voit les dames, même de la plus haute classe, déguster sur leur 
langue la sueur de la jeune esclave qu'elles veulent acheter, persuadées qu'elles 

reconnaîtront dans l'appréciation de cette saveur les bonnes ou mauvaises qualités 
de leur acquisition future. Après cet examen si scrupuleux, et accompagné de 

recherches si étranges, V acheteur fait d'abord une offre préliminaire 
approximative, suivant le taux du prix ordinaire. Un courtier (dellâl ou sensâl) 

prend alors l'esclave en vente par la main, et la promène dans le Marché, 
proclamant à diverses reprises et à haute voix l'offre qui en a été faite, reçoit les 
enchères comme une vente à l'encan, et finit enfin par adjuger au plus offrant des 
enchérisseurs, ou bien la ramène à son maître, pour la représenter un autre jour 

aux enchères, si l'offre qui avait été faite par le premier est au-dessous de la valeur 
que le vendeur y attache. » 



116 - - - LES TEMPS MODERNES 

aux mobiles divers, liée à la révolution des techniques de navigation et 
aux aléas politiques en Méditerranée. 

Face à un monde chrétien en pleine expansion économique depuis 
la fin du XVIe siècle, la Tunisie, qui vient de subir tout un siècle de 
dures épreuves, fait figure de pays pauvre. Pour ces déracinés que sont 
les conquérants levantins venus s'enrichir dans ces lointaines contrées 
et pour qui l'aventure, aussi dangereuse fut-elle, doit déboucher 
obligatoirement sur des avantages matériels substantiels, la seule 
exploitation de la Régence n'est guère suffisante. Il fallait trouver d'autres 
sources d'enrichissement rapide ailleurs que dans le pays qui venait de les 
accueillir. Ces sources d'enrichissement sillonnent la Méditerranée et le 
moyen d'en profiter est la course. 

Contre-croisade pour les uns, occasion de vengeance pour les autres, 
la course est bel et bien le moyen de s'enrichir, et rapidement, pour tous. 
Aussi, de privée qu'elle était au cours du XVIe siècle, cette activité s'est-
elle érigée en entreprise officielle au XVIIe siècle, et à laquelle vont 
s'adonner tous les grands du pays, pacha, dey, bey et leurs 
descendants. 

Les revenus substantiels et variés qu'on escomptait en tirer 
compensent le danger encouru par l'aventure. 

- D'abord de l'argent, monnaie sonnante et trébuchante et qui plus 
est de bon aloi, ce qui représente un sang nouveau et un important 
apport de métal précieux à une période où les sources traditionnelles 
soudanaises tarissent de plus en plus34 ; 

- Des marchandises diverses ensuite. Parmi ces marchandises, tout 
un matériel d'équipement indispensable à l'entretien et à la reconstitution 
de la flotte et que l'embargo imposé par les nations chrétiennes sur la 
vente du bois, des armements des gréements... gênait sérieusement ; 

- D'autres marchandises génératrices de courants commerciaux 
appréciables à l'intérieur du pays et de courants de réexportation vers 
d'autres ports (marchandises « déprédées », produits exotiques...) et 
notamment vers Livourne ; 

- Marchandises " humaines " enfin, représentées par les captifs dont 
on espère tirer plus d'un profit. Cet apport humain se concrétise en un 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I ' SIECLE — 117 

transfert de techniques dont on a grand besoin (surtout en cas de 
conversion de certains techniciens tels les raïs, capitaines, bombardiers, 
armuriers, calfats...). Il peut éventuellement constituer une source de 
profit en cas de rachat, notamment pour les captifs de marque 35 et, à 
défaut de rachat, une force de travail, mais de façon subsidiaire. 

Ce trafic de l 'homme en Méditerranée connaît un grand 
développement au XVIIe siècle 36 à Livourne et à Malte autant qu'à Tunis 
et Alger. La course a eu des conséquences multiples et durables. D'abord 
sur le plan politique : la course a facilité la domination et l'enrichissement 
d'une caste nantie du pouvoir, en l'occurence celle des deys. Les revenus 
substantiels qu'elle tire de cette activité lui permettent de s'y maintenir 
en s'attachant une clientèle nombreuse et en entretenant une milice de 
janissaires redoutable. Cette caste a pu de la sorte disposer de moyens 
financiers très importants, nécessaires à une entreprise de plus en plus 
« capitalistique » et bien rémunératrice assurant, par ailleurs, l'avenir de 
ses descendants 37. 

Ensuite sur le plan économique : malgré la concentration de cette 
activité dans une classe minoritaire, ses retombées économiques 
intéressent d'autres couches sociales, rais, janissaires, commerçants, 
intermédiaires musulmans et étrangers, surtout les juifs livournais et les 
commerçants chrétiens ainsi que de nombreux corsaires autochtones. Il 
n'est donc pas étonnant que le retour des corsaires donne lieu, chaque fois, 
à une reprise relative du négoce, multiplie les occasions de profits de tous 
genres et crée une véritable atmosphère de fête 38. Mais le maintien de cette 
activité entraîne en conséquence des représailles de la partie adverse d'où un 
climat d'insécurité le long de certaines côtes tunisiennes, plus accessibles 
aux entreprises des corsaires chrétiens. De ce fait, les commerçants 
musulmans sont amenés, afin de mieux se protéger du danger de la course 
chrétienne, de charger leurs marchandises sur des navires battant pavillon 
étranger, de préférence français ou anglais, plus sûrs parce que respectés par 
les corsaires maltais et italiens. Cette tendance fait l'affaire des nombreux 
transporteurs chrétiens, notamment les marseillais qui n'hésitent pas à 
encourager financièrement les corsaires maltais de l'ordre de Saint Jean de 
Jérusalem et d'autres à courir sus aux bâtiments musulmans, bloquant 



118 - LES TEMPS MODERNES 

ainsi toute tentative de constitution d'une marine marchande tunisienne 
ou maghrébine et renforçant par la même le monopole du commerce et 
de la flotte chrétienne sur l'économie de ces régions 39. Cela explique bien 
des retards de la Tunisie sur le plan économique et technique par rapport 
aux autres pays européens de la Méditerranée 40. 

Enfin sur le plan commercial : la course entraîne une plus grande 
ouverture de la Tunisie sur la mer et la création de trafics nouveaux, 
notamment en direction des ports italiens et spécialement Livourne. 

Que cette importante source de revenus vienne à tarir, s'imposent 
alors d'autres solutions de remplacement, ce qui expliquerait bien des 
changements politiques, économiques et sociaux dans la Régence de 
Tunis tout au long du XVIIe siècle 41. 

Malgré le déclin de cette activité, face à une Europe qui s'imposait 
de plus en plus tant sur le plan militaire que sur le plan économique, 
la course ne disparaît pas pour autant et se maintient en parallèle avec 
l'activité commerciale pacifique. Cependant, son apport à l'économie 
de la Régence au cours de la deuxième moitié du XVIIe siècle passe au 
second plan. 

Le commerce 
La politique des deys turcs et celle des beys mouradites n'a cessé, 

tout au long du XVIIe siècle, de dynamiser le commerce et de 
l'organiser, d'abord en rétablissant la sécurité à travers le pays, sur les 
routes et dans les ports, ensuite par la construction des souks et 
l'organisation des foires, enfin en encourageant producteurs agricoles et 
artisans andalous et autochtones. Il en est résulté une production plus 
variée et plus importante, une activité commerciale plus prospère. 

Les droits de douane et de port ont été assignés à des caïds 
chargés d'en assurer la perception. Jusqu'en 1662, certains avantages 
favorisaient le commerce avec le monde musulman : les importations en 
provenance des pays musulmans ne payaient que 4% de taxe d'entrée 
alors que celles en provenance des terres chrétiennes en payaient 11%. 
I .es commerçants étaient, en outre, assujettis à une taxe de sortie de 5% 
pour toutes leurs exportations à partir de la Régence. Mais après 1685, 
les Français, suivis par les Anglais, réussissent à obtenir une baisse des 



119 

Gargotes et Tavernes à Tunis 
A Tunis, le vin était consommé par les éléments de confession 

chrétienne et juive mais aussi par certains musulmans, dont 
notamment des princes et même quelques personnages religieux. Dans 

les lieux publics, le vin est consommé dans des tavernes et des 
cabarets tenus surtout par des captifs chrétiens qui avaient à payer en 

contre partie une contribution aux autorités ou à leur maître. 
Le chevalier d'Arvieux qui séjourna à Tunis au cours de l'été 1666 
écrit : « Les cours [des bagnes] sont garnies de quantité de tables 
toujours remplies de soldats, de gens de la marine et autres gens 

désoeuvrés ou débauchés, qui y vont boire du vin, chanter, fumer ou 
traiter des affaires [...]. Les esclaves qui tiennent ces cabarets payent 
une somme assez considérable au concierge du bagne qui, moyennant 
ce tribut, les protège, fait payer sur-le-champ ceux qui ont bu et qui 

refusent de payer, à moins que, faute d'argent, ils ne laissent des 
gages suffisants pour leurs dettes » (Le chevalier d'Arvieux, 1735). 

Jean Thévenot relève, dans son récit de voyage, un usage 
caractéristique de ces gargotes méditerranéennes : « La coutume est 
que si vous allez dans un cabaret et que vous demandez une chopine 
de vin, ils vous servent du pain et trois ou quatre plats de viande ou 
de poisson, avec salades et autres choses semblables, et quand vous 

sortez on ne vous compte que le vin, qu'on ne fait pas pour cela payer 
trop cher » (Jean Thévenot, 1664) 

Rue el Karamed 
Cette rue abritait plusieurs 

t a v e r n e s au XVIIe e t au XVIIIe 

siècles. Elle tient son nom actuel 
du nom du bagne de Qara 

Ahmad, qui a donné Karamed, et 
que les Européens nommaient le 

bagne de Saint-Léonard 



120 - LES TEMPS MODERNES 

taxes douanières sur leurs marchandises qui ne payeront plus que 3% ad 
valorem tant aux entrées qu'aux sorties. 

La Régence entretient des relations commerciales avec les pays 
musulmans ainsi qu'avec les pays européens bordant la Méditerranée. 
Le courant commercial avec les pays musulmans (pays du Maghreb, 
pays du Levant musulman) est fort ancien. Les commerçants sfaxiens 
et djerbiens fréquentent depuis bien longtemps les ports du Levant, 
Alexandrie, Smyrne, Istanbul ainsi que certaines villes commerçantes 
du Hijaz. La forte colonie sfaxienne installée au Caire a gardé de 
solides relations avec sa ville natale, ce qui entretient le courant 
commercial vers le Levant. Le port de Sfax exporte des produits 
variés vers l'Orient : chéchias de Tunis et sa région, huile, savon et 
tissages de Sousse et du Sahel, beurre fondu et couvertures de Djerba 
mais aussi tissages et plantes tinctoriales du Djérid, du Sud et de 
Kairouan. C'est aussi un important centre de redistribution de 
produits levantins : tissus d'orient, encens... vers ces mêmes régions 42. 
Le dynamisme des commerçants sfaxiens se manifeste par ailleurs sur 
le plan du transport maritime, notamment par cabotage. En cas de 
besoin, on fait appel aux services des caravaniers chrétiens 43. Cette 
activité commerciale est à l'origine du développement de l'artisanat 
et du commerce à Sfax et dans toute sa zone d'influence. 

Avec les pays du Maghreb, le commerce de la Régence est très 
actif du fait de sa situation sur la route de la Mecque. Chaque année, 
les caravanes venant de Fès et d'Alger se joignent à celle de Tunis 
pour se diriger vers les Lieux Saints. Ces déplacements annuels 
donnent lieu à d'importants échanges : produits maghrébins à l'aller 
contre des produits orientaux au retour. 

Avec le Sahara, le commerce caravanier traditionnel à dos de 
chameau demeure actif et rémunérateur. On exporte des produits 
locaux tels que le corail, les tissus, le sel, mais aussi des tissus d'Italie 
qu'on échange contre des produits d'Afrique noire dont les plus 
recherchés sont l'ivoire et la poudre d'or. Une partie de ces 
importations est redistribuée en Europe. 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -121 

Ces différents courants commerciaux demeurent encore intenses et 
bien rémunérateurs mais s'esquisse déjà un début de détournement 
d'une partie de ce trafic vers l'Europe méditerranéenne dont les 
besoins en produits agricoles augmentent au cours du XVIIe siècle. Les 
relations de Tunis avec l'Europe méditerranéenne s'intensifient et se 
diversifient tout au long du XVIIe siècle avec, comme toile de fond, une 
sourde rivalité entre Marseille et Livourne pour profiter du commerce 
de Tunis. Les Provençaux et les Languedociens sont de loin les plus 
dynamiques. Dominant le trafic entre Tunis et Marseille, ils finissent 
par s'imposer aux Livoumais et aux Anglais qui détenaient la plus 
grande partie du trafic entre Tunis, d'une part, et Livourne et Malte 
d'autre part. Vers 1680, les Français détiennent près des 2/3 du 
commerce extérieur de la Régence . Aux sorties, Tunis exporte des 
produits agricoles (céréales, huile), des produits alimentaires (couscous, 
viandes et olives salées), mais aussi des matières premières (laines pour 
les draperies du Languedoc, cuirs et cire pour Livourne) ainsi que du 
corail et des éponges. Les produits élaborés occupent une place 
appréciable dans ces exportations, entre autres les couvertures de Tozeur 
et de Djerba, les bonnets de la région de Tunis, les savons du Sahel. 

La Régence réexporte par ailleurs des marchandises en transit, 
notamment les produits en provenance d'Orient (toiles, soie, riz, café, 
sucre...), les marchandises déprédées ou produits de la course écoulés sur la 
place de Livourne et des produits sahariens (ivoire, poudre d'or, peaux...). 

Quant aux importations, elles comprennent des produits de 
consommation tels les fruits, les vins et le tabac, des produits de luxe 
comme les draps d'Italie et surtout des matières premières pour la 
fabrication de la chéchia (laines d'Espagne, produits tinctoriaux : 
cochenille, vermillon, alun...) 

Cette activité commerciale, fort intense, est à l'origine de la présence 
de nombreux négociants dans les principales villes de la Régence et 
surtout à Tunis. Des étrangers, essentiellement provençaux, catalans, 
anglais, génois, pisans occupent, avec leurs fondouks et leurs consulats, 
le quartier « franc » de Bab-Bhar, à proximité des douanes 45. 

Quant aux juifs livournais, ils habitent le quartier d'El Grana et 
servent d'intermédiaires entre Tunis d'une part, Livourne, les 



122 - LES TEMPS MODERNES 

principautés italiennes de Gênes et de Venise et Marseille d'autre part. 
Ils entretiennent par ailleurs des relations d'affaires avec les juifs de 
Tunis qui habitent la « Hara ». 

Ces négociants étrangers traitent avec les commerçants locaux 
sfaxiens, djerbiens, andalous, renégats 46, mais aussi avec les officiels du 
pays qui jouent un rôle important et tirent de gros profits de cette 
activité. C'est tout ce monde de commerçants et d'intermédiaires qui 
donne son cachet propre au quartier de Bab-Bhar, haut en couleurs, où 
se pratique l'usage de la « lingua franca » 47 et qui constitue un véritable 
quartier d'affaires à l'image de ce qui existe dans les autres places 
commerciales du nord de la Méditerranée. Tous ces négociants 
travaillent pour leur compte propre ou pour le compte de maisons 
qu'ils représentent à titre privé. 

Bien différentes étaient les compagnies commerciales françaises ou 
génoises installées dans la Régence depuis fort longtemps. Ces 
compagnies qui ont fondé des comptoirs sur la côte nord du pays, 
s'adonnent au commerce des céréales et d'autres produits agricoles 
contre le paiement de certains droits aux autorités de la Régence. 

Les Lomellini ont fait de Tabarka un comptoir génois depuis le 
XVIe siècle. Leur activité, limitée d'abord à la pêche au corail, 
s'étendra au cours du XVIIe siècle au commerce du blé et autres 
produits agricoles. 

Rivaux des Génois, les Français réussissent à s'installer en 1685 
dans leur concession du Cap Nègre (Cie Gauthier). Ils essayent 
d'essaimer dans d'autres ports de la Régence et d'étendre leur activité 
non seulement à l'achat et à l'exportation des céréales et, notamment, 
le blé dont l'Europe avait grand besoin à cette époque, mais aussi à 
l'huile et aux dattes ainsi qu'à l'importation des vins et des produits 
de luxe. Cette vive compétition entre Génois et Français débouche 
sur une véritable « traite du blé ». 

D'autres concessions, plus éphémères, sont accordées à d'autres 
négociants étrangers telle la concession de Fiumara Salletta, située sur 
la côte nord de la Régence et qui a. été accordée au négociant marseillais 
Antoine Lenche 48. 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -126 

Très dynamiques, bien informés sur la situation politique et économi-
que du pays et techniquement mieux outillés que les commerçants 
locaux, les négociants étrangers finiront par dominer le commerce 
extérieur de la Tunisie au cours de la deuxième moitié du XVIIe siècle. 
Les Provençaux dépassent les Livournais et réussissent à partir de 1685 49 

à détourner vers Marseille la plus grande partie du trafic. 
Ainsi, malgré l'importance du trafic de la Régence avec les pays du 

Levant, son avant-pays traditionnel, son commerce avec les pays 
européens du nord de la Méditerranée semble l'emporter avec toutes les 
conséquences qu'une telle situation entraînera quand le rapport des 
forces penchera en faveur de l'Europe (dépendance, développement 
inégal..,)- L'ouverture de la Régence sur l'Europe méditerranéenne aura 
de nombreuses conséquences notamment sur le plan monétaire 50. 
Devant la raréfaction de l'or, suite à une famine monétaire bien 
caractéristique du XVIIe siècle, la monnaie or « soltani de Tunis » n'était 
plus utilisée que pour certaines transactions internes ou dans les relations 
avec les pays d'Orient. Par contre, l'usage de la piastre espagnole en argent 
se généralise dans tout le pays et dans toutes les transactions (y compris la 
solde des janissaires) au cours de la première moitié du XVIIe siècle 51. 
Son introduction à Tunis fait suite au développement de la course et du 
commerce extérieur ainsi qu'à l'afflux des immigrants andalous. Les 
manipulations que subira cette monnaie par la suite vont se répercuter 
dans la Régence. Mais le maintien de son cours forcé à Tunis entraînera 
forcément la fuite de la bonne monnaie à l'étranger et son remplacement 
par la piastre courte de valeur moindre. Cette dégradation constante de 
la piastre engendrera la hausse des prix et la fuite de la bonne monnaie d'or 
et d'argent vers l'extérieur, ce qui finira par appauvrir la Régence 52. 
L'ouverture de la Régence sur l'Europe méditerranéenne accuse donc la 
dépendance monétaire du pays vis-à-vis de l'étranger. 

L'agriculture 
Les troubles qui ont précédé et accompagné l'installation des 

Turcs en Tunisie d'une part, la lutte contre l'insoumission des tribus, 
la guerre civile ainsi que les années maigres, fort nombreuses tout au 
long du XVIIe siècle d'autre part, constituent autant de freins au 
développement d'un secteur aussi vital que le secteur agricole et qui, 



124 LES TEMPS MODERNES 

de surcroît, occupe la grande majorité de la population. Les chroni-
queurs ont fait état de nombreuses îamines qui ont sévi par à coups 
dans le pays. L a baisse de  la production agricole était teïïe que les 
autorités durent arrêter, voire interdire toute sortie de grains 

certaines années extrêmement difficiles (tel a été le cas sous le dey 
Osta Mourad par exemple). Par ailleurs, et pour faire face à des 
situations très graves, la Régence a été obligée d'en importer de 
l'étranger. Cependant l'apport technique des agriculteurs andalous 
ainsi que les possibilités d'exportation de céréales vers les pays européens 
du nord de la Méditerranée touchés par la crise frumentaire, constituent 
autant de stimulants sérieux, ce qui entraîne certainement l'extension 
des surfaces emblavées et l'augmentation de la production agricole en 
général. Mais l'impact de ces stimulants a été spatialement limité aux 
régions côtières. 

L'activité agricole vise partout l'auto-consommation. Les méthodes 
n'ont guère changé depuis très longtemps. Cependant, les nouvelles 
techniques culturales véhiculées par les andalous ont engendré une 
véritable « révolution agricole ». D'importantes colonies andalouses 
ont été implantées dans les régions agricoles les plus riches et les plus 
humides du pays : dans la région de Bizerte (El Alia, Metline, Ras-
Djebel, Porto-Farina, Menzel Jemil et Bizerte), dans la basse vallée 
de la Medjerda (Testour, Sloughia, Medjez-el-Bab, Grich el Oued, 
Tébourba), dans la plaine de Tunis (Ariana, Manouba, Radès, 
Mornag, Hammam-Lif, Muhammadia), au Cap Bon (Grombalia, 
Soliman, Turki, Belli, Nianou) et à Zaghouan. Cette implantation 
est à l'origine de l'introduction de nouvelles techniques agricoles 
plus productives (irrigation), des instruments aratoires plus efficaces, 
des semences plus variées, autant de façons culturales qui ont donné 
leur preuve en Andalousie et au Levant espagnol. Une modification 
complète de l'espace agricole en résulte ; les régions où se sont 
installés les Andalous se distinguent, quelques années plus tard, par la 
prospérité de leurs olivettes et la variété de leurs vergers et jardins. 
Des paysages nouveaux, caractérisés par les arbres bien alignés au 
cordeau, les canaux d'irrigation et les cultures nouvelles voient le 
jour. Aux cultures traditionnelles de céréales, figuiers, amandiers et 



125 

oliviers, s'ajoute une arboriculture variée : citronnier, oranger, vigne, 
mûrier, cultures maraîchères plus riches (piments...), bref une 
production plus diversifiée et plus substantielle qui profite aux villes 
et surtout à la capitale. 

La friguia traditionnelle (région de la Haute Medjerda, 
Teboursouk, Béjà, Mateur) demeure le domaine de la céréaliculture 
par excellence et surtout du blé. La production, liée essentiellement à 
la pluviométrie, varie d'une année à l'autre. Certes, les régions du 
Nord sont plus humides que le Centre et le Sud où l'orge est mieux 
adapté. Mais le manque de réserves explique les famines successives 
qu'ont dû endurer les populations de la Régence au cours du XVIIe s. 

Par ailleurs, les possibilités d'exportation des céréales, soit par le 
canal des comptoirs européens de la côte nord, soit par d'autres ports, 
aboutissent à la commercialisation de tout surplus de production en 
cours d'année, sans oublier les conséquences de la contrebande qui 
alimente parallèlement les magasins-dépôts des comptoirs européens 
du Cap Nègre et de Tabarka. Les tribus du nord-ouest sont d'autant 
plus alléchées par les avantages que représente la livraison de leur blé à 
ces compagnies étrangères que les prix imposés par les agents du bey 
aux livraisons obligatoires, dues par ces tribus, étaient généralement 
plus bas que les prix à l'exportation. Il en résulte une véritable traite 
du blé et la ponction de tout surplus annuel, ce qui engendre des 
conséquences économiques et humaines bien graves 53. 

Le Sud est le domaine des cultures oasiennes à base de palmiers-dattiers 
mais aussi d'oliviers (Gafsa, Tozeur, Matmata), de cultures fruitières et 
industrielles (plantes tinctoriales) et d'une bien maigre céréaliculture. 

Quant au Sahel, de Sousse jusqu'à Gabès, c'était le domaine de 
l'oliveraie dont l'extension fournit une importante production d'huile 
et entretient de nombreuses transactions foncières, intéressant plusieurs 
couches de la population 54. Quelques cultures fruitières et céréalières 
ainsi qu'un élevage domestique permettent de compléter une auto-
consommation bien maigre. Mais l'olivier représente la spéculation 
agricole la plus importante, en partie tournée vers le marché, 
engendrant de nombreuses relations entre les cités et leurs campagnes 
environnantes et alimente un important courant d'exportation. 



126  - LES TEMPS MODERNES 

Le centre et le sud de la Régence sont le domaine des tribus. Leur 
économie, de type agro-pastoral, ne donne guère lieu à d'importants 
échanges commerciaux. Les techniques d'élevage n'ont pas évolué. Les 
déplacements saisonniers s'imposent. On pratique quelques emblavures 
annuelles mais à rendement bien maigre. Cependant, l'exportation des 
laines et des cuirs entraîne l'ouverture d'une mince frange de ces 
territoires qui demeurent en grande partie enclavés. 

Ainsi la monétarisation de l'agriculture était faible, limitée aux 
régions céréalières et oléicoles. Mais le pays profond et le centre 
demeurent le domaine de l'agriculture de subsistance, évoluant en 
dehors des cours pratiqués dans les ports méditerranéens. Les surplus, 
quand les années sont pluvieuses, sont épongés par l'exportation et la 
traite. Ces surplus proviennent des grands henchirs appartenant au bey 
et aux principales autorités de la Régence, des impôts payés en nature 
et des livraisons obligatoires des populations rurales ainsi que des 
propriétés citadines (des tunisois et des sahéliens surtout). La 
commercialisation de ces surplus profite davantage aux intermédiaires 
et au beylik plutôt qu'aux producteurs. 

Une faible frange côdère s'ouvre donc au commerce méditerranéen ; 
par contre le pays profond demeure enclavé et produit pour une auto-
consommation bien frugale. 

L'artisanat 
C'est une activité très variée, pratiquée un peu partout dans les 

villes, les villages et chez les tribus. Mais la nature de cette activité 
varie avec la destination finale de la production. Chez les 
populations tribales, la finalité de l'artisanat est la satisfaction des 
besoins essentiels des habitants : tentes, couvertures, habits, 'adîlas, 
bâts, matériel domestique... destinés à l'autoconsommation et 
limitant de ce fait l'appel aux produits extérieurs. 

Dans les régions oasiennes, une production féminine plus 
spécialisée et de meilleure qualité (farrachia de Gafsa, Tozeur, Nefta, 
ouezra, mergoum et burnous de l'Aradh, sefsari...) alimente les souks 
locaux, déborde sur d'autres marchés, notamment Tunis, et 
entretient un courant d'exportation relativement important en 
direction du Sahara et vers les pays du Levant. 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -127 

Dans les régions côtières et surtout dans les villes et les villages (Cap-
Bon, Sahel, Djerba et Bizerte), on travaille la laine dont on tire 
l'essentiel de l'habillement local (kadroun, burnous, haïks, couvertures, 
klim...). L'artisanat de luxe (étoffes de laine fine, de coton, des tissus de 
soie) est destiné à l'exportation à partir des ports de Sousse et de Sfax 
vers Livourne et les pays du Levant. En plus de cet artisanat textile, on 
travaille le bois, le fer, le cuivre, l'argent, le cuir. 

A Tunis, la gamme des produits artisanaux est plus variée et l'activité 
est mieux codifiée. L'apport des artisans andalous, installés à Tunis 
ainsi que l'encouragement des deys et des beys à cette branche 
économique (construction de souks spécialisés, réglementation ...) y 
sont pour quelque chose. 

De nombreux ateliers se sont spécialisés dans l'ameublement, 
d'autres dans le costume féminin décoré de bandes transversales. 
L'emploi de couleurs brillantes appartient aux traditions hispano-
mauresques d'importation aragonaise. Les Grenadins ont introduit 
la fabrication des taffetas veloutés et des draps « bassi » ainsi que la 
technique de la décoration à l'aide des fils de soie, d'argent et d'or. 
A côté de cet artisanat de luxe, un artisanat utilitaire mais qui ne 
manquait pas de raffinement y prospérait tels le travail du cuir, la 
sellerie, la céramique, le cuivre, la sparterie, la parfumerie... 

Mais le marché de ces produits artisanaux, à l'exception de Tunis, 
est bien cloisonné. Les principaux centres desservent leur région et 
ont une zone d'influence peu étendue. Cependant Tunis jouit d ' u n 
rayonnement plus large, drainant certaines productions textiles de 
qualité du Sud et du Sahel et distribuant certains de ces produits 
dans les principaux centres côtiers et jusqu'aux marchés du Levant et 
d'Europe. C'est le dynamisme de certains négociants des villes 
côtières, notamment Tunis, Sousse et Sfax, qui est à l'origine de ce 
courant d'exportation vers l'étranger, mais point de circuits de 
distribution bien organisés et bien hiérarchisés. 

L'auto-consommation locale domine presque toutes les branches 
de cet artisanat où le côté utilitaire l'emporte, à part la fabrication de 
la chéchia qui connaîtra une mutation importante et qui deviendra au 



128 
LES TEMPS MODERNES 

cours du XVIIe siècle la première industrie du pays 55, alimentant un fort 
courant d'exportation vers les pays du Levant et l'Empire Ottoman. 

Cette activité existait déjà à Kairouan sous les Hafsides bien avant 
l'installation des Turcs dans la Régence. Encouragée par Youssef Dey 
(installation d'artisans andalous, construction du souk des chéchias), sa 
production s'est développée en quantité et en qualité et a débordé le 
marché local pour s'imposer sur les marchés européen et levantin, donnant 
naissance à un important courant d'importation de matières premières 
(laines de Ségovie, produits tinctoriaux d'Espagne, du Portugal ou de 
Provence). Les négociants livournais et marseillais, dont dépendait la 

 des bonnetiers, finiront par exercer un véritable monopole dans 
l'importation de ces matières premières Quant à l'exportation des 
bonnets, les négociants sfaxiens et tunisois ont pu résister plus 
longtemps à la concurrence et à la mainmise européennes 57. 

Ainsi donc, on peut parler d'une reprise économique certaine de 
la Régence au XVIIe siècle, après les troubles endurés tout au long du 
siècle écoulé. Cependant, l'économie demeure essentiellement 
vivrière. Les ouvertures sur l'extérieur (exportation des produits de 
l'agriculture et de l'artisanat) profitent beaucoup plus aux officiels, 
aux intermédiaires et commerçants étrangers qu'aux producteurs 
eux-mêmes. 

Les rapports de force en faveur des éléments étrangers, européens 
surtout, notamment au cours de la deuxième moitié du XVIIe siècle, 
sont à l'origine d'une dépendance de plus en plus prononcée de la 
Régence, tant sur le plan économique que monétaire et d'un 
détournement des principaux courants de trafic du Levant, auquel 
est rattachée la Régence depuis bien des siècles, vers les centres 
nerveux plus dynamiques que sont devenus les ports européens de la 
Méditerranée et surtout Marseille. 

majorité



129 

L'apport des Andalous 

Dans les pages qui suivent sont présentés une série de 
documents photographiques, de documents d'archives et de 

textes qui complètent l'information relative à la 
communauté andalouse, devenue une composante essentielle 

de l'histoire de la Tunisie et de son développement 
économique, social et culturel. 

L'immigration des " Andalous " vers la Tunisie n'a pas cessé depuis les 
premières défaites musulmanes face à la reconquête espagnole. Plusieurs vagues 
d'immigrants sont arrivés en Tunisie au XIIIe s. suite aux chutes successives de 
Valence, Cor doue et Séville ; vers la fin du XV siècle, la chute de Grenade entraîne 
une vague massive de réfugiés grenadins au royaume de Tunis. 

Cependant l'expulsion brutale et définitive des Morisques sous Philippe III, en 
1609, p?'ovoque la vague d'immigration la plus considérable. Plusieurs dizaines de 
milliers d'expulsés, empruntant plusieurs itinéraires, arrivent sur les côtes 
tunisiennes. Comme les premiers 
Hafsides, Othman Dey (1598-1610) et 
après lui Youssef Dey (1610-1637) 
facilitent l'accueil et /'établissement des 
réfugiés spécialement dans le Nord-Est 
de la Tunisie. 

Les immigrés sont installés dans 
plusieurs villes telles que Tunis, Bizerte, 
Béja, Mahdia, etc. En outre, ils ont 
édifié complètement ou partiellement 
une vingtaine de localités, les cités 
réputées andalouses de la Tunisie : 
Tes tour, Medjez-el-Bab, Tébourba, 
Qalaat-al-Andalous, El Alla, etc. 

Ces villages retouvent une grande 
prospérité, surtout par rapport à 
l'environnement nomade local. En 
outre, l'origine hispanique des 
fondateurs leur a donné un cachet 
distinctif : « les habitants étaient 
grenadins et ils avaient donné aux 
places et aux rues les mêmes noms que 
celles de leurs anciennes villes » 
(Peyssonnel). 

Moulin à vent. Les vestiges de ce 
moulin à vent dans la ville de Soliman 
sont un témoignage sur les techniques 
nouvelles introduites par les Andalous en 
Tunisie. 



130 

La ville de Soliman fondée par les Andalous vers 1610. Cette photo aérienne prise en 
1962 ( O.T.C. ) donne une bonne idée de l'aménagement du paysage et des structures 
agraires introduits par les Andalous. 

Les plus importantes cités morisques présentent un urbanisme particulier. Les 
villes de Testour, Soliman, Tébourba, Medjez-El-Bab et Ghar-el-Melh sont bâties 
sur un plan régulier. L'ascendance des fondateurs incite à attribuer à ce tracé une 
origine hispanique. En plus de leurs plans réguliers, certains éléments 
d'aménagement sont inhabituels dans la région, tels que le pavement des rues et le 
creusement des rigoles cl'écoulement pluvial. De même la « place carrée » où les 
Andalous « avaient des fêtes de taureaux à l'espagnole » rappellent un élément 
structural urbain typiquement ibérique, « la plaza mayor ». Cependant, c'est dans 
l'architecture qu'apparaît avec le plus d'éclat l'apport andalou du XVII' s. 



131 

Les centres qui ont reçu une importante communauté de Morisques ou qui ont 
été édifiés par les réfugiés manifestent une influence espagnole évidente. 

Les centres andalous se sont dotés dès l'époque de la fondation d'un réseau 
dense de monuments religieux ou civils. De petites bourgades telles que 
Sloughia ou Grich-el-Oued dans la basse vallée de la Medjerda, qui avaient 
au XVII' s. une population de quelques centaines d'habitants, 
s'enorgueillissent de belles mosquées d'une qualité architecturale 
exceptionnelle. Les auteurs contemporains soulignent la distinction des 
mosquées des localités andalouses « appartenant à la classe des monuments 
de grandes villes ». 

L'étude des différents édifices de ces cités révèle qu'une partie des 
réalisations architecturales andalouses mêle des techniques espagnoles à des 
éléments locaux. Cependant l'architecture réalisée par la première 
génération d'immigrés et qui reflète une influence espagnole manifeste n'a 
connu aucune diffusion, tels les frontons, pinacles, obélisques, horloges, clefs 
de voûte ou ogives. Ces délicates fantaisies ornementales sur des thèmes 
chrétiens réalisés à Testour, à Medjez-el-Bab et à Soliman, n'ont pas eu une 
longue postérité. Les descendants des immigrés, qui ne connaissaient plus 
l'Espagne, n'avaient repris que les thèmes les plus simples, ceux qui étaient 
passés dans l'architecture courante et pouvaient être aisément transposés 
dans les techniques locales comme l'appareil mixte de type dit tolédan et les 
toits en tuile creuse. En outre, les éléments importés d'Espagne ont été très 
vite combinés à des techniques et des formes architecturales d'origine locale. 

Ibn AbîDînâr (XVIIes.) qui a dressé une liste de quatorze villes andalouses 
a insisté sur la mise en valeur des régions où les Andalous se sont établis : 
« ils plantèrent la vigne, les oliviers, étendirent les jardins, construisirent les 
routes ». Ainsi, après une longue période de recul de la vie sédentaire, dans 
les riches plaines du Nord-Est du pays occupées par des tribus nomades, ils 
ont réussi à inverser la tendance en créant dans ces zones des centres de vie 
sédentaire qui vont profiter de la sécurité relative rétablie par les premiers 
deys pour se développer. En 1724, J. A. Peyssonnel notait non sans excès que : 
« les villes et les villages étaient bien rares dans ce royaume avant la venue 
des Andalous. La plupart des villes qu'on trouve aujourd'hui leur doivent 
leurs fondations ou du moins leur rétablissement, parce qu'avant eux, des 
naturels ou Maures bédouins aimaient mieux vivre sous des tentes à la 
campagne que dans les villes comme la plupart le pratiquent encore ». 

Les récits de voyage des Européens ont rendu célèbres les centres andalous 
de la Tunisie. Les textes écrits au XVII' et au XVIII' s. manifestent une 
sympathie particulière pour les Morisques et une certaine admiration pour 
leurs villages « bien percés et bien bâtis comme les villages d'Europe » et 
« remplis d'assez belles maisons fabriquées à la christianesque ». 



132 

Tébourba 

Tébourba est un autre centre morisque qui s 'élève près du site 
de l'ancien Tuburbum Minus, à 35 km de Tunis, sur la rive gauche 
de la Medjerda. Elle est entourée de jardins et de beaux et vastes 
vergers, notamment d'oliviers, dont la culture a connu un grand 

développement suite à l'établissement des Morisques. 
La médina présente un plan assez régulier : les rues se croisent 

de façon orthogonale, huit d'entre elles convergent vers la grande 
place rectangulaire qui constitue l'élément principal de la structure 
urbaine. Ce plan régulier témoigne d'un urbanisme intentionnel. La 

ville a été bâtie par les immigrés morisques vers 1610. La place 
centrale entourée par des mosquées, des fondouks et des commerces 

est un élément structurel urbain d'origine hispanique. 

Photographie aérienne de Tébourba et de son terroir. 



133 

Inscription de fondation, 
exemple remarquable de 

calligraphie monumentale. 
Le texte commémorant la fondation 

de ce pont est un poème en huit vers 
admirablement calligraphiés en thuluth 

élaboré et gravé sur marbre. Chaque 
sadr et ajouz est inscrit dans une 

cartouche. Figure en bas la date de 
1088 H. correspondant 

à l'année 1677 C. 

Construit sur ordre de Murad II 
(1659-1675), cet ouvrage 

en belles pierres de taille, a été 
achevé en 1677. C'est un pont en 

dos d'âne percé par huit 
arches égales portant un tablier 

protégé par un parapet. Jeté 
sur la Medjerda, il relie la ville 

Medjez-El-Bab à ses jardins 
et aux cités andalouses 

proches. 

Le pont de Medjez-El-Bab 



134 

Testour principale ville andalouse (XVIIe siècle) 

Testour est fondée au début du xvii  s. par 
des immigrés andalous sur l'emplacement 
d'une cité romaine dans la moyenne vallée 

de la Medjerda. La médina morisque est 
formée de trois quartiers : le quartier des 
Andalous, le quartier des Tagarins et celui 

de la Hara. Trois artères principales 
parallèles, d'une largeur remarquable, 

reliées d'une manière orthogonale par des 
rues latérales moins larges délimitent des 

îlots allongés. La grande place constitue un 
élément important du tissu urbain. 

Elle est le centre de la vie de la cité et peut 
être considérée comme l'espace public par 
excellence. Plusieurs édifices importants la 

surplombent : la Grande Mosquée, le 
hammam, les cafés et jadis des fondouks. 

En outre, cette place constitue une 
apparition précoce de la place de type 

européen dans le Maghreb. 

Vue de Testour de la fin du XIXe siècle. 
(gravure T. Taylor d'après une photographie de R. Cagnat prise en 1888). 

On aperçoit le minaret et la silhouette pyramidale de la grande mosquée. A noter 
l'usage de la tuile ronde pour les couvertures y compris les auvents. 

Le minaret 



135 

La Grande Mosquée de Testour 

La Grande Mosquée représente un témoin éloquent de l'architecture 
morisque de Tunisie. Le maître d'oeuvre, tout en tirant parti des 

dispositions habituelles aux mosquées locales, a utilisé les techniques 
architecturales et décoratives d'origine hispanique, créant ainsi une oeuvre 
de synthèse tout à fait inédite. Bien ordonné, l'édifice se distingue par ses 

imposantes toitures de tuiles s'appuyant sur une armature de combles 
constituée de systèmes de charpente reposant sur l'extrados des voûtes par 
l'intermédiaire de 48piliers. Son minaret, tour carrée que surmontent deux 
tours de forme octogonale, confirme sa parenté avec les clochers espagnols 

et plus particulièrement avec ceux de l'Aragon. Il en est ainsi des petits 
pinacles dressés sur les angles de la tour carrée du minaret et de l'horloge 

décorative ornant cette même tour. La construction du minaret, chaînage 
de briques et remplissage en moellons, la structure de l'escalier en 

colimaçon, renvoient également à une filiation hispanique. 
Le décor du mihrâb offre un autre exemple inattendu de l'architecture 

chrétienne importée par les Morisques et utilisée pour le culte musulman. 
Le fronton à ressauts latéraux portant trois obélisques et un écusson ovale 
est de toute évidence emprunté à l'art de la Renaissance italo-espagnole. 



136 

Le pont-barrage d'ElBattan 

Jeté sur la Medjerda à 2 km. en aval de Tébourba, ce pont-
barrage est construit par Muhammad Bey, fils de Murad II, vers 
1690. C'est un ouvrage admirable percé de seize arches élevées 

sur un radier servant de fondation. Des vannes ferment les 
arches et élèvent le niveau de l'eau pour actionner les moulins à 

foulon et pour l'irrigation des terres riveraines. A côté de ce 
pont, le bey fait bâtir une coquette maison de plaisance. La 
construction de cette digue est à l'origine d'un grand projet 

d'aménagement agraire dans cette région de la basse vallée de 
la Medjerda. Des villages et des vergers sont implantés dans 

toute la zone et profitent de l'eau fournie par le barrage. 



137 

La chéchia : le plus important des artisanats développés 
par les Andalous dès le XVIIE siècle 

Au début du XVIIe siècle, les immigrés morisques donnent à l'artisanat 
des chéchias une impulsion telle que cette fabrication devient, 

pendant plus de deux siècles, la première industrie du pays. C'est sans doute 
aussi aux Andalous que Tunis est redevable de l'organisation de la 

corporation des chawwâchis qui domina longtemps les corporations dirigeant 
les différents métiers pratiqués dans les souks. Le complexe bâti pour cette 

corporation occupe une position centrale entre la Kasbah et la Zaytûna. 
Comme l'affirme al-Wazîr as-Sarrâj, c'est le mouradite Muhammad Bey qui 

ordonna vers 1691 la construction des trois souks que nous connaissons 
encore aujourd'hui. Le processus de fabrication des chéchias comprend un 

grand nombre d'opérations dont une partie seulement s'effectue dans les 
souks de Tunis : tricotage de la laine à l'Ariana, couture dans le faubourg de 

Bâb Suwayqa, lavage et foulage dans le pont-barrage d'al-Battan près de 
Tebourba, teinture à Zaghouan et mise en forme, feutrage et finition dans les 

ateliers des trois souks des chéchias de Tunis. J.-A. Peyssonnel, dans une 
lettre datée du 20 juillet 1724, estime à 15.000 le nombre des artisans 

travaillant pour ce métier ; ceux-ci travaillaient pour 200 à 300 maîtres 
chawwâchis et produisaient quelques 40.000 douzaines de bonnets vendus 
dans tous les pays méditerranéens. Les Tunisiens forment une compagnie à 

Istanbul où ils contrôlent ce négoce. 

Le Souk des chéchias vers 1900 (photographie Henri Saladin) 



138 

La zawiya Sidi Ali Azzouz à Zaghouan 

D'origine marocaine, Sidi Ali 
Azzouz s'est installé dans la 
régence de Tunis à l'époque des 
Mouradites. Sa zawiya fut 
construite de son vivant à 
Zaghouan par son disciple 
Muhammad al-Hafsi Pacha 
(m.1685) qui le vénérait. 

La confrérie Azzouziya dont les 
oraisons, en partie de tradition 
andalouse, sont chantées et 
rythmées par des tambourins et 
des petites percussions, pratique 
son rituel hebdomadaire le 
vendredi soir. La confrérie a 
vraisemblablement connu son 
apogée au début du xviiï siècle, 
période durant laquelle 
apparaissent plusieurs zawiyas et 
branches locales : à Testour, à 
Tébourba, à Nabeul, à Ras Djebel 
et deux à Tunis. 

La zawiya mère de Zaghouan 
s'élève au centre de la ville et 
donne sur la rue de la Grande 
Mosquée. Le monument se 
présente sous la forme d'un 
complexe architectural dont les 
différents éléments s'organisent 
autour de trois petites cours. 

La salle funéraire, élément 
fondamental de l'édifice, est 
précédée d'un portique donnant 
sur une courette dallée. Cette salle 
carrée est couverte d'une grande 
coupole portée par des pendentifs 
par l'intermédiaire d'un tambour sphérique. Les parties inférieures de la salle sont 
tapissées de carreaux de céramiques polychromes. Ce lambris de faïence riche et très 
varié est constitué de panneaux de fabrication tunisoise et d'autres importés d'Asie 
Mineure. Les parties supérieures de la salle sont ornées d'un décor très fourni en plâtre 
sculpté. De l'extérieur, le dôme qui s'appuie sur un tambour cylindrique est recouvert 
de petites tuiles vertes. L'oratoire est également précédé d'une cour. De plan 
rectangulaire, il se compose de trois nefs parallèles à la Qibla et de cinq travées. Cet 
oratoire se distingue par sa simplicité ; la richesse du décor de la salle funéraire 
contraste avec les grandes surfaces claires et la sobriété du masjid. 

Salle funéraire. Sous la coupole le catafalque 
du Saint. En dessous, inscription en calligraphie 

maghrébine sur céramique vernissée. 



CHAPITRE III 

La société 

La Population 
A lire les chroniqueurs arabes et les relations de voyages des 

étrangers qui ont séjourné dans la Régence, on ne manque pas d'être 
frappé par le nombre important d'épidémies et de famines qui 
endeuillèrent le pays tout au long du XVIIE siècle. Si l'on ajoute les 
méfaits des troubles politiques, guerre civile, invasions, on peut 
affirmer, mais sans être précis, que sur le plan démographique, cette 
période n'a pas dû être faste. La population a subi des coupes très 
sérieuses, dues essentiellement à la peste, fléau typique des temps 
modernes. 

La peste frappa sept à huit fois en un siècle, soit vingt-deux ans en 
tout. Certaines épidémies ont duré parfois longtemps et, d'après 
certains observateurs, la peste a agi comme une véritable hécatombe, 
faisant des centaines de milliers de victimes. 

Certaines de ses manifestations ont été parfois limitées à un port, 
à une région, mais la plupart du temps, c'est tout le pays qui est 



140 - LES TEMPS MODERNES 

touché et les pertes humaines montent en flèche surtout quand ce 
fléau coïncide, comme c'est le cas la plupart du temps, avec des famines 
et des troubles politiques. Relisons Ibn Abî Dinar, contemporain et 
proche témoin de ces méfaits. La peste à fistules ( wabâ bu rîcha ) a duré 
deux ans 1604-5, celle de 1622 a duré plus lontemps (4 ans) et a marqué 
la mémoire collective en emportant le saint homme bien connu 
Abul Gaïth Al-Qassas ( waba. Sidi Abul Gaïth Al-Qassas ). D'origine 
levantine, cette épidémie s'est propagée un peu partout dans le pays 
et a fait de nombreuses victimes. Plus grave et plus durable encore 
(7 ans) a été la résurgence de la peste en 1643-44. Elle n'a été enrayée 
qu'en 1650 ( waba Ahmed Khodja ). Dans la deuxième moitié du 
siècle, les résurgences de la peste ont été plus fréquentes et plus 
rapprochées : 1662-63, 1675-85, 1689-90, 1705, sans compter celles 
moins bien connues mais qu'ont mentionnées des rapports des 
consuls étrangers, en 1663, 1676 et 1701 58. 

D'origine levantine ou européenne, la peste n'a pas manqué de 
perturber l'économie du pays et de réduire les effectifs de la population de 
la Régence. Dans de tels cas, les andalous et autres allogènes : levantins, 
convertis, esclaves étaient les bienvenus afin de compenser les pertes sur le 
plan démographique et permettre une relève sur le plan économique. 

Le manque de précautions (mise en quarantaine des bateaux venant 
des lieux touchés par ce fléau) explique la vitesse de propagation de 
cette maladie, en général à partir des ports. Le XVIIe siècle a été de ce 
fait une période de stagnation de la population tunisienne. 

La société autochtone, malgré les coupes sérieuses qu'elle a subies 
au cours du XVIe siècle, n'a pas pour autant disparu de la scène. Elle 
demeure partout omniprésente avec ses structures propres, ses 
institutions, ses couches sociales et toutes ses traditions. Certes, elle a 
perdu son pouvoir de décision au profit de la nouvelle classe 
dirigeante turque, mais on devra, au fil des années,  elle. 
Elle s'est par ailleurs enrichie par l'accueil de nombreux étrangers. 

Une première distinction s'impose entre société citadine et société 
rurale. D'autres distinctions se dégagent à l'intérieur de ces groupes, 
en fonction de l'origine ethnique, de la langue, de la situation socio-
économique. 

compter avec



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -141 

La société citadine 
Hadharis ou beldis habitent la capitale Tunis, les villes côtières et celles 

de l'intérieur du pays. Les autochtones en constituent la très grande 
majorité. Protégés par leurs remparts, ces citadins représentent toutes les 
couches sociales et toutes les activités économiques caractéristiques des 
villes de cette époque, d'où une grande diversité : les représentants de 
l'autorité, les auxiliaires du pouvoir politique, juridique et culturel, les 
agents économiques (artisans, commerçants, pêcheurs, marins...) mais 
aussi des couches sociales de condition plus modeste. Tout cela se traduit 
par des diversités au niveau de l'habitat (des quartiers plus riches que 
d'autres), de l'activité économique (spécialisation de certains quartiers), 
surtout à Tunis et dans les villes les plus importantes. 

La majorité des citadins appartient à la religion musulmane, de rite 
malikite, coexistant avec quelques minorités ethniques (Juifs 
autochtones, natifs du pays depuis bien longtemps, allogènes plus 
récents installés au cours du XVIIe s. tels les Turcs, les Andalous, les 
convertis, les étrangers...). Le rôle de Tunis et de ses habitants est de 
loin le plus important. Centre de décision à tous les niveaux, la 
capitale concentre tous les rouages du gouvernement et abrite toutes 
les couches sociales autochtones et d'importantes minorités étrangères. 

Les Beldis 
Des catégories sociales diverses constituent la masse de la 

population citadine. Leur participation dans le domaine économique 
est essentielle dans l'artisanat, le commerce intérieur et extérieur, avec 
l'Egypte et les pays du Levant. Certains, plus enracinés que d'autres, 
constituent la tranche la plus active sur les plans économique59 

(artisanat), politique, juridique, éducatif et culturel tels les imams des 
mosquées, les faqihs, les cadis et muftis malikites, les 'ulamas de la 
grande mosquée Zaytouna60 et leurs auxiliaires ('Uduls, 'Ummals, 
Kuttabs, Hajebs). La plupart d'entre-eux, surtout à Tunis, mais aussi 
en province, jouissent d'une grande notoriété 61 (la Khassa). D'autres 
couches, moins favorisées, pratiquent de petits métiers, moins intégrés 
à la vie urbaine ou en voie d'intégration (les barranis) habitant les 
faubourgs de la cité (les gens de Wargla, du Souf...) 



142 - LES TEMPS MODERNES 

Juifs tunisiens 

La minorité des juifs tunisiens est installée depuis très longtemps 
dans le pays. Elle vit groupée dans son quartier de la Hara, à proximité de 
Bah Souika, jouissant d'une large autonomie administrative et 
religieuse et disposant de son propre cimetière. Les activités auxquelles 
ils s'adonnent sont multiples (orfèvres du souk as-Sagha, tailleurs du 
souk at-Trouk, commerçants locaux). Leur cohabitation avec la 
population musulmane est dans l'ensemble pacifique. Cependant, ils sont 
soumis à un impôt de capitation ( jizia. ) et astreints à porter quelques 
signes récognitifs, tels les vêtements de couleur sombre. Mais, dans 
l'ensemble, la communauté de juifs tunisiens « twansa » vit en bonne 
entente avec les habitants musulmans, parlant leur langue et adoptant 
certaines de leurs habitudes. Cette société citadine compte par ailleurs de 
nombreux étrangers dont la plupart ont été, avec le temps, tunisifiés. 

La classe dirigeante turque 
Elle occupe le haut de la hiérarchie sociale. Elle constitue une 

classe assez diversifiée comprenant plusieurs niveaux, tant dans la 
capitale que dans les villes de province. C'est elle qui prend les 
décisions engageant l'avenir du pays et qui aide à leur application. 

D'origine allogène, composée dans sa grande majorité de 
Levantins turcs, cette caste que la population locale n'adopta pas de 
gaieté de cœur, se devait d'être solidaire, par nécessité, dans un pays 
conquis de fraîche date. Mais cette solidarité de circonstance n'a pas 
empêché, vu la différence des intérêts à l'intérieur du groupe, la 
naissance de véritables clans et l'apparition de tensions, de fissures, voire 
même de cassures (entre les deys et les beys dans la première moitié du 
siècle, entre les beys eux mêmes, au cours de la seconde moitié du siècle), 
ce qui n'a pas été sans danger pour le devenir de tout le groupe. 

En dehors de ces divergences, ce groupe domine vraiment, tant 
sur le plan politique (pachas, deys, beys, membres du Diwan, caïds 
de province et leurs descendants) que sur les deux autres plans, 
militaire (milice, officiers supérieurs, aghas) et religieux (muftis et 
cadis hanafites.) 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I e SIECLE - -143 

À partir de cette position de force, la domination de cette caste 
devait s'étendre au domaine économique (course, commerce, revenus 
fonciers), En effet, les ptinctpaux armateurs pour la course d'abord, 
pour le commerce ensuite, se recrutent parmi les hauts dignitaires du 
régime ; il en est de même pour les caids-lazzam ainsi que pour certains 
maîtres artisans chaouachi (fabricants de bonnets). Le contrôle des 
secteurs productifs clés permet à cette classe de s'enrichir rapidement, 
sans négliger les privilèges dont elle jouit par ailleurs sur le plan fiscal et 
les nombreux avantages qu'elle tire de son influence à tous les niveaux. 

Fermée pendant longtemps à l'élément autochtone, cette caste se 
distingue par sa langue (le turc), sa façon de s'habiller, son hanafisme 
dont elle tire une certaine supériorité par rapport au reste de la 
population. Mais, au fil des années, et sans pour autant perdre leurs 
caractères spécifiques, certains de ces membres contractent des 
mariages dans le pays, donnant ainsi naissance à une descendance 
fort nombreuse de kouloughli, laquelle descendance aura plus 
d'attaches avec la régence et deviendra par la force des choses plus 
"tunisienne". 

Cette classe dirigeante réussit donc à dominer le pays et à 
consolider l'avenir de ses descendants. Investissant dans les secteurs 
les plus rentables de l'époque (course, commerce et « industrie ») elle 
ne néglige pas pour autant le secteur agricole. En effet, de grands 
domaines appartiennent aux familles les plus illustres 62 de l'époque. 
De même, certains raïs et militaires turcs participent aux 
transactions foncières sur les oliviers, au sahel 63. Les plus hauts 
dignitaires mènent un train de vie princier, évoluant entre leurs 
résidences richement meublées dans la médina (rue El Pacha, rue du 
Diwan ...) à clientèle pléthorique, et leurs résidences secondaires, 
non moins somptueuses, dans les campagnes verdoyantes de la 
Manouba, du Mornag, de la Muhammadia..., ou au bord de la mer. 

Tout ce monde était par ailleurs ouvert à tout ce qui venait de 
l'extérieur et surtout de la Méditerranée. La « lingua franca », qu'il 
apprit à manier, le rend perméable à l'influence européenne et lui 
permet de mener rondement des affaires fructueuses. 



144 - LES TEMPS MODERNES 

Cette classe dirigeante s'appuie sur de nombreux mamelouks, ses 
serviteurs fidèles, dont certains vont accéder aux plus hautes fonctions. 
Par ailleurs, les Turcs finiront par assimiler un autre groupe, non moins 
indispensable pour faire fructifier leurs affaires et entretenir leurs 
relations extra-tunisiennes ; il s'agit du groupe des « convertis ». 

Les Andalous 
Phénomène ancien en Tunisie, remontant aux Hafsides, 

l'immigration andalouse s'est déroulée en trois vagues successives : la 
première, après la chute de Cordoue et de Séville sous la domination 
chrétienne, entre 1246 et 1248, la deuxième, après la chute de Grenade, 
en 1493, la troisième, en 1608-1612, après ledit d'expulsion pris par 
Philippe III d'Espagne en 1609. Si les deux premières vagues comptaient 
surtout des gens appartenant à la classe éclairée et aisée, la troisième 
vague, la plus nombreuse et la plus désespérée, a touché toutes les 
couches sociales de la communauté musulmane d'Espagne 64. Sur un 
total de 275.000 à 300.000 émigrants 65 forcés de quitter l'Espagne, 50 à 
60.000 se sont installés dans la Régence 66. Ces « Moriscos » ont profité, 
en ce début du XVIIe s., de la protection généreuse du chef de la Régence, 
Othman Dey, de celle du saint homme Abul Gaïth al-Qachâch et des 
nombreux musulmans que révoltaient les persécutions subies par ces 
émigrés de la part des chrétiens. Cela coïncide du reste avec la volonté des 
dirigeants de provoquer une reprise économique du pays et de profiter 
d'un apport estimé utile. 

Ces effectifs très importants pour l'époque ont été installés dans les 
régions agricoles les plus riches, mais aussi dans les villes du nord-est et 
surtout à Tunis. Un grand nombre d'émigrés ne parlaient que l'espagnol, 
ayant oublié jusqu'aux pratiques élémentaires de l'islam, 67 d'où la 
nécessité de les encadrer par des cheikhs à eux et de les installer en groupe 
dans des quartiers aménagés spécialement pour les accueillir (quartier 
Tronja, quartier des Andalous, Bab Souika) avec leurs propres mosquées 
(mosquée Soubhan-Allah), leurs médersas, leurs fondations pieuses. 

Transplantés dans un milieu différent de leur milieu d'origine, moins 
raffiné et plus rude, certains ressentent des regrets, 68 d'autres en tirent 
orgueil et vanité allant jusqu'à considérer comme mésalliance les mariages 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -145 

contractés dans le milieu autochtone. Aussi le groupe garda-t-il pendant 
longtemps sa spécificité, ses coutumes, ses cérémonies, son style de vie, 
voire même sa langue, ainsi que ses habitudes vestimentaires un peu 
trop luxueuses et quelque peu tapageuses - notamment celles des 
femmes - aux yeux des habitants du pays qui les accueillait 69. 

Sur le plan économique, l'apport de ces immigrants a été d'un grand 
intérêt, notamment en ce qui concerne Y urbanisme, l'artisanat (travail 
du bois, du cuir, des chéchias...) et le commerce 70. 

Leur apport culturel n'a pas été moins important tant dans le 
domaine de la musique que dans celui de l'architecture. Bref, un brin de 
raffinement dans un milieu où les mœurs se distinguaient plutôt par leur 
rudesse, mais cette communauté finira, en fin de compte, par se mêler 
aux autochtones de même rang pour former une même classe sociale. 

Les convertis 
Si les Mamelouks étaient élevés dès leur jeune âge dans la religion 

musulmane, dans l'entourage des deys, des beys et des officiels du régime 
turc, les convertis étaient par contre d'anciens chrétiens qui, pour des 
raisons diverses 71, ont renié leur religion d'origine pour se convertir à 
l'islam, devenir des citoyens musulmans et s'installer définitivement 
dans le pays. Ils adoptent le mode de vie turc et changent le plus 
souvent de nom. L'origine européenne se retrouve chez les « Corso », 
« Génovese », « Ferrarèse », « Messinèse »... malgré l'adoption de prénoms 
à consonance turque : Assan, Giafer, Issouf, Romdhane... 

Ces convertis entrent au service des hautes personnalités turques ; ils 
deviennent leurs secrétaires, interprètes (torjeman), hommes de 
confiance. Ils grimpent les échelons de la milice et de la marine pour 
accéder parfois aux plus hautes fonctions de l'Etat 72. 

L'apostasie ne détruit guère les liens de parenté entre le nouveau 
converti et ses parents en pays chrétien. Bien au contraire, ces liens 
demeurent solides et peuvent, le cas échéant, être fructifiés dans des 
affaires commerciales ou autres. En effet, la plupart des convertis 
réussissent à faire fortune dans le pays et s'assimilent à la classe 
dirigeante turque. 



146 - LES TEMPS MODERNES 

• Les juifs Livournais 
Ils constituent la communauté étrangère la plus nombreuse à Tunis, au 

cours du XVIIe siècle. Originaires d'Espagne et du Portugal d'où ils avaient 
été chassés par les souverains chrétiens, les juifs livournais « Gorni » 
s'étaient installés d'abord à Livourne, attirés par les avantages que leur 
offrait le grand duc de Toscane 73. Ils ne vont pas tarder à établir des 
relations avec la communauté juive de Tunis, puis constituer à leur tour 
une véritable communauté de Livournais entre 1582 et 1620. 74 Affirmant 
leur différence avec les juifs twansa natifs du pays, ils s'en distinguent par 
leur port vestimentaire 75, leur quartier d'El Grana jouxtant le quartier 
franc, leur parler italo-espagnol et leur propre organisation 76. 

Leur activité économique et financière s'est rapidement 
diversifiée : fabrication et commerce des chéchias 77, exportation des 
produits locaux, huile, grains, cuirs, opérations bancaires. Ils servent 
d'intermédiaires entre les corsaires et les autres commerçants 
étrangers et écoulent les marchandises « déprédées » jusqu à dominer 
le trafic du port de Livourne 78. 

Devenus puissants sur les deux plans économique et financier, ces 
hommes d'affaires finiront par contrôler le monnayage de l'or et de l'argent 
( Dar al-Sikka ) et renforcer leur coopération avec le pouvoir en place 79. 

Les nations « étrangères » 
L'établissement des négociants européens à Tunis remonte au XVIIe 

siècle. Italiens, Génois, Pisans et Catalans dominent par leur nombre les 
autres Européens jusqu'au XVIIe siècle. Avec l'application des 
capitulations ottomanes en faveur de certaines puissances 
européennes, l'influence française finira par l'emporter sur les autres 
influences (italienne, anglaise et hollandaise). Du reste, l'établissement 
du consulat français à Tunis date de 1577 ; il ne sera suivi par le 
consulat anglais que bien plus tard, en 1655. 

Des fondouks sont alors érigés afin d'abriter les commerçants 
étrangers et leurs marchandises, notamment les fondouks appartenant 
aux Français, aux Anglais et aux Hollandais. Ces établissements sont 
établis à proximité de la douane, au quartier de Bab Bhar, devenu de 
la sorte le cœur du quartier « franc ». 



147 

Le quartier franc 

Outre les Juifs livournais, d'autres négociants européens vivent à 
Tunis. Les Italiens, notamment Génois, Pisans et Catalans étaient dans 

la première moitié du XVIIe s. les plus nombreux et les plus influents. 
Par la suite, les Hollandais, les Anglais et les Français 

( originaires des trois principales puissances de l'Europe) réussissent 
à renforcer leur présence. Ainsi, nous assistons vers 1660 à 
l'édification du fondouk des Français et, vers 1665, à celui des 

Anglais. A cette époque, les fondouks édifiés près de Bâb al-Bahr 
pour abriter les consuls et les commerçants de ces "nations" 

étrangères, sont à l'origine du quartier "franc" comme on l'appelait 
alors. La croissance de ce quartier n'a pas cessé depuis lors. 

A partir du XIX' siècle, il finit par déborder sur les 
enceintes de la cité et former, du côté de Bâb al-Bahr, 

le noyau de la ville moderne. 

Fondouk des Français. Ce bâtiment a été construit par Hamouda Pacha vers 1660. 
A gauche, on aperçoit la cour intérieure à travers la porte cochère qui ouvre 
aujourd'hui sur la rue de la Commission. A droite, les portiques du patio et la galerie 
du premier étage. 



148 — 
LES TEMPS MODERNES 

Les « nations » étrangères, comme on Les appelait à l'époque, étaient 
bien organisées sous l'autorité, de leurs consuls afin de mieux profiter 
des avantages et des progrès du commerce de la Régence et de limiter 
les méfaits de la concurrence qui régnait entre elles 80. Les membres de 
ces communautés menaient une vie simple, cherchant à gagner le plus 
d'argent et le plus rapidement possible. 

Les captifs 
La course en pleine mer et les attaques des côtes multiplient les 

effectifs des captifs. Leur nombre varie selon les autorités 81 entre 7.000 
et 12.000 pour tout le XVIIe siècle, de nationalités diverses, essentiellement 
méditerranéennes-Italienne, Espagnole, Grecque, mais aussi Hollandaise. 
Ces captifs sont considérés comme « prisonniers de guerre » susceptibles 
d'être rachetés, d'où leur intérêt économique. Vendus à Rahbat el-Ilj, 
place réservée à ce trafic, leur valeur marchande varie selon la qualité des 
prisonniers. Leur rachat, s'agissant surtout des hommes 82, donne lieu à de 
longues tractations et de nombreuses pressions auxquelles participent certains 
ordres religieux, des Andalous, des Juifs Livournais et des convertis. 

Les esclaves 
Les captifs non encore rachetés constituent une importante force de 

travail. Cette masse d'esclaves chrétiens, obligés d'accumuler les sommes 
nécessaires pour un éventuel rachat, travaillent dans presque tous les 
secteurs d'activités (ouvriers agricoles, domestiques chez les particuliers, 
artisans, marchands, tenanciers de tavernes, galériens...). Certains, les plus 
chanceux, sont employés dans l'entourage des grands personnages de 
l'Etat en tant qu'écrivains, hommes de confiance, médecins... 

Par mesure de sécurité, les esclaves doivent regagner, la nuit tombée, 
leurs bagnes « zindala » où les conditions de vie sont très dures. Cependant, 
ils sont libres de pratiquer leur religion, ce qui a poussé certains ordres 
religieux à installer des dispensaires et de petites chapelles à l'intérieur des 
bagnes. Les effectifs des captifs et des esclaves, très nombreux au cours de 
la première moitié du XVIIe s., ont décliné au cours de la deuxième moitié 
de ce siècle en raison du déclin de la course. Cependant, leur rôle dans 
l'économie de la Régence n'est pas négligeable. 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -149 

La société rurale 
Elle domine tant par ses effectifs que par son poids économique. 

L'agriculture est le secteur économique le plus important mais pas 
toujours le plus rentable. Cependant il y a de grandes différences entre 
la paysannerie des réglons côtières, ouvertes sur les ports, à. proximité 
des villes et à pénétration facile, telle la vallée de la Medjerda, et le 
monde rural périphérique de la Tunisie profonde. 

La paysannerie du plat pays est plus ouverte aux signes 
monétaires, aux échanges et se distingue par la privatisation de la 
propriété foncière. Peuplées essentiellement de sédentaires, les 
campagnes dont certaines devaient accéder avec les andalous à une 
certaine intensification et une diversification de la production 
agricole, subissent la domination des villes dont elles constituent les 
zones d'influence, ainsi qu'une dépendance vis à vis de l'Europe en 
pleine ascension (début de l'économie de traite : blé, laines, huile...). 

Quant au monde rural du Centre, du Sud et de l'Ouest, il se 
caractérise par une économie à dominante agro-pastorale et une 
organisation sociale tribale. Chez ces tribus nomades ou semi-nomades, la 
propriété est essentiellement collective. Leur organisation interne résiste 
aux coups de boutoir du pouvoir central et, malgré une soumission de 
façade, ce monde hermétique a pu conserver pour longtemps encore ses 
traits spécifiques et ses signes distinctifs. Son économie est archaïque : 
une économie de subsistance où domine l'élevage et où l'activité 
marchande et monétaire est négligeable. 

L'organisation lignagère qui caractérise ces tribus assure encore et pour 
longtemps la solidarité du groupe. Mais le contact avec l'économie 
marchande (comptoirs européens pour les tribus du nord-ouest) et 
l'irruption violente d'un pouvoir centralisateur qui finira par s'imposer, 
vont sécréter des facteurs de différenciation sociale, faisant émerger les 
tenants du pouvoir et leurs auxiliaires, caïds, cheikhs, tribus makhzen... 
L'égalitarisme ancestral est ainsi en voie de disparition 83. 

Déjà un dualisme entre société citadine et société rurale ! La 
société citadine, bien différente du monde rural en raison de la variété 
des éléments qui la composent, de la diversité des souches, des 



150 - LES TEMPS MODERNES 

origines et des apports multiples dont elle a bénéficié, était au XVIIe 

siècle une société en pleine gestation. Mais elle était déjà réceptive, 
tolérante, ouverte aux échanges et aux influences extérieures, autant de 
facteurs favorables à l'essor et au développement socio-culturel. 

Les lettres et les arts 
La vie culturelle 

Comparé à la brillante époque hafside, le XVIIe siècle a été plutôt 
une période d'éclipsé du point de vue culturel, en raison des troubles 
qui ont endeuillé le pays 84. 

De nombreux 'ulamas ont dû fuir la capitale, voire même le pays. 
Les constructions publiques et religieuses ont marqué le pas, 
l'enseignement a beaucoup décliné ce qui a fait dire à certains 
observateurs que Tunis s'était vidé de toute culture. 

Tout en consolidant leur pouvoir dans le pays, les nouvelles 
autorités turques ont cherché à relancer l'activité culturelle en aidant 
à l'installation des 'ulamas turcs dans la Régence dans le but de 
répandre le rite hanafite. 

Avec le rétablissement de l'ordre, une nette reprise s'esquisse avec 
le retour à Tunis de nombreux 'ulamas autochtones et l'installation 
d'autres 'ulamas andalous chassés d'Espagne au début du XVIIe siècle. 
Deys et beys encouragent officiellement l'enseignement et les études 
juridiques comme ils édifient de nombreuses mosquées et médersas. 
Ces fondations sont limitées dans les premiers temps à la capitale 
mais, avec les Mouradites, les villes de l'intérieur, Béja, Kairouan, 
Sfax, Tozeur... en profitent à leur tour. De nombreux chaykhs, 
choisis parmi les 'ulamas, sont affectés à ces médersas, leurs 
traitements étant assurés par des habous que le bey et certains 
dignitaires du régime constituent au profit de l'institution. 

Mais c'est Tunis qui rayonne sur l'ensemble de la Régence et 
même à l'extérieur, grâce à ses 'ulamas bien rétribués et réputés pour 
leur savoir, d'où leur large audience. Une sorte d'émulation existe 
entre eux, à qui enlever de haute lutte une chaire à la Zaytouna. 



Les arts du livre : calligraphie et enluminure 
en Tunisie à l'époque moderne 

A l'époque ottomane, la cursive maghrébine est restée une 
écriture livresque et documentaire. Dans les bibliothèques de Tunis 
de cette époque, les manuscrits exécutés en cette écriture sont très 

nombreux. Mais à côté, nous trouvons dans ces mêmes 
bibliothèques de très beaux manuscrits apportés d'Orient ou, tout 

au moins, exécutés par des orientaux. De même les copistes 
tunisiens étaient ouverts à l'influence orientale. 

Sahih al-Boukhari 
Page d'un très beau manusrit : écriture 
tunisienne élégante de type maghrébin et 
enluminures. Œuvre de Muhammad 
Yamani exécuté en 1669. 
Ce Sahih réalisé en 20 volumes a été 
constitué en waqf par Muhammad fils de 
Ali Pacha au profit de la madrasa Bachia 
édifiée par son père en 1753. 

Page d'un manuscrit en écriture 
Naskhi de type oriental. 
Ce type de calligraphie n'a pas été 
adopté par les calligraphes tunisiens 
qui sont restés fidèles à l'écriture 
maghrébine qui a connu un grand 
raffinement. 



152 

Madrasa Sidi al-Jumnî à Houmt Souk (Djerba) 

A l'époque ottomane, Tunis est le principal centre de 
l'enseignement et des sciences ; le nombre de ces 

madrasas atteint la vingtaine vers la fin du XVIII' s. A 
l'intérieur du pays, les Mouradites puis les Husseinites 
édifient des madrasas dans les plus importantes villes 

de la régence telles que Bizerte, Béja, le Kef, 
Kairouan, Sousse, Sfax, Gabès et Tozeur. 

A Djerba, Mourad II fait construire la madrasa 
d'Ibrâhîm al-Jumnî qui est complétée d'une zawiya, 

d'un masjid et du logement du marabout. Dans cet 
établissement, al-Jumnî dispense un enseignement 

basé sur al-Mukhtasar de Khalîl, contribuant ainsi à 
la formation de nombreux fuqahâ malikites qui furent 

des agents actifs de propagation de la doctrine de 
Mâlik aux dépens du kharijisme. 

La Madrasa : vue extérieure 
Cour intérieure de la Madrasa 
dans un style typique de Djerba. 



153 

L'étagement des coupoles tel qu'il apparaît de l'extérieur. La mosquée Muhammad 
Bey est l 'exemple unique à Tunis et même en Tunisie d'une mosquée construite 
selon le modèle créé par l'architecte Sinan lui-même inspiré de Sainte Sophie. 

La mosquée de Muhammad Bey (1692-1697) 
connue sous le nom de Sidi Mahrez 

Ce monument qui imite les 
mosquées d'Istanbul se distingue par 
la multiplicité de ses coupoles : une 
grande coupole centrale, dominant 

toute la composition, étayée de 
demi-coupoles et encadrée de quatre 
petites coupoles occupant les angles 

de l'édifice. La salle de prière est 
encadrée sur trois côtés de portiques 

portés par des colonnes sculptées 
dans le marbre blanc. 

A l'intérieur, le revêtement en 
marbre des murs et des piliers est 

complété par de beaux panneaux de 
faïence importée d'Iznik. 

Ce monument original, construit 
entre 1692 et 1697 et qui est la seule 

mosquée tunisienne dérivant d'un 
prototype turc n'a pas fait école ; il 

reste l'unique représentant de 
l'architecture ottomane en Tunisie 
d'où son intérêt et son importance. 

Intérieur de la salle de prière avec les 
puissants piliers qui soutiennent le système 
des coupoles. On est frappé par l'ampleur 
de l'espace qui contraste avec celui des 
mosquées hypostyles. 



154 - LES TEMPS MODERNES 

Plusieurs influences véhiculées de l'extérieur enrichissent le fonds 
culturel autochtone : d'abord l'influence turque, encouragée par le 
pouvoir en place et qui est représentée entre autres par le mamelouk 
Ahmed Efendi ainsi que par Aboulhasan Efendi et Romdhane 
Efendi, Ce dernier est chargé du prêche à la mosquée Youssef Dey, 
en plus de ses fonctions de cadi et de mufti hanafite ; ensuite 
l'influence andalouse qui n'était pas inconnue dans le pays, étant déjà 
présente sous les Hafsides. Parmi les immigrants de la dernière vague 
du début du X V I I E siècle, se distinguent Muhammad al Ha'jaiej , 
Mansour an-Nachâr, le philologue Abou Rabi' Soulayman et les Ibn 
Achour Muhammad et son fils Abdelkader. 

L'influence orientale est véhiculée par les 'ulamas tunisiens qui 
effectuent le traditionnel voyage en Orient, soit pour le pèlerinage, 
soit pour la formation. 

Enfin l'influence maraboutique de l'ouest marocain ne cesse de 
s'implanter dans tout le Maghreb. 

Toutes ces influences ne font qu'enrichir le traditionnel fonds 
malikite autochtone qui, en définitive, prédomine en assimilant tous 
les apports extérieurs sans perdre sa spécificité propre. 

Des familles de 'ulamas se perpétuent en donnant des noms illustres : 
les Rassa avec les chaykhs Abou Yahia, Ahmed, Ali et Mohamed 
Hamouda, les Bekri, imams de la grande mosquée Zaytouna avec Abou 
Bakr et Aboulhasan, les Fatâta représentés par le mufti malikite chaykh 
Mohamed Fatâta (sous les Mouradites) et son fils Muhammad 
Hamouda (assassiné par Romdhane Bey), les Chérif, notamment Ahmed 
Chérif, imam de la mosquée al Bâcha, sans oublier les Amri, Ghammed, 
Souissi, Musrati, Kouicem, Saâda, Zitouna et bien d'autres. 

En dehors de la capitale, retenons quelques centres culturels de 
province : Kairouan avec les Azzum et Ahmed Essaddem, Sfax avec 
Ali Ennouri qui fit école ainsi que Abdelaziz al Fourati, Djerba avec 
le chaykh Ibrahim al Jumni, Béjà avec Mohamed al Gharbi, Sousse 
avec les Burawi... 

La production, bien que de facture traditionnelle, est assez variée. 
Retenons la chronique représentée par Ibn Abî Dînâr al Qaïrawâni, 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -155 

le fiqh, avec les célèbres témoignages du mufti Azzum 85, le hadith 
(commentaires et gloses) avec les dnaykks Muhammad Fetâta et 
Muhammad Kouicem 86. 

L'architecture 
Le XVIIe siècle apparaît sur le plan des constructions en tous genres 

comme une revanche sur toute la période s'étendant sur une partie du 
XVe siècle et tout le XVIe siècle, période au cours de laquelle rien ou 
presque rien n'a été construit. De nombreux édifices publics et 
utilitaires sont soit détruits, soit peu entretenus. La tâche qui 
incombait aux autorités turques en Tunisie consistait donc à 
construire du nouveau et à reconstruire et restaurer ce qui n'a pas été 
entretenu pendant si longtemps. Aussi les constructions ont-elles été 
fort nombreuses. Les usages auxquels étaient destinées ces 
constructions en expliquent la variété : des constructions à usage 
religieux et culturel telles les mosquées, les médersas et les zaouias, 
d'autres à usage économique et d'utilité publique comme les ponts, 
souks, fontaines publiques, d'autres à usage défensif comme les 
remparts et les abrâj, d'autres enfin à usage domestique comme les 
palais et les demeures. 

En recréant un espace auquel ils étaient habitués dans leur pays 
d'origine tout en cherchant, richesse oblige ! les somptueux palais, mais 
aussi les efficaces remparts, ( abrâj), les beys ont réussi à marquer leurs 
« règnes » par des constructions majestueuses. 

L'interférence de plusieurs influences a été pour beaucoup dans 
l'originalité de cette architecture. A côté de l'influence turque véhiculée 
par l'élément ottoman, il y a l'influence andalouse à laquelle le maghreb 
et notamment la Tunisie étaient déjà habitués depuis le XIIIe siècle, mais 
qu'un afflux massif d'andalous au début du XVIIe siècle a aidé à 
répandre. Par ailleurs, l'ouverture de la caste dirigeante sur la mer 
Méditerranée et essentiellement l'Italie ainsi que la fréquentation de 
nombreux étrangers et renégats installés dans la Régence et spécialement 
à Tunis, ont marqué de leur empreinte plus d'un édifice tant au niveau 
du modèle qu'au niveau de la technique et des matériaux utilisés. 



156 

Mais la tradition hafside qui a marqué le pays durant plus de trois 
siècles a en définitive dominé partout jusqu'à faire de l'architecture du 
XVIIe siècle un prolongement de l'architecture traditionnelle locale, 
amalgamant de nombreuses influences étrangères. Les résultats sont 

assez heureux : un art plus riche et plus varié mais qui ne rompt pas 
avec l'art hafside. 

L'influence turque et orientale se manifeste par l'adjonction de 
galeries dans les mosquées, la forme octogonale des minarets couronnés 
de balcons à auvents, le plan en T avec « qbou wa mqâcir » des pièces 
d'habitation des palais et demeures et les éléments de décoration florale 
(cyprès, tulipes), géométrique (rosaces en étoile) et épigraphique (textes 
gravés dans le marbre). 

L'influence hispano-mauresque et andalouse est représentée par le 
minaret de forme octogonale en briques, superposé à une tour carrée 
(mosquée de Testour), les toits à pente unique en tuiles creuses à la 
place des terrasses et la profusion de la décoration : plafonds à baguettes 
entrelacées peints et dorés et à mouqaranas, plâtres scluptés, 
marqueteries à céramiques, zellij... 87. 

L'influence italienne et chrétienne se retrouve dans les chapiteaux, 
l'emploi des marbres polychromes et sculptés, les faïences, les pilastres, 
les entablements ainsi que dans les nombreux éléments décoratifs. 

Tels sont les éléments distinctifs de l'architecture tunisienne au 
XVIIe siècle, une association heureuse du traditionnel qui reste malgré 
tout l'essentiel et qui se caractérise par sa sobriété et d'influences 
étrangères enrichissantes par leur sens décoratif, leurs couleurs vives et 
leurs formes sveltes. 

Retenons quelques prototypes parmi les nombreuses réalisations 
architecturales qui parsèment le territoire de la Régence. Tunis en a 
retenu l'essentiel offrant ainsi l'échantillonage le plus complet et le plus 
heureux, dans un espace bien limité et dominé par la Kasbah : la 
mosquée de Youssef Dey datant de 1616 (rue Sidi ben Ziad), la 
mosquée de Hamouda Pacha le mouradite de 1655, la double galerie 
de la mosquée Zaytouna de 1637, la médersa Youssoufia (1622), la 
médersa Mouradiya due à Mourad II, les nombreux souks (Souks 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -157 

at-Trouk, al-Birka, al-Bechmaq, chachias),  l' extension du palais du 
Bardo... En dehors de la capitale, la grande mosquée andalouse de 
Testour, les remparts de Kairouan et de quelques villes côtières, les 
citadelles ( abrâj), les casernes... enfin les nombreux travaux d'utilité 
publique : les ponts de Tébourba et de Medjez-el-bab, les travaux 
d'adduction d'eau, les fontaines publiques, les mîdhas et latrines et 
tant d'autres réalisations. 

Ces réalisations de l'époque turque et mouradite sont, comme 
nous l'avons déjà vu, significatives des influences subies. Mais il faut 
noter qu'en dépit des apports extérieurs, « pour tout ce qui touche à 
l'essentiel — langue, mœurs, civilisation - la société tunisienne 
autochtone est sortie victorieuse d'une telle confrontation, le peuple 
en particulier a gardé intacts son dialecte, ses usages, son rite malikite 
et il est significatif que le bey lui-même ait fini par porter la coiffe 
locale » 88. 

C'est précisément cette permanence de la spécificité socio-
culturelle tunisienne que les Husseinites à leur accession au beylicat 
en 1705 allaient recueillir et enrichir en tant qu'élément distinctif de 
la souveraineté tunisienne. 



158 

Azîza Othmâna 

Azîza Othmâna, la 
légendaire descendante de 
Othman Dey est une des 
figures illustres de la Tunisie 
du XVII' s. Après un 
pèlerinage à La Mecque, al-
Hâjja Azîza constitua en 
habous une grande partie de 
ses biens pour des œuvres de 
charité. Les biens-fonds 

fonciers de la fondation, 
sous réserve d'enclaves, 
couvre un domaine d'un 
tenant de 68.000 hectares 
s'étendant, parallèlement à 
la mer, des jardins de 
Monastir jusqu'au delà de 
Jbeniana, presque aux 
portes de Sfax. Certaines 
clauses de l'acte constitutif du 
habous, comme il est révélé 
par des documents tardifs, se 
rapportent à sa sépulture et m a u s o l é e représenté ci-dessus porte le nom de la 
au mausolée de sa famille. princesse et renferme sa tombe ainsi que celle de 

Cependant, peu Othman Dey et des membres de sa famille. 
d'informations 
biographiques sûres précisent l'identité de cette princesse, descendante de Othman 
Dey. Le chapitre écrit à son sujet par H. H. Abdulwahab, dans son ouvrage 
"Tunisiennes célèbres" Shahîrât al-Tûnisiyât (1934), est incertain. Le savant 
tunisien dit qu'elle est fille d'Abul-Abbâs Ahmad b. Muhammad b. Othman Dey 
alors que les documents du waqf retrouvés depuis lors confirment qu'Abul-Abbâs 
Ahmad est le père d'une autre illustre descendante de Othman Dey, la princesse 
Fâtima épouse du bey Hussein ben Ali. Le document révèle que Fâtima est la petite 
fille (du côté paternel) de Azîza. En outre, le père de Fâtima, Abul-Abbâs Ahmad, 
est le fils de Azîza et d'Abul-Fadl Qâsim qui est descendant du dey. En épousant 
son cousin Qâsim, Azîza serait une descendante de Othman Dey (probablement sa 
petite fille) et la grand-mère de Fâtima. 

De même, H. H. Abdulwahab fait remonter le décès de Azîza à l'année 1080/1669 ; 
or, le document du habous laisse supposer qu 'elle était encore en vie au moment de 
l'établissement de l'acte de constitution du waqf de sa petite-fille, c'est-à-dire le 
début de rabî' II1140/16 novembre 1727, et que les deux femmes étaient 
copropriétaires de plusieurs terres agricoles provenant d'un héritage commun. 

Un autre érudit, Muhammad Chammâm dit, sans citer ses sources, que Azîza 
Othmâna est l'épouse de Youssef Dey (m. 1637) et qu'elle est décédée en l'an 
1122/1710-1711. 

L e



Notes 

1. Loin de nous la prétention de présenter ici une synthèse de l'histoire de la 
Tunisie au cours du XVIIe s. Il s'agit plutôt d 'un état de la question, à la 
lumière des chroniques locales dont on dispose et dont certaines ont fait 
l'objet de publications, de relations de voyage par des étrangers dans la 
Régence, de rapports de consuls et ambassadeurs européens ayant séjourné 
dans le pays et surtout d'articles et de travaux de recherches récents, à partir 
d'archives, d'actes notariés et présentant sous un jour nouveau divers aspects 
de l'histoire de cette période. 

2. J. Pignon : Osta Moratto Turcho Genovese, Dey de Tunis ( 1637-1640), CT 3e 

trimestre 1955, pp. 343-344, 349-51. 

3. L'élection d'Osta Mourad au Deylicat, converti certes mais non turc d'origine, 
inquiéta les membres du Jund, malgré sa longue et brillante carrière dans la 
marine où il accéda en 1615 au titre de général des galères, jusqu'à 1637, ainsi qu'à 
son appartenance à l'entourage de Youssef Dey. Avait-il profité de l'appui du 
clan des convertis, de plus en plus nombreux dans les différents rouages du 
pouvoir politique, dans l'armée et dans la marine ? La question reste posée. 

4. B. Dhiaf, Ithaf: L. II, pp. 42 et 11. 

5. L'épidémie du Ta'oun de 1689 dura huit mois et fit parfois jusqu'à mille morts 
par jour, Ithaf B. Dhiaf , L II, p. 42 et 11. 

6. T. Bachrouch : Fondements d'autonomie de la Régence de Tunis, R .T. S. S. 1975, 
pp. 181-182. 



16(3 

7. M, H. Chérif : Pouvoir et Société dans la Tunisie de Husayn ben Ali, 1705-1740. 
Thèse de Doctorat d'Etat 1970, Ronéo pp. 152-155. 

8. Il s'agit d'un signe représentant une queue-de-cheval et indiquant le rang dans la 
hiérarchie administrative ou militaire turque, le rang supérieur comportant trois 
queues-de-cheval. Le Pacha de Tunis venait donc au second rang. R. Mantran : 
L'évolution des relations entre la Tunisie et l'Empire Ottoman du XVT siècle, essai de 
synthèse, C.T. 1959, p. 321. 

9. S. Boubaker : La régence de Tunis au XVll s. : ses relations commerciales avec les ports 
de ÏEurope méditerranéenne : Marseille et Livourne. Thèse 3e cycle, 1978, 
Université de Toulouse le Mirail, p. 186. 

10. L'administration de la capitale Tunis est confiée au « Cheikh al-Madina ». Il est 
assisté d'un Conseil et secondé par un grand nombre d'employés. Les autres 
centres urbains de l'intérieur ont aussi leurs Cheikhs « Cheikh el-Beled ». 

11. T. Bachrouch : Sur la fiscalité mouradite, C.T. 3e et 4' trimestre, 1972, pp. 126-127. 
12. Notamment sur les peaux, les cuirs et les marchés. Voir M. H. Chérif : Pouvoir 

et Société dans la Tunisie de H. ben Ali, op. cité p. 70. 

13. A. Hénia : Les rapports du Djérid avec le Beylik 1676-1840, D.R.a. d'histoire, 
Ronéo, 1978, p. 161. 

14. T. Bachrouch : Sur la fiscalité mouradite, art. cité p. 126. 

15. A. Hénia, Les rapports du Djérid avec le Beylik, op. cit. pp. 101 et 276. 

16. Ibn Abî Dînâr al Qayrawani : Ad Munis fi akhbar Ifriqiya wa Tounis, Tunis 
1967, pp. 234-236. Ibn Dhiaf : IthafAhl az-Zamân, L. II, p. 36. M. H. Chérif : 
Pouvoir et Société, op. cit. p. 132. 

17. Ibn Abî Dinar : Al Mu'nis, pp. 199-200, L. II, 1e partie. Al Hulal as-Sundusia, p. 
151. Ibn Dhiaf : Ithaf, L. II, p. 26. J. Pignon : La milice des janissaires, C. T. 1956, 
pp. 302-303 et ss. 

18. L'oda-bachi se coiffe d'un bonnet ou tartour et porte un habit à manches très 
larges, se resserrant aux poignets ( akbia ). Quant au boulouk-bachi, on le 
reconnaît au turban blanc qui entoure son tartour. J. Pignon : La milice des 
janissaires, art. cité p. 318. 

19. Ce service est d'autant plus fatiguant que le voyage s'effectue à pied et dure 
quarante jours. Départ et retour donnent lieu à des cérémonies d'une pompe 
royale. L'événement est généralement annoncé par des crieurs publics et le 
rassemblement se fait devant la Kasbah où le bey doit se rendre pour être revêtu 
d'un habit spécial par les soins du pacha en personne. J. Pignon : La milice des 
janissaires, art. cité p. 315. 

20. Son service acquitté, le janissaire est libre de participer à la course que pratiquent 
certains particuliers. Les grandes galères, équipées de canons, peuvent embarquer 
jusqu'à 150 janissaires en plus de l'équipage et des esclaves chargés de la manœuvre. 
Ce service est dangereux mais combien rémunérateur. En cas de bonne prise, le 
janissaire a droit à une part du butin. J. Pignon idem. 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I e SIECLE - -161 

21. Ibn Abî Dînâr : Al Munis, p. 236. Ibn Dhiaf, L. II, pp. 32 et 52. Al Wazîr as-
Sarrâj : Hulal, L. II, 1™ partie, pp. 236 et 304. 

22. M. H. Chérif : Pouvoir et Société dans la Tunisie de H. b. Ali, opus cité pp. 379-
380 et p. 443. 

23. P. Granchamp : La France en Tunisie, T. II, p. 386.T. Bachrouch : Formation 
sociale barbaresque ... , op. cité p. 66. 

24. T. , idem, ç. 67.  comptent , 
leurs équipages pouvant atteindre jusqu'à 300 hommes. J. Pignon : un document 
inédit sur la Tunisie au XVII ' note 90 p. 86. Les grands vaisseaux peuvent 
atteindre 300 tonneaux de portée comme les piques et les polacres. Les pataches 
sont de petits bâtiments de guerre à deux mâts et à voiles carrées, de 150 
tonneaux de portée. J. Pignon, idem. p. 87. 

25- Ces bâtiments de faible tonnage sont la plupart du temps construits sur place et 
utilisés en général pour des opérations côtières, à partir des ports de Bizerte, Sfax, 
Djerba. 

26. Le départ des galères est précédé de tout un rituel qui tient plutôt de la 
superstition tels la visite d 'un important marabout de la capitale, le sacrifice d'un 
mouton.. . Les corsaires de la Régence de Tunis tiennent à l'application du droit 
de visite en dépit du traité de 1605 avec la France. En effet, ils veulent empêcher 
les Italiens, les Espagnols et les chevaliers de Malte de se couvrir du pavillon 
français. 

27. T. Bachrouch : Sur la fiscalité mouradite, art. cité pp. 130-131. 

28. A. Hénia : Les rapports du Djéridavecle beylik..., op. cité pp. 19-20. 

29. T. Bachrouch : art. cité p. 134. 
30. M. H. Chérif : Pouvoir et Société dans la Tunisie de H. b. Ali, op. cité p. 597. 
31. Ibn Abî Dînâr : Al Munis, op. cité p. 292. El Wazîr as-Sarrâj : Hulal..., T. II lrc 

partie, p. 225. Ibn Dhiaf : Ithâf..., L. II. p. 95. M. H. Chérif : Témoignage du 
muRi Qasim Azzum, C.T. 1972, pp. 48-49. 

32. Ibn Abî Dînâr : Al Munis, p 292. R. Brunschwig : Justice religieuse et Justice 
laïque dans la Tunisie des Deys et des Beys jusqu'au milieu du XDC s., Studia 
Islamica. XXIII. 1969, p. 30. 

33. Ibn Abî Dînâr : Al Munis, pp. 203-211-224-238. Al Wazîr as-Sarrâj : Hulal, pp. 
163- 224-246-305. 

34. L'insuffisance de ce métal précieux a entraîné un avilissement durable des 
moyens de paiement et de multiples manipulations au cours du XVir s. (trois 
d'après Munis , quatre d'après al Wazîr en 1606, 1641, 1656, 1677). 

35. Ces rachats sont organisés par les ordres religieux des Trinitaires et des Capucins 
ainsi que par le magistrat des achats de Gênes ; le gouverneur du comptoir génois 
de Tabarka lui sert d'intermédiaire. F. Arnoulet : L'œuvre des Capucins et des 
Trinitaires, C. T. 1978. n° 105-106, pp. 35-40. J. Pignon : Gênes et Tabarka au XVII  s. 
G T. 1979, n° 109-110, pp. 27 et 35. 

Bachrouch  Les grands vaisseaux entre 20et40canons



162 - LES TEMPS MODERNES 

36. J. Mathiex : Trafic et prix de l'homme en Méditerranée aux XVII - XVII  s., Annales 
E.S.C. 1954, p. 160. 

37. T. Bachrouch : Formation sociale, op. cité, pp. 70-71. M. H. Chérif : Pouvoir et 
Société, op. cité, pp. 277 et 1038. 

38. Le partage des prises entre armateurs, raïs, officiers janissaires et autre serviteurs 
est bien réglementé dans la pratique : plus de 50% de ces revenus vont dans les 
caisses des grands armateurs et raïs. 

39. J. Mathiex : Sur la marine marchande barbaresque, annales E. S. C. 1959, pp. 87 et 90. 

40. J. Mathiex : Trafic de l'homme..., Art. cité, Annales 154, p. 157, Godechot : La 
course maltaise, R. A. 1952, pp. 106-108-111. 

41. T. Bachrouch : Société et Pouvoir barbaresque..., op. cité, p. 90. M. H. Chérif : 
Pouvoir et Société, op. cité, pp. 277 et 1038. 

42. A. Zouari : Les relations de Sfax avec le Levant, Thèse 3e cycle, pp. 113, 114 et 117. 

43. La construction navale était assez active à Sfax. Les équipages étaient recrutés parmi 
les sfaxiens, mais aussi les Kerkéniens, Cf. Ali Zouari : Thèse 3e cycle, p. 236. 

44. S. Boubaker : La Régence de Tunis au XVII s., ses relations commerciales avec les 
ports de TEurope méditerranéenne. Marseille et Livourne. Thèse 3= cycle 1978. 
Toulouse. Le Mirail. Ronéo. 

45. Certains ont élu résidence à Tunis pendant bien longtemps tels Louis Sabain 
(1678 - 1710) et Nicolas Bélanger (1684 - 1706) qui y ont passé plus de 20 ans. Voir 
J. P. Vittu : Un commissionnaire marseillais à Tunis et ses affaires de 1684 à 1706 : 
Nicolas Béranger. Revue de l'histoire moderne et contemporaine, Tome XXIV, oct.-
déc. 197, p. 582. 

46. S, Boubaker : La Régence de Tunis au XVIIe s., op. cité, p, 344. 

47 Ayant pour base la langue italienne, permettant la communication entre les 
négociants et l'administration. 

48. Dr. F. Arnoulet : Fiumara Salletta, Revue d'histoire maghrébine, janvier : 1977, p. 35. 

49. S. Boubaker : La régence de Tunis, op. cité, p. 458. 
50. T. Bachrouch : Formation Sociale barbaiesque, op. cité, pp. 109-112. M. H. 

Chérif : Introduction delà piastre espagnole, art. cité, C.T. 1968, pp. 48-49 et 51-53, 
M. H. Chérif : Propriété des oliviers, Actes du 1er congrès d'histoire et de 
civilisation du Maghreb, 1979, pp. 212-214 

51. Le dinar d'or hafside constituait plutôt une monnaie de compte ; les 
transactions locales sont faites soit en nasri d'argent (l/52 partie de la piastre) soit 
en fils ou bourbe en cuivre (l/12 de l'aspre ou 1/624 de la piastre) M. H. Chérif : 
Introduction de la piastre, art. cité, p. 45 et suivantes. 

52. S. Boubaker : La régence de Tunis, op. cité., pp. 160-163. 

53. M. H. Chérif : Pouvoir et Société..., op. cité, p. 154. 

54. La petite et moyenne propriété rurale et citadine domine. De nombreux 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I e SIECLE - -163 

commerçants, artisans, militaires, rai's... possèdent des oliviers. Cf. M. H. Chérif : 
Propriété des oliviers, art. cité, pp. 234-235. 

55. La fabrication des chéchias est organisée d 'une façon rationnelle avec une 
véritable division du travail et une spécialisation des différentes étapes de 
fabrication : préparation de la laine, filage, foulage, teinture, cardagé , apprêt . . . 
le nombre des entreprises est assez important, de même le nombre de 
chaouachis. Voir L. Valensi : Islam et capitalisme, Annales, pp. 378-379. et ss. 

56. Le négociant livournais Jacob Lumbroso fournit ses clients en leur accordant des 
facilités et en se chargeant d'écouler lui-même leur production, Cf. S. Boubaker, 
op. cité, pp. 270-272. 

57. L. Valensi : Islam et capitalisme, article cité, p. 399. 

58. P. Sebag : La peste dans la Régence de Tunis, 1BLA n° 69, 1965, pp. 36-40. 

59. Les fonctions politiques et militaires sont accaparées par la classe dirigeante étrangère. 

60. On les reconnaît à la couleur de leur turban ; blanc pour les ' Ulamas, signe de leur 
savoir, vert pour les Ashrâfs signe de leur ascendance chérifienne et leur « baraka ». 
J. Berque. C.T. 1972. 'Ulamas tunisiens... 

61. Certains accèdent aux hautes sphères du pouvoir : conseillers auprès des 
autorités... 

62. Les habous de Aziza Othmana, petite fille du Bey Othman, s'étendent sur 60.000 
ha. 

63. M. H. Chérif : Oliviers au sahel, art. cité, p. 234. 

64. H. H. Abdulwahab : Les apports ethniques étrangers en Tunisie, C.T. 1970, pp. 162-
163, (n° 69-70) 

65. P. Chaunu : Minorités et conjoncture : l'expulsion des Morisques en 1609. Revue 
historique, C.C XXV, p. 87. 

66. J. Pignon : Chronique bibliographique "une géographie de l'Espagne Morisque" p. 
229, et H. H. Abdulwahab : article cité, p. 163. 

67. H. Piéri : L'accueil des Tunisiens aux Morisques. IBLA, 1968, p. 64. 

68. H. Piéri, art. cité, p. 66. 

69. H. Piéri, art. cité, p. 70. 

70. Certains, comme Mustapha Cardenas, ont si bien réussi que leur puissance a 
porté ombrage au bey régnant H a m o u d a qui finira par les éliminer. 

71. Entre autres, l'espoir d 'un sort meilleur, d 'une libération plus rapide, d 'un 
mariage arrangé, de fortes pressions... 

72. Tel a été le cas de Osta Moratto (Osta Moratto Genovese, de son nom) dey de 
1637 à 1640, après avoir dirigé les galères officielles de Bizerte, des années durant. 
Il en est de même pour Mami Terrarese, devenu conseiller de Youssef Dey ; 
Osta Moratto Corso sera le fondateur de la dynastie mouradite . . . ]. Pignon : 
Osta Moratto, C.T., 1955, p. 333, 343 sqq. 



164 - LES TEMPS MODERNES 

73. A. Raymond : Tunis sous les Mouradites, p. 136, 2006. 
74. A. Raymond : Tunis sous les Mouradites, p. 140-141, 2006. 
75. Ils se coiffent de chapeaux ronds à l'européenne. 
76. Ils se considèrent comme étant supérieurs aux autres juifs du pays et évitent de 

se mêler à eux. 

77- Une véritable « intégration » de cette activité a vu le jour avec Joseph Lumbroso, 
depuis l'importation des matières premières - les laines fines de Livourne - en 
passant par leur transformation et leur exportation sous forme de produit fini. 

78. C'était le cas de Mardokhay Darmon pour le commerce du cuir. 

79. Prêts d'argent accordés aux militaires turcs moyennant un intérêt de 10%. 
80. La « nation » anglaise compte sept résidents, la « nation » française en compte 

douze, S. Boubaker, op. cité., p. 287. Cette « nation » est dirigée par un Consul 
et dépend de la Chambre de Commerce de Marseille qui est la seule habilitée à 
délivrer aux négociants français des certificats d'établissement. On évite 
d'envoyer à Tunis des femmes et des mineurs et de prolonger le séjour de ces 
négociants au-delà d 'une période de 10 ans. La liberté de célébrer leur culte en 
privé dans la chapelle du Consulat leur est garantie. Les procès mixtes sont du 
ressort de la justice beylicale, en présence du Consul. Voir Y. Debbach : La 
nation française en Tunisie, pp. 67-81-82-206. 

81. Othman Dey possédait entre 700 et 1000 captifs. Youssef Dey, 1800, autant pour 
Mourad Bey et Osta Mourad... A. Raymond : Tunis sous les Mouradites, p. 119. 

82. Les captives deviennent dans de nombreux cas les épouses de leurs propriétaires 
et ne tardent pas à se convertir. 

83. Hénia : Le Djérid, op. cité. M. H. Chérif : Pouvoir et Société..., op. cité. pp. 43, 
276, 277. 

84. Lors de la seconde invasion espagnole en Tunisie en 1573, la mosquée université 
Zaytouna devint « une écurie pour les chevaux espagnols . . . et sa bibliothèque 
fut éparpillée sur la voie publique afin que les ouvrages soient piétinés sous les 
sabots ». Ibn Dhiaf : Ithâf, L. II, p. 18. 

85. Ces témoignages sont consignés dans des Kunnashs ou cahiers où les 'Ulamas 
notent toutes les affaires qu'ils ont eu à connaître. 

86. L'explication d'Al Bukhârî donne lieu à des manifestations religieuses et un 
recueillement général surtout au cours du mois de Ramadan. 

87. G. Marçais : Manuel d'art musulman. L'architecture, T. II, pp. 849 et ss. 

88. H. Djaït : Influences ottomanes, in R.H.M., n° 6, 1976, p. 150. 



Bibliograhie relative à la Tunisie 
mouradite 

ABDULWAHAB H . H . : Coup D'œil général sur les apports ethniques 
étrangers en Tunisie, réimpression C. T. lER-2E trim. 1970 n° 69-70, 

p p . 149-172. 

ABDESSELEM A. : Les historiens tunisiens des XVIIE, XVIIIE et XIXE 

siècles. Essai d'histoire culturelle, Paris 1973, 590 p. 
ARNOULET F. : L'œuvre hospitalière des Trinitaires et des Capucins 

dans la Régence de Tunis, C.T. 3E-4E trim., 1978 n° : 105-106, pp. 
35-47 

FIUMAR A S. : Un comptoir commercial en Tunisie aux XVIE et XVIIE 

siècles, Revue d'Hist. Maghrébine n° : 7-8 janvier 1977, pp. 33-40 

ARVIEUX C. d ' : Mémoires du chevalier d'Arvieux.... recueillis sur ses 
mémoires originaux et mis en ordre par Jean-Baptiste Labat, 
Paris 1735, 6 vol. 

BACHROUCH T. : - Sur la fiscalité mouradite. Présentation d'une 
source et des premiers résultats d'une enquête en cours, C.T. n° 
79-80, 1972, p p . 125-146. 



166 - LES TEMPS MODERNES 

- Fondements de l'autonomie de la Régence d e Tunis au XVIIe 

siècle, R.T.S.S. n° 40-43, p p . 163-184. 

— Rachat et libération des esclaves chrétiens à Tunis au XVII  siècle, 
R.T.S.S. n° : 40-43, p p . 121-162. 

- Formation Sociale Barbaresque et Pouvoir à Tunis au XVII 

siècle, Tunis 1977, 252 p. 
- Pouvoir et Souveraineté territoriale : la question de la frontière 
tuniso-algérienne sous Ahmed Bey, in Actes du 1er congrès 
d'histoire et de civilisation du Maghreb II, 1972, Publications 
d u C.E.R.E.S, p p . 195-208 

BOUBAKER S. : La Régence de Tunis au XVII  siècle : ses relations 
commerciales avec les ports de l'Europe méditerranéenne 
Marseille et Livourne, Thèse 3e Cycle, 1978, Université de 
Toulouse, Le Mirail, Ronéo, 528 p. 

BOUTIN A. : Anciennes relations commerciales et diplomatiques de 
la France avec la Barbarie (1515-1830) , Etude historique et 
juridique, Paris 1902, 622 p. 

BRAUDEL F. : La Méditerranée et le monde méditerranéen à l'époque 
de Philippe II, Paris 1966, 2 v., 589 et 629 p., L'économie de la 
Méditerranée au XVIIe siècle, C .T . n° 14, 1956, pp. 175-97. 

BRÈVES (de) : Relation des voyages de Monsieur de Brèves..., Paris, 
1628. 

BRUNSCHVIG R. : - La Berbérie orientale sous les Hafsides des 
origines à la fin du XVe siècle. Paris. 1940-47, 2 vol., 478 et 503 p. 
— Justice religieuse et Justice laïque dans la Tunisie des Deys et 
des Beys, Studia Islamica XXIII, 1965, pp. 21-71. 

CARDAILLAC L. : Le Turc, suprême espoir des Morisques, in Actes 
du 1er congrès d'Histoire et de civilisation du Maghreb, T. II, 
1979, Publication du C. E. R. E. S, pp. 37-46. 

CHAUNU P. : Minorités et conjoncture - L'expulsion des Morisques 
en 1609, Revue historique C.C. XXV, pp. 81-98. C.T. n° 61 et 
64/1958. p p . 45-53. 

CHÉRIF M. H. : - Introduction de la piastre espagnole (« Ryal ») 
dans la Régence de Tunis au début du XVIIE siècle. 
— Témoignage du « mufti » Qasim Azzum sur les rapports entre 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - - 1 6 7 

les Turcs et les autochtones dans la Tunisie de la fin du XVIe 

siècle, C, T . n° 77-78, 1972, pp. 39-50. 

- L'Etat tunisien et les campagnes au XVIIe siècle. Publications 
des Cahiers de la Méditerranée, série n° 1, Nice, pp. 9-22. 
- Pouvoir et société dans la Tunisie de Hussein bin 'Ali 1705-
1740, thèse de doctorat es-lettres, Ronéo 1979, 1025 pages. 
- Propriété des oliviers au sahel des débuts du XVIIe s. à ceux du 
XIXe siècle, in Actes du 1er congrès d'Histoire et de Civilisation du 
Maghreb, T. II, 1979, Publications du C. E. R. E. S., pp. 209-252. 

- Histoire de la Tunisie (en arabe), Cérès production, Tunis 
1980, 191 p. 

D A N P. : Histoire de la Barbarie et de ses corsaires, Paris, MDCXLIX 

DEBBASCH Y. : La nation française en Tunisie 1577-1835, Sirey 1957, 

538 pages. 
DEMEERSMAN A. : Catégories sociales en Tunisie au XIXE siècle, IBLA, 

1967, p p . 1-12, 241-272, 1970, p p . 69-101. 

DJAI T H. : Les influences ottomanes sur les institutions, la 
civilisation et la culture tunisiennes du XIVE au XIXE siècle, Revue 
d'histoire maghrébine n° 6, 1976, pp. 150-156. 

ELSENBETH M. : Les juifs en Algérie et en Tunisie à l'époque turque 
(1516 -1830) , Revue africaine, 1er 2e trim. 1952, p p . 114-187. 

EMERIT M. : L'essai d'une marine marchande barbaresque au XVIP 

siècle, C. T. n° 11 - 3e trim. 1965, pp. 363-370. 

EZZOUARI A. : Les relations commerciales entre Sfax et le Levant aux 
18° et 19e siècles, thèse de doctorat 3e cycle Aix-en-Provence 1978, 
Ronéo, 348 pages. 

FLAUX A. de : La Régence de Tunis au XIXE siècle, Paris 1865, 411 p. 
FLLIPPINI J.-P. : Livourne et l'Afrique du nord au XVIIIE siècle, Revue 

d'histoire Maghrébine n° 7-8 janvier 1977. pp. 125-149. 

GARCIA-ARENAL M. : Los Morîscos del campo de Calatrava despues 
de 1610 segum algunos procesos inquisitoriales. C.T. n° 103-104, 

30, 4e trim. 1978, pp. 167-190. 

GODECHOT J. : La course maltaise le long des côtes barbaresques à la fin 
du XVIIIE siècle, Revue africaine, ler-2e trimestre 1952, pp. 105-113. 



168 - LES TEMPS MODERNES 

GRANDCHAMP P. 
- La France en Tunisie au XVIF siècle : inventaire des archives du consulat 
de France à Tunis de 1580 à 1705,10 tomes, Tunis 1920-1932. 
- Désignation d 'un vice-consul de France pour Sousse, 
Monastir, Sfax et Djerba en février 1686, R.T - 1918, pp. 44-46. 
- Antoine Michel, Consul de France à Tunis (30 septembre 1679, 28 
novembre 1680,9 février 1685,6 février 1690) RI. 1918 n° 126, pp. 118-123. 
- Etablissement en 1692 d'une auberge dans le fondouk de la 
nation française. Sa suppression en 1778, R.T. 1918, pp. 226-232. 
- Un colon français à l'henchir Telia en 1698-1930. 
- A propos du « Mémoire pour servir l'histoire de Tunis » publié 
par P. Lucas, R.T. 1931 n° 5, p. 154. 
- Une mission délicate en Barbarie au XVIF siècle, Jean Baptiste 
Salvago, Drogman vénitien à Alger et à Tunis, R.A. 1937, LXXXI . 

pp. 695-699, n° 30 pp. 299-322, n° 31-32, pp. 471-501. 
- La fuite de Tunis et le baptême de Don Philippe à Palerme, 
R.A. 1940. L XXXIV, p p . 1 1 8 - 1 3 2 . 

- Documents turcs relatifs aux relations entre Tunis et la 
Toscane, R.T. n° 41-42, pp. 109-114 
- Les beys mouradites, R.T. n° 45-47, pp. 227-232. 
- L'esclavage chrétien en Barbarie au XVIIE siècle par le Dr Albert 
Sacerdoti. Notes et Documents, R.A. 1949 LXXXXIII, pp. 133-139. 
- Notables français à Tunis de 1592 à 1881, R.T. 1942 n° 49-51, 
pp. 256-258. 
- Histoire des dernières révolutions du royaume de Tunis et des 
mouvements des royaumes d'Alger, Paris 1703, 378 pages. 

HENIA A. : Les rapports du Djérid avec le Beylik 1676-1840, D. R. A. 
d'histoire, 1978, Tunis, 340 pages. 

FfUGA H. : Dayl bàsha ir ahl al-iman bi futuhat al 'utman, présenté 
par Tahar Maamouri, Tunis 1975. 

IBN ABI-DHIAF A. : Ithâf ahl az-zamân bi akhbâr mulûk Tunis wa 
'ahd al-aman, Tunis 1963-65, 7 volumes. 

IBN ABIL QASIM ER-RA'INI AL QAYRAWÂNI M. : Al-Mu'nis fi Akhbâr 
Ifrîqiya wa Tunis, 1350 H. texte établi et présenté par Mohamed 
Chammam, 366 pages, Tunis 1967. 



LA TUNISIE MOURADITE A U X V I I e SIECLE - -169 

IBN MOHAMED AL-ANDALOUSI AL WAZIR AS-SARRAJ : Al hulal as-
sundusiya fil akhbâr at-Tûnisiya, texte établi et présenté par M. 
H, El Hila, 2e T. 1er partie, 312 pages, Tunis 1973. 

HAMMER J.-V. : Histoire de l'empire ottoman, trad. fse par J. J. 
Hellert 18 volumes, Paris 1835-48. 

JUAN VIDAL J. : Le commerce du blé entre Majorque et l'Afrique du 
nord aux XVIE et XVIF siècles, in Actes du 1er congrès d'Histoire 
et de Civilisation du Maghreb, T. II. 9179, Public. C.E.R.E.S., pp. 
129-154. 

LATHAM J-D. Towards a study of Andalusian Immigration and its 
place in tunisian history, C.T. 3e-4e tri, 1957, n° 19-20, pp. 203-252. 

LANFREDUCCI F. , Boscio G.-B. : Costa e discorsi di Barberia, trad. 
Ch. Monchicourt et P. Grandchamp, R.A. LXVI 1925, pp. 35-165. 

MAGNIN J.-G : Ibn Abi Dinar, IBLA 2e trim, 1951, pp. 150-182. 
MANTRAN R. : 

- Histoire de la Turquie, P.U.F., « Que sais-je ? » 1961, 128 p., n° 539. 
—Inventaire des documents d'archives turcs du Dar-al-Bey 
Tunis, Paris 1961, 134 p. 
- Documents relatifs à l'armée tunisienne, C.T. n° 15, 1956. 
- L'évolution des relations entre la Tunisie et l'Empire ottoman 
du XVIE au XIXE siècle, C.T. n° 26-27, 1959, pp. 319-333. 

MARÇAIS G. : 
- Manuel d'art musulman - L'architecture (Tunisie, Algérie, 
Maroc, Espagne, Sicile), Paris 1926, 2 vol. 
- Contribution à l'étude des andalous : Testour et sa mosquée, RT. 1942. 

MARMOL Y CARVAJAL D.- L. : Description générale de l'Afrique, 
trad. Perrot d'Ablancourt, 1667. 

MATHIEX J. : 

- Trafic et prix de l 'homme en Méditerranée aux XVII  et XVIII 

siècles, Annales E.S.C., 1954, pp. 157-164. 
- Le ravitaillement maghrébin de Malte au XVIII  siècle, C.T. 2e 

trim. 1954, pp. 191-202. 
- Sur la marine marchande barbaresque au XVIII  s., Annales. 
E.S.C. 3e trim. 1955, pp. 87-93. 



170 - LES TEMPS MODERNES 

MONCHICOURT C h . : 

- Etudes Kairouanaises - Kairouan et les Chabbia (1450-1592), 
Tunis 1939, 250 p. 
- La Tunisie et l'Europe, quelques documents relatifs aux XVIE, 

XVIIE et XVIIIE siècles, R.T. XII, 1905, pp. 89-104, 416-537. 
MOUILLARD L.-M. : Etablissement des Turcs en Afrique et en 

Tunisie, R. T. 1895, pp. 358-375, 556, 571. 
PEYSSONNEL ET DESFONTAINES : Voyages dans les Régences de 

Tunis et d'Alger, Paris, 1789 ; 2 v. 
PlÉRI H. : L'accueil par des Tunisiens aux morisques expulsés 

d'Espagne - un témoignage morisque - IBLA n° 1966, pp. 63-70. 
PLANTET E. : Correspondance des Beys de Tunis et des consuls de 

France avec la cour ( 1577-1830) , 3 v., Paris 1893-99. 

PONCET J. : Un problème d'histoire rurale : le habous Aziza 
Othmana du Sahel, C.T. n° 31, 8E année, 4E trim, 1960, pp. 137-156. 

PIGNON (Jean) 
- La Tunisie turque et husseinite - Initiation à la Tunisie, Paris 
1950, pp. 98-115. 
- Osta Moratto Turcho Genovese, Dey de Tunis (1637-1640), 
C.T. n° 11, 1955, pp. 331-362. 
- La milice des Janissaires, C.T., 1956. 
- Dix ans de relations franco-tunisiennes (1606 -1616), C.T. n° 
14, 1959, pp. 119, 212. 
- Un document inédit sur la Tunisie au XVIIe siècle, Publications 
de l'Université de Tunis, 115 pages. 
- Aperçu sur les relations entre Malte et la côte orientale de 
Tunisie au début du XVIIe siècle, C.T. n° 47-48, 3e -4e trim., 1964, 
pp. 69 - 87. 
- Une géographie de l'Espagne morisque, C.T. n° 32, 4e trim, 
1960, pp. 129-136. 
- La mort de Sanson Napollon (1633), C.T. 1er Année, 2e trim. 
1953, pp. 160-174. 
- Une expédition marseillaise sur les côtes barbaresques (1616). 
L'armement Vincheguerre. Le « Contorelle » de Jehan Ollivier, 
in Maghreb et Sahara, Etudes géographiques offertes à J. 
Despois, Acta Geographica 1973, pp. 307-309. 



LA TUNISIE MOURADITE AUXVIIe SIECLE - -171 

- L'esclavage en Tunisie de 1590 à 1620, C.T. n° 93-94, 1976, pp. 
145, 165. 
- Gênes et Tabarca au XVIIe siècle, C.T. 109-110, 3e -4e trim., 1979, 
pp. 7, 142. 

RAYMOND A . : Une liste des Deys de Tunis, 1590-1832, C.T. n° 32, 
1960, pp. 129-136. 

RlGGIO A. : Esclaves et missionnaires en Barbarie (1672-1682), R. A. 
XCIII, 1979, pp. 38-64. 

ROUSSEAU (Alphonse) : Annales tunisiennes ou aperçu historique 
sur la Régence de Tunis, Alger 1864 , 571 p. 

ROY B. : Deux documents inédits sur l'expédition algérienne de 1628 
contre les Tunisiens, R.T. n° 122, mai 1977, pp. 183-204. 

SAYOUS A.-E : Le commerce des Européens à Tunis depuis le XIIe siècle 
jusqu'à la fin du XVIE, Exposé et documents, Paris 1929. 

SAINT-GERVAIS de : Mémoires historiques qui concernent le 
gouvernement de l'ancien et du nouveau royaume de Tunis, 
Paris 1736, 344 p. 

SHAW Th. : Travels and observations relating to several parts of 
Barbary and Levant, Oxford 1738, trad. Voyage de Mr Shaw, La 
Haye 1743, 2 vol. 

SEBAG P . : 

- Une ville européenne à Tunis au XVIe siècle, C.T. n° 33-35, 
1961, pp. 97-108. 
- La peste dans la Régence de Tunis aux XVIIe et XVIIIe siècles, 
IBLA n° 109, 1965, pp. 35-48. 
- Sur une chronique des beys mouradites, Une œuvre posthume 
de Guilleragues, IBLA n° 131, 1973, pp. 53-78. 

TURBOT-DELOF G . : l'Afrique barbaresque dans la littérature 
française aux XVIe et XVIIe siècles, Genève 1973, 345 pages. 

TURKI A. : 
Watha'iq 'an-al-higra al andalusiya al-akhira ila Tunis, Annales 
de la Faculté des Lettres de Tunis VI, 1967, pp. 23-82. 

VALENSI L. : Fellahs tunisiens : l'économie rurale et la vie des 
campagnes aux XVIir-XIXe siècles, Mouton, 1977, 421 pages. 
- Le Maghreb avant la prise d'Alger, Paris 1969, 141 pages. 



172 - LES TEMPS MODERNES 

- Esclaves chrétiens et esclaves noirs à Tunis au XVIII  siècle, 
Annales, E. S. C. 1966, n° 6, pp. 1267-1288. 
- Islam et capitalisme : production et commerce des chéchias en 
Tunisie et en France aux XVIIF et XIXe siècles, Revue d'histoire 
moderne et contemporaine, juillet-septembre 1969, pp. 376-400. 
- Les relations commerciales entre la Régence de Tunis et Malte 
au XVIIF siècle, C.T. 1963, n° 43, pp. 71-83. 

VlTTU J.-P. : Un commissionnaire marseillais à Tunis et ses affaires 
de 1684 à 1706 : Nicolas Béranger, Revue d'Histoire moderne et 
contemporaine, Tome XXIV, oct.-déc. 1977, pp. 582-601. 

Voyage du Sieur Lucas, fait par ordre du Roy dans la Grèce, l'Asie 
mineure, la Macédoine et l'Afrique, Paris MDCC XII, 2 vol. 



LA TUNISIE HUSSEINITE 
AU XVIIIe SIÈCLE 

Azzedine Guellouz Par





Une période célèbre mais peu connue 
Les pièges de l'historiographie tunisienne 

1. Deux dates décisives 
1705 et 1830 sont incontestablement deux dates décisives dans 

l'histoire de la Tunisie contemporaine. 
Au mois de juillet 1705, en effet, était investi des fonctions de bey 

Hussein Ben Ali Turki, fondateur de la dynastie husseinite. 
Au mois de juillet 1830, Tunis, alors gouvernée par son arrière-

petit-fils et homonyme Hussein Bey II, apprenait la prise d'Alger par 
les troupes françaises. 

Or la dynastie fondée en 1705 présida pendant plus de deux 
siècles et demi aux destinées de la Régence de Tunis. 

D'un autre côté, la France, devenue par la prise d'Alger la voisine 
immédiate de la Régence de Tunis a pu, dès cette date, exercer 
ouvertement sur la politique extérieure et même sur la politique 
intérieure de ce pays une influence de plus en plus prépondérante. 

Marquant ainsi, l'une comme l'autre, les points de départ 
d'évolutions, politique d'une part, diplomatique de l'autre, si 
évidemment déterminantes, ces deux dates constituent des jalons 
historiques unanimement reconnus pour tels. 



176 - LES TEMPS MODERNES 

2. Stabilité et continuité. Fondation d'une dynastie 
et construction d'un Etat. 

Ces deux dates encadrent en outre une période dont les événements 
politiques, diplomatiques et militaires ne sont pas mal connus ; 
moins mal connus, en tout cas, que ceux de la période qui l'a 
immédiatement précédée : ces XVIe et XVIIe siècles qui ont vu l'agonie 
de la dynastie hafside, la conquête de Tunis par les Turcs puis, sous 
leur autorité immédiate ou sous leur tutelle lointaine, sa gestion de 
plus en plus désordonnée, successivement ou simultanément suivant 
les époques, par les pachas, les deys et les beys. 

De 1705 à 1830, en effet, huit souverains seulement se sont 
succédé au gouvernement de Tunis : 

Hussein Bey, premier du nom (1705-1735) ; 

Ali Bey I (1735-1756), neveu de Hussein Bey et plus connu dans 
les chroniques sous le nom du pacha Ali, d'Ali Pacha ou tout 
simplement du Pacha ; 

Muhammad Bey (1756-1759), premier fils de Hussein Bey 1er, 
souvent désigné dans les chroniques sous le nom de Muhammad Er-
Rachid, ou simplement d'Er-Rachid, parfois de Rachid ; 

Ali Bey II (1759-1782), second fils de Hussein Bey, que les 
chroniques désignent plus volontiers que son cousin du nom d'Ali 
Bey, mais qu'elles désignent aussi du nom d'Ali Pacha ; 

Hamouda Bey (1782-1814), fils d'Ali Bey II, plus volontiers 
désigné sous le nom de Hamouda Pacha, de Hamouda Pacha II ou 
Hamouda Pacha el-Husseini, par opposition à Hamouda Pacha el 
Mouradi ; 

Othman Bey (septembre-décembre 1814), frère de Hamouda et 
fils de Ali Bey II ; 

Mahmoud Bey (1814-1824), fils de Muhammad Bey ; 
Hussein Bey II (1825-1835), fils de Muhammad Bey. 

Or durant la période, plus brève pourtant, qui la précédait 
immédiatement (de 1591 à 1705), vingt-huit souverains, théoriques 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 177 

du moins, avaient pu se succéder, presque toujours à la faveur de 
crises sanglan tes et qui paraissent défier l'analyse. 

De 1705 à 1830 la stabilité dynastique et institutionnelle est 
remarquable. Deux crises seulement perturbent la continuité d'une 
série de successions parfaitement paisibles. Crises violentes certes, 
mais bien connues dans leurs tenants et leurs aboutissants, elles 
furent d'ailleurs d'amplitude et d'importance inégales. 

La première opposa le pacha Ali 1er à son oncle Hussein Bey : se 
sentant évincé en 1726, il se révolta en effet en 1728, put conquérir 
Tunis en 1735 grâce à l'appui des troupes d'Alger, contraindre son 
oncle à la dissidence et le poursuivre jusqu'à ce qu'il l'eût fait tuer en 
1740. L'usurpation dura jusqu'en 1756, date à laquelle son cousin 
Muhammad Bey (Rachid) put reconquérir Tunis et le pouvoir établi 
par son père, lui aussi avec l'aide d'Alger. 

La seconde crise fut beaucoup plus brève et moins marquante. Elle se 
situe au mois de décembre 1814 et oppose à Othman Bey (investi 
seulement depuis trois mois) son cousin Mahmoud Bey. Le représentant 
de la « branche aînée » (descendant de Muhammad Rachid) reprenait 
alors le pouvoir au représentant de « la branche cadette » (descendant de 
Ali Bey II), qui était restée à la tête du pays pendant quelque cinquante-
cinq ans. 

Malgré ces deux crises, en raison même de ces deux crises puisque 
l'une et l'autre aboutissent à la consolidation de l'autorité des 
successeurs « légitimes » de Hussein Bey, la période apparaît donc, du 
point de vue de la politique intérieure, comme étant celle de l'évolution 
continue du pays dans le sens voulu par l'ancêtre éponyme de la 
dynastie et continuée sous l'impulsion de ses héritiers directs. 

Sérieusement remise en cause par la révolte de Ali Bey 1er (1728-
1756) et dans le courant de son règne (1736-1756), cette orientation 
se voit confirmée par la « restauration » de 1756. Le règne de 
Muhammad Bey, fort bref, et le règne de Ali Bey II sont consacrés à cette 
œuvre de « reconstruction » que l'on peut considérer comme 
terminée lorsque, en 1770, l'histoire diplomatique et commerciale de 
la Régence se voit imprimer un tournant particulièrement sensible. 



178 - LES TEMPS MODERNES 

3. De la suzeraineté ottomane à la domination 
française 

Sur le plan des relations extérieures, dans un contexte politico-
diplomatique ambigu (comme il l'était à la même époque et devait 
le rester pour tous les pays musulmans sous suzeraineté ottomane), 
la stabilité dynastique et institutionnelle de cette première période a 
permis aux nouveaux maîtres de Tunis d'agir de plus en plus en 
souverains « nationaux ». 

Dès le début de la dynastie, les conflits avec la puissance suzeraine 
sont nombreux et graves, quoique discrets dans leurs manifestations et 
adroitement atténués par les chroniques tunisiennes, comme ils ont dû 
l'être constamment par les inspirateurs et commanditaires de ces 
chroniques, les souverains husseinites, soucieux de préserver les 
apparences de l'allégeance au Calife d'Istanbul. Cette attitude 
"circonspecte" consolidait leur autorité sur les populations d'origines 
ethniques variées, mais toutes musulmanes, placées sous leur autorité. 
Elle enlevait tout prétexte à des hostilités avec la Régence d'Alger, restée 
plus fidèle à l'esprit et à la lettre des institutions mises en place par les 
fondateurs des régences maghrébines et qui se voulait la "fille aînée" de 
la Sublime Porte. Elle offrait enfin une échappatoire commode aux 
interventions trop pressantes des puissances européennes. 

Avec les nations européennes, en effet, les relations se font de plus 
en plus étroites et de plus en plus indépendantes des relations avec 
la métropole turque. Avec la France particulièrement, cette 
évolution amorcée sous le gouvernement de Hussein Bey Ier se 
trouve accélérée par l'aide, discrète mais certaine, apportée par la 
France à ses héritiers contre « l'usurpateur », le pacha Ali. Les crises 
ne peuvent plus dès lors que consolider l'influence de la France. La 
guerre franco-tunisienne de 1770 est à cet égard un événement 
particulièrement significatif. Voulue par le ministère Choiseul dans 
le cadre d'une politique cohérente de réorientation de l'expansion 
française (abandon du Canada à la suite du traité de Paris et 
recherche systématique de compensations méditerranéennes), elle 
« européanise » définitivement le commerce et la diplomatie de 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIII" SIECLE 179 

Tunis en les plaçant jusqu'à la fin de l'Ancien Régime dans l'orbite 
de la France. Des hommes politiques tunisiens, et des plus haut 
placés, ont été avant, pendant et après cette guerre de 1770, les 
véritables agents - stipendiés - de la pénétration française, 
notamment Mustapha Khodja, principal ministre de Ali Bey II, puis 
de son fils Hamouda Pacha. 

Les guerres de la Révolution française et de l'Empire, en évinçant 
de la Méditerranée la flotte militaire et la marine marchande 
françaises, permettent à un groupe d'hommes d'affaires (réunis 
autour du ministre Youssef Saheb-Tabaa) de tenter une réorientation 
commerciale et diplomatique qui ne put à aucun moment être totale 
et qui, en tout cas, fut complètement et brutalement mise en 
question dès le retour en force de la diplomatie et du commerce 
français après la Restauration de 1814 -1815. Soutenue depuis le 
Congrès de Vienne par l'approbation, tacite ou expresse, du « Concert 
européen », la France de Louis XVIII et de Charles X put dès lors 
renforcer considérablement son influence sur Mahmoud et Hussein, 
ainsi que sur leurs principaux ministres Hussein Bach-Mamelouk en 
particulier, à telle enseigne que, dès le règne de Hussein II, certains 
écrivains politiques, pour désigner les relations entre la France et la 
Régence de Tunis, ont pu employer (dans son acception 
étymologique certes et sans songer à la destinée institutionnelle que 
devait avoir ce mot un demi-siècle plus tard) l'expression d'Etat 
protégé. 

Au terme de cette évolution, dans un traité signé avec la France 
quelques jours après la prise d'Alger, le bey de Tunis se pare, pour la 
première fois dans les fastes de la famille husseinite des titres de 
« Prince des Peuples », « issu de sang royal », « maître du Royaume 
d'Afrique ». De fait, il avait bien sur ses peuples un pouvoir plus 
absolu que les beys qui pendant des siècles avaient signé de tels actes 
après « les puissances du Diwan et de la Milice de Tunis » mais, à 
l'égard de son partenaire du traité, il se trouvait plus dépendant que 
ne l'avait jamais été aucun de ses prédécesseurs qui ne croyaient 
avoir droit qu'à « illustre et magnifique seigneur », plus dépendant 



180 - LES TEMPS MODERNES 

même, de facto, à l'égard de la France que ne l'avaient jamais été ses 
ancêtres à l'égard de la Sublime Porte dont ces nouveaux titres 
prétendaient montrer qu'il rejetait la tutelle. 

4. Ambitions dynastiques, antagonismes ethniques 
et stratégies diplomatiques. 

L'évolution politique intérieure de la Régence de Tunis durant ces 
125 années, et l'évolution diplomatique corrélative, sont connues et 
amplement commentées tout au long des XVIII  et XIXe siècles, tant par 
les historiens et chroniqueurs tunisiens que par les observateurs et 
historiens français. Les premiers, soucieux d'exalter la gloire d'une 
dynastie dont ils sont, en règle générale, historiographes attitrés, 
s'évertuent à donner pour assise à son succès l'attachement « des 
peuples » de Tunis à des princes nationaux et patriotes ; les seconds, 
soucieux de montrer les progrès de l'influence de la France, s'attachent 
à faire de la pénétration française le corollaire du mouvement progressif 
de libération de la nation tunisienne à l'égard de la domination turque. 

De part et d'autre on constate donc un singulier accord pour faire 
dater de la première période husseinite la naissance, ou la 
reconnaissance, d'une nation. Cet accord s'explique par l'hostilité que 
partagent à l'égard de la domination ottomane les populations 
autochtones et les puissances européennes. 

Restent à expliquer dans ces perspectives les facteurs dont la 
conjonction a permis, à chaque étape, l'implantation puis la consolidation 
du pouvoir husseinite, la pénétration puis l'extension de l'influence 
française. 

Cette explication n'a pas été tentée par une historiographie 
tunisienne de ministres - chroniqueurs ou française de voyageurs à 
caractère officiel. 

Elle pourrait l'être, cependant, si la référence aux intérêts réels en 
cause à l'aube du XVIII  siècle, à leurs antagonismes et à leur évolution 
tout au long de ce siècle et durant le premier tiers du siècle suivant, 
était systématiquement substituée à la référence à des « aspirations » 
dont l'expression formelle aurait aussi bien pu s'accommoder d'une 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 181 

évolution toute différente. De l'indépendance et de la liberté des 
peuples, un régime tout autre que le régime husseinite aurait lui 
aussi pu faire ses mots d'ordre. Nous constatons même que des partis 
opposés aux Husseinites en firent effectivement leurs mots d'ordre. 
Dans la mesure, faible mais suffisante, où les objectifs de ces partis 
nous sont connus, nous pouvons affirmer que ce fut le cas des partis 
de Brahim Chérif, en 1705-1706, de Muhammad Ben Mustapha en 
1717, du Pacha Ali en 1728, de Younis Bey en 1725. 

D'un autre côté, Maures et Arabes (du moins ceux que les 
observateurs européens désignent sous ces vocables) définissent deux 
communautés profondément différentes. Selon ce vocabulaire, les 
Arabes sont les Bédouins nomades ou semi-nomades, tandis que les 
Maures sont les sédentaires, paysans ou citadins. 

Les sédentaires comprennent, certes, en premier lieu les Andalous, 
réfugiés morisques expulsés par le roi Philippe III en 1610 mais aussi 
des Tunisiens de plus vieille souche, qu'il s'agisse de paysans 
montagnards sédentaires comme les Ouled Ayar, les Amdoun, les « 
Khmir », les « Oueslate » ou de citadins de Tunis, de Sousse, de Sfax, 
de Bizerte ou de Béja. 

Cette mosaïque n'avait pas seulement à la fin du XVIIe siècle et à 
l'aube du XVIIF une signification ethnique, elle correspondait bel et bien 
à des groupes humains aux intérêts si parfaitement distincts qu'un 
historien contemporain a pu parler à ce propos de « races sociales »'. 

Une quasi-ségrégation socio-ethnique assignait à chacune de ces 
"races" (communautés) des fonctions inaccessibles ou difficilement 
accessibles aux autres. Et cette division ne s'arrêtait pas aux charges 
politiques et militaires, mais s'étendait aux activités économiques. 
C'est ainsi que les Turcs se voyaient réserver certaines charges politiques 
et militaires, mais en même temps, en dehors de la « fonction publique », 
avaient le monopole du commerce des produits importés d'Orient. 
Aux Andalous, l'artisanat et l'horticulture, aux Mamelouks* le 
commerce d'exportation ; mais dans la « fonction publique », ces 

* Littéralement " possédés ", désigne les convertis d'origine européenne et chrétienne, 
même s'ils ont été affranchis par leur maître musulman, même s'ils n'ont jamais connu 
la condition de captif. 



185 - LES TEMPS MODERNES 

deux catégories de citadins non turcs obtenaient les emplois 
bureaucratiques, depuis l'intendance et le secrétariat des unités de 
l'armée (emplois de khodja) jusqu'aux charges de notaires. 

Aux Bédouins, tout naturellement, l'élevage et ses produits, mais 
il leur était également réservé de servir le gouvernement de la 
Régence en se mettant à sa disposition par tribus ou fractions de 
tribus (najaa) entières à titre de troupes auxiliaires. 

Cette assimilation du groupe ethnique à sa fonction économique 
d'une part, à sa fonction politique d'autre part, allait de soi dans 
l'esprit des témoins de l'époque et doit être sous-entendue sous leur 
plume. Elle permet de mieux déceler le jeu parfois difficilement 
compréhensible de certaines solidarités et, par delà, l'habileté des 
hommes qui ont su tirer parti des occasions de mettre en jeu ces 
solidarités socio-économiques, de les susciter parfois. 

Hussein Ben Ali Turki paraît avoir possédé au plus haut point cet 
art de manoeuvrer les habitants de la Régence de Tunis, en tirant 
parti de leur attachement à leurs origines d'une part, à leurs intérêts 
matériels et politiques de l'autre. Sous sa conduite, les communautés 
ont coexisté en donnant l'illusion de l'unité, quoi qu'il en fût par 
ailleurs des mobiles qui les animaient réellement, et si différents 
qu'ils aient pu être de ceux qu'elles affichaient. 

Il est donc d'autant plus nécessaire de démythifier l'histoire de 
cette période qu'elle n'est pas à proprement parler terra incognita. 
Elle n'a manqué de chroniqueurs ni en Tunisie ni même en Europe. 

La lecture qui a généralement prévalu des documents européens 
et tunisiens tendait à valoriser l'orientation « nationale » de la 
politique menée par la dynastie husseinite. Il apparaît cependant que 
cette orientation nationale n'a jamais été assez consciente de ses 
moyens ni assez ferme dans sa stratégie pour échapper à l'influence 
des menées de groupes de pression locaux désireux de richesse et de 
pouvoir et soutenus de longue main par l'action des chancelleries 
occidentales, plus spécialement la française. Plus vif encore était, en 
France notamment, l'intérêt, pour les terres d'Outre-Méditerranée, 
des « philosophes » soucieux de conquérir au commerce un empire 
susceptible de remplacer les Indes orientales et occidentales avec 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 183 

lesquelles les relations connaissaient un profond et durable 
bouleversement. 

Une première partie de cette étude sera consacrée à l'analyse des 
tenants et des aboutissants de cette oeuvre de Hussein Bey 1er (1705-
1735), à sa longue et douloureuse remise en question par son neveu 
Ali Pacha (1735-1756), à sa restauration et à sa consolidation 
définitive par ses fils Muhammad (Rachid) Bey et Ali Bey (1756-
1770). 

Dans une deuxième partie sera étudiée la confrontation du 
régime ainsi édifié avec les convoitises des puissances européennes, 
celles de la France en particulier, dont l'influence fut prépondérante 
à la fin de l'Ancien Régime (1770-1792), connut une éclipse partielle 
sous la Révolution et l'Empire (1792-1815), puis opéra un retour en 
force après le Congrès de Vienne (1815-1830). 





PREMIÈRE PARTIE 

De l'avènement de Hussein ben Ali 
à la guerre franco-tunisienne de 1770. 

L'édification d'un État national 

En apparence à la suite d'une vacance normale du pouvoir, mais 
en réalité à la suite de longues et insidieuses manoeuvres menées dans 
l'ombre avec l'appui de ses parents et alliés bédouins et mamelouks, 
Hussein ben Ali Turki accède au pouvoir le 13 juillet 1705, succédant 
au bey Brahim Chérif alors prisonnier des troupes d'Alger. 

Après quelques mois consacrés d'abord à repousser les troupes 
d'Alger, dont il obtient la retraite en organisant la désertion 
systématique des troupes auxiliaires bédouines venues les appuyer 
contre Brahim Chérif, ensuite à la lutte contre les partisans du retour 
de Brahim (parti « turc »), Hussein Bey put gouverner en paix pendant 
plus de vingt-deux ans. 

En février 1728, son propre neveu qui avait été jusqu'en 1726 son 
lieutenant général se révolte contre lui. C'est que Hussein Bey l'avait 
confiné dans les fonctions purement honorifiques de pacha et l'avait 



186 - LES TEMPS MODERNES 

remplacé au commandement des troupes par son fils Muhammad 
Rachid, qu'il désignait ainsi comme son éventuel successeur. 

Le pacha Ali trouva des partisans ; ce furent les Turcs, les Andalous 
et les montagnards sédentaires des Oueslat, des Ouled Ayar et des 
Khmir. Avec l'aide d'Alger, il finit par conquérir Tunis en 1735. 

Porté au pouvoir grâce à l'appui des Turcs, le pacha Ali ne sut pas 
continuer les concessions susceptibles de lui conserver leur 
sympathie. Son fils Younis trouva donc en eux des partisans lorsqu'il 
se révolta en 1752. Cette révolte échoua. Younis se réfugia à 
Constantine ainsi que de nombreux contingents de ses zélateurs. Ces 
réfugiés créent un mouvement d'hostilité contre Ali Pacha mais ce 
mouvement profita paradoxalement aux fils de Hussein Bey. C'est 
ainsi que les troupes d'Alger, aidées quasi ouvertement par 
l'ensemble des troupes turques de Tunis, vainquirent le Pacha Ali et 
mirent Muhammad Rachid en possession de l'héritage que lui avait 
destiné son père (1756). 

Muhammad Bey pendant les trois années de son gouvernement, 
et Ali Bey surtout, entreprennent une tâche de reconstruction et de 
consolidation de l'œuvre entreprise par leur père. Ils s'appuient certes 
sur les communautés qui leur sont attachées, mais leurs récents 
mécomptes, les conditions paradoxales de leur « restauration » et 
l'hypothèque qu'elles représentent commandaient la prudence. Ils 
s'y tinrent. 

Tels sont les événements qui jalonnent les soixante-cinq 
premières années de l'histoire de la dynastie husseinite. 

Comme on le voit, malgré le rôle déterminant joué par les 
incursions des troupes d'Alger à trois reprises (1705, 1735, 1756), les 
problèmes intérieurs prédominent : les interventions algériennes 
n'ont été, à chaque fois, que la conséquence des problèmes 
intérieurs. A chaque fois, les troupes turques d'Alger interviennent 
ou croient intervenir pour appuyer dans la régence voisine un parti 
« turc » ou « loyaliste » contre un parti « anti-turc » ou considéré 
comme tel. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 187 

Ce sont donc, à chaque fois, les antagonismes entre les 
communautés qui commandent les événements : contre les Turcs, 
les Mamelouks et les Bédouins portent Hussein Ben Ali au pouvoir ; 
contre les Bédouins et les Mamelouks, les Turcs et les Andalous 
soutiennent la révolte de Younis ; contre les Bédouins, les Turcs 
conquièrent Tunis sur le pacha Ali pour placer Muhammad Rachid 
au pouvoir. 

Mais ces antagonismes, des hommes ont su les utiliser, chacun 
selon son génie et à sa manière : Hussein Ben Ali d'abord, dont la 
carrière à cet égard est exemplaire (chapitre I) Ali Pacha ensuite 
(chapitre II), et enfin les beys Muhammad et Ali II (chapitre III). 



Traité capitulaire de paix et de commerce 
entre la France et la Régence de Tunis -1710 

Signatures et sceaux du bey Hussein ben Ali et du dey 
Q â r â M u s t a p h a (Archives Nationales de Tunisie, C. 205, D. 58). 

En 1710, une crise grave oppose la Régence à la France suite à 
la prise par les tunisiens d'un navire français pratiquant la course 
sous couvert maltais. Au terme d'une longue controverse, Hussein 

ben Ali se résigne à signer un nouveau traité capitulaire daté 
décembre 1710, suivi quelques mois plus tard par la signature 
d'une convention sur le Cap Nègre - déclaré ainsi possession 

française (juin 1711) - qui autorise la Compagnie d'Afrique à 
pratiquer librement la traite du blé. 

188 



CHAPITRE PREMIER 

De 1705 à 1735, Hussein ben Ali. 
Nouvelle dynastie ou nouveau régime ? 

La vie et la carrière de Hussein Ben Ali avant son accession au 
pouvoir, comme l'œuvre qu'il accomplit quand il fut au gouvernement, 
sont unanimement rappelées par les chroniqueurs et historiens tunisiens 
tout au long du XVIII  siècle. Mais si les versions varient peu*, il n'est pas 
possible pour autant de faire fond sur leur unanimité. 

Parce que la dynastie husseinite qu'il a fondée a gardé le pouvoir 
jusqu'en 1957, tous les chroniqueurs se trouvent avoir été les historiogra-
phes officieux, sinon officiels, des descendants et successeurs de 
Hussein. Il ne faut donc pas s'étonner de voir, à travers les 
chroniques, se confirmer l'image que le fondateur de la dynastie a 
tenu à laisser de lui-même dans la chronique rédigée sur son ordre 
par son ministre Hussein Khodja. 

* La seule exception, nuancée mais certaine, est celle que représente la Mechraa el-melki 
de Saghir Ben Youssef, Kouloughli porté à une appréciation positive des périodes de gou-
vernement " turc " : Brahim Chérif et Ali Pacha I. 



190 - LES TEMPS MODERNES 

Hussein Khodja exerçait les fonctions de chef du Secrétariat en langue 
turque. Ces fonctions lui donnaient la responsabilité non seulement de la 
correspondance avec la Sublime Porte mais aussi avec les puissances 
européennes qui utilisaient le turc dans leurs relations épistolaires avec les 
Régences « barbaresques ». Il n'a donc pu être en peine de documenter 
sa chronique pour tout ce qui concerne l'œuvre diplomatique du 
gouvernement de son maître et plus particulièrement la nature et le ton 
des relations entre la Régence et la métropole ottomane. 

Or on constate qu'en ce qui concerne ces relations, le texte de 
Hussein Khodja reste d'une extrême discrétion. On ne peut qu'en 
conclure que cette discrétion a été dictée par des « considérations 
politiques », comme nous le dit expressément Ben Dhiaf2 à propos 
d'un événement précis et particulièrement significatif. A propos de cet 
événement, comme de beaucoup d'autres, la confrontation du texte de 
Hussein Khodja avec les témoignages et documents originaux que 
nous connaissons, si rares soient-ils, permet de déterminer les 
« considérations politiques » qui ont animé Hussein Bey. 

Une fois connus les desseins politiques de l'historiographe et du 
maître pour lequel il écrit, le recours à la chronique devient 
particulièrement instructif : la version que Hussein Khodja en donne 
renseigne sur les événements eux-mêmes mais aussi, et surtout, sur la 
manière dont Hussein Bey a réagi à ces événements et sur la manière 
dont il a voulu qu'on croie qu'il a réagi. 

Nous aurons recours à cette méthode pour étudier les conditions dans 
lesquelles Hussein Bey accéda au pouvoir (juillet 1705 à janvier 1706), 
puis pour caractériser son œuvre (1705-1728) et enfin pour déterminer 
les causes de la révolte de son neveu, le Pacha Ali (1728-1735). 

1- La conquête du pouvoir : la légende et l'histoire 

La légende : Hussein ben Ali sauveur de la patrie 
Racontant l'avènement de Hussein, les chroniqueurs sont 

d'accord. Le 20e jour du mois de rabia al-awwal (12 juillet 1705), 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  X V I I I " SIECLE 191 

dans les locaux de 1''état-major de l'artillerie (diwan al-mdafi) à la 
citadelle de Tunis (Kasbah), les officiers de la milice et les notables 
de Tunis procédaient à l'investiture d'un nouveau bey : en 
remplacement du bey Brahim Chérif, ils désignaient son lieutenant-
général (kahia), Hussein Ben Ali Turki. Cérémonie d'une simplicité 
bien militaire, mais empreinte d'une exceptionnelle solennité en 
raison de la gravité des circonstances : la patrie était en danger. 

Quelques jours auparavant, les armées de la Régence d'Alger avaient 
écrasé près du Kef celles de la Régence de Tunis et fait prisonnier le bey lui-
même, Brahim Chérif. D'où la vacance du pouvoir et les lourdes 
responsabilités qui attendaient celui qu'on venait de désigner pour y accéder. 

Les Algériens ne pouvaient manquer de tirer de leur victoire le seul 
parti prévisible qui était de marcher sur Tunis. Les précédents ne 
manquaient pas et invitaient plutôt à la crainte qu'à la présomption. 
Habituées à avoir le dessus dans leurs querelles avec leurs voisins de 
l'Est, les troupes d'Alger ne seraient pas faciles à repousser. Hussein 
Ben Ali tint pourtant la gageure : dans la nuit du 5 au 6 septembre, les 
Algériens battaient en retraite. 

Hussein Ben Ali justifiait ainsi les espoirs placés en lui et apparaissait 
comme l'homme providentiel qui méritait d'avoir et de conserver le 
titre de bey de Tunis. 

Aussi put-il le conserver. Lorsque, libéré par les Algériens, Brahim 
Chérif est appelé par les factieux à reprendre le pouvoir où Hussein 
Bey l'avait pourtant si légitimement et si avantageusement remplacé, 
il ne trouva pas à Porto-Farina une population prête à l'accueillir, 
mais des ennemis décidés qui lui tranchèrent le cou (janvier 1706). 

Telle est, pour l'essentiel, la version que les chroniques s'accordent à 
nous donner de 'l'élection' de Hussein. Elle insiste sur deux points : 

— la situation de premier plan occupée par Hussein Ben Ali Turki 
dans le régime de Brahim Chérif, qui le désignait tout naturellement 
pour lui succéder ; 

- les qualités militaires et politiques exceptionnelles dont Hussein 
Ben Ali fait preuve aussitôt qu'il est investi de ces lourdes charges. 
Son succès justifiait la haute opinion qu'avait de lui Brahim Chérif 



192 - LES TEMPS MODERNES 

qui en avait fait son lieutenant, et la confiance mise en lui par ses 
« électeurs » de l'état-major de l'artillerie. 

Mais, examinés à la lumière de quelques faits omis par Hussein 
Khodja, les deux points paraissent contestables, aussi bien en ce qui 
concerne les relations entre Hussein Ben Ali Turki et Brahim Chérif 
qu'en ce qui concerne l'importance militaire de la retraite des 
troupes algériennes en septembre. 

L'Histoire : un long passé de luttes, 
Hussein ben Ali contre Brahim Chérif 

Tout semble avoir été mis en oeuvre dans la chronique de Hussein 
Khodja pour donner des relations entretenues par Hussein Ben Ali 
avec Brahim Chérif avant le 12 juillet 1705 une image idyllique ; pour 
montrer, en tout cas, que Hussein Ben Ali était pour Brahim Chérif 
un lieutenant loyal et estimé en conséquence. 

Or les antécédents des deux hommes laissent supposer un tout 
autre style de relations entre eux lorsque les circonstances les ont 
appelés à collaborer. Elles imposent en outre de rechercher les raisons 
qui ont conduit Hussein Bey à fa' r. minorer par ses historiographes 
l'importance de son opposition passée à Brahim Chérif, 

a) La carrière de Brahim Chérif, compagnon 
de Ben Choukr et agent de la Sublime Porte 

Brahim Chérif est un Turc du Levant. Nous savons sur lui très peu 
de chose, mais ce que nous en savons est particulièrement significatif. 
Il commença à servir dans les troupes de la Régence de Tunis à la suite 
de la guerre algéro-tunisienne de 1694 et des accords qui la terminèrent. 

Cette guerre avait vu les troupes d'Alger conduites par le dey 
Chaâbane marcher contre Tunis, alors gouverné par le bey 
Muhammad (Ben Mourad) et tenter d'en donner le gouvernement 
à Muhammad Ben Choukr 3. 

Mais le soutien à Muhammad Ben Choukr n'était pas une fin en 
soi. Les véritables raisons de l'intervention de la Régence d'Alger 
contre le bey mouradite de Tunis sont exposées dans une lettre 
adressée le 18 septembre 1694 du « camp d'Alger sous Tunis » au Roi 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 193 

de France Louis XIV. A la suite de la guerre qui venait d'opposer la 
Régence d'Alger au sultan du Maroc, Moulay Ismaïl, les ambassadeurs 
marocains, venus négocier la fin des hostilités, avaient montré en plein 
divan les lettres écrites à leur maître par le bey de Tunis, lettres où il 
proposait à Moulay Ismaïl ses services pour la conquête des régences 
d'Alger, de Tunis et de Tripoli, ne demandant pour récompense que 
d'être fait « grand vizir » de l'Empire marocain ainsi agrandi. 

C'est pour châtier cette trahison que l'expédition avait été décidée 
contre un gouvernement dont bien des indices avaient déjà amené la 
Régence d'Alger à suspecter la fidélité à la Sublime Porte, alliée séculaire 
de la couronne de France. Ces indices, Chaâbane, dey d'Alger, les 
rappelle dans sa lettre à Louis XIV : le bey de Tunis avait écrit plusieurs 
lettres aux Arabes « voleurs, rebelles [...] pour les engager à faire des 
coups sur nos sujets obéissants ». 

Il avait également « procédé à des changements continuels des officiers 
de la milice dont il a donné les emplois à de "méchants Arabes" 4. 

Enfin, suivant en cela la tradition établie par son grand-père Mourad, 
premier du nom, il avait prétendu faire de Tunis une royauté et couronne 
héréditaire de père en fils « contrevenant à une déclaration écrite de la 
main de notre grand empereur à nos républiques : « Quiconque de 
mes esclaves sera agréable à ma soldatesque des frontières et sera élu par 
elle pour son chef, c'est aussi celui que j'approuve et confirme ». 

L'expédition de 1694 avait donc été décidée pour réduire à 
l'obéissance un bey oublieux de ses devoirs de fidélité à la mère-patrie 
turque d'abord, des privilèges de la colonie militaire turque ensuite, et enfin 
du caractère oligarchique du gouvernement aristocratique militaire, 
institué par la Porte dans cette Régence comme dans ses voisines. 

De cette expédition, Brahim Chérif faisait partie. Le déroulement 
ultérieur de sa carrière permet d'imaginer qu'il en faisait partie comme 
agent conscient et responsable et qu'il n'en pouvait ignorer les objectifs. 
Or cette expédition, si elle ne s'était pas terminée par la déposition de 
Muhammad Ben Mourad, avait abouti néanmoins à un amendement de 
sa politique, à une restauration de la cohésion militaire et diplomatique 
avec la Régence d'Alger. 



194 - LES TEMPS MODERNES 

Brahim Chérif était resté au service de la Régence de Tunis 
probablement dans le cadre de cette politique de coopération militaire, 
plus ou moins volontaire du côté de Tunis, entre les deux régences 
maghrébines. Il y avait servi sous le gouvernement de Muhammad Ben 
Mourad, de son frère Romdhane, de leur neveu Mourad III (Ben Ali) 
enfin. C'est contre les exactions et les turpitudes de ce dernier mouradite 
qu'il s'était révolté en 1702, donnant de sa personne puisqu'il avait 
exécuté de sa propre main le tyran sanguinaire et débauché. 

Mais les mauvaises moeurs et la cruauté de Mourad, qui nous 
sont présentées par les chroniques comme les mobiles ayant animé 
Brahim Chérif, sont-elles les seules et véritables causes du coup 
d'Etat auquel il procéda ? 

Les conditions dans lesquelles le coup d'Etat eut lieu permettent d'en 
douter. C'est au retour d'une mission à Istanbul que Brahim Chérif tua 
Mourad III. Il le fit au moment où le carrosse beylical passait devant le 
front des troupes turques, qui ne manifestèrent aucune velléité de 
résistance. Comme l'atteste une tradition constante, encore vivace, un 
siècle et demi plus plus tard lorsque Ben Dhiaf écrivit à son tour sa 
chronique, il est donc probable que Brahim Chérif a agi sur l'ordre 
de la Sublime Porte. 

Il est logique de penser que, si les chroniques écrites, et d'abord 
la chronique de Hussein Khodja, se sont abstenues de faire état du 
caractère « officiel » du coup d'Etat de Brahim Chérif, ce fut pour 
des « considérations politiques ». 5 

Ces « considérations politiques » tiennent à ce que Hussein Bey n'a 
pas voulu apparaître aux yeux de l'opinion ni aux yeux de la postérité 
comme ayant lutté contre un chef expressément investi par le Grand 
Seigneur d'un si important mandat. Des mêmes "considérations 
politiques" relève l'effort fait pour cacher le véritable caractère de 
l'œuvre de Brahim Chérif une fois qu'il eut accédé au pouvoir. 

b) L'œuvre du gouvernement Brahim Chérif, bey et dey : 
une restauration de l'aristocratie militaire turque 

Certains indices permettent de caractériser cette œuvre. Omis ou 
négligés par Hussein Khodja, ils ont été mis en valeur par le 
chroniqueur Saghir Ben Youssef qui, écrivant en 1765, se fait l'écho de 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  X V I I I " SIECLE 195 

la nostalgie des Turcs et des Kouloughlis qui ont connu directement 
ou, surtout, par ouï-dire, le gouvernement de Brahim Chérif. Or, dans 
la chronique de Muhammad Saghir Ben Youssef, Brahim Chérif est 
décrit comme ayant éliminé systématiquement « les Arabes » de son 
entourage et systématiquement travaillé à en supprimer l'espèce ou du 
moins le genre de vie. Il procédait par exemple à la confiscation de 
tous les dromadaires dans le but avoué de priver les Bédouins de bêtes 
de somme et de les contraindre de la sorte à abandonner le nomadisme 
et à adopter un genre de vie sédentaire 6. 

En même temps, il est présenté comme ayant redonné à la milice 
turque le sens de ses responsabilités et de ses privilèges. Vivant la vie 
des miliciens, partageant leurs épreuves, il est dit en avoir obtenu des 
exploits guerriers dignes de la grande époque de Sinan Pacha 7. 

Une preuve de cette orientation de la politique de Brahim Chérif 
doit être cherchée dans le fait qu'il a été le premier et le dernier dans 
l'histoire tunisienne à cumuler les titres de bey et de dey. 

Ce cumul, souvent cité comme une manifestation de mégalomanie, 
revêtait en fait une signification politique. 

Il est incontestable, en effet, que Brahim Chérif tint à être élu par 
la milice au titre de dey. Il montra même le prix qu'il attachait à ce 
titre en déclarant, le jour de son élection, son intention de renoncer à 
la résidence beylicale du Bardo et de venir habiter à la Kasbah, avec les 
miliciens, comme un dey de la grande époque 8. 

Pourtant, le titre de bey dont il était investi depuis la mort de 
Mourad le dispensait de briguer le titre de dey. La puissance réelle à 
laquelle les beys mouradites étaient parvenus, depuis quelques 
décennies déjà, était telle qu'ils disposaient en pratique de l'élection 
au titre de dey : ils faisaient élire et révoquer à leur guise ces mêmes 
deys. Brahim Chérif, bey successeur d'un bey, aurait pu faire nommer 
un dey à sa dévotion si son accession au pouvoir n'avait signifié, pour 
lui et pour ses partisans, plus et autre chose qu'un changement de 
titulaire. 

En réalité, par delà l'usurpation du titre de bey facilitée sans aucun 
doute par la mauvaise réputation dont jouissait le dernier Mouradite, 



196 - LES TEMPS MODERNES 

Brahim Chérif visait à la restauration dans sa « pureté » originelle du 
régime oligarchique militaire de la régence turque. Il n'a eu que trois 
années pour travailler à ce retour aux sources. Il rencontra des 
résistances parmi les tenants du régime établi par les Mouradites. 
Bientôt, nous dit Ben Dhiaf, les Arabes oublièrent les méfaits du 
sanguinaire Mourad et le regrettèrent, tant leur étaient insupportables les 
méthodes et la forme de gouvernement de Brahim Chérif. Ces « Arabes » 
nostalgiques d'un régime de type « mouradite », un homme pouvait les 
comprendre et tirer parti de leur état d'esprit : Hussein Ben Ali. 

c) Les origines familiales et la carrière de Hussein ben Ali Turki : 
un long passé de fidélité au régime mouradite 

Les chroniqueurs tunisiens, emboîtant le pas à Hussein Khodja, 
s'attachent à démontrer que Hussein Ben Ali Turki avait été, jusqu'aux 
événements qui amenèrent les notables de Tunis à lui « imposer » 
d'accepter le pouvoir, un collaborateur loyal, entretenant avec son 
maître, le bey Brahim Chérif, des relations harmonieuses que seraient 
venus troubler de tardifs et inexplicables malentendus. Mais ces 
malentendus, si on les considère avec quelque attention et si on 
considère la manière dont, précisément sur l'ordre de Hussein Bey, ils 
sont présentés, ne sont pas si inexplicables. 

Malgré son nom, Hussein Ben Ali Turki n'est pas turc. Son père 
Ali Turki, un converti d'origine candiote probablement, est un officier 
au service des Mouradites. 

Mais Ali Turki n'était pas seulement un employé, il était un partisan 
du régime, ce dont on peut juger par Ja seule considération des 
fonctions qu'il occupe jusqu'à sa mort. Ali Turki fut, en effet, officier 
des « volontaires arabes ». Il faisait donc partie de ces officiers dont on 
nous dit que les beys mouradites encadraient les « najas » bédouins. 

Or l'institution des « najaa » bédouins était un des instruments 
essentiels de la politique mouradite. 

Les membres de cette dynastie devaient en effet leur puissance à 
l'utilisation systématique des auxiliaires bédouins dans l'accomplis-
sement de leur mission de beys. Les beys étaient, à l'origine, des 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 197 

surintendants des impôts chargés du recouvrement du « kharâj » ou 
« tribut » auprès des populations bédouines. Ils étaient dotés d'un 
corps de troupes turques chargé de les accompagner dans des tournées 
qui risquaient parfois de prendre des allures d'expéditions 9. 

Le bey Romdhane, véritable théoricien des « affaires indigènes » 
pensa que ces recouvrements se feraient mieux encore si l'on pouvait 
s'assurer la bonne volonté des contribuables 10. 

Il mena à cet effet une politique de recrutement de tribus bédouines 
ou ( najaa ) appelées à se joindre, dans leur organisation tribale, aux 
troupes beylicales. En même temps il procéda à la « formation » d'un 
corps d'officiers des « affaires indigènes » chargés d'encadrer les 
auxiliaires ainsi recrutés. Il exigeait d'eux la connaissance des mœurs, 
des usages et de la langue des tribus et les astreignait à vivre la vie des 
tribus qu'ils étaient chargés d'encadrer, leur demandant de se faire 
des amis chez les Bédouins ou, mieux encore, des parents en 
épousant les filles des chefs de tribus. Romdhane ne trouva d'abord 
pour accepter cette discipline et ces responsabilités que des 
Mamelouks, convertis d'origine européenne. 

Mourad, premier du nom, fondateur de la dynastie mouradite, avait 
été l'un des collaborateurs de Romdhane ; il fut désigné pour 
remplacer son chef. Ses fils, petits-fils, arrière-petit-fils et son arrière-
arrière-petit-fils lui succédèrent. La politique « indigène » se poursuivit. 
Les beys mouradites surent se concilier les tribus bédouines, s'y faire 
des alliés et des parents : Mourad Ben Ali Ben Mourad, que le coup 
d'Etat de Brahim Chérif renversa en 1702, était le fils d'une Bédouine. 

Ils continuèrent également à entretenir un corps d'officiers des « affaires 
indigènes » et à voir en eux leurs principaux et plus solides appuis. 
Ali Turki faisait partie de ces officiers qui « savaient parler aux Arabes » 
et « les tenir ». Il s'était fait des alliés de ses « administrés », et même 
des parents : il avait commencé par se marier dans la tribu des Beni 
Chennouf du Kef, puis dans la tribu des Charni. C'est de ce dernier 
mariage qu'est issu Hussein ben Ali Turki. Hussein Ben Ali Turki 
est donc petit-fils, neveu et frère de chefs "arabes" de l'Ouest, 
comme l'était le bey Mourad Ben Ali lui-même. 



198 - LES TEMPS MODERNES 

La carrière brillante qui fut la sienne sous le régime mouradite, et 
plus spécialement sous le gouvernement d'Ali Ben Mourad et de son 
fils Mourad III n'a donc rien de paradoxal. Pas plus ne doit-on 
s'étonner de la loyauté dont il fit preuve à l'égard du dernier 
représentant de la dynastie, en dépit de ses vices et de sa cruauté. 

C'est ainsi qu'en 1702, informé des intentions de Brahim Chérif, 
il s'était empressé d'écrire à son maître. Le message n'avait pas 
encore été lu lorsque Brahim Chérif tua Mourad. C'est donc Brahim 
Chérif qui en avait pris connaissance et ce trait de loyauté l'avait 
ému au point qu'il envoya rassurer Hussein Ben Ali sur son sort et 
offrit de le maintenir dans ses anciennes fonctions de kahia 12. 

Les biographes voient dans ce trait la preuve du patriotisme de 
Hussein Ben Ali et d'un sens de l'Etat capable de faire abstraction 
des faiblesses et même des tares du détenteur de l'autorité. Mais il 
n'est pas interdit d'y voir la preuve de l'attachement à un régime qui 
associait si étroitement au pouvoir les deux communautés auxquelles 
Hussein Ben Ali Turki appartenait : celle des Mamelouks par son 
père et, par sa mère, celle des « Arabes » bédouins. 

De même doit-on voir dans son maintien en fonction après le 
coup d'Etat de Brahim Chérif le souci du nouveau maître du pays 
de rassurer ces deux communautés contre lesquelles il ne tenait pas 
à entrer en lutte ouvertement ni immédiatement. 

Les deux hommes avaient donc été amenés à collaborer à la faveur 
d'un compromis et ce compromis avait duré aussi longtemps que 
Brahim Chérif avait dû et pu cacher la véritable orientation du 
régime qu'il mettait en place. 

Plus tard, les relations entre le nouveau bey (et dey) et son kahia 
s'étaient détériorées. Hussein Ben Ali avait même connu pendant 
quelques jours la prison et, naturellement, ses biographes tunisiens 
n'ont pas parlé de cette mésaventure : toujours les « considérations 
politiques » 13. Ce qu'ils signalent pourtant, ce sont deux désaccords 
significatifs entre le bey et son kahia. 

Le premier surgit en décembre 1704 pendant la campagne menée 
par Brahim Chérif contre le bey de Tripoli, ancien ami et allié de 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 199 

Mourad III, qui ne semblait pas s''être résigné aux changements 
intervenus à Tunis. Cette guerre avait d'abord été marquée par 
quelques victoires qui avaient amené les troupes tunisiennes devant 
Tripoli. Les Tripolitains demandèrent la paix. Ils trouvèrent en la 
personne de Hussein Ben Ali un avocat chaleureux, mais dont les 
appels à la modération ne furent pas écoutés par Brahim Chérif. Fort 
opportunément, une épidémie de peste se déclara et les auxiliaires 
bédouins, y voyant un signe des deux, désertèrent en masse, 
contraigant Brahim Chérif à la retraite. Cette désertion massive des 
Bédouins n'avait-elle pas été provoquée ? 14 

Le second désaccord surgit à l'occasion de la guerre de 1705 
contre Alger. Hussein Ben Ali nous est présenté comme ayant 
fortement déconseillé cette guerre à Brahim Chérif qui, encore une 
fois, refusa de l'écouter. Encore une fois, les auxiliaires bédouins 
désertèrent en foule et provoquèrent la déroute de Brahim Chérif. 

Seules les troupes commandées par Hussein Ben Ali purent 
échapper à la désorganisation et rentrer vers Tunis où une flatteuse 
élection attendait leur chef, assortie de la lourde responsabilité de 
contenir et de repousser l'invasion imprudemment provoquée par 
Brahim Chérif. 

Pour repousser les envahisseurs, Hussein Ben Ali disposait, il est 
vrai, d'un atout considérable : sa popularité parmi les auxiliaires 
bédouins, naguère passés au service de la Régence d'Alger. De fait, il 
a suffi qu'il prît le pouvoir et que les tribus bédouines en fussent 
informées pour qu'un mouvement inverse de désertion s'organisât et 
pour que les Algériens fussent contraints à la retraite 15. 

Il est difficile de ne pas soupçonner Hussein Ben Ali d'avoir 
souhaité, sinon provoqué, le danger qu'il fut amené à « conjurer », 
quand on constate que, parmi les « najaa » bédouins ralliés en grande 
pompe à la Régence de Tunis après avoir abandonné Brahim Chérif, 
figurait un « najaa » commandé par le propre frère de Hussein Ben 
Ali 16. 

Il est donc clair que l'accession de Hussein Ben Ali au pouvoir ne 
s'est pas faite à la faveur d'un simple hasard. Elle est la conséquence 



200 - LES TEMPS MODERNES 

d'une longue série d'actions concertées, visant d'une part à mettre 
fin à l'action de Brahim Chérif pour une restauration de l'oligarchie 
militaire turque et d'autre part à établir un régime de type « mouradite » 
où les « Arabes » bédouins, aidés ou inspirés par les Mamelouks, 
constituaient le principal soutien du pouvoir. Mais Brahim Chérif 
semble avoir tenu à ne pas heurter de front les communautés arabes 
en révélant le caractère « anti-arabe » de son coup d'Etat. Hussein Ben 
Ali a tenu, autant et plus que lui, à donner le change sur le caractère 
« anti-turc » de son gouvernement. 

La subordination de la milice au bey : instauration 
d'un régime nouveau (juillet 1705 - février 1706) 

Hussein Bey réussit pendant quelque temps ; il permet que la 
milice élise un dey et, ostensiblement, le « fait asseoir à ses côtés ». 
Mais Muhammad Lasfar, le nouveau dey, ne tarde pas à s'apercevoir 
que le nouveau bey n'entend nullement traduire dans les faits ce 
symbole. Aussitôt les Algériens repoussés, la crise éclate au grand 
jour. Hussein Ben Ali quitte la capitale et se réfugie auprès de ses 
alliés bédouins. C'est l'épreuve de force. Ses péripéties sont 
particulièrement significatives de l'importance réelle des forces en 
présence dans la Régence en cette fin d'année 1705. 

Maîtresse absolue de la capitale, la milice turque dispose d'un 
pouvoir plus exclusif qu'il ne l'avait jamais été sous Brahim Chérif. 
Mais, pour ces soldats embourgeoisés, la solde seule comptait. Des 
dizaines d'années de gouvernement mouradite les avaient habitués à 
recevoir cette solde, laissant à d'autres (aux troupes confiées aux beys 
et composées en grande partie d'éléments non turcs) le soin de 
recouvrer les ressources nécessaires pour la payer. 

Le bey étant en dissidence, le dey n'eut pas de quoi payer la solde 
aux miliciens. Les manifestations se multiplièrent. Le dey finit par 
déclarer aux manifestants : « Que ceux qui veulent leur solde aillent 
rencontrer l'ennemi ! » 17. 

Son discours fut pris au pied de la lettre. Une délégation de miliciens 
alla effectivement rencontrer « l'ennemi », Hussein Ben Ali. Mais ce fut 
pour le prier de réintégrer la capitale ; ce qu'il fit. Avec lui rentraient à 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 201 

Tunis les caisses qui lui permirent de payer aussitôt la solde de la milice. 
Au préalable on avait décapité le dey Muhammad Lasfar 18. 

Naturellement, lorsque Brahim Chérif, sur la foi des nouvelles lui 
annonçant la révolte du dey Lasfar, revint dans la Régence, il y fut 
accueilli par des (officiers de Hussein Bey qui le tuèrent 19. 

Là réside le paradoxe : c'est à la tête de la milice turque que fait 
son entrée définitive à Tunis ce fils d'un converti et d'une bédouine, 
dont la carrière avait été consacrée à la lutte sournoise contre 
l'hégémonie turque. Cette équivoque, Hussein Bey semble avoir 
voulu la maintenir tout au long de son règne et avoir même essayé, 
par la manière dont il a orienté la chronique de Hussein Khodja, de 
la perpétuer pour la postérité. 

2 - Le gouvernement de Hussein ben Ali : 
une révolution silencieuse 

Il importait de s'étendre quelque peu sur les conditions qui 
présidèrent à l'accession de Hussein Bey au pouvoir. 

A la charnière d'un XVIIe siècle dominé par le gouvernement des 
beys mouradites et d'un XVIIIe siècle dominé par le gouvernement des 
beys husseinites, qui ne nous sont, l'un comme l'autre, connus que par 
des chroniques d'inspiration husseinite, se situe ce gouvernement de 
Brahim Chérif fort bref certes, mais dont l'œuvre et le sort éclairent 
comme il convient la véritable signification des succès de Hussein Bey : 
à savoir la patiente mise en échec d'un mouvement de restauration du 
régime oligarchique turc, préparant la reprise et la consolidation de 
l'œuvre menée pendant des décennies par les beys Mouradites pour 
instituer un gouvernement ayant la triple caractéristique d'être 
autonome à l'égard d'Istanbul, d'être monarchique et de s'appuyer sur 
les populations arabes et « mamelouks ». 

C'est ce qui est confirmé par l'étude de l'équilibre que Hussein 
Bey réussit à établir et à maintenir entre les différentes forces en 
présence (1706-1728) et par celle de la révolte qui vint compromettre 
cet équilibre et qui finit par le détruire (1728-1735). 



202 - LES TEMPS MODERNES 

La personnalité de Hussein ben Ali : 
flegme et dissimulation 

La chronique de Hussein Khodja a tout mis en oeuvre pour laisser 
à la postérité l'image d'un Hussein Bey paré de toutes les vertus, qui 
dut à une sagesse et à un désintéressement jamais démentis le succès 
de toutes ses entreprises et, de surcroît, l'accession à des honneurs qu'il 
n'a même pas pris la peine de briguer. 

Même si l'on ne retient pas une image aussi simpliste, on est obligé 
de reconnaître à l'homme qui sut traverser tant d'épreuves de force une 
exceptionnelle compétence à découvrir et à manier les ressorts les plus 
efficaces de la vie politique en pays de « régence ». Son calme et sa 
maîtrise de soi ont frappé les observateurs et expliquent tous les éloges 
comme toutes les critiques dont il a pu être l'objet. 

Le consul de France Boyer de Saint-Gervais le décrit comme un 
« homme sobre et laborieux, infatigable, uniforme dans ses exercices et 
fort réglé dans toutes ses démarches » 20. 

Les anecdotes abondent pour décrire sa simplicité, sa modestie, son 
indifférence au faste, son souci de l'économie, sa modération à l'égard 
de ses adversaires. Nous sommes moins bien informés, et pour cause, 
sur ses défauts, et très indirectement. Mais un mot semble résumer ce 
que ses adversaires ont pu, à juste titre, penser de cet homme capable 
de maîtriser ses ambitions, ses antipathies et ses rancoeurs. Ce mot est 
celui dont, pendant trente ans, son neveu le pacha Ali, désigna son 
oncle et les partisans de son oncle : « mounâfik  », hypocrite. 
L'hypocrisie était bien, en effet, le revers des qualités dont les 
apologistes ont paré son oncle. 

Il est indispensable de se souvenir de ces traits du caractère de 
Hussein pour comprendre sa vie et son œuvre, pour comprendre aussi 
la manière dont, par la plume de Hussein Khodja, il a tenu à en rendre 
compte. 

Que l'on considère sa politique intérieure, notamment la manière dont 
il a conçu l'équilibre entre les communautés, ou sa politique extérieure, 
notamment la manière dont il a conçu l'évolution des rapports avec la 



203 

La mosquée de Hussein ben Ali dans la rue des Teinturiers 
dite Sabbaghine (1724-1727) 

La mosquée neuve dite également 
Sabbaghine (des Teinturiers) est 
construite par le fondateur de la 
dynastie husseinite entre 1136/1724 et 
1139/1727 sur le modèle des mosquées 
de Youssef Dey et de Hamouda Pacha. 
C est un petit complexe architectural 
formé d'une mosquée, d'une turba, 
d'une madrasa, d'un kuttab et d'un 
sabîl (fontaine publique). L'influence 
orientale transparaît à travers le 
minaret octogonal, le minbar maçonné 
et le revêtement de carreaux de faïence 
importés d'Istanbul. Les colonnes et 
les chapiteaux baroques ainsi que la 
parure du minbar formée d'un 
assemblage de pierres de couleur 
révèlent une influence européenne. 

Minaret et intérieur : mihrab, minbar et une partie de la salle de prière 



204 - LES TEMPS MODERNES 

métropole turque, la même constatation s'impose : Hussein a été 
l'homme des révolutions silencieuses et qui tiennent à le rester. 

La politique intérieure de Hussein Bey. 
L'équilibre entre les communautés ethniques 

Alors qu'il avait été porté au pouvoir suprême grâce à l'influence dont 
il disposait parmi les tribus bédouines, grâce à la puissance militaire et 
financière que représentait cet atout pour qui savait l'utiliser, Hussein 
Bey sut manœuvrer de manière à apparaître comme l'homme appelé, 
par ceux-là mêmes qui étaient le plus éloignés de lui par leurs origines et 
par leurs opinions, comme le champion de la réconciliation nationale et 
de l'union sacrée. Une fois devenu maître du pays, tout en continuant à 
s'appuyer sur ses alliés « naturels », les Bédouins et les Mamelouks, il eut 
à cœur de ménager ses adversaires, leur offrant toutes les occasions de 
ralliement honorable, entourant de publicité les moindres gestes d'adhésion, 
passant sous silence les manifestations de résistance ou d'opposition. 

a) Un gouvernement « arabe » 
Que Hussein Bey se soit appuyé d'abord et avant tout sur des 

hommes dont les origines ethniques et les antécédents lui assuraient la 
loyauté, cela ne peut être contesté quand on identifie le haut personnel 
politique et administratif dont il s'est entouré. 

Aux postes-clefs, et aux postes dont il fait des postes-clefs, Hussein 
Bey place des « ministres » arabes ou mamelouks. 

Aux fonctions de bach-kateb, principal ministre d'Etat, se succèdent 
deux Arabes : Belhassen Oueslati, son ancien collègue dans 
l'administration mouradite, rallié en même temps que lui, dans les 
mêmes conditions que lui (et apparemment aussi superficiellement que 
lui) à Brahim Chérif, puis Qassem Ben Sultana, notable de Béja 21, 

Aux fonctions de khaznadar, ministre des Finances, se succèdent 
Muhammad Serayri et Muhammad Nakbi, l 'un et l'autre 
« Arabes », l'un d'origine andalouse l'autre d'origine bédouine 22. 

A plus forte raison trouverons-nous désormais, à la tête des troupes 
arabes, des officiers arabes, à l'exclusion de tout officier turc et à la 
tête des provinces arabes, des administrateurs indigènes. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVI I I " SIECLE 205 

A la tête des zouaoua, il place successivement son gendre Ahmed 
Ben Metiche, puis Muhammad Ben Halila ; à la tête des spahis, 
Muhammad Ourassi, Massaoud Kahia et enfin Jaballah Bou-Farda, 
tous Arabes. A la tête de la province de Béja, il place Amor Fajri et à 
la tête de l'immence province des Arâdh (Gabès), Ahmed Nakbi. 

Il confie enfin le gouvernement du Kef à son oncle maternel, 
Ghazzali et celui de Kairouan à son frère utérin 'Amer Charni dit Amer 
Bey, ce qui confirme, s'il en était besoin, le rôle joué par la solidarité 

 23. 

b) Neutralisation et « noyautage » de la communauté turque : 
« assimilation » massive des Kouloughlis et des Mamelouks 

Réaliste, Hussein Bey ne tint pas à heurter de front les institutions 
dont le maintien lui paraissait inévitable. Il s'attacha à les faire servir 
à la consolidation de son autorité et de son prestige. A l'égard des 
emplois qu'il sait réservés aux miliciens turcs, il fait alterner deux 
méthodes. Tantôt il affecte un scrupuleux respect des formes, tout 
en vidant les emplois de leur contenu : c'est la neutralisation, qui lui 
permet d'offrir à ceux qui désirent, par crainte ou par convoitise, 
s'accommoder du nouveau régime, l'occasion de se « rallier sans 
perdre la face ». Tantôt tournant les textes et les usages, il procède à 
une véritable politique de « noyautage » des organismes turcs, en y 
plaçant des responsables auxquels il étend indûment, pour les 
besoins de la cause, le bénéfice de la « citoyenneté » turque. 

De la « neutralisation » relève l'attitude observée par Hussein Bey 
à l'égard du dey et du diwan. 

Il se montre déférent envers le dey, maintient et augmente ses 
revenus. Il pouvait le faire sans risque. Le dey en fonction est tout à 
sa dévotion. Destitué par la milice en 1702 sur l'intervention de 
Brahim Chérif, il avait été réélu dey, à la fin de l'année 1705, dans le 
camp des troupes qui, à l'occasion de la crise qui opposa Hussein 
Bey au dey Muhammad Lasfar, avaient suivi le bey dissident. Lin tel 
dey ne pouvait faire, et ne fit d'ailleurs, aucune difficulté pour 
abandonner ses attributions au profit du bey ou, plus souvent encore 

ethnique et familiale dans cette poltique de recrutement



206 

Turba de Lalla Jannât, la captive génoise, 
la première turba construite par Hussein ben Ali 

Carte postale du début du XXe S. (collection du Diwan) 

Ce petit monument s'élève en face du complexe funéraire husseinite, Tourbet-el-
Bey, qui transmettra son nom au quartier et à la principale artère qui le traverse. 
Hussein ben Ali s'est fait construire ce tombeau non loin de sa demeure familiale ; 
les travaux qui débutent en 1120/1708 sont achevés deux années plus tard, ce qui 
est confirmé par les inscriptions que porte l'édifice. Dans un premier temps, le 
fondateur complète le mausolée par une école coranique, puis il lui attache une 
madrasa dont l'édification se termine en 1124/1712. Il concède à ses fondations un 
habous assez large. Plus tard, le bey se fait construire près de sa mosquée 
(Sabbaghine) un autre mausolée qu'il attribue aux femmes et aux enfants. Un acte 
notarié datant de la deuxième moitié du XVIIIe s. l'appelle « la turba de la mère de 
Muhammad et de Ali Bey », c'est-à-dire la captive génoise qui, ayant donné à 
Hussein ben Ali quatre enfants mâles, avait occupé une place importante dans son 
harem. 

Le chroniqueur Saghir Ben Youssef relate l'histoire de cette femme : « Les débuts 
du règne de Hussein ben Ali furent pour lui sans souci ; seul le fait qu'il n'avait 
pas eu de fils lui causait quelque chagrin. La providence voulut qu'il envoie un de 
ses navires de course en mer pour capturer des chrétiens au large. Celui-ci 
rencontre un navire génois qui fut pris par le bâtiment tunisien. Les marins y 
trouvent une femme génoise d'une grande beauté, âgée d'une vingtaine d'années. 
Le commandant veilla particulièrement sur la jeune femme et dissimula son visage 
aux matelots. A son retour au port de Tunis, il se rend chez le prince Hussein et lui 



207 

annonce sa prise ; aussitôt le Bey la réclame. La captive est emmenée au palais et 
le commandant la présente au prince. Elle lui plaît, alors il l'invite à se convertir à 
l'Islam, ce qu'elle fit. Aussi, il la prend pour concubine et l'intègre à son harem ». 

« A cette époque, le Bey avait comme première épouse une femme libre de haute 
naissance nommée Fâtima [petite] fille de Othman [Dey] mais qui ne lui avait pas 
donné d'enfant. Lorsqu'elle s'aperçut que son époux, le bey Hussein, avait un 
penchant pour cette captive, elle chercha à exaucer son désir ; une nuit, après 
l'avoir elle même faite belle en l'habillant et en la parant de bijoux, elle l'amena 
au bey qui se montra heureux de ce qu 'avait imaginé son épouse et il coucha avec 
la Génoise. Quelques jours plus tard, les signes de la grossesse apparurent chez la 
jeune femme ; elle devint alors et jusqu 'à son accouchement la personne la plus 
choyée du palais. Quelque temps après, elle mit au monde un enfant de sexe 
masculin noble et d'une blancheur éclatante. Les nourrices le reçurent et le 
protégèrent contre toute tentative malveillante. Le bey Hussein le nomma 
Muhammad. Puis elle tomba de nouveau enceinte et accoucha d'un enfant mâle qui 
fut appelé Ali. Elle eut encore un troisième fils qui fut appelé Mahmoud, et un 
quatrième et dernier qui reçut le nom de Mustapha ». 

Cette génoise dont les historiens ne mentionnent même pas le nom - les 
chroniques parlent de la captive génoise - la mère de Muhammad Bey et de Ali 
Bey, avait certainement influencé Hussein ben Ali et la cour husseinite. J.-A. 
Peyssonnel qui rencontra le bey en 1724 écrit que Hussein ben Ali « parle italien 
ou petit moresque qui est un italien corrompu meslé de français et d'espagnol. 
Nous conférâmes avec luy sans avoir besoin de truchement » (J.-A. Peyssonnel). 



208 - LES TEMPS MODERNES 

(la méthode ayant paru sans doute plus prudente à Hussein), au 
profit d'officiers ou de conseils nommés par le bey. 

De même, les témoignages concordent pour attester le souci du 
nouveau bey de faire approuver ses décisions par le diwan. Mais ils 
concordent aussi pour constater que ces consultations sont purement 
formelles et que le diwan ne fait qu'entériner les décisions déjà résolues 
par le bey. 

C'est qu'il s'agit d'un véritable « diwan introuvable » où abondent 
les « élus » qui ont tout à attendre et tout à craindre du maître du pays. 
Hussein Bey avait, en effet, nommé à des emplois donnant accès au 
diwan des titulaires qui devaient à la seule faveur une promotion 
politique et sociale inespérée. 

Une politique systématique d'assimilation y contribuait. Hussein 
Bey tirait parti de ce qui était, à l'origine, une revendication des 
miliciens eux-mêmes. Non seulement il autorisait mais il encourageait 
les mariages des Turcs avec les filles du pays. Contrairement à ce qui 
se pratiquait à Alger, les Turcs mariés dans le pays ne perdaient aucun 
de leurs privilèges. Mieux, les enfants nés de telles unions, les 
Kouloughlis, étaient largement admis au bénéfice de ces privilèges. Du 
fait de leurs attaches familiales, de tels miliciens pouvaient plus 
aisément être maintenus dans l'obéissance. 

De même Hussein sut exploiter l'usage qui voulait que les 
Mamelouks, d'origine chrétienne, fussent convertis dans le rite hanafite 
et, de ce fait, assimilés aux Turcs. Pas plus qu'à l'égard des Kouloughlis, 
Hussein Bey n'a innové sur ce point mais il a systématisé des procédés en 
usage déjà sous le gouvernement mouradite, auxquels lui-même, fils d'un 
converti et d'une bédouine, devait son « assimilation » et sa carrière. 

Ce que l'on constate, c'est que, toutes les fois que des usages qu'il 
ne pouvait ou ne voulait pas réformer (parce que vraisemblablement 
il trouvait son avantage à conserver au régime ses apparences turques) 
exigeaient la désignation à certaines fonctions de titulaires turcs, 
Hussein Bey nomma un Mamelouk ou un Kouloughli. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 209 

C'est ainsi qu a l'emploi de kahia de Dar-el-Pacha trésorier-payeur 
général de la milice, il nomme un Mamelouk, Slimane Kahia, son 
gendre, comme lui ancien officier du régime mouradite, tandis qu'à 
l'emploi de kahia du Camp (adjudant général des troupes en campagne), 
il nomme Ahmed Chalbi, son autre gendre, autre Mamelouk dont le 
rapport le plus certain avec la milice turque est d'avoir été au service de 
l'ancien dey Muhammad Lasfar et d'avoir à ce titre rapporté à Hussein 
Bey les projets tramés contre lui dans l'entourage de son maître 24. 

De même, il est attesté que Hussein Bey a obtenu de la Sublime 
Porte que les cadis hanafites ne fussent plus nommés par le Cheikh-
al-Islam de la métropole, mais choisis par lui parmi les « Turcs » du 
pays. Cette mesure décentralisatrice était fondée sur la 
considération, sans doute exacte, que les magistrats turcs du Levant 
qui acceptaient de servir dans le lointain Maghreb ne présentaient 
pas toujours les garanties morales ni scientifiques requises. Elle 
permettait donc d'améliorer la qualité du recrutement mais aussi, à 
n'en point douter, de mieux assurer l'autorité du bey sur les 
nouveaux titulaires. Toujours est-il qu'il s'attacha à choisir 
systématiquement cadis et muftis parmi les Mamelouks et les 
Kouloughlis, les exemples les plus illustres étant celui de Youssef 
Bortghiz dont le nom indique assez les origines portugaises, et celui 
de Ali Chaieb, Kouloughli et fils de Kouloughli 25. 

On peut donc dire que les Turcs de souche étaient quasiment 
éliminés de l'entourage de Hussein Bey à une exception, notable il 
est vrai, celle de son bach-khodja, Hussein Khodja, son chroniqueur 
et biographe attitré. Mais cette exception confirme la règle : le ton 
apologétique dont Hussein Khodja use pour parler de son maître et 
le soin avec lequel il s'attache à l'innocenter de toute velléité de 
dissidence à l'égard de la mère-patrie montrent assez pourquoi et 
comment avait été méritée cette dérogation. 

Les relations du nouveau régime avec la Turquie : 
la révolte de Muhammad ben Mustapha (1715-1717) 

On a peine à croire qu'une évolution tendant aussi résolument à 
éliminer l'élément turc des rouages essentiels de l'administration de la 
Régence ait pu laisser la Sublime Porte indifférente. 



210 - LES TEMPS MODERNES 

L'habileté de Hussein Bey ne paraît pas une explication suffisante 
quand on songe à la constance avec laquelle il a systématiquement 
remis en question l'œuvre que Brahim Chérif avait entreprise avec 
l'autorisation, et peut-être sur l'initiative, de la Porte. 

Mais des indices permettent de penser que les mêmes « considérations 
politiques » qui ont imposé à Hussein Khodja de ne pas mettre en 
lumière l'intervention de la Turquie pour susciter, puis pour soutenir, 
le mouvement de Brahim Chérif, lui ont dicté la discrétion en ce qui 
concerne certaines attitudes de la Porte, révélatrices de ses réserves à 
l'égard du successeur de Brahim Chérif. Un épisode est, à cet égard, 
particulièrement significatif : la tentative de révolte de Muhammad 
Ben Mustapha en 1717. 

La version officielle veut qu'en 1716 ou 1717, le Kaboudan Pacha, 
Janum Pacha, se soit présenté à Porto Farina et, faisant état « d'ordres 
écrits » qu'il « prétendait » émaner du Grand Seigneur, ait demandé à 
Hussein Bey de se désister en faveur d'un autre candidat : Muhammad 
Ben Mustapha. Hussein Bey, égal en cette occasion encore à sa réputation 
de modération et de sagesse, réunit le diwan, rend compte de l'étrange 
proposition et conclut : « Je n'ai pas brigué le pouvoir. Je ne l'ai 
accepté que sur vos instances. II vous appartient donc de décider ». Les 
assistants « se bouchèrent les oreilles », ne voulant pas entendre parler 
d'une démission de Hussein Bey. Ils furent unanimes pour écrire au 
Kaboudan Pacha qu'il devait quitter le rivage, le menaçant même de 
le canonner s'il ne déférait pas à leur demande 26. 

Le Kaboudan Pacha s'inclina, dit-on, devant l'évidence de la 
popularité, de la légitimité, de Hussein Bey : il ne fut plus question 
des ordres « prétendus » de la Sublime Porte. 

Mais, à la vérité, il est difficile d'admettre que des ordres écrits, 
portés par le Kaboudan Pacha, grand amiral et ministre de la marine, 
dont relevaient les relations avec les Régences, aient pu être aussi peu 
authentiques qu'on veut bien le dire, surtout si l'on songe que le 
prétendant qu'ils soutiennent se trouve être Muhammad Ben 
Mustapha. Car ce Muhammad Ben Mustapha n'est autre qu'un ancien 



211 

Sidi Bou Saïd 
Sur cette colline dominant le golfe de Tunis, Hussein ben Ali fait construire une 

mosquée et une entrée monumentale à grand escalier. Le café dit des Nattes ou 
café Haut sera bientôt construit au haut de l'escalier. 

Minaret de plan carré conforme Intérieur de la salle de prière 
à la tradition locale malikite. avec mihrab dont l'arc et l'encadrement 

sont exécutés en pierres alternativement 
noire et blanche conformément à la 

mode introduite par les ottomans. 

Gravure ancienne 
sur laquelle on 

voit l'escalier 
- monumental 
conduisant au 
célèbre « café 

des nattes ». 



212 - LES TEMPS MODERNES 

ministre et partisan convaincu de Brahim Chérif, auquel il avait rendu 
de signalés services dans sa lutte contre les tribus bédouines 11. A la veille 
de la défaite de son maître, il était allé chercher refuge à Tripoli. Là, les 
offres de ralliement de Hussein Bey n'avaient pas réussi à le faire 
renoncer à son exil ; et pour cause. Il espérait mieux : obtenir un mandat 
de la Porte pour évincer ce même Hussein Bey qui lui demandait de le 
seconder dans sa révolution larvée contre la métropole ottomane. 

Ce mandat, Hussein Bey semble avoir tenu à en laisser dans l'ombre 
l'existence. Il a de même observé, pour se débarrasser de Muhammad 
Ben Mustapha, une discrétion significative. Il n'a pas envoyé les 
troupes régulières s'opposer à l'avancée du rebelle. Il a préféré un 
moyen plus « économique », il l'a fait espionner puis assassiner par 
surprise par son oncle maternel, le chef bédouin Ghazzali Charni 28. 

Donner plus de publicité à cette affaire parmi les troupes turques, 
c'eût été courir le risque d'attirer l'attention sur les véritables 
sentiments des autorités de Constantinople à son égard et de se priver 
d'une étiquette à laquelle il attachait du prix : celle de gouverneur 
d'une Dâr-ul-Jihâd, d'une marche de l'Empire islamique turc. Cette 
étiquette commode permettait à Hussein Bey, homme d'Etat réaliste, 
en se réclamant de la fidélité à la cause turque, d'ôter tout prétexte à 
un quelconque soulèvement et de consacrer toute son énergie à mieux 
asseoir son autorité dans le pays, à y maintenir une sécurité favorable 
à la prospérité, seul moyen durable de s'attacher les populations. 

La politique économique de Hussein Bey : 
étatisme et dirigisme. 

La prospérité dont bénéficia le pays sous le gouvernement de 
Hussein Bey est attestée par de nombreux témoignages. Elle est, au 
demeurant, la conséquence logique de cette longue période de 
stabilité qui venait succéder à des décennies de guerres, civiles et 
étangères, presque ininterrompues. 

En outre, le régime qui s'appuyait sur les tribus bédouines leur 
procurait en compensation des avantages politiques, fiscaux et 
matériels tels que toute tentation a dû leur être ôtée de razzier ou de 
pratiquer le chantage à la razzia. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 213 

A la faveur de la sécurité, la production agricole a augmenté et le 
niveau des prix intérieurs des denrées agricoles a baissé. Le maintien 
du bas prix intérieur des denrées agricoles était favorisé par une 
espèce de « nationalisation » partielle du commerce des produits de 
l'agriculture, combinée avec la mise sous monopole de la totalité du 
commerce d'exportation. Les agriculteurs étaient tenus en effet de 
fournir à l'Etat, qui devait les exporter pour son compte, des quantités 
fixes de céréales à des prix fixés à l'avance. C'est ce qu'on appelait le 
système des « mouchtarâ » 29. 

Ce système aboutissait à transformer tous les agriculteurs en 
métayers de l'Etat, mais il a dû offrir pendant bien des années l'attrait 
de la sécurité à des paysans qui en étaient privés depuis bien 
longtemps. La rentabilité fiscale du système ne peut en tout cas faire 
de doute. L'augmentation des ressources paradomaniales a dû 
permettre au gouvernement de Hussein Bey d'alléger ou même de 
supprimer la pression des impôts proprement dits sur les populations 
dont il voulait conserver ou se concilier la bonne volonté. Les « najaa » 
bédouins et la milice turque étaient incontestablement dans ce cas. 

Le monopole du commerce extérieur lésait cependant la classe des 
grands négociants, des citadins en général et plus particulièrement 
des citadins d'origine turque ou andalouse. Le coup porté à leur 
activité leur était d'autant plus sensible que le monopole d'Etat se 
traduisait dans les faits par l'octroi de « teskéré », sortes de licences 
d'exportation accordées par le bey ou par son administration à des 
intermédiaires de son choix. Que ces « teskéré » aient été vendues aux 
seuls négociants agréés par l'administration et ses agents ou qu'elles 
aient été accordées pour des raisons politiques à des personnes qui 
pouvaient les revendre, le système aboutissait à créer une hiérarchie 
de privilégiés politiques qui se superposait à la classe des négociants. 

Ce « dirigisme » ne nous est connu, et pour cause, que par les 
plaintes des négociants étrangers et de leurs consuls. Ils regrettaient, 
en général, d'avoir à traiter avec les autorités ou avec les protégés des 
autorités, plus durs en affaires que les négociants privés. 



214 - LES TEMPS MODERNES 

Mais le système du « mouchtarà », en matière de productions 
agricoles, et le système des « teskéré » en matière de commerce 
extérieur, n'ont pu gêner que provisoirement les commerçants 
étrangers. Ceux-ci ont su trouver les moyens de surmonter ou 
contourner des gênes par la corruption tandis que les besoins 
croissants du budget tunisien n'ont pas tardé à rendre leurs partenaires 
gouvernementaux ou paragouvernementaux, aussi maniables, sinon 
plus maniables, que les partenaires privés qu'ils avaient commencé par 
regretter. 

C'est qu'en définitive la répercussion de ces mesures d'étatisation 
sur les intérêts étrangers fut aussi faible qu'éphémère. Ce furent bien 
plutôt les intérêts tunisiens qui s'en trouvèrent durablement lésés, 
comme on peut en juger par la dévaluation larvée de 1717, qui diminua 
d'environ un tiers le taux de change de la piastre tunisienne 30. 

Ce système de mainmise des autorités sur l'activité économique 
contenait les germes du délabrement ultérieur de l'économie 
tunisienne par la suppression progressive de l'esprit d'entreprise 
parmi les producteurs auxquels s'est substitué l'affairisme politico-
commercial qui a caractérisé les milieux politiques et économiques 
en Tunisie et tout au long des XVIII  et XIXe siècles et qui a rendu le 
pays si vulnérable à toutes les tentatives de domination. 

Pour le moment, cet « affairisme » servait les desseins de la 
politique de Hussein Bey qui consistait à favoriser certaines 
communautés, à neutraliser certaines autres et à les dominer toutes 
en accréditant l'opinion qu'il était le seul garant de « l'équilibre » 
ainsi établi. 

Cet équilibre dura vingt-deux ans. 



CHAPITRE II 

Le nouveau régime à l'épreuve. 
L'aventure de Ali Pacha 

En 1728, l'équilibre du bel édifice politique mis en place par 
Hussein Bey est compromis. 

Au mois de février de cette année, le neveu de Hussein Bey, Pacha 
Ali, entre en dissidence. Avec ses partisans, il trouve refuge dans le 
Jebel Ouselat, dont les habitants se déclarent pour lui. 

Or, si cette révolte a été provoquée par un litige dynastique, le révolté 
n'a pu trouver des appuis suffisants pour tenir tête à son oncle, et 
finalement le renverser, que parce que des fractions, suffisamment 
nombreuses ou suffisamment influentes, de la population ont pu trouver 
en ce mouvement une occasion de lutter contre un régime qui ne devait 
pas leur paraître conforme à leurs intérêts ou à leurs aspirations. 

Il est vrai que l'analyse des intérêts dont la coalition a constitué le 
parti de Ali Pacha a moins attiré l'attention des chroniqueurs que 
l'analyse des sentiments qui ont animé les protagonistes de cette 
guerre civile, presque ininterrompue pendant vingt-huit ans. 



216 - LES TEMPS MODERNES 

C'est tout d'abord parce que l'explication psychologique prévalait 
à l'époque, dans les milieux où ces chroniques ont été écrites. Mais 
c'est aussi et surtout parce que ces chroniques ont été écrites à 
l'instigation des fils et des descendants de Hussein Bey, héritiers de sa 
querelle contre Ali Pacha. 

Les chroniqueurs Muhammad al-Wazir as-Sarrâj et Hamouda 
Ben Abdelaziz ont été, en effet, respectivement au service de 
Muhammad (Rachid) Bey et de Ali Bey. Ben Dhiaf qui est pourtant, 
malgré ses idées réformistes, fidèle à la dynastie dont il était aussi un 
ministre, est obligé de relever le manque d'objectivité de ses 
prédécesseurs à l'égard du pacha rebelle. On comprend donc qu'il ait 
été plus commode, dans l'optique de tels panégyristes, d'expliquer le 
comportement de l'ennemi de leurs princes par un sentiment 
d'ambition, d'envie ou de haine, que de s'attacher à analyser aussi 
bien que les dissensions dynastiques qui ont poussé Ali Pacha à la 
révolte, les intérêts et les espoirs qui ont animé ceux qui ont épousé 
sa cause. 

1 - La révolte de Ali Pacha 

Causes immédiates : un litige dynastique 
Un litige dynastique a provoqué la guerre civile qui devait pendant 

de si longues années agiter le pays. 
Hussein Bey, depuis son accession au trône, avait considéré son 

neveu Ali comme son propre fils et lui avait, à ce titre, confié le 
commandement du camp. En 1726, il changeait de dispositions à 
son égard. Il décidait en effet de le faire nommer à la charge 
purement honorifique de pacha et de confier à son fils aîné, 
Muhammad Rachid, le commandement du camp. Ali commença 
par feindre la résignation au nouvel ordre des choses. En fait, il 
prenait le temps de s'assurer des complicités dans l'entourage même 
de son oncle et des appuis dans la population, notamment chez les 
montagnards du Jebel Oueslat. Dès qu'il fut certain de trouver un 
refuge et des alliés politiques pour l'y suivre, il quitta Tunis. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  X V I I I " SIECLE 217 

Hussein Bey se mit à sa poursuite et tenta de le capturer. Pendant 
dix-huit mois, Ali Pacha et ses partisans purent tenir tête aux forces 
de l'ordre. Puis le rebelle fut contraint de chercher refuge auprès des 
tribus frontalières de l'Ouest qui le conduisirent (ou le livrèrent) au 
dey d'Alger. 

Celui-ci contraignit alors Hussein Bey au paiement d'une espèce 
de « pension » de 50.000 piastres par an pour veiller à ce que son 
« hôte » ne quittât pas Alger et ne s'y livrât pas à des activités 
politiques hostiles à son oncle 31 . 

Mais lorsqu'en 1733 un nouveau dey prit le pouvoir à Alger et 
qu'en outre Hussein Bey commit l'imprudence de cesser ou de 
suspendre le paiement de la « pension » de son neveu, Ali Pacha fut 
non seulement libéré, mais aidé à venir soutenir ses droits au 
gouvernement de Tunis. En août 1735, il franchit la frontière au Kef 
et le 4 septembre, il bat les t roupes de son oncle à Smenja 3 2 . Le 
Diwan décide d'ouvrir les portes de la capitale au vainqueur qui y 
fait son entrée le 7 septembre 1735. 

Cependant, quelques villes de l'intérieur restent fidèles à Hussein 
Bey, Kairouan et Sousse notamment. Hussein Bey et ses fils purent 
y résister plus de cinq ans. C'est seulement le 13 mai 1740 que 
Younis Bey, fils de Ali Pacha, put prendre Kairouan d'assaut et tuer 
de sa propre main son grand oncle Hussein. Sousse, que gouvernait 
Muhammad Bey, le troisième fils de Hussein, put tenir quelques 
mois de plus. Pendant plus de cinq ans, le pays fut donc en proie à 
une guerre civile ouverte entre les « Husseinia », partisans de 
Hussein ben Ali (et de ses fils) et les « Bâchia ». 

Ben Dhiaf a pu affirmer que les deux tendances qui avaient à cette 
époque opposé par les armes les populations de la Régence 
continuaient à diviser l'opinion tunisienne au moment où il écrivait, 
c'est-à-dire un siècle et demi plus tard 33. Pourtant, les derniers rejetons 
de la descendance de Ali Pacha avaient disparu à cette date. 

S'il n'avait été fondé que sur des considérations dynastiques, le parti 
« bâchi » aurait donc cessé d'avoir une raison d'être. La survivance 
ainsi attestée d'un mouvement bâchi à la dynastie dont il se réclamait 



218 - LES TEMPS MODERNES 

nominalement est une preuve qu'en dehors de la fidélité à la personne 
et à la famille du « Pacha », une idéologie animait ce mouvement qui, 
par-delà le Pacha et sa descendance, avait mis et mettait encore en jeu 
des intérêts permanents des habitants de la régence. 

Raison du succès de Ali Pacha : 
échec de la politique d'équilibre de Hussein Bey 

Comme son oncle en 1705, comme Brahim Chérif en 1702, 
comme Ben Choukr en 1694, le révolté de 1728 était certes animé 
par l'ambition d'accaparer le pouvoir après avoir chassé le titulaire. 

Comme Ben Choukr, comme Brahim Chérif, comme Hussein 
Bey, Ali Pacha a pu tirer parti d'une guerre avec la Régence d'Alger 
pour parvenir à ses fins. 

Comme tous ses prédécesseurs, il a suscité lui-même la guerre dont 
il a tiré parti, de même que tous ses prédécesseurs ont obtenu cet appui 
d'Alger en intéressant les autorités turques de la « fille aînée de la Porte » 
au sort d'un parti turc tunisien dont il s'était présenté comme le 
défenseur. De même, Ali Pacha n'a pu intéresser Alger à son sort qu'en 
se présentant comme le champion de la cause du « parti turc ». 

En l'espèce, l'appui d'Alger peut paraître paradoxal. Ali Pacha 
était tout désigné par ses origines et par sa formation pour continuer 
et développer la politique pro-arabe de son oncle. Son père, le frère 
aîné de Hussein Bey, était tout comme son frère issu d'un mariage 
mixte. La grand-mère de Ali Pacha était la fille d'un « cheikh » de la 
tribu des Chennoufi de la région du Kef. En outre, Muhammad Bey 
avait continué plus longtemps que son frère à encadrer les auxiliaires 
arabes et bédouins et à partager leur vie. Ali Pacha avait lui aussi 
pour mère une bédouine, la fille de Hassan Ben Muhammad Ben 
Hassan, chef d'une tribu de l'Ouest également 34. 

De plus, Hussein avait veillé à ce que son neveu reçût une 
éducation arabe très soignée. De ce point de vue, il ne fut pas déçu. 
Ali Pacha devint un philologue attitré. On lui doit un traité de 
philologie arabe. Il est sinon certain, du moins probable, qu'il 
n'avait pas du turc une connaissance aussi érudite que de l'arabe. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I " SIECLE 219 

En fait, en le désignant au commandement des troupes turques, 
son oncle ne faisait qu'appliquer sa politique de « noyautage ». Ce 
n'était guère que par un abus de langage que l'on pouvait assimiler 
à un Turc cet officier dont la mère et la grand-mère étaient 
bédouines et dont même le grand-père paternel n'avait peut-être de 
turc que son nom d'Ali Turki et dont, enfin, la formation était si 
peu turque. 

Le stratagème de Hussein Bey réussit cependant, réussit trop bien 
même. Le jeune commandant des troupes turques fut « noyauté » 
par ceux-là mêmes qu'il était destiné à « noyauter ». Ce faisant, il 
rééditait, dans un autre contexte, la conduite des beys et autres 
officiers chargés de l'encadrement des auxiliaires « arabes ». Comme 
eux, il a fini par identifier ses intérêts avec ceux des troupes dont il 
avait le commandement. 

En outre, son caractère orgueilleux, son goût du faste ont dû le 
porter à vouloir redonner vigueur au décorum et aux privilèges de la 
milice turque tombés en désuétude. Il faut aussi se souvenir que le 
régime aristocratico-militaire auquel les miliciens turcs étaient 
attachés donnait au jeune prince ses chances d'être un jour élu au 
pouvoir suprême, tandis que le régime « arabe » de type mouradite, 
que son oncle et ses partisans semblaient vouloir en tous points 
restaurer, était une monarchie héréditaire. 

Or son oncle, depuis 1709, avait des descendants mâles tout 
désignés pour lui succéder, si un régime héréditaire était 
officiellement établi, ce qui n'était pas encore le cas et ne devait 
jamais l'être avant le XIXE siècle. 

En 1726, en effet, dix-sept ans par conséquent après avoir eu son 
premier fils, Hussein ben Ali ne fit pas proclamer le Beylik 
héréditaire dans sa descendance. Le remaniement de 1726 ne visait 
pas à assurer au fils aîné de Hussein la succession aux fonctions de 
son père. Il visait un objectif plus immédiat, éliminer le concurrent 
que représentait pour Hussein Bey un commandant supérieur des 
troupes, surintendant des finances de surcroît qui, par conséquent, 
disposait simultanément du pouvoir qui avait fait des Mouradites du 



220 

Les fondations pieuses de Ali Pacha I 

Ali Pacha I édifia à lui seul quatre madrasas : la madrasa de Hwânit 
Achour (1738), la madrasa Bâchiya (1752), la madrasa Slimâniya (1754) et 
la madrasa de Bîr Hajjâr (1756). Comme on le fait en Orient, il compléta la 

madrasa Bâchiya d'un mausolée et d'une fontaine publique, sabîl. 

Plan de la madrasa 
Slimâniya (1754) 

Porte d'entrée et 
sabîl de la Madrasa 

Bîr Hajjâr (1756) 

Vue de la cour de la madrasa Bachiya (1752) 



221 

Les " Sabîl " et " Siqaya " 

Le chroniqueur Saghir Ben Youssef donne une 
description du sabîl de la madrasa de Bîr Hajjâr 

aménagé sur le modèle de celui de la Bâchiya : « Ali 
Pacha fait installer à la madrasa située près de Dâr al-

Bâcha, une grille en cuivre, encastrée dans 
l'encadrement de la fenêtre qui est en marbre importé 
d'un pays chrétien. Derrière cette grille et à l'intérieur 
de l'édifice, il fait poser une vasque de marbre remplie 
d'eau douce et trois gobelets attachés à la vasque par 

des chaînes de fer, en sorte que les passants altérés 
peuvent se servir de ces gobelets pour puiser dans la 
vasque et étancher leur soif. Le fond de la vasque est 
percé de trous et l'eau jaillissant du bassin la remplit 

dès que le niveau y baisse ». 

Le sabîl 'Ali Pacha décrit par le 
chroniqueur Saghir ben Youssef 

(Aquarelle de Ch. Lallemand, 1890) 

Siqaya fondée en 1810 par Youssef 
Saheb-Tabaa. L'édicule est encore 

visible à Bab Sidi Abdessalam à la sortie 
nord-ouest du faubourg nord de Tunis. 



222 - LES TEMPS MODERNES 

XVIIe siècle des « maires du Palais » et de l'appui de la milice turque 
qui avait fait la force des deys. 

Ali se trouvait, en somme, commander à la milice et disposer des 
moyens de collecter les ressources nécessaires à sa solde. Aucun dey, 
aucun bey, depuis longtemps, n'avait disposé simultanément de ces 
deux atouts, si l'on excepte la brève période où Brahim Chérif avait 
cumulé les fonctions de bey et de dey. 

Ce n'est donc pas pour l'avenir d'une dynastie qu'il n'avait pas 
encore fondée que Hussein Bey a pu craindre. C'est pour défendre 
le régime qu'il consolidait avec persévérance et discrétion qu'il est 
intervenu : c'est pour préserver les avantages que le régime assurait à 
leurs communautés que les Arabes et les Mamelouks de son 
entourage l'ont pressé d'intervenir. Il le fit avec son habileté 
coutumière. 

Faire nommer comme pacha, c'est-à-dire comme gouverneur 
général représentant de la Porte, ce prince chéri des troupes turques, 
c'était en effet une manoeuvre machiavélique. La manœuvre n'a pas 
dû être facile et Hussein Bey a sans doute attendu longtemps le 
moment propice. 

Il a dû attendre d'abord que ses relations avec la Turquie 
s'améliorent. Car ces relations n'avaient pas toujours été bonnes : la 
métropole avait manifestement boudé pendant quelque vingt ans le 
successeur de Brahim Chérif. Outre le rôle qu'elle avait joué dans 
l'affaire Muhammad Ben Mustapha, on peut en donner pour preuve 
le fait que Hussein Bey n'avait pas été nommé pacha. Or, depuis 
1631, date à laquelle le bey Mourad I recevait le firman de pacha, et 
jusqu'en 1703, date à laquelle Brahim Chérif était investi de ce titre, 
la Porte avait suivi l'usage d'investir de ce titre tous les beys de la 
Régence de Tunis, à l'exception des deux souverains mouradites 
dont elle avait quelque raison de se plaindre, Ali Ben Mourad et son 
fils Mourad Ben Ali, celui contre lequel avait été mené le 
mouvement de Brahim Chérif. En s'abstenant d'accorder à Hussein 
le titre de pacha, la Porte l'avait donc assimilé aux beys qu'elle 
n'entendait pas soutenir. Ce n'est que vers 1724, sans doute, que 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  X V I I I " SIECLE 223 

Hussein Bey s'est estimé en mesure de demander, non pour lui mais 
pour son neveu, cette distinction 35. C'est d'ailleurs à l'intervention 
d'un ambassadeur de France qu'est attribué le succès de cette 
démarche. 

En apparence, il comblait doublement les vœux du parti turc de 
la régence et il espérait, par ce moyen, le neutraliser. La concession 
était habile, certes. Hussein crut pouvoir en profiter pour faire 
accepter que le nouveau pacha fût éloigné du commandement des 
troupes. C'était trop présumer de sa popularité : il avait tort de 
s'imaginer (selon des propos qui lui sont attribués) que l'Ifrîqiyia 
« n'était plus qu'un tapis, qu'il avait plié et sur lequel il se trouvait 
assis ». 36 

La suite des événements démontra la vanité d'une telle 
présomption. La politique d'équilibre entre les communautés n'avait 
pas été dans tous les cas couronnée de succès. Ali Pacha, formé par 
son oncle, était de taille à tirer parti de ces défaillances. La 
communauté turque fut, en effet, le principal mais non le seul appui 
du Pacha à qui ses origines, sa connaissance du pays et la 
conjoncture permettaient de se trouver des soutiens qu'un Brahim 
Chérif, par exemple, n'avait pas su se concilier. 

Des indices nombreux permettent de voir que, parmi les 
populations dites « arabes », certains éléments soutinrent Ali Pacha. 
Ce furent d'abord les citadins de Tunis, habitants de la Médina, les 
Andalous notamment, qui semblent avoir souvent fait cause 
commune avec les Turcs lorsque le danger bédouin se faisait 
pressant. En l'occurrence, lésés peut-être par la politique 
commerciale de Hussein Bey, ils semblent avoir pris fait et cause 
pour Ali Pacha. Hamouda Rassa', qui fut cadi de Tunis, Youssef 
Ressaïssi qui fut cheikh-al-madina de Tunis, Mustapha Ben 
Meticha, qui fut khaznadar, furent les plus illustres représentants de 
cette communauté dans le parti de la dissidence. 

Ce furent ensuite, parmi les paysans, les sédentaires 
(arboriculteurs et céréaliers) qui, perdus parmi les tribus bédouines 
nomades favorisées par Hussein Bey, semblent avoir espéré une 



224 

Traité capitulaire de paix et de commerce entre la 
France et la Régence de Tunis -1742 

Signatures du bey Ali Pacha, de son fils Younis et du dey 
M a h m o u d (Archives Nationales de Tunisie, C. 205, D. 59). 

Dès son arrivée au pouvoir, Ali Pacha I adopte une politique commerciale 
nouvelle qui s'oppose au régime capitulaire. Visant à exercer un monopole sur les 
denrées d'exportation, il décide l'augmentation des droits de douane et la reprise 
de Tabarka aux Génois et du Cap Nègre aux Français. La Régence entre alors en 
conflit avec la France. Le 3 juillet 1742, une expédition commandée par Saurins-
Murat et forte d'une quinzaine de bâtiments part du comptoir français de la Calle 

et débarque sans grande difficulté à Tabarka. C'est alors que le Pacha donne 
l'ordre de contre-attaquer. De toutes les troupes débarquées seuls une vingtaine de 
soldats purent regagner à la nage leurs navires. Les français perdent une trentaine 
d'hommes au combat. Plusieurs dizaines de blessés et 224 prisonniers sont ramenés 

à Tunis. Le gouvernement français, après l'échec de l'expédition, manifeste une 
modération surprenante : Saurins-Murat est désavoué, le directeur de la 

Compagnie d'Afrique est destitué et le bey obtient des indemnités et la modification 
substantielle de certains articles des traités antérieurs relatifs aux privilèges du 

négoce français et au comptoir de Cap Nègre. En novembre 1742, la paix est 
signée entre les deux pays. 



225 

Ali Pacha I reprend Tabarka (1741-42) 

La position stratégique de Tabarka et la richesse de son littoral 
en corail ont constamment suscité la convoitise des puissances 

européennes. En 1542, Charles Quint la céda à des familles 
marchandes de Gênes afin d'y créer un comptoir commercial. Ces 

derniers fondèrent un village fortifié doté de deux ports et d'un 
arsenal. Le fameux fort génois de Tabarka (XVIe siècle) est une 

citadelle renforcée de fortins et de tours de guet qui furent épargnés 
de la destruction de 1741, lorsque Ali Pacha décida de chasser les 

génois de l'île et d'abattre leur village. Le monument constitué d'un 
rez-de-chaussée et d'un étage est flanqué de bastions sur trois 

côtés ; l'angle sud-ouest est défendu par une plate-forme 
d'artillerie, renforcée d'une tour circulaire de signalisation. 

Le tout est entouré d'un fossé taillé dans le roc. 
Sur cette photographie panoramique, on aperçoit l'île dominée 

par le fort génois (elle est à 400 mètres de la terre ferme) ; au 
premier plan de la photographie, on distingue le fort dit Borj 

al-Jadîd édifié en 1154/1741 par Younis fils de Ali Pacha. Le 
monument est formé d'un édifice rectangulaire flanqué aux quatre 

angles de bastions circulaires. Il dominait le mouillage et surveillait 
l'île qui se trouve juste en face. 



226 - LES TEMPS MODERNES 

amélioration de leur sort à la faveur d'un changement de régime. Les 
Oueslat parmi lesquels il se réfugie et recrute son bach-kateb 
Abdellatif Sehili ne furent pas seuls dans ce cas. Les Ouled Ayar et 
les 'Amdoun ont aussi embrassé la cause « bâchia». 

Enfin, parmi les Bédouins eux-mêmes, Ali Pacha pouvait 
compter sur des appuis sûrs : les tribus bédouines n'étaient pas, ne 
pouvaient pas être, également favorisées par le régime qu'avait 
instauré Hussein Bey. C'est ainsi que les privilèges des Drid 
principalement, mais aussi des Jlass, des Hemamma et des Ouled 
Aoun incitaient les Ouled Saïd, les Riah, les Ouled Mannâ'i (parmi 
lesquels il recrute ses conseillers Slimane et Smida Mannâ'i) à 
rejoindre le camp de Ali Pacha. 

Tels furent les éléments, en apparence disparates, dont fut constitué 
le parti de Ali Pacha. On peut voir qu'ils étaient assez nombreux et 
assez forts dès le départ pour tenir tête au parti de Hussein Bey, même 
s'il fallut, comme c'est toujours le cas en pareille circonstance, attendre 
les premiers succès pour décider les masses à rejoindre un parti qui eut 
dès lors l'irrésistible attrait d'être le parti du vainqueur. 

De même, il est possible de vérifier à cette occasion, comme on a 
pu le constater en 1694, en 1702 et en 1705, la véritable signification 
de l'intervention des troupes d'Alger et les véritables limites de son 
efficacité. 

Cette fois encore, en effet, le motif de l'intervention d'Alger est 
d'appuyer un parti turc ou supposé tel contre un parti autonomiste 
arabe. Mais cette fois encore, le succès de l'intervention n'a été 
concevable que dans la mesure où des fractions plus ou moins larges 
des populations indigènes ont trouvé conforme à leurs intérêts du 
moment d'accueillir en libérateurs les soldats venus de la régence 
voisine. 

Comme Hussein Ben Ali, comme Brahim Chérif, Ali Pacha 
s'emparait du pouvoir à la faveur d'un compromis lourd d'équivoques 
et de malentendus. Quand bien même l'analyse de son accession au 
pouvoir n'y suffirait pas, les crises qui secouèrent le pays tout au long 
(ou presque) de son gouvernement en administreraient la preuve. 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVII? SIECLE 227 

2 - Le gouvernement de Ali Pacha I. Rivalités 
personnelles et affrontements de communautés 

(1735 -1756) 

Trois événements jalonnent l'histoire du gouvernement de Ali 
Pacha depuis le moment où les troupes d'Alger vinrent l'aider en 1735 
à s'emparer du pouvoir jusqu'au moment où, en 1756, elles revinrent 
l'en chasser ; les trois événements sont : la victoire définitive sur son 
oncle Hussein en 1740, la guerre avec Alger en 1746 et la révolte de 
son fils Younis en 1752. 

La milice au pouvoir (1735-1740) 
La prise de Tunis en 1735 ne marquait pas pour Ali Pacha la fin 

de la lutte pour le pouvoir. Il s'en fallait de beaucoup. 
Son oncle et ses cousins, réfugiés à Kairouan, à Sousse et dans 

quelques autres localités du Sahel, lui tenaient tête. Leurs partisans 
ne désespéraient pas de les voir revenir en triomphateurs à Tunis, 
comme en 1694 le bey mouradite Muhammad avait pu reprendre la 
capitale à Ben Choukr à la tête de ses partisans bédouins, comme 
Hussein Bey lui-même avait pu la reprendre au dey Lasfar à la fin de 
1705 : un adage militaire tunisien voulait que celui qui se laissait 
assiéger dans Tunis fût toujours vaincu. 

Mais Ali Pacha, instruit sans doute par les leçons d'une histoire 
récente qu'il était bien placé pour connaître, ne se laissa pas assiéger 
dans Tunis. Par une activité militaire sans relâche, il réduisit son 
oncle et ses cousins au rôle d'assiégés dans Kairouan et dans Sousse. 

Pour cela, il lui fallait des soldats, beaucoup de soldats et qui ne 
fussent susceptibles en aucune circonstance de se laisser tenter par la 
fraternisation avec les Husseiniya et leurs partisans arabes. Le moyen 
le meilleur était de recourir à des troupes étrangères. Ali Pacha reprit 
donc et intensifia le recrutement de soldats turcs dans le Levant, en 
même temps d'ailleurs qu'il suivit l'exemple donné par le sultan du 
Maroc, Moulay Ismaïl, et se constituait une importante garde noire, 
celle des « baouab ». 



228 - LES TEMPS MODERNES 

Il multiplia les réformes tendant à restaurer les usages de la grande 
époque turque 37. C'est ainsi qu'il donna à ses séances de justice le 
nom de « diwan » et qu'il s'y fit annoncer par un « chaouch-as-salâm» 
(maître des cérémonies, en quelque sorte), qu'un témoin nous décrit 
comme étant un « étranger que personne ne comprenait parce qu'il 
parlait turc ». 38 

Parallèlement, il refusait aux Kouloughlis (c'est-à-dire aux 
personnes issues d'un mariage mixte) l'assimilation dont son oncle 
les avait fait bénéficier, peu soucieux en cela de logique puisque lui-
même était un Kouloughli fils de Kouloughli. 

A fortiori son fils Younis était un Kouloughli. C'est à lui pourtant 
qu'il confia le commandement des troupes turques dont il était lui-
même investi sous le règne de son oncle. Même politique, mêmes 
résultats. Les Turcs, commandés par Younis firent merveille. Le 13 
mai 1740, Kairouan tombait. Hussein tenta de fuir, mais il fut rejoint 
par son petit-neveu qui tint à le décapiter de sa propre main 39. 

La milice rappelée à l'ordre : la mutinerie de 1743 
et la guerre tuniso-algérienne de 1746 

Une fois débarrassé de son oncle, Ali ne put continuer à consentir 
aux troupes turques les concessions qu'il leur avait faites pour 
obtenir leur soutien dans la lutte pour le pouvoir. En 1743, il châtia 
sévèrement quelques manifestations d'indiscipline. Le châtiment 
entraîna un mouvement de rébellion. Le projet découvert à temps 
fut étouffé dans l 'œuf 4 0 . 

Mais la répression provoqua à son tour un mouvement de 
désertion des troupes turques de Tunis vers Constantine. Les 
déserteurs commandés par Balhawane allèrent se mettre au service 
de Muhammad Rachid, le fils de Hussein Bey. Ils obtinrent en outre 
le soutien d'Alger pour tenter une expédition contre Tunis. Le Kef 
fut assiégé en 1746. Seul un miracle put sauver Ali Pacha de la 
destitution et de la mort : une révolte de Kouloughlis ayant éclaté à 
Tlemcen obligea les troupes d'Alger et leurs « protégés » à lever le 
siège. 



229 

Le Kef, principale place forte face aux voisins agressifs 

La Kasbah et les remparts de la ville du Kef. 

Le Kef s'étend à une altitude de plus de 700 m, sur un plateau rocheux au pied du 
mont Iddîr. Après l'établissement des Turcs à Tunis, la ville devient une des 
principales places fortes du pays en raison des conflits qui opposent la Régence à son 
voisin de l'ouest. Dotée d'une garnison permanente de 500 hommes, elle s'est trouvée 
en première ligne lors des guerres qui opposèrent Tunis à Alger : en 1628, 1685, 
1694,1705,1735,1746,1756 et 1807. 
La Kasbah qui s'élève sur l'emplacement d'un castellum byzantin, se compose de 
deux forts, dont l'un est construit à l'époque de Othman Dey au tout début du 
XVIIe s. L'ensemble de la Kasbah a subi d'importants travaux réalisés par Ali Pacha I 
(1740) et Hamouda Pacha (1807). Les remparts de la ville remontent à l'époque de 
Ali Pacha I et sont renforcés au début du XIXe s. à l'époque de la guerre avec Alger. 

La zawiya de Sidi Bou Makhlouf - un saint homme qui jouit d'une grande 
renommée dans tout le pays - s'élève dans le quartier de la Kasbah bordant les 
anciens souks. 

Venant du Maroc en 
1099/1688 avec ses deux frères, 
Abou Bakr et Allala, Sidi 
Abdallah Bou Makhlouf 
s'installe au Kef en tant 
qu'artisan du cuir. Puis il élève 
une coupole à la périphérie des 
souks pour ses méditations. 
Autour de ce premier noyau 
s'est développé, aux XVIIF et 
XIXe siècles, tout un complexe 
architectural occupé par la 
confrérie "Issawiya". Zawiya Sidi bou Makhlouf 



230 - LES TEMPS MODERNES 

La milice dans l'opposition : la révolte de Younis 
Bey en 1752 et la guerre tuniso-algérienne de 1756. 

Les choses n'en restèrent pas là. Instruit par cette révolte, Younis 
réédita avec les miliciens turcs dont il avait le commandement la 
politique démagogique qui avait si bien réussi à son propre père 
quelque vingt ans plus tôt. Quoi que l'on ait pu dire de son ambition, 
des intrigues de son frère Muhammad, du rôle modérateur joué 
jusqu'à sa mort (en 1752) par sa mère, la « beya » Kabîra Mamia, le 
mouvement de Younis Bey s'explique par la collusion d'un prince 
beylical avec les troupes turques qu'il commandait. Tout comme le 
mouvement de Ali Pacha, en somme 41. 

A l'instar de son oncle, Ali Pacha voulut conjurer la menace en 
séparant son fils de ses partisans turcs. Il évinça donc Younis de ses 
fonctions en 1752 et « l'autorisa » à faire le pèlerinage à la Mecque 42. 

Comme son oncle en 1726, il provoqua par cette intervention la 
crise qu'il redoutait : Younis entra en dissidence, il occupa la Kasbah 
de Tunis. Lui aussi bénéficia de l'appui des citadins, « baldis » et 
autres « Andalous » de la Médina alors que les faubourgs, celui de 
Bab-Souika notamment, peuplés de bédouins nouveaux venus dans 
la capitale, restaient fidèles à Ali Pacha, comme ils étaient restés 
auparavant fidèles, contre lui, à son oncle Hussein. C'est-à-dire qu'il 
restèrent fidèles, en fait, à la cause du parti arabe 43. 

Ali Pacha eut cependant plus de chance que son oncle. Il put 
venir à bout des insurgés enfermés dans Tunis, et son fils Younis fut 
trop heureux alors de prendre le chemin de l'exil. 

A partir de 1752, l'attitude du Pacha à l'égard des Turcs changea du 
tout au tout. Il confia à son fils Muhammad la direction d'une 
véritable campagne d'« épuration ». Les Turcs du Levant étaient invités 
à quitter le pays par navires entiers, tandis que l'on procédait à un 
enrôlement intensif de Kouloughlis ou de prétendus Kouloughlis 44. 

Les Turcs expulsés de Tunis furent nombreux à rallier les troupes 
de la Régence d'Alger, soit directement, soit après un bref séjour 
dans le Levant. Les fils de Hussein Bey qui s'y trouvaient exilés 
trouvèrent en eux un renfort inespéré 45. 



231 

Les deux mausolées de Ali Pacha I 
Ali Pacha I et 

sa famille sont 
inhumés dans 
deux mausolées ; 
le premier, 
portant le nom de 
la principale 
épouse du Pacha, 
Kabîra Mâmia, 
est réservé aux 
femmes ; le 
second, assigné 
aux hommes, est 
connu sous le 
nom de Turbat al-
Pacha sise au 
souk des 
Qachachine. Lors 
de la construction 
de son premier 
mausolée (1743), 
Ali Pacha renoue 
avec une tradition 
ifrîqiyenne qui 
remonte à 
l'époque des 
Hafsides ; ceux-ci 
recherchaient à 
être inhumés 
auprès de zawiyas 
de saints réputés. 
En effet, certains 
membres de la 
famille hafside 
avaient préféré 
être enterrés dans 
l'enceinte de la 
zawiya du saint 
patron de Tunis 
Sidi Muhriz Ibn 
Khalaf, d'autres auprès de celle de Sidi Qâsim al-Jalîzî. 

Cependant, quelques années plus tard, la préférence du Pacha va plutôt vers les 
pratiques ottomanes qui consistent à rattacher les sépultures des monarques à des 
bâtiments religieux de leur fondation. Aussi, le Pacha se fait-il construire en 1752 
un second mausolée accolé à sa madrasa, auprès de la Grande Mosquée Zaytûna. 

Tourbet Kabîra Mamiya à al Jallaz -1743 

Le mausolée de Ali Pacha au souk des Qachachine - 1752 



232 - LES TEMPS MODERNES 

Les efforts de ces partisans de Younis se conjuguèrent en effet avec 
ceux des partisans de Muhammad et de Ali, fils de Hussein Bey, 
pour attirer à nouveau l'attention d'Alger sur la nécessité de châtier 
Ali Pacha. Mais à Alger on trouva, semble-t-il, plus logique de 
ramener dans les fourgons du corps expéditionnaire chargé de punir 
Ali Pacha ses cousins plutôt que son propre fils. 

Cela ne change rien à l'interprétation qui doit être donnée, cette 
fois encore, de l'intervention algérienne. Elle avait pour but de lutter 
par les armes contre un gouvernement qui menait une politique 
hostile à la communauté turque. 

A la tête de ce gouvernement se trouvait, il est vrai, un prince qui, 
vingt ans plus tôt, s'était présenté comme le champion de la colonie 
turque. Contre lui, les troupes d'Alger soutenaient les fils de ce 
même Hussein Bey dont la politique anti-turque avait provoqué, 
vingt ans plus tôt, leur intervention aux côtés de Ali Pacha. 

Mais il est bien vrai aussi qu'en 1756 les rôles se trouvaient 
inversés : Ali Pacha était l'ennemi des miliciens Turcs, et les 
miliciens Turcs soutenaient ses ennemis. Ainsi voit-on rééditée en 
1756, en faveur de Muhammad Bey (Rachid) la situation paradoxale 
dont avait bénéficié son père cinquante ans plus tôt, en 1706, lors 
de sa lutte contre le dey Lasfar. 

Muhammad Rachid faisait son entrée dans la capitale à la tête des 
troupes turques de Tunis qui, partout sur son passage, depuis Le 
Kef, avaient abandonné la cause de Al i Pacha et fraternisé avec les 
troupes turques d'Alger. La reconstruction et la consolidation du 
régime à tendances pro-arabe et anti-turque mis en place par 
Hussein Bey étaient donc, comme l'instauration de ce régime, 
paradoxalement préparées avec le soutien des troupes turques elles-
mêmes. 



CHAPITRE III 

La restauration des husseinides* 

1 - Les paradoxes d'une restauration (1756) 

Le paradoxe de la situation politique n'échappait ni aux témoins 
ni aux protagonistes du drame. 

Les conditions dans lesquelles Muhammad Bey accédait en 
définitive au pouvoir étaient équivoques et le restent encore. Certes, 
lors du départ en campagne des troupes de la Régence d'Alger contre 
Ali Pacha, Muhammad Bey et son frère avaient-ils été autorisés, 
sinon invités, à se joindre aux armées placées sous le commandement 
du bey de Constantine, Hassen Bey. Mais les désaccords entre les 
princes tunisiens et leur allié algérien sont nombreux et hautement 
proclamés de part et d'autre. 

Le bey de Constantine, en effet, ne semble pas avoir considéré 
comme évident que le gouvernement de Tunis dût, après la défaite 

* Avec le recour de Muhammad et de Ali Bey, on peut parler des Husseinides et non pas 
seulement des Husseinites puisqu'il s'agit des descendants et pas seulement des parents 
de Hussein Bey. 



234 - LES TEMPS MODERNES 

de Ali Pacha, revenir aux héritiers de Hussein Bey. Alors que le 
Pacha est fait prisonnier le 26 août, lors de la chute de Tunis, il lui 
laisse la vie sauve pendant un mois : le temps de demander des 
instructions à Alger 46. Devait-il proclamer l'annexion de Tunis à 
Alger et ramener prisonnier le Pacha en même temps que ses cousins ? 
Devait-il se contenter de rendre son autorité au Pacha vaincu après 
l'avoir soumis au paiement d'un tribut ? 

La réponse d'Alger mérite une analyse attentive : Alger, Tunis et 
Tripoli étaient des régences turques égales en droit ; il était 
inconcevable de déclarer une régence tributaire d'une autre. Si un 
tribut quelconque devait être payé, il devait l'être au « calife des 
musulmans » 47. La référence à la suzeraineté turque est évidente. Le 
dey d'Alger semble considérer qu'il a agi pour la défense des intérêts 
de la Sublime Porte et qu'il entend que ses troupes s'en tiennent à 
l'accomplissement de cette mission. 

Cette mission impliquait donc l'exécution du pacha Ali et son 
rempacement par son cousin Muhammad Rachid en dépit de ce que 
pouvait en penser le bey de Constantine, hostile aux fils de Hussein Bey 48. 

Cette hostilité était partagée par un grand nombre d'officiers 
turcs qui constataient le soutien massif que les tribus bédouines 
apportaient à l'armée des princes et en tiraient les conséquences. A 
l'appel des fils de Hussein répondaient en effet les tribus auxquelles 
les unissaient des liens de parenté : les Charnis notamment dont le 
chef, Ghazzali, oncle maternel de Hussein Bey, participa à cette 
campagne ; mais il y avait aussi les Drid, les Ouled Aoun, les Jlass. 
Les princes husseinites réalisaient l'union des « arabes » et les Turcs 
ne pouvaient qu'appréhender une telle union. C'est sans doute 
l'évidence de ce soutien des tribus bédouines aux fils de Hussein Bey 
que le bey de Constantine invoqua pour convaincre le dey d'Alger 
de renoncer à les placer à la tête du pays. 

La méfiance était d'ailleurs réciproque . Ayant eu vent du message 
du bey de Constantine au dey d'Alger, Ali Bey ben Hussein était 
entré en dissidence plus ou moins ouverte aussitôt après la chute de 
Tunis. De connivence avec son frère, nous dit-on, il quitta Tunis en 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 235 

prétextant qu'il allait faire la tournée des villes de l'intérieur afin de 
leur demander une contribution aux frais d'entretien de l'armée des 
« libérateurs ». En réalité, la manœuvre visait à faire échapper un des 
frères au moins à d'éventuels guets-apens du chef allié. 

De fait, la tournée de Ali Bey dans les villes de l'intérieur fut une 
mobilisation générale contre l'envahisseur algérien plutôt qu'une 
collecte de fonds en faveur des « libérateurs ». 

Bientôt, d'ailleurs, toute équivoque cessa. Il devint évident que 
Ali Bey ne tenterait même pas de regagner Tunis tant que les troupes 
d'Alger s'y trouveraient. Le bey de Constantine ne fut pas sans s'en 
apercevoir et sans en faire reproche à Muhammad Bey 49. 

C'est seulement après le départ des troupes algériennes que Ali 
put enfin rejoindre Tunis et y assister à l'investiture de son frère. 

De là le paradoxe : Muhammad Rachid est revenu dans son pays 
dans les fourgons de l'armée d'Alger, mais il a été investi contre le 
gré du bey de Constantine, commandant des troupes d'Alger ; 
Muhammad Bey, fils de Hussein Bey, ne peut que se réclamer d'une 
tradition politique pro-bédouine et, de fait, il a profité et fait profiter 
l'armée algérienne de l'appui des populations restées attachées à sa 
famille ; mais d'autre part, Muhammad Bey se trouvait imposé à la 
tête du gouvernement de Tunis par des ordres venus d'Alger, et qui 
semblent avoir répercuté les instructions venues de la Sublime Porte 
ou été inspirées par elle. 

Ces appuis contradictoires ont dû constituer plus tard de lourdes 
hypothèques dont il n'a pas été facile de se débarrasser et qui ont 
ajouté à la difficulté de reconstruire un pays ruiné. 

L'année 1756 est la date de la restauration de la dynastie husseinite 
et du retour des beys « légitimes » après un exil de plus de vingt ans. 

Hussein Ben Ali, désigné par ses origines, par sa carrière et par sa 
valeur pour être le porte-parole des intérêts et des revendications de 
certaines des communautés de la régence, s'est d'abord attaché à 
défendre ces intérêts et à assurer le succès de ces revendications. Il l'a 
fait en réduisant au silence, par la menace ou par la flatterie, les 
communautés rivales. 



236 - LES TEMPS MODERNES 

L'idée de fonder une dynastie n'a pu venir, n'a pu être exprimée 
du moins, que beaucoup plus tard, lorsqu'il a cru que le pays 
d'Ifrîqiya, « tel un tapis plié sous lui », ne risquait pas d'opposer de 
résistance à un tel projet. La révolte de Ali Pacha, l'extension prise 
par cette révolte ont prouvé que le tapis Ifrîqiya n'était point si bien 
ni si définitivement plié. 

Mais vint la faillite du système de gouvernement instauré par Ali 
Pacha et sa chute sous le poids des contradictions violemment mises au 
jour à l'occasion des sanglants affrontements (de 1743, 1746 et 1752) 
entre les différentes factions dont la coalition avait fait le succès du 
mouvement "bâchi", tant qu'il s'était agi de lutter contre Hussein Bey. 
Alors et de plus en plus, au fur et à mesure que se prolongeaient 
l'instabilité et l'insécurité, le gouvernement de Hussein Bey fut regretté. 

L'équilibre qu'il avait tenu à maintenir entre les communautés, 
d'abord et surtout pour assurer son autorité, fut évoqué avec nostalgie 
comme le garant de l'ordre et de la justice tandis qu'agriculteurs et 
commerçants oubliaient les entraves mises à leur liberté pour ne se 
souvenir que de la sécurité dont ils jouissaient. Les Kouloughlis, que 
lésaient les mesures qu'il avait prises à la fin, se trouvaient unis dans 
la haine d'un successeur qui décevait les espoirs mis en lui. 

De leurs lieux d'exil, les fils de Hussein Bey virent le parti qu'ils 
pouvaient tirer de la coalition de ces mécontents. Ils eurent aussi le 
loisir de penser un système de gouvernement qui tînt compte des 
sévères leçons qu'ils avaient reçues et de celles que, sous leurs yeux, 
recevait leur cousin et ennemi Ali Pacha. 

Tout comme leur cousin Ali, ils avaient reçu une éducation soignée 
(on conserve des poèmes composés par Muhammad Rachid), et leur 
inaction a dû être propice à la méditation. C'est à cette méditation que 
nous devons sans aucun doute l'élaboration des concepts de dynastie 
nationale, de légitimité dynastique et d'unité sur lesquels les 
Husseinides fondèrent dès lors leur système de gouvernement. 

Ces principes, Hussein Ben Ali ne les avait pas formulés. Ce sont ses 
fils qui lui en ont attribué la paternité, pour donner a posteriori à une 
conduite dictée par les contingences propres au contexte dans lequel s'est 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 237 

déroulée sa carrière, une signification idéologique que ne lui avaient pas 
donnée les contemporains, partisans ou ennemis, de leur père. 

A cet égard, 1756 ne marque pas seulement la « restauration » de 
la dynastie husseinite mais son instauration, son installation en tant 
que dynastie, même si Muhammad Rachid et son frère Ali qui en 
sont, de ce point de vue, les véritables fondateurs, ont tenu à se 
référer constamment à la pensée et à 1' œuvre de leur père. 

Il leur fallait  partir de bien bas, car le pays dont ils reprenaient la 
direction était ruiné matériellement et, moralement, prostré. Du fait 
de l'insécurité, toute activité économique de quelque continuité était 
devenue impossible. Les divisions politiques avaient pendant vingt-
huit ans offert un prétexte commode aux gouvernants comme aux 
opposants pour priver du fruit de leur travail tous ceux dont ils 
convoitaient la richesse. La délation et la corruption, principes de 
gouvernement, étaient également érigées en principes de gestion 
économique et financière. 

Une dévaluation de la piastre tunisienne, hypocritement déguisée 
en frappe de nouvelles pièces, en ramenait de cent sous français à 
trente-deux le pouvoir d'achat. C'était la mesure de la détérioration 
de l'économie du pays dont la prostration morale et politique des 
populations avait été la cause. 

Les circonstances aggravaient cette crise morale. Pendant un 
mois, les tunisois étaient les témoins et les victimes des pires 
exactions sans que leurs princes aient pu être d'une efficacité 
quelconque pour protéger leurs sujets ni même leurs partisans. 

Malgré les ordres d'Alger en faveur de la restauration des 
Husseinides, le départ des « libérateurs » n'avait pu être obtenu que 
moyennant des conditions humiliantes : le bey de Tunis s'engageait 
à faire raser un certain nombre de forteresses, notamment celle du 
Kef, et promettait de ne pas hisser les drapeaux des monuments 
publics au-dessus d'une hauteur déterminée. 

Contrairement à ce que stipulait la lettre du dey d'Alger, un 
tribut est imposé à la Régence de Tunis, déguisé il est vrai en 



238 - LES TEMPS MODERNES 

contribution volontaire à une œuvre pie : chaque année, les beys de 
Tunis devaient fournir deux chargements d'huile destinés à 
l'éclairage des mosquées d'Alger. Tout cela ne pouvait rehausser le 
prestige des princes restaurés ni leur faciliter l'exercice du pouvoir. 
Les premières années de cette restauration, de 1756 à 1760, tout au 
long du gouvernement de Muhammad Rachid Bey (1756-1759), et 
les deux premières années du gouvernement de son frère .Ali se 
passent sous le signe de l'attentisme. De toute évidence, les 
nouveaux maîtres du pays, observant une prudente réserve, évitent 
les heurts et les affrontements. 

Mais en 1760, le fils de Younis Bey, petit-fils de Ali Pacha, jusque-
là en exil à Tripoli, tenta un retour en force. Cette révolte permet 
c.ux bâchiya de se compter à nouveau. Elle appela une répression 
énergique. Ali Bey établit à cette occasion la preuve de sa force de 
caractère et de sa compétence. L'attentisme fait place à une direction 
plus énergique. 

2 - Le gouvernement de Muhammad 
Rachid Bey (1756-1759) 

Muhammad Bey n'exerça le pouvoir que pendant une trentaine 
de mois. C'est que, malgré sa relative jeunesse (né en 1709, il n'avait 
que quarante-sept ans en 1756), il arrivait usé au pouvoir. 

Le spectacle des horreurs commises par les troupes algériennes lors de la 
prise de Tunis l'avait véritablement « traumatisé » 50. Les chroniqueurs 
rapportent qu'il songea à l'abdication, voire au suicide, lorsqu'il vit les 
malheurs dont « il était l'occasion plutôt que la cause ». 51 II pleurait 
lorsqu'il reçut ses sujets venus lui présenter leurs devoirs, il pleurait aussi 
lorsqu'il reçut le consul de France à qui il exprimait les regrets que lui 
inspirait le pillage du fondouk des Français par ses alliés algériens 52. Ce 
n'étaient pas seulement des larmes diplomatiques. Son médecin Joseph 
Âighiero a eu l'occasion de décrire les malaises dont il souffrait53. 

II n'avait donc accepté l'investiture qu'à son corps défendant et 
d'ailleurs il se reposa de tous les soins du gouvernement sur son frère 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 239 

Ali, à qui dès lors incombe la charge d'administrer réellement le 
pays, même si on nous le décrit très attentif à s'effacer et à attribuer 
à son frère seul le mérite et les honneurs. 

Quoi qu'il en soit, les trente mois du gouvernement de 
Muhammad Rachid sont essentiellement consacrés à apaiser les 
esprits, à faire oublier les violences du passé. 

Qu'il ait été conseillé par son frère ou que sa seule bonté lui ait 
dicté une telle attitude, il est certain que Muhammad Bey évita de 
proscrire les partisans de son cousin et de confisquer leurs biens. En 
revanche, s'il a été soucieux de ne point se venger des ennemis de la 
veille, il a été, en raison même de cette attitude, sévère envers ceux 
qui s'autorisaient des services rendus pour manquer à la discipline. 

En l'occurrence, il semble s'être gardé à droite aussi bien qu'à 
gauche. Il est significatif par exemple qu'il ait fait trancher le cou à 
un caïd originaire des Jlass qui, accusé par ses administrés et sommé 
de s'expliquer, avait déclaré que « les Jlass croyaient avoir quelque 
droit à l'indulgence des fils du bey Hussein » 54. 

Il est également significatif de voir qu'il a procédé, en dépit des 
sympathies certaines dont il disposait dans la communauté des 
Kouloughlis 55, à l'éviction des très nombreux Kouloughlis dont son 
cousin Ali Pacha avait, dans les dernières années de son règne, 
surchargé les effectifs de la milice. Mais plus significative encore fut 
son attitude à l'égard des miliciens turcs. Au lendemain du départ 
des troupes d'Alger, ils s'étaient mutinés. Le chroniqueur Saghir Ben 
Youssef nous raconte l'objet de leurs revendications. Il ne s'agissait 
de rien moins que d'exiger du bey de Tunis qu'il ne recrutât plus de 
troupes autres que turques, qu'il défendît aux Arabes de servir dans 
ses armées et même qu'il leur interdît de porter le costume turc, dont 
ils semblaient avoir pris l'habitude de se parer. 

Muhammad Bey avait alors recouru au dey, Muhammad 
Kazdaghli, pour les amener à composition. Mais lorsque, l'année 
suivante, des projets de soulèvement furent découverts, il sévit 
contre les comploteurs et tout d'abord contre le dey Muhammad 
Kazdaghli qu'il fit exiler à Kairouan, puis exécuter. Malgré un désir 
évident d'éviter les problèmes et en dépit de l'hypothèque que 



240 - LES TEMPS MODERNES 

faisaient peser sur son comportement les conditions dans lesquelles 
il avait accédé au pouvoir, Muhammad Bey a donc eu l'occasion 
d'affirmer sa volonté de ne pas laisser la milice turque reprendre les 
privilèges dont l'avait progressivement dépouillé une longue 
succession de beys 56 mouradites et son propre père. 

Une différence existe cependant entre la situation dans laquelle se 
trouvait placé Muhammad Bey et celle dans laquelle avait été placé son 
père : c'est que, dès l'abord, il bénéficia de l'appui de la Sublime Porte, 
alors que le gouvernement ottoman avait mis longtemps à pardonner à 
Hussein Bey d'avoir compromis l'œuvre de Brahim Chérif. 

Mais si ce retour de faveur marqué par la Sublime Porte à l'égard 
des fils de Hussein Bey peut être établi avec certitude, il n'en va pas 
de même des raisons qui ont amené ce changement d'attitude. Une 
explication plausible en est la conviction acquise en Turquie qu'il 
n'était plus possible de faire revivre à Tunis un véritable 
gouvernement de régence et qu'à tout prendre, il valait mieux 
s'assurer de la loyauté d'une « dynastie » locale. 

C'est ce que confirme d'ailleurs le fait que la Sublime Porte envoya 
le firman de pacha à Muhammad Bey aussitôt que l'ambassade 
traditionnelle, déléguée à cet effet, vint lui en faire la demande. 
Muhammad Bey aurait donc reçu le caftan de Pacha (que son père 
n'avait jamais pu revêtir) aussi rapidement qu'un Brahim Chérif. 

En fait, lorsque le firman et le caftan arrivèrent à Tunis, Muhammad 
Bey venait de mourir ; c'est Ali Bey qui revêdt le caftan destiné à son frère. 

3 - Le gouvernement de Ali Bey II (1759-1770) 

L'attentisme des premières années (1759-1763) 

Ali Bey avait plus de quarante-sept ans lorsqu'il monta sur le 
trône. Né en 1712, il n'avait que seize ans lorsque son cousin Ali 
Pacha entra en dissidence. Mais la guerre qui commençait donna 
l'occasion à son père de lui confier des responsabilités militaires et 
politiques dont il semble s'être toujours tiré avec honneur. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 241 

En 1735 déjà, alors que Hussein Bey n'avait pas encore été chassé de 
Tunis par son neveu révolté, les témoignages concordent pour 
présenter le fils cadet du bey comme plus habile et plus populaire parmi 
les officiers et les troupes que son frère aîné Muhammad, qui en était 
pourtant le commandant en titre depuis l'éviction de Ali Pacha en 
1726. Le véritable héritier du flegme et de l'habileté manœuvrière de 
Hussein Bey fut ce fils cadet plutôt que Muhammad Bey, plus sensible 
à la pitié et à la haine, à la flatterie et à l'offense. Ali Bey, au contraire, 
est l'homme des grands desseins secrets longuement médités. 

Pendant l'exil comme après, tous ceux qui approchaient les deux 
frères sentaient que toutes les décisions étaient méditées par Ali, mais 
Ali s'était toujours efforcé de laisser à son frère l'impression qu'il 
prenait de sa propre initiative les décisions qu'il lui suggérait. 

La prudence, l'apathie même, dont Muhammad Bey fit preuve à 
l'égard de tous ceux qui s'agitèrent ou firent mine de s'agiter ont sans 
aucun doute été conseillées par son frère. En revanche, les rares 
manifestations d'autorité et de faste auraient sans doute été évitées si 
on l'avait écouté : l'exécution du caïd des Jlass, Kebir Er-Ras, par 
exemple, et celle du dey Kazdaghli ont été décidées en son absence. 

C'est que Ali Bey ne jugeait pas la « restauration » de la dynastie 
suffisamment assise pour accepter le risque d'entrer en lutte ouverte 
avec quelque groupe ou faction que ce fût. 

Lorsqu'il accéda lui-même au pouvoir, il observa la même 
prudence. En dépit d'une tentative d'assassinat dont il fut l'objet de 
la part d'un officier turc, il multiplia les flatteries à l'égard des « 'askar ». 
C'est ainsi qu'il leur déclara en leur présentant leur nouveau chef, 
l'agha Hussein Bou-Taghane : « Vous êtes tous de ma famille... 
Voici mon lieutenant, que je vous confie (...)57 II est votre égal, mais 
vous n'oublierez pas que toute armée a besoin d'un chef ». 

Ceux qui viennent dénoncer les excès de la soldatesque, il les 
écoute, les plaint, les dédommage partiellement sur ses propres 
deniers, sans pour autant châtier les coupables. 

De la même manière, il ménage les tribus bédouines. Quand on vient 
se plaindre d'elles ou quand elles se plaignent les unes des autres, il 



242 

Les takiyas, fondations de bienfaisance 

Dans la rue Dabdâba où se situait la takiya 
des femmes fondée en 1774 par Ali Bey II. 

En Orient, le terme takiya désigne une sorte de couvent où demeurent les 
derviches et où l'on reçoit des voyageurs pauvres ou des personnes 
recommandées qui y trouvent l'hospitalité gratuite ; cette institution orientale, 
par certains aspects, ressemble à la zâwiya maghrébine. Cependant, la takiya 
de Tunis construite par Ali Bey II (1774), diffère nettement des zawiyas ; c'est 
une institution spécifique qui constitue une sorte d'asile pour les pauvres et 
les infirmes. 

Les origines de l'institution sont anciennes : le mouradite Hamouda Pacha 
avant lui avait institué le habous du pain. A l'époque de Ali Bey II, 
Véquivalent de cette fondation porte le nom, comme le signalent les textes, de 
takiya du burghul, une sorte de soupe populaire. Elle consiste en une 
fondation habous chargée de servir un plat unique dans la journée aux 
indigents ; le mets appelé burghul est un bouillon à base de blé concassé. 

Quelques années après la constitution de cette soupe populaire, le même 
Ali Bey II décide l'édification d'une véritable takiya pour l'hébergement et la 
nourriture des indigents. Cette fondation pieuse est élevée dans la rue 
Dabdâba sur l'emplacement d'une taverne désaffectée. L'achèvement des 
travaux remonte à l'année 1188/1774, comme l'indique l'inscription qui 
surmonte l'entrée de l'édifice et qui est rapportée par Hamouda Ben 



243 

Abdelaziz• L'édifice se compose de plusieurs chambres, d'un réfectoire et d'un 
oratoire. 

Comme extension de cette première takiya, Ali Bey II achète une maison 
d'habitation dans le même quartier et en fait une deuxième takiya résen'ée aux 
femmes. L'architecture des deux établissements procède du plan classique de 
l'édifice ordonné autour d'un patio à portiques. Les chambres des pensionnaires, 
disposées sur deux niveaux, occupent la majeure partie de la fondation et ouvrent 
sous les portiques qui encadrent la cour. 

Fonctions attachées aux deux takiyas et rétributions journalières 

Nbre Fonction Piastre Kharrûba-s Nasri-s 
1 Wakîl des 2 takiya-s 1/2 
1 Cuisinier 1/4 
1 Préparateur de la semoule 8 
1 Imam de l'oratoire 2 
4 Nakîb à la takiya des hommes 2 
2 Nakîb à la takiya des femmes 2 
1 Mustakhlis al-awkâf (comptable) 4 
1 Shâhid al-'adl (notaire) 4(+2) 

Le pont de Rades 

Le pont établi sur l'Oued Méliane, à 2,5 km de Radès, est 
construit en l'an 1180/1766par Ali Bey II comme l'indiquent les 
deux inscriptions qu'il porte ; c'est un bel édifice à cinq arches, 

construit en pierre de taille et qui révèle une excellente maîtrise de 
la construction de tels ouvrages. 



244 

Tourbet-el-Bey, Panthéon des Husseinites - 1770 

Le monument Tourbet-el-Bey est le plus célèbre et le plus vaste mausolée 
princier laissé par les Ottomans et les Husseinites en Tunisie . Il est construit 
par Ali Pacha II, le quatrième bey de la dynastie husseinite vers 1184/1770. Le 
fondateur associe à son mausolée un kuttâb, un sabîl et une madrasa vaste et 
monumentale. 

Tourbet-el-Bey est un complexe funéraire de huit salles spacieuses qui 
i 'organisent autour de deux patios, le premier entouré de portiques et le 
second à ciel ouvert. Les salles funéraires et les patios abritent 165 tombes, 
parmi lesquelles les sépultures des bey s qui ont gouverné le pays de 1759 
jusqu'en 1942 et celles des princesses, des femmes du harem du Bar do et 
même celles de certains serviteurs, mamelouks ou grands vizirs des 
Husseinites. 

La salle des Souverains se distingue par ses coupoles à l'orientale : une 
coupole centrale soutenue sur les côtés par des demi-coupoles et, dans les 
angles, par des coupolettes ; l'ensemble est porté par des arcs en plein cintre 
soutenus par quatre grands piliers cruciformes. Les parties inférieures des 
piliers ainsi que celles des murs sont habillées à l'italienne par des plaques de 
pierre de couleur ou des marqueteries de marbre. Certains de ces panneaux 
sont tout a fait curieux comme ceux qui représentent deux vautours accrochés 
à un arbre à feuilles d'acanthe jaillissant d'un vase et couronné par le 
croissant ottoman. 

Nécropole royale, Tourbet-el-Bey prend une place à part dans l'art 
funéraire de la Tunisie husseinite. Par son architecture, elle témoigne de 
l'évolution des techniques locales et des différents apports orientaux et 
européens. 



245 

Salle des souverains Le patio à portiques 

En outre, la marqueterie de marbre agrémentant les murs, les colonnes et les 
chapiteaux portant les arcs ainsi que les pierres tombales ciselées dans le 
même matériau représentent un répertoire de marbre sculpté riche de 
plusieurs centaines de panneaux. De même, les revêtements de faïence qui 
tapissent les différentes salles comptent parmi les œuvres les plus 
remarquables représentant 
la faïence importée 
d'Europe ou celle de 
fabrication locale. Enfin, 
ce monument recèle l'un 
des ensembles 
d'inscriptions funéraires 
les plus importants et les 
plus complets de son 
époque. Datées, ces 
centaines de stèles 
retracent l'évolution de 
l'écriture arabe en Tunisie. 
Aussi ce monument 
constitue-t-il un musée qui 
renferme plusieurs 
spécimens représentatifs 

des arts tunisiens durant p l a n de Tourbet-el-Bey d'après les relevés de l'I.N.P. 
deux siècles. \ Salle des souverains - 2. patio - 3. chambres funéraires 



246 - LES TEMPS MODERNES 

donne des conseils de patience, de modération, offre des compensations, 
des exemptions d'impôts pai' exemple, mais n'intervient pas 5S. Ses 
partisans s'étonnent de cette longanimité qui confine à la veulerie et les 
représentants des puissances étrangères commencent à douter qu'un 
souverain si faible ait quelque chance de se maintenir. 59 

La révolte d'Ismaïl Bey paraît un moment les confirmer dans leur 
appréhension et leur mépris. Ismaïl Bey est le fils de Younis Bey, le 
petit-fils par conséquent du pacha Ali. Lors de la révolte de son père, 
en 1752, il se trouvait au Bardo. Lorsque son père, vaincu, prit le 
chemin de l'exil vers Constantine, son grand-père l'avait retenu près 
de lui "comme otage". 

En 1756, à la faveur des troubles et de la confusion, Ismaïl put 
prendre la fuite et rejoindre à Tripoli quelques exilés partisans de son 
père et de son grand-père, que le triomphe de l'ennemi commun 
avait réconciliés. Les nouvelles de Tunis étant encourageantes, ils 
établirent des contacts avec les personnalités et les communautés 
qu'ils supposaient susceptibles de se joindre à eux. Tout 
naturellement se reconstitua le réseau d'alliances qui a toujours fait 
la force des mouvements d'opposition aux beys, Mouradites puis 
Husseinides : montagnards sédentaires, victimes des bédouins 
nomades (Oueslat, Ouled Ayar, Amdoun, Khmîr), miliciens turcs 
mécontents des velléités de répression de Muhammad Bey et 
encouragés par l'inertie apparente de Ali Bey, notables andalous. 

Ismaïl Bey put joindre le Djebel Oueslat et en faire, comme 
l'avait fait son grand-père plus de trente ans plus tôt, le point de 
ralliement des bâchia. La lutte dura trois ans, Ali Bey la mena avec 
un calme qui exaspéra ses partisans, mais aussi l'adversaire. Evitant 
autant que possible de faire donner les troupes régulières, il fit assiéger 
le massif des Oueslat par un véritable cordon sanitaire de tribus 
bédouines qui se chargèrent de ruiner les assiégés par leurs « razzias ». 
Il évita ainsi de mettre les miliciens turcs en contact avec un prince 
qui, sans doute, comptait sur leur ralliement. 

Cette stratégie usa l'adversaire. Ismaïl finit par prendre la fuite en 
juillet 1762. Les Oueslat firent leur soumission, qui fut acceptée. On 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 247 

leur laissa la liberté, mais ils furent invités à quitter leurs montagnes, 
dont l'accès resta interdit jusqu'à la fin du XIXe siècle 60, 

Que ce succès eût été dû à un heureux hasard ou qu'il eût été la 
conséquence des calculs de Ali Bey, le fait est que son prestige sortit 
grandi de l'épreuve. Ainsi fit-il accepter son style de gouvernement. 
C'est alors qu'il se consacra à l'organisation du pays. 

La reconstruction politique et économique 
(1763-1770). 

A l'attentisme et à l'inertie apparente des premières années du règne 
succèdent une méthode et un style de gouvernement propres à Ali Bey 
qui firent de lui l'un des plus grands souverains de la dynastie husseinite. 

S'il tint à se référer constamment aux idées et à l'œuvre de son 
père, il ne faut voir là qu'une manifestation de modestie et une 
preuve supplémentaire de ce souci qu'il avait de ne point attirer 
l'attention sur lui afin de pouvoir mieux se consacrer aux tâches qu'il 
s'assignait. Au premier rang, se place la consolidation d'un Etat 
national fort qui ne soit plus la mosaïque de communautés 
antagonistes qu'il semblait être depuis bientôt deux siècles. 

Le grand problème qui se pose est la définition du statut de cette 
Régence de Tunis dans l'Empire ottoman et le statut de la colonie 
turque ou prétendue telle dans cette régence. 

En obtenant d'être lui-même, en tant que pacha, le représentant 
de la métropole dans la régence, et en obtenant de cette métropole 
(ou en lui attribuant) des déclarations enjoignant aux membres de la 
colonie turque de se comporter comme des « enfants du pays », il 
conciliait l'affirmation de l'allégeance turque avec celle de l'égalité 
sous son autorité des communautés coexistant dans la Régence. 

Il savait par ailleurs qu'il avait à sa dévotion les populations 
indigènes bédouines et réussit à les y maintenir. A l'égard de tous, il 
prêche et pratique l'oubli des querelles passées, même les plus 
récentes. Ne fait-il pas brûler sans les lire un plein sac de lettres 
trouvées dans les bagages de Ismaïl Bey, marquant qu'il ne veut pas 
savoir les noms de ceux qui ont comploté contre lui ? 61 



248 

Le palais du Bardo 

Avec les Mouradites et plus tard les Husseinites, le Bardo 
qui était à l'origine un parc de plaisance hafside devient la résidence 

officielle du bey et dépasse par le prestige la Kasbah. Le palais constitue un 
ensemble de bâtiments de dimensions et de styles très divers, construits 

par les différents beys mouradites et surtout husseinites. C'est un monde à 
part dans la ville de Tunis, secret et éloigné des turbulences de la 

médina, si bien qu'il est considéré, dans une certaine mesure, comme une 
autre ville, ayant son ordonnance et ses coutumes particulières. Il est habité 

par le bey, son harem, sa famille et ses serviteurs ; y résident également 
de nombreux pages, gardes, janissaires et quelques fonctionnaires. 

Il constitue une véritable cité administrative d'autant plus 
distincte de la ville qu 'elle est entourée de murailles et soigneusement 

gardée. Le voyageur J. Thévenot, qui s'arrêta à Tunis au cours de 
l'hiver 1659, évoque dans son récit de voyage le palais du 

Bardo tel qu'il fut aménagé par Hamouda Pacha : « On voit à ces maisons 
une quantité de fontaines avec de beaux bassins d'une seule 

pièce de marbre, venant de Gênes, et une salle découverte avec un grand 
réservoir au milieu et des allées tout à l'entour, dont la couverture est 
soutenue de plusieurs colonnes, le tout pavé de marbre noir et blanc, 

comme aussi toutes les chambres qui sont couvertes d'or et d'azur 
et de ces travaux de stuc. Il y a plusieurs beaux appartements, et toutes ces 

maisons ont de beaux jardins, pleins d'orangers et de plusieurs arbres 
fruitiers, mais fort bien rangés, comme en chrétienté, et plusieurs 

beaux berceaux au bout des allées : aussi tout cela est 
fait par des esclaves chrétiens » 

Le Palais du Bardo, siège officiel du gouvernement tunisien. 
Gravure exécutée à partir d'une photographie de Catalanoti - 1875 



A l'époque ottomane, 
l'institution du waqf a connu 
un grand développement dans 
toutes les provinces de 
l'Empire au point de présenter 
une proportion considérable 
de la propriété immobilière et 
foncière. La vie urbaine tout 
entière dépend des habous qui 
permettent de maintenir en 
état les plus beaux édifices des 
villes et qui détiennent à cet 
effet des souks, des boutiques, 
des hammams ou des fondouks 
et même des terres cultivées 
des régions qui entourent les 
grandes cités. Ces biens fonds 
étaient aliénés définitivement 
pour alimenter les budgets de 
différentes fondations. De 
même, certains grands waqfs 
sont à l'origine 
d'aménagements de quartiers 
entiers ; dans les villes de 
l'Empire ottoman, on constate 
à maintes reprises qu'un 
complexe architectural 
constitué en waqf joue le rôle 
de pôle d'urbanisation. 

Les waqfiyas ou actes 
habous, comme les registres de 
comptabilité des institutions 
administrant les waqfs, offrent 
pour l'historien des informations détaillées et indispensables 
sur la date et la construction des édifices, leur architecture et 
leur décor, sur la topographie de la ville, ses rues, ses souks 
et ses quartiers ainsi que sur les travaux d'aménagement 
urbain. Ils peuvent aider à mieux comprendre le 
fonctionnement des différentes institutions sociales, 
religieuses ou scolaires. 

Le rôle du waqf dans l'organisation de l'espace urbain 

249 



250 - LES TEMPS MODERNES 

Il veille à ce que la charge fiscale soit plus équitablement répartie et 
n'excède pas la patience des assujettis. Les caïds reçoivent des 
instructions très fermes à cet égard. Ils n'ont garde d'y contrevenir. Et 
pour cause : toutes les fois que les populations se sont plaintes de leurs 
administrateurs, leurs plaintes ont été prises en considération sans être 
soumises à vérification. Le caïd est relevé, condamné à une amende, ce 
qui a pour effet de combler le manque à gagner que peut constituer 
pour le Trésor l'allégement fiscal accordé à ses administés 62. 

Ali Bey est également célèbre pour avoir prononcé une amnistie 
fiscale portant sur la totalité des arriérés du ouchour (dîme) 63. 

Il rend à l'agriculture la liberté dont l'a privée son père Hussein 
Bey. Sans supprimer la réglementation du commerce extérieur des 
céréales dont l'exportation demeure soumise à licence (teskéré), il 
abolit le système du « mouchtarâ » qui consiste à obliger les agriculteurs 
à fournir au « beylik » un contingent fixe de céréales à un prix fixé sans 
tenir compte de la récolte ni du prix pratiqué sur le marché 64. 

Les agriculteurs peuvent donc vendre la totalité de leur récolte au prix 
du marché. Ceux qui obtiennent les teskéré doivent s'approvisionner sur 
le marché comme les autres commerçants. 

Sécurité et prospérité commencent donc à régner dans le pays 
lorsqu'éclate la guerre franco-tunisienne de 1770. 



DEUXIÈME PARTIE 

De la suzeraineté 
ottomane à la domination française 

L'histoire de la Régence de Tunis de 1705 à 1770 a donc été celle d'une 
province ottomane où une dynastie indigène, à la faveur de 
l'affaiblissement de la métropole turque, d'une part, et de la 
communauté turque de l'autre (deux problèmes qui ne se 
confondent pas nécessairement), tout en continuant à proclamer sa 
vassalité à la Sublime Porte, consolide l'autonomie effective du pays, 
réalise son unité et le dote d'institutions stables. 

De 1770 à 1830, en revanche, ce pays s'apprête à recueillir les fruits de 
la prospérité économique consécutive à la stabilité et à la sécurité. Mais 
les convoitises des puissances maritimes et commerçantes européennes 
menacent d'autre manière l'autonomie fraîchement et laborieusement 
acquise. 

Au premier rang de ces puissances se trouve la France. Il ne s'agit 
pas ici d'une déduction suggérée par le fait que la fin de la période 
a vu la prise d'Alger, prélude évident à la conquête de l'ensemble du 
Maghreb. Il s'agit bien plutôt d'une constatation : tout au long du 



252 - LES TEMPS MODERNES 

XVIII siècle, la monarchie des Bourbons (eu, plus précisément, son 
administration de la marine, divergeant en cela de celle des Affaires 
étrangères, restée théoriquement dans le sillon de la tradition 
d'alliance franco - turque) a mené méthodiquement une politique de 
mainmise commerciale et diplomatique sur la Régence de Tunis. Les 
circonstances qui entourent la déclaration, le déroulement et la 
conclusion de la guerre franco-tunisienne de 1770 en donnent la 
plus convaincante illustration. 

Cette guerre, en effet, ne serait qu'un bien mince incident militaire 
si l'étude des événements qui l'ont préparée, des personnages qui 
l'ont menée et des conséquences qui en ont résulté ne permettait d'y 
voir, d'une part, une véritable charnière de l'histoire diplomatique 
de la Tunisie et, d'autre part, une étape importante de l'histoire 
maritime, coloniale et commerciale de la France, dont le sort s'est 
trouvé confié à une même autorité, celle du duc de Choiseul qui, 
titulaire du ministère des Affaires étrangères, fait confier la Marine à 
son cousin, le duc de Praslin, comte de Choiseul. 

Politique cohérente de réorientation de l'expansion coloniale et 
commerciale de la France, cette campagne, comme l'acquisition de 
la Corse dont elle était la suite, et dont elle est officiellement présentée 
comme la conséquence, visait à augmenter les compensations 
méditerranéennes qu'il fallait trouver à l'activité maritime et 
commerciale française après les abandons imposés par le traité de 
Paris (1763). 

Ce but a été atteint. Le commerce et la diplomatie de Tunis sont 
placés, dès la conclusion de cette guerre et jusqu'à la fin de l'Ancien 
Régime, dans l'orbite de la diplomatie et du commerce français. 
C'est à cette période que correspond l'omnipotence du ministre 
Mustapha Khodja (1770-1794). 

L'éclipsé de la flotte et de la marine françaises en Méditerranée 
sous la Révolution et l'Empire marque un reflux de cette tendance. 
C'est durant cette période qu'un groupe de politiciens et d'hommes 
d'affaires animés par le ministre Youssef Saheb-Tabaa tire parti de la 
nouvelle situation pour réorienter le commerce extérieur tunisien 
( 1 7 9 5 - 1 8 1 4 ) . 



CHAPITRE PREMIER 

De la guerre franco-tunisienne de 1770 
à la guerre tuniso-tripolitaine de 1794. 

Le gouvernement francophile 
de Mustapha Khodja 

Ali Bey n'a pas laissé, tant s'en faut, le souvenir d'un monarque 
qui règne mais ne gouverne pas. Son fils Hamouda Pacha qui lui 
succéda en 1782 non plus. Cependant, des documents permettent de 
prouver que ces deux souverains, dont la forte personnalité ne fait 
pas de doute, ont été presque constamment manœuvrés par un 
homme qui fut successivement le premier ministre du père, puis 
celui du fils : Mustapha Khodja. 

L'influence de ce ministre sur ses souverains successifs n'était pas 
un mystère pour les observateurs contemporains, tunisiens ou 
étrangers. Elle n'échappait pas aux souverains eux-mêmes qui avaient 
fait et maintenu sa fortune. 

Mais ce que la plupart des contemporains, les Tunisiens en tout 
cas, ne savaient pas, ce que leurs souverains mêmes ne soupçonnaient 



254 - LES TEMPS MODERNES 

pas, c'est que les avis de ce ministre n'étaient pas inspirés par la 
considération des intérêts de 1' Etat, ni même par sa seule ambition, 
mais lui étaient dictés par le gouvernement français et par la 
Chambre de Commerce de Marseille qui avaient acheté sa 
conscience. Par son intermédiaire, le gouvernement français s'est 
trouvé en mesure, pendant une vingtaine d'années, d'orienter les 
décisions les plus graves du gouvernement tunisien. 

1 - Prétextes et causes de la guerre 
franco-tunisienne de 1770 

Mustapha Khodja agent de la diplomatie française 
On peut constater que la guerre franco-tunisienne de 1770 a été 

l'occasion, pour Ali Bey, de se convaincre de la puissance de la 
France et de l'utilité pour lui d'en ménager les intérêts. Elle a été 
aussi pour lui l'occasion de reconnaître les capacités diplomatiques 
de l'un de ses collaborateurs (jusque-là de second plan), Mustapha 
Khodja, qui se révéla particulièrement apte à négocier avec les 
Français. Semblable constatation ne prêterait pas à conséquence si 
des documents restés secrets pour les contemporains n'établissaient 
que cette occasion n'a pas été fortuite. Que l'on considère en effet les 
motifs de l'entrée en guerre de la France contre la Régence de Tunis 
en 1770. Ils sont au nombre de trois. 

L'un est le plus banal et le plus courant des incidents maritimes : 
un capitaine tunisien, à court de vivres, avait demandé à un capitaine 
français rencontré dans sa croisière de le ravitailler ; demande d'aide 
conforme aux usages des gens de mer, mais qui a été faite en termes 
grossiers. On en demandait le châtiment. 

Un autre, le plus important en apparence, est diplomatique : 
imposer la reconnaissance de l'annexion de la Corse par la France et 
la restitution, en conséquence, des captifs corses pris par la marine 
tunisienne avant cette annexion en tant que sujets de la République 
de Gênes avec qui Tunis était en guerre. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 255 

Le troisième est économique : en 1768, le bey avait signé une 
convention concédant pour deux ans à la Compagnie Royale d'Afrique 
la pêche du corail sur quelques points de la côte tunisienne. Le bey 
n'entendait pas renouveler cette convention, la compagnie, en revanche, 
en désirait le renouvellement. Elle estimait être en droit d'exiger du 
souverain tunisien cette reconduction. Elle appuyait cette revendication 
sur le texte de la convention qui était formel : la concession était 
renouvelable de droit ; le concessionnaire en demandait le renouvellement 
et le concesseur ne pouvait s'y opposer. Le bey maintenait son refus. Il 
niait avoir donné son consentement à la clause invoquée, manifestement 
irrationnelle et insolite dans ce genre de convention. Son insertion sous 
cette forme ne pouvait s'expliquer, disait-il, que par une erreur du 
ministre rédacteur du texte : Ahmed Lasram, bach-kateb. Ce 
malentendu fut à l'origine d'une guerre. Et le malentendu ne portait que 
sur ce seul point, puisque sur les deux autres le bey de Tunis avait donné 
satisfaction aux demandes françaises avant tout recours aux armes. 

Mais s'agit-il d'un malentendu ? ou, du moins, était-ce un 
malentendu pour tout le monde ? Cela paraît difficile à croire quand 
on lit le compte-rendu que le consul de France Barthélémy de Saizieu 
avait adressé, le 15 mars 1768, à la Compagnie royale d'Afrique sur 
les conditions dans lequelles il avait obtenu la signature de cette 
convention. Il y parle sans ambages d'un « agent » dont il avait 
reconnu les bons offices par une donation de cent sequins vénitiens. 

Cet agent (Barthélémy de Saizieu l'appelle « mon agent ») que le 
consul décrit comme lui étant « voué dans cette négociation » et 
comme pouvant « rendre ultérieurement beaucoup de services » : c'est 
un « ministre du bey », un homme auquel il se confie. 

Or Barthélémy de Saizieu insiste sur la difficulté particulière qu'ils 
éprouvèrent, son « agent » et lui-même, à obtenir l'arrangement relatif 
au dernier article, l'article prévoyant les conditions de renouvellement, 
ce qui exclut toute possibilité de « malentendu » sur les intentions du 
bey à ce sujet, que ce fût de la part du consul français ou de la part 
de son propre ministre. Une seule explication reste possible : il y a, 
entre les cent sequins et l'erreur commise, un rapport de cause à 
effet. A qui donc était due cette « erreur » 65 ? 



256 - LES TEMPS MODERNES 

On pense à première vue au bach-kateb Ahmed Lasram puisque, plus 
tard, Ali Bey fit expressément mention de lui comme auteur de l'erreur 
incriminée, Mais la suite des événements suggère, impose même, de le 
disculper aux dépens d'une autre personnalité que les conséquences de 
cette erreur devaient brusquement mettre en vedette, d'abord pendant la 
guerre qui s'en suivit puis, surtout, après cette guerre. 

Nous avons vu que le bey avait accepté de reconnaître l'annexion 
de la Corse et promis de punir les manquements du capitaine 
tunisien dénoncé par la « note » française, mais qu'il continuait à 
rejeter la demande de reconduction. Le consul de France, sans faire 
paraître un dépit excessif, demanda l'autorisation de passer l'été dans 
le palais beylical Abdellia de la Marsa, que Ali Bey avait l'habitude de 
mettre à sa disposition. De là, il fut « enlevé » par l'escadre française. 
Cet enlèvement avait été arrangé (les documents ne laissent aucun 
doute là-dessus) pour que la marine française pût agir librement sans 
que le souverain tunisien se servît du consul français comme d'un 
otage. Ali Bey a cependant cru à cette thèse de l'enlèvement du consul 
et a continué à y croire, convaincu que toutes les difficultés venaient 
du chef d'escadre, de Broves. Il ne cessa d'invoquer le consul de 
France « enlevé » comme témoin de sa bonne foi et de réclamer son 
retour à Tunis comme une garantie de la bonne entente ultérieure 66. 

Or, d'un autre côté, à partir du moment de son enlèvement, le 
consul de France entretient toute une correspondance parallèle à la 
correspondance officielle échangée avec le bey par le chef d'escadre, 
non pas avec l'un ni l'autre des deux principaux ministres du Bey, le 
khaznadar Rejeb et le bach-kateb Ahmed Lasram, mais avec un 
personnage qui, jusque là, faisait partie de l'entourage du bey sans y 
jouer toutefois un rôle de premier plan : Mustapha Khodja. 

Mieux, certaines lettres adressées au bey vont jusqu'à lui suggérer 
d'envoyer Mustapha Khodja en négociateur. 

Un lien ne peut manquer d'exister entre l'erreur où Ali Bey est 
entretenu sur les véritables responsabilités du consul de France dans 
les événements, la correspondance entre ce consul et Mustapha 
Khodja, et l'insistance avec laquelle ce même consul suggère au 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XVIIIe SIECLE. 257 

souverain que seul son ministre Mustapha Khodja est apte à négocier 
avec les autorités françaises. Mustapha Khodja a probablement contribué 
à convaincre son maître de la bonne foi de Saizieu comme Saizieu a 
convaincu le bey de la compétence de Mustapha Khodja. La manœuvre 
connut en tout cas un parfait succès sur l'un et l'autre plan. 

Le rôle qu'il joua dans cette négociation fit de Mustapha Khodja 
le principal ministre. Il devait le rester jusqu'à la mort de Ali Bey, et 
Hamouda Pacha le confirma dans les fonctions qu'il occupait auprès 
de son père. 

Dans ce même temps, l'influence française sur la cour du Bardo 
devenait prépondérante et devait le rester sans interruption pendant 
près d'un quart de siècle. Mustapha Khodja devait rester l'agent le 
plus efficace de cette influence française à laquelle la guerre de 1770, 
quels qu'aient pu être ses motifs ou ses prétextes, allait permettre de 
s'exercer pleinement, couronnant ainsi une œuvre de pénétration 
commencée depuis l'aube du XVIII  siècle. 

L'enjeu économique et politique 
de la guerre de 1770. 

La guerre de 1770 se réduit en fait à quelques bombardements -
Bizerte, Sousse et Monastir - qui détruisent en moins de trois mois 
quelques centaines de maisons. La paix est conclue le 2 septembre 
grâce, notamment, à l'entremise de l'envoyé turc venu demander à 
la régence un renfort dans sa lutte contre les Russes. Ce qui est plus 
important, c'est que, opportunément provoquée, cette guerre a 
permis au ministère français de la marine de réaliser une opération 
d'une grande importance diplomatique, commerciale et militaire, 
depuis longtemps espérée. 

Depuis le début du XVIIIE siècle, la diplomatie française 
s'intéressait à la Régence de Tunis. On s'habituait en France à l'idée 
que, des régences barbaresques, la Régence de Tunis était celle avec 
laquelle les rapports diplomatiques et commerciaux étaient les plus 
faciles. On savait les souverains de Tunis capables de s'emparer de 
tous les prétextes pour échapper à l'espèce de décanat exercé par 
Alger au nom de la solidarité impériale ottomane. La France avait 



258 - LES TEMPS MODERNES 

besoin de l'aide de Tunis, d'abord et surtout pour faire pièce au 
gouvernement d'Alger, car ses relations diplomatiques et 
commerciales avec la Régence d'Alger étaient aussi délicates qu'elles 
étaient étroites. 

C'est ainsi qu'en dépit de déclarations incendiaires contre les 
« actes de piraterie des corsaires d'Alger », la cour de Versailles 
refusait tout encouragement aux projets d'alliance intereuropéenne 
visant à la destruction ou à la neutralisation d'Alger. Ce n'est pas le 
moindre paradoxe de l'histoire des idées politiques en France au 
XVIIIe siècle, que la constance qu'ont mise les « philosophes » à 

réclamer une croisade anti-barbaresque, tandis que la "Monarchie 
Très Chrétienne" s'oppose à toute entreprise de ce genre. 

C'est que la politique maritime des Bourbons trouvait utile de 
laisser peser sur les autres riverains et usagers de la Méditerranée la 
continuelle menace de l'intervention de corsaires contre lesquels 
seule la France pouvait les protéger. Elle éprouvait donc le besoin de 
tenir la Régence d'Alger en respect. Pour cela, l'alliance avec la 
régence voisine était utile. A ces considérations diplomatiques et 
militaires s'ajoutaient des considérations économiques : la Régence 
d'Alger restait un des grands fournisseurs de la France en céréales et 
il est connu que l'approvisionnement du Midi dépendait, pour une 
large part, des arrivages en provenance de « Barbarie ». 

C'est d'abord pour assurer la régularité de cet approvisionnement 
en céréales qu'avaient été constamment encouragées, malgré toutes 
sortes de déboires financiers, les compagnies d'Afrique fondées par 
des promoteurs privés. 

Au milieu du XVII  siècle, le caractère d'utilité publique de cet 
approvisionnement devenait si évident qu'en 1741 une compagnie 
«royale» se substituait au concessionnaire "privilégié" certes, mais 
privé, qui était établi jusqu'alors. 

Cette compagnie, comme les précédentes, obtint du gouvernement 
d'Alger des comptoirs sur la partie Est du littoral : La Calle, Bône et 
Collo et, comme ses prédécesseurs, elle obtint la concession exclusive 
de la pêche du corail sur cette partie de la côte algérienne. 

I



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe S IECLE. 259 

Mais la pêche du corail devenait de plus en plus secondaire par 
rapport à des activités plus rémunératrices : "l'extraction", officielle 
ou clandestine, des produits du pays (cire, cuir, laine, mais surtout 
céréales)67. Or, les comptoirs français de la Régence d'Alger voyaient 
leur rendement limité tant que n'étaient pas obtenus de Tunis 
certains avantages complémentaires, du moins certaines garanties. 

La Calle se trouve en effet à quelques lieues de la frontière algéro-
_tunisienne ; la tribu des Nahdi, dont les parcours comprenaient tout 
le territoire entourant la concession, se trouvait vassale des beys de 
_ unis. C'était un premier point de contact nécessaire, de frictions 
s Lirtout, avec les autorités tunisiennes. 

De plus, sur le territoire de Tunis, l'île de Tabarka avait fait l'objet 
l'une concession à une famille génoise : la famille des Lomellini. Là 
également, l'activité officielle était la pêche du corail, mais le 
comptoir se livrait à un commerce particulièrement actif, bien qu'il 
ne fut pas toujours officiel, de cuirs, de laines et de céréales. 

Depuis toujours, les concessionnaires français de la côte algérienne 
avaient eu à se plaindre du voisinage de ce concurrent. L'idée de 
l'éliminer, ou de le neutraliser, avait constamment hanté les esprits. 
Deux méthodes ont été envisagées, simultanément ou alternativement : 
acheter aux Lomellini leurs droits sur Tabarka, ou bien gêner leur 
activité en installant sur la côte tunisienne un comptoir français 68. 

Telle avait été l'origine du comptoir français du Cap Nègre 
(Tamkart) créé en 1741. Telle aussi avait été l'origine des campagnes 
menées par Ali Pacha et son fils Younis, d'abord contre les Génois de 
Tabarka, puis contre les Français du Cap Nègre : ils avaient 
découvert entre les deux concessionnaires des tractations visant, par-
dessus la tête des beys de Tunis, à annexer Tabarka aux comptoirs 
français de la Compagnie Royale d'Afrique. Les deux comptoirs 
furent détruits et les concessionnaires chassés. Ces mesures 
contribuèrent d'ailleurs à l'impopularité des Bâchia dans les milieux 
« arabes » : elles ne furent pas bien accueillies par les agriculteurs de 
la vallée de la Medjerda qui, privés de ces deux « zones franches » se 
trouvaient à la merci du monopole étatique (mouchtarâ) 69. 

T



260 - LES TEMPS MODERNES 

« Victimes » de Ali Pacha, la Compagnie royale d'Afrique et le 
ministère français de la Marine semblent dès lors avoir mis tous leurs 
espoirs dans une restauration des fils de Hussein. Il est significatif, à 
cet égard, de constater que ladite Compagnie royale d'Afrique s'était 
chargée, en 1742, de financer le passage du « bey de Sousse », c'est-à-
dire Muhammad Rachid Bey, à Malte, puis de Malte à Marseille, puis 
de Marseille à Alger, ainsi que son séjour dans les différentes étapes 70. 

Aussi la restauration des Husseinides fut-elle accueillie favorablement 
par la cour de Versailles, le seul regret, commun d'ailleurs aux Husseinides 
et aux Français, étant que cette restauration eût dû se faire avec l'aide des 
troupes de la Régence d'Alger. 

Très vite les tractations reprennent en vue du rétablissement d'un 
comptoir français à Tabarka ; plus actives même, puisqu'un émissaire 
spécial et secret est envoyé de Versailles à Tunis, l'ingénieur 
Trincano, professeur à l'école d'artillerie et de génie de Besançon, qui 
reçoit l'ordre de ne révéler qu'aux autorités tunisiennes son identité 
et l'objet véritable de sa mission. Il avait été demandé par 
Muhammad Bey « pour les fortifications de Kairouan » et pour le 
conseiller sur l'organisation de son armée. En fait, il était chargé par 
le ministère français de la Marine d'évoquer à nouveau le projet de 
cession de Tabarka. Il écrit que le bey « goûta cette proposition » et 
qu'il renchérit même, puisqu'il demanda que l'éventuelle cession 
s'assortît d'un traité de coopération militaire en vertu duquel la 
France mettrait à sa disposition, en tout temps, six mille hommes de 
troupe qu'il aurait entretenus à ses frais. 

C'est du côté français que vinrent les atermoiements et les 
temporisations à un projet qui aurait placé la Régence de Tunis sous 
"protectorat français" cent vingt-cinq ans avant la signature du traité 
du Bardo 71. 

Puis la guerre avec l'Angleterre (1757-1763) détourna pour un 
temps la France de ses préoccupations méditerranéennes et la mort 
de Muhammad imposa sans doute de repenser les problèmes en 
fonction de la personnalité du nouveau bey. 

Ce nouveau bey était difficile à comprendre, en dépit ou à cause 
même de son apparente courtoisie. Pendant quelques années, son 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 261 

manque d'énergie déconcerte les observateurs. Puis, lorsque les 
rébellions de toutes sortes furent matées, il se fit plus ferme et plus 
autoritaire. Il semble que ses relations avec le consul de France s'en 
soient ressenties. Mais les choses n'eurent pas le temps de se gâter. 
Le comte de Choiseul, duc de Praslin, ministre de la Marine, décida 
d'accorder une attention particulière aux relations avec la Régence 
de Tunis. C'est pourquoi il désigna en 1763, pour le consulat de 
Tunis, un homme qu'il connaissait bien et en qui il avait toute 
confiance, le secrétaire intime (l'équivalent d'un chef de cabinet 
actuel) de son cousin le duc de Choiseul, Barthélémy de Saizieu. 

Cette nomination entrait dans le cadre d'une série de mesures 
prises par ailleurs pour remédier aux difficultés éprouvées par le 
commerce français en Méditerranée, et notamment par la Compagnie 
royale d'Afrique. 

Il est normal qu'il soit entré dans la mission du consul de Saizieu 
de se constituer un réseau d'amitiés et de sympathies parmi le haut 
personnel du gouvernement de Tunis. Parmi les amis qu'il se fit se 
trouvait Mustapha Khodja. Ancien esclave géorgien, Mustapha 
Khodja était relieur de son métier. C'est à ce titre, sans doute, qu'il 
avait été recruté à Constantinople par les agents de Ali Pacha qui, 
passionné de beaux livres, avait fait venir des spécialistes de Turquie 
pour les besoins de son immense bibliothèque 72. Les événements de 
1756 furent cause de la dispersion de la précieuse bibliothèque. Ils 
privèrent aussi Mustapha Khodja de son emploi beylical. Il s'installa 
donc comme relieur pour son propre compte jusqu'au moment où, 
dans des circonstances encore inconnues, il fut appelé au service de 
Ali Bey, C'est alors que de Saizieu avait fait sa connaissance. 

On le voit, l'enjeu de la manœuvre à laquelle Mustapha Khodja 
prêta son concours est important : il ne s'agissait ni de la libération 
des captifs corses, déjà restitués, ni de la punition d'un capitaine 
irascible, qui avait été promise et qui aurait été infligée. Ce qu'il 
s'agissait d'obtenir, et qui fut obtenu, ne figura même pas dans le 
texte public du traité qui mit fin aux hostilités. Une clause de ce 
traité devait rester secrète. Elle stipulait l'autorisation, pour les 



262 - LES TEMPS MODERNES 

Français, d'établir un comptoir à Tabarka. Par cette concession, ce 
que les Français recherchaient, ce n'étaient pas les bénéfices d'une 
problématique pêche du corail, c'était la certitude que les produits 
de l'arrière-pays de leurs comptoirs algériens ne leur échapperaient 
pas en trouvant des débouchés dans un port tunisien tenu par un 
concessionnaire rival. Par-delà, c'était le renforcement de leur 
influence sur les voisins et les rivaux de leurs partenaires algériens. 
C'est ce que la découverte du véritable caractère des relations entre 
Mustapha Khodja et le consul de Saizieu dans le dossier personnel 
constitué, après sa mort, par les héritiers de Saizieu, a permis de 
démontrer. C'est surtout ce que permet de vérifier toute l'évolution 
diplomatique et commerciale de la Régence jusqu'aux premières 
années de la Révolution Française 73. 

L'influence du traité de 1770 sur l'activité de la Compagnie royale 
d'Afrique, rien n'en saurait mieux rendre compte que la 
comparaison de son activité maritime à la veille de cette guerre et de 
son activité immédiatement après. 

En 1767, 1768, 1769, les bâtiments arrivés à Marseille pour la 
Compagnie sont respectivement au nombre de dix-neuf, trente-deux 
et vingt-cinq. En 1770, 1771 et 1772, ils sont respectivement de 
soixante-trois, cent huit et cent quarante 74. 

En 1766, la Compagnie royale d'Afrique n'était pas seulement 
déficitaire, elle avait perdu plus de la moitié de son capital, réduit de 
1.200.000 livres à 560.000. En 1773, « elle avait 4.512.445 livres, 
indépendamment des créances douteuses, de la valeur de ses édifices 
et de quelques marchandises qui se trouvaient dans les magasins» 75. 

Ce redressement spectaculaire est dû à l'attention particulière que 
porta le ministère Choiseul à l'expansion française en Méditerranée. 
Dans cette politique de réorientation, la guerre avec Tunis 
constituait une des manœuvres les plus importantes. 

Mais encore une fois, ce redressement de la Compagnie royale 
d'Afrique n'était pas voulu seulement pour lui-même. Ce n'est pas 
seulement le commerce de la Compagnie royale d'Afrique qui 
devient plus actif après le tournant de 1770, c'est l'ensemble du 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 263 

commerce français avec la régence, comme en témoigne l'évolution 
du nombre des manifestes de bateaux quittant les différents ports 
tunisiens à destination des ports français : en 1768, quarante-deux, 
en 1769 quarante-trois, en 1772 soixante-douze, en 1773 soixante-
trois. 

Les efforts consentis pour obtenir des résultats et pour les 
maintenir ne se justifiaient pas par la seule rentabilité économique. 
Leur rentabilité politique était autrement importante. Aussi 
Mustapha Khodja, maître de la politique tunisienne après les 
événements de 1770, devait-il servir les intérêts de la France en 
faisant renouveler régulièrement la convention dont la pêche de 
corail n'était que le prétexte. Il devait les servir encore plus 
efficacement en faisant prendre à ses souverains (voire en prenant à 
leur place) des décisions politiques et militaires d'une exceptionnelle 
gravité, dont le plus clair résultat devait être la consolidation de la 
présence française en Méditerranée. La guerre avec Venise et la 
guerre avec Tripoli sont manifestement au nombre de ces décisions. 

2 - Influence française sur la politique extérieure 
de la régence. Le rôle de Mustapha Khodja 
dans la guerre tuniso-vénitienne (1784-1792) 

Un conflit armé opposa Tunis à Venise entre 1784 et 1792. Or 
cette guerre avec Venise correspondait évidemment aux vœux de la 
diplomatie française et servait si manifestement les intérêts du 
commerce français qu'il s'impose de faire le rapprochement entre ces 
circonstances et le rôle joué par Mustapha Khodja dans les origines 
du conflit. 

Les Vénitiens se trouvaient être les principaux concurrents du 
commerce français dans la régence ; plus particulièrement de la 
"caravane française", c'est-à-dire de la flotte marchande dûment 
escortée par les bâtiments militaires qui assurait le transport des 
marchandises appartenant aux ressortissants de la régence. Les 
rapports des consuls vénitiens à leur Conseil des Cinq Sages 



264 - LES TEMPS MODERNES 

montrent que, conscients de l'expansion grandissante du commerce 
français, ils tentaient, depuis 1771, de redresser la situation, tandis 
que les rapports des consuls français les montrent attentifs à 
empêcher ces efforts d'aboutir. A l'origine immédiate de la guerre de 
1784, il y avait une banale affaire de contentieux de transport. Un 
bateau vénitien frété par des commerçants sfaxiens voit une 
épidémie se déclarer à son bord. Le gouverneur de Sfax, dont le port 
n'était pas équipé pour la mise en quarantaine des passagers 
contagieux, invite le capitaine à se rendre à Tunis. Mais c'est à Malte 
et non à Tunis que va se présenter le capitaine. 

Les autorités de l'île font brûler le bateau infesté. Les commerçants 
sfaxiens demandent indemnisation : en se présentant à Malte, au lieu 
de se présenter à Tunis, le capitaine vénitien s'est rendu responsable 
des dommages subis de ce fait par les commerçants tunisiens. Mais 
Ali Bey, puis Hamouda Pacha, tout en soutenant les intérêts de leurs 
sujets, n'ont pas fermé la porte à la négociation. 

Les choses ne prirent mauvaise tournure que lorsque les 
marchands sfaxiens confièrent leurs intérêts à Mustapha Khodja, à 
moins que le ministre n'ait lui-même demandé de s'en charger. Le 
ton du gouvernement de Tunis se fit dès lors plus insistant et plus 
ferme. Les émissaires de Venise écrivent dans leurs rapports que le 
jeune bey Hamouda Pacha était moins mal disposé à leur égard que 
son premier ministre. 

Convaincus cependant de l'inutilité de prolonger le désaccord, les 
Vénitiens semblaient, à la fin de 1783, être arrivés à composition et 
la visite faite par le chevalier Quirini était destinée à verser les 
140.000 sequins réclamés par les Tunisiens. 

Il faut croire cependant que cette perspective d'arrangement 
n'enchantait guère Mustapha Khodja, si souvent présenté pourtant, 
quand il s'agit de difficultés avec la France, comme le plus conciliant des 
hommes. Or, en l'absence du bey parti à la tête du camp fiscal, c'est lui 
qui assurait l'intérim du souverain. Un nouvel incident lui donna 
l'occasion de rompre brutalement les négociations engagées. Un vaisseau 
vénitien, ancré devant Tunis, avait fait naufrage. A tort ou à raison, les 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 265 

propriétaires tunisiens des marchandises soupçonnaient le capitaine 
vénitien de baratterie, c'est-à-dire d'avoir provoqué lui-même le sinistre. 

En outre, Quirini commit alors la maladresse de revendiquer, pour les 
unités vénitiennes stationnées à Tunis, 1a. responsabiltié de l'opération de 
sauvetage. Or, constatant très bientôt que ses moyens étaient insuffisants, 
Quirini se ravisa et demanda à Mustapha Khodja de faire assurer les 
opérations par les services tunisiens. Mustapha Khodja refusa, laissa couler 
le navire et fit porter à Quirini personnellement la responsabilité de ces 
nouveaux dommages causés à des commerçants tunisiens par la négligence 
de navigateurs vénitiens. Quirini multiplia les visites et les contre-
propositions ; rien n'y fit : Mustapha Khodja lui enjoignit, le 22 janvier 
1784, de quitter Tunis dans les vingt-quatre heures. Il n'attendit même pas 
son départ pour faire abattre le pavillon vénitien hissé sur le consulat, 
déclaration de guerre amplement caractérisée. 

Ainsi donc, en l'absence du souverain, Mustapha Khodja a décidé, pour 
un motif plus ou moins valable, de la déclaration d'une guerre qui devait 
durer huit ans et qui devait être aussi dommageable à la Sérénissime 
République qu'à la régence, mais dont un effet bien clair a été de débarrasser 
le commerce français et la « caravane » de la concurrence vénitienne. 

3 - Immixtion française dans les relations 
tuniso-turques. Le rôle de Mustapha 
Khodja dans la guerre tuniso- tripolitaine 

(1794-1795) 

Le rôle joué par Mustapha Khodja dans la guerre menée par la 
Régence de Tunis contre la Régence de Tripoli ne laisse pas de 
suggérer des réflexions similaires. 

La Régence de Tripoli était gouvernée par une dynastie, celle des 
Karamanli, dont les origines ethniques et le comportement politique 
sont comparables à ceux de la dynastie husseinite. Les relations entre 
les deux dynasties ont d'ailleurs toujours été bonnes : les deux 
régences se trouvaient très souvent unies dans un commun désir de 
résistance à la prépondérance d'Alger . 



266 - LES TEMPS MODERNES 

Des dissensions avaient, dans l'été 1793, divisé les membres de cette 
famille. Le ministre de la marine d'Alger (wakil el-harj), Ali Borghoul, 
entendit en profiter. Il s'adressa à son frère, adjoint du Kaboudan 
Pacha, qui lui fit obtenir un firman d'investiture de pacha de Tripoli, 
assorti des ordres de la Sublime Porte pour recruter des miliciens en 
vue de rétablir dans cette régence le régime aristocratico-militaire. 

Ali Borghoul n'éprouva aucune difficulté à contraindre les 
Karamanli à la fuite. C'est auprès de Hamouda Pacha qu'ils trouvèrent 
refuge. Alors commencèrent les difficultés entre la cour de Tunis et 
son nouveau voisin. Nous les connaissons à travers le rapport 
justificatif, envoyé plus tard par Hamouda Pacha à la Sublime Porte. 
Ali Borghoul y est accusé d'avoir tenté de recruter des miliciens parmi 
les troupes de la Régence de Tunis, d'avoir envoyé à La Goulette un 
de ses bateaux qu'il a fallu arraisonner, de s'être emparé d'un navire 
corsaire tunisien qu'une tempête avait contraint à chercher refuge à 
Tripoli. 

Bref, les relations se détériorent au point que Borghoul organise un 
débarquement à Jerba et s'empare de l'île tunisienne, d'ailleurs sans 
coup férir. La coupe était pleine, Hamouda Pacha se rend à l'avis de 
ses conseillers (au premier rang desquels Mustapha Khodja) qui, 
depuis l'exil des Karamanli, lui conseillait l'intervention. 

L'expédition, confiée à Mustapha Khodja, ne rencontre aucune 
difficulté sérieuse à reprendre Jerba, à pénétrer dans Tripoli, à 
contraindre Borghoul à la fuite et à restaurer les Karamanli 76. 

Or la correspondance des consuls de France nous révèle que, depuis 
le coup d'Etat d'Ali Borghoul, la diplomatie française souhaitait cette 
intervention tunisienne à Tripoli, autant qu'elle redoutait que ne 
s'installât sur la frontière sud-orientale de la Régence de Tunis un 
gouvernement semblable à celui d'Alger et éventuellement disposé à 
joindre ses efforts à ceux d'Alger pour remettre au pas la Régence de 
Tunis, décidément émancipée. Est-ce une simple coincidence si 
Mustapha Khodja a défendu les mêmes idées auprès de Hamouda 
Pacha ? On aurait pu le penser si cette opinion avait été unanimement 
partagée par l'entourage de son souverain. Ce n'était pas le cas, 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 267 

puisqu'en dépit de l'atmosphère de contrainte qui régnait dans cette 
cour, de nombreuses personnalités, et non des moindres, ont exprimé 
leur opposition à ce projet. C'est ainsi que le Grand Mufti Muhammad 
Bayram dit au souverain : « Il s'agit là d'une affaire politique sur laquelle 
il vaudrait mieux consulter les gens compétents, les chefs militaires et les 
hauts fonctionnaires (...) Quant aux « uléma », n'espérez pas qu'ils 
prononceront une « fatwa » justifiant la guerre entre musulmans : nous 
sommes tenus par notre serment d'allégeance au Grand Seigneur. Or si 
les « uléma » refusent cette « fatwa » et si malgré leur refus la guerre est 
déclarée, l'effet sur l'opinion sera déplorable 11. » 

Certes, Hamouda Pacha et ses conseillers ont-ils exprimé des doutes 
sur l'authenticité des titres invoqués par Ali Borghoul pour s'emparer de 
Tripoli, n'ayant pas eu connaissance officielle du firman dont il fait état. 
Mais la suite des événements démontre que ses doutes n'étaient pas 
sincères : en fait les relations avec la Sublime Poite étaient quasiment 
rompues vers la même époque ; la Régence de Tunis, avant même cette 
intervention à Tripoli, avait notamment négligé d'envoyer des 
ambassadeurs faire acte d'allégeance au sultan Sélim à l'occasion de son 
avènement. Toujours est-il que, même s'il y a eu doute sur la gravité du 
manquement à l'égard de la Sublime Porte, ce doute n'a pas duré. 
Aussitôt remportées les faciles victoires de Tripoli et de Jerba, le souci de 
rentrer en grâce auprès de la Sublime Porte se fait de plus en plus grand 
dans l'esprit du souverain. Est-ce un hasard si, à la tête de l'ambassade 
envoyée à Constantinople à cet effet, il place un jeune haut fonctionnaire 
dont les dissensions avec Mustapha Khodja n'étaient plus un secret pour 
les consuls européens, pour le consul de France en tout cas 78 ? 

Homme nouveau, le saheb-tabaa (garde des sceaux) Youssef était 
l'homme d'une nouvelle politique. 



268 

Vue générale du site de Tabarka. 

Le fort génois est solidement planté sur le piton rocheux (voir page 225) 



CHAPITRE II 

De la réconciliation tuniso-turque au 
congrès de Vienne (1795-1815) 

Le gouvernement Youssef Saheb-Tabaa 

L'ambassade de Youssef Saheb-Tabaa à Istanbul constitue, dans 
la carrière du jeune collaborateur de Hamouda Pacha, la 
consécration. Le succès qu'il remporte dans sa mission auprès de la 
Sublime Porte fait de lui le premier personnage de la régence après 
le souverain, même si Mustapha Khodja continue, jusqu'à sa mort, 
en 1800, à détenir le titre de khaznadar (premier ministre). 

Cette ambassade marque également, dans l'histoire même du 
règne de Hamouda Pacha un tournant important et qui dépasse en 
signification un simple changement de personne. 

Du point de vue administratif, l'ascension du jeune concurrent 
de Mustapha Khodja marque, en effet, le début du gouvernement 
personnel de Hamouda Pacha. L'influence de Youssef Saheb-Tabaa 
sera grande certes, mais il ne sera jamais que le premier commis de 
Hamouda, et non pas son mentor. Le titre même de khaznadar est 
aboli après la mort de Mustapha Khodja, car Hamouda entendait 
être lui-même son propre khaznadar. 



270 

Hamouda Pacha (1782-1814) 

Dans l'histoire de la Tunisie husseinite, Hamouda Pacha (1782-1814) 
occupe une place particulière. Nul souverain de la Régence ne s'était vu, à 

son avènement, dans une situation aussi favorable. Son autorité est 
reconnue sur tout le pays. Le nouveau bey est sans difficulté accepté de 

tous. Poursuivant le travail de son père et profitant d'un règne 
exceptionnellement long, Hamouda Pacha a su imposer un nouveau style 
de gouvernement qui conjugue clairvoyance  et pragmatisme. Son médecin 

personnel Louis Frank, qui ne lui est pas particulièrement favorable, 
observe : « il faut avouer que le bey administre avec une habileté suffisante 
pour son pays, qu'il tient d'une main ferme les rênes de son gouvernement. 

La Régence n'a jamais joui d'une tranquillité plus complète et d'une 
situation plus florissante que sous son règne, jamais les sujets tunisiens 

n'ont joui de plus d'indépendance et de sécurité à l'égard de leurs ennemis 
extérieurs ; les troupes établies sur le pied actuel sont mieux payées 
qu'elles ne l'ont été sous le règne d'aucun de ses prédécesseurs ». 

Profitant d'une conjoncture économique et politique favorable, il réussit 
à réaliser ou à parachever plusieurs œuvres architecturales et 

urbanistiques. Dès le début de son règne, Hamouda Pacha, redoutant une 
attaque algérienne, entreprend une campagne de rénovation des enceintes 
de la ville de Tunis et de restauration des forts de ceinture, visant à rendre 

sa capitale moins vulnérable. Les murailles et les fortifications d'autres 
villes, comme Bizerte et le Kef furent également restaurées et consolidées. 



271 

Traité capitulaire, de paix et de commerce entre la France 
et la Régence de Tunis (1802) 

Signatures et sceaux du bey Hamouda Pacha et du dey Bouchnaq 
(Archives Nationales de Tunisie). 

Après l'invasion d'Egypte par Bonaparte en 1798, Hamouda Pacha 
décide à la demande de la Sublime Porte, de rompre avec la France ; la 

rupture est restée diplomatique et ne s'est pas transformée en 
affrontement armé. Le bey fait enlever le pavillon français, enferme la 

colonie française dans le fondouk et met en état d'arrestation les 
militaires à bord des navires français stationnés au port de la Goulette. 
Un armistice est conclu quelques années plus tard, suivi de la signature 

d'un traité de paix en 1802. 



272 - LES TEMPS MODERNES 

Du point de vue diplomatique, l'effacement de Mustapha Khodja 
(resté officieux, car il n'a jamais été question, jusqu'à la mort du 
vieux khaznadar, d'éviction officielle) est étroitement lié à une 
transformation de la conjoncture internationale. Les événements 
révolutionnaires de 1789 avaient eu pour conséquence, en France, 
l'éviction du personnel politique avec lequel Mustapha Khodja était 
lié et, en Méditerranée, l'éviction de la flotte et de la marine 
marchande françaises, paralysées par le blocus britannique. 

D'autres partenaires commerciaux s'imposaient par la force des 
choses. Les hommes d'affaires et les dirigeants tunisiens qui voulaient 
tirer parti de cette évolution, trouvèrent en Youssef Saheb-Tabaa un chef 
de file tout désigné. Un véritable « lobby » s'est constitué, a prospéré et, 
sous couvert d'une réorientation de l'économie nationale (en elle-même 
souhaitable, puisqu'elle faisait échapper le pays à l'emprise exclusive du 
commerce français), a monopolisé au seul profit des membres du groupe 
l'activité agricole, industrielle et commerciale du pays. 

Pendant une vingtaine d'années (1795-1814), l'histoire de la 
Régence de Tunis se confond avec l'histoire du groupe Youssef 
Saheb-Tabaa. 

1 - La carrière de Youssef Saheb-Tabaa avant 1795 

Les relations de Hamouda Pacha et de Mustapha Khodja 
Le recul de l'influence de Mustapha Khodja à partir de 1795 a 

moins étonné les contemporains que le maintien de cette influence 
pendant les treize premières années du nouveau règne. 

Hamouda Pacha n'était pas d'un caractère à s'accommoder d'une 
tutelle, quelle qu'elle fût, et Mustapha Khodja s'était habitué à 
diriger en maître l'administration du pays sous le règne de Ali Bey. 
Mais les deux hommes étaient d'une intelligence au-dessus du 
commun et capables, l'un comme l'autre, de réprimer leurs élans et 
leurs répugnances. 

A l'origine de l'harmonie de leurs relations pendant le début du 
regne, il faut voir une véritable alliance d'intérêts qui remontait à 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 273 

l'adolescence du nouveau monarque, alliance que Hamouda Pacha 
n'a été en mesure de dénoncer que longtemps après son accession au 
trône. C'est que Hamouda Pacha devait en grande partie le trône à 
Mustapha Khodja. 

En 1759, lorsque Muhammad Rachid Bey mourut, son frère Ali 
le remplaça sur le trône. Quand on se souvient des causes de la 
longue guerre qui avait opposé les deux frères à leur cousin Ali 
Pacha, on peut s'étonner qu'un prince qui avait longtemps 
combattu aux côtés de son frère au nom d'une certaine conception 
de la légitimité ait jugé normal de lui succéder, alors que le défunt 
laissait un héritier plus « légitime », son fils aîné Mahmoud Bey. Le 
bruit avait couru - mais il n'est pas attesté par les chroniqueurs 
tunisiens, probablement pour des « raisons politiques » - que Ali Bey 
ne succédait à son frère que comme régent et qu'il promettait de 
placer sur le trône l'aîné de ses neveux dès que celui-ci serait en âge 
d'assumer les charges du pouvoir. 

Mais, quelque neuf mois après avoir accédé au trône, Ali Bey eut 
à son tour la joie d'avoir un fils, Hamouda, né en décembre 1759. 
L'intelligence et le dynamisme de cet enfant contrastent bientôt avec 
l'apathie de Mahmoud, desservi au surplus par une santé fragile. 

Hamouda reçoit une éducation de prince, et même plus 
nettement une éducation de dauphin. Il a pour « gouverneurs » les 
propres ministres de son père : Mustapha Khodja et le bach-kateb 
Ben Abdelaziz, ainsi que d'autres personnalités scientifiques et 
religieuses du royaume. 

Il est associé aux décisions politiques et judiciaires ; il a déjà son 
propre « lit de justice », sous la seule réserve que ses sentences sont 
susceptibles d'appel auprès de Ali Bey 79. 

La promesse de remettre le trône à Mahmoud Bey, le fils aîné de 
Muhammad Rachid, était bien oubliée, si elle avait jamais existé. Il 
n'était même plus question de prévoir l'accession éventuelle de 
Mahmoud Bey au trône à la mort de son oncle : tant de qualités 
désignaient Hamouda à la succession de son père. 



274 

Le ministre Youssef Saheb-Tabaa grand constructeur 

Vue panoramique sur la mosquée Saheb-Tabaa, son minaret, ses coupoles 

D'origine moldave, Youssef serait né au début de la seconde moitié du 
XVIII" s. Capturé très jeune dans son pays natal, il est vendu à Istanbul comme 

esclave à un marchand et acheté par le caïd de Sfax Baccâr al-Jallûli qui, vers 
1781, le met au service de Hamouda Pacha alors qu'il était héritier du trône. Après 
l'ascension de Hamouda au pouvoir, le jeune esclave devient le favori du bey et son-

ministre. Il est chargé dans un premier temps d'apposer le sceau du bey sur les 
actes officiels, d'où le nom saheb tabaa (garde du sceau) ; après la mort de 

Mustapha Khodja en 1800, il devient le principal ministre du bey (1782-1814). En 
1807, il dirige les troupes tunisiennes et gagne la bataille contre les troupes 

d'Alger. Simultanément, le puissant ministre se constitue une fortune considérable. 
Grâce à son influence politique, il crée un véritable empire commercial et 

financier : étant garde des sceaux et surintendant des impôts, il était de fait le 
premier personnage de la Régence après le bey. Après la mort de son maître, il est 

victime des intrigues tramées par plusieurs dignitaires du Palais, notamment son 
rival Muhammad 'Arbî Zarrouk et les deux fils de Mahmoud Bey, Hussein et 

Mustapha. Youssef Saheb-Tabaa est tué le lundi 11 safar 1230/23 janvier 1815. Son 
mausolée est intégré à un complexe architectural des plus complets composé de 

divers bâtiments à caractère social, culturel et religieux. 



275 

La mosquée Saheb-Tabaa est le dernier grand ensemble religieux réalisé à Tunis 
par les Husseinites avant le Protectorat français. Dirigé par Sâssi ben Frîja, amîn 
al-binâ, le chantier s'est prolongé plusieurs années de 1808 à 1814. La mosquée 

Saheb-Tabaa est l'unité principale d'un ensemble architectural intégré, kiiUiye, qui 
compte outre la mosquée, deux madrasas, deux mausolées, un fondouk, un 

hammam, un sabîl, des dizaines de boutiques et d'entrepôts qui donnent sur les rues 
et les places environnantes, ainsi qu'un « nouveau souk qui compte cinquante-trois 

boutiques et qui se ferme par deux portes, l'une à son extrémité nord et l'autre à 
son extrémité sud ». Le palais du fondateur se dresse en face de la mosquée et 

domine également la place Halfaouine. Les divers bâtiments forment un quartier qui 
frappe par Vampleur de sa conception. La structure et le décor de la salle de prière 

de la mosquée Saheb-Tabaa reflètent les différents courants artistiques et 
architecturaux qui ont traversé le pays. Sa disposition est conforme au modèle local 

hafside, son minbar maçonné et son mahfil en bois témoignent d'une influence 
orientale ; le décor de plâtre sculpté malgré une grande liberté d'exécution est 

fidèle à l'héritage de l'art hispano-maghrébin. Les colonnes, les chapiteaux, les 
encadrements des portes et des fenêtres et les différents placages de marbre 

énoncent des techniques et des motifs italianisants. La céramique architecturale 
dans ce complexe compte à la fois des carreaux typiques de la production locale de 

Qallâlîn et des pièces polychromes composites très variées et très riches reflétant 
une influence européenne d'aspect moderne. 

La salle de prière de la mosquée Youssef Saheb-Tabaa 



276 - LES TEMPS MODERNES 

Une trouvaille juridique : l'investiture anticipée 
de Hamouda Pacha 

Pour faciliter l'opération et pour éviter les difficultés sanglantes 
rencontrées cinquante ans plus tôt par son père pour une opération 
similaire, Ali Bey multiplie les précautions. D'abord, il manœuvre 
habilement l'opinion publique et fait demander la désignation de 
Hamouda Pacha comme héritier présomptif par les notables civils et 
militaires. Par ailleurs, il circonvient le principal intéressé, Mahmoud 
Bey, le comble d'égards («tous les égards qui n'impliquent pas la 
désignation à la succession», nous dit Ben Dhiaf) et lui donne sa fille 
en mariage. En même temps (mais cela n'est pas dit par les 
chroniqueurs tunisiens, pour les mêmes raisons politiques), tout est 
fait pour que les fils de Muhammad Rachid soient isolés, privés de 
tout contact public leur permettant de se constituer des partisans 80. 

Enfin et surtout Ali Bey eut la suprême habileté de procéder de 
son vivant à l'investiture de son fils, alors qu'il disposait de tous les 
moyens de séduction et de pression. Prétextant des rhumatismes, il 
parla d'abdiquer et, ressuscitant les anciens usages, il fait part à la 
Sublime Porte de son intention de se démettre, ainsi que des « vœux 
des populations » en faveur de l'investiture de son fils. Hamouda fut 
donc proclamé bey et pacha de Tunis cinq ans avant la mort de son 
père, soi-disant « démissionnaire » 81. 

Or il est probable que l'intervention de la diplomatie française auprès 
des autorités d'Istanbul n'était pas étrangère à l'acquiescement de la 
Sublime Porte à ce projet. Du moins est-il certain que les observateurs 
britanniques avaient soupçonné et dénoncé cette intervention. 

Il est donc probable, également, que l'intervention de Mustapha 
Khodja auprès de ses amis français ne fut pas étrangère à cette 
démarche de la cour de Versailles 82. Il est certain en tout cas que 
Mustapha Khodja sut, à cette époque, se rendre agréable au jeune 
prince en encourageant le projet d'investiture anticipée. L'alliance du 
ministre et du prince dans ces circonstances se comprend d'autant 
mieux que l'autre membre important de l'entourage de Ali Bey, son 
gendre Ismaïl Kahia, le ministre contre lequel Mustapha Khodja avait 



277 

dû faire sa carrière, se trouvait être en opposition avec Hamouda Pacha, 
comme il se trouvait opposé aux progrès de l'influence française à 
Tunis. 

Lorsque Ali Bey mourut en 1782 et que Hamouda Pacha fut non 
seulement le maître officiel mais le maître réel du pays, Ismaïl Kahia 
n'eut plus qu'à prendre le chemin de l'exil. 

En revanche, Mustapha Khodja se trouva confirmé dans ses 
fonctions et sut longtemps maintenir son influence sur le jeune 
souverain. Les circonstances dans lesquelles fut renouvelée la 
concession à la Compagnie royale d'Afrique (1782-1784) et les 
circonstances dans lesquelles fut décidée la rupture avec Venise (1784) 
en offrent des exemples éloquents. 

Mais autour du jeune souverain gravitaient des courtisans, aussi 
jeunes ou plus jeunes que lui, dont certains joignaient l'intelligence et 
la perspicacité aux atouts personnels qui leur ont attiré la sympathie du 
souverain. 

Parmi eux Youssef. Il avait été acheté à Istanbul par le caïd de Sfax, 
Jellouli, quelques années avant la mort de Ali Bey. Le caïd avait appris 
la prochaine investiture du prince Hamouda et s'apprêtait à lui faire un 
présent digne de la circonstance. 

Le jeune esclave devait avoir une quinzaine d'années ; il avait reçu à 
Sfax une éducation soignée qui le faisait distinguer lorsqu'il fut placé 
par son premier maître au service du bey. Il semble que la sympathie 
dont il jouissait auprès du souverain ait attiré sur lui l'attention de 
certains personnages de la cour qui favorisèrent l'ascension d'un rival 
possible de Mustapha Khodja. Le bach-kateb Hamouda Ben 
Abdelaziz, secrétaire des commandements et « gouverneur » de 
Hamouda Pacha, fut sans aucun doute le plus influent de ces 
protecteurs. C'est à lui, en tout cas, que tout jeune encore, il dut 
d'obtenir ses deux premières charges. 

Ce fut d'abord, en 1783, celle de saheb-tabaa, littéralement garde 
du sceau, fonction sans lustre à l'époque et qui faisait de lui, dans la 
pratique, l'adjoint du bach-kateb dont il mettait les textes sous les 



278 - LES TEMPS MODERNES 

yeux du bey, afin d'y apposer le sceau beylical s'ils étaient approuvés. 
Il obtint surtout par la suite, grâce à la même protection, la 

fonction de « surintendant des impôts ». Cette fonction était nouvelle 
et Youssef Saheb-Tabaa en était le premier titulaire. Jusque là, les caïds 
étaient chargés de prélever les impôts dus par les tribus. Ils étaient 
autorisés à prélever en même temps une surtaxe dite « khidma » 
(service), destinée à leur propre rémunération. Les besoins de l'Etat se 
faisant de plus en plus pressants, Hamouda Pacha, conseillé par son 
ministre Hamouda Ben Abdelaziz, institua la mise en adjudication 
des impôts des provinces. On devait nommer caïds les mieux-disants 
des soumissionnaires. Pour la centralisation de ces offres, Hamouda 
Ben Abdelaziz proposa le jeune Youssef et fut, naturellement, écouté. 
Il se chargea même de l'exercer à ces « marchandages » fiscaux. 

Nous savons par Ben Dhiaf que la réforme provoqua des critiques 
fondées sur des considérations morales : celles de Mustapha Khodja en 
tout premier lieu. Le mécontentement prit même des formes plus 
violentes. Un caïd de Béja, ami de Mustapha Khodja, évincé de ses 
fonctions du fait de l'application du nouveau régime, chargea son 
neveu d'attenter à la vie de Hamouda Ben Abdelaziz. Le bach-kateb ne 
fut que blessé. Autorisé par le bey à dicter lui même le châtiment du 
coupable, il le fit soumettre à des supplices inhumains qui 
discréditèrent le vieux maître aux yeux du disciple. Il ne semble pas 
cependant que cette disgrâce de Hamouda Ben Abdelaziz ait eu des 
répercussions sur la carrière de Youssef Saheb-Tabaa. Nous le trouvons 
en 1792 suffisamment proche du bey pour avoir l'occasion de lui 
sauver la vie et de s'acquérir ainsi de nouveaux droits à sa faveur. A cette 
date, en effet, trois mamelouks tentèrent d'assassiner Hamouda Pacha 
dans son lit et y seraient bien parvenus si Youssef, qui habitait au palais, 
n'avait, au péril de sa vie, sauvé son souverain d'une mort qui semblait 
certaine 83. Youssef fut grièvement blessé, et l'incident devait lui assurer 
auprès du bey plus de crédit qu'il n'en avait jamais eu. 

Les changements intervenus dans la conjoncture internationale et 
l'inadaptation de Mustapha Khodja aux nouvelles circonstances 
firent le reste. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 279 

2 - La conjoncture économique et politique. 
Tunis et la Révolution française de 1789 

Du fait que le commerce de la Régence de Tunis se faisait surtout 
avec la France et par l'intermédiaire de la France, les événements 
révolutionnaires ne manquèrent pas d'avoir des répercussions sur 
l'économie tunisienne. De surcroît, l'administration tunisienne 
(notamment pour tout ce qui avait trait aux relations extérieures) était 
sous l'autorité d'un ministre lui-même attentif aux intérêts français et 
bien informé sur les affaires de France. Enfin, le consul de France à 
Tunis pendant cette période était le même Devoize qui avait été le 
collaborateur direct du consul Barthélémy de Saizieu dans ses 
manœuvres antérieures à la guerre de 1770. 

Mustapha Khodja et Devoize étaient donc liés par une vieille et 
solide amitié, confinant souvent à la complicité, si l'on en croit les 
adversaires de l'un et de l'autre. Les développements de la 
Révolution devaient multiplier ces adversaires et les encourager. 

Comme toutes les communautés françaises entre 1789 et 1814, 
celle de Tunis se trouva partagée. A toutes les étapes de l'aventure 
révolutionnaire et impériale, elle vit les divergences d'opinion donner 
lieu à des dénonciations, excommunications et proscriptions. 

Que Devoize, en tant que consul de France, ou plus simplement 
en tant que Français, ait été en butte à ce genre de désagréments est 
donc normal et importerait peu à l'histoire tunisienne si l'on n'avait 
vu à plusieurs reprises le principal ministre tunisien intervenir dans 
ces démêlés entre Français et chaque fois, naturellement, pour 
apporter son appui à Devoize, compromis ou menacé. 

Devoize se trouva en effet à plusieurs reprises taxé de tiédeur, sinon 
d'hostilité à l'égard du régime révolutionnaire. Deux fois au moins, ces 
accusations furent publiques : la première fois en 1792, à l'occasion de 
l'enquête ordonnée par le Comité de Salut Public de Marseille sur le 
comportement à Tunis du contre-amiral Vence, enquête dont fut chargé 
Pléville Le Peley ; la seconde fois, en 1795, à. l'occasion, de l'inspection 
menée par Herculais dans les consulats français des régences barbaresques. 
Pléville Le Peley et, plus tard, Herculais commencent par constater le crédit 



280 - LES TEMPS MODERNES 

de Devoize auprès du ministre tunisien et s'en réjouissent pour les intérêts 
de la France. Mais Pléville, à la fin de la sienne, découvre que le crédit de 
Devoize auprès de Mustapha Khodja est fondé sur une commune nostalgie 
de l'Ancien Régime français et qu'il s'assortit, en tout cas, de maint trafic 
d'influence de part et d'autre. Les agents du ministre tunisien « font 
secrètement les affaires du consul ». Le consul « en reconnaissance » lui fait 
gagner « des sommes immenses au détriment de la République ». La 
conclusion d'Herculais est sans équivoque: « Sidi Mustapha est attaché à 
notre Ancien Régime [...] Au nouveau gouvernement il faut de 
jeunes amis ». Il songe à Youssef Saheb-Tabaa, et d'ailleurs il le dit84. 

Aussi Devoize et Mustapha jouent-ils leur va-tout pour empêcher le 
succès de l'ambassade de Youssef à Istanbul. Le consul français 
demande à l'ambassadeur de France, Sémonville, de donner aux 
autorités turques « quelques notions sur ce personnage ». Le ministre 
tunisien, de son côté, essaie par tous les moyens de diminuer auprès du 
bey l'importance des résultats obtenus 85. 

Mais à leur grand dépit les résultats sont là. La Sublime Porte veut 
bien oublier l'expédition tunisienne contre Tripoli, veut bien 
confirmer le prince tripolitain restauré par les armées tunisiennes, 
offre à Tunis un vaisseau de guerre avec d'importantes quantités de 
munitions et promet de lui continuer son aide. La prudence et 
l'habileté commandent aux uns et aux autres d'oublier les anciens 
griefs. Après son retour d'ambassade, Youssef Saheb-Tabaa manifeste 
les plus grands égards à Mustapha Khodja et la plus grande amitié à 
Devoize. Il les trouve résignés, de leur côté, à lui faire bon accueil. 
Telles étaient, en effet les instructions de l'ambassade de France à 
Devoize : « Les anciennes inimitiés sont éteintes. Le rapprochement 
de Youssef et de Mustapha Khodja ne peut que contribuer 
essentiellement à faire valoir à Tunis la considération et les intérêts 
des Français » 86. 

Mais si Mustapha Khodja et Devoize s'accommodaient bon gré 
mal gré du prestige acquis par Youssef Saheb-Tabaa, si Youssef, de 
son côté, jugeait « politique » de les ménager, cela n'empêchait pas 
la réalité d'être ce qu'elle était : l'influence de Youssef Saheb-Tabaa 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 281 

sur le souverain tunisien, prépondérante si elle n'était pas exclusive, 
s'accompagnait d'une orientation tout à fait nouvelle de la vie 
économique et diplomatique de la régence. 

Cette tendance devait être accélérée par l'ascension de Youssef et 
systématiquement exploitée pour placer la quasi totalité des secteurs de 
l'activité économique sous le contrôle d'un groupe d'hommes à sa dévotion. 

3 - Le trust politico-commercial 
Youssef Saheb-Tabaa 

La structure et les méthodes du colossal « groupe de pression » 
politico-commercial constitué autour du « surintendant des finances » 
ont conditionné pendant près de vingt ans l'ensemble de la vie 
économique de la régence. La diversité des éléments qui le 
composent frappe en effet, au premier abord, autant que l'extension 
et la variété de son domaine d'activité. L'une et l'autre s'expliquent 
par la convergence d'une évolution politique et d'une conjoncture 
économique particulièrement favorables dont les esprits déliés ont su 
prendre conscience et tirer parti 87. 

La structure du « trust » Youssef Saheb-Tabaa 
De toutes les communautés cohabitant dans la régence nous 

trouvons en effet des représentants dans le groupe Youssef Saheb-
Tabaa, et le groupe ne se privait pas en outre de recourir à des 
collaborations étrangères tout aussi nombreuses et variées. 

A l'origine de cette concentration se trouve, assez paradoxalement, 
la « libéralisation » du commerce des céréales et de l'huile. Depuis le 
règne du Hussein Bey et jusqu'au règne de Ali Bey, le commerce des 
céréales était un monopole d'Etat. Par le système du « mouchtarâ » 
les producteurs sont tenus de vendre à l'Etat une part de leur récolte, 
fixée par l'Etat et au prix fixé par l'Etat 88. 

Les céréales et l'huile ainsi acquises sont soit vendues par l'Etat aux 
commerçants étrangers pour l'exportation, soit même vendues par l'Etat 
sur le marché intérieur. Avec la suppression du système du « mouchtarâ » 



282 - LES TEMPS MODERNES 

la vente des céréales sur le marché intérieur devient libre, Seule 
subsiste la réglementation de l'exportation qui demeure en effet 
soumise à l'autorisation du gouvernement. La différence, cependant, 
est que les commerçants titulaires de « teskéré » n'exportent plus des 
céréales achetées au gouvernement (et qu'il avait lui-même acquises 
par l'application du « mouchtarâ »), mais des céréales achetées par eux 
directement aux producteurs. 

Le nouveau système se veut plus « libéral » que l'ancien. Mais cette 
libéralisation demeure tout à fait théorique dans une société aussi 
« politisée » que l'était la société tunisienne. Ce n'est que théoriquement, 
en effet, que les possibilités commerciales et financières se substituent à 
la faveur politique comme critères de choix des exportateurs. Les grands 
commerçants ne tardent pas à comprendre que, sans une introduction 
politique, l'obtention des « teskéré » était difficile sinon impossible. 
Ces négociants recoururent donc de nouveau à la corruption pour 
obtenir l'accès effectif à un commerce théoriquement ouvert à tous 
les sujets tunisiens. 

Or, depuis le réforme fiscale de Hamouda Pacha et l'institution de 
la ferme des impôts, gouvernement et finances entretiennent des 
relations étroites. C'est parmi les gens capables de faire l'avance des 
impôts dont ils s'engagent à assurer la collecte que se recrutent les 
caïds du nouveau système. Réciproquement, un brevet de caïd était la 
certitude de pouvoir se constituer une fortune. 

Comme ces caïds sont recrutés par Youssef Saheb - Tabaa, 
surintendant des impôts, et que d'autre part ils se trouvaient par leurs 
fonctions mêmes en contact avec les populations agricoles productrices de 
céréales et d'huile, on peut voir par quels moyens le jeune surintendant 
faisait la fortune des caïds - qui faisaient la sienne — et comment 
l'administration financière de la Régence s'est trouvée, pendant vingt ans, 
doublée d'une véritable entreprise « commerciale Youssef Saheb-Tabaa », 
dont les succursales régionales étaient dirigées par les caïds. 

Les premiers à profiter de ces opérations sont les patrons de Youssef 
Saheb-Tabaa, les Jellouli, caïds quasi- héréditaires de Sfax, ainsi que les 
autres grands noms du commerce sfaxien : Chaabouni, Hentati, Louz. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIII' SIECLE 

Mais les milieux de la bourgeoisie sfaxienne ne sont pas les seuls à 
s'intéresser à lui. On trouve bientôt d'autres caïds parmi les 
correspondants et agents du ministre : Nouira, Khayachi, caïds de 
Monastir, Ben Ayed, caïd de Jerba et de Gabès, Ahmed Khodja, caïd 
de Bizerte. En dehors des caïds, Youssef se constitue une véritable 
administration financière où l'on note des noms de commerçants 
Louz, Ben Younès, mais aussi de juristes, de notaires, comme les 
Temimi par exemple et comme le secrétaire Bou-Dhiaf, père de 
l'historien Ben Dhiaf. 

Au fur et à mesure de l'extension de ses affaires, Youssef eut pour 
agents officiels ou officieux des étrangers : des turcs comme 
Kazdaghli, Mourali, Arnaout ; des marocains comme Muhammad 
Qasri ; des français tout naturellement recrutés parmi les éléments 
hostiles à Devoize, tels Famin et Barthez ; des autrichiens comme 
Pernsteiner ; des italiens comme Mariano Stinca, Andréa Poggi ou 
Mendrici ; des maltais comme Raynaud Carcas. 

C'est que, de plus en plus, s'étendait le champ d'activité du 
groupe. La fortune que Youssef se constitue à la faveur de son 
influence politique devient telle qu'elle lui permet d'intervenir dans 
tous les secteurs économiques, même ceux qui ne sont soumis à 
aucune réglementation : l'importation de la laine espagnole pour les 
chéchias et l'exportation en Europe de la laine tunisienne pour les 
draps ; l'importation de marbre italien, de bois et de fer de 
construction autrichiens voire suédois, de tissus égyptiens. Aucun 
produit, aucun pays du bassin méditerranéen (sans compter quelques 
autres pays non méditerranéens) n'échappe à l'activité du groupe. 

L'éclipsé de la « caravane » française permettait, imposait même, 
cette diversification des courants commerciaux. Les agents officiels 
et officieux des nations rivales de la France, Pays-Bas et Autriche 
(Nyssen), Angleterre (Magra), Espagne (Soler), Suède (Tulin), et 
même Etats-Unis d'Amérique (Coxe) encouragent à l'envi les 
opérations de Youssef Saheb-Tabaa et des trafiquants de plus en plus 
nombreux qu'il commandite. 



284 - LES TEMPS MODERNES 

Méthodes politiques et commerciales du trust 
Youssef Saheb-Tabaa. 

Car, de plus en plus Youssef Saheb-Tabaa et son groupe 
s'intéressent au commerce d'argent, aux opérations de prêt plus ou 
moins bien camouflées, en raison de l'interdiction religieuse, en 
opérations de commandite commerciale et industrielle, appelées 
« qiradh ». Un chiffre peut donner une idée de l'extension de ce 
genre d'opérations, en même temps que de l'étendue de ce véritable 
empire commercial et financier que créa Youssef Saheb-Tabaa. Pour 
une des premières années du XIXe siècle le total des sommes confiées 
à titre de « qiradh » au seuls négociants en relations avec le Levant, 
se montait à plus d'un million de piastres tunisiennes. 

Jamais sans doute dans les annales du commerce tunisien une 
fortune individuelle n'avait atteint les proportions dont ce chiffre ne 
représenta qu'une partie et donne simplement une idée. 

L'usage plus ou moins sournois de l'influence politique, de même 
qu'il avait été à l'origine de cette fortune, continua et prit des formes de 
plus en plus raffinées. Tantôt Youssef Saheb-Tabaa invoquait 
l'appartenance de la régence à l'Empire ottoman pour refuser de payer 
des droits de douane à Smyrne, à Istanbul ou à Alexandrie, pour 
demander aux autorités turques d'exempter de tels droits ses 
commanditaires, ses clients et même ses débiteurs ; tantôt il invoquait 
l'autonomie de Tunis pour interdire à des marchandises turques l'accès 
au territoire tunisien. 

Suivant que l'intérêt de ses affaires exigeait l'une ou l'autre attitude, il 
reconnaissait tel ou tel gouvernement dans des pays comme l'Espagne ou 
la Hollande où, du fait des guerres de la Révolution et de l'Empire, la 
légitimité se trouvait simultanément revendiquée par les tenants d'un 
ancien ou d'un nouveau pouvoir. 

Et il va de soi, à plus forte raison, qu'à l'égard de ses partenaires tunisiens, 
Youssef manifestait dans l'appréciation de ses intérêts, l'ardeur d'un 
homme privé et utilisait, pour les réclamer, l'autorité d'un homme public. 

Une des manifestations de cette fortune financière et politique fut 
de procurer à la Régence de Tunis, traditionnellement tenue par la 
Régence d'Alger dans un état de vassalité à peine déguisé, la 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIIe SIECLE. 285 

possibilité d'une revanche. En 1806, en effet, le gouvernement tunisien, 
doté d'une armée convenable (les quatre casernes construites au coeur 
de la capitale, aux frais de Youssef Saheb-Tabaa, pour loger 
d'importants contingents de askar recrutés en Turquie, en 
témoignent), tint en maintes occasions à affirmer son refus de toutes les 
marques de soumission à la Régence d'Alger. Les défenses de Tunis, de 
La Goulette et du Kef furent renforcées, symboliquement les hampes 
des pavillons furent surélevées, nonobstant les clauses du traité tuniso-
algérien de 1756, les envois d'huile prétendument destinés à l'éclairage 
des mosquées d'Alger furent suspendus. La situation politique à 
l'intérieur de la Régence d'Alger (émeutes à Oran et troubles dans l'Est 
algérien, où certaines populations manifestent leur désir d'échapper à 
l'autorité du bey de Constantine) permet à un corps expéditionnaire 
tunisien de pénétrer en territoire algérien et d'y remporter la victoire de 
Stah el-Mansourah. Le bey de Constantine s'enfuit. Les troupes 
tunisiennes de Slimane Kahia se voient offrir l'entrée à Constantine par 
la porte Bab el Kantara. C'est seulement parce qu'ils désirent une 
entrée plus solennelle que la tractation échoue. Mais les Algériens se 
reprennent en main et esquissent même une revanche. Ils sont retenus 
d evant les portes du Kef et reconnaissent leur échec. Ils "se soumettent" 
à des négociations qui ont lieu en 1808. 

On imagine ce que ce demi-succès apporta à la gloire de Youssef Saheb-
Tabaa en Tunisie, au Maghreb, dans l'epire turc et en Europe. On imagine 
également les inimitiés qu'il lui prépara sur ces différents plans. 

4 - La chute de Youssef Saheb -Tabaa 
Le mystère entretenu autour du meurtre de Youssef Saheb-Tabaa 

est une conséquence normale de l'évolution politique du pays depuis 
sa mort. 

Youssef Saheb -Tabaa et la crise 
dynastique de 1814 

Youssef Saheb-Tabaa était le ministre et le favori de Hamouda 
Pacha, fils aîné du fils cadet de Hussein Bey. Or l'accession au trône 
de Hamouda avait été préparée par des manœuvres qui, si elles 



286 - LES TEMPS MODERNES 

n'avaient pas soulevé, et pour cause, de contestations ouvertes, n'en 
étaient pas moins contestables. 

Le mode de désignation du successeur était lourd de conséquences 
pour l'avenir, surtout dans le contexte tunisien. Successivement, en 
effet, et le droit d'aînesse et l'ordre de primogéniture avaient été violés 
par Ali Bey. Se fondant sur des considérations d'aptitude, 
l'investiture de Hamouda en 1766 créait d'autant plus facilement un 
précédent que l'un des principaux points de la doctrine politique du 
parti « turc » était précisément de récuser la légitimité de la transmission 
héréditaire du pouvoir. 

Il fallait donc s'attendre à ce que la mort de Hamouda Pacha 
posât le problème de sa succession. 

Hamouda Pacha n'a pas désigné son successeur. II n'a pas de fils, 
le seul qu'il eût eu étant mort en très bas âge. Son cousin Mahmoud, 
fils aîné de fils aîné, semblait tout désigné pour occuper le trône. 
D'autre part, Hamouda Pacha a un frère, Othman Bey, plus jeune 
que lui, et a fortiori plus jeune que Mahmoud. Aucun observateur 
ne semble avoir vu en ce personnage, égrotant et effacé, un souverain 
possible. 

Le fait est, cependant, que Othman Bey fut désigné par le conseil 
de famille pour succéder à son frère. Dans cette désignation, les 
membres du conseil de famille avaient demandé au ministre du 
souverain défunt de se joindre à eux. Le ministre, après avoir présenté 
ses condoléances à la famille, lui demanda de délibérer pour le choix 
d'un successeur. Mahmoud, nous dit-on, déclara : « La situation est 
claire ». Il lui paraissait clair en effet que la succession lui revenait. 89 

C'est ce moment que Youssef choisit pour enchaîner : « C'est le frère 
qui doit hériter de son frère » et, sans plus attendre, il alla présenter 
ses hommages à Othman, suivi par les membres de la famille, 
Mahmoud Bey tout le premier. Tout naturellement, Youssef Saheb-
Tabaa fut confirmé dans ses fonctions ministérielles. Il reçut le titre 
de khaznadar que Hamouda Pacha ne lui avait jamais accordé. 

Cependant, la résignation, sincère ou feinte, de Mahmoud ne 
résista pas aux mauvais procédés dont il fut l'objet de la part du 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 287 

nouveau souverain, moins habile que son frère à ménager sa 
susceptibilité. De plus, Othman avait deux fils et Mahmoud avait 
aussi deux fils. 

Les fils de Othman se montrèrent encore plus blessants et plus 
maladroits que leur père. De leur côté, les fils de Mahmoud 
ressentaient avec plus d'impatience que leur père le mépris dont ils 
étaient l'objet de la part de leur oncle et de leurs cousins. 

Très tôt, les partisans de Salah Bey, fils aîné de Othman firent le 
siège du souverain malade pour qu'il désignât son fils comme 
héritier présomptif. 

Très tôt aussi, Hussein et Mustapha, les fils de Mahmoud, 
comprirent que leur éviction définitive se préparait. Il prirent les 
devants et, dans la nuit du 20 au 21 décembre 1814, ils tuèrent de 
leurs propres mains leur oncle Othman et ses deux fils, Salah et Ali. 

Le 21 décembre au matin, Mahmoud est proclamé bey. Il fait 
appeler Youssef Saheb-Tabaa et le confirme dans ses fonctions de 
khaznadar. Il lui donne même en mariage sa cousine, la sœur des 
défunts Hamouda et Othman, et veuve de Mustapha Khodja, alors que 
le projet de ce mariage avait été évoqué du vivant de Hamouda Pacha 
puis, pour des raisons encore mystérieuses, abandonné. Mais 
l'entourage du nouveau bey n'admettait pas que fut maintenu en si 
éminente position un homme qui devait tout aux princes de la branche 
cadette, que Mahmoud avait eu tant de peine à éliminer. De cette 
opinion étaient, en dehors des princes Hussein et Mustapha, leur 
« oncle » (le frère de leur nourrice) le ministre 'Arbi Zarrouk, rival et 
ennemi de Youssef, ainsi que Hassan Khodja ancien collaborateur et 
ami du défunt Mustapha Khodja. Des miliciens, dont le fils du dey en 
exercice, Ahmed Baouandi, vinrent témoigner qu'ils avaient reçu de 
l'argent de Youssef. On ne laissa pas à Youssef le loisir de s'expliquer ni 
à Mahmoud l'occasion d'entendre ses explications. Convoqué au palais 
du Bardo, Youssef s'y rendit. Dans le couloir qui menait aux appartements 
du bey, il fut provoqué, répondit à ses provocateurs et leur donna le 
prétexte qu'ils attendaient pour le tuer. Parmi ces provocateurs, se trouvait 
tout naturellement le ministre 'Arbi Zarrouk. T out naturellement 'Arbi 
Zarrouk succéda à Youssef dans ses fonctions de surintendant 90. 



288 - LES TEMPS MODERNES 

Exacte dans les faits matériels qu'elle retrace, cette version des 
événements présentée par Ben Dhiaf n'en donne pas, ne peut en donner 
une explication complète en raison de la personnalité de l'historien et de 
celle des protagonistes du drame qu'il raconte. 

Ahmed Ben Dhiaf est le fils du secrétaire de Youssef. Son père a 
dû sa fortune à Saheb-Tabaa. Son meurtre a marqué pour lui et pour 
sa famille le début d'une ère de dénuement et d'angoisses. Comme 
tous les partisans de Youssef, Ben Dhiaf fut dépossédé de tous ses 
biens et il dut s'attendre à pire. 

Mais, d'autre part, Ahmed Ben Dhiaf, au moment où il écrit, est 
ministre de Muhammad Bey, fils de Hussein II et petit-fils de 
Mahmoud Bey, après une carrière brillante au service des 
Husseinides de la branche aînée demeurés seuls au pouvoir à la suite 
des événements tragiques de l'hiver 1814-1815. 

Il est donc soucieux de concilier la fidélité à la mémoire du 
ministre bienfaiteur de sa famille avec la fidélité à la mémoire des 
ascendants de son souverain. 

Or Mahmoud Bey et ses descendants paraissent avoir tenu à accréditer 
une certaine explication des événements auxquels ils devaient leur 
accession au pouvoir et l'exclusion de leurs cousins et rivaux. Cette 
explication présente les faits de la manière suivante : en 1777, Mahmoud 
Bey avait accepté, en connaissance de cause et de son plein gré, de se 
désister en faveur de son cousin Hamouda que ses qualités imposaient. 
Ce désistement n'impliquait pas pour autant sa renonciation et celle de 
tous ses descendants à tout droit à la succession. 

D'ailleurs Hamouda Pacha comprenait cela et en tenait compte 
puisqu'il entourait d'égards son cousin et l'associait aux décisions les 
plus importantes. Cette confiance et cette affection s'étendaient, 
nous dit-on, aux fils de Mahmoud, dont la mère était la propre soeur 
de Hamouda. Hamouda est même présenté comme ayant eu pour 
les fils de sa sœur une préférence marquée sur les fils de son frère, 
Salah et Ali, dont il se défiait. C'est ce comportement et notamment 
cette préférence qui, à défaut de testament plus explicite, sont 
invoqués comme la preuve que, s'il avait eu le temps de régler les 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 289 

détails de sa succession, le grand Hamouda n'aurait jamais songé au 
débile Othman pour le remplacer. C'est à Mahmoud, ou bien à 
Hussein, fils de Mahmoud, qu'il aurait pensé 91. 

D'ailleurs, plus que la désignation de Othman, l'abus qu'ils ne 
pouvaient admettre, c'était que cette désignation pût signifier 
l'exclusion d'une branche de la dynastie de ses droits à la succession. 
Contre cela, et seulement contre cela, ils s'étaient révoltés. Ils tenaient 
à préciser que leur révolte contre Othman ne diminuait en rien leur 
vénération pour la mémoire de Hamouda Pacha dont, plus que jamais, 
ils se proclamaient les légitimes successeurs. 

Quant à Youssef Saheb-Tabaa, il fut d'abord présenté comme ayant 
trahi les idées de son maître et bienfaiteur Hamouda Pacha, pour servir 
Othman Bey et surtout son fils Salah. On commença par murmurer qu'il 
avait songé à servir leurs intérêts beaucoup plus que les véritables intérêts 
de l'Etat lors du conseil de famille de septembre 1814. Bientôt, il ne fut 
plus seulement accusé d'avoir favorisé, mais d'avoir précipité l'investiture 
de Othman. La mort subite de Hamouda Pacha fut attribuée à un 
empoisonnement dont Youssef aurait été coupable avec la complicité du 
secrétaire Mariano Stinca et du médecin Mendrici (alias Muhammad ai-
Mamelouk), ses amis et protégés, qui n'avaient pu agir que sous son 
inspiration et celle de son allié, Salah, fils de Othman Bey. 

C'est progressivement que l'accusation prend corps. Stinca et 
Mendrici sont tués le jour même du meurtre de Othman et de ses fils, 
alors que Youssef n'est pas inquiété sur le moment et bénéficie même 
du maintien de la confiance de Mahmoud. On est allé jusqu'à penser 
qu'il contribua à accabler les deux prétendus régicides et il peut bien 
l'avoir fait pour obtenir quelque répit. 

Ce répit ne fut pas long. Bientôt on invoqua les relations de Youssef 
avec le prince Salah et ses prétendus complices et on l'accusa d'être le 
véritable instigateur du meurtre. Cette accusation avait bel et bien 
cours. C'est aux cris de « Va faire tes comptes avec Mariano » que la 
populace traîne le cadavre du malheureux ministre au cimetière 
chrétien Saint-Antoine. 



290 - LES TEMPS MODERNES 

Ben Dhiaf écrit pour laver Youssef Saheb-Tabaa de l'accusation 
d'avoir assassiné Hamouda Pacha ; mais il écrit aussi pour laver 
Mahmoud Bey et ses fils de l'accusation d'avoir tué, ou laissé tuer, 
un innocent. D'où ses explications embarrassées sur les circonstances 
d'un événement dont la signification dépasse la biographie de 
Youssef Saheb-Tabaa. 

Youssef Saheb-Tabaa cible du parti « arabe ». 
Le contexte ethnique et social, économique et diplomatique, 

suggère des explications différentes de celles qu'a proposées Ben Dhiaf. 
Ce à quoi semble tendre cette thèse, c'est à expliquer tout le drame 

par les intrigues du seul prince Salah Bey, l'union entre les autres 
Husseinides restant hors de cause. Or, du vivant de Ali Bey et de 
Hamouda Pacha, les relations entre les représentants de la branche 
cadette alors au pouvoir (Ali Bey et ses fils Hamouda et Othman) et les 
représentants de la branche aînée (les fils du défunt Muhammad, 
Mahmoud et Ismaïl) n'avaient pas été aussi harmonieuses qu'il veut 
bien le dire. Mahmoud et ses fils, de même que son frère Ismaïl, sont 
présentés par Ben Dhiaf lui-même comme ayant été sevrés de liberté et 
de contacts sociaux tout le temps que durent les règnes de leur oncle et 
de leurs cousins. De nombreux documents attestent en outre 
l'effacement auquel ils étaient contraints. Or ces difficultés dynastiques, 
volontairement passées sous silence, ne sont pas seulement importantes 
en elles-mêmes, elles le sont aussi en raison des explications sociales, 
économiques et diplomatiques auxquelles elles renvoient 92. 

Dans l'histoire de la Régence de Tunis, les conflits dynastiques 
ont toujours couvert des conflits entre communautés. 

Soit spontanément, soit par souci de se rapprocher des « ennemis 
de leur ennemi », Mahmoud Bey et son frère Ismaïl se sont trouvés 
alliés avec les représentants et les amis de la France, le consul de France 
et le ministre Mustapha Khodja comme ils se sont trouvés alliés avec 
les chefs du parti « arabe », négligés par Hamouda Pacha. Le ministre 
'Arbî Zarrouk était à la tête de cette faction, soutenu en particulier par 
Hassan, ancien ami et collaborateur de Mustapha Khodja. 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVIIT SIECLE 291 

Lorsque, en 1811, selon un scénario qui, lui aussi, a maint 
précédent dans l'histoire de la régence, la milice turque se révolta, 
encouragée à revendiquer par la bienveillance même de son 
protecteur, les princes Mahmoud et Ismaïl accusèrent Youssef de 
collusion avec les mutins. Hamouda n'écouta pas ces accusations et 
confia à Youssef lui-même la responsabilité de la répression. 

Dans le même esprit, en janvier 1815, ils assortirent d'une 
accusation de préparer une mutinerie de la milice leur accusation 
rétrospective d'empoisonnement de Hamouda Pacha. 

Mais derrière cette accusation, le grief fondamental était 
l'attachement de Youssef Saheb-Tabaa à une politique pro-turque et 
anti-française. 

Youssef Saheb-Tabaa et la diplomatie française. 
Sans aller, comme l'historien italien Achille Riggio, jusqu'à voir dans 

la coïncidence de la mort inattendue de Hamouda Pacha et du retour 
des Bourbons la preuve de l'intervention d'une « main » de la France et 
plus précisément de la « France d'Ancien Régime », on peut tout de 
même admettre que, survenue dans ces circonstances, la mort de 
Hamouda Pacha a obligé les deux partis en présence à jouer leur va-tout. 

Youssef l'a fait en forçant la main du conseil de famille et, de ce fait, 
en désignant Othman Bey. 

Mahmoud et ses fils l'ont fait à leur tour en recourant à l'assassinat 
pour se débarrasser de leurs cousins et rivaux. 

Pour agir contre la puissance de Youssef Saheb-Tabaa, il leur fallait 
attendre quelque peu et ils attendirent. Mais la victoire était, en 
définitive, au parti « arabe », anti-turc et pro-français. La désignation 
d'un ancien collaborateur de Mustapha Khodja, Hassan Khodja pour 
succéder à Youssef est déjà significative. 

Plus significatifs encore sont les progrès que fit, à partir de 1815, 
l'influence française sur le gouvernement de la Régence de Tunis 93-. 
Dans le rapport que le chargé d'affaires de France adresse à son 
ministère, on peut lire un récit révélateur. Après les congratulations 
réciproques sur les "restaurations" parallèles, celle des Bourbons à 



292 - LES TEMPS MODERNES 

Paris et celle des Husseinides, de la branche aînée, à Tunis, 
Mahmoud Bey insista auprès de l'agent français pour que l'on 
envoyât à nouveau auprès de lui son ami Devoize. A ce nom, Youssef 
Saheb-Tabaa s'étonne : "Devoize ? - Mais oui, Devoize, réplique le 
souverain." Quelques semaines plus tard, Devoize revenait et l'un 
de ses premiers rapports au ministère rendait compte de la disgrâce 
et de la mort de Youssef. 



CHAPITRE III 

De l'expédition de Lord Exmouth (1816) 
à la prise d'Alger (1830). 

Tunis face aux sommations du 
« Concert européen » 

On raconte que le wakil du dey d'Alger à Tunis (équivalent de 
consul ou d'agent consulaire) dépêcha un messager auprès de son 
maître aussitôt que fut connue la nouvelle de la mort de Hamouda 
Pacha. On s'attendait, dit-on, à ce que le dey se réjouisse de la 
disparition du seul souverain tunisien qui eût su tenir Alger en 
échec. Or le dey commença par demander : « Mais Youssef Saheb-
Tabaa et les autres membres de l'entourage de Hamouda sont-ils 
morts ? - Non, fut-il répondu. - Eh bien, pour le moment seule 
l'apparence physique de Hamouda a disparu de Tunis. Un chef tel 
que lui ne mourra que lorsque seront éloignés du pouvoir les 
hommes qu'il y a mis et par lesquels il nous a combattus ». 

Si elle n'était pas vraie, l'anecdote est bien trouvée. De fait, les 
choses ne changent vraiment à Tunis qu'après la mort de Youssef 



294 - LES TEMPS MODERNES 

(janvier 1815). C'est avec sa mort que commença un règne 
véritablement nouveau, celui de Mahmoud Bey secondé par son fils 
le futur Hussein II. Ce règne dura jusqu'au 28 mai 1824. 

Hussein succéda à son père. Il avait été désigné solennellement 
comme héritier présomptif dès 1816. Pour la première fois dans les 
annales de la famille husseinide, la succession se trouvait réglée à 
l'avance. La famille husseinide devenait une dynastie au sens strict 
du mot, une maison princière. 

Cette promotion, bien qu'elle eût reçu l'assentiment officiel de la 
Sublime Porte, consacrait le triomphe d'une revendication chère au parti 
« arabe » qui, tout au long du XVIIIE siècle, avait identifié la revendication 
d'une dynastie nationale à celle d'un gouvernement autonome. 

Depuis 1770, les intérêts du parti « arabe » s'étaient trouvés liés à 
ceux de la diplomatie et du commerce français. Cette alliance sortait 
consolidée des épreuves subies en commun. Durant les années 
correspondant aux guerres de la Révolution et de l'Empire, et à la 
prépondérance du trust Youssef Saheb-Tabaa, le parti « arabe » avait 
été écarté du pouvoir. En même temps, le commerce français s'était 
vu évincé. L'année 1816 marque le retour en force de l'ordre des 
choses antérieur à cette crise révolutionnaire : une « restauration ». 

1 - La dynastie institutionnalisée. 
La succession par ordre de primogéniture 

Mahmoud Bey avait plus de cinquante-sept ans lorsqu'il accéda 
au trône. La vie qu'il avait été contraint de mener sous le règne de 
son oncle, puis sous ceux de ses cousins, ne le préparait guère à 
exercer les charges dont il se voyait investi. 

Il est d'ailleurs probable qu'il n'avait pas, pour sa part, souhaité 
cette investiture assez ardemment pour songer à la revendiquer les 
armes à la main. Seule l'ambition de ses fils, Hussein et Mustapha, 
avait poussé ce prince à recourir à la violence. De fait, sous son nom, 
c'est son fils aîné Hussein qui gouverne déjà le pays. Cette association 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 295 

du fils au pouvoir du père reçut même, dès les premières années du 
règne, une consécration officielle. 

« Je suis âgé maintenant et la maladie me mine. C'est pour mes 
fils uniquement que je me suis attaché à conquérir le pouvoir », 
déclare Mahmoud le jour même de son investiture. Sur sa demande, 
la Sublime Porte envoie, en même temps que le firman d'investiture, 
un firman instituant Hussein lieutenant et éventuel successeur de 
son père. Les deux cérémonies ont lieu le même jour et avec la même 
solennité (1816). Le fait était sans précédent dans les annales de la 
Régence de Tunis. Il constituait même la première reconnaissance 
officielle par la Turquie d'un droit héréditaire des princes husseinites 
au gouvernement de Tunis. 

Hussein 1er avait bien pu, en 1726, en plaçant son fils Muhammad 
Rachid, grand-père de Hussein II, à la tête des troupes, le désigner 
implicitement pour son héritier. Mais cette désignation n'avait pas 
revêtu de caractère officiel. La révolte de son neveu Ali est due en grande 
partie à cette imprécision institutionnelle. Plus tard, Ali Bey II avait bien 
désigné son fils Hamouda comme commandant du camp et l'opinion 
avait su y voir une désignation implicite à une éventuelle succession. 
Mais pour assurer à son fils une succession officielle et éviter le 
renouvellement de la tragédie de 1728, il avait dû recourir à la fiction 
juridique de l'abdication. Du point de vue juridique, en février 1777, 
Hamouda n'avait pas été nommé héritier présomptif, il avait succédé à 
son père 94. En 1816, c'était donc bien la première fois qu'un problème 
de succession était réglé à l'avance et avec une telle netteté. Hussein II 
était bien le premier héritier présomptif officiel dans l'histoire de la 
dynastie husseinide. Il n'y eut pas nécessité, en ce qui le concernait, de 
recourir au « stage » du commandement des troupes du camp : on confia 
cette charge à son frère Mustapha Bey qui, dès lors, apparut comme 
héritier présomptif de son frère, lui-même héritier présomptif de son 
père. La règle de succession par ordre de primogéniture était établie. 

C'est à partir de cette date, en effet, que la désignation de 
l'héritier présomptif revêtit un caractère officiel. En 1824, à la mort 
de Mahmoud, alors que son fils aîné Hussein lui succédait sur le 



296 - LES TEMPS MODERNES 

trône, son second fils Mustapha était investi de cette charge. En 
1835, à la mort de Hussein, quand Mustapha montait à son tour sur 
le trône, ce n'est pas en sa qualité de fils aîné du prince régnant que 
son fils Ahmed fut investi du titre d'héritier de son père, mais en tant 
que second en âge des membres de la famille. En vertu du même 
critère, en 1837, c'était donc Mhamed, fils de Hussein, qui était 
nommé héritier présomptif de son cousin. Paradoxalement l'usage 
s'établit alors de désigner le "dauphin" du nom de "bey du camp" 
même lorsqu'il n'exerçait pas effectivement le commandement du 
camp fiscal. Or, dans le nouvel ordre des choses, les "dauphins" 
officiels éprouvaient de moins en moins le besoin d'assumer 
personnellement les charges impliquées par leur titre. 

L'investiture du « dauphin » Hussein II en 1816 marque donc une 
autre date décisive de l'histoire de la famille husseinide : cent onze 
ans après que le premier Hussein eut conquis le pouvoir, sa famille 
devenait de jure une dynastie. Plus exactement, la branche aînée de 
sa famille, puisque les représentants de la branche cadette venaient 
d'être éliminés par le coup d'Etat de décembre 1814. 

Mais les Husseinides de la branche aînée ne semblent pas avoir été 
aussi aptes à assumer les responsabilités du pouvoir qu'ils avaient été 
impatients de les revendiquer. 

Il est vrai qu'ils prenaient les rênes à un moment particulièrement 
délicat de l'évolution de la régence. Les circonstances dans lequelles 
leurs antécédents familiaux et biographiques leur avaient imposé de 
conquérir le pouvoir n'étaient pas non plus bien favorables aux 
grandes entreprises. 

Qu'ils l'aient reconnu ou nié, Mahmoud et Hussein 
s'identifiaient à un parti et leur triomphe était celui de Mustapha 
Khodja, des tenants d'une politique « arabe », autonomiste, anti-
turque et pro-française. 

Ils pouvaient certes tenter de se libérer à plus ou moins brève 
échéance de ceux qui avaient ou croyaient avoir des droits à leur 
reconnaissance. Tous leurs prédécesseurs, ou presque tous, leur 
avaient enseigné par l'exemple la façon de mater des compagnons 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 297 

trop encombrants et d'utiliser les adversaires de la veille à l'affût 
d'une occasion de ralliement. 

Mais, dans le nouveau contexte, cette politique devenait plus 
difficile à pratiquer, car si l'alliance avec la faction arabe de la 
Régence de Tunis pouvait se prêter à ces classiques manœuvres 
d'équilibre, il n'en allait pas de même de l'alliance avec la France de 
la Restauration. 

2 - Restauration de l'influence française à Tunis 

La boutade est bien connue : grâce à l'habileté de Talleyrand, 
après le Congrès de Vienne, il y avait bien encore des puissances 
alliées, mais « ces puissances alliées n'étaient plus les mêmes ». La 
France était sortie de l'isolement dont avaient pu profiter, dans la 
Régence de Tunis, les politiciens et les commerçants du groupe de 
Saheb-Tabaa. 

«Concert européen» et «croisade 
an ti-barbaresque» 

Derrière la France, désormais, il y avait le « Concert européen» et, 
si précaire qu'elle ait pu être sur d'autres points, la solidarité 
européenne était entière en ce qui concernait « le religieux dessein 
d'affranchir l'Europe chrétienne du joug de Tunis et d'Alger ». 

L'accord des diplomates reflétait d'ailleurs une synthèse qui, sur 
ce point comme sur bien d'autres, s'était faite dans l'esprit des 
« idéologues », maîtres à penser de l'Europe post-révolutionnaire : en 
faveur de la croisade anti-barbaresque, on invoquait aussi bien la 
piété chrétienne que l'idéal de liberté maritime et commerciale cher 
aux « philosophes ». 

Peu importait que la Régence de Tunis eût depuis longtemps cessé 
d'avoir une marine de guerre qui fût à craindre. Peu importait que, tout 
au long du  XVIII  siècle, ses dirigeants eussent multiplié les déclarations 
par lesquelles ils s'engageaient à pratiquer la course seulement comme 
la pratiquaient les autres pays : contre les nations avec lesquelles il se 



298 - LES TEMPS MODERNES 

trouvaient en guerre. Peu importait même que, dans les faits, la petite 
marine tunisienne du XVIIIe siècle eût été plus souvent victime que 
bénéficiaire de la course en mer. La « réprobation » européenne 
englobait sans nuance les trois régences barbaresques, quelques 
efforts qu'aient pu faire contre ce préjugé les voyageurs et les 
penseurs qui avaient été à même de connaître et d'exposer les 
distinctions qu'il y avait lieu d'établir. 

L'incompréhension et l'appréhension ainsi entretenues étaient 
d'ailleurs trop commodes pour que les plus qualifiés pour le faire 
songeassent à les dissiper. La France et l'Angleterre notamment avaient 
intérêt à les entretenir et les entretenaient. Les traités signés à la fin du 
XVIIF siècle, aussi bien avec Alger qu'avec Tunis et Tripoli, mettaient 
les pavillons français et anglais à l'abri de toute « insulte » mais, du 
même coup, les plaçaient dans une position avantageuse par rapport à 
ceux des autres pays européens. 

Ils plaçaient surtout les marines marchandes française et anglaise 
dans une position privilégiée : non seulement les marchandises de 
ces deux pays étaient transportées sous pavillon national, mais 
également les marchandises de pays qui craignaient de ne pas être 
« respectés des Barbaresques ». Enfin et surtout, ces "Barbaresques" 
eux-mêmes se trouvaient matériellement obligés de recourir aux 
transporteurs des deux grandes nations, puisque leurs bâtiments 
avaient tout à craindre de ceux qui déclaraient les redouter : ils 
étaient tous indistinctement réputés corsaires. 

Or, entre les deux grandes nations, depuis la fin de la Guerre de 
Sept Ans (1763) et jusqu'à la fin de l'Ancien Régime, s'était établi un 
modus vivendi qui livrait à la « caravane » française la quasi-totalité 
du fret barbaresque. 

Les éventuels perturbateurs de cette double hégémonie se 
faisaient rappeler à l'ordre soit directement, soit par l'intermédiaire 
des Barbaresques eux-mêmes. La guerre tuniso-vénitienne de 1784 
nous en a donné un exemple. 

Puis l'équilibre s'était trouvé remis en cause par les guerres de la 
Révolution et de l'Empire, après la campagne d'Egypte notamment. 



LA TUNISIE HUSSEINTE AUXVII? SIECLE 299 

C'est alors que des commerçants et des hommes politiques 
maghrébins avaient pu tenter d'échapper à la mainmise française, 
encouragés un moment par la politique britannique ainsi que par les 
puissances maritimes tenues jusque-là à l'écart de la Barbarie, « chasse 
gardée » du commerce français. 

La France porte-parole du « Concert européen » 
en Barbarie. 

Cette tentative ne pouvait survivre à la restauration des Bourbons 
qui correspondait à une restauration de la liberté d'action de la 
France en Méditerranée. 

Le modus vivendi franco-britannique (en ce qui concerne la 
Barbarie) des dernières années de l'Ancien Régime se trouvait lui aussi 
restauré. Pour quelque temps du moins, la France a pu compter sur la 
neutralité sinon sur l'appui de l'Angleterre pour ses entreprises auprès 
des régences d'Alger, de Tripoli et de Tunis ou contre elles. 

Un moment, les ambitions de Hussein II ont pu trouver en cette 
conjoncture l'occasion d'éliminer des adversaires. Il est vraisemblable 
que l'éviction de Youssef, dont la personnalité et l'autorité faisaient 
ombrage au jeune prince, a été souhaitée, sinon facilitée, par un consulat 
et des commerçants que gênaient l'activité et la fortune de Saheb-Tabaa. 

Mais l'alliance ainsi contractée avec le puissant partenaire français 
(lui-même, à la faveur des circonstances, paradoxalement soutenu, à 
Tunis du moins, par son traditionnel rival britannique) ne se prêtait 
pas à la même réversibilité que les coalitions plus ou moins fugaces 
réalisées à la faveur des antagonismes ethniques qui ont toujours 
divisé la régence. 

Le bey de Tunis se trouva ainsi de moins en moins capable 
d'opposer la moindre résistance aux sommations faites au nom de la 
« ligue-antipirate » qui ne manquait jamais d'assortir les demandes 
d'interdiction de la course en mer sous toutes ses formes, d'exigences 
économiques chaque fois plus précises. 

En 1816, devant Lord Exmouth secondé par le consul de France 
Devoize, et en 1821, devant les amiraux Jurien et Freemantle, il 



300 - LES TEMPS MODERNES 

avait fallu chaque fois s'incliner, aller chaque fois plus loin dans les 
concessions politiques et commerciales. 

La résistance n'était plus guère possible pour un pays dont, par 
ailleurs, l'indépendance financière se trouvait irrémédiablement 
compromise. 

3 - De la décadence économique à la 
dépendance financière 

Une décadence rapide de l'économie tunisienne caractérise 
précisément les années qui suivent la mort de Youssef Saheb-Tabaa. 

Démantèlement du trust 
Yo ussef Saheb- Tabaa 

Cette décadence trouve son origine dans le démantèlement brutal 
du trust Youssef Saheb-Tabaa. L'ancien ministre et ses partisans 
avaient en effet réalisé, sur l'activité du pays, une mainmise telle que 
tous les secteurs économiques se trouvaient affectés par les mesures 
de confiscation prononcées contre le proscrit et ses partisans. 

En outre, la confiscation s'étant faite au profit de l'Etat, les fonds 
confisqués furent rarement investis par leur nouveau détenteur 
d'une manière aussi rentable qu'ils l'avaient été par leurs 
propriétaires privés. 

Enfin et surtout, l'aisance procurée au Trésor tunisien était telle 
qu'elle paraissait dispenser les responsables de songer sérieusement 
aux problèmes économiques ou même budgétaires. 

Or la conjoncture générale, en dépit de cet afflux soudain de 
fonds, requérait des mesures d'adaptation rapides. Le retard sur les 
pays d'outre-Méditerranée (même les plus petits) se faisait de plus en 
plus important. 

La balance du commerce extérieur tunisien était de plus en plus 
défavorable, alors qu'elle avait été constamment bénéficiaire, et 
même en un certain sens trop bénéficiaire : la modicité des 
importations tunisiennes avait généralement attiré l'attention des 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 301 

observateurs et était dénoncée comme un frein au développement 
des échanges. 

Ce renversement était dû à une diversification de la consommation 
tunisienne, de plus en plus intéressée par des produits d'importation qui, 
au XVIIIe siècle, n'auraient pas trouvé d'acquéreurs dans la régence. 

Cela était dû aussi à la concurrence faite aux productions tunisiennes 
sur les marchés extérieurs. Tissus, couvertures et même chéchias 
étaient de plus en plus fabriqués par des usines européennes et 
envahissaient des marchés naguère réservés aux produits manufacturés 
dans la Régence de Tunis. 

Ces tendances n'étaient certes pas nouvelles : elles commençaient 
à se dessiner à la fin du XVIII  siècle, quoique Youssef Saheb-Tabaa et 
ses associés, plus commerçants que producteurs et plus banquiers 
que commerçants, n'aient pu être sensibles à cette dégradation qui 
n'affectait pas leurs bénéfices. Avec la chute du groupe Saheb-Tabaa, 
avec le retour en force du négoce européen, et plus particulièrement 
avec le retour en force des transporteurs français, on put sentir à quel 
point le rapport des forces avait changé. Désormais, la régence faisait 
figure de solliciteur de plus en plus pressé de trouver acquéreur pour 
ses seules monnaies d'échange : les céréales et l'huile. 

Or les hommes que Mahmoud met en place après le meurtre de 
Youssef Saheb-Tabaa tels 'Arbi Zarrouk et Hassan Khodja, ne 
prennent que lentement conscience de la gravité de la situation. 
« Arabes » proches des mileux agricoles, ils croient, le plus souvent 
de bonne foi, que l'élimination des « profiteurs » amis de Youssef, 
allait rétablir la prospérité en même temps que la moralité. 

Leur premier soin est donc de prendre des mesures de 
moralisation de la vie commerciale et économique : épuration de la 
profession notariale, institution de la « hisba », inspection 
polyvalente des finances, dont les origines remontent aux premiers 
califes et qui fut exhumée pour les besoins de la cause 95. 

Mahmoud Bey finit par se rendre compte de l'insuffisance de ces 
mesures. En 1822, 'Arbi Zarrouk est, à son tour, révoqué et tué ; ses 



302 - LES TEMPS MODERNES 

biens sont confisqués. Contre lui aussi, on invoqua l'accusation 
classique d'incitation des miliciens turcs à la révolte. Mais l'échec de 
sa politique financière et le désir du bey de gagner du temps en 
enrichissant le trésor des dépouilles du ministre révoqué sont les 
véritables motifs de sa disgrâce. En outre, ses origines arabes et 
paysannes le désignaient comme l'homme qui risquait de s'opposer 
à la « politique » de rechange que préconisait son rival, Hussein 
Bach-Mamelouk, que l'on désigna pour son successeur 96. 

Les improvisations fiscales de Hussein 
Bach-Mamelouk 

Ancien mamelouk de Youssef Saheb-Tabaa, Hussein Bach-
Mamelouk croyait avoir acquis au service de son illustre maître le génie 
des finances. Hussein Bey s'y laisse prendre et le nouveau favori peut 
donner libre cours à une imagination fiscale débordante quoique peu 
originale : les mesures qu'il préconise reprennent simultanément des 
systèmes qui, dans le passé, avaient été alternativement ou 
successivement essayés par ses prédécesseurs. 

Tout d'abord, Hussein réforme l'impôt sur les oliviers. Il supprime 
le « qanoun », droit fixe payé au prorata du nombre d'arbres et le 
remplace par le « ouchour » (dîme payée au prorata, de la récolte 
effective). La mesure se présente comme un retour aux sources de la 
fiscalité musulmane 97. 

Elle ne suffisait pas. Bientôt s'ajoute un expédient commercial : le 
retour à l'étatisation du commerce extérieur des céréales et son 
extension à l'huile. Le « mouchtarâ » est donc rétabli et étendu à la 
production oléicole sous le nom de « salam » (livraison) 98. 

Céréaliculteurs et oléiculteurs sont contraints de réserver à la vente 
à l'Etat une part de leur récolte, fixée par l'Etat et au prix fixé par l'Etat. 

Les besoins du budget se faisant de plus en plus grands et de plus en 
plus pressants, l'Etat s'efforce de vendre les céréales et l'huile qu'il 
acquérait de la sorte en quantités de plus en plus grandes, et de plus en 
plus rapidement. Les quantités qu'il exige des agriculteurs sont donc de 
plus en plus considérables. Elles arrivent parfois à dépasser la récolte du 
contribuable. Dans ces cas-là, force était à ce dernier de 
s'approvisionner sur le marché, au prix du marché. Or le prix du 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I ? SIECLE 303 

marché dépend des quantités de denrées offertes, et les quantités 
offertes dépendent du seul bon vouloir de l'Etat. Il arrive donc à 
l'agriculteur d'acheter à l'Etat le blé (ou l'huile) qu'en tant que 
producteur il devait vendre à l'Etat, et de l'acheter, naturellement, plus 
cher qu'il ne pouvait le vendre 

L'absurdité du système s'alimentait elle-même et allait croissant. 
L'étatisation du commerce extérieur, surtout pratiquée de cette 
manière, procura des ressources au Trésor. On fut tenté de les 
augmenter et d'en accélérer la rentrée. Pour cela, Hussein Bach-
Mamelouk et son administration (le « Grand- Douanier » Jellouli 
était chargé de ces opérations) ne se contentèrent plus de vendre les 
récoltes de l'année ; ils hypothèquent les récoltes avenir. Il arriva que 
les promesses faites aux exportateurs dépassent les possibilités des 
producteurs malgré les moyens de contrainte que l'on put employer. 

On recourut alors à une mesure, elle aussi classique : on dévalua 
la piastre, qui passa de trente-deux sous à douze sous français ; on en 
interdit sévèrement le transfert à l'extérieur ainsi que la vente aux 
négociants étrangers. 

Cela n'empêcha pas le système d'aboutir à une impasse. Hussein 
Bach-Mamelouk dut avouer au bey l'échec de son système. Il fallut 
trouver le moyen de satisfaire les négociants (français surtout) 
créanciers de l'Etat. Leur puissance et l'influence de leur pays étaient 
telles qu'on ne put éviter de procéder à une véritable liquidation. 
C'était bel et bien une faillite qu'il s'agissait de liquider : le failli était 
l'Etat tunisien. Le successeur de Hussein Bach-Mamelouk, Chékir 
Saheb-Tabaa, autre ancien collaborateur de Youssef Saheb-Tabaa, dut 
proposer aux négociants français un compromis et recourir au consul 
de France Mathieu de Lesseps pour les convaincre de l'accepter. 

Observateur attentif de la situation tunisienne, le consul français 
savait combien une telle intervention servait les intérêts de son pays. 
Par ce compromis, la dette tunisienne à l'égard des négociants 
français se trouvait allégée, mais l'Etat tunisien devenait le débiteur 
de l'Etat français 10°. 

Cette situation de dépendance financière allait faciliter à la France 
l'utilisation de la Régence de Tunis dans le conflit qui se préparait 
avec la Régence d'Alger. 



304 - LES TEMPS MODERNES 

4 - Emancipation théorique et vassalité réelle.
L'attitude des bey s Husseinides dans le conflit 

franco-algérien 

Les espoirs de Mathieu de Lesseps ne furent pas déçus. Ses 
manœuvres diplomatiques et financières et l'état de prostration dans 
lequel se trouvait le pays permirent de conjurer toute velléité de 
solidarité entre les deux régences, pourtant solennellement réconciliées 
depuis 1821 : sur l'intervention de la Sublime Porte, un traité était 
signé ; il donnait acte de l'égalité entre les deux gouvernements, 
supprimait toutes manifestations, si minimes qu'elles aient pu être, 
d'allégeance de Tunis à l'égard d'Alger, mais il rappelait les devoirs 
réciproques de solidarité. 

Ce traité était pourtant resté lettre morte 101. 

L'excuse de l'impuissance 
En revanche, le comportement de Tunis pendant la crise qui oppose 

Paris et Alger révèle à quel point les efforts soutenus par Saizieu, Devoize, 
1 .esscps et par leurs partenaires tunisiens, Mustapha Khodja, Hassen 
Khodja, 'Arbi Zarrouk, Hussein Bach-Mamelouk, étaient parvenus à 
rendre solidaires les intérêts du parti husseinide avec ceux de la 
diplomatie française. Le sentiment d'impuissance devant un adversaire 
trop puissant ne suffit pas à expliquer le manquement aux exigences de 
la solidarité entre régences turques, liées au surplus par un pacte si récent. 
À la lumière des rapports de Mathieu de Lesseps, à la lumière surtout de 
l'histoire des soixante années 1770-1830, on peut parler de pure et simple 
collusion, fondée sur une communauté d'intérêts. 

On peut, en effet, comprendre que Hussein Bey et son entourage 
(Ahmed Ben Dhiaf entre autres, dont l'opinion nous est connue grâce 
à sa chronique) aient, depuis le commencement de la crise, sévèrement 
jugé l'intransigeance du dey d'Alger dans l'affaire de la créance Bacri-
Busnach. Cette sévérité pouvait s'expliquer par la réprobation d'une 
attitude qui, sans préjudice des torts et des droits réciproques des 
parties en procès, avait l'inconvénient d'entraîner la régence dans un 
conflit armé avec un partenaire incomparablement plus puissant. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 305 

Hussein Bey II (1824-1835) 

Huitième bey de la dynastie 
husseinite, il est né, d'après Ibn Abî 
Dhiâf, le 12 rabî' Il 1198/5 mars 1784. 

La destruction de la flotte tunisienne 
à son époque (1827) ruine la puissance 
navale de Tunis et réduit sensiblement 
ses activités maritimes. La disparition 
de la flotte marchande tunisienne a 
permis également aux étrangers de 
bénéficier de l'exclusivité des échanges 
entre l'Afrique et l'Europe. La 
conquête d'Alger par la France en 
1830 accélère le processus de la mise 
en dépendance du pays. Le silence 
ambigu des autorités tunisiennes lors 
de la prise l'Alger est révélateur des 
rapports de force à l'époque. 

Hussein Bey mourut le 22 muharram 
1251/20 mai 1835. 

L'apathie, l'hostilité même, manifestées à l'égard du gouvernement 
d'Alger à la veille du débarquement de « Sidi Ferruch », même après la 
prise d'Alger, peuvent elles aussi se comprendre : les dirigeants de Tunis 
n'ont pas été les seuls à penser que la France s'en tiendrait à une 
expédition punitive. On peut également expliquer par la crainte de 
représailles françaises la promesse donnée avant l'expédition d'approvisionner 
le corps expéditionnaire et de lui fournir des bœufs 102 

On peut même excuser par le désir de faire la part du feu la signature 
des fameux « traités Clauzel » par lesquels le bey de Tunis accepta de 
déléguer son neveu et son frère pour gouverner, sous suzeraineté 
française, les provinces d'Oran et de Constantine 103. 

Mais en bien d'autres circonstances, avant, pendant et après les 
combats pour Alger, le comportement du gouvernement tunisien est 
beaucoup moins facile à justifier par l'impuissance. Il relève de la 
collusion consciente. 



306 - LES TEMPS MODERNES 

Dynastie husseinide, parti « arabe » 
et diplomatie française. 

On peut bien mettre sur le compte de l'emphase diplomatique les 
multiples déclarations d'amitié et les promesses de soutien faites par 
Hussein II tout au long de la crise franco-algérienne, même après la 
défaite de Navarin (en 1828) dans laquelle, pourtant, fut détruite 
l'escadre tunisienne envoyée renforcer la marine turque (bien à 
contrecœur, si l'on en juge d'après d'autres déclarations de Hussein 
Bey) loi 

On ne peut éviter pour autant d'accorder à certains de ses propos 
une signification précise. Ne va-t-il pas jusqu'à déclarer qu'il ne 
s'aviserait pas de soutenir Alger même si « cent firmans » de la Porte 
devaient l'y inviter, qu'il "se jetait avec confiance dans les bras de la 
France [...] le plus ferme soutien de (son) existence politique dans 
l'avenir " 105. 

En fait, ce n'est pas seulement la leçon reçue par le dey d'Alger 
qui réjouissait le souverain husseinite en même temps que les 
dirigeants du parti « arabe » de la régence lorsqu'il envoya une 
délégation féliciter le maréchal de Bourmont, dans la Kasbah 
d'Alger, conquise de la veille (juillet 18 30) 106. Leur satisfaction avait 
d'autres causes : la prise d'Alger portait un coup décisif à la 
domination turque en Afrique. Elle comblait les vœux de ceux qui, 
depuis des décennies, travaillaient à saper cette domination. La 
chute d'Alger signifiait pour les Husseinides la promotion au rang 
de princes souverains d'un Etat souverain. Dans ce conflit, leurs 
intérêts s'identifiaient à ceux des Bourbons qui voulaient cette 
victoire pour raffermir une situation intérieure compromise. On ne 
peut s'étonner dès lors que les autorités de Tunis aient agi dans ce 
conflit en véritables alliés de la France, allant jusqu'à prêter leur 
appui aux agents de renseignements envoyés par Paris, facilitant leur 
passage vers le territoire algérien et leur prise de contact avec les 
personnages de la cour du dey (mission Gérardin et d'Aubignac, 
avril 1830) 107. L'identité de vues allait plus loin. Comme les plus enragés 
des partisans de la guerre en France, les Husseinides et le parti « arabe » 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X V I I I e SIECLE. 307 

de la régence œuvrèrent pour que la crise provoquée par le fameux « coup 
d'éventail » aboutît au conflit armé et ne trouvât pas de solution 
pacifique, 

Une lourde responsabilité : 
l'échec de la mission de Tahar Pacha 

La volonté d'empêcher tout accommodement explique seule 
l'étrange attitude prise par Tunis, en mai 1830, à l'égard de Tahar 
Pacha. Ce haut dignitaire turc était envoyé d'Istanbul avec la 
mission de faire destituer le dey d'Alger, Hussein, responsable du 
conflit avec la France, et de faire élire un nouveau dey qui aurait pu 
présenter aux Français les excuses et leur offrir les réparations qu'ils 
exigeaient 10S. Si elle avait abouti, cette mission aurait ôté son 
prétexte à l'expédition envisagée. Elle aurait permis de l'éviter ou, 
du moins, d'en limiter la portée, quelle qu'ait pu être par ailleurs la 
puissance du parti de la guerre en France. L'envoyé de la Porte 
n'ignorait pas que les forces françaises qui assuraient le blocus 
d'Alger ne lui faciliteraient pas la tâche. C'est pourquoi il se 
présenta devant Tunis et demanda l'autorisation de débarquer, 
pour pouvoir se rendre à Alger par voie de terre. Cette autorisation 
lui fut refusée 109. 

Les prétextes les plus variés et les plus futiles furent invoqués. 
Comme par exemple la difficulté de régler un problème 
protocolaire : l'envoyé ayant rang de pacha, tout comme le 
souverain tunisien, pouvait refuser de lui baiser la main ; or on ne 
pouvait admettre non plus que le bey l'accueillît à Tunis comme 
un égal. Mais l'envoyé n'était pas dupe : il accepta de baiser la main 
de son frère et l'autorisation salvatrice ne fut pas donnée pour 
autant. La Sublime Porte non plus. Ben Dhiaf qui, l'année 
suivante, fit partie d'une mission tunisienne à Istanbul, s'entendit 
rappeler que les dirigeants tunisiens porteraient devant Dieu la 
lourde responsabilité d'avoir, en sabotant cette mission, « desservi 
les intérêts d'une communauté musulmane ». 



308 - LES TEMPS MODERNES 

Un bilan : le traité franco-tunisien 
du 8 août 1830 

Le premier document diplomatique signé par le bey de Tunis 
après ces événements fut, tout naturellement, un traité avec la 
France. Il est daté du 8 août 1830 110. 

Trois constatations frappent à la lecture de ce texte. 
D'abord, pour la première fois dans les annales de la Régence de 

Tunis, le bey s'y fait donner les titres de "roi [...] issu de sang royal [...] 
maître du royaume d'Afrique". Ensuite ce traité est le premier à être 
rédigé non en turc, mais en arabe. Enfin, la France y dicte ses volontés 
au "roi issu de sang royal" : elle limite, en particulier, sa liberté d'action 
en matière de réglementation commerciale. Le « maître du royaume 
d'Afrique » acceptait d'être plus dépendant à l'égard de la France que 
ne l'avaient jamais été ses ancêtres à l'égard de la Sublime Porte, dont 
ils avaient été (comme il l'était encore lui-même) les vassaux. Cette 
triple constatation peut être considérée comme le symbole de la 
conjonction entre les efforts de la famille husseinide pour se constituer 
en maison royale, du parti « arabe » pour détacher Tunis de la 
métropole turque et de la diplomatie française pour placer la Régence 
sous son influence et, de plus en plus, sous sa domination. 



309 

La prise d'Alger : 5 juillet 1830 
La France évince l'Empire ottoman et affirme ses prétentions 

sur la Méditerranée occidentale 

Aux origines de l'occupation de l'Algérie, il faut distinguer la volonté 
délibérée de la France d'étendre sa domination sur cette partie du littoral 
méditerranéen, et les prétextes qui ont été exploités afin de conférer à 
l'occupation de la régence une justification acceptable. 

Le contentieux principal qui divisait les autorités de l'époque est le non 
paiement par la France de livraisons de grains effectuées sous le Directoire, 
en 1795 et 1796, par les négociants juifs algériens Bacri et Buclmaq, alors 
hommes d'affaires du Dey Hussein. En août 1800, le ministre français des 
Finances fixe la créance à 9,912 millions de francs auxquels s'ajoutent les 
intérêts et diverses indemnités. Le Dey réclame en outre un tribut de 200.000 
piastres (un million de francs de l'époque) que le Sultan d'istanbul exigeait 
comme dédommagement du ravitaillement en grain fourni par Alger à la 
France lors de l'expédition d'Egypte. C'est en vain que le Dey adresse une 
lettre au Premier consul, le 13 août 1802, pour lui demander le paiement des 
sommes dues aux deux négociants et le remboursement des indemnités qu'il a 
déjà versées au sultan. En 1815, au lendemain de la Restauration, les sommes 
en cause s'élèvent à 24 millions. Par l'accord du 28 octobre 1817, le Dey 
accepte de réduire la dette à 7 millions, tout en élevant les droits de concessions 
de la Compagnie d'Afrique à 214.000francs. Les crédits de 7 millions sont 
votés par les Chambres le 21 juin 1820 mais la dette reconnue par le traité 
n 'est pas honorée et le privilège de la Compagnie n 'est reconnu qu 'à hauteur 
de 80.000francs. En 1826, la dette est unilatéralement ramenée par le 
gouvernement français à 4,5 millions qui sont versés au négociant Jacob Bacri, 
lequel omet de reverser la part qui revenait au Dey. Cette manœuvre permet à 
la France de rejeter les plaintes du Dey spolié. Une complication s'ajoute à ce 
contentieux : le négociant Jacob Bacri échappe aux poursuites du Dey en se 
naturalisant français. La France estime, pour sa part, avoir clos le dossier. Des 
négociations se tiennent le 22 octobre 1826 : elles aboutissent au rejet des 
"prétentions et revendications inacceptables" du Dey. Une lettre adressée par 
Hussein Dey au roi Charles X reste sans réponse. 

La France dispose depuis 1495, au cap Nègre, d'un comptoir commercial 
permanent rebaptisé 'Bastion de France'. D'autre part, une Convention de 
janvier 1694 lie la Régence d'Alger à la Compagnie d'Afrique pour la pêche 
du corail. Dès 1819, le consul Deval se prévaut de ces privilèges pour 
affirmer un droit de suzeraineté sur les arabes de la région Mazoula 
(territoire compris entre la rivière Seybouse et le cap Roux). En 1825, le vice 
consul à Bône, qui est le neveu du consul Duval,fait occuper militairement 
plusieurs ports du littoral de Bône jusqu'à La Calle, y installe des canons et 
des hommes armés et procède à l'aménagement de fortifications. 



310 

En 1825, un incident naval oppose la marine algérienne à des bâtiments du 
Saint-Siège ; en avril 1827, le grand-duc de Toscane, dont des bâtiments avaient 
été attaqués en mer, suspend le versement au Dey d'Alger de la redevance 
annuelle contre la course et exige des réparations. Le gouvernement français 
prend à son compte ces revendications, 

Le 29 avril 1827, veille de l'Aid, le Dey recevait les consuls pour une 
cérémonie protocolaire. C'était l'occasion d'une explication avec le consul 
Deval. En réponse au Dey qui exposait les motifs de tension, notamment les 
dettes et la lettre au roi demeurée sans réponse, le consul réplique qu'il est « au-
dessous du roi de France de correspondre directement avec un dey d'Alger ». 
C'est à cette offense que répond le fameux coup d'éventail. La demande de 
réparation, portée le 15 juin par le capitaine de vaisseau Collet, arrivé à la tête 
d'une escadre de quatre vaisseaux, est posée sous forme d'ultimatum : restituer 
les prix des navires romains et toscans ainsi que les prix des marchandises 
saisies sur un autre navire espagnol, châtier les raïs qui avaient effectué la prise 
et obtenir des assurances concernant les "propriétés" françaises dans la 
régence. Ces assurances se résument à reconnaître la possession du littoral 
bônois, y être exempté de douane, réduire le loyer des concessions et faire 
respecter les « Capitulations » dont jouit la France auprès de l'Empire ottoman. 
Le Dey s'y refuse. Dès lors, le capitaine Collet, conformément à ses instructions, 
décide de bloquer le port d'Alger. 

Le blocus, qui va durer trois ans et immobiliser sept, puis douze, puis dix-huit 
bâtiments français, porte de graves préjudices aux intérêts de la Chambre de 
Commerce de Marseille et d'un large cercle d'hommes politiques français qui, de 
plus en plus nombreux, se prononcent en faveur d'une occupation, au moins 
partielle, de la régence. Le Conseil des Ministres du 14 octobre 1827 décide 
néanmoins 'd'attendre'. Un incident, le 3 août 1829, rallume le débat : en rade 
d'Alger, le vaisseau amiral La Provence essuie le feu des batteries algériennes. 
Cette attaque porte à son comble l'exaspération du roi Charles X. Le comte 
Louis de Bourmont, ministre de la guerre, recommande une intervention 
militaire. Au Conseil du 31 janvier 1830, il persuade le roi de lancer une action 
militaire. Tout est mis en œuvre pour que les choses aillent vite. 

A Toulon, le corps expéditionnaire de 37.000 hommes commence 
l'embarquement le 11 mai. Placé sous les ordres du général Louis de 
Bourmont, il opère le débarquement à Sidi Frej le 14 juin 1830. La progression 
vers Alger est très dure : les troupes du dey résistent mais elles sont défaites à 
Staouéli puis à Fort-l'Empereur. La capitulation du Dey, signée le 5 juillet 
1830, comporte « la remise d'Alger, de ses forts et de sa Kasbah » ; en 
contrepartie, « le général en chef [de Bourmont] assure à tous les soldats de la 
milice [turque] les mêmes avantages et les mêmes protections qu'aux civils. 
L'exercice de la religion musulmane restera libre ; la liberté des habitants de 
toutes classes, leur religion, leurs propriétés, leur commerce et leur industrie 
ne recevront aucune atteinte. » En fait, la capitulation d'Alger est violée dès le 
30 juillet : 1.300 célibataires et 1.500 miliciens mariés, tous membres de l'ujak, 
sont expulsés avec leurs familles algériennes. Le 8 septembre, un arrêté 



311 

Mustapha Bey 
(1835-1837) 

Neuvième bey de la dynastie 
husseinite, il est né en 1787. Il 
succède à son frère le 20 mai 
1835. Il a favorablement 
impressionné les Européens qui ont 
eu l'occasion d'être en contact 
avec lui. Philippi décrit son regard 
« vif et perçant » ; il le disait 
instruit, de caractère «ferme, 
dissimulé », le jugement solide. 
Après deux ans de règne, il décéda 
à la Goulette le mardi 10 rajab 
1253/10 octobre 1837. Au 
lendemain de la prise d'Alger, il 
est nommé avec l'accord de 
Hussein II, Bey de Constantine, 
mais le projet a avorté, Charles X 
ayant refusé de ratifier l'accord du 
17 décembre 1830. 

séquestre la propriété des turcs expulsés, tandis que les biens des institutions 
islamiques et les biens habous destinés à l'entretien du culte et de 
l'enseignement coranique sont assimilés aux biens domaniaux. En 1832, la 
mosquée Ketchawa est convertie en cathédrale. 

Quel serait le statut futur de l'Algérie ? Le général Clauzel, qui succède le 
2 septembre 1830 à Louis de Bourmont, envisage de conserver Vadministration 
directe du Beylik d'Alger et de substituer au Bey Hassan d'Oran et au Bey 
Ahmed de Constantine, moyennant l'octroi de concessions littorales, une autre 
autorité musulmane, celle du Bey de Tunis. Des accords sont conclus à cet effet 
avec Hussein II, Bey de Tunis, le 17 décembre 1830 et le 6 février 1831 : à ce 
titre, le prince Mustapha, le propre frère de Hussein II, est nommé Bey de 
Constantine et son fils le prince Ahmed, le futur Mouchir, nommé Bey d'Oran. 
Khaïreddine Agha, Khalifa du prince Ahmed, le devance effectivement à Oran 
le 11 février 1831. Mais l'aventure s'arrête net le 22 avril 1831 quand Hussein 
II reçoit communication du Consul Général de France à Tunis que le Roi n 'a 
pas ratifié "le traité relatif à la province de Constantine". L'occupation 
d'Alger se prolonge par 27 ans de guerre continue pour imposer un régime 
colonial d'administration directe qui s'étendra, cinquante ans plus tard, au 
lendemain du Traité du Bardo, à la régence de Tunis et, en mars 1912, à 
l'Empire chérifien. La prise d'Alger déterminera pour plus d'un siècle le destin 
de l'Afrique du Nord. 



312 

Le développement de Varchitecture 
et des monuments civils 

Le développement des activités économiques 
induites par le commerce et la course se traduit par 

la multiplication de demeures patriciennes à 
l'intérieur des médinas et dans les grands domaines de 

la périphérie où se multiplient de plus en plus des 
résidences de plaisance au milieu de parcs verdoyants. 

Nous présentons dans les pages qui suivent 
certaines de ces demeures luxueuses où s'expriment 

une véritable passion pour la décoration et un nouvel 
art de vivre qui se répand dans les grandes cités 

et qui a profondément marqué le pays : d'abord à 
Tunis, le palais Dar Othman, situé rue Al Mebazaa 

dans la médina, ainsi que Dar Haddad et Dar Ben 
Abdallah ; à Sfax, Dar Jallouli, enfin à Jerba Dar Ben 

Ayed. Quant aux résidences de plaisance 
dans la banlieue de Tunis, nous présentons 

Dar Clialbi dont nous ne possédons qu'une description 
enthousiaste par J. Thévenot (1659), le palais 

de la Rose construit par Hamouda Pacha, Qubbat 
an-Nahas, les palais Kliaznadar et Zarrouk, 

tous situés à La Manouba. 



313 

Portique (bortal) avec ses fines colonnettes précédant la 
pièce principale. On aperçoit l'entrée 

encadrée de marbre noir et blanc, face au jardin. 

Dar Othman 
(fin XVIe - début XVIIe siècle) 

La somptueuse façade , 
du Dar Othman, avec 
son décor en marbre, est 
assez exceptionnelle 
dans la médina de 
Tunis où les entrées des 
maisons sont 
généralement plus 
discrètes. 

Othman Dey choisit la partie sud-est de la médina pour s'y faire 
construire un charmant palais, non loin du souk des Teinturiers, 

richement décoré de marbre et de faïence polychrome et qui présente un 
plan traditionnel d'habitation bourgeoise de Tunis. Ici, la majestueuse 

façade plaquée de marbre noir et blanc précède une vaste drîba à 
banquettes puis deux vestibules qui mènent dans un patio encadré sur 
deux côtés de galeries dont les arcades sont portées par des colonnes 

couronnées de beaux chapiteaux hispano-maghrébins. Les appartements 
et les chambres s'ordonnent autour de ce patio. 

Dar Othman est la plus ancienne demeure tunisoise datée avec certitude. 
L'édifice s'inscrit dans la tradition locale hafside. 



314 

Dar Haddad (début XVIIe siècle) 

Dar Haddad est l'un des palais les plus riches et les 
plus anciens conservé jusqu'à nos jours dans la 

Médina de Tunis. Il a été construit par une famille 
patricienne dans l'ancien quartier Khourassanide au 

voisinage des souks. Le style architectural de cette 
maison frappe par sa sobriété. 



315 

Dar Slimane Kâhia dite Dar Ben Abdallah 
(XVIIIe - XIXe siècles) 

Dar Ben Abdallah est l 'une des plus belles maisons patriciennes de la médina de 
Tunis : richesse et somptuosité du patio en marbre avec la fontaine à trois vasques, 

les portes en bois précieux sculpté et les stucs finement ciselés. 

Située non loin de Tourbet el-Bey, cette demeure est fondée par 
Slimane Kâhia (kâhiyat al-mahâl) qui est d'origine géorgienne ; il est un 

des mamelouks de Hamouda Pacha (1782-1814). Mahmoud Bey lui 
donna sa fille Azîza en mariage dès son arrivée au pouvoir en 1814. Il 
devient un proche collaborateur du bey et accède au poste de premier 

ministre après l'exécution de Youssef Saheb-Tabaa. Il est décédé le lundi 
15 ramadan 1254/ 2 décembre 1838. La maison où il réside quelque 

temps avant d'habiter dans l'entourage du bey au palais du Bar do est 
l'une des plus belles demeures de la médina. L'accès se fait par un hall 
d'entrée richement décoré de faïences, de marbres et de stucs au-dessus 
des banquettes habituelles menant à l'intérieur de la cour par un couloir 

coudé. Le patio est entouré de portiques pourvus de colonnes et de 
chapiteaux en marbre blanc. Les murs sont revêtus de faïence 

napolitaine que surmonte une frise de plâtre sculpté. Le patio est en 
outre enrichi d'une fontaine en marbre de Carrare à trois vasques. 

A l'étage, une galerie circulaire à balustrade de bois complète la 
majesté de l'ensemble. Les chambres de plan en T, dites « qbû wa 

mqâsir » s'ordonnent autour de la cour. 



316 

Maisons patriciennes de Sfax 
(XVIIIe siècle) 

Dar Jallûli appartient à une famille d'origine sfaxienne dont les membres ont 
exercé des fonctions importantes dans la Régence durant toute la période moderne 
et tiré grand profit des activités commerciales et de l'armement des corsaires. 

A l'époque de Ali Pacha I (1735-1756), un membre de cette famille, Ali Jallûli 
as-Safâqsi était gouverneur de Djerba. Entre 1772 et 1782 Baccâr Jallûli fut caïd 
de Sfax. Ses fils, Muhammad et Mahmoud furent également chargés des fonctions 
de gouverneur de cette même ville. 

Patio (west ed-dar) du Dar Jallûli La richesse de cette famille de grands commis de 
l'Etat et d'armateurs apparaît dans la profusion des encadrements en pierre sculptée, 
des céramiques, des stucs et des boiseries, et dans le dallage en marbre importé. 

Intérieur d'une maison 
de la rue Zqaq Ed-dhab à Sfax. 

Décor en bois peint typique 
de la ville, agencement 

avec peintures sous-verre, 
horloges murales, étagères et 

banquettes. 



317 

Dar Ben Ayad à Djerba 

Plusieurs membres de 
la famille Ben Ayad, 
notables de Djerba, 
occupent, au XVIIIe et 
au XIX' siècles, de 
hautes positions 
administratives dans la 
régence, notamment en 
tant que caïd 
(gouverneur) de Djerba, 
d'al A'râdh et de 
Sousse. La famille s'est 
enrichie également 
grâce à ses activités 
commerciales et comme 
armateur de corsaires. 

Certaines ailes de Dar Ben Ayad remontent 
à la seconde moitié du XVIIIe s. 



318 

Résidences de plaisance 

Vaste patio du palais Hamouda Pacha connu sous le nom de Palais de la Rose. A 
relever la légèreté de la colonnade des galeries, l'importance de la pièce d'eau et la 
richesse des faïences murales. 

Palais de la Rose - Salle de justice : Colonnes et chapiteaux en marbre, revêtements 
muraux en mosaïques de marbre, zellijes, encadrements de fenêtre italianisants, stucs 
de tradition andalouse... Tout contribue à la somptuosité de ce décor composite qui 
va se généraliser au XVIIIe et au XIXe siècles. 



319 

Le palais de la Rose. A l'ouest du Bardo, la plaine de la 
Manouba est parsemée de résidences de plaisance. Les jardins et les 

vergers qui entourent chaque demeure constituent l'indispensable 
agrément qui fait leur charme. La résidence la plus connue est celle 
construite par Hamouda Pacha vers la fin du XVIII" s. et qui porte le 
nom de Burj al-Kabîr ou palais de la Rose. Elle se distingue par son 
escalier d'honneur, sa cour vaste bordée d'une galerie en marbre, la 
salle de justice, des appartements et des communs superposés autour 
de la cour centrale. Composite et variée, la décoration (marbre ita-

lien, faïence napolitaine, plâtre sculpté, etc.) confère à l'ensemble un 
sens de grandeur et d'élégance. 

La résidence de Muhammad Chalabi 
fils du dey Ahmad Khûja 

J. Thévenot (1659) donne une description précise de cette 
maison de plaisance : « Deux jours après notre arrivée, Don Philippe 

nous envoya quérir, pour nous faire voir sa métairie qui est 
éloignée de la ville seulement d'une demie-lieue : le terroir de Tunis 

est tout plein de ces métairies, qui sont bâties comme des bastides du 
terroir de Marseille. Celle de Don Philippe est fort belle, elle est bâtie 

en tour carrée, et est la plus haute qui soit à l'entour ; il y a cent et onze 
degrés à monter de la salle au haut de la tour, où Ton a fort belle 

vue, car on découvre de tous côtés à perte de vue une belle campagne 
pleine d'oliviers ; il y a là une grande salle, découverte 

par le haut, y ayant tout à l'entour des galeries couvertes, dont le 
toit est soutenu de plusieurs colonnes ; au milieu de ce lieu découvert 
est un grand réservoir d'eau, et il sert à faire plusieurs jets d'eau ; 

tout ce lieu est orné de marbre, comme aussi toutes les salles 
et chambres qui sont ornées d'or et d'azur, et de certains travaux de 

stuc fort agréable, et il y a partout des fontaines qui jouent 
quand on veut. » 



320 

Palais Zarrouk 

Palais Qubbat an-Nahas 
(fin xv iii début xviii  siècles) 

Trois résidences de 
plaisance dans les 

Jardins de la Manouba. 
Elles ont appartenu 

à de très hauts 
dignitaires de l'Etat et 

sont d'époques 
différentes. A noter la 
présence d'espaces à 

colonnades qui ouvrent 
largement sur le plein-
air. Ici on vient pour 
vivre au contact de la 
nature et profiter des 
jardins verdoyants. 

Palais Khaznadar 



Notes 

1. Monlaii (].), Les Etats barbaresques, Paris, 1964, p, 107. 
2. Ibn Abî dh-Dhiâf (Ahmad), Ithâf ahl az-zamân bi akhbâr mulûk Tûnis wa 'ahd al-

amân, Tunis, II, 76-77. 
3. Plantet, Correspondance des Beys d'Alger avec la cour de France (1577-1830), Paris, 

1893-1894, 2 vol., I, pp. 325-334. 
4. Ibid, I, 415-430. 
5. Ithaf, II, 76-77. 
6. Ithaf, II, 80. 
7. Saghîr Ben Yûsuf, Mechraa El Melki, chronique tunisienne (1705-1771) pour servir 

à l'histoire des quatre premiers Beys de la famille Husseinite, par Victor Serres et 
Mohammed Lasram, Tunis, 1900, p. 69. 

8. Voyage du Sieur Lucas, fait par ordre du Roy dans la Grèce, l'Asie Mineure, la 
Macédoine et l'Afrique, Paris 1712, 2 vol., II, 334. 

9. Ithaf, II, 30. 
10. Ibid, II, 27. 
11. Ibid, II, 85-86. 
12. Ibid, II, 78. 
13. Lucas, II, 323. 
14. Ithaf, II, 82. Lucas II, 352-353. 
15. Lucas, II, 361-378. 
16. Lucas, II, 378. 
17. Ithaf, II, 93. 
18. Ibid, II, 94. 
19. Lucas, II, 400-401 et Saint Gervais (de), Mémoires historiques qui concernent le 

gouvernement de l'ancien et du nouveau royaume de Tunis, Paris 1736, pp. 63-64. 
20. Saint-Gervais, 113. 
21. Mechraa, 30 et 140-143. 
22. Ibid, 108, 145-147. 



322 

23. Ibid, 50-59 et Ithaf, II, 115-116. 
24. Ithaf, II, 91. 
25. Ibid, II, 95. 
26. Ibid, II, 99 et I, 30-31. 
27. Ibid, II, 81. 
28. Ibid, II, 99, Mechraa, 17-18. 
29. Plantet, Correspondance des Beys de Tunis et Consuls de France avec la Cour (1577-

1830), Paris, 3 vol. 1893-1899, II, 83, 89 et 102, 255 ; Saint-Gervais, 326 et H.B.A. 
Hammûda Ibn Abd al-Azîz, al-Kitâb al-bâchî, Tunis, 366. 

30. Plantet, Tunis, II, 83 et Mechraa, 163. 
31. Annales tunisiennes, 113. 
32. Plantet, Alger, II, 169 ; Annales tunisiennes, 114 et Mechraa, 123-124. 
33. Ithaf, II, 113. 
34. Ibid, II, 86. 
35. Saint-Gervais, 211-212 et Plantet, Tunis II, 150. 
36. Ithaf, II, 104-105. 
37. Mechraa, 19-20. 
38. Ibid, 238. 
39. Ithaf, II, 114. 
40. Ibid, II, 127-128. 
41. Poiron (M.), Mémoires concernant l'état présent du Royaume de Tunis [1752], éd. j. 

Serres, Paris, 1925, pp. 92 et 98-99 ; et Mechraa, 288. 
42. Ithaf, II, 137. 
43. Ibid, II, 138-139. 
44. Poiron, 16. 
45. Mechraa, 216-218 et 257. 
46. Mechraa, 388. 
47. Ithaf, II, 154. 
48. Mechraa, 391. 
49. Ibid, 389 ; Hammûda Ibn 'Abd al-Azîz, 291-292. 
50. Mechraa, 394-395. 
51. Raynal, Mémoire sur Tunis. 
52,. Plantet, Tunis, II, 522. 
53. Ithaf, 155. 
54. Ithaf, II, 158. 
55. Mechraa, 398-99, H.B.A., 292. 
56. Mechraa, 409 ; Ithaf, II, 155-156. 
57. Mechraa, 415. 
58. Mechraa, 428-429, 438-432, 443-44. 
59. Plantet, Tunis, II, 580. 
60. Ithaf, II, 164. 
61. Ibid, II, 164. 
62. Ibid, II, 172. 
63. Ibid, II, 161. 
64. Ibid, II, 160. 
65. Archives de la Chambre de Commerce de Marseille, L 111, 318. 
66. Broves (abbé Raffélis de), Une famille de Provence : les Raffélis de Broves, 1891, II, 98-99, 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 323 

67. Archives de la Chambre de Commerce de Marseille, L 111, 61. 
68. Charles Roux, Les travaux d'Herculais ou une extraordinaire mission en Barbarie, in 

R.H.C., 1927, pp. 239-240 et ANP 137 345 et 137 362. 
69. Mechraa, 203. 
70. Ithaf II, 145. Poiron, 59-60. 
71. Planter, Tunis, II, 329. 
72. Planter, Tunis, II, 542-559. 
73. A C C M, J 43, et Q. O. Personnel, 62. 
74. Annales tunisiennes. 164. 
75. Archives Départementales des Bouches du Rhône, 2457 à 2475 et ANP, 134 AP. 
76. Ithaf, III, 22 et Planter, Tunis, III, 2,48 et 251. 
77. Ithaf, III, 23-24. 
78. Ibid, 27-31. Planter, Tunis, III, 252-253. 
79- Dunant (H.), La Régence de Tunis, Genève 1858, p. 26. 
80. Ithaf, II, 176. 
81. Ibid, II, 176 et III, 11. 
82. Les observateurs ont fait le rapprochement avec la manœuvre de Hussein Bey I pour 

nommer son neveu pacha. Mais c'était alors pour l'écarter du pouvoir, cf. supra p. 223 
et note 35. 

83. Ithaf, III, 20-21. 
84. Planter, Tunis III, 280. 
85. Ibid, III, 252 : Ithaf III, 30. 
86. Plantet, Tunis, III, 279. 
87. A G T, 253. 
88. H. B. A., 366. 
89. Ithaf, III, 91. 
90. Ibid, III, 108-109. 
91. Ibid, III, 101. 
92. Plantet, Tunis, III, 97. 
93. Ibid. 
94. Ithaf, II, 177-178. 
95. Ithaf, lll, 129. 
96. Ibid, III, 140. 
97. Ibid, III, 130 et 160. 
98. Ibid, III, 160. 
99. Annales tunisiennes, 381-382. 
100. Ibid, 383-384, Ithaf, III, 173-174. 
101. Ithaf, III, 134-136. 
102. Annales tunisiennes, 390. 
103. Ibid, 391. 
104. Ibid, 376-377, Plantet, Tunis, III, 650. 
105. Plantet, Tunis, III, 652. 
106. Annales tunisiennes, 390-391. 
117. Planter, Tunis, III, 688-689. 
108,.Annales tunisiennes, 389. 
109. Il rencontra le consul de France. Ibid, 389. 
110. Plantet, Tunis, III, 704-707. 



Bibliographie 

La bibliographie que nous fournissons se limite délibérément aux références 
que nous avons données dans les notes. Ce choix a pour raison la spécificité de 
l'état de notre documentation sur la « première période husseinite » dont nous 
avons essayé de rendre compte dans notre introduction. 

Annales tunisiennes. 
A C C M . Archives de la Chambre de Commerce de Marseille. 
ADBDR. Archives Départementales des Bouches du Rhône. 
AGT. Archives Générales de Tunisie. 

BROVES (abbé Raffélis de), Une famille de Provence : les Raffélis de Broves, 1891 
CHARLES-ROUX, Les travaux d'Herculais ou une extraordinaire mission en 

Barbarie, in R .H.C. 1927. 
IBN 'ABDELAZÎZ (Hammûda) , al-Kitâb al-bâchî [1788], Tunis, 1970 
IBN ABÎ DHIÂF (Ahmad), Ithâf ahl az-zamân bi akhbâr mulûk Tûnis wa 'ahd al-

amân, Tunis, M T E , 1972, 8 vol. 
DUNANT (H.), La Régence de Tunis, Genève, 1858, p. 26 
LUCAS, Voyage du Sieur Lucas, fait par ordre du Roy dans la Grèce, l'Asie 

Mineure, la Macédoine et l'Afrique, Paris, 1712, 2 vol. 
MONLAU (J.), Les Etats barbaresques, Paris, 1964. 
PLANTET (Eugène), Correspondance des deys d'Alger avec la Cour de France 

( 1 5 7 7 - 1830), Paris, 1893-1894, 2 vol. 
Correspondance des Beys de Tunis et des Consuls de France avec la Cour 
(1577 - 1830), Paris, 1893-1899, 3 vol. 

POIRON (M.), Mémoires concernant l'état présent du royaume de 'Tunis [1752], 
Paris, 1925. 

RAYNAL, Mémoire sur Tunis 
SAGHÎR BEN YÛSUF (Muhammad), Mechraa El Melki, chronique tunisienne 

(1705-1771) pour servir à l'histoire des quatre premiers Beys de la famille 
Hussainite, trad. par Victor Serres et Mohammed Lasram, Tunis, 1900. 

SAINT-GERVAIS, Mémoires historiques qui concernent le gouvernement de l'an-
cien et du nouveau royaume de Tunis, Paris, 1736. 



LA TUNISIE HUSSEINITE 
AU  XIXe SIÈCLE 

Par Mongi Smida 





L'impérialisme obstacle à la renaissance 

Si dans la grave question de la conquête d'Alger (juillet 1830), l'Etat 
husseinite de Tunisie s'était rallié à la neutralité que lui conseillait la 
France, c'était de toute évidence parce que Tunis voulait échapper au 
sort d'Alger l. 

Dans l'attitude des Husseinites, il n'y avait pas seulement l'amère 
souvenir des conflits provoqués dans le passé par le deylik d'Alger, mais 
aussi et d'abord la réaction d'autodéfense face à l'événement inquiétant 
que constituait la conquête d'Alger. On était loin de supputer à Tunis 
une conquête généralisée de l'Algérie, encore moins la répercussion de 
cette conquête sur le destin de tout le Maghreb. Une erreur de jugement 
dont la suite des événements devait accuser la gravité. 

En effet, l'évolution de la Tunisie durant la seconde période 
husseinite, c'est-à-dire de 1830 à 1881, fut inextricablement liée a 
l'apparition de l'impérialisme français au Maghreb. 

La parade à cet impérialisme avait pris la forme d'une tentative plus 
au moins cohérente d'adaptation au monde moderne. Pour échapper au 
sort de l'Algérie, l'Etat tunisien décidait la mise en œuvre d'une 
politique de modernisation du pays. 

Cependant la pénurie chronique des finances, la dégradation des structures 
traditionnelles de l'économie ainsi que les ingérences étrangères faisaient 



328 

souvent obstacle à l'evolution harmonieuse des institutions. Aussi de sérieuses 
et utiles réformes avaient-elles alterné avec des tentatives de modernisation à 
caractère simplement spectaculaire. 

Le fait remarquable est que la politique réformiste décidée par les 
princes husseinites, loin d'éloigner le danger impérialiste, ne faisait que le 
précipiter. Certaines puissances n 'avaient encouragé la Tunisie dans sa 
politique libérale que pour mieux y implanter leurs intérêts. A cet égard, 
la chute d'Alger inaugura une ère d'hégémonie française. Des rapports 
nouveaux se créent entre la Tunisie et la France, devenues Etats voisins. 
Et ce voisinage ouvrait le pays bon gré mal gré à la pénétration 
économique et politique de la France. Les structures tunisiennes se 
prêtaient du reste à une telle pénétration. 

La société était en effet rongée par un traditionalisme érigé en doctrine. 
Replié sur lui-même, le pays avait rompu tout contact avec l'extérieur. De 
son côté, le gouvernement beylical révélait des signes de déclin évident, 
illustré par la déficience de l'administration et, plus grave encore, le 
déséquilibre chronique des finances. Ce fut  précisément cette grave faille du 
régime que la France décida d'exploiter pour faire avancer ses intérêts  en 
Tunisie. 

Tributaire du progrès, la Tunisie devait pour se moderniser faire appel 
aux techniciens et aux crédits étrangers lesquels, en s'implantant à Tunis, 
créaient pour leurs pays autant de prétextes d'intervention. C'est de cette 
double façon que la France prit pied dans le pays où son influence devint 
de plus en plus exclusive. 

Lorsqu 'en 1869, à la suite de la banqueroute tunisienne, fut installée la 
commission financière internationale et que le gouvernement beylical, 
réalisant le danger, tenta d'y réagir par un rapprochement tuniso-ottoman 
(firman impérial de 1871), Tunis se découvrait pratiquement sous tutelle 
française. Elle n'était déjà plus maîtresse d'une souveraineté devenue objet 
de marchandage dans un congrès européen (Berlin 1878). 

Les prétentions du jeune royaume italien sur la Tunisie commençant 
à prendre forme, le gouvernement de Paris préféra hâter la légalisation 
de sa tutelle sur Tunis en lui imposant le traité de Kassar-Saïd (12 mai 
1881). 



CHAPITRE PREMIER 

La crise des structures sociales et de 
l'économie traditionnelle 

1. Les structures sociales et culturelles 

Si, dès le début des temps modernes, la Régence de Tunis se 
distinguait nettement de ses voisines d'Alger et de Tripoli, c'est que 
son individualité reposait d'abord sur l'origine de ses structures 
sociales. 

Les conditions naturelles avaient contribué à faire de ce pays 
africain mais à double façade méditerranéenne une région de contact 
entre civilisations différentes. Vers la Tunisie convergent les routes 
orientales et occidentales de la Méditerranée. A l'intérieur du pays se 
juxtaposent les domaines littoral et steppique, les civilisations 
bédouine et citadine. 

Le pays avait en outre une telle puissance d'assimilation que la 
diversité des influences était génératrice de progrès et donnait à la 
population son empreinte originale. 



330 - LES TEMPS MODERNES 

La population tunisienne : nomades et citadins 
Estimée au milieu du siècle à un million et demi d'habitants, la 

population tunisienne est composée de nomades et de citadins. 
Une grande partie de la population rurale tunisienne est constituée 

par les bédouins groupés en tribus. Il s'agit d'une population semi-
nomade, qui s'adonne aux cultures céréalières extensives et à l'élevage 
transhumant. Les plus célèbres tribus du Tell sont les Mog'ods, les 
Nefzas, les Khmirs ; près de la dorsale, les tribus de la Regba, la 
confédération des Ounifa, des Drids, Ouled 'Aoun et Ouled 'Ayar ; 
au voisinage de la frontière algérienne, les Majers et les Frachiches. 

D'origine arabe ou berbère fortement arabisées, les tribus du Tell 
tirent leur force de la maîtrise de la montagne et de l'abondance 
relative des pâturages. Elles restent attachées à tout ce qui avait fait leur 
célébrité depuis des siècles : organisation patriarcale, respect des 
coutumes, amour de la liberté, pratique de l'hospitalité, esprit de clan. 

Au centre de la Régence, les nomades de la steppe sont plus 
nombreux, quoique plus fortement fractionnés que ceux de la dorsale, 
les Riahs, les Jlass, les Hmammas, les Mthalîths et les Naffats sont 
généralement considérés comme « tribus makhzen ». Elles fournissent 
traditionnellement des contingents d'irréguliers pour appuyer au 
besoin la cavalerie beylicale. C'est que le maintien de la sécurité posait 
des problèmes, notamment parmi les tribus du Sud, c'est à dire les 
Ouerghemmas, Beni-Zid et Ouled Yacoub, chez lesquelles l'agitation 
avait un caractère chronique et où le voisinage de la frontière 
tripolitaine pose aux responsables de la sécurité des problèmes 
particuliers. 

Cette agitation est d'ailleurs ertretenue par les multiples confréries. 
L'esprit maraboutique est répandu dans la Régence. Parmi les plus 
notables de ces confréries, citons la Qadriya qui groupe les adeptes de 
Sidi Abdelkader Jilani dont la principale zaouia était au Kef, la 
Rahmanya qui réunit les adeptes de Sidi Abderrahman Bou Gubrin et 
la Tijaniya fondée par Sidi Ahmed Tijani dont les principales zaouias 
sont au Djérid. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 331 

Or, loin de contribuer à la stabilité, ces confréries sont parfois des 
pépinières de prédicateurs exaltés. Elles entretiennent chez les 
bédouins l'esprit maraboutique et sont de nature à créer dans les 
campagnes tunisiennes un état d'instabilité préjudiciable à l'essor de 
la vie économique. Les rapports commerciaux entre la campagne et 
la ville sont ainsi régulièrement entravés du fait des querelles de 
clans, renforcées encore par l'esprit maraboutique. Mais ces rapports 
n'en sont pas moins intenses par suite du rôle économique moteur 
joué par les villes. 

Pays urbanisé de longue date, la Tunisie peut, à juste titre, 
s'enorgueillir de posséder des foyers de culture qui sont parmi les 
plus célèbres de l'Occident musulman. Les cités de Kairouan, 
Mahdia, Tunis, ont ainsi un long passé de culture et de civilisation. 
Elles constituent avec Sousse, Monastir et Sfax, les cités de loin les 
plus peuplées et les plus actives de la Régence. 

Dans leurs structures comme dans leurs fonctions, ces cités sont 
du même type. La Médina, flanquée généralement d'une forteresse 
ou Kasbah, forme le cœur de la ville que ceinturent les faubourgs en 
nombre variable. A l'intérieur de la Médina, deux quartiers se 
juxtaposent, l'un commercial et l'autre résidentiel. Ainsi, l'ensemble 
des activités commerciales et artisanales est limité au périmètre des 
souks, bâtis autour de la principale mosquée. 

La population citadine, comme celle de toute la Régence, est 
musulmane sunnite et, dans son ensemble, de rite malikite. 

Cela n'empêchait pas cependant l'existence d'un clivage social à 
base historique ou professionnelle. 

Dans les grandes villes et spécialement à Tunis, les Turcs forment 
l'aristocratie. Il est vrai que l'appellation « turc » était très extensible, 
recouvrant aussi bien les rares familles réellement originaires d'Anatolie, 
que les divers sujets du vaste empire ottoman, venus à différentes 
époques offrir leurs services aux beys. On trouve encore, parmi les 
serviteurs du bey, les Mamelouks d'origine grecque ou circassienne et les 
renégats d'origine européenne. 



332 

Le hammam (bain maure) 

Le hammam est un établissement 
indispensable dans la vie des musulmans. Les 
citadins et surtout les citadines y vont, d'abord 
pour se laver, se faire masser, frotter, épiler et, 
pour les hommes, se couper les cheveux par le 
barbier de l'établissement. Il est aussi un lieu 
de rencontre entre amis et connaissances dans 
les salles de repos en sirotant une tasse de café 
ou de thé. Certains de ces bains fonctionnent 
alternativement, la matinée pour les hommes et 
l'après-midi pour les femmes. 

D'après Ibn AbîDînâr, Tunis comptait au 
XVIIe siècle une quarantaine de bains. De 
même, un registre des taxes locatives de 1843 
en recense 39 qui se répartissent sur les 
différents quartiers de la médina et de ses 
faubourgs. Certains de ces bains publics 
remontent au Moyen Age, mais la majorité 
d'entre eux furent édifiés aux XVIIe et XVIII' s. 

Les éléments constitutifs des plans sont 
constants. En règle générale, deux salles 
surpassent les autres : la salle de déshabillage 
et celle du lavage qui se distinguent souvent 
par leurs coupoles. Les plans des hammams 
dans d'autres villes que Tunis se caractérisent 
par une composition en longueur présentant une 
série de pièces rectangulaires qui se suivent, groupées sur un seul axe : salle de 
déshabillage, salle froide, salle tiède et salle chaude ou salle d'eau et la 
chaufferie qui ouvre sur la cour de service. 

A l'époque ottomane, les grandes villes sont dotées de bains publics. Les 
petites villes de mille habitants ont un hammam ou plus qui les distinguent des 
villages et des bourgades. Medjez-el-Bab et Ghar-el-Melh en ont un, Soliman et 
Testour deux, Le Kef et Bizerte trois et Kairouan, Sousse et Sfax quatre. 

Le hammam de Youssef Saheb-Tabaa, coupe longitudinale. 

Entrée du Hammam de la rue des 
Teinturiers fondé par Hussein Ben 

Ali vers 1730. Sur la terrasse des 
foutas en train de sécher. 
(Aquarelle de Ch. Lallemand ) 



333 

Hammam Youssef Saheb-Tabaa, l'un des plus importants de la cité 

Plan (d'après un relevé de l'LN.P) 
1. entrée - 2. vestibule - 3. salle de repos ; vestiaire - 4. maqsoura - 5. salle tiède 
(tepiderium) - 6. latrines - 7. salle chaude (calderium) - 8. sudarium - 9. chaufferie. 

La salle de déshabillage. (Aquarelle de Ch. Lallemand ) 



334 - LES TEMPS MODERNES 

Ces serviteurs du beylik forment en somme une sorte de caste 
privilégiée. Leur mode de vie originellement inspiré des traditions 
turques a rapidement évolué vers l'européanisation, plus formelle du 
reste que réelle. Formant l'entourage du prince, tenant le haut du 
pavé et dépensant sans compter, les Mamelouks lancent la mode et 
donnent le ton à la vie tunisoise. 

On comprend ainsi tous les ressentiments que cette classe suscite 
dans les milieux de la bourgeoisie arabe traditionnelle, c'est-à-dire 
chez les véritables citadins ou « beldis ». 

C'est que la bourgeoisie tunisienne et particulièrement celle de 
Tunis est constituée en grande partie d'éléments arabes ayant subi au 
cours des siècles un brassage avec les éléments autochtones, ce qui 
l'amène à se considérer comme l'héritier authentique des traditions 
nationales. Ajoutons que l'apport andalou au XVIe et au XVIIesiècle a 
permis de revivifier les traditions arabes, élargissant par là le fossé 
séparant « beldis » et « mamelouks ». 

Prudents par expérience, économes par goût de l'épargne, les beldis 
sont d'abord des conservateurs. Ils exercent un véritable monopole sur 
certains métiers qu'ils se transmettent de façon héréditaire. Ce sont les 
habitants par excellence de la médina où leurs demeures respirent une 
aisance discrète. Aux revenus de leurs activités commerciales et artisanales 
s'ajoutent ceux de leurs domaines et vergers dans les banlieues des villes. 

Par son enracinement dans le pays, le raffinement de ses mœurs, 
la classe des beldis constitue un facteur de stabilité et d'équilibre 
dans la vie sociale de la Régence. Son goût pour les lettres et les arts 
explique qu'elle fournit traditionnellement les cadres de la 
chancellerie beylicale et anime la vie culturelle du pays. 

Cependant, on observe au cours du XIXe siècle un certain 
fléchissement du dynamisme professionnel des beldis lesquels ne 
participent que de loin au mouvement du commerce extérieur de la 
Régence. Confinés dans les métiers manuels et dans des formes 
d'échange désuètes, ils laissent s'installer sur la place de grands 
négociants juifs ou chrétiens, devenus les indispensables intermédiaires 
dans le grand commerce entre la Tunisie et l'étranger. En se limitant 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 335 

au périmètre des souks, la bourgeoisie tunisienne cède implicitement 
aux étrangers une suprématie de fait sur le commerce local. Il n'y a 
plus que l'élément juif pour servir de trait d'union entre les souks et 
les quartiers francs. 

Les juifs de Tunisie 
Dans les grandes villes de la Régence, de nombreuses et anciennes 

communautés juives vivent en bonne intelligence avec les musulmans. 
Nous ne pouvons mieux les décrire qu'en reprenant le passage que 
l'écrivain A. de Flaux leur consacre dans son ouvrage : La Régence de 
Tunis au XIXe siècle "Les juifs sont à Tunis au nombre de trente à 
trente cinq mille. La première émigration remonte à la destruction 
de Jérusalem par Titus, la deuxième eut lieu sous l'Empereur 
Hadrien, les dernières aux XIVe et XVe siècles, à l'époque de 
l'inquisition en Espagne (...) A Tunis, les juifs sont dans les rangs 
extrêmes de la société, très riches ou très pauvres, banquiers, 
négociants, courtiers, marchands, colporteurs, artisans (...) Mais tous 
sont usuriers dans la mesure de leurs ressources. Les musulmans, plus 
tolérants que nous, ont de tout temps exercé envers les juifs une 
hospitalité qui n'a manqué ni de libéralité ni de grandeur d'âme. Les 
juifs ne participent à aucun des privilèges réservés aux citoyens mais 
ne subissent non plus aucune charge de l'Etat (...) gouvernés d'après 
les livres saints par des prêtres et des magistrats de leur choix. 

Aussi, malgré l'état d'abjection, plus apparent que réel, dans 
lequel ils vivent, les juifs affluent-ils en masse sur ce point du monde 
où il trouvent, en définitive, le plus de bien-être et de sécurité. 

Ils habitent un quartier qui leur est propre (hara), mais ce n'est 
pas comme autrefois, en Allemagne et en Italie, un ghetto où ils sont 
refoulés et maintenus contre leur volonté ; ce n'est pas une espèce de 
ville maudite ou de léproserie. Les juifs ne sont groupés ensemble 
que par leur intérêt, pour leur commodité, et en vertu de cette loi 
d'affinité qui attire l'un à l'autre des hommes dont les principes sont 
les mêmes. De nombreux juifs se voyent confier par le bey des emplois 
de confiance, et singulièrement dans le domaine des finances 
publiques". 



336 

La communauté juive 

La Grande synagogue de 
la Hara de Tunis : salle de prière 

et salle des tabernacles 

Situé au cœur d'un quartier 
vétusté et insalubre, ce haut lieu du 

culte judaïque à Tunis a été 
démoli dans le cadre 

d'une intervention d'aménagement 
urbain en novembre 1961. 

Au cours des XVII'-XVIIÏ siècles, 
les juifs de Tunisie ont continué à 
bénéficier, comme tous les Israélites 
de l'Empire ottoman, d'une large 
tolérance qui leur permettait 
non seulement de célébrer leur 
culte sans entrave, mais encore 
de vivre selon la loi mosaïque, 
en s'administrant eux-mêmes. 

C'est la communauté de Tunis 
dont les institutions nous sont le 

mieux connues. Elle relève de 
l'autorité d'un chef qui cumule généralement la charge de caïd des Juifs et la 
charge de receveur général des finances. 

Les ressources constituées par une dîme aumônière et par certaines taxes 
permettent à la communauté d'assurer le fonctionnement de ses lieux de culte, de 
son tribunal rabbinique, de ses écoles, de son abattoir rituel et de son cimetière. 

Louis Frank note au tout début du XVIII' siècle que « quelques uns parmi les Juifs 
s'habillent à l'européenne ; ce costume est plus particulièrement adopté par ceux 
qui sont originaires de Livourne ; d'autres adoptent les vêtements orientaux, 
portant le bonnet et le châle gris ou bleu ; cette couleur leur est imposée afin qu'ils 
ne puissent pas être confondus avec les musulmans, dont le costume ne diffère pas 
d'ailleurs. » 

Les Juifs livournais dits Grâna, descendent des Marranes chassés du Portugal 
sous la contrainte de l'Inquisition ; bon nombre des expulsés s'étaient établis dans 



337 

les ports toscans, et notamment Livourne, qui les accueillirent favorablement, 
surtout à partir de 1593. Profitant de l'importante communauté juive de Tunis, les 
« Livournais » réussissent à établir des relations commerciales actives avec la 
Régence puis à constituer une forte colonie dans la ville. Les Livournais constituent 
la communauté étrangère la plus nombreuse à Tunis au cours du XVIIe s. Certaines 
sources les nomment « les Juifs francs », « les Juifs européens » ou même « les 
Juifs chrétiens ». Les premiers deys ottomans et les bey s mouradites ont encouragé 
leur établissement dans la capitale de la Régence. On assiste alors à l'extension du 
quartier Israélite au-delà de ses limites médiévales ; l'édification du fameux souk 
al-Grâna (des Livournais) de Tunis remonte à cette époque. 

Noce juive à Tunis (source : A. Larguèche) Intérieur d'un notable juif 

Scènes de la vie quotidienne des 
juifs tunisiens. A noter dans la scène 
de mariage l'identité des costumes 
juifs et arabes à l'exception de 
détails distinctifs. Dans l'intérieur du 
notable juif, la présence de 
l'harmonium révélatrice du rôle joué 
par les juifs tunisiens dans la vie 
musicale du pays. 



338 - LES TEMPS MODERNES 

La plupart exercent dans les villes les métiers les plus divers, ce 
que d'ailleurs soulignent leurs patronymes, ainsi les familles Saffar, 
Haddad, Najjar, Naccache, Sabbagh ... Ils sont administrés 
civilement par un caïd parmi eux et leurs litiges dépendent d'un 
tribunal religieux, celui des « Ahbars ». 

Il faut toutefois souligner que la colonie juive a deux origines, l'une 
autochtone et l'autre européenne. Et c'est de cette dernière que sont 
issus les éléments jouissant de la protection consulaire. Il y a aussi les 
juifs tunisiens et les juifs « protégés » (Français, Espagnols, Italiens). La 
protection d'une puissance européenne est recherchée en raison des 
avantages politiques et économiques qu'elle procure. Les juifs 
constituent donc tout naturellement un groupe social intermédiaire 
entre la population musulmane et les européens des quartiers francs. 

La colonie chrétienne 
L'installation de marchands chrétiens dans les principales villes de 

la Tunisie a précédé sans doute l'occupation turque. A l'époque 
hafside déjà, des fondouks génois et vénitiens existaient à Tunis. 

Leur nombre qui devait être faible à l'origine s'est cependant 
sensiblement accru au XIXesiècle où l'on en pouvait dénombrer plus 
de douze mille. Il s'agissait pour l'essentiel de sujets maltais, sardes 
et siciliens formant une colonie bruyante, exerçant les métiers les 
plus divers, et vivant dans la promiscuité des fondouks devenus avec 
le temps singulièrement étroits. 

Beaucoup ne sont que de vulgaires « aventuriers venus chercher 
fortune ». Tolérés par le bey, couverts par le régime des capitulations 
et protégés efficacement par leurs consuls, ils constituent par leur 
seule présence une source permanente de préoccupations pour le 
gouvernement tunisien. Leurs démêlés avec les autochtones 

De la masse des chrétiens émerge toutefois une minorité 
originaire des grands ports méditerranéens, Marseille, Livourne ou 
Gênes, qui pratique le grand négoce et vit dans l'aisance. 

Etablis à Tunis, ils sont les représentants accrédités des grandes 
firmes commerciales, italiennes et surtout françaises. Mais depuis 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 339 

1830, l'élément français commence à exercer une prépondérance qui 
devient de plus en plus exclusive. Parallèlement, la faveur du bey ne cesse 
de se manifester envers les citoyens de sa nouvelle et puissante voisine. 

Par ailleurs, la présence d'une forte colonie chrétienne catholique 
à Tunis facilite l'apparition d'institutions à caractère prosélytique 
comme le couvent des capucins, l'établissement des Sœurs de Saint 
Joseph de l'Apparition, le collège mixte de l'Abbé François 
Bourgade. Cet abbé a même fondé une gazette arabe destinée à la 
propagation du christianisme. Les initiatives prosélytiques ou 
économiques prises par les chrétiens de Tunisie au cours du XIXe 
siècle sont grandement facilitées par l'insuffisance et surtout 
l'anachronisme des institutions sociales tunisiennes dont témoigne 
en premier lieu l'état de l'enseignement dans la Régence. 

La crise de renseignement traditionnel 
En dehors du collège français et des écoles hébraïques, il existe en 

Tunisie un enseignement national à deux degrés. 
Dans les campagnes, comme dans les villes, l'instruction est 

dispensée d'une façon pratiquement gratuite dans des écoles coraniques 
ou « Kouttabs ». Chaque école groupe en moyenne une vingtaine 
d'élèves sous l'autorité d'un maître ou « moueddeb ». On y étudie le 
Coran, l'écriture, la lecture et les éléments de la grammaire arabe. Mais 
dans la méthode d'enseignement, il y a peu de place pour l'explication 
et l'exercice. Le maître fait réciter à ses élèves d'une façon systématique 
et ininterrompue des versets du Coran ou des textes d'exégèse. 

Cet enseignement à caractère nettement religieux ne fait guère de 
place aux sciences exactes et ne cultive que médiocrement 
l'intelligence et les facultés créatrices des enfants. 

Du moins les élèves les plus doués ont-ils la possibilité de 
poursuivre des études secondaires à l'Institut de la Zaytûna ou dans les 
établissements annexes. La célèbre Zaytûna a été dans le passé un 
grand foyer de culture arabe dont la renommée dépasse largement et 
légitimement les frontières du pays. Au XIXe siècle encore, de nombreux 
étudiants venus de différents pays maghrébins la fréquentent. 



340 - LES TEMPS MODERNES 

Le régime des études fut réformé par l'édït ou « manchour » 
d'Ahmed Bey, daté du 27 Ramadan 1258 (1840) plus connu sous le 
nom de « Mu'allaqa ». Le programme comporte l'étude des sciences 
religieuses (tawhid et hadith) et juridique (fiqh), de la syntaxe, de la 
littérature, de la logique, de la métrique, de l'histoire, du calcul et de 
la calligraphie. Là aussi, la base de l'enseignement est constituée par 
les disciplines religieuses ou littéraires : encore prenait-on soin 
d'exclure du programme tout penseur dont les idées sont 
traditionnellement jugées non conformes à la stricte orthodoxie. 

Il devient alors aisé de comprendre que les études faites à la 
Zaytûna ne pouvaient déboucher que sur un nombre restreint de 
carrières : notariat, enseignement ou justice charaïque. Vers le milieu 
du siècle, on pouvait compter à Tunis sans doute près de quinze 
cents étudiants ou « tolbas » dont la plupart viennent des villes de 
l'intérieur et logent dans les trente deux « medersas » ou foyers. Line 
bibliothèque de dix mille volumes est établie à leur disposition dans 
une annexe de la Zaytûna. 

Tel quel, le système d'enseignement a néanmoins rendu au pays 
des services notoires. Les quelques mille cinq cents Kouttabs, 
l'institut de la Zaytûna et ses annexes ont contribué d'une façon 
décisive au maintien de la langue arabe et des traditions culturelles 
de la Tunisie. Ils constituent dans cette période difficile de notre 
histoire le refuge du patrimoine culturel arabo-islamique. 

Au lendemain de l'occupation française, un étranger a observé 
que : « A Tunis, l'instruction était plus développée que dans bien des 
régions de France (...) dans ce sens du moins qu'il y avait fort peu 
d'illettrés 2 ». 

Il est cependant évident que dans ses méthodes comme dans ses 
programmes, l'enseignement tunisien demeurait parfaitement 
scolastique. La confusion entre écoles et oratoires est à cet égard fort 
significative. Nous touchons là à l'une des causes fondamentales de 
la stagnation de la pensée tunisienne durant la période husseinite. 

Dans la première moitié du XIXe siècle la société tunisienne demeure 
rongée par un traditionalisme érigé en véritable doctrine. Ce n'est pas 
là un simple attachement sentimental au passé, mais plutôt une 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe S IECLE. 341 

adhésion totale et quasi mystique à un patrimoine culture] mal assimilé 
et réduit souvent au seul facteur confessionnel. L'attachement se mue 
en vénération et le patrimoine culturel est confondu avec le mode de 
vie des ancêtres (salaf) dont le modèle est considéré comme intangible. 

Le plus grave est que ce traditionalisme ne se limite pas au domaine 
proprement culturel mais finit par imprégner les différents secteurs 
d'activité sociale. Dans la vie familiale comme dans la vie 
professionnelle prévaut le même type d'organisation. Ainsi la famille est 
groupée autour du « père », c'est à dire l'agnat le plus âgé. Son autorité 
qui couvre tous les membres de la famille est fort étendue par suite de 
la réunion des personnes sous le même toit et celle des biens dans une 
seule main. Au chef de la famille seul reviennent les tâches d'arbitrage 
des litiges, de contraction d'alliances et de gestion des biens, lesquels 
restent souvent à l'état d'indivis. 

Dans la vie artisanale, le système en vigueur est le régime des 
corporations. Les artisans d'un même métier réglementent sévèrement 
la technique du travail, la commercialisation des produits ainsi que les 
rapports entre maîtres, compagnons et apprentis. A la tête de chaque 
corporation un syndic (aminé) veille au respect des règlements issus du 
droit coutumier et arbitre les litiges d'ordre professionnel. 

Là encore l'emprise des traditions étouffe toute velléité de 
renouveau. L'esprit de création, témoignage de la liberté individuelle, 
se heurte à la fois aux coutumes et aux préjugés sociaux. Nul espoir de 
progrès ou même d'une quelconque transformation dès lors que le 
système éducatif, les structures familiales, les normes de la morale et les 
règlements corporatifs conjuguent leurs effets pour annihiler toute 
initiative se situant en dehors de la stricte orthodoxie. 

Pour mieux protéger l'ensemble de cette structure socio-culturelle, 
on lui attache l'étiquette de l'Islam. En réalité la société est noyée dans 
une religiosité aussi éloignée de la saine compréhension des dogmes de 
l'Islam que l'était la situation de la Tunisie des brillantes époques de la 
civilisation islamique. Car loin de s'inspirer du passé dans ce qu'il a de 
fondamental, on se borne à en faire revivre les aspects formels et 
accessoires. Ainsi, alors que l'ambition des intellectuels arabes de la 



342 

La minorité noire en Tunisie 

Jusqu'au XVIIe siècle, le marché des esclaves est 
fourni par les caravanes saisonnières en 
provenance de Ghadamès et du Fezzan. Les 
esclaves proviennent d'une large zone sub-
saharienne : le pays Bambara, la ville de Djenné 
jusqu'au lac Tchad et le royaume du Bornou. 
Les noms les plus courants attestent de ces 
origines : al Burnawi, al Jannawi, al Ghadamsi, 
al Warigli, al Tumbuktawi ...etc. En 1789, le 
consul anglais évalue à 100-150 le nombre des 
esclaves introduits à Tunis chaque année. 
Le nombre des esclaves noirs et de leurs 
descendants au XVIIIe s. est évalué pour tout le 
pays à 70.000. On estime à 50.000 les apports 
acheminés entre 1700 et 1800 et le même 
nombre acheminé entre 1800 et 1850. Leur 
concentration est plus forte dans les oasis où 
ils sont employés dans les cultures et les 
travaux d'irrigation que dans les autres zones 
(Tunis, Cap Bon et Sahel) où ils sont surtout 
des serviteurs dans la cour des Beys et dans les maisons bourgeoises. Le marché 
des esclaves se tient à Souk al Birka, construit par Youssef Dey au début du XVIIe s. 

Pauvreté absolue et déchéance 
sont parfois le lot de la 

communauté noire. 

Abolition de l'esclavage 

L'abolition . Avant d'être formellement tranchée le 26 janvier 1846, la politique 
d'abolition était progressive : Ahmed Bey proclame l'interdiction de la vente des 
esclaves au souk al Birka (1841), puis la démolition des boutiques réservées à ce 
commerce, la proclamation de la condition libre des enfants d'esclaves (décembre 
1842), enfin l'affranchissement total. La mesure est bien accueillie par les 
dignitaires religieux. Des salles sont aménagées dans trois zawias de Tunis (Sidi 
Mehrez, Sidi Mansour et Zawia Bukria) afin de rédiger les actes d'affranchissement 
pour tout esclave qui s'y rendrait. Dans le temps, des résistances résiduelles ont 
justifié un décret d'abolition radical pris par Ali Bey III le 29 mai 1890, confirmant 
et complétant celui de 1846. 

Le nouveau contexte. Pour la minorité noire, l'affranchissement traditionnel par 
décision du maître ou, à partir de 1846par l'effet de la loi, ouvre la voie à la 
marginalité sociale. Les affranchis ont gonflé les couches du sous prolétariat 
urbain et des petits métiers (marchands ambulants, masseurs dans les bains 
maures, gardiens) vivant dans les fondouks des faubourgs populaires. Dans les 



343 

Ancien marché aux esclaves. Les négriers de Ghadamès disposent 
d'une grande maison non loin des souks réservée également à ce commerce. 

oasis du Sud, les affranchis sont promus au rang de khammas (métayer au quint). 
Certaines noires affranchies succombent à la prostitution. Légalement, l'accès des 
noirs à la propriété est garanti : au Sahel et dans le Sud, certains possèdent de 
petites propriétés. 
L'organisation communautaire comprend l'institution de l'Agha des 'Abîds 
(chef de la communauté) qui intercède auprès des autorités en cas de plainte et qui 
résout les problèmes entre les membres, ainsi que des confréries vouées à des rites 
culturels saisonniers. Des mausolées (Sidi Sa'd au Mornag et Sidi Fraj à La 
Soukra) abritent ces manifestations marquées par des danses typiques (Stambali, 
Bousa'diya) et par des sacrifices de boucs noirs et de taureaux. Les festivités 
annuelles à Sidi Sa 'd sont parrainées par le pouvoir beylical : le Bach Agha en fixe 
la date et le fils du Bey assiste à son ouverture et au sacrifice. 
En les admettant dans la vie de cour, les Beys husseinites ont contribué à 
généraliser dans la société citadine la règle d'intégration des noirs dans la vie 
familiale ainsi que la pratique de l'affranchissement, prescrite en islam comme un 
acte de bien. Ibn Dhiaf rapporte qu'en 1835, à la mort de Hussein Bey II, 600 
affranchis ont suivi le cortège funèbre brandissant tout haut leurs lettres 
d'affranchissement. En 1846, le statut de la minorité noire est tranché dans son 
principe. 

Voir le texte dit décret d'abolition dans la page 366. 

(Source : A. Larguèche, Les ombres de la ville) 



344 

La prostitution 

Dans les premières années du XVIIe 

siècle, les courtisanes de Tunis 
exerçaient leur profession dans un 
faubourg qui s'était créé, hors de Bâb 
al-Bahr, dans les ruines de la forteresse 
espagnole Nova Arx, au lieu dit « Le 
Bastion ». En effet, Savary de Brèves 
affirme qu 'on peut les voir « au milieu de 
la voie publique », qui se présentent 
« toutes prêtes à toute heure au désir des 
passants et avec le premier qui en 
demande sans se cacher, en présence 
d'un chacun, elles font leur petite 
besogne privément à la diogénienne ». 

Les archives de la police municipale 
de Tunis permettent d'établir l'existence 
du phénomène de la prostitution et d'en 
mesurer l'ampleur au milieu du XIXe 

siècle. L'historien Abdelhamid 
Larguèche aboutit, pour les années 1861 
- 1865, au chiffre de 450femmes 
publiques qu'il classe en cinq groupes 
suivant leur origine : rurales (32 %), 
citadines (21%), maghrébines (21%), 
noires (8,5 %), juives (7%) et autres (10,5%). Les allogènes, originaires de régions 
déshéritées du Sud marocain ou du Souf algérien, appartiennent à des groupes 
issus de migrations, entassés dans des oukalas ou fondouks et déjà appauvris. Les 
noires, concentrées dans des impasses de la ville, ont été marginalisées par suite de 
l'abolition de l'esclavage et de ses conséquences sociales. La forte proportion de 
rurales s'explique par la difficile conjoncture de la seconde moitié du siècle où la 
crise des campagnes, accablées de surcroît par la lourde fiscalité, a abouti à la 
révolte de 1864. La région de Jebel Oueslat, objet de campagnes punitives répétées 
et de mesures d'expulsion par suite des alliances avec le prince Ali Pacha et plus 
tard de ses descendants, est un vaste foyer de misère. Le chroniqueur Saghir Ben 
Youssef rapporte que « les Oueslatis, persécutés, humiliés et pourchassés par les 
mahallas, furent contraints de descendre des sommets de leur montagne et de se 
disperser dans la nature, errant pieds nus, vêtus de haillons, ne trouvant aucune 
ressource, au point de vendre leurs filles... » La vente des filles par les tribus s'est 
développée dans les zones déshéritées. Beaucoup de femmes déracinées, sans attache 
familiale, sont condamnées à l'aventure et la prostitution. Aux causes économiques et 
sociales s'ajoutent, pour les citadines, les drames de la vie familiale et intime, 
l'orphelinat, les ruptures d'équilibre et les misères de la vie conjugale. Dans la 
communauté juive, alors que les Livournais se classent parmi les plus nantis, les 

Jeune prostituée d'origine bédouine 



345 

prostituées proviennent toutes de la communauté locale de la Hâra, le quartier juif de 
Tunis, où les causes sociales sont dominantes : pauvreté, dénuement et précarité. 

C'est le faubourg Bab al Jazîra qui abrite le plus grand foyer de prostitution. Il 
compte plus de 50 fondouks et oukalas, avec des groupes de ruraux et d'étrangers 
mal intégrés, à proximité de Bab Alioua par où pénètrent les principaux flots 
migratoires vers Tunis. Le reste des quartiers sensibles se répartit à la périphérie 
de la médina, souvent dans des impasses isolées. Certaines femmes publiques 
habitent des zones résidentielles et s'exposent, en recevant fréquemment leur 
clientèle, à des plaintes du voisinage qui souvent aboutissent à leur expulsion par 
un acte de justice. Il est cependant remarquable de constater la tolérance des 
autorités qui, en règle générale, sévissent contre les violences mais qui traitent le 
phénomène de la prostitution non comme une déviation mais comme une réalité 
permanente et régulatrice de la vie de la cite. (source : A. Larguèche) 

La fonction de mizwâr 
La fonction de mizwâr révélée par plusieurs sources confirme le phénomène 

de la prostitution. A l'époque ottomane, le mizwâr est un officier subalterne 
chargé de la police nocturne et notamment celle des mœurs. Il est responsable 
du contrôle et de Vexploitation des prostituées, moyennant le versement d'un 

droit fixe payé aux autorités (4000 piastres au XVIII' s. d'après Saint Gervais) ; le 
mizwâr « tient une liste des filles de joie qui lui payent un tribut proportionné à 
leur beauté et à leur âge » ; il punit sévèrement celles qui se trouvaient enfante 

« sans en avoir la permission, ou sans être enregistrées » (Peyssonnel). C 'était 
également le mizwâr qui donnait aux filles l'autorisation de se marier. 

Piickler Muskler assure également qu'en 1835 il y avait à Tunis 
une « dame turque » qui, moyennant 14.000 piastres, exerçait la 

« surintendance » des filles de joie (cité par A. Raymond). 

Carte de la répartition des principaux foyers de prostitution à Tunis (1861-1862) 
0 Impasses à Grande concentration 9 Impasses à concentratin moyenne • Foyers isolés 



346 - LES TEMPS MODERNES 

première période abbasside était de devancer leur époque et de chercher 
l'innovation, celle des lettrés zaytouniens de la période husseinite était 
de se prémunir contre les innovations, de se fermer sur eux-mêmes et de 
préserver le passé. 

Aussi ce traditionalisme, loin de travailler effectivement à la 
renaissance d'un patrimoine dont pourtant il se réclamait, n'engendrait-
il en fin de compte qu'une exaltation confuse d'un passé islamique 
qu'on se contentait d'évoquer mais non de revivre. Précisément cet 
attachement mystique au passé est significatif des obstacles 
psychologiques qui empêchaient la société tunisienne de se tourner vers 
l'avenir et la maintenaient dans un stade attardé. 

En plein milieu du XIXe siècle, la société tunisienne demeurait 
prisonnière de la conception qu'elle se faisait de son passé. Elle percevait 
le mode de vie des ancêtres comme un mode canonique sanctifié par le 
temps et dont on ne saurait s'écarter sans renier sa foi et tomber dans 
l'hérésie. La fidélité à l'islam semblait inconciliable avec un mode de vie 
moderne, singulièrement quand ce modernisme est d'inspiration 
européenne. 

Du reste la société tunisienne n'était pas consciente de son retard, ne 
vivait pas sa crise et ne ressentait pas le changement comme un besoin. 
Cela parce qu'au sein des structures sociales, il existait une cohérence 
intérieure qui fait que les organes existants répondaient apparemment 
aux besoins de la collectivité. Ainsi le type d'enseignement zaytounien 
était adapté aux besoins d'une justice canonique et le type de 
production artisanale satisfaisait les demandes d'une économie 
précapitaliste. Cette correspondance entre les organes et les fonctions, 
les moyens et les besoins, marquait bien l'existence d'un équilibre 
interne et d'une harmonie des structures socio-économiques du pays. 

Aussi malgré un retard évident par rapport à l'Europe, la situation 
tunisienne aurait pu continuer dans le même état tant que le pays 
demeurait politiquement et économiquement replié sur lui-même, 
l'isolement préservant l'équilibre interne. Or en Tunisie l'équilibre 
fut rompu dès le premier tiers du siècle lorsque l'impérialisme 
français mit pied au Maghreb. Brusquement les capitaux, les 
hommes, les idées, les produits de l'Europe moderne, envahirent 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 347 

Tunis de façon irrésistible. Les structures du pays allaient connaître 
une explosion aux effets négatifs parce que destructeurs d'un ancien 
équilibre, mais en même temps positifs parce que libérateurs 
d'énergie créatrice. 

2. L'économie traditionnelle 

Plus que partout ailleurs, c'est à travers la vie économique que 
l'on aperçoit le mieux la crise de la société tunisienne au XIXe siècle. 
Or cette crise était générale et affectait tous les secteurs économiques : 
agriculture, artisanat, commerce. 

Le déclin de l'agriculture 
Sur le plan agricole, le dixième à peine des superficies arables, soit 

quelque 700.000 hectares, sont effectivement cultivés. Il s'agit, pour 
l'essentiel des plaines de la Medjerdah, du Cap-Bon, du sud de la 
Dorsale et du Sahel. Et du reste on n'y cultive que les céréales 
traditionnelles et l'arboriculture sèche. 

C'est que de sérieux obstacles gênent le développement de 
l'agriculture. Le régime fiscal, les abus des caïds, l'insécurité des 
campagnes sont régulièrement signalés par les chroniqueurs. Si l'on y 
ajoute les aléas climatiques, on saisit davantage la variation en dents de 
scie des productions agricoles de la Régence. Dans son étude : « Les 
exportations tunisiennes de 1801 à 1881 » 3, le Dr Arnoulet estimait 
la récolte moyenne annuelle à huit cent mille caffis, soit 4.800.000 
hectolitres de blé. Le gouvernement était si conscient de l'insuffisance 
de cette production qu'un décret réservait les sept huitièmes de cette 
récolte à la consommation intérieure. 

Les variations des productions agricoles furent plus sensibles encore 
dans l'oléiculture. Le rapport de la commission des études 4 avance le 
chiffre de huit millions d'oliviers plantés dans la Régence, chiffre 
manifestement en deçà des possibilités de la seule province du Sahel. 
D'ailleurs, l'huile d'olive produite ne pouvait guère alimenter une 
exportation régulière, puisque les récoltes annuelles variaient entre cent 
mille et trois millions de livres. 



348 

Les arts tunisiens à l'époque turco-husseinite 

L'époque moderne (XVIIe , XVIII' et XIXe 

siècles) a été pour la Tunisie une période 
d'apports féconds. L'apport des Andalous 
en architecture, en arts décoratifs et en un 
grand nombre de métiers qui vont de la 
céramique au tissage. Celui des Turcs en 
architecture aussi, en modes vestimentaires, 
en enluminures et en calligraphies, 
spécialement la calligraphie monumentale. 
Celui enfin de l'Europe, particulièrement 
l'Italie qui va grandissant à partir du XVIIIe 

siècle : colonnes et chapiteaux en marbre, 
revêtements muraux en compositions de 
marbre, miroirs de Venise aux 
encadrements somptueux, lustres, 
meubles etc. 
Tous ces apports se sont greffés sur une 
longue tradition artistique locale dont la 
principale caractéristique est 
incontestablement un sens de la mesure qui 
contraste avec ce qu'on connaît du 
développement artistique aussi bien dans le 
Machrek que dans le Maghreb arabes. Qu'il 
suffise de comparer l'art hafside à celui des 
Mérinides au Maroc et des Mamelouks en  . .Ajar  tissus en soie de  Tunis Egypte et en  Syrie.
Il est certes important de s'arrêter sur 
chacun de ces apports, mais il est plus intéressant de rechercher ce que leur 
rencontre et leur fusion a généré. On a plus de chance, de la sorte, de saisir la 
spécificité des arts tunisiens et leur richesse. Et on devient sensible à cette heureuse 

synthèse entre une robustesse héritée de 
la tradition ifriqiyenne, le raffinement 

andalou, l'élégance turque et le 
séduisant maniérisme européen. 

Rien n 'est plus hétéroclite, en 
apparence tout au moins, qu 'un 
palais tunisois du XIXe siècle, 
mais rien n 'est plus charmant. 

Céramique du XVIIe s. Qallaline 
(Musée de Arts décoratifs - Paris). 

Très beau vase cannelé avec 
décor bleu, jaune, vert et brun. 

:



349 

Cependant, il faut quitter les villes et les sociétés citadines pour découvrir une 
autre Tunisie ; celle de ces merveilleux tissages en laine et coton décorés de motifs 
géométriques sur fond rouge cochenille ou bleu indigo ; celle des poteries modelées 
aux formes si variées et aux motifs ocres et noirs. Ici on est en présence d'un art 
populaire d'une grande originalité ; un art resté vivant parmi cette partie de la 
population tunisienne dont les coutumes et parfois la langue (le berbère est encore 
parlé à côté de l'arabe dans une partie de l'île de Djerba, dans les Matmata et 
dans les oasis de montagnes au nord de Gafsa) remontent à des temps 
immémoriaux. Cet art n'a rien de commun avec celui de la ville, il appartient à 
cette Tunisie qui s'est manifestée violemment en 1864. Peu connu, certes, il n'en est 
pas moins une composante importante de la Tunisie des Temps Modernes. 

La céramique 

La céramique de l'époque moderne en Tunisie est 
l'héritière d'une tradition et d'un savoir faire 
immémoriaux. Elle reçoit cependant, à partir du XIV' 
siècle, un apport majeur celui des andalous qui 
introduisent les techniques de l'émaillage et les 
décors polychromes. 
La présence de l'argile partout dans le pays, et 
l'importance des besoins en récipients de terre cuite 
dans la vie quotidienne, ont favorisé la multiplication 
des foyers de producton. En plus de Tunis (Qallaline 
est le premier pour la poterie vernissée) et Nabeul, 
qui sont les deux centres les plus importants, il existe 
plusieurs autres villes et villages dans lesquels on 
produit de la poterie non vernissée de qualité tels 
Djerba et Moknine... Dans les campagnes et 
particulièrement dans les régions de tradition 
berbère, les femmes produisent une poterie 
modelée, cuite sur un feu en plein air, et sur 
laquelle elles appliquent avec de l'ocre et 
du jus de lentisque de magnifiques décors. 

1. Céramique de Qallaline - XIXe s. 
Jarre à deux anses portant un décor typique 
avec des oiseaux et un félin stylisé. Sur fond 
blanc cassé, les couleurs classiques : jaune, 
vert et brun 
2. Grosse jarre de Qallaline - XIXe s. 
Décor s'inspirant des motifs qu'on trouve sur 
les carreaux de faïence. 



350 

L'emploi généralisé des carreaux de céramique vernissée pour le revêtement des 
murs et parfois du sol des maisons bourgeoises, des palais et des monuments a 
entraîné le développement de cet artisanat de qualité dans lequel les céramistes de 
Qallaline ont manifesté un talent créateur certain. Leur répertoire s'est beaucoup 
enrichi, la réputation de leurs carreaux a franchi les frontières et d'importantes 
quantités ont été exportées vers les pays voisins. 

Pot à double bec et plat en 
poterie modelée ; artisanat 
féminin du village de Sejnane 

Carreau de faïence de la 
mosquée Sabbaghine. 
Ce très beau carreau, de type 
Izniq, exécuté avec des couleurs 
vives, rouge et bleu provient 
des ateliers d'Istanbul. 

Panneau en céramique daté de 1801 et signé (ce qui est rare) par l'artisan 
« Khemiri ». Le décor est essentiellement calligraphique ; il s'agit de formules 

propitiatoires à l'adresse du propriétaire de la demeure. Dans le haut de la niche 
un motif courant dans ce genre de composition : la silhouette de coupoles et de 

minarets de type turc. 



351 

Tapis et tissages 
Il n'est pas nécessaire 
d'évoquer les lainages 
pourpres de Carthage réputés 
dans tout le monde antique, ni 
les tapis d'Ifrîqiya très 
appréciés à la cour abbaside, 
pour prouver l'ancienneté et 
l'importance des tissages 
tunisiens. Pays d'élevage du 
mouton, la Tunisie des temps 
modernes produit une grande 
diversité de tissages en laine : 
burnous en laine et poil de 
chameau et ouezra en grosse Ta p i s  kaïrouanais - XIXe s. (ONAT) 
laine du Djerid, hrem en 
laine torsadée du Sahel, bakhnoug et 'ajar admirablement décorés des villages 
berbères troglodytes pour ne citer que les plus fameux. 
On attribue à Kemla, fille de Muhammad Chérif, l'introduction à Kairouan, au début 
du XIXe siècle, du tapis à points noués et dont le décor comporte un champ central. Ce 
tapis qui a une forte parenté avec le tapis anatolien était voué à un bel avenir. 
Toutefois son aîné est bien le tapis de haute laine appelé guetifa, qui était produit par 
les grandes tribus de la Steppe. 
Dans certaines villes et particulièrement à Tunis, le tissage de la soie a connu un 
bel essor. Les ateliers de la capitale se sont spécialisés dans la production de 
pièces décorées de chevrons, de palmettes, de khomsas, d'œillets, de cyprès stylisés, 
de grenades, l'ensemble disposé en registres verticaux et horizontaux. L'origine 
andalouse et l'influence turque sont également sensibles dans ces tissages d'une 
grande somptuosité. 

Détail d'un 
bakhnoug à décor 
géométrique en fil 
de coton sur fond 

rouge. 

Fragment d'un tapis 
de haute laine : Guetifa 



352 

Architecture et décoration 

Le goût des citadins pour le confort et l'engouement des élites pour les demeures 
somptueuses ont favorisé l'éclosion des arts décoratifs qui se sont exprimés dans 
les encadrements en pierre sculptée, dans les colonnes et chapiteaux en marbre, 
dans les compositions de revêtements muraux en céramique et en mosaïques de 
marbre, dans de magnifiques boiseries sculptées et ouvragées utilisant 
principalement le noyer, dans les sculptures en plâtre d'une richesse inouïe, dans 
ces plafonds à solives ou à caissons que les artisans peintres couvraient de 
somptueuses compositions où dominent le rouge le bleu et l'ocre... 

Dar Ben Abdallah XIXe s. : la vasque 
centrale. 

Turba Bachiya (1752) : décoration 
intérieure. 

Marqueterie en marbre (mosquée 
Sabbaghine 1727) : les éléments en 
marbre de différentes couleurs sont 
découpés avec une grande précision et 
assemblés pour donner ces compositions 
élégantes très appréciées de l'aristocratie 
tunisienne. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 353 

Ces produits sont alors achetés directement par des courtiers 
musulmans et Israélites pour le compte des grands négociants 
européens établis à Tunis, lequels ont pratiquement le monopole du 
commerce extérieur. Il est évident que le circuit commercial achève 
de détériorer une situation agricole déjà mal assise. 

Il faut reconnaître cependant que, dans le retard de l'agriculture, 
tous les torts ne viennent pas du Bardo. Au delà de l'archaïsme de 
l'outillage et de la perpétuation des méthodes de travail, il faut en 
chercher les causes dans la structure foncière elle-même. Celle-ci se 
prêtait mal à l'effort de mise en valeur. Une grande partie des 
propriétés est constituée en bien « habous » c'est-à-dire biens de 
main-morte qui sont par définition inaliénables. La terre habous 
incessible et indivise était mal exploitée. Avec le temps, une certaine 
désaffection vis à vis du travail agricole apparaît. La preuve de ce 
manque d'intérêt en est précisément dans l'extension des procédés 
de métayage au quint. Là même où la propriété était du type « melk » 
c'est-à-dire individuelle, le maître réside souvent en ville 
abandonnant sa propreté à un « khammès » ou métayer. Or celui-ci 
n'est nullement intéressé à produire mieux ni davantage, puisque sa 
part dans la récolte est inférieure à sa propre consommation. 

Etant donnée la prédominance du secteur agricole dans l'économie 
nationale, une telle situation du monde rural a de profondes 
répercussions sur l'économie urbaine. 

La ruine de l'Artisanat 
Au XIXe siècle, l'activité urbaine est surtout une activité artisanale, 

le « beldi » étant par excellence un maître artisan. Le métier est du reste 
assimilé à un bien familial qui se transmet par héritage. Dans les principales 
villes de la Régence, les métiers sont groupés en corporations et localisés dans 
chaque ville à l'intérieur du périmètre des souks. 

Mais si chaque souk est en principe réservé à un métier, il arrive 
qu'un métier occupe plusieurs souks. 

Les corps de métier sont des institutions professionnelles au rôle économique 
et social très important. On peut se rendre compte de cette importance 
lorsqu'on constate que la ville de Tunis compte plus de quatre-vingts 



354 - LES TEMPS MODERNES 

corporations totalisant plus de vingt mille patrons, compagnons et apprentis. 
Toutefois, on distinguait traditionnellement quatre métiers dits 
« nobles » : ceux qu'exercent les chaouachias, attarines, balghajyas et sarrajines. 

Ce que l'on observe d'abord à l'intérieur des corporations, c'est un respect 
des traditions médiévales dans les rapports entre maîtres et compagnons 
comme dans la pratique même du métier. En effet, les règlements corporatifs 
sont très sévères quant aux méthodes de travail et un contrôle strict est exercé 
par l'amine  ou syndic. On sait que l'aminé est l'intermédiaire officiel entre les 
artisans et le gouvernement. A ses fonctions administratives, l'amine assume 
un pouvoir juridictionnel : l'arbitrage des litiges d'ordre professionnel. 

Il est clair que les corporations étouffent la liberté du commerce et, 
partant, empêchent son essor. L'artisanat est en somme une forme 
d'économie pré-capitaliste avec ce que cela implique de monopole collectif 
des métiers et de spécialisation technique, véritables freins à une 
modernisation de la production et du commerce. 

Les choses cependant auraient pu connaître une évolution autre, aussi 
longtemps que le marché tunisien demeurait protégé, puisque le degré 
d'évolution de l'économie reflétait celui de toute la société et répondait à ses 
besoins immédiats. Mais il n'en fut rien, car des événements extérieurs 
vinrent bouleverser cet état de choses. L'implantation en Tunisie des intérêts 
impérialistes allait aboutir à la rupture du fragile équilibre socio-
économique du pays. Et d'abord la progressive et irrésistible invasion 
du marché tunisien par la marchandise européenne et singulièrement 
française. Cette marchandise qui avait pour elle l'attrait du nouveau 
et la modicité des prix envahit le marché local sous forme de produits 
industriels et manufacturés, sans rencontrer de barrière douanière ni 
d'industrie locale concurrente. 

L'absence de protection douanière est une conséquence directe des 
traités capitulaires imposés par les puissances à la Tunisie. En vertu 
de ces traités, l'entrée des marchandises européennes n'est soumise 
qu'à un droit de 3% comparé au droit de quint (20%) communément 
usité en Méditerranée et au droit de 11% auquel est astreint 
l'importateur tunisien lui-même, le taux de 3% consenti au négoce 
européen par les traités capitulaires apparaît bien comme un taux 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIXe SIECLE 

symbolique à la limite de la franchise douanière. Celle-ci est même 
proclamée par les traités pour l'importation de certains produits 
français tels les grains, riz et légumes secs (traité de 1824 art. 5). Ces 
privilèges exorbitants allaient ruiner le négoce local dans les deux 
secteurs agricole et artisanal. 

La concurrence des produits fabriqués en Europe s'étend dès le 
début du XIXe siècle à presque tous les produits de l'artisanat tunisien : 
chécnias, articles vestimentaires, objets en métal, ouvrages en cuir, 
céramique, matériaux de construction, meubles... Par exemple les 
chéchias tunisiennes ont dû faire face à la concurrence des chéchias 
fabriquées à Orléans, Marseille, Gênes, Livourne ! Production d'autant 
plus envahissante que les fabriques en Europe produisent des quantités 
industrielles et pratiquent des prix compétitifs. Comment s'étonner dès 
lors que les exportations tunisiennes de chéchias soient réduites des 
neuf dixièmes en moins d'un demi-siècle (cf. Pierre Pennée). 

Il en est de même du secteur des textiles où l'on observe au XIXe siècle 
des importations massives de soieries et de cotonnades qui imitent et 
concurrencent directement la production locale. En particulier les 
cotonnades anglaises de Manchester « inondent le pays » et ont par 
leur « extrême bon marché » éliminé presque complètement les 
fabrications locales de cotonnades. 

La concurrence européenne s'étend encore à d'autres branches de 
l'artisanat : outils, armes, orfèvrerie... Ainsi des cuivres orientaux 
estampillés à Birmingham (Angleterre) apparaissent dans les souks 
de Tunis dès le milieu du XIXe siècle. 

Les bijoux de fabrication tunisienne sont aussi concurrencés par 
des bijoux montés en Europe et imitant les modèles traditionnels. 

Il est vrai que si la marchandise européenne trouve facilement à 
s'écouler en Tunisie, c'est que la haute société mnisienne et certaines 
franges de la bourgeoisie sont grandes consommatrices de produits 
importés. En effet les princes husseinites, leur entourage turc et mamelouk 
ainsi que la classe des mokhazni sont de longue date acquis à l'article 
européen. En même temps, ils manifestent une désaffection vis-à-vis de 
l'article local qualifié de désuet et d'antique. C'est ainsi que le groupe social 
le plus aisé qui constitue la clientèle traditionnelle de l'artisanat, délaisse la 
production nationale au profit des articles industriels et modernes venant 



356 - LES TEMPS MODERNES 

de l'étranger. Cette évolution du marché de la consommation devait 
accentuer la crise du système économique traditionnel au seul profit de 
l'industrie européenne devenue maîtresse du marché tunisien. 

L'effondrement du négoce 

L'activité commerciale de la Régence fut tout d'abord desservie 
par la politique du gouvernement beylical dans les domaines 
monétaire et douanier. 

En effet, les beys frappèrent au cours du XIXe siècle des monnaies de 
cuivre, d'argent et d'or. Caroube en cuivre et mahboub en or furent 
toutefois assez rares ; l'unité monétaire par excellence est le « rial » ou 
piastre, avec ses multiples, rialine, bou thlatha, bou arba'a, boukhamssâ, 
tout également en argent. Les sous-multiples du rial : le nasri et la 
carouba sont en cuivre. C'est le bey Ahmed qui créa, le 22 Ramadan 
1263, un Hôtel de la Monnaie qui fut affermé au grand fournisseur de 
l'Etat, Mahmoud Ben Ayed 5. 

L'altération de la monnaie est l'expédient régulièrement employé 
lors des crises financières. Ainsi, au cours du même siècle, le rial a 
subi des dévaluations successives faisant passer sa valeur cotée en 
francs de 2 F. à 0,60 F. 

Au delà des perturbations économiques qui en résultaient, de telles 
dévaluations créaient une atmosphère de méfiance et d'incertitude 
propre à décourager tout progrès économique. Le secteur le plus 
affecté est celui du commerce intérieur. 

A l'intérieur des frontières du pays, le commerce porte sur l'échange 
des produits régionaux : blé de Mateur et de Béja, laine de Kairouan, 
huiles du Cap-Bon et du Sahel, dattes du Djerid. La plupart des 
échanges se font dans le cadre des foires ambulantes, pour peu que les 
conditions de sécurité le permettent. Le commerce intérieur est 
prospère les années de bonnes récoltes. C'est alors que les échanges sont 
intenses entre la campagne et la ville, la première livrant produits 
agricoles et pastoraux et achetant articles manufacturés. Tunis est le cœur 
des activités commerciales et financières de la Régence. 

En effet, chaque année deux ou trois caravanes désignées sous le 
nom de « Ghedamsia » remontent du Soudan jusqu'à Tunis. Elles 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIXe SIECLE 

apportent poudre d'or, séné, défenses d'éléphants, gommes, plumes 
d'autruche et esclaves noirs 6. Elles emportent des produits tunisiens 
et européens : draps, toiles, soieries, cuir, articles manufacturés. 

Plus nombreuses sont les caravanes algériennes généralement 
originaires de Constantine. Elles apportent à Tunis la cire, les peaux 
sèches, les troupeaux de bœufs et de moutons. En contrepartie, elles se 
ravitaillent dans la Régence en tissus, chéchias, parfums et articles en cuir. 

En réalité, le commerce africain a beaucoup perdu de son 
importance au cours du siècle. Deux facteurs furent à ce sujet 
décisifs, la conquête de Constantine par la France en 1837, et la fin 
de la traite des noirs en 1846. 

C'est précisément la période où l'industrie européenne s'impose 
irrésistiblement sur le marché tunisien. Elle a pu exploiter une 
conjoncture on ne peut plus inégale. Puissance d'entreprises en plein 
épanouissement, rapidité des communications dues à la navigation à 
vapeur, privilèges douaniers découlant du régime des capitulations 
étaient autant d'atouts en faveur de la monopolisation par l'Europe 
du commerce extérieur de la Régence. 

La Goulette, principal port de Tunis, était visitée entre les années 
1861 et 1865 par plus de six cents navires européens. Entre 1846 et 
1862, la valeur des marchandises échangées doublait, passant de 
douze millions à vingt quatre millions de francs. Mais, loin de 
traduire l'épanouissement des industries nationales, cet essor du 
commerce extérieur accusait le déséquilibre de l'économie tunisienne. 

En effet, l'analyse du trafic portuaire de la Goulette révèle, en 
même temps que le déclin de l'artisanat local, l'incohérence de la 
politique beylicale en matière de commerce : le fait que Tunis, en 
plein milieu du XIXe siècle, importait d'Europe des chéchias, des 
burnous, des mélias et des cuivres estampés, est à peine croyable 7 

Face à un tel état de choses, on ne peut que reprendre la claire 
appréciation du général Khaïreddine qui affirmait « Un pareil système 
est humiliant, anti-économique et anti-politique ; humiliant parce que 
le besoin de recourir à l'étranger pour presque tous les objets de 



358 - LES TEMPS MODERNES 

première nécessité démontre l'état arriéré des arts dans le pays ; anti-
économique parce qu'il favorise l'industrie étrangère au détriment de 
l'industrie nationale ; anti-politique parce que la nécessité pour un 
Etat de recourir constamment à un autre est un obstacle à son 
indépendance et une cause de faiblesse » 8. 

C'est précisément d'indépendance qu'il s'agissait à cette époque, 
puisque la France marquait déjà sa prépondérance sur les activités 
commerciales de la Tunisie. En 1861, elle assurait 50% des 
importations tunisiennes et 35% des exportations. Depuis, la situation 
n'a cessé d'évoluer en faveur de la prépondérance commerciale 
française sur le marché tunisien. Quelque vingt ans avant la signature 
du traité du protectorat, les produits les plus répandus à Tunis étaient 
déjà des produits de fabrication française. C'est pourquoi l'on ne 
saurait s'étonner outre mesure du fait que c'est la maison Rothschild de 
Paris, représentée à Tunis par le négociant français Chapelié, qui se 
chargeait de presque toutes les fournitures de l'Etat tunisien. 

Il faut dire aussi que la dégradation du commerce national 
résultait de l'application du régime des capitulations en matière 
douanière. En effet, comme nous l'avons déjà vu précédemment, la 
Tunisie ne bénéficiait dans son propre marché d'aucune protection 
contre la vive concurrence des produits importés. 

Alors que pour les importations le pays était, en vertu des 
capitulations, un marché largement ouvert, par contre les produits 
tunisiens à l'exportation se trouvaient soumis à des droits de sortie 
variant entre 8% et 25%, On ne saurait imaginer système plus 
étrange ni plus anti-économique. 

On peut dire en conclusion que la déficience de ce système 
douanier ajoutée à celle de la politique monétaire achevait de 
détériorer une situation économique déjà fortement ébranlée. La 
gravité de la crise économique et financière était telle qu'elle n'allait 
pas tarder à aboutir à une banqueroute camouflée se soldant par une 
mise en tutelle internationale des finances de la Tunisie (1869). 



CHAPITRE II 

Le règne d'Ahmed Bey 
(1837-1855) 

Le régime politique tunisien résulte de l'évolution du pouvoir 
politico-militaire établi au lendemain de la conquête turque (1574). 
Très tôt, la province turque devient une principauté autonome ; puis 
une monarchie héréditaire s'installe à Tunis. Les maîtres du pouvoir 
étaient à partir de 1705 les beys husseinites. 

Théorie et pratique, passé et présent ont fourni ample matière à 
de longues confrontations juridiques sur le statut du beylik tunisien 
du point de vue du droit international : la Tunisie terre de 
suzeraineté ottomane ou terre de pleine souveraineté 9. Les partisans 
de chaque théorie n'ont jamais désarmé, mais la réalité tunisienne au 
début du XIXe siècle était celle d'un Etat parfaitement autonome à la 
tête duquel se trouvait le bey, prince héréditaire qui exerçait en 
personne les attributs inhérents à la pleine souveraineté 10. 

Organes et institutions politiques 
On sait que le bey est un souverain théocratique en qui s'absorbent 

l'Etat et le Gouvernement. Cela apparaît nettement dans le fait que 



360 - LES TEMPS MODERNES 

l'Etat beylical s'appuie non sur des fonctionnaires recrutés en raison 
de leur compétence, mais essentiellement sur l'agnation, c'est-à-dire 
sur des groupes de parents par les mâles, sur leurs esclaves et clients 
(mamelouks). 

Princes héréditaires, les Husseinites ou descendants de Hussein 
Ben Ali, accèdent au trône par ordre de primogéniture : l'agnat le 
plus âgé de la famille est désigné comme prince héritier. 

Le souverain régnant appelé communément « Bey du Trône », 
exerce en vertu de son âge un pouvoir discrétionnaire sur tous les 
princes de la famille husseinite. 

L'héritier présomptif ou « Bey du Camp » a traditionnellement la 
charge de commander l'armée. 

Maître du pays, le bey exerce le despotisme pur, dégagé de tout 
frein. Il n'existe en effet aucune distinction entre les pouvoirs : la 
volonté du Prince est exécutée en tant que loi dans tous les secteurs 
de la vie publique. 

Le bey vit ordinairement dans le palais du Bardo qui date 
vraisemblablement des premières années du XVE siècle. Situé dans la 
banlieue nord de Tunis, le Bardo est le siège du gouvernement. Les 
résidents y sont cependant assez cosmopolites puisque les convertis 
d'origine européenne voisinent avec les mamelouks circassiens et les 
esclaves soudanais. 

A la cour du Bardo, tous les dignitaires portent les grades 
d'officiers supérieurs dans l'armée beylicale. On se dispute des 
charges honorifiques mais lucratives comme celles de « caïd sebsi» ou 
garde pipes, « bach-chaouch » ou majordome et « bach kallal » ou 
maître de la garde robe. 

Les chrétiens sont nombreux, libres ou esclaves. Ils servent le bey 
comme officiers, architectes, ingénieurs, médecins, secrétaires... Ils 
sont si nombreux et si influents qu'ils ont établi une chapelle dans 
une cave du palais. 

Il faut croire que cette tolérance des beys n'est pas seulement 
d'ordre religieux puisque de hauts dignitaires du Bardo ne sont 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XVIIIe SIECLE. 361 

même pas sujets tunisiens. Ainsi Antonio Maria Bogo, secrétaire du 
gouvernement est sujet autrichien ; Elias Moussali haut dignitaire et 
colonel de l'armée beyiicale est français ; Giuseppe Raffo, ministre 
des Affaires Etangères de la Régence, est sujet sarde. 

Mais le groupe numériquement le plus dense est celui des 
« mamelouks » qui constitue une sorte de légion bénéficiant de 
faveurs spéciales. Les mamelouks ont des origines diverses : Trans-
caucasie, Géorgie, Grèce. Venus tout enfants et élevés à la cour, 
n'ayant ni famille ni racine dans le pays, ils sont des instruments 
dociles entre les mains des beys qui peuvent ensuite leur confier les 
principales charges civiles et militaires de la Régence. 

Dans son mémoire intitulé Réponse à la calomnie, le Général 
Khaïreddine fournit la liste des hauts dignitaires de la Régence au 
XIXe siècle qui étaient tous des mamelouks : Hussein Bach 
Mamelouk, Chakir Saheb-Tabaa, Mustapha Agha, Mustapha 
Khaznadar, Khaïreddine, général Mohamed Khaznadar, les généraux 
Farhat, Slim Rustum, Hussein ... 11 C'est généralement le mamelouk 
le plus influent à la cour qui a la haute main sur l'administration 
générale de la Régence. L'attribution essentielle du cheikh est la 
perception des impôts. 

Le régime fiscal 
La politique fiscale du gouvernement est en fait une politique 

d'exploitation. 
La confection du budget consiste à préparer chaque année un état 

de prévision. On dépense ensuite sur les instructions personnelles du 
souverain. Or, les dépenses de l'Etat ne sont pas aussi importantes 
que ses recettes. 

En effet, pour l'entretien des établissements publics, il existe les biens 
dits habous provenant de donateurs bénévoles. Ainsi, les mosquées, les 
écoles, médersas, hôpitaux, voire même fontaines publiques et remparts 
des villes sont restaurés grâce aux revenus des habous. 

Mais alors que les charges de l'Etat sont relativement réduites, les 
autorités de la Régence exploitent toutes les formes de contributions. 



362 

La simple nomenclature des impôts, directs ou indirects, en régie ou 
en fermage est à elle seule significative. Jusqu'au règne d'Ahmed 
Bey, il y avait deux principaux impôts directs : 

- Le 'ouchour ou dîme perçu sur les céréales. Il est de 39 piastres 
par mécliia, perçu en argent ou en nature ; 

- Le qanoun, impôt perçu sur les arbres fruitiers, oliviers et 
dattiers. Il varie entre 15 et 30 centimes par pied selon l'âge et la 
qualité des plantations. 

Les impôts indirects sont plus nombreux et plus complexes : 
- Les mahsoulats, taxes particulières à la Régence, frappant la 

production (droits de vente, de fabrication, de patente ...) et la 
consommation (droits de marché, d'entrée, de mesurage ...) ; 

- droits de timbre et de mutation ; 
- droits de douanes. 
Il faut ajouter à cela les recettes provenant de l'adjudication des 

grandes fermes ou « lizma », citons : 
- Lizmat-dar-jeld dont l'adjudicataire appelé caïd essekine percevait 

une carouba par piastre sur la valeur des peaux sortant de l'abattoir ; 
- Lizmat-al-mizane ou perception des droits sur les poids publics ; 
- Les fermes diverses : éponges de Sfax, corail de Tabarka, le sel, 

la pêche dans les lacs... 
A cette importante fiscalité s'ajoutent les impôts coutumiers 

perçus dans les provinces : 
- Ettifak, droit perçu par les cheikhs ; 
- Addouyoun, dette des tribus aux caïds révoqués ; 
- La dhiffa, impôt dû à l'avènement. 
- Thirane-el-krista, impôt remplaçant la fourniture de taureaux 

pour le transport du bois destiné à la construction des navires. 
- Kheil echouk ; 
- Fras-al-ada... 
Le caractère manifestement abusif de cette fiscalité est de nature 

à créer des démêlés entre les autorités provinciales et les populations. 
Les deux expéditions annuelles du « camp » ont précisément pour 
but de convaincre par les armes les contribuables récalcitrants. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  X I X ' SIECLE - 363 

L'organisation judiciaire 
En application du droit régalien, le bey rend en personne la 

justice. Le tribunal beylical ou « mahkama » siège dans une grande 
salle au palais du Bardo. 

En principe, le bey d'une part et les caïds qui le représentent dans 
les provinces d'autre part, reçoivent et jugent toutes les plaintes ; 
mais il est d'usage que les litiges concernant le statut personnel 
soient du ressort de la justice charaïque. Il y a donc en fait deux 
organes judiciaires : la mahkama et le chara'. 

Le chara' est une juridiction de droit commun. Il a compétence 
pour les affaires concernant le statut personnel. Il connaît aussi 
toutes les actions péritoires relatives à la propriété immobilière. La 
justice charaïque est présente partout dans la Régence en milieu 
nomade comme dans les villes. Elle est exercée par le cadi, juge 
unique qui tranche les affaires à caractère simple. Mais dans les 
principales villes, il y a des « majlis » ou tribunaux charaïques 
régionaux composés de cadis et de muftis des deux rites malikite et 
hanafite. 

A Tunis, le « majlis chara i » correspond régulièrement avec les 
tribunaux provinciaux et juge les plaintes en dernier ressort. Le 
majlis a autorité pour contrôler les « ' Adoul» ou agents du notariat 
ainsi que les « oukils » ou mandataires ad litem. 

En réalité, les tribunaux du chara' ne constituent pas à proprement 
parler une justice indépendante ; cadis et muftis sont nommés par le 
bey qui peut aussi casser leurs jugements. Les arrêts de quelque 
importance ne deviennent exécutoires qu'après l'accord du prince. 

Ainsi donc se manifeste dans tous les domaines de la vie publique la 
toute puissance des beys que rien ne vient tempérer. Un tel absolutisme 
recèle deux dangers : l'extension du pouvoir de certains mamelouks... 
irresponsables, et les interventions de certaines puissances européennes 
dans les affaires intérieures de la Régence. Ces dangers n'apparurent 
dans toute leur ampleur qu'à la mort d'Ahmed bey, dont le règne 
énergique avait permis de les contenir. 



364 - LES TEMPS MODERNES 

La situation à l'avènement d'Ahmed Bey 
L'un des objectifs essentiels de la politique husseïnite au XIXe siècle 

était la préservation de la paix. C'était à ce prix que les Husseinites 
pouvaient consolider leur dynastie et recevoir la nécessaire investiture 
califale. On attachait beaucoup d'importance à Tunis au maintien de 
bonnes relations avec la Sublime Porte. De nombreuses raisons de 
politique intérieure et extérieure militaient en faveur d'une telle option. 
Il y avait d'abord les Turcs d'origine et les divers sujets du Sultan qui 
constituaient une forme de présence ottomane dans la Régence. Les 
beys eux-mêmes qui se targuaient d'être « Turcs » ont toujours respecté 
un Empire dont par ailleurs ils surestimaient le pouvoir de protection. 
Ils devaient aussi tenir compte de l'attachement réel des populations 
musulmanes au maintien d'une certaine unité du monde islamique. 

Or le premier tiers du XIXe siècle a marqué l'une des grandes étapes 
du déclin de l'Empire ottoman, transformant du même coup les 
données de l'équilibre politique méditerranéen. La libération de la 
Grèce comme la conquête de l'Algérie consacrèrent l'hégémonie 
européenne sur cette mer. On ne peut s'étonner que l'histoire de la 
politique tunisienne au XIXe siècle révèle que le Bardo avait tenu compte 
de cette évolution. 

Le règne de Hussein II (1824-1835) a marqué la première phase 
d'une politique nouvelle. Agé de quarante ans lors de son 
avènement, le prince Hussein était courageux, humain et très attaché 
à sa foi. Mais aucune expérience particulière ne le préparait aux 
problèmes ardus qu'il allait affronter. Or les premières années du 
règne s'ouvraient sur une ère de difficultés. En effet, le déficit du 
commerce extérieur de la Régence nécessitait le paiement en 
monnaie métallique de la marchandise importée d'Europe. La masse 
monétaire tunisienne diminua sensiblement. C'est alors que le 
ministre Hussein Bach Mamelouk fit accepter la dévaluation de la 
piastre (mars 1825). Le commerce en fut davantage perturbé. 

Le Bey a d'autant plus facilement accepté la dévaluation qu'il 
devait répondre à l'invitation du Sultan Mahmoud II à participer à la 
guerre turco-grecque. Une flotte hâtivement réunie quitta la Goulette 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 365 

le 7 août 1826 mais subit le sort de toute l'escadre ottomane à la 
malheureuse bataille de Navarin. 

II ne semble pas que toutes ces difficultés aient conduit à un 
ralentissement des dépenses de la cour, dépenses inconsidérées, sans 
commune mesure avec les recettes de l'Etat. 

En 1829, le ministre Hussein Bach Mamelouk avoua un déficit 
de plus de deux millions de piastres. C'était la crise financière qui se 
greffait la même année sur une crise économique, conséquence de la 
sécheresse. On ne parvint à éviter la disette que par de fortes 
importations de blé. 

Les malversations de Hussein Bach Mamelouk lui valurent d'être 
disgracié et remplacé par Chakir Saheb-Tabaa. 

Affaiblie par ses crises économiques et financières, préoccupée par 
ses problèmes intérieurs, ne disposant ni d'armée régulière ni de 
marine, la Régence de Tunis ne peut qu'assister impuissante à 
l'imposant défilé des forces navales françaises qui s'emparent d'Alger le 
5 juillet 1830. La France du reste prend ses précautions en avertissant 
solennellement le gouvernement tunisien que toute intervention de sa 
part serait considérée comme un casus belli. Tout au plus a-t-elle 
autorisé un navire battant pavillon beylical à venir rapatrier les sujets de 
la Régence qui vivaient à Alger (juillet 1830). 

La situation nouvelle créée au Maghreb par la conquête d'Alger 
imposa un changement de la politique traditionnelle de la Tunisie. 
A l'inefficiente et lointaine souveraineté ottomane se substitue une 
prépondérance française autrement impérieuse. Et c'est d'un 
sentiment d'impuissance qu'est né le rapprochement avec la France. 
Au mois d'août 1830, Hussein Bey paraphe le nouveau traité avec la 
France ; traité qui consacre un double engagement beylical de maintenir 
la liberté du commerce et d'abolir l'esclavage. En même temps, la France 
demande et obtient d'assister militairement la Régence. « A la demande 
du Bey », des officiers français sont chargés d'instruire les premières 
troupes régulières. Une politique d'assistance militaire s'instaure qui se 
renforce sous les règnes de Mustapha et surtout d'Ahmed Bey. 



366 

Ahmed Bey réformateur 
(1837-1855) 

Esprit éclairé, ouvert aux idées de progrès, instruit et curieux des choses 
historiques, Ahmed Bey fut un prince réformateur. 

Dès son accession au trône, il s'empresse de créer l'Ecole Polytechnique 
du Bardo (1838) chargée de former les cadres de l'armée et de 
l'administration. L'Ecole assure l'enseignement de l'art militaire, des 
disciplines scientifiques, des langues étrangères, de la littérature et de la 
religion. Cette école a inspiré la réforme de l'enseignement sous Sadok Bey 
( 1859 - 1882) et notamment la création du Collège Sadiki en 1875. 

Il institue des Commissions Spéciales pour la modernisation du 
recrutement militaire et la tunisification des effectifs. Il modernise et 
restructure l'enseignement de la Grande Mosquée Zaytuna par Décret du 1er 
novembre 1842. Ce Décret fut affiché au Bab ach-Chifa, à l'entrée de la 
mosquée, sous l'appellation de Mu'allaqa. Il crée de nouveaux postes de 
professeurs, soumet les enseignants à l'obligation d'assiduité et affecte à leur 
rémunération les habous de Bayt al-Mal. Après avoir désaffecté en 1841 le 
souk des esclaves (souk al-birka), il interdit en 1843 la traite des noirs puis, 
en 1846, abolit l'esclavage et institue à Tunis trois Commissions chargées de 
délivrer des attestations d'affranchissement des esclaves existants. Il protège 
l'exercice du culte chrétien, autorise la construction et l'agrandissement des 
églises et affecte des terrains pour la sépulture "des infidèles". Il autorise la 
France à édifier la chapelle de Saint-Louis (Louis IX) sur la colline de Byrsa 
à Carthage. En 1846, il fait détruire à Houmt Souk Burj ar-Râs (la Tour des 
crânes) qui rappelait la victoire de 1560 par Darghouth Raïs sur la flotte 
espagnole de Philippe II. 

Il organise les pouvoirs et précise les attributions des principaux 
Ministères : le Premier Ministère (Grand Vizirat), les Ministères de la 
Guerre, de la Marine et des Affaires Etrangères. Il étend les représentations 
tunisiennes à l'étranger : une vingtaine d'agences diplomatiques ou 
consulaires dans différents pays d'Europe et d'Orient. Il nomme le premier 
Ministre des Affaires Etrangères de la Régence, le Comte Joseph Raffo, beau-
frère de son père Mustapha Pacha. Il organise la chancellerie et le Protocole, 
crée l'Ordre du Sang et organise les classes du Nichan Iftikhar. 

Il généralise le drapeau tunisien dans les cérémonies civiles et dans 
l'armée dans le but d'affirmer la personnalité juridique tunisienne vis-à-vis de 
la Sublime Porte. 

(D'après Mokhtar Bey) 



367 

Ahmed Bey (1837-1855) 

Ahmed Bey, le premier husseinite 
à porter le titre de Mouchir, est le 
fils de Mustapha Bey et d'une 
captive d'origine sarde. Il est né 
le 21 ramadan 122112 
décembre 1806. Son père lui 
fait donner les connaissances 
que recevaient les princes de 
son temps : il étudie le Coran 
et apprend à parler l'italien et 
le turc. Il reçoit l'investiture le 
10 rajab 1253/10 octobre 1837 
et décéda à la Goulette le 
mercredi 15 ramadan 1271/1" juin 
1855. 

Nichan al Iftikhar 
Le Nichan al Iftikhar, 
première décoration 
tunisienne, créée par 
Mustapha Bey, porte le 
même nom que la 
décoration ottomane. 
Ahmed Bey a organisé et 
fixé le protocole relatif à 
cette décoration. Le terme 
nichan, emprunté au persan, 
signifie insigne ; Iftikhar 
signifie fierté. 

Plaque de grand cordon et de grand officier. 
Argent et émail. Inscription : « Ahmed Bey » 

(Coll. A. L. Djellouli) 



368 

Décret d'Ahmed Bey du 25 Muharram 1262 
(26 janvier 1846) 

prescrivant l'affranchissement des esclaves 

Nous avons acquis l'entière certitude que la grande majorité des personnes 
dans notre Régence aujourd'hui abusent des droits de propriété qu'ils ont sur 
les nègres et qu'ils maltraitent ces créatures inoffensives. Vous n'ignorez pas 
cependant 
- que nos savants jurisconsultes ne sont pas d'accord sur la question de 
savoir si l'esclavage, dans lequel les races nègres sont tombées, s'appuie sur 
un texte formel ; 
- que la lumière de la religion a pénétré dans leur pays depuis longtemps ; 
- que nous sommes très éloignés de l'époque où les maîtres se conformaient, 
dans la jouissance de leurs droits, aux prescriptions édictées par le plus 
Eminent des Envoyés avant sa mort ; 
- que notre loi sacrée affranchit de droit l'esclave maltraité par son maître ; 
- et que la législation a une tendance marquée vers l'extension de la liberté. 
En conséquence, nous avons décidé, dans l'intérêt actuel des esclaves et dans 
l'intérêt futur des maîtres, comme aussi dans le but d'empêcher les premiers 
de demander protection à des autorités étrangères, que des notaires seront 
institués à Sidi Muhriz, à Sidi Mansour et à la Zawia Bokria pour délivrer à 
tout esclave qui le demandera des lettres d'affranchissement qui nous seront 
présentées pour être revêtues de notre sceau. 
De leur côté, les magistrats du Charaâ devront nous renvoyer toutes les 
affaires d'esclaves dont ils seront saisis, et tous les esclaves qui s'adresseront 
à eux pour demander leur liberté. Ils ne permettront pas à leurs maîtres de les 
reprendre, leur tribunal devant être un refuge inviolable pour des personnes 
qui fuient un esclavage dont la légalité est douteuse et qui contestent à leurs 
détenteurs des droits qu 'il est impossible d'admettre à notre époque dans 
notre royaume ; car si l'esclavage est licite, les conséquences qu'il entraîne 
sont contraires à la religion, d'autant plus qu'il s'attache à cette mesure un 
intérêt politique considérable. 
Dieu nous guide vers la voie la meilleure et récompense les croyants qui 
agissent dans le sens du bien. 
Fait le 25 Muharram 1262 

Les deux grands muftis, Muhammad Bayram III au nom des hanafites et 
Brahim Riahi au nom des malikites répondent à ce décret par des lettres 
d'approbation. La lettre de Brahim Riahi souligne que le statut des esclaves 
noirs qui, en Tunisie, sont tous musulmans, est douteux du point de vue de la 
loi islamique elle-même et que le prince a le droit d'interdire ce qui est 
religieusement permis s'il existe dans cette interdiction un intérêt (maslaha) 
d'ordre politique. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XIX' SIECLE - 369 

Mustapha Bey, dont le règne fut court (1835-1837), était un 
esprit fin et cultivé. Maladif, il subit l'influence de son fils le prince 
Ahmed dont on percevait déjà la forte personnalité. Il voulut établir 
la conscription nationale et ordonna pour ce faire le recensement des 
populations. Mais un début d'agitation dans les villes l'en dissuada. 

Régulièrement alité, Mustapha Bey abandonne la réalité du pouvoir 
à son héritier Ahmed qui s'impose comme le maître incontesté de la 
Régence bien avant son avènement officiel. 

Le fait est qu'avec l'accession d'Ahmed Bey au trône, le 10 octobre 
1837, on assiste à un rajeunissement des cadres de l'administration. 

La. politique de modernisation 
Ahmed Bey (1837-1855), âgé de trente et un an à son accession 

au trône, était un prince ambitieux et qui avait le goût du grandiose. 
Quoique son instruction fût élémentaire, sa jeunesse, son dynamisme 

et son désir d'introduire des réformes dont témoigne son admiration 
pour l'œuvre réalisée par Mohamed Ali en Egypte faisaient bien augurer 
de son règne. Rompant avec la politique de ses prédécesseurs, Ahmed 
Bey cherche dès son avènement à se rapprocher de son peuple en 
accordant de hautes charges aux éléments autochtones. Il parvient à 
s'assurer une réelle popularité. 

Une ère de rénovation et de profondes réformes commence dont 
l'objectif est de doter l'Etat tunisien des attributs de la pleine souveraineté. 
En tête de l'importante œuvre réformiste d'Ahmed Bey, il faut souligner 
la réorganisation de l'enseignement secondaire et supérieur. Le décret du 
27 Ramadan 1258 désigne trente professeurs pour enseigner à la Zaytûna 
les différentes disciplines. Une importante bibliothèque publique dotée 
d'un service de prêt est installée sur les mêmes lieux. 

Poursuivant son œuvre sociale, le Bey s'intéresse au problème de 
l'esclavage. Des mesures progressives prises à partir de 1841 aboutissent à 
l'abolition définitive de l'esclavage (janvier 1846). Cette décision appliquée 
avec beaucoup de rétiœnce à Tunis produit en Europe le meilleur effet. 

Au retour de son voyage en France (novembre-décembre 1846), le Bey 
met à l'étude puis crée une Banque d'Etat avec charge d'émettre des billets 



370 - LES TEMPS MODERNES 

(juillet 1847)  Sa direction est confiée au fermier de la Régence, 
Mahmoud Ben Ayed. 

Comme on le voit, le Bey est acquis au progrès. Tout se passe comme 
si Ahmed Bey se refuse à être le souverain d'un Etat que la faiblesse des 
moyens apparente à une simple province impériale. Il est donc amené à 
opter pour une politique de « grandeur », avec ce que cela implique de 
création dont le meilleur exemple est l'édification d'une cité royale à la 
« Muhammadia ». 

Située dans la banlieue Sud-Ouest de Tunis, la « Muhammadia » 
n'était qu'un petit pavillon de plaisance. La volonté d'Ahmed Bey en fait 
une vaste cité animée où s'édifièrent palais, casernes, mosquées et souks. 
Elle devient l'un des sièges du gouvernement bien avant le voyage 
d'Ahmed Bey en France. 

Mais l'essentiel des efforts du Bey est consacré à la constitution d'une 
solide armée régulière. Une véritable ferveur militariste s'empare du 
souverain qui, jeune prince, imposait déjà le salut militaire à ses serviteurs. 

A la « Muhammadia » comme à Porto-Farina et à Kairouan, on édifie 
casernes neuves et quartiers de cavalerie. Des ordres sont donnés pour la 
réactivation de l'arsenal maritime de La Goulette, l'aménagement d'un 
port militaire, la remise en état de la fonderie de canons de la « Hafsia » 
ainsi que de la poudrerie de la Kasbah. 

Grâce à l'assistance française, les efforts d'Ahmed Bey aboutissent à 
doter la Régence d'une armée régulière pouvant aligner près de trente 
mille hommes que viendraient renforcer, en cas de conflit, plus de 
quarante cinq mille irréguliers recensés. Des régiments d'infanterie, 
d'artillerie et de cavalerie légère, habillés à l'européenne grâce à la 
production de la manufacture de draps de Tébourba, que dirigeait le 
Français Guiraud, sont constitués. 

Les forces terrestres sont appuyées par une marine adéquate : deux 
frégates, plusieurs corvettes et briks, des bâtiments de petit tonnage et 
un vapeur offert par la France. 

Ces forces militaires atteignent en effectifs des chiffres que la 
Régence de Tunis n'avait jamais connus dans le passé. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XIX' SIECLE - 371 

Il y eut sous Ahmed Bey deux types de forces armées : les troupes 
régulières et les troupes irrégulières. L'armée régulière comprend 
environ douze régiments, entre régiments d'infanterie, bataillons de 
chasseurs à pied, régiments de cavalerie et d'artillerie. Ces troupes sont 
cantonnées dans les principales villes et places fortes du pays : Tunis, le 
Bardo, la Goulette, Bizerte, Porto Farina, Sousse, Kairouan, Sfax, 
Djerba, le Kef, Tabarka et surtout dans l'immense camp militaire de la 
Muhammadia, véritable champ d'instruction et de manœuvres, situé à 
une dizaine de lieues de Tunis. 

L'armée régulière, organisée, habillée et équipée à l'image des armées 
européennes, est instruite par une importante mission d'officiers 
français spécialement détachés auprès du . 

Ces forces disposent d'une importante infrastructure : trois 
hôpitaux militaires, six casernes centrales dont l'immense et 
admirable caserne de Hussein Bey à Tunis (place aux chevaux), et les 
casernes entièrement neuves de Porto Farina, la Muhammadia et 
Kairouan. II s'y ajoute la manufacture de drap de Tébourba 
construite en 1842, la fonderie de canons de la Hafsia qui est rénovée, 
la poudrerie de la Kasbah, les arsenaux de Porto Farina et la Goulette, 
les centres de gymnase pour les chasseurs à pied (Muhammadia), la 
fonderie des projectiles et l'atelier de réparation d'armes à feu. Une 
autre poudrerie fonctionne à El Djem. L'intendance assure les 
services inhérents à sa charge : habillement de combat et de 
cérémonie, harnachement des chevaux de selle et de trait, literie et 
objets de campement, matériel militaire, armes et munitions ... 

Sur le plan des armements, un effort est entrepris pour libérer la 
Tunisie de la servitude des fournitres étrangères ; il existe, note le 
rapport du Ct Taverne, chef de la mission française sous Ahmed Bey, « un 
petit arsenal où s'est confectionné le matériel aujourd'hui en activité ». 
L confection de la poudre et celle des cartouches sont assurées à 
Tunis même. Enfin les armes et les munitions « dépassaient de 
beaucoup les besoins ». 

Afin d'encadrer cette armée régulière d'officiers valables, Ahmed 
Bey fonde l'Ecole miltaire du Bardo en 1840. Le prince n'est pas sans 

gouvernement tunisien



372 

Palais Muhammadia 

Vers le milieu du XIX' siècle, Ahmed Bey ordonne la 
construction d'une résidence d'hiver en pleine campagne 
sur la route de Zaghouan : le palais Muhammadia. Dans 
l'esprit de son fondateur, ce palais devrait non seulement 
éclipser le vieux palais du Bardo mais encore rivaliser de 

grandeur et d'éclat avec le palais de Versailles. Ahmed 
Bey a habité son palais au cours de l'hiver 1846. A sa 

mort, son successeur Muhammad Bey choisit de s'installer 
dans un palais de banlieue à la Marsa, vouant la 

Muhammadia à l'abandon. Le monument surprend 
aujourd'hui par son aspect gigantesque et son délabrement 

qui marquent le souvenir d'un rêve éphémère. 



373 

Les docks de Ghar-el-Melh 

Au prix d'un effort financier considérable, Ahmed Bey a réussi 
à réorganiser l'armée et à constituer une flotte comprenant six 
unités. De 1843 à 1855, une équipe française de 4 officiers et 
4 sous-officiers encadre la formation et l'entraînement d'une 
véritable armée régulière de 26.000 hommes comprenant 7 

régiments d'infanterie, 2 régiments d'artillerie et un régiment 
de cavalerie légère. L'Ecole Polytechnique créée au Bar do en 
1838, dirigée d'abord par le colonel Calligaris, officier turc 
d'origine Piémontaise, passe en 1852 sous la direction du 

capitaine Campenon. En 1853, il lance la construction d'une 
frégate 'Ahmadia' sur les chantiers tunisiens. Pour la marine, 

Ahmed Bey transforme la rade de Ghar-el-Melh où il fait 
construire des quais, bâtir des entrepôts, des casernes et un 

arsenal. Cependant, fait observer J. Ganiage, « personne 
n'avait pensé à faire sonder les fonds du golfe. La rade 

qu 'avaient colmatée en lagune les alluvions de la Medjerda 
resta interdite aux navires du Bey. La Goulette devint alors 

l'objet des sollicitudes du prince. » 



377 - LES TEMPS MODERNES 

connaître la faiblesse des cadres de son armée et surtout le manque 
d'instruction des officiers. Aussi a-t-il créé l'Ecole du Bardo, prytanée 
destiné à la formation des futurs officiers des troupes de terre et de 
mer. L'Ecole accueille une soixantaine d'élèves officiers qui y étudient 
les langues (arabe, français, italien), les sciences (arithmétique, géométrie...), 
et des disciplines militaires : topographie, fortification... La durée des 
études varie selon les aptitudes et, généralement, les élèves n'en sortent 
que lorsque les professeurs les jugent aptes. 

A côté de l'armée régulière, Ahmed Bey porte son attention sur les 
troupes dites irrégulières, les forces armées traditionnelles de la Régence. 
Ces troupes se composent de plusieurs éléments différents, certains 
autochtones et d'autres d'origine étrangère : les Turcs, les Zouawas, les 
Mokhaznis, les Spahis, les Mzarguias. 

Les Turcs d'origine ont pratiquement disparu sous le règne 
d'Ahmed Bey. Ils ne sont plus que quelques centaines, trop âgés pour 
servir et déjà intégrés dans la vie civile. Mais le générique « turc » 
recouvre en fait quelque deux mille « kouloughlis » qui assurent à tour 
de rôle (nouba) le service dans une dizaine de garnisons du littoral et 
des confins du pays. 

Les Zouawas constituent une milice homogène, solidaire et 
distincte des autres troupes irrégulières. Il s'agit de berbères originaires 
de Kabylie qui depuis des siècles ont pris l'habitude de venir chercher 
fortune à Tunis, et plus commodément se mettre au service du bey. 
Celui-ci utilise leurs services de deux façons : participation au camp 
(mahalla) deux fois par an, et service de garnison dans les forts de la 
Régence à raison d'une « nouba » de deux mois de durée. Au total, 
on compte à l'époque d'Ahmed Bey environ douze mille Zouawas 
dont seulement trois mille en permanence sous les armes, les autres 
menant une vie civile normale. 

Une autre troupe irrégulière est constituée par les Mokhaznis. Le 
terme générique de mokhazni désigne une force publique irrégulière qui 
tient à la fois de la police et de la gendarmerie, et dont les agents sont 
chargés du maintien de l'ordre, de la répression des délits, de la saisie des 
prévenus à Tunis même et dans les provinces. Parmi eux on distingue 



375 

Mausolée Sidi Brahim Riahi 

Natif de la ville andalouse de Testour vers 1766, il apprend le Coran 
dans sa ville natale puis s'installe à Tunis dans la madrasa de Hwânit 

'Achour, ensuite dans celle de Bir Hajjâr. Il fait à la Zaytûna de 
brillantes études. Devenu professeur à son tour, il se fait très vite une 

grande réputation et devient le protégé du célèbre ministre Youssef 
Saheb-Tabaa. En 1803, Hamouda Pacha le charge d'une ambassade au 
Maroc. C'est au cours de cette mission qu'il rencontre à Fès le cheikh 

Ahmad Tijani et qu'il adhère à sa confrérie ; à son retour en Tunisie, il 
contribue à la diffusion de la Tijaniya dans la Régence. En 1832, il est 
nommé chef des muftis malikites. En 1838, il est envoyé en ambassade 

par Ahmed Bey auprès du sultan. L'année suivante, le même bey le 
nomme premier imam de la Zaytûna. Brahim Riahi décéda l'été de 
l'année 1850 du choléra. Ses œuvres poétiques et ses sermons sont 

réunis par son fils Ali dans un dîwân (recueil). 



376 - LES TEMPS MODERNES 

les « baouab » ou huissiers portiers sous les ordres d'un bach-baouab, 
les « hamba » (hamba arabes et hamba turcs), agents d'exécution chargés des 
arrestations et emprisonnements, et les « meylik » déformation de mamalik 
(pluriel de mamelouk) et qui forment la maison militaire du bey. 

Une quatrième force irrégulière est constituée par les Spahis des 
udjaks. On sait que le terme spahi signifie proprement cavalier, et 
l'udjak est le foyer ou local groupant le même détachement de spahis. 
Sept udjaks sont répartis à travers le pays, placés sous les ordres du 
Ministre de la Guerre qui porte le titre de bach agha des spahis. 

Une dernière force irrégulière enfin, celle des Mzarguias ou 
lanciers (mezregue veut dire lance) qui sont des gardes armés fournis 
à tour de rôle par les tribus makhzen, et chargés à la fois du maintien 
de la sécurité dans la tribu et de la participation aux tournées bi-
annuelles de la mahalla. 

La politique étrangère 
Telle est dans son ensemble l'organisation militaire dont Ahmed 

Bey a doté la Tunisie vers le milieu du XIXe siècle. Elaborée 
patiemment et poursuivie avec ténacité, l'œuvre militaire d'Ahmed 
Bey a bien un sens qui n'a pas échappé aux observateurs 
contemporains. Remarquons d'abord que loin de constituer un plan 
isolé, cette oeuvre s'intègre à une politique d'ensemble de rénovation 
et de modernisation du royaume de Tunis. La thèse de L. C. Brown 
sur « la Tunisie d'Ahmed Bey » vient rappeler bien à propos la 
signification profonde de cette politique. Il faut la chercher dans la 
volonté clairement exprimée par ce souverain d'affirmer et de 
consolider la souveraineté pleine et entière de l'Etat tunisien ; 
l'affirmer par rapport aux Etats voisins et dans le contexte géo-
politique du maghreb certes, mais aussi vis-à-vis de la Sublime Porte 
avec laquelle seront sauvegardés les liens privilégiés d'ordre 
historique, culturel et spirituel. 

A cet égard, la méthode d'Ahmed Bey est d'exercer de façon souvent 
ostentatoire tous les attributs inhérents à la pleine souveraineté. La 
création d'une armée moderne, instrument d'une souveraineté externe, 
est un signe de la politique d'indépendance. Mais non le seul. 



377 

Le comte Joseph Raffo, premier Ministre 
des Affaires étrangères de la Régence 

Le comte Joseph Raffo est né à Tunis le 9 février 1795. Son 
père Gian-Battista, un horloger génois enlevé comme esclave, et 

sa mère Marie Terrasson, originaire de Chiavari, n'ont plus quitté 
Tunis. Il entre très jeune au service de Hussein Bey (1824-1835) et 

ne tarde pas à jouer sous son règne un rôle de conseiller très 
écouté pour les affaires politiques extérieures. Mustapha Bey 

(1835-1837), frère et successeur de Hussein, le confirme dans ce 
rôle d'autant plus qu'il est marié à une sœur de Raffo. Ahmed Bey 

(1837-1855), qui est donc son neveu, lui confère le titre de 
Ministre des Affaires étrangères. C'est en cette qualité que le 

Comte Raffo se joint à la suite d'Ahmed Bey au cours de sa visite 
officielle en France en décembre 1846. Il effectue nombre 

d'importantes missions diplomatiques en Europe. Demeuré sujet 
sarde, il est anobli par le roi de Sardaigne en 1851. Il consen'e ses 
fonctions jusqu'en 1860, mais il cesse de jouer un rôle de premier 
plan sous le règne de M'hamed Bey et de Sadok Bey. Il a fondé sa 

fortune sur l'exploitation du thonaire de Sidi Daoud, une 
concession de pêche au nord du cap Bon conservée 

par sa famille jusqu'en 1905. Il meurt à Paris 
le 2 octobre 1862, et fut inhumé à Tunis 



378 - LES TEMPS MODERNES 

Tournant délibérément le dos à l'Empire ottoman où il ne mit jamais les 
pieds, c'est au roi de France qu'il rend visite en 1846. Avec l'Europe et 
notamment la France, il cherche à établir des relations privilégiées sinon 
exclusives. Il administre ainsi la preuve que la Cour de Tunis traite d'égal 
à égal avec les Cours européennes. A cet égard, rien de plus significatif 
que le cérémonial royal dont s'entoure Ahmed Bey dans son palais du 
Bardo où l'étiquette de la cour rappelle les fastes de la période hafside. Le 
cérémonial du Bardo n'est pas sans solennité ni sans grandeur d'après la 
description laissée par Hugon qui écrit : "une longue file d'officiers 
généraux, puis des hérauts élèvent les spectres aux chaînettes d'argent et 
clament le souhait de longue vie "Que dieu protège notre Maître !" Le 
bach-chater à la haute stature règle leur marche et tandis que se déploie 
l'étendard husseinite, que l'hymne beylical est joué par la fanfare, le bey 
possesseur du Royaume de Tunis' vêtu de la longue tunique brodée d'or 
et de la chéchia étincelante, paré des ordres de sa dynastie et porteur du 
cimeterre recourbé, gravit lentement l'escalier des lions. Les princes du 
sang, ministres, hauts dignitaires officiers et courtisans lui font cortège 
jusqu'au trône héréditaire". Il y a encore de multiples autres signes par 
lesquels Ahmed Bey a manifesté son comportement de souverain 
indépendant. Ainsi il décide d'abolir la langue turque dans les 
correspondances d'Etat et d'adopter l'usage de l'arabe en tant que 
langue nationale officielle. De même avec Ahmed Bey le sceau du 
souverain est apposé au recto dans les correspondances officielles, ce qui est 
un usage diplomatique réservé aux souverains indépendants. 

C'est encore Ahmed Bey qui renforce et étend les représentations 
tunisiennes à l'étranger ; vers la fin de son règne on ne compte pas moins 
d'une vingtaine d'agences diplomatiques ou consulaires tunisiennes 
ouvertes dans différents pays d'Europe et d'Orient. Cette politique 
d'indépendance est appuyée et soutenue par la France. 

Aussi n'avait-on à Tunis aucune suspiscion à l'égard d'une grande 
puissance dont les représentants ajoutent à leurs charges consulaires 
celles de conseillers diplomatiques officieux du gouvernement beylical. 
Déjà les traités Clauzel (1830-31) qui tendaient à céder à des princes 
tunisiens les provinces d'Oran et de Constantine, avaient intéressé la 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 379 

Cour du Bardo à une alliance franco-tunisienne plus étroite. Mais 
l'épisode le plus éclatant dans la concrétisation de cette nouvelle 
alliance fut le voyage triomphal d'Ahmed Bey à Paris (nov-déc. 1846). 

Le chroniqueur Ahmed Ibn Abi Dhiaf affirme à ce sujet que le 
bey demanda officiellement au roi Louis Philippe la protection de 
l'indépendance tunisienne, mais n'a pu obtenir que la garantie du 
maintien du statu quo. 

Le mobile du souverain était parfaitement clair. Il cherchait l'appui 
d'une puissance européenne pour préserver l'indépendance d'une 
Tunisie dont il s'efforçait par ailleurs de consolider les structures internes. 

Le plus urgent, pour Ahmed Bey, était de faire admettre d'une façon 
définitive au regard du droit international l'existence autonome de l'Etat 
tunisien. C'est précisément parce que cette autonomie était contestée 
par la Sublime Porte et appuyée par la France que Tunis se rapprochait 
de Paris. Le jeu du Bardo était trop clair pour ne pas permettre à la 
diplomatie française d'exploiter une situation aussi propice. 

Paris manœuvra de telle façon que la réalité du danger ottoman 
disparut, mais que les craintes du bey demeurèrent ; ces craintes étaient 
même entretenues, car il fallait que l'indépendance tunisienne restât 
fragile, à la merci de la protection française. Il fallait que la situation 
demeurât équivoque. C'est là qu'il faut chercher le secret d'une prétendue 
assistance militaire comme de toutes les autres formes d'immixtion dans 
la vie de la Régence. Autant Ahmed Bey cherchait à consolider les 
fondements d'un Etat, aux structures rénovées, à la stabilité incontestée, 
aux institutions en voie de modernisation, autant la France cherchait 
secrètement à saper ces fondements, à perturber cette stabilité, à paralyser 
le fonctionnement de ces institutions. Elle appuyait officiellement une 
indépendance qu'elle s'acharnait d'autre part à vider de son contenu. 

Du moins Ahmed Bey n'eut-il guère l'occasion de mettre à l'épreuve 
la sincérité de son « alliée ». Il était déjà alité lors de l'embarquement 
d'une armée tunisienne appelée à participer aux côtés des troupes 
ottomanes, françaises et anglaises, à la guerre de Crimée (juillet 1854). 

Il mourut quelques mois plus tard dans son palais de la Goulette 
(mai 1855). 



380 



CHAPITRE I I I 

L'Essai d'une monarchie 
constitutionnelle 

M'hamed Bey et les velléités de réformes fiscales 
Avec l'avènement de M'hamed Pacha Bey, 2e Mouchir, il n'y eut 

guère de revirement notable dans la politique de la Régence, tout au 
moins au début du règne. Certes, le nouveau prince est d'esprit plus 
traditionaliste que son prédécesseur ; attaché à sa foi, respectueux des 
us et coutumes, il est crédule et facilement influençable. Moins 
ambitieux que son prédécesseur, M'hamed Bey est aussi moins audacieux 
dans ses réalisations. Les constructions de la « Muhammadia » sont 
abandonnées et les troupes régulières en grande partie licenciées. On 
note simplement l'édification d'un nouveau palais au Bardo. 

D'esprit conservateur, avec cependant quelques velléités de justice et le 
désir de bien faire, M'hamed Bey maintient en place les mêmes dignitaires 
mamelouks et à leur tête Mustapha Khaznadar qui était pratiquement 
premier ministre depuis la mort de Chakir Saheb-Tabaa (1837). 

S'il n'y eut pas de compression dans les dépenses ni, de façon générale, 
de meilleure gestion dans les affaires publiques, c'est que le personnel 



382 - LES TEMPS MODERNES 

politique du Bardo ne s'est guère renouvelé depuis 1837. A son avènement 
au trône en 1855, M'hamed Bey confirme Mustapha Khaznadar dans ses 
fonctions de " Ministre de la Régence " . 

Flairant la volonté de réformes et l'esprit de justice de M'hamed 
Bey, le ministre Sidi Mustapha se hâte de concevoir une politique de 
circonstance. Faisant écho au désir du bey de réformer le système des 
contributions, il se met à la tâche. Une nouvelle législation fiscale 
voit le jour, destinée à regrouper et clarifier une fiscalité naguère 
complexe et désordonnée. L'impôt sur le cheptel est réduit de 50 % ; 
le ouchour, impôt sur les céréales, est fixé à un quart de caffe de blé 
et un quart de caffîs d'orge par 'machia', les impôts coutumiers 
perçus par les caïds sont supprimés. Mais cet allégement n'est 
qu'apparent car au mois de juin 1856 est créé un nouvel et 
important impôt direct : la Iâna. 

Iâna, plus tard appelée mejba, est un impôt de capitation, dû par tous 
les sujets mâles, pubères et non compris dans un des cas d'exemption 
légale. Il est fixé à trente six piastres par personne et par an. 

C'était en somme un impôt sur les personnes, ce qui rapelle la 
« jizia » exigée des non-musulmans ; aussi se heurta-t-il dès l'abord 
à l'hostilité des populations. Le bey eut beau souligner le caractère 
provisoire de la Iâna, retarder d'un an ia promulgation du décret, la 
perception se révéla très difficile au début de l'été 1857. 

Le Pacte Fondamental (1857) 
M'hamed Bey était donc fortement préoccupé par les questions 

financières. Rien ne laissait prévoir l'importante décision politique 
qu'il fut amené à prendre au cours de ce même été. Il s'agit de la 
proclamation, le 10 septembre 1857, du « Ahd al Aman » ou Pacte 
Fondamental. 

A l'origine de ce pacte, un incident fortuit : un juif tunisien 
prénommé Samuel Sfez a proféré des insultes contre la religion 
musulmane alors qu'il était en état d'ivresse. Arrêté, il est traduit 
devant le tribunal charaïque qui le condamne à mort (24 juillet 
1857). En l'occurence, le tribunal applique le droit malikite, 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 383 

particulièrement sévère pour les blasphémateurs. Le bey ordonne 
l'exécution de la sentence. 

A partir de ce moment, l'affaire devient un événement ; le consul de 
France, Léon Roches, lui donne un caractère politique, l'interprétant 
comme la manifestation de la persécution d'une minorité religieuse. 
L'affaire connaît un retentissement international. La conséquence fut 
l'arrivée au mois d'août 1857, au port de la Goulette, d'une escadre 
française sous le commandement de l'Amiral Tréhouart. 

M'Hamed Bey est sans ambage mis en demeure d'accorder à ses 
sujets une charte reconnaissant les libertés fondamentales de l'homme, à 
l'instar des réformes politiques récemment introduites en Turquie sous 
le nom de Tanzimat. Ce fut l'objet du « Ahd-al-Aman » promulgué 
solennellement le 20 Moharrem 1274 (10 septembre 1857). 

Le pacte qui s'inspire des « Tanzimats » turcs stipule : 
I. Complète sécurité à tous les sujets ; sécurité des personnes, des 

biens et de l'honneur ; 

M'hamed Bey (1855-1859) 

Né en 1811, il est le fils aîné de 
Hussein Bey et de Fâtima, descendante 
de Othman Dey. Ses études furent peu 

soignées ; le prince reçoit quelques 
connaissances du Coran et quelques 

notions de politique, mais il reste à peu 
près illettré. Il apprend le maniement 

des armes et l'art de monter les 
chevaux. Successeur d'Ahmed Bey, il 

eut le mérite d'introduire en Tunisie le 
premier atelier de lithographie ouvrant 
la voie à l'imprimerie en langue arabe, 
et surtout la pomulgation solennelle du 

Pacte Fondamental le 20 muharram 
1274/10 septembre 1857, une véritable 
charte des droits devant servir de base 

à la Constitution de 1861. 



384 - LES TEMPS MODERNES 

II. Egalité devant l'impôt ; 
III. Egalité devant la loi ; 
IV. Liberté des consciences et sécurité des cultes ; 
V. Principe de la conscription au sort ; 
VI. Assesseurs israélites pour les tribunaux criminels ; 
VIL Principe d'un tribunal de commerce ; 
VIII. Egalité des musulmans et des non musulmans dans l'application 

des règlements ; 
IX. Liberté de commerce pour tous et interdiction pour le gouvernement 

de s'y livrer ; 
X. Liberté pour les étrangers d'exercer tous les métiers à condition 

de se soumettre aux lois du pays en la matière ; 
XI. Droit pour les étrangers d'acquérir des biens immobiliers. 
Le pacte se termine ainsi : « Nous nous engageons, non seulement 

en notre nom, mais aussi au nom de tous nos successeurs ; aucun 
d'eux ne pourra régner qu'après avoir juré l'observance de ces 
institutions libérales. Nous en prenons à témoin, devant Dieu, cette 
illustre assemblée composée des représentants des grandes puissances 
amies et des hauts fonctionnaires de notre gouvernement ». 

La simple lecture de ces articles est révélatrice des véritables 
intentions du consul de France. 

Ainsi, sur les onze articles, quatre seulement (I - II - III - V) 
intéressent directement les sujets tunisiens musulmans. Encore ne 
s'agissait-il que de concessions fictives, puisque la structure sociale 
n'admettait pas de hiérarchie des classes, l'égalité devenant ainsi une 
clause de style (art. II et III). 

Quant au principe de la conscription au sort (art. V), important sans 
doute dans les pays qui entretiennent de fortes armées régulières, il n'a 
qu'un intérêt relatif dans un pays qui s'appuie traditionnellement sur 
les irréguliers. Quels intérêts le Pacte sert-il alors ? 

Pas ceux des juifs, auxquels ne sont consacrés que deux articles (art. 
IV et VI) dans une charte originellement faite pour préserver leurs 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XIX' SIECLE - 385 

droits. Et d'ailleurs, on ne leur a concédé que ce dont ils n'ont jamais 
perdu l'exercice, c'est à dire la liberté de conscience. Car, il est bien 
évident qu'à aucune époque de l'histoire tunisienne, il n'y avait eu de 
tribunaux d'inquisition. 

C'est alors que nous apparaissent les véritables mobiles du Pacte 
fondamental, les raisons politiques et économiques qui ont amené le 
consul de France, Léon Roches, à exploiter « l'affaire Sfez », en vue 
d'accroître les privilèges de la France et des français en Tunisie. 

Six articles sur onze (VII à XI) traitent directement des intérêts 
européens dans la Régence. L'interdiction pour le gouvernement de se 
livrer au commerce (art. IX) n'était pas destinée à encourager les 
activités économiques de la bourgeoisie nationale, laquelle ne se livrait 
pas au commerce extérieur, mais à accentuer le monopole qu'exerçaient 
dans ce domaine les négociants européens et singulièrement français. Il 
en est de même des articles VII et X dont les caractères avantageux pour 
les européens sont explicites. 

La grande conquête de la colonie européenne est cependant l'article 
XI par lequel le bey reconnaît aux étrangers le droit d'acquérir des biens 
immobiliers. Obtenu après de longues et vaines sollicitations, ce droit 
ouvre la voie à la pénétration des européens dans la vie agricole, tout 
comme les traités des Capitulations avaient permis leur pénétration dans 
la vie commerciale tunisienne. 

Cela dit, le Pacte Fondamental n'en est pas moins un événement 
qui eut ses répercussions sur la vie politique nationale ; plus par son 
esprit sans doute que par sa lettre. En effet, il impliquait l'ouverture 
d'une ère de réformes destinées à concrétiser les engagements souscrits. 

Ainsi, une commission militaire est chargée de la préparation d'un 
projet de loi pour mettre en application le principe de la conscription 
au sort. 

En septembre 1858, le gouvernement crée un conseil municipal 
à Tunis dont les quinze membres, renouvelables par tiers tous les 
ans, sont des notables de la ville tous désignés par le prince. 

Par ailleurs, M'hamed Bey met sur pied une commission de réformes 
institutionnelles chargée d'étudier toutes les mesures politiques et 
administratives dont l'adoption lui paraîtrait utile. La commission avait 



386 - LES TEMPS MODERNES 

toute latitude pour s'inspirer aussi bien des « Tanzimats » turcs que des 
constitutions politiques européennes. Cette latitude était toutefois 
limitée car sur les neuf membres de la commission, six - soit les 2/3 
- étaient des ministres ou grands commis de l'Etat, pour la plupart 
des mamelouks. Les trois membres restants appartiennent au Charâ ' 
dont on sait la traditionnelle prudence en matière politique. 

Telle quelle cependant, la commission de réforme était 
susceptible de transformer dans le sens d'une évolution positive les 
structures internes de l'Etat tunisien. 

Alité depuis quelque temps, le deuxième mouchir M'hamed Bey 
est décédé le 22 septembre 1859, laissant la poursuite des réformes 
institutionnelles à son successeur Muhammad Sadok Bey. 

Sadok Bey : monarque constitutionnel 
L'avènement du troisième mouchir Muhammad Sadok Pacha 

Bey se fait dans des conditions inaccoutumées. C'est le premier 
prince husseinite à prêter, avant de régner, un serment de fidélité aux 
stipulations du « 'Ahd al Aman ». 

Un long règne commence, fait de difficultés, d'agitations et de 
heurts entre le Bey, des membres de sa famille et les mamelouks de 
la cour, ainsi qu'entre la Tunisie et certaines puissances européennes. 

C'est que le troisième mouchir héritait d'une situation financière 
et politique particulièrement difficile et qu'il était mal armé pour 
aplanir. Sadok Bey, dont la culture élémentaire était compensée par 
l'âge et une certaine expérience des affaires de l'Etat, était cependant 
de nature apathique et sans plus de volonté que son frère et 
prédécesseur M'hamed. Il facilita par là l'emprise qu'eurent sur lui 
les mamelouks et à leur tête le Ministre de la Régence Mustapha 
Khaznadar. 

Celui-ci qui savait à l'occasion se montrer libéral donna un 
nouveau témoignage de son habileté en faisant sienne la politique 
réformiste. 

Présidant la commission des réformes décidée à la fin du règne de 
M'hamed Bey, le ministre de la Régence entendait fixer lui-même la 
limite de l'évolution imposée par les circonstances et bénéficier en 
même temps de la popularité de cette politique libérale. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 3 8 7 

Durant l'année 1860, une intense activité réformiste agite la cour 
du Bardo. Ce fut au mois de janvier, le manchour beylical réorganisant 
l'administration centrale devenue « Ouzara-al-Koubra » (grand vizirat). 
L'ouzara est divisée en quatre sections : l'intérieur, les affaires 
étrangères, les finances et la chancellerie. 

Au printemps 1860 paraît la loi sur la conscription qui proclame 
l'obligation du service militaire dont la durée est fixée à huit ans. Le 
recrutement doit s'effectuer par tirage au sort mais avec possibilité de 
remplacement. 

En juillet de la même année est fondé à Tunis le premier journal 
en langue arabe intitulé « Al-raïd at-Tunusi » 

Toutes ces initiatives qui vont dans le sens de la voie tracée par le 
Pacte Fondamental, préludent à la reconversion des structures 
politiques du pays. Ce fut l'objet de la Charte Fondamentale ou 
Constitution, œuvre de la commission des réformes. 

La Constitution de 1861 
En vérité, les premières années du règne de Sadok Bey constituent une 

période féconde en réformes et correspondent au premier essai 
d'implantation d'une monarchie constitutionnelle dans le pays. 

On sait que le Pacte fondamental, octroyé par M'hamed Bey en 1857, 
ne comporte aucune réforme de structure touchant l'organisation des 
pouvoirs publics et la réglementation de leurs rapports ; l'œuvre amorcée 
par le Pacte fondamental est donc forcément incomplète, et il devait 
revenir à la commission de réformes de la parachever. 

Aussi les grandes réformes que Sadok Bey a accomplies au début 
de son règne en matière législative et institutionnelle revêtent-elles 
une importance capitale dans l'histoire du droit public tunisien. 

En tête de ces réformes de structure, il faut placer la Constitution 

monarchie libérale. Proclamée solennellement par le bey au mois de 
janvier 1861, et mise en vigueur le 23 avril de la même année, la 
Constitution tunisienne est le couronnement de la politique 
réformiste des princes husseinites au XIXe siècle 12. Elle vise à établir 
pour la première fois dans la Régence un régime constitutionnel. Et 

 de

 qui marque la transformation de la monarchie absolue ende 1861



388 - LES TEMPS MODERNES 

d'abord, en tant que loi organique, la Constitution consacre l'entière 
souveraineté de fait du « Royaume de Tunis ». 

Désormais, les trois pouvoirs sont distincts : le pouvoir exécutif exercé 
par le bey et ses ministres ; le pouvoir législatif appartient au Conseil 
Suprême ; et le pouvoir judiciaire revient aux différents tribunaux civils. 

L'organe de loin le plus important est le Conseil Suprême (ai 
majlis al A 'la) ; les soixante membres qui le composent sont désignés 
à raison d'un tiers parmi les ministres et les hauts fonctionnaires, le 
reste parmi les notables de la Régence. 

L'article 63 définit les prérogatives du Conseil dont « le concours est 
indispensable pour toutes les dispositions énoncées ci-dessous : faire de 
nouvelles lois ; modifier la loi ; augmenter ou diminuer les traitements ou les 
dépenses quels qu'ils soient ; augmenter l'armée, son matériel ou celui de la 
marine ; introduire une nouvelle industrie et « toute chose nouvelle » ; 
révoquer un fonctionnaire coupable ; interpréter la loi ». 

Le Conseil ajoute à ses fonctions législatives et financières le contrôle de la 
politique du gouvernement. Mieux encore, il est le gardien des lois avec la 
prérogative de déposer le bey si ses actes sont jugés anticonstitutionnels (art. 
9 et 20). Le Conseil a aussi des attributions judiciaires puisque l'art. 60 
l'autorise à s'ériger en Cour de Cassation. 

Le pouvoir exécutif appartient sans partage au prince régnant ; la 
succession au trône se fait par ordre de primogéniture avec obligation du 
serment de fidélité à la Constitution. Le bey commande l'armée, signe les 
traités, nomme les fonctionnaires. Aidé de ses ministres, il promulgue les lois 
et administre le pays. Le souverain dispose d'une liste civile de 1.200.000 
piastres (art. 20). 

La Constitution met ainsi fin à la toute puissance des beys, à la 
confusion des pouvoirs, aux désordres financiers. 

Une autre prérogative particulièrement chère aux Husseinites leur 
est enlevée, le pouvoir judiciaire. En effet, si elle est rendue en leur 
nom, la justice relève désormais de tribunaux autonomes. Dans les 
villes de l'intérieur, dix tribunaux de première instance jugent au 
civil et au pénal, celui de Tunis ayant une compétence nationale. Les 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 389 

questions en rapport avec le droit religieux, les litiges commerciaux, 
les délits militaires relèvent de tribunaux spécialisés : tribunal du 
chara', tribunal commercial, tribunal militaire. L'impartialité des 
juges est garantie par leur inamovibilité (art. 28). Des codes devaient 
paraître que les juges sont tenus d'appliquer. 

Tels sont les principaux traits de la Constitution. Ils impliquent 
comme on le voit un bouleversement total des structures 
institutionnelles de la Régence. Un souverain qui règne et ne 
gouverne pas, une assemblée législative capable de proclamer la 
déchéance du chef de l'Etat, des tribunaux organisés à l'européenne 
et jugeant par référence à des codes précis : c'était en somme une 
révolution. Cette charte ne demeura pas lettre morte. 

Le fonctionnement du régime constitutionnel 
Le régime issu de la Constitution de 1861 fut mis en application 

et resta en vigueur durant trois ans (avril 1861 - 1864). 
Nous avons le témoignage de l'application effective des lois issues 

de la Constitution durant cette période par les compte-rendus 
précis, réguliers et substantiels que le Raïd, journal officiel de 
Tunisie, faisait des activités des assemblées constitutionnelles 13. Le 
Raid reproduit systémati-quement les délibérations, arrêts et 
sentences émanant du Conseil Suprême et des différentes Cours de 
justice qui étaient en activité entre 1861 et 1864. La lecture du Raid 
nous apprend ainsi comment le Conseil suprême avait exercé ses 
deux prérogatives essentielles : le droit d'interpréter les lois et le droit 
de saisine. D'abord en qualité de haute instance judiciaire, le Conseil 
eut à se prononcer sous forme d'arrêts sur des jugements déjà rendus 
par les tribunaux ordinaires ; tout comme il eut à juger directement 
des affaires où étaient impliqués de hauts fonctionnaires accusés de 
délits graves : prévarication, forfaiture, abus de pouvoir. Dans ces cas 
et lorsque la culpabilité était établie par u n comité ad hoc du Conseil, 

D'autre part et en qualité de gardien des lois, le Conseil Suprême 
eut très souvent à accorder des « fatwas » ou consultations juridiques 
destinées à interpréter des articles de lois. Dans cet ordre d'idées le 

 les décisions de révocation n'étaient pas rares.



390 - LES TEMPS MODERNES 

Conseil était régulièrement saisi d'affaires de conflits de compétence 
opposant entre elles les nouvelles instances judiciaires, de même 
qu'il avait à se prononcer sur des cas d'espèce et sur des questions 
juridiques complexes (cf. le Raïd des années 1861 à 1864). 

Ainsi le fonctionnement des organes judiciaires issus du régime 
constitutionnel était-il dans l'ensemble correct en dépit des inévitables 
maladresses des juges civils fraîchement investis, peu rompus aux 
procédures et quelque peu enclins à l'abus de pouvoir. 

En revanche, le fonctionnement des organes politiques issus du 
nouveau régime ne paraît pas avoir abouti au succès promis. Les 
relations entre le Conseil Suprême présidé par l'illustre réformateur 
Khaïreddine et le pouvoir exécutif nominalement détenu par Sadok 
Bey mais dirigé en réalité par l'omnipotent Mustapha Khaznadar, 
étaient viciées dès le départ : d'un côté la Cour gardait intactes ses 
moeurs politiques et n'était guère disposée à un abandon effectif de 
ses prérogatives, d'un autre côté le Conseil Suprême sous l'impulsion 
de Khaïreddine refusait le rôle de parlement croupion et, en fait, se 
révélait moins docile que ne s'y attendait le Bardo. 

Ainsi lorsqu'en 1863 le ministre M. Khaznadar, pour affronter la 
crise financière, décida de contracter à Paris un premier emprunt de 
35 millions de Francs, le Conseil ne daigna pas l'entériner. Et 
lorsqu'au début de 1864 Sadok Bey, conseillé par son ministre, 
proposa au Conseil Suprême d'augmenter l'impôt de la mejba, le 
Conseil s'y déroba, s'abstint de se prononcer et tenta de s'y opposer 
en faisant appel « à la sagesse du Bey ». 

Dès 1862, un conflit opposait le gouvernement à la fraction 
libérale du Conseil. L'objet en était la loyale application du régime 
constitutionnel. Khaïreddine finit par en tirer la leçon et, en 
novembre 1862, décide de se démettre de toutes ses charges 
publiques. Son retrait est suivi de la démission collective d'un 
groupe de six membres du Conseil Suprême, démission rapportée 
par le journal Raïd (2e an. - n° 31). L'article qui en parle expose les 
faits sans commentaire ; peut-être que l'opinion publique 
contemporaine pouvait s'en passer. Ce conflit allait s'aggraver 



391 

La résidence secondaire de Salah Chiboub à Ghar-el-Melh 

Salah Chiboub est un exemple intéressant de l'ascension 
sociale d'un officier d'origine provinciale et de condition 

moyenne. Son père est un négociant des souks, originaire de 
Djerba. Jeune, Salah s'engage dans l'orchestre de l'armée. 
Ahmed Bey le remarque et contribue à sa promotion en lui 
octroyant les grades de : bimbachi, alay amin (1842), qaïm 
maqâm (1843) et enfin amir liwa des troupes de Ghar-el-

Melh et de Bizerte (1850). Devenu officier supérieur, il est 
chargé également de responsabilités administratives et 

financières, ce qui va lui permettre d'accumuler une fortune 
immense constituée essentiellement d'oliveraies (64 000pieds 

d'oliviers répartis sur plusieurs régions et surtout au Cap 
Bon). A la fin du règne d'Ahmed Bey, Salah Chiboub, jalousé, 

insidieusement accusé de malversasions, est assigné à 
résidence puis exilé à Djerba où il trouve la mort en 1865. 



392 - LES TEMPS MODERNES 

d'année en année, alimenté par le mécontentement persistant des 
opposants et celui des victimes des graves crises financière et 
économique qui agitaient le pays, pour aboutir à la suspension de la 
Constitution en avril 1864. 

En définitive, le régime constitutionnel de 1861 fut beaucoup 
plus une expérience qu'un acquis définitif de la vie politique 
tunisienne. Sa mise en application, nonobstant la pénurie de cadres 
et l'absence de maturité politique, se heurta à maints obstacles 
inhérents aux mœurs de la Cour du Bardo et à l'opposition ouverte 
des milieux conservateurs, autorités charaïques, notabilités 
provinciales, confréries religieuses... 

Faut-il dire que ce régime - le premier à voir le jour dans un pays 
arabe - allait au delà des moyens du pays ? Le fait est que dans sa 
relation des événements, le chroniqueur Ahmed Ben Dhiaf insiste sur 
le fait que l'opinion n'était pas acquise à la Constitution et n'avait pas 
compris le sens du nouveau régime. 

Et pourtant, appliqué loyalement, le nouveau régime aurait pu 
conduire à une certaine forme de démocratie. Ce fut là précisément 
l'obstacle sur lequel trébucha la Constitution de 1861. Mal expliqué, 
mal adapté, mal appliqué, le nouveau régime manqua d'appui 
singulièrement après le retrait du groupe réformiste patronné par 
Khaïreddine. 

L'expérience constitutionnelle était ainsi dès le départ condamnée 
à l'échec. Mieux encore, les implications financières et politiques de 
cette expérience, allaient ouvrir pour la Tunisie une ère de crises qui, 
au-delà de la suspension de la Constitution, allait atteindre la 
souveraineté même du pays. 

L'expérience restera une référence mémorable dans la conscience 
des éléments réformateurs et sa reprise sera revendiquée plus tard par 
le groupe des Jeunes Tunisiens, héritiers spirituels de Khaïreddine. 



CHAPITRE IV 

De la révolte de Ben Ghedahoum à la 
Commission Financière Internationale 

La période qui s'étend de l'avènement de Sadok Bey en 1859 à 
l'établissement du protectorat français en 1881, constitue, on le sait, 
une période décisive dans l'histoire moderne de la Tunisie, 
puisqu'elle fut jalonnée d'événements d'une gravité exceptionnelle 
comme la suspension de la Constitution de 1861, la révolte de Ali 
Ben Ghedahoum en 1864, la banqueroute de l'Etat, l'installation de 
la commission financière internationale en 1869 et l'installation du 
protectorat français en 1881. 

Or ces événements, loin d'être disparates, n'étaient que les pièces 
d'un puzzle dont la reconstitution n'est possible que par référence à 
la pièce centrale que constituait l'hégémonie française sur la 
Régence. Précisément, le fait fondamental de cette période est la 
consécration sur les deux plans local et international de cette 
hégémonie. 



394 

La tutelle française sur Tunis 
Au-delà d'une simple prééminence diplomatique ou de l'exercice 

d'une influence fut-elle occulte, la prépondérance française durant le 
demi-siècle précédant le Protectorat équivalait à une tutelle de facto, 
quoiqu informelle, sur tous les secteurs de la vie tunisienne, Elle 
constituait un fait patent et s'inscrivait dans la réalité quotidienne, bien 
avant l'avènement de Sadok Bey. Il s'agissait pour la France de pratiquer 
à l'égard de la Tunisie une politique de pénétration économique, 
militaire, technique, culturelle qui, sous couvert d'appui au principe 
d'indépendance, devait aboutir à l'établissement du protectorat. 

Vers le milieu du siècle déjà le tableau de la « présence » française 
est édifiant. Qu'on en juge. 

Dans le domaine militaire, la quasi totalité des officiers instructeurs 
de l'armée tunisienne sont français, et des missions permanentes 
séjournent non seulement à Tunis mais aussi dans d'autres places fortes 
telles la Muhammadia et Porto Farina. A l'école du Bardo, les officiers 
sont formés à la française. Tous les établissements para-militaires 
(manufacture de Tébourba, arsenal de la Goulette, poudrerie de la 
Kasbah, fonderie de la Hafsia) sont dirigés par des techniciens français. 

L'entretien de l'aqueduc de Zaghouan, c'est-à-dire du plus 
important réseau d'adduction d'eau de Tunisie, ainsi que le service 
des eaux dans la capitale sont détenus par des concessionnaires 
français : le groupe Colin, auquel succède la société Lavril et Roche 
qui elle-même cède plus tard la concession à l'entreprise Ph. Caillat. 

Au sein de l'administration centrale du Bardo, la section des 
travaux publics est dirigée par des ingénieurs français. A l'imprimerie 
officielle de Tunisie, la direction technique de la régie est assurée par 
des français. C'est encore un personnel français qui assure la gestion 
du réseau télégraphique couvrant l'ensemble du pays. En fait, la 
plupart des entreprises du secteur public sont concédées, ou à tout le 
moins gérées, par des français. 

Lorsque dans le cadre du développement de l'enseignement fut 
créé le collège Sadiki, tous les professeurs affectés à la section 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XIX' SIECLE - 395 

moderne du Collège sont de nationalité française ; il en est de même 
de l'inspection générale de l'enseignement. 

Mais il va de soi que de tous les domaines où la présence française 
est sensible, le plus remarquable est le domaine économique. En cette 
matière, la France ne se limite pas à l'exercice de privilèges capitulaires 
mais s'assure le quasi monopole des échanges extérieurs plusieurs 
décennies avant le protectorat. Dès le milieu du siècle en effet, 50% des 
importations tunisiennes et 35 % des exportations se font avec la 
France, et notamment la ville de Marseille dont le commerce extérieur 
tunisien est largement tributaire. Alors qu'à Tunis la meilleure partie 
du grand négoce est détenue par des hommes d'affaires provençaux, à 
Paris c'est la maison Rothschild et à Marseille la maison Pastrie qui sont 
officiellement chargées des fournitures de l'Etat tunisien. Commerce 
d'autant plus florissant que les produits français ne payent à l'entrée en 
Tunisie qu'un droit de douane symbolique de 3%. 

Dans le domaine financier enfin les établissements de crédit 
français se sont assurés une place prééminente au point que toutes 
les dettes contractées par l'Etat tunisien à l'étranger l'ont été auprès 
de banques françaises sinon par leur intermédiaire ; et ce n'est pas un 
hasard si la commission financière installée à Tunis en 1869 fut 
placée sous l'autorité directe d'un inspecteur français des finances. 

L'hégémonie française s'étend évidemment au domaine 
proprement politique. On observe d'abord qu'après la visite rendue par 
Ahmed Bey au roi Louis Philippe en 1846, et celle rendue par Sadok 
Bey à Napoléon III en 1860, cette forme spectaculaire d'hommage 
devient un usage nouveau qu'on cherchait à créer pour mettre en 
évidence la nature « particulière » des liens tuniso-français. En tous cas 
il est difficile de ne pas y voir une forme d'allégeance politique. 

Dans le même temps, le Consul de France exerce à Tunis une 
véritable tutelle sur la diplomatie de la Régence. Ses arguments sont 
d'autant plus convaincants qu'ils sont appuyés par la présence 
permanente d'une stationnaire française à la Goulette. En 1864, ce 
fut le consul de Beauval qui mit le gouvernement tunisien en 
demeure de suspendre le régime constitutionnel. 



396 - LES TEMPS MODERNES 

Du reste, la politique étrangère du Bardo évolue dans l'orbite de la 
diplomatie française. Cela est visible à travers les articles publiés dans 
le Raid, journal officiel publié à Tunis dès 1860. En effet dans chaque 
édition du journal sont reproduites les nouvelles ayant trait à la 
politique intérieure et extérieure du gouvernement de Paris. Il s'agit de 
la reproduction régulière et systématique des événements se déroulant 
en France. Le journal tunisien en est même arrivé à consacrer 
l'essentiel de ses colonnes, soit deux et parfois trois pages sur un total 
de quatre, à couvrir les sessions du Sénat et du corps législatif français 
et à assurer la reproduction textuelle de tous les débats qui s'y 
déroulent. En somme, les lecteurs du Raïd n'étaient pas moins 
informés de la politique française que ceux des organes métropolitains. 
Il y a mieux. C'est aussi à travers la presse française que le Raid 
informait ses lecteurs de l'actualité mondiale, épousant du même coup 
le point de vue officiel français sur les événements internationaux. 

Ce rappel sommaire des éléments et instruments de la 
prépondérance française indique assez l'étendue du champ d'action 
qu'elle s'est acquise et qui fait que dès le milieu du siècle, rien ne 
pouvait se faire à Tunis sans la France, encore moins contre elle. 
Cela veut dire aussi que l'évolution des événements en Tunisie entre 
1859 et 1881 ne peut se comprendre qu'à la lumière de cette 
prépondérance, qui était déjà un protectorat de fait (selon le propre 
aveu du ministre français Waddington) avant de devenir un 
protectorat de droit. Précisément et à la lumière de ce qui précède, 
on peut distinguer dans le règne de Sadok Bey deux périodes bien 
distinctes dont la première correspond au vizirat de Mustapha 
Khaznadar, et l'autre au vizirat du général Khaïreddine. 

Le vizirat de Khaznadar 
Mustapha Khaznadar ministre de la Régence (ouazir al '.amala) 

depuis l'avènement d'Ahmed Bey (1837) est maintenu à sa charge 
sous M'hamed Bey, et de nouveau confirmé à l'avènement de Sadok 
Bey en 1859. Il restera au gouvernement jusqu'à sa chute en 1873 
quoiqu'il soit éclipsé dès 1870 par la nomination de Khaïreddine 
comme ministre dirigeant. 



397 

Sadok Bey (1859-1882) 

Muhammad Sadok Bey est le 
douzième prince de la dynastie 

husseinite. Né le 22 mars 1814, il 
succède à son frère M'hamed en 

1859. Il était alors âgé de quarante-
cinq ans. Privé d'instruction, faible 
de caractère, il se souciait peu des 

affaires publiques et laissait la 
réalité du pouvoir à son entourage. 

Quelques années avant 
l'établissement du Protectorat 
français, il prit pour premier 
ministre son ancien mignon 

Mustapha ben Smaïl qui exerçait 
sur lui une influence néfaste. 

Muhammad Sadok Bey mourut 
dans la nuit du 27 au 28 octobre 

1882 à l'âge de 68 ans. 

Mustapha Khaznadar (1817-1878) 

Mamelouk, originaire de l'île 
grecque de Chio où il serait né 
vers 1817, le jeune Mustapha 

alias Georges Kalkias Stravelakis 
est amené au Bardo sous le règne 
de Hussein Bey II. Ami d'enfance 
du prince Ahmed qui, lors de son 
avènement en fait son khaznadar 

et son principal ministre, il est 
maintenu à sa charge sous 

M'hamed Bey et Muhammad 
Sadok. Le 21 octobre 1873, étant 

considéré comme le premier 
responsable de la faillite du pays, 

il est écarté du pouvoir et 
remplacé par son gendre, le 

ministre réformateur 
Khaïreddine. 



3 9 8 - LES TEMPS MODERNES 

Mamelouk, originaire de l'île grecque de Chio où il serait né dans 
la deuxième décennie du siècle, le jeune Mustapha alias Georges 

 Stravelakis arriva à Tunis sous le régne de Hussein Beye. Il fut installé 
à la Cour du Bardo où il reçut une éducation princière. Il était déjà 
le compagnon de jeu du prince Ahmed qui, lors de son avènement, 
devait l'élever aux fonctions de Khaznadar et en faire son principal 
ministre. Ayant reçu une instruction de type tunisien classique, il 
parlait peu les langues étrangères à l'exception de l'italien. De 
tempérament calme, d'esprit fin et délié, Mustapha Khaznadar 
s'était initié jeune aux affaires où il avait fini par acquérir une solide 
expérience et un réel talent. 

Mais surtout Khaznadar était plus diplomate qu'administrateur, 
plus affairiste qu'homme d'Etat, et souvent porté à confondre ses 
intérêts personnels avec ceux du régime qu'il servait. Toutefois et 
nonobstant sa réelle cupidité qui fut établie par les rapports de la 
commission financière internationale en 1873, le grand tort de 
Mustapha Khaznadar fut d'être apparu - à tort ou à raison - comme 
un adversaire de la politique française dans la Régence. 

C'est cela sans doute qui causa sa ruine bien plus que la terrible 
crise financière où sa responsabilité fut certes largement établie. Le 
fait est que lorsqu'une ère de crises s'ouvrit pour la Régence, le 
ministre Mustapha Khaznadar ne sut ni maîtriser les événements ni 
même y faire face, dévoilant du même coup une incurie qui 
contribua à aggraver la situation. 

Les prémisses de la crise 
Les prémisses de la crise financière se manifestèrent dès 

l'avènement de Sadok Bey. Les importantes réformes politiques et 
administratives devaient inévitablement avoir des implications 
financières qui dépassaient les ressources normales de l'Etat. Il fallait 
financer les nouveaux organes mis en place. L'installation de 
tribunaux civils, la création de nouvelles charges administratives se 
traduisirent par une extension de la fonction publique et partant une 
charge pour le trésor. Toutes ces dépenses, plus ou moins opportunes, 
aboutirent à une pénurie d'argent. Mal conseillé, le souverain ne sut y 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 399 

faire face. Le déficit budgétaire ne cessait de s'élargir et le besoin 
d'argent devenait par trop aigu. 

Les responsables des finances publiques se laissent entraîner à des 
solutions de facilité. A défaut de numéraire, les paiements de l'Etat ne 
s'effectuent plus que par « teskérés » ou bons du trésor. Des 
fournisseurs du Bardo, des fonctionnaires même ne sont plus payés 
que par teskérés. 

Les créances s'accumulent sans autres possibilités d'y faire face 
que d'en contracter de nouvelles. Un cycle infernal commençait que 
l'on n'était plus maître d'inverser. 

Le ministre Khaznadar opte alors pour la politique des emprunts. 
Jusqu'à la promulgation de la Constitution (avril 1861), il n'avait fait 
appel qu'aux créanciers locaux, fournisseurs traditionnels de la cour, 
pour la plupart courtiers israélites ou négociants européens. Mais les 
possibilités d'emprunts locaux étant épuisées, l'absence d'établissements 
de crédit dans la Régence rend nécessaire l'élargissement du champ des 
créances par l'appel aux organismes bancaires européens. 

Or c'était l'époque où l'agiotage triomphait sur les places financières 
d'Europe. Des spéculateurs à la recherche d'affaires faciles, des pseudo-
banquiers, des aventuriers de la finance, des courtiers véreux avaient 
l'art d'apparaître dans tous les pays en mal d'argent. Après Istanbul et 
le Caire, le marché tunisien est l'objet de leurs convoitises. Des 
personnages aussi douteux que le levantin Rochaïd Dahdah, le 
spéculateur anglais Staub, le romain Ganesco, le juif Erlanger originaire 
de Francfort mais naturalisé français, que n'appuyait aucun 
établissement de crédit sérieux, viennent offrir leurs « services au 
gouvernement tunisien » (Ganiage). 

Le fait important est que nombre de ces spéculateurs avides et sans 
crédit qui tiennent à faire facilement fortune au détriment de l'Etat 
tunisien, sont officiellement recommandés par Paris et introduits au 
Bardo par le consul Léon Roches. Ce consul permet le succès du groupe 
Dahdah-Erlanger et sa participation personnelle est si active qu'on peut 
douter qu'elle fut désintéressée. C'est que le gouvernement tunisien 
refuse d'abord de se prêter à cette combinaison. Mais pressé par le temps 



400 - LES TEMPS MODERNES 

et après de longues et vaines démarches auprès des banques de Londres 
et de Paris, le ministre Mustapha Khaznadar se fait autoriser par le 
prince de contracter un emprunt de 30 millions de francs auprès de la 
banque Erlanger et Cie. (mai 1863). L'emprunt qui nécessitait un 
service annuel de 4.200.000 frs est amortissable en quinze ans. 

Cet argent acquis à un taux d'intérêt élevé et sur lequel sont prélevés 
quelques cinq millions en commissions et courtage, loin de servir à 
l'amortissement de la dette locale, est dilapidé aux trois quarts en moins 
d'un an. Le plus grave est que l'emprunt est garanti par l'impôt de la 
mejba qui ne rapporte que trois millions de piastres par an, chiffre 
évidemment insuffisant pour alimenter le service annuel de la dette. 

Force fut donc au bey Sadok de décider en Conseil le doublement de 
la mejba déjà très impopulaire (déc. 1863 - janvier 1864). 

On distingua six catégories de contribuables dont la plus imposée 
devait payer annuellement 108 piastres. On comprend le refus du 
Conseil Suprême de ratifier une telle décision dont le début 
d'application ouvre une crise politique dans la Régence sous la forme 
d'une révolte connue sous le nom de révolte de Ben Ghedahoum. 

La révolte de Ali Ben Ghedahoum (1864) 
Depuis le règne d'Ahmed Bey, un malaise existait chez les citadins 

comme chez les bédouins. On acceptait mal tout ce qui pouvait 
bouleverser les coutumes établies. Ainsi s'expliquent les récriminations 
contre les réformes d'Ahmed puis de M'hamed Bey. 

Déjà, l'impôt de 1 'Iâna ou mejba qui avait pour lui la modicité et 
le caractère provisoire, n'était perçu que par la contrainte. 

Mais ce sont les premières années du règne de Sadok Bey qui 
furent marquées par les transformations les plus audacieuses dans la 
vie de la Régence. La Constitution de 1861 dont le chroniqueur 
Ahmed Ben Dhiaf affirme qu'elle n'a jamais été bien expliquée au peuple 
fut ainsi mal accueillie. En fait de nouveauté, on n'y a vu que 
l'établissement de la conscription générale, la création de tribunaux qui 
éloignent la justice du justiciable, les concessions faites aux Européens 
(droit de propriété), et en fin de compte le doublement voire le 
triplement de la mejba. 



Lettre adressée par les chefs des tribus datée de la fin du mois de Safar 1281H. 
(1864) à "notre Seigneur Muhammad Sadok Pacha Bey" et dans laquelle ils 

exposent une liste de 13 revendications. 



402 

Cette époque coïncidant avec la réparation de l'aqueduc de Zaghouan 
et la construction des lignes télégraphiques, le peuple a confondu dans 

signes de l'emprise européenne sur le pays. En somme, la nouvelle 
politique du Bardo consistait à vendre la Régence aux chrétiens et à 
pressurer démesurément les populations. 

Au début du printemps 1864, le mécontentement était général et nulle 
part l'on n'était disposé à acquitter la mejba. L'opposition se manifeste 
d'abord chez les tribus « bâchias » de l'ouest, de longue date hostiles au 
régime, mais elle se propage rapidement à travers tout le territoire. 

Un chef s'impose en la personne d'Ali Ben Muhammad Ben 
Ghedahoum. Ce chef est né en 1815 dans le cheikhat des oubadjer ; 
son douar est apparenté aux Ouled Msahel et Ouled Mhenna, 
quatrième « bardâa » de la grande tribu des Majer. Fils d'un cadhi, Ali 
a fait des études en langue arabe, à l'époque précisément où l'entrée de 
la France en Algérie créait un choc dans les milieux lettrés de Tunis. 
Mais il n'a pas trop poussé ses études et bientôt il occupe dans sa tribu 
la charge de secrétaire du caïd. C'est au printemps de 1864 qu'il 
donne la mesure de son courage, car seules ses qualités personnelles 
l'imposent comme chef de l'insurrection. La révolte éclate 
spontanément et de façon désordonnée chez les Mthalith de l'Arad, les 
Jlass du Kairouannais, les Majer et les Frachich qui campent dans le 
voisinage de la frontière algérienne. Très vite cependant, les premiers 
contacts s'établissent et l'unité se fait autour d'Ali Ben Ghedahoum. 

Des réunions groupent les notables des tribus soulevées pour sceller 
sur le papier et par des serments solennels l'alliance contre la politique 
de Khaznadar (avril 1864). Autour de Ben Ghedahoum, les 
principaux personnages sont le Jlassi Seboui Ben Mohamed Seboui et 
le Riahi Fradj Ben Dahr. 

Au départ, l'objectif est clair : retour à la tradition en matière de 
justice et d'impôts. Mais, enhardis par leurs premiers succès, les chefs de 
la révolte dressent une liste de revendications dans laquelle figurent la 
disgrâce de Khaznadar, la nomination de caïds « arabes », l'abaissement 
du ouchour et la suppression d'une partie des mahsoulats. Bientôt, il 

une méme réprobation, Constitution et concessions, c'est-à-dire tous les



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 403 

apparut que l'insurrection cherchait à mettre fin à la Constitution. La 
révolte prend ainsi l'apparence d'une contre-révolution. 

Au milieu du mois d'avril, la révolte est générale à l'exception des villes 
du littoral. Partout les caïds et autres agents du Makhzen ont dû s'enfuir, 
L'agha du Kef, le général Farhat, qui voulait résister à la tribu des Ounifa, 
est tué le 16 avril 1864. 

Il serait faux toutefois de croire à une révolte dévastatrice dirigée par une 
bande de pillards. Dans son ouvrage, Ben Dhiaf affirme au contraire que 
les affrontements traditionnels entre tribus ont cessé ainsi que les 
brigandages sur les routes. De son côté, le consul de France de Beauval écrit 
à son ministre des Affaires Etrangères le 20 avril 1864 : « A l'exception 
d'actes isolés, fanatisme et pillage sont restés étrangers au mouvement ». 

La révolte connaît à l'étranger un grand retentissement. Aussi toutes les 
puissances intéressées par l'évolution de la situation tunisienne 
suivent-t-elles de près la marche des événements. Dès la fin du mois 
d'avril, des vaisseaux anglais, italiens, français et ottomans mouillent dans 
les eaux de la Goulette sous le prétexte officiel de protéger leurs nationaux. 

Surpris par l'ampleur du soulèvement et inquiétés par la présence 
inopinée d'une escadre internationale, le bey Sadok et son ministre 
Mustapha Khaznadar durent faire des concessions. 

Le 19 avril, un manchour beylical proclame la renonciation au 
doublement de la mejba ainsi qu'à l'obligation de recourir aux 
tribunaux. Puis, allant plus loin, le bey informe le président du Conseil 
Suprême de sa décision de suspendre la Constitution (1er mai 1864). 

En même temps qu'il prépare son armée, le gouvernement contacte 
les chefs de la révolte par l'intermédiaire du bach-mufti malikite 
Ahmed Ben Hussein et du chef de la confrérie rahmania Mustapha 
Ben Azouz. Les négociations sont délicates car en dépit de la 
proclamation de Ali Ben Gedahoum « Bey des Arabes », les dissensions 
sont nombreuses entre les insurgés ; les agents du Khaznadar raniment 
l'antagonisme entre soffs opposés. 

De son côté, le consul de France de Beauval appuie ouvertement 
la révolte et correspond avec Ben Ghedahoum. 



404 - LES TEMPS MODERNES 

Mais par-dessus tout, la méfiance des populations à l'égard du 
Bardo empêche la conclusion d'accords sincères. La situation s'aggrave 
au courant du mois de mai par la révolte de Sfax, puis celles de Sousse 
et de Djerba. Seul Tunis reste étonnamment calme. Il faut toutefois 
remarquer que le soulèvement des villes du littoral est différent de 
celui des tribus : Sousse et Sfax une fois révoltées hissent le drapeau 
vert et proclament leur attachement au Sultan. 

Le gouvernement eut alors beau jeu de manœuvrer, opposant 
bâchias et husseinia, nomades et citadins. Le temps travaille pour lui 
car l'indécision, le manque de préparation et les dissensions 
empêchent Ali Ben Ghedahoum d'opérer sa marche sur Tunis au 
moment où le Bardo ne disposait pas de troupes régulières. Par contre 
la situation se complique avec les interventions diplomatiques. 

Dès le début de la révolte, l'intervention des puissances étrangères 
s'ajoute à la confusion politique du Bardo. La présence d'une escadre 
internationale devant la Goulette et les rumeurs de débarquement 
créent une atmosphère de panique tant du côté des autorités que de 
celui des insurgés. Les consuls dont les escadres étaient présentes 
s'enhardissent, tentant chacun en ce qui le concerne de faire prévaloir 
auprès du bey les politiques de leurs pays respectifs. 

La gêne du gouvernement tunisien quant à l'adoption d'une 
certaine ligne politique est d'autant plus grande que les consuls 
interviennent de façon contradictoire. Ainsi la diplomatie française, en 
ce qui la concerne, poursuit-elle un triple objectif : 

1) Faire échouer les réformes du fait que les institutions nouvelles 
sont considérées comme autant d'entraves à une politique 
d'immixtion dans les affaires intérieures de la Régence ; 

2) Eviter une internationalisation de la crise pour maintenir le 
statu quo de la Régence ; et éviter par-dessus tout un rapprochement 
tuniso-ottoman dont la France ferait les frais ; 

3) Empêcher la prolongation d'une guerre civile susceptible de 
contaminer les provinces algériennes et de se muer en mouvement 
xénophobe anti-chrétien. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 405 

Que dans la poursuite de ces objectifs, le consul de France de 
Beauval ait manqué d'habileté ou qu'il ait adjoint ses animosités 
personnelles contre le ministre Mustapha Khaznadar, n'entachait en 
rien ces dominantes de la diplomatie française. Car c'est bien au nom 
de son gouvernement et en compagnie du vice-amiral commandant 
l'escadre française à la Goulette que le consul de Beauval se présenta 
au bey et lui fit la double mise en demeure d'abroger la Constitution 
de 1861 et de disgracier le Khaznadar. Nonobstant l'attitude 
provocante du consul à laquelle le vice-amiral ajoutait par sa présence 
l'argument de la force, le bey put tergiverser, gagner du temps et 
parvenir finalement à manœuvrer de telle sorte qu'en composant avec 
les circonstances, il parvient à sauvegarder sa dignité. D'une part, le 
Khaznadar n'est pas disgracié et ne le sera pas de sitôt, d'autre part la 
Constitution n'est pas abrogée mais seulement « suspendue ». Et 
surtout les « bons offices » du consul ne furent en rien mêlés au 
règlement final de la crise. Par contre de Beauval perdit son poste. 

La résistance du bey est grandement facilitée par la prise de 
position anglo-ottomane. Il faut dire que Londres et Istanbul 
poursuivent à Tunis la même politique qui consiste à contrecarrer 
les visées françaises sur la Régence. A Tunis, le consul anglais R. 
Wood et l'envoyé du sultan Haïder Pacha déploient leurs efforts en 
vue du maintien du régime constitutionnel, du rétablissement 
rapide de la paix et du resserrement des liens tuniso-ottomans. 

A cet égard, les conseils du consul R. Wood, et les subsides envoyés 
par le Sultan permettent au gouvernement du Bardo de reprendre en 
mains la situation. Trois mois après le début de la révolte, le bey se 
ressaisit. Les subsides du Sultan comme les conseils du consul 
britannique lui redonnent courage. Il donne un appui sans équivoque 
à son ministre Khaznadar dans son programme de pacification. 

Une première expédition est mise sur pied et quitte Tunis pour Béja 
le 26 juin. Le moment est d'ailleurs opportunément choisi. En effet, le 
début des moissons refroidit bien des enthousiasmes, contraignant Ben 
Ghedahoum à négocier avec le bey l'accord du 26 juillet 1864 dont les 
principales clauses sont l'aman général et la réduction notable des 
impôts. Dès lors, la révolte est pratiquement terminée. 



4 0 6 - LES TEMPS MODERNES 

Toutefois, le gouvernement décide d'expédier l'armée du général 
 tribu responsable d e la mort du général 

Farhat. Comme la région est voisine du domaine des Majeur, Ali Ben 
Ghedahoum prend peur. Il reconstitue une armée et affronte le camp du 
général Rustem. La rencontre lui est malheureuse et Ben Ghedahoum 
doit se réfugier en Algérie. 14 

Alors que le général Rustem pacifiait la région du Kef, Mustapha 
Khaznadar constitue une deuxième armée sous le commandement 
d'Ahmed Zarrouk qui quitte Tunis pour le Sahel le 29 août. C'est que, 
reniant ses engagements, le gouvernement entend organiser une répression 
pour châtier tous ceux qui prirent part de près ou de loin à la révolte. Il 
s'agissait de décourager à jamais l'esprit de rébellion et d'approvisionner le 
trésor de l'Etat par des recettes extraordinaires. Décrivant la répression, le 
vice consul de France Espina écrit le 1er mars 1865 : « L'amende n'a été 
perçue qu'au moyen de la réclusion, de la mise aux fers, de la bastonnade 
et des rigueurs les plus illégales (...). Parmi ces rigueurs, je signalerai la 
confiscation des biens, la torture poussée parfois jusqu'à ce que besoin ou 
mort s'ensuive, la violation du domicile, et enfin le viol des femmes tenté 
ou consommé sous l'œil même des pères ou des maris enchaînés. » 

Il est évident que sur l'ordre du ministre Khaznadar, Ahmed Zarrouk 
pressurait les populations pour obtenir le maximum d'argent : arriérés des 
impôts, taxes exceptionnelles de guerre... le déficit du trésor mettait le 
gouvernement aux abois. La situation financière de la Régence en 1865 était 
à bien des égards pire que celle de l'année 1862 ; les troubles et la révolte 
dispensèrent une large partie du pays de s'acquitter des impôts, dans le 
même temps où les dépenses de l'Etat étaient accrues du service de la dette 
contractée en 1863, ainsi que des frais occasionnés par la pacification. 

Au début de l'année 1864, le trésorier de la Régence, le caïd Nessim 
Sammama quittait Tunis secrètement laissant un découvert de vingt 
millions de piastres, total équivalent à l'ensemble des recettes fiscales 
pendant un an. 

Le plus grave est que cette crise politico-financière allait se compliquer 
d'une terrible crise économique due tant aux calamités naturelles qu'à la 
conjoncture dans laquelle se trouvait le pays. Dans la première décennie 

 Rustem au Kef afin de chatier



Révolte de Ali Ben Ghedahoum 
La répression de Ahmed Zarrouk 

Décret beylical daté 28 août 1864 par lequel Sadok Bey nomme Ahmed Zarrouk à 
la tête de la mahalla et lui donne pleins pouvoirs pour rétablir l'ordre dans le Sahel. 



408 - LES TEMPS MODERNES 

du règne de Sadok Bey, l'économie tunisienne connaît l'une des plus 
sombres périodes de son histoire. Les malheurs qui frappent le pays 
durant ces « années noires » sont décrits par des témoins directs, 
chroniqueurs tunisiens et observateurs étrangers. La crise s'ouvre au 
début des années soixante et connaît son paroxysme en 1867. 

Dès 1863 un marasme règne dans l'agriculture où, la récolte 
ayant été mauvaise, on enregistre une hausse des cours du blé. Dans 
un pays essentiellement agricole, les activités économiques 
dépendent étroitement des récoltes. De ce fait, le marasme agricole 
ne tarde pas à s'étendre aux autres secteurs de l'économie. 

La situation empire lorsque les mauvaises récoltes se succèdent. 
Puis ce furent les épisodiques et désastreuses invasions de sauterelles. 
Or loin de venir en aide à la population, le gouvernement l'accable par 
une politique inconséquente : altération de la monnaie (mise en 
circulation d'une monnaie de cuivre d'une valeur nominale quatre fois 
supérieure à sa valeur intrinsèque), accroissement abusif de la fiscalité 
(extension de l'impôt de l'olivier, création de la taxe du timbre...), 
vente anticipée des licences d'exportation. 

La crise économique atteint son paroxysme lorsque la famine et les 
épidémies se déclarent. A son tour, la famine engendre un pillage 
généralisé. A Tunis même le pain manque dès 1866. Son prix au kilo 
en est quintuplé. La disette sévit dans des régions comme Béja pourtant 
connue pour la fertilité de son sol. De toutes parts, des ruraux affamés 
affluent vers les villes où ils s'entassent dans des conditions précaires, 
contribuant à la propagation des maladies contagieuses. Au printemps 
de l'année 1867, une épidémie de choléra se déclare à Tunis. Elle 
s'étend rapidement à l'armée qui campait aux alentours. Une autre 
épidémie, celle de la fièvre microbienne, se répand également à Tunis. 
Dans les campagnes, ce sont les épizooties qui déciment les maigres 
troupeaux qui avaient pu résister à la sécheresse. 

L'ensemble de ces calamités naturelles et politiques devaient 
mettre le pays à genoux sans résorber la pénurie du trésor. De 1864 
à 1868 la sécheresse persistante, la révolte et les troubles politiques, 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 409 

le choléra, la famine désolent la Tunisie. En quelques années les 
ressources du pays sont réduites des neuf dixièmes. 

Devant cette situation, Mustapha Khaznadar ne trouva rien de 
mieux que de persuader le bey de la nécessité de lancer de nouveaux 
emprunts en Tunisie et à l'étranger. 

La commission financière internationale 
Au premier emprunt lancé par l'entremise de la maison Erlanger 

et Cie en 1863 devait succéder un second emprunt: de trente six 
millions de francs émis en 1865 par une autre banque française, le 
Comptoir d'Escompte de Paris. Les conditions léonines dans 
lesquelles était négocié cet emprunt dénotaient déjà une baisse du 
crédit de la Régence. Or quelle part le gouvernement a-t-il pu 
réellement encaisser ? A quoi a servi le peu d'argent encaissé ? Ces 
questions étaient d'autant plus légitimes que l'emprunt une fois 
réalisé, la Tunisie se trouva à peu près dans le même état que 
précédemment. 

Au delà du caractère scandaleusement léonin du contrat, cet argent, 
tout comme celui de l'emprunt de 1863, fut gaspillé dans des achats 
parfaitement inutiles, conseillés et réalisés par les créanciers eux-mêmes ! 
Dans son ouvrage intitulé : La Tunisie avant et depuis l'occupation 
française, N. Fauron écrit « Un nouvel emprunt est décidé en 1865 ; 
la seule différence avec le premier est que les crocodiles empaillés et 
les boîtes à musique sont remplacés par des lingots de cuivre, une 
frégate à peu près hors d'usage et des canons rayés au dehors ». 

L'argent laborieusement acquis n'arrivait à Tunis que sous forme 
de fournitures étranges. 

Les appels répétés aux crédits européens dégradèrent davantage la 
situation financière qu'ils étaient censés assainir. Mieux encore, à la 
faveur du déséquilibre financier, le capital français prenait 
solidement pied dans la Régence. Dès lors, le gouvernement de Paris 
avait des raisons multiples de s'intéresser à l'évolution de la situation 
tunisienne. 



410 - LES TEMPS MODERNES 

En 1867, Mustapha Khaznadar recourt à un troisième emprunt qu'il 
contracte de nouveau auprès de la maison Erlanger et Cie (cent millions 
remboursables en trente ans). Cette fois, le crédit de Tunis était si affecté 
que le succès de l'emprunt fut médiocre et un lot important d'obligations 
ne trouvait acquéreur qu'au tiers de la valeur nominale. Ainsi le troisième 
emprunt a-t-il ainsi pratiquement avorté. Mais le gouvernement avait un 
besoin urgent de liquidités pour payer les intérêts annuels de la dette 
extérieure et faire face à la masse des créanciers locaux. Mustapha 
Khaznadar en vint à ramasser des fonds chez les grands dignitaires de la 
cour, les fermiers généraux, les négociants juifs et les riches bourgeois de 
la capitale. Plus que jamais il recourait aux extorsions de fonds. En 1868, 
le gouvernement dans le but de clarifier la situation, tente d'unifier les 
dettes de l'Etat : celles des prêteurs locaux et celles des banques étrangères. 
Mais les créanciers ne voulurent pas s'y prêter et les banques étrangères, 
flairant la banqueroute, déposent auprès des tribunaux français une demande 
en nomination de séquestre sur les recettes fiscales de la Tunisie. Le 
gouvernement de Khaznadar est aux abois. En 1868, une confusion 
inextricable règne dans les finances publiques. A court d'argent, le 
gouvernement n'arrive même plus à payer les traitements des fonctionnaires. 

Lorsque Mustapha Khaznadar voulut procéder à une nouvelle 
conversion des titres de créances, les banquiers étrangers en appelèrent 
à leurs gouvernements. La crise financière devient une affaire 
diplomatique. Les trois puissances directement intéressées en Tunisie, 
la France, la Grande Bretagne et l'Italie, se consultent durant de longs 
mois et mettent au point un projet d'accord qui fut soumis au bey 
lequel n'a déjà plus la liberté de choix. L'accord est promulgué à Tunis 
sous forme de décret le 5 juillet 1869. 

En vertu de ce décret, une Commission Financière Internationale 
s'installe à Tunis (art. 1) ; elle est chargée d'exercer son contrôle sur tous 
les revenus du pays sans exception (art. 9). La Commission est composée 
de deux comités : un Comité exécutif sous la présidence d'un Tunisien 
et la vice-présidence d'un inspecteur français des Finances (art. 3), et un 
Comité de contrôle groupant deux membres français, deux membres 
italiens et deux membres britanniques, dont l'approbation donne un 
caractère exécutoire aux décisions du Comité exécutif. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 411 

C'est la mise en tutelle de la Régence de Tunis, douze ans avant 
l'établissement du régime du protectorat. En effet, à partir de l'installation de 
la Commission, la Tunisie n'est plus maîtresse de ses revenus ni de ses finances. 

Le premier président du Comité exécutif fut le général 
Khaïreddine, et le vice-président l'inspecteur des Finances Victor 
Villet. Le Comité commence par dresser le bilan des dettes de l'Etat, 
soit (en francs français) : 

— Dette flottante 55 millions 
— Dette convertie 40 millions 
— Dette extérieure 66 millions 

Ce qui donne un total de 161 millions de francs dont l'intérêt 
annuel seul s'élève à 19.495.000 Fr. c'est-à-dire plus que le total des 
recettes fiscales tunisiennes. 

Villet met au point un plan de réorganisation avec pour objectifs 
l'unification et la réduction de la dette au service de laquelle seraient 
affectés des revenus précis. De 161, la dette fut réduite à 125 
millions et l'intérêt annuel fixé à 5% ce qui donne un intérêt total 
annuel de 6.250.000 Fr. 

Les nouveaux titres, remis par la Commission aux créanciers de 
l'Etat, constituent la dette tunisienne consolidée. Elle fut garantie 
par les revenus dits « concédés » c'est-à-dire les droits de douane, les 
taxes municipales, le qanoun des oliviers du Sahel ; en somme, le 
plus clair des revenus de la Régence. 

La Commission laisse au bey la mejba et les taxes en nature dont la 
perception est aléatoire et soulève bien des difficultés. Du moins un 
terme est-il mis à la toute puissance de Mustapha Khaznadar dont la 
politique a ruiné le pays. Le Ministre de 1a. Régence, qui concevait l'espoir 
de voir sa politique de dilapidations couverte par la présence de son beau-
fils à la tête du Comité exécutif, fut rapidement dénoncé par le sévère 
rapport de la Commission. Sa disgrâce est consommée en 1873. 

Mais déjà, bien avant l'éclipsé officielle de Mustapha Khaznadar, 
le général Khaïreddine était considéré comme le premier responsable 
de l'administration tunisienne. 



412 

Khaïreddine Pacha 

Khaïreddine, mamelouk d'origine circassienne, est né vers 1830. Enlevé très 
jeune, il est vendu à Istanbul et arrive à Tunis en 1838. Il est élevé à la cour et 
devient l'aide de camp et le favori d'Ahmed Bey. Il fut chargé de diverses missions 
en Europe et auprès de la Sublime Porte. En janvier 1857, il devient ministre de la 
Marine, puis président du Grand Conseil en mai 1861, mais en décembre 1862 il se 
démet de ces deux fonctions et se tient à l'écart des affaires. 

Nommé président de la Commission financière en 1869, il devient ministre 
dirigeant en janvier 1870. Le 22 octobre 1873, Khaïreddine succède à son beau-
père Mustapha Kaznadar dont il a provoqué la chute, et est nommé premier 
ministre. Sa gestion était salutaire : il engage une politique d'assainissement de 
l'économie, de modernisation de l'éducation et de réforme de l'Etat, mais finit par 
céder devant l'hostilité de l'entourage de Sadok Bey. Il se retire en juillet 1877. 



CHAPITRE V 

Le Vizirat de Khaïreddine 

Khaïreddine est un mamelouk d'origine circassienne. Sa 
biographie est celle de la plupart des mamelouks qui vivaient à la 
cour du Bardo. Amené encore jeune par l'agent du bey à Istanbul, il 
débarque à Tunis en 1838 sous le règne du premier mouchir. Il 
apprend l'arabe et vit dans l'entourage des princes. Doué d'un esprit 
clair et vif, il devient bientôt l'homme de confiance d'Ahmed Bey 
qui le charge de plusieurs missions à l'étranger. Le contact avec 
l'Europe lui est bénéfique. Il acquiert en même temps que la 
connaissance de la langue française, une expérience de la vie 
politique qui eut le mérite d'affermir sa forte personnalité. Son sens 
de l'observation lui permet de déceler les causes du progrès que 
connaissait l'Europe au XIXE siècle. 

De retour à Tunis, après le succès de sa mission au sujet de 
l'affaire Ben Ayed, il est nommé ministre de la Marine (1857). 

Dès lors, son ascension est rapide puisqu'en 1861 il est choisi 
comme président du Conseil Suprême, la plus haute instance 



414 - LES TEMPS MODERNES 

politique créée par la nouvelle Constitution, Les difficultés que 
connaît la Tunisie à partir de 1863 l'éloignent momentanément de 
la scène politique. Il remplit de nombreuses missions à l'étranger 
avant de revenir présider la Commission Financière Internationale 
(1869). Désigné aussitôt « Ouazir moubachir » (ministre dirigeant), 
il remplit en réalité les fonctions d'un premier ministre, quoiqu'il 
n'en reçût officiellement le titre qu'en 1873. 

Khaïreddine est en tous points l'opposé de son beau-père 
Mustapha Khaznadar. De haute stature, cheveux blonds et yeux clairs, 
ses traits sont révélateurs de ses origines circassiennes. Intelligent, il sait 
tracer une ligne de conduite et s'y tenir. Sa droiture fait la force de son 
caractère, mais suscite la haine d'un grand nombre de mamelouks. Ses 
qualités personnelles et les expériences qu'il a su accumuler lors de ses 
nombreux voyages en font à coup sûr un homme d'Etat. Sa politique 
reflète bien son caractère, empreint d'une grande franchise mais 
manquant parfois de souplesse. 

Le doctrinaire du réformisme 
Chez Khaïreddine, plus que chez tout autre, se confondent à 

merveille l'homme politique et le penseur, le dirigeant et l'intellectuel. 
Il a vécu une époque de transition et, partant, de confrontation entre 
les idées et les doctrines. La puissance de sa personnalité explique 
que loin de se replier, il s'engage et, groupant autour de lui la partie 
éclairée de l'opinion tunisienne, il trace un programme audacieux 
portant l'empreinte du progrès. 

La pensée de Khaïreddine se révèle à travers l'ouvrage qu'il a 
publié en 1867 sous le titre "Le plus sûr moyen pour connaître l'état 
des nations". On y décèle une option politique en faveur d'une 
évolution rationnelle et modérée qui s'inspire de l'exemple 
européen, sans renier les valeurs fondamentales de l'Islam. Ses 
missions à l'étranger lui font découvrir tout ce que la Régence n'avait 
pas : « La justice, la liberté, la bonne administration et les bonnes 
institutions ». C'est pourquoi il est nécessaire de réaliser dans les pays 
musulmans les transformations exigées par l'évolution du monde. Et 
d'abord, la restauration de la paix et de la sécurité, car il faut « que la 



Textes de la main de Khaïreddine Pacha et de Sadok Bey 
Document publié par M. S. M'zali 

Khaïreddine Pacha écrit de sa main une note à Sadok Bey l'informant du décès du 
Cheikh Ahmed Ibn Abi Dhiaf - le célèbre chroniqueur - et des dispositions prises 
pour la cérémonie des funérailles. Dans la partie basse du document on peut lire -
probablement de la main de Sadok Bey - la réponse de celui-ci dans laquelle il précise 
au premier ministre que l'enterrement aura lieu à 3h de l'après-midi et qu'il assistera 
personnellement à la cérémonie. Le texte du monarque révèle le niveau très limité de 
sa connaissance de la langue arabe. Lire la transcription exacte de la réponse placée 
à côté du document. 



416 - LES TEMPS MODERNES 

propriété soit respectée et que la sécurité règne ». Aucun progrès ne 
peut naître dans un pays livré à la peur et à l'incertitude. 

Sur le plan politique, la mise en application des concepts de liberté 
et de justice implique la fin de l'absolutisme et l'adoption d'un régime 
libéral. Un tel régime, dit Khaïreddine, est non seulement conforme à 
l'islam, mais encore il constitue une des exigences de l'époque 
moderne. Et l'auteur d'affirmer : « C'est pour nous une profonde 
conviction que le contrôle pondéré fondé sur des institutions en 
rapport avec l'état de la nation présente la meilleure et la plus sûre 
garantie pour l'existence et la longévité d'un bon gouvernement. Le 
concours de la nation et l'existence d'un contrôle... garantiraient la 
nation contre les caprices ou l'incapacité d'un chef. » 

Et Khaïreddine de conclure : « L'introduction d'institutions 
politiques libérales parmi nous est une des nécessités absolues de 
notre époque... Le fonctionnaire qui ne l'admet pas est suspect 
quant à son intégrité et à son attachement à l'Etat et à la patrie ». 

« réformes nécessaires » sur les plans administratif, économique et 
socio-culturel. Dans ces secteurs, le premier objectif à réaliser est la 
promotion de l'enseignement public, car c'est là que réside l'une des 
causes du déclin des pays musulmans. D'où l'obligation de rénover 
les structures de l'enseignement et d'« élargir le cercle des sciences et 
des connaissances ». 

Sur le plan économique, la déplorable situation du pays réclame 
l'adoption d'un certain nombre de réformes urgentes. D'abord le 
développement de l'infrastructure routière et portuaire, l'aménagement 
de voies de communication, rou tes et réseaux ferrés, afin de faciliter le 
transport des produits agricoles. 

Ensuite la fondation de banques et institutions de crédit dans le but 
de promouvoir et d'orienter les investissements dans les secteurs 
industriel et commercial. A cet égard, il y aurait avantage à ce que le 
développement se réalise sur le modèle des sociétés anonymes ; et 
l'auteur d'écrire : " L'esprit d'association dans les entreprises privées crée 
les plus beaux établissements de l'industrie moderne. C'est un esprit qui 

Une fois un tel régime mis en place
 
, il lui revient de réaliser les



417 

Le collège Sadiki 

Peu après son arrivée au pouvoir en 1873, Khaïreddine 
s'attache à réformer l'enseignement de la Zaytûna et décide la 
création d'une institution d'enseignement moderne, le collège 

Sadiki, du nom de Sadok Bey. Le décret beylical créant 
l'établissement date du 13 janvier 1875. L'institution est destinée 
à former des cadres administratifs compétents et à préparer aux 
professions libérales. Elle dispense, en plus des enseignements 

classiques religieux, des cours de langues étrangères et de 
sciences profanes. Elle est dotée d'un internat pouvant accueillir 
50 élèves (20 originaires de l'intérieur et 30 de la capitale). Les 
frais d'internat et de scolarisation sont entièrement à la charge 

de l'Etat. A la fin de leurs études, les meilleurs élèves sont 
envoyés à l'étranger aux frais du collège. Les fondations habous 
instituées au profit de l'établissement proviennent du patrimoine 

de Mustapha Khaznadar. Déchu par décision du tribunal en 
1874, ses biens sont affectés par Khaïreddine au collège Sadiki. 

Le premier Directeur est Larbi Zarrouk, président de la 
municipalité de Tunis. Le collège est d'abord installé à la 

caserne Sidi al-Morjani, rue Jamaâ Zitouna (devenue plus tard le 
siège de l'Administration des Habous). En 1897, il est transféré 

au local construit à cet effet place de la Kasbah. 

Caserne Sidi al-Morjani, fondée par Le siège du collège 
Hamouda Pacha en 1807 et où Sadiki inauguré en 1897. 
s'installe d'abord le collège Sadiki 
le 27 février 1875. 



418 - LES TEMPS MODERNES 

est à la base de tous les grands projets : câble électrique entre l'Europe et 
l'Amérique, canal de Suez entre la Mer Rouge et la Méditerranée..." 

Enfin la formation des cadres techniques doit être assurée grâce à 
l'éducation professionnelle qui donne au pays la main-d'œuvre 
qualifiée et spécialisée dont l'industrie a besoin. 

Telles sont pour l'essentiel les idées avancées par Khaïreddine 
dans l'ouvrage qu'il fait paraître à Tunis en 1867 et qui, traduit dans 
plusieurs langues (turc, italien, français), fut considéré comme la 
charte du mouvement réformiste tunisien. 

L'ouvrage assure la célébrité de l'auteur qui, deux ans plus tard, fait 
son entrée dans les affaires publiques comme Président de la 
Commission Financière Internationale, puis Ministre dirigeant et 
enfin Premier Ministre en 1873 jusqu'à son départ du gouvernement 
en 1877. 

La politique de réforme 
Animé d'une grande volonté, Khaïreddine a conçu et réalisé 

durant son vizirat un ensemble de réformes cohérentes et réalistes. 
Ce fut d'abord la mise sur pied d'un train de réformes 
administratives. L'administration centrale, placée sous le contrôle du 
Grand Vizir, est divisée en quatre sections: 

— Administration Intérieure ; 
— Justice ; 
— Finances ; 
— Affaires étrangères. 
Au Grand Vizirat s'ajoutent le vizirat de la Marine et celui de la guerre. 

Cette réorganisation est conduite sous le signe de la clarté et de 
l'efficacité. L'assainissement n'est pas seulement formel puisqu'un terme 
est mis à la vente des charges, aux abus des fermiers, à la prévarication 
sous toutes ses formes. Une impulsion nouvelle est donnée à tous les 
corps de l'Etat. Les autorités provinciales, caïds et khalifats, sont plus 
souvent contrôlées et tout abus de pouvoir sévèrement réprimé. La 
sécurité est rétablie dans les villes comme dans les campagnes. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U  XIX' SIECLE - 419 

Le domaine des finances publiques, naguère le plus perturbé, est 
assaini par la nouvelle réglementation pour la perception des taxes et 
octrois, enfin par la mise au point d'un budget régulier et ordonné. 

Dans ce domaine, la politique du ministre tient en trois idées : point 
d'impôts nouveaux, point d'emprunts extérieurs, point de dévaluation. 
Le programme qu'il suit est un programme d'assainissement et 
d'austérité dont le meilleur exemple fut en 1876 la réduction de 33% de 
tous les traitements et salaires servis par l'Etat. Pour la première fois dans 
l'histoire tunisienne, Khaïreddine dote le pays d'un budget moderne, 
équilibré, régulier, comme le montre le tableau suivant : 

ANNEES FISCALES RECETTES DEPENSES 
(exprimées en piastres) 

Oct. 73/Oct. 74 15.247.226 13.563.753 
Occ. 74/Oct. 75 15.097.799 13.969.281 
Oct. 75/Oct. 76 12.146.089 15.485.886 
Oct. 76/Oct. 77 11.558.942 12.395.723 

Sa politique financière est un succès puisque la dette publique 
marque une diminution, la fiscalité est maintenue là où elle ne fut pas 
allégée, la monnaie toujours saine et le budget souvent excédentaire. 

Le plus remarquable est que malgré l'insuffisance des ressources 
fiscales, déjà largement hypothéquées au profit de la Commission 
Financière Internationale, Khaïreddine a pu mener avec succès une 
politique de réformes institutionnelles et socio-économiques. 

En effet, parallèlement à ses efforts pour mettre sur pied une 
administration saine, le grand vizir s'attache à promouvoir une renaissance 
des institutions sociales. Ainsi en 1874, est créée une administration des 
Habous chargée de contrôler la gestion des biens de main-morte. De son 
côté, le corps des notaires (Adoul) est doté d'un statut réglementant la 
profession (manchour du 5 janvier 1875). 

D'autres manchours réorganisent l'enseignement zitounien. Il s'agit 
de ceux du 26 décembre 1875 et du 22 janvier 1876 qui reprennent en 
les perfectionnant les stipulations de la « Mu'allaqa » d'Ahmed Bey. Le 
régime des études est amélioré ; une nouvelle bibliothèque est fondée 



420 - LES TEMPS MODERNES 

qui s'ajoute à celles qui existaient depuis le règne du premier mouchir. 
Mais à côté de l'enseignement zitounien, Khaïreddine décide de 
promouvoir un enseignement moderne susceptible de former une élite 
acquise au progrès. Le décret du 13 janvier 1875 crée le Collège Sadiki 
qui enseigne, parallèlement aux sciences religieuses, les langues 
étrangères et les sciences exactes. Des professeurs européens sont 
recrutés pour ce Collège qui est une véritable Ecole Nationale ouverte 
en particulier aux jeunes gens de l'intérieur. 

La création du Collège Sadiki permet au gouvernement de 
Khaïreddine d'atteindre un triple objectif. Sur le plan pédagogique, un 
type d'enseignement bivalent, mieux adapté aux nouveaux besoins du 
pays, fait son apparition. Le Collège ouvre la voie à un enseignement 
arabe moderne qui va connaître par la suite un grand essor. Sur le plan 
de la fonction publique, le Collège allait pourvoir en cadres qualifiés 
l'administration tunisienne car Khaïreddine a perçu le besoin de former 
un corps d'administrateurs pour le substituer au makhzen existant. Sur 
le plan social enfin, la création du Collège Sadiki constitue un véritable 
tournant. Jusqu'alors, l'enseignement était exclusivement diffusé dans 
les mosquées et oratoires. Avec la création du Collège, l'école quitte la 
mosquée et une distinction est établie entre les structures de 
l'enseignement et celles de la vie confessionnelle. 

De plus, cette création entre dans le cadre d'une politique de 
rénovation culturelle se signalant par des réalisations positives dans 
des domaines autres que l'enseignement. C'est pourquoi l'industrie 
de l'édition connut un grand essor. Plusieurs dizaines d'ouvrages 
sont alors imprimés à Tunis. Un homme de haute culture, le Cheikh 
Mohamed Bayram V est désigné à la tête de l'imprimerie officielle et 
du journal hebdomadaire Ar-Raïd at-Tunusi. 

Khaïreddine sait que les difficultés tunisiennes sont d'abord 
d'ordre économique. Aussi les questions agricoles et artisanales sont-
elles l'objet de toute son attention. 

Le rétablissement de la sécurité et l'allégement des impôts avaient 
déjà encouragé l'extension des terres ensemencées. Les plantations 
du Sahel reprennent vie après les ravages opérés par Ahmed Zarrouk. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 421 

Mais l'agriculture tunisienne avait toujours souffert d'un système de 
métayage au quint qui décourageait les meilleures volontés. Les décrets d'avril 
1874 et de novembre 1875 s'attachent à adoucir la condition des khammès. 

Le nouveau code du khammessat (qanun al khamassa) a deux 
motivations. D'une part la nécessité d'uniformiser et de codifier les us et 
coutumes en matière de contrats de métayage ; d'autre part l'adoption d'un 
statut définissant les droits et devoirs des métayers en vue de les protéger et les 
faire contribuer au relèvement de l'agriculture. Le code fixe dans le détail les 
obligations, devoirs et droits de tous ceux qui vivent de l'agriculture : fellah, 
khammès, wakkaf, comme il établit la règle en matière de contrat de travail 
dans le secteur agricole. 

Ce code a si bien réglé les conditions en matière de travail agricole 
qu'en dehors des retouches faites en 1907 il est resté en vigueur 
jusqu'à l'indépendance de la Tunisie. En 1907, le « code 
Khaïreddine » est devenu le code des obligations et des contrats qui, 
en fait, « ne diffère pas grandement du décret Khaïreddine » aux 
dires du juriste G. Rectenwald. 

Le même souci de rénover sans détruire se manifeste dans la réforme 
de l'artisanat. Cette question intéresse le gouvernement d'une façon 
particulière tant l'artisanat joue un rôle important dans l'économie 
urbaine. Entre 1870 et 1875, de nombreux décrets sont promulgués 
avec pour objectif la résorption de la crise du commerce : nouvelle 
réglementation de la production et de la vente, baisse consentie par 
l'Etat sur les droits d'exportation, définition de nouveaux rapports 
entre maîtres et compagnons. 

Comme on le voit, dans ce domaine comme dans bien d'autres, 
Khaïreddine n'a pas introduit de réformes radicales à caractère 
révolutionnaire, mais visé plutôt à adoucir des conditions difficiles, 
supprimer les obstacles gênants, améliorer le travail en rénovant l'esprit. 

La politique étrangère 
L'installation de la Commission Financière Internationale est la 

conséquence prévisible de la crise financière. Mais la tutelle établie 
désormais sur la Régence crée une situation nouvelle par le fait 



422 - LES TEMPS MODERNES 

même qu'elle limite la souveraineté tunisienne tant interne 
qu'externe ; c'est en somme une phase transitoire durant laquelle la 
Tunisie n'est plus indépendante sans être tout à fait assujettie. 

L'année 1869 voit la consécration de cette tutelle par 
l'établissement d'une Commission Financière dans laquelle 
l'inspecteur Villet fait figure de ministre des finances. Il faut noter 
que cela ne s'est pas fait sans résistance ni obstacles de la part des 
puissances européennes (Grande Bretagne et Italie) comme de celle 
du bey lui-même. Témoin la manœuvre esquissée en 1871 pour 
échapper à l'emprise française. En effet, inquiet par la tournure des 
événements depuis l'installation de la Commission, le gouvernement 
tunisien, conseillé par le consul britannique R. Wood, décide d'exploiter 
l'effacement de la France consécutif à la défaite de Sedan (2 septembre 
1870) pour tenter de se rapprocher de la Sublime Porte. Par l'entremise 
du Ministre Khaïreddine, le bey sollicite et obtient du Sultan 
Abdelmajid une promesse non équivoque de protection et d'assistance. 
Le 23 octobre 1871 est promulgué à Istanbul un firman impérial ainsi 
libellé : « Au Wali de la Province de Tunis ( ) mon Vizir Mohamed as-
Sadok Pacha Bey ». Et il ajoute : « ( ). La conservation absolue et 
permanente de nos droits séculaires et incontestables sur la Tunisie, ainsi 
que la sécurité des biens, de l'honneur et des droits de nos sujets constituent 
les conditions fondamentales et arrêtées du privilège d'hérédité ». 

Le firman est clair : le sultan et le bey renouent en les élargissant les 
liens séculaires rattachant Tunis à l'Empire ottoman. Ce résultat répond 
à la pensée profonde de Khaïreddine. 

Il faut rappeler que la question des relations tuniso-ottomanes fut 
traitée par Khaïreddine dans son mémoire intitulé : « A mes enfants », 
mémoire qui constitue une sorte de confession autobiographique. Il 
constate « la tendance très marquée de la France à établir son influence 
exclusive en Tunisie » et en tire la conclusion d'un nécessaire 
rapprochement avec l'Empire ottoman. Le Ministre a toujours eu la 
conviction que la Régence de Tunis doit chercher sa meilleure sauvegarde 
contre les convoitises des diverses puissances européennes dans une 
politique de rapprochement avec l'Empire ottoman. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 423 

On comprend ainsi que Khaïreddine soit choisi comme émissaire 
tunisien auprès du Sultan en 1871. Il négocie à Istanbul le célèbre firman 
impérial sollicité par le troisième mouchir. 

Khaïreddine justifie la politique de rapprochement tuniso-ottoman 
dans les notes personnelles qui Rirent plus tard intitulées : « Le problème 
tunisien vu à travers la question d'Orient » en écrivant : « Si on admet que la 
Régence soit complètement indépendante et qu'elle ne se rattache à 
aucun grand Etat, ce n'est plus qu'une faible agglomération de deux 
millions d'hommes, placée géographiquement dans des conditions telles 
qu'il puisse prendre un jour fantaisie à quelque puissance européenne de 
s'en emparer ». 

On observe ainsi qu'il ne défend pas le rapprochement avec les 
Ottomans dans une optique turque de préservation de privilèges impériaux, 
mais par souci de préserver les droits propres à la Tunisie. 

L'argumentation de la Sublime Porte pour sa part ne manque pas de 
logique. En plus des droits anciens et peu contestables du Sultan sur 
Tunis, s'affirme l'impératif religieux de l'unité de la Oumma et du 
nécessaire regroupement autour de l'autorité califale. A cela s'ajoute 
encore la nouvelle conjoncture en Méditerrannée, notamment les 
menaces que font courir aux pays musulmans les impérialismes 
européens. Istanbul estime agir dans l'intérêt propre de la Tunisie en lui 
demandant de se replacer dans le giron de l'empire, donc sous sa 
protection et sa sauvegarde. L'assurance de protection de la Tunisie, une 
fois replacée sous la haute tutelle ottomane, serait éventuellement garantie 
par les grandes puissances elles-mêmes, puisque le Traité de Paris de 1856 
réaffirme le respect de l'intégrité de l'empire ottoman, tout au moins sur 
le papier. 

Ces thèses ont fini par convaincre le Bardo, notamment à partir du règne 
de Sadok Bey (1859) et le retour aux affaires du ministre Khaïreddine, 
partisan convaincu du rapprochement tuniso-ottoman. 

De fait Khaïreddine, en homme d'Etat éclairé, convaincu qu'un réel 
danger d'occupation étrangère menaçait la Tunisie, travaillait habilement à 
réchauffer les relations tuniso-ottomanes sans préjudice des droits et 
prérogatives acquis par l'Etat tunisien. Il fait tomber les appréhensions du 



424 - LES TEMPS MODERNES 

Bardo et réduit les prétentions d'Istanbul. Celle nouvelle politique 
devait aboutir en l'espace de quelques années à la signature de deux 
documents successifs, nullement imposés mais plutôt sollicités par 
Tunis, la Lettre vizirielle de 1865 et surtout le Firman impérial de 
1871. Le Firman reprend et précise les droits et prérogatives acquis 
par l'Etat husseinite : privilège d'hérédité et pleins pouvoirs pour 
l'administration du pays, y compris l'entretien de relations avec les 
Etats étrangers, mais dans le respect des droits séculaires du chef de 
l'empire ottoman en sa double qualité de Sultan et de Calife et dans 
celui de la législation sacrée du " Chara "'. 

En contre-partie, le Firman porte, du moins formellement, une 
limitation à l'exercice de la souveraineté externe puisqu'il stipule 
que le gouvernement de Tunis peut entretenir des relations avec les 
pays étrangers à l'exception des cas où il s'agira de "conclure avec les 
puissances des conventions ayant trait aux affaires politiques, aux 
faits de guerre et au remaniement des frontières." 

Une lecture critique oblige à aller au fond. Il y a en effet une 
différence entre l'énoncé et le sens profond. Il est tacitement admis 
de part et d'autre que, dans la pratique, rien ne changerait à Tunis : 
les prérogatives acquises par le Bardo demeurent en vigueur et les 
usages désuets (tribut) ne seront pas repris. Ensuite l'affirmation 
solennelle des droits de suzeraineté du Sultan n'est destinée à la 
Tunisie qu'en apparence ; le véritable destinataire, sans être 
nommément désigné, ne peut manquer de recevoir le message. 
N'est-ce pas à la France que le Firman s'adresse lorsqu'il interdit 
toute rectification des frontières tunisiennes au moment même où 
l'armée française d'Algérie persiste à y porter atteinte ? Paris, en 
rejetant le Firman, a montré qu'il en a bien saisi la portée. 

Au delà de l'énoncé et malgré l'apparence, le Firman de 1871 n'a 
d'autre objectif que de parer aux menaces françaises et italiennes 
dont Tunis était alors l'objet. Tunis d'ailleurs n'a retenu du Firman 
que cet aspect : l'espoir d'une plus grande sécurité pour son 
territoire. Quant à prendre à la lettre les stipulations relatives à la 
souveraineté externe, il n'en était nullement question. En particulier 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 425 

le gouvernement tunisien, Khaïreddine en tête, ne pensait nullement 
remettre ses intérêts à l'étranger entre les mains des légations 
turques. Pour le Bardo, l'acte de 1871 confirme les droits acquis et 
les consacre explicitement. Or les représentations consulaires 
tunisiennes font partie des droits acquis. Elles sont même parfois 
plus anciennes que les représentations turques. Et comment s'en 
dessaisir sans hypothéquer du même coup la série de prérogatives de 
souveraineté exercées de longue date par l'Etat tunisien ? De plus, le 
réseau consulaire tunisien avait été conçu pour répendre à des 
besoins spécifiques en matière de commerce et de navigation, tout 
en cultivant les relations amicales entre Tunis et ses voisins 
maritimes européens. Pour de multiples et bien évidentes raisons, 
dont la moindre n'était pas le nécessaire maintien de relations 
directes avec ses voisins, le gouvernement du Bardo, surtout au 
lendemain de l'installation de la Commission Internationale à 
Tunis, ne pouvait se dessaisir de son droit de souveraineté. Le 
voudrait-il que les Etats d'Europe passeraient outre et imposeraient 
des rapports directs. 

On observe d'ailleurs qu'à la même époque où la question 
consulaire était discutée entre les deux co-signataires du Firman, 
Tunis, loin de renoncer à ses légations, cherchait au contraire à en 
ouvrir de nouvelles par des démarches effectuées en Europe. De son 
côté, le gouvernement turc multipliait ses interventions en vue 
d'obtenir la cessation des fonctions des consulats de Tunisie. Les 
interventions incessantes de l'Ambassadeur ottoman auprès de 
l'Italie doublaient celles effectuées avec plus ou moins de succès 
auprès d'autres gouvernements européens, comme à Tunis même. 
Une lettre de la Sublime Porte en date de Joumada II 1290 (1872) 
adressée à Sadok Bey élevait une protestation au sujet de 
nominations de nouveaux consuls de Tunisie à l'étranger. Elle 
signalait que ces nominations impliquaient de nouvelles charges et 
dépenses, et portaient atteinte aux droits reconnus du sultan. Elle 
demandait au bey de déléguer la gestion des intérêts tunisiens aux 
légations turques. De nouvelles missives ottomanes parvenaient 



426 - LES TEMPS MODERNES 

encore à Tunis jusqu'à la veille du protectorat qui, par le seul fait de 
son établissement, devait dévoiler les limites de la « protection » 
ottomane ainsi que la mesure de la crédibilité du Firman. 

La chute de Khaïreddine 
Cette politique eut les faveurs de l'opinion tunisienne beaucoup 

plus que les réformes spectaculaires de la période de Khaznadar. Ses 
résultats ne se firent pas attendre. La situation économique 
s'améliore sensiblement ; l'agriculture reprend, le secteur artisanal se 
réanime, les impôts sont mieux et plus aisément perçus. Le pays 
recommence à respirer après une longue période d'étouffement. 
L'année 1875 amenant une bonne récolte consacre du même coup 
le redressement de la Tunisie. 

Manifestant sa satisfaction, la population de la capitale offre au 
général Khaïreddine, en signe de reconnaissance, un magnifique 
bureau commandé spécialement à Londres. De son côté, la colonie 
européenne fait parvenir au Grand Vizir, le 28 avril 1875, l'adresse 
suivante : 

« Monsieur le Premier Ministre, 
En vous plaçant, il y a dix huit mois, à la tête de son ministère 

S. A. le Bey de Tunis n'a fait que choisir dans votre personne le 
candidat de l'opinion publique (...). La justice et la régularité dans 
l'administration, l'agriculture, le commerce, l'instruction publique, 
les travaux utiles : toutes les conditions du bon gouvernement et de 
la prospérité de l'Etat se ressentent de la bonne volonté efficace et de 
l'active énergie de Votre Excellence. 

C'est pourquoi les soussignés, Européens de toutes nationalités, 
partageant, quoiqu'étrangers, toutes les préoccupations et toutes les 
espérances d'avenir des bons citoyens indigènes, sont heureux et fiers 
de venir aujourd'hui attester publiquement à Votre Excellence qu'ils 
sont avec elle de cœur ( ...) dans tout ce qu'elle peut accomplir pour 
la Tunisie » 15 En somme, tunisiens et européens sont également 
redevables à Khaïreddine d'avoir établi « la justice et la régularité 
dans l'administration, fait régner l'ordre et la sécurité, organisé des 
finances saines. » 



427 

La turba de Khaïreddine Pacha à Istanbul 

La turba familiale de Khaïreddine Pacha au cimetière Eyyiib d'Istanbul 

Khaïreddine se retire du 
pouvoir en juillet 1877. Un 
an plus tard il est appelé à 
Constantinople par le 
Sultan Abdelhamid (août 
1878) qui le reçoit avec 
tous les honneurs. Quatre 
mois plus tard Khaïreddine 
est nommé Grand Vizir, la 
plus haute charge de 
l'Empire, qu'il garde 
jusqu'en juillet 1879. Il 
passera les dernières 
années de sa vie à Istanbul 
honoré et respecté. Il 
décède en décembre 1890. 
Sa tombe se trouve dans la 
turba familiale des 
Khaïreddine au cimetière 
Eyyiib. 

Tombe de Khaïreddine entourée de celles des 
autres membres de sa famille. 



428 - LES TEMPS MODERNES 

Mais cette œuvre importante n'a pu se réaliser sans heurter de 
nombreux intérêts ni créer les germes d'une opposition qui 
commença à s'organiser. Le succès d'une politique nouvelle suscitait 
des jalousies dans la cour du Bardo. Le bey, dont on connaît par 
ailleurs le caractère indécis, a fini par trouver qu'un ordre trop sévère 
régnait dans les affaires de l'Etat. 

En réalité, Khaïreddine avait contre lui tous ceux que gênait cet 
ordre nouveau : les princes dont les pensions avaient été réduites par 
mesure d'austérité, les amis de Khaznadar qui ne désespéraient pas 
de le voir revenir au gouvernement. Pour discréditer le ministre 
réformateur, des nouvelles fantaisistes circulaient à Tunis, et une 
campagne de presse était menée dans les journaux européens qui 
parvenaient dans la Régence accusant le Vizir de chercher à 
comploter contre la dynastie husseinite. 

Prétextant un désaccord au sujet de la réduction des pensions, 
Sadok Bey demande à Khaïreddine sa démission le 22 juillet 1877. 

La brève période du vizirat de Khaïreddine, aussi dense et féconde 
qu'elle pouvait être, ne pouvait permettre à son œuvre de porter ses 
fruits ni au destin du pays de s'accomplir. Mais au-delà des 
réalisations et des réformes, Khaïreddine avait légué ce que ni ses 
successeurs ni le protectorat n'avaient pu entamer : un héritage 
spirituel dans lequel les jeunes générations allaient puiser le souffle 
nécessaire à l'accélération du processus de la renaissance. C'est ce 
que certains ont appelé « le testament moral » 16 de Khaïreddine 
dont le vizirat fut réellement le jalon reliant l'Etat husseinite à la 
Tunisie moderne. 



CHAPITRE V I 

La préparation diplomatique 
du Protectorat 

Après le départ de Khaïreddine, le bey appelle au pouvoir un 
dignitaire de souche mamelouk Mohamed Khaznadar, connu déjà 
pour sa pondération et sa docilité envers le pouvoir. Le nouveau vizir 
qui avait précédemment la charge du caïdat du Sahel était plutôt une 
figure terne dénuée de l'envergure que réclamaient les circonstances. 
En vérité, il ne fut appelé que pour assurer une transition, car déjà 
le grand favori Mustapha ben Ismail qui exerçait un pouvoir notoire 
sur l'esprit du bey s'affirmait comme le véritable maître du Bardo. 
Avec le titre de ministre de la marine, il dirigeait l'administration 
tunisienne plusieurs mois avant son accession officielle au grand 
vizirat (septembre 1878). 

D'origine assez obscure 17, Ben Ismail était un jeune adolescent 
sans métier et sans ressource lorsqu'il fut remarqué en ville par 
l'ancien ministre Mustapha Khaznadar qui l'introduisit à la cour de 
Sadok Bey au service privé duquel il fut intégré. Promu favori, il fut 
adopté par le souverain dont il devint l'ami « particulier », le 



430 - LES TEMPS MODERNES 

conseiller attitré le plus influent et le gendre. Dès lors il grimpa 
rapidement la hiérarchie des faveurs ; d'abord général de la garde, il 
devint caïd du cap Bon, ministre de la marine puis grand vizir. 
Ascension rapide que n'explique et ne justifie aucune qualité 
avouable. Mais il est vrai qu'il bénéficiait à la fois de l'attachement 
du bey et de l'appui du consulat de France dont il était notoirement 
l'instrument. Il va sans dire qu'il n'avait aucune expérience des 
affaires et que c'était précisément à ce titre qu'on l'avait choisi. 

Avec Ben Ismail, la fonction vizirielle était parvenue au plus bas 
et le pouvoir politique avait atteint un degré de dissolution que la 
Tunisie n'avait pas connu depuis la chute de la dynastie hafside. 
Entre un favori qu'on ne pouvait tenir pour responsable et dont la 
promotion l'avait sans doute étonné lui même, et un bey que le 
caractère apathique, l'âge et la sénilité rendaient indifférent, le 
pouvoir était pratiquement vacant. Aussi l'Etat - ou ce qui en tenait 
lieu — n'offrira-1-il guère de résistance aux convoitises étrangères et 
assistera-t-il en observateur impuissant à la lutte opposant les 
impélialismes français et italien pour la conquête de la Tunisie. 

Les intérêts italiens 
Au moment où s'ouvraient les travaux du congrès de Berlin, dont l'objet 

était de discuter de la question d'Orient, la Tunisie sous-administrée, sans 
défense et sans finance était un pays diplomatiquement sous tutelle. Deux 
puissances, l'Italie et l'Angleterre, pouvaient mettre en cause cette tutelle. 
La France allait se contenter de négocier avec la seule Angleterre, rejetant 
sans discussion les prétentions italiennes. 

Il est vrai que cela ne s'est pas fait sans heurt avec l'Italie. La 
politique de l'Italie que défendait énergiquement mais sans résultat 
son consul à Tunis, Maccio, consistait à contrecarrer les projets 
français. Le jeune royaume qui venait à peine d'achever son unité 
avait une ambition méditerranéenne qui puisait son inspiration dans 
les glorieux souvenirs de l'antiquité romaine. Il s'intéressait plus 
particulièrement à la Tunisie dont la possession présentait des 
avantages politiques et stratégiques puisque le canal de Sicile 
commandait les échanges entre les deux bassins de la Méditerranée. 



431 

Mustapha Ben Ismaïl 

Ce personnage étrange illustre bien cette époque trouble. Enfant, il errait en 
haillons dans les rues de Tunis, ramassant les mégots dans les cafés européens. 

Selon Broadley, il aurait été employé quelques mois comme serveur dans une 
taverne maltaise, puis chez un barbier. Il serait passé ensuite au service d'un 

officier de la garde. C'est alors que Sadok Bey l'aurait remarqué et se prit pour lui 
d'une passion obsessionnelle. « Dès qu'il perd de vue son favori, le bey est comme 

un corps sans âme » note un contemporain. 
Mignon du bey, Mustapha Ben Ismaïl a gravi tous les échelons. Après avoir été 

successivement intendant de la liste civile, caïd du Cap Bon, ministre de la Marine 
et ministre de l'Intérieur, il devient le 24 août 1878 premier ministre à l'âge de 

vingt-cinq ans. Il conserve les fonctions de premier ministre jusqu'au 12 septembre 
1881. Après avoir favorisé le développement des entreprises françaises dans la 

Régence, Mustapha Ben Ismaïl passe à la fin de 1880 au parti italien. 
L'établissement du Protectorat et la mort de Sadok Bey (1882) ruinent la carrière 

du favori qui mourut à Istanbul, en 1887, dans l'anonymat et le dénuement. 



432 - LES TEMPS MODERNES 

A Tunis même, l'Italie pensait avoir des raisons valables 
d'intervention du fait de la présence d'une nombreuse et active 
colonie. Un journal sarde, largement divulgué en Tunisie (L'Avenere 
di Sardegna), menait une intense propagande en vue d'un 
développement des liens italo-tunisiens. 

Dans le même temps, la pénétration économique de l'Italie se 
précisait par l'acquisition des mines de plomb de Djebel Ressas 
(1868), la création de lignes maritimes régulières entre la Régence et 
la Péninsule, et surtout l'achat par la Compagnie Rubattino du 
chemin de Fer Tunis - Goulette - Marsa (1880). 

Le gouvernement italien cependant se savait impuissant à 
s'opposer par la force au développement de la tutelle française sur la 
Régence. Il chercha l'appui d'autres puissances européennes, mais en 
vain. Dès lors, ses initiatives n'eurent d'autre effet que d'exacerber le 
consul de France Roustan qui alerta son gouvernement, précipitant 
par là la marche des événements. 

Depuis 1874, le consul de France Théodore Roustan cherchait à 
consolider la position de son pays à Tunis. A la prorogation de la 
concession du réseau télégraphique, s'ajoutèrent les concessions du 
domaine de Sidi Thabet (1874), du chemin de fer Tunis-Béja 
(1876) ; puis la difficile acquisition du domaine de l'Enfida (1879), 
véritable province de près de cent mille hectares, devenue propriété 
de la Société Marseillaise. Au titre du chemin de fer, de 
l'exploitation des terres ou du contrôle du télégraphe, des français 
avaient parcouru les différentes régions de la Régence, pénétrant 
dans les villes et les places fortes, contactant tous les milieux, 
s'initiant au pays et à sa population. Une toile faite d'intérêts 
multiples et bien imbriqués est ainsi laborieusement tissée. 

Le Congrès de Berlin 
La tutelle française sur la Régence qui, pour Paris, était 

virtuellement acquise, devait cependant être ratifiée par les Puissances 
et consentie par le bey « possesseur du royaume de Tunis ». 

Sur le plan diplomatique, la question tunisienne fut tranchée lors du 
congrès de Berlin (1878). En effet, des conversations à caractère officieux 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U X I X ' SIECLE - 433 

se tiennent entre délégués français et britanniques. S'adressant à son 
collègue français, le ministre britannique des affaires étrangères, parlant 
de la Régence de Tunis, disait : « Do what you like there ». Puis il 
ajoutait : « You will be obliged to take it ; you cannot leave Carthage in 
the hands of the Barbarians 18 !» Ce à quoi Waddington, ministre 
français des affaires étrangères répondit : « Je vous remercie de la 
déclaration que vous venez de me faire (...) Ce à quoi nous tenons, c'est 
que le protectorat de fait que nous exerçons dans ce pays soit 
formellement reconnu ». Il est vrai que la Grande Bretagne venait 
juste d'occuper Chypre et que ses visées sur l'Egypte ne pouvaient se 
réaliser sans la complaisance de Paris. 

De son côté, le chancelier Bismark avait dit à l'ambassadeur de France 
à Berlin, de Saint Vallier : « Eh bien, je crois que la poire tunisienne est 
mûre et qu'il est temps pour vous de la cueillir ». Il est vrai que l'Allemagne 
avait intérêt à détourner le regard français de la ligne bleue des Vosges. 

Fort de ces appuis, et nonobstant les récriminations du jeune 
royaume italien, le gouvernement français envoya en Tunisie un 
officier militaire, le commandant Périer, à la tête d'une importante 
brigade topographique composée des capitaines Derrieu, Coszuski et 
Berthaut pour faire le levé très minutieux de la place et des environs de 
Tunis, de l'itinéraire Tunis-Bizerte, de la place et des environs de 
Bizerte, et de l'itinéraire de Medjez-el-Bab à Bordj Sidi Youssef. A la 
même époque, le Quai d'Orsay télégraphiait au consul Roustan, 
l'invitant à mettre au point un projet de convention avec le bey, 
stipulant la reconnaissance du protectorat français. Les choses toutefois 
en restèrent là ; Paris hésitait car l'Assemblée Nationale française était 
insuffisamment préparée à consentir les crédits nécessaires pour une 
expédition militaire de type colonial. 

Il s'en tint donc au projet d'une main-mise pacifique sur Tunis, sous 
la forme d'un traité d'alliance franco-tunisien assorti d'une union 
douanière. Mais en dépit des nombreuses manœuvres d'intimidation, 
Sadok Bey, sur l'insistance d'un groupe de dignitaires patriotes que 
dirigeait Arbi Zarrouk, opposa au projet un refus catégorique. 



434 - LES TEMPS MODERNES 

Le gouvernement français était désormais décidé à l'emploi de la force. 
Il était d'autant plus enclin à le faire que les prétentions italiennes 
devenaient sérieuses avec l'acquisition par la Compagnie Rubattino du 
chemin de fer Tunis - La Goulette (juillet 1880). 

Pressés d'agir, le président du Conseil français Jules Ferry et le ministre 
des Affaires Etrangères Barthélemy-Saint-Hilaire parvinrent à convaincre le 
président de l'Assemblée Nationale Gambetta, et décidèrent au début de 
l'année 1881 d'organiser une expédition militaire contre Tunis. 

Le scénario de la conquête 
Le prétexte était facile à trouver. Comme l'écrivait le consul Roustan : 

« Nous avons chaque semaine un casus belli sur la frontière. Il dépend 
de nous de le faire valoir ». Le plan que Roustan avait mis au point avec 
son gouvernement fut décrit par un journaliste britannique qui était 
présent à Tunis. 

Dans son ouvrage : The last punic war (ch. XIV), Thomas Broadley 
écrit : « Aux environs du 20 mars 1881, une pétition fut rédigée par la 
colonie française et offerte avec une tasse en argent à M. Roustan ». 

C'était en réalité un acte d'accusation contre le bey. Quand elle 
fut publiée en Europe par les soins de l'agence Havas, Sadok Bey 
espéra diminuer ses effets par une lettre à M. Roustan dont des 
copies furent envoyées aux consuls des pays amis : « Voici déjà 
quelque temps que la presse européenne s'intéresse à la Tunisie, et 
notre gouvernement a jugé bon de ne pas prêter attention aux 
nouvelles contradictoires qui ont circulé dans les différents pays. La 
presse algérienne, en particulier, n'a pas ménagé les attaques contre 
l'administration tunisienne et ses fonctionnaires. Elle a même fait 
entendre que les disputes qui éclataient à la frontière étaient sinon 
l'œuvre de notre gouvernement, du moins rendues possibles par 
notre indifférence vis-à-vis des coupables. Notre gouvernement a pu 
sans la moindre crainte faire face à ces attaques, étant persuadé 
comme toujours que nos sentiments d'amitié pour la France et les 
actes par lesquels nous avons toujours pu la manifester, auraient suffi 
à justifier notre gouvernement aux yeux de quiconque voudrait juger 
de la situation avec impartialité. 



LA TUNISLE HUSSEINTE AUXIX' SIECLE  435 

Mais aujourd'hui, une manifestation d'un caractère exceptionnel a 
eu lieu et notre gouvernement pensant qu'un silence de notre part 
pourrait induire en erreur l'opinion publique, a considéré de son devoir 
d'attirer l'attention de la République sur l'état réel des choses à Tunis. 

En fait, par un appel qui vous a été adressé et dont personne ne 
connaît le contenu, une grande partie de la population française d'ici 
craint que ses intérêts ne soient en danger, que ses droits de propriété 
ne soient pas respectés, que sa sécurité ne soit compromise et enfin 
que les engagements du gouvernement tunisien vis-à-vis des sujets 
français ne soient pas respectés. Il demande donc au gouvernement 
de la République de se tenir au courant de l'état réel des choses et 
que des mesures énergiques, au besoin, soient prises pour mettre fin 
aux inconvénients de la situation. 

Rien n'est plus aisé que de réfuter ces accusations une par une. 
Personne ne peut affirmer que les Français ne possèdent pas en toute 
tranquillité leurs terres, de même que les citoyens des autres pays. 
Tout le monde peut vérifier le plus clairement possible l'absence de 
complots criminels, prouvant que la sécurité personnelle des 
étrangers ne court aucun risque. L'appui de notre gouvernement à 
toutes les entreprises dans lesquelles sont intéressés des Français 
montre qu'il est décidé à tenir ses engagements. Dans ses rapports 
avec la France et ses représentants, notre gouvernement croit avoir 
clairement démontré son désir de maintenir son amitié avec un 
puissant voisin, mais il a prouvé aussi l'importance qu'il attachait à 
cette amitié, suivant ou même précédant ses désirs. 

La preuve en est précisément dans les nombreuses concessions 
accordées aux Français, et leur condition florissante. 

C'est avec peine que nous entrons dans ces détails, dont nous 
n'aurions pas parlé si l'on ne nous avait accusé publiquement, essayant de 
discréditer notre gouvernement aux yeux du cabinet français, er justifier 
la méfiance de la France (...). Nous soumettrons cette déclaration aux 
hommes éclairés qui ont pour tâche de diriger la puissante nation 
française, notre voisine, et nous n'avons aucun doute qu'une appréciation 
loyale et consciencieuse de la situation nous donnera raison ». 



436 - LES TEMPS MODERNES 

Cet important document constitue en réalité un plaidoyer versé 
au dossier des rapports tuniso-français. Destiné aux « pays amis », il 
dévoile le jeu du consul Roustan, les manœuvres des Français 
d'Algérie et implicitement celles du gouvernement de Paris. Tunis 
était parfaitement consciente de l'imminence du danger, comme elle 
était consciente de la vanité d'une éventuelle médiation 
internationale. Elle tenait simplement à présenter une analyse 
lucide, parfaitement étayée de sa politique à l'égard de la France. 

Et Broadley d'ajouter : « Une semaine après la réception de la 
lettre du bey par M. Roustan, une querelle éclata très à propos à la 
frontière, et les Kroumirs jusque-là ignorés, devinrent célèbres dans 
toute l'Europe. Ce qui se passa à la frontière le 30 mars 1881, 
personne ne le saura jamais. Le sort d'ailleurs joua en faveur de M. 
Roustan, car pendant qu'il rassemblait quelques horreurs commises 
par les Kroumirs, le colonel Flatters et les Kroumirs furent désignés 
ensemble sous l'en-tête « D'horribles outrages » et chacun décida « que 
le drapeau outragé de la France » devait être vengé efficacement 
(« discours de Roustan à la colonie française, avril 1881 »). 

Dans les premiers jours d'avril et sur ordre de son gouvernement, 
le consul Roustan informe le Bardo de la décision française de 
pénétrer en Tunisie afin de châtier les Kroumirs et de rétablir la 
sécurité sur les frontières. Sadok Bey répond immédiatement par 
une note énergique rétablissant la vérité et rejetant d'avance la 
responsabilité sur le gouvernement français. Dans sa note en date du 
7 avril 1881, le bey de Tunis écrit : 

« Nous avons reçu votre lettre d'aujourd'hui 7 avril, Nous 
informant que le Gouvernement Français, Notre ami, avait résolu 
de punir certaines tribus de Notre Royaume. Nous sommes surpris 
de cette décision prise par une Puissance amie dont Nous avons eu 
trop à cœur de conserver l'affection pour croire qu'elle ait le dessein 
de Nous offenser par un pareil langage. Tous les faits que Nous 
avons vu surgir jusqu'ici sur la frontière ne sont que des incidents de 
peu d'importance, résultat de l'habitude dont ne peuvent 
s'affranchir les tribus limitrophes, fussent-elles sous la dépendance 



437 

d'une autorité unique. Malgré cela, dès que nous avons connu 
l'existence de certains troubles dans cette région, Nous nous sommes 
empressé d'envoyer un officier avec des cavaliers, et Nous venons 
d'apprendre, par les lettres qu'il Nous a adressées, que la tranquillité 
règne là-bas grâce à Dieu et que l'agitation qui s'était manifestée chez 
nos tribus de la frontière n'avait pour cause que la crainte des 
préparatifs militaires faits contre elles sur la frontière algérienne. En 
outre nos troupes envoyées aujourd'hui et celles qui vont être envoyées 
bientôt suffiront à rétablir la tranquillité la plus complète. Lors même 
qu'il serait établi que ces tribus se sont rendues coupables d'actes 
criminels, Nous avons le pouvoir d'en arrêter les auteurs et de leur 
infliger le châtiment qu'ils auront mérité. Votre illustre Gouvernement 
aura ainsi la preuve des efforts que Nous avons faits, dans cette 
circonstance, dans l'intention de le tranquilliser sur la sécurité de 
l'Algérie. Nous ne doutons pas qu'il ne revienne dès lors sur la 
résolution qu'il a prise et, s'il y persiste, nous l'informons à présent 
qu'elle est attentatoire à notre dignité vis-à-vis de nos sujets et des 
Puissances étrangères, et peut-être en résulterait-il d'autres 
complications et des dommages impossibles à énumérer en ce moment. 
Nous ajoutons que l'entrée des troupes françaises sur le territoire du 
Gouvernement tunisien est une atteinte à notre droit souverain, aux 
intérêts que les Puissances étrangères ont confiés à nos soins et 
spécialement aux. droits de l'Empire ottoman. En raison de tout ce qui 
précède, nous n'acceptons pas la proposition de votre Gouvernement 
de faire entrer ses soldats sur le territoire de notre Royaume, et Nous 
n'y consentons pour aucune raison, et, s'il le fait contre Notre volonté, 
il assumera la responsabilité de tout ce qui en résultera. 

Ecrit le 8 Jumada 1" 1298 (7 avril 1881) 
Contresigné : MUSTAPHA. » 

Le 20 avril 1881, un corps de trente et un mille hommes est 
concentré à la frontière tunisienne sous le commandement du 
général Forgemol de Bosquenard. Le corps est réparti en deux 
colonnes, dont l'une au nord, la colonne Delbecque, a établi ses 



438 - LES TEMPS MODERNES 

campements près de la Calle, et l'autre, celle du Sud, la colonne 
Logerot, a établi ses campements à Souk Ahras. 

Le 24 avril est le jour fixé pour l'entrée des troupes en Tunisie. 
Le 26 avril, le général Logerot occupe le Kef, grâce à l'activité 

déployée par l'agent consulaire français dans cette ville, M. Roy. 
L'armée tunisienne sous le commandement du prince Ali Bey était 

pratiquement hors d'état de combattre. Le choix était entre la 
capitulation et le repli, qu'elle a préféré en fin de compte. La France a 
d'ailleurs attaqué en force. Le 1er mai, une escadre mouille devant 
Bizerte, et le drapeau français est hissé sur le fort, à côté du drapeau 
tunisien. 

Le 3 mai, le général Bréart débarque à Bizerte avec huit mille 
hommes. Sa colonne arrive le 1er mai à Djedeïda. 

Exécutant un plan préparé à l'avance, le consul de France Roustan 
demande pour lui une audience au bey qui était alors dans sa villa de 
Qasr Sa'îd. L'entrevue eut lieu le 12 mai 1881 à 16 heures. Après 
lecture du projet de traité soumis par le gouvernement de Paris, le 
Général Bréart annonce que l'ultimatum expire à 21 heures. 

Passant outre à la ferme opposition du groupe des patriotes à la 
tête desquels s'était placé Mohamed 'Arbi Zarrouk, comme à la 
réprobation d'une large fraction de la population tunisienne qui 
s'apprêtait à la résistance armée, le troisième mouchir Muhammad 
Sadok Bey céda à l'ultimatum et prit dans cette journée du 12 mai 
1881, à dix-neuf heures, la grave responsabilité d'apposer sa 
signature au bas du traité établissant officiellement le Protectorat 
français sur la Tunisie. 



Décret de Sadok Bey octroyant le Nichan Iftikhar 
à Abdelaziz Bouattour 

Le jour du Mouled est l'occasion d'une cérémonie 
solennelle de décoration. Le doyen des ministres, Abdelaziz 

Bouattour reçoit le grand cordon du Nichan Iftikhar 
le 12 Rabia 1,1280 (1863). 



440 

Cérémonie de la signature du Traité du Bardo le 12 mai 1881 

Le Traité du Bardo ouvre une nouvelle ère de l'histoire 
de la Tunisie. Après la Régence d'Alger, la Régence de 
Tunis passe à son tour de la suzeraineté ottomane à la 
domination française. Cette évolution s'inscrit dans la 
logique de l'expansion des puissances européennes qui 

se substituent irrésistiblement à la domination 
ottomane dans l'ensemble du monde arabo-musulman. 

La gravure reproduite ci-haut est réalisée à partir 
d'une photo de l'époque. La scène se passe au Qasr-

Sa 'îd ; on reconnaît au centre Sadok Bey et le général 
Bréart. Le texte du Traité en 7 pages est reproduit 

ci-après dans la version officielle française, portant la 
signature du général Bréart et, en langue arabe, celle 

de Muhammad Sadok Bey. 



Texte original en 7 pages du Traité signé le 12 mai 1881 
Bardo et conservé aux Archives du Gouvernement Tunisien 

441 



442 



443 



444 



445 



446 



447 





Notes 

1. Neutralité proclamée sur le plan diplomatique, mais servant de prétexte à 
couvrir une aide indirecte à l'Algérie : accueil et installation de milliers de 
réfugiés, aide aux résistants, transit des armes... 

2. L. Machuel : l'enseignement public en Tunisie. 
3. IBLA, 1947, p. 167. 
4. Rapport de la commission des Etudes Economiques et Financières, Tunis, 

1931. 
5. C'est le même personnage qui fit avorter l'expérience de la banque tunisienne 

fondée par Ahmed Bey en 1847. Grand fermier de l'Etat, directeur de la 
Banque et responsable de l'Hôtel de la Monnaie, il s'enfuit à Paris en 1852 
laissant un découvert de plusieurs millions de piastres. 

6. Du moins jusqu'à l'abolition officielle de l'esclavage en 1846. 
7. P. Fennec : ouv. cité. 
8. Gl. Khaïreddine : Réformes nécessaires aux Etats musul. (R.T. 1896, p. 501). 
9. J. Serres : La politique ottomane sous la monarchie de Juillet. 
10. Il va de soi que la Tunisie, pays musulman, n'avait jamais renié son allégeance 

à l'égard du Sultan ottoman, en tant que Calife protecteur de l'Islam sunnite. 
11. Une exception toutefois, Mustapha Ben lsmaïl qui fut premier ministre de 

1879 à 1881. 
12. Voir infra texte intégral. 



450 - LES TEMPS MODERNES 

13. M. Smida : Aux origines de la presse en Tunisie. Imp. Off. - Tunis 1 979. 
14. Il y resta jusqu'en 1866. Revenu alors en Tunisie, il fut arrêté par les 

gendarmes du bey qui le ramenèrent au Bardo le 1er mars 1866. Il mourut 
dans la prison quelque dix huit mois plus tard. 

15. Ch. Khaïrallah : Le mouvement évolutionniste tunisien, Tunis, 1934. 
16. Ch. Khaïrallah : op. cité. 
17. M. Gandolphe : Mustapha ben Ismaïl, Imp. SAPI, Tunis 1924. 
18. Agissez là-bas comme vous voulez. Vous serez contraint de vous en emparer : 

vous ne pouvez laisser Carthage entre les mains des barbares. 

) 



Bibliographie 
Documents imprimés relatifs à la IIèmc 

période huseinite (1830-1881) 

La principale chronique concernant la vie politique tunisienne 
dans le second tiers du XIXE siècle reste celle du Cheikh Ahmed Ben 
Dhiaf. Remplissant de hautes fonctions à la chancellerie du Bardo, 
Ben Dhiaf avait non seulement accès aux archives beylicales, mais il 
rédigeait lui-même les textes législatifs et les correspondances 
officielles. Dans son ouvrage, il a largement utilisé ces documents de 
première main dont il a souvent reproduit le texte original intégral. 

Le caractère historique et archivistique de ses références et sa 
qualité de témoin oculaire donnent à sa chronique une valeur de 
première importance. Cette valeur est encore accrue du fait que Ben 
Dhiaf n'avait pas rédigé une chronique « officielle » destinée à être 
soumise au prince. C'est plutôt dans la discrétion et seulement 
lorsqu'il avait cessé toute fonction à la cour qu'il rédigea son ouvrage. 

Toutefois cet ouvrage pèche par deux faiblesses. D'une part, c'est une 
chronique tout à fait dans le ton des traditionnels compendiums relatant 
les faits politiques officiels, mais négligeant les questions sociales et 
économiques. D 'aut re part la chronique reste assez souvent 



455 - LES TEMPS MODERNES 

impersonnelle, C'est une narration d'événements où les commentaires de 
l'auteur et les échos de l'opinion publique sont rares. 

Mais surtout le livre de Ben Dhiaf s'arrête à l'année 1869, celle de 
l'installation de la Commission Financière Internationale. 

L'ouvrage du Cheikh Mohamed Bayram V est, en revanche, une 
étude nettement politique. On sait que Bayram V avait directement 
collaboré à l'œuvre de réformes entreprise sous le règne de Sadok Bey et 
en particulier sous le vizirat de Khaïreddine. A cet égard son ouvrage 
comporte de grandes précisions. Manipulant des documents de première 
source, Bayram V expose et discute tous les aspects de la vie politique 
intérieure et extérieure de la Tunisie sous le règne de Sadok Bey. 

Mais la participation directe de l'auteur à l'œuvre entreprise ainsi que 
sa sympathie avouée pour le général Khaïreddine donnent à son ouvrage 
une certaine orientation qui, par là même, suscite certaines réserves. 

Ces réserves étant faites, les deux ouvrages de Ben Dhiaf et de 
Bayram V restent deux sources de première valeur pour l'étude de la 
vie politique tunisienne dans le second tiers du XIXE siècle. 
A) Ouvrages généraux - questions politiques et diplomatiques 

ALBERT F. Tunis et la Régence sous Mohamed Es-Sadok Bey Paris, 1867. 
B. DHIAF A. It'hâf ahl az-Zamân..., 8 vol., Tunis, 1963-1966. 
BERCHER L. En marge du Pacte Fondamental, in R. T., 1939, p. 67. 
BEYRAM M.V Safwat al-I'tibar, 5 vol., le Caire 1302-1311, 
BLLLING (Baronne de) Le Baron R. de Billing..., Paris 1895. 
BOUBAKER S. La Régence de Tunis auXVIIe s., Ed. CEROMA, Tunis 

1993. 
BROADLEY A.M. The last punie war, Tunis past and present, 2 vol. 

Edinburg 1882. 
BROWN L. C . The Tunisia of Ahmed Bey, Princeton 1974, 367 p. 
BRUNSCHWIG H. Mythes et réalités de l'impérialisme français, Paris i960. 
CAIGI A. Le problème tunisien, Neufchatel 1952. 
CAMBON P. Correspondances 7(1870-1924), Paris 1926. 
CAMBON H. Histoire de la Tunisie. 
CAPITAINE X . Une promenade à Tunis en 1842, Paris 1844. 
CHARLES ROUX F. L'Allemagne et les questions de Tunisie... in A . F . 

1929, p. 345. 
CHARMES G. La Tunisie et la Tripolitaine, Paris 1883, 445 p. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 4 5 3 

CHARURES G. La politique française en Tunisie, in Rev. Pol. et Lit. 
(nov. 1882). 

CHERIF M. H. Expansion européenne et difficultés tunisiennes, in 
Annales 1970. 

COSSERON DE VLLLEVOLSY La France a Tunis, Paris 1891. 
DARCY J. France et Angleterre, Paris 1904. 
DAUX Ahmed Bey et des réformes récentes... in Rev. de l'Orient (1848) 4, p. 347. 
DAVTS N. Tunis or sélections from a journal..., Malte Edit. Muir 1 8 4 1 . 
DEBBASCH Y. La nation française en Tunisie. Inst. des Htes Etudes, 

Tunis 1959. 
DESFOSSES E. Affaires d'Orient, la Tunisie..., Paris 1877. 
D'ESTOURNELLES DE CONSTANT (P.H.X) La politique française en 

Tunisie. Paris 1891. 
DREVET R. L'armée tunisienne. Tunis 1 9 2 2 . 
D u N A N T A. Notice sur la Régence de Tunis, Genève 1858. 
DUVERNOIS C. Les réformes en Tunisie, in Rev. de l'Orient 1858 (7) p. 83. 
EMERIT M. Aux origines de la colonisation française en Tunisie : l'affaire 

del'Enfida, in Rev. Afric. 1945, p. 210. in Rev. Tun. 1939 p. 221. 
FAUCON N. La Tunisie avant et depuis l'occupation française, Paris 1893. 
FlNOTTl R. La Reggenza di Tunisi, Malte 1856. 
Frroussi E. et BENAZET A : L'Etat tunisien et le protectorat français, Paris 1931. 
FLTOUSSL E. L'Etat tunisien, son origine, son développement et son 

organisation actuelle, Edit. Tunis 1901, 204 p. 
FLAUX (DE) A . La Régence de Tunis au XIXe s., Paris 1865. 
FRANK L. (Dr). Tunis, description de la Régence, Paris 1850. 
GANDOLPHE M . Les événements de 1864 dans le sahel, in R. T . , 1918, 

p.138. L'armée tunisienne, in R. T 1922, p. 274. 
GANIAGE J. Les origines du protectorat français en Tunisie (1861-

1881), Paris 1959. 
GEHRING G . Les relations entre la Tunisie et l'Allemagne avant le protectorat 

français, in Cahiers de Tunisie T. XVIII n° 71-73, Tunis 1971. 
GLRAUD P. Les origines de l'empire français nord-africain, Marseille 1939. 
GRANDCHAMP P. Documents relatifs à la révolution de 1864 en 

Tunisie, in R. T. 1935. 
GRANDCHAMP P. Autour du Consulat de France à Tunis, Tunis, 

Aloccio 1943. 
Documents relatifs à la révolution de 1864, 2 vol. Tunis 1935-



454 - LES TEMPS MODERNES 

HESSE WARTEGG E. Tunis, the knd and the people, London 1882. 
HOFSTETTER B. Vorgeschichte des franzosischen protectorats in Tunis 

bis zum Bardo vertrag (12 mai 1881), Bern, A. Francke 1914. 
HUGON H. Les emblèmes des Beys de Tunis, Paris, Leroux 1913. 
ILTER A. S. Simali Africada Turkler, 2 vol. Istanbul 1936, 1937-
INAL M. K. Osmanli devrinde Son Sadriazamlar, Istanbul 1940. 
JULIEN CH. A. Histoire de l'Afrique du Nord, Paris, Payot 1931. 
KLNG S. P. Duplicity or Diplomacy, the last phase of the tunisian 

question, London 1881. 
KRAIEM M. La Tunisie précoloniale, 2 vol., Tunis 1 9 7 3 . 
LALLEMAND C H . Tunis et ses environs, Alger, Quantin 1890, 240 p. 
LAMBERT P. Dictionnaire illustre de la Tunisie, Tunis 1912. 
LANESSAN J. L. La Tunisie, Paris 1887, 168 p. 
LANGER W . L . The european powers and the french occupation of 

Tunis (1878-81) in American hist. rev., XXXI, 1925. 
LEBON A. Les préliminaires du traité du Bardo, in Annales Se. pol., 

1893, p. 403. 
(DE) LEONE E. La colonizzazioni dell'Africa del nord, Padoue i960. 
LEROY-BEAULIEU P. L'Algérie et la Tunisie, Paris 1 8 8 7 , 4 7 2 p. 

Loi du 15 rejeb 1276 (7 fev. 1860) sur le recrutement dans 
l'armée tunisienne, Paris 1884. 

LOTH G. Histoire de la Tunisie, Paris, Colin 1898. L'Enfida et Sidi 
Thabet, Paris, 1910. 

MANTRAN R. L'évolution des relations entre la Tunisie et l'empire 
ottoman in Cahiers de Tunisie 1959, p. 310. Inventaire des 
archives turques de Dar El Bey, P.U.F. Paris 1960. 

MALLON J. L'influence française dans la Régence de Tunis avant 
l'établissement du protectorat, Paris 1931, 191 p. 

MARCEL J. J. Histoire de Tunis, Paris, Didot 1851. 
MARSDEN A. British diplomacy and Tunis (1875-1902), A case study 

in mediterranean policy, Edinburgh, 1971. 
AL-MASSÛDI AL BEJI Al khulassa an-Naqiya, Tunis 1905, 156 p. 
MARTEL A. Les confins saharo-tripolitains de la Tunisie, Paris P.U.F 1965. 

Louis Arnold et Joseph Allegro, consuls du Bey de Tunis à Bône, Paris 
1966. L'armée d'Ahmed Bey, in Cahiers de Tunisie, 1956, p. 373. 

MARTY P. Historique de la mission militaire française en Tunisie 
(1827-1882), in R. T. Tunis 1935, pp. 171 et 309. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 455 

MATRAT C H . La société Pastre frères, agence commerciale de Sidi 
Mustapha Khaznadar à Marseille, in Etudes et Documents V 
1973, Univ. de Prov. 

MLCAUD C H . BROWN L. C . et M O O R E C . H . : Tunisia, thepolitics of 
modernization, New York, 1964. 

MIEGE  J. L. Documents inédits sur l'insurrection de 1864. Etudes 
d'hist. Contemporaine (1846-1871). Institut d'hist. des pays 
d'outre mer, Univ. de Provence, Etudes et documents V, 1973. 

MOKHTAR BEY (EL) - Le fondateur Hussein b. Ali, Tunis, Ed. Serviced 
Tunis 1993. 
- Les Beys de Tunis, Ed. Serviced Tunis 2003. 

M O N C H I C O U R T C H . Documents au historiques sur la Tunisie, Paris 
1929. 

MZALI M. S. - L'hérédité dans la dynastie husseinite, M.T.E. 1969. 
- La situation en Tunisie à la veille du protectorat... Min Rassa'il 
ibn Dhiaf., MTE : 1969. 
- Khéreddine Homme d'Etat, Ed. M.T.E. Tunis 1971. 

O'KELLY A. (COMTE) Etudes politiques sur le royaume de Tunis, Bruxelles 1871. 
PELLISSIER DE REYNAUD Description delà Régence de Tunis, Paris 1 8 5 3 . 

La Régence de Tunis, in Rev. des deux mondes, (mai 1856) 
PLANTET E. Correspondance des Beys de Tunis et des consuls de France. 

4 tomes, Paris Alcan 1899. 
PLEHN H. Die methoden der franzosischen politik der erwerbung 

tunesiens, in Zeitchrift fur politik VII 1914. 
PONS A. La nouvelle église d'Afrique, le catholicisme en Tunisie depuis 

1830, Tunis 1930. 
PONTOIS H. Les odeurs de Tunis, Paris 1889. 
RAYMOND A. La Tunisie - (Que sais-je ?). Paris 1962. 

British policy towards Tunis (1830-1881), Oxford 1954. 
Les tentatives anglaises de pénétration économique en Tunisie, in 
Revue historique 1955. 

REINACH J. Le traité du Bardo, R.P.L. 3e série, T. 21, 1881, p. 641. 
ROBERTS M. History of the french colonisation policy, 2 tomes, 

London 1929. 
ROUARD DE CARD E. La Turquie et le protectorat français en Tunisie. Paris 1916. 

- La France et la Turquie dans le Sahara, Paris 1910. 
- Les traités de la France avec les pays de l'Afrique du Nord, Paris 1906. 

 



456 - LES TEMPS MODERNES 

ROUSSEAU A. Annales tunisiennes, Alger 1864. 
SAFWAT M. A british consul général in Tunisia, Richard Wood (1859-

1879) in Review of college of arts, Farouk university, Cairo 1945. 
SEBAG P. Une description de Tunis au XIXe s., in Cahiers de Tunisie 1958. 
SLAMA B. La révolte de 1864 en Tunisie, Tunis M .T .E 1966. 
SMIDA M. - Khéreddine, ministre réformateur, Tunis M.T.E. 1970. 

- Aux origines de la presse en Tunisie, Ed. JOT Tunis 1979. 
- Les Temps modernes (en collaboration) Ed. STD, Tunis 1985. 
- Une colonie Kabyle en Tunisie au 19e siècle. Ed. Tunis Carthage 

1985. 
- Consuls et Consulats de Tunisie au 19e siècle. L'Orient, Tunis 1991 
- Aux origines du commerce français en Tunisie, Sud Edition, Tunis 

2001 
TEMIMI A. Recherches et documents d'histoire maghrébine, Publications 

de l'Université, Tunis 1971. 
TEMPLE G. Excursions in the Mediterranean, 2 tomes, London 1835. 
TOURNIER J. Le cardinal Lavigerie et son action politique, Paris 1913. 
TULIN CH. Le royaume tunisien et les représentants des puissances à 

Tunis, Bône 1864. 
UZUNCARSIL I . H. Tunus'un 1881 deFransa..., in Belletin, T . XVIII, n° 72 ,1954 . 
VAN KRIEKEN G . S. Khayral-Din et la Tunisie, Lieden 1 9 7 6 . 
VILLO T J. Description géographique de Tunis, Paris 1 8 8 1 . 
WLNKLER Essai sur la nationalité dans les protectorats de Tunisie et du 

Maroc, Paris 1926. 
ZACCONE P. Notes sur la Régence de Tunis, Paris 1875. 
ZIADAH  NICOLAS A. Originsofnationalismin Tunisia, Beyrouth 1962. 
B) Législation tunisienne - questions sociales et culturelles 
AZZAM M. Industrie et accumulation, Thèse, Grenoble 1978. 
ARNOULET J. La pénétration intellectuelle en Tunisie, in Rev. Afric. 1954. 
ABDELMOULAA L'Université zaytounienne et la société tunisienne, Tunis, 1971. 
ABDESSALEM A . Les historiens tunisiens des XVIe, XVII  et XVlIIs. ; essai 

d'histoire culturelle, Tunis 1973. 
BEN ACHOUR F. al Haraka al Fikriya wal Adabiya fi Tunis, Dar el 

Hana, le Caire 1956. 
Tarajim al A'lam, M.T.E., Tunis 1970. 
Arkan al-Nahdha al Adabiya fi Tounis, Tunis s.d., 1381. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 457 

BEN ACHOUR M. A . Les catégories delà société tunisoise, I N A A Tunis 
1989. 

BEN HAMIDA M . Al Bâji al Massûdi, Tunis 1962. 
BERQUE J. Al Yousi, Paris 1958. 
BOMPARD M. Législation delà Tunisie, Paris 1888. 
BRUNSCHVIG R. Justice religieuse et justice laïque dans la Tunisie des Deys et 

des Beysjusqu'au milieu du XIXs, in Studia Islamica XXIII (1965), p. 27. 
CANAL H. La littérature et la presse tunisienne, Paris 1925, 393 p. 
CHENOUFI A. Un savant tunisien du XDC s, MohamedAs-Sanûsi -Tunis 1977. 
DARMON R. Le code civil et criminel du royaume de Tunis. 
DEPONT O. et COPPOLANI X. Les confréries musulmanes, Alger 1897. 
DJAIT H . Influences ottomanes sur les institutions, la civilisation et la culture 

tunisiennes du XVI' au XIX' s., in Rev. d'Hist. Maghrébine, n° 6, 1976. 
GALLAGHER N. E. Toward an évaluation of the population of the nineteenth 

œntury Regsncy of Tunis, in Rev. d'Hist. Maghrébine n° 12, 1978. 
GREEN A. H. The tunisian 'Ulama (1873-1915) ; social structure and 

response ideological currents, Lieden 1976, 250 p. 
- The tunisian 'Ulama and the establishment of the french protectorate 

(1881-1891), in Rev. d'Hist. Maghrébine, n° 1, 1974. 
- Le corps des 'Ulamas tunisois (1873-1951), in Alif, n° 10, 1978. 

GUIGA B. Essai sur révolution du charâa, Paris 1930, 205 p. 
HAMZAOUI S. Rapports sociaux dans la société précapitaliste ; exemple 

du khamessat dans le Maghreb, (ni date, ni lieu). 
JAMBU MERLIN R. Le droit privé en Tunisie, Paris i960. 
JENHANI H. Al Haraka al Islahiya fi Tounis, in Hawliyat VI, Tunis 1969. 

Khereddine. Ak'wam alMassalik..., Tunis 1867, Nlle édit. M.T.E, 
Tunis 1972. 
Réformes nécessaires aux Etats musulmans, Paris Dupont 1868 in 8. 

MABROUK M . Administration et personnel administratif dans la Tunisie 
précoloniale, Edit. Ecole Nationale d'Administration, Tunis 1971. 

MACHUEL L. L'enseignement public en Tunisie, Tunis, la Rapide 
1906. 

MARCAIS G . L'architecture musulmane d'occident, Paris 1955. 
MARTHELOT P. et MONTETY H. Le territoire des Ouleds Sidi Ali ben 

Aoun, Paris, P.U.F., 1956. 
M ART Y J. A. et MAAREK R. Recueil général et pratique de législation 

tunisienne. Tunis 1948. 



458 - LES TEMPS MODERNES 

NEIFAR M. On-wan alA'rib..., 2 vol., Tunis 1351. 
QUEMENEUR J. Publications de l'imprimerie officielle tunisienne de 

1860 à 1882, in IBLA n° 98, Tunis 1962. 
RECTENWALD G. Etudes de législation tunisienne, Tunis 1935. 
ROY B. Extrait du catalogue des manuscrits et des imprimés de la 

bibliothèque de la grande mosquée de Tunis, Tunis 1900. 
AL SANÛSSI M . Matlâa al-darari..., Imp. offic., Tunis 1305. 
- Al Rihla al Hijaziya, S.T.D., Tunis 1977, édité par Chenoufi A. 

SC EMA M A R. Essai sur les conflits de lois en Tunisie, Paris 1930. 
SFAR B. Assistance publique musulmane en Tunisie, Tunis 1896. 
SMIDA M. AUX origines de la presse en Tunisie ; la fondation du Ra'id, 

Imp. Officielle, Tunis 1979. 
SoURIAU H. C. La presse maghrébine, évolution historique, Paris 1969. 
TLILI B. Note sur la notion d'Etat dans la pensée d'A. Ben Dhiaf in 

Rev. de l'Occident musulman, VIII (1970), p. 141. 
Eléments pour une approche de la pensée socio-économique de 
Khéreddine., in Rév. de l'Occident musulman, IX (1970), p. 119. 
Culture, idéologies et penseurs tunisiens dans la 1er moitié du XIXe s., 
Thèse pour le doctorat es-Lettres (Nice 1970). 

TOUILI A. Rissalat al Manaï, M.T.E., Tunis 1977, 166 p. 
ZAWADOVSKI G. Index de la presse tunisienne, in Rev. Etudes 

Islamiques. CIV - 1937. 
R. HOLT, pionnier de la presse tunisienne, in Rev. de l'Institut de 
Carthage, n° 37, Tunis 1939. 

ZBISS S. M. Monuments musulmans d'époque husseinite, Tunis Sapi, 1955. 
ZEYS P. Code annoté de la Tunisie, Nancy, Levrault 1901. 
C) Questions économiques et financières 
ARNOULET D R L'évolution de Tunis dans la 2irnc moitié du 19" s., in 

actes du 100e congrès des sociétés savantes, Paris 1975. 
ARNOULET D R Les exportations tunisiennes de 1801 a 1881, in IBLA, 

Tunis 1947. 
ATGER A. Les corporations tunisiennes, Tunis, Rousseau 1909, 126 p. 
BEN HAMIDA A. Origine et évolution des institutions financières de l'Etat 

tunisien, in Rev. juridique, GERES n° 1, Tunis 1974, p. 93. 
BOULARD M . Les finances de la Tunisie pendant les trente dernières 

années, Paris, Boyer 1901, 21-2 p. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 459 

CANNON B. D, Tunisian monetary adjustments and the union latine 
(1872-1894) in Rev. d'hist. Maghrébine, n° 2, Tunis 1974. 

CHENEL M. La mejba, Tunis, la Rapide 1914. 
COUVERT J. Etude sur la situation financière de la Régence., Imp. 

Saint Saens, 1874. 
CUBISOL CH. Le commerce de Tunis avec l'Europe, Recueil consulaire 

belge, 1856. 
Notice abrégée sur la Régence de Tunis, Bône 1867. 

DEKKER DAVID P. L'agriculture indigène en Tunisie, Tunis 1912. 
DESPOIS J. Sahel et basse steppe, P.U.F., Paris 1955. 

- L'Afrique du nord, P.U.F., Paris 1958. 
DUMAS C . Les populations indigènes et la terre collective des tribus en 

Tunisie, Tunis 1912. 
EMERIT M. La pénétration industrielle et commerciale en Tunisie, in 

Rev. Africaine, p. 196. 
-Les crises des finances tunisiennes et les origines du protectorat, in 
Rev. Africaine, 1949, p. 247. 

EUDEL P. L'orfèvrerie tunisienne et algérienne, Alger 1 9 0 2 . 
FARRUGIA DE CANDIA Monnaies husseinites, in R.T. 1933. 
FLEURY V. Les industries indigènes de Tunisie, Levrault, Paris 1900. 
GANIAGE J. La thonaire de Sidi Daoud, P.U.F., Paris 1960. 

- La population européenne de Tunis, P.U.F., Paris 1960. 
- L'affaire de l'Enfida. 

GHALOUSSI B. Archives du Sahel au XDC s., in Cahiers de Tunisie 
1960, p. 97. 

GALISSOT R. et VALENSI L. Le maghreb précolonial : mode de 
production archaïque ou mode de production féodale ? in La Pensée 
CXII (déc. 1968), p. 57. 

GOLVIN L. Aspects de l'artisanat en Afrique du nord, P.U.F., Paris 1956. 
ISAAC M. Etude sur le régime douanier de la Tunisie, Picard, Tunis 

1910. 
LESCURE DU double régime foncier de la Tunisie. 
MlLLlOT L. Les terres collectives, Paris 1 9 2 2 . 
MONCHICOURT CH. La région du haut tell en Tunisie, Paris 1913. 
PASSERON R. Les grandes sociétés et la colonisation dans l'Afrique du 

nord, Carbonel, Alger 1925, 346 p. 
PENNEC P. Les tmnsBrmations des corps de métier en Tunisie, INSEA, Tunis 1964. 



460 - LES TEMPS MODERNES 

PAYRE C. Les aminés en Tunisie, Paris 1940. 
PONCET J. La colonisation et l'agriculture européenne en Tunisie, Paris 

la Haye 1962. 
POUBLON G. Etude sur la dénonciation des traités et la révision des 

tarifs douaniers en Tunisie, Tunis 1896. 
RLBAN C H . La Tunisie agricole, Tunis 1 8 9 4 . 
AL SANUSSI M . Lettre sur la Mejba, in R . T . , 1 8 9 6 , p. 1 1 2 . 
VALENSI L. Calamités démographiques en Tunisie au 18e et au 19e s., 

in Annales 1969 (5), p. 1540. 
La conjoncture agraire en Tunisie au 18e et au 19e s., in Rev. Hist. 
CCXLIII (1970), p. 321. 
Production et commerce des chéchias en Tunisie, in Rev. d'Hist. 
Mod. et Contemp., XVI (1969), p. 376. 
Fellahs tunisiens : l'économie rurale et la vie des campagnes au 18e 
et au 19" s., Mouton, Paris 1977, 422 p. 

WAGNER H. L'évolution des finances en Tunisie, Tunis 1950. 
D) De la question italienne en Tunisie 

Anonyme Politica segreta italiana, Torino 1891. 
ANTINORI O. La questione tunisiana, Firenze 1868. 
BONURA F. Gli italiani in Tunisia e il problema della 

naturalizzazione, Roma « Tiber », 1929, 178 p. 
CARTA F. La questione tunisiana e l'Europa, Roma 1879. 
CASTELNUOVO G. Il conûitto franco-italiano e la guerra, Venezia, 

Coletti, 1894. 
CHIALA L. Pagine di storia contemporanea, II Tunisi., Torino 1895. 
CRISPI F. Polidca estera (1876-1890). Questioni internazionali, Traduction 

française de Grandchamp et Garrigou, Tunis 1913, 142 p. 
FICAY A P. Le peuplement italien en Tunisie, Paris 1931, 108 p. 
FIDEL C . Les intérêts italiens en Tunisie, in AF ( R C ) 1911, p. 124. 

- (la) France, l'Italie et la Question tunisienne, in Notes et Etudes 
documentaires, n° 383, 25 août 1946, 16 p. 

GALLICO A. Tunisi i Berberi e l'Italia, Ancola 1928, 274 p. 
GAZZ1NI M. Gli italiani in Tunisia, in Africa 8, 1953, p. 100. 
GENIAUX C H . France et Italie en Tunisie, Tunis 1926. 
GUBERNATIS E. Lettere sulla Tunisia, Firenze 1867 . 
JEANDOT G . La France et l'Italie en Afrique, Oran s.d. 1934. 



LA TUNISLE HUSSEINTE AUXIX' SIECLE 461 

JULIEN CH, A. La question italienne en Tunisie, Paris 1939. 
LOTH G. Le peuplement italien en Tunisie et en Algérie, Colin. Paris 1905. 
MAGLIOCCO V. La nostra colonia di Tunisi, Milano 1933, 255 p. 
MARCHITTO N . L'Italia in Tunisia, Roma 1 9 4 2 , 2 4 2 p. 
MONCHICOURT C H . Les Italiens de Tunisie et l'accord Laval-

Mussolini de 1935. Sirey, Paris 1938, 233 p. 
MORPURGO G. Italia, Francia, Tunisia, la condiziorie giuridica degli 

Italiani in Tunisia, Livorno 1938, 191 p. 
(la) Question des Italiens en Tunisie, in Notes et Etudes 
documentaires n° 47, avril 1945, 15 p. 

RiGGIO  A Note per un contributo alla storia degli italiani in Tunisia, 
Tunisi 1936, 58 p. 

ROMANO S. I. Siciliano nella guerra di Tunisi dell'ano 1270 (1864), 
Palermo « lo statuto », 1897 in 40 p. 

SANTI F.L. Italia e Tunisi, Milano 1881, 105 p. 
SAYOUS A. E. Les Italiens en Tunisie, Bruxelles 1927, 40 p. 
SITRUK  L. La condition des italiens en Tunisie, Tunis 1947, 215 p. 
TLATLI S. E. Les Italiens de Tunisie, in Politique n° 11939, pp. 26-41. 
TORRE A. Corne la Francia s'impadroni di Tunisi, in Revista di 

Roma (avril 1 8 8 1 ) . 
VENOSTA F. I Francesi a Tunisi, Milano 1 8 8 1 . 
WEITZ T H . Italien und Tunis (1870-1881), Dusseldorf 1 9 4 0 . 

E) Les Israélites de Tunisie 

Anonyme Hatsofe et pene Tunis, in Revue Ha Assif, Varsovie 1893, 
(art. en Hebreu) 

ARDITTI R. Recueil des textes législatifs et juridiques concernant les 
Israélites de Tunisie, Tunis 1915. 

BACH HAMBA A . Les Israélites tunisiens, Tunis 1 9 0 9 . 
BENJAMIN II J. J. Froom Foltitscheny in the Moldavia eight years in 

Asia andAfrica from 1846 to 1855, Hanovre 1859. 
CAZES D . Notes bibliographiques sur la littérature juive tunisienne, 

Tunis 1893 in 16. 
Essai sur l'histoire des Israélites de Tunisie, Tunis 1889. 

C H A L O M  J, Les Israélites de la Tunisie, Rousseau, Paris 1 9 0 6 . 
CHOURAQUI A. Les Juifs d'Afrique du Nord, P.U.F., Paris 1 9 5 2 . 
EISENBETH M. Les Juifs de l'Afrique du Nord, Alger 1 9 3 6 , 8 9 p. 



462 - LES TEMPS MODERNES 

ORENSTEIN M. Orhot Moshe, Sine loco 1862 (ouvrage hébreu sur 
les juifs de Tunisie). 

SEBAG P. La Hara de Tunis, P.U.F., Paris 1960. 
SLOUSCHZ N . Voyage d'études juives en Afrique. 
TlBl S. Le statut personnel des Israélites tunisiens, Tunis 1921. 
VASSEL E. La littérature populaire des Israélites tunisiens, Paris 1904. 
F) L'expédition française de Tunisie 
BERGE (DE LA) A. En Tunisie, récit de l'expédition française, Paris 

1881, 378 p. 
Bois M. La France à Tunis; expédition de 1881-82, Paris 1886, 156 p. 
Bou SAID (CAPITAINE) Le marabout de Sidi Fathallah, épisode de 

l'insurrection de 1881, Paris, Baudouin 1884 in 18. 
CAPELLO G. La spedizione francesein Tunisia, Citta del Castello 1912. 
CEALIS E. Lettre sur la campagne de Tunisie (1881-84), Paris 1897 , 2 4 8 p. 
COURBEBAISSE  Notes sur la deuxième expédition de Tunisie par un 

officier de l'E.M. du corps expéditionnaire, Alger 1883, 118 p. 
DURASSIER H. Les opérations maritimes de l'expédition de Tunisie, in 

Revue maritime et coloniale 1883 LXXXVI, pp. 169-207. 
EXPÉDITION (L) Militaire de Tunisie (1881-82), Paris, Lavanzelle, 4 2 1 p. 
FEUVRIER D R J . B. Huit mois de campagne en Tunisie, Paris, Maloine 

1911, 51 p. 
FORGEMOL DE BOSQUENARD L. Rapport sur les opérations militaires 

de Tunisie (avril à juillet 1881), Constantine. 1882, 70 p. 
GANDOLPHE. M L'occupation de l'Ile de Djerba en 1881, in Revue de la 

section tunisienne de la société de Geo. de Paris-Année 1923, p. 103. 
GARNAULT J. La prise de Sfax, in Rev. des questions hist. 1939, p. 105. 
GAUTIER E. I. La conquête du Sahara, Paris 1910, 261 p. 
GIACCARDI A. La conquista di Tunisi, Girard B. Souvenirs de 

l'expédition de Tunisie, Paris 1883, 56 p. 
GOGUYER A. L'occupation de l'arrière terre du Maghreb par les franco-

tunisiens, Paris 1896, 29 p. 
GUEST M. Y. The Tunisian question and Bizerta, London, 1881, 30 p. 
GIFFARD  P. Les français à Tunis, Paris 1881, 341 p. 
HANNEZO G. Mateur (1881-1882), Tunis 1906, (cf. art. in R . T . ) . 
HUBERSON G . L'expédition de Tunisie, Paris 1 8 8 4 , 3 7 0 p. 
INCOGNITO BEY Trois mois de campagne en Tunisie, Paris, 1881, 72 p. 



LA TUNISIE HUSSEINTE A U XIX' SIECLE - 463 

LE BŒUF (CAPITAINE) Histoire de la conquête de... Tunisie, in R . T . 
1907, p. 112. 

LONLAY (DE ) D. Souvenirs de sept mois de campagne, Paris 1882. 
MELON P. Les événements de Tunisie, Paris 1 8 8 1 , 2 2 p. 
PRADEL DE LAMAZE M. La marine et l'expédition de Tunisie, in Revue 

historique de l'armée 1955 XI, p. 41. 
REIBELL ( G I ) A . Le commandant Lamy, Paris 1 9 0 3 . 

La Tunisie d'il y a cinquante ans, Paris 1932, 219 p. 
SECOND J. La conquête des Ne&as, Tunis 1909, 335 p. 





ANNEXES 

A N N E X E 1 

Le Pacte fondamental 
promulgué le 20 muharram 1274 / 10 septembre 1857 

Le texte du Pacte Fondamental comprend trois parties : un 
préambule qui en expose les justificatifs, le dispositif opératoire en 11 
articles, enfin l'engagement solennel de M'hamed Pacha Bey pour la 
mise en œuvre du Pacte par les corps de l'Etat. Nous reproduisons les 
articles du Pacte. 

I 
La sécurité est garantie à tous nos sujets et à tous les habitants de notre 

Régence quelles que soient leur religion, leur langue ou leur race. Cette sécurité 
s'étend à l'intégrité de leur corps, à la sacralité de leurs biens (possessions 
financières) et au respect de leur honneur. Cette sécurité ne souffrira d'exception 
que dans les cas déférés aux tribunaux ; la cause nous sera ensuite soumise, et il 
nous appartiendra soit d'ordonner l'exécution de la sentence, soit de commuer la 
peine, soit de prescrire une nouvelle instruction. 

II 

Tous nos sujets sont assujettis à l'impôt tel qu'il est en vigueur - ou qui pourra 
être établi plus tard - quelle que soit leur position de fortune, de sorte que les 
grands n'en seront nullement exemptés du fait de leur position élevée, ni les 
faibles accablés du fait de leur faiblesse. Ces dispositions seront clarifiées de 
manière précise. 

III 
Les musulmans et les autres habitants du pays sont égaux devant la justice, ce droit 

étant fondé sur le principe d'humanité à l'exclusion de toute autre considération. 
La justice sur terre est la balance d'équité qui distingue le juste de l'injuste et 

qui reconnaît le droit du moins fort face au plus fort. 
IV 

Nos sujets dhimmis (juifs ou chrétiens) ne subiront aucune contrainte pour 
changer de religion et ne seront point entravés dans l'exercice de leur culte ; leurs 
lieux de culte seront respectés et protégés contre toute atteinte ou offense, 



466 - LES TEMPS MODERNES 

attendu que le statut de protection qui est le leur garantit les mêmes droits et les 
mêmes obligations pour eux comme pour nous. 

V 
Attendu que l'armée est une garantie de sécurité pour tous et que l'avantage 

qui en résulte bénéficie à l'ensemble de la société ; considérant, d'autre part, que 
l'homme a besoin de consacrer une partie de son temps à sa subsistance et aux 
besoins de sa famille, les soldats ne seront enrôlés que suivant une procédure 
régulière et d'après le mode de conscription par tirage au sort. Le soldat ne restera 
point en service au-delà d'un temps défini, ainsi que nous le fixerons dans un 
code militaire. 

VI 
Lorsque le tribunal criminel aura à se prononcer sur la pénalité encourue par 

un sujet dhimmi, il sera adjoint audit tribunal un membre que nous désignerons 
parmi les personnalités appartenant à sa communauté afin qu'il se sente en 
confiance et qu'il ne craigne aucune partialité. La loi religieuse, du reste, 
recommande la bienveillance à leur égard. 

VII 
Nous établirons un tribunal de commerce composé d'un président, de 

greffiers et de plusieurs membres choisis parmi les musulmans et les sujets des 
puissances amies. Ce tribunal, qui aura à juger les litiges d'ordre commercial, 
entrera en fonction après que nous nous serons entendu avec les grandes 
puissances étrangères amies sur le mode à suivre pour que leurs sujets soient 
justiciables de ce tribunal. 

Les règlements de cette institution seront développés d'une manière précise 
afin de prévenir toute complication. 

VIII 
Tous nos sujets, musulmans ou autres, sont égaux relativement aux ordres 

traditionnels et aux jugements coutumiers ; nul ne jouira à cet égard de privilège 
sur un autre. 

IX 
Le commerce est licite pour tous et sans exclusive. Le Gouvernement 

s'interdit toute espèce de commerce et n'empêchera personne de s'y livrer. 
Le commerce, en général, sera l'objet d'une sollicitude protectrice et tout ce 

qui pourrait constituer une entrave sera levé. 
X 

Les étrangers qui se rendent dans notre Régence pourront exercer toutes les 
industries et tous les métiers à condition qu'ils se soumettent aux lois établies et 
aux lois à venir, à l'égal des habitants du pays. Personne ne jouira, à cet égard, de 
privilège sur un autre. 

Cette liberté leur sera acquise après que nous nous serons entendu avec leurs 
gouvernements sur le mode d'application qui sera expliqué et développé 
ultérieurement. 



ANNEXES - 467 

XI 
Les étrangers qui se rendent dans notre Régence et qui relèvent d'autres Etats 

pourront acheter toutes sortes de propriétés, telles que maisons, jardins, terres, à 
l'égal des habitants du pays, à condition qu'ils se soumettent sans réserve aux lois 
établies et aux lois à venir. 

La loi sera égale pour tous, sans aucune différence. Nous ferons connaître 
par la suite, en consultation avec les pays amis, les conditions de résidence de telle 
sorte que le propriétaire en aie une connaissance parfaite et qu'il en tienne 
compte à l'avance. 

Nous jurons par Dieu et par le texte sacré que nous mettrons à exécution les 
grands principes que nous venons de poser, suivant le mode indiqué, et que nous 
les ferons suivre des explications nécessaires. 

Nous en prenons l'engagement en notre nom et au nom de nos successeurs : 
aucun d'eux ne pourra régner avant d'avoir fait le serment d'observer ce Pacte 
qui résulte de nos soins et de nos efforts. Nous en prenons pour témoins Dieu 
et cette illustre assemblée composée de représentants des grandes puissances 
amies et des hauts fonctionnaires de notre gouvernement. 



468 - LES TEMPS MODERNES 

ANNEXE N° 2 

Constitution du 26 avril 1861 

CHAPITRE I 

Les princes de la famille husseinite 

ARTICLE PREMIER. - La succession au pouvoir est héréditaire entre les princes de 
la famille husseinite par ordre d'âge, suivant les règles en usage dans le royaume. C'est 
seulement dans le cas où l'héritier présomptif se trouverait empêché que le prince qui 
viendrait immédiatement après lui succéderait dans tous ses droits. 

ART. 2. - Il y aura deux registres signés par le Premier Ministre et par le 
Président du Conseil suprême pour y inscrire l'état civil de la famille régnante. 
Ces registres seront déposés l'un dans les archives du Premier Ministre, et l'autre 
dans celles du Conseil suprême. 

ART. 3. - Le Chef de l'Etat est en même temps le Chef de la famille régnante. 
Il a pleine autorité sur tous les princes et princesses qui la composent, de manière 
qu'aucun d'eux ne peut disposer ni de sa personne ni de ses biens sans son 
consentement. Il a sur eux l'autorité du père et leur en doit les avantages. 

ART. 4. - Le Chef de l'Etat, en sa qualité de chef de la famille régnante, réglera les 
devoirs et les obligations de ses membres de la manière qu'il jugera convenable à leur 
position élevée, à leur personne et à leur famille. Les membres, de leur côté, lui doivent 
obéissance de fils à père. 

ART. 5. - Les princes et les princesses de la famille régnante ne pourront 
contracter mariage sans le consentement du chef. 

ART. 6. - Si, par suite d'une contravention aux présentes dispositions ou pour toute 
autre cause, un différend s'élève entre les membres de la famille régnante pour des raisons 
personnelles, ce différend sera jugé par une commission que le chef de la famille instituera 
adhoc, sous sa présidence ou celle d'un des principaux membres de la famille régnante qu'il 
désignera à cet .effet. Cette commission sera composé d'un membre de la famille régnante, 
des ministres et des membres du Conseil privé. Elle sera chargée de faire un rapport sur 
l'affaire et, si elle établit l'existence de la contravention, elle écrira sur le rapport : « Il est 
constaté que le prince ... est en faute », et le présentera au Chef de l'Etat auquel, seul, 
appartient le droit de punir les membres de sa famille en leur appliquant la peine qu'il jugera 
convenable. 

ART. 7. - Tout délit commis par un membre de la famille régnante contre un 
particulier sera jugé par une commission que le Chef de l'Etat nommera ad hoc, sous 
sa présidence ou celle d'un membre de la famille après lui qu'il désignera à cet effet. 
Cette commission sera composée des ministres en activité de service et des membres 
du Conseil privé ; elle sera chargée d'écrire un rapport sur la plainte et sur les pièces 



ANNEXES - 469 

produites à l'appui, dans lequel elle émettra son avis, et le présentera au Chef de l'Etat 
qui, seul, se prononcera sur la peine à infliger si la culpabilité est établie. 

ART. 8. - Les crimes qui pourraient être commis par les membres de la famille 
régnante soit contre la sûreté de l'Etat, soit contre les particuliers, ne seront point 
jugés par les tribunaux ordinaires. Une Commission composée des ministres du 
Conseil suprême, sous la présidence du Chef de l'Etat lui-même ou du principal 
membre de la famille régnante après lui, qu'il désignera à cet effet, sera chargée 
d'instruire l'affaire et de prononcer la peine qu'aura méritée le coupable d'après le 
Code pénal. Cette commission présentera la sentence, signée par le président et par 
tous les membres, au Chef de l'Etat, qui en ordonnera l'exécution ou accordera une 
commutation de la peine. 

CHAPITRE II 

Des droits et des devoirs du chef de l'Etat 

ART. 9. - Tout prince, à son avènement au trône, doit prêter serment en 
invoquant le nom de Dieu, de ne rien faire qui soit contraire aux principes du Pacte 
fondamental et aux lois qui en découlent, et de défendre l'intégrité du territoire 
tunisien. Le serment doit être fait solennellement et à haute voix, en présence des 
membres du Conseil suprême et des membres du majlis du Charâ. C'est seulement 
après avoir rempli cette formalité que le prince recevra l'hommage de ses sujets et que 
ses ordres devront être exécutés. 

Le Chef de l'Etat qui violera volontairement les lois politiques du royaume 
sera déchu de ses droits. 

ART. 10. - Le Chef de l'Etat devra faire prêter serment à tous les 
fonctionnaires, civils et militaires. Le serment est conçu en ces termes : « Je jure 
par le nom de Dieu d'obéir aux lois qui découlent du Pacte fondamental et de 
remplir fidèlement tous mes devoirs envers le Chef de l'Etat ». 

ART. 11. - Le Chef de l'Etat est responsable de tous ses actes devant le Conseil 
suprême, s'il contrevient aux lois. 

ART. 12. - Le Chef de l'Etat dirigera les affaires politiques du royaume avec 
le concours des Ministres et du Conseil suprême. 

ART. 13. - Le Chef de l'Etat commande les forces de terre et de mer, déclare 
la guerre, signe la paix, conclut les traités d'alliance et de commerce. 

ART. 14. - Le Chef de l'Etat choisit et nomme ses sujets dans les hautes 
fonctions du royaume et a le droit de les démettre de leurs fonctions lorsqu'il le 
juge convenable. En cas de délits ou de crimes, les fonctionnaires ne pourront 
être sanctionnés que de la manière prescrite à l'article 63 du présent code. 

ART. 15. - Le Chef de l'Etat a le droit de faire grâce, si cela ne lèse pas les 
droits d'un tiers. 

ART. 16. - Le Chef de l'Etat désignera le rang que doit occuper chaque 



470 - LES TEMPS MODERNES 

employé dans la hiérarchie, et édictera les règlements et décrets nécessaires pour 
l'exécution des lois. 

ART. 17. - Sur les fonds réservés au Ministre des Finances pour les gratifications, le 
Chef de l'Etat allouera la somme qu'il jugera convenable à tout employé du 
Gouvernement, civil ou militaire, qui se sera distingué dans son service et lui aura été 
signalé par le Ministre comme ayant acquis des droits à cette gratification. Quant aux 
services éminents qui auront eu pour effet de prévenir un danger qui menaçait la patrie 
ou de lui procurer un grand avantage, le Chef de l'Etat en déférera la connaissance au 
Conseil suprême afin de savoir si l'auteur de ce service mérite ou non une pension 
viagère, et adoptera l'avis donné par le dit Conseil à ce sujet. 

ART. 18. - Le Chef de l'Etat pourra adopter, avec le concours du Ministre 
compétent, les mesures qu'il jugera opportunes dans les affaires non comprises 
dans l'article 63 du présent Code. 

CHAPITRE III 

De l'organisation des ministres, du Conseil 
suprême et des tribubaux 

ART. 19. - Les Ministres sont, après le Chef de l'Etat, les premiers dignitaires 
du royaume. 

ART. 20. - Les Ministres administrent les affaires de leur département d'après 
les ordres du Chef de l'Etat, et sont responsables devant lui et devant le Conseil 
suprême. 

ART. 21. - Il y aura un Conseil suprême chargé de sauvegarder les droits du 
Chef de l'Etat, des sujets et de l'Etat. 

ART. 22. - Il y aura un tribunal de police correctionnelle pour juger les 
contraventions de simple police. 

ART. 23. - Il y aura un tribunal civil et criminel pour connaître des affaires 
autres que celles qui dépendent des conseils militaires et des tribunaux de 
commerce. 

ART. 24. - Il y aura un tribunal de révision pour connaître des recours faits 
contre les jugements rendus par le tribunal civil et criminel du commerce. 

ART. 25. - Il y aura un tribunal de commerce pour connaître des affaires 
commerciales. 

ART. 26. - Il y aura un conseil de guerre pour connaître des affaires militaires. 
ART. 27. - Les jugements que rendront les tribunaux institués par la présente 

loi devront être motivés d'après les articles des codes rédigés à leur usage. 
ART. 28. - Les fonctions des magistrats composant le tribunal civil et criminel 

et le tribunal de révision sont inamovibles. Ceux qui seront nommés à ces 
fonctions ne seront destitués que pour cause de crime établi devant un tribunal. 



ANNEXES - 471 

Au premier temps de leur entrée en fonctions, il sera procédé à leur égard ainsi 
qu'il est dit à l'article 5 du Code civil et criminel. 

CHAPITRE I V 

Des revenus du gouvernement 

ART. 29. - Sur les revenus du Gouvernement, il sera prélevé une somme de 
1.200.000 piastres par an pour le Chef de l'Etat. 

ART. 30. - Il sera prélevé également une somme annuelle de 66.000 piastres 
pour chacun des princes mariés ; de 6.000 piastres pour chacun des princes non 
mariés et encore sous l'autorité paternelle ; de 12.000 piastres pour chacun des 
princes non mariés et dont le père est mort, jusqu'à l'époque de son mariage ; de 
20.000 piastres pour les princesses mariées ou veuves ; de 3.000 piastres pour les 
princes non mariés et dont le père est vivant; de 8.000 piastres pour les princesses 
non mariées, après la mort de leur père et jusqu'à l'époque de leur mariage ; de 
12.000 piastres pour chaque veuve de Chef de l'Etat ; de 8.000 piastres pour 
chaque veuve de prince décédé. 

Il sera, en outre, alloué une somme payable en une fois de 15.000 piastres à 
chaque prince, et de 50.000 piastres à chacune des princesses, à l'occasion de leur 
mariage, pour leurs frais de noces. 

ART. 31. - Les revenus de l'Etat, après prélèvement des sommes énoncées aux 
articles 29 et 30, seront appliqués, sans exception, à la solde des employés civils 
et militaires, aux besoins de l'Etat, à sa sûreté et à tout ce qui profite à l'Etat, et 
seront répartis à cet effet entre les Ministères, ainsi qu'il est dit à l'article 63 du 
présent code. 

CHAPITRE V 

De l'organisation du service des ministres 

ART. 32. - Des lois sanctionnées par le Chef de l'Etat et par le Conseil 
suprême régleront la nature des fonctions de chaque Ministre, ses droits et ses 
devoirs, la nature de ses relations avec les divers agents du Gouvernement 
tunisien ou des Gouvernements étrangers, et l'organisation intérieure de chaque 
Ministère. 

ART. 33. - Le service du Ministre est divisé en trois catégories : la première 
comprend les détails du service de son département, que le Ministre est autorisé à 
traiter sans une permission spéciale du Chef de l'Etat ; la deuxième comprend les 
affaires mentionnées dans la loi sur lesquelles le Ministre doit donner son avis, et dont 
l'exécution ne peut avoir lieu sans l'autorisation du Chef de l'Etat ; la troisième 
comprend les affaires de haute importance indiquées à l'article 63 du présent Code qui 
doivent être soumises à l'appréciation du Conseil suprême, avec l'autorisation du Chef 
de l'Etat. 



472 - LES TEMPS MODERNES 

ART. 34. - Les Ministres sont responsables envers le Gouvernement pour ce qui 
concerne les affaires qui se rattachent à l'article précédent, s'il y a contravention de 
leur part aux lois. Quant aux affaires comprises dans les autres catégories, les Ministres 
ne sont responsables qu'en ce qui concerne leur exécution. 

Les directeurs sont responsables vis-à-vis du Ministre de l'exécution des 
ordres qu'ils reçoivent de lui, du règlement du service des employés du Ministère, 
de l'exactitude des rapports qu'ils soumettent au chef de leur département et de 
l'exécution des ordres donnés par lui en conséquence ; ils sont responsables également 
de toutes les affaires qu'ils sont autorisés à traiter de leur chef sans une permission 
spéciale du Ministre, en vertu des pouvoirs qui leur sont conférés d'après la loi 
réglementaire de leur service. 

ART. 35. - Le Ministre établira un règlement intérieur dans son département pour 
faciliter le service, mettre de l'ordre dans les archives et les registres, comme il jugera 
convenable. L'employé qui contreviendra à ce règlement manquera à ses devoirs. 

La connaissance de ce règlement est réservée aux employés du département, qui 
sont tenus de l'observer. Ce règlement pourra être changé ou modifié, en tout ou 
partie, toutes les fois que le Ministre le jugera nécessaire pour le bien du service. 

Le directeur est responsable devant le chef de son département de l'exécution de ce 
règlement. 

ART. 36. - Tous les fonctionnaires des divers départements sont nommés par le 
Chef de l'Etat, sur la proposition du Ministre compétent. Si le Ministre juge à propos 
de démettre de ses fonctions un employé quelconque de son département, il en fera la 
proposition au Chef de l'Etat qui sanctionnera sa demande. 

ART. 37. - Tous les employés des Ministères, directeurs et autres, sont 
responsables vis-à-vis du Ministre pour tout ce qui concerne leur service. 

ART. 38. - Le Ministre contre signera les écrits émanant du Chef de l'Etat qui 
ont rapport à son département. 

ART. 39. - Les affaires qui paraîtront au Ministre de quelque utilité pour le 
pays, si elles relèvent du département dont il est chargé, seront portées par lui à la 
connaissance du Chef de l'Etat dans un rapport détaillé en exposant ies motifs et 
en expliquant l'utilité. Le Chef de l'Etat ordonnera le renvoi du rapport au 
Conseil suprême. 

ART. 40. - Les plaintes adressées au Ministre contre les fonctionnaires 
quelconques qui dépendent de son département seront examinées par lui sans 
retard, de la manière qu'il jugera convenable pour parvenir à la connaissance de la 
vérité. Dans ce cas, le Ministre, jugeant seulement la conduite de ses subordonnés, 
ne sera pas obligé de suivre la procédure en usage devant les tribunaux ordinaires 
pour les interrogatoires. Lorsqu'il aura constaté la véracité du fait, il fera droit au 
plaignant, s'il y a lieu, dans un temps qui ne pourra excéder un mois. Si après ce 
délai, il n'a pas été fait droit à la réclamation du plaignant, celui-ci pourra adresser 
sa plainte par écrit au Conseil suprême. 



ANNEXES - 473 

ART, 41. - Dans le cas où un recours est ouvert devant le Chef de l'Etat au 
sujet d'une plainte adressée au département ministériel, le Ministre ne pourra 
prononcer sa décision avant de connaître celle du Chef de l'Etat. 

ART. 42. - Les plaintes des gouverneurs contre leurs administrés, et 
réciproquement, lorsqu'il s'agit d'affaires de service, seront portées, ainsi que les 
pièces à l'appui, devant le Ministre compétent, pour y être examinées et ensuite 
portées à la connaissance du Chef de l'Etat dans son Conseil. 

ART. 43. - Tous les rapports officiels entre le Chef de l'Etat et les différents 
ministères, les conseils et les tribunaux, ainsi que les ordres émanant du Chef de 
l'Etat à ces différents corps, auront lieu par écrit ; en règle générale, il n'y a de 
preuve que la pièce écrite. 

CHAPITRE V I 

De la composition du conseil suprême 

ART. 44. - Le nombre des membres du Conseil suprême ne pourra excéder 
soixante. 

Le tiers de ce nombre sera pris parmi les ministres et les fonctionnaires du 
gouvernement de l'ordre civil et militaire. Les deux autres tiers seront pris parmi 
les notables du pays. Les membres de ce conseil auront le titre de conseiller 
d'Etat. Ce conseil aura des secrétaires en nombre suffisant. 

ART. 45. - Lors de l'installation de ce Conseil, le Chef de l'Etat choisira ses 
membres avec le concours de ses Ministres. 

ART. 46. - Les conseillers de l'Etat, à l'exception des ministres, seront nommés pour 
cinq ans. A l'expiration de ce temps, le Conseil sera renouvelé tous les ans et, à l'expiration 
des dix années, les plus anciens d'entre eux seront renouvelés par cinquième, et ainsi de 
suite. 

ART. 47. - Le Conseil suprême établira, avec le concours du Chef de l'Etat, qui la 
signera, une liste de quarante notables parmi lesquels seront pris au sort les remplaçants 
des membres sortants. 

ART. 48. - Lorsque les trois quarts des notables portés sur cette liste auront été nommés, 
le Conseil, étant au complet, procédera à la nomination d'autres membres, jusqu'au 
complément de quarante, pour remplacer les membres sortants, ainsi qu'il est dit à l'article 
précédent. 

ART. 49. - Le Chef de l'Etat, dans son Conseil des Ministres, désignera parmi les 
fonctionnaires du Gouvernement les membres qui devront remplacer ceux d'entre eux 
qui seraient sortants. 

ART. 50. - I .es membres de ce Conseil seront inamovibles pour tout le temps 
spécifié à l'article 46, à moins d'un crime ou délit prouvé devant le Conseil. 

ART. 51. - Le Conseil aura le droit de choisir les remplaçants parmi les membres 
sortants, soit des notables de la ville, soit des fonctionnaires du Gouvernement 



474 - LES TEMPS MODERNES 

démissionnaire, à condition qu'ils ne soient pas renommés avant l'expiration de cinq 
ans à compter du jour de leur sortie. 

ART. 52. - Le Conseil suprême ne pourra délibérer que lorsque quarante de 
ses membres au moins seront présents. 

ART. 53. - Le vote du Conseil aura lieu à la majorité des voix. En cas de 
partage, la voix du président sera prépondérante. 

ART. 54. - Il sera détaché de ce Conseil un Comité chargé du service 
ordinaire, tel que donner un avis au Chef de l'Etat ou aux autres ministres 
lorsqu'ils le demanderont, sur les affaires qui ne nécessitent pas l'approbation du 
Conseil suprême : préparer les affaires qui doivent être soumises à la délibération 
du Conseil suprême, désigner les jours de séance du Conseil, etc... 

ART. 55. - Ce Comité est composé d'un président, d'un vice-président et de 
quinze membres, dont le tiers sera pris parmi les fonctionnaires du 
Gouvernement. 

ART. 56. - Ce Comité ne pourra émettre un avis que lorsque sept membres 
au moins, y compris le président ou le vice-président, seront présents. 

ART. 57. - Le président et le vice-président du Conseil suprême seront choisis 
parmi les membres les plus capables et nommés par le Chef de l'Etat. 

ART. 58. - Le Chef de l'Etat nommera également deux des membres du 
Conseil suprême aux fonctions de président et de vice-président du service 
ordinaire. 

ART. 59. - Les fonctions de membre du Conseil suprême sont gratuites, leur 
service étant pour la patrie. 

CHAPITRE V I I 

Des attributions du Conseil suprême 

ART. 60. - Le Conseil suprême est le gardien du Pacte fondamental et des lois, 
et le défenseur des droits des habitants. Il s'oppose à la promulgation des lois qui 
seraient contraires ou qui porteraient atteinte aux principes de la loi, à l'égalité des 
habitants devant la loi et aux principes de l'inamovibilité de la magistrature excepté 
dans le cas de destitution pour un crime commis et établi devant le tribunal. 

Il connaîtra des recours contre les arrêts rendus par le tribunal de révision en 
matière criminelle et examinera si la loi a été bien appliquée. Lorsqu'il se sera 
prononcé, il n'y aura plus lieu à aucun recours. 

ART. 61. - En cas de recours contre un arrêt rendu par le tribunal de révision en 
matière criminelle, le Conseil suprême choisira dans son sein une commission 
composée de douze membres au moins pour examiner si la loi n'a pas été violée. 
Lorsque cette commission aura constaté que la procédure a été observée et que la 
loi a été bien appliquée, elle confirmera l'arrêt attaqué, et la partie n'aura plus de 
moyens à faire valoir. Si, au contraire, la commission reconnaît que l'arrêt n'a pas 



ANNEXES - 475 

été rendu conformément à la loi ou à la procédure, elle renverra i anaire àevaa : 
le tribunal de révision en lui signalant les défauts de l'arrêt. 

ART. 62. - Le Conseil suprême peut proposer des projets de ir — 
intérêt pour le pays ou pour le Gouvernement. Si la proposition est ad: r:rz r i: 
le Chef de l'Etat dans son Conseil des Ministres, elle sera promulguée et fera 
partie des lois du royaume. 

ART. 63. - Les affaires qui ne peuvent être décidées qu'après avoir été 
proposées au Conseil suprême, discutées-dans son sein, examinées si elles sont 
conformes aux lois, avantageuses pour le pays et les habitants, et approuvées par 
la majorité de ses membres, sont: la promulgation d'une nouvelle loi ; 
l'augmentation ou la diminution des impôts ; l'abrogation d'une loi par une 
autre plus utile; l'augmentation ou la diminution dans la solde; le règlement de 
toutes les dépenses ; l'augmentation des forces de terre et de mer et du matériel 
de guerre ; l'introduction d'une nouvelle industrie et de toute chose nouvelle ; la 
destitution d'un fonctionnaire de l'Etat qui aura mérité cette peine pour un 
crime commis et jugé ; la solution des différends qui pourraient s'élever entre les 
employés pour cause de service, et des questions non prévues par le code ; 
l'explication du texte des codes ; l'application de leurs dispositions en cas de 
différend ; et l'envoi de troupes pour une expédition dans le royaume. 

ART. 64. - Le Conseil suprême aura le droit de contrôle sur les comptes de 
dépenses faites dans l'année écoulée, présentées par chaque ministère. Il étudiera 
les demandes de fonds faites pour l'année suivante, les comparera aux revenus de 
l'Etat pendant cette même année, et fixera la somme allouée à chaque ministère 
pour que chaque département ne puisse dépenser plus que la somme qui lui sera 
allouée, ni la dépenser en dehors des objets qui lui seront indiqués. Les détails de 
ces services devront être discutés au sein du Conseil suprême et approuvés par la 
majorité de ses membres. 

ART. 65. - Des décrets spéciaux rendus par le Chef de l'Etat, sur l'avis du 
Conseil suprême, peuvent autoriser des virements d'un chapitre à l'autre du 
budget pendant le cours de l'année. 

ART. 66. - Les plaintes pour les contraventions aux lois, commises soit par le Chef 
de l'Etat, soit par tout autre individu, seront adressées au Comité chargé du service 
ordinaire. Le dit Comité devra convoquer dans les trois jours le Conseil suprême, en 
temps de vacances, et portera à sa connaissance la dite plainte. Si le Conseil est en 
service, la plainte sera immédiatement portée à sa connaissance pour y être discutée. 

ART. 67. - Le palais du Gouvernement dans la capitale (Tunis) sera le lieu de 
réunion de ce Conseil. 

ART. 68. - Ce conseil devra se réunir le jeudi de chaque semaine, de neuf à 
onze heures du matin, et pourra se réunir également les autres jours de la 
semaine, selon les exigences du service. 

ART. 69. - Le palais du Conseil suprême est en même temps le dépôt de l'original 



476 - LES TEMPS MODERNES 

des lois. Ainsi, toute loi approuvée par le Chef de l'Etat sera envoyée à ce Conseil pour 
être enregistrée et conservée dans les archives, après qu'il en aura été donné une copie 
au Ministre chargé de l'exécution. 

ART. 70. - Les plaintes contre les Ministres, pour des faits relatifs à leurs fonctions 
ou pour une contravention aux lois, seront portées devant le Conseil suprême, avec 
les preuves à l'appui, pour y être examinées. Si les faits commis emportent la 
destination, la suspension ou le paiement d'une amende fixée par le Code, la peine 
sera prononcée par ce Conseil ; si au contraire le coupable mérite une peine plus 
grave, l'affaire sera renvoyée devant le tribunal criminel. 

ART. 71. - Les plaintes contre les agents du Gouvernement autres que les 
Ministres, pour des faits relatifs à leurs fonctions, seront portées devant le 
Ministre duquel ils dépendent, et de là au Conseil suprême, pour être jugées 
suivant les dispositions du Code. 

Si les faits imputés à l'agent sont de ceux qui emportent une peine grave, telle 
que l'exil, la détention, les travaux forcés ou la peine capitale, l'affaire sera 
renvoyée devant le tribunal criminel. 

ART. 72. - La connaissance des crimes ou délits contre les personnes privées, 
commis par des Ministres, par des membres du Conseil suprême ou par tout autre 
fonctionnaire du Gouvernement, est dévolue au tribunal criminel, à condition 
toutefois qu'il ne pourra poursuivre le coupable sans l'autorisation du Conseil 
suprême. Néanmoins, en cas de flagrant délit, le tribunal pourra faire arrêter le 
coupable et demander au Conseil suprême l'autorisation de le poursuivre. 

ART. 73. - Les plaintes adressées contre un Ministre ou tout autre agent du 
Gouvernement pour dettes ou autres affaires civiles seront jugées par le tribunal 
civil sans l'autorisation du Conseil suprême. 

ART. 74. - Le Ministre des finances soumettra chaque année au Premier 
Ministre un compte détaillé des revenus et des dépenses de l'Etat pendant l'année 
écoulée, avec un aperçu des revenus de l'Etat pour l'année suivante. 

ART. 75. - Chaque Ministre devra soumettre au Premier Ministre un compte 
des dépenses de l'exercice écoulé sur les crédits y affectés et indiquer le montant 
des dépenses de l'exercice à venir. Ainsi le Premier Muharram 1277, il devra 
présenter le compte de l'armée 1276 et indiquer les crédits nécessaires pour les 
dépenses de l'année 1277. 

CHAPITRE V I I I 

De la garantie des fonctionnaires 

CHAPITRE I X 



ANNEXES .. Ail 

ART. 76. - Le Premier Ministre présentera au Conseil suprême les comptes et 
les pièces à l'appui qui lui auront été présentés par les autres ministères en les 
accompagnant des explications nécessaires. 

CHAPITRE X 

Du classement des fonctions 

ART. 77. - Les fonctions civiles se divisent en six classes assimilées aux grades 
militaires. La première classe correspond au grade de général de division et la 
sixième à celui de chef de bataillon. Une loi spéciale désignera la classe à laquelle 
appartient chacune de ces fonctions. 

CHAPITRE XI 

Des droits et des devoirs des fonctionnaires 

ART. 78. - Tout sujet tunisien qui n'aura pas été condamné à une peine 
infamante pourra accéder à tous les emplois du pays, s'il en est capable, et 
participer à tous les avantages offerts par le Gouvernement à ses sujets. 

ART. 79. - Tout étranger qui acceptera du service dans le Gouvernement 
tunisien sera soumis à sa juridiction pendant toute la durée de ses fonctions. Il 
sera directement responsable devant le Gouvernement tunisien de tous les actes 
qui concernent ses fonctions, même après sa démission. 

ART. 80. - Tout fonctionnaire civil ou militaire qui aura servi l'Etat pendant 
trente ans aura droit à demander sa retraite, qui lui sera accordée d'après une loi 
spéciale qu'on élaborera à ce sujet. 

ART. 81. - Le fonctionnaire, quel que soit son rang, ne pourra être destitué 
que pour un acte ou des discours contraires à la fidélité exigée dans la position 
qu'il occupe. Son délit devra être constaté devant le Conseil suprême. S'il est 
prouvé, au contraire, devant ledit Conseil, que l'employé a été accusé à tort, il 
continuera d'occuper sa position, et l'accusateur sera condamné à la peine portée 
à l'article 270 du Code pénal. 

ART. 82. - Les peines afflictives et infamantes prononcées par le tribunal civil 
et criminel comportent avec elles celle de la destitution. 

ART. 83. - Tout employé qui voudra donner sa démission devra le faire par 
écrit. Dans aucun cas cette démission ne pourra lui être refusée. 

ART. 84. - L'employé du Gouvernement qui aura été condamné par le tribunal 
à changer de résidence, à la prison pour dettes, ou à payer une amende pour un 
délit qu'il aura commis, ne sera pas pour cela rayé des cadres des employés. 

ART. 85. - Tous les employés du Gouvernement, tant militaires que civils, 
sont responsables de ce qui peut arriver dans les services dont ils sont chargés, 
comme trahison, concussion, contravention aux lois ou désobéissance à un ordre 
écrit de leurs chefs. 



478 - LES TEMPS MODERNES 

CHAPITRE X I I 

Des droits et des devoirs 
des sujets du royaume tunisien 

ART. 86. - Tous les sujets du royaume tunisien, à quelque religion qu'ils 
appartiennent, ont droit à une sécurité complète quant à leurs personnes, leurs biens 
et leur honneur, ainsi qu'il est dit à l'article 1er du Pacte fondamental. 

ART. 87. - Tous nos sujets, sans exception, ont droit de veiller au maintien du 
Pacte fondamental et à la mise à exécution des lois, codes et règlements promulgués 
par le Chef de l'Etat conformément au Pacte fondamental. A cet effet, ils peuvent 
tous prendre connaissance des lois, codes et règlements sus-mentionnés, et dénoncer 
au Conseil suprême, par voie de pétition, toutes les infractions dont ils auraient 
connaissance, quand bien même ces infractions ne léseraient que les intérêts d'un 
tiers. 

ART. 88. - Tous les sujets du royaume, à quelque religion qu'ils appartiennent, sont 
égaux devant la loi, dont les dispositions sont applicables à tous indistinctement, sans égard 
pour leur rang ou leur position. 

ART. 89. - Tous les sujets du royaume auront la libre disposition de leurs biens 
et de leurs personnes. Aucun d'eux ne pourra être forcé de faire quelque chose 
contre son gré, si ce n'est le service militaire, dont les prestations sont réglées par la 
loi. Nul ne pourra être exproprié que pour cause publique, moyennant une 
indemnité. 

ART. 90. - Les crimes, délits et contraventions que pourront commettre nos sujets, 
à quelque religion qu'ils appartiennent, ne pourront être jugés que par les tribunaux 
constitués, ainsi qu'il est prescrit dans le présent code, et la sentence ne sera prononcée 
que d'après les dispositions du Code. 

ART. 91. - Tout Tunisien né dans le royaume, lorsqu'il aura atteint l'âge de 
dix-huit ans, devra servir son pays pendant le temps fixé pour le service militaire. 
Celui qui s'y soustraira sera condamné à la peine énoncée dans le dit Code. 

ART. 92. - Tout Tunisien qui se sera expatrié, pour quelque motif que ce soit, 
quelle qu'ait été, du reste, la durée de son absence, qu'il se soit fait naturaliser à 
l'étranger ou non, redeviendra sujet tunisien dès qu'il rentrera dans le royaume de 
Tunis, 

ART. 93. - Tout Tunisien, possédant des immeubles en Tunisie, qui se sera 
expatrié, même sans autorisation du Gouvernement, aura le droit de louer ou vendre 
ses propriétés et de toucher le montant de la vente ou des loyers, à condition 
toutefois que la vente aura lieu dans le royaume et conformément à ses lois. S'il est 
poursuivi pour dettes, il sera prélevé sur le montant de la vente ou des loyers les 
sommes qu'il aura été condamné à payer judiciairement. 

ART, 94. - Les Tunisiens non musulmans qui changeront de religion 
continueront à être sujets tunisiens et soumis à la juridiction du pays. 



ANNEXES - 479 

ART. 95. - Tout sujet tunisien, sans distinction de religion, qui est 
propriétaire de biens immeubles dans le royaume, sera tenu de payer les droits 
déjà établis ou ceux qui le seront à l'avenir, suivant les lois et les règlements 
régissant la matière. 

ART. 96. - Tous ceux de nos sujets qui possèdent un immeuble quelconque soit 
comme colon partiaire, soit par location perpétuelle, soit par droit de jouissance, ne 
pourront céder leurs droits de propriété par vente, donation ou de toute autre 
manière qu'à ceux qui ont le droit de posséder dans le royaume. La cession à d'autres 
ne sera pas valable. 

ART. 97. - Tous nos sujets, à quelque religion qu'ils appartiennent, ont le droit 
d'exercer telle industrie qu'ils voudront et d'employer à cet effet tels engins et 
machines qu'ils jugeront nécessaires, quand bien même cela pourrait avoir des 
inconvénients pour ceux qui voudraient continuer à se servir des anciens procédés. 

Aucune usine ne pourra être installée dans la capitale, dans une autre ville ou aux 
environs sans l'autorisation du chef de la municipalité, qui veillera à ce que cette 
usine soit placée de manière à ne causer aucun dommage au public ou à des 
particuliers. Les machines venant de l'étranger seront soumises au droit de 
douane. 

Ceux de nos sujets qui exercent une industrie quelconque devront se 
soumettre aux droits établis ou que nous établirons à l'avenir. 

ART. 98. - Tous nos sujets, à quelque religion qu'ils appartiennent, sont libres 
de se livrer au commerce d'exportation ou d'importation, en se conformant aux lois 
et règlements déjà établis ou qui seront établis à l'avenir relativement aux droits 
d'entrée et de sortie sur les produits du sol et sur ceux manufacturés. 

ART. 99. - Tous nos sujets devront respecter les interdictions qui émaneront 
de notre Gouvernement, quand l'intérêt du pays l'exige, au sujet de l'entrée et de 
la sortie de certains produits, tels que les armes, la poudre et autres munitions de 
guerre, le sel et le tabac. 

ART. 100. - Il sera facultatif à tous nos sujets, à quelque religion qu'ils 
appartiennent, d'embarquer eux- mêmes les produits qu'ils exportent, blé, huiles, 
etc..., sans être obligés de se servir des moyens de transport de tel ou tel fermier 
; mais ils seront tenus de lui faire peser ou mesurer leurs produits par les peseurs 
et mesureurs du Gouvernement, qui prélèveront le droit fixé. 

ART. 101. - Les navires qui entreront dans nos ports pour y faire des 
opérations de commerce paieront les droits de port, d'embarquement et de 
débarquement qui seront fixés par une loi spéciale d'une manière uniforme pour 
tous les ports du royaume. 

ART. 102. - Pour faciliter le développement du commerce et pour arriver à ce 
but, il est nécessaire d'adopter un système de poids et mesures pour toutes les 
provinces du royaume. Une loi spéciale qui fera partie de ce code sera élaborée à 
cet effet. 



480 - LES TEMPS MODERNES 

ART. 103. - Tous les droits et redevances quelconques ne seront plus 
affermés. Mais ils seront perçus par des employés du Gouvernement dont la 
gestion sera réglée par une loi spéciale qui sera élaborée ultérieurement et fera 
partie de ce code. 

ART. 104. - Le Gouvernement ne prélèvera plus aucun droit en nature à 
l'exception des dîmes sur les grains et les olives. 

CHAPITRE X I I I 

Des droits et des devoirs des sujets étrangers établis 
dans le royaume de Tunis 

ART. 105. - Une liberté complète est assurée à tous les étrangers établis dans 
les Etats tunisiens quant à l'exercice de leurs cultes. 

ART. 106. - Aucun d'eux ne sera molesté au sujet de ses croyances, et ils 
seront libres d'y persévérer ou de les changer à leur gré. 

Leur changement de religion ne pourra changer ni leur nationalité, ni la 
juridiction dont ils relèvent. 

ART. 107. - Ils jouiront de la même sécurité personnelle garantie aux sujets 
tunisiens par le chapitre II de l'Explication des bases du Pacte fondamental. 

ART. 108. - Ils ne seront soumis ni à la conscription, ni à aucun service 
militaire, ni à aucune corvée dans le royaume. 

ART. 109. - Ainsi qu'il a été promis aux sujets tunisiens, il est garanti aux 
étrangers établis dans le royaume une sûreté complète pour leurs biens de toute 
nature et pour leur honneur, ainsi qu'il est dit aux chapitre III et IV de 
l'Explication du Pacte fondamental. 

ART. 110. - Il est accordé aux sujets étrangers établis dans le royaume les mêmes 
facultés accordées aux sujets tunisiens, relativement aux industries à exercer et aux 
machines à introduire dans le royaume, et ils seront soumis aux mêmes charges et 
conditions. 

ART. 111. - Les dits sujets étrangers ne pourront établir les usines destinées 
à l'exercice des industries que dans les endroits où ils ont le droit de posséder et 
dans l'emplacement qui sera désigné par la municipalité, ainsi qu'il est dit à 
l'article 97. 

ART. 112. - Les sujets étrangers établis dans les Etats tunisiens pourront se 
livrer au commerce d'importation ou d'exportation à l'égal des sujets tunisiens, 
et ils devront se soumettre aux mêmes charges et restrictions que celles auxquelles 
sont soumis les dits sujets tunisiens. 

ART. 113. - L'article 11 du Pacte fondamental avait accordé aux sujets 
étrangers la faculté de posséder des biens immeubles à des conditions à établir ; 
cependant, quoique tout ce qui résulte du dit Pacte fondamental soit obligatoire, 



ANNEXES - 481 

il a été reconnu impossible, en considérant l'état de l'intérieur du pays, 
d'autoriser les sujets étrangers à y posséder, par crainte des conséquences. Aussi, 
une loi spéciale désignera les localités de la capitale et ses environs, et des villes 
de la côte et leurs environs, où les étrangers pourront résider. 

Il est bien entendu que les sujets étrangers qui posséderont des immeubles 
dans les localités désignées seront soumis aux lois établies ou à établir par la suite, 
à l'égal des sujets tunisiens. 

ART. 114. - Les créatures de Dieu devant être égales devant la loi, sans 
distinction d'origine, de religion ou de rang, les sujets étrangers établis dans nos 
Etats, et qui sont appelés à jouir des mêmes droits et avantages que nos propres 
sujets, devront être soumis, comme ceux-ci, à la juridiction des divers tribunaux 
que nous avons institués à cet effet. 

Les plus grandes garanties sont données à tous, soit par le choix des juges, soit 
par la précision des codes d'après lesquels les magistrats doivent juger, soit par les 
divers degrés de la juridiction. Cependant, afin de donner une sécurité plus 
grande, nous avons établi dans le Code civil et criminel que les consuls ou leurs 
délégués seront présents devant tous nos tribunaux dans les causes ou procès de 
leurs administrés. 



482 - LES TEMPS MODERNES 

ANNEXE 3 

Texte de la waqfiya de la madrasa 
de Ali Pacha II 

Consigné dans le registre 3992 des Archives Nationales, à la date du milieu de 
dhû al-Hijja 1177/15 juin 1764, l'acte d'un waqf au profit de la madrasa Bâchiya 
révèle que Ali Pacha II édifia une madrasa vaste et imposante, ouvrant vers l'est, et 
qui compte 13 chambres, un masjid spacieux, une cuisine et une salle d'ablution 
(mîdha). Cette dernière est dotée de quatre latrines (kanîfs), d'un puits 
nouvellement construit et équipé d'une machine élévatrice et d'un entrepôt destiné 
à entreposer le matériel du chantier de construction du monument. L'étage qui 
surmonte les latrines est affecté au logement de la personne chargée de l'entretien 
de la mîdha et de son approvisionnement en eau. Ali Pacha II dote également le 
complexe des Qachâchine d'un sabîl destiné à désaltérer la soif des passants. 

Le document ajoute que le fondateur construisit également une turba ouvrant vers 
l'est, sise au sud du vestibule (sakîf  de la madrasa qu'il destinait à son inhumation, 
ainsi qu'une maison ouvrant vers l'est, dont l'accès se fait à partir du patio (sahn) du 
mausolée. La maison comporte trois chambres (ouvrant vers le sud, l'est et le nord), 
une cuisine (matbakha) et des latrines. Un étage surmonte l'ensemble de cette 
maison qui est assignée au logement des wakkâda — avec leurs familles — chargés de 
l'entretien de la madrasa et de la turba. Deux boutiques, ouvrant vers le sud, accolées 
au vestibule du mausolée furent ajoutées aux biens immobiliers constitués en habous 
au profit de la fondation. 

Le document précise également que ce complexe architectural est élevé sur 
l'emplacement de biens-fonds répertoriés en 11 titres : des boutiques, des entrepôts 
et un ancien fondouk dit d'al-Warâghiliya (gens de Ouargla) qui furent démolis 
pour permettre l'édification de l'ensemble : la madrasa, le sabîl, la turba et leurs 
dépendances. 

Le fondateur affecte la madrasa, qu'il éleva sur l'emplacement des biens-fonds 
précédemment cités, avec ses chambres et ses dépendances, à l'hébergement des 
étudiants hanafites en quête de la science sacrée. Ces étudiants peuvent être 
originaires de Tunis comme ils peuvent provenir d'autres régions. Chaque 
pensionnaire occupe une chambre et se consacre à l'étude de la science sacrée, à 
condition de passer la nuit dans l'établissement et d'assister aux trois leçons données 
par un professeur hanafite. L'acte précise que seuls les célibataires peuvent loger dans 
la madrasa ; en se mariant, ils perdent leur droit au logement et à la perception de 
la rétribution. Les étudiants qui se trouvent dans l'obligation de voyager ne peuvent 
s'absenter plus de mois dans l'année. La durée d'absence pour le pèlerinage rituel est 
prolongée à une année, de façon exceptionnelle. Durant l'absence du pensionnaire, 
la rétribution revient à celui qui occupe la chambre. 



ANNEXES - 483 

Le document précise enfin que le fondateur affecte à l'établissement un professeur 
hanafite (ach-chaykh al-mudarris) chargé de donner trois leçons à différents 
moments de la journée : une leçon de fiqh, une autre de théologie (tawhîd) et une 
troisième de grammaire, tout en étant libre d'assurer d'autres cours bénévolement. 
Le même professeur conduit les cinq prières quotidiennes dans l'oratoire de la 
madrasa ; il est chargé, en outre, de la riwâya d'al-Bukhârî pendant les trois mois 
sacrés selon les pratiques courantes dans les mosquées de Tunis. 



484 

Transcription des noms 
et des termes arabes 

Abdellatif Sehili 
Abdellia 
Agha 
Amed an Nakbi 
Ahmed Ben 

Meticha 
Ahmed Chalbi 
Ahmed Ben 

Dhiaf 
Ahmed Lasram 
Ali Pacha 
Ali Ben Mourad 
Ali borghoul 
Ali Chaïb 
Ali Turki 
Amdoun 
Amer Bey 
Amor al Fajri 
Amor Charni 
Andalous 
Aradh 

Abul Latïf Sâhîlï 
'abdilllya 
'Agha 
Ahmad an Nakbï 
Ahmad ibn 

Matïsha 
Ahmad Shalabl 
Ahmad ibn abî 

adh-Dhiâf 
Ahmad al 'Asram 
'Ali Bâshâ 
'Ali ibn Muràd 
'Alï Burghul 
'Ali Sha'ib 
'Alï at-Turkï 
'Amdûn 
'Amir Bây 
'Umar al Fajrî 
'Umar ash-Sharnî 
'Andalus 
'A'râdh 

Arnaout 
Ouled Aoun 
Ouled Mannaa 
Ouled Saïd 
Bab al Kantara 
Bab Souika 
Bach Kateb 
Bach Khoja 
Baouab 
Belhassen 

Oueslati 
Ben Ayed 
Ben Choukr 
Beni Chennouf 
Bône 
Bou Dhiaf 
Cadi 
Caftan 
Caid 
Canoun 
Chaâbane 

'Arnaut 
'Awlàd 'Awn 
'Awlâd Manna' 
'Awlàd Sa'îd 
Bâb al Qantara 
Bâb Suwayqa 
Bâsh Katïb 
Bâsh Khûja 
Bawwâb 
Abul Hassan 

al Wislàû 
Ibn 'Ayâd 
Ibn Shukr 
Banu Shannuf 
'Annaba 
Abu adh-Dhiyâf 
QâdhI 
quftân 
Qâ'id 
Qânun 
Sha'bàn 



485 

Chaabouni Sha'bûnî 
Chaouch Chàwish 

essalem as salâm 
Charni Shârnï 
Chéchia Shâshiya 
Cheikh-al-Islam Shaykh-al-Islâm 
Chékir Saheb- Shakir Sâhib 

Tabaa at-Tâba' 
Colio Al Qull 
Dar al-Pacha Dàr ul Bâshâ 
Dar-ul-jihad Dâr-ul-jihâd 
Diwanal-mdafaa Dïwàn al-madâfi' 
Djaballah Bou Jâballâh abû 

Farda Farda 
Drid Durayd 
Fondouk Funduq 
Ghazzali Charni Ghazzâlî ash-Shârnï 
Hamouda Ben Hammûda ibn 

Abdelaziz 'Abd al-'Azïz 
Hamouda Rassaa Hammûda ar-Rassâ' 
Hamouda Pacha Hammuda Bâshâ 
Hassen Bey Hasan Bây 
Hassen Khoja Hasan Khûja 
Hemamma H ' m â m m â 
Hentati Hintâtï 
Hisba Hisba 
Husayn Bach Husayn Bâsh 

Mamlouk Mamlûk 
Hussein Ben Ali Husayn ibn 'Alï 
Brahim Chérif Ibrâhîm ash-Sharlf 
Ifriqiya Ifrîqiya 
Ismaïl Bey Ismâ'il Bày 
Ismaïl Kahia Ismâ'il Kâhiya 
Jellouli Jallûlï 
Jerba Jirba 
Jlass J1 as 
Karamanli Qaramànlï 
Kasri Al Qasri 
Kassim Ben Qasim ibn 

Soultana Sultâna 
Kasdaghli Qazdaghlï 
Kebir-er-ras Kabïr-ar-Râs 
Kharaj Kharaj 
Kahia Kâhiya 
Khayachi Khayàshï 

IChmir Khmir 
Kouloughlis Qurugli 
La Calle Al Qal a 
Larbi Zarrouk Al 'Arabï Zarrûq 
Louz Al Lawz 
Mahmoud Bey Mahmûd Bày 
Mamelouk Mamlûk 
Mechraa el-melki Mashraa al-malki 
Messaoud Kahia Masud Kahia 
Muhammad Muhammad ibn 

Ben Mustapha Mustafâ 
Muhammad Muhammad al 

al Ourassi Awrassi 
Muhammad Lasfar Muhammad al-Asfar 
Mustapha khoja Mustafâ Khûja 
Mouchtara Mushtarâ 
Mourad Murâd 
Mourad Ben Ali Murâd ibn 'Alï 
Najaa Naj ' 
Nouira Nuwayra 
Oueslat Wislât 
Othman Bey 'Uthmân Bây 
Ouchour 'Ushur 
Ouled Ayar Awlâd 'Ayâr 
Rabiaa al-awwal Rabi' al-awwal 
Ri ah Riyâh 
Romdhane Ramadhân 
Saheb-Tabaa Sâhib-at-Tâba' 
Salah Bey Salih Bây' 
Saghir Ben Youssef As Saghir ibn Yusuf 
Sidi Ferruch Sayidï Faraj 
Slimane Kahia Sulâyman Kâhiâ 
Smenja Sminja 
Smida al-Mannai Sumayda al-Mannâ'ï 
Spahi Sbahl 
Tabarka Tabarqa 
Tahar Pacha Tahir Bâshâ 
Temimi At Tamïmî 
Tezkéré Tadhkira 
Wakil Wakil 
Wakil el-harj Wakil al-harj 
Youssef Bortghiz Yusuf Burtughïz 
Younis Bey Yûnus Bây 
Youssef Ressaïssi Yûsuf at-Rasa'isï 
Zouawa Zawàwà 



486 - LES TEMPS MODERNES 

Table des illustrations 

21 L'empereur Charles Quint (1500-1558) 
25 La bataille de Lépante 
32-33 Khaïreddine Barberousse 
34-35 Les batailles de Darghouth 
36 Eulj Ali 
37 La Goulette 
38 La conquête de Tunis 
39 La Nova Arx 
40 Sinan Pacha 
48 Liste des Deys de Tunis 
51 La mosquée de la Kasbah 
53 La mosquée Youssef Dey 
55 Les souks créés par Youssef Dey 
60 La dynastie Mouradite 
63 Ghar-el-Melh 
64 Ibn Ghanem al-Andalousi 
66 Mourad Bey I 
67 Mosquée Hamouda Pacha 
70 La Muradiya 
71 Les minarets octogonaux 
73 La Zawiya Abu Zum'a al Balawi 
82 Le nouvelle structure de l'Occident musulman 
87 Le fort de Chikli 



ANNEXES - 487 

92 Le Dey 
95 Carte des tribus au XIXe siècle 
97 Le mâristân 
100 Qishlas et casernes 
101 La milice des janissaires 
104-105 Marine ottomane et marine tunisienne 
111 La zindala (le bagne) 
114-115 Captifs et esclaves à Tunis 
119 Gargotes et tavernes 
129-137 L'apport des Andalous 
130 Soliman 
132 Tebourba 
133 Pont de Medjez el Bab 
134 Testour 
135 La grande mosquée de Testour 
136 Le pont-barrage d'al-Battan 
137 La chéchia 
138 La zawiya Sidi Ali Azzouz à Zaghouan 
147 Le quartier franc 
151 Les arts du livre 
152 Medersa Sidi al-Jumni 
153 La mosquée Muhammad Bey 
158 Aziza Othmana 
184 La dynastie Husseinite 
203 La mosquée Sabbaghine 
206-207 La Turba Hussein Ben Ali 
211 Sidi Bou Saïd 
220 Les fondations pieuses de Ali Pacha I 
221 Sabîl et Siqâya 
224 Traité capitulaire de 1742 
225 Tabarka 
229 Le Kef place forte 
231 Les deux mausolées de Ali Pacha I 
242 Les takiyas 
243 Le pont de Radès 
244-245 Tourbet-el-Bey 
248 Le Palais du Bardo 
249 Le rôle du waqf 
268 Vue générale du site de Tabarka 
270 Hamouda Pacha (1782-1814) 
271 Le traité capitulaire de 1802 
275 Youssef Saheb-Tabaa grand constructeur 
305 Hussein Bey II (1824-1835) 



488 - LES TEMPS MODERNES 

309-311 La prise d'Alger : 5 juillet 1830 
311 Mustapha Bey (1835-1837) 
312-321 Le développement de l'architecture et des monuments civils 
313 Dar Othman 
314 Dar Haddad 
315 Dar Ben Abdallah 
316 Maisons patriciennes de Sfax 
317 Dar Ben Ayed à Djerba 
318 Palais de la Rose 
319 Résidence Muhammad Chalabi 
320 Trois résidences de plaisance à la Manouba 
332-333 Le hammam 
336-337 La communauté juive 
342-343 La minorité noire 
344-345 La prostitution 
348-352 Les arts tunisiens à l'époque turco-husseinite 
349 La céramique 
351 Tapis et tissages 
352 Architecture et décoration 
366 Ahmed Bey réformateur 
368 Décret d'affranchissement des esclaves de 1846 
372 Le palais Muhammadia 
373 Les docks de Ghar-el-Melh 
375 Le mausolée Sidi Brahim Riahi 
377 Le comte Joseph Raffo 
380 Plan de Tunis - 1860 
391 La résidence Salah Chiboub 
397 Sadok Bey — Mustapha Khaznadar 
401 Les 13 revendications 
407 Décret de nomination d'Ahmed Zarrouk 
412 Khaïreddine Pacha 
415 Billet manuscrit de Khaïreddine à Sadok Bey 
417 Le collège Sadiki 
427 La Turba de Khaïreddine à Istanbul 
431 Mustapha Ben Ismaïl 
439 L'octroi du Nichan Iftikhar à Abdelaziz Bouattour 
440 Signature du traité du Bardo 
441-447 Texte original français du traité du Bardo (Qasr Sa'îd) 



ANNEXES - 489 

Table des matières 

AVANT PROPOS DE L'ÉDITEUR 7 

INTRODUCTION 11 

La désagrégation du royaume hafside 12, [Les luttes 
dynastiques 12, La révolte des Chebbia de Kairouan 13 ]-
L'affrontement hispano-turc en Ifrîqiya 16 - [Les raisons de 
l'intervention hispano-turque en Ifrîqiya 17, Les phases de 
l'affrontement hispano-turc en Ifrîqiya 19, La conquêtre de 
Tunis par Charles-Quint (1535) 20, La politique d'alliance entre 
les Espagnols et Moulay Hassan 23, Les velléités d'une 
restauration hafside (1581-1592) 24], La Régence de Tunis de 
1574 à 1590 : structures et institutions 26, [Le Pacha 27, Le 
Diwan 27, La Milice des Janissaires 27, La Taïfas des Raïs 28, 
Les forces auxiliaires 29, Les autorités religieuses 29, Les autorités 
urbaines 29, Le nouveau régime socio-économique 29] 
Notes 41 

LA TUNISIE MOURADITE AU xviie SIÈCLE 

PREMIÈRE PARTIE : L'évolution politique 4 7 

CHAPITRE PREMIER : La domination des deys ( 1 5 9 1 - 1 6 3 1 ) 4 9 

Youssef Dey : 1610-1637 5 2 , Osta Mourad : 1637-1640 5 6 

CHAPITRE II : La domination des beys 1 6 3 1 - 1 7 0 5 6 1 

Mourad I : 1612-1631 62, Hamouda Bey : 1631-1659 62, Mourad 



490 - LES TEMPS MODERNES 

II : 1659-1675 68, Muhammad Bey : 1675-1696 7 2 , Ali Bey et la 
guerre entre les deux frères : 1677-1686 74, La guerre des frères 
mouradites contre Ahmed Chalabi Dey : 1684-1686 75, La 
révolte de Ben Choukr : 1694-1696 76, Romdhane Bey : 1696-1699 
78, Mourad III : 1699-1702 78, Brahim Chérif : 1702-1705 80 

CHAPITRE III : Evolution des relations extérieures 83 
Avec Istanbul 83, Avec l'Udjak d'Alger 85, Avec Tripoli 85, 
Avec les puissances européennes 85 
DEUXIÈME PARTIE : L'Etat mouradite 8 9 

CHAPITRE PREMIER : Les institutions 8 9 
Le gouvernement central 90 [Le Pacha 90, Le Dey 91, Le Bey 93, 
Le Diwan 96, L'administration régionale 96], L'organisation 
militaire 99, La fiscalité 108, L'organisation de la justice 110 
CHAPITRE II : Evolution économique 113 

La course 113, Le commerce 118, L'agriculture 123, 
L'artisanat 126 
CHAPITRE III : La société 139 
La population 139, La société citadine 141 [Les Beldis 141, 
Les juifs tunisiens 142, La classe dirigeante turque 142, Les 
Andalous 144, Les convertis 145, Les juifs livournais 146, Les 
nations «étrangères » 146, Les captifs 148, Les esclaves 148], La 
société rurale 149, Les lettres et les arts 150 [La vie culturelle 
150, L'architecture 155] 
Notes 159 
Bibliographie 165 

LA TUNISIE HUSSEINITE AU x v i i i SIÈCLE 

Une période célèbre mais peu connue. Les pièges de 
l'historiographie tunisienne 175, Deux dates décisives 175, 
Stabilité et continuité. Fondation d'une dynastie et constructon 
d'un Etat 176, De la suzeraineté ottomane à la domination 
française 178, Ambitions dynatiques, antagonismes ethniques et 
stratégies diplomatiques 180 



ANNEXES - 491 

PREMIÈRE PARTIE : De l'avènement de Hussein ben Ali à la 
guerre franco-tunisienne de 1770. L'édification d'un Etat 
national 185 
CHAPITRE PREMIER : De 1 7 0 5 à 1 7 3 5 , Hussein ben Ali. 
Nouvelle dynatie ou nouveau régime ? 189 
La conquête du pouvoir : la légende et l'histoire 190 [la 
légende : Hussein ben Ali sauveur de la patrie 190, L'Histoire : 
un long passé de luttes, Hussein ben Ali contre Brahim Chérif 
192, La carrière de Brahim Chérif, compagnon de Ben Choukr 
et agent de la Sublime Porte 192, l'œuvre du gouvernement 
Brahim Chérif, bey et dey : une restauration de l'aristocratie 
militaire turque 194, Les origines familiales et la carrière de 
Hussein ben Ali Turki : un long passé de fidélité au régime 
mouradite 196, La subordination de la milice au bey : 
instauration d'un régime nouveau (juillet 1705-février 1706) 
200], Le gouvernement de Hussein ben Ali : une révolution 
silencieuse 201, [La personnalité de Hussein ben Ali : flegme et 
dissimulation 202, La politique intérieure de Hussein Bey. 
L'équilibre entre les communautés ethniques 204, Un 
gouvernement « arabe » 204, Neutralisation et « noyautage » de 
la communauté turque : « assimilation » massive des Kouloughlis 
et des Mamelouks 205, Les relations du nouveau régime avec la 
Turquie : la révolte de Muhammad Ben Mustapha (1715-1717) 
209, La politique économique de Hussein Bey : étatisme et 
dirigisme 212] 

CHAPITRE II : Le nouveau régime à l'épreuve. L'aventure de 
Ali Pacha 215 

La révolte de Ali Pacha 216 [Causes immédiates : un litige 
dynastique 216, Raison du succès de Ali Pacha : échec de la 
politique d'équilibre de Hussein Bey 218], Le gouvernement de 
Ali Pacha I. Rivalités personnelles et affrontements de 
communautés (1735-1756) 227, [La milice au pouvoir (1735-
1740) 227, La milice rappelée à l'ordre : la mutinerie de 1743 et 
la guerre tuniso-algérienne de 1746 228, La milice dans 
l'opposition : la révolte de Younis Bey en 1752 et la guerre 
tuniso-algérienne de 1756 230] 



492 - LES TEMPS MODERNES 

CHAPITRE III : La restauration des Husseinides 2 3 3 

Les paradoxes d'une restauration (1756) 233, Le 
gouvernement de Muhammad Rachid Bey (1756-1759) 238, Le 
gouvernement de Ali Bey (1759-1770) 241, [L'attentisme des 
premières années (1759-1763) 241, La reconstruction politique et 
économique (1763-1770) 247] 

DEUXIÈME PARTIE : de la suzeraineté ottomane à la 
domination française 251 
CHAPITRE PREMIER : De la guerre franco-tunisienne de 1 7 7 0 
à la guerre tuniso-tripolitaine de 1794. Le gouvernement 
francophile de îylustapha Khodja 253 
Prétextes et caùses de la guerre franco-tunisienne de 1770 2 54, 
[Mustapha Khodja agent de la diplomatie française 254, L'enjeu 
économique et politique de la guerre de 1770 257], Influence 
française sur la politique extérieure de la régence. Le rôle de 
Mustapha Khodja dans la guerre tuniso-vénitienne (1784-1792) 
263, Immixtion française dans les relations tuniso-turques. Le 
rôle de Mustapha Khodja dans la guerre tuniso-tripolitaine 
(1794-1795) 2 6 5 

CHAPITRE II : De la réconciliation tuniso-turque au congrès de 
Vienne (1795-1815). Le gouvernement Youssef Saheb-Tabaa 269 
La carrière de Youssef Saheb-Tabaa avant 1795 2 72, [Les relations 
de Hamouda Pacha et de Mustapha Khodja 272, Une trouvaille 
juridique : l'investiture anticipée de Hamouda Pacha 276], La 
conjoncture économique et politique. Tunis et la Révolution 
française de 1789 2 79, Le Trust politico-commercial Youssef 
Saheb-Tabaa 281, [Le structure du « trust » Youssef Saheb-
Tabaa 281, Méthodes politiques et commerciales du trust 
Youssef Saheb-Tabaa 284], La chute de Youssef Saheb-Tabaa 
285, Youssef Saheb-Tabaa et la crise dynastique de 1814 285, 
Youssef Saheb-Tabaa cible du parti « arabe » 290, Youssef 
Saheb- Tabaa et la diplomatie française 291 ] 

CHAPITRE III : De l'expédition de Lord Exmouth (1816) à la 
prise d'Alger (1830). Tunis face aux sommations du « Concert 
européen » 293 



ANNEXES - 493 

La dynastie institutionnalisée. La succession par ordre de 
primogéniture 294, Restauration de l'influence française à 
Tunis 297 [« Concert européen » et « croisade anti- barbares que » 
297, La France porte-parole du « Concert européen » en Barbarie 
299], De la décadence économique à la dépendance financière 
300 [Démantèlement du trust Youssef Saheb-Tabaa 300, Les 
improvisatons fiscales du Hussein Bach-Mamelouk 302], 
Emancipation théorique et vassalité réelle. L'attitude des beys 
husseinides dans le conflit franco-algérien 304 [L'excuse de 
l'impuissance 304, Dynastie husseinide, parti « arabe » et 
diplomatie française 306, Une lourde responsabilité : l'échec de 
la mission de Tahar Pacha 307, Un bilan : le traité franco-
tunisien du 8 août 1830 308] 
Notes 321 

Bibliographie 324 

LA TUNISIE HUSSEINITE AU XIXE SIÈCLE 

L'impérialisme obstacle à la renaissance 327 
CHAPITE PREMIER : La crise des structures sociales et de 
l'économie traditionnelle 329 
Les structures sociales et culturelles 329 [La population 
tunisienne : nomades et citadins 330, Les juifs de Tunisie 335, La 
colonie chrétienne 338, La crise de l'enseignement traditionnel 
339], L'économie traditionnelle 347 [Le déclin de l'agriculture 
347, La ruine de l'Artisanat 353, L'éjfondrement du négoce 356] 
CHAPITRE II : Le règne d'Amed Bey (1837-1855) 359 

[Le régime fiscal 361, L'organisation judiciaire 363, La 
situation à l'avènement d'Ahmed Bey 364, La politique de 
modernisation 369, La politique étrangère 376] 
CHAPITRE III : L'Essai d'une monarchie constitutionnelle 381 

[.M'hamed Bej/ et les velléités de réfornies fiscales 381, Le pacte 
fondamental(1857) 382, Sadok Bey : monarque constitutionnel'i'&G, La 
constitution de 1861 387, Le fonctionnement du régime constitutionnel 
389] 



494 - LES TEMPS MODERNES 

CHAPITE IV : De la révolte de Ben Ghedahoum à la 
Commission Financière Internationale 393 
[La/tutelle française sur Tunis 394, Le vizirat de Khasnadar 
396, Les prémisses de la crise 398, La révolte de Ali Ben 
Ghedahoum (1864) 400, La commission financière 
internationale 409] 
CHAPITRE V : Le Vizirat de Khaïreddine 4 1 3 

[Le doctrinaire du réformisme 414, La politique de réforme 418, 
La politique étrangère 421, La chute de Khaïreddine 426] 
CHAPITRE VI : La préparation diplomatique du Protectorat 429 
[Les intérêts italiens 430, Le Congrès de Berlin 432, Le scénario 
de la conquête 434] 
Notes 449 
Bibliographie 451 
Annexes 465 
Transcription des noms et des termes arabes 484 
Table des illustrations 486 
Table des matières 489 



ANNEXES - 495 

Maquette : 

Photocomposition 

Photographies : 

Infographiste : 

Carte et plans : 

Atelier graphique, Sud Editions 

Garamond sur Macintosh (Sud Editions) 

A. Saadaoui : 33, 35, 36, 40, 51, 66, 67, 70, 71 
73, 92, 100, 119, 130, 132, 133, 134, 136, 
152, 158, 203, 231, 242, 243, 244, 274, 275, 
313, 315, 317, 318, 352c, 375, 391, 417, 427 
Ministère de la Défense Nationale - Direction 
de l'Action Sociale de l'Information et de la 
Culture (D.A.S.I.C.) : 34, 35, 37, 63, 87, 225, 
229a, 268, 372, - S. Jabeur : 73, 135, 138, 
153a, 220, 229b, 245, 352a-b, 373 - A. 
Larguèche : 337, 342, 343, 344, 348a, 351a, 
351b - Sud (M'rad Ben Mahmoud) : 151a-b 
Font ONAT : 211, 316, 

Radhia Gorg-Pissard 

Sources indiquées dans les légendes 
Arrangement et reprise des textes: atelier 
graphique, Sud Edtions, 

Flashage Finzi 



Achevé d'imprimer sur les presses de 

FINZI USINEIS GRAPHIQUES® 
1000 Ex. - R.T. N° 792 Avril 2010 



HISTOIRE GÉNÉRALE DE LA TUNISIE - TOME III 

Les Temps Modernes (941-1247 H. / 1534-1881) 

La fin des Hafsides est marquée par une période d'occupation 
espagnole (1535-1574) et par la dissidence Chebbia qui menaçait 
l'unité du pays. L'intervention de l'Empire Ottoman met fin à cette 
longue agonie. La victoire décisive de Sinan Pacha en août 1574 met 
un terme à l'emprise espagnole et ouvre la Tunisie à l'ère ottomane. 
Ce 3imc Tome de l'Histoire Générale de la Tunisie développe les 
péripéties de la nouvelle Régence de Tunis qui, à la différence de ses 
voisines d'Alger et de Tripoli, s'est irrésistiblement efforcée de 
refonder, à l'ombre de la suzeraineté ottomane, un Etat national. 

En moins de 50 ans, le pouvoir suprême passe du Pacha au Dey, 
le chef élu des janissaires, puis au Bey, le commandant de la mahalla 
qui, deux fois par an, se déplace dans les provinces en grande pompe 
pour la collecte des impôts. L'avènement des Beys Mouradites en 
1613 puis des Husseinites en 1705 contribue à stabiliser les 
institutions, à établir le pouvoir héréditaire et à entreprendre l'œuvre 
de modernisation du pays. Avec Ahmed Bey (1837 - 1855), la 
Tunisie s'insère dans le processus de réforme de l'Etat : la 
modernisation de l'enseignement, l'abolition de l'esclavage, 
l'introduction des arts et des techniques industrielles et 
l'accroissement des échanges avec les nations européennes. 

Cependant, la percée industrielle et militaire de l'Europe prend de 
court les efforts de la Régence qui, après la chute d'Alger, succombe 
irrésistiblement aux liens de dépendance économique et financière 
tissés par une longue et patiente préparation diplomatique française. En 
outre, la corruption et l'insouciance qui minent les plus hauts dirigeants 
et la pression fiscale intolérable pour les tribus plongent la Tunisie dans 
la révolte. Les efforts d'une élite éclairée et dévouée à la cause de la 
réforme et de l'assainissement de l'Etat sont voués à l'échec : Sadok Bey 
met fin brutalement à l'expérience salutaire fermement conduite par 
Khaïreddine Pacha, ce qui conduit à l'installation du Protectorat. 

Le Congrès de Berlin précipite la stratégie de récupération par les 
puissances européennes des possessions ottomanes : entre 1881 et 
1882, la France cueille la Tunisie tandis que l'Angleterre se réserve 
l'Egypte. Trente ans plus tard, en 1912, l'Italie occupera la 
Tripolitaine et la Cyrénaïque tandis que la France étendra sa 
domination au Maroc. L'expansion coloniale est inhérente à l'histoire 
des temps modernes. 

- ; . a-
Patio du palais Hammùda Pacha (Courtoisie de Monsieur Ahdelwaheb Ben Ayed) 

Photo : Salah Jabeur© Copyright Salah Jabeur / Dar Ashraf Editions 
Extrait du livre d'art Maisons de la Médina de Tunis para chez 

Dar Achraf Editions. Avec l'aimable autorisation de l'éditrice. 

ISBN : 9973-844-76-7 
Prix : 29 DT 




